
T.C. 
NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

ARAP DİLİ VE BELAGATI BİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 

OSMANLI DÖNEMİ ARAP ŞAİRLERİNDEN 
ŞİHABUDDİN İBN MATUK EL-HUVEYZİ VE ŞİİRİ 

 
 
 
 
 
 
 

MOHAMMAD MOHAMMADI 
 
 
 

DOKTORA TEZİ 
 
 
 

DANIŞMAN: 
PROF. DR. MUHAMMET TASA 

 
 
 
 

 
 
 
 
 

KONYA-2023 
  





T.C. 
NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Bilimsel Etik Sayfası 

Bu tezin hazırlanmasında bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle riayet 
edildiğini, tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde 
elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu 
çalışmada başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel kurallara uygun 
olarak atıf yapıldığını bildiririm. 

Mohammad MOHAMMADI 

Ö
ğr

en
ci
ni
n 

  Adı Soyadı     Mohammad MOHAMMADI 

 Numarası 
    168106083001 

 Ana Bilim / Bilim Dalı 
    Temel İslam Bilimleri / Arap Dili ve Belagatı 

   Programı     Tezli Yüksek Lisans  

  Doktora   X 

  Tezin Adı Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Şihabuddin İbn Matuk el-Huveyzi ve Şiiri 



T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

ÖZET 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Müdürlüğü,  
Ahmet Keleşoğlu İlahiyat Fakültesi, A Blok Zemin Kat, Meram 
Yeni Yol 42090-Meram /KONYA 

Tel : 0 332 201 00 60 e-posta 

: sosbil@erbakan.edu.tr

web : www.erbakan.edu.tr/sosyalbilimlerenstitusu 

Bu çalışmada Hûveyze’de doğmuş, erken yaşlarında Basra’ya gitmiş ve orada 

yetişmiş olan Osmanlı dönemi Arap Şii şairi Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ el-Ḥûveyzî’nin 

hayatı ile şiirleri incelenmiştir. 

Bu eser giriş ve sonuç bölümleri haricinde üç ana bölümden oluşmaktadır. 

Giriş bölümünde konunun önemi ve amacı, araştırmanın yöntemi ve kaynakları ile 

Osmanlı dönemi Arap edebiyatına genel bir bakış başlıkları konu edinilmiştir. 

Birinci bölümde tarih, coğrafya, siyasi, sosyal ve dini yapısı itibariyle şairin yaşadığı 

dönem ile o dönem Arap Şii şiirinin genel özellikleri işlenmiştir. Ayrıca şairin hayatı 

ve edebi kişiliği ele alınmıştır. İkinci bölümde şairin şiirleri medih, gazel, mersiye, 

züht/hikmet, İḫvânîyât, şikâyet ve tabiat temaları şeklinde kategorileştirilmiş ve 

muhtevaları bakımından tahlil edilmiştir. Şiirlerinin şekilsel özelliklerinin incelendiği 

üçüncü bölümde ise nazım türleri başlığı altında kaside, Taḫmis, bend, mevâliyyâ, 

rûbâ‘î, ma‘kûs, taşṭîr şiir yapıları ve bunların taşıdığı vezin, kafiye, üslup ve anlatım 

yöntemleri ile belagat üslup ve sanatları ortaya konmuştur. 

Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ, şiirlerinde hem muhteva hem de şekilsel olarak 

Arap şiirinin izini taşımakla birlikte daha önce görülmemiş yapı ve vezinlerde de 

şiirler söylemiştir. Bunları dil ve üslup olarak başarılı bir şekilde ele aldığı 

görülmüştür

Ö
ğ
r
e
n

c
in

in
 

Adı Soyadı  Mohammad MOHAMMADI 

Numarası  168106083001 

Ana Bilim / Bilim Dalı  Temel İslam Bilimleri /Arap Dili ve Belagatı 

Programı 

 Tezli Yüksek Lisans   

 Doktora X 

Tez Danışmanı  Prof. Dr. Muhammet TASA 

Tezin Adı 
 Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Şihabuddin İbn Matuk el-Huveyzi ve Şiiri 

http://www.erbakan.edu.tr/sosyalbilimlerenstitusu


T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

ABSTRACT 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Müdürlüğü,  
Ahmet Keleşoğlu İlahiyat Fakültesi, A Blok Zemin Kat, Meram 
Yeni Yol 42090-Meram /KONYA 

Tel : 0 332 201 00 60 e-posta : sosbil@erbakan.edu.tr
web : www.erbakan.edu.tr/sosyalbilimlerenstitusu 

This study deals with the life and poetry of Shihābuddīn Ibn Ma‘tūq al-

Ḥuwayzī, a Ḥuwayza-born Arab Shia poet, whose journey took him to Basra at a 

tender age, where he blossomed into his poetic prowess during the Ottoman era. 

The structure of this study includes three main chapters, in addition to the 

introduction and conclusion chapters. The introduction section covers the importance 

and purpose of the topic, the research methodology, and the sources used, along with 

a general overview of Arabic literature during the Ottoman period. In the first 

chapter, the poet's life and literary persona are examined, as well as the historical, 

geographical, political, social, and religious context of the era in which the poet lived, 

and the general characteristics of Arabic Shii poetry during that time. The second 

chapter categorizes his poems into themes such as madiḥ, ghazal, marthiyya, 

zuhd/ḥikma, ikhwaniyya, shikāya and ṭabī‘a and then proceeds to analyze their 

contents. The third chapter examines the structural features of Ibn Ma‘tūq’s poems, 

including various poetic forms such as qasīda, takhmis, band, mewāliyya, rubā‘ī, 

ma‘kūs and tashṭīr. Additionally, the chapter explores the meter, rhyme, style, and 

narrative techniques employed in these poetic structures, as well as the rhetorical 

devices and artistic expressions. 

In conclusion, Ibn Ma‘tūq, in his poems, not only embodies the essence of 

Arabic poetry in both content and form but also introduces innovative structures and 

meters that were previously unseen. His mastery of language and style is evident in 

his successful execution of these poetic elements. 

A
u

th
o
r
’

s 

Name and Surname  Mohammad MOHAMMADI 

Student Number  168106083001 

 Department 
 Basic Islamic Sciences/ Arabic Language And Rhetoric 

 Study Programme 

 Master’s Degree (M.A.)   

 Doctoral Degree (Ph.D.) X 

Supervisor  Prof. Dr. Muhammet TASA 

Title of the 

Thesis/Dissertation 

 Shihabuddin Ibn Ma‘tuq al-Huwayzi: An Ottoman Era Arab Poet and His 

Poetry 

http://www.erbakan.edu.tr/sosyalbilimlerenstitusu


 II 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ VII 

TRANSKRİPSİYON .................................................................................................... IX 

KISALTMALAR ........................................................................................................... X 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

KONUNUN ÖNEMİ VE AMACI ARAŞTIRMANIN YÖNTEM VE 

KAYNAKLARI OSMANLI DÖNEMİ ARAP EDEBİYATINA GENEL BİR 

BAKIŞ .............................................................................................................................. 1 

1. Konunun Önemi ve Amacı ....................................................................................... 2 

2. Araştırmanın Yöntem ve Kaynakları ........................................................................ 4 

3. Osmanlı Dönemi Arap Edebiyatına Genel Bir Bakış ............................................... 7 

BİRİNCİ BÖLÜM   

İBN MA‘TÛK’UN YAŞADIĞI DÖNEM, HAYATI VE EDEBİ KİŞİLİĞİ 

1. İbn Ma‘tûḳ’un Yetiştiği Bölgeye Genel Bir Bakış ............................................. 12 

1.1. İbn Ma‘tûḳ’un Yaşadığı Bölgenin İsmi ........................................................... 12 

1.2. Bölgenin Tarihi ile Coğrafî ve Siyasî Durumu ................................................ 13 

1.3. Sosyal Yapısı ve İnanç Durumu ...................................................................... 24 

1.4. Ḫûzistân’da Arap Edebiyatı, Arap Şiiri ve Özellikleri .................................... 25 

1.5. İbn Ma‘tûḳ’un Şiirlerinde Ḫûzistân ve Ḥûveyze ............................................. 27 

2. Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ  el-Mûsevî el-Ḥûveyzî’nin Hayatı ve Edebî Kişiliği ........ 31 

2.1. Adı, Nesebi ve Künyesi ................................................................................... 31 

2.2. Doğumu ........................................................................................................... 33 

2.3. Ailesi ................................................................................................................ 33 

2.4. Mezhebi ........................................................................................................... 35 

2.5. Eğitimi ............................................................................................................. 37 

2.6. Vefatı ............................................................................................................... 39 

2.7. Edebî Kişiliği ................................................................................................... 39 

2.8. Divanı .............................................................................................................. 42 

2.9. Şiirleri .............................................................................................................. 43 

2.10. Diğer Şairlerle Arasındaki Etkileşimler ......................................................... 45 



 III 

2.11. İbn Ma‘tûk’a Yazılan Taşṭîr Şiir .................................................................... 48 

2.12. Şiirlerinde Türkler .......................................................................................... 49 

İKİNCİ BÖLÜM   

İBN MA‘TÛK’UN ŞİİRLERİNDE MUHTEVA ÖZELLİKLERİ 

1. Medih ...................................................................................................................... 57 

1.1. Dini Medihler ................................................................................................... 62 

1.1.1. Hz. Peygamber’i Medhi ............................................................................ 62 

1.1.2. Hz. Ali’yi Medhi ....................................................................................... 75 

1.1.3. Hz. Muhammed ve Hz. Ali’yi Medhi ....................................................... 79 

1.2. Siyasî Medihleri ............................................................................................... 81 

1.2.1. Seyyid Ali Hân b. Halef’i Medhi .............................................................. 86 

1.2.1.1. Seyyid Ali Hân’ın Adı, Nesebi ve Mezhebiyle ilgili Medhi ........... 100 

1.2.1.2. Seyyid Ali Hân’ın Kişiliği ve Ahlakıyla İlgili Medhi ..................... 102 

1.2.1.3. Seyyid Ali Hân’ın Yöneticiliğiyle İlgili Medhi ............................... 103 

1.2.1.4. Seyyid Ali Hân’ın Alimliğiyle İlgili Medhi .................................... 103 

1.2.1.5. Seyyid Ali Hân’ın Cömertliğiyle İlgili Medhi ................................. 104 

1.2.2. Seyyid Mensûr b. Muttalib’i Medhi ....................................................... 105 

1.2.3. Seyyid Bereke b. Mansûr’u Medhi ......................................................... 107 

1.2.4. Seyyid Haydar b. Seyyid Ali Hân’ı Medhi ............................................. 112 

1.2.5. Seyyid Abdullah b. Seyyid Ali Hân’ı Medhi .......................................... 116 

1.2.6. Seyyid Hüseyin b. Seyyid Ali Hân’ı Medhi ........................................... 118 

1.2.7. Seyyid Muhsin’i Medhi .......................................................................... 119 

1.2.8. Mirzâ Mehdî’yi Medhi ........................................................................... 121 

1.2.9. Hüseyin Paşa b. Ali Paşa’ya Medhi ........................................................ 122 

1.2.10. Yahyâ b. Ali Paşa’ya Medhi ................................................................. 125 

1.3. Diğer Medihleri ............................................................................................. 127 

2. Gazel ..................................................................................................................... 128 

2.1. Afîf Gazel ...................................................................................................... 133 

2.1.1. Aşk .......................................................................................................... 134 

2.1.1.1. Âşık .................................................................................................. 137 

2.1.1.2. Maşûka ............................................................................................. 138 

2.1.1.3. Aşkın Tezahürleri ............................................................................ 140 



 IV 

2.1.2. Ayrılık ve Özlem .................................................................................... 141 

2.1.3. Sitem ....................................................................................................... 145 

2.1.3.1. Kendine Sitem ................................................................................. 145 

2.1.3.2. Sevgiliye Sitem ................................................................................ 146 

2.1.3.3. Kınayanlara Karşı Sitem .................................................................. 147 

2.2. Hissî Gazel ..................................................................................................... 148 

2.2.1. Saç ........................................................................................................... 149 

2.2.2. Kaş, Göz Kapağı ve Kirpik ..................................................................... 150 

2.2.3. Göz .......................................................................................................... 152 

2.2.4. Bakış ....................................................................................................... 153 

2.2.5. Ağız, Dudak ve Diş ................................................................................. 154 

2.2.6. Yanak ...................................................................................................... 157 

2.2.7. Yüz .......................................................................................................... 161 

2.2.8. Endam ..................................................................................................... 164 

2.2.9. Elbise ve Takıları .................................................................................... 166 

4. Mersiye ................................................................................................................. 168 

4.1. Hz. Hüseyin’e Mersiyesi ................................................................................ 171 

4.2. Seyyid Halef’e Mersiyesi ............................................................................... 178 

4.3. Seyyid Hüseyin’e Mersiyesi .......................................................................... 180 

4.4. Seyyid Nâsır’a Mersiyesi ............................................................................... 181 

5. Züht ve Hikmet ..................................................................................................... 185 

5.1. Züht ................................................................................................................ 185 

5.2. Hikmet ........................................................................................................... 192 

6. İḫvânîyât ............................................................................................................... 194 

6.1. Dostluk ........................................................................................................... 194 

6.2. Kutlama .......................................................................................................... 196 

6.3. Taziye ............................................................................................................ 198 

6.4. Özür Dileme ................................................................................................... 199 

6.5. Yazışmalar ..................................................................................................... 200 

7. Şikâyet .................................................................................................................. 202 

8. Tabiat .................................................................................................................... 204 

8.1. Çiçek Tasviri .................................................................................................. 205 



 V 

8.2. Ufuk Tasviri ................................................................................................... 206 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM   

İBN MA‘TÛK ŞİİRLERİNİN ŞEKİL VE ÜSLUP ÖZELLİKLERİ 

1. Şekil Özellikleri .................................................................................................... 208 

1.1. Nazım Yapısı ................................................................................................. 208 

1.1.1. Kaside ..................................................................................................... 210 

1.1.1.1. Maṭla‘ Beyitleri ................................................................................ 214 

1.1.1.1.1. Ana Konuyla Uyumu ve Etkileyiciliği ..................................... 214 

1.1.1.1.2. Maṭla‘ Beyitleri Arasındaki Benzerlik ...................................... 221 

1.1.1.2. Mukaddime ...................................................................................... 222 

1.1.1.2.1. Aṭlâl (Kalıntılar) ....................................................................... 224 

1.1.1.2.2. Gazel ......................................................................................... 231 

1.1.1.2.3. Hamriyyât ................................................................................. 238 

1.1.1.3. Teḫalluṣ ............................................................................................ 241 

1.1.1.4. Ḥâtime .............................................................................................. 245 

1.1.2. Diğer Nazım Türüleri .............................................................................. 254 

1.1.2.1. Taḫmis ............................................................................................. 254 

1.1.2.2. Bend ................................................................................................. 258 

1.1.2.3. Mevâliyyâ ........................................................................................ 262 

1.1.2.4. Rûbâ‘î .............................................................................................. 269 

1.1.2.5. Ma’kus Şiir ...................................................................................... 273 

1.2. Vezin ve Ḳâfiye ............................................................................................. 275 

2. Üslup ve Dil Özellikleri ........................................................................................ 285 

2.1. Kelime Tercihleri ........................................................................................... 286 

2.2. Anlatım Yöntemleri ....................................................................................... 294 

2.2.1. Hitâbet ..................................................................................................... 294 

2.2.2. Doğaçlama .............................................................................................. 295 

2.2.3. Muhâvere ................................................................................................ 296 

2.2.4. Taḥkiye ................................................................................................... 297 

2.3. Cümle Yapıları ............................................................................................... 299 

2.3.1. Haberî Cümle .......................................................................................... 300 

2.3.2. İnşâî Cümleler ......................................................................................... 302 



 VI 

2.3.2.1. Emir ................................................................................................. 303 

2.3.2.2. Nehiy ................................................................................................ 305 

2.3.2.3. Nidâ .................................................................................................. 306 

2.3.2.4. İstifhâm ............................................................................................ 308 

2.3.3. Îcâz .......................................................................................................... 311 

2.3.4. İṭnâb ........................................................................................................ 312 

2.4. Beyân Üsluplarından Yararlanması ............................................................... 313 

2.4.1. Teşbih ..................................................................................................... 314 

2.4.2. Mecaz ...................................................................................................... 320 

2.4.3. İsti‘âre ..................................................................................................... 323 

2.4.4. Kinaye ..................................................................................................... 325 

2.5. Bedî‘ Sanatlarından Yararlanması ................................................................. 327 

2.5.1. Cinas ....................................................................................................... 327 

2.5.2. İktibas ..................................................................................................... 329 

2.5.3. Telmîh ..................................................................................................... 332 

2.5.4. Taḍmin .................................................................................................... 333 

2.5.5. Ṭıbâḳ ....................................................................................................... 335 

2.5.6. Tevriye .................................................................................................... 336 

2.5.7. Redd’l-‘Acuz ‘Ala’ṣ-Ṣadr ....................................................................... 337 

2.5.8. Murâ‘âtu’n-Naẓîr .................................................................................... 339 

2.5.9. Teşâbuhu’l-Eṭrâf ..................................................................................... 340 

2.5.10. Mübâlağa .............................................................................................. 341 

2.5.11. Husnu’t-ta‘lîl ......................................................................................... 342 

2.5.12. Muḳâbele .............................................................................................. 343 

2.5.13. Tensîḳu’ṣ-Ṣıfât ...................................................................................... 344 

2.5.14. Taṣrî‘ ..................................................................................................... 345 

2.5.15. Muvâzene .............................................................................................. 346 

2.5.16. Leff-ü Neşir ........................................................................................... 347 

SONUÇ ........................................................................................................................ 349 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 354 

 
  



 VII 

ÖNSÖZ 

Arûz ilmince belirlenen sınırlar aşılmayacak şekilde nazmedilen şiir, insanlığın 

varoluşundan beri en çok yaygınlık kazanan ve en önemli edebî bir sanat olarak dilin 

engin, estetik ve ritmik özelliklerini kullanagelmiştir. Müziksel akışından dolayı 

ezberlenmesi, okunması ve dilden dile dolaşmasının kolay olması sebebiyle özellikle 

yazının hayata geçirilmediği dönemlerde büyük bir ehemmiyet kazanmış ve hatta yazının 

kullanıldığı ilk dönemlerde şairler, katiplere nazaran daha değerli kabul edilmişlerdir.  

Hemen hemen her toplumda şairler şiirin vezinli ve kafiyeli sözlerden oluşması, 

sahip olduğu melodi ve ritimle insanı büyüleyip kendi etkisi altına alması hasebiyle 

müntesibi oldukları toplum, coğrafya ve kültürde tezahür eden aşk, sevgi, hüzün, acı, 

övgü ve yergi gibi duygu ve düşüncelerin tercümanı olmuş, tüm bu hisleri sonraki 

dönemlere de aktarma görevini üstlenmiştir. Cahiliye döneminden beri Arapların şiire ve 

şaire her zaman önem verdikleri bilinmektedir. Cahiliyeden sonra ise gerek yapısal 

gerekse de muhteva olarak şiirin eski özelliklerinin korumasının yanında yeni özgü 

niteliklerle bu eşsiz şiir kültürü çağlar boyunca devam ettirilmiştir.  

Osmanlı döneminde Arap şiiri ise hem şekilsel hem de içerik olarak yeni özellikler 

kazanmasının yanı sıra kendinden önceki dönemin şiirlerinin izini taşıyarak da varlığını 

sürdürmüştür. Bunu çalışmanın temel konusu olan Osmanlı dönemi Arap şairlerinden İbn 

Ma‘tûḳ’un şiirlerinde görmek mümkündür.  

İbn Ma‘tûḳ, Osmanlı İmparatorluğu’nun İslam hilafetinin başını çektiği dönemde 

Ḥûveyze’de doğmuş, Basra’da yetişmiş ve orada eğitimini tamamlamıştır. Yine Basra’da 

şiir meclislerine katılarak şiirler söylemiştir. Klasik şiirleri yanı sıra bend, rubâ‘î 

müzebbel (makfûfu’r-recez) gibi farklı şiir türleri ortaya koymuştur. Peygamber 

medhiyesi konusunda büyük ölçüde Bûṣîrî’den etkilenen şairlerin aksine İbn Mâ‘tûk 

farklı ve kendine özgü Peygamber medhiyeleri kaleme almıştır. Ayrıca belagat ilminin 

üslup ve sanatlarından bolca yararlanarak döneminde Arap şiirinin gelişimine ve 

yenilikler kazanarak ilerlemesine katkı sunmuştur. Zira Osmanlı dönemi Arap edebiyatı 

araştırmacıları, Arap edebiyatının özellikle de Arap şiirini tamamen taklitten ibaret 

olduğunu dile getirerek eleştirmiş ve ayrıca diğer dönemlere nazaran incelemelere daha 

az konu etmiştirler. 



 VIII 

Bu araştırma Osmanlı döneminde doğmuş, bu dönemde yetişmiş ve döneme özgü 

belagat üslupları ve güzel sanatlarını çokça içeren şiirler söylemiş bir şair olan İbn Ma‘tûḳ 

ortaya koyduğu her şeyle üstteki iddiaların aksine taklitten uzak olduğu görülmüştür.  

Bu çalışmanın ortaya konulmasında danışman hocam Prof. Dr. Muhammet 

Tasa’ya,  önemli katkılarından dolayı şükranlarımı sunarım. 

Mohammad MOHAMMADI 

Konya-2023 

  



 IX 

TRANSKRİPSİYON 

Bu çalışmada aşağıda verilen transkripsiyon sistemi kullanılmıştır: 

Sesliler: 

َـ  : e (kalın okunan harflerde 

a) 

ُـ  : u يِــ  : î 

ِـ  : i ىَـ ،اَــ ،آ  : â وُــ  : û 

Sessizler: 

 k : ك ḍ : ض d : د ’ : ء

 l : ل ṭ : ط ẕ : ذ b : ب

 m : م ẓ : ظ r : ر t : ت

 n : ن ‘ : ع z : ز s̱ : ث

 v : و ġ : غ s : س c : ج

 h : ه f : ف ş : ش ḥ : ح

 y : ي ḳ : ق ṣ : ص ḫ : خ

Yukarıda verilen transkripsiyon sisteminden farklı olarak harf-i ta‘rifler, cümle 

başında da küçük harfle yazılmıştır. Harf-i ta‘rif ile gelen kelimenin başındaki şemsî ve 

kamerî harflerin okunuşu belirtilmiştir. Örneğin: Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-

’Us̱mânî, el-‘Us̱mâniyyûn fî’t-Tarîḫ ve’l-Haḍâra. İzâfet terkibi şeklinde bulunan 

ibarelerde (şahıs adı, kitap adı vb.) ve vasıl gerektiren yerlerde muzâf ile muzâfun ileyhin 

i‘râbı yazıda gösterilmiştir. Örneğin: fî Divani Ṭirâzi’l-Buleġâ’. Türkçe’ye yerleşmiş 

kelime ve tabirlerde transkripsiyon uygulanmamıştır. Örneğin: Şiî, İsmail, Hasan, Ali. 

Abdullah, Abdulkadir ve Şihâbuddîn gibi meşhur bileşik isimler tek kelime halinde 

yazılmıştır.  



 X 

KISALTMALAR 

b.  : bin 

bk.  : Bakınız. 

DİA. : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

çev.  : çeviren 

ed.   : editör 

h.  : hicrî 

m.  : miladî 

nr.  : numara 

ö.  : ölüm yılı 

s.  : sayfa 

TDV. : Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 

thk.  : tahkik eden 

ts.  : tarihsiz 

vb.  : ve benzeri 

vd.  : ve diğerleri 

yy.  : yüzyıl 

 

 

 

 



 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GİRİŞ 

KONUNUN ÖNEMİ VE AMACI 
ARAŞTIRMANIN YÖNTEM VE KAYNAKLARI 

OSMANLI DÖNEMİ ARAP EDEBİYATINA GENEL BİR BAKIŞ 
  



 2 

Çalışmanın giriş kısmında konunun önemi, amacı, yöntemi, araştırmada 

faydalanılan kaynaklar ve Osmanlı dönemine genel bir bakış ortaya konulacaktır. 

1. Konunun Önemi ve Amacı 

Arap edebiyatının en önemli unsuru olan Arap şiiri, Cahiliye döneminden 

günümüze kadar klasik şeklini korumasıyla birlikte yeni özellikler kazanarak önemli 

gelişmeler kaydedegelmiştir. Arap şiirinin bu serüveni Câhiliye, Sadr-ı İslâm, Emeviler, 

Abbasiler, Memlükler ve Osmanlılar gibi farklı dönemler altında incelenmektedir. 

Bunların içerisinde Osmanlı dönemi, araştırmacıların objektif ilgisinden mahrum 

kalmıştır. Bu dönem bazı Arap araştırmacılar tarafından genel anlamda Arap 

edebiyatının, özel anlamda ise Arap şiirinin durakladığı ve hatta gerilediği bir dönem 

olarak tanımlanmış ve bilimselliğe uygun olmayacak eleştirilere maruz kalmasına sebep 

olmuştur. Bundan dolayı Osmanlı dönemine dair yapılan ve yapılacak olan çalışmalar 

dönemin Arap edebiyatı ve Arap şiirinin varlığını tüm özelikleriyle ortaya konulması, 

bunların objektif bir biçimde değerlendirilmesi ve yerinde tespitlerde bulunulması 

bakımından büyük öneme sahiptir.  

Çalışmanın ana konusunu oluşturan, Osmanlı döneminde Arap şiirine daha önce 

hiç kullanılmamış olan nazım türleriyle önemli yenilikler getiren ve XVII. asırda yaşayan 

Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ dönemin en önemli Şii Arap şairlerindendir. Lafız olarak kulağa 

hoş gelen ve dinleyiciyi etkileyen, mana olarak da kolay kavranan şiirlere sahip olan şair, 

me‘âni ve beyân üslupları ve bediî sanatlarından ustaca ve fazlaca yararlanmış, birçok 

konuda kendisine has şiir türleriyle dönemine önemli katkılar sağlamıştır. Buna rağmen 

birkaç makale dışında şairle ilgili ayrıntılı bir şekilde üzerinde durulmuş bir çalışmaya 

tesadüf edilmemiştir. Özellikle Türkiye’de Orhan İyişenyürek’in İbn Ma‘tûḳ’un 

Divanı’ndaki Peygamber Medhiyeleri1 çalışması dışında başka herhangi bir çalışma 

yapıldığına şahit olunamamıştır. Adından da anlaşıldığı gibi bu makale, İbn Ma‘tûḳ’a ait 

Peygamber medhiyesi temalı iki kasidesinin incelenmesidir.  

İbn Ma‘tûḳ hakkında Türkiye dışında yapılan çalışmalar, yine çoğunluğu makale 

türü araştırmalar olsa da Türkiye’de yapılan çalışmalara kıyasla daha çoktur. ‘Abdulfettâh 

Lâşîn es-Seyyid Lâşîn’e ait el-Mecaz fî Divani Ṭirâzi’l-Buleġâ’ ve Ḥâtimi’l-Fuṣehâ’ li-

 
1  Orhan İyişenyürek, “İbn Ma‘tûk’un Divan’ındaki Peygamber Medhiyeleri,” Necmettin Erbakan 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 47 (2019), 145–194. 



 3 

İbn Ma‘tûḳ adlı yüksek lisans tezi 2008 yılında Mısır el-Ezher Üniversitesi’nde çalışılmış 

olup daha sonra bir makale olarak Mektebetu Câmi‘ati’l-Ezher’de yayımlanmıştır. 

Makale türündeki araştırmalara bakıldığında ise ‘Abdu’ṣ-Ṣabûr es-Seyyid el-Ġandûr’a ait 

Divan ve Şâ‘ir2, Mes̱nâ Na‘îm Ḥumâdî’ye ait Fennu’t-Teşbîh fî Şi‘ri Ebî Ma‘tûḳ el-

Mûsevî ve Ali b. Ḫalaf el-Ḥûveyzî3; Zeyneb Abdulkerim’e ait Dirâsetu’t-Taḥlîliyye li 

Nemâzici’ş-Şi‘riyye min Şi‘ri İbn Ma‘tûḳ el-Mûsevî4, ‘Âdil Ḥaydarî’ye ait Şi‘ru’l-Bendi’l-

‘Arabî ‘İnde Ebî Ma‘tûḳ el-Ḥûveyzî5, Salâh Sâlimî’e ait el-Feḍâ’ el-Mekânî fî Eş‘âri Ebî 

Ma‘tûḳ el-Ḥûveyzî6 ve Ebu’l-Hasan Emîn Muḳaddes’e ait Medḥ-i Ehl-i Beyt ez Manẓar-

i İbn Ma‘tûḳ7 gibi çalışmalarla karşılaşılmıştır. Her ne kadar alana katkı sağlasalar da bu 

çalışmaların tamamının gerek İbn Ma‘tûḳ’u gerekse de şiirlerini kısmi olarak 

değerlendirdiği ve bütün yönleriyle derinlemesine ortaya koymadığı anlaşılmaktadır.  

Dolayısıyla ulaşılabilen tüm bu kaynakların sonucunda İbn Ma‘tûḳ ve şiirleriyle 

ilgili genel ve kapsayıcı bir çalışmaya rastlanmamış olması, bu incelemenin şairin 

hayatını daha ayrıntılı ve şiirlerinin özelliklerini lafız, mana ve türleri olarak daha 

kapsamlı bir biçimde ortaya konması bakımından önem arz etmektedir. Ayrıca şairin 

Osmanlı döneminde yetişen bir şair olarak şiirleriyle Arap edebiyatına katkısı bu önemini 

daha da pekiştirmektedir.  

Bu minvalde çalışmanın asıl amacı İbn Ma‘tûḳ’un hayatını ve şiirlerinin 

muhtevasıyla edebî üslup yönünü ortaya koymaktır. Bunlar üç bölüm altında 

değerlendirilecektir. Birinci bölümde şairin hayatı, doğduğu yerle yetiştiği yerin siyasî, 

ilmî ve toplumsal yönü, söz konusu eseri ve edebî kişiliği incelenecektir. İkinci bölümde 

şiirlerinin muhtevaları ve bu muhtevaların şiir ve beyit sayısı olarak divan içerisindeki 

 
2   ‘Abdu’ṣ-Ṣabûr es-Seyyid el-Ġandûr, “Divan ve Şâ‘ir,” Mecelletu Kulliyyeti’l-Luġati’l-‘Arabiyye bi’z-

Zeḳâziḳ 2/ (1983), 119–157. 
3   Mes̱nâ Na‘îm Ḥumâdî, “Fennu’t-Teşbîh fî Şi‘ri Ebî Ma‘tûḳ el-Mûsevî ve Ali b. Ḫalef el-Ḥûveyzî,” 

Mecelletu Midâdi’l-Âdâb 28 (ts), 143–184. 
4   Zeyneb Abdulkerim, “Dirâsetu’t-Taḥlîliyye li Nemâzici’ş-Şi‘riyye  min Şi‘ri İbn Ma‘tûḳ el-Mûsevî,” 

Mecelletu Kulliyyeti’l-‘Arabiyet’l-İslâmiyye li’l-‘Ulûmi’t-Terbeviyye ve’l-İslâmiyye 20/ (2015), 43–56. 
5   ‘Adil Ḥaydarî - es-Seyyid İbrâhîm Dîbâcî, “Şi‘ru’l-Bendi’l-‘Arabî ‘inde Ebî Ma‘tûḳ el-Huveyzî,” The 

Islamic University College Journal 48/ (2018), 85–125.  
6    Salâh Sâlimî, “el-Feḍâ’ el-Mekânî fî Eş‘âri Ebî Ma‘tûḳ el-Ḥûveyzî,” Mecelletu’l-Es̱er 18/1 (2021), 156–

173. 
7  Ebu’l-Hasan Emîn Muḳaddes, “Medḥ-i Ehl-i Beyt ez Manẓar-i İbn Ma‘tûḳ,” Mecelleyi Dânışkedeyi 

Edebiyyât ve ‘Ulûmi İnsaniyi Dânışgâhi Tahrân 127/ (ts), 23–36. 



 4 

dağılımı işlenecektir. Üçüncü bölümde ise şiirleri  şekilsel, edebî üslup ve vezin-kafiye 

bakımından değerlendirilecektir. 

2. Araştırmanın Yöntem ve Kaynakları 

İbn Ma‘tûḳ ve şiirleri adlı bu araştırmaya başlamadan önce, çalışma boyunca takip 

edilen yöntem ve istifade edilen temel kaynaklar hakkında kısaca bilgiler vermek uygun 

olacaktır. 

Bu inceleme var olan bir metin üzerinden kuramlara ulaşılmak hedeflendiği için 

nitel araştırma ve inceleme sonucu elde edilen verilerin sayılarla toplamı ve oranları tablo 

ve grafiklerle açıklanarak nicel araştırma yöntemlerinden istifade edilmiştir. Aynı şekilde 

araştırmanın veri setini oluşturan birincil ve ikincil kaynakların elde edilmesi, okunması 

ve yorumlayıp sunulmada geleneksel kaynak tarama yöntemi kullanılmıştır. Elde edilen 

veriler bir örneklem (bir bütünün içinden seçilmiş parçalar) üzerinden problemlere çözüm 

üretilmesi ve bu örneklerin bütünü temsil etmesi için olasılık örneklem nitel araştırma 

yönteminden istifade edilmiştir. Kaynakların referans olarak gösterilmesinde İsnad Atıf 

Sistemi baz alınmıştır. Dipnotlar sayfanın altında klasik dipnot gösterme sistemiyle, 

sıradizinsel olarak yazarın ölüm tarihine göre tertip edilmiş ve şekil olarak asma dipnot 

kullanılmıştır. Kaynakça da alfabetik sıralama ile verilmiştir. 

İncelemede ilk olarak şairin divanının birkaç farklı baskısı elde edilmiş olup 

bunlardan kolay elde edilmesi ve daha okunaklı olması hasebiyle Saîd eş-Şertûnî’nin (ö. 

1331/1912) 1885 yılında tahkik ettiği baskı8  esas kabul edilmiştir. Vezin açısından doğru 

olmakla birlikte yanlış veya anlaşılması zor kelimelerin tercih edilmesi hususunda diğer 

baskılardan da istifade edilmiştir. Şiirle şairin hayatının iç içe olmasından dolayı sırasıyla 

şairin hayatı, ilmi, yaşadığı coğrafya, içinde yetiştiği toplum ile bölgenin kültürel ve 

siyasî durumu incelenmiştir.  Daha sonra divanda yer alan şiirler taranarak yapısal açıdan 

sınıflandırılmış, sonra şiir ve beyit sayıları belirtilmiş ve tamamının tercümesi yapılmıştır. 

Devamında bu şiirler vezin, kafiye ve bahirleri bakımından tasnife tabi tutulmuştur. 

Araştırmada kullanılacak şiir ve beyitleri temsil edebilecek türden örnekler seçilmiş ve 

bu örnekler türleri, muhtevaları ve edebî üslupları açısından değerlendirilmiştir. Ayrıca 

bu tasnifler farklı bölümlerde tasnif edilip şiir ve beyit sayıları bakımından divan 

 
8      Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, thk. Saîd eş-Şertûnî (Beyrut: el-Maṭba‘atu’l-Edebiyye, 1885) 



 5 

içerisindeki dağılım oranları tablolar halinde ortaya konulmuştur. Sonuçta elde edilen 

bulgular ve tespitler yorumlanmaya çalışılmıştır. 

Çalışmanın şekillenmesi için divan incelemesi türünde Türkiye’de yapılmış bazı 

araştırmalar9 örnek alınmış olup inceleme sonucu elde edilen bilgiler ışığında bu 

araştırmaya özgülük kazandırılmaya çalışılmıştır. Kaynak olarak şairin kendi divanı başta 

olmak üzere mümkün mertebe temel kaynaklardan yararlanılmaya gayret sarf edilmiştir. 

Zira şairle ilgili belli başlı kaynaklar dışında bilgiler bulmak çok zor olmuştur. 

İncelemeler sonucu varılan kanaate göre İbn Ma‘tûḳ döneminin önemli bir şairidir. 

Böylesine bir şair hakkında pek az bilgiye rastlamak araştırmayı zorlaştırmıştır. Bu 

nedenle önce şairin kendi divanı baştan sona incelenmiş, ardından Ömer Musa Paşa’nın 

ilk baskısı 1989 yılında olan Tarîhu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣr el-‘Us̱mânî10 adlı eserinde 

şair hakkında 50 sayfalık bir bölümde verdiği bilgilerden istifade edilmiştir. 

Şairin hayatıyla ilgili yararlanılan temel kaynaklar Ömer Musa Paşa’nın adlı 

eserinden sonra sırasıyla el-Muḥibbî’ye ait Nefḥatu’r-Reyḥâne, Abdu’l-Hüseyin Ahmed 

el-Emînî en-Necefî’ye ait el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edeb, Muhsin el-Emîn’e ait 

A‘yânu’ş-Şî‘a, eş-Şeyḥ Ahmed el-İskenderî ve eş-Şeyḥ Mustafa ‘Anânî’ye ait el-Vasîṭ 

fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫihi, eş-Şeyḥ Muhammed es-Semâvî’ye ait eṭ-Ṭalî‘atu min 

Şu‘arâi’ş-Şî‘a, Corcî Zeydân’a ait Târîḫu Âdâbi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, Hayruddîn ez-

Ziriklî’ye ait el-A‘lâm ve Târîḫu Âdâbi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, Âġâbuzurg Tahrânî’ye ait 

Ṭabakâtu A‘lâmi’ş-Şî‘a er-Ravḍatu’n-Naẓîretu fî ‘Ulemâ’, Câsim Hasan Şebur’a ait 

Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim ve es-Seyyid Ahmed el-Hâşimî’ye ait 

Cevâhiru’l-Edeb fî Edebiyyât ve İnşâi Luġati’l-‘Arab isimli eserlerdir. Söz konusu eserler 

şair hakkında oldukça faydalı bilgiler sunmaktadır.  

Şairin yaşadığı dönemin değerlendirilmesi ve Osmanlı döneminde Arap 

edebiyatının genel bir surette ele alınması konusunda ise şairin hayatını konu edinen bu 

eserlerin yanında Ali b. Ahmed İbn Ma‘sûm’a ait Kitâbu Sulâfeti’l-‘Aṣr fî Maḥâsini’ş-

 
9     Mehmet Mesut Ergin, İbn Mâ’ṣum el-Medenî Şâ‘iran (Dımaşk: Dâru’l-Beyrûtî, 2004); Muhammet 

Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri (Konya: Adal Ofset, 2007); Mehmet Mesut Ergin, İbnu’n-Naḥḥâs el-
Halebî ve Şiirleri (Ankara: Araştırma Yayınları, 2008); Mücahit Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap 
Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri (Konya: Çizgi Kitabevi, 2017); Yusuf Sami Samancı, 
Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri (Konya: Çizgi Kitabevi, 2017); İbrahim 
Fidan, Arap Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri (Ankara: Gece Kitaplığı, 2016). 

10      Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî (Dimeşḳ: Dâru’l-Fikr, 1989). 



 6 

Şu‘arâ’i bi Kulli Mıṣr, Ziya Kazıcı’ya ait Osmanlı Devleti Tarihi, Abdurrahmân Kerîm 

el-Lâmî’ye ait el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Ahvâz, Corcî Zeydân’a ait Târîḫu Âdâbi’l-Luġati’l-

‘Arabiyye, Şevkî Ḍayf’a ait el-Edebu’l-‘Arabiyyi’l-Mu‘âṣır fî Mıṣr, Muhammed Seyyid 

Kîlânî’ye ait el-Edebu’l-Mıṣrî fî Ẓilli’l-Ḥukmi’l-‘Usmânî, Ignace Goldziher’e ait Klasik 

Arap Literatürü, Muhammed Ḥarb’a ait el-‘Us̱mâniyyûn fî’t-Tarîḫ ve’l-Haḍâra, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi’nde yer alan Recep Uslu’ya ait  “Hûzistan” ve Osman 

Gazi, Özgüdenli’ye ait “Muşa‘şa‘lar” maddeleri, Hasan el-Emin’ye ait Dâirat’l-

Ma‘ârifi’l-İslâmiyye eş-Şî‘iyye, Ali Ni‘me el-Ḥulv’a ait el-Ahvâz ‘Arabistân, eseri, 

Seyyid Muhammed Ali İmâm Ahvâzî’ye ait Tarîḫ-i Ḫûzistân, Abbâs Pûr Abbâsî’ye ait 

Nigâh-i be Şi‘r ‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân, Remzi Kılıç’a ait Kanuni Devri Osmanlı-İran 

Münasabetleri, Nis̱âr Ahmed el-Ḫez‘alî’ye ait el-Ahvâz el-Mâḍî el-Ḥâḍır el-Mustaḳbel 

ve Câbir Celîl el-Mâni‘’e ait el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ gibi 

çalışmalardan istifade edilmiştir. 

Şiirlerinin muhteva ve edebî üslup yönünden incelenmesinde Ḳudâme b. Ca‘fer’e 

(ö. 337/948 [?]) ait Naḳdu’ş-Şi‘r’i, İbn Reşîḳ’e ait el-‘Umde fî Meḥâsini’ş-Şi‘r’, 

Abdulḳâhir el-Curcânî’ye (ö. 471/1078-79) ait Delâilu’l-İ‘câz ve Esrâru’l-Belâġa, el- 

Ḳazvînî’ye (ö. 739/1338) ait el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa ve et-Telḫîs fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 

et-Taftâzânî’ye (ö. 792/1390) ait Kitâbu’l-Muṭavvel ve Muḫtaṣaru’l-Me‘ânî’si, 

Komisyon derlemesi olan el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye, Râşîd Yaḥyâvî’ye ait 

eş-Şi‘riyyetu’l-‘Arabiyye el-Envâ‘ ve’l-Aġrâḍ, Mahmud Sâlim Muhammed’e ait el-

Medâ’iḥu’n-Nebevîyye ḥatta Nihâyeti’l-‘Aṣri’l-Memlûkî, Zekî Mubârek’e ait el-

Medâ’iḥu’n-Nebevîyye ve Ahmed Maṭlûb’a ait Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve 

Teṭavvuruhâ ve Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabi’l-Ḳadîm eserlerinden 

yararlanılmıştır. 

Şiirlerdeki kelime, ıstılah ve bazı özel isimlerin anlaşılması için el-Ḫalîl b. 

Ahmed’in (ö. 175/791) Kitâbu’l-‘Ayn’ı, el-Cevherî’nin (ö. 400/1009’dan önce) eṣ-

Ṣiḥâḥ’ı, el-Ḥamevî’nin (ö. 626/1229) Mu‘cemu’l-Buldân’ı, İbn Manẓûr’un (ö. 711/1311) 

Lisânu’l-‘Arab’ı, el-Fîrûzâbâdî’nin (ö. 817/1415) el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ’i ve ez-Zebîdî’nin 

(ö. 1205/1791) Tâcu’l-‘Arûs min Cevâhiri’l-Ḳâmûs’u gibi sözlüklerden yararlanılmıştır. 



 7 

Tüm bu eserlerin yanı sıra gerek Arap edebiyatına gerekse de Arap şiirine ait olsun 

modern dönemde İslam dünyasında yapılmış olan pek çok eserden mümkün mertebe 

istifade edilmiştir.  

3. Osmanlı Dönemi Arap Edebiyatına Genel Bir Bakış 

Osmanlı döneminde Arap medeniyeti ve Arap edebiyatı ile ilgili yaygın hale 

gelmiş olumsuz bir kanaat vardır ve bu kanaat çeşitli nedenlere bağlanabilir. Çalışmanın 

giriş kısmında da işaret edildiği gibi Cahiliye, Sadr-ı İslâm, Emevîler, Abbâsîler, 

Memlüklüler ve modern devirlerin aksine Osmanlı dönemi araştırmalara yeterince konu 

olmamıştır. Arap Edebiyatı ve tarihi araştırmacılarının yanı sıra bazı oryantalist yazarlar 

biraz ihmal ederek ve muhtemelen biraz da kasıtlı olarak bu dönem için “Arap medeniyeti 

ve Arap edebiyatının zayıflama, durma ve hatta gerileme devri” olduğu şeklinde tutum 

sergilemişlerdir.11 Sonraki bir kısım araştırmacılar da bu tür kaynaklardan beslenerek 

çoğu zaman ön yargılı olarak bilimsellikten uzak bir şekilde aynı bilgileri nakletmekle 

yetinmişlerdir. 

Muhammed Seyyid Kîlânî, derin okuma ve araştırmaları sonucu zihninde 

Osmanlı dönemiyle ilgili her şeyin netleşmesi sonucunda kaleme aldığı el-Edebu’l-Mıṣrî 

fî Ẓilli’l-Ḥukmi’l-‘Us̱mânî isimli eserinde bu hükümlerin doğru olmadığını, bunlara 

inanmanın komik olduğunu ifade etmektedir. Ayrıca yazar yaygın kanının aksine 

Osmanlı döneminde Arap-İslam medeniyetinin ve Arap edebiyatının gerilemediğini ve 

kendine has özellikleriyle gelişerek devam ettiğini aktarmaktadır.12  

Ömer Musa Paşa da “Günümüz araştırmacıları, Osmanlı dönemi araştırmalarını, 

dönemle ilgili çalışılmış kaynakların azlığı, o kaynakların çoğunun hala el yazması olması 

ve bunların da bulunmasının zor yahut imkânsız olması nedeniyle ihmal etmiştir. Buna 

cehaletleri de eklenince daha da ileri giderek altı asırdan fazla bir dönem için edebiyat 

tarihini (Osmanlı Dönemini) atlayarak Abbasi döneminden doğrudan modern çağa 

sıçradıklarını görürsünüz.”13 şeklinde tenkit etmiştir. 

 
11   Corcî Zeydân, Târîḫu Âdâbi’l-Luġati’l-‘Arabiyye (Ḳâhire: Maṭba‘atu’l-Hilâl bi’l-Fecâle, 1913), 1075–

1081;  Şevkî Ḍayf, el-Edebu’l-‘Arabiyyi’l-Mu‘âṣır fî Mıṣr (Kahire: Dâru’l-Ma‘ârif, ts), 38. 
12   Kîlânî, el-Edebu'l-Mıṣrî fî Ẓilli’l-Ḥukmi’l-‘Us̱mânî, 4–6. 
13   Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 5. 



 8 

Dolayısıyla altı asır sürmüş bir imparatorluk hakkında bilimsel ve objektif bir veri 

ortaya koymak için aceleci hüküm vermek yerine araştırmak ve anlamak için gayret sarf 

etmek gerekmektedir. Bunun doğru yapılması için bazı şartlar önerilmektedir. İlk olarak 

dünyanın farklı yerlerinde birçok farklı dilde yazılmış olan Osmanlı İmparatorluğu’na 

dair mevcut verilerin ortaya konulması, ikinci olarak Osmanlı dönemine ait yazma 

eserlerin neşri ve üçüncü olarak da Osmanlının Arap ülkelerindeki kanunnamelerinin 

yayınlanmasıdır.14 Ancak böyle bir umumi çalışmayla Osmanlı dönemi hakkında bilimsel 

açıdan doğru hükümler verilebilir.  

Bilimsel bir bakış açısıyla ele alınacak olursa Osmanlı dönemine atfedilen bu 

eleştirilerin aslında daha önce Moğollar’ın Abbâsîler’i işgal etmesiyle başladığı ve 

Memlüklüler döneminde de devam ettiği görülmektedir. Kaldı ki Moğol işgali sadece 

Arap medeniyeti ve edebiyatı için değil tüm İslam medeniyeti için çok büyük olumsuz 

etkilere sahiptir.15 Buna rağmen Osmanlı İmparatorluğu Arap ülkelerinde yönetimi ele 

geçirince, Türk kültürünü ve dilini zorunlu kılmak yerine Arap ve İslam medeniyetini 

olduğu gibi kabul etmiştir. Arap dilini iyi bilen ve Arapça şiirler söyleyen Osmanlı 

padişahlarının yanı sıra devlet kademelerinde Arap edebiyatına katkı sağlayacak pek çok 

eser kaleme alan üst düzey görevliler yetiştirmiştir. Bununla birlikte temelini Arap dili ve 

belagatının oluşturduğu medreseler dahi kurmuştur.16 Ayrıca İslam aleminin farklı 

bölgelerinde, Arap edebiyatına ve İslam ilimlerine dair şiir ve nesir halinde nadide eserler 

bırakan şairler, edipler ve alimler yetiştirmiştir.  

 “Osmanlı döneminde yetişen şairler yaratıcılıktan yoksundur ve taklitçilik 

yapmayan yaratıcı bir şair görülmemiştir.”17 ifadesinin bilimsellikten uzak olduğunu 

söylemek mümkündür. Her şeyden önce yakın tarihe kadar bu dönem yeterince 

araştırılmamış bir dönemdir. Ancak daha sonra Osmanlı dönemi Arap şairleri yahut tarih 

 
14   Muhammed Ḥarb, el-‘Us̱mâniyyûn fî’t-Tarîḫ ve’l-Haḍâra (Kahire: el-Merkezu’l-Mıṣrî li’d-Dirâsâti’l-

‘Us̱mâniyye ve Buḥûs̱i’l-‘Âlemi’t-Turkî, 1994), 297–298. 
15   Ahmet Subhi Furat, Arap Edebiyatı Tarihi (İstanbul: Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1996), 1/325; Abbâs 

Pûr Abbâsî, Nigâh-i be Şi‘r ‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân, Mecelle-i Dânişkede-i Edebiyât ve ‘Ulûm-i İnsân-
i Dânişgâh-i Tahrân (Tahran, 1379), 43/75; Ġulâm Rıza Kerîmî - Mâlik Ka‘b ‘Amîr, “Dirâsetu fî’ş-
Şi‘ri’l-‘Arabî el-Mu‘âṣır li Ḫûzistân,” Buḥûs̱ fi’l-Luġati’l-‘Arabiyye ve Âdâbihâ: Niṣfu Seneviyyeti 
Maḥkeme li Külliyeti’l-Luġâti’l-Ecnebiyye bi Câmi‘ati İṣfahân 6/ (1391), 89. 

16  Leylâ eṣ-Ṣabbâġ,  min A‘lâmi’l-Fikri’l-‘Arabî fi’l-‘Aṣri’l-‘Us̱mâniyyi’l-Evvel (Dimeşḳ: eş-Şeriketu’l-
Muttaḥide li’t-Tevzî‘, 1986), 8–14. 

17   Ignace Goldziher, Klasik Arap Literatürü,  çev:  Azmi Yüksel - Rahmi Er (İstanbul: İmaj Yayınları, 
1993), 166. 



 9 

olarak Osmanlı döneminde yetişmiş olan şairler ve onların Arap şiirine katkılarından 

bahseden birçok araştırma yapılmıştır.18 el-Bûṣîrî (ö. 1213-1296)19, çalışmaya konu olan 

Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ (ö. 1616-1678), Arapça, Farsça ve Osmanlıca bilmesinin yanında 

Arap tarihi ve edebiyatına dair birden fazla eser veren önemli edip ve şair ‘Abdu’l-‘Ali 

b. Nâṣir b. Raḥme el-Ḥûveyzî,20 Safiyüddîn el-Ḥillî (ö. 749/1348), İbn Nubâte el-Mıṣrî 

(ö. 768/1366) ve diğerleri yine bu dönemin önemli yaratıcı şairlerindendir.21 Şairlerin 

yanı sıra bu döneme katkı sağlayan pek çok alim ve edebiyatçı da yetişmiştir.22 

Osmanlı döneminde başta Arap şairler olmak üzere Arapça şiir söylemiş Fars ve 

Türk şairlerin yetişmesi ve bunların geleneksel şiir yapısıyla birlikte farklı şiir türleri ve 

muhtevaları ortaya koymaları Osmanlılarda Arap edebiyatı ve Arap şiirinin ne denli 

geliştiğine dair büyük bir kanıttır. Hatta Arapça bu dönemde kültürün, medeniyetin, 

edebiyatın ve ilmin dili olmuştur.23 Bu durum Osmanlıların genel anlamda İslam-Arap 

 
18  Araştırmada yöntem açısından istifade edilen kaynaklar olarak belirtilenler dışında şu çalışmalar 

yapılmıştır.  Muhammet Vehbi Dereli, “Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Ebu’t-Tayyib el-Ğazzî ve 
Şiirleri,” Marife 9/2 (2009), 205–226; Selçuk Pekparlatır, Osmanlı Dönemi Şairlerinden Yûsuf el-Esîr 
ve Şiiri (Konya: Palet Yayınları, 2019); Orhan İyişenyürek, Abdullah eş-Şebrâvî ve Şiiri (Konya: 
Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019); İsmail Ekinci, 
Abdulganî b. İsmail en-Nablusî ve Divanu’l-Hakâik ve Mecmûʻu’r-Rekâik İsimli Eseri (Konya: 
Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019);  Mehmet Zahid 
Çokyürür, Osmanlı Dönemi Aarap Şairlerinden el-Habsî el-Ummânî (Konya: Eğitim Yayınevi, 2021);   
Ramazan Özkan, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerden Muhammed Emîn el-Muḥibbî ve Şiirleri (Konya, 
Palet Yayınları, 2023); Abdullah Esat Bağcı, Arap Şairlerinden Ebu’l-Bahr el-Hattî ve Şiirleri (Konya: 
Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023); İzzettin Bilgehan, 18. 
Asır Arap Şairlerinden el-Emîr es-San’ânî ve Divanı (Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Ensititüsü, Doktora Tezi, 2023); Mehmet Mesut Ergin, “Osmanlı Dönemi Arap Edebiyatından 
Bir Şair: Ahmed el-Keyvânî”, Nüsha Şarkiyat Araştırmalar Dergisi (İstanbul, 2002) ve Fatih Yavaş, 
Muhyiddîn İbnü'l-Arabî ve Dîvânı, (Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Ensititüsü, Doktora Tezi, 2023). 

19  Ebû Abdillah Muhammed İbn Sa‘îd el-Bûṣîrî, el-Burdetu bi Şerḥi’l-Bâcûrî, thk. Yusûf Alî Bedevî 
(Dimeşḳ: Dâru Menâbi‘i’n-Nûr, 2007). 

20  Firdevs Abdurrahman Kerîm, “‘Abdu'l-‘Ali b. Nâṣır b. Raḥme el-Ḥûveyzî Muerriḫen,” Mecelletu’l-
Âdâb 2020/135 (2020), 247–276. 

21 es-Seyyid Ahmed el-Hâşimî, Cevâhiru’l-Edeb fî Edebiyyât ve İnşâi Luġati’l-‘Arab (Kahire: el-
Mektebetu’t-Ticâriyyetu’l-Kubrâ, ts), 2/210. 

22  Bunlardan Bazıları: Celâleddîn el-Ḳazvînî (ö. 739/1338), Ebû Ḥayyân el-Endelûsî (ö. 745/1344), İbn 
Hişâm en-Naḥvî (ö. 761/1360), Lisânu’d-Dîn İbnu’l- Ḫatîb (ö. 776/1374-75), el-Fîrûzâbâdî (ö. 
817/1415), Seyyid Şerîf Cürcânî (ö. 816/1413), el-Ḳalḳaşendî (ö. 821/1418), İbn Ḥacer el-‘Asḳalânî (ö. 
852/1449), es-Suyûṭî (ö. 911/1505), Şehâbeddîn Ḫafâcî (ö. 1069/1659), bkz. es-Seyyid Ahmed el-
Hâşimî, Cevâhiru’l-Edeb fî Edebiyyât ve İnşâi Luġati’l-‘Arab (Kahire: el-Mektebetu’t-Ticâriyyetu’l-
Kubrâ, ts), 2/207-208; Furat, Arap Edebiyatı Tarihi, 1/330-344. İbn Haldûn (ö. 808/1406) Bkz. 
Süleyman Uludağ, “İbn Haldûn,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1999), 19/538-543. İslami ilimler ve özellikle Arap edebiyatıyla ilgili sayılması mümkün olmayacak 
derecede nice alimler yetişmiştir. Bkz. Muhammed Ḥarb, el-‘Us̱mâniyyûn fî’t-Tarîḫ ve’l-Haḍâra 
(Kahire: el-Merkezu’l-Mıṣrî li’d-Dirâsâti’l-‘Us̱mâniyye ve Buḥûs̱i’l-‘Âlemi’t-Turkî, 1994), 315–320. 

23   Ḥarb, el-‘Us̱mâniyyûn fî’t-Tarîḫ ve’l-Haḍâra, 312. 



 10 

medeniyetine ve özelde ise Arap edebiyatına ne kadar büyük önem verdiğinin bir 

göstergesidir. 

Netice olarak giriş ve sonuç hariç üç bölümden meydana gelen bu çalışmanın 

yukarıda görüldüğü üzere giriş kısmında konunun önemi ve amacı, araştırmanın yöntem 

ve kaynakları izah edilmiş olup Osmanlı dönemi Arap edebiyatına dair genel bilgiler 

verilmeye çalışılmıştır. Birinci bölüme gelince, İbn Ma‘tûḳ’un yaşadığı coğrafya ile 

toplumsal, siyasal ve kültürel tarihinin yanı sıra dönemindeki Arap edebiyatı ve Arap 

şiirinin durumu hakkında açıklamalar yapılmıştır. Yine bu bölümde şairin hayatı, edebî 

kişiliği, diğer şairlerle münasebeti ve Türklerden bahsettiği beyitler hakkında bilgiler 

verilmiştir. İkinci bölümde şiirlerinin tamamı incelenip muhteva bakımından tahlili 

yapılmıştır. Üçüncü bölümde ise şiirleri, şekilsel ve edebî üslupları açısından 

incelenmiştir.  



 11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

İBN MA‘TÛK’UN YAŞADIĞI DÖNEM, HAYATI VE EDEBİ KİŞİLİĞİ  



 12 

İBN MA‘TÛK’UN YAŞADIĞI DÖNEM, HAYATI VE EDEBİ KİŞİLİĞİ 

1. İbn Ma‘tûḳ’un Yetiştiği Bölgeye Genel Bir Bakış 

Bu çalışmada İbn Ma‘tûḳ’u daha iyi tanımak ve anlamak için yaşadığı dönem ile 

sakini olduğu bölgenin tarihî, coğrafî, siyasî, sosyal, kültürel ve ilmî ehemmiyeti ortaya 

koyulmaya çalışılacaktır. Bunların yanında Osmanlının bu bölgeye verdiği değere de 

değinilecektir. Bunları ortaya koymak için özellikle Osmanlı Devleti ile Safevî Devleti 

arasındaki savaş ve barış halleri başta olmak üzere o döneme münhasır ilişkilerden 

bahsetmek yerinde olacaktır.  

1.1. İbn Ma‘tûḳ’un Yaşadığı Bölgenin İsmi 

İbn Ma‘tûḳ’un yaşadığı bölgenin adı Ahvâz’dır ve burası günümüzde Ḫûzistân’a 

tekabül etmektedir.24 Ḫûzistân ( ناتسزِوخُ ) Hûz ( زوخُ ) kavminin yaşadığı bölgenin adı ve 

onlara nispetle Ḫûzistân olarak adlandırılmıştır.25 Hûzisiztân’ın kaynaklarda geçen diğer 

isimleri Hûz ( زوخُ ), Ahvâz ( زاوخأَ ), Hûz ( زوحُ ), Ahvâz ( زاوحأَ ), Hûz ( زوهُ ), Ahvâz ( زاوهأَ )dır.26 

İran’ın güneybatısında yer alan27 ve yirmi dört eyaletinden biri olan Ḫûzistân28 

çoğunlukla Arap kaynaklarında Ahvâz ve İran kaynaklarında da Ḫûzistân olarak 

geçmektedir. 

Hûzistan’ın tarih seyrinde ilçe, köy ve kasabaları şunlardan ibarettir: Sûku’l-

Ahvâz (Ahvâz), Râmhurmuz, İyzec (İyze), ‘Askerimükrem, Tuster (Şûşter), Cundîsâbûr, 

Sûs (Şûş), Surrek, Nehri Tîrey ve Menâzir.29 Ḥûveyze hakimi Seyyid Ali Hân İbn 

Ma‘tûḳ’un yoğun olarak şiir yazdığı dönemde Hurremşehr, Âbâdân (‘Abaân), Bender-i 

 
24    Abdurrahman Kerîm el-Lâmî, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Ahvâz (Bağdat: Dâru’l-Ḥurriye li’ṭ-Ṭıba‘a, ts.  Îrec 

Efşâr Sistânî, Nigâhî be Ḫûzistân (Tahran: Neşr-i Billur, 1369), 65, 69; Seyfullah Reşîdyân, Coğrâfyây-
i Ḫûzistân (Tahran: Çâphâne-i Ahter Şemâl, 1374), 6-7. 

25  Yâkût el-Ḥamevî, Mu‘cemu’l-Buldân (Beyrut-Lubnân: Dâru Ṣâdır, 1986), 1/284/2/404; Reşîdyân, 
Coğrâfyây-i Ḫûzistân, 5-6; Hasan el-Emin, Dâirat’l-Ma‘ârifi’l-İslâmiyye eş-Şî‘iyye (Beyrut-Lubnân, 
2002), 12/7; Recep Uslu,  “Hûzistan,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul-Türkiye: 
TDV Yayınları, 1998), 18/436; Ebu’l-Fetḥ Naṣr b. Abdurrahman el-İskenderî, Kitâbu’l-Emkine ve’l-
Miyâh ve’l-Cibâl ve’l-Âs̱âr ve Naḥvihâ el-Meẕkûr fi’l-Aḫbâr ve’l-Eş‘âr, thk. Hamed el-Câsır (Riyaḍ: 
Dâretü’l-Melik ‘Abdu’l-‘Azîz, 2004), 1/453; Sistânî, Nigâhî be Ḫûzistân, 67. 

26   el-Ḥamevî, Mu‘cemu’l-Buldân, 1/284-285, 2/404; el-Lâmî, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Ahvâz, 10; Reşîdyân, 
Coğrâfyây-i Ḫûzistân, 5-6.  

27   el-Emin, Dâirat’l-Ma‘ârifi’l-İslâmiyye eş-Şî‘iyye, 12/7; Uslu, “Hûzistan,” 18/436. 
28   Uslu, “Hûzistan,” 18/436. 
29   el-Ḥamevî, Mu‘cemu’l-Buldân, 1/285. 



 13 

Mâhşehr, Bahbahân, Mescid-i Süleyman, Duzfûzl, Endîmeşk, Sûsengerd,30 Vâsit31 ve ed-

Devrek32 ile Irak (Basra) ve Bahreyn’i de Ḥûveyze topraklarına katmıştır.33 

1.2. Bölgenin Tarihi ile Coğrafî ve Siyasî Durumu 

Ḫûzistân dünyanın ilk yerleşim yerlerindendir. Geçmişi milattan önce üç bin yıla 

dayanan İylâmiler ile onlardan sonra sırasıyla Sumerler, Akadlar, Bâbilliler, Aşûriler / 

Asurlular, Keldâniler, Mâzililer, Mulûku’t-Tevâ’if, Fersîler (Pers İmparatorluğu), 

Sâsâniler, Büyük İskender hüküm sürmüşlerdir. 17/638 yılından itibaren Müslümanların 

Hûzistan’ı fethi sonrası sırasıyla hulefâ-i râşidînden Hz. Ömer, Hz. Osman ve Hz. Ali, 

sonrasında Hâricîler, Emevîler, Abbâsîler, Muşa’şa’iler, İmâretu Benî Ka‘b34, 

Selçuklular, Moğollar, Celâyirliler, Timurîler, Safevîler ve Osmanlılar bölgeyi farklı 

dönemlerde yönetmişlerdir.35  

Hûzisitan’ın bu kadar köklü bir geçmişinin olması ve dünyayı yönetenlerin o 

bölgeyi ele geçirmeye çalışmasının sebeplerinden en önemlisi, bulunduğu coğrafî 

konumdur. 

 

 
30   Sistânî, Nigâhî be Ḫûzistân, 22. 
31    Câsim Hasan Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim (Necef: Maṭba‘atu’l-Âdâb, 1965), 

16. 
32   el-Lâmî, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Ahvâz, 29-30. 
33   Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî (Dimeşḳ: Dâru’l-Fikr, 1989), 359; eş-

Şeyḥ Ahmed el-İskenderî - eş-Şeyḥ Mustafa ‘Anânî, el-Vasîṭ fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫi (Ḳâhire: 
Maṭba‘atu’l-Hilâl bi’l-Fecâle, 1920), 316. 

34    Ali Ni‘me el-Ḥulv, el-Ahvâz ‘Arabistân (Bağdat: Dâru’l-Basrî, 1969), 10, 12, 13, 14, 15, 19, 21, 56, 
61, 76, 144, 238; Dr. Halid Musâlime, el-Ahvâz el-Arḍu’l-‘Arabiyye’l-Muḥtelle (Bochum: Maṭba‘atu 
Câmi‘ati’r-Rûr, 2008), 14–22; el-Emin, Dâirat’l-Ma‘ârifi’l-İslâmiyye eş-Şî‘iyye, 12/8–9; Seyyid 
Muhammed Ali İmâm Ahvâzî, Tarîḫ-i Ḫûzistân (Tahran: Encumen-i Âs̱âr ve Mefâḫir-i Ferhangî, 
2000), 19, 33, 54, 61, 75 ve 152-154; Uslu, “Hûzistan,” 18/436-437; Ġulâm Rıza Kerîmî - Mâlik Ke‘b 
‘Amîr, “Dirâsetu fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî el-Mu‘âṣır li-Ḫûzistân,” Buḥûs̱ fi’l-Luġati’l-‘Arabiyye ve Âdâbihâ: 
Niṣfu Seneviyyeti Maḥkeme li Külliyeti’l-Luġâti’l-Ecnebiyye bi Câmi‘ati İṣfahân 6 (1391), 87. 

35   el-Emin, Dâirat’l-Ma‘ârifi’l-İslâmiyye eş-Şî‘iyye, 12/9-10; İmâm Ahvâzî, Tarîḫ-i Ḫûzistân, 219–249, 
257, 279, 307; Uslu, “Hûzistan,” 18/437. 



 14 

Bölge Asya, Avrupa ve Afrika kıtalarını birbirine bağlayan bir nokta olmakla 

beraber ticaretin en yakın ve en kolay geçiş yolu olmuştur.36 Bu sebepledir ki hiçbir 

zaman siyasî bir istikrar yakalayamamıştır. 1436 yılında Basra Körfezinin kuzey 

doğusunda İbn Ma‘tûḳ’un da müntesip olduğu Arap Şiî kabilesi Muşa‘şa‘lar’dan Seyyid 

Muhammed b. Felâḥ b. Hibetillah b. el-Hasan b. Ali37 (ö. 870/1465-66 ya da 866/1461-

62)38 önderliğinde Muşa‘şa‘lar Devleti kurulmuştur. O dönemde XV. yüzyılın sonlarında 

ve XVI. yüzyılın başlarında Anadolu’dan giden (Ustacalu, Şamlu, Rumlu, Tekelü, 

Dulkadir, Karamanlı, Afşar, Kaçar, Karadağlu ve Varsak39) ile orada bulunan bazı 

Türkmen kabilelerin Şâh İsmail (ö. 930/1524) önderliğinde İran ve Orta doğuda kurduğu 

Safevî Devleti ile40 XIII. yüzyılın sonlarında Anadolu’da Osmanlı ailesinin kurduğu 

Osmanlı Devleti hüküm sürmüştür. Muşa‘şa‘lar, Ḥûveyze’yi başkentleri olarak kabul 

ettiler. Ayrıca bu devlet birçok isimle anılmıştır. Bunlar önce bazı liderlerine ve sonra da 

devlete ad olarak verilmiştir. Örneğin el-Muşa‘şa‘ ismi önce devletlerinin kurucusu 

Muhammed b. Felâḥ’a verilmiştir. Bunun da verilme sebebi yüzünün parlak olmasıdır. 

Nitekim şa‘şa‘a kelimesi sözlükte ışık yayılmak, saçılan ve parlayan anlamındadır.41 

Ondan sonra Muşa‘şa‘ olarak adlandırılmışlardır. Muhammed b. Felâḥ’ın babasına 

nispetle de Âl-i Felâḥ denilmiştir. Yine Ali b. Muhammed b. Felâḥ el-Muşa‘şaî’ye42 (ö. 

861/1457) nispetle el-Mevâlî/el-Mevla olarak isimlendirilmiştir. es-Seyyid Ali Hân’a 

nispetle de Âl-i Hân denilmesinin yanı sıra kendilerine Âlu Haydar ve Âlu Sajâd denildiği 

de olmuştur.43  

 
36   Abbâs Pûr Abbâsî, Nigâh-i be Şi‘r ‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân, Mecelle-i Dânişkede-i Edebiyât ve ‘Ulûm-

i İnsân-i Dânişgâh-i Tahrân (Tahran, 1379), 43/74. 
37   Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 15. 
38  Osman Gazi Özgüdenli, “Muşa‘şa‘lar,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998), 32/155. 
39   Efdal As, “XVI. YY. ‘dan Cumhuriyetin İlk Yıllarına Kadar Türk-İran Sınır Sorunları ve Çözümü,” 

Ankara Üniversitesi Türk İnkilap Tarihi Esndtitüsü Atatürk Yolu Dergisi 46/ (2010), 222. 
40  Remzi Kılıç, Kanuni Devri Osmanlı-İran Münasabetleri (1520-1566) (İstanbul: IQ Kültür Sanat 

Yayıncılık, 2006), 45. 
41  el-Ḫalîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, thk. Dâvûd Selmân el-‘Anbeḳî - İn‘âm Dâvûd Sellûm 

(Beyrut: Mektebetu Lübnan Nâṣirûn, 2004),  414; Mevlüt sarı, el-Mevârid Arapça Türkçe Lûgat 
(İstanbul: Kitapkalbi Yayıncılık, 2018), 826. 

42   Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 50–60. 
43   el-Emin, Dâirat’l-Ma‘ârifi’l-İslâmiyye eş-Şî‘iyye, 12/13. 



 15 

Ayrıca Muşa‘şa‘ların nesep olarak Benî Esed kabilesine mensup olduklarını İbn 

Ma‘tûḳ’un h. 1084/m. 1673 yılında Seyyid Ali Hân’ın torunu Seyyid Nâṣir vefat ettiğinde 

kaleme aldığı bir beytiyle anlamak mümkündür.44 (Tavîl) 

 هُقَارَفِ وكُشْيَ زِوْلحَْا كِلْمَلِ اًقّحَفَ

 

 دِسَلأَْا نيِبَ يرُْخَ بَاغَ دْقَ هِبِاغَ نْعَـَف     

 Ḥûveyze mıntıkası, onun ayrılığından şikâyet etmekte haklıdır. Zira aslanların en 

iyileri Benî Esed kabilesi ormanlarından kaybolmuştur. 

Muşa‘şa‘a Devleti’nin kuruluşundan yetmiş yıl sonra Şah İsmail tarafından 

Muşa‘şa‘a‘ların bağımsızlıklarına son verildi. Fakat Seyyit Muhammed Felâḥ’ın torunu 

Felâḥ yeniden Ḥûveyze’yi ele geçirerek Ḫûzistân’ın yönetimini Safevî’lere bağlı 

kalmaları şartıyla kendi elinde tuttu.45 Muşa‘şa‘lar’ın, I. Yavuz Sultan Selim’in 1514 

yılındaki Çaldıran Savaşında46 Safevî Devleti’ni yenilgiye uğratmasının ardından 

Ḫûzistân’ı, Safevî Devleti’nin bu zafiyet durumunu fırsat bilerek Kürtlerin yaşadığı 

dağlık bölgeleri ve Luristan’ı ele geçirerek tamamen kendi hükümranlıkları altına 

aldıkları da bildirilmektedir.47 

Muşa‘şa‘lar coğrafî konumu gereği, XVI. yüzyılın sonralarında ve XVII. yüzyılın 

başlarında Osmanlı Devleti ile Safevî Devleti’nin sınırında bulunmaktaydı. Bu yüzden 

kendi bölgelerinde istikrarı sağlayabilmek açısından bu iki büyük devletle aynı sınır 

bölgesinde bulunduğu için, bazen Osmanlı Devleti’ne bazen de Safevî Devleti’ne biat 

etmiş ve böylece devletlerini 260 yıl ayakta tutmayı başarmışlardır.48 Bu süre boyunca 

Muşa‘şa‘ Devleti’nin birçok padişahı olmuştur. Bu bağlamda, çalışmanın ana konusunu 

oluşturan İbn Ma‘tûḳ’un doğduğu tarihten vefat ettiği tarihe kadar ki Muşa‘şa‘a 

padişahlarından özetle bahsetmek gerekirse: 

 
44   Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, thk. Saîd eş-Şertûnî (Beyrut: el-Maṭba‘atu’l-Edebiyye, 1885), 222. 
45   Osman Gazi Özgüdenli, “Muşa‘şa‘lar,” 32/156. 
46   Remzi Kılıç, Kanuni Devri Osmanlı-İran Münasabetleri (1520-1566), 66–68, 91-100; As, “XVI. YY. 

‘dan Cumhuriyetin İlk Yıllarına Kadar Türk-İran Sınır Sorunları ve Çözümü,” 224. 
47   Osman Gazi Özgüdenli, “Muşa‘şa‘lar,” 32/156. 
48  İmâm Ahvâzî, Tarîḫ-i Ḫûzistân, 311; Musâlime, el-Ahvâz el-Arḍu’l-‘Arabiyye’l-Muḥtelle, 22; Uslu, 

“Hûzistan,” 18/437; Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 11–14; Osman Gazi 
Özgüdenli, “Muşa‘şa‘lar,” 32/155-156. 



 16 

el-Mevlâ es-Seyyid Nâṣir b. Mubârek (ö. 1026/1617): 1025/1616 ve 1025/1617 

yılları arasında birkaç ay hüküm sürmüştür. Padişahlığı döneminde zehirlenerek 

öldürülmüştür.49 

el-Mevlâ es-Seyyid Râşid b. Sâlim b. Muttalib (ö. 1029/1620):50 1026/617 ile 

1026-1620 yılları arasında hüküm sürmüştür.51 

el-Mevlâ Muhammed b. Mubârek: Kaynaklarda vefat tarihiyle ilgili bilgiye 

rastlanmamaktadır. 1029/1620 ile 1044/1634 yılları arasında hüküm sürmüştür.52 

el-Mevlâ Mensûr b. Muttalib (ö. 1053/1643): 1044/1634 ile 1053/1643 yılları 

arasında hüküm sürmüştür.53 

el-Mevlâ Bereke b. Mansûr: Bu padişahın da ölüm tarihine rastlanmamaktadır. 

1053/1643 ile 1060/1650 yılları arasında hüküm sürmüştür.54 

el-Mevlâ es-Seyyid Ali Hân b. Halef (ö. 1088/1677): 1060/1650 ile 1088/1677 

yılları arasında Muşa‘şa‘î Devleti padişahlığını yapmıştır. Seyyid Ali Han en meşhur ve 

en büyük padişahlarındandır.55  

Burada, çalışmanın mihver konularından olan Seyyid Ali Hân’a detaylı olarak 

değinilmesi yerinde olacaktır. Zira şairin en çok şiir inşâd ettiği dönem Ali Hân dönemidir 

ve aynı zamanda Seyyid Ali Hân şairin medhiyelerine en çok mazhar olmuş Muşa‘şa‘ 

padişahıdır.56 Ayrıca kendisi, Şihâbuddîn’in maddi ve manevi hâmîsi ve neredeyse 

 
49   Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 116–117; Nis̱âr Ahmed el-Ḫez‘alî, el-Ahvâz el-

Mâḍî el-Ḥâḍır el-Mustaḳbel, (Ahvâz: Şereketu’ş-Şarḳi’l-Evsaṭ li’ṭ-Ṭıba‘a, 1990), 86; Câbir Celîl el-
Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ (Beyrut: ed-Dâru’l-‘Arabiye li’l-
Mevsû‘ât, ts.), 257–258; el-Ḥulv, el-Ahvâz ‘Arabistân, 193. 

50  Ahmed Kisravî, Tarîḫ-i Pânṣad Sâle-i Ḫûzistân (Tahran: İntşârât-i Bingâh-i Maṭbû‘ât-i Kûtanberg, 
1911), 76–77. 

51  Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 117–119; el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-
Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 258; el-Ḥulv, el-Ahvâz ‘Arabistân, 194–195.  

52  Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 120–121; el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-
Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 259. 

53   Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 121–128; el-Ḥulv, el-Ahvâz ‘Arabistân, 197–
203; el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 259-260; el-Ḫez‘alî, el-Ahvâz el-
Mâḍî el-Ḥâḍır el-Mustaḳbel, 86. 

54  el-Ḥulv, el-Ahvâz ‘Arabistân, 203-205; el-Ḫez‘alî, el-Ahvâz el-Mâḍî el-Ḥâḍır el-Mustaḳbel, 86; el-
Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 260; Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve 
Terâcimu A‘lâmihim, 129-132. 

55   İbn Ma‘sûm Ali b. Ahmed, Kitâbu Sulâfeti’l-‘Aṣr fî Maḥâsini’ş-Şu‘arâ’i bi Kulli Mıṣr (İskenderiye, 
1907), 545; Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 133–151. 

56  Nesebi, es-Seyyid Ali Hân b. es-Seyyid Halef b. es-Seyyid Abdulmuttalip b. Haydar b. Muhsin b. 
Muhammed el-Mehdî b. Felâḥ b. Muhammed b. Ahmed b. Ali b. Ahmed b. Rıza b. İbrâhîm b. 
Hibetullah b. Tabîb b. Ahmed b. Muhammed b. el-Kâsim b. Ebî’t-Tahhân b. Giyâs b. Ahmed İbn el-
İmâm Mûsa b. Ca‘fer el-Muşa‘şa‘î el-Ḥûveyzî’dir. Detaylı bilgi için bkz. Abdu’l-Hüseyin Ahmed el-
Emînî en-Necefî, el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edebi (Beyrut: Dâru’l-Kitabi’l-‘Arabî, 1986), 
11/312. 



 17 

öğretmeni olarak anlatılmaktadır.57 Hatta divanında İbn Ma‘tûḳ’un mevlâsı, güvencesi, 

koruyup kollayanı ve ikinci hocası olduğu söylenilmektedir.58 Bu sebeplerden ötürü 

çalışmanın devamında kendisinin zikri çokça geçecektir. Burada bilgi sahibi olmak işi 

kolaylaştırmış olacaktır. 

Seyyid Ali Hân padişahlığının yanında kaynaklarda büyük bir alim, zâhit, müellif, 

edip ve şair olduğu geçmektedir. Bu alanlarda birden çok eser kaleme almıştır.59 Seyyid 

Ali Hân’ın şiirleri, Muhammed el-Muḥibbî’nin Nefhatü’r-Reyḥâne adlı eserinde detaylı 

olarak ele alınmaktadır ve çalışmanın sınırlılığı açısından şiirlerinin detaylarına 

girilmeyerek,60  daha çok İbn Ma‘tûḳ  ve Seyyid Ali Hân’la alakalı bilgiler üzerinde 

durulacaktır. Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ şiirlerinde Seyyit Ali Hân’ın alimliğinden, 

şairliğinden ve bazı eserlerinden bahsetmektedir. Bu bağlamda bu noktalara değinmek 

daha yerinde olacaktır.61 (Remel) 

 هِرِعْشِ فيِ اهَـُقرْوُ تَّْنغَـَت وْأَ 47

 

 

 اهََ[رُ صِقَّْرلِ[ فَاطَعْلأَْا تَِّزهَ 

 

 

 هُدُيَ لٍلآَ ُّلكُ نٌسِلَ 48

 

 

 اهَاوَحَ قِطُّْنلا فيِ وَهُ اهَْـتـَقَّرـَف 

 

 

 رٍفَعْجَ نْمِ هُُّلجُ مٍلْعِ رُبحَْ 49

 

 

 اهَطَ رِونُ نْمِ هُتُلَعْشُ سٌبَـَق 

 

 

 هُلَ سِيطِارَقَلْا تِاضَوْرَبِ مْكَ 50

 

 

 اهَاوَرَ رَهَّزلا هُبِشْتُ تٍامَلِكَ 

 

 

 ىدَهُلْلِ ينٌْبِمُ رٌونُ هُمُلْعِ 51

 

 

 اهَلاَجَ صَِّّنلِ[ بِصُّْنلا تُامَلُظُ 

 

 

 هُقُدْصِ لٍاقَمَ يرِْخَ فيِ دَاجَ 52

 

 

 اهَامحََ قِّلحَِْ[ لِطِابَلْا هَبَشُ 

 

 

47. Veya (Necd’in) güvercinleri (Seyyid Ali Hân’ın) şiirinde öterse, (Necd’in) 

etrafları ve tepelerini dansla harekete geçirir. 

48. (Seyyid Ali Hân öyle bir) akıcı konuşandır ki (bu) konuşmasıyla elinin saçtığı 

incilerin tümünü geri toplar. 

 
57    Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 361–362. 
58    Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, thk. Saîd eş-Şertûnî (Beyrut: el-Maṭba‘atu’l-Edebiyye, 1885), 4. 
59    el-Emînî en-Necefî, el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edebi, 11/312-313; Muhsin el-Emîn, A‘yânu’ş-

Şî‘a (Beyrut: Dâru’t-Te‘âruf li’l-Maṭbû‘ât, 1986), 8/235; Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu 
A‘lâmihim, 133–139: el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 261. 

60   Muhammed Emîn b. Faḍlullâh b. Muḥibbi’d-Dîn b. Muhammed el-Muḥibbî, Nefḥatu’r-Reyḥâne, thk. 
‘Abdu’l-Fettâh Muhammed el-Ḥulv (Kahire: Dâru İḥyâi’l-Kutubi’l-‘Arabiyye, 1111), 3/164–174. 

61   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 172. 



 18 

49. (O) ilmin denizidir ki onun derinliği Cafer’dendir.62 (O) bir ateştir ki meşalesi 

Tâhâ’nın63 nurundandır. 

50. Onun bahçeyi andıran kitaplarında anlattığı, çiçeğe benzeyen nice sözler vardır. 

51. Onun ilmi hidayet için apaçık bir ışıktır. Putun (şirkin) karanlıklarını nasla 

(delille) aydınlattı. 

52. O çok güzel Hayru’l-Mekâl’i64 kaleme aldı (yazdı), onun (kitabın) doğruluğu 

batılın benzerini (batılı ve batılın benzerini) hakla yok etti. 

Bir diğer beytinde Seyyid Ali Hân’ın gerek konuşması olsun gerekse düz yazısı 

olsun her iki anlamda da fasih olduğunu ve onun konuşmalarının diğer büyüklerin 

konuşmalarına güzellik kattığını ifade etmektedir.65 (Vâfir) 

 اًرَـْثـَنوَ اًمظْنَ هُقُطْنُ حٌيْصِفَ

 

 

 ارَابَكِلْا رَرَُّدلا هُظُفْلَ عُصِّرَـُي 

 Onun konuşması şiir ve düz yazı olarak fasihtir, ki (konuştuğu) kelime ve cümleleri 

büyük incileri süslüyor. 

Yine Seyyid Ali Hân’ın kitaplarından, kitaplarının değer ve kalitesinden 

bahsettiği bazı beyitleri şu şekildedir:66 (Vâfir) 

 اهَْـنعَ بُصَّْنلا ُّزعِيَ بٌتُكُ هُلَ 70

 

 

 ارَاغَمُ اهَـُبئِاتَكَ تَّْنشَ اذَإِ 

 

 

 اًنسْحُ َّضغَلْا ضَِ�رِّلا رَهْزَ تْكَحَ 71

 

 

 ارَاشَتِنْاوَ ابًيِّطَ كِسْمِلْا رَشْنَوَ 

 

 

 ءًافَصَ مٍيْنِسْتَ ينَْعَ تْقافَوَ 72

 

 

 ارَاهَتِشْاوَ ارًونُ سِمَّْشلا ينَعَوَ 

 

 

 تٌلاَصِافَ فٌويُسُ اهَلُصِاوَـَف 73

 

 

 ىرَايمَُ لاَ ِ ةلَلاََّضلِ[ يٌدْهَوَ 

 

 

 ً[ايَثِ اهَسَبَلْأَ جَِ[دِّلا نَمِ 74

 

 

 ارَاقَفِ الهََ رِاضَُّنلا نْمِ غَاصَوَ 

 

 

 تْرَاسَ رُاكَفْلأَْا اهَرِثْإِ فيِ اذَإِ 75

 

 

 ىرَايَحَ تْفَـَقوَ اهَرََ� كَرِدْتُلِ 

 

 

 
62    Ca‘fer es-Sâdık (ö. 148/765) İsnâaşeriyye’nin altıncı imamı olarak kabul edilmektedir. Bkz. Hasan 

Onat, “İmamiyye Şiası,” İslâm Mezhepleri Tarihi, thk. Hasan Onat - Sönmez Kutlu (Ankara: Grafiker 
Yayınları, 2014), 185. 

63     Kur’ân-ı Kerîm’in 20. sûresidir. bkz. Sait Şimşek, Hayat Kaynağı Kur’ân Tefsiri (İstanbul: Beyan 
Yayınları, 2012), 3/322. 

64    Hayru’l-Mekâl, Seyyid Ali Hân’ın Hz. Peygamber (s.a.) ve ailesi hakkında medhiyelerini içeren 
kitabıdır. Dört ciltten oluşmaktadır. Bkz. Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 139. 

65      İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 176. 
66      İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 177–178. 



 19 

 يرِارََّدلا عُجمَْ اهَنِيبِمُ رُونُـَف 76

 

 

 ارَاثَنِّلا رُرَُّدلا الهَِاقَمَ يرُْخَوَ 

 

 

 لاًضْفَ نََ[أَ نِايَـَبلْا تِكَنُ فيِوَ 77

 

 

 ارَازَغِ اًمكَحِ ىوَحَ رٍصَتَخْبمُِ 

 

 

 رٌفْسِ هُنْمِ رٍفْسِ ُّلكُ بٌاتَكِ 78

 

 

 ارَادَ رِاطَقْلأَْا فيِ رِاهَـْقلإِْا نَمِ 

 

 

 لٍجْنَبِ تْتَأَ بِاتَكِلْا ُّمأُ وْلَـَف 79

 

 

 ارَاصَقِ تْلَحمََ دْقَ هِيفِ انَلْقُلَ 

 

 

 بٌاتَكِ هُنْمِ ادَعِلْا دَرَوَ اذَإِ 80

 

 

 ارَارَفِلْا اوبُلَطَ هِبِ مْهُدََّعوَـَت 

 

 

70. Onun kitapları vardır, onların (kitapların) kurmayları (içinde yazılanlar) 

saldırıya geçtiğinde (delil olarak gösterildiğinde) onların karşısında durmak (onlarla 

tartışmak) çok zordur. 

71. (O kitaplar) güzellik olarak taze bahçenin çiçeklerini, yayılma ve güzel koku 

olarak da miskin (kokusunun) yayılışını taklit eder. 

72. (O kitaplar) saf ve tertemiz olarak Tesnîm67 çeşmesine, kapsama ve ışık olarak 

güneşin gözüne (ışığına) üstünlük sağladı. 

73. (O kitaplar) ayırmayı (parçalamayı) sürdüren kılıçlarıdır ve (O kitaplar) bir 

hidayet edendir ki sapmayla ortadan kaldırılamaz. 

74. (O kitaplara) ipekten elbise giydirmiş ve onun üzerine altından (süsler) 

nakşetmiştir. 

75. Eğer (başkalarının) fikirleri (kitapların) peşinden intikam almaya (eleştirmeye) 

düşerse, onların karşısında şaşkınlıkla durduğunu görürsün. 

76. (O kitapların) nuru, incilerin tamamıdır. Hayru Mekâl68 onlardan (o 

kitaplardan) saçılmış (düz yazı) incilerdir. 

77. O açıklamasının nüktesinde özet olarak fazileti açığa çıkarır ki (bu da) birçok 

hikmeti içeriyor. 

78. (Hayru Mekâl) öyle bir kitaptır ki onun her bir bölümü ülkelerdeki büyük 

başarılarla doludur.  

 
67   et-Tesnîm, cennet çeşmelerinden bir çeşmedir. bkz. Firûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ (Beyrut: Dâru’l-

‘İlm li’l-Cemî‘, 1941), 4/133. 
68    Hayru Mekâl ismiyle ilgili bilgi için çalışmanın 84. sayfasına bkz. 



 20 

79. Eğer Ummu’l-Kitâp69 (fatihe suresinin) bir benzeri gelmiş olsaydı, biz onun 

hakkında derdik ki (Seyyid Ali Hân’ın kitabından) bir özet (bölüm) içermektedir. 

80.  Eğer onun (kitaplarından) bir parça (söz) görünürse (okunursa), düşmanların 

gözünü korkutur ve bu düşmanlar da ondan kaçmayı arzularlar. 

el-Mevla Haydar b. Ali Hân70 (ö. [?]): 1089/1678 ve 1092/1681[?] yılları arasında 

padişahlık yapmıştır. İbn Ma‘tûḳ’un vefatından sonra iktidara gelmiştir. Ancak İbn 

Ma‘tûḳ’un bu padişah hakkında iki tane şiiri bulunduğu için adı zikredilmiştir. 

Osmanlının İran Safevî Devleti ve Ḫûzistân Muşa‘şa‘i Devleti ile alakasına 

değinilecek olursa, Osmanlı güttüğü siyaseti itibariyle her ne kadar Batıya doğru açılmayı 

amaçlamış olsa da zaman zaman İran’daki Türkmen aşiretlerinin isyanlarına karşılık 

vermek zorunda kalmıştır. İlki Fatih Sultan Mehmet (ö. 886/1481) döneminde Tercan 

yakınlarında 11 Ağustos 1473 tarihinde Doğu Anadolu’yla İran’ın büyük bir kısmını 

yöneten Akkoyunlular Devleti’nin lideri Uzun Hasan (ö. 882/1478) ile arasında yapılan 

ve Fatih Sultan Mehmet’in kazandığı Otlukbeli (Başkent) Savaşı’dır.71 Sonrasında II. 

Bayezid, (ö. 1481/1512) Safeviler, Osmanlı Devleti’ni tehdit edecek seviyede 

görmediğinden Şâh İsmail’in Anadolu’ya gelip gitmesine herhangi bir önlem almamıştır. 

Ancak Osmanlı Devleti daha sonra Şâh İsmail’in Safevî Devleti’nin kurucusu olmakla 

beraber Türk olması, halkının da II. Bayezid’in gitmelerine izin verdiği Anadolu 

Türklerinden olması, Şii mezhebini devletin resmi mezhebi durumuna getirmesi, Sünni 

düşmanlığı yapması, Anadolu’ya halifeler göndererek Şiiliği yaymaya çalışması ve 

buradaki bazı Türkmen kabileleri Osmanlı’ya karşı ayaklandırarak Anadolu’ya sızma 

politikası gibi sebeplerden dolayı, İran’ı dikkate almaya başlamıştır.72 

 
69   Ummu’l-Kitâb, Kur’ân’ın başlangıç suresi olduğu için Fatiha sûresine denilmektedir. Bkz. Râġib el-

İṣfehânî, Mufredâtu Elfâẓu’l-Kur’ân, thk. Adnan Dâvûdî (Şam: Dâru’l-Kalem, 2002), 85; Cumhura 
göre ummu’l-kitâb, Fatiha suresidir ve bunun sebebi Ebû Hureyre’nin şu şekildeki rivayetidir: Hz. 
Muhammed s.a.v. şöyle dedi, “el-Ḥamdu lillâhi Rabbi’l-‘Âlemîn. Ummu’l-Kitâb, Ummu’l-Kur’ân, es-
Seb‘u’l-Mesânî ve  el-Kur’ânu’l-‘Azîm’dir.” Bkz. Ebu’l-Fedâ İsmail İbn Kes̱îr el-Ḳureyşî ed-Dimeşḳî, 
Tefsîru İbn Kes̱îr (Beyrut: Dâru’l-Endulus, 1966), 1/17; Emin Işık, “Fâtiha Süresi,” Türkiye Diyanet 
Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/252. Aynı zamanda Levh-i Mahfûz’un 
da bir adı ummu’l-kitâb’dır. Bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “Levh-i Mahfûz,” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 27/151. 

70   el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 261; Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve 
Terâcimu A‘lâmihim, 152. 

71  Erhan Afyoncu, “Otlukbeli Savaşı,”  Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1998), 34/4-6. 

72  Sıtkı Uluerler, “Osmanlı-Safevî İlişkilerindeki Temel Sorunlar Üzerine Bir Değerlendirme,” Türk 
Dünyası Araştırmaları Vakfı, 99/ (2012), 1–2. 



 21 

I. Selim (ö. 926/1520) döneminde ciddi manada Safevî’lere karşı sert bir refleks 

oluşmuş ve hatta düşman olarak nitelendirilmeye başlamışlardır.73 Yine bu dönemde Şâh 

İsmail’in halife olarak gönderdiği Nur Ali, Anadolu’daki Kızılbaş Türkmenlerini yanına 

alarak bazı Osmanlı kuvvetleriyle savaşmış, Tokat’ı zapt edip Şâh İsmail adına hutbe 

okutmuş, daha sonra da Çorum, Tokat, Niksar ve Amasya‘yı kana bulamıştır. Böylece bir 

kez daha Osmanlının dikkatini Doğuya çekmişlerdir.74 Bunun ardından Osmanlı Devleti 

de Şâh İsmail’in halifesi adına gelen Şii mezhebi misyonerleri Orta, Güney ve Doğu 

Anadolu’da sıkı bir şekilde araştırarak, yakalatıp idam ettirmiş ve İran’dan gelen 

propaganda mektuplarını da yaktırmıştır.75  

Osmanlı İmparatorluğu yukarıdaki zikredilen sebeplerin yanında Basra-Bağdat 

ticaret yolunun güvenliği bakımından da Ḫûzistân’a ayrı bir önem vermeye başlamıştır.76 

Hatta Osmanlı ve Safevî arasındaki gerilim ve savaşlarda Osmanlılar Muşa‘şa‘lar’ı kendi 

yanlarına çekebilmek için büyük çabalar sarf etmiştir. Nitekim bu çabalar sonucu 

dönemin Muşa‘şa‘ hükümdarı Seyyid Seccâd b. Bedrân (ö. 992/1584) Osmanlı 

Devleti’yle siyasî ilişkiler kurmuştur.77 

Yine Ḫûzistân’daki Arap kabileleri XVI. yüzyılda hüküm sürmüş onuncu 

Osmanlı padişah Kânûnî Sultan Süleyman (ö. 974/1566) döneminde Osmanlı’ya biat 

etmesiyle Osmanlı hakimiyeti altına girmişlerdir. Basra, Katîf ve Bahreyn bölgelerinin 

isimleriyle beraber Nişancı Celâlzâde Mustafa Çelebi Muşa‘şa‘a Devletine ait yerlerin de 

kaydını tutturmuştur. Bu dönemde Kanuni, Safevî’lerin Osmanlı sınırlarına doğru 

gelmesi üzerine Nahcivan Seferini78 başlatmış, ancak iki taraf arasında büyük bir savaş 

olmayıp onun yerine 1555 tarihli Amasya Antlaşması gerçekleşmiştir.79 Osmanlı İran 

Safevî Devleti’ne güvenemediği için Ḫûzistân’ı her fırsatta kontrol altında tutmak 

 
73      Uluerler, “Osmanlı-Safevî İlişkilerindeki Temel Sorunlar Üzerine Bir Değerlendirme,” 2; Remzi Kılıç, 

Kanuni Devri Osmanlı-İran Münasabetleri (1520-1566), 29–57. 
74   Remzi Kılıç, Kanuni Devri Osmanlı-İran Münasabetleri (1520-1566), 63; As, “XVI. YY.‘dan 

Cumhuriyetin İlk Yıllarına Kadar Türk-İran Sınır Sorunları ve Çözümü,” 222. 
75     As, “XVI. YY. ‘dan Cumhuriyetin İlk Yıllarına Kadar Türk-İran Sınır Sorunları ve Çözümü,” 223. 
76   Uslu, “Hûzistan,” 18/437; Uluerler, “Osmanlı-Safevî İlişkilerindeki Temel Sorunlar Üzerine Bir 

Değerlendirme,” 9–12. 
77      Osman Gazi Özgüdenli, “Muşa‘şa‘lar,” 32/156. 
78      Remzi Kılıç, Kanuni Devri Osmanlı-İran Münasabetleri (1520-1566), 329–335. 
79    İlhan Şahin - Feridun Emecen, “Amasya Antlaşması,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 3/4-5; Remzi Kılıç, Kanuni Devri Osmanlı-İran Münasabetleri 
(1520-1566), 345–356; As, “XVI. YY. ‘dan Cumhuriyetin İlk Yıllarına Kadar Türk-İran Sınır 
Sorunları ve Çözümü,” 224–225. 



 22 

istemiştir. 1722 yılında Afganistanlıların Safevî Devleti’yle savaşı ve İsfahân gibi büyük 

şehirlerini ele geçirmesiyle Osmanlı Devleti de bir kez daha Ḫûzistân Bölgesini kendine 

bağlamıştır.80 

İbn Ma‘tûḳ’un bir Osmanlı dönemi şairi olması sebebiyle yaşadığı XII. yüzyılda 

Osmanlı İmparatorluğu’nun padişahlarından ve o padişahların dönemindeki İran Safevî 

Devleti ile yaşanan hadiselerden de kısaca bahsetmek yerinde olacaktır. 

Sultan I. Ahmed (ö. 1026/1617): 1603 yılında yani 14 yaşında iken tahta geçmiş 

ve 1617’ye kadar tahtta kalmıştır. İki devlet arasındaki yukarıda değinilen barış 

antlaşması kısa sürmüş ve I. Ahmet döneminde savaşlar tekrar başlamıştır. Bu savaşlar 

1612 yılında Kuyucu Murat Paşa‘nın yerine atanan veziriazam Nasuh Paşa Antlaşmasıyla 

sona ermiştir. Antlaşmaya Nasuh Paşa ile Şah Abbas arasında gerçekleştiği için Nasuh 

Paşa Antlaşması denilmiştir.81  

Sultan I. Mustafa (ö. 1048/1639): 1617-1618 ile 1622-1623 yılları arasında iki 

farklı dönemde Osmanlı padişahlığını yapmıştır.82 Padişahlığının ilki doksan altı gün 

ikincisi ise 15 ay sürmüştür. Her iki dönemi de tamamen iç karışıklıklarla geçmiştir.83 

Sultan II. Osman (ö. 1031/1622): 1618-1622 yılları arasında Osmanlı padişahı 

olmuştur. On dört yaşında tahta çıktığı için kendisine Genç Osman da denilmektedir.84 

Genç Osman döneminde İran’ın, antlaşmanın gerekliliklerini yerine getirmediğinden 

antlaşma bozulmuş ve 1615’te iki ülke arasında başlayan savaşın sonucunda 1618’da 

Nasuh Paşa Antlaşması tekrardan imzalanmıştır.85 II. Osman’ın kendisinde önceki ve 

sonraki padişah, amcası I. Mustafa olduğu için bu dönemler genelde iç karışıklıkla 

geçmiştir.86  

 
80   Osman Gazi Özgüdenli, “Muşa‘şa‘lar,” 32/156. 
81  Ziya Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2011), 225,227; Mücteba İlgürel, 

“Ahmed I,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 2/30-33; As, 
“XVI. YY. ‘dan Cumhuriyetin İlk Yıllarına Kadar Türk-İran Sınır Sorunları ve Çözümü,” 225. 

82   Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi, 235. 
83  Feridun Emecen, “Mustafa I,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2020), 31/272-275. 
84  Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi, 243; Feridun Emecen, Osman II, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33/453. 
85   As, “XVI. YY. ‘dan Cumhuriyetin İlk Yıllarına Kadar Türk-İran Sınır Sorunları ve Çözümü,” 225. 
86  Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi, 243; Feridun Emecen, “Osman II,” 33/453-456;  Feridun Emecen, 

“Mustafa I,” 31/272-275. 



 23 

Sultan IV. Murad (ö. 1049/1640): Padişahlık dönemi 1612 ilâ 1640 yılları arasıdır. 

Bu dönemde de İran’a büyük bir sefer düzenlenmiş kendisi de bizatihi bu seferde 

bulunmuştur. Bu seferi sonucunda önce Revan’ı, sonra Bağdat’ı almıştır. Ardından 

Safevîlerin barış istemesi üzerine 1639’da Kasr-i Şirîn Antlaşması gerçekleşmiştir.87 

Sultan İbrahim88 (ö. 1058/1648): 1640-1648 yılları arasında sekiz yıl Osmanlı 

padişahlığı yapmıştır. İran Safevî Devleti elçisi 1641’de padişahlık tebriği için gelmiş ve 

önceki antlaşmalar yenilenmiştir. Buna rağmen Sultan İbrahim, Safevî Devleti’ne 

güvenmeyerek İran sınırlarında tedbirleri devamlı olarak sıkı tutmuştur.89 

İran ile sorun yaşamayan Osmanlı padişahları ise 1648-1687 yılları arasında 

padişahlık yapan Sultan IV. Mehmed (ö. 1104/1693),90 1687-1691 yılları arasında 

padişahlık yapan Sultan II. Süleyman (ö. 1102/1691),91 1691-1695 yılları arasında 

padişahlık yapan Sultan II. Ahmed (ö. 1106/1695)92 ve 1695-1703 yılları arasında 8 yıl 

padişahlık yapan Sultan II. Mustafa’dır. (ö. 1115/1703)93  

Modern dönemde İran’ın Ḫûzistân’ı bu kadar sahiplenmesinin sebebi ise İran 

petrolünün ve doğal gazının %85’nin ve elektriğinin de yaklaşık %75’nin Ḫûzistân 

bölgesinden temin edilmesidir.94 

1925 yılında İran şahı Rıza Pehlevî Ḫûzistân’a girerek bölgenin Arabistan olan 

ismini Ḫûzistân’a çevirmiştir ve İran sınırı 1975 yılında nihai olarak belirlenince Ḫûzistân 

bölgesi Irak’la anlaşılarak İran’a bırakılmıştır. 1980’e gelindiğinde ise Irak anlaşmayı tek 

taraflı olarak feshetmiş ve 1988’de İran-Irak savaşı başlamıştır. İki yıl süren bu savaş 

 
87   Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi, 251,255-256; Efdal As’, “XVI. YY. ‘dan Cumhuriyetin İlk Yıllarına 

Kadar Türk-İran Sınır Sorunları ve Çözümü,” 225-226; Ziya Yılmazer, “IV. Murat” (Ankara: TDV 
Yayınları, 2020), 31/180-181. 

88    Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi, 263. 
89   Feridun Emecen, “İbrâhim,” Türkiye Diyanet Vakfı  İslam  Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV Yayınları,   

2000), 21/275. 
90    Abdulkadir Özcan, “Mehmed IV,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2003), 28/414-418; Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi, 271. 
91   Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi, 281; Abdülkadir Özcan, “Süleyman II,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38/75-80. 
92  Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi, 287; Mücteba İlgürel, “Ahmed II,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2/33-34. 
93   Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi, 293; Abdülkadir Özcan, “Mustafa II,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31/275-280. 
94    Musâlime, el-Ahvâz el-Arḍu’l-‘Arabiyye’l-Muḥtelle, 85. 



 24 

sonrası 1990’da taraflar arasında 1975 yılında yapılan sınır antlaşması tekrar onanmış ve 

barış sağlanmıştır.95 Böylece Ḫûzistân, İran sınırları içerisinde kalmaya devam etmiştir.  

1.3. Sosyal Yapısı ve İnanç Durumu  

Daha önce değinildiği üzere Ḫûzistân milattan önce 4000’li yıllara uzanan 

geçmişiyle dünyanın en önemli yerleşim yerlerinden biri olagelmiştir. Bulunduğu konum 

tarıma elverişliliği ve sahip olduğu yer altı madenleriyle önemini hep korumuştur. Tarih 

boyunca başta Araplar olmak üzere -ilk yerleşen kavim olan İylâmi’lerin Arap olduğu 

kabul edildiğine göre- hep Araplar tarafından Arapların ülkesi olarak kabul edilmiştir. 

Hatta XVII. yüzyıla kadar Ḫûzistân’a, Fars dilinde Arap vatanı anlamına gelen Arabistan 

denilmiştir.96 İranlılar, Araplara doğrudan Arap demek yerine Arapça konuşan anlamına 

gelen Arap Zabân demektedirler.97 Aynı zamanda orada Farslar ve Türkler de 

yaşamaktadır.98  

Günümüze kadar yaşayanların çoğunluğunu Arapların oluşturmasının önemli bir 

sebebi de Arapların başka kavimlerden gelin almayı caiz görüp, başka kavimlere gelin 

vermeyi ayıp olarak kabul ettikleri içindir. Buna rağmen bölgede azınlıkta bulanan 

kavimler, zamanla bir şekilde oraya gelip yerleşmişlerdir.99 Örneğin önce Porsukoğulları 

ve daha sonra Avşar Türkleri ilk olarak Büyük Selçuklu hükümdarı Berk Yaruk 

zamanında (1092-1104) gelip burayı mesken edinmişlerdir. Yine bu bölgede Kaşkay 

Türklerinin varlığından da söz edilmektedir.100 

Ḫûzistân bölgesi, yerleşim yeri olarak şehirlerde ve sahillerde yaşayanlar ile 

kasaba ve köylerde yaşayanlar olarak ikiye ayrılabilir. Etrafta yaşayanlar tarım ve 

çiftçilikle uğraşırken şehirlerde yaşayanlar ise devlet işleri, eğitim, ticaret ve zanaatla 

uğraşmıştır. Bunların yanında doğalgaz ve petrolü çıkarma ve taşıma işleriyle de meşgul 

 
95   Uslu, “Hûzistan,” 18/438. 
96   Musâlime, el-Ahvâz el-Arḍu’l-‘Arabiyye’l-Muḥtelle, 5–7, 14-15, 30; Nis̱âr Ahmed el-Ḫez‘alî, el-Ahvâz 

el-Mâḍî el-Ḥâḍır el-Mustaḳbel, thk. 1. Baskı (Ahvâz: Şereketu’ş-Şarḳi’l-Evsaṭ li’ṭ-Ṭıba‘a, 1990), 7,11; 
el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 25–26. 

97   Musâlime, el-Ahvâz el-Arḍu’l-‘Arabiyye’l-Muḥtelle, 98. 
98   Uslu, “Hûzistan,” 18/439. 
99  el-Ḫez‘alî, el-Ahvâz el-Mâḍî el-Ḥâḍır el-Mustaḳbel, 41; Musâlime, el-Ahvâz el-Arḍu’l-‘Arabiyye’l-

Muḥtelle, 96. 
100  Uslu, “Hûzistan,” 18/437, 439; Sistânî, Nigâhî be Ḫûzistân, 124–125, 127-130; Musâlime, el-Ahvâz el-

Arḍu’l-‘Arabiyye’l-Muḥtelle, 96. 



 25 

olmuşlardır.101 Hûzistan’da yaygın dini inanç olan İslam’ın hakimiyetinden önce 

Hristiyanlık, Yahudilik ve Zerdüştlük gibi dinlere inanan halklar hüküm sürmekteydiler. 

Fakat İslam fethinden sonra çoğunluğu İslam dinine inanan insanlar oluşturmuştur. Diğer 

dinlerin mensupları zamanla yok denilecek kadar azalmıştır.102 Özellikle Muşa‘şa‘ların 

dinî ve mezhebî inançlarının temelinde mehdilik anlayışı yatmaktadır. Hatta 

kurucularından Seyyit Muhammed Felâḥ kendisini mehdi olarak görüyordu. Ancak daha 

sonra Safevî Devleti’nin baskısıyla Seyyit Mübarek, İs̱nâ‘aşeriyye Şîi’liğini mezhep 

olarak kabul etmiştir.103 O zamandan beri çoğunluğun mezhebi Şia‘nın Caferî koludur. 

Azınlıkta olanlar Sünniler ise Hanefî, Malikî, Şafiî ve Hanbelî mezheplerindendir.104 

Hûzistan’ın resmi dili Farsça olmasına rağmen halkın çoğunluğunun konuştuğu 

günlük dil Arapça‘dır.105 Orada yaşayan Türk aşiretler de kendi aralarında kendi 

lehçelerinde Türkçe konuşmaktadırlar.106 

1.4. Ḫûzistân’da Arap Edebiyatı, Arap Şiiri ve Özellikleri 

Hûzistan’ın önemli bir coğrafî konumda olması sebebiyle farklı medeniyet ve 

kültürlere sahip imparatorluklar tarafından yönetilmiş, deniz ve karadan ticaret yolları 

üzerinde bir geçiş güzergahı olmuştur. Yine bu sebeplerle, farklı milletlerin gelenek ve 

adetlerini içerisinde barındıran bir bölge olmuştur.107  Böylece geçmişten günümüze 

kadar farklı kültür ve medeniyetlerin beşiği olmuştur.108 Bu durum ister istemez 

Ḫûzistân’ın ilim, kültür ve edebiyatına etki etmiş, İslam aleminde de ün salmasına sebep 

olmuştur.109 Bu etkileşim sayesinde Hûzistan hicri II. yüzyıldan Moğollar dönemine 

kadar çok sayıda alim, edip ve şair ya burada yetişmiş ya da bu topraklara gelip yaşayarak 

kendini Ḫûzistân’a nispet ettirmiştir. 

 Bunlar: Ka‘b b. Sa‘d / Ma‘dân el-Eşkarî el-Ezdî (ö. 50/670 [?]), Yezîd b. Müferriġ 

el- Ḥimeyrî (ö. 69/689), Muġîre b. Ḥabnâ’ (ö. 91/710), Cercîs eṭ-Ṭabîb (ö. [?]), Ḥammâd 

 
101 el-Emin, Dâirat’l-Ma‘ârifi’l-İslâmiyye eş-Şî‘iyye, 12/7; Musâlime, el-Ahvâz el-Arḍu’l-‘Arabiyye’l-

Muḥtelle, 90–92; Sistânî, Nigâhî be Ḫûzistân, 133–136. 
102  Sistânî, Nigâhî be Ḫûzistân, 167–171; Uslu, “Hûzistan,” 18/439. 
103   Osman Gazi Özgüdenli, “Muşa‘şa‘lar,” 32/156. 
104   Sistânî, Nigâhî be Ḫûzistân, 167–171; Uslu, “Hûzistan,” 18/439. 
105   Musâlime, el-Ahvâz el-Arḍu’l-‘Arabiyye’l-Muḥtelle, 99; Sistânî, Nigâhî be Ḫûzistân, 172–174. 
106   Uslu, “Hûzistan,” 18/439. 
107   Pûr Abbâsî, Nigâh-i be Şi‘r ‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân, 43/74. 
108   Kerîmî - ‘Amîr, “Dirâsetu fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî el-Mu‘âṣır li Ḫûzistân,” 87. 
109   Pûr Abbâsî, Nigâh-i be Şi‘r ‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân, 43/74. 



 26 

‘Acrad (ö. 161/778), Vâlibe b. el- Ḥubâb el-Esedî (ö. 170/787), ‘Ukâşe b. Abdu’ṣ-Ṣamed 

el-‘Amî  (ö. 171/788), es-Seyyid  İsmail el- Ḥimeyrî (178/795 [?]), Sibeveyh en-Naḥvî 

(ö. 180/796 [?]), eş-Şâ‘ir Ebû Nu‘âs (ö. 198/813 [?]), Sehl b. Hârûn el-Ahvâzî (ö. 

215/830), İbrahim b. ‘Abbâs eṣ-Ṣûlî (ö. 244/858 [?]), Ebu Yûsuf Yakub İshâk es-Sikkît 

(ö. 244/858), Yuhannâ b. Mâseveyh (ö. 243/857), Di’bil b. Ali b. Rezîn el- Ḫuzâ‘î (ö. 

246/860), Ali b. Mahziyâr (ö. [?]), el-‘Uḫayṭil el-Ahvâzî (III. yüzyıl [?]), Ebû’l-‘Anbes 

eṣ-Ṣaymerî (ö. 275/888), Ebu’l-‘Aynâ’ (ö. 283/896), Sehl et-Tusterî (ö. 283/896), İbnu’r-

Râvendî (ö. 301/913-14 [?]), Ebû Ali b. Sellâm el-Cubbâî (ö. 303/916), Ḥallâc-ı Manṣûr 

(ö. 309/922), Ebu’l-Hasen er-Râmehurmuzî (ö. 360/971), Ebû ‘Abdullâh el-‘Abâdânî (ö. 

181-190/798-806 [?]), İbn Dureyd el-Ezdî (ö. 321/933), Ebû Hâşim el-Cubbâî (ö. 

321/933), Ebû’l-Kâsım ez-Zeccâcî (ö. 337/949), Ali b. Muhammed et-Tenûḫî (ö. 

342/953), Ebû Ali en-Neysâbûrî (ö. 349/960), Ebu’l-Muhammed el-Hasen el-Muhelleb 

(ö. 352/963), Muhammed b. Ali Ebubekir el-‘Askerî (ö. 345/956), Ebu’l-‘Abbâs el-

Mîkâlî (ö. 362/972) ve Ebû Hilâl el-‘Askerî (ö. 400/1009)’dan sonra diğer onlarcasıdır.110 

1258 yılındaki Moğol istilası sonrası bölgede gelişmeye devam eden ilim, kültür 

ve edebiyat neredeyse yok olmuştur. Bundan sadece Ḫûzistân değil, belki tüm İslam 

alemi etkilenmiştir.111 Ancak daha sonra Osmanlılar ile bölgenin hakimi olan Muşa‘şa‘lar 

dönemlerinde ülkede hemen hemen her alanda hızlı kalkınma başlamış bilhassa Arap 

edebiyatı ve şiirinde çok büyük ilerleme kaydedilmiş ve büyük şairler yetişmiştir. 

Bunlar: es-Seyyid Abdu’l-Vehâb b. Halef el-Muşa‘şa‘î (ö. 1071/1660 [?]), es-

Seyyid Helef b. Abdulmuttalib el-Ḥûveyzî (ö. 1074/1663), Abdu’l-‘Ali  b. Raḥme el-

Ḥûveyzî (ö. 1075/1664), Şihâbuddîn İbn Ma’tûk  el-Mûsevî el-Ḥûveyzî (ö. 1087/1676), 

es-Seyyid Ali Hân b. Halef  el-Muşa‘şa‘î (ö. 1088/1677), Seyyid Ni‘metullah b. Abdullah 

el-Cezâ’irî (ö. 1112/1700), es-Seyyid Feracullah et-Tusterî (ö. 1128/1716), Muhammed 

Mu’men b. Muhammed Kâsim (Hakîm el-Cezâ’irî) (ö. 1130/1717), Abdulkahir b. el-Hâc 

‘Abd b. Receb el-‘İbâdî el-Ḥûveyzî (ö. 1100/1688 [?]), Ali b. Huseyin el-Câmi’î el-‘Âmilî 

(ö. 1135/1722), Muḥyi’d-Dîn b. Huseyin el-Câmi’î el-‘Âmilî (ö. 1119/1707 [?]), 

Fethullah b. ‘Ulvân el-Ka‘bî ed-Devrekî (ö. 1130/1717), es-Seyyid Ali b. Bâleyl  el-

 
110  el-Lâmî, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Ahvâz, 69–70; Pûr Abbâsî, Nigâh-i be Şi‘r ‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân, 

43/74–75; daha fazlası için bu esere de bakılabilir. Bkz. Abdulġanî İrvânîzade - Naṣrullah Şâmlî, el-
Edebu’l-‘Arabî ve’l- İrâniyyûn (Tahran: Merkez-i Taḥḳîḳ ve Tevsi‘a-i ‘Ulûm-i İslâmî, 1967). 

111  Kerîmî - ‘Amîr, “Dirâsetu fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî el-Mu‘âṣır li Ḫûzistân,” 79; Pûr Abbâsî, Nigâh-i be Şi‘r 
‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân, 74. 



 27 

Mûsevî ed-Devrekî (ö. 1102/1691 [?]), Feracullah b. Muhammed b. Dervîş el-Ḥûveyzî 

(ö. 1141/1728), Abdullah b. Feracullah el-Muşa‘şa‘î (ö. 1131/1718 [?]) ve Hâşim b. 

Hardân el-Ka‘bî ed-Devrekî (ö. 1231/1815) gibileridir.112 

Böyle bir dönemde bu kadar çok sayıda şairin olması, o bölgenin insanlarının ve 

özellikle hükümdarların Arap edebiyatı ve şiirine çok fazla önem verdiklerinin bir 

göstergesidir. Bu konuda onlar Arap toplumlarının en önde gelenlerinden olmuşlardır. 

Zira şiire büyük bir önem atfetmiş ve şiir söyleyeni takdir etmişlerdir. Buna rağmen 

Hûzistan Arapları unutulmuş ve unutturulmuştur.113 Çünkü bu şairler hakkında Arap 

aleminde yok denilecek derecede az çalışma yapılmıştır. Bunun sebebi ise mezhepsel bir 

çıkar çatışması olarak Şii olmalarıdır.  Bu durum İran için de nispeten geçerli olup, bunda 

bir diğer etken bu şairlerin Arap olmaları kuvvetle muhtemeldir. 

Ḫûzistân şiirinin türleri sırasıyla: eş-şi‘ru’l-ḥur, eş-şi‘ru’l-‘amûdî, eş-şi‘ru’l-

mens̱ûr, eş-şi‘ru’l-ictimâ‘î, eş-şi‘ru’l-munasebât, eş-şi‘ru’l-masraḥî, medih,  (Ehl-i Beyt 

ve hükümdarları medih), iḫvânîyât, gazel, mersiye, faḫr, hamase, şikayet, tabiat, nasihat, 

züht, naẓmu’l-‘ulûm, bunûd ve hicivdir ki hiciv en az rastlanılan şiir türüdür.114 

Muhteva olarak Ḫûzistân şiiri ise Ehl-i Beyti sevme, övme ve savunma ile 

Ḫûzistân şairlerinin genellikle alim ve manevi insanlardan olması sebebiyle de vaaz ve 

nasihat içeriklidir. Üslup olarak ise hakaret ve hicivden uzak durulmuş, kendilerinden 

önceki şairlerin şiirlerinden faydalanılmış, mahlas (şiirin sonunda şairin adının 

zikredilmesi) gibi edebî üsluplardan faydalanılmıştır.115  

1.5. İbn Ma‘tûḳ’un Şiirlerinde Ḫûzistân ve Ḥûveyze 

Bu çalışmanın temelini oluşturan şair Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ  el-Mûsevî el-

Ḥûveyzî o dönem Ḫûzistân’ın başkenti olan Ḥûveyze’de doğmuş ve yaşamıştır. Bu başlık 

altında da Ḥûveyze ile o dönemin genel durumlarından bahsettiği şiirlerinden bazı 

örnekler ele alınacaktır. 

 
112  el-Lâmî, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Ahvâz, 94-134; Pûr Abbâsî, Nigâh-i be Şi‘r ‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân, 

43/76–78; Kerîmî - ‘Amîr, “Dirâsetu fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî el-Mu‘âṣır li Ḫûzistân,” 88–90; Şebur, Târîḫu’l-
Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 223–298.  

113  el-Lâmî, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Ahvâz, 10–101. 
114  el-Lâmî, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Ahvâz, 135–262; Kerîmî - ‘Amîr, “Dirâsetu fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî el-Mu‘âṣır 

li Ḫûzistân,” 90–100; Pûr Abbâsî, Nigâh-i be Şi‘r ‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân, 43/80–85. 
115  Pûr Abbâsî, Nigâh-i be Şi‘r ‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân, 43/80–83. 



 28 

Aşağıdaki beyitler İbn Ma‘tûḳ’un, döneminin hükümdarı Seyyit Ali Han’ın bazı 

Arap kabilelerinin isyanına karşı galip geldiği bir savaş sonrası yazdığı bir kasidedendir. 

Burada bahsettiği isyan da Seyyid Ali Hân’ın zaferiyle bastırılan isyanlardan biridir. 

Elbette bu savaşlar isyan ve ayaklanmalar sonucu olduğu için Seyyit Ali Han bu isyanları 

devlet gücüyle hep bastırmıştır. Şairin bu hadiselerden birini şöyle dile getirdiği 

görülmüştür.116(Vâfir) 

 اوُّفكُ بِارَعْلأَا رَشعْمَ َ� لاَأَ 46

 

 لِاعَفِلا تِاثَيبِخَ نْعَ اوبُوتُوَ 

 وٍفْعَبِ مْكُارَشْبُـَف مْتُْـبـُت نْإِفَ 47 

 

 لِاحَ لِآمَ نِسْحُوَ ٍ ةرفِغْمَوَ 

 ىرَخُِْ¦ اًموْـَي دْعُـَي تمُْدْعُ نْإِو 48 

 

 ليِاوَلأَْا نَمِ َّدشَأَ مْكُحُبِّصَتُ 

 بٌيْرِقَ حٌتْـَف يدِيِّسَ كَنِهْـُيلَ 49 

 

 لِانَمَلْا عُفَـَترْمُ تِيْصِّلا دُيعِبَ 

 هُنْمِ رُهَّْدلا لُازَـَي لاَ رٌصْنَوَ 50 

 

 لِلاَلجَْا َ ةيَوِلأُ ُّفزِيَ كَيْلَعَ 

 تٍاقَنِؤْمُ كَرَُ�دِ تْحَرِبَ لاَفَ 51 

 

 لِلاَظِّلا دَودُممَْ كَلاَعُ حُوْرَو 

 تٍاقرِشْمُ كَسُوشمُُ تْلَازَ لاَوَ 52 

 

 لِاوَزَ لاَبِ لِاوََّزلا ِ ةرَئِادَبِ 

 46. Ey Arap toplulukları! Amellerin kötüsünden tövbe edin ve vazgeçin. 

47. Eğer tövbe ederseniz af, bağışlama ve durumun cezasının güzelliği size müjde 

olsun. 

48. Ve eğer düşmanlık ederseniz, bir gün sizin için öncekinden daha kötüsüyle geri 

dönecektir.  

49. Ey efendim! Yakın fetih, şöhret ve nail olacağın şeyin yüksekliği sana mübarek 

olsun. 

50. Ve bir zafer ki ondan beri zaman geçmiyor, yüceliğin bayrağı üzerine sallanıyor. 

51. Ülken güzel olmaya devam etsin ve rahatlık gölgenin uzunluğunu (hakimiyetini) 

uzatsın. 

52. Güneşlerin yok olan bir daire içinde yok olmadan doğmaya devam etsin.  

 
116  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 150–151. 



 29 

 Seyyid Ali Hân’ın bazı Arap kabileleriyle Ḥûveyze’de giriştiği diğer bir savaşla ilgili 

gece gündüz demeden savaştıklarını söylediği kasideden bir beyit şöyledir:117 (Vafîr) 

 بٍرْحَ مَوْـَي ِ ةزَـْيوَلحُِْ[ كَلَ مْكَوَ

 

 ليِايََّللا مُمَلِ هِلِوْلهَِ بُيشِتَ 

 Ve Ḥûveyze’de senin için nice zamandır gecelerinin çılgınlıkları (karanlıkları) 

onun (Seyyid Ali Hân’ın) korkusundan aydınlandığı bir savaş günüdür.  

Seyyit Ali Hân’ın Ḥûveyze’yi akıl, mantık, adalet ve tedbirle yönettiğini böylece 

oraya ve tüm Ahvâz’ın kasabalarına istikrar, gelişim ve refahı getirdiğini şöyle dile 

getirmektedir.118 (Vâfir) 

 هِيفِ زُوْلحَْا َّرقَـَف اًملْحِ اسَرَ

 

 ارَامَلَ انَْـيفِ هُمُلْحِ لاَوْلَو 

 O yumuşak (akıl, adalet ve tedbir) olarak (Ḥûveyze’ye) demir attı, böylece onun 

döneminde Ḥûveyze istikrar buldu. Ve eğer bizim hakkımızda onun yumuşaklığı (tedbiri 

ve adaleti) olmasaydı, (Ḥûveyze) sağa ve sola sallanırdı.  

Bir diğer beyit de aşağıdaki gibidir. (Tavîl)119 

 الهََُ[ لُخْيَلْـَف زِوْلحَْا دَلاَبِ َّلىوَـَت

 

 لِغِاوََّشلا مِومُلهُْا دِعْـَب نْمِ غَرَفْـَتوَ 

 Hûzistan şehirlerini ele geçirdi, ardından şehirlerin yıkılmışlığı (harabeler) 

ortadan kalktı ve (uzun bir müddet) maruz kaldığı dertler bittikten sonra bir rahat nefes 

aldı.  

Ḥûveyze halkının vatanlarına ne kadar bağlı olduklarını anlatmaya çalıştığı bu 

beyti ise Seyyit Ali Han’a bayram tebriği için yazdığı kasidesinde zikretmektedir.120 

(Basît) 

 هُلُدِّبَـُت ابًـْيدِنْرَسَ َّنأَ وْلَ دٌوْطَ

 

 اولُبِقَ امَ نِوهُاَّرلِ[ زِوْلحَْا نيِكِاسَلِ 

 

 
117   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 148. 
118   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 176. 
119   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 57. 
120   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 136. 



 30 

O (Ḥûveyze) yüksek bir dağdır. Ḥûveyze’yi sakinleri için emniyet olarak 

Serendib’e değiştirsen de onlar kabul etmez. 

1077/1666 yılında Seyyid Ali Hân’a Ramazan Bayramını tebrik etmek için 

yazdığı bir kasidesinde Ali Han’ın Ḥûveyze’den ayrıldığını, daha sonra geri döndüğünü 

ve bu süreçte bazı huzursuzlukların yaşandığını ifade etmektedir.121  (Basît) 

 هُتُجََْ® زِوْحَلْلِ دْعُـَت لمَْ دْعُـَت لمَْ وْلَ

 

 بُترَِلْا هُُّدخَ اًموْـَي دََّروَـَت لاَوَ 

 Sen dönmemiş olsaydın Ḥûveyze’ye huzur geri gelmezdi ve bir gün bile onun 

toprak (gibi) olan yanağında çiçek açmazdı.  

Seyyid Bereke Hân’a yazdığı bir bayram tebriği konulu medhiyesinde onun 

Ḥûveyze’yi ele geçirdiğini, artık orayı düşmandan savunamayan askerlerin kaçması 

gerektiğini ve oranın cesur halkının bundan sonra ona sahip çıkacağını şöyle dile 

getirmektedir.122 (Basît) 

 هُبُلِاعَـَث بْرُهْـَتلْـَف زَوْلحَْا كََّلتمََ

 

 هُرُوَسْقَ كِلْمُلْا شَيْجَ لََّفكَتَ دْقَـَف 

 O, (Seyyid Bereke Hân) Ḥûveyze’yi ele geçirmiştir ve artık oranın tilkilerinin (korkak 

askerler) kaçması gerekir. Çünkü oranın aslanları, (cesur askerleri) padişahın orduları 

olmayı sorumluluklarına almışlardır. 

Şair aşağıdaki beytinde Seyyid Mensûr Hân’ın Ḥûveyze’yi din ve iman açısından 

bozulmaya karşı koruduğunu, bir bayram tebriği olarak yazdığı şiirinde şu şekilde 

zikretmektedir.123 (Basît) 

 ةٌلَزَلْزَ زِوْلحَْا ضِرَِْ¦ تَّْلحَ كَلاَولَ

 

 لِذْلخَِْ[ اللهِ نِيد مَئِاعَدَ يمِرْـَت 

 Eğer sen olmasaydın Ḥûveyze topraklarında bir deprem olurdu ki Allah’ın dininin 

destekçilerini parçalayarak atardı (ortadan kaldırırdı). 

 
121   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 117. 
122   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 39. 
123   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 25. 



 31 

Seyyit Haydar Han’a, şah ile görüşmeye giderken karşı çıktığı ancak onun yine 

de gittiği ve dönüşünde karşı çıktığı için özür dilediği bir kasidesinden Ḥûveyze’yle ilgili 

bir beyti de şu şekildedir:124 (Kâmil) 

 ةٌلَقْمُ َّلاإِ كَادَنَ دَعْـَب زُولحَْا امَ

 

 عُجََْ¶ لاَ اهَعُومُدُفَ ٌ ةفَورُطْمَ 

 Senden ayrı kaldıktan sonra Ḥûveyze göz yaşının dinmediği, (seni) gözleyen bir 

göz oldu. 

İbn Ma‘tûḳ  döneminin Basra hakimi Vezir Hüseyin Paşa için yazdığı ve sonra 

kendisine takdim edilmesi için gönderdiği bir dubeytinde de Ḥûveyze ismi 

geçmektedir.125 (Basît) 

 دَُّقوَـَتـَت كَيْلَإِ لُازَـَت لاَ ةٌجَهْمُ ليِوَ

 

 دَُّدترََتَ نَامَرْكِ لىَإِ ةِزَـْيوَلحُْا نَمِ 

 Ve bir kalbim var sürekli senin için yanar, Ahvâz’dan Kirman’a gidip geliyor. 

2. Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ  el-Mûsevî el-Ḥûveyzî’nin Hayatı ve Edebî 

Kişiliği 

Bu başlık altında Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ  ve şiirleri hakkında, kendi divanı başta 

olmak üzere kendisinden bahseden eserlerden bilgiler aktarılacaktır. İbn Ma‘tûḳ’un 

şimdiye dek detaylı bir biyografisinin yazılmaması bu çalışmayı biraz zorlaştırsa da 

divanı ışığında, hakkında elde edilebilen bilgiler zikredilecektir. 

2.1. Adı, Nesebi ve Künyesi 

Kaynaklarda adıyla ilgili birden fazla farklı bilgi mevcuttur. Sırasıyla: es-Seyyid 

Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ  el-Mûsevî,126 es-Seyyid Şihâbuddin b. Sa‘îd el-Mûsevî el-

Ḥûveyzî,127 Muhammed b. Muhammed İbn Ma‘tûḳ  (Şihâbuddîn el-Mûsevî),128 

Şihâbuddîn b. Ma‘tûḳ  el-Mûsevî,129 Şihâbuddin b. Ahmed b. Nâṣir b. Hûzî b. Lâvî b. 

 
124   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 105. 
125   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 234. 
126   el-Emînî en-Necefî, el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edebi, 11/307. 
127   Muhsin el-Emin, A‘yânu’ş-Şî‘a (Beyrut: Dâru’t-Te‘âruf li’l-Maṭbû‘ât, 1986), 7/352. 
128   Hayruddîn ez-Ziriklî, el-A‘lâm (Beyrut: Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyîn, 2002), 8/179. 
129 es-Seyyid Ahmed el-Hâşimî, Cevâhiru’l-Edeb fî Edebiyyât ve İnşâi Luġati’l-‘Arab (Kahire: el-

Mektebetu’t-Ticâriyyetu’l-Kubrâ, ts.), 2/212; el-İskenderî - ‘Anânî, el-Vasîṭ fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve 
Tarîḫi, 315. 



 32 

Haydar b. el-Muhsin el-Mûsevî el-Ḥûveyzî (İbn Ma‘tûḳ ),130 Şihâbuddîn el-Mûsevî el-

Ḥûveyzî131 ve Ahmed b. Nâṣir b. Ma‘tûḳ  el-Ḥûveyzî’dir.132  

Tam adı: es-Seyyid Şihâbuddîn b. Ahmed b. Nâṣir b. Hûzî b. Lâvî b. Haydar b 

Muhsin b. Muhammed Mehdî b. Felâḥ b. Mehdî b. Muhammed b. Ahmed b. Ali b. 

Muhammed b. Ahmed b. Rıza b. İbrahim b. Hibetullah b. Tayyıb b. Ahmed b. 

Muhammed b. Kâsim b. Muhammed Ebî’l-Faḫḫâr b. Ebî Ali Ni‘metullah b. ‘Abdullah b. 

Ebî ‘Abdillah Ca‘feri’l-Esved el-Mulaḳḳab bi’irtifâhi İbn Mûsa b. Muhammed b. Musa 

b. Ebî Ca‘fer Abdillah el-‘Avlakânî b. el-İmâm Mûsa’l-Kâzim el-Ḥûveyzî’dir.133  

Genel olarak kaynaklara bakıldığında adı Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ, lakabı ise 

İs̱nâ‘aşeriyye’nin yedinci İmamı olan Mûsa el-Kâzım b. Ca‘fer es-Sâdik b. Muhammed 

el-Bâkir’in (ö. 183/799) soyundan geldiği için el-Mûsevî’dir.134 Aynı zamanda 

Musevîler, Mûsa el-Kâzım’ın öldüğüne inanmayan ve onun geri geleceğini bekleyen bir 

Şia fırkasıdır.135  

Doğduğu yer kesin olarak belli olmasa da Ḥûveyzeli olarak tanındığı için de el-

Ḥûveyzî denilmiştir.136 Aynı zamanda kendisine “Basra ehlinden”137 ya da “Irak Şairi”138 

de denilmektedir. Bunların sebebi de küçüklüğünde Basra’ya gidip orada yetişmesi ve 

orada eğitim almış olması olabilir.139 Nitekim o dönem Basra da Hûzistan topraklarından 

sayılıyordu. Çünkü kaynaklarda Ḥûveyze hâkimi Seyyit Ali Hân’ın kendi döneminde 

Basra (Irak) ve Bahreyn’i de yönettiğine dair bilgiler mevcuttur.140 

 
130   eş-Şeyḥ Muhammed es-Semâvî, eṭ-Ṭalî‘atu  min Şua‘râ’i’ş-Şî‘a, thk. Kâmil Selmân el-Cebbûrî 

(Beyrut: Dâru’l-Muerrîḫi’l-‘Arabî, 2001), 1/394; Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-
‘Aṣri’l-’Us̱mânî (Dimeşḳ: Dâru’l-Fikr, 1989), 357; el-Emin, A‘yânu’ş-Şî‘a, 7/352-353. 

131    Zeydân, Târîḫu Âdâbi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, 3/280. 
132    Âġâbuzurg Tahrânî, Ṭabakâtu A‘lâmi’ş-Şî‘a er-Ravḍatu’n-Naẓîretu fî ‘Ulemâ (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-

Turâs̱i’l-‘Arabî, 2009), 8/269. 
133    el-Emînî en-Necefî, el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edebi, 11/307-308; Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-

Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 357; es-Semâvî, eṭ-Ṭalî‘atu  min Şua‘râ’i’ş-Şî‘a, 1/394. 
134    Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 360; ‘İzze’d-Dîn İbnu’l-Esîr el-Cezerî, 

el-Lubâb fî Tehẕîbi’l-Ensâb (Beyrut: Dâru Ṣâdır, ts.), 3/268. 
135    el-Cezerî, el-Lubâb fî Tehẕîbi’l-Ensâb, 3/268-269. 
136    Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 357. 
137    Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 357. 
138    el-Emîn, A‘yânu’ş-Şî‘a, 7/353. 
139    el-İskenderî - ‘Anânî, el-Vasîṭ fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫi, 315;  Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-

‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 359-360. 
140   el-İskenderî - ‘Anânî, el-Vasîṭ fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫi, 315–316; el-Emînî en-Necefî, el-Ġadîr 

fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edebi, 11/308-309. 



 33 

İbn Ma‘tûḳ’un kendi nesebiyle ile ilgili olarak, Peygamber soyundan gelen bir 

seyyit olduğuna dair beyitleri şöyledir:141 (Basît) 

 ـلْا يدِنَـَتسْمُوَ تيِادَاسَ هَُّ�إِوَ مْهُ

 

 يمِلَـَتسْمُوَ يمِلاَسْإِ ُ ةبَعْكَوَ ىوَـْقأَـ 

 نيِمَلهَْأَ ثُيْحَ بيِّرَ ءِلاَلآِ اًركْشُ 

 

 مِهِبِّحُ سَأْكَ نيِاقَسَوَ مُهُلاَوِ 

 ىفَكَوَ اًدتِمحَْ مْهِيفِ تُفَّْرشَتَ دْقَلَ 

 

 مِلهِِوصُأُ نْمِ عٌرْـَف نيَِِّ¦ اًرخْفَ 

 Onlar (ehlibeyt) ve o (Hz. Peygamber) benim efendim, en güçlü güvencem, 

dinimin Kâbe’si ve Ḥaceru’l-Esvedim’dir. 

Rabbime nimetleri için şükürler olsun, öyle ki o (Allah) beni onların velayetinde 

meşgul kıldı (beni onların vâlisi kıldı) ve onların sevgisinin bardağından bana içirdi. 

Gerçekten onların vasıtasıyla tekrar tekrar şeref ve izzet sahibi oldum. Benim 

onların aslından bir parça olmam bana iftihar olarak yeter. 

2.2. Doğumu 

İbn Ma‘tûḳ  el-Mûsevî el-Ḥûveyzî’nin doğum tarihi hakkında biri (1020/1611) ve 

diğeri de (1025/1616) olmak üzere iki farklı tarihten bahsedilse de oğlu Ma‘tûḳ , divanın 

mukaddimesinde babasının 62 yaşında 1087 yılında vefat ettiğini söylemektedir. Doğum 

tarihine ulaşmak için 1087’den 62’yi çıkarttığımızda 1025 kalır. Dolayısıyla (1025/1616) 

senesinde dünyaya gözünü açmış olması daha muhtemeldir. Doğum yeri hakkında da 

kesin bir bilgi olmamakla beraber Ḥûveyze’de doğduğu bilinmektedir.142 

2.3. Ailesi 

Terâcim kitaplarında nisbesi dışında hakkında pek fazla bilgi bulunmamaktadır. 

Ailesi de bunlardan biridir. Divanı yoluyla ulaşılabilen tek bilgi, birden fazla çocukları 

olduğuna dairdir. İsim olarak da bir tek oğlu Ma‘tûḳ’tan zikredilmektedir.143 Diğer 

çocuklarına dair tam bir sayı ve isim bilinmemektedir. 

 
141    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 15. 
142   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 4; el-Emîn, A‘yânu’ş-Şî‘a, 7/352; Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-

‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 357; ez-Ziriklî, el-A‘lâm, 8/179; el-Hâşimî, Cevâhiru’l-Edeb fî Edebiyyât ve İnşâi 
Luġati’l-‘Arab, 2/212; Tahrânî, Ṭabakâtu A‘lâmi’ş-Şî‘a er-Ravḍatu’n-Naẓîretu fî ‘Ulemâ, 8/269; el-
İskenderî - ‘Anânî, el-Vasîṭ fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫi, 315; el-Emînî en-Necefî, el-Ġadîr fi’l-Kitâb 
ve’s-Sünne ve’l-Edebi, 11/308. 

143     İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 2. 



 34 

Divanında oğullarından birisinin kendisini bırakıp yabancı ülkelere gitme 

niyetinden dolayı rahatsız olmuş ve bu durumdan serzenişte bulunarak bir kaside yazıp 

peşinden göndermiştir. Bu kasidesinde şair, çocuğundan beklentisini, onu nasıl 

yetiştirdiğini ve nasıl babalık yaptığını, buna rağmen çocuğunun kendisine düşman 

gözüyle baktığını, yaşlanınca da hayat sigortası olarak gördüğü çocuğunun kendisini terk 

ettiğinde neler hissettiğini dile getirmeye çalışmıştır.144 (Vâfîr) 

 يدِاؤَـُف نْمِ ادَيْوَُّسلِ[ كَتُلْعَجَ 1

 

 

 
 

 دِاوََّسلِ[ كَتُـْيدَفَ يقِدَحَ نْمِوَ 

 

 

 
 

 يطِهْرَ نَودُ كَتُْـيفَطَصْاوَ كَتُـْيوَهَ 2

 

 

 
 

 يدِاعَلأَْا نْمِ تَنْكُفَ يدِلاَوْأَوَ 

 

 

 
 

 يقِّحَ تَدْحَجَوَ تيَِّوـُبأُ تَلْهِجَ 3

 

 

 
 

 دِانَعِلِْ[ ةََّدوَمَلْا تَلْـَباقَوَ 

 

 

 
 

 يفِطْلُوَ تيِيَبِرْـَت نَسْحُ ىسَنْـَتأَ 4

 

 

 
 

 يدَِ�لأَْا نَمِ كَيْلَإِ تْقَْـيسِ امَوَ 

 

 

 
 

 بيِيْشَ نِاوَلأَِ اصَعَلْاكَ كَتُوْجَرَ 5

 

 

 
 

 يدِامَعِ تْلَامَ اذَإِ يدِمِتَعْمُوَ 

 

 

 
 

 يمِظْعَ نÁَِدَلحَا دُيَ تْرَسَكَ نْإٍوَ 6

 

 

 
 

 دِامَضِّلا ةِلَزِنْبمَِ هُنْمِ ىرَـَت 

 

 

 
 

 نيِّظَ بُيِّيخَُ كَيْفِ لُاخَأَ تُسْلَوَ 7

 

 

 
 

 يدِاهَتِجْاوَ يسِدْحَ مُهْسَ يطِيخُْوَ 

 

 

 
 

 بيِيبِحَ َ� فُطِعْـَت َّيلَعَ كَاسَعَ 8

 

 

 
 

 دِاعَبِلا نَمِ مُورُـَت امَ رُجَُْ¶وَ 

 

 

 
 

1. Seni kalbimin derinliklerine yerleştirdim ve senin için gözümü budaktan 

sakınmadım. 

2. Çocuklarım ve zümreme karşı seni seçtim ve sevdim, fakat sen düşmanlarımdan 

oldun. 

3. Babalığımı görmezden geldin, hakkımı inkâr ettin ve sevgiye inatla (düşmanlıkla) 

karşılık verdin. 

4. Lütfumu, sana verdiğim terbiyemin güzelliğini ve sana yapılan yardımları 

unutuyor musun? 

5. Seni yaşlılık dönemimde asam, sırtım bükülmeye başladığında değneğim gibi 

arzu etmiştim. 

6. Ve eğer musibetlerin eli kemiğimi kırarsa, acaba onu sarıp sarmalayan bir 

dostum olur mu diye (bekledim). 

 
144   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 324–325. 



 35 

7. Senin hakkında zannımın yanılacağını, çaba ve sezgimin okunun isabet 

etmeyeceğini düşünmüyordum. 

8. Ey sevdiğim, umulur ki bana acırsın ve gitmeyi arzuladığın uzaklardan 

vazgeçersin. 

2.4. Mezhebi 

İbn Ma‘tûḳ Şîa mezhebine mensuptur ancak Şia‘nın hangi koluna mensup 

olduğuna dair hakkında muhtelif bilgiler vardır. Ömer Mûsa Paşa Târîḫu’l-Edebi’l-

‘Arabî el-‘Aṣr el-’Osmânî adlı eserinde üç farklı görüş zikretmektedir. İbn Ma‘tûḳ’un, 

Mûsa Kâzım’ın öldüğüne inanmayan ve onun geri geleceğini bekleyen el-Mûsevî 

cemaatine mensup olduğu ya da İs̱nâ‘aşeriyye koluna mensup olduğunu veya da İsmail 

b. Ca‘fer es-Sâdik b. Muhammed el-Bâkir el-Hâşimî el-Kureyş’i (ö. 138/755-56 [?]) 

imam olarak kabul eden İsmailiyye koluna mensup olabileceğini zikretmektedir.145 

el-İskenderî’nin (1875-1938) el-Vasîṭ fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫihi isimli 

eserinde  İbn Ma‘tûḳ’un Ġulât-ı Şia‘dan olduğu, Şî‘ilik konusunda aşırı derecede 

mübalağa yaptığı ve özellikle Hz. Ali ve oğulları Hz. Hasan ile Hz. Hüseyin hakkında 

kaleme aldığı medihlerinde şeriat ve aklın sınırını aştığı söylenmektedir.146 Ancak el-

Emînî (1902-1971) el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edeb adlı eserinde el-

İskenderî’nin  İbn Ma‘tûḳ  hakkındaki “Gâliyetun fî’t-Teşeyyu’” ifadesini onun Alevi 

olması şeklinde yorumlayarak, şiirlerinde de Ehl-i Beyti övme konusunda şeriat ve aklın 

sınırını aşmış söyleminin doğru olmadığını, aksine şairin nesep ve mezhep olarak Alevi 

olmadığını fakat edebiyat ve eğilim olarak Alevi göründüğünü söylemektedir. Yoksa 

genel olarak Ehl-i Beyt şairlerinin ifrattan uzak olduklarını ve eserlerinin de akıl ve şeriata 

uygun olduğunu ifade etmektedir. Hatta daha ileri giderek İbn Ma‘tûḳ’un Ġulât-ı Şi‘adan 

olduğunu veya Alevi olduğunu söylemenin iftiradan ibaret olduğunu bildirmektedir.147  

Ancak İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerine bakıldığında kendisinin akrabası, hâmîsi ve ikinci 

hocası olduğu söylenilen Seyyid Ali Hân’ın Alevi olduğunu bildirdiği ve Ehl-i Beyti 

medhederken aşırıya kaçtığı olmuştur. Bu durum göz önünde bulundurulduğunda 

 
145   Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 360. 
146   el-İskenderî - ‘Anânî, el-Vasîṭ fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫi, 316. 
147   el-Emînî en-Necefî, el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edebi, 11/309. 



 36 

kendisinin de Alevi ve Ġulât-ı Şi‘adan olabileceğini düşünmek gayet doğal olacaktır.148 

(Hafîf)  

 امَ اذَإِ دٌانجَِ هُلَ يٌوِلَعَ

 

 دِيْمِعَ ُّلكُ ُّريجَُ هُوْرُكَذَ 

 (Seyyid Ali Hân) Alevidir, onun bir kılıcı vardır ve onu (kılıcını) andıklarında 

(kahraman) komutanların tamamı sürüklenir (öldürülür). 

Bir diğer beyit de şöyledir: (Basît)149 

 هُلُضِاوفَ تَّْمعَ لٌضِافَ ىرََّـثلا نىَقْمَ

 

 
 

 لِلَـــلخُْا رُـــهِاــــطَ ٌّيوِلَــــعَ ادَرِّلا ُّفــــعَ 

 

 
 

O geçim ve rızkın toplayıcısıdır, onun kapsayan bir fazileti vardır ve o masum, 

Alevi, sireti temiz (kimse)dir.  

Bunlardan hareketle Seyyid Ali Hân’ın Alevi olduğu kabul edildiği takdirde, 

şairin kendisinin de Alevi olduğunu söylemek mümkündür. Zira şair, Seyyid Ali Han ile 

aynı soydan ve aynı kavimden gelmekle birlikte aynı dönemde yaşamış ve Ali Hân’ın 

himayesinde büyümüştür. Yani her ikisi de Muşa‘şa‘a’dır.150 Ancak şiirlerinde diğer 

sahabîler, mezhep, inançlar ve ırklara karşı herhangi bir yerme ve sövme içeren şiir 

bulunmamaktadır. 

Fakat Ehl-i Beyte karşı sevgisinden dolayı şiirlerinde, sevgisini ifade konusunda 

mübalağa yaptığı da inkâr edilemez. Özellikle bazı surelerin onların hakkında indiğine 

dair beyitleri vardır. Bununla ilgili birkaç örnek verilecek olursa:151 (Basît) 

 تْلَزَـَن اهَيرِْغَ فيِ لْهَ مَيْمِاوَلحَْا لِسَ

 

 مِهِحِدْبمَِ َّلاإِ ىتَأَ لْهَ ىتَأَ لْهَوَ 

 Havâmîm’e (Fussilet Suresine) sor, onlar hariç bir başkası için inmiş midir? Hel 

eta’ya (İnsan Suresine) sor, onların medhi dışında başkalarının medhi için mi gelmiştir? 

Yine Ehl-i Beytin Allah’ın kılıcı olduklarını ve var olan pisliklerin sadece onlarla 

giderilebileceği anlamını taşıyan şiirler de söylemiştir:152 (Basît) 

 
148   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 92. 
149   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 211. 
150   es-Semâvî, eṭ-Ṭalî‘atu  min Şua‘râ’i’ş-Şî‘a, 1/394. 
151   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 14. 
152   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 15. 



 37 

 اورُصَنَ دْقَ اللهِ نِيْدِلِ قٍّحَ فُوْـُيسُ

 

 مِهِدِودُحُ فيِ َّلاإِ سُجْرِّلا رُهُطْيَ لاَ 

 Onlar, Allah’ın dini içindirler, hakkın (Allah’ın) kılıçlarıdırlar; her zaman 

başarılı oldular ve pislik (kötülük) sadece onların sınırlarında (kılıçlarında) temizlenir. 

Yine Hz. Ali’yi tanrısal sıfatlarla methederek mübalağa yaptığı da 

görülmektedir.153 (Hafîf) 

 ـفْلإِْاوَ مِلْعِلْا نُدِعْمَ يحْوَلْا طُبِهْمَ

 

 قِازَرْلأَْا رُدِّقَمُ لْبَ لاَ لِاضَـ 

 Vahyin iniş yeri, ilmin ve faziletlerin madeni, hatta ve hatta rızıkları takdir 

edendir. 

Dolayısıyla bu beyitlerden yola çıkarak Ehl-i Beytin masum oldukları, onlar 

dışında hiçbir kimsenin Allah dini için bir kötülüğü gideremeyeceğini ve Hz. Ali’nin 

rızıkları takdir eden şeklindeki ifadelerinden dolayı, İbn Ma‘tûḳ’un Ehl-i Beyti sevme 

konusunda mübalağa yaptığı yorumunda bulunulabilir.  

2.5. Eğitimi 

Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ  çocukluğunda Basra’ya gelmiş ve orada yetişmiştir. Aynı 

zamanda burada eğitimini tamamlamış, şiir söylemeye başlamış ve bu alanda iyice usta 

olmuştur.154 Hatta Basra’ya geldikten sonra doğum yeri olan Ḥûveyze’ye bir daha 

dönmediğine dair bilgiler de vardır.155 

Yine divanında Basra’da küçükken bazı şiir meclisleri ve tartışmalarına katıldığı, 

bazı ediplerle bir araya geldiği ve doğaçlama olarak şiir söylediği de görülmektedir.156 

Şair, ediplerle bir araya geldiği dönemlerde bir gece Basra’da evinin kapısının önünde 

otururken güzel yüzlü, beyaz sarıklı ve siyah elbiseli bir genç önünden geçip gitmiştir. O 

da adam siyah elbiseyi benim üzülmem için giymiş ve beyaz sarığı da üzüntümü gidermek 

için sarmış diyerek şu dûbeyti doğaçlama olarak söylemiştir.157 (Vâfîr) 

 
153   İbn Matûk, Dîvân, 17. 
154  el-İskenderî - ‘Anânî, el-Vasîṭ fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫi, 315;  Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-

‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 359. 
155   Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 360. 
156   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 224–225. 
157   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 225. 



 38 

 نيِّمِ عَاضَ يرٌنِمُ رٌمَقَ بيِوَ

 

 

 
 

 يكِسُنُ يِّكِسْمِلْا هِلِاخَ ةِطَقْـُنبِ 

 

 

 
 

 نيِزْحُ لِجْلأَِ مِلاََّظلِ[ اَّبقَـَت

 

 

 
 

 يكِتْهَ لِجْلأَِ حِابََّصلِ[ مََّمعَوَ 

 

 

 
 

Benim aydınlatıcı ayım, o misk saçan beninin noktasıyla benden zahitliğimi alıp 

götürdü. 

O üzüntüm için siyah elbise giymiş ve hüznümü gidermek için de sabahı başına 

sarık yapmıştır. 

Yine çocukluk yıllarında güneşin battığı ve yıldızların doğduğu zaman ufuğu 

tasvir etmek için şu dûbeyti dile getirmiştir.158 (Basît) 

 تْبَرَغَ هُسُشمَْ اَّملَ قُفُلأُْا اََّنمأَكَ

 

 

 
 

 هُفُدَسْمَ بِهُشُلا َّردُ لُمُشْيَ لُيَّْللاوَ 

 

 

 
 

 ىكَبَـَف ىسَلأَْا هِاوَـْفَِ¦ ىَّدرَـَت ٌّبصَ

 

 

 
 

 هُفُسُويُ بَاغَ اَّملَ بَوقُعْـَي عِمْدَبِ 

 

 

 
 

Güneşi battığı ve gecenin karardığı inci gibi parlak yıldızlardan oluştuğu zaman.  

Hüznün her türlüsünü kuşanmış, Yusuf’u kaybolduğunda Yakup’un akıttığı 

gözyaşıyla ağlayan bir aşıktır. 

Şairin çocukluk döneminde bir şiir yarışması meclisine katılarak ve o meclis 

hakkında doğaçlama olarak söylediği bir diğer şiiri de şöyledir:159 (Basît) 

 هِقِطِنْمَ عِجْسَ فيِْ ىكَحَ دٍاشَ تُوْصَوَ

 

 

 
 

 اتَـْيوِصْتَوَ ادًيْرِغْـَت مِئِامَلحَْا قُرْوُ 

 

 

 
 

 هِتِمَغْـَن بِنْجَ فيِْ ادًغَ َّنىغَـَت اذَإِ

 

 

 
 

 اتَْـيكِّسَ قِبَّْسلا تِابَلَحَ فيِ تُورُاهَ 

 

 

 
 

 نيِذُأُ هِظِفْلَ نيِاعَمَ َّردُ زَاحَ امَ

 

 

 
 

 اتَيقِاوَـَي نيِيْعَ نْمِ طُقِاسَيُ َّلاإ 

 

 

 
 

Şiir inşad edenin sesi, konuşmasının kafiyesinde ötme ve seslenme olarak yeşilimsi 

bir güvercinin (sesine) benzedi. 

Yarın o kendi nağmesiyle şiir inşâd ederse, Harût yarış arenasında sessizliğe 

gömülür. 

 
158   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 225. 
159   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 224. 



 39 

Kulağım, lafzının manalarının derinliğine vakıf olmadı. Ancak (kafiye ve sesinin 

güzelliğinden) gözlerimden yakut düşüyordu.   

Görüldüğü üzere Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ  çocukluğundan itibaren edip ve şairlerin 

bulunduğu meclislere katılarak kendini geliştirmiş ve o dönemlerden vefatına kadar şiirler 

söylemiştir. Onun şiir söylemedeki maharetinin gelişmesinde Seyyid Ali Hân’ın büyük 

etkisi olmuştur. Fakir bir ailede doğup büyüyen İbn Ma‘tûḳ’un Seyyit Ali Hân’la 

tanışması hayatının dönüm noktası olmuştur. Sultanın himayesiyle yaşayan şair hiçbir 

geçim kaygısı taşımaksızın en güzel şiirlerini bu dönemde söylemiştir.160  

Bu konuda kendisi şunları söylemektedir:161 (Kâmil) 

 هُتُغْصُفَ ضَيْرِقَلْا نيَِمََّلعَ هُادَنَبِ

 

 

 لِاوَـْقلأَا عََّصرَمُ هِيْفِ تُيْـَتأَفَ 

 

 

Cömertliğiyle şiiri bana öğretti, ben de onu (söze/kaleme) döktüm ve sonra o 

şekilde sözlerin en süslüsünü ortaya koydum. 

2.6. Vefatı 

Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ’un, hayatının sonlarına doğru felç geçirip yatalak 

olduğu162 ve Şevval ayının on dördünde pazartesi 1087/1676 yılında vefat ettiği, yine 

divanın mukaddimesinde zikredilmektedir.163 Ancak el-Hâşimî, Cevâhiru’l-Edeb fî 

Edebiyyât ve İnşâi Luġati’l-‘Arab adlı eserinde felç geçirerek 1111/1699 senesinde vefat 

ettiğini bildirmektedir.164 Dolayısıyla şairin vefat tarihi konusunda farklılıklar olsa da 

divanında geçen tarihin daha doğru olduğu müşahede edilmektedir. 

2.7. Edebî Kişiliği  

Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ  el-Mûsevî el-Ḥûveyzî Osmanlı dönemi Şii Arap şairidir. 

Zira Corci Zeydan,165 Ömer Musâ Paşa,166 es-Seyyid Ahmed el-Hâşimî167 ve Ahmed el-

 
160  el-İskenderî - ‘Anânî, el-Vasîṭ fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫi, 315–316; el-Emînî en-Necefî, el-Ġadîr fi’l-

Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edebi, 11/308; Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 
360. 

161  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 126. 
162   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 188. 
163   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 4. 
164   el-Hâşimî, Cevâhiru’l-Edeb fî Edebiyyât ve İnşâi Luġati’l-‘Arab, 2/212. 
165   Zeydân, Târîḫu Âdâbi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, 8/280. 
166   Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 357. 
167   el-Hâşimî, Cevâhiru’l-Edeb fî Edebiyyât ve İnşâi Luġati’l-‘Arab, 2/212. 



 40 

İskenderî168 gibi alimler onu Osmanlı dönemi şairlerinden saymaktadır. Şairliği hakkında 

oğlu Ma‘tûḳ  divanın mukaddimesinde şunları söylemektedir:  

“Allah onu nefsinin tutsaklığından kurtardı. Onu kendi razı kalacağı şekle 

dönüştürdü. Ferasetini kâmil kıldı. Fıtratını salim kıldı. Ona öyle bir şiir söyleme 

melekesi verdi ki şiir söyleme meydanında son olsa bile herkesi geçti. Şiirleri öyle bir 

sanattır ki ancak Allah’ın şiirden anlama melekesi verdiği kişiler anlayabilir. Onun 

şiiriyle çok büyük edebiyatçılar saygı kazandı ve o şiirlerini Allah’ın rıza dairesi içinde 

söyledi.”169 Şiirleri incelendiğinde de bunu görmek mümkündür. Zira şairin şiirinde 

neredeyse hiç hiciv şiiri bulunmamaktadır. Şii olmasına rağmen herhangi bir sahabe ve 

Şii olmayan bir alim veya yönetici hakkında hiciv bir tarafa olumsuz bir düşüncesi bile 

yoktur. Sadece Ehl-i Beyt’e olan sevgisinden dolayı Hz. Hüseyin’in ölümüne neden olan 

Hint, onun oğlu Muaviye ve bu hadiseye ortak olanları Allah ve Rasulünün lanetlemiş 

olduğunu mersiye temalı kasidesinde170 zikretmiş, onlar ahirette Allah Resulü karşısına 

nasıl çıkar ve onun yüzüne nasıl bakar ifadesiyle “veyl” olsun demektedir. 

Yine muhtelif kaynaklarda, şairliğiyle ilgili “Belîğ bir şairdir.”171 “Şiirin kibar ve 

zarifliğinde şiir meydanının önde gelenidir.”172 gibi yorumlar da bulunmaktadır. Yine 

hakkında “Ehl-i Beyt şairlerinin dâhisi, şiirlerinin lafızları ihtişamlı ve manaları da 

akıcıdır, güzel ahlaklı, cömert, soylu, fasih ve edip bir şairdir.”173 ve “Şihâbuddîn İbn 

Ma‘tûḳ  şiirinin güzelliği ve zarifliği açısından Mısır ve Şam şiir geleneğinden 

farklıdır.”174 da denilmektedir. 

Seyyit Ali Han, Mulhaku’s-Sulâfe adlı eserinde Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ  hakkında 

“Irak Şairi, şerefli ve müeddip bir aileden gelmektedir” demektedir. Envâru’l-Mukaddem 

adlı eserinde ise “Şüphesiz o meşhur, tanınan ve yetenekli büyük alim, şair ve ediptir.” 

demektedir.175  

 
168    el-İskenderî - ’Anânî, el-Vasît fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Târîhi, 316. 
169    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 2–3. 
170    İbn Matûk, Dîvân, 214–215. 
171    ez-Ziriklî, el-A‘lâm, 8/279. 
172    el-Hâşimî, Cevâhiru’l-Edeb fî Edebiyyât ve İnşâi Luġati’l-‘Arab, 2/212; el-İskenderî - ‘Anânî, el-Vasîṭ   

fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫi, 315. 
173    el-Emînî en-Necefî, el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edebi, 11/308. 
174    Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 367. 
175    el-Emîn, A‘yânu’ş-Şî‘a, 7/353. 



 41 

Yine divanında Şeyḥ Sâlim b. Kutbuddîn adında bir alimin, Şihâbuddîn İbn 

Ma‘tûḳ’un şairliğiyle ilgili şöyle dediği zikredilmiştir:176 (Hafîf) 

 امظْنَوَ ارًـْثـَن نِاسَلِّلا حَيْصِفَ َ�

 

 

 
 

 هُنُاشَ ةُحَامََّسلاوَ لُضْفَلْا نِمَوَ 

 

 

 
 

Ey nesir ve nazım olarak dili fasih olan ve ey şanı fazilet ve cömertlik olan kimse! 

İbn Ma‘tûḳ’un şiir söylemek yeteneğinin tamamen bir ilahi meleke olduğuna ve 

şiirlerinin de Allah tarafından kendisine ilham edildiğine inandığı şu beyitlerinden 

okunabilmektedir.177 (Vâfir) 

 مْتُكْكَشَ تىَمَ ضِيرِقَلْا لاَجَ نُبْاْ Ëَأَ

 

 نيِوفُرِعْـَتـَفأَ انََّـثلا عَُّلاطَوَ 

 فياوَقَلْا رِبُزُ نْمِ حَاوَلْلأَْا ذِخُ 

 

 ينِقِيَلْا ُ ةجمَُرْـَت َّنهُْـتخَسَنَـَف 

 نيِْاعَمَلْا نيِمََّلعَ نُحمََّْرلا كَبِ 

 

 نيِونُوَ يمِلَـَق لىَإِ اهَاحَوْأَوَ 

 Ben şiirin cilvesinin oğluyum, ne zaman şüphelendiniz? Medih işini iyi bilen beni 

tanımadınız mı? 

Kafiyelerin kitaplarından levhaları al, böylece o levhalar (kafiyeler), yakînin 

(kesin bilginin) tercümesini kaydedecek. 

Allah, manaları bana seninle öğretti. Nûnuma (yazılarıma) ve kalemime o 

manaları vahyetti.  

İbn Ma‘tûḳ rüyasında şiir söyleyebilecek kadar şairlik melekesi gelişmiş bir 

şairdir. Çünkü oğlu aşağıdaki dûbeyti babasının uykusunda söylediğini yazmaktadır. Bu 

şiirinde topluma, vatana ve millete zararlı, gereksiz insanların hiçbir şey olmadıklarını ve 

eğer bir şeyseler de Allah’ın böyle absürt bir insan yaratmayacağını ifade ederek kötü 

tabiatlı insanları eleştirmektedir.178 (Basît) 

 هُقِلِاخَ نِحمَّْرلِ[ ءُرْمَلْا مَسَقْأَ وْلَ

 

 

 
 

 اثَـَنحَ امَ ءَيشَ لاَ ىرَوَلْا ضَعْـَب َّنَِ¦ 

 

 

 
 

 هُقُلِاخَ Îَِّا يرُغَـَف ائًْـيشَ نَاكَ نْإِ

 

 

 
 

 اثَـَبعَلْا قَلُيخَْ نْأَ نْمِ مُرَكْأَُ Îَّا 

 

 

 
 

 
176   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 211. 
177   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 90. 
178   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 226. 



 42 

Kişi yaratıcısı olan Rahman’a bazı insanların hiçbir şey olmadığı konusunda 

yemin ederse, yalan yere yemin etmiş olmaz.  

Eğer o insanlar bir şeyse, onun yaratıcısı Allah’tan başkadır. Çünkü Allah absürt 

olanı yaratmayacak kadar cömerttir. 

2.8. Divanı 

Oğlu Ma‘tûḳ , İbn Ma‘tûḳ’un vefatının ardından Seyyit Ali Han’ın tavsiyesiyle 

babasının tüm şiirlerini muhteva olarak medihler, mersiyeler ve yapısal olarak muhtelif 

şiirleri (kaside, mukatta‘, dûbeyt, bunûd ve mevâliyyâ) olarak üç başlık altında bir araya 

getirmiştir.179  

İbn Ma‘tûḳ’un söz konusu bu divanının adı Dîvânu İbn Ma‘tûḳ’tur. Ancak bu 

yanlış bir bilgidir ve doğrusu Dîvânu Ebî Ma‘tûḳ’tur. Çünkü tam adından da anlaşılacağı 

üzere babasının ismi Ma‘tûḳ  değildir fakat daha önce de bahsedildiği üzere kendisinin 

Ma‘tûḳ  adında bir oğlu vardır.180 Buna rağmen divanın adı Dîvânu İbn Ma‘tûḳ  olarak 

yaygınlık kazanmıştır. Bunun sebebi ise kendisi vefat ettikten sonra oğlu Ma‘tûḳ’un 

babasının şiirlerini kitap olarak bir araya getirmesi ve dile kolay gelmesinden Dîvânu İbn 

Ma‘tûḳ  denilmiş olmasıdır.181 Bu çalışmada yine de kendisine İbn Ma‘tûḳ  denmeye 

devam edilecektir. Zira öyle meşhur olmuştur. 

Bu divan birden fazla kez Mısır (Kahire ve İskenderiye) ve Beyrut’ta 

neşredilmiştir.182 Şu ana kadarki tespitlere göre h. 1221, 1290, 1302 ve 1320 yıllarında 

Mısır’da183 ve m. 1885 yılında ise Beyrut’ta184 olmak üzere toplamda beş kere 

yayımlanmıştır. 

Orhan İyişenyürek İbn Ma‘tûk’un Dîvânı’ndaki Peygamber Medhiyeleri 

makalesinde İsmail Durmuş’un Muhammed (Arap Edebiyatı)”, DİA maddesinden 

referans göstererek İbn Ma‘tûḳ’un divanındaki iki Peygamber medhiyesi dışında Râiḳu’l- 

 
179  İbn Ma‘tûḳ, Dîvânu İbn Ma‘tûḳ; Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 364–

366. 
180  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 2. 
181  el-Emînî en-Necefî, el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edebi, 11/308; el-Emîn, A‘yânu’ş-Şî‘a, 7/353; 

es-Semâvî, eṭ-Ṭalî‘atu  min Şua‘râ’i’ş-Şî‘a, 1/395; Tahrânî, Ṭabakâtu A‘lâmi’ş-Şî‘a er-Ravḍatu’n-
Naẓîretu fî ‘Ulemâ, 8/269. 

182 Zeydân, Târîḫu Âdâbi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, 3/280; Tahrânî, Ṭabakâtu A‘lâmi’ş-Şî‘a er-Ravḍatu’n-
Naẓîretu fî ‘Ulemâ, 8/269. 

183  el-Emînî en-Necefî, el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edebi, 11/308. 
184  İbn Ma‘tûḳ, Dîvânu İbn Ma‘tûḳ. 



 43 

Âdâb fî Medḥi Seyyidi’l-ʿArab isminde bir diğer Peygamber medhiyesi muhtevalı divanın 

olduğunu belirtmiştir.185 Bu bilgi Orhan İyişenyürek’in referans gösterdiği 453. sayfada 

değil, İsmail Durmuş’un Muhammed (Arap Edebiyatı) DİA maddesinin 451. sayfasında  

İbn Ma‘tûḳ’a atfedilen divanı Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi, III. Ahmet, nr. 270’te 

yer aldığını bildirmektedir.186  

Çalışma için önem arz eden bu bilgi üzerine Topkapı Sarayı Müzesi 

Kütüphanesi’ne müracaat edilerek yazma eser elde edilip incelenmiş ve bu yazma eserin 

Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ’a ait olmadığı tespit edilmiştir. Şöyle ki malum yazma eserin son 

sayfasında yazarının Hasan b. Ahmed eş-Şehîr İbn Ma‘tûḳ’a el-‘Atî eş-Şâfi‘î (ö. [?]) 

olduğu kayıtlıdır. Yine bu eserin sondan bir önceki sayfasında h. 879 yılının 

Cemâziyelâhir ayının son on gününde tamamlandığı yazılmaktadır.187 Zira Hasan b. 

Ahmed eş-Şehîr İbn Ma‘tûḳ el-‘Atî eş-Şâfi’î Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ el-Mûsevî el-

Ḥûveyzî değildir. Çünkü isimler, lakaplar ve mezhepleri ikisinin aynı kişi olmadığını 

açıkça ortaya koymaktadır. İkincisi ise Râiḳu’l- Âdâb fî Medḥi Seyyidi’l-ʿArab adlı 

divanın tamamlanma tarihi Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ’un doğum tarihiyle örtüşmemekle 

birlikte arada bir buçuk asır gibi bir fark mevcuttur. Dolayısıyla bu divanı Şihâbuddîn İbn 

Ma‘tûḳ’un yazmış olması imkansızdır. Nitekim Mûsâ Pâşâ da Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-

‘Aṣri’l-‘Us̱mânî isimli eserinde İbn Ma‘tûḳ’un divanındaki iki Peygamber medhiyesi 

haricinde başka Peygamber medhiyesini bulamadığını yazmaktadır.188 Yine Şihâbuddîn 

İbn Ma‘tûḳ’un oğlu da divanın birinci bölümünde medihle ilgili bulabildiği ne varsa 

hepsini yazdığını bildirmektedir.189 

2.9. Şiirleri 

İbn Ma‘tûḳ’un divanına bakıldığında çocukluğundan beri söylediği şiirlerinin 

ekseriyeti medihlerdir. Bu medihler divanında toplam 92 şiirden oluşmaktadır. 86’sı 

siyasî medih, dördü dini ve ikisi de diğer temalı medihlerdir. Bunlardan çoğu da Seyyit 

Ali Han’a takdim edilmiş medihlerdir. 6 şiir iḫvânîyât, 36 şiir ise gazel, 5’er şiir mersiye 

 
185  İyişenyürek, “İbn Ma‘tûk’un Divan’ındaki Peygamber Medhiyeleri,” 151. 
186  İsmail Durmuş, “Muhammed (Arap Edebiyatı),” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2020), 30/451. 
187  Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi, III. Ahmet, nr. 2470’te yer alan yazma esere bkz. Hasan b. Ahmet 

eş-Şehîr İbn Ma‘tûḳ’a el-‘Atî eş-Şâfi’î, Râiḳu’l- Âdâb fî Medḥi Seyyidi’l-ʿArab, ts, 208, 206. 
188  Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 370. 
189  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 212. 



 44 

ve hikmet, 3 dini içerik, 2 şiir tabiat ve birer şiir şikâyet, züht ve ġulâmiyât ile ilgili olmak 

üzere toplam 152 şiiri mevcuttur. Bunların beyit sayıları 4046’dır.190  

Şiirlerinin şekilsel, muhteva ve edebî üslup bakımından incelenmesi daha detaylı 

olarak ileriki bölümlerde verilecektir. Ancak İbn Ma‘tûḳ’un bend191 ve rûbâ‘î’yi 

muzebbel192 gibi daha önceki dönemlerde görülmemiş kendine özgü farklı nazım türleri 

de vardır. 

İbn Ma‘tûḳ yukarıda zikredilen kendine özgü şiirlerinin yanı sıra bir de 

mevâliyyâ,193 ma’kus,194 rûbâ‘î195, taḫmis196 ve taşṭîr197 nazım türülerinden şiirler de 

kaleme almıştır ki bunlara çalışmanın üçüncü bölümünde değinilecektir. 

Bunlardan mukatta‘a olan bir şiiri Seyyid Ali Hân’a aittir. Torunu vefat ettiğinde 

mersiye olarak irad ettmiştir.198 (Tavîl) 

 يثِدِّمحَُ نْعَ تيِعَوْلَ يفِخْلأَُ نيّإِوَ

 

 

 ضِمْغَلْا نِعَ نَوفُلجُْا ىهَْـنـَي امَ بِلْقَلْا فيِوَ 

 

 

 ىجَلحِْاوَ برَِّْصلاو نِحمَّْرلا اضَرِ لاَولَـَف

 

 

  ضِعْـَب نْعَ برُِصْيَ بِلْقَلْا ضُعْـَب نَاكَ امَلَ 

 

 

 لْقُأَ لمَْوَ نِوفُجُ نْمِوَ يعِومُدُ لُيسِتَ

 

 

 يضِرْـُي لاَوَ نيّمِ رَجْلأَْا تُيْفِيَ لاًاقَمَ 

 

 

Ve ben acımı konuşanımdan gizliyorum ve kalpte öyle bir şey vardır ki göz 

kapaklarımın kapanmasına engel olur. 

Eğer Allah’ın rızası, sabır ve fetanet olmasaydı, kalbin bazısı bazısından sabır 

bulamazdı. 

Göz yaşlarım göz kapaklarımdan akıyor ve ben karşılığı benden gidecek ve razı 

olunmayacak hiçbir söz söylemedim.  

 
190   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 1–239. 
191   Bendle ilgili bilgi için çalışmanın 264. sayfasına bkz. 
192   Muzebbel Rûbâ‘î şiirle ilgili bilgi için çalışmanın 277. sayfasına bkz. 
193   Mevâliyyâ ilgili bilgi için çalışmanın 268. Sayfaya bkz. 
194   Ma‘kûs şiirle ilgili bilgi için çalışmanın 280. sayfaya bkz. 
195   Rûbâ‘î ile ilgili bilgi için çalışmanın 276. sayfaya bkz. 
196   Taḫmisle ilgili bilgi için çalışmanın 261. sayfaya bkz. 
197   Taşṭîr şiirle ilgili bilgi için çalışmanın 282. sayfaya bkz. 
198   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 226. 



 45 

Bir diğeri yetim ise Şeyḥ Kutbuddîn’in İbn Ma‘tûḳ’u methetmek için yazdığı bir 

şiirdir.199 (Hafîf) 

 امًظْنَوَ ارًـْثـَن نِاسَلِّلا حَيْصِفَ َ�

 

 

 
 

 هُنُأْشَ ةُحَامََّسلاوَ لُضْفَلْا نِمَوَ 

 

 

 
 

Ey nesir ve nazım olarak dili fasih olan ve ey şanı fazilet ve cömertlik olan kimse!  

Bu iki şiirin divanda yer alma sebepleri net olarak belirtilmemiştir. Ancak Seyyid 

Ali Hân’a üzüldüğünü düşünerek sadece bu şiirine cevap olarak teselli temalı şiir 

yazmıştır. Şeyḥ Kutbuddîn’e de kendisini övdüğü için karşılık olarak aynı vezinde şiir 

söylemiştir.200 Bu şiirlere cevap yazdığı için divanda zikri geçmiş olması yüksek 

muhtemeldir.  

2.10. Diğer Şairlerle Arasındaki Etkileşimler 

el-Mutenebbî’nin “At, gece, çöl, mızrak, kağıt ve kalem beni bilir.” diyerek 

kendini övdüğü ve kendi ölümüne sebep olan şiirinin on yedinci beytinde şiirlerinin 

zorluğundan rahat uyurken başka şairlerin uyuyamadığını ve onun açıklaması için 

birbirleriyle tartıştıklarını belirterek kendi şairliğini övmektedir.201 (Basît) 

 اهدِرِاوشَ نعَ نيوفجُ ءَلمِ مËُأَ

 

 
 

 مُصِتَيخَوَ اهارّجَ قُللخَا رُهَسيَوَ 

 

 
 

Ben şiirlerin zorluklarından gözkapaklarımın doluluğuyla (rahatlığıyla) 

uyuyorum ve insanlar (diğer şairler) onları (zor olan şiirleri) açıklamak amacıyla 

uyuyamıyor ve tartışıyorlar. 

İbn Ma‘tûḳ, el-Mutenebbî’nin beytinin manasını şu beytiyle alıntılamaktadır:202 

(Vâfir) 

 اومُاهَ ءُارَعَُّشلا اذَإِ يدِالهَْا Ëَأَ

 

 لِلاََّضلا لِيْلَ فيِ رِعْشِّلا يدِاوَبِ 

 Ben, şairler karanlığın gecesinde şiir vadisinde şaşırdıkları zaman hidayet 

edenim. 

 
199   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 211. 
200   Şeyḥ Kutbuddîn’e cevaben söylediği şiirle ilgili bilgi için çalışmanın 200. sayfasına bkz. 
201  Ahmed b. Hüseyin el-Ca‘fî el-Mutenebbî Ebu’ṭ-Ṭayyib, Divanu’l-Mutenebbî, (Beyrut: Dâru Beyrut, 

1983), 332. 
202  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 42. 



 46 

Ömer Mûsa Paşa (ö. 1437/2016) Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣr el-‘Us̱mânî adlı 

eserinde Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ’un Nebevî medihleriyle, Muhammed b. Sa‘d el-

Bûṣîrî’nin203 (ö. 695/1296 [?]) Ḳaṣîdetu’l-Burde‘sine204 vezin, kafiye, amaç, bazı terkip 

ve mekan isimleri olarak benzerliğinden bahsetmektedir. Örneğin her iki şair de ِنِابَلْا ةُيرَْج  

(‘Alem Dağının komşusu), ِمِلَعَلْاوَ نِابَلْا رُكْذ  (‘Alem Dağının ve Bân Ağacının anılması) ve 

مُضَإِ  (dağ veya Medine’nin içinde olduğu bölgenin ismi) gibi kavramları benzer şekillerde 

kullanmaktadır.205 Lakin Ömer Mûsa Paşa bu iddiasıyla ilgili yalnızca İbn Ma‘tûḳ’un 

şiirlerinden örnek vermekle yetinmiştir. Fakat el-Bûṣîrî’nin Burde’si incelendiğinde 

aralarında vezin, kafiye, mana ve bazı kelimeler olarak başka benzerlikler de 

bulunmaktadır. Şunu da belirtmekte fayda vardır ki İbn Ma‘tûḳ’un iki tane Nebevî 

kasidesi vardır ve aralarındaki benzerlikler yalnızca ikinci Nebevî kasidesiyle ilgilidir.206 

Vezin ve kafiye olarak aradaki benzerliklerle ilgili olarak İbn Ma‘tûḳ’un ikinci 

Nebevî kasidesinin birinci beyti örnek gösterilebilir.207 (Basît) 

 يمسق ىولها لَهأ � بِّلحا في َّرب لا

 

 يممَِذِ مْكُتُْـنخُ نْإِ ىلَعُلْلِ تْفَوَ لاَوَ 

 Ey aşk ehli! Yemin ederim aşkta sözünü tutmak yoktur. Eğer size ihanet edersem 

sözümün büyüklük için vefası yoktur. 

el-Bûṣîrî’nin birinci Nebevî kasidesinin birinci beyti şöyledir:208 (Basît) 

 مِلَسَ يذِبِ نٍايرَْجِ رُِّكذَتَ نْمِأ

 

 مِدَبِ ٍ ةلَقْمُ نْمِ ىرَجَ اًعمْدَ تَجْزَمَ 

 

 
203  Muhammed b. Sa‘îd b. Hamâdi’d-Dilâsî el-Bûṣîrî, 7 Mart 1212 veya 1296 yılında Dilâs civarında 

dünyaya adım atmış ve Bûṣîr’de büyümüştür. Peygamber medhiyesi anlamına gelen Burde 
manzumesiyle İslam aleminin her bir tarafına nam salmıştır. bkz. Ebû ‘Abdillah Muhammed İbn Sa‘îd 
el-Bûṣîrî, el-Burdetu bi Şerḥi’l-Bâcûrî, thk. Yusûf Alî Bedevî (Dimeşḳ: Dâru Menâbi‘i’n-Nûr, 2007), 
16; el-İmâm Ḥâlid el-Ezherî, Şerḥu’l-Burde (Bağdat: Maṭba‘atu’l-İrşâd, 1966), 5. 

204  Burde veya Bur’e en önemli Nebevî kasidelerinden sayılır, lafız ve mana olarak etkileyici ve benzersiz 
özelliklere sahip olması hasebiyle ondan sonra Peygamber medhiyesi yazan şairler genelde kendine 
Bûṣîrî’nin burdelerini örnek almıştır. el-Bûṣîrî, el-Burdetu bi Şerḥi’l-Bâcûrî, 17; Bkz. el-Ezherî, 
Şerḥu’l-Burde, 11. 

205  Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 373. 
206   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 10–16. 
207   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 10. 
208   el-Ezherî, Şerḥu’l-Burde, 34. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/kasidetul-burde--busiri


 47 

Selemdeki yârenlerinin hatırlamasından mı gözünden akan göz yaşına kanını 

karıştırmaktasın? 

Bazı terkip ve kelimeler açısından benzerlik taşıyan beyitlerine örnek olması için 

İbn Ma‘tûḳ’un ikinci Nebevî kasidesinin on üçüncü ve on dördüncü beyitleri şu 

şekildedir:209 (Basît) 

 تْحَرِبَ لاَوَ مْتُْـنبِلاَ نِابَلْا َ ةيرَْجِ َ�

 

 يمَِدِّلا ينُُعْأَ اًروَسِ مْكُيْلَعَ يكِبْـَت 

 Ey Bân ağacının komşuları! Siz tamamlanmadınız ve sağanak yağmurun gözleri 

mutluluktan sizin üzerinize ağlamaya devam etti. 

 لاَوَ بِابََّشلا لُيلَ مُكُنْعَ ىلَنجَْا لاَوَ

 

 مِضَإِ نْمِ يِّلحَْا رَودُبُ َ� مُتُلْـَفأَ 

 Ve İdem mahallesinin ayları ne sizden gençliğin gecesi aydınlandı ne de yıldızınız 

battı. 

el-Bûṣîrî’nin birinci Nebevî kasidesinden ikinci ve beşinci beyitleri aşağıdaki 

gibidir.210 (Basît) 

 لٍلَطَ ىلَعَ اًعمْدَ قْرِتُ لمَْ ىوٰلهَْا لاَ وْلَ

 

 مِلَعَلْاوَ نِابَلْا رِكْذِلِ تَقْرِاَ لاَوَ 

 Eğer bu aşk olmasaydı herhalde ağlayıp durmazdın, Bân ağacı ve ‘Alem dağını 

andıkça uykuyu terk etmezdin. 

 ةٍمَظِاك ءِآقلْتِ نْمِ حُيرِّلا تَِّبهَ مْاَ

 

 مٍضَاِ نْمِ ءِامَلَّْظلا فيِ قُبرْلْا ضَمَوْاَوَ 

 Yoksa o şerefli şehir Medine-i Münevvere tarafından bir rüzgâr mı esti veya zifiri 

karanlık içindeyken İdem dağından bir şimşek mi çaktı geçti? 

Mana olarak benzerlik taşıyan beyitlerine örnek olarak İbn Ma‘tûḳ’un ikinci 

Nebevî kasidesinin elli dokuzuncu beyti şöyledir:211 (Basît) 

 ىًوهَ هِيفِ تُنْنِّجُ يذَّلا بُيبِلحَْا وَهُ

 

 لمِ تَئش فَيك هُاوه في يمئلا � 

 
 

209   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 11. 
210   el-İmâm Ḥâlid el-Ezherî, Şerḥu’l-Burde, 34, 38. 
211   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 13. 



 48 

O sevgili öyle bir sevgilidir ki onun aşkından deli oldum. Ey onun aşkı hakkında 

beni kötüleyen, istediğin gibi kötüle! 

el-Bûṣîrî’nin birinci Nebevî kasidesinin dokuzuncu beyti şu şekildedir:212 (Basît) 

 ةًرَذِعْمَ يِّرِذْعُلْا ىوَلهَْا فىِ ىمِءِلاَ َ�

 

 مِلُـَت لمَْ تَفْصَنْاَ وْلَوَ كَيْلَاِ نىِّمِ 

 Ey benim kınayanım! ‘Uzriyy (gençleri gibi ateşli) aşk hakkında senden özür 

dilerim. Eğer sen (benim ateşli aşkımı) bilseydin, beni kınamazdın. 

Bunlara rağmen Ömer Mûsa Paşa, “İbn Ma‘tûḳ’un bizatihi Bûṣîrî’nin metodunu 

takip etmediğini ve bu hususta kendini kontrol ederek Peygamberin zatında olan vasıfları  

üzerinden methettiğini belirtmiştir. Ancak bu anlamda Bûṣîrî’nin Peygamber hakkında 

kendini kontrol edemeden sevgi ve duygularına kapılarak Peygamberin zatında olmayan 

medihler söylemektedir. Sonuç olarak aralarında böyle bir farkın olduğu ifade 

edilmektedir.”213 

Seyyid Abdullah b. Seyyid Ali Han’a söylediği medhiyesinde kendisinin en belîğ 

olduğunu söylerken diğer şairlerin kendisinden şiir aldığını söylemektedir.214 (Kâmil) 

 مْكُيحِدِمَ وَنحَْ ءُاحَصَفُلْا نيَِتْرَاجَ

 

 

 ءِاغَلَـُبلْا أََّجلَمُ تُنْكُوَ اوْلَـَتـَف 

 

 

Fesahatlılar senin medhin için bana komşu oldular, ardından okudular ve ben de 

belâgatçıların sığınılan yeri oldum. 

2.11. İbn Ma‘tûk’a Yazılan Taşṭîr Şiir 

Taşṭîr şiir, şairin başka bir şairin şiirindeki şatırları kullanarak şiir yazmasıdır. Bu 

tür şiir genellikle tahmîsten az olarak yazılır ve nadir olarak 16 şatıra kadar çıkabilir. 

Ancak 16 şatrı geçemez.215 Ömer Musâ Pâşâ’nın aktardığına göre adını belirtmediği bir 

şair, İbn Ma‘tûḳ’un şiirine bir taşṭîr yazmıştır. İbn Ma‘tûḳ’a ait şatırlar kalın olarak 

yazılmıştır.216 (Kâmil) 

 ىلَعَ رْرُتمَْ لاَ حِابَصْمِلْا لَقَِ? َ< 1

 

 

 
 

 ارَفَسْأَ نِسِاحَمَلْا حُبْصُ هِبِ عٍبْرَ 

 

 

 
 

 
212   el-Ezherî, Şerḥu’l-Burde, 42. 
213   Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 373–376. 
214   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 183. 
215   Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 289. 
216   Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 601. 



 49 

 هِرِونُ ةَُّعشِأَ ىشَغْـَت نَِْ¦ رْذَحْاوَ 2

 

 

 
 

 ىرَكَلRَْ لََّحكَتَ دْقَوَ بِيبِلحَْا هَجْوَ 

 

 

 
 

 هَُّدخَ حُرَيجَْ بِدْلهُْا لَايَخَ 217رْذَحْاوَ 3

 

 
 

 ابرََنْعَلْا هِيفِ لِالخَْا كُسْمِ ُّثبُـَيـَف 

 

 

 
 

 هِرِاذَعِ لُنمَْ هِيْلَعَ َّبدُيَ نْأَ وْأَ 4

 

 

 
 

 ارًعِّذَتَمُ ىرَكَلْا ةِنَسِ نْمِ مَوقُـَيـَف 

 

 

 
 

1. Ey kandil taşıyıcı, güzelliğin sabahının göründüğü yerden geçme. 

2. Kandilin ışıklarının, uyku ile gözüne sürme süren (uyuyan) sevgilinin yüzünü 

örtmesinden sakın.  

3. Yanağını yaralayan kirpiğinin gölgesinin sakın, yoksa benin miski amber 

kokusunun içinde yayılır. 

4. Ya da yanağının uyuşmasından sakın, yoksa narin uykusundan korkarak uyanır.  

Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ’un divanıyla ilgili şiir türleri, yukarıda zikredilen 

çeşitlerden ibarettir. Söz konusu bu şiir türlerine bakıldığında İbn Ma‘tûḳ’un hem klasik 

hem de yaşadığı çağa göre modern şiirler ortaya koymasından ve bunların yanında da 

kendine has şiir türleriyle birlikte geleneksel kafiye yapılarında şiirler söylemesinden 

onun şiire hakim usta bir şair olduğu anlaşılmaktadır. 

2.12. Şiirlerinde Türkler 

Dîvânu İbn Ma‘tûḳ’ta Türklerle ilgili Efrâsiyâb218 padişahlarından bahsedilmekle 

birlikte bir de 1670 yılında Seyyid Ali Hân’ı Ramazan Bayramı münasebetiyle ilgili 

tebrik edip methettiği bir kasidesinde genel olarak Türklerle ilgili kanaatini bildiren tek 

bir beytine rastlanmıştır.  

Efrâsiyâb devleti Basra’yı 1597’de Osmanlı Devleti’yle anlaşarak ele geçirmiş, 

Osmanlı Devleti de Basra’yı Osman Gazi’nin isminin hutbelerde okunması şartıyla bir 

 
217  Bu kelime Ömer Mûsâ Pâşâ’nın aktardığı şiirde َرْذَحْاو  olarak gelmektedir. Bkz. Ömer Musa Paşa, 

Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 601. 
218  Efrâsiyâb hakkında pek fazla bilgi olmamakla birlikte Türk olduğu ve Karahanlılar ile Selçuklular’ın 

Efrâsiyâb soyundan geldiği bilinmektedir. Kaşgarlı Mahmut Divan-u Luġâtu Türk’te Türk destan 
kahramanı Alp Er Tunga‘nın Efrâsiyâb olduğunu yazmıştır. Bkz. Tahsin Yazıcı, “Efrâsiyâb,” Türkiye 
Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 10/479. Ayrıca Karanhanlılar’ın 
İslam kaynaklarında bir adı da Âl-ı Efrâsiyâb  olarak geçmektedir. Bkz. Abdulkerim Özaydın, 
“Karahanlılar,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/404. Bir 
diğer iddia ise Osmanlının Irak’taki ordusunun katibi ve Selçuklu ailesinden olduğu belirtilmektedir. 
Kendisinden sonra kurduğu devleti kendi ismi olan Efrâsiyâb ismiyle anılmış ve sonrasında soyundan 
gelenler tarafından devam ettirilmiştir. Bkz. ‘Abbas el-‘Azâvî, Târîḫu’l-‘İrâḳ Beyne İḥtilâleyn (Bağdat: 
Şerketu’t-Ticâre ve’t-Tibâ‘atu’l-Maḥdûde, 1949), 4/139-140.  



 50 

diğer Türk Devleti Efrâsiyâblara bırakmıştır.219 Böylece padişah Efrâsiyâb (ö. [?]) 

Basra’da hükümdar olmuştur. Ardından oğlu Ali Paşa (ö. [?]) hükümdarlık yapmış, ondan 

sonra Ali Paşa’nın oğlu Vezir Hüseyin Paşa (ö. [?]) ve ondan sonra da Ali Paşa’nın bir 

diğer oğlu Yahya Paşa (ö. [?]) hükümdar olmuştur.220 Bazı kaynaklar Efrâsiyâb’ı oğlu Ali 

Paşa’yı ve onun oğulları Vezir Hüseyin Paşa ile Yahya Paşa’yı Osmanlının Basra’ya 

atadığı valiler olarak zikretmektedir.221 

Hüseyin Paşa Basra hakimiyken Ḥûveyze’yi ele geçirmiştir. İbn Ma‘tûḳ ona 

dokuz dûbeyt ve iki kaside ile toplam 12 adet şiir yazmıştır. Hepsinde de idari, ekonomik 

ve ilmî gelişmelerden bahsetmektedir.222  Şair şiirlerinde Efrâsiyâb ailesinden sadece 

Vezir Hüseyin Paşa b. Ali Paşa ve Yahya Paşa b. Ali Paşa’ya medhiyeler dizmiş, onların 

dönemlerinde ülke ile halkın durumunun iyi olduğunu ve o günleri hasretle özlediklerini 

dile getirmiştir:223 (Basît) 

 اهَلِئِاصَأَ فيِ اهَابَصَ فَطْلُ َّنأَكَ

 

 هِتَِّيعِرَ فيِ ينٍْسَحُ رِيْزِوَلْا فُطْلُ 

 ٍ ةثَدِاحَ َّلكُ اَّنمَأَوَ اَِ® Ëَزْـُف 

 

 هِتِلَوْدَ مَِّ�أَ فيِ نُنحَْ اََّنمأَكَ 

 اهَلُضُفْـَي سَيْلَ يدِنْعِ نَلآلِوَ تْضَمَ 

 

 هِتِرَصْنُ مِوْـَي َّلاإِ رِهَّْدلا نَمِ ءٌيْشَ 

 Sanki güneş batarken sarardığı vaktindeki (gibi) nesiminın lütfu, vezir Hüseyin’in 

halkına olan lütfu gibidir. 

(Halk olarak) onunla kazandık ve her hadisenin karşısında emniyet bulduk. Sanki 

biz onun devletinin günlerindeyiz. 

(Kavuşma günü) geçti ve şimdi benim nezdimde o zamandan, onun (Vezir Hüseyin 

Paşa’nın) zafer elde ettiği günler hariç hiçbir şey değerli değildir. 

İbn Ma‘tûḳ , Yahya Paşa’nın Osmanlı tarafından Basra’ya vali olarak atandığında 

tebrik amaçlı yazdığı kasidesinde onu şöyle methetmektedir.224 (Tavîl) 

 هُبُلْـَق كََّنَِ¦ يىَيحَْ َ� كُلْمُلْا ىرَدَ

 

 
 

 ارَدَّْصلا كَنَكَسْأَ هُنْمِ َّتىحَ كََّمضَفَ 

 

 
 

 
219  Kisravî, Tarîḫ-i Pânṣad Sâle-i Ḫûzistân, 80. 
220  Kisravî, Tarîḫ-i Pânṣad Sâle-i Ḫûzistân, 81. 
221 Cengiz Eroğlu vd., Osmanlı Vı̇layet Salnamelerı̇nde Basra (Ankara: Orsam (Ortadoğu Stratejik 

Araştırmalar Merkezi), 2012), 65. 
222  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 192, 200, 232 ve 234. 
223  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 202. 
224   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 205. 



 51 

 هُتَـْنزَأَفَ هِيِّسِرْكُ ىلَعَ تَسْلَجَ

 

 
 

 ارَذْعَلْا ِ ةنَجْوَ فيَ دِيرِوَّْـتلاكَ تَحْبَصْأَفَ 

 

 
 

Ey Yahyâ! Padişahlık anladı ki sen onun kalbisin, bunun için seni içine aldı hatta 

sana göğsünde yer verdi. 

Padişahlığın tahtına oturdun, ona yakıştın ve böylece güzel kızın yanağındaki 

(kırmızı çiçekle) boyanmış gibi oldun. 

Şair Seyyid Ali Hân’ı methettiği bu beyitte, Türkleri gökteki yıldızlara ve gündüze 

benzetmiştir.225 (Vâfir) 

 عٍقْـَن حَوسُمُ مِوجُُّنلا كَرْـُت اسَكَ

 

 

 نِاسَلَْـيطَبَ رِاهََّـنلا َّيمِوِرُو 

 

 

Yıldızların Türk’üne (yıldızlar gibi olan Türklere) tozun elbisesini, gündüzün 

Rumî’sine (Türkler’i gündüze benzetmiştir) taylasanı(dan elbiseyi) giydirdi. 

Görüldüğü üzere burada Osmanlılarla ilgili doğrudan Türk ve Rûm kelimelerini 

kullanarak Osmanlıları geceleyin gökte parlayan yıldıza ve gündüze benzeterek 

övmektedir. Bu şairin zihninde Osmanlılarla ilgili olumlu yargılarının olduğunun bir 

göstergesidir. Sonuç olarak şairin bu beyti Osmanlı Türkleri hakkında müspet bir 

düşünceye sahip olduğunu açıkça ortaya koyduğu gibi Efrâsiyâb Türkleriyle ilgili de 

medhiye temalı dışında başka şiirlerinin olmayışı genel olarak Türkler hakkında iyi 

düşünceler taşıdığına bir göstergedir. 

 Özet olarak birinci bölümde şair adı, doğumu, ailesi, eğitimi, mezhebi, edebi 

kişiliği, divanı, şiirleri, diğer şairlerle arasında etkileşim ve şiirlerinde Türklerden 

bahsetmesi gibi konular incelenmiştir. Bundan sonraki bölümde şiirlerinin şekil ve 

muhteva özellikleri ele alınacaktır.  

 
225   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 153. 



 52 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

İBN MA‘TÛK’UN ŞİİRLERİNDE MUHTEVA ÖZELLİKLERİ  



 53 

Şiir, kelime anlamı olarak kavramak, bilmek, akıl etmek, idrak etmek ve 

fehmetmek demektir. Terim olarak şiir kavramıyla ilgili birçok tarif yapılmıştır. 

Bunlardan en yaygın olanları şunlardır: Sınırları aşılamayacak şekilde belirlenmiş bazı 

kurallar içerisinde nazmedilen bir edebî türdür.226 Buradaki sınırları belirleyen, şiirlerin 

şekilsel özellikleriyle ilişkili olarak vezin ve kafiye kurallarıyla birlikte ‘arûz ilmidir. Bu 

da şu tariften anlaşılmaktadır: Şiir vezinli ve kafiyeli bir sözdür.227 Bedî‘atu’l-Hurâzî, 

Mefhûmu’ş-Şi‘r adlı eserinde bu tarifin de yeterli olmayacağını bildirerek bir şiirin gerçek 

manada şiir olabilmesi için vezin ve kafiyesiyle birlikte niyet ve amacının da olması 

gerektiğini ifade etmektedir.228 Şiir insanlığın varoluşundan beri en çok yaygınlık 

kazanan ilk ve en önemli edebî sanatlardan birisidir.229 Özellikle yazının hayata 

geçirilmediği dönemlerde Araplar nezdinde ezberlenmesi ve okunması açısından kolay 

olması sebebiyle büyük bir ehemmiyet kazanmış, hatta yazının uygulanmaya başladığı 

ilk dönemlerde bile şairler, katiplere nazaran daha değerli kabul edilmişlerdir.230  

Şiirin, birincisi şekilsel ve ikincisi ise muhtevâ özelliği olmak üzere iki temel 

özelliği vardır. Arap şiirinde şiirin muhtevâsı, şiirin konusu ve şiirin teması eş anlamlı 

olarak kullanılmaktadır.231 Şair kasidesini şiirin şekilsel özelliklerine göre bina ederken 

şiirin konusunu ihtiva eden özellikleri kasideye dökmektedir. Dolayısıyla şiir her iki 

çeşidi için de pek çok farklı özellikler göstermektedir. Eski Araplar şiiri, amaç ve 

konularına göre medih, vasf, hicâ, fahr, gazel, res̱â, hamâset vb. olarak tasnif 

etmişlerdir.232 Bazı araştırmacılar bu tasnifî şiirin amaçları ( رعَّْشلا ضُارَغْأَ )233  diye 

 
226 el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 413; el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ (Beyrut: Dâru’l-‘İlm li’l-Cemî‘, 

1941), 2/59; İsmail b. Himmâd el-Cevherî, eṣ-Ṣiḥâḥ, thk. Ahmed ‘Abdu’l-Gafûr ‘Attâr (Kahire: Dâru’l-
Kitâbi’l-‘Arabî bi Misr, 1956), 2/699; Komisyon, el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye (Riyaḍ: 
Mu’essesetu A‘mâli’l-Mevsû‘ati li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 1999), 14/138. 

227  Komisyon, el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye, 138. 
228 Bedî‘a el-Ḥurâzî, Mefhûmu’ş-Şi‘r ‘İnde Nuḳḳâdi’l-Maġrib ve’l-Endelus fi’l-Ḳarneyni’s-Sâbi‘ ve’s̱-

S̱âmini’l-Hicriyyeyn (Rabat: Dâru Neşri’l-Ma‘rife, 2005), 28. 
229  ‘İzzeddîn İsmail, el-Edeb ve Funûnuhu (Kahire: Dâru’l-Fikr el-‘Arabî, 2013), 75. 
230  Komisyon, el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye, 14/138,140. 
231 Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 55;  Samancı, 

Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 57. 
232  Komisyon, el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye (Riyaḍ: Mu’essesetu A‘mâli’l-Mevsû‘ati li’n-Neşr 

ve’t-Tevzî’, 1999), 14/163; Muhammed Mendûr, Fennu’ş-Şi‘r (Ḳâhire: Muessesetu Hindâvî, 2019), 51. 
233  Ġaraḍ, sözlük anlamında hedef, ihtiyaç, istek ve his demektir. Şiirlerin garazı da şairlerin şiirlerine 

yansıttıkları medih, hicâ’, gazel, vasf, fahr vb. konularda şairin belirlediği dahili veya içsel bir hedef, 
istek ve ihtiyacıdır. Bunlar da ya birinin rızasını kazanmak ya da maddi ve manevi birşeyler elde etmek 
içindir. Yahut da tamamen bir istek ve arzu için olabilmektedir. Daha fazla bilgi için bkz. Raşîd 
Yaḥyâvî, eş-Şi‘riyyetu’l-‘Arabiyye el-Envâ‘ ve’l-Aġrâḍ (Mağrib: Afrîḳiyya‘ş-Şarḳ, 1991), 56-57. 



 54 

adlandırmaktadırlar.234 Çünkü bu tasnifine göre şairlerin şiir söyleme amaçlarının neler 

olduğunu kolaylıkla anlaşılabilmektedir. Netice olarak şiirin muhtevâsı, şairlerin duygu 

ve düşüncelerini bu vasıtayla diğer insanlara nakletmesi demektir.235 Şiirlerin 

muhtevâsının yukarıdaki tasnifine daha sonraki dönemlerde iḫvânîyât, hamriyyât, 

hikmet, tabiat ve züht konuları da eklenmiştir.236  

Sonuç olarak “muhteva, manzumenin ilk kelimesinden son kelimesine kadar 

hangi duygu ve düşünce üzerinde durulduğu (tema), hangi mesele, intiba ve olayın ele 

alındığı (konu) ve okuyucuya ne söylediğidir (mesajdır).”237  

Çalışmanın bu bölümünde İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinin muhtevâ özellikleri üzerinde 

durulacaktır. İbn Ma‘tûḳ’un divanındaki şiirleri dikkate alındığında medih (dini medih, 

siyasî medih ve arakadaş medhiyesi), gazel, iḫvânîyât, mersiye, züht ve hikmet, tabiat ve 

şikâyet konularından oluştuğu görülmektedir. İbn Ma‘tûḳ’un dîvanındaki şiirlerin bu 

konulara göre ayırımı, şiir ve beyit sayılarını ve bunların divanda bulunduğu yüzdelik 

oranını aşağıdaki tablolarda görmek mümkündür. 

Konu Yetim Nutfe Mukatta‘a Kaside Şiir Sayısı Beyit Sayısı 

Medih 1 32 2 57 92 3721 

Mersiye - - 1 4 5 180 

Gazel - 35 2 - 37 77 

Züht ve  

Hikmet 
- 6 1 2 9 43 

İhvâniyât - 6 - - 6 12 

Şikâyet - - - 1 1 8 

 
234 Yaḥyâvî, eş-Şi‘riyyetu’l-‘Arabiyye el-Envâ‘ ve’l-Aġrâḍ, 19; el-Ḥurâzî, Mefhûmu’ş-Şi‘r ‘İnde Nuḳḳâdi’l-

Maġrib ve’l-Endelus fi’l-Ḳarneyni’s-Sâbi‘ ve’s̱-S̱âmini’l-Hicriyyeyn, 181.el-Ḥurâzî, Mefhûmu’ş-Şi‘r 
‘İnde Nuḳḳâdi’l-Maġrib ve’l-Endelus fi’l-Ḳarneyni’s-Sâbi‘ ve’s̱-S̱âmini’l-Hicriyyeyn, 181. 

235  Furat, Arap Edebiyatı Tarihi, 1/64. 
236  Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 58; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi   

Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 55. 
237  Tasa, Ahmed b. Şahin el-Kıbrısi ve Şiirleri, 33. 



 55 

Tabiat - 1 1 - 2 5 

Toplam   

Şiir   

Sayıları 

1 80 7 64 152 4046 

Toplam 

Beyit 

Sayıları 

1 160 28 3857 4046 4046 

Verilen tabloda görüldüğü üzere İbn Ma‘tûḳ’un divanı 152 şiir ve 4046 beyit 

içermektedir. 152 şiirin biri yetim (tek beyitli şiir), 80’i nutfe (dûbeyt, iki beyitli şiir), 7’si 

mukatta‘a (üç ve altı beyitten meydana gelen şiir) ve 64’ü kaside (yedi ve üzeri beyitli 

şiir)’dir. Ayrıca divandaki şiirler yetim olarak 1, nutfe olarak 160, mukatta‘a olarak 28 ve 

kaside olarak da toplam 3857 beyittir. Bu şiirler konu olarak ele alınacak olursa yetim 

şiirin konusu medihttir. Nutfe şiirlerin 35’i gazel, 32’si medih, 6’sı iḫvânîyât, 6’sı züht 

ve hikmet ve 1 tanesi de tabiat konuludur. 7 mukatta‘a şiirinin ikişer tanesi gazel ve medih 

temalı şiirlerdir. Kalanları ise hepsi birer tane olmak üzere tabiat, züht, hikmet ve mersiye 

konularında şiirlerdir. Kasidelerin ise 4 tanesi mersiye, 2 tanesi züht ve hikmet, 1 tanesi 

şikâyet ve 55 tanesi medih şiiridir.  

Çalışmanın bu bölümünde konuların her biri ayrı bir başlık altında olmak üzere 

şiirlerin sayısı, beyitlerin sayısı, bunların divanda bulunduğu yüzdelik oranı ve şiirlerin 

muhteva olarak tüm içerikleri örneklerle birlikte geniş kapsamlı bir şekilde 

incelenecektir. Ayrıca şiirlerin ele alındıkları konularına göre şiir ve beyit sayılarındaki 

dağılımı ve divanda bulundukları oranlarını bildiren tablolar verilecektir. 



 56 

 

 

  

Medih
61%

Mersiye
3%

Gazel
24%

Dini içerik
6%

İhvâniyât
4%

Şikayet
1%

Tabiat
1%

KONULARINA GÖRE ŞİİRLERİN DİVANDA BULUNDUĞU 
YÜZDELİK ORANI

Medih
92%

Mersiye
5%

Gazel
2%

Dini içerik
1%

İhvâniyât
0%

Şikayet
0% Tabiat

0%

KONULARINA GÖRE BEYİT SAYILARININ DİVANDA 
BULUNDUĞU YÜZDELİK ORANLARI



 57 

Üsteki tablolarda görüldüğü gibi birincisinde beyit sayılarına göre şiirlerin 

çeşitleri (yetim, nutfe, mukatta‘a ve kaside) ile bunların şiir ve beyit sayıları olarak 

toplamı ve konularına göre şiir ve beyit sayılarının divan içerisindeki yüzdelik dağılımı 

verilmektedir. İkinci ve üçüncü tabloda ise şiirlerin konularına göre şiir ve beyit 

sayılarının yüzdelik oranı gösterilmektedir. Divanda şiir sayıları olarak %61 ve beyit 

sayıları olarak %92 oranla en çok yüzdelik oranına sahip olan medih temalı şiirlerdir. 

Buna göre çalışmaya İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinin muhtevâ özellikleri kısmında medihle 

başlayarak sırasıyla diğer temalarla devam edilecektir. 

1. Medih 

Medih kelime anlamı olarak yermenin karşıtı, övmenin güzelliği veya güzel 

övmek anlamlarına gelmektedir.238 Bir şiir terimi olarak ise övenin, övüleni iyilik ve 

güzelliklerle tavsif etmesidir.239 Daha ayrıntılı bir tarife göre medih, şairin bir kişinin 

dürüstlük, samimiyet, cesaret, cömertlik, saygı, izzeti nefis, yardıma koşmak, onur vb. 

güzel sıfat ve davranışlarını zikrederek övmesidir.240 Bir diğer övgü türü olarak res̱â vefat 

edenler için birer övgü unsuru içerirken medih de yaşayanlar için bir övgüdür.241 

Medih beşeriyetin ilk yaratılışından beri var ola gelen bir sanattır. İnsanoğlu 

tabiatı gereği övgüden hoşlanan ve abartı da olsa medih lafızlarıyla mutlu olan bir 

varlıktır.242 Medih eski milletlerden taş, papirüs, piramit, mezarlık, mabet ve tapınak 

vasıtalarıyla 21. asra kadar ulaşmıştır. Dolayısıyla medih onlarda genel olarak dua, huşu, 

saygı, sevgi, takdir, yöneticilere övgü, onların özellik veya başarılarından bahsetmek ve 

onlara bazı önemli sıfat veya lakaplar atfetmek için kullanılmıştır.243 

Medih, Arap edebiyatı sanatları arasında tarihsel olarak hayatın çeşitli yönleri 

içinde şiirsel bir kayıt türü olarak da yerini almıştır. Arap şiirinde medih, Cahiliye 

döneminden beri şiirin önemi açısından en bariz şekilde birincilik konumunu koruya 

gelmiştir.244 Özellikle İslam öncesi medih türü siyasî, dini ve toplumsal medih olarak üç 

 
238  el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 772; el-Cevherî, eṣ-Ṣiḥâḥ, 1/403; el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ, 1/248. 
239  el-Ḥurâzî, Mefhûmu’ş-Şi‘r ‘İnde Nuḳḳâdi’l-Maġrib ve’l-Endelus fi’l-Ḳarneyni’s-Sâbi‘ ve’s̱-S̱âmini’l-

Hicriyyeyn, 186. 
240  Osman Zeki Soyyiğit, el-Edebu’l-‘Arabî (İstanbul: Siyer Yayınları, 1993), 20. 
241  Mendûr, Fennu’ş-Şi‘r, 51. 
242  Sirâcu’d-Dîn Muhammed, el-Medîḥ fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî (Beyrut: Dâru’r-Râtibi’l-Câmi‘iyye, 1997), 6. 
243  Sâmî ed-Duhân, el-Medîḥ (Kahire: Dâru’l-Me‘ârif, 1119), 5–11. 
244  Komisyon, el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye, 150. 



 58 

farklı şekilde görülmüştür. Medih o dönemlerde yönetici, zengin ve güçlüleri övmek, 

onlardan maddi ve manevi kazanç elde etmek, din ve kabilelerini öne çıkarmak için 

kullanılmıştır. İslamın gelişiyle beraber asr-ı saadette dini medihten sadece Peygamberi, 

risaleti ve islama daveti övmek ya da İslam’ın ve Müslümanların üstünlüğünden 

bahsetmek için istifade edilirken fetihlerle beraber daha sonraki dönemlerde tekrar eski 

şekline bürünmeye başlamıştır. Yani tekrardan yöneticileri ve zenginleri övmek, onların 

rıza ve bahşişlerini elde edebilmek, kabilelerine ilave olarak mezhep ve meşreplerini 

methetmek için kullanılmaya başlamıştır.245 

İbn Ma‘tûḳ’un medih şiirlerine gelince divanında 3721 beyitten oluşan 92 medih 

şiiri vardır. Okuyucunun zihninde kolay yer bulabilmesi için medihlerin türleri, şiir 

sayıları ve beyit sayıları tablolarla anlatılmaya çalışılacaktır. Aynı zamanda medih temalı 

şiir ve beyit sayılarının yüzdelik oranlarını gösteren tablolarda verilecektir. 

Üstteki tabloda İbn Ma‘tûḳ’un medih konulu şiirlerinin beyit sayılarına göre 

dağılımı ile medhin söylenme amacına göre divanda bulunduğu şiir sayıları, beyit sayıları 

ve bunların kendi aralarında toplamı gösterilmektedir.  

Dini medihlerinin konuları içerisinde iki tanesi Peygamber medhiyesi,246 bir 

tanesi Ehl-i Beyt yani Hz. Ali medhiyesi, bir tanesi de Hz. Peygamber ve Hz. Ali 

 
245  ed-Duhân, el-Medîḥ, 12–13. 
246  Türkiye’de İbn Ma‘tûḳ’la ilgili yapılan tek çalışma Orhan İyişenyürek’in İbn Ma‘tûk’un Divan’ındaki 

Peygamber Medhiyesi makalesidir. Bu çalışmayla ilgili çalışmanın birinci bölümünde kısa bir 
değelendirme de yapılmıştır. bkz. Orhan İyişenyürek, “İbn Ma‘tûk’un Divan’ındaki Peygamber 
Medhiyeleri,” Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 47/ (2019), 145–194. 

Medih Türü Yetim Nutfe Mukatta‘a Kaside Şiir Sayısı Beyit Sayısı 

Dini Medih - - - 4 4 251 

Siyasî Medih - 32 2 52 86 3457 

Diğer 

Medihleri 1 - - 1 2 13 

Şiir Sayısı 1 32 2 57 92 3721 

Beyit Sayısı 1 64 9 3647 3721 3721 



 59 

medhinden oluşmaktadır. Aynı zamanda bu medihlerinde Ehl-i Beyitten olan diğer 

sahabileri de methetmektedir. Özellikle Hz. Peygamber ve Hz. Ali medhiyeleri içerisinde 

Ehl-i Beyt medhinin çokça geçmesi münasebetiyle bu medhe Ehl-i Beyt medhiyesi de 

denilebilir. Bu hem üç medih şiirlerinden hem de İran’da kaleme alınan Medḥ-i Ehl-i Beyt 

ez Manẓar-i İbn Ma‘tûḳ adlı bir makaleden anlaşılabilmektedir.247 Bu medihlerin dini 

medihler diye adlandırılması veya dini medihler başlığı altında değerlendirilmesinin 

sebebi Arap edebiyatında Peygamber medhiyesi ve Ehl-i Beyt medhiyesinin dini 

medhiyelerden sayılması sebebiyledir.248  

Başka bir tasnife göre Peygamber ve Ehl-i Beyt medhiyeleriyle birlikte din 

alimlerini methetmek de dini medihlerden sayılmaktadır.249 Dolayısıyla dinle ilgili başta 

Allah olmak üzere melekler, kutsal kitaplar, nebiler, mabetler, ibadetler, din alimleri vb. 

tüm konular dini medihlerden sayılabilir.  

Şairin kendi divanında da Peygamber medhiyesi ile sahabî medhiyesi medih 

bölümünde yer almakta ve divanına ilk olarak bu türden medih kasideleriyle 

başlamaktadır.250 Sonuç olarak zikredilen tüm bu sebeplere binaen bu çalışmada da aynı 

yöntem takip edilerek, şiirlerinin muhteva özellikleri başlığına dini medihlerle başlanılıp 

sırasıyla siyasî medih, hoca ve akranlarını medih ile bunların ardından diğer gazel, 

iḫvânîyât, hikmet, şikâyet vb. diğer şiir temalarıyla devam edilecektir. 

Medih türlerinin kendi içerisinde şiir sayısı ve beyit sayılarına göre yüzdelik 

oranları aşağıdaki tabloda gösterilmektedir. 

 
247  Ebu’l-Hasan Emîn Muḳaddes, “Medḥ-i Ehl-i Beyt ez Manẓar-i İbn Ma‘tûḳ,” Mecelleyi Dânışkedeyi 

Edebiyyât ve ‘Ulûmi İnsaniyi Dânışgâhi Tahrân 127/ (ts), 23–36. 
248  ed-Duhân, el-Medîḥ, 73–90. 
249 Mahmud Sâlim Muhammed, el-Medâ’iḥu’n-Nebevîyye ḥatta Nihâyeti’l-‘Aṣri’l-Memlûkî (Dimeşḳ: 

Dâru’l-Fikr, 1996), 47–48. 
250  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6–19. 



 60 

 

 Görüldüğü gibi bu tabloda medih şiirlerinin türlerine göre şiir sayılarının divandaki 

medih türü içerisindeki yüzdelik oranları anlatılmaktadır. Aşağıdaki tabloda ise medhin 

türlerine göre beyit sayılarının medih şiirleri içerisindeki yüzdelik dağılımını 

gösterilmektedir 

 

Dini Medih
4%

Siyasi Medih
94%

Diğer Medihleri
2%

MEDİH KONULARININ ŞİİR SAYISININ MEDİH TÜRÜ 
İÇERİSİNDEKİ YÜZDELİK ORANI

  Dini Medih   Siyasi Medih   Diğer Medihleri

Dini Medih
7%

Siyasi Medih
93%

Diğer Medihleri
0%

MEDİH KONULARININ BEYİT SAYILARININ MEDİH TÜRÜ 
İÇERİSİNDEKİ YÜZDELİK ORANI

  Dini Medih   Siyasi Medih   Diğer Medihleri



 61 

Şairin medih temalı şiirlerinin 55’i divanının medih şiirleri diye adlandırılan 

birinci bölümde yer alıyorken,251 37’si ise divanının makâti‘, bunûd ve mevâliyyâ 

şeklinde adlandırılan üçüncü bölümünde yer almaktadır.252  

Tema olarak medih şiirleri genel hatlarıyla ikiye ayrılmaktadır. Tablolarda da 

görüldüğü gibi 92 medih şiirinin 86’sı siyasî, dördü dini ve ikisi diğer medihlerdir. 

Dolayısıyla İbn Ma‘tûḳ’un medih şiirlerinin büyük bir bölümünü siyasî medih türü 

oluşturmaktadır denilebilir. Siyasî medihlerin, medih türü içerisindeki şiir sayısı 

dağılımına göre %94 ve beyit sayısı dağılımına göre %93 orana sahip olması da bunu 

açıkça göstermektedir. 

Medih kasidelerinden siyasî medihleri; yöneticileri methetmek, bayramlarını 

(Ramazan Bayramı, Kurban Bayramı, Nevruz Bayramı) tebrik etmek, düğünlerini (Çocuk 

ve torunlarının sünnet düğünlerini) kutlamak, sefere çıktıklarında dua ve iyi temennilerde 

bulunmak, seferden döndüklerinde eğer zaferle döndülerse tebrik edip mağlup olarak 

döndülerse teselli etmek, vefat eden yakınları olursa onlar için başsağlığı dilemek ve hac 

gibi önemli yolculuklara niyet etmişse onun için izin almak gibi konuları içermektedir.253 

Netice olarak şairin siyasî medih temalı şiirleri genel mahiyette kutlama, tebrik etme, izin 

isteme ve özür dileme olarak nitelendirilebilir. 

İbn Ma‘tûḳ’un siyasî medih şiirlerinin amacına gelince bunların; yöneticilere 

bağlılığını bildirmek, onlara yakınlaşmak, rızalarını kazanmak, vefa göstermek, 

padişahın nezdinde itibarlı olmak, tavsiyeler vermek, ondan hediye ve nimetler elde 

etmek ve özür dileme unsurlarından bağımsız değildir. 

Dini medihlerinin muhtevalarını ise özet olarak Hz. Peygamber medhiyesi, Hz. 

Ali medhiyesi ve bunlarla birlikte Ehl-i Beyt medhiyesi oluşturmaktadır. Bunlarla ilgili 

ayrıntılı bilgilerden, sıradaki başlık olan dini medih ve onun alt başlıklarını oluşturan Hz. 

Peygamber medhiyeleri ve Hz. Ali medhiyesi bağlamlarında örneklerle birlikte ayrıntılı 

olarak bahsedilecektir. Daha önce de belirtildiği üzere İbn Ma‘tûḳ da divanına bu üç tür 

dini medih şiirleriyle başlamaktadır. Bunların ilk ikisi Peygamber medhiyeleridir. Bunun 

da sebebi, Peygamber medhiyesi söyleyen şairlerin genelinin Hz. Peygamber’in fazilet 

 
251   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6-212. 
252   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 224-239. 
253   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6-212, 224-239. 



 62 

ve üstünlüğünden dolayı bereket umarak divanlarına Peygamber medhiyeli şiirlerle 

başlamalarıdır.254 Divandaki sıraya da riayet edilerek, dini medihler başlığı altında bu 

çalışmada Hz. Peygamber’in faziletinden ötürü Peygamber medhiyesinden 

başlanılacaktır. 

1.1. Dini Medihler 

Allah mahlukatı en güzel surette yaratmıştır. Tüm mahlukatı insana en iyi nimet 

olarak sunduğu için tüm dinler Allah’a şükür babında hamd ve sena etmektedir. Aynı 

şekilde dinlerin mukaddes kitapları da yaratıcıya hamdedilmesinden çokça 

bahsetmektedir. Örneğin Kur’ân-ı Kerîm’de Allah’ın gücünü, kudretini ve yaratışının 

azametini anlatan pek çok ayet vardır. Hatta Kur’ân’ın ilk kelimesi de Allah’a hamd ile 

başlamaktadır. Şairler de Allah’ın bu kudret ve merhametinin yansıması olarak tabiatta 

O’nun güzelliğinin eserini ve dünyayı yaratışındaki azametinin güzelliklerini görünce 

Allah’ı, dinini, kitabını, rasulünü, rasulünün ailesini ve Allah’a ibadet edilen mekanları 

övmeye büyük önem atfetmişlerdir.255  

Dini medihler başlığı altında İbn Ma‘tûḳ’a ait Peygamber, Ehl-i beyt ve Hz. Ali 

medihleri incelenecektir. 

1.1.1. Hz. Peygamber’i Medhi 

Dini medhin en önemli unsurlarından biri de Nebevî medihler, diğer bir adıyla 

Peygamber medhiyeleridir. Hz. Muhammed’in Peygamber oluşu ve İslam’a açıktan 

davetin başlamasıyla birlikte Arap yarımadasında İslam’a inananlar olsun, islam’ı inkâr 

edenler olsun tüm Arapların dikkati doğrudan Hz. Muhammed’e yönelmeye başlamıştır. 

Sonrasında insanların büyük gruplar halinde Hz. Peygamber’e inanmaya başlamalarıyla 

Peygamber medhiyesi diyebileceğimiz şiir türü ortaya çıkmaya başlamıştır.  

Hz. Peygamber, yaşadığı döneminde yalan ve abartı dışında söylenen medihlere 

izin vermiştir.256 Hz. Muhammed’in huzurunda kendisini metheden meşhur şairlerden 

olan Ka‘b b. Züheyr (ö. 24/645 [?]) ve Hassân b. Sâbit (ö. 60/680 [?]) gibileri Peygamber 

 
254     İyişenyürek, “İbn Ma‘tûk’un Divan’ındaki Peygamber Medhiyeleri,” 151. 
255     Bu konuyla ilgili detaylı bilgi için bkz. ed-Duhân, el-Medîḥ, 73–96. 
256   Mahmud Sâlim Muhammed, el-Medâ’iḥu’n-Nebevîyye ḥatta Nihâyeti’l-‘Aṣri’l-Memlûkî (Dimeşḳ: 

Dâru’l-Fikr, 1996), 48-49. 



 63 

medhiyeleriyle şöhret bulmuş şairlerdir.257 Hz. Peygamberim vefatından sonra da Kaside-

i Burde’siyle şöhret bulan Muhammed b. Sa‘îd el-Bûṣîrî (ö. 695/1296 [?])258 yine 

Peygamber Medhi muhtevalı divanlarıyla meşhur olan Yûsuf b. İsmâil en-Nebhânî 

(1849-1932)259 ve İbn Ma‘tûḳ el-‘Atî eş-Şâfi‘î diye meşhur olan Hasan b. Ahmed (ö. 

[?])260 gibi önemli şairler olmuştur.	

Bu medihler Hz. Peygamberin doğumuna, nesebine, şirkin onunla iptal edilip 

karanlığın yok olduğuna, güzel ahlakına, fizik yapısına, mucizelerine, şefaatine, ondan 

yardım talep edilmesine, ona duyulan özleme, onun üzerinde yaşadığı veya geçtiği kutsal 

mekanlara, ona salat ve selam getirmeye, Ehl-i Beyte ve ashabına övgüye dair birçok 

konuyu içermektedir.261 Şairlerin bu tür medhiyeler düzmekteki amaçlarıyla ilgili Zeki 

Mübarek şöyle demektedir: “Allah’a yaklaşmak, dinin güzelliklerini yaymak ve Hz. 

Muhammed’i ismi, zatı, sıfatı, fiziki yapısı ve fiillerini övmektir.”262  

Yaygın olarak dolaşımda olan bir anlayışa göre Peygamber medhiyelerini ilk 

duyuran tasavvuf erbabıdır. Hatta bu Nebevî medihlerin çoğu Hz. Peygamberin 

vefatından sonra söylenmiştir. Her ne kadar medhedilen kişinin vefatından sonra 

söylenen şiirlere medih değil, mersiye denilmekteyse de burada konu Hz. Peygamber 

olunca durum değişmektedir. Zira Rasulullah’ın ölümünden sonra söylenen şiirler de 

medih sayılmıştır. Çünkü şairler, Hz. Peygamber’in hayattan kopmadığını farz etmişler 

ve bu şekilde Hz. Muhammed’i muhatap alarak ona medhiyeler düzmüşlerdir.263  

Daha önce belirtildiği gibi İbn Ma‘tûḳ’un dini medhiyelerinin ikisi Peygamber 

medhiyesi, biri Hz. Ali medhiyesi, biri de hem Hz. Peygamber ve hem de Hz. Ali 

medhiyesi olmakla birlikte toplam dört kaside ve 251 beyitten oluşmaktadır. İbn 

Ma‘tûḳ’un iki Peygamber medhiyesinin birincisi 75 beyit ve ikincisi ise 107 beyittir. 

 
257  Abdulkerim, “Dirâsetu’t-Taḥlîliyye li Nemâzici’ş-Şi‘riyye  min Şi‘ri İbn Ma‘tûḳ el-Mûsevî,” 44. 
258  Konuyla ilgili bilgi için çalışmanın sayfanın 45. sayfasına bkz. 
259  Mücahit Küçüksarı - Ak Murat, “Bir Nebevî Medih Şairi Olarak Yûsuf en-Nebhânî ve es-Sâbikâtu’l-

Ciyâd fî Medhi Seyyidi’l-‘İbâd Adlı Divanındaki Hz. Peygamber Anlatımı,” Sivas Cumhuriyet 
Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi 26/2 (2022), 881–902. 

260  Bununla ilgili bilgi için çalışmanın 41-42. sayfalarına bkz. 
261  Mehmet Mesut Ergin, “Osmanlı Dönemi Şii Araprinde Peygamber Medhiyeleri,” Marife 7/1 (2007), 

119–120. 
262  Zekî Mubârek, el-Medâ’iḥu’n-Nebevîyye  (Kahire: Dâru’l-Meḥacceti’l-Beyḍâ, 1935), 17. 
263  Nebevî medih ile ilgi daha fazla bilgi için Bkz. Zekî Mubârek, el-Medâ’iḥu’n-Nebevîyye, 17; Yâsîn el-

Eyyûbî, Âfâḳu’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî fi’l-‘Aṣri’l-Memlûkî (Trablus: Currûs Purs, 1995), 116; İbrahim Fidan, 
Şii Araprinde Hz. Peygamber (Ankara: İlahiyat Yayınları, 2021). 



 64 

Birincisinin kafiyesi mîm harfî olduğu için mîmiyyedir. Bahri ise kâmildir. İkincisinin 

kafiyesi ise nûn harfî olduğu için nûniyyedir ve bahri de basîttir.  

Şairin Peygamber medhiyesi iki taneyle sınırlı olmasına rağmen kendine özgü 

bazı özelliklere sahip olması açısından ayrıcalıklıdır. Çünkü bu konuda Bûṣîrî’den en az 

etkilenerek, ondan farklı bir yol izleyen bir şair olarak tanınmaktadır.264 

İbn Ma‘tûḳ, Peygamber medhiyelerinde Hz. Muhammed’in adından, nesebinden, 

Tevrat ve İncil’in Rasullulah’ın gelişini haber vermesinden, faziletinden, merhametinden, 

aydınlığı (tevhidi) hakim kılmasından ve karanlığı (şirk ve küfrü) ortadan kaldırmasından 

onun geçtiği yolların ve yaşadığı mekanların kutsallığından, Ehl-i Beytten, onunla ilgili 

doğrudan veya dolaylı olarak işaret eden ayetlerden, ona olan ihlas ve benzersiz 

sevgisinden söz etmektedir. Ayrıca Peygamberi methederken şiirlerini tabiat tasviri ve 

gazellerle süslemiştir. Şiirlerinin lafız ve mana olarak güzel söz ve anlamlarla 

harmanlamış olması, kulağa hoş gelen edebî özellikleriyle birlikte bu şiirler dinleyicilerde 

hayranlık uyandıracak bir üsluba sahiptir.265 

Şair, bu iki Peygamber medhiyesini 38 yaşında yani 1653 yılında hac farizasını 

eda etmek için gittiği Mekke ve Medine’de inşad etmiştir.266 Divanında Seyyit Ali Hân’a 

yazdığı bir Ramazan Bayramı tebriki konulu medih şiirinde, bu yıllarda hacca gitmek için 

ondan izin istediği de görülmektedir.267  

Şiirlerinde Hz. Peygambere olan aşırı sevgisinden dolayı “sen olmasaydın ne 

devem buralara gelirdi ne de ben” diyerek Medine ve Mekke’ye gittiğini yazmaktadır. Bu 

husus birinci Peygamber medhiyesinin altmış dokuzuncu ile yetmiş dördüncü beyitleri şu 

şekilde dile getirmektedir. 268 (Kâmil) 

 لاَفَلْا سُيْعِلْا بيَِ تْعَطَقَ امَ كَلاَوْلَ 69

 

 هِنِاطَيْغِ لىَإِ هُدَفَدْفَ تُيْوَطَوَ 

 اًحدِامَ كَبرَْقَ تُرْزُوَ كَيفِ تُلَّْمأَ 70 

 

 هِنِاوَضْرِ فيِ اللهِ دَنْعِ زَوفُلأَِ 

 اجََّرلا نُسْحُ هُدُوقُـَي كََ×أَ دٌبْعَ 71 

 

 هِنِامَرْحِ فيِ دُوعُـَي كَادَنَ اشَاحَ 

  
264   Bu konuyla ilgili bilgi için çalışmanın 47. sayfasına bkz. 
265  Abdulkerim, “Dirâsetu’t-Taḥlîliyye li Nemâzici’ş-Şi‘riyye  min Şi‘ri İbn Ma‘tûḳ el-Mûsevî,” 44–45. 
266 İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6–10.Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî (Dimeşḳ: 

Dâru’l-Fikr, 1989), 370. 
267  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 57. 
268  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 10. 



 65 

 هَُّنإِفَ كَيْلَإِ هُتَـَبËَإِ لبَـْقافَ 72

 

 هِنِايَصْعِ فيِ اللهَ لُيقِتَسْيَ كَبِ 

 ازَلجْا مَوْـَي هِلِلآِوَ هُلَ عْفَشْافَ 73 

 

 هِنِاوَخْإِ يلحِِاصَوَ هِيْدَلِاوَلِوَ 

 ىرَوَلا لىَوْمَ َ� كَيْلَعَ هُلَلاْا ىَّلصَ 74 

 

 هِنِاطَوْأَ لىَإِ بٌترَِغْمُ َّنحَ امَ 

 69. Eğer sen olmasaydın dişi deve(m) benim için bu çöllere gelmezdi ve ben de 

çöllerin boş arazilerini çabucak geçemezdim. 

70. Senin hakkında ümit besledim ve Allah’ın katından rızasını kazanmak için (seni) 

överek kabrini ziyaret ettim. 

71. Bir kul ki ümidin(in) güzelliğinin (kendisini) yönlendirmesiyle sana geldi. Senin 

ihsanın olmazsa o tekrar mahrumiyetine geri döner. 

72. Onun sana tövbesini kabul et. Çünkü o, senin vasıtanla Allah’tan günahları 

hakkında bağışlama diler. 

73. Kıyamet gününde ona, ailesine, anne babasına ve salih kardeşlerine şefaat et.  

74. Ey insanların efendisi! Allah’ın salât ve selamı senin üzerine olsun. Hiçbir 

gurbetçi (senin özlemini çektiği kadar) vatanının özlemini çekmedi. 

Birinci Peygamber Medhi uzun bir kaside olup, 75 beyittir. Kafiyesi nûn’dur, yani 

nûniyye şiiridir. Bahri ise kâmildir. İbn Ma‘tûḳ genel olarak medih kasidelerine gazel ve 

aṭlâl (kalıntı) ile giriş yaptığı için bu medhiyesinde de aṭlâl269 ile başlamaktadır. İlk 34 

beyit aṭlâl konulu giriş gazeli ve maṭla‘ı ile mukaddemesini oluşturmaktadır. 35’nci beyti 

teḫalluṣ beyti yani Peygamber medhine geçiş yapılan beytidir. Hz. Muhammed’i 

methettikten sonra şiirini duayla tamamlamaktadır. Bu şiirinin unvanında 1063/1653 

yılında Hz. Peygamber’e olan sevgisinden dolayı irad ettiği yazılmaktadır.270 Kasidelerin 

maṭla‘, mukaddime, teḫalluṣ ile ḥâtime bölümleri ve bu bölümlerin muhtevaları 

çalışmanın üçüncü bölümünde ayrıntılı bir şekilde ele alınacağı için burada kısaca bilgi 

verilerek beyitlerden örnek verilmekle yetinilecektir. 

Aşağıdaki örnek, birinci Peygamber medhi kasidesinden aṭlâl (kalıntılar) 

muhtevalı maṭla‘ıdır. (Kâmil)271 

 هِنِاعَرِ ُّمشُ كَلْتِوَ قُيقِعَلْا اذَهَ

 

 

 

 

 هِنِايَقْعِ نْمِ عِمَّْدلا ينَْلجَُ جْزُمْافَ

  
269   Aṭlâl ile ilgili bilgi için çalışmanın 230. sayfasına bkz. 
270   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6. 
271   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6. 



 66 

Bu ‘Akîk’tir ve şunlar da onun dağlarının tepeleridir. Öyleyse göz yaşının 

gümüşünü, onun saf altını ile karıştır. 

Bu beyitte şair, Hz. Peygamber’in diyarına varınca gözünün yaşını, onun saf 

altınıyla karıştır diyerek orada iyice ağla, hasret ve özlemini gider demek istemiştir. 

Övülene verdiği önemle, asıl mahbubu ne kadar çok sevdiğini, ona ne kadar değer verip 

saygı gösterdiğini ortaya koymaktadır. 

Aşağıdaki beyitler, şairin Peygamber medhiyesi temalı kasidesinin aṭlâl muhtevalı 

mukaddimesi bölümünden örnektir. 272 (Kâmil) 

 ىرَـَت ادًبَأَ سٌَّرعَمُ َّمثَـَف لْزِنْاوَ

 

 هِنِابَكْرُ نْمِ قِشْعِلْا بَولُـُق هِيفِ 

 ىصًحَ مْثِلْاوَ هِبِارَـُت يرَْبِعَ مْشمُْاوَ 

 

 هِنِاجمَُ دُوقُعُ تْرَـَثـَتـْنا هِحِفْسَ فيِ  

 نىًمِ نْمِ بَِّصحَمُلْا وَنحَْ انَبِ لْدِعْاوَ 

 

 هِنِلاَزْغِ نْمِ جِنْغُلْا َ ةامَرُ رْذَحْاوَ  

 (Orada) konakla, orada bir düğün yeri vardır ki aşıkların kalbini, sonsuza kadar 

oranın hizmetçilerinden (misafirlerinden) görürsün. 

Oranın toprağının kokusunu kokla ve çakıl taşlarını öp, (zira) oranın dağlarının 

eteğinde incilerinin gerdanlıkları saçılmıştır.  

Mina’dan Muhassab’a kadar bize dürüst davran ve oranın ceylanlarının 

işvelilerinden korun. 

Görüldüğü üzere bu beyitlerinde mahbubun diyarının güzelliğinden, 

ziyaretçilerinin kalplerindeki aşklarından, toprağının güzel kokusundan ve çakıl taşlarının 

öpüleceğinden bahsetmesiyle yine mahbuba olan sevgisini anlatmaktadır. 

Aynı zamanda bu Peygamber medhiyesinin aṭlâl temalı mukaddimesinde tabiat 

tasviri de yapmaktadır. Özellikle bu şiirinde Medine’yi gökten inen bir galaksiye, oranın 

sakinlerini yıldızlara ve şehrin üzerindeki yeşillikleri sebebiyle bir bahçeye 

benzetmektedir. Ayrıca insanî sıfatlar üzerinden de çiçeklerini kadınların kırmızı 

 
272   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6. 



 67 

yanaklarına ve ağaçlarının dallarını da kadınların endamlarına benzeterek tasvir 

etmektedir.273 (Kâmil) 

 هِدِرْوَ نْمِ عٍبَرْمَ نْمِ هِبِ مْرِكْأَ

 

 هِنِاصَغْأَ نْمِ تُامَاقَلْاوَ تُانَجَوَلْا 

 هِكِارَأَ مُاحمََ َّنىغَ اذَإِ ً نىغْمَ 

 

 هِنَِ[ فُطِاعَمَ ً[رَطَ هِبِ تْصَقَرَ 

 ةِعَقْـُب بُسَيحُْ وَهْـَف لََّزـَنـَت كٌلَـَف 

 

 هِنِاَّكسُ نم رَامَقْلأَا ىرَـَت امَ وْأ 

 Onu, yanakları onun kırmızı gülünden ve endamları da onu ağaçlarının 

dallarından olan güzel bir bahçeyle şereflendir. 

(O bahçe öyle güzel) bir misafirhanedir ki misvak ağacının güvercini şarkı 

söylediğinde, Bân (Moringa) ağacının paltoları (yaprakları) sevinçle dans eder. 

(O bahçe) (gökten aşağı) inen bir gezegendir, buna rağmen yeryüzünden bir parça 

zannediliyor. Oysaki oranın sakinlerinin olan ayları görmüyor musun? 

 َّنأَ تَنْقَـْيأَ هُتَدْهَاشَ اذَإِ دٌلَـَب

 

 هِنِانَجِ عَبْسَ هِيفِ نََّثمَ اللهَ 

 Bir şehirdir ki onu gördüğün zaman Allah’ın yedi cennetini onunla sekiz kıldığına 

inanırsın. 

Aşağıdaki beyitleri de aṭlâl temalı mukaddimesinin hissî gazel muhtevalı 

beyitlerine örneklerdir. Bu beyitlerde aşktan, kadınlarının güzelliğinden, hoş kokulu, 

güzel elbiseli ve parlak yüzlü oluşlarından bahsetmektedir. 274 (Kâmil) 

 الهَِويُذُبِ اًبص تْبَعِلَ اذَإِ ضٌيْبِ

 

 هِنِادَرْأَ فيِ كَسْمِلْا مُيسَِّنلا لَحمََ 

 تْعَـَقبرَْتَـَف ىحَُّضلا سِبْـَق لىَإِ تْدَمَعَ 

 

 هِنِاخَدُبِ ىجَُّدلا اهَعََّـنـَقوَ هِيفِ 

 Beyazlar (güzeller) nesimde (sabahleyin rüzgar eserken) etekleriyle oynadıkları 

zaman meltem, miski yenlerinde taşır. 

(Güzeller) kuşluk vaktinin meşalesine doğru yöneldi, sonra o meşaleyle örtündü 

ve (zaten) karanlık onu dumanıyla örtmüştü. 

 
273   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6-7. 
274   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6-7. 



 68 

Aşağıdaki beyitleri ise aṭlâl temalı mukaddimesinin afîf gazel içeren beyitlerinden 

örneklerdir. Şair bu beytinde aşktan ve kalbinin aşka karşı tavrından söz etmektedir. 275 

(Kâmil) 

 امَدَعْـَب ةَبَابََّصلا كُشْتَ لا بُلْـَق َ�

 

 هِنِاوَهَوَ ىوَلهَْا فيِ كَسَفْـَن تَعْـَقوْأَ 

 ىوَلهَْا نَمِ َّرفِتَ نْأَ عُمَطْتَوَ ىوََْ¶ 

 

 هِنِامَضَ نُهْرَ تَنْأَوَ رُارَفِلْا فَيَكَ 

 Ey kalp! Kendini aşka ve aşkın küçük düşürmesine kaptırdıktan sonra bu 

tutulmadan şikâyet etme. 

(Ey kalp) âşık olursun, sonra aşktan kaçmak istersin. Sen onun garantisi altında 

bir rehinken (ondan) nasıl kaçabilirsin? 

İbn Ma‘tûḳ’un Peygamber medhiyeli kasidelerinden aṭlâl konulu beyitlerine 

yukarıda verilen örneklerde görüldüğü gibi, şairin şiirin ana temasıyla klasik kaside ve 

kaside mukaddimesi yapılarına uygun olarak şiir yazdığı görülmektedir. Şimdi ise 

teḫalluṣ beyti, yani aṭlâl konulu mukaddimeden çıkıp şiirin asıl muhtevası olan medihe 

geçilen beyit incelenecektir. Bu beyitle beraber ana temayı içeren ḥâtimeden Hz. 

Muhammed’i medhinden ilk yedi beyti aşağıdaki gibidir. (Kâmil)276 

 تْقَرَحْأَ ارËًَ قِشْعِلْا لَبْـَق قَلْأَ لمَْ 34

 

 هِنِانَبجَِ ىفَطَصْمُلْا ُّبحُوَ ارًشَبَ 

 ـلا هِبِ تْقَطَنَ يذَِّلا ينَيِّبَِّنلا يرِْخَ 35 

 

 هِنِاوَأَ لَبْـَق لُيْنجِْلإِْاوَ ُ ةارَوَّتـ 

 هُذُاعَمَ خِيرَِّصلا ثُيْغَ ىرَوَلْا فُهْكَ 36 

 

 هِنِامَأَ نُصْحِوَ هِتِدَنجَْ لُيفِكَوَ 

 هِفِّكَبِ َّمصَلأَا رَخَّْصلا قُطِنْمُلْا 37 

 

 هِنِايَْـبتِ فيِ ءَاغَلَـُبلْا سُرِخْمُلْاوَ 

 يذَِّلا هِتِمَكْحِ ُّرسِوَ هِلَلإِْا فُطْلُ 38 

 

 هِنِامَتْكِ نْعَ ثِيْغَلْا رُدْصَ قَاضَ دْقَ 

 اًكحِاضَ حَبَصْأَ دُيحِوَّْـتلا هِبِ نٌرْقِ 39 

 

 هِنÁَِوْأَ ىلَعَ اًبحِتَْـنمُ كُرْشِّلاوَ 

 لىَلأُا فَحُُّصلا هِنِيدِ عُئِارَشَ تْخَسَنَ 40 

 

 هِنِاقَرْـُف نْمِ تَِ�لآا مِكَمحُْ فيِ 

 34. Seçilmiş kişinin (Mustafa’nın/Hz. Peygamber’in) sevgisi onların ruhundayken, 

aşktan önce insanları yakan bir ateş görmedim. 

35. (Hz. Muhammet fazilet olarak) nebilerin en hayırlısıdır. Kendisi gelmeden önce 

Tevrat ve İncil onun hakkında konuşmuştur.  

 
275   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 7. 
276   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 8. 



 69 

36. İnsanların sığınağı, yardım isteyenlerin yağmuru, kurtuluşlarının sorumlusu ve 

güvenliklerinin kalesidir. 

37. O eliyle dilsiz kayayı konuşturan, açıklamasıyla belagatçıları ve fesahatçıları 

susturandır. 

38. O Allah’ın lütfu ve hikmetinin sırrıdır. Onun (yağmura) sığınmasından yağmurun 

göğsü daralmıştır.  

39. O bir örnektir. Onunla tevhit (Allah’ın birliği) gülmeye ve şirk de (kendi) 

putlarına ağlamaya başladı. 

40. Onun dininin şeriatı, önceki sahifeleri (şeriatları) Kur’ân’ının muhkem 

ayetleriyle neshetti. 

Şair Hz. Peygamber’in faziletini anlatırken meleklerin onun arkadaşı olduğunu ve 

bazı surelerin sırf onun faziletini anlatmak için indiğini ifade ederek onu şöyle 

methetmektedir. 277 (Kâmil) 

 نْمِ لُاكَيَمِ هِنِاوَعْأَ نْمِ لُيبرِْجِ 49

 

 هِنِاوَعْأَ نْمِ لُيْرِزْعِ هِنِادَخْأَ 

 ىدَلهُْا قِلَـَف نْعَ نََ[أَفَ ادَبَ رٌونُ 50 

 

 هِنِاهَرْـُب نىَسَ فيِ َ ةلََّلاَّضلا لاَجَوَ 

 هِلِضْفَبِ بِاتَكِلْا مُيمِاوَحَ تْدَهِشَ 51 

 

 هِنِارَـْقأَ ىلَعَ اًرخْفَ هِبِ ىفَكَوَ 

 ىحَُّضلاوَ هَطوَ انَيسَِ� هُنْعَ لْسَ 52 

 

 هِنِاشَ َ ةقَيقِحَ مْلَعْـَت لمَْ تَنْكُ نْإِ 

 49. Cebrâil onun yardımcılarından, Mikâil onun dostlarından ve Azrail onun 

destekçilerindendir. 

50. O görünen bir nurdur ki hidayet şafağından (karanlığı) kaldırmış ve burhanının 

ışığıyla yanılgıyı göstermiştir. 

51. Kitabın (Kur’ân’ın) hâ mîm sureleri278 onun fazilete tanık oldu ve bu fazilet 

denklerine karşı ona üstünlük olarak yetti. 

52. Eğer onun şan ve makamının hakikatini bilmiyorsan onu Yasîn, Tâhâ ve Duhâ 

surelerine sor. 

 
277    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 8–9. 
278   Ḥâ mîm sureleri, ḥâ mîm harfleri ile başlayan Kur’ân-ı Kerîm’in yedi sureleridir. Bunlar Mü'min, 

Fussilet, Şûrâ, Zuhruf, Duhan ve Ahkaf sureleridir. Bkz. Muhammed Fuâd ‘Abdu’l-Bâḳi, el-
Mu‘cemu’l-Mufehres li’l-Elfâẓi’l-Kur’âni’l-Kerîm (İstanbul: el-Maṭba‘atu’l-İslâmiyye, 1982), 217. 



 70 

İbn Ma‘tûḳ aşağıdaki beyitlerde Hz. Peygamber’i iki dünyaya sığdıramayacak 

kadar övmesine rağmen hala onu övmekte aciz kaldığını, kelime dağarcığının yetersiz 

olduğunu ve medihlerinin de eksik olduğunu şöyle anlatmaktadır. 279 (Kâmil) 

 رٌصِّقَمُ كَيفِ حَدْمَلْا َّنإِفَ اًرذْعُ

 

 هِنِاسَلِ زِجْعَبِ فٌترَِعْمُ دُبْعَلْاوَ 

 نْمَ حِيدِبمَِ هُرُعْشِ امَ هُرُدْقَ امَ 

 

 هِنِآرْـُق فيِ اللهُ هِيْلِعَ نيِثْـُي 

 Özür diliyorum, şüphesiz ki bu övgü senin için eksiktir ve kul (seni övmede) 

lisanının zayıflığını itiraf etmektedir. 

Allah’ın Kur’ân’ında övdüğü kimseyi övmek için ne onun (kulun) gücü, ne de şiiri 

(yeterlidir). 

Şair bu medih kasidesinin sonunu yani ḥâtimesini duayla tamamlamaktadır.280 

İkinci Peygamber Medhi ise şairin en uzun kasidesidir. 105 beyitten oluşmaktadır. 

Kafiyesi mîm olduğu için mîmiyyedir. Bahri de basîttir. İlk 40 beyti gazeldir ve hem afîf 

gazel hem de hissî gazel örneklerini içermektedir. Diğer 65 beyitte Hz. Peygamberi 

övmektedir. Bu beyitlerin içinde Hz. Peygamberin kabilesinin ve Ehl-i Beytin 

faziletlerinden bahsettiği beyitler de mevcuttur.  

Şairin Peygamber medihlerinin bu kadar uzun olmasının yegâne sebebi Hz. 

Peygamber’e olan sevgi, samimiyet ve sadakatinin gösterme çabasından 

kaynaklanmaktadır. Kendisi de bu durumu üstteki örnek beyitlerinde açıkça ifade 

etmektedir. 

Aşağıda verilecek olan bir diğer Hz. Peygamber medhiyesi konulu mukaddimesi 

ağırlıklı olarak afîf gazel türündendir. Şair mukaddimenin sonunu hissî gazel ile 

tamamlamaktadır. Aşktan şikâyet ederek aşkta sadakat ve vefanın olmadığını, aşkın 

gereğinin yerine getirilmediğini ve kinaye olarak aşk konusunda değişmediğini sadece 

aradaki zamanın uzamasının öyle yansıttığını anlatmaya çalışmaktadır.281 (Basît) 

 يمِسَقَ ىوَلهَْا لَهْأَ َ� بِّلحُْا فيِ َّرـَب لاَ 1

 

 يممَِذِ مْكُتُْـنخُ نْإِ ىلَعُلْلِ تْفَوَ لاَوَ 

 مُكُدَعْـَب رِايَغْلأَْا لىَإِ تُوْـَبصَ نْإِوَ 2 

 

 يمِهمَِ اَِ¶امَاهَ لىإِ تَّْقرَـَت لاَفَ 

 
 

279   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 9. 
280   Daha fazla bilgi için çalışmanın 62-63. sayfalarına bkz. 
281   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 10. 



 71 

 لاَفَ وِّلُُّسلِ[ يدِجْوَ رËَُ تْبَخَ نْإِوَ 3

 

 يمِكَحِ ىهَُّـنلا ىرَجْأَ لاَوَ يدËِزِ تَّْروَ 

 اًدمَكَ ىوَلهَِْ[ نيِوْلَ رَفَصْعَـَت لاَوَ 4 

 

 يمِدَبِ مْكُدَعْـَب يعِمْدَ هُدْرِّوَـُي لمَْ نْإِ 

 اهَفِشِارَمَ نْمِ اَّيمَلحُْا تُفْشَرَ لاَوَ 5 

 

 مِكُدِعْـُب دَعْـَب يدِاؤَـُف وفُصْيَ نَاكَ نْإِ 

 مْكُبِ بِاذَعَلْا رِّمُ فيِ تُذَّْذلَـَت لاَوَ 6 

 

 يمِفَبِ مْكُرُكْذِ َّلاإِ بُذُعْـَي نَاكَ نْإِ 

 نيِسَبَلْأَفَ يرِذْعُ مكُبِّحُ فيِ تُعْلَخَ 7 

 

 مِقََّسلا َ ةعَلْخِ مكُاوَهَ فيِ يدُِّرتجََ 

 ةًفَرِعْمَ سِاَّنلا ينَْبَ بِلحُِْ[ تُرْصِ امَ 8 

 

 يمِلَعَ نىََّضلِ[ مْكُيْفِ رََّكنَـَت َّتىحَ 

 مْكُبِ يرِجِتَسْمُلْا مِلْظُبِ مْتُْـيضَقَ دْقَلَ 9 

 

 مِلَعَلْا َ ةيرَجِ َ� مْكُرِوْجَ نْمِ هُلاَيْوَ 

 مْكُرِئِادَغَ فيِ لٍايَلَ دِوسُوَ امَأَ 10 

 

 نمَِأَ لمَْوَ حْبِصْأُ مْلَـَف َّيلَعَ تْلَاطَ 

 1. Ey aşk ehli, eğer size karşı sözümü yerine getirmediysem bu aşkta sadakat 

olmadığından ve (aşk gibi) yüce şeylere dair ahde vefa olmamasındadır. 

2. Eğer sizden sonra yabancılara meyletseydim, gayretim onların başlarına kadar 

da yükselmezdi! 

3. Aşk acısından kurtulmamın ateşi sönseydi tetiğim kıvılcım çıkarmaz ve akıl, 

bilgeliğimi ihsan etmezdi. 

4. Eğer sizden sonra gözyaşım onu kanımla boyamasaydı, rengim solarak aşkla 

sararmazdı. 

5. Ve sizin uzaklaşmanızdan sonra kalbim boş kalmasaydı, içki kadehlerinden içki 

içmezdim. 

6. Ve ağzım sadece sizin zikrinizle tatlansaydı, sizin azabınızın acısını tatmazdım.  

7. Ben sizin aşkınızla ilgili bahanemi bıraktım, sonrasında sizin aşkınızdaki 

yalnızlığım bana hastalık elbisesini giydirdi. 

8. Ben insanlar arasında sevilerek tanınmadım ve hatta sizin hakkınızdaki bilgim, 

yorgunlukla gizlendi.  

9. Muhakkak ki siz, sizden aman dileyen kimsenin uğradığı haksızlıkla ilgili (iyi) 

hüküm verdiniz. Ey ‘Alem dağının komşuları, size yapılan zulme yazıklar olsun! 

10. Sizin saç örgülerinizdeki gecelerin karanlığı benim üzerime uzadı. Bundan dolayı 

ne sabahlayabiliyorum ne de uyuyabiliyorum. 



 72 

Aşağıdaki beyitler kasidenin mukaddimesinden hissî gazel içerikli beyitlerdir. 

Şair burada sevgilinin dış güzelliklerini teşbih ve isti‘âre sanatını kullanarak tasvir 

etmektedir. (Basît)282 

 مْهُـُبجِاوَحَ مْهَُ�انَـَث تٌاجََّلفَمُ

 

 مِهظِالحَِ فيِ َ�انَمَلِْ[ ٌ ةنَورُقْمَ 

 مْهِتِحَلاَمَ نْمِ ءٌزْجُ ِ ةحَلاَمَلْا ُّلكُ 

 

 مِهِعِورُـُف نْمِ مٍلاَظَ لِّكُ لُصْأَوَ 

 مِهِبِئِاوَذَ فيِ يلِيْوَوَ يلِيْلَ لَوطُاوَ 

 

 مِهِرِوصُخُ فيِ ليِونحُُوَ تيَِّقرِوَ 

 Onların  ön dişleri ayrık ve kaşları, gözlerinin uç kısmına doğru ölümlerle 

bitişiktir. 

(Dünyadaki) güzelliklerin tümü onların güzelliklerinin bir parçası ve karanlığın 

(siyahlıkların) özü de onların dallarındandır (saçlarındandır). 

Gecemin uzunluğu ve üzüntüm onların simsiyah perçemlerinde, hastalığım ve 

zayıflığım onların bellerinde uzatıldıkça uzatıldı. 

Bu gazellerden sonra teḫalluṣ beytiyle kasidenin asıl konusu olan Hz. 

Peygamber’in medhi başlamaktadır. İlk başta Hz. Peygamber’in yaratılışı, ismi, bazı 

sıfatlarıyla bunların mübarekliğine ve faziletlerine değinmektedir. (Basît)283 

 مْهُسمَِابَمَ لْضُفْـَت لمَْ رُِّّدلا نِعَ ٌّرغُ 41

 

 مِرَكَلْا يذِ اللهِ لِوسُرَ َ�اجَسَ َّلاإِ 

 نْمَوَ يرِشِبَلْا يدِالهَْا دَحمَْأَ دٍَّممحَُ 42 

 

 مِمَلأُا رُئِاسَ تَّْلضَ يِّغَلْا فيِ هُلاَوْلَ 

 هُرُثِآمَ نٌومُيْمَ مِسْلإِْا كُرَابَمُ 43 

 

 مِكَلأَاوَ رِوْغَلِْ[ اهَرÁُآف تَّْمعَ 

 مْهُتمُِاخَ لِسُّْرلا جَُ× ِ ةلَاسَرِّلا قُوْطَ 44 

 

 مِهِلِّكُ اللهِ دِابَعِلِ ٌ ةنَيزِ لْبَ 

 41. Onların dudaklarındaki süs ve güzellik dişlerinin beyazlığından değil, o 

güzellikler ancak şeref sahibi Hz. Muhammed’in yaradılışındandır.  

42. Müjdeleyen ve hidayet eden Ahmet Muhammet’tir ve o olmasaydı ümmetlerin 

hepsi günahlar uğruna yoldan sapardı. 

43. İsmi mübarektir, güzel davranışları uğurludur. Onun sünnetleri, ovaları ve 

vadileri kapsadı (her yere yayıldı). 

 
282   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 12. 
283   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 12. 



 73 

44. Risalet’in gücü, Peygamberlerin tacı ve sonuncusudur. O Allah’ın kullarının 

tamamı için bir ziynettir. 

İbn Ma‘tûḳ, aşağıdaki beyitte Hz. Peygamber’in Allah katında insanlardan ve 

nebilerden üstün olduğunu ifade etmektedir. 284 (Basît) 

 ةًبَـَترْمَ هِيبِشَّْتلا رِئِاسَ نْعَ َّلجَ دْقَ

 

 مِظَعِلْا فيِ اللهُ َّلاإِ سَيْلَ هُقَوْـَف ذَإِ 

 Makam ve mertebe olarak benzerlerinin (insanların ve Peygamberlerin) 

hepsinden üstündür. Büyüklükte onun üstünde Allah’tan başka bir şey yoktur. 

Bunların devamında Hz. Peygamberin ailesi hakkında düşünce ve duygularını 

aşağıdaki beyitlerle şöyle ifade etmektedir.285 (Basît) 

 لاًعُوَ اًنسَ اودُازَ مٍشِاهَ ونُـَب هِيفِ

 

 مِهِهِبْشِلِ رٍونُ ىلَعَ اًرونُ نَاكَفَ 

 Haşimoğulları onunla şeref ve yücelik olarak yükseldiler. Hz. Peygamber 

onlardan olduğu için de nur üstüne nur oldu. 

 ٌ ةطَسِاوَ اللهِ لُوسُرَوَ مْهُلُـْثمِ نْمَ

 

 مِِِ¶ويُـُب فيِْ جٌارَسِوَ مْهِدِقْعِلِ 

 Kim onlar gibi olabilir? Ki Allah’ın resulü onların gerdanlıklarında (en değerli) 

bir taş ve evlerinde bir kandildir.  

Şair daha önce örnek beyit vererek zikredildiği gibi Hz. Muhammed’in tüm 

insanlar ve nebilerden üstündür dediği ifadeye yakın olarak meleklerin bile yüzlerindeki 

nuru ondan aldığını ifade etmesiyle bir nevi Hz. Muhammed’in meleklerden de üstün 

olduğunu belirterek övmektedir.286 (Basît) 

 لاَ كِئِلاَمَلْا ُّرغُ هِبِ قٍدْصِ ُّبيِنَ

 

 مِِِّ®رَ رِمْأَ نْمِ ً ةفَئِاطَ ُّكفَْـنـَت 

 Doğruluk ve dürüstlüğün Peygamberidir, Rablerinin emrinden hiçbir zaman 

çıkmayan bir grup olarak meleklerin yüzündeki nur onun sayesindedir.  

 
284   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 13. 
285   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 14. 
286   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 14. 



 74 

Yukarıda bahsi geçtiği üzere İbn Ma‘tûḳ’un Peygamber medhiyeleri yazmaya 

sevkeden ana saik Rasulullah’a olan samimi sevgisidir. Bunu kendisi aşağıdaki 

beyitlerinde şöyle dile getirmektedir.287 (Basît) 

 ىوًهَ هِيفِ تُنْنِّجُ يذَِّلا بُيبِلحَْا وَهُ

 

 لمُِ تَئشِ فَيْكَ هُاوَهَ فيِ يمِئِلاَ َ� 

 هِتَِّبمحََ فيِ تيِايَحَ تيِاممََ ىرَأَ 

 

 مِعَنِّلا أَنَهْأَ يئِاقَشَوَ تيِنَمحِْوَ 

 O, aşkından kendisine deli olduğum bir sevgilidir. Ey onun aşkı hakkında beni 

kötüleyen, istediğin gibi kötüle! 

Ben ölümümü, onun aşkıyla yaşamamı, zorluklarımı ve sıkıntılarımı en hoş nimet 

olarak görürüm. 

Yine yukarıda da işaret edildiği üzere Rasulullah’ın soyu, Ehl-i Beyt’in fazileti, 

onlar hakkında inen sureler ve onlara olan sevgisinden bahsetmektedir.288 (Basît) 

 تْدَحَجَ امَ بِازَحْلأا ُ ةرَوسُ تْقََّقحَ دْقَ

 

 مِهِلِضْفَ هَجْوَ تْنََ[أَوَ مْهُؤُادَعْأَ 

 اًفرَشَ ىحَُّضلاوَ ىَّمعَبِ امَ مُهُافَكَ 

 

 مِِِ® تْتَأ يٍآ نْمِ مِجَّْنلاو رِوُّنلاو 

 تْلَزَـَن اهَيرِْغَ فيِ لْهَ مَيْمِاوَلحَْا لِسَ 

 

 مِهِحِدْبمَِ َّلاإِ ىتَأَ لْهَ ىتَأَ لْهَوَ 

 Ahzâb suresi, onların düşmanlarının kasten inkâr ettiği şeyi gerçek kıldı ve 

onların faziletinin varlığını açığa çıkardı. 

Duha, Nebe, Nûr ve Necm (sureleri) ayetlerinden onlar için gelen, şeref olarak 

onlara kafidir. 

Havâmîm surelerine sor! Acaba başkası için inmiş midir ve hel atâ (İnsan) suresi 

onların medhi dışında (başkasının medhi için) gelmiş midir? 

 يدِقَـَتعْمُوَ نيِايمَْإِوَ نيِيْدِ هُاوَهَ

 

 يمِصَتَعْمُوَ نيِوْعَ هِتِترَْعِ ُّبحُوَ 

 اورُهُطَ دْقَ نِزْمُلْا ءِامَ لُثمِ ٌ ةَّيرّذُ 

 

 مِِِ¶اذَ فُاصَوْأَ تْفَصَفَ اورُهِّطُوَ 

 Onun aşkı benim dinim, imanım ve itikadımdır ve zürriyetinin (Ehl-i Beytin) 

sevgisi benim yardımcım ve sığınağımdır. 

 
287   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 13. 
288   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 14. 



 75 

Onun aile fertleri hem kendi temiz olan hem de temizleyen yağmur bulutun suyu 

gibidir; (aynı şekilde) onların asillerinin nitelikleri de tertemizdir. 

İbn Ma‘tûḳ ikinci Peygamber medhiyesinin geri kalan kısmına örnek olarak 

verilen diğer beyitlerde de Hz. Muhammed’in zat ve sıfatlarıyla ilgili güzel övgülerde 

bulunmaktadır. 

Şair tıpkı birinci Peygamber medhiyesinde olduğu gibi ikinci Nebevî medih 

temalı kasidesinin ḥâtimesini de anlamlı bir dua ile tamamlamaktadır. Bu beyitlerden 

birkaç örnek verilerek Peygamber medhiyesi bölümü tamamlanacaktır.289 (Basît) 

 يدِيَبِ ذْخُ اللهِ لَوسُرَ َ� يدِيِّسَ َ�

 

 مِقُأَ لمَْ هِيفِ اًئبْعِ تُلَّْمتحََ دْقَـَف 

 ىلَعَ تُيْـَنجَ دْقَ اَّممِ اللهَ رُفِغْـَتسْأَ 

 

 يمِدَنَ َ�وَ هُنْمِ يلِجَخَ َ�وَ يسِفْـَن 

 دِاعَمَلْا فيِ اًعيفِشَ ليِ نْكُتَ لمَْ نْإِ 

 

 مِقَنِّلاوَ اللهِ بِاذَعَ نْمِ نيِيرُْيجُِ نْمَفَ 

 Ey efendim, ey Allah’ın elçisi! Elimden tut, (çünkü ben) altından kalkamayacağım 

bir ağırlığı yüklendim. 

Nefsime uyarak işlediğim bir suçtan dolayı Allah’a bağışlanma talebinde 

bulunuyorum. Vah ki ona karşı olan utancıma, vah ki pişmanlığıma… 

Eğer kıyamet günü sen benim için şefaatçi olmazsan Allah’ın azabı ve öcünden 

beni kim kurtaracak? 

Netice olarak şair her iki Peygamber medhiyesinde de klasik kaside yapısına 

uymuştur. Hz. Peygamber’in ve ailesini masumiyetini dile getirerek kendisinin onun 

soyundan gelmesine rağmen her iki şiirin sonunda da Hz. Muhammed’den şefat etmesini 

talep edip kendisinin masum olmadığı gibi düşüncelerini ifade etmiştir. Ayrıca 

çalışmanın birinci bölümünde de bahsedildiği üzere Bûṣîrî’den sonra gerek üslup gerekse 

kullandığı özel tabirlerle kendine özgü bir tarz ortaya koymuştur. 

1.1.2. Hz. Ali’yi Medhi 

Dinî medihler başlığı altına Hz. Muhammed’in ailesini medhi yani Ehl-i Beyt 

medhi de dahil edilmiştir. Bilindiği üzere Hz. Ali Rasulullah’ın yakın aile bireylerinden 

biridir. İbn Ma‘tûḳ’un Hz. Ali hakkında yazmış olduğu bu kasidesi toplam 54 beyittir. 

 
289   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 15–16. 



 76 

şiirinin mukaddimesinin 24 beyti aynı Peygamber medhiyelerindeki gibi hissî gazel, afîf 

gazel, aṭlâl ve tabiat tasviri gibi içerikleriyle genel mahiyette gazel muhtevalıdır. Şair bu 

medhiyesinin diğer 30 beytinde ise Hz. Ali’yi Allah’ın velilerinin velisi, insanların dostu, 

imamı, dinin kopmayan ipi olarak ilim, fazilet, cesaret, adalet ve sadakat konularında 

övmektedir. Kasidenin kafiyesi ḳâf harfidir ve bahri de hafîftir. 

Şair, Hz. Ali medhiyesinin mukaddimesine afîf gazel ile başlayıp hissî gazelle 

tamamlamaktadır. Ancak bunu yaparken aṭlâl ve tabiat tasviri gibi konuları da 

işlemektedir.290 (Hafîf) 

 يقِلاََّتلا سُوشمُُ مُكنمِ تْبَرَغَ 1

 

 يقِآمَلْا مُونجُُ اهَدَعْـَب تْدَبَـَف 

 تْسَمْأَفَ َّيلَعَ ىوََّـنلا لُيْلَ َّنجَ 2 

 

 قِارَشْلإِْا َ ةيرَْنِمُ نيِوفُجُ فيِ 

 مكُنْمِ بِرْقُلْا ُ ةوَلاَحَ انَـْتبرََخْأَ 3 

 

 قِاذَمَلْا ُّرمُ دَاعَبِلْا اذَه َّنأَ 

 يلِّجََّتلا رُونُ ءِازَعَلْا رَوطُ َّكدَ 4 

 

 قِارَفِلْا مَوْـَي عِادَوَلْلِ مكُنْمِ 

 يئِانََّـتلا رËََ يَاتَلَقْمُ تْسَنَآ 5 

 

 قِايَتِشْلإِْا َ ةوَذْجَ بُلْقَلْا ىلَطَصْافَ 

 1. Sizleri görmenin güneşleri (aydınlığı) sizden ayrılıp gitti, bu güneşlerden sonra 

yerine parıldamanın yıldızları belirdi. 

2. Uzaklığın (ayrılığın) gecesi beni sardı ve benim göz kapaklarımda doğuşun 

aydınlığı oldu. 

3. Sizlere yakın olmanın tatlılığı, bizlere bu uzaklığın (ayrılık) acı olduğunu öğretti. 

4. Sizinle görüşmenin nuru, vedalaşılan ayrılık gününde teselli dağını (yıkıp) 

dümdüz etti. 

5. Gözlerim uzaklığın ateşine alıştı ve kalbim de özlemin koruyla yandı. 

Hissî gazel konulu mukaddemesinden örnek beyitler:291 (Hafîf) 

 ـَّشلا دَوسُ سِبِلاَمَلْا رَضْخُ Ëًوصُغُوَ

 

 قِارَوْلأاو يِّللحُْا رَحمُْ رِعْـ 

 ضٍارَمِ نٍوفُجُ نْمِ بَرَّْضلا قَِّتاو 

 

 قِاشَرِ دِودُقُ نْمِ نَعَّطلا رِذَحْاوَ 

 
 

290   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 16. 
291   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 17. 



 77 

(Oranın güzellerinin) elbiselerin yeşilliği, saçlarının siyahlığı ve takılarının 

kırmızılığıyla yapraklı dallar (gibidir). 

(Onların) baygın gözlerinden gelen darbelerden kendini koru, güzel endamlardan 

gelen işve ve cilvelerinden sakın. 

Aṭlâl ve tabiat tasviri temalı beyitlerinden örnekler şu şekildedir:292 (Hafîf) 

 تْحَلاَو زُاجَلحِْا كَلَ ىءَارَـَتوَ 9

 

 قِارَعِلْا بُهْشُ بِابَقِلْا رِحمُْ ينَْبَ 

 نىَبْـُت ينِعِلْا ضَبِارَمَ ىقَلْـَت ثُيْحَ 10 

 

 قِاقَرِ ضٍيبِوَ انَقَلْا رِسمُْ ينَْبَ 

 دٍيدِحَ رَدْغُ نَلْحمََ اًروبحُُوَ 11 

 

 قِاتَعِلْا دَبْرُ بنَْحِصَ اًدوسُأُوَ 

 رْسِّلا حَنَسَ هِبِ امََّلكُ لٌزنْمَ 12 

 

 قِافَشْلإِ[ دُوسُلأُا بُوذُتَ بُ 

 9. Hicaz sana göründü ve kubbelerin kızıllığı arasında Irak’ın yıldızları doğdu. 

10. Orada, mızrakların karalığı ve kılıçların beyazlığı arasına bina edilen, güzellerin 

mevzileriyle karşılaşırsın. 

11. Ayrıca demirin gaddarlığını yüklenmiş denizler ve yırtıcılığın özüyle arkadaşlık 

etmiş aslanlarla (karşılaşırsın). 

12. Orası öyle bir yerdir ki ne zaman kafileler ortaya çıkarsa aslanlar şefkatten 

eriyip gider. 

İbn Ma‘tûḳ’un Hz. Ali medhiyesinin mukaddemesine verilen örneklerden asıl 

konu olan Hz. Ali’nin medhine geçilecektir. Yukarıda da zikredildiği üzere bu beyitlerde 

Hz. Ali’yi, onun sıfatlarını zikretmek suretiyle övmektedir. Aynı zamanda buradaki 

övgüler daha önce şairin Ehl-i Beyt konusunda mübalağa yaptığı eleştirilere kanıt 

niteliğinde olduğu değerlendirilebilir. 293 (Hafîf) 

 دْقَ امَ لَثْمِ ةًنَـْيزِ رَهَّدلا تِقَافَ 25

 

 قِافَلآِ[ يِّصِوَلا رُدْقَ زَافَ 

 َ�ابرََلْا لىَوْمَ ءِايَصِوْلأَْا دُُّيسَ 26 

 

 قَِّلالخَْا ُ ةوَفْصَ نِيْدِّلا ُ ةوَرْعُ 

 ـفْلإِْاوَ مِلْعِلْا نُدِعْمَ يحْوَلْا طُبِهْمَ 27 

 

 قِازَرْلأَْا رُدِّقَمُ لْبَ لاَ لِاضَـ 

 ليِاعَمَلْا سُشمَْ لِامَكَلْا قِفُأُ رُدْبَ 28 

 

 قِلاََّتلا ثُيْلَ لِاوََّـنلا بِحْسُ ثُيْغَ 

 
 

292   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 16–17. 
293   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 17–18. 



 78 

 ـخْبُلْا ةُبَرْضَ بىَُّظلِ[ سِوُّْشلا بُرِاضَ 29

 

 قِلاَخْلأَا مِرِاكَمَ يضِابمَِ لَـ 

 هِيقِتَلْـَي ذْإِ دِوسُلأُا ىرَجْأَ بُلْـَق 30 

 

 قِلاَقْمِلْا ِ ةدَيرِلخَْا حِاشَوِكَ 

 نْكِلوَ َ�اضَقَلْا في لُدْعَلْا هُمُكْحُ 31 

 

 قِاقَشِّلا لِهْأَ سِوفُـُن في رٌئِاجَ 

 ـعْـْيلاَ ِ ةدَاهََّشلاوَ بِيْغَلْا لمُِاعَ 32 

 

 قِاقَدِ رٍّذَ بُاسَحِ هُنْعَ بُزُـ 

 ءٍيْشَ ُّلكُ هِمِلْعِ دَنْعِ رٌضِاحَ 33 

 

 قِاوَـَف لُثْمِ رِوهُُّدلا لُاوَطِفَ 

 ليِاعَمَلْلِ يقِرَ امََّلكُ كٌلِمَ 34 

 

 يقِارَمَلْا نىَدْأَ تُايرََِّّنلا هُلَـَف 

 25. (O) vasinin kadir ve kıymetinin ufukları elde ettiği gibi (sevgili de) bir güzellik 

olarak zamanı aşmıştır.  

26. Vasilerin efendisi, insanların dostu, dinin bağı ve yaratanın seçilmişidir. 

27. Vahyin iniş yeri, ilmin ve faziletlerin madeni, hatta ve hatta rızıkları takdir 

edendir. 

28. O kâmil ufkun ayı, yücelerin güneşi, cömert bulutun yağmuru ve kavuşma 

gününün aslanıdır. 

29. O (savaşta) kılıçlarla cesaretlileri vuran ve güzel ahlakın keskin kılıcıyla 

cimriliği yok edendir. 

30. En cesur aslanların kalbi onunla karşılaştığı zaman bakire kızın salınan şalı gibi 

(tir tir titrerler.) 

31. Hükümlerde onun hükmü adaletlidir ancak kötülük ehline (onların hakkında 

hüküm vermeye) gelince o zaman acımasızdır.  

32. O görüneni ve görünmeyeni bilendir, (hatta) en ufak zerrenin hesabı bile ona 

gizli değildir. 

33. Onun ilmi her şeyi kapsamaktadır, zamanların uzunluğu ona bir hıçkırık (ya da 

son nefes) gibidir. 

34. O bir padişahtır, ne zaman yüksek mertebelere ulaşırsa yıldızlar onun için (yine 

de) yükselmenin en aşağısı olarak kalır. 

Görüldüğü üzere İbn Ma‘tûḳ bu beyitlerde Hz. Ali’nin sahip olduğu veya 

kendisinin Hz. Ali’ye münasip gördüğü özelliklerden bahsederek mübalağalı bir şekilde 

methetmektedir. 



 79 

Şair bu medhi de duayla bitirmiştir. Hz. Ali’ye olan sevgisini, en iyi şiirini ona 

yazmış olduğunu söyleyerek dile getirmektedir.294 (Hafîf) 

 بٌاهَشِ كَلاَعُ ىوَسِ نْعَ اæََاصَ

 

 قِارَشْلإِِ[ ءَاضَأَ ً[اهَشِ َ� 

 لٍوبُـَق ينِعَبِ اهَوَنحَْ تْفِتَلْافَ 

 

 قِادَصِ نىَسْأَ لِوبُقَلِْ[ اهَلَـَف 

 صْغُلْا صَقَرَ امَ مُلاََّسلا كَيْلَعَوَ 

 

 قِارَوْلأَْا عُجِاوَسَ تَّْنغَوَ نُـ 

 Ey doğmasıyla aydınlatan yıldız! Seyyid Şihâbiddîn bu kasideyi senin üstün 

merteben dışındaki şeylere karşı korumuştur. 

Dolayısıyla sen ona kabul gözüyle bak, çünkü kabul gözüyle bakmak onun için en 

parlak çeyizdir. 

Dallar dans ettikçe ve yaprakların ahengi şarkı söyledikçe selam (ve salat) senin 

üzerine olsun. 

1.1.3. Hz. Muhammed ve Hz. Ali’yi Medhi 

Dini medih muhtevalı İbn Ma‘tûḳ’un bu şiiri divanın üçüncü bölümünde yer 

almaktadır. Şekil olarak bend yani mensûr kasidedir. Hz. Peygamber’i medhiyle başlayıp 

Hz. Ali’yi medhiyle devam ederek döneminin yöneticisi Seyyid Bereke Hân’ı medhiyle 

sonlandırmıştır. Bu bendin neredeyse tamamına yakınını Hz. Peygamber ve Hz. Ali 

medhiyesi olduğu için dini medihlerinden sayılmıştır. Hz. Peygamber medhiyesi kısmı 

şöyledir:295  

 سِجْرِّلا نَمِ رفْكُلْا ثَدَحْأَ امَ رَهَطَ نْمَوَ * مِجَعَلْا عَمَ بِرَعَلْا لىَإِ * مِزْعَلْا لىِوأُ لِسُُّرلا ثُعَِ[

 

 

 
 

 ةِمَكْلحِْا عَمَ ةِرَدْقُلْاوَ ةَِّوقُلْاوَ ةِوَسْقَلْاوَ ةَِّقرِّلاوَ ةِفَأَّْرلا يذِ مِسِاقَلْا بيِأَ *رِهُّْطلِ[ ةٍَّلمِ نْعَ

 

 

 
 

 يفِمخُْو *قِّلحَْا جæَُِ يدِبْمُ *ةَِّلمِلْا ىجَدُ حُابَصْمِ *ةِثَعْـَبلْا ىحَضُ رِونُ نْمِ *ةِترَْفَلْا مِلْظُ يلِّمجَُ *مِكْلحُْاوَ

 

 

 
 

 عَذْلجِْا هُلَ َّنحَ نْمَوَ *رِخَّْصلا نَمِ مُِّّصلا هِزِجِعْمُ فيِ رََّجفَ نْمَوَ *قِسْفِلْا لِبُسُ

 

 

 
 

 *رُدْبَلْا هُلَ َّقشَنْاوَ

 
294   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 19. 
295   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 228. 



 80 

(Allah) büyük azamet sahibi olan Peygamberleri acemlerle Araplara 

gönderendir. O öyle bir kimsedir ki küfürden hasıl olan pisliği, kendisinin temizliğiyle 

gidermiştir. Kâsım’ın babası, yöneticilik ve hikmetle beraber kıymet, güç, kuvvet, hiddet, 

incelik ve merhamet sahibidir. Peygamber olarak gönderilişin güneşinin nuruyla fetretin 

karanlığını aydınlatandır ve ümmetin karanlığının kandilidir. Hak yolunun aydınlatıcısı 

ve kötülüklerin yolunun örtendir. O öyle bir kimsedir ki onun sessiz mucizesiyle sert 

kayadan su fışkırmış, ceylan onunla konuşmuş ve hurma dalı onun özlemini çekmiş ve ay 

onun için ikiye bölünmüştür. 

Hz. Muhammed’den sonra Ali’yi methettiği kısmı da aşağıda verilmektedir.296 

 *سِؤُرْلأَْا هِضِيَـْبأَ فيِ بِرِاَّضلا دِسَلأَْا هِيخَِِ¦ لىَاعَـَت اللهِ هِدِيْأَ نْمِوَ            

 

 

 
 

 مِرَكَلْا رُبحَْ *رِهِاَّطلا بِسََّنلا فُيْرِشَ *رِّغُلْا مِيَشِ ىوَاحَ سِفُـْنلأَْا هِرِسمَْأَ فيِ نِعِاَّطلاوَ

 

 

 
 

 *لُيبرِْلجِْا مَلِعَ نْمَوَ نُابَعْـُث هُبَطَاخَ نْمَوَ *لِيْلَلْا قُسَغَ ىلَجَفَ صُرْقُلْا هُلَ َّدرُ نْمَ *رِخِاَّزلا

 

 

 
 

 بيِأَ *نِيْدّلا نِنَسُ يِمحُْ *بٍلِاطَ بيِأَ نْبِ يلِعَ يَلاَوْمَ * بٍلِاغَ نيِبَ رُوِاغَمُ *بٌلِاغَ لٌطَبَ مٌامَاِ

 

 

 
 

 ىدًهُ رُاوَـْنأَ *ةَِّملأُْا ىجَدُ رُامَقْأَ *ةِبَـْتُّرلا ءِاسمََ بُاطَقأَ *ةِترَْعِلْاوَ لِضْفَلْا سُوشمُُ *ينِْمِايَمَلْا رِّغُلْا

 

 

 
 

 يحِوَلْا نُزْخَ مهِيفِوَ مُلْعِلْا لَقِنُ مهُْـنعَوَ ىمَعَلْا تِرَصَبْـَتسْاوَ دِشُّْرلا نَمِ ُّيغَلْا انَلَ نََ[ مهِيفِ

 

 

 
 

 قُلْلخَْا تِحََّبسَ امَ *قِلِالخَْا كِلِمَلْا تُاوَلَصَ مهِيلَعَوَ هِيلَعَـَف *ىوَقْـَتوَ دٍهْزُ يوِذَ ينَلِّصَمُ تُيلِاصَمَ

 

 

 
 

 *قِفُلأُْا ىلَعَ برِْتِّلا ءُايَضِ *قِبرَْلْا انَسِ َّلتَسْا امَوَ *قُرْوُلْا تِدََّرغَ امَوَ *حِيْرِّلِ[ بََّبشَ امَوَ

 

 

 
 

Peygamber öyle bir kimsedir ki yüce Allah onu başları kılıcıyla kesen aslan 

kardeşi (Hz. Ali) ile destekledi, o öyle bir mızrak saplıyor ki canlar onun mızrağının 

(ucundadır), o temiz hasletli ve şerefli nesep sahibidir. Taşan cömertliğin denizidir. O 

öyle bir kimsedir ki güneş onun için geri döndü ve gecenin karanlığını aydınlattı, yılan 

onunla konuştu ve Cibril ondan eğitim aldı. Zaferin kahramanının imamı, zaferin 

çocuğunun komutanı efendim Ali b. Ebî Talib’tir. O dinin sünnetlerinin ihyacısı, mübarek 

beyaz yüzlülerin babası, onlar (Hz. Ali’nin çocukları) zürriyet ve faziletin güneşleri, 

rütbeli göğün eksenleri, ümmetin karanlığının ayları, hidayetin nurları ki onların 

vasıtasıyla bize hidayetten sapmak göründü, körler görmeye başladı, ilim onlardan bize 

 
296   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 228–229. 



 81 

geldi ve vahyinin hazinesi onların arasındadır. Onlar takva ce züht sahibi namaz 

kılanların koruyucusudur. Rüzgâr estiği ve mahlukat tesbih çektiği, güvercinler öttüğü ve 

şimşeğin parıltısı ufuktan altın renkli ışığı çıkardığı müddetçe yaratan ve her şeyin sahibi 

Allah’ın salâtı onu (Hz. Ali) ve onların (çocukları) üzerine olsun. 

İbn Ma‘tûḳ’un dini medihleri bu üstteki örnekle tamamlanmış bulunmaktadır. 

Netice olarak şairin muhteva açısından dini medih kasideleri, maṭla‘, mukaddime, 

teḫalluṣ ve ḥâtimeden oluşacak bir şekilde yazıp, giriş bölümündeki aṭlâl ve gazel 

temalarını güzelleştirici bedî’ sanatlarıyla ele alarak geleneksel klasik kaside yapısına297 

uygun olarak işlemiştir. Şair bunu yaparken asıl amacı olan medihten taviz 

vermemektedir. İbn Ma‘tûḳ’un bu medihleri dile getirmesinin sebebi Hz. Muhammed’e 

olan samimi sevgi ve sadakat duygularıdır. 

1.2. Siyasî Medihleri 

Daha önce medih başlığı altında da bahsedildiği gibi Araplarda medih şiiri 

Cahiliye döneminden beri var olagelen en önemli şiir konularından biridir. Özellikle 

Cahiliye döneminde yöneticilerin şairlere önem vermesi, onların güçlü şiirleriyle kabilece 

iftihar duyma ve şanını yüceltme, düşmanlarını alt etmek konusunda şiirin önemli bir 

işleve sahip olması dolayısıyla bu türden şiirle siyasî medhin doğuşuna zemin 

hazırlamıştır. Şairler yöneticilerin şiire verdiği bu önemi görünce siyasî medhi bir meslek 

haline getirip yazdıkları medihleri yöneticilerin huzuruna gidip takdim etmişlerdir. 

Yöneticiler de şiirin bu gücünün farkındalığıyla şairleri saraylarına alıp onlara bolca 

bahşiş vermişlerdir.298 Şairler, gündelik hayatlarında sıradan birer insan oldukları için 

yöneticilerin kendilerine sundukları lüks hayatı görüp, bir de üzerine bolca ihsanlara sahip 

olunca yöneticilere düzdükleri bu medihlerde onları mübalağalı olarak yüceltmeleri de 

kaçınılmaz olmuştur.  

İslam ve Asr-ı saadette siyasî medih yerini Hz. Peygamberi övmeye, dini değerleri 

yüceltmeye evrilmiştir. Cahiliye döneminde medih konulu şiirlerde görülen gerçekçi 

olmayan mübalağalı anlatımlar bu aşamada terkedilmiştir. Sonraki tarihlerde İslam’ı 

savunmak ve yaymak için savaşan fetih komutanlarını methetmek de bu dönemin medih 

 
297 Hüseyin ‘Aṭvân, Muḳaddimetu’l-Ḳasîdetu’l-‘Arabiyye fî’ş-Şi‘ri’l-Câhilî (Kahire: Dâru’l-Me‘ârif bi 

Mıṣr, 1970), 114–136. 
298  Muhammed, el-Medîḥ fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî, 7. 



 82 

konularından biri olmuştur. Bunların yanında siyasî medihler adalet, zekât, namaz, hac, 

oruç, takva gibi hususları konu edinmiştir.299  

Emeviler döneminde siyasî medihlerin önemli sebeplerinden biri de Emevi 

yöneticilerin şairler üzerindeki baskısıdır. Nitekim şairler yöneticilerin korkusundan 

onların istek ve menfaatleri doğrultusunda kendilerini methedip muhaliflerini de yeren 

şiirler yazmışlardır. Aksi halde hapse atılmak, sürülmek veya idam edilmek gibi cezalarla 

karşılaşabiliyorlardı.300 Buradan hareketle Emevî dönemi şairlerinin saray şairliği 

yaptıkları kolaylıkla söylenebilir. Zira şairleri buna iten önemli faktör de can güvenlikleri 

olabilir. Bu dönemde üstteki konuların yanında kabile milliyetçiliği yapmak, siyasî 

hiziplerini savunmak, kendilerinin lehine ve muhaliflerin aleyhine şiirler yazmak da 

Emevî dönemi şairlerinin amaçları arasındadır.301 

Abbasiler döneminde de benzer şeylerin yanında siyasî medih, Abbasi halifeleri 

tarafından şairler aracılığıyla Müslüman halkları arasında geniş ve saygın bir yer 

edinmeleri için kullanılmıştır. Bu sebeple halifeler şairleri kendilerine çekmek için onlara 

bol bol hediye ve bahşişler vermişlerdir. Bu sefer şairler de padişahlara yaklaşmak ve 

onlardan daha fazla maddi kazanç elde etmek için birbiriyle yarışmışlar, neredeyse 

İslam’ın koyduğu sınırları zorlayacak şekilde abartıya kaçmışlardır.302 

Osmanlı dönemi siyasî medihlerinde padişahların adalet, lütuf, cömertlik, 

savaşçılık, cesaret, feraset vb. sıfatları dile getirilmiştir. Bunlar dile getirilirken istiâre ve 

teşbih üsluplarından da yararlanılmıştır. Şairin yöneticiyi methetmesinin amacına gelince 

maddi beklenti ana gerekçe olarak görülse de şairlerin, maddi olarak desteklemeyen 

yöneticiler için de medhiye yazıldıklarına şahit olunmuştur.303  

İbn Ma‘tûḳ’un siyasî medihleri kasidelerinin neredeyse tamamını ve divanın da 

büyük bir bölümünü oluşturmaktadır. Şairin siyasî medih temalı şiirlerinden önce 

 
299  Muhammed, el-Medîḥ fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî, 18. 
300 Soyyiğit, el-Edebu’l-‘Arabî, 125–126; Clement Huart, Arab ve İslâm Edebiyatı, ed. Cemal Sezgin 

(Ankara: TİSA Matbaacılık Sanayii, 1971), 60–61. 
301 Muhammed ‘Abdi’l-Mun‘im Ḫafâcî, el-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫihi fi’l-‘Aṣreyni’l-Umevî ve’l-‘Abbâsî 

(Beyrut: Dâru’l-Celîl, 1990), 173. 
302  Ḫafâcî, el-Edebi’l-‘Arabî ve Tarîḫihi fi’l-‘Aṣreyni’l-Umevî ve’l-‘Abbâsî, 158. 
303  Yaşar Aydemir, “Medhiye (Türk Edebiyatı),” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2004), 29/410. 



 83 

tablolarla şiir ve beyit sayılarından sonra da örnek beyitlerle muhtevalarından 

bahsedilecektir. 

Yöneticiler Nutfe Mukatta‘a Kaside Şiir Sayısı Beyit Sayısı 

Seyyid Ali Hân b. Halef 8 - 31 39 2178 

Seyyid Mensûr b. Muttalib - - 3 3 183 

Seyyid Bereke b. Mansûr 12 2 9 23 467 

Seyyid Haydar b. Ali Hân - - 2 2 140 

Seyyid Muhsin - - 1 1 69 

Seyyid Abdullah b. Ali Hân - - 1 1 91 

Seyyid Mirzah Mehdî Hân - - 1 1 96 

Hüseyin Paşa b. Ali Paşa 9 - 2 11 165 

Yahyâ Paşa b. Ali Paşa - - 1 1 42 

Seyyid Hüseyin b. Ali Hân 3 - 1 4 26 

Şiir Sayısı 32 2 52 86 3457 

Beyit Sayısı 64 9 3384 3457 3457 

 

Bu tabloda nutfe, mukatta‘a ve kaside olarak 86 şiir ve 3457 beyit siyasî medih 

muhtevalıdır ki bunların içerik olarak tamamı yöneticilere yönelik medihleridir. Yine 

tabloda bu şiirlerin bunların toplam kaç yöneticiye atfedildiği, hangi yöneticiye nicelik 

olarak kaç şiir ve kaç beyit söylendiği de gösterilmektedir. Aşağıdaki tablolarda da 

bunların yüzdelik oranları şiir ve beyit sayıları olarak ele alınmaktadır. 



 84 

 

 

es-Seyyid Ali Hân b. 
Halef 
45%

es-Seyyid Mansûr b. 
Muttalib 

4%
es-Seyyid Bereke b. 

Mansûr
27%

es-Seyyid Haydar b. 
Ali Hân

2%

es-Seyyid Muhsin
1%

es-Seyyid Abdullah 
b. Ali Hân

1%

es-Seyyid Mirzah 
Mehdî Hân

1%

Hüseyin Paşa b. Ali 
Paşa
13%

Yahyâ Paşa b. Ali 
Paşa
1% es-Seyyid Hüseyin b. 

Ali Hân
5%

ŞİİR SAYILARINA GÖRE YÖNETİCİLERE YAZILAN 
MEDİHLERİN YÜZDELİK DAĞILIMI



 85 

 

İbn Ma‘tûḳ’un bu kadar siyasî medhiyeler düzmesinin temel sebeplerinden birisi 

fakir bir aileden geldiği için dönemin büyük siyasî yöneticisi Seyyid Ali Hân’ın 

himayesinde yetişmiş olması olabilir. Zira Seyyid Ali Hân’ın, kendisinin ikinci öğretmeni 

olduğundan daha önce de bahsedilmişti. İbn Ma‘tûḳ’un daha çocukluk dönemlerinde 

siyasîlerle başlayan ilişkisi daha sonraki dönemlerde de devam etmiştir. Haliyle bu durum 

onun şiirlerine, yazmış olduğu siyasî medihler şeklinde yansımaktadır. Nitekim bunların 

da pek çoğunu Seyyid Ali Hân’a söylemiştir.  

 Daha önce de işaret edildiği üzere İbn Ma‘tûḳ yaşamı boyunca her yöneticiye 

medihler söylemiştir. Bunun da belli başlı sebeplerine gerek birinci bölüm olsun gerekse 

ikinci bölümün başlarında olsun yer yer değinilmiştir. Bunların yanında İbn Ma‘tûḳ’un 

şiirleri bir bütün olarak değerlendirilince yöneticileri övmesinin temel sebebinin onlara 

olan bağlılığını, hayranlığını, sevgisini ve saygısını bildirmek olduğu söylenebilir. Her ne 

kadar İbn Ma‘tûḳ’un asıl gayesi yöneticilerin cömertlikleri üzerinde durup, onların gücü 

ve nimetlerinden yararlanmak gibi görünse de İbn Ma‘tûḳ, idarecileri överken kendi 

zâtlarında ve amellerinde olan şeyleri benzetme üslubuyla övmektedir. Sonuç olarak 

şairin dönemindeki tüm yöneticilerle arasını iyi tuttuğu rahatlıkla söylenebilir. Yine şair 

es-Seyyid Ali Hân b. 
Halef 
63%

es-Seyyid Mansûr b. 
Muttalib 

5%

es-Seyyid Bereke b. 
Mansûr

13%

es-Seyyid Haydar b. 
Ali Hân

4%

es-Seyyid Muhsin
2%

es-Seyyid Abdullah 
b. Ali Hân

3%

es-Seyyid Mirzah 
Mehdî Hân

3%

Hüseyin Paşa b. Ali 
Paşa
5%

Yahyâ Paşa b. Ali 
Paşa
1%

es-Seyyid Hüseyin b. 
Ali Hân

1%

BEYİT SAYILARINA GÖRE YÖNETİCİLERE YAZILAN 
MEDİHLERİN YÜZDELİK DAĞILIMI



 86 

Kurban Bayramı, Ramazan Bayramı, düğünler, törenler, savaşa gidiş ve dönüşler gibi 

önemli günlerde onları unutmayıp medhiyeler kaleme almıştır. 

Bir sonraki başlıkta İbn Ma‘tûḳ’un yöneticilere medhiyeleri içerisinde en çok 

medih şiiri söylemiş olduğu Seyyid Ali Hân’ı Medhi ele alınacaktır. 

1.2.1. Seyyid Ali Hân b. Halef’i Medhi 

Seyyid Ali Hân’ın nesebi, el-Mevlâ es-Seyyid Ali Hân b. Halef b. Muttalib b. 

Haydar el-Mûsevî el-Muşa‘şa‘î el-Ḥûveyzî’dir.304 Doğum tarihiyle ilgili kaynaklarda 

herhangi bir bilgiye rastlanmamaktadır.305 1060/1650 ile 1088/1677 yılları arasında yani 

yaklaşık 28 yıl Muşa‘şa‘î Devleti padişahlığını yapmıştır.306 Vefat tarihiyle ilgili 

A‘yânu’ş-Şî‘a’da m. 1052, 1058 veya 1074 yılları geçse de 1088/1677 yılında vefat ettiği 

daha kesindir.307 Zira hüküm süresi 1088/1677 yılına kadar sürdüğüne göre bu tarihten 

önce vefat etmesi imkansız olmaktadır. Kendisi de alim, müellif, şair ve tasavvufa meyilli 

bir şahsiyet olarak tebaasını hükmü süresince insaf ve adaletle idare etmiştir.308 Seyyid 

Nimetullah el-Cezâirî, Seyyid Ali Hân’ı alim, edip, âbid ve salih olarak 

nitelendirmiştir.309 İbn Ma‘tûḳ da şiirlerinde kendisinden aynı özelliklerle 

bahsetmektedir.310 

Seyyid Ali Hân alim ve müellif bir babanın çocuğu olduğu için kendisi de ilim 

meydanında birçok eser kaleme almıştır. Bunlardan en önemlileri şunlardır: 

1. en-Nûru’l-Mubîn: Dört cilt halinde telif edilen bu eserin konusu hadistir. 

2. Hayru’l-Mekâl fî Medhi’n-Nebî ve’l-Âl: Adından anlaşılacağı üzere bir 

Peygamber ve Ehl-i Beyt medhiyesi divanıdır. Bu eseri de dört cilttir. 

3. Nuketu’l-Beyân: Tefsir ve hadislerle ilgili birtakım bilgileri de içeren Seyyid 

Ali Hân’ın bu eseri, bazı alimlerle arasındaki karşılıklı konuşmalar ile 

Peygamber, düşünür ya da fazilet sahibi sufilerden hikmetli sözler 

 
304 Muhsin el-Emîn, A‘yânu’ş-Şî‘a (Beyrut: Dâru’t-Te‘âruf li’l-Maṭbû‘ât, 1986), 3/230; el-Muḥibbî, 

Nefḥatu’r-Reyḥâne, 3/164. 
305  el-Ḥulv, el-Ahvâz ‘Arabistân, 206. 
306  Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 133; el-Ḥulv, el-Ahvâz ‘Arabistân, 206. 
307  el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 261. 
308  Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 135,137. 
309  el-Ḥulv, el-Ahvâz ‘Arabistân, 207–208. 
310  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 187. 



 87 

içermektedir. Ayrıca eserde şiir sanatlarıyla ilgili bazı bilgiler de ele 

alınmaktadır. 

4. Muntahabu’t-Tefâsîr: Bu eseri yalnızca tefsirle ilgilidir. 

5. Hayru’l-Celîs ve Ni’amu’l-enîs: Şiir divanı olup ve dili Farsça’dır. 

6. el-Mekâsid: Seyyid Ali Hân’ın, hocalarına yazdığı mektupları içerir. Ayrıca 

diğer kitaplarından bilgilerle soru cevap şeklinde birtakım bilgiler de ele 

alınmıştır.311 

Seyyid Ali Hân’ın tüm bu üstün özellikleri onun eserlerine de yansımıştır. 

Dolayısıyla kendi döneminin şairlerinin medihlerine konu olmuştur. Daha önce 

değinildiği gibi bunlardan en önemlisi İbn Ma‘tûḳtur. Buradaki başlıkta ise İbn 

Ma‘tûḳ’un Seyyid Ali Hân’a söylediği medihlerin muhtevası üzerinde durulacaktır.  

 Daha önce verilen bilgilerde ve müşahede edilen tablolarda da olduğu gibi Seyyid 

Ali Hân, İbn Ma‘tûḳ’un en çok siyasî medih söylediği yöneticidir. Hakkında sekiz 

mevâliyâ312 ve 31 kaside olarak toplam 39 medih kaleme almıştır. Bunların şiirlerdeki 

toplam beyit sayısı 2178 beyittir. Örnek beyitlerde de görüleceği üzere özellikle Seyyid 

Ali Hân’a bu kadar fazla medih yazmasının temel gerekçesi ona olan sevgisiyle aralarında 

hasıl olan dostluk ve vefa bağlılığıdır. İbn Ma‘tûḳ Seyyid Ali Hân’a sadece padişahlığı 

sırasında değil o padişah olmadan önce de medihler söylemiştir.313 Buradan malum 

olmaktadır ki şairin Ali Hân’a medih söylemesindeki tek amacı padişahlığından dolayı 

ondan yararlanmak değildir. Şimdi sırasıyla bu şiirleri ne zaman, ne için ve nasıl 

söylediğinden bahsedilerek örnek beyitler halinde ele alınmaya çalışılacaktır.  

 
311  Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 138–139. 
312  Mevâliyâ, fusha (sahih) veya ammice (melhûn/yanlış) yazılabilen bir şiir türüdür. Kendi içinde rubâ‘î, 

a‘rac ve nu‘mânî olarak üçü ayrılır. Dört, beş ve yedi kafiye (dört, beş ve yedi şatır) olarak yazılır. Dört 
kafiyeli olarak yazıldığında her dördünün de ravî harfleri aynı olur. Buna rubâ‘î denir. Beşli olarak 
yazıldığında dördüncü şatrının ravî harfî diğerlerinden farklı, diğer dördü ise aynı olur ki bu da a‘recdir. 
Yedili olarak yazıldığında ilk üç şatrın ravî harfî aynı ve son üç şatrın ravî harfı de aynı fakat ilk 
üçtekinden farklı olur. Son yani yedinci şatrın ravî harfi de ilk üç şatrın ravî harfiyle aynı olur. Bunlar 
basit bahrinde yazılır. Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Sefâ Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye 
(Bağdat: Menşûrâtu Mektebeti’l-Musennâ bi Bağdâd, 1977), 343-346. Bu konu çalışmanın üçüncü 
bölümünde daha geniş ele alınacaktır. 

313  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 26. 



 88 

İbn Ma‘tûḳ’un Seyyid Ali Hân’a atfettiği sekiz mevâliyâya gelince birinci 

mevâliyâ, rubâ’i mevâliyâdır yani bir nutfedir. Kafiye olarak lâmiyye ve vezni de basît 

bahrindedir.314 

 لِامَلْا سَفْـَن دََ[أَ لِاوَـَنلا فِيسَبِ نْمَ َ�

 

 

 
 

 لَامَ ةِطَيسِبَلْا رِاطَقْلأَِ هِلِدْعَبِ نْمَوَ 

 

 

 
 

 لَامَ مِرِاكَمَلْا وِنحَْ اشَنَ ذْمُ دٌجِامَوَ

 

 

 
 

 لَامَأَ نَيدِتَعْمُلْا شَورُعُ هِفِيْسَبِ نْمَوَ 

 

 
 

Ey ihsanın kılıcıyla malların canına okuyan (malını infak eden), ey adaletiyle 

(tüm) dünya ülkelerine giden (adaletinin tüm dünyaya bilindiği)kimse! 

Ey şeref / cömertlik sahibi, doğduğundan beri sürekli büyük makamlara meyleden 

ve kılıcıyla zalim yöneticilerin tahtını kıran kimse! 

Şair burada “ihsanın kılıcıyla malların canına okuyan” ifadesiyle cömertliğini ve 

“adaletiyle (tüm) dünya ülkelerine giden” ifadesiyle de adil olduğunu vurgulamaktadır. 

Yine ikinci beyitte de zalim ve zorbalara karşı çıktığını ve böylece insanlar nezdinde 

büyüklüğünün arttığını ima etmekle haksızlığa karşı olduğunu söylemek istemektedir. 

İkinci mevâliyâsı ise mevâliyânın el-A‘rec türünden olan beş şatırlı bir şiiridir. 

Kafiye olarak bir lâmiyye olup, vezni basît bahridir.315 

 لاَتَمْا نُامََّزلا اهََ�اطَعَ نْمِ ةٌحَارَ كَلَ

 

 

 
 

 لاَتَ زِوِافَمَلْا بُيْذِ الهََ بٍرْحَ ثُويُلُوَ 

 

 

 
 

 لاَتَمْا َّنِِ® كَمُزْعَ امََّلكُ مٌرِاوَصَوَ

 

 

 
 

 لُانمَِ َّنهُو اهَرَهِاوَجَ دُوسُلأُْا يرِدْتَ 

 

 

 
 

 لُامَلآْا   كُحَضْتَوَ   عَيْنجَِ   يكِبْـَت   مُالهَْاوَ

Senin bir elin var, zaman onun (verdiği) ihsanlarla dolup taştı, savaşan aslanların 

vardır ve çöllerde (savaş alanlarında) onları peşi sıra takip eden kurtları vardır. 

Her ne zaman senin azmin (ellerin) kılıçlarla dolarsa, aslanlar onların hakikatini 

bilince karınca olurlar (zayıf bir varlık olurlar). Başlar kan ağlar ve umutlar de güler 

(sen galip gelmiş olursun). 

 
314   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 232. 
315   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 233. 



 89 

Şair bu beyitlerinde “zaman senin elinin (verdiği) ihsanlarından dolup taştı” 

cümlesiyle Seyyid Ali Hân’ın cömertliğini ve “Aslanlarının savaş alanlarında peş sıra 

takip eden kurtları var” ifadesiyle de her süvari ve piyade şeklinde savaş alanına ardarda 

gelen savaşçı askerlerini övmektedir. Onların girdikleri her savaşta galip geldiklerini ve 

yine “(ellerin) kılıçlarla dolarsa” ifadesiyle Seyyid Ali Hân’ın cesaret ve yiğitliğini 

methetmektedir. 

Üçüncü mevâliyyâ yine bir nutfedir. Kafiyesi ḳâftır, vezni basît bahridir.316 

 قٌيدِصَ قُيْدَِّصلا َّلقَ اذَإِ مْكُيْتجَِرْاَ تُنْكُ

 

 

 
 

 قَيدِصَّْتلا كُرِدْتُ نيِونُظَ مْكُيْفِ لُوقُأَو 

 

 

 
 

 قِيقِحَّْتلِ[ رَاصَ يدِنْعِ مٌولُعْمَ نُلآْافَ

 

 

 
 

 قُيقِحَ دِودُُّصلِ[ مْكُنْمِ وَهُـَف مْكُُّبحُ نْمَ 

 

 

 
 

Gerçek dostlar azaldığında siz karşı umut bekliyordum ve şimdi sizin hakkınızda 

zanlarımın gerçek olacağını söylüyorum. 

Şimdi benim nezdimde araştırmayla belli oldu ki hakiki manada kim sizi seviyorsa 

o sizdendir. 

İbn Ma‘tûḳ bu şiirinde de Seyyid Ali Hân’ı hakiki manada sevdiğini ima 

etmektedir. Aynı şekilde dört, beş, altı ve yedinci mevâliyâlarında da Seyyid Ali Hân’a 

olan sevgi ve özlemini ifade etmektedir.317 Bu minvalde Ali Hân’a olan dostluk ahdini 

unutmadığını ancak Ali Hân’la arasında büyük bir engel olduğunu bildirerek bu sebeple 

ziyaretine gelemediğini şöyle dile getirmektedir.318 (Basît) 

 يسËَِ نْمِوَ يدِّوُ لِهْأَ نْمِ تيِيرَْخِ َ�

 

 

 
 

 يسËَِ مْكُدِادَوِ دِهْعَلِ نيِوبُسَتحَْ لاَ 

 

 

 
 

 يسِارَ مْكُنَودُ دٍّصَ دُوْطَ لْيحَِ لمَْ وْلَ

 

 

 
 

 يسِأرَ ىلَعَ ىعَسْأَ مِدُقُلْاكَ مْكُتُْـيـَتأَ 

 

 
 

Ey sevdiklerim ve insanlarım içerisinde en güzidem! Size verdiğim dostluk ahdinin 

unuttuğumu sanmayın! 

Eğer engelleyen dağ benim tarafımdan size engel olmamış olsaydı, sizin 

huzurunuza cesurlar gibi başım üzerinde koşarak gelirdim.  

 
316   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 233. 
317   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 233. 
318   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 233. 



 90 

Dolayısıyla İbn Ma‘tûḳ burada Ali Hân’dan uzak kaldığını, bunun kendisinden 

kaynaklanmadığını, dışarıdan başka bir engel olduğunu ve buna rağmen sevgisinin devam 

ettiğini anlatmaya çalışmaktadır.  

Seyyid Ali Hân’a yazmış olduğu son mevâliyâsında onu en güzel lafızlarla, anlamı 

narin ve kalpten gelen duygulu kelimelerle abartarak hatta bir insan olarak onda olmayan 

vasıflarla medhiyeler düzmek istediğini söylemektedir. Aynı şiirin ikinci beytinde bir 

itiraf sadedinde Ali Hân hakkında hakikatine uygun medih söylemek yerine abartarak ona 

beşer üstü vasıflarla söylediği medihlerin kendisini hayrete düşürdüğünü söylemektedir. 

Nitekim bu, Ali Hân hakkında yalan ve abartı olarak medih söylese bile yine de İbn 

Ma‘tûḳ’un kendisine bu vasıfları yakıştırdığı anlamına gelmektedir. Aşağıdaki şiirde ise 

şair, memdûhun makam ve mertebe olarak beşeriyetin üstünde olduğunu anlatmaya 

çalışmaktadır.319 (Basît) 

 هُبُذَعْأَوَ بِلْقَلْا رِكْفِبِ لُغَشْأَ مَاَّتحَ

 

 

 
 

 هُبُذِكْأَ كَيلَعَ فٍيْطِلَ نىَعْمَ دُيْرِأُوَ 

 

 

 
 

 هُبْذَهْأَوَ كَيفِ هُدْيِّجَأُ لمَْ وْلَ حُدْمَلْاوَ

 

 

 
 

 هُبُذَعْأَ نيِتُوفُـَيوَ قَدْصِّلا لُوقُأَ دُيْرِأُ 

 

 

 
 

Ne zamana kadar kalbin düşüncesiyle uğraşıp ona engel olayım? (Zira) ben sana 

güzel manalı (cümleler ile) yalan (şiir) söylemek istiyorum. 

Eğer senin hakkında en güzel ve en saf Medhi söylememiş olsaydım, doğrusunu 

söylemeyi isterdim ama daha hoş olanı beni geçti gitti (söylemiş bulundum). 

Çalışmanın sınırlılığı gereği, İbn Ma‘tûḳ’un Seyyid Ali Hân’a söylediği 31 

kasidenin tamamından tek tek bahsetmek imkansızdır. Ancak bahsetmemek de divandaki 

şiirlerin genel manada yansıtılmamasına yol açar. Bu sebeple aşağıdaki tabloda Ali Hân’a 

atfedilen şiirlerin tamamının; divanındaki numaraları, kısa açıklamaları, beyit sayıları, 

kafiyeleri, bahirleri ve şiir türleri olarak verilmesiyle yetinilecektir. 

Nr. Kısa Açıklaması 
Beyit 

Sayısı 
Kafiyesi Bahri 

Şiir 

Türü 

 
319   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 234. 



 91 

1 

Seyyid Ali Hân’ın tahta geçmesinden 

önce 1055/1645 yılında söylediği 

medhidir. 

 Kâmil يُِّبرصَتَ 64

Kaside 

2 

Seyyid Ali Hân’ın, yöneticiliği 

döneminde Kerh’te kendisine karşı olan 

bazı Arap kabilelerle yaptığı savaşta elde 

ettiği zaferini methederek bu savaşı 

kazandığı için onu tebrik etmektedir. 

 Tavîl رِجْفَلا 70

3 
Bir üstteki medhiyenin devamı 

niteliğinde bir diğer medhidir. 
 Tavîl لِصِاحَ 67

4 

Seyyid Ali Hân’ın Ramazan Bayramını 

kutlayarak onu methetmekte ve hacca 

gitmek için izin talep etmektedir. 

 Tavîl مُلِظْمُ 72

5 
1063/1653 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Kâmil هِئِابَظِ 76

6 
1064/1654 yılında Kurban Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Kâmil بُلَطْمَلْا 63

7 
1065/1655 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Kâmil هِرِمْبخَِ 73

8 

Seyyid Ali Hân’ın şahı ziyaretinden 

dönüşü sonrasında bu ziyarete karşı 

çıktığı için özür dileyerek onu 

methetmektedir. 

لما 71
ُ
 Kâmil انَ

9 
1066/1656 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Tavîl هِيْنِاغَمَ 71



 92 

10 
Seyyid Ali Hân’ın tuttuğu orucu 

kutlayarak methetmektedir. 
 Kâmil حُمَجْيُـَف 69

11 
1070/1660 yılında Kurban Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Vâfir نيِويُدُ 72

12 
1071/1661 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Hafîf دِوجُُّسلا 76

13 
1078/1668 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Kâmil هِتِايَـَبظَ 86

14 

1077/1667 yılında bazı Arap kabilelerle 

savaşıp onlara karşı kazandığı zaferi 

kutlayarak, Seyyid Ali Hân’ı ve 

çocuklarını methetmektedir. 

 Tavîl رِصْعَلا 38

15 
1074/1664 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Kâmil يدِودُبخُِ 83

16 
Seyyid Ali Hân’ı methedip kendisine 

arzettiği kasidedir. 
 Tavîl رُكُّْشلا 40

17 
1077/1667 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Basît بُبَلحَْا 86

18 
1078/1668 yılında Ramazan Bayramını 

kutlamaktadır. 
 Basît اوجَُّرعَوَ 69

19 
1078/1668 yılında torunun sünnet 

düğününü kutlayarak methetmektedir. 
 Kâmil لِلاَدَ 83

20 
Ramazan Bayramını kutlayarak 

methetmektedir. 
 Basît اولُصَوَ 81



 93 

21 

1080/1670 yılında Seyyid Ali Hân’ın 

oğlu ve torununun sünnet düğününü 

kutlayarak methetmektedir. 

 Kâmil نيِاَّثلا 81

22 

1079/1669 yılında Seyyid Ali Hân’ın 

kendisine karşı çıkan bazı Arap 

kabilelerle savaşta galip gelişini ve 

Ramazan Bayramını kutlayarak 

methetmektedir. 

 Kâmil رُطِاوَلخَْا 85

23 

1079/1669 yılında Seyyid Ali Hân’ın 

kendisine karşı çıkan bazı Arap 

kabilelerle Ḥûveyze’de girmiş olduğu bir 

savaşta galip gelişini kutlayarak 

methetmektedir. 

لما 52
َ
 Vâfir ليِاعَ

24 
1081/1671 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Vâfir نيِاوغَلْا 73

25 
1083/1673 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Hafîf اهَاكَحَ 91

26 
1083/1673 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Vâfir بِابشّلا 72

27 
1084/1674 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Ramel اهَارَذَ 72

28 
1085/1675 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Vâfir ىرَاكَُّسلا 93

29 
1086/1676 yılında Ramazan Bayramını 

kutlayarak methetmektedir. 
 Tavîl امَأَوْـَتوَ 81



 94 

30 

1087/1677 yılında İbn Mâ’tuk felç 

olduğu halde oğlu Ma‘tûḳ’a yaslanıp 

Seyyid Ali Hân’ı methetmektedir. 

 Kâmil هِجِادَوْأَ 40

31 
Seyyid Ali Hân’ı nesebini ve mezhebini 

zikrederek methetmektedir. 
12 Ëِهُلُئ Basît 

32 
Seyyid Ali Hân’ı methettiği rubâ‘î 

mevâliyâdır. 
 Basît لُامَ 2

Mevâliyâ 

33 
Seyyid Ali Hân’ı methettiği el-A‘rec 

mevâliyâdır. 
 Basît لاَتَ 2

34 
Seyyid Ali Hân’ı methettiği rubâ‘î 

mevâliyâdır. 
 Basît قَيدِصَّْتلا 2

35 
Seyyid Ali Hân’ı methettiği rubâ‘î 

mevâliyâdır. 
 Basît يسِاقَ 2

36 
Seyyid Ali Hân’ı methettiği rubâ‘î 

mevâliyâdır. 
2 Ëَِيس Basît 

37 
Seyyid Ali Hân’ı methettiği rubâ‘î 

mevâliyâdır. 
 Basît بِاذَعَبِ 2

38 
Seyyid Ali Hân’ı methettiği rubâ‘î 

mevâliyâdır. 
 Basît ليَِ[ 2

39 
Seyyid Ali Hân’ı methettiği rubâ‘î 

mevâliyâdır. 
 Basît هُبُذَكْأَ 2

Tabloda divandaki beyitlere dair verilen bilgiler doğrultusunda da görüldüğü 

üzere 31 kaside toplam 2162 beyit, sekiz mevâliyyâ toplam 16 beyit olmakla beraber 

hepsi toplamda 39 şiir ve 2178 beyit olarak daha önce verilen bilgilerle aynılık 

göstermektedir. 



 95 

Şairin Seyyid Ali Hân’a yönelik yazdığı kasidelerinde memduhu pek çok yönden 

övdüğü görülmektedir. Seyyid Ali Hân’ın övgüye konu olan özellikleri önce tek kaside 

üzerinden örneklendirilip ardından şairin daha fazla üzerinde durduğu özellikleri farklı 

başlıklar halinde ele alınacaktır. 

İbn Ma‘tûḳ’un Seyyid Ali Hân’ı methettiği tek bir kasideden verilecek beyitler 

şairin 1086/1676 yılında Seyyid Ali Hân’ın Ramazan Bayramını kutlayarak methettiği 

bir şiirindendir. Şiir toplam 81 beyittir. Ana konuyu içeren 32 ila 73. beyitler arası 

seçilmiştir.320 (Tavîl) 

 هُسََْ¦ َّنأَ وْلَ ءِاجيْلهَْا ىدَلَ مٌاهمَُ 32

 

 

 امََّجحَتَلَ هِدِّمَ فيِ امَطَ رٍحبَبِ 

 

 

 امًرِاوَصَ غُاصَتُ وْلَ تٍامَزَعَ وذُوَ 33

 

 

  امَمِّصَتُ نْأَ افََّصلا مِّصُ فيِ نَكْشَولأََ 

 

 

 رٌَّهطَمُ ينَلِسَرْمُلْا يرِْخَ ُ ةلَلاَسُ 34

 

 

 امَرَكْأَ جَلَـْبأَ لِّكُ نْمِ اًرهِاطَ ىتَأَ 

 

 

 ةًرَدْقُوَ اًردْقَ ضِرْلأَْا كِولُمُ ُّلجَأَ 35

 

 

 ىمَتَْـنمُ بُيَطْأَوَ اًسفْـَن مْهَـُفرَشْأَوَ 

 

 

 تْحَبَصْأَفَ نٌوْجَ ُّولجَاوَ ىتَأَ دٌاوَجَ 36

 

 

 اهمََدَِْ¦ تِايَشِلْاكَ هِيفِ هِيدَِ�أَ 

 

 

 اهَفُقْسَ َّرخَ امَ دَعْـَب ليِاعَمَلْا فىَاوَوَ 37

 

 

 امََّدََ¶ امَ اæَِاكَرْأَ نْمِ دََّيشَفَ 

 

 

 هُلَْـبـَق نَاكَ لاًفَحْجَ ىرَجْأَ رُهَّْدلا اذَإِ 38

 

 

 امَصَعْمِوَ اًَّفكَ نَاكَ اًفيْسَ َّزهَ نْإِوَ 

 

 

 هُدُوجُوُ لاَولَ دِولجُْا نُويُعُ يمٌْرِكَ 39

 

 

 ىمَعَ ىلَعَ تْضَغْأَوَ اهَيرِاوَجَ تْضَافَلَ 

 

 

 لاًمَمجُْ سِاَّنللِ اللهُ هُارَـَب فٌطْلُوَ 40

 

 

 امََّسقَوَ تِامَرُكْمَلِْ[ هُعََّوـَنـَف 

 

 

 هُمُورُـَي ذْإِ هَُّنأَ َّلاإِ لُدْعَلْا وَهُ 41

 

 

 امَلَظْأَوَ ىهَدْأَ نَاكَ مٍلْظُبِ وٌدُعَ 

 

 

 هِصِلاَدِ نْمِ هُقَوفَ مٍاحمَِ لُلاَهِ 42

 

 

 امَضَقْأَ فَتْلحَْا كُترُْيَ ٍ ةايَحَ لُلاَهِ 

 

 

 هُجُورُـُب جِورُُّسلِ[ لٍامَكَ رُدْبَوَ 43

 

 

 اََّجمïََ ليِاوَعَلِْ[ لٍازَنِ ثُيْلَوَ 

 

 

 افًهَفْهَمُ اðدقَ يِّطِّلخَْا لَمِاعَ ىرَـَي 44

 

 

 امَُّسبَـَت نيِِّامَيلْا ضَايمَإِ بُسَيحَْوَ 

 

 

 ادَعَلْا ىلَعَ بِوثُوُلْلِ َّلىوَـَت امَ اذَإِ 45

 

 

 امََّصفَـَتـَي نْأَ عُرْدِّلا هِيْلَعَ دُاكَيَ 

 

 

 انََّـثلا نَمِ لُازَـَي لاَ هِيْدَلَ نيٌِغَ 46

 

 

 امَدِعْمُ لِامَلْا نَمِ ىحَضْأَ نْإِوِ زٌونُكُ 

 

 

 هِطِخْسُ دَنْعِ ٌ ةرَوذُمحَْ مٌقَنِ هُلَ 47

 

 

 امَعُـْنأَ وِفْعَلْا نَمِ تْدَاعَ نْأَ وَرْغَ لاَوَ 

 

 

 قٌرََ[ وَهْـَف هُتَرْطَمْتَسْا اذَإِ كٌوحُضَ 48

 

 

 امَذَمخِْ نَاكَ هُتَـْبَّرجَ نْإِوَ دُويجَُ 

 

 

 
320   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 186–188. 



 96 

 اًبنِاجَ نَلاَ هُتَفْطَعْـَتسْا اذَإِ بٌعْصَوَ 49

 

 

 امَقَلْعَ رَاصَ هُتَـْيدَاعَ اذَإِ بٌذْعَوَ 

 

 

 ىهَُّـنلاوَ كَسُّْنلاوَ فَورُعْمَلْاوَ سَأْبَلْا ىوَحَ 50

 

 

 امَُّركَّْتلاوَ ىقَُّـتلاوَ ليِاعَمَلْا زَاحَوَ 

 

 

 هُمَاسَحُ تِاقَعِاَّصلا ضَيْمِوَ رَاعَأَ 51

 

 

 امَذَلهَْ حِمُّْرللَ تِومَلْا نَاسَلِ غَاصَوَ 

 

 

 هُدَايَجِ حِابََّصلا رِجْفَ فيِ عَقَرْـَبوَ 52

 

 

 امَلَعْمُ عِقَّْـنلا نَمِ لاًيْلَ اهَلَلجَوَ 

 

 

53 

 

 اهَدِاسَفَ دَعْـَب مََّ�لأَا حَلَصْأَ ً تىفَ

 

 

 امََّتمَوَ مِارَكِلْا نَاوَعْأَ لََّمكَوَ 

 

 

 ىدَلهُْاوَ ِ ةلَلاََّضلا ينَْبَ امَ ََّينبَوَ 54

 

 

 امَتَـْقأَ نَاكَ امَلَاطَ اًجæَْ حَضَوْأَفَ 

 

 

 هِجِاجَوِعْا دَعْـَب نَيدِّلا غَيْزَ مََّوـَقوَ 55

 

 

 امَيِّـَق نَاكَ امَ دَعْـَب هِيفِ حَبَصْأَفَ 

 

 

 ىدَتَغْافَ صَِّّنلِ[ بِصُّْنلا لَهْأَ مَزَلْأَوَ 56

 

 

 امَكَبْأَ قَطُّْنلا نُسِيحُْ لاَ مُهُحُيصِفَ 

 

 

 ىذَقَلْا نَمِ رُيدِغَلْا فُصْيَ لمَْ هُلاَولَـَف 57

 

 

 اََّجمïََوَ هُؤُامَ اًروْغَ حَبَصْأَوَ 

 

 

 هِمِهْـَف ِ ةَّلدِأَ نْمِ هِيْلَعَ ضَافَأَ 58

 

 

 امَعَفْمُ دِرْوُلْا بَيِّطَ ىحَضْأَفَ لاًويُسُ 

 

 

 هِحِدْمَ نُيوِاوَدَ تَّْصقُ اذَإَ ٌّيكِذَ 59

 

 

 امََّتمخَُ اًكسْمِ سِرْطِّلا حُبْصُ سََّفـَنـَت 

 

 

 ىرَجَ ابمَِ نُامََّزلا يرِيجَْ مٌلَـَق هُلَ 60

 

 

 امَثُْـيحَ هُاعَسْمَ رِثْإِ فيِ اضَقَلْا ىعَسْيَوَ 

 

 

 هُنُاسَلِ اًروْطَ لِحَّْنلا بَاضَرُ ُّجيمَُ 61

 

 

 امَقَرْأَ َّمسُ هُبËَُ اًروْطَ ثُفُْـنـَيوَ 

 

 

 هِمِكْحُ ءُاضَمإِ ضَيبِلْا عُيرِيُ عٌارَـَي 62

 

 

 امََّلقَمُ اًرفْظُ َّنهُاضَمْأَ بُسَحْتَـَف 

 

 

 هُنُانَجَ هِيْلَإِ يحِويُ امَ مُجِترَْيُ 63

 

 

 امََّظنَمُ رِوطُُّسلا فيِ اًرّدُ رُـُثْـنـَيـَف 

 

 

 هُظُفْلَ مَجَجمَْ ءِاسمَْلأَا نِعَ حٌيصِفَ 64

 

 

 امَهَـْفأَوَ بَولُقُلْا هُانَعْمَ عَسمَْأَوَ 

 

 

 اَِ® تْحَفَـَن ٌ ةحَارَ هُنْمِ يَحِورُبِ 65

 

 

 امََّلكَتَـَف هِحِوْدَ نْمِ هُلُمËَِأَ 

 

 

 اَِ® ىوَـَتسْا َّتىحَ طِّلخَْا رَضْخُ عََّبـَتـَت 66

 

 

 امََّيخَوَ ِ ةايَلحَْا ينِْعَ ىلَعَ َّلحَفَ 

 

 

 ىعََّدافَ سِدْقُلْا ةَضَوْرَ اهَْـنمِ فَرَاشَوَ 67

 

 

 ايمََرمَ مِلاَقْأَوَ ىسَومُ اصَعَ ءَاخَإِ 

 

 

 هِرِوْطُ نِيمََِْ¦ دٍوْطَ نْمِ تَسَّْدقَـَت 68

 

 

 اجمََرْـَتوَ بِاطَلخِْا لَصْفَ ىوَرَ يمٌرِكَ 

 

 

 مْكُلَضْفَ مُلَعْـَي رَهَّْدلا َّنإِ يَلاَوْمَأَ 69

 

 

 امَرَكْأَوَ هِينِبَ ىدَنْأَ مْكُفُرِعْـَيوَ 

 

 

 هُلَهْأَوَ نِامََّزلا َّقرِ مُتُكَّْلتمََ 70

 

 

 امَإِ مْكُلَ َّلاإِ هِيْفِ ليِايََّللا سَيْلَـَف 

 

 

 اًبرَغْمَ سَلَطْأَ ضِرْلأَا هُجْوَ نَاكَ دْقَلَ 71

 

 

 امَجِّنَمُ وهُزْـَي قِفْلأُاكَ مْكُلَ ىسَمْأَفَ 

 

 

 انَلَ مْكُعَضِاوَمَ نىَدْأَ مْكُعُضُاوَـَت 72

 

 

 اسمََ دْقَ تِاومََّسلا قَوْـَف مْكُرُدْقَوَ 

 

 

 ةًرَيزِغَ بِاحََّسلا دُوجُ امَ كَرُمْعَلَ 73

 

 

 امََّلعَـَتـَف هُتَمَّْلعَ هَُّنكِلَوَ 

 

 



 97 

32. (Seyyid Ali Hân) savaş anında bir kahramandır; eğer onun cesareti, 

genişlemesinde suyu taşacak bir deniz olsaydı, deniz daha da genişleyip yayılırdı.  

33. Ve o öyle bir gayret sahibidir ki eğer (onun gayreti) kılıç olarak işlenmiş olsaydı, 

neredeyse kayayanın sertliğine saplamasıyla (kayayı) yeniden şekillendirir. 

34. Elçilerin (Peygamberlerin) hayırlısının soyundan tertemizdir (masumdur), en 

parlak (en masum) ve en asil (insanların) hepsinin (arasından) pâk olarak (dünyaya) 

gelmiştir.  

35. Değer ve güç olarak yer yüzündeki padişahların en büyüğü, zatı bakımından 

onların en şereflisi ve soy bakımından da en iyisidir. 

36. Hava karanlık(ken) bir cömert geldi, sonra onun elleri onda (karanlık gecede) 

karanlıktaki (beyaz) lekler (karanlığı aydınlatan yıldızlar) gibi oldu.  

37. Yüceliğin çatısı çöktükten sonra o (Seyyid Ali Hân) tekrar onları kâmil kıldı ve 

yıkılan temellerini tekrar ayağa kaldırdı. 

38. Eğer zaman / hayat büyük bir ordu harekete geçirdiyse, (Seyyid Ali Hân bunu) 

ondan önce yapmıştır ve eğer (zaman / hayat) bir kılıç salladıysa, (kılıcı sallayan) onun 

avucu ve bileğidir. 

39. O bir soyludur, cömertliğin pınarlarıdır. O olmasaydı çeşmenin bol suyu giderek 

azalır ve gözü kapanarak kör olurdu (tıkanırdı).  

40. O, bir lütuftur, Allah onu insanlık için bir özet olarak yarattı, Ardından (Allah) 

onu asil davranışlarla çeşitlendirdi (donattı) ve sonra onu böldü (açıkladı).  

41. O adalettir, ancak bir düşman ona zulmetmeyi arzularsa (o zaman) o daha sert 

ve daha acımasız olur. 

42. O, ölümün ayıdır, onun üzerinde kendi parlaklığından ölümü parçalanmış olarak 

bırakan hayatın ayı vardır. 

43. O, kamilliğin dolunayıdır, yıldızları eyerlidir ve yüksek sesiyle kükreyen savaşın 

aslanıdır. 

44. Hattî’nin321 çalışanını (akerlerini) boylu poslu olarak görür ve Yemen (kılıcının) 

şimşeğini gülmek zanneder. 

45. O düşmana saldırmayı üstlendiğinde (niyetliğinde) neredeyse üzerindeki zırh 

parçalanır. 

 
321 ‘Ummân ile Bayren’de bir mıntıkanın ismidir. Orası mızraklarıyla meşhurdur. Bkz. el-Ḥamevî, 

Mu‘cemu’l-Buldân, 2/378. 



 98 

46. O, kendisinden övgünün eksik olmayacağı bir zengin ve mal mülkten yoksun olsa 

bile bir hazinedir. 

47. Onun, kızdığı zaman tehlikeli öfkesi vardır, ancak o, affettikten sonra 

ihsanlarının tekrar geri gelmesi de gayet doğaldır. 

48. O bir gülen (yüzlü)dür, ondan yağmur talebinde bulunursan o, bir yıldırım olur, 

Ayrıca o öyle cömertlik yapar ve eğer onu tecrübe (kızdırmaya) kalkarsan o, keskin bir 

kılıç olur. 

49. O zor  (birisi)dir, eğer onun merhametli davranmasını istersen (kalbinin) bir 

tarafı yumuşar ve o bir tatlı (dilli)dir, eğer ona düşman olursan apacı olur. 

50. O cesaret, iyilik, züht ve akıl sahibidir, (böylelikle) yücelik, takva ve cömertliği 

elde etmiştir. 

51. O yıldırımların parıltısını, kılıcına ödünç verdi ve ölümün dilini, mızrak için bir 

temren olarak hazırladı. 

52. Sabahın seherinde güzellerinin (atlarının) peçesini (yüz maskasını) takmış ve 

geceleyin toz ve topraktan (korunması için) onların örtüsünü giydirmiştir. 

53. O (öyle) bir yiğittir ki zaman bozulduktan sonra onu ıslah etmiş, cömertlerin 

temellerini kâmil kılıp tamamlamıştır. 

54. (Memduh) Hidayet ile sapıklık arasında olanı (ilmiyle) açıklamış ve çokça 

karanlık olan yolu aydınlatmıştır. 

55. Ve o dinin eğrilmesini (tahrife uğramasını) eğrildiğinden sonra doğrultmuş, 

ardından kıymetli (doğru) olan her şey onda (dinde var) olmuştur. 

56. O, putperestlere nasla galip gelmiş ve sonra onların fasihleri güzel konuşamadan 

dilsiz olarak uzaklaşmıştır. 

57. Eğer o (Seyyid Ali Hân) olmasaydı gölün suyu tozdan temiz kalmayıp, suyu azalır 

ve hava da aşırı ısınarak (bize) zulmederdi. 

58. Onun bilmesinin (ilminin) delillerinden onun (gölün) üzerine seller akıttı. Sonra 

putperestleri, ağzına kadar dolu olan (göle) su içmeye gelen hayvanların en güzeli yaptı. 

59. O, bir zekidir, onun övgülerinin dîvânları (onun hikayesini) anlatırsa sayfaların 

sabahı (beyazlığı) onun süslenmiş miskini solur. 

60. Onun bir kalemi (yazısı) vardır, zaman onun aktığı tarafa doğru akar ve onun 

çabası nerede olursa kaza da onun peşine düşer. 



 99 

61. Bazen onun dili bir arının salyasını (balını) tükürür, bazen de onun azı dişi en 

kötü yılanın zehrini akıtır. 

62. O (bazen) bir kalemdir ki hükmünün imzası beyazlığı ürkütür, sonra sen onun 

imzalarını kalem haline getirilmiş tırnaklar sanırsın. 

63. Onun kalbi, kendine vahiy (ilham) olanları tercüme eder, ardından da onları 

satırlarda nesir ve şiir şeklinde inci (gibi) dizer. 

64. O(nun), söylediği lafızlar (anlam olarak) açık seçik olmasa da isimler (o lafızlar) 

konusunda (konuşması) fasihtir. Onların manasını kalbe dinletir ve anlaşılmasını sağlar. 

65. Canım ona feda olsun, onun bir eli vardır ondan parmakları ihsan etti ve 

ardından onun büyük ağacı (bilgi hazineli ağzı) konuşmaya başladı. 

66. O çizginin yeşilliğini takip etti, sonunda da onun üzerine istikrar kılıp, ardından 

hayat pınarının üzerine ikamet etti ve orada çadır kurdu. 

67. Ve oradan da Kudüs’ün bahçesine ulaştı, akabinde de Hz. Musâ’nın asasının ve 

Hz. Meryem’in kalemlerinin kardeşliğini istedi. 

68. Sen büyük dağın (Ṭûr dağının) sahip olduğu kutsiyetinden kutsallık elde ettin, O 

(dağ öyle) bir cömerttir ki hitabetin bölümlerini tercüme etti ve anlattı. 

69. Ey efendim! Şüphesiz zaman sizin faziletinizi bilir, sizi evlatlarının en asili ve en 

cömerti (olarak) tanır. 

70. (Ey efendim!) Siz zamanın köleliğini ve onun sahibini hükümranlığınız altına 

aldınız, zamanın geceleri de sadece sizin cariyeniz oldu. 

71. (Ey efendim! Sizden önce) yeryüzü tozlu bir atlastı, sizin için yıldız (ile) parlayan 

ufuk gibi oldu. 

72. (Ey efendim!) Mütevaziliğiniz, sizin konumunuzu bize yaklaştırırken kıymetiniz 

göğün üstüne kadar yükseldi. 

73. Ömrüne yemin ederim ki bulutların cömertliği bol değildir, ancak sen ona 

öğrettin o da hemen öğrendi. 

74. Sen her hedef için kaderle beraber yürüdün, bunun için biz ikinizden hanginizin 

etkili olduğunuzu bilmiyoruz. 

Verilen örnek beyitler şairin Seyyid Ali Hân hakkında söylediği şiirlere de 

örneklik teşkil edecek niteliktedir. Görüldüğü üzere şair memduhu soyu, kişiliği, alimliği, 

şairliği, hükümdarlığı cömertliği ve cesareti gibi birçok özelliğini tek bir kasidede 

methetmiştir. Bunu yaparken de isti‘âre, teşbih, mübâlağa vb. belagat üslup ve 



 100 

sanatlarından bolca yararlanmıştır. Aşağıda da İbn Ma‘tûḳ’un Seyyid Ali Hân’la ilgili en 

çok üzerinde durduğu özellikleri birçok şiirden farklı örneklerle ele alınacaktır. 

1.2.1.1. Seyyid Ali Hân’ın Adı, Nesebi ve Mezhebiyle ilgili Medhi 

Aşağıda verilmiş olan beyit, Seyyid Ali Hân’ın adının açıkca geçtiği beyitlerden 

bir örnektir. Bu beytin konusu şairin, güzel günler görüp bereketli ve refah seviyesi 

yüksek bir yaşam sürmesinin, Seyyid Ali Hân’ın sayesinde olduğu düşüncelerini 

bildirerek onu övmesidir. Aynı zamanda bu beyit husnu’t-teḫalluṣ sanatı içermektedir. 

Daha önce de belirtildiği gibi şair, Ali Hân’a söylediği siyasî medihlerin teḫalluṣ 

beyitlerinin hemen hemen hepsinde ya Ali Hân’ın adını açıkça zikretmekte veya da onun 

en bariz özelliklerinden bahsetmektedir.322 (Tavîl) 

 الهََوجُحُ نّأَكَ ٌّرغُ انَمَُّ�أَوَ

 

 رِهَّْدلا نيِبَ بِاقَرِ فيَ يٍّلِعَ يدَِ�أَ 

 Ve günlerimiz bembeyazdır (bereketlidir), sanki o günlerin beyazlığı zamanın 

evlatlarının (insanlarının) boynunda olan Seyyid Ali Hân’ın elleridir (yardımıdır). 

Bu konuyla ilgili başka beyitleri de şöyledir: (Kâmil)323 

 بٍلَطْمَ ِ ةلَلاَسُ نْمِ دََّلوَـَت ٌّرحُ

 

 

 نËَِدْعَ نيِبَ نْمِ ِ ةَّمئِلأَا فِلَخَ 

 

 

 ىقٌَّـتلاوَ رِخِافَمَلْا لِهْأَ مٍشِاهَ نْمِ

 

 

 نِايمَلإِاوَ فِورُعْمَلِْ[ رِمْلأَاوَ 

 

 

 ىدلهاو ِ ةلاسرِّلاو ِ ةوبنلا تِيب

 

 

 نِاقَرْفُلْاوَ لِيزِنَّْـتلاوَ يحْوَلْاوَ 

 

 

(Seyyid Ali Hân) imamların halifesi olarak arzu edilenin soyundan ve ‘Adnân (Hz. 

Peygamberin geldiği soyun) neslinden doğan hür biridir. 

İftihar, takva, iyiliğe emir ve imanın ehli olan Haşîmîler’dendir.  

Hidayet, risalet, nübüvvet, vahiy, tenzil ve Furḳân’ın evinde (dünyaya gelmiştir.) 

Yukarıda verilen beyitlerde görüldüğü üzere Seyyid Ali Hân’ın, Hz. İbrahim ve 

Peygamber’in ait olduğu ‘Adnân soyundan, Hz. Muhammed’in yakın soyu olan 

Hâşimîler’den ve Ehl-i Beytten geldiğine işaret edilmektedir. 

 
322   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 52. 
323   bn Ma‘tûḳ, Dîvân, 142. 



 101 

Bilindiği üzere Seyyid Ali Hân mezhep olarak Şii’dir. bu konuda Şia mezhebinin 

hangi koluna mensup olduğuna dair de İbn Ma‘tûḳ’un birden fazla beyti vardır. Bunlar 

sırasıyla aşağıdaki gibidir. 

İbn Ma‘tûḳ Seyyid Ali Hân’ı methettiği bir diğerinde onun Alevî olduğunu 

zikretmektedir.324 (Hafîf)  

 امَ اذَإِ دٌانجَِ هُلَ يٌوِلَعَ

 

 دِيمِعَ ُّلكُ ُّريجَُ هُورُكَذَ 

 (Seyyid Ali Hân) Alevidir, onun bir kılıcı vardır. O kılıcı andıklarında 

hükümdarların tamamı sürüklenip (yok olup) giderler. 

Seyyid Ali Hân’ın methettiği bir diğer beytinde de onun Fâtimî olduğunu ifade 

etmektedir.325 (Hafîf) 

 هُوبأ رٍخف لُيلس ٌّيمطاف

 

 

 هَطَ لِآ نْمِ نَيرهِاَّطلا فُلَخَ 

 

 

O (Seyyid Ali Hân) bir Fâtimî’dir, şan ve şerefin soyundandır. Babası, Tâhâ 

ailesinden pâk olanların halefidir. 

Daha önce zikredildiği gibi Seyyid Ali Hân’a hem İmam Mûsâ el-Kâzım’ın 

soyundan geldiği için hem de inanç olarak İmam Mûsa el-Kâzım’ın (ö. 183/799) vefat 

ettiğine inanmayıp onu geri geleceğini bekleyen bir Şii fırkasına müntesip olduğu için 

Musevî denilmektedir.326 Şair de buna ithafen memduhun Musevî olduğunu zikrederek 

onu methetmektedir.327 (Basît) 

 اًرانجَِ كِولُمُلْا ىكَزْأَ ٌّيوِسَومُ

 

 

 اهَاجَوَ اًردْقَوَ ً ةرَدْقُ اهَيرُْخَ 

 

 

O (Seyyid Ali Hân) bir Mûsevî’dir, nesep olarak padişahların en iyisi; makam, 

değer ve güç olarak da en hayırlısıdır. 

 
324   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 92. 
325   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 157. 
326   Bilgi için çalışmanın 15. sayfasına bkz. 
327   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 158. 



 102 

1.2.1.2. Seyyid Ali Hân’ın Kişiliği ve Ahlakıyla İlgili Medhi 

Şair, Seyyid Ali Hân’ın ahlakı ve kişiliğiyle alakalı birçok beyit kaleme almıştır. 

Bunlardan bir kısmı şöyledir:328 (Tavîl) 

 هِطِخْسُ دَنْعِ ٌ ةرَوذُمحَْ مٌقَنِ هُلَ 47

 

 

 امَعُـْنأَ وِفْعَلْا نَمِ تْدَاعَ نْأَ وَرْغَ لاَوَ 

 

 

 قٌرَِ[ وَهْـَف هُتَرْطَمْتَسْا اذَإِ كٌوحُضَ 48

 

 

 امَذَمخِْ نَاكَ هُتَـْبَّرجَ نْإِوَ دُويجَُ 

 

 

 اًبنِاجَ نَلاَ هُتَفْطَعْـَتسْا اذَإِ بٌعْصَوَ 49

 

 

 امَقَلْعَ رَاصَ هُتَـْيدَاعَ اذَإِ بٌذْعَوَ 

 

 

 ىهَُّـنلاوَ كَسُّْنلاوَ فَورُعْمَلْاوَ سَأْبَلْا ىوَحَ 50

 

 

 امَُّركََّتلاوَ ىقَُّـتلاوَ ليِاعَمَلْا زَاحَوَ 

 

 

47. Onun, kızdığı zaman tehlikeli öfkesi vardır, ancak o, affettikten sonra 

ihsanlarının tekrar geri gelmesi de gayet doğaldır. 

48. O bir gülen (yüzlü)dür, ondan yağmur talebinde bulunursan o, bir yıldırım olur, 

Ayrıca o öyle cömertlik yapar ve eğer onu tecrübe (kızdırmaya) kalkarsan o, keskin bir 

kılıç olur. 

49. O zor  (birisi)dir, eğer onun merhametli davranmasını istersen (kalbinin) bir 

tarafı yumuşar ve o bir tatlı (dilli)dir, eğer ona düşman olursan apacı olur. 

50. O cesaret, iyilik, züht ve akıl sahibidir, (böylelikle) yücelik, takva ve cömertliği 

elde etmiştir. 

Bu beyitlerde görüldüğü üzere şair, Seyyid Ali Hân’ın ahlak ve kişilik özelliklerini 

bu dört beyitte özetlemektedir. Özellikle dördüncü beyte bakıldığında Seyyid Ali Hân 

akıllı, iyi, zahit, muttaki, sûfi, gayretli bir şahsiyet olarak birçok yücelik ve büyüklük 

sıfatlarına sahip birisi olarak tespit edilmektedir. Diğer üç beyitte kızdığı zaman öfkesinin 

sakınılır olduğu, düşman olunduğu zaman acıya benzetilerek çok can yakacağı, affettiği 

zaman bol nimetler vereceği, güler yüzlü ve çok merhametli olduğu bildirilmektedir. 

Dolayısıyla bu beyitler, Seyyid Ali Hân’ın nasıl bir karaktere sahip olduğunun idrak 

edilmesi açısından önemli bilgiler içermektedir. 

 
328   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 186–187. 



 103 

1.2.1.3. Seyyid Ali Hân’ın Yöneticiliğiyle İlgili Medhi 

İbn Ma‘tûḳ, Seyyid Ali Hân’ın pek çok yöneticilik vasfından bahsetmektedir. 

Bunların hepsini içine alan bir özelliği vardır ki o da adalet özelliğidir. Ali Hân öyle adil 

bir yöneticidir ki şair kendisinden ‘adl (adalet) diye bahsetmektedir.329 (Tavîl) 

 هُمُورُـَي ذْإِ هَُّنأَ َّلاإِ لُدْعَلْا وَهُ

 

 

 امَلَظْأَوَ ىهَدْأَ نَاكَ مٍلْظُبِ ٌّودُعَ 

 

 

O adaletin kendisidir, eğer düşman ona zulmetmeye niyetlenirse (o zaman) o daha 

katı ve daha zalim olur. 

Aynı şekilde başka beyitlerinde de Seyyid Ali Hân’ın İslami bir yönetim biçimi 

sergilediğini, inanmayan kimselerin hayatını zorlaştırdığını, hak ile batılı ayırdığını ve 

her zaman hakkın yanında, batılınsa karşısında olduğunu, yine onun döneminde yönettiği 

bölgenin genel olarak refah bulduğunu zikrederek methetmektedir.330 

1.2.1.4. Seyyid Ali Hân’ın Alimliğiyle İlgili Medhi 

Çalışmanın birinci ve ikinci bölümlerinde Ali Hân’ın birçok eser olarak büyük bir 

alim ve büyük bir şair olduğuna değinilmiştir. Burada da İbn Ma‘tûḳ’un onun alimliğini 

methettiği diğer beyitleri zikredilecektir.331 (Remel) 

 رٍفَعْجَ نْمِ هُُّلجُ مٍلْعِ رُبحَْ

 

 

 اهَطَ رِونُ نْمِ هُتُلَعْشُ سٌبَـَق 

 

 

 هُلَ سِيطِارَقَلْا تِاضَورَبِ مْكَ

 

 

 اهَاوَرَ رَهَّْزلا هُبِشْتُ تٌامَلِكَ 

 

 

 ىدَهُلْلِ ينٌبِمُ رٌونُ هُمُلْعِ

 

 

 اهَلاَجَ صَِّّنلِ[ بِصُّْنلا تُامَلُظُ 

 

 

O (Seyyid Ali Hân), dalgası Ca‘fer’den (İmam Ca‘fer (ö. 148/765)) olan bir ilmin 

denizidir ve o bir ateştir ki şulesi Tâhâ’nın nurundandır. 

Onun kağıttan bahçelerinde suladığı çiçeklere benzeyen nice sözleri vardır. 

Onun ilmi hidayet için apaçık bir ışıktır, şirkin karalığını yazdıklarıyla aydınlığa 

kavuşturmuştur. 

 
329   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 186. 
330   Daha fazla bilgi için çalışmanın 93-94. sayfalarına bkz. 
331   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 172. 



 104 

Özet olarak şair yukarıdaki beyitlerinde Seyit Ali Hân’ın ilmini denize, aydınlığa 

ve çiçeğe benzetmekte ve onu büyük bir alim olarak methetmektedir. 

1.2.1.5. Seyyid Ali Hân’ın Cömertliğiyle İlgili Medhi 

İbn Ma‘tûḳ Seyyid Ali Hân’ın en çok cömertliğinden bahsetmektedir. Daha önce 

de bahsi geçtiği üzere şair memduhun kendisine bahşetmiş olduğu ihsanlarla müreffeh bir 

hayat sürmüş ve bu nedenle Seyyid Ali Hân’ı pek çok kez övmüştür. Burada da onun 

cömertliğiyle ilgili bazı beyitler örnek gösterilerek Seyyid Ali Hân bölümü 

tamamlanacaktır.332 (Vâfir) 

لما دُيبِمُ
َ
 َ�اطَعَلَا دِيب فيِ لِا

 

 

 بِلاطّلا مِوي في قِبسّلا يلّمج 

 

 

O (Seyyid Ali Hân) infak ve ihsan konusunda malını tümden tüketmiştir, ihtiyaç 

sahiplerinin çok olduğu günlerde (yardım etmede) hep en önde gelendir.  

Yine cömertliğini konu edinen bir başka beyitler şöyledir:333 (Vâfir) 

 يدَِ�لأَْا ضِيبِ نْمِ غَاصَ يمٌرِكَ 44

 

 

 بِاقَرِّلا قَاوَطْأَوَ هُتمَِاوَخَ 

 

 

 ليِاعَمَلْا هَجْوَ ىدََّنلِ[ نََّسحَوَ 45

 

 

 بِارَضِّلا مِدَبِ اهََّدخَ دَّروَوَ 

 

 

 اًبحْسُ رÁََأَ رِابَغُلْا كِسْمِ نْمِوَ 46

 

 

 بِلاَمَلِْ[ قِرِابَمَلْا َ ةبََّضمخَُ 

 

 

 ضٍرْأَ لِّكُبِ يرُسِتَ هُمُرِاكَمَ 47

 

 

 بِاحََّسلا ضُوْحَ هُنَييمَِ َّنأكَ 

 

 

 فيِاوَقَلْا انَمُلِّعَـُت هُمُعُـْنأَوَ 48

 

 

 بِابَعُلا كَاذَ نْمِ ُّرُّدلا اذَهَـَف 

 

 

45. O (Seyyid Ali Hân) öyle bir cömerttir ki ellerinin beyazlığından (verdiği 

bahşişlerden) kendisine yüzük ve kolyeler yapmıştır. 

46. O yüceliğin yüzünü cömertlikle güzelleştirdi ve (yüceliğin) yanağını da kılıcın 
kanıyla kırmızıya boyadı. 

47. O yıldırımın safranla boyanması ve tozun miskinden bulutları meydana getirdi. 

48. Onun cömertlikleri her yere gitmektedir, sanki onun sağ eli bulutların havuzu 

gibidir. 

49. En kıymetlisi de onun bize kafiyeleri öğretmesidir. İşte bu inci, şu seldendir. 

 
332   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 167. 
333  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 168. 



 105 

Şairin, Seyyid Ali Hân’la ilgili olarak yukarıda örnek beyitlerin tamamında onun 

cömertliğini konu edinerek methettiği görülmektedir.  

1.2.2. Seyyid Mensûr b. Muttalib’i Medhi 

Seyyid Mensûr b. Muttalib’in tam adı el-Mevlâ es-Seyyid Mensûr Hân İbn es-

Seyyid Abdu’l-Muttalib el-Haydarî şeklindedir.334 1044/1634 ve 1053/1643 yılları 

arasında Muşa‘şa‘ Devleti padişahlığını yapmıştır.335 Terâcim kaynaklarında bu padişah 

hakkında çok fazla detaylı bilgi bulunmamaktadır. 

 İbn Ma‘tûḳ, Seyyid Mansûr’la ilgili üç siyasî medih şiir kaleme almıştır. Bunlar 

toplamda 183 beyittir. Yüzdelik olarak siyasî medihlerinin %4’ünü oluşturmaktadır. 

Yazmış olduğu birinci kasidesi 62 beyittir. Kafiye harfî râ ve vezni de hafif bahridir.336 

İkinci kasidesi toplam 60 beyit, kafiye harfî lâm ve vezni basît bahridir. Bu şiirinde 

Ramazan Bayramını kutlayarak Seyyid Mansûr’u methetmektedir.337 Üçüncü medih 

kasidesi 61 beyit olup kafiye harfî lâm ve vezni vâfir bahridir. Bu şiirinde ise oğlunun 

sünnet düğününü tebrik ederek Seyyid Mansûr’u methetmektedir.338 

Şairin, Seyyid Mansûr’un ön plana çıktığı bazı önemli özelliklerinin bahsi geçtiği 

şiirlerden bazı örnek beyitler şöyledir:339 (Hafîf) 

 بٍلاَطِلِ ىرَسَ امََّلكُ كٌلِمَ 53

 

 يرِقِنَلْاكَ اهََّلكُ ضَرْلأَا بُسَيحَْ 

 ءٍيشَ َّلكُ هُدَنْعِ سُأْبَلْا نََّوهَ 54 

 

 يرِْقِلحَْا لُثْمِ مُيْظِعَلْا مُيْظِعَلْاوَ 

 بٍاحَسَ فيِ هِلِاوَـَن نْمِ لْزَـَت لمَْ 55 

 

 يرِقِفَلْا ضَِ�رِ فيِ َّرُّدلا تُبِنْـُي 

 ـْلزِلاَ رََّفظَمُلْا مَشِاهَ َ[أَ َ� 56 

 

 رِوهُُّدلا لَوطُ َّودُعَلْا يرُغِتُ تَـ 

 اًماقَمَ رِاخَفَلِْ[ تَزْجُ دْقَلَـَف 57 

 

 رِوبُعَلْا قَوفَ حُامَرِّلا هُتْدََّيشَ 

 نْاَ لىَإِ كَنْمِ تُانَئِاكَلْا تَِّلذَ 58 

 

 يرِجِتَسْمُلْاكَ زُيزِعَلْا اهَْـنمِ رَاصَ 

 

 
334  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 22. 
335  Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 121; el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-

Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 259; el-Ḫez‘alî, el-Ahvâz el-Mâḍî el-Ḥâḍır el-Mustaḳbel, 86. 
336  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 19–22. 
337  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 22–26. 
338  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 40–44. 
339  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 22. 



 106 

53. O (Seyyid Mensûr Hân) bir padişahtır, (ihtiyaç sahiplerini) araştırmak için 

geceleyin gezinmeye çıktığı zaman yeryüzünün her yerini oyuk (muhtaç ve fakir) 

zanneder. 

54. Cesaret ona yanında her şeyi kolay kılmış ve büyük olan her şey onun katında 

küçük olmuştur. 

55. Onun bulutlar (gibi) ihsanlarından bitkisiz bahçede inci(ler) bitmeye devam 

eder. 

56. Ey Hâşim el-Muzaffer’in babası! Sen hayat(ın) boyunca düşman(ların) 

üzerine akınlar yaptın. 

57. Sen mızrakların geçidin üstüne inşa ettiği bir makam olarak iftiharla 

ödüllendirildin. 

58. Tüm kâinat, (sana) sığınan bir kimse gibi izzet buluncaya kadar senden aşağı 

bir konumdadır. 

Görüldüğü gibi şair buradaki beyitlerinde Seyyid Mansûr’u överek onun ülkenin 

durumunu takip etmek için geceleri dolaşmaya çıktığından ve yeryüzündeki insanların 

ihtiyaçlarını görmesini kendisine vazife edindiğinden bahsetmektedir. Aynı şekilde 

Seyyid Mensûr büyüklüğü, cesareti, cömertliği ve heybeti gibi methe konu olan 

özellikleriyle ön plana çıkmaktadır. Şair, kendi durumu ile bulunduğu bölge ve bölgenin 

şartlarından dolayı “tüm kâinat senden aşağı bir konumdadır” diyerek padişahı 

yüceltmektedir. 

Aşağıdaki beyitlerde de Seyyid Mansûr’un aşırı derece cömert, makam ve 

mertebesinin yüce olduğunu ifade etmektedir. Yardımlarının, kişiyi zengin edecek 

derecede olduğunu vurgulamaktadır.340 (Basît) 

  هُلُئËَِ رِاطَمْلأَِْ[ هَُّبشْيُ نْمَ َ�

 

 لِشَوَلْاكَ رِابحَْلأَْا جُلجَُ امَفَ رْصِقْأَ 

  لاًعُ سَشمَْوَ اثًْـيلَ ىرَـَت هِيْلَإِ رْظُنْأُ 

 

 لِجُرَ فيِ اللهُ اهَارَـَب دٍوجُ رَبحَْوَ 

 Ey bahşişleri yağmura benzeyen kimse! (Yardımlarını) azalt, çünkü denizin 

derinlikleri (senin bol vermen durumunda) damla gibi değildir. 

 
340   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 24. 



 107 

Ona bir bak! (Ona baktığında) bir aslan, yüksekliğin güneşini, cömertliğin 

denizini Allah’ın bir kişide toplamış olduğunu görürsün. 

1.2.3. Seyyid Bereke b. Mansûr’u Medhi 

Seyyid Bereke b. Mansûr, 1053/1643 yılında hükümeti babası Seyyid Mansûr’dan 

devralıp 1060/1650 yılına kadar altı küsur sene müddetle Muşa‘şa‘ Devleti padişahlığı 

yapmıştır. Aynı zamanda kendisi de bir edip olduğu için edebiyat, şiir ve şairlere değer 

vermiştir.341 Bunların yanında iyi bir at binicisi ve iyi bir avcı olduğu da kaynaklarda 

geçmektedir.342 

İbn Ma‘tûḳ kendisiyle ilgili olarak nutfe, mukatta‘a ve kaside türlerinde çok 

sayıda siyasî medih kaleme almıştır. Bunlardan 12 tanesi nutfe olup toplam 24 beyit, iki 

tanesi mukatta‘a olup toplam dokuz beyit ve dokuz tanesi de kaside olup toplamda 434 

beyitten oluşmaktadır. Genel yekunu ise toplam 23 şiir ve 467 beyittir. Buna göre Seyyid 

Bereke, İbn Ma‘tûḳ’un Seyyid Ali Hân’dan sonra en çok siyasî medih söylediği ikinci 

yöneticidir. İbn Ma‘tûḳ’un Seyyid Bereke Hân’ı methettiği şiirlerin tamamı özet bir 

açıklama ile beyitlerinin sayısı, kafiyesi, bahri ve şiir türü olarak sırasıyla altta verilen 

tablodaki gibidir. 

Nr. Kısa Açıklaması 
Beyit 

Sayısı 
Kafiyesi Bahri Şiir Türü 

1 
Ramazan Bayramını kutlayarak 

methetmektedir. 
   Kâmil هِدِّخَ 64

2 
Ramazan Bayramını kutlayarak 

methetmektedir. 
   Kâmil ينِْبَلا 64

3 
Ramazan Bayramını kutlayarak 

methetmektedir. 
   Basît هُرُفِيخَْ 64

4 
Ramazan Bayramını kutlayarak 

methetmektedir. 
 Vâfir Kaside مُاوَـَق 51

 
341   Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 129. 
342   el-Emîn, A‘yânu’ş-Şî‘a, 3/111. 



 108 

5 
1098/1688 yılında kaleme aldığı bir 

medihtir.  
   Basît ترِِتَسْاوَ 46

6 
1083/1673 yılında torunun sünnet 

düğününü kutladığı medihtir. 
   Kâmil قَُّوطَمَ 92

7 
Nevrûz Bayramını kutlayarak 

methetmektedir. 
-Mekfûfu’r رِعََّشلا 32

Racez 
Muvaşşah 

8 

At biniciliğiyle padişahlık ve 

yöneticilik sıfatlarını zikrederek 

methetmektedir. 

2 - Ramel 

Bend 

9 
At biniciliği ve savaşçılığını 

zikrederek methetmektedir. 
2 - Ramel 

  

10 
Seyyid Bereke’nin medhi çok 

sevdiğine işaret ederek övmektedir. 
   Basît دٌوهُشُ 4

11 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
   Basît دُوتجَُ 2

12 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
   Basît دٌعْصَ 2

13 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
   Basît مِالهَْا 2

14 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
   Basît مٌاعَ 2

15 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
 Basît Mevâliyyâ نٌامَأَ 2

16 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
لما 2

ُ
   Basît مَاتَعْ



 109 

17 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
   Basît مِادَلْصِلا 2

18 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
   Basît مٌلاَغُ 2

19 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
   Basît مُارَجْلأَا 2

20 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
   Basît مِادَعْلإِا 2

21 
Kurban Bayramını kutlayarak 

methetmektedir. 
   Basît مٍلاَسَ 2

22 
Cömertliğini zikrederek 

methetmektedir. 
   Basît سٌرْـُت 5

23 
At biniciliği ve savaşçılığını 

zikrederek methetmektedir. 
   Basît روكُبُ 2

Üsteki tabloda da görüldüğü üzere İbn Ma‘tûḳ Seyyid Bereke’nin yöneticiliğini, 

cesaretini, savaşçılığını, cömertliğini ve edebiyatı sevmesini konu edinen şiirler ve 

beyitler kaleme almıştır. Bunlara bazı örnek beyitler aşağıda verilecektir. 

Şair mevâliyyâ türündeki bir şiirinde Seyyid Bereke’nin, insanlar arasında sadece 

onun üstün özelliklere sahip olduğunu, cesaretini ve övülmeyi çok sevdiğini anlatmaya 

çalışmaktadır.343 (Basît) 

 دُوهُشْمَ اغَوَلْا مِوْـَي فيِ عُمْلجَْا هِبِ نْمَ َ� 1

 

 

 
 

 دُوهُشُ َّيلَعَ كَلَ كَلِاوَـَن فيِ يحِرِاوَجَ 

 

 

 
 

 دِوهُجْمَلْا ضِرَمْمُلْا مِقْسُ َّبطِ َ� دَعبَوَ 2

 

 

 
 

 بَسَتَـْنا ىرَوَلِْ[ ليِاعَمَلْا هِيلَإِ نْمَوَ 

 

 

 
 

 بَسَتَحْاِ هِيلَعَ يقَِّلاخَ دَعبَ دٌجِامَوَ 3

 

 

 
 

 بَسْكَلْا تُقْشِعَ Ëَأَوَ حَدْمَلْا تَقْشِعَ اَّملَ 

 

 

 
 

 
343   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 230. 



 110 

 دُونُجُ حُيدِمَلْاوَ يعِارَـَي يمحِْرُ تََّْيرصَ 4

 

 

 
 

 دِونُـُب سِمْبخَِ كَلِ امَ ىلَعَ ارًبِاغَ تُيتَأَوَ 

 

 

 
 

1. Ey savaş gününde kendisine (cesaretine) herkesin şahit olduğu kimse! Uzuvlarım 

(bana verdiğin) ihsan konusunda senin için bana şahittir. 

2. Ve ey her türlü tedaviye rağmen iyileşmeyen yorgun hastanın tabibi ve insanlar 

arasında yüceliklerin (sadece) kendisine intisâb ettiği kimse! 

3. O öyle cömert birisidir ki yaratıcılığımı ortaya koyduktan sonra (ona şiir 

yazdıktan sonra) karşılığını alırım, çünkü o övünmenin aşığı, ben de kazanç elde etmenin 

aşığıyım. 

4. Sen kalemimi mızrağım, medih(im)’i ordu kıldın ve ben de senin üzerine beş ordu 

birliğiyle (beş bend şiiri) ile yürüdüm.. 

Bu beyitte görüldüğü gibi şair “o medhin (övülmenin) aşığı, ben de kazanç elde 

etmenin aşığıyım” ifadesiyle önemli bir noktaya işaret etmektedir. Seyyid Bereke’nin 

hem övülmeyi hem de lafız, muhteva ve vezin olarak kulağa hoş gelen şiiri çok sevdiği 

için şairlere bahşiş karşılığı şiirler söylettiği anlamına gelebilir. Ayrıca İbn Ma‘tûḳ’un 

kendisinin de “ben de kazanç elde etmenin aşığıyım” diyerek bu işi bir meslek haline 

getirdiği ve daha çok medih muhtevalı olarak kaleme aldığı şiirlerde maddî kazancın 

önemli bir önceliği olduğu anlaşılabilse de daha önce de bahsedildiği üzere şiirleri bir 

bütün olarak ele alındığında siyasî medihlerini sadece maddi kazanç elde edebilmek için 

değil, siyasetçilere olan bağlılığını, sevgisini ve saygısını bildirmek için de söylemiştir. 

Nitekim İbn Ma‘tûḳ bir başka mevâliyyâ şiir türünde de Seyyid Bereke’nin çok 

cömert olduğunu, onu bir denize ve yağmur taşıyan bir buluta benzeterek 

methetmektedir.344 (Basît) 

 دِولجُْا رُبحَْ كَيَّْفكَ فيِوَ امَظْأَ ُّنَّظلا امَ

 

 

 
 

 دُوتجَُ ينِْجَُّللِ[ كَلِاوَـَن بُحُسُوَ لُمحَْأَو 

 

 

 
 

 دُوتجَُ دُوسُلأُْا ىَّدغَـُت هُنْمَِ� دُعْـَبوَ

 

 

 
 

 تُاكَرَـَب َ� دِولجُْا فَيلِحَ َ� بُجَعَلْا اذَامَ 

 

 

 
 

 دُوجُوْمَ  نىَغِلْا  زَْـنكَ  َ�  تَنْأَوَ  رَقْفَلْا  وكُشْاَ

Senin elinde cömertliğin denizi varken susuzluk düşüncesi yoktur, bahşişlerinin 

bulutları gümüşle cömertlik ederken fakir kalmam. 

 
344   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 230. 



 111 

Onun sağ eli(nden) aslanlar yedirildiği ve ikram ettiğinden sonra ey berekat 

(Seyyid Bereke Hân) ve ey cömertliğin dostu şaşırmak yoktur.  

Sende zenginliğin hazinesi varken ben fakirlikten nasıl şikâyet edeyim? 

Bazı dini konulu medihlerinde de olduğu üzere, şairin yöneticilere yazdığı tüm 

medih temalı kasideleri, klasik kaside yapısına uygun olarak gazelle başlamaktadır. 

Nitekim daha önce de bu konulardan bahsedilip örnekler verildiğinden tekrara 

düşülmemesi için sadece medih beyitleri üzerinde durulacaktır.  

Şairin, kaside türündeki yöneticilere medhi temalı şiirlerinden Seyyid Bereke’ye 

ithafen yazdığı birkaç örnek beytiyle konu incelemesi burada tamamlanacaktır. İbn 

Ma‘tûḳ bu beyitlerde Bereke Hân’ı kişisel ve yöneticilik özellikleri üzerinden 

methetmektedir.345 (Kâmil) 

 اََّنمأَكَ تِابَئِاَّنلا سََْ¦ تُنْمِأَوَ 30

 

 نيِيمِضَوَ يلِفِاكَ ىسَمْأَ تُاكَرَـَب 

 هُلُيزِنَ ُّسيحُِ لاَ ةِقَيقِلحَْا يمِاسَ 31 

 

 نِيوِكَّْتلاوَ رِيدِقَّْـتلا ثِدِاوَبحَِ 

 هِئِادَرِ تَتحَْ رَحْبَلْا كَيرِيُ رٌشَبَ 32 

 

 نِوضُوْمَلْا هِرِيرِسَ قَوْـَف رَدْبَلْاوَ 

 اسمََ اذَإِ قِيقَِّشلا رِاَّوـُنبِ ثٌيْغَ 33 

 

 نِويُدْمَلْا ترِِقْمُلْا ضَُ�رِ وهُزْـَت 

 لمٌِاعَ ِ ةعَيرَِّشلا مِاكَحَِْ¦ ضٍاقَ 34 

 

 ينيِبَّْـتلاوَ دِاشَرْلإِْا دِعِاوقَبِ 

 فيِ مَاقَـَف دِلاَبِلْا فيِ مََّكتحََ لٌدْعَ 35 

 

 نِونُسْمَلْاوَ اللهِ نِيدِ ضِورُفْمَ 

 هُرُمْعُ زَواتجََ امَوَ لَامَكَلْا غَلَـَب 36 

 

 نيرشْعِلِْ[ كَلْمُلْا زَاحَوَ ارًشَعَ 

 تْجَوِّزُـَف حِامَرِّلِ[ ليِاعَمَلْا بَطَخَ 37 

 

 نِيرِعَ ثِيْلَبِ هُنْمِ لاَعُلْا رُكْبِ 

 ادَبَ اذَإِ هُنْمِ دُفْوَلْاوَ ادَعِلْا ىقَلْـَت 38 

 

 ينِكِسْمِلْا َ ةَّلذِوَ زِيزِعَلْا هَيْتِ 

 طٌسَِ[ ةَدَافَلإِْا بَلَطَ نْمَلِ حٌسمَْ 39 

 

 نِيْزَْـنكَ هِنِايَـَبوَ هِنِانَـَببِ 

 هِمِلْعِبِ دَاجَوَ هُتَحَارَ َّدمَ امَ 40 

 

 نِيْرَحْبَلْا ؤَلُؤْلُ انَطْقَـَتلْا َّلاإِ 

 يعَِّديَ ةَِّوـُبُّـنللِ ةِغَلاَبَلِْ[ ولَ 41 

 

 ينِضِعِبِ هُنُآرْـُق امَوَ ادَغَلَ 

 30. Ben belaların zararından emniyette oldum ve sanki bereketler (Seyyid Bereke) 

benim kefilim ve garantörüm olmuştu. 

 
345 İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 35. 



 112 

31. O hakikati yükseltendir. Ona misafir olan (sığınan) tabiat ve kader hadiselerini 

hissetmez. 

32. O sana elbisesinin altından denizi, mücevherle süslenmiş yatağının üstünden ayı 

gösteren bir beşerdir. 

33. O yükseldiği zaman kardeşliğin nuru ile (yağan) bir yağmurdur ve (onunla) 

mahsul vermeyen kurumuş bahçeler çiçek açmaktadır. 

34. O şeriatın ahkâmlarıyla hüküm veren bir hakim, irşad ve açıklamanın kurallarını 

bilen bir alimdir. 

35. O bu topraklarda hüküm süren bir adalettir ki böylece buralarda Allah’ın dininin 

farzlarını ve (Peygamber’in) sünnetini ayakta tuttu. 

36. O daha yaşı 10’u geçmemişti ki kemale erdi, 20 yaşında ise padişahlığı elde etti. 

37. O yücelik, mızraklarla nişanlandı ve ululuğun bakiresi, mağaraların aslanıyla 

evlendirildi. 

38. Düşmanlar, onun (Seyyid Mansûr’un) elçisi geldiği zaman izzetli bir kimsenin 

kibri ve miskinin zilletiyle (onu) karşıladı.  

39. O kendisinden bilgi isteyen kişi için eliyle ve diliyle iki hazineyi yayan (ortaya 

koyan) bir cömerttir. 

40. Biz iki denizin mercanlarını toplamasaydık o elini uzatmaz ve ilmiyle cömertlik 

yapmazdı. 

41. Eğer o belagatıyla Peygamberlik iddiasında bulunmuş olsaydı hemen kabul 

edilirdi ve onun Kur’ân’ı bölük bölük de inmezdi. 

Sonuç olarak incelenen beyitlerde İbn Ma‘tûḳ, Seyyid Bereke döneminde ülkenin 

emniyette olduğunu, onun hak ve hakikatin savunucusu olduğunu, ona sığınanın güvende 

olduğunu, cömertliğini, adaletini, ülkesini Allah’ın şeriatıyla ve Peygamber’in sünnetiyle 

yönettiğini, ilmiyle amel ettiğini, çok genç yaşta olgunlaşarak padişahlık tahtına geçtiğini 

ve kendisini onun döneminde çok güvende hissettiğini zikrederek şiirinde Seyyid 

Bereke’yi medhetmektedir. 

1.2.4. Seyyid Haydar b. Seyyid Ali Hân’ı Medhi 

Seyyid Haydar, babası Seyyid Ali Hân’ın vefatından sonra 1089/1679 ve 

1092/1682 yılları arasında Muşa‘şa‘lar Devleti padişahlığı yapmıştır. Hakimiyeti 

boyunca kardeşi Seyyid Abdullah ile taht kavgasına girişmiş bu da ülkede huzursuzluğa 



 113 

sebep olmuştur.346 İbn Ma‘tûḳ, Seyyid Haydar hakkında medih temalı iki kaside kaleme 

almıştır. Bunlardan birinci şiiri 81 beyt, kafiyesi ‘ayn ve vezni kâmil bahridir. Şiirin 

konusu özet olarak, Seyyid Haydar’ın dönemin Safevî padişahıyla görüşmeye gitmek için 

yol hazırlığı yaptığı esnada İbn Ma‘tûḳ’un bu yolcuğa karşı çıkması ve Seyyid Haydar 

olumlu neticeyle dönünce gitmeden önce karşı çıktığı için özür mahiyetinde kaleme aldığı 

bir medih şiirdir.347 İkinci şiiri ise 59 beyit, kafiyesi râ ve vezni tavîl bahridir. Şiirin teması 

ise İbn Ma‘tûḳ’un 1079-1669 yılında Seyyid Haydar’ın Ramazan Bayramını kutlayarak 

kaleme aldığı bir medih şiiridir.348 Bu iki kasiden örnek beytiler aşağıda verilecektir. 

Bu beyitlerinde İbn Ma‘tûḳ, Seyyid Haydar’ın İran şahının yanına gittiği sırada 

kendisinin onun dönüşünü perişan bir halde beklediğini ancak bu ziyaretten zaferle 

dönerken bunu rüyasında gördüğünü ve bundan mutluluk duyduğunu, ayrıca ona karşı 

çıktığı için de özür dilediğini ifade ederek methetmektedir.349 (Kâmil) 

 اَِ¶اممََ دَعْـَب دِوْعَلَْ[ اهَـَتْـيـَيحْأَ 57

 

 عُبُرْلأَْا ايَتحَْ ثِيْغَلْا دِوْعَبِ اذَكَوَ 

 اهَـُبلْـَق ىسَومُ مِّأُكَفَ اهَـَتـْقرَافَ 58 

 

 عَُّجوَـَتـَي اًغرِافَ َ ةبَابََّصلا يدِبْـُي 

 اقَلِلِّ[ تَّْرقَـَف اًرورُسْمَ تَعْجَرَوَ 59 

 

 عُزِّفَـَتمُلْا اهَدُاؤَـُف َّرـَقوَ اًنيْعَ 

 60 Ëََةٍحَوْدَ نْمِ اشَنَ دْقَ رٌونُ كَاد 

 

 عُنَـْيأَوَ لِوصُلأُْا ىكَزْأَ ةٍَّيوِفْصَ 

 تْسَدِّقُ دْقَ ٍ ةعَقْـُب فَرَشْأَ تَأْطَوَـَف 61 

 

 عُلَيخُْ كَلَعْـَن َّنإِ َ ةعَلْخِ تَسْبِلَوَ 

 فيِ تَزْـُفوَ كَانَهُ َ�ؤُّْرلِ[ تَصْصِخُوَ 62 

 

 عُمَسْمَلْا كَنْمِ َّذلَوَ بِاطَلخِْا فِرَشَ 

 زْفُـَيلْوَ دَُّجمَمُلْا فُرََّشلا كَنِهْـَيلْـَف 63 

 

 عُفَرْلأَْا دُيلَِّتلا دُجْمَلْا كَدِوْعَ فيِ 

 نْمِ كَيْلَإِ ضَيرِقَلْا دِهْأُ لمَْ يَلاَوْمَ 64 

 

 عُُّفرَـَت كَاطَعَ نْعَ بيِ لاَوَ عٍمَطَ 

 ـلْا هَُّردُ قُرِسْيَ تُفْخِ دْقَ نيَِّنكِلَ 65 

 

 عَُّيضَيُ كَاوَسِ فيِوَ نَورُعِاشَتَمُـ 

 ىوَلهَْاوَ كَلِذَلِ نيِالجَْأَ كَاوَهَوَ 66 

 

 عُنَصْيُوَ ضُيْرِقَلْا اشَنْـُي هِبِ رٌحسِ 

 انََّـثلا اهَدُلِّقَـُي اًركْبِ اهَلِجْتَسْافَ 67 

 

 عَُّفلَـُي رِيرِلحَِْ[وَ هُنْمِ رُِّّدلِْ[ 

 
 

346  Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 152; el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-
Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 261. 

347  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 101–106. 
348  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 131–134. 
349   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 105–106. 



 114 

 اََّنمإِوَ كَيْلَإِ تَّْفزُ دْقَ ءَارَذْعَ 68

 

 عَُّنممَُ كَاوَسِ ىلَعَ لُاصَوِلْا اهَْـنمِ 

 اهَدَرْـُب كَحِدْمَ نيِِّسَبِ تْزََّرطَ دْقَ 69 

 

 عَُّزمجَُ رِيرِلحَِْ[ وَهُ اََّنمأَكَفَ 

 تْكََّسمَتَـَف مْكُلِويُذُبِ تْكََّستمََو 70 

 

 عُرَذْلأَاوَ مْكُبِيْطِ نْمِ اæَُادَرْأَ 

 71 

 

 اهَهُجْوَوَ كَيْلَإِ تْرَفَسَ ٌ ةبَوبُمحَْ

 

 عُقَبرَْمُ رِاذَتِعْلإِْا نِسْبحَُ نيِّمِ 

 يفُِّلتخََ بِنْذَبِ تيِكَرَاشَمُ تْيَشِخَ 72 

 

 عُُّرسَتَ كَيْدَلَ الهََ نَاكَفَ مْكُنْعَ 

 73 

 

 

 ـلْا اََّنمإِوَ كَيْلَإِ ليِ عَفَشْتَلِ تْقَـَبسَ

 

 عَُّفشيُ مِارَكِلْا ىدَلَ لُيمِلجَْا هُجْوَـ 

 57. Yağmurun dönüşüyle baharın hayat bulduğu gibi, onun (Ḥûveyze’nin) 

ölümünüden sonra sen de dönüşünle ona hayat verdin.  

58. (Ḥûveyze’yi) Musa’nın annesi(nin Musa’yı bıraktığı) gibi bırakıp gittin. Onun 

(Ḥûveyze’nin) kalbi acı çekerek aşk tutulmasını önemsizmiş gibi gösterir. 

59. Sen mutlu bir şekilde geri döndün de sana kavuştuğu için o (Ḥûveyze) ve onun 

(Ḥûveyze’nin) ürkmüş kalbi ferahlamış oldu. 

60. Sana (Ḥûveyze’nin) üzerinde kökleri temiz ve olgun olan büyük berrak bir 

ağaçtan çıkan ışık seslendi. 

61. Sen mukaddes kılınan en şerefli bölgenin yolunu düzledin ve kaftanı giydin, 

şüphesiz senin ayakkabıların çıkartılır. 

62. Orada rüya ile özel kılındın, hitabetin şerefinde galip geldin ve kulak senden 

(konuşmandan) lezzet aldı. 

63. Yüceltilmiş şeref sana mübarek olsun, dönüşün sayesinde en âli sonsuz şeref 

galip gelsin!  

64. Efendim, aç gözlülükten dolayı bu şiiri sana ithaf etmedim ve ben, verdiğin 

ihsanlarla büyük makamlara da yükselmedim. 

65. Ancak ben, başka şairlerin (şiirin) incisini çalmasından korktum. Zira (bu şiir) 

senden başkasına boşa giderdi. 

66. Senin öldürücü aşkın da bunun içindir ki aşk bir sihirdir, şiirler onunla yazılır ve 

sanatlaştırılır. 

67. Ondan (Ḥûveyze’den), övgünün inci kolye taktığı ve ipek ile sardığı bir bakire 

olarak açığa çıkmasını iste.  

68. Bakire seninle evlenmiştir ve şüphesiz ona senin dışında başkasına kavuşmak 

(zifafa girmek) yasaklanmıştır. 



 115 

69. Onun (Ḥûveyze’nin) vücuda dolanan giysisi, senin medihlerinin yüceliğiyle 

süslendi ve sanki o (giysi), ipekle ebru gibi işlenmiştir. 

70. Ḥûveyze, sizin eteğinizden tuttu ve ardından sizin iyiliğiniz sebebiyle onun yenleri 

ve kolları tutundu. 

71. Yüzü benden özür dilemenin güzelliğiyle örtülmüş olan bir sevgili sana gitti. 

72. Benim sizin gerinizde kalmamın günahı sebebiyle ziyaretinize gelmekten 

çekindi(m) ve onun için sizde bir çabuk davranmak (kızgınlık) vardır. 

73. Sen bana daha önce şefaat ettin ve şüphesiz ancak asil kimselerin sahip olduğu 

güzel yüz, şefaat etmeyi kabul eder. 

İbn Ma‘tûḳ’un, Seyyid Haydar’ın Ramazan Bayramını kutlayarak onu övdüğü bir 

diğer medih kasidesinden beyitler aşağıdaki gibidir.350 (Tavîl) 

 هُرُكْذِفَ نَيرِخِافَلْا رُكْذِ َّرمَ اذَإِ 54

 

 

 رِكْذِّلا لَِّوأَ فيِ نِآرْقُلْا ِ ةتحَِافَكَ 

 

 

 صٍلِمخُ ُ ةوَعْدَ يَهِوَ يٍّلِعَ نَبْا ايَـَف 55

 

 

 رِهْلجَِْ[وَ هُنْمِ رِّسِّلِ[ مْكُتِلَودَلِ 

 

 

 ةًَّرسَمَ كَيْفِ مَُّ�لأَْا تِدَازَ دْقَلَ 56

 

 

 رِشَبَلْا قُنَورَ لاَعُلْا هِجْوَ ىلَعَ قَافَوَ 

 

 

 اََّنمأَكَ َّتىحَ مَُّ�لأَا كَبِ تَّْزعَوَ 57

 

 

 رِدْقَلْا ُ ةلَْـيلَ اهَُّلكُ اهَْـيفِ كَيلِايَلَ 

 

 

 نىَمُلْاوَ ُ ةَّينِمَلْا نىَمْيُلْا كَدِيَ يفِفَ 58

 

 

 رِقْفَلْا نَمِ نَامَلأَْا يغِبْـَي نْمَلِ نٌيمُْوَ 

 

 

 ةٍجََْ® تَاذَ لاَعُلْا كَيْفِ تْحَرِبَ لاَفَ 59

 

 

 رِغَّْـثلا مَسِتَْـبمُ دُجْمَلْا كَيْفِ لَازَلاَوَ 

 

 

54. Üstün kimselerin zikri yâd edildiği zaman onun (Seyyid Haydar’ın) zikredilmesi, 

tıpkı Kur’ân’ın Fatiha’sı gibi zikredilenlerin başındadır. 

55. Ey Seyyid Ali Hân’ın oğlu! Bu sizin devletinize ihlasla bağlı kimsenin hem 

gizliden hem de açıktan bir davetidir. 

56. Günler senin hakkında mutluluk verici bir şekilde çoğaldı ve beşerin (halkının) 

aydınlığı, yüceliğin yüzünü hatırladı. 

57. Günler seninle izzet buldu ve hatta sanki senin gecelerinin hepsi o günlerde Kadir 

gecesi gibi oldu. 

 
350   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 134. 



 116 

58. Sağ elinde ölüm ve umutlar vardır, fakirlikten kurtulmak isteyen kimse için de 

bereket vardır.  

59. Sendeki yücelik hala görkemlidir ve sendeki şeref de hala dudakları gülümser 

vaziyettedir. 

Yukarıdaki iki farklı şiirden örnek verilen beyitlerde görüldüğü üzere şair, 

memduhun bir yönetici olarak halkını ve şehrini güzel yönettiğini, onun sayesinde bereket 

ve bolluğun arttığını zikretmektedir. Ayrıca İbn Ma‘tûḳ, Seyyid Haydar’ın kişisel 

özellikleri olarak cesaret, savaşçılık, cömertlik gibi vasıflara sahip olduğunu söylemenin 

yanında bu medih şiirlerini, ona olan sevgi ve bağlılığı sebebiyle kaleme aldığını da 

belirtmektedir. 

1.2.5. Seyyid Abdullah b. Seyyid Ali Hân’ı Medhi 

Seyyid Abdullah bin Seyyid Ali Hân 1097/1687 yılında yedi ay ve 20 gün 

Muşa‘şa‘ Devleti’ne hükümdarlık yapmıştır. Tahta geçtiği sırada 25 yaşındadır. 

Kendisinin bir hükümdar olarak adil, müttefiklerine sadık, düşmanlarına karşı heybetli, 

cesur ve güçlü olduğundan bahsedilmiştir. Bunun yanında mütevazı, yumuşak huylu, 

takvalı, namazları nafileleriyle kılan, alimleri seven, onlara sürekli yardımcı olan, akraba 

ve komşularını gözetip kollayan biri olarak anlatılmaktadır.351 

İbn Ma‘tûḳ’un kendisi hakkında bir siyasî medih kasidesi vardır. Bunu da 

1085/1675 yılında Seyyid Abdullah’ın oğlu Seyyid Nasrullah’ın sünnet düğününü tebrik 

vesilesiyle kaleme almıştır. Bu şiiri toplam 91 beyit ve revî harfi hemze olup bahri olarak 

kâmildir.352 

Zikri geçen bu kasidesinden örnekler aşağıda verilmektedir. Burada Seyyid 

Abdullah’a bu medih şiirinin kendisi hakkında söylediğini ve daha önce de Seyyid 

Haydar’a söylediği gibi bunda da herhangi bir maddi talebi olmadan sadece ona olan 

muhabbeti ve bağlılığından dolayı övdüğünü bildirmektedir. Yine bu beyitlerinde diğer 

şair ve vaizlerin, Seyyid Abdullah’ı övmek için şairin kendisini taklit ettiklerini 

 
351  Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 154–155. 
352  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 179–184. 



 117 

söyleyerek en iyi medhi kendisinin yazdığını ima etmekte ve son olarak da çocuğunun 

sünnet düğününü kutlamaktadır.353 (Kâmil) 

 يحِئِادَمَ َّرغُ َّنإِ اًعسمَْ يَلاَوْمَ 70

 

 

 يءِلاَوَ قِدِصْبِ ليِ دُهَشْتَلَ مْكُيْفِ 

 

 

 لاَوِلْا نَمِ تَيْعََّدا ابمَِ تَكْكَشَ نْئَلِوَ 71

 

 

 ءِلاَوِ حَصْنُ حُدْمَلْا اذَه سَيْلَ وَأَ 

 

 

 مْكُدِودُصُبِ امََّلكُ نيِوْرَـَت امَوَأَ 72

 

 

 يءِاذَشَ بُيطِيَ يدِوعُ مُتُـْقرَحْأَ 

 

 

 مْكُيحِدِمَ وَنحَْ ءُاحَصَفُلْا نيَِتْرَاجَ 73

 

 

 ءِاغَلَـُبلْا أََّجلَمُ تُنْكُوَ اوْلَـَتـَف 

 

 

 انََّـثلا رَثمََ يذَِّلا كَدِلِاوَ سُرْغَ Ëَأَ 74

 

 

 ءِامَعَّْـنلا دُيَ مْكُلَ هُتْـَنجَ هُنْمِ 

 

 

 اًبيِّطَ ِ ةحَاصَفَلْا َّردَ مْكُتُعْضَرْأَ 75

 

 

 يءِاعَرْمَ هِضِوْرَ بُيِّطَ نَاكَ ذْإِ 

 

 

 هِسِأْبَبِ نِامََّزلا ىلَعَ لُوصُأُ نْمَ َ� 76

 

 

 يءِادَنِ تÁَِدِالحَْا دَنْعِ بُييجُِوَ 

 

 

 دْلا ينُُعْأَ تَّْرق اللهِ رِصْنَ نِاتَبخِِ 77

 

 

 ءِايَلْعَلْا ُ ةجَهْمُ تَّْرسُوَ ايَـْندُ 

 

 

 تْقََّفصَ َّتىحَ َّقرَوَ قَارَ تُقْوَلْاوَ 78

 

 

 ءِاقَرْوَلْا انَغِ ىلَعَ نِوصُغُلْا قُرَوَ 

 

 

 هِنِتْخَوَ دِيعَِّسلا دِلَوَلِْ[ َّنهَـَتـَف 79

 

 

 ءِاَّرَّسلا َ ةدَهْشَ اًئينِهَ فْشُرْاوَ 

 

 

70. Ey efendim bir kulak ver! Muhakkak ki sana söylediğim medihlerimin en 

parlakları, dostluğumun gerçekliğine benim için şahitlik eder. 

71. Eğer iddia ettiğim dostluğumdan şüphelendiysen, bu medih dostluğun göstergesi 

değil midir? 

72. Sizin uzaklarınızda olduğum her zaman, udumu yakarak güzel kokumun daha da 

güzelleştiğini görmüyor musunuz? 

73. Fasîhler (güzel Arapça konuşanlar) sizin Medhiniz hakkında benimle yarıştılar, 

ardından (beni) takip ettiler. Oysaki ben zaten belagatçıların sığınağıydım. 

74. Ben babanızın diktiği filizim. Bu öyle bir filizdir ki lütfun eli, övgü meyvelerini 

ondan sonra sizin için toplamıştır. 

75. Fesahatın sütüyle sizi güzelce emzirdim (şiir yazdım). Çünkü (babanızın) 

bahçesinin en iyi yeri, benim otlağımdı.  

76. Ey cesaretiyle zamanın üzerine saldıran ve sıkıntılar başıma geldiği zaman 

çağırıma cevap veren kimse!  

 
353  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 183. 



 118 

77. Tüm dünya Seyyid Nasrullah’ın sünnet düğünüyle sevindi ve büyüklüğün kalbi 

hoşnut oldu. 

78. Bu vakit (sünnet düğününün günleri) ışıl ışıl bir vakit oldu. Hatta dalların 

yaprakları, güvercinlerin şarkılarını alkışladı. 

79. Öyleyse (bu) şanslı çocuğu ve onun sünnet düğünü kutla! Mutluğun tatlılığını 

afiyetle yudumla! 

1.2.6. Seyyid Hüseyin b. Seyyid Ali Hân’ı Medhi 

Konuyla doğrudan alakalı kaynaklarda Seyyid Ali Hân’ın, Seyyid Hüseyin adında 

bir oğlu olduğuna rastlanamamaktadır. Ancak İbn Ma‘tûḳ öyle birisinin olduğunu 

söylerek hakkında bir medih kasidesi ve üç nutfe olmak üzere toplam dört şiir kaleme 

almıştır. Kaside 20 beyittir. Kafiye harfî dâl ve vezni de tavîl bahridir.354 Nutfelerinin 

tamamı mevâliyyâ türünden olup basît bahrindedir.355 

İbn Ma‘tûḳ’un, Seyyid Hüseyin’e yazdığı medih kasidesinden aşağıda verilen 

örnek beyitlerde onun hayırseverliği, cömertliği ve cesurluğu gibi özelliklerini dile 

getirerek hükümdarı methetmektedir.356 (Tavîl) 

  لاَعُلْا يوِذَ نَيرخِافَلْا مِارَكِلْا نِبْا لىَإِ 5

 

 
 

 دِشُّْرلا يخِأَ ينِْسَلحُا لىَوْلما ىدََّنلا فِيلِحَ 

 

 
 

 هُلَاوَـَن ُ ةافَعُلا ىقَسْتَسْا اذَإ بٌاحَسَ 6

 

 
 

 دِعْرَ لاَبِ يمِهْـَيوَ دٍعْوَ لاَبِ دُويجَُ 

 

 
 

 هِعِمْسَبِ لُاؤَُّسلا َّبهَ اذَإِ يمٌرِكَ 7

 

 
 

 دِرْوَلْا قُدَحَ هِقِلاَخْأَ نْعَ هُبِّـَنـُي 

 

 
 

 هُلُهْأَو نُامزّلا بَاطَ هِدِلِوْبمَ 8

 

 
 

 دِجْمَلْاوَ لِدْعَلْا ُ ةلَقْمُ تَّْرـَقوَ َّبشَوَ 

 

 
 

 ىدََّنلا ىدَلَ مُيسَِّنلا َّقرَ اذَإِ ُّقرِيَ 9

 

 
 

 دِلَّْصلا رِجَلحَْاكَ ءِاجَيْلهَا ىدَلَ وسُقْـَيوَ 

 

 
 

 هُسَُْ¦وَ دٍوجُوَ سٍَْ¦ نْمِ نََّوكَتَ 10

 

 
 

 يدِنْـُت هُتُاحَارَوَ يرِويُ هِئِاضَعَِْ¦ 

 

 
 

5. (Bu kaside), çok değerli ve saygın olan yücelik sahiplerinin evladı, cömertliğin 

dostu, hidayetin kardeşi el-Mevlâ el-Hüseyin’edir. 

6. O öyle bir buluttur ki rızık dileyenler ondan bağış istediği zaman söz vermeden 

cömertlik yapar, şimşek çakmadan (gürültüsüz) yağdırır. 

 
354   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 207–208. 
355   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 234. 
356   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 207. 



 119 

7. O öyle bir cömerttir ki ihtiyaç sahibinin dilemesi kulağına vardığı zaman gülün 

bakışı (gözünün parıldaması), onun ahlakından (ne kadar iyi insan olduğundan) haber 

verir.  

8. Onun doğumuyla zaman ve zamanın ehli hoşnut olup ve gençleşti. Ayrıca 

adaletin ve övgünün göz bebeği ferahladı. 

9. Cömert kimseye nesim yumuşak estiğinde o da yatışır ancak savaş zamanında 

katı taş gibi sert olur. 

10. O cesaret ve cömertlikten oluşmuştur, onun cesareti azalarında gizlenir ve elleri 

de hayra açılır. 

Aşağıdaki şiiri mevâliyyâ türü dûbeyitlerinden bir örnektir. İbn Ma‘tûḳ burada 

hükümdara olan sevgi ve saygısını ifade etmektedir. Yine burada Seyyid Hüseyin’in 

Kirmân’da olduğu bilgisi de geçmektedir.357(Basît) 

 دَّْدجَتَـَت رِهَّْدلا لَوطُ كَيفِ ةٌعَوْلَ ليِْ

 

 

 
 

 دَّْدترََتَ دِّلخَْا نِحْصَ قَوْـَف ةٌعَمْدَوَ 

 

 

 
 

 دَّْقوَـَتـَت كَيلَإِ لُازَـَت لاَ ةٌجَهْمُوَ

 

 

 
 

 دَّْدترََتَ نِامَرْكِ لىَإِ ةِزَـْيوَلحُْا نَمِ 

 

 

 
 

Bende sana karşı zaman geçtikçe yenilenen bir sevgi ve yanağı(mın) üstüne akıp 

duran bir göz yaşım vardır. 

Ve hala senin için yanıp Ahvâz’dan Kirman’a durmadan gelip giden bir kalbim 

vardır. 

1.2.7. Seyyid Muhsin’i Medhi 

Konuyla ilgili kaynaklarda İbn Ma‘tûḳ’un yaşadığı dönemde Seyyid Muhsin 

adında bir yöneticinin olduğu bilgisine rastlanmamaktadır. Özellikle bu başlık altında 

değinilecek olan, İbn Ma‘tûḳ’un kendisi hakkındaki kaleme aldığı bu şiiri yazdığı 

1079/1669 senesinde,358 Seyyid Muhsin’in padişah olması imkansızdır. Çünkü o 

dönemde, yani 1060/1650 ve 1088/1678 yılları arasında Muşa‘şa‘ Devleti hükümdarı 

Seyyit Ali Hân’dır.359 Muşa‘şa‘lar’ın, Muhsin b. Felâḥ adında  bir yöneticisi olsa da bu 

padişah 866/1462 ve 913/1507 yılları arasında hükümdarlık yapmıştır ve Muşa‘şa‘ 

 
357  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 234. 
358  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 127. 
359  Şebur, Târîḫu’l-Muşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim, 133; el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-

Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 261. 



 120 

devletinin ikinci padişahıdır.360 Dolayısıyla İbn Ma‘tûḳ’un devrinden hayli zaman önce 

yaşamıştır. Seyyid Muhsin’in kim olduğuna dair, ulaşılabilen kaynaklarda net bir bilgi 

bulunmamakla birlikte bir vali veya devletin alt kademelerinde görevli bir kişi olması 

muhtemeldir.  

Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ kendisi hakkında 1079/1669 yılında çocuğunun sünnet 

düğününü tebrik ederek bir medih şiir söylemiştir. Bu şiir 69 beyittir, kafiye harfî mîm ve 

vezni de kâmil bahrindedir.361 

Şair, aşağıdaki beyitlerde Seyyid Muhsin’in Haydarî kökenli olmasından ve 

dilinin fesahatlı olmasından dolayı onun Farisîlerden değil, Muşa‘şa‘lar’dan olduğunu 

ifade etmektedir. Hatta Seyyid Muhsin’in babası ve dedesini iyi yâd ettiği ve yine 

onlardan da şiirlerinde Haydarî diye bahsettiği için Seyyid Muhsin’in, Seyyid Ali Hân’ın 

torunu olma ihtimali yüksektir. Babası ve dedesinin geçmişte hayırlı işlerle meşgul 

olduğunu ve Seyyid Muhsin’in de iyi işleri onlardan miras aldığını zikrederek onu 

övmektedir.362 (Kâmil) 

 رٍدَيْحَ ُ ةبَسْنِوَ هُتُحَاصَفَ لاَوْلَ

 

 

 امَتَسْرُ ِ ةهَيرِكَلْا مَوْـَي هُتُْـنـَنظَلَ 

 

 

 رٍشَعْمَ نْمِ دٍلِاوَ مِرَكْلأَ دٌلَوَ

 

 

 امَرَكْأَ نْعَ اًمارَكْأَ مَرِاكَمَلْا اوثُرِوَ 

 

 

 ارًثِآم هُوبَأَ يوِرْـَي هِدِّجَ نْعَ

 

 

 امَهُْـنعَ يوِرْـَي مَوْـَيلْا وَهْوَ هِيْبِلأَِ 

 

 

Eğer onun fesahatı ve nesebi haydarî olmasaydı kesin savaş gününde onu 

Rüstem363 zannederdim. 

O, güzel ahlakı en asil insanlardan ikram olarak miras almış bir topluluktan soylu 

bir babanın oğludur. 

Babası, kahramanlıkları dedesinden anlatırken o (Seyyid Muhsin), hem babası 

hem de dedesinden anlatmaktadır. 

 
360  el-Mâni‘, el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A‘lâmuhâ, 252. 
361  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 127–130. 
362   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 129. 
363   İran’ın millî destanlarında en güçlü kahramandır. 



 121 

1.2.8. Mirzâ Mehdî’yi Medhi 

Seyyid Muhsin gibi Mirzâ Mehdî’nin de kim olduğuna dair ilgili kaynaklarda bilgi 

bulunmamaktadır. Ancak şair bu kişi hakkında bir siyasî medih kaleme almıştır. Bu 

medih kasidesi 96 beyit, revî harfi hâ ve vezni de basît bahrindedir.364 

 Söz konusu şiirinden aşağıda verilen örnek beyitlerde Mirzâ Mehdî’nin 

Peygamber soyundan geldiğini, merhametli, takvalı, hayırsever, cömert ve iyi bir insan 

olduğunu ve “vezirliğin tacı” ifadesiyle devletin vezirlik mertebesinde bir yönetici 

sıfatıyla onu methetmektedir.365 (Basît) 

 رٍشَبَ لىَإِ ىوَكَّْشلا نَمِ يسِفْـَن ذُيعِأُ 39

 

 

 ]ِôِ َاهَلاَوْمَ يِّدِهْمَلْا مِئِاقَلْاو 

 

 

 ـلْا يخِأَ بيِِّلأَْا لِضْفَلْا بيِأَ بيَِِّّنلا نِبْاِ 40

 

 

 اهَاكَزْأَوَ ايَـْنُّدلا نيِبَ يرِْخَ فِورُعْمَـ 

 

 

 نْمِ دََّقوَـَت حٌابَصْمِ ِ ةجَاجَُّزلا رُونُ 41

 

 

 Ëَِرِوُّطلا فيِ تيَِّلا مِيلِكَلْا ر Ëََاهَاج 

 

 

 هُتَُّهمِ يِّسِدْقُلْا لمَِاعَلْا نَمِ ءٌزْجُ 42

 

 

 اهËََدْأَ يِّلِّكُلْا لمَِاعَلِْ[ ءُونُـَي 

 

 

 هُتمَُاخَ دِجْمَلْا قُوْطَ ِ ةرَازَوِلْا جَُ× 43

 

 

 اهَانَيمُْ دُنْزَ ليِاعَمَلْا ينِْعَ نُاسَنْإِ 

 

 

 ذْإِ ُ ةرَازَوِلْا يرِدْتَ هِبِ لٍضْفَ فُيلِحَ 44

 

 

 اهََّلاحَ لِضْفَلْا يَِِّ¦ ىَّلتجََ اهَْـيفِ 

 

 

 Ëَبرُِيخُْ هُنْعَ هِيْفِ ِ ةَّوـُبُّـنلا بُيطِ 45

 

 

 اهََ[وطُ حِوْدَ نْمِ رٌثمََ هَُّنَِ¦ 

 

 

 تْلَبِجُ دْقَ نِاسَحْلإِا نَمِ سٍفْـَن يمُرِكَ 46

 

 

 اهَاوَدْجَ سَاَّنلا َّمعَـَف عُابَطِّلا هُنْمِ 

 

 

 اهَرَصُنْعُ اللهُ غَاصَ فِطُّْللا نَمِ تٌاذَ 47

 

 

 اهَاَّوسَ سِاَّنلا عِيمِلجَِ ةًحمَْرَوَ 

 

 

 اََ¶وَطْسَ رُاَّبلجَْا يقَِّتـَي ٌ ةمَيظِعَ 48

 

 

 اهَاوَقْـَت دُاَّبعُلا فُرِعْـَت ٌ ةَّيكِزَ 

 

 

39. Bir beşere şikâyet etmekten Allah’a ve efendim Mirzâ Mehdî’ye sığınırım. 

40. (O) Peygamber evladı (Peygamber soyundan olana), fazilet sahibi, onurlu olan 

iyiliğin kardeşi, dünya insanlarının arasında en hayırlısı ve en temizi… 

41. (O) camdan yansıyan ışıktır, Hz. Musa’nın ateşi sayesinde Ṭûr dağında 

münacatta bulunduğu ateşten yakılan bir kandildir. 

42. (O) kutsi alemden bir parçadır, onun himmetinin azı bile tüm aleme ağır gelir. 

 
364   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 191–196. 
365   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 193. 



 122 

43. (O) vezirliğin tacıdır, şerefin gerdanlığı onun yüzüğüdür, yüceliğin pınarının 

insanı ve sağ elinin bileğidir. 

44. (O) faziletin dostudur. Vezirlik onu bilir ve eğer vezirlikte ortaya çıkarsa, onu 

her türlü iyilikle donatır. 

45. Nübüvvetin güzel kokusu ondadır. Bize onun nübüvvetin büyük temiz ağacının 

meyvesi olduğunu ondan haber verir. 

46. (O)iyilikle dolu asil bir kişidir, ahlaklar da ondan (onun ihsanlarından) meydana 

getirilmiştir ve onun lütufları insanların tamamını kapsamıştır. 

47. Allah onun zatını lütuftan şekillendirdi ve onu tüm insanlara rahmet olarak 

yarattı.  

48. (Onun) zatı büyüktür ki zalimler onun kudretinden sakınırlar ve öyle  bir 

masumdur, âbidler onun takvasını bilirler. 

1.2.9. Hüseyin Paşa b. Ali Paşa’ya Medhi 

Hüseyin Paşa, Türk asıllı bir devlet olan Efrâsiyâb Devleti’nin kurucusu 

Efrâsiyâb’ın torunu ve Ali Paşa’nın oğludur.366 Bu başlık altında İbn Ma‘tûḳ’un söylediği 

medihler üzerinde durulacaktır. Şairin Hüseyin Paşa ile ilgili olarak dokuz nutfe ve iki 

kasidesi olmakla beraber toplam 11 tane medih şiiri vardır. Bunların beyit sayısı, kafiyesi, 

vezni, şiir türü ve kısa özeti aşağıda verilen tablodaki gibidir. 

No Kısa Açıklaması 
Beyit 

Sayısı 
Kafiyesi Bahiri Şiir Türü 

1 

Ramazan Bayramını kutlayarak 

methediyor. 
 Tavîl Kaside دُودُوَ 68

2 

Hukûf Kalesinin fethini kutlayarak 

methediyor. 
 Basît Kaside هِتِمَرْلحُِ 79

3 

Mevâliyâ türünde yazdığı bir şiirle 

methediyor. 
 Basît Nutfe يرُْخِأَ 2

 
366 Daha fazla bilgi için çalışmanın 47. sayfasına bkz. 



 123 

4 

Mevâliyâ türünde yazdığı bir şiirle 

methediyor. 
 Basît Nutfe يرُْصِبَ 2

5 

Mevâliyâ türünde yazdığı bir şiirle 

methediyor. 
 Basît Nutfe يرُْسِيَ 2

6 

Mevâliyâ türünde yazdığı bir şiirle 

methediyor. 
 Basît Nutfe مُامَلْاِ 2

7 

Mevâliyâ türünde yazdığı bir şiirle 

methediyor. 
 Basît Nutfe هُفُورُضُ 2

8 

Mevâliyâ türünde yazdığı bir şiirle 

methediyor. 
 Basît Nutfe هُاشَحَِْ¦ 2

9 

Mevâliyâ türünde yazdığı bir şiirle 

methediyor. 
 Basît Nutfe امََّوهَ 2

10 

Mevâliyâ türünde yazdığı bir şiirle 

methediyor. 
 Basît Nutfe امََّظلا 2

11 

Mevâliyâ türünde yazdığı bir şiirle 

methediyor. 
 Basît Nutfe امََّسلا 2

Aşağıda verilen beyitler, şairin Hüseyin Paşa’ya yazmış olduğu kasidelerinden bir 

örnektir. Şair burada kendisinin Hüseyin Paşa’ya olan muhabbet ve bağlılığını dile 

getirmekte, çok iyi bir insan ve adil bir kimse olarak Basra’yı yönetmeyi hak eden 

yönetici olduğunu, onunla beraber Basra’nın gelişip refaha kavuştuğunu ifade ederek onu 

övmekte ve Ramazan Bayramını tebrik etmektedir.367 (Tavîl) 

 صٍلِمخُْ ُ ةوَعْدَ يَهِوَ يٍّلِعَ نَبْا ايَـَف 59

 

 
 

 دُيكِأَ كَلاَوِ فيِ قٍدْصِ دُهْعَ هُلَ 

 

 
 

 ىرَوَلْا فيِ كَمَكْحُ نُحمََّْرلا ذََّفـَن دْقَلَ 60

 

 
 

 دُيدِشَ تَنْأَوَ اًظفْلَ مْلهَُ تَنْلِفَ 

 

 
 

 هُلُعْفِ ءَاسَ نْمَ نِاسَحْلإِْ[ تَأْفَاكَوَ 61

 

 
 

 دُيحمَِ وَهْوَ لَضْفَلْا تَزْحُفَ كَيْلَإِ 

 

 
 

 
367   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 199–200. 



 124 

 تْمََّدََ¶ َّتىحَ مِلُّْظلا رَْـئبِ تَلَّْطعَوَ 62

 

 
 

 دُيشِمَ وَهْوَ لِدْعَلْا رُصْقَ حَبَصْأَفَ 

 

 
 

 حٌمِاوَجَ يَهْوَ رِهَّْدلا بَوطُخُ تَضْرَأَ 63

 

 
 

 دُينِعَ وَهْوَ رُادَقْمِلْا كَعَوَاطَوَ 

 

 
 

 ىرَوَلْا َ ةجََْ® َ� رِطْفِلْا دُيعِ كَنِهْـُيلَ 64

 

 
 

 دُيدِجَ وَهْوَ دَاعَ يمٌْدِقَ كٌلْمُوَ 

 

 
 

 ٌ ةدَلاَقِ َّلاإِ ءُاحَيْفَلْا ُ ةرَصْبَلْا امَفَ 65

 

 
 

 دُيحِوَ قُيلِيَ رٌنحَْ اَِ® تَنْأَوَ 

 

 
 

 اهَـَتلْلَحَ ذْمُ اهَضُرْأَ تْبَاطَ كَبِيطِبِ 66

 

 
 

 دُيعِصَ وَهْوَ كُسْمِلْا اهَْـنمِ رَـَفاسَفَ 

 

 
 

 اكًَّلممَُ بِانَلجَْا سَورُمحَْ تَلْزِ لاَفَ 67

 

 
 

 دُولُخُوَ ٌ ةلَوْدَ اهَْـيفِ كَافَيلِحَ 

 

 
 

 عٌَّضخُ يَهْوَ ىرَوَلْا كُلاَمْأَ كَرُوزُـَت 68

 

 
 

 دُوفُوُ يَهْوَ مَُّ�لأا كَدُصِقْـَتوَ 

 

 
 

59. Ey Ali Paşa’nın oğlu! Bu, senin sadakati konusunda gerçek bir dostluk sözü olan 

vefalı bir kimsenin davetidir. 

60. Rahman olan Allah yaratılmışlar arasında senin hükmünü yerine getirmiştir. Sert 

bir insan olmana rağmen, onlara karşı sözlerin yumuşamıştır. 

61. Sana kötülük yapana iyilikle karşılık verdin. Böylece fazileti elde ettin ve bu 

övülmeye değerdir. 

62. Zulmün kuyusunu, yıkılıp yok olana kadar hasara uğrattın için adalet sarayı inşa 

edilmiş oldu. 

63. Sen dik başlı olan zamanın sıkıntılarını teskin ettirdin ve çok inatçı olan kader 

sana itaat etti. 

64. Ey tüm yaratılmışların mutluluk kaynağı, Ramazan Bayramı sana mübarek 

olsun! Eski saltanat yeni olarak döndü. 

65. Geniş Basra bölgesi sadece bir gerdanlıktır ve sen ona layık olan tek gerdansın. 

66. Sen oraya (Basra’ya) yerleştiğinden beri, oranın toprağı senin güzel kokunla 

kokulandırıldı. Çok büyük yeri olmasına rağmen misk, oradan göçtü. 

67. Sen hala bir sultan olarak oranın etrafını korursun. Senin iki müttefikin de orada 

kalıcı bir devlettir. 

68. İnsanların hükümdarları boyun eğdirilmiş halde seni ziyaret eder ve çağlar da 

heyetler halinde sana gelir. 



 125 

İbn Ma‘tûḳ nutfe / dûbeyitlerinde Hüseyin Paşa’ya olan muhabbet ve bağlılığını 

bildirmek için ziyaretine gitmek istediğini şöyle dile getirmektedir.368 (Basît)  

 مْاتمََ قِيرَِّطلِ[ تيِلاَصَ مْكُيْلَإِ يرِصْقَ

 

 

 
 

 مْامَلْإِ مْكُوَنحَْ ييرِْسَوَ هُحُارَ بُعَّْـتلاوَ 

 

 

 
 

 مْامَزِ يرِْغَبِ نيِتْدَاقَ مْكُيْفِ ةٌبَغْرَوَ

 

 

 
 

 مْامَزِوَ ةًمَرْحُ كَلِثْمِ دَنْعِ الهََ يرِدْأَ 

 

 

 
 

Eksik namazım size gelirken yolda tam olur, (yolun) yorgunluğu onun şarabıdır 

(rahatlığıdır) ve size gelişim bir an önce (gelmektir). 

Size karşı arzu / istek beni dizginsiz bir halde sürdü, o isteğin sizin gibilerin 

nezdinde kutsal ve dizginli olduğunu düşünüyorum. 

Üstteki beyitten anlaşıldığı gibi şair, Hüseyin Paşa’yı ziyaret için yola çıkmıştır 

ancak bu ziyaret gerçekleşmemiştir. Bir diğer mevâliyyâ türü nutfesinde de bu ziyareti 

çok istemesine rağmen karşısına çıkan engellerden dolayı gelemediğini padişah bildirmek 

için aşağıdaki şiiri kaleme almıştır.369 (Basît) 

 هْفَورُصْمَ كَيلَإِ لُازَـَت لاَ ةٌجَهْمُ ليِْ

 

 

 
 

 هْفُورُصُوَ رُهَّْدلا كَاقَلِ نْعَ اهَـُقوعُـَيوَ 

 

 

 
 

 هْفِورُعْبمَِ انَكَّْلتمََ نْمَ َ� دُعْـَبو

 

 

 
 

 بْئËَِ دِعْـُبلْا ىلَعَ كَيلَإِ بيِاتَكِ اذَهَ 

 

 

 
 

 هْفَورُعْمَ    دِولجُِْ[    ادًيَ    لَّْبقَـَت    نيِّعَ

Benim, işi sana doğru uçmakta olan bir kalbim var. Ancak zaman ve onun 

sıkıntıları seninle buluşmaya engeller çıkarıyor. 

Ve sonra, ey iyilikleriyle (yardımlarıyla) bize sahip olan kimse! Bu uzaktan beni 

temsil etmesi için sana benim yazdığımdır.  

(Öyleyse) eliyle yaptığı iyilikleriyle tanınan (bu şiiri) benden kabul et. 

1.2.10. Yahyâ b. Ali Paşa’ya Medhi 

Yahyâ Paşa, Ali Paşa’nın Hüseyin Paşa’dan sonra Basra hükümdarlığı yapan bir 

diğer oğludur. İbn Ma‘tûḳ kendisiyle ilgili bir kaside kaleme almıştır. Bu kaside 42 

beyittir. Kafiye harfî râ ve vezni tavîl bahridir. Şair bu şiirinde, Yahya Paşa’nın Osmanlı 

 
368   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 234. 
369   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 234. 



 126 

yönetimi tarafından öz kardeşine karşı desteklenerek vali olarak atandığını belirtmekte370 

ve bu zaman zarfında onu kutlayarak methetmektedir.371 

Şair bu kasideden aşağıda örnek verilen beyitlerde Yahyâ Paşa’nın çetin bir 

savaştan sonra Basra’yı ele geçirdiğini ve savaş sebebiyle harabe olmuş durumdayken 

tekrar orayı her alanda altının bile kıskanacağı bir seviyeye kalkındırdığını, o dönemde 

kendisine düzenbazlık yapan ve suç işleyenleri cezalandırmadan onların bağışlanması 

için bahane olarak özür dileme yollarını açtığını, onun döneminde Basra halkının mutlu 

ve huzurlu olduğunu ve hükümdarlığı döneminde hükümdarın övgü, cesaret, azim, 

akıllılık, cömertlik, bağışlama, yumuşak huyluluk ve sabır gibi bir çok üstün ahlaki 

sıfatların sahibi olduğunu söylemektedir.372 (Tavîl) 

 مٍرِاوَصَ فيِ اكَبُلْا دَعْـَب اهَـَتكْحَضْأَوَ 26

 

 
 

 ارَصَّْنلا كُحِضْتَسْتَ عِوَّْرلا فيِ تْمَسَتَـْبا تىَمَ 

 

 
 

 اََ®رْـُت برُْتِّلا ىكَحَ َّتىحَ اهَـَتقَّْشرَوَ 27

 

 
 

 ارَفْـَق تْحَبَصْأَ اهَضِرْأ في نْكُتَ لمَْوْلَوَ 

 

 
 

 اهَشِرْعَبِ تَيْوَـَتسْا اَّملَ الهََ تَنْكُفَ 28

 

 
 

 ارَصْمِ هُدُيِّسَ هَُّلاوَ ذْإِ فَسُويُكَ 

 

 
 

 مْهِدِيْكَبِ اًموْـَي دِيْكَلْا لَهْأَ زِتجَْ مْلَـَف 29

 

 
 

 ارَدْغَلْا عَنَصَ نْبمَِ اًردْغَ عْنِطَصْتَ لمَْوَ 

 

 
 

 مْهُسَوفُـُن ينَبِنِذْمُلُا عَيجمَِ تَبْهَوَ 30

 

 
 

 ارًكْشُ مْهُـَتلْقَـْثأَوَ اًرذْعُ مْهُـَتعْسَوْأَفَ 

 

 
 

 ةٌَّرسَمَ دِابَعِلْلِ اهَْـيفِ كَدُوجُوُ 31

 

 
 

 ارَهَّْزلا فِرََّشلِ[ يَهِوَ رٌدْبَ كََّنلأَِ 

 

 
 

 ىهَُّـنلاوَ مَزْلحَْاوَ سَأْبَلْاوَ انََّـثلا تَيْوَحَ 32

 

 
 

 ابرََّْصلاوَ مَلْلحِْاوَ وَفْعَلْاوَ ىدََّنلا تَزْحُوَ 

 

 
 

 اَِ®ارَخَ دَعْـَب دِجْمَلْا تَويُـُب تَرْمَعَ 33

 

 
 

 ارَمْعُ اَِ¶اوَمْلأَ يىَيحَْ َ� تَدَّْدجَفَ 

 

 
 

 ةٌدَيدِحَ وَهْوَ لُعْـَنلْا يشِيمَْ كَيَّْفبخُِ 34

 

 
 

 ىرَسْكِ ىلَعَ رِاضَُّنلا جَِ× ىلَعَ قُوفُـَي 

 

 
 

 اهَـَتلْلَحَ اَّملَ ءِاحَيْفَلْا ىرَـَث كَيفِوَ 35

 

 
 

 ارَهُّْزلا مَنجُْلأَْا فَرَاشَ َّتىحَ فََّرشَتَ 

 

 
 

26. Sen, keskin kılıcınla ağlattıktan sonra onu (Basra’yı) güldürdün. Basra her ne 

zaman korkarak gülümsese, zaferle gülmek ister.  

 
370   Bu konuyla ilgili daha ayrıntılı bilgi için çalışmanın 47-48. sayfalarına bkz. 
371   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 205–207. 
372   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 206–207. 



 127 

27. Sen, altın tozun Basra’nın toprağına benzeyinceye kadar onu (Basra’yı) 

güzelleştirdin ve eğer sen o yerde (Basra’da) olmasaydın, orası çorak bir arazi olurdu. 

28. Sen Basra’nın padişahlık tahtına oturduğun zaman onun için, efendisinin Mısır 

padişahı olarak tayin ettiği Hz. Yusuf gibi oldun. 

29. Sen, hiçbir zaman hile yapanlara hile ile karşılık vermedin ve ihanet eden hiçbir 

kimseye ihanet etmedin. 

30. Sen, suçluların hepsine canlarını bağışladın. Böylece (onları bağışlamak için) 

onlara özür dileme sahasını genişlettin ve teşekkür etmeye zorladın. 

31. Senin orada (Basra’da) olman, halkı için bir mutluluk kaynağıdır. Çünkü sen bir 

aysın ve Basra (bu) şerefle parlamaktadır. 

32. Sen övgü, cesaret, azim ve akılı kendinde topladın; cömertliği, bağışlamayı, 

yumuşak huyluluğu ve sabrı da elde ettin. 

33. Sen viraneye dönüşen şerefin evlerini tamir ettin. Ve sen ey Yahyâ, ölenlerin 

ömrünü yeniledin! 
34. Kendisi demir olduğu halde ayakkabı, senin terliklerinle yürüyor. Senin 

ayakkabıların değer olarak, Kisra’nın başındaki tacının üzerinde duruyor. 

35. Sen Basra’ya yerleştiğinde, oranın toprağı senin sayende şeref buldu. Hatta 

şerefte parlak yıldızlarla rekabet etti. 

1.3. Diğer Medihleri 

İbn Ma‘tûḳ’un divanında medhe konu olan iki medih şiiri daha vardır. Bunlardan 

ilki Şeyḥ Kutbuddîn adında bir alimin, İbn Ma‘tûḳ’u methettiği şiiridir. Bu şiirinin ravî 

harfî hâ ve vezni de hafif bahridir. Şeyḥ Kutbuddîn’e ait olan bu şiirin divanda yalnızca 

matlaı verilmiştir.373 (Hafîf) 

 امظْنَوَ ارًـْثـَن نِاسَلِّلا حَيصِفَ َ�

 

 

 
 

 هُنُأْشَ ةُحَامََّسلاوَ لُضْفَلْا نِمَوَ 

 

 

 
 

Ey nesir ve nazım dili fasih olan! Ey şanı fazilet ve cömertlikten olan kimse!  

İkinci şiir ise İbn Ma‘tûḳ’ın bu şiirin aynı vezin, aynı kafiye ve aynı ravî harfini 

kullanarak Şeyḥ Kutbuddîn’i övdüğü medih şiiridir. Şairin bu şiiri toplamda 12 beyittir, 

ravî harfî hâ ve vezni de hafif bahridir.374 (Hafîf) 

 
373   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 211. 
374   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 211–212. 



 128 

 اًعبْطَ بَُّذهَمُلْا عُقَصْمِلْا اهَُّـيأَ

 

 
 

 هْنُايَـَب لَوقُعُلْا رُحَسْيَ ً تىفَوَ 

 

 
 

 اًرعْشِ لَاقَ اذَإِ يذَِّلا حُيصِفَلْاوَ

 

 
 

 هْنُاسَلِ مَوجُُّنلا مُظِنْـَي هُتَلْخِ 

 

 
 

 مٌاظَنِ مِلاَكَلْا رِهَوْجَ نْمِ كَلَ

 

 
 

 هْنُاجَرْمَ هِرِّدُ ينَْبَ امَ نَازَ 

 

 
 

Ey fıtrat olarak nezaketli ve akıcı konuşan! Ey fesahatı ile akılları büyüleyen genç! 

Ve ey şiir söylediği zaman dili yıldızları nazmediyor zannettiğin fasih kimse! 

Senin kelamının cevherinin öyle bir şeli vardır ki onun mercanları, sedeflerin 

arasında olanları süslüyor. 

Burada İbn Ma‘tûḳ’un medih temalı şiirleri tamamlanmış durumundadır. Sonuç 

olarak dört dini medih (ikisi Hz. Peygamber, biri Hz. Ali ve ikincisi Hz. Muhammed ve 

Hz. Ali medhiye temalıdır.), 86 siyasî medih -ki bunlar toplam olarak 10 yönetici 

hakkında söylenmiştir- ve iki diğer konu medihler olmak üzere toplamda şairin 92 adet 

medih temalı şiirini temsil edecek ve muhteva olarak konunu anlaşılması sağlayacak 

kadar örnek beyitler verilmeye çalışılmıştır. Dolayısıyla çalışmanın ikinci bölümünün 

bundan sonraki kısmına, tema olarak ikinci sırada yer alan gazellerle devam edilecektir. 

2. Gazel  

Gazel kelimesi tasrif olarak َلُزَغْـَي لَزِغ  fiilinin mastarı olan َلاًزَغ  kökünden 

gelmektedir. Kişinin kadınla aşk ve muhabbetle konuşması, ona olan sevgi ve beğenisini 

anlatması,375 genç erkekle genç kızın konuşması, kadınla erkeğin eğlenme ve 

şakalaşması,376 kadınla vakit geçirme, ayartma ve gönlünü çalma,377 delikanlıların 

cariyelerle konuşması378 ve insanın kadına âşık olma konusunda zihninde bir inancının 

olması anlamlarına gelmektedir.379  

Bir şiir terimi olarak gazel, şairin kadınlar hakkında konuşması, onlara olan sevgi 

ve aşk gibi duygularından dolayı kalbinde kaynayan şeyi açığa çıkarması, kadının 

 
375  Cubrân Mes‘ûd, er-Râid (Beyrut: Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyin, 1967), 1077. 
376 İbn Manẓûr, Lisânu’l-‘Arab (Beyrut: Dâru Ṣâdır, ts), 11/492; Samancı, Osmanlı Dönemi Arap 

Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 154; Fidan, Arap Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri, 148. 
377  el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ, 4/24; Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, Tâcu’l-‘Arûs  min Cevâhiri’l-

Ḳâmûs, thk. Ali Şîrî (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2005), 8/34; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden 
İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 56. 

378  el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 608; Tasa, Ahmed b. Şahin el-Kıbrısi ve Şiirleri, 36.  
379  Ḳudâme b. Ca‘fer Ebû’l-Ferec, Naḳdu’ş-Şi‘r (İstanbul: Maṭba‘atu’l-Cevâ’ib, 1885), 33. 



 129 

güzellik, cazibe ve çekiciliğini tasvir ve tavsif etmesi, ayrılık acısından, ona olan özlemin 

üzüntüsünden, ondan uzak durmanın sabırsızlığından, sevgilinin vaatlerini yerine 

getirmemesi üzerine ona yaptığı sitemlerden bahsetmesidir.380 Başka bir ifadeyle kişinin 

kadına olan beğeni, muhabbet ve aşkından dolayı ona karşı sevinç ve üzüntü olarak 

yaşadıkları ve hissettiklerini, sevgilinin suret ve siret olarak kişisel özelliklerini coşkulu 

ifadeler eşliğinde nazım sanatıyla anlatmasıdır.381 Bunlardan ayrı olarak şairin içki ve 

bahar karşısında duygularını anlatan şiirlere de gazel denilmiştir. Bu şiir türü beyit sayısı 

açısından yetîm, nutfe ve mukatta‘a ve kaside olabilmektedir.382 

Dolayısıyla gazelin birçok tanım ve tarifi vardır. Buna rağmen gazel, tüm 

tariflerde esas olarak şu üç şey üzerine bina edilmektedir. İlk olarak konuşan ve âşık olan 

bir kişi, ikinci olarak o kişinin konuşmasını ve aşkını dinleyen bir kadın ve üçüncü olarak 

ise kişi ile kadın arasındaki konuşmadır ki bu konuşmanın asıl konusu da sevgi ve 

aşktır.383 Konusu itibarıyla gazel kelimesinin birçok müradifî vardır. Bunlar nesîb, teşbîb, 

‘işk, ḥubb, hevâ, ṣabbâbe, hiyâm, şaġaf, ‘alaḳa, lev‘a, vecd, teyyem, tebl ve tedliye’dir.384 

Bunlardan nesîb ve teşbîb tagazzul ile aynı anlamda kullanılmaktadır.385 Ancak dil 

alimlerinin çoğunun müttefik olduğu nokta gazel kelimesinin nesîb, tagazzul ve teşbîb 

kelimelerinden farklı olduğudur. Hatta gazel ile tagazzul terimlerinin dahi aynı anlamda 

kullanılmasının yanlış olduğunu bildirmektedirler.386 Gazel ile nesîb arasındaki farkı 

Ḳudâme b. Ca‘fer şöyle açıklamaktadır: “Gazel kadına aşık olma manasındadır, bunu dile 

getirmekse nesîb’tir.”387 Konunun daha açığa kavuşması için ez-Zebîdî’nin Tâcu’l-‘Arûs 

adlı eserindeki görüşüne de değinmek gerekir ki teşbîb, nesîb ve gazel arasındaki aynılık 

 
380  Kemal Helâyilî, Cemheretu Revâ‘iu’l-Ġazel fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî (Beyrut: el-Mu’essetu’l-‘Arabiyye li’d-

Dirâsât ve’n-Neşr, 1993), 11. 
381  Tasa, Ahmed b. Şahin el-Kıbrısi ve Şiirleri, 36; Mehmet Mesut Ergin, “Osmanlı Dönemi Şii Araprinde 

Sosyal Unsurlar,” Nüsha Şarkiyat Araştırmalar Dergisi 6/21 (2006), 48; Halûk İpekten, “Gazel,” 
Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 13/442; Fidan, Arap 
Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri, 148; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-
Sefercelânî ve Şiirleri, 36–57; Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 
134. 

382  İpekten, “Gazel,” 13/440. 
383  Hassân Ebû Riḥâb, el-Ġazel ‘inde’l-‘Arab (Kahire: Maṭba‘atu Mıṣr Şerike Musâheme Mıṣriyye, 1947), 

12. 
384  Ebû Riḥâb, el-Ġazel ‘inde’l-‘Arab, 9. 
385  İbn Raşîḳ el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, thk. Muhammed Muḥyi’d-

Dîn ‘Abdulhamîd (Kahire: Maṭba‘atu’s-Se‘âde, 1964), 2/117; ez-Zebîdî, Tâcu’l-‘Arûs  min Cevâhiri’l-
Ḳâmûs, 8/43. 

386  el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 2/117; Ebû’l-Ferec, Naḳdu’ş-Şi‘r, 42–
43; ez-Zebîdî, Tâcu’l-‘Arûs  min Cevâhiri’l-Ḳâmûs, 8/43. 

387  Ebû’l-Ferec, Naḳdu’ş-Şi‘r, 42. 



 130 

ve farklılığı, diğer kaynaklardan referans göstererek şunları söylemektedir: “Nesîb ile 

teşbîb arasında aynılık vardır ve bunlar da tagazzul anlamındadır. Tagazzul ise gazel’in 

zikridir.388 Sonuç olarak gazel tagazzuldan farklıdır. Fakat anlamsal olarak birbirlerine 

çok yakın oldukları için bu farkı anlamak zordur.”389  

Eski ve yeni edipler ile dilbilimcilerin gazelle ilgili görüşlerini ayrıntılı bir şekilde 

işleyen Ahmed Muhammed el-Ḥûfî, el-Ġazel fi’l-‘Aṣri’l-Câhilî adlı eserinde şu sonuca 

varmaktadır: “Eski edip ve dilbilimci alimlerin görüşlerinden şunu elde ettim ki (gazel, 

nesîb ve teşbîb) kelimelerinin manaları arasında ayırım yapmıyorum/yapamıyorum.” 390 

Böylece anlamsal olarak aralarından bir farkın olmadığını işaret ederek sadece gazelin, 

diğerlerine nispeten dile kolay gelmesi sebebiyle daha yaygın olduğunu bildirmektedir. 

Netice olarak hemen hemen herkesin vardığı nokta, aralarında anlamsal olarak ciddi bir 

farkın olmadığıdır. Aralarından fark olduğuna kail olanların en bariz delili ise birinin 

(gazelin) pasif oluşu, diğerinin (tagazzulun) aktif olarak maddi kalıba dökülmesidir. Bu 

da sonuç olarak iki terimin mahiyetleri itibariyle aynı olduklarının bir kanıtı 

niteliğindedir. 

Gazel, Arap edebiyatında en eski şiir sanatlarından biridir. Cahiliye dönemi 

şiirleri de bundan azade değildir ki o dönemlerde doğrudan bir gazel şiirinin olduğu söz 

konusu olmasa da şairler medih, hiciv ve mersiye temalı şiirlerinin başında gazel beyitleri 

söylemişlerdir. Cahiliye döneminde gazel, sevgilin terk edip gitmesiyle ondan geride 

kalan kalıntılar olarak sevgilinin yurdu, evi ve akrabaları gibi olguları anlatan aṭlâl teması, 

sevgilinin güzelliğiyle fiziki çekiciliği, şairin sevgiliyle konuşması ve görüşmesi,391 

husumet, kin ve kıskançlıktan dolayı kadının şairle olan münasebeti veya şairin kendisiyle 

münasebet kurmayı reddeden kadınları karalaması gibi konuları içermektedir.392 

Cahiliye dönemin söylenen gazellerin konusu, sadece sevgili ya da kadına mahsus 

olarak kalmamaktadır. Cariye, şarap veren kişi veya şarap meclisleri için söylenebilen 

 
388     Gazel, genç erkeklerin cariyelerle/genç kızlarla konuşması, tagazzzul ise bu konuşmayı üstlenmesi ve 

şiirle dile getirmesidir. Dolayısıyla tagazzul ve gazel, anlam olarak farklı ancak birbirine yakın ve 
hatta birbirinden ayrılmaz olarak görülmektedir. Bkz. el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 608; İbn Manẓûr, 
Lisânu’l-‘Arab, 11/491. 

389     ez-Zebîdî, Tâcu’l-‘Arûs  min Cevâhiri’l-Ḳâmûs,8/43. 
390     Ahmed Muhammed el-Ḥûfî, el-Ġazel fi’l-‘Aṣri’l-Câhilî (Kahire: Mektebetu Nahḍati Mıṣır bi’l-Fucâle, 

1950), 7–11. 
391     Sirâceddîn Muhammed, el-Ġazel fî Şi‘ri’l-‘Arabî (Beyrut: Dâru’r-Râtibi’l-Câmi‘iyye, 2011), 8. 
392   Yusuf Bekkâr, Ġazelu’l-Mekkîyin fi’l-‘Aṣri’l-Emevî  (Mekke: Mu’essesetu’l-Furḳân  li’t-Turâs̱i’l-

İslâmî, 2009), 32. 



 131 

iffet ve haya içerikli gazeller olduğu gibi haya ve iffet sınırını aşan gazellerin de mevcut 

olduğu kaynaklarda mevcuttur.393 İslam’ın gelişiyle Peygamber medhiyesi, İslam’a davet 

ve irşat, İslam düşmanları ve kafirleri hiciv muhtevalı şiirler ön plana çıksa da gazel 

temalı şiirlerin konuları günahtan uzak bir şekilde iffet ve namus dairesi içinde alınarak 

devam ettirilmiştir.394 

Emevîler döneminde tekrar gelişmeye başlayan gazel üç çeşit olarak ortaya 

çıkmıştır. Bunlar el-gazelu’l-‘uzrî (el-’afîf), el-gazelu’l-‘umerî (el-hadarî) ve el-gazelu’t-

taklîdî (el-fâhiş ya da el-câhilî)’dir.395 Abbasiler döneminde ise hayatın refah olarak 

yükselmeye başlamasıyla gazel de değişmeye ve gelişmeye devam etmiştir. Özellikle bu 

dönemde mucûn da denilen fahiş gazel nevileri türemeye başlamıştır.396 Memlüklar 

döneminde ise, Emevî dönemindeki gazel çeşitlerine ilaveten konu olarak ilâhi ve 

tasavvufî gazelin ortaya çıkması, bu dönem gazelin en önemli özelliği olmuştur.397 

Hicri V asrın sonu ve VI asrın başlarında Arap edebiyatındaki gazelin bu 

serüveninden etkilenen Fars edebiyatında gazel şiiri, nesîb ve teşbîb olarak görülmeye 

başlamış398 ve oradan da VIII. yüzyılda Türk edebiyatına geçmiştir.399 Osmanlı dönemine 

bakıldığında gazel, önceki dönemlerdeki özelliklerini korumasının yanında tarz olarak 

akıcı bir üslupla en çok söylenen şiir muhtevalarından biri haline gelmiş400 ve medih 

kasidelerinin başında veya ayrı olarak kaside ve mukatta‘a halinde kaleme alınır 

olmuştur. Bilhassa mukatta‘a şeklinde kaleme alınan gazeller, Osmanlı dönemi gazelinin 

yenilikçi özelliklerinden biri olmuştur.401 

 
393    Ömer Rıza Keḥḥale, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Câhiliyye ve’l-İslâm (Dimeşḳ: el-Maṭba‘a et-Ta‘âvuniyye 

bi Dimeşḳ, 1972), 80–81. 
394    Muhammed, el-Ġazel fî Şi‘ri’l-‘Arabî, 19; Keḥḥale, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Câhiliyye ve’l-İslâm, 80;  

Keḥḥale, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Câhiliyye ve’l-İslâm, 90–91. 
395     Ayrıntılı bilgi için bkz. Muhammed, el-Ġazel fî Şi‘ri’l-‘Arabî, 19–20; Keḥḥale, el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-

Câhiliyye ve’l-İslâm, 106–107. 
396  Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Muhammed Selâm, el-Edeb fî ‘Asri’l-‘Abbâsiyyîn (İskenderiye: 

Munşa‘âtu’l-Ma‘ârif bi’l-İskenderiyye, ts), 304.; Ebû Riḥâb, el-Ġazel ‘inde’l-‘Arab, 153; 
Muhammed, el-Ġazel fî Şi‘ri’l-‘Arabî, 44–45. 

397  Halid İbrahim Yusûf, eş-Şi‘ru’l-‘Arabî Eyyâmu’l-Memâlik (Beyrut: Dâru’n-Nahḍati’l-‘Arabiyye, 
2003), 399. 

398     Fatime Ali, “Seyr-i Gazel Der Şi‘r-i Fârsî,” Fasılnâme-i Edebiyat-i Fârsî 6 (1965), 100–101; Esadullah 
Wahîd, Gazel-i Kemâl (Tebriz: Tebriz Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Doktora Tezi, ts), 309. 

399     İpekten, “Gazel,” 13/440-441. 
400     Fidan, Arap Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri, 149. 
401     Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 58. 



 132 

Tüm bu değerlendirmelerden sonra Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ’un gazel şiirleri ele 

alınacak olursa, medih muhtevalı şiirlerinden sonra şiir sayısı olarak en çok söylenen şiir 

gazel konulu şiirleridir. İbn Ma‘tûḳ’un gazel muhtevalı şiirleri iki şekildedir ki bunlar ya 

medih kasidelerinin mukaddimelerini oluşturan gazeller ya da müstakil olarak nutfe ve 

mukatta‘a olarak söylediği gazellerdir. Medih kasidelerinin mukaddimelerini oluşturan 

gazellerden, konusu geçildiği yerlerde bilgi ve örnekler verilmiş, ayrıca bu şiirleri medih 

başlığı altında gazel (‘afîf ve hissî) ve nesîb olarak da değerlendirilmiştir. Burada ise İbn 

Ma‘tûḳ’un gazel muhtevalı şiirleri ve bu şiirlerin beyitlerinin konularını izah için 

müstakil gazel şiirlerinin yanında, medih ve mersiye muhtevalı şiirlerinin 

mukaddimelerinde yer alan gazellerinden de örnekler verilmeye çalışılacak ancak daha 

çok İbn Ma‘tûḳ’un müstakil olarak yazdığı gazel şiirleri üzerinde durulacaktır. Ayrıca 

konunun daha iyi anlaşılması açısından şiirler, örnek beyitlerle açıklanacaktır. Öncelikle 

şairin gazel türündeki şiirlerinin kolay anlaşılması ve çalışmada takip edilen metoda da 

uygun olması hasebiyle müstakil gazel şiirleri tabloda gösterilerek izah edilmeye 

çalışılacaktır. 

Gazel Türü Nutfe Mukatta‘a Toplam Şiir Sayısı Toplam Beyit Sayısı 

Afîf Gazel 17 1 18 38 

Hissî Gazel 17 1 18 37 

Ġulâmiyât 1 - 1 2 

Şiir Sayısı 34 2 37 77 

Beyit Sayısı 69 7 75 75 

Yukarıda verilen tabloda görüldüğü üzere İbn Ma‘tûḳ, gazel muhtevalı şiirleri 

beyit adedine göre nazım türü açısından nutfe ve mukatta‘a olarak kaleme alınmıştır. 

Nutfe 35 şiir ve 70 beyitken mukatta‘a ise iki şiir ve yedi beyittir. Gazel türü olarak afîf 

gazel ve hissî gazel 18’er şiir olup ġulâmiyât ise bir şiir olmakla beraber toplam 37 şiir 

ve 77 beyittir. Genel olarak İbn Ma‘tûk gazel muhtevalı şiir ve beyitlerinde sevgilinin 

zatında bulunan maddi ve manevi güzelliğinin yanı sıra, sevgilinin zatından olmayan 

elbisesi, mücevheratı, kokusu, iffetli ve namuslu oluşu, vefasızlık, ayrılık, özlem ve acı 



 133 

gibi yaşanmışlıklarından da bahsetmektedir. Sonuç itibariyle İbn Ma‘tûḳ’un daha çocuk 

yaşlarında doğaçlama olarak da söylediği gazellerin sebebi, sevgi veya aşk olmuştur. 

Arap edebiyatında gazelin kaynağı olan aşk, duygusal (manevî) ve fiziksel (etkileyici) 

olmak üzere ikiye ayrılmaktadır.402 Şu var ki İbn Ma‘tûḳ’un gazel söylemesine sebep olan 

etkileyici sevgi çeşidi, fâhiş olmayan hissî gazel mahiyetindedir. Zira İbn Ma‘tûḳ’un hissî 

gazelleri de sevgilin dış güzelliklerinin resmetmesi şeklindedir. Bunu yaparken de iffet 

sınırını aşmadığı, onun şiirlerinde açıkca görülmektedir. 

Gazelin birçok çeşidi olmasına rağmen403 genel olarak gazel ile ilgili kaynaklara 

bakıldığında gazel, ‘uzrî (‘afif) ve hissî olmak üzere iki şekliyle ön plana çıkmaktadır.404 

Bu çalışmada bu iki gazel çeşidinin yanında bir de ġulâmiyât üzerinde durulacaktır. 

2.1. Afîf Gazel 

‘Afîf gazel, şairin şiirinde âşık olduğu kadının fiziki güzelliklerini resmetmekten 

kaçınarak manevi güzelliklerini, ona olan aşkını, o aşktan dolayı kalbinde alevlenen ateş 

ve heyecanı, onunla buluşmanın verdiği mutluluğu, ayrılığının verdiği acıyı ve ondan 

uzak kalmanın ne anlamlara geldiğini, onunla ilgili özlem ve arzusunun sıcaklığını, onun 

kendisine yaşattığı acı ve tatlı halleri, ahlak ve edebe aykırı ifadelerden kaçınarak iffetli 

bir şekilde dile getirmesidir ki ‘uzrî gazel olarak da bilinmektedir.405  Afîf gazelin en 

önemli unsurlarında biri, edeb ve iffet dairesi içerisinde olmasıdır. Gazelin bu türü, 

İslam’ın gelişinden sonra ortaya çıktığı için böyle bir farklılığa sahiptir.406 Çünkü İslam 

kadın ile erkek arasında ilişki dairesini, iffet ve namus çerçevesinde çizmiştir.407 

İbn Ma’tuk, afif gazel konulu şiirlerinde başta aşk, aşkın tarifî ve mahiyeti, aşk 

acısı, ayrılık, kavuşma, özlem, kendine sitem, sevgiliye sitem, aşkından ötürü kınayanlara 

sitem vb. gibi konulardan bahsetmektedir.  

 
402     el-Ḥûfî, el-Ġazel fi’l-‘Aṣri’l-Câhilî, 15. 
403     Gazelin çeşitleri için bkz. Bekkâr, Ġazelu’l-Mekkîyin fi’l-‘Aṣri’l-Emevî. 
404    el-Ḥûfî, el-Ġazel fi’l-‘Aṣri’l-Câhilî, 115,151; Nebîl Ḥâlid Ebû Ali, “Me’âniyi Şi‘ri’l-Ġazel beyne’t-

Taḳlîd ve’t-Tecdîd fi’l-‘Aṣreyni’l-Memlûkî ve’l-‘Us̱mânî,” Mecelletu’l-Câmi‘ati’l-İslâmiyye 17/1 
(2009), 3; Tasa, Ahmed b. Şahin el-Kıbrısi ve Şiirleri, 37;  

405     Ebû Ali, “Me’âniyi Şi‘ri’l-Ġazel beyne’t-Taḳlîd ve’t-Tecdîd fi’l-‘Aṣreyni’l-Memlûkî ve’l-‘Us̱mânî,” 
3; Ebû Riḥâb, el-Ġazel ‘inde’l-‘Arab, 167; Yusûf, eş-Şi‘ru’l-‘Arabî Eyyâmu’l-Memâlik, 406-417; el- 
Ḥûfî, el-Ġazel fi’l-‘Aṣri’l-Câhilî, 151–152. 

406     el-Ḥûfî, el-Ġazel fi’l-‘Aṣri’l-Câhilî, 153–154. 
407     el-Ḥûfî, el-Ġazel fi’l-‘Aṣri’l-Câhilî, 158. 



 134 

2.1.1. Aşk 

Aşk kelimesi Arapça bir kelimedir. Aslı “ قٌشْعِ ” olup “ قَشِعَ ” filinin mastarıdır.408 

Anlamı her dilde olduğu gibi çok sevmek, sevgide aşırıya kaçmak, sevgilinin ayıp ve 

kusurlarının göremeyecek derecede sevmektir.409 Dolayısıyla aşk, âşık (seven) ve ma’şûk 

(sevilen/sevgili) ıstılahları birbirini tamamlayan ıstılahlardır. Birinin varlığı diğerinin 

varlığını bağlar ve olmadan diğerinin varlığı söz konusu değildir. 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinden yola çıkılarak, şairin kendi aşk anlayışını görmek 

mümkündür. Aşağıdaki örnekler, şairin gazel muhtevalı şiirlerinde aşkla ilgili olan 

beyitlerinden seçilmiştir. Dolayısıyla bu şiirleri üzerinden şairin aşk anlayışını izah 

edilmesi yerinde olacaktır. (Basît)410 

 بٌجَعَ ىوَلهَْا رËَِ نْمِ كَبِلْـَق ُّولُخُ

 

 رِجَلحَْا فيِ ُّكفَْـنـَي لاَ رِاَّنلا نُمَكْمُوَ 

 Kalbinde aşk ateşinin olmaması ne gariptir. Zira ateşin pusu yeri (ateş fırını), 

hala taştadır. 

Bir diğer örnek: (Kâmil)411 

 تْقَرَحْأَ ارËًَ قِشْعِلْا لَبْـَق قَلْأَ لمَْ

 

 هِنِانَبجَِ ىفَطَصْمُلْا ُّبحُوَ ارًشَبَ 

 Mustafa’nın (efendimizin) sevgisi onların (insanların) ruhunda olduğu halde, 

aşktan önce insanları yakan bir ateşle karşılaşmadım. 

İbn Ma‘tûḳ bu iki örnekteki beyitlerinde geçen aşkın ateşi anlamındaki “ Ëَِىوَلهَْا ر ” 

ve aşktan önce yakan bir ateşle karşılaşmadım anlamındaki “ تْقَرَحْأَ اًرËَ قِشْعِلْا لَبْـَق قَلْأَ لمَْ ” 

ifadeleriyle aşkı ateşe benzeterek, aşkın can yakıcı olduğunu söylemektedir. (Kâmil)412 

 ىوَلهَْاوَ كَلِذَلِ نيِالجَْا كَاوَهَوَ

 

 عُنَصْيُوَ ضُيرِقَلْا اشَنْـُي هِبِ رٌحْسِ 

 

 
408    el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 547. 
409    el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ, 3/265. 
410   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 48. 
411   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 8. 
412   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 105. 



 135 

Senin öldürücü aşkın da bunun içindir, aşk bir sihirdir, şiirler onunla yazılır ve 

sanatlaştırılır. 

Üçüncü örnekteki beyitte aşk sihirdir anlamındaki “ رٌحْسِ ىوَلهَْاوَ  ” cümlesiyle şair aşkı 

sihre benzetmektedir ki sihir, insan aklını başından alan ve tamamen istediği gibi yöneten 

bir şeydir. Bundan dolayı şair de aşkın, insanı şaşkına çevirerek onu yönlendiren bir şey 

olduğunu ima etmektedir. Bu beytin ikinci şatrında şiirin aşkla yazıldığına dikkat 

çekmekte ve “ عُنَصْيُوَ ضُيرِقَلْا اشَنْـُي هِبِ ” yani şiir aşkla yazılır ve güzelleştirilir ifadesiyle bir 

anlamda gazel şiirlerinin konusunun ve kaynağının aşk olduğunu anlatmaya 

çalışmaktadır. (Kâmil)413 

 ىوَلهَْا نَمِ َّرفِتَ نْأَ عُمَطْتَوَ ىوََْ¶

 

 هِنِامَضَ نُهْرَ تَنْأَوَ رُارَفِلا فَيْكَ 

 (Ey kalp) âşık olursun, sonra aşktan kaçmak istersin. Sen onun elinde bir rehinken 

(ondan) nasıl kaçabilirsin? 

Beyitte geçen “ هِنِامَضَ نٌهْرَ تَنْأَوَ رُارَفِلْا فَيكَ ” yani sen aşkın esiriyken ondan nasıl 

kaçarsın söylemiyle aşka tutulan veya ona duçar olanın bir daha ondan kurtulmasının 

mümkün olmayacağını işaret etmektedir. (Hafîf)414 

 حٌارَجِ َّنلهَُ ىوَلهَْا حِارَجِكَ

 

 

 اهَاوَدَ بُاصَيُ لاَوَ ىقَرْـُت سَيْلَ 

 

 

Onların aşk yarası gibi yaraları vardır, o yaralar (aşk yaraları) muskayla 

iyileşmez ve ilaç da fayda vermez.  

İbn Ma‘tûḳ bu beytinde, aşk yarasının iyileşmeyeceğini ve hiçbir ilacının da fayda 

vermeyeceğini söylemektedir. Dolayısıyla şair her iki beyitte de bir kere aşka tutulduktan 

sonra ondan kurtulmanın mümkün olmadığını anlatmaktadır. (Kâmil)415 

 انَفَلْا َ ةبَـَترْمَ بِّلحُْا فيِ لْصِيَ لمَْ نْمَ

 

 

 لٍامحََ ضُرْـَفوَ مٌدَعَ هُدُوجُوُـَف 

 

 

Her kim ki aşkta yok olma mertebesine ulaşmadıysa, onun varlığı yoktur ve 

imkânsızdır. 

 
413   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 7. 
414   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 157. 
415   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 123. 



 136 

İbn Ma‘tûḳ altıncı örnekteki beyitte aşkı bir var olma sebebi olarak ele almaktadır. 

Beytin birinci şatrı olan “ انَفَلْا َ ةبَـَترْمَ بِّلحُْا فيِ لْصِيَ لمَْ نْمَ ” yani aşkın fenâ mertebesine ulaşmayan 

kimse ifadesiyle aşkın birden çok mertebesi olduğunu, bunların içerisinde de son önemli 

mertebesinin yok olma mertebesi olduğunu ve varoluş çizgisinin burası olduğunu 

belirterek buraya ulaşamayana “ لِامحَُ ضُرْـَفوَ مٌدَعَ هُدُوجُوُـَف ” yani varlığı yoktur ve imkansızdır 

demektedir. (Basît)416 

 يمِسَقَ ىوَلهَا لَهأ � بِّلحا في َّرب لا

 

 يممَِذِ مْكُتُْـنخُ نْإِ ىلَعُلْلِ تْفَوَ لاَوَ 

 Ey aşk ehli, eğer size karşı sözümü yerine getirmediysem bu aşkta sadakat 

olmadığından ve (aşk gibi) yüce şeylere dair ahde vefa olmamasındadır. 

Son olarak yedinci örnekteki beyitte “ يمِسَقَ ىوَلهَْا لَهْأَ َ� بِّلحُا فيِ َّرـَب لاَ ” yani ey aşıklar 

yemin ederim ki aşkta vefa yoktur ifadesiyle aşkta vefasızlık ya da kavuşamamazlık 

olduğunu ima etmektedir. (Tavîl)417 

 يهِبِشْمُ تَنْكُ وْلَوَ ىوَعْدَ بيِ تَهَّْـبشَت

 

 

 امَدَ يعِمَ يكِبْـَت تَحْبَصْأَ اذًإِ دٍجْوَبِ 

 

 

 نْمَ ينَْبَوَ مٍاهَـَتسْمُ كٍَ[ ينَبَ مْكَفَ

 

 

 امَُّسبََّـتلا يدِبْـُي وَهْوَ اðيلِخَ ىكَابَـَت 

 

 

Ey şimşek! Bana benzedin, iddiada bulundun ve eğer aşk konusunda da bana 

benziyorsan benimle kan ağlardın. 

Kara sevdadan dolayı gerçekten ağlayanla, aslında gülerken aşktan dolayı 

ağlıyor gibi yapan arasında ne kadar da çok fark vardır! 

Son olarak bu nutfesinde ağlamayı çeşitlendirdiği görülmektedir. Şaire göre insan 

ya aşk acısından ağlar ya da aşk acısı çekiyormuş gibi ağlama taklidi yapar. Sonuç olarak 

aşk acısı dışında ağlamayı boş ağlamak olarak değerlendirerek asıl ağlamanın aşktan 

dolayı olduğunu işaret etmektedir. 

Verilen örneklere genel bir pencereden bakıldığında İbn Ma‘tûḳ gerçek aşkın 

mutluluktan daha çok acı verici olduğunu, aklı bile teshir ettiğini, vefasızlık yaşatan bir 

şey olduğunu ve ayrıca aşkın bir varoluş meselesi olduğunu zikretmektedir. Ayrıca aşık 

 
416   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 10. 
417   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 184. 



 137 

olmayanın yok hükmünde olduğunu varsayan İbn Ma‘tûḳ, aşkın son derece önemli 

olduğunu ve var olmak isteyen herkesin aşık olması gerektiğini ima etmektedir. 

2.1.1.1. Âşık 

İbn Ma‘tûḳ’un gazel şiirlerinde aşığı nasıl tanımladığı ve nasıl tasvir ettiği dikkate 

alındığında, aşığı daha çok seven, sevgisi için mücadele eden, arzulayan ve hep isteyen 

taraf olarak tanımlandığına şahit olunmaktadır. Bunun için de hep acı çeken, üzülen ve 

ağlayan olarak tasvir edilmektedir. (Kâmil)418 

 اهَرِانَلِ ينَقِشِاعَلْا بُولُـُق يسِتمُْ

 

 

 قُرَحْتُـَف شُارَفَلْا وشُعْـَي امَكَ وشُعْـَت 

 

 

Kelebeğin (ateşin etrafında) göremeyip sonunda yandığı gibi onun ateşinden 

âşıkların kalbi kör olur. 

Görüldüğü üzere şair burada aşığı, ateşin etrafında dönüp kendini yakarak öldüren 

pervane olmuş bir kelebeğe benzetmiştir. Aşkı ateşe, aşığın kalbini de kör kelebeğe 

benzettiği bu durumda aşk âşığın hem varoluşsal amacı ve biricik arzusu hem de onun 

felaketi olmaktadır. Fakat fena olarak tarif edilen aşığın bu hali zemme konu olmayıp 

aşktan kemale ermesinin delili ve nişanesi sayılmaktadır. Başka bir şiirinde şair aşkın 

aşığı helake sürükleyecek kadar üzüntü ve keder getirdiğini, kınanmaya neden olduğunu 

şu şekilde dile getirmektedir. (Vâfir)419 

 انَمْهِفَ امَوَ نِاسَلحِِْ[ انَهمِْوَ

 

 

 ارَاوَـَبلْا دُلِتَ اهَرِودُصُ تِانَـَب 

 

 

 اَّملَ لِاَّذعُلِ رَذْعُلْا انَْـبهَوَ

 

 

 ارَاذَعِلْا اهَرَاذَعَ فيِ انَعْلَخَ 

 

 

Biz güzellere âşık olduk da onların üzüntülerinin başımıza helak edici belalar 

getireceğini anla(ya)madık. 

Bakire kızlar konusunda haya ve utanmayı bırakınca kınayanlara kınama fırsatı 

verdik. 

 
418   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 161. 
419   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 174. 



 138 

Başka bir beyitte ise aşığın aşk hüzün ve sıkıntısından dolayı gözünden akıttığı 

yaşı, can damarı kesildiğinde oradan fışkıran kana benzetmekte ve aşığı hem hüzünlü 

hem de ağlayan bir kimse olarak tasvir etmektedir. (Kâmil)420 

 هِجِاشَمْأَ فيِ وَجَّْشلا مُارَغَلْا طَلَخَ

 

 

 هِجِادَوْأَ نْمِ هُاكَبُ تُلْخِفَ ىكَبَـَف 

 

 

Tutku, hüznü onun kanıyla karıştırdı ve sonra ağladı, ben de onun ağlamasını can 

damarlarındandır zannettim. 

Sonuç olarak şair burada aşığı, düşünmeden kendini sevgiliye feda edecek 

derecede kendini kaptıran, onun yok edici sıkıntılarına maruz kalan ve o üzüntülerden 

dolayı sürekli ağlayan biri olarak tasvir etmektedir. 

2.1.1.2. Maşûka 

İbn Ma‘tûḳ’un gazel içerikli şiir ve beyitleri incelendiğinde maşukayı ufuğa, aya, 

yıldıza, vahşi ineğe, ceylana, dolunaya, şimşeğe, geceye, çiçeğe benzeterek hep sevilen, 

istenilen, korunan, zarif, narin, güzel vb. sıfatlarla tasvir  etmektedir. Bunlarla ilgili 

örnekler hissî gazel başlığı altında verileceğinden burada ayrıca zikredilmeyecektir. Bu 

başlık altında ise İbn Ma‘tûḳ gerçekten birine aşık mıdır, öyle biri hakikatte var mıdır, 

yoksa onun adını şiirlerinde zikretmiş midir soruları üzerinde durulacaktır. 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde şuna aşığım diyerek ismen zikrettiği bir kişiye 

rastlanmamaktadır. Ancak şiirlerinde birçok yerde Leylâ ismi geçmektedir. Sevgilisinin 

isminin gerçekten Leylâ olup olmadığına sorusuna gelince cevap muhtemelen 

olumsuzdur. Zira bir şiirinde, ölüm korkusundan dolayı sevgilisinin adını açıkça 

zikredemeyeceği için sevgilisini dolunay diye adlandırdığını söylemektedir. Bundan 

hareketle isminin Leylâ olmadığı söylenilebilir. Çünkü bu maşukanın gerçek ismini 

zikredemeyeceğine işaret etmektedir.  

Şair maşukayı insan gibi tasvir edip onunla görüştüğünü bir diğer beytinde ise 

ayrıldıklarını ve kavuşamadıklarını bildirmektedir. Dolayısıyla bunlardan yola çıkarak 

şairin bir maşukası olduğu kanaati oluşsa da bu maşuka hakkında net bir bilgi 

bulunmamaktadır. Fakat şair üstte de zikredildiği gibi onu ilâhî aşk, Arap gazel şiirlerinin 

 
420   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 188. 



 139 

simgesi olan Leylâ ve Lubnâ veya hükümdarlara olan sevgisi üzerinden anlatmaktadır. 

Bunlarla ilgili örnekler sırasıyla aşağıdaki gibidir. (Vâfir)421 

 ىلَْـيلَ لِويُذُ َّرمجََ تْقَرَطَ لْهَوَ

 

 

 بِايَثِّلا َ ةرََّطعَمُ تْءَاجَ دْقَـَف 

 

 

(Nesim) Leylâ’nın eteğinin sürüklenip gittiği yerden mi geldi? Çünkü (nesim) 

elbisenin kokusunu getirdi. 

Üstteki beyitte görüldüğü üzere maşukayı Leylâ diye hitap etmektedir. Nitekim 

aşağıdaki beyitte de Lubnâ ve Leylâ şeklinde zikretmektedir.  (Tavîl)422 

 ً�رِّوَمُ مَارَغَلْا نىَبْلُ فيِ رُهِظْيُوَ

 

 
 

 دُوعُـَي يرُمَِّضلا ىلَْـيلَ لىَإِ هُنْمِوَ 

 

 
 

O, Lubnâ’ya olan aşkını ima ederek açığa çıkarır, ancak onun gönlü ondan 

(Lubnâ’dan) (aşkı kalbine işlemiş) Leylâ’ya geri döner. 

Şair yine aşağıdaki beyitte de maşukayı Leylâ ve hükümdarına olan sevgisi 

üzerinden ele almaktadır. (Vâfir)423 

 ىلَْـيلَ بِّبحُِ هُاوَهَ نْعَ يرِّوَأُ

 

 ليِاغَتِشْا هِبِوَ ليُّزغَـَت هِيفِوَ 

 Leyla’nın aşkından söz ederek onun (Seyyid Mansûr’un) sevgisini ima ediyorum, 

onun hakkında gazel söylüyor ve tüm meşguliyetim onunladır.  

Şair aşağıdaki beyitte de bir geceyi maşukayla görüştüğü ve geceyi birbirine 

yaklaşmadan iffet dairesi içerisinde geçirdiğini anlatmaktadır. (Tavîl)424 

 ىقَُّـتلاوَ ِ ةفَافَعَلْا فيِ Ëَلاَكِ انَْـتبِوَ

 

 يمَُرْمَ ُ ةيمَرِكَلْا يَهِوَ فٌسُويُ Ëَأَ 

 Biz ikimiz geceyi iffet ve takvalı olarak geçirdik, ben Hz. Yusuf’tum ve o ise asil 
Hz. Meryem’di. 

Alttaki beyitte de vefalı bir sevdiğinin olmadığından bahsetmektedir. (Basît)425 

 هُقُشَعْأَ تُنْكُ بٌيبِحَ ليِ فىَوَ امَفَ

 

 هُرُثِوْأَ تُنْكُ لٌيلِخَ ليِ افَصَ لاَوَ 

 
 

421   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 165. 
422   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 196. 
423   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 41. 
424   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 59. 
425   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 38. 



 140 

Bana ne kendisine âşık olduğum sevgilim vefa etti, ne de kendisine fedakârlık 

yaptığım bir dostum bana karşı samimi oldu. 

Şair aşağıdaki beyitte ölüm korkusundan dolayı maşukanın adını açıkça 

zikredemeyeceği için dolunay diye adlandırdığını söylemektedir.426 (Basît) 

 تْيْـَنكَ اشَلحَِْ[ كَُّبحُوَ كَتُـْيوَهَ اَّملَ

 

 

 
 

 تْيْـَنكَ رِدْبَلِْ[ كَسمِْاِ نْعَ ةِحَيضِفَلْا فَوْخَ 

 

 

 
 

Sana âşık olduğum zaman aşkın içime işledi, ismini ima ettim, (başıma) ölüm 

(getireceği) korkusundan seni dolunay diye isimlendirdim. 

Netice olarak şair âşık olmasa da bir âşık gibi şiir yazdığı ve şiirlerinde bir 

maşukanın varlığı söz konusudur.  

2.1.1.3. Aşkın Tezahürleri 

Aşkın tezahürü, âşıkta aşkı ortaya çıkaran tavır ve belirtilerdir. Bu konu İbn 

Ma‘tûḳ’un gazellerinde aşağıdaki şekilde yansıtılmaktadır. (Basît)427 

 نْحَصَفْـَي هُنْعَ نيِافَجْأَوَ كَاوَهَ مُجَعْأَ

 

 

 
 

 نْحَصَنْـَي ليِ َّنهُوَ كَيْفِ نيِنُويخَُوَ 

 

 

 
 

 نْحَضَنْـَي اًمدَ نَحْضَاَ وْلَ كَاوَهَِْ[ سََْ¦ لاَ

 

 

 
 

 نْحَضَفْـَي مæُُْوفُجُ مِارَغَلْا لِهْأَ تُادَاعَ 

 

 

 
 

Senin aşkını gizliyorum, ancak gözlerim onu açığa çıkarıyor. (Gözlerim) senin 

aşkın konusunda bana ihanet ederler, (oysaki) gözlerim bana nasihat ediyor. 

Eğer (gözlerim) senin aşkın için kan dökseler de ayıp değildir, çünkü aşk ehlinin 

gözlerinin her zaman aşkları açığa çıkarması adetleridir. 

Bu iki beyitte de göz, aşkın tezahür ettiği yerler olarak gösterilmektedir. Birinci 

beyitte yer alan gözlerim onu açığa çıkarıyor anlamındaki “ نْحَصَفْـَي هُنْعَ نيِافَجْأَوَ ” ibaresinde 

mutlak anlamda gözden bahsedilmektedir. İkinci beyitte ise kan dökseler anlamındaki “  وْلَ

اًمدَ نَحْضَاَ ” tabiriyle göz yaşını aşkın tezahürü olarak tarif etmektedir. Nitekim alttaki 

beyitte de bunu işaret ettiği görülmektedir. (Tavîl)428 

 
426   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 237. 
427   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 237. 
428   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 196. 



 141 

 دُوحُجَ وَهْوَ عُمَّْدلا هِيْلَعَ ُّمنِيَ

 

 
 

 دُودُوَ وَهْوَ نَاوَلُّسلْا لُحِتَْـنـَيوَ 

 

 
 

O inkâr ederken, göz yaşı onu ele veriyor. O çok sevdiği halde üzüntü ve acıyı 

sahipleniyorlar. 

Yine şairin aşağıdaki şiirinde kalp de aşkın zuhur mahalli olarak görülmektedir. 

(Basît)429 

 هُكُهِنْـُي قِاوَشْلأَا ىذَأَ نْمَ ىلَعَ اذَامَ

 

 

 
 

 هُكُهِنْـُي ينَحِ هُنْعَ عُمْدَلا حَصَفْأَ وْلَ 

 

 

 
 

 هُكُرُـْتأَ تُسْلَ نْمَ ىًوهَ فيِ يمِئِلاَ �

 

 

 
 

 هُكُتَِْ¶ نُافَجْلأَاو دَجْوَلا مُتُكْأَ مْكَ 

 

 

 
 

 هُكُسِتمُْ    ءُاشَحْلأَاوَ    َّبلحا   قُلِطْأُو

Özlemin eziyetinin zayıflattığı kimseye ne olmuş? Keşke özlem onu zayıflatmak 

yerine gözyaşı ondan özlemi açığa çıkarsaydı. 

Ey aşkında beni kınayan! Onu terk etmiş değilim. Aşkı defalarca gizledim ama 

gözlerim onu açığa çıkarıyor. 

Yukarıda da anlatıldığı gibi bu şiirin ikinci beytinde “ هُكُتُِْ¶ نُافَجْلأَ ” yani gözler onu 

açığa çıkarıyor ifadesiyle gözleri, “ هُكُسِتمُْ ءُاشَحْلأَْاوَ ” yani kalpler onu bırakmıyor tabiriyle 

de kalbi, aşkın bir tezahür mahalli olarak zikrettiği anlaşılmaktadır.  

Sonuç olarak bu örneklerden yola çıkılarak İbn Ma‘tûḳ’un,  içsel organ olarak 

kalbi ve dışsel organ olarak da gözü ve göz yaşını aşkın tezahürü olarak yorumladığı 

görülmektedir. 

2.1.2. Ayrılık ve Özlem 

İbn Ma‘tûḳ’un afif gazel şiirlerinde rastlanan bir diğer temalar da ayrılık, özlem 

ve vuslat konularıdır. Şair bu duygularını şu şekilde dile getirmektedir. (Basît)430  

 نْوهُرُ َّساوَلحَْا نيِّمِ ىوَلهَِْ[ ضَبَـَق بيٌِظَ 1

 

 

 
 

 نْوهُْـنـَي ةٍَّللخُِ هِيْفِ عَمَّْسلا يغِصْاُ فَيْكَ 

 

 

 
 

 نْولهُْا بِاذَعَ فيِ نيِكَرَـَت لٍصْوَ زُيزِعَ 2

 

 

 
 

 نْوَُ¶ َّيلَعَ هِرِجْهَ ىوَسِ بِئِاصَمَلْا ُّلكُ 

 

 

 
 

 
429   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 226. 
430   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 237. 



 142 

 نْتحَِ لمَْ ىرَوَلْا نَمِ كَاوَسِلِ ةٌجَهْمُ ليِْ 3

 

 

 
 

 نْتحَِ لمَْ كَتَِّدوَمَ يرِْغَ قَوْـَف عٌلِاضَأَوَ 

 

 

 
 

 نْحَمِلْا كَاوَـَن نْمِ انَْـيلَعَ تْلَاوَـَت نْاِوَ 4

 

 

 
 

 نْحَمَنْـَي كَتِيَؤّرُ بِيرِقَ نْعَ ىسَعَ اًبرْصَ 

 

 

 
 

1. O öyle bir ceylandır ki duyguları(mı) benden aşkla rehin aldı, mani olduğu 

arkadaşlık için ona nasıl kulak vereyim? 

2. Kavuşması zor olan beni rüsva edici azabın içine terk etti, bana onun ayrılığı 

hariç musibetlerin tamamı kolaydır.  

3. Benim insanlardan senden başkasını özlemeyen bir kalbim ve senin sevgin 

dışında başka sevgi arzulamayan uzuvlarım vardır. 

4. Eğer senin uzaklığından dolayı kavuşmamız bize zorluk getirecekse sabrederiz, 

umulur ki yakından senin görünce (bu zorlukların) hepsi geçer. 

Bu şiire bakıldığında birinci beyitte şair duyguları(mı) benden aşkla rehin aldı 

anlamında “ نْوهُرُ َّساوَلحَْا نيِّمِ ىوَلهَِْ[ ضَبَـَق بيٌِظَ ” diyerek şiirin içinde anlam uyumunu dikkate almış 

ve şiirine ona tüm hisleriyle âşık olduğunu ifade ederek başlamıştır. Daha sonra sırasıyla 

kavuşması zor olan beni terk etti anlamındaki “ نيِكَرَـَت لٍصْوَ زُيزِعَ ”, bana onun ayrılığı hariç 

musibetlerin tamamı kolaydır anlamındaki “ نْوَُ¶ َّيلَعَ هِرِجْهَ ىوَسِ بِئِاصَمَلْا ُّلكُ ”, benim 

insanlardan senden başkasını özlemeyen bir kalbim var anlamındaki “  نَمِ كَاوَسِلِ ةٌجَهْمُ ليِْ

نْتحَِ لمَْ ىرَوَلْا ” ve sabrederiz, umulur ki yakından senin görünce (bu zorlukların) hepsi geçer 

anlamındaki “ نْحَمَنْـَي كَتِيَؤّرُ بِيرِقَ نْعَ ىسَعَ اًبرْصَ ” cümleleriyle sevgilisinin katlanılması zor bir 

ayrılığa terk ettiğini, onun ayrılığının zorluğunu tüm musibet ve sıkıntılara nazaran çok 

daha zor olduğunu, sadece onun özlemini çektiğini ve tüm bunlara rağmen ona kavuşma 

umudu içinde olduğunu belirtmektedir. (Basît)431  

 هُاقَـَن َّدرَ َّنيَيْعَ ىلَعَ كَدَعْـَب مُوَّْـنلاَ

 

 

 
 

 هُاقَلِ َّزعَوَ رَـَفاسَ تيِجَهْمُ نْعَ برَُّْصلاوَ 

 

 

 
 

 هُاقَـَب لِوطُ َّبحُ كَدَعْـَب َّبَّصلا بِسَتحَْ لاَ

 

 

 
 

 هُاقَشَ لٍوطُلِ ىطَبْـُي يِّقَِّشلا تَوْمَ َّنكِلَ 

 

 

 
 

 
431   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 238. 



 143 

Senden sonra uyku gözlerimden perdesini kaldırdı, sabır da kalbimden gitti ve 

ona kavuşmak nadirattan oldu.  

Senden sonra sevginin devamlılığının kalıcı olacağını sanma, şu kadar var ki 

bedbaht kimsenin ölümü bedbahtlığının süresinin uzunluğuyla da yavaşlattırır. 

Bu iki beyitte senden sonra uyku gözlerimden perdesini kaldırdı anlamındaki 

“ هُاقَـَن َّدرَ َّنيَيْعَ ىلَعَ كَدَعْـَب مُوَّْـنلاَ ” ve sabır da kalbimde gitti anlamındaki “ رَـَفاسَ تيِجَهْمُ نْعَ برَُّْصلاوَ ” 

ifadeleriyle sevgilinin ayrılığından dolayı uyuyamadığını ve sabrının da tükendiğini 

anlatmaktadır. Ayrıca sabrının tükenmesi, ayrılığın uzun sürdüğü anlamına da 

gelmektedir. (Basît)432  

 تْيْـَنحَ ليِْ رُدْبَلْا حَلاَوَ كَتُرْكَذَ اذَإِ

 

 

 
 

 تْيْـَنحَ يعِلِاضَأَ كَاوَهَ ىلَعَوَ هِيْلَإِ 

 

 

 
 

 تْيْـَنكَ اشَلحَِْ[ كَُّبحُوَ كَتُـْيوَهَ اَّملَ

 

 

 
 

 تْيْـَنكَ رِدْبَلِْ[ كَسمِْاِ نْعَ ةِحَيضِفَلْا فَوْخَ 

 

 

 
 

Seni yad ettiğim ve dolunay bana doğdu zaman, ben de ona uçtum ve aşkından 

dolayı uzuvlarım eğildi. 

Sana âşık olduğum zaman aşkın içime işledi, ismini yad etmenin (başıma) ölüm 

(getireceği) korkusundan seni dolunay diye isimlendirdim. 

Birinci beyitteki seni yad ettiğim zaman anlamındaki “ كَتُرْكَذَ اذَإِ ” tabirinden 

anlaşılmaktadır ki bu nutfede âşık olduğu güzelden ayrı kaldığından bahsetmektedir. 

Aşkından dolayı uzuvlarım eğildi anlamındakii “ تْيْـَنحَ يعِلِاضَأَ كَاوَهَ ىلَعَوَ ” cümlesinden de bu 

ayrılığın verdiği sıkıntıdan dolayı fiziksel hastalıklar yaşamış olabileceği anlaşılmaktadır. 

Ayrıca daha önce şairin sevgilisinin adını anmaktan korktuğu için asıl adını anamadığı 

zikredilmişti ki bu beyit bu hususa da bir örnektir. (Basît)433 

 اهَقُفِنْأُ لِامَلآِْ[ رِمْعُلْا سَئِافَـَن

 

 

 
 

 اهَـُتقْـُف ىوَلهَْا ينَنِامجََ ةِبَابََّصلِ[وَ 

 

 

 
 

 اهَـُتـْقوَ ىضَقَـْناوَ حُورُـَت تْمَارَ حُوُّرلاوَ

 

 

 
 

 اهَـُتـْقَّوعَ كَاقَلِ لِجْلأَِ مِويَلْلِ َّنكِلَ 

 

 

 
 

 
432   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 237. 
433   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 235. 



 144 

Ömrün nefeslerini onun için arzularla tükettim ve onun için (aşkın) delilerini 

geride bıraktım. 

Ruh (bedenden) gitmek istedi ve onun vakti de geldi, fakat senle görüşeceğim gün 

için ruhu gitmekten alıkoydum. 

Bakıldığı zaman bu şiirde de ruh gitmek istedi anlamında “ حُورُـَت تْمَارَ حُوُّرلاوَ ” ve 

devamında onun vakti de geldi anlamında “ اهَـُتـْقوَ ىضَقَـْناوَ ” diyerek ecelinin geldiğini, fakat 

senle görüşeceğim gün için ruhu gitmekten alıkoydum anlamındaki “  كَاقَلِ لِجْلأَِ مِويَلْلِ َّنكِلَ

اهَـُتـْقَّوعَ ” ifadesiyle de sevgiliyi görmek için ölümümü ertelediğini ifade etmektedir. Nitekim 

aşağıdaki beyitte de aşkın ayrılığından dolayı dertli bir gönle sahip olarak aşk için 

yaşadığını, aşksız yaşamın ise onun için bir ölüm olduğunu vurgulamaktadır. (Basît)434 

 دٍبِكَ وذُ نِاوَلُّْسلا تُيِّمَ ىوَلهَْا ُّيحَ

 

 مِدَعَلْا زِيِّحَ فيِ تْحبَصْأَ ٍ ةدَوجُوْمَ 

 O, aşkın dirisi, ayrılığın ölümü ve yokluk sahasında var olan (dertli) bir ciğer 

sahibidir. 

Bu konuyla ilgili bir diğer beyti şöyledir: (Kâmil)435 

 تْقَرَافَ رٍدْخِ ةِاهَمَ لِصْوَبِ ليِ نْمَ

 

 نيِيْيمَِ هُتْـَتلَـْفأَ بيٍِظَوَ نيِيْعَ 

 Kim benim gözümden uzaklaşan ve elimden kaçırdığım haremin ceylanına 

kavuşmamı sağlar? 

Bu beyitte de şair “ رٍدْخِ ةِاهَمَ ” yani haremin ceylanı tabiriyle yeri belli olan sevgiliye 

kavuşmasını sağlayan bir vasıta aramasıyla, ona kavuşmanın zorluğundan 

bahsetmektedir. 

Yine başka bir şiiri de şöyledir: (Basît)436  

 هْلِسِارَبمُِ كَاقَلِ دُيصِيَ نُكِيمُْ رُكْفِلْا لاَ

 

 

 
 

 هْلِسِارَبمُِ كَيْتجَِ عُيْطِتَسْتَ ابََّصلا لاَوَ 

 

 

 
 

 
434   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 11. 
435   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 34. 
436   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 235. 



 145 

 هْلَ سٌارَمِوَ سٌَ[ مْكَ ىجَدُ كَرُوزُـَي ُّبصَ

 

 

 
 

 هْلَ سٌارَ مْكَ لَصْوَلْا وجُرْـَي كَنْمِ مٌَّيـَتمُوَ 

 

 

 
 

Ne düşünce seni (gönderdiği) elçisiyle avlayabilir (görebilir), ne nesim elçisiyle 

(esmesiyle) sana gelebilir. 

(Ancak seni) çok seven, gecenin kapkaranlığında seni ziyarete gelir, ne güzel bir 

yiğitlik ve kararlılığa sahiptir o. Sana gönül bağlayan sana kavuşmayı umar. (Sonra 

kavuşmak ise) ne güzel bir güçtür. 

Şair üstteki bu şiirinde ayrılığın farklı bir boyutunu işlemektedir. Birinci beyitte 

ne düşünce seni (gönderdiği) elçisiyle avlayabilir, ne nesim elçisiyle (esmesiyle) sana 

gelebilir ifadesiyle sevgiliye maddi ve manevi hiçbir şeyin ulaşamayacağını, kavuşmanın 

bu denli zor olduğunu ifade etmektedir. Kavuşmanın bu kadar zor olmasına rağmen, 

ikinci beyitteki çok seven, gecenin kapkaranlığında seni ziyarete gelir cümlesiyle ancak 

rüyasında onu görebileceğini ima etmekte ve ayrıca onu çok sevdiği ve özlediğini de 

ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde ayrılık, özlem ve vuslatı sık sık işlediği 

görülmektedir. Şairin bu afîf gazel türünde sevdiğinden ayrılmak, özlemek ve ona 

kavuşmak istemenin bir âşık için maddi ve manevi büyük hastalıklara ve acılara sebebiyet 

verdiğini, hatta ölüme kadar götürdüğünü anlatmaya çalıştığı anlaşılmaktadır. 

2.1.3. Sitem 

Sitem de afif gazelde işlenen konulardan biridir. İbn Ma‘tûḳ’un da gazel 

şiirlerinde bu konu üzerinde durduğu görülmektedir. Bunu bazen kalbi üzerinden 

kendisine, ma’şûkuna yahut da aşk hayatında kendisini kınayanlara ve arkasından 

konuşanlara karşı dile getirmektedir. 

2.1.3.1. Kendine Sitem 

Aşağıdaki şiirde, şair kendi kalbini muhatap alarak şahsına yönelik bir sitemde 

bulunmaktadır. (Basît)437 

 كَتِعَفِادَمُ فيِ دُهَجْاَ مَاَّتحَ بُلْـَق َ�

 

 

 

 ع

 كَتْعَـَفادَ هِيْفِ ةُوَاقََّشلاوَ ىوَلهَْا نِعَ 

 

 

 
 

 كَتُفَعَاسَمُ لُصُتحَْ امَ برَِّْصلِ[ مٍوْـَي نْمِ

 

 

 
 

 كَتْفَعَ ىسَلأَْاوَ ةُبَابََّصلا يذِهَوَ بْهَذْاِ 

 

 

 
 

 
437   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 235. 



 146 

Ey kalp, onda olan kötülük (dert) seni kendine çekerken seni ne zamana kadar 

aşktan alıkoyacağım? 

O günden sonra sabır sana bir daha yardım etmeyecek. Git, o aşk ve kötülük seni 

yok etsin. 

Görüldüğü üzere burada ey kalp nidasıyla kendini muhatap alarak aşkın sıkıntı 

veren bir yönü olduğunu ve kendisini çektiğini ifade etmektedir. Ayrıca seni ne zamana 

kadar alıkoyayım anlamındaki “ كَتِعَفِادَمُ فيِ دُهَجْاَ مَاَّتحَ ” sitemiyle de kendisine sitem 

etmektedir.  

Yukarıdakine benzer bir diğer şiiri şöyledir: (Kâmil)438 

 امَدَعْـَب ةَبَاَّبَّصلا كُشْتَ لاَ بُلْـَق َ�

 

 هِنِاوهَوَ ىوَلهَْا فيِ كَسَفْـَن تَعْـَقوْأَ 

 ىوَلهَْا نَمِ َّرفِتَ نْأَ عُمَطْتَوَ ىوََْ¶ 

 

 هِنِامَضَ نُهْرَ تَنْأَوَ رُارَفِلا فَيْكَ 

 Ey kalp! Kendini aşka ve aşkın küçük düşürmesine kaptırdıktan sonra bu 

tutulmadan şikâyet etme. 

(Ey kalp) âşık olursun, sonra aşktan kaçmak istersin. Sen onun garantisi altında 

bir rehinken (ondan) nasıl kaçabilirsin? 

İbn Ma‘tûḳ üstteki bu şiirinde, her ne kadar kalbini muhatap alsa da aslında 

kendine sitem etmektedir. Yaşadığı ayrılık ve vefasızlıktan sonra çektiği sıkıntı, 

huzursuzluk ve kınanmalardan bir pişmanlık hissetmeye başlayınca kalbine seslenerek 

bir anlamda suçu ona yüklemektedir. Hissettiği pişmanlık, şikâyet ve kendini kötü 

hissetme durumları karşısında, dolaylı olarak kalbine sitem etmektedir. 

2.1.3.2. Sevgiliye Sitem 

Şairin nutfe ve gazel şiirlerinde sevgilisine sitemi içerikli beyitler bu başlık altında 

verilecektir. İbn Ma‘tûḳ, sevgilisinin aralarındaki aşkın gerektirdiği şekilde kendisine 

ehemmiyet vermediğini düşünerek ona sitem etmektedir. (Basît)439  

 لُوصُنَ مِومُلهُْا شِيْجَ ىلَعَ هِقِوْشَبِ نْمَ َ�

 

 

 
 

 لُوصُنُ كَاوَـَن نْمِ انَيفِوَ برُِصْنَ مَاَّتحَ 

 

 

 
 

 
438   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 7. 
439   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 235. 



 147 

 لِوصُوَ هِجْوَبِ Ëَاقَلْـَتوَ عُطَقْـَتوَ رُجَُْ¶

 

 

 
 

 لُوصُوُ كَيْلَإِ لاَوَ بٌيرِقَ كَرُونُ رِدْبَلْاكَ 

 

 

 
 

Ey kendisinin aşkıyla dertlerin ordusuna karşı taarruza geçtiğimiz kimse! Senin 

uzaklığından içimizde bir yara varken ne zamana kadar sabredelim? 

Gidiyorsun, (ilgi ve alakanı) kesiyorsun ve (canın isteyince) bir şekilde bizle 

görüşüyorsun. Nurun ay gibi yakın ve (buna rağmen) sana kavuşmak imkânsızdır. 

Şair sevgilisine hitaben, özlemiyle sıkıntılara göğüs gerdiğini, ondan ayrı 

kalmasının içini delip geçen bir mızrak gibi ciğerini deldiğini, sevgilinin bazen yüz verip 

çoğu zaman da irtibatını kestiğini, kendisine görünür olmasına rağmen ona kavuşmanın 

imkânsız olduğunu söyleyerek sevgilisine sitem etmektedir. 

2.1.3.3. Kınayanlara Karşı Sitem 

İbn Ma‘tûḳ burada, hem kendi aşk ve sevgisinin dışavurumu olan söylem ve 

davranışlarından dolayı kendisini kınayanlar ve kötüleyenlere hem de hayat ve zamana 

sitem etmektedir. (Basît)440 

 ىًوهَ هِيفِ تُنْنِّجُ يذَّلا بُيبِلحَْا وَهُ

 

 لمُِ تَئْشِ فَيْكَ هُاوَهَ فيِ يمِئِلاَ َ� 

 O, aşkından kendisine deli olduğum bir sevgilidir. Ey onun aşkı hakkında beni 

kötüleyen, istediğin gibi kötüle! 

Şair burada kendisini aşkından dolayı kınayanlara meydan okurcasına, bir nevi 

“evet, ben onun aşkından dolayı deli olduğum için istediğiniz gibi kınayın veya 

ayıplayın” diyerek onlara meydan okumaktadır.   

Diğer bir beyti de aşağıdaki gibidir. (Tavîl)441 

 ىغَـَب نْإِ فَتْلحَْا يقَِّتـَي نَّْممِ Ëَأَ امَوَ

 

 مَُّولُ بِّلحُْا فيِ هِينِثْـَي لاَوَ اًمارَمَ 

 Biri isteyerek zulmetse de ölümden sakınanlardan değilim, şiddetlice kınayanların 

aşk konusunda belini büktüğü kişilerden de değilim. 

 
440   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 13. 
441   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 59. 



 148 

Burada da şair, aşk konusunda kendisine zorbalık yapan ve zulmeden kişiye karşı 

ölümü bile göz alabileceği tehdidiyle, kınayıcı veya kötüleyici kimse aşk konusunda beni 

aşktan alıkoyamaz diyerek onlara meydan okumaktadır.  

Konuyla başka bir beyti de şöyledir: (Basît)442  

 اقَرْفُلِْ[ ُّبلحُْا َّدجَ مَوْـَي ليِذِاعَ َ�

 

 

 
 

 ىقَشْأَ امَ لَثْمِ ىقَشْتَوَ كَفَلْإِ تَقْرَافَ 

 

 

 
 

 ىقَلْـَت برَِّْصلا ةُبَقِاعَوَ برِْصْاِ لُوقُـَت

 

 

 
 

 ىقَْـبـَي نْمَ نَيْأَ َّنكِلَوَ رٍمَِ× حَيلِمَ 

 

 

 
 

Ey beni kınayan! Aşkın başına ayrılık geldiği zaman sevgilinle ayrıldın, benim 

gibi sen de mutsuz oldun. 

Sabret, sabrın sonunda tatlılığın güzeliyle karşılaşırsın diyorsun ve lakin (bu 

şekilde yaşamaya) devam edecek olan nerededir? 

İbn Ma‘tûḳ burada kendisini kınayan ve sabret, sabrın sonu tatlıdır diyerek kendini 

teselli edenlere böyleme yaşamayı sürdürecek olan nerededir anlamında “ ىقَْـبـَي نْمَ نَيْأَ َّنكِلَوَ ” 

diyerek istifham-ı inkârî üslubunda bulunmaktadır. Sabrın sonu neresi, sonsuz değilim ki 

sabrın sonuna kadar bekleyeyim imasıyla bu kınayanlara karşı sabırlı davranmayacağını 

ima etmektedir. 

Sonuç olarak yaşadıklarının kendisini bu hale getirdiğini ve sitem edenlerin de bu 

durumu bizzat yaşamadıkları için kendisini anlamadıklarını söyleyerek, şairin aşkı için 

bu kınamalara katlanmak zorunda olduğu anlaşılmaktadır. 

2.2. Hissî Gazel 

Hissî gazel, afîf gazelin aksine sevgilin fiziki yani saç, yüz, göz, burun, ağız, diş, 

bel, endam, elbise, mücevherat ve kokusu gibi haricî güzelliklerini hoş ve etkileyici 

ifadelerle tasvir etmektir.443 İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde hissî gazel türüne örnek olarak 

yukarıda zikredilen sevgilinin dışsal güzellik ve özelliklerini tasviri, aşağıdaki beyitlerde 

görülebilmektedir. 

 
442   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 236. 
443  Ebû Ali, “Me’âniyi Şi‘ri’l-Ġazel beyne’t-Taḳlîd ve’t-Tecdîd fi’l-‘Aṣreyni’l-Memlûkî ve’l-‘Us̱mânî,” 

15; Ebû Riḥâb, el-Ġazel ‘inde’l-‘Arab, 176; Muhammed Huseyin el-‘Aracî, eş-Şi‘r fi’l-Kûfe munẕu 
Evâsiti’l-Ḳarni’s̱-S̱ânî ḥattâ Nihâyeti’l-Ḳarni’s̱-S̱âlis (Bağdat: Manşûrâtu’l-Cemel, 2007), 148. 



 149 

2.2.1. Saç 

Hissî gazel türünün bir örneği olarak sevgilinin saçı konusuna örnekler aşağıdaki 

gibidir. (Kâmil)444 

 ةٍقَيشِعَ َّدخَ قُفْلأُا ودُبْـَيـَف ودُبْـَت

 

 نِوتُفْمَ قٍشِاعَ َ ةَّملِ لُيَّْللاوَ  

 O ortaya çıkınca, ufuk sevgilinin yanağında, gece ise meftun olan aşığın saçında 

görünür. 

Görüldüğü üzere  şair üstteki beyitte “ قٍشِاعَ َ ةَّملِ لُيَّْللاوَ ” yani gece aşkın saçında 

görünüyor ifadesiyle de sevgilisinin saçının siyahlığını, gecenin karanlığına benzeterek 

saçının simsiyah olduğunu anlatmaktadır. 

Saçla ilgili bir şiiri de şöyledir: (Tavîl)445 

 اهَمَاثَلِ َ�انََّـثلا ينِسِ نْعَ تُكْتَهَوَ

 

 

 رِعَّْشلا ِ ةمَلْظُ فيِ رِضْلخَْا ينَعَ تُرْصَبْأَفَ 

 

 

 نىَثَـْنافَ بِئِاوََّذلا دَوسُ اهَـُتـْبذَاجَوَ

 

 

 رِضْلخُْا لِلَلحُْا فيِ نِابَلْا بُيضِقَ َّيلِعَ 

 

 

Peçesini ön dişlerinin sîn harfi (gibisin)den çıkarıp attım, saçlarının karalığında 

yeşil gözü gördüm. 

Onu kaküllerinin siyahından çekiştirdim de Bân ağacının dalı, yeşil elbisesi ile 

üzerime eğildi. 

Şairin burada, sevgilisinin saçı ve kakülünün simsiyah olduğundan bahsettiği 

görülmektedir.  

Aşağıdaki beyit şairin rûbâ‘î müzebbel şiirinden saç konulu bir beyittir. 

(Mekfûfu’r-Racez)446 

 رِوفُاكَلْا اهَكِسْمِ ضُايبَ َّقتُشْا امَ

 

 
 

                                                                                                                  رِعََّشلا كَسْمِ 

 

 
 

Onun kafur kokulu miskinin beyazlığı (yüzünün beyazlığı), saçının miskini 

(siyahlığını) yok etmedi. 

 
444  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 34. 
445  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 131. 
446   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 208. 



 150 

Şair burada mübalağa yaparak bir anlamda sevgilinin yüzünün aşırı derecede 

parlak olmasına rağmen saçının siyahlığını bastıramadığını söyleyerek yine saçının 

renginin simsiyah oluşunu vurgulamaktadır. 

Konuyla ilgili başka bir örnek de şöyledir: (Kâmil)447 

 هنِيبِجَ رِجْفَ رُوفُاكَ قٍطَرْقَمُوَ

 

 هِدِعْجَ برَِنْعَ مُلاَظَ هُنْعَ ُّقشَنْـَي 

 Kıvırcık amberinin (saçının) karalığı, kaftan giymiş alnının aydınlığının 

kafurundan ayrılır. 

Şair bu üstteki beyitte “ هِدِعْجَ برَِنْعَ مُلاَظَ هُنع ُّقشني ” yani kıvırcık amberinin (saçının) 

karalığı ayrılır diyerek sevgilinin yüzünü, alnından saçını iki tarafa ayırarak yüzünün iki 

tarafında siyah saç ve ortasında kalan bembeyaz parlak yüzü şeklinde resmetmiştir. Yine 

beyitte “ برِنعلا مُلاَظَ ” yani amber karalığı tamlamasıyla karanlığı tasvir ederek sevgilinin 

yüzünde saçının duruşunu tasvir etmektedir. 

2.2.2. Kaş, Göz Kapağı ve Kirpik 

Şairin hissî gazel şiirlerinde sevgilinin yüzünün güzelliğine dair tasviri yapılan 

diğer unsurlar göz, kirpik ve kaştır. (Basît)448 

 اهَبِجِاوَ قُوفُخُ كَيْفِ دَازَ ةٌجَهْمُ ليِْ

 

 

 
 

 اهَـُبجِاوَ كَاوَهْـَي تْضَقَ امَ تْضَقَ وْلَوَ 

 

 

 
 

 اهَـُبجِاحَ بَِّّصلا ينُْعَ مِوَّْـنلا نِعَ نْمَ َ�

 

 

 
 

 اهَـُبجِاحَوَ انَسْوَلْا كِنِيْعَ ادَفِ يحِورُ 

 

 

 
 

Benim bir kalbim var, senin için onun çarpması arttı ve eğer kalbim ölürse de 

senin aşkınla çarpması durmayacaktır. 

Ey aşkın gözünü uykudan alıkoyduğu kimse, canım mahur gözlerine ve kaşlarına 

feda olsun. 

Görüldüğü üzere bu şiirin ikinci beytinin ikinci şatrında canım mahur gözün ve 

onun kaşına feda olsun anlamındaki “ اهَـُبجِاحَوَ انَسِوَلْا كَنَْـيعَ ادَفَ يحِورُ ” cümlesinin başındaki 

kaşına ruhum feda olsun ifadesinde şairin, sevgilinin kaşını çok beğendiği 

 
447   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 30. 
448   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 236. 



 151 

anlaşılabilmektedir. Aşağıdaki beyitte de kadınların kaşının şekliyle ilgili olarak kaşları 

gözlerinin uç kısmına doğru birbirine yakındır diyerek bir anlamda sevgilisinin de kaşının 

bitişik olduğunu ifade etmektedir. (Basît)449 

 مْهُـُبجِاوَحَ مْهَُ�انَـَث تٌاجََّلفَمُ

 

 مِهِظِالحَِ فيِ َ�انَمَلِْ[ ٌ ةنَورُقْمَ 

 Onların  ön dişleri ayrık ve kaşları, gözlerinin uç kısmına doğru ölümlerle 

bitişiktir. 

Konuyla alakalı ir diğer örnek de şöyledir: (Basît)450 

 هِعِقُرْـُب تَتحَْ لاًاجمََ نِوفُلجُِْ[وَ

 

 هُرُفِسْيُ ينَحِ َّلاإِ حُبُّْصلا رُفِسْيُ لاَ 

 Peçesinin altında o göz kapaklarının içinde öyle bir güzellik var ki onları (göz 

kapaklarını) kaldırmadıkça (bana) sabah olmuyor. 

Şair burada sevgilinin gözünün güzelliğini tavsif ettiği görülmektedir. Şairin bu 

konuyla ilgili bir şiiri de şöyledir: (Kâmil)451 

�َ Ëَِىلَعَ رْرُتمَْ لاَ حِابَصْمِلْا لَق 

 

 

 
 

 ىرَكَلَْ[ لََّحكَتَ دْقَوَ بِيبِلحَْا هِجْوَ 

 

 

 
 

 هَُّدخَ حُرَيجَْ بِدْلهُْا لَايَخَ ىشَخْأَ

 

 

 
 

 ارَعِّذَتَمُ ىرَكَلْا ةِنَسِ نْمِ مُوقُـَيـَف 

 

 

 
 

Ey kandil taşıyıcısı, uyku ile gözüne sürme süren (uyuyan) sevgilinin önünden 

geçme!  

Kirpiğinin gölgesinin yanağını çizmesinden ve bu sebeple narin uykusundan 

korkarak uyanmasından korkarım.  

Şair ikinci beytinin birinci şatrındaki kirpiğinin gölgesi anlamındaki “ بِدْلهُْا لَايَخَ ” 

tamlamasıyla sevgilisinin kirpiğinin uzun olduğunu ifade etmeye çalıştı anlaşılmaktadır. 

Başlıkla alakalı bir diğer beyti şöyledir: (Kâmil)452 

 ىرَـَت امَ وَأَ هِنِفْجَ فَهِرْمُ َّلتَسْاوَ

 

 هِدِنْرِفِ لَايَخَ هِيتِنَجْوَ ءِافصَبِ 

 
 

449   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 12. 
450   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 37. 
451   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 226. 
452   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 30. 



 152 

Göz kapağının kılıcını (kirpiğini) çıkardı, elmacığının temizliğine (yansıyan) 

kılıcının (kirpiğinin) parlaklığının gölgesini görmüyor musun? 

Şair burada sevgilinin kirpiğini kılıca benzetmekle kirpiklerini tıpkı bir kılıç gibi 

öldürücü olduğunu ima etmektedir. İbn Ma‘tûḳ’un konuyla ilgili bir başka beyti de 

şöyledir: (Vâfır)453 

Göz kapaklarının keskin ucu (kirpiklerin) kılıç mı veya ok mu ya da üzeri örtülü 

mızrak mı yoksa düpedüz (kirpik) midir? 

Görüldüğü üzere bu beytinde baştan sona sevgilinin dış güzelliklerinden olan 

kirpiklerini tasvir etmektedir. Bunu yaparken de yine kirpiklerini kılıca ve oka 

benzetmektedir. Kılıcın kesici ve okun delici özelliği olduğu için kirpiklerinin de 

etkileyici olduğunu ima ettiği görülmektedir. 

2.2.3. Göz 

İbn Ma‘tûḳ’un hissî gazel şiirlerinde sevgilinin fiziki güzellik olarak üzerinde 

durulan en önemli uzuvlardan biri de gözdür. Aşağıdaki mevâliyyâ şiir türü de bunun bir 

örneğidir. (Basît)454 

 كْاæَْأَ نِويُعُلْا لِنجُْ نْعَ بُلْـَق َ� مَاَّتحَ

 

 

 
 

 كْاæَْلاِْاوَ مِقُّْسلا طِرْفَبِ ليِابَـُت لاَوَ 

 

 

 
 

 كْاæَُ كَاæََ اهَْـنعَ لاَوَ يحِصْنُ تَفْلَاخَ

 

 

 
 

 كْاæَْأَ اهَُّـبحُ لٍاحَ يِّأَ لىَإِ رْظُنْاُ 

 

 

 
 

Ey kalbim, sen bitkinlik ve hastalığın aşırısına aldırmazken ben seni gözlerin 

güzelliğinden ne zamana kadar yasaklayacağım (koruyacağım)? 

Benim nasiḥâtime karşı çıktın ve bitkinlik seni gözlerin güzelliğinden alıkoymadı. 

Bak ne durumdasın, onun sevgisi seni bitirdi! 

Görüldüğü üzere burada şair sevgilinin gözün güzelliğini o derece abartmakta ki 

bundan dolayı hastalandığını ve bitip tükendirdiğini söylemektedir. Konuyla ilgili bir 

başka örnek beyit de şairin rûbâ‘î müzebbel şiir türündedir. (Mekfûfu’r-Racez)455 

 
453   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 44. 
454   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 234. 
455   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 208. 

 مُاهَسِ مْأَ كِنِوفُجُ نْمِ لٌاصَنِ

 

 مُاوَـَق مْأَ ِ ةلَلاَغِلْا في حٌمْرُوَ 

 



 153 

 قِسَغَلِْ[ اæَُوفُجُ تْلَحُكَ دٌوخُ

 

 
 

 قِلَـَف نْعَ انَلَ اهَـُبْـينِشُ َّترَفْاوَ 

 

 
 

Bakire kız, gecenin ilk karanlığıyla gözüne sürme çekmiştir ve onun dişleri tan 

vaktinden bize parlamıştır.  

Aşağıda örnek verilen beyitte de gecenin karanlığıyla gözüne sürme çekmiştir 

anlamındaki “ قِسَغَلِْ[ اæَُوفُجُ تْلَحُ ” cümlesiyle, sevgilinin gözüne siyah sürme çekmiş gibi 

olduğunu söyleyerek onun güzel gözü olduğunu belirtmektedir. Bir diğer örnek de şu 

şekildedir: (Kâmil)456 

 هِتِايَـَتـَف نْمِ دِوُّسلا نِوفُلجُْا فيِ وَهُ

 

 هِنِايَْـتفِ نْمِ ضِيْبِلْا نِوفُلجُْا فيِ وْأَ 

 O (ölüm), oranın genç kızlarının siyah göz kapaklarında veya genç oğlanlarının 

parlak kılıç kınlarındadır. 

Görüldüğü üzere şair burada da gözünün siyahlığının can alıcı bir derecede 

olduğundan bahsetmektedir. Başka bir örnek beyit de şöyledir: (Basît)457  

 هِتِلَقْبمُِ يرِيجَْ اًجعَدَ تيِجَهْبمُِ

 

 هُرُظُنْأَ ينَحِ َّلاإِ تَوْمَلْا فُرِعْأَ لاَ 

 Benim canım onun gözünde hareket eden siyahlığa feda olsun, zira sadece ona 

(gözüne) bakınca ölümün farkında oluyorum. 

Üstteki beyitte de sevgilinin göz bebeğinin güzelliğinden bahsetmektedir. Ölümü 

ona bakınca hatırlıyorum anlamında “ هُرُظُنْأَ ينَحِ َّلاإِ تَوْمَلْا فُرِعْأَ لاَ ” cümlesiyle sevgilisinin 

gözünün öldürücü derecede güzel olduğunu vurgulamak istemektedir. 

Genel olarak şair sevgilinin gözünü tasvir ederken, sürmeli oluşunu, beyazlığının 

çok parlak oluşunu ve siyahlığının koyu oluşunu ön plana çıkmaktadır.  

2.2.4. Bakış 

Bu başlık altında İbn Ma‘tûḳ’un sevgilini bakışını şiirlerinde nasıl tasvir ettiği 

incelenecektir. Bununla ilgili ilk örnek şöyledir: (Kâmil)458 

 ضٍارَمِ نٍوفُجُ نْمِ بَرَّْضلا قَِّتاو

 

 قِاشَرِ دِودُقُ نْمِ نَعَّْطلا رِذَحْاوَ 

  
456   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6. 
457   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 37. 
458   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 17. 



 154 

O mahur gözlerin darbesinden kendini koru ve güzel endamların sebep olacağı 

yaralanmalardan sakın. 

Şair üsteki beytinde sevgilinin o güzel gözleriyle bakışını bir kılıç darbesi olarak 

nitelendirmektedir. Bir diğer örnek de aşağıdaki gibidir. (Kâmil)459 

 ىلَعَ وطُسْتَ اهَنِفْجَ لِصُنَِْ¦ يذِهَ

 

 هِنِاَّرمُ نْمِ كَاذَوَ دِوسُلأُا جِهَمُ 

 O (güzel), mızrak (gibi) gözüyle aslanların kalbine saldırır ve o mızrak da 

dişbudak ağacındandır.  

Görüldüğü üzere burada sevgilinin bakışını, dişbudak ağacından yapılmış bir 

mızrağa benzetmektedir. Çünkü dişbudak ağacı kolay kırılmaz ve sağlam bir ağaçtır. 

Sevgilinin bakışının da sevenin kalbinde öyle basit bir yara açmadığını ima ederek o 

bakışının çok etkileyici olduğunu söylemek istemektedir. Sevgilinin bakışıyla ilgili bir 

başka örnek de şöyledir: (Kâmil)460 

 هُظُلحَْ ضٍامَ رِدْبَلْلِ عٍرِاضَمُوَ

 

 نِونُـُف يرُمِضَ هِيفِ ترٌِّسَتَمُ 

 هِنِوفُجُ رِسْكَ تُاكَرَحَ تْدَغَ أٌشَرَ 

 

 نيِوفُجُ دِاهَُّسلا حِتْـَف ىلَعَ نيِبْـَت 

 O dolunaya benzer ki bakışı keskin bir kılıç (gibi) içinde türlü türlü maharetler 

saklıdır. 

O göz kapağının az bir miktar hareket ettiği bir ceylandır, (böylece) göz 

kapaklarımı kaldırarak uykularımın açılmasına sebep oluyor. 

Şair üstteki beyitlerde sevgilinin bakışının etkileyici olduğundan ve onun 

bakışının uykulu gözlerinden uykusunun kaçmasına sebebiyet verdiğini bildirerek tesiri 

vurgulamaktadır. 

2.2.5. Ağız, Dudak ve Diş 

Hissî gazel türünden bir diğer örnek ise sevgilinin ağzı, dudakları ve dişleridir. 

Bunlara dair örnek beyitler de aşağıdaki gibidir. (Basît)461  

 
459   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 7. 
460   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 34. 
461   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 237. 



 155 

 مٍسِلْطِ شُقْـَن هُلَوْحَ رِغْـُثلا زِنْكَ ظِافَلحِِ

 

 

 
 

 مٌسْاِ مِظَعْلاَْا مِسْلاِْا فِورُحُ نْمِ بَتَكَنْاِ هِبِ 

 

 

 
 

(Dişlerin) etrafında tılsımın nakşı olan ağzının hazinesini (dişlerini) korumak için 

üzerine en yüce isim (Allah lafzı) harflerle resmedilmiştir. 

Görüldüğü üzere şair burada “ رِغْـُثلا زِنْكَ ” yani ağzının hazinesi tabiriyle sevgilinin 

dişlerini, “ مٍسِلْطِ شُقْـَن ” yani tılsımın nakşı tabiriyle de sevgilisinin dudağını bir tılsıma 

benzeterek ve en yüce isim (Allah lafzı) harflerle resmedilmiştir anlamındaki “  نْمِ بَتَكَنْاِ هِبِ

مٌسْاِ مِظَعْلاَْا مِسْلاِْا فِورُحُ ” şatrını söyleyerek sevgilinin büyüleyici bir ağzı, dudakları ve dişleri 

olduğunu vurgulamaktadır.  

Konula ilgi başka bir örnek de şöyledir: (Kâmil)462 

 اهَعِرْـَف مُقِارَأَ اهَمِفَ لىَإِ تْنَدَوَ

 

 يرِهَوْلجَْا زِنْكَ ظِافَبحِِ تْلََّفكَتَـَف 

 Saçının yılanları (zülfü), onun (güzelin) ağzına doğru yakınlaştı ve onlar 

(yılanlar) çok değerli hazinenin (ağzın) korumasını üstlendi. 

Üsteki bu beyitte birçok unsurla sevgilin yüzünü ve özellikle ağzını resmettiği 

görülmektedir. Örneğin saçının yılanları anlamındaki “ اهَعِرْـَف مُقِارَأَ ” tamlamasıyla sevgilinin 

zülfünü yılana benzetmiştir. Cevherin hazinesinin anlamındaki “ يرِهَوْلجَْا زِنْكَ ” tabiriyle de 

sevgilin dişlerini cevhere ve ağzını da hazineye benzeterek bunların güzelliğine işaret 

etmektedir.  

Bir diğer örnek de şöyledir: (Kâmil)463 

 اهَمِاثَلِ تَتحَْ قِبرَْلْا رُغْـَث ُّترَفْـَي

 

 هِنِاصَمْقُ في ثُيْغَلْا اهَْـنمِ يرُسِيَوَ 

 Yaşmağının  altından yıldırımın gediği (ağzından dişi) parlıyor. Onun 

parlamasından da yağmur kendi elbisesinde yağıyor. 

 
462   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 26. 
463   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 7. 



 156 

Görüldüğü üzere şair burada “ قِبرَْلْا رُغْـَث ” yani yıldırımın ağzı benzetmesiyle 

yıldırımın ağzı veya yıldırımın parladığı yere işaret ederek sevgilinin dişlerinin 

parlaklığına vurgu yapmaktadır.  

Bir diğer örnek: (Kâmil)464 

 انَسَ انَـَقَّوشَفَ هُمُسِبْمَ َّترَفْاوَ

 

 هِدِرْوِوَ بِيذَعُلْا لىَإِ قِيقِعَلْا قِرْـَب 

 Onun ağzı öyle bir parladı ki akikin (dişlerinin) parıldamasının ışığı, bizi onun 

(ağzının) güzelliği ve gülünden (öpmeye) heveslendirdi. 

İbn Ma‘tûḳ üstteki beyitte de akiğin parıldamasının ışığı, onun ağzının güzelliği 

ve gülünden öpmeye heveslendirdi ifadesiyle sevgilinin dişlerini akike ve ağzını güle 

benzeterek dişlerinin parlak ve bembeyaz olduğunu, dudaklarını da kırmızı olduğunu 

belirtmektedir. 

Bir diğer örnek şu şekildedir: (Basît)465 

 مْكُسمِِابَمَ نْمِ َ�انََّـثلا لاَوْلَوَ َّلاكَ

 

 مِلَُّظلا قُرَِ[ َ�انََّـثلِ[ نيِقَاشَ امَ 

 Eğer ağızlarınızdaki ön dişleriniz olmasaydı, zulmün şimşeği beni asla o dişlere 

aşık kılamazdı! 

Üstteki bu beyitte de “ مِلَُّظلا قُرَِ[ ” zulmün yıldırımı/parıldaması diyerekten 

sevgilinin ön dişlerinin beyazlığına ve sevene zulmedercesine aşk acısı çektiren olarak 

tasvir etmektedir.  

Bir başka örnek de şöyledir: (Basît)466 

 مْهُـُبجِاوَحَ مْهَُ�انَـَث تٌاجََّلفَمُ

 

 مِهظالح في �انلم[ ٌ ةنورقم 

 Onların  ön dişleri ayrık ve kaşları, gözlerinin uç kısmına doğru ölümlerle 

bitişiktir. 

 
464   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 30. 
465   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 11. 
466   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 12. 



 157 

Yukarıdaki beyitte de güzellerin dişlerinin ağızlarında dizilişini “ مْهَُ�انَـَث تٌاجََّلفَمُ ” ön 

dişleri ayrık şeklinde beyan eden şair bu durumu bir güzellik unsuru olarak ele 

almaktadır.  

Konuyla alakalı başka bir beyit de şöyledir: (Basît)467 

 اهََ�انَـَث نْعَ اًموي قِبرَْلا كَحِاضَ لْس

 

 

 اهََ�اكَحَ يوِرْـَي لْهَـَف اهَاكَحَ دْقَـَف 

 

 

Bir gün sevgilinin ön dişlerini, onu taklit eden şimşeğin parıldayışına sor! Acaba 

onun hikayelerini gerçekten anlatır mı? 

Görüldüğü üzere şair bu beyitte sevgilinin dişini şimşeğin parıldayışına 

benzeterek dişlerinin son derece parlak ve güzel olduğunu ima etmektedir.  

Son bir örnek de şöyledir: (Basît)468 

 هُضُيَـْبأَ حَلاَ امَ ؤٍلُؤْلُ نْعَ َّترَفْاوَ

 

 هُرُحمَْأَ لَاسَ يعِمْدَ تُوقَُ�وَ َّلاإِ 

 (Sevgilin dişileri) inci (gibi) parladı, ancak onların beyazlığı görünmedi ve yine 

de gözyaşımın kırmızı olan yakutu (kanı) aktı. 

İbn Ma‘tûḳ üstteki bu beyitte de sevgilinin dişlerini, sevenin gözünden kan 

akıtacak kadar güzel olduğunu söylemek istemektedir. 

2.2.6. Yanak 

Yanak hemen hemen her şair için kadının en güzel fiziki güzelliklerinden birdir. 

İbn Ma‘tûḳ da bununla ilgili birçok şiir ve beyit kaleme almıştır. Bunlardan bazıları bu 

başlık altında incelenecektir. (Vâfir)469 

 انًسْحُ رِذَّْشلاكَ اضًرِاعَ يحِورُبِ

 

 

 
 

 بِيْهَِّللْاكَ دٍّخَ تِوقَُ� ىلَعَ 

 

 

 
 

 َّلاإِ دِّلخَا فيِ ىعَسَ امَ كَقِّحَوَ

 

 

 
 

 بِولُقُلْا َّبحَ هُلُنمَْ طَقُلْـَيلِ 

 

 

 
 

Canım, güzellik olarak altın taşı ve yanağın yakutunda alevli ateş gibi olan o 

yanağa feda olsun!  

 
467   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 191. 
468   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 37. 
469   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 225. 



 158 

Senin hakkında yemin olsun ki, onun (yanağın) karıncası, kalplerin tohumunu 

toplamaktan başka bir şey için çabalamamıştır. 

Görüldüğü gibi üstteki beyitte şair, yanağı güzellik olarak altın taşı gibidir 

anlamındaki “ انًسْحُ رِذَّْشلاكَ اضًرِاعَ ” cümlesiyle sevgilinin yanağını güzellik olarak altına ve 

yanağın yakutunda alevli ateş gibi anlamındaki “ بِيْهَِّللْاكَ دٍّخَ تِوقَُ� ” cümlesiyle de önce 

yakuta ve sonra ateşin alevine benzeterek onun son derecede can alıcı olduğunu 

bildirmektedir.  

Bir diğer örnek de şöyledir: (Basît)470  

 نËُْونُ جُعُّْدلا كِيْـَنْـيعَ نِيْدَاصَ قِوْـَف نْمِ

 

 

 
 

 نËَْويُلْا ةِمَكْحِ ةُخَسْنُ كِيْدِّخَ فِحْصَبِوَ 

 

 

 
 

 نْانَجِ لِّكُبِ مُرِضْتَ اهَرËَُ بِجَعَلْلِ َ�

 

 

 
 

 نْانَجِ َّنهُوَ اهَـُنكُسْتَ رُولحُْا كِظُالحَِوَ 

 

 

 
 

İki ṣâd harfinin üstündeki iki sim siyah gözünde iki nûn ve yanaklarının 

elmacığında Yunan hikmetinin nüshası (mührü) vardır. 

Gariptir, yanağının ateşi tüm kalplerde alev alev yanıyor ve (öyle bir) bakışın var 

ki orada huriler mesken ediniyor.  

İbn Ma‘tûḳ bu şiirinde iki ṣâd harfinin üstündeki iki siyah gözü anlamındaki “  قِوْـَف

كِيْـَنْـيعَ نِيْدَاصَ ” ifadesiyle sevgilinin yanağını ṣâd harfine benzetmiş, yanaklarının 

elmacığında Yunan hikmetinin nüshası vardır anlamındaki “ نËَْويُلْا ةِمَكْحِ ةُخَسْنُ كِيْدِّخَ فِحْصَبِ ” 

cümlesiyle de sevgilinin yanağının Yunan imparatorluğunun kırmızı mührüne benzeterek  

yanağının kırmızılığına vurgu yapmaktadır. 

Başka bir şiir de şöyledir: (Basît)471  

 نيِعْـَي لاَ رِمْلحُْا دِودُلخُْا يرِْغَبِ بيِلْـَق

 

 

 
 

 نيِعْـَي لاَوَ مُرَغْـَي لاَ ضِيْبِلْا ىوَسِ فيِوَ 

 

 

 
 

 نيِعْـَبـْتاوَ يِّغَلْا اذَلهَِ يلِّخَ تُلْـُق نْإِ

 

 

 
 

 نيِعُـَنيمَْ زِّعِلْا هِوجُوُ ضُعْـَب لُوُقُـَي 

 

 

 
 

 
470   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 236. 
471   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 236. 



 159 

Kalbim sadece al yanaklıyı düşünüyor ve sadece güzel yüzlülere esir ve âşık 

oluyor. 

 Kalbime, bu kötülükleri bırak ve benim dediğimi yap dediğimde ise bazı iffetli 

yüzler bana engel oluyor diyor. 

Şair üstteki şiirinde de kalbim sadece al yanaklıyı düşünüyor anlamındaki “  بيِلْـَق

نيِعْـَي لاَ رِمْلحُْا دِودُلخُْا يرِْغَبِ ” cümlesiyle sevgilinin yanağını al diyerekten güzel olduğunu 

anlatmaktadır.  

Konuyla ilgili bir diğer şiir de şöyledir: (Basît)472  

 بَُِ¶رْـَت دُوسُلأُْا هُنْمِ Ëَرَ امَ اذَإِ بيٌْظَ

 

 

 
 

 بَُِ¶ رُتِاوَفَلْا هُانَفَجَ مَقَّْسلا انَمِوسُلجُِ 

 

 

 
 

 بُهِتَْـنـَت اهَنِسْبحُِ لِوقُعُلْلِ ةٌنَجْوَ هُلَ

 

 

 
 

 بُهِتَلْـَت اهَرËَُوَ رُاذَعِلْا اهَْـيفِ ُّرضَيخَْ 

 

 

 
 

O öyle bir ceylandır ki o baktığında aslanlar ondan korkar. Onun mahur bakışlı 

gözleri bizim hasta bedenlerimiz için bir ganimettir. 

Onun bir yanağı vardır ki güzelliğiyle akılları yağmalar, o yanağında zülfü yeşerir 

(salınır) ve ateşi de alevlenir.  

Görüldüğü üzere üstteki şiirin ikinci beytinde onun bir yanağı vardır ki 

güzelliğiyle akılları yağmalar anlamındaki “ بُهِتَْـنـَت اهَنِسْبحُِ لِوقُعُلْلِ ةٌنَجْوَ هُلَ ” şatrıyla sevgilinin 

en akıllı insanları bile etkileyecek güzellikte bir yanağa sahip olduğuna işaret etmektedir. 

Hemen devamında ise yanağında zülfü yeşerir anlamındaki “ رُاذَعِلْا اهَْـيفِ ُّرضَيخَْ ” cümlesiyle 

yanağında zülfünün salındığına işaret etmiş ve ateşi de alevlenir anlamında “ بُهِتَلْـَت اهَرËَُوَ ” 

benzetmesiyle de sevgilinin yanağını ateşin alevine benzeterek sevgilinin yanağını birçok 

açıdan tasvir ettiği müşahede edilmektedir.  

Başka bir beyit de şöyledir: (Basît)473 

 هُدُنُسْيَ تَورُاهَ نْعَ هِيْـَنْـيعَ رُحْسِفَ

 

 هُرُطُسْيَ رَوفُاكَ نْعَ هِيَّْدخَ ُّطخَوَ 

  
472   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 236. 
473   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 38. 



 160 

Onun gözünün büyüsü Harut’u gösteriyor ve yanaklarındaki çizgi (gamze) 

kafurdan bahsediyor. 

Şair üstteki beyitte sevgilinin yanağının çizgisi/gamzsei anlamındaki “ هِيَّْدخَ ُّطخَ ” 

tabirinin aynı beytin birinci şatrındaki onun gözünün sihir ifadesi gibi bir güzellik unsuru 

olarak ele aldığı görülmektedir.  

İbn Ma‘tûḳ sevgilinin yanağı konusunda başka bir beyitte şöyle 

demektedir.(Basît)474 

 ـلا جَسَنَ امَلَ هِيْرَاذَعِ رُيرِحَ لاَوْلَ

 

 هُرُوِّصَيُ يرِكْفِ لاَوَ يرِعْشِ جَابَـْيدِّـ 

 Onun iki yanağının ipeği olmasaydı ne şiirim yazılır ne de düşünce onu tasvir 

ederdi. 

Görüldüğü üzeri yukarıdaki beyitte şair sevgilinin yanağını eğer sevgilinin 

yanağının ipeği olmasaydı ne şiirim yazılır ne de düşünce onu tasvir ederdi diyerekten 

şiirlerini onun için yazdığını yazdığını ve ipeğe benzeterek çok güzel olduğunu 

vurgulamaktadır. 

Konuyla ilgili bir diğer örnek de şöyledir: (Kâmil)475 

 َ[ُّرلا ضَوْرَ هِدّخَ ُ ةرَاضَنَ تْزَاحَ

 

 هِدِنْرَ ُ ةَّنعِأَ اهَقَئِاقَشَ تْنَـَثـَف 

 Onun yanağının güzelliği, tepelerin bahçelerini fethetti ve mağarasının 

(gamzelerinin) dizginleri, oradaki çiçeklerin başını eğdi (utandırdı). 

İbn Ma‘tûḳ üstteki beyitte sevgilinin yanağının güzelliğini, baharda yeşermiş ve 

çiçek açmış dağların tepelerine benzeterek etkileyici derecede güzelliğini anlatmaya 

çalışmaktadır.  

Son bir örnek beyit de şöyledir: (Vâfir)476 

 
474   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 38. 
475   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 30. 
476   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 37. 

 قٌيقِعَ مْأَ كِدِّبخَِ رٌوُّلـَبوَ

 

 مُادَمُ مْأَ كِبِاضَرُ فيِ دٌهْشَوَ 

 



 161 

Yanağındaki kristal mi, yoksa akik midir ve tükürüğündeki bal mı yoksa içki 

midir? 

Aynı şekilde üstteki beyitte yanağındaki kristal mı, yoksa akik mi anlamındaki 

“ قٌيقِعَ مْأَ كِدِّبخَِ رٌوُّلـَبوَ ” sorusuyla, sevgilinin yanağının parlak kristal gibi saf ve akik taşı gibi 

kırmızı olduğunu beyan etmektedir. 

Sonuçta şairin sevgili yanak tasviri, genel hatlarıyla ele alındığında onun parlak, 

saf, kırmızı ve etkileyici derecede güzel bir yanağı olduğunu ortaya çıkarmaktadır. 

2.2.7. Yüz  

Yüzün, insanın güzelliğini yansıtmasından dolayı şairlerin de en çok üzerinde 

durduğu önemli bir konudur. Burada İbn Ma‘tûḳ’un yüz temalı şiir ve beyitleri yardımıyla 

bir güzelin sahip olması gereken güzel yüz anlayışı ortaya koyulmaya çalışılacaktır. 

(Basît)477 

 انَسَنْاَ كِيَّْدخَ نْمِ نُسْلحُْا انَسَ اَّملَ

 

 

 
 

 انَسَنَآ نُارَجْلهِْاوَ ينِْبَلْا ةِشَحْوَ نْمِ 

 

 

 
 

 انَسَبِلاَمُ ىحَضْأَ انََّضلا كِيفِ ينَْحِوَ

 

 

 
 

 انَسَبِلاَمَ انَلَّْصفَ عِمَّْدلا رِحمَْأَ نْمِ 

 

 

 
 

Senin yanaklarından güzellik parladığında (tüm dünya) parladı. Biz de gidişinin 

ve ayrılığının korkusuna alıştık. 

O zaman senin aşkından kaynaklanan bitkinlik, bizimle daimi oldu ve biz de 

elbiselerimizi göz yaşının kanıyla boyadık.  

Üstteki şiirde yanaklarından güzellik parladığında ifadeyle sevgilinin yüzünün 

parlaklığını vurgulamaktadır. 

Şairin başka bir mevâliyyâ şiiri de şöyledir: (Basît)478  

 قْارَوْأَ نُسْلحُْا رَـَثـَن هِتِنَجْوَ ىلَعَ اَّملَ

 

 

 
 

 قْاَّبرَلْا هِدِّبخَِ رِابَغُلْا لُثْمِ نََ[وَ 

 

 

 
 

 قارَ لْبَ لاَ تُلْـُق هُلُاجمََ ََّيرغَـَت اولُاقَ

 

 

 
 

 قْارَحْلإِِْ[ برِْتِّلا شُقْـَن برَْتِّلا صُقُْـنـَي امَ 

 

 

 
 

  Güzellik, onun yanağının üzerinde yapraklar saçmaya başladığı zaman, parlaklık 

yanağında sis gibi ortaya çıktı. 

 
477   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 235. 
478   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 237. 



 162 

Onlar onun güzelliği değişti dediler fakat ben hayır, daha güzel oldu dedim. 

(Çünkü) altının üzerindeki nakışların yanmasıyla altının değerinden bir şey eksilmez. 

İbn Ma‘tûḳ üstteki şiirinde daha çok yüz güzelliğinin üzerinde durmaktadır ki yüz 

güzelliğini de altına benzetmektedir. Nitekim yüzün yaşlanınca da güzel kalmasını, altını 

ateşte eritmekle ateş altına değer kaybettirmez söylemiyle savunmaktadır.  

Konuyla ilgili bir beyit de şöyledir: (Kâmil)479 

 الهَِاخَ ِ ةكَسْمُ تِتحَْ نْمِ انَلَ تْلَجَوَ

 

 برَِنْعَلْا لَيلَ َّقشَ رٍجْفَ رَوفُاكَ 

 Beninin (peçesinin) tutamının altından, amber gecesini (simsiyah saçını) yarıp 

çıkan şafağın kafurunu (yüzünü) bize gösterdi.  

Şair üstteki beytinde sevgilinin yüzünün güzelliğini ve beyazlığını 

vurgulamaktadır. 

Başka bir beyit de şöyledir: (Tavîl)480 

 رِدْلخِْا ِ ةضَيْـَب نْعَ فِجَّْسلْا بَاجَحِ تُفْشَكَ

 

 

 رِدْبَلْا ِ ةعَلْطَ نْعَ لِيَّللا حَنْجِ تُحْزَحْزَـَف 

 

 

Haremin (güzelin) yumurtasından (yüzünden) örtünün perdesini kaldırdım ve 

böylece gecenin bir miktarını da ayın doğmasıyla uzaklaştırdım. 

Görüldüğü gibi bu beytinde de yüzünün yumurtası anlamındaki “ رِدْلخِْا ِ ةضَيْـَب ” 

tamlamasıyla sevgilin yüzünün yumurtanın beyazlığına ve aya benzeterek yine 

parlaklığına vurgu yapmaktadır.  

Bir diğer beyit de şöyledir: (Hafîf)481 

 رِيرِغَ لٍكْشَ زِيْزِعَ بيٍِظَ ُّلكُ

 

 رِيزِغَلْا لِامَلجَِْ[ رَدْبَلْا حُضَفْـَي 

 Güzel ve tecrübesiz şeklindeki her geyik ve muhteşem güzelliğiyle dolunayı rüsva 

eder. 

 
479   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 26. 
480   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 131. 
481   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 21. 



 163 

Yukarıdaki beytinde de muhteşem güzelliğiyle dolun ayı utandırıyor anlamındaki 

“ رِيزِغَلْا لِامَلجَِْ[ رَدْبَلْا حُضَفْـَي ” ifadesiyle sevgilinin yüzünün aşırı beyaz oluşuna vurgu yaptığı 

anlaşılmaktadır.  

Yine rûbâ‘î müzebbel şiirinden bir örnek de aşağıdaki gibidir. (Mekfûfu’r-

Racez)482 

 رِوفُاكَلْا اهَكِسْمِ ضُايبَ َّقتُشْا امَ

 

 
 

                                                                                                                  رِعََّشلا كَسْمِ 

 

 
 

 رِوُّنلا كِترَْبِ ىحَُّضلا رَسَكَ َّلاإِ

 

 
 

 رِحََّسلا جَنْزَ 

 

 
 

Onun kafur kokulu miskinin beyazlığı (yüzünün beyazlığı), saçının miskini 

(siyahlığını) yok etmedi. 

Güneş ışığını bırakarak seher vaktinin karanlığını kırması dışında… 

Şair üstteki bu beytinde ne kadar sevgilinin saçının siyahlığına vurgu yapsa da 

yüzünü güneşe ve beyazlığını da güneş ışığına, güneş ışığını bırakarak seher vaktinin 

karanlığını kırması ifadesiyle sevgili yüzünü açınca her taraf aydınlanıyor demek 

istemekte olduğu düşünülmektedir.  

Bir başka beyit de şöyledir: (Vâfir)483 

Senin peçenin altındaki güneş mi, seni süsleyen hilal mi ya da tam bir dolunay 

mıdır? 

Aynı şekilde yukarıdaki beytinde sevgilinin yüzünü güneşe, aya ve dolunaya 

benzeterek aşırı parlak olduğunu dile getirmektedir 

Konuyla ilgili son örnek de şöyledir: (Tavîl)484 

 يذَِّلا يرَُِّنلاوَ رِدْبَلْا ينِبِجَ لُاجمََ

 

 

 رِهَّْدلا ُ ةَّرغُ تْقَرَشْأَ دْقَ هِتِعَلْطَبِ 

 

 

Ayın (sevgilinin) alnının güzelliği ve parlaklığının doğuşuyla asrın güneşi doğdu. 

 
482   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 208. 
483   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 44. 
484   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 132. 

 لٌلاَهِ مْأَ كِعِانَقِ في سٌشمَْوَ

 

 مُاتمََ رٌدْبَ وْأَ كِيفِ َّ�زَـَت 

 



 164 

Şair bu beytinde sevgiliyi dolunaya ve güneşe benzeterek alının güzelliği ve 

parlak oluşundan bahsetmektedir. Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ yüz tasvirinde daha çok yüz 

güzelliği ve yüz renginin beyaz oluşunun üzerinde durmuştur. 

2.2.8. Endam 

Her şair gibi İbn Ma‘tûḳ da şiirlerinde sevgilinin endamından bahsetmiştir. Bu 

aşlık altında edamı nasıl tasvir ettiği, konuyla ilgili yazılan beyitlerden yola çıkarak ortaya 

koyulmaya çalışılacaktır. (Basît)485  

 رْثمَْأَ اهَـَبلْا عِاوَـْنَِ¦ دٍّقَ نُصْغُ كِلَ

 

 

 
 

 رْمَقْأَ كِتَِّرغُ حِضِاوَبِ عٍرْـَف لُيْلَوَ 

 

 

 
 

 رْجمَْأَ اهَـُبْـيلهَِ بِولُقُلْا فيِْ ةٌنَجْوَوَ

 

 

 
 

 رْحمَْأَ تٌوْمَ يَهِوِ هُرَانَلْجُ اهَُّـنظُتَ 

 

 

 
 

Senin dal (gibi) endamın var, çeşitli kıymetli meyveler verir ve karanlık gece (gibi) 

kapkara saçların, alnının beyazlığının parlamasıyla (ayın aydınlattığı gece gibi olur.)  

Ve senin bir yanağın var, onun ateşi kalplerde (sönmeyen) kordur, sen onun nar 

gülü zannedersin, oysaki o kanlı ölümdür. 

Örneğin yukarıdaki şiirin birinci beytinin ilk şatrında endamının dalı anlamındaki 

“ دٍّقَ نُصْغُ ” tabiriyle, sevgilinin endamını dala benzettiği görülmektedir. 

Rûbâ‘î müzebbel şiir türünden bir örnek de şöyledir: (Mekfûfu’r-Racez)486 

 اهَتِمَاقَ ىدَمَ غٍلِابَبِ حُمُّْرلا امَ

 

 
 

 اهَتِلَقْمُ لىَإِ زٍّـَتعْمُ مُرِاَّصلاوَ 

 

 
 

Mızrak onun boyunun uzunluğuna yetişmez ve keskin kılıç da onun gözüne karşı 

gururlanmaz. 

Yine aynı şiirin devamında şöyle demektedir: 

 رِوُّطلِ[ ادَبَ هُبُيضِقَ ُّدقَلْاوَ

 

 
 

 برَِلحِْا ىخَرْمُ 

 

 
 

Endamının kılıcı, Ṭûr Dağında çarşafına asılı olarak görünmüştür.  
Şair üstteki bu iki beytinde mızrak onun boyunun uzunluğuna yetişmez anlamında 

“ اهَتِمَاقَ ىدَمَ غٍلِابَبِ حُمُّْرلا امَ ” ifadesiyle boyunun uzunluğunu ve endam onun ince kılıcı 

 
485   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 237. 
486   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 209. 



 165 

anlamında da “ هُبُْـيضِقَ ُّدقَلْا ” tabiriyle de sevgilinin endamını kılıca benzeterek sevgilisinin 

uzun ve ince fiziksel özelliklere sahip olduğuna işaret etmektedir.  

Aynı şiirin bir diğer beytinde de şöyle demektedir. (Mekfûfu’r-Racez)487 

 رِوْغَلِْ[ ىوَـَث هُقُاطَنِ رُصْلخَْاوَ

 

 
 

 رِزُلأُْا تَتحَْ 

 

 
 

Belinin kemeri, şalının altındaki oyuğa yerleşmiştir. 

Şair burada sevgilinin belinin ip inceliğine vurgu yapmaktadır.  

Konuyla alakalı bir beyti de şu şekildedir: (Basît)488 

 تْكَحَوَ مُُْ¶امَاقَ انَقَلْا ينِْلِكَ تْنَلاَ

 

 مِهِضِيبِ نَافَجْأَ مِهِضِيبِ نُافَجْأَ 

 Onların endamları, kına ağacı gibi yumuşadı ve onların beyazlığının (güzel 

yüzlerinin) göz kapakları, kılıcın keskin ucunu anımsattı. 

Yine aynı kasidesinin devamında da şöyle demektedir: 

 مِهِبِئِاوَذَ فيِ يلِيْوَوَ يلِيْلَ لَوطُاوَ

 

 مِهِرِوصُخُ في ليِونحُُوَ تيَِّقرِوَ 

 Gecemin uzunluğu ve üzüntüm onların simsiyah perçemlerinde, hastalığım ve 

zayıflığım onların bellerinde uzatıldıkça uzatıldı. 

Şair üsteki bu iki beytinde endamları, kına ağacı gibi yumuşadı anlamındaki “  تَْنلاَ

مْھُُتامَاَق اَنَقلْا نِیْلِكَ ” cümlesiyle endamının her tarafa eğilen yaş bir dal gibi olduğunu ve 

hastalığım ve zayıflığım onların bellerinde uzatıldıkça uzatıldı anlamındaki “  يلِوحُُنوَ يِتَّقرِ

مِھِرِوصُخُ يِف ” ifadesiyle sevgilinin belinin inceliğine ve güzelliğine vurgu yapmaktadır. 

Endamla ilgili bir başka örnek de şöyledir: (Basît)489 

 ىوَحَ قِاطَنِّلا ُّيوِغْلَ دِّقَلْا فُهَفْهَمُ

 

 هُرُدِّقَـُي يٍّوِنحَْ فِوذُحْمَكَ نىًعْمَ 

 Endamın inceliği ve konuşmanın abesliği, nahvînin hazif edilene takdir etmesi gibi 

bir mana içerir. 

Şair bu şiirinde de endamın(ın) inceliği anlamındaki “ دِّقَلْا فُهَفْهَمُ ” tabiriyle 

sevgilinin güzel, zarif ve ince bir endamı olduğuna vurgu yapmaktadır. 

 
487   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 209. 
488   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 12. 
489   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 37. 



 166 

Son bir örnek de şu şekildedir: (Kâmil)490 

 يرِفَغْمِ َ ةَّمذِ جِنْغُلْا فِيْسَبِ تْرَفَخَ

 

 يُِّبرصَتَ عَرْدِ دِّقَلْا حِمْرُبِ تْرَـَفوَ 

 İşvenin kılıcıyla, miğferimin savunmasını ortadan kaldırdı ve endamın mızrağıyla 

sabrımın kalkanını parçaladı. 

Görüldüğü gibi İbn Ma‘tûḳ burada sevgilinin endamını mızrağa benzeterek 

incecik düz olduğuna işaret etmektedir. 

2.2.9. Elbise ve Takıları 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde sevgilisinin elbisesi, takıları ve kokusu konularını da ele 

aldığı görülmektedir. Konuyla ilgili örnekler sırasıyla aşağıdaki gibidir. (Kâmil)491 

 الهَِويذُبِ اًبص تْبَعِلَ اذَإِ ضٌيبِ

 

 هِنِادَرْأَ فيِ كَسْمِلْا مُيسَِّنلا لَحمََ 

 Beyazlar (güzeller) nesiminda etekleriyle oynadıkları zaman meltem, miski 

yenlerinde taşır. 

Örneğin üsteki beyit etekleri anlamındaki “ الهَِويذُ ” ve yenleri anlamındaki “ هِنِادَرْأَ ” 

ifadeleriyle sevgilinin etekli ve yenli uzun bir elbise giydiğine işaret etmektedir. 

Bir diğer beyit de şöyledir: (Hafîf)492 

 ـَّشلا دَوسُ سِبِلاَمَلْا رَضْخُ Ëًوصُغُوَ

 

 قِارَوْلأاو يِّللحُْا رَحمُْ رِعْـ 

 (Oranın güzellerinin) elbiselerin yeşilliği, saçlarının siyahlığı ve takılarının 

kırmızılığıyla yapraklı dallar (gibidir). 

Şair yukarıdaki beyitte elbiselerin yeşilliği anlamındaki “ سِبِلاَمَلْا رَضْخُ ” tabiriyle 

sevgilisinin elbisenin yeşil olduğunu kastetmesi muhtemeldir. Aynı zamanda takıların 

kırmızılığı anlamındaki “ يِّللحُْا رَحمُْ ” ifadesiyle de sevgilinin taktığı takıların renginin kırmızı 

olduğuna işaret etmektedir. Ayrıca yapraklı dalları onun endamına vurgu yapmaktadır. 

 
490   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 26. 
491   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6-7. 
492   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 17. 



 167 

Bir diğer örnek de şöyledir: (Tavîl)493 

 نىَثَـْنافَ بِئِاوَّذلا دَوسُ اهتُـْبذَاجَوَ

 

 

 رِضْلخُْا لِلَلحُْا فيِ نِابَلْا بُيضِقَ َّيلِعَ 

 

 

Onu kaküllerinin siyahından çekiştirdim de Bân ağacının dalı, yeşil elbisesi ile 

üzerime eğildi. 

Yine üstteki beytin ikinci şatrındaki yeşil elbisesinde anlamındaki “ رِضْلخُْا لِلَلحُْا فيِ ” 

tabiriyle sevgilinin elbisenin renginin yeşil olduğunu göstermektedir. 

İbn Ma‘tûḳ’un gazel temalı şiirleri ve beyitlerinden örnekler tamamlanmış 

bulunmaktadır. Bu beyitlerin incelenmesindeki amaç, şairin gazellerinde sevgiliyi nasıl 

tasvir ettiğini görmek ve buradan yola çıkarak da şairin sevgi, aşk, âşık ve maşukaya dair 

görüşleriyle maddi ve manevi güzellik anlayışının ne olduğunu ortaya koymaktı. Bu 

noktada, geçen başlıklarla ilgili olarak İbn Ma‘tûḳ’un divanındaki tüm gazel şiirleri 

incelenmiş ve konuya örneklik olması açısından şairin en uygun şiir ve beyitleri ortaya 

konulmaya çalışılmıştır. 

Bu başlıkta İbn Ma‘tûḳ’un gazellerinin muhtevasından bahsederken müstakil 

olarak yetim, dûbeyt ve mukatta‘a şiirlerinden örnekler olduğu gibi, şairin kasidelerinin 

mukaddimelerindeki gazel şiirlerinden de örnekler verilmiştir. Şairin gazel ile ilgili iki 

mukatta‘ası, bunların biri üç beyit, diğeri de dört beyit olmak üzere toplam yedi beyittir. 

Diğer gazel şiirlerinin tamamı dûbeyttir. Medih şiirlerinin mukaddimesindeki gazel 

konulu beyitlere gelince, bu konudaki beyitlerin uzunluğu 30-40 beyti bulmaktadır. Şair 

gazel temalı mukaddimesinde sevgiliyi genel olarak tasvir ettiğinde 34 beyit söylemiş 

ancak bir beyti sevgilinin saçıyla ilgiliyse diğer beyti ağzıyla ve bir sonraki de sevgilinin 

beliyle ilgilidir. Netice olarak gazel temalı uzun mukaddimelerinde sevgilinin tek bir diş 

güzelliğini tasvir etmek yerine birden fazla fiziki güzelliğini dağınık olarak ele aldığı 

görülmektedir. Bu örnekler tek beyit üzerinden takip edilmiştir. 

İbn Ma‘tûḳ hemen hemen her temada şiir söylemiştir. Bunlardan biri de 

ġulâmiyâttır. Bu da muhtemelen her konuda şiir söylemiş olmak için söylediği bir şiir 

 
493   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 131. 



 168 

olarak bakılabilir. Oğlu, şiirlerini bir araya getirirken çocukluk yaşlarında doğaçlama 

olarak bu ġulâmiyâtı yazdığını söylemektedir.494 (Vâfir) 

 نيِّمِ عَاضَ يرٌنِمُ رٌمَقَ بيِوَ

 

 

 
 

 يكِسُنُ يِّكِسْمِلْا هِلِاخَ ةِطَقْـُنبِ 

 

 

 
 

 نيِزْحُ لِجْلأَِ مِلاََّظلِ[ اَّبقَـَت

 

 

 
 

 يكِتْهَ لِجْلأَِ حِابََّصلِ[ مََّمعَوَ 

 

 

 
 

Aydınlatıcı ay bana uğradı ve böylece misk (gibi) olan beninin noktasıyla benim 

zahitliğimi götürdü. 

Benim üzüntüm sebebiyle karanlığı (siyah elbiseyi) giyiyor ve o hüznümü 

gidermek için de başına sabahı (beyaz sarığı) sarıyor. 

Şair üstteki şiirini çocukluk zamanında evinin kapısının önünde beklerken 

yanından geçen güzel giyimli bir cariye ya da özenle giyinmiş bir erkek akranı için 

kaleme aldığı düşünülmektedir.  

4. Mersiye 

Mersiye, tasrif olarak َيثِرْـَي ىثَر  fiilinin mimli mastarıdır. Kelime anlamı ölen birine 

ağlamak veya vefat ettikten sonra onu methetmek anlamındadır495 Mersiye söylenen 

kimsenin iyi yönlerini zikrederek ve o kişi için bir nevi ağıt yakarak tarihte canlı 

kalmasını sağlamak amacıyla496 söylenen en önemli şiir temalarındandır.497 

Bir şiir terimi olarak mersiye, bir erkek ve kadının ölen bir yakını veya sevdiği 

için, arkasından onun iyi ve güzel özelliklerini anarak ve onu kaybettiği için yaşadığı 

keder ve acıyı, şiddetli bir şekilde ağlayarak nazımlı sözlerle dile getirmesidir.498 Aynı 

zamanda bazı eserlerde insanın kendisi, vatanı ve lideri için mersiye söylediği de 

kaynaklarda zikredilmiştir. 499  

 
494   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 225. 
495   el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 286. 
496   el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ, 4/332. 
497   Mes‘ûd, er-Râid, 718. 
498  Şevkî Ḍayf, er-Ris̱â (Kahire: Dâru’l-Me‘ârif, 1119), 1–2; Bekrî Şeyḥ Emîn, Muṭâla‘ât fî’ş-Şi‘ri’l-

Memlûkî ve’l-‘Us̱mânî (Beyrut: Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyin, 1986), 99–100; Komisyon, el-Mevsû‘atu’l-
‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye, 14/165; Sirâcu’d-Dîn Muhammed, er-Ris̱â fî Şi‘ri’l-‘Arabî (Beyrut: Dâru’r-
Râtibi’l-Câmi‘iyye, ts), 5–6; M. Faruk Toprak, “Mersiye,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 
(Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29/215. 

499  Zeyneb Bîre Ceklî, “Maẓâhiru’r-Ris̱â fî Şi‘ri’l-‘Arabî fi’l-‘Aṣri’l-‘Us̱mânî,” Mecelletu Câmi‘ati’ş-
Şârika li’l-‘Ulûmi’ş-Şer‘iyye ve’l-İnsâniyye 4/2 (2007), 1; Emîn, Muṭâla‘ât fî’ş-Şi‘ri’l-Memlûkî ve’l-
‘Us̱mânî, 99. 



 169 

Mersiye, sünnetullah gereği insanın fıtratında olan bir şeydir. İnsan doğunca 

sevinilir, vefat edince de üzülürnür ve yas tutulur.500 İlk inşad edilen nazmın mersiye 

olduğunu ve bunun da Kâbil’in Hâbil’i katletmesi üzerine Hz. Âdem’in inşad ettiğini 

kaydetmektedir.501 Bu denli bir tarihi olan mersiye, Cahiliye döneminde de önemli bir yer 

işgal etmiştir. Özellikle kadınların çocuk, koca, baba, anne ve kardeş gibi yakınlarını 

kaybettiklerinde şiddetli bir şekilde ağlayarak mersiye söylediklerine şahit olunmuştur.502 

Arap şiirinin önemli ve eski muhtevalarından olan mersiyenin, Cahiliye 

döneminde üç çeşit olarak inşad edildiği görülmektedir. İnsanın, ölen kişiyi kaybettiği 

için acı ve kederini dile getirerek ağlaması nuvâḥ ve nedb, vefat edenin iyi sıfatlarını 

zikretmesi te’bîn ve bu vefata duyulan sabır ve teselli ise ‘azâ’dır.503 Bazı alimler de 

nedbi insanın kendisi, ailesi, akrabası, Hz. Muhammed, Ehl-i Beyt ve vatanı için söylediği 

mersiye; te’bîni resmi yani devlet adamları, kabile reisleri, alimler için söylenen mersiye 

ve ‘azâyı da yaşam ile ölümün hakikatini ve varlık ile yokluğun felsefesini anlamaya 

çalışmak olarak mersiyeyi sınıflandırmışlardır.504 

Mersiye Arap edebiyatı tarihinde Cahiliye döneminde olduğu gibi sonraki 

dönemlerde de önemini korumaya devam etmiştir. Zira ölüne üzülmek ve ağlamak da 

hayatın içinde her daim olan bir hakikattir. Ancak şairler tarafından mersiyeye her dönem 

bazı yeni özelliklerin kazandırıldığı olmuştur. Mesela Cahiliye döneminde mersiyenin en 

öne çıkan özelliği çoğunlukla kadınların ağlayıp yakararak mersiye söylemeleri, şairlerin 

kendilerine ölmeden önce mersiye söylemeleri,505 öldürülen kişilerin intikamını almaya 

yemin etme ve düşmanı korkutma gibi muhtevalara sahip oluşudur.506 

İslam gelince mersiyenin konusu İslam’ın emir ve yasaklarına göre 

sınırlandırılmış, sabrederek Allah’ın takdirine teslim olma inancını mersiyeye işlemiştir. 

Bu yüzden o dönemin şairlerine ait mersiyelerin cihat, Allah için gazi ve şehit olanları 

övme ve düşmanları yerme gibi konuları içerdiği görülmektedir.507 Emevîler döneminde 

ise mersiye önceki dönemden farklı olarak siyasîleştirilmiş, yönetimin istediklerine 

 
500   Emîn, Muṭâla‘ât fî’ş-Şi‘ri’l-Memlûkî ve’l-‘Us̱mânî, 99. 
501   Toprak, “Mersiye,” 29/215. 
502   Komisyon, el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye, 14/165. 
503   Ḍayf, er-Ris̱â, 8–9. 
504   Emîn, Muṭâla‘ât fî’ş-Şi‘ri’l-Memlûkî ve’l-‘Us̱mânî, 99–100. 
505   Komisyon, el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye, 14/165. 
506   Toprak, “Mersiye,” 29/215. 
507   Komisyon, el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye, 14/165. 



 170 

mersiyeler dizilmiş ve düşmanlarına da hicivler söylenmiştir. Şairlerden de bunu kendi 

lehlerine çevirenler olmuştur. Abbasîler döneminde ise önceki dönemlerde kazandırılan 

özelliklerinin yanında Şiilerin Ehl-i Beyte söylediği mersiyeler ortaya çıkmaya 

başlanılmıştır.508 

Memlükler döneminde ise kendilerinden önceki Fatimîler ve Eyyûbîler 

döneminde Müslümanlar ve gayrimüslim arasında artan savaşlardan dolayı savaşta 

ölenlerle birlikte kaybedilen topraklar ile Kudüs gibi önemli şehirler için mersiyeler inşad 

edilmiş, cihatla mücadeleye vurgu yapılmış ve tüm Müslümanları bu kayıplar için İslam 

adına üzülmeleri, ağlamaları ve Allah’a dua etmeleri istenmiştir. Memlüklüler de 

kendilerini Eyyûbîlere nispet etmekten gurur duydukları için Eyyûbî döneminin mersiye 

özelliklerini korumuşlardır. 509 

Osmanlı dönemine gelince genel hatlarıyla mersiye, geçmişte olduğu gibi insanın 

kendine, ailesine, akrabalarına, arkadaşlarına, alimlere, İslam şehirlerinin kaybına vb. 

konularıyla yazılmaya devam etmiştir. Ancak bunlara ek olarak Osmanlı hilafeti 

döneminde mersiyeye daha önce sahip olmadığı bazı özellikler kazandırılmıştır. 

Mersiyelerin dini, toplumsal ve siyasî bir veçheye bürünerek yeni fetihlerin 

kazandırılması için içerideki isyanlardan bahsetmesi, ilim ve kadının ehemmiyetine vurgu 

yapması, fesat ve hataları eleştirmesi, ölenlerin kötü sıfatlarını ibret olsun diye zikretmesi 

ile Osmanlının hakim olduğu topraklarda farklı mezhep inanç ve din sahiplerine mersiye 

yazılması, daha önce bilmediğiniz hayali ve gerçekçi görüntüler oluşturmanın yanı sıra 

berzahın tasviri gibi yeni konular Osmanlı döneminin en önemli mersiye konularının 

başında gelmektedir.510 Dolayısıyla yukarıda denildiği gibi o dönemin şairlerinin farklı 

din ve mezhep mensuplarına mersiye söylemeleri, Osmanlı dönemimin kazandırdığı 

yeniliklerdendir. Hal böyleyken mersiyelerin gelişim göstererek ön plana çıkması ve 

böyle bir özgürlüğün ardından herkesin istediği şekilde mersiye söyleyebilmesi Ehl-i 

Beyt sevdalısı Şii şairlerin de kendi istedikleri gibi mersiyeler söylemesini sağlamıştır. 

Bu şairlerden biri de çalışmanın konusunu oluşturan İbn Ma‘tûḳ’tur.  

 
508   Komisyon, el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye, 14/165. 
509   Emîn, Muṭâla‘ât fî’ş-Şi‘ri’l-Memlûkî ve’l-‘Us̱mânî, 100–114. 
510   Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Ceklî, “Maẓâhiru’r-Ris̱â fî Şi‘ri’l-‘Arabî fi’l-‘Aṣri’l-‘Us̱mânî,” 1-36. 



 171 

İbn Ma‘tûḳ’un bir mukatta‘a ve dört kaside olmak üzere toplam beş mersiyesi 

vardır. Bunların içerisinde dört kasidesi divanın ikinci bölümünü oluşturmaktadır. 

Mukatta‘a olanı ise divanın üçüncü bölümünde yer almaktadır. Şairin mersiye temalı beş 

şiirinden mukatta‘a şiiri üç beyit ve dört adet kasidesi de 177 beyit olmak üzere toplam 

180 beyittir. Mersiye temalı şiirlerin tabloda gösterimi aşağıdaki gibidir. 

Nazm Türü 
 

Mukatta‘a Kaside Şiir Sayısı Toplamı 

1 4 5 5 

Beyit Sayısı 3 177 180 180 

4.1. Hz. Hüseyin’e Mersiyesi 

İbn Ma‘tûk’un dört mersiye muhtevalı kasidesinden birincisi 1088/1677 yılında 

Hz. Hüseyin’e söylemiş olduğu şiiridir. Kafiyesi râ ve aruzu da kâmil veznindedir. 

Toplam 64 beyittir.511 

İbn Ma‘tûḳ bu mersiyesini maṭla‘ında Muharrem ayından bahsetmektedir.512 

(Kâmil) 

 ابرَِّكَمُ َّلهِتَسْافَ مَُّرحَمُلْا َّلهَ

 

 
 

 ىرََّـثلا ىلَعَ عِومُُّدلا رَرَدُ هِبِ رْـُثـْناوَ 

 

 
 

Muharrem ayı görününce o, tekbir getirerek terennüm etti. Muharrem ayı(nın 

gelişiyle (inci gibi) göz yaşının toprağın üzerine akıt. 

Hz. Hüseyin’e mersiye temalı kasidesinden uzunca bir örnek aşağıdaki gibidir. 

Örnekte yer almayan 2-13. beyitlerde şair muharrem ayının önemini, Kerbela hadisesini 

ve Hz. Hüseyin’e olan özlemini anlatmaktadır. 

513 (Kâmil) 

 ةٍبَكْنَ نْمِ الهََايَـَف ينُْسَلحُْا لَتِقُ 14

 

 
 

 ارَُّذلا مَدِهَْـنمُ مُلاَسْلإِْا الهََ ىحَضْأَ 

 

 
 

 ادَفِلْا ُّرسِ اََّنمإِ كَُّلدُيَ لٌتْـَق 15

 

 
 

 ارََّخïََ مِيظِعَلْا حِبَّْذلا كَلِذَ فيِ 

 

 
 

 
511   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 213–216. 
512   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 213. 
513   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 214–216. 



 172 

 تْبرَّعَـَت هِيْفِ اللهِ لِيلِخَ َ�ؤْرُ 16

 

 
 

 ارََّسفَـَت بِاتَكِلْا لُيوïَِْوَ اًقّحَ 

 

 
 

 دٍَّممحَُ سٌفْـَن هُنْمِ كَرَادَتَ ءٌزْرُ 17

 

 
 

 ابرََنْمِلْاوَ هُبرَْقَ ىكَبْأَوَ اًردَكَ 

 

 
 

 اهَنِبْاوَ دٍنْهِ بٍلْقَلِ رَورُُّسلا ىدَهْأَ 18

 

 
 

 ارَدَيْحَ ىجَشْأَوَ ً ةمَطِافَ ءَاسَأَوَ 

 

 
 

 هَُّنأَ يرِدْيَأَ هِلِتِاقَلِ لٌيْوَ 19

 

 
 

 ىرَدَ امَ مْأَ هُوَْـنصِوَ َّبيِنَلْا ىدَاعَ 

 

 
 

 ةًيَزْخِ صََّمقَـَت دْقَلَ هُادَيَ تْلّشُ 20

 

 
 

 ارََّزؤَمُ بِاسَلحِْا مَوْـَي اَِ® تيَِْ÷ 

 

 
 

 يضِقَْـنـَي لاَ مٌئِادَ هِيْلَعَ نيِزْحُ 21

 

 
 

 ارََّذعَـَت َّيلَعَ نيِّمِ يُِّبرصَتَوَ 

 

 
 

 هُلَوْحَ تٍاخَرِاصَلِ هُاتَحمَْرَاوَ 22

 

 
 

 اترَُسْتَ نْلَ اهَهِجْوَلِوَ هُلَ يكِبْـَت 

 

 
 

 اًعفِادَمُ لِيوَِّطلا حِمُّْرلِ[ لَازَ امَ 23

 

 
 

 اترََبْأَ ضَيَـْبَِ¦ اهَلُفَكْيَوَ اهَْـنعَ 

 

 
 

 هِضِرْعِلِ يمِرِكَلْا نَوْصَ اæَُوصُيَوَ 24

 

 
 

 ارََّدقَـَت حُاتَمُلْا لُجَلأَْا هُلَ َّتىحَ 

 

 
 

 افَقَلْا نَمِ حِبَّْذلا كَاذَ ىلَعَ يفِلهَْ 25

 

 
 

 ابرََقْـُي نْلَ ً ةثَلاَثَ َّلظَوَ اًملْظُ 

 

 
 

 هُُّنظُتَ بِاَُّترلا هِجْوَ ىلَعَ ىقًلْمُ 26

 

 
 

 ارََّوسَتَ ينَْحِ بِارَحْمِلْا فيِ دَوُادَ 

 

 
 

 هُبُايَثِ بِيلَِّسلا يرِاعَلْا ىلَعَ يفِلهَْ 27

 

 
 

 ارَعَلِْ[ ذُبَْـنـُي نِوُّنلْا وذُ هَُّنأَكَفَ 

 

 
 

 هَُّنأَكَ عِيرَِّصلا يوِالهَْا ىلَعَ يفِلهَْ 28

 

 
 

 ارََّوكَتَـَف هٍجِوْأَ نْمِ ىوَهَ رٌمَقَ 

 

 
 

 تْعََّطقَـَت نِانَـَبلْا كَلْتِ ىلَعَ يفِلهَْ 29

 

 
 

 ارَبحُْأَ تْنَاكَلَ تْلَصََّتا اæََّأَ وْلَ 

 

 
 

 لٌدَنْمجَُ وَهُوَ سِاَّبعَلْا ىلَعَ يفِلهَْ 30

 

 
 

 ارََّـثعَـَتـَف هُلَ هُتَُّـينِمَ تْضَرَعَ 

 

 
 

 امَلَاطَلَوَ هُنيْبِجَ رُابَغُلْا قَلحَِ 31

 

 
 

 اََّبرغَوَ مَارَكِلْا قَلحَِ هِوِأْشَ فيِ 

 

 
 

 هُصَيمِقَ مِائَلِّلا ءُانَـْبأَ هُتْـَبلَسَ 32

 

 
 

 ارَفَصْعَمُ عِيجَِّنلِ[ ً[وْـَث هُتْسَكَوَ 

 

 
 

 هِهِجْوَبِ ءِامَدِّلا رُـَثأَ اََّنمأَكَفَ 33

 

 
 

 ىبرََنْا دِقَ ِ حابََّصلا هِجْوَ ىلَعَ قٌفَشَ 

 

 
 

 اًدهِامجَُ مَاقَ هِيخِأَ رِصْنَبِ ٌّرحُ 34

 

 
 

 ارَـَثآوَ ةِايَلحَْا ىلَعَ تَامَمَلْا ىوَهَـَف 

 

 
 

 هُلَ فىَوَـَف هُدَهْعَوَ ءَاخَلإِا ظَفِحَ 35

 

 
 

 ارََّفعَمُ فِويُُّسلا تَتحَْ ىضَقَ َّتىحَ 

 

 
 

 تيِجَهْبمُِ ينَْسَلحُْا يدِفْأَ نَِْ¦ ليِ نْمَ 36

 

 
 

لما كَاذَ فَيَّْطلا ضِرَِْ¦ ىرَأَوَ 
َ

 ارَضَحْ

 

 
 

 تيِلَقْمُ َ ةَّبحَ تُفْذَقَ تُعْطَتَسْا وِلَـَف 37

 

 
 

لما فَيرَِّشلا هُنَفِدْمَ تُلْعَجَوَ 
َ

 ارَجِحْ

 

 
 

 هُمَسْجِ قِرِافَمُلْا سِارّلا ىدَفَ يحِورُ 38

 

 
 

 ارَفِغْـَتسْمُ ُ هلَْـيلَ ةَوَلاَتِّلا ىشِنْـُي 

 

 
 

 اهَدِوعُ ةُرَاضَنَ تْبَهَذَ ةٌنَايحَْرَ 39

 

 
 

 ابرََنْعَلْا يقِسْتَ بُِّْترلِ[ اæََّأَكَفَ 

 

 
 



 173 

 اََّنمأَكَفَ هِئِامَدِبِ جٍَّرضَمُوَ 40

 

 
 

 ارَـَفذْأَ اكًسْمِ َّتَّتـَف هِبِوبُبحُِ 

 

 
 

 هُبَرْغَ تَّْلـَف نÁَِدْلحِْا دُيَ بٌضْعَ 41

 

 
 

 ارََّسكَوَ سَوؤُُّرلْا قَلَـَف امَلَاطَلَوَ 

 

 
 

 هُبَوعُكُ مُامَلحِْا مَطَحَ فٍقََّـثمُوَ 42

 

 
 

 ارَسمَْأَ نٍدْلَ ُّلكُ هِيْلَعَ ىكَبَـَف 

 

 
 

 هَُّنإِوَ ءَامََّظلا وكُشْيَ هُلَ اًبجَعَ 43

 

 
 

 ارََّجفَـَت َّمصَلأَا رَخَّْصلا سَمَلاَ وْلَ 

 

 
 

 حٌبِاسَ دٌاوَجَ هِبِ رَابَغَلْا جُلِيَ 44

 

 
 

 ارَدَكْلأَا تِانَفِاَّصلا عَقْـَن ضُوخُيَـَف 

 

 
 

 هُقَاعَـَف دِورُوُلْا لىَإِ لَوصُوُلْا بَلَطَ 45

 

 
 

 ارَمَمجِْ يصِاوََّـنلا ىلَعَ ُّبشُيَ بٌرْضَ 

 

 
 

 امَأَ Ëًآمْظَ هُولُـَتـَق نْمَلِ لٌيْوَ 46

 

 
 

 ارَـَثوْكَلْا يقِسْيَ هَُ[أَ َّنَِ¦ اومُلِعَ 

 

 
 

 انمَّإِوَ ينِقِيَلْا ىلَعَ هُولُـُتقْـَي لمَْ 47

 

 
 

 ارَُّوصَتَ دِوهُـَيلْا هُبَشُ مْلهَُ تْضَرَعَ 

 

 
 

 امَلَـْثمِ َ ةَّيمَأُ نيِبَ هُلَلإِْا نَعَلَ 48

 

 
 

 ارَفَكَوَ دَوهُـَيلْا نَعَلَ دْقَ دُوُادَ 

 

 
 

 اوْقَسَ امَكَ مِيمِلحَْا عَرَجُ مُهُاقَسَوَ 49

 

 
 

 ارَهَطْلأَْا بيَِِّّنلا نَبْا مِامَلحِْا عَرَجُ 

 

 
 

 هِرِصْعَبِ نَودُلَويُ يمِوْـَق تَيْلَ َ� 50

 

 
 

 ارَصِنْـَتسْمُ هُءَاعَدُ نَوعُمَسْيَ وْأَ 

 

 
 

 هُبَاجَلأََ اًذإِ اوعُسمَِ مæَُّْا وَلَوَ 51

 

 
 

 ىرَقُلْا هُدََّيؤَمُ ىرًشَ دُوسُأُ مْهُْـنمِ 

 

 
 

 هُبُأْدَ يٍّوِدَهْمَ مٍهْشَ لِّكُ نْمِ 52

 

 
 

 ارَقِلْا لُذْبَ وْأَ فِيَّْسلِ[ لاَُّطلا بُرْضَ 

 

 
 

 ضٍرِاعَبِ دُوتجُ ٍ ةلَنمُْأَ لِّكُ نْمِ 53

 

 
 

 ارَفَْـنضَغَ كَيْرِيُ ٍ ةحَرِاجَ لِّكُبِوَ 

 

 
 

 ةًمَادَمُ نِورُقُلْا مَدَ نَوْرَـَي مٌوْـَق 54

 

 
 

 ارَضَخْلأَا دَيدِلحَْا مِِِ®رْشُ ضََ�رِوَ 

 

 
 

 ليِ َّنإِ هَطَ لَآ َ� تيِدَاسَ َ� 55

 

 
 

 ىرَجَ مُكُثُيدِحَ يرِيجَْ اذَإِ اًعمْدَ 

 

 
 

 امََّلكُ بٌاهَشِ يسمِْاكَ مُكُنْمِ بيِ 56

 

 
 

 ىرَوَ بيِلْـَق فيِ عِمَّْدلِ[ هُتُْـيفَطْأَ 

 

 
 

 مْكُرِانحَِ يِّكِزَ فيِ نيِومُتُـْفَّرشَ 57

 

 
 

 ىرَوَلْا ينَْبَ اًديِّسَ مْكُيفِ تُيْعِدُفَ 

 

 
 

 اهَضَعْـَب مُظِنْأَفَ مْكُحُئِادَمَ ىوَهْأَ 58

 

 
 

 ارَغَصْأَ مْكُيفِ حِدْمَلْا َّلجَأَ ىرَأَفَ 

 

 
 

 مْكُحِدْمَ ِ ةقَيقِحَ نْعَ يحِدْمَ ُّطحَنْـَي 59

 

 
 

 ارَهَوْلجَْا تُمْظَنَ مْكُيفِ نيَِّنأَ ولَوَ 

 

 
 

 مْكُءَانَـَث ضُيرِقَلْا فيِوْـَتسْيَ تَاهَْـيهَ 60

 

 
 

 ارَـَثكْأَوَ مِوجُُّنلا دِدَعَ فيِ نَاكَ وْلَ 

 

 
 

 تىًفَ نْمِ أُرَـْبأَ نِحمََّْرلا َ ةوَفْصَ َ� 61

 

 
 

 ارَكَنْأَوَ صَوصُُّنلا دَحَجَ مْكُقِّحَ فيِ 

 

 
 

 تْلَقَـْثأَ بٍونُذُ نْمِ مْكُيْفِ ذُوعُأَوَ 62

 

 
 

 ارَفَغْـُت نْأَ مْكُئِلاَوِبِ ىسَعَ يرِهْظَ 

 

 
 

 ىذَلأَا نَمِ ِ ةايَلحَْا فيِ تيِانجََ مْكُبِفَ 63

 

 
 

 ارَشَحْمَلْا تُدْرَوَ اذَإِ مِيجِلحَْا نَمِوَ 

 

 
 



 174 

 امََّلكُ نُمِيْهَمُلْا ىَّلصَ مُكُيْلَعَـَف 64

 

 
 

 ارََّوكَتَوَ ىجَُّدلا ىلَعَ حُابََّصلا َّركَ 

 

 
 

14. Hz. Hüseyin öldürüldü, vay bu büyük musibete ki üzüntüden İslam’ın tepeleri 

(onun başı) yerle bir oldu. 

15. Bu öyle bir ölümdür ki bu büyük kurbanlıkta kurban olmanın sırrı gecikmiş 

olarak, sana anlatıyor. 

16. Ḫalîlullah’ın (Hz. İbrahim’in) rüyası, onun (Hz. Hüseyin) hakkında 

gerçekleşecek diye tabir olundu ve (böylece) kitabın (Kur’ân’ın) tevili de tefsir olundu.  

17. Öyle bir musibettir ki Hz. Muhammed’in (sav) ruhu onu, kederlenerek hissetti ve 

(bu musibet) Efendimizin kabrini ve minberini ağlattı. 

18. (Bu musibet), Hind’in ve oğlunun (Muaviye’nin) kalbine mutluluk hediye etti. Hz. 

Fatıma’yı ise rencide etti ve Hz. Ali’yi de üzdü. 

19. Vay onun katilinin haline! Acaba Hz. Peygamber’e ve onun eş değerine (Hz. 

Hasan’a) düşmanlık yaptığını biliyor mu? Yoksa bilmiyor mu? 

20. Eli çolak olsun! O kesinlikle utanç elbisesini giydi ve kıyamet gününde onunla 

bürünmüş olarak gelecek. 

21. Benim ona olan üzüntüm daimidir, asla geçmez. Ancak ona (onun öldürülmesine) 

sabır göstermem, benim için imkansızdır.  

22. Allah, onun (Hz. Hüseyin’in) etrafında, yüzleri açık ve onun için ağlayarak 

haykıranlara merhamet etsin! 

23. (Etrafındakiler) uzun mızraklarla onları (ağlayanları) savunmaya ve kısa 

kılıçlarla da onları korumaya devam ettiler. 

24. (Etrafındakiler), iffetini koruyan asil namuslu insan gibi onları takdir edilmiş 

olan ölüm gelene kadar korudular. 

25. Üzüntüm zalimce ensesinden kesilmesinedir. O (Hüseyin), hala defnedilmemiş 

bir halde üzerinden üç gün geçti. 

26. Toprağın üzerine atılmıştır ve sen onu (düşmanlarının onu öldürmesi için) 

duvara tırmandığında mihraptaki Hz. Davut zannedersin. 

27. Üzüntüm elbisesi soyulup çıplak olanadır. Sanki o, ıssız çölde bırakılan Hz. 

Yunus’tur. 

28. Üzüntüm yere düşen hoşgörülüyedir. Sanki o, yerinden düşüp de yuvarlanmış bir 

aydır. 



 175 

29. Üzüntüm kesilmiş o parmaklaradır ki eğer birbirine yapışık olsalardı deniz 

olurlardı.  

30. Üzüntüm yere düşürülmüş aslanadır. Ölümü ona arz gözükmüş de ardından o 

yere yıkılmıştır. 

31. Toz alnına yapışmış ve o, gayesinde olduğu müddetçe cömertlere kavuşur ve toza 

karışır. 

32. Kötü (insanların) çocukları onun elbisesini çıkardı ve ona kanla boyanmış bir 

elbise giydirdi. 

33. Sanki yüzündeki kanın izi, sabahın yüzünde görünür olan şafaktır. 

34. O, kardeşinin yardımıyla cihat etmeye kalkan bir yiğittir ve hayata karşı ölümü 

istemiş ve tercih etmiştir. 

35. O kardeşliği ve kardeşlik sözünü korumuştur. Ona (kardeşliğe) vefa göstermiş ve 

hatta toza bulanmış kılıcın altında can vermiştir 

36. Canımı Hüseyin’e feda etme konusunda kim benimledir? Ki ben hayal aleminde 

o kalabalığı göreyim… 

37. Eğer yapabilseydim gözümü (çıkarıp) atar ve göz çukurumu onun mübarek 

mezarı yapardım. 

38. Ruhum onun cisminden ayrılan başına feda olsun, (onun ölüm) gecesinde 

bağışlama dileyerek Kur’an okuyor. 

39. O kokusunun tazeliği gitmiş bir reyhan çiçeğidir. Zannedersin ki o (reyhan), 

toprağı amber ile suluyor. 

40. Toprak onun kanına bulanmıştır. Ancak sanki o, ceplerinden (kan akan 

yerlerinden) mis gibi kokular yaymış gibidir. 

41. O bir keskin kılıçtır ki belaların eli onun keskinliğini köreltmiştir. Ancak o, uzun 

bir süre (belaların) kafalarını koparmış ve kesmiştir. 

42. O, ölümün onun eklemlerini parçaladığı bir bilgedir. Sonra onun için tüm kara 

merhametliler (şansızlar) ağlamıştır. 

43. Susuzluktan şikâyet edene şaşırılır! Oysaki sert kayaya dahi dokunsa, (oradan) 

su fışkırır. 

44. Seğirten at, onu tozun içine götürür de sonra o da asil atların bulanık tozuna 

dalar. 

45. O at çeşmeye ulaşmak istedi, fakat alınlara ateşi eden bir vuruş onu engelledi. 



 176 

46. Onu susamış olduğu bir halde öldürenlere yazıklar olsun! Acaba bilmiyorlar 

mıydı babasının ona Kevser’den içereceğini 

47. Kesinlikle onu öldürmediler! Muhakkak ki Yahudiler’in şüpheleri onlara 

göründü onlar da (öldüğünü) düşündüler. 

48. Allah Benî Umeyye’yi, Hz. Davud’un Yahudileri lanetlediği ve inkâr ettiği gibi 

lanetledi. 

49. Allah onlara, Peygamberin masum torunlarına ölümü içirdikleri gibi 

cehennemin sıcak suyunun yudumunu içirsin! 

50. Keşke benim kavmim onun zamanında dünyaya gelselerdi ve onun feryadını 

duyup ona yardım etselerdi… 

51. Eğer onlar (benim kavmim), (onun feryadını) duysalardı ormanın aslanları ona 

misafirperverlik sofrasıyla cevap verirlerdi. 

52. (Kavmimden her biri) huyu, kılıçla kafaları uçurmak ya da misafirperverlik 

cömertliği olan hidayet bulmuş bir cesur olarak cevap verirlerdi. 

53. Kendilerine gelene ikram eden her parmaklar (eller) ve (kendilerini) sana aslan 

olarak gösteren her yırtıcı üzerinden (cevap verirlerdi.) 

54. Öyle bir kavim ki denklerinin kanını, şarabı ve şarap içtikleri bahçeyi yeşil demir 

(keskin kılıç) olarak görürler. 

55. Ey efendim ve ey Âl-i Tâhâ! Şüphesiz ki benim, sizlerin hikayesi anlatılmaya 

başlayınca akmaya başlayan bir göz yaşım var.  

56. Benim sizden, ne zaman göz yaşımla kalbimde söndürmeye çalışsam alevlenen, 

ismim gibi bir Şihâb’ım (ateş parçam) var. 

57. Siz beni kesilmiş temiz kurbanlarınızla şereflendirdiniz ve sonra sizin sayenizde 

insanların arasında seyyid diye çağırılmaya başladım. 

58. Sizleri methetmeye aşığım, bu yüzden bazılarını nazmederim ve sonra medihlerin 

en büyüklerini siz için küçük kaldığını görürüm. 

59. Benim medihlerim, sizlerin zatınızda bulunan sıfatların gerçekliği karşısında 

değersiz kalıyor ve oysaki ben sizin için cevherinizi yazdım. 

60. (Şiirin) sayısı yıldızlar kadar veya onlardan daha fazla olsa bile, şiirin sizin 

övgünüzü karşılaması imkansızdır! 

61. Ey Rahman’ın seçkin (kulu)! Ben sizin için bir genci, nasların tamamını inkâr 

etmekten ve nankörlük etmekten uzaklaştırıyorum. 



 177 

62. Belime ağır gelen günahlardan size sığınıyorum, umulur ki büyüklüğünüzle 

affedersiniz.  

63. Hayatta eziyetten ve mahşere girdiğimde cehennemden kurtuluşum sizin 

sayenizdedir. 

64. Sabah gece olup tekrarladıkça Allah’ın selat ve selamı sizin üzerinize olsun. 

Yukarıda bahsedilen mersiye konularını İbn Ma‘tûḳ’un bu mersiye şiirinde ana 

hatlarıyla görmek mümkündür. Şiirde ilk başta Hz. Hüseyin’in başının ensesinden 

kesilerek parmaklarının eklem yerlerinden parçalanıp elbiselerinin soyulduğunu ve bu 

şekilde üç gün defnedilmeden kaldığından bahsetmektedir. Şairin, “Ḫalîlullah’ın (Hz. 

İbrahim’in) rüyası, onun (Hz. Hüseyin) hakkında gerçekleşecek diye tabir olundu ve 

(böylece) kitabın (Kur’ân’ın) tevili de tefsir olundu” ve “Bu öyle bir ölümdür ki bu büyük 

kurbanlıkta gecikmiş olan kurban olmanın sırrı, sana (Hz. Hüseyin) delalet ediyor.” 

anlamlarındaki beyitlerinden, Hz. Hüseyin’in ecelinin geldiğini ve buradaki katillerin ise 

sadece bir sebep olarak gördüğünü çıkarmak mümkündür. Ancak yine de buna sebep olan 

katillerine beddua etmektedir. Onların bu yaptıklarıyla Hz. Peygamber’e düşmanlık 

ettiğini beyan etmektedir. Hz. Hüseyin’in ölümünün Hz. Peygamberi çok üzdüğünü, onun 

kabri ve minberini ağlattığını, Hz. Ali’ye ve Hz. Fatıma’ya kötülük ettiğini, bunun 

Ümeyyeoğullarını ve özellikle de onlardan Hind’i ve oğlu Muaviye’yi mutlu ettiğini 

zikretmektedir. Böylece İbn Ma‘tûḳ’un tüm divanında adını zikredip hakkında bedduada 

bulunduğu kişiler yalnızca Hind ve Muaviye’dir. Onun dışında şair bu mersiyesinde Hz. 

Hüseyin’in güzel sıfatlarına değinerek kendisinin ve İslam aleminin onun ölümüne 

üzüntüsünden bahsetmiştir. Kendi sabrının ve tesellisinin bu üzüntü karşısında yeterli 

olmayacağından yakınmıştır. Hz. Hüseyin ile yan yana savaşanlara iyi dua ve dileklerde 

bulunmuştur. Şiirin belki de en dikkat çekici bölümü olarak yaşanan bu hadiseyi ayrıntılı 

bir şekilde tasvir etmiştir. Mersiyenin sonunda yazmış olduğu şiirlerin, Hz. Hüseyin ve 

ailesinin zatında olan niteliklerin hakikatini anlatmaya yetmeyeceğini söyleyerek kendisi 

için dua ve bağışlanma temennisiyle tamamlamaktadır. 

Netice olarak şairin Ehl-i Beyt hakkında tek bir mersiyesi olup bu da yukarıda 

bahsi geçen mersiyesidir. Geri kalan mersiyeleri yine siyasî temada olup Muşa‘şa‘ 

Devleti yöneticilerine atfedilmiştir.  



 178 

4.2. Seyyid Halef’e Mersiyesi 

İbn Matûk’un ikinci mersiyesini, Seyyid Ali Hân’ın babası Seyyid Halef bin 

Seyyid Abdulmuttalib el-Mûsevî514 hakkında 1074/1663 yılında kaleme almıştır. Bu 

mersiye temalı şiiri toplam 43 beyittir ve kafiye harfi râ’dır. Bu şiirinden örnek beyitler 

aşağıdaki gibidir.515 (Tavîl) 

 رُهُّْطلا دُيَِّّسلاوَ رِارَـْبلأَْا فُلَخَ ىضَمَ 1

 

 
 

 رُفْصُ هُدَعْـَب هِبِلْـَق نْمِ ىلَعُلْا رُدْصَفَ 

 

 
 

 ىدَلهُْا يرُِّنَ ىرََّـثلا فيِ هُنْمِ بَيِّغُوَ 2

 

 
 

 رُدْبَلْا فَسَكَنْاوَ نِيْدِّلا ءُاكَذُ تْرَاغَـَف 

 

 
 

 انََّـثلا نُسُلْأَ هِثِترَْلْـَف ىدََّنلا تَامَوَ 3

 

 
 

 رُمُّْسلاوَ ضُيبِلْا هِكِبْـَتلْـَف ىغَوَلْا ثُيْلَوَ 

 

 
 

 اََ®وْـُيجُ َّقشُتَ نْأَ ليِاعَمَلْا ُّقحَفَ 4

 

 
 

 رُخْفَلْاوَ مُرِاكَمَلْا هُاعَْـنـَتوَ هِيْلَعَ 

 

 
 

 هِنِييمَِ فيِ امَ بُاَّهوَلْا دُجِامَلْا وَهُ 5

 

 
 

 رُـْتوِلْاوَ عُفَّْشلاوَ بُاَّولأَا دُبِاعَلْا وَهُ 

 

 
 

 هُبُارَحِ نيِثْـُت بِرْلحَْا مَوْـَي ُّرلحُْا وَهُ 6

 

 
 

 رُكْذِّلا هُفُرِعْـَي بِارَحْمِلْا فيِوَ هِيْلَعَ 

 

 
 

 هُصَخْشَ كَلَهْأَ رَهَّْدلا َّبنَسَتحَْ لاَفَ 7

 

 
 

 رُهَّْدلا كَلَهَ هِتِوْمَ فيِ هَُّنكِلَوَ 

 

 
 

 هِرِدْقَ دَنْعِ هُمُوْـَق هُونُـَفدَ وْلَـَف 8

 

 
 

 برُْقَ هُلَ كَامَسِّلا َّنأَ وْلَوَ َّللجََ 

 

 
 

 انَمِلْعِلِ َّلاإِ ضِرْلأَْا فيِ هُنُـْفدَ امَوَ 9

 

 
 

 رُخْذُ انَلَوَ الهََ زٌْـنكَ هَُّنأَ هِبِ 

 

 
 

 اعًُّوطَتَ لاّإِ ءِامَلِْ[ هُلُسْغَ امَوَ 10

 

 
 

 رُحْبَلْا سَنجَُ تىَمَ ليِ لاَوقُـَف َّلاإِوَ 

 

 
 

 ةٌدَيدِحَ وَهْوَ َّيدِنْلهِْا دُرِويُ ً تىَفَ 11

 

 
 

 برُْتِ قٍلَعَ نْمِ وَهُوَ هِيْفِ قُدِصْيَوَ 

 

 
 

 ىهَُّـنلاو دَهُّْزلاو رَاشَيلإِْاو لَضْفَلا ىوَحَ 12

 

 
 

 ُّبرِلْاوَ دُولجُْاوَ فُورُعْمَلْا هُبَحَاصَوَ 

 

 
 

 هِتِافَوَ دَعْـَب مُاكَحْلأَْا تِلََّطعَـَت 13

 

 
 

 رُمْلأَْاوَ يُهَّْـنلاوَ اللهِ دُودُحُ تْعَاضَوَ 

 

 
 

 ةٌمَرْحُ لِفَّْـنلاوَ نِيدِّلا ضِورُفُلِ لْهَـَف 14

 

 
 

 رُدْقَ هِدِعْـَب نْمِ رِدْقَلْا ليِايََّللِ لْهَوَ 

 

 
 

 هُؤُزْرُ وِنْصِّلاوَ رِاتَخْمُلْا ىلَعَ ُّزعِيَ 15

 

 
 

 ُّبرِلْا دُلَوَلْا هَُّنأَ فيِ امَهِمِلْعِلِ 

 

 
 

 
514   Memduh hakkında ayrıntılı bilgi için çalışmanın 14. sayfasına bkz. 
515   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 217–219. 



 179 

1. Salih insanların halefi ve masum o Efendi geçip gitti. Ondan sonra büyüklüğün 

göğsü, onun kalbinden mahrum kaldı.  

2. Ondan olan hidayetin nuru toprakta kayboldu, ardından dinin güneşi battı ve ay 

da tutuldu. 

3. Cömertlik öldü, bu yüzden medhin dilleri mersiye söylesin! Savaşın aslanı öldü, 

öyleyse kılıç ve mızrak ona ağlasın! 

4. Büyüklüğün hakkı, kendisi için göğüslerin parçalanmasıdır. İftihar ve asalet de 

onun sıfatlarını söyleyerek ağlamalıdır.  

5. O şereflidir, elinde olan her şeyi bağışlayandır, tövbe eden zâhittir, hem çifttir, 

hem tektir. 

6. O öyle bir yiğittir ki savaş gününde mızraklarının ucu ona medhiye dizer ve zikir 

de onu mihrapta tanır. 

7. Zannetme ki zaman onun kişiliğini yok etti. Ancak onun kendi ölümü sebebiyle 

zaman helak oldu. 

8. Eğer kavmi onu, kendi değeri kadar bir mezarda defnetseydi mezarı öyle büyük 

olurdu ki… Keşke yüceliğin kabri olsaydı.  

9. Onun mezarı yerde değil, ancak bizim ilmimizdedir. O, bizim için bir hazineyken 

yer için bir madendir. 

10. Onun yıkanması ancak (Allah’a) kulluk etmektir. Yoksa bana söyleyin, deniz ne 

zaman pis olur? 

11. O Hint kılıcını dile getiren bir gençtir, demirin özüdür. Altın tozu dahi onun 

hakkında onun kıymetli bir parça olduğunu söyler.  

12. O fazileti, fedakarlığı, takvayı ve aklı elde etti. Ona iyilik, cömertlik ve hayırlı 

işler arkadaşlık etti. 

13. Dini hükümler onun vefatından sonra uygulanmadı. Allah’ın kırmızı çizgisi olan 

emir ve nehiy önemsiz oldu. 

14. Acaba dinin farzları ve nafilelerinin kutsallığı var mı ya da ondan sonra kadir 

gecesinin değeri kadri kaldı mı? 

15. Onun iyi bir oğul olduğunu bildikleri için ölümü dostlarına ve kardeşlerine zor 

geliyor. 

Yukarıda İbn Ma‘tûḳ’un ikinci mersiyesine verilen örnek beyitlerde görüldüğü 

üzere şair burada Seyyid Halef’in vefatından sonra alim, zahit, cömert, fedakâr, iyiliği 



 180 

emreden ve kötülükten yasaklayan, masum vb. sıfatları zikretmek suretiyle ona mersiye 

söylemiştir. 

4.3. Seyyid Hüseyin’e Mersiyesi 

İbn Ma‘tûḳ’un üçüncü mersiyesi Seyyid Ali Hân oğlu Seyyid Hüseyin hakkında 

olup h. 1080 yılında yazılmıştır. Bu mersiye muhtevalı şiiri toplam 45 beyittir. Kafiye 

harfî be ve vezni de tavîl bahrindedir.516 

Aşağıda bu mersiyeye verilen örnek beyitlerde görüldüğü gibi şair Seyyid 

Hüseyin’in ölümünü bir musibet olarak ele almış, büyüklük ve şerefin bile onun ölümüne 

üzüldüğü dile getirmiştir. Aynı şekilde Seyyid Hüseyin’in cömertlik, cesaret, savaşçılık 

vb. gibi iyi sıfatlarını andığı da görülmektedir.517 (Tavîl) 

 اشَتَ ابمَِ انًْـيسَحُ تَّْدفَ اهَـَتْـيلَ ايَـَف 6

 

 
 

 بِكِارَوَ هِيْلَإِ شٍامَ نْمِ دِفْوَلْا نَمِ 

 

 
 

 هِلِثْبمِِ فِوفُُّصلا مَوْـَي تْعَفَشَ دْقَلَ 7

 

 
 

 بِلِاغَ نِبْ يِّؤَلُ نْمِ ثٍيْلَبِ تَّْنـَثوَ 

 

 
 

 هِفِّكَبِ َ�اطَعَلْا ضَيْبِ ىرَـَت رٌـْبزَهِ 8

 

 
 

 بِلِاخَمَلْا رِحمُْ ينَْبَ يضِاوَمَلْا رَحمُْوَ 

 

 
 

 ينٌُعْأَ تِوْمَلْا هِجُوْأَ فيِ هُمُرِاوَصَ 9

 

 
 

 بِجِاوَلحَْا نَاكَمَ اهَْـنمِ هُسُوُـْقأَوَ 

 

 
 

 ىلَعُلْا ِ ةنَجْوَ فيِ دِيرِوَّْـتلاكَ نَاكَ ً تىفَ 10

 

 
 

 بِتِارَمَلْا رِونحُُ فيِ اًنسْحُ دِقْعِلْاكَوَ 

 

 
 

 هِدِقْـَف دَعْـَب لاَعُلْا ينُْعَ تْقَـَبطَنْا لاَفَ 11

 

 
 

 بِرِاضَ فِّكَ فيِ ُّيدِنْلهِْا مَسَتَـْبا لاَوَ 

 

 
 

 ةٍرَفْبحُِ بِاترَُلا تَتحَْ ىوَـَث زٌيزِعَ 12

 

 
 

 بِئِاََّترلا فيِ ٌ ةرَوفُمحَْ اهَـَتْـيلَ ايَـَف 

 

 
 

 اًبهِارَ برِْقَلْا ىجَدُ نْمِ هُوبُسَتحَْ لاَفَ 13

 

 
 

 بِهِارَ حَابَصْمِ هُنْمِ اَّيحَمُلْا سَيْلَأَ 

 

 
 

 ةٍحمَْرَوَ وٍفْعَبِ هُاوَـْثمَ اللهُ ىقَسَ 14

 

 
 

 بِيِاعَمَلْا فِشْكَ مَوْـَي اترًْسَ هُلاَوْأَوَ 

 

 
 

6. Keşke o musibetler, yaya ve süvarilerden oluşan gruplar olarak istediği ile 

Hüseyin’le feda olsaydı. 

7. (Musibetler) savaş gününde onun (Hüseyin) gibisiyle ikili oldu ve Lueyy b. Gâlib 

gibi olan bir aslanın iki katı kadar oldu. 

 
516   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 219–222. 
517   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 219–220. 



 181 

8. O, ihsanın kılıcını elinde ve kana bulanmış keskin kılıcı ise pençelerin(in) 

kırmızılığının (kanlı pençelerinin) arasında gördüğün bir aslandır. 

9. Ölümün yüzlerinde onun keskin kılıçları iki göz (gibidir) ve yayları ise kaşlarının 

yerini almıştır. 

10. O, yüceliğin yanağındaki kırmızı (gül) gibi ve güzellik olarak da yüksek 

makamların boynundaki gerdanlık gibi olan bir gençtir. 

11. Onun gidişinden sonra (rahat bir uyku için) ne yüceliğin gözü kapandı ne de 

dövüşçünün elindeki kılıç güldü. 

12. O toprağın altındaki çukurda yatan bir efendidir. Keşke o, (benim) göğüs 

kafesime gömülü olsaydı. 

13. Onu kabrin karanlığından korkar sanmayın, onun çehresi rahibin kandili değil 

midir? 

14. Allah onun ikametgahını rahmeti ve mağfiretiyle sulasın, ayıpların ortaya çıktığı 

gün ona bir perde kılsın. 

4.4. Seyyid Nâsır’a Mersiyesi  

Seyyid Nâsır, Seyyid Muhsin’in oğlu ve Seyyid Ali Hân’ın da torunudur. Hangi 

yaşta öldüğü bilinmemekle birlikte mersiyenin h. 1084 yılında söylendiği dikkate alınırsa 

genç yaşta vefat etmesi muhtemeldir. İbn Ma‘tûḳ’un ömrünün son zamanlarında yazdığı 

bu mersiye toplamda 25 beyittir. Kafiye harfî dâl ve vezni tavîl bahrindedir.518 

İbn Ma‘tûḳ’un mersiye temalı dördüncü kasidesinden aşağıda verilen örnek 

beyitlerde şair Seyyid Nâsır’ın cömert, cesur, savaşçı ve çok iyi insan olmasının yanında 

Peygamber soyundan geldiğini de söylemektedir. Sabır ve teselli konusunda cennetteki 

hurilerin onun için yarıştığını ve cenneti dünyaya tercih ettiğini beyan etmektedir. Aynı 

şekilde Seyyid Nâsır’ın kefenine hitaben onu sardığı için gurur duyması gerektiğini 

söylemekte ve tabutunu muhatap alarak da onu nasıl taşıyabildiğini sorarak sitemini dile 

getirmektedir. Onun ölümü için üzülmeyi tabii bir olgu olarak yorumlamaktadır. Hatta 

ona duyduğu sevgi ve saygısı sebebiyle onun kurtulması için kendisini dahi feda 

edebileceğini ifade etmektedir.519 (Tavîl) 

 يذَِّلا رُهَوْلجَْاوَ اللهِ لِوسُرَ نُبْا وَهَ 9

 

 
 

 دِشُّْرلاوَ ِ ةَّوـُبُّـنلا رِونُ نْمِ نََّوكَتَ 

 

 
 

 
518   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 222–223. 
519   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 222–223. 



 182 

 دٍلِاوَ مِرَكْلأَ ايَـْنُّدلا بَهَوَ دْقَلَ 10

 

 
 

 دِلجَْا ىلَعَ مَودُقُلْا بىَوطُ فيِ رَـَثآوَ 

 

 
 

 ةًيرَْغَوَ اًبّحُ رُولحُْا هِيفِ عُزَانَـَت 11

 

 
 

 دِلْلخُْا ِ ةَّنجَ فيِ نُادَلْوِلا هُطُبِغْـَتوَ 

 

 
 

 هِشِعْـَن كِسمَْ فيِ شِعَّْـنلا تِانَـَب َّنأَ وَلَ 12

 

 
 

 دِلْوُلْا مِرَكْأَ نْمِ مِّتِّلا رِدْبَلِ تْرَاصَلَ 

 

 
 

 هُقَارَفِ وكُشْيَ زِوْلحَْا كِلْمَلِ اðقحَفَ 13

 

 

 
 

 دِسَلأَْا نيِبَ يرُْخَ بَاغَ دْقَ هِبِاغَ نْعَـَف 

 

 

 
 

 اًمدَ هُلَ يكِبْـَت بِرْلحَْا ينِْعَلِ اَّقحَوَ 14

 

 

 
 

 يدِنِلهِْا اهَفَْـيسَ هِدِقْـَف فيِ تْدَقَـَف دْقَـَف 

 

 

 
 

 هُدَعْـَب ضَرْلأَا شَبُْـنـَت نْأَ ىلَعُلْا ُّقحَوَ 15

 

 

 
 

 دِقْعِلْا َ ةطَسِاوَ بُِّْترلا فيِ تْعََّـيضَ دْقَـَف 

 

 

 
 

 اََّنمأَكَ َّتىحَ ضِرْلأَا فيِ هُبُْـيطِ ىرَسَ 16

 

 

 
 

 يدِرْوَلْا برَِنْعَلِْ[ بُيْطِّلا اهَْـنمِ لََّدبَـَت 

 

 

 
 

 ارًخَفْمَ هِيفِ هُنَافَكْأَ َ� كَبُسْحَفَ 17

 

 

 
 

 دِمْغِلْا عُضِوْمَ لاَعُلْا لِصْنَ نْمِ كََّنإِفَ 

 

 

 
 

 هُتَلْحمََ فَيْكَ ôِِ[ هُشَعْـَن َ�وَ 18

 

 

 
 

 دِحْأُ ىلَعَ تَيْوَطَنْا فَيْكَ هُدَلحَْ َ�وَ 

 

 

 
 

 ىرَجَ هِئَِ[آ رÁَِآ ىلَعَ دٌاوَجَ 19

 

 

 
 

 دُِّّللا ِ ةفَرِاطَغَلْا رِّغُلْا هِدِادَجْأَوَ 

 

 

 
 

 ىدَمَلْا نِعَ تÁَُدِالحَْا هُقْعُـَت لمَْ وْلَوَ 20

 

 

 
 

 دِصْقَلْا َ ةيَاغَ مِِْ¶َ�اغَ نْمِ كَرَدْلأََ 

 

 

 
 

 اتًئِافَ َّدرَ دْقَ بِيْلجَْا َّقشَ َّنأَ وْلَوَ 21

 

 

 
 

 يدِبْكِ مْلهَُ تُقْقَشَ دْقَ نيِّإِوَ َّلقَلَ 

 

 

 
 

 هُتُـْيدَفَ ءَادَفِلْا تُوْمَلْا لَبِقَ وْلَوَ 22

 

 

 
 

 دِبْعَلِْ[ َّرلحُْا يطِعْـُي نْلَ هَُّنكِلَوَ 

 

 

 
 

 ىدََّرلا مُهُسْأَ مُكُتْمَصْأَ لاَ دِجْمَلْا ونُـَب 23

 

 

 
 

 دِفْرِّلا دَيَ مْكُنْمِ مَُّ�لأَْا تَِّلشَ لاَوَ 

 

 

 
 

 مْكُنَويُعُ اًموْـَي ينِْبَلِْ[ تْنَحَتَمْا لاَوَ 24

 

 

 
 

 دِعْـُبلْا ُ ةعَوْلَ مْكُءَاشَحْأَ تْقَرَحْأَ لاَوَ 

 

 

 
 

 مْكُُّفكُأَوَ مْكُءُارَآ تْحَرِبَ لاَوَ 25

 

 

 
 

 يدِتجُْ اَُ¶احَارَوَ يدَِْ¶ اهَحُيبِاصَمَ 

 

 

 
 

9. O (Seyyid Nâsır) Hz. Peygamber’in evladıdır, nübüvvet ve hidayet ışığından 

yaratılan bir cevherdir. 

10. O dünyayı en asil babaya bırakmış ve en güzel varış yerini çalışmaya (dünyaya) 

tercih etmiştir. 

11. Cennetteki huriler ona duydukları aşkları ve birbirlerine karşı kıskançlıkları 

sebebiyle onun için çekişirler ve aynı şekilde sonsuz cennetteki oğlanlar da ona gıpta 

ederler. 

12. Eğer yıldızlar onun na’şının üstünde olsaydı, dolunay için en cömert evlatlar 

olurlardı. 

13. Ḥûveyze hükümdarının onun ayrılışından şikâyet etmeye hakkı vardır. Çünkü 

Benî Esed’in iyisi (yuvasından) kaybolup gitmiştir. 



 183 

14. Savaşın gözünün, onun için kan akıtmaya hakkı vardır. Çünkü savaş onu 

kaybetmekle Hint kılıcını (keskin kılıcını) kaybetmiştir. 

15. Ondan (bu ayrılışından) sonra, büyüklüğün yeri kazmaya hakkı vardır. Çünkü 

gerdanlığının ortasındaki mücevherini toprakta kaybetmiştir. 

16. Sanki güzel koku, gül kokusuna dönüşmüş gibi onun kokusu tüm yeryüzüne 

yayılmıştır. 

17. Ey onun kefeni, ona sarılman sana iftihar olarak yeter! Çünkü sen büyüklük 

mızrağının kını konumundasın. 

18. Ey onun tabutu, Allah aşkına sen onu nasıl taşıdın! Ey onun mezarı, sen Uhud’a 

(Uhud Dağı gibi olan Seyyid Nâsır’a) nasıl kapandın? 

19. O, hem atalarının hem de güzel huylu, büyük ve sert mizaçlı olan ecdadının 

izinden yürüyen bir cömerttir. 

20. Eğer musibetler onun yaşamaktan alı koymasaydı, kesin onların (ecdadının) 

hedefindeki niyet edilmiş amaca ulaşırdı. 

21. Eğer (onun ölümünden) göğüs geç de olsa yırtılmış olsaydı, yine de az gelirdi. 

Zira ben onun için ciğerimi parçaladım. 

22. Eğer ölüm ona karşılık fidye kabul etseydi, ben kendimi feda ederdim. Ancak 

ölüm, hiçbir zaman bir köleye karşılık özgür birini bırakmaz. 

23. Sizler şerefin evlatlarısınız, ölümün okları sizleri susturmaz ve günler size karşı 

ihsanın elini felç bırakmaz. 

24. Bir gün gözleriniz ayrılıkla sizleri imtihan etmez ve uzaklığın ateşi iç 

organlarınızı yakmazsa… 

25. Görüşleriniz yol gösterici ışık ve elleriniz de ihsanlarda bulunan eller olmaya 

devam edecektir. 

İbn Ma‘tûḳ’un divanının ikinci bölümünü oluşturan mersiye temalı kasideleri 

burada tamamlanmaktadır. Şairin oğlu bu bölümün sonunda, babasının bunlardan başka 

mersiye şiiri olmadığı bilgisini eklemiştir.520 Ancak divanın üçüncü bölümünde yer alan 

Seyyid Ali Hân’ın torununa yazdığı mersiye muhtevalı bir mukatta‘a şiiri, çalışmanın bu 

bölümüne eklenmiştir. Bu mersiye Seyyid Ali Hân’ın yazmış olduğu bir şiirdir. Burada 

zikredilmesinin sebebi, şairin onun bu mersiye temalı şirine karşı teselli amaçlı bir şiir 

 
520   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 223. 



 184 

yazmış olması muhtemeldir. Ali Hân’a ait bu mersiye ise üç beyitli bir mukatta‘a ve 

kafiye harfî ḍâd’dır.521 (Tavîl)  

 يثِدَمحَْ نْعَ تيِعَوْلَ يفِخْلأَُ نيِّإِوَ

 

 

 
 

 ضِمْغَلْا نِعَ نَوفُلجُْا ىهَْـنـَي امَ بِلْقَلْا فيِوَ 

 

 

 
 

 ىجَلحِْاوَ برَِّْصلاوَ نِحمََّْرلا اضَرِ وْلَـَف

 

 

 
 

 ضِعْـَب نْعَ برُِصْيَ بِلْقَلْا ضُعْـَب نَاكَ امَلَ 

 

 

 
 

 لْقُأَ لمَْوَ نيِفْجَ نْمِ يعِومُدُ لُيسِتَ

 

 

 
 

 يضِرْـَي لاَوَ نيِّمِ رَجْلأَْا تُيفِيَ لاًاقَمَ 

 

 

 
 

Ve ben acımı konuşanımdan (dilimden) gizliyorum ve kalpte öyle bir şey vardır ki 

göz kapaklarımın kapanmasına engel olur. 

Eğer Allah’ın rızası, sabrı ve fetanetı olmasaydı, kalbin bazısı bazısından sabır 

bulamazdı. 

Göz yaşlarım göz kapaklarımdan akıyor ve ben karşılığı benden gidecek ve razı 

olunmayacak hiçbir söz söylemedim.  

Görüldüğü gibi İbn Ma‘tûḳ’un mersiyelerinden biri Ehl-i Beytten Hz. Hüseyin’e, 

üçü Muşa‘şa‘ yöneticilerine ve son bir tanesi de bir yöneticinin torununa söylenmiştir. Bu 

mersiyelerin tamamına muhteva olarak bakıldığı zaman şair vefat eden kişiye üzüntüsünü 

onun iyi sıfatlarını yad ederek, eğer birileri tarafından öldürüldüyse düşmanlarına beddua 

ederek, cennete gittiğini temenni ederek, acısına da sabretmek gerektiğini ifade ederek ve 

sonuç olarak ölümün vakti geldiği zaman beklemeyeceğini ve böylece ilahi kadere teslim 

olunması gerektiğini söyleyerek dile getirmektedir.  

Mersiyeleri Ehl-i Beyte karşı söylediği mersiyeler ve siyasî liderlerin vefatına 

yönelik söylediği mersiyeler olarak iki başlık altında ele alındığında Osmanlı dönemi 

mersiye muhtevasını yansıttığı görülmektedir. Şairin Şia mezhebine mensup olması 

dolayısıyla Ehl-i Beyte mersiye söylerken Ümeyyeoğullarına, özellikle de Hint ve oğlu 

Muaviye’ye beddua ettiği görülmektedir. Bunun dışında herhangi bir sahabeye için 

olumsuz ifadeler kullandığı söylenemez . İbn Ma‘tûḳ’un mersiyeleri, üslubu ve mahiyeti 

açısından güzel bir örnek olarak kabul edilebilir. 

 
521   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 226. 



 185 

5. Züht ve Hikmet 

Bu başlık altında İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerindeki, bir yönüyle dinî içerik de 

sayılabilecek züht ve hikmet gibi temalar incelenecektir. İbn Ma‘tûḳ’un bu şiirlerini 

aşağıdaki tabloda olduğu gibi sınıflandırmak mümkündür. 

Konu Nutfe Mukatta‘a Kaside Şiir Sayısı Beyit Sayısı 

Züht 2 - 2 4 29 

Hikmet 4 1 - 5 14 

TOPLAM 6 1 2 9 43 

Tabloda görüldüğü gibi şairin züht ve hikmet temalı şiir türleriyle bu şiirlerin şiir 

sayıları, beyit sayıları ve hepsinin genel toplamı verilmektedir. 

5.1. Züht 

Züht ve zuhâde kelimeleri دُهَزْـَي دَ  هَزَ  filinin mastarıdır.522 Zuhâde genel surette her 

şey için yani tüm dünyalık meseleler için kullanılırken züht ise sadece din için 

kullanılmıştır.523 Sözlükte cimriliğin zıttı, bir şeye meyletme, mal ve dünyaya karşı rağbet 

etmeme, haris olmama, az malı veya yetecek kadar malı olma, azığının az olması, 

şükrünün helal maldan ve sabrının ise haram mal edinme hırsından çok olması 

anlamlarına geldiği görülmektedir.524 Dini ve tasavvufi bir terim olarak ise dünyadan yüz 

çevirme, nefsi dünyevi muhabbet ve temayülden uzak tutma, Allah’ın verdiği rızka çokça 

şükretme ve haram kıldığı şeylerden sabır ve azimle uzak durmak anlamında;525 dünya 

malına, makam ve mevkiye, şan ve şöhrete önem vermeme, azla yetinme ve çokça ibadet 

etme gibi dini konuları içeren bir şiir ıstılahıdır.526  

 
522     İbn Manẓûr, Lisânu’l-‘Arab, 3/196-197. 
523     el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 340. 
524     el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 340; Ebî’il-Hüseyin Ahmed b. Faris Zekeriyya, Mu‘cemu’l-Meḳâyis fi’l-

Luġa, thk. Şihâbuddîn Ebu ‘Amr (Beyrut: Dâru’l-Fikr li’d-Dirâsât ve’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, ts), 462; İbn 
Manẓûr, Lisânu’l-‘Arab, 3/197;  el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ, 1/298. 

525   İbn Manẓûr, Lisânu’l-‘Arab, 3/197; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-
Sefercelânî ve Şiirleri, 107. 

526    Semih Ceyhan, “Zühd,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 
44/530. 



 186 

Zühtün, Câhiliye döneminde َكُُّسنََّـتلا  (züht hayatı sürmek), َنَُّ�َّدلا  (dindar), َنيَِّ[َّرلا  

(sadece Allah için yaşamak) ve َنُابَهُّْرلا  (rahip) anlamlarında kullanıldığı görülmektedir.527 

Câhiliye döneminde züht kelimesinin eşanlamlısı olan ṣûfî kelimesinin, kendini Allah’a 

adayarak Kâbe’de yaşamaya başlayan bir kavmin adı olduğu bilgisi de kaynaklarda 

zikredilmektedir. Netice olarak züht olgusunun Câhiliye döneminde var olduğu bir 

gerçektir.528 Dolayısıyla Câhiliye dönemi şiirlerinde züht kelimesi de yukarıdaki 

anlamlarda kullanılmaktadır.529  

Câhiliye döneminde züht konusu, tek başına bir şiir teması olarak yazıldığı gibi 

kasidelerin başında beyitler halinde de yer almıştır. Bu dönemdeki züht şiirleri dinle ilgili 

konuları içerir, düşünme ve tecrübe sonucu ortaya çıkan farklı hikmetli sözlerden 

bahseder, ölüm ve ölüm sonrasıyla ilgili şeyleri konu edinirdi. Câhiliye döneminin 

sonlarında ahlaki bakımdan son derece bozulmuş olan bu toplumun ıslahı için yeni bir 

dinin zuhur edeceği bilgisi yaygınlık kazandığı için o dönem züht konularını içeren şiir 

ve beyitler anlam olarak İslam’ın ruhuyla özdeşleşmektedir. Durumun böyle olmasında 

eski dinlerin etki de söz konusudur. O dönemin züht konulu şiir söyleyen meşhur şairleri 

şunlardır: ‘Adî b. Zeyd (ö. 600), Eksem b. Sayfî (ö. 612 m. [?], Zeyd b. ‘Amr b. Nufeyl 

(ö. 606), Varaḳa b. Nevfel (ö. 610 [?]), Ebû’l-Ḳays er-Râhib (ö. 626 [?]), ‘Ummeyye b. 

Ebî’s-Salt (ö. 8/630 [?]),530 el-Efveh el-Evdî (ö. 570), ‘Alkame b. ‘Abede el-Fahl (ö. 603) 

ve Zuheyr b. Ebî Sulmâ (ö. 609)’dır.531  

Arap dünyasında İslam’ın gelişiyle ilk başlarda şiirin sesi kısılmaya başlasa da 

daha sonra dini temalı şiirler İslam’ı savunma, Hz. Muhammed’in medhi, iyiliği emretme, 

kötülükten sakındırma gibi amaçlarla gelişmeye devam etmiştir. Bu dönemin en meşhur 

şairleri de en-Nâbiġa el-Ce‘dî (ö. 65/685 [?]), Ka‘b b. Zuheyr (ö. 24/645 [?]) ve Hassân 

b. Sâbit (ö. 60/680 [?])’tir.532 Daha sonraki dönemlerde meydana gelen siyasî hadiseler 

 
527     ‘Usâme ‘Ânûtî, Ebûl-‘Atâhiye Râidu’z-Zuhd fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî (Beyrut: Câmi‘atu’l-Amîrkiyye, 1957), 

71. 
528     Zekî Mübârek, et-Taṣavvufu’l-İslâmî fi’l-Edeb ve’l-Ahlâk (Kahire: Maṭba‘atu’r-Risâle, 1937), 51. 
529     ‘Ânûtî, Ebûl-‘Atâhiye Râidu’z-Zuhd fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî, 72–76. 
530   Siracuddîn Muhammed, ez-Zuhd fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî (Beyrut: Dâru’r-Râtibi’l-Câmi‘iyye, ts), 5–6; 

Sirâcuddîn Muhammed, ez-Zuhd ve’t-Taṣavvuf fî’ş-Şi‘ri’ş-‘Arabî (Beyrut: Dâru’r-Râtibi’l-
Câmi‘iyye, ts), 5–6. 

531     Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 183. 
532     Muhammed, ez-Zuhd ve’t-Taṣavvuf fî’ş-Şi‘ri’ş-‘Arabî, 6; Muhammed, ez-Zuhd fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî, 6. 



 187 

ve birbirinden farklı dini sorunlar, din alimlerinin dünya hayatından uzaklaşarak kıyı ve 

köşelerde dini anlatmaya, vaaz ve öğütler vermeye sevk etmiştir. Ayrıca bu durum 

Müslümanların bu konularda şiir söylenmesine ve sadece zühtle ilgili şairlerin çıkmasına 

da sebebiyet vermiştir. Örneğin Ebû Nuvâs (ö. 199/813) hayatının son zamanlarında 

tövbe ve züht gibi konular işlemiştir. Züht şiiri, tasavvuf şairlerinin ortaya çıkmasıyla 

birlikte zirvesine ulaşmıştır.533 

Osmanlı terminolojisinde züht, aynı önceki dönemlerde olduğu gibi dünyevi mal 

ve hazlara meyletmeyip perhizkar ve takvalı olarak yaşamak şeklinde 

tanımlanmaktadır.534 Osmanlı gerek devlet gerekse halk olarak her daim dine hürmet 

etmiştir. Bu sebeple dindar olan ve dinle ilgilenen herkese de özel ihtimam 

göstermiştir.535 Osmanlı devrinde züht olgusu, sistemleşen tasavvufun bir parçası olarak 

devam etmiştir. Özellikle divan ve zühdiyyât edebiyatında dünyadan elini çekip Allah’a 

yönelmek, kendini ibadete vermek, eşyaya rağbet etmemek ve perhizkar olmak 

anlamlarına gelmiştir.536  

Netice olarak Osmanlı döneminde önemli şiir temalarından biri olan züht, İbn 

Ma‘tûḳ’un divanında da hem müstakil olarak şiir şeklinde hem de kasidelerde beyitler 

olarak yerini almıştır. Yukarıda bahsi geçtiği üzere şairin züht temalı şiirleri iki nutfe ve 

iki kaside olmak üzere toplam 4 şiir ve 29 beyittir. Bunlar müstakil şiirleri olmakla birlikte 

mersiye ve medih temalı kasidelerinde şairin züht konulu yüzlerce beytinden söz etmek 

mümkündür.  

İbn Ma‘tûḳ’un züht temalı iki şiiri de kaside yapısı olarak benddir. Birinci 

bölümde vurgulandığı gibi bend şeklinde olan şiirler nesir gibi yazılmaktadır. Divandaki 

satır sayılarına göre her bir satır bir beyit olarak değerlendirilmiştir. Böylece şairin bu iki 

kasidesi toplamda 25 beyit yani 25 satırdır.  

 
533 Muhammed, ez-Zuhd ve’t-Taṣavvuf fî’ş-Şi‘ri’ş-‘Arabî, 6–7; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap 

Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 107; bu dönemler zühd temalı şiir ve şairlerle ilgili daha 
fazla için bkz. ‘Ânûtî, Ebûl-‘Atâhiye Râidu’z-Zuhd fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî, 71; Mubârek, et-Taṣavvufu’l-
İslâmî fi’l-Edeb ve’l-Ahlâk, 90. 

534  Mehmet Zeki Pâkalın, Osmanlı Tarih Deyimleri Ve Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 
Yayınları, 1993), 3/665. 

535  Ahmet Atilla Şentürk, Klasik Osmanlı Edebiyatı Tiplerinden Sûfî Yahut Zâhid Hakkında (İstanbul: 
Enderun Kitabevi, 1996), 13. 

536  Nurgül Sucu, “Zâhid-Sûfî Tipinin Kimliği, Divan Edebiyatındaki Yeri ve Sosyal Hayattaki Örnekleri,” 
İstem 5/10 (2007), 229–231; Ceyhan, “Zühd,” 532. 



 188 

Birinci züht temalı kasidesinde göğün güzelliğini ve ihtişamını, geceden gündüze 

ve gündüzden geceye hallere bürünmesini tasvir ederek anlatmaktadır. Bunu ise Allah’ın 

tabiatı yarattığını ve kendi kendine böyle bir şeyin var olmasının mümkün olmadığını 

söyleyerek Allah’ın varlığının ispatı ve kudretinin ne denli büyük olduğunun göstergesi 

olarak açıklamaktadır.537 

 * ةِرَدْقُلْا رَـَثأَ رْظُنْاوَ * ةِلَفْغَلْا يذِ ةِدَقْرَ نْمِ * ةِرَكْفِلْا فَرْطَ هْبِّـَن * ةِمَلُّْظلا فيِ دُقِاَّرلا اهَُّـيأَ

 

 

 
 

 * شِقَّْـنلا نَمِ هِيفِ امَوَ * شِرْعَلْاوَ سِلَطْلأَا كَلَـَف نُرْاوَ * ةِبرَْلخِْا ءِانَسَ رِجْفَ فيِ * ةِيرَْلحِْا سَلَغَ لُجْاو

 

 

 
 

 ىدًهُ تَُ�آ كَلِذَ يفِفَ * تِاوَمََّسلا عِبَّْسلاوَ * نِقَْـتمُلْا عِنُّْصلا اذَ فيِ * نِكَدْلأَْا قِفُلأُْا اذَهَوَ

 

 

 
 

 رِنحَْ ىلَعَ عِجُّْنلا رُرَطُ تْخَرْاوَ * حِبُّْصلا رِرَغُ نْعَ هُتُرَدْقُ تْفَشِكُ هٍلٰإِ تِابَـْثإِ ةَِّحصِ نْعَ فُشِكْتَ

 

 

 
 

 تِلَدَبْـَتسْاوَ * بِيْغَلْا سَعْلَ هُانَسَ رُونُ تيِضَمَضْمَ فيِ * بِنَشْلأا هِمِسَبْمَ نْمِ لُسِغْـَي ادَغَـَف هُايَضِ

 

 

 
 

 تْعَاصَنْاوَ * بِيَشْلأِْ[ كِلِالحَْا اهَقِرَفْمَ نْمِ تْضَاتَعْاوَ * بِهَشْلأَِْ[ دِوسُلأُْا اهَبرَِنْعَ نْمِ ةُمَلُّْظلا

 

 

 
 

 رِقَشْلأَْا هِقِبِاسَ فيِ قِرِشْمَلْا نَمِ رَاسَ ذْإِ * مِلِظْمُلْا قِسَغَلْا مِهْدَ * مِلِعْمُلْا قِفََّشلا تِيَمِكَ فِوخَ نْمِ
 
 حِبَّْسلا بِوثَبِ لِيَّللا جُلجَُ تْرَجْاوَ رٍوفُاكَ يرُْثِعَ هِبِ رِوُّنلا نْمِ َّثبَـْناوَ * مِظَعْلأَْا كِلَـَف كُلِمَ

 

 

 
 

 لِينِّلا ةَُّلحُ هُتْسَكَفَ * دٍجَسْعَوَ رٍوُّلـَب صِلِاخَ نْمِ مِنجُْلأَْا دَبَزُ ىدَبْاوَ * َّدوَسْافَ لِيْسِّلاكَ مِحَسْلأَْا

 

 

 
 

 بِهُشُ نْمِوَ لٍيدِنْقَبِ هُارَهزَ بِكَوْكَ نْمِوَ * حَلاَ هِبِ رِدْبَلْا نَمِ * حٍبِاصَبمَِ هُتْـَبلَجَوَ * لِيلِكِِْ[ هُتَّلحَوَ

 

 

 
 

 طُسِابَلْاوَ ضُبِاقَلْاوَ * رُهِاَّظلاوَ نُطِابَلْاوَ * رُخِلآْاوَ لَُّولأَْا وَهُـَف ايرًنِمُ هُاَّوسَفَ ةٍاكَشْبمِِ هَُّ�رَـُث

 

 

 
 

 ارًاهَجِوَ اðرسِ ينُِعْلأَْا ةِنَئِاخَ فيِ لمُِاعَلْاوَ لُدِاعَلْاوَ ثُرِاوَلْاوَ ثُعِابَلْاوَ

 

 

 
 

Ey karanlıkta uyuyan, düşüncenin gözünü gaflet uykusundan uyandır ve kudretin 

alametlerine bak. 

Şaşkınlığın karanlığını (bilememezliğini) tecrübenin parıltısının şafağında (şafağı 

ile) aydınlat, karalığın göğüne (kararmaya başlamış göğe), arşa, nakıştan onda olana ve 

karanlık ufuğa bak. 

Bu sağlam sanata ve yedi göğe bak. Çünkü bunda hidayetin alametleri vardır. 

Öyle alametler ki Allah’ın ispatının sıhhatini ortaya çıkarır ve kudreti, sabahın 

aydınlığını açığa kavuşturur. 

 
537   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 227–228. 



 189 

Mutluluğun kâkülü onun (sabahın) aydınlığının boynuna doğru sarktı ve böylece 

dudaklarının parlaklığı, sabahleyin onun güzel dişli ağzından gaybın karanlığını iki kere 

çalkalayarak yıkar oldu. 

Karanlık, kapkara amberini boz rengine değiştirdi ve kapkara başını geriye 

çevirdi.  

Ve karanlık, şafağın haber veren doru atının korkusundan kapkara akşamın 

karanlığına hızlıca geri döndü. 

Feleğin en büyük padişahı, doğudan eski sarı haline (güneşe) doğru yürüdüğünde, 

Ve ışıktan kafurun tozu yayılıp, gecenin büyük kalabalığı hafif kara deri elbiseyle 

kararmış sel gibi aktığında, 

(Gece) yıldızların seçilmişini, billur ve altının saf halinden gösterirse, yıldızlar da 

ona (geceye) mavi elbiseyi giydirip taçlarla onu süsler ve aydan ona kandili getirirse, o 

(Allah) da onunla ortaya çıkar.538 

Ve (yıldızlar), onun (gecenin) ışığını bir lamba ile yıldızlardan ve kandille Süreyya 

yıldızının parlaklığından getirir. Zira o, hem ilk hem de sondur. 

Gizleyen, açıklayan, sıkan, yayan, sevk eden, mirasçı, adil ve gözleri gizliden veya 

açıktan ihanetini bilendir.  

Şair ikinci züht temalı bend türü şiirinde de yeryüzünün dağı, ağacı, denizi, gecesi 

ve gündüzünü tasvir ederek bunların yaratıcısının Allah olduğunu ve her birisinin 

Allah’ın varlığına delil olduğunu anlatmaya çalışmaktadır. Burada Kur’ân’dan iktibas ve 

telmiḥ sanatlarına da yer vermiştir.539 

 رَرَدُ ىكَبْأَفَ * قِدَوَلْا َّلقِمُ ىكَبْأَوَ عَِّمُّللا بُنَشَ ىدَبْأَفَ * قَبرَْلْا هِتِرَدْقُ فيِ كَحَضْأَ قٌلِاخَ

 

 

 
 

 تِيقِاوَـَي رِحمُُ نْمِوَ * رِوذُُّشلا بُضْقَ اهَْـتلَحمََ رٍاََ® يرَنËَدَ تنَْبَـْنأَفَ * ضِرَلأَْا عَقْـُن يىَحْأَفَ عَمَّْدلا

 

 

 
 

 نْمِ دِمََّرلا لِقْمُلْاكَ تْحَتَفَـْناِ امَ اَذإ * رَطْقُلْا اَِ® كُسْمَلْا نَزَخْأَفَ اðقحَ * رُضْلخُْا لُمْلخَْاوَ قٌيقِشَ

 

 

 
 

 جزَويرُْفَوَ نٍيرِسْنَوَ * نٍاوَلْأَوَ رِهَّْزلا نَمِ سٍانَجْأَوَ لٍاكَشْأَوَ لَِّّطلا رِرَدُ فيِ تْكَبَ دِهَّْشلا

 

 

 
 

 تٍمْسَبِ حٍاقَأ هِاوَـْفأَوَ ضِّغَلْا اهَسِجِرْـَن نْمِ دِجَسْعَلْا قِدَحَ فيِ تْصَخَشَ ينٍْلجَُ نِافَجْأَوَ * نٍايحَْرَ

 

 

 
 

 تْلَحمََ جٍاجَزِ بِيبËَِأَ تِاقَاسَوَ نٍابَلْا نَمِ تٍامَاقَوَ عِلُُّطلا نَمِ نٍانَسْأوَ * رُِّّدلا بِنَشَ نْعَ

 

 

 
 

 
538   Burada yıldızlar geceyi güzelleştiren taç ve elbiseler, ay da kandil olarak zikredilmiştir. 
539   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 228. 



 190 

 تٍانَجْوَكَ * حٍاَّفـُتوَ * رِاَّنلا رُكَأُ يهِاضَتُ رٍاجَشَِْ¦ جٍنْرËََوَ * نٍايَقْعِوَ نٍاجَرْبمَِ دِرْوَلْا قِرَوَ نْمِ

 

 

 
 

 قَوْـَف تْعَـَفرَ اًدوæ * نََ[ ذْإِ ينُُعْلأَْا ىرَـَت * نِاصَغَِْ¦ نٍاَّمرُوَ * حٍارَ نْمِ تْبَرِشَ ىرَاذَعَ

 

 

 
 

 فيِ رٌذْعُ هُلَ سَلآْاوَ * سِلَطْلأَْا هِلِمَمخُْ يِّسِکَ ضِوَّْرلاوَ * سِدُنُّْسلا لِلَحُ فيِ تْصَقَرَ دٍودُخُ

 

 

 
 

 نيِِّّبُ دِنْجُ فيِ قَدَحْأَ هِبِ رِوُّنلاوَ ضِيَـْبلأَْا نيِِّّبُ مَلاََعْأَ فََّفصَ دْقَ قِبَـْنَّزلاوَ * رِضَخْلأَْا هِضِرِاعَ

 

 

 
 

 سِافَـْنأَكَ * دِبَُّزلا فيِوَ رٍونُ فيِ رِمِقْمُلْا رِجَِّشلا لُيْلَوَ * حِيرِّلا ابَصَ بِاوَـْثأَ برَْعَ اَِ® حُيْشِّلاوَ * رِفَصْلأَْا

 

 

 
 

 لاَوَ * ٌّدضِ هُزُجِعْـُيلاَفَ * دَِّّنلا لِعْشَ نْعَ ىوَرَ ُّلَّطلا هُلََّلـَب اذَإِ * دِّلخَْا ىلَعَ دِرْوَلْا لُحمَْ بٍيبِحَ

 

 

 
 

 مِقُّْسلاوَ ةَِّحصِّلا ىلَعَ دُمْلحَْا هُلَ * طَخُّْسلا هُتُحمَْرَ تْقَـَبسَ يمٌرِكَ * دُرِفَلْا دُمََّصلا لىَاعَـَت * ُّدنِ هُهُبِشْيُ

 

 

 
 

 ىلَعَ * رِهَّْزلا اذَشَ رَاسَ امَوَ * رِهَّْدلا ىدَمَ فِعَّْضلاوَ ةَِّوقُلْا فيِوَ * رِسْعُلْا فيِوَ * رِسْيُلْا فيِوَ

 

 

 
 

 * ارًاæََوَ ءًاسَمَ حَيرِّلا

 

 

 

 
 

O öyle  bir yaratandır ki kudretiyle yıldırımı güldürmüş, parlaklığın dişlerini 

göstermiş ve yağmurun gözünü ağlatmıştır. Böylece göz yaşının incisini akıtmış ve 

ardından yer küresinin çöllerini diriltmiştir. 

 (Bulutlar) birbirinden ayrı dalların taşıdığı baharın dinarını (tomurcuğunu) dağ 

lalesinin kırmızılığı ve yeşil liflerden çıkartmıştır.  

Hakikaten misk, ud kokusunu o tomurcuklarda biriktirmiştir. Onların 

(tomurcukların) henüz açılmadığı vakitte, nesrin, reyhanın firuzesi (mavi suyu), renkler 

ve çiçekler, (farklı) cinsler ve şekiller hasta gözü görmek için göz yaşını akıttığı gibi 

şebnemin incisini akıtmıştır. 

Ve gümüş (gibi) göz kapakları, altın bakışında bulanık olan nergis çiçeğini 

görmüş ve onun ağzı, inci (gibi) güzel dişleri ve yanaklarıyla gülmüştür.  

Parlak dişler ve Bân ağacından endamlar, cam şişeleri (gibi) olan bacaklar, 

dalları gül yaprağından halis altın ve mercan taşıyor. 

Ağaçlardaki portakallar, ateşin toplarına benziyor ve elmalar da içki içmiş bakire 

kızların yanakları gibidir. 

Dallardaki narlar, ince ipekli elbise içinde dans eden bakire kızların göğüslerinin 

üstünde yükselen memeler olarak ortaya çıktığında gözler onu görür. 

Bahçe de elbisesi ipekten dokunmuş ve yeşil yanağında hayası olan mersin ağacı 

gibidir. 



 191 

Süsen çiçeği, beyazlığın koyuluğunun alametlerini sıralamış ve ışık onunla 

(süsenle) sarılığın koyuluğunun ordusunu kuşatmıştır. Pelin otu onunla (bayraklarla) 

rüzgârın sabahı boyunca (nesiminın), elbisesinde geçişindeydi. 

Ay olan ağacın gecesi ışık ve aydınlıkta, yanağında gülünü taşıyan sevgilinin 

nefesleri gibidir ve çiy onu (bahçeyi) ıslattığında ‘ûd ağacının yanışı burnuna gelir. 

Ona karşıt olan kimse, onu (Allah’ı) aciz bırak(a)maz. Onun rakibi de ona 

benze(ye)mez. Büyüktür, benzersizdir, cömerttir. Raḥmeti kızgınlığını geçmiştir.  

Kolaylıkta, zorlukta, zamanın sonuna kadar (süren) güçlülükte, zayıflıkta, 

hastalıkta, sağlıkta, gülün kokusu sabahleyin ve akşamleyin rüzgâr üzerinde 

yürüdüğünde ona hamdolsun. 

Aşağıda İbn Ma‘tûḳ’un züht temalı nûtfelerinden bir örnek bulunmaktadır. Şiirin 

kafiye harfî bâ’dır.540 (Hafîf) 

 يحِورُ نَيْأَ تيِيَْـنمُ بَاغَ اذَإِ تُلْـُق

 

 

 
 

 بيِلْـَق وِنحَْ نْمِ بَاطَلخِْا تُعْمِسَفَ 

 

 

 
 

 نيِاكَمَ يرِدْتَ تَسْلَوَ نيِارَـَت نْلَ

 

 

 
 

 بيِّرَ دَنْعِ اهَرُمْأَ حُوُّرلا اََّنمإِ 

 

 

 
 

Ölümüm benden gittiğinde, ruhum nerededir dedim. Cevabı ta kalbimden işittim. 

Beni görmez ve mekanımı da bilemezsin. Zira ruh ve onun işleri ancak rabbimin 

katındadır.  

Görüldüğü gibi şair bu şiirinde, ruhun mahiyetini Kur’ân’dan telmiḥ yaparak ele 

almaktadır. Özellikle birinci beytin ilk şatrındaki “ölüm benden gittiğinde ruhum 

nerededir dedim” ifadesiyle ölüm sonrası ruhun akıbetini ele almakta ve sonra da ikinci 

şatrında “cevabı ta kalbimden işittim” diyerek ruhun kalpte veya göğüste olduğuna işaret 

etmektedir. Şiirin ikinci beytinde ruhun görülebilir ve kavranabilirliği açısından 

mahiyetini ele almakta ve beytin ikinci şatrında “ruh ve onun mahiyeti rabbimin 

katındadır.” iktibasıyla ruhun görülmeyeceğini ve bilinemeyeceğine işaret etmektedir. 

Bu da dinle alakalı olarak ölüm sonrasını konu edinen bir züht konulu şiiridir. 

Diğer bir züht temalı nutfesi ise aşağıdaki gibidir. Bu şiirin kafiye harfî dâl’dir.541 

(Tavîl) 

 
540   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 225. 
541   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 224. 



 192 

 مْهُـُتْـيتجََرْاِ نَيذَِّلا ءِاسمَْأَ لُئِاوَأ

 

 

 
 

 دَُّدشَتَمُلْا مُهِيْفِ نيِّْعَ جُرِّفَـُي 

 

 

 
 

 ينٍُعْأَ عُبَرْأَو تٍاءَاحَ ةُثَلاَثَ

 

 

 
 

 دَُّحوَمُ مٌيْجِو تٍامَيْمِ عُبَرْأَو 

 

 

 
 

Kendilerine umut beslediğim isimlerinin ilkleri (ilk harfleri) olan kimseler ki onlar 

vasıtasıyla benden zorluk giderildi. 

(Bunlar) üç ḥa, dört ‘ayn, dört mîm ve bir cîmdir. 

Şair burada İsnâ’aşariyye’nin 12 imamının adlarının ilk harfleri zikretmektedir. 

Şiirdeki sırasıyla 12 imam şu şekildedir: Üç ḥâ, Hasan b. Ali (ö. 49/669), Hüseyin b. Ali 

(ö. 61/680), Hasan b. Ali el-‘Askerî (ö. 260/874); dört ‘ayn Ali b. Ebî Tâlib (ö. 40/661), 

Ali Zeynel’âbidîn (ö. 94/713), Ali er-Rıza (ö. 203/818) ve Ali en-Nakî el-Hâdî (ö. 

254/868); dört mîm Muhammed el-Bâkir, (ö. 114/733), Mûsâ el-Kâzim (ö. 183/799), 

Muhammed et-Takî el-Cevâd (ö. 220/835) ve Muhammed el-Mehdî el-Muntazar (d. 

255/869); bir cîm ise Ca’fer es-Sâdik (ö. 148/765)’tir.542 Şair Şia mezhebinden 

olduğundan her Şii gibi onun da 12 masum imamdan medet umduğu görülmektedir. Bu 

medet umma, dünyadaki sıkıntılar için olabileceği gibi tamamen ahiret yani ölümden 

sonrasıyla ilgili de olabilir. Bundan dolayı ele alınan bu şiir, züht muhtevalı bir şiirdir. 

5.2. Hikmet 

Hikmet kelimesi, َمُكُيحَْ مَكُح  fiilinin mastarı olan ḥikme kelimesinin türkçeleşmiş 

halidir.543 Kelime anlamı olarak birden çok karşılığı vardır. el-Ḫalîl b. Ahmed kötülük, 

fesat, batıl, yanlış vb. gibi şeylerden menetmek, alıkoymak ya da reddetmek manalarına 

geldiğini söylemektedir.544 Bir diğer manası en iyi ve en güzel yöntemle en doğru ilimi 

öğrenmek,545 eşyanın hakikatini öğrenmek, tecrübe ve deneyimlerden hareketle ibretli 

sözler sarf etmek, cehalet ve akılsızlıktan alıkoyan faydalı sözler anlamındadır.546 Seyyid 

Şerif Cürcânî’nin tanıma göre hikmet, eşyanın hakikatini var olduğu hal üzere araştıran 

teorik bir bilim dalıdır.547  

 
542  On iki İmamla ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Ethem Ruhi Fığlalı, “İsnâ’aşariyye,” Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2021), 143. 
543  Mes‘ûd, er-Râid, 582. 
544  el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 170. 
545  İbn Manẓûr, Lisânu’l-‘Arab, 12/140-141. 
546  İbn Manẓûr, Lisânu’l-‘Arab, 141; Mes‘ûd, er-Râid, 583. 
547  Ali b. Muhammed eş-Şerîf el-Curcânî, Kitâbu’t-Ta‘rîfât (Beyrut: Mektebetu Lübnan Sâhatu Riyâzu’s-

Sulh, 1985), 96. 



 193 

Bir şiir konusu olarak hikmet, Cahiliye döneminde dağınık olarak kasidelerin 

içerisinde ele alınmış ve daha sonraki dönemlerde gelişerek müstakil bir şiir teması 

olmuştur. Hikmet türü şiirin konuları ise nasihat, hidayet, vaaz ya da tecrübe ve uzunca 

düşünme sonucunda doğru bildiklerini paylaşmaktır.548 İbn Ma‘tûḳ’un şiirinde de bu 

türden hikmetli şiir ve beyitleri görmek mümkündür.  

İbn Ma‘tûḳ alttaki dîvânında da nefsine vaaz ederek ve nefsini muhatap alarak 

istifham üslubu aracılığıyla onu uyarmakta ve onu irşat etmektedir. Ölümün vaktinin 

olmadığı ve her an gelebileceğini söyleyerek fazla günah işlememesi ve eski günahları 

için tövbe etmesi konusunda nasihat etmektedir. Bu da bir nutfedir ve kafiyesi nûn’dur.549 

(Basît)  

 ينْحِصْتَ ىوَلهَْا رِكْسُ نْمِ سٌفْـَن َ� مَاَّتحَ

 

 

 
 

 ينْحِتمَْ كِتِبَوْـَتبِ بِونُُّذلا تِاَّدوَسْمُوَ 

 

 

 
 

 ينْلحِْا بُلاَطِ كِرِسْأَ فيِوَ ينَلِفَغْـَت مْكَ

 

 

 
 

 ينْلحِْا اذَهَ كِاجَافَ اذَإِ ينَْلِمَعْـَت امَ 

 

 

 
 

  Ey nefis, ne zamana kadar aşkın sarhoşluğundan uyanacaksın ve günahların 

müsveddelerini tövbenle yok edeceksin. 

  Zamanın fırsatları senin arkandan seni kovalıyorken ne kadar daha gafil 

kalacaksın? Ölüm sana hızla gelindiğinde bilemezsin. 

Şair, aşağıdaki şiirinde yine nefsini muhatap alarak hayatın zorluklarından ve 

sıkıntılarından kurtulmanın tek yolunun Allah’a sığınmak olduğunu, dinini altın ve 

gümüşe satma, Allah’tan kork diyerek de Müslümanların Allah’a yönelmelerini, dini ve 

imanlarını üç beş kuruşa satmamalarını, hayatın hızlı bir şekilde geçip gideceğini ima 

etmekte ve erdemliliğe vurgu yapmaktadır.550 (Basît)  

 ينْجِنْـَت ينَعِزَفْـَت اَّممِ سُفْـَن َ� تِئْشِ نْإِ

 

 

 
 

 ينْحِلْـَت لاَ تِاَّدشِّلا كِلاَوْمَ يرِْغَبِ 

 

 

 
 

 ينْلجَِوَ بٍهَذَ فيِ كِنَيدِ ينَعِيْبِتَ لاَوَ

 

 

 
 

 ينْجِرْـَت امَ بِيَّْشلا دَعْـَب Îَِّا نَمِ فيِاخَ 

 

 

 
 

Ey nefis, istersen korktuğun şeyden kurtulursun. Sadece kudretli efendine şikâyet 

et. 

 
548   Siracuddîn Muhammed, el-Ḥikme fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî (Beyrut: Dâru’r-Râtibi’l-Câmi‘iyye, ts), 5. 
549   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 238. 
550   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 238. 



 194 

Dinini altın ve gümüşe satma, Allah’tan kork. Yaşlandıktan sonra (arık niye) ümit 

bağlayacaksın? 

6. İḫvânîyât 

İḫvânîyât türü, tıpkı gazel ve nesîb türleri gibi edebiyatçıların, yazarların ve 

dostların kendi aralarında mektuplaştığı edebî nesir ve şiir temalarından biridir.551 

Şekilsel olarak hem nesir hem de şiir yapısında olabilmektedir.552 el-Ḳalḳaşendî (ö. 

821/1419) Ṣubhu’l-A‘şâ adlı eserinde ve maḳâsidu’l-mekâtibât ve’l-iḫvâniyât başlığı 

altında iḫvânîyâtı konu ve amaç olarak 17 ayrı başlıkta zikredip her bir başlığı detaylı bir 

şekilde örneklerle açıklamıştır. Bunların geneli kutlama, taziye, sitem, özür dileme, davet 

ve ziyaret yazışmalarıdır.553 İḫvânîyât şiiri, şairlerin dilsel yeteneklerini yansıtabildikleri, 

akrabalık bağlarını güçlendirdikleri, kendi dost, hoca ve akranlarıyla aralarındaki bağı 

pekiştirdikleri ve yöneticilere yakınlaşmalarını sağladıkları bir araç olmuştur.554  

Abbasî dönemi Arap edebiyatında en çok öne çıkan temalardan biri olan 

İhvâniyât,555 zamanla daha da gelişerek sonraki dönemlerde de varlığını sürdürmüştür. 

Özellikle Osmanlı döneminde içeriği zenginleşen bir şiir teması olarak, zaten var olan 

değerini korumuştur.556  

İhvâniyât teması hem müstakil şiir olarak hem de başka kasidelerde beyitler 

halinde yer almıştır.557 İbn Ma‘tûḳ’un medih temalı kasidelerindeki iḫvânîyât temalı çok 

sayıdaki beytinin yanında müstakil olarak kaleme aldığı iḫvânîyât şiirlerine nadir de olsa 

rastlamak mümkündür. 

6.1. Dostluk 

İbn Ma‘tûḳ’un iḫvânîyât temalı şiirlerinin tamamı nutfe yapısındadır. Bunlar 6 şiir 

olup toplamda 12 beyittir. Dostluk konusuna aşırı derecede önem veren şair, şiirlerinde 

dostluğun ehemmiyetinden, dostlardan ayrı kalmaktan, onlara özlem ve sitem duymaktan 

 
551  Ahmed Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm (Beyrut: Mektebetu Lübnan 

Nâṣirûn, 2001), 54.; İmîl Nâṣîf, Erve‘u mâ Ḳile fi’l-İḫvâniyât (Beyrut: Dâru’l-Cebel, 1996), 5. 
552     Cebbûr ‘Abdunnûr, el-Mu‘cemu’l-Edebî  (Beyrut: Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyin, 1979), 9. 
553    Ebî’l-‘Abbâs Ahmed el-Ḳalḳaşendî, Ṣubhu’l-‘Aşâ (Kahire: Dâru’l-Kutubi’s-Sultâniyye, 1916), 9/5;  

Ergin, “Osmanlı Dönemi Şii Araprinde Sosyal Unsurlar,” 42–48. 
554     Ergin, “Osmanlı Dönemi Şii Araprinde Sosyal Unsurlar,” 42; Fidan, Arap Şairlerinden İbnu’n-Nakîb 

ve Şiiri, 51. 
555     Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm, 55. 
556     Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 208; Fidan, Arap Şairlerinden 

İbnu’n-Nakîb ve Şiiri, 52. 
557     Nâṣîf, Erve‘u mâ Ḳile fi’l-İḫvâniyât, 5. 



 195 

bahsetmektedir. Şair aşağıdaki beyitlerinde dostluğun mahiyetinden ve onlardan ayrı 

kalmanın verdiği üzüntü ve çaresizlikten bahsetmektedir.558 (Basît)  

Îَِِّ ِينْْمَ مْهُاوَهَ امَ قٍدْصِ نُاوَخْإ 

 

 

 
 

 ينَّْْهمَ اشَلحَِْ[ اوُّلخَوَ اوُّهمَ ينِْبَلِْ[ 

 

 

 
 

 ينْْعَلْا رَونُوَ يجِاَّدلِ[ رِدْبَلْا انَسَ اونُاكَ

 

 

 
 

 ينْْعَلِْ[ ييجَِ نْمَ مهُدَعْـَب ليِ لْقُـَف اوبُاغَ 

 

 

 
 

Allah’a yemin olsun ki gerçek dostların sevgisi yalan değildir, onlar araları 

açtılar ve benim içime iki dert bıraktılar. 

Onlar gecenin karanlığında gözün nuru ve dolunayın parlaklığıydılar. Onlar 

kayboldular, onlardan sonra bana güneşi kim getirecek? 

Şair alttaki nutfesinde, sahte ve yalandan dost olarak görünen insanların 

durumunu ele almaktadır.559 (Basît)  

 هُاحَرَ رُودُتَ كَلِوحُرَ دِفْوَلِ بٍحِاصَ مْكَ

 

 

 
 

 هُاحَرَبِ كِلْعِوَ ينِْحَِّطلا لَثْمِ كَاَّوسَ 

 

 

 
 

 هُاحَرْـُب ىشَلحَِْ[ يفِيخُْوَ ةََّدوَمَلْا يَدِبْـُي

 

 

 
 

 هُاحَسْمِ افَقَلْا فيِوَ هِارَمَلْا لُثْمِ هِجْوَلِْ[ 

 

 

 
 

Dostlarından kaçı senin yükünü değirmeninde döndürür, değirmeniyle parçalar 

ve un gibi temizler? 

Dostluğunu gösterir, düşmanlığını içinde gizler, yüzüne karşı ayna gibidir, 

arkandan yokluğunu ister.  

Başka bir mevâliyyâ türü şiirinde şair hastayken, kendisini hasta ziyaretine 

gelmeyen dostlarına karşı şikâyet ve serzenişini dile getirmektedir.560 (Basît) 

 كْافَـْناَ كَمِرَغْمُ ةِرََ�زِ نْعَ لِهْلجَْا يَعِادَ

 

 

 
 

 كْافَ ُّملجَْاوَ ضٌمْغُ كَيْـَنْـيعَ هُنْعَ هُتَْـيلَ َ� 

 

 

 
 

 كْافَيخَْ لاَ نَاكَوَ دِادَوِلْا جæََْ تَلْهِجَوَ

 

 

 
 

 افَلجَْا سِارَ بِاترَُبِ افَوَلْا تَنْـَفدَ نْمَ َ� 

 

 

 
 

 كْافَوَ   ةِافَوَ   ىلَعَ   كَازَعَ   نُسِيحُْ   ôُأ

Cahilliğin sevdiğinin ziyaretinden seni alıkoydu. Ah keşke, gözlerin ve ağzın 

cehalete karşı kapalı olsaydı. 

 
558   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 238. 
559   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 238. 
560   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 237. 



 196 

Ey vefayı vefasızlığın toprağına defneden kimse! O sana gizli değilken sen dostluk 

yoluna cahil kaldın. 

Allah senin vefanın ölümü üzerine taziyeni güzel kılsın. 

6.2. Kutlama 

Şairin bu temada müstakil bir şiiri bulunmamaktadır. Ancak medih kasidelerinin 

sonunda yer alan Ramazan Bayramı, Kurban Bayram, Nevrûz (yılbaşı) bayramı, sünnet 

düğünleri ve savaşlarda elde ettiği zaferleri kutladığı beyitleri bu başlık altında 

değerlendirebilir. 

Şair, aşağıdaki beyitlerde Seyyid Ali Hân’ın Ramazan Bayramını kutlamaktadır. 

(Kâmil) 

 هُمُوْصَ كُرَابَمُلْا رُهَّْشلا كَنِهْـَيلْوَ

 

 هِرِجْأَ لَضَفْأَ هُنْعَ كَُّبرَ كَازَجَوَ 

 هُتَاقَوْأَ ىرَوَلْا نَمِ َّنأَ وْلَ رٌهْشَ 

 

 هِرِدْقَ ُ ةلَْـيلَ تَنْأَوَ تَحْرُلَ تَّْدعُ 

 هُلُـْثمِ انَْـيفِ تَنْأَ دٍيعِبِ دْعَسْاوَ 

 

لما بَوْلُـُق رْطُفْاوَ 
ُ
 هِرِطْفِبِ نَيدِتَعْ

 Mübarek Ramazan ayı ve orucu sana mübarek olsun, Rabbin onun ecrinin en 

iyisini sana versin. 

O öyle bir aydır ki eğer onun vakitleri (günleri) insanlardan olsaydı sen doğal 

olarak onun kadir gecesi sayılırdın. 

Sen bizim aramızda onun gibi olduğun (Ramazan) Bayramıyla mutlu ol ve bu 

bayramın ikramıyla düşmanların kalplerine ikramda bulun! 

Ramazan Bayramı, şairin sürekli kutladığı bir bayramdır. Özellikle siyasî liderlere 

yazdığı medih kasidelerinin genelinde, Ramazan ayını veya Ramazan Bayramını 

kutlamaktadır. Şairin siyasî medih temalı kasidelerinin çoğunu, Ramazan Bayramında 

kaleme almıştır ki bunu da şiirlerin sonunda en az iki ve en çok beş beyit olarak 

zikretmektedir. 

İbn Ma‘tûḳ’un siyasî medih konulu kasidelerinin birinde, Kurban Bayram’ını 

kutladığı görülmektedir. Genel mahiyette Kurban Bayramına nazaran Ramazan 



 197 

Bayramını daha çok kutladığı görülmektedir. Seyyid Ali Hân’ı methettiği bir kasidesinin 

sonundan aşağıda verilen beyitlerde, onun Kurban Bayramını kutlamaktadır.561 (Vâfir) 

 فٌيرِشَ دٌيْعِ يدِيِّسَ كَنِهْـَيلِ

 

 نِيرِقَلْا هِبْشِ نْعَ َّلجَفَ كَاكَحَ 

 هِيفِ رِدْغَلْا لِهْأَ سَوفُـُن حِّضَفَ 

 

 نِوؤُلخَْا رِهَّْدلْا َ ةجَهْمُ بْرِّـَقوَ 

 تٌامََّيمخَُ كَيْلَعَ تْحَرِبَ لاَوَ 

 

 ينِكِمَلْا فِرََّشلا ةِعَـْفرِ قُدِارَسُ 

 Efendim, kutlu bayram sana mübarek olsun! Bayram seni anlattı da böylece dosta 

benzeyenden de yüce oldu. 

Orada hainlerin nefsini de kurban et, ihanet eden zamanın sevincini kısa tuttur! 

Köklü şerefin yüksekliğinin gölgelikleri hala senin üzerine kurulu çadırlardır. 

Aşağıdaki beyitlerinde de Seyyid Abdullah’ın oğlu Nasrullah’ın sünnet düğününü 

kutlamaktadır.562 (Kâmil)  

 ىرَوَلْا كَيْنَُِّ¶ تْحَرِبَ لاَ يَلاَوْمَ 76

 

 

 قُفِّوَـُي دُيرتُ ابمَِ هُلَلإِْا كَلَوَ 

 

 

 لْا هِقِيقِشَوَ دٍحمَْأَ كَطِبسِ نِاتَبخِِ 77

 

 

 قُنَوْرَ ةَِّيبرَِلْا ىلَعَ ضَافَ دِومُمحَْ 

 

 

 ً[ُّرطَتَوَ ةًجََْ® حُدَصْتَ قُرْوُلْاوَ 78

 

 

 قُفِّصَيُ نِوصُغُلْا قِرَوَ فيِ حُوَّْدلاوَ 

 

 

 لاَعُلْا دِيْجِ فيِ ينِْطَمْسِّلاكَ ينِْطَبْسِ 79

 

 

 قَُّلعَمُوَ هُقَوفَ طٌانَمُ ٌّلكُ 

 

 

1. Efendim, insanlar (torunun sünnet düğününü) hala seni tebrik ediyor ve Allah da 

sen ne istiyorsan onu senin için uygun hale getiriyor. 

2. Torunun Ahmet ve onun kardeşi Mahmud’un sünnet düğünü sebebiyle halkın 

üzerine güzellikler (oluk gibi) aktı. 

3. (Bu düğünde) güvercinler sevinç ve coşkudan şarkı söylüyor ve ağacın dalları 

yapraklarıyla alkış tutuyor. 

4. İki torun, yüceliğin boynundaki iki gerdanlık gibidir ve onlardan her biri yüce 

boyunlara takılmış ve asılmıştır. 

 
561   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 90. 
562   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 164. 



 198 

Alttaki beyitlerde de Seyyid Ali Hân’ın Ḫûzistân’da isyancı Arap kabilelere karşı 

bir savaşta elde ettiği zaferi kutlamaktadır.563 (Tavîl) 

 ادَعِلْا لُذُيخَْ هُُّزعِ رٌصْنَ كَنِهْـَيلِ

 

 

 رِمْلأَْا نَمِ تِاقَلَغْمُلْا ُّليحَُ حٌتْـَفوَ 

 

 

 مُهُْـنعَ تَومَلْا كَُّفكَ اًرخْفَ كَبُسْحَوَ

 

 

 رِسْلأَْا نَمِ عُوضُلخُْا كَاذَ مُهُـُبسْحَوَ 

 

 

 مْكُدُيبِعَلَ مæَُّْإِ مْهُْـنعَ فُعْافَ َّلاأَ

 

 

 رِّلحُْا مِيَشِ نْمِ وِفْعَلْا َ�اجَسَ َّنإِوَ 

 

 

İzzetinin düşmanları zelil kıldığı zafer ve çözümsüz işleri çözen fetih sana kutlu 

olsun! 

Onları öldürmemen sana iftihar olarak yeter, esir düşmeye boyun eğmeleri de 

onlar için yeter. 

Onları bağışla, zira onlar sizin kölelerinizdir! Şüphesiz bağışlama huyu, özgür 

(asil insanların) karakterindendir. 

6.3. Taziye 

İbn Ma‘tûḳ aşağıdaki mukatta‘a şiirini torunu vefat eden Seyyid Ali Hân’a teselli 

olarak kaleme almıştır. Genel olarak şiirin içeriğinde ise Seyyid Ali Hân için, eğer bunlar 

senin padişahlığından dolayı başına gelmişse ve tüm bu olanlar senin tahammülsüzlük ve 

sabırsızlığına sebebiyet verecekse bu yüksek makamlar senden uzak olsun mealinde 

ifadelerde bulunmaktadır. Bu musibetin, tabiatın bir gereği olduğunu ve böyle 

musibetlerden sadaka verme yoluyla kurtulacağını söylemektedir. Tabiat ve kaderle 

savaşılmayacağını ima etmektedir. Bu musibetlerin kendisini durdurmuş olabileceğinden 

ama bu hayatta asıl olanın namus, karakter ve kişilik olduğunu vurgulamaktadır. Seyyid 

Ali Han’ın da bu hasletlerini koruduğunu söyleyerek onu yüce kişilik ve karakterine 

vurgu yapmak suretiyle Ali Hân’a tesellide bulunmaktadır. 564 (Tavîl) 

 ىرَوَلْا دَحِاوَ َ� رِهَّْدلا فَلاَخِ تَيفَكَ 1

 

 

 
 

 يضِقْـَت هِبِ امَيفِ رُادَقْمِلْا كَقََّـفوَوَ 

 

 

 
 

 مْكُسُوفُـُن لَيتمَِ نْأَ مْكُلاَعَ اشَاحَوَ 2

 

 

 
 

 ضِفْلخَاوَ مِوَّْللا لىَإِ يضِفْـُي عٍزَجَ لىَإِ 

 

 

 
 

 يدِتæََْوَ بِوطُلخُْا فيِ ىَّسأَتَـَن مْكُبِ 3

 

 

 
 

 ضِرْفَلْاوَ بِدَّْنلاوَ فِورُعْمَلْا نِنَسُ لىَإِ 

 

 

 
 

 
563   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 53–54. 
564   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 227. 



 199 

 مْكُُّبتحُِ تÁَِدِالحَْا مُلاَظَ فَيكَفَ 4

 

 

 
 

 ضِرْلأَْا مُنجُْأَ ىدَلهُْا حُيبِاصَمَ مْتُـْنأَوَ 

 

 

 
 

 ىدََّنلاوَ سِأبَلِْ[ رِهَّْدلا تِانَـَب مْتُلْـَتـَق 5

 

 

 
 

 ضِغْـُبلْا بُبَسَ اذَفَ هُنْمِ اوعُزَتجَْ لاَفَ 

 

 

 
 

 هُمُاهَسِ حِارَلجِِْ[ مْكُتْـَنخَثْأَ نْئِلَ 6

 

 

 
 

 ضِرْعِلْا ىلَعَ مْتُمْلِسَ دْقَ نْأَ مْكُبُسْحَفَ 

 

 

 
 

1. Ey yaratılanların bir tanesi! Sen zamanın aksine yettin. Kader, kendisiyle hüküm 

verdiğin şey hakkında sana muvafakat etti. 

2. Büyüklüğünüz, nefislerinizi alçaklık ve kötülüğe sebep olan kaygıya düşürmekten 

uzak olsun! 

3. Sizinle talihsiz durumlarda teselli bulur ve hayırlı işler, mendûb ameller ve 

farzların hidayet yoluna gireriz. 

4. Siz yerin yıldızları ve hidayetin kandiliyken, hadiselerin karanlığı sizi nasıl da 

seviyor. 

5. Cesaret (risk alarak) ve cömertlikle (sadakayla) zamanın felaketleri defettiniz. 

Ondan dolayı kaygılanmayın, çünkü kinin sebebi budur. 

6. Onun (zamanın felaketlerinin) oku, yaralarla sizi zayıflatmışsa da sizin şerefinize 

halel getirmemiş olmanız size yeter. 

Buradaki ifadelerden yola çıkılarak daha önce zikri geçtiği gibi isyan savaşlarına 

katılan Seyyid Ali Hân’ın bir isyan savaşında mağlup olduğunun, torununu da orada 

kaybettiğinin ve ağır bir yenilgi aldığının anlaşılması mümkündür. 

6.4. Özür Dileme 

İbn Ma‘tûḳ, İran Şahını görmeye gitmek isteyen Seyyid Ali Hân’a başta karşı 

çıkmış ancak Ali Hân’ın yine de giderek oradan istediğini elde ederek dönünce de karşı 

çıkmasını bir hata olarak değerlendirmiş ve ona yazdığı medih temalı bir kasidesinde şu 

beyitlerle kendisinden özür dilemiştir.565 (Kâmil) 

 ىغَـَب اًرذْعُ اذَإِ نْمَ ةَئَْـيطِخَ رْفِغْاوَ 68

 

 انَكَلْأَ Ëًابَجَ ادَغَ حُيصِفَلْا وَهُوَ 

 يْفُِّلتخََ كَنْعَ َّنأَ مُلَعْلأََ نيِّإِ 69 

 

 انَمِّضَمُ لُوقُأَ نيِّكِلَوَ بٌنْذَ 

 ةًبَوقُعُ هِيْلَعَ ليِ كَقُارَفِ ىحَضْاَ 70 

 

 انََّـيهَ هُنْمِ تُيْسَاقَ يذَِّلا سَيْلَ 

 
 

565   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 78. 



 200 

 لاَوَ اًجهِتَْـبمُ دُجْمَلْا كَيفِ لَازَ لاَ 71

 

 Ëَُّدلا بُوَـُن لاَعُلْا كَتِقَرْفِبِ تْعَجَفَ 

 68. Özür dileyen kişinin hatasını bağışla ve o akıcı konuşan kişi (senden korktuğu 

için) korkak ve kekeme oldu. 

69. Şüphesiz ben biliyorum ki sana karşı çıkmak suçtur. Ancak ben bunu içimden 

söylüyorum. 

70. Gidişiniz benim için ağır bir ceza oldu ve bu katlandığım şey, benim için kolay 

bir şey değildir. 

71. Şeref hala seninle gülümsemekte ve dünyanın musibetleri de senin bu yüce 

ayrılığın ile üzülmektedir. 

6.5. Yazışmalar 

İbn Ma‘tûḳ ile Şeyḥ Sâlim b. Kutbuddîn arasında geçen bir yazışma örneği 

divanın medih bölümünde geçmektedir. Bu yazışmada Şeyḥ Sâlim, İbn Ma‘tûḳ’un 

şairliğini övdüğü bir şiir kaleme almıştır. İbn Ma‘tûḳ da bu şiir ile aynı vezinde, Şeyḥ 

Sâlim’e cevaben teşekkür sadedindeki onu övdüğü bir kaside kaleme almıştır. İbn 

Ma‘tûḳ, kendisinin şairliğini ve kişiliğini öven Şeyḥ Sâlim b. Kutbuddîn’e cevaben 

aşağıdaki şiiri kaleme almıştır:566 (Hafîf) 

 اًعبْطَ بَُّذهَمُلْا عُقَصْمِلْا اهَُّـيأَ 1

 

 
 

 هْنُايَـَب لَوقُعُلْا رُحَسْيَ ً تىفَوَ 

 

 
 

 اًرعْشِ لَاقَ اذَإِ يذَِّلا حُيصِفَلْاوَ 2

 

 
 

 هْنُاسَلِ مَوجُُّنلا مُظِنْـَي هُتَلْخِ 

 

 
 

 مٌاظَنِ مِلاَكَلْا رِهَوْجَ نْمِ كَلَ 3

 

 
 

 هْنُاجَرْمَ هِرِّدُ ينَْبَ امَ نَازَ 

 

 
 

  ىحَضْأَ تِيْقِاوَـَيلْا لُثْمِ نٌاعَمَوَ 4

 

 
 

 هْنُايَقْعِ اعًَّصرَمُ اهَْـيفِ ظُفْـَّللا 

 

 
 

 فيِاوَقَلْا رِوحُ رِونحُُ فيِ هُدُقْعِ 5

 

 
 

 هْنُاحَ ِ ةغَلاَبَلْا مِصَعْمِ ىلَعَوَ 

 

 
 

 حٌارَوَ حٌورُ ينَْبِرِاَّشللِ وَهُ 6

 

 
 

 هْنُايحَْرَ هِبِ اهَزَ ضٌوْرَوَ لْبَ 

 

 
 

 دٍاعَ نُبْا هُنْعَ تَيْـَبـَن امَ ىأَرَ وْلَ 7

 

 
 

 هْنُانَجِ تْنَاهَوَ هِيْـَنْـيعَ فيِ َّلجَ 

 

 
 

 ءٍيشَبِ اؤُاجَ هُنْمِ بَوقُعْـَيلِ وْأَ 8

 

 
 

 هْنُازَحْأَ هِدِاؤَـُف نْعَ تْبَهَذَ 

 

 
 

 ابًـْيدِأَوَ ىرَوَلْا قَافَ اعًـْيدِبَ َ� 9

 

 
 

 هْنُامَزَ هِيْفِ قَارَوَ اعًْـبطَ َّقرَ 

 

 
 

 
566   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 211–212. 



 201 

 حٍدْمَ غِلَـْبَِ¦ نيِتَفْتحَْأَ تَنْأَ 10

 

 
 

 هْنُاكَمَ يدِاؤَـُف فيِوَ ارًدْقَ َّلجَ 

 

 
 

 يرِزْـُي رُِّّدلا ىلَعَ هِظِافَلْأَ ُّردُ 11

 

 
 

 هْنُاسَحِ سِومُُّشلا ىلَعَ يرِزْـُتوَ لْبَ 

 

 
 

 يَدِنْعِ ِ ةنَامَلأَاْكَ هُنْمِ ٌ ةَّنمِ 12

 

 
 

 هْنُازَوْأَ ُ ةلَيقِثَ اهَـَنمِ رُدْقِلا 

 

 
 

1. Ey fıtrat olarak nezaketli ve akıcı konuşan! Ey açıklaması akılları büyüleyen 

genç! 

2. Ve ey şiir söylediği zaman, dili yıldızları düzenliyor zannettiğin fasih kimse! 

3. Senin kelamın cevherinden bir şiven vardır ki, onun mercanları, sedeflerin 

arasında olanları süslüyor. 

4. Ve manalar(ı) yakutlar gibidir ki manalardaki lafız(lar) saf altınla süslenmiştir. 

5. Onun (sözün) gerdanlığı kafiyelerin hurisinin boyunlarındadır ve meyhanesi 

belâgatın bileğindedir. 

6. O, içenler için hem bir can hem de bir içkidir ya da onda kelamın reyhanının 

açıldığı bir bahçedir. 

7. İbn ‘Âd’567dan gelenin (söz söylemeyi) hoşuna gitmediğini görseydi, (bu durum) 

gözünde büyür (umursamazlık olarak görür) ve bahçeleri verimsiz kalırdı (söylediklerini 

değersiz olduğunu anlardı). 

8. Veya ondan bir şeyle (o şiirden bir kısımla) Yakub’a gelselerdi (ve okusalardı), 

onun kalbinden hüzünleri giderdi. 

9. Ey mahlukata karşı üstün olan eşsiz yaratıcı! Ey edip ve tabiat olarak latif olan! 

Hayat onun zamanında bereketli oldu. 

10. Sen en eşsiz ve değeri artan medhiyesi bana ithaf ettin, onun yeri benim 

kalbimdedir. 

11. Onun (şiirin) lafızlarının incisi gerçek inciyi hakir görür; belki onun (şiirinin) 

parlaklıkları da güneşi hakir görür. 

12. (Bu şiir) ondan benim yanımda emanettir. O şiirin değeri çoktur. 

 
567  İbn ‘Âd, Hûd Peygamber döneminde yaşadığı rivayet edilen ‘Âd kavminin reisi Şeddâd b. ‘Âd b. ‘Avs 

b. ‘İrem b. Sâm b. Nûh’tur. Bunu da beytin sonunda onun bahçelerinden diyerek bahsettiğinden tahmin 
ediyoruz. Zira Şeddâd b. ‘Âd ile ilgili şöyle bir kıssa vardır: Hz. Hûd’a “senin tanrın ahirette yapacağı 
cennetle övünürse ben de bu dünyada bir cennet yapayım ki onun cennetinden daha muhteşem olsun.” 
diyerek İrem bağlarını yaptırdığı rivayet edilmektedir. Bkz: (Şemsu’ddîn Ebû’l-Muzaffer Yûsuf b. 
Kizoğlî b. ‘Abdullah, Mir’âtu’z-Zamân fî Tavârîḫi’l-A‘yân, thk. Muhammed Berekât vd. (Dimeşḳ: 
Dâru’r-Risâle el-‘Arabiyye, 2013), 1/349-353. 



 202 

Bir başka yazışması Seyyit Ali Hân’a cevap olarak yazmış olduğu şiiridir. Bunun 

ilk üç beyti şöyledir:568 (Tavîl) 

 ىرَوَلْا دَحِاوَ َ� رِهَّْدلا فَلاَخِ تَيفَكَ

 

 

 
 

 يضِقْـَت هِبِ امَيفِ رُادَقْمِلْا كَقََّـفوَوَ 

 

 

 
 

 مْكُسُوفُـُن لَيتمَِ نْأَ مْكُلاَعَ اشَاحَوَ

 

 

 
 

 ضِفْلخَاوَ مِوَّْللا لىَإِ يضِفْـُي عٍزَجَ لىَإِ 

 

 

 
 

 يدِتæََْوَ بِوطُلخُْا فيِ ىَّسأَتَـَن مْكُبِ

 

 

 
 

 ضِرْفَلْاوَ بِدَّْنلاوَ فِورُعْمَلْا نِنَسُ لىَإِ 

 

 

 
 

Ey yaratılanların bir tanesi! Sen zamanın aksine yettin. Kader, kendisiyle hüküm 

verdiğin şey hakkında sana muvafakat etti. 

Büyüklüğünüz, nefislerinizi alçaklık ve kötülüğe sebep olan kaygıya düşürmekten 

uzak olsun! 

Sizinle talihsiz durumlarda teselli bulur ve hayırlı işler, mendûb ameller ve 

farzların hidayet yoluna gireriz. 

7. Şikâyet  

Şikâyet kelimesi, َوكُشْيَ اكَش  fiilinin mastarıdır. Kelime anlamı olarak hastalık, kızgınlık, 

üzüntü, birini mutsuz edecek derecede azarlamak veya kötü davranan birine kötü 
davrandığını hatırlatmak anlamalarına gelmektedir.569  

İlk dönem dil bilimcileri şikâyetin tarifini ele almamışlar aksine modern 

araştırmacılar şikâyeti bir edebî terim olarak ele almış ve birden çok tarifler ortaya 

koymuşlardır. Şikâyet kişinin acı, üzüntü ve umutsuzluk hissettiğinde veya buna benzer 

sosyal, siyasî ve ideolojik bir ortamda zulüm, çaresizlik, zorbalık ve huzursuzlukla karşı 

karşıya kalması sebebiyle bireysel veya toplumsal olarak başına gelen haksızlık ve 

adaletsizliği önlemek için başvurduğu doğuştan gelen bir eğilimdir.570 Başka bir tanımla 

şikâyet; hastalık, ihtiyarlık, ölüm, kötü hayat şartları, savaş, ihanet, yalan, haksızlık, 

ayrılık ve borç gibi şeylerden nefsin acı çekmesidir.571 Diğerlerine göre daha kısa bir 

 
568  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 227. 
569  el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 421; el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ, 4/334; el-Cevherî, eṣ-Ṣiḥâḥ, 6/2394. 
570 Yasemîn Aḫtar, eş-Şekvâ fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî fî’n-Nıṣfi’l-evvel mine’l-Ḳarni’l-‘İşrîn (İslamâbad: el-

Câmi‘atu’l-İslâmiyye el-‘Âlemiyye, Arap Dili Fakültesi, Doktora Tezi, 2010). 
571   Ẓâfir Abdullah Ali eş-Şehrî, eş-Şekvâ fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî ḥattâ Nihâyeti’l-Ḳarni’s̱-S̱âlisi’l-Hicrî (Mekke: 

'Ummi’l-Ḳurâ Üniversitesi, Arap Dili Fakültesi, Doktora Tezi, ts), 4. 



 203 

tarife göre ise şikâyet, insani koşullar karmaşık olduğunda ortaya çıkan yoksunluk ve 

adaletsizlik duygusunun bir ifadesidir.572  

Dolayısıyla kelime ve terim anlamlarına genel surette bakıldığında hastalıklar, 

acılar, üzüntüler, ihanete uğramışlık gibi sıkıntıların kendisi şikâyettir. Şikâyet etmek de 

onu dile getirmenin adıdır. Nitekim Halil b. Ahmed (ö. 175/791), şikâyet durumu için 

hastalığın kendisidir demektedir.573 

Oldukça eski bir şiir konusu olan şikâyet, Cahiliye döneminde yaşayan şairlerin 

şiirlerinde ele aldıkları bir temadır. Daha sonraki dönemlerde İslam’ın yayılışıyla 

insanların başka medeniyet ve kültürlerle tanışması, hayatı şartlarının zorlaşması ve 

ihtiyaçların artmasıyla insanların sıkıntıları da çoğalmış ve çeşitlenmiştir. Şairler de bu 

durumlara karşı sosyal, siyasî ve ekonomik sorunları, kişisel ve toplumsal açıdan, yalan 

ve iftiradan uzak bir şekilde kasidelerinde ele almışlardır.574 

Yapılan araştırmalarda şikâyet konusunu ayrı bir başlık altında 

değerlendirilmemişse de günümüz araştırmacıları bunu tek başına bir şiir teması olarak 

değerlendirmektedirler. Söz konusu bu araştırmalarda şikâyet konusu, insanların 

yorgunlukla yüklü duygularını, insani meseleleri, sosyal sahneleri ve insani kaygıları 

tasvir eden en belirgin ve gerçek şiir teması olarak değerlendirilmiştir.575 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde de şikâyet içeriği görmek mümkündür. Mustakil olarak 

kaleme aldığı şiirlerinin yanında kasidelerinde bu konuya farklı beyitler halinde değindiği 

de görülmektedir. Bunlardan bazıları, çalışmanın gazel teması başlığı altında sitem 

konusuyla ilgili olarak ele alınmıştır. Burada yalnızca şairin kendi çocuklarından birine 

şikâyet temasında yazdığı kısa bir kasidesi örnek verilecektir.576 (Vâfîr) 

 يدِاؤَـُف نْمِ ادَيْوَُّسلِ[ كَتُلْعَجَ 1

 

 

 
 

 دِاوََّسلِ[ كَتُـْيدَفَ يقِدَحَ نْمِوَ 

 

 

 
 

 يطِهْرَ نَودُ كَتُْـيفَطَصْاوَ كَتُـْيوَهَ 2

 

 

 
 

 يدِاعَلأَْا نْمِ تَنْكُفَ يدِلاَوْأَوَ 

 

 

 
 

 
572    Basrah City, “Şi‘ru’l-Baṣra fi’l-Ḳarni’r-Râbi’i’l-Hicrî” (Erişim Tarihi 1 Kasım 2022)1.11.2022. 
573    el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 421. 
574    eş-Şehrî, eş-Şekvâ fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî ḥattâ Nihâyeti’l-Ḳarni’s̱-S̱âlisi’l-Hicrî, 4–7. 
575   Bu bağlamda daha fazla bilgi için bkz. Aḫtar, eş-Şekvâ fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî fî’n-Nıṣfi’l-evvel mine’l-    

Ḳarni’l-‘İşrîn, 5; eş-Şehrî, eş-Şekvâ fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî ḥattâ Nihâyeti’l-Ḳarni’s̱-S̱âlisi’l-Hicrî; Basrah 
City, “Şi‘ru’l-Baṣra fi’l-Ḳarni’r-Râbi’i’l-Hicrî” (Erişim Tarihi: 1 Kasım 2022); el-Ḳalḳaşendî, 
Ṣubhu’l-‘Aşâ, 173–176; Ahmed Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm (Beyrut: 
Mektebetu Lübnan Nâṣirûn, 2001), 270. 

576     İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 324–325. 



 204 

 يقِّحَ تَدْحَجَوَ تيَِّوـُبأُ تَلْهَجَ 3

 

 

 
 

 دِانَعِلِْ[ ةََّدوَمَلْا تَلْـَباقَوَ 

 

 

 
 

 يفِطْلُوَ تيِيَبِرْـَت نَسْحُ يسَنْـَتأَ 4

 

 

 
 

 يدَِ�لأَْا نَمِ كَيْلَإِ تْقَْـيسِ امَوَ 

 

 

 
 

 بيِيْشَ نِاوَلأَِ اصَعَلْاكَ كَتُوْجَرَ 5

 

 

 
 

 يدِامَعِ تْلَامَ اذَإِ يدِمِتَعْمُوَ 

 

 

 
 

 يمِظْعَ نÁَِدَلحَا دُيَ تْرَسَكَ نْإٍوَ 6

 

 

 
 

 دِامَضِّلا ةِلَزِنْبمَِ هُنْمِ ىرَـَت 

 

 

 
 

 نيِّظَ بُيِّيخَُ كَيْفِ لُاخَأَ تُسْلَوَ 7

 

 

 
 

 يدِاهَتِجْاوَ يسِدْحَ مُهْسَ يطِيخُْوَ 

 

 

 
 

 بيِيبِحَ َ� فُطِعْـَت َّيلَعَ كَاسَعَ 8

 

 

 
 

 دِاعَبِلا نَمِ مُورُـَت امَ رُجَُْ¶وَ 

 

 

 
 

1. Seni kalbimin derinliklerine yerleştirdim ve senin için gözümü budaktan 

sakınmadım. 

2. Çocuklarım ve zümreme karşı seni seçtim ve sevdim, fakat sen düşmanlarımdan 

oldun. 

3. Babalığımı görmezden geldin, hakkımı inkâr ettin ve sevgiye inatla (düşmanlıkla) 

karşılık verdin. 

4. Lütfumu, sana verdiğim terbiyemin güzelliğini ve sana yapılan yardımları 

unutuyor musun? 

5. Seni yaşlılık dönemimde asam, sırtım bükülmeye başladığında değneğim gibi 

arzu etmiştim. 

6. Ve eğer musibetlerin eli kemiğimi kırarsa, acaba onu sarıp sarmalayan bir 

dostum olur mu diye (bekledim). 

7. Senin hakkında zannımın yanılacağını, çaba ve sezgimin okunun isabet 

etmeyeceğini düşünmüyordum. 

8. Ey sevdiğim, umulur ki bana acırsın ve gitmeyi arzuladığın uzaklardan 

vazgeçersin. 

8. Tabiat  

Tabiat kelimesi َعُبَطْيَ عَبَط  fiilinden türemiştir. Kelime olarak yaratılış, huy, karakter 

ve mizaç anlamlarına gelmektedir.577 Şiirde bir tema olarak tabiat ise Arapça kaynaklar 

 
577   Mes‘ûd, er-Râid, 963; Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm, 283. 



 205 

ve Arap edebiyatında vaṣf,578 Türkiye’de yapılmış çalışmalarda tabiat ve tasvir olarak ele 

alınmaktadır.579 Buna göre tabiat, vasf ve tasvir kavramları bir şeyin durumunu ve sahip 

olduğu özelliklerini anlatmak anlamındadır.580 Başka bir deyişle vasf ya da tabiat, iç ve 

dış alemi isti‘âre ve teşbih sanatları yoluyla tasvir etmektir. Bir şiir teması olarak ise 

kainattaki nesnelerin dış görünümü ya da bilinen veya bilinmeyen güzelliklerini belagatın 

güzel sanatları aracılığıyla ortaya koymayı amaçlar.581 

Dolayısıyla tabiat, Arap şiirinin en köklü temalarından biridir. Genelde 

kasidelerde nesîb bölümünden başlar.582 Bu köklü tema Abbasiler dönemine kadar 

kasidelerde konu olarak ele alınmıştır. Ancak bu dönemden sonra tabiat temalı şiirlerin 

müstakil olarak yazıldığı da görülmektedir. Böylece gelişerek devam eden tabiat teması 

Osmanlı döneminde de en öne gelen temalardan sayılmış ve şiirlerde yoğun olarak ele 

alınmıştır.583 

İbn Ma‘tûḳ’un tabiat konusunda müstakil olarak belirlenmiş bir nutfe ve bir de 

mukatta‘a olarak iki şiiri vardır. Bunlar toplam beş beyittir. 

8.1. Çiçek Tasviri 

Şairin bu şiiri bir mukatta‘a yapısında olup üç beyittir. Konu olarak bakla 

çiçeğinin584 sahip olduğu özellikleri ele almaktadır.585 (Kâmil) 

 تْعََّوضَتَ ءِلاَقِابَلْا رِهْزَ ءُاذَشَأَ

 

 

 
 

 رِفَذْأَ كٍسْمِ رُشْنَ مْأَ هُتُاحَفَـَن 

 

 

 
 

 هُُّنظُتَ دِاوََّسلا فُشَنَ هِبِ قٌقَـَي

 

 

 
 

 رِظَنْمَلْلِ ةًرَاضَنَ نِوصُغُلْا قَوفَ 

 

 

 
 

 برٍَنْعَ فيِ تْعَمِقُ رٍّدُ رُافَظْأَ

 

 

 
 

 رِضَخْأَ جٍاجَزُ نْمِ دٍيْأَ قِوْـَف نْمِ 

 

 

 
 

 
578  el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 2/294; Ebû’l-Ferec, Naḳdu’ş-Şi‘r, 41; 

Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm, 444; ‘Abdunnûr, el-Mu‘cemu’l-Edebî , 
292. 

579  Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 105; Fidan, Arap 
Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri, 115; Hüseyin Elmalı, “Tasvir,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 135. 

580  Ebû’l-Ferec, Naḳdu’ş-Şi‘r, 41. 
581  ‘Abdunnûr, el-Mu‘cemu’l-Edebî , 293. 
582  Elmalı, “Tasvir,” 135. 
583  Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 106; Fidan, Arap 

Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri, 115; Elmalı, “Tasvir,” 135–136. 
584  Bakla çiçeği sarıdan eflatuna çalan beyaz renkte bir bitkidir. Bkz. TDK Sözlük, “Bakla Çiçeği” (Erişim 

Tarihi:  2 Kasım 2022). 
585  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 224. 



 206 

Bakla çiçeğinin esintisinin emanet bıraktığı, bakla çiçeğinin kokuları mı? Yoksa 

ziyadesiyle hoş kokulu bir miskin yayılması mıdır? 

(Bu bakla çiçeği) öyle beyazdır ki onunla siyahlık giderilir. Sen onu, dalların 

üstünde manzarayı güzelleştiren taze çiçekler olarak tasavvur edersin.  

(Bakla çiçeği) amber içine, ellerin üstünden yeşil şişeler halinde yerleştirilen 

incilerin kabuklarıdır. 

Görüldüğü üzere şair bu şiirinde, güzel kokulu ve renginin beyaz olduğu gibi 

nitelikleriyle bakla çiçeğini anlatmaktadır. 

8.2. Ufuk Tasviri  

İbn Ma‘tûḳ’un bir diğer tabiat şiiri de bir nutfedir ve ele alınan teması ufuktur.586 

(Basît) 

 تْبَرَغَ هُسُشمَْ اَّملَ قُفُلأُْا اََّنمأَكَ

 

 

 
 

 هُفُدَسْمَ بِهُشُلا َّردُ لُمُشْيَ لُيَّْللاوَ 

 

 

 
 

 ىكَبَـَف ىسَلأَْا هِاوَـْفَِ¦ ىَّدرَـَت ٌّبصَ

 

 

 
 

 هُفُسُويُ بَاغَ اَّملَ بَوقُعْـَي عِمْدَبِ 

 

 

 
 

Güneşi battığı ve gecenin karardığı inci gibi parlak yıldızlardan oluştuğu zaman.  

Hüznün her türlüsünü kuşanmış, Yusuf’u kaybolduğunda Yakup’un akıttığı 

gözyaşıyla ağlayan bir aşıktır. 

İbn Ma‘tûḳ üsteki bu şiirinin birinci şatrında ufkun, güneş batarken ve gece olunca 

gökyüzünde yıldızlar görünürken yaşattığı muhteşem ve etkileyici güzelliğini tasvir 

etmektedir. Bu tasvirinde güneşi batınca yıldızların belirmesiyle ufku, Hz. Yusuf 

kaybolduğunda babası Hz. Yakub’un aşktan ağlamasına benzeterek teşbih üslubunu 

kullanmıştır. Burada da yukarıda tabiat temalı şiirlerin tanımlarında değinildiği üzere 

geleneksel tasvir şeklini uygun bir şekilde kullanmıştır. 

Bunlar şairin tabiatla ilgili müstakil şiirleriydi. Şimdi bahsedilecek örnekler 

kasidelerinin içerisinde yer alan tabiat temalı beyitleridir. 

  

 
586  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 225. 



 207 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

İBN MA‘TÛK ŞİİRLERİNİN ŞEKİL VE ÜSLUP ÖZELLİKLERİ 

  



 208 

Bir şiirin biri muhteva özellikleri, diğeri ise şekil ve üslup özellikleri olmak üzere 

iki temel unsuru vardır. Çalışmanın ikinci bölümünde İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinin muhteva 

özellikleri üzerine durulmuştur. Üçüncü bölümde ise İbn Ma‘tûḳ’un şiirleri şekil ve üslup 

olarak ele alınacaktır. 

1. Şekil Özellikleri 

Bu başlık altından İbn Ma‘tûḳ’un yetîm (tek beyitli şiir),587 nutfe (iki beyitli 

şiir),588 mukatta‘a (üç ile altı beyitli şiir) ve kaside (yedi ve daha fazla beyitten oluşan)589 

türündeki şiirleri, nazım yapıları ve edebî üslup özellikleri açısından incelenecektir. 

1.1. Nazım Yapısı 

İbn Ma‘tûḳ’un divanında, nazım türlerinden yetim, nutfe, mukatta‘a ve kaside 

olmak üzere her nazım türünden şiirleri mevcuttur. Bu türlerin aşağıdaki tabloda 

görüldüğü gibi kaside 64 şiir ve 3857 beyit, mukatta‘a 7 şiir ve 28 beyit, nutfe 80 şiir ve 

160 beyit ve yetîm bir şiir ve bir beyit olmasıyla toplam 152 şiir ve 4046 beyittir. 

Nazım Türü Şiir Sayısı Beyit Sayısı 

Kaside 64 3857 

Mukatta‘a 7 28 

Nutfe 80 160 

Yetîm 1 1 

Toplamı 152 4046 

Bu nazım türlerindeki toplam şiir sayılarının divanda bulunduğu yüzdelik oranı 

aşağıda verilen tablodaki gibidir: 

 
587  Raşîd Yaḥyâvî, eş-Şi‘riyyetu’l-‘Arabiyye el-Envâ‘ ve’l-Aġrâḍ (Mağrip: Afrîḳiyya‘ş-Şarḳ, 1991), 11-12. 
588  Ahmed el-Hâşimî, Mizânu’ẕ-Ẕeheb fî Ṣınâ‘ti Şi‘ri’l-‘Arab, thk. ‘Alâeddîn ‘Atiyye (Beyrut: Mektebetu 

Dâri’l-Beyrutî, 2006), 158–159. 
589  İbn Raşîḳ el-Ezdî el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, thk. Muhammed 

Muḥyi’d-Dîn ‘Abdulhamîd (Kahire: Maṭba‘atu’s-Se‘âde, 1964), 1/188; Samancı, Osmanlı Dönemi 
Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 313–314. 



 209 

 

Aşağıdaki tablo da beyit sayıları nazım türleri açısından yüzdelik oranlarını 

göstermektedir. 

 

Bu bölümde, nazım türlerinin toplam beyit sayıları göz önünde 

bulundurulduğunda en büyük orana sahip olan kaside türünden başlanılacaktır. Tüm 

türler ayrı başlıklar altında incelenecektir. 

Kaside
42%

Mukatta'a
4%

Nutfe
53%

Yetîm
1%

NAZIM TÜRLERİNİN ŞİİR SAYISI OLARAK 
ORANI

Kaside
95%

Mukatta'a
1%

Nutfe
4%

Yetîm
0%

BEYİT SAYISI OLARAK NAZIM TÜRLERİ 
ORANI



 210 

1.1.1. Kaside  

Kaside kelimesi َدٌصْق  kökünden türemiştir.590 Yolun düzlüğü anlamına gelen َدٌصْق  

kelimesi َدُصِقْـَي دَصَق  filinin mastarıdır.591 Ayrıca kaside, şiirin yapısının (beyitlerinin) şaṭr 

olarak tamamlanması anlamında da kullanılmaktadır.592 Bir şiir terimi olarak kaside ise 

kendisinde eğrilik olmayan, lafzı zarif, manası ince, vezni su gibi akıcı, kafiyesi güzel ve 

uyumlu olmakla beraber en az yedi beyit olarak yazılan bir nazım türüdür.593 Bu minvalde 

kasidenin kaç beyit olduğu konusunda farklı bilgiler olsa da içlerinde en yaygın, en çok 

kullanılan ve tercih edilen görüş, kasidenin beyit sayısının en az yedi olmasıdır.594 

Kasidenin tarihi incelendiğinde, Arap Edebiyatının ilk dönemlerinde şairlerin 

ihtiyaç ve meramlarını ifade etmek için birkaç beyit olarak ele aldıkları recez595 ve 

mukatta‘a şiirleri şeklinde karşımıza çıkmaktadır. Az sayıda beyitler halinde ilk Hâşîm b. 

‘Abdumenâf (ö. 524 [?]) döneminde Muhalhil b. Rabî’a et-Tagallubî (ö. 525 civarı) ve 

İmru’l-Kays (ö. 540 dolayları) tarafından söylendiği bilinmektedir. Çok sayıda beyitler 

olarak ise ilk Hz. Muhammed döneminde el-Aġleb el-‘İclî (ö. 21/642) ve el-‘Accâc (ö. 

97/715-16) tarafından söylenmiştir. Dolayısıyla bu şiirler, kaside türünün ilk şeklini 

oluşturmaktadır.596  

İnsan hayatının değişip geliştiği gibi kaside de hem muhteva olarak hem de şekil 

ve üslup olarak gelişme göstermiştir.597 Bu bağlamda kaside alt sınır olarak yedi beyit, 

 
590     Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabî’l-Ḳadîm, 323. 
591     el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 675. 
592    el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 675; İbn Manẓûr, Lisânu’l-‘Arab, 3/354; el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ, 

1/328; ez-Zebîdî, Tâcu’l-‘Arûs  min Cevâhiri’l-Ḳâmûs, 3/467. 
593    Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabî’l-Ḳadîm, 323; Tasa, İbnu’s-Semmân ve  Şiirleri, 

129. 
594    İbn Raşîḳ el-Ezdî el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, thk. Muhammed 

Muḥyi’d-Dîn ‘Abdulhamîd (Kahire: Maṭba‘atu’s-Se‘âde, 1964), 1/188; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-
Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabî’l-Ḳadîm, 323; Mücahit Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden 
İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri (Konya: Çizgi Kitabevi, 2017), 141; Samancı, Osmanlı Dönemi 
Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 314.; Ekinci, Abdulganî b. İsmail en-Nablusî ve Divanu’l-
Hakâik ve Mecmûʻu’r-Rekâik İsimli Eseri, 178. 

595    Recezle ilgili bkz.  Tevfik Rüştü Topuzoğlu,  Recez,   Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi  
(İstanbul: TDV Yayınları, 2007). 

596  el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 189; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-
Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabî’l-Ḳadîm, 323; Topuzoğlu, “Recez,” 509; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi 
Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 140. 

597    el-Melâike, Ḳaḍâyâyı’ş-Şi‘ri’l-Mu‘âṣir, 8–9. 



 211 

üst sınır olarak ise yüzün üzerine çıkabilen beyit sayısıyla baştan sona tek bir kafiye ve 

vezne bağlı kalan ve tef’ileleri sabit bir şiir olarak son şeklini almıştır.598  

Genel olarak kaynaklara bakıldığında ilk dönemlerde kaside iç yapısı, medih, 

hiciv, mersiye ve fahr gibi temel konulara bağlı kalmakla birlikte geçmişten günümüze 

kadar üç aşamadan geçmiştir. İlk aşamada şair kasideye sevgilisinden, ona olan aşkından, 

onun yaşadığı yerin çevresinden ve bu aşktan dolayı yaşadığı sevinç ve üzüntü 

hallerinden bahsettiği nesîb diye adlandırılan bölümle başlar. Ondan sonra ise 

yolculuktan, yollardan, çölden, yolculukta çekilen çileden ve develerin tasviriyle devam 

eder. Bu aşamadan sonra da kasidenin ana konusu yer alır.599 Daha sonraki dönemlerde 

gelişmeye devam eden kaside şekil ve anlam olarak dört bölümden oluşmaktadır. Birinci 

maṭla‘ (kasidenin ilk beyti)yle başlayan mukaddime (kasidenin giriş bölümü), ikinci 

teḫalluṣ (ana konuya geçiş bölümü/beyti), üçüncü kasidenin ana teması ve dördüncüsü 

ise ḥâtime (şiirin sonlandırma bölümüdür).600  

İbn Ma‘tûḳ’un şiirleri de yukarıda değinilen kasidenin iç ve dış özelliklerine göre 

ele alınacak ve şairin bunlara ne oranda uyup uymadığı incelenecektir. Kasidelerinin 

yapısal özelliklerine geçmeden önce İbn Ma‘tûḳ’un kasidelerinin beyit sayıları olarak 

uzunluklarına değinmek yerinde olacaktır. Daha önce bahsedildiği gibi şairin kaside 

olarak toplam 64 şiiri ve 3857 beyti vardır. Bunların beyit uzunluklarının aralığı aşağıda 

verilen tablodaki gibidir.  

Kasidenin Uzunluğu Şiir Sayısı Beyit Sayısı 

8-25 beyit 10 138 

32-46 beyit 8 326 

51-75 beyit 28 1845 

 
598    Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 376. 
599    Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 129; Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve 

Şiirleri, 316-317; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 
141. 

600  Yusuf Hüseyin Bekkâr, Binâu’l-Ḳasîde fî’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm fî Ḍav’i’n-Naḳdi’l-Hadîs̱ 
(Beyrut: Dâru’l-Endelus, ts), 203–230; Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve 
Şiirleri, 318–319; Fidan, Arap Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri, 189. 



 212 

76-96 beyit 17 1441 

101 ve üzeri beyit 1 107 

Toplamı 64 3857 

Üstteki tabloda da açıkça görüldüğü üzere İbn Ma‘tûḳ’un kasidelerinin 

ekseriyetini uzun kasideler oluşturmaktadır. Bunların yüzdelik oranları aşağıdaki tabloda 

olduğu gibidir. 

 

Aşlttaki tabloda da kasidelerin beyit sayısı olarak uzunluğunun beyit sayısına göre 

divanda bulundukları yüzdelik oranları ele alınmaktadır. 

8-25 beyitli
16%

32-46 beyitli
12%

51-75 beyitli
44%

76-96 beyitli
26%

101 ve üzeri 
beyitli

2%

KASİDE UZUNLUĞUNUN ŞİİR SAYISI AÇISINDAN 
YÜZDELİK ORANI



 213 

 

Dolayısıyla tablodaki oranlar dikkate alındığında, İbn Ma‘tûḳ’un kasidelerinin 

çoğu beyit sayısı açısından uzundur. Bunun da farklı sebepleri olması muhtemeldir. Daha 

önce de değinildiği gibi şairin kasideleri, divandaki şiirlerinin %53’ünü ve beyit sayısı 

açısından da şiirlerinin %95’ini oluştur. Bu kasidelerin de konularına göre şiir sayısı 

açısından %61’ini ve konularına göre beyit sayısı açısından da %92’sini medih teması 

oluşturmaktadır. Yine çalışmanın ikinci bölümünde bahsedildiği gibi medih temalı 

kasidelerin şiir sayısı açısından %94’ünü ve beyit sayısı açısından %93’ünü siyasî 

medihler oluşturmuş durumdadır. Geri kalan medihleri ise dini ve diğer muhtelif 

konularda söylenmiş şiirlerdir. Bu medihler de sırasıyla medih teması içerisinde %4 ve 

%2’lik kısımları oluşturmaktadır.  

Kasidenin uzunluğuna dair Arap Edebiyatındaki görüşlere göre söz ya da özel 

olarak şiir, ezberlensin diye kısaltılır ve anlaşılsın diye uzatılır. Özellikle özür, uyarı, 

korku ve teşvik için sözü uzatmak güzeldir. Çünkü kısaltmak veya özetleyerek anlatmak 

mümkün olmayabilir. Şiiri uzatmak yani kaside olarak söylemek ve kısaltmak yani o şiiri 

yetim, nutfe ve mukatta‘a olarak söylemek için en önemli husus konunun tamamlaması, 

şairin düşündüğünü ifade etmesidir. Eğer şiiri kısa tutmakla meramını anlatmışsa bu en 

güzelidir. Yok eğer kısa şiirlerde istediğini ifade edememişse o zaman uzatmak daha 

iyidir. Başka bir tabirle şiiri uzatmak önemli makam ve mevkilerdekiler içindir.601 Netice 

 
601   el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 1/186-189. 

8-25 beyitli
4% 32-46 beyitli

8%

51-75 beyitli
48%

76-96 beyitli
37%

101 ve üzeri 
beyitli

3%

KASİDE UZUNLUĞUNUN BEYİT SAYISI AÇISINDAN 
YÜZDELİK ORANI



 214 

olarak tüm bunlardan hareketle İbn Ma‘tûḳ’un kasidelerinin neredeyse tamamı önemli 

mevkilerdekiler için yazılmıştır. Şekil ve kaside yapısı olarak geleneksel kaside 

anlayışına bağlı kalmış, anlaşılmak ve meramını karşı tarafa en iyi şekilde ifade etme 

amacı güdülmüştür. Zira şairin bu uzun kasidelerinde söylemek istediklerini kelime, 

cümle veya anlam olarak tekrara düşmeden ve gereğinden fazla uzatmadan ustaca ele 

aldığı görülmektedir. 

1.1.1.1. Maṭla‘ Beyitleri 

Maṭla‘ kelimesi َعُلُطْيَ عَلَط  fiilinin ism-i mekanıdır. Güneşin göründüğü ya da 

doğduğu yer anlamındadır.602 Bir şiir terimi olarak ise kasidenin ilk beytine verilen 

addır.603 Başka bir tabirle kaside bir kilittir ve maṭla‘ da o kilidinin anahtarıdır.604 

Maṭla‘nın şiirde çok önemli bir yeri vardır. Dinleyici dikkatini çekmek ve etkilemek için 

şairler kasidelerinde ilk beyitlerine çok önem vermişlerdir.605 Ayrıca maṭla‘ beyti, 

kasidenin ilk duyulan beyti olduğu için bu beytin dikkat çekici, şaşırtan ve merak 

uyandırıcı olması şairler tarafından hayli önemsenmiştir.606 Matla‘ beyitlerine aynı önemi 

veren İbn Ma‘tûk da tesrî‘, cinas, tıbak ve istifham gibi belagat sanatlarından 

yararlanmıştır. Şairin matla‘ beyitlerinin ayrıntısıyla anlaşılması için aşağıdaki başlıklarla 

ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

1.1.1.1.1. Ana Konuyla Uyumu ve Etkileyiciliği 

Bu başlık altında İbn Ma‘tûḳ’un maṭla‘ beyitlerinin kasidenin iç yapısının 

muhtevasıyla uyumu ile dinleyicileri ve okuyucuları açısından lafız, anlam, üslup olarak 

etkileyiciliği incelenecektir.  

Aşağıdaki beyit, İbn Ma‘tûḳ’un Hz. Peygambere söylemiş olduğu divanındaki ilk 

kasidesi olan şiirin maṭla‘ıdır.607 (Kâmil) 

 
602   el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 491. 
603   Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabî’l-Ḳadîm, 380. 
604  Bekkâr, Binâu’l-Ḳasîde fî’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm fî Ḍav’i’n-Naḳdi’l-Hadîs̱, 203; el-Ḳayravânî, 

el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 217. 
605  Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 412. 
606   Hüseyin Elmalı, “Kaside,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 

24/563. Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 142; 
Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 319. 

607  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6. 



 215 

 هِنِاعَرِ ُّمشُ كَلْـَتوَ قُيقِعَلْا اذَهَ

 

 

 

 

 هِنِايَقْعِ نْمِ عِمَّْدلا ينَْلجَُ جْزُمْافَ

 Bu ‘Akîk’tir ve şunlar da onun dağlarının tepeleridir. Öyleyse gözyaşının 

gümüşünü, onun saf altını (kanı) ile karıştır. 

Şair Hz. Muhammed için yazdığı medhin bu maṭla‘ beytinde, o bölgede 

aşıklarının kalbini kendine çeken birinden ve etrafındaki kutsal topraklardan 

bahsetmektedir. Şair, bu ikisi arasındaki uyumu sağlamak ve dinleyicide merak 

uyandırmak için ‘Akîk bölgesinin değerini ve neden değerli olduğunu anlatmadan 

doğrudan oraya ağla diyerek muhatabın dikkatini çekme niyetiyle şiirine başlamıştır. 

Mukaddime kısmında oranın sevgilinin yurdu olduğunu, aşıkların yeri olduğunu, her 

tarafının kutsal mekan olduğunu zikretme yoluyla bu bölümün hem gazel temasıyla hem 

de devamındaki asıl konu olan Peygamber medhiyesiyle arasındaki bütünlük ve uyumu 

tamamlamış olmaktadır. Kasidenin ḥâtimesinde Hz. Peygamberin, kendisinin 

methetmesinin üstünde olduğunu ve onun medhine aciz kaldığını söylemiştir. Bundan 

dolayı özür dileyerek duyduğu üzüntüden bahsetmiştir. Dolayısıyla kaside genel olarak 

üzüntüden bahsettiği için maṭla‘ beytinde gözyaşı yerine kan akıt diyerek etkileyici ve 

mükemmel bir uyum ortaya konmuştur.  

Ayrıca َقُيْقِع  (akik), َُينَْلج  (gümüş) ve ِنايَقْع  (işlenmemiş saf altın) ile ُُّمش  (yüksek/tepe) 

ve ِنِاعَر  (dağ) kelimeler arasında yakınlık ve uyum vardır.  

İbn Ma‘tûḳ’un ikinci Peygamber medhiyesinin maṭla‘ beytinde de bu güzellikleri 

yakalamak mümkündür.608 (Basît) 

 يمِسَقَ ىوَلهَْا لَهْأَ َ� بِّلحُْا فيِ َّرـَب لاَ

 

 يممَِذِ مْكُتُْـنخُ نْإِ ىلَعُلْلِ تْفَوَ لاَوَ 

 Ey aşkı ehli, eğer size karşı sözümü yerine getirmediysem bu aşkta sadakat 

olmadığından ve (aşk gibi) yüce şeylere dair ahde vefa olmamasındadır. 

Şair burada âşığın verdiği sözleri tutamamasından hareketle aşkta sadakat 

olmadığını vurgulamaktadır. Bu beytin kasidenin ana konusuyla uyumu sevgide sadakat, 

vefa ve samimiyettir. Zira şair kasidenin ana konusunda Hz. Muhammed’e duyduğu 

sevgide sadakat, samimiyet ve vefasından bahsetmektedir. Bunlara bakıldığın kasidenin 

 
608   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 10. 



 216 

maṭla‘ beytinin, kasidenin diğer bölümleriyle uyum içeresinde olduğunu görmek 

mümkündür. Yine şair son derece dikkat çekici bir üslupla َيمِسَق  (yeminim olsun), ِيممَِذ  

(sözüm olsun) ve �َ ىوَلهَْا لَهْأ  (ey aşıklar) gibi ifadelerle okuyucu ve dinleyicinin merakını 

uyandırmaktadır. 

Aşağıdaki beyit, şairin Hz. Ali’ye söylediği medih temalı kasidesinin 

maṭla‘ıdır.609 (Hafîf) 

 يقِلاََّتلا سُوشمُُ مُكنمِ تْبَرَغَ

 

 يقِآمَلْا مُونجُُ اهَدَعْـَب تْدَبَـَف 

 Sizleri görmenin güneşleri (aydınlığı) sizden ayrılıp gitti, bu güneşlerden sonra 

yerine parıldamanın yıldızları belirdi. 

Şairin, güneşi Hz. Ali’ye benzeterek onun vefatını güneşin batmasıyla tasvir ettiği, 

ondan sonra ortaya çıkan yıldızları ise Ehl-i Beyt ve 12 imamın Hz. Ali’nin yerine 

geçtiğine işaret ettiği düşünülmektedir. 

İbn Ma‘tûk kasidenin gazel temalı mukaddimesinde sevgiliyi güneşe ve başka 

güzelleri de güneş battıktan sonra ortaya çıkan yıldızlara benzetmiştir. Ayrıca sevgilinin 

yüzünün parlaklığından, sevgilinin kendisini terk edip uzaklara gittiğinden ve dolaylı da 

olsa ona ulaşmanın imkansızlığından bahsetmiştir. Görüldüğü gibi bu maṭla‘ beyti de 

kasidenin mukaddimesindeki gazelle tam bir uyum içerisinde olduğu tespit edilmiştir. 

Yine تْبَرَغ  (battı), تْدَبَـَف  (belirdi) ve يقِلاََّتلا  (buluşma), يقِآمَلْا  (parlak) tabirleri arasında hem 

mena hem de lafız bakımından yakınlık vardır. 

Maṭla‘ beyti kendi içinde de şekil olarak bir uyum içerisindedir. Beytin birinci 

şatrı fiil, şibh cümle ve isim tamlaması şeklindeki fail sırasında geldiği gibi ikinci şatrın 

da fiil, şibh cümle ve isim tamlaması şeklindeki fail ile devam etmektedir. 

Konuyla ilgili bir diğer örnek ise Seyyid Mensûr Hân’ı, oğlunun sünnet 

düğününde methettiği kasidenin maṭla‘ beytidir.610 (Vâfir) 

 
609   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 16. 
610   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 40. 

  ليَِّلآلا ىلَعَ قِيقِعَلِ[ مََّثلَـَت

 

  لِامَلجَا قِفَشَ نمِ رَجفَلا ىَّشغَـَف 

 



 217 

İncilerin (dişlerin) üzerini Akik (dudak) ile peçelemiş ve sonra fecri (dudağı), 

güzelliğin şafağıyla (kırmızılığıyla) örtmüştür. 

Şairin bu maṭla‘ beyti neredeyse tüm şiirin özeti gibidir. Çünkü kasidenin 

mukaddimesindeki gazel kısmında sevgilinin yüzünün parlaklığından, saçının 

siyahlığından, dudağının kırmızılığından, dişinin inci gibi oluşundan ve onun akik 

yüzüğünden bahsetmiştir. Ayrıca benzeri konularla teḫalluṣ ve ḥâtime kısımlarında 

Seyyid Mensûr Hân’ı ay ve güneşe benzetmiş ve onun kana bulanmış kırmızı kılıcından 

bahsetmiştir. Bunlar bakıldığında kasidenin ilk beytinin kasidenin diğer bölümlerinde 

bahsedilen ana konuyla tam bir uyum içerisinde olduğu açıkça görülmektedir. 

Aşağıdaki beyit, h. 1063 yılında Seyyid Ali Hân’ı Ramazan Bayramını tebrik 

münasebetiyle methettiği siyasî medih temalı kasidesinin maṭla‘ beytidir.611 (Kâmil) 

 

Bu(rası) Himâ’dır, öyleyse oranın düzlüklerinde konakla ve ceylanlarının attığı 

bakışın kılıcından (kendini) koru. 

Daha önce de değinildiği gibi kasidelerin mukaddimesinde genel olarak gazel 

konusu işlenmektedir. Şair, bu şiirinde mukaddimedeki gazel temasında sevgiliyi niye 

benzettiyse, kasidenin teḫalluṣ ve ḥâtime bölümündeki konularda da aynı metaforlar 

üzerinden devam eder. Örneğin yukarıdaki beytinde sevgilin köyünden bahsetmiş ve 

sevgilinin gözünü kılıca, bakışlarını da kılıcın kesmesine benzetmiştir. Kasidenin diğer 

bölümlerinde Ḥimâ bölgesini yeşillikleri, ağaçları, güzelleri, ceylanları, aslanları gibi 

niteliklerini tasvir etmiştir. Ardından sevgiliyi ceylana benzeterek endamını ağaca, 

dudağını kırmızı güle benzetmiştir. Daha sonra Seyyid Ali Hân’ın savaşçılığından ve 

kılıcından bahsederken Ali Hân’ı dağa ve aslana, cömertliğini buluta benzetmiş. 

Dolayısıyla teşbihlere ortak fenomenler üzerinden devam etmiştir. Böylece İbn 

Ma‘tûḳ’un, şiirinin her boyutunda uyumu tam anlamıyla kormuştur. 

İbn Ma‘tûḳ’un, kasidelerinin maṭla‘ beyitlerinin sadece kasidenin bir kısmıyla 

uyumlu olduğu kasideleri de vardır. Örneğin aşağıdaki beyit, Seyyid Ali Hân’a söylediği 

medih kasidesinin maṭla‘ beytidir ki burada kasidesinin mukaddime bölümündeki gazel 

kısmında da olduğu gibi aşk acısından bahsetmektedir. Oysaki kasidesinin ana temasında 

 
611   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 62. 

 هِئِاعَرْجَ ىلَعَ لْزِنْافَ ىمَلحِْا اذَهَ

 

 هِئِابَظِ ينِْعَ تِاتَفَلَ ابَظُ رْذَحْاوَ 

 



 218 

Ali Hân’ın cömertliğinden, cesaretinden, savaşçılığından ve alimliğinden bahseder. 

Kasidenin ilk beytinde de bunları görmek mümkün değildir.612 (Kâmil) 

 هِرِّسِبِ لُوحُُّنلا ىشَوَـَف ىوَلهَْا مَتَكَ

 

 هِرِمْبخَِ مُيسَِّنلا هُاَّيحَفَ احَصَوَ 

 O aşkı(nı) gizlese de zayıflık, onun gizlediğini (aşkını) açığa çıkarmıştır. Sonra 

uyanmış ve nesim, içkisiyle onu selamlamıştır. 

Aynı şekilde aşağıdaki maṭla‘ beyti de şiirin yalnızca mukaddimesinde geçen 

devenin tasvir edildiği kısmıyla uyumlu olarak gelmiştir. Oysaki kasidenin ana konusu 

yine Seyyid Ali Hân’ın medihtir. Şiirin sonuç kısmında ise Ramazan Bayramını 

kutlamaktadır.613 (Remel) 

 اهَارَـُب بُذْجَ ىرَُّسللِ اهَارَـَب دْقَ

 

 

 اهَارَذُ يرَُّْسلا لُكَُْ÷ اهَارَذَفَ 

 

 

Gece develeri iplerinden çekmek onları zorladı, bunun için bırakın da yolda 

yürümek onların tozlarını gidersin. 

Netice olarak İbn Ma‘tûḳ’un kasidelerinin ilk beyitleri ya tam manada kasidenin 

temasıyla uyumlu ya da sadece bir kısmıyla uyumludur. 

Aşağıdaki beyit Hz. Hüseyin’e söylediği mersiyesinin maṭla‘ beytidir. Kaside 

mersiye temalı olduğu için ana konusu Hz. Hüseyin’i ve onun iyi sıfatlarını anarak ona 

ağıt yakmaktadır. Dolayısıyla genel manada bir üzüntü ve tasadan bahsetmek 

mümkündür. Kasidenin ilk beytine bakıldığında dahi, şiirin bir mersiye olduğu ve bunun 

da Hz. Hüseyin’e söylendiği anlaşılmaktadır. Çünkü üzüntü ve hasret içerisinde 

Muharrem ayından bahsetmektedir. Bu anlamda beytin, kasidenin tamamıyla uyumlu bir 

maṭla‘ beyit olduğu söylenebilir.614 (Kâmil) 

 ابرَِّكَمُ َّلهِتَسْافَ مَُّرحَمُلْا َّلهَ

 

 
 

 ىرََّـثلا ىلَعَ عِومُُّدلا رَرَدُ هِبِ رْـُثـْناوَ 

 

 
 

Muharrem ayı görününce o, tekbir getirerek terennüm etti. Muharrem ayı(nın 

gelişiyle) göz yaşının incisini toprağın üzerine akıt. 

 
612   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 70. 
613   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 169. 
614   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 213. 



 219 

Ayrıca şair burada dinleyici veya okuyucuyu etkilemek için genelde kana 

benzettiği göz yaşını burada inciye benzeterek göz yaşının temiz ve berraklığını 

vurgulamıştır. Mersiyenin özellikle Hz. Hüseyin için ağlamanın güzelliğine ve 

mübarekliğine dikkat çektiği düşünülebilir. 

Aşağıdaki maṭla‘ beytinin her iki şatrında da bediiyat olarak ayrı ayrı cinas 

sanatını kullandığı görülmektedir. Bu tür kullanımlar muhatabı etkileyici unsurlar 

olduğundan şiirin başlangıcında görülmesi dikkate değerdir.615 (Kâmil) 

 نِيزِحَ لِّكُ حُوْرَ َّلاإِ حُاَّرلا امَ

 

 ينِْبَلْا رَاخمَُ اَِ¶رَمْبخَِ لْزِأَفَ 

 Şarap her dertli insanı rahatlatandan başka bir şey değildir. Öyleyse ayrılığın 

sersemliğini, şarabın mutlu kılmasıyla ortadan kaldır. 

Görüldüğü üzere birinci şatrda َحُار  ve َحُوْر  kelimeleriyle ikinci şatırdaki َْرَخم  ve َُرَاخم  

kelimeleri arasında iştikak cinası vardır. Şair, kasidesinin birinci beytinde bu sanatı ustaca 

bunu kullanarak okuyucuyu etkilemeye çalışmaktadır. 

İbn Ma‘tûḳ, aşağıdaki verilen Seyyid Ali Hân’ın torunu Seyyid Nasir’e üzüntülü 

bir ruh haliyle yazdığı mersiyenin maṭla‘ beytindeki ifadelerinde okuyucunun şiire dikkat 

kesilmesini sağlamak için abartı bir şekilde istiare sanatını işlemektedir.616 (Tavîl) 

 دِجْمَلْا قِفُأُ نْمِ ُّيرُِّدلا بُكَوْكَلْا ىوَهَ

 
 

 دِجْوَلْا نَمِ بُوذُيَ لاَ بٍلْقَلِ اðبـَتـَف 

 
 

Parlak yıldız, şanın ufkundan düşmüştür. Bundan dolayı aşktan erimeyen kalbe 

yazıklar olsun! 

Şair burada bir ölümden ve bu ölüm için üzülmenin gerekliliğinden 

bahsetmektedir. Okuyucunun dikkatini çekmek için gökten yıldız düştü diyerek padişahın 

ölümünü yıldızın kaymasına benzetmiştir. Böyle bir kayıp için de insanların doğal olarak 

üzülmesinin zorunlu olduğu bildirmektedir. Ayrıca دِجْمَلْا  ve دِجْوَلْا  kelimeleri arasında tasri’ 

sanatını kullanarak muhatabını etkilemektedir. 

 
615   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 33. 
616   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 222. 



 220 

 İbn Ma‘tûḳ bazen de maṭla‘ beyitlerinde bilgi verme gayesiyle içinde bulunduğu 

vaziyeti istifham yoluyla anlatmaya çalışmıştır. Bunu yaparak başkalarını muhatap aldığı 

gibi bazen kendini de muhatap aldığı görülmektedir. Örneğin aşağıdaki beytinde 

istifham-ı takrirî sanatını kullanarak soru sormuş ve bu yolla okuyucunun dikkat 

kesilmesini sağlamış, sonrası için de merak uyandırmıştır.617 (Vâfir) 

 بيِاصََّتلا رُشْنَ ابََّصلا يِّطَ فيِأَ

 

 

 بِابََّشلا حُورُ انَبِ تْخَفَـَن دْقَـَف 

 

 

Nesimnın katmanlarında çocukluğun kokusu gelir mi? Çünkü bize çocukluk ruhu 

üfledi. 

İstifhâm-i inkâri ile başladığı maṭla‘ beytinde de muhatapta merak uyandırdığı 

görülmektedir. Bu beyit Seyyid Ali Hân’ı methettiği kasidesinin ilk beytidir.618 (Vâfir) 

 ىرَاذَعَلْا قِادَحْأَ سََْ¦ رُكِنْـُتأَ

 

 

 ىرَاكَُّسلا ِ ةدَبَرْعَبِ يرِدْتَ امَأَ 

 

 

Bakire kızların göz bebeklerinin gücünü inkâr mı ediyorsun? Sarhoşların 

feryadından da anlamıyor musun? 

Görüldüğü gibi inkâr mı ediyorsun veya anlamıyor musun sorularıyla muhataba 

bir nevi “nasıl oluyor da öyle olduğu halde göremiyor ve anlayamıyorsun” diyerek 

şaşıkınlığını dile getirmektedir. Şair ىرَاذَعُلا  ve ىرَاكَُّسلا  kelimeleri yoluyla bu beytinde de 

tasri’ sanatını ustaca kullanmıştır. 

Aşağıdaki maṭla‘ beytinde ise şairin kendisini muhatap alarak durumuna yakındığı 

görülmektedir.619 (Basît) 

 هِيْنِامجََ فيِ دْشُنْاو نِابَلْا ىلَعَ جْرِّعَ

 

 هِيْنِاغَمَ فيِ نيّمِ عَاضَ دْقَـَف اًبلْـَق 

 Bân ağacının üzerine çık ve dallarında bir kalbi ara. Çünkü ben kalbimi onun 

meskenlerinde kaybettim. 

 
617   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 165. 
618   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 173. 
619   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 78. 



 221 

1.1.1.1.2. Maṭla‘ Beyitleri Arasındaki Benzerlik 

Şairin maṭla‘ beyitleri incelenirken bazen maṭla‘ beyitleri arasında harfleri, 

kelimeleri, sesleri ve anlamları arasında bir benzerliğin olduğuna rastlanılmıştır. Her ne 

kadar bu durum şair için bir tenkit sebebi olabilecekse de sıklık olarak çokça karşılaşılan 

bir durum değildir. Konuya örnek olması açısından bu başlık altında bir tane örnek 

vermekle yetinilecektir. (Kâmil)620 

Bu(rası) Himâ’dır, öyleyse oranın düzlüklerinde konakla ve ceylanlarının attığı 

bakışın kılıcından (kendini) koru. 

Bir diğer benzer beyti: (Basît)621 

 هِتِمَوْبحَِ لْزِنْافَ تىَفَ َ� ىمَلحِْا اذَه

 

 
 

 هِتِمَرْلحُِ اًميظِعْـَت كَلِانَهُ عْضخْاوَ 

 

 
 

Ey genç, burası Himâ’dır! Onun merkezinde konakla ve saygınlığı yüceltmek için 

orada mütevazi ol! 

Netice olarak İbn Ma‘tûḳ’un maṭla‘ beyitlerinde kullandığı yöntem, üslup, 

muhteva gibi özellikleriyle geleneksel yapıya bağlı kalmakla birlikte kendine özgü 

müfredat ve yöntemlerle dile getirdiği söylenilebilir. Nitekim Arap edebiyatında maṭla‘ 

beytinin gramer ve belagat açısından kusursuz ifadeler olması, eski kasidelerde fazla 

kullanılan َدْق لاَأَ ,  ve َيلِيلِخ  kelimelerinin kasidenin ilk beytinde kullanılmamasını ve 

maṭla‘ının mefhum olarak şiirin mukaddime, teḫalluṣ ve ḥâtimesi dahil ana konusuna 

uygun olması önemli görülmüştür.622 İbn Ma‘tûḳ’un maṭla‘ beyitlerine verilen örneklerde 

de görüldüğü üzere kendisinin bu hususlara son derece özen gösterdiği kolayca fark 

edilmektedir. Örneğin altmış maṭla‘ beytinden sadece bir tanesinin başlangıcında 

yukarıda zikredilen َدْق  kelimesini kullanmıştır.623 Maṭla‘ beyitlerinin şiirin temasıyla 

 
620  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 62. 
621  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 200. 
622  el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 1/217; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi 

Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 148; Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden 
Mencek Paşa ve Şiirleri, 319. 

623  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 169. 

 هِئِاعرْجَ ىلَعَ لْزِنْافَ ىملحِْا اذَه

 

 هِئِابَظِ ينِعِ تِاتَفَلَ ابَظُ رْذَحْاو 

 



 222 

uyumu konusunda da bazen şiirin tüm bölümlerine bazen da kasidenin mukaddime, 

teḫalluṣ ya da ḥâtimesine olmak üzere bir bölümüne uyum sağladığı da görülmektedir. 

Yine şair matla‘ beyitlerinin neredeyse tamamında tesrî‘ sanatından yararlanmıştır. 

Bununla birlikte cinas, tıbak ve istifham gibi muhatabın dikkatini cezbeden belagat 

sanatlarından da istifade etmiştir. Bu hususların tamamı şairin kasidelerindeki maṭla‘ 

beyitlerinin özgülüğüne birer kanıt niteliğindedir. 

1.1.1.2. Mukaddime 

Mukaddime kısmı, Arap Edebiyatında şiirin giriş bölümü olarak önemli bir yere 

sahiptir.624 Geçmişi Cahiliye dönemine dayanan şiir mukaddimesi, maṭla‘ beytinden 

sonra teḫalluṣa kadarki bölümün adıdır. Genel olarak konusu aṭlâl (kalıntılar), yaptığı 

yolculuğun anlatımı, yolun tasviri, bir yerden başka bir yere taşınınca eski oturduğu 

yerden bahsetme ve develer ile gazel konularından olan sevgilinin iç ve dış güzelliklerinin 

anlatımı, ona duyulan aşk, onun ceylana ve aya benzetilmesi, ayrılık, aşk acısı, özlem, 

şikâyet gibi konuları içermektedir.625 Bunların yanında bir mukaddimenin ana konuya 

uygun tabirlerle başlayarak genel uyumu sağlaması, bu tabirlerin anlaşılabilir olması, 

lafız ve mana olarak kulağa hoş gelen güzel sözcükler kullanılmasıyla dinleyicilerin 

duygularını hareket geçirmesi gerektiği bildirilmiştir.626 Mukaddime için önemli bir diğer 

husus da mukaddimenin kasidenin ana konusunu ihtiva eden beyitlerden sayıca az 

olmasıdır.627 

İbn Raşîḳ el-Ḳayravânî (ö. 456/1064), kasidenin mukaddimesinin muhtevasının o 

şiiri söyleyen şairin çölde yaşamasıyla şehirde yaşaması arasında değişkenlik 

gösterebileceğini söylemiştir. Örneğin çölde yaşayanlar mukaddimede yolculuk, taşınma, 

sevgiliden ayrı kalma endişe ve korkusu, aṭlâl (kalıntılar), götürülenler, deve, yıldırım 

çarpması, nesim, belli bazı bahçeler, sahra, dağ, tepe, sevgilinin yaşadığı yerlerden 

 
624 Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 130; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-

Sefercelânî ve Şiirleri, 149; Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 323-
224; Özkan, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerden Muhammed Emîn el-Muḥibbî ve Şiirleri, 268. 

625 Hüseyin ‘Aṭvân, Muḳaddimetu’l-Ḳasîdetu’l-‘Arabiyye fî’ş-Şi‘ri’l-Câhilî (Kahire: Dâru’l-Me‘ârif bi 
Mıṣr, 1970), 93-97,114-115; Bekkâr, Binâu’l-Ḳasîde fî’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm fî Ḍav’i’n-
Naḳdi’l-Hadîs̱, 12–13; el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 225-226; Ebî 
Muhammed Abdillah b. Müslim İbn Kuteybe, eş-Şi‘r ve’ş-Şu‘arâ’, thk. eş-Şeyḥ Hasan Temîm (Beyrut: 
Dâru Ehyâ’i’l-‘Ulûm, 1987), 31; Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 129–130. 

626 Hüseyin ‘Aṭvân, Mukaddimetu’l-Kasîdeti’l-‘Arabiyye fi’l-‘Aṣri’l-‘Abbâsiyyi’l-Evvel (Kahire: Dâru’l-
Me‘ârif bi Mıṣr, 1119), 16; Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 130; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap 
Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 150. 

627  el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 1/232. 



 223 

görünen ışık veya ateşten bahsederken şehirde yaşayanlar ise bazı benzerlikler olmakla 

beraber genel anlamda sevgiliyle aradaki engeller, ayrılık, ihanet, düşmanlık, içki, 

pişmanlık, bahçeler, güller, elma gibi meyveler, gulamiyât ve deve gibi konulardan 

bahsetmişlerdir.628 dolayısıyla zaman, mekan ve şartlara göre mukaddime konularında 

farklılıklar olabilmektedir. Nitekim bazı modern araştırmacılar göre Câhiliye döneminde 

az da olsa farklı konularla kasideye başlanmıştır.629  

Emevi ve Abbasi dönemlerinde İslam coğrafyasının genişlemesi, Arapların Arap 

olmayanlarla kaynaşması ve kültür alışverişi sonrası pek çok şeyin farklılaşmasıyla tabii 

olarak şairler de hayat tarzı ve düşünce olarak bu değişimden etkilenmiştir. Bunun genel 

olarak şiir ve özel olarak da kasidelerin mukaddimesine de tesiri olmuştur.630 Yine de 

birtakım yenilikler dışında bu dönem kasidelerinin, Câhiliye dönemi kasidelerinle 

karşılaştırıldığında büyük bir fark taşımadığı da bir gerçektir.631 

Osmanlı dönemi Arap şiir divanlarına bakıldığında buradaki mukaddimeler, 

geleneksel kaside mukaddimesi geleneğine uymakla632 beraber bazı yeniliklerle özgülük 

kazanmıştır. Örneğin Osmanlı dönemi şairlerinden İbnu’s-Semmân (ö. 1677) Allah’a 

tevekkül, geleceğin ilminin Allah katında olduğu, zamanın insanları terbiye ettiği, zor 

zamanlarda insanların Allah’a sığınmak ve aklını kullanarak çare bulmak gibi birden 

fazla konuyu işlemiştir.633 İbnu’n-Nakîb’in (ö. 1081 / 1670) ise geçmişe özlem konusu 

hariç klasik mukaddime geleneğine uymuştur.634 en-Nablûsî (ö. 1143/1731) geleneksel 

mukaddimenin aksine kasideye doğrudan ana konuyla başlamıştır.635 Yûsuf el-Esîr (ö. 

1889) mukaddime konusunda geleneksel yönteme uymakla birlikte bu metodun dışına 

çıkılabileceğini ve zamanın şart ve koşullarına göre ele alınabileceğini savunmuştur.636 

Dolaysısıyla Osmanlı döneminde şairlerin klasik mukaddimeye uymasının yanı 

sıra kendi dönemine has yenilikler ortaya koymuştur. Aynı şekilde mukaddimeyi 

 
628  el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 225. 
629  ‘Aṭvân, Muḳaddimetu’l-Ḳasîdetu’l-‘Arabiyye fî’ş-Şi‘ri’l-Câhilî, 114. 
630  ‘Aṭvân, Mukaddimetu’l-Kasîdeti’l-‘Arabiyye fi’l-‘Aṣri’l-‘Abbâsiyyi’l-Evvel, 11–16. 
631  Elmalı, “Kaside,” 24/563. 
632 Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 130; Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-

Sefercelânî ve Şiirleri, 150; Fidan, Arap Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri; Samancı, Osmanlı Dönemi 
Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 223–224; Özkan, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerden 
Muhammed Emîn el-Muḥibbî ve Şiirleri, 268. 

633  Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 130. 
634  Fidan, Arap Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri, 192. 
635  Ekinci, Abdulganî b. İsmail en-Nablusî ve Divanu’l-Hakâik ve Mecmûʻu’r-Rekâik İsimli Eseri, 182. 
636  Pekparlatır, Osmanlı Dönemi Şairlerinden Yûsuf el-Esîr ve Şiiri, 224. 



 224 

tamamen farklı tarzda ele alan şairler de olmuştur. Bu durum aslında bir anlamda dönemin 

zenginliğini ortaya koymaktadır. Ancak yine de geniş zaman dilimine genel çerçevede 

bakıldığında mukaddime özelinde Arap şiiri klasik kaside geleneğine bağlı kalmıştır.637 

İbn Ma‘tûḳ’un mukaddimelerine gelince, şairin mukaddimeleri genel anlamda ele 

alındığında yukarıda Osmanlı dönemi şairleriyle ilgili söylenilen tarzda bir mukaddime 

üslubuna sahip olduğu söylenebilir. Dönemi ve yaşadığı şartlar çerçevesinde birden fazla 

konuyu özgü bir şekilde ele aldığı görülmektedir. İbn Ma‘tûḳ’un mukaddimelerinde 

işlediği konular, başlıklar halinde incelenecektir. 

1.1.1.2.1. Aṭlâl (Kalıntılar) 

Aṭlâl kelimesi َلٌلَط  kelimesinin çoğuludur. Evden geride kalan izler, her şeyin 

kalıntısı, yok olmaya yakın her ev, yüksek yer ve üzerinde yaşanılan, yiyilen, içilen yer 

anlamlarına gelmektedir.638 Arap şairler açısından hep önemini korumuş bir şiir terimi 

olarak aṭlâl teması da kalıntıları konu edinmektedir. Çölde yaşayanlar, yerleşik halde 

şehirde yaşayanlara nazaran birtakım yenilikler ortaya koymuşlardır. Ancak Araplar 

genel manada millet olarak yolculuk yapmayı, çobanlık yapmayı ve bir yerden başka bir 

yere göç etmeyi seven bir millettir. Bu da yaşantıların bir yansıması olan şiirlerine tezahür 

etmektedir.  

Tüm farklılıklara rağmen gerek çölde yaşayan şairler olsun gerekse şehirlerde 

yaşayanlar olsun sevgilinin yurdunun tüm özellikleriyle eski ve yeni halinin tasviri, 

rüzgârın kumunu savurmasıyla ve sağanak yağmurun vurmasıyla harabe haline gelen evi, 

oraya götüren yolun tasviri, sevgilisinin güzellikleri, orada geçirdiği eski günlerin 

anlatımı, o sevgiliye duyulan aşk ve özlem gibi konulara aṭlâl bölümünde yer 

vermişlerdir. Böylece bu üslup bir gelenek haline gelmiştir.639 

 Aṭlâl Arap edebiyatında genellikle gazele bağlı olarak gazelden önce gelmiştir.640 

Nitekim İbn Ma‘tûḳ da geleneksel klasik kaside anlayışına riayet ederek aṭlâl konulu 

 
637  Elmalı, “Kaside,” 24/563. 
638 el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 493; İbn Manẓûr, Lisânu’l-‘Arab, 11/406-407; Cubrân Mes‘ûd, er-Râid 

(Beyrut: Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyin, 1967), 976. 
639 ‘Aṭvân, Muḳaddimetu’l-Ḳasîdetu’l-‘Arabiyye fî’ş-Şi‘ri’l-Câhilî, 117–128; ‘İzze Hasan, Şi‘ru’l-Vukûf 

‘ala‘l-Aṭlâl mine’l-Câhiliyye ilâ Nihâyeti’l-Ḳarni’s̱-S̱âlis (Dimeşḳ: Maṭba‘atu’t-Teraḳḳî, 1968), 9–11; 
Bekkâr, Binâu’l-Ḳasîde fî’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm fî Ḍav’i’n-Naḳdi’l-Hadîs̱, 212. 

640 Aṭlâl ile ilgili bilgi için bkz. Hasan, Şi‘ru’l-Vukûf ‘ala‘l-Aṭlâl mine’l-Câhiliyye ilâ Nihâyeti’l-Ḳarni’s̱-
S̱âlis, 6.  



 225 

mukaddimelerinde gazel kısmına önce aṭlâl ile başlamıştır. Şairin aṭlâl bölümünde 

işlediği konulara örnek olması açısından aşağıda Peygamber medhiyesinin 

mukaddimesinden alınan bir bölüm aşağıda verilecektir. Bu kasidesinin mukaddimesi 

toplam 34 beyittir. Bunlardan 25’i aṭlâl ve sonrası ise teḫalluṣ beytine kadar gazeldir.641 

(Kâmil) 

1 

 

 

 

 

 هِنِاعَرِ ُّمشُ كَلْتِوَ قُيقِعَلْا اذَهَ

 

 

 

 

 هِنِايَقْعِ نْمِ عِمَّْدلا ينَْلجَُ جْزُمْافَ

 ىرَـَت اًدبَأَ سٌَّرعَمُ َّمثَـَف لْزِنْاوَ 2 

 

 هِنِابَكْرُ نْمِ قِشْعِلا بَولُـُق هِيفِ 

 ىصًحَ مْثِلْاوَ هِبِارَـُت يرَْبِعَ مْشمُْاوَ 3 

 

 هِنِاجمَُ دُوقُعُ تْرَـَثـَتـْنا هِحِفْسَ فيِ 

 نىًمِ نْمِ بَِّصحَمُلْا وَنحَْ انَبِ لْدِعْاوَ 4 

 

 هِنِلاَزْغِ نْمِ جِنْغُلْا َ ةامَرُ رْذَحْاوَ 

 انَـَق نْمِ اَّمإِ نَعَّْطلا هِيفِ َّقوَـَتوَ 5 

 

 هِنِاسَحِ دِودُقُ نْمِ وْأَ هِنِاسَرْـُف 

 هِدِرْوَ نْمِ عٍبَرْمَ نْمِ هِبِ مْرِكْأَ 6 

 

 هِنِاصَغْأَ نْمِ تُامَاقَلْاوَ تُانَجَوَلْا 

 هِكِارَأَ مُاحمََ َّنىغَ اذَإِ ً نىغْمَ 7 

 

 هِنَِ[ فُطِاعَمَ ً[رَطَ هِبِ تْصَقَرَ 

 ةًعَقْـُب بُسَيحُْ وَهُـَف لََّزـَنـَت كٌلَـَف 8 

 

 هِنِاَّكسُ نْمِ رَامَقْلأَْا ىرَـَت امَوَ أَ 

 هُرَـْبزَهِوَ هُلَازَغَ عُيْجَِّنلا بَضَخَ 9 

 

 هنِانَـَببِ اذَوَ هِتِنَجْوَبِ اذَهَ 

 هُُّرقَمُ نَيْأَ فَتْلحَْا تَلْهِجَ نْئِلَـَف 10 

 

 هِنِاكبمَِ فٌرِاعَ نيِّإِفَ نيِلْسَ 

 هِتِايَـَتـَف نْمِ دِوُّسلا نِوفُلجُْا فيِ وَهُ 11 

 

 هِنِايَْـتفِ نْمِ ضِيبِلْا نِوفُلجُْا فيِ وْأَ 

 هِجِوْأَ فيِ هٍجِوْأَ ةِيَؤْرُبِ ليِ نْمَ 12 

 

 هِنِانَعَبِ اهَسَوشمُُ دُاعَبِلْا بَجَحَ 

 الهَِويُذُبِ اًبصَ تْبَعِلَ اذَإِ ضٌيبِ 13 

 

 هِنِادَرْأَ فيِ كَسْمِلْا مُيسَِّنلا لَحمََ 

 تْعَـَقبرَْتَـَف ىحَُّضلا سِبَـَق لىَإِ تْدَمَعَ 14 

 

 هِنِاخَدُبِ ىجَُّدلا اهَعََّـنـَقوَ هِيفِ 

 اهَقِيقِشَ جِاتَبِ ٍ ةيرَِّنَ لِّكُ نْمِ 15 

 

 هِنِادَلِ مُونجُُ هِبِ ُّفتحَُ رٌمَقَ 

 اهَقِاطَنِ بَهْشُ ءُازَوْلجَْا هُلَ تْبَهَوَ 16 

 

 هِنِابحَِ لُلاَلهِْا اهَرََّوسَوَ اًيلْحَ 

 ىلَعَ وطُسْتَ اهَنِفْجَ لِصُنَِْ¦ يذِهَ 17 

 

 هِنِاَّرمُ نْمِ كَاذَوَ دِوسُلأُا جِهَمُ 

 اهَمِاثَلِ تَتحَْ قِبرَْلْا رُغْـَث ُّترَفْـَي 18 

 

 هِنِاصَمْقُ فيِ ثُيْغَلْا اهَْـنمِ يرُسِيَوَ 

 
 

641   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6–7. 



 226 

 هِفِيْسَبوَ اهَرِصْبخَِ لُوحُُّنلا نَمَكَ 19

 

 هِنِانَسِوَ اæَِانَسْوَ نْمِ تُوْمَلْاوَ 

 اًرذَوْجُ لُمِتحَْ سُيْعِلْا اهَْـنمِ رِدْلخِْا فيِْ 20 

 

 هنِاصَحِ جَرْسَ ثُيَّْللا هُنْمِ ُّلقِيُوَ 

 قٍمِاوَ ةُفَلْحِ يَهِوَ عٍلْسَبِ اًمسَقَ 21 

 

 هِنِايرَْجِ نْعَ ينِْبَلْا فُرْصَ هُاصَقْأَ 

 ةٍبَْـيطَ لِزِنْمَ رَكْذِ يعِسمَْ قَاتَشْا امَ 22 

 

 هِنَِ�دْوَ نيِكِاسَبِ تُهمِْوَ َّلاإِ 

 َّنأَ تَنْقَـْيأَ هُتَدْهَاشَ اذَإِ دٌلَـَب 23 

 

 هِنِانَجِ عَبْسَ هِيفِ نََّثمَ اللهَ 

 ىهَمَلْا نِافَجْأَ حُافَصِ هُتْحمََ رٌغْـَث 24 

 

 هِنِاعَطِ دِسْأُ حُامَرِ هُتْفََّلكَتَوَ 

 ىولهَا بَِ[رْأَ بِولقُ شُارَفِ يسِنمُْ 25 

 

 هِنِايرنِ ىلَعَ اهَسِفُـْنَِ¦ يقِلْـُت 

 1. Bu ‘Akîk’tir ve şunlar da onun dağlarının tepeleridir. Öyleyse göz yaşının 

gümüşünü, onun (‘Akîk’in) saf altını (toprağı) ile karıştır. 

2. (Orada) konakla, orada bir düğün yeri vardır ki aşıkların kalbini, sonsuza kadar 

oranın hizmetçilerinden (misafirlerinden) görürsün. 

3. Oranın toprağının kokusunu kokla ve çakıl taşlarını öp, (zira) oranın dağların 

eteğinde incilerinin gerdanlıkları saçılmıştır.   

4. Mina’dan Muhassab’a kadar bize dürüst davran ve oranın ceylanlarının 

işvelilerinden korun. 

5. Orada gerek süvarilerin mızraklarından gerekse de oranın güzellerinin 

endamlarından yaralanmaktan (kendini) koru. 

6. Onu, yanakları onun kırmızı gülünden ve endamları da onu ağaçlarının 

dallarından olan güzel bir bahçeyle şereflendir. 

7. (O bahçe öyle güzel) bir misafirhanedir ki misvak ağacının güvercini şarkı 

söylediğinde, Bân ağacının paltoları (yaprakları) sevinçle dans eder. 

8. (O bahçe) (gökten aşağı) inen bir gezegendir, buna rağmen yeryüzünden bir 

parça olarak sayılıyor. Oysaki oranın sakinlerinin olan ayları görmüyor musun? 

9. (Oranın) otlakları, ceylanının yanaklarını ve aslanını pençelerini boyamıştır. 

10. Ölümünün nerede olduğunu bilmiyorsan, bana sor. Çünkü ben yerini biliyorum. 

11. O (ölüm) genç kızlarının siyah göz kapaklarında veya genç oğlanlarının beyaz 

kılıç kınlarındadır. 

12. Kimdir benimle yüz yüze bakışan? Uzaklık, o yüzlerin güneşine bulutlarıyla 

perde çekmiştir. 



 227 

13. Beyazlar (güzel yüzlüler kadınlar), nesiminda etekleriyle oynadıklarında meltem 

kokuyu yenlerinde taşır. 

14. Onlar kuşluk vaktinin meşalesine kastetmiş ve onu peçe olarak kullanmışlardır. 

Zaten karanlık onları dumanıyla örtmüştü. 

15. Onun yıldızları, kardeşinin tacı ile onun her tarafını aydınlık içerisinde sarar. 

16. Cevza642 ona kuşağının yıldızlarını süs olarak bağışlamıştır. Hilâl ise ona 

yaklaşarak onu bilezik takmıştır.  

17. Onlar (güzel yüzlüler), göz kapaklarının karaağaçtan olan mızrağıyla aslanların 

kalbine saldırır. 

18. Yaşmağının altından yıldırımın gediği parlıyor. Yağmur da oradan kendi 

elbisesine akıyor. 

19. Zayıflıklar, onların (güzel yüzlülerin) beli ve onların (genç oğlanların) kılıcı 

sayesinde, ölüm ise onların (güzel yüzlülerin) uyuklaması ve onların (genç oğlanların) 

mızrağı sayesinde gizlenmiştir. 

20. Dişi deve, üstündeki hevdecin içinde buzağıyı (güzel yüzlü) taşır ve aslan (genç 

oğlan) onu atın eyerinden bindirir. 

21. Sel’ bölgesine yemin olsun ki orası aşıkların sözleştiği yerdir. Onun en uzak 

noktası komşuların bir araya gelmesi engeller. 

22. Kulağım sadece Medine evinin anılmasını özlemedi, sanıyorum ki oranın 

vadilerinde oturanları da özledi. 

23. Orası öyle bir şehirdir ki gördüğünde Allah yedi cennetini onunla sekiz kıldığına 

kesin olarak inanırsın. 

24. Orası öyle bir yerdir ki vahşi öküzlerin göz kapaklarının etrafı onu himaye eder 

ve aslanların mızrağının darbesi onu korur. 

25. Aşk erbaplarının kalplerinin kelebekleri, kendilerini oranın ateşinin üzerine atar 

hale gelirler. 

İbn Ma‘tûḳ aṭlâl konulu bu mukaddimesinde ‘Akîk bölgesini tasvir etmektedir. 

Aṭlâl başlığı altında da değinildiği üzere bölgenin tepelerinden, topraklarından, yollarda 

döşeli çakıl taşlarından, konaklama yerlerinden, etrafındaki köylerden, bahçelerinden, 

güllerinden, ağaçlarından, o ağaçlar üzerinde uçuşan ve öten güvercinlerinden, 

 
642   12 gök burcundan biridir. 



 228 

gecesinden, gündüzünden, ayından güneşinden, nesimindan, ateş yakınca üzerinde oluşan 

dumanından, halkından ve oradaki sevgiliden, ona duyduğu aşktan, sevgilinin fiziki 

güzelliklerinden ve bakışlarından, oranın cesur ve kahraman yiğitlerinden 

bahsetmektedir. Ayrıca şair sevgiliyi ceylana, seveni de aslana benzeterek isti‘âre 

sanatıyla lafız ve anlam olarak kulağa hoş gelen sözcükler kullanmayı da ihmal 

etmemiştir. Bu örneğe bakıldığında şairin tam bir klasik aṭlâl konulu mukaddime sunmuş 

olduğu görülmektedir. 

Şairin aşağıdaki aṭlâl konulu mukaddimesi ise siyasî medih muhtevalı bir 

kasidesindendir. Bu şiiri h. 1063 yılında Seyyid Ali Hân’a söylemiştir.643 (Kâmil) 

2. Himâ’da ayrılığın benim göğsümden çıkarıp attığı bir kalbin peşine düş. Umulur 

ki o kalp onun tepelerindedir. 

3. Oranın tertemiz ağaçlarına, havanın sıcaklığından şikâyet eden canı sor da 

sonra o can onların gölgesine sığınsın. 

4. Aşk isteğinin peşine düş. Belki bir gün biz de bu başıboş kalbin isteğini yerine 

getiririz. 

 
643   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 62. 

 ىوََّـنلا هُتْعَاضَأَ اًبلْـَق هِبِ دْشُنْاوَ   2

 

 هِئِاسَعْوَ فيِ هُاسَعَـَف يعِلُضْأَ نْمِ 

 تْكَشَ حٍورُ نْعَ َّضغَلْا كَارَلأَْا لِسَوَ 3 

 

 هِئِايَـْفأَ لىَإِ تْجَلَـَف ىوَلجَْا َّرحَ 

 انََّلعَلَـَف ىوَلهَْا تËَِابَلُ دْصِقْاوَ 4 

 

 هِئِاَّتلا دِاؤَفُلْا تËَِابَلُ يضِقْـَن 

 اقََّـنلا نِاصَغْأَ دَودُخُ كَيْلَإِ مْمُضْاوَ 5 

 

 هِئِابَصْحَ نْمِ رُِّّدلا رَوغُـُث مْثِلْاوَ 

 هِرِيْدِغَ لَوْحَ حِفَّْسلا كَاذَبِ حْفَسْاوَ 6 

 

 هِئِامَ ِ ةَّضفِ بَوْذَ دُجِسْعَـُي اًعمْدَ 

 انَلِوقُعُبِ بٍعَلْمَ نْمِ هُلَ اًيقْسَ 7 

 

 هِئِاوَهْأَ ادَيَ تْبَعِلَ انَبِولُـُقوَ 

 اََّنمأَكَ بُولُقُلْا ىوََْ¶ هِبِ ً نىغْمَ 8 

 

 هِئِانَغْمَ ىصَحَ اَُ®ذُيجَْ عِبَّْطلِ[ 

 هُمُيسِنَ بِيبِلحَْا سَفَـَن ىكَحَ جٌرَأَ 9 

 

 هِئِاوَهَ دُرْـَب بَِّصلا فيِ ىوَلهَْا يكِذْيُ 

 اََّنمأَكَ رَيرَِّضلا يبرِْتُ هُتُاحَفَـَن 10 

 

 هِئِاقَلْتِ نْمِ ُّبَُ¶ صِيمِقَلْا حُيرِ 

 



 229 

5. Kum tepesinin dallarının yanağına (goncasını) sarıl ve onun (kum tepesinin) 

çakıl taşlarından olan incisinin ağzından öp. 

6. Vadilerinin etrafındaki tepelerin eteğinde, oranın suyunun gümüş çözeltisini 

altına dönüştüren göz yaşını akıt. 

7. Onun (sevgilinin) aşkının elinin akıllarımızla ve kalplerimizle oynadığı bir oyun 

alanından onu suladık. 

8. Orası öyle bir köşktür ki kalpler, sanki o köşklerin çakıl taşları doğal olarak 

kalpleri kendilerine çekiyormuş gibi ona âşık olur. 

9. Orası öyle güzel kokuludur ki havasının serinliğinin aşığı aşka tutuşturan nesim, 

sevgilinin nefesine benzemiştir. 

10. Oranın, sanki onunla (Hz. Yusuf’la) karşılaşmasından dolayı gömleğin 

rüzgârının esmesi gibi nefes alıp vermesi (rüzgârı) gözü görmeyen kimseyi bile iyileştirir. 

Üstteki beyitlerde şair Himâ’nın kumlu tepelerinden, tepelerin eteğinden ve 

tepeler arasındaki vadilerden, oranın ağaçlarından, oyun yerlerinden ve oradaki sevgilinin 

evinden ve ona olan aşkından bahsetmektedir. Bunu yaparken da lafız ve anlam olarak 

güzel ibareleri, insanı etkileyen edebî sanatlarla ustaca kullanmaktadır. Örneğin son 

beyitte Himâ’nın rüzgârını, Hz. Yûsuf’un Züleyha’yla buluşmasındaki gömleğinin 

uçuşmasına benzetme yoluyla telmiḥ sanatını ustaca kullanarak bir nevi okuyucuyu 

etkileme çalışmıştır. 

İbn Ma‘tûḳ’un, Seyyid Ali Hân’a söylediği bir medih ve kutlama temalı 

kasidesine yine aṭlâl temasıyla başladığı bir başka beyitler aşağıdaki gibidir.644 (Kâmil) 

1 Îَِِّ َءِاحَوَّْرلا ىلَعَ الهَُزِنْم 

 

 

 ءِاوَـْنلأَا عُضِارَمَ هِيْلَعَ تَّْردَ 

 

 

 ىوَلهَا بَِ[رْأَ نُويُعُ هُارَـَث تْقَسَوَ 2

 

 

 ءِاحَطْبَلا َ ةنَجْوَ دُرِّوَـُي اًعمْدَ 

 

 

 هُزَونُكُ عِيبَِّرلا يدِيْأَ تْجَرَخْتَسْاوَ 3

 

 

 ءِارَفَّْصلاوَ ءِاضَيْـَبلِْ[ هُابَحَفَ 

 

 

 هُفُانَكْأَ لٍزِنْمَ نْمِ هِبِ مْرِكْاَ 4

 

 

 ءِابَظِ ينَْعَوَ ً ىرَشَ دَوسُأُ تْعَجمََ 

 

 

 هِنِاسَحِ هُوجُوُ تْرَفَسَ اذَإِ نىًغْمَ 5

 

 

 ءَِ[رلحِْا تُُّفلَـَت لُوطُيَ لاًيْلَ 

 

 

 هُدُيعِصَ دَوجُُّسلا كَفُلِّكَيُ جٌَِ® 6

 

 

 ءِابَصْلحَْا مِسِابَمَ مِثْلَلِ اًقوْشَ 

 

 

 
644   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 179. 



 230 

1. Allah’a yemin olsun ki sevgilinin evi Revhâ’dadır.645 Onun evine mevsimlerin 

sütü akın akın yağsın! 

2. Aşk erbaplarının gözleri, Baṭḥâ’nın646 yanağına gül rengi veren o evin toprağını 

gözyaşıyla sulamıştır. 

3. Baharın elleri onun evinin hazinelerini dışarı çıkarmış, onun evine beyaz ve sarı 

(güller) vermiştir. 

4. Etrafı, cesur aslanların ve ceylanların gözlerini kendinde topladığı ev ile ona 

ikram et! 

5. O öyle bir köşktür ki gece karanlığında güzellerinin yüz örtüsünü kaldırdığı 

zaman, ay çiçeği onların yüzüne doğru döner. 

6. Onun çevresi öyle hoştur ki sen, taşların ağızlarını öpmeye hasret duyarak secde 

etmekle görevlendirilmiş olursun. 

Şair bu beyitlerde sevgilinin evini, bir bahar mevsiminde yağmurun yağmasıyla o 

evin sulanmasını, sarı ve beyaz çiçeklerin açmasını, ay çiçeğinin güneşe dönmesinden 

telmihte bulunarak sevgilinin güzelliğini vurgulamış ve çakıl taşlarının insanları 

öptüğünü edebî sanatlar yoluyla tasvir etmektedir.  

Netice olarak İbn Ma‘tûḳ çoğunlukla aṭlâl muhtevalı mukaddimelerine sevgilinin 

yaşadığı köy ile başlamış ve oranın sahip olduğu hemen hemen her detayı ele almıştır. 

Yine genel olarak devamında sevgilin evini ve sevgilinin fiziki güzelliklerini, o mekanın 

ana temasıyla uygun şekilde bölgede bulunan hayvan, ağaç ve çiçek türleri ile rüzgâr, 

gece, gündüz, ay, güneş ve yıldıza benzeterek tasvir etmeye çalışmıştır.  

Daha da önemlisi şair aṭlâldan bahsederken kasidenin ana temasından hiçbir 

zaman kopmamıştır. Örneğin kasidenin ana teması siyasî medih olduğunda ona uygun 

olarak sevgilinin terk edip gittiği evi tasvir ederken sevgiliyi oranın ceylanına, askerlerini 

aslana, ağaçlarını mızrağa, yine sevgilin bakışını keskin kılıca ve mızrağa benzeterek ele 

almıştır. Eğer kasidenin konusu dini medih ise daha çok o bölgenin kutsallığı üzerine 

durarak zarif ve narin bir üslupla resmetmeye çalışmıştır. Cahiliye döneminde 

uygulandığı şekliyle İbn Ma‘tûḳ da sevgilinin terk edip gittiği, yağmurun vurduğu ve 

 
645 Bağdâd’ın İsâ nehrinin üzerinde olan önemli köylerinden biridir. Ancak şairin kastettiği Mekke ve 

Medine arasında bulanan mıntıkanın adı olması yüksek ihtimaldır. Bkz. el-Ḥamevî, Mu‘cemu’l-Buldân, 
3/76. 

646  Baṭḥâ’ selin geçtiği geniş bir vadi demektir. Fakat şairin kastettiği Mekke’de bir yer ismidir. Bkz. el-
Ḥamevî, Mu‘cemu’l-Buldân, 1/442. Şairin kastının Mekke etrafında olan bir yer ismi olduğu kuvvetle 
muhtemeldir. Çünkü bu beyitlerin devamında Necd’den bahsetmektedir. 



 231 

rüzgârın savurduğu eviyle başlamış ve Abbasi döneminde olduğu gibi karışık olarak 

gazel, tabiat tasviri647 gibi konularla devam etmiştir. Tüm bunların yanında Osmanlı 

dönemi kasideleri mukaddimesinde olduğu gibi maṭla‘, teḫalluṣ ve ḥâtimesiyle birlikte 

şiirde genel uyumu sağlamıştır. Bu da şairin ne kadar usta ve yetkin bir edip olduğunun 

göstergesidir. 

1.1.1.2.2. Gazel  

Gazel, Cahiliye dönemi şairleri tarafından kaside mukaddimelerinde en çok ele 

alınan muhtevadır. Kaside mukaddimesindeki gazeller sevgilinin uzaklaşmasını, başka 

bir yere göç etmesini, aradaki uzaklığı, ayrılığı, sevgilinin arkada bıraktıklarını, ayrılığın 

uzamasını, şiddetli özlemi, şairin acı, telaş ve hasretten dolayı gözyaşı akıtmasını ve eski 

günlerindeki hoş ve tatlı hatıralarını konu edinmektedir. Ayrıca sevgilinin fiziki 

güzellikleri daha fazla zikredilerek bu özellikleri ay, yaban ineği, ışık, inci, mızrak, bulut, 

güneş, ceylan, papatya, şimşek, billur, ayna, misk, içki, karanlık, salkım, kum tepesi ve 

yaban ineğinin gözüne benzetme yoluyla tasvir edilmiştir. Bunlarla birlikte az da olsa 

sevgilinin manevi güzellikleri de ele alınmıştır. Sonraki dönem şairleri de gazel konulu 

mukaddimelerinde hemen hemen aynı usulü devam ettirmişlerdir.648 

İbn Ma‘tûḳ’un da aṭlâl konulu mukaddimelerinde olduğu gibi gazel muhtevalı 

mukaddimelerinde de Cahiliye dönemi ve sonrasında devam eden klasik metoda uyduğu 

söylenebilir. 

Şairin aşağıda dini medih temalı bir kasidesinden verilen mukaddimesi maṭla‘ 

hariç 38 beyittir ve tamamında gazel konuları işlenmiştir. Ancak aṭlâl içerikli 

mukaddimesinde olduğu gibi gazelden bahsederken de yer yer aṭlâl ve tabiat tasviri 

konularına değindiği görülmektedir.649 (Basît) 

 اوسمُِوُ ىدََّرلا بِابَسْلأِ جٍنْغُ ُ ةامَرُ 29

 

 مِهِلِحْكُبِ اهَوُّسمَوَ مِاهَسِّلا مِسِْ[ 

 مُهُُّـنظُتَ حٌيبِاصَمَ هِوجُوُلْا حُبْصُ 30 

 

 مِهِلِيْلَ رِامَقْأَ ىلَعَ بَويُلجُْا اوُّرزَ 

 اًبهَذَ مْهِئِلاَلأَْ نْمِ لُيَّْللا ىسَتَكْا اذَإِ 31 

 

 مِهِضِرْأَ قَوْـَف انًيلجَُ بَارََّسلا ىرَجْأَ 

 
 

647   Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 155. 
648   ‘Aṭvân, Muḳaddimetu’l-Ḳasîdetu’l-‘Arabiyye fî’ş-Şi‘ri’l-Câhilî, 128–136. 
649   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 11–12. 



 232 

 تْدَلَوَ امَ قِفْلأُا مِونجُُ َّمأُ َّنأَكَ 32

 

 مِهِيِّبحَِ َّلاإِ ارًكَذَ لاَوَ ىثَـْنأُ 

 تْطَقَسَ هُتُاضَيْـَب ىجَُّدلا رَسْنَ َّنأَ وْأَ 33 

 

 مِهِرِودُخُ فيِ اهَْـتـَنضَحْتَسْافَ ضِرْلأْلِ 

 تْكَحَوَ مُُْ¶امَاقَ انَقَلْا ينِْلِكَ تْنَلاَ 34 

 

 مِهِضِيبِ نَافَجْأَ مْهِضِيبِ نُافَجْأَ 

 اًعمَ لُامَلجَْاو مْهِيفِ سُأْبَلْا مََّسقَـَت 35 

 

 مِهِسِشمَْ نَرْـَق مْهُْـنمِ نُرْقِلْا هَبَاشَفَ 

 مْهِلِئِاحمََ فيِ َ�انَمَلْا رُحمُْ طُانَـُت 36 

 

 مæِِِوفُجُ فيِ تٌانَئِاكَ اهَدُوسُو 

 مْهُـُبجِاوَحَ مْهَُ�انَـَث تٌاجََّلفَمُ 37 

 

 مِهِظِالحَِ فيِ َ�انَمَلِْ[ ٌ ةنَورُقْمَ 

 مْهِتِحَلاَمَ نْمِ ءٌزْجُ ِ ةحَلاَمَلْا ُّلكُ 38 

 

 مِهِعِورُـُف نْمِ مٍلاَظَ لِّكُ لُصْأَوَ 

 مِهِبِئِاوَذَ فيِ يلِيْوَوَ يليل لَوطُاوَ 39 

 

 مِهِرِوصُخُ فيِ ليِونحُُوَ تيَِّقرِوَ 

 ىوًجَوَ ىوًهَ يضِقْـَت تيَِّلا سَوفُُّـنلا َّنإِ 40 

 

 مِهِهِوجُوُ نْمِ اًرذْعُ حُضَوْلأََ مْهِيفِ 

 29. O cilveli (uzvların) işveleri ölüme sebebiyet vermelerinden dolayı ok olarak 

damgalanmış ve sürmeleriyle de onlar isimlendirilmiştir. 

30. O yüzlerin aydınlığı, yakalarına gecelerinin aylarıyla düğme diktiğini 

zannettiğin kandillerdir. 

31. Gece onların parlaklığından bir altın kuşandığı zaman serap onların toprakları 

üstünde gümüş gibi akar. 

32. Sanki ufuğun yıldızlarının annesi, onların canları dışında ne bir kadın ne de bir 

erkek doğurmuştur. 

33. Veya sanki gecenin kartalının yumurtaları yere düşmüş ve ardından onların 

hareminde yumurtaların üstüne oturmuştur. 

34. Onların endamları mızrağın yumuşaklığı gibi yumuşamıştır ve onların beyazının 

(güzel yüzlerinin) göz kapakları, onların beyazının (ellerinin) mızrağını anımsatmıştır. 

35. Cesaret ve güzellik onlara eşit verilmiştir ve onların akranları, yıldızlarının ilk 

görünen kısmına benzemiştir. 

36. Ölümün kızıllığı, kılıç askılarına bağlanıyor ve (ölümün) karalığı ise onların göz 

kapaklarındaki kainattır. 

37. Onların  ön dişleri ayrık ve kaşları, gözlerinin uç kısmına doğru ölümlerle 

bitişiktir. 



 233 

38. (Dünyadaki) güzelliklerin tümü onların güzelliklerinin bir parçası ve karanlığın 

(siyahlıkların) özü de onların dallarındandır (saçlarındandır). 

39. Gecemin uzunluğu ve üzüntüm onların simsiyah perçemlerinde, hastalığım ve 

zayıflığım onların bellerinde uzatıldıkça uzatıldı. 

40. Şüphesiz ki onlara karşı aşkı ve tutkuyu gerektiren nefislerin yüzünde utanç 

görünür. 

Şair üstteki bu beyitlerinde güzellerin işvesini oka, boyunlarının ve yüzlerinin 

beyazlığını aya ve yıldıza, endamlarını mızrağa, göz kapaklarını kılıcın kanlı ucuna 

benzeterek sevgilinin daha çok fiziki güzelliklerini tasvir etmektedir. Ayrıca güzellerin 

parlak yüzlerini kılıcın parlamasına ve gecenin karanlığını onların saçlarına benzeterek 

hem gecenin uzamasının güzellerin zülüflerinin karalığından kaynaklandığını hem de 

kendisindeki cılızlık ve zayıflığın o güzellerin ince bellerinden kaynaklandığını ima 

etmektedir. Verilen bu beyitler mukaddimedeki beyitlerin yalnızca üçte biridir. Aynı 

şiirin mukaddimesinde sevgilinin manevi güzelliğinin tasvir ettiği de görülmektedir.650 

Şairin, Peygamber medhine yazdığı bu mukaddimesinde ele aldığı gazelde bir 

tane sevgiliden değil aksine bir kavme ve bir bölgeye ait güzellerden genel olarak 

bahsetmektedir. Dikkatle incelediğinde o bölgenin Mekke’nin Safâ bölgesi ve kavmin de 

Hz. Peygamber’in müntesip olduğu kabile olduğu görülmektedir. Şairin mukaddimedeki 

gazeli bu şekilde ele almasında, kasidenin ana temasına uyumunu sağlama çabası 

görülmekle birlikte kulağa hoş gelen lafızlar ve kalbi yumuşatan manalar ile kendine özgü 

bir tarzda her zamanki gibi edebî sanatları ustaca işlediği görülmektedir. 

İbn Ma‘tûḳ, Hz. Ali’ye atfettiği Ehl-i Beyt medhiyesinin mukaddimesindeki 

gazeli afif gazel ile başlayıp hissi gazelle bitirmektedir. Mukaddimenin beyit sayısı 25’tir. 

Afif gazel konulu beyitlerden beyitler aşağıdaki gibidir.651 (Hafîf) 

 تْسَمْأَفَ َّيلَعَ ىوََّـنلا لُيْلَ َّنجَ 2

 

 قِارَشْلإِْا َ ةيرَْنِمُ نيِوفُجُ فيِ 

 مْكُنْمِ بِرْقُلْا ُ ةوَلاَحَ انَـْتبرََخْأَ 3 

 

 قِاذَمَلْا ُّرمُ دَاعَبِلْا اذَهَ َّنأَ 

 يلِّجََّتلا رُونُ ءِازَعَلْا رَوطُ َّكدَ 4 

 

 قِارَفِلْا مَوْـَي عِادَوَلْلِ مْكُنْمِ 

 
 

650   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 10–11. 
651   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 16. 



 234 

 يْئِانََّـتلا رËََ يَاتَلَقْمُ تْسَنَآ 5

 

 قِايَتِشْلاِْا َ ةوَذْجَ بُلْقَلْا ىلَطَصْافَ 

 بٍرْضَبِ رَافَقِلْا يِرِفْمُلْا اهَُّـيأَ 6 

 

 قِانَعْلأَا مُرِاوَصَ هُتْـَنسَحْأَ 

 2. Uzaklığın (ayrılığın) gecesi beni sardı ve benim göz kapaklarımda doğuşun 

aydınlığı oldu. 

3. Sizlere yakın olmanın tatlılığı, bizlere bu uzaklığın (ayrılık) acı olduğunu öğretti. 

4. Sizinle görüşmenin nuru, vedalaşılan ayrılık gününde teselli dağını (yıkıp) 

dümdüz etti. 

5. Gözlerim uzaklığın ateşine alıştı ve kalbim de özlemin koruyla yandı. 

6. Ey vurarak çölleri kat eden kişi! Boyunların kılıcı (boyunları kesen kılıç) onu 

daha iyi yapmıştır. 

İbn Ma‘tûḳ’un bir Şii şair olarak Hz. Ali’ye ve Ehl-i Beyte duyduğu karşılıksız 

sevgisi sebebiyle mukaddimeye önce afif gazel yani uzaklık, ayrılık, özlem, hasret ve 

vuslattan bahsetmektedir ki bunlar ana tema olarak her Şii mezhepli bireyin Hz. Ali’ye 

karşı hissettiklerine benzer konulardır. Şairin şiirine bu şekilde başlaması da mukaddime 

ile kasidenin ana konusunun bütünlüğü açısından büyük bir önem taşımaktadır. Aynı 

şekilde mukaddimeyi hissi gazel ile tamamlamaktadır.652 (Hafîf) 

 دٍودُقُ رُسمُْ هُتْحمََ نٍسْحُ رُغْـَث 14

 

 قِادَحِ لُبْـَنوَ نٍفُجْأَ بىَظُوَ 

 اًملاَظَ سُومُشُلا كَلَ تَّْلتجََوَ 15 

 

 يقِاََّترلا قَوْـَف مِوجُُّنلا تِلاَمِاحَ 

 رْلأَْا فيِْ قُرُشْتَ رَودُبُلْا تَيْأَرَوَ 16 

 

 قِاوَطْلأَا دِجَسْعَ تِلاَاَِ® ضِ 

 اًرودُخُ نيِّعَ يِّحَوَ فَّْطلَـَتـَف 17 

 

 قِاَّشعُلا عُرِاصَمَ اðقحَ يَهِ 

 ـَّشلا دَوسُ سِبِلاَمَلْا رَضْخُ Ëًوصُغُوَ 18 

 

 قِارَوْلأاو يِّللحُْا رَحمُْ رِعْـ 

 ضٍارَمِ نٍوفُجُ نْمِ بَرَّْضلا قَِّتاو 19 

 

 قِاشَرِ دِودُقُ نْمِ نَعَّْطلا رِذَحْاوَ 

 14. Endamların esmerliği, göz kapaklarının ceylanları ve kirpilerin kılıcı, güzelliğin 

vadisini korumuştur. 

 
652   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 17. 



 235 

15. Güneşler senin için köprücük kemiklerinin üzerindeki yıldızlar taşıyan karanlığı 

aydınlatmıştır.  

16. Sen yeryüzünde gerdanlıkların altın haleleriyle birlikte ayların doğduğunu 

gördün. 

17. Lütfet ve haremlere benden selam götür! O (haremler) gerçek manada aşıkların 

dövüş yeridir. 

18. (Oranın güzellerinin) elbiselerin yeşilliği, saçlarının siyahlığı ve takılarının 

kırmızılığıyla yapraklı dallar (gibidir). 
19. Sarhoş göz kapaklarının vurmasından kendini koru ve güzel endamlardan gelen 

yaralamalardan sakın. 

Şair hissi gazel temalı mukaddimesinde sevgilinin endamını mızrağa, gözlerini 

ceylanın gözüne, kirpiklerini kılıca, yüzünün beyazlık ve parlaklığını güneş ve aya, siyah 

saçı, yeşil elbisesi ve altından kırmızı takılarını yapraklı ve kırmızı çiçekli bir dala 

benzettiği görülmektedir. Bu da bir anlamda şairin, Hz. Ali’nin şehit edilişine ve sonra 

cennette gidişine ya da Hz. Ali’nin çizilmiş portrelerinde görünen yeşil sarığa ustaca bir 

benzetmeyle atıfta bulunması olarak düşünülebilir. Şairin sevgili tasvirinde hem kaside 

içindeki hem de kasideden bağımsız olarak insanların zihnindeki Hz. Ali biçimiyle 

uyumlu bir içerikle edebî sanatları kullandığı görülmektedir.  

Siyasî medih kasidelerinden gazel konulu mukaddimelerine örnek olacak beyitler 

aşağıda verilmektedir. Şairin hissi gazelden oluşan bu mukaddimesi maṭla‘ beyti ile 

birlikte toplam 30 beyittir.653 (Kâmil) 

 الهَِاخَ ِ ةكَسْمِ تِتحَْ نْمِ انَلَ تْلَجَوَ 2

 

 برَِنْعَلْا لَيْلَ َّقشَ رٍجْفَ رَوفُاكَ 

 اهَظُالحَِ بِاضَُّرلا نْعَ ُّبذُتَ تْدَغَوَ 3 

 

 رِثَوْكَلْا دَرْوِ رُولحُْا انَْـيلَعَ تْمَحَفَ 

 اهَعِرْـَف مُقِارَأَ اهَمِفَ لىَإِ تْنَدَوَ 4 

 

 يرِهَوْلجَْا زِنْكَ ظِافَبحِِ تْلََّفكَتَـَف 

 تْنَرَ اذَإِ حِيحَِّصلا فِيَّْسلا لَمِاحَ َ� 5 

 

 رِسِّكَتَمُلْا اهَنِفْجَ َ ةبَرْضَ كََّ�إَ 

 نْإِ نَعَّْطلا ِ ةانَقَلْا َّبرَ َ� َّقوَـَتوَ 6 

 

 رِسمََِْ¦ مِاوَقَلْا نَمِ كَيْلَعَ تْلَحمََ 

  
653   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 26–27. 



 236 

 اًمَّثلَمُ حَلاَ قَبرَْلْا انَمْشِفَ تْزَرَـَب 7

 

 رُِّمتخََوَ قٍطُرْقَـَت ينَْبَ رَدْبَلْاوَ 

 اًقَّوطَمُ لُازَغَلْا انَبِ َّرمَفَ تْعَسَوَ 8 

 

 رَِّزؤَمُوَ حٍَّشوَمُ ينَْبَ نُصْغُلْاوَ 

 تْمَثِّلُ دْقَ تيَِّلا اهَفَشِارَمَ بيَِِ¦ 9 

 

 رِحمَْلأَْا قِيقَِّشلِ[ يحِاقَلأَْا قَوْـَف 

 ةٍلَقْبمُِ مُيقِمُلْا ضُوَّْرلا تيِجَهْبمُِوَ 10 

 

 يُِّيرتحََ بَاهَذَ اَِ® سُاعَُّـنلا بَهَذَ 

 11 ×َôِ َهُلُهْأَوَ قُيقِعَلْا رَكِذُ ام 

 

 يرِجِحْبمَِ مُارَغَلْا هُارَجْأَوَ َّلاإِ 

 تيِبرَْعَ دُئِارَـَف تْبَاذَ امَ هُلاَوْلَ 12 

 

 يرُِّكذَتَ رËَِ رِّبحَِ دِومُلجُْا دَعْـَب 

 ابَظِّلا ءِانَـْبأَ نْمِ هِبِ تُبْحِصَ دْقَ مْكَ 13 

 

 رِشَعْمَ نْمِ ىرََّشلا دِسُاُ نْمِوَ ً[رْسِ 

 بٍهَْـيغَـَب رِوعُُّشلا قِسَغَ نْمِ تُلْلِضَوَ 14 

 

 يرِِّنَبِ هِوجُوُلْا كَلْتِ نْمِ تُيدِهُوَ 

 مٍغَْـيضَ ِ ةجَهْمُلِ نْمَ ِ ةيرَشِعَلْلَ َ� 15 

 

 رِذَؤْجُ ِ ةلَقْبمُِ هُتَُّـينِمَ تْنَمَكَ 

 تيَِّلا رِدْلخِْا ِ ةيَْـبظَلِ ءُادَفِلْا يحِورُ 16 

 

 رِوَسْقَلْا بِاغَبِ الهََ سُانَكِلْا نيَِبُ 

 ىجَُّدلا تُانَجْوَوَ اََ¶رَوْزَ سَنْأَ لمَْ 17 

 

 رِفَذْأَ كٍسْبمِِ اهَارَـْفذِ عُابَْـنـَت 

 هُتَانَـَق كُامَسِّلا َّزهَ دْقَوَ تَّْمأَ 18 

 

 رِجَنْبخَِ مِلاََّظلا ىلَعَ ءُايَضِّلا اطَسَوَ 

 هُمَهْسَ تْشَارَأَ ضٌترَِعْمُ سُوْقَلْاوَ 19 

 

 يترَِشْمُلْا يدِيْأَ نِيرِسَّْنلا مِدِاوَقَبِ 

 ؤٍلُؤْلُبِ َّيعِمَسْمِ فُنِّشَتُ تْدَغَوَ 20 

 

 رِثُْـنـَي لمَْ تيِبرَْعَ مُظËَِ هُلاَوْلَ 

 2. Beninin (peçesinin) tutamının altından, amber gecesini (simsiyah saçını) yarıp 

çıkan şafağın kafurunu (yüzünü) bize gösterdi.  

3. Onun gözü, yağmur çiselemesini savuşturur oldu. Ardından huriler, bize kevser 

suyunu yasakladı.  

4. Saçının yılanları (zülfü), onun (güzelin) ağzına doğru yakınlaştı ve onlar çok 

değerli hazinenin (ağzının) korumasını üstlendi. 

5. Ey sağlam kılıcın taşıyıcısı! (Sevgili) baktığı zaman, sağlam olmayan göz 

kapağının (kılıcının) vurmasından sakın. 

6. Ey mızrağın efendisi, eğer (sevgili) sana gelirse, onun uzun ve güzel endamına 

mızrakla vurmaktan sakın!  



 237 

7. O görününce ardından hemen yaşmaklı olarak parlayan şimşeğin ve kürtek ile 

peçe arasında olan ayın yolunu gözledik. 

8. O koştu, sonra ceylan çembere alınmış olarak ve dal da kuşaklı ile donlu 

arasından (geçerek) bize uğradı. 

9. Babamın, papatyaların üzerine kırmızı çiçekle örtülmüş su içme kaplarıyla… 

10. Sevincimde, göz bebeğinde mukim bahçe vardır. Şaşkınlığımın gidişi gibi 

uyuklamak da onu götürdü. 

11. Allah’a yemin olsun! ‘Akîk ve onun halkı zikredilmedi, ancak aşk onu göz 

çukuruna (vadisine) götürdü. 

12. O olmasaydı gözyaşımın mücevherleri (onu) hatırlamamın ateşinin sıcaklığıyla 

katılaştıktan sonra erimezdi. 

13. Ona sürüler halindeki ceylan yavrularıyla, cesur aslanlarla, kalabalık 

topluluklarla ne kadar da çok eşlik ettim. 

14. Duyguların alacakaranlığından karanlıkta kayboldum ve sonra aydınlığın 

olduğu yönlere hidayet edildim. 

15. Ey aşiretim, geniş ağızlı aslana yem olana yardım edin! Onun ölümü, güzel 

buzağının gözbebeği gibi pusudadır. 

16. Ruhum, aslanın ormanda kendisine yuvalar inşa edilen haremin ceylanına feda 

olsun. 

17. Onun ziyaretini unutmadım ve karanlığın yanakları onun kötü kokusunu, güzel 

kokuyla satıyor (yayıyor). 

18. O oraya yöneldi ve uzun olan, mızrağını salladı. Sonra ışık, bir hançerle 

karanlığa saldırdı. 
19. Ve okuna tüy takılmış yay çekilmiştir. Nesrin çiçeğinin yapraklarında müşterinin 

eli vardır. 

20. Ve kulaklarıma inci küpeler takar oldu. O olmasaydı, gözyaşımı dizen 

dağılmazdı. 

İbn Ma‘tûḳ siyasî medih temalı mukaddimesinden örnek olarak verilen bu 

beyitlerinde sevgiliyi tasması olan ceylana, yaban ineğine ve yeşillikle örtünmüş dala, 

yüzünün beyaz ve parlaklığını gün ışığına, şafağa, yıldıza ve aya, yüzündeki beni miske, 

dudaklarını sedefe, dişlerini inciye, tükürüğünü Kevser çeşmesinin suyuna, zülfünü güzel 

çizgili yılana, bakışını kılıcın kesmesine, endamını mızrağa ve saçının siyahlığını zifirin 



 238 

karanlığa benzetmekte ve kulağındaki incili küpesini, yanağının kırmızılığını ve dudağını 

zikrederek sevgilinin tüm dış güzelliklerini tasvir etmektedir. 

Netice olarak şair siyasî medih temalı kasidelerinin mukaddimelerinin içeriği 

Cahiliye dönemi mukaddime anlayışına uygun biçimde ele alınmıştır. İbn Ma‘tûḳ’un bu 

uzun kaside ve mukaddimelerde tekrara düşeceği düşünülebilir. Ancak genel olarak 

mukaddimeleri, kasideleri ve beyitleri incelendiğinde mefhum olarak aynı şeylere 

rastlansa da şairin farklı lafız ve terkipler kullanarak tekrara düşmekten kendini kurtardığı 

görülmektedir. Nitekim verilen beyitler incelendiği zaman yukarıdaki beyitlerde sevgiliyi 

iki yerde ceylana benzetmekte ancak her ikisinde de farklı ifadeler kullandığı 

görülmektedir. 7. beyitte َلازَغ , 12. beyitte ابظِّلا  ve 15. beyitte de َةيَْـبظ  kelimelerini 

kullanmaktadır. Bu gibi örnekleri tek beyitte bile görmek mümkündür. Örneğin; beşinci 

beytin ilk şatrında mızrak olarak ةانَقَلْا  kelimesini ikinci şatrında ise َرسمَْأ  kelimesini 

kullanmaktadır. Nitekim şair zaman zaman aynı kelimeleri kullansa da bunları farklı 

terkiplerle ifade etmeye özen göstermiştir.  

Dolayısıyla İbn Ma‘tûḳ, kasidelerinin gazel temalı mukaddimelerinde klasik 

kaside yapısına uyarken modern kaside yapısını yani Cahiliye ve İslam’dan sonraki 

dönemlerini de göz ardı etmemiştir. Mersiye temalı kasideleri hariç diğer kasidelerinin 

mukaddimelerine aṭlâl, gazel ve hamriyyât temalarıyla başladığı görülmektedir. Fakat bu 

mukaddimelerin çoğu gazel muhtevalıdır. Gazel temasının ekseriyeti de hissî gazeldir. 

Şairin mukaddimeyi bazen yalnızca afif gazel ile bitirdiği de olmuştur. Ayrıca bazen afif 

gazel ile başlayıp hissi gazel ile tamamlamış, bazen de hissî gazel ile başlayıp afif gazel 

ile bitirmiştir. İbn Ma‘tûḳ şiirlerini, her anlamda tekrardan uzak bir şekilde ve edebî 

sanatların sıklıkla kullanarak kulağa hoş gelen bir ahenkte, kendine özgü bir tarzla ele 

almıştır. 

1.1.1.2.3. Hamriyyât 

Arap edebiyatında en önemli şiir temalarından biri olan hamriyyât, ilk dönem 

şiirlerine olduğu gibi sonraki dönem şiirlerine de konu olmaya devam etmiştir. Bazı 

şairler dert ve kederlerinden uzaklaşmak için içkiyi tavsiye etmiş, el değmemiş geline 

benzetmiş ve en iyi dost olarak görmüşken dini hassasiyeti yüksek olan bazı şairler de 

içkiye karşı savaş açarak zararlı olduğunu söylemiştir. Ayrıca bazı şairler de haram 



 239 

olduğunu bildiği halde dertlere katlanmanın zorluğundan şarap içmek zorunda 

kaldıklarını bildirmişlerdir.654 İbn Ma‘tûḳ da birkaç siyasî medih temalı kasidesinin 

mukaddimesinde şaraptan bahsetmektedir.655 (Hafîf) 

6 Ëَُتْرَاصَأَ دْقَ ٌ ةَّيكِذَ حٍارَ ر 

 

 يرِعَِّسلا َّرحَ رِيرِهَمَّْزلا َ ةرَكُ 

 َّتىحَ مِرْلجِْا ِ ةفَاطَلَ نْمِ تْيَفِخَ 7 

 

 رِونُ يرَْغَ اهَئِاعَوِ فيِ ىرَـَت لاَ 

 8 

 

 نيِاوَلأَْافَ اæََولَ ءُامَلْا نَيََ[

 

 رِوهُشْمَلْا ىلَعَ الهََ يوِاسَمُلْاكَ 

 نْأَ لىَإِ ءًايَضِ يسِتَحْمُلْا لأَُتمَْ 9 

 

 يرِمَِّضلِ[ هَُّرسِ ينُْعَلْا رَظُنْـَت 

 اًموْـَي َ ةوَاغَزُ ونُـَب اهَاسَحَ وْلَ 10 

 

 رِودُبُلْ[ اوبُقِّلُلَ اهَانَسَ نْمِ 

 ايرًْحَسُ اهَْـتلَجَ اذَإِ رٍونُ تُاذَ 11 

 

 رِيدِمُلْا ُّفكَ سِوؤُكُلْا جِاجَزُ فيِ 

 اعًيجمَِ َّرمَ خِيضِفَلِْ[ هُتَلْخِ 12 

 

 رِورُمُلْا دَعْـَب ضَاخَ رِاَّنلِ[ َّثمُ 

cvvg 6. Şarabın ateşi zemherinin küresini cehennemin ateşine çeviren sıcak bir alevdir. 

7. Şarap vücudunun güzelliğinden kaybolup gitmiştir, hatta kabında nurdan başka bir 

şey görmez. 

8. Su şarabın rengine benzemedi, çünkü (su) kapları şöhrette şarapla denk gibidir. 

9. Şarap, gözün onun derunundaki sırrını görene kadar içeni nur ile doldurur. 

10. Eğer bir gün Zuğâveoğulları onun parlamasından içerse, onlar aylar diye 

isimlendirilirler. 

11. Şarap verinin eli, camdan şişelerde seher vakti nur dolu şarabı parlatırsa, 

 12. Sen onu rezilliğe uğramış ve sonra bu uğramanın akabinde de ateşe dalmış 

zannedersin. 

Şairin içkiyle başladığı bir diğer siyasî medih kasidesi Seyyid Mensûr Hân’a 

atfettiği şiiridir. Bu şiirinin mukaddimesi maṭla‘ beyti hariç toplam 28 beyittir.656 (Kâmil) 

 اهَسُشمَْ تْبَاغَ كَيفِ فيِ اذَإِ حٌورُ 1

 

 ينِْنَْـيعَلْاو نِيَّْدلخَْا نَمِ تْغَزَـَب 

  
654   Ergin, “Osmanlı Dönemi Şii Araprinde Peygamber Medhiyeleri,” 50–52. 
655   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 19–21. 
656   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 33–34. 



 240 

 ىحَُّضلا دَأْرَ ىجَُّدلا انَطُلِاغَـُي سٌبَـَق 2

 

 نِيْرَجْفَلْا بُذِاكَ قُدِصْيَوَ اهَيفِ 

 ةٍَّضفَ رِئِاطَبِ يقِاَّسلا اهََّـفزَ امَ 3 

 

 نِيْرَسَّْنلا عَقِاوَ قََّلحَوَ َّلاإِ 

 ذْإِ لَيدِنْقِلْا اهَسِأْكَ ُ ةجَاجَزُ تْكَاحَ 4 

 

 نِوتُـْيزَ لاَبِ تْدَقََّـتا اَُ¶اكَشْمِ 

 ةٍقَيشِعَ َّدخَ قُفْلأُا ودُبْـَيـَف ودُبْـَت 5 

 

 نِوتُفْمَ قٍشِاعَ َ ةَّملِ لُيَّْللاوَ 

 اهَـُقاذَمَ فِيزَِّنلا مِفَبِ ٌ ةَّينِبْمَ 6 

 

 نِونُجْمَلْا مِفَ فيِ ىلَْـيلَ بِاضَرُكَ 

 اهَدَرْـَب بَهَذْأَ ءُامَلْا امَ اذَإِ رٌكْبِ 7 

 

 ينِْلجَُ رَاوَسِ الهََ بُابَلحُْا غَاصَ 

 اهَُّلمحََ مِامَغَلْا ضِوْحَ فيِ نَاكَ وْلَ 8 

 

 نِولجُْا بِاحََّسلا نَمِ قُيقِعَلا ىرَلجََ 

 ةٌعَرْجُ لَبُذْيَ قَوْـَف تْقَـْيرِأُ وْلَ وْأَ 9 

 

 نِوهُاَّرلا نَدِعْمَ حَبَصْلأََ اهَْـنمِ 

 1. (Şarap) öyle bir candır ki güneşi senin ağzında batıyorsa, gözlerinden ve 

yanaklarından doğar. 

2. (Şarap) öyle bir közdür ki karanlık, sabahın güzeliyle olan bizleri yanıltır ve 

yalancı fecir bize doğru söyler. 

3. O şarap vereni yüksek kayalarda uçurtmadı, ancak şarap veren (sevinçten) iki 

kartalın düştüğü gibi havada takla attı. 

4. (Şarabın) camının şişesi kandile benzedi, zira kandili yağı olmadan yandı. 

5. O ortaya çıkınca, ufuk sevgilinin yanağında, gece ise meftun olan aşığın saçında 

görünür. 

6. Onun (şarabın) tadı dertli insanın ağzında Mecnû’nun ağzında Leyla!nın ağzının 

suyu gibidir. 

7. O el dokunulmamıştır, soğukluğunu suyun gidermediği zaman parlaklığı ona 

gömüşün bileziğini yaptı. 

8. Eğer onun (şarabın) yeri bulutlar havuzunda olsaydı küçük körfezli buluttan akik 

yağardı. 

9. Eğer ondan bir yudum kurmuşun çiçeğin üzerine dökülseydi, Rahun 

(Hindistan’da bir kasabanın adı) madeni olurdu. 



 241 

1.1.1.3. Teḫalluṣ 

Teḫalluṣ kelimesi ََصََّلتخ  fiilinin mastarı olup bir şeyden ayrılmak, kurtulmak veya 

başka bir şeye geçiş yapmak anlamlarına gelmektedir.657 Bir şiir terimi olarak şairin 

kasidede bir konudan başka bir konuya geçiş yapması anlamındadır.658 Daha ayrıntılı bir 

tarife göre teḫalluṣ, şairin kasidesine başlamış olduğu gazel, fahr, tasvir vb. konulu 

mukaddime kısmından, okuyucuya hoş gelen lafız ve manalar kullanarak asıl konuya 

geçişi fark edilmeyecek şekilde ustaca yapması demektir.659 Teḫalluṣ şiirde olduğu gibi 

nesirde de olabilmektedir. Ayrıca teḫalluṣ şiirde sadece mukaddime kısmından asıl 

konuya geçiş için değil kasidenin farklı bölümlerinde konudan konuya geçiş için de 

kullanılabilmektedir.660 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirleri incelendiğinde genel olarak teḫalluṣ sanatına özen 

gösterdiği görülecektir. İbn Ma‘tûḳ gerek aṭlâl, gerek gazel ve gerekse de hamriyyât 

konulu olsun, mukaddimeden asıl konu olan örneğin medihe geçerken memduhun ismi, 

lakabı veya öne çıkan sıfatlarından bazılarını zikretmek suretiyle geçiş yapmaktadır. 

Teḫalluṣ beyitlerinde memduhun ismini veya ona ait özelliğini zikretmesi, şaire özgü bir 

özellik olması açısından önemlidir. Bu geçiş sanatını yaparken de kelime dağarcığını, 

belagat ilmini ve şairlik melekesini devreye sokarak muhatabın farkına varmadan güzel 

lafızlar ve etkileyici anlamlar kullanmaktadır.  

İbn Ma‘tûḳ’un Peygamber medhiyesinin mukaddime bölümündeki gazelden 

teḫalluṣ sanatı için önemli bir örnek aşağıda verilmektedir. Zira şairin bu beyitlerde 

memduhun ismini zikrederek aynı zamanda hem mukaddimeden kopmamış hem de 

muhataba fark ettirmeden asıl konuya ustaca geçiş yapmış olduğu görülmektedir.661 

(Tavîl) 

 تْقَرَحْأَ ارËًَ قِشْعِلْا لَبْـَق قَلْأَ لمَْ

 

 هِنِانَبجَِ ىفَطَصْمُلْا ُّبحُوَ اًرشَبَ 

 ـلا هِبِ تْقَطَنَ يذَِّلا ينَيِّبَِّنلا يرِْخَ 

 

 هِنِاوَأَ لَبْـَق لُيْنجِْلإِْاوَ ُ ةارَوَّْـتـ 

 
 

657   Mes‘ûd, er-Râid, 376; Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm, 143. 
658   el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 1/237; Mes‘ûd, er-Râid, 376. 
659   Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 141. 
660   Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 168. 
661   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 8. 



 242 

Hz. Peygamber’in sevgisi onların ruhundayken, aşktan önce insanları yakan bir 

ateş görmedim. 

(Hz. Muhammet fazilet olarak) nebilerin en hayırlısıdır. Kendisi gelmeden önce 

Tevrat ve İncil onun hakkında konuşmuştur.  

Aşağıdaki beyitler ise şairin Hz. Ali medhiyesinden teḫalluṣ sanatı için alınan bir 

diğer örnektir. Buradaki ilk beyitte teḫalluṣ sanatı vardır. Şair gazel muhtevalı 

mukaddimeden geçiş yaparken birinci beytin birinci şatrında güzellikten bahsederek 

hemen aynı beytin ikinci şatrında vasînin kıymeti anlamındaki يِّصولا رُدق  ifadesiyle Hz. 

Ali’ye işaret etmiş bulunmaktadır. Kullandığı hoş gelen lafız ve güzel anlamlar sayesinde 

devamındaki ikinci ve üçüncü beyitlerde asıl konuya çoktan geçmiş bulunmaktadır.662 

(Hafîf) 

 دْقَ امَ لَثْمِ ةًنَـْيزِ رَهَّْدلا تِقَافَ

 

 قِافَلآِْ[ يِّصِوَلْا رُدْقَ زَافَ 

 َ�ابرََلْا لىَوْمَ ءِايَصِوْلأًْا دُيِّسَ 

 

 قَِّلالخَْا ُ ةوَفْصَ نِيدِّلا ُ ةوَرْعُ 

 ـفْلإِْاوَ مِلْعِلْا نُدِعْمَ يِحْوَلْا طُبَهْمَ 

 

 قِازَرْلأَْا رُدِّقَمُ لْبَ لاَ لِاضَـ 

 (O) vasinin kadir ve kıymetinin ufukları elde ettiği gibi (sevgili de) bir güzellik 

olarak zamanı aşmıştır.  

Vasilerin efendisi, insanların dostu, dinin bağı ve yaratanın seçilmişidir. 

Vahyin iniş yeri, ilmin ve faziletlerin madeni, hatta ve hatta rızıkları takdir 

edendir. 

Verilen örneklerin her ikisi de dini medih muhtevalı kasidelerindeki teḫalluṣ 

sanatıyla ilgiliydi. Aşağıdaki beyitler ise şairin siyasî medih temalı kasidelerindeki 

teḫalluṣ sanatının kullanımına dair örneklerdir. Şair burada hamriyyât konulu 

mukaddimesinden asıl konu olan Muşa‘şa‘ padişahı Mensûr Hân’ın medhine 

geçmektedir. Birinci ve ikinci beyitlerde içkinin şarhoş edici özelliğini sarhoş insanın 

durumu üzerinden tasvir etmekte ve ardından üçüncü beytin birinci şatrında sarhoş gözü 

ve ikinci şatrında ise Mensûr Hân’ı zikrederek sonrasında onun cesaret, yiğitlik, 

kahramanlık ve savaşçılığını öveceği asıl konuya geçiş yapmaktadır. Bu ikisi arasında 

 
662  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 17. 



 243 

öyle sanatsal bir geçiş yapmaktadır ki şair hem sarhoş gözden hem de Mensûr Hân’dan 

ve savaştan bahsederek neredeyse tüm kasidenin özeti mahiyetinde bir geçiş güzelliği 

sergilemiştir.663 (Hafîf) 

 اًطاشَنَ مِادَمُلِْ[ َّبهَ امََّلكُ 32

 

 رِوتُفُلِْ[ هُنَفْجَ مُوَّْـنلا لََّسكَ 

 اذَهَـَف ارَاسَ حُاشَوِلْاوِ هُعُرْـَف 33 

 

 رِيْوَغُلِْ[ اذَوَ اًمهِتْمُ ىدَتَغْا كَ 

 دْقَ امَكَ ظِاحَلِّلِ[ برََّصلا ازَغَ مْكَ 34 

 

 رِوصُنْمَلْا لُصُنْأَ سَوُّْشلا تِزَغَ 

 لٍضْفَ لَآ هُدُايَجِ تْزَاغَ مَوْـَي 35 

 

 رِيدِقَ ةِامَكُلْا ىلَعَ مٍاهَلُبِ 

 ليِاوَعَلْاوَ بىَُّظلِ[ رَاسَ امََّلكُ 36 

 

 رِودُُّصلِ[ هُلَْـبـَق رَعُّْذلا ثَعَـَب 

 32. Ne zaman şarapla bir canlılığı harekete geçirse, uyku onun göz kapaklarını 

sakinlikle tembelleştirir. 
33. Onun zülfü ve boyun atkısı yürür ve biri Tihâma’ye664 diğeri de Guveyr’e 

(Gevr’e)665 gider. 
34. Mensûr Hân’ın kılıcının cesurlarla savaştığı gibi o da (sarhoş) gözleriyle 

defalarca sabırla savaştı. 
35. Onun (Mensûr Hân’ın) büyük zırhlı ve güçlü askerleri Âl-i Fazl ile savaştığı 

gün 

36. (O ordular) mızrak ve kılıçlarla yola koyulunca, savaştan önce (düşmanların) 

kalplerine korku düşmeye başlar. 

Bir diğer örnekse yine şairin siyasî medih muhtevalı kasidesinden alınan bir 

teḫalluṣ bölümüdür.666 (Kâmil) 

Îَِِّ َرٍئِازَ نْمِ الهِاجمََ ُّرد 

 

 يرُِّوصَتَبِ الهََاثَمِ لُايَلخَْا مَسَرَ 

 اهَرِشْنَ نْمِ ً ةجََْ® بَيَطْأَ قَلأَ لمَْ 

 

 يرِدَيْلحَْا بَِ�إِ في َ ةرَاشَبِلْا َّلاإ 

 ىدََّنلا وبُأَ مِامَغَلْا وخُأَ مِامَلهُْا نُبْإِ 

 

 يرَِّسلا لىَوْمَلْا Ëَرِاæََ سِشمَْ تُاكَرَـَب 

  
663  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 21. 
664  Tihâma Arap yarım adasında deniz kıyısında önemli bir bölgenin adıdır. bkz. el-Ḥamevî, Mu‘cemu’l-

Buldân, 2/63. 
665  Guveyr ya da Gevr, Tihâma‘ya yakın bir yerin adıdır. Hatta Gevr-u Tihâma da denilmiştir. Dolayısıyla 

Gevr de Arap yarımadasında bir bölgenin adıdır. bkz. el-Ḥamevî, Mu‘cemu’l-Buldân, 4/216. 
666  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 28. 



 244 

Allah’a yemin olsun ki onun güzelliği (onu) ziyaret edenden dolayıdır. Hayal, 

aynısını benim tasavvurumda resmetmiştir. 

Onun kokusundan daha güzel bir sevinçle karşılaşmamıştım, ta ki Hadarî’nin 

(Seyyid Ali Hân’ın) döndüğü müjdesini (alana) kadar… 

O yiğidin evladı, bulutların kardeşi, cömertliğin babası, gündüzümüzün güneşinin 

bereketi ve asil efendidir. 

Şair daha önce memduhun adını zikretmek suretiyle uyguladığı teḫalluṣ sanatını 

bu sefer memduhun lakaplarından birini zikrederek yapmaktadır. Bunu yaparken de 

mukaddimenin konusu olan gazelden kesin bir çizgiyle kopmak yerine daha yumuşak bir 

geçiş yaparak ikinci beytin birinci şatrında hissi gazelden bahsederken ikinci şatrında ise 

Seyyid Ali Hân’dan bahsetmiştir. Ondan sonraki beyitlerin tamamında ise memduhu 

övmektedir. 

Aşağıdaki teḫalluṣ örneği beyti de Seyyid Ali Hân’a atfettiği siyasî medih 

kasidesinin mukaddimesinden asıl konuya geçiş yaptığı beyittir. Burada doğrudan 

memduhun adını zikretmektedir.667 (Tavîl) 

 ىوََّـنلا ضَترََعْا امََّلكُ نيِوفُجُ تْنَاكَأَ

 

 لئِاسَ َّفكَ ىوََّـنلاوَ يٍّلِعَ نَانَـَب 

 Uzaklık Ali’nin parmak ucunu (cömertliği) her engellediğinde benim göz 

kapaklarım ve uzaklık bir dilencinin eli midir?  

Şair üsteki bu beyitte istifham-i inkârî sanatını kullanarak gazel konulu 

mukaddimeden asıl konu olan medhe geçiş yapmaktadır. Bunu da memduhun adını 

zikrederek uygulamaktadır.  

Hüseyin Paşa’ya yazdığı siyasî medih kasidesinden teḫalluṣ beyti aşağıdaki 

gibidir.668 (Tavîl) 

 اæََّأَكَ تٌاكَلِهْمُ تٌاتَفَلَ الهََ

 

 
 

 دُورُـَت بِولُقُلْا ضَوْرَ ىدََّرلا حِرْسَلِ 

 

 
 

 اهَرِونحُُوَ اهَقِانَعْأَ ىلَعَ َّنأَكَ

 

 
 

 دُوقُعُ ينِْسَلحُْا حِدْمَ نْمِ مََّظنَـَت 

 

 
 

 
667   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 55. 
668   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 198. 



 245 

 ةٌمَيْشِ هُوعُدْتَ فِورُعْمَلْا لىَإِ بٌيرِقَ

 

 
 

 دُودُجُوَ هُؤَُ[آ تْفَرِعُ اَِ® 

 

 
 

Onların öldürücü bakışları vardır. Sanki o bakışlar, ölüm ağacı için kalplerin 

bahçelerini arıyor. 

Sanki onların boyunlarında ve göğüslerinde Hüseyin’in (Hüseyin Paşa’nın) 

medhinden gerdanlıkla dizilmiştir. 

O (Hüseyin Paşa) iyi işlere yakındır, tabiatı onu iyi işlere yönlendirir ve ecdadı o 

bunlarla tanınmıştır. 

İkinci beyitte onların boyunları ve göğüsleri anlamındaki َاهَرِونحُُوَ اهَقِانَعْأ  ifadesi ile 

mukaddimedeki gazelden kopmamıştır. Ancak bunun yanında aynı beytin devamındaki 

Hüseyin’in medhi anlamına gelen َينِْسَلحُْا حِدْم  tabiriyle asıl konu olan methe başladığını fark 

ettirmeden geçiş yapmaktadır. Üçüncü beyitte ise asıl konuya tamamen geçmiş yapmış 

bulunmaktadır. 

Sonuç olarak üstteki örnek beyitlerde ve onların açıklamasında görüldüğü gibi İbn 

Ma‘tûḳ’un teḫalluṣ anlayışı kendine has denilebilecek bir üsluptadır. Memduhun ismi, 

ona işaret eden herhangi bir lakap, sıfat veya oğlunun adını zikretmek suretiyle edebî 

sanatlardan da yararlanarak hem lafız hem de mana olarak muhatabı etkileyebilecek bir 

yöntem uygulamaktadır. Bu beyitlerde kullandığı edebî sanatlara bölümün devamında 

ayrıyeten detaylıca değinilecektir. 

1.1.1.4. Ḥâtime 

Ḥâtime kelime olarak bir şeyin sonu, akıbeti669 ve sonucu670 anlamlarına 

gelmektedir. Aynı zamanda makta’671 diye de adlandırılmaktadır. Bu anlamlarından yola 

çıkarak şiirde ḥâtime için, kasidenin son beyitleri ve sonucu olduğu söylenebilir.  

Kaside ḥâtimesinin nasıl olması gerektiğiyle ilgili birçok görüş ortaya 

konulmuştur. Bunlardan İbn Raşîḳ kaside yapısında ḥâtimenin çok derece önemli 

olduğunu vurgulayarak, kasidenin sağlam ve kaliteli olabilmesinden açısından maṭla‘ 

beytinin anahtar ve ḥâtimenin de kilit olduğunu ifade etmiştir.672 

 
669   Mes‘ûd, er-Râid, 603. 
670   Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 144. 
671   Bekkâr, Binâu’l-Ḳasîde fî’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm fî Ḍav’i’n-Naḳdi’l-Hadîs̱, 229. 
672   el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 1/238. 



 246 

Edebiyat eleştirmenleri ḥâtimeye kasidenin maṭla‘ kısmına önem verdikleri kadar 

itina göstermemiş olsalar da ḥâtimeyi önemseyenlerin sayısı maṭla‘ bölümünü 

önemseyenlerden hiç de az değildir.673 Dolayısıyla ḥâtime kasidenin son bölümü olduğu 

için muhatapta iyi izlenim bırakması, lafzının kulağa ve manasın zihne hoş gelmesi, şekil, 

muhteva ve üslup olarak kasidenin geride kalan bölümlüleriyle uyuması 

gerekmektedir.674 

İbn Ma‘tûḳ’un ḥâtimeleri incelenecek olursa genel olarak siyasî medih temalı 

kasidelerini tebrik, kutlama, özür, iyi dilek, temenni ve dua ile dini medih muhtevalı 

kasidelerini bağışlanma dileme, şefaat ve dua ile mersiye konulu kasidelerini ise mersiye 

söylediği kişiden medet umma ile iyi dilek ve temenni vb. konularıyla tamamlamaktadır. 

Ayrıca şair yukarıda zikredilen temaları ḥâtimelerinde işlerken maṭla‘, mukaddime ve 

teḫalluṣta olduğu gibi bunların da kasidenin yapısına ve ana konusunu uyumuna büyük 

önem vermiştir. Bunu yaparken de dinleyicinin duygularını etkileyen lafız, mana ve 

terkipler kullanmıştır. Nitekim aşağıda Peygamber medhiyesi konulu kasidesinden alınan 

bir ḥâtimesinde bunları görmek mümkündür.675 (Basît) 

 ـلْا يدِنَـَتسْمُوَ تيِادَاسَ هَُّ�إِوً مُهُ 97

 

 يمِلَـَتسْمُوَ يمِلاَسْإِ ُ ةبَعْكَوَ ىوَـْقأَـ 

 نيِمَلهَْأَ ثُيْحَ بيِّرَ ءِلاَلآِ اًركْشُ 98 

 

 مِهِبِّحُ سَأْكَ نيِاقَسَوَ مُهُلاَوَ 

 ىفَكَوَ اًدتِمحُْ مْهِيْفِ تُفَّْرشَتَ دْقَلَ 99 

 

 مِلهِِوصُأُ نْمِ اًعرْـَف نيَِِّ¦ اًرخْفَ 

 ىلَعَ رِاجَنِّلِ[ مْهِيْلَإِ ىزَعْأُ تُحْبَصْأَ 100 

 

 مِهِدِيبِعَ نْمِ نيِّأَ يَدِاقَتِعْا َّنأَ 

 يدِيَبِ ذْخُ اللهِ لَوسُرَ َ� يدِيِّسَ َ� 101 

 

 مِقُأَ لمَْ هِيفِ اًئبْعِ تُلَّْمتحََ دْقَـَف 

 ىلَعَ تُيْـَنجَ دْقَ اَّممِ اللهَ رُفِغْـَتسْأَ 102 

 

 يمِدَنَ َ�وَ هُنْمِ يلِجَخَ َ�وَ 

 دِاعَمَلْا فيِ اًعيْفِشَ ليِ نْكُتَ لمَْ نْإِ 103 

 

 مِقَنِّلاوَ اللهِ بِاذَعَ نْمِ نيِيرُْيجُِ نْمَفَ 

 مْكُتِرَصْنُلِ جٍاتَمحُْ ُ ةوَعْدَ يَلاَوْمَ 104 

 

 مِهَُّـتلا لىَإِ يضِفْـُي امَوَ ءُوسُيَ اَّممِ 

 مْكُتَِّدوَمَ نمِ اهَيفِوَ يمِاظَعِ ىلَْـبـَت 105 

 

 مِرِصَنْمُ يرُْغَ قٌوْشَوَ مٌيقِمُ ىوًهَ 

 نيِمَزَلْاوَ َّلاإِ مُكرُكْذِ َّرمَ امَ 106 

 

 يمِلِكَ فيِ حِدْمَلْا مَظْنَوَ عِومُُّدلا رَـْثـَن 

  
673  Bekkâr, Binâu’l-Ḳasîde fî’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm fî Ḍav’i’n-Naḳdi’l-Hadîs̱, 229. 
674  Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 144; Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve 

Şiirleri, 341. 
675  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 15–16. 



 247 

 تْرَكِسَ امَ اللهِ تُاوَلَصَ مْكُيْلَعَ 107

 

 مِهِرِكْذِ حِارَ فيِ ىقَُّـتلا لِهْأَ حُاوَرْأَ 

 97. Onlar (ehlibeyt) ve o (hz. Peygamber) benim efendim, en güçlü güvencem, 

dinimin Kâbe’si ve Ḥaceru’l-Esvedim’dir. 

98. Rabbime nimetleri için şükürler olsun, öyle nimetler ki beni onların velayetinde 

meşgul kıldı ve onların sevgisinin kasesinden bana içirdi. 

99. Gerçekten onların vasıtasıyla tekrar tekrar şeref ve izzet sahibi oldum. Benim 

onların aslından bir parça olmam bana iftihar olarak kâfidir. 

100. Benim inancıma göre ben onların kölelerinden olduğum için köken olarak onlara 

nispet edildim. 

101. Ey efendim, ey Allah’ın elçisi! Elimden tut, (çünkü ben) altından 

kalkamayacağım bir ağırlığı yüklendim. 

102. Nefsime uyarak işlediğim bir suçtan dolayı Allah’a bağışlanma talebinde 

bulunuyorum. Vah ki ona karşı olan utancıma, vah ki pişmanlığıma… 

103. Eğer kıyamet günü sen benim için şefaatçi olmazsan Allah’ın azabı ve öcünden 

beni kim kurtaracak? 

104. Efendim! Bir muhtacın duası, kötü duruma düşmesine veya töhmet altına 

bırakılmasına sebep olanlara karşı yardım etmeniz içindir.  

105. İçinde sizin sevginizden kaynaklanan kalıcı bir aşk ve geçmeyen şevkle benim 

kemiklerim çürüyor. 

106. Siz anma(mız) sona ermedi. Ancak (zikriniz) bana sözlerimde göz yaşının nesrini 

ve medhin şiirini zorunlu kıldı. 

107. Takva ehlinin canları, onların zikrinin şarabında sarhoş oldukça Allah’ın salat 

ve selamı üzerinize olsun. 

Yukarıda verilen örnek, şairin 105 beyitlik uzun bir kasidesinin sonuç bölümüdür. 

İbn Ma‘tûḳ burada Peygamber medhiyesinin ana konusuna uygun olarak Hz. 

Peygamber’i övmüş ve kendisinin ona bağlılığını, sonsuz muhabbetini ve ondan şefaat 

beklediğini belirtmiştir.  

Bir başka Peygamber medhiyesinde Resulullah’ı ziyaret ettiğinde ziyaretini kabul 

etmesini ve kendisine, anne babasına ve sevdiklerine şefaat etmesini istemiştir. Son 

beytinde Hz. Muhammed’e salavat getirmiştir. Ayrıca şair hiçbir gurbetçi vatanının 



 248 

özlemi çekmedi tabiriyle şiirin maṭla‘ı ile mukaddimesinin temel muhtevasına dönüş 

yapmaktadır.676 (Kâmil) 

 اجََّرلا نُسْحُ هُدُوقُـَي كََ×أَ دٌبْعَ 71

 

 هِنِامَرْحِ فيِ دُوعُـَي كَادَنَ اشَاحَ 

 هَُّنإِفَ كَيْلَإِ هُتَـَبËَإِ لْبَـْقافَ 72 

 

 هِنِايَصْعِ فيِ اللهَ لُيقِتَسْيَ كَبِ 

 ازَلجْا مَوْـَي هِلِلآوَ هُلَ عْفَشْافَ 73 

 

 هِنِاوَخْإِ يلحِِاصَوَ هِيْدَلِاوَلِوَ 

 ىرَوَلا لىَوْمَ َ� كَيْلَعَ هُلَلاْا ىَّلصَ 74 

 

 هِنِاطَوْأَ لىَإِ بٌترَِغْمُ َّنحَ امَ 

 71. Bir kul ki ümidin(in) güzelliğinin (kendisini) yönlendirmesiyle sana geldi. Sen 

onu çağırmadıkça o tekrar mahrumiyetine (evine) geri döner.  

72. Onun sana tövbesini kabul et. Çünkü o, senin vasıtanla Allah’tan günahları 

hakkında bağışlama diler. 

73. Kıyamet gününde ona, ailesine, anne babasına ve salih kardeşlerine şefaat et.  

74. Ey insanların efendisi! Allah’ın salât ve selamı senin üzerine olsun. Hiçbir 

gurbetçi vatanının özlemini çekmedi. 

Hz. Ali’ye atfettiği medih kasidesinin ḥâtimesinde ise Hz. Peygamber’e salat ve 

selam getirdiği medih kasidelerinin ḥâtimesinden farklı bir içerik işlemiş bulunmaktadır. 

Yine de ey doğmasıyla aydınlatan yıldız tabiriyle kasidenin maṭla‘ına, kabul gözüyle 

bakmak onun için en parlak çeyizdir ifadesiyle kasidenin mukaddimesine ve senin üstün 

merteben ibaresiyle de kasidenin ana konusuna atıfta bulunmuştur. Ayrıca dallar dans 

ettikçe ve yaprakların ahengi şarkı söyledikçe selam (ve salat) senin üzerine olsun 

ifadesiyle de ḥâtimeye gelindiğini belirtmiş bulunmaktadır. Şairin bunu yaparken şeklen 

ve manen aradaki benzerlikleri kurarak ustaca bir ḥâtime yaptığı görülmektedir.677 (Hafîf) 

 بٌاهَشِ كَلاَعَ ىوَسِ نْعَ اæََاصَ

 

 قِارَشْلإِِ[ ءَاضَأَ ً[اهَشِ َ� 

 لٍوبُـَق ينِعَبِ اهَوَنحَْ تْفِتَلْافَ 

 

 قِادَصِ نىَسْأَ لِوبُقَلِْ[ اهَلَـَف 

 صْغُلْا صَقَرَ امَ مُلاََّسلا كَيْلَعَوَ 

 

 قِارَوْلأَْا عُجِاوَسَ تَّْنغَوَ نُـ 

 

 
676   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 10. 
677   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 19. 



 249 

Ey doğmasıyla aydınlatan yıldız! Seyyid Şihâbiddîn bu kasideyi senin üstün 

merteben dışındaki şeylere karşı korumuştur. 

Dolayısıyla sen ona kabul gözüyle bak, çünkü kabul gözüyle bakmak onun için en 

parlak çeyizdir. 

Dallar dans ettikçe ve yaprakların ahengi şarkı söyledikçe selam (ve salat) senin 

üzerine olsun. 

Siyasî temalı kasidelerinin ḥâtimesine bakılacak olursa bu tür şiirlerin sonucunda 

Ramazan Bayramı, Kurban Bayramı ve Nevruz Bayramı tebrikleri, savaşta kazanılan 

zafer ya da sünnet düğünü kutlamaları, yanlış yapıldığı düşünüldüğünde özür dileme ve 

memduh hakkında dua ve iyi dileklerde bulunma gibi konuları kasidenin yapısına uygun 

bir çerçevede yeniden ele aldığı görülmektedir. Örneğin aşağıdaki ḥâtime Seyyid Bereke 

Hân’a Ramazan Bayramını kutlayarak söylediği bir medih kasidesinin son beyitleridir.678 

(Kâmil) 

 هِرِطْفِوَ مِايَصِّلا دِيعِ فيِ تَئْنِّهُ 60

 

 هِدِعْسَبِ لُلاَلهِْا كَلَـَباقَوَ اًدبَأَ 

 ـلْلِ تَنْأَوَ نِامََّزلا فيِ مٌوْـَي دُيعِلْاَ 61 

 

 هِدِعْـَب نْمِ لْزَـَت لمَْ دٌيعِ مِلاَسْإِ 

 اهَسِفْـَنبِ كَتْـَقوَ ايَـْنُّدلا فُصِنْـُت وْلَ 62 

 

 هِدِلْوُ ِ ةَّيقِبَ فيِ مُدَآ كَادَفَوَ 

 ابمَِ ً ةذَفËَِ رُادَقْلأَْا تِلَازَ لاَ 63 

 

 هِدِلْبخُِ نُامََّزلا كَعََّـتمَوَ يوِنْـَت 

 60. Orucun bayramı ve iftarı ebedi olarak sana kutlu oldu ve (Şevval ayının) hilali 

seni orucun mutluluğuyla karşıladı. 

61. (Ramazan) Bayram(‘ı) yıl boyunca bir gündür ve sen İslam için sonra da yok 

olmayacak bir bayramsın. 

62. Eğer dünya sana insaf etseydi, seni kendi canıyla korur ve Hz. Âdem de kendi 

zürriyetinden geride kalan tamamını sana feda ederdi. 

63. Kader senin niyet ettiği şeyde etkisi olmaya ve zaman da sonsuzluğuyla sana 

fayda sağlamaya devam etsin.  

Yukarıda zikredilen temalara ilaveten üstteki ḥâtime beyitlerinde şair bir de konu 

bütünlüğünü sağlamak için sen İslam için bir bayramsın ve kader etkisi olmaya devam 

etsin gibi tabirler kullanmakta ve bu yolla hem Seyyid Bereke Hân’ı övmekte hem de 

 
678   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 33. 



 250 

onun bayramını kutlamaktadır. Dolaysıyla İbn Ma‘tûḳ birden fazla amacı aynı anda 

uygulayarak kasidesini tamamlamaktadır. Nitekim aşağıdaki Seyyid Bereke Hân’a 

atfettiği medih kasidesinden alınan beyitlerinde de şair onun Kurban Bayram’ını 

kutlamaktadır.679 (Basît) 

 اَُ¶دَوْعَوَ ايَـْنُّدلا كَنِهْـَتلْـَف يَلاَوْمَ

 

 هُرُشِّبَمُ فىَاوَ دْقَ دُيعِلْاوَ كَيْلَإِ 

 ىلَعَ رَادَ كَنْمِ تٍيبَ ُّجحَ انَنِهْـَيلْوَ 

 

 هُرُعَشْمَ فُورُعْمَلْاوَ برِِّلا رِئِاعشَ 

 Efendim, dünya ve onun sana dönüşü sana kutlu olsun ve şüphesiz ki bayram 

müjdecisi vefa göstermiştir. 

İyiliğin şiarları etrafında dönen ve iyilik onun şiarı olan (Allah’ın) evinin haccı 

senden dolayı bize mübarek olsun. 

Üsteki beyitlerde geçen َفىَاو  (vefa gösterdi) ve َتٍيب  (ev) gibi aṭlâl ve gazel 

temalarının lafızlarıyla ḥâtimede de kaside bütünlüğün sağlamaktadır. 

Şair, Bereke Hân’ı onurlandırmak için aşağıdaki ḥâtime beytinde ona duyulan 

güveni hiçbir şeyin zedelemeyeceğini bildirmiş ve bu duygularını onu etkilemeyi 

hedeflediği anlamlarla ifade etmiştir.680 (Kâmil) 

 وْلَـَف لاًوِ دُاقَتِعْا كَينِاعَمَ فيِ ليِ

 

 نيِيقِيَ كَيف دَادَزْا امَ اطَغِلْا فَشِكُ 

 Senin maksatlarında benim öyle bir dostluk inancım var ki perde kaldırılırsa da 

senin hakkında olan inancımda bir değişiklik olmaz. 

Şairin siyasî kasidelerine has bir diğer ḥâtime muhtevası da elde ettiği zaferi 

konusunda savaştan dönen padişahı kutlamasıdır.681 (Tavîl) 

 ادَعِلْا لُذُيخَْ زٌيزِعَ رٌصْنَ كَنِهْـَيلِ

 

 رِمْلأْا نْمِ تِاقَلَغْمُلْا ُّليحَُ حٌتْـَفوَ 

 مُهُْـنعَ تَوْمَلْا كَُّفكَ ارًخْفَ كَبُسْحَوَ 

 

 رِسْلأْا نَمِ عُوضُلخُْا كَاذَ مُهُـُبسْحَوَ 

 مْكُدُيبِعَلَ مæَُّْإِ مْهُْـنعَ فُعْافَ لاَأَ 

 

 رِّلحُْا مِيَشِ نْمِ وِفْعَلْا َ�اجَسَ َّنإِوَ 

  
679   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 40. 
680   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 37. 
681   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 53. 



 251 

İzzetinin düşmanları zelil kıldığı zafer ve işten geri kalmayı mübah kılan fetih sana 

kutlu olsun! 

Onları öldürmemen sana iftihar olarak yeterlidir, esir düşmeye boyun eğmeleri 

de onlar için yeterlidir. 

Onları bağışla, zira onlar sizin kölelerinizdir! Şüphesiz bağışlama huyu, özgür 

(büyük insanların) karakterindendir. 

Görüldüğü gibi şairin burada َرٌخْف  (övgü) ve َمْكُدُيبِعَل  (sizin köleleriniz) ifadelerini 

şeklen kasidesinin diğer bölümlerine uygun bir surette kullanmasının yanında padişahı 

överek ve onurlandırarak esirler adına ustaca bağışlama dilemesi onun usta şairliği ve de 

erdemi açısından bir örnek teşkil etmektedir. 

İbn Ma‘tûḳ, Seyyid Ali Hân’a atfettiği bir diğer siyasî kasidesinin ḥâtimesinde 

onun sahip olduğu makam, mevki, büyüklük ve saygınlığın babasından kaldığını 

bildirmiş ve onun dünya için hala bir kutup ve hilal olduğunu söyleyerek şiirinin kilidini 

kapatmıştır.682 (Tavîl) 

 ـسْحُوَ هُنَـْبا َ� اََ¶زْحُ رٍخْفَ بُقِانَمَ

 

 لِئِاشمََ نْمِ هِبِ امَ اًرخْفَ كَبُـ 

 لاَوَ لاَعُلْا فيِ اًتبÁَِ اًبطْقُ تَلْزِ لاَفَ 

 

 لِفِآ يرَْغَ لاًمِاكَ لاًلاَهِ تَحْرِبَ 

 Ey gururun oğlu, sen gurur menkıbelerini elde ettin ve onlardan iyi özelliklerden 

olanlar sana övgü olarak yeter! 

Sen büyüklükte hala sabit kutup ve (dünya üzerinde) batmayan tam bir hilalsin.  

Şair aşağıdaki ḥâtime beytinde ise diğerlerinden farklı olarak Ali Hân’ın Ramazan 

Bayramını kutlamakla yetinmiştir.683 (Kâmil) 

 هُرُطْفِ كُرَابَمُلْا مُوَّْصلا كَنِهْـَيلَوَ

 

 هِئِازَجَ نِسْبحُِ هُمُتِيخَُْ Îَّاوَ 

 Mübarek oruç ve Bayramı sana kutlu olsun! Allah onu en iyi mükafatla 

tamamlasın! 

 
682   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 57. 
683   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 66. 



 252 

Şair bir diğer siyasî medih temalı şiirinin sonuç kısmında padişahın kararına karşı 

çıktığı ancak daha sonra bunun yanlış olduğunu kabul ettiği bir olayın akabinde bu şiir 

vasıtasıyla padişahtan özür dileyerek kasidesini tamamlamaktadır.684 (Kâmil) 

 ىغَـَب اًرذْعُ اذَإِ نْمَ َ ةئَْـيطِخَ رْفِغْاوَ

 

 انَكَلْأَ Ëًابَجَ ادَغَ حُيْصِفَلْا وَهُوَ 

 يْفُِّلتخََ كَنْعَ َّنأَ مُلَعْلأََ نيِّْإِ 

 

 انَمِّضَمُ لُوقُأَ نيِّكِلَوَ بٌنْذَ 

 ةًبَوقُعُ هِيْلَعَ ليِ كَقُارَفِ ىحَضْاَ 

 

 انَيِّهَ هُنْمِ تُيْسَاقَ يذَِّلا سَيْلَ 

 Özür dileyen kişinin hatasını bağışla ve o akıcı konuşan kişi (senden korktuğu 

için) korkak ve kekeme oldu. 

Şüphesiz ben biliyorum ki sana karşı çıkmak suçtur. Ancak ben bunu içimden 

söylüyorum. 

Gidişiniz benim için ağır bir ceza oldu ve bu katlandığım şey, benim için kolay bir 

şey değildir. 

Şair bir diğer kaside ḥâtimesinde Ali Hân’ı övmüş, Ramazan Bayramını kutlamış 

ve kilit yani kapanış beytinde memduhun duygu ve düşüncelerini etkileyecek şekilde onu 

Kabe’ye benzeterek şiirini bitirmiştir.685 (Kâmil) 

 

Sen İslam için hala ziyaretçilerin tavafını bir gün dahi bırakmadığı Kabe’nin en 

şereflisisin (en şerefli ziyaretçisisin). 

İbn Ma‘tûḳ, Seyyid Muhsin’e söylediği bir şiirini oğlunun sünnet düğününü 

kutlayarak sonlandırmaktadır.686 (Kâmil) 

 

Kısmetli oğlunun doğumu ve sünnet düğünü sana kutlu olsun, koruyucu yaratanı 

(Allah) onu gözetip korusun. 

 
684   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 78. 
685   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 110. 
686   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 130. 

 ةٍبَعْكَ فَرَشْأَ مِلاَسْلإِْلِ تَلْزِ لاَ

 

 

 دِوفُوُ فِاوَطَ نْمِ اًموْـَي لُتخَْ لمَْ 

 

 

  هِنِتْخَوَ دِيعَِّسلا دِلَوَلِْ[ تْئَنِّهُ

 

 

 امََّلسَوَ ظُيفِلحَْا هُقُلِاخَ هُاعَرَوَ 

 

 



 253 

Şairin Seyyid Abdullah için kaleme aldığı şiirinin dua temalı ḥâtimesinden örnek 

beyitler aşağıdaki gibidir.687 

 اًعمَ مْكُسُرُيحَْوَ هُسُرُيحَْ ôُاَ

 

 

 ءِازَرْلأْاوَ ءِاوَسْلأَْا رِئِاسَ نْمِ 

 

 

 مْكُعَيجمَِ هُلَلإِْا مُكُُّديمُِ ىسَعَوَ

 

 

 ءِانَـْبلأَْاوَ رِامَعْلأَْا ِ ةدََ�زِبِ 

 

 

 مْكُدِمجَْ َ ةلَوْدَوَ مْكُدَلِاوَ ُّديمِوَ

 

 

 ءِاقَـَب لِوطُوَ لٍابَـْقإِ مِاوَدَبِ 

 

 

Allah hem onu hem de sizi tüm musibet ve kötülüklerin tümünden korusun. 

Umulur ki Allah hepinize ömürlerinizin uzamasını ve evlatlarınızın çoğalmasını 

nasip etsin. 

Babanızın ve azametli devletinizin, kurtuluşunun devamını ve bekasının 

uzunluğunu nasip etsin. 

Aşağıda verilen örnekler şairin mersiye temalı şiirlerinin ḥâtimelerindendir. İbn 

Ma‘tûḳ, Hz. Hüseyin’e söylediği mersiye temalı kasidesinde Hz. Hüseyin’in kendisinin 

dünya ve ahirette kurtuluşunun sebebi olduğunu bildirerek ona salat ve selam 

getirmektedir.688 (Kâmil) 

 ىذَلأَا نَمِ ِ ةايَلحَْا فيِ تيِانجََ مْكُبِفَ

 

 
 

 ارَشَحْمَلْا تُدْرَوَ اذَإِ مِيجِلحَْا نَمِوَ 

 

 
 

 امََّلكُ نُمِيْهَمُلْا ىَّلصَ مُكُيْلَعَـَف

 

 
 

 ارََّوكَتَوَ ىجَُّدلا ىلَعَ حُابََّصلا َّركَ 

 

 
 

Hayatta eziyetten ve mahşere girdiğimde cehennemden kurtuluşum sizin 

sayenizdedir.  

Sabah tekrar gece oldukça veya tekrar yuvarlanıp çıktıkça Allah’ın selat ve 

selamı sizin üzerinize olsun. 

Şair, kaside içerisinde bütünlüğü sağlama açısından ارَشَحْمَلْا  (mahşer) ve مِيجِلحَْا  

(cehennem) gibi mersiye temalı kasidelerin ana muhtevasında kullanılan ibareleri 

ḥâtimede de kullanmıştır. 

 
687   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 183. 
688   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 216. 



 254 

Bir diğer mersiye içerikli kasidesinin ḥâtimesinde mersiye söylediği kişinin 

masumiyet ve günahsızlığına işaret ederek yine da Rabbi ona güzel davransın şeklinde 

dua etmektedir.689 

 تْرَهِّطُ سِجْرِّلا نَمِ مٍاحَرْأَ تُلاَلاَسُ

 

 
 

 بِئِانجََ نْمِ وْـَتأَ بٌانجَْأَ ينُمِايَمَ 

 

 
 

 مُُّْ®رَ ءِوُّسلا نِمَ مْهَُّ�إِوَ هُاقَوَ

 

 
 

 بِلِاطَمَلْاوَ نىَمُلْا نىَسْأَ مْهُغََّلـَبوَ 

 

 
 

Onlar pislikten temizlenmiş rahimlerin çocuklarıdır. Onlar seçkin kadınlardan 

dünyaya gelmiş uğurlular ve soylulardır 

Rableri onu ve onları kötülüklerden korusun, temenni ve isteklerin en parlağını 

(güzelini) onlara versin. 

Netice olarak İbn Ma‘tûḳ’un ḥâtime bölümlerinde genel olarak, Peygamber 

medhiyesi ve Hz. Ali medhiyesi temalı kasidelerinde onlara olan muhabbetini bildirmek, 

onlara ziyaretinin kabul olunması ve onlardan kendisine şefaat etmelerini dilemek; medih 

kasidelerinde siyasîlerin duygularını coşturmak ve onları mutlu etmek için abartarak 

methetmek, uyarmak ve yönlendirmek, onlarla arası bozulduğunda özür dilemek, dini 

bayramları ve evlatlarının sünnet düğünlerini kutlamak, elde ettikleri zaferi tebrik etmek 

ve iyi temennilerde bulunup onlara dua etmek; mersiyelerinde ise mersiye söylediği 

kişinin güzel hasletlerini anmak, onların günahsız olduklarını belirtmek ve Allah’ın 

onlara ahirette iyi davranmasını temenni etmek gibi birden fazla konuyu işlediği 

görülmektedir. Bu konuları ele alırken benimsediği edebî bir üslup olarak ḥâtimenin 

kasidenin diğer bölümleriyle hem şeklen hem de manen uyumu gözetmiştir. Dolayısıyla 

konuların ḥâtimede işlenme sıklığına göre sırasıyla dini bayramlar ve özellikle Ramazan 

Bayramı kutlaması, sünnet düğünleri tebriği ile iyi dilek ve temennileri gelmektedir.  

1.1.2. Diğer Nazım Türüleri 

1.1.2.1. Taḫmis 

Kelime olarak beşleme, beş rükün ve beş karış anlamlarına gelmektedir.690 Bir şiir 

terimi olarak şairin yetim yani tek beyitli şiirine üç şatır ilave etmesiyle beş şatırdan 

 
689   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 222. 
690   el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ, 2/211-212; el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 224. 



 255 

oluşan şiir türüdür.691 Taḫmis beş şatırlı olarak peş peşe de yazılabilir. İlk dört şatrın 

kafiyesi aynı olup beşinci şatrın kafiyesi ilk dört beytin kafiyesine göre farklı olur. Ancak 

sonraki taḫmisin beşinci şatrının kafiyesi bir önceki taḫmisin beşinci şatrının kafiyesiyle 

aynı olur.692  

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

b---- ---- ---- ---- 

c---- ---- ---- ----       c---- ---- ---- ---- 

c---- ---- ---- ----       c---- ---- ---- ---- 

b---- ---- ---- ---- 

Bunlarla birlikte her beş şatır da birbirinden farklı olarak kendi aralarında aynı 

kafiyede de yazılabilmektedir.693 

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

a---- ---- ---- ---- 

b---- ---- ---- ----       b---- ---- ---- ---- 

b---- ---- ---- ----       b---- ---- ---- ---- 

b---- ---- ---- ---- 

Aynı şekilde ilk beş şatırın hepsi aynı kafiyede olup ikinci taḫmisin ilk dört şatrı 

birinci taḫmisten farklı kafiyede ve beşinci şatrı ise ilk taḫmisin beşinci şatrının 

kafiyesiyle aynı olabilir.694 

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

 
691 Mes‘ûd, er-Râid, 376; Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve 

Funûnu’i-Şi‘r, 188; Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 597. 
692  Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 188. 
693  Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 297–298. 
694  Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 292–293. 



 256 

a---- ---- ---- ---- 

b---- ---- ---- ----       b---- ---- ---- ---- 

b---- ---- ---- ----       b---- ---- ---- ---- 

a---- ---- ---- ---- 

Farklı şekillerde peş peşe yazılabilen taḫmis aynı zamanda el-musammetu’l-

muhammes olarak da adlandırılır.695 İlk olarak Abbasi döneminde görülmeye başlayan696 

taḫmis Osmanlı döneminde kendi başına bir şiir türü olarak en yaygın halini almıştır.697 

Muhtevası da genel olarak gazel, medih, vasf ve hamriyyâtır.698 

İbn Ma‘tûḳ’un divanında taḫmis türünden dört şiiri bulunmaktadır. Bunların da 

birinci ve ikinci taḫmisi aynı kafiyededir. Üçüncü ve dördüncü taḫmislerinin ilk dört şatrı 

birinci ve ikinciden farklı ancak kendi içlerinde aynı kafiyede olup beşinci şatırları birinci 

ve ikinci taḫmislerin kafiyesiyle aynı olarak yazılmaktadır. Şair bu taḫmislerini h. 1098 

yılının Cemâziyelâhir ayının 17. gününde gazel içerikli olarak Seyyid Ali Han için 

kaleme almıştır.699  

 هُكُهِنْـُي قَاوَشْلأَا ىذَأَ نْمَ ىلَعَ اذَامَ 1

 

 

 
 

 هُكُهِنْـُي ينَحِ هُنْعَ عُمْدَلا حَصَفْأَ وْلَ 

 

 

 
 

 هُكُرُـْتأَ تُسْلَ نْمَ ىوًهَ فيِ يمِئِلاَ َ� 2

 

 

 
 

 هُكُُّتََ¶ نُافَجْلأَاو دَجْوَلا مُتُكْأَ مْكَ 

 

 

 
 

 هُكُسِتمُ     ءُاشَحْلأَْاوَ     َّبلحا     قُلَطْأَوَ 3

 هْكَلَسْمَوَ اذَهَ َ� َّبلحُْا عِدَ اولُاقَ 4

 

 

 
 

 هْكَلَهْأَفَ بٍّصَ نْمِ هِيفِ ىعَسَ مْكَفَ 

 

 

 
 

 هْكََّرحَ ينِبَلْا يعِادَ قَوَّشلاوَ تُلْقُـَف 5

 

 

 
 

 هْكََّلتمََ نْأَ اَّملَ بُلْقَلْا نيِاصَعَ 

 

 

 
 

 هْكُلِمْأَ    تُنْكُ    وْلَ   افًسَاَ   اوَـَف    ييرِْغَ 6

 
695  Mahıeddın Rahcıd - Selami Bakırcı, “Musemmat, Muhammes, Tahmis,” Atatürk Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi 1/14 (2021), 325,327. 
696  Rahcıd - Bakırcı, “Musemmat, Muhammes, Tahmis,” 328. 
697  Rahcıd - Bakırcı, “Musemmat, Muhammes, Tahmis,” 33; Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-

‘Aṣri’l-’Us̱mânî (Dimeşḳ: Dâru’l-Fikr, 1989), 597; Manâl Selîm Sâlim en-Nuḥḥâl, eş-Şi‘ru’l-‘Arabî 
fi’l-Ḳarni’t-Tâsi’ ‘Aşara‘l-Milâdî/eṣ-Ṣâlis ‘Aşara Hicrî A‘râzuhu-Zavâhiruhu-İtticâhâtuhu-Ḳaḍâyâhu 
(Gazze: el-Câmi‘atu’l-İslâmiyye, Yüksek Lisans Tezi, 2013), 276. 

698 en-Nuḥḥâl, eş-Şi‘ru’l-‘Arabî fi’l-Ḳarni’t-Tâsi’ ‘Aşara‘l-Milâdî/eṣ-Ṣâlis ‘Aşara Hicrî A‘râzuhu-
Zavâhiruhu-İtticâhâtuhu-Ḳaḍâyâhu, 276. 

699  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 225–226. 



 257 

 يقِدَحَ نْعَ ثِيْغَلا ثَيدحَ يوِرْـَت بُحُّْسلا 7

 يقِدْحَ

 

 

 
 

 يقِلَـَق نْعَ حِوَّْـنلا عَجْسَ لُقُْـنـَت قُرْوُلْاوَ 

 

 

 
 

 يقِرَحَ نْعَوَ يدِجْوَ نْعَ مËََ يذَِّلا لِسَ 8

 

 

 
 

 يقِمَرَ ىوَسِ نيِّمِ عْدْيَ لمَْ نْمَ َّرضَ امَ 

 

 

 
 

 هْكُترُْيَ     يقِابَلِْ[     حُمَسْيَ    نَاكَ    وْلَ 9

 هْبِذِّعَمُ نْمِ وجُرْـَيأَ دِاؤَفُلْا حَيْوَ 10

 

 

 
 

 هْبِلَطْمَ نَودُ َّ�رَُّـثلا لُيْـَنوَ لاًصْوَ 

 

 

 
 

 هْبُِّنتجََ نْمِ َّنىمَتَـَي اَّملَ اًدعبُ 11

 

 

 
 

 هْبِ تُرْفَظَ نيِّأَ ولَ لِصْوَلْا ىلَعَ يفِلهَْ 

 

 

 
 

 هْكُرِدْيُ     ءُرْمَلْا     َّنىمَتَـَي     امََّلكُ     امَ 12

 
1. Özlemin eziyetinin zayıflattığı kimseye ne olmuş? Keşke özlem onu zayıflatmak 

yerine gözyaşı ondan özlemi açığa çıkarsaydı. 

2. Ey kınayanım! Aşk için onu terk etmiş değilim. Gözlerim onu (aşkı) açığa çıkarsa 

da defalarca aşkı gizledim.  

3. Aşkı defalarca bıraktım ancak iç organlarım (kalbim) onu bırakmıyor. 

4. Aşkı ve onun yolunu bırak dediler, çünkü aşk yolunda çabalayan birçok kişiyi 

(aşk) helak etti. 

5. Kalp ona sahip olduğunda, ayrılığın çağrıcısı özlemi harekete geçirdi ve bana 

karşı çıktı dedim. 

6. Maalesef, keşke ona sahip çıksaydım. 

7. Bulut gözümden yağmurun hışırtısını anlatıyor ve güvercin endişemden 

ağlamanın kafiyesini naklediyor. 

8. Uyuyan kimseye aşkım ve (aşk ateşinde) yanışım hakkında sor, son nefesimi 

bırakan kimseye benden zarar gelmez.  

9.  Eğer geri kalan canımı müsamaha edip bırakırsa 

10. Yazıklar olsun kalbe! Kendisine acı verenden kavuşmayı arzuluyor mu? Oysaki 

o onun bu arzusu Süreyya’dadır. 

11. Her daim ondan uzak durmayı temenni ettiğinde ona yazıklar olsun! Üzüntüm 

ona kavuşmaktandır, keşke onu elde etsem.  

12. Elbette insan istediği her şeyi elde edemeyebilir. 



 258 

1.1.2.2. Bend 

Kelime anlamı olarak on bin kişiden oluşan asker grubu, hile, acemi,700 büyük 

bayrak,701 paragraf ve bent702 anlamlarına gelmektedir. Bir şiir terimi olarak ise belli bir 

tanımı olmamakla birlikte nazım halinde yazılmayıp yani Arap şiir vezinleri ve 

tefilelerine karşıt olarak genellikle Hezec703 ve Remel704 bahirlerinin tefileleriyle düz yazı 

şeklinde yazılan ve nispeten son dönemlerde ortaya çıkan kendine özgü bir şiir türüdür.705 

Bend türünün nerede ortaya çıktığına dair birçok eserde Irak ve Irak’ın güneyi706 

gösterilse de kaynaklarda ilk rastlanan bend şiiri İbn Ma‘tûḳ’un bendleri olduğu707 

düşünüldüğünde ilk çıkış yerinin Ḥûveyze olması muhtemeldir.  

Nâziku’l-Melâik Ḳazâyâş-Şi‘ri’l-Mu‘âṣir isimli eserinde Arap araştırmacıların 

çoğunluğuna göre bend türünde sabit bir yöntemin bilinmediğini ve kendisinin de böyle 

bir şiir türünü 1953’ten önce ne duyduğunu ne de gördüğünü bildirmektedir.708 Oysaki 

 
700    el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 68. 
701    el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ, 1/279. 
702    Mes‘ûd, er-Râid, 339. 
703   Hezec, kelime anlamı olarak şarkı söylemek ve makamlı okumak anlamına gelir. Bkz: Emîl Bedî‘ 

Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-‘Arabiyye (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2006), 4/77; 
Istılah olarak ise aruz bahirlerinden biridir. Asıl vezni “ نْلُْـيعِافَمَ نْلُْـيعِافَمَ نْلُْـيعِافَمَ نْلُْـيعِافَمَ نْلُْـيعِافَمَ نْلُْـيعِافَمَ  ” 
şeklindedir. Ancak bu vezni nadiren kullanılmaktadır. Burada aruzu (beytin ilk şatrının son tef’ilesi) 
sahih olduğu gibi darbı (beytin ikinci şatrının son tefilesi) de sahih olarak gelir. Fakat daha çok meczû’ 
yani her şatrı iki tefileli olmakla birlikte bir beyti dört tef’ileli olarak “ نْلُْـيعِافَمَ نْلُْـيعِافَمَ نْلُْـيعِافَمَ نْلُْـيعِافَمَ  ” 
şeklinde kullanılır. Buna sahih denilmektedir. Bir diğer ihtimal olarak ise aruzu sahih ve darbı ise 
mazuf olarak gelir ve böylece vezni “ لْعِافَمَ / نلُْـيعِافَمَ نْلُوْعُـَف لْعِافَمَ  / نْلُوْعُـَف نلُْـيعِافَمَ  ” halini alır. Abdulazîz ‘Atîk, 
‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye (Beyrut: Dâru’n-Nahḍati’l-‘Arabiyye, 2002), 67–68. 

704    Remel kelime anlamı olarak, hızlı yürüme, seri adım atma ve koşuşturma anlamlarına gelmektedir. 
Bkz: Emîl Bedî‘ Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, 4/33-34; Istılah olarak ise aruzun bir 
bahridir. Asıl vezni “ نْتُلاَعِافَ نْتُلاَعِافَ نْتُلاَعِافَ  نْتُلاَعِافَ  نْتُلاَعِافَ  نْتُلاَعِافَ  ” şeklindedir. Burada aruzu hep َنْلُعِاف  olarak 
gelirken darbı ise َنْلُعِاف تْلاَعِافَ ,  ve َنْتُلاَعِاف  olmak üzere üç farklı şekilde gelebilir. Remel bahri meczû’ 
olarak kullanıldığında vezni “ نْتُلاَعِافَ نْتُلاَعِافَ  نْتُلاَعِافَ  نْتُلاَعِافَ  ” şeklinde gelir. Aruzu hep sahih olarak, darbı ise 
yine üç şekilde gelebilir: َنْتُلاَعِاف نَِ<لاَعِافَ , نْلُعِافَ , . Ayrıca remel bahrinin haşvine (aruz ve darbı dışındaki 
tefilelerdir) habn (tefileden ikinci sakin harfin silinmesi) gelir ve böylece َنْتُلاَعِاف  tefilesi َنْتُلاَعِف  olur. Yine 
habnın üzerine keff de (tefileden yedinci sakin harfin silinmesi) gelebilir ve bu sefer َنْتُلاَعِف  tefilesi َتُلاَعِف  
olur. Bkz. ‘Atîk, ‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye, 79–83; Emîl Bedî‘ Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-
‘Arabiyye, 4/36. 

705   Cebbûr ‘Abdunnûr, el-Mu‘cemu’l-Edebî  (Beyrut: Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyin, 1979), 51; Emîl Bedî‘ 
Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-‘Arabiyye (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2006), 4/194; 
Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 167. 

706   Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 399; Emîl Bedî‘ Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-
‘Arabiyye, 4/194; Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-
Şi‘r, 167. 

707     Ḥaydarî - Dîbâcî, “Şi‘ru’l-Bendi’l-‘Arabî ‘inde Ebî Ma‘tûḳ el-Huveyzî,” 78. 
708     el-Melâike, Ḳaḍâyâyı’ş-Şi‘ri’l-Mu‘âṣir, 26. 



 259 

ölüm tarihi 1676 olan İbn Ma‘tûḳ’un 17. yüzyılda beş bend şiiri kaleme aldığı 

görülmektedir.709 Nitekim bend türünden bahseden kaynaklarda da bu şiir türünün ilk 

yazarı ve mucidi olarak İbn Ma‘tûḳ gösterilmektedir.710 Netice olarak Osmanlı 

döneminde ortaya çıkan en önemli şiir türlerinden biri olan bendi, bu dönemde Arap 

edebiyatının gelişmesi adına atılan büyük bir adım olarak değerlendirmek mümkündür. 

Bend yapı olarak eş-şi’ru’l-hurr’a benzemekle birlikte tarifte de değinildiği üzere 

hezec ve remel bahirlerinin tefileleriyle nesir yani düz yazı şeklinde ve genellikle de 

başından sonuna kadar aynı vezinde yazılmaktadır. Yani eğer bahiri hezecse َنْلُْـيعِافَمَ نْلُْـيعِافَم  

tefileleriyle, yok eğer remelse َنْتُلاَعِافَ نْتُلاَعِاف  tefileleriyle yazılmaktadır. Bununla beraber 

tefileleri salim veya illetli (hazif, maklûb) olarak gelebilir.711 Her satrın tefile sayısı da 

değişkenlik gösterebilir. Örneğin birinci satır dört tefile, ikinci satır iki tefile, üçüncü satır 

beş tefile içerebilir.712 İran’da İbn Ma‘tûḳ’un bendlerini inceleyen müstakil bir Arapça 

makale de yazılmıştır.713 

İbn Ma‘tûḳ’un beş bendi vardır. Bunlar divanın üçüncü bölümünde yer 

almaktadır. Şair bendlerini remel bahrinde ve َنْتُلاَعِاف  tefilesinde yazmaktadır. Şairin 

birinci bendi 11 satır olup konu olarak gökyüzünün Allah’ın varlığı ve yaratıcılığına bir 

delil oluşunu işlemektedir. Bu benden olan bir bölüm aşağıdaki gibidir.714 (Remel) 

 * ةِرَدْقُلْا رَـَثأَ رْظُنْاوَ * ةِلَفْغَلْا يذِ ةِدَقْرَ نْمِ * ةِرَكْفِلْا فَرْطَ هْبِّـَن * ةِمَلُّْظلا فيِ دُقِاَّرلا اهَُّـيأَ

 

 

 
 

 * شِقَّْـنلا نَمِ هِيفِ امَوَ * شِرْعَلْاوَ سِلَطْلأَا كَلَـَف نُرْاوَ * ةِبرَْلخِْا ءِانَسَ رِجْفَ فيِ * ةِيرَْلحِْا سَلَغَ لُجْاو

 

 

 
 

 ىدًهُ تَُ�آ كَلِذَ يفِفَ * تِاوَمََّسلا عِبَّْسلاوَ * نِقَْـتمُلْا عِنُّْصلا اذَ فيِ * نِكَدْلأَْا قِفُلأُْا اذَهَوَ

 

 

 
 

 ...* حِبُّْصلا رِرَغُ نْعَ هُتُرَدْقُ تْفَشِكُ هٍلٰإِ تِابَـْثإِ ةَِّحصِ نْعَ فُشِكْتَ

 

 

 
 

 
709     İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 227–230. 
710   Ḥaydarî - Dîbâcî, “Şi‘ru’l-Bendi’l-‘Arabî ‘inde Ebî Ma‘tûḳ el-Huveyzî,” 87; Emîl Bedî‘ Yakub,  

Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, 4/194. 
711    Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 168; Emîl 

Bedî‘ Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, 4/194; daha ayrıntılı bilgi için bkz. el-Melâike, 
Ḳaḍâyâyı’ş-Şi‘ri’l-Mu‘âṣir, 169–175. 

712     el-Melâike, Ḳaḍâyâyı’ş-Şi‘ri’l-Mu‘âṣir, 175–176. 
713     Ḥaydarî - Dîbâcî, “Şi‘ru’l-Bendi’l-‘Arabî ‘inde Ebî Ma‘tûḳ el-Huveyzî.” 
714     İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 227. 



 260 

Ey karanlıkta uyuyan, düşüncenin gözünü gaflet uykusundan uyandır ve kudretin 

alametlerine bak. 

Şaşkınlığın karanlığını (bilememezliğini) tecrübenin parıltısının şafağında (şafağı 

ile) aydınlat, karalığın göğüne (kararmaya başlamış göğe), arşa, nakıştan onda olana ve 

karanlık ufuğa bak. 

Bu sağlam sanata ve yedi göğe bak. Çünkü bunda hidayetin alametleri vardır. 

Öyle alametler ki Allah’ın ispatının sıhhatini ortaya çıkarır ve kudreti sabahın aydınlığını 

açığa kavuşturur. 

İkinci bendi 14 satır olup konu olarak yine yer yüzünün Allah’ın varlığı ve 

kudretine delil oluşunu işlemektedir.715 (Remel) 

 رَرَدُ ىكَبْأَفَ * قِدَوَلْا َّلقِمُ ىكَبْأَوَ عَِّمُّللا بُنَشَ ىدَبْأَفَ * قَبرَْلْا هِتِرَدْقُ فيِ كَحَضْأَ قٌلِاخَ

 

 

 
 

 تِيقِاوَـَي رِحمُُ نْمِوَ * رِوذُُّشلا بُضْقَ اهَْـتلَحمََ رٍاََ® يرَنËَدَ تنَْبَـْنأَفَ * ضِرَلأَْا عَقْـُن يىَحْأَفَ عَمَّْدلا

 

 

 
 

 نْمِ دِمََّرلا لِقْمُلْاكَ تْحَتَفَـْناِ امَ اَذإ * رَطْقُلْا اَِ® كُسْمَلْا نَزَخْأَفَ اðقحَ * رُضْلخُْا لُمْلخَْاوَ قٌيقِشَ

 

 

 
 

 جزَويرُْفَوَ نٍيرِسْنَوَ * نٍاوَلْأَوَ رِهَّْزلا نَمِ سٍانَجْأَوَ لٍاكَشْأَوَ لَِّّطلا رِرَدُ فيِ تْكَبَ دِهَّْشلا

 

 

 
 

 ... * نٍايحَْرَ

 

 

 
 

O öyle  bir yaratandır ki kudretiyle yıldırımı güldürmüş, parlaklığın dişlerini 

göstermiş ve yağmurun gözünü ağlatmıştır. Böylece göz yaşının incisini akıtmış ve 

ardından yer küresinin çöllerini diriltmiştir. 

 (Bulutlar) birbirinden ayrı dalların taşıdığı baharın dinarını (tomurcuğunu) dağ 

lalesinin kırmızılığı ve yeşil liflerden çıkartmıştır.  

Gerçekten de misk, ud kokusunu o tomurcuklarda biriktirmiştir. Onların 

(tomurcukların) henüz açılmadığı vakitte, nesrin, reyhanın firuzesi (mavi suyu), renkler 

ve çiçekler, (farklı) cinsler ve şekiller hasta gözü görmek için göz yaşını akıttığı gibi 

şebnemin incisini akıtmıştır. 

 
715   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 228. 



 261 

Üçüncü bendi 15 satır olup konusu, nimet olarak Allah’ın elçiler göndermesi, Hz. 

Paygamber, Hz. Ali, on iki imam ve Seyyid Bereke Hân medhiyeleridir. Bu bendinden 

bir örnek:716 (Remel) 

 سِجْرِّلا نَمِ رفْكُلْا ثَدَحْأَ امَ رَهَطَ نْمَوَ * مِجَعَلْا عَمَ بِرَعَلْا لىَإِ * مِزْعَلْا لىِوأُ لِسُُّرلا ثُعَِ[

 

 

 
 

 ةِمَكْلحِْا عَمَ ةِرَدْقُلْاوَ ةَِّوقُلْاوَ ةِوَسْقِلْاوَ ةَِّقرِّلاوَ ةِفَأَّْرلا يذِ مِسِاقَلْا بيِأَ *رِهُّْطلِ[ ةَِّلمِ نْعَ

 

 

 
 

 ...*مِكْلحُْاوَ

 

 

 
 

(Allah) büyük azamet sahibi olan Peygamberleri acemlerle Araplara 

gönderendir. O öyle bir kimsedir ki küfürden hasıl olan pisliği, kendisinin temizliğiyle 

gidermiştir.  

Kâsım’ın babası, yöneticilik ve hikmetle beraber kıymet, güç, kuvvet, hiddet, 

incelik ve merhamet sahibidir.  

Dördüncü bendi 10 ve beşinci bendi 11 satırdır. Her ikisinin konusu da Seyyid 

Bereke Hân medhiyesidir.717 

 *رِوُّطلا لَعَ كَانَعْـَفرَ هُادËََوَ قِلْلخَْا ىلعَ هَُّلاوَـَف * رِوُّنلا نَمِ اللهُ هُنََّوكَ كٌلَمَ لْبَ كٌلِمَ

 

 

 
 

 برِْتِّلا ةَيَنِبْأَ انَيلَإِ هِيدَِ�أَ نَمَّْدهَوَ * رِولحُْا لِقْمُلْا نِوفُجُ مِلْظُ ىوَسِ هِيضِاوَمَ مَلُّْظلا تِمحََ مٌاهمَُ

 

 

 
 

 ...*رِسَّْنلا ةِحَنِجْأَ ىلَعَ هِيلِاعَمَ نَدْيّشَفَ

 

 

 
 

(Seyyid Bereke Hân) Bir melek veya padişahtır ki Allah onu nurdan yaratmış, onu 

tüm yaratılanların padişahı yapmış ve onu çağırarak seni Tur dağına çıkardık (seni Hz. 

Musa gibi yücelttik) demiştir.  

(O) Öyle bir kılıçtır ki keskinliği, hurilerin gözlerinin zulümlerinden başka tüm 

zulümleri yok etmiştir. Onun elleri, bizlere altın dağları düpedüz kılmış ve böylece 

büyüklüğünü kartalın kanatlarına inşa etmiştir. 

 ينِعَلْا ردْبَ يطِعْـُيوَ * دِجْمَلْا فَرَشَ وزُغْـَيـَف * دِسَلأَْا ىلَعَ دِنْلهِْا ابَظُ ضِيبِ فيِ مُجِهيَ سٌرَشَ

 

 

 
 

  ...*هيدِاعَأَ وِنحَْ لىَإِ رُعَّْذلا رَاسَ اذَإِ * دِفْوَلْا نَمِ دِمْلحَْا رَردُ رُشِيَـَف

 

 

 

 

 
716   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 228. 
717   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 229. 



 262 

(Seyyid Ali Hân savaşta) öyle çetindir ki aslanların (düşmanın) üzerine Hint 

ceylanının beyazlığıyla (keskin ve parlatılmış Hint kılıcıyla) saldırır. O, büyüklüğün 

şerefini ister. Gözün ayını (dirhem)  ve övgünün incisini temsilcilerden (padişahların 

gönderdiği temsilcilerden) satın alır. O yola çıktığı zaman korku da düşmanlarına doğru 

yol alır… 

1.1.2.3. Mevâliyyâ 

Mevâliyya kelimesi azat edilen, dost ve efendi718 anlamlarına gelen mevlâ 

kökünden gelmektedir.719 Bir şiir terimi olarak Mevâliyyâ ise genel kanaate göre 

Abbâsiler döneminde Vâsitiler tarafından icat edilmiş, fushaya yakın bir ammîce ile basît 

bahrinde, dört, beş ve yedi muhtelif kafiye ile yazılabilen bir şiir türüdür.720 Vâsitilerin, 

Müslüman köleleri bahçelerini düzenleme, kuyu kazma, duvar yapma, arazilerini sulama, 

hurma toplama vb. işlerinde  kullandıkları esnada bu kölelerin patronlarına, söylenmesi 

kısa ve kolay olduğu için “Yâ mevâliyyâ!” (ey efendilerim) şeklinde seslenip yüksek sesle 

terennüm etmelerinden dolayı bu şiir türü mevâliyyâ ismiyle anılmaya başlamıştır.721  

Bir diğer kanaate göre de Abbâsi halifesi Harun Reşid (ö. 193/809), tebaasından 

olan Bermekîler’e fusha mersiye söylemeyi yasaklamış ve onlar da ammiceye benzer 

Arapçalaşmış kelimelerle kısa bentler halinde mersiyeler söyleyip sonuna da yâ 

mevâliyyâ ibaresini eklemişlerdir. Bundan dolayı bu adla anılmaya başlamıştır. 

Dolayısıyla Mevâliyyâ’nın en eski örneği Bermekî cariyelerine aittir.722 

Mevâliyyâ’nın birçok çeşidi vardır. Bunlardan en yaygını er-rubâ‘î yani dûbeyttir. 

Dört şatırdan oluşur. Her dört şatrın kafiyesi aynı olup ravî harfin harekesi de sakin 

olur.723 

 
718     el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 918. 
719    İsmail Durmuş, “Mevâliyyâ,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2004), 29/226. 
720     Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 346; Ṣafiyyuddîn el-Ḥillî, el-‘Âṭılu’l-Ḫâli ve’l-Marḫasu’l-

Ġâli, thk. Hüseyin Nis̱âr (Ḳâhire: Maṭba‘atu Dâri’l-Kutub ve’l-Vesâ’iki’l-Kavmiyye, 2003), 105; 
Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 431–432; 
Emîl Bedî‘ Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, 9/218; Raşîd Yaḥyâvî, eş-Şi‘ru’l-
‘Arabiyye el-Envâ’ ve’Agrâz (Mağrip: Afrîkiyâ’ş-Şark, 1991), 46; Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-
Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm, 415. 

721    el-Ḥillî, el-‘Âṭılu’l-Ḫâli ve’l-Marḫasu’l-Ġâli, 107; Emîl Bedî‘ Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-
‘Arabiyye, 9/218; Durmuş, “Mevâliyyâ,” 29/426. 

722   Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 344; Emîl Bedî‘ Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-
‘Arabiyye, 9/218. 

723     Emîl Bedî‘ Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, 9/218-219. 



 263 

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

Bazıları beş şatır olarak yani muhammes olarak da söylenmiştir. Mevâliyyâ’nın 

bu türü de iki farklı şekilde gelebilmektedir. Birinci türde, tıpkı dört şatırlılarda olduğu 

gibi her beş şatrın kafiyesi aynıdır.  

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

a---- ---- ---- ---- 

Beş şatırlı mevâliyyânın ikinci şeklinde ise ilk üç şatrının kafiyesi aynı, dördüncü 

şatrın farklı ve yine beşinci şatrın kafiyesi ilk üç şatrın kafiyesiyle aynıdır.724  

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

b---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

a---- ---- ---- ---- 

Üçüncü şatrın kafiyesi diğer satırlarınkinden farklı olan mevâliyyâya ise er-

rubâ’il-‘arac denilmektedir. Bu çeşit dört şatırlı yani dûbeyt olarak da gelebilir.725 

Bununla birlikte beş şatırlı olup her beş şatırın kafiyesi aynı olarak gelen şiire de el-‘arac 

denilmektedir.726  

Diğer bir mevâliyyâ türü olan en-nu’mânî ise yedi şatır olarak gelmektedir. İlk üç 

şatrın kafiyesi aynı, ikinci üç şatrın kafiyesi de ilk üçtekinden farklı olarak biribiryle 

aynıdır. Yedinci şatrın kafiyesi ise ilk üç şatrın kafiyesiyle aynı olarak gelmektedir.727 

a---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

b---- ---- ---- ----       a---- ---- ---- ---- 

b---- ---- ---- ----       b---- ---- ---- ---- 

a---- ---- ---- ---- 

 
724   Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 342–344. 
725   Emîl Bedî‘ Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, 219. 
726   Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 363. 
727   Emîl Bedî‘ Yakub, Mevsû‘atu ‘Ulûmi’l-Luġati’l-‘Arabiyye, 219. 



 264 

Netice olarak mevâliyyâ şiir türü beyit veya şatır sayısı açısından dört şatırlı 

(dûbeyt), beş şatırlı (muhammes) ve yedi şatırlı (mukatta‘) şeklinde gelmekte ve bununla 

beraber kafiye ve ravî özellikleri bakımından öne çıkmaktadır.  

İbn Ma‘tûḳ’un mevâliyyâ şiirlerine bakılacak olursa şair, yukarıdaki tanımlara 

uygun bir surette rubâ‘î / dûbeyt (dört şatırlı), muhammes (beş şatırlı) ve onlardan farklı 

olarak mukatta‘ (sekiz şatırlı ya da on şatırlı) türlerini kullanmaktadır. Şiirleri kafiye ve 

ravî şartlarına uymakla birlikte beyit ve şatır sayıları açısından bazı farklılıklar 

içermektedir. Şairin mevâliyyâları tabloda gösterilerek ayrıntıları açıklanacaktır. 

Mevâliyyâ Türü Şiir Sayısı Beyit Sayısı 

Rûbâ‘i (dört şatırlı) 50 100 

Muhammes (beş şatırlı) 18 36 

Mukatta‘ (sekiz ve on şatırlı) 3 22 

Şiir ve Beyit Sayılarının Toplamı 71 158 

Tabloda görüldüğü üzere İbn Ma‘tûḳ’un divanında 50 adet rubâ’i, 18 adet 

muhammes ve mukatta‘ olmak üzere 158 beyitten oluşan 71 mevâliyyâ şiiri vardır. 

Dolayısıyla tabloda da olduğu gibi İbn Ma‘tûḳ’un mukatta‘ türünden mevâliyyâları şairin 

kendine has bir mevâliyyâ türü olarak değerlendirilebilir. Zira imkanlar dahilinde elde 

edilen kaynaklarda mevâliyyânın bu türüne rastlanmamaktadır. Bu, şairin kendine has bir 

mevâliyyâ nazmı olup Osmanlı dönemi içerisinde değerlendirildiğinde yeni sayılabilecek 

bir türdür.  

Şatırlarının kafiyeleri ise üste verilen ölçülere benzemekle birlikte yer yer 

farklılıklar da arz etmektedir. İbn Ma‘tûḳ, rubâ‘î mevâliyyâ türü şiirlerinin tamamı aynı 

kafiye ve ravî harfiyle yazmaktadır. Muhammes türü mevâliyyâlarını ise yukarıda 

bahsedilen her iki türde de kaleme alınmıştır. Birinci türde her beş şatrın beşi de aynı 

kafiyede, ikinci türde ise beş şatrın ilk üç şatrı aynı kafiye, dördüncü şatrı farklı kafiye ve 

yine beşinci şatır ilk kafiyeye uygun olarak gelmektedir.  

Şairin mukatta‘ olarak üç mevâliyyâ şiirinin kafiyeleri de birbirinden farklı olup 

kendi içlerinde daha önce rastlanmamış bazı özelliklere sahiptir. Üç mukatta‘nın ikisi 



 265 

sekizer şatır, biri ise on şatırdır. Sekiz şatırlılardan birinde ilk dört şatrın kafiyesi aynı ve 

ikinci dört şatrın kafiyesi ilk dört şatrın kafiyesinden farklı olarak kendi içerisinde aynıdır. 

Buna mukabil sekiz şatrın tamamında ravî harfî aynıdır. Bir diğer sekiz şatırlık şiirinin 

ilk üç şatrı aynı kafiye, ikinci üç şatrı da ilk üç şatırdan farklı olarak kendi içerisinde aynı 

kafiyede ve son iki şatrının kafiyesi ise ilk üç şatrın kafiyesiyle anıdır. On şatırlık 

mevâliyyâ şiirinde ise tüm şatırlar aynı kafiyedir. Tüm bunlara rağmen şair açısından 

mevâliyyâ şiirleri vezninden daha çok müziksel ritimi ön plana çıktığı müşahede 

edilmektedir. Zira bu türden bazı şiirlerinde müziksel ritimden dolayı vezine bağlı 

kalmadığı görülmektedir. Dolayısıyla verilen bu bilgiler ışığında kafiyesi ve ravîsi aynı 

olarak gelen dört şatırlı mevâliyyâlarından bir örnek olarak rubâ‘î şiiri aşağıdaki gibidir. 

Şiirde işlenen konu siyasî medih temasıdır.728 (Basît)  

 لِامَلْا سَفْـَن دََ[أَ لِاوَـَنلا فِيسَبِ نْمَ َ�

 

 

 
 

 لَامَ ةِطَيسِبَلْا رِاطَقْلأَِ هِلِدْعَبِ نْمَوَ 

 

 

 
 

 لَامَ مِرِاكَمَلْا وِنحَْ اشَنَ ذْمُ دٌجِامَوَ

 

 

 
 

 لَامَأَ نَيدِتَعْمُلْا شَورُعُ هِفِيْسَبِ نْمَوَ 

 

 
 

Ey ihsan kılıcıyla malları nefsini yok eden kimse ve ey adaletiyle dünya ülkelerine 

giden kimse! 

Doğduğundan beri yüceliklere doğru yürüyen şeref sahibi kimse! Kılıcıyla 

düşmanların tahtını indiren kimse! 

Gazel muhtevalı rubâ’i mevâliyyâ şiiri aşağıdaki gibidir. 729 (Basît)  

 قُترَِسْتَ انَلِوقُعُلِ ةُفَطِالخَْا كَرُاوَـْنأَ

 

 

 
 

 قُترَِسْتَ ةِيَسِاقَلْا بِولُقُلْلِ كَفُطِاعَمَوَ 

 

 

 
 

 قُترَِتحَْ ادَغَ كَلَ رٍّحُ حِورُ فيُِ Îَّاَ

 

 

 
 

 قُترِِتحَْ هُتُجَهْمُوَ قٌيرِغَ هِعِمْدَبِ هُمُسْجِ 

 

 

 
 

Hızlı ve parlak nurların bizim akıllarımızı çalıyor, duygularından katı kalplerimiz 

yumuşuyor.  

Allah’a yemin olsun ki senin için bedeni göz yaşına boğulmuş ve ruhu yanan özgür 

kimsenin ruhu yanıp tutuşuyor.  

İḫvânîyât temalı ruba’î mevâliyyâ türünden bir şiiri:730 (Basît)  

 
728   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 232. 
729   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 236. 
730   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 233. 



 266 

 َّيلَعَ نُامََّزلا رَاجَ اذَإِ كَيتجَِرْأَ تُنْكُ

 

 

 
 

 َّيلَعْـَن تيِمَاهَ يطِوتُوَ ينُعِتَسْأَ كَبِ 

 

 

 
 

 ٌّليَوَ ٌّيغَ نَِّّظلا ضُعْـَبوَ نيِّظَ تَسْكَعَـَف

 

 

 
 

 َّليَإِ ُّدرَـُت يمِهْسَ َ� كَاشَاحَ كَاشَاحَ 

 

 

 
 

Zaman bana zulmettiğinde seni arzular, başım ayakkabım hizasına inerek senden 

yardım isterdim. 

Sen zannımı aksine çevirdin, çünkü bazı zan günahı ve bazısı da doğruyu 

bozmaktır. Senden uzak olsun, senden uzak olsun, ey kendime döndürülen okum!  

Dolayısıyla üstteki örneklerde de açıkça görüldüğü üzere şairin rubâ‘î türü 

mevâliyyâ şiirlerinin tamamı kendi içlerinde aynı kafiye ve ravî harflerine sahiptir. 

Muhammes türü mevâliyyâ şiirinden örnekler ise aşağıdaki gibidir. İlk şiiri, 

kafiyesi ve ravîsi aynı olan beş şatırlı bir mevâliyyâdır ve konusu ihvaniyâttır.731 (Basît)  

 انَـُتَّهمِ لِادَنْلأَْا اجَرَ نْعَ تْعََّـفرَـَت

 

 

 
 

 انَْـتَّهمَأَ امَ ليِايََّللا انَْـتهَدَ وْلَوَ 

 

 

 
 

 انَـَتَّمأَ رَِّشلِ[ وْلَ مَِ�لاَْا فُورُصُوَ

 

 

 
 

 انَْـتمِ وْلَوَ الهََ ُّلذِنَ Ëَدْقِتَعْـَت لاَ 

 

 

 
 

 انَـُتمَيْشِ   ضُيوِفَّْـتلاوَ   برَُّْصلا   Ëَرُاعَشِ

Düşük karakterlinin arzusundan bizim himmetimiz yükseldi. Musibetler bize gelse 

de umrumuzda değildir. 

Musibetler kötüleriyle bizi hedef alsa da sonunda ölsek de boyun eğeriz sanma. 

Zira sabır bizim şiarımız ve etkilendirme (kazanmak) da bizim karakterimizdir. 

Aşağadaki şiir de beş şatırlı mevâliyyâlarından olup, dördüncü şatrı hariç diğer 

şatırlarının kafiyesinin aynı olan türdendir. Hüseyin Paşa’ya atfettiği bir siyasî 

medihtir.732 (Basît)  

 هْفَورُصْمَ كَيلَإِ لُازَـَت لاَ ةٌجَهْمُ ليِْ

 

 

 
 

 هْفُورُصُوَ رُهَّْدلا كَاقَلِ نْعَ اهَـُقوعُـَيوَ 

 

 

 
 

 هْفِورُعْبمَِ انَكَّْلتمََ نْمَ َ� دُعْـَبو

 

 

 
 

 بْئËَِ دِعْـُبلْا ىلَعَ كَيلَإِ بيِاتَكِ اذَهَ 

 

 

 
 

 هْفَورُعْمَ   دِولجُِْ[   ادًيَ   لَّْبقَـَت   َّنيعَ

 
731   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 239. 
732   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 234. 



 267 

Benim, çabası sana doğru uçmak olan bir kalbim var. Ancak zaman ve onun 

sıkıntıları kalbimin senle görüşmesine engel oluyor. 

Ve sonra, ey iyilikleriyle (yardımlarıyla) bize sahip olan kimse! Bu, uzaktan beni 

temsil etmesi için benim sana yazdığımdır.  

İyiliği cömertlikle olan bir eli benden kabul buyur! 

İbn Ma‘tûk’un sekiz şatırlı mevâliyyâ türü şiiridir. Bunun ilk dört şatrının kafiyesi 

aynı kökten ve ikinci dört şatrın kafiyesi de ilk dört şatrınkinden farklı olarak kendi içinde 

aynı kökten kelimelerden oluşmaktadır. Fakat her sekiz şatrın kafiyesi aynı ve konusu 

gazeldir.733 (Basît)  

 نْوهُرُ َّساوَلحَْا نيِّمِ ىوَلهَِْ[ ضَبَـَق بيٌِظَ 1

 

 

 
 

 نْوهُْـنـَي ةٍَّللخُِ هِيْفِ عَمَّْسلا يغِصْاُ فَيْكَ 

 

 

 
 

 نْولهُْا بِاذَعَ فيِ نيِكَرَـَت لٍصْوَ زُـْيزِعَ 2

 

 

 
 

 نْوَُ¶ َّيلَعَ هِرِجْهَ ىوَسِ بِئِاصَمَلْا ُّلكُ 

 

 

 
 

 نْتحَِ لمَْ ىرَوَلْا نَمِ كَاوَسِلِ ةٌجَهْمُ ليِْ 3

 

 

 
 

 نْتحَِ لمَْ كَتَِّدوَمَ يرِْغَ قَوْـَف عٌلِاضَأَوَ 

 

 

 
 

 نْحَمِلْا كَاوَـَن نْمِ انَْـيلَعَ تْلَاوَـَت نْاِوَ 4

 

 

 
 

 نْحَمَنْـَي كَتِيَوْرُ بِيْرِقَ نْعَ ىسَعَ اًبرْصَ 

 

 

 
 

1. O öyle bir ceylandır ki duyguları(mı) benden aşkla rehin aldı, mani olduğu 

arkadaşlık için ona nasıl kulak vereyim? 

2. Kavuşması zor olan beni rüsva edici azabın içine terk etti, bana onun ayrılığı 

hariç musibetlerin tamamı kolaydır.  

3. Benim insanlardan senden başkasını özlemeyen bir kalbim ve senin sevgin 

dışında başka sevgi arzulamayan uzuvlarım vardır. 

4. Eğer senin uzaklığından dolayı kavuşmamız bize zorluk getirecekse sabrederiz, 

umulur ki yakından senin görünce (bu zorlukların) hepsi geçer. 

İkinci sekiz şatırlı mevâliyyâsı da yukarıda zikri geçen ikinci türde yani ilk üç şatrı 

aynı kafiyede, sonraki üç şatrı ilk üç şatrından farklı olarak ve kendi içerisinde aynı 

kafiyede, son iki şatrı da ilk üç şatrın kafiyesiyle aynı olarak gelmektedir. Konusu siyasî 

medihtir.734 (Basît) 

 دُوهُشْمَ اغَوَلْا مِوْـَي فيِ عُمْلجَْا هِبِ نْمَ َ� 1

 

 

 
 

 دُوهُشُ َّيلَعَ كَلَ كَلِاوَـَن فيِ يحِرِاوَجَ 

 

 

 
 

 
733   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 237. 
734   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 230. 



 268 

 دِوهُجْمَلْا ضِرَمْمُلْا مِقْسُ َّبطِ َ� دَعبَوَ 2

 

 

 
 

 بَسَتَـْنا ىرَوَلِْ[ ليِاعَمَلْا هِيلَإِ نْمَوَ 

 

 

 
 

 بَسَتَحْاِ هِيلَعَ يقَِّلاخَ دَعبَ دٌجِامَوَ 3

 

 

 
 

 بَسْكَلْا تُقْشِعَ Ëَأَوَ حَدْمَلْا تَقْشِعَ اَّملَ 

 

 

 
 

 دُونُجُ حُيدِمَلْاوَ يعِارَـَي يمحِْرُ تََّْيرصَ 4

 

 

 
 

 دِونُـُب سِمْبخَِ كَلِ امَ ىلَعَ ارًبِاغَ تُيتَأَوَ 

 

 

 
 

1. Ey savaş gününde kendisine (cesaretine) herkesin şahit olduğu kimse! Uzuvlarım 

(bana verdiğin) bahşiş konusunda senin için bana şahittir. 

2. Ey her türlü tedaviye rağmen iyileşmeyen yorgun hastanın tabibi ve insanlar 

arasında yüceliklerin (sadece) kendisine intisâb ettiği kimse! 

3. O bir cömerttir, yaratıcılığımı ortaya koyduktan sonra (ona şiir yazdıktan sonra) 

karşılığını alırım, çünkü o övünmenin aşığı, ben de kazanç elde etmenin aşığıyım. 

4. Sen kalemimi mızrağım, Medhimi de ordu kıldın ve ben de senin üzerine beş ordu 

birliğiyle (beş bend şiiri) ile saldırdım. 

Mevâliyyâ konusunda verilecek son örnek şiiri de on şatırlı olup tüm şatırlarının 

kafiyesi aynıdır. Konusu Seyyid Bereke Hân’a söylediği bir siyasî medih şiiridir.735 

(Basît)  

 سِترَِفْمُلْا اغَوَلْا ثَيْلَ َ� دِجْمَلْا ةَكَرَـَب َ� 1

 

 

 
 

 سُرْـُت ىوََّـنلا تَِ[زِلَ دَنْعِ انَلَ نْمَوَ 

 

 

 
 

 سَرْوَلْا مَاسَلحُْاوَ كَرِسمُْ رِّمَحْبمُِ مُسَقْأَ 2

 

 

 
 

 سِرْفُلْا يِدَيْأَ ينَْبَ َ�ابَسَ انَحْرِ كَلاَولَ 

 

 

 
 

 سٍرْدَ تِايَفِاعَ ةِزَـْيوَلحُْا مُوسُرُ تْحَضَاوَ 3

 

 

 
 

 سُرْدَ لمٍَاعَ َّلكُ مُلَعْـَي نْمَ َ� َّنكِلَ 

 

 

 
 

 سٍرَشَ حٍمْسَبِ كَتِاذَ نْمُِ Îَّا انََّصخَ دْقَ 4

 

 

 
 

 سِرِمَلْا ُّدجِوَ انَحْطِ امَ دَعْـَب انَـَتذْقَـْنأَفَ 

 

 

 
 

 سٌترَِمحُْ Ëَرَدْبَ َ� ابَعَلْا لِهَِْ¦ تَلْزِ لاَ 5

 

 

 
 

 سِرْطِ رٍاæََ فيِ ليِاعَمَلْا سُشمَْ تْدَبَ امَ 

 

 

 
 

1. Ey cömertliğin bereketi, ey şiddetli savaşın aslanı ve felaketlere karşı bize siper 

olan kimse! 

2. Mızrağının keskinliği ve kırmızı olan kılıcına yemin ederim ki sen olmasaydın biz 

perslerin elinde tutsak olurduk. 

3. Ḥûveyze’nin sağlam kalan eserleri yok olurdu, ey tüm dünyaya ders veren kimse! 

4. Allah senin zatından bize sertliğin müsamahasını has kıldı ve (Persler) yok etmek 

için tutukladıklarında bizi kurtardın. 

 
735   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 232. 



 269 

5. Ey bizim ihtiyatlı dolunayımızı, yüksekliğin güneşi aydınlık günde doğduğu 

müddetçe sen ‘Aba ahalisinin koruyucususun! 

İbn Ma‘tûḳ’un kendine has bir diğer şiiri de rubâ‘î muzebbel’dir. Bu şiir türüyle 

ilgili mümkün olduğu kadarıyla yapılan araştırma ve incelemelerde herhangi bilgiye 

rastlanamayıp, şairin divanında bu şiirin hemen baş kısmında belirtildiği gibi rubâ‘î 

muzebbel şiiri olarak anlatılmaya çalışılacaktır.  

1.1.2.4. Rûbâ‘î 

İbn Mâ’tûk’un divanında işlenen bir diğer şiir türü de rubâ‘îdir. Tamamının 

kafiyeleri aynı dört şatırlı şiir anlamına gelen rubâ‘î’nin736 birçok kafiye şekli vardır.737 

İbn Ma‘tûḳ’un sekiz tanesi dûbeyt ve bir tanesi de kaside yapısında yazılan toplam dokuz 

rubâ‘îsi bulunmaktadır ve bunlar kafiyeleri itibarıyla dört farklı türde gelmiştir. Dûbeyt 

şeklinde yazılan rubâ‘îleri üç farklı kafiye şeklinde yazılmaktadır. 

Birinci kafiye şekli şiirin birinci şatrı ile üçüncü şatrının ve ikinci şatrı ile de 

dördüncü şatrın kafiyelerinin aynı olmasıdır. Bu da geleneksel olarak rubâ‘î şiirlerine ait 

en yaygın kafiye şekillerindendir.738 (Basît)739 

 هُقِلِاخَ نِحمَّْرلِ[ ءُرْمَلْا مَسَقْأَ وْلَ

 

 

 
 

 اثَـَنحَ امَ ءَيشَ لاَ ىرَوَلْا ضَعْـَب َّنَِ¦ 

 

 

 
 

 هُقُلِاخَ Îَِّا يرُغَـَف ائًْـيشَ نَاكَ نْإِ

 

 

 
 

 اثَـَبعَلْا قَلُيخَْ نْأَ نْمِ مُرَكْأَُ Îَّا 

 

 

 
 

Kişi yaratıcısı olan Rahman’a bazı insanların hiçbir şey olmadığı konusunda 

yemin ederse, yalan yere yemin etmiş olmaz.  

Eğer o insanlar bir şeyse, onun yaratıcısı Allah’tan başkadır. Çünkü Allah absürt 

olanı yaratmayacak kadar şereflidir. 

Bir diğer yaygın kafiye yapılarından biri de tüm rubâ‘îde üçüncü şatrın kafiyesinin 

diğer şatırların kafiyesinden farklı olarak geldiği türdür.740 İbn Ma‘tûḳ bu kafiye türünde 

de rubâ‘î şiir kaleme almıştır. (Tavîl)741 

 
736  Selda Kaya Kılıç, “19. Yüzyılda Osmanlı İdaresi Altında Basra Velayeti ve Körfezine İlişkin Bazı 

Tespitler,” Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 2/ (2014), 270. 
737   Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 403–405. 
738   Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 2004–2005. 
739   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 226. 
740   Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 405. 
741   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 225. 



 270 

 هُقُشِاعَ مَويَلْا هِكِبْـَيلْـَف هُنُسْحُ ىضَقَ

 

 

 
 

 هُقُئِاقَشَوَ هُسُآ امًيشِهَ دَاعَوَ 

 

 

 
 

 هِبِابَشَ ءُامَ هِيَّْدخَ فيِ رََّدكَتَ

 

 

 
 

 هُقُئِلاَعَ هِيْلَعَ تْحَلاَ دْقَ رَـَت لمَْأَ 

 

 

 
 

Güzelliği geçip gitti (yaşlandı), öyleyse bugün aşığı ona ağlasın. Onun her daim 

yeşil olan otunun beyaz kokulu gülü ve bahar mevsiminde biten otunun sarı gülü samana 

döndü.  

Gençliğinin suyu yanaklarında bulanıklaştı. (Acaba) onun boynunum sarktığını 

görmedin mi? 

Şairin bir diğer rubâ‘îsi ise üçüncü şatrı hariç diğer şatırların kafiyeleri aynı olan 

türüdür. Bu kafiyede bir Arap rubâ‘îsine rastlanılmamaktadır. (Kâmil)742 

�َ Ëَِىلَعَ رْرُتمَْ لاَ حِابَصْمِلْا لَق 

 

 

 
 

 ىرَكَلَْ[ لََّحكَتَ دْقَوَ بِيبِلحَْا هِجْوَ 

 

 

 
 

 هَُّدخَ حُرَيجَْ بِدْلهُْا لَايَخَ ىشَخْأَ

 

 

 
 

 ارَعِّذَتَمُ ىرَكَلْا ةِنَسِ نْمِ مُوقُـَيـَف 

 

 

 
 

Ey kandil taşıyıcı, sevgilinin önünden geçme. Çünkü o uyku ile gözüne sürme 

sürüyor (uyuyor). 

Kirpiğinin gölgesinin yanağını çizmesinden ve bu sebeple narin uykusundan 

korkarak uyanmasından korkarım.  

İbn Ma‘tûḳ’un divanında rubâ‘î muzebbel yapısında ve mekfûfu’r-recez vezninde 

yazılan bir şiiri bulunmaktadır. İmkanlar dahilinde elde edilen Arapça ve Farsça 

kaynaklarda ne bu yapıyla ne de bu vezinle ilgili herhangi bir bilgiye rastlanmamaktadır. 

Zira rubâ‘îler rubâ‘î mu’arrac, rubâ‘î hâlis, rubâ‘î mumantak, rubâ‘î muraffal, rubâ‘î 

marduf743 çeşitlerinden ibaret olup, müzebbel türünde bir rubâ‘î bulunmamaktadır. Aynı 

şekilde recez bahri çeşitleri de sadece meczûu’r-recez, maştûru’r-recez ve menhûku’r-

recez olarak zikredilmiştir.744  

 
742     İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 226. 
743     Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 365-366; daha ayrıntılı bilgi için bkz. Kılıç, “19. Yüzyılda 

Osmanlı İdaresi Altında Basra Velayeti ve Körfezine İlişkin Bazı Tespitler,” 270; Maṭlûb, Mu‘cemu 
Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm, 233,367. 

744  Abdulazîz ‘Atîk, ‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye (Beyrut: Dâru’n-Nahḍati’l-‘Arabiyye, 2002), 74–75; 
Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm, 235–236; Emîl Bedî‘ Yakub, el-
Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 82–88; Topuzoğlu, Recez, 34/509. 



 271 

Fars Edebiyatında ise rubâ‘îlerin tek bir vezinden türemiş 24 vezni 

bulunmaktadır.745 Ancak bu 24 vezin incelendiğinde hiçbirisi İbn Ma‘tûḳ’un bu şiirine 

birebir uygun düşmemektedir. Bununla birlikte 24 türün içerisinde yalnızca bir türün 

birinci şatrı İbn Ma‘tûḳ’un söz konusu şiirine uygun gelmektedir. Bu vezin “  نْلُعِافَمَ لُوعُفْمَ

عْفَ نْلُيعِ ا فَمَ ” şeklindedir ve adı ahreb-i makbûz-i ezel’dir.746  

Tüm bunlardan hareketle, Fars Edebiyatında rubâ‘înin tek bir vezninden 24 vezin 

türediyse daha fazlası da türeyebilir sonucunu çıkarmak mümkündür. İbn Ma‘tûḳ’un bu 

rubâ‘îsinin vezni de sonradan türemiş ve bu sebeple de kaynaklarda zikredilmemiş 

olabilir.  

Aruz ilminde keff işlemi, tefileden yedinci sakin harfin silinmesidir. Örnek olarak 

نْتُلاَعِافَ  tefilesinin َتُلاَعِاف  haline, َنلُْـيعِافَم  tefilesinin َلُيْعِافَم  haline ya da ُنْلُعِفْـَتسْم  tefilesinin 

لُعِفْـَتسْمُ  haline getirilmesidir. Emîl Bedî‘, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-

Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r adlı eserinde keff işleminin yalnızca hezec, muzâri‘, tavîl, medîd, 

remel, hafif ve muctess bahirlerinde olabileceğini ifade etmektedir.747 Dolayısıyla 

mekfûfu’r-recez türüne kaynaklarda rastlanmamıştır. Şairin divanı haricinde elde 

edilebilen kaynaklarda bu türden bir şiir yapısı görülmemektedir. 

Sonuç olarak bu şiir türü İbn Ma‘tûḳ’a has olduğu için böyle bir adlandırılmayla 

ilk defa karşılaşılması muhtemeldir. Yapısal olarak muvaşşaha benzeyen bu tür kaside 

biçiminde yazılmıştır. 11 bölümden oluşan bu şiirin her bölümü dört satırlık bir rubâ‘î 

olarak kabul edilmiştir. Her bölümü ikinci şatırları eksik olarak iki beyit, bir tam beyit ve 

en son tek bir şatırdan oluşmaktadır. Şairin adlandırdığına göre bu tür, yapısal olarak 

muzebbel rubâ‘î ve vezin olarak mekfûfu’r-recez’dir. Rûbâ‘îlerin ilk iki satırındaki tüm 

kafiyeleri birbiriyle aynıdır. Fakat son iki satırları her rubâ‘îde farklı olup bölüm içinde 

aynı olarak gelmektedir. Nevrûz Bayramını kutlama vesilesiyle Seyyid Bereke Hân’ı 

 
745  Fars edebiyatında rubâ‘î şiir türüyle ilgili en ayrıntılı çalışmalar için bkz. Sîrûs Şemîsâ, Seyr-i Rûbâ‘î 

Der Şi‘r-i Fârsi (Tahran: İntişârât-i Firdevs, 1374); Bu yazma eserde de birçok rubâ‘î şiir türü vezninden 
bahsedilmektedir. Bkz. Şems Kays, el-Mu‘cem fî Me‘âyiri Eş‘âri’l-‘Acem (Tahran, 1304), 24-45; 
Mürsel Öztürk, “Rûbâî,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 
35/177. 

746  Öztürk, “Rûbâî,” 35/177. 
747  Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 328, 386. 



 272 

methettiği bu şiirin mukaddimesindeki gazel muhtevalı beyitler aşağıdaki gibidir.748 

(Makfûfu’r-recez) 

 رِوفُاكَلْا اهَكِسْمِ ضُايَـَب َّقتُشْا امَ 1

 

 
 

                    رِعََّشلا كَسْمِ 

 

 
 

 رِوُّنلا كِترَْبِ ىحَُّضلا رَسَكَ َّلاإِ 2

 

 
 

           رِحََّسلا جَنْزَ 

 

 
 

 قِسْغَلِْ[ اæَُوفُجُ تْلَحُكَ دٌوْخَ 3

 

 
 

 قِلَـَف نْعَ انَلَ اهَـُبْـينِشُ َّترَفْاوَ 

 

 
 

 قِفَّْشلا    عَاعَشُ    اهَمُاثَلِ    َّمضَ    دْقَ 4

 يرِوُّلـَبلْا اهَرِنحَْ رُجْفَ عَدِوْـُتسْاوَ 5

 

 
 

             رِرَُّدلا بَهْشُ 

 

 
 

 يرِويجَُّْدلا اهَعِرْـَف مُلاَظَ َّثبَـْناوَ 6

 

 
 

         رِمَقَلْا قَوْـَف 

 

 
 

 بْاضَرُبِ اهَْـيفَبِ بٌَّقلَمُ رُمْلخَْأَ 7

 

 
 

 بْابَحُ وَهُوَ اهَرِغْـَثبِ ادَبَ عُلَّْطلاوَ 

 

 
 

 بْاطَبخِِ    ىðمسَمُ    اهَقِطْنُبِ    ُّرُّدلاوَ 8

 
 رِومُعْمَلْا اهَتِيْـَببِ تْغَزَـَب رٌكْبِ 9

 

 
 

          رِفَلخَْا سُشمَْ 

 

 
 

 رِورُزْمَلْا اهَفِحْسَ لَوْحَ َّضقَـْناوَ 10

 

 
 

             رِمََّسلا بُهْشُ 

 

 
 

 اهَتِمَاقَ ىدَمَ غٍلِابَبِ حُمُّْرلا امَ 11

 

 
 

 اهَتِلَقْمُ لىَإِ زٍّـَتعْمُ مُرِاَّصلاوَ 

 

 
 

 اهَتِتَفْلِ   نْعَ   ذَوفُُّـنلا    ىوَرَ    مُهَّْسلاوَ 12

 
1. Onun kafur (gibi) olan miskinin (yüzünün) beyazlığı, saçının miskini (siyahlığını) 

ortadan kaldırmamıştır. 

2. Ancak güneş ışığını terk ederek seher vaktinin karanlığını ortadan kaldırmıştır. 

3. O öyle bir genç kızdır ki gecenin karanlığıyla gözüne sürme çekmiştir. Ayrıca 

onun dişleri, tan vaktinden bize parlamıştır. 

4. Peçesi de şafağın parlaklığını (bize tekrar) kapatmıştır. 

5. Onun billur (gibi) olan boynunun beyazlığı, incinin kül (geri) rengine emanet 

bırakılmıştır. 

6. Ayın üstünde onun zifiri siyah saçının karanlığı (siyahlığını) yayılmıştır. 

7. İçki onun ağzında ağzının suyuyla adlandırılmıştır, tomurcuk ise bir kabarcık 

olarak onun dişlerinde görünmüştür. 

 
748   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 208. 



 273 

8. İnci ise onu anarken hitabet diye isimlendirilmiştir. 

9. O daha namahrem eli değmemiş bir kızdır ki utanmanın güneşi de onun mamur 

evinde doğmuştur. 

10. Onun iliklenmiş eteğinin etrafında mızrağın sağlamlığı dahi gitmiştir. 

11. Mızrak onun boyunun uzunluğuna yetişmez ve keskin kılıç onun (etkileyici) 

gözüne nispetlenir. 

12. Ok, deliciliğini onun bakışından öykünür. 

1.1.2.5. Ma’kus Şiir 

Ma‘kus şiir sağdan sola, soldan sağa, yukarıdan aşağıya ve aşağıdan yukarıya 

doğru okunabilen bir şiir türüdür.749 Ma‘kus şiirin birçok çeşidi vardır. Bunlar beyit, şatır, 

kelime ve harf olarak tersten de okunabilen,750 kelime ve harf olarak doğrudan okunuşu 

övme ve tersten konuşu yerme anlamına gelen ve medih temalı beyitlerden oluşan bir 

şiirin her beytinin ikinci şatrı silinip yukarıdan aşağıya doğru okununca yerme temalı bir 

şiire dönüşen gibi türlerdir.751 

İbn Ma‘tûḳ’un divanın birinci bölümünün son kısımlarında bir ma‘kus şiiri 

bulunmaktadır. Şairin bu şiir türü tam nazım değil nesire benzer şekilde kafiyeli olarak 

yazılmış olup her satır dört bentten oluşmaktadır. Ancak nazım olarak yazabilecek şekilde 

kafiyeli ve vezinlidir. Ravîsi lâm harfidir. Bu ma‘kus şiirinin teması Seyyid Ali Hân’ı 

medhidir.752 (Basît) 

 هُلُئËِ َّمعَ ٌّيرِدَيْحَ * ىرَوَلْا رُخْفَ 1

 

 
 

 يلِعَ تِارَهِابَلْا ليِاعَمَلْا وذُ * ىدَلهُْا رُجْفَ *

 

 
 

 هبُتِارَمَ تٌاَّيـكِلَـفَ * ىهَُّسلا مُـــجْـَن 2

 

 
 

 لِحَزُ ىلَـعَ ومُسْيَ يرٌِّنَ * انََّسلا يِدَِ[ *

 

 
 

 هُلُمËَِأَ يمَِْ¶ سٌبَـَق * ىرََّـثلا ثُيْلَ 3

 

 
 

 لِسَعَلْا نَمِ ىهَشْأَ دٌرِومَ* ىدََّنلا ثُيْغَ *

 

 
 

 هُبُكِاوَكَ ودُبْـَت قٌفُأُ * اهَـَبلْا رُدْبَ 4

 

 
 

 لِلَلجَْا ثِدِالحَْا لِيْلَ حُـبْـصُ * Ëَُّدلا سُشمَْ *

 

 
 

 هُلُزِاوَـَن ىشَتخُْ دٌعِاصَ * ىرََّذلا يِمِاسَ 5

 

 
 

 لِلَقُلْاوَ تِامَالهَْا بُرِاضَ * ادَعِلْا فُتْحَ *

 

 
 

 
749  Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 374. 
750  Kılıç, “19. Yüzyılda Osmanlı İdaresi Altında Basra Velayeti ve Körfezine İlişkin Bazı Tespitler,” 553–

554; Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 291–292. 
751  Kılıç, “19. Yüzyılda Osmanlı İdaresi Altında Basra Velayeti ve Körfezine İlişkin Bazı Tespitler,” 550–

552; Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 293–294. 
752  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 211. 



 274 

 هُبُحِاصَ لِامَلْا تِيْـَب دَنْعِ * ىهَُّـنلا دُوْطَ 6

 

 
 

 لِوَُّدلاوَ دِايَجْلأَْا ةُنَـْيزِ * انََّـثلا طُسمِْ *

 

 
 

 هُلُهِاكَ رِهَّْدلا نِيمُْ ُّفكَ * ىرَقِلا ُّبطِ 7

 

 
 

* Ëَُلِجَُّرلا ةِرَوصُ فيِ لٌجَأَ * ىدََّرلا ب 

 

 
 

 هُبُرِاشمَ تْبَاط لٌهَْـنمَ * اهَزَ ضٌوْرَ 8

 

 
 

 لِوَلخَاوَ ءِلاَلآْا عُبَْـنمَ * نىَمُلْا حُوْرُ *

 

 
 

 هُلُسِاعَ َّجمُ ٌّيمِقَلْعَ * ىرَجَ رٌبحَْ 9

 

 
 

 لِبُُّذلا ةِلَاَّسعَلْا دِرِوْمَ * ىدََّصلا يوِرْمُ *

 

 
 

 هُبُقِانَمَ تٌَّ�وِبَـَن * ىهََّللا يطِعْمُ 10

 

 
 

 لِسُُّرلاو قِلْلخَْا يرِْخَ لُنجَْ * انَفَلْا بُـحْرَ *

 

 
 

 هُلُضِاوفَ تَّْمعَ لٌضِافَ * ىرََّـثلا نىَقْمَ 11

 

 
 

 لِلَلخُْا رُهِاطَ ٌّيوِلَعَ * ادَرِّلا ُّفعَ *

 

 
 

 هُبُئِاوَـَن تْرَادَ رٌدَقَ * اهَدَ رٌهْدَ 12

 

 
 

 لِجِوَلْا فِئِالخَْا نِمْأَ فُهْكَ * نىَغِلْا زُْـنكَ *

 

 
 

1. (Seyyid Ali Hân) insanların medar-ı iftiharıdır, iyilikleri kapsayıcı olan 

Ḥaydarî’dir, hidayetin nuru ve göz alıcı büyüklük sahibidir. 

2. Süha yıldızıdır, gezegenler onun mertebeleridir, nuru ortaya çıkarandır (ki o) 

nur Zühal’den de üstündür. 

3. Çölün aslanıdır, parmaklarının ucundan düşen bir ateş parçasıdır, otun 

yağmurudur, baldan tatlı çeşmedir. 

4. Parlaklığın ayıdır, yıldızları ortaya çıkan bir ufuktur, yakınlığın güneşidir, büyük 

hadisenin gecesinin sabahıdır. 

5. Zirvelerin yükselenidir, inişleri korkutulan bir tırmanandır, düşmanların 

ölümüdür, tepe ve boyunları vurandır. 

6. Aklın dağı, beytülmâlin sahibidir, övgünün kolyesidir, yiğitlerin ve devletlerin 

ziynetidir. 

7. Misafirperverliğin hekimi, zamanın bereketinin eli onun destekçisidir, ölümün 

azı dişidir, kişinin yüzündeki bir eceldir. 

8. Parıldayan bir bahçedir, içme yeri güzel olan bir pınardır, umudun arzusudur, 

nimetlerin ve malların kaynağıdır. 

9. Akan bir denizdir, balı atılmış bir acı elmadır, susuzluğu giderendir, canlılığını 

yetirmiş bal kovanın pınarıdır. 

10. En iyi bahşişleri verendir, huyu Peygamberlik huyu gibidir, bahçenin 

genişliğidir, insanların ve Peygamberlerin en iyisinin evladıdır.  

11. Verimli topraklara sahip olan yerdir, fazileti kapsayıcı olan bir faziletlidir, 

ridanın temiz olanıdır, dostların en temizi olan Alevî’dir. 



 275 

12. O başına musibet gelen bir alın yazısıdır, musibetleri dönen bir kaderdir, 

zenginliğin hazinesidir, ürkek ve korkağın güvenlik mağarasıdır. 

1.2. Vezin ve Ḳâfiye 

Vezin kelimesi Arapça olarak bir şeyi kendi ağırlığında olan başka bir şeyle 

ölçmek753 anlamına gelmektedir. Şiirde vezin, aruz ilmi anlamındadır.754 Arûz bir ilim 

dalı olup, tespit edilmiş veya kabul görülmüş vezinlerin durumundan bahsetmektedir.755 

el-Halil b. Ahmed el-Ferâhidî aruz vezinlerini önce beş kısıma ayırmış, sonra da 15 ayrı 

tür ortaya koymuştur. Bu türler baḥir olarak isimlendirilmiştir. Buna ilave olarak 

öğrencisi Ahfeşu’l-Evsat (ö. 215/830 [?]) el-mütedârik baḥirini eklemiş ve toplamda 16 

baḥir bugün bilinen son şekline kavuşmuştur.756  

İbn Ma‘tûḳ, şiirlerinden 32 şatırlık kendine has rûbâ‘î muzebbel kasidesi hariç 

diğer şiirlerini klasik Arap aruz vezinlerinde söylemiştir. Şair 7 farklı aruz bahri 

kullanmıştır. Bunlara ait şiir ve beyit sayıları aşağıda verilen tablodaki gibidir. 

Geleneksel Arûz Bahirleri 

Bahir Şiir Sayısı Beyit Sayısı 

Tavîl 16 643 

Basît 89 935 

Vâfir 10 486 

Kâmil 22 1444 

Remel 6 133 

Hafîf 8 373 

 
753  el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 900. 
754  Ebî’l-Kâsim İsmail b. ‘İbâd, Kitâbu’l-‘İknâ’ fi’l-‘Arûḍ ve Taḫrîci’l-Ḳavâfî, thk. İbrahim Muhammed 

Ahmed İdkâvî (Kahire: Maṭba‘atu’t-Teḍâmin, 1987), 57. 
755  ‘Atîk, ‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye, 7. 
756  Daha ayrıntılı bilgi için bkz. ‘Atîk, ‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye. 



 276 

Geleneksel Olmayan Arûz Bahirleri 

Bahir Şiir Sayısı Beyit Sayısı 

Makfûfu’r-Recez 1 32 

Genel Toplam 152 4046 

Dolayısıyla bu tabloya göre İbn Ma‘tûḳ’un en çok kullandığı bahir, şiir sayısı 

olarak basîtdir. Ancak bu vezindeki şiirlerin çoğu dûbeyt, mukatta‘ ve mevâliyyât türü 

olan kısa şiirlerdir.757 Bundan dolayı beyit sayısı olarak azdır. Ancak beyit sayısı olarak 

en çok kullandığı bahir 1444 beyitle kâmil bahridir. Daha önce de işaret ediğildiği gibi 

şair meramını daha iyi anlatmaya imkan verdiği için uzun bahirleri daha çok tercih 

etmiştir. 

Yukarıdaki yedi bahrin şiir ve beyit sayısı açısından yüzdelik oranını gösteren 

tablo aşağıdaki gibidir.  

 

 
757   Basît bahrinden yazıdığı kısa şiirler için bkz. İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 223–239. 

Tavîl
10%

Basît
59%

Vâfir
7%

Kâmil
14%

Remel
4%

Hafîf
5%

Makfûfu'r-Recez
1%

BAHİRLERİN ŞİİR SAYILARI AÇISINDAN YÜZDELİK 
ORANI



 277 

 

Grafiklerde görüldüğü üzere en çok tercih edilen bahir\ şiir sayısı açısında 

sırasıyla %59’le basît, %14’le kâmil, %10’la tavîl, %7’le vâfir, %5’le hafîf, %4’le remel 

ve %1’le makfûfu’r-recez’dir. Bu durum beyit sayısı baz alındığında değişiklik arz 

etmektedir. beyit sayılarına göre yüzdelik oranı olarak en çok tercih edilen bahirler 

sırasıyla %36’la kâmil, %23’le basît, %16’la tavîl, %12’le vâfir, %9’la hafif, %3’le remel 

ve %1’le makfûfu’r-recezdir. 

Sonuç olarak az beyit sayılı şiirlerde en çok kullandığı bahir basit bahri olup çok 

beyit sayılı beyitlerde ise kâmildir. Bu ikisinden sonra en çok tavîl, basît ve vâfirden 

yararlanmıştır. Bunların haricinde en az kullandığı bahirlerse remel ile makfûfu’r-

recez’dir. Dolayısıyla şair çoğunlukla uzun bahirlerde daha çok şiir söylemeyi tercih 

etmiştir. Bu da şairin konuları ayrıntılı ele alma arzu ve isteğini göstermektedir. 

Şairin hangi konuyu hangi vezinde yazdığı ile ilgili olarak şiirlerin muhtevalarına 

göre bahirleri, bunların şiir ve beyit sayıları aşağıdaki tabloda ele alınmıştır. 

 

 

Konular 

Tavîl Basît Vâfir Kâmil Remel Hafîf 
Makfûfu

’r-Recez 
Toplam 

Medih 
Şiir 

Sayısı 
9 45 7 19 4 7 1 92 

Tavîl
16%

Basît
23%

Vâfir
12%

Kâmil
36%

Remel
3%

Hafîf
9%

Makfûfu'r-
Recez

1%

BAHİRLERİN BEYİT SAYILARINA GÖRE YÜZDELİK 
ORANI



 278 

Beyit 

Sayısı 
517 844 474 1375 108 371 32 3721 

Mersiye 

Şiir 

Sayısı 
4 - - 1 - - - 5 

Beyit 

Sayısı 
116 - - 64 - - - 180 

Gazel 

Şiir 

Sayısı 
1 33 2 1 - - - 37 

Beyit 

Sayısı 
2 69 4 2 - - - 77 

İhvâniyât 

Şiir 

Sayısı 
- 6 - - - - - 6 

Beyit 

Sayısı 
- 12 - - - - - 12 

Şikâyet 

Şiir 

Sayısı 
- - 1 - - - - 1 

Beyit 

Sayısı 
- - 8 - - - - 8 

Tabiat 

Şiir 

Sayısı 
- 1 - 1 - - - 2 

Beyit 

Sayısı 
- 2 - 3 - - - 3 

Dini 

İçerik 

Şiir 

Sayısı 
2 4 - - 2 1 - 9 



 279 

Beyit 

Sayısı 
8 8 - - 25 2 - 43 

Toplam Şiir 

Sayısı 
16 89 10 22 6 8 1 152 

Toplam Beyit 

Sayısı 
643 935 486 1444 133 373 32 4046 

Üstteki bu tabloya göre İbn Ma‘tûḳ’un kullandığı vezinlerin sayıları şiir ve 

beyitlerin sayılarına göre farklılık göstermektedir. Bunun en büyük nedeni şairin beyit 

sayısı olarak kısa ve uzun şiirler yazmasıdır. Dolayısıyla şair şiir sayısı olarak en çok şiiri 

basît bahrinde söylemiştir. Bu vezinde söylediği şiirlerin 45’i medih, 33’ü gazel, 4’ü de 

dini içerik ve tabiat muhtevalı olmak üzere toplam 89 şiirdir. Basîtten sonra en çok 

kullandığı vezinse kamil bahridir. Bu vezinde söylediği şiirlerin 19’u medih, birer tanesi 

de gazel, tabiat ve mersiye olmak üzere toplam 22 şiirdir. Bir diğer çok kullandığı vezinse 

tavîldir. Bu vezindeki şiirleri de 9 medih 4 mersiye, 2 dini içerik ve 1 gazel ile toplam 16 

şiirdir. Bunlardan sonra 10 ve ondan az şiir söylediği vezinler vâfir, hafîf, remel ve 

makfûfu’r-recez bahirleridir. Beyit sayısı olarak ele alınacak olduğunda en çok kullandığı 

vezin 1444 beyitle kâmil bahrdir. Onu sırasıyla 935 beyitle basît, 643 beyitle tavîl, 486 

beyitle vâfir, 373 beyitle hafîf, 133 beyitle remel ve 32 beyitle makfûfu’r-recez bahirleri 

takip etmektedir. 

Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ’un en çok şiir söylediği muhteva medihtir ve bu şiirlerini 

sayısı olarak sırasıyla en çok basît ve kâmil bahirlerinde söylemiştir. Beyit sayısı olarak 

da bunun aksidir yani kâmil ve basît bahirleridir. Bir diğer çok şiir söylediği tema ise 

gazeldir. Bu muhtevalı şiirlerin ekseriyetini de basît bahrinde söylemiştir. Dolayısıyla 

şairin en çok kullandığı bahirler basît ve kâmil bahirleridir. Bunları müteakip sırasıyla 

tavîl, vâfir, hafif, remel ve makfûfu’r-recez bahirleri gelmektedir. 

Kafiye konusuna değinilecek olursa, kelime olarak bir şeyi takip etme anlamına 

gelen افَـَق  ve وُفْـَق  kökünden gelmektedir. İsim olarak ense ya da arka anlamlarına da 



 280 

gelebilmektedir. 758  Bir şiir terimi olarak el-Halil b. Ahmed’in anlayışı ve kabul edilen 

en yaygın tanıma göre de beytin son harfinden geriye doğru gidildiğinde ilk karşılaşılan 

sakin harften, bu sakin harften de önceki harfin harekesine kadar olan kısımdır.759 

Dolayısıyla kafiye ya da aynı anlamda kullanılan ravî, beytin sahih olan son harfinden 

oluşmaktadır.760  

Alttaki tabloda İbn Ma‘tûḳ’un kafiye yapısı şiirlerde kullanılan vezinlerle uyumlu 

bir şekilde çoğunlukla geleneksel Arap şiiri kafiyelerini dikkate almasıyla birlikte 

kendisinin ortaya koyduğu farklı kafiye yapılarına da sahip olduğu görülecektir. 

Neredeyse şiirlerinin tamamında ravî harf sistemini kullanmıştır. Bunlar diğer şiir 

çeşitleri başlığı altında örneklerle açıklanmıştır. Burada sadece şiir ve beyit sayılarına 

göre hangi ravî hafini ne kadar kullandığı değerlendirilecektir. 

Ravî Harfi 
Şiir Sayısı / Beyit 

Sayısı 
Ravî Harfi 

Şiir Sayısı / Beyit 

Sayısı 

 9 / 3 س 963 / 23 ر

 9 / 2 ض 339 / 18 م

 71 / 2 ح 465 / 15 ن

 167 / 2 ء 420 / 13 د

 2 / 1 ث 345 / 12 ل

 2 / 1 ش 276 / 9 ب

 
758  el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 690. 
759  Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 213; el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi 

ve Naḳdihi, 1/151. 
760  ‘Atîk, ‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye, 132. 



 281 

 2 / 1 ط 18 / 9 ك

 81 / 1 ع 156 / 7 ق

 2 / 1 ف 251 / 6 ت

 71 / 1 ي 259 / 3 ا

 - - 46 / 2 ج

Tabloda olduğu gibi İbn Ma‘tûḳ’un en çok kullandığı ravî harfleri sırasıyla د ,م ,ر, 

 ve beş ile bir şiir sayısındaki ت ,ب ,ك ,ق dır. On ile beş şiir sayısındaki ravî harfleri’ل ve ن

ravî harfleri ء ,ف ,ع ,ط ,ض ,ش ,س ,ح ,ج ,ث ,ت ,ا ve ي’dir. Şairin ravî harfî olarak Arap 

dilinde en çok kullanılan harflerin yanında en az kullanılan harfleri de kafiyede 

kullanmasından onun şiir konusunda ne kadar usta olduğu sonucu çıkarmak mümkündür. 

En çok kullandığı harfler Arap şiir geleneğinde de en fazla kullanılan ravî harflerdir ve 

Arap şiirinde ravî olarak en az kullanılan harfler İbn Ma‘tûḳ’un en az kullandığı veya hiç 

kullanmadığı harflerdir.761 Dolayısıyla yukarıda da işaret edildiği gibi şairin Arap şiirinde 

geleneksel kafiye sistemini esas aldığı görülmektedir.  

İbn Ma‘tûḳ’un kafiyede kullandığı unsurlardan biri de lüzûmu mâlâ yelzem ve 

levâzimu’l-kâfiye’dir.762 Bunlardan vasl, kısaca ravî harfinden sonra ي ,و ,ا ve ه 

 
761    Fidan, Arap Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri, 297; Samancı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden 

Mencek Paşa ve Şiirleri, 350. 
762      Lüzumu mâlâ yelzem, kafiyenin kuralları gerektirmediği halde müzik ritmini artırmak ve dil becerisini 

segilemek için şairin ravî harfiyle birlikte bir harf veya harekenin kendine zorunlu kılmasıdır. Bkz. 
Emîl Bedî‘ Yakub, el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r, 388. 
Levâzimu’l-kâfiye (kafiyenin gerekleri) de denilmektedir. Bunlar beş harf (ravî, vaṣl, te’sîs, ridf, 
ḫarûc) ve altı harekedir (mecrâ, tevcih, nefâẕ, işbâ’, haẕv, ress). Bu kafiye gerekleri ya ravî harfinden 
önce gelir ya da sonra gelir. Ravî harfinden sonra gelenine vaṣl harfi denir. Vaṣl dışında diğerleri ravî 
harfinden önce gelenleridir. Bu malumatlarla ilgili ayrıntılı bilgiler için bkz. Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-
Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 233–250; ‘Atîk, ‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye, 136–166. 



 282 

harflerinin gelmesidir.763 Bununla ilgili şairin şiirinden örnek beyitler aşağıdaki gibidir.764 

(Kâmil) 

 هِكِارَأَ مُاحمََ َّنىغَ اذَإِ ً نىغْمَ

 

 هِنَِ[ فُطِاعَمَ ً[رَطَ هِبِ تْصَقَرَ 

 ةًعَقْـُب بُسَيحُْ وَهُـَف لََّزـَنـَت كٌلَـَف 

 

 هِنِاَّكسُ نْمِ رَامَقْلأَْا ىرَـَت امَوَ أَ 

 (O bahçe öyle güzel) bir misafirhanedir ki misvak ağacının güvercini şarkı 

söylediğinde, Bân (Moringa) ağacının paltoları (yaprakları) sevinçle dans eder. 

(O bahçe) (gökten aşağı) inen bir gezegendir, buna rağmen yeryüzünden bir parça 

olarak sayılıyor. Oysaki oranın sakinlerinin olan ayları görmüyor musun? 

Üstteki örnek beyitler şairin ilk Peygamber medhiyeli nûniyye şiirindendir. 

Burada ravî harfî ن’dur ve ona bitişik olarak gelen ه (hâ) harfiyse vasl harfidir. Kafiye 

şiirin tamamında böyle devam etmiştir. Alttaki beyitlerde ise ravî harftan sonra gelen ا 

harfine bir örnektir. Şairin bu şiirinde ravî harfî ر ve vasl harfî ise ravî harfinden sonra 

gelen ا harfidir.765 (Tavîl) 

 ةٌدَلاَقِ َّلاإِ ءُاحَيْفَلْا ُ ةرَصْبَلْا امَفَ

 

 
 

 ىرَحْأَ اَِ® رِوحُُّنلا نِودُ نْمِ كَرُنحَْوَ 

 

 
 

 تْبََّجعتَ نٍسْحُ تُاذَ َّلاإِ يَهِ امَوَ

 

 
 

 ارَدْخِ الهََ دِوسُلأُا شَيْجَ تْذَََّتخا دِقَ 

 

 
 

Geniş Basra bölgesi sadece bir gerdanlıktır ve başka boyunlara göre senin 

boynun ona en uygun boyundur. 

Basra sadece, aslanlar ordusunun kendisine harem edinmiş olduğu şaşırtıcı bir 

güzelliğe sahibidir. 

İbn Ma‘tûḳ’un bu şiiri Efrâsiyâb ailesinden Yahyâ Paşa’nın Basra’yı fethettikten 

sonra onu tebrik etmek için söylediği şiirindendir. Şairin en çok kullandığı vasl harfî ا ve 

 .harfleridir. Özellikle kasidelerinde vasl olarak sadece bu ikisini kullanmıştır ه

 
763 ‘Atîk, ‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye, 143; Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 249; İbn ‘İbâd, 

Kitâbu’l-‘İknâ’ fi’l-‘Arûḍ ve Taḫrîci’l-Ḳavâfî, 184. 
764  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 6. 
765  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 205. 



 283 

Dûbeytlerindeyse bu ikisine ي harfini de vasl olarak işlemiştir. Bununla ilgili örnek, ravî 

harfî ن olan aşağıdaki beyitlerdir.766 (Basit)  

 نيِعْـَي لاَ رِمْلحُْا دِودُلخُْا يرِْغَبِ بيِلْـَق

 

 

 
 

 نيِعْـَي لاَوَ مُرَغْـَي لاَ ضِيْبِلْا ىوَسِ فيِوَ 

 

 

 
 

 نيِعْـَبـْتاوَ يِّغَلْا اذَلهَِ يلِّخَ تُلْـُق نْإِ

 

 

 
 

 نيِعُـَنيمَْ زِّعِلْا هِوجُوُ ضُعْـَب لُوُقُـَي 

 

 

 
 

Kalbim sadece al yanaklıyı düşünüyor ve sadece güzel yüzlülere esir ve âşık 

oluyor. 

 Kalbime bu kötülükleri bırak ve benim dediğimi yap dediğimde ise “bazı iffetli 

yüzler bana engel oluyor” diyor. 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde geçen, ravî harfinden önce med harflerinden birinin 

gelmesi olan redif767 ve bunlarla ilgili örnekler aşağıdaki verilmektedir. Redifle ilgili 

verilecek ilk örnek beyitler, şairin Seyyid Mensûr Hân’ı methettiği bir siyasî 

kasidesindendir. Bu beyitlerde ravî harfî olan ر’dan önce gelen و harfi, redif harfidir. 768 

(Hafîf)  

 َّتىحَ مِرْلجِْا ِ ةفَاطَلَ نْمِ تْيَفِخَ

 

 رِونُ يرَْغَ اهَئِاعَوِ فيِ ىرَـَت لاَ 

 نيِاوَلأَْافَ اæََولَ ءُامَلْا نَيََ[ 

 

 رِوهُشْمَلْا ىلَعَ الهََ يوِاسَمُلْاكَ 

 Şarap vücudunun güzelliğinden gizlenmiş, hatta onun can damarında nurdan 

başka bir şey görmüyor. 

Su, (şarabın) rengine benzemedi (su, şarap gibi görünmedi). Çünkü bilindiği 

üzere kaplar birbirine denktir. 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde kullandığı bir diğer levâzimu’l-kavâfî ise elîf ile ravî 

harf arasına düşen sahih769 harf anlamına gelen770 te’sîs’tir. Buna aynı zamanda daḫîl de 

 
766  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 236. 
767  İbn ‘İbâd, Kitâbu’l-‘İknâ’ fi’l-‘Arûḍ ve Taḫrîci’l-Ḳavâfî, 184; ‘Atîk, ‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye, 155. 
768  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 19. 
769  Sahîh harfler; elîf, vâv, yâ, hâ ve tenvîn harfleri haricindeki harflerdir. Sahîh olmayan harfler istisnalar 

hariç olmakla birlikte ravî harfı olarak gelemezler. Ayrıntılı bilgi için bkz. ‘Atîk, ‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-
Ḳâfiye, 138–141. 

770  ‘Atîk, ‘İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye, 161. 



 284 

denilmektedir.771 Te’sîsle ilgili olarak şairin Seyyid Ali Hân’ın bazı Arap kabileleri ile 

savaşını ve Ramazan Bayramını kutlayarak tebrik ettiği kasidesinden beyitler örnek 

verilecek. Bu beyitlere ا ile ravî harfî olan ر’nın arasındaki ب harfî te’sîs olarak 

gelmiştir.772 (Tavîl) 

 هُُّيسمَِوَ ىضَتَرْمُلْا َّيلِعَ لُيلِسَ

 

 

 رُبِاكَلأَا مُارَكِلْا هِيْفِ تْتَأَ يمٌرِكَ 

 

 

 لاًُّلذَتَ يدِبْـُي ينِكِسْمِلْا ىدَلَ زٌيزِعَ

 

 

 رُبِابَلجَْا هُارَـَت ذْإِ ðلاذُ دُجُسْتَوَ 

 

 

 ةٍعَـْفرَ تِاوَاسمََ فيِ ىَّلتجََ يرٌنِمُ

 

 

 رُثِآمَلْاوَ هُقُلاَخْأَ اهَـُبكِاوَكَ 

 

 

Hz. Ali Murtezâ’nın torunu ve onun adaşı (Ali Hân), soyluların ve büyüklerin 

kendisine geldiği bir asilzadedir.  

O, garibanların yanında mütevazi görünen bir azizdir. Ancak zorbalar onu 

gördüğünde boyun eğerek secde ederler. 

O, gezegenlerinin onun iyi huyları ve kahramanlıkları olduğu yüksekliğin 

göklerinde parlayan bir ışıktır. 

Dolayısıyla İbn Ma‘tûḳ vasl, redif ve te’sîsle kafiye luzûmiyyâtlarını şiirlerinde 

çokça işlemektedir. Şairin bunları şiirlerinde çokça işlemesindeki amacı da şairliğini, dil 

becerisini, kelime dağarcığını sergilemek ve muhatabın kulağına hoş gelmesiyle onları 

etkileyerek duygu ve düşüncelerini coşkulu bir şekilde harekete geçirmektir. 

Sonuç olarak kullandığı ravî harfli kafiye sistemi bakımından incelendiğinde 

şairin kasidelerinde de herhangi bir farklılık yoktur. Yani ilk beytin ravî harfî neyse 

kasidesinin sonuna kadar öyledir. Ancak kaside olarak rûbâ‘î muzebbel şiirinin kafiyesi 

bunlardan farklıdır. Bir de dûbeyt ve mukatta‘ gibi kısa şiirlerinde de farklı kafiyeler 

kullanmıştır. Genellikle farklı kafiye kullandığı durumlarda da geleneksel kafiye 

tarzından taviz vermeyerek farklı ravî harfleri kullanmıştır. Nitekim İbn Reşîk’e göre 

muhammes gibi kısa şiir türlerinde farklı kafiye kullanmak ayıp sayılmamaktadır.773 

Zaten İbn Ma‘tûḳ da bu durumun farkında bir şair olduğunu birçok yapı, vezin ve 

 
771   Ḫalûṣî, Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye, 250. 
772   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 145. 
773   el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 1/134. 



 285 

kafiyede söylediği şiir çeşitleriyle ortaya koymaktadır. Bu da şairin şiire hakimiyetini 

gösteren bir durum olmalıdır. 

2. Üslup ve Dil Özellikleri 

Üslup kelime anlamı olarak yol, mezhep ve yön anlamlarına gelmektedir.774 Bir 

edebiyat terimi olarak kişinin konuşma ve yazı dilinde duygu ve düşünceleri kendine özgü 

bir şekilde ifade etmesi anlamında bir tarz ve yöntemdir.775 Arap şiiri açısından büyük bir 

öneme sahip olan üslup,776 şairin şiir söylerken gramer kuralları ve belagat ilmi 

sanatlarından kendine özgü bir şekilde istifade etmesidir.777 

İbn Ma‘tûḳ, şiirlerinin yapı ve muhtevalarında olduğu gibi kullandığı üslupta da 

Cahiliye dönemi başta olmak üzeri kendi dönemine kadarki üslûp özelliklerinin izini 

taşımasının yanında, kendine özgü bir şekilde belagat esaslarından yararlanmış, özellikle 

de me’ânî (haberi cümle, inşâ’î cümle, istifhâm, nidâ, temenni) ve beyan ilmi (isti‘âre, 

teşbih, mecaz, kinaye) üsluplarıyla bedi’ sanatlarını  iktibâs, telmîh, ṭıbâḳ, cinâs, taṣrî‘, 

hüsn-ü ta’lîl, murâ’âtu nazîr vb.) fazlaca kullanmıştır.  

Şairin üslubuna bir örnek olması açısından sekiz beyitlik bir mukatta‘ şiiri 

incelenecektir. (Vâfir)778 

 يدِاؤَـُف نْمِ ادَيْوَُّسلِ[ كَتُلْعَجَ 1

 

 

 
 

 دِاوََّسلِ[ كَتُـْيدَفَ يقِدَحَ نْمِوَ 

 

 

 
 

 يطِهْرَ نَودُ كَتُْـيفَطَصْاوَ كَتُـْيوَهَ 2

 

 

 
 

 يدِاعَلأَْا نْمِ تَنْكُفَ يدِلاَوْأَوَ 

 

 

 
 

 يقِّحَ تَدْحَجَوَ تيَِّوـُبأُ تَلْهَجَ 3

 

 

 
 

 دِانَعِلِْ[ ةََّدوَمَلْا تَلْـَباقَوَ 

 

 

 
 

 يفِطْلُوَ تيِيَبِرْـَت نَسْحُ يسَنْـَتأَ 4

 

 

 
 

 يدَِ�لأَْا نَمِ كَيْلَإِ تْقَْـيسِ امَوَ 

 

 

 
 

 بيِيْشَ نِاوَلأَِ اصَعَلْاكَ كَتُوْجَرَ 5

 

 

 
 

 يدِامَعِ تْلَامَ اذَإِ يدِمِتَعْمُوَ 

 

 

 
 

 يمِظْعَ نÁَِدَلحَا دُيَ تْرَسَكَ نْإٍوَ 6

 

 

 
 

 دِامَضِّلا ةِلَزِنْبمَِ هُنْمِ ىرَـَت 

 

 

 
 

 نيِّظَ بُيِّيخَُ كَيْفِ لُاخَأَ تُسْلَوَ 7

 

 

 
 

 يدِاهَتِجْاوَ يسِدْحَ مُهْسَ يطِيخُْوَ 

 

 

 
 

 
774  Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm, 77. 
775  İbrahim Fetḥî, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Edebiyye (Ṣafâkes: et-Te‘âḍudiyye’l-‘Ummâliyye li’ṭ-Ṭıbâ’a 

ve’n-Neşr, 1986), 28. 
776  Tasa, Ahmed b. Şahin el-Kıbrısi ve Şiirleri, 150. 
777  İsmail Durmuş, “Üslûp,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 

42/383. 
778  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 324–325. 



 286 

 بيِيبِحَ َ� فُطِعْـَت َّيلَعَ كَاسَعَ 8

 

 

 
 

 دِاعَبِلا نَمِ مُورُـَت امَ رُجَُْ¶وَ 

 

 

 
 

1. Seni kalbimin derinliklerine yerleştirdim ve göz bebeğimi sana feda ettim. 

2. Çocuklarım ve zümreme karşı seni seçtim ve sevdim, fakat sen düşmanlarımdan 

oldun. 

3. Babalığımı görmezden geldin, hakkımı inkâr ettin ve sevgiye inatla düşmanlıkla 

karşılık verdin. 

4. Lütfumu, sana verdiğim terbiyemin güzelliğini ve nimetlerimden sana 

gönderdiklerimi unutuyor musun? 

5. Senin yaşlılık dönemimde asam ve sırtım bükülmeye başladığında değneğim gibi 

(olmanı) arzu etmiştim. 

6. Ve eğer musibetlerin eli kemiğimi kırarsa, onu sarıp ve ona merhem olacağını 

arzu etmiştim. 

7. Senin hakkında zannımın yanılacağını, çaba ve sezgimin okunun isabet 

etmeyeceğini düşünmüyordum. 

8. Ey sevdiğim, umulur ki bana sevgi duyarsın ve gitmeyi arzuladığın uzaklardan 

vazgeçersin. 

Şair üstteki sekiz beyitlik bu mukatta‘ şiirinde durumu anlatacak şekilde 17 defa 

mütekellim yâ’sını kullanmıştır. Bu kadar fazla kullanması çocuklarına karşı kalbinde 

hüznün çokluğunu belirlemesi açısından son derece önemlidir. Bunlara işaret eden Ömer 

Musa Paşa bu sekiz beyitlik şiiri ve üslûp olarak her zaman ve her yerde asil bir insanın 

duygularını ve her bir babanın durumunu kâmil manada ifade ettiğini vurgulamaktadır.779 

2.1. Kelime Tercihleri 

Şiir ilk safhada kelimelerden oluşmaktadır. Şairler de şiirlerinin etkileyici 

olabilmesi için lafız olarak kulağa hoş gelen ve mana olarak da gönlü etkileyen kelimeler 

tercih etmektedir.780 Örneğin şair gazel temalı bir şiir söyleyecekse narin, zarif ve latif 

kelimeler, tema medihse övülen kişinin onur ve gururunu okşayacak lafızlar ve tema 

mersiyeyse ölen kimsenin iyi sıfatlarını anmak, ailesini teselli edecek ve 

 
779   Ömer Musa Paşa, Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî, 364. 
780   Fidan, Arap Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri, 208. 



 287 

teskinleştirerecek ifadeler kullanmalıdır.781 Dolayısıyla şiirde konu ne ise kelimeler de 

ona göre seçilmelidir.782 

İbn Ma‘tûḳ’un da şiirlerinde aynı hassasiyeti gösterdiği görülmektedir. Zira konu 

şikâyetse muhataba pişmanlık duygusu yaşatacak kelimeleri, tabiatsa yol, ağaç, yeşillik, 

çiçek ve tabiat mehfumlu kelimeleri ya da konu mersiye, gazel ve medihse hemen üst 

paragrafta zikredilen ifadeleri hem vezin hem de konuya uygun bir şekilde ustaca işlediği 

müşahede edilmektedir. Bunlarla ilgili çalışmanın ikinci bölümünde verilen örneklere de 

bakılabilir. Bu bağlamda medih konulu şiirden bir örnek aşağıda verilmektedir. 

(Kâmil)783 

 تقرحأ اًرË قِشعلا لَبق قَلأ لم 34

 

 هِنانبج ىفطصلما ُّبحو اًرشب 

 ـلْا هِبِ تْقَطَنَ يذَِّلا ينَيِّبَِّنلا يرِْخَ 35 

 

 هِناوأ لَبق لُينجلإاو ُ ةاروتـ 

 هُذُاعَمَ خِيرَِّصلا ثُيْغَ ىرَوَلْا فُهْكَ 36 

 

 هِنِامَأَ نُصْحِوَ هِتِدَنجَْ لُيفِكَوَ 

 هِفِّكَبِ َّمصَلأَا رَخَّْصلا قُطِنْمُلْا 37 

 

 هِنايبت في ءَاغلبلا سُرخلماو 

 يذلا هِتمكح ُّرسو هِللإا فُطل 38 

 

 هِنامتك نع ثِيغلا رُدص قَاض دق 

 اًكحِاضَ حَبَصْأَ دُيحِوَّْـتلا هِبِ نٌرْقِ 39 

 

 هِنsَِوْأَ ىلَعَ اًبحِتَْـنمُ كُرْشِّلاوَ 

 لىَلأُا فَحُُّصلا هِنِيدِ عُئِارَشَ تْخَسَنَ 40 

 

 هِنِاقَرْـُف نْمِ تَِ<لآا مِكَمحُْ فيِ 

 34. Seçilmiş kişinin (Mustafa’nın/Hz. Peygamber’in) sevgisi onların ruhundayken, 

aşktan önce insanları yakan bir ateş görmedim. 

35. (Hz. Muhammet fazilet olarak) nebilerin en hayırlısıdır. Kendisi gelmeden önce 

Tevrat ve İncil onun hakkında konuşmuştur.  

36. İnsanların sığınağı, yardım isteyenlerin yağmuru, kurtuluşlarının sorumlusu ve 

güvenliklerinin kalesidir. 

37. O eliyle dilsiz kayayı konuşturan, açıklamasıyla belagatçıları ve fesahatçıları 

susturandır. 

 
781   el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 1/199. 
782   Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 151. 
783   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 8. 



 288 

38. O Allah’ın lütfu ve hikmetinin sırrıdır. Onun (yağmura) sığınmasından yağmurun 

göğsü daralmıştır.  

39. O bir örnektir. Onunla tevhit (Allah’ın birliği) gülmeye ve şirk de (kendi) 

putlarına ağlamaya başladı. 

40. Onun dininin şeriatı, önceki sahifeleri (şeriatları) Kur’ân’ının muhkem 

ayetleriyle neshetti. 

Şair siyasî medihlerinde önce övdüğü kişinin kişisel özelliklerini, sülalesini, 

yöneticiliğini, cesaretini ve sonra da şiiri ne zaman ve ne amaçla yazdığını işlemektedir. 

Bunu yaparken medih temalı bir şiir olduğunun farkında olarak kelimeleri ona göre tercih 

etmektedir. Örneğin aşağıdaki beyitte övdüğü Mirzâ Mehdî’nin sülalesinden, kişisel 

özelliklerinden ve yöneticiliğinde bahsederken bağlama uygun kelimeleri tercih 

etmiştir.784 (Basît) 

 ذْإِ ُ ةرَازَوِلْا يرِدْتَ هِبِ لٍضْفَ فُيلِحَ 44

 

 

 اهََّلاحَ لِضْفَلْا يَِِّ¦ ىَّلتجََ اهَْـيفِ 

 

 

 Ëَبرُِيخُْ هُنْعَ هِيفِ ِ ةَّوـُبُّـنلا بُيْطِ 45

 

 

 اهRََوطُ حِوْدَ نْمِ رٌثمََ هَُّنَِ¦ 

 

 

 تْلَبِجُ دْقَ نِاسَحْلإِا نَمِ سٍفْـَن يمُرِكَ 46

 

 

 اهَاوَدْجَ سَاَّنلا َّمعَـَف عُابَطِّلا هُنْمِ 

 

 

 اهَرَصُنْعُ اللهُ غَاصَ فِطُّْللا نَمِ تٌاذَ 47

 

 

 اهََّوسَ سِاَّنلا عِيمِلجَِ ةًحمَْرَوَ 

 

 

 اََ¶وَطْسَ رُاَّبلجَْا يقَِّتـَي ٌ ةمَيْظِعَ 48

 

 

 اهَاوَقْـَت دُاَّبعُلْا فُرِعْـَت ٌ ةَّيكِزَ 

 

 

44. O faziletin dostudur. Vezirlik onu bilir ve eğer vezirlikte ortaya çıkarsa, onu her 

türlü iyilikle donatır. 

45. Nübüvvetin güzel kokusu ondadır. Bize onun nübüvvetin büyük temiz ağacının 

meyvesi olduğunu ondan haber verir. 

46. O iyilikle dolu asil bir kişidir, ahlaklar da ondan (onun iyiliklerinden) meydana 

getirilmiştir ve onun bahşişleri insanların tamamını kapsamıştır. 

47. Onun özü nezakettendir. Allah onun zatının maddesini şekillendirdi ve onu tüm 

insanlara rahmet olarak yarattı. 

 
784   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 193. 



 289 

48. O bir büyüktür, zalimler onun kudretinden sakınırlar. O bir masumdur, âbidler 

onun takvasını bilirler. 

Görüldüğü gibi yukarıda verilen bu beyitlerde İbn Ma‘tûḳ fazilet, dost, güzel koku 

ve rahmet ifadeleriyle Mirza Mahdî’nin karakterini; cömert, iyilik ve ihsan kelimeleriyle 

cömertliğini; büyüktür ve masumdur lafızlarıyla da yöneticiliğini ifade etmektedir. 

Nitekim çalışmanın birinci bölümündeki Ali Hân ile ilgili başlık altında ve ikinci bölümde 

de siyasî medihler başlığı altında siyasî liderleri hükümdarlık, adalet, âlimlik ve Allah 

şeriatını uygulayan olma gibi ifadelerle övdüğü ayrıntılı olarak ele alınmıştır.  

Aynı şekilde yöneticilerin bu özelliklerinin yanında cesaret ve kahramanlığını da 

övmektedir. Bununla ilgili de Seyyid Ali Hân’ı övdüğü ve bayramını kutladığı bir şiiri 

örnek verilerek, konuya uygun bir şekilde övülen kişi gerçekten tanımlayabilecek 

ifadeleri tercih edip etmediği görülecektir.785 (Kâmil) 

 هِفِّكََُ¦ انَقَلْا َّزهَ اذَإِ لٌطَبَ

 

 

 هِجِاجَزُلِ اًزجِارَمَ بُولُقُلْا يحِضْتُ 

 

 

 هُدَنْعِفَ سَيمِلخَْا يَقِلَ اذَإِ دٌسَأَ

 

 

 هِجِاعَنِ لِّذَأَ نْمِ ةِبَيثِكَلْا شُبْكَ 

 

 

 ىغَوَلْا ىدَلَ هِيقِلَ اذَإِ دِوسُلأُْا عُجمَْ

 

 

 هِجِاؤَـُثبِ هُرَأْزَ لُدِّبَـُي اًرذَحَ 

 

 

O öyle bir kahramandır ki mızrağı eliyle salladığında (düşmanların) kalpler 

temrenden dolayı ölüm yeri olur. 

O öyle bir aslandır ki (düşmanın) ordusuyla karşılaştığı zaman onun yanında 

sığırların en zelilinden ağılın koçu olur. 

Savaş anında onu (Seyyid Ali Hân’ı) görünce aslanları tamamı, korkudan (aslan 

gibi) kükreyişleri (koyun gibi) melemeye değişir. 

Görüldüğü gibi üstteki bu beyitler de şair bir yöneticiyi överken cesaretinden, 

heybetinden ve savaşçılığından bahsetmektedir. Bunu yaparken de savaş, ölüm yeri, 

mızrak, sallamak ve ağıl gibi kelimelerle de savaşın cereyan ettiğine işaret ederek, 

kahraman ve aslan ifadeleriyle bu savaş anında övdüğü kişinin kahramanlığını, gücünü, 

kahramanlığını, heybetini ve kılıç kullanmasını ortaya koymaktadır. Ayrıca ordu, koç ve 

aslan gibi kükreyiş ifadeleriyle düşmanın Seyyid Ali Hân’la karşılaşmadan önceki 

 
785   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 189–190. 



 290 

durumunu; en zayıf sığır, korku ve koyun gibi melemek ifadeleriyle de düşmanın Seyyid 

Ali Hân’la karşılaştıktan sonraki durumunu anlatmaya çalışmaktadır. Dolayısıyla bu 

kelimelere bakınca şairin kelime dağarcığı ve konuya uygun kelime tercihleri onun büyük 

şairliğini ve ustalığını ortaya koymaktadır. 

Bazı beyitlerde ise şair kafiye ve vezin gereği bazı terkipleri sadece kelime olarak 

ele almıştır. Örneğin َبُولُقُلْا  kelimesini aslında  ءِادَعْلأَْا بُولُـُق izafet terkibinden ve ikinci 

beyitteki َسُيمِلخَْا  ifadesini de َِءِادَعْلأَْا سَيخم  terkibinden özetle veya kısaltarak söylemektedir. 

Ayrıca buna karşılık İbn Ma‘tûḳ’un vezin ve kafiye gereği bazı kelimelerden de harfleri 

kısalttığı görülmektedir ki bunlara yeri geldiğinde teferruatlı olarak değinilecektir. İlk 

türe verilecek örnek, şairin Seyyid Ali Hân’ın bayramını kutlamak için yazdığı bir 

kasidesindendir.786 (Kâmil) 

 اًعدِّوَمُ مُايصِّلا بَهَذَ دْقَ يَلاَوْمَ

 

 

 هِجِاهَْـبتِسRِْ رِطْفِلْا رُهْشَ كََ×أَوَ 

 

 

 هُرُـْبزَهِ مِايَصِّلا لَتْـَق ىوَـَن رٌهْشَ

 

 

 هِجِاعَ بِلَخْبمِِ هُتَجَهْمُ لَاتَغْافَ 

 

 

Ey efendim, oruç (bizi) uğurlayarak gitti ve iftar (yeme içme) ayı sana tüm 

sevinciyle geldi. 

O öyle bir aydır ki aslanı orucu öldürmeye niyet etti ve ardından orucun kalbini 

fil dişinden pençesiyle parçaladı. 

Üstteki bu beyitlere bakılınca şairin siyasî bir liderin bayramını şiirin ana 

konusuna uygun kelimelerle kutlaması, şiir içinde bütünlüğün sağlaması açısından 

önemlidir. Şiirinde bir siyasî lideri ve onun savaşçılığını övdüğü için Ramazan Bayramını 

oruç, iftar, ay (Ramazan ayı), sevinç, orucun ölümü, aslan, fildişi, kalp, pençe ve 

parçalamak gibi ifadelerle kutlamaktadır. 

Sonuç olarak siyasî medihleri için kelime seçiminde İbn Ma‘tûḳ’un tamamen o 

alanla ilgili kelimeleri tercih ettiği görülmektedir. Gazel temalı şiirlerindeki kelime 

tercihlerini ise aşağıda verilen beyitlerde görmek mümkündür.787 (Tavîl) 

 يعِرَصْمَ وَهْوَ اهَدِّخَ ىأَرْمَلِ ُّنحِأَ

 

 يلِتِاقَ فُرَّْطلْاو فَرَّْطلْا اهَْـنمِ قُشَعْأَوَ 

  
786   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 190. 
787   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 54. 



 291 

 تيَِّنجَ يَهْوَ اَِ® ىقَشْأَ ابَجَعَ اوَـَف

 

 يلئِابَحَ نْمِ بىُّظلْاوَ اهَصْنِتَْـقأَ لمَْوَ 

 اهَعِرْـَفكَ بِاضَلخِْا بيِّارَغُ لٍيلو 

 

 لِصËَِ يرُْغَ هُنُوْلَ يظِّحَكَ لٌيوِطَ 

 O benim felaketim olduğu halde ben onun (sevgilinin) yanağını görmeyi 

özlüyorum ve bakışları benim katilim olduğu halde ben o bakışlara âşığım. 

Ne kadar da tuhaf! O benim cennetim olduğu halde ben onunla bedbaht olurum 

ve kılıçlar tuzaklarda olduğu halde onu ben avla(ya)madım. 

Onun saçı gibi karga renkli geceler, benim bahtım gibi uzun ve canlı renklidir. 

Bu beyitler İbn Ma‘tûḳ’un Seyyid Ali Hân’a söylediği bir siyasî medih kasidesinin 

mukaddimesindeki gazelden alınmıştır. Bu sebeple de afif gazelle ilgili özlem ve aşık 

olmak, hissi gazelle ilgili sevgilinin yanağı, gözü ve saçı gibi kelimeleri narin, zarif, 

güzel, kulağa hoş gelen ve dile getirmesi kolay olmaları açısından tercih etmiştir. Bunun 

yanı sıra siyasî medih konusuna uygun düşmesi için de katil, avlamak, kılıç ve tuzak 

kelimelerini tercih ettiği görülmektedir. 

İbn Ma‘tûḳ’un divanında işlenen bir diğer tema olsan mersiye şiirlerindeki kelime 

tercihlerinin görülmesi için konuyla ilgili bir örnek aşağıdaki gibidir. (Tavîl) 788 

 ةٍرَفْبحُِ بِاترَُلا تَتحَْ ىوَـَث زٌيزِعَ

 

 
 

 بِئِاََّترلا فيِ ٌ ةرَوفُمحَْ اهَـَتْـيلَ ايَـَف 

 

 
 

 اًبهِارَ برِْقَلْا ىجَدُ نْمِ هُوبُسَتحَْ لاَفَ

 

 
 

 بِهِارَ حَابَصْمِ هُنْمِ اَّيحَمُلْا سَيْلَأَ 

 

 
 

 ةٍحمَْرَوَ وٍفْعَبِ هُاوَـْثمَ اللهُ ىقَسَ

 

 
 

 بِيِاعَمَلْا فِشْكَ مَوْـَي اترًْسَ هُلاَوْأَوَ 

 

 
 

O toprağın altındaki çukurda yatan bir efendidir. Keşke o, (benim) göğüs kafesime 

gömülü olsaydı. 

Onu kabrin karanlığından korkar sanmayın, onun çehresi rahibin kandili değil 

midir? 

Allah onun ikametgahını rahmeti ve mağfiretiyle sulasın, ayıpların ortaya çıktığı 

gün ona bir perde kılsın. 

 
788   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 220. 



 292 

Bu mersiye şiirinde de temaya bağlı kalmak için gömülü, toprak, çukur, yatma, 

göğüs kafesi, karanlık, kabir, ikametgâh, rahmet, mağfiret, sulama, ayıplarını örtme gibi 

tabirleri tercih etmektedir.  

Kayda değer bir başka husus ise İbn Ma‘tûḳ’un şiirin vezniyle ilgili bir sorunla 

karşılaştığında gramer kurallarına zaman zaman uymadığır. Örneğin aşağıdaki beyitte 

müzekker bir kelime olan َنَودُعَـْبلأَْا  için müennes siğadaki َتَّْقش  fiili kullanmıştır. 789  (Tavîl) 

 اََ®ويُجُ نَودُعَـْبلأَْا هِيْلَعَ تَّْقشَوَ

 

 
 

 بِرِاقَلأَْا بِولُـُق نْعَ لاًضْفَ دِجْوَلْا نَمِ 

 

 
 

Akrabalarının kalbinin açılmasının yanı sıra uzaktakiler (eller) de ona (Seyyid Ali 

Hân’ın oğlu Seyyid Hüseyin’in ölümüne) göğüsleri açtılar (üzüldüler). 

Aynı şekilde şair birkaç kez şiirlerinde “ اوضُنَ ” fiilinin fetha olması gereken ‘aynu’l-

fi’l’ini vezin gereği damme yapmıştır.790 (Kâmil) 

 ابَُّظلْا اوضُنَ هِيْلَعَ مٌصْخَ مْهُرَازَ نْإِ

 

 انَـُيعْلأَا هِيْلَعَ اوُّْلسَ فٌنِدْمُ وْأَ 

 Onları güçlü bir düşman ziyaret ederse, kılıçlarını kınından çıkarır veya onları 

zayıf (bir düşman) ziyaret ederse ona gözlerini perdeden çıkarır. 

Zaman zaman İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde kullanımına çok az rastlanan bazı 

ifadeleri de görmek mümkündür. Örneğin aşağıdaki beyitte “ تَنْأَ نَيْأَ ” demek yerine 

“ كَنَـْيأَ ” tabirini tercih etmiştir.791 (Kâmil) 

 مْهِرِودُبُ غِولُـُب نْمِ كَنَـْيأَ بُلْـَق َ�

 

 

 امََّلسُ كَسِشمَْ لَابَحِ تَذََّْتخا وِلَوَ 

 

 

Ey kalp! Sen onların aylarının tamamlanmasında neredeydin? Güneşinin ipini 

kendine merdiven yapmış olsaydın ya! 

Bunlarla birlikte birçok şairin yaptığı gibi İbn Ma‘tûḳ’un da kafiye gereği bazı 

kelimeleri, sonundaki hemze’yi silerek kısalttığı görülmektedir. Örneğin normalde َءُامََّسلا  

 
789   Şairin fiili aynı şekilde iki defa kullandığı tespit edilmiştir. İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 220. 
790   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 74,125. 
791   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 127. 



 293 

ve َءُامََّظلا  şeklinde hemzeli yazılan kelimeleri aşağıda verilen iki beyitte َامََّسلا  ve َامََّظلا  olarak 

kullanmıştır.792 (Kâmil) 

 هِضِرَِْ¦ نُاسَلحِْا تََِّهموَـَت ً نىغْمَ

 

 

 امََّسلا لىَإِ جُورُعُلْا هِبِ طَوبُلهُْا َّنأَ 

 

 

O öyle bir meskendir ki (Himâ’nın) topraklarındaki güzeller, oraya inmeyi göğe 

çıkmak zannederler. 

Ëَُىغَوَلْا رِّحَ فيِ هِيدَلَ دِيدِلحَْا ر 

 

 

 امََّظلا ىلَعَ لِلاَُّزلا ءِامَلْا نَمِ ىهَشْأَ 

 

 

Savaş kızıştığı zaman susayan kimseye onun (Seyyid Muhsîn’in) elindeki demirin 

ateşi, soğuk sudan bile daha tatlı gelir. 

Veznin uyması içinin hemzenin düşürüldüğü bir başka örnek ise aşağıdaki gibidir. 

ءُاضَقَلْاَ  olması gereken kelime َاضَقَلْا  şeklinde yazılmıştır.793 (Tavîl) 

 هِسِبْلَ دَنْعِ اضَقَلْا مَوْـَي ٌ ةنَطْفِ هُلَ

 

 

 رِكُّْسلاوَ ةِفَلاَُّسلا ينَبَ امَ قُرِّفَـُت 

 

 

Onun, savaş günü zorluk esnasında şarap ile sorhoşluk arasındaki farkı ayırt eden 

kıvrak bir zekası vardır. 

Bununla ilgili bir başka örnekse َءُاضَفَلْا  kelimesinin َاضَفَلْا  şeklinde gelmesidir.794 

(Basît) 

 مِِْ®رِاهَ ينِْعَ فيِ اضَفَلْا بُحْرُ قُيضِيَ

 

 
 

 هِتِلَيحِ عُرْدِ اهَْـنمِ قُيَضْأَوَ اًفوْخَ 

 

 
 

Korkarak kaçanların gözünde uzayın genişliği (bile) daralıyor ve hatta onun 

süsünün kalkanı oradan da dardır. 

Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ şiirlerini düzerken kelimeleri konunun mahiyetine 

uygun, söylemesi kolay, dinlemesi hoş ve anlaşılır bir şekilde seçmiş, şiir açısından da 

lafız ve anlam zenginliğine sahip ifadeleri tercih etmiştir. Bu kelimeleri kullanırken 

belagat ve fesahat sahasından bolcu yararlanmıştır. Fakat tespit edilebildiği kadarıyla 

 
792   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 127, 129. 
793   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 133. 
794   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 203. 



 294 

örneğine az rastlanmakla birlikte vezin ve kafiye için bazı terkip ve kelimelerde kısaltma 

yaptığı da müşahede edilmiştir. Nitekim dil biliciler ve dil eleştirmenleri şiirde bu gibi 

yazım tercihlerinin makul karşılandığı kabul etmektedirler.795 Aynı şekilde nahiv alimleri 

de bu tarz meseleleri nesirde uygun görmedikleri halde şiirde caiz kabul etmişlerdir.796 

Dolayısıyla şairin kelime kullanmalarında tenafür (telaffuz etmesi zor), garabet 

(anlamı bilinmeyen ve anlaşılması zor olan), muhalifetu’l-kiyâs (kelimeyi kurala 

uymayacak şekilde değiştirmek) ve kerâhetu’s-sem’ (kulağa hoş gelmeyen kelimeler)797 

içeren ifadelerden uzak durmaya çalışarak Arap belagatı kurallarına titizlikle riayet ettiği 

ve çoğunlukla fasih kelimeleri tercih etmeye çalıştığı görülmektedir. Özellikle 

kasidelerinin tamamında bunları uygularken kaside olmayan kısa şiirlerinde nadiren de 

olsa göz ardı ettiği olmuştur. Aslında bu da o şiir türlerinin özelliğinden sayılmaktadır. 

Netice olarak bu da şairin şiirle ilgili konularda bilgi, birikim ve becerisinin tam 

olduğunun bir göstergesidir. Yine şairin Osmanlı dönemi şairlerinden biri olması, o 

dönemde Arap edebiyatının genel mahiyette üst düzeyde olduğunun kanıtı niteliğindedir. 

2.2. Anlatım Yöntemleri 

Bu başlık altında şairin anlatım üslubunu zenginleştirmek ve dinleyiciyi şaşırtarak 

dikkatinin dağılmasını önlemek için kullanmış olduğu hitabet, irticalen söyleme, 

muhavere ve taḥkiye anlatım yöntemleri incelenecektir. 

2.2.1. Hitâbet 

Bir anlatım sanatı olan hitabet nazım veya nesir olarak belli bir konuda yapılan, 

başlangıcı ve sonu bulanan ve maksadını anlatmak için başkasına yöneltilen bir 

konuşmadır.798 İbn Ma‘tûḳ’un da kullandığı anlatım yöntemlerinden ilki hitabettir. Şair 

şiirlerinin ekseriyetini bu yöntemle yazmaktadır. Çünkü şiirlerin çoğu medihlerdir ve 

bunlar belli bir kişiyi muhatap alarak yazılır. Çalışmanın birinci ve ikinci bölümlerinde 

örnek olarak kullanılan pek çok şiir ve beyit hitabet yöntemiyle söylenmiştir. Konunun 

anlaşılması açısından aşağıda, Seyyid Ali Hân’ı methettiği bir kasidesinin ḥâtimesinde 

 
795     el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 2/296. 
796   Muhammed Hammâse ‘Abdullatîf,  el-Cümle fî’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî  (Kahire: Mektebetu’l-Ḫâncî bi’l-

Ḳâhire, 1990), 21. 
797    Celâleddîn Muhammed b. ‘Abdurrahman b. Ömer b. Ahmed b. Muhammed el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî 

‘Ulûmi’l-Belâġa, thk. İbrahim Şemsuddîn (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2003), 13–15; Samancı, 
Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri, 355–356. 

798     Mohammad Mohammadı, Ebû Hamza el-Hâricî ve Hitabetteki Yeri (Konya: Kitaparası, 2020), 13. 



 295 

hacca gitmek için ondan izin istediği ve Ramazan Bayramını kutladığı bölümden alınan 

beyitler örnek olarak verilmektedir.799 (Tavîl) 

 صٍلِمخُْ َ ةوَعْدَ يَلاَوْمَ َ� يَلاَوْمَ أَ 62

 

 مُجِمْيجَُ لاَ هِدِّوُ فيِ لاًوِ فِيلِحَ 

 ةًرَمْعُوَ اðجحَ كَامَعْـُن تْبَجَوْأَ دْقَلَ 63 

 

 مَُّتمحَُ ضٌرْـَف ُّجلحَْاوَ تيَِّمذِ ىلَعَ 

 كٍسِانَمَ قَوقُحُ يضِقْأَ ليِ نُذْإِ لْهَـَف 64 

 

 مُنَغْـَتوَ بَاوََّـثلا اهَيِف نيِكُرِاشَتُ 

 هُرَجْأَ تَيْفِّوُ رِهَّْشلا مُوْصَ كَنِهْـَيلِ 65 

 

 مُتِيخَْ اللهُ كَلَ هُابَقْعُ زِّعِلِْ[وَ 

 هُدُيْجِ نََّيزَـَت دْقَ دٍيْعِ ُ ةدَوْعَوَ 66 

 

 مُجَعْـُت سَيْلَ هُنُونُ لٍلاَهِ قِوْطَبَ 

 62. Ey efendim! Yâ efendim! Samimi olanın, sevgisinde sadık olanın kekelemediği 

daveti(ne gelin). 

63. Senin nimetlerin hac ve umreyi benim mesuliyetimde bana vacip kılmıştır. Zira 

hac kaçınılmaz bir farzdır. 

64. Senin sevabına ortak olacağın ve faydalanacağın haccın haklarını yerine 

getirmem için bana izin var mıdır?  

65. Ramazan ayı sana mübarek olsun, sen onun ecrini elde ettin ve Allah onun 

sonunu senin için hayırlı bir şekilde getirsin. 

66. Boynu, nûnuna nokta koyulmamış bir hilalden gerdanlıkla süslenmiş olan 

bayramın dönüşü (sana mübarek olsun). 

Üsteki örnekte olduğu gibi İbn Ma‘tûḳ hitabet yöntemini genellikle kasidelerin 

son bölümlerine yani ḥâtimede tercih etmektedir. 

2.2.2. Doğaçlama 

Farklı anlatım yöntemlerinden bir başkası da doğaçlamadır ki bu türde şair şiiri 

herhangi bir planlama yapmaksızın yani irticali olarak söylemektedir. İbn Ma‘tûḳ’un 

şiirlerinde bu yöntemle sıklıkla karşılanmasa da mukatta‘a, ve rubâ‘î şiirlerinde 

kullandığı görülmektedir. Aşağıdaki şiir şairin doğaçlama olarak söylediği şiirlerden bir 

örnektir.800 (Kâmil) 

 
799   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 61. 
800   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 224. 



 296 

 تْعََّوضَتَ ءِلاَقِابَلْا رِهْزَ ءُاذَشَأَ

 

 

 
 

 رِفَذْأَ كٍسْمِ رُشْنَ مْأَ هُتُاحَفَـَن 

 

 

 
 

 هُُّنظُتَ دِاوََّسلا فُشَنَ هِبِ قٌقَـَي

 

 

 
 

 رِظَنْمَلْلِ ةًرَاضَنَ نِوصُغُلْا قَوفَ 

 

 

 
 

 برٍَنْعَ فيِ تْعَمِقُ رٍّدُ رُافَظْأَ

 

 

 
 

 رِضَخْأَ جٍاجَزُ نْمِ دٍيْأَ قِوْـَف نْمِ 

 

 

 
 

Bakla çiçeğinin esintisinin emanet bıraktığı, bakla çiçeğinin kokuları mı? Yoksa 

ziyadesiyle hoş kokulu bir miskin yayılması mıdır? 

(Bu bakla çiçeği) öyle beyazdır ki onunla siyahlık giderilir. Sen onu, dalların 

üstünde manzarayı güzelleştiren taze çiçekler olarak tasavvur edersin.  

(Bakla çiçeği) amber içine, ellerin üstünden yeşil şişeler halinde yerleştirilen 

incilerin kabuklarıdır. 

2.2.3. Muhâvere 

İbn Ma‘tûḳ’un bir diğer anlatım yöntemi de muhavere yani karşılıkla konuşmadır. 

Şair kendi durumunu ve sevgilinin güzellikleri tasvir ederken sözlerini etkili bir şekilde 

ortaya koymak için bu yöntemi kullanmaktadır. Örneğin gazel konulu mevâliyyâ türü bir 

muhammes şiirini muhavere yöntemiyle söylemektedir.801 (Basît) 

 هُكُلَسْمَوَ اذَهَ َ� َّبلحُْا عِدَ اولُاقَ

 

 

 
 

 هُكَلَهْأَفَ بٍّصَ نْمِ هِيفِ ىعَسَ مْكَفَ 

 

 

 
 

 هُكََّرحَ ينِبَلْا يعِادَ قُوَّشلاوَ تُلقُـَف

 

 

 
 

 هُكََّلتمََ نْأَ اَّملَ بُلْقَلْا نيَِاصَعَ 

 

 

 
 

 هُكُلِمْأَ   تُنكُ  ولَ   افَسَآ   اوَـَف  ييرِْغَ

 
Dedi ki: “Ey filan kişi, aşkı ve onun yolunu bırak! Çünkü onun için çabalayan 

birçok kişiyi sevdadan dolayı helak etti.  

Ben de “Sevgi aramızdaki aşkı kızıştıran ve o (aşkı) harekete geçirendir. Kalp, 

ona sahip olduğu zaman bana karşı çıktı.” dedim.  

Ne yazık, onun (kalbimin) sahibi ben olsaydım ya… 

Görüldüğü üzere şair üstteki şiirin lafızlarında karşılıklı olarak diyalog kurma 

yöntemini kullanmıştır. 

Şair, kısa olan mukatta‘ ve rubâ‘î gibi şiirlerini söylerken muhavere yönteminde 

daha çok yararlanmaktadır. Kasidelerinde bu anlatım yöntemine rastlanmamaktadır.  

 
801   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 226. 



 297 

2.2.4. Taḥkiye 

Son anlatım yöntemi de taḥkiyedir ki bu türde şair şiirlerinde anlatmak istediğini 

hikâye şeklinde aktarmaktadır. İbn Ma‘tûḳ bu anlatım tarzıyla şiirlerinde baştan sona 

kadar belli bir olayı sunmasa da kasidelerinin belli kısımlarında epeyce yararlanmıştır. 

Örneğin aşağıdaki beyitlerde sevgilin dış güzelliklerini hikâyeleme yöntemiyle 

anlatmaktadır. Bu beyitler siyasî medih temalı kasidesinin mukaddimesindeki gazel 

muhtevasından bir örnektir.802 (Kâmil) 

 قُطَنْممَُ وَهْوَ نُصْغُلْا لَامَفَ تْرَطَخَ 1

 

 

 قَُّوطَمُ وَهْوَ رُدبَلْا حَلاَفَ تْدَبَوَ 

 

 

 هُرُـْثـَن اًقيقِعَ تْلَجَفَ تْمََّسبَـَتوَ 2

 

 

 قَُّسنَمُ حِابََّصلا طِيْخَ فيِ دِقْعِلْاكَ 

 

 

 اهَطِرْبمِِ َّنأَ تُبْسِحَفَ تْبََّدتحََوَ 3

 

 

 قُطِنْـَي اًيبْظَوَ نيِبُطِايخَُ اًمنَصَ 

 

 

 هُلَ لاًبْـَن اهَظُلحَْ قََّوفَـَف تْنَرَوَ 4

 

 

 قُُّوفَـَت مِاهَسِّلا ىلَعَ ةِامَُّرلا دَنْعِ 

 

 

 تْهَـَبشْأَفَ بِايَثِّلا رَحمُْ تْعََّردَتَوَ 5

 

 

 قُرِشْمَلْا اهَانَسَ نْمِ دََّروَـَت اًسشمَْ 

 

 

1. (Sevgili) yürüdü de sonra beli kuşaklı olan dallar eğildi. (Sevgili) göründü de 

sonra ay boynunda kolye takılı olarak parladı. 

2. (Sevgili) güldü de ardından sabahın ipinde dizilişi kolye gibi düzenlenmiş olan 

akiği (dişi) patlattı. 

3. (Sevgili) eğildi de ben onu keten elbisesiyle bana söz söyleyen bir put veya 

konuşan bir ceylan sandım. 

4. Baktı da bakışı ok atıcıların nezdinde atılan oklara üstünlük sağlayan oka 

üstünlük sağladı. 

5. Elbiselerin kırmızısıyla zırhlandı ve böylece parlamasıyla kırmızıya boyayan 

güneşe benzedi. 

Görüldüğü üzere şair üstteki beyitlerde sevgilinin yol yürüyüşünü, üstendeki 

elbisesini, belindeki kemerini, boynundaki kolyesini ve bakışını hikâye yöntemiyle 

anlatarak şiirini ilgi çekici bir anlatımla süslemiştir. 

Nitekim şair hikâye anlatım yöntemlerini kasidelerin mukaddimesinde ele aldığı 

kasidenin ana konusunun anlatımında da bu tarzdan yararlanmaktadır. Buna örnek olarak 

 
802   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 160. 



 298 

Seyyid Ali Hân’a yazdığı bir medih temalı kasidesinde Ali Hân ile isyancı bazı Arap 

kabileler arasındaki savaşı taḥkiye yöntemiyle şöyle dile getirmektedir.803 (Tavîl) 

 ىحًضُ هُفُقِوْمَ خِرْكَلْا مُوْـَي هِلّلِفَ 48

 

 رِجْمَلْا لِفَحْلجَِْ[ بُارَعْلأَْا تِلَاسَ دْقَوَ 

 لاًوُاطَتَ بَاقَرِّلا نَوُّديمَُ هُوْـَتأَ 49 

 

 رِزجَلْلِ ُّدمَلْا كَلِذَ مْهُْـنمِوَ اوحَضْأَفَ 

 اهَـُقاسَ مَاقَ امََّلكُ بٍرْبحَِ هُوْمَرَ 50 

 

 رِعُّْذلا نَمِ بِولُقُلْا فيِ َ�انَمَلْا نَضْكَرَ 

 نىَمُلْا ةَقَفْصَ اهَقِوسُ فيِ ىدََّرلا عُيبِيَ 51 

 

 يرِشْيَ نْمَلِ تِايَلِاغَلْا سِوفُُّـنلا دِقْـَنبِ 

 ةًيَْـتفِ مُدُقْـَي ثِيَّْللاكَ اطَسَوَ اوْطَسَ 52 

 

 رِكْبِلْا ةِرَوصُ فيِ بِرْلحَْا نَاوَعَ نَورَـَي 

 ىغَوَلْا لىَإِ نَومُدِقْـُي تٍوْمَ نَاسَرْـُفوَ 53 

 

 رِّكَلْا نِعَ لِازَنِّلا دُسْأُ تْحَجمََ اذَإِ 

 اæََّأَكَ مِاعََّـنلا قُوسُ الهََ لاًيْخَوَ 54 

 

 يرِدْكُلْا ةِحَنِجَِْ¦ تَّْبهَ اذَإِ يرُطِتَ 

 مْهِسِوفُـُن فيِ بىَُّظلا نَارَكْذُ جََّوزَـَف 55 

 

 رِهْمَلْا نِعَ دِيدِلحَْا بَرْضَ مْهُدَقَـْنأَوَ 

 هُقَارَأَ اَّممِ برَِّلا شُوحُوُ تْحَضْأَوَ 56 

 

 رِحْبَلْا ةَِّلجُ فيِ نِاتَْـيلحِْاكَ مَِّدلا نَمِ 

 48. Allah’a yemin olsun ki Araplar’ın çok kalabalık askerleriyle yok oldukları 

Kerh’teki savaşın yeri besbellidir. 

49. (Araplar) kibirli bir şekilde boyunlarını uzatarak ona geldiler, sabahladılar 

ve onların uzayan o boyunları boğazlamak içindi. 

50. Her ne zaman ayağa kalksa ona mızrakla vurdular ve kalplerdeki ölümler 

korkudan kaçıştılar. 

51. Ölüm, temennilerin pazarında pahalı canlara karşı ümit satın almak isteyen 

kimseye (ümit) satıyor. 

52. Onlar öyle bir saldırdı ki sanki savaşın zorluğunu, temiz yüzünde gördükleri 

bir çocuk olarak gelen aslan (Seyyid Ali Hân) gibiydi. 

53. (O gençler) saldırıdan savaşın aslanları kaçtığı zaman ölümün 

kahramanlarını savaşa sürüklüyorlar.  

 
803   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 52–53. 



 299 

54. Deve kuşunun ayakları gibi ayakları olan atları da (savaşa sürüklüyorlar) ve 

bulanık kanatlarıyla hareket ettiği zaman ise sanki uçuyor. 

55. (Ali Hân) kılıçların erkeklerini onların canlarıyla evlendirdi ve mihrini kılıcın 

vurmasıyla (kesmesiyle) onlara peşin olarak verdi. 

56. Oranın vahşi hayvanları onun (Ali Hân’ın) döktüğü kanda denizin 

derinliklerinde yüzen balık gibi oldu. 

Görüldüğü üzere şair, taḥkiye yöntemiyle anlattığı bir savaş sahnesiyle hem Ali 

Hân’ı methetmekte hem de bu yolla muhatapları tarafından dikkatlice dinlenmesini ve 

zihinde canlandırılması yoluyla o anın daha net anlaşılmasını sağlamıştır. Dolayısıyla İbn 

Ma‘tûḳ’un kasidelerin farklı bölümlerinde aktarmak istediklerini en çok bu yöntemle dile 

getirmektedir. 

Sonuçta şair şiirlerinde anlatım yöntemi olarak ağırlıklı olarak hitabet ve taḥkiye 

yöntemlerini kullanırken, bunları sırasıyla doğaçlama ve muhavere takip ettiğini 

söylemek mümkündür. Hitabet yöntemini yapısal olarak şiirlerinin tamamında, taḥkiyeyi 

sadece kasidelerinin belli bölümlerinde, doğaçlama ve muhâveyi ise mukatta‘ ve rûbâî 

türü şiirlerinde kullanmaktadır.  

2.3. Cümle Yapıları 

Kelime harften, cümlede kelimeden oluştuğu gibi şiir de cümle ve cümlelerden 

oluşmaktadır. Cümle gruplarının bir araya gelip meydana getirdikleri yapı, mana ve 

delalet açısından çok önemlidir.804 Bu hususta İbn Ma‘tûḳ’un kelime tercihlerinden sonra 

şiirleri, sözün yere ve duruma göre söylenmesini ele alan meani ilmine göre cümle 

yapıları incelenecektir.  

Meani ilmine göre herkesçe ve her dilde kurulan her bir cümle ya haberî (sözü 

söyleyenin sözünde yalan veya doğru hükmünün verileceği) ya da inşâ’î (sözü söyleyenin 

sözünde doğru veya yalan hükmünün verilmeyeceği cümle) cümle olur.805 Şimdi bunların 

detaylı durumları incelenecektir. 

 
804  Sedat Şensoy, “Nazmü’l-Kur’ân,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 2006), 

32/465. 
805  Sa‘duddîn et-Taftâzânî, Muḫtaṣaru’l-Me‘ânî (Kum: Daûr’l-Fikr, 1990), 28; Muhammet ve Diğerleri 

Tasa, Anlatım Belâgat (Konya: Sebat Ofset, 2008), 15. 



 300 

2.3.1. Haberî Cümle 

Dil bilimcilerin nezdinde haber; ilim, durum, bildiri ya da geçmiş, gelecek ve 

şimdiki zaman içeresinde gerçekleşen bir durumu muhataba ifade etmek demektir.806 

Terim olarak haber cümlesi ise içeriğinde doğru ve yalan olma ihtimali barındıran, o 

cümleyi söyleyene de doğru söylüyorsun ya da yalan söylüyorsun denilebilen 

cümledir.807  

Haberin birçok gayesi vardır. Bunlar muhatabı bilgisi olmadığı bir konuyu 

bildirme olan fâ’idetu’l-haber ve durumu bilen muhataba mütekellimin de onu bildiğini 

ifade etme anlamına gelen lâzimu’l-fâ’ide’dir.808 Aynı zamanda haberin üç çeşidi 

bulunmaktadır. Haberin hükmüyle ilgili muhatabın zihninde herhangi bir şeyin olmadığı 

ve şüphe de duymadığı için tekit edatı kullanılmayan ibtidâ’î haber, haberin hükmünden 

muhatabın tereddüt duyup işin hakikatini öğrenmek istemesi halinde bir tekit edatının 

kullanıldığı talebî haber ve muhatabın haberi inkâr etmesi durumunda en az iki tekit 

edatının kullanıldığı inkârî haber’dir.809 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde haberî cümle kullanımına gelince şairin haber 

cümlelerinde çeşit olarak en fazla yararlandığı ibtidâî haberdir. Talebi haberi, inkârî 

habere nispetle daha az kullanmış olduğu görülmektedir. Yine şairin talebî haber 

cümlelerinde kullanmış olduğu tekit edatları içerisinde َّنِإ  edatını öne çıkmaktadır. İnkârî 

haber cümleleri ise şairin şiirlerinde nadir görülen bir haber türüdür. Haber cümlelerinin 

amaçları olarak ise pek fazla istifade ettiği de fâîdetu’l-haberdir. İbn Ma‘tûḳ’un kullanmış 

olduğu bu haber cümleleri isim ve fiil cümlesi olarak incelendiğinde fiil cümlesinin daha 

çok fazla olduğu görülmektedir. Şimdi ise verilen bu bilgilere bazı örnekler verilerek 

konu tamamlanacaktır. 

 
806  Ahmed Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ (Beyrut: ed-Dâru’l-‘Arabiye li’l-

Mevsû‘ât, 2006), 2/464. 
807  Ebû Yakub Yusuf b.  Muhammed b. Ali  es-Sekkâkî,  Miftâḥu’l-‘Ulûm, thk.  Abdulhamîd  Hindâvî 

(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2000), 51–52; el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 25. 
808  el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 27; Tasa, Anlatım Belâgat, 26. 
809  es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 258; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 465–

646; Ali Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü (İstanbul: M. Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı, 2015), 112–114. 



 301 

Şair alttaki beyitte gelecek zaman içerisinde olabilecek, muhatabın bilmediği bir 

haberi tekit edatı kullanmaksızın bildirdiği için ibtidâî haber çeşidinden fâidetu’l-haber 

örneği sunmaktadır:810 (Kâmil) 

 تيِلَقْمُ َ ةَّبحَ تُفْذَقَ تُعْطَتَسْا وِلَـَف

 

 
 

لما فَيرَِّشلا هُنَفِدْمَ تُلْعَجَوَ 
َ

 ارَجِحْ

 

 
 

Eğer gözümün bebeğini atabilseydim ve göz çukurumu onun mübarek mezarı 

yapardım. 

Aşağıda verilen beyitler de ibtiâî haber çeşidinden fâîdetu’l-haber gayeli cümleye 

örneklerdir.811 (Kâmil) 

 هُذُاعَمَ خِيرَِّصلا ثُيْغَ ىرَوَلْا فُهْكَ

 

 هِنِامَأَ نُصْحِوَ هِتِدَنجَْ لُيفِكَوَ 

 هِفِّكَبِ َّمصَلأَا رَخَّْصلا قُطِنْمُلْا 

 

 هِنِايَْـبتِ فيِ ءَاغَلَـُبلْا سُرِخْمُلْاوَ 

 İnsanların sığınağı, yardım isteyenlerin yağmuru, kurtuluşlarının sorumlusu ve 

güvenliklerinin kalesidir. 

O eliyle dilsiz kayayı konuşturan, açıklamasıyla belagatçıları ve fesahatçıları 

susturandır. 

Aşağıda beyitler ise şair, muhatabın yaptığı ve kendi yaptığı için de haberdar 

olduğu bir durumu bildirdiği için lâzimu’l-fâide gayesini ve tekit edatı kullanmaksızın 

bildirdiği için de ibtidâî haber çeşidini teşkil etmektedir.812 (Hafîf) 

 ضٍيْفَبِ كَنْمِ دَابَعِلْا تَمْمَعَوَ

 

 رِوتُُّسلا لَثْمِ تِارَخِاَّزلا ََّيرصَ 

 اًزنْكَ رُدْبَلْا ادَبَ امَ رِهَّْدلِ[ تَمْدُ 

 

 يرِسِكَلِ اًربِاجَوَ يرٍقِفَلَ 

 Kendi katından bir bolluğu insanlara açtın; (bu) bolluk örtü gibi (herkesi kapsar) 

oldu. 

 Ay aydınlanana kadarki zaman içerisinde (insanların durumu iyi olana kadar) 

fakirlere hazine ve (gönlü) kırık insanlara da iyileştiren oldun. 

 
810   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 215. 
811   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 8. 
812   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 22. 



 302 

Şair aşağıdaki beyit muhatabı, haberin hükmüyle ilgili tereddütte kaldığı için bir 

tane tekit edatı kullanmıştır ki bu da talebî haber türüne bir örnektir. Gaye olarak ise 

fâ’idetu’l-haberdir. 813 (Tavîl) 

 اهوَنحَْ فَيَّْطلا نُكِيمُْ لاَ ٌ ةعََّـنممَُ

 

 مَُّلسُ َ ةَّرجَمَلْا َّنأَ وْلَوَ دٌوعُصُ 

  O aşılmazdır/yenilmezdir, onun galaksisi bir merdiven olsa bile rüyasına girmek 

mümkün olmaz.  

Aşağıda beyitte de biri yemin olarak diğeri de َّنإ  edatıyla birden çok tekit edatı 

kullanıldığı için inkârî haber çeşidine bir örnektir.814 (Vâfir) 

 ىرَايجَُ لاَ كَرَدْقَ َّنإِ كَرُمْعَلَ

 

 

 ىرَابَـُي لاَ ِ ةحَامََّسلِ[ كَرَطْقَوَ 

 

 

Ömrüne yemin olsun ki ne kudretine yetişilebilir ne de bir damla cömertliğinle 

yarışalabilir. 

2.3.2. İnşâî Cümleler 

Meani ilmine göre cümlelerin diğer bir çeşidi inşâî cümledir. İnşâ sözlükte 

başlamak, icat etmek, yaratmak, bir nesneyi yükseltmek, yazmak, güzel konuşmak ve 

güzel şiir söylemek anlamalarına gelmektedir.815 Belagat terimi olarak ise ifade edilen 

söze doğrudur ve yalandır hükmü verilmeyen cümledir.816  

İnşâî cümleler talebi ve gayrî talebî olarak ikiye ayrılmaktadır.817 Gayri talebi 

cümle talep ifade etmeyen inşâ cümleleridir. Örneğin övme ve yerme fiilleri, mukârabe 

fiilleri, yemin, taaccub, tereccî ve akit sigalarıdır. Talebî inşâ ise istek anında 

gerçekleşmemiş olan bir şeyin olmasını veya olmamasını başka birinden talep etmektir 

ve emir, nehiy, istifhâm, temenni ve nidâ olmak üzere beş çeşittir.818  

 
813   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 59. 
814   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 178. 
815  İsmail Durmuş, “İnşâ,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

22/334; Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 180. 
816  et-Taftâzânî, Muḫtaṣaru’l-Me‘ânî, 129.; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 

1/332. 
817 el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 108; Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-

Ḳadîm, 113.m 
818  es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 415–431; et-Taftâzânî, Muḫtaṣaru’l-Me‘ânî, 129.mu 



 303 

İbn Ma‘tûḳ şiirlerinde kullandığı gayri talebî cümleler ile muhatapların duygu ve 

düşünceleri harekete geçirme, dikkatlerini toplama ve şiiri güzel hale getirmeyi 

hedeflemekte, talebî cümleler ile de muhataplardan taleplerini dolaylı veya dolaysız 

olarak dile getirmektedir. Bu anlamda şairin şiirlerinde inşâî cümlelere epeyce yer verdiği 

tespit edilmiştir. 

2.3.2.1. Emir 

Emir, bir fiilin yapılmasını talep etmektir.819 Bu isteme de ya emir fiil ya da fiil-i 

muzarînin başına gelen emir lamı iki şekilde olur.820 Anlam olarak ise dua, iltimas, 

temenni ve nasihat gibi birçok manalarına gelebilmektedir.821 

Nitekim İbn Ma‘tûḳ’un da emir kiplerini şiirlerinde dua, nasihat, irşat, temenni, 

tasviye (düzeltme) ve tebrik manalarında kullandığı görülmektedir. Emir kullanımı 

çoğunluk olarak şiirlerinin ḥâtime kısmında yer almaktadır. Bunların da ekseriyeti dua, 

temenni ve iltimas anlamlarındadır. İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde farklı anlamlarda 

kullandığı emirlerle ilgili örnekler sırasıyla aşağıda verilmektedir. 

Dua anlamında kullandığı emir ile ilgili örnek beyit:822 (Tavîl) 

 اًقرِاوَـَب قِيقِعَلْا فَانَكْأَُ Îَّا ىقَسَ

 

 برِْتِّلا بِضُقُ فيِ لِيَّْللا دَنْزَ عُطِّقَـُت 

 Allah, ‘Akîk bölgesinin etrafını altın sopalarla gecenin çakmağını parçalayan 

parıltılarla sulasın. 

Aşağıdaki beyitte de emir, dua ve temenni anlamında kullanılmıştır.823 (Basît) 

 فيِ كَهِجْوَ رِشْبِ نْمِ هُتَُّرغُ نَهْـَتلْـَف

 

 لِمَتَكْمُ لِضْفَلْا رِونُبِ تمٍِّ لِلاَهِ 

 Onun (Ramazan Bayramının) görünmesi, (senin) eksiksiz faziletinin nuruyla 

tamam olan ayda senin yüzünün sevincinden dolayı kutlu olsun. 

 
819   el-Curcânî, Kitâbu’t-Ta‘rîfât, 38. 
820   es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 428; el-Curcânî, Kitâbu’t-Ta‘rîfât, 38. 
821   el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 116–117. 
822   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 51. 
823   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 26. 



 304 

İltimas ve bağışlama dileme manasından kullanılan emre örnek aşağıdaki 

gibidir.824 (Basît) 

 فٍترََعْمُ بَنْذَ يسِفْـَن كَلَ ىدًفِ رْفِغْاوَ

 

 
 

 هِتِئَيطِخَ نْمِ لٍيقِتَسْمُ مْكُلِضْفَبِ 

 
 

Canım sana feda olsun! Sizin iyilikleriniz karşısında suçunu itiraf edeni ve 

hatalarından dolayı af isteyeni bağışla.  

Yine şair aşağıdaki beyitte emir fiilini tasviye ve iltimas için kullanmıştır.825 

(Basît) 

 برٌَطَصْمُ كَنْعَ ليِامَفَ تَئْشِ فَيْكَ نْكُ

 

 
 

 هِتَِّمذِبِ مٌوزُلْمَ تَنْأَ نْبمَِ قْفُرْاوَ 

 

 
 

Nasıl istiyorsan öyle ol, çünkü benim sana karşı sabrım kalmadı. Sen de 

sorumluğunu yüklenmiş olduğun kimseye yumuşak davran. 

Emir lâmı ile söylediği emir aşağıdaki gibidir.826 (Tavîl) 

 ادَعِلْا لُذُيخَْ هُُّزعِ رٌصْنَ كَنِهْـَيلِ

 

 
 

 رِمْلأَْا نَمِ تِاقَلَغمُلْا ُّليحَُ حٌتْفوَ 

 

 
 

İzzetinin düşmanları zelil kıldığı zafer ve işten geri kalmayı mübah kılan fetih sana 

kutlu olsun! 

Nasihat ve irşat anlamında kullandığı emir ile ilgili örnek:827 (Basît) 

 لاَوَ مِوجُُّنلا لَيلِكْإِ قَوْـَف ابمَِ عْمَطْاوَ

 

 
 

 هِتَِّلكِأَ فيِ امَ لىَإِ لَوصُوُلْا وْجُرْـَت 

 

 
 

Yıldızların tacının üstünde olanı iste ve taçlarında olanı elde etmeyi arzulama! 

Şairin bazen emir sigasında olmayan filleri de emir anlamında kullandığına 

rastlanmaktadır. Örneğin aşağıdaki beyitte mazi fiili emir anlamında kullanmıştır.828 

(Tavîl) 

 ةٍحمَْرَوَ وٍفْعَبِ هُاوَـْثمَ اللهُ ىقَسَ

 
 

 بِيِاعَمَلْا فِشْكَ مَوْـَي اًترْسِ هُلاَوْأَوَ 

 

 
 

 
824   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 204. 
825   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 204. 
826   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 53. 
827   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 200. 
828   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 220. 



 305 

Allah onun ikametgahını rahmeti ve mağfiretiyle sulasın, ayıpların ortaya çıktığı 

gün ona bir perde kılsın. 

Aşağıdaki beyitte ise muzari fiili emir anlamında kullanmıştır.829 (Tavîl) 

 هِلِضْفَبِ لَيمِلجَْا برََّْصلا كَمُهِلْـُيوَ

 

 
 

 رُمْعُلْا كَلَ دِيعَِّسلا ظِّلحَْا فيِ ُّدتَيمَْوَ 

 

 
 

Onun faziletiyle Allah sana sabr-ı cemîl ilham etsin, iyi şans ile ömrün uzasın. 

2.3.2.2. Nehiy 

Nehiy, bir şeyin yapılmasının istenmemesi veya yapılmamasını istemek 

anlamında emrin zıttıdır. Başına cezmeden “لا” harfî gelen muzari fiil olmak üzere tek bir 

sigası vardır. Vacip kılma, iltimas, ibâha (izin verme), tazarru’ (dua etme ve yalvarma) 

ve tehdit gibi anlamlarda kullanılmaktadır.830 

İbn Ma‘tûḳ’un emire nazaran nehiy kipinden daha az yararlanmıştır. İstifade ettiği 

yerlerde de iltimas, rica, nasihat, tembih ve tehdit anlamlarında kullandığı tespit 

edilmiştir. Bunlarla ilgili şairin şiirlerinden örnekler aşağıdaki gibidir. 

Aşağıdaki beyitlerde nehiy, rica manasında kullanılmıştır.831 (Basît) 

 ادَبَ بِوطُلخُْا فيِ بيِ اًرثَأَ تيِقُتمَْ لاَ

 

 رِثَلأَِ[ يِّدِنْلهِْا مِرِاَّصلا ُ ةنَيزِفَ 

 تْلَعِشُ نْإِ بِيَّْشلا ضَايَـَب يمِّذُتَ لاَوَ 

 

 يرِعْشَ نْمِ لِيَّللا دِاوَسَ فيِ هُعُوشمُُ 

 İşlerde benden görünen bir eseri sevmemezlik etme, çünkü Hint kılıcının güzelliği 

eseriyledir. 

Saçımdan gecenin karanlığında mumlar yandıysa da yaşlılığın beyazlığını 

kötüleme! 

Nasihat ve uyarı anlamında kullandığı nehiy kipiyle ilgili örnek beyitler de 

şöyledir:832 (Tavîl) 

 هُلَايَتِغْا هِيدِسِاحََ� اوبُلُطْتَ لاَفَ

 

 لِئِاوَغَلْا بِوطُلخُْا لُوغُ مْكُفَطَخْتَـَف 

  
829   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 219. 
830   es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 429. 
831   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 48. 
832   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 57. 



 306 

 هُطُخْسُ َّلحَ اَِ® اًضرْأَ اولُزِنْـَت لاَوَ

 

 لِزِاوََّـنلا تُاقَعِاصَ مكُيْفِ لَزِنْـَتـَف 

 Ey ona haset edenler! Onun öldürülmesini istemeyin, yoksa talihsizliklerin ve 

felaketlerin korkusu sizi yakalar. 

Onun gazabının yerleştiği yerde asla konaklamayın, yoksa musibetlerin 

yıldırımları sizin üzerinize yağar. 

Şairin nehiy kipini uyarı anlamında kullandığı da görülmektedir. Aşağıda kalbini 

muhatap alarak söylediği beyitte bunu görmek mümkündür.833 (Kâmil)  

Ey kalp! Onların üzerindeki mükafatını asla inkâr etme, zira onlar Bedir 

(gazvesinin) ehliyse ve sen de şahitlerindensin. 

İltimas, rütbesi aynı olan iki kişinin birbirinden talepte bulunmasıdır.834 İbn 

Ma‘tûḳ’un da nehiy kiplerini iltimas anlamında kullandığı görülmektedir.835 

 اهَيفِ تُيْـَنافَـَت اذَإِ نيِمْلُـَت لاَ

 

 يدِوجُوُ ينُْعَ بِّلحُْا فيِ يءِانَفَـَف 

 Aşkta kaybolursam beni kınamayın, çünkü benim aşkta yok oluşum, var oluşumun 

ta kendisidir. 

2.3.2.3. Nidâ 

Nidâ, “َآ“ ,”أ”, “ َ�أَ ”, “ يْأَ ”, “ يْآ ”, “ ايَهَ اوَ“ ,” ” ve “ َ�وَ ” edatlarıyla kurulan seslenmek ve 

çağırmak için kullanılan bir yapıdır.836 Bu çağırmanın amacı da yardım istemek, 

hatırlatmak, tereccî, te’accub, nüdbe vb. anlamlar olabilmektedir.837 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde de nidâ yapıları dua, yardım isteme, hatırlatma, uyarı, 

pişmanlık ve medih anlamlarında kullanılmaktadır. Ancak yine de şairin sürekli 

başvurduğu bir anlatım şekli değildir. Şair nidâ edatı olarak en çok “�َ” edatını 

 
833   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 62. 
834   es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 429; el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 117.  
835   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 91. 
836   Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 3/326. 
837   Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 192. 

 مِهِيفِ كَرَجْأَ بُلْـَق َ� نْرَكِنْـُت لاَ

 

 هِئِادَهَشُ نْمِ تَنْأَ رٍدْبَ لُهْأَ مْهُ 

 



 307 

işlemektedir. Bunlarla ilgili örnekler sırasıyla aşağıdaki gibidir. Örneğin aşağıda beyitte 

şairin nidâyı dua manasında kullandığı görülmektedir.838 (Kâmil) 

 ىرَوَلا لىَوْمَ َ� كَيْلَعَ هُلَلاْا ىَّلصَ

 

 هِنِاطَوْأَ لىَإِ بٌترَِغْمُ َّنحَ امَ 

 Ey insanların efendisi! Allah’ın salât ve selamı senin üzerine olsun. Hiçbir 

gurbetçi vatanının özlemini çekmedi. 

Nidâ bir alttaki beyitte pişmanlık amacıyla kullanılmıştır.839 (Kâmil) 

 هِرِصْعَبِ نَودُلَويُ يمِوْـَق تَيْلَ َ�

 

 
 

 ارَصِنْـَتسْمُ هُءَاعَدُ نَوعُمَسْيَ وْأَ 

 

 
 

Keşke benim kavmim onun zamanında dünyaya gelselerdi ve onun feryadını duyup 

ona yardım etselerdi… 

Şair aşağıdaki beyitlerin birincisinde hatırlatma ve uyarıda bulunurken, ikinci 

beyitte ise yardım istediği görülmektedir.840 (Vâfil) 

 ىَّجرَمُلْا كُلِمَلْا اهَُّـيأَ َ< لاَأَ

 

 

 ارَاجَوَ انَبِ نُامََّزلا رَدَغَ اذَإِ 

 

 

 تَّْنضَ ءُاوَـْنلأَا اذَإِ اًثيْغَ َ<وَ

 

 

 ارَازَوَ اَّيحَ ايَلحَْا افَجَ لَاطَوَ 

 

 

Dikkatli ol! Ey hayat bize ihanet ve zülüm ettiği zaman kendisinden ümit 

beklenilen hükümdar! 

(Ve dikkatli ol) ey yağmurlu bulut! Batmak üzere olan yıldızlar cimrilik ettiği 

zaman yağmurun şiddeti uzun sürer, hayat verir ve ziyaret eder. 

Aşağıda beyitlerde nidâ yapısı, özür ve bağışlama talebinde bulunma anlamında 

kullanılmaktadır.841 (Kâmil) 

 تىًفَ نْمِ أُرَـْبأَ نِحمََّْرلا َ ةوَفْصَ َ�

 

 
 

 ارَكَنْأَوَ صَوصُُّنلا دَحَجَ مْكُقِّحَ فيِ 

 

 
 

 تْلَقَـْثأَ بٍونُذُ نْمِ مْكُيْفِ ذُوعُأَوَ

 

 
 

 ارَفَغْـُت نْأَ مْكُئِلاَوِبِ ىسَعَ يْرِهْظَ 

 

 
 

 
838   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 10. 
839   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 2016. 
840   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 178. 
841   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 216. 



 308 

Ey Rahman’ın seçkin (kulu)! Ben sizin için bir genci, nasların tamamını inkâr 

etmekten ve nankörlük etmekten alıkoyuyorum. 

Belime ağır gelen günahlardan size sığınıyorum, umulur ki büyüklüğünüzle 

affedersiniz.  

Nidâ şairin şiirlerinde methetmek manasına da gelebilmektedir. Aşağıdaki beyitte 

şair dostunu övmektedir.842 (Hafîf) 

 ابًيدِأَوَ ىرَوَلْا قَافَ اعًيدِبَ َ<

 

 
 

 هْنُامَزَ هِيْفِ قَارَوَ اعًْـبطَ َّقرَ 

 

 
 

Ey tüm yaratılanlardan üstün olan eşsiz kişi! Ey ince tabiata sahip ve zamanın 

kendisi için memnun edici olduğu edip! 

İbn Ma‘tûḳ’un nidâ üslubunu ta‘accub anlamında kullandığı da olmuştur. 

Aşağıdaki beyit buna bir örnektir.843 (Basît)  

 نْانَجِ لِّكُبِ مُرِضْتَ اهَرËَُ بِجَعَلْلِ َ�

 

 

 
 

 نْانَجِ َّنهُوَ اهَـُنكُسْتَ رُولحُْا كِظُالحَِوَ 

 

 

 
 

Gariptir, yanağının ateşi tüm kalplerde alev alev yanıyor ve (öyle bir) bakışın var 

ki orada huriler mesken ediniyor.  

2.3.2.4. İstifhâm 

İstifhâm, “َأ” ve “ لْهَ ” gibi soru edatlarıyla soru sorarak bir şey hakkında bilgi 

edinme üslubudur.844 Emir ve nehiy kiplerinde olduğu gibi istifham da şiirlerde dua, irşat, 

haber verme, te’acuub, ispat, takrir, temenni, tembih, sitem, azarlama, nefiy, dua, 

küçümseme ve inkâr gibi birçok farklı gayeler için kullanılabilmektedir.845 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde kullanılan istifhâm cümlelerinin takrir, inkâr, nefiy, dua, 

tembih, azarlama, haber verme ve sitem anlamlarında olduğu görülmektedir. Bunların her 

biriyle ilgili örnekler aşağıda sırasıyla verilmiştir. 

 
842   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 212. 
843   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 232. 
844   es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 419; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 1/181. 
845   Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 1/181-194. 



 309 

Şair aşağıdaki beyitte de nefsini muhatap alarak istifhâmı azarlama gayesi için 

kullanmaktadır.846 (Basît) 

 ينْحِصْتَ ىوَلهَْا رِكْسُ نْمِ سٌفْـَن َ� مَاَّتحَ

 

 

 
 

 ينْْحِتمَْ كِتِبَوْـَتبِ بِونُُّذلا تُاَّدوَسْمُوَ 

 

 

 
 

Ey nefis, ne zamana kadar aşkın sarhoşluğundan uyanacaksın ve günahların 

(kalpteki) siyahlıkları tövbenle yok edeceksin. 

Konuyla ilgili istifhâmın takrir gayesine bir örnektir. Şair bu istifhâmla muhatabı 

ikrar edip itiraf etmeye yönlendirmektedir.847 (Vâfir) 

 دٍجْنَبِ دٌجْوَ الهََ لْهَ اهَولُسَ

 

 

 بِاصَمُلْا بَِّّصلا َ ةَّقرِ تَّْقرَـَف 

 

 

Nesimna sorun, (acaba) Necd’de onun aşkı var mı? Çünkü (nesim) aşk derdine 

düşmüş âşığın narinliği gibi latif oldu. 

Aşağıdaki beyitte “ فَيْكَ ” soru edatı, “لا” yani inkârî848 anlamında 

kullanmaktadır.849 (Kâmil) 

 ىوَلهَْا نَمِ َّرفِتَ نْأَ عُمَطْتَوَ ىوََْ¶

 

 هنِامَضَ نُهْرَ تَنْأَوَ رُارَفِلْا فَيكَ 

 (Ey kalp) âşık olursun, sonra aşktan kaçmak istersin. Sen onun garantisi altında 

bir rehinken (ondan) nasıl kaçabilirsin? 

Alttaki beyitte de istifhâmın nefiy anlamında olumsuz bir surette kullanıldığı 

görülmektedir.850 (Tavîl) 

 هُدَنْرِفِ ىَّدصَتَ لْهَ هُنْعَ ضَرْلأَْا لِسَ

 

 
 

 بِرِاضَمَلْا لُيقِصَ لٌصْنَ هِبِ يدِهْعَـَف 

 

 
 

Yere onun hakkında sor, (acaba) onun kılıcıyla karşılaşmış mıdır? Çünkü benim 

bildiğim kadarıyla (onun) keskin uçlu bir kılıcı vardı.  

 
846   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 238. 
847   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 165. 
848  İnkârî istifhâmda mana, olumsuz anlamdadır. Bkz. Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve 

Teṭavvuruhâ, 184. 
849   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 7. 
850   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 221. 



 310 

Yani üsteki beyitte karşılaşmış mıdır anlamındaki “ ىَّدصَتَ لْهَ ” ibaresiyle aslında 

nefî ifade eden	karşılaşmadı anlamındaki “ ىَّدصَتَ لاَ ” kastedilmektedir. Bu anlamda şair 

“ لْهَ ” soru edatını istifhâm-ı inkârî formunda kullanmıştır. 

Yine benzer şekilde aşağıdaki beyitte de “ لْهَ ” edatını nefiy harfî yani “َلا” 

anlamında işlemektedir.851 (Tavîl) 

 ىرَّثلا فيِ لُئِامََّشلا هُنْمِ تْنَفِدُ لْهَو

 

 
 

 بِكِاوكَلْا ينَبَ ُّيلِصْلأَْا اهَزُكَرْمَفَ 

 

 
 

Onun mizacı toprağa gömüldü mü? Zira onun mizacının asıl merkezi yıldızların 

arasıdır. 

İbn Ma‘tûḳ aşağıdaki şiirinde istifhâmı sitem anlamında kullanmıştır.852 (Basit)  

 يسِاقَأُوَ قَوَّشلا نيِاعَأُ مْكُيفِ مَاَّتحَ

 

 

 
 

 يسِاقَ مْكُنْمِ ُّلكُوَ ةًَّقرِ بُوذُأَوَ 

 

 
 

Sizden gelen her şey zor ve ben zayıflıktan bitkin düşmüşken size karşı olan 

özlemden dolayı ne zamana kadar ızdırap duyup bu ızdıraba tahammül edeceğim? 

Örneklerde de görüldüğü gibi şair istifhâmı pek çok farklı manada kullanmıştır. 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde “talebi inşâ” çeşitleri arasından en çok yararlandığı türün 

istifhâm olduğu görülmektedir. Sonuç olarak şair geniş anlamda meanî ilminden özelde 

ise haberi ve inşâî cümle çeşitlerinden olabilecek tüm şekilleriyle yararlanmıştır. Bu farklı 

kullanımları sayesinde şiirini şekil ve muhteva bakımında zenginleştirmiş ve muhatabın 

duygularını harekete geçiren, düşüncelerine tercüman olan ve dikkatlerini cezbeden bir 

anlatım tarzı ortaya koymuştur. Bu da şairin farklı şekillerde şiir söyleme melekesinin 

üstün bir derecede olduğunun göstergesidir.  

Çalışmanın bu bölümünde zikredilen haberi ve inşâî cümle yapılarının her bir 

çeşidi bir anlatım yöntemidir. Aynı şekilde ileride bahsedilecek olan beyân üslupları ve 

bedi’ sanatları da şairin anlatım tarzındandır. Bu yöntemlerden istifade etmesindeki 

gayesi de şiiri lafzen ve manen güzel hale getirme, dinleyiciyi duygu ve düşünce olarak 

 
851   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 221. 
852   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 233. 



 311 

etkileme ve kendisinin şiir söylemedeki bilgi ve becerilerini sergilemesidir. Bu minvalde 

şairin kullandığı başka anlatım yöntemleri de bulunmaktadır. Yeri gelmişken onlardan 

bahsetmek de çalışmaya yeni bir boyut katması açısından önemlidir. 

2.3.3. Îcâz 

Îcâz sözün bir kısmı, azı ve özeti anlamına gelmektedir.853 Bazı belagatçılar 

îcâzın, belagatın bizzat kendisi ve en belîğ yönü olduğunu bildirmişlerdir.854 İbn Ma‘tûḳ 

da şiirlerinde bu güzel ve belîğ sanattan çokça yararlanmıştır.  

İcâz-ı hazf ise hazif yani düşürme yoluyla yapılan îcâzdır. Bir diğer ifadeyle 

söylenmek isteneni, cümlede onu çağrıştıran bir karine bulunmakla birlikte herhangi bir 

ibareyi cümleden çıkarmak suretiyle ifade etmektir.855 Şairin icâz-ı hazf üslubunu 

kullandığı ilk beyit aşağıdaki gibidir.856 (Basît) 

 هُمُغِارَضَ تَّْلوَ هُلَ زٍيزِعَ مْكَفَ

 

  هُرُذَؤْجُ َّرـَف دْقَ ابًخِ سِانَكِ مْكَوَ 

 Onun, aslanları sırtını dönmüş nice azizleri vardır! Ayrıca yaban sığırı yavrusun 

kaçtığı nice gizli sığınakları vardır! 

Üsteki beytin ikinci şatrında “ ابًخِ ” kelimesinin sıfatı olan َهُل  hazfedilerek icâz-ı hazf 

sanatı yapılmaktadır. Karine de birinci beyitteki َهُل  ibaresidir. Aynı şekilde aşağıdaki 

beyitte de ikinci şatrın sonundaki َمْهِيلَع  tabiri, birinci şatrında sonunda yer alan َمْهِيلَع  

karinesi sayesinde eksiltilerek icâz-ı hazf uygulanmıştır.857 (Vâfir) 

 مْهِيلَعَ رٌوصنْمَ دِجْمَلْا لُيثِأَ

 

  لِلاََّظلا دَودُممَْ ُّزعِلْا رَاصَوَ 

 Şerefin asaleti onlara galip geldi ve saygınlık, gölgesini (onların üzerine) yaymış 

oldu. 

 
853  Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 1/343. 
854  Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 1/344. 
855 el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 145; et-Taftâzânî, Muḫtaṣaru’l-Me‘ânî, 173; İbn Nâẓım, el-

Miṣbâḥ fi’l-Me‘ânî ve’l-Beyân ve’l-Bedî‘, 74; Ṣafiyyuddîn el-Ḥillî, Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, thk. 
Nesîb Neşâvî (Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1982), 178. 

856  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 40. 
857  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 43. 



 312 

Aşağıda verilen beyitte ise iki ibare hazfedilerek icâz-ı hazf uygulanmıştır.858 

(Remel) 

 هِبِ كُلْمُلْا فَرُشَ دْقَ كٌلِمَ

 

  ىهَانَـَت دُجْمَلْاوَ بُصَنْمَلْا ىهَدَزْاوَ 

 O öyle bir padişahtır ki saltanat onunla şeref bulmuştur. Makam (onunla) 

övünmüş ve övgü de (onunla) gayesine ulaşmıştır 

Beytin ikinci şatrında yer alan بُصَنْمَلْا  ve دُجْمَلْا  kelimelerinden sonra هب  ibaresi 

düşürülmek suretiyle icâz-ı hazf uygulanmıştır. 

Sonuç olarak îcâz-ı hazfî şairin her kasidesinde görmek mümkündür. İbn Ma‘tûḳ, 

bu üslubu kullanarak muhataba maksadını anlatmayı başarabilmiş bir şairdir. 

2.3.4. İṭnâb  

Îcâzın aksine iṭnâb, maksadın bir cümle veya bir kelime fazladan zikretmekle 

ifade edilmesidir.859 Ayrıca iṭnâb için kapalılıktan sonra açıklama860 veya gerek övme 

gerekse kötüleme gibi amaçlarla sözü uzatmada aşırıya kaçma861 gibi tanımlar da 

yapılmıştır. Sözde asıl olan manalarla lafızların eşit olmasıdır ancak aşırıya kaçmamak 

kaydıyla hem icâz hem de iṭnâb hoş kabul edilmektedir.862 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde çok karşılaşılan üsluplardan biridir. Nitekim şair 

aşağıda beyitlerde sevgilinin bedeninin cevherini suya benzetmekle birlikte onun su gibi 

akıcı olmadığını ve ikinci beyitte de endamını mızrağa benzetmekle birlikte endamının 

onun kadar sert olmadığını söyleyerek iṭnâb sanatından istifade etmiştir.863 (Tavîl) 

 اهَمِسْجِ رَهَوْجَ َّنإِ اهَيفِ تِوقَُ�وَ

 

  لِئِاسَ يرُْغِ هَُّنأ َّلاإِ ءِامَلْأَكَلَ 

 اهَُّدقَلَ يرِضَِّنلا اهَاَّيمحَُ دِرْوَوَ 

 

  لِبِاذَ يرُْغَ هَُّنأ َّلاإِ حُمُّْرلا وَهُ 

 

 
858   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 172. 
859   el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 210. 
860   el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 151. 
861   Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 1/224. 
862   el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 210; Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 245. 
863   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 54. 



 313 

Onun (sevgilinin) ağzı yakut gibidir ve cisminin cevheri de su gibidir ancak o akıcı 

değildir. 

Ve onun altın çehresi çiçek gibidir ve endamı da mızrak gibidir ancak o sert 

değildir. 

Yukarıda da zikredildiği gibi şair, sevgili suya ve mızrağa benzettikten sonra akıcı 

olmayan ve sert olmayan şeklinde açıklama getirerek iṭnâb yapmaktır. Bunun yapma 

sebebi de sözün başka taraflara çekilerek yanlış anlaşılmaya sebebiyet vermesini 

engellemek olarak düşünülebilir. Nitekim aşağıdaki beyitte de aynı şeyi iki defa 

zikrederek iṭnâb yapmaktadır.864 (Tavîl) 

 صٍلِمخُْ ةَوَعْدَ يَلاَوْمَ َ� يَلاَوْمَأَ

 

  مُجِمْيجَُ لاَ هِدِّوُ فيِ لاًوِ فِيلِحَ 

 Ey efendim! Ey efendim! Samimi olanın, sevgisinde sadık olanın kekelemediği 

daveti(ne gelin). 

Görüldüğü gibi üsteki beyitte şairin bir  َيَلاَوْم lafzıyla yetinmesi mümkünken gerek 

demek istediğinin öneminden gerekse de beyti vezne uydurma gayesinden dolayı burada 

iṭnâba başvurduğu görülmektedir. Sonuç olarak şairin abartıya kaçmak için değil, yer yer 

gerektiği için bu yola başvurduğu söylenebilir.  

Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ’un, şiirlerinde belagâtın önemli anlatım üsluplarından 

olan meani üsluplarından epeyce yararlandığı söylenebilir. Şair bu üslupları kullanarak 

şiirlerinin anlam zenginliğini sağlamış ve aynı zamanda anlamın muhataba etkili bir 

şekilde sunumunu gerçekleştirmiştir.  

2.4. Beyân Üsluplarından Yararlanması 

Beyan, sözlükte açığa çıkarmak ve anlaşılır hale getirmek manalarına 

gelmektedir.865 Bir belagat terimi olarak manadan kastedileni zamir kullanmadan, açık ve 

seçik bir şekilde, farklı yollarla ifade etme üsluplarını inceleyen ilim dalıdır.866 

 
864   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 60. 
865  İbn Manẓûr, Lisânu’l-‘Arab, 13/67; Ebî Osman ‘Amer b. Bahr el-Câḥıẓ, el-Beyân ve’t-Tebyîn, thk.  

‘Abdusselâm Muhammed Hârûn (Kahire: Mektebetu’l-Ḫâncî bi’l-Ḳâhire, 1998), 1/76. 
866  el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 163; es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 438; Celâleddîn Muhammed 

b. ‘Abdurrahman b. Ömer b. Ahmed b. Muhammed el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, thk. 



 314 

 İbn Ma‘tûḳ diğer Osmanlı dönemi şairleri867 gibi beyânın teşbih ve isti‘âre 

üsluplarında epeyce yararlanmıştır. Şairim şiirlerini muhataba kolay ve anlaşılır bir 

şekilde aktarmak için neredeyse şiirinin her beytinde bu üsluplardan istifade ettiği 

söylenebilir. Bu bilgilerin delillendirilmesi açısında İbn Ma‘tûḳ’un yararlandığı beyan 

üsluplarına mümkün oldukça bol örnek verilerek konu açıklığa kavuşturulacaktır. 

2.4.1. Teşbih 

Teşbih kelimesi sözlükte “ هََّبشَ ” fiilinin mastarı olup benzemek anlamına 

gelmektedir.868 Bir beyân üslubu olarak teşbih ise aralarındaki bir ortak noktadan dolayı 

iki şeyden birinin diğerine benzetilmesidir. Teşbihin benzeyen (müşebbeh) ve benzetilen 

(müşebbehün bih) olarak iki tarafı vardır. Bir de değişkenlik gösteren iki tarafı birleştiren 

benzeme yönü (vechu’ş-şebeh) ve benzetme edatı unsuları vardır ki bunlar bazen açıkça 

zikredilmez.869  

Teşbihin birçok çeşidi vardır. Bunlar, yukarıda zikredilen teşbih unsurlarının 

ifadede zikredilip zikredilmemesine göre farklı isimler almaktadır. Burada şairin 

şiirlerinde kullanmış olduğu teşbih çeşitlerinin kısa tanımı yapılıp, devamında bunların 

her biriyle ilgili örnekler verilecektir.  

Teşbih edatı zikredilirse mursel, hazfedilirse müekked; benzetme yönü zikredilirse 

mufassal, hazfedilirse mücmel; teşbih edatı ile benzetme yönü birlikte hazfedildiyse belîğ 

şeklinde isimlendirilir. Benzetme yönünün birden fazla nitelikle, bir tabloyu başka bir 

tabloya benzetmesine temsilî adı verilmiş ve benzeyen ile benzetilen yer değiştirildiği 

teşbih türüne de maklûb denilmiştir. Bir şeyin başka bir şeye benzemesi ancak maksadın 

 
Abdurrahman el-Berkûtî (Kahire: Dâru’l-Fikr el-‘Arabî, 1932), 235; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-
Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 1/409.  

867   Örneğin es-Sefercelânî şiirlerinde manayı ikinci plana itecek derecede bu bilim dalı üsluplarından 
yararlanmıştır. Bkz. Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 
213. 

868    el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 396. 
869   es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 439; el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 164; Ebû Bekir Abdu’l-

Ḳâhir b. Abdurrahman el-Cûrcânî, Esrâru’l-Belâga, thk. Mahmûd Muhammed Şâkir (Cidde: Dâru’l-
Medenî, 1991), 321. Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 434.; İsmail Durmuş, “Teşbîh,” Türkiye 
Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/543. 



 315 

benzetmek olmadığı gibi aksettirilen teşbih türüne izmâr ve eğer benzeyen bir tane 

olmasına rağmen benzetilen birden fazlaysa bu türe cem’ denilmiştir.870 

İbn Ma‘tûḳ da şiirlerinde aynen Beşâr b. Bürd (ö. 167/783-84)871 gibi teşbihin 

güzellik ve letafetini üstün bir melekeyle işlemiştir. Bu konun daha iyi anlaşılmasını 

sağlayan örnekler aşağıdaki gibidir. İlk örnek belîğ teşbih örneğidir. Zira şair en çok 

teşbih-i belîğden yararlanmıştır.872 (Hafîf) 

 ٌّيرِثَوْكَ هُبُاضَرُ ٌّيرَِّكسُ

 

 رِوبحُِ مËََلأَْا بََّذعَ ٌ ةَّنجَ 

 Şekerlidir, ağzının suyu Kevser’dir, insanları hurilerle tatlandıran bir cennettir. 

İbn Ma‘tûḳ burada müşebbeh olan “ağzının suyu” ve müşebbeh bihi olan 

“Kevser” taraflarını zikrederek teşbih edatı (gibi) ve vechu’ş-şebehi (benzeme yönünü) 

hazfettiği için bu beyit teşbih-i belîğe bir örnektir. Burada belîğ teşbih isim cümlesi olarak 

gelmektedir. Nitekim belîğ teşbih bazen isim tamlaması olarak gelebilir ve türünü 

açıklayan muzaf da mastar olarak da gelir.873 Şairin bu tür teşbihten bazen aynı beyitte 

birden fazla kez istifade ettiği de görülmektedir.874 (Kâmil) 

 هِرِنحَْ ةُيَلْحِ تَنْأَ دٌيجِ كُلْمُلْاَ

 

 هِدِلْخُ ةَُّنجَ تَنْأ مٌسْجِ دُجْمَلْاوَ 

 Mülk bir boyundur, sen onun boynun ziynetisin. Şeref bir cisimdir, sen onun 

sonsuzluğunun cennetisin. 

Üstteki beyitte َدٌيْجِ كُلْمُلْا ةُيَلْحِ تَنْأَ , مٌسْجِ دُجْمَلْاوَ ,  ve ةَُّنجَ تَنْأ  ifadelerinin hepsinde belîğ 

teşbih vardır. Tek beyitte dört belîğ teşbih kullanması, şairin şiirlerinde beyan 

üsluplarında yararlanma arzusunu ve bu konudaki maharetini ortaya koymaktadır. 

Aşağıdaki beyit ise isim tamlaması olarak gelen belîğ teşbihten bir örnektir.875 

(Hafîf) 

 
870  Sa‘duddîn et-Taftâzânî, Kitâbu’l-Muṭavvel li’t-Taftâzânî, thk. es-Seyyid Mîr Şerif (Kum: Mektebetu’d-

Dâverî, 1986), 310–345; es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 439–464; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-
Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 2/166-214; Durmuş, “Teşbîh,” 40/555; Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 
441–459. 

871  el-Ḳayravânî, el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi, 2/239; Durmuş, “Teşbîh,” 40/553. 
872  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 21. 
873  Ali el-Cârim - Mustafa Emîn, el-Belâġatu’l-Vâḍıḥa (Kahire: Dâru’l-Ma‘âlî, 1999), 1/25. 
874  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 33. 
875  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 20. 



 316 

 يطِاعَـُت ِ ةاقَُّسلا نَمِ رٌودُبُوَ

 

 يرِصِعَلْا سَشمَْ رِاضَُّنلا سِوؤُكُ فيِ 

 Aylar, meyve suyunun güneşini, sakilerden (aldıkların) halis altın kaselerde 

sunuyorlar. 

Üsteki bu beyitte geçen َْيرِصِعَلْا سَشم  tamlamasında belîğ teşbih vardır. Aynı zamanda 

müşebbeh, müşebbeh bih’e muzaaf olmuştur. Bu sebeple bu türe teşbih-i belîğ-i izâfî 

denilmektedir.876 (Kâmil) 

 افًشِارَ اهَْـيفَشَرْمِ ةَقَيقِعَ مْثِلْاوَ

 

 نِونُكْمَلْا ؤِلُؤُّْللا َ�انَـَث اهَْـنمِ 

 İki dudağının akiğini ve gizlenmiş inciden olan dişlerini, içine çekerek öp. 

Bu beyitte isim tamlaması olarak kullanılan َهَيْفَشَرْمِ ةَقَيقِع  ve ؤِلُؤُّْللا َ�انَـَث  ifadeleri teşbih-

i belîğ-i izâfî için örneklik oluşturmaktadır. Aşağıdaki beyit, bu türe verilecek son 

örnektir.877 (Kâmil) 

 انمَّأَكَ مِاسَلحُْا لَقْصَ ةٌلَوقُصْمَ

 

 قُبَـْئزِّلا فَيدِأُ اهَتِنَيطَ ينِجِعَبِ 

 Kılıcın parlaklığı cilalatılmıştır. Sanki civa, mayasının hamuru ile 

harmanlanmıştır. 

Üsteki beytin birinci şartındaki َمِاسَلحُْا لَقْصَ ةٌلَوقُصْم  ifadesinde, benzeme yönü ve 

teşbih edatı olmadığından belîğ teşbih türündendir. Bu teşbih örneğinde mastar ve muzâf 

olarak gelen َلَقْص  kelimesi, kendi nev’inden olan َةٌلَوقُصْم  kelimesini açıklayıcı olarak 

gelmiştir. 

Şairin bir diğer belîğ teşbih kullanımı ise bir tane müşebbehe mukabil birden fazla 

müşebbeh bihi kullandığı türdür. Daha önce teşbih çeşitleri kısmında da değinildiği gibi 

bu tür teşbihe cem’ adı verilmektedir. Aşağıdaki beyit de buna bir örnektir.878 (Kâmil) 

 اهَطِرْبمَِ َّنأَ تُبْسِحَفَ تْبََّدتحََوَ

 

 قُطِنْـَي ايًْـبظَوَ نيِبُطِيخَُ امًنَصَ 

  
876   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 33. 
877   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 160. 
878   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 160. 



 317 

(Sevgili) eğildi de ben onu keten elbisesiyle bana söz söyleyen bir put veya 

konuşan bir ceylan sandım. 

Beyitte teşbih yönü ve teşbih edatı zikredilmediği için aynı zamanda bir belîğ 

teşbih örneğidir. Şair tek bir benzeyen olarak sevgiliyi, puta ve ceylana olmak üzere 

birden çok şeye yani benzeterek teşbih-i cem’ için bir örnek sunmaktadır. 

İbn Ma‘tûḳ’un belîğden sonra çokça istifade ettiği bir diğer teşbih çeşidi de mursel 

teşbihtir. Şairin şiirlerinde mursel teşbihi farklı edatlarla kullanmayı tercih etmiştir. 

Aşağıdaki beyit َّنأَك  edatıyla kullanılan mursel teşbih için bir örnektir.879 (Kâmil) 

 هَُّنأَكَ سُوفُُّـنلا هُدََّنهَمُ ىوََْ¶

 

 هِدِعْرَ مٍسِابَمَ نْمِ قََّلïََ قٌرْـَب 

 Nefisler onun Hint yapımı kılıcına aşık olur. Sanki (o kılıç), onun ağzının gök 

gürlemesinden parlayan bir yıldırımdır. 

Üstteki beyitte yer alan قٌرْـَب هَُّنأَك   tabirinde mursel teşbih vardır. Burada şair teşbih 

edatı olarak َّنأَك ’yi kullanmıştır. Nitekim alttaki beyit şairin, teşbih bildiren isim adı da 

verilen880 ِلثْم   edatını kullanımına bir örnektir.881 (Hafîf) 

 ءٍيشَ َّلكُ هُدَنْعِ سُأْبَلْا نََّوهَ

 

 يرِقِلحَْا لُثْمِ مُيظِعَلْا مُيظِعَلْاوَ 

 Cesaret ona yanında her şeyi kolay kılmış ve büyük olan her şey onun katında 

küçük olmuştur. 

Görüldüğü gibi burada يرِقِلحَْا لُثْمِ مُيظِعَلْا  tabirinde mursel teşbih vardır. Burada 

benzeme yönünü hazfedildiği için bu örnek aynı zaman da mücmel teşbih olarak da kabul 

edilebilir. Dolayısıyla şair yer yer mursel ve mücmel teşbih türlerinden aynı anda istifade 

edebilmektedir. Aşağıdaki beyit de yine buna bir örnektir.882 (Kâmil) 

 اضَنَ دْقَوَ هُآرَ اذَإِ يِّمِكَلْا بُلْـَق

 

 هِنِاقَلْحُ فيِ دِوْلخَْا طِرْقُكَ اًفيْسَ 

  
879   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 30. 
880   Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 437. 
881   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 22. 
882   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 8. 



 318 

Cesurun kalbi, onu kılıcı çekmiş olarak gördüğünde genç kızın kulağındaki küpesi 

gibidir. 

Şair burada müşebbeh olan cesurun kalbi anlamındaki يِّمِكَلْا بُلْـَق  ile müşebbeh bih 

olan genç kızın küpesi gibi anlamındaki “ دِوْلخَْا طِرْقُكَ ” ibarelerinden oluşan teşbih yapısında 

teşbih edatı olan ك’yi zikretmiş olmasından mursel ve benzetme yönü olan sallanmayı 

hazfettiğinden dolayı mücmel teşbih türlerinden yararlanmıştır. İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde 

teşbih bildiren fiillerden883 yararlandığı da olmuştur. Buna bir örnek, aşağıda beyitte yer 

alan َْيكِتح  fiilidir. Bu beyit, teşbih edatı içerdiği için mursel ve benzeme yönü hazfedildiği 

için de mücmel teşbihtir. 884 (Vâfir) 

 يرِارََّدلا يكِتحَْ هِرِكْفِ ضُمِاوَغَ

 

 ليِاوَغَلِْ[ صُخُرْـَي هُانَـَث بُيْطَوَ 

 Onun fikrinin derinlikleri büyük yıldızlara benziyor ve onun övgüsünün kokusu 

pahalıyı ucuz kılıyor.  

İbn Ma‘tûḳ’un yararlandığı bir diğer teşbih türü de temsîlîdir. Bu türden diğerleri 

kadar sık yararlandığı söylenemez. Aşağıdaki beyitler teşbihin bu türüne birer örnektir.885 

(Tavîl) 

 نىَغِلْا هُدَقَـْفأَ دِجْمَلْلِ هُُّبحُ تىًفَ

 

 مٌَّيـَتمُ ٌّبصَ نَاوَلُّْسلا دَقَـَف امَكَ 

 O öyle bir gençtir ki kara sevdalı âşıkın teselli bulamadığı gibi o da onur için 

zenginliğini kaybetmiştir. 

Bu beyitte yer alan teşbihin benzeme yönü birden fazla unsurdan meydana geldiği 

için temsîlî teşbihe örnek oluşturmaktadır. Bu teşbih çeşidiyle ilgili ikinci bir örnek de 

aşağıdaki gibidir.886 (Kâmil) 

 هُرُـْثـَن اقًيقِعَ تْلَجَفَ تْمََّسبَـَتوَ

 

 قَُّسنَمُ حِابََّصلا طِيْخَ فيِ دِقْعِلْاكَ 

 
 

883   Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 437. 
884   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 42. 
885   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 59. 
886   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 160. 



 319 

(Sevgili) güldü de ardından sabahın ipinde dizilişi kolye gibi düzenlenmiş olan 

akiği (dişi) parladı. 

İbn Ma‘tûḳ üsteki beyitte çarpıcı iki tabloyu birbirine benzeterek teşbih-i temsîlî 

örneğini işlemektedir. Bunlardan sonra şairin nadiren kullanmış olduğu teşbih çeşitleri 

incelenecektir. Bunlar biri izmâr yani zimnî teşbihtir.887 (Kâmil) 

 ىلَعُلْا تِاَّذلَ لËََ ةَِّقشَمَلْا دَعْـَب

 

 رْهَسْيَ لمَْ نْمَ ضَمْغُلْا ُّذلِتَسْيَ لاَ 

 O zorluklardan sonra yüceliğin lezzetine ulaştı, sabah erkenden uyanmayan kimse 

uykudan lezzet alamaz. 

Üstteki beyitte şair, uykudan lezzet almak için erken kalkarak gün boyu 

çalışılması gerektiği gibi ve üstün makamlar elde etmek için de zorluklar çekilmesi 

gerektiğini ima etmektedir. Ancak burada asıl konuyla alakalı olan zorluk çeken birisinin 

sabah erkenden kalkan birisine benzetilmesidir. Sonuç olarak bu zımnî teşbih için 

örneklik oluşturmaktadır. Az kullandığı teşbihlerden bir diğeri de maklûb teşbihtir.888 

(Tavîl) 

 سٌبِاوَعَ دٌوسُ هُنْمِ يجَِ�َّدلا َّنأَكَ

 

 لِكِاوَثِّلا نِاسَلحِْا ضُيْبِ هُمُنجُْأَوَ 

 Sanki gecenin karanlığı sert bir siyahlık ya da yıldızları yakınını kaybetmiş 

güzellerin beyazlığı gibidir. 

Şair üsteki bu beyitte gecenin karanlığını sevgilinin saçına ve gecenin gökte 

parlayan yıldızlarını da güzelin yüzünün parlaklığına benzeterek maklûb teşbih üslubunu 

işlemektedir. Çünkü benzeyen ile benzetilen yer değiştirmiştir. 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde görünen bir diğer tür de aynı beyitte birden çok teşbih 

üslubunu kullanmasıdır. Mufassal, mücmel, müekked ve belîğ teşbih türlerini aynı anda 

içeren aşağıdaki beyti bunun için bir örnektir.889 (Tavîl) 

 الهَُاجَحِ لاَولَ قِارَشْلإِْا فيِ رُدْبَلْا يَهِ

 

 مَُّيخَمُلْا بُاضحسِّلا لاَولَ ىحَُّضلا سُشمَْوَ 

 

 
887   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 28. 
888   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 54. 
889   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 58. 



 320 

  Eğer onun örtüsü (peçesi) olmasaydı o, ışıldamada bir ay olurdu. Eğer üzerine 

salınan örtüsü olmasaydı, kuşluk vakti güneşi olurdu. 

 “ قارَشْلإِْا فيِ رُدْبَلْا يَهِ ” ifadesinde teşbih edatı zikredilmediği için müekked, parlamak 

olan benzeme yönü zikredildiği için mufassal ve kuşluk vakti güneşi anlamındaki “  سُشمَْ

ىحَُّضلا ” tamlamasında parlamak olan benzeme yönü zikredilmediği için mücmel ve 

benzeme yönü ile teşbih edatını zikredildiği için de belîğ teşbihtir. 

Dolayısıyla şairin şiirlerinde beyân ilminin en önemli konularından olan teşbih ve 

bunun her çeşidini sıkça kullandığı görülmektedir. Bunların içerinde belîğ, mursel ve 

temsîlî teşbih türlerinden daha fazla yararlandığı sonucuna varılabilir. Ayrıca verilen tüm 

bilgi ve örnekler doğrultusunda şairin şiirlerinde bu üslupları özgü bir şekilde 

kullanmasıyla muhatabın dikkatini çekmeyi başardığı ve bu konulardaki bilgi ve 

becerisini nitelikli bir şekilde ortaya koyduğu söylenebilir. 

2.4.2. Mecaz  

Mecaz sözlükte bir mesafeyi yürüyerek katetmek, geçmek ve aşmak anlamlarına 

gelmektedir.890 Terim olarak mecaz ise bir lafzı asıl manasını kastetmeye engel teşkil 

eden bir karineyle birlikte herhangi bir alakadan dolayı hakiki manası dışında 

kullanmaktır.891 Teşbihte olduğu gibi mecazın da birçok çeşidi vardır. Ancak burada 

sadece İbn Ma‘tûḳ’un yararlanmış olduğu mecaz-ı mursel ve mecaz-ı akliden 

bahsedilecektir.  

Mürsel mecaz, gerçek manası haricinde kullanılan ve alakası benzerlik dışında 

olan lafızdır. Bu mecaz türünün pek çok alakası vardır.892 Şairin şiirlerinden örnekler 

verilirken hangi mecaz-ı mursel alakalarından yararlandığına da değinilecektir. İbn 

Ma‘tûḳ’un aşağıdaki beyitte alakası cüz’iyye olan mursel mecazdan yararlanmış olduğu 

görülmektedir.893 (Kâmil) 

 
890    el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 134. 
891   es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 466; el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 203-205; el-Ḳazvînî, et-

Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 292-95; et-Taftâzânî, Muḫtaṣaru’l-Me‘ânî, 218–219; Tasa, Anlatım 
Belâgat, 146. 

892     el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 205–209; el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 295–299. 
893     İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 35. 



 321 

 طٌسَِ[ ةَدَافَلإِْا بَلَطَ نْمَلِ حٌسمَْ

 

 نِيْزَْـنكَ هِنِايَـَبوَ هِنِانَـَببِ 

 O kendisinden bilgi isteyen kişi için parmak uçlarıyla ve diliyle iki hazineyi yayan 

(ortaya koyan) bir cömerttir. 

Üstteki beyitte geçen نانَـَب  kelimesinde mecaz-ı mürsel vardır. Şairin parmak 

uçlarından kastı, methettiği kişinin elidir. Parmak uçları da elden bir parça olduğu için 

alakası cüz’iyye olarak kabul edilir. Şairin şiirlerinde alakası külliye olan mursel 

mecazlardan da çokça yararlandığı görülmektedir. Aşağıdaki beyit buna bir örnektir.894 

(Tavîl) 

 يحِرِاوَجَ لِازَغَلْا تُخْأُ تْصَنَـَق لاَوَ

 

 يلِبِلاَبَ مِامَلحَْا قُرْوُ تْجََّيهَ لاَوَ 

 Yırtıcı kuşlarımı ceylanın kız kardeşi avlayamadı ve bülbüllerimi(in ötmesini) de 

güvercinlerin gri renklileri harekete geçiremedi. 

Bu beyitte güvercinlerin gri renklileri anlamındaki “ مِامَلحَْا قُرْوُ ” tamlamasında 

güvercinin bir parçası olan sesi kastedilmesine rağmen küllî olarak güvercinin kendisi 

zikredildiği için alakası külliye olan mursel mecaz üslubuna bir örnek oluşturmaktadır. 

İbn Ma‘tûḳ’un bir beyitte birden çok mecaz kullandığı da olmuştur. Alttaki beyit 

de bunun için bir örnektir.895 (Tavîl) 

 اهَظِفْلَبِ ينِبِمُلْا رِحْسِّلا ىقَرُ لاَولَوَ

 

 لِبَِ[ ثِيدِاحَأَ فيِ يعِسمَْ َّذَّتلا امَلَ 

 Eğer onun lafzıyla apaçık olan sihrinin efsunu olmasaydı benim kulağım Bâbil’in 

konuşmalarından lezzet almazdı. 

Üstteki beytin birinci şatrındaki َظفْل  kelimesi konuşma manasında olup mursel 

mecaz anlamında kullanmıştır. Konuşma insan oğlunun eylemlerinden biri olduğu için 

bu mecazın alakası da cüz’iyyedir. Hemen beytin ikinci şatrındaki Bâbil kelimesiyle ise 

Hârût ve Mârût kastedilmiştir. Dolayısıyla gerçek anlamı dışında mahallî bir alaka ile 

mursel mecazdan yararlanılmıştır. 

 
894   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 55. 
895   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 55. 



 322 

Şair mecazın bir diğer çeşidi olan akli mecazdan896 da çokça istifade etmiştir. Aklî 

mecazın birçok alakası vardır ancak burada yalnızca İbn Ma‘tûḳ kullanmış olduğu aklî 

mecaz ve alakalarına yer verilecektir. Örneğin şair aşağıdaki beyitte alakası zarfiyyet olan 

aklî mecazdan yararlanmıştır.897 (Kâmil) 

 اهَسِفْـَنبِ كَتْـَقوَ ايَـْنُّدلا فُصِنْـُت وْلَ

 

 هِدِلْوُ ةَِّيقِبَ فيِ مُدَآ كَادَفَوَ 

 Eğer dünya sana insaf etseydi, seni kendi canıyla korur ve Hz. Âdem de kendi 

zürriyetinden geride kalan tamamını sana feda ederdi. 

Şair burada insaflı olma işini gerçek faili olan insana değil dünyaya isnat ederek 

aklî mecaza örnek sunmaktadır. Dolayısıyla dünya insanlar için bir mekan konumunda 

olduğundan dolayı alakası zarfiyyettir. Yine bir diğer beyitinde İbn Ma‘tûḳ, insanlara 

isnat edilmesi gereken bir fiili insanların yaşadığı şehirlere isnat ederek alakası 

mekâniyye olan aklî mecazdan istifade etmiştir.898 (Vâfir) 

 ىهََ[وَ ىوًهَ كَيفِ دُيعِلا هََ×وَ

 

 مُايَصِّلا رَخَتَـْفاوَ رُاطَقْلأَْا كَبِ 

 Bayram sana olan aşkından dolayı yolunu kaybetti. Şehirler seninle övündü ve 

oruç da (seninle) iftihar etti. 

Beyitte geçen şehirler anlamındaki “ رُاطَقْلأَْاَ ” kelimesinde aklî mecaz vardır. Zira 

şairin şehirleri zikretmekteki asıl kastı şehirlerde yaşayan insanlardır. Çünkü gösteriş 

yapma, gurur duyma ve övünme fiilleri insana isnat edilen eylemlerdir. Fakat şair bu 

vasıfları insanların mekanına isnat etmiştir. Bu sebeple de alakası mekâniyyedir. Alakası 

mucâveret olan bir diğer örnek de aşağıdaki gibidir.899 (Kâmil)  

 ابًئِاحَسَ تُابحَِاَّسلا اهَْـيلَعَ تْدَقَعَ

 

 قُدِغْـُتوَ عَيجَِّنلا اهَـُقرِاوَـَب يمَِْ¶ 

 Yürük atlar onun üzerine bulutlar bir arya getirdi. Bulutların şimşekleri şifa verici 

olarak aktı ve sağanak sağanak yağdı. 

 
896   Mecaz-ı aklî, bir alaka ile herhangi bir işi asıl failine değil başkasına isnad etmektir. Bkz. İsmail 

Durmuş, “Mecaz,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 
28/220; Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 290. 

897    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 33. 
898    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 47. 
899    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 163. 



 323 

Üstteki bu beyitte şair süvarilere ait bir araya getirmek manasına gelen fillini 

yürük atlara yani hızlı atlara nispet ederek alakası mücâveret (yakınlık) olan bir aklî 

mecaz üslubuna örnek sunmaktadır.  

Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ’un şiirleri incelendiğinde bu türlerden mecazlarla 

karşılaşmak mümkündür. Özellikle mursel mecaz şairin en çok tercih ettiği üsluplardan 

birisidir. Şair şiirlerinde lafızların hakiki manaları yerine aralarında alakası olan başka bir 

manada kullanmış ve bu yolla anlatımını renklendirip kuvvetlendirmiştir. 

2.4.3. İsti‘âre 

İstiâre teşbih ve mecaza dayanan bir beyan üslubudur. Başka bir ifadeyle teşbih 

taraflarından olan müşebbeh ya da müşebbeh bihten birinin hazfedilmesiyle istiâre 

yapılmış olur. Alakası da benzerliktir.900 Teşbihte olduğu gibi istiârenin de bazı unsurları 

vardır. Bunlara müsteâr leh (müşebbeh), müsteâr minh (müşebbeh bih), müsteâr (lafız 

veya terkip) ve câmi’ (vechu’ş-şebeh) denilmektedir.901  

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde, taraflarına göre istiâre türlerinden hem meknî istiâre902 

hem de tasrîhî istiâreden903 yararlandığı görülmektedir. 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde geçen meknî istiâre ile ilgili örnekler aşağıdaki gibidir. 

Şair alttaki bu beyitte hilâli insana benzetmekte ancak benzetilen insanı hazfedip ona ait 

َّدوَ  (aşık olmak) fiilini zikrederek meknî istiâre yapmaktadır.904 (Kâmil) 

 دٍجِابمَِ هُنْمِ نُحمََّْرلا انََّصخَ دْقَ

 

 هِدِمجَْ ةِمَاهَ لَولُحُ لُلاَلهِْا َّدوَ 

 

 
900  es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 477, 493; el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 330; el-Ḳazvînî, el-

İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 212; et-Taftâzânî, Muḫtaṣaru’l-Me‘ânî, 223; Ebû Bekr Abdulkahir b. 
Abdurrahman b. Muhammed el-Cürcânî, Delâilu’l-İ‘câz, thk. Mahmûd Muhammed Şâkir (Kahire: 
Mektebetu’l-Ḫâncî, ts), 67; Ebû Bekir Abdu’l-Ḳâhir b. Abdurrahman el-Cûrcânî, Esrâru’l-Belâga, thk. 
Mahmûd Muhammed Şâkir (Cidde: Dâru’l-Medenî, 1991), 239, 320.   

901  el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 205, 224-225; İskender Pala - İsmail Durmuş, “İstiâre,” Türkiye 
Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 23/316. 

902  Buna istiâre bi’l-kinaye de denilmektedir. Musteâr lehin zikredilip, onunla ilgili bir unsur bulunmakla 
birlikte müsteâr minhin hazfedilmesiyle yapılan istiâredir. Bkz. el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 
234, 238; es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 487. 

903  İstiâre-yi tasrîhiyye ise müsteâr leyhin hazfedilip ondan bir alaka bulunmakla birlikte müsteâr minhin 
zikredilmesiyle olur. Bkz. es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 330, 486. 

904   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 32. 



 324 

Rahman şerefli kişiyi bize has kıldı, hilâl onun şerefinin zirvesinin vücut 

bulmasına âşık oldu. 

 Şairin tek beyitte iki ayrı meknî istiâre kullandığı da olmuştur.905 (Vâfir) 

 يخِرْـُت تُامَلُُّظلاوَ هِيْلَعَ تُلْخَدَ

 

 لِلاَلهِْا تِلْصَ ىلَعَ اهَـَبئِاوَذَ 

 Karanlıklar zülüflerini ayın parlaklığı üzerine salmış bir haldeyken onun yanına 

girdim. 

Şair üstteki beyitte sevgilinin yanına girdiğinde karanlığın her tarafı sarmış 

olduğunu ifade etmek için karanlıkları insana ve ayı da yüze benzetmiştir. Şair 

karanlıkları, zülüfler karinesiyle müsteâr minh tarafı olan insanı ve ayı da parlaklık 

karinesiyle müsteâr minh tarafı olan yüzü hazfederek meknî istiâre türünden istifade 

etmiştir. Bu istiâre türüyle ilgili üçüncü bir örnek de şöyledir:906 (Basît) 

 نْمِوَ فَوخُلما رَمْلأَْا بُكَرْـَي كٌلِّممَُ

 

 هُرُفَْـنضَغَ يشِيمَْ هِبِ يعِافَلأَْا قِوْـَف 

 O öyle bir padişahtır ki korkunç işlere atılır, onun aslanı onunla en tehlikeli 

yılanların üstünden yürür. 

İbn Ma‘tûḳ’un yukarıdaki beyti her iki istiâre çeşidi için de örnek teşkil etmesinin 

yanında tasvire dayandığı için istiâre temsîliyyeyi de kapsamaktadır. Korkunç işler insana 

benzetilmiş ancak müsteâr leh olan taraf zikredilip müsteâr minh olan taraf hazfedilmekle 

birlikte insanı hatırlatan binmek fiili kullanılarak meknî istiâre yapılmıştır. Ayrıca şair 

zorlukları yılana ve atı da aslana benzetmektedir. Böylece müsteâr leh olan at ve 

zorlukları hazfederek tasrihi istiâreyi işlemektedir. Tasrihî istiâre ile bir diğer örnek de 

şöyledir:907 (Tavîl) 

 رٍهَوْجَ زَْـنكَ انَلَ اهََ�انَـَث يدِبْـُتوَ

 

 مُقَرْأَ وَهُوَ اهَعِرْـَف فيِ اهَدُصُترَفَ 

   Onun dişlerini bize cevherin hazinesi olarak gösteriyor ve (onun zülfü) bir yılan 

olduğu halde sen zülfünde kendisini gözetliyorsun. 

 
905   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 41. 
906   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 39. 
907   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 58. 



 325 

Bir yılan olarak anlamındaki “ مُقَرْأ وَهُوَ ” ibaresinde tasrihî istiâre vardır. Sevgilinin 

zülfü yılana benzetilmiş, sevgili olan müsteâr leh hazfedilmiş ve yılan olan müsteâr minh 

zikredilmiştir. Yine şairin aynı kasidesindeki bir başka beytinde ise kan suya benzetilmiş 

ve kan lafzı hazfedilip su lafzı zikredilerek tasrîhî istiâre yapılmıştır.908 (Tavîl) 

 ابَُّظلا قُرَِ[ ىلَُّطلا دَامَ اهَرَادَ ىقَسَ

 

 مُُّميََّـتلا غُوسُيَ لاَ اهَْـنمِ بُِّْترلا يفِفَ 

   Geyik yavrusunun parıltısı onun evini boyunların suyuyla (kanıyla) suladı, 

(bundan dolayı) onun toprağında teyemmüm yapmak hoş karşılanmaz. 

Tasrihî istiâre İbn Ma‘tûḳ’un en çok yararlandığı istiâredir. Bazı beyitlerinde bu 

üsluptan birden fazla kez yararlandığına da rastlanmaktadır.  

Sonuç olarak şairin istiâre türlerinden şiirlerinde sıklıkla yararlanmış olduğu 

görülmektedir. Yukarıda da değinildiği üzere tasrîhî istiâreden meknî istiâreye nazaran 

daha çok istifade etmektedir. İbn Mâ’tûk, istiârenin güzellik ve mübalağa yönlerinden 

yararlanma yoluyla şiirlerini muhataplarının gözünde daha etkileyici bir hale 

getirmektedir. 

2.4.4. Kinaye 

Kinaye, sözlükte bir lafzı hem hakikat hem de mecaz anlamında gelebilecek 

şekilde kullanmak anlamındadır.909 Terim olarak ise ifadeyi hakiki manayı düşünmeye 

mani olan herhangi bir karine olmaksızın bir başka manaya da gelecek şekilde 

kullanmaktır.910 Kinayenin sıfatın kastedildiği, mevsufun kastedildiği ve sıfatın mevsufa 

nispet edildiği kinaye olarak üç çeşidi bulunmaktadır.911 

İbn Ma‘tûḳ şiirlerinde çok sık olmasa da kinaye üslubundan yararlandığı 

olmuştur. Sıfatın kastedildiği kinayeden örnek beyit aşağıdaki gibidir.912 (Tavîl) 

 اهَلِحْكُ َّمسُ هُلُْـبـَن ىَّقسَتَ بٍدْهُوَ

 

 رِغَّْـثلا ةِدَهْشَ نْعَ لِحَّْنلا كِوْشَبِ َّبذَفَ 

  
908  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 59. 
909  el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ, 4/384. 
910  el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 241; el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 337; es-Sekkâkî, 

Miftâḥu’l-‘Ulûm, 516. 
911  es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 513. 
912  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 50; el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 339–341; es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 

314–319. 



 326 

Kirpiğin oku sürmesinin zehriyle sulandı ve sonra arı iğnesiyle ağzının balından 

uzaklaştırdır. 

Şair bu beyitte arı iğnesi anlamındaki “ لِحَّْنلا كُوْشَ ” tamlamasında göz ve kirpik 

karineleriyle sevgilinin keskin bakışını kastederek bir sıfattan kinayeye örnek 

sunmaktadır. Aynı türden kinayeye bir başka örnek de aşağıdaki gibidir.913 (Kâmil) 

 انَقَلْا َّنأَ اهَمِاوَـَق لَبْـَق رِدْنَ لمَْ

 

 قُرِويُوَ رِاضَُّنلا فيِ رُوِّـَنـُي اَّممِ 

 Sevgilinin endamını (görmeden) önce mızrağın saf altında çiçek açan ve yaprak 

çıkaran olduğunu bilmezdim. 

Şair üsteki bu beytinde, sevgilinin özelliklerinden olan güzel endamından kinaye 

yapmaktadır. Aşağıdaki beyti de mevsufun kastedildiği kinayeden bir örnektir.914 (Basît) 

 هُقَرَغْأ رُِّّدلا رُيدِغَ امَ اذَإِ نٌرْقِ

 

 هِيرِويُ سُأْبَلا دُاكَيَـَف ىدََّرلا ضَاخَ 

 O öyle bir dosttur ki incilerin gölü onu batıracağı zaman ölüm suya dalar ve 

neredeyse cesaret onu ateşe verir. 

Yukarıdaki beyitte yer alan incinin gölü anlamındaki “ رُّّدلا رُيدِغَ ” ifadesinden kastı 

övülen kimsenin gümüş renkli zırhıdır. Aşağıdaki beyitte de cennetin hurileri onun 

manasındandır anlamındaki “ هِينِاعَمَ نْمِ ينٍعِ رُوحُ ” cümlesinden şiirin manasının güzelliğini 

kastederek kinaye yapmaktadır.915 (Basît) 

 بٍهَذَ نْمِ رُكْفِلْا اهَانَـَب رٍعْشِ تُويُـُب

 

 هِينِاعَمَ نْمِ ينٍعِ رُوحُ اæَُاَّكسُ 

 Fikir, sakinleri manalarından cennet hurileri olan şiirin beyitlerini (evlerini), 

altından inşa etmiştir.  

Aşağıdaki beyitte yer alan Arapların en fasihi anlamındaki “ بِارَعْلأا حُصَفْأَ ” ifadesi 

de Kureyş kabilesinden bir kinayedir.916 (Remel) 

 
913  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 160. 
914  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 81. 
915  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 82. 
916  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 170. 



 327 

 ةًيَنِبْأَ اَِ® ُّزعِلْا كَسمََ

 

 اهَانَبِ َّمضَ امَ بِارَعْلأَْا حُصَفْأَ 

 İzzet, onlara öyle yüksek binalar yaptırdı ki Arapların en fasihi bile öyle binalara 

sahip değillerdi. 

2.5. Bedî‘ Sanatlarından Yararlanması 

Bed’ kelimesi “ عَدَبَ ” fiilinden türemiş olup hakkında bir bilgi ve zikri olmayan, 

önceden yaratılmamış bir şeyi ortaya koymaktır.917 Terim olarak ise ortama uygun bir 

şekilde sözleri süslü, güzel ve gösterişli olarak dile getirme sanatıdır.918 

İbn Ma‘tûḳ’un şiirleri incelendiğinde hem lafız hem de mana olarak şiire değer 

katan ve etkisine etki katan bu sanatları bolca kullandığı görülmektedir. Burada şairin 

şiirlerinde sıkça yararlandığı bedî’ sanatları, beyitler halinde örnekler verilmek suretiyle 

ele alınacaktır. 

2.5.1. Cinas  

Cinas; manaları farklı, söyleyiş veya yazılışları aynı ya da benzer olan iki lafzın 

bir arada kullanılmasını sanatıdır.919 İbn Ma‘tûḳ’un bedî’ sanatları içinde en çok istifade 

ettiği sanatlardan birisidir.  

Cinasın pek çok çeşidi olmakla birlikte çalışmanın bu kısmında yalnızca şairin 

şiirlerinde bahsi geçen cinas çeşitleri üzerine durulacaktır. Bunlar sırasıyla iki lafzın harf, 

hareke, sayı ve dizilişlerinin aynı olduğu tam cinas; tam cinasın sahip olduğu 

özelliklerden birinin olmadığı nâkıs cinas; harflerinin türleri farklı olup mahreçlerinin 

yakın ve benzer olduğu muzâri‘ cinas; harflerin ve harflerin mahreçlerinin birbirinden 

uzak olduğu lahak cinas ve kök harflerinin aynı olduğu iştikâk cinas’dır.920 Aşağıda beyit 

tam cinastan bir örnektir.921 (Basît)  

 
917    el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 42. 
918    el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 255; es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 538; el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ 

fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 347; Muhammet Vehbi Dereli, Arap Edebiyatında Bediiye Geleneği ve Suyûtî’nin 
Nazmu’l-Bedî Adlı Eseri (Konya: Dizgi Ofset, 2021), 23. 

919   el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 388; el-Cârim - Emîn, el-Belâġatu’l-Vâḍiḥa, 1/26; Bulut, 
Belâgat Terimleri Sözlüğü, 54.  

920   el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 388–391; es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 539–540; Bulut,    
Belâgat Terimleri Sözlüğü, 55, 57, 60, 64, 65, 73. 

921     İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 238. 



 328 

 ينْلحِْا بُلاَطِ كِرِسْأَ فيِوَ ينَلِفَغْـَت مْكَ

 

 

 

 

 ينْلحِْا اذَهَ كِاجَافَ اذَإِ ينَلِمَعْـَت امَ 

 

 

 

 

  Zamanın fırsatları senin arkandan (seni kovalıyorken) ne kadar daha gafil 

kalacaksın? Ölüm sana hızla geldiğinde ne yaparsın? 

Üstteki beyitte َينِلحِْا  (zaman) ve َينِلحِْا  (ecel/ölüm) lafızları arasında tam cinas vardır. 

Zira harfleri, harf sayıları, herekeleri ve dizilişleri açısından aynıdır. Alttaki beyit de nâkıs 

cinastan örnektir.922 (Kâmil) 

  عٌَّلطُ ةَِّلهِلأْا قَوْـَف مْكُرُامَقْأَ

 

 بُرُغْـَت ةَِّلكِلأَا تَتحَْ مْكُسُوشمُُوَ 

 Sizin aylarınız tüm hilallerin üstünde doğar ve sizin güneşiniz taçlarınız altında 

batar. 

Görüldüğü gibi yukarıdaki beyitte َةَِّلهِأ  (aylar) ve َةَِّلكِأ  (taçlar) arasında nâkıs cinas 

vardır. Çünkü tam cinasta aranan özelliklerinde tek bir eksik vardır ve o da harflerinin 

farklı olmasıdır. Sonraki beyit de iştikâk cinas için bir örnektir.923 (Tavîl) 

  هُطُخْسُ َّلحَ اَِ® اضًرْأَ اولُزِنْـَت لاَوَ

 

 لِزِاوََّـنلا تُاقَعِاصَ مْكُيْفِ لَزِنْـَتـَف 

 (Seyyid Ali Hân’ın) gazabının yerleştiği bir yerde konaklamayın, yoksa üzerinize 

afetlerin yıldırımları iner. 

Görüldüğü üzere üsteki beyitte اولُزِنْـَت  ve لِزِاوَـَن  kelimelerinin kökleri aynı olduğu için 

aralarında cinâs-ı iştikâk vardır. Aşağıdaki beyit de lâhik cinâs türünden bir örnektir.924 

(Kâmil) 

  هُدُرْوَوَ حِامَرِّلا رُسمُْ هُنُايحَْرَ

 

 قُبَـْنَّزلا دُونُـُبلْاوَ مِرِاوََّصلا رُحمُْ 

 Onun reyhanı mızrağın karalığıdır, gülü keskin kılıçların kırmızılığıdır ve 

bayraklar da zambaktır. 

 
922   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 67. 
923   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 57. 
924   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 163. 



 329 

Zikri geçen ُْرُسم  ve ُْرُحم  kelimelerinin baş harfleri olan س ve ح harflerinin mahreçleri 

birbirine uzak olduğu için bu beyit cinâs-ı lâhike örnek oluşturmaktadır. İbn Ma‘tûḳ’un 

yararlandığı bir diğer cinas türü de muzâri’dir.925 (Basît) 

  هِتمِِاحَ سَفْـَن َ� لْبَ دِولجُْا دَعِاسََ�

 

 هِيدِاهَ قَوْطَ َ� هِتمِِاخَ شَقْـَن � 

 Ey cömertliğin kolu, hatta ey onun emiri! Ey yüzüğünün nakşı! Ey hidayete 

erdirenin kolyesi! 

Beyitte yer alan َتمِاح  ve َتمِاخ  kelimelerindeki ح ve خ harflerinin mahreçleri 

birbirlerine yakın olduğu için bu kelimelerde muzâri‘ cinâs bulunmaktadır. 

Sonuç olarak örneklerde görüldüğü gibi İbn Ma‘tûḳ şiirlerinde cinasın farklı 

çeşitlerinden yararlanmıştır. Bu vesileyle şiirlerine lafzen ve manen güzellik katmasının 

yanı sıra okuyucunun ve dinleyicinin dikkat kesilmesini sağlamıştır. Şair cinası çok 

kullanmış olmasına rağmen birçok çeşidini farklı farklı örneklerle ele alarak ve 

kurallarına uygun biçimde kullanarak bu özel sanatı başarılı bir şekilde uygulamıştır. Zira 

cinası yerinde kullanmak faydalıdır ve ayrıca şiirin kibar ve narin bir hal almasına vesile 

olmaktadır.926 Bu anlamda İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinin zerafet ve letafet içerdiği 

söylenilebilir. 

2.5.2. İktibas 

İktibas kelimesi سَبَـَق  fiilinden türemiş olup ateşten bir miktar almak, ilim almak ve 

faydalanmak manalarına gelmektedir.927 Terim olarak ise şiir, nesir, mektup ve 

konuşmada Kur’ân’dan veya hadisten bir kelime yahut bir cümleyi oradan alındığına 

işaret etmeden zikretmektir.928  

 
925  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 82. 
926  Küçüksarı, Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve Şiirleri, 214. 
927 el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 651–652; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 

1/270. 
928  el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 330; es-Seyyid Ali Saadru’d-Dîn el-Medenî, Envâru’r-Rebî’ fî 

Envâ’i’l-Bedî’, thk. Şâkir Hâdî Şükr (Necef: Maṭba‘atu’n-Nu’mân, 1968), 2/217,222; Ṣafiyyuddîn el-
Ḥillî, Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, thk. Nesîb Neşâvî (Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1982), 326–327; el-Cârim - 
Emîn, el-Belâġatu’l-Vâḍiḥa, 1/227; Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 155. 



 330 

İbn Ma‘tûḳ da şiirlerini lafzen ve manen güzelleştirmek için iktibas sanatından 

yararlanmıştır. Özellikle medih temalı şiirlerinde daha fazla kullandığını görmek 

mümkündür. Şiirlerinde bu sanattan yararlanması onun Kur’ân’a olan aşinalığını ortaya 

koymaktadır. Aşağıdaki verilen beyitler şairin şiirlerindeki iktibasa bir örnektir.929 

(Kâmil) 

 اََّنمإِوَ ينِقِيَلْا ىلَعَ هُولُـُتقْـَي لمَْ

 

 ارًُّوصَتَ دِوهُـَيلْا هُبَشُ مْلهَُ تْضَرَعَ 

 امَلَـْثمِ ةََّيمأ نيِبَ هُلَلإِْا عِلَ 

 

 ارَفَكَوَ دَوهُـَيلْا نَعَلَ دْقَ دُوُادَ 

 Kesinlikle (Hz. Hüseyin’i) öldürmediler, şüphesiz Yahudilerin şüphesi kendilerine 

onu öldüklerini gösterdi. 

Allah, Hz. Davud’un Yahudileri tekfir ettiği ve lanetlediği gibi Ümmeyye 

oğullarını lanetlesin. 

İbn Ma‘tûḳ birinci beyitte Nisâ suresinde yer alan bir ayetten iktibâs yapmıştır. 

İlgili ayetin tamamı şu şekildedir: 

يفلَ هِيف اوفُلَـَتخْا نَيذَّلا َّناِوَ مْلهَُ هَبِّشُ نْكِلوَ هُوبُلَصَامَوَ هُولُـَتـَق امَوَ Îِّٰا لَوسُرَ يمََرْمَ نَبْا ىسَيع حَيسمَلْا انَلْـَتـَق Ëَّاِ مْلهِِوْـَق

 انًيقيَ هُولُـَتـَق امَوَ نَِّّظلا عَابَتِّا َّلااِ مٍلْعِ نْمِ هبِمْلهَُ امَ هُنْمِ كٍّشَ 

“Ve "Allah elçisi Meryem oğlu İsa’yı öldürdük" demeleri yüzünden (onları 

lânetledik). Halbuki onu ne öldürdüler, ne de astılar; fakat (öldürdükleri) onlara İsa gibi 

gösterildi. Onun hakkında ihtilâfa düşenler bundan dolayı tam bir kararsızlık içindedirler; 

bu hususta zanna uymak dışında hiçbir (sağlam) bilgileri yoktur ve kesin olarak onu 

öldürmediler.  ”930  

Aynı beytin devamında verilen ikinci beyitte ise Meryem suresindeki bir ayetten 

iktibâs yapmıştır. Bu ayetin tamamı ise aşağıdaki gibidir: 

  نَودُتَعْـَي اونُاكَوَ اوْصَعَ ابمَِ كَلِذ يمََرْمَ نِبْا ىسَيعوَ دَوُادَ نِاسَلِ ىلعَ لَيءارَسْاِ نيبَ نْمِ اورُفَكَ نَيذَّلا نَعِلُ

 
929    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 215–216. 
930  Kur’ân-ı Kerim Meâli, çiv. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2009),  Nisâ 4/157. 



 331 

“İsrail oğullarından inkâr edenler, Davud ve Meryem oğlu İsa diliyle lanetlendi. 

Bu, onların isyan etmeleri ve hadlerini aşıyor olmalarından ötürüydü.”931  

Aşağıdaki siyasî medih temalı beyit de bir diğer iktibas yaptıklarından örnektir.932 

(Basît) 

 هُبُهِايَغَ ىوَطْتُ انَلُْـيلَ اََّنمأكَ

 

 اهËََرْشَنَ اهَيفِ هُفُئِاحَصَ اذَإِ 

 Biz onun oradaki kitaplarını onlara dağıttıktan sonra sanki gecemizin karanlıkları 

kayboldu. 

Şair üsteki bu beyitte Tekvîr suresinde yer alan “Amel defterleri açıldığında”933 

mealindeki “ تْرَشِنُ فُحُُّصلا اذَاِوَ ” ayetinden iktibas yapmaktadır. Seyyid Ali Hân’a atfen 

söylediği bir diğer medih şiirinde ise Kâdir suresinde geçen “Doğrusu, biz, Kuran’ı kadir 

gecesinde indirmişizdir.”934 mealindeki “ رِدْقَلْا ةِلَْـيلَ في هُانَلْزَـْناَ Ëَّٓاِ ” ayetinden iktibasta 

bulunmaktadır.935 (Tavîl) 

 ىدًهُ ىرَوَلْلِ تْلَصِّفُ دٍشْرُ مُيمِاوَحَ

 

 رِدْقَلْا ةَلَْـيلَ تْلَزِنْأُ حٍتْـَف تَُ�آوَ 

 Onlar insanlara hidayet için gelmiş olan doğru yolun havâmîmidir ve kadir 

gecesinde indirilmiş fetih ayetleridirler. 

Şair özellikle bend türü şiirlerinde de iktibastan istifade ettiği görülmektir.936 

 لمُِاعَلْاو لُدِاعَلْاو ثُرِاوَلْاوَ ثُعِابَلْاو طسِابَلْاوَ ضُبِاقَلْاوَ رُهِاَّظلاوَ نُطِابَلْاوَ رُخِلآْاوَ لَُّولأْا وَهُـَف

O (Allah) evveldir, ahirdir, batındır, zahirdir, tutandır, ferahlatandır, vârisdir, 

âdildir ve âlimdir. 

 
931   Mâide, 5/78. 
932   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 194. 
933   Tekvîr, 81/10. 
934   Kadir, 97/1. 
935   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 101. 
936   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 2027. 



 332 

Şair bu bendinde Hadîd suresinde yer alan “O, ilk ve sondur. Zâhir ve bâtın’dır. 

O, her şeyi hakkıyla bilendir.”937  “ مٌيل۪عَ ءٍيْشَ لِّكُبِ وَهُوَ نُۚطِابَلْاوَ رُهِاَّظلاوَ رُخِلاْٰاوَ لَُّولاَْا وَهُ ” ayetinden 

iktibas yapmıştır. 

Dolayısıyla İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde pek çoğu Kur’ân’dan olmak üzere bu tarz 

iktibas sanatlarına rastlanmak mümkündür. Özellikle medih ve züht temalı şiirlerinde bu 

sanattan daha çok istifade etmiştir. 

2.5.3. Telmîh 

Telmîh kelimesi parlamak ve göz ucuyla bakmak anlamlarına gelen َحٌمْل  kökünden 

gelmektedir.938 Terim olarak ise gerek şiirde gerekse nesirde söz sahibinin çok bilinen ve 

insanlar arasında dolaşımda olan bir olguya işaret etmesi sanatıdır.939 Fakat telmîhin 

ifadeyi güçlü kılıp güzelleştirmesi için neye telmiḥ yapıldığına açık bir işaret olmalıdır. 

Yoksa sözde kapalılığa sebebiyet vererek sanatsal özelliğinden uzak kalmış olacaktır.940 

İbn Ma‘tûḳ’un da ifade ve anlatım şeklini güçlendirerek şiirine güzellik katmak 

için bilinen bazı kıssalardan telmiḥ yaptığına rastlanmaktadır.941 (Remel) 

 مْكُسَيقِلْـَب اولُسَ رٍهْـَف نيِبَ َ�

 

 اهَابَسَ يَهْوَ تيِجَهْمَ بيِسْتَ فَيكَ 

 Ey Fehr’in evlatları! O Sebe memleketiyken kalbimi nasıl aşık edecek diye 

Belkıs’ınıza sorun. 

Şair bu beytinde meşhur Sebe melikesi Belkıs’ın hikayesine telmiḥ yapmaktadır. 

Nitekim aşağıdaki beyit de Hz. İbrahim’in rüyasında gördüğü Hz. İsmail’in kurbanlık 

olarak kesilmesine telmiḥ yapmaktadır.942 (Kâmil) 

 تََّْبرعَـَت هِيفِ اللهِ لِيلِخَ َ�ؤْرُ

 

 ارََّسفَـَت بِاتَكِلْا لُيوïَِْوَ اðقحَ 

 

 
937   Hadîd 57/3 
938   el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 756. 
939    el-Ḥillî, Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, 329–330; el-Curcânî, Kitâbu’t-Ta‘rîfât, 69; el-Medenî, Envâru’r-

Rebî’ fî Envâ’i’l-Bedî’, 4/266. 
940     İsmail Durmuş, “Telmîh,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 

40/407. 
941    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 171. 
942    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 214. 



 333 

Ḫalîlullah’ın (Hz. İbrahim’in) rüyası, onun (Hz. Hüseyin) hakkında gerçekleşecek 

diye tabir olundu ve (böylece) kitabın (Kur’ân’ın) tevili de tefsir olundu.  

Aşağıdaki beyit de Hz. Yakub’un gözünün Hz. Yusuf’un gömleğiyle şifa 

bulmasından bir telmiḥtir.943 (Kâmil) 

 اََّنمأكَ رَيرَِّضلا يبرِْتُ هُتُاحَفَـَن

 

 هِئِاقَلْتِ نمِ ُّبَُ¶ صِيمِقَلْا حُيرِ 

 Oranın, sanki onunla (Hz. Yusuf’la) karşılaşmasından dolayı gömleğin rüzgârının 

esmesi gibi nefes alıp vermesi (rüzgârı) gözü görmeyen kimseyi bile iyileştirir. 

Verilen örneklerden de anlaşıldığı üzere şair şiirlerinde genel olarak Kur’ân 

kıssalaına telmiḥ yapmaktadır. Ayrıca şairin şiirlerinde telmiḥ sanatını anlaşılır olarak 

işlediği söylenebilir. Nitekim bu da anlatım yöntemi bakımından şiirlerini ilgi çekici hale 

getirmektedir. 

2.5.4. Taḍmin 

Taḍmin, kelime anlamı olarak içermek ve içine almak manalarına gelen َنٌمْض  

kökünden gelmektedir.944 Terim olarak ise şairin kendi şiirine başka bir şairin şiirinden 

beyit, şatr, kelime ve anlam olarak alıntısı yapması sanatıdır.945 İbn Ma‘tûḳ’un 

kendisinden şiir alınan büyük bir şair olmasının yanı sıra kendisinin de zaman zaman 

Mütenebbî ve el-Bûṣîrî’den alıntı yaptığı terkiplerle karşılaşmak mümkündür. Ancak 

bunlar birkaç şiirle sınırlıdır. Bu konu çalışmanın birinci bölümünde ayrıntılı olarak ele 

alındığı için burada birkaç örnekle yetinilecektir. 

İbn Ma‘tûk, el-Mutenebbî’nin kendi şairliğini övdüğü şiirinin aşağıdaki beytini 

anlam olarak alıntılamaktadır.946 (Basît) 

 اهدِرِاوشَ نعَ نيوفجُ ءَلمِ مËُأَ

 

 
 

 مُصِتَيخَوَ اهارّجَ قُللخَا رُهَسيَوَ 

 

 
 

 
943  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 62. 
944  el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘Ayn, 445; Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-Ḳadîm, 163. 
945  el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 316; Ebû Abbâs Abdullah İbnu’l-Mu’tez, Kitâbu’l-Bedî’, thk. 

İrfân Matracî (Beyrut: Mu’essesetu’l-Kutubi’s-Sekâfiyye, 2012), 81; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-
Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 2/262; Maṭlûb, Mu‘cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabiyyi’l-
Ḳadîm, 164. 

946  Ahmed b. Hüseyin el-Ca‘fî el-Mutenebbî Ebu’ṭ-Ṭayyib, Divanu’l-Mutenebbî, (Beyrut: Dâru Beyrut, 
1983), 332. 



 334 

Ben şiirlerin zorluklarından gözkapaklarımın doluluğuyla (rahatlığıyla) 

uyuyorum ve insanlar (diğer şairler) onların tefsir etmek amacıyla uyuyamıyor ve 

tartışıyorlar. 

İbn Ma‘tûḳ’un aynı anlamı alıntıladığı beyti şöyledir:947 (Vâfir) 

 اومُاهَ ءُارَعَُّشلا اذَإِ يدِالهَْا Ëَأَ

 

 لِلاََّضلا لِيْلَ فيِ رِعْشِّلا يدِاوَبِ 

 Ben, şairler karanlığın gecesinde şiir vadisinde şaşırdıkları zaman hidayet 

edenim. 

İbn Ma‘tûḳ’un kelime ve bazı terkip olarak el-Bûsîrî’den de alıntı yaptığı 

olmuştur. Aşağıda önce İbn Ma‘tûḳ’un alıntıladığı beyitleri ve ardından da kendisinden 

alıntı yapılan el-Bûsîrî’nin beyitlerinden örnek verilecektir. 

İbn Ma‘tûḳ’un alıntı yaptığı beyitleri şöyledir:948 (Basît) 

 تْحَرِبَ لاَوَ مُّْتبِلا نِابَلْا َ ةيرَجِ َ�

 

 يمِدّلا ينُعأ اًروس مكيلع يكبت 

 Ey Bân ağacının komşuları! Siz tamamlanmadınız ve sığınak yağmurun gözleri 

mutluluktan sizin üzerinize ağlamaya devam etti. 

 لاَوَ بِابََّشلا لُيلَ مُكُنْعَ ىلَنجَْا لاَوَ

 

 مِضَإِ نْمِ يِّلحَْا رَودُبُ َ� مُتُلْـَفأَ 

 Ve ‘Izem mahallesinin ayları ne sizden gençliğin gecesi aydınlandı ne de yıldızınız 

battı. 

el-Bûṣîrî’nin alıntı yapılan beyitleri de şöyledir:949 (Basît) 

 لٍلَطَ ىلَعَ اًعمْدَ قْرِتُ لمَْ ىوٰلهَْا لاَ وْلَ

 

 مِلَعَلْاوَ نِابَلْا رِكْذِلِ تَقْرِاَ لاَوَ 

 Eğer bu aşk olmasaydı herhalde ağlayıp durmazdın, Bân ağacı ve ‘Alem dağını 

andıkça uykuyu terk etmezdin. 

 ةٍمَظِاك ءِآقلْتِ نْمِ حُيرِّلا تَِّبهَ مْاَ

 

 مٍضَاِ نْمِ ءِامَلَّْظلا فيِ قُبرْلْا ضَمَوْاَوَ 

 
 

947   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 42. 
948   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 11. 
949   el-İmâm Ḥâlid el-Ezherî, Şerḥu’l-Burde, 34, 38. 



 335 

Yoksa o şerefli şehir Medine-i Münevvere tarafından bir rüzgâr mı esti veya zifiri 

karanlık içindeyken ‘İzem dağından bir şimşek mi çaktı geçti? 

2.5.5. Ṭıbâḳ 

Ṭıbâḳ, sözlükte bir kelimenin diğer bir kelimeye zıt olması anlamındadır.950 Aynı 

zamanda tezad, tatbik ve mutabaka şeklinde de isimlendirilmektedir.951 Belagat alimleri 

ṭıbâḳı, sözde veya şiirin bir beytinde gece gündüz, beyaz siyah gibi iki zıt kelimeyi bir 

arada kullanma sanatı olarak tanımlamışlardır.952 İbn Ma‘tûḳ, manevi güzelleştiricilerden 

sayılan ṭıbâḳ sanatını953 bol miktarda ve yerinde kullanarak hem lafız hem de anlam 

olarak şiirlerine güzellik katmıştır. 

Şair şiirlerinden ṭıbâḳla ilgili örnek bir beyit aşağıdaki gibidir.954 (Vâfir) 

 يسِفْـَن ينُيمَِ هِيلَإِ تْدَتَمْا اذَإِ

 

 لِامَشِّلا يدِيَبِ اæََانَعِ تُيْـَنـَث 

 Nefsimin sağ tarafı ona doğu meylettiğinde sol elimle onun yolarını katlayıp 

tuttum. 

Verilen beyitte sağ ve sol anlamlarına gelen َِينُيم  ve َِلِاشم  kelimeleri arasında ṭıbâḳ 

sanatı vardır. Her iki kelime birbirinin zıttı olarak geldiği için bu tür îcâbî ṭıbâḳ955 olarak 

kabul edilmektedir. Bu tür ṭıbâḳla ilgili bir diğer örnek de aşağıdaki gibidir.956 (Tavîl) 

 لٌَّلمحَُ هِيفِ رُوظُحْمَلْا مَُّدلا ثُيْبحَِ

 

 مَُّرمحَُ حُابَمُلْاو فِيَّْسلا ىلَعَ 

   Zira orada haram olan kan, kılıca helal kılınmıştır ve mubah olan su ise 

haramdır! 

 
950 el-Medenî, Envâru’r-Rebî’ fî Envâ’i’l-Bedî’, 2/31.Ahmed el-Hûz, Ḳıssatu’l-Belâġa (Dimeşḳ: el-

Maṭba‘atu’l-‘İlmiyye, 1992), 29. 
951  es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 348–349. Abdulazîz ‘Atîḳ, “‘İlmu’l-Bedî‘,” (Beyrut: Dâru’n-Nahḍati’l-

‘Arabiyye, ts), 76; Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 157. 
952  ‘Atîḳ, “‘İlmu’l-Bedî‘,,” 77; el-Ḥillî, Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, 72. 
953   es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 352. 
954   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 41. 
955   Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 3/66. 
956   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 58. 



 336 

Buradaki َُلَّلمح  ve َُمَّرمح  kelimeleri arasında îcâbî ṭıbâḳ sanatı bulunmaktadır. Alttaki 

beyit ise kelimelerden birinin olumlu diğerinin olumsuz olarak kullanıldığı selbî 

ṭıbâḳtan957 bir örnektir.958 (Kâmil) 

 هَُّنأَ ىرِدْيَ أَ هِلِتِاقَلِ لٌيْوَ

 

 ىرَدَ امَ مْأَ هُوَْـنصِوَ َّبيَِّنلا ىدَاعَ 

 Vay onun katilinin haline! Acaba Hz. Peygamber’e ve onun eş değerine (Hz. 

Hasan’a (ö. 49/66)) düşmanlık yaptığını biliyor mu? Yoksa bilmiyor mu? 

Üsteki beyitte َيرِدْي  ve َىرَدَ ام  kelimeleri arasında selbî ṭıbâḳ vardır. 

Sonuç olarak İbn Mâ’tûk’un şiirlerinde ṭıbâḳ sanatının farklı türlerinden istifade 

ettiği görülmektedir. 

2.5.6. Tevriye 

Sözlükte arkaya atmak ve gizlemek anlamlarına gelen959 tevriye, terim olarak 

nesir veya şiirde, biri yakın ve diğeri uzak olmak üzere iki anlama sahip olan bir kelimeyi 

zikredip uzak olan anlamı kastetmektir.960 Zor durumları atlatmak ve yalan söylememek 

için başvurulan tevriye961  bedii sanatlarının en güzellerindendir. Ancak az 

başvurulduğunda güzel sayılan bir sanat türüdür962 Bununla ilgili bir diğer örnek de 

aşağıdaki gibidir.963 (Tavîl) 

 هِمحِْرُ بُلَعْـَث دَسْلأُْا دُيصِيَ مٌاهمَُ

 

 لِفِاجَلحَْا زِارَبِ فيِ تَّْفزُ دُبُّْرلا اذَإِ 

 O öyle bir cesurdur ki toz toprak orduların pisliklerine daldığında onun 

mızrağının ucu aslanları avlıyor. 

 
957   Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 3/67. 
958   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 214. 
959  ‘Atîḳ, “‘İlmu’l-Bedî‘,,” 122. 
960   el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 360; et-Taftâzânî, Muḫtaṣaru’l-Me‘ânî, 271.el-Ḥillî, Şerḥu’l-

Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, 135; ‘Atîḳ, “‘İlmu’l-Bedî‘,,” 122; İbnu’l-Mu’tez, Kitâbu’l-Bedî’, 105. 
961   Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 467. 
962   Tasa, İbnu’s-Semmân ve Şiirleri, 156. 
963   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 56. 



 337 

İlk şatırda yer alan بٌلَعْـَث  kelimesiyle yakın anlamı olan tilki anlamı değil uzak 

anlamı olan uç kısmı anlamı kastetmektedir. Bununla ilgili bir diğer örnek de aşağıdaki 

gibidir.964 (Kâmil) 

 هِفِّكَبِ دِيدِلحَْا نَمِ ُّبشَيُ رٌبحَْ

 

 Ëٌَقُعَصْيَوَ مُيلِكَلْا الهََ ُّريخَِ ر  

 O öyle bir denizdir ki eline demirden bir ateş dökülecek ve yaralı insan onun 

önüne secde edecek ve bayılacaktır. 

Beyit geçen مُيلِكَلا  kelimesinin akla gelen ilk anlamı Hz. Musâ’dır. Ancak şairin 

kastettiği kelimenin yaralıdır anlamıdır. 

Sonuç olarak şairin şiirlerinde az da olsa tevriye sanatı görülmektedir. Yukarıda 

zikredildiği üzere bu sanatın az kullanılması daha muteberdir ve buna uygun olarak İbn 

Ma‘tûḳ’un şiirlerinde de nadir rastlanılan sanatlardan birisidir. 

2.5.7. Redd’l-‘Acuz ‘Ala’ṣ-Ṣadr 

Reddu’l-‘acuz ‘ala’ṣ-ṣadr, sözü güzelleştiren önemli bedî‘ sanatlarından biridir. 

Terkibindeki sadr kelimesi beytin ilk şatrına ve ‘acuz da beytin ikinci şatrına verilen 

addır.965 Şiirin birinci şatrında zikredilen bir lafzın aynı veya aynı kökten bir türeyeninin 

-ki manası ister aynı isterse farklı olsun- ikinci şatırda da zikredilmesi yahut iki kelimenin 

tek bir şatırda  zikredilmesi sanatıdır.966 

İbn Ma‘tûḳ’un, şiirlerinde reddu’l-’acuz ‘ala’s-sadr sanatını çokça kullandığı 

görülmektedir. Aşağıdaki beyit bunlardan bir örnektir.967 (Basît) 

 هُتَرَاتجَِ لْعَيجَْ نْمَوَ هِيلَعَ اوْغَـَب

 

  هُرُجَتْمَ بَاخَ امًوْـَي يِغْـَبلْا ةَعَاضَبِ 

 Ona zulmettiler. Ancak kim ticaretini zulmün malı yaparsa bir gün o ticareti batar. 

 
964  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 162. 
965  İbn Nâẓım, el-Miṣbâḥ fi’l-Me‘ânî ve’l-Beyân ve’l-Bedî‘, 165. 
966  el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 294; es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 292–293; İbn Nâẓım, el-

Miṣbâḥ fi’l-Me‘ânî ve’l-Beyân ve’l-Bedî‘, et-Taftâzânî, Muḫtaṣaru’l-Me‘ânî, 291–292; 165; el-Ḥillî, 
Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, 82; ‘Atîḳ, “‘İlmu’l-Bedî‘,,” 224. 

967  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 40. 



 338 

Görüldüğü gibi şair, beytin birinci şatrında zikredilen اوغَـَب  ibaresi ve beytin ikinci 

şatrında zikredilen يغْـَبلْا  kelimesiyle aynı kökten manaları bir beyitte kullanılarak reddu’l-

’acuz ‘ala’s-sadr sanatını kullanmaktadır. Şairin tek bir beyitte birden çok defa bu 

sanattan istifade ettiği olmuştur. Örneği şair aşağıda beyitte َرُصْع  ve َرِصْع قَبَسَ ,  ve َقُبَسْأ , ïََرََّخ  

ve َيرُخِأ  kelimeleriyle bu güzel sanattı tek bir beyitte tam üç kere kullanmıştır.968 (Kâmil) 

 هُرُصْعَ رََّخïََ دْقَوَ مَارَكِلْا قَبَسَ

 

  قُبَسْلأَْا يرُخِلأَا وَهُـَف مْهِرِصْعَ نْعَ 

 O, saygınlıkta öne geçti. Oysaki onun zamanı onlardan sonra olmakla birlikte 

ancak o son ve ilk olandır. 

Alttaki beyit de yalnızca tek şatırda reddu’l-’acuz ‘ala’s-sadr sanatını uyguladığı 

görülmektedir.969 (Kâmil) 

 اæََّأَ كَُّلدُتَ هِيفِ مٌرِاكَمَوَ

 

  قُلَُّتخَ مِامَغَلْا عِبْطَ فيِوَ قٌلُخُ 

 Onun zatında olan saygınlıklar sana onun bir mahluk olduğunu ve bulutların 

tabiatıyla ahlaklandığını gösterir. 

Beytin ikinci şatrında zikredilen ُقلْخ  ve ََقُّلتخ  ibareleri arasında reddu’l-’acuz ‘ala’s-

sadr sanatı uygulanmıştır. 

Sonuç olarak şair bu güzel sanatı beytin iki şatrında yahut tek şatrında bir veya 

birden fazla kez kullanmaktadır. Bu kelimeleri aynı mana veya aynı kökten türemiş 

lafızlar şeklinde tercih ettiği beyitlere daha fazla rastlanmaktadır. 

 
968   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 162. 
969   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 162. 



 339 

2.5.8. Murâ‘âtu’n-Naẓîr 

Tenasüp, tevfik ve i’tilaf isimleriyle de anılan murâ‘âtu’n-naẓîr, aralarında zıtlık 

bulunmayan سمَّْشلا  ve رمَقَلا  gibi birbirine yakın ve benzer kelimeleri bir arada toplama 

sanatıdır.970 

Sözün en iyisi bazının bazısına delalet edenidir. Bu yargıdan hareketle 

murâ‘âtu’n-naẓîr de edebî sanatlar arasında makbul ve hoş kabul edilen bir güzel 

sanattır.971 İbn Ma’tuk’un  da şiirlerinde bu manevi güzelleştiriciden çokça istifade ettiği 

görülmektedir. 

Aşağıda beyitler bunlardan bir örnektir. Zira şair bu beyitlerde رغْـَث دّخَ , ظلحَْ ,  ve َمسَبْم  

kelimelerini bir arada zikrederek murâ‘âtu’n-naẓîr sanatına güzel bir örnek 

sunmaktadır.972 (Tavîl) 

 جٌَّلفَمُ رُغْـَث وَهْوَ بٍابَحُوَ امَإِ

 

 مُدَنْعَمُ ٌّدخَ وَهْوَ رٍخمُْ دِمِاجَوَ 

 اهَظُلحَْوَ مِاهَسِّلا مُومُسْمَ نِاوَْـنصِلَ 

 

 مُأَوْـَت دُرْفَلْا رُهَوْلجَْاوَ اهَمُسِبْمَوَ 

   Ya açık bir delik gibi olan ışık ya da kıpkırmızı yapılmış yanak gibi olan donuk 

bir şaraptır. 

  İkizlerden birinin zehirlenmiş okları vardır. Onun bakışı, onun ağzı ve özünün 

bir ikizi vardır. 

Bir diğer örnek aşağıdaki gibidir.973 (Kâmil) 

 هُنُييمَِوَ هُبُلْـَقوَ نِامََّزلا حُورُ

 

  قُفَرْمِلْاو هُدُنْزَوَ حِامََّسلا ُّفكَ 

 O zamanın ruhu, kalbi ve bereketidir; cömertliğin kolu, bileği ve dirseğidir. 

Beyitteki َفّك دنْزَ , قفَرمِ , حور ,  ve بلق  gibi birbiriyle anlam ilişkisi bulunan kelimelerin 

bir arada toplanması murâ‘âtu’n-naẓîr sanatı için hoş bir örnek teşkil etmektedir. Nitekim 

 
970   el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 261–262; el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 354; el-Ḥillî, 

Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, 128; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 1/374; 
‘Atîḳ, “‘İlmu’l-Bedî‘,,” 179. 

971   el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 355. 
972   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 58. 
973   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 162. 



 340 

şair aşağıdaki beyitte de تدََّلـَق دقْعِ , ديجِ , تَّحشَ ,  ve َرصْخ  ifadelerini beraber zikrederek bu 

güzel sanata başka bir örnek sunmaktadır.974 (Tavîl) 

 اهَدَيجِ مِرِاكَمَلْا دِقْعِ فيِ تَدَّْلـَقوَ

 

  ارَصْلخَْا كَعِئِانَصَ فيِ اهَْـنمِ تَحَّْشوَوَ 

 Sen saygınlıkların gerdanlığını onun gerdanına taktın ve güzel işlerini de onun 

beline taktın. 

Sonuç olarak şair bu sanatı şiirlerinde bolca kullanmaktadır. Hatta en çok 

kullandığı sanatlardan saymak da mümkündür. Bundaki temel gayesi şiirinin muhatap 

tarafından beğenilmesini ve kolay anlaşılmasını sağlamanın yanı sıra beytin okuyucu için 

de daha akıcı bir hal almasını sağlamaktır. Dolayısıyla şiirlerinde murâ‘âtu’n-naẓîr 

sanatıyla beraber bu sanatın bir alt başlığı kabul edilen teşâbuhu’l-eṭraf sanatıyla da 

karşılaşmak mümkündür. 

2.5.9. Teşâbuhu’l-Eṭrâf 

Murâ‘âtu’n-naẓîr’den sayılan bu sanat, sözün sonunun başta söylenene anlamca 

uyumlu bir lafızla tamamlanmasıdır.975 İbn Ma‘tûḳ şiirinde bu tarzdan bir sanatla da 

karşılaşmak mümkündür. Örneğin şair aşağıdaki beytinin ilk şatrında faziletten 

bahsederken ikinci şatrında yine ona uygun olarak fazilet ve şereften bahsetmektedir.976 

(Vâfir) 

 لاًضْفَ تُدْزِفَ هُاوَهَ نيِكََّلتمََ

 

  ليِاوَمَلْا فِرَشَ نْمِ دِبْعَلْا لُضْفَوَ 

 Onun aşkı beni tamamen kapsadı da böylece ben fazilet olarak arttım. Nitekim 

kölenin fazileti, sahibinin şerefindendir. 

Alttaki beyit de teşâbuhu’l-eṭraf sanatı bir örnektir. Şair beyte ‘Akîk bölgesinin 

güzellerini özlemekle başlamış ve ikinci şatrında da onlara benzeyen âşık olur ifadesiyle 

tamamlamıştır.977 (Tavîl) 

 هَُّنإِوَ قِيقِعَلْا مَارَآ قُاتَشْيَوَ

 

  دُيمِعَلَ اهَهِابَشْأَ فيِ كَرُمْعَلَ 

  
974   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 206. 
975 el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 354; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve 

Teṭavvuruhâ, 2/164. 
976   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 42. 
977   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 196. 



 341 

O, ‘Akîk’in ceylanlarını özler, sana yemin olsun o onlara benzeyenlere âşıktır. 

2.5.10. Mübâlağa 

Mübalağa; bir vasıf, eylem veya durumu gerçekte olabilmesi mümkün olmayacak 

derecede abartarak ifade etmektir. Mübalağa gerçekliğe yakın derecesine göre mümkün 

olup olmayışı değişmektedir. Buna göre mübâlağa adeten ve aklen mümkünse teblîğ, 

adeten değil aklen mümkünse ığrâk olarak isimlendirilir ki mübalağanın bu iki türü hoş 

ve makbul kabul edilmektedir. Üçüncüsü de hem adeten hem aklen mümkün olmayan 

gulüv’dur ve bu tür mübalağanın makbul değildir.978 

Yer yer bahsedildiği gibi İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinin büyük bir kısmı medih 

temalıdır. Medihte abartıya kaçmak da bir mübâlağadır. Dolayısıyla şairin şiirlerinde 

mübâlağa sanatı çokça mevcuttur. Aşağıda beyitler de bununla ilgili örneklerdir. 

Mübâlağanın adeten ve aklen mümkün olan teblîğ türüne bir örnek aşağıdaki 

gibidir.979 (Tavîl) 

 ابََّصلا نَمِ َّذلَأَ فيِاعَلْا ةَرَوْزَ ىرَـَي

 

  لِطِامَمُلْا بِيبِلحَْا لِصْوَ نْمِ نَسَحْأَوَ 

 O, muhtaç bir kimseyi bir kere ziyaret etmeyi nesimindan daha hoş ve uzun süredir 

görülmeyen sevgiliye kavuşmaktan da daha güzel görür. 

İhtiyaç sahibi birini ziyaret ederek onun ihtiyacını gidermenin, nesimindan hoş 

oluşu ve uzun zamandır görüşülmeyen sevgiliye kavuşmaktan da güzel oluşu aklen ve 

adeten mümkündür. 

Aşağıdaki beyit adeten mümkün olmayıp aklen mümkün olan ığrâk türü 

mübalağaya bir örnektir.980 (Kâmil) 

 هِدِهْمَ ةَِّيشِحَ ىلَعَ وَهْوَ كِبْـَي لمَْ

 

  هِرِهْمُ ةِوَهْصَ بِوكُرُ بِّلحُِ َّلاإ 

 O, beşiğin şiltesindeyken sadece atın yavrusunun sırtına binme isteğinden ağladı. 

Daha çok küçük yaşlardaki çocuğun atın sırtına binmesi adeten mümkün değil 

ancak aklen mümkündür. 

 
978    el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 275; et-Taftâzânî, Muḫtaṣaru’l-Me‘ânî, 278; el-Ḳazvînî, et-

Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 370; el-Ḥillî, Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, 145; ‘Atîḳ, “‘İlmu’l-Bedî‘,,” 91. 
979     İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 56. 
980    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 73. 



 342 

Alttaki beyit de hem aklen hem de adeten mümkün olmayan gulüv türü 

mübalağaya örnektir.981 (Tavîl) 

 اهَوَنحَْ فَيَّْطلا نُكِيمُْ لاَ ةٌعََّـنممَُ

 

  مَُّلسُ ةََّرجَمَلْا َّنأَ وْلَوَ دٌوعُصُ 

   O öyle erişilmezdir/yenilmezdir ki saman yolu ki bir merdiven olsa bile 

gökkuşağının ona yaklaşması mümkün olmaz.  

Şair üsteki bu beyitte muhatabını överken onu aklen, mantıken ve adeten mümkün 

olmayan bir olgu üzerinden övmektedir. Aşağıdaki beyit de bu tür mübalağadan bir 

örnektir.982 (Kâmil) 

 مْكُئَانَـَث تُدْرَأَ اذَإِ حَيدِمَلْا َّنإ

 

  هِجِارَـْبأَ نْمِ َّليَإِ مُوجُُّنلا يوَِْ¶ 

 Sizi methetmek istediğim zaman, yıldızlar burclarından bana iniyorlar. 

Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ mübalağanın her şeklinden yararlanmıştır ve bu sanat 

divanının muhtevası gereği şairin en çok istifade ettiği sanatlardan biridir. Özellik siyasî 

ve Ehl-i Beyt medihleri muhtevalı şiirlerinde çokça rastlanabilmektedir. 

2.5.11. Husnu’t-ta‘lîl 

Husnu’t-ta‘lîl sanatı, söze letafet katmak için bir durumu hakiki sebebi dışında 

başka bir sebeple açıklamaktır.983 İbn Ma‘tûḳ da şiirlerine güzellik katmak için husnu’t-

ta‘lîl sanatından orta düzeyde yararlanmıştır. Aşağıdaki beyitler bu sanat için birer 

örnektir.984 (Kâmil) 

 هِبِوصَبِ دِومُلخُْا عِزَـَف نْمِ رُاَّنلاوَ

 

  انَمُكْتَلِ رِوخُُّصلا فِوْجَ لىَإِ تْعَزِفَ 

 Ateş onun yağmurlu bulutuyla sönmenin korkusundan kendini gizlemek için 

kayaların ortasına sığındı. 

 
981  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 59. 
982 İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 190; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 2/298; Bulut, 

Belâgat Terimleri Sözlüğü, 141. 
983  el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 277. 
984  İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 76. 



 343 

Şair üsteki bu beyitte ateşin sönme korkusunun sebebinin, methettiği kişinin 

cömertliği olduğunu iddia ederek husnu’t-ta‘lîl sanatına güzel bir örnek sunmaktadır.985 

(Kâmil) 

 اهَمَوْـَق رُذَتحَْوَ اََ¶رََ�زِ ىوََْ¶

 

  قُفُصْتَوَ ُّقرِتَ اذَلِفَ ابََّصلا حُيرِ 

 Nesim onun ziyaretine aşık oluyor ancak onun kavminden sakınıyor. Bunun için 

nesim zarif oluyor ve alkışlıyor. 

Üstteki beyitte şair nesiminın sevinip oynamasındaki gayesinin sevgiliyi ziyaret 

etmek olduğunu iddia ederek durumu, gerçek sebebi dışında güzel bir sebebe bağlamak 

suretiyle açıklamıştır. 

Üçüncü örnek de mersiye temalı bir kasidesindendir. Şair burada Kabe’nin 

örtüsünün siyah olmasını, Hz. Hüseyin ölümünden dolayı yas tutması için olduğuna işaret 

ederek manzarayı gerçek sebep dışında güzel bir sebebe bağlamaktadır.986 (Kâmil) 

 هِعِوقُوُ دَنْعِ مُلاَسْلإْا ىهَوَ بٌطْخَ

 

  ىرَقُلْا ُّمأُ اهَدَادَحِ هِيلَعَ تْسَبِلَ 

 Bir musibettir ki onun vuku bulmasıyla İslam zayıflamış ve Kabe üzerine matem 

elbisesini giymiştir. 

2.5.12. Muḳâbele 

Sözlük anlamı karşılaşmak ve karşılamak987 olan muḳâbele kelimesi terim olarak 

şiir ve nesirde birbirine zıt olmayan kelimelerin ardından karşıtlarını getirmektir.988 

Muḳâbele sanatının, İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde hemen her kasidesinde karşılaşılan bir 

sanat olduğu söylenebilir. Aşağıdaki beyitler bunun için birer örnektir.989 (Tavîl) 

 عٌَّنقَمُ لٌازَغَ ونُرْـَي اذَإِ ُّرفِنَ

 

  مَُّمعَمُ رٌـْبزَهِ ونُرْـَي اذَإِ وطُسْنَوَ 

 Peçeli ceylan göründüğü zaman biz kaçarız ve sarıklı aslan göründüğü zaman ise 

saldırırız. 

 
985    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 161. 
986    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 213. 
987    İbn Manẓûr, Lisânu’l-‘Arab, 11/540. 
988  el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 260; el-Medenî, Envâru’r-Rebî’ fî Envâ’i’l-Bedî’, 1/298; 

Abdulkerim er-Raḥyevî, Cemâliyâtu’l-Uslûb fi’ş-Şi‘ri’l-Câhil (‘Ammân: Dâru’l-Kunûzi’l-Ma‘rife 
li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 2014), 256. ‘Atîḳ, “‘İlmu’l-Bedî‘,,” 84. 

989    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 58. 



 344 

Şair üsteki bu beytin birinci şatrında “ceylan göründüğü zaman kaçarız” 

ifadesinden sonra ikinci şatırda onun zıttı olan “aslan göründüğünde saldırırız” ifadesini 

zikrederek muḳâbele sanatına güzel bir örnek sunmaktadır. İkinci bir örnek de aşağıdaki 

gibidir.990 (Tavîl) 

 تْمََّدََ¶ َّتىحَ مِلُّْظلا رَْـئبِ تَلَّْطعَوَ

 

  دُيشِمَ وَهْوَ لِدْعَلْا رُصْقَ حَبَصْأَفَ 

 Zulmün kuyusunu bozdun hatta sonunda yıkıldı. Ardından da adalet sarayı inşa 

edilmiş oldu. 

Burada da beytin ilk şatrında “zulmün kuyusu” ve hemen ikinci şatrında da 

mukâbili olan “adaletin sarayı” tamlaması; “yıkıldı” ve “bina edildi” kelimeleri 

getirilerek mükâbele sanatı uygulanmıştır. Sonuç olarak bu sanat şiire güzellik katmasının 

yanı sıra şairin kelime dağarcığının zenginliğini de ortaya koymaktadır. 

2.5.13. Tensîḳu’ṣ-Ṣıfât 

Bu başlık altında ele alınacak olan tensîḳu’ṣ-ṣıfât sanatı, kaynaklarda yalnızca 

tensîk olarak da geçmektedir. Sözlükte tertip ve tek bir nizam991 anlamına gelen tensîk, 

terim olarak ise şair ve yazarın birden fazla isim veya sıfatı peş peşe zikretmesidir.992 

İfadede güzel ve hoş kabul edilen bu sanatın, İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde çokça yer aldığı 

söylenebilir. Şair, gazel temalı bir şiirinde alınan aşağıdaki beytinde “kuşanmış”, 

“örtülmüş” ve “sarıklanmış” gibi birden çok sıfatı artarda getirerek tensîḳu’ṣ-ṣıfât 

sanatına örnek sunmaktadır.993 (Basît) 

 قٍطَتَْـنمُ لِيَّللا هِبْشِبِ رِدْخِ رِدْبَوَ

 

  رِجِتَعْمُ رِجْفَلْا ءِانَسَبِ عٍقَبرَْمُ 

 Gecen gibi olanla kuşanmış ve şafağın parlaklığıyla yüzünü örtmüş, sarıklanmış 

olan haremin ayı… 

Aynı şekilde şair, yine bir başka gazel temalı şiirinden alıntılanan beytinde 

sevgilinin sıfatlarını sıralamaktadır.994 (Tavîl) 

 
990       İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 200. 
991       Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 2/367. 
992  el-Ḥillî, Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, 248; Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve 

Teṭavvuruhâ, 2/367. 
993       İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 48. 
994       İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 54. 



 345 

 اهَعِرْفَكَ بِاضَلخِْا بيِِارَغُ لٍيْلَوَ

 

  لِصËَِ يرُْغَ هُنُوْلَ يظِّحَكَ لٍيوِطَ 

 Onun saçı gibi karga renkli (kara) geceler, benim bahtım gibi uzun ve canlı 

renklidir. 

Şair üsteki beytin bulunduğu kasidenin bir diğer beytinde de Seyyid Ali Hân için 

“fakih”, “hikmetli”, “alim”, ve “mütekellim” sıfatlarını peş peşe zikrederek tensîḳu’ṣ-

ṣıfât sanatına mükemmel bir örnek sunmaktadır.995 (Tavîl) 

 مٌلِّكَتَمُ لمٌِاعَ مٌيكِحَ هٌيقِفَ

 

  لِئِلاََّدلِ[ هِمِاكَحْأَ ىلَعَ ُّصنُـَي 

 O öyle bir fakih, hikmet sahibi, alim ve mütekellimdir ki hükümlerini delillerle 

belirler. 

Sonuç olarak tensîḳu’ṣ-ṣıfât sanatının, şairin şiirlerinde sık karşılaşılan 

sanatlardan biri sayılması mümkündür. Muhatabın kulağına musiki tadı vermesinin 

yanında şairin kelime dağarcığını zenginliğine de işaret etmektedir. 

2.5.14. Taṣrî‘ 

Seci’ türlerinden biri olup beytin birinci şatrının sonuyla ikinci şatrrının sonunun 

kafiye olarak aynı olması sanatına taṣrî‘ adı verilir.996 el-Ḫalîl b. Ahmed gibi bazı dil 

âlimleri taṣrî‘ sanatını söze güzellik katan bir sanat olarak değerlendirmişlerdir.997 İbn 

Ma‘tûḳ da şiirlerinde bu güzel sanattan yararlanmaktadır. Aşağıda verilen beyit buna bir 

örnektir.998 (Kâmil) 

 قُطَنْممَُ وَهْوَ نُصْغُلْا لَامَفَ تْرَطَخَ

 

  قَُّوطَمُ وَهْوَ رُدْبَلْا حَلاَفَ تْدَبَوَ 

 (Sevgili) yürüdü de sonra beli kuşaklı olan dallar eğildi. (Sevgili) göründü de 

sonra ay boynunda kolye takılı olarak parladı. 

 
995    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 57. 
996   el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 298; el-Ḳazvînî, et-Telḫîṣ fî ‘Ulumi’l-Belâġa, 402–403; el-Ḥillî, 

Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, 188. 
997    Maṭlûb, Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 2/245. 
998    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 160. 



 346 

Görüldüğü gibi iki yukarıdaki beytin aruzu (birinci şatrının sonu) ile darbı (ikinci 

şatrının sonu) aynı kafiyede gelmektedir. Bu da taṣrî‘ sanatı için güzel bir örneklik 

oluşturmaktadır. Nitekim aşağıdaki beyitlerde de bunu görmek mümkündür.999 (Basît)  

 امََّوـُن قُلْلخَْاوَ اهَيفِ تُمْقُ ةٍلَيلَ مْكَ

 

  امََّوهَ امَ فُرَّْطلا اهَيفِ كَلَ اعَُّدلا لِجْلأَِ 

 امَوَ يدِارَمُ نيِاطَعْأَ ôِ دُمْلحَْافَ 

 

  امََّوُّللا نيِّعَ تَكَسْأَوَ نيِونُظُ بَذَكَ 

 Kaç gecedir insanlar uykudayken ben ayaktayım, gözüm o gecelerde sana dua 

etmek için kapanmadı. 

Allah’a hamd olsun ki dilediğimi verdi, zanlarımı boşa çıkardı ve üstelik benim 

hakkımda kötüleyici kimseleri de susturdu (uzaklaştırdı). 

Görüldüğü üzere yukarıda verilen dûbeytinde İbn Ma‘tûḳ bu sanattan 

yararlanmıştır. Birinci örnek şiir, kasidelerinden ve ikinci örnek de dûbeyitlerinden bir 

alıntıdır. Şairin taṣrî‘ sanatını kasidelerin matla‘ beyitlerinin tamamında uyguladığı 

görülmektedir. Bununla ilgili bir örnek aşağıdaki gibidir.1000 (Kâmil) 

 

Bu(rası) Himâ’dır, öyleyse oranın düzlüklerinde konakla ve ceylanlarının attığı 

bakışın kılıcından (kendini) koru. 

2.5.15. Muvâzene 

Muvâzene sanatı, beytin iki şatrının aynı vezinde ancak farklı kafiyede 

olmasıdır.1001 İbn Ma‘tûḳ şiirlerinde bu türden bir bedî’ sanatını yer yer kullanmıştır. 

Muvâzene, şairin çok kullanmış olduğu sanatlar arasında değilse de kasidelerinin bazı 

beyitlerinde buna rastlamak mümkündür. Alttaki beyit de bunlardan bir örnektir.1002 

(Kâmil) 

 اظًقِّـَيـَتمُ اًرظËَِ كَمِلْبحِِ ضْضُغْافَ

 

  انًطِّفَـَتمُ ارًطِاخَ كَيِأْرَلِ عْجمَْاوَ 

 

 
999    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 238. 
1000   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 62. 
1001   el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 299; el-Ḥillî, Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, 192. 
1002   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 78. 

 هِئِاعَرْجَ ىلَعَ لْزِنْافَ ىمَلحِْا اذَهَ

 

 هِئِابَظِ ينِْعَ تِاتَفَلَ ابَظُ رْذَحْاوَ 

 



 347 

Yumuşak huyluluğunla bakarak ve uyanık olarak gözlerini kıs, uyanık olarak ve 

kıvrak zekanla zihnini topla. 

Üstteki beyitte görüldüğü üzere vezin olarak her iki şatır da birbirine uygun olarak 

gelmiştir. Bu açıdan muvâzene sanatına güzel bir olmaktadır. Nitekim aşağıdaki beyit 

öyledir.1003 (Vâfir) 

 ادًانجَِ مْلهُُوَطْأَوَ مْهُدُنجَْأَوَ

 

  ارَازَإِ مْهُرُهَطْأَوَ مْهُرُخَفْأَوَ 

 O,  onların en yardım severi, kılıç kını olarak onların en uzunu, onların en 

görkemlisi ve elbise olarak onların en temizidir. 

Bu beyit de aynı şekilde her iki şatrında birbirine vezin olarak eşit olduğu için 

muvâzene sanatına güzel bir örnek oluşturmaktadır. 

Sonuç olarak şairin şiirlerinde yer yer bu sanata yer verdiği söylenebilir. Bunun 

da şiirlerine musiki ve ahenk katmasının yanı sıra İbn Ma‘tûḳ’un şiir söyleme melekesinin 

üstünlüğü ve kelime dağarcığının genişliğine delalet ettiği söylenebilir. 

2.5.16. Leff-ü Neşir 

Önemli bedî’ sanatlarından sayılan leff-ü neşir, iki veya daha fazla şeyi 

zikrettikten sonra bunların her birine ait öğeleri getirme yoluyla uygulanır. Ancak hangi 

öğenin hangisine ait olduğu belirtilmez ve muhatabın anlayışına bırakılır.1004 Tayy-u neşir 

da denilen bu güzel sanatın şekil olarak cümle öğelerinin diziliş ve kuruluşuna düzen, 

anlam olarak da şiire muhatabı etkileyecek bir güzellik kattığı söylenebilir.1005  

Leff-ü Neşir sanatının güzelliklerinden yararlanmak için İbn Ma‘tûḳ’un da 

şiirlerinde buna epeyce yer verdiği söylenebilir.1006 (Kâmil) 

 ةًرَاتَـَف لَامَلجَْاوَ ةَمَاهََّشلا عَجمََ

 

  قَُّوشَتَـَت ةًرََ×وَ هُاقَلِ ىشَتخَْ 

 

 
1003    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 175. 
1004  el-Ḳazvînî, el-İḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa, 268; es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-‘Ulûm, 534; el-Ḥillî, Şerḥu’l-

Ḳâfiyeti’l-Bedî’iyye, 76; el-Medenî, Envâru’r-Rebî’ fî Envâ’i’l-Bedî’, 1/341; el-Curcânî, Kitâbu’t-
Ta‘rîfât, 203. 

1005    Maṭlûb,Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Teṭavvuruhâ, 3/173; Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 
280. 

1006    İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 161. 



 348 

Güzelliği ve cesareti topladı. Sen de onunla karşılaşmaktan kah korkarsın kah da 

onu arzularsın. 

Üstteki beyitte görüldüğü üzere şair beytin birinci şatrında cesaret ve güzellik 

lafızlarını bir arada zikretmiş ve hemen beytin ikinci şatrında da o ikisine ait olduğunu 

belirtmeden ondan korkar ve onu arzular olur öğelerini getirerek leff-ü neşir sanatına 

güzel bir örnek sunmuştur. Bu sanatla ilgili ikinci bir örnek de aşağıdaki gibidir.1007 

(Makfûfu’r-Recez)  

 قُيرِبَ نََ[ نْإِ بِذْعَلْا اهَمِسَبْمَ نْمِ

 

 
 

 قُيقِعَ كِيدِاوَـَف يمِرُحْا اهَـَتمَاشَ َ� 

 

 
 

 قِيتِعَ    مِثْلَ  نْمِوَ    اَِ®اضَرُ   فِشْرَ  نْمِ

 
Ey sevgilinin beni! Onun tatlı ağzından parlaklık (dişleri) ortaya çıkarsa, akik 

(kırmızı) şakağının onun ağzının suyuna değmesinden ve güzel dudağının öpmesinden 

mahrum bırak.  

Şair üsteki bu beyitte olan ağzı, parlaklık, ben ve ‘Akîk gibi isimleri bir arada 

zikrettikten sonra onlara ait ağız suyu, dudak ve öpmek öğelerini getirerek leff-ü neşir 

sanatını işlemiş bulunmaktadır. 

Elbette İbn Ma‘tûḳ’un istifade etmiş olduğu daha nice sanatlar vardır ancak 

çalışman konusunun sınırlılığı sebebiyle bu kadarıyla iktifa edilecektir. 

Özet olarak araştırmanın bu bölümünde şairin şiirlerinin şekil ve üslup özellikleri 

başlığı altında nazım yapısı, nazım türü, vezin, kafiye, bahir başlıklarla şiirlerinde istifade 

etmiş olduğu meanî ve beyan üsluplarıyla bedii sanatları tespit edilerek örneklerle 

açıklanmaya çalışılmıştır. 

 

  

 
1007   İbn Ma‘tûḳ, Dîvân, 209. 



 349 

SONUÇ 

Bu araştırma Osmanlı döneminde yaşamış Arap Şiî şairi Şihâbuddîn İbn Ma‘tûḳ 

el-Mûsevî el-Ḥûveyzî’nin hayatı ile şiirlerinin şekilsel, muhteva ve edebî özelliklerinin 

incelenmesini içermektedir.  

İbn Ma‘tûḳ 1616 yılında Ḥûveyze’de doğmuş ve çocukluk yıllarında Basra’ya 

gelmiştir. Orada yetişip eğitimini tamamlamış ve şiir meclislerine katılarak fıtraten sahip 

olduğu şiir söyleme melekesiyle çocukluğundan 1678 yılı olan vefatına kadar hem 

geleneksel yöntemle hem de kendine özgü farklı yapı ve içeriklerde şiirler söylemiştir. 

Şiirlerinde belagat ilminin her dalından yararlanmasıyla temayüz etmiştir. Uykusunda şiir 

söyleyecek kadar şairlik yeteneği gelişmiş ve şiirlerini hiciv gibi olumsuz içeriklerden 

uzak tutarak yaşadığı dönem için iyi ve olumlu bir tavır ortaya koymuştur. 

Şairin Dîvânu İbn Ma‘tûḳ adında beş farklı baskısı mevcut olan tek bir divanı 

bulunmaktadır. Bu çalışmada referans olarak 1885 yılında Beyrut’ta basılmış olan divanı 

seçilmiştir. Ancak diğer nüshalarda bazı kelimelerin farklı oluşu bakımından çalışmada 

bahsi geçen başka baskılardan da yararlanılmıştır. Şairin vefatından sonra divanını, şairin 

maddi ve manevi hâmîsi olan dönemin Muşa‘şa‘ hükümdarı Seyyid Ali Hân’ın emriyle 

oğlu Ma‘tûḳ derlemiştir. Bu sebeple oğlu divanın adını Dîvânu İbn Ma‘tûḳ koymuş ve 

böyle de yaygınlık kazanmıştır. Aslında divanın asıl adı Divanû Ebî Ma‘tûḳ’tur. Çünkü 

Ma‘tûḳ, Şihâbuddîn’in babası değil, oğludur. Elde edilen bilgilere göre şairin bunun 

dışında herhangi başka bir divanı veya şiiri bulunmamaktadır. 

İbn Ma‘tûḳ’un 4046 beyitten oluşan 152 şiiri, söz konusu bu divanı aracılığıyla 

günümüze ulaşmıştır. Şiirleri yapılarına göre tasnif edildiğinde toplamda 1 yetim, 80 

nutfe, 7 mukatta‘a ve 64 kaside şiiri söylemiştir. Bunlardan mukatta‘anın 28 beyit ve 

kasidenin de 3857 beyit olduğu göz önünde bulundurulduğunda toplam 4046 beyte 

ulaşılmış olmaktadır. Yine bunların içerik olarak 3721 beyitlik 92 şiiri medih, 77 beyitlik 

37 şiiri gazel, 180 beyitlik 5 şiiri mersiye, 43 beyitlik 9 şiiri züht ve hikmet, 12 beyitlik 6 

şiiri iḫvânîyât, 8 beyitlik 1 şiiri şikâyet ve 5 beyitlik 1 şiiri de tabiat temalarını 

oluşturmaktadır. 

Yukarıda yapılan şiir tasnifine, şairin kendi icadı olan 5 bend, 1 rubâ‘î muzebbel 

ve önceden var olmakla birlikte kendine has yöntemle söylediği 4 taḫmis, 71 mevâliyyâ, 

9 rubâ‘î, 1 ma‘kus şiir ve 1 taşṭîr şiiri de dahildir. 



 350 

İbn Ma‘tûḳ’un birçok yapı, vezin ve kafiyede şiir söylediği tespit edilmiştir. 

Kafiye olarak kendine has şiirleri hariç Arap şiirindeki geleneksel kafiye sistemini esas 

aldığı görülmüştür. Şairin en çok kullandığı ravî harfleri sırasıyla ن ,د ,م ,ر ve ل’dır. Orta 

derecede kullandığı ravî harfleri ت ,ب ,ك ,ق ve nadiren kullandığı ravî harfleri de ث ,ت ,ا, 

 dir. Şair, ravî harfî olarak Arap dilinde en çok kullanılan’ي ve ء ,ف ,ع ,ط ,ض ,ش ,س ,ح ,ج

harflerin yanında en az kullanılan harfleri de kafiyede kullanmıştır. Kendine özgü bir 

kasidesi hariç diğer tüm kasidelerinde ilk beytin ravî harfî neyse kasidesinin sonuna kadar 

o harfe bağlı kalmıştır. Yine lüzûmu mâlâ yelzem ve levâzimu’l-kâfiye’den de 

yararlanmıştır. Bu durum şairin şiire hakimiyetini göstermektedir. Bununla birlikte 

mukatta‘, muhammes ve dûbeyt yapılı mevâliyyâ şiir türlerinde yer yer kafiye harfini 

korumadığı görülmüştür. Ancak bu tür şiirlerde farklı kafiyeler tercih etmek Arap şiir 

geleneğinde bir ayıp sayılmamaktadır. Yine bu tür şiirlerinde vezne bağlı kalmadığı da 

tespit edilmiş olup çalışmada kullanılan örnek beyitlerde vezin olarak en yakın bahir 

zikredilmiştir. 

İbn Ma‘tûḳ, şiirlerinden 32 şatırlık özgü bir kasidesi ve bazı mevâlliyâ şiirleri 

hariç diğer şiirlerini klasik Arap aruz vezinlerinde söylemiştir. Toplamda 7 farklı aruz 

vezni kullanmıştır. Bunlardan tavîl bahri 643 beyitlik 16 şiir, basît bahri 935 beyitlik 89 

şiir, vâfir bahri 486 beyitlik 10 şiir, kâmil bahri 1444 beyitlik 22 şiir, remel bahri 133 

beyitlik 6 şiir, hafîf bahri 373 beyitlik 8 şiir, mekfûfu’r-recez bahri 32 beyitlik 1 şiirdir. 

Şairin az beyit sayılı şiirlerinde en çok kullandığı bahir basît bahri olup, çok beyit sayılı 

şiirlerinden olan kasidelerinde en sık kullandığı bahir ise kâmil bahridir. Bu ikisinden 

sonra en çok tavîl, basît ve vâfir bahirlerinden yararlanmıştır. En az kullandığı bahirlerse 

remel ile makfûfu’r-recez’dir. Netice olarak şairin uzun bahirlerde konuları ayrıntılı ele 

alma arzu ve isteğini göstermektedir. 

İbn Ma‘tûḳ’un kasidelerinin en kısası 22 beyit, en uzunu ise 107 beyittir. 

Genellikle kasideleri 70 ila 90 beyit arasındadır. Kasidelerinin neredeyse tamamını 

hükümdarlara yazmıştır. Şekil ve yapısı olarak geleneksel kaside anlayışına bağlı 

kalmıştır. Ayrıca anlaşılmak ve meramını karşı tarafa en iyi şekilde ifade etme amaçlarını 

gütmüştür. Genel olarak uzun kasideler tercih etse de söylemek istediklerini kelime, 

cümle veya anlam olarak tekrara düşmeden ve gereğinden fazla uzatmadan ele aldığı 



 351 

görülmüştür. Kasideleri klasik Arap şiiri geleneğindeki gibi maṭla‘, mukaddime, teḫalluṣ 

ve ḥâtimeden oluşmaktadır. Yöntem, üslup ve muhteva olarak geleneksel kaside yapısına 

bağlı kaldığı ancak kullanmış olduğu yöntem ve lafızlar açısından yenilikler getirdiği 

görülmüştür. 

Maṭla‘ beyitleri, Arap edebiyatında makbul görülen şekliyle gramer ve belagat 

bakımında kusursuzdur. Ayrıca matla‘ beyitlerinde kullanılması hoş karşılanlmayan َدْق , 

لاَأَ  ve ََّيلَيلِخ  gibi ifadelerden uzak durduğu görülmüştür. Maṭla‘ beyitleri muhteva olarak 

bazen kasidesinin tamamına bazen de yalnızca kasidenin mukaddime ya da ḥâtimesine 

uygun olarak gelmektedir. 

Genel olarak kasidelerinin mukaddimesi 25 beyit ila 35 beyitten oluşmaktadır. 

Mukaddimelerinde yapısal olarak klasik mukaddime yapısına uymasının yanı sıra 

modern dönemlere uygun bir şekilde ele aldığı kasideleri de bulunmaktadır. Mersiye 

temalı kasideleri hariç diğer kasidelerinin mukaddimelerine sırasıyla en çok gazel, aṭlâl 

ve hamriyyât temalarıyla başladığı, ayrıca bu temaları hem lafız hem de mana olarak ana 

konuya uygun bir şekilde ele aldığı görülmektedir. İbn Ma‘tûḳ’un mukaddimelerine genel 

olarak bakıldığında Osmanlı döneminde uygulandığı üzere hem klasik hem de modern 

dönem mukaddime yapılarında gelebildiği görülmektedir.  

Bir tür mukaddime muhtevası olarak aṭlâl, Arap edebiyatında genellikle gazele 

bağlı bir şekilde ve gazelden önce gelmiştir. İbn Ma‘tûḳ da geleneksel klasik kaside 

anlayışına riayet ederek aṭlâl konulu mukaddimelerinin gazel kısmına önce aṭlâl ile 

başlamıştır. Gazel muhtevalarını da ana konuya uygun lafızlarla dile getirmiş, sevgilinin 

iç ve dış güzelliklerini belagat sanatlarıyla süslü dizelerinde betimlemiştir. 

Şair, kasidelerin teḫalluṣ kısmı için Arap şiirinde klasikleşmiş olan metodu 

kendine has denilebilecek bir üslupla ele almaktadır. Şairin kasidelerin neredeyse tamamı 

siyasî medihlerden meydana gelmektedir. Bunların da teḫalluṣ bölümünde memduhun 

ismini, ona işaret eden herhangi bir lakabı, sıfatı veya oğlunun adını zikretmek suretiyle 

edebî sanatlardan da yararlanarak hem lafız hem de mana olarak muhatabı etkileyebilecek 

bir yöntem uygulamaktadır. Ayrıca Arap şiiri teḫalluṣu için en güzel olan dinleyiciye fark 

ettirmeden mukaddime muhtevasından ana konuya geçiş yapmaktır ki şairin bunu da 

ustaca uyguladığı görülmektedir. 



 352 

İbn Ma‘tûḳ, kasidelerinin ḥâtime bölümlerini de ana temaya uygun bir şekilde 

işlemektedir. Şayet konu Peygamber medhiyesi veya Hz. Ali medhiyesi olursa onlara 

olan muhabbetini bildirme, onlara yaptığı ziyaretinin kabul olunması ve onlardan 

kendisine şefaat etmelerini dilemek; devlet büyüklerine yazılmış medih ise Ramazan 

Bayramı, Kurban Bayramı ve Nevruz Bayramı tebriki, savaşta kazanılan zafer ya da 

sünnet düğünü kutlamaları, yanlış yapıldığı düşünüldüğünde özür dileme ve memduh 

hakkında dua ve iyi dileklerde bulunma gibi duygularını, kasidenin yapısına uygun bir 

çerçevede ifade ettiği görülmektedir. Mersiyelerinin ḥâtimelerinde ise mersiye söylediği 

kişinin güzel hasletlerini anmak, onların günahsız olduklarını belirtmek ve Allah’ın 

onlara ahirette iyi davranmasını temenni etmek gibi birden fazla konuyu işlediği 

görülmektedir. Arap edebiyatında şiirin ana teması neyse ḥâtimedeki kelimelerin de ona 

göre seçilmesi makbuldür. Nitekim İbn Ma‘tûḳ’un da şiirlerinde bu hususta oldukça titiz 

ve seçici olduğu rahatlıkla görülebilmektedir. 

İbn Ma‘tûḳ, şiirlerinde kullandığı dil ve üslupta Cahiliye dönemi başta olmak 

üzeri kendi dönemine kadar görülen üslup özelliklerinin izini taşımakla birlikte belagat 

ilminden özgü bir şekilde faydalanmıştır. Özellikle de me’ânî (haberi cümle, inşâ’î cümle, 

emir, istifhâm, nidâ, temenni vb.) ve beyan ilmi (isti‘âre, teşbih, mecaz, kinaye, icaz, iṭnâb 

vb.) üsluplarıyla bedi’ sanatlarını  (iktibâs, telmîh, ṭıbâḳ, cinâs, taṣrî‘, tevriye, hüsn-ü 

ta’lîl, murâ’âtu nazîr vb.) gereğinden daha fazla kullandığı görülmüştür.  

İbn Ma‘tûḳ’un şiirlerinde kelime tercihi olarak şiirin konusu şikâyetse muhataba 

pişmanlık duygusu yaşatacak kelimeleri; tabiatsa yol, ağaç, yeşillik, çiçek gibi doğaya 

dair kelimeleri; mersiyeyse vefat eden kişinin iyi özelliklerini andığı sıfatları; gazelse 

sevgilinin yurdunu, yurduna götüren yolu, yine onun fiziki güzelliklerini betimleyen 

kelimeleri; şayet medihse de övülen kişinin, yiğitliği, hükümdarlığı, alimliği, cömertliği, 

kahramanlığını ve soyluluğuna dair kıvanç hissettirecek kelimeleri konuya uygun bir 

şekilde ustaca işlediği müşahede edilmiştir. 

Şairin, şiirlerinde anlatım yöntemi olarak çoğunlukla hitabet ve taḥkiye 

yöntemlerini kullandığını ve bunları da sırasıyla doğaçlama ve muhavere yöntemlerini 

takip ettiğini söylemek mümkündür. Hitabet yöntemini tüm şiir yapılarında, taḥkiyeyi 

sadece kasidelerinin belli bölümlerinde, doğaçlama ve muhâvereyi ise mukatta‘ ve rûbâî 

türü şiirlerinde kullanmaktadır.  



 353 

Sonuç olarak İbn Ma‘tûḳ şiirlerini, her anlamda tekrardan uzak bir şekilde, edebî 

sanatları sıklıkla kullanarak, duygu ve düşünceleri harekete geçiren ve kulağa hoş gelen 

bir ahenkte, kendine özgü bir tarzla ele almıştır. İbn Ma‘tûḳ bir medih şairidir. Kendisini 

himaye eden yöneticileri ve özellikle de derin muhabbet duyduğu Ehl-i Beyti överken yer 

yer mübalağaya kaçtığı olmuştur. Yöneticilere çok sayıda şiir söylediğinden ötürü onu 

bir saray şairi olarak nitelemek de mümkündür. Ayrıca şair Şiî olmasına rağmen 

şiirlerinde Şiî olmayan herhangi bir mezhep ve şahsa hiçbir kötü ifade kullanmamıştır. 

Sadece Hz. Hüseyin’in katillerini Allah ve Peygamber’inin lanetlediğini zikrederek 

ahirette durumlarının zor olacağına dair göndermelerde bulunmuştur. Ayrıca şiirlerinde 

az da olsa el-Mütennebî ve el-Bûsîrî’nin izlerini görmek mümkündür. 

Şair çok fazla şiir söylemiş olmasına rağmen kendisi, ailesi ve hocaları ile ilgili 

herhangi bir bilgi bırakmamış olması konunun derinlemesine incelenmesinde bir engel 

oluşturmuştur. Yine önceki dönemlerde benzeri görülmemiş şiirlerinin olması inceleme 

esnasında bazı zorluklara sebebiyet vermiştir. Yukarıda bahsedildiği gibi bend ve rûbâ‘î 

muzebbel şiirleri gibi şairin kendine has şiir türleri müstakil olarak bir çalışmaya konu 

olabilecek niteliktedir. Yine Ma‘kus şiiri ile göz ardı edilemeyecek miktardaki mevâliyyâ 

şiirleri de ayrıca incelenebilir. Şiirlerinde bahsettiği Seyit Ali Hân gibi bazı yönetici, alim 

ve şairler hakkında çalışmalar yapılabilir. 

  



 354 

KAYNAKÇA 

Abdulbâki, Muhammed Fuâd. el-Mu‘cemu’l-Mufehres li’l-Elfâẓi’l-Kur’âni’l-Kerîm. 

İstanbul: el-Maṭba‘atu’l-İslâmiyye, 1. Baskı., 1982. 

Abdulkerim, Zeyneb. “Dirâsetu’t-Taḥlîliyye li Nemâzi Şi‘riyye min Şi‘ri İbn Ma‘tûḳ el-

Mûsevî.” Mecelletu Kulliyyeti’l-‘Arabiyet’l-İslâmiyye li’l-‘Ulûmi’t-Terbeviyye ve’l-

İslâmiyye 20/ (2015), 43–56. 

Abdullatîf, Muhammed Hammâse. el-Cümle fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî. Kahire: Mektebetu’l- 

Ḫâncî bi’l-Kâhire, 1. Baskı., 1990. 

Cebbûr, ‘Abdu’n-Nûr. el-Mu‘cemu’l-Edebî . Beyrût: Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyin, 1. Baskı., 

1979. 

el-Mutenebbî Ebu’ṭ-Ṭayyib, Ahmed b. Hüseyin el-Ca‘fî. Dîvânu’l-Mutenebbî. Beyrut: 

Dâru Beyrût, 1983.  

Aḫtar, Yasemîn. eş-Şekvâ fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî fi’n-Nisfi’l-’Evvel mine’l-Ḳarni’l-‘İşrîn. 

İslamâbad: el-Câmi‘atu’l-İslâmiyye el-‘Âlemiyye, Arap Dili Fakültesi, Doktora 

Tezi, 2010. 

Alî, Fatime. “Seyr-i Ġazel Der Şi‘r-i Fârsî.” Faṣılnâme-i Edebiyat-i Fârsî 6 (1965), 95–

114. 

alsahra.org. “Ḥimâ Ḍuriyye.” Erişim Tarihi: 2 Kasım 2022. 

https://alsahra.org/2007/07/ ةیرض-ىمح-نع-ةیفارغجو-ةیخیرات-تاحمل / 

Altuntaş, Halil - Muzaffer Şahin. Kur’ân-ı Kerim Meâli. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı, 10 Baskı., 2006. 

‘Ânûtî, ’Usâme. Ebûl-‘Atâhiye Râidu’z-Zuhd fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî. Beyrût: Câmi‘atu’l-

Amîrkiyye, 1957.  

el-‘Aracî, Muhammed Huseyin. eş-Şi‘r fi’l-Kûfe munẕu Evâsiṭi’l-Ḳarni’s̱-S̱ânî ḥattâ 

Nihâyeti’l-Ḳarni’s̱-S̱âlis. Bağdat: Manşûrâtu’l-Cemel, 1. Baskı., 2007. 

As, Efdal. “XVI. YY. ’dan Cumhuriyetin İlk Yıllarına Kadar Türk-İran Sınır Sorunları 

ve Çözümü.” Ankara Üniversitesi Türk İnkilap Tarihi Estitüsü Atatürk Yolu Dergisi 

46/ (2010), 219–253.  

el-‘Atî eş-Şâfi‘î, Hasan b. Ahmed eş-Şehîr İbn Ma‘tûḳ. Râiḳu’l- Âdâb fî Medḥi Seyyidi’l-



 355 

ʿArab, ts.. 

‘Atîḳ, Abdulazîz. ’İlmu’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye. Beyrut: Dâru’n-Nahḍati’l-‘Arabiyye, 1. 

Baskı., 2002. 

____ İlmu’l-Bedî‘. Beyrût: Dâru’n-Nahḍati’l-‘Arabiyye, 1. Baskı., ts.. 

‘Atvân, Hüseyin. Muḳaddimetu’l-Ḳaṣîdeti’l-‘Arabiyye fi’l-‘Aṣri’l-‘Abbâsiyyi’l-Evvel. 

Kahire: Dâru’l-Me‘ârif bi Mıṣr, 1. Baskı., 1119. 

____ Muḳaddimetu’l-Ḳaṣîdetu’l-‘Arabiyye fi’ş-Şi‘ri’l-Câhilî. Kahire: Dâru’l-Me‘ârif bi 

Mıṣr, 1. Baskı., 1970. 

Aydemir, Yaşar. “Medhiye (Türk Edebiyatı).” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

410–411. Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

el-‘Azâvî, ‘Abbas. Târîḫu’l-’Irâḳ beyne İḥtilâleyn. Bağdat: Şirketu’t-Ticâre ve’ṭ-

Ṭıbâ‘atu’l-Maḥdûda, 1. Baskı., 1949. 

Bağcı, Abdullah Esat. Arap Şairlerinden Ebu’l-Bahr el-Hattî ve Şiirleri. Konya: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023. 

Basrah City. “Şi‘ru’l-Baṣra fi’l-Ḳarni’r-Râbi‘i’l-Hicrî.” Erişim Tarihi: 1 Kasım 2022. 

https://www.basrahcity.net/pather/report/basrah/85.html 

Bekkâr, Yusuf. Ġazelu’l-Mekkîyin fi’l-‘Aṣri’l-Emevî. Mekke: Mu’essesetu’l-Furḳân li’t-

Turâs̱i’l-İslâmî, 1. Baskı., 2009. 

____ Binâu’l- Ḳaṣîde fi’n-Naḳdi’l-‘Arabî el-Ḳadîm fî Ḍav’i’n-Naḳdi’l-Hadîs̱. Beyrût: 

Dâru’l-Endelus, 1. Baskı., ts.. 

Bilgehan, İzzettin. 18. Asır Arap Şairlerinden el-Emîr es-San’ânî ve Dîvânı. Konya: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Ensititüsü, Doktora Tezi. 2023. 

Bulut, Ali. Belâgat Terimleri Sözlüğü. İstanbul: MÜ İlahiyat Fakültesi Vakfı, 1. Baskı., 

2015. 

el-Bûṣîrî, Ebû Abdillah Muhammed İbn Sa‘îd. el-Burdetu bi Şerḥi’l-Bâcûrî. thk. Yusûf 

Alî Bedevî. Dimaşḳ: Dâru Menâbi’i’n-Nûr, 2. Baskı., 2007. 

el-Câḥıẓ, Ebû Osman ’Amer b. Baḥr. el-Beyân ve’t-Tebyîn. thk. Abdusselâm Muhammed 

Hârûn. Kahire: Mektebetu’l- Ḫâncî bi’l-Ḳâhire, 7. Baskı., 1998. 



 356 

el-Cârim, Ali - Emîn, Mustafa. el-Belâġatu’l-Vâḍıḥa. Kahire: Dâru’l-Ma‘âlî, 1. Baskı., 

1999. 

Ceklî, Zeyneb Bîre. “Maẓâhiru’r-Ris̱â’ fî Şi‘ri’l-‘Arabî fi’l-‘Aṣri’l-‘Us̱mânî.” Mecelletu 

Câmi‘ati’ş-Şâriḳa li’l-‘Ulûmi’ş-Şer‘iyye ve’l-İnsâniyye 4/2 (2007), 1–36. 

el-Cevherî, İsmail b. Ḫimmâd. eṣ- Ṣiḥâḥ. thk. Ahmed ‘Abdu’l-Ġafûr ‘Attâr. Kahire: 

Dâru’l-Kitâbi’l-‘Arabî bi Mıṣr, 1. Baskı., 1956. 

Ceyhan, Semih. “Zühd.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (1. Baskı). 530–533. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013.  

el-Cezerî, ‘İzze’d-Dîn İbnu’l-Es̱îr. el-Lubâb fî Tehẕîbi’l-Ensâb. Beyrût: Daru Ṣâdır, ts.. 

el-Cürcânî, Ali b. Muhammed eş-Şerîf. Kitâbu’t-Ta‘rîfât. Beyrût: Mektebetu Lübnan 

Sâḫatu Riyâḍu’ṣ-Ṣulḥ, 1. Baskı., 1985. 

el-Cürcânî, Ebû Bekr Abdulkahir  b. Abdurrahman. b. Muhammed. Esrâru’l-Belâġa. thk. 

Mahmûd Muhammed Şâkir. Cidde: Dâru’l-Medenî, 1991. 

____ Delâilu’l-İ‘câz. thk. Mahmûd Muhammed Şâkir. Kahire: Mektebetu’l-Ḫâncî, ts.. 

Çokyürür, Mehmet Zahid. Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden el-Habsî el-Ummânî. 

Konya: Eğitim Yayınevi, 1. Baskı., 2021.  

Ḍayf, Şevkî. el-Edebu’l-‘Arabiyyi’l-Mu‘âṣır fî Mıṣr. Kahire: Daru’l-Ma‘ârif, 10. Baskı., 

ts.. 

____ er-Ris̱â’. Kahire: Dâru’l-Me‘ârif, 4. Baskı., 1119. 

____ Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣr el-‘Abbâsî es̱-S̱ânî. Kahire: Dâru’l-Me‘ârif, 1. 

Baskı., 1119. 

Dereli, Muhammet Vehbi. Arap Edebiyatında Bediiye Geleneği ve Suyûtî’nin Nazmu’l-

Bedî Adlı Eseri. Konya: Dizgi Ofset, 1. Baskı., 2021. 

____ “Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Ebu’t-Tayyib el-Ğazzî ve Şiirleri.” Marife 9/2 

(2009), 205–226. 

ed-Duhân, Sâmî. el-Medîḥ. Kahire: Dâru’l-Me‘ârif, 5. Baskı., 1119. 

Durmuş, İsmail. “İnşâ.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 334–337. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000. 



 357 

____ “Mecaz.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 217–220. Ankara: TDV 

Yayınları, 2003. 

____ “Mevâliyyâ.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 426–427. Ankara: TDV 

Yayınları, 2004. 

____ “Muhammed (Arap Edebiyatı).” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 448–

454. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

____ “Telmîh.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 407–408. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2011. 

____ “Teşbîh.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (1. Baskı). 553–556. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011. 

____ “Üslûp.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (1. Baskı). 383–385. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2012. 

Ebû Ali, Nebîl Ḥâlid. “Me‘âniyi Şi‘ri’l-Ġazel Beyne’t-Taḳlîd ve’t-Tecdîd fi’l-‘Aṣreyni’l-

Memlûkî ve’l-‘Us̱mânî.” Mecelletu’l-Câmi‘ati’l-İslâmiyye 17/1 (2009), 1–37. 

Ḳudâme b. Ca‘fer, Ebû’l-Ferec. Naḳdu’ş-Şi‘r. İstanbul: Maṭba‘atu’l-Cevâ’ib, 1. Baskı., 

1885. 

Ebû Riḥâb, Hassân. el-Ġazel ‘inde’l-‘Arab. Kahire: Maṭba‘atu Mıṣr Şerike Musâheme 

Mıṣriyye, 1. Baskı., 1947. 

Ekinci, İsmail. Abdulganî b. İsmail en-Nablusî ve Divânu’l-Hakâik ve Mecmûʻu’r-Rekâik 

İsimli Eseri. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2019. 

el-Emin, Hasan. Dâiretu’l-Ma‘ârifi’l-İslâmiyye şs-Şî‘iyye. Beyrût: Daru’t-Te‘âruf li’l-

Maṭbû‘ât., 2002. 

el-Emîn, Muhsin. A’yânu’ş-Şî‘a. Beyrût: Daru’t-Te‘âruf li’l-Maṭbû‘ât, 4. Baskı., 1986. 

el-Emînî en-Necefî, Abdu’l-Hüseyin Ahmed. el-Ġadîr fi’l-Kitâb ve’s-Sünne ve’l-Edeb. 

Beyrût: Daru’l-Kitabi’l-‘Arabî, IV. Baskı., 1986. 

el-Eyyûbî, Yâsîn. Âfâku’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî fi’l-‘Aṣri’l-Memlûkî. Trablus: Currûs Purs, 1. 

Baskı., 1995. 



 358 

el-Ḳayravânî, İbn Reşîḳ el-Ezdî. el-‘Umde fî Maḥâsin’ş-Şi‘r ve Âdâbihi ve Naḳdihi. thk. 

Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd. Kahire: Maṭba‘atu’s-Sa‘âde, 3. Baskı., 1964. 

Elmalı, Hüseyin. “Kaside.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 562–564. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

____ “Tasvir.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 135–136. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2011. 

Emecen, Feridun. “İbrâhim.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 274–281. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

____ “Mustafa I.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 272–275. Ankara: TDV 

Yayınları, 2020. 

____ Osman II. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 

2007. 

Emîl Bedî‘ Yakub. el-Mu‘cemu’l-Mufaṣṣal fî ‘İlmi’l-‘Arûḍ ve’l-Ḳâfiye ve Funûnu’i-Şi‘r. 

Beyrut: Daru’l-Kutub el-‘İlmiyye, 1. Baskı., 1991. 

____ Mevsû‘atu ’Ulûmi’l-Luġati’l-‘Arabiyye. Beyrut: Daru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1. 

Baaskı., 2006. 

Emîn, Bekrî Şeyḥ. Muṭâla‘ât fi’ş-Şi‘ri’l-Memlûkî ve’l-‘Us̱mânî. Beyrût: Dâru’l-‘İlm li’l-

Melâyin, 4. Baskı., 1986. 

Ergin, Mehmet Mesut. İbn Mâ‘ṣum el-Medenî Şâ‘iran. Dimaşḳ: Dâru’l-Beyrût, 1. Baskı., 

2004. 

____ İbnu’n-Neḥḥâs el-Halebî ve Şiirleri. Ankara: Araştırma Yayınları, 1. Baskı., 2008. 

____ “Osmanlı Dönemi Arap Edebiyatından Bir Şair: Ahmed el-Keyvânî”. Nüsha 

Şarkiyat Araştırmalar Dergisi. İstanbul, 2002. 

____ “Osmanlı Dönemi Şii Araprinde Peygamber Medhiyeleri.” Marife 7/1 (2007), 119–

135. 

____ “Osmanlı Dönemi Şii Araprinde Sosyal Unsurlar.” Nüsha Şarkiyat Araştırmalar 

Dergisi 6/21 (2006), 40–67. 

Erhan Afyoncu. “Otlukbeli Savaşı.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 4–6. 



 359 

İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Eroğlu, Cengiz. vd., Osmanlı Vı̇layet Salnamelerı̇nde Basra. Ankara: Orsam (Ortadoğu 

Stratejik Araştırmalar Merkezi), 1. Baskı., 2012. 

el-Ezherî, el-İmâm Ḥâlid. Şerḥu’l-Burde. Bağdat: Maṭba‘atu’l-İrşâd, 1. Baskı., 1966. 

el-Ferâhîdî, el-Halîl b. Ahmed. Kitâbu’l-‘Ayn. thk. Davud Selman el-‘Anbekî - İn’âm 

Davud Sellûm. Beyrut: Mektebetu Lübnan Nâşirûn, 1. Baskı., 2004. 

Fetḥî, İbrahim. Mu‘cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Edebiyye. Ṣafâkes: et-Te‘âḍudiyye’l-

‘Ummâliyye li’ṭ-Ṭıbâ’a ve’n-Neşr, 1. Baskı., 1986. 

Fidan, İbrahim. Arap Şairlerinden İbnu’n-Nakîb ve Şiiri. Ankara: Gece Yayınevi, 1. 

Baskı, 2016. 

____ Şii Araprinde Hz. Peygamber. Ankara: İlahiyat Yayınları, 1. Baskı., 2021. 

el-Fîrûzâbâdî. el-Ḳâmûsu’l-Muḥîṭ. Beyrut: Daru’l-‘İlm li’l-Cemî‘, 1. Baskı., 1941. 

Fığlalı, Ethem Ruhi. “İsnâ’aşariyye.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (1. 

Baskı). 142–147. İstanbul: TDV Yayınları, 2021. 

Furat, Ahmet Subhi. Arap Edebiyatı Târihi. İstanbul: Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1. 

Baskı., 1996. 

el-Ġandûr, ‘Abdu’ṣ-Ṣabûr es-Seyyid. “Dîvân ve Şâ‘ir.” Mecelletu Ḳulliyyeti’l-Luġati’l-

‘Arabiyye bi’z-Zeḳâzîḳ 2/ (1983), 119–157. 

Goldziher, Ignace. Klasik Arap Literatürü. çev. Azmi Yüksel - Rahmi Er. İstanbul: İmaj 

Yayınları, 1. Baskı., 1993. 

Ḫafâcî, Muhammed ‘Abdi’l-Mun‘im. el-Edebi’l-‘Arabî ve Târîḫihi fi’l-‘Aṣraynı’l-Emevî 

ve’l-‘Abbâsî. Beyrut: Dâru’l-Celîl, 1. Baskı., 1990. 

Ḫalûṣî, Sefâ. Fennu’t-Taḳtî‘i’ş-Şi‘rî ve’l-Ḳâfiye. Bağdat: Menşûrâtu Mektebeti’l-

Mus̱ennâ bi Baġdâd, 5. Baskı., 1977. 

el-Ḥamevî, Yâḳût. Mu‘cemu’l-Buldân. Beyrût: Dâru Ṣâdır, 1986. 

Ḥarb, Muhammed. el-‘Us̱mâniyyûn fi’t-Târîḫ ve’l-Haḍâra. Kahire: el-Merkezu’l-Mıṣrî 

li’d-Dirâsâti’l-‘Us̱mâniyye ve Buhûs̱i’l-‘Âlemi’t-Turkî, 1. Baskı., 1994. 

Hasan, ‘İzze. Şi‘ru’l-Vuḳûf ‘ala’l-Aṭlâl mine’l-Câhiliyye ilâ Nihâyeti’l-Ḳarni’s̱-S̱âlis. 



 360 

Dımaşk: Matba’atu’t-Teraḳḳî, 1968. 

el-Hâşimî, Ahmed. Mizânu’ẕ-Ẕeheb fî Ṣınâ‘ti Şi‘ri’l-‘Arab. thk. Alaeddin ‘Atiyye. 

Beyrût: Mektebetu Dâri’l-Beyrûtî, 3. Baskı., 2006. 

el-Hâşimî, es-Seyyid Ahmed. Cevâhiru’l-Edeb fî Edebiyyât ve İnşâi Luġati’l-‘Arab. 

Kahire: el-Mektebetu’t-Ticâriyyetu’l-Kübra, 17. Baskı., ts.. 

Ḫaydarî, ‘Adil - Dîbâcî, es-Seyyid İbrâhîm. “Şi‘ru’l-Bendi’l-‘Arabî ‘inde Ebî Ma’tûk el- 

Ḥuveyzî.” The Islamic University College Journal 48/ (2018), 85–125. 

Ḫelâyilî, Kemal. Cemheretu Revâi‘u’l-Ġazel fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî. Beyrût: el-Mu’essetu’l-

‘Arabiyye li’d-Dirâsât ve’n-Neşr, 1. Baskı., 1993. 

el-Hez‘alî, Niṣâr Ahmad. el-Ahvâz el-Mâḍî el-Ḥâḍır el-Müstaḳbel. Ahvâz: Şeriketu’ş-

Şarḳi’l-Evsaṭ li’ṭ-Ṭıba‘a, 1. Baskı., 1990. 

el-Ḥillî, Ṣafiyyuddîn. el-‘Âṭılu’l-Ḫâli ve’l-Marḫasu’l-Ġâli. thk. Hüseyin Nisâr. Kâhire: 

Maṭba‘atu Dâri’l-Kutub ve’l-Ves̱â’iki’l-Ḳavmiyye, 2. Baskı., 2003. 

el-Ḥillî, Ṣafiyyuddîn. Şerḥu’l-Ḳâfiyeti’l-Bedî‘iyye. thk. Nesîb Neşâvî. Beyrût: Dâru 

Ṣâdır, 1. Baskı., 1982. 

Huart, Clement. Arab ve İslâm Edebiyatı. çev. Cemal Sezgin. Ankara: TİSA Matbaacılık 

Sanayii, 1. Baskı., 1971. 

el-Ḥûfî, Ahmed Muhammed. el-Ġazel fi’l-‘Aṣri’l-Câhilî. Kahire: Mektebetu Nahḍati 

Mıṣır bi’l-Fucâle, 1. Baskı., 1950. 

el-Ḥulv, Ali Ni‘me. el-Ahvâz ‘Arabistân. Bağdat: Daru’l-Basrî, 1. Baskı., 1969. 

Humâdî, Mesnâ Na‘îm. “Fennu’t-Teşbîh fi Şi‘ri Ebî Ma’tûḳ el-Mûsevî ve Ali b. Ḫalef el- 

Ḥûveyzî.” Mecelletu Midâdi’l-Âdâb 28 (ts.), 143–184. 

el-Ḫurâzî, Bedî‘a. Mefhûmu’ş-Şi‘r “İnde Nuḳḳâdi’l-Maġrib ve’l-Endelus fi’l-Ḳarneyni’s-

Sâbi‘” ve’s̱-S̱âmini’l-Hicriyyeyn. Rabat: Dâru Neşri’l-Ma‘rife, 1. Baskı., 2005. 

el-Hûz, Ahmed. Ḳıssatu’l-Belâġa. Dımaşk: el-Matba‘atu’l-‘İlmiyye, 1. Baskı., 1992. 

Işık, Emin. “Fâtiha Süresi.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 252–254. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

İbn ‘İbâd, Ebu’l-Kasım İsmail. Kitâbu’l-’İknâ‘ fi’l-‘Arûz ve Taḫrîci’l-Ḳavâfî. thk. 



 361 

İbrahim Muhammed Ahmed İdkâvî. Kahire: Maṭba‘atu’t-Teḍâmin, 1. Baskı., 1987. 

İbn Kes̱îr. Tefsîru İbn Kes̱îr. Beyrut: Daru’l-Endulus, 1. Baskı., 1966. 

İbn Ḳuteybe, Ebû Muhammed Abdillah b. Müslim. eş-Şi‘r ve’ş-Şu‘arâ. thk. eş-Şeyh 

Hasan Temîm. Beyrut: Dâru Eḥyâ’i’l-‘Ulûm, 3. Baskı., 1987. 

İbn Ma’sûm Ali b. Ahmed. Kitâbu Sulâfeti’l-‘Aṣr fî Mahâsini’ş-Şu‘arâ’i bi Kulli Mıṣr. 

İskenderiye, 1. Baskı., 1907. 

İbn Ma‘tûḳ, Şihâbuddîn. Dîvânu İbn Ma‘tûk. thk. Saîd eş-Şertûnî. Beyrut: el-Maṭba‘atu’l-

Edebiyye, 1885. 

İbn Manzûr. Lisânu’l-‘Arab. Beyrût: Daru Ṣâdır, 1. Baskı., ts.. 

İbnu’l-Mu‘tez, Ebû Abbâs Abdullah. Kitâbu’l-Bedî‘. thk. İrfân Matracî. Beyrût: 

Mu’essesetu’l-Kutubi’s̱-S̱ekâfiyye, 1. Baskı., 2012. 

İbn Nâẓım, Bedruddin b. Malik eş-Şehîr. el-Miṣbâḥ fi’l-Me‘ânî ve’l-Beyân ve’l-Bedî‘. 

thk. Hüsnî Abdulcelil Yûsuf. Mektebetu’l-Âdâb ve Maṭba’atuhâ bi’l-Cemâmîz, 1. 

Baskı., 1989. 

İlgürel, Mücteba. “Ahmed I.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 30–33. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1998. 

İlgürel, Mücteba. “Ahmed II.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 33–34. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 

İmâm Ahvâzî, Seyyid Muhammed Ali. Târîh-i Ḫûzistân. Tahran: Encumen-i Âs̱ar ve 

Mefâḫir-i Ferhangî, 1. Baskı., 2000. 

İpekten, Halûk. “Gazel.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 440–442. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1996. 

İrvânîzade, Abdulgani - Şâmlî, Nasrullah. el-Edebu’l-‘Arabî ve’l-İrâniyyûn. Tahran: 

Merkez-i Taḥḳîḳ ve Tevsi‘a-i ‘Ulûm-i İslâmî, 3. Baskı., 1967. 

el-İsfehânî, Râġib. Mufredâtu Elfâẓu’l-Kur’ân. thk. Adnan Dâvûdî. Şam: Daru’l-Kalem, 

3. Baskı., 2002. 

el-İskenderî, Ebu’l-Fetḥ Naṣr b. Abdurrahman. Kitâbu’l-Emkine ve’l-Miyâh ve’l-Cibâl 

ve’l-Âs̱âr ve Naḥvihâ el-Meẕkûr fi’l-Aḫbâr ve’l-Eş’âr. thk. Hamed el-Câsır. Riyad: 



 362 

Dâretu’l-Melik Abdulaziz, 1. Baskı., ts.. 

el-İskenderî, eş-Şeyh Ahmed - ‘Anânî, eş-Şeyh Mustafa. el-Vasîṭ fi’l-Edebi’l-‘Arabî ve 

Târîḫi. Kâhire: Maṭba’atu’l-Hilâl bi’l-Fecâle, V. Baskı., 1920. 

İsmail, İzzeddin. el-Edebu ve Funûnuhu. Kahire: Dâru’l-Fikr el-‘Arabî, 1. Baskı., 2013. 

İyişenyürek, Orhan. Abdullah eş-Şebrâvî ve Şiiri. Konya: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 2019. 

____ “İbn Ma‘tûk’un Dîvân’ındaki Peygamber Medhiyeleri.” Necmettin Erbakan 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 47/ (2019), 145–194.  

el-Ḳalḳaşendî, Ebu’l-Abbas Ahmed. Subḥu’l-Aşâ. Kahire: Dâru’l-Kutubi’s-Sulṭâniyye, 

1. Baskı., 1916. 

Kays, Şems. el-Mu‘cem fî Me‘âyiri Eş‘âri’l-‘Acem. Tahran, 1304. 

Kazıcı, Ziya. Osmanlı Devleti Tarihi. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1. baskı., 2011. 

el-Ḳazvînî, Celâleddîn Muhammed b. Abdurrahman b. Ömer b. Ahmed b. Muhammed. 

et-Telḫîṣ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa. thk. Abdurrahman el-Berkûtî. Kahire: Dâru’l-Fikr el-

‘Arabî, 2. Baskı., 1932. 

____ el-Îḍâḥ fî ‘Ulûmi’l-Belâġa. thk. İbrahim Şemsuddîn. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

‘İlmiyye, 1. Baskı., 2003. 

Keḥḥale, Ömer Rıza. el-Edebu’l-‘Arabî  fi’l-Câhiliyye ve’l-İslâm. Dımaşk: el-Maṭba‘tu’t-

Ta‘âvuniyye bi Dımaşḳ, 1. Baskı., 1972. 

Kerîm, Firdevs Abdurrahman. “Abdu’l-‘Âlî b. Nâṣır b. Raḥme el-Ḥûveyzî Muerriḫen.” 

Mecelletu’l-Âdâb 2020/135 (2020), 247–276. 

Kerîmî, Ġulâm Rıza - ’Amîr, Mâlik Ka‘b. “Dirâsetu fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî el-Mu‘âṣır li 

Hûzistân.” Buḥûs̱ fi’l-Luġati’l-‘Arabiyye ve Âdâbihâ: Niṣfu Seneviyyeti Maḥkeme li 

Külliyeti’l-Luġâti’l-Ecnebiyye bi Câmi‘ati İsfahân 6 (1391), 87–101. 

Kîlânî, Muhammed Seyyid. el-Edebu’l-Mıṣrî fî Ẓilli’l-Ḥukmi’l-‘Us̱mânî. Kahire: Dâru’l-

Furcânî, 1. Baskı., ts.. 

Khalaf Marzoog Alzayd, Ali. “Abbâsî Döneminde Gazel Kasidelerindeki Çeşitlilik ve 

Farklılıklar.” Koceli İlahiyat Dergisi 5/2 (2021), 669–694. 



 363 

Kisrevî, Ahmed. Târîḫ-i Pânṣad Sâle-i Hûzistân. Tahran: İntşârât-i Bingâh-i Maṭbû‘ât-i 

Kûtanberg, 3. Baskı., 1911. 

Kılıç, Selda Kaya. “19. Yüzyılda Osmanlı İdaresi Altında Basra Velayeti ve Körfezine 

İlişkin Bazı Tespitler.” Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 

2/ (2014), 319–336. 

Komisyon. el-Mevsû‘atu’l-‘Arabiyyetu’l-‘Âlemiyye. Riyad: Mu’essesetu A‘mâli’l-

Mevsû‘ati li’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, 2. Baskı., 1999. 

Küçüksarı, Mücahit. Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden İbrâhîm es-Sefercelânî ve 

Şiirleri. Konya: Çizgi Kitabevi, 1. Baskı., 2017. 

Küçüksarı, Mücahit - Ak Murat. “Bir Nebevî Medih Şairi Olarak Yûsuf en-Nebhânî ve 

es-Sâbikâtu’l-Ciyâd fî Medhi Seyyidi’l-‘İbâd Adlı Divanındaki Hz. Peygamber 

Anlatımı.” Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi 26/2 (2022), 881–902. 

el-Lâmî, Abdurrahman Kerim. el-Edebu’l-‘Arabî fi’l-Ahvâz. Bağdat: Dâru’l-Ḥurriye li’ṭ-

Ṭıba‘a, 1. Baskı., ts.. 

el-Mâni‘, Câbir Celîl. el-Ahvâz, Ḳabâ’iluhâ-Ensâbuhâ-Şuyûḫuhâ-A’lâmuhâ. Beyrût: ed-

Dâru’l-‘Arabiye li’l-Mevsû‘ât, 1. Baskı., ts.. 

Maṭlûb, Ahmed. Mu’cemu’l-Muṣṭalaḥâti’l-Belâġiyye ve Ṭaṭavvurihâ. Beyrût: ed-Dâru’l-

‘Arabiye li’l-Mevsû‘ât, 1. Baskı., 2006. 

____ Mu’cemu’l-Muṣṭalaḥâti’n-Nakdi’l-‘Arabi’l-Ḳadîm. Bağdat: Dâru’ş-Şuûni’s̱-

S̱aḳâfiyyeti’l-‘Amme, 1. Baskı., 1989. 

____ Mu’cemu Muṣṭalaḥâti’n-Naḳdi’l-‘Arabi’l-Ḳadîm. Beyrût: Mektebetu Lübnan 

Nâşirûn, 1. Baskı., 2001. 

el-Medenî, es-Seyyid Ali Sadreddin. Envâru’r-Rebî‘ fî Envâ‘i’l-Bedî‘. thk. Şâkir Hâdî 

Şükr. Necef: Maṭba‘atu’n-Nu‘mân, 1. Baskı., 1968. 

el-Melâike, Nâzik. Ḳaḍâyâyı’ş-Şi‘ri’l-Mu‘âṣir. Bağdat: Menşûrâtu Mektebetu’n-Nahḍa, 

1. Baskı., 1962. 

Mendûr, Muhammed. Fennu’ş-Şi‘r. Kâhire: Muessesetu Hindâvî, 1. Baskı., 2019.  

Mes‘ûd, Cubrân. er-Râid. Beyrût: Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyin, 2. Baskı., 1967. 



 364 

Mohammadı, Mohammad. Ebû Hamza el-Hâricî ve Hitabetteki Yeri. Konya: Kitaparası 

Yayınları, 1. Baskı., 2020. 

Muhammed, Mahmud Sâlim. el-Medâ’iḥu’n-Nebevîyye ḥatta Nihâyeti’l-‘Aṣri’l-

Memlûkî. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1. Baskı., 1996. 

Muhammed, Sirâceddîn. el-Ġazel fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî. Beyrût: Dâru’r-Râtibi’l-Câmi‘iyye, 

1. Baskı., 2011. 

____ el-Mediḥ fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî. Beyrut: Dâru’r-Râtibi’l-Câmi‘iyye, 1. Baskı., 1997. 

____ er-Ris̱â fi'ş-Şi‘ri’l-‘Arabî. Beyrût: Dâru’r-Râtibi’l-Câmi‘iyye, 1. Baskı., ts.. 

____ el-Ḥikme fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî. Beyrut: Dâru’r-Râtibi’l-Câmi‘iyye, 1. Baskı., ts.. 

____ ez-Zuhd fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî. Beyrût: Dâru’r-Râtibi’l-Câmi‘iyye, 1. Baskı., ts.. 

____ ez-Zuhd ve’t-Taṣavvuf fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî. Beyrût: Dâru’r-Râtibi’l-Câmi‘iyye, 1. 

Baskı., ts.. 

el-Muḥibbî. Nefḥatu’r-Reyḥâne. thk. Abdulfettâh Muhammed el-Ḥulv. Kahire: Daru 

İhyâi’l-Kutubi’l-‘Arabiyye, 1. Baskı., 1111. 

Mukaddes, Ebu’l-Hasan Emîn. “Medḥ-i Ehl-i Beyt ez Manẓar-i İbn Ma’tûk.” Mecelleyi 

Dânışkedeyi Edebiyyât ve ‘Ulûmi İnsaniyi Dânışgâhi Tahrân 127/ (ts.), 23–36. 

Musâlime, Halid. el-Ahvâz el-Arḍu’l-‘Arabiyye’l-Muḥtelle. Bochum: Maṭba‘atu 

Câmi‘ati’r-Rûr, 2. Baskı., 2008. 

Mübârek, Zekî. el-Medâ’iḥu’n-Nebevîyye. Kahire: Dâru’l-Meḥacceti’l-Beyḍâ, 1. Baskı., 

1935. 

___ et-Taṣavvuf el-İslâmî fi’l-Edeb ve’l-Ahlâk. Kahire: Maṭba‘atu’r-Risâle, 1. baskı., 

1937. 

Nâṣîf, İmîl. Erve‘u mâ Ḳile fi’l-İḫvâniyât. Beyrût: Dâru’l-Cebel, 1. Baskı., 1996. 

en-Nuḥḥâl, Manâl Selîm Sâlim. eş-Şi‘ru’l-‘Arabî fi’l-Ḳarni’t-Tâsi‘ ‘Aşara’l-Milâdî/es̱-

S̱âlis ‘Aşara Hicrî A‘râzuhû-Ẓavâhiruhu-İtticâhâtuhu-Ḳaḍâyâhu. Gazze: el-

Câmi‘atu’l-İslâmiyye, Yüksek Lisans Tezi, 2013. 

Onat, Hasan. “İmamiyye Şiası.” İslâm Mezhepleri Tarihi. ed. Hasan Onat - Sönmez 

Kutlu. Ankara: Grafiker Yayınları, 3. Baskı., 2014.  



 365 

Ömer Musa Paşa. Târîḫu’l-Edebi’l-‘Arabî el-‘Aṣri’l-’Us̱mânî. Dımaşk: Daru’l-Fikr, I. 

Baskı., 1989. 

Özaydın, Abdulkerim. “Karahanlılar.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 404–

412. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Özcan, Abdulkadir. “Mehmed LV.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 414–418. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2003. 

____ “Mustafa II.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 275–280. Ankara: TDV 

Yayınları, 2020. 

____ “Süleyman II.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 75–80. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010. 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Müşa‘şa‘lar.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 155–

156. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Özkan, Ramazan. Osmanlı Dönemi Arap Şairlerden Muhammed Emîn el-Muhibbî ve 

Şiirleri. Konya: Palet Yayınları, 2023. 

Öztürk, Mürsel. “Rubâî.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 176–177. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2008. 

Pakalın, Mehmet Zeki. Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Milli 

Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1. Baskı., 1993. 

Pala, İskender - Durmuş, İsmail. “İstiâre.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

315–318. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Pekparlatır, Selçuk. Osmanlı Dönemi Şairlerinden Yûsuf el-Esîr ve Şiiri. Konya: Palet 

Yayınları, 1. Baskı., 2019. 

Pûr Abbâsî, Abbas. "Nigâh-i be Şi‘r ‘Arabî Şî‘î der Ḫûzistân". Mecelle-i Dânişkede-i 

Edebiyât ve ‘Ulûm-i İnsân-i Dânişgâh-i Tahrân. Tahran, 1379. 

Rahcıd, Mahieddin - Bakırcı, Selami. “Musemmat, Muhammes, Tahmis.” Atatürk 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 1/14 (2021), 313–337. 

er-Raḥyevî, Abdulkerim. Cemâliyâtu’l-Uslûb fi’ş-Şi‘ri’l-Câhilî. Amman: Dâru’l-

Kunûzi’l-Ma‘rife li’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, 1. Baskı., 2014. 



 366 

Remzi Kılıç. Kanuni Devri Osmanlı-İran Münasabetleri (1520-1566). İstanbul: IQ 

Kültür Sanat Yayıncılık, 1. Baskı., 2006. 

Reşîdyân, Seyfullah. Coğrâfyây-i Ḫûzistân. Tahran: Çâphâne-i Ahter Şemâl, 1. Baskı., 

1374. 

es-Ṣabbâġ, Leylâ. min A‘lâmi’l-Fikri’l-‘Arabî fi’l-‘Asri’l-‘Us̱mâniyyi’l-Evvel. Dımaşk: 

eş-Şeriketu’l-Muttaḥide li’t-Tevzî‘, 1. Baskı., 1986. 

Sâlimî, Ṣalâḥ. “el-Feḍâ’ el-Mekânî fî Eş‘âri Ebî Ma‘tûk el-Hûveyzî.” Mecelletu’l-Es̱er 

18/1 (2021), 156–173. 

Samancı, Yusuf Sami. Osmanlı Dönemi Arap Şairlerinden Mencek Paşa ve Şiirleri. 

Konya: Çizgi Kitabevi, 1. Baskı., 2017. 

Sarı, Mevlüt. el-Mevârid Arapça Türkçe Lûgat. İstanbul: Kitapkalbi Yayıncılık, 1. Baskı., 

2018. 

es-Sekkâkî, Ebû Yakûb Yûsuf b. Muhammed b. Ali. Miftâḥu’l-‘Ulûm. thk. Abdulhamîd 

Hindâvî. Beyrût: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1. Baskı., 2000. 

Selâm, Muhammed. el-Edeb fî ‘Aṣri’l-‘Abbâsiyyîn. İskenderiye: Munşa‘âtu’l-Me‘ârif 

bi’l-İskenderiyye, 1. Baskı., ts.. 

es-Semâvî, eş-Şeyh Muhammed. eṭ-Ṭalî‘atu min Şua‘râi’ş-Şî‘a. thk. Kâmil Selmân el-

Cebbûrî. Beyrût: Daru’l-Muerrîḫi’l-‘Arabî, I. Baskı., 2001. 

Sistânî, Îrec Efşâr. Nigâhî Be Hûzistân. Tahran: Neşr-i Billur, 1. Baskı., 1369. 

Soyyiğit, Osman Zeki. el-Edebu’l-‘Arabî. İstanbul: Siyer Yayınları, 1. Baskı., 1993. 

Sucu, Nurgül. “Zâhid-Sûfî Tipinin Kimliği, Divan Edebiyatındaki Yeri ve Sosyal 

Hayattaki Örnekleri.” İstem 5/10 (2007), 227–253. 

Şahin, İlhan - Emecen, Feridun. “Amasya Antlaşması.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 4–5. İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 

Şebur, Câsim Hasan. Târîḫu’l-Müşa‘şa‘iyyîn ve Terâcimu A‘lâmihim. Necef: 

Maṭba‘atu’l-Âdâb, 1965. 

eş-Şehrî, Ẓâfir Abdullah Ali. eş-Şekvâ fi’ş-Şi‘ri’l-‘Arabî ḥattâ Nihâyeti’l-Ḳarni’s̱-

S̱âlisi’l-Hicrî. Mekke: 'Ummi’l-Ḳurâ Üniversitesi, Arap Dili Fakültesi, Doktora 



 367 

Tezi, ts.. 

Şemîsâ, Sîrûs. Seyr-i Rubâ‘î Der Şi‘r-i Fârsi. Tahran: İntişârât-i Firdevs, 2. Baskı., 1374. 

Şemseddîn Ebu’l-Muzaffer Yûsuf b. Kizoğlî b. Abdullah. Mir’âtu’z-Zamân fî Tavârîḫi’l-

‘Ayân. thk. Muhammed Berekât vd. Dımaşk: Daru’r-Risâle el-’Arabiyye, 1. Baskı., 

2013. 

Şensoy, Sedat. “Nazmü’l-Kur’ân.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (1. Baskı). 

464–466. TDV Yayınları, 2006. 

Şentürk, Ahmet Atilla. Klasik Osmanlı Edebiyatı Tiplerinden Sûfî Yahut Zâhid Hakkında. 

İstanbul: Enderun Kitabevi, 1. Baskı., 1996. 

Şimşek, Sait. Hayat Kaynağı Kur’ân Tefsiri. İstanbul: Beyan Yayınları, 1. Baskı., 2012. 

et-Taftâzânî, Sa‘duddîn. Muḫtasaru’l-Me‘ânî. Kum: Daru’l-Fikr, 1. Baskı., 1990. 

et-Taftâzânî, Sa‘duddîn. Kitâbu’l-Muṭavvel li’t-Taftâzânî. thk. es-Seyyid Mîr Şerif. Kum: 

Mektebetu’d-Dâverî, 1. Baskı., 1986. 

Tahrânî, Âgâbuzurg. Tabaḳâtu A‘lâmi’ş-Şî‘a er-Ravḍatu’n-Naẓîretu fî ‘Ulemâ. Beyrût: 

Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-‘Arabî, I. Baskı., 2009. 

Tasa, Muhammet. Ahmed b. Şahin el-Kıbrısî ve Şiirleri. Konya: Adal Ofset, 1. Baskı., 

2013. 

____ İbnu’s-Semmân ve Şiirleri. Konya: Adal Ofset, 1. Baskı., 2007. 

Tasa, Muhammet vd. Anlatım Belâgat. Konya: Sebat Ofset, 1. Baskı., 2008. 

TDK Sözlük. “Bakla Çiçeği.” Erişim Tarihi: 2 Kasım 2022. https://sozluk.gov.tr/ 

Toprak, M. Faruk. “Mersiye.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (1. Baskı). 215–

217. Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

Topuzoğlu, Tevfik Rüştü. “Recez”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2007. 

Uludağ, Süleyman. “İbn Haldûn.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 538–543. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Uluerler, Sıtkı. “Osmanlı-Safevî İlişkilerindeki Temel Sorunlar Üzerine Bir 

Değerlendirme.” Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı, 99 (2012), 1–17. 



 368 

Uslu, Recep. “Hûzistan.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 436–439. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1998. 

Wahîd, Esadullah. Gazel-i Kemâl. Tebriz Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Doktora Tezi, 

ts. 

Yaḥyâvî, Reşid. eş-Şi’ru’l-‘Arabiyye el-Envâ‘ ve’l-Aġrâḍ. Mağrip: Afrîḳiyâ’ş-Şarḳ, 1. 

Baskı., 1991. 

Yavaş, Fatih. Muhyiddîn İbnü'l-Arabî ve Dîvânı, (Konya: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Ensititüsü, Doktora Tezi, 2023). 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Levh-i Mahfûz.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 151–

153. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Yazıcı, Tahsin. “Efrâsiyâb.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 478–479. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Yılmazer, Ziya. “IV. Murat.” 177–183. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Yusûf, Halid İbrahim. eş-Şi’ru’l-‘Arabî Eyyâmu’l-Memâlik. Beyrût: Dâru’n-Nahḍati’l-

‘Arabiyye, 1. Baskı., 2003. 

ez-Zebîdî, Muhammed Murtazâ. Tâcu’l-‘Arûs min Cevâhiri’l-Ḳâmûs. thk. Ali Şîrî. 

Beyrût: Dâru’l-Fikr, 1. Baskı., 2005. 

Zekeriyya, Ebu’l-Hüseyin Ahmed b. Faris. Mu‘cemu’l-Meḳâyis fi’l-Luġa. thk. 

Şihâbuddîn Ebu ‘Amr. Beyrût: Dâru’l-Fikr li’d-Dirâsât ve’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, 1. 

Baskı., ts.. 

Zeydân, Corcî. Târîḫu Âdâbi’l-Luġati’l-‘Arabiyye. Kâhire: Maṭba‘atu’l-Hilâl bi’l-Fecâle, 

I. Baskı., 1913.  

ez-Ziriklî, Ḫayruddîn. el-A‘lâm. Beyrût: Daru’l-‘İlm li’l-Melâyîn, 15. Baskı., 2002. 

 

 


	Boş Sayfa

