
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KAMU HUKUKU ANABİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

OSMANLI DEVLETİ HUKUK SİSTEMİNİN 

KLASİK DÖNEMİNDE GAYRİMÜSLİM 

TEBAAYA TANINAN DİNİ GÜVENCELER 

BAĞLAMINDA KİLİSELERİNİN TAMİRİ 

 

 

 

GÖKTUĞ İDİZ 

2501181329 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

 

PROF. DR. CİHAN OSMANAĞAOĞLU-KARAHASANOĞLU 

 

 

İSTANBUL-2022



   II  

ÖZ 

 

OSMANLI DEVLETİ HUKUK SİSTEMİNİN KLASİK 

DÖNEMİNDE GAYRİMÜSLİM TEBAAYA TANINAN DİNİ 

GÜVENCELER BAĞLAMINDA KİLİSELERİNİN TAMİRİ 

 

GÖKTUĞ İDİZ 

 

 

 

 

Bu tezde, Osmanlı Devleti’nin gayrimüslim tebaasının kiliselerinin statüsü ve bu 

kiliselerin tamir usulü incelenmiştir.  Kiliselerin hukuki statüsü, zimmet anlaşması 

çerçevesinde şekillenmiştir. Bu sebeple tezde ilk önce zimmet anlaşması incelenmiştir. 

Zimmet anlaşmasıyla, gayrimüslim tebaaya tanınan güvenceler tespit edilmiş, bu 

güvencelerin hukuki nitelikleri açıklanmaya çalışılmıştır. Kiliselere yönelik ortaya 

konulmuş teori ve pratik, zimmilere verilen hukuki güvencelerin niteliği bağlamında 

değerlendirilmiştir.  Daha sonrasında zimmet anlaşmasının  tanıdığı güvencelerin 

Osmanlı hukukunda nasıl uygulandığı belirlenmiştir. Osmanlı Devleti uygulamasının, 

gayrimüslim tebaayı nasıl etkilediği ortaya konulduktan sonra kiliselerin tamirine dair 

yasaklar ve kısıtlamalar bağlamında  Osmanlı Devleti’nde kiliselerin tamir usulu 

anlatılmaya çalışılmıştır. 

 

 Anahtar Kelimeler: Zimmet Anlaşması, Kilise, Kilise Tamiri, Güvence, 

Gayrimüslim Tebaa. 

 

 

 

 

 



   III  

 

 

ABSTRACT 

 

 

THE REPAIR OF CHURCHES IN THE CONTEXT OF 

RELIGIOUS ASSURANCE GRANTED TO NON-MUSLIM 

PEOPLE IN THE CLASSIC PERIOD OF THE LEGAL SYSTEM 

OF THE OTTOMAN STATE 

 

GÖKTUĞ İDİZ 

 
 

 

 

 

 

In this thesis, the status of the churches of the non-Muslim subjects of the Ottoman 

Empire and the repair method of these churches were examined. The legal status of 

the churches has been shaped within the framework of the dhimma contract. For this 

reason, firstly the dhimma contract is examined in the thesis. With the dhimma 

contract, the guarantees given to non-Muslim citizens were determined and the legal 

qualities of these guarantees were tried to be explained. The theory and practice put 

forward for the churches were evaluated in the context of the nature of the legal 

guarantees given to the dhimmis. Afterwards, it was determined how the guarantees 

recognized by the dhimma contract were applied in Ottoman law. After revealing how 

the practice of the Ottoman State affected the non-Muslim subjects, the repair method 

of churches in the Ottoman State was tried to be explained in the context of 

prohibitions and restrictions on the repair of churches. 

 

Keywords: Dhimma Contract, Church, Church Repair, Assurance, Non-muslim 

Subject. 

 



   IV  

 

 

 

 

 

 

 

 

ÖNSÖZ 

 

  

 Tez konumu belirleme sürecinde ve tez yazım sürecinde bana her türlü desteği 

veren danışmanım Prof. Dr. Cihan Osmanağaoğlu’na teşekkürü borç bilirim. Tez 

yazımı sürecinde, mensubu olduğum anabilim dalının sağladığı konfor ve 

yardımlaşma olmasaydı tezi bu kadar rahat yazamayabilirdim. Bu sebeple Prof. Dr. 

Fethi Gedikli’ye, Prof. Dr. Cihan Osmanağaoğlu-Karahasanoğlu’na,  Dr. Öğretim 

Üyesi Ebru Kayabaş’a, Dr. Öğretim Üyesi Abdullah İslamoğlu’na, Dr. Öğretim Üyesi 

Ali Adem Yörük’e, Arş. Gör. Dr. Mahmud Esad Kalıpçı’ya, Arş. Gör. Esra 

Çetinkaya’ya, Arş. Gör. Rıdvan A. Demirtaş’a, Arş. Gör. İbrahim Enes Onat’a ve Arş. 

Gör. Furkan Şahan’a çok teşekkür ediyorum. 

 Tez yazım sürecimin özellikle son döneminde, ev işlerini tek başına üstlenen 

ve bana sabreden, desteğini her zaman hissettiğim kardeşim Gökberk İdiz’e de bu 

vasıtayla teşekkür ediyorum. 

 Her zaman yanımda olan kıymetli anne ve babama  çok teşekkür ediyorum. İyi 

ki varlar.   

 

      Göktuğ İDİZ  

      Kurtuluş, 2022. 

 

 

 



   V  

 

 

 
 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 
 

 

 

 

 

ÖZ ........................................................................................................................... II 

ABSTRACT ........................................................................................................... III 

ÖNSÖZ .................................................................................................................. IV 

İÇİNDEKİLER ....................................................................................................... V 

KISALTMALAR LİSTESİ ................................................................................... VII 

GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

1. İSLAM HUKUKUNDA DEVLET VE GAYRİMÜSLİMLER 

ARASINDAKİ HUKUKİ İLİŞKİ ............................................................................ 8 

1.1. GENEL OLARAK ....................................................................................... 8 

1.2. KAVRAMLAR .......................................................................................... 11 

1.2.1. ÜLKE ..................................................................................................... 11 

1.2.2. ADALET ................................................................................................ 16 

1.2.3. ZİMMET ANLAŞMASI ........................................................................ 21 

1.2.4. ZİMMİ ................................................................................................... 25 

1.2.5. CİZYE .................................................................................................... 28 

1.2.6. HAK ....................................................................................................... 34 

1.3. HUKUK SİSTEMİ BAĞLAMINDA TEORİK ESASLAR ....................... 46 

1.3.1. KURAN-I KERİM’DE ZİMMİLER...................................................... 47 

1.3.2. PEYGAMBER UYGULAMASI ........................................................... 48 

1.3.3. ZİMMET ANLAŞMASI KAPSAMINDA UYGULANACAK OLAN 

HUKUK ............................................................................................................. 52 

1.4. UYGULAMADA ZİMMET ANLAŞMASI .............................................. 54 

1.5. ZİMMET ANLAŞMASININ SONA ERMESİ .......................................... 58 

1.6. EMEVİ VE ABBASİ DEVLETLERİ DÖNEMİNDE ZİMMİLERE 

İLİŞKİN UYGULAMALAR ................................................................................. 60 

1.7. ZİMMET ANLAŞMASINA GÖRE İBADETHANELER ........................ 65 

2. OSMANLI DEVLETİ VE GAYRİMÜSLİM TEBAASI ARASINDAKİ 

HUKUKİ İLİŞKİ ..................................................................................................... 75 

2.1. OSMANLI DEVLETİ’NDE GAYRİMÜSLİMLERİN YÖNETİMİ ........ 75 

2.1.1. ÖRFİ HUKUK ....................................................................................... 75 



   VI  

2.1.2. ÖRFİ HUKUKUN ZİMMİLERİN YÖNETİMİNE ETKİSİ ................. 77 

2.1.3. OSMANLI DEVLETİ’NDE ZİMMİ TEBAAYA YÖNELİK 

UYGULAMALAR ............................................................................................ 81 

2.1.4. OSMANLI DEVLETİ UYGULAMASINDA ZİMMET 

ANLAŞMASIYLA TANINAN GÜVENCELERE MÜDAHALELER ........... 87 

2.2. OSMANLI DEVLETİ’NDEKİ ZİMMİ TOPLULUKLAR VE 

YÖNETİMLERİ .................................................................................................... 94 

2.2.1. YAHUDİLER ........................................................................................ 94 

2.2.1.1. CEMAAT ....................................................................................... 95 

2.2.1.2. TOPLUM ..................................................................................... 100 

2.2.1.3. GÖÇ ............................................................................................. 110 

2.2.1.4. HAHAMBAŞILIK ....................................................................... 116 

2.2.2. RUMLAR ............................................................................................. 120 

2.2.2.1. RUM PATRİKHANESİ .............................................................. 120 

2.2.2.2. RUM TOPLUMU ........................................................................ 126 

2.2.3. ERMENİLER ....................................................................................... 132 

2.2.3.1. ERMENİ PATRİKHANESİ ........................................................ 132 

2.2.3.2. ERMENİ TOPLUMU .................................................................. 136 

2.2.4. KATOLİKLER .................................................................................... 138 

3. OSMANLI DEVLETİ’NDE GAYRİMÜSLİM İBADETHANELERİ VE 

TAMİR USULÜ ..................................................................................................... 141 

3.1. OSMANLI DEVLETİ’NDE GAYRİMÜSLİM İBADETHANELERİNİN 

HUKUKİ DURUMLARI ..................................................................................... 141 

3.1.1. SİNAGOG ............................................................................................ 147 

3.1.2. KİLİSE ................................................................................................. 157 

3.1.2.1. RUM KİLİSELERİ ...................................................................... 157 

3.1.2.2. ERMENİ KİLİSELERİ ................................................................ 164 

3.1.2.3. KATOLİK KİLİSELERİ ............................................................. 168 

3.2. KİLİSE TAMİRİ ...................................................................................... 174 

3.2.1. TAMİR ŞARTLARI ............................................................................ 174 

3.2.2. TAMİR İZİN TALEBİ ......................................................................... 179 

3.2.2.1. TAMİR İZİN TALEBİ BAŞVURUSUNU YAPABİLECEK 

KİŞİLER  ...................................................................................................... 179 

3.2.2.2. TAMİR EDİLECEK GAYRİMÜSLİM İBADETHANE 

BÖLÜMLERİ .............................................................................................. 180 

3.2.2.3. TAMİR SEBEBİ .......................................................................... 181 

3.2.3. KEŞİF ................................................................................................... 182 

3.2.4. FETVA ................................................................................................. 185 

3.2.5. TAMİR İZNİ ........................................................................................ 186 

3.2.6. İZİNSİZ TAMİR VE İNŞA ................................................................. 191 

SONUÇ ................................................................................................................ 193 

KAYNAKÇA ....................................................................................................... 197 

 

 

 

 



   VII  

 

 

 

 

 

 

 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 
 

 

A.DVNSMHM.d :989 Numaralı Divan-ı Hümayun Defterleri 

Kataloğundaki Mühimme Defterleri 

A.e. :Aynı eser 

a.g.e. :Adı geçen eser 

akt. :Aktaran  

A.MKT  Sadâret Mektubî Kalemi Defterleri 

AÜHFD : Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 

B :Recep 

bkz. :Bakınız 

BOA. :Başkanlık Osmanlı Arşivi 

bs.  :Baskı 

C :Cemaziye’l-ahir 

C. :Cilt 

CA :Cemaziye’l-evvel 

Çev. :Çeviren 

DİA :Diyanet İslam Ansiklopedisi 

dn. :dipnot 

Ed. :Editör 

FTV. Fetva 

HAT. Hatt-ı Hümayun 

Haz. :Hazırlayan 



   VIII  

İFAV :Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları 

İLAM :Aziz Mahmud Hüdayi Vakfı İlmî Araştırmalar 

Merkezi Dergisi 

İSTEM :İslâm, San‘at, Tarih, Edebiyat ve Musıkîsi 

L :Şevval 

M.D. :Mühimme Defteri 

MŞH. Meşihat 

N :Ramazan 

No : Numara 

OTAM : Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma 

ve Uygulama Merkezi 

R Rebiü’l-ahir 

RA Rebiü’l-evvel 

S :Safer 

S. :Sayı 

s.  :Sayfa 

Ş :Şaban 

Vol. :Volume 

Z Zilhicce 

ZA Zilkade 



   1  

GİRİŞ 
 

 Bu tez çalışmasında, klasik dönem Osmanlı hukuk sisteminde gayrimüslim 

tebaaya tanınan güvenceler bağlamında kiliselerin hukuki statüleri ve tamiri 

incelenecektir. 

 Bu tez konusunu belirleme sebebim, öncelikle zimmet anlaşmasıyla tanınan 

güvenceler kapsamında gayrimüslimlerin inanç ve ayinlerinin nasıl düzenlendiğini 

anlamaktı. Daha sonrasında zimmet anlaşması kapsamında tanınmış olan inanç ve ayin 

güvencelerinin kiliselerin ibadet ve ayin yapılamayacak durumda olduğunda, bu 

güvencelerin Osmanlı Devleti tarafından nasıl yürütüldüğünü tespit etmeye çalıştım. 

Bu soruya cevap ararken, kiliselerin tamir meselesinin sorularıma cevap bulabileceğim 

bir kurum olduğunu fark ettim.  Ancak bu çalışma, sadece Osmanlı Devleti’ndeki 

kilise tamir usulünün nasıl düzenlendiğini değil; aynı zamanda kiliselerin gayrimüslim 

topluluklar için önemi bağlamında, bu usulün gayrimüslimler tarafından nasıl 

anlaşıldığını belirlemeye çalıştım. Bu sebeple, Osmanlı Devleti’ndeki dört büyük 

gayrimüslim topluluk olan Rum, Ermeni, Katolik ve Yahudi toplulukların yapısı ve 

yönetimleri de bu çalışma kapsamında incelenmiştir.  

 Kilise, Hıristiyan toplulukların ibadethanesi olsa da Osmanlı Devleti arşiv 

vesikalarında Yahudi ibadethaneleri için de kilise kavramının kullanıldığı tespit 

edilmiştir. Bu sebeple, tez başlığından, tezin kapsamının Hıristiyan ibadethaneleri 

olarak anlaşılsa da Yahudi sinagoglarını da kapsadığını ifade etmeliyim. 

 Osmanlı Devleti’nin gayrimüslim tebaasının hukuki statüleri, zimmet 

anlaşması ile belirlenmiştir. Zimmet anlaşması, İslam hukuku kaynaklıdır. Bu sebeple, 

zimmet anlaşmasının temel esasları, İslam Hukuku çerçevesinde tespit edilmiş 

olmasına rağmen devletlerin, zamanın ve dönemin ihtiyaçları bağlamında siyaseten 

ortaya koyduğu uygulamalar da olmuştur. Bu kapsamda, zimmet anlaşmasının teorik 

esasları, ehl-i kitaba uygulanmıştır. Osmanlı Devleti’nde de bu sistem uygulanmıştır. 

Ancak zimmet anlaşması, zimmi statüsündeki gayrimüslimleri tek bir millet olarak 

değerlendirmiştir. Osmanlı Devleti’nde Rum, Ermeni ve Yahudi olmak üzere birçok 

zimmi topluluk bulunmaktadır. Bu toplulukların, Osmanlı Devleti tebaası olma 



   2  

süreçleri arasındaki farklılık bulunmasına rağmen; aynı hükümlerin uygulanıp 

uygulanmadığının incelenmesi gerekmektedir. Şöyle ki, fetih öncesinde egemen 

topluluğun ve yönetimin Rumların oluşturduğu bir yerleşim yerinde, fetih sonrasında 

Rumlara uygulanacak hükümler ile fetih öncesinde Katolik egemenliği altında 

yaşayıp; fetih sonrasında zimmet statüsüne geçen Rumlara uygulanan hükümler aynı 

mıdır? Bu soru daha kapsamlı hale getirilirse, Egemen toplumken mağlup toplum olan 

Rumlara uygulanacak hükümler ile Avrupa’dan zulümden kaçarak Osmanlı 

Devleti’ne sığınan Yahudilere uygulanacak hükümler aynı mı olacaktır?   

 Zimmet anlaşmasının temel ayrım noktası, inanç üzerinedir. Bu sebeple, 

zimmilere inanç konusunda belirli güvenceler tanımıştır. Ancak inancın bir sonucu 

cemaatin oluşmasıdır. İnanç kapsamında oluşan cemaatin ibadet yeri ise ibadethaneler 

olmuştur.  

 Bu tez çalışmasında, zimmet anlaşmasının tanıdığı güvencelerin niteliği 

incelenerek, bu güvencelerin Osmanlı Devleti’nin zimmilere yönelik uygulamasının 

zimmi topluluklara etkileri, genel hukuki esaslar çerçevesinde belirlendikten sonra, 

Yahudi, Rum, Ermeni ve Katolik toplum yapıları ayrı ayrı incelenerek, ibadethanelerin 

hukuki statüsü ve tamire giden süreç açıklanmaya çalışılacaktır.  

 Tezin birinci bölümünde, öncelikle İslam hukukunda zimmilerin yönetimine 

hakim olan kavramlar açıklanmıştır. Zimmet anlaşması ile tanınan güvencelerden 

bugün ne anlaşılabileceği, hak ve özgürlükler kapsamında tartışılacaktır. Sonrasında  

İslamiyet’in ortaya çıkışı, gelişimi ve İslam devletlerinin kurulmasıyla beraber zimmi 

topluluklara yönelik uygulamaların gelişimi  incelenecektir. 

 Tezin ikinci bölümünde, Osmanlı Devleti’nin zimmet anlaşması kapsamında 

zimmi tebaaya yönelik uygulamaları ve müdahaleleri incelendikten sonra Osmanlı 

Devleti’ndeki dört büyük gayrimüslim topluluk olan Yahudi, Rum, Ermeni ve Katolik 

topluluklarının yönetimi ve sosyal yapıları incelenecektir.  

 Tezin üçüncü bölümünde, Osmanlı Devleti’nde gayrimüslim ibadethanelerine 

yönelik teori ve uygulamalar tespit edildikten sonra gayrimüslim ibadethanelerinin 

tamir usulü anlatılacaktır. 



   3  

 Tez çalışması sırasında Osmanlı arşiv kaynakları ve ikincil kaynaklar 

kullanılmıştır.   

 İslam hukukunda zimmi ve zimmet anlaşmasının kavramının nasıl 

düzenlendiği, hangi güvenceleri ve yükümlülükleri ihtiva ettiğinin tespiti için fıkıh 

kitapları incelenmiştir. Bu noktada ilk ifade edilmesi gereken eser Serahsi’nin Mebsut1 

isimli eseridir. Bu eserin, siyer bölümünde zimmet anlaşması ile ilgili teorik esaslar 

ortaya konulmuştur. Bu kapsamda, Ömer Nasuhi Bilmen’in Hukuki İslamiye ve 

Istılahat-ı Fıkhiyye Kamusu2 ve Hayreddin Karaman’ın Mukayeseli İslam Hukuku3 

isimli eserlerini de belirtmek gerekir.  

 Yararlanılan kaynaklardan, Bernard Lewis’in İslam Dünyası’nda Yahudiler4 

isimli eserinde İslam devletlerinin, Yahudi topluluklara yönelik uygulamaları 

incelenmiştir. Çalışmada Yahudi toplulukları merkeze alınsa da bazı uygulamaların 

Yahudi topluluklarla birlikte Hıristiyan toplulukları da  etkilemiş olmasından dolayı 

Hristiyan topluluklarla ilgili uygulamalara da değinilmiştir. İslamiyet’in Yahudi 

topluluklarla ilk temasından başlayarak, Emevi, Abbasi ve Osmanlı Devleti gibi birçok 

İslam Devleti’nin Yahudilere yönelik uygulamaları tarihsel süreç içerisinde 

incelenmiştir. 

 Benjamin Braude ve Bernard Lewis’in editörlüğünde hazırlanmış olan 

Christians and Jews in the Ottoman Empire: The Functioning of a Plural Society5 

isimli çok yazarlı eserde, Osmanlı Devleti’ndeki gayrimüslim toplumların yönetimi ve 

toplumsal yapıları ile ilgili makaleler bulunmaktadır. Bu nedenle söz konusu eserden 

yararlanılmıştır. Cihan Osmanağaoğlu’nun 1862 Rum Patriği Nizamatı Çerçevesinde 

                                                      
1 Serahsi, Mebsut, C. X, Ed. Mustafa Cevat Akşit, İstanbul, Gümüşev Yayıncılık, 2015. 
2 Ömer Nasuhi Bilmen, Hukuki İslamiye ve Istılahatı Kamusu, C. III-IV, İstanbul, Bilmen Yayınevi, 

1976. 
3 Hayreddin Karaman, Mukayeseli  İslam Hukuku, C. III, 9. bs., İstanbul, İz Yayıncılık, 2014. 
4 Bernard Lewis, İslam Dünyasında Yahudiler, Çev. Belgin Çınar,  Ankara, Akılçelen Kitaplar, 

2018. 
5 Benjamin Braude, Bernard Lewis (Ed.), Christians and Jews in the Ottoman Empire: The 

Functioning of a Plural Society, C. I  The Central Lands, Ed. Benjamin Braude, Bernard Lewis, 

New York, Holmes&Meier Publishers, 1982. 



   4  

Fener Rum-Ortodoks Patrikhanesi6 isimli eseri de gayrimüslim tebaanın yönetimi 

konusunda önemli bir eser olduğunu belirtmek gerekir. 

 Osmanlı Devleti’ndeki gayrimüslimler ile ilgili belirtilmesi gereken 

kaynakların başında Gülnihal Bozkurt’un Alman-İngiliz Belgelerinin ve Siyasî 

Gelişmelerin Işığı Altında Gayrimüslim Osmanlı Vatandaşlarının Hukukî Durumu 

(1839-1914)7 isimli eseri gelmektedir. Osmanlı Devleti’nin gayrimüslim tebaasının 

durumlarının ve gayrimüslim tebaaya yönelik uygulamaların incelendiği Yavuz 

Ercan’ın Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler Kuruluştan Tanzimat’a Kadar Sosyal, 

Ekonomik ve Hukuki Durumları8 isimli eseri de Osmanlı gayrimüslim topluluklarının 

genel durumlarını anlamak için başvurduğum eser olmuştur. Zikretmek istediğim 

diğer bir eser Macit Kenanoğlu’nun Osmanlı Millet Sistemi-Mit ve Gerçek9  eseridir. 

Kenanoğlu bu eserinde, Millet sistemini tartışmaya açarak bu çerçevede Osmanlı 

gayrimüslim tebaa ve topluluklarının durumlarını birçok farklı noktadan incelemiştir. 

Osmanlı zimmi tebaasının yönetimi açısından en önemli dönüm noktası İstanbul’un 

fethinin ardından Fatih Sultan Mehmed’in uyguladığı politikalar olmuştur. Fatih 

Sultan Mehmed dönemini ve uyguladığı politikaların hukuki niteliklerini 

anlayabilmek için Halil İnalcık’ın Osmanlı’da Devlet, Hukuk ve Adalet10  isimli eserini  

ve Ömer Lütfi Barkan’ın XV ve XV’inci asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Ziraî 

Ekonominin Hukukî ve Malî Esasları-Kanunlar11 adlı eserini de ifade etmek gerekir.  

 Osmanlı Devleti tebaası olan gayrimüslimlerin toplumsal durumlarını 

anlayabilmek için yabancı seyyahların seyahatnameleri incelenmiştir. Zikredilmesi 

gereken ilk seyahatname, Stephan Gerlach’ın Türkiye Günlüğü12 isimli eseridir. 

                                                      
6 1862 Rum Patriği Nizamatı Çerçevesinde Fener Rum-Ortodoks Patrikhanesi, İstanbul, On İki 

Levha Yayınları, 2010. 
7 Gülnihal Bozkurt, Alman-İngiliz Belgelerinin ve Siyasî Gelişmelerin Işığı Altında Gayrimüslim 

Osmanlı Vatandaşlarının Hukukî Durumu (1839-1914), Ankara, Türk Tarih Kurumu, 1996. 
8 Yavuz Ercan, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler Kuruluştan Tanzimat’a Kadar Sosyal, 

Ekonomik ve Hukuki Durumları, Ankara, Turhan Kitabevi, 2001. 
9 M. Macit Kenanoğlu, Osmanlı Millet Sistemi Mit ve Gerçek, 4. bs., İstanbul, Klasik, 2017. 
10 Halil İnalcık, Osmanlı’da Devlet, Hukuk ve Adalet, 9. bs., İstanbul, Kronik Kitap,2019. 
11 Ömer Lüfi Barkan, XV ve XVI inci asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Ziraî Ekonominin 

Hukukî ve Malî Esasları-Kanunlar, C. I, İstanbul, Burhaneddin Matbaası, 1943. 
12 Stephan Gerlach, Türkiye Günlüğü (1573-1576), C. 1,  Çev. Türkis Noyan, Ed. Kemal Beydilli,  3. 

bs., İstanbul, Kitap Yayınevi, 2017; Stephan Gerlach, Türkiye Günlüğü (1577-1578), C. II,  Çev. 

Türkis Noyan, Ed. Kemal Beydilli,  3. bs., İstanbul, Kitap Yayınevi, 2019. 



   5  

Protestan din adamı olan Gerlach, Osmanlı topraklarında beş yıl kalmıştır. Bu beş 

yıllık süre içinde  Osmanlı Devleti’ndeki Hıristiyan patrik ve ruhbanları ile temasa 

geçerek onlara Protestan öğretisini anlatmıştır. Gerlach’ın Protestan öğretisini 

anlatmak ve tartışmak için tercih ettiği Hristiyan topluluk ise Ortodokslar olmuştur. 

Bu tercihin sebebi muhtemelen Protestan ve Ortodoks Hıristyanlığın, Katolik 

Hıristiyanlığa karşı olan tutumudur. Bu sebeple özellikle başta Rum Ortodoks Kilisesi 

olmak üzere Osmanlı Devleti’ndeki gayrimüslim topluluklarının dini yönetimleri ve 

sosyal hayatları ile beraber gayrimüslim toplulukların, Osmanlı yönetimi ile ilişkisi 

hususunda da oldukça ilgi çekici olayları aktarmıştır. Bir diğer değinmek istediğim 

seyahatname ise Polonyalı Simeon’un Polonyalı Bir Seyyahın Gözünden 16. Asır 

Türkiyesi13 eseridir. Simeon, Kefeli bir Ermeni’dir. Bu sebeple, seyahatnamesi 

boyunca Osmanlı topraklarında yaşayan Ermenilerin durumları ile ilgili yaptığı 

aktarımlar oldukça önemlidir. 

 Osmanlı Devleti’ndeki sinagog ve kiliseler ile ilgili hazırlanmış katalog ve 

akademik çalışmalar bulunmaktadır. Naim A. Güleryüz’ün İstanbul, Anadolu ve 

Trakya’daki sinagogları tarihsel süreç içinde anlattığı eseri Trakya ve Anadolu’da 

Yahudi Yerleşim Yerleri14 eseri oldukça mühimdir. Ortodoks Kiliseleri hakkında ise 

sadece İstanbul’da Tanzimat Fermanı’nın ilanının (1839) öncesinde inşa edilmiş 

kiliselerin yer aldığı Zafer Karaca’nın İstanbul’da Tanzimat Öncesi Rum Ortodoks 

Kiliseleri15 adlı eseridir. Karaca, bu eserde kiliseler ilgili tarihi kaynaklardan ve 

kiliselerin kitabelerinden yola çıkarak Ortodoks kiliselerin ne zaman inşa edildiği, ne 

zaman tamir geçirdiği gibi kiliselerin tarihi süreç içerisinde geçirdiği aşamaları 

incelemiştir. Ermeni kiliseleri açısından ise Pars Tuğlacı’nın İstanbul Ermeni 

Kiliseleri16 adı eserini zikretmek gerekir. Tuğlacı bu eserinde İstanbul’da bulunan 

Ermeni kiliselerini incelemiş ve o kiliselerin tarihi hakkında bilgi vermiştir. 

Tuğlacı’nın bu eserini diğer eserlerden ayıran en önemli özellik, ciddi bir Osmanlı 

                                                      
13 Polonyalı Simeon, Polonyalı bir Seyyahın Gözünden 16. Asır Türkiyesi, Çev. Hrand D. 

Andreasyan, İstanbul, Köprü Kitap, 2016. 
14 Naim A. Güleryüz, Trakya ve Anadolu’da Yahudi Yerleşim Yerleri, C. I-II, İstanbul, Gözlem 

Gazetecilik Basın ve Yayın, 2018. 
15 Zafer Karaca, İstanbul’da Tanzimat Öncesi Rum Ortodoks Kiliseleri, 2. bs.,İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, 2018. 
16 Pars Tuğlacı, İstanbul Ermeni Kiliseleri, İstanbul, Pars Yayın, 1991. 



   6  

arşiv materyali kullanmış olmasıdır. Katolik kiliseleri ve toplumu açısından ise 

Rinaldo Marmara’nın Osmanlı Başkentinde Bir Levanten Semti Galata-Pera17 adlı 

eseri Vatikan kütüphanesindeki ve arşivindeki kaynakların kullanılması açısından 

önemli bir eseridir. 

 A.S. Tritton’un The Caliphs and Their Non-Muslims Subjects- A Critical Study 

of the Covenant of Umar18 adlı eserinde, İslamiyet’in erken dönemindeki uygulamalar 

ile Emevi ve Abbasi Devletleri’ndeki kiliselere yönelik uygulamaları incelediği 

bölümleri oldukça önemlidir. Mehmet Akman’ın İslam ve Osmanlı hukuk 

sistemlerinde gayrimüslim ibadethanelerinin hukuki statülerini incelediği Kilise ve 

Havraların İslâm-Osmanlı Hukuk Tarihindeki Yeri19 isimli makalesini belirtmek 

gerekir. Tez konumla yakın ilişkisi olan ve Osmanlı Devleti’nin tebaası olan 

zimmilerin ibadethanelerini, din ve vicdan hürriyeti bağlamında incelendiği Nuran 

Koyuncu’nun Osmanlı Devleti’nde Gayrimüslimlerin Din ve Vicdan Hürriyetleri 

Bağlamında Mabedlerin Hukuki Statüsü20 isimli eserini özellikle ifade etmek isterim. 

Osmanlı Devleti’nin kilise ve sinagoglara yönelik teori ve uygulamasını, 

Rumeli’ndeki gayrimüslim ibadethanelere yönelik uygulamalar üzerinden anlatan 

Rossitsa Gradeva’nın Ottoman Policy Towards Church Buildings21 ve “On Zimmis 

and Church Buildings: Four Cases From Rumeli22 isimli iki makalesi de burada dile 

getirilmelidir. Gradeva, iki makalede de gayrimüslim ibadethanelerine yönelik teori 

ve uygulama arasındaki farklılığa temas ederek, gayrimüslim ibadethanelerine yönelik 

Osmanlı uygulamasını açıklamaya çalışmıştır.  

 Tanzimat öncesinde, Osmanlı Devleti’ndeki gayrimüslim tebaaya yönelik 

uygulama ve düzenlemeleri ile ilgili en önemli tarih Fatih Sultan Mehmed dönemi 

                                                      
17 Rinaldo Marmara, Osmanlı Başkentinde Bir Levanten Semti Galata-Pera, İstanbul, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2020. 
18 A.S. Tritton, The Caliphs And Their Non-Muslim Subjects- A Critical Study of the Covenant of 

Umar, London, Oxford University Press, 1930. 
19 Mehmet Akman, “Kilise ve Havraların İslâm-Osmanlı Hukuk Tarihindeki Yeri”, İLAM Araştırma 

Dergisi, C. II, S. 2, Temmuz-Aralık 1996, s. 133-144. 
20 Nuran Koyuncu, Osmanlı Devleti’nde Gayrimüslimlerin Din ve Vicdan Hürriyetleri Bağlamında 

Mâbedlerinin Hukuki Statüsü, Ankara, Adalet Yayınevi, 2014. 
21 Rossitsa Gradeva, “Ottoman Policy Towards Church Buildings”, Rumeli Under The Ottomans 

15th-18th Centuries: Institutions and Communities, İstanbul, Isis Press, 2004, s. 339-368. 
22 Rossitsa Gradeva, On Zimmis and Church Buildings: Four Cases From Rumeli”, War and Peace In 

Rumeli, İstanbul, The Isis Press, 2008, s. 179-213. 



   7  

olmuştur. İstanbul’un fethedilmesi ve sonraki süreçte şehirde, Rum, Ermeni Patrikliği 

ile Yahudi Hahambaşılığı’na yönelik uygulamaları idari anlamda gayrimüslimlerin 

yönetimini etkilemiştir. Aynı zamanda fetih sonrasında şehre, Osmanlı Devleti’nin 

birçok bölgesinden gayrimüslim nüfus getirilerek iskan ettirilmesiyle beraber, 

İstanbul’da yeni gayrimüslimleri cemaatleri oluşmuştur. Bu durum Osmanlı 

Devleti’ndeki gayrimüslim toplulukların sosyal yapısını etkilemiştir.  Bu sebeple, tezin 

zaman sınırlamasında başlangıcının 1453 tarihi olduğunu ifade etmek gerekir. 

 Bu tez çalışmasında, ikincil kaynaklarla beraber Osmanlı arşiv vesikaları da 

kullanılmıştır. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı’nda yaptığım genel 

taramada H. 1100 (M. 1688-1689)  ile  H. 1114 (M. 1701-1702) tarihleri arasındaki 

mühimme defterlerinde kilise tamiri ile ilgili birçok arşiv kaydının olduğunu tespit 

ettim. Bu sebeple, 99 numaralı Mühimme Defterinden (H. 1100-1101-M. 1688-1689) 

112 numaralı Mühimme Defterine (H. 1113-1114- M. 1701-1702)  kadar  olan 

mühimme defterleri taranarak, arşiv vesikaları bulunmuştur. Bulunan bu vesika 

kayıtları, tez çalışmasında kullanılmıştır. Aynı zamanda Devlet Arşiv Başkanlığı 

tarafından transkripsiyonu yapılan, 623 ve 8524 numaralı Mühimme Defterleri ve 

Bosna-Hersek ile ilgili Arşiv Belgeleri (1516-1919)25 de bu çalışmada kullanılmıştır. 

 Arşiv vesikalarındaki hicri takvimleri, miladi takvimlere çevirirken Türk Tarihi 

Kurumu’nun tarih çevirme kılavuzu kullanılmıştır. 

 

                                                      
23 6 Numaralı Mühimme Defteri (972/1564-1565), C. I-II, Haz. Hacı Osman Yıldırım, Vahdettin Atik, 

Murat Cebecioğlu vd., Ankara, Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, 1995. 
24 85 Numaralı Mühimme Defteri [1040-1041 (1042)/ 1630-1631(1632)] Özet-Transkripsiyon-

İndeks, Haz. Hacı Osman Yıldırım, Vahdettin Atik, Ali Mesut Birinci vd., Ankara, Başbakanlık Devlet 

Arşivleri Müdürlüğü, 2002 
25 Bosna-Hersek İle İlgili Arşiv Belgeleri (1516-1919), Ankara, Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel 

Müdürlüğü, 1992. 

 



   8  

1. BÖLÜM 

İSLAM HUKUKUNDA DEVLET VE GAYRİMÜSLİMLER 

ARASINDAKİ HUKUKİ İLİŞKİ 
 
 İslam hukukunda, devlet ve gayrimüslim tebaa arasındaki ilişki tarihsel süreç 

içinde bazı temel kavram ve uygulamalar etrafında gelişmiştir. Bu bölümde, 

gayrimüslimlerin hukuki ilişkilerini etkileyen kavram ve uygulamalar anlatılacaktır. 

 

1.1. GENEL OLARAK 
 

 İslamiyet, Hz. Muhammed’in aracılığı ile bütün insanlığa gönderilmiş bir din 

olması hasebiyle; İslamiyet’in o güne kadar insanlığı saptıran inançlardan kurtarmak 

ve insanları yaratan ve imtihana sokan Allah’a tekrar iman etmelerini sağlamak gibi 

temel bir amacı bulunmaktadır.1 İslamiyet’in evrensel niteliğinden ötürü, İslam’ın 

davetini önce Arap yarımadasındaki insanlara daha sonra da komşu devletlere tebliğ 

etme yoluna gidildi. Amaç, İslamiyet’in öngördüğü kamu düzenini tesis etmekti.2 

Öngörülen düzenin oluşturulmasındaki en önemli araçlardan biri de cihaddır. Cihad, 

İslam’ı tebliğ etmek ve bu tebliğ sırasında bunun hoşgörü, iyi niyet ve barış yolu ile 

yapılmasıdır. Ancak Müslüman toplumunun huzurunu ve güvenliğini tehdit eden bir 

durum olduğu zaman cihad, savaşa dönebilecekti.3 Savaşın, dini yayma ve tebliğ gibi 

bir amacı bulunmamakla beraber, savaşın amacı sulhu sağlamak ve İslam Devleti’ne 

ve Müslümanlara yönelen tehditleri engellemek veya ortadan kaldırmaktır. Bu 

bakımdan savaş sonucu ele geçirilen yerlerde, İslam’ın davetine uymayıp, inançlarını 

devam ettirmek isteyenlere, cizye verdikleri ve İslam devlet düzenini ve Müslümanları 

tehdit etmedikleri sürece himaye tanınmıştır. Fakat Arap müşrikler istisna teşkil 

etmişlerdir. Şöyle ki onların, İslam’a ve Müslümanlara saldırısı sürekli bir şekilde 

devam edeceğinden hareketle onların cizye vermek gibi bir seçenekleri 

bulunmamaktadır.4 İlk dönem İslam devletleri, savaş yoluyla egemenlik kurdukları 

                                                      
1 Ahmed Özel, İslam Hukukunda Ülke Kavramı, 2. bs, İstanbul, Marifet Yayınları, 1984, s. 27. 
2 A.e., s. 188. 
3 A.e., s. 60. 
4 A.e., s. 55-57. 



   9  

topraklarda, İslam’ın davetini zor kullanma yoluyla değil; barış ve hoşgörü yoluyla 

yapmayı tercih ettiler.5 Cizye ise, savaş sebebinin ortadan kalkması ile zimminin can 

ve mal güvenliğinin sağlanması karşılığında alınacak bir bedel olacaktı.6 Zimminin 

cizye vermesiyle ortaya çıkan iki güvencesi vardır. Birincisi, cizye verilmesiyle 

beraber savaşın bittiği ve onlarla savaşılmayacağı; ikincisi ise, zimmilerin iç ve dış 

herhangi bir tehdide karşı korunacağı güvencesi.7 Zimmet anlaşması belli 

yükümlülükler ve güvenceler kapsamında şekillenmişken; Lewis’in de belirttiği üzere 

cizye, zimmet anlaşmasının en önemli yükümlülüklerinden birini oluşturmuştur.8 

Ayrıca zimmet anlaşması sonucunda, zimmilerin iki farklı toplum yapısı içinde 

yükümlülükleri bulunmaktadır. Birincisi, kendi dini inancından olan insanların 

oluşturduğu dini cemaat, diğeri ise gayrimüslim cemaatlerin de parçası olduğu İslam 

Devleti’nin oluşturduğu toplum yapısıdır. İlk toplum yapısında, zimmet anlaşması 

sonucunda herhangi kısıtlayıcı bir durum bulunmaz iken, ikincisinde zimmilere 

yönelik belirli kısıtlayıcı önlemler ve yasaklar bulunmaktadır.9 

 Hz. Muhammed’in peygamberliği ve buna bağlı olarak tebliğ ve davet 

faaliyetleri sonucunda, İslamiyet, önce Arap yarımadasında, daha sonra oradan da 

birçok bölgeye yayılmıştır. Bu yayılma faaliyeti, Hz. Muhammed’in sadece 

peygamberlik işlevinin sonucu değildir. Aynı zamanda devlet başkanı olan Hz. 

Muhammed ve dört halife dönemlerinde fethedilen yerlerde geniş bir gayrimüslim 

nüfusla karşılaşılmıştır. Bu bakımdan İslam Devleti’nin gayrimüslimlerle olan 

ilişkileri, sadece Kur’an-ı Kerim ve Hz. Muhammed’in uygulamaları çerçevesinde 

şekillenmemiştir. Kur’an-ı Kerim ve Hz. Muhammed’in uygulamaları geniş bir 

çerçeve ortaya koymuştur. Gayrimüslimlere yönelik bir hukuk ve yönetim sistemi, bu 

çerçevenin sınırları içinde, Hz. Muhammed’den sonra gelen halifeler ile Emevi ve 

Abbasi Devletleri’nin gayrimüslimlere yönelik politikaları sonucunda “kümülatif”10 

                                                      
5 Muhammed Hamidullah, İslamda Devlet İdaresi, Çev. Kemal Kuşçu, İstanbul, Ahmed Said 

Matbaası, 1963, s. 66-67. 
6 Serahsi, a.g.e., s. 12. 
7 Maverdi, El-Ahkamu’s-Sultaniyye, Çev. Ali Şafak, İstanbul, Bedir Yayınevi, 2018, s. 273. 
8 Lewis, a.g.e., s. 61. 
9 Macid Hadduri, İslam Hukukunda Savaş ve Barış, Çev. Fethi Gedikli, İstanbul, Yöneliş, 1999, s. 

199. 
10 Mark R. Cohen, Under Crescent and Cross the Jews in the Middle Ages, New Jersey, Princeton 

University Press, 2008,  s. 57. Cohen,  İslam inancının gayrimüslimler konusunda ortaya koyduğu 



   10  

bir şekilde gelişerek ortaya çıkmıştır. İslam Devleti ile gayrimüslimler arasında 

kurulan bu hukuki bağ ise zimmet anlaşması olarak kabul edilmiştir. İslam devlet ve 

hukuk teorisinin ortaya çıkarttığı zimmet anlaşması kavramı, İslam topluluklarının 

komşu olduğu ülke ve kültürlerden etkilenmiştir. İslamiyet’ten önce de, asırlardan beri 

Akdeniz, Anadolu ve Ortadoğu’da kurulan devletlerin egemenliği altındaki farklı 

inançtan insanlara uygulanan benzer   sistemler var olmuştur. İslam Devleti, fethettiği 

yerlerde egemenliği altına aldığı gayrimüslim tebaa ile ilişkisini düzenlerken, bu 

sistemlerin belli başlı kısımlarını alıp, İslam hukuku ile beraber uygulamaya 

geçirmiştir11. Böylece İslam devletlerinin gayrimüslimleri yönetimi, Kur’an ve 

sünnetle belirtilen hüküm ve esaslar ile aynı zamanda o bölgedeki eski egemen 

imparatorlukların -Bizans ve Pers-  bazı yönetim usulleri12  alınarak ortaya çıkmıştır.13 

Lewis’e göre, oluşan bu sistem, barış odaklı bir sistemdir. Bu sistemin barış odaklı 

olmasının sebebi, egemenlik altına alınan yerlerde, Müslüman nüfusun az, 

gayrimüslim nüfusun çok bulunmasıdır. Nitekim bu amaç çerçevesinde yönetici sınıf 

ve yönetici sınıf dışında kalan diğer grupların belirli bir düzen içinde toplumsal yapı 

meydana gelmiştir.14  

 Braude ve Lewis’e göre, ortaya çıkan bu sistem, İslam hukuku temel alınarak 

düzenlenmiştir. İslam devletleri geniş bir coğrafyada hüküm sürmüşlerdir. Bu sebeple 

İslam devletlerinde gayrimüslimlerin yönetimi ile ilgili tek bir sistemden bahsetmek 

mümkün görünmemektedir. Bu bakımdan zaman içinde İslam Devleti’ndeki 

gayrimüslimlerin yönetimi ile ilgili birbirine karşıt iki görüş ortaya çıkmıştır. İlki 

baskıcı, katı bir yönetim iken; ikincisi ise İslam Devleti’nde Müslüman ve 

gayrimüslimlerin uyumlu olduklarına yöneliktir. Bu iki düşünce de doğru olmamakla 

                                                      
esasların İslam devletinin fetihleriyle beraber değişiklikler ve gelişmeler gösterdiği kanaatindedir. 

Cohen’e göre, Doğu Roma egemenliği altında olup ilk dönem İslam fütuhatları sonucunda İslam 

toprakları olan yerlerde,  Doğu Roma’nın Yahudiler üzerine oluşturduğu politikalar ve hukuk sistemi 

zimmet anlaşması üzerinde etkili olmuştur.  Bkz. A.e., s. 54-55. 
11 T. Tankut Soykan, Osmanlı İmparatorluğu’nda Gayrimüslimler, İstanbul, Ütopya Kitabevi, 2000,  

s. 40-41. 
12 Lewis, zimmet anlaşmasıyla zimmilere tanınan güvencelerden olan iç işlerine karışmama ve evlenme, 

boşanma, miras gibi kişinin varlığına sıkı sıkıya bağlı durumlarla ilgili  yargılamanın Pers ve Bizans 

Devletlerinden kalan uygulamalar olduğunu belirtmiştir. Bkz.  Lewis, a.g.e., 170. 
13 Milka Levy-Rubin, Non-Muslims in the Early Islamic Empire- From Surrender to Coexistence, 

New York, Cambridge University Press, 2011, s. 32. 
14 Lewis, a.g.e.,  s. 51-52. 



   11  

birlikte, İslam Devleti’nde yaşayan gayrimüslimlerin durumu göründüğünden daha 

karmaşıktır.15 Bu karmaşıklığa yol açan durumlar, değişen zaman ve gelişen olaylar 

çerçevesinde zimmilere yönelik politikaları da şekillendirmiştir. Kiliseler ve 

sinagoglar da toplum yapısı içinde zimmilerin varlığına yönelik en önemli yapılar 

olduğu için, uygulamalardan etkilenmiştir.16 

 

1.2. KAVRAMLAR 
 

 İslam Devleti ile gayrimüslimler arasındaki ilişkilerde ve gayrimüslimlerin 

ibadethanelerinin durumlarında; ülke kavramı, ülke içinde yaşayan tebaanın 

yönetilmesinde adalet kavramı, egemenlik altındaki gayrimüslimler ile ilişkilerde 

zimmet anlaşması ve zimmi kavramı, zimmet anlaşması ile tanınan güvenceler 

bakımından ise “hak” kavramı dikkate çarpmaktadır. Bu bakımdan, gayrimüslimlere 

yönelik uygulamalara geçmeden önce aşağıdaki kavramlar incelenmelidir. 

  

1.2.1. ÜLKE  
 

 İslam hukukunda ülke kavramı, darü’l-islam ve darü’l-harb kavramları 

üzerinden anlatılır. Fakat Özel’in ifade ettiği üzere, Kur’an-ı Kerim ve sünnette darü’l-

harb ve darü’l-islam kavramlarına dair bilgi bulunmamaktadır. Bu kavramlar, daha 

sonraları İslam hukukçuları tarafından ortaya konulmuştur. Buna dayanak olarak da 

sünnet ve hadisler kullanılmıştır.17 

 Darü’l-islam ile ilgili yapılmış birçok tanım bulunmaktadır. Bilmen, darü’l-

islamı “Müslümanların eli altında, hakimiyeti dairesinde bulunan yerlerdir ki, ehl-i 

islam oralarda emn ve eman içinde yaşarlar.”18 olarak tanımlamışken,  Hadduri “İslam 

hukukunun Müslüman bir otoritece mer’i kılındığı veya Müslümanların, ülke 

                                                      
15 Benjamin Braude, Bernard Lewis, “Introduction”, Christians And Jews In The Ottoman Empire 

The Functioning Of A Plural Society, C. I, Ed. Benjamin Braude, Bernard Lewis, New York, 

Holmes&Meier Publishers, 1982,  s. 2-3. 
16 Cohen, a.g.e., s. 58. 
17 Özel, a.g.e., s. 72. 
18 Bilmen, a.g.e., C. III, s.  334. 



   12  

gayrimüslim yönetim altına düşse bile, görece serbestlik ile İslam Hukukunu 

uygulayabildiği ülke”19, Yılmaz ise “Müslüman idarecilerinin hakimiyetinde bulunan, 

İslam ahkamının yürürlükte olduğu ve Müslümanların emin bir şekilde yaşadıkları 

ülkedir.”20 şeklinde tanımlamıştır. Bu tanımlardan yola çıkarak İslam ülkesini, İslam 

hukukunun yürürlükte olduğu ve Müslümanların güven içinde yaşadığı yer olarak 

ifade edebiliriz. 

 Darü’l-harb ile ilgili de yapılmış birçok tanım bulunmaktadır. Darü’l-harb için 

Bilmen, “Ehl-i islam ile aralarında müvadaa ve musaleha bulunmayan 

gayrimüslimlerin ülkesidir.”21 demektedir. Özel ise Darü’l-harbin, gayrimüslim 

yöneticilerin egemenliği ve idaresi altında olan ülke olduğunu belirterek; bir ülkenin 

darü’l-islam veya darü’l-harb olduğunun temel kıstasının, ülkeyi yöneten ve 

egemenliği tesis eden devlet başkanının inancı olduğunu ifade etmiştir. Bu bakımdan, 

yöneticinin İslam inanç esaslarına göre ülkeyi yönettiği kabulünde, ülkeyi oluşturan 

nüfusun inancı bir önem teşkil etmemektedir.22 Karaman, ayrıca İslam devleti 

egemenliği altında olmayıp, darü’l-harbde olmasına rağmen özel anlaşmalarla ayrı bir 

statüsü olan devletlere yönelik darü’l-ahd veya darü’s-sulh denilen üçüncü bir devlet 

statüsünün, zamanla kabul edildiğini belirtmiştir.23 

 İslam Devleti’nin egemenliği dışında kalan bölgelerin darü’l-harb olarak 

adlandırılması tartışmaya sebep olmuştur. Nitekim bir görüş, darü’l-islam olmayan 

bölgelerin, darü’l-harb olarak ifade edilmesinin, bu bölgelerin İslam Devleti 

egemenliği altına girene kadar savaşın devam edeceği olarak yorumlarken, Hanefilerin 

de katıldığı görüş olan, savaşın sürekli olma halinden daha çok, bu bölgelerin darü’l-

harb olarak adlandırılmasının sebebi, darü’l-islama muhtemel bir tehdit 

oluşturmalarıdır. Ülkenin ve Müslümanların güvenliğini tehdit edebilme ihtimallerine 

karşı böyle adlandırılmıştır.24  

                                                      
19 Hadduri, Savaş ve Barış, s. 171 
20 Hüseyin Yılmaz, Kur’an’ın Işığında Müslim-Gayrimüslim Münasebetleri, İstanbul, Kayıhan 

Yayınevi, 1997, s. 51. 
21 Bilmen, a.g.e., s. 335. 
22 Özel, a.g.e., s. 76-78. 
23 Hayreddin Karaman, Anahatlarıyla İslâm Hukuku-1, İstanbul, Ensar Neşriyat, 1984,s. 184. 
24 Bu konu hakkında daha fazla bilgi için bkz. Özel, a.g.e., s. 76-83 



   13  

 İslam devletlerinin İslam’ın emrettiği düzeni kurma adına fiil ve faaliyetleri, 

cihad kavramı altında ifade edilir. Kılıç ile cihad, yani darü’l-harb ile savaşmak, 

cihadın bir unsurunu oluşturmaktadır.25 Cihad, “hak yolunda vukubulacak 

muharebelerde gerek nefs ile, gerek mal ve lisan ile ve gerek sair vasıtalarla çalışarak 

vüsu ve takati sarf etmek”26 olarak tanımlanabilir.  Cihad, İslam’ı barış ve hoşgörü ile 

tebliğ etmek iken; bir tehdit oluşması durumunda savaş durumu ortaya çıkabilecekti.27 

Fakat insanlığa karşı zulmün ve şiddetin varlığı ile toplumsal hayata yönelik tehditleri 

de savaşın meşruiyet sebepleri arasında sayabiliriz.  Cihad, ancak bu tehditlerin ve 

zulüm ortamının ortadan kaldırılması için yapılabilecektir.28 Bu bakımdan temel amaç, 

kötülüğü ve zulmü kaldırarak; insanlara Allah’ın dinini tebliğ edip, toplumda güven 

ve huzur merkezli bir düzen oluşturmaktır.29 Şafi anlayışına göre, küfrü sona erdirmek 

için kafirlerle savaşmak genel bir emirdir. Bu görüşe göre, savaş, genel bir kuraldır.30 

 Hanefilerde, İslam Devleti’nin diğer devletlerle olan ilişkilerinde genel kaide 

sulh, istisna ise savaştır. Fakat devletler arasında çıkan sorun bir anlaşma ile 

çözülebilecek bir şey ise savaşa girilmesi doğru olmayacaktır. Çünkü İslam 

Devleti’nin savaş ile amacı, diğer taraftaki devletin kendisine karşı yönelttiği tehdidi 

etkisiz hale getirmek ve olası bir üstünlük durumunu engellemeye çalışmaktır.31 

Hanefilere göre, cihadın sebebi, Müslümanlara karşı savaşmaya hazır durumda olan 

veya savaş açmış devletin varlığı iken İmam Şafiye göre, karşı taraftaki devletin 

Müslüman olmaması cihat için yeterli bir gerekçe olacaktır.32  

 İslam Devleti için savaşın varlığı kaçınılmaz bir noktaya geldiğinde, savaşa 

başlamadan önce, gayrimüslim olan taraf İslam’a davet edilir, eğer bu davet 

reddedilirse cizye vermeleri karşılığında teslim olmaları teklif edilir. Eğer bu teklif de 

reddedilirse cizye vermeyi kabul edene kadar savaşılır. Düşman devlet, cizye vermeyi 

kabul ettiği anda savaş sona erer. Fakat bu durumun istisnası bulunmaktadır. Bu istisna 

                                                      
25 Özel, a.g.e. s. 58. 
26 Bilmen, a.g.e., s. 334. 
27 Özel, a.g.e., s. 60. 
28 Bilmen, a.g.e., s. 356-357. 
29 A.e., s. 362-363. 
30 Recep Şentürk, İnsan Hakları ve İslam, İstanbul, İz Yayıncılık, 2017, s. 177. 
31 Bilmen, a.g.e., s. 356-357; Özel, a.g.e, s. 134. 
32 Bilmen, a.g.e., s. 356. 



   14  

da Arap yarımadasında yaşayan müşrikler ve mürtedlerdir. Bu iki grup için cizye 

vermek diye bir seçenek bulunmamaktadır.33 İslam’a daha önce davet edilmiş olan 

topluluklara bir daha aynı şekilde davet yapılması zorunlu değildir. Fakat yine de fikir 

değiştirmiş olabilecekleri ihtimaline karşı, bu toplulukların yeniden davet edilmesinde 

hiçbir mahzur bulunmamaktadır.34 Fakat eğer bir savunma savaşı söz konusu ise 

davete gerek yoktur. Çünkü burada, İslam Devleti ve toplumunun güvenliği tehdit 

altında olduğu için, hemen karşılık verme zorunluluğu ortaya çıkacaktır.35 Davet 

yapılmadan, savaşa başlanır ise, bu durum İslam Devleti’ni diğer devletlerden farksız 

yapmayacaktır. Oysaki davet, düşmanın ne ile karşı karşıya olduğunu bilmesi 

açısından önemlidir.36 Serahsi de “can ve malların mübah olmasının koşulu, 

savaşmadan önce İslam’a davet etmektir. Davet edilmemeleri durumunda can ve 

malları mübah olmaz.”37 demiştir. 

 Darü’l-harbin, darü’l-islama katılması sonucunda, o topraklarda yaşayan 

gayrimüslimlerin hukuki statü ve güvenceleri, fethin nasıl yapıldığı ile yakından 

ilişkili olacaktır. Hz. Ömer, Hayber Yahudilerinin sürülmesi olayında şehrin fethinin 

nasıl olduğunu dikkate almıştır. Hayber şehrinden çıkartılan Yahudilerin, şehrin 

bölgelerinin anveten veya sulhen fethedilmedilerine bağlı kalınarak, malları için 

ödeme yapılmıştır.38 

 Anveten fethedilen yerlerdeki toprakların durumu tartışmalıdır. Ebu Hanife, 

toprakların taksimi konusunda, devlet başkanının takdirinin bulunduğunu; İmam Şafii 

ise, bu toprakların, Müslüman savaşçılar arasında taksim edileceğini belirtmiştir.39 

 Fethedilen yerlerde bulunan topraklarla ilgili nasıl bir uygulama yapılacağı, 

savaşla fethedilmiş toprakların taksimi konusunda fey ya da ganimet olarak kabul 

edilerek hangisinin uygulanacağı konusunda devlet başkanının bir takdir hakkı 

olabilir. Veyahut üçüncü bir yöntem, Hz. Muhammed’in Mekke’nin fethindeki 

                                                      
33 Hamidullah, a.g.e., s. 155. 
34 Serahsi, a.g.e., C. X, s. 12. 
35 Bilmen, a.g.e., s. 364. 
36 Serahsi,  a.g.e., s. 12. 
37 A.e., s. 56. 
38 Mustafa Fayda, Hz. Ömer Zamanında Gayr-ı Müslimler, 4. bs., İstanbul, İFAV, 2019, s. 267 
39 Serahsi, a.g.e., s. 67; Maverdi, a.g.e., s. 261 



   15  

uygulamasında olduğu gibi, devlet başkanı, savaş yoluyla fethedilen yerleri fey veya 

ganimet olarak taksim etmeyebilir. Burada da devlet başkanının bir takdiri olduğu 

söylenebilir. Fakat her üç yöntemin uygulanmasında da Müslümanların yararının göz 

önünde tutuluyor olması muhtemeldir.40 Serahsi’ye göre, Mekke’nin fethinin 

ardından, Mekke topraklarının eski sahiplerinde bırakılması ama haraç alınmaması; 

Mekkeli Arapların, cizye alınabilecek topluluklardan olmadığı için haracın da alınması 

mümkün değildir. Bunun temel sebebi ise, Müslüman toplumun menfaati olacaktır.41 

Devlet başkanı, zimmet anlaşması kapsamında fethedilen toprakları, gayrimüslimlerin 

elinde bırakırsa, bu arazilerden haraç vergisi alacaktır.42 Nihayetinde devlet başkanı, 

fethettiği yerdeki topluluğu, topraklarından çıkartabilir; bu toprakları başkalarına da 

verebilirdi.43 

 Sulh yoluyla fethedilen yerlerde, toprak, haraç vergisi vermesi karşılığında 

gayrimüslim toplulukta kalabilir. Nitekim bu sulh anlaşması, sadece fethin 

gerçekleştiği dönemi değil; fetihten sonra görev yapacak devlet başkanlarını da 

bağlayacaktır.44 Fakat sulh ile fethedilen yerlerde yapılan antlaşmalara, İslam’ın temel 

esaslarına aykırı olan hükümler konulamaz. Eğer söz konusu anlaşmaya, böyle 

hükümler konulmuşsa bu hükümler geçersiz olacaktır. Aykırı hükümler, İslam’ın esas 

ve hükümlerine uygun olarak düzenlenirse, zimmet akdi geçerlilik kazanacaktır. 

Anlaşmanın bazı hükümlerindeki geçersizlik, zimmet anlaşmasını yapan iradeyi 

etkileyeceğinden, bütün hükümler üzerinde anlaşılması gerekmektedir.45 

 İslam Devletleri’nin fethettiği yerlerde yaptıkları zimmet anlaşmalarında 

amaçlarından biri de fethedilen yerlerdeki halk ile işbirliği içinde olmaktır. Şöyle ki, 

cihad bir yerin fethedilmesi ile sona ermeyip, devam edecektir; bu bakımdan yeni 

                                                      
40 Fayda, a.g.e., s. 36-37. 
41 Serahsi, a.g.e., s. 73-74. 
42 Serahsi, a.g.e., s. 67; Maverdi, a.g.e., s. 261; İbn-i Abidin, Reddül-Muhtar Ale’d-Dürri’l-Muhtar,  

C. VIII, Çev. Ahmed Davudoğlu, İstanbul, Şamil Yayınevi, 1983, s. 398. 
43 İbn-i Abidin, a.g.e., s. 398. 
44 A.e., s. 398. 
45 Serahsi, a.g.e., s. 157-158. 



   16  

fethedilen yerlerdeki halkların, devlet ile işbirliği içinde olması ve düşman ile 

yardımlaşmaması cihadın ilerleyişinde önemli yer tutmaktadır.46 

 

1.2.2. ADALET 
 

İnsan, yaratılışı gereği, birlikte yaşamayı ve topluluk oluşturmayı kendinde bir 

zorunluluk hissetmiştir. Bunun sonucunda insanların oluşturdukları bu topluluklar, 

kurallara ihtiyaç duymuştur. Bu kurallar, insanlar arasındaki ilişkileri düzenlediği gibi, 

aynı zamanda insanın oluşturduğu toplulukla olan ilişkilerini de düzenler. Bu 

kuralların bazıları, insan kaynaklı; bazıları ise ilahi kaynaklı olmuştur. İslam hukuku, 

ilahi kaynaklı bir hukuk sistemidir. Bu bakımdan İslam hukuku, sadece insanların 

kendi aralarındaki ilişkileri değil, insanların, devletle ve Allah ile olan ilişkilerini de 

düzenlemiştir. İnsanlar için zorunluluk olan birlikte yaşama ihtiyacı, kaynağı Allah 

olan İslam hukuk kurallarına göre düzenlenmiştir. Bunun sonucunda da İslam 

inancının ve hukukunun öngördüğü bir düzen ortaya çıkmıştır.47 Devlet başkanına, 

Allah’ın emirleri ve koyduğu kurallar doğrultusunda, dünyevi bir iktidar kurması için 

yetki tanınmıştır. İnsanoğlunun bir sınava tutulduğu bu dünya hayatında, uygun düzeni 

sağlamak için halk, devlet başkanına emanet olarak verilmiştir.48 

Karaman, düzeni, “Bir bütünü meydana getiren parça ve unsurların metotlu bir 

şekilde birbiriyle örgütlenip bağlanması, ahenkli bir şekilde hareket etmesi”49 olarak 

tanımlamıştır. Ortaya çıkan bu düzenin korunması ve devamı için ise hukuk oldukça 

önemli bir yer tutmaktadır.50 Hadduri’ye göre düzen,  toplumun adaletle yönetildiği ve 

insanların barış içinde yaşadığı bir yapıdır. Bu düzeni oluşturan devlet ise, Allah’ın 

emrettiği toplum düzeninin oluşması için bir araçtır.51 Allah’ın emrettiği şekilde bir 

düzeni kuracak olan devlet başkanıdır ve devlet başkanının, devletin yönetiminde ve 

                                                      
46 Cohen, a.g.e., s.56-57. 
47 Abdülkerim Zeydan, İslam Hukukuna Giriş, 2. Bs  Çev. Ali Şafak, İstanbul, Kayıhan Yayınları, 

1985, .s. 33-35. 
48 Maverdi, Yönetimin Esasları, 4. Bs., Çev. Mehmet Ali Kara, İstanbul, İlke Yayıncılık, 2019, s. 50. 
49 Karaman, a.g.e., s. 21. 
50 A.e., s. 22. 
51 Macid Hadduri, İslam’da Adalet Kavramı, Çev. Selahattin Ayaz, İstanbul, Yöneliş, 1991, s. 220-

221. 



   17  

düzenin devamlılığında, adaletle hareket etmesi gerekmektedir.52 Bu sebeple İslam 

devlet başkanının, adaleti tesis etmesi, Allah’a ve halkına karşı bir sorumluluk olarak 

ortaya çıkmıştır.53  

Adalet kelimesi, ölçülü olmak, hakkaniyeti sağlamak ve insanlar arasında 

eşitliği sağlamak gibi anlamları ile tarif edilebilir. Adalet kelimesinin karşıtı olarak 

zulüm kelimesi öne çıkmaktadır. 54 

Adalet anlayışı, temelde bazı ortak noktalar bulunmakla birlikte, birçok 

toplumda farklı algılanmıştır. Toplumlarda ortaya çıkan farklı adalet anlayışları, 

toplumu oluşturan unsurların bir düzen oluşturulabilmesi için birbirleriyle anlaşmaları 

sonucunda ortaya çıkmıştır. Adalet ve toplumsal düzen, kişinin ve toplumun 

menfaatlerini korumaya yöneliktir.55 Adalet dairesi  kavramı da devletin varlığını 

devam ettirme, düzeni sağlama ve toplumu refaha erdirme noktasında İslam siyaset 

felsefesi için önemli bir kavram olmuştur.56 

İslam hukuk anlayışında adaletin kaynağı, Kur’an-ı Kerim ve sünnettir. Bu iki 

kaynak, adalet kavramının temel unsurlarını ve sınırlarını ortaya koymuştur. İslam 

Devleti’nin yöneticisinden de Kuran-ı Kerim ve sünnetin çizdiği sınırlar içinde ve 

temel unsurlarına riayet ederek, egemenliği altında bulunan toplumların, bölgeden 

bölgeye ve zamandan zamana değişen ihtiyaçlarını karşılayacak bir adalet anlayışını 

uygulaması beklenmiştir.57 Köksal’a göre, Kur’an ve sünnette, İslam kamu hukukuyla 

ilgili kaynak oldukça sınırlıdır. Bu bakımdan, İslam devletlerinin kendi yapısı ve 

halkla olan ilişkilerinde benimseyeceği kurallar, belirli ilkeler olarak tanınmıştır. 

Müslümanların geçmişlerinde ciddi bir devlet deneyimi ve tecrübesi bulunmadığı için, 

İslam kamu hukuku olarak bahsedilen, taraflardan birinin her zaman devlet olduğu 

                                                      
52 Karaman, a.g.e., s. 175-178. 
53 Özlem Bağdatlı, İslam Siyaset Düşüncesinin Kavramsal Temelleri, İstanbul, Dergah Yayınları, 

2018, s. 310. 
54 Hadduri, a.g.e., s. 21-24. 
55  A.e., s. 15-16 
56 Adalet dairesi anlayışı, sadece İslam siyaset felsefesinde yer almamaktadır. Bu kavram, 

Mezopotamya ve Pers siyaset kültüründe de bulunmakla birlikte, İslam siyaset anlayışına Perslerden 

geçmiştir. Gazzali, İbn Haldun, Koçi Bey, Kınalızade tarafından farklı şekillerde tanımlanmış olan 

adalet dairesi, devleti varlığını sürdürmede adaletin yönetici ve toplum açısından önemini ifade eden 

bir döngüyü ifade etmektedir. Bağdatlı, a.g.e., s. 334-336. 
57 A.e., s. 18-19 



   18  

hukuki ilişkilerin gelişmesi, İslam Devleti oldukları iddiasında bulunan devletlerin 

uygulamaları ve tecrübeleri ile söz konusu olmuştur. Burada dikkat edilmesi gereken 

husus, Hz. Muhammed’in vefatı ile devlet yapısı ve düzeni ile uygulamaya dair 

esasların tam olarak oluşamaması ve daha sonra ortaya çıkan Emevi Devleti ile 

halifeliğin saltanata dönüşmesidir.58  

Kamu hukukuna dair kaynaklarda eksikliğin bulunmasına rağmen  adalet 

kavramı, idare noktasında en önemli ilkelerden biri olmuştur.  Adalet kavramı ile ilgili  

genel bir çerçeve çizilmiş olsa da, Hadduri;  “Kur’anda ve hadiste doğruluk 

(dürüstlük), hakkaniyet ve ölçülülük gibi dini yahut insanî akideler Allah’ın Birliği 

kavramından hemen sonraki yeri işgal ederler ki bunda rol oynayan faktör kısmen bu 

emirlerin önem ve değeri ve daha çok adalet mefhumuna hemen hiç yer vermeyen 

İslam öncesi sosyal düzene gösterilen reaksiyon”59 olduğunu ifade ederek adalet 

kavramı ve onunla ilgili unsurların Kur’an-ı Kerim ve hadiste  fazla sayıda 

vurgulandığını belirtmiştir. Nitekim; “Allah size, emanetleri mutlaka ehline vermenizi 

ve insanlar arasında hükmettiğiniz zaman adaletle hükmetmenizi emreder.”60 ayeti, 

yönetici kişinin uyması gereken esasları belirtirken; “Ey iman edenler! Allah için 

hakkı ayakta tutun, adaletle şahitlik eden kimseler olun. Herhangi bir topluluğa 

duyduğunuz kin, sizi adaletsiz davranmaya itmesin. Adaletli olun; bu, takvâya daha 

uygundur.”61 ayeti kişinin düşmanlık hislerine sahip bile olsa adaletten sapmamasını 

emreder. Nahl suresinde ise “Muhakkak ki Allah adaleti, ihsanı, akrabaya karşı cömert 

olmayı emreder; hayâsızlığı, kötülüğü ve zorbalığı yasaklar. İşte Allah, aklınızı 

başınıza alasınız diye size böyle öğüt veriyor.”62 İnsan için iyi ve kötü olan 

belirtilirken, adaletin insanın bir parçası olması gerektiği ifade edilmiştir. “Ey iman 

edenler! Kendinizin veya anne babanızın ve akrabanızın aleyhine de olsa adaletten asla 

ayrılmayan, Allah için şahitlik eden kimseler olun. (İnsanlar) zengin olsunlar, yoksul 

olsunlar Allah onlara sizden daha yakındır. Öyleyse siz hislerinize uyup adaletten 

ayrılmayın. Eğer adaletten sapar veya üzerinize düşeni yapmaktan geri durursanız bilin 

                                                      
58 Asım Cüneyd Köksal, Fıkıh ve Siyaset Osmanlılarda Siyaset-i Şer’iyye, 3.bs., İstanbul, Klasik 

2020, s. 13-16. 
59 Hadduri, a.g.e., s. 27. 
60 Nisa, 58. 
61 Maide, 8. 
62 Nahl, 90. 



   19  

ki Allah yaptığınız her şeyden haberdardır.” ayeti ile koşullar ne olursa olsun,  insanın 

adaletten sapmaması gerektiği söylenmiştir.  Şura suresinde Peygamber’e, adaletle 

davranılması emredilmiştir.63 Hucurat suresinde, aralarında uyuşmazlık ortaya 

çıkanların, uyuşmazlığı adaletle sonuca erdirip herkese hakkını vermeleri 

emredilmiştir64. 

Hz. Muhammed belli bir kavme ya da topluluğa değil; bütün bir insanlığa 

gönderilmiştir. Allah’ın kelamını insanlığa iletip, İslam’a davet etmek misyonunda 

olan Hz. Muhammed’in, insanlık ile yeni bir ahid yapma amacında olduğu kabul 

edilebilir.65 Arslan, Hz. Muhammed’in peygamberliği ile Allah ve insanlar temelinde 

sözleşmeye dayalı iki taraflı bir hukuki ilişkinin oluştuğunu belirtmiştir. Bu 

sözleşmenin en önemli edimlerinin ise, insanın itaati sonucunda, yöneticinin adaleti 

tesis etme yükümlülüğü olduğunu belirtmiştir.66 

Kamu düzeninin korunması ve sürdürülebilirliği için temel unsur adalettir. 

İslamiyet’te, adaletin kaynağı Allah’tır. Allah, adaletin ortaya konulması için buna 

peygamberi aracı kılmıştır. Bu bakımdan, adaletin tesis edilmesi için sünnet oldukça 

önemlidir.67 Hz. Muhammed’in adaletle ilgili şu hadisleri rivayet edilir: “Bana, 

insanların en sevgilisi ve kıyamet gününde mekan bakımından en yakın olanı adaletle 

hükmeden bir reistir. Kıyamet gününde bana insanların en sevimsizi ve en fazla azap 

görecek olanı ise zalim idarecileridir.”68, “Allah korkusuyla emredip adaletle 

hükmederse bu hareketleri sebebiyle onun için pek büyük ecirler vardır.”69 

Adaletin tesis edilmediği yerde zulüm vardır. Bu durumu Maverdi, “bir devlet 

küfür ile ayakta kalabilir fakat zulüm ile ayakta kalamaz.” diyerek bir devletin ancak, 

halkını adaletle yönetip, hüküm verdiğinde ayakta kalabileceğini belirtmiştir.70 Bu 

bakımdan, Maverdi adil yönetimin dört unsuru olduğunu belirtmiştir: Sevgi, korku, 

                                                      
63 Şura, 15. 
64 Hucurat, 9. 
65 Hadduri, a.g.e., .22. 
66 Ahmet Arslan, İslam Felsefesi Üzerine, 3. bs., İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2019, 

s. 54. 
67 Hadduri, a.g.e., 32-33. 
68 Ebu Yusuf, Kitabü’l-Haraç, Çev. Ali Özel, İstanbul, AlBaraka Yayınları, 2019, s. 33. 
69 A.e., s. 33. 
70 Maverdi, Yönetimin Esasları, s. 51-52. 



   20  

adalet ve eşitlik.71 Eşitliği ise adaletle alakalı olarak “hakkı sahibine eksiksiz vermek 

ve bunu adil ellerle gerçekleştirmektir.”72 olarak tanımlamıştır. Maverdi ayrıca, eğer 

bir yönetici, adaletle yönetmek yerine zulmetmeyi tercih ederse, zamanla düzen 

bozulacağından, devletin varlığını devam ettiremeyeceğini belirtmiştir.73 

Zimmi topluluğu da İslam Devleti’nin tebaası olduğu için74, söz konusu bu 

topluluğun, hem toplumdaki diğer grup ve insanlarla, hem de devlet ile olan ilişkisinde 

temel ölçü adalet olacaktır.75 Adalet ile yönetilen zimmilere, hoşgörü ile davranılması 

gerekmektedir. Bu bakımdan hoşgörü, adalet kavramının bir unsuru ve Müslümanlara 

dinen konmuş bir yükümlülüktür.76 Zimmet anlaşması ile himaye altına alınan 

gayrimüslimler, bu anlaşmadaki yükümlülüklerini yerine getirdiği sürece canları, 

inançları ve malları İslam Devleti tarafından korunacaktır.77 Bu anlaşma ile zimmiye, 

inancı konusunda “dinde zorlama yoktur” ayeti78 gereği baskı yapılamayacak ve 

zulmedilemeyecektir.79 Hz.Muhammed’in de bir hadisinde, “Her kim bir zimmiye 

zulmeder veya taşımaktan aciz olduğu yükü yüklerse, o kimsenin hasmıyım.”80 dediği 

rivayet edilmiştir. 

Adalet ile yönetme noktasında, toplum düzeni ile Müslümanın menfaati 

çatışırsa değişik bir durum ortaya çıkacaktır. İslam hukukunda, Müslüman 

toplumunun menfaati önemlidir. Bu bakımdan toplumun menfaati, bir Müslümanın 

menfaatinin üstündedir.81 Bu sebeple Maverdi, devlet ve toplum açısından bir faydanın 

veya düzenin korunması ile ilgili durumlarda, devlet başkanının adaletle karar 

vermekten kaçınabileceğini ileri sürmüştür.82  

 

                                                      
71 A.e., s. 48. 
72 A.e., s. 53. 
73 A.e.,, s. 50-51. 
74 Serahsi, zimmilerin zimmet anlaşması ile tebaa olacağını belirtirken; İmam Şafii’ye göre, zimmet 

anlaşması, zimmilerin tebaa olmasını sağlamayacaktır. Serahsi, a.g.e., s. 143-144. 
75 Yılmaz, a.g.e.,  s. 9. 
76 Hadduri, a.g.e., s. 193-195. 
77 Yılmaz, a.g.e.,  s. 128. 
78 Bakara, 256. 
79 Özel, a.g.e.,  s. 61. 
80 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 198 
81 Hadduri, a.g.e.,  s. 188-189. 
82 Maverdi, a.g.e., s. 54. 



   21  

1.2.3. ZİMMET ANLAŞMASI 
 

İslam Devleti’nin egemenliği altında, darü’l-islamda yaşamayı kabul eden 

gayrimüslimler ile İslam devleti arasında zimmet anlaşması oluşmuştur. Bilmen 

zimmet anlaşmasını, “harbî bulunan bir şahsın veya bir cemaatin islam ahd ve emanını, 

yani; tabiyyetini kabul etmesi” ifadesi ile tanımlamıştır83. Karaman da zimmet 

anlaşmasını, “İslam devleti ile gayr-i müslim arasında yapılan akittir; bu akit 

neticesinde gayr-i müslim, İslam ülkesinde, güvenlik içinde devamlı olarak oturma ve 

bazı istisnalar dışında vatandaşlık haklarından faydalanma imkanına kavuşur.”84 

diyerek tarif etmiştir.  

Yukarıda verilen iki tanımdan yola çıkarak, zimmet anlaşması eşitler arasında 

ortaya çıkmış bir sözleşme olarak görülmemektedir. Nitekim zimmet anlaşmasının 

tarafı olan gayrimüslimlerin, “İslamın önceliğini”85 ve “Müslümanın üstünlüğünü”86 

kabul etmesi gerekmektedir. Cohen’e göre İslam’ın ve Müslümanların üstünlüğü 

temelinde, zimmileri toplumdan dışlamak yoktur. İslamiyet ve zimmet anlaşması, 

zimmilere toplumda bir yer öngörmüştür. Bu öngörü, uygulamaya da geçmiş ve İslam 

tarihi içinde zimmi topluluklar, İslam toplumunda yer edinmişlerdir. Edinilen bu yer, 

Müslüman topluluğun aşağısındadır. Varlıklarının devam edebilmesi için İslamiyet’in 

ve dolayısıyla zimmet anlaşmasında öngörülen yükümlülüklerin yerine getirilmesi ile 

bağlantılıdır.87 Zimmiler, toplumda alt sınıf olduklarının kabulü ile hareket ettikleri 

sürece, toplumda yer almışlardır.88 Lewis ise, “Zimmilerin sadece İslam dinine değil 

tek tek bütün Müslüman bireylere saygı göstermeleri gereklidir.”89 cümlesiyle 

zimmilerin temel  yükümlülüklerinden birisini dile getirmiştir. 

İslam’a davet edilmiş olan kişi, bu tebliği kabul edip Müslüman olabilir veya 

reddedip kendi inancında kalmaya devam edebilir. Bu andan itibaren, kişiye dini 

inancı konusunda herhangi bir baskı ve zulüm yapılamaz. Çünkü insanın bu dünyaya 

                                                      
83 Bilmen, a.g.e., s. 353. 
84 Hayreddin Karaman, Mukayeseli İslam Hukuku, s. 221. 
85 Lewis, a.g.e., s. 54. 
86 A.e., s. 54. 
87 Cohen, a.g.e., s. 111-112. 
88 A.e., s.113. 
89 Lewis, a.g.e.,s. 79. 



   22  

gönderilişi bir imtihandır. Bu imtihanın amacına uygun olarak kişi, kendi iradesiyle 

inancına karar vermelidir. Eğer İslam inancı, kişiye zorla kabul ettirilirse bu amaçtan 

sapılacaktır. Keza kişinin, kendi isteği haricinde İslamiyeti kabul etmesi veya etmek 

zorunda kalması, kabulün gönüllü yapılmadığı sonucunu da ortaya çıkarabilecektir. 

Bu bakımdan, İslam inancı, İslam Devleti’nin egemenliğini kabul eden bir 

gayrimüslimin, dini inancını ve bu inancının emrettiği ibadetleri yerine getirmesini -

Müslümanları rahatsız etmemek ve topluma zarar vermemek kaydıyla- güvence altına 

almıştır.90 Böylece zimmet anlaşması ile İslam Devleti’nin himayesini kabul eden 

gayrimüslimler devletin verdiği can, mal ve inanç güvenceleri ile yaşamlarına devam 

etmişlerdir. Fakat zimmet anlaşması, sadece verdiği güvenceler bakımından önemli 

değildir. Bu akit, Müslümanlar ile gayrimüslimlerin aynı topraklarda belli kurallar 

altında yaşamasını sağladığı ve bu süreç içinde gayrimüslimlerin, İslam’ı daha iyi 

tanımalarını sağladığı için de öneme sahiptir.91 Zimmilerin, İslam inancını kabul 

etmesinin sağlanması için uygun ortamın yaratılmasında, zimmet akdi temel 

araçlardan biridir.92  

Maverdi, zimmet anlaşmasındaki hükümleri müstahak ve müstehab olarak 

ikiye ayırmıştır93. Birinci kısımdaki hükümler, zimmet anlaşmasında belirtilmese de 

zimmilerin yükümlülüklerini ve yasaklandıkları fiilleri gösterir. Bu hükümler, “Kur’an 

hakkında kötü söz söylememeleri, Resulüllah (s.a.v.)’ı yalancılıkla itham etmemeleri, 

hakarette bulunmamaları, İslam dinini yalan din olarak göstermemeleri, tenkid 

etmemeleri; Müslüman kadınlarla zina yapma, evlenme hususuna yönelmemeleri, 

onları bu işler için zorlamamaları; Müslüman görünüp fitne çıkarmamaları, 

Müslümanları dinden caydırmamaları, onların mal ve dinlerine, hücumda ve tecavüzde 

bulunmamaları; düşman tarafına yardımda bulunmamaları, zenginlerinin destek 

olmaması.”94 olarak belirtmiştir. İkinci kısımdaki hükümler, zimmet anlaşmasında 

düzenlenmiş ise zimmiler üzerinde sorumluluk doğuracak olan fiillerdir. Bu fiiller, “1- 

Beyaz elbiseler giymek ve bellere bağlanan(kırmızı) zünnârı bağlamak suretiyle 

                                                      
90 Özel, a.g.e., s. 60-62. 
91 A.e., s. 186. 
92 Hadduri, Savaş ve Barış, s. 55; Karaman, a.g.e.,, s. 222-223. 
93 Maverdi, El-Ahkamü’s-Sultaniye, s. 275-276. 
94 A.e., s. 275. 



   23  

durumlarını belli etmek. 2- Müslümanlardan daha büyük binalar yapmamak. Bir 

sınırlama yoksa ancak Müslümanların evlerine eşit yükseklikte ev yapabilirler. 3- 

Çanlarının sesini, kendi din kitaplarını okuyuşlarını, Uzeyr ve Mesih’in Allah’ın oğlu 

olduğuna âit sözlerini Müslümanların işitmemeleri gerekir. 4- Haç ve putlarını, 

domuzlarını, içki içişlerini göstermemelidirler. 5- Ölülerini gizli defnetmeli, ağıtlarını 

gizli yapmalı, feryad etmemelidirler. 6- Koşu ve binek atlarına binmemek.”95  

Maverdi’ye göre gayrimüslimler, yukarıda sayılan hükümler, ancak anlaşmada 

yer aldıysa gayrimüslimler söz konusu hükümlerle yükümlü olabilirlerdi. Bilmen de, 

zimmet anlaşmasının, İslamiyet’in yasakladığı ve İslam Devleti’nin sınırları içinde 

uygulanmasa bile İslam devlet ve toplum düzenini yakından ilgilendiren hükümlerin, 

zimmet anlaşması ile izin verilmemesi gerektiğini belirtmiştir.96 Müstehak ve 

müstehab hükümler bağlamında Maverdi, tek tip bir zimmet anlaşmasından söz 

edilemeyeceğini; zimmet anlaşmasında bulunan hükümler bakımından, zimmet 

anlaşmasının bölgeye ve toplumlara göre değişebileceğini belirtmiştir. Bunun sonucu 

olarak zimmet anlaşması, ancak yapıldığı toplumu bağlayabilecektir.97  

 Lewis, zimmet anlaşması ile kararlaştırılan kısıtlayıcı hükümlerin, sembolik 

olduğunu98, hepsinin sıkı bir şekilde uygulanmadığını99, kısıtlamaların uygulanma 

durumunun devletin gücüyle yakından ilişkili olduğunu; devletin güçlü olduğu 

zamanlarda kısıtlayıcı hükümlerin uygulaması gevşetilirken, devletin zayıfladığı veya 

güçsüzleştiği dönemlerde ise kısıtlayıcı hükümlerinin uygulanmasının sıkı bir şekilde 

yerine getirdiğini söylemiştir.100 Kısıtlamaların sıkılaştırılma gereksinimin ortaya 

çıktığı durumlarda, bu genelde kıyafet, ev ve ibadethane üzerine yoğunlaşmıştır.101 

Hadduri, zimmilere yönelik uygulamalar, zaman içinde değişiklikler göstermiş ve 

uygulama derecesi değişmiş olsa bile zimmilerin, İslamiyet’e, Hz. Muhammed’e ve 

Müslümanlara yönelik kötü ve aşağılayıcı davranışlarda bulunmamaları gerektiğini; 

aynı zamanda zimmilerin de inançlarının ve bu bağlamda inançlarının gereklerinin -

                                                      
95 A.e., s. 275. 
96 Bilmen, a.g.e.,  s. 423-424. 
97 Maverdi, a.g.e., s. 276. 
98 Lewis, a.g.e., s. 61. 
99 Ae.,  s. 89. 
100A.e., s. 69. 
101 A.e., s. 94-96. 



   24  

Müslümanları rahatsız ve rencide etmemek kaydıyla- yerine getirilmesinin 

engellenmemesi gerektiğini belirtmiştir.102  

 İslam Devleti’nin, gayrimüslimler üzerinde himayesinin ortaya çıkabilmesi 

için bir anlaşmanın bulunması gereklidir.103 Zimmet anlaşmasının kabulü, sözle veya 

fiille olmak üzere iki şekilde olabilir.104  Zimmet akdinin yazılı yapılması, anlaşmanın 

geçerlilik şartlarından biri değildir.  Fakat peygamber zamanından beri bu anlaşmalar 

yazılı olarak yapılmıştır.105  

 Zimmet anlaşması, süresizdir. Bu anlaşma bir süreyle sınırlandırılamaz.106 

Karaman bu durumu, “Zimmet akdi, Müslüman olmanın yerini almaktadır; nasıl 

Müslüman olmak geçici olamazsa onun yerini alan zimmet akdi de geçici 

yapılamayacaktır.”107 diyerek zimmet akdinin süresiz olarak yapıldığını ifade etmiştir. 

 Herhangi bir sebep olmadan, zimmet anlaşmasının İslam Devleti tarafından 

bozulması caiz değildir.108 Hz. Ömer de kendinden sonra görev yapacak olan halifelere 

zimmet anlaşmasıyla beraber konulan hükümlere uyulmasını, anlaşmada tanınan 

güvencelerin yerine getirilmesini, dış tehditten korunmalarını ve ödeyebileceklerinden 

fazla bir vergi ile sorumlu tutulmamalarını öğütlemiştir. 109 Hz. Muhammed’in bir 

hadisinde, “Her kim bir zimmiye zulmeder veya taşımaktan aciz olduğu yükü yüklerse, 

o kimsenin hasmıyım.”110 dediği rivayet edilmiştir.  

 

 

 

 

                                                      
102 Hadduri, Savaş ve Barış, s. 198-201. 
103 Serahsi,  a.g.e.,s. 17. 
104 Bilmen, a.g.e.,s. 424. 
105 Karaman, a.g.e., s. 222. 
106 Bilmen, a.g.e., s. 424; Karaman, a.g.e., s. 227. 
107 Karaman, a.g.e.,  s. 227. 
108 Serahsi, a.g.e., s. 17. 
109 Ebu Yusuf, a.g.e.,  s. 73. 
110 A.e., s. 198. 



   25  

1.2.4. ZİMMİ 
 

 Zimmi, “İslam zimmetini, ahd ve emanını haiz bulunan gayri müslim”111 veya 

“anlaşma gereği İslam ülkesinde devamlı oturma hakkına sahip gayrimüslim”112 

olarak tanımlanabilir. Bu tanımlardan da anlaşıldığı üzere, zimmet anlaşmasının 

muhatabı olan gayrimüslimler, zimmi statüsüne sahip olacaktır. Peki, bütün 

gayrimüslimler, zimmet anlaşmasının tarafı olabilir mi ya da zimmet anlaşmasının 

tarafı olan tüm gayrimüslimlerin hukuki statüleri aynı mıdır? Yılmaz, küfrün, tek 

millet olduğu kabulü ile beraber, İslam Devleti içinde yaşayan gayrimüslimlerin tek 

bir millet olarak kabul edilse de, kendi içlerinde farklı sınıflar olarak kabul edildiğini 

belirtmiştir.113 Karaman da, İslam Devleti’nin gayrimüslim tebaası arasında da bir 

sınıflandırma bulunduğunu söylemiştir.114 Osmanlı Devleti örneğinde de müslim-

gayrimüslim ayrımının yanı sıra; gayrimüslimler içerisinde de çeşitli ayrımlar 

bulunmaktadır.115 

 İslam devlet anlayışı bakımından gayrimüslim, küfür içinde olabilir. Fakat bu 

küfür halini, sadece bir inanç olarak devam ettirip, İslam Devleti’ne ve Müslümanlara 

karşı bir tehdit oluşturmadığı müddetçe cizye vermek suretiyle zimmi statüsüne 

geçerek hayatına devam edebilir. Çünkü, İslamiyet’le bir mücadele içinde olmayıp 

veya mücadele içinde olup da bu mücadeleyi bıraktıysa, insan olmasından hareketle, 

yaşamı ve inancı güvence altına alınacaktır.116 

 Kuran-ı Kerim de gayrimüslimlerden bahsederken, bazen onları tek bir 

topluluk olarak tasvir etmiş bazen de bazı gayrimüslim topluluklarını ayrı olarak 

öngörmüştür. Kuran-ı Kerim ehl-i kitap117 olarak Yahudileri, Hıristiyanları ve Sabiileri 

kabul etmektedir. Daha önce Allah tarafından gönderilmiş bir peygambere iman etmiş 

                                                      
111 Bilmen, a.g.e., s. 353. 
112 Karaman, a.g.e., s. 221. 
113 Yılmaz, a.g.e., s. 15-16. 
114 Karaman, a.g.e.,  s. 217. 
115 İsmail Kara, İslâmcıların Siyasi Görüşleri-2 Hürriyet Müsavat Uhuvvet, 2. Bs., İstanbul, Dergah 

Yayınları, 2020, s. 176-177. 
116 Özel, a.g.e.,s. 51-54. 
117 Ehl-i kitap, kendilerine kutsal kitap gönderilmiş olan insanları ifade etmektedir. Bu kutsal kitaplar, 

Tevrat, Zebur ve İncil’dir. bkz. Mehmet Fatih Kesler, Kur’an-ı Kerim’de Yahudiler ve Hıristiyanlar, 

8. Bs., Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2017, s. 65. 



   26  

ve her ne kadar kendilerine indirilmiş olan kitapları değiştirmiş olsalar da Kuran-ı 

Kerim’de farklı bir sınıf olarak kabul edilmişlerdir. Bu kabul bağlamında, müşrikler 

ile ehl-i kitap arasındaki fark ortaya konulmuştur. Kuran-ı Kerim, Sabiiler ile ilgili 

fazla bir bilgi vermemesine rağmen, Hz. Musa’ya gönderilen Tevrat’ı ve Hz. İsa’ya 

gönderilen kitabı kabul edenler ehl-i kitap olarak kabul edilmiştir. Fakat Hanefiler, 

kutsal kitap olmasa da daha önce peygamberlerine sahife gönderilmiş ve bunu kabul 

etmiş toplulukların, ehl-i kitap olarak kabul edilmesi görüşünü ileri sürmüşlerdir. 

Fakat çoğunluk görüş, ehl-i kitap sınıflandırması içine sadece Yahudileri ve 

Hıristiyanları sokmaktadır.118 

 Kuran-ı Kerim, cizye mükellefi olarak Yahudi ve Hıristiyanları belirtmişken; 

diğer gayrimüslim topluluklardan cizye alınması, Hz. Muhammed ve dört halife 

döneminde oluşmuş bir uygulamadır.119 

 Ebu Hanife, Sabiiler’in120 dış görünüşlerine bakarak ve Hz. Adem’e gönderilen 

sahifelere inanmaları sebebiyle onları ehl-i kitap saymıştır. İmameyn, Sabiileri, ehl-i 

kitap saymamaktadır. Mecusiler121 ise İslam alimlerinin çoğuna göre, ehl-i kitap olarak 

sayılmamaktadır. Fakat Mecusiler için vergi konusunda ehl-i kitaba uygulanan sistem 

kabul edilmiştir.122 Mecusiler ile ilgili Hz. Ali’nin, “Resulullah (s.a.s) aslında kitapları 

olduğu için onlardan cizye aldı. Fakat kötü işlerinden ve şirklerinden dolayı 

kadınlarıyla evlenmeyi ve kestiklerini yemeyi menetti.” dediği rivayet 

olunmaktadır.123  

                                                      
118 Kesler, a.g.e., s. 65-72; Yılmaz, a.g.e., s. 24-26. 
119 Hamidullah, a.g.e., s.93. 
120 Sabiiler ilgili çeşitli tartışmalar bulunmaktadır. Sabiilik, Hz. Adem, Hz. Nuh, Hz. Yahya gibi isimleri 

peygamber olarak kabul eden ilahi menşeli bir dindir. Sabiiler, Hz. Adem’e gönderilmiş olan bir kitabı 

kabul ettiklerini ileri sürmüşlerdir. Fakat daha sonraları Sabiiler üzerine yapılan araştırmalarda, tek bir 

Sabiilik anlayışının olmadığı tespit edilmiştir. Sabiilik ikiye ayrılmıştır. Birinci grup sabiiler, yıldız ve 

güneşe tapar, kıbleleri ise kutup yıldızı iken; ikinci grup sabiiler, Hz. Yahya’yı peygamber olarak kabul 

eden Mandeenler’dir. (M. Fatih Kesler, a.g.e., s. 46-49) Sabiiler, Kur’an-ı Kerim’e göre Allah’a inanmış 

ama daha sonraları güneş ve yıldız gibi gök cisimlerine de tapmaya başlayarak şirke düşmüşlerdir. bkz. 

Yılmaz, a.g.e., s. 35-36. 
121 Mecusilik, ateşe tapan ve Zerdüşt’ü peygamber olarak kabul eden bir dindir.  İbadet yerleri ise, 

ateşgedelerdir. bkz. A.e., s. 37-38. 
122 Karaman, a.g.e.,  s. 217-218. 
123 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 207. 



   27  

 Serahsi’ye göre, Yahudiler, Hıristiyanlar, Mecusiler ve Arap olmayan 

müşrikler124, cizye yükümlüsü olabilir. Mürted ve Arap müşriklerden cizye alınmaz. 

Bu bakımdan, Arap müşrikler ve mürtedlerin ölüm ve İslamiyet’i kabul olmak üzere 

iki seçenekleri bulunmaktadır.125 Arap müşrikler ve mürtedler arasında benzerlikler 

bulunmaktadır. Şöyle ki, Arapça olarak indirilen Kur’an-ı Kerim’e inanmamayı tercih 

edip, Allah’a şirk koşmaya devam eden müşrikler, İslamiyeti reddetmişler; mürtedler 

ise İslamiyet’i tanıma ve insanlara sunduğu imkanları tecrübe etmişken; bunları 

reddederek İslamiyet’ten çıkmışlardır. Bu bakımdan, hem Arap müşrikler hem de 

mürtedler, inançlarında kalmaya devam ederlerse öldürüleceklerdir. 126  

 Arap müşrikler, hiçbir zaman zimmet anlaşmasının tarafı olamazlar. Fakat 

Arap olmayan müşrikler, zimmet anlaşması ile ehl-i zimmet olabilirler. Burada Darü’l-

islamda, İslam Devleti’nin egemenliği altında ve Müslümanlarla beraber yaşayarak 

İslamiyet’i tanıyıp bunun sonucunda kendi iradeleri ile baskı ve zorlama olmadan 

İslam’ın davetini kabul edip, Müslüman olabilirler. Bu sebeple, Arap olmayan 

müşrikler ile zimmet anlaşması yapılabilir.127  Arap müşrikler ile Arap olmayan 

müşrikler arasındaki bu farklılığın sebebi olarak, Kuran-ı Kerim’in Arapça 

gönderilmiş olması ve İslamiyet’in kendi bölgelerinde ortaya çıkmasına rağmen İslam 

inancına geçmeyip ve bu inançtan birçok insana kötülük etmeleridir.128 Ebu Yusuf da, 

Arap müşrikler ve mürtedler hariç, bütün gayrimüslimlerden cizye alınabileceğini 

belirtmiştir.129 

 Sonuç olarak, Hanefilere göre, müşrik Araplar haricindeki gayrimüslimlerle 

zimmet anlaşması yapılabilir. Hanbelilere göre ise, zimmet anlaşması ancak Yahudi, 

Hıristiyan ve Mecusiler ile yapılabilir.130 Fakat Karaman, zimmet anlaşması 

yapılabilecek gayrimüslimlerin tespiti açısından üçüncü bir görüş de bulunduğunu 

                                                      
124 “Müşrik, ortak koşmak manasına gelen şirk kelimesinden türetilmiştir. Allah’a inanmakla beraber 

herhangi bir şeyi; tapınma konusunda veya tanrılık vasfında Allah ile bir tutan, O’nun ortağı kabul eden 

kimselere denilmiştir.” bkz. Karaman, a.g.e., s. 218. 
125 Serahsi, a.g.e., s. 14-15. 
126 A.e., s. 182. 
127 Bilmen, a.g.e., s. 424. 
128  A.e., s. 424-425. 
129 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 205. 
130 Karaman, a.g.e.,  s. 223. 



   28  

söylemektedir. Bu görüşe göre, Arap müşrikler ile de zimmet anlaşması 

yapılabilecektir. Müşriklerle savaşta, müşriklerin ölüm veya İslam’ı kabul etmeleri 

arasındaki iki seçenekten birini tercih edeceğine ilişkin ayet, cizye ayetinden önce 

gelmiştir. Cizye ayeti olarak belirtilen ayette sadece Yahudi ve Hıristiyanlar belirtilmiş 

olsa da uygulamada Yahudi ve Hıristiyan olmayan gayrimüslimlerle de zimmet 

anlaşması yapılmıştır. Ayrıca dinde zorlama olmayacağı ilkesinden yola çıkılarak, 

Arap müşriklerin bu konuda istisna olmayacağı belirtilmiştir.131 

1.2.5. CİZYE 
 

 “Ehl-i kitaptan Allah’a ve ahiret gününe inanmayan, Allah ve resulünün 

yasakladığını yasak saymayan ve hak dine uymayan kimselerle, yenilmiş olarak ve 

kendi elleriyle cizye verinceye kadar savaşın.” ayeti ile İslam devleti ile 

gayrimüslimler arasındaki ilişkinin en önemli unsurlarından biri cizye olmuştur. Ebu 

Yusuf, zimminin canı ve malının, ödedikleri cizye karşılığında himaye altına alındığını 

belirtmiştir.132 Serahsi de cizyeyi savaş sebebinin ortadan kalkması ile zimminin can 

ve mal güvenliğinin sağlanması karşılığında alınacak bir bedel olarak ifade etmiştir.133 

Maverdi’ye göre, cizyenin, zimmilerle savaşın bittiğine ve zimmilerin iç ve dış 

herhangi bir tehdide karşı korunacağına ilişkin iki güvencesi bulunmaktadır. 134 Fakat 

cizye kelimesinin, ceza kelimesi ile ilişkisi olduğu belirtilmiştir.135 Lewis, cizyenin 

gayrimüslimlerin inançlarını sürdürmelerinin bir cezası olduğunu düşünmektedir.136 

Serahsi de “Zimmiler cizyeyle, borçlanma yoluyla değil, cezalandırma yoluyla 

yükümlü”137 ve cizyenin “kafirleri küçük düşürme ve onları cezalandırma anlamı”138 

olduğunu ifade etmiştir. Serahsi, cizyenin, ceza ile ilişkisini belirtmesine rağmen 

cizyenin asıl amacını şöyle ifade etmiştir: “Gayri müslimlerden cizye almaktaki asıl 

                                                      
131 A.e., s. 224. 
132 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 197. 
133 Serahsi, a.g.e. ,s. 145. 
134 Maverdi, a.g.e., s. 273 
135 Maverdi, a.g.e., ,s. 271; Bilmen, a.g.e., C. IV, s. 74; Karaman, a.g.e.,  s. 255. 
136 Lewis, a.g.e., s. 45-46, 67. 
137 Serahsi, a.g.e., s. 149 
138 A.e., s. 220. 



   29  

amaç, mal elde etmek değildir. Aksine bu, en güzel üslubla dine davet etmektir. Çünkü 

zimmet akdiyle, esasen savaş terk edilir. Savaşmayan bir kimseyle de savaşılmaz.”139  

 Serahsi, cizyenin maddi getirisinden daha çok İslam Devleti’nin odak 

noktasını, zimmet anlaşması ile savaşın sona erdirilmesi ve bunun ardından zimmilerin 

İslamiyet’i tanıyabilecekleri düzenin bir parçası olabilmelerinin sağlanması olarak 

ifade etmiştir. Fakat Serahsi’ye göre, zimmilerin her ne kadar İslam devleti tebaası 

olsalar bile, inançlarından ötürü İslam Devleti’ni koruma ve amaçlarını gerçekleştirme 

noktasında yardımcı olamayacakları düşünülmüştür. Bu bakımdan verdikleri cizye 

İslam Devleti’nin askeri faaliyetlerinde maddi bir kaynak olarak düşünülmüştür.140 

Zimmet anlaşmasının sonuçlarından biri olarak, zimmet anlaşmasını kabul eden 

zimmi, İslam Devleti’nin tebaası olacaktır.141 İmam Şafii, cizyeyi “kan dökmemenin 

karşılığı[nda]”142  alınan bedel olarak ifade etmiştir. Bu bakımdan zimminin, İslam 

ülkesinin bir tebaası olamayacağını ve İslam ülkesindeki ikametinin kira olduğunu, 

cizyenin de söz konusu kiranın bedeli olduğunu belirtmiştir.143 

 Gayrimüslim, küfür içinde olabilir. Fakat bu küfür halini, sadece bir inanç 

olarak devam ettirip, İslam Devleti’ne ve Müslümanlara karşı bir tehdit oluşturmuyor 

ise cizye vermek suretiyle, zimmi statüsüne geçerek, hayatına devam edebilir. Çünkü, 

İslamiyetle bir mücadele içinde olmayıp veya mücadele içinde olup bu mücadeleyi 

daha sonraya bıraktıysa, insan olmasından hareketle, yaşamı ve inancı güvence altına 

alınacaktır.144 

 Bilmen’e göre cizye, “Gayri müslimlerin  mükellef olan erkeklerinden senede 

bir defa alınan şahsî bir vergidir.” 145 Maverdi ise, cizyenin Müslümanlardan daha 

aşağı seviyede olan gayrimüslimlerden, Müslümanların ve toplumun yararı için 

kullanılması için her yıl toplanan bir tür baş vergisi olduğunu belirtmiştir.146 Hanefilere 

                                                      
139 A.e., s. 143. 
140 A.e., s. 143. 
141 Özel, a.g.e.,  s. 188. 
142 Serahsi, a.g.e., s. 144. 
143 A.e., s. 144. 
144 Özel, a.g.e., s. 51-54. 
145 Bilmen, a.g.e., ,C.4, s. 74. 
146 Maverdi, a.g.e., s. 270-271. 



   30  

göre cizye, gayrimüslimlerin savaşa katılmamaları karşılığında ödenen bir baş 

vergisidir. Malikilere göre, yaşamalarına izin verildiği için ödenen bir bedel, Şafiilere 

göre, gayrimüslimlerin İslam ülkesinde yaşama bedeli olarak belirtmiştir.147 

 Tevbe suresinin 29. ayetine dayanılarak İslamiyet’in ilk yıllarından itibaren 

İslam devleti egemenliği altında bulunan ehl-i kitap gayrimüslimlerden cizye 

alınmıştır. Nitekim burada ehl-i kitap olarak bahsettiğimiz gayrimüslimler, Yahudiler 

ve Hıristiyanlardır. Fakat Hz. Muhammed döneminde Mecusilerden de cizye alınması 

uygun görülmüştür. 148 Cizye ayetinde belirtilen ehl-i kitap ifadesi, sadece ehl-i kitabın 

cizye yükümlüsü olabileceğine dair bir sınıflandırma değildir. Ehl-i kitabın da cizye 

alınabilecekler arasında olduğunu ifade etmek içindir.149 Dört Halife dönemi ve diğer 

İslam devletlerinin uygulamaları, Arabistan toprakları haricinde yaşayan ve İslam 

Devleti himayesini kabul eden gayrimüslimlerin hepsinden cizye alınabileceğini 

göstermiştir. 150 Cizye, Yahudi, Hıristiyan, Mecusi ve Sabiilerden alınacaktır. 151 Arap 

müşrikler ve mürtedler, cizye mükellefi olamazlar. 152 Arap müşriklerin, cizye 

ödeyerek Allah’a şirk koşmaya devam etmesi, İslam Devleti tarafından kabul 

edilebilecek bir durum değildir.153 

 Cizye, askerlik yapmamaları karşılığında erkek olan zimmilerden alınır.154 

Kadın ve çocuklar cizye yükümlüsü değildir.155 . Maverdi, bir kadın cizye ödemek 

isterse ödenen tutarın cizye olarak kabul edilmemesi gerektiğini; bunun bir hibe 

olacağını belirtmiştir.156 Kör, ihtiyar, çalışamayacak durumda olan kişilerden ve 

kölelerden cizye alınmayacaktır. Serahsi bu durumu, bu kişiler eğer Müslüman 

olsaydı, İslam Devleti’nin amaçlarını gerçekleştirme/cihad konusunda yükümlülükleri 

doğmayacağından, zimmi de olsalar bu kişilerden cizye talep edilemeyeceği şeklinde 

                                                      
147 Karaman, a.g.e., s. 258. 
148 Fayda, a.g.e., s. 124-126 
149 Serahsi, a.g.e., s. 222 
150 Yılmaz, a.g.e., s.120-12 
151 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 195; Maverdi, a.g.e., s. 273. 
152 Maverdi, a.g.e.,  s. 273. 
153 Serahsi, a.g.e., s. 220. 
154 Karaman, a.g.e., s. 221. 
155 Ebu Yusuf,  a.g.e., s. 195;Maverdi, a.g.e.,  s. 273. 
156 Maverdi, a.g.e., s. 273-274. 



   31  

açıklanmıştır.157 Şafilere göre, fakir olmayan kör, topal ve ihtiyarlardan cizye 

alınabilir.158 Zimmi din adamlarından cizye alınıp, alınmayacağı ise tartışmalıdır.  Ebu 

Hanife bu konuda, çalışabilecek durumda olan gayrimüslimlerin cizye ile yükümlü 

olduğunu belirtirken; İmam Muhammed’e göre, dünyevi hayattan uzaklaşmış, ömrünü 

ibadet etmeye adamış olan gayrimüslim din adamlarından cizye alınmamalıdır.159  

Cizye  mükellefi olan zimmi, eğer İslam Devleti’nin yanında savaşa katılır ise cizye 

alınmayacaktır.160 Zimmet anlaşması uyarınca cizye ödemeye mükellef olan 

zimmilerden devlete faydalı bir işte bulunurlarsa veya devlet lehine savaşa katılırlarsa 

cizye alınmaktan muaf tutulabilirler.161 Nitekim Lukam162 dağında oturan gayrimüslim 

topluluk ile yapılan zimmet anlaşmasında, İslam devleti için çalışıp, gözcülük 

yapmaları ve askerî alanda yardım etmeleri karşılığında cizye alınmayacağı 

belirtilmiştir.163 Fakat Karaman’a göre, bu konudaki takdir hakkı devlet 

başkanınındır.164 

 Zimmilerden alınacak olan cizye ve haraç vergileri, zimminin ekonomik 

gücüyle orantılı olmalıdır.165 Hz. Muhammed’in bir hadisinde, “Her kim bir zimmiye 

zulmeder veya taşımaktan aciz olduğu yükü yüklerse, o kimsenin hasmıyım.”166  

dediği rivayet edilmiştir. Muaz b. Cebel’in cizye miktarı ile ilgili Ebu Ubeyde’ye “… 

onlar o miktarı ödemekten aciz kalırlarsa, onları öldürmeye hakkın yoktur. Bu sefer 

ödenmesini şart koştuğun muayyen miktarın iptalinden başka çıkar yol bulamazsın. 

Eğer onlar bu miktarı kolaylıkla öderlerse, o zaman da Allah’ın emri olan zillete düçar 

olmaksızın vergiler öderler ki bu da matlup değildir… Vergi hususunda da güçlerinin 

yeteceği miktarı şart koş.”167 dediği rivayet olunarak, cizye konusunda belirlenecek 

ölçünün sınırını belirten bir ifade ortaya koymuştur. Cizyenin miktarı konusunda genel 

                                                      
157 Serahsi, a.g.e., s. 146. 
158 Bilmen, a.g.e., s. 98. 
159 Karaman, a.g.e., s. 257. 
160 Yılmaz, a.g.e., s. 121. 
161 Hamidullah, a.g.e., s.90. 
162 Amanos Dağları’nın Antakya tarafındaki uzantısı. Anlaşma yapılan topluluk ise, el-Curcume 

kabilesidir. bkz.Fayda, a.g.e., s. 160. 
163 Fayda, a.g.e., s. 160-161. 
164 Karaman, a.g.e., s. 261. 
165 Serahsi, a.g.e., s. 142. 
166 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 198. 
167 A.e., s. 76. 



   32  

kabul gören uygulama, fakirlerden on iki dirhem, orta hallilerden yirmi dört dirhem, 

zenginlerden ise kırk sekiz dirhemdir.168 

 Cizye, zimminin maddi durumlarına göre her yıl alınır. Cizye yükümlüsü, 

cizyeyi dirhem olarak ödemek zorunda değildir. Yükümlü olduğu cizye karşılığı 

hayvan ve mal olarak ödenebilir. Fakat ölü hayvan, domuz ve şarap cizye olarak kabul 

edilemez.169 Cizye vergisinin miktarı, iki şekilde belirlenir: Birincisi, bir antlaşma 

yoluyla belirlenebilir. İkincisi, devlet başkanı, miktarı kendi takdir edebilir.170 Cizye 

miktarı, Hz. Ömer döneminde, Hz. Muhammed ve Hz. Ebubekir döneminde olduğu 

gibi, fethedilen bölge için toptan bir miktar olarak belirlenmiştir. Fakat Irak ve çevresi 

fethedildikten sonra belirlenen cizye miktarı, toptan değil, yükümlü olarak belirtilen 

kişi başı miktarı olarak belirlenmiştir. Fetihten önce Sasani egemenliği altında olan 

Irak bölgesinde geçerli olan vergi sisteminden, İslam Devleti etkilenmiş olabilir. Fakat 

bu etkilenme, fethedilen bölgelerden sadece ve sadece Irak bölgesinde olmuştur.171 

 Cizye yükümlülüğü, zimminin Müslüman olması ve ölümü ile son bulur. 

Ayrıca zimminin, cizye ödeyemeyecek durumda fakir hale düşmesi veya 

çalışamayacak duruma gelmesi gibi önemli sebeplerin varlığında da zimmi, cizye 

ödemekle yükümlü olmayacaktır.172 

 Ebu Yusuf’a göre, cizye borcu doğduktan sonra Müslüman olan zimmiden, 

cizye miktarı tahsil edilecektir. Çünkü, ödemekle yükümlü olduğu cizye, 

Müslümanlara ve Müslüman toplumuna kullanılacaktır. Bu durum, cizye 

Müslümanlardan alınmaz durumunun istisnasını teşkil edecektir. Fakat cizye borcu 

doğmadan, Müslüman olursa ödeme yükümlülüğü doğmayacaktır.173 İslam’ı kabul 

edenlerden ve vefat edenlerden cizye alınmayacağını savunan görüşe göre ise, 

                                                      
168 Serahsi, a.g.e., s. 143. 
169 Ölü hayvan, domuz ve şarap satılarak elde edilen gelirle cizye ödenebilecektir. (Ebu Yusuf, a.g.e., 

s. 195) Cizyenin ödenmesi ile satılabilecek şeylerin arasında izin verilen en dikkat çeken örnek Mısır 

bölgesinde yaşayan Berka halkında görülmüştür. Berkalıların, cizyelerini ödeyebilmek için çocuklarını 

satabilecekleri hükme bağlanmıştır. Bu durum, himaye altına alınan zimmi gayrimüslim toplulukların 

çocuklarını köleleştirebileceği durumunu ortaya çıkaracaktır. Fakat Kuzey Afrika’da çocukların 

satılabildiği uygulaması olduğu düşünülebilir. (Fayda, a.g.e.,  s. 180-183) 
170 Bilmen, a.g.e., s. 97. 
171 Fayda, a.g.e., s. 148-150. 
172 Karaman, a.g.e., s. 260-261. 
173 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 196. 



   33  

Müslümanlardan cizye alınmaz. Bu bakımdan zimmi, Müslüman olduğunda cizye 

yükümlülüğü de ortadan kalkacaktır. Zimmet anlaşması, zimmilere İslamiyet’i 

tanımaları fırsatı tanıdığından, zimmi öldükten sonra bu amaca uygun şartlar 

kalmayacağından zimminin cizye borcu da ortadan kalkacaktır.174 

 Cizyesini ödemeyen zimmiye kötü davranılamaz, zulmedilemez. Cizyesini 

ödemeyen zimmi ancak hapsedilir. Cizye borcunu, devlet yetkilisinin affetme yetkisi 

bulunmamaktadır. Çünkü toplanacak olan bu vergi, toplum lehine kullanılacaktır.175 

 Hz. Ömer, yolda cizye borcunu ödemek için kör ve yaşlı bir adamın dilendiğini 

gördükten sonra “gençliğinde cizyesini aldık. Sonra ihtiyarlığında böyle perişan 

vaziyette bırakmamız doğru olmaz.” diyerek, o adam ve benzerleri üzerindeki 

yükümlülüğü kaldırmıştır.176 

 İslam Devleti egemenliği altında yaşamayı ve himayesini kabul eden 

gayrimüslimlerin cizye ödemesinin birkaç amacı olabilir. Bu amaçlardan biri, İslam’ın 

davetine girmeyip kendi inançlarını devam etmelerine karşılık bir ceza olarak 

gayrimüslimlerden cizye alınmasıdır. Cizye, İslam Devleti egemenliği altında 

yaşamayı kabul eden gayrimüslimin ödemesi gereken bir baş vergisidir. Şartları 

sağlayan ve cizyesini ödeyebilecek ve istisna teşkil etmeyecek olan her zimmi, bu 

vergiyi bütün hayatları boyunca ödemekle yükümlüdür.177 

 Gayrimüslim toplulukların, İslam devletine verdikleri cizye karşılığında 

aldıkları en önemli güvence, himaye olmuştur. Bu himaye, can, mal ve inancı 

kapsamıştır.178 Hz. Ömer, Kudüs’ü fethettikten sonra bölgede yaşayan 

gayrimüslimlerle yapılan zimmet anlaşmasında, gayrimüslimlerin cizyelerini 

verdikleri sürece devletin himayesinin süreceği belirtilmiştir. Bu himaye kapsamında, 

gayrimüslimlerin ibadethanelerine dokunulmayacağı, inançlarından ötürü herhangi bir 

sıkıntı yaşamayacakları belirtilmiştir.179 Nitekim himaye ile ilgili şu örnek de oldukça 

                                                      
174 Bilmen, a.g.e., s. 101. 
175 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 196-197. 
176 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 200. 
177 Karaman, a.g.e., s. 255. 
178 Fayda, a.g.e., s. 141. 
179 A.e, s. 163-164. 



   34  

ilgi çekicidir. Bizans’ın  büyük bir savaş hazırlığına girişmiş olduğunu öğrenen Ebu 

Ubeyde, zimmilerin can, mal ve topraklarını koruyamayabileceği için alınan cizyeleri 

iade etmiştir.180 

1.2.6. HAK  
 

İslam hukukunun uygulandığı bir devlet içinde, hak kavramını incelemek 

gerekir. Modern hukuk anlayışı ile insan hakları kavramının ortaya çıktığı ve geliştiği 

görülmüştür. Bu kavram, Batının ortaya koyduğu hukuk sistemi içinde zamanla 

gelişen bir kavramdır. Zaman içinde bu kavramların, İslam hukukunda da olduğunu 

ileri süren görüşler ortaya çıkmıştır. Zimmet anlaşması da muhtevasında yaşam, mal 

ve inanca yönelik birçok güvence barındırdığı için; modern anlamdaki insan hak ve 

özgürlükleri kavramının, İslam hukuku içinde yer alıp almadığı, tezin kapsamı 

dahilinde burada incelenecektir. 

İnsan hakları kavramı, insanlığın tarih içindeki uzun süreli mücadelelerin bir 

sonucudur. Tabiî ve ferdiyetçi doktrinlerin ortaya çıkışı, burjuvanın feodalite ve 

devlete karşı mücadelesi,  Amerikan ve Fransız haklar bildirgeleri, 19. yüzyılda 

devletin iktidarını sınırlamak için ortaya çıkan anayasacılık hareketleri, insan hakları 

gelişimindeki önemli dönüm noktalarını oluşturmaktadır.181 Bu bakımdan insanlığın 

dünya üzerindeki mücadelelerinin bir kazanımı olduğu için insan hakları kavramı, 

dünyevidir.182 Nitekim Kapani de 17. yüzyıldan önce bir insan hakları doktrininden 

bahsedilemeyeceğini söylemektedir.183 Kapani, insan hakları kavramının tabii hukuk 

anlayışının bir sonucu olduğunu; insanın insan olması sebebiyle devletin 

dokunamayacağı haklara sahip olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca, Fransız ihtilalinin 

ardından ortaya çıkan ferdiyetçi doktrin ise, “her hakkın ve her türlü hukukun 

kaynağı[nın] insan”184  olduğunu, bu bakımdan insanların ortaya çıkardığı devlet gibi 

soyut kurumların amacının insanların menfaatlerini gerçekleştirmek olduğunu; 

                                                      
180 Ebu Yusuf, a.g.e.,  s. 219-220. 
181 İbrahim Ö. Kaboğlu, Özgürlükler Hukuku, 6. bs., Ankara, İmge Kitabevi, 2002,  s. 41-42. 
182 Münci Kapani, Kamu Hürriyetleri, 6. bs., Ankara, AÜHF Yayınları, 1981, s. 30;  Kemal Gözler, 

İnsan Hakları Hukuku, 2. bs., Bursa, Ekin, 2018.s. 124. 
183 Kapani, a.g.e., s. 30. 
184 A.e.,s. 39. 



   35  

devletin, insanların hak ve özgürlüklerini tanıması ve müdahale etmemesi gerektiğini 

söylemiştir.185 1776 tarihli Amerikan Bildirgesi, bütün insanların, insan olmasından 

kaynaklanan hak ve özgürlüklere sahip olduğunu ve insanların eşit olduğunu 

düzenlemiştir.186 Bağımsızlık bildirgesindeki hükümlere rağmen, Amerikan iç savaşı 

sırasında köleliğin kaldırılmasına kadar kölelik,  Amerika’da var olmuştur. 1868 

yılında Amerikan Anayasası’nda yapılan değişiklik ile siyah ve beyaz insanlar eşit 

kabul edilmiştir.187 1789 Fransız İnsan Hakları Bildirgesi de insanın, insan olması 

sebebiyle dokunulmaz hak ve özgürlüklere sahip olduğunu belirtmiştir. Bildirge 

insanın sahip olduğu hak ve hürriyetlerin tanınması ve korunması için, siyasal iktidarın 

sınırlanmasını öngören hükümler içermektedir.188 Fransız İnsan Hakları 

Bildirgesi’nde, insanların eşit olduğu düzenlenmiş olsa da aktif ve pasif yurttaş ayrımı 

ile oy kullanma hakkına sahip insanlar, mali güçlerine göre tespit edilmiştir.189 

İnsan hakları kavramını, Gözler “insanların sahip olduğu hürriyetler”190, 

Kaboğlu, “hukukça çerçevelenmiş ve güvencelenmiş beşeri ayrıcalıklar”191, Uygun 

ise, “hukukun güvence altına aldığı haklar”192 şeklinde tanımlamışlardır.193 İnsan 

hakları, insanın doğuştan ve insan olması sebebiyle sahip olduğu haklardır. İnsan 

hakları, evrensel bir kavram olmakla beraber, temelinde eşitliğin bulunduğu, bütün 

insanların hiçbir şekilde ayrım olmaksızın sahip olduğu haklardır.194  Bu tanımlardan 

insan haklarının, özgürlük ve eşitlik olmak üzere iki unsurunun bulunduğu çıkarımını 

yapabiliriz. Kapani, hürriyet ve eşitlik arasında sıkı bir bağ bulunduğunu belirtmiştir. 

Hürriyetin herkese, eşit bir şekilde tanınması gerektiğini, hürriyetin sadece belli bir 

gruba tanınması durumunda; bu durumun toplum içinde, belirli grupların ayrıcalığını 

                                                      
185 A.e., s.38-40. 
186 A.e., s. 44; Ayferi Göze, Siyasal Düşünceler ve Yönetimler, 10. bs. Beta, 2005, s. 481. 
187 Siyah ve beyazların eşit kabul edilmiş olmasına rağmen, bu durum Amerikan toplumunda siyah ve 

beyazlar arasındaki ayrımcılığı ortadan kaldırmamıştır. Zaman içinde toplumda “eşit ama ayrı” anlayışı 

geliştirilerek, siyah ve beyazlar arasındaki ayrımcılık varlığını korumuştur. bkz. Göze, a.g.e., s. 515-

520. 
188 Kapani, a.g.e., s. 46. 
189 Göze, a.g.e., s. 553. 
190 Gözler, a.g.e., s. 85 
191 Kaboğlu, a.g.e., s. 15 
192 Oktay Uygun, Devlet Teorisi, 5. bs.  İstanbul, On İki Levha Yayınları, 2019, s. 482. 
193 Gözler açısından temel hak ve hürriyetler kavramı ise, insan hakları kavramından farklı olarak; 

anayasada düzenlenmiş ve bu sebeple anayasanın korunması altında olan hak ve özgürlüklerdir. bkz. 

Gözler, a.g.e., s. 96-97. 
194 Gözler, a.g.e., s. 85-86; Uygun, a.g.e., s. 518-519 



   36  

ortaya çıkartacağını söylemiştir.195 Aynı zamanda Kapani’ye göre “eşitlik, hürriyetin 

ön şartı ve onun tamamlayıcısı[dır]”196. 

İslamiyet’in evrensel bir din olduğu ve evrensel insan haklarını içerdiği ifade 

edilmektedir. Kapani, İslam ve İslam hukuku eserlerinde, insan hakları kavramı 

bulunmadığını belirtmiştir.197 Şentürk ise, İslamiyet’te insanın, insan olmasından 

kaynaklanan dokunulmaz ve evrensel haklarının bulunduğunu; fıkıhta bu dokunulmaz 

hakların “ismet” kavramı ile ifade edildiğini; bu kavramın esasında insan haklarının 

karşılığı olduğunu söylemektedir.198 

Uygun, İslam hukuk sisteminde insanın haklarını koruyan hükümlerin var 

olmasının, söz konusu bu hukuk sisteminin insan hakları sistemine sahip olduğu 

anlamına gelmeyeceğini belirterek, şunları demiştir: “İnsan onuru199, her toplumun 

ortak ögesi olsa da, evrensel insan hakları anlayışı insan onurunu korumanın özel bir 

yoludur. Bu nedenle, her toplumun bir insan hakları kavrayışına sahip olduğunu iddia 

etmek, yanıltıcıdır.”200 Bu nedenle Uygun, İslam hukukunun, bugünkü anlamıyla bir 

insan hakları sistemi öngörmediği fikrindedir. 

İslamiyet’te insanın sahip olduğu haklar, Allah tarafından verilmiştir.201 

Verilen bu haklar, Batı’daki hak kavramından farklılık göstermektedir. Kapani bu 

durumu şöyle açıklamıştır: “İnsana maddi ve manevi varlığını geliştirmek için 

serbestlik sağlamaktan çok, onu çeşitli tehlikelere karşı korumak ve disiplinli toplum 

düzeni içinde güvenliğe kavuşturmak hedefine yönelmiştir.”202. Mehmed Seyyid Bey, 

İslam hukukunda insanların yaşamak amacıyla doğduklarını ve bu amacın yerine 

                                                      
195 Kapani, a.g..e, s. 8; Kaboğlu,  a.g.e., s. 20-21. 
196 Kapani, a.g.e., s. 12. 
197 A.e., 86. 
198 Şentürk, a.g.e.,s. 22-24. 
199 İnsan onuru, insanın insan olmasından kaynaklı olarak belirli bir değere sahip olmasıdır. Bir insanı 

diğer insanlardan ayıracak bir unsurun bulunmamasından dolayı, bütün insanlar, değer ve onur 

bakımından eşittir. İnsan hakları kavramı da insan onurunu koruyan bir hukuk sistemidir. bkz. Uygun, 

a.g.e., s. 474-475. 
200 A.e., s. 518. 
201 Kapani, a.g.e., s. 86; Kaboğlu, a.g.e., 362; Karaman, Anahatlarıyla İslam Hukuku., s. 141; Şentürk, 

a.g.e., s. 24. 
202 Kapani, a.g.e., s. 86. 



   37  

getirilmesi için haklara sahip olduklarını ifade etmiştir.203 Uygun, İslam hukukunda 

insanın, haklara sahip olmasının, insan hakları anlayışının aksine, belirli 

yükümlülükler sonucu ortaya çıktığını belirtmiştir.204 Hacak’a göre, fıkıhta hak ve 

yükümlülük arasında sıkı bir ilişki bulunmaktadır. Nitekim Allah hakları205 olarak 

tanımlanan haklarda, hakkın ortaya çıkması için yükümlülüğün oluşması 

gerekmektedir. Yükümlülüğün ön planda olmasının sebebi ise, İslam hukukunun ilahi 

kaynaklı bir hukuk sistemi olmasından kaynaklanmaktadır.206  

Allah ve insan arasındaki ilişkiyi, sözleşme çerçevesinde inceleyerek, bu 

sözleşmenin sonucunda insanın belirli hakları bulunduğunu ileri sürenler olmuştur. Bu 

sözleşmenin kapsamında, insan, her ne fiil ve eylemde bulunursa bulunsun, bu 

durumun sonucu olarak, sözleşmenin tanıdığı hakları etkilenmeyecektir.207 Bu 

sözleşme sonucu ortaya çıkan haklar ise, insanın dünya imtihanında ve Allah’a 

kulluğunda kullanacağı araçlar olarak ifade edilmiştir.208 Hatemi, yaşama, düşünce ve 

vicdan haklarının Allah tarafından insana bahşedildiğini, bu nedenle söz konusu 

hakların dünyevi bir kurum tarafından kısıtlanmasının veya ortadan kaldırılmasının 

mümkün olmadığını ifade etmektedir.209 Mehmed Seyyid Bey, insanların hakk-ı ismet, 

hakk-ı hürriyet ve hakk-ı temellüke sahip olduklarını, bu üç hakkın da hakk-ı hayattan 

doğduğunu belirtmiştir.210 Şentürk ise, İslam’ın evrensel olduğundan yola çıkarak, 

İslam’ın ortaya koyduğu insan hakları teorisinin, evrensel olduğunu ileri sürmüştür. 

Bu dünyanın insanlık için bir imtihan olduğunu ve bu imtihanda sınanabilmenin ancak 

bazı dokunulmaz haklara sahip olunmasıyla mümkün olabileceğini söylemektedir.211 

Şentürk, bu hakların; yaşam, mülkiyet, din, nesil, ifade ve onur dokunulmazlığı olmak 

                                                      
203 Fethi Gedikli, “Mehmed Seyyid Bey ve Hak Kavramı Üzerinden İslâm Hukuk Felsefesi ile Avrupa 

Hukuk Felsefesi Arasındaki Mukâyesesi”, İÜHFM, C. LXXII, S. 1, S. 119. 
204 Uygun, a.g.e.,  s. 520. 
205 Allah hakları olarak nitelendirilen haklar, toplum ve kamu menfaatleri ile ilgilidir. bkz. Hasan Hacak, 

İslam Hukukunun Klasik Kaynaklarında Hak Kavramının Analizi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2000, s. 102. Karaman, ibadet ve inanç ilgili olan 

hakların, Allah hakları sınıflandırması içinde bulunduğunu söylemektedir. bkz. Karaman, a.g.e., s. 141.  
206 Hacak, a.g.e., s.  85-87. 
207 Hüseyin Hatemi, İslam Hukuku Dersleri, 3. bs., İstanbul, Filiz Kitabevi1999, s. 15-18. 
208 A.e., s. 19. 
209 A.e., 19-20. 
210 Gedikli, a.g.e., s. 131. 
211 Şentürk, a.g.e., s. 45. 



   38  

üzere altı tane olduğunu belirtmiştir.212 Hacak da insanın yaşam, can ve özgürlük gibi 

insan olmasından kaynaklı vazgeçilemez hakları olduğunu ifade etmiştir.213 

Şentürk, haklarla ilgili meseleye daha farklı  bir noktadan bakarak, İslamiyet’te 

insanların dokunulmaz haklarının bulunduğuna şüphe olmadığını; ama esas 

tartışılması gereken hususun, bu haklara kimlerin sahip olacağı noktasında olduğunu 

belirtmiştir.214 Şentürk, bu haklara kimlerin sahip olacağı konusunda şöyle 

demektedir: “Ebu Hanife’nin takipçileri ismet’in âdemiyyet215 ile var olduğunu 

savundular. Malik, Şafii ve İbn Hanbel, sadece imana (İslam inancının dile getirilmesi) 

veya emana (İslam devletiyle bir güvenlik anlaşması imzalamak) sahip olanların 

ismete hak kazandıkları savundular.” 216. Uygun ise, insan haklarının, istisnasız bütün 

insanların kendilerini gerçekleştirmek için bir araç olduğunu belirtmiştir.217 Kapani, 

İslamiyet’in insana tanıdığı hakların sınırlı olmasından daha çok, bu hakların zaman 

içinde bir gelişim göstermemesini daha önemli görmüştür. Bu durumu da, İslamiyet’in 

ilahi kaynaklı bir din olması ve bunun sonucu olarak da dogmatik anlayışı göstermiştir. 

Kapani’nin bu düşüncesinin sebebi, zamana ve döneme bağlı olarak insanların yeni 

hak talepleri olabilmesidir. Dünya ve toplum geliştikçe ve dönüştükçe insanın yeni hak 

taleplerinin ortaya çıkması evrensel insan hakları düşüncesinde gayet doğal bir 

durumdur.218  

Karaman’a göre, İslam hukukunda, birey ve toplumun talepleri önemli bir yer 

tutmaktadır. Fakat İslam hukuku, Batı hukukundan farklı olarak Allah’ın emrettiği 

düzeni toplumda oluşturmak ve yaymak amacındadır.219 Uygun’a göre, İslamiyet’te  

insanın görev ve yükümlülüğünün, insan hakları kavramı ile çok sıkı bir ilişkisi 

bulunmaktadır. Uygun, burada önemli noktanın insan değil; toplum ve düzen 

olduğunu belirtmiştir.220 Nitekim Kapani de, İslamiyet öncesi Arap toplumunun 

                                                      
212 A.e., s. 36, 82. 
213 Hacak,  a.g.e., s. 88. 
214 Şentürk, a.g.e., s. 31-32. 
215 Şentürk, ademiyyeti, insan olmak olarak ifade etmektedir. bkz. Şentürk, a.g.e., s. 21. 
216 A.e., s. 33. 
217 Uygun, a.g.e., s. 490. 
218 Kapani, a.g.e.,  s.87. 
219 Karaman, a.g.e., s. 40. 
220 Uygun, a.g.e., s. 520-521. 



   39  

Hobbes’un tabiat haliyle221 oldukça benzer olduğunu belirterek, İslamiyet’in öncelikli 

amacını, insanın ve toplumun güvenliğini sağlamak şeklinde ifade etmiştir. Güvenliğin 

öncelikli bir mesele olduğu bir toplumda, bunun sonucu olarak, hak ve hürriyetlerin 

sınırlı kaldığını belirtmiştir.222 

İslam’da temel olarak kadın-erkek, hür-köle ve müslim-gayrimüslim olmak 

üzere üç tür ayrım bulunmaktadır. Müslüman-gayrimüslim ayrımını diğer ikisinden 

ayıran temel unsur ise tercih223 unsurudur.  İslam toplum yapısında, gayrimüslimin 

dinini değiştirmemesi bir tercih olarak görülmelidir.224 Karaman ise, insan soyunun 

aynı erkek ve dişiden geldiğini, bir insanın renk, dil, ırk gibi konularda başka bir insana 

üstün olamayacağını, bu bakımdan İslamiyet’in eşitlik tanıdığını belirtmiştir. İslam 

hukukunda, gayrimüslimlere tanınan bazı haklar hariç olmak üzere kanun önünde 

bütün tebaa eşittir.225 Bu istisnaları yaratan durumlar, dinî olarak sadece 

Müslümanların yapabileceği veya yükümlü olacağı konulardır.226 Karaman’ın da ifade 

ettiği gibi “İslam, kendine has prensiplere uygun olmak üzere sisteminde eşitliğe yer 

vermiştir.”227 Armağan da, hak ve yükümlülük arasındaki dengenin orantılı olduktan 

sonra bu durumun eşitsizlik yaratmayacağını ileri sürmüştür.228 Nitekim Armağan, bir 

zimminin cizye vermesi sonucunda askerlikten muaf olmasını, zimmet anlaşmasının 

İslam devletinin yükümlülüklerinden olan, zimmiyi himaye etme ve koruma 

yükümlülüğü kapsamında görmüştür. Bu bakımdan zimmilerin yükümlülüğünün az 

olmasının, onlara tanınan hakların da az olması sonucu doğurmasının doğal olduğunu; 

bu durumun eşitliği bozmayacağını aksine eşitliğin farklı bir görünüşü olduğunu ileri 

sürmüştür.229 Kara’ya göre, İslam devlet yönetimi ve toplumsal yapısında müslim-

                                                      
221 Hobbes’ın devlet öncesi tabiat hali tasvirinde, insanlar arasında korku ve savaş hali hakimdir. Bu 

bakımdan, insanlar kendini güvende hissetmemektedir. İnsanlar, doğal hukuk anlayışına göre haklara 

sahip olsa bile; güven ve huzur içinde yaşayabilecekleri bir toplum ihtiyacı ortaya çıkmıştır. Bu sebeple 

insanların kendi aralarında yaptıkları bir sözleşme ile devleti oluşturmuşlardır. Bkz. Oktay Uygun, 

Hukuk Teorileri, İstanbul, On İki Levha Yayınları, 2017, s. 56-57. 
222 Kapani, a.g.e. ,s. 86. 
223 Nitekim zimminin kendi inancında kalmasını, cizye vasıtası ile cezalandırdığını ileri sürenler 

olmuştur. bkz. Serahsi, a.g.e., s.149; Bilmen, a.g.e., C. IV, s. 74. 
224 Lewis, a.g.e.,  s. 37-38. 
225 Karaman, a.g.e., s. 208-209. 
226 A.e., s. 239. 
227 A.e., s. 208. 
228Servet Armağan, İslam Hukukunda Temel Hak ve Hürriyetler, 6. Bs., Ankara, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2006, s. 51 
229 A.e., s. 59. 



   40  

gayrimüslim arasında bir eşitlik bulunmamaktadır. Fakat bu eşitliğin bulunmaması, 

İslam Devleti’nin adaletle yönetmesine bir engel teşkil etmemiştir.230 Kara, bir başka 

eserinde de, eşitlikten 19. yüzyıl öncesinde bahsetmenin mümkün olmadığını, eşitlik 

meselesinin 19. yüzyıl ile ortaya çıktığını belirtmiştir. Bu bakımdan eşitlik kavramını, 

İslam hukukunun klasik metinlerinde aramak, bir sonuç ortaya çıkarmayacaktır. 

Çünkü eşitlik kavramının ortaya çıktığı Avrupa’da bir karşılığı varken; İslam 

hukukunda böyle bir karşılığı bulunmamaktadır. Fakat eşitliğin İslam hukukunda 

bulunduğu ve bu yönde çalışmaların olmasını politik bir hareket olarak 

değerlendirmiştir.231  

 Zimmet anlaşması ile zimmilere yönelik adaletle yönetilmeleri ve zulme 

uğratılmamaları gibi temel ilkeler bulunurken232; zimmiler ile olan münasebetlerin 

temelinde, hoşgörü ve ayrımcılık bulunmaktadır. Hz. Muhammed ve dört halife 

döneminde gayrimüslimlere karşı hoşgörü bulunmaktadır. Bu hoşgörünün kaynağı, 

Kuran-ı Kerim’dir.  Bu çerçevede gayrimüslimlerin din değiştirmeye zorlama veya 

dinî inançlarını yaşamaları hususunda bir yasaklama söz konusu olmamıştır. Fakat dinî 

inançlarıyla ve ibadethaneleriyle ilgili bazı kısıtlamalar uygulanmıştır233. Lewis’e 

göre, hoşgörüden bahsederken tam olarak kapsamı ve içeriği de belirlenmelidir.  Genel 

bir yargı olarak, bir toplumda güçlü olan dinin, o toplumda başka inanç ve dinlerin de 

olduğunu kabul etmesi hoşgörü olarak kabul edilmiştir. Hoşgörü kavramı İslam için 

yeni bir kavram olmakla beraber aynı zamanda yabancı bir kavramdır. İslam’da 

ayrımcılığın bulunmasına rağmen bu durumu zulüm olarak adlandırmak ise mümkün 

görülmemektedir. Bazı dönemlerde olumsuz durumların ortaya çıkması ve İslam’ın 

ortaya koyduğu genel ilkelerden sapmaların meydana gelmesi, İslam’ın bir parçası 

olarak değerlendirilmemelidir.234 Ancak uygulanan sistemde ayrımcılığın bulunması, 

sistemin varlığı ve devamlılığı için gerekli bir durumdur235. Karaman da İslam 

hukukunda Müslümanlar ve gayrimüslimler arasında ayrım bulunduğunu; bu 

                                                      
230 İsmail Kara, “Müsâvat yahut Müslümanlara Eşitsizlik”, Osmanlı Devleti’nde Din ve Vicdan 

Hürriyeti, Ed. Azmi Özcan, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2000, s. 309-310. 
231 İsmail Kara, Hürriyet-Müsavat-Uhuvvet, s. 31-33, 181. 
232 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 198-199. 
233 Mehmet Özdemir, “Gayr-ı Müslimlerin Dini Hayatı Açısından Müslüman Fatihlerin Endülüs’deki 

Uygulamaları”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XXXIII, S. 1, 1994, s. 207-208. 
234 Lewis, a.g.e., s. 31-37 
235 Braude, Lewis, a.g.e., s. 3-4 



   41  

ayrımların bir kısmının olumlu iken; bir kısmının olumsuz olduğunu belirtmiştir236. 

Soykan’ın belirttiği gibi söz konusu bu ayrım, sadece teolojik bir ayrım değildir. 

Başlangıçta teolojik olarak görülen bu ayrım, zamanla devletin gelişimi ve dönüşümü 

ile birlikte, siyasi, ekonomik ve toplumsal alanlarda da ortaya çıkmıştır.237 Özel, 

zimmet anlaşması ile gayrimüslimlerin tebaa kabul edildiğini; toplumu ilgilendiren ve 

buna bağlı olarak çeşitli yükümlülüklerin oluştuğunu ve yükümlülüğün oluştuğu 

hususlar noktasında, Müslümanlardan farkları olmadığını belirtmiştir238. Ayrıca Özel, 

özellikle inanç konusunda Müslüman ve gayrimüslimlere aynı şekilde davranmanın, 

zimmet anlaşmasıyla gayrimüslimlere tanınan güvencelerin ihlali durumunu 

oluşturacağını söylemiştir.239 Mesela, bir Müslüman, İslam inancını terk ettiğinde 

bunun cezası ölüm iken; bir Yahudi’nin inancını terk edip Hıristiyanlığı kabul etmesi 

durumunda bir cezai yaptırım öngörülmemiştir.  

 İslam hukukunun yürürlükte olduğu bir devlet içinde, gayrimüslimlere zimmi 

hukuku uygulanacaktır. Adalet ilkesi ve zimmi hukuku çerçevesinde, gayrimüslimler 

İslam Devleti içinde yaşamlarını devam ettireceklerdir. Fakat günümüz anlamıyla 

eşitlik ilkesinin, zimmi hukukunun uygulandığı bir hukuk sistemiyle beraber 

uygulanması durumunda, ortaya eşit bir toplum değil; imtiyazlı gayrimüslim 

topluluklar çıkacaktır. Çünkü İslam hukukunun öngördüğü sistem, bir dinî hukuk 

sistemi olmakla beraber; hukuk sisteminin çerçevesi ve uygulaması devletlerin 

tecrübeleri ile gelişmiş ve temel ilke “adalet” prensibi olmuştur. Uygulanan bu 

sisteme, eşitlik kavramının getirilmesi; eşit bir toplum ortaya çıkarmayacağı gibi, 

imtiyazlı bir grup ortaya çıkaracaktır ki bu durum, İslam’ı ve İslam hukukunun 

öngörmediği ve kabul edemediği bir duruma sebebiyet verecektir.240  

 İslam hukukunda hürriyet kavramı, kölelik kavramının karşıtı ve irade 

hürriyeti olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bakımından Batı hukuk sistemlerinde tarih 

içinde gelişen hürriyet kavramından farklılık arz etmektedir.241 Uygun, İslam 

                                                      
236 Karaman, a.g.e., s. 264-265. 
237 Soykan, a.g.e.,  s. 26. 
238 Özel, a.g.e, s. 188 
239 A.e., s. 190. 
240 Kara, Hürriyet Müsavat Uhuvvet, s. 173-175 
241 Kapani, a.g.e., s. 85. 



   42  

hukukundaki “özgürlük” kavramını, “haksız yere köleleştirmeme görevi”242 olarak 

açıklamıştır. Bilmen ise, hürriyeti, “esaretden beri insani hukuka tamamen malik 

olmak hali.”243 olarak, hür kavramını ise, “başkasının mülkü olmaktan azade, insani 

haklara tamamen sahib olan kimseye denir.”244 ifadesiyle tanımlanmıştır. Hadduri de 

hürriyeti; iki farklı şekilde tanımlamıştır. Birincisi hür irade, ikincisi kişinin 

hürlüğüdür.245 Fıkıhta hürriyet, insanın hür olup olmadığı ile alakalıdır. Kişinin hür 

olup olmaması nihayetinde ehliyetini etkileyecek bir durumu oluşturacaktır.246 

Nitekim İslam hukukunda köle, eksik ehliyetlidir.247 Nihayetinde, kölelik kurumunu 

kabul eden bir hukuk sisteminde, modern anlamda hürriyet ve eşitlikten bahsetmek 

mümkün görünmemektedir.  

 İslam hukukundaki köleliğin, Roma hukukundaki kölelikten farklı olmakla 

beraber, kölelerin sadece bazı “haklara” sahip olmasından  dolayı insan hakları anlayışı 

ile çelişmektedir.248 Armağan, hür-köle ayrımının bulunmasına rağmen; İslamiyet’in 

köleliğin kaynaklarını daraltarak; köleleri hür bırakma konusunda yükümlülükler 

oluşturduğunu belirtmiştir. Nitekim bu anlayışla, köleliğin zaman içinde ortadan 

kalkması amaçlanmıştır. Bunun sebebi de İslamiyet’in ortaya çıktığı coğrafyada, 

köleliğin yaygın olmasıdır. Köleliğin bir anda yasaklanması ve ortadan kaldırılması; o 

coğrafyadaki toplum yapısı açısından ani bir değişiklik olacağından, bu durum 

mümkün görülmemiştir.249  

 Osmanlı Devleti örneğinde, hürriyet kavramının yaygınlaşması 19. yüzyılda250 

ortaya çıkan gelişmeler ile olmuştur. Modern anlamdaki hürriyet kullanımından farklı 

olarak, II. Abdülhamid’in istibdatına karşı, genel bir kullanım olarak karşımıza 

çıkmıştır.251  

                                                      
242 Uygun, Devlet Teorisi, s. 520. 
243 Bilmen, a.g.e., C.III, s. 338. 
244 A.e.,  s. 338. 
245 Hadduri , Adalet,  s. 193. 
246 Kara,,a.g.e., s. 108. 
247 M. Âkif Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 9. bs. İstanbul, Beta Basım Yayın, 2012, s. 236. 
248 Uygun, a.g.e., s. 521-522. 
249 Armağan, a.g.e., s. 62-63. 
250 Liberte kelimesinin karşılığı hürriyet olarak, 18. yüzyılın sonlarına doğru Napolyon’un hazırlattığı 

bir bildiride kullanılmıştır. Liberte kelimesinin karşılığı olarak  hürriyet kavramı kullanılsa da, bu 

kelimenin kullanımından önce serbesti kelimesi tercih edilmiştir. bkz. Kara, a.g.e.,, s. 115-116. 
251 A.e.,, s. 115,  124-125. 



   43  

 Uygun, İslam hukukunun, İslam Devleti’nin tebaası olan gayrimüslimlere, bazı 

“haklar” tanıdığını söylemektedir. Bu haklar, yaşama, mal güvenliği, mülkiyet ve 

ibadet haklarıdır. Bu haklar, gayrimüslim tebaaya bazı sınırlamalar ile tanınmıştır. 

İslam hukuk ve toplum sisteminde, gayrimüslimlere yönelik ayrımcılık devam 

etmiştir. Bu tanınan “haklar” da, gayrimüslimlere yönelik hoşgörünün sonucudur. Bu 

hakların bahşedilmiş olması, gayrimüslimlerin insan olmasından kaynaklı haklara 

sahip olması anlayışına ters düşmektedir. Bu haklar, İslam hukuk sisteminin, 

gayrimüslimlere yönelik hoşgörüsünden kaynaklanmaktadır. Müslüman-gayrimüslim 

arasındaki ayrımın varlığının devamı halinde insan hakları anlayışından bahsetmek 

mümkün olmayacaktır.252 Armağan da ahval-i şahsiyeyi ilgilendiren konularda 

zimmilerin kendi cemaatlerine başvurabilmelerini tolerans olarak adlandırmıştır.253 

 Şentürk’e göre, zimmet anlaşmasıyla gayrimüslimlere tanınan haklar, insanın 

doğuştan sahip olduğu ve Allah tarafından insanlara verilen haklar olduğu için, bu 

haklar anlaşma ile tanınmış olmayacaktır. Zimmet anlaşması sadece, gayrimüslimlerin 

sahip olduğu hakları kayıt altına almış olacaktır. Bu bakımdan, cizyenin bir ceza veya 

oturma karşılığı ücret olmaktan çok; Müslümanların yükümlü olduğu zekattan hiçbir 

farkı bulunmadığını belirtmiştir.254 İmam Şafii, gayrimüslimlerin ancak zimmet 

anlaşması ile haklara sahip olabileceğini belirtirken; Şentürk ise gayrimüslimlerin, 

insan olduğu için haklara anlaşma ile değil, doğuştan sahip olduğunu ifade etmiştir.255 

 İslamiyet’in ortaya koyduğu ayrımın uhrevi bir ayrım olduğunu ileri sürerek, 

insanların eşit olduğu ve haklara sahip olduğu görüşünü savunanlar olmuştur.256 

Müslüman ve gayrimüslim arasında eşitliğin olduğu iddiası, İslamiyet’e uygun 

düşmemektedir. İslamiyet’e uygun düşmemesine rağmen, bu konuda arayışlarda ayet 

ve hadisler referans alınarak, müslim-gayrimüslim eşitliğine ilişkin fikir ispat 

edilmeye çalışılmıştır. Çünkü gayrimüslimlere ait olduğu belirtilen haklar, modern 

                                                      
252 Uygun, a.g.e.,  s. 526-527. 
253 Armağan, a.g.e. , s. 86. 
254 Şentürk, a.g.e., s. 24-25. 
255 A.e., s. 35-38. 
256 Kara, eserinde, Manastırlı İsmail Hakkı ve Mustafa Sabri’nin metinlerinden Müslüman-gayrimüslim 

arasındaki ayrımın uhrevi olduğunu ifade ettikleri bölümler paylaşmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Kara, 

a.g.e., s. 193-194. 



   44  

anlamdaki eşitlik ve insan hakları anlayışını yansıtmamaktadır. İslam hukukundaki 

gayrimüslim statüsü, zimmi hukuku teorisi ve uygulaması ile ilgilidir.257 

 İslam devlet anlayışında ve İslam hukukunda hak ve özgürlük yerine, adalet 

kavramı karşımıza çıkmaktadır. Devlet başkanının, İslam kural ve hükümlerine 

uyması, halkına zülüm etmemesi ve adaletli davranması emredilmiştir. Bu 

yükümlülüklere karşı, devlet başkanının uygulamalarında sapma görüldüğü anda, 

dünyevi anlamda halkın bir güvencesi bulunmamakla beraber, devlet başkanı için de 

yaptırım bulunmamaktır. Güvence ve yaptırımlar, uhrevidir.258 

 İslamiyet’in insana tanıdığı en önemli olan hak ise, mal ve can güvenliğidir. 

İslamiyet insana ne kadar sınırlı sayıda hak tanımış olsa da, mal ve can güvenliği ve 

ibadet hakkını bu sınırın içine koyabiliriz.259 

 Bir inancı olan kişi, inancının gereklerini uyguladığında, toplumsal hayatta da 

varlık gösterecektir. Nitekim din, kişi ve yaratıcısı arasında olsa da, dinin koyduğu 

hükümler, kişi özelinde toplumsal yaşamını da etkileyecektir. Bu bakımdan din, 

bireysel özellik göstermekle beraber, dinin tebliği ve ortaya koyduğu amaçlar, insanın 

örgütlenmesini ortaya çıkaracaktır. Bu durum da dinin, kolektif yapısını 

oluşturacaktır.260 

 Tarihsel süreçte, devletlerin inanç hürriyetini tanımaları ve korumaları; toplum 

içinde egemen dinin veya hoşgörüsüz insanların da sınırlanması sonucunu ortaya 

çıkarmıştır.261 

 Semavi dinler, insanların diğer canlılardan farklı ve üstün olduğunu kabul 

etmiştir. Fakat bu kabulden yola çıkarak, insan haklarını temellendirmek mümkün 

değildir. Bir dine göre, insan haklarının temellendirmesi yapılacaksa; bu dine 

inanmayanların durumu belirsiz olacaktır. Çünkü, insan, insan olarak doğduğu için 

                                                      
257 A.e., s. 189-191, 194-197. 
258 Kapani, a.g.e., s.88. 
259 A.e., s. 87 
260 Kaboğlu, a.g.e., s. 361-362. 
261 A.e., s. 363-364. 



   45  

belli haklara sahiptir.262 İnanç özgürlüğü, insanın istediği dine inanması veya herhangi 

bir dine inanmaması konusunda özgür olmasıdır. İnanç özgürlüğü kavramının 

kapsamına, kişinin inancından ötürü bir ayrıma tutulmaması ilkesi de girmektedir.263 

İslam hukukunda, gayrimüslim tebaanın inanç ve ibadet güvencesine sahip olduğu264 

belirtilmiştir. “Dinde zorlama yoktur” ayeti265 uyarınca, insanın inanç konusunda 

herhangi bir baskı veya zorlama ile inancı değiştirilemeyecektir. Fakat Karaman, 

ibadet hürriyeti konusunda sadece ibadethanelerinin korunduğunu belirterek, bu 

hürriyetin var olduğunu ifade etmeye çalışmıştır.266 İbadethanelerin korunması, inanç 

ve ibadet hürriyeti noktasında önemli olmakla birlikte, kilise ve sinagoglar sadece bir 

ibadet yeri değil, aynı zamanda ait oldukları dinî cemaatlerin varlıklarını korumak ve 

devam ettirebilmek açısından da en önemli kurumlardır. Ayrıca gayrimüslimlerin 

dinlerinin öngördükleri ibadetler de sadece ibadethanelerde yapılmamaktadır. Bu 

konuda, İslam’ın öngördüğü, inanç ve ibadet güvencesi kısıtlıdır. 

 İnanç hürriyeti noktasında diğer sorunlu husus, mürtedlerin durumudur. 

İslamiyet kişinin dinî tercihine karışmama düsturunu kabul etmiş olsa da, İslam 

dininden çıkan mürtedlerin bu hareketini ihanet olarak değerlendirilip, 

cezalandırmıştır.267 İslam dininden çıkan kişilerin, cezasını çekip veya tövbe edip 

İslam inancını tekrar kabul etmekten başka bir yolu bulunmamaktaydı.268 

 İslamiyet’te devlet kurumunun, din kavramı ile  sıkı bir ilişkisi bulunmaktadır. 

Dini tebliğ etmek ve dinin öngördüğü düzeni kurmak, devletin temel amacı olmuştur. 

Devlet, din kavramı ile beraber inşa edilmiştir. Bu sebeple devletin yönetimi ve 

işleyişinde İslam dini temel olmuştur.  Devlet de dinin koruyucusu konumundadır.269 

 Hakkın kaynağı konusundaki farklılıkların bulunmasının yanında, İslam hukuk 

sisteminde, bir eşitlikten bahsetmek mümkün değildir. İslam hukukunun temel amacı, 

                                                      
262 Uygun, a.g.e., s. 477 
263 Kaboğlu, a.g.e.,  s. 364. 
264 Yunus, 99. 
265 Bakara, 256. 
266 Karaman, a.g.e.,  s. 210-211. 
267 Karaman, Anahatlarıyla, s. 223-224; Karaman, Mukayeseli, s. 223. 
268 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 115. 
269 Bağdatlı, a.g.e., s. 225-226, 234. 



   46  

Allah’ın öngördüğü düzenin oluşmasının gerçekleştirilmesi iken, modern insan hakları 

teorilerinde insan hakları, insanın insan olmasından kaynaklanan hakların korunması 

için öngörülmüş olan bir hukuk sisteminde vücut bulmaktadır. İslam hukukunda Allah 

tarafından verilmiş olan haklar, insanın, imtihanı olan bu dünya hayatı için uygun 

ortamın yaratılmasındaki araçlardır. Modern anlamda haklar ise, insanlığın tarihsel 

süreç içinde mücadelesinin kazanımlarıdır. İslam hukukunda, gayrimüslimler ile 

yapılan zimmet anlaşmasını ve bu anlaşmada tanınan güvenceleri, insan hakları 

kapsamında görmek mümkün görünmemektedir. Modern hukuk sisteminde270 ve 

fıkıhta271 “hak” kavramının meşruiyeti ve korunması hukuk sisteminden kaynaklansa 

da İslam hukukunda zimmi tebaaya yönelik tanınmış “hak”lara müdahale durumunda 

korunmasına yönelik bir sistem öngörülmemiştir. İslam hukukunun dinî bir hukuk 

sistemi olduğu için yaptırımların uhrevi kaynaklı olması ve kaynağının da ilahi 

olmasından dolayı haklara yönelik güçlü bir koruma bulunmamaktadır. Bu sebeple 

zimmi tebaaya yönelik tanınmış himaye, hak kapsamında değerlendirilememektedir. 

İslamiyet’te müslim-gayrimüslim ayrımının varlığı, kölelik kurumunun var olması, 

inanç konusunda mürtedlere yönelik bir korumanın bulunmaması, İslam hukuku 

anlayışında insanlar arasında, özgürlük kavramının sınırlı olduğunu, eşitlik 

kavramının da olmadığını göstermektedir. Devletin dininin olması ve İslam 

inancından olmayan tebaaya yönelik hoşgörünün bulunması da eşitliğin kurulmasının 

mümkün olmadığını göstermektedir. Tarihsel süreç içinde gelişmiş olan zimmet 

kavramı ile beraber İslam Devleti’nin hoşgörüsü sonucunda, tek taraflı bir şekilde  

zimmi tebaaya tanınmış olan koruma ve himayeyi, bir hak olarak tanımlamanın 

mümkün olmayacağı, ancak güvence olarak ifade edilebileceği kanaatindeyim. 

 

1.3. HUKUK SİSTEMİ BAĞLAMINDA TEORİK ESASLAR 
 

                                                      
270 Gözler hak kavramını“insanların, hukuk düzeni tarafından korunan hürriyetleri” olarak (Gözler, 

a.g.e.,  s. 66.) Uygun,  “sahibine bir şeyi yapabilme yetkisi verirken, başkalarına da bu yetkinin 

kullanılmasına engel olmama, saygı gösterme yükümlüğü getirir” (Uygun, a.g.e., s. 482) olarak 

tanımlayarak hakkın kaynağının hukuk ve sözleşme olduğunu ifade etmiştir. (Uygun, a.g.e., s. 482.) 
271 Fıkıhta hak kavramını Hacak, “hukuk düzeninin şahıslara tanıdığı ve koruduğu maslahatlar” (Hacak, 

a.g.e., ,64) Karaman, “hukukun bir yetki veya yükümlülük olmak üzere benimsediği bir aidiyettir.” 

(Karaman, Anahatlarıyla, s. 139) şeklinde tanımlamıştır. 



   47  

 İslam Hukuku’nun temel kaynakları Kur’an-ı Kerim ve sünnettir. Bu sebeple 

zimmet kavramının teorisi, Kuran-ı Kerim ve sünnet bağlamında bu başlıkta 

incelenecektir. 

 

1.3.1. KURAN-I KERİM’DE ZİMMİLER  
 

Kur’an-ı Kerim’de gayrimüslimlere yönelik birçok ayet bulunmaktadır. Bu 

ayetlerin bir kısmı, İslam egemenliği altında gayrimüslimlere nasıl davranılacağına 

dair esasları içermektedir. Nitekim “Dinde zorlama yoktur.”272 ayeti ile 

gayrimüslimlerin inançlarının zorla değiştirilemeyeceği belirtilmiştir. 

“Eğer rabbin dileseydi, yeryüzünde bulunanların hepsi topluca iman ederdi. 

Hal böyleyken, mümin olsunlar diye sen tutup insanları zorlayacak mısın!”273,  “Allah 

dileseydi onları elbette (aynı inançta) tek bir ümmet yapardı”274,  “Eğer Allah isteseydi 

hepinizi elbette ki bir tek inanç topluluğu yapardı. Ama O, dilediğinin yoldan 

çıkmasına imkân verir, dilediğini de doğru yola iletir. Yapmakta olduklarınızdan 

dolayı kesinlikle sorgulanacaksınız.”275 ayetleri, Allah’ın bütün insanları tek bir 

inançta toplayabilecek kudreti ve gücü olmasına rağmen insanların birçok farklı inanca 

sahip olmasına izin verdiğini göstermektedir. Bu bakımdan insanlara zorla İslam kabul 

ettirilemeyecek, eğer isterse insan, İslam olmayan kendi inancında kalmaya devam 

edecektir.  Bu insanın bir tercihi olacaktır. Bu tercihin sorumluluğu da insana ait 

olacaktır.  

Dinde herhangi bir baskının olamayacağı Kur’an-ı Kerim ile hükme 

bağlanmışken, daha evvel de belirtildiği üzere İslam devleti ve gayrimüslim arasındaki 

bir zimmet anlaşması söz konusu olacaktır. “Ehl-i kitaptan Allah’a ve ahiret gününe 

inanmayan, Allah ve resulünün yasakladığını yasak saymayan ve hak dine uymayan 

kimselerle, yenilmiş olarak ve kendi elleriyle cizye verinceye kadar savaşın.”276 ayeti 

                                                      
272 Bakara, 256. 
273 Yunus, 99. 
274 Şura, 8. 
275 Nahl, 93. 
276 Tevbe, 29. Cizye ayeti olarak bilinen ayet, Mekke’nin fethinden sonra inmiştir. Karaman’a göre, 

zimmet anlaşması/akdi Mekke’nin fethinden sonra uygulanmaya başlamıştır. Bkz. Karaman, 

Mukayeseli, s. 221. 



   48  

ile İslam egemenliğini altına giren gayrimüslimin cizye vererek, kendi inancını 

yaşamaya devam edebileceği belirtilmiştir. Gayrimüslim cizye vermeyi kabul 

ettiğinde, zimmet anlaşması kurulacaktır. 

İslamiyet, devletlerin  taraf oldukları ahid veya sözleşmelere uymakla 

yükümlü olduklarını bildirmiştir. Bu yükümlülük sadece devletler için değil, insanlar 

için de geçerlidir. Bu sözleşmeler uyarınca, sözleşmeyi yapan devlet veya insanları 

Allah’a karşı sorumlu konuma girmişlerdir. Bu sözleşmeler, devletlerin veya 

insanların geçici yararları ve maslahatları için sona erdirilemeyecektir. Sözleşmenin 

tek taraflı olarak sona erdirilmesi ise yasaklanmıştır.277 

Kuran-ı Kerim, Müslümanların yaptıkları anlaşmalara bağlı kalmasını 

belirtmiştir. Nitekim bu husus İslam devletini de kapsamaktadır. Gayrimüslimlerle 

yapılan anlaşmada, anlaşma hükümlerine bağlı kalındığı ve yükümlülükler yerine 

getirildiği sürece anlaşma devam edecektir. Ama gayrimüslimlerin olası bir 

düşmanlıkları söz konusu olduğunda veya İslam toplum yapısı için tehdit 

oluşturdukları anda Müslümanlar, bu anlaşmayı bozabilir. Nitekim anlaşmanın 

bozulduğunun karşı tarafa da bildirilmesi gereklidir.278  Enfal suresinde de “Eğer bir 

topluluğun antlaşmayı bozacağından endişe edersen antlaşmayı derhal sona erdirdiğini 

onlara açıkça bildir. Allah ahdini bozanları asla sevmez.”279 denilerek, anlaşmalarının 

bozulmasının hoş karşılanmadığı; ama anlaşmanın sona ermesi için somut gerekçeler 

ortaya çıktığında ise feshedildiğinin karşı tarafa bildirilmesi gerektiği hükme 

bağlanmıştır. 

1.3.2. PEYGAMBER UYGULAMASI 
 

Hz. Muhammed’in gayrimüslimlere yönelik uygulama ve politikalarına 

yönelik karşımıza çıkan ilk ve belki de en önemli uygulama Medine Sözleşmesidir. 

Fakat burada şu noktayı belirtmek gerekir ki, cizye ayeti olarak bilinen ayet, 

Mekke’nin fethinden sonra inmiştir.280 Bu bakımdan, zimmet uygulaması ancak 

                                                      
277 Özel, a.g.e., s. 34-35. 
278 Yılmaz, a.g.e., s. 142-146. 
279 Enfal, 58. 
280 Karaman, Mukayeseli, s.221. 



   49  

Mekke’nin fethinden sonra uygulanmaya başlanmıştır.281 Hz. Muhammed’in hicreti 

sonrası Medine’de bulunan Yahudi kabileleri ile imzalanan Medine Sözleşmesi ile 

Müslüman ve Yahudi topluluklar, birbirlerinden ayrı bir şekilde iki farklı topluluk 

oluşturarak, iki toplumun da birbirlerinin inançlarına ve dinî hukuklarına dair herhangi 

bir müdahalesinin olmayacağı bir sistem öngörülmüştür. Fayda, bu anlaşma ile 

Müslümanlar tarafından Yahudi topluluğu üzerinde herhangi bir himaye durumunun 

olmadığını ve bu bakımdan zimmet kavramından bahsedilemeyeceğini belirtmiştir.282 

Hadduri, Medine Sözleşmesi ile Medine’de bulunan Yahudi toplulukların hukuki 

durumlarının, zimmet anlaşmasındaki genel hükümlerden farklılık oluşturmasının 

sebebi olarak cizye ayeti olarak bilinen ayetin daha indirilmemiş olmasını ve o dönem 

için Müslüman topluluğun müttefik ihtiyacı olarak belirtmiştir.283 Lewis de, Hz. 

Muhammed’in putperestlere karşı savaşında, Yahudiler ve Hıristiyanlar ile 

yakınlaştığını söylemektedir.284 Karaman ise hicret ile İslam’ın davetinin daha fazla 

insana ulaştırılmasının ve Müslümanların korunmasının amaçlandığını, bu iki amacın 

da Medine Sözleşmesi’nden anlaşıldığını belirtmiştir.285 

Medine Sözleşmesi’nde, “Yahudilerin dinleri kendilerine, müminlerin dinleri 

de kendilerinedir”286 denilerek, sözleşme ile oluşan toplulukta, topluluğu oluşturan 

grupların din ve inanç güvencesi olduğu belirtilmiştir. Sözleşmeyle Müslüman ve 

Yahudi toplulukları ile oluşturulan yapı, Yahudi kabilelerinin düzeni bozan 

davranışları ve düşmanla işbirlikleri sonucu bozulmuş ve Medine’den 

sürülmüşlerdir.287 

Hz. Muhammed, Doğu Roma imparatoruna gönderdiği mektupla, Doğu 

Roma imparatorunu İslam’a davet etmiş; eğer daveti kabul etmezlerse cizye vermeleri 

gerektiği belirtilmiştir. Mektupta ilgi çekici olan husus ise, imparatorun daveti ve 

                                                      
281 Karaman, a.g.e.,  s. 221; Kenanoğlu,  a.g.e., s. 32-33. 
282 Fayda, a.g.e., s. 129-132. 
283 Hadduri, Savaş ve Barış, s. 180. 
284 Lewis, a.g.e.,  s. 43. 
285 Karaman, Anahatlarıyla, s. 166-168 
286 Muhammed Hamidullah, El-Vesâiku’s-siyasiyye Hz. Peygamber Döneminin Siyasi-İdari 

Belgeleri, Çev. Vecdi Akyüz, İstanbul, Kitabevi Yayınları, t.y. s.69. 
287 Fayda, a.g.e.,  s. 29-30. 



   50  

cizyeyi kabul etmemesi durumunda halkının bu konuda göstereceği iradeye engel 

olmamasına dair ifadedir.288 

Hz. Muhammed, Hayber’i fethettikten sonra, Hayberli Yahudilerin topraktan 

elde ettiği hasatın yarısını, vergi olarak ödemek kaydıyla, toprakları Hayberlilerde 

bırakmıştır.289 

Gayrimüslim Makna halkıyla yapılan zimmet anlaşmasında, halkın can, mal 

ve inançlarının himaye altına alındığı, saldırılara karşı korunacakları belirtilmiştir. 

Bölgede yaşayan Müslümanlara da, “Kim Makna halkına iyi davranırsa, bu onun 

lehinedir. Kim de kötü davranırsa, bu onun aleyhinedir.” 290 denilmiştir.291  

Bahreyn valisine gönderilen mektupta ise, İslamın davetini kabul edip 

Müslüman olması ile Bahreyn valisinin iktidarının devam edeceği belirtilmiştir.292 Bu 

daveti kabul ettiği anlaşılan Bahreyn valisine gönderilen diğer bir mektupta, vali ile 

beraber Müslüman olan halkın mallarının ellerinde bırakılacağı, inançlarında kalan 

gayrimüslim Yahudilerden ve Mecusilerden bir dinar cizye alınacağı belirtilmiştir.293 

Hacer Mecusilerine gönderilen mektupta ise, Mecusiler İslam’a davet 

edilmiş; daveti kabul etmeyenler ise cizye ödemekle yükümlü tutulmuştur.  Diğer 

zimmet anlaşmalarından farklı olarak Mecusilerin kadınlarıyla evlenilmemesi ve 

kestiklerinin yenilmemesi ifadesi konulmuştur.294 

Necran Hıristiyanları ile yapılan anlaşmada birtakım himaye ve 

yükümlülükler düzenlenmiştir: 

 

                                                      
288 Hamidullah, a.g.e., s. 123. 
289 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 90-91. 
290 Hamidullah, a.g.e., s. 134. 
291 A.e., s. 133-137 
292A.e., s. 160-161 
293A.e., s. 162-163 
294 Hamidullah, a.g.e., s. 165-167. Mecusiler’in kadınlarıyla evlenilmemesi ve kestiklerinin 

yenilmemesi hakkında,  Mecusi topluluğunun şirk koşması ve kötü işleri sebep gösterilmiştir. (Ebu 

Yusuf, a.g.e., s. 207.) 



   51  

“Onların malları, canları, arazileri, meskenleri, hazır bulunan ve bulunmayanları, 

aşiretleri, dinleri, alışverişleri, az veya çok ellerinde bulunan  her şeyleri Allah ve 

Resulü’nün zimmettindedir. Papazları, din adamları, ve kahinlerinden hiçbiri 

değiştirilemez… Bir yabancı ordunun memleketlerine  girmesine ve oraları istilasına asla 

müsaade edilmez. Onlardan her kim  yüklendiği cizyenin ağır olduğunu, ödemeye gücü 

yetmediğini iddia ile bir hak  talebinde bulunursa ne zalim ne de mazlum 

olmamak şartıyla, ödeyeceği  cizyenin yarısı düşürülür. Onlardan her kim 

aktedilen barış tarihinden sonra  faiz alır yerse, ahit ve zimmetini zayi etmiştir.  

Onun hakkında İslam’ın  müeyyidesi tatbik olunur. Başkasının yaptığı kötülükten 

dolayı kötülük yapanın  yerine onlardan birisi yakalanmaz, ancak suçlu yakalanır. 

Haksız yere  akitlerini bozmadıkları, kendilerine ıslah edip dürüst hareket ettikleri 

müddetçe Allah’ın takdiri gelinceye kadar bu namede yazılan hak ve vecibeler  Allah 

ve Resulü’nün zimmet ve riayetindedir.”295  

 

 Yukarıda alıntılanan zimmet anlaşması ile Necran halkına tanınan himaye ve 

güvenceler belirtilmiştir. Necran halkına tanınan himayede, can ve mal himayesinin 

yanı sıra, inanç ve din adamlarına yönelik olarak konulan hükümler, Necranlıların din 

ve inançlarının himaye edilmelerine dair en önemli hükümlerden biri olmuştur.  

Hz. Muhammed’in, “bilmiş olunuz ki, her kim bir zimmiye zulmeder yahut 

takatının üstünde bir yük yükler, hakkından bir şey noksanlaştırır veya gönlü yokken 

zorla bir şey alırsa, ben  kıyamet gününde o kimsenin hasmıyım.” dediği rivayet 

edilmiştir.296 

Hadduri, ehl-i kitap gayrimüslimlere Hz. Muhammed’in diğer 

gayrimüslimlere nazaran daha hoşgörülü davrandığını söylemiştir. Bunun sebebi, ne 

kadar değiştirilmiş ve bozulmuş olsa da bir kutsal kitaba sahip olmaları ve tek bir 

Tanrı’ya inanmalarıdır. Ehl-i kitap gayrimüslimlere yönelik uygulamaların temelinde, 

inançlarına karşı bir hoşgörüsüzlüğün değil; ehl-i kitabın düzeni bozmaya ve güvenliği 

tehlikeye düşürmeye yönelik tutum ve hareketlerinden kaynaklanmıştır.297 

                                                      
295 Ebu Yusuf,  a.g.e., s. 123. 
296 A.e., s. 199 
297 Hadduri, a.g.e., s. 183-184. 



   52  

Neticede Hz. Muhammed döneminde, gayrimüslimlere ve zimmilere yönelik 

uygulamalarda dikkat çekilmesi gereken ilk şey, Kur’an-ı Kerim’in inmeye devam 

ediyor oluşudur. Bu durum, gayrimüslimlere yönelik politikaların zaman içinde 

değişmesi ve gelişmesine yol açmıştır. Medine Sözleşmesi’ndeki hükümler ile daha 

sonraki anlaşmalarda bulunan zimmet ve cizye kavramları, değişimi göstermektedir.  

İkinci husus ise, Hz. Muhammed’in peygamberliği ve devlet başkanlığı döneminde, 

Müslümanları koruma ve İslamiyet’i daha geniş kesimlere ulaştırma gayesinin 

bulunmasıdır. Bu bakımdan Hz. Muhammed’in müşriklerle olan savaşında, zaman 

içinde müttefiklere ihtiyaç gereksinimi ortaya çıkmıştır. Fakat yine de zimmet 

anlaşması ve zimmi kavramı, Hz. Muhammed döneminde oluşmaya ve gelişmeye 

başlamıştır. Burada kanaatimce, hoşgörü kavramı, Müslümanların ve İslam 

toplumunun güvenliği ön planda olmuştur. 

 

1.3.3. ZİMMET ANLAŞMASI KAPSAMINDA 

UYGULANACAK OLAN HUKUK 
 

İslam inancı evrensel bir inanç olduğu için, İslam hukuku da evrensel ve tek 

bir hukuk sistemidir. Diğer milletler veya ülkeler arasında münasebetler İslam 

hukukundan ayrı bir başlık olarak değil; İslam hukuku başlığı altında düzenlenmiştir. 

Nitekim Müslüman ve gayrimüslim arasındaki ilişki uluslararası hukuk (siyer) 

kapsamında değerlendirilmiştir.298 İslam ceza hukuku, evrensel niteliklere sahip olsa 

da şartların imkansızlığından veya İslam devletinin dışında bu ceza hükümlerinin 

uygulanması mümkün görülmediğinden mülkîlik özelliği kazanmıştır. Bu sebeple, 

İslam devleti içinde yaşayan herkese aynı ceza hukuku hükümleri uygulanacaktır. 

Fakat, zimmilerle ilgili istisnalar bulunmaktadır. Hamr içme yani sarhoşluk suçunun 

cezası, zimmiler üzerinden uygulanmayacaktır. Çünkü kendi inançları, içki içmeyi 

yasaklamamıştır.299 

                                                      
298 Hadduri, Savaş ve Barış, s. 55-57 
299 Zeydan, a.g.e.. 603-604. 



   53  

Gayrimüslim topluluklar, şahıs haklarını ilgilendiren konularda kendi dinî 

hukukları ile bağlıdır. Aynı zamanda bu hukukun uygulanması kendi din adamlarınca 

yapılmaktadır. Fakat kendilerine verilen bu güvence, İslam ceza hukuku hariç ve İslam 

kamu düzeni ile sınırlıdır. Bu bakımdan İslam hukukunun bütün hükümlerinin 

genelliğinden bahsedilememektedir. Özellikle şahıs haklarını ilgilendiren konularda 

ayrımcı niteliğe sahip olduğu düşünülmektedir.300  Fakat İslam hukukunu uyguladığı 

iddiasında olan bir devletin hukuku, İslam hukukudur. Burada gayrimüslimlere 

tanınan şahısla ilgili konularda kendi dinî hukuklarını uygulayabilecekleri İslam 

devletinin İslam hukuku kapsamında tanıdığı bir güvencedir. Aynı zamanda bir İslam 

ülkesinde uygulanan hukuk İslam hukuku olduğu için hüküm kuracak olan hakimin 

Müslüman olması gerekmektedir. Bir gayrimüslim, diğer gayrimüslim üzerinde ancak 

hakemlik yapabilir.301 

İslam devlet anlayışında, zimmilerin kendi dinleriyle ilgili olan şahıs halleri 

uyuşmazlıklarında, kendi cemaatlerince kurulan bir heyet önünde bu sorunun çözümü 

için talepte bulunabilirler. Ama bu heyet tarafından verilen kararların uygulanması 

ihtiyaridir. Bu bakımdan kararı veren heyet,  bir mahkemeden daha çok tahkim 

gibidir.302 Farklı inanca sahip gayrimüslimler, aralarındaki hukuki uyuşmazlıkların 

çözülebilmesi için devlet mahkemelerine başvurulabilirler. Burada uygulanacak olan 

hukuk, İslam hukukudur. Hem İslam hukukunun mülkîliği, hem de küfrün tek millet 

olduğundan yola çıkılarak, farklı inançlara sahip olunması burada hüküm kurmaya 

engel oluşturmayacaktır.303 

İslam ceza hukukunun hükümleri, Müslüman-zimmi ayrımı olmadan herkese 

eşit bir şekilde uygulanacaktır.304 Hamr içme konusunda gayrimüslimler için bir istisna 

olsa da, Müslümanların çoğunluk olduğu bir yerde, zimminin şarap gibi İslam dinince 

yasaklanmış şeyleri, Müslüman topluluğun görebileceği bir şekilde satması veya 

                                                      
300 Soykan, a.g.e., s. 84-88. 
301 Kenanoğlu, a.g.e., s. 39-40. 
302 Özel, a.g.e., s. 198-201. 
303 Hamidullah, Devlet İdaresi, s. 270. 
304 Bilmen, a.g.e., C. III,  s. 426-427. 



   54  

kullanması yasaklanmıştır. Bu gibi  durumlarda, devlet yetkililerinin söz konusu 

zimmi üzerinde cezalandırma yetkisi bulunmaktadır.305 

Zimmi, İslam devletinin aleyhine fiillerde bulunur veya düşman devletle 

işbirliği yaparsa, bu durum zimmet anlaşmasının geçerliliğini etkilemeyecektir. Fiili 

tespit edilmiş olan zimmiye, suçta öngörülen ceza  uygulanacaktır. İmam Malik ise, 

zimminin, zimmet anlaşmasının bozulacağını söylemiştir.306 Bir zimmi, bir 

Müslümana veya bir zimmiye karşı öldürme veya yaralama gibi kısas cezası gerektiren 

bir fiilde bulunursa, Hanefilere göre zimminin zimmet akdi geçerliliğini devam 

ettirecekken; İmam Malik’e göre zimmet akdi kapsamında yükümlülüklerine aykırı 

davrandığı için zimmet anlaşması bozulacaktır.307 

Zimmet anlaşması sonucunda yükümlülüklerini yerine getirmeyen veya 

aykırı davranan zimmilerin bu hareketi, diğer zimmileri bağlamayacak, anlaşmanın 

geçerliliğini etkilemeyecektir. İslam ceza hukuku kapsamında cezalandırılması 

gereken fiillerin varlığı durumunda, o zimmiler cezalandırılacaktır.308 

1.4. UYGULAMADA ZİMMET ANLAŞMASI 
 

Zimmet anlaşmasının gelişiminde, Hz. Muhammed’in vefatının ardından 

görev yapan dört halifenin de büyük katkısı bulunmaktadır. Kur’an-ı Kerim’deki 

hükümler ve Hz. Muhammed’in uygulaması ışığında, zamanın ihtiyacına ve fethedilen 

bölgelerin durumlarına göre zimmet anlaşması uygulamasında bazı eklemeler 

olmuştur. 

Hz. Ebubekir, Hz. Muhammed’in Necranlı Hıristiyanlarla yaptığı zimmet 

anlaşmasını yenilemiştir. Yenilenen anlaşmada, “onların canları, toprakları, dinleri, 

malları, tâbileri, hazır bulunanları, bulunmayanları, piskoposları, rahipleri, kiliseleri 

ve ellerinin altındaki az ya da çok her şeyleri Allah’ın ve onun elçisi Peygamber 

Muhammed’in zimmetiyle korunur… Piskopos ve rahipleri değiştirilemez.”309 

                                                      
305 A.e., s. 429. 
306 Serahsi, a.g.e., s. 158. 
307 A.e., s. 158-159. 
308 Hadduri, a.g.e.,s.  222. 
309 M. Hamidullah, a.g.e.,  s. 210. 



   55  

denilmiştir. Nitekim bu şartların yerine getirilmesi için, cizyenin ödenmesi, İslam 

devletine karşı düşmanca bir hareket yapmayacakları ve dış düşmanla işbirliği içinde 

olmamaları gibi hükümler konulmuştur.310 

Hz. Muhammed ve Hz. Ebu Bekir döneminde himaye altına alınan Necran 

Hıristiyanları, Hz. Ömer döneminde yerlerinden çıkarılmıştır. Bu durumun sebebi, 

Necran Hıristiyanlarının, güvenlik açısından sorun teşkil edebilme ihtimalinin ortaya 

çıkmasıdır. Nüfus olarak sayılarının fazla olması, askerî anlamda silah toplamaları ve 

depolamaları iddiası, bu durumun ortaya çıkmasına sebep olmuş olabilir. Nitekim 

Kufe’ye sürgün edilen Necranlı Hıristiyanlara, o bölgeden topraklar verilmiş ve belli 

bir süre -2 yıl- cizyeden muaf tutulmalarına karar verilmiştir. Bu bakımdan İslam 

devlet güvenliği ve Müslümanların güvenliği sağlandıktan sonra, himaye altında olan 

gayrimüslimlerin mağdur edilmemesi için gerekli önlemler alınmıştır.311 Hz. Ömer, 

Necran Hıristiyanlarını sürgün etmeden önce, Necran’da bulunan Hıristiyanların 

şehirden çıkmalarını ama çıkmadan önce, işledikleri topraktaki ürünlerin yarısının 

onların olacağını belirtmiştir. Sürgün edildikleri bölgede onlara toprak verilmesini, 

onlara adaletle davranılmasını ve onlara karşı zulme engel olunmasını emretmiştir.312 

Hz. Ömer, Hz. Muhammed döneminde fethedilen Hayber kentindeki 

Yahudileri başka bir bölgeye sürmüştür. Bu sürgünün sebebi, temel olarak güvenlik 

sorunları olmakla beraber; şehir, Hz. Muhammed döneminde fethedildiğinde, zimmet 

akdinde Hayberli Yahudilerin istenildiği zaman bölgeden çıkartılabileceğine dair bir 

hüküm olduğu da belirtilmektedir. Çünkü fetihten sonra Hayberli Yahudilerin orada 

kalmasının nedeni, topraktan Müslümanlara göre daha iyi anlıyor ve işleyebiliyor 

olmalarıydı.313 Şehrin konumu ve bu şehirde Müslümanların daha önce saldırıya 

uğramaları ve hatta öldürülmeleri, zimmet anlaşmasıyla gayrimüslimlerin 

sorumluluğu altında olan bazı yükümlülüklerin de ihlali durumunu ortaya çıkartmıştır. 

Nitekim güvenlik sorunu olarak hem devleti hem de Müslümanları tehdit eden 

durumların ve onlara karşı olumsuz hareketlerin olması, devlet tarafından sürgünün 

                                                      
310 Fayda, a.g.e., s. 144-146. 
311 A.e., s. 268-270. 
312 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 124-125; Hamidullah, a.g.e., s. 210-212. 
313 Fayda, a.g.e., s. 265-267. 



   56  

bir karar olarak uygulanabileceği düşüncesini oluşturmuştur.314 Lewis de, zimmet 

anlaşmasına uygun olarak himaye altında bulunan zimmilerin, geçerli bir gerekçe 

olmadan sürgün edilmesinin veya göçe tabi tutulmasının zimmet anlaşması 

hükümlerine uygun düşmeyeceğini belirtmiştir.315 

Hz. Ömer, Irak’ı fethettikten sonra o bölgede bulunan gayrimüslimlerden 

cizye ve onların topraklarından haraç almıştır. Buradan yola çıkarak Serahsi, anveten 

fethedilen yerlerde devlet başkanının fethedilen yerde cizye ve haraç vergisi koymada 

yetkili olduğunu ileri sürmüştür.316  

Ebu Ubeyde’nin fethettiği yerlerin topraklarını ve toprağın üzerindeki halkın, 

ganimet olarak paylaştırılması sorusu üzerine Hz. Ömer, gelecek olan Müslümanlara 

bir şey kalmayacağını belirterek, 

 

 “Arazileriyle birlikte taksim edilen bu insanlara gelince Müslümanlar sağ oldukları 

müddetçe onları sömürmeye devam ederler. Netice itibariyle bizler hayattan çekilince 

bizden sonra gelecek olan çocuklarımız, onların çocuklarını sömürmekte ve onları köle 

olarak kullanmakta devam ederler. Artık onlar İslam dini hakim olduğu müddetçe 

Müslümanların kölesi olurlar. Ben buna asla razı değilim. Durum ve keyfiyet bu  

olduğundan sen onlara cizye koy. Kadınların esir, cariye haline getirilmesine mani ol. 

Müslümanların onlara haksızlık etmelerini ve zarar vermelerini önle”317  

 

dediği rivayet edilmiştir. Hz. Ömer’in bu kararının amacı bugünkü ve gelecek 

nesillerdeki Müslümanları korumaktır.318 Aynı zamanda zimmilerin Müslümanların 

kölesi olmasını da engellemeye çalışmıştır. Toprakların onlarda kalmasını sağlayarak, 

İslam devleti için sürekli bir maddi kaynak yaratmış oluyor, aynı zamanda 

gayrimüslimlere hoşgörülü bir şekilde davranarak, İslam dinine geçişleri için daha 

hoşgörülü bir ortam yaratıyordu.319 Bu durum, toprakların gayrimüslim sahiplerinde 

bırakılarak, onlardan vergi toplanılmasını sağlamıştır. Aynı zamanda toplanan bu 

                                                      
314 A.e.,  s. 265. 
315 Lewis, a.g.e., s. 85-86. 
316 Serahsi, a.g.e.,  s. 29. 
317 Ebu Yusuf,  a.g.e., s. 222-223. 
318 Serahsi, a.g.e., s. 28-30. 
319 Fayda, a.g.e., s. 42-46. 



   57  

vergiler ile hem fethedilen şehirlerin korunmasının sağlanması hem de cihadın 

sürdürülebilirliği açısından maddi kaynağın oluşması açısından önemlidir.320 

Toprakların savaşçılar arasında ganimet olarak bölünmesi durumunda, toprak sahibi 

olan Müslümanlar arasında, su sorunu yüzünden huzursuzluk çıkma ihtimali de başka 

bir durumdur.321
 

 Hz. Ömer,  Beni Tağlib Hıristiyanları ile yaptığı zimmet anlaşmasında, cizye 

yerine iki kat zekat alınmasını, çocuklarını vaftiz ettirmemelerini ve Hıristiyan 

yapmamalarını, anlaşma şartı olarak eklemiştir.322 Bu hüküm oldukça ilginçtir. 

Hıristiyan bir toplulukla yapılan anlaşmada, cizye yerine sadaka323 istenmesinin ve 

himayenin getirdiği güvencelerden biri olan çocuğa dinî inancın öğretilmesi 

konusunda bir istisna teşkil etmiştir. Gayrimüslim ebeveynlerin, çocuklarına kendi 

dinî inançlarını öğretmesinin, zimmet hukukunda güvence altına alınan inancın 

korunması hükmüyle sıkı bir ilişkisi bulunmaktadır. Genel zimmet uygulamasını 

aksine hareket eden Hz. Ömer’in bu davranışının, daha önceki tecrübelerinden 

kaynaklanan bir tercih olduğu düşünülebilir. Güçlü ve kalabalık bir topluluk olan Beni 

Tağlib kabilesinin cizye ödemek istememesi ve cizye şartı konulduğu takdirde düşman 

saflarına katılacağını bildirmesi, Hz. Ömer’in bu kararı almasında etkili olmuş 

olabilir.324  

 Hz. Ömer’in zimmilere yönelik birçok uygulaması, zimmet anlaşmasının 

gelişiminde önemli yapı taşlarını oluşturacaktır. Hz. Ömer’in uygulamasının 

temelinde, adalet anlayışı olduğu unutulmamalıdır. Nitekim zimmiler konusunda, 

“Benden sonraki halifeye zimmiler hakkında hayır tavsiye ederim. Onlara verilen 

sözler ve şartlar tam olarak yerine getirmeli, can ve mal emniyetlerini sağlamak için 

icabında savaşa girilmeli, takatlarının fevkinde yükler yüklenmemelidir.”325 dediği 

rivayet edilmiştir. 

                                                      
320 A.e., s. 35. 
321 A.e., s. 17. 
322 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 192. 
323 Fayda, Kitabü’l-Haraç metninde sadaka kavramının zekat anlamına gelecek şekilde kullanıldığını 

ifade etmiştir. bkz. Fayda, a.g.e., s. 168, dn. 585. 
324 Bu konu hakkındaki ayrıntılı bilgi ve tartışmalar için bkz. Fayda, a.g.e., s. 168-180. 
325 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 200. 



   58  

 Zimmiler ile ilgili diğer uygulamalardan biri, bir zimminin devlet idaresinde 

görev alıp alamayacağı meselesidir. Kur’an-ı Kerim’de bu konuyla ilgili bir hüküm 

veya yasak bulunmamakla beraber Hz. Muhammed döneminde de gayrimüslimlerin 

kamuda görevli olamayacaklarına dair net bir ifade bulunmamaktadır. Fakat bir 

gayrimüslime önemli bir görev verilmesinin, Müslüman topluluğunda rahatsızlık 

ortaya çıkarabilme ihtimali bulunmaktadır. Bu sebeple, bu durumu kamuda İslam 

Devleti için önemli ve kilit görevlerde gayrimüslim tebaaya görev verilmemesi olarak  

yorumlayabiliriz.326 Dört halife döneminde devlet işlerinde Müslüman toplumun 

maslahatı için gayrimüslimlerin istihdam edildiği görülmektedir. Fakat bu istihdam 

daha çok yardımcı işlerdir ve kalıcı değil geçici olmuştur.327 Özel de İslam devlet 

başkanının, devletin ve toplumun faydası için en uygun olana karar verme noktasında, 

takdir hakkı bulunduğunu belirtmektedir; genelde devletin ve toplumun güvenliğini 

ilgilendiren konular haricinde gayrimüslimler de devletin çeşitli pozisyonlarında 

istihdam edilmiştir.328 Karaman da, zimmilerin askerlik yapma mecburiyeti 

bulunmadığından ve cihadın Müslümanların yükümlülüğü olmasından dolayı, 

zimmilerin ordu komutanı olmasının mümkün olmadığını ifade etmiştir. Ayrıca, 

Müslümanların hukuki anlaşmazlıklarını çözme veya İslam hukukunu uygulama yani 

hakimlik gibi konuları da gayrimüslimlerin yapamayacağı meslekler arasında yer 

almaktadır.329 Allah’ın emrettiği düzeni ve dünyevi iktidarı kurmakla görevli olan 

devlet başkanına bu konuda yardım edecek olan devlet görevlileri Müslüman 

olmalıdır.330 Maverdi’ye göre, zimmilerin devlet idaresinde görev almalarının yasak 

olmadığını; ancak görevlerinin, karar verici bir konumu veya askerî bir alanı 

kapsamamalıdır. Ancak devlet başkanının kendisine çizdiği sınırlar içinde görevini ifa 

edebileceklerdir.331
 

1.5. ZİMMET ANLAŞMASININ SONA ERMESİ 
 

                                                      
326 Ahmet Bostancı, Kamu Hukuku Açısından Hz. Peygamber’in Gayri Müslimlerle İlişkileri, 

İstanbul, Rağbet Yayınları,, 2001, s. 151. 
327 Adnan Adıgüzel, Barış Çakan, “Emeviler Döneminde Gayrimüslim İstihdamı”, İSTEM, S. 34, 2019, 

s. 335-336. 
328 Özel, a.g.e., s. 189. 
329 Karaman, Mukayeseli, s. 240. 
330 A.e., s. 242 
331 Maverdi, El-Ahkâmü’s Sultaniye,  s. 70-74. 



   59  

Zimmet anlaşmasının uygulanması şahsidir.332 Herhangi bir süreye 

bağlanamayan zimmet anlaşması, himaye altındaki gayrimüslimler sözleşmece 

kararlaştırılan hükümlere aykırı hareket etmedikçe yürürlükte kalacaktır.333  

Maverdi’ye göre, İslamiyetin temel esas ve hükümlerine saldırıda bulunma, 

hakaret etme gibi durumlar söz konusu olduğunda ya da Müslümanlara karşı tehditte 

ve aşağılayıcı hareketlerde bulunulduğunda, devlet ile zimmi arasında yapılan zimmet 

anlaşması sona erecektir. Sayılan bu hususların, zimmet anlaşmasında belirtilmiş veya 

belirtilmemiş olması, zimminin yükümlülüğüne bir etki yapmayacaktır. Çünkü bu 

hususlar, İslamiyet ve İslam Devleti’nin sıkı sıkıya bağlı olduğu hususlardır.334 

Maverdi’ye göre, cizyesini ödemek istemeyen zimmi, bu hareketiyle zimmet 

anlaşmasını geçersiz kılacaktır.335 Cizye vergisini ödemek istemeyen zimmi için 

zimmet anlaşması son bulur. Aynı şekilde devlete isyan ve düşman devletlerle işbirliği 

sonucunda da zimmet anlaşması son bulacaktır.336 Bilmen’e göre,  cizye borcunu 

ödememek zimmet anlaşmasını bozmazken cizye yükümlülüğü olduğunu kabul 

etmemek zimmet anlaşmasını sona erdirecektir. 337 Buradan şu yorumu yapabiliriz: 

Cizye zimmet anlaşmasında taraflarının iradesinin somut ifadesidir. Eğer zimmi cizye 

yükümlüsü olmadığını ileri sürerse, zimmet anlaşmasını da kabul etmediği sonucu 

ortaya çıkacaktır.  

Darü’l-harbe yerleşmek zimmet anlaşmasını sona erdiren diğer sebeplerden 

biridir.338  Karaman, zimmet anlaşmasını sona erdiren sebepleri Hanefilere göre 

“zimminin Müslüman olması, harb ülkesine intikal etmesi, zimmilerin İslam ülkesinde 

bir bölgeyi ele geçirerek devlete karşı savaş durumuna geçmeleri”, diğer mezheplere 

göre ise “cizye vermemek, dine ve dince mukaddes sayılan varlıklara hakaret etmek, 

yol kesmek, Müslüman kadınla zina etmek, Müslümanlar aleyhine casusluk 

yapmak…” olarak  belirtmiştir.339 Hanefilere göre, darü’l-İslamda, harbî bir devlet için 

                                                      
332 Karaman, a.g.e.,s. 228. 
333 Bilmen, a.g.e., C. III, s. 426. 
334 Maverdi, a.g.e., s. 275-276. 
335 A.e., s. 277. 
336 Hamidullah, a.g.e., s. 266. 
337 Bilmen, a.g.e., s. 430. 
338 A.e., s. 430. 
339 Karaman, Mukayeseli, s. 228. 



   60  

İslam devletine casusluk yapmak veya İslam ceza hukukunun kapsamına giren fiili 

işlemek,  zimmet anlaşmasını bozmaz. İslam ceza hukuku, darü’l-İslamda bulunan 

herkese karşı uygulanır. Bu bakımdan, İslam devletinin himayesini kabul eden bir ehl-

i zimmet, ukubat hükümlerine göre cezalandırılacaktır.340 

Zimmet anlaşmasının tarafı olan gayrimüslim, bu anlaşmayı istediği zaman 

feshedebilir.341 Zimmi eğer zimmet anlaşmasına uymayı reddediyorsa ve geçersiz 

kılıyorsa bu durumda ülkeyi (darü’l-İslam) terk etmek isteyen zimmiye izin verilir; 

terk etmiyorsa en yakın düşman ülkesine sürülür. Fakat, zimmi, zimmet anlaşmasını 

savaş yoluyla bozuyorsa, öldürülecektir.342 

1.6. EMEVİ VE ABBASİ DEVLETLERİ DÖNEMİNDE 

ZİMMİLERE İLİŞKİN UYGULAMALAR 
 

Emeviler ile İslam devleti saltanata dönüşmüştür. Bu dönüşüm, devlet 

organizasyonunu da etkilemiştir. Zimmilere yönelik politikaların ise, daha çok sosyal 

ve toplumsal boyutları ön plana çıkmıştır.  

Zimmet anlaşması uyarınca, birçok alanda zimmilere yönelik kısıtlamalar 

ortaya çıkmıştır. Zimmet anlaşmasıyla öngörülen kıyafet, evlerin yüksekliği, silah 

taşıyamama gibi bazı kısıtlamalar İslamiyet’in gayrimüslimlerin çoğunluk olduğu 

bölgeleri fethetmesi sonucunda nüfus olarak azınlıkta kalan Müslüman toplumunun 

güvenliği açısından konulmuştur.343 Cohen, bu kısıtlamalar ile zimmilerin 

Müslümanlardan daha aşağıda bir statüde olduklarının fark edilmesi için kıyafet, ev 

gibi kamusal alanda dışardan fark edilebilecek çeşitli sınırlamalara veya 

yükümlülüklere tabi tutulduğunu ileri sürmüştür.344 Bu kısıtlamalar öngörülse de her 

zaman aynı sıkılıkta uygulanmamıştır. İç ve dış tehditlerin varlığı durumunda 

zimmilere yönelik kısıtlamaların sert bir şekilde uygulanması durumu ortaya 

çıkıyordu. Bu durumların varlığında, kıyafet, ev, ibadethane gibi kısıtlamalar daha katı 

                                                      
340 Bilmen, a.g.e., s. 431. 
341 Karaman, a.g.e.,s. 228. 
342 Maverdi, a.g.e.,s. 277-278. 
343 Braude, Lewis, a.g.e.., s. 5. 
344 Cohen, a.g.e., 61-62. 



   61  

bir şekilde uygulanıyordu.345 Bazı dönemlerde kısıtlamalar, devlet tarafından 

uygulanmadığında zimmi tebaa zenginleşmiş ve güçlenmiştir. Bu zenginleşme ve 

güçlenme, toplum içinde hissedilebilir veya fark edilebilir olduğu durumlarda 

Müslüman tebanın  tepki ve olumsuz reaksiyon vermesine yol açmıştır.346 

Zimmilere yönelik kısıtlamalardan dikkat çekenlerden biri kıyafetlere yönelik 

olandır. Zimmiler, Müslümanlara benzeyecek ve onları taklit edecek şekilde 

giyinmemelidir.347 Zimmilerin, Müslümanlardan ayırt edilmesini sağlayacak olan 

zunnar adlı kemeri giymeleri, Emevi Devleti döneminde zorunlu tutulmuştur. Kemer 

takma zorunluluğu, Abbasi Devleti’nde de uygulanmıştır. Abbasi Halifesi Mütevekkil, 

bu uygulamayı fermanla yürürlüğe koymuştur. Ancak bu zunnar adı verilen kemer 

giyilmesi olayı, her zaman aynı sıkılıkta uygulanmamıştır.348 

Lewis, zimmilere yönelik kıyafet kısıtlamasının sebeplerine yönelik birçok 

görüş bulunduğunu söylemiştir. İslam devletinin ilk kurulduğu zamanlarda fethettiği 

bazı bölgelerde Müslümanlar azınlık iken gayrimüslimler çoğunluk durumundadır. Bu 

durumda gayrimüslimleri, Müslümanlardan ayırt edebilmek için kıyafetlere yönelik 

kısıtlamalar olmuştur. Tabi bu kısıtlamanın altında yatan sebep, güvenlik ihtiyacıdır.  

Fakat başka bir görüş ise, İslam Devleti’nde yaşayan gayrimüslimleri aşağılamak için 

kıyafet konusunda kısıtlamalar yapıldığı yönündedir.349 

Lewis, ayrıca zimmilere yönelik silah taşıma yasağının bulunduğunu 

belirtmiştir. Gayrimüslimlerin silah taşıyamamaları dönemin şartları dahilinde 

gayrimüslimlerin güvensiz hissetmelerine yol açmış olabilir.350 Fakat zimmet 

anlaşması ile zimmilerin güvenliklerinin İslam devletinin sorumluluğunda ve himayesi 

altında olduğu için silah taşıma yasaklarını bu paralelde düşünebiliriz. 

                                                      
345 Lewis, a.g.e.,s. 94-96. 
346 A.e., s. 99. 
347 Ebu Yusuf, a.g.e.,s. 203. 
348 Cohen, a.g.e., s. 62-63. 
349 Lewis, a.g.e., s. 74-75. 
350A.e., s. 76. 



   62  

Zimmilerin ikamet edecekleri yerler ile ilgili ise, Müslümanların çoğunluğu 

oluşturduğu yerde oturabilirler. Fakat sokaklarda şarap ve domuz eti satmaları ve haç 

çıkarmaları yasaktır. 351 

Zimmiler, devlet idaresinde çeşitli pozisyonlarda (bazı dönemler hariç olmak 

üzere) görev almışlardır. Emeviler döneminde, gayrimüslimlere devlet içinde görev 

verilmesi kalıcı bir hale dönüşmüştür. Geniş bir coğrafyada, kalabalık bir gayrimüslim 

nüfusundan vergi toplanabilmesi için gayrimüslimlere görev verilmiştir. Bu durumda 

Sasani ve Bizans devletlerinden benimsenen toprak ve vergi sisteminin etkisi 

büyüktür. İşe alımlar, sadece vergi sistemiyle sınırlı kalmamıştır. Sarayda veya 

hastanelerde de doktor olarak görevlendirilmişlerdir. Tercüme alanında diğer 

toplumların eserlerinin Arapçaya çevrilmesi konusunda da gayrimüslimler 

görevlendirilmiştir. Bu konularda gayrimüslimlerin görevlendirilmesinin nedeni, 

Müslüman toplumun yeterli bilgi ve tecrübeye sahip olmaması olarak açıklanabilir.352 

Özellikle Emevilerin ilk döneminde, bu durum, gayrimüslimlere karşı bir hoşgörü 

ortamı oluşturmuştur. Fakat bu sadece hoşgörü ile açıklanamaz. Büyük bir 

gayrimüslim nüfusunun bulunması da bu durumun ortaya çıkmasında etkili 

olmuştur.353 Nitekim zimmilerin bilgi ve tecrübesine güvenilerek, çeşitli 

pozisyonlarda görev alsalar ve nüfuzlarını arttırsalar da zamanla zimmilere duyulan 

güvensizlik, onların devlet idaresindeki herhangi bir konumda çalışmalarını 

engelledi.354 Lewis de devletin içinde bulunan Hıristiyan tebaanın, devletin sınırları 

ötesinde bulunan Hıristiyan devletler ile bağlantısı veya işbirliği içinde olabileceği 

şüphesi ile devletin zimmi tebaasına yönetim kademesinde görev vermesini etkilediği 

görüşündedir. Yahudi tebaa açısından böyle bir şüpheyi oluşturacak durum olmadığı 

için onlar Hristiyan tebaaya göre daha şanslı olmuşlardır.355 Cohen de bu durumu, 

                                                      
351 Ebu Yusuf, a.g.e.,s. 202-203. 
352 Adıgüzel, Çakan, a.g.e. s. 337-346. 
353 Laura Veccia Vaglieri, “Patriarchal and Umayyad Caliphate”, The Cambridge History of Islam- 

C. IA The Central Islamic Lands From Pre-Islamic Times to the First World War, Ed. P.M. Holt, 

Ann K.S. Lambton, Bernard Lewis, Cambridge, Cambridge University Press, 1970, s. 88. 
354 Cohen, a.g.e.,s. 65-66. 
355 Lewis, a.g.e.,s. 108-109. 



   63  

Yahudiler açısından Avrupa’daki uygulamalarla356 karşılaştırınca, Yahudilerin İslam 

devlet idaresinde önemli mevkilere gelmiş olduklarını belirtmiştir.357 

Emevi Devleti döneminde, gayrimüslimlerin yükümlü oldukları vergileri 

ödemeleri şartıyla inançlarını yaşamalarına izin verilmiş ve dinî liderlerine bazı 

konularda ayrıcalıklar tanınmıştır. Fakat devlet, gayrimüslimlerin İslam’ı kabul etmesi 

için ciddi bir dinî propaganda ve tebliğ faaliyeti yapmamasına rağmen; ciddi sayıda 

gayrimüslim, Müslümanlığa geçmiştir. Bu din değiştirmeler sonucunda, devlet 

hazinesinde ciddi sıkıntılar yaşanabileceği düşüncesiyle mevali358 adı verilen bu sınıf, 

gayrimüslimken yükümlü oldukları vergilerle başka şekillerde yükümlü kılınmıştır.359 

Cizyenin miktarının tespiti, bazı fethedilen yerlerde toplu olarak belirlenmiştir. Fakat 

zaman içinde bölgelerdeki zimmi sayısının azalması sonucunda, ilk başta zimmet 

anlaşması ile belirlenen cizye miktarı, zimmi halk için ciddi bir yük oluşturmuştur. Bu 

sebeple, Emevi halifesi Ömer bin Abdülaziz döneminde, cizyenin toplu bir şekilde 

değil; kişi başına alınması gerektiğine karar verilmiştir.360 

İslamiyet’ten sapmaları ve yanlış uygulamaları önleme niyetinde olan Emevi 

Halifesi Ömer bin Abdülaziz, mevaliler ile Arap Müslümanlar arasındaki ayrıma son 

vermeye çalışmıştır. Ayrıca, gayrimüslimlere yönelik, İslam propagandasını 

arttırmıştır. Kendinden önceki Emevi halifelerinin, egemenliği altında bulunan 

gayrimüslimlere yönelik kötü davranışlarına son vermiş, İslam hukukunun onlar için 

öngördüğü hükümleri uygulamaya geri dönmüştür. Bu bakımdan zimmilerin, 

Müslümanlardan aşağıda sınıf oluşturduğu kabulüyle İslam hukuku hükümlerini 

uygulamıştır. Yeni gayrimüslim ibadethanelerinin inşa edilmesi yasaklanmıştır.361 

Emevi halifesi Ömer bin Abdülaziz, İslam’ın öngördüğü şekilde adalet ile yönetmeye 

                                                      
356 Avrupadaki dikkat çekici diğer uygulamalardan biri de cezalandırma konusunda olmuştur. Hıristiyan 

devletlerinin egemenliği altında yaşarlarken, bir Yahudinin işlediği bir suç yüzünden, toplu bir şekilde 

bütün Yahudilerinin cezalandırıldığı uygulamalar varken; zimmet sözleşmesi kapsamında himaye altına 

alınan bir zimmi, başkasının fiili sebebiyle cezalandırılamazdı. bkz. Cohen, a.g.e., s. 74. 
357 A.e., s. 66. 
358 Emevilerin kurduğu bu saltanat, Müslim- gayrimüslim ayrımının yanına, Arap Müslüman ve arap 

olmayan Müslümanlar ayrımını eklemiştir. Nitekim, Müslümanların tek bir ümmet iken ve 

Müslümanlar arasında etnik bakımından hiçbir ayrım olmaması gerekirken, Emeviler bu esastan 

sapmışlardır. bkz. Vaglieri, a.g.e., s. 75-76. 
359 A.e., s. 90-91. 
360 Hadduri, Savaş ve Barış, s. 192. 
361 Vaglieri, a.g.e.,s. 93. 



   64  

çalışırken; Müslüman ve gayrimüslimler hakkında buna göre hüküm kurmuştur. Fakat 

İslam Hukukunun ve zimmet anlaşmasının öngördüğü şekilde, gayrimüslimlere 

yönelik ayrımcı politikalarını da uygulamıştır.362 

Lewis, Ömer bin Abdülaziz’in zimmilere yönelik katı kuralların uygulaması 

ve zimmileri idari görevlerden uzaklaştırmasını, Emevi döneminin içinde bulunduğu 

şartlarla bağlantılı olabileceğini belirtmiştir. İstanbul’u fethetmek için başlatılan sefer 

başarısız olmuş, bu durum hem ülke ekonomisini kötü etkilemiş, hem de ülke içindeki 

muhalefetin seslerini yükseltme ihtimalini ortaya çıkartmıştır.363 Emevi halifesi  Ömer 

bin Abdülaziz, kendinden önce gelen halifelerin yanlışlarını düzeltmeye ve İslam 

hukukundan kaynaklanan kuralları uygulamaya çalışmıştır. Bu sebeple Ömer bin 

Abdülaziz’in ayrımcı uygulamalarını zulüm olarak tanımlamak mümkün 

olmamaktadır.364 

Abbasi Devleti’nde zimmiler, devlet içinde önemli pozisyonlara gelmişlerdir. 

Abbasi Devleti’nde zimmilerin devlet içinde önemli yerlere gelmelerine karşı çıkılmış 

olsa da, zimmiler ilgili alanlardaki bilgi ve tecrübeleri ile görevlerini 

sürdürmüşlerdir.365 Emevi Halifesi Ömer bin Abdulaziz’in daha önce yaptığı gibi 

Abbasi halifesi Mütevekkil de zimmilerin devlet içindeki herhangi bir kurum ve 

kuruluşta çalışmalarını yasaklamıştır. Fakat Mütevekkil’in bu yasağına rağmen, 

Abbasi Devleti içinde birçok zimmi mimar, doktor ve katip istihdam edilmiştir.366 

Başka bir Abbasi halifesi olan Muktadir de, zimmilerin çalışabilecekleri alanları, 

doktorluk ve vergi toplama ile sınırlandırmıştır.367 Abbasi halifesi Mutasım’ın da 

birçok zimmiyi, devlet içindeki çeşitli pozisyonlarda ve hatta vezir olarak  istihdam 

                                                      
362 Sidney H. Griffith, “The Mansur Family and Saint John of Damascus: Christians and Muslims in 

Umayyad Times”, Christians and Others in the Umayyad State, Ed. Antoine Borrut, Fred M. Donner, 

Chicago, The University of Chicago, 2016, s. 34. 
363 Lewis, a.g.e., s. 90-91. 
364 A.e., s. 89. 
365 Mun’im Sirry, “The Public Role of Dhimmis during Abbasid Times”, Bulletin of the School of 

Oriental and African Studies, University of London, , C.  LXXIV, No. 2, 2011, s. 189-192. 
366 A.e..,s. 193. 
367 A.e., s. 193. 



   65  

ettiği bilinmektedir.368 Cohen, istisnalar olmak üzere zimmilere  Emevilerde ve 

Abbasilerde devlet idaresinde görev verildiğini belirtmiştir.369  

Abbasi halifesi Mütevekkil de halifeliği döneminde zimmilere yönelik katı 

uygulamalarda bulunmuştur. Halifeliği dönemindeki uygulamalarının temelinde 

İslam'ın özüne dönüş vardır. Bu bakımdan, zimmilerle beraber iş yapan ve onları 

kendilerine dost bilerek hareket eden  ve bunun sonucunda halka zulmeden devlet 

yöneticilerine, zimmilerle beraber çalışmayı veya onları kendi emirlerinde çalıştırmayı 

yasaklamıştır. Lewis’e göre bu uygulamanın amacı, zimmilerin, Müslümanların 

otoritesine ve egemenliğine ortak olmalarının engellenmesidir.370 

Zimmilerin kıyafetlerine yönelik kısıtlama uygulamaları, Ömer bin 

Abdülaziz döneminde uygulanmaya başlamıştır. Abbasi Halifesi Mütevekkil de 

kıyafetlere yönelik çeşitli kısıtlamalar uygulamıştır.371 Mütevekkil, aynı zamanda, 

zimmilere evleri, mezarlıkları ile  ilgili kısıtlamalar getirmiştir. Dinî bayramlarında 

haç gezdirmelerini veya sokaklarda ayin yapmalarını yasaklamıştır.372 

1.7. ZİMMET ANLAŞMASINA GÖRE İBADETHANELER 
 

Zimmet anlaşması ile İslam Devleti egemenliği altında bulunan zimmilere 

belirli güvenceler tanınmıştır. Bu güvenceler, sadece bireylere değil; aynı zamanda o 

zimmi topluluğuna da tanınmıştır.373 İslam Devleti’nin egemenliği altına aldığı 

yerlerde, gayrimüslim nüfusla beraber bu nüfusun ibadethaneleri de yer almaktadır. 

Bu sebepten ötürü, gayrimüslimlerin ibadethaneleri ve inanç uygulamaları, zimmet 

anlaşmalarının önemli unsurlarından olmuştur.374 Bu bakımdan gayrimüslimlerin 

ibadethaneleri, anlaşmanın hem birey hem topluluk kısmı açısından önem arz 

etmektedir.  

                                                      
368 A.e., s. 194. 
369 Cohen,  a.g.e., s. 66. 
370 Lewis,  a.g.e., s. 91-92. 
371 Hadduri, a.g.e., s. 196. 
372 Lewis, a.g.e., s. 92-93. 
373 Soykan, a.g.e., s. 73. 
374 Fayda, a.g.e., s. 190. 



   66  

Ebu Yusuf, zimmet anlaşması ve buna bağlı olarak gayrimüslim 

ibadethanelerinin durumu için şöyle demiştir: “Memleketler fethedildiği vakit 

Müslümanlarla ehl-i zimmet arasında aktedilen sulhnamelerde cizye vergilerinin 

ödenmesi için şehirlerin içinde ve taşrada bulunan kilise ve havraların yıkılmaması, 

[zimmilerin] kanlarının akıtılmaması, can ve mal emniyetlerinin sağlanması, bu 

memleketlere de tecavüz edecek düşmanlarla savaşılması, ülkelerinin müdafaa 

edilmesi şartları da vardı. Zimmiler bu şartlara göre cizye ödedi.”375  

Fakat ibadethaneler ile ilgili düzenlemelerin yanında, zimmet anlaşmaları, 

inançların uygulanması ile ilgili hükümler de ihtiva etmiştir. İslam Devleti, zimmilerin 

inanç ve ibadetlerini yaparlarken, toplum içinde daha az görünebilir olmalarını tercih 

etmiştir. Nitekim zimmilerin kutsal kitap ve haçlarını sokakta ve şehir içinde 

dolaştıramaması veya ibadetlerini çok sesli bir şekilde yapmamaları gibi kurallar 

koymuştur. Cohen’e göre bu kısıtlamalar daha çok Hıristiyanları etkilemiştir. Bunun 

bir sebebi, Yahudilerin, sinagogları dışında yaptıkları ibadetleri veya festivalleri 

olmaması; diğer bir sebebi de Hıristiyanların, sokaklarda ve şehirlerde yaptıkları dinî 

ritüeller ve Müslümanların put olarak adlandırdığı unsurların da bulunmasıdır.376 

Fakat zimmi tebaanın dinî sembollerine ilişkin kısıtlamalar ve yasaklar, Kuran ve 

sünnete dayanarak değil, İslam toplumunun menfaatlerine dayanarak 

kararlaştırılmıştır.377 

Gayrimüslimlerin ibadethanelerinin durumu ile ilgili ilk olarak karşımıza Hac 

suresinin 40. ayeti çıkmaktadır. Bu ayette, “Onlar sırf  `Rabbimiz Allah’tır` 

dediklerinden dolayı haksız yere yurtlarından çıkarılmış kimselerdir. Eğer Allah’ın, 

insanların bir kısmıyla diğer kısmını engellemesi olmasaydı, manastırlar, kiliseler, 

havralar ve mescidler -ki oralarda Allah’ın adı çokça anılır- yıkılır giderdi. Allah kendi 

dinine yardım edenlere muhakkak yardım edecektir.”378 denilmiştir. Akman, bu ayetin 

                                                      
375 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 218. 
376 Cohen, a.g.e., s. 60. 
377 Karaman,  a.g.e., s. 247-248; Akman,  a.g.e., s. 137. 
378 Hac, 40.  



   67  

“mabedlerin korunmasının Müslümanlara yalnızca telkin etmemekte aynı zamanda bir 

hukukî vecibe olarak yüklendiğini”379 belirtmiştir.  

Hz. Muhammed tarafından, Necran piskoposuna verilen emannamede ise, 

“Ellerinin altındaki az ya da çok malları, kiliseleri, manastırları, ruhbanlık merkezleri 

Allah’ın ve elçisinin zimmetindedir. Hiçbir piskopos, rahip ve kahin değiştirilmez. 

Hiçbir hakları, yetkileri ve bulundukları durumları değiştirilmez. Borçlarını yerine 

getirdikleri, haksızlık yapmadıkları ve zalim olmadıkları sürece bu konuda ebediyen 

Allah’ın elçisinin zimmeti vardır.”380 denilmiştir. Hz. Ebu Bekir de Necranlılara 

verilen bu emannameyi aynı şekilde devam ettirmiştir.381 

Hz. Ömer, Kudüs’ü fethettikten sonra bölgede yaşayan gayrimüslimlerle 

yapılan zimmet anlaşmasında, zimmilerin cizyelerini verdikleri sürece 

ibadethanelerine dokunulmayacağını, inançlarına dair herhangi bir sıkıntı 

yaşamayacaklarını  ve himayenin devam edeceği belirtilmiştir.382 İskenderiye fethinin 

ardından yapılan zimmet anlaşmasında da kiliselerine dokunulmayacağına dair bir 

güvence verilmiştir.383 Hz. Ömer döneminde Mekke’de yaşayan gayrimüslim 

toplulukların şehre girişleri yasaklanmış, bunlar Irak bölgesine yerleştirilmiş, burada 

kurulan şehirlerde iskan edilmişlerdir. Bu topluluklar dini inançlarını yaşayabilmeleri 

için ibadethaneler inşa etmişlerdir.384 

Zamanla gelişen İslam hukuku doktrini ile gayrimüslimlerin ibadethaneleri 

ile ilgili belirli hükümlere varılmıştır. Akman, İslam Devleti’nin egemenliği altına 

geçen topraklarda yaşayan gayrimüslimlerin ibadethanelerinin durumlarının ve 

akıbetinin birçok değişkeni olduğunu belirtmiştir. Bu değişkenler, ibadethanenin 

bulunduğu şehrin veya yerleşim yerinin kimler tarafından kurulduğu, ibadethanenin 

şehrin içinde mi dışında mı bulunduğu, ibadethanenin bulunduğu bölgenin nasıl 

                                                      
379 Akman, a.g.e., s. 133. 
380  Hamidullah, El-vesaik, s. 198-199. 
381 A.e., s. 210. 
382 Fayda,  a.g.e., s. 163. 
383 A.e., s. 183. 
384 Mahfuz Söylemez, “İlk Dönem İslam Toplumunda Gayrimüslimlerin Yeri: Haklar ve Hoşgörü”, 

İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 22, 2010, s. 110. 



   68  

fethedildiği gibi durumlardır ve gayrimüslim ibadethanesinin mevcut durumu ileriki 

zamanlar için tamir açısından önem arz etmiştir.385 

İslam hukuku uyarınca, sulhen fetihte darü’l-İslam olmadan önce ehl-i 

zimmetin elinde bulunan ibadethanelere dokunulmayacaktır. Tamiri ve yeniden inşası 

gereken durumlarda ise izin verilecektir. İbadethanelerin yerlerinin değiştirilerek 

inşası ve yeni bir ibadethane inşasının yasak olduğunu ifade edilmiştir. Eğer yeni bir 

ibadethane inşa edilirse yıkılacaktır.386 Ebu Yusuf’a göre, sulh anlaşmasında belirtilen 

hükümler korunmalı ve bu hükümlerden farklı bir şekilde hareket edilmemelidir. Dört 

halife döneminde yapılan zimmet anlaşmalarında zimmi ibadethanelerinin korunacağı 

ve yıkılmayacağı belirtilmiş; uygulamada da bu yönde hareket edilmiştir. Fakat yeni 

ibadethanelerin inşa edilmesi yasaklanmış ve eğer yeni ibadethane yapılmışsa onlar da 

yıkılmıştır.387 

Sulhen fethedilen yerlerdeki ibadethanelerin hukuki statüleri, fethedilen 

yerdeki halkla yapılan anlaşmaya göre tespit edilmiştir.388 

Anveten fethedilen yerlerde ise, gayrimüslim ibadethanelerine 

dokunulmamakla birlikte kullanım şekli ile ilgili görüş ayrılığı bulunmaktadır.389 Yeni 

bir ibadethane inşası ise yasaklanmıştır.390 Ebu Yusuf, fetihten önce yapılan 

gayrimüslim ibadethanelerinin yıkılmayacağını ama söz konusu bu ibadethanelerin ya 

oldukları gibi kullanılacağını ya da camiye dönüştürüleceğini söylemiştir.391 Bu iki 

seçenek dışında anveten fethedilmiş topraklarda bulunan gayrimüslim ibadethane 

binaları ibadethane amacı ile  kullanılmayıp, meskene de dönüştürebilir.392 

İslam hukukçularına göre, Müslümanlar tarafından kurulmuş şehirlerde, 

zimmiler yeni bir ibadethane inşa edemeyecektir.393 Ebu Yusuf, İbn Abbas’tan 

                                                      
385 Akman, a.g.e., s. 134-135. 
386 Maverdi,  a.g.e., s. 277; Bilmen, a.g.e., s. 427. 
387 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 230-231. 
388 Karaman, a.g.e.,  s. 246; Akman, a.g.e., s. 134. 
389 Karaman, a.g.e., s. 247; Akman, , a.g.e., s.134. 
390 Karaman, a.g.e., s. 246; Akman,  a.g.e., s.134. 
391 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 202.   
392 İbn-i Abidin, a.g.e., s. 487. 
393 Karaman, a.g.e.,, s. 246; Akman, a.g.e., s. 135. 



   69  

rivayetle şöyle demektedir: İbn-i Abbas, “Arapların kurduğu şehirlere gelince 

zimmilerin oralarda yeni kilise ve havralar inşa etmeye, çanlar çalmaya, açıktan şarap 

alıp satmaya, domuz beslemeye hakları yoktur. Arap olmayan kavimlerin kurduğu, 

sonradan Müslümanların fethettiği, halkının İslam idaresine girdiği şehirlere gelince 

zimmiler için ahitlerinde yazılan haklar vardır. Müslümanların da onlara riayet 

etmeleri gerekir.”394 demiştir. 

Gayrimüslimlerin Arap yarımadasında ikamet etmeleri yasak olduğu için, 

orada bir gayrimüslim ibadethanesini tamir veya yeniden inşa edemezler.395 

Anveten fethedilen yerlerde yeni gayrimüslim ibadethanelerinin 

yapılamayacağı konusundaki görüşler ağır bassa da, doktrinde, yeni ibadethane inşa 

edilebileceğini öne sürenler de bulunmaktadır. Akman da yeni ibadethane inşa 

edilebileceğini, bu konuda takdirin devlet başkanında olduğunu belirtmiştir.396 

Anveten fethedilmiş olan yerlerde ahali Müslüman ise yeni bir gayrimüslim 

ibadethanesi inşası yasakken; anveten fethedilmiş ve  ahalisini zimmilerin oluşturduğu 

yerlerde yeni gayrimüslim ibadethanelerinin inşasının yasak olmamakla beraber397; 

yeni kilise ve sinagog inşasının ancak İslam şeriatının uygulandığı ve Müslümanların 

yaşadıkları ve Cuma namazlarını kıldıkları şehirlerde yasaktır.398 

Bilmen, Müslümanlar tarafından fethedilen ama bir gayrimüslim tarafından 

yönetilen ve İslam hukuku hükümlerinin uygulanmadığı yerlerde yeni ibadethane 

inşası yasak olmadığını belirtmiştir.399 

Fethin anveten veya sulhen yapıldığının bilinmediği veya fetihten uzun bir 

zamanın geçtiği yerlerdeki gayrimüslim ibadethanesinin kadim veya hadis olduğuna 

dair şüphe varsa, ancak ibadethanesi zimmi halkın kullanımına terk edilmişse, anveten 

                                                      
394 Ebu Yusuf, a.g.e.,  s. 232 
395 Bilmen, a.g.e.,  s. 428; Karaman, a.g.e.,  s. 246. 
396 Akman, a.g.e.,  s.136.  
397 İbn-i Abidin, a.g.e., s. 487; Karaman, a.g.e.,  s. 246 
398 İbn-i Abidin, a.g.e.,, s. 487. 
399 Bilmen, a.g.e., s. 427 



   70  

fethedildiğine dair bir kanıt veya belge yoksa, gayrimüslim ibadethanesinin kullanımı 

zimmilerde olduğu için mezkur toprakların sulhen fethedildiği kabul edilecektir.400 

Fetih öncesinde inşa edilmiş olan ve zimmi ahaliye bırakılmış olan 

gayrimüslim ibadethanelerinin tamirine izin verilmesi, “onları kendi dinleri üzerine 

bırakınız.” Düsturunun gereğidir. Bundan dolayı bir zimmi ibadethanesinin tamir veya 

yeniden inşası ancak cemaatlerin bu doğrultuda bir talebinin varlığı ve İslam 

hukukunun çerçevesini belirlediği kurallar dahilinde olacaktır.401  

Tritton, kiliselerin hukuki statüsü ve yeni kilise inşa edilmesi ile ilgili 

durumun ilk iki yüzyıl, “hükümdarın karakterine bağlı olduğunu”402 belirtmiştir. 

Nitekim Ebu Yusuf, zamanla zimmet anlaşmasının aksine hareket etmek isteyen ve 

zimmilerin ibadethanelerine el koymak ve yıkmak isteyen devlet başkanları olduğunu 

belirtmiştir.403 Tritton da, İslam hukuku ve zimmet anlaşması ile ortaya konan hüküm 

ve sınırlardan farklı ve aykırı uygulamaların olduğunu belirtmiştir.404 

Emevi Devleti ile başlayan ve Abbasi Devleti ile devam eden süreçte 

gayrimüslimlerin ibadethaneleri ile uygulama birliği bulunmamaktadır. Bazı devlet 

başkanlarının döneminde, yeni kiliselerin inşa edilmesine izin verilmiş, tamire ihtiyacı 

olan kiliselerin ise tamirine yardımcı olunmuşken; bazı devlet başkanlarının 

döneminde, sadece yeni kiliselerin yapılmasına karşı çıkılmış; bazı dönemlerde bütün 

kiliselerin yıkılmasına yönelik uygulamalarda bulunulmuştur. Bazı devlet 

başkanlarının yıktığı gayrimüslim ibadethanelerinin, halef devlet başkanı tarafından 

tekrardan inşa edilmesine izin verildiği de olmuştur.405 Cohen de İslam devletinde ilk 

başlarda ibadethaneler ile ilgili sıkı bir uygulama406 bulunmadığını belirtmektedir. 

                                                      
400 İbn-i Abidin, a.g.e., s. 487-488. 
401 İbn-i Abidin, a.g.e., s. 488-489. Tamir veya yeniden inşa ihtiyacı doğan gayrimüslim ibadethaneler, 

asli yapısının üzerine yeni bir şey eklenmeksizin ve eski halindeki malzemelerin kullanılması ile inşa 

edilebilirler. İbn-i Abidin, tamir edilecek gayrimüslim ibadethanesinde eski malzemelerin kullanılacak 

olmasına dair net bir hüküm bulunmamaktadır.bkz. İbn-i Abidin, a.g.e., s. 491. 
402 Tritton  a.g.e., s. 50-51. 
403 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 231 
404 Trittton, a.g.e., s. 42 
405 A.e., s. 42-47. 
406 Cohen, zimmilerin ibadethaneleri ile ilgili hükümlerde Doğu Roma devletinden etkilenmiş 

olunabileceğini söylüyor. Doğu Roma’da özellikle Hıristiyanlığın kabul edilmesinden sonra 

Yahudilerin yeni sinagoglar yapamayacakları, tamire muhtaç durumda olanlarını da tamir 

edemeyeceklerine dair kural bulunmaktadır. Bu kural, Doğu Roma’da bulunan Yahudilerin sadece 



   71  

Yeni ibadethane inşa etmenin İslam hukukunca her ne kadar yasak olduğu kabul edilse 

de, İslam Devleti’nin ilk dönemlerinde yeni ibadethaneler inşa edilmiştir. Cohen örnek 

olarak Kahire ve Kufe’de inşa edilmiş olan gayrimüslim ibadethanelerinden 

bahsetmektedir.407 

Debie, Doğu Hıristiyanlığı’nın oluşumu ve gelişim sürecinin İslam 

egemenliği ve buna bağlı olarak İslam hukuk kurallarının geçerli olduğu bir dönemde 

geliştiğini belirtmektedir.408 Doğu Hıristiyanları arasındaki bu süreç, inanç grupları 

arasında rekabete ve bu rekabetler zaman zaman karışıklıklara yol açmıştır. Bu 

durumun en önemli yansıması ise kiliselerde olmuştur. Çünkü o bölgedeki veya 

şehirdeki kiliseye sahip olan ve kendi inanç esaslarına göre yöneten inanç, daha güçlü 

olduğunu, diğer Hristiyan topluluklara gösteriyordu. Dönemin egemen devletlerinin 

takdiri ile kiliselerin sahibi olan grup değişmiş, bu değişim sonucu, o mezhebin insan 

sayısı artmıştır. Bu bakımdan, belli bölgelerde, kendi inançları ile yönetilen kilise 

olmayınca bu kişiler kendi mezheplerine bağlı insanların ibadet edebilmeleri için yeni 

kilise inşa etmek istemişlerdir.409 Debie, 3. İstanbul Konsili’nden (M.S. 680-681) 

sonra Halep’teki kilisenin hakimiyetinin hangi gruba ait olacağına dair kavganın 

neticesinde, kilisenin ortadan ikiye bölünerek kullanılması kararının Müslüman 

yönetici tarafından verilmiş olduğunu belirtmiştir.410 

Şam şehrinde bulunan kiliselerin durumu ise karışıktır. Özellikle Emevi 

döneminde bu durumun oluşmasının sebebi, sadece şehrin başkent olmasından 

kaynaklanmamıştır. Aynı zamanda şehirde yaşayan güçlü bir Hıristiyan nüfus 

bulunduğundan şehrin birçok yerinde kilise ve şapeller ortaya çıkmıştır. Emevilerin 

şehirde bulunan kiliseleri camiye dönüştürme çabaları, bazen başarılı bazen başarısız 

olmakla beraber, bu durumun ortaya çıkmasının sebepleri, şehrin fethinin nasıl 

gerçekleştiği ve şehir fethedildikten sonra Şamlı gayrimüslimlerle yapılan zimmet 

                                                      
inanç ve ibadetlerini değil; aynı zamanda Yahudi nüfusunu da hedef alan bir uygulama olmuştur.. bkz. 

Cohen, a.g.e., s. 58. 
407 Cohen, a.g.e., s. 58. 
408 Muriel Debie, “Christians in the Service of the Caliph: Through the Looking Glass of Communal 

Identities”, Christians and Others in the Umayyad State, Ed. Antoine Borrut, Fred M. Donner, 

Chicago, The University of Chicago, 2016, s.54. 
409 Debie, a.g.e., s. 57-58. 
410 A.e., s. 59. 



   72  

anlaşmasında kiliselerine dair verilen güvencelerin durumundan kaynaklanmıştır.411 

Şamlı gayrimüslimler ile yapılan anlaşmada ibadethanelerine dokunulmayacağı 

belirtilmiştir.412 

İskenderiyeli Eutcychios’un aktardığına göre, İslam Devleti tarafından şehrin 

fethi için hazırlık yapılırken; Şam’daki Bizans Devleti’nin bir görevlisi ile anlaşma 

yapılmıştır. Bu anlaşmaya göre, Şam teslim edildiği takdirde, Şamlıların canlarına, 

mallarına ve kiliselerine dokunulmayacaktı. Nitekim anlaşmanın kabulü ile Şam, 

Müslümanlar tarafından fethedildi.413 Ebu Yusuf da, Şam’ın sulhen fethedildiğini 

belirtmiştir. Sulhen fethedildiği için Şam’da bulunan gayrimüslim ibadethaneleri 

yıkılmadı. Fakat Şam fethedildiğinde yapılan antlaşmada, yeni bir ibadethane inşa 

edilmesi yasaklamıştır.414 

Şam ile ilgili tartışmaların ana konularından biri St. John Kilisesi olmuştur. 

Emevi Camii’nin bugünkü bulunduğu yerde, pagan tapınağından kiliseye çevrilmiş 

olan St. John Kilisesi bulunmaktaydı.415 Şam fethedildikten sonra, bu kilisenin bir 

kısmının cami olarak kullanıldığı ileri sürülmüştür.416 Fakat Tritton, St. John 

Kilisesi’nin birçok Emevi Devlet Başkanı tarafından camiye çevrilmek istenmiş 

olduğunu; fakat Şam’ın fethinden sonra St. John Kilisesi’nin bir kısmının cami olarak 

kullanıldığına dair net bir bilgi olmadığını, bu konuyla ilgili ortaya çıkan bilgilerin, 

daha sonraki dönemlerdeki tarihçilerinin aktarımı olduğunu belirtmiştir. Devamında 

Tritton bu konuda kesin olan tek şeyin, Emevi Halifesi I. Velid tarafından kilisenin 

yıkılıp yerine cami yapılması olduğunu ifade etmiştir.417  

Emevi Halifesi I. Velid, St. John Kilisesi’nin bulunduğu yere Emevi Camii’ni 

inşa etmek istedi. Bu sebeple, Şam’da yaşayan Hıristiyanlardan kilisenin arazisini 

satın almak istedi. Şam Hristiyanları, kendileriyle yapılan zimmet anlaşması 

                                                      
411 Tritton, a.g.e.,, s. 39-40.  
412 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 219. 
413 Griffith, a.g.e.,, s. 29-30. 
414 Ebu Yusuf, a.g.e., s. 218. 
415 Vaglieri, a.g.e.,  s. 100. 
416 G. Fehervari, “Art and Architecture”, The Cambridge History Of Islam, C.  IIB Islamic Society 

and Civilization, Ed. P.M. Holt, Ann K. S. Lambton, Bernard Lewis, Cambridge,Cambridge Universiy 

Press, 2008, s. 704-705; Griffith, a.g.e.,  s. 34. 
417 Tritton, a.g.e., s. 40-41. 



   73  

karşılığında, kiliselerine dokunulamayacağı belirterek, bu teklifi reddetmişlerdir. Buna 

karşılık, izin verilmemesine rağmen Velid, kiliseyi yıkarak; yerine cami inşa 

etmiştir.418 

Kiliselere dair uygulamalar bahsinde Emevi Halifesi Ömer bin Abdülaziz’e 

de değinmek gerekir. Ömer bin Abdülaziz’in zimmilerin ibadethanelerine yönelik katı 

uygulamalarda bulunmuştur. Yeni ibadethane yapımını yasaklamış, var olan 

ibadethanelerin ise yıkılmasını veya camiye çevrilmesini emretmiştir.419 Cohen, 

Ömer’in bu uygulamasının pek uzun süreli olmadığını, diğer halifeler döneminde bu 

uygulamadan dönüldüğünü belirtmiştir.420 Tritton ise Ömer’in yeni kilise inşa 

yasağının tarihî kayıtların azlığından dolayı kesin olmadığını söylemektedir.421 

Griffith, İskenderiyeli Eutychios’tan aktardığına göre, Emevi Halifesi Ömer 

bin Abdülaziz döneminde Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında Şam’da bulunan 

bir kiliseye dair anlaşmazlık çıkmıştır. Şehirde yaşayan Hıristiyanlar, kendileriyle 

yapılan zimmet anlaşmasını ileri sürerek; kiliselerine dokunulamayacağını ileri 

sürmüştür. Bu görüşü dikkate alan halife, kiliseleri karşılığında Hıristiyanlara kırk bin 

dinar önermiştir. Bu teklifin reddedilmesi üzerine kilisenin kullanımı Hıristiyanlara 

bırakılmış ve tamirine izin verilmiştir. Bu karar sonucu, Şam’da yaşayan Müslümanlar 

tepki göstermiştir. Eğer kilise, cami yapılmak için Müslümanlara tahsis 

edilmeyecekse; anveten fethedilen şehrin diğer yarısında bulunan kiliselerin 

yıkılacağını söylemişlerdir. Bu söyleme karşı Emevi Halifesi Ömer bin Abdülaziz, 

Hristiyanlara kilise ve manastırlarının yıkılmayacağı garantisini vererek, uyuşmazlık 

konusu kiliseyi Hristiyanların kullanımına bırakmıştır.422 

1038 yılında Mısır’da geçen bir olayda, Yahudi cemaatine ait bir sinagogun 

yeni yapıldığı iddiası ile yıkılması gündeme gelmiştir. Cemaat lideri, söz konusu 

sinagogun yeni yapılmadığını ve uzun zamandır var olduğunu şahitlerle ispatlayarak, 

                                                      
418 Tritton, a.g.e., s. 41; Griffith, a.g.e., s. 34,  dn. 35. 
419 Cohen, a.g.e., s. 58. 
420 A.e.,  58. 
421 Tritton, a.g.e., s. 50. 
422 Griffith, a.g.e.,  s. 34, dn. 37. 



   74  

sinagogu yıkılmaktan kurtarmıştır.423 Bazen devlet içinde çıkan isyan ve huzursuzluk 

sonucunda kiliselere zarar verildiği durumlarda devlet başkanının kiliselerin tamiri 

veya yeniden inşasına yardım ettiği görülmüştür.424 

Emevi Devleti ve Abbasi Devleti’nin erken dönemlerinde, bazı halifeler 

zimmilere ait olan ibadethaneleri yıkma emri vermişlerdir. Emevi halifesi Ömer bin 

Abdülaziz, zimmilere ait kiliselerin yıkılmasını emretmiş fakat bu kiliselerin zimmet 

anlaşması hükümlerine göre korunması gerektiği için bu kararından vazgeçmiştir. 

Emevi halifesi II. Mervan, Mısırdaki kilise ve manastırların yıkılmasını emretmiştir. 

Abbasi halifesi Harun Reşid de kendi döneminde bazı kiliselerin yıkılmasını 

emretmiştir.425 Mütevekkil döneminde ise sonradan inşa edilmiş gayrimüslim 

ibadethanelerinin yıkılması emredilmiştir.426 Tritton, hukuken yeni kilise yapımının 

yasaklanmasının Abbasi halifesi Mütevekkil döneminde olduğunu fakat 

Mütevekkil’den önce yeni kilise yapımına her zaman izin verildiğini veya kiliselerin 

korunduğunu düşünmemek gerektiğini belirtmiştir.427 

Gayrimüslimlerin yeni ibadethane inşa etme yasağının temelinde, egemenlik 

altındaki zimmilerin zamanla Müslüman olacakları için yeni ibadethaneye ihtiyaç 

olmayacağı beklentisi bulunmaktadır.428 Fethedilen yerlerde zaman içinde harabe 

haline gelen veya bölgedeki gayrimüslim sayısının azalmasından ötürü kullanılmayan 

gayrimüslim ibadethaneleri, devlet malı olarak kabul edildiği için ihtiyaç halinde 

camiye çevrilmiştir.429

                                                      
423 Cohen, a.g.e., s 59. 
424 Tritton, a.g.e., s. 51 
425 Rubin,, a.g.e., s. 75-76. 
426 Hadduri, a.g.e., s. 200. 
427 Tritton, a.g.e., s. 50-51. 
428 Karaman, a.g.e.,  s. 247. 
429 Söylemez, a.g.e., s. 107. 



   75  

2. BÖLÜM 

OSMANLI DEVLETİ VE GAYRİMÜSLİM TEBAASI 

ARASINDAKİ HUKUKİ İLİŞKİ 
 

2.1. OSMANLI DEVLETİ’NDE GAYRİMÜSLİMLERİN 

YÖNETİMİ  
 

Osmanlı Devleti, İslam hukuku tatbik etmekle beraber, aynı zamanda örfi 

hukuka dayanarak da uygulamalarda bulunmuştur. Osmanlı Hukuku’nun bu yapısı, 

Osmanlı zimmi topluluklarının yönetimini de etkilemiştir. Bu bağlamda örfi hukukun, 

Osmanlı hukuk sistemine, zimmet anlayışına ve  gayrimüslimlerin yönetimine etkisi 

incelenecektir. 

2.1.1. ÖRFİ HUKUK 
 

Osmanlı Devleti, bir İslam Devleti’dir. Bu sebeple ülkedeki hukuk sistemi de 

İslam hukukudur. İslam hukukunun temel kaynaklarından olan Kur’an’daki hukuki 

hükümlerin önemli bir kısmının özel hukuka ilişkin olması, kamu hukuku ve devlet 

idaresi ile ilgili hükümlerin kısıtlı olması ve Hz. Muhammed döneminin devlet idaresi 

ile ilgili uygulamasının yetersiz ve kısıtlı kalması, İslam Devletleri’nin fethettikleri 

yerlerdeki hukuk sistemlerinden, İslam hukuk esaslarına uygun olanlarının 

benimsenmesine yol açmıştır.1 İslam hukukunun düzenlemediği ve yetersiz kaldığı 

alanlarda devlet başkanının takdir yetkisi doğrultusunda kurallar ve hükümler ortaya 

konulmuştur. Bu hukuk boşlukları, sadece devlet başkanının uygulamaları ile değil; 

aynı zamanda yabancı hukuk sistemlerinin benimsenmesi yoluyla da doldurulmaya 

çalışılmıştır.2  

Osmanlı Devleti’nde de İslam hukuku tatbik edildiği için dönemin ve toplumun 

ihtiyaçları doğrultusunda örfi hukuka dayanılarak düzenlemelerde bulunulmuştur.3 

Örfi hukuk, İslam hukukunun düzenlemediği alanlarda Osmanlı padişahının kendi 

                                                      
1 Barkan, a.g.e., s. XI-XII. 
2 A.e., s. XIV. 
3 Mehmet Âkif Aydın, Osmanlı Devleti’nde Hukuk ve Adalet, İstanbul, Klasik Yayınları, 2014, s. 15-

16. 



   76  

otoritesi kapsamında hukuk yaratmasıdır.4 İnalcık, Osmanlı Devleti’nde devletin ve 

toplumun menfaatleri için Padişahın kendi otoritesine dayanarak kanun yaratmasının 

İslam hukukundan değil, Türk-Moğol devlet geleneğinden kaynaklandığını ifade 

etmiştir.5 Aydın,  Osmanlı Devleti’nde eski Türk Devlet geleneği olan kanun ve yasak 

anlayışının varlığını örfi hukuk karakterinde gösterdiğini, ancak Osmanlı Devleti’nin  

İslam kamu hukukunda, örfi hukuka dayanarak yaptığı uygulamaların İslam 

hukukunun cevaz verdiği ölçüde olduğunu ifade etmiştir.6 

Örfi hukuk, İslam hukukunun düzenlemediği ve müsaade ettiği alanlarda 

ortaya çıkmakla beraber; düzenlenmesinde Müslüman toplumun çıkarları ve adalet 

temel hareket noktası olmuştur. İslam hukukuna dayandığı iddiasında olan bir 

devletin, örfi hukuka dayanan düzenlemeleri ve uygulamaları, meşruiyetini ancak 

böyle sağlayabilmiştir.7 Hind-İran geleneğinin bir sonucu olan adalet çemberi anlayışı, 

Osmanlı Devleti’ni de etkilemiştir. Bu anlayışa göre, devlet başkanının tebaasını 

adaletle yönetmesi ve zulümden kaçınması gerekmektedir. Osmanlı Devleti’nin devlet 

yapılanması da bu esasa dayanmıştır.8 Osmanlı Devleti’ndeki kanun ve kanunnameler 

de adalet anlayışının bir sonucudur.9 Kanunnamelerin oluşturulmasının bir amacı da 

Osmanlı idarecilerinin tebaaya yönelik keyfî uygulamalarının önüne geçmek ve 

zulmedilmesini önlemek olmuştur.10 

Teoride Osmanlı Devleti’nin örfi hukuka dayanarak ortaya koyduğu hüküm ve 

uygulamaların İslam hukukuna uygun olması gerekmektedir. Barkan, bu durumun 

Osmanlı Devleti’nin örfi hukuk kapsamındaki hüküm ve uygulamalarının İslam 

hukukuna uydurulması sonucunu ortaya çıkardığını ifade etmiştir.11 Osmanağaoğlu da 

Osmanlı Hukuku’ndaki örfi hukuk kural ve uygulamalarının her zaman şer’i hukuka 

                                                      
4 Halil İnalcık, “Türk İslam Devletlerinde Devlet Kanunu Geleneği”, Osmanlı’da Devlet, Hukuk ve 

Adalet, 9. bs., İstanbul, Kronik Kitap,2019,  s. 33-34. 
5 A.e., s. 42. 
6 Aydın, a.g.e., s. 22. 
7 Halil İnalcık, “Osmanlı Hukukuna Giriş: Örfî-Sultanî Hukuk ve Fatih Sultan Mehmed’in Kanunları”, 

Devlet-i Aliyye, Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar- V, İstanbul, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2021, s. 195-197. 
8 İnalcık, Devlet Kanunu Geleneği, s. 59.  
9 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, s. 68. 
10 A.e., s. 70-71. 
11 Barkan, a.g.e., s. XIX 



   77  

uygun olmadığını; şer’i hukuka uygun olduğuna dair bir ifade bulunsa da bunun içerik 

yönünden değil, şekil yönünden uygun olabileceği anlamına geldiğini belirtmiştir.12 

Barkan, nihayetinde devlet başkanlarına tanınmış olan takdir hakkı ve buna 

bağlı olarak uygulamaların sonucunda bazı esas ve kuralların ortak olmasına rağmen, 

İslam devletleri içinde farklı uygulamalar ve kuralların ortaya çıktığını ifade etmiştir.13  

 

2.1.2. ÖRFİ HUKUKUN ZİMMİLERİN YÖNETİMİNE ETKİSİ  
 

Osmanlı Devleti, İslam hukukunu tatbik ettiği için egemenlik altına aldığı 

yerlerde yaşayan gayrimüslim topluluklar, devletin zimmi tebaasını oluşturmuşlardır. 

Zimmet anlayışı, Kur’an ve Sünnet ile İslam Devletleri’nin zaman içinde 

benimsedikleri yerel hukuk hükümleri sonucunda, kümülatif bir özellik göstermiştir. 

Temelinde anlaşma olarak ifade edilmiş olsa da Osmanlı Devleti yönetiminde bir 

anlaşmadan söz etmek pek mümkün görünmemektedir.14 Ayrıca zimmet anlayışında 

ortaya konulan güvence ve kısıtlamalar zaman içinde ve uygulandıkları bölgeye göre 

değişim gösterdiğinden tek bir zimmet uygulamasından bahsetmek de mümkün 

görünmemektedir.15 Zimmet anlayışı, uygulamadaki ve teorideki farklılıklara rağmen, 

bazı temel ve ortak güvenceleri de ihtiva etmiştir. Osmanlı Devleti’nin egemenliğine 

sulh yoluyla giren, teslim olan topluluklara ahidnameler verilmiştir. Ahidnameler 

temelde aynı güvenceleri vermiş, bu güvenceler genelde can, mal, inanç ve 

ibadethaneler ile ilgili olmuştur.16 

 

                                                      
12 Cihan Osmanağaoğlu, “Klasik Dönemi Bağlamında Osmanlı Devleti’nin Örfi Hukukuna İlişkin 

Genel Bir Değerlendirme”, Galatasaray Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, S. 2, 2007,  s. 126. 
13 Barkan, a.g.e., s. XIV-XV. 
14 M. Âkif Aydın, Osmanlı Hukuku Devlet-i Aliyyenin Temeli, Ankara, TDV Yayınları, 2020, s. 294; 

Rossitsa Gradeva, “On Zimmis and Church Buildings: Four Cases From Rumeli”, War and Peace In 

Rumeli, İstanbul, The Isis Press, 2008, s. 179. 
15 Maverdi, a.g.e., s. 276; Braude, Lewis,  a.g.e., s. 2-3. 
16 Bu ahdnâmelerden en ünlüsü, Galatalılara verilen ahdnâmedir. İnalcık, 1453 yılında Galatalılara ve 

1575’te Antivarlılara verilen ahdnamelerde çoğunlukla aynı hükümlerin bulunduğunu ifade etmiştir. 

bkz. Halil İnalcık, “Ahdname,The Pact Granted to the non-Muslims”, İstanbul Tarihi Araştırmaları 

Fetihten Sonra İstanbul’un Yeniden İnşası Bilad-ı Selase: Galata, Eyüp, Üsküdar, İstanbul, 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019,  s. 233-234. 



   78  

İslam hukukundaki zimmet anlayışı Osmanlı Devleti’ni de etkilemiştir. 

Nitekim özellikle Rumeli’nde yapılan fetihler sonucunda birçok gayrimüslim topluluk 

Osmanlı tebaası olmuşlardır. Aydın, İstanbul’un fethi öncesinde gayrimüslim 

topluluklara yönelik uygulamaların nasıl olduğu ile ilgili kesin veriler bulunmasa da 

zimmet hukukunun uygulanmadığına yönelik bir kanıt olmadığından zimmet 

hukukunun tatbik edildiğini ifade etmiştir.  Ancak Osmanlı Devleti’nde 

gayrimüslimlerin yönetimi ile ilgili en önemli dönüm noktası İstanbul’un fethi 

sonrasında Fatih Sultan Mehmet’in yaptığı uygulamalar olmuştur.17 

İstanbul’un fethinin ardından Fatih Sultan Mehmed tarafından Rum, Ermeni ve 

Yahudi zimmi topluluklarına verilmiş olduğu iddia edilen beratlardaki18 güvenceler, 

İslam hukukunun ortaya koyduğu hükümlerden oluşmuştur.19 Fakat Fatih tarafından 

Rum patriğinin atanmış olması ve Ermeni Patrikliği ve Yahudi Hahambaşılığının 

kurulmasını, sadece İslam hukuku hükümleri ile açıklamak mümkün 

görünmemektedir. Bu üç ruhani kurum ile zimmi tebaanın bağlı olduğu inançların 

İstanbul’da merkezileştirilmesi yoluna gidilmiştir. Bu uygulamaları, örfi hukuk 

kapsamında değerlendirmek mümkündür.20 

İstanbul’un fethedilmesi, Osmanlı Devleti ve Osmanlı tebaası için çok önemli 

bir dönüm noktası olmuştur.1204 Latin İstilası sırasında İstanbul’da yapılan yağma, 

gösterişli Doğu Roma başkentinde büyük tahribat yaratmıştır. Şehir tekrardan Bizans 

kontrolüne geçse de 1453’e kadar olan süreçte hiçbir şekilde 1204 öncesi refahına ve 

zenginliğine kavuşamamıştır. Fatih Sultan Mehmed, devletin yeni başkentinin 

üstündeki ölü toprağını atmak ve şehri tekrardan refaha kavuşturmak ve bir 

imparatorluk başkentine dönüştürmek istemiştir. Bunun için daha önceleri de 

başvurulmuş olan iskan politikası ile devletin her tarafından ve her inançtan tebaa 

                                                      
17 Aydın, Hukuk ve Adalet,  s. 61-62. 
18 İstanbul’un fethinin ardından Rum ve Ermeni Patrikleri ile Yahudi Hahambaşısına berat verildiğini, 

verilen bu üç beratın da İstanbul’da çıkan yangınlarda yandığı iddia edilmiştir. Kenanoğlu, içerdiği 

hükümler bağlamında bu kadar büyük önemi haiz belgelerin aynı şekilde yok olduktan sonra 

yenilenmemesinin ve Osmanlı Devleti tarafından kayıt altına alınamamasının mantıklı olmadığını, 

beratta tanınan güvencelerin sözlü olabileceği ve  Galatalılara tanınan güvencelerden farklı 

olmayacağını ifade etmiştir. bkz. Kenanoğlu, a.g.e. s. 101-103. 
19 Aydın, a.g.e., s. 107. 
20 İnalcık, Devlet Kanunu Geleneği, s. 41. 



   79  

İstanbul’a getirtilmiştir. Nitekim bu yöntem, Fatih’in hayal ettiği başkente 

dönüşmesinde oldukça önemli bir destek olacaktı. Uygulanan bu iskan politikası ile 

İstanbul’un canlandırılması amaçlanmıştır.21 II.  Mehmed’in şehrin canlandırılması 

için ortaya koyduğu uygulama sadece iskan politikası olmamıştır. İstanbul’a getirilen 

bu topluluklara ev tahsis edilmesi, kiliselerine müdahale edilmemesi, ticaretin 

gelişmesi için teşvik verilmesi, Latin Katolik unsurlara karşı devlet içinde bulunan 

Rum, Ermeni ve Yahudi topluluklarının desteklenmesi İstanbul’un tekrardan ihya 

edilmesi ve refaha kavuşması için yapılmış uygulamalar sayılabilir. Fatih’in politika 

ve uygulamaları, hükümdarın hukuk koyma karakteri ile yakından ilgilidir. Çünkü 

İstanbul’un canlandırılmasında Osmanlı Devleti ve aynı zamanda toplumun faydası 

amacı güdülmüştür.22 II. Mehmed’in örfi hukuka dayanarak izlediği politikalar, halefi 

tarafından şer‘î hukuka aykırı görülmüştür. Evlerin, kiliselerin Rumlara bırakılması 

gibi uygulamaları, şeriata aykırı görenler bulunmakla beraber; II. Mehmed ile aynı 

dönemde yaşayanlar, şehrin ve devletin faydası için örfi hukuka dayanarak bu tarz 

uygulamaların yapılabileceğini düşünmüşlerdir. İstanbul’un fethini takip eden yüz 

yıllık süreçte II. Mehmed’in örfi hukuka dayanarak yaptığı bu uygulamalar, şer‘î 

hukuka uydurulmaya çalışılmıştır.23  

Tarihsel bir gerçeklik olarak İstanbul’un anveten fethedilmiş olmasına karşın 

şehirdeki gayrimüslim ibadethanelerinin önemli bir kısmı kilise olarak kalmıştır. 

Ayasofya haricindeki kiliselerin önemli bir kısmının camiye çevrilmemesi II. 

Mehmed’in hoşgörüsü olarak yorumlanmıştır.24 Fakat 15. yüzyıl ve 16. yüzyıllarda 

İstanbul’un fethinin nasıl gerçekleştiği meselesi, bazı dönemlerde gündeme gelmiştir. 

Gündeme gelme noktasının merkezinde ise kiliselerin camiye çevrilmesi ile ilgili 

tartışmalar yer almıştır. 25  Kantemir’e göre İstanbul’un surlarından bazılarında gedik 

                                                      
21  Halil İnalcık,  “The Policy of Mehmed II toward the Greek Population of Istanbul and the Byzantine 

Buildings of the City”, Dumbarton Oaks Papers, C. XXIII-XXIV, 1969-1970, s. 236; Daniel 

Goffman, Osmanlı Dünyası ve Avrupa 1300-1700, Çev. Ülkün Tansel, 4. Bs., İstanbul, Kitap 

Yayınevi, 2014, s. 77-79 
22 İnalcık, a.g.e., s. 247-249. 
23 A.e., s. 247-248. 
24 Nuran Koyuncu, a.g.e., s. 88-89. 
25 Ebussuud Efendi’nin verdiği bir fetvada, İstanbul’un fethi sırasında şehirdeki gayrimüslimlerin Fatih 

Sultan Mehmed’e yardım ettiğini, bu yardım ile ilgili şahitliği 117 ve 130 yaşındaki iki kişi yapmıştır. 

Gayrimüslimlerin yardım ettiği için kiliselerine dokunulmamıştır. bkz. M. Ertuğrul Düzdağ, 



   80  

açılması ile şehrin bazı bölgelerinde yaşayan insanlar savaşmaktan vazgeçmiş ve kendi 

bölgelerini savaşmadan teslim etmişlerdir. Buna göre şehrin anveten alınan 

kısımlarında bulunan kiliselerin camiye çevrildiğini; diğer bölgeler anlaşma ile 

alındığı için kiliselerine dokunulmadığını belirtilmiştir.26 İnalcık ise fethin ardından 

şehirdeki kiliselerin gayrimüslimlerin elinde bırakılmasını örfi hukuk bağlamında 

değerlendirerek; burada şehrin canlandırılması amacının bulunduğunu ve bu durumun 

devletin menfaati bağlamında değerlendirilmesi gerektiğini ifade etmiştir.27 

İstanbul’un canlandırılması adına birçok bölgeden farklı dinlere mensup 

insanlar İstanbul’a getirilmiştir. Şehre gelen topluluklar, İstanbul’un boş yerlerine 

iskan edilmişlerdir. Bu topluluklar da kendi ibadethaneleri çevresinde yerleşimlerini 

oluşturmuşlar ve dinî örgütlenmelerini yapmışlardır.28 Bundan dolayı, İstanbul’da 

zamanla Rum topluluğundan ayrı olarak yoğun Ermeni ve Yahudi nüfus da 

oluşmuştur. Bu sebeple II. Mehmed, İstanbul’da bu dinlere ait patriklikler ve 

hahambaşılık makamlarını oluşturmuştur.29  

Patrik ve hahambaşılara bazı yetkiler ve imtiyazlar verilmiş olmasına rağmen, 

bunlar otonomi olarak değerlendirilemez. Patriklik ve hahambaşılık makamına 

hakemlik ve inanç güvencesi verilmiş olduğu söylenebilir.30 Ercan’a göre, zimmilere 

tanınan hak ve güvencelerin düzenlenmesi yükselme dönemi ile birlikte olmaktadır. 

Bunun sebebi ise, İmparatorluk içindeki zimmi nüfusunun ve çeşitliliğin artmasıdır. 

Bu düzenlemeler, ihtiyaçtan dolayı ortaya çıkmıştır.  Kudüs örneğinden yola çıkarak, 

zimmilere yönelik uygulamalarda Hz. Muhammed ve dört halifenin uygulaması takip 

                                                      
Şeyhülislam Ebussuud Efendi Fetvaları Işığında 16. Asır Türk Hayatı, 2. bs., İstanbul, Enderun 

Kitabevi, 1983, s. 104. 
26 Dimitri Kantemir, Osmanlı İmparatorluğu’nun Yükseliş ve Çöküş Tarihi, C. I, Çev. Özdemir 

Çobanoğlu, İstanbul, Cumhuriyet Kitapları, 1998,s. 153-154. 
27 İnalcık, a.g.e.,  s. 247-248. 
28 Halil  İnalcık, “İstanbul’un Türk-İslâm Şehri Olarak Yeniden İnşası”, İstanbul Tarihi Araştırmaları 

Fetihten Sonra İstanbul’un Yeniden İnşası Bilad-ı Selase: Galata, Eyüp, Üsküdar, İstanbul, 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019, s. 127. 
29Halil  İnalcık, “1455 İstanbul Tahrîri’nde Müslüman Mahalleler”, İstanbul Tarihi Araştırmaları 

Fetihten Sonra İstanbul’un Yeniden İnşası Bilad-ı Selase: Galata, Eyüp, Üsküdar, İstanbul, 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019, s. 227. 
30 Evangelia Balta, “Osmanlı Devleti’nde Rum Millet ve Ekonomik Gelişmişlikleri”, Osmanlı 

Devleti’nde Din ve Vicdan Hürriyeti, Ed. Azmi Özcan, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2000,  s. 233-234. 



   81  

edilmiştir.31 Nitekim Kudüs Rum ve Ermeni patriklerine verilen beratlarda Hz. Ömer 

ve diğer Müslüman hükümdarların verdikleri güvenceler nasıl öngörülmüşse bunun 

devam edeceği belirtilmiştir.32 İstanbul’un fethinin ardından Galata Katoliklerine 

verilen ahidnamede can ve mallarının korunacağına, kiliselerine dokunulmayacağına 

ve ibadetlerinin engellenilmeyeceğine dair güvenceler verilmiştir.33 Bu ahidnameden 

yola çıkarak Osmanlı Devleti’nin gayrimüslim tebaasına yönelik olarak yaşam, mal ve 

inanç konularında güvence verdiğini söyleyebiliriz. Fakat bu ahidnamenin Galata’nın 

sulhen fethedilmesi kapsamında verildiğini ifade edebiliriz.34 Ancak İstanbul anveten 

fethedilmiştir. Bu sebeple zimmet anlaşması kapsamında diğer zimmi topluluklar olan 

Rum, Ermeni ve Yahudi topluluklara can, mal ve inanç güvenceleri tanınmış olsa da 

otonom35 örgütlenmeye sahip milletbaşlarından bahsetmek pek mümkün 

görünmemektedir. II. Mehmed’in gayrimüslimlere yönelik politikalarında diğer dikkat 

çekici nokta, Ermeni Patrikhanesi’ni kurmasıdır. Ancak sadece iskan politikası ile 

beraber şehirde ciddi bir Ermeni nüfusunun oluşmasının patrikhane kurulması 

ihtiyacını ortaya çıkarmayacağı aşikardır.  II. Mehmed’in patrikhaneyi kurmasının 

yanında iki adet Rum Ortodoks kilisesini Ermeni Patrikliğine tahsis etmesi de ayrıca 

dikkat çeken uygulamalardan olmuştur.36 

 

2.1.3. OSMANLI DEVLETİ’NDE ZİMMİ TEBAAYA YÖNELİK 

UYGULAMALAR 
 

Zimmet anlaşması ile İslam Devleti’nin tebaası olan gayrimüslimlerin can, 

mal, inanç ve ibadethanelerine yönelik güvenceler Osmanlı Devleti uygulamasında da 

                                                      
31 Yavuz Ercan, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler Kuruluştan Tanzimat’a Kadar Sosyal, 

Ekonomik ve Hukuki Durumları, Ankara, Turhan Kitabevi, 2001, s. 229. 
32 Kenanoğlu, a.g.e., s. 136-137. 
33 Ahmed Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri ve Hukukî Tahlilleri-Osmanlı Hukukuna Giriş ve 

Fatih Devri Kanunnâmeleri, C. I, İstanbul, Fey Vakfı Yayınları, 1990,  s. 476-477. 
34 Halil İnalcık, “1455 Yılı İstanbul ve Galata Tahriri”, İstanbul Tarihi Araştırmaları Fetihten Sonra 

İstanbul’un Yeniden İnşası Bilad-ı Selase: Galata, Eyüp, Üsküdar, İstanbul, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2019, s. 4. 
35 Kenanoğlu “Millet Sistemi” ile Osmanlı Devleti içinde bulunan gayrimüslim cemaatlere otonomi 

verilmesinin Osmanlı devletinin merkezi yapısıyla uyuşmayacağını ifade etmiştir. bkz.Kenanoğlu, 

a.g.e., s. 53-55. 
36 Polonyalı Simeon, a.g.e., s. 120-121. 



   82  

görülmüştür.37 Cizye vermeyi kabul ederek zimmi statüsünü kabul eden 

gayrimüslimlerin malları ve canları devletin himayesi altına alınmıştır. Bu himaye ile 

“Müslümanların lehine olan şeyler zimmilerin lehine, Müslümanların aleyhine olan 

şeyler zimmilerin de aleyhine” olarak kabul edilmiştir.38 Fakat bu anlayış zimmilerin 

inanç ve  ibadetlerini kapsamamıştır.39 Çünkü zimmilerin yönetimi “Onlara ve din 

olarak benimsediklerine dokunmamakla emrolunduk.” ilkesi çerçevesinde 

şekillenmiştir.40 Bu bakımdan zimmet anlayışının, gayrimüslimlerin can, mal,  inanç 

ve ibadet esaslarının himaye edilmesi ve bunlara müdahale edilmemesi kapsamında 

düzenlendiğini ifade edebiliriz.41  

 

 Zimmet anlaşması ile tebaa olmayı kabul eden gayrimüslimler için en önemli 

yükümlülük cizyedir. Osmanlı Devleti’nde de zimmi tebaadan cizye alınmıştır. Cizye 

bedeli bazı durumlarda maktu bir bedelken, bazı durumlarda ise her erkek zimmiden 

kişi başına alınmıştır. Maktu cizye, sulhen fethedilen yerlerde anlaşma şartlarında 

belirtilen bedelken; ale’r-rüus ise zimminin mali gücüne orantılı olarak ödeyeceği 

vergidir. Bu vergi zenginlerden 48 dirhem, orta hallilerden 24 dirhem, fakirlerden ise 

12 dirhem olarak tahsil edilmiştir.42 Paranın değerinin zaman içinde değişmesi ile 

alınacak olan cizye bedelinde değişiklikler olsa da; uygulamada cizye yükümlüsü 

sınıflar ve katsayıları aynı kalmıştır.43  

Cizye yükümlüsü olup da Osmanlı Devleti tarafından muaf tutulan zimmiler 

olmuştur. Cizyeden muafiyet, ancak bir hizmet karşılığında olmaktadır. Bu hizmet ise 

genellikle askerî hizmetler olarak karşımıza çıkmaktadır.44 

                                                      
37 Aydın, Osmanlı Hukuku, s. 294. 
38 İbrahim Halebî, İslam Fıkhı Yeni Mülteka Tercümesi, Çev. Hüsameddin Vanlıoğlu, İstanbul, Yasin 

Yayınevi, 2007, s. 465-466. 
39 Molla Hüsrev, Kaynaklarıyla Büyük İslam Fıkhı Gürer ve Dürer Tercümesi, Çev. Arif Erken, 

Haz. Ahmet Davutoğlu, C. II, İstanbul, Eser Neşriyat, 1979, s. 8.  
40 Aydın, Hukuk ve Adalet, s. 60;  
41 Aydın, Osmanlı  Hukuku, s. 294-295. 
42 Kenanoğlu,a.g.e., s. 445. 
43 Ercan, a.g.e., s. 253. 
44 A.e., s. 257-258. 



   83  

Molla Hüsrev, münzevi bir hayat yaşayan ve herhangi bir işte çalışmayıp geliri 

olmayan zimmi din adamlarının cizye yükümlüsü olmadığını ifade etmiştir.45 Fakat 

Osmanlı Devleti’nde din adamlarının cizyeden muaf tutulduğuna dair bir uygulama 

bulunmamaktadır. Patrik gibi üst düzey din adamları, kendilerine verilen güvenceler 

bağlamında cizyeden muaf olsalar da genel olarak din adamları, cizye yükümlüsü 

olmuşlardır.46 Ercan, İstanbul’un fethiyle beraber din adamlarına cizyeden muafiyet 

tanındığını ancak bu muafiyetin daha sonrasında din adamları tarafından kötü 

kullanıldığı için kapsamın daraltıldığını; çalışarak para kazanan din adamlarının 

cizyeden muaf tutulmadığını ifade etmiştir.47 

Cizye tahsildarları, cizye yükümlüsü olup da ödemeyen zimmilere bazen 

kuvvet uygulamış, cizyelerini ödemeleri için zorlamışlardır. Fakat Osmanlı Devleti 

yönetimi, cizyenin toplanması sırasında zimmi tebaaya zulmedilmemesi gerektiğini de 

emretmiştir.48 Osmanlı Devleti tarafından cizye yükümlülerinden fazla bedel tahsil 

edilmesi veya cizye verebilecek durumda olmayan ancak  cizye yükümlüsü gibi 

muamele edilmesi gibi uygulamalar önlenmeye çalışılmış, bazı görevliler de 

cezalandırılmıştır.49 

Lewis’e göre, hükümdarlar zimmi tebaalarına yönelik kamusal alanlarda bazı 

kısıtlamalar uygulamışlardır. Bu kısıtlamaların sıkı bir şekilde uygulanması, 

hükümdarın dindarlığı veya devletin içinde bulunduğu olumsuz koşullarla ilgilidir.  

Fakat kısıtlamaların katı bir şekilde uygulanması İslam hukukuna bir aykırılık teşkil 

etmemiştir. Katı uygulamalar genelde kıyafet, konut ve ibadethanelere yönelik 

olmuştur.50 Osmanlı Devleti’nde de zimmilere yönelik kamusal kısıtlamalar 

bulunmaktaydı. Hıristiyanların Müslümanlar gibi giyinmesi ve ata binmesi 

yasaklanmıştır. Bu kısıtlamalar ve yasaklar, her zaman uygulanmamakla beraber 

uygulanması bazı dönemlerde gündeme gelmiştir.51 Kıyafetlere yönelik kısıtlamalar, 

                                                      
45 Molla Hüsrev, a.g.e., s. 38. 
46 Kenanoğlu, a.g.e., s. 454-455. 
47 Ercan, a.g.e., s. 259.  
48 Kenanoğlu, a.g.e., s. 451-453. 
49 A.e., s. 452-453. 
50 Lewis, a.g.e., s. 95-96. 
51 Ahmet Refik, Hicri On Birinci Asırda İstanbul Hayatı (1000-1100), İstanbul, Devlet Matbaası, 

1931, s. 52. 



   84  

kıyafetin kumaşı, kumaş kalitesi ve renk olarak düzenlenmiştir.52 Kıyafet konusunda 

kısıtlamaların temel sebebi ise Müslüman ve gayrimüslimin birbirine benzemesini 

önlemektir.53 Bazen bu kısıtlamaların varlığı, Müslüman toplumda da karşılığı 

olmuştur. Müslümanlar tarafından Yahudi tebaa kafasına takye (kipa)  taktığı için 

Müslümana benzediği ileri sürülmüştür. Fakat Yahudi tebaanın kafasına taktığı takye 

inançlarının bir emri olduğu için Müslüman halk tarafından onlara herhangi bir 

müdahalede bulunulmasının engellenmesi emredilmiştir.54 

Zimmilerin ata binmesi ve silah taşıması caiz değildir.55 Tavernier, bir 

gayrimüslim olarak Osmanlı Devleti topraklarında sadece İstanbul, İzmir ve Halep’te 

rahat bir şekilde ata binebildiklerini ifade etmiştir.56 Bozkurt, 1776 tarihli bir fermanla 

zimmilerin ata binmelerinin yasaklandığını ancak zimmi din adamlarının tehlikeli 

bölgelerden geçerken at kullanmalarına izin verildiğini ifade etmiştir.57 

Zimmi tebaaya yönelik kamusal alandaki diğer bir kısıtlama, konutlara 

yöneliktir. Müslümanların zimmilere ev satıp satmamalarıyla ilgili net bir hüküm 

bulunmazken özellikle şehir içinde zimmilerin satın aldığı konut sayısında ciddi bir 

artışın varlığı durumunda zimmiler tarafından satın alınan konutların Müslümanlara 

satılması sağlanır.58 Osmanlı Devleti’nde gayrimüslim toplulukların Mekke, Medine 

ve Eyüp Sultan Türbesi’nin59 çevresi haricinde ikamet etmeleri bakımından herhangi 

bir yasak bulunmamaktadır.60 İkametgah alanında büyük kısıtlamaların olmaması 

Müslüman ve gayrimüslim toplulukların birlikte yaşadıkları karışık yerleşim yerleri 

ortaya çıkarmıştır. Ancak yine de Osmanlı Devleti’ndeki zimmi topluluklar şehrin 

                                                      
52 Yavuz Ercan, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Müslüman Olmayan Toplulukların Giyim, Konut ve 

Davranış Hukuku”, Toplu Eserler:2 Rumlar ve Diğer Müslüman Olmayan Topluluklar, Ankara, 

Turhan Kitabevi, 2007, s. 268. 
53 Bozkurt, gayrimüslimin Müslümana benzemesini engellenmeye çalışılmasının tek amaç olmadığını; 

bazı zamanlarda kumaş fiyatlarındaki artıştan dolayı ekonomik sebeplerle de kıyafetlere yönelik 

kısıtlama yoluna gidildiğini ifade etmiştir. Bkz. Bozkurt, Alman-İngiliz Belgelerinin ve Siyasi 

Gelişmelerin Işığı Altında, s. 20. 
54 Ahmet Refik, a.g.e. , s. 20. 
55 Molla Hüsrev, a.g.e., s. 39; Halebi, a.g.e.,  s. 514-515. 
56 Jean Baptiste Tavernier, Tavernier Seyahatnamesi, 3. Bs. Çev. Teoman Tunçdoğan, Ed. Stefanos 

Yerasimos,  İstanbul, Kitap Yayınevi, 2017, s. 178. 
57 Bozkurt, a.g.e., s. 20. 
58 Molla Hüsrev, a.g.e., s. 39. 
59 1581 tarihli Ferman ile gayrimüslimlerin Eyüp Sultan Türbesi çevresinde oturmaları yasaklanmıştır. 

bkz. Bozkurt, a.g.e., s.18. 
60 Ercan, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler, s. 175. 



   85  

belirli bölgelerinde kendi inançlarından insanlarla beraber yaşamayı tercih 

etmişlerdir.61 Bozkurt, Müslüman ve zimmi toplulukların karışık yerleşim yerleri 

oluşturmalarının hoş karşılanmadığını ifade etmiştir.62 Bazı durumların varlığında 

Müslüman toplumun hassasiyeti ve çıkarları zimmi topluluklara yönelik 

müdahalelerin oluşmasına sebep olmuştur.  Bir mahallede yaşayan Müslüman nüfusun 

azalması ve gayrimüslim nüfusun artması sonucunda cami veya mescit cemaatinin 

azalması veya hiç kalmaması durumunda, o mahallede yaşayan gayrimüslimlere ev 

satılmaması veya gayrimüslimlerin ellerinde bulunan konutların Müslümanlara 

satılması emredilmiştir.63 Başka bir olayda ise zimmi tebaanın arasında çıkan tartışma 

ve kavgaların, mescitte ibadet eden ve mescit çevresinde yaşayan Müslüman toplumu 

rahatsız ettiği için zimmi tebaanın işyerlerinin yıkılması emredilmiştir.64 

Yer ve bölge olarak zimmi tebaaya yönelik yasakların az olması, konutlarına 

yönelik kısıtlamaların olmadığını anlamına gelmemelidir. Zimmi tebaanın evlerinin, 

Müslümanların evlerine göre daha alçak inşa edilmesi65  ve zimmi evlerinin siyaha 

boyanması; Müslümanların evlerinin ise siyaha boyanmaması emredilmiştir.66 

Zimmilere yönelik kamusal alandaki kısıtlamaların her zaman uygulandığı 

söylenemeyecektir. Kısıtlamalara ilişkin politika ve uygulamalar, zaman ve mekana 

göre değişiklik göstermiştir.67 Bu kısıtlamalar, İslam devleti ve zimmiler arasında 

ilişkinin sınırlarını belirlemiştir. Bu sebeple, devlet ve zimmi tebaa arasındaki ilişki 

değişiklik gösterdikçe uygulamalar da değişmiştir.68  

Zimmilerin inançları bakımından içki içilmesini yasaklamadığı için Osmanlı 

Devleti uygulamasında da içki içen zimmiye had cezası uygulanmamıştır. İçki 

sebebiyle kamu düzeni bozma gibi fiillerde bulunulduğunda bu fiiller taziren 

                                                      
61 Halil Cin, Gül Akyılmaz, Türk Hukuk Tarihi, 9. bs., Konya, Sayram Yayınları, 2017, s. 208-209. 
62 Bozkurt, a.g.e., s. 18. 
63 Ahmet Refik, Hicri On İkinci Asırda İstanbul Hayatı (1100-1200), İstanbul, Enderun Kitabevi, 

1988, 30-31; Aydın, Osmanlı hukuku, s. 318-319. 
64 Ercan, Giyim, Konut, Davranış Hukuku, s. 272. 
65  Ahmed Refik, On İkinci Asır, s. 83; Gülnihal Bozkurt,  “Türk Hukuk Tarihinde Azınlıklar”, 

AÜHFD, 1993, C. XLIII, S. 1, s. 51. 
66Bozkurt, Alman-İngiliz Belgelerinin ve Siyasi Gelişmelerin Işığı Altında, s. 19; Cin, Akyılmaz, 

a.g.e., s. 209. 
67 Gradeva, On Zimmis and Church Buildings, s. 179 
68 A.e., s. 180. 



   86  

cezalandırılmıştır.69 Şarap ve domuz gibi İslam inancı tarafından haram olarak kabul 

edilmiş olan malların zimmiler tarafından ticaretinin yapılması serbest bırakılmış70, 

hukuki menfaatleri doğrultusunda çıkan uyuşmazlıkların dava konusu yapılmasına 

izin verilmiştir.71 

Din kavramı, içinde sadece inançla ilgili esasları barındırmaz. Din aynı 

zamanda dünyevi ilişkileri düzenleyen esaslara da sahiptir. Bu sebeple din kişinin 

cemaati ve toplumla ilişkilerini düzenleyen kuralları da ihtiva etmektedir. İslam ve 

Osmanlı hukuku, zimmi tebaasının ahval-i şahsiyesini düzenleyen dinî hükümlerde 

onlara “muhtariyet” tanımıştır.72 Ahval-i şahsiyeleri ile ilgili zimmi tebaaya verilen bu 

izin devletin hoşgörüsü veya müsamahası olarak ifade edilse de zimmilerin kendi 

inançları ile bırakılması ve dokunulmaması anlayışının bir sonucu olarak karşımıza 

çıkmaktadır.73 

Zimmi tebaa ahval-i şahsiye konularında kendi dinî kurumlarına yargılama için 

başvurabilirdi. Fakat dinî kurumun verdiği kararların uygulanması ihtiyaridir. Bu 

sebeple bu dinî yargılamalar, bir mahkemeden daha çok hakem heyeti görevi 

görmektedir.74 Osmanlı Devleti de dinî makamların yaptığı yargılamalarda çıkan 

kararların infazına yardımcı olabilirdi. Çünkü zimmi dinî kurumların verdikleri 

kararlar ihtiyari olmakla beraber infaz yetkisi de oldukça sınırlıydı.75 Zimmi tebaa 

aralarındaki hukuki uyuşmazlığın çözümü için Osmanlı kadısına da başvurabilirdi. 

Müslüman ve zimmi tebaa arasındaki hukuki uyuşmazlık ise şeriyye mahkemelerinde 

görülmüştür. Fakat taraflardan birinin Müslüman olduğu davalarda gayrimüslimlerin 

aleyhe şahitliği yasaklanmıştır.76 

                                                      
69 Aydın, Osmanlı Hukuku, s. 315. 
70 Cin-Akyılmaz, a.g.e.,  s. 199. 
71 Aydın, Osmanlı hukuku, s. 315. 
72 A.e., s. 296. 
73 Ekrem Buğra Ekinci, Osmanlı Hukuku: Adalet ve Mülk, İstanbul, Arı, 2008, s. 318. Evlenme, 

boşanma ve mirası ilgilendiren konularda zimmi tebaa kendi inançlarının belirttiği esaslar 

doğrultusunda hareket edebilirler. Ancak miras hukuku noktasında bir istisna bulunmaktadır. Zimmi bir 

kadınla evli olan müslüman erkek vefat ettikten sonra karısının mirastan pay alması yasaktır. Aynı 

şekilde müslüman erkek de zimmi karısına mirasçı olamaz. Bkz. Cin-Akyılmaz, a.g.e., s. 197-198. 
74 Aydın, Osmanlı Hukuku, s. 295. 
75 Ekinci, a.g.e., s. 318. 
76 Bozkurt, Türk Hukuk Tarihinde Azınlıklar, s. 51.; Cin-Akyılmaz, a.g.e., s. 200. 



   87  

 

2.1.4. OSMANLI DEVLETİ UYGULAMASINDA ZİMMET 

ANLAŞMASIYLA TANINAN GÜVENCELERE 

MÜDAHALELER 
 

 Zimmet anlaşması ile gayrimüslimlerin can, mal, inanç ve ibadethanelerine 

yönelik güvenceler tanınmıştır. Bu güvenceler, modern anlamdaki “hak” ve 

“özgürlük” kavramları ile ifade edilmeye çalışılmıştır.77 Ancak Osmanlı Devleti bir 

İslam Devleti’dir ve İslam hukukunu uygulamıştır. İslam hukukunda hakkın kaynağı 

Allah olmakla beraber bir hakka sahip olunabilmesi ancak yükümlülük karşılığında 

olacaktır.78 İslam hukuku kapsamında bir hakka sahip olunduğunda bu hak devlete ve 

insanlara karşı ileri sürülebilir.79 

 Bir hukuk sisteminde “hak” ve “özgürlük” kavramlarından bahsedebilmek için 

o toplumda, toplumu oluşturan bütün bireylerin eşit olması gerekmektedir. Ancak 

böyle bir eşitliğin var olmaması durumunda, “hak” ve “özgürlük” kavramlarından 

bahsetmek mümkün olmayacaktır. İslamiyet’te Müslüman ve gayrimüslim arasında 

ayrım bulunmasına rağmen, İslam hukukunda eşitliğin var olduğunu ileri süren 

görüşler bulunmaktadır. Bu görüşlere göre, zimminin yükümlülüklerinin az olması, 

sahip oldukları hakların da az olmasını ortaya çıkaracaktır. Bu durumu da eşitlik 

fikrinin başka bir görünüşü olarak ifade etmişlerdir.80 Ercan, kıyafet konusundaki 

kısıtlamalarda zimmi tebaanın Müslümanlar gibi giyinmesi yasaklanmışken; 

Müslümanların da gayrimüslimler gibi giyinmesinin de yasaklanmış olmasını81 ve 

cizyenin zimmilerden alınırken; zekatın da Müslümanlardan alınmasını eşitlik içinde 

görmektedir.82 Ekinci ise, İslam hukukunda eşitlik kavramının bir önemi olmadığını, 

önemli olanın adaletle muamele edilmesi ve hakkın yerine getirilmesi olduğunu ifade 

etmiştir.83 Eşitliğin var olduğu görüşünü ileri süren görüşler ve Ekinci, temelinde 

                                                      
77 Ahmed Akgündüz, İslâm ve Osmanlı Hukuku Külliyatı Kamu Hukuku, C. I, İstanbul, Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı Yayınları, 2011, s. 136-137. 
78 Hasan Tahsin Fendoğlu, Hukuk Tarihimizde Temel Haklar, Konya, Mimoza Yayınları, 1994, 61; 

Ekinci, a.g.e., s. 195. 
79 Ekinci,  a.g.e., 195. 
80 Fendoğlu, ,a.g.e., s . 61; Armağan, a.g.e., s. 51; Ercan, a.g.e., s. 252. 
81 Ercan, Giyim, Konut ve Davranış Hukuku, s. 265-267. 
82 Ercan, a.g.e., s. 252. 
83 Ekinci, a.g.e., s. 195. 



   88  

benzer görüşleri paylaşmaktadır. Bütün insanların eşit doğduğunu ve olduğunu ileri 

sürmek yerine; eşitlik kavramını gayrimüslimlerin uygulamadaki yükümlülükleri 

kapsamında ifade etmeye çalışmışlardır. Burada eşitlik olarak ifade ettikleri kavram, 

adalet anlayışının bir yansımasıdır. Zimmet sisteminin temelinde Müslümanın 

üstünlüğünün var olması, Müslüman-gayrimüslim arasındaki ayrım bulunması ve 

İslam hukukunda köleliğin düzenlenmiş olduğundan hareketle eşitlikten bahsetmek 

mümkün olmayacaktır.  

 Eldem ise Osmanlı hukuk sisteminde eşitliğin bulunmadığı görüşündedir. 

Eldem, cizyenin ödenmesi, gayrimüslim erkeğin Müslüman kadınla evlenmesinin 

yasak olması ve gayrimüslimin Müslüman aleyhine tanıklığının kabul edilmemesi 

uygulamaları üzerinden Osmanlı hukuk sisteminde Müslümanlar ve gayrimüslimler  

arasındaki ayrımın somut örnekleri olduğunu ileri sürmüştür.84 İslam hukuku, zimmi 

tebaasına çeşitli kısıtlamalar ve yasaklar öngörmüşken aynı zamanda belirli 

güvenceler ve imtiyazlar da tanımıştır. Müslüman ve gayrimüslim arasındaki ayrım, 

İslam hukuku tarafından düzenlenmişken; devlet idarecileri güvence ve imtiyazlar 

dahilinde adaleti sağlamakla yükümlüdür. Çünkü adaletin sağlanması yöneticiler için 

bir yükümlülük olmakla beraber gayrimüslimler için öngörülmüş olan sistemin devamı 

için de büyük bir önem arz etmiştir.85 

 Akgündüz, zimmilere din ve vicdan hürriyetinin tanındığını ifade etmiştir. 

Ancak bu hürriyetin bir istisnası olarak mürtedlere yaşam hakkı tanınmadığını 

belirtmiştir.86 Ekinci, zimmilere inanç konusunda bir zorlama ve baskı bulunmadığını 

ancak ibadet ve ayin konusunda aynı serbestlikten bahsetmenin mümkün olmayacağını 

ifade etmiştir. Çünkü zimmi tebaanın ibadet ve ayinleri kamusal düzeni bozmamalı ve 

Müslüman toplumunda bir rahatsızlık ortaya çıkarmamalıdır.87 

Zimmi topluluklara verilen güvencelerin ihlalini oluşturan iki uygulamadan 

bahsetmek gerekir. Birinci uygulama, gayrimüslim ibadethanelerinin fetihten çok 

                                                      
84 Edhem Eldem, Mitler Gerçekler ve Yöntem Osmanlı Tarihinde Aklıma Takılanlar, İstanbul, 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2021, s. 287. 
85 A.e., s. 289, 295. 
86 Akgündüz, a.g.e., s. 137. 
87 Ekinci, a.g.e., s. 197. 



   89  

sonra camiye dönüştürülmesidir. Osmanlı Devleti uygulamasında bir şehir 

fethedildiğinde gayrimüslimlerin kullanımına bırakılan kiliselerin ve sinagogların 

daha sonrasında camiye dönüştürüldüğü birçok örnek mevcuttur. Oysa şehir 

fethedildiğinde gayrimüslimlere tanınan güvenceler bağlamında ibadethanelerine 

fetihten zaman geçtikten sonra da dokunulmaması gerekmektedir. Fakat 

gayrimüslimlerin ibadethaneleri, camiye dönüştürülmüştür. Camiye dönüştürülmenin 

temelinde ise Müslüman toplumunun ibadethane ihtiyacı en önemli gerekçelerden biri 

olmuştur. Aydın da Osmanlı uygulamasında kiliselerin camiye dönüştürüldüğü ancak 

bu dönüştürmede tercih edilen kiliselerin cemaati kalmamış kiliseler olduğunu ifade 

etmiştir.88 

Dönüştürülen gayrimüslim ibadethanelerin bulunduğu şehirlerin yapısını da 

burada göz önüne almak gerekmektedir. İstanbul ve Selanik gibi şehirlerde bulunan 

kiliselerin bir kısmı fethedildikten sonra şehirde zimmi toplumun kullanımına 

bırakılmıştır. Fakat bu fetihlerden bir süre sonra buradaki kiliseler zaman içinde 

camiye dönüştürülmüştür. Bu iki şehrin kent yapısından dolayı nüfus artışı ve 

yapılaşma sur içinde gerçekleşmiştir.89 Bu durumda bu iki şehirde nüfus, sur içinde 

artmaya devam etmiştir. Müslümanların sur içinde varlığı ve nüfusun artışı, 

mahallelerin dönüşümü ve ibadethane ihtiyacını ortaya çıkarmıştır. İslam Devleti’nin 

en önemli görevlerinden biri olan Müslüman toplumun ihtiyaçlarını karşılama 

noktasında kiliseler camiye dönüştürülmüş olabilir. Oysa fethedilen yerlerdeki halka 

verilen güvencelerde, ibadethanelerine dokunulmayacağının ifade edilmiş olmasına 

rağmen; sonrasında camiye dönüştürülmesi zimmet anlaşmasına aykırılık teşkil etmez 

mi? İslam Hukuku’na göre Müslüman toplumun faydası için yapılan bir uygulama, 

zimmet anlayışına aykırılık teşkil etmeyecektir. Nitekim zimmet anlaşmasının 

temelinde ayrımcılık ve Müslüman toplumun üstünlüğü ve faydası oldukça önemli bir 

yer tutmaktadır.  

Dikkat edilmesi gereken diğer konu da fethedilen yerlerdeki gayrimüslim 

ibadethanelerinin camiye dönüştürülmeden, yerel halkın kullanımına bırakılmasının 

                                                      
88 Aydın, Osmanlı Hukuku, s. 302-303. 
89 Phokion Kotzageorgis, “Christians and Muslims in an Ottoman City: The Formation of the Society 

of Early Ottoman Thessaloniki”, Etudes Balkanıques, C. LIV, S. 3, 2018,  s. 432. 



   90  

padişahın takdirinde olmasıdır. Özellikle anveten fetihte, fethedilen yerlerde bulunan 

gayrimüslim ibadethanelerinin nasıl kullanılacağı padişahın takdirindedir. Padişah 

isterse camiye veya meskene dönüştürebilir, isterse ibadethane olarak kullanılmasına 

izin verebilir. II. Murad, Selanik’in fethinin ardından kiliselerin Ortodoks toplum 

tarafından kullanılmasına izin vermiştir.90 II. Mehmed de İstanbul’u fethettikten sonra, 

şehirde bulunan Rumların bazı kiliselerini camiye dönüştürmemiştir.91 Ancak bu iki 

şehirde bulunan birçok kilise 15. yüzyılın sonlarından 16. yüzyılın sonlarına kadar 

geçen süreçte camiye dönüştürülmüştür. Bu kiliseler fethedildiği dönemin yöneticisi 

tarafından camiye dönüştürülmemesine rağmen haleflerinin aksi yönde uygulamalarda 

bulunması da zimmet anlayışında tanınan güvencelerin tek taraflı olduklarını ve 

istenilen zamanda kaldırabileceğini ve ihlal edilebileceğini göstermektedir. 

İstanbul’daki Pammakaristos Kilisesi, patriklik kilisesi olarak zimmi tebaa tarafından 

kullanılırken; kilise çevresindeki Müslüman nüfusun artması ve buna bağlı cami 

ihtiyacının ortaya çıkmasıyla beraber Fethiye Camii’ne dönüştürülmüştür.92 

Devşirme sistemi de zimmet anlaşmasına aykırı olan uygulamalardan biri 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Uzunçarşılı’ya göre devşirme sistemi uygulaması ne 

eski Türk devletlerinde, ne de İslam hukuk ve devlet sisteminde bulunmaktadır.93 

Osmanlı Devleti ilk dönemlerinde sınırların genişlemesi ve fetihlerin devamı için 

savaşacak askere ihtiyaç duymuştur. Bu ihtiyaç, savaşta ele geçirilen erkek esirlerin 

beşte birinin Osmanlı ordusuna verilmesiyle halledilmeye çalışılmıştır. Savaşta ele 

geçirilen esirlerin beşte birinin Osmanlı Devleti’ne verilmesi pençik sistemi olarak 

isimlendirilmiştir.94 I. Bayezid döneminden sonra Osmanlı Devleti’nde fetihlerin 

durması ve o zamana kadar Osmanlı Devleti tarafından egemenlik altına alınan birçok 

bölgede egemenliğin kaybedilmesiyle beraber, Osmanlı ordusunun asker ihtiyacı 

ortaya çıkmıştır. Bu ihtiyacının karşılanması için zimmi ailelerin yaşları uygun 

çocuklarından bir tanesinin Osmanlı ordusuna alınmasına karar verilmiştir. Bu sistem 

                                                      
90Machiel Kiel, “Notes on the History of the Some Turkish Monuments in Thessaloniki their Founders”, 

Studies on the Ottoman Architecture of Balkans, Hampshire/Vermont Variorum, 1990, s. 128. 
91 İnalcık, The Policy of Mehmed II, s. 248. 
92 Greene, a.g.e., s. 78. 
93 İ. Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Teşkilatından Kapıkulu Ocakları-I Acemi Ocağı ve 

Yeniçeri Ocağı, 3. Bs, Ankara, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1988, s. 13. 
94A.e.., s. 6-7. 



   91  

devşirme sistemi olarak adlandırılmıştır.95 Bu sistem dahilinde Rumeli ve Anadolu 

köylerindeki zimmi tebaanın sekiz ile yirmi yaşları arasındaki çocukları96 alınmıştır. 

Alınan bu çocuklar Müslüman yapılmış, bunlara başta askerî alanda olmak üzere 

Osmanlı devlet kademesindeki birçok alanda eğitilmiş ve görev verilmiştir.97 Bu 

kişiler devlet idaresinde önemli makamlara gelseler de padişahın kullarıydılar98. Bu 

sebeple köle oldukları ileri sürülmüştür.99 Devşirmenin, padişahın kulları olarak ifade 

edilmesi, onların İslam hukuku bağlamında köle oldukları sonucunu çıkarmayacaktır. 

İslam hukukunda köleliğin kaynağı ve kölenin hak ve fiil ehliyetleri göz önüne 

alındığında, devşirme sistemi ile devletin birçok bürokratik makamında görev alan 

devşirmelerin İslam hukukunda belirtilen hukuki statüden farklı olduğu görülecektir. 

Bu sebeple devşirmelerden köle olarak bahsetmek mümkün görünmese de Osmanlı 

hukuk yapısı içinde sui generis bir uygulama olduğu ifade edilebilir.100 Özcan da kul 

olarak ifade edilmiş olmalarının köle statüsünde oldukları anlamına gelmeyeceğini, 

nihayetinde bunların ailesi hür zimmi tebaanın çocukları olduğunu ifade etmiştir.101 

Zimmi tebaanın çocuklarının Müslüman yapılması, zimmet anlayışına uygun 

görünmemektedir. Şöyle ki, zimmet anlaşması kavramı, zimmi toplulukların 

inançlarına müdahale etmeme güvencesi tanımaktadır. Bu güvence, sadece zimmileri 

değil; zimmilerin çocuklarının da dahil olması zimmet anlaşmasının doğal bir 

sonucudur.102 Bu kapsamda zimmi tebaa, kendi inançları ve istekleri doğrultusunda 

                                                      
95 Uzunçarşılı, a.g.e., s. 13, 17. 
96 Godfrey’e göre, çocukların şehirlerden değil de köylerden toplanmasının sebebi şehirlerdeki zanaat 

ve ticarette gayrimüslimlere olan ihtiyaçtı. Köylerden alınacak çocukların tespitinde çocukların 

yetenekli ve zeki olmasının yanı sıra köylerdeki tarıma engel olunmaması adına birden çok çocuğa sahip 

ailelerden bir çocuk ve her köyden belirli bir oran dahilinde çocuk alınmıştır. Çocuklarını vermek 

istemeyen aileler ise erken yaşta çocuklarını evlendirmişlerdir.  Bkz. Godfrey Goodwin, Yeniçeriler, 

Çev. Derin Türkömer, 3. Bs.,  İstanbul, Doğan Egmont Yayıncılık, 2008 s. 53-54. Gerlach da bazı 

gayrimüslim ailelerin, çocuklarını devşirme uygulamasından kaçırabilmek için küçük yaşlarda 

evlendirdiklerini ifade etmiştir. Bkz. Stephan Gerlach, Türkiye Günlüğü (1577-1578), C. II, Çev. 

Türkis Noyan, Ed. Kemal Beydilli,  3. Bs., İstanbul, Kitap Yayınevi, 2019,  s. 529 
97 Uzunçarşılı, a.g.e., s. 14-15. 
98 Gerlach, Sokullu Mehmed Paşa ve Fransız elçisi arasında geçen bir diyalogda Fransız elçisinin 

Sokullu Mehmed Paşa’ya hitaben köle olduğunu, kendisinin de bir soylu olduğunu söylediğini 

aktarıyor. bkz. Gerlach,  Türkiye Günlüğü (1573-1576), C. I,  s. 167-168. 
99 Coşkun Üçok, Ahmet Mumcu, Gülnihal Bozkurt, Türk Hukuk Tarihi, 20. bs. Ankara, Turhan 

Kitabevi, 2018, s. 195; Godfrey, a.g.e.,s. 42-43. 
100 Mahmud Esad Kalıpçı, Klasik Dönem Osmanlı Hukukunda Müsadere Kurumu, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013, s. 105-107. 
101 Abdülkadir Özcan, “Devşirme”, DİA, C. IX, 1994, s. 256.  
102 Üçok, Mumcu, Bozkurt, a.g.e., s. 194. 



   92  

çocuğunu yetiştirme güvencesine sahiptir. Zimmet anlaşması, zimminin inancını 

yaşaması ve devam ettirmesini güvence altına almışken; zimmi çocuğunun ailesinin 

elinden alındığı takdirde, bu inancın gelecek nesillere aktarılmasına da müdahale 

edilmiş olacaktır. 

Ailesinin elinden alınan zimmi çocuğunun Müslüman yapılması da zimmet 

anlaşması kapsamında verilen güvencelerin ikinci ihlalini oluşturmuştur. Zorla din 

değiştirilmesi ise Kur’an tarafından yasaklanmıştır. Zimmiye tanınan en önemli 

güvencelerinden biri de inancına dokunulmamasıdır. Devşirme uygulaması ile 

beraber, küçük yaşlarda çocukların zimmi ailelerinden alınıp Müslüman yapılması, bu 

güvencenin ihlalini oluşturmuştur. 

Koçu, devşirme sistemi ile beraber yeniçeri ocağının kurulmasının sebebini 

merkezî idareyi korumak ve güçlendirmek adına ihtiyaç duyulan sürekli askerî güce 

sahip olarak ifade etmektedir.103 İslam hukuku uyarınca “hak ve özgürlükler” ancak 

maslahat ve kamu yararı kapsamında sınırlandırabilecektir.104 Padişahın ve devletin 

ihtiyacı doğrultusunda böyle bir uygulamaya gidilmiş olmasını, İslam devletinin ve 

toplumunun maslahatı içerisinde değerlendirilebilme ihtimali olsa da mezkur 

uygulama, Kur’an ve sünnette belirtilen hükümlere net bir aykırılık oluşturmuştur. Bu 

sebeple devletin ve toplumun faydasının, devşirme uygulamasını hukuka uygun hale 

getiremeyeceği kanaatindeyim. 

Zimmi tebaaya tanınmış güvencelere müdahale noktasında onların 

başvurabileceği bir mekanizma var mıdır? Adalet anlayışı bağlamında reaya sorunları, 

haksızlıkları, kötülükleri padişaha şikayet ederek adaletin tesis edilmesini  

istemişlerdir.105 Osmanlı uygulamasında da zimmi tebaa, Osmanlı idarecilerinin ve 

zimmi din adamlarının zimmet anlaşmasına aykırı olarak müdahalede bulunması 

durumunda şikayet yoluna başvurmuşlardır. Şikayet yolu ile Osmanlı idarecileri 

tarafından zimmi tebaanın güvencelerine müdahale edilmesinin önlenmesi 

                                                      
103 Reşat Ekrem Koçu, Yeniçeriler, 2. Bs., İstanbul,  Doğan Kitapçılık, 2004,  s. 15-17. 
104 Fendoğlu, a.g.e., s. 132-133. 
105 Halil İnalcık, “Şikayet Hakkı: ‘Arz-i hal ve ‘Arz-i Mahzar’lar”, Osmanlı’da Devlet, Hukuk ve 

Adalet, 9. Bs., İstanbul, Kronik Kitap, 2019, s. 63. 



   93  

amaçlanmıştır.106 Haksızlığa veya bir zarara uğramış zimmi reaya ve toplulukları, 

adaletin sağlanması, zararın giderilmesi ve haksızlığın ortadan kaldırılması için 

başvurmuşlardır.107  Zimmi tebaa sadece Osmanlı idarecilerinin zulmünden ve 

müdahalesinden değil, aynı zamanda bağlı oldukları dinin, din adamlarının da 

zulmünden korunmaya yönelik başvurularda da bulunmuşlardır.108 Şikayet 

mekanizmasının yanında tebaanın devlet başkanına direnme hakkı bulunmaktadır. 

İslam hukukunda devlet başkanının kötü yönetimi ve tebaasına zulmetmesi 

durumunda tebaanın direnme hakkı bulunmaktadır. Ancak bu direnme hakkı, iç 

karışıklıklara ve fitneye yol açmamalıdır.109  Görüldüğü üzere güvencelere dair tanınan 

koruma mekanizmaları çok güçlü değildir. Özellikle padişahın bir müdahalesi 

durumunda bir koruma mekanizmasından bahsetmek pek de mümkün 

görünmemektedir. İslam’ın öngördüğü düzenin oluşturulması ve Müslümanların 

korunması noktasında devlet başkanının rolü oldukça önemlidir. 110  Bundan dolayı 

devlet başkanını sınırlandıracak güçlü bir mekanizma bulunmamaktadır. Zimmet 

anlaşması ile tanınan güvenceler, Kur’an ve sünnet kaynaklı olduğu için dünyevi bir 

koruma da öngörmemiştir.  İnalcık, zimmi topluluklara verilen güvencelerin tek taraflı 

olduğunu ve bu güvencelerin devamına yönelik takdir hakkının padişahta olduğunu 

ifade etmiştir.111 Osmanlı Devleti’ndeki zimmi tebaanın hak ve özgürlüklere sahip 

olduğunu ileri süren görüşler olsa da; İslam toplum düzeninde gayrimüslimlerin alt 

sınıf olarak kabul edilmesi, bu sebeple Müslüman toplumun faydası ve hassasiyetleri 

ön planda tutularak zimmet anlaşmasındaki güvencelere aykırı uygulamaların varlığı, 

                                                      
106 Kiliselerini tamir etmek isteyen zimmi tebaa, ehl-i örfün tamir sırasında müdahalesinin engellenmesi; 

evlerinde kutsal kitapları okudukları için ehl-i örf tarafından vergi talep edilmesinin önlenmesi için 

şikayette bulunmuşlardır. Divan-ı Hümayundan da anılan zimmilere müdahale edilmemesi ve 

müdahalenin varlığı durumunda bunun engellenmesi hakkında emir çıkmıştır. Bkz. Murat Tuğluca, 

Osmanlı Devlet-Toplum İlişkisinde Şikayet Mekanizması ve İşleyiş Biçimi, 2. Bs., Ankara, Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, 2020, s. 253-254. 
107 İnalcık, a.g.e, s. 66-67. 
108 Rum Patrikliğinin ve ona bağlı din adamlarının, bölge halklarından belirlenenden daha fazla para 

toplaması durumunda patrikliğe bağlı cemaate zulmedilmesi durumu ortaya çıktığından bu tarz 

uygulama ve fiilerin engellenmesi emredilmiştir. Bu emir hem zulmedilmemesi hem kadimden gelen 

uygulamaya aykırı davranılmaması gibi iki önemli husus ihtiva etmektedir. Bkz. Ahmet Refik, Türk 

İdaresinde Bulgaristan (973-1255), 2. Bs., İstanbul, Enderun Kitabevi, 1989, s. 28. 
109 Fendoğlu, a.g.e., s. 135-136. 
110 Halil İnalcık, “Şerîat ve Kanun, Din ve Devlet”, Osmanlı’da Devlet, Hukuk ve Adalet, 9. Bs., 

İstanbul, Kronik Kitap, 2019, s. 59.  
111 Halil İnalcık, “Ottoman-Galata”, İstanbul Tarihi Araştırmaları-Fetihten Sonra İstanbul’un 

Yeniden İnşası Bilâd-i Selase: Galata, Eyüp, Üsküdar, İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

2019, s. 291. 



   94  

zimmilere yönelik özellikle kamusal alandaki kısıtlama ve yasakların öngörülebilir 

olmaması,  güvencelerin tek taraflı ve padişah tarafından aksi uygulama yapılabilme 

ihtimalinin varlığı, zimmet anlayışındaki güvencelerin hak ve özgürlük olarak ifade 

edilemeyeceği kanaatini oluşturmaktadır. 

 

2.2.  OSMANLI DEVLETİ’NDEKİ ZİMMİ TOPLULUKLAR 

VE YÖNETİMLERİ  
  

Zimmet anlaşması ile gayrimüslim topluluklar belirli güvencelere sahip 

olmuşlardır. Bu güvenceler, hukuki niteliklere sahip olsalar da aynı zamanda 

gayrimüslim toplulukların dini yönetimlerini ve kendi toplumsal yapılanmalarını da 

etkilemiştir. Fatih Sultan Mehmed’in Osmanlı Devleti’nde bulunan Rum, Ermeni ve 

Yahudi toplulukların yönetimini merkezileştirme çabalarıyla beraber Osmanlı 

Devleti’ndeki zimmi toplulukların yönetimi ve toplumsal yapılarında önemli 

değişiklikler meydana gelmiştir. İstanbul’un fethinin ardından Galata’nın da Osmanlı 

Devleti’nin egemenliği altına girmesiyle beraber, Katolik Hıristiyan toplulukları da 

Osmanlı Devleti’nin tebaası olmuşlardır. Bu bölümde, Osmanlı Devleti’ndeki Yahudi, 

Rum, Ermeni ve Katolik toplulukların yapısı üzerinde durularak Osmanlı Devleti’nin 

zimmi tebaaya yönelik uygulamaları anlatılmaya çalışılacaktır. 

 

 

2.2.1.  YAHUDİLER  
 

Osmanlı Devleti’ndeki Yahudi toplumu oldukça farklı gruplardan 

oluşmaktaydı. Bu gruplar arasında dil, kültür, gelenek, bölge gibi farklılıklar 

bulunmaktaydı. Aynı şekilde Osmanlı Devleti tebaası olma süreçleri de birbirlerinden 

farklılık göstermekteydi. Bazı Yahudi grupları fetih ile Osmanlı tebaası olurlarken; 

bazıları ise Osmanlı topraklarına göç ederek tebaa olmuşlardır. Osmanlı Devleti’ndeki 

Yahudi nüfusunda göçlerin ve fetihlerin sonucunda ciddi bir artış gerçekleşmiştir.112 

Bunun sonucunda ise, tek tip bir Yahudi cemaatinden bahsetmek mümkün olmamıştır.  

                                                      
112 Lewis, a.g.e., s. 192. 



   95  

Yunanca konuşan Romaniot Yahudileri, çoğunluğu Almanya bir kısmı ise Fransa’dan 

gelmiş olan Aşkenaz Yahudileri, Güney Avrupa’dan gelen Sefarad Yahudileri, Orta 

Doğu ve Kuzey Afrika’da yaşayıp Arapça konuşan Yahudi topluluğu, farklı bir 

Yahudilik anlayışına sahip olan Karay Yahudileri ve küçük bir nüfus olmakla beraber 

Aramice konuşan Yahudi topluluğu olmak üzere farklı Yahudi toplulukları Osmanlı 

coğrafyasında yaşamışlardır.113 Birbirlerinden bu kadar farklı Yahudi toplulukları 

Süleyman Mabedi’nin Romalılar tarafından yıkılıp ardından o bölgedeki Yahudi 

halkının sürgün edilmesinden sonra Osmanlı Devleti topraklarında tekrardan 

buluşmuşlardır.114  

 

2.2.1.1. CEMAAT 
 

 Osmanlı Devleti içinde bulunan gayrimüslim tebaa, kendi ibadethaneleri 

çevresinde örgütlenmiştir. Bu kapsamda Hristiyanlar için kilise, Yahudiler için 

sinagog çok önemli bir merkez olmuştur. İnanç sahibi insanlar, kendi ibadethaneleri 

çevresinde ikamet ediyorlar, inançlarının gereği olan ibadetleri yerine getiriyorlar, 

eğitim ve hastane gibi toplum açısından oldukça önemli kurumlar ibadethaneleri 

bünyesinde veya ona bağlı olarak yer alıyordu.115 Gayrimüslim tebaa bakımından bu 

şekilde bir toplum örgütlenmesinin oluşması sadece kendi dinî liderleri ve toplumları 

sayesinde değil, Osmanlı Devleti’nin zimmi tebaasına verdiği güvence sayesinde 

olmuştur. 

 Osmanlı Devleti’ndeki yaşayan bütün topluluklar mahalleler halinde ve 

inançları doğrultusunda ibadethaneleri çevresinde örgütlenmişlerdir. Bu doğrultuda 

Osmanlı Devleti’ndeki Yahudi toplumu da küçük mahalli topluluklara bölünmüşlerdir. 

“Kahal/Kehillot”116 olarak ifade edilen bu cemaatler, belirli bir bölgede yaşayan 

Yahudilerin, bir sinagogun ve hahamın etrafında örgütlenmeleri sonucunda ortaya 

                                                      
113 A.e., s. 191-192. 
114 Stanford J. Shaw, Osmanlı İmparatorluğu’nda ve Türkiye Cumhuriyeti’nde Yahudiler, 

İstanbul, Kapı Yayınları, 2008,  s. 2. 
115 Soykan, a.g.e., s.5. 
116 Kahal, aynı zamanda kehilla olarak da kullanılmıştır.Kehillot ise kahal kelimesinin çoğuludur. Bkz. 

Shaw, a.g.e., s. 75. 



   96  

çıkardıkları yapılardır.117 Fakat bu cemaat sistemi sadece Yahudi toplumuna özgü 

değildir. Bu cemaat yapılanması, diğer dinî topluluklarda görülmekle beraber Yahudi 

cemaat yapılanması bir yönüyle diğer cemaat yapılarından farklılaşmıştır.  Yahudi 

cemaat yapılanmasının, diğer cemaatlere göre daha farklı olmasının sebebi, her bir 

cemaati oluşturan Yahudi grupların, aynı dini gelenek ve kültürü paylaşmasından 

kaynaklanmaktadır.118 Bu sebeple kahal, kendisini oluşturan cemaat mensupları 

tarafından yönetilirken; Rum ve Ermeni dini yapılanmasında ise bir patrik ve ona 

hiyerarşik olarak bağlı olan din adamları tarafından yönetilmiştir.119 Fakat bu farklılığı 

yaratan durum aynı zamanda bazı zorlukların da oluşmasına sebep olmuştur. Farklı 

bölgelerden göç ve sinagogun haham çevresinde örgütlenmesi Yahudi cemaati 

açısından bir bütünlüğün oluşmasına engel durum teşkil etmiştir.120 Cemaatler 

arasında bu farklılıklar sinagog isimlerinden de anlaşılmaktadır. 121  

 Kahalların, Yahudi toplulukları ile Osmanlı Devleti arasındaki ilişkiyi 

sağlamak ve cemaat içinde dini eğitim vermek ile cemaatin dini ve kültürel anlamda 

gelişimini sağlamak gibi misyonları bulunmaktadır.122 Bu sebeple kahalların hem dini 

hem dünyevi hayata büyük bir etkisi vardır. 123 Yahudi nüfusunun yoğun olduğu 

yerlerdeki kahallar sinagoglarla beraber okul, hastahane, mezarlık ve mezbaha124 gibi 

kurumlara da sahip olmuşlardır. Bu gibi dünyevi kurumların varlığı kahal içinde 

hahamların yanında sivil liderlerin de ortaya çıkmasını sağlıyordu.125 Fakat kahalların 

                                                      
117 Lewis, a.g.e., s. 199-200. 
118 Uriel Heyd, “The Jewish Communities of Istanbul in the Seventeeth Century”, Oriens, C. VI, No. 

2, 1953, s. 313. 
119 Shaw, a.g.e., s. 75. 
120Minna Rozen, “Osmanlı Yahudileri”, Türkiye Tarihi Geç Osmanlı İmparatorluğu (1603-1689), 

C. III, Ed. Suraiya Faroqhi, Çev. Fethi Aytuna, 2. Bs., İstanbul, Kitap Yayınevi, 2016,  s.319. 
121 İber yarımadası ve İtalya’dan gelen Yahudi grupları; göç ettikleri şehirlerin isimlerini cemaatlerine 

ve sinagoglarına vermişlerdir. Sefarad Yahudileri 15. ve 16. yüzyılda göç ettikleri yerlerin isimleri 

vermişlerdir. Toledo, Lizbon, Kastilya, Sicilya gibi isimler verilmiştir. Bazı cemaatler ise, ikamet 

ettikleri yerlerin isimlerini almışlardır.(Galata, Kuruçeşme gibi)Bazı cemaatler ise, cemaate ve sinagoga 

olan katkısı olan bir Yahudi’nin ismi ile anılmıştır. Bu cemaatlere ise 17.yüzyılda Yahudi göçünün 

önemli yerlerinden olan İzmir’de daha fazla rastlanmaktadır. Bkz. Yaron Ben-Naeh, Sultanlar 

Diyarında Yahudiler 17. Yüzyılda Osmanlı Yahudi Toplumu, Çev. Nita Özkatalan, İstanbul, GOA 

Basım, 2009, s. 172. 
122 A.e.., s. 79. 
123 A.e.,  s. 174. 
124 Yahudilikte inançlarına  uygun beslenme ve et kesimi oldukça önemli yer tutmaktaydı. Yahudilik 

inancına uygun gıdalara koşer denilmekteydi. bkz. Güleryüz, a.g.e., C. II, s. 288. 
125 Shaw, a.g.e., s. 75-76. 



   97  

dünyevi hayata etkisi yine inanç kapsamında oluyordu. Çünkü Tora126 ve Yahudi 

hukuk kuralları olan Halaha, Yahudilerin dünyevi hayatları üzerinde oldukça etkili 

idi.127  

 Kahallar, bir sinagogun etrafında oluşuyorlardı. Bir kahalın mensubu olan 

Yahudi, kahala bağlı olan sinagoglarda ibadet edebiliyordu. O sebeple, bir kahala bağlı 

olmayan Yahudi’nin, Yahudi inancını yaşaması mümkün değildi.128 Bir sinagoga 

sahip olmayan kahal ise varlığını sürdüremezdi.129 Sinagoglar, kahal için hem dini hem 

toplumsal önemi olmakla beraber aynı zamanda kahalın en önemli gelir kaynağını 

oluşturmuşlardır.130 Fakat zaman içinde Osmanlı Devleti’nin Yahudi toplumunda  

kahal ve sinagog kavramı birbirinin yerine kullanılmaya başlanmıştır.131 Yeni sinagog 

inşasının yasak olmasına rağmen, kahal ve sinagog kavramlarının birbiri yerine 

kullanılması, aynı zamanda Osmanlı Devleti’nde yeni sinagogların inşa edilebildiğini 

de göstermektedir. Shaw da kahalların bölünmesi veya kahalın içinde ayrılıkların 

olması durumunda yeni kahal kurma girişiminin, sinagog olmadan mümkün 

olamayacağını, çünkü sinagogların, kahalın “çekirdeği” olduğunu, bu sebeple inşa 

yasağı bulunsa bile yeni sinagogların inşa edildiğini ifade etmiştir.132 

 Yahudi toplumunda iki tür liderlik bulunmaktaydı. Birincisi, dinî liderler olan 

hahamlar, ikincisi ise Yahudi cemaatleri içinde hahamlara yardımcı olan sivil 

yöneticilerdir.133134 Bu yöneticiler, kahal üyeleri tarafından kendi içlerinden seçilerek 

                                                      
126 Tekvin, Çıkış, Levililer, Sayılar ve Tesniye olmak üzere Tevrat’ın ilk beş kitabı. (Güleryüz, a.g.e.,, 

s. 293.) 
127 Ben-Naeh, a.g.e., s. 259. 
128 A.e.,  s. 174-175 
129 A.e., s. 225. 
130 A.e., s. 232-233. 
131 A.e., s. 226. 
132 Shaw, a.g.e., s. 76. 
133 İstanbul’un fethinin ardından şehirdeki hahambaşılık kurumunda kahya olarak ifade edilen 

görevlilerden bahsedilmektedir. Bu görevliler cemaatler ve Osmanlı idaresi arasında iletişim 

sağlamakla görevliydiler. Zaman içinde Osmanlı Devletinin yahudi nüfusunun yoğun olduğu 

şehirlerdeki hahambaşılıklar da  Osmanlı Devlet idaresi ile aralarındaki iletişimi sağlamak için kendi 

cemaatleri içinde kahyalar belirlemişlerdir. bkz. Shaw, a.g.e., s. 67. 
134 Mark A. Epstein, “The Leadership of the Ottoman Jews in the Fifteetnh and Sixteeth Centuries”, 

Christians and Jews in the Ottoman Empire: The Functioning of a Plural Society, C. I  The 

Central Lands, Ed. Benjamin Braude, Bernard Lewis, New York, Holmes&Meier Publishers, 1982, s. 

101. 



   98  

belirlenmişlerdir.135  Bu liderlerin cemaatin sivil kurumlarının yönetilmesi ve kahal 

üyelerine dünyevi konularda yardımcı olmak gibi görevleri bulunmaktadır.136 Kahal 

yöneticileri, kendilerine belirlenen sınırlar137 içinde kahalın ihtiyaçlarını138 gidermeye 

çalışıyorlardı. Kahal yöneticilerinin önemli görevlerinden biri de haham ve 

sinagogdaki çalışanların maaşlarını ödemekti.139 Kahalların cemaatlerin toplumsal 

hayatına etkileri bulunsa da bu durum,  kahal liderlerinin hakimiyeti tam sağladıkları 

anlamına gelmiyordu. Bunun sebeplerinden birisi, kahal liderlerinin cemaatleri 

üzerinde cezalandırma yetkilerinin sınırlı olmasıdır.140 Yahudi hukukuna aykırı 

davranışlar cezalandırabilse de bu cezalar aforoz, falaka, hapis ve para cezası 

olabiliyordu. Bazen cezalandırma konusunda Osmanlı Devleti kurumlarından yardım 

talep edilebiliyordu.141  Şer‘î mahkemelere başvurma hakkının bulunması ve özellikle 

gayrimüslim tebaanın kentlerde dinî cemaat haricinde lonca gibi başka toplumsal 

yapıların da parçası olması, yerleşim konusunda ciddi kısıtlamaların bulunmaması 

gayrimüslimlerin tamamıyla cemaatlerinin katı yönetimi altında olmasını 

engellemiştir.142 

 Yahudilerin cemaat yapılanmasında ise üç farklı model bulunmaktadır. Birinci 

model, şehirde bulunan cemaatler tarafından oluşturulan bir üst makam ve bu üst 

makamın aldığı kararların bütün cemaatleri ve cemaat üyelerini bağladığı modeldir.   

                                                      
135 Osmanlı topraklarına göçün ilk zamanlarda sivil yöneticilerin belirlenmesi bütün cemaat üyelerinin 

kararı ile olurken; 18. Yüzyılla beraber cemaatlerdeki zenginler kahal yönetimlerini ele geçirmişlerdir. 

(Shaw, a.g.e., s.98-99) 
136 Mina Rozen, İstanbul Yahudi Cemaati’nin Tarihi (1453-1566), İstanbul, Türkiye İş Bankası 

Yayınları, 2010, s. 77. 
137 Kahalların kuruluş süreçlerinde hem kahal yöneticileri için hem de kahal üyeleri için uymaları 

gereken kurallar belirlenmiştir. Bu kurallar, her kahal mensubu için bağlayıcıdır. bkz. Ben-Naeh, a.g.e., 

s. 176-177, 197. 
138 Cemaatin ihtiyaçları karşılamak için cemaat liderleri, cemaat için arazi ve bina satın alabilirler. Bu 

durum bazen amaçtan sapılmasına da yol açmış olabilir. Sinagog ve cemaatin ihtiyacı doğrultusunda 

tuvalet yapmak için cemaat adına arazi satın alan bir yahudi,  satın aldıktan sonra bu arsaya bina  ve 

odalar inşa etmiştir. Daha sonra bu odaları yahudilere kiralamıştır. Bkz. Rossitsa Gradeva “Jews and 

Ottoman Authority in the Balkans: The Cases of Sofia, Vidin and Rusçuk, 15th-17th Centuries”,  

Rumeli Under The Ottomans 15th-18th Centuries: Institutions and Communities, İstanbul, The 

Isis Press, 2004, s. 268. 
139 Ben-Naeh, a.g.e., s. 188. Ben-Naeh, yöneticilerin görevleri olduğu gibi bir kahal mensubunun, 

sinagoglar üzerinde üç adet sorumluluğu bulunduğunu, bu sorumlulukların ise, ibadet, bakım 

masraflarına katılma ve bağış bulma olduğunu ifade etmiştir. Bkz. Ben-Naeh, a.g.e., s. 225. 
140 A.e., s. 197. 
141 Shaw, a.g.e., s. 94-95. 
142 Yaron Ayalon, Osmanlı İmparatorluğu’nda Doğal Afetler, Çev. Zeynep Rona, İstanbul, Türkiye 

İş Bankası Yayınları, 2020,  s.117, 119, 173 



   99  

Romaniot Yahudilerin cemaat yapılanmasından etkilenmiş olan bu model, İstanbul ve 

İstanbul’un doğusundaki şehirlerde görülmektedir. İkinci model, cemaatlerin özerk bir 

yapıda olduğu ve bağlayıcı kararları alan bir üst makamın bulunmadığı bir sistemdir. 

Bu model, Selanik ve çevresindeki Yunanistan ve Makedonya bölgelerinde uygulanan 

sistemdir. Üçüncü sistem ise, birinci ve ikinci modelin karışımı olan bir sistemdir. Bu 

modelde, cemaatleri bağlayıcı kararlar alabilen bir üst makam bulunmakla beraber; 

belirli bir ölçüde cemaatlerin özerk yapısı da muhafaza edilmeye çalışılmıştır. Bu 

model ise, İzmir’de uygulanmaktadır.143 Cemaat modellerinde ayrımın olduğu tek 

husus bağlayıcı kararlar veren bir makamın varlığı değildir. Cemaatler arası geçiş 

meselesi de diğer ayırıcı nokta olarak karşımıza çıkmaktadır.  Selanik tipi modelde, 

kahaller arası geçiş yasağı bulunmakla beraber İstanbul tip modelde böyle bir yasak 

bulunmamaktadır. 144  Bu yasağın sebebi bağlayıcı kararlar alabilen bir üst makamın 

bulunup bulunmamasıyla alakalı olabilir. Çünkü İstanbul modelinde, cemaat üyesi 

hangi cemaate geçerse geçsin aynı cemaat üst yapılanması içinde kalacaktır.  

 İlk başlarda kahalların oluşumunu etkileyen en önemli unsur, cemaat mensubu 

olan Yahudilerin aynı kültür, gelenek ve dili paylaşmaları olmuştur. Bu durum, 

muhtemelen göçe mecbur edilen ve sürgün edilen Yahudilerin, geldikleri yere olan 

bağlılıklarını ve inançlarını korumak içindi. Nitekim, göçten bir asır sonrasında, 

cemaatlerdeki belirleyici olan kültür ve gelenek gibi hususlar etkisini kaybetmiş; 

Osmanlı toplum yapısına uyum sağlayan Yahudiler için ekonomik ve ticari gerekçeler, 

cemaat ilişkilerinde daha belirleyici rollere bürünmüşlerdir.145 Bunun sonucunda 

cemaatler önemini kaybederek Yahudi toplumunun birleştirici ve ortak unsuru olarak 

sadece sinagoglar kalmışlardır.146  

 Osmanlı Devleti’ndeki Yahudi toplumunda bir ruhban bulunmamakla beraber, 

hahamların dinî konularda ciddi bir güç ve otoriteleri bulunmaktadır. Toplum 

üzerindeki bu güç, Yahudi toplumunun Avrupa ile temasın azalması sonucunda 

Yahudi toplumunun bilgi ve becerisinin azalması ile daha fazla görünür olmuştur.147 

                                                      
143 Ben-Naeh, a.g.e. s. 173-174. 
144 A.e. 
145 A.e., s. 175. 
146 A.e., s. 225. 
147 Lewis, a.g.e., s. 221-227. 



   100  

Hahamların kutsal metinlere hakimiyeti, cemaati üzerinde hem dinî hem de dünyevi 

etkisini ortaya çıkarmıştır. Çünkü hahamın kutsal metinlere dayanarak yaptığı yorum 

ve aldığı kararlara uyulması gerekirdi. Hahamlar toplum içinde sadece sinagogda 

ayinleri yöneten kişiler olarak düşünülmemelidir. Hahamların aynı zamanda okullarda 

öğretmen ve dünyevi meselelerde fikirlerine başvurulan kişiler olarak toplum 

üzerindeki etkileri oldukça fazla olmuştur.148  

2.2.1.2. TOPLUM 
 

15. yüzyıla kadar Osmanlı Devleti’nin reayası olan Yahudi toplulukları, Rumca 

konuşan Romaniot Yahudiler ile Aşkenazi, Karay ve İtalyan Yahudilerdir. Bu Yahudi 

grupların önemli bir kısmı, İstanbul’da yaşamaktaydı. 1492 ve sonrasında gelişen 

olaylar neticesinde İber yarımadasından ciddi bir Yahudi nüfusu, Osmanlı Devleti’ne 

göç etmiştir. Bu Yahudi gruplar, başta Selanik olmak üzere, birçok şehre 

dağılmışlardır. I. Selim’in, Arap yarımadasını ve Mısır’ı fethiyle beraber; Arapça 

konuşan Yahudi topluluklar da Osmanlı Devleti’nin egemenliği altına girmiştir.149 

Birbirlerinden bu kadar farklı Yahudi grupları, Kudüs’ten ikinci sürgünlerinden sonra 

ilk defa Osmanlı topraklarında tekrar bir araya gelmişlerdir.150 Osmanlı topraklarında 

yaşayan Yahudi tebaası arasında dil ve kültür farklılıkları aynı zamanda yaşadıkları 

veya göç ettikleri coğrafyaların farklı olmasının bir sonucu olarak karşımıza çıkmıştır. 

151 Göç edilen yerler sadece günlük konuşma dillerini ve kültürlerini değil aynı 

zamanda ibadet şekillerini, ayin dillerini, inançlarının esas ve kurallarına 

yaklaşımlarını da etkilemiştir.152  Rozen, Osmanlı Yahudileri arasındaki farklılıkların 

bulunmasının doğal olmakla beraber Yahudi topluluklarının arasındaki farklılıkların 

Sefarad Yahudilerinin göçü sonrasında gün yüzüne çıktığını ve bu farklılığın da ancak 

                                                      
148 Shaw, a.g.e, s.93-94. 
149 Ben-Naeh, a.g.e., s. 7. 
150 Shaw, a.g.e., s. 71. 
151 Rozen, Osmanlı Yahudileri, s. 311. 
152 Yahudi cemaatleri arasındaki bu farklılıklar, her cemaatin kendisini diğerlerine göre daha üstün 

görmesi durumunu da ortaya çıkarmıştır. Bu sebeple kendi gelenek ve ibadetlerine diğer cemaatlere 

göre daha büyük bir önem atfetmişlerdir. Bunun sonucunda Yahudi grupları arasında uyuşmazlık ve 

problemler de ortaya çıkmıştır. Evlilik, boşanma, koşer, ibadet ve dua bakımından Yahudi gruplar 

arasında ciddi ayrılıklar ve farklılıklar oluşmuştur. Mesela koşer noktasındaki uyuşmazlık Aşkenazi 

Yahudilerinin, Sefarad Yahudilerinin kestiği eti yememeleri sonucunu ortaya çıkarmıştır. Bkz. Shaw, 

a.g.e., s. 71-73 



   101  

15. yüzyılın sonlarından itibaren Osmanlı Devlet idaresi tarafından fark edildiğini 

ifade etmiştir.153  

Yahudi topluluklarının Osmanlı Devleti’nin tebaası olma süreçlerinde fetih ve 

göç önemlidir.  Göç yolu ile Osmanlı Devleti tebaası olan Yahudi topluluğu sadece 

Sefarad Yahudileri değildir. Orta ve Doğu Avrupa’da yaşayıp daha sonra kendi 

istekleri ile 15. yüzyılda Osmanlı Devleti topraklarına gelen Aşkenazi Yahudi 

topluluklarını da kapsamaktadır. Osmanlı Devleti, bu gelen Aşkenazi topluluklarının, 

Sefarad Yahudilerinden dil, kültür ve daha birçok konuda farklılıkları bulunmasına 

rağmen, Sefarad Yahudi toplulukları ile beraber kendi gelen olarak sınıflandırmıştır. 

Bu kendi gelen sınıfının nüfusu en büyük olan topluluğu ise Sefarad Yahudileri 

olmuştur. Bu durum kendi gelen sınıfı içinde yer alan diğer Yahudi topluluklarının, 

zaman içinde Sefarad Yahudi grupları içerisinde asimile olmalarına yol açmıştır.154  

1492’den sonra Sefarad Yahudileri, Osmanlı Devleti’nin birçok şehrinde yeni 

Yahudi cemaatleri oluşturmaya başladı. Bazı şehirlerde bu cemaatler oldukça küçük 

olmakla beraber, bazı şehirlerde ise birden fazla Yahudi cemaati oluşturmuşlardı. 

Fakat Yahudi toplumunun yerleşim yeri tercihleri genelde kentler olmuştur.155 

Avrupa’dan Osmanlı Devleti’ne olan Yahudi göçü, 18. yüzyıla kadar devam etmiştir. 

15. yüzyılın sonlarında Yahudiler, İstanbul, Selanik ve Safed gibi şehirleri tercih 

ederlerken; 17. yüzyılda bu göçün yönü İzmir’e kaymıştır.156  

Yahudi toplulukları göç ettikleri şehirlerde yaşayan birçok farklı inançtan 

insanların oluşturduğu mahalleler varsa Müslüman mahallelerine yakın veya komşu 

olacak şekilde yerleşimlerini oluşturmuşlardır.157Göç eden topluluklar göç ettikleri 

şehirlerde eğer yerleşik bir Romaniot, Aşkenazi veya Karaim cemaati varsa onlara 

yakın yerlere yerleşmişlerdir. Fakat daha sonrasında yerleşik cemaatler ile Sefarad 

                                                      
153 Rozen, İstanbul Yahudi Cemaati, s. 70. 
154 Heyd, a.g.e., s. 306-307. 
155 Ben-Naeh, a.g.e., s. 59-60. 
156 A.e., s. 63 
157 Mine Tanaç Zeren, İzmir’de Sefarad Mimarisi ve Sinagogları, İstanbul, Yalın Yayıncılık, 2010 

s. 69. 



   102  

Yahudileri arasında çeşitli anlaşmazlıklar ortaya çıkmıştır. Bu anlaşmazlıklar ve 

ayrışmalar 17. yüzyılın sonlarına kadar devam etmiştir. 158  

Balkanların Kudusü159 olarak anılacak olan Selanik’te, İstanbul’un fethinin 

ardından Yahudi nüfus kalmamıştır. Çünkü Selanik’te yaşayan Yahudi cemaatleri, 

İstanbul’a iskan edilmiştir.160 Selanik’te 1478 tarihli Osmanlı kayıtlarında Yahudi 

nüfusa rastlanılmamakla beraber, 1519 tarihinde yirmi dört Yahudi cemaatine 

rastlanılmıştır.161 Selanik ile ilgili 1478, 1488 ve 1490 tarihli diğer kayıtlarda da 

bölgede yaşayan Yahudi görülmemektedir.162 İstanbul’un fethini takip eden zaman 

diliminde Selanik’te hiç Yahudi bulunmamasına rağmen; Selanik’e önce Aşkenazi 

Yahudileri, daha sonrasında da Sefarad Yahudilerinin gelmesi sonucunda 16. yüzyılın 

ilk yarısında şehrin çoğunluğunu Yahudi topluluklar oluşturmuşlardı. 163 Sefarad 

Yahudileri, Selanik’e geldikten kısa bir süre sonra kendi cemaatlerini ve sinagoglarını 

oluşturmuşlardır. 16. yüzyılın başında göç eden bazı Yahudi toplulukları ise şehirdeki 

mevcut Sefarad Yahudi cemaatlerine katılmayarak kendi cemaat ve sinagoglarını 

oluşturmuşlardır.164 

Selanik’te 17. yüzyılda birlikte yaklaşık otuz Yahudi cemaati bulunmaktadır. 

Burada bulunan Yahudi cemaatlerinin içinde çıkan uyuşmazlıklarda bazen kendi 

içlerinde ayrı gruplara ayrılabilirlerken; bazen de bağlı oldukları cemaatten ayrılıp yeni 

sinagoglar kurarak yeni cemaatler de oluşturmuşlardır.165 Lewis, bölünmelerin Yahudi 

cemaatleri içinde hangi sebepten dolayı olabileceği hakkında net bir bilgi vermemekle 

                                                      
158 A.e., s. 60 
159 Selanik, şehirde yaşayan büyük Yahudi nüfusundan dolayı “Tora ve eğitim şehri”, “İsrail’in anası 

ve şehri” ve “Balkanların Kudüsü”  olarak anılmaktaydı. (Ben-Naeh, a.g.e., s. 102) 
160 Lewis, a.g.e.  s. 192-193 
161 A.e., s. 195 
162 Joseph Hacker, “Ottoman Policy toward the Jews and Jewish Attitudes toward the Ottomans during 

the Fifteenth Century”, Christians and Jews in the Ottoman Empire: The Functioning of a Plural 

Society, C. I The Central Lands, Ed. Benjamin Braude, Bernard Lewis, New York, Holmes&Meier 

Publishers, 1982, s. 118. 
163 Ben-Naeh, a.g.e., s. 79 
164 Shaw, Selanik’e göç eden Sefarad Yahudilerin tutucu bir Yahudilik inancına sahip olan Aşkenazi 

Yahudi topluluklarına katılmak yerine, şehirde bulunan Romaniot Yahudi toplulukların cemaatlerine 

katıldığını ve sinagoglarında ibadet ettiğini fakat zamanla Romaniot Yahudiler ve Sefarad Yahudiler 

arasında çıkan uyuşmazlıklar nedeniyle kendi sinagoglarını kurduklarını söylemiştir. Bkz. Shaw, a.g.e., 

s. 80-81.  
165 Ben-Naeh, a.g.e., s. 8. 



   103  

birlikte, Yahudi toplumu içinde eski-yeni ayrımının önemli olduğunu ifade etmiştir.166 

Özellikle Sefarad Yahudileri arasında ortaya çıkan sorunlar sonucunda mevcut birçok 

cemaat bölünme problemi yaşamıştır.167 Bölünmeler Selanik’te Yahudi topluluklarını 

zayıflatmıştır. Bazı cemaatler bölünme sonucunda zayıflayan mali şartları dolayısıyla 

vergi ve bağış toplayamamış bunun sonucu olarak ise sinagog giderlerini 

karşılayamamışlardır.168 

Osmanlı Devleti’ndeki Yahudi topluluğu genelde şehirlerde yaşamaktadır. Bu 

şehirler de liman ve ticaret kentleri olarak göze çarpmaktadır. İzmir’de bir Yahudi 

cemaati oluşumu, 17. yüzyılda başlamıştır. Bunun sebebi ise, İzmir’in bir liman kenti 

olarak artan ekonomik ve ticari önemiydi.169 İzmir’in ticari kent olması, şehrin 

gelişimine ve yapılaşmasına büyük katkıda bulunmuştur. Şehir ticari öneminden 

dolayı yabancı tüccarların ilgisini çekerken; aynı zamanda Osmanlı tebaası olan 

gayrimüslim topluluklar da şehre yerleşmişlerdir. Ticaretin ve şehrin gelişmesine 

katkıda bulunan önemli topluluklardan biri de Yahudi toplumu olmuştur.170 

İstanbul’un fethinin ardından, İzmir Yahudileri de İstanbul’a getirilmiştir. İber 

yarımadasındaki Yahudilerin Osmanlı topraklarına göçü sonucunda, 16. yüzyılın 

ikinci yarısında İzmir’de yeni bir Yahudi yerleşimi oluşmaya başlamıştır.171 Yahudi 

toplulukları, 17. yüzyılda ekonomik anlamda yaşanılan krizler -özellikle tekstil 

alanında yabancı devletler ile mücadelede yarışamayacak duruma gelmeleri- 

sonucunda ticari ve ekonomik olarak tekrardan güçlenebilecekleri yeni yer arayışına 

girmişler ve İzmir de 17. yüzyılın başlarından itibaren Yahudi iç göçünün önemli 

duraklarından biri olmuştur.172 Sefarad Yahudileri, Osmanlı topraklarına ilk ayak 

                                                      
166 Şehirde yaşayanlar ve daha sonra o şehre göç edenler arasındaki bu eski-yeni ayrımı, sadece 

toplulukların şehre gelişleri ile ilgili bir nitelendirme değildir. Bu durum, toplulukların birbirini 

küçümsemesinin bir yansıması olarak da ifade edilir. Lewis, a.g.e., s. 200-201. 
167 Selanik’te inşa edilen ilk Sefarad Sinagogu olan Geruş Sinagogu cemaati üçe, Katalan Sinagogu 

cemaati ikiye, Apulian Sinagogu cemaati beşe, Lizbon sinagogu cemaati de ikiye bölünmüştür. 16. 

yüzyılın ortasına gelindiğinde Selanik’te 26 Yahudi cemaati oluşmuştur. bkz. Shaw, a.g.e., s. 82-83. 
168 A.e., s. 83. 
169 Ben-Naeh, a.g.e., s. 8. 
170 Goffman’a göre İzmir’in ticaret şehri olması ve şehrin yapısal ve kültürel olarak gelişmesinde 

Osmanlı idaresinin katkısının şehirdeki tüccar, Yahudi ve Hristiyanlara göre daha az olmuştur. Daniel 

Goffman, “Izmir: from Village to Colonial Port City”, The Ottoman City between East and West: 

Aleppo, Izmir and Istanbul, Cambridge, Cambridge University Press, 1999,  s. 82-83,89. 
171 Bu yerleşim, Birinci Juderia (Yahudi Mahallesi) olarak anılmıştır. Bkz. Siren Bora, Anadolu 

Yahudileri Ege’de Yahudi İzleri, İstanbul, Gözlem Gazetecilik Basın ve Yayın, 2017, s. 138. 
172 Goffman, İzmir, s. 98-99. 



   104  

bastıklarında İzmir’i tercih etmemişlerdi. Şehirde Yahudilerin bulunmaması, tercih 

etmeme sebeplerinden biridir. Daha sonraları çevre şehirler olan Manisa173 ve Tire174 

ile beraber, Ankara, Selanik, İstanbul ve Rumeli bölgesinden gelen göç ile İzmir’de 

bir Yahudi cemaati oluşmuştur. İzmir’in Yahudi göçünün yeni durağı olmasının 

sebeplerinden biri ekonomiktir. Gelişen bir ticari kent olması bu tercih noktasında 

önemli olmuştur. Diğer sebep ise, Celali isyanları sonucunda Anadolu’daki Yahudiler 

batıya doğru göç etmiştir. Anadolunun batısında bulunan İzmir de artan ticari ve 

ekonomik önemi nedeniyle Celali isyanlarından kaçan Anadolu Yahudileri’nin yeni 

yerleşimlerinden biri olmuştur. İzmir’in kent olarak artan önemi sebebiyle 17. yüzyıl 

boyunca göç kesintiye uğramadan devam etmiştir. Bunun sonucunda İzmir’de birçok 

farklı Yahudi cemaati oluşmuş ve yeni sinagoglar inşa edilmiştir.175 İzmir’e gelen 

Yahudi grupları zulümden kaçmamışlardır. Kentin artan ticari önemi sonucunda şehri 

tercih etmişlerdir.176 17. yüzyılla beraber İzmir’de sinagoglar177 inşa edilmeye 

başlanmıştır. 178  

17. yüzyılda yeni ibadethane inşalarının artmasının sebebi, Yahudi 

cemaatlerinin ekonomik olarak iyi durumda olması ve Osmanlı Devleti yetkililerinin 

İslam hukukundan kaynaklı ibadethanelere yönelik kısıtlamaları sıkı bir şekilde 

uygulamaması veya bu konuda o dönemlerde İzmir’deki idarecilerin yeterli özeni 

göstermemesi olarak ifade edilebilir.179 Goffman’a göre, İzmir’deki Yahudi 

toplulukları şehre ilk yerleştiklerinde, klasik şekilde bir sinagog ve cemaat etrafında 

örgütlenmişlerdir. Fakat Yahudi toplulukları, İzmir’deki kapitülasyon güvencesi 

altındaki tüccarlar ile yarışamadıkları için bu tüccarlarla veya onlar için çalışmaya 

başlamışlardır. Bu durum zaman içinde Yahudi tebaanın cemaati ile bağını koparması 

                                                      
173 Manisa önemli Yahudi nüfusunun bulunduğu şehirlerden biridir. Bu şehirde, Bizans döneminden 

kalma bir sinagog olduğu varsayılmaktadır. Osmanlı döneminde ise, Romaniot Yahudilerin yanına 

şehre yerleşen Aşkenazi ve Sefarad Yahudiler ile beraber sinagog sayısında da artış gerçekleşmiştir. 16. 

yüzyılın ikinci yarısında şehirde dört sinagog bulunmaktaydı. Bkz. Güleryüz, a.g.e., s. 78. 
174 Fetih öncesi Tire’de yaşayan Yahudiler, fetih sonrası İstanbul’a iskan edildikten sonra Tire sinagogu 

kurulmuştur. İber yarımadasından başlayan göç ile beraber, bazı Sefarad grupları gelmiş ve iskan edilen 

Romaniotların yaşadıkları alana yerleşmiştir.bkz. A.e., s. 154. 
175 Bora, a.g.e., s. 141. 
176 Zeren, a.g.e., s. 102. 
177 İzmir Algazi Sinagogu, 1724’te Algazi ailesi tarafından inşa edilmiştir. (Avram Galante, Historie 

des Juifs de Turquie, C. II, İstanbul, İsis, 1986, s. 286’dan aktaran Güleryüz, a.g.e., s. 100) 
178 Güleryüz, a.g.e., s. 95; Bora, a.g.e., s. 141-142. 
179 Goffman,  a.g.e., s. 95. 



   105  

ile beraber, aynı zamanda tüccarlarla yakınlaşmasına ve o topluluklarla yakın ilişkiler 

geliştirmeye başlamasına sebep olmuştur. Bunun sonucunda Osmanlı şehirlerinde 

yaşayan diğer Yahudi cemaat ve topluluklarına göre ciddi bir farklılık ortaya 

çıkmıştır.180 

Edirne, Osmanlı Devleti döneminde oldukça büyük bir Yahudi nüfusuna ev 

sahipliği yapmıştır. İlk başlarda Karay ve Romaniot Yahudileri bulunsa da daha 

sonrasında Almanya’dan gelen Aşkenaz Yahudileri ve İber yarımadası ve İtalya’dan 

gelen göçlerle beraber, Sefarad Yahudileri de kendi cemaatlerini oluşturdular. Bu 

cemaat yapılanmaları, her cemaatin kendi sinagogları çevresinde olmuştur.181 Şehrin 

eskiden başkent olması ve Avrupa’dan gelen Yahudi toplulukların tercih ettiği göç 

noktalarından olması, şehirdeki Yahudi nüfusunu oluşturmuştur. Bazı dönemlerde ise 

şehirdeki Yahudi nüfusu hızlı bir şekilde artış göstermiştir. IV. Mehmet’in Edirne’de 

oldukça fazla zaman geçirmesi, şehirdeki ticareti de etkilemiş bunun sonucunda bazı 

Yahudiler Edirne’ye gelerek, kendi cemaatlerini oluşturmuşlardır. Edirne’de 

oluşturdukları bu cemaati, İstanbul cemaati olarak adlandırmışlardır.182  

Yahudi göç duraklarından biri de başkent İstanbul olmuştur. İstanbul’daki 

Yahudi toplulukları açısından İstanbul’un Fethi, İber yarımadasından gelen göç ve 

1660 İstanbul Yangını önemli dönüm noktalarını oluşturmuştur. 

 Osmanlı sınıflandırmasında İstanbul’daki Yahudi toplulukları üçe 

ayrılmaktaydı. Birincisi, kendi gelen olarak belirtilen İber yarımadası ve çevresinden 

gelen Sefarad Yahudileri, ikincisi iskan politikası sonucu sürgün edilen çoğunluğunu 

Romaniot Yahudilerin oluşturduğu topluluk, üçüncüsü dini inanç ve tatbikat 

bakımından diğer Yahudi cemaatlerinden ayrılan Karay183 Yahudi topluluğuydu.184 

Yahudi toplulukları arasındaki bu ayrım cemaat yapılarını ve sinagog kullanımlarını 

                                                      
180 A.e., s. 99-101. 
181 Güleryüz, a.g.e., s. 23-25. 
182 Ben-Naeh, a.g.e., s. 65 
183 Osmanlı yönetimi ilk başlarda Karayim Yahudileri, sürgün grubu içinde değerlendirirken; zamanla 

ayrı bir grup olarak kabul edilmiş ve bu sınıflandırma üçe ayrılmıştır. Oysa Yahudi cemaatlerinin 

sınıflandırılması Osmanlı Devleti’nden farklı olarak Sefarad, Aşkenazi, Romaniot ve Karay olmak 

üzere dört gruptur.  bkz. Rozen, İstanbul Yahudi Cemaati, s. 79 
184 Heyd, a.g.e., s. 304-308. 



   106  

da etkilemiştir. Orta Avrupa’dan gelen Aşkenazi Alman ve Macar Yahudileri aynı 

sinagogu, İtalya ve İberya’dan gelen Yahudiler ile Romaniot Yahudiler farklı 

sinagogları kullanmışlardır.185 

İstanbul haricindeki Romaniot Yahudileri, diğer şehirlerde yaşayan farklı 

Yahudi grupları içinde asimile olmuşlardır. Bu sebeple, zaman içinde Romaniot 

Yahudi toplulukları sadece İstanbul’da varlıklarını devam ettirmişlerdir. İstanbul’un 

fethinin ardından o dönem Osmanlı Devleti’nde yaşayan Yahudiler çoğunlukla 

Romaniotlardı. Fatih Sultan Mehmed’in şehri tekrar canlandırma isteği sonucunda 

Romaniotlar İstanbul’a getirilmiştir. İstanbul harici şehirlerdeki Romaniot Yahudi 

nüfusu bazı şehirlerde hiç kalmamış, bazı şehirlerde ise azalmıştır. Bu durum, 

şehirlerde kalan küçük Romaniot grupların zamanla asimile olmasına yol açmıştır.186 

Fakat İstanbul’daki Romaniot topluluğu için bu süreç daha farklı olmuştur. İber 

Yarımadasından gelen Sefarad Yahudilerinin sayıca fazla olması, Romaniot ve 

Sefarad  Yahudi toplulukları arasında uyuşmazlıklar yaratmıştır. Bu sebeple, Sefarad 

geleneğinin bütün Yahudi topluluğunu etkilemesi zaman almış ve Romaniot Yahudi 

geleneği bir süre daha gücünü korumuştur.187 17. yüzyılda İstanbul’da çıkan yangınlar, 

İstanbul’daki Yahudi topluluklarını çok ciddi etkilemiştir. Bu yangınlar sonucunda 

Yahudi topluluklarının evleri ve sinagogları ciddi hasar almışlardır. Bu yüzden bu 

topluluklar diğer Yahudi topluluklarına katılmak zorunda kalmışlardır. Özellikle 

sayıca az olan Romaniot Yahudileri farklı bir dil ve kültürleri olmasına rağmen, 

Sefarad Yahudi toplulukların sinagoglarını kullanmaya başlamıştır. Yangınların 

ardından sinagogların ortak kullanılmaya başlanması, cemaatler arası geçiş için de 

uygun ortamı hazırlamıştır. Bu durum 17. yüzyıl ve 18. yüzyılda Romaniot 

Yahudilerin, Sefarad Yahudi topluluğu içinde asimile olmasına sebep olmuştur.188 

16. yüzyılda İstanbul’daki Yahudiler, Suriçi, Eminönü ve Balat civarında 

yaşamaktayken; şehre Yahudi göçünün artması sonucunda şehirdeki Yahudi 

                                                      
185 Gerlach, a.g.e., s. 310. 
186 Rozen, a.g.e., s. 88. 
187 Ben-Naeh, a.g.e., s. 9. 
188 Heyd, a.g.e., s. 313-314; Rozen, a.g.e., s.89.  



   107  

toplulukları surun dışında kalan Hasköy189 ve Boğaz çevresine yerleşmek zorunda 

kalmışlardır.190  

Heyd, 1691 tarihli cizye tahrir defteri üzerine yaptığı incelemede, cizye vergisi 

ödeyen 21 bölge olduğunu ortaya koymuştur. Bu bölgeler arasında Balat’ta 1547, 

Galata’da 1033, Ortaköy’de 637, Hasköy’de 515 Yahudi reayanın cizye vergisi 

ödediği dikkat çekicidir.191  Heyd, 1691 tarihli kayıtlarda olmayıp 1638-40 tarihli 

başka bir belgede yer alan Yahudilerin yaşadığı 6 bölgeden -bugünkü Eminönü ve 

çevresi- bahsetmiştir.192 Bu 6 bölgede yaşayan topluluklar muhtemelen 1660 yangını 

sonrasında bölgeden çıkartılan ve çoğunluğu Hasköy’e gönderilen Yahudilerdir.193  

1660 yangının çıktığı bölgede Yahudi yerleşimi için oldukça önemlidir. Dört 

farklı Yahudi topluluğunun -Romaniot, Karay, Aşkenazi ve Sefarad-  evlerinin ve  

sinagoglarının194 bulunduğu bir bölgedir. Yangının ardından bu bölgede bulunan 

sinagoglar ve evler ciddi hasar görmüşlerdir. 1660 yangını sonucunda Eminönü 

bölgesinde bulunan, dört Yahudi topluluğun da sinagogları zarar görmüşlerdi.195 

Yangının yaşandığı dönemde, İstanbul’da kırk civarında Yahudi cemaatinin olduğu196 

ve bölgede de her cemaatin bir sinagogu olduğu var sayılırsa yangının Yahudi 

cemaatleri üzerindeki etkisi daha net anlaşılabilecektir.  

                                                      
189 Hasköy, Osmanlı Devleti’nde Yahudi nüfusun yoğun yaşadıkları yerlerden biri olmuştur. II. 

Mehmed’in sürgün politikası sonucunda şehre gelen bazı Yahudiler gruplar Hasköy’e yerleştirilmiştir. 

Daha sonrasında İber yarımadasından gelen gruplar ile Yeni Cami yapım süreci ve 17. ve 18. yüzyıllarda 

İstanbul’da bazı yangınlar sonucu evlerini terk etmek zorunda kalan Yahudiler Hasköy’e gelmiştir. bkz. 

Güleryüz, a.g.e., C. II, s. 207-208. 
190 Ben-Naeh, a.g.e., s. 72-73 
191 Heyd, a.g.e., s. 310. 
192 A.e., 311. 
193 Evliya Çelebi, yangın öncesinde Hasköy’de 11 Yahudi mahallesi bulunduğunu; yangın sonrasında 

Eminönü bölgesindeki Yahudilerin Hasköy’e gelmesi ile beraber 20 civarı Yahudi cemaati oluştuğunu 

ifade etmiştir. bkz. Evliya Çelebi, Evliya Çelebi Seyahatnamesi, C. I, Haz. Mümin Çevik, İstanbul, 

Üçdal Neşriyat, t.y., s. 318. 
194 Romaniot Yahudilerinin Antalya-Borlu, Dimetoka, İzdin sinagogları, Sefaradların Aragon, 

Aşkenazların Alman, Karayların Küçük İstanbul sinagogları olmak üzere 6 sinagogları bulunmaktaydı. 

(bkz. Marc David Baer, At Meydanı’nda Ölüm: 17. Yüzyıl İstanbul’unda Toplumsal Cinsiyet, 

Hoşgörü ve İhtida, Çev. Pınar Yanardağ, İstanbul, Koç Üniversitesi Yayınları, 2016,, s. 75) İzdin 

sinagogu, İstanbul’un fethinin hemen ardından İstanbul’a iskan ettirilmiş olan İzdin Yahudileri 

tarafından kurulmuş olabilir. İnalcık, fethin sonrasında 37 kişilik grubun Samatya’ya yerleştirildiğini 

ifade etmiştir. bkz. İnalcık, 1455 Yılı İstanbul ve Galata Tahriri, s. 7. 
195 Baer, a.g.e., s. 74-75. 
196 Ben Naeh, a.g.e., s. 89-90. Heyd, 16. Yüzyılda ise kırk civarında sinagog olduğunu belirtmiştir. bkz. 

Heyd, a.g.e., s. 303. 



   108  

 

Büyük cemaat oluşturdukları şehirlerde, Osmanlı Devleti’nin tebaası olan bir 

Yahudi, genelde cemaati ile sürekli ilişki içindeyken; diğer topluluklar ile çok fazla 

iletişimi olmasa da Osmanlı idaresi ile ihtiyaç halinde veya zaruri durumlarda muhatap 

olabiliyordu. Fakat az nüfuslu cemaatler, bulundukları şehirlerdeki diğer cemaat 

üyeleri ile de iletişim halinde olabiliyordu. Bu durum da Yahudi cemaat üyelerinin 

iletişimde oldukları topluluklardan etkilenmelerine yol açıyordu.197 Nitekim bu 

etkilenmelerin yanında, aynı zamanda bazı sorun ve uyuşmazlıklar da meydana 

geliyordu. Yahudi grupların sadece devlet yöneticileri ve farklı inanç gruplarıyla değil, 

diğer Yahudi grupları ile de aralarında uyuşmazlıklar ortaya çıkmıştır. Özellikle, 

Yahudilerin bağlı oldukları cemaatlerden ayrılarak yeni cemaatler kurmaları 

noktasında çeşitli problemler yaşanmıştır. Bir cemaate mensup bazı üyelerin, yeni 

cemaat kurma girişimlerinde bazı sıkıntılar ortaya çıkıyordu. Ayrılmak isteyenler, 

cemaatin sinagogunda bulunan kutsal eşyalarda hak iddia ederek, yeni kuracakları 

sinagoglarına götürmek istiyorlardı. Dönemin hahambaşısının verdiği bir responsaya 

göre, sinagogda bulunan eşya, ayrılacak olan gruptan biri veya o kişinin atası 

tarafından tahsis edilmedi ise eşyanın sinagogdan alınıp götürülmesi mümkün değildir. 

Çünkü kutsal eşyalar, cemaatlerin değil sinagoglarındır. Eğer ayrılan gruplara 

sinagogdaki eşyaları alıp gitmeleri izni verilmiş olsaydı; cemaatlerden ayrılık 

süreçlerinde daha büyük sorunlar ortaya çıkabilirdi.198 

Yahudi toplumu ve Hristiyan toplulukları arasında da çeşitli sorunlar ortaya 

çıkmıştır. Bu sorunların başında, kan iftirası meselesi gelmektedir. Osmanlı 

Devleti’ndeki Yahudiler, kan iftiralarına maruz kalmışlardır. Kan iftirasının temelinde, 

Hıristiyan toplulukların, Yahudi toplumu ile aralarındaki rekabet ve onlara karşı 

duydukları öfke olmakla beraber; Osmanlı Devleti bu konudaki iddialarda oldukça 

dikkatli ve titiz davranmıştır.199 16. yüzyılın ilk yarısında Amasya’da bir Ermeni 

çocuğu kaybolmuştur. Bu çocuğu şehirdeki Yahudilerin kaçırdığı ve çocuğun kanı 

akıtılarak pesah bayramlarında ekmek yapacakları iddiası üzerine bölgede yaşayan 

                                                      
197 Rozen, Osmanlı Yahudileri, s. 315-316. 
198 Rozen,  İstanbul Yahudi Cemaati, s. 330-332. 
199 Ben-Naeh, a.g.e., s. 137-138. 



   109  

Ermeni topluluğu Yahudilere ve Yahudilerin ev, işyeri ve sinagoglarına saldırmıştır. 

Daha sonrasında çocuğun ortaya çıkması ile beraber Yahudi topluluklara saldıran 

Ermeniler cezalandırılmıştır.200  

Diğer sorunlar ise Yahudi ve Hıristiyan tebaa arasında inanç noktasındaki 

farklılıklardan ortaya çıkmıştır. Osmanlı Devleti’nde Rum, Ermeni ve Musevilere 

Osmanlı Devleti tarafından benzer güvenceler verilse de dinî hiyerarşilerini kendi iç 

dinamik ve ihtiyaçları dahilinde oluşturmuşlardır. Ülke içinde bulunan zimmi tebaa 

ise iş hayatında birbirleriyle iç içe geçmiş bir şekilde devam ederlerken; oturdukları 

mahalleler ise kendi ibadethanelerinin çevresinde oluştuğu için aynı inanca sahip olan 

tebaa birlikte oturma eğilimi gösterdi. Nitekim bu mahallelerde, aynı inanca sahip 

insanlar çoğunlukta olsalar da farklı inançtan insanlar da oturmuşlardır. Goffman’a 

göre bu durum, zaman geçse de zimmi tebaanın kendi kimliklerini sürdürmesini ve 

korumasını sağlamıştır.201  Farklı inanca sahip insanların aynı mahallede ve bölgede 

oturmaları çeşitli sıkıntılar yaratmıştır. Gerlach, bir Yahudi ve Hıristiyan arasındaki 

oldukça ilginç bir tartışmadan bahsetmektedir. Şöyle ki, Yahudi ve Hıristiyan tebaa 

aralarında tartışmaya başlamışlar ve tartışmanın bir yerinde Yahudi,  Hz. Meryem’in 

evlilik dışı bir ilişki sonucunda Hz. İsa’ya hamile kaldığı söylemiş. Bunun üzerine 

Hıristiyan, kadıya başvurmuş. Bu başvuru sonucunda Yahudiye değnek cezası 

verilmiştir. Fakat bu cezayı yeterli görmeyen Hıristiyan bir grup şikayetname ile 

padişaha başvurmuştur. Şeyhülislam, Yahudinin öldürülmesini veya zindana kapatılıp 

değnek vurulmasını ileri sürerken; kazasker Yahudi ve Hıristiyan arasında çıkan 

tartışmada Yahudiye ölüm cezası verilmesi sonucunda Hıristiyan inanç tezlerinin 

destekleneceğini belirterek, ölüm cezası haricinde bir ceza verilmesi gerektiğini ileri 

sürmüştür. Hıristiyanlar, bu konuda İslami hükmün uygulanmasını ileri sürerek 

Yahudiye idam cezası verilmesi gerektiğini ileri sürmüştür.202  

Yahudi topluluklarının Müslümanlarla ve devlet idaresi ile de aralarında 

uyuşmazlık çıktığı dönemler olmuştur. Özellikle devlet idaresi ile ilgili ortaya çıkan 

sorunlarda yerleşim yerinin konumu oldukça önemlidir. Gerlach, İstanbul’da yaşayan 

                                                      
200 Shaw, a.g.e., s. 131-132.  
201 Goffman, Osmanlı Dünyası ve Avrupa, s. 214-215. 
202 Gerlach, a.g.e. C. II,  s. 623. 



   110  

gayrimüslimlerin, İstanbul haricindeki şehir, köy ve kasabalarda yaşayan 

gayrimüslimlere göre daha şanslı olduğunu ifade etmiştir. İstanbul’daki 

gayrimüslimlerin daha şanslı olmasının sebebinin ise, doğrudan şikayette bulunabilme 

olanağı olduğunu belirtmiştir.203  Aynı şekilde İstanbul’daki merkezî idarenin, yerel 

yönetim üzerindeki etkisinin azalmasıyla beraber İstanbul dışındaki yerlerde 

zimmilere yönelik uygulamalarda keyfiliğin arttığı görülmüştür. Nitekim bu keyfilik, 

çoğunlukla olumsuz uygulamalar olarak görülse de zimmilere yönelik tatbik edilecek 

hukuk hükümlerinin bazılarının uygulanmaması sonucunu da ortaya çıkarmıştır.204 

İdare ile yaşanan sorunlarla Yahudi cemaatleri üç şekilde mücadele etmeye 

çalışmışlardır.  Birincisi yerel birimlerde bulunan görevlilere rüşvet vermek, ikincisi 

şikayet/arz-ı hal göndermek, üçüncüsü ise İstanbul’da bulunan Yahudi cemaatlerinden 

veya önde gelen Yahudilerden yardım istemekti.205   

2.2.1.3.  GÖÇ 
 

Yahudi toplumunun göç etmesi veya sürgün sadece Osmanlı Devleti 

döneminde meydana gelmiş bir olay değildir.  Göçler, tarih boyunca Yahudi toplum 

yapısının önemli dönüm noktalarını oluşturmuşlardır. Nitekim Yahudi inancının dinî 

mabedi olan sinagoglar, sürgünlerin ardından Yahudi topluluğunun ibadet ihtiyaçları 

sonucunda ortaya çıkmıştır.206  

Yahudi toplumunun tarihi içinde Anadolu toprakları önemli yerleşim 

yerlerinden biri olmuştur.207 Daha sonraları Anadolu’da yaşayan Yahudi toplulukları 

                                                      
203 Gerlach, a.g.e. C. I, s. 130. 
204 Ben-Naeh, a.g.e., s. 119-120 
205 A.e., s. 121-122. 
206 Süleyman tapınağı yıkılmadan önce, Yahudi topluluğun ibadet etmek amacıyla özel bir yer ihtiyacı 

bulunmamaktaydı. Süleyman tapınağının, Babilliler tarafından yıkılıp; Yahudilerin ise Babil’e 

sürülmesi sonucunda Yahudi toplumunda kutsal günleri olan Cumartesi/Şabat’ta ibadetlerini yerine 

getirme ve topluluğun bir araya gelme ihtiyaçları doğrultusunda yahudi topluluğun bir araya geldiği 

yerler ortaya çıkmıştır. Süleyman tapınağının ikinci defa Romalılar tarafından yıkıldıktan sonra 

sinagoglar Yahudi toplumunun ana merkezi duruma gelmiştir. Topluluğun bir araya geldiği yerler, 

zamanla sinagog kurumuna dönüşmüşlerdir. bkz. Naim A. Güleryüz, a.g.e., s. 18-19. 
207 Hıristiyanlık inancının önemli isimlerinden olan Pavlus’un Anadolu’da yaptığı tebliğ ve misyon 

faaliyetleri sonucunda uğradığı yerler, Anadolu’da Yahudilerin yaşadığı şehirler olmuştur. Bu 

şehirlerde misyon faaliyetlerini yaparken halka hıristiyanlık inancını sinagoglarda anlatmıştır. Bu 

durum, Yahudiliğin tek tanrılı bir inanç olmasının yanı sıra Hıristiyanlık ve Yahudilik arasındaki bağın 

da yansımasının sonucudur. Bora, a.g.e., s. 115-116. 



   111  

Roma ve Doğu Roma egemenlikleri altında hayatlarına devam etmişlerdir. Doğu 

Roma’da Hıristiyanlığın resmi din olması Yahudilere yönelik kısıtlamaların ve 

yasakların artmasına yol açmıştır.208 Bu durum Yahudilerin, Doğu Roma topraklarını 

terk edip başka topraklara yerleşmeleri sonucunu ortaya çıkarmıştır. Anadolu’da 

Selçuklu hakimiyetinin oluştuğu dönemlerde de Selçuklu toprakları da Yahudilerin 

göç ettiği yerlerden biri olmuştur.209 Hıristiyan devlet topraklarında yaşayan 

Yahudiler, tarih içinde kendilerine uygulanan kısıtlamalar ve yasaklardan kaçarak 

güvende hissedebilecekleri ve inançlarını yaşayabilecekleri topraklara göç etmişlerdir. 

Osmanlı Devleti topraklarına büyük Yahudi göçlerinin yapılması da Yahudi 

toplumunun güvende hissetme ve inançlarını yaşayabilme ihtiyaçlarının bir 

sonucudur.210 Avrupa’da 11. yüzyıldan itibaren Yahudi topluluklara yönelik 

kısıtlamalar, baskılar, yasaklar şiddetini daha da artırmıştır. Bu durumun sonucunda 

Yahudi toplulukları göç edebilecekleri yeni toprakların arayışına girmiştir.211 Osmanlı 

Devleti, erken dönemlerinde de Yahudi toplulukların göç ettiği yerlerden biri 

olmuştur.  Orhan Gazi’nin Bursa’yı fethinin ardından şehirdeki Yahudi nüfusu 

artmıştır. Hem şehirde yer alan Romaniot Yahudileri hem de daha sonra Bursa’ya 

çevre bölgelerden ve devletlerden göç eden Yahudi topluluklarının sinagog ihtiyacı 

                                                      
208 Osmanlı Devleti’nin fetihleri sonucunda Osmanlı tebaası olan Yahudiler, fetih öncesinde Hristiyan 

devletlerinin egemenliği altında yaşıyorlardı. Doğu Roma devletinin egemenliği altında yaşayan Yahudi 

topluluğu çeşitlik ayrıcalıklara sahipken, Hıristiyanlığın Doğu Roma Devleti’nin resmi dini olması 

sonucu Yahudi topluluğu bu ayrıcalıkları kaybetmiştir. Ayrıca Doğu Roma Devleti’nin çıkardığı 

kanunlar ile yeni sinagog yapılmasını yasaklanmış, var olan sinagoglardan sağlam olmayanların ise 

yıkılmasına karar verilmiştir. Bu sadece Doğu Roma’nın Yahudi topluluğuna karşı kısıtlamalarından 

bir tanesidir. Sinagoglara yönelik bu kısıtlamalar Yahudi topluluklarının sadece inanç ve ibadetlerini 

değil; aynı zamanda Doğu Roma’da Yahudi nüfusunu da hedef alan bir uygulama olmuştur.(Cohen, 

a.g.e., s. 58.) Bizans Devleti’nin Hristiyanlığı benimsemesi ile  değişen din politikası sonucunda Yahudi 

toplumunun alt tabaka olması amaçlanmıştır. (C.E. Bossworth, “The Concept of Dhimma in Early 

Islam”,  Christians and Jews in the Ottoman Empire: The Functioning of a Plural Society, C. I 

The Central Lands, Ed. Benjamin Braude, Bernard Lewis, New York, Holmes&Meier Publishers, 

1982, s. 38.) İstanbul’un Roma İmpartorluğu’nun yeni başkenti olması sonucunda Yahudi toplulukları 

İstanbul ve Selanik’e göç etmeye başladılar. İstanbul’da Beyazıt-Eminönü Bölgesi civarında sinagoga 

ve buna bağlı evlere sahip olsalar bile daha sonrasında bu bölgeden çıkartılarak Haliç ve boğaz 

kıyılarına sürgün edildiler. Fakat Eminönü bölgesine  (Porte Iudece) 9. yüzyılda geri döndüler. (Shaw, 

a.g.e., s. 26-27). Bu kısıtlamalar ve yasaklar, toplumun da etkisi ile birlikte Yahudi toplumu üzerinde 

ciddi bir baskı yarattı. Toplum içinde Süleyman Mabedi’nin Yahudilerin davranışlarının sonucunda 

yıkıldığı ve bu sebeple Tanrı’nın Yahudilerden nefret ettiği anlayışı daha sonrasında Hıristiyanlığın 

resmî din olmasıyla beraber Yahudilerin canlarını , inançlarını ve ibadethaneleri tehlikeye atacak 

durumları ortaya çıkardı. (Shaw, a.g.e., s. 24-26.)  
209 Shaw, a.g.e., s. 40; Bora, a.g.e., s. 143. 
210 Rozen, İstanbul Yahudi Cemaati, s. 37. 
211 Shaw, a.g.e., s. 5.  



   112  

ortaya çıkmıştır. Bunun sonucunda, şehirde bulunan sinagogun tamirine izin 

verilmiştir.212 Shaw’a göre, bu sebeple Yahudi topluluklarının Osmanlı topraklarına 

göçü 1392’de Bursa’nın fethi ile başlamıştır.1492 tarihi Yahudi topluluklarının göçü 

için çok önemli bir nokta olmakla beraber 15. yüzyılın ilk yarısı ve İstanbul’un fethinin 

ardından da Osmanlı topraklarına göç etmişlerdir.213 Osmanlı Devleti’nin topraklarını 

Avrupa’da genişletmesi, aynı zamanda Orta ve Doğu Avrupa’dan birçok Aşkenazi 

Yahudi topluluğunun  Osmanlı topraklarına göç etmesine neden olmuştur.214  

Yahudi toplumunun yerleşim hareketleri, Osmanlı Devleti’nin Yahudi 

toplumunu sınıflandırması noktasında da dikkat çekmektedir. Osmanlı Devleti’nde 

Yahudi toplumu, sürgün ve kendi gelenler olmak üzere ikiye ayrılmaktaydı. Romaniot 

Yahudileri ve 15. yüzyılda Osmanlı topraklarına gelen Aşkenaziler sürgün olarak 

sınıflandırılırken; İber yarımadası ve İtalya’dan gelenler kendi gelenler olarak 

sınıflandırılmıştır. Daha sonrasında 16. yüzyılda da Avrupa’dan Aşkenazi Yahudi 

göçünün devam etmesi ile beraber, Aşkenaziler de kendi gelenler sınıfında kabul 

edilmişlerdir. Sürgün olarak ifade edilen sınıf, Osmanlı Devleti’nin iskan politikası 

sonucunda zorla iç göçe zorlanan topluluklar iken; kendi gelen sınıfı ise kendi isteği 

ve arzusu ile Osmanlı Devleti tebaası olmuş Yahudileri ifade etmektedir. 215    

Osmanlı Devleti’ne başka ülkelerden yapılan göçler noktasında, 15. yüzyılın 

ilk yarısında Yahudi bir haham tarafından yazılmış bir mektup oldukça ilgi çekicidir. 

Edirne216 Hahambaşısı Zarfati, Osmanlı Devleti’nin himayesi altında yaşayan Yahudi 

topluluğuna karşı olumlu davranışlardan etkilenerek, Avrupa’da zor durumda kalmış 

Aşkenazi Yahudilere mektuplar göndermiş, Osmanlı Devleti’ne göç etmelerine 

yönelik çağrıda bulunmuştur.217 

                                                      
212 Güleryüz, a.g.e., C. II,  s. 272. 
213 Shaw, a.g.e., s. 53-54.  
214 Aşkenazi Yahudi toplulukları Selanik ve Sofya gibi Rumeli’deki Osmanlı egemenliği altındaki 

şehirlere ve İstanbul’a yerleşmişler, cemaatlerini kurmuşlar ve sinagoglar inşa etmiştlerdir. Bkz. Shaw, 

a.g.e., s. 53. 
215 Rozen, İstanbul Yahudi Cemaati, s. 37. 
216 Edirne’nin fethinin ardından  başkent yapılması ile beraber Osmanlı Devleti’nin Avrupa’daki 

topraklarında yaşayan yahudi topluluklar Edirne’ye getirilmiştir. Aynı zamanda Avrupa’da yaşayan 

birçok Yahudi topluluğu da Edirne’ye göç etmiştir. bkz. Shaw, a.g.e., s. 42. 
217 Haham Zarfati mektubunda, Avrupa’da Yahudilere işkenceler yapıldığını, zorla vaftiz edilmek 

suretiyle Hıristiyan yapıldıklarını ifade ederek Yahudilerin lanetli topraklar olarak tanımladığı yerleri 



   113  

1492’de İspanya’da ve 1497’de Portekiz’de yaşayan Yahudiler, Hıristiyanların 

bu bölgeyi yeniden fethetmeleri sonucunda sürgün edilmişlerdir. 15. yüzyılın 

sonlarında İber yarımadası Yahudileri, Osmanlı topraklarına göç etmeye 

başlamışlardır. Yahudi toplulukları, inancını korumak ve devam ettirmek amacıyla 16. 

yüzyılın ortasına kadar Osmanlı topraklarına göç hareketine devam etmişlerdir.218 Bu 

göç, hem Osmanlı kentlerinin, hem de Yahudi topluluğunun demografisini 

değiştirmiştir. Sefarad Yahudilerinin Osmanlı Devleti içinde nereye 

yerleşebileceklerine dair herhangi bir kısıtlama olmaması, Osmanlı topraklarına ilk 

adımlarını attıktan sonra Osmanlı Devleti içinde yeni yerleşim yeri arayışlarına devam 

etmelerine sebep olmuştur.219 Sefarad Yahudi toplulukları, İstanbul’da ikamet eden 

Romaniot ve Karay Yahudilerinin olduğu mahallere gelseler de; yerleşilen alanın çok 

büyük olmaması sebebiyle İstanbul’da başka bölgelerde yeni Yahudi yerleşim yerleri 

oluşturmuşlardır.220 Bu göçün Yahudi toplumu açısından bir diğer sonucu ise özellikle 

İstanbul’a göç eden Sefarad Yahudilerinin, Romaniot Yahudileri ile beraber ciddi bir 

nüfus oluşturmalarıdır. Bunun sonucunda, aynı inanca sahip olsalar bile aralarında 

ciddi farklar bulunan bu gruplar arasında ayrılıklar oluştu. Nitekim İstanbul’un 

fethinden beri şehirde bulunan Romaniot Yahudilerinin hahambaşılık görevini yapan 

din adamına, Sefaradlar tarafından saygı gösterilse de kararlarının ve görüşlerinin 

Sefarad Yahudileri açısından bir bağlayıcılığı olmamıştır.221  

Osmanlı Yahudilerine yönelik, iskan politikaları haricinde yerleşim yerini 

tercih etme hususunda herhangi bir kısıtlama bulunmamaktadır. Bu durumda yerleşim 

yerinin belirlenmesi noktasında Yahudi toplumunun istekleri ön plana çıkmıştır. Şöyle 

ki; Yahudi toplulukları bakımından yerleşmek için mali ve ekonomik fırsatlar önemli 

bir ölçüt iken; o bölgede güvensizliğin bulunması ve kendilerini emniyette 

                                                      
terk edip huzur ve güven içinde yaşayabilecekleri Osmanlı topraklarına gelmelerini yazmıştır. bkz. 

Lewis, a.g.e., s. 211-213. 
218 Shaw, İber Yarımadasını terkeden yahudi nüfusu ile ilgili iddiaların yüz bin ile bir milyon arasında 

değişmekle beraber kabul edilen sayının üç yüz bin civarında olduğunu, söz konusu bu toplulukların bir 

kısmının Orta ve Doğu Avrupa ile Kuzey Afrika’ya göç ettiğini nüfusun önemli bir çoğunluğunun 

Osmanlı topraklarına geldiklerini ifade etmiştir. bkz. Shaw, a.g.e., s. 22-24. 
219 Rozen, İstanbul Yahudi Cemaati, s. s. 62. 
220 Sefaradlar,  göçün ilk zamanlarında Eminönü, Balat, Hasköy bölgelerine yerleşmiş olsalar da daha 

sonraları boğaz kıyısında olan Beşiktaş, Ortaköy, Arnavutköy, Kuzguncuk bölgeleri ve Galata 

bölgesinde nüfusları artmıştır. bkz. Rozen, a.g.e.,  s. 61-62. 
221 A.e., s. 76. 



   114  

hissetmemeleri yaşadıkları şehirden ayrılmak için sebep olabilecektir.222  Yahudi 

toplulukları gittikleri şehirlerde ilk önce kalıcı olarak yerleşmemiş, kendileri için 

uygun yerleşim yerini bulana kadar geçici olarak o şehirlerde yaşamışlardır. Bu süre 

içinde kiralık odalarda kalarak, şehrin hem kendileri, hem de cemaatleri için kalıcı bir 

yaşam yeri olup olmayacağını tespit ederlerdi. Bu tespit noktasında, şehrin ticari ve 

ekonomik yapısı önemli bir yer tutmaktadır. Eğer şehre ilk gelen Yahudiler, şehrin 

kendileri için uygun olduğu kararını verirlerse; ailelerine ve cemaatlerinin diğer 

üyelerine haber vererek, şehre yerleşmeye çağırırlardı.223 Bir süre sonra Yahudi 

nüfusunun artması ile beraber yerleşilen yeni şehirlerde sinagog ihtiyacı ortaya 

çıkmıştır. Bu ihtiyacı giderebilmek için Yahudi toplulukları odaları veya evleri ibadet 

etmek için kullanmaya başlamışlardır. Bu ibadet evleri, zamanla sinagoglara ait unsur 

ve yapıların eklenmesi ile sinagoglara oldukça benzemişlerdir.224 Gradeva da Osmanlı 

Devleti’nde yaşayan diğer gayrimüslim topluluklar gibi Yahudi topluluklarının da göç 

ettiği yerlerde ibadet amacı ile kiraladıkları odaları ve evleri kullanmış olabileceklerini 

ifade etmiştir.225 

Osmanlı Devleti, Bursa ve Edirne’nin fetihlerinin ardından yaptığı gibi 

İstanbul’da da fethin ardından şehre Yahudi toplulukları iskan etmiştir.226 İstanbul’un 

fethinin ardından Fatih Sultan Mehmed’in iskan politikası nedeniyle Osmanlı 

topraklarında yaşayan Yahudilerin önemli bir kısmı İstanbul’a getirilmiştir. Bunun 

sonucunda İstanbul’da çoğunluğunu Romaniot Yahudilerinin oluşturduğu büyük bir 

Yahudi cemaati oluştu. Bu iskan politikası, daha çok Rumeli’ndeki şehirlerde yaşayan  

Yahudilere yönelik olduğundan o bölgelerde Yahudi nüfusu oldukça azaldı veya 

tamamen bitti.227 İstanbul’un fethinden önce Doğu Roma İstanbul’unda Yahudi 

                                                      
222 Gradeva, Jews and Ottoman, s. 245-246. 
223 A.e., s. 241-242. 
224Cohen, 16. yüzyılda Şam ve Kudüs bölgesinde Yahudi nüfusunun artmasına rağmen, yeni 

sinagogların inşa yasağı bulunmasından dolayı Yahudi topluluklarının ev ve odaları ibadet amacı ile 

kullandığını, zaman ilerledikçe bu yapıların hem ibadet evine benzedikleri hem de yahudi toplululukları 

için cemaat merkezine dönüştüklerini ifade etmiştir. bkz. Amnon Cohen, Jewis Life Under Islam: 

Jerusalem in the Sixteenth Century, Cambridge, Masssachusetts, London, Harvard University Press, 

1984, s. 84. 
225 Gradeva, a.g.e., s. 268. 
226 Shaw, a.g.e.,, s. 42-44. 
227 Rozen, a.g.e., s. 45-46. 



   115  

toplumu Porte Iudece’de yaşıyor228 olmasına rağmen, iskan politikaları sonucunda 

İstanbul’da büyük bir Yahudi nüfusu oluşması ve buna bağlı olarak da yeni sinagog 

ihtiyacını ortaya çıkarmıştır. İskan politikası Kanuni Sultan Süleyman döneminde de 

devam etmiştir. Budin’in fethinden sonra şehirde yaşayan Yahudi topluluklarının bir 

kısmı İstanbul’a yerleştirilmiştir229. 

Yahudi topluluklarının yaşadıkları yerlerde meydana gelen doğal afetler de 

Yahudi toplumunun yerleşim hareketini etkilemiştir. İstanbul’da 1660 yılında çıkan 

yangın Yahudi topluluklarının evlerine ve sinagoglarına ciddi hasarlar vermiştir. Bu 

yangının ardından aynı bölgede Yeni Cami inşaatına başlanılması, Yahudi 

topluluklarının o bölgeden çıkartılıp başka bölgelere yerleştirilmesi ve sinagoglarının 

arsalarına el koyulması durumunu ortaya çıkartmıştır.230 17. yüzyılın başlarında 

önemli bir Yahudi nüfusunun yaşadığı İzmir’de  meydana gelen depremin ardından 

şehre Yahudi göçü durmuş; şehirdeki Yahudi toplulukları başka şehirlere göç 

etmişlerdir.231 

Osmanlı toprakları içindeki göç hareketinde dikkat çeken diğer nokta ise şehrin 

ticari açıdan gelişmişliği önemli bir yer tutmaktadır. Hem Avrupa’dan göç edilmesi 

hem de Osmanlı topraklarındaki göç hareketliliği sonucunda İzmir, Bursa, Manisa ve 

Tire gibi kentlerde büyük Yahudi cemaatleri oluşmuştu. Bu şehirler arasında İzmir, 

önemli bir ticaret limanı olması sebebi ile Yahudiler tarafından daha fazla tercih 

edilmiştir.232 Yahudi topluluklarının ticaret amacı ile göç ettikleri yerleşim yerleri 

sadece Anadolu’da değildir. Rumeli’nde ticaret yolları üzerinde bulunan şehirler de 

Yahudi topluluklarının göç ettiği yerlerden olmuşlardır. İstanbul’un fethinden önce 

Rumeli’ndeki Yahudi nüfusunun önemli bir kısmı Romaniot Yahudileri iken; iskan 

politikasının ardından Romaniot nüfusu kalmayan bu şehirlere önce Orta Avrupa’dan 

gelen Aşkenazi Yahudileri daha sonrasında ise Sefarad Yahudileri göç etmiştir.233 Bazı 

                                                      
228 Shaw, a.g.e., s. 28. 
229 Shaw, a.g.e., s. 61. 
230 Marc David Baer, “The Great Fire of 1660 and Islamization of Christian and Jewish Space in 

Istanbul”, International Journal of Middle East Studies, C. XXXVI, No. 2, 2004,s. 159-160. 
231 Ben-Naeh, a.g.e., s. 64. 
232 A.e., s. 64. 
233 Gradeva, a.g.e., s. 239-240. 



   116  

şehirlerde ise önceden herhangi bir Yahudi nüfusu bulunmamasına rağmen Yahudi 

toplulukları yeni yerleşim yerleri kurmuşlardır.234  

Yahudi toplumunun Osmanlı Devleti’ne göç hareketi dikkatle incelendiğinde 

yerleşim yeri tercihi noktasında kendilerini güvende hissedecekleri kentleri tercih 

ettikleri görülecektir. Fakat bu kıstasları sadece kent ve güvenlik ile sınırlamak 

mümkün değildir. Aynı zamanda o şehirde kendilerinden başka Yahudilerin yaşayıp 

yaşamadığı da tercihte önemli yer tutmuştur.235 Ayrıca  İstanbul’un fethinden önce 

Romaniot Yahudileri’nin yaşadıkları ancak fetihten sonra Yahudi nüfusu kalmayan  

Selanik, Manisa, Tire gibi şehirler de 15. yüzyılın sonları ve 16. yüzyıl ile beraber 

Yahudiler için yeni yerleşim yerleri olmuştur. Yerleşim yerlerinin belirlenmesinin 

ardından ise Yahudi topluluklarının temel amaçlarından biri, ibadetlerini yapacakları 

bir yapının oluşması olmuştur. Bu durumu sadece bir ihtiyaç olarak değil, aynı 

zamanda Yahudilik inancının bir zorunluluğu olarak karşımıza çıkmıştır.  

2.2.1.4.  HAHAMBAŞILIK 

 

 Haham236, cemaat tarafından seçilen bilgili bir cemaat üyesinin dinî kitap 

öğreten, anlatan; ibadet ve ayinleri yöneten kişilerdir. Haham olarak belirlenen cemaat 

üyesinin asli mesleği bu olmadığı için bu görevden bir ücret de almazdı. 237 

 Hem İsrail krallıklarının sona ermesi hem de Yahudilerin Kudüs’ten ikinci kez 

sürgün edilmesi ve Süleyman Mabedi’nin yıkılması (M.S. 70) sonucunda hahamlık 

kurumunun önemi artmıştır.238 Yahudi topluluklar kendi ibadethanelerinin çevresinde 

ikamet ettiği için ibadethaneler sadece dinî bir kurum olmamaktadır. Yahudiler için 

sinagoglar sadece bir dinî merkez görevi görmemektedir aynı zamanda cemaat için 

                                                      
234 Müslümanlar tarafından kurulmuş bir şehir olan Tatarpazarcığı’na 17. yüzyılın başlarında Yahudi 

toplulukları göç etmeye başlamışlardır. Bkz. Gradeva, On Zimmis and Church Buildings, s. 194-196. 
235 Cohen, Jewish Life under Islam, s. 76-77. 
236 Haham sözcüğü ile aynı anlamda rav ve rabbi sözcükleri de kullanılmaktadır. Sefarad Yahudileri 

haham kelimesini tercih ederlerken; Aşkenazi ve Romaniot Yahudileri rav kelimesini tercih etmiştir. 

bkz. Hatice Doğan, Osmanlı Devleti’nde Hahambaşılık Müessesesi, İstanbul, Gözlem Gazetecilik 

Basın ve Yayın, 2003, s. 73-74. 
237 A.e., s.74. 
238 A.e., s. 73. 



   117  

toplumsal bir önemi bulunmaktadır. Bu sebeple hahamlar hem dinî hem de toplumsal 

lider oluyordu.239 

 Birden çok haham bir araya gelip bir üst makam oluşturarak kendilerini 

bağlayıcı kurumlar oluşturmuş olsalar da Yahudilik dinî yapılanması içinde 

hahambaşılık gibi bir merkezî hiyerarşik yapı bir zorunluluk olmamıştır.240 Nitekim 

Osmanlı Devleti’nde Rumlar ve Ermeniler bir patrik etrafında örgütlenmişlerken; 

Yahudiler için böyle bir durumdan bahsetmek mümkün değildir.241 Merkezî bir 

hahambaşılık kurumunun olmaması, sadece Yahudilik inancı ile değil; aynı zamanda 

Osmanlı Yahudilerinin birbirlerinden farklı olmaları ve bir bütünlük 

sağlayamamalarıyla da yakından ilişkilidir.242 

 Millet sistemi olarak tanımlanan, Yahudi, Rum ve Ermeni topluluklarının bir 

millet olarak kabul edildiği ve bu milletlerin bazı imtiyazlar ve güvenceler ile birlikte 

bir dinî lider tarafından yönetildiği sistemi II. Mehmed’in İstanbul’un fethi sonrasında 

Yahudi toplumu için bir hahambaşı tayini yoluyla uyguladığı iddia edilse de Osmanlı 

Yahudi toplumu için hem hiyerarşik ve örgütlü yapılanmadan hem de genel olarak 19. 

yüzyıl öncesinde bir millet sisteminden bahsetmek mümkün görünmemektedir.243 

 İstanbul’un fethinin ardından II. Mehmed’in, Yahudi toplumunun lideri olmak 

üzere Moses Kapsali’yi hahambaşı244 olarak atadığı iddia edilmektedir. Bu noktada 

                                                      
239 Rozen, Osmanlı Yahudileri, s. 318. 
240 Shaw, a.g.e., s. 66. 
241 Ramazan Erhan Güllü, Türkiye’de Gayrimüslimlerin Yönetimi -Osmanlı’dan Cumhuriyet’e-, 

İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2018, s. 85. 
242 Güllü, a.g.e., s. 85-86; Rozen, a.g.e., s. 319. 
243 İstanbul’un fethinin ardından Yahudi toplumunda Rum ve Ermeni toplumundaki gibi bir dinî lideri 

ve dinî lidere atfedilen yetkiler bulunmamaktadır. Millet sistemin 19. yüzyılda ortaya çıkmış olmasına 

bu sistemin varlığının  ve kuruluşunun 15. yüzyılda olduğu ifade edilmesine rağmen bu durum tarihsel 

gerçeklik ile uyuşmamaktadır.  Braude bu durumu anakronizm olarak ifade etmiştir. (Benjamin Braude, 

“Foundation Myths of the Millet System”, Christians and Jews in the Ottoman Empire: The 

Functioning of a Plural Society, C. I,  The Central Lands, Ed. Benjamin Braude, Bernard Lewis, 

New York, Holmes&Meier Publishers, 1982,s. 72, 81) Gerber ise, millet sisteminin 15. ve 16. 

yüzyıllarda varlığı ile ilgili problemler olsa da millet sistemine ait özelliklerin 18. yüzyıl ile daha 

belrigin olduğunu ve bu sistemin 19. yüzyılda ortaya çıkmamakla beraber resmileştiğini ifade 

etmiştir.bkz. Haim Gerber, Crossing Border: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and 

Society, İstanbul, Isis Press, 2008, s. 49-50. 
244 Elijah Capsali tarafından 1523 yılında ifade edilen Osmanlı Devleti’ndeki Yahudi topluluğunun 

sahip olduğu ayrıcalıklar daha sonraları Joseph Sambari ve H. Graetz tarafından daha da gerçeklikle 

alakası olmayan bir şekilde ifade edilerek,  abartılmıştır. Bu ifadeler modern tarihçileri de etkileyerek 

Osmanlı Devleti’nde Yahudi topluluğunun durumu çarpıtılmıştır. Hahambaşının Divan-ı Hümayunda 



   118  

Kapsali’nin Osmanlı İmparatorluğu’ndaki bütün Yahudilerin hahambaşısı mı, yoksa 

sadece İstanbul’daki Yahudi topluluğunun hahambaşısı mı olduğu hususu 

tartışmalıdır. Bu hahambaşılığın yetkisi, sadece İstanbul ve Romaniot Yahudileri ile 

sınırlıdır.245  Kapsali’nin yetki ve görevleriyle ilgili merkezi bir hahambaşılık kurumu 

tasarlanmış246 olsa da 1492 yılında Sefarad Yahudilerinin Osmanlı topraklarına göç 

etmesiyle beraber bu durumun değişmiş olması muhtemeldir.247 Fakat burada dikkat 

edilmesi gereken nokta, İstanbul’un fethi ile Sefarad göçünün Osmanlı Yahudi toplum 

yapısını etkilediği süre aralığıdır. Şöyle ki, Osmanlı Devleti’ndeki Yahudiler 

İstanbul’a iskan edilmiştir. Bu iskan hareketinden sonra devletin birçok bölgesinde 

bulunan Yahudi, İstanbul’a getirildikten sonra Yahudi topluluğu İstanbul’da 

toplanmıştır. Sefaradların göçünden önce Yahudi topluluğu arasında bir birlik 

oluşturulsa da bu göç hareketinden sonra kolay görünmemektedir. Bunun sebebi 

yerleşik Yahudi toplulukları ve Sefarad Yahudi toplulukları arasındaki farklılıklar ve 

Sefarad topluluklarının kendi aralarındaki farklılıklardır. Aynı zamanda Karay 

Yahudilerinin 1453 tarihinden sonra da şehirdeki varlığı, İstanbul’da Yahudi 

toplulukları arasında bir bütünlük oluşturmadığını göstermektedir. 

 İstanbul dışındaki Yahudi topluluklarının ise hahambaşılık ile hiyerarşik bir 

ilişkileri olmadan kendi örgütlenmeleri ortaya çıkmıştır. Nitekim 15. yüzyılın 

sonlarından itibaren Sefarad Yahudiler yerleştikleri şehirlerde bir haham etrafında 

örgütlenerek kendi cemaatlerini oluşturdular. Bu cemaatler Romaniot Yahudiler ve 

İstanbul’daki hahambaşılık örgütlenmesi içinde değillerdi.248 

 Hahambaşılık kurumunun yetki alanı İstanbul’da yaşayan Romaniot Yahudi 

topluluklarıdır. Fakat bu durum diğer Osmanlı şehirlerinde bulunan Yahudi hahamlık 

ve hahambaşılıklarının, İstanbul’daki hahambaşının görüşlerine başvurmayacağı 

anlamına gelmeyecektir. Fakat aralarında hiyerarşik bir ilişki bulunmadığından 

                                                      
bulunduğu ve Yahudi toplumunun vergilerini topladığı ve hatta padişahın favorisi olduğu gibi bilgiler 

bu uzun yanlış bilgi aktarımı sonucunda ortaya çıkmıştır. (Hacker, a.g.e.,  s. 118-119) 
245Lewis, a.g.e., s. 201.;  Shaw, a.g.e., s. 65-66;  Hacker, a.g.e., s. 122; Güllü, a.g.e., s.89.  
246 Ermeni ve Rum toplumlarında olduğu gibi Fatih Sultan Mehmet döneminde hahambaşılık kurumu 

planlanmış ve buna göre bir uygulama üzerinde çalışılmış olsa bile zamanla hahambaşı sadece 

Romaniot Yahudilerinin hahambaşısı olacaktı. (Rozen, İstanbul Yahudi Cemaati, s. 70) 
247 Epstein, a.g.e., s. 105. 
248 A.e., s. 110-112. 



   119  

İstanbul’daki hahambaşılığın görüş, yorum ve cevapları diğer cemaat ve 

hahambaşılıklarını bağlamayacaktır. 249 

 Yahudi toplumunda, Rum ve Ermeni toplumunda olduğu gibi patriklik 

makamının olmayışı Osmanlı Devlet yönetimini etkilememiştir. Yahudi toplumunun 

dinî olarak yönetiminde sorun yaşanmaması ve cemaatlerden vergilerin düzenli bir 

şekilde toplanmasından dolayı merkezi bir hahambaşılık kurumuna ihtiyaç 

duyulmamıştır.250 Osmanlı Devleti’nde Yahudi nüfusunun yoğun olduğu şehirlerde 

hahambaşılık kurumları oluşmuştur.251 Bu hahambaşılıklar aynı zamanda o şehirde ve 

bölgede yaşayan Yahudi toplulukları için cemaat içinde yönetici ve Osmanlı idaresi 

ile ilişkilerde temsilci görevi görüyordu.252 Manisa şehri bu noktada iyi bir örnek 

olacaktır. 1531 tarihli kayıtlarda Rav akçası ödediğine dair bir bilgi bulunmamasına 

rağmen 1575 tarihli kayıtlarda Manisa Yahudileri tarafından bu vergi ödenmiştir. Rav 

akçası,   hahambaşının göreve başlaması için ödediği bir vergi olduğu için kırk yıllık 

süre içinde Manisa’da hahambaşılığın kurulduğunu söyleyebiliriz. Hahambaşılığın 

kurulması, Yahudi nüfusunun artması ve buna bağlı olarak cemaat işleri ve ihtiyaçları 

ile ilgili olarak temsilci ve aracı bir kurum oluşturulması ihtiyacının sonucu olabilir. 

Aynı şekilde hahambaşılık, Manisa bölgesindeki Yahudi cemaati için birleştirici bir 

makam görevinde olacağından cemaat içinde bölünme ve ayrışmaları en aza indirmek 

amacı da olabilir.253 

 Hahambaşı olmak için rav akçası ödenmesi gerekir.254 Rav akçasının merkezî 

bir hahambaşının göreve başlaması ve yetkilerinin tanınması için ödendiği iddiasına 

rağmen; bölgesel ve yerel düzeydeki hahambaşıların da görev ve yetkileri için bunu 

ödemesi gerekmiştir.255 

 

                                                      
249 Soykan, a.g.e., s. 219-220. 
250 Güllü, a.g.e., s. 90. 
251 Shaw, a.g.e., s.67. 
252 A.e., s. 75. 
253 Feridun Emecen, XVI. Asırda Manisa Kazâsı, 2. bs.,Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2013, 

s. 63. 
254 Lewis, a.g.e., s. 202. 
255 Gerber, a.g.e., s. 59 



   120  

2.2.2.  RUMLAR 
 

Ortodoks toplumun Osmanlı Devleti ile tanışması İstanbul’un fethinin 

öncesinde Rumeli’ndeki fetihlere dayanmaktadır. Ancak İstanbul’un fethiyle beraber 

Doğu Roma’nın yıkılması, Rum Patrikliği’nin Osmanlı Devleti’nin egemenliğine 

girmesi daha sonrasında Egedeki adalarda Osmanlı hakimiyetinin sağlanmasının Rum 

toplum ve dini yapılanmasında önemli etkileri olmuştur. 

 

2.2.2.1. RUM PATRİKHANESİ 
 

Roma İmparatorluğu’nun başkentini İstanbul olarak belirlemesinin ardından 

şehirdeki Hıristiyan kilisesi güçlenmiştir. 256  İstanbul’daki kilisenin güçlenmesi aynı 

zamanda Roma’daki kilise ile aralarında birçok noktada farklılıklar ortaya çıkarmıştır. 

Doğu kültüründen etkilenmiş bir Hıristiyanlık anlayışı, Devlet’in etkisi ve yetkisi 

altında olan bir kilise kurumunu ve hiyerarşisini ortaya çıkarmıştır. Doğu Roma 

İmparatoru, İstanbul’daki kilise ve patrik üzerinde yetkisi257 bulunmakla beraber 

kiliseyi ilgilendiren konularda son kararı verme noktasında yetkili mercii olmuştur.258 

Çünkü Doğu Roma İmparatoru, hükümdarlık yetkisini tanrıdan almıştır. Fakat 

imparator, sadece hükümdar değil aynı zamanda bir rahiptir. İmparator hem dünyevî 

hem de dinî konularda en üst makamdır. Çünkü devletin yöneticisi ve Ortodoks 

Hristiyanlığın en üst yetkili merciidir.259 Doğu Roma İmparatorluğu’nun resmî dininin  

Hıristiyanlık olmasının ardından; Doğu Hırisyanlık kiliseleri de devletin etkisi altına 

                                                      
256 Hıristiyan inancında Roma, İskenderiye ve Antakya Patriklikleri’nin önemi, Havari Petrus’un 

buralarda ikamet etmesinden kaynaklanmaktadır. 451 tarihli Kadıköy Konsili’nden önce üç patrik 

arasındaki hiyerarşik sıralamada Roma, İskenderiye ve Antakya Patrikliği olmak üzereyken  Kadıköy 

Konsili’nin ardından İstanbul Patrikliği’nin hiyerarşide Roma Kilisesi’nin arkasında ikinci sırada 

olduğu kabul edilmiştir. İstanbul Patrikliği’nin önemi ve yetkisi artmasının sebebi, Doğu Hıristiyanlığı 

içindeki aykırı görüşlerin ve iktidar kavgalarının önüne geçmek içindir. Bkz. Francis Dvornik, 

Konsiller Tarihi İznik’ten II. Vatikan’a, 2. bs., Çev. Soeur Jean Marie O.P., Mehmet Aydın, Ankara, 

Türk Tarihi Kurumu Yayınları, 2019, s. 13, 30-31. 
257 Patriklik seçimlerinde, metropolitler kendi aralarında üç adayı belirledikten sonra Doğu Roma 

İmparatoru belirlenen üç adaydan birini patrik olarak atayabilir. Eğer İmparator üç adayı da patriklik 

görevi için uygun görmezse, kendi adayını patrik olarak tayin edebilecektir. (G.L. Seidler, Doğu’da 

Siyasal Düşünce: Doğu Dünyasının Ortaya Çıkışı, Çev. Mete Tuncay, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 2020, s. 130) 
258 Seidler, a.g.e., s. 129-130. 
259 N.J. Pantazopoulos, Church and Law in the Balkan Peninsula During the Ottoman Rule, 

Thessaloniki, Institute For Balkan Studies, 1967, s. 10-11.  



   121  

girmişlerdir. Kiliseler ve din adamları, İmparatorlukla beraber uyumlu çalışarak, 

yönetimde yardımcı olmuşlardır.260 Ortodoks İstanbul Patrikliği’nin devletin resmî 

kilisesi olmasından dolayı, Doğu Roma Devleti’nin egemenliği altında bulunan 

bölgelerdeki dinî yetkisini genişletme amacı bulunmaktaydı. Nitekim dinî yetkisini, 

Bizans sınırları içinde bulunan diğer Doğu Hıristiyanlık kiliseleri üzerinde kullanmaya 

çalışmıştır. Fakat zaman içinde Bizans’ın zayıflaması ile bu dinî otorite de 

zayıflamıştır.261 Fakat Patriklik makamının otoritesinin ve yetkisinin azalmış 

olmasının, Ortodoks Hıristiyanlık inancının, toplum üzerindeki etkisi ve Ortodoks 

toplum için önemi bakımından aynı durum olduğundan bahsetmek mümkün 

olmayacaktır. 1204 Latin İşgali’ni yaşamış Doğu Romalılar için Ortodoks kilisesinin 

önemi artmıştır. İşgal sonrası Bizans Devleti’nin yıkılması ile beraber Rum 

Ortodoksların koruyabilecekleri tek şey inançları olmuştur. İnançlarının temsilcisi ise 

Ortodoks Kilisesi’dir.262  

II. Mehmed, İstanbul’u fethetmesinin ardından şehri tekrardan canlandırmak 

ve nüfusu tekrardan artırmak amacıyla bazı uygulamalarda bulunmuştur. Bu 

uygulamalardan biri de fetih sırasında boş olan Rum patrikliği makamına 

Gennadious’u tayin etmesidir. Bu tayini, sadece şehri canlandırmak ve  İstanbul’u terk 

eden Rumların geri dönmesi bakımından değil aynı zamanda Doğu Hıristiyanlığı 

üzerinde etkili olmaya çalışan  Latin Katoliklere karşı bir hareket olarak da 

düşünülebiliriz.263 Ercan’a göre, Kilise hukukuna göre patriklik makamının boş 

kalması patrikhanenin kapanması sonucu doğurmuştur.264 II. Mehmed’in Rum 

Patrikhanesinin tekrardan canlandırılması için yaptığı uygulamalar Ercan tarafından 

patrikhanenin  özgürleştirilmesi olarak ifade edilmiştir. Bizans Devleti’nin sona 

ermesi ile patrikhane üzerindeki etkisi ve baskısı ortadan kalksa da Osmanlı Devleti 

                                                      
260 Seidler, a.g.e., s. 132. 
261 Bruce Masters, “Değişen Bir Dünyada Hıristiyanlar”, Türkiye Tarihi Geç Osmanlı İmparatorluğu 

(1603-1689), C. III,  Ed. Suraiya Faroqhi, Çev. Fethi Aytuna, 2. bs., İstanbul, Kitap Yayınevi, 2016,, s. 

331. 
262 Molly Greene, Osmanlı Devleti ve Rumlar (1453-1768), Çev. Zeynep Rona, İstanbul, Kitap 

Yayınevi, 2018,  s. 55. 
263 İnalcık, The Policy of Mehmed II, s. 236-237. 
264 Ercan, “On Beş ve On Altıncı Yüzyıllarda Osmanlı İmparatorluğu’nda Müslüman Olmayan 

Toplulukların Sosyal, Hukuksal ve Ekonomik Durumu”, Toplu Eserler:2 Rumlar ve Diğer 

Müslüman Olmayan Topluluklar, Ankara, Turhan Kitabevi, 2007, s. 240. 



   122  

döneminde de patrikhanenin devlet etkisi altında kalmaya devam ettiğini 

söyleyebiliriz.265 Nitekim İstanbul’un fethi Bizans Devleti’ni sona erdirse de Rum 

Ortodoks kilisesinin Papalığa karşı yeni hamisinin Osmanlı Devleti olduğunu ifade 

edebiliriz.266 

İstanbul Rum Ortodoks Patrikliği, Kudüs, Antakya, İskenderiye ve Ohri 

patriklikleri ile beraber Ortodoks patrikhanelerinden biridir. Bu patriklikler arasında 

hiyerarşik bir ilişki olmamasına rağmen İstanbul Rum Ortodoks Patrikliği eşitler 

arasında birinci konumundadır.267 Kıbrıs Başepiskoposluğu ise bir patriklik 

olmamasına rağmen bağımsız bir kilisedir.268 İstanbul Rum Ortodoks Patrikhanesi, 

fetihten sonraki yapısı ile Osmanlı Devleti sınırları içinde yer alan diğer 

patrikhanelerin ve başepiskoposlukların başkentte sorunları ile ilgili temsilcilikleri ve 

aracılıklarını yapacak şekilde tasarlanmıştır.269 İstanbul Rum Ortodoks Patrikliği’nin 

hiyerarşik yapılanması içinde kendilerine bağlı metropolitler ve metropolitlerin altında 

ise kiliseler bulunmaktadır.270  İstanbul Rum Patrikhanesi organizasyonu içinde 

bulunan metropolitlikler sadece Ortodoks olan Rumlar değil, Balkanlardaki Slav271 ve 

Bulgar Ortodoks topluluklarını da kapsamaktaydı.272 II. Mehmed, İstanbul’u fethinin 

ardından Gennadious’u Rum Ortodoks Patriği olarak atadıktan sonra,  Gennadious, 

                                                      
265 Ercan, “Fatih’in Kilise Politikası”, Toplu Eserler:2 Rumlar ve Diğer Müslüman Olmayan 

Topluluklar, Ankara, Turhan Kitabevi, 2007,s. 110. 
266 Pantazopoulos, a.g.e, s. 20. 
267 451 tarihinde yapılan Kadıköy Konsili’nde İstanbul Kilisesi, patriklik olarak kabul edilmiştir. Bu 

kabulün ardından, Roma, İstanbul, İskenderiye, Antakya ve Kudüs patriklikleri Hıristiyan inancının dini 

merkezleri olmuşlardır. Bu beş kilise arasındaki hiyerarşi sıralamasında birinci sırada Roma Kilisesi 

bulunmaktadır. Diğer dört kilise, hiyerarşik olarak birbirine eşit olsa da İstanbul Kilisesi primus inter 

pares yani eşitler arası birinci konumundadır. bkz. Osmanağaoğlu, 1862 Rum Patrikliği Nizamatı 

Çerçevesinde Fener Rum-Ortodoks Patrikhanesi s. 20. Pantazopoulos’a göre, Osmanlı Devleti 

tarafından, İstanbul Rum Ortodoks Patriğine verilmiş olan berat kapsamında tanınan güvenceler ve 

diğer Ortodoks patrikliklerin aracılığını yapmayı üstlenmiş olmasıyla patrik, Ortodoks kilisesi 

hiyerarşisinde siyasi anlamda Ortodoks Kilisesi’nin başı olmuştur. bkz. Pantazopoulos, a.g.e., s. 19. 
268 Kenanoğlu, a.g.e., s. 89, 116-118. 
269 Pantazopoulos, a.g.e., s. 5-6. 
270 Kenanoğlu,, Patrikliklerin aralarındaki ilişkiyi yatay ilişki olarak adlandırılmışken;  patrikliklerin 

kendi otoritesi altında bulunan metropolitler ve kiliseler arasındaki ilişkiyi de dikey ilişki olarak 

adlandırmıştır. Yatay hiyerarşide patrikliklerin diğer patrikliklerin yetkilerine karışamamakta ve yetki 

alanlarına girememektedir. İstanbul  Rum Ortodoks Kilisesi, başkentte bulunduğu için diğer patriklikler  

ve  Osmanlı Devleti idaresi arasında aracılık etmişlerdir. Bkz. Kenanoğlu, a.g.e., s. 89-92. 
271 Fatih Sultan Mehmed, Sırp Patrikhanesi’ni kapatarak Bulgar başpiskoposluğuna bağlatmıştır. Fakat 

Sokollu Mehmet Paşa döneminde bu patrikhane tekrardan açılmıştır. Patrik olarak da kendi akrabasının 

atanmasını sağlamıştır. Bkz. Ercan, Fatih’in Kilise Politikası, s. 115. 
272 Güllü, a.g.e., s. 46. 



   123  

Ortodoks toplumunun dinî lideri olarak kabul edilmiştir. Gennadious’un patrik olarak 

tayininin ardından birbirlerinden soy, kültür ve dil olarak farklı Rumeli ve 

Anadolu’daki birçok Ortodoks topluluk dinî yetkisi altında birleşmiş olacaklardır. 

Özellikle dil konusunda Anadolu’nun aynı dili konuşan Rum toplulukları dahi 

bölgeden bölgeye aynı dili farklı ağızlarla konuşmaktadır. Bu durum, Rum Ortodoks 

dini yapılanması içinde yeknesak bir yapı olmadığını düşündürmektedir.273  

Patriklerin görevlerine başlaması, padişaha pişkeş ödemeleri ve karşılığında 

verilen berat ile mümkün oluyordu. Rum patriğinin, kilise usullerine göre Sen Sinod 

tarafından seçilmesi öngörülmüştür. Fakat Osmanlı Devleti’nin istemediği bir Rum 

din adamının patrik olma ihtimali bulunmamaktadır. Bazı durumlarda ise padişahın 

atamak istediği patrik Sen Sinod tarafından seçilmiştir.274 Patriğin görev süresi, ömür 

boyudur. Ancak hastalık, yaşlılık, cemaatini yönetememesi ve Osmanlı Devleti 

aleyhine davranışlarda bulunması gibi durumların varlığında patriklik görevinden 

alınmışlardır.275  Görevden azledilme sebepleri, yukarıda saydığımız durumlarla sınırlı 

değildir. Patrikler, Ortodoks toplumunun sivil liderleriyle anlaşamamaları durumunda 

da görevden alınmışlardır.276 

Metropolitlikler, sadece kiliseye bağlı kurumlar olarak düşünülmemelidir. Bu 

kurumlar, cemaatlerin yapılanması ve yönetimi noktasında, patriklik ve yerel dinî 

gruplar arasındaki bağlantı görevini görmekteydi. Bu sebeple, cemaat yapılanması 

konusunda metropolitlikler oldukça önemli kurumlardı. Fakat metropolitlik 

yapılanmasının, Osmanlı idari yapılanması ile her zaman benzerlik gösterdiği 

söylenemezdi. Rum toplumunun dini yapılanmasındaki temel unsur nüfus olduğu için 

bir metropolitlik, Osmanlı idari yapılanması içindeki birçok farklı bölgede yetkili 

                                                      
273 Richard Clogg, “The Greek Millet in the Ottoman Empire”, Christians and Jews in the Ottoman 

Empire: The Functioning of a Plural Society, C. I The Central Lands, Ed. Benjamin Braude, 

Bernard Lewis, New York, Holmes&Meier Publishers, 1982, s. 185. 
274 Osmanağaoğlu, a.g.e., 48; Greene, a.g.e., s. 76. Ercan, Osmanlı Devleti’nin patriklik seçimlerine 

müdahale etmediğini, metropolitlerin kendi aralarında belirledikleri patriği padişahların onayladığını 

ifade etmiştir. bkz. Ercan, a.g.e., s. 114. 
275 Osmanağaoğlu, a.g.e., s. 49. 
276 Osmanlı Devlet idaresi ve sadrazamı ile arası oldukça iyi olan Rum tüccar Mihail Kantakuzen, 

anlaşamadığı Fener Rum Patriği’ni görevden azlettirmiştir. Kantakuzen ve dönemin sadrazamı 

arasındaki iyi ilişki, Patriklik makamında bulunan dönemin patriği Metrophanes’in görevden 

alınmasına sebep olmuştur. Bkz. Gerlach, a.g.e., C. I,  s. 93. 



   124  

olabilirdi. 277 Bir metropolit aynı patrik gibi atandıkları için, göreve başlayabilmeleri 

için patrikler gibi pişkeş ödemeleri gerekmektedir.278 Patrik ve metropolitlerin 

görevlerine başlayabilmeleri için berata sahip olmaları gerektiğinden dolayı zaman 

zaman Osmanlı idaresi Ortodoks kilisesi içindeki atamalara müdahale etmiştir.279 

Patrik ve metropolit seçimlerinde ve hatta görevden almalarda İstanbul’daki üst düzey 

devlet görevlilerinin ciddi etkisi olmuştur. Patrikler ve metropolitler bu baskılara 

dayanamayarak Osmanlı Devleti idarecilerinin isteklerini kabul etmişlerdir.280 Bazı 

durumlarda ise kilisedeki metropolit ve ruhbanlar, kiliselerdeki istihdamı para 

karşılığında yapmışlardır.281  Osmanlı idarecilerin etkisi  sadece atamalarda değil, 

görevden uzaklaştırma kararlarında da ortaya çıkabiliyordu.282 Osmanlı idarecilerinin 

baskılarına karşı Patriğin, atama ve görevden almalarda bazen padişahtan yardım 

istediği de oluyordu. Patrik aforoz, görevden alma, sürgün gibi cezalandırma yetkileri 

olsa da bu kararların uygulanması için devlet idaresinin yardımına ihtiyaç 

duyuyordu.283  

Rum tebaa, uygunsuz davranışta bulunan din adamlarını ve metropolitlerini 

patriğe ve Osmanlı idarecilerine şikayet edebileceği gibi; metropolitler de bu gibi 

                                                      
277 Athanasia Anagnostopulu, “Tanzimat ve Rum Milletinin Kurumsal Çerçevesi”, 19. Yüzyıl 

İstanbul’unda Gayrimüslimler, Ed. Pinelopi Stathis, Çev. Foti Benlisoy, Stefo Benlisoy, İstanbul, 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1999,  s. 29; Ayşe Özil, Anadolu Rumları Osmanlı İmparatorluğu’nun 

Son Döneminde Millet Sistemini Yeniden Düşünmek, Çev. Ali Özdamar, İstanbul, Kitap Yayınevi, 

2016,  s. 51-54 
278 Kenanoğlu, a.g.e., s. 193. Patriği atama ve görevden alma padişahın yetkisindedir. Bazen bu 

görevden almanın yanında görevden alınan patrik cezalandırabilirdi. Cezalandırma sebebi, görevden 

almayı ortaya çıkartan durumla yakından ilgilidir. bkz. Ercan, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler, 

s. 237. 
279 Greene, a.g.e., s. 43-45. 
280 Osmanlı Devleti idarecileri, konumlarından dolayı bölgelerinde bulunan din adamlarına baskı 

yapmışlardır. Bu sebeple, papaz, metropolit gibi kilisenin kendi içindeki seçimlere müdahale 

etmişlerdir. (Gerlach, a.g.e., C. 1, s. 131) Ortodoks din adamları, papaz veya metropolit olmak, ruhban 

hiyerarşisinde de yükselmek için zaman zaman Osmanlı idarecilerden ve Rum cemaatinin önde gelen 

sivillerinden yardım almışlardır. Kimi zaman bu atamalar, kilisenin kurallarına aykırı olsa da kilise 

yöneticileri baskıya dayanamayarak bu atamaları yapmışlardır. Bkz. A.e., s. 370. 
281 Bazı metropolitler, yetki alanındaki bazı dini makamları para karşılığı sattığı için görevden 

uzaklaştırılmıştır. Bkz. A.e., s. 227. 
282 Patriğin görevden alınması bazen sıkıntılı durumları ortaya çıkarmaktadır. Şöyle ki, görevden alınan 

patrik, patriklik makamına tekrardan sahip olmak için Osmanlı Devleti idarecileri ile iyi ilişkilerini ve 

nüfuzunu kullanırken; yeni patrik ise patriklik makamını elde tutmak için eski patrik ile aynı yolu 

izlemektedir. Bu durum, patrikhaneye bağlı din görevlileri ve cemaat açısından sıkıntılı durumları 

ortaya çıkaracaktır. Bkz. A.e., s. 429. 
283Ercan, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler, s. 238; Kenanoğlu, a.g.e., s. 118; Gerlach, a.g.e., C. 

II, s. 544. 



   125  

durumlarda patriklerini padişaha şikayet edebilirlerdi.284 Patriklik görevini bırakmış 

bir din adamının, inzivaya çekilmeksizin İstanbul ve diğer kentlerde seyahat etmesi 

Rum toplumu içerisinde sorunlar ortaya çıkarabileceğinden, seyahatin engellenmesi 

ve inzivaya çekildiği Aynaroz’dan ayrılmaması emredilmiştir.285 

Osmanlı Devleti, 1453’ten önce fethettiği yerlere Rum din adamı ataması 

yapabiliyordu. Patrikhane’nin yaptığı  din adamı atamasının ise padişah tarafından 

kabul edilmesi gerekiyordu. Bu sebeple, bazen Rum kilisesi hiyerarşisi içinde 

bozukluklar ortaya çıkabiliyordu.286 İstanbul’un fethinden önce de Osmanlı Devleti, 

Latin Katoliklere karşı Rum Ortodoks din adamlarıyla iş birliği yapmıştır. Kendi 

toprakları içinde kalan bölgede Ortodoks din adamlarının atanmasına yönelik berat 

verildiği  görülmektedir. Atanan din adamlarına tımar da verilmiştir.287 İstanbul’un 

fethinin ardından Rum Ortodoksların dinî merkezinin ele geçirilmesi ile bir bütünlük 

sağlanmıştır. Bu durum İstanbul Rum Ortodoks Patrikliği’nin Doğu Roma 

İmparatorluğu’nda olduğu gibi, Osmanlı Devleti’nde de sınırların genişlemesi 

durumunda kendi yetki alanının genişlemesini sağlamıştır.288  

Osmanlı Devleti, Ege adalarını fethetmesiyle beraber; bu adalardaki Katolik 

hakimiyetini ortadan kaldırmış; böylece adalarda Rum Ortodoks kilisesi 

güçlenmiştir.289 Venediklilerin yönetimi altında, Girit’teki Ortodoks cemaat ciddi bir 

baskı altındaydı. 1669’da Girit’in fethinin ardından, Osmanlı Devlet yöneticileri 

vasıtası ile Fener Rum Patrikhanesi’ne bağlı olmak üzere adada metropolitlik 

oluşturulmuştur.290 Osmanlı Devleti tarafından Ege Denizi’nde Katoliklerin elinden 

alınan adalara, Rum patrikhanesi, fetihlerin ardından adalara din görevlileri atamıştır. 

Bu sebeple, Osmanlı Devleti’nin genişlemesi, Rum Patrikhanesi’nin de güçlenmesini 

sağlamıştır.291   

                                                      
284 Kenanoğlu, a.g.e., s. 202-203; Ahmed Refik, On İkinci Asır, s. 44. 
285 Ahmet Refik, a.g.e., s. 44. 
286 Greene, a.g.e., s. 52. 
287 İnalcık,The Policy of Mehmed II, s. 237. 
288 Osmanağaoğlu, a.g.e., s. 43-44; Masters, a.g.e., s. 331. 
289 Green, a.g.e., s. 108-109. 
290 Ayşe Nükhet Adıyeke, Nuri Adıyeke, Osmanlı Dönemi Kısa Girit Tarihi, İstanbul, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2021 s. 95-100. 
291 Greene, a.g.e., s. 46. 



   126  

Kritovulos, II. Mehmed’in Gennadios’u Rum patriği olarak atarken ona 

tanıdığı yetkilerin, Bizans döneminde patrikliğin sahip olduğu yetkilerden çok farklı 

olmadığını belirtmektedir.292 Özellikle patrik seçimi ve kilise içinde din adamlarının 

göreve getirilmesi ve görevden alınması gibi  durumlarda devlet idaresinin aynı Bizans  

döneminde  olduğu gibi yetkilere sahip olduğu görülmektedir. Aynı şekilde patrikliğin 

yetki sahasının, Osmanlı İmparatorluğu’nun genişlemesi ile aynı doğrultuda 

gerçekleşmesi ve yeni fethedilen yerlerde Rum kilisesinin otoritesini kurması gibi 

birçok noktada Bizans ve Osmanlı Devletleri arasında benzerlikler bulunmaktadır.  

II. Mehmed’in, Rum patrikliği makamının boş olmasına rağmen bir Rum 

patriği tayin etmesi ve aynı zamanda egemenliği altında bulunan patrikhanelerin 

kapanması üzerinde tasarruflarının bulunması Ortodoks Kilisesi üzerindeki etkisini de 

göstermektedir.293 Fetih ile beraber Ortodoks toplumunu himayesi altına almış olan II. 

Mehmed’in, Doğu Roma imparatorlarının kilise üzerindeki yetkilerine benzer yetkiler 

kullanmış olduğunu ifade edebiliriz.  

2.2.2.2. RUM TOPLUMU 
 

Osmanlı Devleti’nde Rum toplumu ile ifade edilmek istenen Ortodoks 

Hristiyanlığı olmuştur. Rum toplumu, Ortodoks Hıristiyanlığı benimsemiş olan 

Bulgarlar, Sırplar, Slavlar gibi Rumeli’nde yaşayan topluluklar ile Arap yarımadasında  

bulunan Arap ve diğer kökenlerden Ortodoks Hıristiyanları da kapsamaktadır.294 

İstanbul Patrikliği’nin, Bizans’ın zayıflaması ile beraber Rumeli’nde bulunan 

Ortodoks Kiliseleri üzerindeki gücü de azalmaya başlamıştır. Bu sebeple Rumeli’nde 

bulunan kiliseler, İstanbul Patrikliğinden ayrılarak yeni patriklikler oluşturmuşlardır. 

Fakat bu ayrılıklar Ortodoks kilise siyaseti kapsamında olan ayrılıklar olmuştur. 

İstanbul’un fethiyle beraber Patriklik, Rumeli’nde bulunan Ortodoks Kiliseleri ile 

irtibatı sağlayarak dinî ve idari iktidarını tekrardan kurmuştur.295  

                                                      
292 Kritovulos, Kritovulos Tarihi (1451-1467), Çev. Ari Çokona, 3. bs., İstanbul,  Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2019, s. 110. 
293 Ercan, Fatih’in Kilise Politikası,  s. 120. 
294 Güllü, a.g.e., s. 46-47.  
295 Soykan, a.g.e., s. 197-198. 



   127  

Osmanlı Devleti’nin Rum toplumu ile teması İstanbul’un fethinden çok önce 

olmuştur. Rumeli’ndeki fetihler sonucunda Rum Ortodoks topluluklar Osmanlı 

Devleti tebaası olmuşlardır.296 İlk dönemlerde zimmi toplumlarının hukuki statüsü ve 

ibadethanelerinin durumları, Osmanlı Devleti idarecileriyle yaptıkları anlaşmalar ve 

idareciler tarafından verilen güvenceler çerçevesinde belirlenmiştir. Özellikle 

Rumeli’nde, İstanbul’un fethinden önce fethedilmiş olan yerlerde tanınan güvenceler, 

fetihten bağımsız bir şekilde geçerliliklerini korumuştur.297 

İki kez fethedilmiş olan Selanik’in durumu, Osmanlı idaresi ve Rum Ortodoks 

toplulukları arasındaki münasebeti anlamak için açıklayıcı olacaktır. İlk fetih, sulhen 

yapıldığı için şehirde bulunan kiliselere, manastırlara ve şehirdeki Hıristiyan nüfusa 

dokunulmamıştır. Şehrin Bizans Devleti tarafından ele geçirilmesinin ardından, 

Selanik bu kez Osmanlı Devleti tarafından anveten fethedilmiştir298 1387 yılında ilk 

kez fethedilen Selanik, 1402 döneminde Osmanlı Devleti egemenliğinden çıkmıştır. 

Fetret Devri’nin sona ermesi ve devlet yapısında toparlanmanın sonucunda Selanik 

1430 yılında tekrardan fethedilmiştir. İkinci fetih zamanında şehir halkı Osmanlı 

egemenliğini tekrar isteseler de şehri yöneten Venedikliler, Osmanlı kuvvetlerine 

direniş göstermişlerdir.299 Dönemin padişahı II. Murad tarafından anveten fethedilmiş 

olan Selanik’te Rum toplumunun önemli kiliselerine el koyulmadığı300 gibi, 

köleleştirilen halk özgür bırakılmış, fetihten sonra şehirden kaçan Rum toplumunun 

şehre geri dönmeleri sağlanmıştır.301 Anveten fethedilmiş bir şehirde bu uygulamaların 

yapılmasının sebebi ise Selanik’i tekrardan canlandırmak ve eski refahına ulaştırmaktı. 

                                                      
296 Greene’e göre, Osmanlı Devleti idaresi altındaki Rum toplumunun tarihinin, İstanbul’un fethiyle 

başlatılmanın sonucu olarak yer ve yetki bakımından güçlü bir patrik kavramı ortaya çıkartmıştır. Güçlü 

patrik kavramının varlığının kabulü Rum toplumu ile ilişkilerin çok önceleri başlandığı gerçeğinin 

atlanması sonucunu ortaya çıkarmıştır. Bkz. Greene,  a.g.e., s. 7-8. 
297 A.e., s. 23. 
298 A.e., s. 10. 
299 Kiel, a.g.e., s. 124-125. 
300 Fetih sonrasında Aya Paraskevi Cuma Cami’ne dönüştürülmüştür. Cuma Camii, fethin ardından 

camiiye çevrilen ilk kilise olmuştur. Selanik’teki Müslümanların fetih sonrasındaki merkez camii 

olmuştur.  Paraskevi, hem bir Yunan azizesidir hem de Yunancada Cuma günü anlamına gelmektedir. 

Kilise’nin camiye dönüştürüldükten sonra isminin Cuma Cami olması ilginç bir tesadüftür. Bkz. A.e., 

s. 128. 
301 Kotzageorgis, II. Murad’ın Selanik’in fethinden sonra uyguladığı politikaların benzerini, oğlu II. 

Mehmed’in İstanbul’u fethettikten sonra uyguladığını ifade etmiştir. bkz. Kotzageorgis, a.g.e., s. 425-

426. 



   128  

Çünkü Venedikliler döneminde şehrin nüfusu ciddi bir şekilde azalmış, şehir 

canlılığını ve önemini yitirmişti.302  

Selanik, fetih sonrasında şehir dışına doğru değil, suriçinde büyüdüğü için 

şehirdeki Müslüman ve Hıristiyan topluluklar beraber yaşamışlardır. 15. yüzyılın 

sonlarında şehirdeki Müslüman nüfusunun artışı yeni mahalleleri ortaya çıkartmıştır. 

Bu durum hem yeni camilerin inşa edilmesini hem de kiliselerin camiye 

dönüştürülmesine sebep olmuştur.303 16. yüzyılda şehirdeki dönüşüm devam etmiştir. 

Rum toplumun yaşadığı mahallelerin bazılarında Müslümanlar çoğunluk oluştururken, 

bazılarında şehrin büyümesi sebebi ile iki Rum mahallesinin birleştiği de olmuştur. 

Sefarad Yahudilerin Selanik’e yerleşmesi ile bazı Rum yerleşimlerindeki nüfus 

çoğunluğu Yahudi topluluklarının lehine dönmüştür. Nüfus ve yerleşim yerindeki bu 

değişimlere rağmen Selanik’te Müslüman, Hristiyan ve Yahudi topluluklar sur içinde 

türdeş bir yapı oluşturamamışlardır.304 Homojen yerleşim yerleri oluşmamasına 

rağmen Müslümanlar, Yahudiler ve Rumlar şehrin belirli noktalarında yoğun nüfuslar 

oluşturmuşlardır.305 

Fatih Sultan Mehmed’in 15. yüzyılda bir kale yaptırması sonucunda 

Çanakkale’de iskan yoluyla nüfus oluşmaya başlamıştır. Bu iskan sonucunda bölgeye 

Müslüman ve az sayıda Rum nüfus getirilmiştir. Daha sonraları bölgede Rum, Ermeni 

ve Yahudi nüfusu artmıştır. 18. yüzyıla kadar bir gayrimüslim ibadethanesi olup 

olmadığı belli olmamakla beraber, bölgede zimmi halkın evlerinde kutsal kitaplarını 

okuyarak ibadet edebildikleri, din adamına ihtiyaç olduğunda ise başka bölgelerden 

getirilmek yoluyla bu ihtiyacın giderildiği söylenebilir.306  

                                                      
302 Kiel, a.g.e., s. 125-126. 
303 Kotzageorgis, a.g.e., s. 432. 
304 1527 tarihli tahrir defteri kaydında sekiz adet Rum mahallesi bulunurken; 1568 tarihli kayıtta mahalle 

sayısı dörde inmiştir. 1568 tarihli kayıtta yer alan Bodrom, Acheiropoites, Aya Dimitri ve Hrise 

mahalleleri yer almaktadır. 1568 tarihli kayıtta yer almayan Katafi mahallesi, Aya Dimitri ile Ofalu 

mahallesi ise Hrise ile birleşmiştir. Aya Pelaya mahallesi Yahudi göçü sonrasında limana yakınlığı 

sebebi ile Yahudi toplulukların yerleşim yeri olmuştur. Bkz.   A.e., s. 441-442.  
305 Evliya Çelebi’ye göre, Selanik’te kırk sekiz Müslüman mahallesi, on altı Hristiyan mahallesi ve elli 

altı Yahudi mahallesi bulunmaktadır. Hıristiyan topluluklar, kale civarında yerleşim oluşturmuşlarken; 

Yahudi topluluklar liman çevresinde ve hisar diplerinde yoğunlaşmışlardır. Bkz. Evliye Çelebi, Evliya 

Çelebi Seyahatnamesi, C. VIII, Haz. Mümin Çevik, İstanbul, Üçdal Neşriyat, 1985,  s. 89. 
306 Aşkın Koyuncu, “Osmanlı Devleti’nde Kilise ve Havra Politikasına Yeni Bir Bakış: Çanakkale 

Örneği”, Çanakkale Araştırmaları Türk Yıllığı, S. 16, Bahar 2014,  s. 57-58. 



   129  

II. Mehmed, İstanbul’u fethinin ardından şehri tekrar canlandırmak ve güçlü 

hale getirmek için devletin birçok bölgesinden tebaayı zorla İstanbul’a getirmiştir. 

Fakat bu zorla getirme dönem dönem tekrarlanmıştır. Bu uygulamada herhangi bir 

ayrım olmadan, Osmanlı egemenliği altında olan birçok farklı topluluktan insan 

İstanbul’a getirilmiştir. II. Mehmed döneminde fethedilen birçok şehirde en kalabalık 

topluluk Rum toplumu olduğu için, yeni fethedilmiş bu şehirlerde yaşayan Rum 

topluluklar da İstanbul’a getirilmiştir.307 Kritovulos da yeni fethedilmiş şehirlerde 

bulunan Rum nüfusun İstanbul’a iskan edildiğini ifade etmiştir.308 Evliya Çelebi, 

Anadolu ve Rumeli’nin birçok şehrinden insanın İstanbul’a iskan edildiğini,  Mora 

Rumlarının da, Fener kapısı civarına yerleştirildiğini ifade etmiştir.309 

Osmanlı Devleti, 15. ve 16. yüzyıllarda Rumeli’nde ve Ege adalarında 

fethettiği yerlerde yöneticileri Katolik Hıristiyan; tebaanın çoğunluğu ise Ortodoks 

Hıristiyan şehirlerle karşılaşmışlardır. Bu şehirlerde Katolik yönetimi altında Ortodoks 

tebaa ciddi bir vergi yükü altında olmuşlardır. Aynı zamanda Katolik yöneticiler, 

Ortodokslar üzerinde ciddi baskılar oluşturmuş, inançlarını zorla değiştirmeye yönelik 

uygulamalarda bulunmuşlardır. İnancın baskı altında olması, doğal olarak Ortodoks 

kiliselerine yönelik olumsuz uygulamaların da ortaya çıkmasına sebebiyet vermiş, 

kiliseler tahrip edilmiş, Ortodoks halka yönelik tehdit ve aşağılamalarda 

bulunulmuştur. Bu durumların varlığı, Rumeli’nde ve Ege adalarında Osmanlı 

Devleti’nin kolay bir şekilde hakimiyet tesis etmesini sağlamıştır.310 İnalcık da  

istimalet politikası ile Ortodoks topluluklara sağlanan hoşgörü sayesinde Katolik 

egemenliği altında yaşayan Ortodoks topluluk bölgelerinde Osmanlı egemenliğinin 

kolay bir şekilde sağlandığını ifade etmiştir.311 

 

Belon, Trakya ve Balkanlarda uğradığı yerlerde nüfusun Bulgar, Sırp, Arnavut 

ve diğer Balkan topluluklarından oluşan köylerin bulunduğunu ifade ederek; Osmanlı 

                                                      
307 İnalcık, The Policy of Mehmed II, s. 238-239. 
308 Kritovulos, a.g.e., s. 153. 
309 Evliya Çelebi, a.g.e., C. 1, s. 80. 
310 Goffman, Osmanlı Dünyası ve Avrupa, s. 188-192, 194-195. 
311 Halil İnalcık, Devlet-i ‘Aliyye Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar-V, İstanbul, 

Türkiye İş Bankası Yayınları, 2021, s. 58-59. 



   130  

Devleti egemenliği altında haraçlarını verdikleri sürece inançlarını yaşayabildiklerini, 

ibadetlerini yapabildiklerini ifade etmiştir.312  

 

Ortodoks Hristiyan olan topluluklardan biri olan Sırp Ortodokslar da 16. 

yüzyılda kendi bölgelerinde yeni kilise ve manastırlar inşa etmişlerdir. Bu yeni 

ibadethanelerin inşasında Ortodoks tebaanın ihtiyacı önemli olmakla beraber Sırp 

Ortodoksların yaşadıkları bölgenin önemi göz ardı edilmemelidir. Osmanlı Devleti’nin 

batı sınırında mücadele halinde olduğu devletlerin Katolik Hristiyan olmasından 

dolayı; bu bölgede Ortodoks Hıristiyanlar tarafından yeni ibadethane inşa edilmesinin 

hoş görülmesine sebep olmuş olabilir. Hem bölgedeki Katoliklerin gücünü kırmak 

hem de Ortodoks tebaanın ihtiyacının giderilmesi bölgedeki yeni ibadethanelerin 

inşasında artış meydana getirmiş olabilir.313  

Osmanlı Devleti’nin 16. yüzyılda Macaristan’a yaptığı seferler sonrası 

fethedilen topraklara Rumeli’nde bulunan Ortodoks Sırplar yerleşmiştir.  Ortodoks 

Sırp toplulukları, bu göç sonrasında Macaristan’ın bazı bölgelerinde çoğunluk 

oluşturmuşlardır. Bölgede artan Ortodoks Sırp nüfusunun kilise ihtiyacı ortaya 

çıkmıştır. Bunun sonucunda göç edilen bölgede yeni bir kilisenin inşa edilmesine izin 

verilmiştir.314   

Ortodoks topluluklar Rumeli’nde birçok bölgeye dağılmışlardır.  Bazı 

bölgelerde yoğun nüfuslar oluştururken; bazı bölgelerde ise sayıları oldukça az 

olmuştur. Nüfusun yoğun olduğu yerlerde bazen kilise sayısı yetersiz kalmış, bazen de 

                                                      
312 Pierre Belon, Pierre Belon Seyahatnamesi İstanbul ve Anadolu Gözlemleri (1546-1549) 

Antakya, Adana, Konya, Afyon, Kütahya, Bursa, Çev. Hazal Yalın, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2020, 

s. 139. 
313 Rossitsa Gradeva, “Ottoman Policy Towards Church Buildings”, Rumeli Under The Ottomans 

15th-18th Centuries: Institutions and Communities, İstanbul, Isis Press, 2004,   s. 358. 
314 Pal Fodor, “Osmanlılar ve Macaristan’da Hıristiyan Tebaaları”, Osmanlı Devleti’nde Din ve 

Vicdan Hürriyeti, Ed. Azmi Özcan, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2000, s. 191-192. Fodor’a göre, Osmanlı 

Devleti, fetihten sonra Ortodoks Sırpları iskan etmiştir. Bu durum, bölgede ilk başta  Katolik- Ortodoks 

Hıristiyanlar arasında mücadeleler ortaya çıkarmış olsa da Protestan Hıristiyanlarında şehre gelmesi ile 

bu sefer üç Hristiyan mezhebi arasında mücadeleler olmuştur.  Osmanlı Devleti Macaristan özelinde 

başlarda hoşgörülü bir politika yürütmüştür. Fakat daha sonraları hem bölgedeki hakimiyet ve otoritesi 

korumak hem de maddi kaygı ve ihtiyaçların ortaya çıkması sonucunda bölgedeki zimmiler üzerinde 

politikasını bu önceliklere göre şekillendirmiştir. Bundan dolayı Osmanlı Devleti’nin “istikrarlı bir din 

politikası”nın bulunmadığını, duruma bağlı olarak pragmatist bir anlayışla bölgeyi idare ettiğini 

belirtmiştir. Bkz. A.e., s. 197-199. 



   131  

kiliselerin yeterli olmasına rağmen din adamı sayısının az olması sebebi ile şehirdeki 

kiliselerin hepsinde ayin yapılamamıştır.315  Nüfusun az olduğu bölgelerde ise 

kilisenin genellikle bulunmaması sebebi ile Ortodoks tebaa Pazar günleri en yakın 

kilisenin bulunduğu yerlere gitmişlerdir. Evlilik, cenaze gibi inançla sıkı ilişkinin 

bulunduğu durumlarda, en yakın yerden din adamları çağırarak bu ihtiyaçlarını 

halletmeye çalışmışlardır.316 Bazı durumlarda Ortodoks tebaa, Rumeli içinde göç 

etmiştir. Göç ettikleri şehirlerin varoşlarında yeni yerleşim yerleri oluşturmuşlardır. 

Yerleştikten bir süre sonra yeni kiliseler inşa etmişlerdir.317 Rumeli’nde Ortodoks 

tebaanın yerleşim yerlerinde dağınık bir şekilde yaşaması Ortodoks rahiplerin birçok 

köyde görevli olması sonucunu doğurmuştur.318  

Osmanlı Devleti’nde yerleşim yeri konusunda gayrimüslimlere yönelik 

kısıtlamalar bulunmadığından -belirli bölgeler haricinde- Müslüman ve 

gayrimüslimlerin yaşadıkları karışık mahalleler ve yerleşim yerleri oluşmuştur. 

Karışık yerleşim yerlerinde bir süre Müslüman nüfusun azalması, gayrimüslim 

nüfusun artması durumunda cami cemaatinin azalması veya Müslüman tebaanın 

rahatsızlık duyması durumunda o bölgede yaşayan gayrimüslimlerin yerleşim yerini 

terk etmeleri emredebilirdi. Rumeli’nde karışık yerleşim yerleri olduğu gibi, zimmi 

köyleri ve şehirler içinde zimmi mahalleri bulunmaktadır.319 

Rum Ortodoks toplumu, sadece Grekçe konuşan topluluklardan 

oluşmamaktadır. Rumeli’nde ve Suriye-Irak bölgesinde farklı dilleri konuşan Rum 

Ortodoks toplumları bulunmaktaydı. Gerlach, Suriye ve Mısır gibi bölgelerdeki Rum 

Ortodoks kiliselerinin, dinî ayinlerinin Yunanca olduğunu, fakat vaazların Arapça 

verildiğini ifade etmiştir. Bunun sebebi ise, mezkur bölgede yaşayan Hıristiyanların 

konuştukları dilin Arapça olmasıdır.320  

                                                      
315 Gerlach, a.g.e., C. II, s. 829. 
316 A.e., s. 819-821, 831. 
317 Gradeva, On Zimmis and Church Buildings, s. 196. 
318 Gerlach, a.g.e., s. 845. 
319 Gradeva Ottoman Policy Towards, s. 363. 
320 Gerlach, a.g.e., C. II, s. 156. 



   132  

Ortodoks Hıristiyanlık inancının azizlerine adadığı birçok gün bulunmaktadır. 

Aynı zamanda Noel ve Paskalya gibi kutsal günleri de bulunmaktadır. Bu gibi özel ve 

kutsal günlerin olduğu zamanlarda, Ortodoks tebaa kiliselerine gidip, ayinlerini rahat 

bir şekilde icra etmişlerdir.321 Kiliselerde yapılan ayin ve ibadetlerin masrafları ve 

kilisedeki görevli din adamlarının ve çalışanların ücretleri cemaatleri tarafından 

karşılanmıştır.322 

2.2.3. ERMENİLER 
 

Osmanlı Devleti’nde önemli zimmi nüfuslardan biri de Ermeniler olmuştur. 

Ermeni toplumu, Osmanlı Devleti’nin birçok bölgesinde dağınık yaşamıştır. Bu 

dağınıklık, dinî kurumları ve toplum yapısını etkilemiştir.  

 

2.2.3.1.  ERMENİ PATRİKHANESİ 
 

Ermeni toplumu, Krikor Lusavoriç önderliğinde Hıristiyanlığa geçmiştir. M.S. 

4. yüzyılda Hıristiyanlık Ermeniler arasında yayılmış ve Ermeni Hıristiyanlığı, Roma 

Kilisesi’nin liderliğini kabul etmiştir. Sonraki süreçte Ermenistan Devleti’nin Doğu 

Roma ve Sasani Devletleri arasında paylaşılmasının ardından Ermeni toplumu için 

özellikle dini konularda çeşitli sorunlar ortaya çıkmıştır. Şöyle ki, Ermeni 

topluluklarını Hıristiyanlığa geçirmiş olan Krikor Lusavoriç’e ruhban unvanının 

İstanbul Patrikhanesi’ne bağlı Kayseri metropoliti tarafından verilmiştir. Bundan 

dolayı Ermeni Hıristiyanlarını da Doğu Roma, İstanbul Patrikliği aracılığıyla kontrol 

etmek istemiştir. Bunun sebebi Doğu Roma’nın, devlet kontrolünde tek tip Hıristiyan 

inancı oluşturmak istemesidir. Aynı zamanda Sasanilerin Doğu Roma’ya ve Doğu 

Roma Hıristiyanlığına olan karşıtlığı Ermeni toplumu üzerinde büyük bir baskı 

yaratmıştır. Kadıköy Konsili’nin ardından Ermeni Hıristiyanlığı’nın İstanbul 

Patrikhanesi’nden ayrılması sonucunda Ermeni Hıristiyanlığı, Sasani Devleti’nin 

hoşgörüsü içinde varlığını devam ettirme fırsatı bulmuştur.323 Bu süreçten sonra 

                                                      
321 A.e., s. 152. 
322 Gerlach, a.g.e., C.II, s. 596, 685. 
323 George A. Bournotian, Ermeni Tarihi- Ermeni Halkının Tarihine Kısa Bir Bakış, 2. bs., Çev. 

Ender Abadoğlu, Ohannes Kılıçdağı, İstanbul, Aras Yayıncılık, 2016, s. 72-74. Ermeni 

Hıristiyanları’nın Sasani Devleti’nin hoşgörüsü altında yaşaması uzun yıllar süren savaşların sonunda 



   133  

Ermeni Kilisesi, müstakil ve bağımsız bir kilise olmuştur. Kilise merkezlerinin 

bulunduğu Eçmiyazin324  de Katoğikosluk olarak ifade edilen Ermeni Hıristiyanların 

merkezi olmuştur. Moğol istilasının ardından Eçmiyazin’i terk etmek zorunda kalan 

Ermeniler Ahtamar ve Sis’te yeni katoğikosluklar kurmuşlardır.325 

Fatih Sultan Mehmed, İstanbul’u fethettikten sonra İstanbul’da bir Ermeni 

Patrikhanesi kurmuştur. Bizans İmparatorluğu egemenliğinde Ermeni nüfusu 

bulunmuş olmasına rağmen, şehirde ciddi bir Ermeni nüfusu bulunmamaktadır. 

Fatih’in iskan politikası ile Samatya-Yenikapı civarına Ermeni nüfus yerleştirilmiştir. 

1461 yılında Ermeni Patrikliği kurulmuş ve patrik olarak Hovakim’i atanmıştır.326 

Ermeni Patriklik Kilisesi olarak da Samatya’da bir Rum kilisesi tahsis edilmiştir.327 

Yavuz Sultan Selim döneminde Sis Katoğikosluğu ve Kudüs Patrikhanesi; Kanuni 

Sultan Süleyman döneminde ise Eçmiyazin fetihler sonucunda Osmanlı hakimiyeti 

altına girmiştir. Ermeni Hıristiyanlığının merkezleri olan kiliselerin Osmanlı 

hakimiyeti altına girmesi ile beraber İstanbul Ermeni Kilisesi’nin idari ve politik gücü 

artmıştır.328 İstanbul Ermeni Patriği’nin padişah tarafından atanması ve patrikliğin 

başkentte bulunması, zaman ilerledikçe İstanbul Ermeni Patrikliği’nin Anadolu ve 

Rumeli’ndeki Ermeniler üzerinde yetki alanını genişletmiştir.329 

Süryani ve Nasturiler gibi Doğu Hıristiyanlığının önemli kiliseleri de idari 

anlamda Ermeni Patrikhanesi’nin yetki alanında olmuştur.330 Ercan, Ermeni 

                                                      
olmuştur. Sasani Devleti’nin Zerdüşt inancını, Ermeni toplumuna dayatması sonucu Vartanants 

Savaşları olmuştur. Bu savaşın anısına Ermeni Kilisesi’nde Surp Vartanants yortusu günümüzde de 

devam etmektedir. bkz. A.e., s. 71-72. 
324 Rivayete göre Hz. İsa, Krikor Lusavoriç’in rüyasına girerek kilisesini kurması gereken yeri işaret 

etmiştir. Sonrasında Hz. İsa’nın işaret ettiği yerde Ermeni Kilisesi kurulmuştur. Kurulan bu kilise 

“Tanrı’nın biricik oğlu indi.” anlamına gelen Eçmiyazin olarak ifade edilmiştir. bkz. Güllü, a.g.e., s. 66.  
325 A.e., s. 64-67. 
326 Hovakim’in patrik ünvanının olmadığı, başepiskopos olduğu ileri sürülmüştür. Bkz. Güllü, a.g.e., s. 

71. Nitekim 15. yüzyılda Ermeni Patrikliği’nden bahsetmek mümkün olmasa da; 16. yüzyıldan itibaren 

İstanbul Ermeni Patrikliği ünvanı kullanılmaya başlanmıştır. Bkz. Kevork B. Bardakjian, “The Rise of 

the Armenian Patriarchate of Constantinople”,  Christians and Jews in the Ottoman Empire: The 

Functioning of a Plural Society, C. I The Central Lands, Ed. Benjamin Braude, Bernard Lewis, New 

York, Holmes&Meier Publishers, 1982, s. 92. 
327 Surp Kevork Kilisesi, Sulumanastır olarak anılmaktadır. Bkz. Eremya Çelebi Kömürciyan, İstanbul 

Tarihi- XVII. Asırda İstanbul, 2. bs., Çev. Hrand D. Andreasyan, Haz. Kevork Pamukciyan, İstanbul, 

Eren Yayıncılık,1988, s. 3, 73. 
328 Güllü, a.g.e., s. 71-72. 
329 Bardakjian, a.g.e., 94 
330 A.e., s. 80-81. 



   134  

Patrikhanesi’nin kurulmasını, Osmanlı topraklarında bulunan Doğu 

Hıristiyanlığı’ndaki küçük kiliselerin başkentte merkezileştirilmesi olarak 

yorumlamıştır.331 Kenanoğlu ise genel anlayışın aksine Süryani toplumunun idari 

anlamda Ermeni Patrikhanesi’ne bağlı olmadığını; Süryani patriğinin İstanbul’la 

doğrudan iletişim kurabildiğini, yeni patriklerin de Osmanlı devleti tarafından 

doğrudan atandığını ve berat verildiğini ifade etmiştir.332 

Ermeni Patriği, görevine Padişah tarafından verilen beratla başlamaktadır. 

İstanbul Ermeni Patriği’ne Fatih Sultan Mehmed tarafından verildiği iddia edilen 

beratın ise bir yangın sonucunda yok olduğu kabul edilmektedir. Fakat Kudüs Ermeni 

Patriğine verilmiş olan berat günümüze ulaşmıştır. Bu berata göre, Hz. Ömer ve diğer 

Müslüman hükümdarların verdikleri güvencelerin devam edeceği belirtilmiştir.333 

Ermeni Patriği’nin göreve başlaması için Rum Patriği gibi pişkeş ödemesi 

gerekmektedir. Patriğin böyle bir vergiyi ödemesi için cemaatinden yardım alması 

gerekecektir. Ermeni toplumunun ekonomik yapısından ötürü böyle bir vergiyi 

karşılaması pek mümkün olmadığından, pişkeşi genelde Osmanlı’daki Ermeni tüccar 

ve ileri gelenlerin oluşturduğu Amira sınıfı ödemiştir. Amira sınıfının ekonomik güce 

sahip olması bazı zamanlarda kilise politikası ve hiyerarşisine müdahale etmesine 

sebep olmuştur.334 

Ermeni Patrikhaneleri içinde İstanbul Ermeni Patrikhanesi’nin kuruluşu 

oldukça dikkat çekicidir. Fatih Sultan Mehmed’in İstanbul Ermeni Patrikliği’ni 

kurdurması ve patrik olarak Bursa piskoposu Hovakim’i atamasını iki noktada 

incelemek gerekmektedir. Birincisi, Osmanlı Padişahı’nın patrikhane kurdurması 

İslam hukuku bağlamında uygun mudur? İkincisi ise, patrikhane kuruluşu zimmilere 

verilen güvencelere aykırılık teşkil etmiş midir? 

İstanbul Ermeni Patrikliği’nin kurulması ile ilgili birçok görüş bulunmaktadır. 

Ercan, patrikhanenin kurulmasını yeni kilise inşası olarak değerlendirmiş ve bu 

                                                      
331 Ercan, Fatih’in Kilise Politikası, s.  120 
332 Kenanoğlu, a.g.e., s. 134-135. 
333 A.e., 136-137. 
334 Güllü, a.g.e., s. 74. 



   135  

durumun İslam hukukuna aykırı olduğunu ifade etmiştir.335 Kenanoğlu, İslam 

hukukunda yeni kilise inşa etme konusunda devlet başkanının takdir yetkisi olduğu 

için Fatih Sultan Mehmed’in bu uygulamasını İslam hukukuna uygun bulmuştur.336 

Güllü ise, İstanbul’un fethi öncesinde Ermeni Hıristiyanların kiliselerinin 

bulunduğunu ve İstanbul’daki Ermeni Hıristiyanlarının dinî yapılanmasının marhasa 

(episkoposluk) seviyesinde olduğunu, Osmanlı Devleti yönetimi altında ise bu 

kilisenin zaman içinde patrikliğe dönüştüğünü ifade etmiştir.337 

İslam hukukunda fethedilen yerlerde yeni kilise inşası, üzerinde anlaşılmış bir 

husus değildir. Anveten fethedilen yerlerde yeni kilise inşa edilemeyeceğini 

savunanlar olduğu gibi; bu konu hakkında takdir hakkının devlet başkanında olduğunu 

ileri sürenler de olmuştur.338 İslam Devleti’nin hoşgörüsü kapsamında, zimmet 

anlaşması ile tebaa olan gayrimüslim topluluklara, ihtiyaçları doğrultusunda yeni 

kilise inşa edilmesine izin verilebilir. Osmanlı uygulamasında da inşa edilmiş yeni 

kiliseler ve sinagoglar bulunmaktadır. Ancak bu inşa edilen yeni gayrimüslim 

ibadethaneleri, zimmi tebaanın ihtiyaçları doğrultusunda ortaya çıkmış taleplerdir. 

Zimmileri kendi inançları üzerine bırakma anlayışı bağlamında, zimmet anlaşması ile 

tanınan güvenceler kapsamında inançlarının emrettiklerini uygulamak ve ibadet etmek 

bağlamında yeni kilise inşasına izin verilebilir. Fakat bir ihtiyacın varlığı burada 

oldukça önemlidir. İstanbul Ermeni Patrikhanesi ise II. Mehmed tarafından 

kurulmuştur. Devlet başkanının emriyle ve yardımıyla kurulmuş olmasının yeni kilise 

inşasından farklılık arz ettiği nokta, sadece ihtiyaç hususu değildir; aynı zamanda 

kiliseler için ödenecek inşa masrafının kilise cemaati tarafından karşılanması 

gerekmektedir. Ermeni Patriklik makamı olarak tahsis edilen kilise Rum Ortodoks 

Kilisesi’dir. Anveten fethedilmiş şehirlerde gayrimüslim ibadethanelerinin durumu 

devlet başkanının tasarrufundadır. Bu bağlamda Rum Kilisesi’nin Ermeni Patrikliğine 

tahsis edildiğini kabul etmiş olsak da Ermeni Patrikhanesi’nin kuruluşuna destek 

verilmiş olması İslam hukukuna uygun görülmemektedir. 

 

                                                      
335 Ercan,  On Beş ve On Altıncı Yüzyıllarda, s. 242. 
336 Kenanoğlu, a.g.e.,  s. 130. 
337 Güllü, a.g.e., s. 71. 
338 Akman, a.g.e., s. 134-135. 



   136  

 

2.2.3.2.  ERMENİ TOPLUMU 
 

M.S. 4. yüzyılda Ermeni Devleti’nin Hıristiyanlığı benimsemesi ile 

Hıristiyanlık inancı Ermeni toplumu arasında hızlı bir şekilde yayıldı. Bu inancın 

devlet tarafından kabul edilmesinde, komşusu Zerdüşt Sasani tehdidinin yanı sıra en 

önemli müttefik olan Roma İmparatorluğu tarafından Hıristiyanlığın hoşgörülmesi ve 

daha sonrasında resmî din olarak kabul edilmesi önemli bir yer tutmuştur.339 

Ermenistan Devleti’nin topraklarının Roma ve Sasani devleti tarafından 

paylaşılmasından sonra Doğu Roma’nın egemenliği altında bulunan topraklarda 

yaşayan Ermeni topluluklarına İstanbul Patrikhanesi’nin inancını dayatması Ermeni 

toplulukları tarafından kabul edilmemiştir. Daha sonra Doğu Roma ile Ermeni 

toplulukları arasında çıkan çatışmaların ardından Ermeni toplulukları değişik 

bölgelere sürgün edilmişlerdir.340   Doğu Roma ve Sasani Devletleri’nin zayıflaması 

ile beraber Ermeni toplumunun yaşadığı bölgelerdeki çatışmalar ve istikrarsızlıklar 

artmıştır. Bu durum da Ermenilerin başka bölgelere göç etmesi durumunu ortaya 

çıkarmıştır. Polonyalı Simeon341 da Ermeni toplumunun sürgünleri ve göçleri ile ilgili 

“Boğdan’dan İstanbul’a ve bütün Rumeli’den büyük Venedik şehrine kadar her yerde 

Ermeni bulunmayan tek bir şehir, tek bir köy ve çiftlik yoktur. İşte, deniz kadar 

çoğalmış günahlarımızdan dolayı yeryüzünde toz gibi dağılmış bir halde 

bulunuyoruz.”342 diyerek Ermeni toplumunun dağınık yapısını vurgulamıştır. Ermeni 

toplumunun bu dağınık yapı içinde varlıklarını devam ettirebilmeleri Roma ve 

İstanbul’dan bağımsız kiliseleri sayesinde mümkün olmuştur.343 

Ermeni topluluklarının İstanbul’a iskan edilmesinin ardından İstanbul’da 

Ermeni Patrikliği kurulmuştur. II. Mehmed döneminde Ermeni toplumunun bir 

bölümünün Samatya’ya yerleştirilmesi ve yoğun bir Ermeni nüfusunun oluşmasının 

ardından o bölgede bulunan Rum Ortodoks Kilisesi, Ermeni Patrikliği’ne tahsis 

                                                      
339 Bournoutian,a.g.e.,  s. 58-60. 
340 Soykan, a.g.e., s. 211-213. 
341 Polonyalı Simeon, Kefeli Ermeni’dir. 
342 Polonyalı Simeon, a.g.e., s. 16. 
343 Soykan, a.g.e., s. 212. 



   137  

edilmiştir. Dinî merkezin bu bölgede oluşturulması o bölgedeki Ermeni nüfusunun 

artması sonucunu ortaya çıkarmıştır.344 Fethin hemen ardından İstanbul’a iskan edilen 

Ermeni toplulukları, henüz bir patriklik ve buna bağlı olarak bir kiliseye sahip 

olmadığı için Galata’da bulunan Surp Krikor Lusavoriç Kilisesi toplum hayatında 

önemli bir yer tutmuştur.345  

Osmanlı Devleti’nin geliştirdiği iskan politikaları sonucunda Ermeni 

toplulukları başta İstanbul olmak üzere Osmanlı şehirlerine iskan edilmişlerdir. Bu 

durum Ermeni toplumunu birçok bölgede yerleşik topluluklar oluşturmasına yol 

açmıştır. Nitekim hem Anadolu hem de Rumeli’nde Ermeni topluluklarına 

rastlanmıştır. Celali isyanlarının sonucunda Ermeni topluluklarını daha güvenli 

bölgelere göç etmesine yol açmıştır.346 Simeon, İstanbul’daki Ermeni nüfusunun, 

Anadolu’daki Celali isyanından kaçan Ermenilerin İstanbul’a gelmesi ile ciddi bir artış 

gösterdiğini söylemektedir.347 Akdağ da Celali isyanlarının olduğu süreçte, Anadolu 

Hıristiyanlarının başta İstanbul olmak üzere, kıyı şehirlere kaçtığını söylemektedir.348 

Bazı şehirlerdeki Ermeni toplulukları oldukça küçük olup kiliseleri 

bulunmamaktadır. Kiliseleri olmadığı için din adamlarına da sahip değillerdir. Bu 

sebeple ibadet ve ayinlerini evde yapmaktadırlar. Din adamlarının varlığını gerektiren 

dinî merasimlerde ise muhtemelen kilise bulunan yakın yerlere gitmişler veya o 

bölgeden din adamını yerleşim yerlerine çağırmışlardır.349 Bazı yerleşim yerlerinde ise 

kilise bulunmamasına rağmen din adamı bulunmaktadır. Bu durumda evlerde veya bir 

evin odasında papazın liderliğinde ibadet ve ayinlerini yapmışlardır.350 Büyük 

şehirlerde yaşamalarına rağmen kendi kiliselerinin bulunmaması durumunda ise 

Ermeni toplulukları başka Hıristiyan mezheplerinin kiliselerini kullanmışlardır.351 Bir 

                                                      
344 Eremya Çelebi, a.g.e., s. 3. 
345A.e., s. 221. 
346 Bournoutian, a.g.e., s. 133-135. 
347 Simeon, a.g.e., s. 16. 
348 Mustafa Akdağ, Türk Halkının Dirlik ve Düzenlik Kavgası Celali İsyanları, Ankara, Barış Yayın 

Dağıtım, 1999,  s. 496. Kahire’de yaşayan Ermeniler, bir Kıpti kilisesinin üst katını kullanmaktaydı. 

Ayrıca şehirde yaşayan Ermenilerin bir kısmı, Celali isyanlarından kaçan Ermenilerdi. Bkz. Simeon, 

a.g.e., s. 148. 
349 Simeon, a.g.e., s. 35.  
350 A.e., s. 35-37. 
351 Tavernier, Bağdat’ta kiliseleri bulunmayan Ermeni ve Süryanilerin ibadetlerini şehirdeki Katolik 

kilisesinde yaptıklarını ifade etmiştir. bkz. Tavernier, a.g.e., s. 240. 



   138  

kiliseye sahip olmakla beraber bu kiliseyi başka bir Hıristiyan mezhebi ile ortak 

kullanmışlardır.352 

2.2.4.  KATOLİKLER 
 

İstanbul’un fethedilmesinin ardından Galatalılar da teslim olmuş ve 

Galata’daki Cenevizlilere ahidname verilmiştir. Bu ahidname, tek taraflı bir imtiyaz 

olup can, mal, inanç, ibadet ve kiliselerin dokunulmazlığına dair güvenceler 

içermektedir. Tek taraflı verilmiş olan bu imtiyaz, Galatalılar ahidname şartlarına 

uydukları ve sadakat yükümlülüklerine bağlı kaldıkları sürece devam edeceği 

düzenlenmiştir.353  

Ahidnamenin verilmesinin ardından Galata’da Osmanlı tebaası olan zimmiler 

ve yabancı devletlerin tebaası olan müstemenlerden oluşan iki farklı topluluk ortaya 

çıkmıştır.354 Galatalılara verilen ahidnâmenin yanında Katolik yabancı devletlere 

verilmiş olan kapitülasyonların varlığı da Osmanlı Devleti’ndeki Katolik toplum 

yapısını etkilemiştir. Osmanlı tebaası olmamalarına rağmen yabancı devlet 

vatandaşlarına da çeşitli konularda güvence ve imtiyazlar tanınmıştır.355 Osmanlı 

Devleti’nin kentlerinde kapitülasyonların sağladığı imtiyazlar ile ticaret yapmışlardır. 

Zaman içinde yaşadıkları kent ve toplum yapısını etkilemeye devam etmişlerdir.356 

Ancak tezimizin konusu Osmanlı Devleti tebaası olduğu için; kapitülasyonlar 

sonucunda himaye edilen müstemenlerin durumu tezimizin kapsamının dışında 

kalmaktadır. 

                                                      
352 Kefeli Camii olarak bilinen kilise, camiye dönüştürülmeden önce Katolik ve Ermeni topluluklar 

tarafından ortak kullanılmıştır. Eremya Çelebi, a.g.e., s. 86; Simeon, a.g.e., s. 26. 
353 Halil İnalcık, Ottoman-Galata, s. 290. 
354 Rinaldo Marmara, Osmanlı Başkentinde Bir Levanten Semti Galata-Pera, İstanbul, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2020,  s. 36. 
355 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, s. 151. 
356Goffman, İzmir, s. 94-95. 



   139  

Osmanlı egemenliğinin tesis edilmesinin ardından Galata’da Cenevizlilerin  

Osmanlı devleti ile ilişkilerine aracılık etmesi için Magnifica Comunita di Pera adında 

bir idari topluluk kurulmuştur.357  

Osmanlı Devleti’nde bulunan diğer gayrimüslim toplumlardan farklı olarak 

Galata’da Osmanlı Devleti ile ilişkileri kuracak olan makam dini bir özellik 

taşımamaktadır. Galata’nın diğer şehirlerden farklı olarak bir Ceneviz kolonisi ve 

ticaret kenti olması bunda sebep olsa da örgütlenmiş bir dinî yapılanması bulunmaması 

da bunda etkili olmuş olabilir. Latin işgali sırasında İstanbul’da bir Latin Patrikhanesi 

kurulmuş olmasına rağmen Bizans Devleti’nin yeniden kurulması ile beraber şehirdeki 

patrikhane de gücünü yitirmiştir. Latin Patrikhanesi ortadan kalkmış olsa da 

Galata’daki Katolik kiliseleri varlıklarını devam ettirmişlerdir.358 Marmara’ya göre, 

İstanbul’da Fatih Sultan Mehmed tarafından Rum, Ermeni Patrikleri ile Yahudi 

Hahambaşısı atanmış olmasına rağmen Katolik Patriği atanmaması, Katolik 

Hıristiyanlığın evrensel; Rum, Ermeni ve Yahudi toplumlarının inançlarının yerel 

olmasından kaynaklanmıştır. Katolik Hıristiyanlığın merkezi Osmanlı Devleti’nin 

sınırları dışında olduğu için yerellik unsurunu karşılamamıştır. Bu sebeple de Fatih 

Sultan Mehmed, Katolik ruhani lider atamamıştır. 359  Marmara’nın bu görüşüne 

katılmak mümkün görünmemektedir. Çünkü Osmanlı Devleti’nde Ermeni 

Hıristiyanlığı’nın merkezi, Fatih Sultan Mehmed döneminde Osmanlı topraklarının 

dışındadır.  Marmara’nın ortaya koyduğu ölçüye göre Ermeni Hıristiyanlığının da 

yerel olmaması gerekmektedir. Ancak Fatih Sultan Mehmed, Ermeni Patrikhanesi 

kurmuştur.  Latin bir din liderinin atanmamasının sebebi olarak başka gerekçeler ileri 

sürebiliriz. Öncelikle Osmanlı Devleti’nde yoğun bir Katolik nüfus bulunmamaktadır. 

Bu nüfusun bir kısmı zimmi tebaa iken bir kısmı da müstemendir.  Bu sebeple merkezî 

bir Katolik makamın kurulmasına ihtiyaç duyulmamış olabilir. Ayrıca Fatih Sultan 

Mehmed’in en büyük rakibi Papalık ve Katolik devletlerdir. Ruhani makamın 

                                                      
357Magnifica Comunita di Pera’nın özellikle din ve kiliseler üzerindeki etkisi zamanla azalmış, 

Fransa’nın Katolik kiliselerini himayesi altına almasıyla yetkileri oldukça sınırlı kalmıştır. Bkz. 

Marmara, a.g.e., s. 39-40. 
358 Yavuz Ercan, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Müslüman Olmayan Topluluklar (Millet Sistemi)”, 

Toplu Eserler-II Rumlar ve Diğer Müslüman Olmayan Topluluklar, Ankara, Turhan Kitabevi, 

2007, s. 78-79. 
359 Marmara, a.g.e., s. 46. 



   140  

oluşturulması temelinde padişahın üzerinde kendi iktidarını kurabilme ve devlet 

yönetiminde kolaylıklar sağlama gibi amaçlar da bulunmaktadır. Fakat Katolik Kilise 

hiyerarşik yapılanması göz önüne alındığında, Papalık’ın izni olmadan bir ruhani 

makamın kurulması ve bu makama Katolik bir din adamının atanması mümkün 

görünmemektedir. Ancak İstanbul’da zaman içinde artan Latin-Katolik nüfus 

nedeniyle, papalık 1659’da İstanbul piskoposluğunu kurmuştur.360 

Osmanlı Devleti hakimiyeti altındaki Katolik topluluklar sadece Galata’da 

yaşamamaktaydı. Ege adalarının önemli bir kısmı, Osmanlı Devleti tarafından 

fethedilene kadar Katolik yöneticiler tarafından yönetiliyordu. Osmanlı Devleti’nin 

fethinin ardından ise adalardaki Katolik hakimiyeti son bulmuştur. Adalarda Ortodoks 

kilisesi güçlenmiştir.361 Osmanlı Devleti Ege’de fethettiği Katoliklerin 

hakimiyetindeki adalardan Girit’in fethiyle beraber adadaki şehirlerde bulunan 

kiliseler camiye çevrilmiştir. Camiye çevrilen kiliseler ise Katolik kiliseleridir. Bu 

kiliselerin Katolik kilisesi olmasının en önemli sebebi de adayı bir İslam kentine 

çevirmek ve adadaki Venedik izlerini silmek olarak yorumlanabilir.362 Adada kalan 

Katolikler için ise, birkaç kilisenin görev yapmasına izin verilmiş ve buna ek olarak 

adada iki rahip, dinî işleri idare etmek üzere Girit’te kalmıştır.363  

Osmanlı Devleti iskan uygulamasını Katolik topluluklara da uygulamıştır. 

Kırım’ın fethinin ardından orada yaşayan Katolikler İstanbul’a getirilmiştir. Bu 

topluluk, Edirnekapı civarlarında iskan edilmiş ve bunlara kullanmaları için iki kilise 

verilmiştir. Bu kiliseler, oradaki Katolik halkın Galata’ya geçmesi ile camiye 

çevrilmiştir.364 

                                                      
360 Ercan, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler, s. 96. 
361 Green,a.g.e.,  s.108-109. 
362 Adıyeke-Adıyeke, a.g.e., 72-85. 
363 A.e., s. 100. 
364 Marmara, a.g.e., s. 47. 



   141  

3. BÖLÜM 

OSMANLI DEVLETİ’NDE GAYRİMÜSLİM 

İBADETHANELERİ VE TAMİR USULÜ 
 

İbadethaneleri, bir binadan ayıran en önemli özellik bir inanç tarafından onlara 

atfedilen kutsallık olmuştur. İbadethanelere atfedilen kutsallık ile soyut bir kavram 

olan inancın temsil edilmesini sağlanmıştır. Bu temsil edilme ile inananların katkıda 

bulunabilecekleri veya bir parçası olabilecekleri mekanlar oluşturulmuştur. Bu 

mekanlar, inancın temsil edilmesini sağladığı için bir iktidar aracına dönüşmüşlerdir. 

Böylece, ibadethaneler aracılığıyla inançlar, toplum ve inananların hayatı için de 

oldukça önemli bir yere sahip olmuşlardır.1  

Osmanlı Devleti, İslam hukukunu tatbik ettiği için gayrimüslim tebaasının  

inanç ve ibadethanelerine yönelik uygulamalarını İslam hukuk kuralları çerçevesinde 

düzenlemiştir. Zimmilerin ibadethanelerin dokunulmazlığı ve zimmi tebaanın ibadet 

ve ayin güvencesi İslam Hukuku kapsamında düzenlenmiştir. Gayrimüslim 

ibadethaneleri, inançların temsil edilmesini sağladıkları için tıpkı konut ve kıyafette 

olduğu gibi  kamusal nitelikteki bazı kısıtlamalara tabi tutulmuştur.  

 

3.1. OSMANLI DEVLETİ’NDE GAYRİMÜSLİM 

İBADETHANELERİNİN HUKUKİ DURUMLARI 
 

 Osmanlı Devleti, zimmilerin ibadethanelerinin hukuki statülerini İslam 

Hukuku’nun Hanefi mezhebinin ortaya koyduğu görüşler çerçevesinde 

şekillendirmiştir.2 Ancak Osmanlı Devleti’nde zimmi topluluklara tanınan 

güvencelerle ilgili en önemli dönüm noktası II. Mehmed’in İstanbul’u fethinden 

sonraki uygulamaları olmuştur. Rum, Ermeni Patrikliklerine ve Yahudi 

Hahambaşılarına verilmiş olduğu iddia edilen beratlar günümüze ulaşmamıştır. Ancak 

bu beratlarda, zimmi topluluklara ve din adamlarına tanınmış güvenceler kapsamında 

gayrimüslim ibadethaneleri ile ilgili hükümlerin de bulunduğu düşünebiliriz. Bu 

                                                      
1 Henri Lefebvre, Mekanın Üretimi, Çev. Işık Ergüden, 6. bs., İstanbul, Sel Yayıncılık, 2020, s. 72-73, 

413. 
2 Akman, a.g.e., s. 137. 



   142  

düşünceye sahip olmamızın sebebi, İslam hukuku pratiği ve Galata Ahidnâmesi 

olmuştur. İslam hukuku pratiğinde, zimmi topluluklara tanınmış en önemli 

güvencelerden biri inanç ve ibadethanelerin dokunulmazlığı olmuştur. Nitekim 

İstanbul’un fethinden hemen sonra Osmanlı Devleti’ne teslim olmuş Galatalılara 

verilen ahidnâmede de kiliselerle ilgili hüküm bulunmaktadır.3 Galata 

Ahidnâmesi’nde “Kiliseleri ellerinde ola, okuyalar âyinlerince. Ammâ çan ve nâkûs  

çalmayalar. Ve kiliselerini alub mescid etmeyem. Bunlar dahi yeni kilise 

yapmayalar.”4 denilerek zimmilerin ibadethanelerine yönelik güvence ve yasakların 

sınırları ifade edilmiştir. Ancak  kilise binalarında yasak olan sadece  çan ve çan 

kuleleri olmamıştır. Kilise bina yapısı üzerinde Hıristiyanlığa dair sembollerin 

bulunması da yasaklanmıştır.5 

Osmanlı Devleti’nde yeni kilise inşası yasaktır.6 Fetvalarda da görüleceği üzere 

Osmanlı Devleti tarafından fethedildikten sonra inşa edilmiş olan gayrimüslim 

ibadethanelerinin ise yıkılması gerekmektedir.7 Osmanlı Devleti de fetih sırasında 

bulunmayan, daha sonra inşa edilmiş olan gayrimüslim ibadethanelerini yıkmıştır.8 

Fetih sırasında bulunmayan kilise, kadîm olmayacaktır. Kadîm olmayan sonradan 

ihdas edilmiş olan kiliseler yıkılacaktır. Kadîm kilise de bu doğrultuda şöyle 

tanımlanmıştır: “kadimî kilise oldur ki kable’l-feth kilise olup ba’de’l-feth dahi ol 

vechile ol günde ibkâ oluna”9. Kiliseyi sadece ibadet edilen alandan ibaret görmemek 

gerekmektedir. Kilise binasının eklentileri, kiliseye tâbidir. Tamir izni kapsamına 

dahil edilmiştir.  Ruhban ve din adamlarının odaları da kilisenin bir parçası olarak 

görülmüş, “kilisa ve mülhakatından olan ruhban odaları” olarak ifade edilmiştir.10 

Kiliseye yeni odaların inşa edilmiş olması yeni kilise inşa yasağı kapsamında 

                                                      
3 A.e., s. 137-138. 
4 Ahmed Akgündüz, Fatih Devri Kanunnâmeleri, s. 477-478. 
5 Karaca, a.g.e., s. 40. 
6 Akman, a.g.e., s. 139. 
7  Düzdağ, a.g.e., s. 104. 
8 Ahmed Refik, Türk İdaresinde Bulgaristan, s. 32-33; Nuran Koyuncu, a.g.e., s. 103. 
9 A. Refik Altınay, Onuncu Asr-ı Hicrîde İstanbul Hayatı, Haz. Abdullah Uysal, Ankara, Başbakanlık 

Basımevi, 1987,, s. 69. 
10 Ahmed Refik, Türk İdaresinde Bulgaristan, s. 58. 



   143  

değerlendirilmiştir.11 İhdas edilmiş olduğu tespit edilen oda, bina ve kilise 

eklentilerinin yıkılması emredilmiştir.12 

Zimmi reaya tarafından yeni bir kilise inşa talep ettiklerinde reddedilmekle13 

beraber; ibadethanelerine yeni bölümler ekleme talepleri de yeni kilise inşa 

kapsamında değerlendirilmiştir.14 İzin olmadan inşa edilmiş bölümler için verilen 

fetvalarda da mezkur bölümlerin yıkılması gerektiği belirtilmiş15; Osmanlı Devleti 

uygulaması da bu yönde olmuştur.16 İstanbul’da sonradan inşa edilmiş olduğu ileri 

sürülen bir kilise ile ilgili iddia, Müslüman şahitlerle ispat edilmeye çalışılmıştır. 

Müslüman şahitler, kilise binasının inşasının altmış sene önce yapıldığını beyan 

etmişlerdir. Kilise cemaati ise kilisenin Fatih Sultan Mehmet tarafından sürgün 

edildikten sonra taraflarına verildiğini ve feth-i hakaniden beri var olduğunu, daha 

önceleri İstanbul’da sonradan inşa edilmiş kiliselerin tespit edilip yıkıldığı dönemlerde 

dahi bu kiliseye dokunulmadığını iddia etmişlerdir. Keşif sonucunda kilisenin 

sonradan inşa edildiği tespit edilmiş ve yıkılmıştır.17 

Yeni kilise inşası, her zaman İslam hukukuna aykırılık teşkil etmeyecektir. 

Müslümanların yaşadıkları yerleşim yerlerinden uzakta, sadece zimmilerin yaşadıkları 

yerleşim yerlerinde yeni kiliseler inşa edileceğine dair fetvalar bulunmaktadır.18 

Gradeva, Osmanlı Devleti’nin gayrimüslim reayanın ihtiyaçlarını asgari olarak 

karşılayabilecek şekilde yeni kilise inşa edilmesine izin verdiğini ve müsamaha 

                                                      
11 Ahmed Refik, Türk İdaresinde Bulgaristan, s. 58; Ahmed Refik, Onuncu Asr-ı Hicride, s. 70-71. 
12 Ahmed Refik, Onuncu Asr-ı Hicride, s. 70-71; Çatalcalı Ali Efendi,  Açıklamalı Osmanlı Fetvâları 

Fetâvâ-yı Ali Efendi, C. II, Haz. H. Necâti Demirtaş, İstanbul, Kubbealtı Neşriyat, 2014, s. 279. 
13 16. yüzyılın son çeyreğinde Osmanlı Devleti topraklarında bulunan Gerlach, İstanbul’daki Ermeni ve 

Bursa’daki Rum cemaatlerinin yeni kiliselere ihtiyaç duyduklarını fakat Osmanlı Devleti yetkililerinin 

yeni kilise inşasına izin vermediklerini ifade etmiştir. bkz. Gerlach, a.g.e., s. 685. 
14 Kadim bir kilisenin avlusunun, kilise cemaatine küçük geldiği için avluyu büyütmek isteyen zimmi 

toplulukların bu isteği kabul görmemiş; bugüne kadar mevcut avluyla idare edilebildiğine göre bundan 

sonra da idare edilebileceğine dair fetva verilmiştir. Bkz.  Düzdağ, a.g.e., s. 106. 
15 Düzdağ, a.g.e., s. 106; Çatalcalı Ali Efendi, a.g.e., s. 279. 
166 Numaralı Mühimme Defteri (972/1564-1565), C. II, Haz. Hacı Osman Yıldırım, Vahdettin Atik, 

Murat Cebecioğlu vd., Ankara, Başbakanlık Devlelet Arşivleri Genel Müdürlüğü, 1995, s. 311-212, 

Hüküm No: 1200. 
17 Ahmed Refik, Onuncu Asr-ı Hicride, s. 68-70; 6 Numaralı Mühimme Defteri (972/1564-1565), 

C. I, Haz. Hacı Osman Yıldırım, Vahdettin Atik, Murat Cebecioğlu vd., Ankara, Başbakanlık Devlelet 

Arşivleri Genel Müdürlüğü, 1995,  s. 175-176, Hüküm No: 282 
18 Fetava-yı Ali Efendi’de “bilâd-ı islâmiyyeden bâîd  olub ve etrafında ehl-i islâm olmayub cümle 

ahâlisi zimmîler olan” yerleşim yerlerinde yeni gayrimüslim ibadethanesi inşa edilebileceği ifade 

edilmiştir. Çatalcalı Ali Efendi, a.g.e., s. 277. 



   144  

gösterdiğini ifade etmiştir.19 Bu asgari ihtiyaç karşılanırken Müslüman toplumun 

rahatsız ve rencide olmaması, yeni kilise inşaatının kamusal ve hukuki sınırını 

oluşturacaktır.20 Bu sınır aynı zamanda Müslüman ve gayrimüslimlerin beraber 

yaşadıkları yerleşim yerlerinde Müslümanlara yönelik bazı yükümlülükleri de ortaya 

çıkarmıştır. Mesela Balat’ta ibadet ve ayinlerin yapılması yoluyla kilise olarak 

kullanılan bir evin yıkılması emredilmiştir. Bölgedeki Hristiyanlar, binaları kilise 

olarak kullanmamaları hususunda uyarılmıştır. Hıristiyan topluluk,  binaları tekrardan 

kiliseye dönüştürürse, Müslüman topluluğa bu durumu idarecilere bildirmeleri 

emredilmiştir.21 Müslümanlar ve gayrimüslimlerin birlikte yaşadıkları yerleşim 

yerlerinde gayrimüslimlerin sonradan yeni ibadethane inşa etmeleri halinde, 

Müslüman ahali bu durumu Osmanlı idarecilerine bildirmedikleri takdirde yeni 

gayrimüslim ibadethanesinin inşasını kabullendikleri sonucu çıkacak ve  bu sebeple 

cezalandırılmaları gerekecektir.22 

Kiliselere yönelik yapılan her inşaat faaliyeti, yeni kilise inşaatı anlamına 

gelmeyecektir. Rumeli’de özellikle 16. yüzyılla beraber, kilise ve manastır 

inşaatlarının artması, yeni ibadethanelerinin inşa edildiği sonucunu ortaya çıkarsa da 

bu konuda bir netlik bulunmamaktadır. Bir gayrimüslim ibadethanesine yönelik inşaat 

faaliyetleri, sadece yeni bir ibadethane inşası anlamına gelmemekle beraber bu 

faaliyetler var olan bir ibadethanenin tamiri veya yeniden inşasına yönelik çalışmalar 

olabilirdi.23 Koyuncu’ya göre,  şer`i hukuka göre zimmilerin yeni kilise inşa etmeleri 

yasak olmasına rağmen Osmanlı Devleti sınırları içindeki birçok bölgede sonradan 

yeni kilise inşa edilmiştir. Bunun sebeplerinden biri evlerin, gayrimüslim 

ibadethanelerine dönüştürülmesidir. Şöyle ki, zimmilerin evlerinde İncil veya Tevrat 

                                                      
19 Gradeva, On Zimmis and Church Buildings, s. 212. 
20 Bu sebeple özellikle Rumeli’nde inşa edilmiş olan kiliseler, toprağa yarı gömülü ve ahşap bir şekilde 

inşa edilmiştir. Bkz. A.e., s. 211. 
21 Ahmed Refik, a.g.e., s. 67. 
22 Pehlul Düzenli, Gayrimüslimlere Dair Fetvalar-Osmanlı Şeyhülislamlık Kurumu, İstanbul, 

Klasik Yayınları, 2015, s. 72. 
23 Gradeva, 16. ve 17. yüzyıl Bulgaristan’ının çağdaş kaynaklarında yeni kiliselerin inşa edildiğini ifade 

edilmiş olsa da bu inşaatların, hepsinin yeni kilise inşası olmadığını, çoğunluğunun tamir çalışmaları 

olduğunu ifade etmiştir. Nitekim Osmanlı hukuk sisteminde de sadece zimmilerin yaşadığı yerlerde 

yeni ibadethane inşasına izin verilirken; müslüman ve gayrimüslimlerin beraber yaşadığı yerlerde 

varolan kiliselerin ise tamirine ise izin verildiğini ifade etmiştir. bkz. Gradeva, Ottoman Policy 

Towards, s. 355. 



   145  

okuması yasak olmamakla beraber belirli bir zaman sonra bu evlerin harap olması 

durumunda, bölgedeki zimmi topluluk bu binanın bir gayrimüslim ibadethanesi 

olduğunu ileri sürmüşlerdir. Diğer yöntemlerden biri de harabe içinde bulunan bir 

yapının, fetihten önce kilise olduğunu ancak belirli sebeplerle mezkur yapıyı tamir 

veya yeniden inşa edemedikleri konusunda Osmanlı bölge yöneticilerini ikna etmeleri 

olmuştur.24 Ancak yine de zimmi tebaanın sadece şer`i hukuku dolanarak yeni 

ibadethaneler inşa ettiklerini söylemek yanıltıcı olacaktır. Zimmilerin yeni ibadethane 

ihtiyaçlarının ortaya çıkması durumunda maslahat gereği yeni ibadethane inşa 

edilmesine izin verilmiştir. Böylelikle bu izin, adalet anlayışı kapsamında toplumun 

maslahatı için siyaseten verilmiş bir karar olduğunu düşünebiliriz.25 

Koyuncu’ya göre, genel kural yeni kilise ve sinagog inşa edilemeyeceği 

yönündedir. Koyuncu’nun bu görüşte olmasının sebebi ise, istisnalar bulunmasına 

rağmen Osmanlı Devleti’nin yeni inşa edilmiş kilise ve sinagogları yıkmasıdır.26 Bazı 

durumlarda ise Osmanlı Devleti, yaptıkları antlaşmalarla yeni kilise inşasına izin 

vermiştir. Rusya ile yapılan Küçük Kaynarca Antlaşmasında, İstanbul Galata’da 

Rusya Devleti’ne bağlı yeni bir kilise inşa edileceği antlaşmada ifade edilmiştir.27 

Green’e göre yeni kilise ve manastırların inşa sayılarında da bazı dönemlerde 

ciddi bir artış olmakla beraber, inşa edilen yeni kiliseler şehirlerde değil kırsal yerleşim 

yerlerindedir. Ancak yeni kiliselerin inşa sayısının artmasına rağmen devlet 

politikalarında sünnileşmenin etkisi ile zaman zaman mevcut kiliseler camiye 

çevrilmiştir.28  Bu sebeple Osmanlı Devleti’nde kiliseler ile ilgili değinilmesi gereken 

bir diğer uygulama da kiliselerin camiye çevrilmesidir. Osmanlı uygulanmasında 

kiliselerin camiye dönüştürülmesi iki şekilde ortaya çıkmıştır. Birincisi, fethin hemen 

                                                      
24 Aşkın Koyuncu, a.g.e.. s. 51-52. Ahmed Refik de,bir binanın içinde ibadet ve ayin yaparak orayı 

kilise olarak kullanan tebaanın bu fiillerinin engellenemesi sonucunda binanın yıkılmasını emredildiğini 

ifade etmiştir.  bkz. Ahmet Refik, Hicri On İkinci. Asırda, s. 81-82. 
25 Aşkın Koyuncu, a.g.e., S. 52-53. 
26 Nuran Koyuncu, a.g.e., s. 106-107. 
27Roderic Davison, Osmanlı-Türk Tarihi 1774-1923- Batı Etkisi, Çev. Mehmet Moralı, İstanbul, 

ALFA Basım, 2016,s. 84. Antlaşma ile yeni bir kilisenin inşa edileceği kararlaştırılmış olsa da böyle 

bir kilise inşa edilmemiştir. (A.e., s. 95.) Davison, İslam hukukuna göre yeni kilise inşasının yasak 

olmasına rağmen  Küçük Kaynarca antlaşmasında yeni kilise inşasına dair bir maddenin bulunmasını, 

Osmanlı Devleti’nin tavizi, Rusya’nın diplomatik başarısı olarak görmüştür.(A.e., s. 89-90) 
28 Green, a.g.e., s. 83. 



   146  

ardından kiliselerin camiye dönüştürülmesi uygulamalarıdır. İkincisi ise fetihten 

zaman geçtikten sonra camiye dönüştürme uygulamasıdır. Akman, Osmanlı 

Devleti’nin fethettiği yerlerdeki en büyük gayrimüslim ibadethanesini camiye 

çevirdiğini ve fethettikleri yerde kalan diğer kiliseleri ise olduğu gibi bıraktığını ifade 

etmiştir. 29 Gradeva’ya göre, Osmanlı Devleti fethettiği yerlerdeki kiliseler içinde 

camiye çevrilecek olanları konumuna, yapısına, mimari şekline ve şehirdeki ihtiyaca 

göre belirlemiştir. Bu bakımdan şehirlerde kale varsa, kale içindeki kilise ilk camiye 

çevrilen kilise olmuştur.30 Koyuncu, fethedilen şehirlerde bulunan kiliseler ile ilgili bir 

uygulamanın geliştiğini belirtmiştir. Şöyle ki, fethedilen yerdeki camiye çevrilen en 

büyük kilise haricindeki kiliselerin olduğu gibi kalmasına izin verilmiştir. Camiye 

ihtiyaç duyulduğu durumlarda ise, bölgede yaşayan gayrimüslimlerin ibadetlerini 

yapabilecekleri yeterli sayıda ibadethane varsa veya yerleşim yerindeki ibadethane, 

gayrimüslimler tarafından kullanılmıyorsa, gayrimüslim ibadethaneleri camiye 

çevrilebilirdi.31 

 Zimmet anlaşmasındaki ortak esaslar, hem İslamiyet’in ilk döneminde hem de 

Osmanlı Devleti döneminde görülürken; dönemin ve devletin ihtiyaçları 

doğrultusunda zimmilere tanınan güvencelerin uygulanma şeklinde değişiklik 

olmuştur. Nitekim İslam hukukundan kaynaklanan gayrimüslim ibadethanelerine 

yönelik teori ve uygulamalar bulunsa da ibadethanenin bulunduğu yerdeki zimmi 

tebaanın ihtiyaçları da kiliselere yönelik uygulamalarda etkili olmuştur.32 Bu sebeple 

Osmanlı Devleti’nde zimmi tebaanın ibadethanelerine yönelik kısıtlamalar ve yasaklar 

her dönem aynı katılıkta uygulanmamıştır.33 Gradeva, Osmanlı Devleti’nin 

gayrimüslim ibadethanelerine yönelik politikasını: “Hıristiyanların, Osmanlı Devleti 

dışındaki günahları sebebiyle kiliselerinin camiye çevrildiği ama aynı zamanda yeni 

kiliseler de inşa edebildiği” olarak ifade etmiştir.34  

                                                      
29 Akman, a.g.e., s. 139. 
30 Gradeva, Ottoman Policy, s. 345-346. 
31 Koyuncu, a.g.e., s. 92-93. 
32 Rossitsa Gradeva, The Church in the Life of Sofia Citizens 15th to 18th Century, “The Church in the 

Life of Sofia Citizens 15th to 18th Century”, Religion and Boundaries- Studies From the Balkans, 

Eastern Europe and Turkey, Ed. Galia Valtchinova, İstanbul, Isis Press, 2010, s. 47-48. 
33 Ercan, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler, s. 233. 
34 Gradeva, On Zimmis and Church Buildings, s. 182. 



   147  

 Gayrimüslim ibadethanelerine yönelik genel bir teori ortaya konulmuş olsa da 

her zimmi topluluğunun ihtiyaçları farklı olacağından, sinagog ve kiliseler ayrı 

başlıklar altında incelenecektir. 

3.1.1. SİNAGOG 
 

Yahudi toplumu için sinagog inşasının tarihi Yahudilik inancı kadar eski 

değildir. Çünkü Yahudilerin Süleyman Tapınağı’ndan dolayı başka bir ibadet evi inşa 

etmeleri yasaklanmıştır.35 Tapınağın ilk yıkılışından36 sonra Yahudiler, toplanma alanı 

niteliğinde yerler oluşturmuşlarsa da sinagog ve sinagogun önemi tapınağın ikinci 

yıkılışının ardından ortaya çıkacaktır.37 Süleyman Tapınağı’nın varlığı ve İsrail 

devletlerindeki şehir yapısından dolayı ibadethanelere ihtiyaç duyulmasa da sürgünler 

sonucunda Yahudi toplulukları inançlarını korumak ve ibadetlerini yerine 

getirebilmek için toplantı alanlarına ihtiyaç duymuşlardır.38 

Zaman içinde Yahudiler, ibadet ve dua edebilecekleri bir mekanı zaruret olarak 

görmüşlerdir. Bu durum şu şekilde ifade edilmiştir:  “On Musevi’nin yaşadığı 

herhangi bir mahalde, her dua saatinde girilebilecek bir ev bulundurulması önemlidir. 

Bu evin adı Bet-ha Kenesset’dir”39. Sinagoglar, ilk olarak karşımıza toplantı yerleri 

olarak kullanılan, niteliği okul olan bet kenessetlerin dönüşümü ile ortaya çıkmıştır.40 

Sinagog kelimesi antik Yunancadan türetilmiş bir kelime olup, beraber olmak 

anlamına gelmektedir. Kenesset ise İbranice toplanma evi anlamındadır. Fakat 

sinagoglar,  ibadet yeri olmanın dışında cemaatin toplanma ve eğitim yeri olma özelliği 

                                                      
35 M.Ö. 7. yüzyılda Yeşu döneminde Süleyman Tapınağı haricindeki mekanlarda ibadet etmek 

yasaklanmıştır. Bkz. İnci Türkoğlu, “Yahudi Geleneğinde Tapınak”, Toplumsal Tarih, S. 110, Şubat 

2003, s. 21. 
36 M.Ö. 6. yüzyılda Süleyman Tapınağı’nın yıkılması ve Yahudilerin sürgün edilmesinin ardından kutsal 

metinleri okumak ve dinlemek amacıyla bir araya gelen Yahudi toplulukları toplantı yerleri 

oluşturmuşlardır. Bkz. İnci Türkoğlu, “Yahudi Geleneğinde Sinagog”,Toplumsal Tarih, S. 112, Mart 

2003, s. 11. 
37 Güleryüz, a.g.e., C. I, s. 18-20; Ercan, a.g.e., s. 117. 
38 Sürgün öncesinde Yahudi devletlerinin kent yapılanmasında şehir kapıları peygamberlerin halka vaaz 

verdikleri yerlerin olmasının yanında halkın Pazar yeri, ibadet yeri ve toplanma yeri işlevini de 

taşımaktaydı. Sürgünler sonrasında özellikle Pagan ve Helen kentlerine giden Yahudi toplulukları; 

yerleştikleri şehirlerdeki kapılarda toplanmaları ve ibadet etmeleri mümkün olmadığından kent içinde 

yerlere ihtiyaç duymuşlardır. (Türkoğlu, a.g.e., s. 12.) 
39 Michel Gugenheim, “La Synagogue”, Information Juive’den aktaran Güleryüz, a.g.e., s.17. 
40 Ercan, a.g.e., s. 119. 



   148  

de taşımaktadır.41 Bu sebeple sinagoglar, zamanla cemaatler için toplum 

merkezlerine42 dönüşmüşlerdir. Sadece dini konular hakkında değil aynı zamanda 

cemaat üyelerini ilgilendiren konularda, hem üyelerin hem de sivil liderlerin 

görüşlerini bildirdikleri ve cemaatle ilgili kararların alındığı kurumlar olmuştur.43 

Fakat ibadet, dini ritüellerin uygulanması ve eğitim sinagogların asıl işlevleri olarak 

önemini her zaman korumuştur.44 Ancak Yahudi toplumu için dua edilebilecek tek yer 

sinagoglar olmamıştır. Osmanlı Devleti tebaası olan Yahudilerin bir kısmı, yahudihane 

olarak adlandırılan yerlerde yaşamışlardır. Bu yahudihanelerde, Yahudilerin ibadet 

edebilecekleri bir ibadethane de bulunmaktaydı.45 Yahudi toplumunda kadınların 

sinagoglara gitmediği durumlarda varlıklı Yahudilerin evlerinde, kadınların dua ve 

ibadet edebilmeleri için de ibadet evleri oluşturulmuştur.46  

Osmanlı Devleti’nde sinagoglar ile ilgili dikkati çeken ilk husus İstanbul’un 

fethinin ardından şehre iskan edilmiş Yahudi topluluklarının sinagog ihtiyacı 

olmuştur. Fetih sırasında İstanbul’da ve Galata’da yaşayan Yahudi toplulukları 

bulunmakla beraber iskan sonrasında şehirde var olan sinagoglar, Yahudi toplulukları 

için yetersiz kalmıştır. Topluluğun sinagog ihtiyacı sonucunda şehirdeki sinagog sayısı 

iki yüzyıl içinde artmıştır. Sinagog sayısındaki artışa İber Yarımadasından gelen 

Yahudi topluluklarının ihtiyaçları da sebep olmuştur.47 

İstanbul’un anveten fetih, Galata’nın ise sulhen fethedilmesine rağmen iki 

bölgede yaşayan Yahudi toplumuna aynı İslam hukuku hükümleri uygulanmıştır.48 

Daha sonrasında İstanbul’da, Yahudilerin sulh yoluyla teslim oldukları kabulü ile 

Osmanlı Devleti’nin sinagog tamiri için izin verdiği ileri sürülmüştür. Rozen’ın ileri 

sürdüğü bu görüşteki önemli nokta, şehirdeki Yahudi varlığının korunması ve devamı 

                                                      
41 Güleryüz, a.g.e., s. 17. 
42 Sinagoglarda ibadet yerinin haricinde midraş, yeşiva, talmud tora, mahkeme odaları 

bulunabilmektedir. Bkz. Ben-Naeh, a.g.e., s. 235. 
43 A.e., s. 229. 
44 A.e., s. 228. 
45 A.e., s. 50-51. 
46 A.e., s. 231. 
47 M.D. Baer, The Great Fire of 1660, s. 165; Rozen, İstanbul Yahudi Cemaati, s. 47-48. 
48 Rozen, Suriçindeki Yahudilerin ve Galata Yahudilerinin zimmet hukuku bağlamında aynı hükümlere 

tabi olmasının İslam hukukunun öngördüğü hükümlere göre doğru olmadığını fakat zamanın ve devletin 

ihtiyaçları dahilinde, uygulama ve teori arasında farklılıkların ortaya çıkabileceğini ifade etmiştir.  

Rozen, a.g.e., s. 19-20. 



   149  

için sinagogların önemi idi. Rozen bu noktada, sinagogların tamiri için sulh fikrini ileri 

sürmüşse de; bu durum şehirde yeni sinagogların inşa edilmesi açısından da oldukça 

önemlidir.49 Şehirde mevcut Yahudi toplulukları için sulh yoluyla teslim olunduğunun 

kabulü ile sinagoglarının hukuki durumu tespit edilmişken; daha sonrasında şehre 

iskan politikası ile getirilen Yahudi toplulukları ve İber yarımadası ve Avrupa’dan göç 

eden Yahudi toplulukları için de aynı değerlendirme yapılmış mıdır? Rozen’a göre 

şehirde mevcut olan Yahudi toplulukları ve daha sonra şehre yerleşen Yahudi 

toplulukları açısından Osmanlı Devleti tek tip bir uygulama yoluna gitmiştir.50  

Osmanlı Devleti’nin çeşitli bölgelerinden İstanbul’a getirilen Yahudi 

toplulukları, şehre yerleştikten sonra sinagoglar inşa etmişlerdir. Selanik’ten getirilen 

Yahudi topluluklar Selaniko Sinagogu’nu51, Karaferye’den getirilenler ise Veria 

Sinagogu’nu inşa etmişlerdir.52 Shaw, İstanbul’un fethinin ardından şehirde iskan 

edilen Yahudilere yeni sinagoglar inşa etmelerine izin verildiğini ifade etmiştir. 

Yahudi topluluklarının, iskan sonrasında yeni sinagoglar inşa edebilmesinin İslam 

hukuku hükümlerine aykırı olmaması için evlerin sinagoglara dönüştürülmesi yoluyla 

bu iznin verildiğini belirtmiştir.53 Epstein da Yahudi toplumunun tehlike arz etmediği 

için oda veya evlerin sinagoglara dönüştürülmesine Osmanlı idaresi tarafından göz 

yumulduğunu ifade etmiştir.54  Yeni inşa edilen bu sinagoglar, aynı zamanda yeni 

Yahudi cemaatlerini de ortaya çıkartmıştır.55 

15. yüzyılın sonlarından itibaren Osmanlı topraklarına göç etmeye başlayan 

Sefarad Yahudileri ise 16. yüzyılın ortalarında on Yahudi cemaati oluşturmuştur. Bu 

dönemde fetih sonrası şehre getirilen Romaniot Yahudilerinin cemaat sayısı ise kırk 

civarındadır.56 Cemaatin sinagog olmadan oluşamayacağı kabulü ile yeni inşa edilmiş 

sinagogların varlığından bahsedebiliriz. Rozen, II. Bayezid dönemi hariç olmak üzere 

                                                      
49 Rozen, a.g.e.,, s. 11. 
50 A.e., s. 12. 
51 Shaw, Selaniko sinagogunun kalıntılarından bu sinagogun İstanbul Fethi’nin ardından şehre getirilen 

Yahudiler tarafından inşa edildiğini ifade etmiştir. bkz. Shaw, a.g.e., s. 79. 
52 Güleryüz, a.g.e., s. 56-57. 
53 Shaw, Osmanlı ve Cumhuriyet, s. 47.  
54 Mark Alan Epstein, The Ottoman Jewish Communities and Their Role in the Fifteenth and 

Sixteenth Centuries, Freiburg, Klaus Schwarz Verlag, 1980,  s. 28-29. 
55 Shaw, a.g.e., s.76. 
56 Rozen, a.g.e., s. 65, 79-80. 



   150  

Yahudi toplumunun yeni sinagoglar inşa edebildiğini, bu durumun da Osmanlı 

Devleti’nin hoşgörüsü olarak ifade etmiştir. 57 Epstein da II. Bayezid dönemi haricinde 

Yahudi toplulukların sinagoglar inşa ettiğini ifade etmiştir.58 

Sefarad ve Romaniot toplulukların arasında birçok konuda olduğu gibi sinagog 

inşası konusunda da farklılıklar bulunmaktadır. Romaniot topluluklarının İstanbul’un 

canlanması amacı ile şehre getirilmesi ve Sefarad Yahudilerinin İber yarımadasındaki 

zulümden kaçıp Osmanlı topraklarına sığınması bu temel farklılığı oluşturmaktadır. 

Sefarad toplulukları, göçten sonra bir sinagog etrafında tek bir cemaat oluşturup zaman 

içinde yeni sinagoglar inşa ederek yeni cemaatler oluşturmuşlardır. Romaniot Yahudi 

toplulukları için böyle bir durumdan bahsedilemeyecektir.59 Nitekim daha sonrasında 

Sefarad Yahudi cemaatlerinin bölünmesi ve cemaatlerden ayrılıkların olması, cemaat 

değiştirme yasağını gündeme getirmiştir.60 

Sefarad Yahudi topluluklarının zaman içinde bölünerek yeni cemaatler 

oluşturması göçün devam etmesi ve ekonomik sebepler ile ilişkilidir. Yeni sinagog 

inşası, cemaatin yarattığı maddi kaynakla mümkün olduğu için sinagog sayısındaki 

artış Sefarad topluluklarının mali durumları ile yakından ilgilidir. Bu bakımdan 

Sefarad Yahudileri, göçün ilk zamanlarında bir sinagog çevresinde toplandıktan sonra, 

zamanla maddi durumlarının güçlenmesiyle beraber yeni sinagog inşa etmişlerdir. 

Sinagog inşaları da yeni cemaatlerin ortaya çıkmasını sağlamıştır.61 Ben-Naeh de 

sinagogların inşa ve tamir edilebilmesi için cemaatlerin büyük bir maddiyata ihtiyacı 

olduğunu belirtmiştir. Bu bakımdan, bir sinagogun inşası için hem cemaat üyelerinin 

hem de çevre Yahudi sinagoglarının yardımına ihtiyaçları olmuştur.62 Bazı durumlarda 

ise toplulukların, sinagog ihtiyacı diğer Yahudi topluluklara ait olan sinagogların satın 

alınması yoluyla karşılanmıştır. Balat’ta bulunan Romaniot Yahudi cemaatinin 

                                                      
57 A.e., s. 20. 
58 Epstein, a.g.e., s. 30. 
59 Rozen, İstanbul Yahudi Cemaati, s. 65, 79-80. 
60 Shaw, a.g.e., s. 83. 
61 Rozen, a.g.e., s. 81. 
62 Ben-Naeh, a.g.e., s. 227. 



   151  

sinagogu olan Çana63 sinagogu 1663 yılında Sefarad Yahudileri tarafından satın 

alınmıştır.64 Cemaatin maddi imkanları sadece sinagogların inşasında değil aynı 

zamanda tamir ihtiyacında da oldukça önemlidir. Doğal afet veya zaman içinde 

kullanılamayacak hale gelmesi durumunda sinagogun tamiri veya yeniden inşası, 

cemaatin maddi imkanları ile mümkün olabilmiştir. Balat65 ve Hasköy66 bölgesinde 

çıkan yangınlar sonucunda bölgede bulunan sinagoglar kullanılamaz hale gelmiştir. 

Ancak mezkur bölgelerdeki Yahudi toplulukları, harap olmuş bütün sinagogları tamir 

ettirememişlerdir. 

Osmanlı Devleti’nde tamir veya yeniden inşa edilecek sinagogların aslına 

uygun şekilde tamir edilmesi gerekmektedir. Bu sebeple sinagogların mimari 

özellikleri bakımından farklılık göstermemesi gerekmesine rağmen sinagogların yapı 

bakımında cemaatlerin hangi kültürden etkilenmiş ise o kültürün izlerini taşımışlardır. 

Güleryüz’e göre, Romaniotların sinagoglarında Bizans mimari etkisi görülürken, 

Sefaradların sinagoglarında göç etmek zorunda kaldıkları İber Yarımadası mimari 

anlayışının etkisi görülmektedir. Bütün Yahudi cemaatlerinin ortak noktası, 

yaşadıkları kültürden etkilenmiş olmalarıdır. Sinagog mimarisinde, 17. Yüzyıl ile 

beraber Osmanlı mimarisinden etkilenildiğini söylenebilir.67 Ben-Naeh de İslam 

hukukundaki kısıtlamalar ve toplum içindeki olası düşmanlıklardan dolayı Yahudi 

topluluklarının, toplum içinde çok fazla görünür olmayı tercih etmediklerinden, 

sinagog binalarının oldukça sade ve gösterişsiz olduğunu ifade etmiştir.68 Özellikle 

Selanik ve İstanbul gibi çok sayıda Yahudi cemaati bulunan şehirlerde birçok cemaatin 

                                                      
63 Çana Sinagogu’nun ismini İspanya’dan bir şehirden veya Makedonya’daki Kasturya şehrindeki bir 

kasabadan almış olduğuna dair iki görüş bulunmaktadır. Güleryüz, sinagogun İspanya’daki bir şehirden 

verilmiş olabileceği ihtimalini zayıf görmektedir.  Bkz. Güleryüz,a.g.e., s. 49-50. 
64 Shaw, a.g.e., s. 104. 
65 Nitekim Balat bölgesinde ortaya çıkan başka bir yangından zarar gören on sinagogdan, sadece dört 

tanesi cemaat tarafından tamir ettirilerek tekrardan hizmete girebilmiştir. Yahudi topluluklarının yeterli 

maddi kaynağa sahip olmadıkları için sadece dört sinagogu tamir ettirebilmişlerdir. Bkz. Güleryüz, 

a.g.e., s. 41. 
66 Hasköy’de 1804 yılında çıkan yangından 11 sinagog etkilenmiştir. Muhtemeldir ki, burada  bölgenin 

fethi zamanında 11 sinagog bulunmuyordu. Bu sinagoglardan bazılarının sonradan inşa edilmiş olabilir. 

Nitekim dönemin hahambaşısı yangından zarar gören sinagoglardan beş tanesi için tamir iznine 

başvurmuştur. Bunun sebebi, cemaatlerin bütün sinagogların tamirini karşılayabilecekleri yeterli maddi 

kaynağa sahip olmamasıdır. Bkz. Avram Galante, “Un incendie detruisit onze synagogues aHaskeuy”, 

s. 370 akt. Güleryüz, a..g.e., s. 208, dn. 578. 
67 Güleryüz, a.g.e.,, s. 33-34. 
68 Ben-Naeh, a.g.e., s. 234-235. 



   152  

nüfusunun az sayıda olmuştur. Bu sebeple bu şehirlerdeki birçok sinagog küçük ve 

sade bir bina olmakla beraber ev veya odanın dönüştürülmesi sonucu ortaya 

çıkmıştır.69 Burada Karay Yahudilerine ayrı bir parantez açmak gerekmektedir. Karay 

Yahudileri, inanç noktasında diğer Yahudi topluluklarına göre çok farklıdır. Bu 

farklılık sinagog yapılarında da belli olmaktadır. Karay Yahudileri, sinagoglarını 

zemin hizasının altına inşa etmişlerdir.70 Hasköy’de bulunan ve Bizans döneminde 

yapılmış olan Karay sinagogu da bu mimari anlayışla inşa edilmiştir. Osmanlı Devleti 

döneminde de 16. ve 18. Yüzyılda birçok kez tamir edilmiştir.71  

Evler, ibadet etmek üzere kullanılmış daha sonrasında ise gerekli onarım ve 

eklemeler yapıldıktan sonra sinagoglara dönüştürülmüştür. Bazen bu dönüştürmelerde 

kadıya ve ilgili idarecilere başvurulmuş, bazı durumlarda idarecilere rüşvet verilerek 

çözümler üretilmiştir.72 Rusçuk’ta yaşayan Yahudi cemaati, şehirde çıkan yangın 

sonucunda sinagoglarının yanmasından dolayı ibadet etmek için kullanabilecekleri bir 

sinagog bulamamışlardır. Cemaat, daha önceleri ibadet etmek için kullandıkları bir 

yahudihanede bulunan odaları, tekrardan ibadet amacıyla kullanmak için kadıya 

başvurmuştur.73 

Sinagogların tamiri ve yeniden inşası meselesi, sinagogların ilk inşa edildiği 

zamanla yakından ilişkilidir. Şöyle ki, Osmanlı Devleti uygulamasında bir sinagogun 

tamir edilebilmesi için sinagogun fetih sırasında var olması gerekmektedir. Eğer 

fetihten sonra bir sinagog inşa edilmiş ise İslam hukukuna göre yıkılması 

gerekmektedir. Fakat Yahudi toplumunun nüfusunun sürekli artması, sinagog 

ihtiyacını ortaya çıkarmıştır. Bu durum İslam hukuk hükümleri uygulansa da o 

topraklarda yeni sinagogların inşa edilmesi sonucunu ortaya çıkarmıştır. Özellikle 

İstanbul gibi devletin başkenti olan bir şehirde sinagog sayısındaki artış74 oldukça 

                                                      
69 Shaw, a.g.e., s. 107. 
70 Mezmurlar kitabında yer alan “derinliklerden sana sesleniyorum, ya Rab” bölümünden dolayı Karay 

Yahudileri, sinagoglarını zemin seviyesinin altında inşa etmişlerdir. Bkz. Güleryüz, a.g.e., s.240. 
71 Güleryüz, a.g.e., C. I,  s. 242. 
72 A.e., s. 127. 
73 Gradeva, Jews and Ottoman Authority in the Balkans,, s. 252. 
74 Baer’e göre, İstanbul’un fethinden 18. yüzyıla kadar olan dönemde şehirdeki kilise ve sinagog 

sayısında on katından fazla bir artış gerçekleşmiştir.  Bkz. Baer, At meydanında, s. 71. 



   153  

dikkat çekicidir.75 Bu konuda Rozen, Osmanlı Devleti’nin zimmilere yönelik 

uygulamalarında pragmatist76 bir yaklaşımla yeni ibadethanelerin inşasına göz 

yumduğunu bu sebeple İslam hukuku hükümlerinin keyfi olarak uygulandığı ifade 

etmiştir.77 Bununla birlikte Rozen’ın  keyfilik olarak kullandığı ifadeleri kabul etmek 

mümkün görünmemektedir. Bu durum devletin ve toplumun maslahatının ön planda 

olduğu şeklinde yorumlanabilir. Kenanoğlu, yeni gayrimüslim ibadethane inşasının 

nihayetinde anveten fethedilmiş yerlerde dahi devlet başkanının takdirinde olduğunu, 

bu sebeple Yahudi topluluklarının Osmanlı topraklarına sulh yoluyla geldikleri için 

yeni sinagog inşasına izin verildiğini ifade etmiştir.78   Gradeva da Osmanlı 

yöneticilerinin yeni inşa edilmiş gayrimüslim ibadethanelerini hoşgörü ile 

karşılamasını, devlet yöneticilerinin tebaasının temel ihtiyaçlarını karşılamak olarak 

yorumlamıştır.79 İstanbul ve Selanik gibi büyük Yahudi nüfuslarının bulunduğu 

şehirlerde sinagoglar bulunsa da sinagog sayısı mevcut nüfus için yetersiz kalmıştır. 

İzmir gibi 17. yüzyıl ile Yahudi nüfusunun oluşmaya başladığı bir şehirde, Yahudi 

cemaati için sinagog ihtiyacı ortaya çıkmıştır. Böyle bir durumda Ben-Naeh, yeni 

sinagogların izinli ve izinsiz olmak üzere iki şekilde inşa edildiğini ifade etmiştir. İzne  

ve yeterli maddi kaynağa sahip olmayan Yahudi toplulukların ise evleri ve evlerin bazı 

odalarını ibadet amacıyla kullandıklarını belirtmiştir.80 Gradeva da Müslümanlar 

tarafından kurulmuş bir kent olan Tatarpazarcığı için Yahudi cemaatinin sinagog inşa 

ettiğini; bu inşanın dua için kullanılan evlerin veya evlerdeki odaların zamanla 

sinagoga dönüşmesi veya Osmanlı devleti yöneticileri tarafından verilen izinle 

olabileceğini ifade etmiştir. Gradeva yeni ibadethane için iznin bir ihtimal olmakla 

                                                      
75 Baer, Great Fire of 1660, s. 165. 
76 Osmanlı Devleti’nin ibadethane inşası noktasında pragmatist yaklaşımı gayrimüslim toplulukların 

rahat bir şekilde ibadethane inşa edebileceği anlamına gelmemelidir. Camiye yakın olmama, mahallede 

veya bölgede Müslüman nüfusun sayıca fazla olmaması gibi durumlar yeni ibadethane inşa noktasında 

gayrimüslim cemaatleri kısıtlamıştır. Bkz. Rozen, a.g.e., s. 20. 
77 Rozen, a.g.e., s. 19-20.  Baer de Rozen’la paralel olarak Osmanlı Devleti’nin gayrimüslim 

ibadethaneleri ve diğer bazı konularda o dönemin şartlarına uygun ve pragmatist bir anlayışla İslam 

hukukunda görece daha az taraftar bulan görüşlerin uygulandığını ifade etmiştir. Özellik kilise ile ilgili 

sınırlamalar dönem dönem uygulansa da çoğu zaman devlet başkanları tarafından göz ardı edilmiştir. 

Çünkü devlet başkanı için önemli olan devletin politik çıkarları olmuştur. Fakat  gayrimüslimlerin 

durumları ilgili bu durum 17. yüzyılın ikinci yarısına kadar sürebilmiştir. Bkz. Baer, a.g.e., s. 166. 
78 Kenanoğlu, a.g.e., s. 349-350. 
79 Gradeva, On Zimmis and Church Buildings, s. 211. 
80 Ben-Naeh, a.g.e., s. 226-227. 



   154  

beraber Osmanlı arşiv kayıtlarında böyle bir kayıtla karşılaşmadığını da belirtmiştir.81  

Baer’e göre, kilise ve sinagogların tamir ve inşalarına yönelik belli kuralların olması, 

bu kuralların eksiksiz olarak uygulanacağı anlamına gelmemektedir. Aynı dönem 

içinde bir kilisenin tamirine izin verilirken; başka bir kilisenin tamirine izin 

verilmeyebilir. Bu sebeple kurallar var olsa da, bunların zimmi topluluğa aynı şekilde 

uygulanacağı anlamına gelmemektedir.82 Shaw ise İslam hukukuna göre yeni sinagog 

inşasının yasak olmasına rağmen yeni sinagogların inşa edildiği için bu durumu pek 

çok kez tekrarlanmış olan istisnalar olarak ifade etmiştir.83 

1693 yangını sonucu tamire muhtaç olan sinagogların, kadîm olduğu kabulü 

ile tamirlerine izin verilmiş olsa da bu sinagoglar şehre fetih sonrası gelmiş olan 

Yahudilerin sinagoglarıdır.84 Bu sinagoglardan olan Ahrida85 sinagogu, Ohri 

kentinden gelmiş olan Yahudiler tarafından kullanılırken86; Yanbol sinagogu 

Yanbolu’dan gelmiş olan Yahudiler tarafından87; Veria sinagogu ise Karaferye’den 

gelmiş olan Yahudiler tarafından kullanılmıştır.88 Bu üç sinagog 1693’te o bölgede 

çıkan yangından etkilenmişler ve daha sonrasında tamir edilmişlerdir.89 

Sefarad Yahudilerin Osmanlı topraklarına gelmesi yeni sinagogların inşa 

edilmesine sebep olmuştur. Fakat yeni sinagoglar inşa edilirken, şehirlerde ortaya 

çıkan doğal afetler sinagogları yok etmiştir. Cemaatlerin sinagoglarını tamir 

ettirebilecek maddi kaynağa sahip olmadıkları durumda sinagoglarını kullanmaları 

mümkün olmayacaktı. Bazı durumlarda cemaatler sinagoglarını tamir ettirmek 

isteseler de Osmanlı Devlet yöneticileri buna izin vermemiştir. 1660 yangını sonrası 

Eminönü ve çevresinde yaşayan Yahudi toplulukları yanmış ev ve sinagoglara ait 

                                                      
81 Gradeva, a.g.e., s. 209-210. 
82 Baer, At Meydanında, s. 71. 
83 Shaw, a.g.e., s. 76. 
84 Rozen, İstanbul Yahudi Cemaati, s. 11. 
85 Ahrida sinagogunda yapılan restorasyon çalışmaları sonucunda sinagogun 1694 yılında ayakta olduğu 

ifade edilmiştir. Sinagogun içinde dua okuma bölümü olan tevah, gemi pruvası olarak inşa edilmiştir. 

Bu bölümün bu şekilde inşa edilmiş olmasından dolayı sinagog cemaatinin İber yarımadasından 

Osmanlı topraklarına getiren gemileri simgelediği ileri sürülmüştür. Ayrıca sinagog yapısının iki 

kubbeli olmasından ötürü yan yana inşa edilmiş iki ayrı sinagogun zaman içinde tek bir sinagog yapısı 

olarak inşa edildiği düşünülmüştür. Bkz. Güleryüz, a.g.e., C. I, s. 42-43. 
86 A.e., s. 42. 
87 A.e., s. 48. 
88 A.e., s. 58. 
89 Ahmet Refik, Hicri On İkinci Asırda, s. 10. 



   155  

arsalarına el konularak başka bölgelere yerleştirilmişlerdir. El konulan sinagog 

arazileri ise açık artırma ile başkalarına satılmıştır.90  

Sinagog arazileri ile ilgili bu uygulamalar Osmanlı Devleti’nin o dönem içinde 

bulunduğu şartlar ve devlet politikaları ile yakından ilişkilidir. Baer’e göre, 17. 

yüzyılda Osmanlı Devleti’nde ortaya çıkan ekonomik, askeri ve siyasi krizler; devlet 

idaresinin sünnileşme eğilimini daha da arttırdı. Özellikle askeri alanda fetihlerin 

durması sonucunda fetih anlayışı Osmanlı toprakları içindeki gayrimüslim 

ibadethanelerine el koyma eğilimini ortaya çıkarmıştır. Aynı zamanda sünnileşme  

eğilimi ile beraber sembolik mekanlar ve alanlara yönelik değişim uygulamalarında 

bulunuldu. Bu eğilim, İslam kural ve esaslarının daha katı uygulanması ve hatta İslami 

unsurların kamusal alanda daha çok görünmesi isteklerini ortaya çıkardı.91 Yıldız, 

Yahudi topluluklarının başka yerlere yerleştirmelerini İslamlaştırma kapsamında 

görmememekle birlikte, Osmanlı Devleti’nin Yahudi topluluklarını başka yerleşim 

yerlerine sürgün etmesi kararında dini ve siyasi etkenlerin varlığı kadar,  ekonomi  ve 

şehir planlaması açısından öneminin de göz ardı edilmemesi gerektiğini ifade 

etmiştir.92 

16. Yüzyılın sonlarında inşasına başlanan ama yarıda kalan Yeni Cami’nin 

inşasına 1660 yangını sonrasında Yahudi toplulukların başka bölgelere yerleştirilmesi 

sonrasında devam edildi.93 Yangının Yahudi toplumu yüzünden çıktığının ileri 

sürülmesi Yahudi toplulukların şehrin diğer bölgelerine yerleştirilmesini kolaylaştırdı. 

Nitekim Yeni Cami binasına, Medine’den çıkarılan Yahudilerin anlatıldığı Haşr suresi 

yazıldığını iddia eden Baer’e göre, Eminönü’nden çıkartılan Yahudiler ile Medine’den 

çıkarılan Yahudilerin eş değer görülmüştür. Bu durumu Osmanlı devlet yönetimi 

kademesindeki sünnileşmenin etkileri olarak ifade etmiştir.94  

                                                      
90 Baer, At Meydanında, s. 74-75; Marc David Baer, IV. Mehmed Döneminde Osmanlı 

Avrupası’nda İhtida ve Fetih, Çev. Ahmet Fethi, İstanbul, Hil Yayınları, 2010, s. 145-146. 
91 Baer, At Meydanında, s. 67-68. 
92 Kenan Yıldız, 1660 Yangını ve Etkileri- Vakıflar, Toplum ve Ekonomi, Ankara, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 2017, s. 190, 195. 
93 Baer, Yahudi tebaanın Eminönü bölgesinden sürülmesini, etkili bir patriğe ve mali ve siyasi güçe 

sahip Ortodokslar; Avrupa bağlantılı Katolikler gibi güçlü olmamasını ileri sürer.  bkz. Baer, IV. 

Mehmed, s. 145. 
94 Baer, 4. Mehmet, s. 152; Baer, At Meydanı, s. 83. 



   156  

Bazı durumlarda şehirde yaşayan topluluklar arasındaki uyuşmazlıklar da 

sinagogların durumlarını etkilemiştir. Kudüs’te Müslüman ve Yahudi toplulukları 

arasında çıkan olaylar, bir sinagogun kullanıma kapatılmasına yol açmıştır. Ramban 

Sinagogu’nun Kudüs’ün fethinin ardından inşa edildiği iddiası ile yıkılması gerektiği 

iddia edilmiştir.  Yahudi cemaatinin liderleri, Memlük sultanı tarafından verilmiş 1425 

tarihli bir ferman ile sinagogun fetihten önce var olduğunu ispat ederek; sinagoglarının 

ellerinden alınmasına engel olmuşlardır.95 Daha sonraki dönemlerde mezkur 

sinagogun hem Ömer Camii’ne yakın olması hem de sinagogda ibadet edilirken 

yüksek ses çıkması sebebiyle, Yahudilerin burada ibadet etmesi yasaklanmıştır.96 

Fakat Yahudi cemaatinin söz konusu sinagogda ibadet etmesinin yasaklanması, 

evlerde ibadete dönülmesine yol açmıştır. Bu durum zaman içinde evlerin sinagoglara 

dönüşmesini ortaya çıkarmıştır.97 Manisa şehrinde de Yahudi cemaati, ekonomik 

olarak güçlendikten sonra, evler satın alarak yerleştikleri bölgede sinagog inşa 

etmişlerdir.98 

Sofya fethedildiğinde Romaniot Yahudi cemaatleri bulunmaktaydı. Ancak 

şehirdeki Yahudi toplulukların İstanbul’a iskan edilmesinin ardından şehirde Yahudi 

varlığı geçici bir süre sona ermiştir. Zaman içinde Avrupa’dan gelen Aşkenazi 

Yahudileri ve İber Yarımadasından gelen Sefarad Yahudileri şehre yerleşmişlerdir.99  

Şehre yerleştikten sonra Yahudi cemaatler, sinagoglar inşa etmişlerdir.100Ancak 

Sofya’da sinagoglara yönelik inşaatların olması yeni sinagog inşa edildiği anlamına 

gelmeyecektir. Nitekim Sofya’da daha önceleri bir Yahudi cemaati yaşamıştır. Bu 

sebeple, şehirden iskan yoluyla ayrılan Yahudi toplulukların sinagogların tamir 

edilmiş olabilir. 

                                                      
95 Amnon Cohen, a.g.e., s. 78. 
96 A.e., s. 83.  
97 A.e., s. 84. 
98 Emecen, 1576 tarihli şer‘iyye sicil kayıtlarındaki bir vesikada Manisa Yahudileri, ekonomik olarak 

güçlenmeleri ile beraber Müslümanlardan evler satın alarak, aynı mahalleye yerleşmeye başladılar. Bir 

süre sonra mahallede ikamet eden Yahudi sayısında artış olması hem mahallede bulunan mescit 

cemaatinin azalmasına hem de mahallede yaşayan Müslümanların tepkilerine yol açtı. Nitekim kadıya 

bu yönde yapılan şikayet sonucunda yapılan teftişte A’malar mahallesindeki 36 hanenin Yahudiler 

tarafından satın alındığı ve bir tane de sinagog inşa ettikleri ortaya çıkmıştır. Bkz. Emecen, a.g.e., s. 64. 
99 Gradeva, Jews and Ottoman Authority in the Balkans, s. 239-240. 
100 Shaw, a.g.e., s. 53. 



   157  

3.1.2. KİLİSE 
 

 Kilise, Tanrı tarafından kendilerine verilmiş olan insanlığın kurtuluşunu 

sağlamak, Hz. İsa’nın yoluna şahit olmak ve iştirak etmek misyonu olan bir kurumdur. 

Tanrı, kiliseyi Kutsal Ruh aracılığıyla bu dünyadaki misyonların yerine getirilmesi için 

kurmuştur. Kilise üyeleri de bu misyonu üstlenen ve gerçekleşmesi için çaba gösteren 

cemaat üyelerinden oluşmuştur.101 İncil’de de “Nerede iki ya da üç kişi benim adımla 

toplanırsa, ben de orada aralarındayım”102 diye ifade olunarak Hristiyanlara tanrının 

adı ile toplanmaları emredilmiştir. Ancak kilisenin bir yapıya sahip olması sadece 

Hristiyanların toplanmalarının emredilmesinin sonucu değil, aynı zamanda kilisenin 

kurumsallaşma, iktidarını tesis etme ve güçlendirme arzusunun bir sonucudur. Bu 

sebeple kilisenin bir yapıya dönüşmesinin, kilise kurumunun varlığını sürdürebilmesi 

için çok büyük önemi bulunmaktadır.103 

 

3.1.2.1. RUM KİLİSELERİ 
 

İslam hukukunda kiliselerin hukuki statülerini tespit edebilmek için kiliselerin 

bulunduğu yerin fethinin nasıl yapıldığı oldukça önemlidir. Osmanlı Devleti 

uygulamasında, İslam hukukundaki fetih yönteminin yanında Rum kiliseleri için yer 

aldığı topraklar da önemlidir. Osmanlı’nın fethettiği yerlerdeki halka yönelik 

uygulaması oradaki egemen devlete göre farklılık göstermiştir. Bizans’ın egemenliği 

altındayken fethedilen yerdeki Rumlara yönelik uygulamalar ile Katolik egemenliği 

altındaki Rumeli şehirlerindeki ve Ege adalarındaki Rumlara yönelik uygulamalar aynı 

olmamıştır. 

Rum Kiliselerine yönelik uygulamalarda ilk dikkat çeken şehir Selanik’tir. 

Selanik, Osmanlı Devleti tarafından iki kez fethedilmiştir. Birinci fetih, 1387’de sulh 

yoluyla olmuştur. Bu fethin ardından şehirdeki kiliselere dokunulmamıştır. İkinci fetih 

1430 yılında anveten yapılmıştır. II. Murad şehri anveten fethettikten sonra şehirdeki 

                                                      
101 Emmanuel E. James, “Kitab-ı Mukaddes’e Göre Cemaat ve Bu Cemaatin Hayatında Kilisenin Yeri”, 

Çev. Ahmet Güç, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. IV, S. 4, 1992, s. 313-315. 
102 Matta, 18:20. 
103 Lefebvre, a.g.e., s. 73. 



   158  

Aya Paraskevi Kilisesi’ni104, Cuma Cami’ne çevirmiştir. Fakat şehirdeki diğer büyük 

kiliseler fetihten sonra Rum cemaatinin kullanımına bırakılmıştır.105 Fetih sonrasında 

Selanik’teki Müslüman nüfusta artış gerçekleşmeye başlamıştır. Bu sebeple, şehirdeki 

Müslüman toplulukların ibadethane ihtiyacı ortaya çıkmıştır. 15. yüzyılın sonları ve 

16. Yüzyılın başlarında fetih sonrası Hıristiyanların kullanımına bırakılmış olan 

kiliseler106, camiye dönüştürülmeye başlanmıştır.107 

Bu camiye dönüştürme uygulamaları o dönemlerin ileri gelen idarecileri ve 

paşaları tarafından yapılmıştır. Fetihten çok sonra camiye çevrilen ilk kilise Aziz 

Demetrius kilisesi olmuştur. Bu kilise 15. yüzyılın sonlarında Kasımiye Camii’ne 

dönüştürülmüştür. 15. yüzyılın sonlarından 16. yüzyılın sonlarına kadar geçen 

yaklaşık yüz yıllık süreçte Selanik’te bulunan büyük kiliselerin neredeyse tamamı 

camiye dönüştürülmüştür.108 Bu uygulama, fetihten çok sonra yapılmasına rağmen, 

Kiel, Selanik’teki kiliselerin camiye dönüştürülmesinin hukuka aykırı bir durum 

olarak görülmediğini ifade etmiştir.109 

Kiliselere yönelik her inşaat faaliyeti, yeni kilise inşası anlamına 

gelmeyecektir. Rumeli’nde 16. yüzyılla beraber yeni kiliselerin inşa edilmeye 

başlanmıştır. 16. ve 17. yüzyıl Bulgar kaynaklarında, yeni kiliseler inşa edildiği ifade 

edilmiş olsa da bu inşaatlar, yeni kilise inşası değildir.110 

                                                      
104 Eyice, Cuma Camii’ne dönüştürülen kilisenin Akheiropoietos Kilisesi olduğunu ifade etmektedir. 

Bkz. Semavi Eyice, “Ayasofya Camii”, DİA, C. IV, 1991, s. 221. 
105 Aziz Demetrius, Aziz George ve Aya Sofia gibi Selanik’teki önemli ve büyük kiliseler ile beraber 

şehirdeki diğer küçük kiliseler fetih sonrasında Hıristiyanların kullanımına bırakılmıştır. bkz. Kiel, 

a.g.e., s. 128-129. 
106 Gerlach, 18 Haziran 1576 tarihinde Selanik Rum patriği(metropolit?)  ile yaptığı görüşmede, patriğin 

kendisine Selanik’te yirmi adet kilise ve yılın bazı zamanlarında ibadet edilen on tane ibadet yeri 

bulunduğunu ifade etmiştir. bkz. Gerlach, a.g.e., C. I, s. 368. 
107 Selanik’teki Müslümanların ibadethane ihtiyacı,  kiliselerin camiye dönüştürülmesi için tek gerekçe 

olarak ileri sürülmemiştir. Sefarad Yahudi topluluklarının Selanik’e gelmesinin ardından Selanik’teki 

Hristiyanlara karşı negatif düşünceler oluşmaya başladı.  Ayrıca hicri 1000. Yıl olması da kiliselerin 

camiye dönüştürülmesi için gerekli motivasyonun sağladı ileri sürülmüştür. Bkz. Kiel, a.g.e., s. 141-

142. 
108 Aziz Demetrius, Aziz George, Aya Sofia, Aziz Panteleimon, Azize Katharina gibi önemli kiliseler 

yüzyıllık bir süreçte camiiye çevrilmiştir. A.e., s. 142-143. 
109A.e., s. 143. 
110 Gradeva, Ottoman Policy, s. 355. 



   159  

1453 öncesi Rumeli’ndeki fetihlerde Osmanlı Devleti, şehir merkezlerinde 

bulunan kiliseleri camiye çevirmiştir. Ancak Osmanlı Devleti, fethettiği şehirlerdeki 

bütün kiliseleri camiye çevirmemiştir.111 Osmanlı Devleti’nin Bulgaristan’ı fethettiği 

zaman orada bulunan kiliselerin çoğunu olduğu gibi bırakmasının iki sebebi olduğu 

ileri sürülebilir: Birincisi, Bulgaristan topraklarının önemli bir kısmının sulh yoluyla 

fethedilmiş olmasıdır. İkincisi ise, Bulgaristan’da bulunan kiliselerin yapıları itibariyle 

küçük olmasından dolayı, Osmanlı Devleti’nin ihtiyaçlarına cevap veremeyecek 

olmasıdır.112   

Bulgaristan genelinde kilise tamir ve inşasında artış olsa da Sofya, hem 

Bulgaristan hem de Rumeli’ndeki diğer şehirlere nazaran bu konuda farklılık 

göstermiştir.  Gerlach, 16. yüzyılda Sofya’da 12 kilise bulunduğunu ifade etmiştir.113 

Sofya’da kilise sayısının fazla olması şehirde Ortodoks metropolitliğinin bulunması 

ile yakından ilgilidir. Ancak metropolitlik kilisesi, Osmanlı Devleti egemenliği 

süresince birçok kez değişmiştir. Gradeva, ilk kilise değişikliğini, en büyük kilisenin 

camiye çevrilmesi uygulaması kapsamında değerlendirilse de diğerleri ile ilgili net bir 

açıklama yapılamayacağını belirtmiştir. Ancak Sofya’da sadece metropolitlik kilisesi 

değişmemiş aynı zamanda şehirdeki kilise sayısında da azalma görülmüştür.114 

Rumeli’nde 17. yüzyılda kilise inşaat hareketlerinde artış olmasına rağmen Sofya’daki 

kilise sayısı, bu dönemde azalmıştır.115 

Osmanlı Devleti’nde, bir şehrin sulhen veya anveten fethedilmesine bağlı 

olmaksızın Rumeli’nde 16. yüzyıl ile inşa edilen kilise ve manastır sayısında ciddi bir 

                                                      
111 Greene, a.g.e., s. 12. 
112 Machiel Kiel, Bulgaristan’da Osmanlı Dönemi Kentsel Gelişimi ve Mimari Anıtlar, Çev. İlknur 

Kolay, Kültür Bakanlığı, Ankara, 2000,  s. 10. 
113 Gerlach, a.g.e., C. II, s. 836. 
114 Sofya’da bulunan Ortodoks kilise sayılarına dair net bir bilgi olmaması ve zaman içinde sayıların 

değişimi de şehrin konumu ile alakalıdır. Sofya, Rumeli eyaletinin idari merkezi olan şehirdir. Aynı 

zamanda ticaret yollarının üzerinde olması sebebi ile şehrin ticari ve ekonomik önemi de bulunmaktadır. 

Şehrin idari merkez olması sebebi ile İstanbul’da meydana gelen gelişmelerden etkilenme ihtimali 

oldukça yüksektir. Kadızadeli hareketinin Osmanlı Devlet yönetimine olan etkisi, Sofya’daki 

gayrimüslimleri ve onların ibadethanelerini etkilemiş olabilir. Kadızadeli hareketinin etkisi kapsamında 

kiliseler camiye çevrilmiş olabilir ya da tamir usulünün katılaşması sonucunda kiliselerin tamir 

edilememesi sonucunu ortaya çıkmış olabilir. Aynı zamanda şehirde meydana gelen depremler, salgın 

hastalıklar gibi olumsuzlar, şehirdeki gayrimüslim nüfusun azalmasına ve ibadethanelerinin zarar 

görmesine sebep olabilir. Gradeva, The Church in the Life of Sofia Citizens, s. 62-66. 
115 A.e., s. 71. 



   160  

artış gerçekleşmiştir. Bu artışın sebebi, Balkanlarda yaşayan gayrimüslim halkın, 

ekonomik refahının artması ile ilgilidir. Osmanlı Devleti tarafından kurulmuş 

şehirlerde de zamanla yeni kiliseler inşa edilmiştir.116 Green’e göre, Osmanlı 

Devleti’nin egemenliği altında olan, bugünkü Yunanistan toprakları olan bölgede 16. 

Yüzyılda 27 adet manastır inşa edilmiştir.117  

Kilise inşa ve tamirine yönelik faaliyetler, Osmanlı hukuku uygulamasındaki 

sınırlamaların ve yasakların yanı sıra zimmi tebaanın ekonomik gücüyle de yakından 

ilişkilidir. Kiliselere yönelik her inşaat faaliyeti, kilise cemaati için büyük bir külfet 

oluşturmuştur. Bu sebeple, kilise cemaatinin yeterli ekonomik kaynağa sahip olmadığı 

durumlarda, kiliselerine yönelik bir inşaat faaliyetine başlamaları beklenemezdi.118 

Kilise cemaati, ekonomik kaynağa sahip olduktan sonra Osmanlı uygulamasını bazen 

yabancı devletlerin elçiliklerinin yardımı ile çözmeye çalışmıştır.119 Ancak 

Gradeva’ya göre, daha çok tercih edilen yöntem, Osmanlı idarecilerine rüşvet yoluyla 

uygulamanın etrafından dolaşılması yolu olmuştur.120 Tatarpazarcığı, Müslümanlar 

tarafından kurulmuş bir şehirdir. Şehrin kurulmasının ardından 16. Yüzyılın ortasında 

şehre gelen Ortodoks Bulgar toplulukları şehrin varoşlarında yeni yerleşim yerleri 

oluşturmuşlardır. İlk zamanlarda Tatarpazarcığı zimmileri, çevredeki şehir ve köy 

kiliselerine giderlerken; yaklaşık bir asır sonra Tatarpazarcığında bulunan kiliselerinin 

tamiri için başvuru yapmışlardır.121 Osmanlı Devleti tarafından Bosna’nın 

fethedilmesinin ardından çevre bölgelerden Sırplar, Bosna’ya yerleştirilmiştir. Fetih 

öncesinde Bosna’da bir Sırp topluluğundan bahsetmek mümkün görülmemekle 

beraber bölgedeki ilk Ortodoks Kilisesi’nin inşa tarihi Bosna’nın fethinden seksen 

sene sonradır.122 Ancak 16. Yüzyılda Belgrad’da şehrin bir bölümünde bulunan kilise 

                                                      
116Greene, a.g.e., s. 18-21. 
117 A.e., s. 128. 
118 Gradeva Ottoman Policy, s. 361. 
119 Karaca, a.g.e., s. 41; Gerlach,  a.g.e., C. I,  s. 447. 
120 Gradeva, a.g.e., s. 360-361. 
121 Gradeva, On Zimmis and Church Buildings, s. 210. 
122 Bosna-Hersek İle İlgilil Arşiv Belgeleri (1516-1919), Ankara, Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel 

Müdürlüğü, 1992,  s. X 



   161  

halkın ihtiyaçlarını karşılamadığı için, kiliseyi büyütme talebinde bulunulmuş ancak 

bu talep Osmanlı Devleti idaresince reddedilmiştir.123  

İstanbul’daki Rum Kiliseleri, Osmanlı hukuku bağlamında fethedildiğindeki 

hallerinin üzerine tamir ve yeniden inşa edildiği için mimari yapı olarak birbirine 

benzer, sade ve gösterişsiz yapılardır.124 Kiliseler ile ilgili önemli dönüm noktası 

19.yüzyıldır. 19. Yüzyıldan önce kiliseler daha basit ve sade bir yapı iken; 19. Yüzyılla 

birlikte bu sadelik yerini daha gösterişli yapılara bırakmıştır .125  

Osmanlı Devleti’nin egemenliği altındaki İstanbul’daki Patriklik Kilisesi126 

olarak kullanılan kilise birçok kez değişmiştir. İstanbul’un fethinden sonra patriklik 

makamı olarak Havariyyun Kilisesi tahsis edilmişken, bu makam 1455-1456 yıllarında 

Pammakaristos Kilisesi’ne geçmiştir. Pammakaristos kilisesinin, camiye 

çevrilmesinin ardından patriklik kilisesi Fener’de bulunan Eflak Kapı Kahyalığı 

Kilisesi ve St. Demetirus Kilisesi patriklik kilisesi olmuştur. 1602 yılında ise bugün de 

patriklik kilisesi işlevini gören Aya Yorgi Kilisesi’ne taşınılmıştır.127. 

II. Mehmed, İstanbul’un fethinden sonra Rum patriğine tahsis edilen kilisenin 

bina yapısının kötü durumda olması sebebiyle patriğin 1455’te Pammakaristos 

kilisesine taşınmasına izin vermiştir. Patriğin kiliseden ayrılmasının ardından 

Havariyyun Kilisesi şehrin hakim tepelerinden birinin üstünde olduğu için yerine Fatih 

Camii ve külliyesi inşa edilmiştir. Kilise’nin harap halde olmasından dolayı patriklik 

kilisesinin değişmiş olmasına rağmen, kilisenin konumu ve Bizans 

imparatorluğundaki önemi oldukça dikkat çekicidir.128 Havariyyun Kilisesi, 

İstanbul’da Ayasofya’dan sonraki en büyük ikinci kilise olduğu ve Bizans 

İmparatorlarının mezarlarına da ev sahipliği yaptığı için oldukça önemli bir 

                                                      
123 Gerlach, a.g.e., C. I, s. 850. 
124 Karaca, a.g.e., s. 12. 
125 Özil a.g.e., s. 58-59. 
1261579 tarihinde İstanbul’a gelen Breüning, seyahatnamesinde İstanbuldaki en önemli kilisenin 

Patrikhane kilisesi olduğunu ifade etmiştir.  Breüning’in İstanbul’da bulunduğu sırada patrikli kilisesi 

Pammakaristos Kilisesi’ydi. Bkz. Hans Jacob Breuning, Breuning Seyahatnamesi- Doğu Ülkelerine 

Yolculuk İstanbul 1579, çev. Selma Türkis Noyan, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2020, s. 135. 
127 Ercan, Osmanlı İmparatorluğu’nda Müslüman Olmayan Topluluklar, s. 90. 
128 Semavi Eyice, Fatih Camii ve Külliyesi, DİA, C. XII, 1995. s. 244. 



   162  

kiliseydi.129 Havarriyyun Kilisesi’nin harap olmasının yanında kilise çevresinde Rum 

Ortodoks cemaatinden insanlar kalmaması ve Müslüman nüfusun artması sonucunda, 

Pammakaristos Kilisesi’ne geçilmiştir. Pammakaristos Kilisesi’nin bulunduğu 

bölgede ise çok fazla Rum yaşamaktaydı.130 

1455 yılından itibaren Rum Patriklik kilisesi olarak kullanılan Pammakaristos 

Kilisesi de camiye dönüştürülmüştür. Kilisenin camiye dönüştürülmesinin131  III. 

Murad’ın Azerbaycan ve Gürcistan’ı fethetmesinin hatırası olarak ifade edilmiş132  

olsa da kilisenin terk edildiği 16. Yüzyılın ikinci yarısında, İstanbul’un nüfusunda 

ciddi bir artış gerçekleşmiştir. Bu sebeple şehirde Müslümanlar için cami ihtiyacı 

ortaya çıkmıştır. Pammakaristos kilisesi de bu ihtiyacın sonucunda camiye 

dönüştürülmüştür. Greene, Pammakaristos Kilisesi’nin camiye dönüştürülmesinin 

Osmanlı Devlet yönetiminin sünnileşmesinin bir sonucu olarak değil; kentteki nüfus 

artışı sonucunda Müslümanların ibadethane ihtiyacının ortaya çıkması olarak ifade 

etmiştir.133 Eyice de çevresindeki Müslüman nüfusun artmasından dolayı 

Pammakaristos Kilisesi’nin camiye çevrildiğini belirtmiştir.134 

Osmanlı Devleti yöneticileri, bazı dönemlerde İstanbul’da bulunan kiliseleri 

camiye çevirmek istese de kilise din adamları kendilerine verilen beratları göstererek 

kiliselerinin dokunulmaz olduklarını ileri sürmüşlerdir.135 Greene ise Pammakaristos 

kilisesinin camiye dönüştürülmesinden yola çıkarak kiliselerin savunmasız olduğunu 

ve kiliselere yönelik dokunulmazlık güvencelerinin müdahaleleri engelleyemediğini 

ifade etmiştir.136 

                                                      
129 Eremya Çelebi,  a.g.e., s. 207. 
130 P.Ğ. İnciciyan, XVIII. Asırda İstanbul, Çev. Hrand D. Andreasyan, İstanbul, Baha Matbaası, 1976, 

s. 60; Osmanağaoğlu, a.g.e., s. 29-30. 
131 Patriklik 1586 senesinde Pammakaristos Kilisesi’nden ayrılmıştır. 1591 senesinde de Fethiye 

Camii’ne dönüştürülmüştür. Karaca, a.g.e., s. 37. 
132 A.e. 
133 Greene, a.g.e., s. 77-78. 
134 Semavi Eyice,”İstanbul’da Kiliseden Çevrilmiş Cami ve Mescidler ve Bunların Restorasyonu”, 

Vakıf Haftası Dergisi, S. 7, 1990, s. 284. 
135 Masters, a.g.e., s. 332. Gerlach, II. Selim döneminde Patriklik Kilisesi’nin -Pammakaristos- camiiye 

çevrilmek istendiğini fakat cemaate verilen berat ve güvenceler kapsamında, cemaat tarafından 

kiliselerinin dokunulmaz olduklarını ileri sürerek bu girişimi engellemişlerdir. Gerlach, a.g.e., C. I, s. 

371. 
136 Greene, a.g.e., s. 80-81. 



   163  

Rum Patrikliği, Pammakaristos Kilisesi’nden ayrıldıktan bir süre sonra 17. 

Yüzyılın ilk yıllarında Fenerdeki Aya Yorgi Kilisesi’ne taşınmıştır. Patriklik kilisesi 

olarak Aya Yorgi’nin seçilmesinin sebeplerinden biri, kilise binasının iyi durumda 

olmasıdır.137 Ercan, Aya Yorgi Kilisesi’nin fetihten sonra inşa edildiğini ifade 

etmiştir.138 Karaca, tarihi kaynaklardan yaptığı tasnifte Aya Yorgi Kilisesi’nden ilk 

olarak 1578 tarihinde bahsedildiğini ifade etmiştir.139 Kilisedeki kitabeye göre, kilise 

cemaatin bağışlarıyla 1720 tarihinde yeniden inşa edilmiştir.140 

Eyice, İstanbul’daki Rum Kiliselerinin yaklaşık kırk tanesinin camiye 

dönüştürüldüğünü belirtmiştir.141 İstanbul’da 18. yüzyıldaki Rum Kilisesi sayısı ise 

yirmi civarındadır.142 Kiliselerin camiye dönüştürülmesi sadece İstanbul’un fethinin 

hemen ardından değil; fetihten çok sonra da devam etmiştir. II. Bayezid döneminde 

camiye dönüştürülen kilise sayısı, Fatih Sultan Mehmet döneminden daha fazla 

olmuştur.143 Bazı Rum kiliseleri ise İstanbul’un fethinin ardından Ortodoks 

Patrikliği’nden alınarak Ermeni Patrikliği’ne tahsis edilmiştir.144 Ermeni cemaatinin 

kullandıkları kilisenin camiye dönüştürülmesi ile beraber mezkur kilise cemaatine, 

harap ve kullanılmayan bir Rum kilisesi verilmiştir.145 Bazı kiliseler ise ibadethane 

olarak kullanılmayıp başka amaçlar için tahsis edilmiştir.146 

                                                      
137 Karaca, a.g.e.,  s. 101. 
138 Ercan, Osmanlı İmparatorluğu’nda Müslüman Olmayan Topluluklar, s. 90. 
139 Karaca, a.g.e., s. 101. 
140 Karaca, a.g.e.,s. 104. 
141 Eyice, İstanbul’da Kiliseden Çevrilmiş Cami ve Mescidler, s. 279. 
142 İnciciyan, a.g.e., s. 43-44. 
143 II. Bayezid döneminde, Studios Manastırı Kilisesi, İmrahor İlyas Bey Camii’ne;  Aziz Theodosia 

Kilisesi, Gül Camii’ne; Myralaion Manastırı Kilisesi, Mesih Paşa Camii’ne; Lips Manastırı, Fenari İsa 

Camii’ne, Hosios Andreas Kilisesi, Koca Mustafa Paşa Camii’ne; Khora Manastırı Kilisesi, Kariye 

Camii’ne dönüştürülmüştür. Fatih Sultan Mehmet döneminde ise Kalenderhane Camii’ne,  Hagios 

Theodoros Kilisesi, Vefa Camii’ne; Pantepoptes Manastırı, Eski İmaret Camii’ne; Pantokrator İsa 

Manastırı Kilisesi, Zeyrek Camii’ne dönüştürülmüştür.  bkz. Semavi Eyice, a.g.e., s. 280-286. 
144 Aya Nikolaos Kilisesi, Kefe’den getirilen Latin ve Ermenilere verilmiştir. Bkz. İnciciyan, a.g.e., s. 

61. 
145 A.e., s. 38-39. 
146 Saraya ait kuşlar için Vaftizci Yahya Kilisesi kuşhaneye, İncilci İoannes Kilisesi ise arslanhaneye 

dönüştürülmüştür. (İnciciyan, a.g.e., s. 58.) Eyice de arslanhane olarak kullanılan kilisenin İstanbul’daki 

Khristos tes Khalkes kilisesi olduğunu, bu kilisenin fetihten sonraki süre camiye çevrilmediğini, birçok 

hayvanın bulunduğu arslanhane yapıldığını ifade etmiştir. (Semavi Eyice, “Arslanhane”, DİA, C. III,  

1991, s. 403-404.) Gerlach ve Eremya Çelebi de Ayasofya’nın yanında bulunan kilise, padişahın 

hayvanlarının bakıldığı arslanhane olarak anıldığı ifade etmişlerdir. (Gerlach,  a.g.e, s. 252-253; Eremya 

Çelebi, a.g.e., s. 4) Breüning de Ayasofya’nın yakınında bulunan Aziz İoannis Kilisesinin arslanhane 



   164  

 Galata bölgesinde ise on adet Rum kilisesi bulunmasına rağmen 17. yüzyılda 

Galata’da çıkan yangınlar sonucunda sadece dört tanesi tamir ettirilerek, kullanılmaya 

devam edilmiştir.147 Galata’da bulunan Panagia Kilisesi, Fatih Sultan Mehmet 

tarafından İstanbul’a getirilen Rumlar tarafından fetih sonrasında inşa edilmiştir.148 

 Fatih Sultan Mehmet’in 15. yüzyılda bir kale yaptırması sonucunda 

Çanakkale’de iskan yoluyla nüfus oluşturulmuştur. Bu iskan sonucunda bölgeye 

Müslüman ve az sayıda Rum nüfus getirilmiştir. Çanakkale’de 18. yüzyıla kadar bir 

gayrimüslim ibadethanesi olup olmadığı belli olmamakla beraber 1793 tarihli bir 

ilamda bölgedeki Rum kilisesinin tamiri için keşif yapılması istenmiştir. Buradan 

anlaşıldığına göre daha önceden inşa edilmiş bir Rum kilisesi bölgede 

bulunmaktadır.149  

 Osmanlı Devleti Sakız adasını fethettikten sonra çıkardığı kanunnamede, adada 

bulunan kiliseler ile ilgili de bir hüküm bulunmaktadır. Buna göre, eski yönetim 

tarafından zarar verilmiş, tebaa tarafından terkedilmiş veya zamanla tamire muhtaç 

olan kiliselerin kadının onayı ile tamir edilmesine izin verilmiştir.150  

 

3.1.2.2. ERMENİ KİLİSELERİ 
 

Fatih Sultan Mehmed’in Bursa Piskoposu Hovakim’i İstanbul Ermeni Patriği 

olarak tayin ettiği berat bir yangında kaybolmuştur. Bu sebeple Ermeni 

Hıristiyanlarına verilen güvenceleri tam olarak bilemesek de Yavuz Sultan Selim’in 

Kudüs Ermeni Patriği’ne verdiği beratta, tanıdığı güvencelerden büyük farklılıklar 

oluşturmadığını düşünebiliriz. Kudüs Ermeni Patriği’ne verilmiş olan beratta kiliselere 

dokunulmayacağına dair bir güvence bulunmaktadır.151 Kanuni Sultan Süleyman 

                                                      
olarak kullanıldığını; kilisenin bu şekilde kullanılmasının hıristiyanlığı aşağıladığını  ifade etmiştir. 

(Breüning, a.g.e.,  s. 138) 
147 Eremya Çelebi, a.g.e., s. 223. 
148 Karaca, a.g.e., s. 329. 
149 Aşkın Koyuncu, a.g.e., s. 55-59. 
150 Goffman, Osmanlı Dünyası ve Avrupa, s. 193. 
151 Yavuz Sultan Selim verdiği bu beratta Hz. Ömer ve Selahatin Eyyubi’nin tanıdığı güvencelere vurgu 

yapılmıştır. bkz. Yavuz Ercan, Kudüs Ermeni Patrikhanesi, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

1988, s. 15-18. 



   165  

döneminde de Kudüs Ermeni Patriğine 1521 ve 1566 yıllarında fermanlar verilmiş, bu 

fermanlarda da Yavuz Sultan Selim tarafından verilen güvenceler tekrar edilmiştir.152 

Fatih Sultan Mehmed’in İstanbul’u fethetmesinin ardından Osmanlı Devleti 

sınırları içinde yaşayan Ermeni toplulukları İstanbul’a iskan edilmiştir. Bu topluluklar, 

Samatya ve çevresine yerleştirilmiştir. Ermeni Patrikhanesi’nin kurulması ile beraber 

bu bölgede ciddi bir Ermeni nüfusu oluşmuştur. Fatih Sultan Mehmed, İstanbul’a 

Ermenileri iskan etmesi ve Ermeni Patrikhanesini kurmasına rağmen şehirde mevcut 

Ermeni Kilisesi bulunmamaktaydı. Bu sebeple fethin ardından iskan edilen bölgede 

bulunan bazı Rum kiliseleri, Ermeni Patrikhanesi’ne tahsis edilmiştir. Bu kiliselerden 

birincisi, 17. yüzyılın ortalarına kadar Patrikhane Kilisesi olarak da kullanılan 

Sulumanastır’dır.  Surp Kevork Kilisesi olarak da bilinen bu kilise, İstanbul’un fethi 

öncesinde Panayia Peribleptos isimli Rum Ortodoks Kilisesi’ydi.153 Kilise’nin Ermeni 

Patrikhanesi’ne verilmesinin ardından Rum Ortodoks Patrikhanesi, kiliseyi geri almak 

için çok mücadele etmiş ama bu mücadelede başarıya ulaşamamıştır. 154 Surp Kevork 

Kilisesi’nden sonraki Ermeni Patriklik Kilisesi olan Surp Asdvadzadzin Kilisesi de 

İstanbul’un fethinden sonra Ermeni toplumuna verilmiştir.155 1718 yangınında büyük 

tahribata uğrayan bu kilise, 1719 tarihinde İstanbul ve Kudüs Ermeni Patrikliklerinin 

katkılarıyla yeniden inşa edilmiştir.156 

1660 yılında çıkan yangın sonucunda Surp Sarkis ve Surp Nigoğayos Kiliseleri 

yanmıştır.157 Bu kiliselerden Surp Sarkis Kilisesi, 1652’de çıkan bir yangından 

etkilenmiştir. Kilisenin tamiri ulema ve Osmanlı bürokratları rıza göstermediğinden 

gerçekleşememiştir. Daha sonra 1660 yılında çıkan yangında ise büyük bir hasar almış 

ve harabeye dönmüştür. Bu kilisenin arazisi ise  açık artırma ile satılmıştır. Ermeni 

cemaati kilisenin arazisini sonrasında tekrardan satın almış ve yeni kilise inşa 

etmişlerdir. Fakat bu kilisenin tamir izni, usule uygun olarak yapılmadığı gerekçesi ile 

                                                      
152A.e., s. 24-25. 
153 Tuğlacı, a.g.e., s. 153. Tuğlacı, Surp Kevork Kilisesi’nin, Galata’da bulunan Surp Krikor Lusavoriç 

Kilisesi’nin ardından İstanbul’daki en eski ikinci Ermeni Kilisesi olduğunu ifade etmektedir. bkz. A.e., 

s. 154. 
154 A.e., s. 155. 
155 A.e., s. 96-97. 
156 A.e., s. 98. 
157 A.e., s. 97. 



   166  

Vani Efendi’nin şikayeti ile yıkılmıştır.158 İkinci kilise olan Surp Nigoğos da Surp 

Sarkis Kilisesi gibi tamir edilmiş olmasına rağmen Surp Sarkis Kilisesi ile beraber 

yıkılmıştır.159 

Galata’da bulunan Surp Krikor Lusavoriç Kilisesi Bizans döneminde inşa 

edilmiş bir kilisedir. Bu sebeple İstanbul’da Bizans döneminde de bir Ermeni toplumu 

bulunduğunu varsayabiliriz. Fakat İstanbul’un fethi sonrasında özellikle Anadolu’dan 

getirilen ve İstanbul’a iskan edilen Ermeni toplulukları ile İstanbul’da ciddi bir Ermeni 

nüfusu oluşmaya başlamıştır. Ermeni patrikliği kurulması ve kilise örgütlenmesinin 

oluşturulmasına kadar geçen sürede iskan edilmiş olan Ermeni toplulukları için bu 

kilise oldukça önemli olmuştur. Kilise’nin önemi sadece ibadet özelliğini haiz olması  

değildir, aynı zamanda iskan sonrası süreçte Ermeni toplum merkezi olarak 

kullanılmasından kaynaklanmıştır.160 Galata’daki tek Ermeni Kilisesi olan Surp 

Lusavoriç Kilisesi, 15. yüzyılın ilk yarısında inşa edilmiştir. Bu kilise, 1731’de çıkan 

yangın sonrasında aslına uygun olmadan tekrardan inşa edilmiş ve kemer ve çatısında 

değişiklikler yapılmıştır.161 

Kefeli Ermenilerin kiliselerinin camiye çevrilmesinin ardından, Balat 

bölgesinde bulunan bir Rum kilisesi, Kefeli Ermeni cemaatine verilmiştir. Bu kilisenin 

ismi Surp Hreşdagabet’tir.162 1627 tarihinde Ermenilere tahsis edilen bu kilise, o 

bölgede çıkan bir yangın sonucunda 1693’te tamir edilmiştir. Ahmet Refik, Aya Sırati 

Kilisesi olarak ifade ettiği bu kilisenin tamir izin talebinde İstanbul’un fethinden beri 

Ermeni toplumunun elinde olduğu ifade edilmiştir. Tamir izin talebi kabul edilmiş ve 

kilise tamir edilmiştir.163 

Fatih Sultan Mehmed’in Çanakkale’ye kale inşa etmesinin ardından, bölgeye 

Müslüman ve Rum toplum iskan etmiştir. 17. Yüzyılla beraber şehre Ermeni toplumu 

yerleşmeye başlamıştır. İlk zamanlarda şehirde bulunan gayrimüslim tebaa 

                                                      
158 İniciyan, a.g.e., s. 43-44. 
159 Eremya Çelebi, a.g.e., s. 83-85; İnciciyan, a.g.e., s. 43-44. 
160 Eremya Çelebi, a.g.e., s. 221. 
161 İnciciyan, a.g.e., s.  102. 
162 Eremya Çelebi, a.g.e., s. 170. 
163 Ahmet Refik, Hicri On İkinci Asırda, s. 10. 



   167  

ibadethanelerinin bulunmadığı için evlerde ibadet etmişlerdir.164 Şehre yerleşmiş 

bulunan Ermeni toplumunun kilisesinin inşa tarihi bilinmese de 1718 tarihinde 

yeniden inşa edilmiştir.165 Balıkesir’de de aynı Çanakkale’de olduğu gibi 16. yüzyılın 

sonlarından itibaren Ermeni nüfus şehre yerleşmeye başlamıştır. Şehirdeki Ermeni 

toplulukları ilk başlarda kiliseleri olmadığı için evlerde ibadet etmişlerdir. İlerleyen 

dönemde kutsal kitaplarını okudukları ve ibadet etmekte kullandıkları evi, kilise gibi 

kullanmaya başlamışlardır.166 1673 yılında ise şehirde bulunan kiliselerinin tamiri için 

izin almışlardır.167 Simeon, 17. yüzyılın başlarında Balıkesir’de küçük bir Ermeni 

nüfusunun ve bir papazın bulunduğunu ifade etmiş olmasına rağmen şehirdeki 

kilisenin varlığından bahsetmemiştir.168 Öntuğ’un Balıkesir Şeriyye Sicilleri’nde 

bulduğu kayıtlarda da Ermeni toplumunun evlerini, kiliseye dönüştürme amacının 

bulunduğu anlaşılmaktadır. Simeon da bir kilisenin varlığından bahsetmediği için 

bölgede bulunan bir evin veya odanın zaman içinde kiliseye dönüştürüldüğü 

söyleyebiliriz.  

Ermeni nüfusu, Rusçuk’ta 16. yüzyılda ortaya çıkmaya başlamıştır. Nüfusun 

artması sonucunda önceleri ibadet etmek için kullandıkları evi kiliseye 

dönüştürmüşlerdir.169 Varna’da ise şehirdeki Ermeni tüccarlar satın aldıkları bir 

papazın evini bunun eski bir kilise olduğu iddiasıyla tamir izni almışlardır.170  

 Ermeni toplulukları sonradan yerleştikleri şehirlerde genellikle evleri 

dönüştürme yoluyla kiliseler inşa etmişlerdir. Bazı durumlarda ise şehirde Osmanlı 

egemenliğinin kurulmasının ardından kiliselerini inşa etmişlerdir. Ege adalarında 

yaşayan Ortodoks ve Ermeni toplumunun inançlarına ve kiliselerine, Katolik yönetim 

                                                      
164 Aşkın Koyuncu, a.g.e., s. 57-58. 
165 A.e., s. 76. 
166 Öntuğ, Balıkesir Şeriyye Sicilleri’nde 1637 yılında Balıkesir’deki Ermenilerin bir evi kiliseye 

dönüştürüldüğüne dair bir kaydın olduğunu ifade etmektedir. Bkz. Mustafa Murat Öntuğ, 

“Balıkesir’deki Ermeni Kilisesi ve Mektep Açma Faaliyetleri”, OTAM, S. 19, 2006, s. 344- 346.  
167 Bölgede herhangi bir Ermeni kilisesi olmadığı 1623 ve 1667 tarihlerinde evde ayin yaptıkları için 

şikayet edilen Ermeniler, 1673 tarihinde kiliselerini tamir etmeleri için izin almıştır. Bkz. Öntuğ, a.g.e., 

s. 349. 
168Polonyalı Simeon, a.g.e., s. 35. 
169 Gradeva, On Zimmis and Church Buildings, s. 186,190-191. 
170 Gradeva, Ermeni tüccarların papazın evini tavernaya çevirmek için satın aldıklarını; fakat daha 

sonrasında binanın papazın evi olduğu için eski bir kilise olduğu iddiasında bulunarak kiliseyi tamir 

ettiklerini, böylelikle şehirdeki Ermeni kilisesinin inşa edildiğini ifade etmiştir. bkz. Gradeva, Ottoman 

Policy, s. 357. 



   168  

tarafından müdahale edilmiştir. Nitekim bu adalarda bulunan Katolik olmayan 

Hristiyan topluluklar Osmanlı Devleti’nin tebaası olduktan sonra belirli güvencelere 

sahip olmuşlardır. Kiliselerin dokunulmazlığı da en önemli güvencelerden birini teşkil 

etmiştir. Girit fethedildiğinde adada küçük bir Ermeni topluluğu da bulunmaktaydı. 

Şehirde fetih öncesinde de bir Ermeni topluluğu yaşıyor olmasına rağmen; Ermeni 

Kilisesi’nin kitabesinde kilisenin inşa tarihi 1669 olarak yazılmıştır.171 Şehirde 

yerleşik bir nüfus bulunmasına rağmen kilisenin inşasının Girit’in tamamıyla 

fethedildiği tarih olması iki ihtimali ortaya çıkarmaktadır. Birincisi, şehirde Ermeni 

topluluğu bulunsa da bir kiliseleri bulunmamaktaydı. Osmanlı egemenliğinin 

tamamıyla sağlanmasının ardından şehirdeki Ermenilere yeni kilise inşa etme izni 

verilmiştir. İkincisi ise, şehirde bir Ermeni kilisesi bulunmakla beraber Katolik ada 

yönetiminin baskıcı yönetiminden dolayı kiliselerini kullanamamalarından veya 

kiliselerin harap olma ihtimalinden dolayı tamir için Osmanlı idarecileri tarafından 

izin verilmiş olmasıdır. İki ihtimali de Osmanlı yönetiminin, inanca yönelik tanıdığı 

güvencenin bir sonucu olarak görebiliriz. 

 

3.1.2.3. KATOLİK KİLİSELERİ 
 

 Galatalılara verilen ahidnâmede Katolik kiliselerinin dokunulmazlığına dair 

güvence verilmiştir. Bu güvencenin yanında yabancı devletlere verilen kapitülasyonlar 

ile kiliselerin durumları devletlerarası bir nitelik kazanmıştır. Nitekim Katolik 

kiliseleri, devletlerin ve kişilerin himayesi altında olmuştur. Kiliselerin hamisi, bir 

devlet olduğu durumda Osmanlı Devleti’nin hami devlet ile olan ilişkisi, kilisenin 

tamiri ve yeniden inşası durumlarını etkilemiştir. Bir kilisenin hamisi olan devletler de 

değişmiştir. Şöyle ki, kiliselerin ihtiyaçları, hami tarafından karşılanmıştır. Ancak 

kiliseyi himaye eden devlet gerekli maddi yardımı yapmadığı ve himaye sağlamadığı 

durumlarda,  kilise başka bir devletin himayesi altına girmiştir.172  

 St. Pierre-Paul Kilisesi ise 1660 yılından önce kargir bir bina iken; yangın 

sonrasında ahşap bina olarak inşa edilmiştir. Bu kilise Dominiken tarikatı din 

                                                      
171 Adıyeke,Adıyeke, a.g.e., s. 37, 99. 
172 Marmara, a.g.e.,  s. 120. 



   169  

adamlarının meskeni olup himayesi önce Venediklilerde daha sonrasında Fransa’da 

olmuştur.173 Kiliselerin himayesi meselesi Osmanlı Devleti ve hami devlet arasındaki 

ilişkilerden etkilemiştir. Galata’da bulunan Venediklilerin himayesi altında olan ve 17. 

asırda çıkan yangında harap olmuş bir kilise, Girit’in fethinin ardından yapılan 

anlaşma sonrasında tamir edilebilmiştir.174 Venediklilere 1700 tarihinde verilen 

ahidnâmede, tamir ihtiyacı bulunan kiliselerin tamirine izin verileceği ve ayin ve 

ibadetlerine müdahale edilmeyeceği ifade edilmiştir.175 

 Kiliseleri devletler ve şahıslar himaye etse de bunlar Hıristiyan tarikatlar 

tarafından yönetilmekteydi.176  Kiliseleri himaye eden tarikatların, Papalık ve hami 

devlet ile ilişkisi de kiliselerin yönetimini etkilenmiştir. Nitekim bu ilişkiler, kiliseyi 

yöneten tarikatın değişmesine yol açmıştır.177 

 Osmanlı Devleti’nin, Katolik kiliselerine yönelik uygulamalarında üzerinde 

durulması gereken ilk konu San Domenico Kilisesi’nin camiye dönüştürülmesidir. 

1453 tarihinde verilen ahidnâme ile Galatalıların kiliselerine dokunulmayacağı 

güvence altına alınmıştır. San Domenico Kilisesi’nin hangi tarihte camiye 

dönüştürüldüğüne dair net bir bilgi bulunmamaktadır. Eyice’ye göre San Domenico 

Kilisesi 1475 yılı civarında camiye dönüştürülmüştür.178 Nitekim San Domenico 

Kilisesi’nin din adamları, 1476 tarihinde Galata’da bulunan başka bir kiliseye 

                                                      
173 İnciciyan, a.g.e., s. 104-105. 
174 Eremya Çelebi, a.g.e., s. 36. 
175 Muahedat Mecmuası, C. II, Hakikat Matbaası,  s. 170; Meryem Kaçan, XVI. Ve XVII. Yüzyıllarda 

Osmanlı-Venedik Ahidnâmeleri, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 1995,  s. 145. 
176 Meryem Ana Kilisesi Fransisken, Aziz Pierre Kilisesi katı Fransisken, Aziz Benoit Kilisesi Jakoben, 

Aziz George Kilisesi Kapusen din adamları tarafından idare edilmektedir. (Jean Thevenot, Thevenot 

Seyahatnamesi, 2. bs., Çev. Ali Berktay, Ed. Stefanos Yerasimos, İstanbul, Kitap Yayınevi, 2014,s. 

59. 
177 Dönem içinde tarikatların papalık ile ilişkileri yönettikleri kiliselerdeki akıbetlerini etkileyecektir. 

St. Benoit Kilisesi, önce Fransız devleti himayesinde iken kilise Cizvit tarikatına verilmiştir. Cizvit 

tarikatının, Papalık tarafından 1773 yılında kapatılması ile beraber St. Benoit Kilise’nin yönetimi 

Lazarist tarikatına verilmiştir. Bkz. İnciciyan, a.g.e., s.102-103. 
178 Semavi Eyice, “Arap Camii”, DİA, C. III, 1991, s. 326. 



   170  

taşınmışlardır.179  Kilisenin dönüştürüldüğü tarihle ilgili net bir tarih verilemese de 

1475 tarihinden sonra camiye dönüştürüldüğü söylemek mümkündür.180 

 San Domenico Kilisesi’nin camiye dönüştürülmesinin gerekçesi olarak, 

kilisenin inşa edildiği yerde daha öncesinde Emevilerin İstanbul Kuşatması sırasında 

7. yüzyılda inşa etmiş oldukları caminin var olduğu; bu caminin yıkılarak yerine kilise 

inşa edildiği rivayet edilmiştir. Ancak böyle bir durum mümkün görülmemektedir. Bu 

rivayet, 16. Yüzyılla beraber Arap Camii çevresine yerleşen İber Yarımadasından 

gelen Arap toplulukların varlığı sebebiyle ileri sürülmüş olması muhtemeldir.181 

Eyice’ye göre, en büyük kilisenin camiye dönüştürülmesi uygulaması sonucunda San 

Domenico Kilisesi, camiye dönüştürülmüştür.182 İnalcık, İstanbul’un fethinin ardından 

San Domenico Kilisesi’nin din adamları ve cemaatinin Galata’yı terk ettiğini; kilisenin 

kullanılmadığını ve boş olduğunu ifade etmiştir.183 Akyol’a göre Galata’nın en büyük 

kiliselerinden biri San Domenico Kilisesi olmakla beraber,  en büyük ve önemli 

kilisesi değildir. Bu sebeple kilise, fethedilen şehirdeki en büyük gayrimüslim 

ibadethanesi olarak camiye dönüştürülmemiştir. San Domenico Kilisesi’ni, 

Galata’daki diğer büyük iki kiliseden –San Franceco ve San Michel- ayıran en önemli 

özelliğinin kilisenin yönünün kıbleye dönüştürülmesine elverişli olmasıdır.  San 

Francesco ve San Michel Kiliseleri’nin bina yapılarından dolayı böyle bir durum 

mümkün olmamıştır.184 

 San Domenico Kilisesi’nin camiye dönüştürülmesi Galatalılara verilen 

ahidnâmeye aykırılık teşkil edip etmediği sorusu burada oldukça önemlidir. Öncelikle 

Galata, sulhen fethedilmiştir. Osmanlı Devleti, sulhen fethedilmiş topraklarda 

Müslümanların kullanımı için bir kiliseyi, fethin ardından camiye dönüştürme 

uygulamasında bulunmuştur. San Domenico Kilisesi’nin camiye dönüştürülmesi ile 

                                                      
179 Semavi Eyice, “Galata Hakkında İki Kitab ve Bu Münasebetle Bazı Notlar”, Tarih Dergisi, C. II, S. 

1, 1949, s. 217. 
180 Kenan Yıldız, “Bitmeyen Bir İskân Tartışması: Galata’da Yeni Valide ve Arap Camileri Etrafında 

Katolik-Müslüman Çekişmesi (1693-1713)”, Güney-Doğu Avrupa Araştırmaları Dergisi, S. 34, 

2020, s. 97. 
181 İnalcık, Ottoman-Galata, s. 346-347.;Eyice, Arap Camii, s. 326. 
182Eyice, Arap Camii, s. 326. 
183 İnalcık, Ottoman-Galata, s. 346. 
184 Ela Akyol, “Pera’nın Üç Kilisesi ya da Galata’nın Eski Bir Camii”, Tarih ve Toplum, C. XXIX, S. 

172, Nisan 1998, s. 29-31. 



   171  

fetih arasında geçen zaman, uzun bir zamandır. En büyük kilisenin camiye çevrilme 

uygulaması, fethin ardından yapılırken; bu uygulamayı aradan geçen zamana karşılık 

bu kapsamda değerlendirmek mümkün görünmemektedir. İnalcık’ın belirttiği185 üzere 

kilise kullanılmıyor ve  cemaati bulunmuyor ise bu gibi bir durumda, Osmanlı 

uygulamasında Müslüman toplumun ihtiyacı dahilinde kiliseler camiye 

dönüştürülmüştür.  Galatalılara verilen ahidnâmedeki güvencelerin uygulanmasında 

takdir hakkı padişahın olduğu için fetihten sonra geçen zamanın bir önemi olmaksızın, 

Müslüman toplumun ihtiyaçları kapsamında camiye dönüştürülmesi herhangi bir 

aykırılık ortaya çıkarmayacaktır.  

 16. yüzyılın sonlarında Galata’da sekiz veya dokuz tane Katolik kilisesi 

bulunmaktadır.186 Fakat Galata bölgesinde çıkan yangınlar sonucunda Katolik kilise 

sayısında azalma olmuştur. Bazı kiliselerin yangından sonra tamir veya yeniden inşa 

edilmesine izin verilmemiştir. Bu kiliselerden bazıları ise daha sonrasında yeniden inşa 

edilmiştir. St. Maria Kilisesi’nin binası, 1660 yılında çıkan yangın sonucunda 

tamamen yanmış, daha sonrasında 1678’de Galata’nın başka bir bölgesinde tekrardan 

inşa edilmiştir.187 

 St. Georg Kilisesi’nin binası da tamamen yanmıştır. Kilisenin bulunduğu 

arsaya başka binalar inşa edilmiş olmasına rağmen, St. Georg Kilisesi’nin 1673 yılında 

verilen kapitülasyonlar kapsamında tekrardan inşa edilmesine izin verilmiştir.188  

 St. Michel Kilisesi, Galata’daki Ceneviz toplumunun katedral kilisesidir. Bu 

sebeple Galata’nın en büyük ve en önemli kilisesi olduğunu söyleyebiliriz.189 Kilise 

binası, Galata’daki ticaret merkezinde bulunmaktadır. Bu kilise, 16. Yüzyılın 

                                                      
185 İnalcık, Ottoman-Galata, s. 346. 
186 Gerlach, bu kiliselerin, St. Francesco, St. Benedik, St. Peter, St. Georg, St. Maria, St. Anna, St. Clara, 

St. Johann olmak üzere sekiz tane olduğunu belirtiken; Marmara, 17. yüzyılın ilk yarısında İstanbul’da 

bulunmuş Papalık vekilinin raporunda dokuz Katolik kilisesi olduğunu ifade etmektedir. Bu kiliseler, 

St. Francesco, St. Pietro(Peter), St. Maria, St. Benedik, St. Georg, St. Antonio, St. Anna, St, Sebastian 

ve Yuhanna Baptist Kilisesi(St. Johann?) olmak üzere dokuz tane ifade edilmiştir. (Gerlach, a.g.e., C. 

I, s. 360; Marmara, a.g.e., s. 115.) 
187 İnciciyan, a.g.e., s. 109-110; Marmara, a.g.e., s. 117-118.  
188 Necdet Kurdakul, Osmanlı Devleti’nde Ticaret Antlaşmaları ve Kapitülasyonlar, İstanbul, Döler 

Neşriyat, 1981, s. 82; Marmara, s. 166. 
189 Akyol, a.g.e., s. 26. 



   172  

ortalarında yıkılarak kervansaraya dönüştürülmüştür. Ancak kilisenin, kervansaraya 

niye ve ne zaman dönüştürüldüğüne dair net bir bilgi bulunmamaktadır.190 

 St. Francesco Kilisesi, Galata’da St. Michele ve St. Dominico Kilisesi ile 

beraber Galata’nın en önemli kiliselerinden biri olmuştur. Galata’nın teslim 

alınmasından sonraki süreçte, St. Domenico Kilisesi’nin camiye dönüştürülmesi, 16. 

Yüzyılın ortalarında St. Michele Kilisesi’nin bulunduğu arsaya kervansaray inşa 

edilmesinin ardından Galata’daki en büyük kilise olmuştur.191 St. Francesco Kilisesi, 

1639 ve 1660 yangınlarından büyük zarar görmüş ve tamir edilmiştir.192 1696 

yangınından önce kiliseye yapılan teftişte, kilise binasında Venedik arması tespit 

edilmiştir. Ancak kilisenin meyhaneye dönüştüğü iddiası ile kilise binası 1696 

yangınından sonra yıkılmıştır. Kilisenin bulunduğu arsanın üzerine camii inşa 

edilmiştir.193 Bu kilisede bulunan rahipler,  Beyoğlu’nda kendilerine bağlı olan okula 

geçmiştir. Bu okul,  1724’te kiliseye dönüştürülmüştür.194 

 Aziz Benedetto Kilisesi, Fransa ile 1535’te yapılan kapitülasyon antlaşması 

sonucunda Fransa elçilerinin kullanımı (kraliyet şapeli) için Fransa’ya bağışlanmıştır. 

1660 yılındaki yangından sağlam bir şekilde kurtulan Aziz Benedetto Kilisesi, 1686’da 

yangında harap olmuştur. Kilise din adamının ve Fransız elçisinin gayretiyle tekrardan 

inşa edilmiştir. 1696’da yangından etkilenen kilise, 1697 yılında verilen ferman ile 

tekrar inşa edilmiştir. 1731 yılındaki yangın sonucunda da harap olan kilise sonrasında 

tekrardan inşa edilmiştir.195  

                                                      
190 Çınaryılmaz/Ar, St. Michel Kilisesi’nin kervansaraya dönüştürülmesi sebebinin, kilise binasının 

1509 depreminde büyük hasar görmüş olabileceğini, bu sebeple tamir edilemediğinden kilise arsası 

üzerine kervansaray inşa edilerek kullanılmaya başlanıldığını ya da kilise arazisinin bulunduğu yerin, 

Galata ticaret merkezi olduğundan, şehir planlaması kapsamında kilise arsasının kervansaraya 

dönüştürülerek Galata ticaret ve ekonomisine katkıda bulunulması amaçlanmış olabileceğini ifade 

etmişlerdir. Bkz. Naz Ecem Çınaryılmaz, Bilge Ar, “San Michele Church of Genoese Galata (Pera): 

Historic Records and Material Evidence on Its Chronology”, A|Z ITU Journal of the Faculty of 

Architecture, C. XVII, S. 2, 2020, s. 23-24. 
191 Akyol, a.g.e., 24. 
192 Yıldız, a.g.e., s. 99. 
193 Yıldız,  Kilisenin yıkılma gerekçesi olarak, kilisenin meyhane olarak kullanılması olarak ileri sürülse 

de kilisenin yıkılmasının gerçek sebebinin Venedik bayraklarının tespit edilmesi olduğunu ileri 

sürmüştür.bkz.  A.e., s. 100-101. 
194 İnciciyan, a.g.e., s. 110; Marmara, a.g.e., s. 120. 
195 Marmara,a.g..e., s. 158-161. 



   173  

 1673 yılında Fransa’ya verilen kapitülasyonda, kiliseler ile ilgili hüküm 

bulunmaktadır. Galata’da bulunan Cizvit ve Kapuçin din adamlarının yönetiminde 

olan iki kilisenin yönetimine müdahale edilmemesi, ayin ve ibadetlerine karışılmaması 

belirtilmiştir. Aynı hükmün devamında Kapuçin din adamlarının kilisesinin yanmış 

olduğundan tamirine izin verildiğine dair ifade bulunmaktadır. Aynı şekilde Osmanlı 

İmparatorluğu sınırları içinde bulunan Fransızlar tarafından himaye edilen kiliselere 

müdahale edilmemesi gerektiği de belirtilmiştir.196 Fransa ile tekrar yapılan 1740 

tarihli kapitülasyonda da Katoliklerin ibadet ve ayinlerine müdahale edilmemesi, 

Galata’da Cizvit ve Kapuçin Kiliselerinin tamir ihtiyacı doğduğunda izin verilmesine 

dair aynı hükümleri ihtiva etmiştir.197  

 Karlofça Antlaşması’nın 13. maddesinde de Katolik rahiplerin rencide 

edilmemesi, Katolik kiliselerinin tamir ihtiyacı doğduğunda tamirine izin verilmesi, 

ayin ve ibadetlerine müdahale edilmemesi düzenlenmiştir.198 Benzer hüküm Pasarofça 

Antlaşması’nda (11. madde)199 ve 1718 Tarihli Belgrad Andlaşması’nda da 

bulunmaktadır.(9. madde)200 

Fatih Sultan Mehmed’in Katolik papazlarına verdiği fermanda, can, mal ve 

kilise dokunulmazlığı güvencesi tanınmıştır. Fatih Sultan Mehmed, Bosna’yı 

fethettikten sonra orada bulunan Katolik Papazlara verdiği emanla, yaşamlarını ve 

mallarını güvence altına almış, kiliselerine ise dokunulmayacağını hükme 

bağlamıştır.201 

1516 ve 1530 tarihli Bosna Kanunnamelerinde,  fetih sırasında var olmayan 

sonradan inşa edilmiş kiliselerin yıkılacağı ve kiliselerdeki din adamlarından düşmanla 

işbirliği içinde olanların cezalandırılacağı ifade edilmiştir.202 

 

                                                      
196 Kurdakul, a.g.e., s. 82. 
197 Kurdakul, a.g.e., s. 88. 
198 Nihat Erim, Devletlerarası Hukuk ve Siyasi Tarih Metinleri, C. I, Ankara, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 1953, s. 32. 
199 Erim, a.g.e., s. 66. 
200 A.e., s. 86 
201 Bosna Arşiv Belgeleri, s. 9. 
202 Bosna Arşiv Belgeleri, s. 62-63, 66. 



   174  

 Kapitülasyonlar ve devletlerarası antlaşmalarda, Osmanlı Devleti sınırları 

içinde bulunan kiliselere yönelik hükümler bulunması oldukça ilgi çekicidir. Çünkü, 

kilisenin dokunulmazlığı ve tamiri konuları, İslam hukukunun düzenleme alanında 

bulunmaktadır. Nitekim kilisenin tamiri meselesinde, padişahın takdir hakkı bulunsa 

da bu takdir hakkını kapitülasyonlar ve devletlerarası antlaşmalar sınırlandırmıştır. Bu 

takdir hakkının sınırlanması, bir süre sonra tamir usulü ile amaçlanan kilisenin kadîm 

olduğu hal üzerine tamiri amacından da sapılmasına yol açabilecektir. Bu sebeple, 

kapitülasyonların kiliselerin tamiri ve yeniden inşasına etkisi, ayrı bir çalışma konusu 

olabileceği kanaatindeyim. 

 

3.2. KİLİSE TAMİRİ 
 

 Osmanlı hukuku kapsamında gayrimüslim ibadethanelerinin dokunulmaz 

olması, aynı zamanda kiliselerin belli şartlar dahilinde tamir edilmesine olanak 

tanımıştır. Osmanlı Devleti’nde himaye altındaki gayrimüslim ibadethaneleri ile ilgili 

çok fazla kısıtlama bulunmamakla beraber, yeni bir ibadethane inşasının yasak 

olmasından dolayı tamir edilecek ibadethanenin aslına uygun şekilde yapılması, 

gayrimüslim ibadethanelerine yönelik en önemli kısıtlama olmuştur.203 Kiliselere 

yönelik kısıtlamaların yanında yasaklar da mevcuttur. Kiliselerin tamiri ve yeniden 

inşasında kullanılacak olan malzemeler kilisenin asli yapısındaki malzemeler olması 

gerektiğinden yeni malzemelerin kullanılması yasaklanmıştır.204  

 Osmanlı Devleti’nde yasaklar ve kısıtlamalar çerçevesinde kiliseler için bir 

tamir izin usulü öngörülmüştür. Bu usul içerisinde tamir talebi, keşif, fetva ve 

padişahın izni aşamaları bulunmaktadır. 

3.2.1. TAMİR ŞARTLARI 
 

 Osmanlı Devleti, kilise ve sinagogların tamir ve yeniden inşalarına yönelik bir 

usul uygulamıştır. Bu uygulama kapsamında, gayrimüslim ibadethanesinin tamir izni 

                                                      
203 Ercan, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler, s. 233. 
204 Bu yasak 17. yüzyılın ikinci yarısında Köprülü Fazıl Mustafa Paşa döneminde kaldırılmıştır. (Karaca, 

a.g.e., s. 40-41.) 



   175  

başvurusunun ardından ilk olarak kilisenin inşa zamanı oldukça önemli bir yer 

tutmaktadır. Daha sonrasında tamir edilecek gayrimüslim ibadethanesinin, tamire 

ihtiyaç duyulan kısımlarının keşfedilmesi, tamir talebinin İslam ve Osmanlı hukukuna 

uygunluğunun tespit edilmesi, padişah tarafından tamire izin verilmesi izlenecek olan 

aşamaları oluşturmuştur. 

 Kilisenin kadim olması yani fetih sırasında var olması, tamir meselesinde de 

gündeme gelecektir. Osmanlı Devleti’nde kadim olmayan bir kilisenin tamirine 

müsaade edilemezdi. Çünkü yeni bir gayrimüslim ibadethanesinin inşa edilmesi 

yasaktır. Sonradan inşa edilmiş bir kilisenin, tamir edilmesi ise hukuken mümkün 

görünmemektedir. Burada dikkat çekici olan husus kilisenin kadim olduğunun ispatı 

meselesidir. Kadîm kelime olarak “evvelini bilir kimse olmaya” şeklinde ifade 

edilmiştir.205 Kadîm kilise ise  “kadimi kilise oldur ki kable’l-feth kilise olup ba’de’l-

feth dahi ol vechile ol günde ibkâ oluna”206 olarak tanımlanmıştır. Bu iki tanımdan 

yola çıkarak gayrimüslim ibadethanesinin fetih sırasında var olmasının kilisenin kadîm 

olmasını sağladığını ifade edebiliriz. Kilise ve sinagogların tamirine yönelik bütün 

belgelerde kiliselerin kadîm olduğuna dair vurgu yapılması, gayrimüslim 

ibadethanesinin kadîm olduğu sonucunu vermeyecektir. Mesela H. 1102 (M. 1691) 

tarihli bir belgede Müslümanlar tarafından kurulmuş bir şehir olan 

Tatarpazarcığı’nda207 bulunan kadimi kilisenin tamirine izin verilmiştir. Tamirine izin 

verilen kilise, Tatarpazarcığı’na bağlı, sadece zimmilerin yaşadıkları ve İslam adet ve 

kurallarının uygulanmadığı bir köydedir.208 H. 1109 (M. 1698) tarihli bir başka 

belgede ise Tatarpazarcığı’nın varoş mahallesi zimmilerinin, fetihten beri kullandıkları 

                                                      
205 Türkzade Hafız Mehmed Ziyaeddin Efendi, Osmanlı Hukuk Sözlüğü: Mükemmel Istılahât-ı 

Kavânin Yâhut Mâlûmat-ı Kanûniye Hülâsası, Haz. Fethi Gedikli, İbrahim Enes Onat, İstanbul, On 

İki Levha Yayınları, 2021, s. 128. 
206 Ahmed Refik, Onuncu Asr-ı Hicri, s. 69. 
207 Tatarpazarı/Tatarpazarcığı şehri Osmanlı Devleti’nin fetihleri sonucunda kurulmuştur. 14. yüzyılın 

sonları ve 15. yüzyılın başlarında akıncı Tatar grupları, Tatarpazarcığı’nın bulunduğu bölgeye gelmişler 

ve burada bir yerleşim yeri oluşturmuşlardır. Şehirle ilgili ilk arşiv vesikası 1472 tarihli olup, 

Tatarpazarcığı’nda yaşayan 105 müslüman hane bulunduğu belirtilmiştir. 1516 tarihli bir başka 

vesikada ise şehirde yüz doksan yedi müslüman hane ve otuz altı bekar müslüman; gayrimüslim nüfus 

olarak bir hıristiyan hanesi kaydedilmiştir. 1570 tahrir defteri kaydında ise Tatarpazarcığı’nda yaşayan 

yirmi sekiz gayrimüslim hanesinden bahsedilmektedir. bkz. Grigor Boykov, Machiel Kiel, 

“Tatarpazarcığı”,DİA, C. XL, İstanbul, 2011, s. 170-171. 
208 Ahmed Refik, Türk İdaresinde Bulgaristan,  s. 36.; BOA, A.DVNSMHM.d.,100 MD/526, fi evail-

i C [1]102 (2-11 Mart 1691) 



   176  

kadimi kiliselerinin tamirine izin verilmiştir.209 H. 1110 (M. 1699) tarihli başka 

belgede de Tatarpazarcığı’na bağlı bir köydeki kilisenin tamirine izin verilmiştir.210 

Tatarpazarcığı’nın Müslümanlar tarafından kurulmuş bir şehir olmasına rağmen 

Tatarpazarcığı’nda bulunan kiliselerin tamirinin talep edilmesi, sonradan kiliseler inşa 

edildiği sonucuna bizi ulaştırmaktadır. Ancak nüfusu sadece zimmilerden oluşan, 

Müslümanların yaşadıkları yerlerden uzak ve İslam adet ve kurallarının 

uygulanmadığı yerleşim yerlerinde sonradan yeni kiliseler inşa edilebileceğine dair 

fetvalar bulunmaktadır.211 Bu kiliselerin sonradan inşa edildiği kabulünde, bulunduğu 

yerleşim yerlerini bu kapsamda mı değerlendirmek gerekmektedir? Bu soruya evet 

cevabını verirsek, yeni kilise inşasını hukuka uygun olduğunu kabul edebiliriz. Ancak 

kilise inşasının hukuka uygun olması; kiliseyi kadîm kilise yapmayacaktır.  

 H. 1104 (M. 1693) tarihli bir başka belgede ise İstanbul’da bulunan dört adet 

sinagogunun tamirine izin verilmiştir. Tamire izin verilen arşiv vesikasında, bu dört 

sinagogun İstanbul’un fethinden önce Yahudi cemaatleri tarafından kullanıldığı ifade 

edilmiştir.212 Güleryüz, mezkur vesikadan yola çıkarak Ahrida, Yanbolu, Çana ve 

Karaferye sinagoglarının Bizans döneminde inşa edildiğini ileri sürmüştür.213 Bu 

durum tarafımızca mümkün görünmemektedir. Çünkü Fatih Sultan Mehmed, 

İstanbul’u fethettikten sonra Osmanlı Devleti coğrafyasında yaşayan birçok Yahudi 

topluluğu İstanbul’a iskan etmiştir. Ayrıca İstanbul’un fethinden yaklaşık elli yıl sonra 

da İber Yarımadasından Yahudi toplulukları Osmanlı Devleti’ne göç etmişlerdir. 

İskana tabi tutulan ve İberya’dan göç eden Yahudi topluluklarının yerleştikleri 

bölgelerden biri de sinagogların bulunduğu Balat bölgesi olmuştur. Yahudi 

topluluklar, sinagoglarına  göç ettikleri şehirlerin isimlerini vermeyi tercih etmişlerdir. 

Nitekim Ahrida sinagogu, Ohri’den gelen Yahudi topluluğunun; Yanbolu Sinagogu, 

Yanbolu’dan gelen Yahudi topluluğunun sinagogları olmuşlardır. Ancak söz konusu 

                                                      
209 BOA, A.DVNSMHM.d., 110MD / 1524, fi evahir-i N [1]109 (1-10 Nisan 1698) 
210 BOA, A.DVNSMHM.d., 111MD/25, fi evasıt-ı Z [1]110 (9-19 Haziran 1699) 
211 Çatalcalı Ali Efendi, a.g.e., s. 227.  
212BOA, A.DVNSMHM.d, 104/588, fi evasıt-ı CA [1]104 (17-27 Ocak 1693); aynı hüküm için ayrıca 

bkz. Ahmet Refik, Hicri On İkinci Asırda, s. 10. 
213 Güleryüz, a.g.e., C. I, s. 42, 48. 



   177  

bu dört sinagogun isminin, şehir isimleri olmasından yola çıkılarak hepsinin olmasa 

da bazı sinagogların İstanbul’un fethinden sonra inşa edildiğini ileri sürebiliriz.  

Kadîmilik meselesinde, Balat’taki Ermeni Kilisesi’nin durumu da oldukça ilgi 

çekicidir. Simeon, 17. yüzyılda İstanbul’da beş tane Ermeni kilisesi bulunduğunu, bu 

kiliselerden birinin Balat’ta olduğunu ifade etmiştir.214  İnciciyan da İstanbul’da üç 

tane Ermeni Kilisesi bulunduğunu, bu kiliselerden birinin Balat Surp Hıreşdagabet 

Kilisesi olduğunu belirtmiştir.215 Ancak Surp Hıreşdagabet Kilisesi, eski Rum 

kilisesidir. Kefeli Ermenilerin kullandığı Surp Nigoğos Kilisesi’nin camiye çevrilmesi 

sonucunda, kilise cemaatine Balat’ta metruk halde ve cemaati bulunmayan Rum 

Kilisesi tahsis edilmiştir.216 1693 tarihli bir arşiv kaydında Balat’taki Aya Sarati isimli 

Ermeni kilisesinin tamirine izin verilmiştir.217 Kilisenin isminden, kilisenin bir Rum 

Kilisesi olduğunu anlaşılmakla beraber kilisenin bir Ermeni kilisesi olduğu 

belirtilmiştir.  Bu sebeple Aya Sarati Kilisesi’nin, Surp Hıreşdagabet Kilisesi olduğunu 

söyleyebiliriz. Kilise tamir izin belgesinde, kilisenin “kable’l-fetih” Ermeniler 

tarafından kullanılan kadîmi bir kilise olduğu belirtilmiştir.218 Tarihî gerçeklerden yola 

çıkılarak, kilisenin Ermeni Kilisesi’ne dönüşümü 17. Yüzyılın başlarında olduğundan,  

arşiv kaydındaki bilgiler doğru görünmemektedir. Ancak, burada esas ifade edilmek 

istenen kilisenin, metruk olması ve cemaati bulunmasa da İstanbul’un fethinden önce 

de var olması mıdır? Şöyle ki, kilisenin hangi Hristiyan topluluk tarafından 

kullanıldığı, Osmanlı idaresini ilgilendirmemekle beraber önemli olan husus,  kilisenin 

İstanbul’un fethinden önce de var olması mıdır? Bu soruya evet cevabı verecek olursak  

kilisenin, fetih öncesinde var olması kilisenin kadîmi kilise olduğu sonucunu ortaya 

çıkarsa da kadîmi bir Ermeni kilisesi olduğunu söylemek mümkün olmayacaktır. 

Kilisenin sonradan inşa edildiğine dair şüphelerin varlığı durumunda, kadîm 

olduğunun ileri sürülmesi Osmanlı Devleti’nin kilise tamir izin talep ve usulünün bir 

taslak metni kapsamında değerlendirilecektir. Sonradan inşa edilmiş gayrimüslim 

                                                      
214 Polonyalı Simeon, a.g.e., s. 16. 
215 İnciciyan, a.g.e., s. 38-40. 
216 Eremya Çelebi, a.g.e., s. 170. 
217 BOA, A.DVNSMHM.d, 104/587, fi evasıt-ı CA [1]104 (17-27 Ocak 1693); aynı hüküm için bkz. 

Ahmet Refik, Hicri On İkinci Asırda, s. 10. 
218 A.e. 



   178  

ibadethanesinin tamirine izin verilmesi durumunda, gayrimüslim ibadethanesinin 

kadîm bir ibadethane olmasa da cemaatine verilen vesika ile kilisenin inşası Osmanlı 

hukukuna uygun hale gelecek ve gayrimüslim ibadethanesine kadîmilik sıfatını 

kazanmış olacak ve şer‘i hukuka uygun hale gelecektir. 

Kilise tamiri ile ilgili usul ve yöntem şer’i hukuka dayansa bile bu  

uygulamanın aynı tip olduğu anlamına gelmez.219 Kilise tamiri açısından İstanbul ve 

İstanbul haricindeki bölgeler arasında bazı farklılıklar bulunsa da temelde aynı usul 

izlenmektedir. Her halükarda kilisenin tamiri kilise cemaati veya bölgenin 

gayrimüslim reayası tarafından karşılanmıştır. Eğer tamirin gerçekleşmesi için gerekli 

para veya malzemenin toplanamaması durumunda kilise belli bir sürede tamir 

edilemez ise kilisenin tamiri için tekrardan başvuru yapılması gerekmektedir.220 

Kilisenin varlığının devamında olduğu gibi kilise tamiri noktasında da, siyasi veya 

politik durumların varlığı ve bölgede yaşayan Müslümanların hassasiyetleri 

noktasında genel uygulamadan sapma ortaya çıkarabilecektir.221 

Osmanlı hukuk sistemi uygulamasında aslolan, kilisenin aslı üzerine tamir ve 

yeniden inşa edilmesidir. Bu sebeple kilise mimarisinin gelişmesi Tanzimat dönemine 

dek mümkün olmamıştır.222 Osmanlı Devleti’nde bulunan kiliseler, gösterişsiz ve 

oldukça sadedir. Kiliselerin gösterişsiz ve sade olmasını aynı zamanda Osmanlı 

idarecilerinin ve Müslüman toplumunun dikkatini çekmemesi amacının sonucu olarak 

ifade edebiliriz.223 Özellikle Anadolu’daki kiliseler çok küçük ve bakımsızdır.224 

Rumeli’nde Müslüman toplumu rahatsız etmemek için  kiliselerin bir kısmı, toprağa 

yarı gömülü ve ahşap bir şekilde inşa edilmiştir.225 

                                                      
219 Kemal Beydilli, “Osmanlı Döneminde Kilise Siyasetinden Bir Kesit -II. Mahmud Devrinde Kilise 

Tamiri”, Osmanlı Devleti’nde Din ve Vicdan Hürriyeti, Ed. Azmi Özcan, İstanbul, Ensar Neşriyat, 

2000, s. 264. 
220 Beydilli, a.g.e., s. 260-262. 
221 Nuran Koyuncu, a.g.e., s. 108,111. 
222 Karaca, a.g.e., s. 12. 
223 Gerlach, kilise binalarının diğer binaların arasında gizlenerek inşa edilmiş olduğunu, birçok kilisenin 

ahır veya samanlık gibi göründüğünü ifade etmiştir. bkz. Gerlach, a.g.e., C. II, s. 752. 
224 Gerlach, a.g.e., C. I, s. 446. 
225 Gradeva, On Zimmis and Church Buildings, s. 211. 



   179  

Varna’da misafirhane olarak kullanılan bir bina, kadimden kilise olduğu için 

tamiri talep edilmiştir. Bu bina Ermeni tüccarlar tarafından satın alınarak daha 

öncesinde kilise olduğu şahitlerle ispat edilmiştir. Ancak kilise, iki camiinin arasına 

inşa edilirse buna izin verilmemesi için yazılan bir vesikada binanın ve binanın 

bulunduğu arsanın keşfedilmesi emredilmiştir.226 Hristiyanların bir kilise kalıntısı 

üzerine yeniden inşa ettikleri kilisenin, Osmanlı idaresi tarafından yıkıldıktan sonra 

tekrardan inşa edilmesi esasında kiliselere yönelik uygulamalarda istisnaların 

bulunabileceğinin ifadesidir.  Bu iddianın ispatı ise, bölgedeki Müslüman halkın 

şahitliğinde yapılabilirken; bu bölgedeki zımmi halk için oldukça uzun bir süreç 

oluşturmuştur.227  

3.2.2. TAMİR İZİN TALEBİ 
 

 Gayrimüslim ibadethanelerinin tamiri için tamir izin talebi gerekmektedir. Bu 

izin talebi kapsamında, kimlerin başvuru yapabileceği ve tamir talep edilen 

gayrimüslim ibadethane bölümleri incelenecektir. 

 

3.2.2.1. TAMİR İZİN TALEBİ BAŞVURUSUNU 

YAPABİLECEK KİŞİLER 
 

 Gayrimüslim ibadethanelerinin tamiri talebi için, şer‘iyye mahkemelerine228 

veya arzuhal yoluyla merkeze başvuru yapılabilir.229 

 Tamir için başvuruyu, kilise cemaati üyelerinin hepsi veya bir kısmı 

yapabilirdi.230 Bazı durumlarda ise kilisede görevli din adamları ve kilise cemaati 

                                                      
226 Ahmed Refik,Türk İdaresinde Bulgaristan, s. 47-48. 
227 Gradeva, Ottoman Policy, s. 356. 
228 BOA, A.DVNSMHM.d, 104MD/656, fi evail-i C [1]104 ( 7-16 Şubat 1693) 
229 “Medine-i Rodosçukta sakin Ermeni taifesi arzuhal edip medine-i mezburda vâki‘ kadîmen yedlerine 

terk olunan kilise…”. BOA, A.DVNSMHM.d, 110MD /1684, fi evâsıt-ı L [1]109  (21-31 Nisan 1698) 
230 “Kaza-i mezbura tabi bezirgah nam karyenin ehl-i zimmet reaya taifesi dergah-ı muallama gelip 

karye-i mezburede vaki‘ feth-i hakaniden beru yedlerine terk olunan kadîmi kiliseleri..”. BOA, 

A.DVNSMHM.d,  111MD/64, fi evahir-i Z [1]110 (19-29 Haziran 1699) 



   180  

beraber bu başvuruyu yapılabilirdi.231 Ayrıca  Patrik de doğrudan kilisenin tamiri için 

izin talep edebilirdi..232 

 Tamir talebinde bulunanlar aynı zamanda ibadethanelerinin tamiri ve onarımı 

için ekonomik kaynağı da sağlayan kişiler olmuştur. Kilise ve sinagogların tamir ve 

yeniden inşasında, sorumluluğun gayrimüslim ibadethane cemaatinde olduğu 

belirtilerek; tamir ve yeniden inşanın masrafları cemaat tarafından karşılandığı ifade 

edilmiştir.233 Bazı zamanlarda ise bir kişi bütün masrafı üstlenerek gayrimüslim 

ibadethanesini tamir ettirmiştir.234 Bazı durumlarda ise başka kiliselerin cemaati ve din 

adamlarının yardımlarıyla tamir masrafları karşılanmıştır.235 

 

3.2.2.2. TAMİR EDİLECEK GAYRİMÜSLİM İBADETHANE 

BÖLÜMLERİ 
 

 Osmanlı Devleti uygulamasında tamire tabi tutulan kısım sadece ibadet ve 

ayinlerin yapıldığı alanlar olmamıştır. Kilise ve sinagoglara bağlı eklenti ve binalar da 

gayrimüslim ibadethaneleriyle aynı uygulamaya tabi tutulmuştur. Bazı izinlerde 

kilisenin hangi bölümlerinin tamir ihtiyacı olduğu belirtilmezken236; bazı vesikalarda 

tamir ihtiyacı doğan bölümler teker teker sayılmıştır.237 Gayrimüslim ibadethane 

                                                      
231 “Dergah-ı muallama mektub gönderip medine-i Tirede sakin ruhban taifesi ve sair ehl-i zimmet 

reayası meclis-i şer‘e varıp medine-i mezburda vaki feth-i hakaniden beru yedlerine terk olunan kadîmi 

kiliselerinin..” BOA, A.DVNSMHM.d , 111MD/2260, fi evahir-i S [1]113 (27 Temmuz – 5 Ağustos 

1701) 
232 “İstanbul’da vaki Rum patriği ile zimmi reaya taifesi ordu-yı hümayunuma gelüb mahruse-i 

mezburede Fener kurbunda kadimden yedlerine terk olunup patrik olanlar sakin olduğu manastırın…” 

BOA, A.DVNSMHM.d , 104/210, fi evail-i Şevval [1]103 (16 Haziran 1692) 
233 Ayalon, a.g.e., s. 105-106. 
234 “ Akdeniz'de kalyon re’îsi olan Caneti Re’îs meclis-i şer‘-i şerîfe varup; "cezîre-i mezbûrede vâkı‘ 

mesken-i seyâtîn ve ma‘den-i ecinne vü kefere olan Artemit dimekle ma‘rûf manastırun zelzeleden ba‘zı 

yirleri yıkılup telef-i nefs olmak mukarrer olmağla emr-i şerîfle vaz‘-ı kadîminden tecavüz olmamak 

üzre meremmet itdürüp…”. 85 Numaralı Mühimme Defteri (1040-1041 (1042)/ 1630-1631(1632)) 

Özet-Transkripsiyon-İndeks, Haz. Hacı Osman Yıldırım, Vahdettin Atik, Ali Mesut Birinci vd., 

Ankara, Başbakanlık Devlet Arşivleri Müdürlüğü, 2002, Hüküm No: 436, s. 268. 
235 Karaca, a.g.e., s. 104. 
236 “ Kadîmen  yedlerine terk olunan Aya Dimitri  dimekle maruf Kiliselerinin bazı mahalleri termime 

muhtaç olduğu…” BOA, A.DVNSMHM.d  101MD/97, fi evail-i B [1]102 (31 Mart-10 Nisan 1691); 

“karye-i mezburda kadimden yedlerine terk olunan kiliselerinin bazı yerleri harab olub termime muhtaç 

olmağla”. BOA, A.DVNSMHM.d , 104MD/440, fi evasıt-ı RA [1]104 (19-29 Kasım 1692). 
237 “bahçe ve havlı duvarları ve ruhban sakin olucak odaları termime muhtaç olmağla…”. BOA, 

A.DVNSMHM.d ,100MD/511, fi evahir-i CA [1]102 (19 Şubat- 1 Mart 1691) 



   181  

binasının duvar ve çatısı tamire ihtiyacı ortaya çıkabileceği238, bazı durumlarda kilise 

çatısının özellikleri de belirtilmiştir.239 Kilise ve sinagoglara bağlı din adamlarının 

odalarının da tamir ihtiyacı doğmuştur.240 

 

3.2.2.3. TAMİR SEBEBİ 

 

 Gayrimüslim ibadethanelerinin tamir ihtiyacını ortaya çıkartan sebepler 

olmuştur. Tamir izin talebi başvurusunda, tamir ihtiyacını doğuran sebep ve 

gayrimüslim ibadethanesindeki tamir ihtiyacının ortaya çıkaran durumlar  

belirtilmiştir. 

 “Mürur-ı eyyam” sebebi ile gayrimüslim ibadethanesinin tamire ihtiyaç 

duyması, en çok kullanılan tamir sebeplerinden biri olmuştur. Zamanın geçmesi ile, 

kilise bina ve eklentilerinin tamire ihtiyaç durumunu ortaya çıkmasıdır.241 Mürur-ı 

eyyam sebebiyle tamir talebinde, bazen tahribat  meydana gelmişken; bazen de ilgili 

bölümün yıkılması ve devrilmesi gibi bir durumun meydana gelmesi an meselesi 

olmuştur.242 

 Kilise tamiri için diğer önemli sebep ise doğal afetler olmuştur. Deprem243, 

sel244 ve yangınların ardından kiliselerde tamir ve onarım ihtiyacı ortaya çıkmıştır. 

                                                      
238 “Kadîmi kiliselerinin sakfı ve etraf-ı erbaası olan duvarları mürur-ı eyyam ile münhedim olub 

termime muhtaç olmağla…”. BOA, A.DVNSMHM.d 111md/54 fi evasıt-ı Z [1]110 (9-19 Haziran 

1699); “…kadîmi kiliselerinin mürur-ı eyyam ile duvarları ve sakfı harabe müşrif olmağla…” BOA, 

A.DVNSMHM.d.,110MD/ 2922, fi evahir-i N [1]110 (22 Mart- 1 Nisan 1699) 
239 “Kiremid puşideli sakfı tamire muhtaç olduğu” BOA, A.DVNSMHM.d ,110MD/ 3033, Fi evail-i L 

[1]110 (2-12 Nisan 1699) 
240 “Ruhban sakin olucak odaları termime muhtaç olmağla“. BOA, A.DVNSMHM.d ,100MD/511, fi 

evahir-i CA [1]102 (19 Şubat- 1 Mart 1691);  “Kadimi kiliselerinde mülhak odaları mürur-ı eyyam ile 

harabe müşrif olub…”. BOA, A.DVNSMHM.d ,110MD/2800 fi evahir-i Ş [1]110 (21 Şubat 1699);  

“Kadimi kiliselerinin misafir odalarının kapularının mürur-ı eyyam ile harabe müşrif olduğun…”. 

BOA, A.DVNSMHM.d 111MD/ 2285, Evahir-i RA [1]113 
241 “kadîmden yedlerine terk olunan kiliselerinin sakf ve bazı mahalleri mürur-ı eyyam ile haraba müşrif 

olmağla”. BOA, A.DVNSMHM, 104MD/447, fi evail-i RA [1]104 (9-19 Kasım 1692) 
242 “kadîmden yedlerine terk olunup patrik olanlar sakin olduğu manastırın tarik-i âm tarafında olan 

duvarı köhne olup hedm ihtimali olup”. bkz. BOA, A.DVNSMHM.d , 104MD/210, fi evail-i Şevval 

[1]103 (16 Haziran 1692) 
243 85 Numaralı Mühimme Defteri, s. 268, Hüküm no: 436. 
244 “Mihrimah Sultan evkafı  karyelerinden kaza-i mezbura tabi Bodrum? nam karye zimmileri dergah-

ı muallama gelip karye-i mezburede kadîmen yedlerine terk olunan kilisenin bazı yerleri (?) nehrinin 

tuğyanı harab  edip termime muhtaç olduğu” . BOA, A.DVNSMHM.d, 104/58 fi evahir-i Ş [1]103 (7-

17 Mayıs 1692).  



   182  

Osmanlı şehirlerinin  bina yapılarından dolayı, yangın şehir genelinde hızla yayılarak; 

büyük hasarlar meydana getirmiştir.245 Yangından etkilenen yapılardan biri de kiliseler 

olmuştur. Özellikle yangınlar, mürur-ı eyyam sebebinden sonra kiliselere en ciddi 

zararı vermişlerdir.246 Nitekim yangından dolayı harap olmuş kiliselerin tamiri ile ilgili 

de birçok fetva verilmiştir.247 

 Gayrimüslim ibadethanelerinin, tamir ihtiyacını ortaya çıkaran sebebin 

belirtilmesi, Osmanlı uygulamasının bir sonucudur. Şöyle ki tamir sebebinin 

belirlenmesi, tamir edilecek gayrimüslim ibadethanesinin tamirin sınırlarının 

belirlenmesi noktasında önem arz etmektedir. Yangın veya mürur-ı eyyam gibi 

sebepler belirtildikten sonra tamir ihtiyacının kilisenin hangi kısmında olduğu da 

eklenmiştir. Özellikle keşif sırasında, keşfi yapan devlet görevlilerinin, tamire ihtiyaç 

olan kısmı incelerken ihtiyacın varlığı ve sebep arasındaki illiyet bağını kurmaları 

gerekmektedir. Her tamir izni belgesinde, tamir sırasında kiliseye yeni bir şey 

eklenmemesi ve büyütülmemesi tamir izin şartlarından birini oluşturmuş olup 

gayrimüslim ibadethanesi cemaatinin kiliselerini büyütmek ve genişletmek amacı ile 

tamiri kullanmalarının önüne geçilmek istenmiştir. Bu anlayışın bir sonucu olarak, 

tamiri ortaya çıkaracak olan sebebin kilise cemaati tarafından oluşturulmamasını da, 

yeni bir şey ekleme ve genişletme yasağının görünümü olarak kabul edebiliriz. 

 

3.2.3. KEŞİF 
 

 Gayrimüslim ibadethanesinin tamir talebinin ardından keşif uygulaması 

yapılır. Keşif uygulamasındaki amaç, tamir talebindeki beyanların doğruluğunu 

kontrol etmektir. Keşfin amacı,  tamir talebinde belirtilen unsurlar  kilisenin kadîm 

                                                      
245 Thevenot, İstanbul’daki evlerin ahşap olduğu için şehrin rüzgarlı olduğu günlerde yangınlar çıktığını 

ve bu yangınların hızlı bir şekilde geniş bir alana yayıldığını ifade etmiştir. bkz. Jean Thevenot, a.g.e., 

s. 58. 
246“ Karyelerinde vaki kadîmen yedlerine terk olunan  (?) Kiliselerinin ancak eşcârı muhterik olmağın”. 

BOA, A.DVNSMHM 102MD/596 fi evahir-i CA [1]103 (8-18 Şubat 1692); “kadîmi kiliseleri muhterik 

olub…”. BOA, A.DVNSMHM.d, 104/587 fi evasıt-ı CA [1]104 (17-27 Ocak 1693); “kiliseleri 

muhterik olub”. BOA, A.DVNSMHM.d, 104/588, fi evasıt-ı CA [1]104 (17-27 Ocak 1693); 

“kiliselerinin sakfı muhterik olub termime muhtaç olmağla”. BOA, A.DVNSMHM.d, 104/656, fi evail-

i C [1]104 ( 7-17 Şubat 1693) 
247 Düzdağ, a.g.e., s. 105; Feyzullah Efendi, Fetava-yı Feyziye, Haz. Süleyman Kaya, İstanbul, Klasik 

Yayınları, 2009, s. 125. 



   183  

olup olmadığı, tamire ihtiyaç doğuran sebebin varlığının doğrulanması, tamir talebinde 

bulunulan alanların ölçülerinin tespit edilmesidir. Keşif uygulamasından sonra verilen 

hüccet ile kilisenin tamir şartları ve sınırları belli olacaktır.  

 Keşif için padişahın, izin gerekmektedir.248 Keşif işlemi için gayrimüslim 

ibadethanesinin bulunduğu yerin bağlı olduğu kazadaki kadı veya naib tayin 

edilecektir.249 Naib veya kadı keşfi, kilise ve sinagogun bulunduğu yerin civarında 

yaşayan Müslüman ahalinin şahitliğinde yapacaktır.250 Bazı durumlarda keşif 

işleminini yapan kadı veya naibe, mimar da eşlik etmiştir.251 

 Keşif işlemi, bazı durumlarda gayrimüslim ibadethanesinin bağlı olduğu 

kazadaki kadı veya naib tarafından yapılmamıştır. Şöyle ki, Uzuncaabad-ı Hasköy 

naibine, Uzuncaabad-ı Hasköy’e bağlı Harmanlı kasabasındaki Rum reaya tarafından 

kullanılan kilisenin tamiri için keşfedilmesi emredilmiştir.252 Ancak bu görev için 

tayin edilen naib, kilise cemaatinden fazladan akçe talep ettiği ve talep edilen akçenin 

kilise cemaati tarafından verilmediğinden keşif yapılmadığı gerekçesiyle, keşif  

yapılması için civarda bulunan Cisr-i Mustafapaşa Kazası naibine yazılmıştır.253 

 Keşifte, yetkili idareciler, gayrimüslim ibadethanesine giderek öncelikle 

durum tespitinde bulunduktan sonra gayrimüslim ibadethanesinin aslî ölçüleri tespit 

                                                      
248 BOA, A.DVNSMHM.d., 105MD/1863, fi evasıt-ı B [1]119 (7-17 Ekim 1707) 
249 BOA, A.DVNSMHM.d 110MD/3123 fi Evail-i ZA [1] 110 (1-10 Mayıs 1699) 
250“Marifet-i şer‘le keşf olunmak içün verilen emr-i şerifim mucebince kıbel-i şerden naib nasb ve tayin 

zikrolunan kiliseye bî-garez  müslimin ile nazar eylediklerinde…”. BOA, A.DVNSMHM.d, 110MD/ 

3033, Fi evail-i L [1]110 (2-12 Nisan 1699) 
251 “…olmağla canib-i şerden fermanla üzerine varulıp müslimin huzurunda mimar marifetiyle keşf…”. 

BOA, A.DVNSMHM.d., 104MD/132, fi evasıt-ı N [1]103 (26 Mayıs-4 Haziran 1692) 
252 “Uzuncaabad-ı Hasköy naibine hüküm ki, Kaza-i mezbura tabi Harmanlıda sakin ehl-i zimmet Rum 

reaya taifesi dergah-ı muallama gelip kaza-i mezburda vaki‘ feth-i hakaniden beru yedlerine terk olunan 

kadîmi kiliseleri haraba müşrif olduğun bildirüb marifet-i şer‘le keşf babında hükm reca eyledikleri 

şer‘le keşf ve hüccet olunmak için yazıldı.” .BOA, A.DVNSMHM.d 110MD/3123 fi Evail-i ZA [1] 110 

(1-10 Mayıs 1699). 
253 “Cisr-i Mustafapaşa Kazası naibine hüküm ki, Uzuncaabad-ı Hasköy kazasına tabi Harmanlı 

kasabasında ehl-i zimmet reaya taifesi gelip kaza-i mezburda vakî feth-i hakaniden beru yedlerine terk 

olunan kadîmi kiliseleri harabe müşrif olup termime muhtaç olmağla bundan akdem marifet-i şer‘le 

keşf ve hüccet olunmak üzere iki defa emr-i şerifim verilip mahalline varduklarında kasabaları naibi 

olan (boş bırakılmış) nam naib tama’-ı hama düşüb [vurgu bana ait] ziyade akçe taleb ve keşf ittirmeğü 

taaddi olunduğun bildirip sen ki mûmâ-ileyhimsin  husus-ı mezbura müvella olub tayin olunan çavuş 

marifetiyle şer‘le keşf ve hüccet olunmak için yazıldı.”. BOA, A.DVNSMHM.d., 111 MD/19 Fi Evasıt-

ı Z [1]110 (9-19 Haziran 1699). 



   184  

etmişlerdir.254 Bu işlemde tamiri talep edilen gayrimüslim ibadethanesi kadîmi olduğu 

şekildeki aslî ölçüleri tespit edilecektir. Eğer bu gayrimüslim ibadethane binasının 

değil; gayrimüslim ibadethanesinin mülhakından olan bir kısmın tamir talebiyse 

sadece o kısmın kadîmi ölçüleri belirlenecektir. Tamire muhtaç olan kısım uzunluk ve 

genişlik olarak tespit edilecektir. Müslüman şahitlerle beraber naib tarafından yapılan 

bir keşifte “vaz'-ı kadîmisi üzere tulen on üç ve kadden üç zira‘ çatma hayât duvarları   

ve yine tulen yirmi yedi ve arzen sekiz zira‘ kiremid puşideli  sakfı”  denilerek tamire 

muhtaç olan kısmın aslî ölçüleri tespit edilmiştir.255 Başka bir keşifte mürur-ı eyyam 

sonucunda tamire muhtaç olan kilisenin ölçüleri, iç ve dış mimari yapısı ayrıntılı bir 

şekilde tespit edilmiştir.256 

 Tamir usulünde, keşif sadece bir kere yapılan bir uygulama olmamıştır. Keşif 

aşaması, tamirden önce ve sonra olmak üzere iki defa yapılmıştır. Tamir sonrası keşfin 

amacı, kontroldür. Tamirin, tamir izninde belirtildiği ölçü ve sınırlarda yapılıp 

yapılmadığının kontrolü amacıyla yapılmıştır.257 İstanbul’da258 ve Galata’da259 

bulunan iki kilisenin tamirleri yapıldıktan sonra keşif yapılmıştır. Bu kiliselerde 

yapılan keşifte, tamir, tamir izninde belirtilen ölçülere uygun bulunmuştur. “İlamın 

mucebince amel olunub tekrar keşif bahanesi ile teaddi ve rencide olunmamak” 

denilerek ikinci keşfin önemi vurgulanmıştır. 260 İkinci keşfin yapılması ile beraber, 

tamirin hukuka uygun olduğu tasdik edilmiştir. Bu sebeple, Osmanlı idarecileri ve 

kilise çevresindeki ahalinin, usule aykırı tamir edildiği iddialarının önü kesilmiştir. 

 

 

                                                      
254 Kenanoğlu, a.g.e., s. 355. 
255 BOA, A.DVNSMHM.d ,110MD/ 3033, Fi evail-i L [1]110 (2-12 Nisan 1699) 
256 Ahmed Refik, Hicri On İkinci Asırda, s. 116-117. 
257 Beydilli, a.g.e., s. 261-262. 
258 BOA, A.DVNSMHM.d, 137MD/ 474, fi evahir-i Z [1]142 ( 6-16 Temmuz 1730). 
259 BOA, A.DVNSMHM.d, 137MD/ 477 fi evahir-i Z [1]142 (6-16 Temmuz 1730). bu hüküm için 

ayrıca bkz. Ahmet Refik,  Hicri On İkinci Asırda, s.118-119. 
260 BOA, A.DVNSMHM.d, 137MD/ 474, fi evahir-i [1]142 ( 6-16 Temmuz 1730); BOA, 

A.DVNSMHM.d, 137MD/ 477 fi evahir-i Z [1]142 (6-16 Temmuz 1730). 



   185  

 

3.2.4. FETVA  
 
 Kilise tamir usulündeki aşamalardan biri de fetva alınmasıdır.261 Tamir 

talebinde bulunacak olanlar, kiliselerin tamirine izin verilmesi için fetva-yı şerife 

almışlardır.262  

 Fetva mecmualarında  tamire muhtaç kiliseler ile ilgili birçok fetva 

bulunmaktadır. Fetava-yı Ali Efendi’de “Bir karye kurbünde vâkı’ kenise haraba 

müşerref olmağla karye ahâlisi kenis-i merkumeyi vaz‘-ı kadimden asla bir nesne 

ziyade itmeksizin meremmet itmek şer'an câiz olur mu? El-Cevâb: Olur.”263 denilerek 

tamire muhtaç olan bir gayrimüslim ibadethanesinin kadîmde olduğu gibi yeni bir şey 

eklemeden tamir edilebileceği belirtilmiştir. Fetava-yı Feyziye’de de yandığı için 

tamire muhtaç olan gayrimüslim ibadethanesinin, yeni bir şey eklenmeden kadîmi 

olduğu şekilde, asıl binasının üzerine tamir edilebileceği ifade edilmiştir.264  

 Osmanlı arşivinde de kiliselerin tamirine yönelik birçok fetva bulunmaktadır. 

Bir fetvada, “Bir beldede olan kenise-i kadîmi harab oldukda keferesi vaz‘-ı kadîmi 

üzerine bilâ tevsi ve lâ terfi nesne ziyade etmemek üzere tamir etmek  şer'an caiz olur 

mu? El-cevap: Olur”265 denilerek kilise yükseltme ve genişletme olmadan kadîmi 

üzerine tamir edilebileceği belirtilmiştir. Bu fetva ile kilisenin tamiri sırasındaki  

mesağ-ı şer‘-i belirlenmiştir. 

                                                      
261 “Termime muhtaç olduğu bildirip marifet-i şerle keşfolunup yedlerinde olan fetva-yı şerife 

mucebince …” bkz. BOA, A.DVNSMHM.d 104MD/210, fi evail-i Şevval [1]103 (16-25 Haziran 

1692). 
262 BOA, A.DVNSMHM.d, 104/58 fi evahir-i Ş [1]103 (7-17 Mayıs 1692); BOA, A.DVNSMHM.d, 

104/587 fi evasıt-ı CA [1]104 (17-27 Ocak 1693). 
263 Çatalcalı Ali Efendi, a.g.e., s. 278. 
264Feyzullah Efendi, a.g.e., s. 125. 
265 BOA, MŞH.FTV., No: 1-92 1213 (1798) . Aynı yöndeki diğer fetvalar için bkz. BOA, MŞH. FTV 

1-101, 1215 (1800); BOA. HAT. No: 665/32320, 1246 (1831). 



   186  

 Bir şer‘iyye sicil defteri hükmünde de dönemin şeyhülislamından, tamir 

ihtiyacı olan bir kilisenin yeni bir şey eklenmeden vaz‘-ı kadîmisi üzerine cemaati 

tarafından tamir edilebileceğine dair fetva alındığı görülmektedir.266 

  

 

3.2.5. TAMİR İZNİ 
 

 Gayrimüslim ibadethanesinin tamir izin talebi ile ilgili keşif ve fetva 

işlemlerinin tamamlanmasının ardından her şey hukuka uygunsa sıradaki aşama 

padişah tarafından tamire verilecek izindir. Koyuncu, keşfin ardından verilen hüccet 

ve tamiri talep edenlere verilen fetva ile gayrimüslim ibadethanesinin tamiri hukuka 

uygun olarak görülse de bu konuda takdir hakkının padişahta olduğunu ifade 

etmiştir.267 Bu sebeple tamir izin usulünün sırasıyla takip edilmesi, her zaman 

gayrimüslim ibadethanesinin tamirine izin verileceği anlamına gelmeyecektir.  

 Gayrimüslim ibadethanelerinin tamirlerine dair incelediğimiz mühimme defter 

hükümlerinde tamir izin hükümlerinde belirli kavramlar kullanılmıştır. Öncelikle 

tamir izin taleplerinde ve tamir izni hükümlerinde harap veya hedm olmuş 

gayrimüslim ibadethanelerinin onarımı için tamir268, termim269 ve meremmet270 

kelimeleri kullanılmıştır.  Tamir izin hükümlerinde kullanılan kavramlar, tamirin 

sınırlarını ve yasaklarını oluşturmuşlardır. 

                                                      
266İstanbul 154 Numaralı Sicil, Hüküm No: 250 

http://www.kadisicilleri.org/madde.php?klme=KİLİSE+TAMİRİ&trch=hkm&-find=+ARA+  

(Çevrimiçi) Erişim Tarihi: 10.01.2022. 
267 Nuran Koyuncu, a.g.e., s. 121. 
268 BOA, A.DVNSMHM.d, 104MD/587 fi evasıt-ı CA [1]104 (17-27 Ocak 1693);  BOA, 

A.DVNSMHM.d, 106MD/1272 fi evasıt-ı R [1]107 (10-20 Kasım 1695); BOA, A.DVNSMHM.d, 

110MD/2800, fi evahir-i Ş [1]110 (21 Şubat- 2 Mart 1699). 
269 BOA, A.DVNSMHM.d ,101MD/31, fi evail-i C [1]102 (2-12 Mart 1691); BOA, A.DVNSMHM.d., 

101MD/97, fi evail-i B [1]102 (31 Mart-9 Nisan 1691); BOA, A.DVNSMHM.d, 101MD/101, fi evail-

i B [1]102 (31 Mart-9 Nisan 1691). 
270 BOA, A.DVNSMHM.d, 100MD/511, fi evahir-i CA [1]102 (19 Şubat- 1 Mart 1691); BOA, 

A.DVNSMHM.d, 101MD/101, fi evail-i B [1]102 (31 Mart-9 Nisan 1691). 



   187  

 Bu kavramlardan birincisi vaz-ı kadîmi üzerine tamirdir.271 Bu kavram ile tamir 

edilecek gayrimüslim ibadethanesinin, kadîmde olduğu şekilde tamir ve onarımının 

yapılması ifade edilerek, gayrimüslim ibadethanelerinin tamirinin sınırını 

oluşturmuştur. Bazı hükümlerde ise vaz‘-ı kadimden ziyade bir şey ihdas etmemek272 

veya asıl binasından ziyade ihdas olunmamak273 kullanılmıştır. Bu kavram da 

gayrimüslim ibadethanesinin kadîmi olduğu şekilde tamir edilmesini ifade etmiş 

olmasına rağmen bir sınırlamayı değil yasağı düzenlemiştir. Söz konusu yasak, 

gayrimüslim ibadethanesinin tamiri sırasında kadîmi yapıya, yeni bir şey 

eklenmemesidir. 

 “Hüccet-i şeriyye mucebince mesağ-ı şer‘i olduğun mertebe” kavramı da tamir 

izninde kullanılan ifadelerden biri olmuştur.274 Bu ifade ile keşif sonrası verilen 

hüccette belirtilen durumlar dahilinde ve İslam hukukunun uygun gördüğü hususlar 

çerçevesinde tamirin yapılması gerektiği ifade edilmek istenmiştir. 

 Tamir izinlerinde kullanılan bir başka ifade de kendi nukzı ile tamir 

olunmasıdır.275 Bu ifade ile tamirde kullanılacak olan malzemeler ancak kadîmi 

binanın moloz ve yıkıntıları olacaktır. Bu ifade bazı hükümlerde  “Ahcar ve eşcar vaz‘ 

olunmamak üzere kendi nukzı”276 ifadesi olarak da karşımıza çıkmaktadır. Burada 

tamirin, bina yıkıntıları ve molozuyla yapılması ifadesi güçlendirilerek, hariçten taş ve 

odunun kullanılması yasaklanmıştır. Karaca, bu yasağın Köprülü Fazıl Mustafa Paşa 

                                                      
271 BOA, A.DVNSMHM.d, 106/1272 fi evasıt-ı R [1]107 (10-20 Kasım 1695); BOA, A.DVNSMHM.d 

110MD/ 1510 fi evasıt-ı N [1]109 (22 Mart-1 Nisan 1698); BOA, A.DVNSMHM.d.,110MD/ 2922, fi 

evahir-i N [1]110 (22 Mart- 1 Nisan 1699); BOA, A.DVNSMHM.d 110MD/ 3142, fi evail-i ZA [1]110 

(1-10 Mayıs 1699). 
272 BOA, A.DVNSMHM 102MD/96 fi evahir-i CA [1]103 (8-18 Şubat 1692; BOA, A.DVNSMHM.d, 

104/58 fi evahir-i Ş [1]103 (7-17 Mayıs 1692); BOA, A.DVNSMHM.d , 104 Numaralı Mühimme 

Defteri,  Hüküm No:  210, fi evail-i Şevval [1]103 (16 Haziran 1692); BOA, A.DVNSMHM.d., 

110MD/1435 fi evahir-i Ş 1109 (21 Şubat-3 Mart 1698). 
273 BOA, A.DVNSMHM.d 100MD/44 fi evahir-i Ş [1]101 (29 Mayıs-7 Haziran 1690); BOA, 

A.DVNSMHM.d ,100MD/511, fi evahir-i CA [1]102 (19 Şubat- 1 Mart 1691); BOA, 

A.DVNSMHM.d., 104MD/440, fi evasıt-ı RA [1]104 (19-29 Kasım 1692). 
274 BOA, A.DVNSMHM.d., 104/587 fi evasıt-ı CA [1]104 (17-27 Ocak 1693);BOA, A.DVNSMHM.d., 

110MD/68, fi evasıt-ı ZA  [1]108 (31 Mayıs-10 Haziran 1697). 
275 BOA, A.DVNSMHM.d.,101MD/31, fi evail-i C [1]102 (2 Mart-11 Mart 1691); BOA, 

A.DVNSMHM.d., 101/97, fi evail-i B [1]102 (31 Mart-9 Nisan 1691); BOA, A.DVNSMHM.d., 

104MD/132, fi evasıt-ı N [1]103 (26 Mayıs-4 Haziran 1692). 
276BOA, A.DVNSMHM.d., 111MD/54, fi evasıt-ı Z [1]110 (9-19 Haziran 1699); BOA, 

A.DVNSMHM.d., 111MD/512, fi  evail-i Ca [1]111 (25 Ekim-3Kasım 1699); BOA, 

A.DVNSMHM.d.,111MD/2199, fi evail-i S [1]113 (8 Temmuz-17 Temmuz 1701) 



   188  

döneminde (M. 1689-1691) kaldırıldığını ifade etmiştir.277 Ancak, Köprülü Fazıl 

Mustafa Paşa sadrazamlığından sonra da bu yasağın varlığı arşiv vesikalarında tespit 

edilmiştir.278 

 Bilâ-tevsi‘ ve bilâ-terfi‘ ifadesi de gayrimüslim ibadethanesinin tamir ve 

yeniden inşa ile kadîmi binadan farklı olarak genişletme ve yükseltme yapılmamasına 

dair bir yasaktır.279  

 Tamir izin belgesinde, gayrimüslim ibadethanelerine yönelik yasak ve 

kısıtlamalar belirtildikten sonra tamire, ehl-i örf ve halk tarafından müdahale 

edilmemesine dair ifadeye yer verilmiştir. Tamir izin belgesinde, gayrimüslim 

ibadethanesinin tamirine mümânaat280/men281/mâni282 olunmamak olarak bu güvence 

belirtilmiştir. Bu durumu, tamir izin belgesinde belirtilen yasak ve kısıtlamalara riayet 

edildiği sürece tamir veya yeniden inşa sürecine müdahale edilmeyeceği olarak 

yorumlayabiliriz.  

 Gayrimüslim ibadethanelerindeki yasaklar ve kısıtlamalar, İslam 

Hukuku’ndaki gayrimüslim ibadethanelerinin hukuki statülerinin bir sonucu olmuştur. 

Nitekim bu kısıtlamalar ile gayrimüslim ibadethanesinin kadîmi yapısının korunması 

amaçlanmıştır. Zimmet anlaşması ile gayrimüslim tebaaya tanınan inanç güvencesinin 

yerine getirilmesi sağlanmıştır. Çünkü kadîmi yapıya korumak, zimmilere tanınmış 

güvencelerin kapsamındadır. Ancak gayrimüslim ibadethanelerin tamir sırasında yapı 

malzemelerinin değiştirilememesi, genişletme ve yükseltme yapılamaması da zimmet 

anlaşmasının bir sonucudur. Şöyle ki, İslam’ın üstünlüğünü kabul ederek zimmi 

statüsüne geçen gayrimüslimler, bu üstünlüğü zedeleyecek veya Müslüman toplumu 

                                                      
277 Karaca, a.g.e., s. 41. 
278 BOA, A.DVNSMHM.d., 111MD/54, fi evasıt-ı Z [1]110 (9-19 Haziran 1699). 
279BOA, A.DVNSMHM.d ,110MD/ 3033, Fi evail-i L [1]110 (2-12 Nisan 1699); BOA, 

A.DVNSMHM.d 110MD/ 3142, fi evail-i ZA [1]110 (1-10 Mayıs 1699) 
280 BOA, A.DVNSMHM 102MD/96 fi evahir-i CA [1]103 (8-18 Şubat 1692); BOA, A.DVNSMHM.d, 

104/58 fi evahir-i Ş [1]103 (7-17 Mayıs 1692)  

; BOA, A.DVNSMHM.d., 104MD/132, fi evasıt-ı N [1]103 (26 Mayıs- 5 Haziran 1692); BOA, 

A.DVNSMHM.d., 112MD/534, fi evail-i N [1]113 (30 Ocak- 8 Şubat 1702) 
281 BOA, A.DVNSMHM.d 100MD/44 fi evahir-i Ş [1]101 (29 Mayıs-7 Haziran 1690); BOA, 

A.DVNSMHM.d ,100MD/511, fi evahir-i CA [1]102 (19 Şubat- 1 Mart 1691) 
282 BOA, A.DVNSMHM.d., 101MD/97, fi evail-i B [1]102 (31 Mart-9 Nisan 1691); BOA, 

A.DVNSMHM.d, 101MD/101, fi evail-i B [1]102 (31 Mart-9 Nisan 1691) 

 



   189  

rencide edecek bir uygulamada ve girişimde bulunmayacaklardır. Kilise ve sinagog 

yapıları, zimmi toplulukların kamusal alandaki en önemli sembollerini 

oluşturmuşlardır. Müslüman ve gayrimüslimlerin karışık bir şekilde ikamet ettikleri 

yerleşim yerlerinde bulunan gayrimüslim ibadethane binasına, kadîm yapısından farklı 

bir şey eklenmesi zimmet anlaşmasının İslam’ın üstünlüğü anlayışına zarar verecektir. 

Bu sebeple kiliseler ve sinagoglara yeni bir şey ekleme ve ihdas etme gibi durumlarda, 

Müslüman toplulukların bu durumu yetkili idarecilere bildirme sorumluluğu 

bulunmaktadır. Müslüman toplumun böyle bir sorumluluğunun olması kadîmi 

gayrimüslim ibadethane yapılarına müdahale edebilecekleri anlamına gelmeyecektir. 

İslam hukukunun öngördüğü yükümlülüklere ve kısıtlamalara uydukları sürece zimmi 

tebaaya tanınan güvencelere müdahale edilmesi, zimmi tebaaya zulmedilmesi 

durumunu ortaya çıkaracaktır.283 Ehl-i örf tarafından yıkılmış olan kilisenin cemaati, 

kiliselerinin tamiri için başvurduklarında, çevrede başka kilise olup olmadığının 

keşfinin yapılması istenmiştir.284 Kiliselerini kullanmaları yasaklanmış olan kilise 

cemaatinin ibadetlerini yapabilecekleri başka kiliseleri bulunmadığı için bu durumun 

keşfi için yazılmıştır.285  

 Bu sebeplerden ötürü kiliselerin tamiri ve yeniden inşası durumlarında zimmi 

tebaaya tanınmış olan güvenceleri, inanç ve ibadet hürriyeti içinde kabul etmek yerine; 

adalet kavramı içinde değerlendirmek daha doğru olacaktır. 

 Tamir izin usulü doğru bir şekilde izlenmiş olsa da gayrimüslim 

ibadethanelerinin tamirine her zaman izin verilmemiştir. Patrikhanenin yangından 

etkilenmiş olan oda ve eklentilerinin hiçbir şekilde tamir edilmesine izin 

verilmemiştir.286 İstanbul’da çıkan bir yangın sonucunda kiliselerin tamirine Osmanlı 

bürokrat ve ulemasının karşı çıkmaları sonucunda tamir edilemediği ifade 

                                                      
283 Tamire muhtaç bir kilisenin keşfini yapmayan naibin bu davranışı, taaddi olarak ifade edilmiştir. 

bkz. BOA, A.DVNSMHM.d., 111 MD/19 Fi Evasıt-ı Z [1]110 (9-19 Haziran 1699). Tamiri 

tamamlandıktan sonra keşfi yapılmış olan bir kilisede keşif yapılması, kilise cemaatini rencide ve teaadi 

olarak ifade edilmiş; böyle bir uygulamanın yapılmaması emredilmiştir. Bkz. BOA, A.DVNSMHM.d, 

137MD/ 474, fi evahir-i [1]142 ( 6-16 Temmuz 1730); Ahmed Refik, Hicri On İkinci Asırda, s.118-

119. 
284 BOA, A.DVNSMHM.d., 110MD/1435 fi evahir-i Ş [1]109 (21 Şubat-3 Mart 1698) 
285 BOA, A.DVNSMHM.d., 110MD/2567, fi evasıt-ı B [1]110 (12-22 Ocak 1699) 
286 Ahmed Refik,Hicri On İkinci Asırda, 139-140. 



   190  

edilmiştir.287 Burada değinilmesi gereken bir olay vardır. Galata’da meydana gelen 

yangın sonucunda, o bölgedeki kilise ve sinagoglar zarar görmüştür. Zarar gören 

gayrimüslim ibadethaneleri için keşif yapılması emredilmiştir.288 Daha sonrasında bu 

kiliselerden Ermeni Kilisesi’nin tamirine izin verilirken289; sinagogun tamirine izin 

verilmemiştir.290 Yahudi sinagogunun tamirine izin verilmemesinin gerekçesi olarak, 

keşifte yapılan ölçümlerde sinagogun Galata’daki Valide Cami’ne yakın olduğu tespit 

edilmiş ve bu sebeple tamirinin yapılamayacağı ifade edilmiştir.291 Bu vesikadan 

anlaşılacağı üzere sonradan inşa edilmiş olan bir caminin varlığı, kadîmi olduğu iddia 

edilen bir gayrimüslim ibadethanesinin tamirine bahane edilmiştir. 

 Gayrimüslim ibadethanenin tamir izni çıksa da bazı durumlarda tamir 

edilemediği olmuştur. Kiliseyi tamir için izin alınsa da kilise cemaatinin tamir için 

yeterli maddi kaynağı sağlayamadığı durumlarda kilise tamir edilememiştir. Kilise 

cemaati, kilisenin tamiri için para topladıktan sonra önceki tamir izni ile kiliseyi tamir 

etmek istemişler, eğer önceki tamir izni ile tamir edemezler ise yeni tamir iznini talep 

etmişlerdir. Yeni tamir izni almadan tamir edebilmelerine izin verilmiştir.292 

 Gradeva, kiliselerin tamiri meselesinde, tamir izninin uzun bir sürede çıktığını 

söylemiştir.293 Rodoscuk’taki Ermeni Kilisesi’nin tamiri için keşif emri ve tamir izni 

arasında bir ay bulunmaktadır. Bu süre oldukça kısa bir süredir.294Bursa’da tamire 

muhtaç Rum kilisesinin keşfedilmesinin emri295 ve tamir izninin296 verilmesi arasında 

                                                      
287 İnciciyan, Samatya’da bulunan Surp Sarkis Kilisesi’nin, 1652 yılında çıkan bir yangın sonucunda 

tamir ihtiyacının ortaya çıktığını; fakat Osmanlı ulema ve bürokratlarının kilisenin tamirine karşı 

çıkmaları sonucunda kilisenin tamirine izin verilmediğini ifade etmiştir. bkz. İnciciyan, a.g.e.,s. 43-44. 
288 BOA, A.DVNSMHM.d, 110MD/1123, fi evahir-i C [1]109 (3-12 Ocak 1698); BOA, 

A.DVNSMHM.d, 110MD/1665, fi evahir-i L [1]109 (1-10 Mayıs 1698). 
289 BOA, A.DVNSMHM.d, 110MD/1521, fi evahir-i N [1]109 (1-11Nisan 1698). 
290 BOA, A.DVNSMHM.d, 110MD/1803, fi evail-i ZA [1]109 (11-20 Mayıs 1698). 
291 “… cami-i şerife kurbu olup termimine mesağ-ı şer‘-i olmadığından men olunmak babında…” bkz. 

BOA, A.DVNSMHM.d, 110MD/1803, fi evail-i ZA [1]109 (11-20 Mayıs 1698). 
292 BOA, A.MKT., Gömlek No: 13, Sıra No: 97, H. 17 Cemaziyievvel 1260 (30 Mayıs 1844). 
293 Gradeva, On Zimmis and Church Buildings, s. 212. 
294 Keşif emri evahir-i şaban 1109’da verilmişken; tamir izni evasıt-ı Ramazan’da verilmiştir. Bkz. 

BOA, A.DVNSMHM.d., 110MD/ 1510 fi evasıt-ı N [1]109 (22 Mart-1 Nisan 1698); BOA, 

A.DVNSMHM.d, 110 Numaralı Mühimme Defteri, Hüküm No:1684, fi evâsıt-ı L [1]109  (21-31 Nisan 

1698). 
295 BOA, A.DVNSMHM.d. 110 MD/2000, fi Evahir-i ZA [1]109(20-29 Haziran 1698); BOA, 

A.DVNSMHM.d. 110 MD/2299, (5-14 Kasım 1698). 

 



   191  

geçen süre yaklaşık altı aydır.  Yukarıdaki örnekler kapsamında, tamir usulünün uzun 

sürdüğünü iddia etmek doğru olmayacaktır. 

 

3.2.6. İZİNSİZ TAMİR VE İNŞA 
 

 İzinsiz tamir ve inşada, iki farklı şekilde değerlendirilmesi gereken durum 

vardır. Birincisi, izinsiz inşa edilen yapıların durumu; ikincisi izin inşa faaliyetinde 

bulunanların cezalandırılmasıdır. 

 Yeni gayrimüslim ibadethanesinin inşa edilmesi veya tamir vasıtasıyla yeni 

eklentiler eklenmesi, bazı durumlarda Osmanlı idarecileri tarafından doğrudan tespit 

edilirken; bazı durumlarda ise gayrimüslim ibadethanesinin çevresinde bulunan 

Müslüman tebaanın şikayetleri vasıtasıyla tespit edilmiştir.297 

 Osmanlı uygulamasında yeni kilise inşası ve kadîm kilise binasına yeni 

yapıların eklenmesi yasaktır. Sonradan inşa edilmiş kilise ve yapıların yıkılması 

emredilmiştir.298 Bu sebeple sonradan inşa edilmiş olan kiliseler tamir 

edilemeyecektir.299  

 Heyd, tamirine izin verilmiş bir gayrimüslim ibadethanesine tamir sırasında 

hariçten yeni nesneler veya kısımlar eklendiğinde, gayrimüslim ibadethanesi 

cemaatine para cezası verildiğini ifade etmiştir.300 

 İzinsiz tamir ve inşaat faaliyetleri sadece, gayrimüslim ibadethanesinin cemaati 

tarafından yapılmamaktadır. “Kenaislerin keşf ve tamiri emr-i şerif sudûruna mevkûf 

iken bilâ-emr-i şerîf  keşf ve tamir” olunmasına izin veren naibin kalebend edilmesi;  

emr-i şerif olmadan tamir edilen yerlerin ise yıktırılması emredilmiştir.301 Fetih sonrası 

                                                      
297 Kenanoğlu, a.g.e., s. 354. 
298 5 Numaralı Mühimme Defteri,  s. 118, Hüküm No:  674. 
299 Düzdağ, a.g.e., s. 105. 
300 Uriel Heyd, Studies in Old Ottoman Criminal Law, Oxford, Clarendon Press, 1973, s. 285. 
301 BOA, A.DVNSMHM.d., 105MD/1863, fi evasıt-ı B [1]119 (7-17 Ekim 1707). 



   192  

inşa edilmiş bir kilisenin tamirine yardım eden Müslümanlar taziren 

cezalandırılacaktır.302 

 Dönemin Ermeni Patrikhanesi olan Sulumanastır’da keşiş odalarının 

bulunduğu yere yeni bir keşiş odası inşa edildiği ve keşişhanede müzik ve eğlence 

yaptıklarından Müslümanların rahatsız oldukları ve ibadetlerini sakin bir ortamda 

yerine getiremedikleri  iddiası ile şikayet edilmiştir. Keşfin sonucunda keşişhanenin 

sonradan inşa edildiği ve keşişhanede hamr içildiği ve yüksek ses çıkarıldığı tespit 

edildiğinden inşa edilen keşişhane odasının yıkılması emredilmiş, müzik ve eğlence 

yapmaları ve hamr içmeleri yasaklanmıştır.303 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                      
302 Düzdağ, a.g.e., s. 106. 
303 Ahmed Refik, Onuncu Asr-ı Hicride, s. 70-71. 



   193  

SONUÇ 
 

 İslam hukukunun uygulandığı devletlerde, gayrimüslim tebaanın durumu 

zimmet anlaşması hükümleri çerçevesinde belirlenmiştir. Zimmet anlaşması, 

gayrimüslimler için mağlubiyetin, kabul edilmesidir. Taraflardan birinin galip, 

diğerinin mağlup olduğu bir durumda iki tarafın da eşit kabul edilmesi mümkün 

görünmemektedir.  Nitekim İslam fethinin gerçekleşmesinden sonra darü’l-islamda 

yaşamak isteyen gayrimüslimin, İslamiyet’in üstünlüğünü kabul etmesi 

gerekmektedir. Bu durumun kabulü ile mağlup gayrimüslim, zimmi tebaaya 

dönüşecektir.  

 Müslüman ve gayrimüslim arasındaki eşitsizlik bulunmasına rağmen, 

gayrimüslimin durumu ve akıbeti tamamıyla devlet başkanının takdirinde 

olmayacaktır. Zimmilere yönelik uygulamalar, Kur’an ve Sünnet ile tarihsel bir 

süreçte İslam devletlerinin uygulamaları çerçevesinde gelişmiştir. Bu süreç 

sonucunda, zimmilere yönelik güvenceler, yasaklar ve kısıtlamalar ortaya çıkmıştır. 

Zimmilere yönelik bu üç tip uygulama, her zaman aynı katılıkta uygulanmamıştır. 

Ancak, zimmet anlayışında hakim olan ilkelerin “dinde zorlama yoktur” ve “onları 

dinleri üzerine bırakınız” ilkeleri olmuştur.  

 İnanç, inananın sadece yaratıcısı ile olan ilişkisini değil, aynı zamanda toplum 

ile ilişkisini de düzenlemiştir. İnancın, ortaya koyduğu emirler ve yükümlülükler, 

inanan insanın hayatını etkilemiştir. İnancın bu özelliği sebebiyle insan, kendisiyle 

aynı inancı paylaşan insanlar ile birlikte olacaktır. Bu birlikteliğin ise somut örneği 

ibadethaneler olmuştur. Ancak ibadethaneler, sadece insanların toplanma ve birlikte 

olma arzularının bir sonucu değildir. İbadethane, aynı zamanda toplum hayatına 

müdahale aracı ve inancın iktidarının sembolüdür.  Zimmet anlaşması, zimmi tebaaya 

inanç konusunda herhangi bir müdahaleye müsaade etmezken; ibadethanelerin 

kamusal özelliği ve inancın sembolü olması sebebiyle, aynı kapsamda bir güvenceye 

sahip değildir. İslam fethinin ardından şehirdeki en büyük gayrimüslim 

ibadethanesinin camiye dönüştürülmesi de temelinde iktidar kavramıyla ilgilidir.  



   194  

 İslamiyet’in öngördüğü iktidar sınırsız değildir. Fethedilen şehirlerdeki en 

büyük gayrimüslim ibadethanesi camiye dönüştürülürken; diğer gayrimüslim 

ibadethanelerinin cemaatleri tarafından kullanılmaya devam etmesine izin verilmiştir. 

Nitekim bu uygulamayı, zimmi tebaanın inanç güvencesi kapsamında görebiliriz. 

Ancak kiliselerin dokunulmazlığı güvencesi zayıftır. Bunun sebebi, güçlü bir koruma 

mekanizmasının bulunmamasıdır. Koruma mekanizmasının zayıf olmasının sebebi ise 

kiliselerin durumlarının devlet başkanının takdir hakkı kapsamında olmasından 

kaynaklanmıştır. Fetih sonrasında devlet başkanının takdiri kapsamında gayrimüslim 

ibadethanelerinin kullanımı cemaatlerine bırakılmış olabilir. Ancak bu takdir hakkı 

ebediyete kadar devam mı edecektir? Bu uygulama, devlet başkanının hoşgörüsü 

kapsamında bir lütuf olarak görülebilir. Bu sebeple, devlet başkanı tarafından tek 

taraflı bir şekilde kiliselerin cemaatlerinin kullanımına bırakılması uygulamasından 

yine devlet başkanının takdiriyle dönülebilecektir. Bunun için bazı durumların varlığı 

gereklidir. Devlet başkanı, gayrimüslim ibadethanesinin cemaatsiz kalması ve 

Müslümanların ibadethane ihtiyaçlarının ortaya çıkması gibi durumlarda gayrimüslim 

ibadethaneleri camiye çevrilebilirdi 

 İnancın gerekliliği olan ibadet ve ayinler konusunda güvence tanınmıştır. 

Ancak bu güvencelerin sınırları bulunmaktadır. Kiliselerde çan çalmanın yasak olduğu 

gibi zimmi tebaanın ayin ve ibadetlerinde gürültü yapmamaları gerekmektedir. Bu 

yasak ve kısıtlamaların sebebi ise Müslüman toplumunun rencide olmamasının 

sağlanmasıdır. Ancak bu kısıtlamalar, siyaseten kabul edilmiş kısıtlamalardır. 

 Gayrimüslim ibadethanelerinin tamiri ve yeniden inşasına yönelik uygulama, 

gayrimüslim ibadethanelerinin hukuki statüsü ve zimmet anlaşması çerçevesinde 

şekillenmiştir.  

 Osmanlı Devleti uygulamasında gayrimüslimlerin ibadethaneleri için takip 

edilmesi gereken bir usul öngörülmüştür. Bu usul, izin usulü olarak görülse de esasında 

tamirin İslam hukukuna uygunluğunun denetimi meselesidir. Şöyle ki, gayrimüslim 

ibadethanesinin tamir edilebilmesi için kadîm yani fetih öncesinde var olması 

gerekmektedir. Fetih sonrasında inşa edilmiş bir gayrimüslim ibadethanesinin 

yıkılması gerektiğinden; tamiri de mümkün değildir. Bu inşa yasağı, kadîmi kiliseye 



   195  

sonradan eklenen kısımları da kapsamaktadır. Keşif yapılmasının sebebi, kilise ve 

eklentilerinin kadîm olup olmadığının tespitidir. Bu tespitin yapılması ve ibadethane 

binasının ölçülerin alınması, tamir sırasında herhangi bir yeni şeyin eklenmesi ve inşa 

edilmesinin önüne geçmeye çalışmaktır. Tamir bahanesi ile gayrimüslim 

ibadethanesinin genişletilmesi, büyütülmesi, yeni kısımların inşa edilmesi 

engellenmeye çalışılmıştır.  

 Tamirin sorumluluğu cemaattedir. Eğer cemaatin, yeterli mali gücü yoksa 

tamir edemeyecektir. Tamir edilemeyen gayrimüslim ibadethanesi, bir süre sonra 

cemaati tarafından terkedilecektir. 

 İnanç ve ibadet güvenceleri birbiriyle sıkı sıkıya ilişkilidir. Bu iki güvencenin 

gerçekleştirebilmesi için, kilise binalarının var olması gerekmektedir. Bu sebeple, 

kiliseler, inanç için bir sembol, inananlar için ise kutsal mekan özelliği kazanmıştır. 

Kiliselerin dokunulmazlığına yönelik güvencenin varlığı tanınmış olsa da Müslümanın 

ihtiyacı ve devlet başkanının takdir hakkı kapsamında, bu dokunulmazlık ihlal edilmiş 

olacaktır. Osmanlı Devleti uygulamasında da bu tarzda pek çok örnek bulunmaktadır. 

Bu sebeple kiliselerin dokunulmazlığı güvencesinin çok güçlü olmadığını 

belirtebiliriz. 

 Normal şartlarda, gayrimüslim ibadethanesinin tamiri için bir usul 

öngörülmemesi gerekmektedir. Nitekim zimmi tebaanın inançlarının yerine getirmesi 

için ibadethanelerini tamir edebilmeleri gerekmektedir. Ancak ibadethanelerin, 

inancın temsilcisi olduğu için fetih anında olduğundan farklı bir yapıya dönüşmesi 

ihtimali kapsamında bu usul öngörülmüştür. İslam hukukun tatbik edildiği bir devlette, 

zimmi tebaa inancın gereği olan ibadet ve ayinlerini yerine getirebilirler. Devletin 

sorumluluğu buradaki asgari ihtiyacın sağlanmasıdır. Ancak bu ihtiyacın haricinde, 

gayrimüslim ibadethanelerindeki değişiklikler, kamusal alandaki sınırlamaların 

aşılmasına sebep olabilecektir. Bu durum İslam kamu düzenini bozma ihtimali ortaya 

çıkaracaktır. Bu sebeple, kiliselerin tamiri için bir usulün tespitine, bir denetim 

mekanizmasının öngörülmesi gerekmiştir. Bu denetim, zimmi toplulukların 

ibadethanelerini kontrol ederken; aynı zamanda İslam’ın üstünlüğünü gösterme yolu 

olarak da kullanılmıştır.   



   196  

 Tamir usulünü, devletin zimmi tebaası üzerindeki denetim mekanizması olarak 

ifade ettiğimiz takdirde, bu denetimin temel referansının İslam hukuku olduğunu göz 

ardı edemeyiz. Bu sebeple bir gayrimüslim ibadethanesinin, İslam hukuku kurallarına 

göre düzenlenmesi ve çeşitli yasak ve kısıtlamalara tabi tutulması; iki din arasında bir 

eşitliğin olmadığının başka bir somut örneği olarak karşımıza çıkacaktır. 

 Bir inancın, diğer inanca üstün olması ve aynı zamanda ibadet ve 

ibadethanelerinin durumunun, devletin resmi hukukuna göre düzenlenmesi; Osmanlı 

hukuku uygulamasında, zimmilerin “din ve ibadet özgürlüğünün” bulunmadığını 

göstermektedir. 

 

 

 

  

   

 

   

 

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     



   197  

 

 

KAYNAKÇA 
 

1-) KUTSAL KİTAP VE OSMANLI ARŞİVİ KAYNAKÇASI 

 

Kuran-ı Kerim, (Çevrimiçi) Erişim Tarihi: 10.01.2022 

https://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf 

Nisa, 58. 

Maide, 8. 

Nahl, 90. 

Şura, 15. 

Hucurat, 9. 

Bakara, 256. 

Yunus, 99. 

Şura, 8. 

Nahl, 93. 

Tevbe, 29. 

Enfal, 58. 

 

İncil, Matta, 18:20. 

 

5 Numaralı Mühimme Defteri-Özet ve İndeks, , Haz. Hacı Osman Yıldırım, 

Vahdettin Atik, Murat Cebecioğlu vd., Ankara, Başbakanlık Devlelet Arşivleri Genel 

Müdürlüğü, 1994. 

 

6 Numaralı Mühimme Defteri (972/1564-1565), C. I-II, Haz. Hacı Osman Yıldırım, 

Vahdettin Atik, Murat Cebecioğlu vd., Ankara, Başbakanlık Devlelet Arşivleri Genel 

Müdürlüğü, 1995. 

 

85 Numaralı Mühimme Defteri (1040-1041 (1042)/ 1630-1631(1632)) Özet-

Transkripsiyon-İndeks, Haz. Hacı Osman Yıldırım, Vahdettin Atik, Ali Mesut 

Birinci vd., Ankara, Başbakanlık Devlet Arşivleri Müdürlüğü, 2002. 

 

Bosna-Hersek İle İlgilil Arşiv Belgeleri (1516-1919), Ankara, Başbakanlık Devlet 

Arşivleri Genel Müdürlüğü, 1992. 

 



   198  

Muahedat Mecmuası, C.II, Hakikat Matbaası. 

 

İstanbul 154 Numaralı Sicil, Hüküm No: 250 

http://www.kadisicilleri.org/madde.php?klme=KİLİSE+TAMİRİ&trch=hkm&-

find=+ARA+  (Çevrimiçi) Erişim Tarihi: 10.01.2022.  

 

BOA, A.DVNSMHM.d 100MD/44 fi evahir-i Ş [1]101 (29 Mayıs-7 Haziran 1690). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d.,100 MD/526, fi evail-i C [1]102 (2-11 Mart 1691). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d.,101MD/31, fi evail-i C [1]102 (2 Mart-11 Mart 1691). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d, 101MD/101, fi evail-i B [1]102 (31 Mart-9 Nisan 1691). 

 

 BOA, A.DVNSMHM.d., 101MD/97, fi evail-i B [1]102 (31 Mart-9 Nisan 1691). 

 

BOA, A.DVNSMHM 102MD/96 fi evahir-i CA [1]103 (8-18 Şubat 1692). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d, 104MD/58 fi evahir-i Ş [1]103 (7-16 Mayıs 1692). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d., 104MD/132, fi evasıt-ı N [1]103 (26 Mayıs-4 Haziran 1692). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d , 104MD/210, fi evail-i Şevval [1]103 (16-25 Haziran 1692). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d , 104MD/440, fi evasıt-ı RA [1]104 (19-29 Kasım 1692). 

 

BOA, A.DVNSMHM, 104MD/447, fi evail-i RA [1]104 (9-19 Kasım 1692). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d, 104MD/587 fi evasıt-ı CA [1]104 (17-27 Ocak 1693). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d, 104MD/588, fi evasıt-ı CA [1]104 (17-27 Ocak 1693). 

 



   199  

BOA, A.DVNSMHM.d, 104MD/656, fi evail-i C [1]104 ( 7-16 Şubat 1693). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d., 105MD/1863, fi evasıt-ı B [1]119 (7-17 Ekim 1707) 

 

BOA, A.DVNSMHM.d, 106MD/1272 fi evasıt-ı R [1]107 (10-20 Kasım 1695). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d., 110MD/68, fi evasıt-ı ZA  [1]108 (31 Mayıs-10 Haziran 

1697). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d ,100MD/511, fi evahir-i CA [1]102 (19 Şubat- 1 Mart 1691). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d., 110MD/1435 fi evahir-i Ş 1109 (21 Şubat-3 Mart 1698). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d 110MD/ 1510 fi evasıt-ı N [1]109 (22 Mart-1 Nisan 1698). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d., 110MD / 1524, fi evahir-i N [1]109 (1-10 Nisan 1698). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d, 110MD/1684, fi evâsıt-ı L [1]109  (21-31 Nisan 1698). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d., 110MD/2567, fi evasıt-ı B [1]110 (12-22 Ocak 1699).  

 

BOA, A.DVNSMHM.d ,110MD/2800 fi evahir-i Ş [1]110 (21 Şubat- 2 Mart 1699). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d.,110MD/ 2922, fi evahir-i N [1]110 (22 Mart- 1 Nisan 1699). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d ,110MD/ 3033, Fi evail-i L [1]110 (2-12 Nisan 1699). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d 110MD/3123 fi Evail-i ZA [1] 110 (1-10 Mayıs 1699). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d 110MD/ 3142, fi evail-i ZA [1]110 (1-10 Mayıs 1699). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d., 111 MD/19 Fi Evasıt-ı Z [1]110 (9-19 Haziran 1699). 



   200  

 

BOA, A.DVNSMHM.d., 111MD/54, fi evasıt-ı Z [1]110 (9-19 Haziran 1699). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d,  111MD/ 64, fi evahir-i Z [1]110 (19-29 Haziran 1699). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d., 111MD/512, fi  evail-i Ca [1]111 (25 Ekim-3Kasım 1699). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d.,111MD/2199, fi evail-i S [1]113 (8 Temmuz-17 Temmuz 

1701). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d , 111MD/2260, fi evahir-i S [1] 113 (27 Temmuz – 5 Ağustos 

1701). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d 111MD/ 2285, fi  Evahir-i RA [1]113 (25 Ağustos-4 Eylül 

1701). 

 

BOA, A.DVNSMHM.d, 137MD/ 474, fi evahir-i Z [1]142 ( 6-16 Temmuz 1730). 
 

BOA, A.DVNSMHM.d, 137MD/ 477 fi evahir-i Z [1]142 (6-16 Temmuz 1730). 

 

BOA. HAT. No: 665-32320, 1246 (1831). 

 

BOA., MŞH.FTV., No: 1-92 1213 (1798). 

 

BOA, MŞH. FTV No: 1-101, 1215 (1800). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   201  

2- KİTAPLAR VE SÜRELİ YAYINLAR KAYNAKÇASI 

 

Adıgüzel, Adnan, Barış Çakan :“Emeviler Döneminde Gayrimüslim 

İstihdamı”, İSTEM, S. 34, 2019, s. 329-

351. 

 

Adıyeke, Ayşe Nükhet, Nuri Adıyeke : Osmanlı Dönemi Kısa Girit Tarihi, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2021. 

Ahmet Refik : Hicri On Birinci Asırda İstanbul 

Hayatı (1000-1100), İstanbul, Devlet 

Matbaası, 1931. 

 

Ahmet Refik : Hicri On İkinci Asırda İstanbul 

Hayatı (1100-1200), İstanbul, Enderun 

Kitabevi, 1988. 

Ahmet Refik : Türk İdaresinde Bulgaristan (973-

1255), 2. bs., İstanbul, Enderun Kitabevi, 

1989. 

Akdağ, Mustafa : Türk Halkının Dirlik ve Düzenlik 

Kavgası Celali İsyanları, Ankara, Barış 

Yayın Dağıtım, 1999. 

Akgündüz, Ahmed : Osmanlı Kanunnameleri ve Hukukî 

Tahlilleri-Osmanlı Hukukuna Giriş ve 

Fatih Devri Kanunnâmeleri, C. I, 

İstanbul, Fey Vakfı Yayınları, 1990 

Akgündüz, Ahmed : İslâm ve Osmanlı Hukuku Külliyatı 

Kamu Hukuku, C. I, İstanbul, Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı Yayınları, 2011. 

Akman, Mehmet : “Kilise ve Havraların İslâm-Osmanlı 

Hukuk Tarihindeki Yeri”, İLAM 



   202  

Araştırma Dergisi, C. I, S. 2, Temmuz-

Aralık 1996, s. 133-144. 

Akyol, Ela : “Pera’nın Üç  Kilisesi ya da Galata’nın 

Eski Bir Camii”, Tarih ve Toplum, C. 

XXIX, S. 172, Nisan 1998, s. 23-33. 

Altınay, A.Refik : Onuncu Asr-ı Hicrîde İstanbul 

Hayatı, Haz. Abdullah Uysal, Ankara, 

Başbakanlık Basımevi, 1987. 

Anagnostopulu, Athanasia : “Tanzimat ve Rum Milletinin Kurumsal 

Çerçevesi”, 19. Yüzyıl İstanbul’unda 

Gayrimüslimler, Ed. Pinelopi Stathis, 

Çev. Foti Benlisoy, Stefo Benlisoy, 

İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

1999, s. 1-35. 

Armağan, Servet : İslam Hukukunda Temel Hak ve 

Özgürlükler,  6. bs, Ankara, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 2006. 

Ayalon, Yaron : Osmanlı İmparatorluğu’nda Doğal 

Afetler, Çev. Zeynep Rona, İstanbul, 

Türkiye İş Bankası Yayınları, 2020. 

Aydın, M. Âkif : Türk Hukuk Tarihi, 9. bs., Beta Basım 

Yayın, İstanbul, 2012. 

 

Aydın, M. Âkif : Osmanlı Devleti’nde Hukuk ve 

Adalet, İstanbul, Klasik Yayınları, 2014. 

Arslan, Ahmed  : İslam Felsefesi Üzerine, 3. bs., 

İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2019. 

Baer, Marc David : At Meydanı’nda Ölüm: 17. Yüzyıl 

İstanbul’unda Toplumsal Cinsiyet, 

Hoşgörü ve İhtida, Çev. Pınar 



   203  

Yanardağ, İstanbul, Koç Üniversitesi 

Yayınları, 2016. 

Baer, Marc David : IV. Mehmed Döneminde Osmanlı 

Avrupası’nda İhtida ve Fetih, Çev. 

Ahmet Fethi, İstanbul, Hil Yayınları, 

2010. 

Baer, Marc David : “The Great Fire of 1660 and 

Islamization of Christian and Jewish 

Space in Istanbul”, International 

Journal of Middle East Studies, C. 

XXXVI, No. 2, 2004, s. 159-181. 

Bağdatlı, Özlem  : İslam Siyaset Düşüncesinin 

Kavramsal Temelleri, İstanbul, Dergah 

Yayınları, 2018. 

 

Balta, Evangelia : “Osmanlı Devleti’nde Rum Millet ve 

Ekonomik Gelişmişlikleri”, Osmanlı 

Devleti’nde Din ve Vicdan Hürriyeti, 

Ed. Azmi Özcan, İstanbul, Ensar 

Neşriyat, 2000, s. 229-248. 

Bardakjian, Kevork : “The Rise of the Armenian Patriarchate 

of Constantinople”,  Christians and 

Jews in the Ottoman Empire: The 

Functioning of a Plural Society, C. I 

The Central Lands, Ed. Benjamin 

Braude, Bernard Lewis, New York, 

Holmes&Meier Publishers, 1982, s. 89-

100. 

Barkan, Ömer Lütfi : XV ve XVI inci asırlarda Osmanlı 

İmparatorluğunda Ziraî Ekonominin 



   204  

Hukukî ve Malî Esasları-Kanunlar, C. 

I, İstanbul, Burhaneddin Matbaası, 1943. 

Belon, Pierre : Pierre Belon Seyahatnamesi İstanbul 

ve Anadolu Gözlemleri (1546-1549) 

Antakya, Adana, Konya, Afyon, 

Kütahya, Bursa, Çev. Hazal Yalın, 

İstanbul, Kitap Yayınevi, 2020. 

Ben-Naeh, Yaron : Sultanlar Diyarında Yahudiler 17. 

Yüzyılda Osmanlı Yahudi Toplumu, 

Çev. Nita Özkatalan, İstanbul, GOA 

Basım, 2009. 

Beydilli, Kemal : “Osmanlı Döneminde Kilise 

Siyasetinden Bir Kesit -II. Mahmud 

Devrinde Kilise Tamiri”, Osmanlı 

Devleti’nde Din ve Vicdan Hürriyeti, 

Ed. Azmi Özcan, İstanbul, Ensar 

Neşriyat, 2000 s. 255-266. 

 

Bilmen, Ömer N. :Hukuki İslamiye ve Istılahatı 

Kamusu, C. III-IV, İstanbul, Bilmen 

Yayınevi, 1976. 

Bora, Siren : Anadolu Yahudileri Ege’de Yahudi 

İzleri, İstanbul, Gözlem Gazetecilik 

Basın ve Yayın, 2017. 

Bossworth, C.E. : “The Concept of Dhimma in Early 

Islam”,  Christians and Jews in the 

Ottoman Empire: The Functioning of 

a Plural Society, C. I, The Central 

Lands, Ed. Benjamin Braude, Bernard 

Lewis, New York, Holmes&Meier 

Publishers, 1982, s. 37-54. 



   205  

Bournotian, George A. : Ermeni Tarihi- Ermeni Halkının 

Tarihine Kısa Bir Bakış, 2. bs., Çev. 

Ender Abadoğlu, Ohannes Kılıçdağı, 

İstanbul, Aras Yayıncılık, 2016. 

Bostancı, Ahmet :Kamu Hukuku Açısından Hz. 

Peygamber’in Gayri Müslimlerle 

İlişkileri, İstanbul, Rağbet Yayınları, 

2001. 

 

Boykoy, Grigor, Machiel Kiel :“Tatarpazarcığı”,DİA, C. XL, İstanbul, 

2011, s. 170-170-172. 

Bozkurt, Gülnihal : Alman-İngiliz Belgelerinin ve Siyasî 

Gelişmelerin Işığı Altında 

GayrimüslimOsmanlı Vatandaşlarının 

Hukukî Durumu (1839-1914), Ankara, 

Türk Tarih Kurumu, 1996. 

Bozkurt, Gülnihal : “Türk Hukuk Tarihinde Azınlıklar”, 

AÜHFD, 1993, C. XLIII, S. 1, s. 49-59. 

 

Braude, Benjamin : “Foundation Myths of the Millet 

System”, Christians and Jews in the 

Ottoman Empire: The Functioning of 

a Plural Society, C. I The Central Lands, 

Ed. Benjamin Braude, Bernard Lewis, 

New York, Holmes&Meier Publishers, 

1982, s. 69-88 

Braude, Benjamin, Bernard Lewis :“Introduction”, Christians And Jews In 

The  Ottoman Empire The 

Functioning Of A  Plural Society, C. 

I, Ed. Benjamin Braude,Bernard Lewis, 



   206  

New York, Holmes&Meier Publishers, 

1982, s. 1-36. 

Breüning, Hans Jacob : Breuning Seyahatnamesi- Doğu 

Ülkelerine Yolculuk İstanbul 1579, 

çev. Selma Türkis Noyan, İstanbul, Kitap 

Yayınevi, 2020. 

Cin, Halil, Gül Akyılmaz :Türk Hukuk Tarihi, 9. bs., Konya, 

Sayram Yayınları, 2017. 

Clogg, Richard : “The Greek Millet in the Ottoman 

Empire”, Christians and Jews in the 

Ottoman Empire: The Functioning of 

a Plural Society, C. I The Central Lands, 

Ed. Benjamin Braude, Bernard Lewis, 

New York, Holmes&Meier Publishers, 

1982, s. 185-208. 

Cohen, Amnon : Jewis Life Under Islam: Jerusalem in 

the Sixteenth Century, Cambridge, 

Masssachusetts, London, Harvard 

University Press, 1984. 

Cohen, Mark R. : Under Crescent and Cross the Jews in 

the Middle Ages, New Jersey, Princeton 

University Press, 2008. 

Çatalcalı Ali Efendi : Açıklamalı Osmanlı Fetvâları Fetâvâ-

yı Ali Efendi, C. I, Haz. H. Necâti 

Demirtaş, İstanbul, Kubbealtı Neşriyat, 

2014. 

Çınaryılmaz, Naz Ecem, Bilge Ar : “San Michele Church of Genoese Galata 

(Pera): Historic Records and Material 

Evidence on Its Chronology”, A|Z ITU 

Journal of the Faculty of Architecture, 

C. XVII, S. 2, 2020, s. 15-29. 



   207  

Davison, Roderic : Osmanlı-Türk Tarihi 1774-1923- Batı 

Etkisi, Çev. Mehmet Moralı, İstanbul, 

ALFA Basım, 2016. 

Debie, Muriel  : “Christians in the Service of the Caliph: 

Through the Looking Glass of 

Communal Identities”, Christians and 

Others in the Umayyad State, Ed. 

Antoine Borrut, Fred M. Donner, 

Chicago, The University of Chicago, 

2016, s. 53-71. 

Doğan, Hatice : Osmanlı Devleti’nde Hahambaşılık 

Müessesesi, İstanbul, Gözlem 

Gazetecilik Basın ve Yayın, 2003. 

Düzdağ, M. Ertuğrul : Şeyhülislam Ebussuud Efendi 

Fetvaları Işığında 16. Asır Türk 

Hayatı, 2. bs., İstanbul, Enderun 

Kitabevi, 1983. 

Düzenli, Pehlul : Gayrimüslimlere Dair Fetvalar- 

Osmanlı Şeyhülislamlık Kurumu, 

İstanbul, Klasik Yayınları, 2015. 

Dvornik, Francis : Konsiller Tarihi İznik’ten II. 

Vatikan’a, 2. bs., Çev. Soeur Jean Marie 

O.P., Mehmet Aydın, Ankara, Türk 

Tarihi Kurumu Yayınları, 2019. 

Ebu Yusuf : Kitabü’l-Haraç, Çev. Ali Özel, 

İstanbul, AlBaraka Yayınları, 2019. 

Ekinci, Ekrem Buğra : Osmanlı Hukuku: Adalet ve Mülk, 

İstanbul, Arı, 2008. 

Eldem, Edhem : Mitler Gerçekler ve Yöntem Osmanlı 

Tarihinde Aklıma Takılanlar, İstanbul, 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2021. 



   208  

Emecen, Feridun : XVI. Asırda Manisa Kazâsı, 2. bs., 

Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

2013. 

Ercan, Yavuz : Osmanlı Yönetiminde 

Gayrimüslimler Kuruluştan 

Tanzimat’a Kadar Sosyal, Ekonomik 

ve Hukuki Durumları, Ankara, Turhan 

Kitabevi, 2001. 

Ercan, Yavuz : Kudüs Ermeni Patrikhanesi, Ankara, 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1988. 

Ercan, Yavuz : “On Beş ve On Altıncı Yüzyıllarda 

Osmanlı İmparatorluğu’nda Müslüman 

Olmayan Toplulukların Sosyal, 

Hukuksal ve Ekonomik Durumu”, Toplu 

Eserler:2 Rumlar ve Diğer Müslüman 

Olmayan Topluluklar, Ankara, Turhan 

Kitabevi, 2007, s. 219-261. 

 

Ercan, Yavuz : “Fatih’in Kilise Politikası”, Toplu 

Eserler:2 Rumlar ve Diğer Müslüman 

Olmayan Topluluklar, Ankara, Turhan 

Kitabevi, 2007,s. 99-122. 

Ercan, Yavuz : “Osmanlı İmparatorluğu’nda Müslüman 

Olmayan Topluluklar (Millet Sistemi)”, 

Toplu Eserler-II Rumlar ve Diğer 

Müslüman Olmayan Topluluklar, 

Ankara, Turhan Kitabevi, 2007, s. 71-98. 

Ercan, Yavuz “Hıristiyanlığın İlk Yüzyılları, 

Ekümenizm ve Osmanlı Devleti’ndeki 

Durum”, Toplu Eserler-II Rumlar ve 

Diğer Müslüman Olmayan 



   209  

Topluluklar, Ankara, Turhan Kitabevi, 

2007, s. 123-146. 

Ercan, Yavuz : “Osmanlı İmparatorluğu’nda Müslüman 

Olmayan Toplulukların Giyim, Konut ve 

Davranış Hukuku”, Toplu Eserler:2 

Rumlar ve Diğer Müslüman Olmayan 

Topluluklar, Ankara, Turhan Kitabevi, 

2007, s. 263-276. 

Erim, Nihat : Devletlerarası Hukuk ve Siyasi Tarih 

Metinleri, C. I, Ankara, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 1953. 

Epstein, Mark A.  :The Ottoman Jewish Communities 

and Their Role in the Fifteenth and 

Sixteenth Centuries, Freiburg, Klaus 

Schwarz Verlag, 1980. 

Epstein, Mark A. : “The Leadership of the Ottoman Jews in 

the Fifteetnh and Sixteeth Centuries”, 

Christians and Jews in the Ottoman 

Empire: The Functioning of a Plural 

Society, C. I The Central Lands, Ed. 

Benjamin Braude, Bernard Lewis, New 

York, Holmes&Meier Publishers, 1982, 

s. 101-116. 

Evliya Çelebi : Evliya Çelebi Seyahatnamesi, C. I, 

Haz. Mümin Çevik, İstanbul, Üçdal 

Neşriyat, t.y 

Evliya Çelebi : Evliya Çelebi Seyahatnamesi, C. VIII, 

Haz. Mümin Çevik, İstanbul, Üçdal 

Neşriyat, 1985. 



   210  

Eyice, Semavi : “Galata Hakkında İki Kitab ve Bu 

Münasebetle Bazı Notlar”, Tarih 

Dergisi, C. I, S. 1, 1949, s. 201-219. 

Eyice, Semavi : “İstanbul’da Kiliseden Çevrilmiş Cami 

ve Mescidler ve Bunların Restorasyonu, 

Vakıf Haftası Dergisi, S. 7, 1990, s. 279-

291. 

Eyice, Semavi : “Arap Camii”, DİA, C. III, 1991, s. 326-

327. 

Eyice, Semavi : “Arslanhane”, DİA, C. III, 1991, s. 403-

404. 

Eyice, Semavi : “Ayasofya Camii”, DİA, C. IV, 1991, s. 

221-222. 

Eyice, Semavi : Fatih Camii ve Külliyesi, DİA, C. XII, 

1995, s. 244-249. 

Fayda, Mustafa : Hz. Ömer Zamanında Gayr-ı 

Müslimler, 4. Bs., İstanbul, İFAV, 2019. 

Fendoğlu, Hasan Tahsin : Hukuk Tarihimizde Temel Haklar, 

Konya, Mimoza Yayınları, 1994. 

Fodor, Pal : “Osmanlılar ve Macaristan’da 

Hıristiyan Tebaaları”, Osmanlı 

Devleti’nde Din ve Vicdan Hürriyeti, 

Ed. Azmi Özcan, İstanbul, Ensar 

Neşriyat, 2000, s. 187-199. 

Gedikli, Fethi : “Mehmed Seyyid Bey ve Hak Kavramı 

Üzerinden İslâm Hukuk Felsefesi ile 

Avrupa Hukuk Felsefesi Arasındaki 

Mukâyesesi”, İÜHFM, C. LXXII, S. 1, s. 

107-132. 



   211  

Gerber, Haim : Crossing Border: Jews and Muslims 

in Ottoman Law, Economy and 

Society, İstanbul, Isis Press, 2008. 

Gerlach, Stephan : Türkiye Günlüğü (1573-1576), C. I,  

Çev. Türkis Noyan, Ed. Kemal Beydilli,  

3. bs., İstanbul, Kitap Yayınevi, 2017. 

Gerlach, Stephan : Türkiye Günlüğü (1577-1578), C. II,  

Çev. Türkis Noyan, Ed. Kemal Beydilli,  

3. bs., İstanbul, Kitap Yayınevi, 2019. 

Goffman, Daniel : “Izmir: from Village to colonial Port 

City”, The Ottoman City between East 

and West: Aleppo, Izmir and Istanbul, 

Cambridge, Cambridge University Press, 

1999, s. 79-134. 

Goffman, Daniel : Osmanlı Dünyası ve Avrupa 1300-

1700, Çev. Ülkün Tansel, 4. bs., İstanbul, 

Kitap Yayınevi, 2014. 

Goodwin, Godfrey : Yeniçeriler, Çev. Derin Türkömer, 3. 

Bs.,  İstanbul, Doğan Egmont Yayıncılık, 

2008. 

Göze, Ayferi  : Siyasal Düşünceler ve Yönetimler, 10. 

bs., Beta, 2005. 

Gözler, Kemal : İnsan Hakları Hukuku, 2. bs., Bursa, 

Ekin, 2018. 

Gradeva, Rossitsa : On Zimmis and Church Buildings: Four 

Cases From Rumeli”, War and Peace In 

Rumeli, İstanbul, The Isis Press, 2008, s. 

179-213. 

Gradeva, Rossitsa : “Jews and Ottoman Authority in the 

Balkans: The Cases of Sofia, Vidin and 

Rusçuk, 15th-17th Centuries”,  Rumeli 



   212  

Under The Ottomans 15th-18th 

Centuries: Institutions and 

Communities, İstanbul, The Isis Press, 

2004, s. 225-285. 

 

Gradeva, Rossitsa : “Ottoman Policy Towards Church 

Buildings”, Rumeli Under The 

Ottomans 15th-18th Centuries: 

Institutions and Communities, 

İstanbul, Isis Press, 2004, s. 339-368. 

Gradeva, Rossitsa : “The Church in the Life of Sofia 

Citizens 15th to 18th Century”, Religion 

and Boundaries- Studies From the 

Balkans, Eastern Europe and Turkey, 

Ed. Galia Valtchinova, İstanbul, Isis 

Press, 2010, s. 47-79. 

Greene, Molly : Osmanlı Devleti ve Rumlar (1453-

1768), Çev. Zeynep Rona, İstanbul, Kitap 

Yayınevi, 2018. 

Griffith, Sidney H. : “The Mansur Family and Saint John of 

Damascus: Christians and Muslims in 

Umayyad Times”, Christians  and 

Others in the Umayyad State, Ed. 

Antoine Borrut, Fred M. Donner, 

Chicago, The University of Chicago, 

2016, s. 29-52. 

 

Güleryüz, Naim A. : Trakya ve Anadolu’da Yahudi 

Yerleşim Yerleri, C. I-II, İstanbul, 

Gözlem Gazetecilik Basın ve Yayın, 

2018. 



   213  

Güllü, Ramazan Erhan : Türkiye’de Gayrimüslimlerin 

Yönetimi-Osmanlı’dan Cumhuriyet’e, 

İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2018. 

Hacak, Hasan  : “İslam Hukukunun Klasik 

Kaynaklarında Hak Kavramının 

Analizi”, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2000. 

 

Hacker, Joseph : “Ottoman Policy toward the Jews and 

Jewish Attitudes toward the Ottomans 

during the Fifteenth Century”, 

Christians and Jews in the Ottoman 

Empire: The Functioning of a Plural 

Society, C. I The Central Lands, Ed. 

Benjamin Braude, Bernard Lewis, New 

York, Holmes&Meier Publishers, 1982, 

s. 117-126. 

Hadduri, Macid:  : İslam’da Adalet Kavramı, Çev. 

Selahattin Ayaz, İstanbul, Yöneliş, 1991. 

 

Hadduri, Macid : İslam Hukukunda Savaş ve Barış, 

Çev. Fethi Gedikli, İstanbul, Yöneliş, 

1999. 

 

Hamidullah, Muhammed  : İslamda Devlet İdaresi, Çev. Kemal 

Kuşçu, İstanbul, Ahmed Said Matbaası, 

1963. 

Hamidullah, Muhammed : El-Vesâiku’s-siyasiyye Hz. 

Peygamber Döneminin Siyasi-İdari 



   214  

Belgeleri, Çev. Vecdi Akyüz, İstanbul, 

Kitabevi Yayınları, t.y. 

Hatemi, Hüseyin  : İslam Hukuku Dersleri, 3. bs., 

İstanbul, Filiz Kitabevi, 1999. 

Heyd, Uriel : “The Jewish Communities of Istanbul in 

the Seventeeth Century”, Oriens, C. VI, 

No. 2, 1953, s. 299-314. 

Heyd, Uriel : Studies in Old Ottoman Criminal 

Law, Oxford, Clarendon Press, 1973. 

İbn-i Abidin  : Reddül-Muhtar Ale’d-Dürri’l-

Muhtar,  C. VIII,  Çev. Ahmed 

Davudoğlu, İstanbul, Şamil Yayınevi, 

1983. 

İbrahim Halebî : İslam Fıkhı Yeni Mülteka Tercümesi, 

Çev. Hüsameddin Vanlıoğlu, İstanbul, 

Yasin Yayınevi, 2007. 

İnalcık, Halil  : “Türk İslam Devletlerinde Devlet 

Kanunu Geleneği”, Osmanlı’da Devlet, 

Hukuk ve Adalet, 9. bs., İstanbul, 

Kronik Kitap,2019, s. 31-46. 

İnalcık, Halil  : “Şikayet Hakkı: ‘Arz-i hal ve ‘Arz-i 

Mahzar’lar”, Osmanlı’da Devlet, 

Hukuk ve Adalet, 9. bs., İstanbul, 

Kronik Kitap, 2019, s. 61-92. 

İnalcık, Halil  :“İstanbul’un Türk-İslâm Şehri Olarak 

Yeniden İnşası”, İstanbul Tarihi 

Araştırmaları Fetihten Sonra 

İstanbul’un Yeniden İnşası Bilad-ı 

Selase: Galata, Eyüp, Üsküdar, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2019, s. 123-132. 



   215  

 

İnalcık, Halil  : “1455 İstanbul Tahrîri’nde Müslüman 

Mahalleler”, İstanbul Tarihi 

Araştırmaları Fetihten Sonra 

İstanbul’un Yeniden İnşası Bilad-ı 

Selase: Galata, Eyüp, Üsküdar, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2019, s. 225-227. 

İnalcık, Halil  : “1455 Yılı İstanbul ve Galata Tahriri”, 

İstanbul Tarihi Araştırmaları Fetihten 

Sonra İstanbul’un Yeniden İnşası 

Bilad-ı Selase: Galata, Eyüp, Üsküdar, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2019, s. 3-10. 

İnalcık, Halil : “Ottoman-Galata”, İstanbul Tarihi 

Araştırmaları-Fetihten Sonra 

İstanbul’un Yeniden İnşası Bilâd-i 

Selase: Galata, Eyüp, Üsküdar, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2019, s. 285-402. 

 

İnalcık, Halil  : “Osmanlı Hukukuna Giriş: Örfî-Sultanî 

Hukukve Fatih Sultan Mehmed’in 

Kanunları”, Devlet-i Aliyye, Osmanlı 

İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar- 

V, İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2021, s. 195-220. 

İnciciyan, P.Ğ. :XVIII. Asırda İstanbul, Çev. Hrand D. 

Andreasyan, İstanbul, Baha Matbaası, 

1976. 



   216  

James, Emmanuel E. : “Kitab-ı Mukaddes’e Göre Cemaat ve 

Bu Cemaatin Hayatında Kilisenin Yeri”, 

Çev. Ahmet Güç, Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. IV, S. 4, 

1992, s. 311-317. 

Kaboğlu, İbrahim Ö.  : Özgürlükler Hukuku, 6. bs., Ankara, 

İmge Kitabevi, 2002. 

Kaçan, Meryem : “XVI. Ve XVII. Yüzyıllarda Osmanlı-

Venedik Ahidnâmeleri”, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul, 1995. 

Kalıpçı, Mahmud Esad : “Klasik Dönem Osmanlı Hukukunda 

Müsadere Kurumu” Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2013. 

Kapani, Münci : Kamu Hürriyetleri, 6. bs., Ankara, 

AÜHF Yayınları, 1981. 

Kara, İsmail : “Müsâvat yahut Müslümanlara 

Eşitsizlik”, Osmanlı Devleti’nde Din ve 

Vicdan Hürriyeti, Ed. Azmi Özcan, 

İstanbul, Ensar Neşriyat, 2000, s. 307-

347. 

Kara, İsmail : İslâmcıların Siyasi Görüşleri-2 

Hürriyet Müsavat Uhuvvet, 2. bs., 

İstanbul, Dergah Yayınları, 2020. 

Karaca, Zafer : İstanbul’da Tanzimat Öncesi Rum 

Ortodoks Kiliseleri, 2. bs.,İstanbul, 

Yapı Kredi Yayınları, 2018. 

 



   217  

Karaman, Hayreddin : Anahatlarıyla İslâm Hukuku-1, 

İstanbul, Ensar Neşriyat, 1984. 

Karaman, Hayreddin : Mukayeseli  İslam Hukuku, C. III, 9. 

bs., İstanbul, İz Yayıncılık, 2014. 

Kenanoğlu, M. Macit  : Osmanlı Millet Sistemi Mit ve 

Gerçek, 4. Bs., İstanbul, Klasik, 2017. 

Kesler, Mehmet Fatih  : Kur’an-ı Kerim’de Yahudiler ve 

Hıristiyanlar, 8. bs., Ankara, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2017. 

Kiel, Machiel : “Notes on the History of the Some 

Turkish Monuments in Thessaloniki their 

Founders”, Studies on the Ottoman 

Architecture of Balkans, 

Hampshire/Vermont Variorum, 1990, s. 

123-156. 

Kiel, Machiel : Bulgaristan’da Osmanlı Dönemi 

Kentsel Gelişimi ve Mimari Anıtlar, 

Çev. İlknur Kolay, Ankara, Kültür 

Bakanlığı, 2000. 

Koçu, Reşat Ekrem : Yeniçeriler, 2. bs., İstanbul,  Doğan 

Kitapçılık, 2004. 

Kotzageorgis, Phokion : “Christians and Muslims in an Ottoman 

City: The Formation of the Society of 

Early Ottoman Thessaloniki”, Etudes 

Balkanıques, C. LIV, S. 3, 2018, s. 423-

455. 

Koyuncu, Aşkın : “Osmanlı Devleti’nde Kilise ve Havra 

Politikasına Yeni Bir Bakış: Çanakkale 

Örneği”, Çanakkale Araştırmaları 

Türk Yıllığı, S. 16, Bahar 2014, s. 35-88. 



   218  

Koyuncu, Nuran : Osmanlı Devleti’nde 

Gayrimüslimlerin Din ve Vicdan 

HürriyetleriBağlamında Mâbedlerinin 

Hukuki Statüsü, Ankara, Adalet 

Yayınevi, 2014. 

Köksal, Asım Cüneyd : Fıkıh ve Siyaset Osmanlılarda 

Siyaset-i Şer’iyye, 3.bs., İstanbul, Klasik 

2020. 

Kömürciyan, Eremya Çelebi : İstanbul Tarihi- XVII. Asırda 

İstanbul, 2. bs., Çev. Hrand D. 

Andreasyan, Haz. Kevork Pamukciyan, 

İstanbul, Eren Yayıncılık,1988. 

Kritovulos : Kritovulos Tarihi (1451-1467), Çev. 

Ari Çokona, 3. bs., İstanbul,  Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2019. 

Kurdakul, Necdet : Osmanlı Devleti’nde Ticaret 

Antlaşmaları ve Kapitülasyonlar, 

İstanbul, Döler Neşriyat, 1981. 

Lefebvre, Henri : Mekanın Üretimi, Çev. Işık Ergüden, 

6. bs., İstanbul, Sel Yayıncılık, 2020. 

Levy-Rubin, Milka  : Non-Muslims in the Early Islamic 

Empire-From Surrender to 

Coexistence, New York, Cambridge 

University Press, 2011. 

Lewis, Bernard : İslam Dünyasında Yahudiler, Çev. 

Belgin Çınar,  Ankara, Akılçelen 

Kitaplar, 2018. 

Marmara, Rinaldo : Osmanlı Başkentinde Bir Levanten 

Semti Galata-Pera, İstanbul, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2020. 



   219  

Masters, Bruce : “Değişen Bir Dünyada Hıristiyanlar”, 

Türkiye Tarihi Geç Osmanlı 

İmparatorluğu (1603-1689), C. III, Ed. 

Suraiya Faroqhi, Çev. Fethi Aytuna, 2. 

bs., İstanbul, Kitap Yayınevi, 2016, s. 

229-251. 

Maverdi : El-Ahkamu’s-Sultaniyye, Çev. Ali 

Şafak, İstanbul, Bedir Yayınevi, 2018. 

Maverdi : Yönetimin Esasları, 4. bs., Çev. 

Mehmet Ali Kara, İstanbul, İlke 

Yayıncılık, 2019. 

Molla Hüsrev : Kaynaklarıyla Büyük İslam Fıkhı 

Gürer ve Dürer Tercümesi, Çev. Arif 

Erken, Haz. Ahmet Davutoğlu, C. II,  

İstanbul, Eser Neşriyat, 1979. 

Osmanağaoğlu, Cihan : “Klasik Dönemi Bağlamında Osmanlı 

Devleti’nin Örfi Hukukuna İlişkin Genel 

Bir Değerlendirme”, Galatasaray 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 

S. 2, 2007,  s. 75-131. 

Osmanağaoğlu, Cihan : 1862 Rum Patriği Nizamatı 

Çerçevesinde Fener Rum-Ortodoks 

Patrikhanesi, İstanbul, On İki Levha 

Yayınları, 2010. 

Öntuğ, Mustafa Murat : “Balıkesir’deki Ermeni Kilisesi ve 

Mektep Açma Faaliyetleri”, OTAM, S. 

19, 2006, s. 343-364. 

Özcan, Abdülkadir : “Devşirme”, DİA, 1994, C. IX, 1994, s. 

254-257. 

Özdemir, Mehmet : “Gayr-ı Müslimlerin Dini Hayatı 

Açısından Müslüman Fatihlerin 



   220  

Endülüs’deki Uygulamaları”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

C. XXXIII, S. 1, 1994, s. 203-238. 

Özel, Ahmed : İslam Hukukunda Ülke Kavramı, 2. 

bs., İstanbul, Marifet Yayınları, 1984. 

Özil, Ayşe : Anadolu Rumları Osmanlı 

İmparatorluğu’nun Son Döneminde 

Millet Sistemini Yeniden Düşünmek, 

Çev. Ali Özdamar, İstanbul, Kitap 

Yayınevi, 2016. 

Pantazopoulos, N.J. : Church and Law in the Balkan 

Peninsula During the Ottoman Rule, 

Thessaloniki, Institute For Balkan 

Studies, 1967. 

Polonyalı Simeon : Polonyalı bir Seyyahın Gözünden 16. 

Asır Türkiyesi, Çev. Hrand D. 

Andreasyan, İstanbul, Köprü Kitap, 

2016. 

Rozen, Minna : “Osmanlı Yahudileri”, Türkiye Tarihi 

Geç Osmanlı İmparatorluğu (1603-

1689), C. III, Ed. Suraiya Faroqhi, Çev. 

Fethi Aytuna, 2. bs., İstanbul, Kitap 

Yayınevi, 2016, s. 311-328. 

 

Rozen, Minna : İstanbul Yahudi Cemaati’nin Tarihi 

(1453-1566), Çev. Serpil Çağlayan, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Yayınları, 

2010. 

Seidler, G.L. : Doğu’da Siyasal Düşünce: Doğu 

Dünyasının Ortaya Çıkışı, Çev. Mete 



   221  

Tuncay, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 2020. 

Serahsi  : Mebsut, C. X, Ed. Mustafa Cevat Akşit, 

İstanbul, Gümüşev Yayıncılık, 2015. 

Shaw, Stanford J. : Osmanlı İmparatorluğu’nda ve 

Türkiye Cumhuriyeti’nde Yahudiler, 

Çev. Meriç Sobutay, ,İstanbul, Kapı 

Yayınları, 2008. 

Sirry, Mun’im : “The public role of Dhimmis during 

Abbasid Times”, Bulletin of the School 

of Oriental and  African Studies, 

University of London, , C. LXXIV, No. 

2, 2011 s. 187-204. 

Soykan, T. Tankut : Osmanlı İmparatorluğu’nda 

Gayrimüslimler, İstanbul, Ütopya 

Kitabevi, 2000. 

Söylemez, Mahfuz  “İlk Dönem İslam Toplumunda 

Gayrimüslimlerin Yeri: Haklar ve 

Hoşgörü”, İstanbul Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 22, 2010, 

s. 99-124. 

Şentürk, Recep :İnsan Hakları ve İslam, İstanbul, İz 

Yayıncılık,  2017. 

Tavernier, Jean Baptiste : Tavernier Seyahatnamesi, 3. bs. Çev. 

Teoman Tunçdoğan, Ed. Stefanos 

Yerasimos,  İstanbul, Kitap Yayınevi, 

2017. 

Thevenot, Jean : Thevenot Seyahatnamesi, 2. bs., Çev. 

Ali Berktay, Ed. Stefanos Yerasimos, 

İstanbul, Kitap Yayınevi, 2014. 



   222  

Tritton, A.S.  : The Caliphs And Their Non-Muslim 

Subjects- A Critical Study of the 

Covenant of Umar, London, Oxford 

University Press, 1930. 

Tuğluca, Murat : Osmanlı Devlet-Toplum İlişkisinde 

Şikayet Mekanizması ve İşleyiş Biçimi, 

2. bs., Ankara, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 2020. 

Tuğlacı, Pars : İstanbul Ermeni Kiliseleri, İstanbul, 

Pars Yayın, 1991. 

Türkoğlu, İnci : “Yahudi Geleneğinde Tapınak”, 

Toplumsal Tarih, S. 110, Şubat 2003, s. 

20-23. 

Türkoğlu, İnci : “Yahudi Geleneğinde 

Sinagog”,Toplumsal Tarih, S. 112, 

Mart 2003, s. 10-17. 

Türkzade Hafız Mehmed Ziyaeddin 

Efendi 

: Osmanlı Hukuk Sözlüğü: Mükemmel 

Istılahât-ı Kavânin Yâhut Mâlûmat-ı 

Kanûniye Hülâsası, Haz. Fethi Gedikli, 

İbrahim Enes Onat,  İstanbul, On İki 

Levha Yayınları, 2021. 

Uygun, Oktay : Devlet Teorisi, 5. bs.  İstanbul, On İki 

Levha Yayınları, 2019. 

Uygun, Oktay  : Hukuk Teorileri, İstanbul, On İki 

Levha Yayınları, 2017. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı : Osmanlı Devleti Teşkilatından 

Kapıkulu Ocakları-I Acemi Ocağı ve 

Yeniçeri Ocağı, 3. Bs, Ankara, Türk 

Tarih Kurumu Basımevi, 1988. 

Üçok, Çoşkun, Ahmet Mumcu, 

Gülnihal Bozkurt 

: Türk Hukuk Tarihi, 20. bs. Ankara, 

Turhan Kitabevi, 2018, s. 195 



   223  

Vaglieri, Laura Veccia :“Patriarchal and Umayyad Caliphate”, 

The Cambridge History of Islam- C. 

IA (The Central Islamic Lands From 

Pre-Islamic Times to the First World 

War), Ed. P.M. Holt, Ann K.S. Lambton, 

Bernard Lewis, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1970, s. 57-103. 

Yıldız, Kenan : 1660 Yangını ve Etkileri- Vakıflar, 

Toplum ve Ekonomi, Ankara, Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, 2017. 

Yıldız, Kenan : “Bitmeyen Bir İskân Tartışması: 

Galata’da Yeni Valide ve Arap Camileri 

Etrafında Katolik-Müslüman Çekişmesi 

(1693-1713)”, Güney-Doğu Avrupa 

Araştırmaları Dergisi, S. 34, 2020, s. 

93-117. 

Yılmaz, Hüseyin  : Kur’an’ın Işığında Müslim-

Gayrimüslim Münasebetleri, İstanbul, 

Kayıhan Yayınevi, 1997. 

Zeren, Mine Tanaç :İzmir’de Sefarad Mimarisi ve 

Sinagogları, İstanbul, Yalın Yayıncılık, 

2010. 

 

Zeydan, Abdülkerim : İslam Hukukuna Giriş, 2. bs  Çev. Ali 

Şafak, İstanbul, Kayıhan Yayınları, 1985. 

 

 

 

 

 

 



   224  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


