
  

T.C. 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELÂM BİLİM DALI 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

 

 

YENİ İLM-İ KELAM DÖNEMİNDE İNKÂRCI CEREYANLAR 

KARŞISINDA ULÛHİYET TASAVVURU: ELMALILI HAMDİ 

YAZIR VE SAİD NURSİ ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

Abdulbaki ÇİFTÇİ 

 

 

 

 

 

ŞANLIURFA -2021 



 

T.C. 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELÂM BİLİM DALI 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

 

 

YENİ İLM-İ KELAM DÖNEMİNDE İNKÂRCI CEREYANLAR 

KARŞISINDA ULÛHİYET TASAVVURU: ELMALILI HAMDİ 

YAZIR VE SAİD NURSİ ÖRNEĞİ 

 

 

 

Abdulbaki ÇİFTÇİ 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Veysel KASAR 

 

 

ŞANLIURFA -2021  



II 

T.C. 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZ ONAY SAYFASI 

 

Doç. Dr. Veysel KASAR’ın danışmanlığında, Abdulbaki ÇİFTÇİ’nin 

hazırladığı “Yeni İlm-i Kelam Döneminde İnkârcı Cereyanlar Karşısında 

Ulûhiyet Tasavvuru: Elmalılı Hamdi Yazır ve Said Nursi Örneği” konulu bu 

çalışma 10/12/2021 tarihinde aşağıdaki jüri tarafından Harran Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri (Kelam) Anabilim Dalı’nda YÜKSEK 

LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

   

 Oybirliğiyle          /   󠄀 Oy çokluğu ile 

 

                                                                                                                 İmza 

 

Danışman Doç. Dr. Veysel KASAR 
 

Üye Doç. Dr. M. Cüneyt GÖKÇE 
 

Üye Dr. Öğr. Üyesi Mehmet TAŞDELEN 
 

 

 

Bu tezin Temel İslam Bilimleri (Kelam) Ana Bilim Dalında yapıldığını 

ve enstitümüz kurallarına göre düzenlendiğini onaylarım. 
 

 

Prof. Dr. Şevket ÖKTEN 

Enstitü Müdürü 

 

 
Bu çalışma:    …………. Tarafından Desteklenmiştir. 

Proje No   :     …………… 

 
Not: Bu tezde kullanılan özgün ve başka kaynaktan yapılan bildirişlerin, çizelge, şekil ve 

fotoğrafların kaynak gösterilmeden kullanımı 5846 sayılı Fikir ve Sanat Eserleri 

Kanunundaki hükümlere tabidir. 

  



III 

ÖĞRENCİNİN 

Öğrenci No   185230007 

Adı / Soyadı Abdulbaki ÇİFTÇİ 

Anabilim Dalı/Programı Temel İslam Bilimleri / Tezli Yüksek Lisans  

Tez Konusu Yeni İlm-i Kelam Döneminde İnkârcı Cereyanlar 

Karşısında Ulûhiyet Tasavvuru: Elmalılı Hamdi Yazır ve 

Said Nursi Örneği 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE  
 

Yukarıda başlığı belirtilen Yüksek Lisans çalışmamın a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana bölümler 

ve d) Sonuç kısımlarından oluşan toplam 100 sayfalık kısmına ilişkin, 12/11/2021 tarihinde şahsım/ 

danışmanım tarafından Turnitin adlı intihal tespit programından aşağıda belirtilen filtrelemeler 

uygulanarak alınmış olan orijinallik raporuna göre, benzerlik oranı %14‘tür. Ayrıca Yüksek Lisans 

çalışması hiçbir blok kopyalama içermemektedir. 

Uygulanan filtrelemeler: 

1- Kabul/Onay ve Bildirim sayfaları hariç, 

2- Kaynakça hariç 

3- Alıntılar hariç/dâhil 

4- 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

Yükseköğretim Kurulu Bilimsel Araştırma ve Yayın Etiği Yönergesi, Harran Üniversitesi Bilimsel 

Araştırma ve Yayın Etiği Yönergesini ve Harran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans 

çalışması Orijinallik Raporu alınması ve kullanılması Uygulama Esasları’nı inceledim ve bu Uygulama 

Esasları’nda belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tez çalışmamın herhangi bir intihal içermediğini; 

aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve 

yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. Etik ihlal tespiti halinde, Enstitü 

yönetim kurulunca, diplomamın iptal edilmesini kabul ediyorum.  

Gereğini saygılarımla arz ederim. 

           22/12/2021 

Abdulbaki ÇİFTÇİ 

 

 

Yukarıda yer alan raporun ve beyanın doğruluğunu onaylarım. 22/12/2021 

 

Doç. Dr. Veysel KASAR 

           Danışman 

 

 

T.C. 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

TEZLİ YÜKSEK LİSANS 

ORİJİNALLİK RAPORU 

VE BEYAN FORMU 

Doküman No    : HRÜ-KYS-FRM-015 

Yayın Tarihi     : ..../…./.20… 

Revizyon No      :  

RevizyonTarihi :  

Sayfa No             : 1/ 1 
 



IV 

ÖZET 

YENİ İLM-İ KELAM DÖNEMİNDE İNKÂRCI CEREYANLAR 

KARŞISINDA ULÛHİYET TASAVVURU: ELMALILI MUHAMMED 

HAMDİ YAZIR VE SAİD NURSİ ÖRNEĞİ 

ÇİFTÇİ, Abdulbaki 

Yüksek Lisans Tezi 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Veysel KASAR 

Aralık, 2021, 110 sayfa 

Osmanlının son dönemi dünyada ve İslâm ülkelerindeki inanç, kültür ve siyasi 

yapılarda ortaya çıkan ve yüz yılı etkisi altına alan değişim ve oluşumların da 

zorlaması ile fikri alanlarda tecdit hareketleri ve siyasi temayüllerin farklılaştığı bir 

dönem olmuştur. Bu dönem, İslâm düşünce mecrasına yön verme açısından büyük bir 

öneme sahiptir. Batının bilimsel ölçüleri genelleştirmesi, materyalist fikirlerin farklı 

ilimlerin mihenk taşı haline getirilmesi başta İslâm inanç esasları olmak üzere teist 

ilâhî anlayışı büyük bir yıkımla karşı karşıya bırakmıştır. Böyle bir ortamda ortaya 

çıkan yenilik fikirleri de İslâm âlimleri, özelde kelâm âlimleri tarafından kabul 

görmüştür. Yeni ilm-i kelâm da İslâm düşüncesindeki yenilik fikrinin Anadolu’daki 

temsil ayağını oluşturmaktadır. 

Bu tezde, Yeni ilm-i kelâm dönemi müellifleri arasında yer alan Muhammed 

Hamdi Yazır ile Said Nursî’nin ulûhiyet anlayışları incelenmektedir. Ulûhiyet konusu, 

İslâm inanç esaslarında usûl-i selâse diye ifade edilen asıllardan biri olması açısından 

önem arz etmektedir. Dolayısıyla bu çalışmamızda İslam inanç esaslarının aslı olan 

ulûhiyet konusunun Muhammed Hamdi Yazır ile Said Nursî’deki yansımasını 

inceledik. Her iki müellif yeni dönemde ulûhiyetle ilgili konuların anlatılmasında 

metot farklılığını benimseyen ve bilimsel veriler neticesinde İslâm inanç esaslarını 

açıklayan âlimler arasında yer almışlardır. Bilimsel veriler ışığında ulûhiyet tasavvuru 

inşâ eden müelliflerimiz, yaşadıkları zamanın inanç buhranına açıklık getirmeleri 

açısından görüşleri önem arz etmektedir. 



V 

Her iki müellif de Yeni ilm-i kelâm sistematiği dışında olması görüşlerini 

önemli kılmıştır. Müelliflerin kelâm konularına ve bilhassa ulûhiyete ilişkin ifadeleri 

aynı zamanda sistematiğin dışındaki müelliflerin görüşlerine ilişkin ipucular 

barındırması açısından önemlidir. Zira yenilik faaliyetlerinin kabullenilmesi ve icrası 

konusunda yalnızca kelâm âlimleri başat bir faktör gibi görünse de metotları dâhilinde 

bu harekete bağımsız bir şekilde destek veren âlimler de olmuştur. İşte bu âlimler 

arasında Elmalılı Hamdi Yazır ve Said Nursî’yi saymak mümkündür. 

Anahtar Kelimeler: Yeni ilm-i Kelâm, Nursî, Muhammed Hamdi, Ulûhiyet, 

İnkâr, Pozitivizm, Materyalizm, Hudûs, İmkân 

  



VI 

ABSTRACT 

THE CONSIDERATION OF DIVINE AGAINST DENIAL FLOWS IN THE 

NEW PERIOD OF SCIENTIFIC KALAM: THE CASE OF ELMALILI 

MUHAMMED HAMDI YAZIR AND SAID NURSI  

ÇİFTÇİ, Abdulbaki 

Master’s Thesis 

Department of Basic Islamology Sciences  

Advisor: Assoc. Prof. Veysel KASAR 

December, 2021, 110 pages 

The last period of the Ottoman Empire was a period in which the changes and 

formations that emerged in the belief, culture, and political structures in the world and 

in Islamic countries, which took a century, became a period in which the 

transformation movements and political tendencies in intellectual fields differed. This 

period is of great importance in terms of directing Islamic thought. The generalization 

of scientific measures by the West and the turning of materialist ideas into the 

cornerstone of different sciences have left the theist divine understanding, especially 

the Islamic belief principles, faced with great destruction. The idea of innovation that 

emerged in such an environment was accepted by Islamic scholars in general and 

kalam scholars in particular. The New Scientific kalam also constitutes the 

representative leg of the idea of innovation in Islamic thought in Anatolia. 

In this thesis, the understanding of the divinity of Muhammed Hamdi Yazır 

and Said Nursi, who are considered among the representatives of the New Scientific 

Kalam period, is examined. The subject of divinity is important in that it is one of the 

principles expressed as usûl-i selâse in the principles of Islamic belief. Therefore, in 

this study, we examined the reflection of the subject of divinity, which is the basis of 

Islamic belief, in Muhammed Hamdi Yazır and Said Nursi. Both authors were among 

the scholars who adopted the difference of method in explaining the issues related to 

divinity in the new period and explained the principles of Islamic belief because of 

scientific data. The opinions of our authors, who built a vision of divinity in the light 



VII 

of scientific data, are important in terms of clarifying the belief crisis of the time they 

lived. 

The fact that both authors are outside of the New ilm-i kalam systematic made 

their views important. The expressions of the authors about kalam and especially on 

divinity are also important in terms of containing clues about the views of the authors 

outside of the systematic. Because although only kalam scholars seem to be a dominant 

factor in the acceptance and execution of innovation activities, there have been 

scholars who independently supported this movement within their methods. It is 

possible to count Elmalılı Hamdi Yazır and Said Nursi among these scholars. 

Keywords: New Science Kalam, Nursi, Muhammad Hamdi, Divinity, Denial, 

Positivism, Materialism, Hudûs, Opportunity 

  



VIII 

YENİ İLM-İ KELAM DÖNEMİNDE İNKÂRCI CEREYANLAR 

KARŞISINDA ULÛHİYET TASAVVURU: ELMALILI MUHAMMED 

HAMDİ YAZIR VE SAİD NURSİ ÖRNEĞİ 

İÇİNDEKİLER 

YÜKSEK LİSANS TEZ ONAY SAYFASI II 

ORİJİNALLİK RAPORU ve BEYAN FORMU III 

ÖZET IV 

ABSTRACT VI 

İÇİNDEKİLER VIII 

KISALTMALAR XI 

GİRİŞ 1 

A. TEZİN AMACI 1 

B. TEZİN ARAŞTIRMA METODU 1 

C. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÖNEMİ 1 

BİRİNCİ BÖLÜM: YENİ İLMİ KELÂM DÖNEMİ VE TEMSİLCİLERİ 

1.1. YENİ İLM-İ KELAM DÖNEMİ VE TEMSİLCİLERİ 3 

1.1.2. Yeni İlmi Kelâm Dönemi Kronolojisi 12 

1.1.2.1. Sırrî –i Girîdî (1844-1895) 12 

1.1.2.2. Hilmi Bey (Şehbenderzâde Ahmet Hilmi Bey) (1865-1914) 13 

1.1.2.3. Abdullatif Harputî (1842-1916) 13 

1.1.2.4. İzmirli İsmail Hakkı (1869-1946) 14 

1.1.2.5. İsmail Fenni Ertuğrul (1855-1946) 14 

1.1.2.6. Mehmet Şerafettin Yaltkaya (1880-1947) 15 

 



IX 

İKİNCİ BÖLÜM: ULÛHİYET KAVRAMI VE ÇEŞİTLİ ULÛHİYET 

ANLAYIŞLARI 

2.1. ULÛHİYET KAVRAMI 17 

2.1.1. Diğer Düşünce Yapılarında Ulûhiyet 21 

2.1.2. İslam İnancında Ulûhiyet 22 

2.2. FARKLI ULÛHİYET ANLAYIŞLARI 27 

2.2.1. Deizm 27 

2.2.2. Teizm 28 

2.2.3. Ateizm 28 

2.2.4. Panteizm 29 

2.3. ULÛHİYETİ İNKÂR EDEN CEREYANLAR 31 

2.3.1. Pozitivizm 31 

2.3.2. Materyalizm 33 

2.3.3. Darwinizm 36 

2.3.4. Freudizm 39 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: ELMALILI MUHAMMED HAMDİ YAZIR VE SAİD 

NURSİ’NİN ULÛHİYET ANLAYIŞLARI 

3.1. ELMALILI HAMDİ YAZIR 41 

3.1.1. Elmalılı Hamdi Yazır’ın Hayatı 41 

3.1.2. Elmalılı Hamdi Yazır’ın İlmi Kişiliği ve Eserleri 43 

3.1.3. Elmalılı Hamdi Yazır Hakkında Yapılan Çalışmalar 47 

3.1.4. Elmalılı Hamdi Yazır’a Göre Ulûhiyet Anlayışı 48 

3.1.5. Elmalılı Hamdi Yazır’da İspat Delilleri 51 

3.1.5.1. Gaye ve Nizam Delili 52 

3.1.5.2. Kozmolojik Deliller 54 



X 

3.1.5.3. Fıtrat Delil 58 

3.2. SAİD NURSİ 59 

3.2.1. Said Nursi’nin Hayatı 59 

3.2.2. Said Nursi’nin İlmi Kişiliği ve Eserleri 64 

3.2.3. Said Nursi Hakkında Yapılan Çalışmalar 67 

3.2.4. Said Nursi’ye Göre Ulûhiyet Anlayışı 69 

3.2.5. Said Nursî’de Ulûhiyet Delilleri 77 

3.2.5.1. Gaye - Nizam ve İhtira’ Delili 77 

3.2.5.2. Kozmolojik Deliller 79 

3.2.5.3. Fıtrat Delili 84 

3.3. ELMALILI MUHAMMED HAMDİ YAZIR İLE SAİD NURSİ’NİN 

ULÛHİYET ANLAYIŞLARININ KARŞILAŞTIRILMASI 86 

SONUÇ 91 

KAYNAKÇA 93 

 

  



XI 

KISALTMALAR 

a.s Aleyhissselâm 

b.   Bin, İbn  

Bs.   Basım 

c. Cilt 

c.c Celle celaluhu 

DİA Diyanet İslam Ansiklopedisi 

ed.   Editör 

h.   Hicri 

haz.   Hazırlayan 

Hz.   Hazreti 

m.ö.   Milâttan Önce 

ö.   Ölüm Tarihi 

r.a.   Radiyallahu Anh 

s.   Sayfa 

(s.a.v.) Sallallahu aleyhi vesellem 

TDV   Türkiye Diyanet Vakfı  

thk.   Tahkik Eden 

trc.   Tercüme 

ts.   Tarihsiz 

  



1 

GİRİŞ 

A. TEZİN AMACI 

Tezimizin amacı Yeni ilm-i kelâm döneminde yaşayan Muhammed Hamdi 

Yazır ile Said Nursî’nin inkârcı akımlara karşı ulûhiyet anlayışını nasıl 

savunduklarıdır. Bu maksatla her iki müellifin yöntemini, konulara vukûfiyetlerini ve 

önemsedikleri delillere dair nasıl bir yol izlediklerini belirlemeye çalıştık. Müelliflerin 

önce Yeni ilm-i kelâm dönemi içindeki rollerini tespit etmeye çalıştık. Bilahare her iki 

müellifin dönemin şartlarını dikkate alarak ulûhiyeti nasıl anlattıklarını inceledik. 

Döneme ait çalışmaların devam etmesi, çalışmaların günümüzü de kapsaması konunun 

ve dönemin ehemmiyetini artırmıştır. İtikadın aslı olan bu konunun her iki müellifteki 

yansımalarının anlaşılmasını literatür için önemli olduğu kanaatindeyiz. 

B. TEZİN ARAŞTIRMA METODU 

Tezimizde müellifleri ve fikirlerini, akımları ve savunucularını zaman ve 

şartlar bakımından objektif değerlendirmek suretiyle ele aldık. Tezimiz kapsamındaki 

olay ve olguları betimleme ve karşılaştırma metodunu takip etmek suretiyle ifade 

etmeyi uygun gördük. Müelliflerin itiraz ettiği hususlar ile muhataplarının görüşlerini 

bilimsel verilerle desteklemeyi uygun gördük. 

C. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÖNEMİ 

İslam düşünce tarihinde zirve dönemler yaşandığı gibi buhranlı dönemlere de 

rastlamak mümkündür. İslam düşüncesinin her iki döneminde de kelâm ilmi İslam 

inanç alanının sözcüsü konumunda olmuştur. Kelâm ilmine verilen bu rol vesilesiyle 

İslam düşüncesindeki herhangi bir sorunda ilk müracaat edilenlerden biri de kelâm 

ilmi olmuştur. İslam düşüncesinin fikri tasavvurunu sunan ilimlerden biri olan kelâm 

ilmi, düşüncenin zirve dönemine öncülük ettiği gibi buhranlı zamanında da ilk 

hareketin beklendiği ilimlerden olmuştur. 

Yeni ilm-i kelâm dönemi beklentilerin karşılanması ve buhrandan çıkmanın bir 

yolu olarak kelâm âlimlerinin çoğu tarafından kabul gören bir harekete dönüşmüştür. 

Yeni ilm-i kelâm âlimleri, mütekaddimîn ve müteahhirîn âlimlerin kendi 



2 

dönemlerinde ifade ettikleri inanç konularını tekrardan ele alma ihtiyacı 

hissetmişlerdir. Değişen şartlar ve anlayışlar bu değişikliği dinamik bir İslam anlayışı 

adına gerekli kılmıştır. 

Yeni ilm-i kelâm âlimlerinin tekrar izah etme gayretine girdikleri konular 

arasında ulûhiyet bahsi de yer almaktadır. Biz bu çalışmamızda yeni dönem itibariyle 

ele alınan ulûhiyet anlayışını Muhammed Hamdi Yazır ile Said Nursî’nin görüşleri 

çerçevesinde değerlendirdik. Ulûhiyet bahsinin iki müellifteki yansımaları ve 

günümüze etkilerini araştırdık. 

Yeni ilm-i kelâm dönemi günümüzü de kapsaması hasebiyle önem arz 

etmektedir. İslam düşünürlerinin günümüz şartlarında itikat konularına getirmiş 

oldukları izahlar, insanın iç âleminden başlayarak toplumun inancının şekillenmesine 

büyük katkılar sunabilmektedir. Ulûhiyet, inanç kaidelerinin temel konusu olmasıyla 

önem arz etmektedir Toplumun din ve bilim taraftarları şeklinde bölündüğü bir 

zamanda, konumuz, her iki müellifin din ile bilimin birbirine zıt olmadığını ve farklı 

mecralardaki olgular olduğunu ifade etmesi açısından önemlidir. Müellifler, bilimin 

kabul şartları arasında dinî bir ilkenin ön kabul için şart koşulmadığını ifade ettikleri 

gibi; dini ilkelerin kabul şartları arasında da bilimsel ilkeleri öngörmenin mümkün 

olmayacağını ifade etmişlerdir. Bu bakımından da konumuz önem arz etmektedir.  

Tezimizi, Muhammed Hamdi Yazır’ın “Hak Dini Kur’an Dili” eseriyle Said 

Nursî’nin Nur külliyatını esas almak suretiyle yazmayı uygun gördük. Her iki 

müellifin Allah’ın varlığına ilişkin kullanmış oldukları delilleri dikkate alarak ulûhiyet 

hakkındaki fikirlerini tespit etmeye çalıştık. Klasik kaynakların yanı sıra günümüzde 

bu iki müellife dair eserlerden de istifade ettik. 

  



3 

BİRİNCİ BÖLÜM: YENİ İLMİ KELÂM DÖNEMİ VE 

TEMSİLCİLERİ 

1.1. YENİ İLM-İ KELAM DÖNEMİ VE TEMSİLCİLERİ 

Yeni ilm-i kelâm çabaları Osmanlının son yıllarından başlayıp günümüze kadar 

gelen dönemi kapsamaktadır. Bu yeni anlayış önceki dönemlerin bir devamı 

niteliğinde olup vesâil1 konularının zamana uygun bir şekilde ifade edilmesiyle birlikte 

yeni bir isimlendirmeye ihtiyaç duyulmuştur. Bu nedenle ilkelerin değişmesi 

neticesinde Yeni ilm-i kelâm döneminde maksatlar da önceki dönemden farklı bir izah 

metoduyla yazılmıştır. Adudüddin Îcî (ö. 756/1355) kelâm ilminin meselelerinin 

maksatlar olduğunu kelâm ilminin ilkelerini ise bu maksatlara ulaştıran vesileler 

olarak tarif etmiştir.2 Yeni ilm-i kelâm döneminde de maksatlar değişmemiş, şartlara 

uygun bir şekilde sadece vesileler ve savunma araçları değişmiştir. 

Kelâm ilmi, tarihi boyunca çeşitli tarifleri yapılmış bir ilim dalıdır. Ancak bu 

ilmin araştırmamız itibariyle ele aldığımız konusuna göre tarifinin asırlar sonra 

tekâmül ettiğini görmekteyiz. Ömer Nasuhi Bilmen’in (ö. 1971) yapmış olduğu tarif 

kelâm ilminin usûl-i selâse olarak isimlendirilen ilâhiyât, sem’iyyât ve nübüvvât 

konularını içine alacak şekilde yapılmıştır. Bilmen, “İlm-i kelâm, Allah teâlâ’nın 

zatından ve sıfatlarından, nübüvvet ve risâlete dair meselelerden, mebde’ ve meâd 

itibariyle yaratılmışların hallerinden İslam kanunu üzere bahseden bir ilimdir.”3 

Şeklinde tarif etmiştir. Bu tarifin öncekilere kıyasla daha kapsamlı olması hasebiyle 

tekâmül ettiğini ifade edebiliriz. 

Yeni ilm-i kelâm dönemine geçmeden önce, kelâm ilminin tarihsel sürecinden 

bahsetmek istiyorum: 

Hz. Peygamber döneminde müslümanların karşılaştığı inanç sorunlarına ilişkin 

problemler eş zamanlı olarak vahyin muhatabı vesilesiyle çözüm buluyordu. Halifeler 

döneminde de peygamberlik nurunun devam etmesi vesilesiyle inanç konularının 

çoğuna dair bir birlik sağlanmıştır. Ortaya çıkan ilk sorun ise kader meselesi olmuştur. 

                                                 
1 Kelâm ilminde dinin asıllarını oluşturan itikadî konuları)mesâil= temellendirmek, gerçekliklerini 

savunmak ve karşıt görüşleri çürütmek için ihtiyaç duyulan bilgilere vesâil denilmiştir. 
2 Seyyid Şerif Cürcânî, Şerhu’l Mevâkıf, çev. Ömer Türker (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2015), 150. 
3 Bekir Topaloğlu, Kelâm İlmine Giriş (İstanbul: Damla Yayınevi, 2012), 50. 



4 

Kader meselesi dâhilî bir sebep olarak ortaya çıkmıştır. Müslümanların fetihler 

yapması sonucunda karşılaştıkları kültürler inanca dair yeni sorunların hâricî 

sebeplerinden biri olurken, Hz. Osman’ın şehadetiyle birlikte İslam dünyasında siyasi, 

sosyal ve dini başka problemler de dâhilî sebepler olarak ortaya çıkmıştır. Hz. 

Osman’ın katillerinin bulunup yargılanması talebi üzerinden gelişen söylemler 

savaşlara neden olmuştur. Cemel Vak’ası (36/656) ve Sıffin Savaşı (37/657) İslam 

inancında büyük günahın (Mürtekib-i Kebîre) durumunu tartışılır hale getirmiştir. 

Büyük günahla ilgili insanlar farklı görüşlere sahip olmuştur Böyle bir ortamda 

tartışılan bu meselenin farklı isimler tarafından yorumlanması da kaçınılmaz olmuştur. 

Kelâm ilminin doğuşuna da sebep olan bu mevzunun Vâsıl b. Atâ’nın (ö. 131/748) 

hocası Hasan-ı Basrî’den (ö. 110/728) ayrılmasına yol açmıştır. Bu süreç akaidle ilgili 

meselelerin akıl ile izah edilmesine sebep olmuştur. İşte zaten kelâm ilminin çekirdeği 

budur. Bu yeni metot kelâm ilminin Mu‘tezile vasıtasıyla İslam ilimlerine dâhil 

olmasına vesile olmuştur 

Kelâm ilminin ilk dönem serüveni bu şekilde olurken yeni gelişmeler 

karşısında Selef akidesinin söylemi yetersiz kalmıştır. Bu yetersizlik Ehl-i sünnet 

kelâmının da teşekkülüne zemin hazırlamıştır. Ehl-i sünnet kelâmının ortaya çıkışı 

Basra da Ebü’l Hasen el-Eş’arî (324/936) önderliğinde Eş’ari ekolü, Mâveraünnehir 

bölgesinde de Hanefi ekolü temelinde imam Mâtürîdî önderliğinde Matürîdîyye ekolü 

ortaya çıkmıştır. Bu iki ekol Ehl-i sünnet kelâmını oluşturmak suretiyle ehl-i sünnetin 

mutekaddimîn dönemini başlatmış oldular. Ehl-i sünnetin kelâm metodunu ele alması 

zamanın ihtiyaçlarından kaynaklanmaktadır. İmam Gazzalî (ö. 505/111) ile başlayan 

muteahhirîn dönemi de metot itibariyle bir ihtiyaç vesilesi olup mantık ilminin İslam 

ilimlerine katılmasını sağlamıştır. Akaid konularıyla ilgilenen İslam âlimleri her çağda 

dinamik bir kelâm anlayışının sağlanması adına çağın gereklerini ele alıp mücadeleler 

vermişlerdir.4 

Mütekaddimîn ve müteahhirîn âlimleri yaşadıkları çağın sorunlarını ele alarak 

çözüm üretmeye gayret etmişlerdir. Yeni eserler telif etmek suretiyle özgün bir 

muhteva oluşturmuşlardır. Zamanın gelişmelerini takip eden âlimler, İslam felsefesi 

başta olmak üzere diğer bütün ilimlerde ilerlemişlerdir. İmam Gazzali’den itibaren 

                                                 
4 Recep Ardoğan, Kelâm İlminde Metodoloji (Kahramanmaraş: KLM Yayınları, 2021), 12. 



5 

felâsifenin eleştirilmesi aksi bir harekete dönüşerek kelâm eserlerinin felsefe ile 

mezcedilmesi geleneğini ortaya çıkarmıştır. Kelâmcıların kimi konulara -metafizik ve 

bürhânî delillere- filozoflardan daha çok vâkıf olmaları bir üstünlükmüş gibi 

değerlendirilmesi felsefenin kelâma dâhil edilmesini kaçınılmaz kılmıştır. 

Müteahhirîn kelâm âlimlerinin bu üslubu felsefenin kendi başına yol almasına engel 

olmakla birlikte, felsefenin rolünü üstlenir gibi yaparak felsefeyi kelâma dâhil 

etmişlerdir5. Bu mezc geleneği Fahreddin er-Râzî (ö. 606/1210) ile zirve noktasına 

gelmiştir. 

İslam kelâmında 10. Yüzyıldan 14.yüzyıla kadar muteahhirîn; 14.yüzyıldan 

20.yüzyıla kadar geçen sürece de cem’ ve tahkik dönemi denir. Cem’ ve tahkik 

dönemini bir duraklama olarak yorumlayan oryantalistler olmuştur. Montgomery 

Watt’ın (ö. 2006) öncülük ettiği bu anlayışın iddiası şerh ve haşiyelerin tekrardan 

ibaret olduğudur. Robert Wisnovsky ise şerh çalışmalarının kendi başına birçok 

işlevsel gerekliliğe haiz olduğu, dolayısıyla böyle bir çalışmanın tekrardan ibaret 

sayılmayacağını ifade etmiştir.6 İslam düşüncesi açısından uzun süren cem’ ve tahkik 

dönemi, kendi içinde nizâmî ve tutarlı bir dönem olarak algılanmıştır. Ancak gerileme 

olarak ifade edilmesinin ana sebeplerinin harici olduğunu unutmamak gerekir. 

Cem’ ve tahkik döneminin son dört asrında kelâm ilminin istifade ettiği Yunan 

felsefesinin birçok teorisi itibarını kaybetmiş yerine yeni metotlar çerçevesinde gelişen 

felsefe ve bilim teorileri oluşturulmuştur. 

Önceki dönemlerde kelâm ilmi inkârcı muhalif fikirlere göre kendini 

geliştirmiş ve İslamın inanç esaslarının müdafaa edilmesini amaç edinmiştir. 

İnkârcıların İslama saldırıları değiştikçe kelâm da metot değiştirmiştir. Kelâm ilminin 

inanç konularını ihtiva etmesi İslam’ın başka din mensuplarına anlatılması noktasında 

dikkat çekmiştir. Ancak cem’ ve tahkik diye isimlendirilen dönemin son dört asrında 

kelâmın mücadeleci kimliğinin yetersizliğinden dolayı geride kalmışlığına kanaat 

getirilmiştir.7 

                                                 
5 İsmail Hakkı (İzmirli), Yeni İlmi Kelâm (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2013), 39. 
6 Yusuf Daşdemir, “İslâm Mantık Geleneğinde Şerh ve Hâşiye: Tarih ve Literatür”, İslâm İlim ve 

Düşünce Tarihinde Şerh Geleneği, ed. Mesut Kaya - Sezai Engin (İstanbul: Endülüs Yayınları, 2020), 

13. 
7 Veysel Kasar - Recep Ardoğan, “Kelâm İlminde Araştırma Yöntem ve Teknikleri”, İslam İlimlerinde 

Araştırma Yöntem ve Teknikleri (İstanbul: KLM Yayınları, 2018), 128. 



6 

Cem’ ve tahkik dönemi, hacimli kitapların yazılıp şerhlerinin yapıldığı bir 

süreç olmuştur. Âlimler, geçmişe dair sorunların işlendiği risaleleri ve kitapların 

şerhini yapmak suretiyle kelâmın dinamikliğini ayakta tutmaya gayret etmişlerdir. Bu 

durum hacimli kitaplarının telif edildiği ve Mu‘tezile’den kalan gelenek olan füru 

mevzuların (ayrıntılı konular) temel inanç meselesi cinsinden yorumlandığı ve izah 

edildiği bir dönem olmuştur. İslâm dünyası, siyasi yapısı güçlü olmasına rağmen 

Müslümanların inanç boyutunu klasik dönem itibariyle dikkate alabilmiştir. Aynı 

sâikten dolayı batının fikrî hareketleri takip edilememiştir. Fakat ilginçtir ki, aynı 

dönemde batıda bilimsel faaliyetlerle İslam medeniyetini geride bırakmanın temelleri 

inşâ edilmekteydi. 

İslam ilimlerinin geri kalmasına yönelik farklı tespitler olmuşsa da yenilik 

hareketinin öncüllerinden kabul edilen İzmirli’nin şu tespiti dikkate değerdir: “klasik 

ilimlerin inşa sürecine bağlı kalmaya çalışarak Avrupa’daki gelişmelerden habersiz 

kalan İslam âlimleri yaşadıkları asrın sorunlarına çözüm üretmede gecikmişlerdir. Bu 

durum İslam’ın nüfuzunu kaybedip yeni teorilerin bakış açısının dışında kalmasında 

etkili olmuştur.”8 

İslam medeniyetinin geride kalmışlığı cem’ ve tahkik döneminin ilk üç 

asrından sonra daha çok anlaşılmıştır. Ancak yeniliğin faaliyetlerine olan ihtiyaç 

anlaşılmış olsa da gerekli çalışmalar zamana yayılmıştır. Kanaatimizce İslâm 

ilimlerindeki yeniliğe geç kalınmışlık askerî ve bürokrasi alanlarındaki yenilik 

hareketlerine öncellik tanınmasından kaynaklanmaktadır. Zira devletin 

gerilemesindeki baş etkenlerden biri olan muharebelerdeki başarısızlık askeri alandaki 

yenilik hareketlerini gerekli kılmıştır. Ancak ilmî çalışmaların içe dönük olması ve 

klasik dönemin basit ihtilaflarının devamından ibaret olması ilmî çalışmalardaki 

yeniliğin arka planda kalmasına neden olmuştur. İslâm ilimlerindeki ihyâ hareketine 

paralel olarak önceki kelâmcıların muârızlarının farklı olduğunu ifade etmek suretiyle 

kelâmın yenilenmesi ile ilgili ilk fikri tecessüsü Anadolu Coğrafyasında Abdullatif 

Harputî’de (ö. 1916) görmek mümkündür.9 

                                                 
8 Hakkı (İzmirli), Yeni İlmi Kelâm, 16. 
9 M. Sait Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları (XIX. Yüzyıl Sonu-XX. Yüzyıl Başı) (İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2017), 87; Abdullatif Harputi, Kelâm İlmine Giriş, haz. Fikret Karaman (İstanbul: Çelik 

Yayınevi, 2016), 284. 



7 

Kelâm ilmi, İslam ilimleri içinde güncellenebilir olmasıyla dikkat çekmektedir. 

Bünyesinde inanç konularını barındıran kelâm ilmi, bu unsurları çağa uygun ve 

anlaşılır kılmayı da kendine vazife edinmiştir. İzmirli İsmail Hakkı’nın “Kelâm ilmi, 

görevinin bir gereği olarak düşmanların, inatçıların ve aydınlatılmak istenilen 

kimselerin değişmesiyle birlikte değişir”10şeklindeki ifadesi yenilik hareketinin 

gerekliliğini ortaya koymaktadır. Filibeli Ahmet Hilmi de (ö. 1914) her çağın farklı bir 

zihniyete ve mantığa sahip olduğunu, çağı anlamak, anlamlandırmak ve bu çağda 

gelişim sağlamak için fikri yeniliklerin gereğine vurgu yapmıştır.11 

Yeni dönemde tabiat kanunları ekseninde temellendirilen yeni felsefe ve bunun 

ürünü mahiyetindeki bilim söylemi Müslüman toplum düzeninin inancını tehdit eder 

hale gelmişti. Başta İslam dünyası olmak üzere dini olgularla temellendirilen 

toplumların anlayışı bilim düzeyine indirgenen bir inanç tehlikesiyle karşı karşıya 

kalmıştır. İslam medeniyetini hâricî bir tehlike olarak etkileyen bu fikir hareketleri, 

yenilik hareketiyle birlikte, İslâm’ın müdafisi konumunda olan kelâm âlimlerini de 

İslam ilimlerinin müdafaasına sevk ekmiştir. 

Yenilik faaliyetleri ilkin tefsir ile başlayıp fıkıh ile devam etmiştir.12 İslam 

inançlarının müdafii konumundaki kelâm ilminin de bir metot değişikliğine ihtiyacı 

kaçınılmaz hale gelmiştir. Değişikliğin olması gerektiği âlimler tarafından dile 

getirilmekle birlikte bunun nasıl olması gerektiği konusunda fikir ayrılıkları meydana 

gelmiştir. Osmanlı imparatorluğunun ve İslam dünyasının temsil edildiği merkezlerin 

hemen hemen her birinde farklı isimler tarafından yeni metoda şekil verilmeye 

çalışılmıştır. Yeni yöntemin isimlendirilme aşamasında dahi farklı isimlerin olması 

yenilik faaliyetlerindeki bakış açısının farklı olduğunu göstermektedir. Örneğin 

yenilik hareketleri Reşid Rıza’da (ö. 1935) “tecdid”, Fazlurrahman’da (ö. 1988) 

“modernizm” Hasan Henefi’de “İslâmî Sol” Câbirî’de (ö. 2010) “Arap-İslam aklı” 

Hasan el Benna (ö. 1949), Seyyid Kutub (ö. 1966), Mevdudi (ö. 1979), Muhammed 

Kutub (ö. 2014) ve Ali Şerîatî’de (ö. 1977) ise “gerçek İslam, öze dönüş, tevhidi 

                                                 
10Hakkı (İzmirli), Yeni İlmi Kelâm, 15; Topaloğlu, Kelâm İlmine Giriş, 41. 
11 Şehbenderzade Filibeli Ahmed Hilmi, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür ?, haz. Saliha Çetinkaya 

(İstanbul: Büyüyenay Yayınları, 2019), 8. 
12M. Sait Özervarlı, “Yeni İlm-i Kelâm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013), 43/427-428. 



8 

düşünce, İslam tasavvuru, İslam düşüncesi” gibi isimlendirmelerle kendini 

göstermiştir.13 

Osmanlı’nın Anadolu coğrafyasında Batının ileri seviyedeki biliminden 

faydalanma konusunda farklı öneri ve uygulamalara sahip aydınlar çıkmıştır. Kimi 

aydınlar batının medeniyet tasavvurunun zirvesinde olduğunu, örfün geçersizliğini ve 

gelecekte ferdiyetçiliğin hâkim olacağını savunmuştur. Bu düşüncenin öncülüğünü 

materyalist fikirlere sahip Baha Tevfik (ö. 1914) yapmıştır14. Bu harekete Abdullah 

Cevdet (ö. 1932) yaptığı yayınlarla katkı sağlamıştır.15 Kimi aydınlar da batının felsefi 

düşüncesi ile İslam anlayışının uyuşmayacağından hareketle batı biliminin topyekûn 

alınmasına karşı çıkmışlardır. Bu fikrin savunucuları arasında Filibeli Ahmet Hilmi ile 

Said Halim Paşa (ö. 1921) yer almıştır. Paşa’ya göre batının müesseseleri batının 

ihtiyacı esas alınarak kurulmuştur. Değiştirilse bile İslam medeniyetine uygun 

olmayacaktır.16 Yeni ilm-i kelâm temsilcileri ise batı felsefesinden gerektiği ölçüde 

faydalanmayı ve hakikat tarafının yanında durmayı tercih etmişlerdir. Zira başta 

Harputî ve İzmirli olmak üzere birçok müellif Batı felsefesini tümüyle İslam 

felsefesinin yerine ikame edilemeyeceği kanaatini taşımaktaydılar. Batıya nazaran 

geride kalan İslam medeniyetinin ilerlemesi için Batı felsefesinin uyumlu fikirlerinin 

alınması gerektiği eğilimler çıkmıştır. Zira Batı fikirlerini olduğu gibi taklit etmek 

İslam medeniyetinin silinmesine sebep olacağıdan geçmişe bir ihanettir.17 

İslam ilimlerindeki evrensel tecdit hareketinin öncüsü bir araştırmaya göre, 

Cemaleddin Efganî (ö. 1897) olmuştur. Efganî ile birlikte yerel çaptaki yenilik 

hareketleri evrensel boyut kazanmıştır.18 Anadolu’da ise Yeni ilm-i kelâma doğrudan 

etki eden ilk yenilik fikrini Abdullatif Harputî’de görmek mümkündür. Harputî, Kelâm 

ilmi derslerini vermekle görev aldığında zamanın bid’atçıları ve çağdaşı olan dinsiz 

akımlara cevap olacak kitap arayışına girdiğini ancak ihtiyacına cevap verecek bir 

eseri bulamadığını belirtir. Böyle bir eserin yokluğunun yanı sıra mütekaddimîn ve 

                                                 
13 Mehmet Salih Geçit, “Son Dönem Temsilcileri Bağlamında Yeni İlm-i Kelâm Hareketi (Anadolu 

Örneği)”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 9/46 (2016), 931-944. 
14Abdullah Uçman, “Bahâ Tevfik”, Temel İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 4/452-

453. 
15 Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları (XIX. Yüzyıl Sonu-XX. Yüzyıl Başı), 69. 
16 Said Halim Paşa, Buhranlarımız (İstanbul: İz Yayıncılık, 2020). 
17 Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları (XIX. Yüzyıl Sonu-XX. Yüzyıl Başı), 73. 
18 Geçit, “Son Dönem Temsilcileri Bağlamında Yeni İlm-i Kelâm Hareketi (Anadolu Örneği)”. 



9 

müteahhirîn âlimlerin kendi dönemlerinde ortaya çıkan ihtilaflara cevap vermek için 

yazdığı eserlerin devrindeki ihtiyacı karşılayamadığını ifade etmiştir. Bu nedenle o 

günün sorunlarını ihtiva etme iddiasıyla yeni bir eser olarak “Tenkihu’l Kelâm fî 

Akaidi Ehli’l İslam” adlı eserini yazmıştır.19 Harputî, İslam dininin kaidelerinin 

Avrupa’daki bilimsel gelişmelerin neticesinde astronomi, fizik ve tabiat kanunları 

açısından zor duruma düşmeyeceğini de belirterek sonraki çalışmalar konusunda İslam 

âlimlerini teşvik etmiştir.20 

XIX. yy itibariyle İslam dünyasında başlayan yenilik hareketleri Anadolu’da 

da “Yeni ilm-i kelâm hareketi” isimiyle görünür hale geldi. Hareketin fikri temellerini 

Harputi atmışsa da İzmirli İsmail Hakkı’nın (ö. 1946) “Yeni İlmi Kelâm” adlı bir eser 

vermesi ve adlandırmayı da onun yapmasıyla hareketin onun adıyla anılmasını 

sağlamıştır.  

İzmirli, Yeni ilm-i kelâm düşüncesini Fahreddin er-Râzî’nin (606/1210) 

Bakıllanî’nin (ö. 403/1013) kelâm anlayışına getirmiş olduğu yenilikten hareketle 

savunmuştur. Râzî’nin mantığı bağımsız bir ilim olarak ele alması ve felsefe 

konularının kelâm konularıyla birleştirip memzuc bir dönem başlatması21 İzmirli’nin 

Yeni ilm-i kelâm hareketine ilham kaynağı olmuştur. İzmirli bu sefer Yunan 

felsefesinin geçersizliğinden hareketle Râzî’nin kelâma mezcettiği Yunan felsefe 

anlayışını modern felsefe anlayışıyla değiştirmeyi hedeflemiştir.22 

İzmirli, müteahhirîn âlimlerin düşmüş olduğu hataya düşmeyerek Yunan 

felsefesinin kelâma karıştırılması gibi bir metot izlenmeyeceğini, gerektiği ölçüde Batı 

felsefesi ile hareket edileceğini beyan etmiştir. Bu anlayış, batının taklidi konusundaki 

ölçüyü ifade ederek ifrat-tefrit dengesinin korunmasında önemli bir ilke olmuştur.23 

Yeni ilm-i kelâm âlimlerinin faaliyetleri tekrardan kaçınma ve Batının yeni 

felsefisinin inkârcı akımlarına cevap olacak eserlerle başlamıştır. Eserlerin muhtevası 

hacimli olmaktan ziyade yalnızca temel inanç konularından oluşturulmuştur. 

İzmirli’nin Yeni İlmi Kelâm kitabı dönemi tanıtmak için örnek bir eserdir. Eserde, 

                                                 
19 Harputi, Kelâm İlmine Giriş, 20. 
20 Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları (XIX. Yüzyıl Sonu-XX. Yüzyıl Başı), 87. 
21 Yusuf Şevki Yavuz, “Fahreddin er-Razî”, TDV İslam Ansiklopedisi (1995), 12/89-95. 
22 Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları (XIX. Yüzyıl Sonu-XX. Yüzyıl Başı), 90. 
23 Hakkı (İzmirli), Yeni İlmi Kelâm, 20. 



10 

felsefe ve bilime dönük atıf ve açıklamaların yoğunluğu yeni dönem kitaplarının 

içeriğine kaynaklık etmiştir. Dolayısıyla Râzî ile başlayan mezcetme anlayışı “Yeni 

ilm-i kelâm”da da devam ettirmiştir.24 

Yeni dönemin kelâm âlimleri Avrupa’nın felsefesi ve ürünlerinden haberdar 

olduklarında hacimli bir inkâr manzumesiyle karşılaştılar. Yeni döneme damgasını 

vuracak mevzulardan başlayan âlimler, yeni kelâm yöntemine uygun olarak İslam 

akaidiyle çelişmeyen verileri birer kaynak olarak kabul etmişlerdir. Kelâm âlimleri, 

yeni dönem anlayışını Descartes (ö. 1650), Spinoza (ö. 1677), Malebranche (ö. 1715), 

Leibniz (ö. 1717) ve Kant (ö. 1804) gibi düşünürleri referans göstermek suretiyle 

açıklamışlardır. Bu düşünürler kimi zaman referans kabul edilirken kimi zaman da 

eleştiri konusu olmuştur. Yeni ilm-i kelâm müellifleri Bacon’un (ö. 1626) tümevarım 

anlayışıyla başlayıp John Locke’nin (ö. 1704) tecrübî (ampirik) bilgi anlayışıyla 

belirginlik kazanan modern felsefe anlayışının metodunu uygulamak suretiyle başta 

metafizik olmak üzere diğer kelâm konularına yorumlar getirmişlerdir. Müelliflerin bu 

yeni dönem faaliyeti kelâmın üçüncü defa yorumlanmasını sağlamıştır.25 

Kelâm âlimlerinin, ilmin muhtevasında yer alacak konuları yapmış oldukları 

kelâm tanımlamalarında da görmek mümkündür. Bu dönem âlimleri, bu ilme 

hareketlilik getirmek ve savunusunu yapmak amacıyla pozitif ilimlerin verilerinden 

yararlanmışlardır. Müellifler, pozitif bilimlere cevap vermekle birlikte pozitif 

bilimlerden olmadığı kaydını da düşmeyi ihmal etmemişlerdir. Zira yapılan 

tanımlardaki “mebde’ ve mead” vurgusu kelâm ile felsefenin ayrıştığı temel 

noktalardan biri olmuştur. Bu kayıtla kelâmın hareket noktası “nakil” olurken 

felsefenin hareket noktasının “akıl” olduğu dikkatlere sunulmuş olmaktadır.26 

Ömer Nasuhi Bilmen ile Seyyid Şerif el-Cürcânî’nin27 (ö. 816/1413) yapmış 

oldukları tariflerin farkı da kelâm ilminin savunmacı boyutuyla kapsamını ifade etmesi 

açısından önem arz etmektedir. Bilmen’in kelâmın tanımına “nübüvvet” mevzuunu da 

eklemesi Yeni ilm-i kelâm döneminde bu mevzuun inkârcılar tarafından tenkit 

                                                 
24 Özervarlı, “Yeni İlm-i Kelâm”, 43/427-428. 
25 Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları (XIX. Yüzyıl Sonu-XX. Yüzyıl Başı), 88. 
26 Topaloğlu, Kelâm İlmine Giriş, 51. 
27 Seyid Şerif’in kelâm tanımı: İlm-i kelâm Allah’ın iından, sıfatlarından, mebde’ ve mead itibariyle 

yaratılmışların hallerinden İslam kanunu üzere bahseden bir ilimdir. Topaloğlu, Kelâm İlmine Giriş, 

50. 



11 

edildiğinin işareti sayılır. Kısacası kelâm ilminin tanımının zamanla değişmesi ve 

vurguların farklı olması, inkârcıların varlığı kadar, inkâr edilen konuların çeşitlerine 

göre değişmiştir. 

Yeni ilm-i kelâmın izah edilmeye çalışıldığı zeminde İslam’ın temellerinden 

vazgeçmemek kaydıyla günün şartlarını yorumlama fikri de önemli bir hareket noktası 

olmuştur. Kelâm ilmi konularının ilk dönemden beri toplumsal hayatın ittifaklarını ve 

ayrılıklarını belirlemiş olması bu ilmin toplum nezdinde itibar görmesine vesile 

olmuştur. Dolayısıyla İslam toplumunun muhtaç olduğu sosyal açılımın kelâm 

ilminden bekleniyor olması ihtiva ettiği konular ve tarihi itibarıyla üstlendiği üstün 

vazife çerçevesi bu beklentinin daha da yükselmesini sağlamıştır. 

Yeni ilm-i kelâm hareketiyle birlikte klasik eserlerde yer alan usul-i selaseye 

ilişkin açıklamalar modern felsefe ekseninde yapılmaya devam edilmiştir. Mevzular 

taassuptan uzak, daha anlaşılır ve kısa tutulmuştur. Yeni ilm-i kelâm kitaplarının 

içeriği toplumsal hayatın ana konularıyla zenginleşmiştir. Klasik kelâmda rüya, keşif 

ve Şia’nın iman konusu haline getirdiği hilafet konusu günümüzde de güncelliğini 

korurken Yeni ilm-i kelâm ile birlikte evrimcilik, darwinizm, sekülerizm, demokrasi, 

pozitivizm, diyalektik materyalizm, deizm, spiritüalizm gibi konular da kelâma dâhil 

edilmiştir. Ancak araştırmacılar Yeni ilm-i kelâmın gelişmesine bağlı olarak 

ideolojiler, terör, fundamentalizm, despotizm, insan hakları, kadının toplumdaki yeri 

ile estetik ve sanatın tezahürü gibi konuların da bu ilme dâhil edilmesi 

kanaatindedirler.28 

Sonuç olarak diyebiliriz ki, bilimlerin tabiat eksenli açıklamalarının metafizik 

hakikate uymayan yönlerini tenkit etmek ve düzeltmek için kelâm ilmi büyük bir rol 

üstlenmiştir Yeni ilm-i kelâmın bu anlayışı ve barındırmış olduğu tecdit fikri hareketin 

kabul görmesini sağlamıştır. Yeni ilm-i kelâm hareketinin en önemli faaliyeti İslam 

dünyasındaki metafizik olguların canlı kalmasını sağlamak olmuştur. Batının tecrübî 

(ampirik) ilkelere indirgeyerek hedef aldığı metafizik anlayışa karşı materyalist 

akımların direncini kırmak suretiyle zaferini ilan etmiştir. Ancak yukarıda ifade edilen 

konuların günümüzde bile Yeni ilm-i kelâma dâhil olmamış olması Yeni ilm-i kelâm 

sürecinin eksik kalmasına sebep olmaktadır. 

                                                 
28 Kasar - Ardoğan, “Kelâm İlminde Araştırma Yöntem ve Teknikleri”, 150. 



12 

İslam coğrafyasının farklı yerlerinde kelâm ilminde yoğun yenilik faaliyetleri 

dikkat çekmektedir. Yukarıda izah edilen bu çalışmalar genellikle müelliflerin 

yaşadığı toplum nezdinde kabul görecek hareketlerdir. Bunlar farklı isim ve metotlar 

çerçevesinde başlamış olsa da her biri farklı coğrafyalarda ilgi gören yenilik 

hareketleri olmuştur. Biz çalışmamızda, bunlar arasından sadece Anadolu’daki yeni 

ilmi hareketi esas almayı uygun gördük. 

1.1.2. Yeni İlmi Kelâm Dönemi Kronolojisi 

Yeni ilm-i kelâm dönemi günümüze kadar devam etmekle birlikte biz hareketin 

birinci dönemi itibariyle müelliflerin ulûhiyete bakış açılarını dikkate aldık. Bununla 

birlikte çalışmamızın birisi daha çok müfessir kimliği ile tanınan Elmalı’lı Hamdi 

Yazır, diğeri de ömrünü inkârcı akımlar karşısında İslam imanının ispat ve telkinine 

hasreden, aksiyoner kişiliği ile öne çıkan Said Nursi olarak iki müellifle sınırlı tuttuk. 

Şimdi, bu iki âlimin çalışmalarına girmeden dönme ve Yeni ilm-i kelâma damgasını 

vuran müelliflerin döneme katkılarını inceleyeceğiz. 

1.1.2.1. Sırrî –i Girîdî (1844-1895)  

Yeni ilm-i kelâm müellifleri arasında kabul edilmektedir. Müellifin Sırr-ı İstivâ 

isimli tefsir çalışmasında Fahreddin er-Râzî’yi esas alması daha sonra gelen 

kelâmcıların metoduna ilham kaynağı olmuştur.29 “Nakdü’l-Kelâm fî Akâid-‘l-İslâm” 

isimli eseriyle kelâm ilmine ilişkin görüşlerini ifade etmiştir. Müellif, eserini şu şekilde 

tarif etmektedir: “Akaid-i İslâmiyye’nin Ayat-ı Kerime-i Kur’aniyye, Ahadis-i Serife-

i Nebeviyye, İcma-ı Ümmet, Akval-i Eimme-i Müctehidin ve Asar-ı Ecille-i 

Müfessirin ile müsbet olduğunu bir suret-i hakimanede şerh ve izah ve sûfestâiyye, 

mu’tezile vesaire gibi mu’tarızların akaaid-i mezkure hakkındaki zan ve zehablarının 

butlanını, delail-i kaviyye-i akliyye ile isbat eder bir eser-i hakikatkusterdir”30 

Müellifin, kapsamlı bir ilim anlayışından hareketle yazmış olduğu eserini 

çağdaşlarından ayıran ve yenilikçiliğini ortaya koyan en önemli unsur konuları akil-

nakil ilişkisi çerçevesinde özet halde vermiş olmasıdır.31 

                                                 
29 Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, thk. Mehmet Ali Yekta Saraç (Ankara: Türkiye Bilimler 

Akademisi, 2016), 2/673. 
30 Sırrı Giridî, Nakdü’l-Kelâm fî Akâid-‘l-İslâm (Konstantiniye: Ebu Ziya Matbaası, 1302). 
31 Geçit, “Son Dönem Temsilcileri Bağlamında Yeni İlm-i Kelâm Hareketi (Anadolu Örneği)”. 



13 

1.1.2.2. Hilmi Bey (Şehbenderzâde Ahmet Hilmi Bey) (1865-1914) 

Mutedil bir Osmanlı aydını olarak günün şartlarına uygun bir metot 

uygulayarak ne batıcı bir zihniyet ile geçmişi yok saymış, ne de günün şartlarına 

derman olacak yolları klasiğin taklitçiliğinde aramıştır! O, her iki medeniyet 

birikiminden faydalanarak günün şartlarında Müslüman topluma hitap edecek bir yol 

benimsemiştir. “Yeni Akâid” isimli eseriyle fikirlerini ifade etmiştir. Müellif, batı 

felsefesi ile İslâm tasavvufu alanındaki ihtisası ile dikkat çekmiştir.32 Felsefe ihtisasına 

rağmen İzmirli’de olduğu gibi batıyı ne tümüyle yok saymış ne de tümüyle varlığını 

kabul edebilmiştir. Ancak İslam dairesi içinde olması koşuluyla fikirleri ve ürünlerini 

kabul edebilmiştir. Ahmet Hilmi, tenkitlere önem vermekle birlikte tenkitlerin 

neticesinde ilimlerin tekrara düşmesine engel olmak suretiyle karşı çıkmıştır. Müellif, 

duraklama dönemindeki tek tip anlayışın tekrarlanmaması gerektiğini zira bu tekrarın 

duraklamaya sebebiyet verdiğine işaret etmiştir.33 

Ahmet Hilmi, Yeni ilm-i kelâm çerçevesinde “Allah’ı İnkâr Mümkün 

müdür?”,34 “Huzur-i Akl ve Fende Maddiyûnun Meslek-i Dalâleti”35 kitaplarını da 

yazmak suretiyle yeni döneme katkı sağlamıştır. 

1.1.2.3. Abdullatif Harputî (1842-1916) 

Yeni ilm-i kelâm döneminin ilk şahsiyetlerinden biri kabul edilmekle birlikte 

ismi İzmirli’den sonra anılmaktadır. “Tenkihu’l Kelâm fî Akaidi Ehli’l İslam” adlı 

eserini zamanının inkârcı akımlarına cevap vermek amacıyla yazmıştır. Eser, Yeni 

ilm-i kelâm müelliflerine kaynaklık etmesi bakımından önemlidir. Müellif, eserinde 

yeni bir dönemden bahsetmemiş olsa da yazdığı eserle birlikte klasik dönem olarak 

ifade edilen Mütekaddimîn ve müteahhirîn kelâm eserlerinin ihtiyacı karşılamadığını 

ifade etmiştir. Harputî’nin bu tespiti Yeni İlmi kelâm dönemine kaynaklık etmesi 

bakımından önemlidir.36 

                                                 
32 Tahir, Osmanlı Müellifleri, 2/581. 
33 Hilmi, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür ?, 22. 
34 Hilmi, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür ?, 25. 
35 Şehbenderzade Filibeli Ahmed Hilmi, Huzûr-ı Akl ü Fende Mâddiyyûn Meslek-i Dalâleti (İstanbul: 

Çizgi Yayınevi, 2012). 
36 Harputi, Kelâm İlmine Giriş, 20. 



14 

1.1.2.4. İzmirli İsmail Hakkı (1869-1946) 

Yeni ilm-i kelâm cereyanın en önemli temsilcilerinden biri olan İzmirli, 

Osmanlının son dönemlerini tahlil etmesi neticesinde metot değişikliğinin 

zorunluluğunu dile getiren ilk âlimlerden olmuştur. Zamanın anlayışına uygun bir 

kelâm ilminin geliştirilmesi gerektiğini ifade etmekle birlikte bu minvalde gelen 

talepler üzerine ‘Yeni İlmi Kelâm’ eserini yazmıştır. Eserinde giriş ve ulûhiyet 

bahislerine yer verirken ikinci kısım ve sonuç bölümü eksik kalmıştır. 

İzmirli, kendisinin de nakilci olduğunu ancak nakil konusunda delile 

dayanmayan bir fikrin de kabul edilemez olduğunu ifade etmiştir. Taklitçiliğinde delile 

dayalı düşüncelerin kabulünden yana olmadığını, delile dayanmayan fikirler 

konusunda da taklitçi olamayacağını ifade etmek suretiyle bu konudaki hassasiyetini 

göstermiştir.37 

İzmirli, kendisiyle özdeşleşen “Yeni İlmi Kelâm” döneminin metodunu 

eserinde tatbik etmek suretiyle döneme öncülük etmiştir. Geçmişe küsmeden batıyı da 

tümüyle reddetmeden günün sorunlarına çözüm olabilecek fikirlerin ifadesi için her 

iki cenahtan da yararlanılması fikrini savunmuştur. İzmirli, yeni metodun 

benimsenmesi ile ilgili açıklamalarında ‘kelâm’ metodunun başlangıcında olduğu gibi 

Yunan felsefesi ile iç içe bir metodun benimsenemeyeceğini, düşünürlerin İslam 

dairesine uygun görüşlerinin alınacağı, uygun olmayanların ise delilleri ile 

reddedilmesi gerektiğini ifade etmiştir.38 

1.1.2.5. İsmail Fenni Ertuğrul (1855-1946) 

İsmail Fenni, Materyalizm akımına karşı vahdet-i vücut düşüncesini savunan 

Yeni ilm-i kelâm âlimi olmuştur. Vahdet anlayışının panteist anlayıştan farklı 

olduğunu ısrarla savunan müellif, varlıkların ilâhî sıfatların bir tezahürü olduğuna dair 

fikri savunmuştur. 

Ludwig Büchner’in (ö. 1899) 1855’te yayımlamış olduğu Kraft und Stoff adlı 

eserindeki materyalist iddialarını tenkit etmek üzere Maddiyun Mezhebinin İzmihlâli 

isimli eserini kaleme almıştır. 

                                                 
37 M. Sait Özervarlı - Ali Birinci, “İzmirli İsmail Hakkı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 23/530-535. 
38 Hakkı (İzmirli), Yeni İlmi Kelâm, 20. 



15 

İsmail Fenni, vahdeti vücut anlayışını tekrar canlandırmaya çalışmış, vahdet-i 

vücudun panteizmden ayrı olduğunu, karıştırılmaması gerektiğini ısrarla savunmuştur. 

Materyalizme karşı durarak yeni deliller öne sürmüştür. Müellif, bu çalışmalarıyla bir 

nevi Ahmet Hilmi’nin eksik yanlarını tamamlamıştır.39 

1.1.2.6. Mehmet Şerafettin Yaltkaya (1880-1947) 

Türkiye’de yapılan Yeni ilm-i kelâm çalışmalarına alternatif metot ile destek 

veren isim olmuştur. İzmirli’nin öncülüğünde yürütülen ‘Yeni ilm-i kelâm’ 

çalışmalarına alternatif olarak sunmuş olduğu projeye ‘İctima-i İlmi Kelâm’ ismini 

vermiştir.40 

Yaltkaya, Batı düşüncesine olumlu yaklaşımı neticesinde dönemin sosyoloji 

temelli düşünce akımlarının etkisinde kalarak alternatif bir kelâm metodu sunmuştur. 

Modernist bir eğilim de sergileyen Yaltkaya, Osmanlının son dönemi ile cumhuriyet 

döneminde etkili olmayı başarmıştır. Kelâmın yorumlanmasının modern felsefe yerine 

içtimaiyat ilmi dâhilinde yapılmasını teklif etmiştir. Yapılacak olan fikir 

tartışmalarının İslam inanç esaslarının içinde olmaması gerektiğini yazdığı yazılarla 

beyan etmiştir.41 

İçtima-i ilmi kelâm projesi çerçevesinde kelâm ilminin felsefeden tamamen 

arındırılması gerektiğine vurgu yaparak asrısaadetten örnekler vermiştir. Ona göre 

şayet peygamber efendimizin göndermiş olduğu davet mektupları kelâm mantığıyla 

yazılmış olsaydı, bütünüyle teslis ve iki tanrılığa reddiyeler ile dolu olması gerektiğini 

savunmuştur. Ancak mektupların ehl-i kitap toplumları ortak bir noktada 

buluşabileceğine vurgu yaptığını beyan etmiştir.42 

Fikir hayatında felsefeden uzak kalmaya çalışmışsa da felsefe temelli sosyoloji 

akımlarını benimsemekten kendini alıkoyamamıştır. M. Asım Köksal, (1998) 

Yaltkaya hakkında “özü, sözü bir büyük ilim adamı, olduğu gibi görünen, göründüğü 

                                                 
39 Hilmi Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi (Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019), 

426. 
40 İsmail Kara, “M. Şerefettin Yaltkaya”, Temel İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 

43/308-310. 
41 Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları (XIX. Yüzyıl Sonu-XX. Yüzyıl Başı), 95. 
42 Özervarlı, Kelâm’da Yenilik Arayışları (XIX. Yüzyıl Sonu-XX. Yüzyıl Başı), 100. 



16 

gibi olan biri idi. Akidesi sağlam olup peygambere bağlılığının çok kuvvetli olduğunu, 

hastalığına rağmen son anına kadar namazlarını bırakmadığını ifade etmiştir.”43 

                                                 
43 M. Asım Köksal, İmandan İhsana (İstanbul: Semerkand Yayıncılık, 2018), 238. 



17 

İKİNCİ BÖLÜM: ULÛHİYET KAVRAMI VE ÇEŞİTLİ ULÛHİYET 

ANLAYIŞLARI 

2.1. ULÛHİYET KAVRAMI 

İlah kelimesinin sözlükte “tapınmak, kulluk etmek” anlamına gelen uluhet, 

“hayret etmek, gönülden bağlanıp sığınmak” manalarına gelen Veleh veya “gizli olup 

duyu idrakinin üstünde bulunmak” anlamındaki leyh kökünden türemiş olabileceği 

kabul edilir. Buna göre ilâh “tapınılan, yüceliği karşısında hayrete düşülen, gönülden 

bağlanılıp sığınılan, duyularla idrak edilemeyen varlık” demektir44. 

Ulûhiyet, “ilâhlık” anlamına gelen uluheden yapma masdar45 olup kendisine 

tapınılan, ibadet edilen veya tapınılmaya layık olan kimse için kullanılır.46 

Tarifleri üzere ulûhiyet, gönülden bağlanılıp itaat edilen, kendisine köle olunan 

ve kişinin kendi hissettiği duygular çerçevesinde inanılan ve bu inancın şiddetinin 

kişiden kişiye değişebildiği bir iman olup idraki söz konusu değildir. 

İlahi dinlerde ve diğer insanlık dinlerine baktığımızda -buna cahiliye arapları 

da dâhil-47 ilâh, kâinatı yaratan, düzenini veren, insana rızkını veren, kişi ve toplum 

nezdinde itibar edilmesi gereken bir zattır. İbadet edilmeye yaraşır olduğundan 

kendisine ibadetlerin yapılacağı mekânlar da inşa’ edilmiştir. 

Bazı âlimler ilâh kelimesini ibadet edilen, tapınılan her şeye isnat etmiş olsalar 

da kelimenin manası daha sonra yalnızca hakkıyla ibadet edilen Allah’a 

hamledilmiştir. Feyyûmi (ö. 770/1368-1369), ibadet edilen ilâhın yalnızca Allah 

olduğunu ancak müşriklerin daha sonra Allah dışında taptıkları putlara ulûhiyet 

atfetmek suretiyle kavramın genişlediğini ifade etmiştir. Bu da bize gösteriyor ki 

insanlar, nesneleri ve insanları daha sonra ilâhlaştırmışlardır. Zira Kur’an-ı Kerimde, 

müşriklerin tapınmalarına dair âyetlerde ilâhtan bahsederken tapınılacak olanın 

                                                 
44 Yusuf Şevki Yavuz, “İlâh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2000), 22/64. 
45 İlyas Çelebi - Bekir Topaloğlu, Kelâm Terimleri Sözlüğü (İstanbul: İSAM Yayınları, 2017), 328. 
46 Rağıb İsfahani, Müfredat (İstanbul: Çıra Yayınları, 2020), 83. 
47 Toshihiko Izutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, çev. Mehmet Kürşad Atalar (İstanbul: Pınar Yayınları, 

2019), 159. 



18 

yalnızca Allah olduğu beyan edilmiştir.48 Kur’an-ı Kerim’de Allah dışında hiçbir 

nesne veya şahıs için lafzi de olsa tapınma fiilinden bahsedilmemiştir49.  

İnsanlarda din temelli inanç olgusu ve inanma biçimi her çağda var olup 

inkârcıların inanma biçimlerine karşı tevhid anlayışının savunuculuğunu yapmışlardır. 

Bu durumda tevhid anlayışını temellendirme çabası her daim varlığını korumuş olsa 

da tevhidin temellendirmesinin çağlara göre farklılık arz ettiğini ifade edebiliriz. 

Bazen inkâra karşı temellendirme ihtiyacı zuhur ederken bazen de daha iyi bir şekilde 

inanma gayreti içinde olan kimselerin geliştirmiş oldukları varlık anlayışı yüce 

yaratıcının varlığına dair delil olmuştur. 

Ulûhiyet anlayışı insanlık tarihi boyunca her daim insanın zihninde ve 

gönlünde yer edinmiştir. İnsan, yaratılış itibariyle inanma ve kabul etme üzerine bir 

amaca sahip olduğundan hiçbir zaman inançsız kalmamıştır50 İlk çağlardan itibaren 

insanların ilâhî değer atfettikleri melekler, çocuklar, nesneler, hayvanlar, tabiattaki 

olay ve olgular veya kendilerince sahip oldukları inançlar olmuştur. İnsanların inanma 

güdülerinin mitoloji tasavvuruna kaynaklık ettiğini ifade eden Etine Gilson (ö. 1978), 

insanların kavrayamadıkları ilâhî inanç yerine inançlarına tekabül edecek mitolojik 

yapıyı oluşturmayı tercih ettiklerini ifade etmiştir. Gilson, insanlığın yahut toplumların 

mitolojik inançlarının kökenlerini iyice araştırmak gerektiği kanaatindedir. 51 

İlk insan Hz. Âdem’den bu yana insanlığın ihtiyaç duyduğu en isabetli inanç 

sistemi tevhid olmuştur. Tevhid anlayışının karşısında ise madde eksenli inançlar yer 

almıştır. Bu maddeci akımlar, insanın kişisel ve toplumsal olarak gelişmesi neticesinde 

Allah’ın varlığına ve birliğine olan imanı fizik kurallarına indirgemek suretiyle 

dalalete düşmüşlerdir. Dinî inançların insanoğlunun doğaya olan ihtiyacından ötürü 

ortaya çıktığını ifade etmek suretiyle doğayı tahakkümü altına alan insanın dine 

ihtiyacı kalmadığını iddia etmiştir. Bu düşünceler günümüz materyalist akımlarının 

fikri temellerini oluşturması bakımından önemlidir. 

                                                 
48 Kur’an Yolu (Erişim 10 Kasım 2020) Tâhâ 20/97, el-Câsiye 45/23, et-Tevbe 9/31, 
49 Ebu Bekr İbn Cemâa, Derecu’l-Meâ‘lî (Tarablus: Müessesetü Kütübi’s-Sekâfiyye, 2011), 26. 
50 A. Hamdi Akseki, “Allah ve Din Fikri”, İlim-Âhlak-Îman, haz. M. Rahmi Balaban (Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 1984), 3. 
51 Êtienne Gilson, Tanrı ve Felsefe, çev. Mehmet S. Aydın (İstanbul: Birleşik Yayıncılık, 1999), 95. 



19 

İnsanlık kimi zaman korkusundan kimi zamanda aldanmışlığından ya da 

Gilson’un ifade ettiği gibi kimi zaman da idrak zafiyetinden dolayı52 düştüğü 

dalaletten çıkmak/çıkarılmak için mistik bir müdahaleye ihtiyaç duymuştur. Buna 

rağmen insanın kendi zamanındaki doğa koşullarına güç yettirebilmesi ve zamanının 

parlak devrini yaşama lütfunu elde etmiş olması kendisini vehme götürerek inkâr 

etmesine sebep olmuştur.  

Pozitivizm örneğinde olduğu gibi inandığı inanç üzere bir sistem oluşturma 

çabasına giren kimi filozoflar ile geçmişte kendini ilâh ilan eden kimi hükümdarlar 

olmuştur. Bu kimseler ilâhî tecellilerden yoksun bir toplumsal yapı oluşturma gayesi 

içinde olmuşlardır. Ancak insanın fıtri yapısındaki inancın varlığı bu tür yapıların 

kurulmasına ve uzun süre hayatta kalmasına müsaade etmemiştir. Tarihte insanlığın 

tümüyle tevhid dışı bir inanca sahip olması da aklen muhaldir. Zira insanların kulluk 

vazifelerinin başı olan tevhid anlayışının yokluğu yüce yaratıcının kendisine ibadet 

edilmeyen bir an doğurmuş olacaktır ki bu da imkânsızdır. 

İnsanın maddeye ilâhlık derecesinde değer atfetmesi gönderilen 

peygamberlerin tebliğlerinin zamanla unutulması neticesinde ortaya çıkmıştır. 

Gönderilen peygamberlerin insanlara olan hitaplarından ve değişmeyen kaide olarak 

var olan Allah’ın varlığı ve birliği inancını sürekli hatırlatmış olmaları insanların 

zamanla inançlarında bir sapma olduğunu bize göstermektedir. Dolayısıyla yüce bir 

varlık inancı kadar eski bir şirk tasavvuru tarihi bir gerçektir. İnkâr zaman zaman geniş 

çevrelere yayılmış olsa da yüce bir varlık inancı hiç eksik olmamıştır. Zamanın 

şartlarıyla insanın inancını göz önüne aldığımızda Hz. Musa’nın kavminde olduğu gibi 

insan,53 doğaya hükmettiğinde veya hükmeder gibi olduğu her devirde Allah’ı inkâr 

için kendine bir kapı aralamıştır. Doğaya mahkûm olduğu zamanda ise Allah’ın 

varlığını kabul edip O’na yalvarıp yakarıp kendisini feraha kavuşturması adına dualar 

etmiştir. 

İnsanlık tarihinde Allah inancının peygamberlere rağmen benimsenmediği 

zamanlar da olmuştur. Kimi zamanlarda da gönderilen peygamberlerle birlikte görülen 

tevhid anlayışı peygamberin vefatından sonra tebliğinin unutulması neticesinde 

                                                 
52 Gilson, Tanrı ve Felsefe, 96. 
53 Kur’an Yolu (Erişim 5 Nisan 2021) el-A’râf 7/131 



20 

ataların yaşamış olduğu tevhid anlayışı göz ardı edilerek tapınma fiili atalara izafe 

edilmeye başlanmıştır. Bu durum yeni gönderilecek peygamberin gelişine kadar 

devam etmektedir. Peygamber, tevhid ehline kuvvet, dalalet ehline de kurtarıcı olma 

sadediyle gönderilmiştir.  

Peygamberlerin gönderildikleri topluma tebliğ ettikleri şeriat ve barındırdığı 

fiili emirler farklı olsa da tevhid inancı boyutundaki tebliğin ölçüsü ve ölçütü 

değişmemiştir. Nebi olsun, resul olsun vahye muhatap bütün elçiler yüce bir 

yaratıcının varlığını ve birliğini tebliğ etmişlerdir. Buradan hareketle toplumların 

farklı yaşam alanlarına yahut külfetlerine göre şeriatlar şekil alsa da değişmeyen bir 

ölçü yüce yaratıcının varlığı ve birliği olmuştur. 

İnsanların yaşamış oldukları coğrafi şartlar insanların ilâhtan sapmalarının 

yönüne etki eden en önemli olgulardan biri olmuştur. İnsanlık tarihinde birçok dini 

anlayışa sahne olan Hint alt kıtasında insanlar doğa olaylarından hareketle ilâhlaştırma 

teşebbüsünde bulunmuşlardır. Daha önce bahsettiğimiz üzere insanın doğaya 

hükmedemeyişi doğayı tanrılaştırma fikrine sürüklemiştir. Doğa olayları insanlar 

tarafından büyük değerlerle ilişkilendirilip ibadet edilecek bir olguya özdeş hale 

getirildikten sonra lütuf beklercesine tapınılmıştır. Bu durumda insanların doğadan 

hareketle doğayla sınırlı bir ulûhiyet anlayışı oluşturmaya gayret ettikleri 

görülmüştür.54 

Eski kavimlerin inançlarındaki benzerlikler de dikkat çekmektedir. İnsanların 

ticaret, savaş yahut seyahatler neticesinde kültür alışverişi yaptıkları göz önüne 

alındığına bâtıl inançlardaki benzerlik aradaki kaynaşmayı, inançların baskınlığını ve 

insanlığın inanç boşluğunun ne denli çabuk doldurulabileceğini anlamamıza yardımcı 

olacaktır.55 

Filibeli Ahmet Hilmi, bâtıl inançlara sahip kimselerde din hissinin esasta 

görülemeyeceğini ancak yaşantıda ve fikirde izhar edileceğini ifade etmiştir.56 Bu 

durum inançlarında takiyye yapmak isteyenlerin özelliği olmuş olsa da genel manada 

                                                 
54 C.A. Kadir, “İslam Öncesi Hint Düşüncesi”, çev. Kürşat Demirci, İslâm Düşüncesi Tarihi, ed. Miyân 

Muhammed Şerif (İstanbul: İnsan Yayınları, 1990), 1/35-36. 
55 Hayreddin Kizil, “Rig Veda ve Avesta Tanrı Panteonundaki Benzerlikler”, Marife Dini Araştırmalar 

Dergisi 13/1 (01 Nisan 2013), 29-52. 
56 Hilmi, Allah’ı İnkâr Mümkün müdür ?, 29. 



21 

insanın ilâh tasavvurunu fiillerinde ve söylemlerinde aşikâr etmesinin kaçınılmaz 

olduğunu ifade etmektedir. 

Mitolojiler ve bilhassa Yunan mitolojisi, insanların ve şeylerin varoluşlarına 

ilişkin sebepleri açıklamak üzere kurgulanmış57 olması ise çok manidardır. Tarihi 

süreç içerisinde insanı metafiziğe götüren “niçin” sorusu mitolojilerde dahi 

sorulmuştur. Bu da gösteriyor ki insan tabiatı gereği varoluşun sebebini ve idarecisini 

sorgulama yetisine sahip olarak varlık sahasındaki yerini almıştır. Ancak bu soru 

pozitivist mantıkla “nasıl” sorusuna indirgenerek insanın metafizik bağları kesilmiş 

oldu. Burada nasıl sorusunun sorulmasının uygunluğuna hükmetmek aynı zamanda 

denenmesi mümkün olmayacak olguların inkârına da kapı aralamıştır. Dolayısıyla 

bilimin ölçütü, metafizik bir olguya isnat edilemeyeceği gibi, metafiziği bilimin 

ölçütlerine indirgemek de kabul edilebilir bir anlayış değildir. 

Gilson, pozitivizm’in bu indirgemeciliğini metafiziksel soruların cevaplarının 

bilimden beklenilmesi neticesinde bir şaşkınlığın ortaya çıktığını ve de kimilerine göre 

evrenin esrarengiz kaldığını ifade ederek yöntemsel yanlışlığı eleştirmiştir.58 Zira 

metafizik inancın deneyden başka kabulü olmayan bir düşünce sistemi tarafından îzah 

edilmesi mümkün olmamıştır. Bu durum, pozitivist düşüncenin açıklama 

yetersizliğinden dolayı metafizik olaylar eleştirel biçimde esrarlı kalmıştır. 

2.1.1. Diğer Düşünce Yapılarında Ulûhiyet 

Semavi dinlerden olan Yahudilikte tanrı aşkın bir varlıktır. Metafizik bir olgu 

olup birdir, ezelidir, ebedidir, yaratıcıdır, maliktir ve her şeye şahit olandır.59 

Yahudilikte farklı tanrı yorumlamaları olsa da burada Yahudilerin esas 

aldıkları unsur ibadetin nasıl yapılacağı hususudur. Tanrıya farklı isimler verilmiş olsa 

da onlar için en özel isim Ahd-i Atîk’te geçen Yahova ismi olmuştur.60 

Günümüzde, Yahudi filozof İbn Meymûn’nun (ö. 601/1204) tespit ettiği iman 

esasları büyük oranda geçerliliğini korumaktadır. Meymûn’un tespit ettiği iman 

unsurları şu şekildedir: Tanrı yaratandır, tanrı bir olandır, cisim değildir, ezeli ve 

                                                 
57 Gilson, Tanrı ve Felsefe, 97. 
58 Gilson, Tanrı ve Felsefe, 100. 
59 Salime Leyla Gürkan, “Yahudilik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2019), 43/187-197. 
60 Gürkan, “Yahudilik”, 43/187-197. 



22 

ebedidir, ibadete yalnızca layık olandır, peygamberler haktır, Hz. Musa’nın 

peygamberliği haktır, mevcut Tevrat tanrının indirdiğiyle aynıdır, Tevrat 

değişmeyecek ve başka şeriat gelmeyecektir, tanrı her şeyi bilir, tanrı ceza ve mükâfat 

verendir, mesih gelecektir.61 

Yahudilikte tanrıyı tanıtmada antropomorfik (teşbihî) ifadelere çokça yer 

verilmektedir. Yahudiler, tanrıya atfettikleri baba rolünün bir sonucu olarak Uzeyr’i 

(a.s) tanrının oğlu olarak kabul etmişlerdir. Bu durum Yahudiliğin özünden olmayıp 

mitolojik özentiden kaynaklıdır; yahut tanrıya atfedilen baba vasfının zamanla 

tenzihten uzak halinin unutulmasının bir sonucudur.62 

Hıristiyanlıkta da tanrı anlayışı Yahudiliğin bir devamı olup iman konularında 

eski ahide itibar etmeleri hasebiyle çok fark yoktur. Semâvî dinlerde olduğu gibi tanrı 

burada da aşkın bir varlıktır. Hıristiyanlık, teslis inancına rağmen teologlar tarafından 

monoteist bir din olarak kabul edilmiştir.63 

2.1.2. İslam İnancında Ulûhiyet 

İslâm’da ulûhiyet, akide olarak ifade edilen ve inanılması gereken inançlar 

olarak yer almıştır. Bu durum, akidenin tevil edilmemesine, hakikatine inanılıp 

keyfiyetinin Allah’a bırakılması kanaatini geçerli kılmıştır. Ancak farklı kültürlerle 

etkileşimin olması ve yeni Müslüman olanların sorularına cevap verilebilmesi 

açısından akidenin tevil edilmesini gerektirmiştir. İşte bu tevil edilen akideye de kelâm 

ismi verilmiştir. Biz öncelikle akide anlayışını yani tevile gitmeden İslâm inanç 

esaslarını kabul eden selef anlayışından bahsetmek istiyoruz. 

2.1.2.1. Selef Anlayışı 

Selef, fazilet bakımından ashap ve tâbiîn devrinde yaşayanlar için kullanılır. 

Ayrıca “Ehl-i sünnet-i hâssa, ehlü’s-sünne, ehlü’l hadis ve’s-sünne, ehlü’l-hak” gibi 

isimlendirmeler de yapılmıştır. Bu isimlendirmelerden bazılarını kendileri yapmış 

olsalar da bazıları da muhalifleri tarafından yapılan isimlendirmeler olmuştur. İslâm 

coğrafyasının genişlemesi neticesinde muhalefet edilecek dinlerin ve fırkaların 

                                                 
61 Gürkan, “Yahudilik”, 43/187-197. 
62 Ömer Faruk Harman, “Yahudilik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013), 43/201-207. 
63 Mehmet Aydın, “Hıristiyanlık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1998), 17/345-347. 



23 

anlayacakları akli cevapların verilmesine itiraz etmişlerdir. Ashabın ilgilenmediği 

konular hakkında akli cevap verme taraftarı olmayıp bu uygulamayı eleştirmişlerdir. 

Selef akidesi sıfatların tevili, felsefî deliller ve mantığın kullanılmasına itiraz 

etmişlerdir. Daha önce kullanılmayan terimlerin İslâm inancına dâhil edilmesine karşı 

çıkmışlardır.64 

İslam kelâmındaki ilâh ve ulûhiyet anlayışı Kur’an-ı Kerim ve Hz. 

Peygamberin uygulamaları çerçevesinde şekillenmiştir. Selef anlayışı bu iki kaynağı 

esas almakla birlikte müteşâbih sayılabilecek her türlü ifadeyi kabul etmek suretiyle 

yorumlamamayı tercih etmişlerdir. Selef anlayışı, felsefe-kelâm ve mantığa karşı 

olmakla birlikte yeni bir sentezle birlikte İslâm literatürüne yabancı kavramların dâhil 

edilmesine karşı çıkmıştır. Dolayısıyla din dışı gördükleri ve temel kaynaklarda ifade 

edilmeyen konular hakkında konuşulması uygun görülmemiştir.65 

Selefin akidesi akıl nakil çatışmasını kabul etmemektedir. Bundan dolayı nassı 

temel alarak dinî hayatın yalnızca nakille şekillenebileceğini ifade etmişlerdir. Ancak 

itikadî birçok konuda daha sonra oluşacak olan Ehl-i sünnet kelâmıyla aynı minval 

üzere oldukları ifade edilebilir.  

İmam Gazzâlî, Sahâbe ve tabiîn devrinin selef devri olduğuna işaret etmiştir. 

Gazzâlî İslam inanç esaslarının ana unsurunu oluşturan selefiyyeye ilişkin tespit ettiği 

yedi esas bulunmaktadır:66 

1. Takdis: Allah’ı cisimden ve cisme dair her türlü nitelikten tenzih etmektir. 

2. Tasdik: Kur’an-ı Kerim’de ve nebevi sünnete yer alan ilâhî sıfatlara ve 

ulûhiyet tasavvuruna iman etmektir. 

3. Aczi İtiraf: Allah’ın sıfatlarının idrak edilmeyeceğini ve bu konuda 

yapılması gereken şey, işi Allah Teâla’ya bırakmak suretiyle acziyeti itiraf etmektir. 

                                                 
64 M. Sait Özervarlı, “Selefiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2009), 36/399-402. 
65 Özervarlı, “Selefiyye”, 36/399-402. 
66 Muhammed b. Ahmed Gazzalî, İlcâmü’l-ʿAvâm ʿan ʿİlmi’l-Kelâm (Beyrut: Darü’l Minhâc, 2017), 

49. 



24 

4. Sükût: Müteşâbihler hakkında soru sormamak, araştırma yapmamak ve bu 

konudaki soruların bit’at olduğunu bilmektir. Bu konudaki araştırmanın kişiyi küfre 

götürme ihtimali yer almaktadır. 

5. İmsak: Müteşâbihlerin lafızlarında tasarrufta bulunmamak, başka bir dil de 

olsa da tasarruf ve değişiklikte bulunmamak. 

6. Keff: Müteşâbihler hakkında kalbi araştırma ve tefekkürden uzak tutmak. 

7. Mârifet Ehline Teslim: müteşâbihlerin kendine acziyeti itibariyle gizli 

kaldığına ancak peygamberlere, Sıddıklara ve evliyalara gizli olmadığına inanmak. 

Selef ehline dair bu tespitler genel olmakla birlikte istisna olabilecek yorumlara 

rastlamak da mümkündür. Ancak yapılan yorumların kelâm metodu çerçevesinde 

yapılan yorumlar kadar tutarlı olduğunu söyleyemeyiz. Bu esaslar, kelâm metodunun 

Ehl-i Sünnet fırkasındaki doğuşuna kadar istisnalar hariç yazılı olmayan bir anlayış 

olarak hâkim olmuştur. Bu esasların yeni gelişmelere karşı yetersiz kaldığından daha 

önce Mu‘tezile’nin elinde zuhur eden “kelâm metodunu” Ehl-i sünnet âlimleri 

tarafından hicri ikinci yüzyılda resmen benimsenmiştir. 

2.1.2.2. Kelâm Metodu 

İslam düşünce tarihinde hakikatin bilgisine ulaştıracak üç farklı metot ortaya 

çıkmıştır; Rivayet, istidlal ve riyâzet; bu üç farklı metot kapsamında müellifler 

hakikatin bilgisine ulaşmaya çalışmışlardır. Rivayet yöntemini dilciler ve hadisçiler 

kullanırken, istidlal yöntemini ise fakihler ve kelâmcılar, riyâzeti ise zâhitler tercih 

etmişlerdir. Bu yöntemler İslâm düşüncesindeki ulûhiyet olgusuna da farklı bakış 

açıları getirmiştir; özellikle istidlal yöntemini savunan kelâmcılar ile riyâzeti savunan 

sûfîler arasındaki yöntemsel sorun her iki ekolün farklı sonuçlara ulaşmasına neden 

olmuştur.67 

İslam düşünce tarihinde Mu‘tezile ile ortaya çıkan kelâm metodu istidlal 

yöntemini kullanmak suretiyle mevzulara seleften farklı bir bakış açısı getirmiştir. Ehl-

i Sünnet tarafından Mu‘tezile’den iki yüz yıl sonra İmam Eş’arî (ö. 324/936) ile İmam 

Mâtürîdî (ö. 333/9444) öncülüğünde kelâm metodu kabul edilmiştir. Gazzâlî’ye kadar 

                                                 
67 Ömer Türker, “Meşşâîlik Ekolü”, İslam Düşüncesinde Teoriler I Metafizik (İstanbul: Ketebe 

Yayınları, 2021), 1/67. 



25 

felsefeye mesafeli bir şekilde gelişen kelâm ilmi, Gazzâlî’den sonra felsefe ile ilgili 

mevzuları içermek suretiyle yeni bir merhaleye geçmiştir. 

Mütekellimin başta ilâhî sıfatların yorumlanmasında akıl nakil ilişkisini 

kurmak suretiyle inanç esaslarını tekrardan izah etmişlerdir. Mârifetullah, ilâhî 

varlığın delilleri, tevhid anlayışı, ilâhî sıfatlar ve daha birçok inanç konusunu zamanın 

gerekleri çerçevesinde yorumlamışlardır. İslam inanç esaslarında ulûhiyet bahsinin 

şekil bulduğu ana mevzu sıfatlar konusu olmuştur. Mu‘tezilenin beş ilkesini işlediği 

Şerhu’l-Usûli’l-hamse isimli eserinde Kadî Abdulcabbâr (ö. 415/1025) ilâhî sıfatların 

ikiye ayrıldığını zâtî sıfatların ilâhî zatla aynı olduğunu ve zattan ayrı 

düşünülmeyeceğini, fiili sıfatların ise hâdis ve ilâhî zatın gayrında olan sıfatlar 

olduğunu ifade etmektedir. Mu‘tezile, müteşabih âyetleri Allah Teâla’yı hâdis 

varlıklardan tenzih etmek kaydıyla yorumlamıştır.68 

Ehl-i Sünnetin Mâtürîdî ekolüne göre Allah, kemal sıfatlara sahip noksan 

sıfatlardan da münezzehtir. Mâtürîdî ekolü düşünürleri, Mu‘tezile’nin aksine Sıfatları 

birbirinden ayırmadan ezeli ve ebedi olarak kabul etmişlerdir. Eş’arîyye ekolü 

düşünürleri ise ilâhî sıfatları fiili ve zâtî olarak ikiye ayırmışlardır. 69 Zâtî sıfatların 

ezeli, fiili sıfatların ise hâdis olduğu kanaatindedirler. Eş’arîyye, fiili sıfatlardan 

tekvinin ezeli kabul edilmesi halinde mükevven bir varlıktan söz edilmesinin zorunlu 

olacağı gerekçesiyle tekvini ve diğer fiili sıfatları hâdis kabul etmiştir. 70 

Mu‘tezile temel görüşlerini Usûli’l Hamse şeklinde sistemli hale getirirken 

Ehl-i Sünnet ekolü ise usûl-i selâse, Allah’a, nübüvete ve ahirete iman, adı altında izah 

etmiştir. 

Kelâmcılar, Gâibin şahide kıyası yöntemini kullanmak suretiyle mârifetullaha 

ulaşmaya çalışmışlardır. Eşyanın sabit olduğunu ve insan zihninden bağımsız bir 

şekilde var olduğunu iddia etmişlerdir. Eşyanın bilgisine ise insanın idrak ve nazar 

imkânı çerçevesinde ulaşılabileceğini ifade etmişlerdir. Kelâmcılara göre insan, idrak 

ettiklerinden hareketle nazar yoluyla bilinmeyenlere ulaşabilir. Bu yöntemle 

                                                 
68 Kâdî Abdulcebbâr, Şerhu’l Usûli’l Hamse, çev. Ömer Türker (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013), 32. 
69 Nûreddin es-Sâbûnî, el-Bidâye fî Usûli’d-Dîn, thk. Bekir Topaloğlu (İstanbul: Marmara İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 2017), 26. 
70 Muvaffakuddin İbn Kudâme, Lüm’atü’l-İ’tikâd el Hâdî ilâ Sebîli’r Reşâd, thk. Bekir Topaloğlu 

(İstanbul: Damla Yayınevi, 2012), 19, 22. 



26 

Mârifetullahı hedefleyen kelâmcılar, nazar sahibinin de hâiz olması gereken şartların 

olduğunu ifade etmişlerdir; nazar sahibinin akıllı olması, delili bilmesi, medlülü 

bilmesi ve delil ile medlül arasındaki bağlantıyı kurabilmesine bağlı olarak yaptığı 

nazarın sonucunu kabul etmişlerdir.71 

Kelâm metodunda fırkalar, ulûhiyetin tesisi ile vahdaniyetin tesisi konusunda 

bir denge oluşturmayı amaç edinmişlerdir. Ehl-i sünnet kelâmında ulûhiyet merkezli 

ilah anlayışı kabul görmüştür. Ulûhiyeti esas alan Ehl-i sünnet, vahdaniyeti ve 

ehadiyeti ulûhiyetten hareketle yorumlamıştır. Muhâlefetün li’l-havâdis sıfatını kabul 

eden ekoller bu sıfatın yorumlanması konusunda ihtilaf etmişlerdir. Mu‘tezile, 

sıfatların ezeliliğini reddetmek suretiyle bu sıfatı en yalın haliyle kabul etmiştir. 

Mu‘tezile’nin bu kabulü ilahi sıfatların tatiline sebep olduğundan eleştirilmiştir. Zira 

ezeli sıfatları kabul etmemek kâinattan bağımsız bir ilâh tasavvuruna sevk etmektedir. 

Ehl-i sünnet kelâmında ise sıfatların ezeliliğini kabul etmekle birlikte bu kabulün 

teaddüdi kudemaya sebep olmayacağını iddia etmişlerdir. Ancak Ehl-i sünnet, 

sıfatların ezeliliğini kabul etmekle vahdâniyyet sorununa kapı aralamıştır. Her iki 

ekolün kabulleri ulûhiyet-vahdâniyet kabullerinin birine daha fazla meyledilmesine ve 

diğerinden taviz verilmesine sebep olmaktadır. 

Ehl-i sünnet, “sıfatlar, ilahi zatın ne aynısı ne de gayrısı” ifadesinden hareketle 

çözüm bulmuştur; aynı değildir sözü ile sıfatların zata özdeş olmadığını ve ulûhiyetin 

işlevselliğinin devam ettiğini ifade etmeyi amaçlarken, gayrı değildir sözü ile ilahi 

vahidiyette sıfatların ezeli kabul edilmesine bağlı olarak kesretin oluşmayacağını ifade 

etmiştir. Mu‘tezile ise ulûhiyet sorununa Ebû Haşim el-Cubbaî’nin (321/933) ahval 

teorisinden hareketle çözüm getirmiştir. İlahi zattaki sıfatların bir anlam olarak 

bulunmayacağını ancak ulûhiyet vasfının bir hal olarak ilahi zatta bulunduğunu ifade 

etmiştir. Dolayısıyla ulûhiyet bir hal ve bu halden tevellüd eden hallerin ilah-âlem 

ilişkisini sağladığını ifade etmek suretiyle sorunu açıklığa kavuşturmuştur.72 

 

                                                 
71 Ömer Türker, “Kelamî Yöntem Teorisi (Gâibin Şâhide Kıyası)”, İslam Düşüncesinde Teoriler I 

Metafizik (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021), 1/271. 
72 Ömer Türker, “Abdulkâhir el-Bağdâdî, Usûli’d-Dîn, 3.Ders”, YouTube (25 Aralık 2019), 

1.00.00-1.15.00. 



27 

2.2. FARKLI ULÛHİYET ANLAYIŞLARI 

2.2.1. Deizm 

Deizm, tanrı tanımayan ateizmin zıttı, teizmden ise farklılıklar göstermek 

suretiyle akılcı tanrı anlayışını savunan bir inançtır. İslam ülkelerine yayılmakla 

birlikte daha çok batıda görünmüştür. Tecrübî (empirik) bilimlerin gelişmesi 

neticesinde ortaya çıkan tanrı anlayışının sonucu olan dini bir öğretidir. Dinin bir 

dogma olduğu algısına karşı ortaya çıkmıştır. Reddettiği fikirlere baktığımızda akılcı 

olmasını gerektirecek unsurların varlığı aslında batı toplumunda suistimal edilen dini 

öğretilerdir.73 Dolayısıyla dinin varlığını kabul edip yanlış uygulamalardan dolayı 

hurafeye dönüşen olguların saf dışı edilmesinin neticesi deizm olmuştur. Deizm 

politeizme, ateizme ve agnostisizme karşı bir anlayıştır. Tek tanrının varlığı 

konusunda teist bir anlayışa sahiptir. Ancak dini teizmin temel görüşlerinden olan 

vahiy ve vahyin sonucu olan peygamberlik makamını reddetmiştir. Buna karşın deizm, 

tanrının evreni yaratıp kanunlarını koyduktan sonra evrene herhangi bir müdahalesinin 

söz konusu olmadığını savunur. İnsan aklının ahlâkî ve dini bir hayat oluşturabilmeye 

yeterli olduğunu ifade edip olaylar karşısında aklın dünyanın her yerinde aynı sonucu 

verebileceğini iddia eden ilâh tasavvurudur.74 

Deizm Batıda, teist ilâh anlayışından uzak ancak ateist düşünceye sahip 

olmayan Lord Herbert (ö. 1648) Spinoza ve Hobbes (ö. 1679) gibi filozoflar tarafından 

savunulmuştur. İslam dünyasında ise deist tanrı anlayışının izlerini Zekeriya er-

Razî’de (ö. 313/925) görmek mümkündür. Natüralist olması, ezeli beş ilke teorisi ve 

aklı yeter sebep görmesi suretiyle peygamberlik makamına ihtiyaç olmadığı 

yönündeki iddialarına çağdaşları tarafından eleştiriler getirilmiştir.75 

                                                 
73 Muhammed Kutub, Çağdaş Fikir Akımları, çev. M. Beşir Eryarsoy (İstanbul: Beka Yayıncılık, 2016), 

314. 
74 Ahmet Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Say Yayınları, 2020), 1/502; Recep Ardoğan, 

Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Güncel İnanç Sorunları (Kahramanmaraş: KLM 

Yayınları, 2017), 46. 
75 Mahmut Kaya, “Ebû Bekir er-Râzî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2007); Necip Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu (İstanbul: Mahya Yayınları, 2015), 

220; Hasan Ocak, “Erken Dönem İslam Felsefesi (Tabiat Felsefesi)”, İslam Felsefesi (İstanbul: 

Lisans Yayıncılık, 2018), 83. 



28 

2.2.2. Teizm 

Âlemin yaratıcısı bir tanrının varlığını savunan felsefi teoriyi ifade etmektedir. 

İlahi dinlerin âlemi yaratan, idare eden, ezeli ve ebedi tanrı anlayışını ifade etmektedir. 

Teizm geleneksel tanrı tanımaz akımlara ve felsefi açıdan tanrı tanımazlara karşı 

tanrının varlığını ifade eden inançtır. İlahi dinlerin tanrı tasavvuruna mutabık 

olmasıyla güç kazanmıştır. Teizmi ikiye ayırmak mümkündür; İlkçağda maddi 

dünyanın ötesinde bir aşkın varlığın mevcudiyetini ve kutsallığını kabul eden mutlak 

teizm anlayışının yanında felsefi temelli teizm anlayışı da savunulmuştur. Felsefi 

temelli anlayışta, bilinçli bir inanç söz konusu olmakla birlikte tanrının aşkın, şuurlu, 

iradeli ve yaratıcı bir varlık olduğu kabulü yer almaktadır. Tanrının vahiy aracılığıyla 

insanlara peygamber göndermesi şeklinde kabul edilen ilkçağ anlayışı ise teizmin dini 

kisveye bürünmüş halini ifade etmektedir.76 

Teizm, tanrının aşkınlığını ve içkinliğini savunarak deizm ile panteizm 

arasında bir denge olmuştur. Aşkın olmayan varlığın tanrılık vasfını kabul etmeyen 

teizm, evrendeki herhangi bir varlığın ulûhiyetine karşı çıkmıştır. Teist tanrı anlayışı 

aşkınlığı temel ilke kabul edip tanrıya kimi sıfatları atfetmesi ve bunların tecrübe 

edilememesine ilişkin eleştirilerle karşılaşmıştır. Özellikle kötülük probleminden 

kaynaklı eleştiriler teizmin en çok eleştiri aldığı mevzu olmuştur. Teizm kendine 

özgün bir inanca sahip olmasının yanında deizm, ateizm, agnostisizm, antropomorfizm 

ve panteizmi reddetmek suretiyle ilâh tasavvuruna açıklık getirmektedir.77 

2.2.3. Ateizm 

Tanrıtanımazlık olarak ifade edilmiştir. Yunancadaki olumsuzluk bildiren a 

önekiyle kullanılmasıyla teizmin zıttı bir anlayışa sahip olduğu anlaşılmaktadır78. 

Oluşumun bir ilâh tarafından takdir edildiği ve idare edildiği fikrini savunan teizme 

karşı bir tepki olarak ortaya çıkmıştır. Kendi kendine var olan bir madde anlayışını 

savunmak suretiyle materyalist anlayışı savunan bütün akımları içinde 

                                                 
76 Aydın Topaloğlu, “Teizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2011), 40/332-334. 
77 Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, 218. 
78 Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 1/201. 



29 

barındırmaktadır. Materyalizmin ve pozitivizmin iddiaları ateizm için bir eleştiri 

olurken ateizmin de ayakta kalmasını sağlayan akımlar olmuştur.79 

Ateizm, teorik ateizm ve pratik ateizm olmak üzere ikiye ayrılmıştır. Teorik 

ateizm mücadeleci, inkârcı ve tanrının yokluğuna dair tezler öne süren ve de ateizmin 

aksiyon tarafı diye ifade edebileceğimiz çeşididir. Pratik ateizm ise, tanrının varlığının 

ve yokluğunun anlam ifade etmediği, yaşamın dünya hayatı ile sınırlı olduğu ve 

insanın tanrıya dair bir bilgisi ve eleştirisinin olmadığı ateizm türüdür.80 Said Nursî 

pratik ateizm taraftarlarının bu durumlarını başka inançlara saygılarından ya da ilâhî 

dinlere dair bilgi eksikliğinden kaynaklanıyor olabileceğini ifade etmiştir.81 

Ateizm, başta kötülük problemi olmak üzere evrenin maddeden oluştuğu, 

düşüncelerin aslında duyuların bir eseri olduğu, sonsuz varlık inancının olmayacağı, 

doğadaki düzenin evrim sonucunda oluştuğu, öznenin insan olduğu ve içkinliğin temel 

olması gerektiği gibi iddialarla teist tanrı anlayışını eleştirmektedir.82 

İslam Dünyasında ateizmin izlerini melahide, dehriyye ve muattıla gibi 

isimlerle anılan kişi ve mezheplerde görmek mümkündür.83 İslam düşünce tarihinde 

bu isimlerin izafe edildiği şahıslar arasında İbn Ravendi veya Rivendi (ö. 301/913-

14)84, Zekeriya er-Razî, gibi şahsiyetlerin yanında batini fırkalar85, ihvan-ı Safa86 ve 

yer yer taassuptan kaynaklanan ifadelerden dolayı diğer mezheplere de bu tür 

isimlendirmelerin yapıldığı görülmüştür. 

2.2.4. Panteizm 

Panteizm terim olarak ilk defa 18. Yüzyılda John Toland (ö. 1722) tarafından 

kullanılmıştır. Doktrinin temelinde tanrı ile evrenin bir olduğu anlayışı bulunmaktadır. 

Tanrı’nın maddi âlemden aşkın olmadığını aksine madde âlemiyle içkin olduğunu ve 

organik bir bağın bulunduğunu savunmuştur. Dolayısıyla buradan deizm’in aksine bir 

                                                 
79 Mehmet S. Aydın, Din Felsefesi (İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları, 1990), 167. 
80 Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 1/201. 
81 Said Nursi, Lem’alar (İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016), 79. 
82 Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 1/201. 
83 Kenan Gürsoy, “İlhâd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000). 
84 Mülhid fikirleri ve müfrit bir şii olmasıyla tanınan kelâm âlimi ve filozofudur. Şia ile Mu‘tezile 

arasında kalan ve hakkında pek çok muhtelif rivayetin olduğu ender şahsiyetlerden biridir. 
85 Nassların zahirini kabul etmeyip hakiki manalarının ancak Allah ile münasebeti sağlayan imamlar 

tarafından bilinebileceğini savunan fırkaların genel adıdır. 
86 Ansiklopedik rivayetlerle genel isimleri bilinen ve kim oldukları hakkında yeterli bilgi bulunmayan 

felsefe toplumudur. 



30 

fikir olduğunu ifade etmek isabetli olacaktır. Ancak yine de panteizm deizm’e karşı 

değil teizme karşı ortaya çıkan felsefi bir düşüncedir. Zira panteizm, teizmin deizme 

dönüşme eğilimi iddiasıyla sonlu ve sonsuzun birbirinden bu kadar uzak tutulmasına 

karşı bir fikirdir. Dünyanın ilâhî varlığın bir parçası olduğunu, evreni meydana getiren 

unsurların birlik olduğu ve bu birliğin tanrısal bir yapı oluşturduğunu iddia etmiştir.87 

Panteizmi “Tanrı; her şeydir ya da her şeydedir” şeklinde ifade etmek isabetli 

olacaktır. Dolayısıyla tanrı-âlem ilişkisini düalist bir anlayış olarak değerlendirecek 

olursak düalist anlayışın burada monoteist bir tanrı anlayışına dönüştüğünü görmek 

mümkündür.88 

Batı felsefesinde tanınan en ünlü panteist Spinoza olmuştur. Filozof, tanrıyı tek 

bir cevher olarak kabul etmiştir. Tanrısal cevherden başka bir cevherin varlığını 

reddetmiştir. Evren, zorunlu tanrısal varlığın bir parçası olup tabiatın varlığını ilâhî 

zatın varlığı olarak kabul etmiştir. Spinoza’nın panteist anlayışındaki maddi unsurların 

ilâh olarak algılanmasının yoğunluğu filozofun bazen materyalist bazen de ateist biri 

gibi anlaşılmasına sebep olmuştur. Spinoza, mevcut olmayı kudret olarak algılamış ve 

bu kudretin neticesinde kâinat vesilesiyle gerçeklik kazanan bir ilâh tasavvurunda 

bulunmuştur. Dolayısıyla ontolojik delilin otonomluğuna karşı mutlak surette var olan 

ve varlığını bizâtihi ifade eden tanrının varlığını kabul etmiştir.89 

İslam düşüncesinde Panteist anlayışa en yakın düşünce Muhyiddin İbnü’l 

Arabî (ö. 638/1240) tarafından savunulan Vahdet-i Vücûd teorisinde görmek 

mümkündür. Ancak vahdet anlayışının Hallâc-ı Mansûr (ö. 309/922) ve Mevlana 

Celâleddin-i Rûmî’ye (ö. 672/1273) atfedilmese bile bu iki şahsiyetin bu anlayışla 

anıldığı kaynaklar söz konusu olmuştur.90 Vücut terimiyle varlığın ifade edildiği kabul 

edildiğinde, vahdet-i vücud terimini ”Varlığın birliği” şeklinde anlamak mümkündür. 

İbnü’l Arabî’nin vahdet-i vücûd ifadesini bizzat kendisinin kullanmadığı da rivayet 

edilir. Biz burada panteizm’den ayrılan yönleri itibariyle teoriyi ifade edeceğiz: 

öncelikli olarak panteizm ilâhı içkin kabul ederken vahdet anlayışında ise ilâh aşkın 

                                                 
87 Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 2/1494; Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi Thales’ten Baudrillard’a 

(İstanbul: Say Yayınları, 2020), 1256. 
88 Aydın, Din Felsefesi, 152; Ardoğan, Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Güncel İnanç 

Sorunları, 49. 
89 Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, 230. 
90 Aydın, Din Felsefesi, 145. 



31 

kabul edilir. Vahdet-i vücud anlayışında varlığın birliği ile kast edilen “her şeyin tanrı” 

olduğu değil, her şeyin ardında ilâhî bir güç olduğudur. Dolayısıyla, buradaki vahdet 

anlayışı materyalist bir anlayış değildir.91 Vahdet anlayışında mistik anlayış hâkim 

iken panteist anlayışta felsefi anlayış hâkim olmuştur. Bu farklılık teorilerin ortaya 

çıktığı kültürlerden kaynaklanmaktadır. Panteizm ile vahdet anlayışının ayrıldığı 

noktalardan biri de âlem ile içkinliğin izafe edildiği noktadır. Vahdet anlayışında tanrı 

aşkın ancak sıfatları itibariyle içkin olduğu kabul edilirken panteist anlayışta “yalnız 

âlem hakikattir”(pankozmist) yahut “yalnızca tanrı hakikattir”(akozmist) yorumlarıyla 

içkinliğin kaçınılmaz olduğu ifade edilmiştir.92 

2.3. ULÛHİYETİ İNKÂR EDEN CEREYANLAR 

Aşağıda ele alacağımız inkârcı cereyanlar, Yeni ilm-i kelâmın fikrî mücadelede 

bulunduğu ana cereyanlardır. Ulûhiyeti inkâr faaliyetleri tarihi süreç içerisinde 

karşılaşılan farklı akımlar olarak görülse de son yüzyıllarda metot değiştirmiştir. Bu 

metot değişikliği nedeniyle kelâm âlimleri bu metodu takip etmek suretiyle akaid 

konularını yeni metot ile tekrar açıklamışlardır. 

İnkârcı cereyanların özüne baktığımızda hepsinin temelinde metafizik 

karşıtlığını görmek mümkündür. Aynı zamanda insan algılarını madde ile 

sınırlandırmak suretiyle bilimin açmış olduğu çığırı bir hakikat olarak kabul edip 

genelleştirmişlerdir.  

2.3.1. Pozitivizm 

“Gerçek, kesin, kanıtlanmamış, olumlu” gibi manalara gelen pozitif 

kelimesinden türetilmiş bulunan pozitivizm, geçerli bilgiyi sadece tecrübe ve 

olgularımıza dayandıran ve onların bilgisinden ibaret gören, metafizik olguları ve dini 

bilgileri imkânsız bulan felsefi bir akımdır.93 

Modern bilimi esas alarak metafizik olayları reddeden, metafiziğin bilim 

anlayışının ortaya çıkmasına ve ilerlemesine engel olduğunu savunan, sezgisel ve 

aşkın hiçbir bilginin kabul edilmeyeceğini, bilginin geçerliliğinin yalnızca gözlem ve 

                                                 
91 Cevizci, Felsefe Tarihi Thales’ten Baudrillard’a, 723. 
92 Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, 232. 
93 Çelebi - Topaloğlu, Kelâm Terimleri Sözlüğü, 257. 



32 

deney vasıtasıyla mümkün olabileceğini savunan görüştür. Bu görüş ilkin Francis 

Bacon daha sonra John Locke ile sistemli hale getirilmiştir.94 

İnsan duyularının ötesinde bir varlığın aranamayacağını savunan pozitivizm, 

ilkçağ ve ortaçağ felsefe dünyasında fenomenlerin ardındaki erek, öz, ide vb. fizik 

ötesi arayışlara karşı çıkmıştır. İnsanın varlık anlayışına dair bilgilerinin 

deneyimlerinin ötesinde aranmayacağını savunmuştur. İnsanın elde edebileceği 

bilgilerin doğa tarafından sunulacağını dolayısıyla doğanın ötesinde bilgi kaynağının 

varlığından söz etmek mümkün değildir.95 Bu da gösteriyor ki Pozitivizm, tecrübî 

(ampirik) yöntemle elde edilmeyen bilgiyi kabul etmemektedir.  

Pozitivizm, İnsanın elde edebileceği bilgilerin insan zihninden bağımsız 

olduğunu ve bilimin hiçbir merhalesinde insan zihninin bir katkısı olmadığını iddia 

etmiştir. Dolayısıyla burada insan zihnini tabiatın bir aynasıymış gibi kabul etmiştir.96 

Pozitivizm, Augusto Comte (ö. 1857) tarafından sosyoloji alanına da dâhil 

edilmiştir. İnsanlığı üç aşamadan ibaret olduğu değerlendirmesini yapan Comte, 

sosyolojiyi bir fizik ve kimya bilimine kıyaslamak suretiyle sosyolojinin de bilim 

olduğunu ifade etmiştir. Comte’nin bu düşüncesi onun sosyolojinin kurucusu olarak 

kabul edilmesini sağlamıştır.97 

Comte üç hal yasasında dini inancın insanlığın çocukluk ve gençlik evrelerinde 

ait olduğunu insanlığın olgunluk döneminde ise bilimin yeterli olacağını savunmuştur. 

Düşünür, modernizmin ve insanlığın gelmiş olduğu düzey neticesinde dindarlığın, 

yüce bir kudrete iman etmenin artık ilkel bir faaliyet olduğunu, insanlığın ilk 

devrelerinde muhtaç oluşu sebebiyle böyle bir duyguya kapıldığını iddia etmektedir.98 

İnsanın kendi gücü nispetinde muazzam işler başarabilmesi, refahının yükselmesi ve 

kimseye ihtiyaç duymayacak derecede imkânlar elde etmesi kimi fikir akımlarına 

ilham kaynağı olmuştur. Bu durumun dindarlığın bir ilkel hayat şeklinde 

yorumlanmasına sebep olmuştur. 

                                                 
94 Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 1557. 
95 Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 1556. 
96Süleyman Hayri Bolay, Felsefe Doktrinleri ve Terimleri Sözlüğü (Ankara: Atlas Kitap, 2018), 194.  
97 İlhan Kutluer, “Pozitivizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2007). 
98 Topaloğlu, Kelâm İlmine Giriş, 42. 



33 

Pozitivizm, Avrupa’da sanayi devriminin bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. 

İslam coğrafyasında ise ilerlemenin ve geride kalmışlığın telafisinin pozitivizmle 

mümkün olacağı düşüncesi vardı. Bu nedenle İslam coğrafyasındaki pozitivizm, 

Avrupa’nın aksine hareket noktası olarak kabul edilmiştir. İslam ilimlerinin temel 

kaynaklarıyla ilgilenen müellifler arasında pozitivizm savunucusu çıkmamıştır. Ancak 

edebiyat dergisi editörü olan Beşir Fuad (ö. 1887) gibi edebiyatçılar ve sosyal bilimlere 

ilgili olan Ziya Gökalp (ö. 1924) , Ahmet Rıza (ö. 1930) ve Rıza Tevfik (ö. 1949) gibi 

sosyologlar müspet bilime dair tercümeler yapmak suretiyle pozitivist akımın 

yayılmasına katkı sağlamışlardır. Ancak İslami ilimlerin müelliflerinden pozitivist biri 

çıkmamış olsa da akıl ile nakil ilişkisinin ele alınması ve naklin yeniden gözden 

geçirilmesi hususunda felsefi pozitivizm İslam ilimlerinin güncelliği için bir ihtiyaç 

olmuştur.99 

2.3.2. Materyalizm 

Materyalizm sözlükte “maddecilik” (özdekçilik) anlamına gelmekte olup 

Latince materia (madde) kelimesinden türetilmiştir. Bu düşünce sistemi var olan her 

şeyin maddeden ibaret olduğunu, maddeden bağımsız fizik ötesi bir alanın (metafizik) 

bulunmadığını, bilinç, duygu, düşünce vb. unsurların maddeden kaynaklandığını, olup 

biten her şeyin sadece maddî sebeplerle açıklanabileceğini, sonuç olarak tabiatüstü bir 

gücün mevcut olmadığını ileri süren, özünde tanrıtanımaz bir anlayışın yer aldığı 

doktrinler bütününe verilen addır.100 

Maddeci anlayışın tarihsel süreç içinde her çağda güçlü savunucuları olmuştur; 

antik çağda Heraclitus (m.ö. 535), Leukippos (m.ö. 5.yüzyıl), demokritos (m.ö. 460), 

Epikür (m.ö. 270) ile başlayan süreçte Thomas Hobbbes, Leibniz, Feuerbach, Karl 

Marx (ö. 1883) ve Engels’in (1895) faaliyetleri neticesinde günümüze kadar etkisi 

devam etmiştir.101 

                                                 
99 Kutluer, “Pozitivizm”; Şerif Mardin, Bediüzzaman Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de Din ve 

Toplumsal Değişim (İstanbul: İletişim Yayınları, 2017), 218. 
100 Aydın Topaloğlu, “Materyalizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2003), 28/137-140. 
101 Bekir Topaloğlu, Allah’ın Varlığı (İsbat-i Vacib) (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 1992), 151. 



34 

Materyalist anlayış, varlık sebebini tek bir maddeye izafe ettiğinden monist 

(tekçilik) bir çizgi takip etmiştir. Ancak yine aynı şekilde sonsuz atom varlığını 

kabulünden dolayı da plüralist (çokçuluk) bir felsefî çizgi takip etmiştir.102 

Materyalizm, maddeden hareketle varlığın, maddenin enerjisine izafe etmek 

suretiyle vücut bulduğunu iddia etmiştir. Bütün bir evreni maddeye indirgeyerek 

fizikötesi âlemin yokluğunu inkâr eden bir anlayış olmuştur. Dolayısıyla bu anlayış 

bizim beş duyu organı ile idrak edilmeyen varlıkları inkâr etmektedir. Bu inkârın 

sonucu olarak Allah’ın da yokluğunu iddia edip ateist bir zihniyete bürünmüştür. 

Maddeci anlayışa sahip olanlar maddeyi temel varlık unsuru olarak kabul 

etmişlerdir. Madde, şekil ve boyut değiştiriyor olsa da özündeki kuvvet sayesinde 

insanın duyularına hitap edebileceğini iddia etmişlerdir. Onlara göre Maddenin 

yokluğu asla düşünülemez. Madde üstlendiği görevi tamamlayınca sadece tasavvur 

âleminden kaybolur. Fakat onun varlığı sonsuza dek devam etmektedir. Maddenin 

bürünmüş olduğu şeklin yok olan suretine bağlı olarak o sureti anımsatan tarafıyla yok 

olur, zamanı ve mekânı uygun olduğunda tekrardan insanın duyularına hitap edecek 

bir suret alacaktır.103 Madde, yalın haliyle sebep olarak kabul edilmekte ve aşkın bir 

varlığın tesiri materyalistlerce reddedilmektedir. 

Maddeci anlayışta fizikötesindeki bütün olgular yok hükmündedir. İnsan, 

görmüş olduğu maddenin enerjisine bağlı olarak hareket eder. Dolayısıyla Allah, 

Peygamber, vahiy, melek, cin, şeytan vb. bütün tabiatüstü inançlar ve olgular yok 

hükmündedir.104 

Dolayısıyla maddecilik yahut başka bir ifadesiyle madde temelli düşüncenin 

varlığı her zamanda var olmuş olsa da sistemli bir şekilde ifade edilmesi ve 

savunulması antik yunan ile başlamıştır. Eskiden beri maddeye atfedilen ilâhlık Antik 

Yunanda sistemli bir inanç şeklini alarak fizikötesi âlem tasavvuruna sahip 

toplumların zihnini işgal etmiştir. Demokritos ile başlayan sistemli atomcu anlayışın 

inkârcı yönü günümüze kadar farklı şekillerle varlığını sürdürmeyi başarmıştır. 

                                                 
102 Süleyman Hayri Bolay, Türkiye’de Ruhçu ve Maddeci Görüşün Mücadelesi (Ankara: Nobel 

Akademik Yayıncılık, 2008), 41. 
103 Ali Fuad Başgil, Din ve Laiklik (İstanbul: Kubbealtı Neşriyat, 2016), 52. 
104 Topaloğlu, “Materyalizm”, 28/137-140. 



35 

Maddeci akım taraftarları zamanın şartlarına uygun madde tasavvuru yaparak bu inanç 

sisteminin varlığının devamını sağlamışlardır. 

Maddeci anlayışta madde, özü itibariyle varlığı var edecek bir kuvvete sahip 

olup barındırmış olduğu enerjiyle de evreni yaratmıştır. Düşünce melekesine sahip 

olmayan bir maddenin muazzam bir düzen var etmesini maddeciler makul 

bulmuşlardır. Maddecilerin en büyük dayanaklarından birisi de maddenin tesadüfler 

neticesinde varlık sahasında yer bulabileceği iddiasıdır.105 

Maddeciler, maddeden hareketle aşkın varlığı reddetmek suretiyle inanç 

olgularının içkinliğini kabul etmişlerdir. Bu kabul ile birlikte materyalizm; 

spiritüalizm, rasyonalizm ve idealizm gibi akımların fikirlerine ters düşmüştür.106 

Ancak maddeden hareketle aşkın bir varlığın olması gerektiği konusunda deliller 

getiren akımlar ve filozoflar da olmuştur.107  

Maddeci anlayış kendi müspet ilim çalışmalarının yanında dini inançları 

zedeleyecek bir teori geliştirmiştir. Yukarıda izahını yaptığımız bu teori dinî inançlar 

için sorun teşkil etmeye başlamıştır. Zira maddeci anlayış metafizik olguları kendine 

rakip görerek onlara karşı tavır almakla birlikte hücumunu her çağda yenileyerek 

devam ettirmiştir.108 

İzmirli, materyalist anlayışın İslam dinine zarar verebileceği noktayla ilgili 

olarak “maddenin mahiyeti hakkındaki anlayış tarzı kelâm ilminde önemli değildir. 

Ancak nitelik yönünden, kadim veya hâdis olması bakımından maddenin bu ilimde 

önemi büyüktür. Madde hâdis olsun da mahiyeti ne olursa olsun kelâm ilmine zarar 

vermez.”109 İfadeleriyle her türlü maddeci anlayışla mücadele edilmemesi vurgusunu 

yapmıştır. Zira mücadele edilmesi gereken anlayışın dikkate değer olması yeni 

metodun gerektirdiği bir ölçü olmuştur. 

Bilimsel çalışmalar ve yapılan araştırmalar neticesinde ortaya konan izahlar 

Maddeci anlayışın etkisini azaltmış olsa da maddeci anlayışın revaçta olduğu 

dönemler itibariyle sahip olduğu anlayışın İslam inanç hayatına yansıması olumsuz 

                                                 
105 Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 2/1293. 
106 Topaloğlu, “Materyalizm”, 28/137-140. 
107 Harputi, Kelâm İlmine Giriş, 126. 
108 Başgil, Din ve Laiklik, 46. 
109 Hakkı (İzmirli), Yeni İlmi Kelâm, 239. 



36 

olmuştur. Müslüman toplumun inanç hayatındaki prensiplerle çelişen bakış açısının 

varlığı ve bu prensiplerle çelişki içinde olması İslam âlimleri tarafından tehlike olarak 

algılanmıştır. 

Maddeci akım, maddenin varlığa sonradan müdahalesini mümkün görmemekle 

birlikte icat için maddeyi illet kabul etmişlerdir. Kâinattaki estetiği ise atomların farklı 

şekil ve boyutlarından kaynaklı olduğunu iddia etmişlerdir. Maddenin evrende yok 

olmadığı yalnızca form değiştirdiğini ifade ederek maddenin ezeli oluşu yanında ebedi 

bir tarafının olacağını savunmuşlardır.110 

Materyalizmin yeni ilm-i kelâm dönemi evresine hâkim olan anlayışı “Tarihi 

Maddecilik” olmuştur. Tarihi maddecilik bütün olay ve olguları maddi unsurlara 

bağlamakla birlikte insanın hayatındaki tekâmül evrelerinin hepsinin temelinde maddi 

ihtiyaçlar olduğunu iddia etmiştir. İnsanı sırf bir maddi varlık olarak kabul eden bu 

anlayış, insanı şuurdan yoksun, düşünemeyen biri olarak kabul etmiştir. Marx ve 

öğrencisi Engelsin çabaları ve materyalizmin siyasi ayağını oluşturan komünizmin 

iktidar gücünü kullanmasıyla birlikte dünya genelinde şöhret bulmuş, taraftar 

toplamıştır. Materyalizm zamanla siyasi bir oluşuma dönüşerek varlığını komünizmin 

varlığına bağlı hale getirmiştir.111 

Maddeci anlayışa İslam geleneği içinde de rastlamak mümkündür. 

Maddeciliğin bir türü İslam literatüründe dehriyyun olarak ifade edilmiştir. Dehriler, 

her şeyin sahibinin zaman olduğu ve şimdiye kadar yapılanın ve bundan sonra 

yapılacak olanın yalnızca zamanın kudretince olacağını iddia etmişlerdir. Ancak İslam 

düşünce tarihinde kime dehr denileceği konusunda farklı görüşlere yer almaktadır. 

Câhız (ö. 255/869) Dehriliği çevre ve taklit faktörüne bağlarken ihvan-ı safa ahlaki 

zaafa, Abdulkadir el-Bağdadî (ö. 1093/1683) ile İbn Hazm (ö. 456/1064) ise düzenin 

ezeli anlayışından kaynaklandığını ifade etmişlerdir.112 

2.3.3. Darwinizm 

Sözlükte “tamamlanmak, mükemmelleşmek” anlamındaki kemâl kökünden 

türeyen tekâmül, günümüz bilim ve felsefe dilinde Batı dillerindeki “évolution” 

                                                 
110 Başgil, Din ve Laiklik, 53. 
111 Bolay, Felsefe Doktrinleri ve Terimleri Sözlüğü, 63; Topaloğlu, Allah’ın Varlığı (İsbat-i Vacib), 155; 

Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 2/1805; Kutub, Çağdaş Fikir Akımları, 291. 
112 Hayrani Altıntaş, “Dehriyye” (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 107-109. 



37 

karşılığı olarak kullanılmaktadır. Modern Arapçada istihâle, tahavvül, tatavvur, 

tebeddül gibi kelimelerle de ifade edilir. Tekâmül nazariyesi, canlılar dünyasında 

basitten karmaşığa veya ilkel olandan mükemmele doğru bir oluşum ve gelişim 

meydana geldiğini kabul eden ekol tarafından ileri sürülmüştür113 

Evrim teorisi tarihsel süreç içinde çeşitli varlıkların evrildiğine dair fikirlerle 

temellendirilmiştir. Evrim teorisi bir anda ortaya çıkmış bir teori değildir. Aksine yüz 

yıllar süren bir hazırlık aşaması ve birikimin neticesinde ortaya çıkmıştır. 

Darwinizm, değişiklik, kalıtım ve var olma savaşı ilkelerine dayanmaktadır. 

Değişiklik bütün canlılarda var olup serbestleştirici bir etkendir. Kalıtım, benzer 

organik formların ileri kuşaklara aktarılmasını sağlayan diğer bir etkendir. Var olma 

savaşı ise, organizmaların çevreye uyumunu sağlayacak değişiklikleri belirleyen 

etkendir. Dolayısıyla bu anlayışa göre var olma ve değişiklik durumu organizmaların 

mücadelesinin kuvvetine bağlıdır. Burada tesadüfi bir var oluşla birlikte zayıf olanın 

güçlü olanın hayatta kalma vesilesi olduğu öne sürülmektedir. Bu anlayış, vahiy 

temelli din anlayışlarının ilâhî inançlarını yok saymakla birlikte ilâhî bir nizamı da yok 

sayarak maddenin içinde bulunan organizmaların yüz yıllar boyu şekil alarak 

kendiliğinden değiştiğini savunmuştur.114 

Darwinizm, insanın ilkel bir yaşamdan başlayarak doğayı tanıma, doğaya 

alışma ve en sonunda doğaya hükmetme şeklinde sıralayabileceğimiz bir zincirin 

olduğunu savunmaktadır. Ancak bu üç aşama ile birlikte Darwin’in yaptığı 

incelemeler doğrultusunda o güne kadar hayat bulmuş olup varlığını sürdüren her 

varlığı evrime tabi tutmaktadır. Bu akım, hayvanı, insanı, insanın inanç kaidelerini, 

insanın insanla ve insanın toplumla olan münasebetinin de bir evrim geçirdiğini iddia 

etmektedir. İlk etapta ortaya çıkan sınırlı sayıdaki bitki ve hayvanların çevreye uyumu 

neticesinde yeni türlerin varlığına temel oluşturduğunu iddia etmektedir. Dolayısıyla 

insanın da tekâmülünün serüvenini hayvanlardan başlatmak suretiyle bir tekâmüle tabi 

tutmuştur. Ancak insanın, tekâmülü bununla bitmeyip insanın metabolizma açısından 

                                                 
113 Mehmet Bayrakdar, “Tekâmül Nazariyyesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011), 40/337-339. 
114 Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 1/486. 



38 

tekâmülünden sonraki ilk evrelerini ilkel ve vahşi bir şekilde geçirdiğini ve tabiata 

alışmasından sonra geliştiğini iddia etmektedir.115 

Darwinizm, insan varlığını biyolojik evrime bağlarken Herbert Spencer’in (ö. 

1903) öncülüğünü yapmış olduğu sosyal darwinizm de insanların ve toplumların kendi 

aralarında rekabetin sosyal darvinizmi ifade ettiği iddiasında bulunmuştur.116 

Tekâmül nazariyesi o güne kadarki bütün olguları evrime tabi tutmuştur. 

Bunların arasında dini kaidelerin de evrim geçirdiği iddiası yer almaktadır. Ancak 

Ömer Nasuhi Bilmen’e göre din hiçbir çağda eksiklikleri muhatapları tarafından 

tamamlanmak üzere gönderilmemiştir. Tam aksine insanın doğru düşünmesini ve 

fıtratı gereği inanma kuvvetini doğru yöne kullanmasına yardımcı olmak için 

gönderilmiştir. Dolayısıyla tekâmül zincirine insanı ve insanın inancını dâhil etmek 

doğru olmayacaktır. Zira din kâmil bir şekilde gelmekte olup insanlığın medeniyet 

çağrısına katkıda bulunmuştur. Dolayısıyla tekâmülü insanın biyolojisinde ve inanç 

boyutunda aramak yerine insan mahsulü kurum, kuruluş ve aletlerde aramak daha 

doğru olacaktır. Ancak yine de her medeniyetin çağını aşan yapılarla sonraki çağların 

insanını hayrette bırakabildiğini de ihmal etmemek gerekir. Zira bir yerde tekâmül 

yaşanmakta iken dünyanın diğer bir yerinde dağılma yaşanıyor olabilmektedir.117 

Dolayısıyla insan tecrübesi açısından tekâmülün zirve noktasını bulunduğumuz çağda 

görmek mümkün olmakla birlikte her medeniyetin kendi zirvesini yaşadığı ve her 

çağın da bir zirveye sahip olduğu da ihmal edilmemesi gereken bir gerçektir. Bu 

nedenle müellifin evrimin doğru yerde aranması gerektiği ve mevcut durumun kâinat 

düzlemindeki en mükemmeli olmadığı uyarısının dikkate değer olduğu kanaatindeyiz. 

Evrimin biyolojik tarafına dönecek olursak bu fikirde olan nice tarihi şahsiyetin 

varlığını görmek mümkündür. Dolayısıyla evrim fikrinin kendisi de bir tekâmül 

yaşamıştır. Ancak iddia ettiği şekliyle insanın da biyolojik tekâmülünü kabul etmek 

mesnetsiz bir inanç olmaktadır. 

Binlerce yıl önceye ait hayvan fosillerinin araştırılmasıyla o hayvanların 

günümüzün insanını oluşturduğu evrimciler tarafından ifade edilmektedir. Ancak 

                                                 
115 Bayrakdar, “Tekâmül Nazariyyesi”, 40/337-339. 
116 Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 2/1733. 
117 Ömer Nasuhi Bilmen, Muvazzah İlm-i Kelâm (İstanbul: Semerkand Yayıncılık, 2015), 58. 



39 

Hüseyin Cisr (ö. 1909), bir hayvanın insana illet olduğu yönündeki iddiaların doğru 

olmayacağı kanaatini taşımaktadır. Zira bu fosillere ait varlıkları ve üreme zincirine 

tabi olmaksızın her türlü varlığı yaratabilecek yüce bir kudret vardır. Ayrıca Cisr, 

evrimin herhangi bir amacı ve faydası olamayan uzuvlar üzerinden 

temellendirilmesine karşılık, bilimin gelişmekte olduğunu dolayısıyla yüz yıl 

öncesinde gereksiz görülen bir unsurun günümüzde faydalı ve gerekli bulunduğunu-

bulunabileceğini ifade ederek bu tarz bir inanca sahip olmanın doğru olmadığını ifade 

etmiştir.118 

Darwinizm, biyolojik temelli bir düşünce olmasının yanında inanç kaidelerini 

temelden sarsan tezleri de barındırmaktadır. Varlığın metafizik bir müdahaleye gerek 

kalmadan geliştiğini iddia etmek tanrıtanımazlığın biyolojik tarafını aşikâr etmektedir. 

Tekâmül nazariyesi materyalist akımların ve tanrıtanımaz fikirlerin biyolojik temelli 

halkasını temsil etmektedir. 

Oryantalistler, İslam düşünce tarihinde evrime temel oluşturduğu iddiasıyla 

öncü saydıkları bazı isimlere yer vermişlerdir: bunlar, Nazzâm (ö. 231/845), Câhız 

İhvân-ı Safâ, İbn Miskeveyh (ö. 421/1030) ve Bîrûnî (ö. 453/1031)’dir. Bu âlimlerin 

yanı sıra evrimci düşünürler tarafından evrime öncü kabul edilen İslam âlimleri de 

olmuştur. Bu isimler arasında Fârâbî (ö. 339/950), İbn Sînâ (ö. 428/1037), Muhyiddin 

İbnü’l Arabî ve Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî yer almaktadır. Ancak bu isimlerin 

metafizik anlayışa sahip olmaları ve varlık mertebelerini Allah Teâla’ya ulaştırma 

gayelerinin olması bu yöndeki iddiaları geçersiz kılmıştır.119 

Darwinizmin Türk aydınları savunucuları arasında Âsaf Nefî, Ahmed Şuayb 

(ö. 1910), Bedii Nuri (ö. 1913) ve Rıza Tevfik gibi isimler yer almaktadır.120 

2.3.4. Freudizm 

Bir psikolog olan Sigmund Freud’un (ö. 1939) hastalarına çare bulmak 

amacıyla kendi çalışmalarını temellendirirken kullanmış olduğu yöntemlerden 

hareketle bütün bir insanlığa şamil kıldığı fikirlerin barındığı bir akımdır.  

                                                 
118 Hüseyin Cisr, Risale-i Hamidiyye, çev. İsmâil Hakkı Manastırlı (İstanbul: Bahar Yayınları, ts.), 210. 
119 Bayrakdar, “Tekâmül Nazariyyesi”, 40/337-339. 
120 Bayrakdar, “Tekâmül Nazariyyesi”, 40/337-339. 



40 

Freud, insanın inanç duygusunun tedaviye muhtaç bir şekil aldığını, yüce bir 

varlık inancının nörotik kalıntı olduğunu, metafizik inancın kişinin kendini görmek 

istediği şekilde ifade etmesinden ibaret olduğunu iddia emiştir. Freud’dan önce ahlakçı 

filozof Feurbach (ö. 1872) ise ilâh hakkındaki konuşmaları insana indirgemek suretiyle 

tartışmaya açarak tanrı inancını reddetmiştir. İnsandaki tanrı inancını bir yansımadan 

ibaret görmekle insanın iç âlemindeki inanç duygusunu maddeye has kılarak yüce bir 

zatın varlığını yok saymıştır.121 

Freud tanrı inancını toplumun uydurmasından ibaret olduğunu, ilkel hayat 

yaşayan toplumlardan başlayarak insanoğlunun geçmişten günümüze miras aldığını 

iddia etmektedir. Tanrı inancını totemden ibaret gören Freud, tanrı inancının 

tartışılmasına dair çok sert bir tavır alarak tanrı fikrini yok saymıştır.122 

Freud kişinin bastırılmış duyguları olduğunu ve bu baskının sebebi toplum ve 

toplumun değerleri olduğunu iddia emiştir. Kişinin baskın çevresi olmadığı takdirde 

daha özgür olacağını ve tanrı fikrini benimsemeyeceğini iddia etmektedir. İnsanın 

duygularını cinsiyet temelinde şekillendirilmesi gerektiğini ifade ederek insanın fıtri 

inanç yetisini dolaylı yönden reddeden Freud, ateizmin argümanlarını 

zenginleştirmekle birlikte günümüze kadar gelen cinsiyet temelli küresel sorunlara da 

kapı aralamıştır.123 

Feuerbach ve Freud yukarıdaki ulûhiyet bahsinde geçtiği üzere insanın doğaya 

hâkimiyetinin artması, gizemlerin azalması ve kendi gücüyle büyük başarılara sahip 

olmasıyla tanrı fikrinin kendinden soyutlanacağını iddia etmişlerdir. Onlara göre insan 

bilmediği doğa olayları ve başına gelen musibetleri hayatının yanlışlarına yorumlamak 

suretiyle kendine totemler edinmektedir. Ancak bunca olayın ardındaki esrarı 

metafizikten uzak bir şekilde yalnızca maddeyle yorumlandığında insan duyularına 

gizemli hiçbir şeyin kalmayacağını iddia etmektedirler.124 

  

                                                 
121 Aydın, Din Felsefesi, 221. 
122 Recep Ardoğan (ed.), Günümüz Kelâm Problemleri (İstanbul: Ekin Yayınları, 2017), 77. 
123 Recep Ardoğan (ed.), Günümüz Kelâm Problemleri, 51. 
124 Aydın, Din Felsefesi, 221. 



41 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: ELMALILI MUHAMMED HAMDİ YAZIR VE 

SAİD NURSİ’NİN ULÛHİYET ANLAYIŞLARI 

3.1. ELMALILI HAMDİ YAZIR 

3.1.1. Elmalılı Hamdi Yazır’ın Hayatı 

Muhammed Hamdi, miladi 1878 yılında Antalya iline bağlı Elmalı ilçesinde 

dünyaya gelmiştir. Soyadı kanunu ile birlikte babasının köyünün adına nispetle Yazır 

soyadını almış olsa da daha çok kendi doğduğu yere nispetle Elmalı diye şöhret 

kazandı. İlköğrenimini Elmalı ilçesinde yaptıktan sonra on beş yaşındayken dayısı ile 

birlikte İstanbul’a gelerek Ayasofya medresesine yerleşerek hoca arayışına başladı. 

Beyazıt Camiinde müderris olan Mahmud Hamdi Efendide (1914) ilim tahsiline 

başlayıp buradan icazet aldı.1905 yılında girmiş olduğu “ruus”125 imtihanında başarılı 

olduktan sonra ilim okutma icazetini de elde ederek 1906 yılında Bayezit Camiinde 

ders vermeye başladı. 1907 yılında da devam ettiği mekteb-i Nüvvâb’ı126 da 

birincilikle bitirdi.127 

Muhammed Hamdi, meşrutiyeti savunmak suretiyle ittihat ve terakkî 

cemiyetine üye oldu. 1908 yılında II. defa ilan edilen Meşrutiyet yönetiminde Antalya 

mebusu seçilerek Meşrutiyet Meclisine dâhil olmuştur. II. Abdülhamid’in tahttan 

indirilmesinde büyük bir rol oynayarak hâl’ fetvasının müsveddesini kaleme almıştır. 

128 Ancak yeğeni Dr. Fatma Paksüt, konuyla ilgili yapmış olduğu sempozyum 

tebliğinde dayısının fetvanın yazılışında yalnız olmadığını ifade etmiştir. Paksüt, 

tebliğinde dayısının hal fetvasını yazma teşebbüsünü fetva emini Nûri Efendi ile 

birlikte yaptıkları istişare sonucunda yazdığını ifade etmiştir. Fatma Paksüt 

araştırmasında hal fetvasının verilmesindeki mecburiyete dikkat çekerek günün 

şartlarının bunu gerektirdiğini ifade etmiştir. Aksi bir durumda memleketin 

karışacağına dikkat çekmek suretiyle şartların göz önünde bulundurulması gerektiğini 

ifade etmiştir.129  

                                                 
125 Osmanlı bürokrasisinde tayin işleriyle uğraşan kalemin adı. 
126 Nâib denilen şer’i hâkimlerin yetiştirilmesi amacıyla kurulan mekteb. 
127 Yusuf Şevki Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 11/57-62. 
128 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, 11/57-62. 
129 Fatma Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, Elmalılı M. Hamdi Yazır Sempozyumu (Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993), 8. 



42 

Muhammed Hamdi, sınırları zorlayan ve merak ettiği ilmi öğrenen kişiliğiyle 

dikkat çekmiştir. Zira Kur’an makamını iyi anlamak için musikiyle ilgilenmiş, batıyı 

öğrenmek istediğinden dolayı da mebusluk yıllarında çeviri yapacak düzeyde kırk 

günde Fransızcayı öğrenmiştir.130 Zira batıya olan merakından hareketle öğrenmiş 

olduğu Fransızcadan çevirmiş olduğu “Metâlib ve Mezâhib” adlı eseri günümüze 

ulaşmıştır. 

1915-1917 yılları arasında huzur derslerini131 verdi. 1918 yılında kurulan 

“Dar’ül-Hikmeti’l-İslamiyye”132 azalığına 1919 yılında da bu müessesenin reisliğine 

tayin edildi. Damat Ferit Paşa hükümetlerinde Evkaf nâzırı olarak görev almıştır. 1919 

yılında Süleymaniyye Medresesi müderrisliğine yükseltildi. 1924 yılında medreselerin 

lağvedilmesi neticesinde bir süre açıkta kaldı. Ancak milli mücadele esnasında 

İstanbul Hükümeti ile birlikte olması nedeniyle gıyabında dava açıldı ve idama 

mahkûm edildi. İstanbul Fatih’te kaldığı evinden alınarak Ankara’ya götürülüp kırk 

gün gözaltında tutuldu. Daha sonra ittihat ve terakki cemiyetine üye olması, nazırlığa 

zorlanmış olması, milli mücadeleye karşı gelinmemesi gerektiğini ifade etmiş olması 

ve Sevr Anlaşmasına imza atmamış olması gibi nedenlerden hareketle beratına karar 

verilmiştir. Berat sonrası Muhammed Hamdi İstanbul’a döndü.133 

Muhammed Hamdi’nin medreselerin lağvedilmesi neticesinde resmi görevinin 

ve gelirinin olmaması sebebiyle başlamış olduğu “Metâlib ve Mezâhip” adlı tercüme 

faaliyetine Ankara’daki tutukluluk sürecinden sonra tamamlayabilmiş ve 1925 yılında 

etrafındakilerin destekleriyle basılmıştır.134 

Muhammed Hamdi İstanbul’a döndükten sonra vefatına kadar inziva hayatı 

yaşadı. 1925 yılında Diyanet İşleri Reisliği tarafından kendisine tevdi edilen tefsir 

yazma çalışmasını –Hak Dini Kur’an Dili- ve Mehmet Akif’in meal çalışmasını teslim 

                                                 
130 Mesut Okumuş, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hayatı, İlmi Kişiliği ve Eserleri (Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2017), 11. 
131 Osmanlılar’da 1759 yılından 1924 yılında hilafetin kaldırılmasına kadar ramazan ayında padişahın 

huzurunda yapılan tefsir dersleridir. 
132 1918-1922 yılları arasında şeyhülislâmlığa bağlı olarak faaliyet gösteren, İslam akademisi niteliğinde 

ilmi bir kuruluştur. 
133 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”; Paksüt, “Merhum Dayım Hamdi Yazır”, 12; Okumuş, 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hayatı, İlmi Kişiliği ve Eserleri, 21. 
134 Okumuş, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hayatı, İlmi Kişiliği ve Eserleri, 21. 



43 

etmemesi üzerine meal yazım vazifesini de vefatından önce tamamlayarak teslim 

etmiştir.135 

Muhammed Hamdi 1942 yılında kalp yetmezliği nedeniyle Erenköy’deki 

damadının evinde vefat etmiştir.136 

3.1.2. Elmalılı Hamdi Yazır’ın İlmi Kişiliği ve Eserleri 

Muhammed Hamdi, son dönem Osmanlı medreselerinin yetiştirmiş olduğu 

önemli âlimlerden birisidir. İlmi birikimi yalnızca medrese tahsilinden ibaret 

olmamakla beraber pozitif ilimlerle ilgilenmiş ve bu ilimlerin İslam düşüncesindeki 

yerlerine dair fikir beyan etmiştir. Medresede öğrendiği Arapça ve Farsça ile birlikte 

pozitif ilimlere açılan kapı niteliğinde görmüş olduğu Fransızcayı da şahsi çabası 

neticesinde kısa bir sürede öğrenmiştir.137 

Muhammed Hamdi, sahip olduğu geniş ilim yelpazesi arasında kelâm ilmini 

de saymak mümkündür. Yaşadığı dönemde pozitif ilimlere ve batıya açılan bir âlim 

olarak İslam’ın inanç esaslarına ilişkin yıkıcı faaliyetlere cevap verme ve pozitif 

ilimler nezdinde inanç esaslarının şekillenmesine yönelik çaba sarf eden âlimler 

arasında yer almıştır. 

Muhammed Hamdi, Batı’dan alınan değerlerin İslam toplumunda tatbikinin bir 

felaket olduğunu Batının değerlerinin İslam dininin temellerinden hareketle reddine, 

ilminin ise İslami temellere dayanacak şekilde kabulüne karar verilmesi gerektiğinden 

yana olmuştur. İslam toplumunun Batı’dan ithal edeceği kanunlara ve değerlere 

muhtaç olmadığını aksine muhtaç olduğu kanunlar manzumesine bizzat kendisinin 

sahip olduğunu ifade ederek bunun nasıl yapılması gerektiğine dair yöntemi de şu 

şekilde ortaya koymuştur: 

“Biz bugün bu esaslara mâlik olduğumuz cihetle fıkh-ı celil-i İslâmda muteber 

olan bi’l cümle mezâhibi elimize alarak zamanımızdaki mütehassısinden mürekkeb 

Mecelle Cemiyetinden daha vâsi bir heyet-i ilmiyye teşkil edip bir taraftan Avrupa 

kavanînini tercüme eder, diğer taraftan milel-i gayr-i müslime erbab-ı iktidarından bir 

                                                 
135 Okumuş, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hayatı, İlmi Kişiliği ve Eserleri, 23. 
136 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, 11/57-62. 
137 Okumuş, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hayatı, İlmi Kişiliği ve Eserleri, 25; Yavuz, “Elmalılı 

Muhammed Hamdi Yazır”. 



44 

hey’et-i hukukiye bulundurur ve bi’l cümle hâdisât ve muamelat-ı külliyemizi de tayin 

eyler ve evvelemirde fıkh-ı Hanefiden tedkik ve tatbik ve cem ve telife başlar ve 

ihtiyaç-ı nâsa erfak ve evfak olan mesâili herhangi mezhepden olursa olsun alır ve 

faraza bunlarda bulamayacağımız zarûriyyü’l-hall bir hadiseye tesadüf edersek hallini 

aynen bulabileceğimiz Avrupa kavânîninden değil, kava’id-i felsefe-i şer’iyemizle hall 

ü ta’yîn eyler, ve bu suretle öyle bir kanun-ı muhit meydana getiririz ki âlem-i 

medeniyet parmak ısırır.”138 

İşte müellifimizin Batıdan ithal edilecek kanunlara ilişkin görüşleri bu 

şekildedir. Dolayısıyla içinde bulunulan buhranın çözümünü yine İslam’ın içinde 

bulunabileceğine işaret etmiştir. Zira Muhammed Hamdi, “Ümmetimin ihtilafı 

rahmettir” hadisi şerifinden139 hareketle fer’i konularda böyle bir çözüm 

getirilebileceğini aksi durumda ihtilafın olmaması halinde her şeyin sarahaten Kur’an-

ı Kerim’de yazılması gerektiğini ifade etmiştir. Ancak her şeyin Kur’an-ı Kerimde 

yazılması halinde ciltler dolusu bir külliyattan bahsedilmesi gerektiğini kanaatindedir. 

Buradaki hikmetin ise insanların ilim vesilesiyle elde edecekleri hayrın da kapısının 

açık bırakıldığı şeklinde yorumlamıştır.140 

Muhammed Hamdi, pozitif ilimlerin öğrenilmesini teşvik etmiş ve bu ilimlerin 

öğrenilmesine herhangi bir engel konulmaması gerektiğine dair çaba sarf etmiştir. Zira 

ona göre din, insanların hür iradeleri neticesinde kemale erebilecekleri bir müessese 

olmasının yanında tabiatta müşahede edilen zorunluluğu aşarak insana hürriyetini 

idrak etme kabiliyeti kazandıran bir yol olarak görmüştür.141 

Muhammed Hamdi, yaşadığı dönemin yalnızca bir hocası değil aynı zamanda 

dergi ve gazetelerde yayımladığı yazılarla toplumun buhranına nefes, İslami ilimlerin 

durağanlığına da bir hareket olabilme adına çaba sarf etmiştir. Zira müellif o günün 

şartlarında kendisinin ihtiyaç duyabileceği bütün ilimleri öğrenmiştir. Mesela, farsça 

şiirlere dair tamamlanmamış divanının olması, mantık ilmine dair basılmamış eseri ve 

                                                 
138 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler, haz. A. Cüneyd Köksal, Mahmud 

Kaya (İstanbul: Klasik Yayınları, 2019), 80. 
139 Kaynaklarda bu sözün hadis olup olmadığı konusunda ihtilaf vardır. Ancak bu sözün asılsız olması 

itibariyle hadis olmadığı kanaatini taşıyanlar daha fazladır. 
140 Yazır, Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler, 80. 
141 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, 11/57-62. 



45 

fıkha dair müktesebatının bulunması müellifimizin geniş entelektüel kapasitesinin 

idraki için yeterli olacağı kanaatindeyiz.142 

Muhammed Hamdi, yazmış olduğu tefsir ile kendisinden sonraki nesle kendi 

ilmi birikimini miras bırakması açısından çok önemli bir çalışma olmuştur. Yaşadığı 

dönem itibariyle bir durağanlığın fark edildiği, batının İslam medeniyetindeki tatbiki 

konusunda çeşitli fikirlerin ve bazen de birbirine zıt fikirlerin ortaya çıktığı bir 

dönemde kendi çağının ihtiyaçlarına uygun bir şekilde tefsir yazarak İslami İlimlerin 

yön tayinine ve çağın gereklerine cevap verebilmesi konusunda katkı sağlamıştır. 

Muhammed Hamdi, tefsirinde çağın hafızasını meşgul eden fikirlerin nassa 

uygun olanını belirlemeye çalışmış, bilimin gelişmesi neticesinde keşfedilen kimi olay 

ve olguların zorlama yorumlar neticesinde çağdaş tefsirlerde yer almasını eleştirip bu 

durumu bir tahrif olarak değerlendirmiştir. Muhammed Abduh’un (1905) ebabil 

kuşları hadisesini tevil ederken kuşların sinek, taşların ise çiçek yahut kızamık 

mikrobu olabileceği yönündeki teviline ve yer verdiği rivayetlere karşı çıkmıştır. Zira 

Abduh’un çiçek ve kızamık hastalığına dair dikkate aldığı bu rivayet Osmanlı Tarihçisi 

olan Hammer’de (1774-1856) bir ihtimal olma olasılığını dahi geçmemişken, 

Abduh’un bunu mütevâtir bir rivayet şeklinde ele alıp sureyi bu yönden tevil etmesini 

Muhammed Hamdi bir tahrif olarak değerlendirmiştir.143 Ancak müellifimiz kendi 

tefsir çalışmasında bilimin verilerinden hareketle kimi âyetlerin anlamının biraz daha 

izahat kazandığına işaret ederek ilmi tefsirin önemine de vurgu yapmayı ihmal 

etmemiştir. Zira rüzgâr vasıtasıyla çiçeklerin aşılanmasının mümkün olması çiçeklerin 

de dişilik, erkeklik türlerinin olduğunu ifade etmek suretiyle Kur’an-ı Kerim’in ilmi 

yönünün aynı sıra ilâhî bir kitap olduğuna vurgu yapmıştır.144 

Muhammed Hamdi, müçtehit olma vasfını ortaya koyarcasına seferi namazı ile 

ilgili görüşlerinde geleneksel görüşten farklı yorumlarda bulunmaktadır: Âyette geçen 

“kasr”145 ifadesindeki maksadın rekâtları kısaltmak-nicelik-, ima ile kılmak-nitelik- 

veya kazaya bırakmak gibi üç farklı yorumun ortaya çıktığını ifade etmektedir. 

Mezheplerin görüşlerini ifade ettikten sonra savaş halinin bulunmadığı seferi 

                                                 
142 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, 11/57-62. 
143 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili (İstanbul: Azim Dağıtım, 2020), 9/517. 
144 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 5/225. 
145 Kur’an Yolu (Erişim 15 Mayıs 2021) en-Nisâ 4/101 



46 

durumlarda kısaltmanın niceliksel değil, niteliksel olması gerektiğini ifade etmiştir.146 

Ayrıca seferilik hükmünün mesafeye tatbik edilmesinin günün şartlarına uygun 

olmadığını belirterek tren vb. araçlarda yolculuk yapanlara seferilik hükmünün 

uygulanmaması gerektiğini, uygulanacak olsa da kişinin üç gün seferi olması halinde 

seferilik hükümlerini uygulayabileceğini ifade etmiştir. Zira tatbik edilen haliyle 

seferilikte mesafenin dikkate alınması içtihat edilen mesafeyi yaya haliyle iki gün 

yürüyebilen olduğu halde seferilik hükmünün uygulanmaması günahtır. Muhammed 

Hamdi, bu görüşünden dolayı dönemin Diyanet Başkanı Ahmed Hamdi Akseki 

tarafından kendisine reddiye yazılmış, kendisi de bu görüşündeki ısrarına devam 

etmiştir147 

Muhammed Hamdi, yalnızca deneysel verilerin dikkate alınmasının doğru 

olmadığı aksine deneylerin dahi gözle görülmeyen -fizik ötesi- olguların varlığına 

işaret etmekte olduğunu ifade etmektedir.148 Kanaatimizce pozitivizm, insanın aşkın 

varlık inancını zedeleyip bir nevi insanın varlık sahasındaki arayışını kör sokak 

niteliğindeki maddeye indirgemiştir. Bu durum insanî bir bunalıma sebep olmuştur. 

Zira Comte’un ilerleyen yaşamında mistik havaya bürünmesi ve hayalindeki insanlık 

dini çabasının boşa çıkması neticesinde intihar etmesi deney yasasının insanın aşkın 

varlık ihtiyacını karşılamadığının bir şahididir. Bu nedenle Muhammed Hamdi’de de 

“deney” yasasını dini ritüeller için kabul şartı olarak görmek dini sisteme aykırıdır.149 

Eserleri 

Hak Dini Kur’an Dili: Muhammed Hamdi’nin Türkçe tefsir çalışmasıdır. 1936 

yılında ilk baskısı yapılmıştır. 

Metâlib ve Mezâhib: Pol Jane ile Gabriyel Seay ortak çalışması olan felsefe 

tahlilinin Türkçeye tercüme edilmesiyle ortaya çıkan bir çalışmadır. Dibace kısmı eser 

kadar çok önemli bir muhteviyata sahiptir. 

İrşadü’l Ahlaf fi Ahkâmi’l Evkâf: Mülkiye mektebindeki ders notlarını 

içermektedir. 

                                                 
146 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/71. 
147 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 20/257. 
148 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, 11/57-62. 
149 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, 11/57-62. 



47 

Muhammed Hamdi bu eserleri dışında birçok dergide yazısı çıkmıştır. 

Müellifin kimi makaleleri A. Cüneyt Köksal tarafından derlenip basılmıştır.150 

3.1.3. Elmalılı Hamdi Yazır Hakkında Yapılan Çalışmalar 

Nazif Öztürk, Elmalılı Muhammed Yazır Gözüyle Vakıflar (Ahkâmü’l Evkaf), 

(TDV, Ankara 1995)  

Sıtkı Gülle, Elmalılı M. Hamdi Yazır, Alfabetik İslâm Hukuku ve Fıkıh Istılâhları 

Kamusu, I-V, (Eser Neşriyat ve Dağıtım, İstanbul 1997) 

 Şadi Eren, Elmalılı Hamdi Yazır’dan Tefsir Nükteleri (Zafer Yayınları, İstanbul 

1998) 

Mehmet Türkeri, Elmalılı’nın Ahlak Felsefesi (İzmir İlâhiyat Vakfı Yayınları, 

İzmir 2006) 

Elmalılı Hamdi Yazır, Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler, Hazırlayan: A. 

Cüneyd Köksal- Murat Kaya (Klasik Yayınları İstanbul 2011) 

Büyük Kur’an Müfekkiri Elmalılı M. Hamdi Yazır (DİP Yayınları, İstanbul 

2017) 

Asım Cüneyd Köksal, Elmalılı M. Hamdi Yazır, (İlke Yayıncılık, İstanbul 2017) 

Elmalılı Hakkında Yapılan Doktora Tezleri 

Mustafa Özel, Elmalılı ve Mevdudi’nin Tefsirine Karşılaştırmalı bir yaklaşım 

(Dokuz Eylül Üniversitesi: Sosyal Bilimler Enstitüsü,1999) 

Ahmet Faruk Güney, İbn Sina’dan Elmalılı’ya İhlas Süresi Felsefesi Tefsir 

Geleneği Bir Varlık İdrakinin Zemini Olarak İhlas Sûresi tefsiri (Marmara 

Üniversitesi: Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2008) 

Aladdin Sultanov, Fahreddin er-Razi ve Elmalılı’nın Yeryüzü ile ilgili ayetlere 

yaklaşımlarının Mukayesesi ((Marmara Üniversitesi: Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017) 

Serkan Ünal, Elmalılı Muhammed Yazır ve Tenkitçi yönü (Basılmış) (Kökler 

Derneği Yayınları, İstanbul 2017)  

                                                 
150 Yazır, Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler. 



48 

Recep Bilgin, Bir Müfessirin Hadisçiliği: Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır 

Örneği (Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi: Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019) 

İlk çalışmanın 1990 yılında yapıldığını tespit ettiğimiz toplamda yetmiş üç 

yüksek lisans tezi çalışması bulunmaktadır. 

3.1.4. Elmalılı Hamdi Yazır’a Göre Ulûhiyet Anlayışı 

Muhammed Hamdi’ye göre din fıtrî bir olgudur. Buradaki fıtrattan maksadın 

insanın cüz’î yaratılışı olmayıp bütün insanların insan olmaları bakımından hepsinde 

bulunan yaratılıştır. Dolayısıyla bir insanın doğuştan âmâ olması o insanın fıtratında 

bir eksikliğin olduğu anlamına gelmez. Buradaki fiziksel engel şahsi olup varlığı ve 

yokluğu fıtratını etkilememektedir. Müellif, göz örneğini vererek ilahi âyetleri 

görmeye vesile olan bir gözün bu âyetleri görememesi o gözün sonradan 

hastalandığına işaret olduğunu, insanın da uzuvlarının her birinin bir fıtratı olduğunu 

bu fıtratları üzere hareket halinde bulunduklarını aksi durumda hareket eden yahut 

işlevsiz kalan uzuvların fıtratlarının bozulmuş olduğunu ifade etmektedir. İnsanın da 

insan olması bakımından fıtratının gereği yaratıcısını tanıyıp emirlerine boyun 

eğmektir. 151 İnsanın fıtrat üzere nasıl olması gerektiği de “O halde sen hanîf olarak 

bütün varlığınla dine, Allah insanları hangi fıtrat üzere yaratmışsa ona yönel!”152 

emriyle açıklığa kavuşturulmuştur. 

Muhammed Hamdi, Allah’ın kendi varlığına kanıt olarak tecellilerini vesile 

etmesinin yanında insana bahşettiği akıl, düşünce, idrak ve uyarıcı kimselerin 

olmasıyla fıtratın barındırdığı bilgiyi harekete geçirme ve ona temel sağlama yönüne 

dikkat çekmektedir. İnsanın kendini ve etrafındakileri tanıma kabiliyeti ilâhî varlığı 

tanıyabildiği kapasitenin ötesinde değildir. Dolayısıyla ona göre fıtrat, insanın sahip 

olduğu yakînî bilgi; Allah’ın varlığına dair bilgisinin bir eseri, hatta bizzat kendisi 

denilebilir.153 

Muhammed Hamdi’ye göre dine bir bilim gözüyle bakmak eksiklik olduğu gibi 

dini metinlere edebi bir metin gözüyle bakmak da eksikliktir. Dolayısıyla yalnızca akıl 

                                                 
151 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/281. 
152 Kur’an Yolu (Erişim 28 Mayıs 2021) er-Rûm 30/30 
153 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/362. 



49 

yahut his temelli bir din anlayışı ve ilâh tasavvuru mümkün değildir.154 İnsanın 

fıtratındaki ilâhî temenni ile fizik âlemdeki varlıkların neden sonuç ilişkisinin 

incelenmesi ilâhî bir varlığın hakikatine ulaştıracaktır. Ancak ilâhî bir varlık hedefi 

olmaksızın yapılacak her türlü açıklamanın sonucu teist varlık anlayışından uzak 

kalacaktır. 

Muhammed Hamdi, fıtrî olan ilâhî varlık inancının ortaya çıkarılabilmesi için 

“fıtratın” uyarılması gerektiğini ifade etmektedir. Zira dünyada ilâhî varlığa delalet 

edecek her türlü istidlalin amacı fıtrî olan inancın diri kalmasını sağlamaktır. Süje ile 

obje ilişkisi neticesinde ortaya çıkan ilâhî varlık hakikatinin de illeti Allah’tır. İlahi 

varlığın delaletine süje ile objenin ilişkisi müellife göre yeterli değildir. Burada her 

ikisinin de kemâl durumdan uzak olduğu düşünüldüğünde imkân dairesindeki 

nesnenin ve fikrin kâmil bir varlığı işaret etmesi mümkün değildir.155 

Muhammed Hamdi, insanlığın temel hastalığının şüphe olduğunu ifade 

etmiştir. Bu hastalığın atılması gerektiğini, kurtuluşun da hakikatle sağlanacağı 

kanaatindedir. Elmalı’ya göre hakikate doğru giderken gayb ile şehadet muvazenesini 

ihlal etmemek gerekir, zira şehadet (eşya) gaybın (Allah’ın) idrak edilmesine vesiledir. 

Ancak bu ilişkide ne eşyanın varlığı ne de delalet edeceği illetin inkâr edilmemesi 

gerekir.156 Buradaki dengenin bozulmasının sonucunda insanın materyalizm ile 

spiritüalizm gibi iki zıtlıktan birine gitme gibi tehlikeli bir durum da söz konusu 

olabilmektedir.157 

Muhammed Hamdi, insanların bilhassa Avrupa toplumunun ve Hıristiyan 

dünyasının geçmişten edindikleri inançlar, adına kurban kestikleri mitoloji 

kahramanları ve işlerine başlamadan önce bir ilâh edasıyla andıkları isimleri birer 

küfür alameti olarak yorumlamıştır. Buradaki küfrün her daim âşikâr olmayacağını, 

felsefe adı altında benimsenen bu tür inançların reddedilmesi ve üzerinde durulmaya 

değer olmadığını ifade etmiştir. Ancak bu tür inançların felsefesi din adı altında 

                                                 
154 Paul Janet - Gabriel Sêailles, Metâlib ve Mezahip, çev. Elmalılı M. Hamdi Yazır (İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2019), 41. 
155 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, 11/57-62. 
156 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/200. 
157 Varlığın temelinde bir ruhun olduğunu, fizik âlemin aslında zihin olmayan bir tinden(ruh) ibaret 

olduğunu, dünyadaki varlıkların aslında tinlerin bir yansıması olduğunu ve ruhun da ölümsüzlüğünü 

iddia eden felsefi görüştür. 



50 

yapılması durumunda bir tehlike arz ettiğini ve İslam dinini bu tür tehlikelerden 

korumak gerektiğini ifade etmiştir.158 

Muhammed Hamdi, müteşâbih âyetlerin yorumlanması konusunda çaba içinde 

olan bazı kimseler ile kimi sofilerin Allah’ı cismanî olarak algıladıklarını ifade 

etmektedir.159 Ancak burada bahsedilen sofilerin ve diğerlerinin kim oldukları 

hakkında herhangi bir bilgi bulunmamaktadır. Ancak Metâlib ve Mezâhib kitabının 

dibacesinde Hallâc-ı Mansur’a yaptığı atıf dikkate değerdir: “Vicdan ile vücudu 

karıştırıp ene’l hak diyenler olmuş. Dolayısıyla ene’yi yok etmeden sana varanlar 

vicdanlarının farkına varamamışlar. Zira vucûden varanlar vücutlarını yok edenlerdir. 

Rüya dahi olsa vicdanî vuslata kâfidir. Şayet Mansur sana gelmişse ene’l hak dediği 

zaman değil, ene’den tam anlamıyla kurtulduğunda sana kavuşabilmiştir” ifadeleriyle 

ilâhî müşahede yoluna atıfta bulunmuştur.160 

Müellifimize göre Allah, zâtî sıfatların bir gereği olmayıp aksine zâtî sıfatlar, 

varlığının bir gereğidir.161 Zatın gereği olan sıfatların varlığı ilâhî varlıkta bir 

bölünmeye sebep olmayacağından sıfatların ezeli olabilme konusunun da anlaşılır 

olabileceği ortaya çıkmaktadır. Aksi takdirde ilâhî zatın sıfatlar gereği olması sıfatların 

ezeli olma ihtimalini tartışmaya açacaktır. 

Müellifimiz, ulûhiyet tasavvurunda illiyet ilkesinin esas alınabileceğini ifade 

etmiştir. Varlık âlemine gelen ve gelecek olan her şeyin mevcudiyetini ve yokluğunu 

dileyen bir ilâh vardır. Zira varlığın sebebine dair yapılacak araştırmalarda varlık 

sebebinin zorunlu bir varlık olduğunun ortaya çıkacağı kanaatindedir.162 Ancak burada 

ilâhî bir varlığa ulaşabilmenin şartı metafizik olgunun varlığına inanmaktır. 

Materyalist bakış açısıyla hareket edildiği takdirde fizik dünyanın ötesine 

gidilemeyeceğinden ilâhî bir varlık anlayışına ulaşmak mümkün olmayacaktır. 

Müellifimiz, vahdet-i vücut teorisini eleştirmiş ve kimi zaman Hıristiyan 

dünyasındaki teslis inancıyla karşılaştırmıştır. “Âlemde Allah’tan başka hiçbir şey 

yoktur” ifadesinin doğru olduğunu ancak “her varlık Allah’tır” anlayışının kabul 

                                                 
158 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/563. 
159 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 8/317. 
160 Janet - Sêailles, Metâlib ve Mezahip, 24. 
161 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, 11/57-62. 
162 Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, 11/57-62. 



51 

edilemez olduğunu, Allah’ı âlemin içinde yok eden bir vahdet anlayışının bâtıl ve 

küfür olduğunu ifade etmiştir. Her türlü hulûl iddiasını küfür gören müellifimiz, 

Hıristiyan dünyasının teslis anlayışına cevap niteliğindeki “Mesih de, Allah'a yakın 

melekler de, Allah'a kul olmaktan asla çekinmezler. Kim Allah'a kulluk etmekten 

çekinir ve büyüklük taslarsa, bilsin ki, O, onların hepsini huzuruna toplayacaktır.”163 

âyetinin yalnızca Mesihi ilâh kabul edenlere cevap olmadığını ifade etmiştir. Hamdi 

yazır bu ayetin aynı zamanda Mesih’in annesi ve sonra da yeryüzündekilerin hepsine 

yönelik atıf olması gerektiğini zira âlemdeki hiçbir şeyin ilâhlığa yaraşır vaziyette 

olmadığını ifade etmiştir. Muhammed Hamdi, vahdet-i vücut anlayışının bu tarz 

sakıncalı inançlara dâhil olduğu kanaatindedir. Müellif, Vahdet-i vücûdu panteizm ile 

özdeşleştirmek suretiyle ifade etmiştir. Teslis inancına sahip olmasına rağmen 

panteizmden uzak kalan Hıristiyan mezheplerine atıfta bulunarak teslise inanmalarına 

rağmen her şeyi tanrı olarak kabul etmediklerine dikkat çekmiştir.164 

Muhammed Hamdi’ye göre tekâmül nazariyesi felsefeye ve vahdet anlayışına 

uygundur. Hayvanlar da kendi aralarında bir silsile oluşturmak suretiyle eksiklikten 

kemâle doğru zincir oluşturmaktadırlar. Bütün canlıların tek bir asıldan meydana 

geldiği de doğru olup o da topraktır. Ancak bu tekâmül zincirindeki hayvanların 

doğum yoluyla birbirinden çıkmış olma ihtimali bilimin kendi temel ilkelerine 

aykırıdır. Öyle bir şeyin varlığı mümkün olmuş olsaydı günümüzde de balıktan 

kurbağa, maymundan insanın doğması gibi tekâmül anlayışına destek olacak 

tecrübelere rastlamamız gerekirdi. Vahiy yoluyla, helâk mu’cizesinin bir tezahürü 

olarak insanın maymuna çevrildiği bildirilmiştir.165 Fakat maymunun insana evirilmesi 

söz konusu değildir. Bu da gösteriyor ki insanın bu tür evrimsel zincire dâhil edilmesi 

doğru değildir. İnsanın var oluşu ihtiyârî olmayıp ilâhî iradenin bir eseridir.166 

3.1.5. Elmalılı Hamdi Yazır’da İspat Delilleri 

Muhammed Hamdi Yazır ile karşılaştırmalı olarak inceleyeceğimiz Said 

Nursî’de en çok dile getirdikleri delillere yer vereceğiz. Çalışmamızı bu delillerle 

sınırlı tutmamızın diğer bir sebebi her iki müellifin ortak değindiği deliller olmasıdır. 

                                                 
163 Kur’an Yolu (Erişim 30 Mayıs 2021) en-Nîsâ 5/171 
164 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/221. 
165 “Yasaklandıkları şeylerden vazgeçmeye yanaşmayınca da onlara "aşağılık maymunlar olun" dedik” 

Kur’an Yolu (Erişim 16 Aralık 2021) el-A‘râf 7/166 
166 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/343. 



52 

Müellifimiz bu delillere daha çok önem vermesi ise zamanın şartları ve toplumun 

ihtiyacından kaynaklanmaktadır. Biz bu bölümde gaye ve nizam, Hudûs, İmkân ve 

Fıtrat delillerinden bahsedeceğiz. 

3.1.5.1. Gaye ve Nizam Delili 

Muhammed Hamdi’ye göre ilâhî kudreti ifade eden iki çeşit âyet (delil) vardır: 

birincisi, icat ve yaratılış kitabındaki fiili âyetler. İkincisi, indirmiş olduğu kitabın 

sözlü âyetleridir. Sözlü kitabın âyetlerini okuyan insanın okuduklarını yaratılışın 

zemini olan kâinatta görmesi mümkündür. Bu görme olayı insanın iman etmesini 

sağladığı gibi iman sahibi kimselerin imanını da sağlamlaştırmaktadır. Her iki kitabın 

birbirine uyumlu olması ve sözlü âyetlerin yaratılanların özeti şeklinde olması nizamın 

ilâhî kudret vesilesiyle sağlandığının teyidi olması bakımından önemlidir. Tüm bu 

yaratılanların genel ifadelerle Kur’an-ı Kerim’de yer alması da insanın 

aydınlatılmasını sağlamak içindir. Ancak buna rağmen ilâhî bir tecellinin kimi insanlar 

tarafından fark edilemiyor olması akılların kimi zevkler uğruna işlevsiz kaldığını 

gösterir.167 

Muhammed Hamdi, hikmetin anlamlarından birinin icat olduğunu ve burada 

asıl hikmet sahibinin Allah olduğunu ifade etmiştir. Zira mutlak anlamda yaratmak 

ilâhî kudrete hastır. Kâinatta yaratılanların varlıkları esnasında sebep olacakları illet 

ve kendilerine taalluk edecek sebeplerin nizamî bir şekilde olması ancak Allah’ın 

iradesiyle mümkün olmaktadır.168 Ayrıca ulûhiyetin tecellisi olan eşyanın tabiata 

mahkûm olması ve gayri akıl olmasına rağmen tabiatın iradesine bırakılması söz 

konusu değildir. Hikmet dairesinde hayat bulan eşyanın âkıbeti yine hikmet sahibi ilâhî 

kudretin iradesinde olacaktır. Aksi durumda bir defa yaratılanın ikinci bir defa 

yaratılması mümkün olmayabilir.169 

Muhammed Hamdi, bilimin, kâinattaki her zerrenin bir vazifesi ve özelliği 

olduğunu kabul ederek, bilimin onları araştırdığını ifade etmektedir. Ancak yapılan 

araştırmalarda zerrelerin yaratılmasının bir gayeye mutabık olduğu ve her hâl-ü kârda 

âlemin bir cüz ’üne fayda sağlamak üzere yaratıldığına dikkat edilmediğini 

                                                 
167 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/558; Hüseyin Atay, İslâm’ın İnanç Esasları (Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1992), 52. 
168 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 2/231. 
169 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/272. 



53 

söylemektedir. Buradaki sebebin incelenmesi konusunda da farklı görüşler ileri 

sürülmüştür; bazı materyalistler kâinatın asıl illetini varlığın içinde arayıp bunun 

cisim, cevher ve bir kuvvet olduğunu ileri sürmektedir. Ancak yaratıcıyı maddeden 

hareketle araştıranlar varlığın sahibi hakkında teşbih ve tecsimden uzak 

kalamamışlardır. Müellifimize göre, “iki satırlık bir yazının bile bir müessire ihtiyaç 

duyduğu bir yerde o iki satırlık yazıyı yazdıranın varlığını akılsız bir maddeye irca 

etmeyi nasıl düşüneceğiz? Bu sorunun cevabı verildiğini varsayacak olursak, eşyayı 

meydana getiren maddenin ilim sahibi olmasını nasıl açıklayacaklar?” Buradan 

anlaşılıyor ki pozitivist bilim anlayışının hâkim olduğu yerde metafizik kaidelerden 

bahsetmek mümkün değildir. M. Hamdi, insanın ve maddenin varlık sebeplerinden 

bahsedilmemesini, Allah’ın yaratıcı olarak kabülünün, pozitivistlere güç geldiğine ve 

tahammül edememelerine bağlamaktadır.170 

 Müellif, nizam delilini Bakara suresin 164. ayette171 geçtiği üzere akıl sahibi 

kimselerin idrak edebileceğini ifade etmiştir. İlahi varlığa delil isteyen kimselerin gök 

cisimlerine, hava boşluğuna, ışığa, denize, karaya, dağa, dereye, çöllere, ağaçlara ve 

insan iradesi dışında işlev gören her türlü yaratılmışın varlığına dikkat etmeleri gerekir. 

Çünkü bütün bunlar ilâhî kudretin varlığına işaret etmektedir. Hamdi Yazır’ın 

açıklamalarına göre ayrıca insanın kendi mikro dünyasını incelemesi durumunda, 

nerden gelip nereye gideceği, yaptıkları ve yapacaklarının tefekkürünü ilâhî varlıktan 

bağımsız yapması halinde bir sonuca ulaşması mümkün değildir. Fakat sebepler 

zincirini madde ile sınırlı tutanların dayanacakları olgunun akılsız bir nesneden 

başkası olamayacaktır. 

Bu âyet aynı zamanda sözlü âyetlerin fiili âyetleri özetleyip ifade etmesine 

örnek teşkil etmektedir. Kâinatın sınırsız değişkenleri, insan idrakini zorlayan yapısı 

ve makro düzeyde mükemmel bir düzenin olması, insanın zihnen mükemmel varlık 

anlayışına zemin olması bakımından çok önemlidir. Müellife göre bu âyet birçok 

bilimin konusunu içeren ve amacını veciz ifadelerle barındıran bir delildir.172 

                                                 
170 Yazır, Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler, 55. 
171 Şüphesiz, göklerin ve yerin yaratılışında, gece ile gündüzün birbiri ardınca gelişinde, insanlara yarar 

sağlayacak şeylerle denizde seyreden gemilerde, Allah'ın gökyüzünden indirip kendisiyle ölmüş 

toprağı dirilttiği yağmurda, yeryüzünde her çeşit canlıyı yaymasında, rüzgarları ve gökle yer 

arasındaki emre amade bulutları evirip çevirmesinde elbette düşünen bir topluluk için deliller vardır. 

Kur’an Yolu (Erişim 1 Haziran 2021) el-Bakara 2/164 
172 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/558. 



54 

Bir başka âyette ise “Ben cinleri ve insanları, başka değil, sırf bana kulluk 

etsinler diye yarattım.”173 ifadesiyle insanın dünya hayatındaki gayesi dile 

getirilmiştir. Bu gayeye göre insanın kulluk vazifesini ifa edecek kolaylıklar 

bulunmaktadır. Dolayısıyla nizamî durum, insanın dünya hayatını yaşanabilir kılmakla 

birlikte kulluk vazifesini diri tutmak üzere var edildiğini ifade edebiliriz. Buradan da 

anlaşılıyor ki, dünya nizamının hizmet ettiği hedef, üstün bir şekilde yaratılan insandır. 

3.1.5.2. Kozmolojik Deliller 

Kozmolojik deliller sıradan bir insan ile filozofun hareket noktasının birleştiği 

deliller olması bakımından önemlidir. Felsefe alanında ontolojik delil apriori 

(deneyimsel olmayan) bilgi olması hasebiyle zor anlaşılır bir delil olmuştur. Ancak 

aposteriori (duyu deneyi ile elde edilen) bilgi içerikli kozmolojik delillerin inancı 

kolay yönden idrake sunması geçmişten günümüze kadar en çok tercih edilen deliller 

olmalarını sağlamıştır.174 

3.1.5.2.1. Hudûs Delili 

Muhammed Hamdi, hudûs delilini En’âm suresindeki175 Hz. İbrahim’in (as) 

kıssasından hareketle izah etmiştir. Hz. İbrahim’in “ben kaybolup gidenleri sevmem” 

diyerek vardığı sonuç aynı zamanda İslam felsefesi ve kelâmında hudûs deliline bariz 

bir örnek olarak kabul edilmiştir. Hz. İbrahim (as) o sözüyle kaybolan yıldızların, 

kamerin ve güneşin sonradan yaratıldığını, sonradan yaratılanların da ilâh olamayacağı 

sonucuna varmıştır. Dolayısıyla varlığı bir başkasının elinde olan, hareketi iradesinde 

olmayan ve kaybolup gitmekten kendini alıkoyamayan bir şeyin tapılmaya değer 

olmadığını göstermiştir.176 

Bir varlığın yok iken kendi kendine var olması mümkün değildir. Özellikle de 

varlık âlemindekilere kıyasla mükemmel bir varlık olması hasebiyle insanın kendi 

başına varlığı imkânsızdır. Bu nedenle bütün canlıları bir hücrenin mârifetine teslim 

ederek varlık âlemindeki oluşlarını illetsiz göstermek müellifimize göre imkân 

                                                 
173 Kur’an Yolu (Erişim 1 Haziran 2021) ez-Zâriyât 51/53 
174 Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, 40. 
175 Kur’an Yolu (Erişim 1 Haziran 2021) el-En‘âm 6/76. 
176 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/500. 



55 

dairesinin dışındadır. Zira böyle bir şeyi savunmak çocuğu yaratan ve yaşatanın annesi 

ve babası olduğunun zannı gibi bir cahilliktir.177 

Louis Pasteur’un (ö. 1895)178 yapmış olduğu deneyler sonucunda “jenerasyon 

spontane” yani bizzat üremenin mümkün olmadığını ifade etmiştir. Yapılan çalışmalar 

neticesinde hücrenin yüz derecelik ısıya bile dayanmadığı gözlemlenmiştir. O halde 

diyor Elmalılı, jeoloji ilminin sonradan var olduğunu ispat ettiği ve bir zamanlar 

yüksek dereceli ısıya maruz kalan yeryüzünde ezeli bir hücrenin var olması nasıl 

mümkün olacaktır? Ezeliliği konusunda karşı tarafı ikna ettiğimizi düşünecek olursak 

da bu sefer ilk hücrenin kendi kendine var oluşu mümkün olmadığından onu varlık 

âlemine çıkaran bir yaratıcının var olduğunu ve buna bu hücrenin şahit olduğunu ifade 

etmemiz gerekecektir.179 

Yukarıda sayılan yaratma ve ortaya çıkarma gibi bütün fiiller düşünüldüğünde 

herhangi bir örneği olmayan ve örnek üzere yapılmayan icatların gerçek illeti vardır ki 

o da Allah’tır. Hiçbir varlık yoktur ki O’nun iradesi dışında var olmuş olmasın ve 

hiçbir varlık yoktur ki yine kendi iradesi dışında yokluğa karışmış olmasın. Bu nedenle 

varlık sahasındaki illet sebep aynı zamanda yokluğa da illet sebep teşkil etmektedir. 

Bu durumu Hıristiyanların da bildiğini ifade eden müellifimiz buna rağmen ilâha bir 

çocuk atfederler. Ama doğmanın da bir icada tabi olduğu hatta ilkin icadın 

gerçekleştiğini akıl etmezler.180 

Muhammed Hamdi’ye göre yaratılan her varlık imkânı, hudûsu ve kendisine 

lütfedilen nizamı itibariyle eksiklikten münezzeh ve yüceliğin sıfatlarına sahip ilâhî 

varlığı işaret etmektedir.181 

3.1.5.2.2. İmkân Delili 

Muhammed Hamdi, Abdullatif Harpûtî’nin teselsül deliline dair ifade ettiği 

çıkmazlara rağmen bu delilden hareketle imkân deliline açıklamalar getirmeyi tercih 

etmiştir; bir yaratılmış bir yaratan olmadan ne kendini var edebilmekte ne de kendisi 

bir şeyi var edebilmektedir! O yaratık akl-ı evvel olması halinde bile kendisinin eseri 

                                                 
177 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/422. 
178 Kuduz aşısını bulan Fransız mikrobiyolog ve kimyager. 
179 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/423. 
180 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/534. 
181 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 7/457. 



56 

olmayan bir başlangıca muhtaç olacaktır. Ancak her şeye rağmen illet sebepten ayrı 

tutulacak olan zincirin kendi içinde var olabileceği ihtimalini ele alacak olursak bile 

bu silsilede bir yaratıcıya rastlamak mümkün olmayacağı gibi bu zincirin halkalarının 

herhangi birine bir yaratıcı vasfı izafe edildiğinde o halkanın da yaratılmış olduğu 

görülecektir. Bu nedenle bu zincirin varlığını zorunlu bir illete dayandırmadan 

açıklamak mümkün olmayacaktır.182 

Varlık âlemindeki şeylerin var oluşuna baktığımızda müstakil bir varoluş 

olmadığından varlığın isnat edileceği bir zorunlu illetin hakikati ortaya çıkacaktır. 

Dolayısıyla yaratılmışları birbirlerine paradoksal bir illet teşkil etmeleri varlıkların var 

olma hikmetini idrak etmekten uzak bir anlayışa sebep olacaktır. Paradoksal illete 

düşmeden “teselsül-i muhal”183 diye ifade edilen illetin zorunlu varlığa isnat edilmesi 

varlık âleminin imkânını ortaya çıkaracaktır. 

Muhammed Hamdi’nin imkân deliline dair en çarpıcı tespiti ise varlığın yoktan 

var edilmesinin doğru olmadığını ifade etmesidir. Böyle bir ifadenin mümkün varlığın 

bir özelliği gibi anlaşılması ihtimali olduğu görüşündedir. Zira mümkün varlıklar ne 

bir yoktan ne de yokluk özelliği bulunan bir mümkünden gelmektedir. Dolayısıyla 

buradaki yokluk mümkün varlıklar cihetinden bir var olmamayı ifade ettiği taktirde 

doğru ifade olacaktır. Ayrıca mümkünlerin varlığının, bir gereklilikten ziyade hikmet 

çerçevesinde değerlendirilmesi durumunda mümkünlerin varlığından önceki safhaya 

ilâhî cihetten yokluk isnat etmek de mümkün olmayacaktır.184 

İmkân deliline dair görüşlerini esmâ-i hüsnâ’dan olan “Kayyûm” ismiyle de 

izah eden müellifimiz, Allah Teâla’nın kâim diğerlerinin ise mukîm olduğu, eşyanın 

ayakta durmasını eşyanın ilâhî kıyamda fânî olduğunun işareti olduğu görüşündedir. 

İbn Sînâ’nın (428/1037) vâcibü’l vücûd kavramıyla ifade ettiği zorunlu varlık 

anlayışına müellifimiz, külli mucit ve külli müdebbir gibi kemâl kavramlarının dâhil 

olduğunu ifade etmiştir.185 

                                                 
182 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 4/526; Bülent Akdaş, Elmalılı Hamdi Yazır’da İmanın 

Temellendirilmesi (Sosyal Bilimler Enstitüsü: Dokuz Eylül Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 

87. 
183 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 4/528. 
184 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 4/529. 
185 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 2/170. 



57 

Müellifimize göre varlıklar meşhut ve gayr-i meşhut olmak üzere ikiye 

ayrılmaktadır. Birçok bilginde olduğu gibi müellifimizde de hakikatın, varlıkların 

görülmeyen tarafında olduğu kabul edilmiştir. Tabiat ise görülen âlem olması 

bakımından hareket tecellisinin bir hayalidir. Görülen ve hissedilen şeylerin beş duyu 

ile algılanması bir sonuç olmakla birlikte beş duyu da kendi içinde hakikatin 

algılanmasına vesiledir. Zira ışık normal şartlar altında dışımızda mevcut olan bir 

unsur değildir. Işık bilimine göre ışığın kendisi titreşimlerden meydana gelmektedir. 

Gözümüzün titreşimlere teması sonucunda görüntü ortaya çıkmaktadır. İmam Gazzâlî 

ışığın güneşten çıkıp gözümüze gelen harici bir unsur olmayabileceğini belki de güneş 

ile gözümüzün karşı karşıya gelmesi neticesinde ilâhî kudret vasıtasıyla yaratılan bir 

olgu olabileceğini ifade etmiştir. Bu izahlardan sonra müellifimiz, beş duyunun 

hepsinin birer titreşimden meydana geldiğini ve bu duyuların işlevselliğinin hareketle 

mümkün olduğunu, duyuların bizdeki yansımalarının ise hareketin özel görünümleri 

olduğunu ifade etmiştir. Buradan anlaşılıyor ki hareketten önce yokluk mesabesinde 

olan varlıkların hareketle var olabilmeleri onların mümkün varlıklar olduğunu 

göstermektedir.186 

Müellifimiz, gerçek imanın görülen âlem ile görülmeyen âlemin birleşiminden 

meydana gelebileceğini ifade etmiştir. Dolayısıyla görünen ile görünmeyenin 

birbirinden bağımsız bir şekilde kabul edilmesi de mümkün değildir. Böyle bir 

kabulün varlığı insanı deist bir tanrı anlayışına götürmesi kaçınılmaz olacaktır.187 

Muhammed Hamdi’ye göre kâinat mümkündür; bu imkânda görülen ve 

görülmeyen her şey ilâhî kudrete taalluk etmektedir. İlahî kudretin karşısında ortaya 

atılan çelişkiler bile ilâhî kuşatıcının ötesinde değildir. Kâinatta olup biten olaylar 

zinciri ilâhî iradenin tecellisi neticesinde var olabilmektedir.188 Allah her şeyin yerini 

tutmakta ancak hiçbir şey, O’nun yerini tutacak güce ve kudrete sahip değildir. 

Allah’tan gayrı bir zaman ve mekânın yahut işleri devredecek bir merci arayışı 

muhaldir. 

Muhammed Hamdi’ye göre imkân, varlığın kâinat hayatındaki varlığıdır. Bir 

insanın ölmesiyle ortaya çıkan durum, onun ecelinin geldiğini ve o insanın imkân 

                                                 
186 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/208. 
187 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/209. 
188 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/100. 



58 

hayatının son bulduğunun ifadesidir. Ayrıca imkân dairesindeki yok oluş bir süreçtir. 

Her mümkünün imkân dairesindeki yeri farklıdır. Bir insanın ihtiyarlaması helak 

etmenin bir eseri -sonucu- olurken tabiatın da devamlılığı kendi imkânının 

gereğidir.189 

3.1.5.3. Fıtrat Delil 

Muhammed Hamdi, Allah’ın insanlardan, ibadete ve kulluğa layık görecekleri 

yegâne varlığın kendi zatı olacağına dair aldığı misakı “insanlığın dindarlığının 

başlangıç noktası” olarak ifade etmiştir. O bu durumu aynı zamanda hukukun, ahlakın, 

sosyal hayatın ve medeniyetin başlangıç noktası olarak görmüştür. O halde insanlığın 

temellerinin atıldığı bu misakla birlikte, insanlar fıtratları ile ilâhî varlığın inancıyla 

donatılmış ruhlara sahip kılınmışlardır. Fakat imkân dairesinde var olup, bunca 

uyarıcıya rağmen aklın ve vicdanın yapması gereken arayışın ihmal edilmesi, misakın 

da fıtrî yapısının da unutulmasına sebep olmuştur.190 

İnsanın yaratılışıyla varlığının Allah inancına delil olduğunu ifade eden 

müellife göre, bazı insanlar, Allah inancını söz ve eylemleriyle ifade etmemiş olsa bile 

varlıkları ilâhî bir zata işaret etmektedir. İnsanın ilâhî varlığı tanıma ve birliğine 

inanma konusunda bilimsel bir bilgiye gerek kalmadan kendi kendini gözlemlemesi 

ve iç dünyasındaki aşkın varlık fikrinin açığa vurulması, kendisini yaratıcıya 

götürebilir. Ancak bu aşkın varlık fikri, insanın kendi dışından gelen bir uyarıcı ve 

koruyucunun varlığına ihtiyaç hissetme aşamasından sonra meydana gelmektedir. 

Aksi durumda ihtiyaç hissi duymayan bir insanın imanında eksiklik ve sapkınlığın 

bulunması doğal bir durum olacaktır. 191 

Fıtrattan kastın Allah’ı sezmek ve muhtaçlığını hissetmek yahut insan nefsinde 

bir içgüdü olduğunu ifade eden müellif, fıtrî hissin ilâhî zatın insan varlığındaki 

merkezi bir hal alması gibi olmadığını aksine ilâhî zatın etki itibariyle bir numune 

mesabesinde anlaşılması gerektiği kanaatindedir. Aksi durumda zatın merkezileşmiş 

                                                 
189 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/426. 
190 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 4/182. 
191 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 4/183; Muhammet Necati Berberoğlu, Elmalılı Muhammed Hamdi 

Yazır’ın Kelamî Görüşleri (Sosyal Bilimler Enstitüsü: Selçuk Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 

2009), 30. 



59 

halini kabul etmek hulûl ifratına yahut insan-tanrı birliğine inanmak gibi bir hataya 

sürükleyeceğinden doğru bir tasavvur değildir.192 

Auguste Comte’nin193 insanın/insanlığın üç hal geçirdiğine dair dönemlerin 

ilkinin ilâhî olmasını doğru bulan müellif, bu durumu Comte’nin kendi nefsinde 

hissettiğinden hareketle teoriyi öne sürdüğünü ifade etmiştir. Comte’nin diğer halleri 

insanın kat ettiği bir gelişme gibi söylemesini ise kendi fıtratının bozulduğuna işaret 

şeklinde yorumlamıştır. Dolayısıyla Comte’nin kendi fıtratının bozulması neticesinde 

bütün insanları kendi fıtrî yapısı üzerinden kıyasa tâbi tutmak suretiyle insanlığa inanç 

yönü tayin etmeyi müellif, haksızlık olarak görmüştür.194 

Buraya kadar M. Hamdi Yazır tarafından bahsedilen fıtratın, insanî bir 

kabiliyet cihetinden, insanın ilâhî zatı tanıma ve emirlerini yerine getirebilme gücü 

diye ifade edebiliriz. Ancak hayvanların fıtratından bahsedecek olursak onların kendi 

yapıları itibariyle güdülenmiş oldukları, işi yapabilme gayretlerinin, fıtratlarının 

gereğini yerine getirmek olduğu söylenebilir. Dolayısıyla insanın fıtratı kulluk, 

hayvanın fıtratı ise imkân dünyasındaki vazifesi olduğunu ifade edebiliriz. 

3.2. SAİD NURSİ 

3.2.1. Said Nursi’nin Hayatı 

Said Nursî, İstanbul’a geldiğinde almış olduğu ve Sadık Albayrak tarafından 

yayımlanan belgelerde yer alan mazbataya göre rûmî 1293 hicrî 1295’e tekabül eden 

miladi 1878 yılında Bitlis’e bağlı Hizan kazasının Nurs köyünde dünyaya geldi.195 

Molla yetiştiren ilim ehli bir aileye mensup olan Nursî’nin, babasının kullanmış 

olduğu “mirza” lakabından anlaşılacağı üzere soylu ve bölge halkı tarafından itibar 

edilen bir aileye mensup olduğunu ifade edebiliriz.196 Said Nursî erken yaşta ilk 

eğitimini abisi Abdullah’tan aldı. Daha sonra bölgedeki çeşitli medreselerde ilim 

tahsiline başladı. Ancak sahip olduğu ilim heyecanı onun birçok medrese 

değiştirmesine sebep oldu. Zira o zekâsının ve kabiliyetinin eseri olarak uzun yıllar 

                                                 
192 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 4/184. 
193 Bknz: Kutluer, “Pozitivizm”, 34/335-339. 
194 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 4/184. 
195 Sadık Albayrak, Son Devrin İslâm Akademisi (İstanbul: İz Yayıncılık, 2014), 207. 
196 Mardin, Bediüzzaman Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de Din ve Toplumsal Değişim, 110. 



60 

okunan kitapları üç aylık kısa bir sürede bitiriyordu. İcazetini on dört yaşında iken 

Doğubayazıt’ta bulunan şeyh Muhammed Celalî’nin ders halkasından aldı.197 

Said Nursî’nin hocaları arasında Nakşi üstadı Seyit Nur Muhammed, Kadiri 

üstadı Nureddin, Kur’ân üstadı Nuri,198 dönemin büyük ulemasından Şeyh 

Abdurrahman-ı Taği, Şeyh Fehim, Şeyh Mehmed Küfrevî ve ders halkalarında 

bulunduğu Molla Abdulkerim, Şeyh Mehmed Emin ve Molla Abdullah ve Molla 

Fethullah’ı sayabiliriz. 

Said Nursî ilim icazetini aldıktan sonra bölge halkı tarafından daha çok 

tanınmasını sağlayan vaizlik görevinde bulundu.  

Said Nursî gördüğü rüya üzerine Cizre’ye (Mardin) gitti. Cizre’de tebliğ 

görevini ifa ettikten sonra bölge halkıyla ilmi münazaralar yaptı. Cizre’de bulunduğu 

sırada Cemâleddin Efgânî ve Libya’da modern ulus devlet oluşturma girişimi içinde 

olan Sünüsi tarikatına mensup biriyle görüşmüştür.199 Bu iki kişiyle görüşmesinde 

takip ettikleri yola ilişkin bilgi edinmesini sağladı. Şerif Mardin, Said Nursî ile 

Efgani’nin fikir aksiyonlarının ortak yönlerine işaret ederek her ikisinin de Müslüman 

ülkelerin liderlerini ikna etmek yahut Müslüman halkın derin dini duygularını ortaya 

çıkarma seçenekleri arasında kaldıklarını ifade etmiştir. Ancak Şerif Mardin, bu 

kararsızlığı Said Nursî’nin de yaşaması onun da Efgani’den etkilendiği anlamana 

gelmeyeceğini ifade etmiştir. Zira Said Nursî’nin takip etmiş olduğu yol Nursî’yi 

1921’lere kadar getirmiş olup bu tarih itibariyle eski Said dönemini kapatıp yeni Said 

dönemine girmiştir.200 

Said Nursî’nin görüştüğü bu şahıslara ilişkin iddiaları diri tutacak ipucu Said 

Nursî’nin resmi biyografisindeki ayrıntıya dayandırılmaktadır. Zira Said Nursî 

Cizre’deki yaşantısından bahsederken siyasi yaşamının Cizre’de başladığını ifade 

etmektedir. Şerif Mardin’e göre buradaki siyasi hayattan kastın Müslüman halkı 

harekete geçirmek için yapılacak ilk faaliyetlerin olabileceğini ifade etmektedir.201 

                                                 
197 Alparslan Açıkgenç, “Said Nursî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2018), 35/565-572. 
198 Said Nursî, Barla Lâhikası (İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016), 260. 
199 Said Nursî, Tarihçe-i Hayat (İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016), 42; Mardin, Bediüzzaman Said Nursi 

Olayı Modern Türkiye’de Din ve Toplumsal Değişim, 125. 
200 Mardin, Bediüzzaman Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de Din ve Toplumsal Değişim, 125. 
201 Mardin, Bediüzzaman Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de Din ve Toplumsal Değişim, 125. 



61 

Said Nursî’nin Cizre’deki faaliyetleri valinin dikkatini çekmesi ve onu tehlikeli 

görmesi üzerine Bitlis’e sürgüne gönderdi.202 Bitlis valisinin yanında yaklaşık iki yıl 

kaldı. Bu iki yılda valinin çocuklarının eğitimiyle ilgilenmesinin yanında İslam 

klasiklerini detaylı bir şekilde inceleme fırsatı buldu.203 

1896 yılında Van valisi Hasan Paşa’nın daveti üzerine Van’a gitti. Said 

Nursî’nin zahmetli ve eksik bulduğu medrese müfredatına ilişkin fikrinin burada 

kemal bulması açısından Van’daki hayatı önemlidir. Zira burada tarih, kimya, jeoloji, 

astronomi, coğrafya, riyaziyat ve felsefe gibi ilimlerin esaslarına ilişkin malumat elde 

etmiştir.204 Bu okumaları sayesinde hayal ettiği Medresetü’z Zehra adıyla bilinen 

üniversitenin müfredatına ilişkin taslak zihninde oluşmuş oldu. 

Van’ın idari reformun ilk vitrini olması hasebiyle Said Nursî Van’da kaldığı 

süre içinde üst düzey okulların kitaplarını da okuma fırsatı buldu. Logaritma, telefon, 

kozmografya, sınai kimya, geometri, evrenin oluşumu, inorganik kimya analizi, 

beslenme, zooteknoloji, doğa tarihi, fiziki antropolojiye ilişkin kitapları ve fizyolojiye 

ilişkin teknik incelemelerden biri olan ve insanın ruhun değil de biyolojik yapısının bir 

fonksiyonu olduğu tezini savunan “Beşer” adlı kitabı okumuş olma ihtimali vardır.205 

Said Nursî’nin Bediüzzaman lakabını Van ve Bitlis seyahatlerinden birinde 

aldığı tahmin edilmektedir. Said Nursî’nin Van’da iken mütalaa ettiği kitapları bir 

günde hıfzetmek suretiyle ilzam ettiği kaynaklarda yer almıştır. Çok kısa sürede 

inorganik kimyaya dair malumat elde edip ilmin hocasıyla münazara yapması, 

Harîrî’nin Makamat’ından verilen bir metni bir defa okumak suretiyle ezberlemesi 

onun sahip olduğu ilmin yüceliğine binaen hafızası ile ün yapan Bediüzzaman el-

Hemedanî’ye (ö. 398/1008)206 nispetle ona Bediüzzaman lakabı verilmiştir.207 

Said Nursî, 1907 yılında doğu illerine (o günkü tabirle Kürdistan) okullar 

açtırma talebini ulaştırmak üzere İstanbul’a geldi. Said Nursî bu okulların fikri 

                                                 
202 Mardin, Bediüzzaman Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de Din ve Toplumsal Değişim, 126. 
203 Nursî, Tarihçe-i Hayat, 44; Mardin, Bediüzzaman Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de Din ve 

Toplumsal Değişim, 126. 
204 Nursî, Tarihçe-i Hayat, 45; Mardin, Bediüzzaman Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de Din ve 

Toplumsal Değişim, 126. 
205 Mardin, Bediüzzaman Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de Din ve Toplumsal Değişim, 127. 
206 Arap edebiyatında makâme türünün ilk örneklerini veren şair ve kâtip. 
207 Nursî, Tarihçe-i Hayat, 45; Necmeddin Şahiner, Bilinmeyen Taraflarıyla Bediüzzaman Said Nursî 

(İstanbul: Nesil Yayınevi, 2019), 62; Mardin, Bediüzzaman Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de 

Din ve Toplumsal Değişim, 128; Açıkgenç, “Said Nursî”. 



62 

projesine vâkıf bir şekilde yola çıkmıştı. Zira bunalımdan kurtulmanın çaresini 

medreseler yoluyla çağdaş ilimlerin öğrenilmesinden geçtiğine inanmakta idi.208 

Dolayısıyla İslam ilimlerinin içinde bulunduğu fetret devrine dair çözüm üreterek 

İstanbul’a gitmişti. Ancak sultanla görüşme planları başarılı olamamıştır. İstanbul’da 

bulunduğu sırada birçok önemli görüşmelerde bulunmuş ve Volkan, Rehber-i Vatan, 

Tanin, İkdam, Serbesti, Mizah, Misbah gibi çeşitli gazetelerde Müslümanların içinde 

bulundukları halden kurtulmaları amacıyla yazılar kaleme alıp fikirlerini yaymaya 

çalışmıştır.209 

Said Nursî, otuz bir mart vakası neticesinde tutuklananlar arasında idi; 1 Mayıs 

1909 da tutuklandı. Daha sonra “Divan-ı Harb-i Örfî” adıyla yayımladığı savunmasını 

yaptıktan sonra beraat etmiştir. Bu olayla birlikte Said Nursî’nin birinci İstanbul 

serüveni Van’a gitmek üzere son bulmuş oldu.210 

Said Nursî, Van’a ulaştıktan sonra İslami mevzular hakkında bölge halkını 

aydınlatmak üzere birçok ziyaretler gerçekleştirerek hayalindeki çağdaşlaşmaya 

yönelik temeller atmıştır. Daha sonra Şam’a geçerek oranın âlimleriyle hayalindeki 

darülfünun projesiyle ilgili istişarelerde bulundu. Şam’da Emeviyye Camisinde hutbe 

irat etti. Şamdan ikinci defa İstanbul’a geçerek Sultan V. Reşad’ın Rumeli seyahatine 

katıldı. Said Nursî, balkanlarda açılması planlanan darülfunün projesine ayrılan 

bütçenin 1912 yılında birinci balkan harbinden dolayı aksaması üzerine bütçenin kendi 

projesine tahsis edilmesini teklif etti. Teklifi sultan V. Reşad (ö. 1918) tarafından kabul 

edilmesi üzerine Van’a döndü ve 1913 yılında Van valisinin katılımıyla 

Medresetüzzehra’nın temelleri atıldı. İlk etapta kış şartlarından dolayı inşaatı duran 

medresenin daha sonra birinci dünya savaşının çıkmasıyla çalışmalar tamamen 

aksadı.211 Said Nursî, 1915 yılında Kafkas cephesinde öğrencilerinin de dâhil olduğu 

gönüllü milis alayını kurarak Ruslara karşı mücadele etmiştir. Bu sırada bir numune 

şaheser olarak günümüze gelen İşârâtü’l-İcâz isimli tefsir çalışmasını arapça olarak 

kaleme almıştır212 

                                                 
208 Said Nursî, Divan-ı Harb-i Örfî (İstanbul: Zehra Yayıncılık, 2007), 29. 
209 Şahiner, Bilinmeyen Taraflarıyla Bediüzzaman Said Nursî, 108. 
210 Açıkgenç, “Said Nursî”, 35/565-572. 
211 Açıkgenç, “Said Nursî”, 35/565-572. 
212 Eşref Edip, Risale-i Nur Müellifi Said Nur Hayatı-Eserleri-Mesleği (İstanbul: Beyan Yayınları, 

2011), 33; Şahiner, Bilinmeyen Taraflarıyla Bediüzzaman Said Nursî, 138; Mardin, Bediüzzaman 

Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de Din ve Toplumsal Değişim, 147. 



63 

Said Nursî, Bitlis savunmasında yaralanarak Ruslara iki yıl boyunca esir düşer. 

1918 yılında esir kaldığı yerden firar ederek Varşova, Viyana ve Sofya üzerinden 

İstanbul’a geri dönmüştür 1922 yılına kadar İstanbul’da çeşitli faaliyetlerde bulunan 

Said Nursî, Ankara’dan gelen davetlere icap ederek Ankara’ya gitmiştir. 1923 yılında 

meclis konuşması yaparak İslami hassasiyetleri dile getirir. Medresetüzzehra ile ilgili 

kanun teklifinin kabulüne rağmen tatbik edilmemesi üzerine Ankara’dan da ümidini 

keserek Van’a dönerek İstanbul’da başlayan değişim sürecini nihayete erdirmiştir. 

Kendisi için züht ve takva halinde geçecek “Yeni Said dönemine” de başlamış oldu.213 

Said Nursî, Van’da iki yıl kaldıktan sonra uzun süre devam edecek olan sürgün 

ve yargılanma dönemi başlamış oldu. Şeyh Said isyanı (1925) üzerine bulunduğu 

yerden alınarak ilkin Erzurum’a daha sonra İstanbul ardından Burdur’a ve son olarak 

Isparta’nın Barla köyüne sürgün edildi. Barla’da kaldığı sekiz yıl boyunca eserlerinin 

büyük bir kısmını oluşturacak olan Sözler, Mektubat ve Lem’aları yazma imkânı 

buldu. Barla hayatı Said Nursî’nin bir nevi esaslı eserlerini telif ettiği dönem 

olmuştur.214 

Said Nursî’nin 1935 yılında başlayan tevkif dönemi sırasıyla Eskişehir (1935), 

Kastamonu (1936), Denizli (1943) ve 1944’teki Afyon Emirdağ yargılanması ile 

devam etti. Kimi zaman yapmış olduğu savunmalar neticesinde beraat ederken bazen 

de hapis yatmak suretiyle beraat etmiştir. Said Nursî’nin bu tevkifler ve hapislerle dolu 

hayatı 1950 yılına kadar devam etti. “Gençlik Rehberi” adlı eseriyle ilgili kendisine 

açılan davada yapmış olduğu savunma, mahkemelerde bizzat yapmış olduğu son 

savunması olarak tarihe geçmiştir. İstanbul’daki bu mahkemeden sonra yargılandığı 

Samsun davasına (1953) sağlık sorunları nedeniyle katılamadı. Hastalıkları sebebi ile 

almış olduğu raporla birlikte müdafaasını göndermek suretiyle görevini ifa edip bu 

davadan da beraat etmiştir.215 

Said Nursî’nin yargılanma hayatı bitmiş olsa da sekiz yıl boyunca eserleri 

üzerine yapılan incelemeler 1956 yılında karara bağlandı. Diyanet İşleri Başkanlığının 

                                                 
213 Edip, Risale-i Nur Müellifi Said Nur Hayatı-Eserleri-Mesleği, 35; Şahiner, Bilinmeyen Taraflarıyla 

Bediüzzaman Said Nursî, 244; Açıkgenç, “Said Nursî”. 
214 Şahiner, Bilinmeyen Taraflarıyla Bediüzzaman Said Nursî, 264; Edip, Risale-i Nur Müellifi Said Nur 

Hayatı-Eserleri-Mesleği, 36; Vehbi Vakkasoğlu, Maneviyat Dünyamıza İz Bırakanlar (İstanbul: 

Cihan Yayınları, 1987), 92. 
215 Şahiner, Bilinmeyen Taraflarıyla Bediüzzaman Said Nursî, 366; Vakkasoğlu, Maneviyat Dünyamıza 

İz Bırakanlar, 110. 



64 

müspet raporundan sonra Afyon Mahkemesi’nin vermiş olduğu kararı ile toplatılan 

kitaplarının iadesi sağlanmış oldu. Bu durumla birlikte Said Nursî ve talebeleri 

kendilerini serbestçe ifade etme imkânlarına kavuşmuşlardır.216 

Said Nursî 1956 yılından sonra çeşitli şehirlere giderek ziyaretlerde 

bulunmuştur. Son olarak 21 Mart 1960 yılında geldiği Urfa’da 23 Mart 1960 yılında 

vefat etmiştir.217 

3.2.2. Said Nursi’nin İlmi Kişiliği ve Eserleri 

Osmanlının Anadolu coğrafyasında İslâm ilimlerinin yenilenmesi ve Kur’ân-ı 

Kerîm’in işaretleri doğrultusunda bir bilim dilinin geliştirilmesi fikrini savunan 

âlimlerden biri olmuştur. İhyâ hareketinin vazgeçilmez olduğunu savunarak 

Müslümanlar üzerinde plan yapan batılı ülkelerin planlarını aşikâr bir şekilde 

dillendirmeye başlaması üzerine Sait Nursi, İslâm davasında yenilikle birlikte İslâm 

ilimlerinde Kur’an metodunu ve kuranın emirlerini Müslümanların zihninde diri 

tutmayı kendisine görev olarak telakki etmiştir.218 

Doğunun medrese kültürüne vâkıf bir âlim olarak İslâm ilimleri adına söz 

söyleme gayreti içinde olan Said Nursî, Van’da kaldığı süre içinde fen ilimleriyle ilgili 

okumalar yapıp fen ilimlerini inceleme imkânına sahip oldu. Yaptığı incelemeler 

neticesinde İslâm ilimlerinin fen ilimlerinden ayrı kalmaması gerektiği kanaatine 

varmıştır. Bu düşünce Said Nursî’yi doğu illerinin birinde “Medresetü’z Zehra” adı 

altında bir üniversite kurması gerektiği fikrine sevk etmiştir.219 

Said Nursî, Yeni ilm-i kelâm sistematiğinin gerektirdiği ölçü dışında makul bir 

metot tercih etmek suretiyle ihyâ hareketinin gerekliliğini fiili bir şekilde göstermiştir. 

Bu durum Said Nursî’nin halkın ihtiyaç duyduğu çözümleri dikkate aldığı ve bu 

minval üzere eser vermek suretiyle ihyâ hareketine destek olduğunu göstermektedir. 

Said Nursî, Yeni ilm-i kelâm sistemini takip etmemiş olsa da Yeni ilm-i 

kelâmda gündeme gelen toplumsal olaylar, insan psikolojisi ve Yeni ilm-i kelâma dâhil 

                                                 
216 Şahiner, Bilinmeyen Taraflarıyla Bediüzzaman Said Nursî, 380; Martin Van Bruinessen, Ağa, Şeyh, 

Devlet, çev. Banu Yalkut (İstanbul: İletişim Yayınları, 2018), 384; Vakkasoğlu, Maneviyat 

Dünyamıza İz Bırakanlar, 111; Edip, Risale-i Nur Müellifi Said Nur Hayatı-Eserleri-Mesleği, 39. 
217 Edip, Risale-i Nur Müellifi Said Nur Hayatı-Eserleri-Mesleği, 40. 
218 Said Nursî, İman ve Küfür Muvazeneleri (İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016), 9. 
219 Açıkgenç, “Said Nursî”, 35/565-572. 



65 

olan birçok konudan hareketle imanî konulara açıklık getirmeyi ihmal etmemiştir. 

İnsan psikolojisinin müsaade ettiği ölçüde anlaşılabilen konuları insan psikolojisi 

üzerinden anlatarak eserlerinde inanç boyutundaki aşamaları kolaylaştırmak istemiştir. 

Materyalist akımlarla da mücadele eden Said Nursî, onların elinde önemli bir 

koz olarak bulunan ve kendilerince ilâhî bir varlığa inanmamak için yeterli sebep 

olarak kabul edilen mevzular hakkında nakilden hareketle sunmuş olduğu delillerle 

ilâhî varlığın hakikatini kanıtlamıştır. 

Said Nursî, tefsirin tek bir kişi tarafından hakkıyla yazılmasının mümkün 

olmadığını ancak Kur’an’ın içeriğinden hareketle bir heyetin oluşturulması ve bu 

heyette bulunan kimselerin uzmanlık alanı çerçevesindeki tefsir çalışmaları 

neticesinde bir tefsir külliyatının oluşturulabileceğini de ifade etmiştir.220 

Eserleri 

Said Nursî’nin yazmış olduğu eserleri kronolojik sırayı gözetmek suretiyle 

şöyle ifade edebiliriz: 

Kızıl Îcâz: Abdurrahman Ahdarî’nin (1576) Süllem’ül Münevrak adlı eserine 

şerh olarak kaleme aldığı eseridir. 

Divan-ı Harb-i Örfî: 1907 yılında aleyhinde açılan davada yapmış olduğu 

müdafaasını içermektedir. 1911 yılında neşredilmiştir. 

Ta’likât alâ Burhani’l –Gelenbevî Fi’l Mantık: Gelenbevî’nin (1791) el-

Burhan’ına yapmış olduğu talikatı içermektedir. 

Sözler: otuz üç bölümden oluşmaktadır. İman, Ahlak, Mebde ve mead 

konularını işlediği ve 1926-1933 yılları arasında kaleme aldığı eseridir. 

Mektûbat: Said Nursî’ye sorulan sorular ve cevapları içeren eseridir. 1929-

1934 yılları arasında telif edilmiştir. 

Lem’alar: her bölümün bir Lem’a olarak isimlendirilen eser ulûhiyet, sıfatlar, 

kötülük problemi, kıyamet ve ahlak konularına dair bilgiler içermektedir. 1932-1936 

yılları arasında telif edilmiştir. 

                                                 
220 Açıkgenç, “Said Nursî”, 35/565-572. 



66 

Şualar: İman, küfür, şirk, kıyamet ve ahiret hayatının toplumsal etkilerinin 

işlendiği eseridir. Her bölümün bir Şua’dan oluştuğu toplamda on beş şua’nın yer 

aldığı eser, 1936-1949 yılları arasında telif edilmiştir. 

İşârât’ül –İ’câz: Bakara süresinin ilk otuz âyetini içeren arapça yazmış olduğu 

bir eseridir. Kafkasya cephesinde savaş ortamında oluşturulan bu eser Said Nursî’nin 

tefsir anlayışına dair bir numune eser olması bakımından önemlidir. 

Mesnevî-i Nuriye: Tevhid konularının özü niteliğindeki bir eser olup Arapça 

olarak 1926 yılında neşredilmiştir. 

Barla Lahikası: 1926 yılından itibaren sekiz yıl boyunca zorunlu ikamete tabi 

tutulduğu Barla’da kendisine yazılan mektuplara verilen cevapları ihtiva eden eseridir. 

Kastamonu Lahikası: 1935’te Eskişehir hapishanesine gönderildikten sonra 

kendisine gönderilen mektuplar ve cevaplarının yer aldığı eserdir. 

Emirdağ Lahikası: 1948-1953 yılları arasında talebeleri tarafından gönderilen 

mektuplar ve cevaplarının yer almış eserdir. 

Asay-ı Musa: Küfür, şirk ve tabiatçı anlayışa karşı kaleme alınan eserdir. 1958 

yılında neşredilmiştir. 

Tarihçe-i Hayat: Talebeleri tarafından 1958 yılında yazılan biyografisi 

kendisinin de kabulü alındıktan sonra yayımlanmıştır. 

Müellifin yukarıdaki eserlerinden derlenen ve ayrı basımı yapılan eserler 

şunlardır:  

Nur’un İlk Kapısı, Latif Nükteler, Nur Âleminin Bir Anahtarı, Münacat, 

Beyanat, el Huccetü’z Zehra, Hakikat Nurları, Ramazan İktisat Şükür Risaleleri, 

Hizmet Rehberi, Hastalar Risalesi, Zühretü’n Nur, Sünnet-i Seniyye Risalesi, İhlas 

Risalesi, Uhuvvet Risalesi, Miftahü’l İman, Küçük Sözler, Haşir Rissalesi, Meyve 

Risalesi, İhtiyarlar Risalesi, Hanımlar Rehberi, Gençlik Rehberi, İman Hakikatleri, 

Tabiat Risalesi, Âyetü’l Kübra, Otuz üç Pencere.221 

                                                 
221 Musa Koçar, Eleştirel Açıdan Said Nursî’nin Kelâmî Görüşleri (İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Doktora Tezi, 1999), 20; Edip, Risale-i Nur Müellifi Said Nur Hayatı-Eserleri-Mesleği, 28. 



67 

Said Nursî’nin Osmanlı döneminde basılan daha çok siyasi ve sosyal içerikli 

eserleri ise şunlardır: Divan-ı Harb-i Örfî, Rumûz, İşârat, Tulûat, Hutuvat-ı Sitte, 

Sünûhat, Muhâkemât, Münazarât ve Hutbe-i Şamiyye.222 

3.2.3. Said Nursi Hakkında Yapılan Çalışmalar 

Said Nursî hakkında yapılan çalışmaları kronolojik sırayı gözetmek suretiyle 

aşağıdaki haliyle ifade edebiliriz: 

Necmeddin Şahiner, Bilinmeyen Taraflarıyla Bediüzzaman Said Nursî: ilki 

1974 yılında basılan eser 2019 yılı itibariyle 67. Baskısını yaparak büyük ilgi 

görmüştür. 

Eşref Edip Fergan, Risale-i Nur Müellifi Said Nur -Hayatı, Eserleri, Mesleği- 

(İstanbul 1958) Hazırlayan: Fahrettin Gün 

Said Özdemir ve Tahsin Tola, Bediüzzaman Said Nursî: Tarihçe-i Hayatı 

Eserleri Meslek ve Meşrebi (Ankara 1958) 

Seyfi Güzeldere, Gerçek Bediüzzaman Said-i Nursî ve Doktrinleri (İstanbul 

1966) 

Safa Mürsel, Bediüzzaman Said Nursî ve Devlet Felsefesi (İstanbul 1976) 

Şerif Mardin, Religion and Social Change in Modern Turkey: The Case Of 

Bediüzzaman Said Nursî (Albany 1989) çev: Metin Çulhaoğlu, Bediüzzaman Said 

Nursî Olayı -Modern Türkiye’de Din ve Toplumsal Değişim-  

Abdulkadir Badıllı, Bediüzzaman Said Nursî: Mufassal Tarihçe-i Hayatı 

(İstanbul 1998) 

Mehmet Kileci, Risale-i Nûr’da Kur’an Mucizesi (İstanbul 1998) 

Niyazi Beki, Bediüzzaman Said Nursî’nin Eserleri:Kur’an İlimleri ve Tefsir 

Açısından (İstanbul 1999) 

Abdulkadir Harmancı, İlm-i Kelâm ve Risale-i Nur (İstanbul 2000) 

                                                 
222 Açıkgenç, “Said Nursî”, 35/565-572. 



68 

İbrahim M. Abu Rabi, (ed) Islam at crossroads: On the Life and thought of 

Bediüzzaman Said Nursî (Albany 2003)Şükran Vahide, Islam in Turkey: An 

Intellectual Biography of Bediüzzaman Said Nursî (Albany 2005) 

Şükran Vahide, Islam in Turkey: An Intellectual Biography of Bediüzzaman 

Said Nursî (Albany 2005) (Bediüzzaman’ın Entelektüel Biyografisi) 

Abdullah Mahmud Tantavî, Bediüzzman’a Göre Değişim ve Yeniden 

Yapılanma (İstanbul 2006) 

Colın Turner, The Qur’an Revealed: A Critical Analysis Af Said Nursî’s 

Epistles Of Light (Durham 2013) Çevirmen: İbrahim Kapaklıkaya, Kur’anı Said Nursî 

İle Okumak 

Said Nursî Hakkında Yapılan Doktora Tezleri 

Said Nursî hakkında yapılan tezlerin kronolojik metotla şu şekilde ifade 

edebiliriz: 

Mehmed Refii Kileci, Said Nursî’nin Eserlerinde İ’caz’ı Kur’an (Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1995) 

Haldun Çancı, İslam Siyasal Düşüncesi Çerçevesinde Bir Siyasal İdeoloji 

Olarak Milliyetçilik ve Said Nursî (Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

1998) 

Musa Koçar, Eleştirel Açıdan Said Nursî’nin Kelâmi Görüşleri (Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1999) 

Küçük Ali Kahveci, Said Nursî’de Ameli Ahlak Meselesi- (Necmettin Erbakan 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2015) 

Ali Ağcakulu, Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Said Nursî’de Din Siyaset İlişkisi 

(Yıldız Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2016) 

Erdal Aydın, Bediüzzaman Said Nursî’nin Eserlerinde Din Siyaset İlişkisine 

Dair Bir İnceleme (Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017) 

Musa Hub, Said Nursî’ye Göre Seyr-ü Süluk (Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2019) 



69 

İlk çalışmanın 1995 yılında yapıldığını tespit ettiğimiz toplamda otuz dokuz 

yüksek lisans tezi çalışması bulunmaktadır. 

3.2.4. Said Nursi’ye Göre Ulûhiyet Anlayışı 

Said Nursî’nin fikir hayatındaki en önemli konu ulûhiyet olmuştur. Ulûhiyet 

hakkındaki yanlışların giderilmesi ve doğru bir yöntemle ulûhiyeti temellendirme 

faaliyeti Risale-i Nur Külliyatının ana ögesi olmuştur. Klasik kelâm kitaplarındaki gibi 

en çok bahsedilen mevzunun ulûhiyet olması sebebiyle, Nursî’nin kitapları, içinde 

bulunduğu zamanın şartlarına ayna olduğu gibi, ulûhiyeti reddetmeye yönelik zıt 

fikirlerin varlığına da işaret etmektedir. Zira ulûhiyet temelli savunma anlayışının ana 

kaynağını ulûhiyeti inkâr eden fikir akımlarının itirazları oluşturmaktadır. Said Nursî 

de günün şartlarında inkâr-ı ulûhiyetin temsilcileri konumundaki madde temelli bütün 

anlayışlara karşı mücadele etmiştir. Ayrıca Said Nursî’nin Kur’ân-ı Kerîm metoduna 

uygun bir metot takip etmesi eserlerindeki ulûhiyet bahsini daha da anlamlı kılmıştır.  

Said Nursî’ye göre ilâhî mârifetin (ulûhiyetle ilgili bilgilerin) dört yolu 

bulunmaktadır. Birincisi, tasfiye ve işrâk’ı esas alan muhakkik sûfîlerin yolu; ikincisi, 

imkân ve hudûs esaslı kelâmcıların metodu; üçüncüsü, filozofların takip ettiği 

bilgilendirme şekli; dördüncüsü de Kur’ân-ı Kerîm’in yoludur.  

Said Nursi’ye göre ilk iki yolun dayanağı Kur’ân olmakla birlikte zamanla 

mevzuların fazlaca detaylandırılması sorunlar oluşturmuştur. İlk iki yol ile beraber 

üçüncü yolun da şüphelerden ve karşı taarruzlardan uzak kaldığı söylenemez. Fakat 

Kur’ân-ı Kerîm’in yolu belagat, çabuk kavrama ve umuma hitap eden metoduyla 

birlikte, ilâhî olması onu ayrıcalıklı kılmıştır.223 İşte bu ulvi sebepten ötürü Said Nursî 

Kur’ân-ı Kerîm metoduna uygun hareket etmeyi tercih etmiştir. 

Said Nursî’nin Ulûhiyet mevzularına dair dikkate aldığı esaslar arasında biri, 

“umumi meselelerde nefyin (olumsuzlamanın) pek kıymeti olmayacağı prensibidir”. 

Zira umumi bir mevzuya yapılan bir itirazda nefiy, nefyedenin anlayışına bağlı (nisbi 

ve izafi) olduğundan bu nefyin dikkate alınması doğru değildir. Burada ispat vakıaya 

işaret ederken nefiy de meydana gelen durumun reddedilmesi anlamındadır. Mesela 

Ramazan hilalinin tespiti ve ispatı için bilgili kimselerin şahitliği, bilgisiz binlerce 

                                                 
223 Said Nursî, Muhâkemat (İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016), 98; Said Nursî, Mesnevi-i Nuriye (İstanbul: 

Sözler Neşriyat, 2016), 214; Koçar, Eleştirel Açıdan Said Nursî’nin Kelâmî Görüşleri, 32. 



70 

kişinin bilgisinden hilali nefyinden daha kuvvetli bir delil oluşturacaktır. Dolayısı ile 

ispat için farklı kimselerin kullandığı ifadeler birbirini destekler niteliktedir. Örneğin, 

hilali görenlerin ispatı “gördüm” şeklinde olurken nefyedenlerin ifadelerinde 

“zannımca, nazarımda, itikadımca” gibi farklı ifadeleri bulmak mümkün 

olabilmektedir. Bu durum nefyin dayanağının şahsi inkâr ihtirasından kaynaklandığını 

göstermektedir. Böyle bir durumda inkâr taraftarlarının çokluğu ispat eden ve iman 

eden kimselerin itikadına halel getirmemeli. Zira ispat tezleri birbirini desteklerken 

inkâr taraftarlarının her biri bağımsız bir inkâr vaziyeti içinde oldukları dikkatten 

kaçmamalıdır.224 

Ulûhiyet bahsinde inkâr safında olan kimselerde dikkate alınması gereken 

diğer bir unsurun ise inkârcı şahısların ehliyetleridir. Said Nursi’ye göre din ve 

ulûhiyet konusunda müzakere etme ehliyetine sahip olmayan birinin inkârı dikkate 

alınmaması gerekir. Mühendislik ilmini gerektirecek bir mevzuda nasıl ki başka alanda 

mütehassıs kimselerin sözleri geçersizse aynı şekilde ilâhî mevzulardan uzak 

kimselerin dünyevileşmiş hayatlarında ulûhiyete dair söz söyleme hakları yoktur. 

Söyleyecekleri sözlerin de dikkate alınması beklenemez. Burada, dünyevileşmiş 

insanın zihni yalnızca maddiyattan ibaret olduğundan her şeyi maddi boyuta 

indirgemek suretiyle yorumlamaktadır. Ancak din alanında mütehassıs bir kimsenin 

bakış merkezi fizikötesi (gaybi) âlem olduğundan maddi boyutun illetine vâkıf olması 

ve bu konuda söz sahibi olması daha itibar edilmeye layık bir durumdur. Burada 

yaşanan durum aslında maddi âlemle ile sınırlı düşünceye sahip kimselerin, fizikötesi 

âlemi idrakten yoksun olmalarıdır. Onların içinde bulundukları maddi şartlar, bu 

kişileri, bütün olguların illetini fizik âlemde aramaya sevk etmiştir. Bu durum onların 

ilâhî varlığa dair bir düşünceye sevk etmezken kimilerini ilâhî inanç kaidelerini 

eleştirmeye sevk etmiş kimileri de inanmadığı halde sessiz kalma yolunu tercih 

etmişlerdir.225 

Said Nursî itikad-ı küfriye’yi ikiye ayırmaktadır. Bu iki grup da tarihi süreç 

içerisinde küfrün belirgin iki cihetini oluşturmakla varlıklılarını hissettirmişlerdir. 

Birinci kısım İslam hakikatlerinden bağımsız bir şekilde inanç kaidelerine sahip olup 

ne İslam âlimleri onlara karışır ne de onlar İslam dinî esaslarına karışmıştır. Bunlar 

                                                 
224 Said Nursî, Şuâlar (İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016), 89. 
225 Nursî, Şuâlar, 97. 



71 

İslam dininden bihaber olma ihtimaliyle birlikte İslam’ın inanç esaslarına saygılı ve 

kendi inancını benimserken de İslam eleştirisi üzerine bina etmeyen kimselerin inancı 

şeklinde açıklanabilir. İkinci bir kısım var ki onlar da ikiye ayırılmakla birlikte ortak 

noktaları İslam dininin hakikatlerini inkâr etmektir. Bu inkârcı grubun ilki lakayt olup 

inkârının fikri bir temeli bulunmamaktadır. Burada yalnızca inkâr geçerli olup inkârın 

fıtri boyutu ve fikri temellerine dair herhangi bir olgu yoktur. Bu grup inkârı iman 

şeklinde belleyip aksi bir inanca karşı herhangi bir tezi bulunmayan kimselerden 

oluşur. İkinci grup ise İslam inanç esaslarının müdafaası noktasında dikkate alınan ve 

inanç esaslarının savunusunun yapıldığı grubu oluşturmaktadır. Bunlar İslam inanç 

esaslarını kabul etmemekle birlikte İslâm inancının yerine ikame edecekleri alternatif 

inanca sahip olan kimselerdir. Bu kimseler İslâm inanç esaslarının tam zıddını 

oluşturmaktadırlar. Bu kimseler yanlış da olsa fikri ve imanî bir aksiyona sahiptirler. 

Dolayısıyla böylesi bir inkâra sahip kimseler tehlikeli bulunmuş ve İslâm inanç 

esaslarının müdafaası bu kimselere karşı şiddetli bir şekilde yapılmıştır. Her çağda bu 

gibi inkârcılara yapılan mücadeleyi görmek mümkündür.226 

Said Nursî, kendi zamanındaki fikri aksiyona sahip inkâr taraftarlarını şiddetli 

bir şekilde eleştirmiştir. Onların baktığı maddi gözle bakmayı ihmal etmeyerek 

göremedikleri yahut görmek istemedikleri ilâhî tecellilere dair örnekleri eserlerinde ve 

bilhassa ulûhiyet bahislerinde çokça zikretmiştir. Said Nursî, ulûhiyet bahislerini 

yoğun bir şekilde işlediği yerlerin en başında yedinci şua ile yirmi ikinci söz 

gelmektedir. Diğer konularla birlikte, muhtelif yerlerde de ulûhiyeti ele almıştır. 

Said Nursî’nin kullanmış olduğu Kur’ân metoduna dair yönelimi Fahreddin er-

Râzî’de görmek mümkündür. Razî’nin yapmış olduğu ispata dair fikri manevranın 

günümüz Yeni ilm-i kelâm projesi fikrine ve âlimlerine büyük bir tesiri olduğu 

görülmektedir. Razî, diğer delillerin felsefi ve kelâmî yönden eleştiriye açık olmasını 

bir eksiklik görüp nizam deliline yönelmiştir. Zira O’na göre bu delilin Kur’ân delili 

olması ve insanı kısa yoldan sonuca ulaştırabilecek bir muhtevaya sahip olması delili 

ayrıcalıklı kılmıştır.227 Said Nursî de Razî’nin yetersiz gördüğü ve aykırı fikirlerin 

zuhur edebileceği imkân delili, hudûs delili ve keşf delillerinden feragat ederek, 

“ihkâm ve itkan” sıfatına sahip olarak gördüğü “gaye ve nizam deliline” yönelmiştir. 

                                                 
226 Nursi, Lem’alar, 79; Nursî, Şuâlar, 87. 
227 Yavuz, “Fahreddin er-Razî” (1995), 89-95. 



72 

Nursî, nizam delilinin illetten ma’lûle şeklinde bir yol izlemesiyle insanı doğruya 

ulaştıracak bir sonucu kısa yoldan vereceği kanaatindedir. Ayrıca kozmolojik 

olgulardan hareketle ilâhî varlığa yönelmenin insanları tedrici bir şekilde ulûhiyet 

inancını ve tahkiki iman derecesine ulaştıracağını ifade etmiştir. Zira maddi âlemdeki 

mevcudatı sorgulamadan, varlıklarına dair bilgi edinmeden ilâhî varlık arayışına 

koyulmak boş bir emek sarfı olacaktır. Bu nedenle ister ulûhiyeti inkâr yolunu 

benimseyen kimseler olsun ister ispat meyanında bir arayış içinde olsun maddi boyutu 

temellendirmeden sonuca ulaşmaya çalışmak tekzib edilebilir birçok soruna da neden 

olacaktır. Hudûs ve imkân delillerindeki sorunları içermemesi kozmolojik temelli delil 

sistematiğinin tercih edilmesinin ana sebebi olmuştur. Günümüz şartlarında da her iki 

delildeki müşkül durumun devam etmesi Said Nursî’nin de ağırlıklı olarak bu delile 

yönelmesini sağlamıştır.228 

Said Nursî, âlemi ve içindeki varlıkların oluşmasının keyfiyetini değişik 

ihtimalleri tek tek ele alarak, bu ihtimallerin yanlışlık ve imkânsızlığını açıklamıştır. 

Bu yaklaşım tarzı kelâm ilmindeki delillendirme şekillerinden sebr ve taksim 

metodunun bir uygulamasıdır. Lem’alar kitabı (23. Lem’a-Tabiat Risalesi) buna tahsis 

edilmiştir. Birinci ihtimal, âlemi sebeplerin var etmiş ve yaratmış olmasıdır. Ki bu 

durum deterministlerin savunduğu anlayıştır. Birinci ihtimalin tenkidini şöyle açıklar: 

Hayat sahibi her bir canlı, eczanedeki ilaca benzer. Akıl sahibi hiç kimse eczanedeki 

ilacın orada bulunan farklı maddelerin tesadüfen karışmaları sonucu oluştuğunu 

mümkün göremez. Yahut rüzgâr vesilesiyle devrilen kavanozların içindeki maddelerin 

birbirine karışmasının bir eseri olmasını kabul edemez. Farklı ölçülerdeki maddeleri 

bünyesinde barındıran bir canlının da böyle bir tesadüfle oluşması imkânsızdır. 

İkinci ihtimal ise bütün atomların cisimlerde bir araya gelerek canlıların 

yaratılışında rol sahibi olmasıdır. Halbuki cansız olan atomların şuurlu bir şekilde 

işbirliğine giderek bir canlının varlığını teşkil etmesi imkânsızdır. Bu örnekten 

hareketle aşkın bir varlığın iradesiyle ortaya çıkan bu üstün nizamdan başka bir düzene 

rastlamak mümkün değildir. Maddi nedenler kısmında ise yine aynı şekilde irade 

sahibinin dilemesiyle atomlar cisim halini alabilmektedir. Dolayısıyla kendi başına 

olan bir madde ve maddenin sebep olduğu bir cisim yoktur. Zira mükemmel tertip 

                                                 
228 Açıkgenç, “Said Nursî”, 35/565-572. 



73 

edilmiş “yaratılmış olduğu halden daha iyi yaratılmayan”)229 )ليس في الإمكان أبدع مما كان 

kâinatın bunca ihtimale rağmen bu şekilde var olmasının illetini akılsız, hareketsiz ve 

kör sebeplere bağlamak imkânsızdır.230 

İkinci ihtimal, âlemin kendi kendine var olmasıdır. İkinci ihtimalin tenkidi, 

başta eşref-i mahlûkat olan insan olmak üzere bütün yaratılmışların varlığı kendi 

kendine teşekkül edecek bir basitliğe yahut kendi kendine oluşabilecek bunca nizama, 

muazzam bir yapıya asla sahip değildir. Zira varlığı ayakta tutan ve her an bir 

yenilenme içinde olmasını sağlayan atomların nizâmî hareketlerini yüce bir yaratıcının 

kanunlarının eseri şeklinde görmemek eblehlik alametlerindendir. Çünkü bunca 

atomun akılsız ve iradesiz olduğu halde ancak yüce bir aklın ve iradenin eseri 

olabilecek mevcudatı meydana getirmesi mümkün değildir.231 

Üçüncü ihtimal, varlık, tabiatın eseridir. O halde tabiat hem müreccih hem de 

müreccah bir konumda olacaktır. Gücü, kudreti ve iradesi olan bir tabiattan söz 

edilmektedir. Bunca mevcudatı var edecek ve etmesi gereken bir yaratıcıya inanmakla 

birlikte bu varlığın metafizik âlemde değil de fiziki âlemde-görülen âlem- olması 

gerektiğine inanılmıştır. Üçüncü ihtimalin tenkidi, şayet âlemin varlık sebebini yüce 

bir vacibu’l vücûd varlığa değil de akılsız ve iradesiz bir tabiata isnat edecek olursak, 

o halde, tabiatın bunca varlığı inşa edecek bir meziyete ve bu meziyete ipucu 

niteliğinde birçok işareti kendisinde bulundurması icap ederdi. 

Nursi, yukarıda ifade edilen her bir ihtimalin İslâm inancında yeri olmadığı ve 

mevcudatın varlık sahnesine çıkmasının başka bir varlığa dayandırma imkânı 

olmadığını ifade etmektedir. Said Nursî’ye göre bu ihtimaller hayret verici olup 

reddedilmesi gerekmektedir. Ayrıca bunların reddi sapkınlığın sonuçlarını ortaya 

çıkarması bakımından önemlidir.232 Zira ilâhî olmayan bir illet sebepler zincirinin ilk 

halkasını oluşturacak kadar ne akıllı ne de güçlüdür! Dolayısıyla şüphelerden arınık 

ve kesin yol, Said Nursî’nin takip ettiği yol olan Kur’ân yoludur. Zira Kur’an’da çokça 

ifade edilen ve düşünmeye sevk eden ifadelere baktığımızda –tefekkür, tedebbür, 

                                                 
229 Muhammed Emir Senebâvî, Şerh Cevherü’t Tevhid (Darü’l Kütübü’l İlmiyye, 2021), 1/85. Bknz: 

Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, 193. 
230 Nursî, Şuâlar, 98. 
231 Nursî, Şuâlar, 98. 
232 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 105. 



74 

taakkul- insanın kalbi ve aklıyla kâinatı düşünmesi, okuması gerektiğini anlamaktayız. 

Burada tefekkür yoluyla ilk illete ulaşılmayacak olunsa dahi, illetin yukarıda ifade 

edilen ihtimallerine ulaşmanın da tefekkür eden birine yaraşmayacağı kanaatindeyiz. 

Said Nursî’nin izlediği yola ilişkin yapmış olduğu kıyas, Kur’ân yolunun 

cazibesini nazara almak bakımından çok önemlidir. Onun tercih etmiş olduğu Kur’ân 

yolu, kendi verdiği örnekle Âsâ-yı Mûsaya benzetilebilir. Musa aleyhisselamın asası 

taştan mucizevi şekilde su fışkırttığı gibi Kur’an’ın izlediği metot da, her şeyde, her 

canlıda, her varlıkta Allah’ın varlık ve kudretine dikkat çekmekte ve eşyayı yaratıcıya 

nispet etmektedir. Said Nursi’ye göre akıl yolunu izleyen kelâmcılar ve felsefe yolunu 

tercih eden düşünürler de Allah’ı ispat etmeye gayret etmişlerdir; ancak, onların 

metotları Kur’an metoduna göre daha uzun bir düşünce silsilesini gerektirmektedir. 

Nursî’nin bu açıklamasına göre kelâm, Felsefe yolu dağlardan künk (su borusu) içinde 

su getirmeye benzer. Kur’an’ın Allah’ı ispat yolu ise sondaj vurarak toprağın 

derinliklerinden su çıkarmak gibidir. Bu kıyas kâinatın açıklayıcısı mahiyetinde 

bulunan Kur’ân’ın, daha önce ifade etmiş olduğumuz, ilâhî mârifete teşebbüs eden 

birinin yolunun daha kısa ve anlaşılır olduğunu göstermektedir.233 

Said Nursî, kâinatı kaplayan, ilâhî varlığı ve birliği apaçık bir şekilde en çok 

ortaya koyan şu dört hakikat üzerinde durmaktadır:234 

1) Ulûhiyet-i Mutlaka 

2) Rubûbiyyet-i Mutlaka 

3) Kemâlât 

4) Hâkimiyet 

Bu hakikatler ilâhî varlığı soran ve O’nu arayan bir kimseye hakka’l-yakîn 

derecesinde burhanlar sunmaktadırlar. Birinci hakikat, kâinatta başta insan olmak 

üzere her hayat sahibinin fıtri olarak meşgul olduğu bir ibadet vardır. Cansız 

sayabileceğimiz her mümkün varlığın da bir görevini ibadet mesabesinde 

karşıladığımız takdirde, ihsan edilen her nimetin mükâfat yahut mükâfata vesile 

olmaları açısından düşünüldüğünde hepsi ilâhî varlığın isim ve sıfatlarının tecellisi ve 

                                                 
233 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 95. 
234 Nursî, Şuâlar, 127. 



75 

ispatı niteliğini taşıyacaklardır. Said Nursî, bu hakikati herhangi bir şarta bağlı 

kalmaksızın ilâh olma anlamında “ulûhiyet-i mutlaka” şeklinde tarif etmiştir. 

İkinci hakikat, kâinatta bilhassa hayat sahibi her varlığın rızık ve ahlak 

bakımından görünmeyen bir el tarafından idare ve sevk edilmesidir. Bu da çeşitli 

şekillerde kendini hissettiren rubûbiyyete dair kesin bir delildir. Zira bunca varlığın 

rızkını veren ve evrensel sayılabilecek ahlak kurallarını bir his mahiyetinde eser 

bırakan ilahi bir zat mevcuttur. Bu hissin algılanabilmesini sağlamak ve idrak etmek 

de yaratılan insana yaratıcısı tarafından kendisine yaşayabilme meziyetinin 

bahşedilmesiyle olur. İnsana bahşedilen bu his insanın özgürlüğü adına tutarlı bir hayat 

sürdürebilmesini de sağlamaktadır. İnsanın sağlayabileceği tutarlılığın sonucu olarak 

şirk asla kabul edilemez. Rubûbiyyet hakikati, hayat sahibi her varlığın ve cansız her 

bir nesnenin içinde ve üzerinde kendini apaçık göstermektedir. Dolayısıyla hayat 

sahibi bir varlıkta belirecek olan şirk alâmeti rubûbiyyet hakikatinin varlık üzerindeki 

incelik ve maksatlarının göz ardı edilmesine neden olacaktır. İnsan, rızkı maddeden, 

ahlakı ise akıldan hareketle mevcut olduğu vehmine kapılacaktır. Allah Teâla da kat’î 

bir şekilde şirki kabul etmemektedir. Şirki nefyeden bu hakîkate rubûbiyyet-i mutlaka 

denmiştir. 

Üçüncü hakikat, kâinatın sahip olduğu nizam, güzellik, gaye ve hikmetler 

kâmil bir yaratıcının varlığına işaret etmektedir. Bu kemâlat bir hâlıkın eseri olan 

insanın da kâmil olduğuna işarettir. Ayrıca bu hakikatin akli cihetine destek olacak 

olan “şüphesiz biz insanı en güzel biçimde yarattık”235 âyeti celilesi insanın kâmil 

mahlûk (her açıdan mükemmel ve takdire lâyık bir san’at) olma hakikatine işaret eder. 

İnsanın kemâlatı yaratıcısından gelmektedir. Ayrıca insanın kâinat düzeninde 

üstlenmiş olduğu fıtri görevleri de insanın yaratılıştaki önemli fonksiyonları yerine 

getirmesi açısından kâmil olma niteliğini gösterir. Bunca kemâlat ve yücelik asla 

sebepler, tabiat kör tesadüf gibi şirklere nispet edilemez. İnsan yaratılışı ile şirki 

reddetmeye yeter bir neden olarak görülmelidir.  

Dördüncü hakikat, kâinatta idrak edebileceğimiz nizamın varlığıdır. Nizam 

sahipsiz olamaz. Kâinattaki nizam canlı, bitki ve insanlar arasında görülen sürekli 

menfaat, fayda, eksikleri tamam etme gibi hikmetler ile açıkça bir irade ve kasta işaret 

                                                 
235 Kur’an Yolu (Erişim 10 Haziran 2021) et-Tîn 95/14. 



76 

ediyor. Bu düzenin sahibi akıllı olan, düşünen, tefekkür edenlere mutlak surette var 

olması gerektiğini hissettirmektedir. Hikmetle yaratılan kâinatın her bir parçası ve 

daha sonra nizâmî bir şekilde işlev görmesi ancak ilâhî bir gücün varlığı ile olabilir. 

Bu düzen yıllar, asırlar boyu devam ediyor; her an, her saniye varlıkta hükmünü 

gösteriyor. Bu durum kâinat düzeninde mutlak bir hâkimiyeti ispat etmektedir. Said 

Nursî dikkatle bakan için kâinatın muhteşem bir şehri andırdığını söyler; öyle ki bu 

şehrin aydınlatma, su, gıda ihtiyaçları düzenli ve muntazam olarak gönderiliyor; ayrıca 

kirli ve süprüntü, zararlı maddeleri de muntazam bir şekilde atılıp yok ediliyor. 

Kâinat düzeninde mutlak bir hâkimiyetin idraki müşahede sonucu oluşmakla 

birlikte, Kur’ân-ı Kerîm de bu düzeni Allah’ın varlığına delil göstermiştir. “Eğer yerde 

ve gökte Allah’tan başka tanrılar bulunsaydı kesinlikle yerin göğün düzeni 

bozulurdu.”236 âyetinden hareketle de mutlak hâkimiyetin âyetlerine ulaşmak 

mümkündür. Âyetin ifade ettiği nedenden dolayı mutlak hâkimiyet şirki kabul 

etmeyecektir. Hâkimiyete zıt ve engel olacak her türlü münasebet muhal 

görülmektedir.237  

Yukarıda şirkin muhal oluşu âyet ile izah edildi, şimdi de akıl ile bu muhali 

kanıtlayacağız: İnsanın kendi cüz’î hâkimiyetini kuvvetli tutmak maksadıyla aile 

efradından rakip olabilecekleri öldürmesinden anlaşılan o dur ki, hükümdarlık rakip 

kabul etmez. Bu da gösterir ki, ilâhî hükümranlığın sahibi vâcibü’l vücûd olan zatın 

hükümranlığına şerik kabul etmesi mümkün değildir. Ayrıca insani yönetimlerin 

sistematiğine baktığımızda bir ülkeyi nasıl ki iki padişah, beldeyi iki vali, köyü iki 

muhtar, nahiyeyi iki müdür yönetmiyorsa ve bu ikili yönetim şekli sorunlu 

görülüyorsa; ilâhî nizamda da ortaklık mümkün değildir. Muhaldir. Said Nursî bu 

örneklerden sonra şöyle bir kıyas yapmaktadır; beşeri nizamın ikiliğe karşı tepkisel 

duygularla dahi olsa mümkün görülmeyen bir idare şekli olarak kabul ediliyorsa o 

halde kâinatın hâkimi ve ubudiyet makamının tek sahibi Allah Teâla’nın nizamında 

herhangi bir ikiliğin var olması düşünülebilir mi? Asla! Bu kıyas bize insanın nefsine 

dair kabul etmediği yetki paylaşımını kâinat düzeyinde ilâhî varlığın da kabul 

etmeyeceğine ve bunun ilâhlığa zıt olduğuna işaret etmektedir. İnsan aklından 

                                                 
236 Kur’an Yolu (Erişim 10 Haziran 2021) el-Enbiyâ 21/22 
237 Nursî, Şuâlar, 129. 



77 

hareketle de ortaklığı kabul etmeyen hükümdarlığa vardığımıza göre kâinatta mevcut 

düzenin sahibi olan Allah Teâla’nın mutlak bir hâkimiyeti kanıtlanmış olmaktadır.238 

3.2.5. Said Nursî’de Ulûhiyet Delilleri 

Bu bölümde ele aldığımız deliller, Said Nursî’nin zamanın şartlarına uygun bir 

şekilde en çok değindiği deliller olmuştur. Kur’an-ı Kerim metodundan hareketle ifade 

edilmesi, inancı kolay sağlayabilen deliller olduğuna işaret etmektedir. Bu deliller aynı 

zamanda Yeni ilm-i kelâm döneminde halkın anlayabileceği üslûbu yakalamak için en 

çok yer verilen deliller olmuştur. Ayrıca Muhammed Hamdi’nin de bu delillere yer 

vermiş olması karşılaştırmayı yapma adına bu delillere yer vermemizi cazip hale 

getirmiştir. Bu bölümde gaye- nizam ve ihtira, hudûs, imkân ve fıtrat delillerine yer 

vereceğiz. 

3.2.5.1. Gaye - Nizam ve İhtira’ Delili 

Said Nursî, hudûs ve imkân delillerinin Kur’an’ı Kerim temelli olduğunu ifade 

etmiş olsa da bu iki delilin şüphelerden arınık olmadığını ifade etmiştir. Bu duruma, 

delillerin zamanla değişmesi, sorunlu hale gelmesi ve mevzuların uzamasını örnek 

olarak göstermiştir. Bu nedenle ilâhî inanca kısa yoldan ulaştıran ve delillerin uzun 

olmaması hasebiyle idrak edilmesi kolay olan Kur’ân-ı Kerîm’in metodunu 

benimsediğini bu metodun da iki temel delile dayandığını ifade etmiştir. Bunlardan 

biri ihtira diğeri de inâyet delilidir Bu iki delili mahiyetlerinin yakınlığı ve birbirini 

tamamlar nitelikte olması yüzünden birlikte ele alacağız. 

Genellikle nizam delili üzerinde düşünmeye sevk eden Sait Nursi, kâinatın 

yüce bir yaratıcıyı düşünmeye sevk edecek bir nizama sahip olduğunu ve her 

yaratılmışın kendi varlığına sebep olan yüce yaratıcının mevcudiyetini büründüğü hal 

ile ifade ettiğini söylemiştir. Bundan dolayı insanın içindeki inanma kuvvetini hak 

teâlaya iman şeklinde harekete geçirecek açıklamanın ilâhî kitaptan hareketle kâinat 

kitabında mevcut olduğunu ifade etmiştir. Anlaşılması kolay olan bu delil şeklinin 

inanma kuvvetini daha çabuk harekete geçirdiğini ifade etmiştir. İnsanın Allah’a olan 

                                                 
238 Said Nursî, Sözler (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2016), 813; Nursî, Şuâlar, 10. 



78 

imanı erken sağlaması tatmin olmuş bir kalp ile şüpheden uzak ve de her an müşahede 

edilebilecek unsurlarla sağlandığından kâinatı idrak etmek önemlidir.239 

Said Nursi’ye göre inâyet, kâinatın nizamı kusursuz bir denge ve mevcudatın 

yararına dair maslahatlar gözetilmek suretiyle ilâhî nizama işaret eden bir düzen ve 

teselsül zincirine dair evhamı ortadan kaldıracak bir hikmetle donatılmasıdır. Bu 

durum Kur’ân-ı Kerîm’de eşyanın ibâhî oluşunu ve faydalarını konu edinen bütün 

âyetlerde yer almaktadır. Bu nedenle kâinatın düzeni ilâhî varlık dışındaki bir varlığa 

isnat edilemeyecek kadar hikmet ihtiva etmektedir. Dolayısıyla muazzam bir düzeni 

gayri akıl bir nesneye yahut mevcudatın varlığına vesile olan esbabın meziyetine 

devretmek mümkün olmayacaktır. Kur’ân-ı Kerîm, insanın öğrenmesine, ibret 

almasına, akıl etmesine ve yaratılmışlar üzerine tefekkür etmesine sevk ederken 

insanın nizamı nasıl ve ne şekilde idrak edebileceğini bir nevi öğretmiş olmaktadır.240 

Kâinat düzenindeki intizamın zirve yapmış olması ve herhangi bir abes işin olmaması 

insana tefekkür cihetinden emirler ve önerilerin çok kere zikredilmesine vesile 

olmuştur. ilâhî kudretin kendi sanatını akıllara sunması ayrıca bir meydan okuma 

şeklinde de anlaşılabilir kanaatindeyiz.  

İhtira ise kâinat üzerinde yaratılan bütün varlıklarda ilâhî kudretin tecellisini 

göstermek üzere yaratılmışların sahip olduğu kabiliyetlere has bir vücut verilmesidir. 

Yaratılanların herhangi bir numune olmadan yaratılmasına ve imkân dünyasındaki 

uyumlu işlevleri ilâhî kudretin varlığını göstermektedir. Burada iddia edildiği üzere 

hiçbir yaratılmış geriye dönük ezeli bir zincirin eseri değildir. Bunun da ispatı bütün 

yaratılmışların tercih edici bir varlık vasıtasıyla mümkün olması ezeli zinciri imkânsız 

kılmaktadır. Aynı şekilde bazı yaratılmışlar var ki müşahede yoluyla sonradan var 

olduğu apaçık görülmektedir.241 Maddenin değişken ve hareketli olması ve bu iki 

özelliğin âraz olup bu âraz durumundan yoksun olamaması temelde maddenin genelde 

bütün yaratılmışların hudûsunu bir hakikat olarak ortaya çıkarmaktadır.242 

Said Nursî’ye göre kâinata bakıldığında mevcut düzenin ilâhî iradeye uygun ve 

hikmetli bir sistemin eseri olduğu apaçık görülecektir. Bunca düzen ilâhî iradeyi işaret 

                                                 
239 Açıkgenç, “Said Nursî”, 35/565-572. 
240 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 219; Nursî, Muhâkemat, 98. 
241 Nursî, Muhâkemat, 99; Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 220. 
242 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 220. 



79 

etmekle sebepler dünyasına dair varsayımları da reddetmiş olmaktadır. Dolayısıyla var 

olan bütün mevcudatın kendi meziyetlerine uygun özelliklere sahip olmaları da yine 

ilâhî kudret vesilesiyle var olmuştur. Buradan hareketle teselsüle dair bir zincirin 

ortaya çıkması mümkün olmayacaktır. Yaratılmışların meziyetleri ölçüsünde sahip 

oldukları kabiliyetle kâinata olan uyumları ise ihtira delilinin kaidelerini 

oluşturmaktadır.243 

Said Nursî, kâinata dair delillerin ilâhî tecellileri idrak etme meziyeti 

kazandırdığından ve herkesçe anlaşılabilir olduğundan tecellilerden hareketle delil 

getirmeyi daha uygun olduğunu düşünmektedir. İmkân ve hudûs delillerinin tarihsel 

süreç içindeki serencamları ve zamanın şartlarını göz önünde bulundurmak suretiyle 

müşahede metodunu savunmuştur.244 

Said Nursî’ye göre yaratılmışlara bakıldığında sahip oldukları özellikler ile 

kâinat düzenindeki rolleri karşılaştırıldığında birbirine uyumlu oldukları 

kanaatindedir. Bir incir ağacının meyve verme meziyeti varsa muhakkak ki o ağaca 

meyve verme kabiliyetinin de verilmesi gerekecektir ki ortaya bir meyve çıkabilsin. 

Aksi takdirde meyve rolü verilmeyen bir ağaçtan meyve beklemek muhaldir. Aksi 

halde ağacın kendi başına meyve verebilme yetisine sahip olacağı düşünülebilir. Bu 

da ağacın kendi başına ağaç ve yine kendi başına meyve ağacı olduğu şeklinde 

anlaşılıp ilahi kudretti redde götürebilir. Bundan dolayı insanın sorumluluğunu 

kabiliyeti çerçevesinde değerlendirmek insan iradesinin ve özgürlüğünün anlam 

kazanmasını sağlayacaktır245 

3.2.5.2. Kozmolojik Deliller 

Kozmolojik deliller ilâhî tecellilerin gözlemlenmesi ve üzerinde tefekkür 

edilmesi sonucunda ulaşılabilen delillerdir. Düşünce tarihinin en eski delili 

konumundadır. Kâinattan hareketle ilâhî varlığı kanıtlamaya çalışan bu delili Said 

Nursî “Kâinat kitabı” şeklinde isimlendirmiştir. Müellifin bu delile ilişkin farklı 

isimlendirmeleri söz konusu olsa da kâinat kitabı şeklindeki ifadesi delilin kelâmî ve 

felsefi açıdan bir muhtevayı anımsatması açısından önemlidir. Said Nursî’nin bu delile 

                                                 
243 Nursî, Muhâkemat, 100. 
244 Nursî, Muhâkemat, 100. 
245 Nursî, Muhâkemat, 100. 



80 

şümullü bir isim vermesindeki asıl sebebin, kullanmış olduğu metot ve esas aldığı 

Kur’an yönteminin bir sonucu olduğunu söyleyebiliriz. Said Nursî “kâinat kitabı” 

ifadesindeki kastı şöyle ifade etmiştir; 

“Öyle kitap ki, kaideleri ile hilkat-i âlemin kitabından dest-i kader ve kalem-i 

hikmet ile mektup ve cari olan kavanin-i amika-i dakika-i ilâhiyeyi izhar ettiğinden; 

ahkâmı adilanesiyle nev’i beşerin nizam ve muvazenet ve terrakisine kefili-i mutlak 

ve üstad-ı küll olmuştur.”246 Bu cümleleri günümüz Türkçesi ile şöyle ifade etmek 

mümkündür: Kâinat kitabının kaideleri, kader ve hikmet eli ile yazılmıştır. Öyle ki, bu 

kitap, ilâhî, derin, ince hakîkatları göstermek ve adaletli hükümleri ile insanlık 

âleminin düzeni, dengesi ve terakkisini temin etmeye de mutlak kefildir. Ve aynı 

zamanda bu kâinat kitabı, üzerindeki ince, derin hakikatlar ile insanlığın önünde 

umumi bir öğretici (üstat) olmuştur. 

Burada yalnızca tek bir delilden bahsetmek mümkün değildir. Kozmolojik 

deliller birden fazladır. Bunlar, hudûs ve imkân ile ilk neden delilleri olmak üzere 

birçok delilden oluşmaktadır. 

3.2.5.2.1. Hudûs Delili 

Said Nursî, hudûs delilini mütekellimlerin delili şeklinde takdim ederek onların 

ilâhî varlığa dair inançlarını bu delil üzerinden temellendirdiklerini ifade etmektedir. 

Bu delili ifade ederken mütekellimlerin Kur’an’ı Kerim’den beslendiklerini, ancak bu 

ifadelerin zamanla uzaması ve ifadelerin sorunlu hale gelmesi yüzünden delilin 

yapısının değişmiş olduğunu söyler. Bu nedenle ona göre hudûs delili şüphelere ve 

taarruzlara maruz kalmıştır.247 

Yenilik çalışmalarının olmazsa olmazlarından olan önceki dönemi eleştirme ve 

onun yerine yeni bir anlayış tesis etme fikri burada da varlığını göstermiştir. Said 

Nursî, kelâmcıların hudûs deliliyle devir ve teselsülü iptal etmeye çalışırken zor bir 

yol seçtiklerini ifade ederek Kur‘ânî bir yöntem izleyerek Kur’ân’ın içeriğinden 

faydalanılması gerektiğini ifade etmiştir. Said Nursî, tabiata ve varlıklara yaptığı 

‘kitab-ı kâinat’ isimlendirmesi ile gaye ve nizam delilini öne çıkarmış; insanların 

                                                 
246 Nursî, Muhâkemat, 21. 
247 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 219; Nursî, Muhâkemat, 98. 



81 

somut bir varlıktan hareketle görünmeyen yüce varlığa iman etmelerinin daha sağlıklı 

ve anlaşılır olabileceğini izah etmiştir.248 

Said Nursî, hudûsu madde temelinde ele almıştır. Ona göre madde değişkendir 

ve sonradan olmuştur. Madde bu nitelikten ayrı ve azâde değildir. Bu nedenle hâdislik 

(sonradan olmuşluk) madde için bir hakikattir.249 Zira maddeyi istila eden ve kuşatan 

hâdis olma durumuyla birlikte bu hudûsu idare eden ve var eden yüce bir yaratıcının 

varlığı zorunlu olmaktadır.250 Hudûs delili görebilme yetisiyle göze ve akla 

hamledilerek de açıklanabilir. Zira göz, bahar mevsiminde gördüğü birçok nebatat ve 

haşereler güz mevsiminde yok olur ki onlar kendi başlarına bir âlem niteliği 

taşımaktadırlar. Ancak bunca ölümün hemen öncesinde ilâhî kudret vesilesiyle kendi 

numunelerine dair çekirdek, tohum yahut yumurtacıklar bırakmak suretiyle ölürler. Bu 

da gösteriyor ki ilâhî nizamın devamlılığı ve güzün ölen nebatat ve haşerelerin 

programları olan numuneleri vasıtasıyla bahara intikal etmektedir. Bu da sürekli bir 

var oluşun ve ahengi bozulmayan bir düzenin işareti olması bakımından önemlidir. Bu 

da kâinatın değişken olduğuna ve bu değişken yapının hâdis olduğu sonucundan 

hareketle bir mucidinin varlığına ulaşılabilir.251 Bunca ölüm ve var oluştan sonra ilâhî 

nizamın hikmetini, ahengini ve kudretini açık bir şekilde insan aklına sunan Allah 

Teâla^dır. Bu da kâinatın yaratıcısının Allah olduğunu ispatlamaktadır. 

Said Nursî, yer bilimi (jeoloji), hayvan bilimi (zooloji) ve bitki bilimine 

(botanik) dair sayıları yüz binleri aşan çeşitliliğin her birinin var oluşunun yokluk 

mesabesinde olduğunu ifade etmektedir. Bunca hâdis varlığın esrarı, nizamı ve 

hikmeti ise ilâhî kudreti işaret etmesi bakımından önemlidir. Müellife göre her şeyde 

hudûs ve imkân damgasını görmek mümkündür. Bu damgayı irade eden de Allah 

Teâla’dır.252  

3.2.5.2.2. İmkân Delili 

Said Nursî, hudûs delilinde olduğu gibi imkân delilini de mütekellim âlimlerin 

tercih ettiği metot olarak ifade etmiştir. Âlimlerin delile ilişkin izahlarında Kur’an’dan 

                                                 
248Açıkgenç, “Said Nursî”, 35/565-572. 
249 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 220; Nursî, Muhâkemat, 102; Colın Turner, Kur’ân’ı Said Nursî İle 

Okumak, çev. İbrahim Kapaklıkaya (İstanbul: Nesil Yayınevi, 2020), 127. 
250 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 53. 
251 Nursî, Sözler, 848. 
252 Nursî, Muhâkemat, 100. 



82 

beslendiklerini ifade eden Said Nursî, ancak mevzuların uzaması, değiştirilmesi ve 

sorunlu hale gelmesiyle birlikte imkân delilinin şüphelere maruz kaldığını ifade 

etmiştir.253 

Mütekellim âlimlerin izahını esas alan Said Nursî, imkânı “mütesâviyü’t-

tarafeyn” tarifinden hareketle varlık ile yokluğa eşit bir şekilde bulunan, dolayısıyla 

varlık sahasındaki izharı için bir tercih ediciye muhtaç olan varlık şeklinde tarif 

etmiştir. Burada bir yaratıcının gerekli olduğunu aksi takdirde mümkünlerin birbirini 

yaratması şeklinde bir teselsül veya devir meydana geleceğini ifade etmiştir. Ancak bu 

teselsül ve devir muhaldir. Teselsül ve devir iddiası mümkün olmadığına göre bunca 

varlığın sebebi ve tercih edicisi yüce bir zat vardır, O’da Allah’tır.254 

Mütekellim âlimler, devir ve teselsülü on iki kesin delil göstermek suretiyle 

iptal edip muhal göstermişler. Burada uzayıp giden zinciri süllemi ve arşî gibi delillerle 

sonsuza uzamayacağını izah edip vacip zatın varlığını ispat etmişlerdir. Ancak 

Müellifimiz buradaki delil metodundan farklı olarak teselsülün yokluğuyla Allah 

Teâla’nın varlığını ispat etmek yerine her varlıktaki ilâhî emareyi göstermenin daha 

kesin delil olacağını ifade etmiştir. Bu yöntemi birçok yerde kullandığını ifade eden 

Nursî, imkân derecesindeki varlığın Allah Teâla’yı işaret etme konusunda teselsülü 

iptal etmekten çok daha fazla bir delil sunduğunu ifade etmektedir.255 

Said Nursî, imkân dairesindeki ispatın teselsüle münhasır olmayacak şekilde 

yapılabileceğini zira birçok mümkün varlığın Allah Teâla’nın varlığına işaret ettiğini 

ifade etmektedir. Her bir varlık, imkânında, sıfatında ve imkân dairesindeki süresinde 

birçok cihete yönelme ihtimali varken sahip olduğu imkâna baktığımızda diğerlerine 

kıyasla gayet nizâmî bir cihete yöneldiğini görebiliyoruz. Aynı zamanda yapılan 

değişikliklere binaen sıfatlar kazanıyor veya sıfatların zuhuru o cihetten oluyor. O 

halde birden çok ihtimal içerisinde en nizâmî olanı bütünüyle tahsis eden ve o yolu 

tercih etmesini sağlayan ardından tercihe uygun sıfatlar bahşeden bir ilâhî zat olduğu 

hakikati ortaya çıkacaktır. Bu ilâhî zat sonsuz seçenek arasında nizâmî olanı tercih 

etmektedir. Bu tercihlerin sonucunda meydana gelen nizâmî durum bir başka varlığa 

cüz olabilmekte ve kendine has cisim haliyle kâinatın da bir cüz’ü olabilmektedir. 

                                                 
253 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 219. 
254 Nursî, Sözler, 849. 
255 Nursî, Sözler, 849. 



83 

Dolayısıyla diğer irtibatlı cüz’lerde ortaya çıkabilecek aksi durumlardan 

etkilenmemek mümkün değildir. Bu nedenle birbirine muhtaç ve mürekkep cisimlerin 

birbirini yaratması yahut yaratmasına sebep olması da mümkün değildir. 256 

Said Nursî, mümkün varlıkların kâinattaki yapıları ve görevleri bir diğer delil 

olan inâyet deliline zemin oluşturması bakımından da önemsemektedir. Zira buradaki 

mümkünlerin varlığı bir nizama sahip olmalarıyla birlikte bunca mümkünün idaresini 

temin edecek ve hikmete tabi tutacak bir varlığa işaret etmektedir ki bu da Allah’tır.257 

Said Nursî’ye göre eşyanın var oluşundaki illet vacip ve vahîd bir zat ya da 

mümkün ve kesin bir faildir. Bunların arasındaki fark ise failin vacip olması halinde 

tuhaflığa dair bir emare görünmeyecektir. Görünse dahi bu bir hayalden ibaret 

kalacaktır. Ancak failin sebeplere isnad edilmesi durumunda hayal olan tuhaflık kesin 

olacaktır. Çünkü burada imkân dairesinde var olan bir nesnenin müsebbip olma vasfını 

taşıması mümkün değildir. Ayrıca bir icadın mümkün varlığa isnat edilmesi halinde 

ortaya çıkması beklenen varlık için sonsuz sayıda sebeplerin bir araya gelmesi 

gerekecektir. Bu da kesretten BİR’in ortaya çıkması olacaktır ki bu durum zor olmakla 

birlikte imkânsızdır. Ancak BİR’den kesretin ortaya çıkması düşünüldüğünde bu 

durum bir öncekine kıyasla daha kolay olup ilâhî düzene uygun olan da bu 

minvaldedir.258 

Varoluşun sebeplere isnat edilmesi halinde ortaya çıkabilecek sorunlara 

gelince; Öncelikle varlığın her bir zerresinde illet olan zatın tecellisi gerekmektedir. 

İlletin ilâh olma vasfına sahip, ebedi varlık olması icap etmektedir. Meydana gelen 

varlığın hem hakîm hem de mahkûm olması, her zerresinin akıl sahibi olması ve bütün 

zerrelerin irade sahibi olması gibi muhal durumlar gerektirmektedir. Müellif bu 

muhallere cevap olarak az ile çok, büyük ile küçük olma durumuna bakılmaksızın 

bütün varlıkların vahîd olan Allah’a isnadı mümkün ve pek tabiî telakki edilmesi 

kanaatindedir. Dolayısıyla bir sineğin yaratılışı ile güneşin yaratılması arasında Allah 

Teâla için bir fark yoktur. Kâinata bakıldığında kâinatın varlık emarelerinden çok 

Allah Teâla’nın varlığına işaret eden delilleri görmek mümkündür. İlâhî kudreti işaret 

eden bunca varlığın ahengini ve hikmetini sebeplere devretmek mantığa aykırıdır. 

                                                 
256 Nursî, Sözler, 850. 
257 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 220. 
258 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 241. 



84 

Ayrıca sebeplerin buna güç yettiremeyeceği de aşikârdır. Zira bunca varlık kendilerine 

az vecihle işaret ederken yaratıcılarına hem aklî hem de aynî bir şekilde işaret 

etmektedirler. Bu nedenle bizâtihi kendine işaret edemeyen cismin sebepler vasıtasıyla 

meydana gelip bir mevcudiyete sahip olması muhaldir. Ayrıca sebeplerden talep 

edilecek olan herhangi bir nesnenin meydana gelmesi bütün sebeplerin varlığına 

rağmen mümkün değildir.259 

3.2.5.3. Fıtrat Delili 

Said Nursî, fıtrat delilini İlahi varlığa işaret eden külli deliller arasında 

zikretmiştir. Fıtratı ilâhî varlığın şuuruna varıldığı yer olarak tarif etmektedir. 

Buradaki şuurdan kasıt ise şuur sahibi kimselerin sahip olduğu meziyettir ve o da 

vicdan-ı beşerdir.260 Dolayısıyla şuursuz ve vicdanî hassasiyete sahip olmayan 

kimselerin fıtrattan hareketle iman etmesi beklenemez. Aynı şekilde fıtrattan hareketle 

insanın küfre gitmesi mümkün değildir. Zira fıtrat aksi inançları reddeder261. Müellif 

insan fıtratında herhangi bir israfın olmadığını ifrat ve tefrit dengesinin fıtratla 

sağlanmasının mümkün olduğundan kişinin muvaffakiyetini de fıtratı ile sağladığı 

uyuma bağlamaktadır. Bu nedenle insan fıtrattan uzak kaldığı ölçüde ilâhî rızaya da 

uzak kalmış olmaktadır.262  

İnsanın yaratılışı itibariyle iman gayesi üzerinde olduğunu ifade eden Said 

Nursî, Allah Teâlâ’nın peygamber ve Kur’ân Kerîm ile birlikte tabiat nizamındaki 

denge vesilesiyle kendisini bizlere tanıttığını ifade etmiştir. Dolayısıyla yazdığı 

eserlerin Kur’an ilimleriyle mündemiç bir şekilde olması Allah’ı tanımanın yine ilâhî 

metin vesilesiyle olabileceği düşüncesinin icrasıdır.263 

Said Nursî’ye göre bu delil enfüsi bir delil olup insanın bulunduğu fizik âlemi 

ile ilâhî varlık âlemi olan gayb âleminin bir araya gelebildiği yerdir. İnsanın ilâhî 

varlığa inanma kuvvetinin merkezi burası denilebilir. Zira aklın gördüklerini 

yorumlamada ve gördüklerinin haline ve akıbetine dair çıkarımlarını ilâhî zatın iradesi 

                                                 
259 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 81; Turner, Kur’ân’ı Said Nursî İle Okumak, 155. 
260 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 214. 
261 Nursî, Sözler, 429. 
262 Nursî, Muhâkemat, 122. 
263 Açıkgenç, “Said Nursî”, 35/565-572. 



85 

ve inâyeti cihetinde bulunduğunu kavrayabilmesi açısından fıtrat önemli bir sevk edici 

melekedir.264 

Fıtrat bahsinde dikkat çekici dört unsurdan bahseden Said Nursî, evvel emirde 

fıtratın yalan söylemeyeceğini ifade etmiştir. Zira bir canlı yahut bir nesnenin sahip 

olduğu meyil doğrultusundaki hareketi onun fıtratını göstermektedir. Bir ağacın 

budaklanıp çiçeklenmesi meyve verme meylinden kaynaklandığı gibi diğer bütün 

canlılar ve nesneler de meyli üzere hareket edip vazifelerini eksiksiz yerine getirmeleri 

fıtratlarının gereklerindendir. Bu nedenle vazifesi gereği canlıların ve nesnelerin 

tabiatındaki değişimi kendi meziyetleri gibi görmesi halinde insanın dehşete düşmesi 

kaçınılmaz olacaktır. İkinci husus, İnsanın beş duyu organı dışında gayb âlemine 

açılan birçok yolu varken bunlardan altıncı his olan sâika ile yedinci his şâika ile gayb 

âleminden malumat sahibi olması mümkün ve de yanlışa sevk etmeleri olanaksızdır. 

Zira şevk ve sevk yalan söylemez. Üçüncü husus, varlığı vehmi olan bir şeyin dış 

âlemdeki hakikatler için bir delil olması da mümkün değildir. Bundan dolayı vicdanın 

sahip olduğu istinat ve istimdat kuvvetleri insanın doğruyu bulmasını sağlar. İnsan, 

fıtratı gereği bu iki kuvveden uzak değildir. İnsanın sonsuz istekleri karşısında bir 

dayanak noktası olacak ki arzuları gerçekleşebilsin. Aksi takdirde insanın dayanak ve 

yardım talep etmesi gerektiği varlıktan habersiz olması insanı zelil bir varlık 

yapacaktır. Said Nursî’nin dikkat çektiği dördüncü husus da insanın aklını 

kullanmaması ve tefekkürü ihmal etmesine rağmen vicdanın fıtratı gereği ilâhî zatı 

unutmayacağı gerçeğidir. Vicdan, ilâhî zatı hads (tahmin) yoluyla algılamaktadır. Bu 

algılama yolunun akıl ve tefekkürle desteklenmesi halinde ilham, arzu, iştiyak ve aşk-

ı ilâhî mertebelerine kavuşulacaktır ki bunlar insanı ilâhî zata sevk eden 

mertebelerdir.265 

Müellife göre insanın ilâhî nizamın hikmeti ve takdir ettiği nizam çerçevesinde 

hayat sürdüğüne inanmayıp kâinatı talihsiz tesadüflerin eseriymiş gibi kabul etmesi 

halinde buhranın, telaşın ve elem verici durumlara dûçar olması kaçınılmaz 

olacaktır.266 Bu nedenle fıtrata uygun bir şekilde ilâhî bir inanca sahip olan kimselerin 

buhrandan kurtulmakla birlikte iki cihan saadetini elde etmesi mümkün olacaktır. 

                                                 
264 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 222. 
265 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 221; Nursî, Muhâkemat, 98. 
266 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 223; Turner, Kur’ân’ı Said Nursî İle Okumak, 156. 



86 

3.3. ELMALILI MUHAMMED HAMDİ YAZIR İLE SAİD NURSİ’NİN 

ULÛHİYET ANLAYIŞLARININ KARŞILAŞTIRILMASI 

Muhammed Hamdi Yazır ve Said Nursî yaşadıkları zamanın temel 

konularından biri olan ulûhiyet konusuna bigâne kalamamışlardır. Muhammed 

Hamdi’nin ulûhiyet bahsine ilişkin müstakil bir eseri bulunmamaktadır. Görüşlerini 

daha çok âyetlere yapmış olduğu tefsirde bulabilmekteyiz. Yazmış olduğu 

makalelerde dînî konulara yer vermiş olsa da ulûhiyet bahsine ilişkin müstakil bir 

makaleye rastlayamadık. Yazmış olduğu Kur’an-ı Kerim tefsiri “Hak Dini Kur’an 

Dili” eseri ve dibace eklemek suretiyle ulûhiyet ve metafizik bölümlerinin çevirisini 

yaptığı “Histoire da la philosophie. Les Problêmes et les êcoles” (Metâlib ve Mezâhib) 

isimli eserle ulûhiyet anlayışını temellendirmeye çalışmıştır. Said Nursî’de ise 

ulûhiyet bahsinin müstakil işlendiği tabiat risalesi ile yirmi üçüncü sözle birlikte farklı 

risalelerde ulûhiyet bahsine sık rastlandığı görülmüştür. Başta ulûhiyet konusu olmak 

üzere zamanını ilgilendiren mevzulara dair görüşlerini Nur külliyatında ifade etmiştir. 

Muhammed Hamdi’nin görüşlerini daha çok âyetlere yapmış olduğu tefsirde 

bulabilmekteyiz. “Metâlib ve Mezâhib” adlı eserinde ise ulûhiyet ve metafizik 

konulara yazmış olduğu dibace ile dipnotlar konumuza kaynaklı etmiştir.  

Ulûhiyet bahsinde her iki müellif de nakli esas almakla birlikte bilimden ve 

felsefeden istifade etmişlerdir. Her iki müellif de dikkate alınması gereken inkârın 

felsefe yoluyla gelen inkâr olduğu konusunda hemfikir olmuşlardır.267 

Muhammed Hamdi, ulûhiyet tasavvurunu fıtrî olarak268 değerlendirirken Said 

Nursî ise var olan bir şeyin inkârının mümkün olmayacağını bir ispatın yüzlerce 

nefiyden daha çok kabul göreceği mantığıyla269 ulûhiyet inancını temellendirmeye 

çalışmışlardır. 

İslam âlimlerinin fıtrat delili adı altında, Hıristiyan âlimlerin ise ontolojik 

temelli olarak ifade ettikleri varlık tasavvuruna her iki müellifimiz de değinmiştir. 

Muhammed Hamdi, insan fıtratının ilâhî zatı bildiğini ancak bu bilme olgusunu 

                                                 
267 Nursi, Lem’alar, 79; Nursî, Şuâlar, 87; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/563. 
268 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/281. 
269 Nursî, Şuâlar, 97. 



87 

harekete geçirmesi halinde hakiki imana varılabileceği kanaatindedir.270 Said Nursî ise 

insanın inkârı söz konusu olsa bile fıtratının ilâhî zat hakkındaki tasavvurunun her 

daim mevcut olduğu kanaatindedir. Müellif, Fıtratın yalan söylemeyeceğini ve ilâhî 

tasavvura kavuşması adına fıtratın insanda bir kuvvet olarak bulunduğunu ifade 

etmiştir.271 

Bilimin tecrübî (ampirik) ilkesi, tabiatı varlık için yeterli illet olarak görmesine 

karşılık, aynı durumu dikkate alan Muhammed Hamdi, evreni “icat ve yaratılış kitabı” 

şeklinde tanımlamıştır. Bu durum, Said Nursî’nin de varlık âlemindeki yaratılışı 

“kâinat kitabı” şeklinde tarif etmesine vesile olmuştur. Bilimsel metodun tümevarım 

ilkesinden hareketle pragmatist anlayışa bürünmüş olması, müelliflerimizin doğadan 

hareketle ilâhî zatın varlığını temellendirme tarzındaki bir delillendirmeye ağırlık 

vermelerine sebep olmuştur.272 

Muhammed Hamdi’nin akaid konularında felsefeyi de ele almasını çağının bir 

gereği olarak görmek mümkündür. Batının felsefe adı altında ilan ettiği inkârcı 

fikirlere karşı felsefeyi bilmek gereklilik arzetmiştir. Ancak M.Hamdi, genel olarak 

İslam medeniyet havzasında bulunan ilimlerin tetkiki neticesinde, Avrupa’dan ithal 

edilecek kanunlardan daha münasip kanunlar manzumesinin oluşturulabileceği 

kanaatindedir. Dolayısıyla müellif, kendi dönemi itibariyle felsefeyi batı kaynaklı 

inkârcı akımların reddiye ameliyesi olarak görmüştür. Ancak köklü çözümler için 

“İslam ilimleri felsefesinin” oluşturulması gerekliliğini savunmuştur.273 Said Nursî ise 

felsefeye hikmet gözüyle bakmıştır. Ancak müellif yeni ve eski felsefenin ifrat-tefrit 

dengesini korumadığı gerekçesiyle kutsi hikmete yönelmeyi tercih etmiştir. İslam 

düşünce tarihindeki kelâm ve muhakkik sûfilerin metodunun eleştirilebilir ve 

yanlışlanabilir olmasından kaynaklı olarak bu metotları esas almaktan ziyade, yalnızca 

istifade etmeyi tercih etmiştir. Müellif, ilâhî olması, beliğ olması ve idrakinin kolay 

olması hasebiyle Kur’an-ı Kerim’in metodunu benimsediğini ifade etmiştir.274 Bu 

metot vesilesiyle Said Nursî eserlerinde kâinattaki varlıklardan ve hikmetlerinden 

bahsetmek suretiyle ulûhiyete dair bir tasavvur geliştirmiştir. 

                                                 
270 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/281. 
271 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 221; Nursî, Muhâkemat, 98. 
272 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/558; Nursî, Muhâkemat, 21. 
273 Yazır, Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler, 80. 
274 Nursî, Muhâkemat, 98; Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 214. 



88 

Muhammed Hamdi, delil konusunda imkân, hudûs ve nizam delilinden istifade 

etmiştir. Müellif bu delilleri ele alırken bilimin verilerinden de yararlanmayı ihmal 

etmemiştir. Yazmış olduğu tefsirin ilmi bir tefsir olması bu delillerin de bilimsel 

verilerle temellendirilmesini sağlamıştır. Said Nursî ise teorik idrakinin zor olması ve 

uzun gerekçelere dayandırılmak suretiyle ifade edilmesinden dolayı hudûs ve imkân 

delillerinin yerine, daha çok gaye-nizam deliline vurgu yapmayı tercih etmiştir. Said 

Nursî, toplum hafızasının sosyal ve siyasi olaylardan kaynaklı meşguliyetinin yanında 

ulûhiyet tasavvurunun felsefi ve kelâmî önermelerle ifade edilmesini tercih 

etmemiştir.  

İslam düşünce tarihinde İmam Gazzâlî’nin nedensellik ilkesine getirdiği 

eleştirileri her iki müellifte de görebilmek mümkündür. Müelliflerimiz nedensellik 

ilkesinin değişmez kanunlar içermediğini ifade etmişlerdir. Zira Gazzâlî’nin eleştirdiği 

nedensellik ilkesi, tabiat olaylarının sıralı bir şekilde meydana geldiğini ve sebebin 

varlığı önceden meydana gelen sonucu zorunlu hale getirdiğini ifade etmektedir.275 

Ancak böyle bir kabulün sonucu, kurallı bir tabiat anlayışını izah etmesinin yanında, 

peygamberlerin eliyle meydana gelen mucizeleri dolaylı olarak reddetmektedir. 

Nedensellik ilkesi aynı zamanda tabiatı esas alan bilimin formüllere dayandırdığı 

tabiat düzenindeki farklı ilâhî iradeleri de reddetmektedir. Burada müelliflerimiz illet 

sebebi dikkate almak suretiyle izahlar yapmışlardır. Belli bir tabiat kanunundan ziyade 

meydana gelen her olayın tabiata uygun olup olmamasına bakılmaksızın, ilâhî zata 

hamledilmesi gerektiğini ifade etmişlerdir. Maddelerin tohumlar vesilesiyle meydana 

geldiğini bunun insan eliyle de mümkün olabileceğini ifade eden Muhammed Hamdi, 

peygamberlerin ellerinde vücut bulan mucizeler ile insanların icat ettikleri kimi 

nesnelerin hakiki illetinin ilâhî zat olduğunu ifade etmiştir. Bu nedenle müellif, tabiata 

dair bilgilerin ilâhî illeti yok saymak yerine tabiatı ve oluşumundaki hareketliliği ilâhî 

zata dair bir delil olarak kabul etmemiz gerektiğini ifade etmiştir.276 Said Nursî de illet 

kanununun dayandırıldığı unsurları tek tek ele almak suretiyle illetin varlığını kabul 

etmiş fakat hakiki illetin ancak ilâhî bir zat olduğunu ifade etmiştir. Varlıkların 

mümkün sebeplerini ele alan Said Nursî, varlıkların kendi başlarına var 

olamayacağını, sebeplerin eseri olamayacağı ve kendi başlarına buyruk bir halde var 

                                                 
275 Hilmi Ziya Ülken, İslam Felsefesi Kaynakları ve Tesirleri (Ankara: Selçuk Yayınları, ts.), 123. 
276 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/233; Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”. 



89 

olamayacaklarının izahını yaptıktan sonra buradaki hakiki illetin ilâhî zat olduğunu 

ifade etmiştir.277 Dolayısıyla her iki müellifte olduğu gibi diğer İslam düşünürlerinde 

itiraz edilen unsur olayların ardı sıra gelişinin birbirine illet olmasıdır. 

Muhammed Hamdi yazmış olduğu tefsirle İslam toplumunun buhranına çözüm 

olabilecek bir tefsir külliyatını eser olarak bırakırken Said Nursî de yazmış olduğu 

İşarat’ül-İ’caz adlı eseriyle emsal teşkil edecek kısa bir Kur’an tefsirini sonraki nesle 

bırakmıştır. Said Nursî, tefsir yazımının bir komisyon işi olduğunu ve her bir üyenin 

uzmanlık alanından hareketle âyetleri tefsir emesi gerektiğini savunmuştur. Ancak 

Muhammed Hamdi’nin eserine baktığımızda yoğun bir çalışma neticesinde ilmi bir 

tefsirin yazılabileceğini bir örneği olması bakımından önem arz etmektedir. 

Muhammed Hamdi’de olduğu gibi Said Nursî de aklın varlığını kabul etmek 

suretiyle fikirlerini beyan etmişlerdir. Aksi bir durumda pozitif ilimlerin kendi 

deneysel ilkeleriyle kıyaslanma garabetinde olduğu dînî olguları fideist278 bir anlayış 

ile savunmak icab eder ki bu da mümkün değildir. Bu nedenle her iki müellif akla hitap 

etmek suretiyle ulûhiyet tasavvurunda bulunurken, inkârcı akımları kullandıkları akıl 

ve aklın malzemelerini dikkate almışlardır. 

Muhammed Hamdi, süje-obje ilişkisinin delaleti ile yokluktan var etmenin söz 

konusu olmadığı fikriyle farklı bir düşünce ortaya koymuştur. Müellif, süje-obje 

ilişkisi neticesinde zorunlu bir varlık fikrinin kendiliğinden ortaya çıkmasını mümkün 

görmemektedir. Her iki tarafın da bir illetin müdahalesiyle birlikte ilişki kurmaları o 

illetin zorunlu bir varlık olduğuna delalet etmesi için yeterli değildir. Buna rağmen 

zorunlu bir varlığa delalet ediyorlarsa da bunun sağlayıcısı zorunlu varlık olan 

Allah’tır.  

Muhammed Hamdi’nin diğer bir görüşü “yoktan var etme” mevzusudur. 

Müellif, Mümkün varlığın yokluktan var olmadığını, yokluk vasfına sahip mümkün 

bir varlıktan da var olmadığını bizâtihi var olan ilâhî bir varlığın illeti neticesinde 

imkân âleminde bulunduğunu ifade etmiştir. Yoktan ifadesi bir numune ve benzerlik 

                                                 
277 Nursî, Mesnevi-i Nuriye, 81; Nursî, Şuâlar, 98. 
278 İnancılık. Dini öğretilerin akıl ile kanıtlanamayacağını, yalnızca inanç yoluyla kanıtlanabileceğini 

savunan görüştür. (Cevizci, Say Büyük Felsefe Sözlüğü, 1/807; Mustafa Namık Çankı, Büyük Felsefe 

Lûgatı (İstanbul: İz Yayıncılık, 2021), 2/57.) 



90 

ifade etme ihtimaline ve mecazî bir kullanım olmasına rağmen müellif, yoktan 

ifadesinin hakiki bir yokluk ifade etme ihtimalini düşünerek reddetmiştir.279 

Muhammed Hamdi ve Said Nursî, ateist akımların öncelikli olarak tartışmaya 

açtığı ve her daim gündemde tuttuğu evrendeki kötülük yasasıyla ilgili görüşlere de 

yer vermişlerdir: Muhammed Hamdi, “Sana gelen iyilik Allah’tandır. Başına gelen 

kötülük ise nefsindendir. Seni insanlara elçi gönderdik; şahit olarak da Allah yeter.”280 

âyeti ile “Başınıza gelen her musibet kendi yapıp ettikleriniz yüzündendir; kaldı ki 

Allah birçoğunu da bağışlar”281 âyetlerine yapmış olduğu tefsirde iyiliğin Allah’tan 

kötülüğün ise kuldan kaynaklı olduğunu ifade etmiştir. Hakikatte ise “hepsi 

Allah’tandır”282 âyeti mucibince ilâhî iradeye irca edilebilir olsa da mevzunun 

inceliğini anlamak bakımından şöyle izah edilebilir: hakikatte iyilik ile kötülük 

Allah’tandır. Ancak mutlak anlamda iyilik Allah’tan gelmekteyken izâfî olan 

kötülüğün sebebi ise kulun kendisidir. Allah, kuluna yalnızca iyilik ihsan etmekte 

kötülük ise iyiliğin yokluğunda peyda olmaktadır. Kulun ilâhî tecellileri celbedecek 

fiillerden bilerek veya bilmeyerek uzak kalması kötülüğün kendi nefsinde zuhûr 

etmesine neden olmaktadır. Bu durumda Allah kuluna cimri davranmadığından fiili 

yapabilme kuvvetini ihsan eder. Burada Allah’ın vermiş olduğu bir kötülük olmamakla 

birlikte kul kendi isteği ve fiili doğrultusunda kötülük yapar ve kötülüğe karışmış olur. 

Dolayısıyla burada kötülüğün Allah Teâla’ya izâfe edilmesi yalnızca fiili yaratma 

gücüyle sınırlı olmakla birlikte buradaki asıl sorumluluk kötülük fiilini hür iradesiyle 

gerçekleştiren kula aittir.283 Said Nursî yukarıda izahı yapılan kötülük mevzusunu 

kader risalesinde “kesb-i şer, şerdir; halk-ı şer, şer değildir” vecizesiyle kötülüğün 

doğasını ifade etmiştir.284 

  

                                                 
279 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 4/529. 
280 Kur’an Yolu (Erişim 1 Temmuz 2021) en-Nisâ 4/79 
281 Kur’an Yolu (Erişim 1 Temmuz 2021) eş-Şûrâ 42/30 
282 Kur’an Yolu (Erişim 1 Temmuz 2021) en-Nisâ 4/78 
283 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 3/33. 
284 Nursî, Sözler, 615. 



91 

SONUÇ 

“Yeni İlm-i Kelâm Döneminde İnkârcı Cereyanlar Karşısında Ulûhiyet 

Tasavvuru: Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır ve Said Nursi Örneği” adlı tezimizde 

ulûhiyet müdafaası konusunda dönemin gerektirdiği metodu uygulayan iki müellifin 

görüşlerine yer verdik. 

İslam düşüncesinin içinde bulunduğu girdap ve bâtıl inançlara karşı yeterli-

yetersiz tartışmaların yapıldığı dönemde, konunun her iki müellifin temel ilgi 

alanlarına giren bir sorun olduğunu görmekteyiz. Müelliflerimiz inkârcı cereyanlara 

karşı fikri mücadeleyi esas alırken, taassup ve mezhep anlayışlarından uzak kalmaya 

çalışmışlardır. 

Her iki müellifin yaşadıkları tarihler, İslam medeniyetinin çağın gerisinde 

kaldığına dair tespitlerin yapıldığı bir dönemi temsil etmekte; bu dönemlerde siyasi ve 

toplumsal sorunlara deva olması bakımından Batıdan birçok fikir ve müessesenin ithal 

edildiğini görmekteyiz. Bir sonuç olarak, Batı dünyasının elinde ortaya çıkan 

görüşlerin bir kısmı, İslam dünyasındaki kimi aydınlar tarafından bir ilke ve başlangıç 

teşkil etsin diye savunulmuştur. Ancak her iki müellif de Batıdan top yekûn bir şekilde 

fikir ve müessese ithaline karşı çıkmışlardır. Yazır ve Nursi, Batının ilim ve 

teknolojideki müspet fikirlerinin alınması, inkârcı felsefeden beslenen sefâhet ve 

zevke düşkünlük gibi bayağı, menfi fikirlerinin ise eleştirilmesi ve reddedilmesi 

gerektiğini izah etmek suretiyle İslam düşüncesine hareketlilik kazandırmayı 

hedeflemişlerdir. 

Muhammed Hamdi’de bir kelâmcıya göre, görüşlerinde kelâma dair teferruat 

bulmak mümkün değildir. O, âyetlerin izahında yer verdiği kelâm konularını bilimsel 

bilginin verileri ışığında yorumlamasıyla dikkat çekmiştir. 

Said Nursî’de kelâm konuları toplumun anlayabileceği örneklerle 

zenginleştirilmek suretiyle açıklanmıştır. Ulûhiyet bahsinde, Allah’ın varlığının ispatı, 

isim ve sıfatlarının açıklanması konularında, bilimsel verilerden yararlanması 

mevzuların idrakini kolaylaştırmıştır. 

Her iki müellifte de kelâma dair sistemli bir içerik bulmak mümkün değildir. 

Çağdaş kelâmcılardaki kelâm konu sıralamasını içerecek eserler telif etmemişlerdir. 

Muhammed Hamdi’de sistemli bir içeriğe rastlanmamasının nedeni eserin tefsir 



92 

niteliğinde olmasından kaynaklanmaktadır. Said Nursî’de ise sistemli bir içeriğin 

olmaması, müellifin kullanmış olduğu Kur’an-ı Kerim metodundan kaynaklanmıştır. 

Bununla birlikte Nursi, soru cevap tarzındaki eserleri ile kelâmla ilgili konuları farklı 

yerlerde zikrederek geniş temsiller ve kıyaslamalarla anlatma yolunu tercih etmiştir. 

Dolayısıyla her iki müellifin, birbirinden farklı mecralarda çalışmalar yaparken, içerik 

bakımından benzer yolu takip etmelerini sağlayan unsur aynı şartlar olmuştur. 

Müellifler, Batı kaynaklı pozitif akımlar ve inkârcı felsefi cereyanlara olan 

hâkimiyetleriyle dikkat çekmektedirler. Her ikisi de felsefeye hikmet gözüyle 

bakmakla birlikte ilhâd teşebbüsünde olan bir anlayışı felsefî hikmetin dışında 

değerlendirmeyi ihmal etmemişlerdir. Aklı ihmal etmeyen müellifler, inancın akıldan 

hareketle izahını yapmak suretiyle pozitif bilimler karşısında ilâhî varlığın konumunu 

ifade etmişlerdir. 

Sonuç olarak diyebiliriz ki her iki müellif de ulûhiyet konusunda aynı fikirleri 

paylaşmaktadırlar. Ancak önemsedikleri yöntem, kullandıkları izah şekli ve olaylara 

bütünlük açısından bakmalarında farklılıklar dikkat çekmektedir. Müellifler, 

yaşadıkları çağa uygun tespitlerde isabetli olup halkın ihtiyaç duyduğu dini inançların 

ihyâsı hareketinde büyük katkılara sahip olmuşlardır. 



93 

KAYNAKÇA 

Abdulcebbâr, Kâdî. Şerhu’l Usûli’l Hamse. çev. Ömer Türker. İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 1. Basım, 2013. 

Açıkgenç, Alparslan. “Said Nursî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

35/565-572. İstanbul: TDV Yayınları, 2018. 

Akdaş, Bülent. Elmalılı Hamdi Yazır’da İmanın Temellendirilmesi. Sosyal Bilimler 

Enstitüsü: Dokuz Eylül Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

Akseki, A. Hamdi. “Allah ve Din Fikri”. İlim-Âhlak-Îman. haz. M. Rahmi Balaban. 

Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 7. Basım, 1984. 

Albayrak, Sadık. Son Devrin İslâm Akademisi. İstanbul: İz Yayıncılık, 5. Basım, 2014. 

Altıntaş, Hayrani. “Dehriyye”. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Ardoğan, Recep. Delillerden Temellere Sistematik Kelam ve Güncel İnanç Sorunları. 

Kahramanmaraş: KLM Yayınları, 2. Basım, 2017. 

Ardoğan, Recep (ed.). Günümüz Kelâm Problemleri. İstanbul: Ekin Yayınları, 2017. 

Ardoğan, Recep. Kelâm İlminde Metodoloji. Kahramanmaraş: KLM Yayınları, 2021. 

Atay, Hüseyin. İslâm’ın İnanç Esasları. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1992. 

Aydın, Mehmet. “Hıristiyanlık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 17/345-

347. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Aydın, Mehmet S. Din Felsefesi. İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları, 11. Basım, 

1990. 

Başgil, Ali Fuad. Din ve Laiklik. İstanbul: Kubbealtı Neşriyat, 2016. 

Bayrakdar, Mehmet. “Tekâmül Nazariyyesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 40/337-339. İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Berberoğlu, Muhammet Necati. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Kelamî 

Görüşleri. Sosyal Bilimler Enstitüsü: Selçuk Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 

2009. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Muvazzah İlm-i Kelâm. İstanbul: Semerkand Yayıncılık, 1. 

Basım, 2015. 

Bolay, Süleyman Hayri. Felsefe Doktrinleri ve Terimleri Sözlüğü. Ankara: Atlas 

Kitap, 2018. 



94 

Bolay, Süleyman Hayri. Türkiye’de Ruhçu ve Maddeci Görüşün Mücadelesi. Ankara: 

Nobel Akademik Yayıncılık, 5. Basım, 2008. 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Tarihi Thales’ten Baudrillard’a. İstanbul: Say Yayınları, 

2020. Basım, 2020. 

Cevizci, Ahmet. Say Büyük Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Say Yayınları, 2020. Basım, 

2020. 

Cisr, Hüseyin. Risale-i Hamidiyye. çev. İsmâil Hakkı Manastırlı. İstanbul: Bahar 

Yayınları, ts. 

Cürcânî, Seyyid Şerif. Şerhu’l Mevâkıf. çev. Ömer Türker. İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 1. Basım, 2015. 

Çankı, Mustafa Namık. Büyük Felsefe Lûgatı. İstanbul: İz Yayıncılık, 2021. 

Çelebi, İlyas - Topaloğlu, Bekir. Kelâm Terimleri Sözlüğü. İstanbul: İSAM Yayınları, 

5. Basım, 2017. 

Daşdemir, Yusuf. “İslâm Mantık Geleneğinde Şerh ve Hâşiye: Tarih ve Literatür”. 

İslâm İlim ve Düşünce Tarihinde Şerh Geleneği. ed. Mesut Kaya - Sezai Engin. 

İstanbul: Endülüs Yayınları, 2020. 

Edip, Eşref. Risale-i Nur Müellifi Said Nur Hayatı-Eserleri-Mesleği. İstanbul: Beyan 

Yayınları, 2011. 

Gazzalî, Muhammed b. Ahmed. İlcâmü’l-ʿAvâm ʿan ʿİlmi’l-Kelâm. Beyrut: Darü’l 

Minhâc, 2017. 

Geçit, Mehmet Salih. “Son Dönem Temsilcileri Bağlamında Yeni İlm-i Kelâm 

Hareketi (Anadolu Örneği)”. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 9/46 

(2016), 931-944. 

Gilson, Êtienne. Tanrı ve Felsefe. çev. Mehmet S. Aydın. İstanbul: Birleşik Yayıncılık, 

1999. 

Giridî, Sırrı. Nakdü’l-Kelâm fî Akâid-‘l-İslâm. Konstantiniye: Ebu Ziya Matbaası, 

1302. 

Gürkan, Salime Leyla. “Yahudilik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

43/187-197. İstanbul: TDV Yayınları, 2019. 

Gürsoy, Kenan. “İlhâd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/96-98. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Hakkı (İzmirli), İsmail. Yeni İlmi Kelâm. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2013. 

Harman, Ömer Faruk. “Yahudilik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 43. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 



95 

Harputi, Abdullatif. Kelâm İlmine Giriş. haz. Fikret Karaman. İstanbul: Çelik 

Yayınevi, 2016. 

Hilmi, Şehbenderzade Filibeli Ahmed. Allah’ı İnkâr Mümkün müdür ? haz. Saliha 

Çetinkaya. İstanbul: Büyüyenay Yayınları, 1. Basım, 2019. 

Hilmi, Şehbenderzade Filibeli Ahmed. Huzûr-ı Akl ü Fende Mâddiyyûn Meslek-i 

Dalâleti. İstanbul: Çizgi Yayınevi, 2012. 

Izutsu, Toshihiko. Kur’an’da Tanrı ve İnsan. çev. Mehmet Kürşad Atalar. İstanbul: 

Pınar Yayınları, 7. Basım, 2019. 

İbn Cemâa, Ebu Bekr. Derecu’l-Meâ‘lî. Tarablus: Müessesetü Kütübi’s-Sekâfiyye, 

2011. 

İbn Kudâme, Muvaffakuddin. Lüm’atü’l-İ’tikâd el Hâdî ilâ Sebîli’r Reşâd. thk. Bekir 

Topaloğlu. İstanbul: Damla Yayınevi, 2012. 

İsfahani, Rağıb. Müfredat. İstanbul: Çıra Yayınları, 2020. Basım, 2020. 

Janet, Paul - Sêailles, Gabriel. Metâlib ve Mezahip. çev. Elmalılı M. Hamdi Yazır. 

İstanbul: İnsan Yayınları, 1. Basım, 2019. 

Kadir, C.A. “İslam Öncesi Hint Düşüncesi”. çev. Kürşat Demirci. İslâm Düşüncesi 

Tarihi. ed. Miyân Muhammed Şerif. İstanbul: İnsan Yayınları, 1. Basım, 1990. 

Kara, İsmail. “M. Şerefettin Yaltkaya”. Temel İslam Ansiklopedisi. 43/308-310. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Kasar, Veysel - Ardoğan, Recep. “Kelâm İlminde Araştırma Yöntem ve Teknikleri”. 

İslam İlimlerinde Araştırma Yöntem ve Teknikleri. İstanbul: KLM Yayınları, 

1. Basım, 2018. 

Kaya, Mahmut. “Ebû Bekir er-Râzî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

34/479-485. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Kizil, Hayreddin. “Rig Veda ve Avesta Tanrı Panteonundaki Benzerlikler”. Marife 

Dini Araştırmalar Dergisi 13/1 (01 Nisan 2013), 29-52. 

Koçar, Musa. Eleştirel Açıdan Said Nursî’nin Kelâmî Görüşleri. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Doktora Tezi, 1999. 

Köksal, M. Asım. İmandan İhsana. İstanbul: Semerkand Yayıncılık, 2018. 

Kutluer, İlhan. “Pozitivizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 34/335-339. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Kutub, Muhammed. Çağdaş Fikir Akımları. çev. M. Beşir Eryarsoy. İstanbul: Beka 

Yayıncılık, 2016. 



96 

Mardin, Şerif. Bediüzzaman Said Nursi Olayı Modern Türkiye’de Din ve Toplumsal 

Değişim. İstanbul: İletişim Yayınları, 2017. 

Nursî, Said. Barla Lâhikası. İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016. 

Nursî, Said. Divan-ı Harb-i Örfî. İstanbul: Zehra Yayıncılık, 2007. 

Nursî, Said. İman ve Küfür Muvazeneleri. İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016. 

Nursi, Said. Lem’alar. İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016. 

Nursî, Said. Mesnevi-i Nuriye. İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016. 

Nursî, Said. Muhâkemat. İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016. 

Nursî, Said. Sözler. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2016. 

Nursî, Said. Şuâlar. İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016. 

Nursî, Said. Tarihçe-i Hayat. İstanbul: Sözler Neşriyat, 2016. 

Ocak, Hasan. “Erken Dönem İslam Felsefesi (Tabiat Felsefesi)”. İslam Felsefesi. 

İstanbul: Lisans Yayıncılık, 2. Basım, 2018. 

Okumuş, Mesut. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hayatı, İlmi Kişiliği ve Eserleri. 

Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2017. 

Özervarlı, M. Sait. Kelâm’da Yenilik Arayışları (XIX. Yüzyıl Sonu-XX. Yüzyıl Başı). 

İstanbul: İSAM Yayınları, 3. Basım, 2017. 

Özervarlı, M. Sait. “Selefiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/399-

402. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Özervarlı, M. Sait. “Yeni İlm-i Kelâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

43/427-428. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Özervarlı, M. Sait - Birinci, Ali. “İzmirli İsmail Hakkı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 23/530-535. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Paksüt, Fatma. “Merhum Dayım Hamdi Yazır”. Elmalılı M. Hamdi Yazır 

Sempozyumu. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

Sâbûnî, Nûreddin es-. el-Bidâye fî Usûli’d-Dîn. thk. Bekir Topaloğlu. İstanbul: 

Marmara İlahiyat Fakültesi Yayınları, 17. Basım, 2017. 

Said Halim Paşa. Buhranlarımız. İstanbul: İz Yayıncılık, 2020. 

Senebâvî, Muhammed Emir. Şerh Cevherü’t Tevhid. Darü’l Kütübü’l İlmiyye, 2021. 

Şahiner, Necmeddin. Bilinmeyen Taraflarıyla Bediüzzaman Said Nursî. İstanbul: Nesil 

Yayınevi, 67. Basım, 2019. 



97 

Tahir, Bursalı Mehmed. Osmanlı Müellifleri. thk. Mehmet Ali Yekta Saraç. Ankara: 

Türkiye Bilimler Akademisi, 2016. 

Taylan, Necip. Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu. İstanbul: Mahya Yayınları, 3. Basım, 

2015. 

Topaloğlu, Aydın. “Materyalizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/137-

140. İstanbul: TDV Yayınları, 2003. 

Topaloğlu, Aydın. “Teizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/332-334. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Topaloğlu, Bekir. Allah’ın Varlığı (İsbat-i Vacib). Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 

1992. 

Topaloğlu, Bekir. Kelâm İlmine Giriş. İstanbul: Damla Yayınevi, 2. Basım, 2012. 

Turner, Colın. Kur’ân’ı Said Nursî İle Okumak. çev. İbrahim Kapaklıkaya. İstanbul: 

Nesil Yayınevi, 2020. 

Türker, Ömer. “Abdulkâhir el-Bağdâdî, Usûli’d-Dîn, 3.Ders”. YouTube. Yayın Tarihi 

25 Aralık 2019. https://www.youtube.com/watch?v=WgSI6eqv8Tc&list= 

PLADMQ9VgSO5l0tA8Afptxunc3R0BwAE5l&index=6 

Türker, Ömer. “Kelamî Yöntem Teorisi (Gâibin Şâhide Kıyası)”. İslam Düşüncesinde 

Teoriler I Metafizik. İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021. 

Türker, Ömer. “Meşşâîlik Ekolü”. İslam Düşüncesinde Teoriler I Metafizik. İstanbul: 

Ketebe Yayınları, 2021. 

Uçman, Abdullah. “Bahâ Tevfik”. Temel İslam Ansiklopedisi. 4/452-453. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1991. 

Ülken, Hilmi Ziya. İslam Felsefesi Kaynakları ve Tesirleri. Ankara: Selçuk Yayınları, 

ts. 

Ülken, Hilmi Ziya. Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi. Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 16. Basım, 2019. 

Vakkasoğlu, Vehbi. Maneviyat Dünyamıza İz Bırakanlar. İstanbul: Cihan Yayınları, 

1987. 

Van Bruinessen, Martin. Ağa, Şeyh, Devlet. çev. Banu Yalkut. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 10. Basım, 2018. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. 11/57-62. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Fahreddin er-Razî”. TDV İslam Ansiklopedisi. 1995 



98 

Yavuz, Yusuf Şevki. “İlâh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/64. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. İstanbul: Azim Dağıtım, 2020. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi. Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler. haz. A. Cüneyd 

Köksal, Mahmud Kaya. İstanbul: Klasik Yayınları, 3. Basım, 2019. 

 


