
  MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

TÜRKİYE SİNEMASINDA FEMİNİST BAKIŞLAR: KADINLAR ARASI 

İLİŞKİLERİN TEMSİLİ VE CİNSİYET POLİTİKALARI  

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

Delal AKBIYIK 

 

 

 

Anabilim Dalı: Sosyoloji 

Programı: Genel Sosyoloji ve Metodoloji 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Umut Tümay Arslan Yeğen  

 

 

 

 

 

 

Kasım 2021 





MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

TÜRKİYE SİNEMASINDA FEMİNİST BAKIŞLAR: KADINLAR ARASI 

İLİŞKİLERİN TEMSİLİ VE CİNSİYET POLİTİKALARI  

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

Delal AKBIYIK 

 

 

 

Anabilim Dalı: Sosyoloji 

Programı: Genel Sosyoloji ve Metodoloji 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Umut Tümay Arslan Yeğen  

 

 

 

 

 

 

Kasım 2021 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü tez yazım kılavuzuna 

uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

 tez içindeki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

 görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel etik kurallarına uygun olarak 

sunduğumu,  

 başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere bilimsel normlara 

uygun olarak atıfta bulunduğumu,  

 atıfta bulunduğum eserlerin tümünü kaynak olarak gösterdiğimi, 

 kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı,  

 ücret karşılığı başka kişilere yazdırmadığımı (dikte etme dışında), uygulamalarımı 

yaptırmadığımı, 

 ve bu tezin herhangi bir bölümünü bu üniversite veya başka bir üniversitede başka bir 

tez çalışması olarak sunmadığımı beyan ederim. 

   

 

 

 

                                

           

                                                                                                                           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                II 
 

 

ÖNSÖZ 

     

Tez danışmanım Prof. Dr. Umut Tümay Arslan’a teze başladığım ilk günden itibaren teze 

yaptığı muazzam katkılardan ve hiç esirgemediği desteğinden ötürü çok teşekkür ederim. 

Jürimde yer alan Dr. Öğr. Üyesi Özlem Güçlü’ye ve Doç. Dr. Feryal Saygılıgil’e açtıkları yeni 

pencerelerle tezin son halini almasını mümkün kılan katkıları için müteşekkirim. Ayrıca 

savunma jürisinde yer alan Prof. Dr. Sibel Yardımcı’ya ve Dr. Öğr. Üyesi Esin Paça Cengiz’e 

değerli yorumları ve önerileri için çok teşekkür ederim.  

 

 

     

 

 

 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                III 
 

 

     İÇİNDEKİLER 

 

                                                                                                                                            Sayfa 

       

      ÖNSÖZ………………………………………………………………………………..….II 

      İÇİNDEKİLER………………………………………………………………………….III 

      ŞEKİL LİSTESİ………………………………………………………………………...VI 

      ÖZET……………………………………………………………………………….…....IX 

      ABSTRACT………………………………………………………………………………X 

 

1. GİRİŞ………………………………………………………………………………….1 

2. FEMİNİST SİNEMA TARTIŞMALARI…………………………………………..12 

2.1. Temsilin Politikası………………………………………………………………..12 

2.2. Feminist Film Yazını ve Feminist Sinema……………………………………….19 

2.3. Feminist Bakış……………………………………………………………………37 

2.4. Feminist Sinemayı Sesin İmkanlarına Açmak……………………………………48 

2.5. Arzuyu Feminizmin Sınırlarına Çekmek…………………………………………58 

 

3. 80’Lİ YILLAR TÜRK SİNEMASI’NDA KADIN FİLMLERİ…………………..65 

3.1. 1980’li Yıllarda Türkiye’de Feminist Hareket…………………………………...65 

3.2. 1980’li Yıllar Kadın Filmleri…………………………………………………….73 

3.3. 1980’li Yılların Kadın Filmlerine Genel Bir Bakış……………………………...79 

3.3.1. Bir Hapishane Olarak Ev………………………………………………79  

3.3.2. Mutsuz Evlilikler………………………………………………………83 

3.3.3. Pencereler……………………………………………………………...85  

3.3.4. Mahalle Baskısı………………………………………………………..88 

3.3.5. Çığlıklar/Parazit Sesler………………………………………………...89 

3.3.6. Kadınlar Arası Sosyallik ve Arkadaşlık…………………………….….92  

3.3.7. Sabiha’nın Yol Arkadaşları: Vesikalı Kadınlar………………………..97 

3.3.8. Kadınların Arzusu…………………………………………………….103 

                        3.3.9. Miras İmgelere ve Kendi İmgelerine Yeniden Bakan Filmler………..108 

3.4. Türk Sineması Kadın Yönetmenlerine Genel Bir Bakış/İki Kaş Arasındaki Çizgi: 

Kadın Yönetmen Olmak…………………………………………………………….114                

 



                                                                                                IV 
 

 

     4.  2000’LER TÜRKİYE SİNEMASI’NDA FEMİNİST BAKIŞLAR……………….129 

4.1. Kadınlar Ekseninde 2000’li Yılların Politik Bağlamı…………………………..129 

4.2. Yeni Türk Sineması ve Feminist Bakışlar………………………………………138 

4.3. Sabiha’nın Kızkardeşleri: Sopanın Bakış Açısına Direniş..……………………..142 

             4.3.1. İnatçı Kızlar………………………………..…………………………142 

             4.3.2. Annelerle Hesaplaşma………………………………………………..149 

             4.3.3. Akışa Atılan Kesikler: Dans………………………………………….156  

             4.3.4. Kadınların Taşrası……………………………………………………159 

             4.3.5. Kuşatan Sesler/Kucaklayan Sesler…………………………………...162 

             4.3.6. Ev Meselesi………………………………………………………..…165 

             4.3.7. Kadınların Gözünden “Yeni Türkiye”………………………………..173 

             4.3.8. Genel Değerlendirme…………………………………………………175 

 

 

           5. DÖRT YAKIN OKUMA: İKİ GENÇ KIZ, MAVİ DALGA, TOZ BEZİ ve AŞK,       

               BÜYÜ, VS. ………………………………………………………………………..178                       

                 

                5.1. İki Genç Kız: Lezbiyen Arzu Lehine Yüzeyler Arası Üretken Bağlantılar…..184 

                             5.1.1.Alan-Dışı’nın İmkanları: Lezbiyen Varoluş………………………..192 

                             5.1.2.Kamusal Alanda Lezbiyen Bir Çıkıntı Yaratmak…………………..197 

                5.2. Mavi Dalga: Yumuşak Geçişler, İhtimaller, Fark Edişler……………………203  

                             5.2.1.Bir Büyüme Filmi…………………………………………………..204 

                             5.2.2.Bedenlerin Mahremiyeti……………………………………………207 

                             5.2.3.Yetişkinlik Perdesi…………………………………………………212 

                             5.2.4.Filmin Ses Yüzeyi………………………………………………….214 

                             5.2.5.Arkadaşlığın Sağaltıcı Dünyası…………………………………….218 

                             5.2.6.Seyir Deneyimi……………………………………………………..220 

                5.3. Toz Bezi: Kadınlık Halleri, Karşılaşmalar ve Hayat Tutamakları ………….. 222 

                             5.3.1.Kültürel Perdeye Müdahale/Etik Karşılaşma………………………224 

                             5.3.2.Kırılma Hatları……………………………………………………..226 

                             5.3.3.Haptik Olana Açılmak………………….…………………………..231 

                             5.3.4.Eyleme Kudreti…………………………………………………….234 

                             5.3.5.Arkadaşlık………………………………………………………….236 

                5.4. Aşk, Büyü, vs: Güzel Bir Göz Beni Attı Bu Derin Sevdaya………………….242 



                                                                                                V 
 

 

                             5.4.1. Sinemada Lezbiyen Temsiller……………………………………..242 

                             5.4.2.Heteronormatif Perdeyi Bozmak…………………………………...245  

                             5.4.3.Aşka Çağıran Sesler………………………………………………..247 

                             5.4.4.Büyüsü Bozulmuş Dünyayı Büyülemek……………………………249 

                             5.4.5.Benimle Gel, Bana Kaç…………………………………………….251 

                             5.4.6.Sınıfsal Mesele……………………………………………………..253 

 

          6. SONUÇ………………………………………………………………………….…257 

          KAYNAKÇA……………………………………………………………………...…263 

          EK: Yakın Okumaya Tabi Tutulan Filmlerin Künyeleri…………………………278 

          ÖZGEÇMİŞ………………………………………………………………………….280 

 

              

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                                VI 
 

 

 
 
ŞEKİL LİSTESİ 
 

 Sayfa 
 
 
 
 
 

Şekil 2.1: Un Regard Oblique (1948), Robert Doisneau……………………………………...27 

Şekil 2.2: At the Opera (1878), Mary Cassatt…………………………………………………41 

Şekil 3.1: Güneşin Tutulduğu Gün……………………………………………………………82 

Şekil 3.2: Güneşin Tutulduğu Gün……………………………………………………………83 

Şekil 3.3: Benim Sinemalarım………………………………………………………………...83 

Şekil 3.4: Mine………………………………………………………………………………..88 

Şekil 3.5: Kurbağalar………………………………………………………………………...88 

Şekil 3.6: Dul Bir Kadın………………………………………………………………………94 

Şekil 3.7: Dul Bir Kadın………………………………………………………………………95 

Şekil 3.8: İki Kadın……………………………………..………………………………………………97 

Şekil 3.9: Vesikalı Yarim-Sabiha………………...……………………………………………98 

Şekil 3.10: Firar………...……………………………………………………………………106 

Şekil 3.11: Dul Bir Kadın……..….…………………………………………………………..107 

Şekil 3.12: Dağınık Yatak……..……………………………………………………………..108 

Şekil 3.13: Benim Sinemalarım……………………………………………...…………...…………126 

Şekil 3.14: Benim Sinemalarım……………………………………………………………...126 

Şekil 4.1: Sibel- Sibel ve Fatma……………………………………………………………..144                                    

Şekil 4.2: Sibel- Çiçek……………………………………………………………………….144  

Şekil 4.3: Mine………………………………………………………………………………145 

Şekil 4.4: Mustang- Ece, Nur ve Lale……………………………………………………….147 

Şekil 4.5: Mustang……………………………………………………………………..……148 

Şekil 4.6: Sibel……………………………………………………………………………….148 

Şekil 4.7: Sibel- Sibel………………………………………………………………………..149 

Şekil 4.8: Mustang…………………………………………………………………………..149 

Şekil 4.9: Anayurdu- Halise…………………………………………………………………151 

Şekil 4.10: Anayurdu- Halise ve Nesrin……………………………………………………..151 

Şekil 4.11: Anayurdu- Halise ve Nesrin……………………………………………………..151 



                                                                                                VII 
 

 

Şekil 4.12: Anayurdu-Halise………………………………………………………………...152 

Şekil 4.13: Anayurdu- Halise ve Nesrin……………………………………………………..153 

Şekil 4.14: Anayurdu- Nesrin ve Halise……………………………………………………..153 

Şekil 4.15: Köksüz- Feride ve Nurcan……………………………………………………….153 

Şekil 4.16: Köksüz- Nurcan……………………………………………………….…...…….167 

Şekil 4.17: Toz Bezi- Hatun………………………………………………………....……….167 

Şekil 4.18: Anayurdu……………………………………………………………….…...…...167 

Şekil 4.19: Nefesim Kesilene Kadar- Serap………………………………………………….168         

Şekil 4.20: Toz Bezi- Nesrin……………………………………...………………………….168 

Şekil 4.21: Toz Bezi- Hatun………………………………………………………………….169  

Şekil 4.22: Toz Bezi- Hatun…………………………………………………………….……169 

Şekil 4.23: Nefesim Kesilene Kadar- Serap………………………………………………….169 

Şekil 4.24: Nefesim Kesilene Kadar- Serap………………………………………………….170             

Şekil 4.25: Gözetleme Kulesi- Seher………………………….……………………………..170 

Şekil 4.26: Nefesim Kesilene Kadar- Serap………………………………………………….171           

Şekil 4.27: Gözetleme Kulesi- Seher………………………………………………………...171  

Şekil 4.28: Gözetleme Kulesi- Seher………………………………………………………...171 

Şekil 4.29: Nefesim Kesilene Kadar- Serap………………………………………………….171       

Şekil 4.30: Gözetleme Kulesi- Seher………………………………………………………...172 

Şekil 4.31: Nefesim Kesilene Kadar- Serap………………………………………………….172 

Şekil 4.32: Hayaletler……………………………………………………………………….174                                               

Şekil 4.33: Kaygı……………………………………………………………………………………...174 

Şekil 5.1: İki Genç Kız- Handan ile Behiye………………………………………………….187 

Şekil 5.2: İki Genç Kız- Handan ile Behiye………………………………………………….188 

Şekil 5.3: İki Genç Kız- Handan ile Behiye………………………………………………….189 

Şekil 5.4: İki Genç Kız- Handan ile Behiye…………………………………………………190 

Şekil 5.5: İki Genç Kız- Handan……………………………………………………………..192 

Şekil 5.6: İki Genç Kız- Leman………………………………………………………………192 

Şekil 5.7: İki Genç Kız- Handan ile Behiye………………………………………………….193 

Şekil 5.8: İki Genç Kız- Handan ile Behiye………………………………………………….198 

Şekil 5.9: İki Genç Kız- Handan ile Behiye………………………………………………….199 

Şekil 5.10: İki Genç Kız- Handan ile Behiye………………………………………………..201 

Şekil 5.11: Mavi Dalga- Deniz, Gül, Esra ve Perin…………………………………………204 

Şekil 5.12: Mavi Dalga- Deniz………………………………………………………………206 



                                                                                                VIII 
 

 

Şekil 5.13: Mavi Dalga- Deniz, Gül, Esra ve Perin………………………………………….209 

Şekil 5.14: Mavi Dalga- Fırat………………………………………………………………..214                          

Şekil 5.15: Mavi Dalga- Deniz ve Gül……………………………………...……………….214 

Şekil 5.16: Mavi Dalga- Deniz………………………………………………………………216 

Şekil 5.17: Mavi Dalga- Deniz, Gül, Esra ve Perin………………………………………….218 

Şekil 5.18: Toz Bezi- Hatun ve Nesrin……………………………………………………….230 

Şekil 5.19: Toz Bezi- Asmin…………………………………………………………………231  

Şekil 5.20: Toz Bezi- Hatun ve Nesrin……………………………………………………….232 

Şekil 5.21: Toz Bezi- Hatun ve Nesrin……………………………………………………….237 

Şekil 5.22: Toz Bezi- Hatun ve Nesrin……………………………………………………….239 

Şekil 5.23: Toz Bezi- Nesrin…………………………………………………………………240 

Şekil 5.24: Toz Bezi- Hatun ve Nesrin……………………………………………………….241 

Şekil 5.25: Aşk, Büyü vs- Reyhan ve Eren…………………………………………………..246 

Şekil 5.26: Aşk, Büyü vs- Reyhan ve Gökhan……………………………………………….253      

Şekil 5.27: Aşk, Büyü vs- Eren……………………………………………………………….253 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                IX 
 

 

 

TÜRKİYE SİNEMASINDA FEMİNİST BAKIŞLAR: KADINLAR ARASI 

İLİŞKİLERİN TEMSİLİ VE CİNSİYET POLİTİKALARI  

 
 

ÖZET 
 
Bu çalışmada feminist film kuramının tartışma alanları Türkiye sinemasına ait belirli örnekler 

üzerinden takip edildi. Feminist film kuramı, sinemayı referans alarak eril dünyanın inşa ettiği 

ve bilhassa kadınlar açısından eşitsizlikler ve hiyerarşiler üreten bakış açılarını pek çok 

kanaldan hareketle eleştiriye tabi tutar. Ancak yalnızca bunu yapmakla kalmaz; bununla 

beraber, kadınlar ve eril tahakküme maruz kalan diğer tüm normatif olmayan öznellikler için 

feminist inşalar üretir. Bu geniş hareket alanı feminist film kuramının en başta feminist teori 

olmak üzere diğer pek çok kuramsal hatla da buluşmasını sağlar. Bu tez, bahsedilen bu 

bağlantıların da izini sürmeyi hedefledi.  
 
Çalışmada incelenen filmler feminist film kuramının belirli tartışma eksenlerinden hareketle 

birtakım gruplara bölünerek analiz ediliyor. Örneğin 1980’lerin “kadın filmlerine” ve oradan 

2000’lere uzanacak şekilde Türk sinemasından belirli “kadın yönetmenlere” ve ürettikleri 

filmlere bakılıyor. Bunun yanı sıra 2000 sonrası feminist söylemle yakın temas içerisinde olan 

ve yine kadın yönetmenler tarafından çekilen bazı filmler belirli ortaklıklar ve bağlantılar 

üzerinden analiz ediliyor. Yer yer Yeşilçam’dan da geçerek 1980’lerden 2000 sonrasına uzanan 

benzer imgeler ve duygu evrenleri araştırılıyor. Son bölümde ise etik/estetik/politik açıdan 

Türkiye sinemasında yeni bakışlara imkân yarattığı öne sürülen dört film, kadınlar arası 

deneyimler ve bu deneyimlere ilişkin imgeler/sesler referans alınarak yakın okumaya tabi 

tutuluyor. Böylelikle bu çalışma 1980’lerden günümüze uzanan film örnekleriyle ve bunlar 

arasında kurulan belirli bağlantılarla, yer yer yönetmenin toplumsal cinsiyetini hesaba katarak 

yer yer ise bu meseleyi parantez içerisine alarak Türkiye sinemasını feminist bir perspektiften 

okumayı deniyor.   
 
Anahtar Kelimeler: Feminist film kuramı, temsil, feminist sinema, “kadın filmi”, “kadın 

yönetmen”, kadınlar arası deneyimler, imge/ses rejimi, Türkiye sineması.  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                                X 
 

 

 
 

FEMINIST GAZES IN CINEMA OF TURKEY: THE REPRESENTATIONS OF 
RELATIONSHIPS BETWEEN WOMEN AND GENDER POLITICS 

 
 
 
 

ABSTRACT 
 
 
 
In this study, some key issues and debates in feminist film theory, were followed through 
specific examples from cinema of Turkey. Feminist film theory criticizes the male gaze, arguing 
that it builds and produces inequalities and hierarchies, especially for women, through many 
channels. But it doesn’t just do that; in addition, it produces feminist constructions for women 
and all other non-normative positions, subjected to masculine domination. Covering such a 
wide range of topics enables feminist film theory to meet many other theoretical lines, 
especially feminist theory. This thesis aims to trace these connections.  
 
The films examined in this study are analyzed by dividing them into a number of groups based 
on certain debates of feminist film theory. Examples of groups analyzed include the “woman’s 

film” of the 1980s, or “female directors” from the beginning of the Turkish cinema to 2000s, 
and the films they produced are discussed. In addition, some films produced by female directors 
from post-2000s, which are in close contact with feminist discourse are analyzed by taking into 
account the connections and commonalities between them. Similar images and emotional 
universes are explored in these films stretching from the 1980s to post-2000s whilst passing 
through Yeşilçam from time to time. In the last part, four films that are claimed to create new 

perspectives in cinema of Turkey from an ethical, aesthetic and political point of view are 
subjected to close reading with reference to the experiences between women and the images 
and sounds related to these experiences. Thus, this study tries to read the cinema of Turkey 
from a feminist perspective, with examples of films and certain connections established 
between them, dating from 1980s to the present; by taking into account the gender of the 
director for some films, and by exclusively focusing on the pictures for other films.  
 
Key Words: Feminist film theory, representation, feminist cinema, “woman’s film”, “female 

director”, experiences between women, image/sound regime, cinema of Turkey. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                                1 
 

 

1. GİRİŞ  

 

Bu çalışmanın ilk adımı Türkiye sinemasında kadınlar arası arkadaşlığın ne şekilde temsil 

edildiği sorusundan hareketle ortaya çıktı. Amacım yapım yılı 2000 sonrası olan, birden fazla 

kadını ve bu kadınlar arasındaki ilişkileri odağına alan filmleri analiz etmekti. Aklımda İki Genç 

Kız, Toz Bezi ve Mavi Dalga filmleri vardı. Bu filmlere sonradan Aşk, Büyü vs filmi de eklendi. 

Adı geçen filmleri kadınlar arası deneyimleri feminist bir perspektiften inşa etmeleri ve bu 

inşanın doğrudan feminist biçimlere, kameranın feminizmle üretken bir hizaya gelmesine 

olanak tanıması çerçevesinde seçtim. Dört filmin de etik/estetik/politik açıdan Türkiye 

sinemasında yeni bakışlara imkân yarattığını düşündüm. Ancak yine de Türkiye sinemasına 

ilişkin bir söz üretirken bu filmleri, kendi içlerine kapalı yüzergezer bir şekilde ele 

alamayacağımın sonucuna vardım. Yani bu filmleri Türkiye sineması içerisinde tarihsel olarak 

belirli bir bağlama oturtmam, olası bağlantılar inşa etmem ve birtakım 

sürekliliklerin/süreksizliklerin izini sürmem gerektiğini düşündüm. Feminist bir söylemi 

referans alarak belirli bir grup filmin yeni bakışlar inşa ettiğini öne sürerken bu söylem 

çerçevesinde Türkiye sinemasının pek çok kesitine bakmamın, önceki bakışların birikimine 

işaret etmemin zorunluluğunu fark ettim. Böylelikle tez, kadınlar arası ilişkilerin ama aynı 

zamanda kadın öznelliğinin temsil biçimlerini, kadınları merkeze taşıyan hikayeleri ve buna 

işaret eden imgeleri/sesleri ya da “kadın yönetmen” meselesini yani feminist sinemaya ilişkin 

pek çok tartışmayı Türkiye sineması üzerinden takip eden ve nihayetinde yakın okumaya tabi 

tutulan filmleri tüm bu birikimi hesaba katarak analiz eden bir çerçeve kazandı. Yani tezi 

başlatan ilk soru çatallanarak başka başka soruların doğmasını mümkün kıldı. Tezi bu şekilde 

kurgulamamın en başta danışmanım Umut Tümay Arslan olmak üzere jüri üyeleri Özlem Güçlü 

ve Feryal Saygılıgil’in eleştirileri ve önerileriyle mümkün hale geldiğini not düşmem gerekir.  

 

Yukarıda dile getirilenler ışığında tezin bu çerçevede ana odağı Türkiye sinemasının son 40 

yılında üretilmiş belirli filmleri feminist film teorisinin tartışma eksenleriyle analiz etmek oldu. 

Bu tartışmalar aynı zamanda feminist teorinin kendi içerisindeki tartışmalarla da çakışır. 

Çalışma feminist film teorisinin ana uğraklarına, kült metinlerine, bu metinler üzerine inşa 

edilen birikimlere, çatallanmalara, eleştirel görüşlere ve üretici çelişkilere değiniyor. Feminist 

film teorisi içerisindeki bu kapsamlı hat, yeni feminist tahayyüllerin potansiyel kuvvetlerine, 

sinemada feminist icatların inşa edilebilirliğine işaret eden bir imkanlar kümesi oluşturur.   

 



                                                                                                2 
 

 

Normatif erilliklerin dışında kalan başka türlü olabilirliklere filmler üzerinden alan açan 

feminist film teorisi, sinemada yeni kültürel olanakların üretimine odaklanan diğer pek çok 

kuramsal hatla da çakışır. Bu hatlara ilişkin izlekleri örneğin Jacques Ranciére ve Kaja 

Silverman’ın çalışmalarından takip edebiliriz. Ranciére’in bilhassa “duyumsanabilir olana ait 

başka bir politika” veya “mümkün olanın manzarasını değiştirmek” (96) şeklinde tarif ettiği 

imkanlara odaklanan Özgürleşen Seyirci (2015) adlı çalışması bu kuramsal hattın 

potansiyellerini görünür kılar. Bu potansiyelleri Ranciére şöyle betimler:“Uyuşmazlıklar 

meydana getirme; duyumsanabilir sunum tarzlarını değiştirme; çerçeveleri, ölçüleri veya 

ritimleri değiştirerek böylece ifade biçimlerini değiştirme; görünüşle gerçeklik, biricikle genel, 

görünür olanla görünürün anlamı arasında yeni bağlar kurma…”(62). Burada artık gerçekliğin, 

hakiki olanın peşinde değilizdir; bunun yerine, mevcut kurmacaların inşa ettiği dünya 

tasarımlarına olası üretken müdahalelerin alanı içerisindeyiz. Silverman’ın da benzer bir hattan 

yol alarak görünür dünyanın sınırlarını çekiştirecek imkanları barındırdığını düşündüğü görsel 

metinler üzerinden ürettiği kavramsal aygıtlar zengin bir içerik sunar. Bu çalışmada da 

Silverman’ın en başta “kültürel perde” olmak üzere inşa ettiği pek çok kavram önemli bir 

kuramsal çerçeve sağladılar. Silverman (2006) kültürel perdeyi, toplumsal farkların üretiminde 

rol oynayarak ideolojik etkiler üreten ve gerçeklik etkisi yaratan bir imgeler repertuarı olarak 

tarif eder (202). Silverman perdenin aynı zamanda psişik işleyişler tarafından da onaylanan bir 

repertuar olduğunun altını çizer. Silverman’ın tarif ettiği perde kavramı yalnızca normatif 

temsillerden oluşmaz; bunun yerine, “her türlü muhalif ve altkültüre ait temsili de” (261) 

barındırır. Bu, perdeye olası libidinal yatırımlarla müdahalede bulunabileceğine ve yeni 

kültürel olanakların yaratılabileceğine işaret eder. Silverman perdeye psişik müdahaleleri 

üstlenebilecek estetik metinler içerisinde ise Lacan’dan da hareketle görsel ve imgesel 

biçimlerin önemli bir rol oynadığını söyler ve yeni özne koordinatları için alternatif imgelerin 

yaratılması gerektiğini vurgular (127-8).  

 

Kültürel perde kavramı sinemayı, normatif imgeleri veya bu imgelere karşı işleyen yeni imgesel 

hatları düşünmek; görünür dünyanın eşiklerini müzakere etmek ya da yeniden biçimlendirmek 

açısından epeyce işlevsel bir kavram. Örneğin Türkiye bağlamı içerisinde de Umut Tümay 

Arslan bu kavramla ilişkili bir şekilde “Türklük perdesi” kavramını geliştirir. Öznellik üreten 

toplumsal bir iktidar biçimi olarak Türklük perdesi, bedenleri baştan aşağı kat ederek duygular 

alanında hareket eden hem politik hem de psişik bir egemenlik inşasına dayanır (2015; 2017). 

Bu perdenin Yeşilçam’la/Türk sinemasıyla olan bağını ise Arslan, “Türklüğün sinema perdesi” 

olarak kavramsallaştırır. Kültürel bir perde, bir “büyük hikâye” (12) ya da bir “biz perdesi” 



                                                                                                3 
 

 

olarak Yeşilçam filmleri Arslan’a göre aynı zamanda “iktidarın duygular alanındaki hareketini” 

(11), en mahrem olarak görülenin içinde “toplumsal olanın ayak izlerini” (12) (Arslan, 2010) 

görebildiğimiz metinler olarak karşımıza çıkarlar. Bu çerçevede bir kültürel perde olarak 

sinema, hem toplumsal olanın hem de psişik olanın ve bunların birbirine kenetlendiği, iç içe 

geçtiği anların takibini sürmeye imkan tanır.   

 

Kültürel perdeyi toplumsal cinsiyet ve cinsellik alanında üretilen normatif temsiller açısından 

bir “kadınlık perdesi” olarak da düşünebiliriz. Bu perde, sinemada kadınların patriarkal 

filtreden geçirilmiş bilhassa görsel ama aynı zamanda işitsel tarihini barındırır. Bir başka 

deyişle kadınlık perdesi, kadınlığa ilişkin normları tesis eden, cinsel farkı/cinselliği/bedeni 

düzenleyen hem optik hem de akustik bir eril aynaya/perdeye1 işaret eder. Bu çalışmada da hem 

bahsedilen bu kadınlık perdesinin hem de bu perdeye yapılan üretken müdahalelerin, yeni 

görme ve görülme biçimlerinin, zemin kaydırıcı potansiyellerin izleri sürülür. Diğer bir ifadeyle 

Ranciére ve Silverman’ın açtığı teorik hatlar, feminist film kuramı ve pratiğinin alan açtığı 

imkanlarla beraber tartışılır.  

 

“Feminist Sinema Tartışmaları” adlı ilk bölümde öncelikle temsil kavramına, temsilin 

politikasına ve kurucu etkisine bakılıyor. Temsilin güç ilişkileriyle, tarihin belirli bir anında 

egemen olan söylemlerle olan ilişkisi irdeleniyor. Bu ilişkiler bilhassa toplumsal cinsiyet 

perspektifinden hareketle analiz ediliyor. Temsil sisteminin önemli bir ayağını oluşturan 

sinemada imgelerin yaygın üretim biçimlerinden biri olan idealleştirme/değersizleştirme 

şeklindeki ikiliklere vurgu yapılıyor. Cinsiyet/toplumsal cinsiyet sistemine ne şekilde dahil 

olacağımızı belirleyen, bu sisteme ilişkin anlam dünyasını sabitlemeye çalışan temsil aynı 

zamanda normatif olmayan öznellikler açısından da önemli bir mücadele alanını oluşturur. 

Egemen temsil pratiklerinin inşa edici kuvvetine rağmen tüm anlam dünyasına 

hükmedememesi, yeni temsil stratejilerinin düşünülmesine, başka türden öznellik formlarının 

yaratılabilmesine imkân tanıyor. Feminist film pratiğinin de tam olarak bu imkanlar üzerine 

önemli bir düşünme alanı açtığını söyleyebiliriz. Baskın temsil sistemlerine yönelik pek çok 

toplumsal fark biçimi ve bunlar arasındaki kesişimsellikleri içerisine dahil eden bir eleştiriden 

                                                        
1 Umut Tümay Arslan (2021) eril perdenin koordinatlarına ilişkin zeminin ne şekilde kaydırılabileceğini, bu 
perdeye içkin güçlerin nasıl yapıbozuma uğratılabileceğini Benim Sinemalarım (Füruzan/Gülsün Karamustafa, 
1990) adlı film üzerinden analiz eder. Arslan’a göre film, “hem eril mizansenin hapsettiği, güçsüz, çaresiz, 
bütünüyle ele geçirilebilir bir nesneye dönüştürdüğü hem de eril anlatının, ‘düşme hikayesinin’, kendini tek 
gerçeklik, tek yol olarak dayattığı bir dünyayla çatışma içindedir” (34).   



                                                                                                4 
 

 

hareketle feminist film pratiği, yeni görme/görülme biçimlerinin inşa edilmesine olanak 

yaratıyor.  

 

Feminist film yazını görünür dünya üzerine birçok kanaldan beslenerek kritik sorular soran ve 

bu sorulara olası cevaplar üreten bir birikime sahiptir. Sorulan sorular ve bu sorulara ilişkin 

mümkün cevaplar dünyaya normatif bağlanmalarımızı yeniden gözden geçirecek bir imkanlar 

kümesi yaratır. Örneğin Laura Mulvey’in bu yazın içerisinde eril bakış kavramı etrafında inşa 

ettiği ve 1975 yılında yayınladığı “Görsel Haz ve Anlatı Sineması” adlı makalesi böylesi bir 

imkana kapı aralar. Mulvey’in açtığı yolu takip eden ya da onun metnini eleştirerek ilerleyen 

pek çok film teorisyeni de bu imkanlara yenilerini ekleyerek yeni görüş alanları inşa ederler. 

Tüm bu birikim içerisinde başta temsil meselesi olmak üzere pek çok tartışmayla beraber idrak 

edilebilir olanın sınırları alabildiğince çekiştirilir. Bu işlemler birden fazla soruşturma 

kanalından hareketle gerçekleşir. Örneğin bir taraftan imge rejimine, öte taraftan ses rejimine 

ya da üzerinde çalışılan malzemeyi adlandırma meselesine, arzu kavramına, öznelliğe, 

izleyicilik konumlarına, kamera önüne olduğu gibi kamera arkasına da bakılır. Bu çalışmada 

bu tartışma eksenleri büyük bir oranda Kaja Silverman, Teresa de Lauretis, bell hooks, Pascal 

Bonitzer, Michel Chion, Ruby B. Rich, Anneke Smelik ve Doane A. Mary’in metinlerinden 

takip edildi. Tüm bu tartışmalar sinemada feminist bir bakışın alan açtığı çerçeveleri görünür 

kılar. Ben de bu çalışmada ayrıntılı bir şekilde analiz edilen belirli tartışma noktalarını Türkiye 

sineması ekseninde ele alıyorum. Diğer bir ifadeyle feminist bir bakışın alan açtığı güzergahlar 

ekseninde Türkiye sinemasından belirli kesitlere eğiliyorum. Örneğin bir taraftan feminist 

hareketten de esinlenen 80’lerin kadın filmlerine bakıyorum, öte taraftan feminist bir saik 

gütsün veya gütmesin kadın yönetmenlerin çektikleri filmlerle ilgili genel bir resim 

çıkarıyorum. Diğer taraftan 2000 sonrası büyük bir oranda ilk filmlerini üreten kadın 

yönetmenlerin feminizmle yakın bir temas halinde olan filmlerini analiz ediyorum. Son 

bölümde ise kadınlar arası deneyimleri odağa alarak yakın okumaya tabi tuttuğum dört filmi 

yönetmenin toplumsal cinsiyetini paranteze alarak inceliyorum. Yani feminist film yazının 

belirli uğraklarını referans alarak kâh kameranın önündeki kadın imgelerine, bu imgeler 

arasındaki yer yer ortaklıklara, benzer duygu evrenlerine, kâh kameranın arkasında kimin 

durduğuna, bu duruşun toplumsal cinsiyet politikalarına eğiliyorum.   

 

“80’li Yıllar Türk Sinemasında Kadın Filmleri” adlı bölüm kameranın önündeki kadınlara, 

“kadın filmleri” olarak adlandırılan bir grup film üzerinden bakıyor. Erkek yönetmenler 

tarafından çekilen bu filmlerde kadınların deneyimlerini, arzularını, maruz kaldıkları baskı 



                                                                                                5 
 

 

biçimlerini ve güçlenme hikayelerini izleriz. Yeşilçam’ın büyük bir oranda belirli ikilikler 

üzerine kurulmuş kadın imgelerinden farklılaşan imgelerle karşılaşırız. Bu filmlerde beden ve 

cinselliği düşünme biçimlerinin ve inşa edilen arzu evrenlerinin dönüşümüne tanık oluruz. 

Bahsedilen dönüşüme bu çalışmada daha çok toplumsal bağlamla kurulan bağlantılar üzerinden 

yanıt aramaya çalışıyorum. Bir taraftan 80’lerde yükselişe geçen feminist harekete öte taraftan 

da 80’ler Türkiye’sinin genel kültürel atmosferine bakıyorum. Filmleri ise sürekli bir şekilde 

birbirleriyle ilişkilendirerek, aralarındaki ortaklıkları referans alarak analiz ediyorum. Tüm 

bunları özel alanı, bakışı, sesi, arzuyu ve inşa edilen duygu evrenlerini odağıma alarak 

yapıyorum. Bir karakterin diğer bir karakterle veya bir imgenin diğer bir imgeyle olası 

akrabalıklarının izini sürüyorum.  

 

“Türk Sineması Kadın Yönetmenlerine Genel Bir Bakış/İki Kaş Arasındaki Çizgi: Kadın 

Yönetmen Olmak” adlı kısımda ise bu sefer büyük bir oranda kameranın arkasındaki kadınlara 

odaklanıyorum. İlk kadın yönetmenlerden 2000’lere uzanan kadın yönetmenlere ilişkin genel 

bir resim çıkarıyorum. Bu kısım daha çok kadın yönetmenlerin sinema sektörü içerisinde 

yaşadıkları deneyimlere odaklanıyor. Diğer bir ifadeyle bir erkek kulübü gibi işleyen sektörün 

kadınlar açısından ürettiği yapısal eşitsizliklere kadınların kendi anlatılarından hareketle 

bakıyor. Öte yandan bu başlık altında “kadın yönetmen” olmak meselesi yine kadınların kendi 

aktardıkları, kendi deneyimlerini nasıl adlandırdıkları üzerinden irdeleniyor. Ancak bu kısım 

yalnızca kameranın arkasına değil ama aynı zamanda bu kamerayla üretilen imgelere de 

odaklanıyor. Yönetmenden karaktere oradan da bir karakterden diğer bir karaktere uzanan pek 

çok bağlantı hattı kurulmaya çalışılıyor; filmlerin toplumsal cinsiyet politikaları irdeleniyor.   

 

“2000’ler Türkiye Sinemasında Feminist Bakışlar” adlı bölümde 2000 sonrası Türkiye 

sinemasında kadın yönetmenlerin ürettikleri belirli filmlere ve bu filmlerdeki ortaklıklara 

feminist bir perspektiften bakıyorum. Bunu yaparken ilk önce 2000’li yıllarda Türkiye’nin 

toplumsal bağlamını, politik ve kültürel iklimini kadınlar açısından analiz ediyorum. Bu 

dönemdeki siyasal dönüşümleri, feminist hareketi ve feminist gündemleri gözden geçiriyorum. 

2000’lerin feminist bağlamını aynı zamanda kendinden önceki dönemlerin birikimleriyle, 

80’ler ve 90’ların feminist bağlamlarıyla da, ilişkilendiriyorum. Analiz ettiğim filmlerde ise 

tüm bu toplumsal bağlamın filmlerin içerisine nasıl sızdığını göz önünde tutuyorum. 80’lerin 

kadın filmleriyle 90’ların “sessiz kadın imgeleri” ve oradan da 2000’lerin feminist imgeleri 

arasında sürekli bir şekilde zamansal olarak hem geriye hem ileriye hareket eden bir ilişkiler 

ağı, bir akrabalıklar kümesi kurmaya çalışıyorum. Ortaklıklar kadar farklılıkların da altını 



                                                                                                6 
 

 

çiziyorum. Yeni arzu akışlarına, mücadele biçimlerine, feminist deneyimlere vurgu yapıyorum. 

2000’lerdeki kadın karakterlerin başka hangi filmlerde kimlerin kız kardeşleri olabileceklerinin 

izlerini sürüyorum. Benzer duygu evrenlerinin, imgelerin, seslerin ardına düşüyorum. Bu 

bölümde filmlerin içerisine sızan, filmleri yapılandıran feminist ideallere ilişkin sorular sorarak 

ve belirli sorulara olası cevaplar arayarak ilerliyorum.  

 

Asuman Suner (2006) 1990’ların ikinci yarısından sonra oluşmaya başladığını düşündüğü Yeni 

Türk sinemasında kameranın arkasında erkek yönetmenlerin bulunduğu 9, (Ümit Ünal, 2002), 

Gemide (Serdar Akar, 1998) ve Laleli’de Bir Azize (Kudret Sabancı, 1999) gibi filmlerde kadın 

karakterlerin eril bir bakış açısıyla temsil edildiklerine işaret eder. Suner bu filmlerdeki kadın 

karakterleri, film içerisindeki yoklukları, sessizlikleri ve erkekler dünyasındaki hayaletimsi 

varlıkları çerçevesinde Adı Vasfiye (Atıf Yılmaz, 1985) filminden hareketle “Vasfiye’nin 

Kızkardeşleri” olarak konumlandırır (309-10). Suner’in yukarıda dile getirilen “erkek 

filmlerinde” inşa edilen kadın karakterleri Vasfiye’nin Kızkardeşleri olarak tarif etmesinden 

esinle ben de bu çalışmada Vesikalı Yarim (Lütfi, Ö. Akad, 1968) filminden hareketle 

“Sabiha’nın Kızkardeşleri”nin izini sürüyorum. Sabiha’yı hem 80’lerin kadın filmlerindeki 

kimi karakterlerle hem de 2000 sonrası kadın yönetmenlerin filmlerinde öne çıkan kadın 

imgeleriyle belirli açılardan ilişkilendiriyorum. Sabiha’nın tüm çerçeveyi dolduran; 

kameranın/yönetmenin/izleyicinin/şehrin üzerine üzerine yürüdüğü final sahnesindeki cüreti, 

ikilikleri aşan, “kadın olmaya dair saf bir olasılık hali”nin (Abisel, Arslan, vd., 2005: 58) 

izlerini 80’lerden 2000 sonrasına uzanan başka kadın karakterler üzerinden takip etmeye 

çalışıyorum.  Diğer bir ifadeyle Vesikalı Yarim filminin özellikle final sahnesinin başka hangi 

filmlerle konuşabileceğini, Sabiha ile 80’lerden günümüze uzanan kadın karakterler arasında 

nasıl bağlantılar kurulabileceğini tartışıyorum. Çok Tuhaf Çok Tanıdık (2005) kitabında 

yazarlar Sabiha’nın “kapanan çemberin dışına” (120) atıldığını söylerler. Bu dışarıyı, film 

dünyasına ait terimlerle “alan-dışı” olarak düşünebiliriz. Vesikalı Yarim filmi tam da bu alan-

dışına, belirsizliklere, sonsuz olasılık hallerine işaret ederek sonlanır. Buradan hareketle 2000 

sonrası kadın yönetmenlerin filmlerinde “kadın olmaya dair sonsuz olasılıkların”, “başka-

yerlerin” (de Lauretis, 1987) yani büyük bir oranda alan dışına itilenlerin alan içerisine nasıl 

çağrıldığına bakıyorum. Bir filmin finalinden kalan izlerin başka başka filmlerde yeniden nasıl 

inşa edildiğini araştırıyorum. Yeşilçam’dan da geçerek 2000 sonrasına uzanan filmleri, bu 

filmlerdeki belirli anları birbirlerine dikişleyen bu girişim, bir tür montaj işlemi olarak 

düşünülebilir.  

 



                                                                                                7 
 

 

 

2000 sonrasında büyük bir oranda ilk filmlerini yapmaya başlayan kadın yönetmenlerin belirli 

filmlerinin kendi aralarındaki ortak izlekler ise yedi ayrı alt başlık altında değerlendirilir. Bu 

başlıklar çerçevesinde taşraya nereden baktıkları, sesi feminist bir çerçevede ne şekilde 

kullandıkları, evi, özel alanı hangi biçimlerde tahayyül ettikleri, cinsel farkı/cinselliği veya 

kadınlar arası deneyimleri nasıl kurguladıkları gibi sorulara yanıtlar aranır. Ele alınan filmlerde 

yer yer bir imgeden diğer bir imgeye kesme yapacak kadar belirli ortaklıklar göze çarpar. Bunun 

yanı sıra bu filmlerde toplumsal bağlamı kimi zaman doğrudan kimi zaman da dolaylı 

biçimlerde hissederiz; ev, taşra veya ülkenin bütününe ilişkin kadınların ne şekilde söz 

ürettiklerine tanık oluruz. Bu başlık altında kadın yönetmenlerin 2000’ler Türkiye’sine ilişkin 

imgeler ve sesler üzerinden nasıl bir resim çizdikleri, mevcut politikalara nereden bağlandıkları 

ve kendi toplumsal cinsiyet politikalarını nasıl inşa ettikleriyle ilgili yanıtlar aranır. Bir başka 

deyişle sinemanın imkanlarından faydalanarak filmlerin yüzeylerine ne şekilde feminist 

bükümler verdikleri ve bükümlerden ne türden feminist söylemler kurguladıkları tartışılır.  

 

Son bölümde ise dört filmi yakın okumaya tabi tutuyorum. Bu filmleri kadınlar arası 

deneyimleri merkeze yerleştirmeleri ve bu deneyimlere ilişkin ayrıcalıklı imgeler inşa etmeleri 

çerçevesinde yan yana getiriyorum. Burada kameranın arkasında duran yönetmenin toplumsal 

cinsiyetini paranteze alıyorum ve sadece kamera önünde inşa edilen dünyaya, imgelere, seslere, 

alan ve alan-dışı yüzeylere, odaklanıyorum. İki veya daha fazla kadın arasında inşa edilen bir 

hikâyenin kültürel perdeye farklı açılardan müdahalede bulunma potansiyellerine, film 

yüzeylerini feminizmin alanına çekiştirebilme olanaklarına bakıyorum. Diğer bir ifadeyle 

“hâkim temsilin zorbalığından” (Silverman, 2006) ne türden kaçış imkanları sunduklarıyla, 

kadınlar arası deneyimleri üretken bir bakışın alanına nasıl çekiştirdikleriyle, duyumsanabilir 

olanın sınırlarına müdahale ederek ne türden yeni bağlılıklar/yeni öznellikler inşa ettikleriyle 

ilgileniyorum.   

 

Birden fazla kadının hikayesine odaklanan filmler, kadınlar arası deneyimler alanına açılır. 

Kadınlar arası deneyimler, feminist teorinin epeyce üzerinde durduğu önemli bir tartışma alanı. 

Bu tartışmalar, ortaklıklar kadar farklılıkları da içerisine dahil ederek kadınlık alanlarına, 

kızkardeşlik fikrine, “ortak baskıya” ama aynı zamanda toplumsal fark biçimlerine ve iktidar 

ilişkilerine de işaret eder.  Deneyim kavramı bu çalışmada Teresa de Lauretis’in onu ele aldığı 

şekilde kullanılır. de Lauretis, Alice Doesn’t: Feminism, Semiotics, Cinema (1984) adlı 

kitabında deneyim kavramını, öznelliğin inşa edildiği bir süreç olarak ele alır. Ona göre bu 



                                                                                                8 
 

 

kavram, öznellik, cinsellik ve beden gibi temel meselelerle doğrudan ilişkilidir. de Lauretis bu 

kavramı, bireyin kendisini çıkış noktası olarak gören ve kişinin etrafındaki şeylerle kurduğu 

ilişkiden elde ettiği biricik algılara gönderme yapan bir kavrayışla kullanmaz. Bunun yerine 

deneyimi, toplumsal ve daha geniş anlamda tarihsel olan etkileşimlerin bir etkisi olarak görür 

(159). Deneyim kavramını, Joan W. Scott da (2013) sorunsallaştırır. Ona göre “deneyime sahip 

olanlar, bireyler değil; deneyim aracılığıyla kurulan öznelerdir” (149). Scott burada deneyim 

kavramını varoluşları verili kabul edilen bireylerle değil, tarihsel olarak kurulmuş olan 

öznelerle ilişkilendirmek ister. Bu ilişkisellik, deneyimin inşa edilmiş doğasını diğer bir 

ifadeyle tarihselliğini ortaya koymayı amaçlar. Deneyimi tarihselleştirmek Scott’a göre, 

“farklılıkların doğallaştırılmasının” önüne geçer ve “farklılıkların nasıl kurulduğunu, nasıl 

işlediğini, hangi yollarla bu dünyada gören ve eyleyen öznelerin inşa edildiğini” araştırmanın 

bir yoluna dönüşür (146). Scott’un yaklaşımını takip etmek, bu çalışmada da sık sık 

zikredilecek olan “kadınlık deneyimi” şeklindeki ifadeye ilişkin tarih dışı, sabit ve otantik 

çağrışımların bertaraf edilmesini mümkün kılar. Hem de Lauretis’in hem de Scott’un deneyim 

kavramını öznellikle ilişkilendirmiş olmaları, Foucault’nun (2014) öznellik meselesiyle ilgili 

öne sürdüğü argümanlarla paralellik gösterir2. Ancak yine de bu çalışmalarda yani 

deneyim/öznellik tartışmalarında psişe alanının yer almadığını görürüz. Burada Judith Butler 

devreye girer. Butler (2015) öznellik teorisine eksik olduğunu düşündüğü psişe alanını dahil 

eder3. Butler’ın öznellik teorisine yaptığı bu müdahale, öznesi olduğumuz deneyimlerin aynı 

                                                        
2 Foucault’ya göre (2014) öznesi olarak görüldüğümüz deneyimler ve öznelliklerin dayattığı bireysellikler, ne 

evrensel ne de zorunludur ama bunun yerine tarihsel ve olumsaldır diğer bir ifadeyle tarih içinde belli ihtiyaçlara 

cevap vermek üzere kurulmuştur (akt. Ferda Keskin, 15). Scott’un “deneyim aracılığıyla kurulan özneler” veya 

Foucault’nun “öznesi olarak görüldüğümüz deneyimler” şeklindeki ifadeleri, deneyim ve öznellik kavramlarının 

iç içe geçmiş ilişkiselliğini ortaya koyar. Foucault, her ne kadar öznesi olarak görüldüğümüz deneyimlerin, tarihin 

belirli bir anında belirli ihtiyaçlara cevap vermek üzere kurulduğunu ifade etse de bu deneyimlerin değiştirilemez 

olduğunu öne sürmez. Çünkü ona göre deneyimler, hakikat oyunları aracılığıyla kurulur ve bu hakikat oyunlarında 

“her zaman yeni bulgularla karşılaşmak, şu ya da bu kuralı hatta bir hakikat oyununun tümünü, dolayısıyla bu 

yolla kurulan deneyimleri değiştirmek mümkün” (Keskin, 2014: 13). Diğer bir ifadeyle hakikatlerin kim 

olduğumuza ve ne olabileceğimize yönelik dayattığı sınırlar, aşılabilir ve dönüştürülebilir niteliktedir.  

 
3 Butler’a göre Foucault öznenin iktidarla ilişkisindeki ikircikli boyutu iyi tespit etmesine rağmen özne ile iktidar 

arasındaki psişik boyuta diğer bir ifadeyle öznenin nasıl boyun eğdiğine ilişkin psişik mekanizmalara değinmez 

(10-1). Butler, İktidarın Psişik Yaşamı (2015) adlı çalışmasında iktidar ve psişe teorisini yan yana getirerek bu 

boşluğu doldurmaya çalışır. Butler bu kitabında, başta Foucault ve Althusser olmak üzere tabiyete nasıl 

bağlandığımızı ve bu bağlılıklara ilişkin olası cevapları Hegel, Nietzsche ve Freud’un çalışmalarında arar. Tabiyeti 



                                                                                                9 
 

 

zamanda belirli inkâr ve reddedişlerden de oluştuğunu gösterir. Diğer bir ifadeyle 

deneyimlerimiz kim/ne ile özdeşleştiğimiz, nelerin idealine kapıldığımız, hangi sevme 

biçimlerini reddettiğimizle ve “yaşanmamış olasılıklar” la (140) da inşa edilir.  

 

Butler’ın çizdiği bu hat Silverman’ın politik imkanlar barındırdığını düşündüğü 

özdeşleşme/idealleştirme mekanizmalarına içkin tartıştığı kuramsal hatlarla da çakışır. Bu 

imkanların izini Butler, yaratıcı tekrarlarda, performatif siyasette veya kamusal söyleme 

aktarılmış hüzünlenilmemiş kayıplarda ararken, Silverman başka türlü olanaklara kapı aralayan 

estetik metinlerde arar. Her iki düşünürün de toplumsal dönüşüme ilişkin potansiyelleri psişik 

alanla ilişkilendirdikleri görülür. Feminist film kuramının da daha en baştan beri psikanalitik 

alan üzerinden büyümesi, çeşitlenmesi ve çatallanması Butler ve Silverman’ın yeni toplumsal 

imkanlara ilişkin takip ettikleri teorik hatlarla buluşur.   

 

Yukarıda dile getirilenler öznelliğin, öznesi olarak görüldüğümüz deneyim alanlarının 

tamamlanmamış bir süreç olduğuna ve bu doğrultuda her zaman yeni potansiyellere olanak 

tanıdığına işaret eder. Buradan hareketle patriarkayla mücadelenin bir formu olarak ataerkil 

ilişkilerin dönüşümüne katkı sağlayan belirli türden kadınlar arası deneyimlerin, normatif 

kadınlık alanlarına ilişkin öznelliğin sorgulanmasına ve böylelikle yeni öznellik biçimlerinin 

oluşmasına katkı sunabileceğini düşünebiliriz. de Lauretis (1984) bununla ilişkili olarak verili 

göstergelerin “zemininin” değiştirilmesiyle, örneğin ailevi ve kişiler arası ilişkilerin alternatif 

formları gibi mikro-politik pratiklerle hem algı hem de ideolojik kodlara müdahale 

edilebileceğini söyler (178). Bu deneyimlere odaklanan filmlerin de görüş alanıyla, 

görme/görülme biçimleriyle, ilgili yeni imkanların üretimine yönelik potansiyellere kapı 

aralayabileceğini öne sürebiliriz. de Lauretis (1991) temsil stratejilerinde önemli olanın standart 

görüş alanını, görülebilirliğin referans çerçevesini yani neyin görülebileceğini dönüştürerek 

yeni görme biçimleri ve yeni toplumsal özneler inşa etmek olduğuna işaret eder (224). Bu, alan 

                                                        
ortaya çıkaran ve var oluşumuz için zorunlu olan bağlılıkların Butler yine de her defasında aynı şekilde 

yinelenmediğini öne sürer. Butler, failliği ve yeni toplumsal imkanları mümkün kılanın da tam olarak bu altüst 

edici yinelemelerle sağlandığını söyler (21-6). Butler, toplumsal cinsiyetli özneler haline gelmemizde 

hüzünlenilmemiş kayıplar olarak tarif ettiği melankolik özdeşleşmenin önemine işaret eder. Butler’a göre bu süreç 

daha en baştan belirli türden cinsel bağlılıkların ve bununla ilişkili olarak belirli toplumsal cinsiyet konumlarının 

inkarıyla işlerlik kazanır. Diğer bir ifadeyle öznelleşme ya da toplumsal cinsiyet ekseninde erillik ve dişillik 

Butler’a göre inkâr edilmiş özdeşleşmeler yoluyla kurulur (133-145). 

 



                                                                                                10 
 

 

dışında tutulanın alan içerisine çağrılmasına diğer bir ifadeyle, yeni öznellik formları icat 

edilmesine göndermede bulunur. de Lauretis (1990) bunu gerçekleştirebilecek bir sinema 

pratiğinin  normatif anlatı yapısını dönüşüme uğratan, bakışın alanını değiştirebilen, imge ile 

ses bütünlüğünü bozabilen veya toplumsal cinsiyet kalıplarıyla oynayabilen bir inşaya ihtiyaç 

duyduğunu söyler (9). Anneke Smelik’e (2008) göre feminist sinemanın tam da yaptığı budur 

(117). Filmlerle beraber bu inşa sürecine kadınlar arası deneyimlerin ne şekilde katkı 

sağlayabileceği üzerine düşünmek, bu alan içerisindeki imkanlara odaklanmak hem film yapma 

biçimlerine hem de feminist teoriye ilişkin yeni çerçevelerin oluşmasına olanak tanıyabilir.  

 

Çalışmada yakın okumaya tabi tutulan filmlerden ilki, İki Genç Kız filmi, hem alan-içinde hem 

de alan-dışında kurulan bakış estetiği odağa alınarak analiz ediliyor. Filmin görünen yüzeyleri 

üzerinden iki kadın arasında kurulan bakış alışverişinin queer olanaklar lehine çalıştığı öne 

sürülüyor. Bu anlarda arzu ve özdeşleşme arasında varsayılan sürekliliklerin yapıbozuma 

uğradığı, kadınlar arası deneyimlerin sınırlı çerçevelerin ötesine geçerek alabildiğince 

genişlediği görülüyor. Kadınlar arasında inşa edilen bu deneyim biçimi, Adrienne Rich’in 

(1980) “lezbiyen süreklilik” ve Jackie Stacey’nin (1994) “erotikleşmiş özdeşleşme” kavramları 

üzerinden ele alınıyor. Öte yandan filmin alan-dışının ne gibi imkanlar sunduğu üzerinde 

duruluyor. Alan-dışında lezbiyen arzunun izleri sürülüyor. Diğer bir ifadeyle görünen yüzeyler 

kadar görünmeyen yüzeylerin de heteronormativiteye karşı nasıl işlediği araştırılıyor. 

Sinemanın görülür dünya kadar kör noktalar üzerine de kurulu olduğunun, diğer bir ifadeyle 

bakışı da sınırlandırdığının ama buna rağmen bu sınırlı dünyadan yine de kaçış imkanları 

sunduğunun altı çiziliyor.   

 

Odağına bir büyüme hikayesini alan Mavi Dalga filmi, büyüme hikayelerine içkin türsel 

uylaşımlara ne şekilde feminist bükümler verilebileceği üzerinden tartışılıyor. Filmin belirli 

anlardan hareketle, sinematik düzlemde biçilen değerleri nasıl yeniden tasnif ettiği, imgeler 

arasında kurulan ve büyük bir oranda ataerkil normlara hizmet eden hiyerarşik ilişkileri hangi 

yollarla tersyüz ettiği araştırılıyor. “Yetişkinlik perdesinin” sesini kısacak ne türden 

müdahalelerde bulunduğu üzerinde duruluyor. Film büyüme hikayesini, heteroseksüel 

romantik bir ilişkiye veya ailevi bağlara yaslanmadan arkadaşlık perspektifinden, kadınlar arası 

deneyimlerden, hareketle resmetmeyi tercih ediyor. Büyümenin içerisinde barındırdığı pek çok 

dinamiği kadınlar arası deneyimlerden hareketle inşa ediyor. Bu tercihin ise ne türden imkanlar 

yarattığı, belirli feminist perspektiflere nasıl alan açtığı hem imge hem de ses düzeyinde 

araştırılıyor.  



                                                                                                11 
 

 

 

Toz Bezi filmi hem kadın öznelliğinin kesişimsel boyutlarına hem de kadınlar arası 

deneyimlerin çoklu ve katmanlı yapısına ilişkin kayda değer bir temsil olanağı inşa eder. Bu 

geniş malzeme filmin, feminist teori içerisindeki pek çok tartışmayla sürekli bir şekilde diyalog 

halinde olmasını sağlar. Kadınlar arasındaki ortaklıklara, kızkardeşlik fikrine, ama aynı 

zamanda toplumsal farklara ve iktidar ilişkilerine de ilişkin önemli bir tartışma imkânı yaratır. 

Filmin bu katmanlı yapısı, sinemanın durmaksızın ürettiği çerçevelerin kısmiliklerini 

hatırlatacak bir şekilde işlev görür. Bu eksende filmin normatif kadınlık imgelerine diğer bir 

ifadeyle “kadınlık perdesine” ne şekilde müdahalede bulunduğu tartışılır. Film, gündelikçilik 

deneyiminden hareketle aynı zamanda yüzeylerin organizasyonuna da eğilir. Bu anlarda 

bedenlerin yüzeyleriyle, bu yüzeyleri örgütleyen duygu dolaşımlarıyla ama aynı zamanda 

nesnelerin yüzeyleri ve tüm bunların birbirleriyle karşılaşma biçimleriyle ilgilenir. Bu 

çerçevede filmin göz merkezcil alandan uzaklaşarak haptik olana ve yer yer sessel olana ne 

şekilde açıldığı ve bu alanları feminist idealler lehine nasıl kullandığı araştırılır.  

 

Lezbiyen aşka ve arzuya odaklanan Aşk, Büyü vs. filmi ise kültürel perdeye zorunlu 

heteroseksüellik alanında müdahale etmeyi deneyen bir film. Romantik aşkın merkezine iki 

kadını yerleştiren film, heteronormatif perdenin aşka ilişkin varsayımlarını yerinden etmeye 

çalışır. Filmin bunu, kendi yüzeylerinden hareketle ne şekilde inşa ettiği; bakışı, sesi nasıl 

harekete geçirdiği ve bunları queer estetiğin bir parçasına nasıl dönüştürdüğü tartışılır. Bilhassa 

iki kadını odağına alan bir arzu formunun eril bakışı ne şekilde aşındırdığı üzerinde durulur.  

Film, iki kadın arasındaki deneyimden hareketle bedensel hazza, cinselliğe, tutkuya, arzuya 

ilişkin önemli bir söylemsel kanal yaratır. Filmin açtığı bu yolda hangi söylemsel hatlardan ne 

türden lezbiyen imgeler inşa ettiği araştırılırken aynı zamanda sinemada lezbiyenliğe ilişkin 

temsillere, bu temsillerin tarihsel inşa biçimlerine yönelik de genel bir değerlendirme yapılır. 

Filmin lezbiyenliğe ilişkin kurduğu evrenin normatif güzergahlarla olan temasının yanı sıra 

büyü söyleminin bu evren içerisinde yarattığı kesikler, düz yollardan sapmayı mümkün kılan 

üretkenlikler tartışılır.  

 

 

 

 

 

 



                                                                                                12 
 

 

2. FEMİNİST SİNEMA TARTIŞMALARI 

2.1. Temsilin Politikası 

Kültürel ürünlerin çözümlenmesinde başvurulacak önemli kavramlardan biri temsil kavramıdır. 

Temsili dil yoluyla anlam üretimi olarak tanımlayan Stuart Hall’e (2017) göre dil ve gerçek 

dünya arasında birebir karşılıklı bir ilişki yoktur ve bu bağlamda dil ne saydam bir taklide ne 

de yaratıcının özgüllüğüne indirgenemez. Bunun yerine anlam, “diller” olarak adlandırılan 

temsil sistemlerinin içerisinde üretilir (40). Bu bakış açısı inşacı yaklaşım olarak adlandırılır. 

İnşacı yaklaşımda şeylerin “doğasından” bahsetmek mümkün değildir; şeyler belirli kültürel 

kodlar içerisinde temsil edildikleri oranda sahip oldukları anlamlara kavuşurlar. İnşacı yaklaşım 

temelini Saussure’ün göstergebiliminden almasına rağmen daha çok Saussure’nün çalışma 

alanının dışında tuttuğu meselelere odaklanır. Saussure dili biçimsel bir şekilde inceleyerek 

anlamın belirli temsil kodları içerisinde nasıl oluşuğunu ortaya koyar ancak konuşma 

edimlerine, konuşanın pozisyonuna ve anlamın etkilerine yoğunlaşmaz. Pierre Bourdieu 

(2014), Saussure’ün bu yaklaşımını dili yalnızca bir çözümleme nesnesi olarak ele alan 

“gramerci bir duruş” olarak nitelendirir. Bourdieu’ya göre dili kendine yeterli bir sistem olarak 

görmek, onu hem siyasal işlevlerinden hem de yarattığı toplumsal etkilerden soyutlamak 

anlamına gelir. Bu bağlamda Bourdieu (2014) dilsel pratiklerin ne konuşanların konumundan 

ne de ait oldukları grupların tarihsel bağıntılarından ayrı düşünülemeyeceğini diğer bir ifadeyle 

bu pratiklerin her zaman karmaşık bir iktidar ağıyla sarmalandığını düşünür. Buna göre örneğin 

bir Fransız ve bir Cezayirlinin konuşması, sadece birbiriyle konuşan iki kişiden öte onlar 

aracılığıyla içerisinde birçok tahakküm biçimi barındıran sömürgecilik tarihinin de konuşması 

anlamına gelir (136-9). Hall (2017) de benzer şekilde Saussure’ün ortaya koyduğu 

göstergebilimsel yaklaşımın, temsilin nasıl gerçekleştiğine bir başka deyişle anlamın üretilme 

biçimine eğildiğini ancak temsilin etkisi ve sonuçlarını yani politikasını ise dışarıda tuttuğunu 

söyler (14). Temsilin politikası söz konusu olduğunda ise bir temsil sistemi olarak söylem 

kavramına başvurmak gerekir. 

 

Michel Foucault’yla beraber söylem kavramı, dilbilimsel uzantılarının dışına taşarak pratikleri 

düzenleyen ve onlara anlam veren bir “gerçeklik” üretimi olarak görülmeye başlanır. Belirli bir 

tarihsel özgüllüğe yaslanan bu üretim, her zaman güç ilişkilerinin bir sonucu olarak ortaya 

çıkar. O halde temsili söylem kavramıyla beraber düşündüğümüzde onun, belirli bir tarihsel 

bağlama ve güç ilişkilerine tabi olan söylemlerle kesişerek ortaya çıktığını dile getirmek 

mümkün. Bu yaklaşım temsilin hem tarihselleştirilmesini hem de güç ilişkilerine referansla 

okunmasını olanaklı kılar. Söylem ile temsil arasındaki ilişkiyi Henrietta Lidchi (2017) 19. 



                                                                                                13 
 

 

yüzyılda kurulan Oxford’daki Pitt Rivers Müzesi bağlamında inceler. Evrim ve eski insan 

uygarlıklarıyla ilgilenen müzenin kurucusu Lane Fox, müzede sergilenecek birbirinden farklı 

kültürlere ait nesneleri diziler halinde düzenleyerek insanlığın o güne kadar geçirdiği değişimin 

ve ilerlemenin kaydını ortaya koymak ister. Evrimsel bağıntıları ortaya koymayı hedefleyen bu 

nesne dizileri aynı zamanda karşılaştırmalı bir analize de imkân tanıyacak şekilde sıralanır. 

Lidchi’ye göre Lane Fox öncülüğünde Pitt Rivers’da ortaya konan temsil formu, ırklar arasında 

hiyerarşik bir ilişki kuran 19. yüzyıl evrimsel söylemiyle çakışır. Buna göre hem müzede hangi 

nesnelerin sergileneceği hem de bu nesnelerin birbirleriyle ilişkili bir şekilde nasıl dizileceği ve 

sınıflandırılacağı belirli bir bilgi türü tarafından belirlenir. Yani belirli temsil pratikleri, 

içerisinde yer aldığı tarihsel anın söylemleriyle eklemlenerek şekillenir (240-46).  

 

Stephen Heath ise temsil ve söylem arasındaki ilişkiyi “gerçeklik bir temsil meselesidir, temsil 

ise bir söylem meselesidir” şeklinde ifade eder (akt. Lisa Tickner, 1998: 357). Bu doğrultuda 

temsil ne gerçekliğin doğrudan bir yansıması ne de onun bozulmuş bir halidir. Lisa Tickner’a 

(1998) göre bu durum bir tarafa temsili öteki tarafa da gerçekliği yerleştirip bir kıyas 

yapamayacağımız anlamına gelir. Örneğin kadınlık temsilini doğru bir kadınlık durumuyla 

kıyaslayamayız çünkü bu kadınlığın kendisi de temsil sisteminin bir sonucudur (357). Teresa 

de Lauretis (1987) de benzer şekilde toplumsal cinsiyetin bir temsil ürünü olduğunu ifade eder 

ve buna yönelik olarak belirli evraklarda karşımıza çıkan cinsiyet kutucuklarını örnek verir. İki 

seçenekle sınırlandırılmış olan bu kutucuklardan üzerinde ya K harfi ya da E harfi olan 

işaretlenir. Bu ikisi arasında K’yi işaretlediğimiz anda cinsiyet-toplumsal cinsiyet sistemine 

dâhil oluruz ve hem kendimiz hem de başkaları için kadın olarak kurulmuş oluruz. Diğer bir 

ifadeyle biz K’yi işaretlediğimizi düşünürken aslında K bizi işaretlemiş olur (11-2). Kaja 

Silverman (2006) da de Lauretis’in bakış açısıyla ortaklaşacak bir biçimde temsillerin, bizi 

yansıtmaktan öte kendi yansımalarını üzerimize düşürdüklerini ifade eder (93).   

 

Söylem kavramından hareketle belirli temsil pratiklerine ve bunların kurucu etkilerine 

odaklanan öncü çalışmalardan biri Edward Said’in Şarkiyatçılık (1978) adlı çalışmasıdır. Said 

(2013) bu çalışmasında batılı temsil rejimlerinin Şark’ı ve Şarklıyı nasıl inşa ettiğini, yeniden 

yapılandırdığını ve böylelikle ona nasıl hükmettiğini ortaya koyar. Foucault’nun 

çalışmalarından esinlenerek şarkiyatçılığı bir söylem olarak ele alan Said, Şark hakkında 

üretilen bilgilerin kurumlara, geleneklere ve üzerinde uzlaşılmış anlam şifrelerine dayandığını 

belirtir (31). Yani şarkiyatçılık tarihin belirli bir anında Şark’ın kendisinden bağımsız olarak 

Batılı söylem ve temsil pratikleri aracılığıyla üretilir. Said, Şark’a dair bilginin güç 



                                                                                                14 
 

 

ilişkilerinden kaynaklandığını ve bu ilişkiler dolayımıyla Şarklının yargılandığını, gözetim 

altında tutulduğunu, incelenip tasvir edildiğini veya resmedildiğini düşünür. Bu durum 

Şarklının belirli çerçeveler içerisine hapsedilmesine ve bu çerçeveler tarafından temsil 

edilmesine yol açar (50). Ancak bu çerçeve Şarklıyı sadece Batılı bakış için dondurmaz ama 

aynı zamanda Şarklının kendisi için de bir özdeşleşme alanı sağlar. Stuart Hall (1994) bu 

durumu temsil rejiminin sahip olduğu kurucu güçle ilişkilendirir. Ona göre temsil rejimleri 

kolonyal özneyi, yalnızca Batı’nın bilgi kategorileri içerisinde ve Batı için öteki olarak kurmaz; 

bunun yanında kişinin kendisini de bu deneyimin öznesi olarak kurar yani kendisini öteki olarak 

görmesini sağlar (225). Benzer şekilde bell hooks (1992) da siyahların deneyimlerinden yola 

çıkarak siyah insanların, temsil rejimi aracılığıyla beyaz üstünlüğü anlayışının değerlerini ve 

estetik beğenilerini içselleştirebildiklerini düşünür. Ona göre bu süreç, kendi değerlerini 

olumsuzlayarak dünyaya bakma ve dünyayı görme işlemidir (3). Hall’ün ve hooks’un bu 

yaklaşımı Foucault’nun öznel deneyimin nasıl biçimlendiğine yönelik geliştirdiği teoriye 

dayanır. Foucault (2014) öznel deneyimi ve bu deneyimlerin öznesi meselesini, öznenin 

kendisini referans alarak değil, belirli bilgi/iktidar alanları ve kişinin bu alanlar çerçevesinde 

ne/kim olduğuna dair kendisiyle kurduğu ilişki bağlamında ele alır. Özne bu formülasyona göre 

hem kendisinden daha büyük bir kuvvete hem de kendisine bağlanmak suretiyle ikili bir 

tabiyetin etkisi olarak ortaya çıkar (63).  

 

Said’in çalışması “fark”ı temsil etmenin politikası üzerine düşünmemize imkân tanır. Burada 

“fark”, cinsiyet, cinsellik ve ırk gibi değişkenlere referansla hümanist geleneğe yaslanan ikili 

karşıtlıklardan işaretlenmiş olana göndermede bulunur. İkiliklerden diğeri ise norm olarak 

görülür. Örneğin siyahlık karşısında beyazlığın konumu, işaretlenmemiş olana yani norma 

tekabül eder. Norm olan apaçıktır, fazladan bir açıklamaya ihtiyaç duymadan olması gereken 

gibidir o yüzden bir nevi görünmezdir.  Normdan bir sapma olarak fark ise, idrak edilebilirlik 

açısından her zaman bir aşırılığa ve çoğu zaman olumsuz çağrışımlara sahiptir. Richard Dyer 

(1997), norm olanın görünmezliğini “renkli insanlar” tabiri üzerinden somutlaştırmaya çalışır. 

Ona göre Batı kültüründe “beyaz olmayan” insanlar için kullanılan bu tabir, bir grubu renksiz, 

ırksız ve sadece insan olarak konumlandırırken geriye kalanları ise ırksallaştırır. Dyer, “sadece” 

insan olmaktan ileri gelen pozisyondan daha güçlü bir pozisyonun olmadığını çünkü bu 

pozisyonun tüm insanlık adına konuşabilmeyi varsaydığını söyler (1-2). Dyer beyazlığın sahip 

olduğu bu prestiji ve gücü, “beyazlığı tuhaflaştırmak” (4) olarak adlandırdığı bir politik 

eksenden hareketle beyaz temsillere odaklanarak ortaya çıkarmaya çalışır. Bu eksen, 

içeriksizmiş gibi olanın içerisinde neyin yer aldığını merkeze koyarak görünmez olanı görünür 



                                                                                                15 
 

 

kılmayı hedefler. Diğer bir ifadeyle beyazlık olarak değil de norm olarak görünenin, beyazlıkla 

olan ilişkiselliğini ve bu ilişkiden doğan ayrıcalıkları araştırır (9-10). Örneğin filmlerde 

kullanılan ışıklandırma teknolojileri Dyer’a göre beyaz yüz referans alınarak geliştirilmiştir. 

Normal yüzün beyaz yüz olduğu varsayımına dayanan bu filmsel teknik, ışıklandırma 

aracılığıyla beyazlığın ayrıcalıklı olarak inşa edilmesini sağlamıştır (89-90).  

 

Ryan ve Kellner (2010) toplumsal düzenin, hâkim söylemlere uygun temsillerle beraber hareket 

ettiğini ve bu temsillere göre kişilerin toplumsal rollerinin ve psikolojik yapılarının 

biçimlendiğini belirtirler. Diğer bir ifadeyle onlara göre bir topluma egemen olan yaygın 

kültürel temsiller, belirli davranış, düşünme ve duyumsama kalıpları öngörür (34-5). Örneğin 

annelik söylemi etrafında gelişen temsil kümeleri, annelik pozisyonunun ne olduğuna yönelik 

bir çerçeve ortaya çıkarır ve kişilerin bu çerçeveye göre hizalanmasının koşullarını yaratır. Yani 

egemen temsil kümeleri, belirli bir toplum içerisinde belirli pozisyonların sınırlarını tayin eder. 

Bu durum mümkünlükleri daraltarak, sadece verili olan temsillerin varoluşu şekillendirmesine, 

öteki imkânların ise kayıp gitmesine sebebiyet verir. 4 İdrak edilebilir olanı ve olmayanı tayin 

edici etkiye sahip olan bu temsil yaklaşımı, Jacques Ranciere’in Uyuşmazlık, Politika ve Felsefe 

(2005) adlı çalışmasında dile getirdiği polis kavramıyla benzerlik taşır. Buna göre polis, 

duyulur olanı belirleyen, söyleme tarzlarını paylaştıran ve bu paylaşımda belirli sesleri söylem 

geriye kalanları da uğultu olarak tanımlayan örtük bir yasadır. Burada bir yerleştirme, bedenleri 

uzam içerisinde düzenleme mantığı söz konusudur. Ranciere’e göre bu düzenleme eşitsiz bir 

şekilde gerçekleşir. Çünkü uğultulu sesleri ve bununla ilişkili olarak görünmez bedenleri yani 

temsil edilmeyenleri üreterek işlerlik kazanır. Ranciere polis’in karşısına politika’yı koyar ve 

onu temsil uzamını başka bir ifadeyle görülür, duyulur ve söylenir olanın uzamını yeniden 

şekillendiren bir eylemler dizisi olarak tanımlar. Hem bedenlerin içerisine yerleştirildikleri 

yer’leri hem de yer’in kendisini istikrarsızlaştıran diğer bir ifadeyle kim ile ne arasındaki 

ilişkinin apaçıklığını sorgulatarak çok katmanlı kırılma hatları yaratan politik etkinlik, bu 

bağlamda başka öznelleşme tarzlarına yani başka mümkünlüklere kapı aralar (52-61).  

 

                                                        
4 Bahsedilen bu öteki imkânları, Butler’ın İktidarın Psişik Yaşamı (2015) adlı kitabında heteroseksüel özneyi kuran 
kayıp meselesi etrafında ve aynı politik hat üzerinde düşünmek mümkün. Butler bu çalışmasında toplumsal 

cinsiyet ve cinsellik bağlamında normativitenin dışında kalan kimi özdeşleşme ve arzu biçimlerinin kültürel olarak 

geçerli bir dizi yasaklamalar neticesinde kayıp olarak içselleştirildiğini ve melankolik bir kapsamayla kendini var 

ettiğini öne sürer. Butler bu kaybın, dünyanın bir takım dışta bırakma mekanizmalarıyla olumsal bir şekilde 

örgütlenmiş olduğunun psişik koşullarını sunduğunu söyler. Butler buradan hareketle bu kaybın kültürel olarak 

ifade edilmesinde diğer bir deyişle kamusal alanda bir dile kavuşmasında belirli politik imkânların doğabileceğini 

düşünür.    



                                                                                                16 
 

 

Dyer (1997), insanları temsil etmenin bedenleri temsil etmek olduğunu söyler (14). Beden ise 

her zaman üzerine işlenen kültürel kayıtlarla görünürlük kazanır. Bu kültürel kayıtların ya da 

tarihsel farkların temsil düzeneğinde nasıl bir yerleştirmeye tabi tutulduğu, Kaja Silverman’ın 

“kültürel perde” (1992, 2006) olarak ifade ettiği kavramla beraber düşünülebilir. Silverman 

(1992) kültürel perdeyi, özneleri sınıf, ırk, cinsiyet, cinsellik, yaş ve milliyet gibi ayrımlar 

ekseninde farklılaştırarak inşa eden ve böylelikle ideolojik bir statüye sahip olan imgeler 

repertuarı olarak tanımlar (150).  Bu inşa etme ve farklılaştırma süreci Silverman’a (2006) göre 

her zaman belirli bedenleri idealleştirerek ve geriye kalanları da değersizleştirerek hareket eder. 

İdealleştirmeye değer bulunan nesneler geniş ölçüde temsil edildikçe normatif bir statüye ulaşır 

ve “gerçeklik” etkisi yaratır (69). Silverman bu süreci “hâkim temsilin zorbalığı” olarak ifade 

eder (16). Ancak Silverman (1992) perdeyi, yine de politik mücadelenin bir arenası olarak görür 

ve perdenin normatif temsilleriyle “oynanabileceğini” ileri sürer. Ona göre önemli olan 

perdenin yerine yeni bir perde koymak değil, mevcut perdeyi “maskeleme”, “parodi”, 

“brikolaj”, “tersyüz etme” gibi işlemlerle istikrarsızlaştırmaktır (150).  

 

bell hooks da siyahlık ve temsil meselesine odaklandığı Black Looks (1992) adlı çalışmasında 

temsilin kurucu etkisinden bahseder. Ancak hooks, hegemonik biçimler olarak ifade ettiği 

temsil repertuarının tüm anlam dünyasını sabitleyebilecek şekilde hareket etmediğini ve bu 

alanın tıpkı Silverman gibi her zaman bir mücadele yeri olduğunu düşünür. Ona göre bu 

mücadele, hem görülebilir olanın hem de kendimizle ilgili görüş alanının bir 

dekolonizasyonunu içerir (4). Örneğin hooks, yönetmen Ousmane Sembene’den alıntıladığı 

“bizim gibiler için hiçbir model yoktur” (2) cümlesinin her ne kadar hegemonik olana ve onun 

gücüne göndermede bulunan haklı bir ifade olduğunu düşünse de bu ifadeyi sorgulatacak 

örneklerin de var olduğuna ve bu örnekleri artırabilecek imkânlara sahip olduğumuza inanır. 

hooks bu bağlamda ırk, toplumsal cinsiyet ve temsil ekseninde farklı bir duyumsanabilirlik 

alanı açtığını düşündüğü Illusions (Julie Dash, 1982), A Passion of Remembrance (Isaac Julien, 

1986) ve Daughters of the Dust (Julie Dash, 1991) adlı filmleri örnek verir. hooks’a göre bu 

filmler, siyah kadın bedeniyle ilgili geleneksel ırkçı ve cinsiyetçi klişeleri ters yüz ederek 

seyirciyi farklı bir şekilde bakmaya davet eder ve seyircilik kavramının kendisini dönüşüme 

uğratır. Bu metinler, siyah seyirci kadına da yeni özdeşleşme ve öznellik alanları açar (130). 

hooks’un bu bağlamda verdiği diğer örnek ise Moneta Sleet tarafından çekilen Billy Holiday 

fotoğrafıdır. Ona göre bu fotoğrafa bakan kişi star olmakla ilgili bir şey görmez; bunun yerine 

seyirci, yüzünde ve kollarında yara izleri, sıyrıklar olan hüzünlü bir şekilde uzaklara dalmış 

düşünceli bir yansımayla karşılaşır. Bu fotoğrafı çok sevdiğini belirten hooks, her ne zaman bu 



                                                                                                17 
 

 

resme baktığında içinden bir şeylerin paramparça olduğunu, bu parçaları toplamak zorunda 

kaldığını ve böylelikle her defasında yeni baştan başladığını söyler. hooks, bu imge tarafından 

alınıp götürülmüştür ve dönüşüme uğramıştır (7). hooks’un verdiği örnek siyahlık temsili ve 

star olma bağlamını aşan ve bu bağlamın içerdiği mutabakatı sorunsallaştıran farklı bir görme 

biçimi öngörür. Bakan kişi gördüğü şeyden kendi bütünlüğünü onaylayacak bir şekilde sağaltıcı 

bir etki devşirmez ama bunun yerine, kendisini parçalanmaya ve bu parçalardan yeni bağlantılar 

kurarak tekrar birleştirmeye açık hale getirir. Burada artık iyi temsil/kötü temsil ikilemini aşan, 

hem kendimize hem de bir diğerine bakmanın geleneksel yollarını bozan yeni bir perspektif söz 

konusudur. Bu perspektife alan açabilecek en etkili mecranın ise hooks, sinema olduğunu 

düşünür. Ona göre sinema ekseninde kiminle özdeşleştiğimiz ve kimin imgelerini sevdiğimiz 

gibi sorular büyük önem taşır. Çünkü bu sorulara verilebilecek yanıtlar, hem kendimize ve 

dünyaya bakma tarzımızı hem de ne şekilde görüldüğümüzü değiştirebilmenin yollarını açar  

(6). Silverman da Görünür Dünyanın Eşiği (2006) adlı çalışmasında temsil politikası 

çerçevesinde içerisinde politik imkanlar barındırdığını düşündüğü özdeşleşme ve idealizasyon 

kavramlarına eğilir. Bir şeyi idealleştirmek için aynı zamanda onunla özdeşleşmemiz 

gerektiğini söyleyen Silverman (13), bizi kendi benliğimizden uzaklaştıracak ve normatif 

temsiller tarafından onaylanmayan bedenlere yaklaştıracak bir özdeşleşme biçiminden 

bahseder. Özne ve öteki arasında etik bir ilişkiye kapı aralayan bu özdeşleşme biçimini 

Silverman, Max Scheler’dan (1923) ödünç aldığı kavramla “heteropatik” olarak adlandırır.  

Klasik özdeşleşme biçiminde benlik ötekini içerisine alıp kendi parametleri ekseninde onu 

eriterek hareket etmesine karşın heteropatik özdeşleşmede özne, bir büyülenme durumu 

içerisinde kendini bir başkasına açarak ötekiyle radikal bir bağlanmayı ortaya çıkarır (46). Bu 

işleyişi Silverman, Sans Soleil (Chris Marker, 1983) adlı filmden yola çıkarak “başkalarının 

anılarını anımsama” eylemi üzerinden somutlaştırmaya çalışır. Kişinin kendini bir ötekinin 

anılarına açarak, o anıların kişiye kendi anılarıymış gibi musallat olmasına göndermede 

bulunan bu edimi Silverman, “heteropatik anımsama” olarak adlandırır (270). Burada ötekinin 

anıları benliğin lehine sömürgeleştirilmez; tam aksine benlik ötekinin etkilerine karşı 

savunmasız bırakılır. Yani benliği güçsüzleştiren, onu kendi cismani koordinatları içerisinde 

daha az yer kaplayacak şekilde küçülten bir işleyiş söz konusudur. Bu anımsama biçiminde 

kişi, kendinden uzak olanla özdeşleşir ancak bu uzaklık zamansal değil kültürel bir uzaklıktır. 

Silverman (2006) bunu şu şekilde ifade eder:  

 

Temsil pratiği çoğunlukla, hâkim değerleri teyit eden mnemik "aşılar"la çalışsa da, bunların 

dışsal kaynağında, her birimiz için, bize "ait" olmayana psişik erişim sağlama; başka insanların 



                                                                                                18 
 

 

anılarını "anımsama" olasılığı saklıdır. Ve bu ödünç anılar vasıtasıyla sadece 

kendimizinkilerden değil, normatif temsilin geçerli kıldıklarından da çok uzaklarda olan acılara, 

hazlara ve mücadelelere psişik olarak katılabiliriz (15). 

 

Silverman (2006) idealleştirme ve değersizleştirme ikilemine hapsolmuş bir temsil pratiğini 

aşmanın yollarını araştırır ve bu bağlamda görsel bir temsil politikası geliştirir. Ona göre etik 

bir görüş alanı için “libidinal değerin yönünün, imge repertuarının ayrıcalıklı bağıntılarından, 

güya önemsiz öğelerine doğru” gerçekleşecek bir değişime ihtiyaç vardır (279).  Bu değişim 

sürecinde Silverman da hooks gibi görsel metinlere özellikle de filmlere ayrıcalıklı bir işlev 

yükler. Bu çerçevede bilhassa toplumsal cinsiyet meselesini merkeze alarak baskın temsil 

sistemlerini eleştiren ve başka türden görme/görülme biçimleri üzerine önemli bir tartışma alanı 

açan feminist film yazınına bakmak önem taşır. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                                19 
 

 

2.2. Feminist Film Yazını ve Feminist Sinema  
 

Filmler, kültürel temsil sisteminin bir parçası olarak toplumsal gerçekliği inşa eder ve bu 

gerçeklikle ilgili belirli tezler öne sürerler. Kültürel dolaşıma soktuğu yaygın imgeler 

aracılığıyla filmler, belirli öznellik biçimlerini ve belirli deneyimleri ön plana çıkararak bir 

dünya tasarımı ortaya koyarlar ve böylelikle söylemsel sınırlar çizerler (Ryan ve Kellner, 2010). 

Bu söylemsel sınırlar ise mümkün olanın alanını belirleyerek, diğer olası deneyimleri ya 

görünmez kılar ya da değersizleştirir. Görünüm alanını düzenleyen bu imgesel hat, yalnızca 

mevcut olma biçimlerini değil ama aynı zamanda tasavvur edilebilecek olana müdahale ederek 

potansiyel olabilirlik alanlarını da düzenler. Örneğin bu yaklaşıma paralel olarak bell hooks 

(1992) görmenin, düşünmenin ve olmanın hegemonik biçimlerinin, kendimizi bunların dışında 

görebilme, hayal etme, tasvir veya icat etme kapasitemize ket vurduğunu dile getirir (2). hooks 

burada temsilin, görülebilir veya daha geniş anlamda idrak edilebilir olanı inşa edebilmesinden 

ve bu doğrultuda kendimizle ve başkalarıyla ilgili görüş alanını düzenleyebilmesinden 

bahseder. Bu bağlamda temsilin bir parçası olarak filmlerde, hangi imgelerin idealleştirildiği, 

hangi deneyimlerin ayrıcalıklı kılındığı ve özne pozisyonlarının ne tür hiyerarşik bağıntılar 

çerçevesinde inşa edildiği önemli bir tartışma alanını oluşturur. Bu tartışmaya katkı sağlayan 

en önemli alanlarından birisi ise feminist film yazını ve pratiğidir. Kadınların sinemada temsil 

edilme biçimlerini sorunsallaştıran, yeni tür temsil stratejileri ve görme biçimleri üzerine 

odaklanan bu alan içerisindeki gelişmeler, bir yandan imgelerin inşa edici kuvvetini açığa 

çıkarırken öte yandan yeni öznellik biçimlerinin yaratılmasının politik imkânlarını araştırır. 

Teresa de Lauretis (1985) bu eksende kadın sineması projesinin, temsil edilebilir farklı bir 

toplumsal öznenin koşullarını formüle etmeye çalıştığını söyler. Böylesi bir girişim ise de 

Lauretis’e göre cinsiyet farklılığına odaklanmış bir bölünmeyi aşan ve toplumsal cinsiyete özgü 

daha zor, karmaşık ve çelişkili öznel ve söylemsel sınırlara odaklanarak gerçekleşir (163). 

Sinemaya feminist bir müdahale bu bağlamda belirli çerçeveler içerisine sıkıştırılmış kadın 

temsillerini, ataerkil ideolojinin asimetrik iktidar ilişkilerinin bir izdüşümü olarak ele alır ve bu 

temsillerin dışında farklı temsil biçimleri arayışına girer.  

 

Filmlerin içeriğine yönelik iyi/kötü temsil tartışmasını kapsayan feminist ilk müdahalenin 

ardından, filmlerin nasıl anlam ürettiği ve seyirciyi ne şekilde konumlandırdığı meseleleri 

ekseninde feminist analizin sınırları genişler. Buna göre örneğin Claire Johnston ([1973]; 1999) 

bir gösterge olarak kadın imgesine, Laura Mulvey (1975) seyirci ve ekran ilişkisine, Mary Ann 

Doane ([1982]; 1999) dişil seyircilik meselesine, Teresa de Lauretis (1991) lezbiyen öznellik 



                                                                                                20 
 

 

ve arzunun temsiline, Jackie Stacey (1994) “gerçek” kadın izleyiciye, bell hooks (1992) siyah 

imgelere ve siyah kadın izleyicilik deneyimlerine, Anneke Smelik ([1998]; 2008) yönetmen, 

karakter ve izleyici ekseninden dişil öznelliğe odaklanır. Bu çalışmalar göstergebilim, 

psikanalitik veya kültürel incelemeler perspektifinden hareketle kadınların sinematik 

temsillerini ve bu temsillerle olan ilişkileri farklı açılardan sorunsallaştırırlar. Bu eksende bir 

yandan mevcut durumu derinlemesine analiz edip eleştiriye tabi tutarlar, öte yandan mevcut 

olandan farklılaşacak yeni alternatifleri soruştururlar.  

 

Feminist film yazını en başından beri üzerinde çalıştığı malzemeyi adlandırma ve bu 

malzemeyle ilgili belirli sınırlar çizme meseleleriyle karşı karşıya kalmıştır. Bu meseleler 

örneğin feminist filmin ne olduğundan, feminist yönetmenin kim olduğuna ya da içerik/biçim, 

ana akım/alternatif, kadınların sineması/kadın filmi gibi ikilikleri kapsar. Feminist film yazını 

içerisindeki bu tartışmalar aynı zamanda feminizmin kendi içindeki tartışmalarla da çakışır.  

Feminist film teorisinin en erken metinlerinden birini kaleme alan Claire Johnston (2008) erkek 

egemen sinemaya alternatif oluşturabilecek bir karşı-sinema pratiğini adlandırmak için 

“kadınların sineması” kavramına başvurur. Johnston’ın bahsettiği bu sinemanın özneleri, film 

endüstrisinde erkek ayrıcalığına meydan okuyacak olan kadınlardır. Böylesi bir sinema için 

Johnston, kadınların hem egemen sinema içerisinde hem de bunun dışında çalışmaları, bir 

yandan politik ama öte yandan da hazzı ihmal etmeyen dişil ortak fantezileri harekete geçirecek 

filmler yapmaları gerektiğini düşünür.  Judith Mayne de Helke Sander, Julie Dash, Chantal 

Akerman ve Yvonne Rainer gibi yönetmenlerin çalışmalarını The Woman at the Keyhole (1990) 

adlı kitabında “kadınların sineması” adı altında ele alır. Mayne kadınların sinemasını, patriarka 

ve sinema arasındaki temel bağlantıları yeniden tanımlayan veya bunlarla mücadele eden bir 

sinema pratiği olarak tanımlar. Bu sinema pratiği içerisindeki özneler ise kadın yönetmenlerdir. 

Mayne kadınların sineması kavramını kadın filmi kavramından ayrıştırır. Ona göre kadın filmi, 

Hollywood’un yoğun şekilde 1940’lı yıllarda ürettiği, dişil seyirciyi hedefleyen ve genellikle 

melodrama yaslanan filmlerdir (1-2).  Mayne’e göre kadın filmi “skopik ve anlatısal rejime” 

hizmet ederken, kadınların sineması tam tersine bu rejimi sorunsallaştırır. Ancak Mayne 

sorunsallaştırmanın muhakkak ki voyoristik ve fetişistik arzuları reddetmeyi zorunlu 

kılmadığını; bunun yerine böylesi bir sorgulamanın, bahsedilen arzuları yeniden 

biçimlendirmekle ve film izleyiciliği ekseninde diğer mümkün hazları ortaya çıkarmakla ilişkili 

olduğunu düşünür. Mayne kadın filmi kavramındaki “kadın”ın tekilliği ile kadınların sineması 



                                                                                                21 
 

 

kavramında “kadınlar”ın çoğulluğu arasında da bir kıyaslama yaparak tekilliğin, dişilliğe 

yüklenen bir takım ortak özelliklere yönelik bir vurgu taşıdığını; çoğulluğun ise birden fazla 

perspektif ve bakış açısına göndermede bulunduğunu söyler. Mayne yine de tekillikten 

çoğulluğa yönelik bir değişimin, zorunlu olarak özgürleştirici bir çeşitliliğin güvencesine 

dönüşmeyeceğinin altını çizer. Bunun yanı sıra Mayne, kadınların sineması kavramının da bir 

tür ortaklık varsayımından hareket ettiğini ama buradaki ortaklığın klasik sinemanın 

meşrulaştırdığı dişillikten çok farklı olduğunu ve kadınların sineması vurgusundaki ortaklığın, 

her zaman bir tür belirsizliği de beraberinde getirdiğini söyler (5-6). Mayne’nin kadın 

kavramına yönelik tekillik vurgusu, Johnston’un (2008) bir gösterge olarak kadın imgesiyle 

ilişkilendirilebilir. Johnston’a göre bu imge, eril mitlerin hâkim olduğu ideolojinin dünyasıyla 

bağlantılıdır ve “kadın olarak kadın”ın bastırılmasının izlerini taşır. Johnston metninde “kadın 

olarak kadın” ifadesini açımlamasa da metnin söyleminden bu ifadeyle, eril mitler ve fanteziler 

eşliğinde tasavvur edilmeyen bir “kadınlar” öznesine göndermede bulunduğunu düşünmek 

mümkün.  

Alison Butler da (2002) kendi çalışmasında kadınların sineması kavramına başvurur. Butler bu 

kavramın, üzerinde uzlaşılmış bir netlikten uzak da olsa kadınlar tarafından yapılan, kadınlara 

yönelik ve kadınlarla ilgili filmlere göndermede bulunduğunu söyler. Butler’a göre kadınların 

sineması, film tarihi içerisinde bir tür veya bir hareket değildir, ulusal sınırlar içerisine 

sıkıştırılamaz ve aynı zamanda kendine has yekpare bir estetik anlayışı da sergilemez. Kadın 

yönetmene ait bir filmin kadınların sineması kategorisine zorunlu bir şekilde dahil 

edilemeyeceğini belirten Butler, bazen de bir filmin hem kadın sinemasına hem de başka tür bir 

sinemaya aynı anda katkı sağlayabileceğini düşünür. Butler bu konuda Julie Dash’ın 1991 

yapımı Daughters of the Dust filmini örnek gösterir ve bu filmin hem kadınların sineması hem 

de Afrika-Amerika sineması çerçevesinde değerlendirilebileceğini söyler. Bunun yanı sıra 

Butler, kadınların sineması adı altında görülebilecek filmler üreten bazı yönetmenlerin ise 

belirli sebeplerden dolayı bilinçli bir şekilde bu kategoriyle aralarına mesafe koyduklarını 

aktarır. Bu yaklaşımı gösteren yönetmenlerden birinin Butler, Chantal Akerman olduğunu ve 

Akerman’ın yaptığı çalışmalardan dolayı feministler nezdinde çok önemli bir isim olmasına 

rağmen yalnızca auteur yönetmen olarak anılmayı tercih ettiğini söyler. Ancak Butler 

yönetmenlerin böylesi beyanlarından bağımsız olarak onların ortaya koyduğu ürünlerin yine de 

toplumsal cinsiyet odaklı kadın festivallerine veya konferanslarına dahil edildiklerini ifade eder 

(1-2).  



                                                                                                22 
 

 

Anneke Smelik (2008) ise toplumsal cinsiyetlere göre belirlenmiş bir kimlik anlayışından 

sakınmak ve 1940’ların Hollywood sinemasındaki “kadın filmleri” nin bir devamı olarak 

görülme riskini bertaraf etmek adına belirli filmleri tarif ederken kadın sineması kavramı yerine 

feminist filmler demeyi tercih eder. Buna göre Smelik, yönetmeni kadın olan her filmin feminist 

film olamayacağını ama aynı zamanda erkekler tarafından yapılan belirli filmlerin de bu 

kategori içerisine dahil edilebileceğini düşünür. Smelik’e göre feminist filmler “cinsel farklılığı 

bir kadının bakış açısıyla sunan ve cinsiyetler arasındaki asimetrik iktidar ilişkisine dair eleştirel 

bir farkındalık sergileyen” filmlerdir (xii).   

De Lauretis (1985) özellikle 1970’lerde kadınların sineması üzerine yapılan tartışmalarda 

birbirine karşıt olarak konumlanmış iki eğilimin baskın olduğundan bahseder: bir taraftan 

kadınlar adına pozitif ayrımcılığı öngören onarıcı bir politik yaklaşım, öte taraftan patriarkayı 

ve burjuva kültürünü radikal bir şekilde eleştiren yıkıcı bir politik yaklaşım. Diğer bir ifadeyle 

bu eğilimlerden ilki, politik aktivizm, bilinç yükseltme ve olumlu kadın imgelerine odaklıyken 

ikincisi, temsil sistemine gömülü ideolojik kodları analiz etmek ve bunlardan kurtulmak adına 

film biçimi üzerine yoğunlaşır. İlk yaklaşım, içerik meselesi üzerinde durur ve filmlerin, 

kadınların gündelik hayatta karşılaştıkları deneyimleri veya daha genel olarak gerçekçi kadın 

imgelerini görüntüye getirmesi gerektiğini öne sürer; ikinci yaklaşım ise gerçekçiliği katı bir 

şekilde eleştirir ve gerçekçilik karşıtı bir estetik anlayışından hareketle filmlerin anlam üretim 

mekanizmalarına odaklanır (154-5). İlk perspektife yakın duran tartışmalar, 1972-1975 yılları 

arasında yayınlanan ve aynı zamanda ilk feminist film dergisi olan Women & Film etrafında 

gerçekleşir. Shohini Chaudhuri’ye (2006) göre bu dergide yayınlanan yazılar filmleri, 

“gerçekliği” yansıtması gereken bir mecra olarak ele alıp kadınların filmlerde yer alma 

biçimlerini, olumlu veya olumsuz temsil mantığı çerçevesinde değerlendirirler. Buna göre 

filmler, olumlu kadın temsilleriyle kadın seyirciye rol model oluşturması gereken bir alandır. 

Chaudhuri, Popcorn Venus (Marjorie Rosen, 1973), Women and Their Sexuality in the New 

Film (Joan Mellen, 1974), From Reverence to Rape (Molly Haskell, 1974) gibi kitapların da bu 

yaklaşımı benimsediklerini söyler (8). Laura Mulvey (1989c) de feminist film eleştirisinin ilk 

adımları olarak gördüğü bu eğilimin, hali hazırda mevcut olan klasik sinema geleneğini takip 

ettiğini söyler. Bu geleneği Mulvey, biçimsel dilin hikâye akışını bozmadığı ya da bu akışı 

gölgede bırakmadığı diğer bir ifadeyle içeriğin her zaman ön planda olduğu bir gelenek olarak 

tasvir eder. Mulvey, sinemada ilk feminist eleştirilerin bu uylaşımları sorunsallaştırma gereği 

duymadan yalnızca filmlerin cinsiyetçi içeriğine ve kadınların birer imge olarak sömürülmesine 

odaklandıklarını söyler. Mulvey, Women & Film dergisinin ilk sayılarının yanı sıra The Velvet 



                                                                                                23 
 

 

Light Trap dergisinin 1972 tarihli Güz sayısı ve Take One dergisinin yine 1972 tarihli Şubat 

sayısının da aynı çizgiyi takip eden tartışmaları içerdiğini belirtir. Bu tartışmaların ana odağının 

ise Mulvey, mevcut bir dişil rol modeli bir başka modelle, daha güçlü ve daha bağımsız olan 

bir modelle değiştirmek üzerine kurulu olduğunu söyler (115). Sinemanın kendine has temsil 

stratejilerini gözden kaçıran ve yalnızca hikâye ile karaktere odaklanan bu bakış açısı, bazı 

feminist film teorisyenleri tarafından göstergebilim, psikanalitik, yapısalcılık ve eleştirel 

teorinin sağladığı perspektifler ve kavramsal aygıtlar kullanılarak eleştiriye tabi tutulur. Bu 

eleştirilerin temelinde sinemanın, “gerçekliği” yansıttığı değil tam aksine onu inşa ettiği 

düşüncesi yatar. İlk erken eleştirilerden biri Claire Johnston’dan gelir. Johnston ([1973] 2008), 

sinema ve gerçeklik arasında dolayımsız bir ilişkinin olmadığını; bunun yerine sinemanın, 

içerisinde mitlerin üretildiği bir anlamlandırma pratiği olduğunu düşünür. Bu eksende 

kadınların temsili meselesinin yalnızca film metni bağlamında tartışılamayacağını; sinemanın 

dilini ve özellikle gerçekmişgibilik kuralını da hesaba katmak gerektiğini belirtir. Johnston, 

cinsiyetçi ideolojiye dayanan mitler aracılığıyla kadınların sinemada eril bakışın ihtiyaçlarına 

göre konumlandırılmış birer göstergeye dönüştürüldüklerini ifade eder. Buna göre sinemadaki 

erkek betimlemeleri, tarih içerisinde konumlanmış bir şekilde büyük bir çeşitlilik gösterirken, 

kadınlara yönelik stereotipler ise baştan çıkarıcı/vamp ile saf/temiz olmak üzere tarih dışı, ebedi 

ve değişmez olarak görülen dar bir ikililik içerisine sıkıştırılır. Eril mitlere dikkat çekerek 

Johnston, hem bu mitlerin doğallığını sorgulayacak hem de onu ters yüz edecek feminist bir 

sinema anlayışının ortaya çıkması gerektiğini belirtir.  

 

Johnston gibi filmlerin içeriğine değil diline odaklanan ve bu dilin eril arzularla olan 

ilişkiselliğini sorgulayan diğer isim ise Laura Mulvey’dir. Mulvey (1989a) bu ilişkiselliği 

doğrudan psikanalitik kuramdan faydalanarak analiz eder. Mulvey Hollywood sinemasından 

hareketle, voyoristik ve fetişistik eril fantezilerin film dilini nasıl yapılandırdığını ve bu süreç 

içerisinde kadın imgesinin nasıl konumlandırıldığını tartışır. Mulvey bakışın, bir tür iktidar 

ilişkisi içerdiğini ve bu ilişkinin de cinsel farklılığa göre düzenlendiğini öne sürerek bakmadaki 

hazzın etkin/erkek ve edilgin/dişi arasında bölündüğünü ifade eder. Burada kadın, eril bir 

pozisyonda olan hem izleyiciler hem de film içerisindeki karakterler için erotik temaşanın 

merkezindedir ve cinsel olarak teşhir edilen bir nesne pozisyondadır. Mulvey’in bu yaklaşımı 

John Berger’in Görme Biçimleri’nde (1972) bakma/bakılma ilişkisine yönelik ifade ettikleriyle 

paralellik gösterir: “Erkekler eyler, kadınlarsa görünür. Erkekler kadınları seyreder. Kadınlarsa 

seyredilişlerini seyrederler” (47). Mulvey’e (1989a) göre bir erotik nesne olarak eril hazzın 

tatminini sağlayan kadın imgesi, aynı zamanda yine eril olan ödipal endişeleri yatıştırmaya 



                                                                                                24 
 

 

yönelik de bir işlev üstlenir. Yani Mulvey dişil olanın sinema içerisindeki konumlanma 

biçiminin yalnızca eril ihtiyaçların gözetilmesiyle inşa edildiğini dile getirir. Mulvey tüm bu 

işleyişe alternatif oluşturacak bir feminist sinemanın ise, kadını nesne konumuna sabitleyen 

görsel hazzın ve dikizci bakışın kırılmasıyla doğabileceğini öne sürer. Buna göre Mulvey hem 

kameranın bakışının hissettirilmesi yani maddeselliğinin görünür kılınması hem de izleyicinin 

bakışının diyalektik bir süreç içerisine çekilmesi gerektiğini söyler. Mulvey’e göre böylesi bir 

girişim, eril olanın haz ve ayrıcalığını yıkar ve böylelikle etkin/edilgin mekanizmalarını 

bozguna uğratmış olur. Mulvey’in görsel ve anlatısal hazzı sekteye uğratan bu sinema pratiğinin 

ise, ana-akıma yaslanan bir geleneğin içinde yer alarak değil, bunun dışında kalacak bir şekilde 

deneysel yaklaşımlarla gerçekleştirilebileceğini düşünür. Mulvey’in feminist avangart sinema 

yaklaşımı, alışılmış sinematik kodları ve anlatısal uylaşımları yapı bozuma uğratarak yeni tür 

görme biçimleri yaratmayı hedefler.  

 

Mulvey’in geleneksel sinema anlayışını tamamen reddeden ve feminist bir pratiğin ancak 

avangart sinema içerisinden çıkabileceğini savunan bakış açısını Johnston’da görmeyiz. 

Johnston’ın feminist sinema anlayışı belirli türden hazları ihmal eden bir anlayış değildir. Ona 

göre filmleri, stratejik bir yaklaşımdan hareketle hem politik bir silah hem de bir eğlence aracı 

olarak görmemiz ve bu iki ekseni birbirine karşıt bir şekilde konumlandırmaktan ziyade 

birbirini besleyebilecek süreçler biçiminde değerlendirmemiz gerekir. Johnston hazzı ihmal 

etmediği gibi ana akım sinema geleneği içerisinde de feminist bir yaklaşımı yankılayan eleştirel 

potansiyellerin var olabileceğini düşünür. Diğer bir ifadeyle Johnston, feminist düşünceyi 

besleyecek üretimlerin ille de avangart filmler aracılığıyla gerçekleşmeyebileceğini; bunun 

yerine örneğin Hollywood geleneği içerisinde kalarak da eril mitleri belirli açılardan 

sorunsallaştıracak bir tür “karşı sinema” pratiğinin ortaya çıkabileceğini söyler. Buradan 

hareketle Johnston (2008) Dorothy Arzner ve Ida Lupino gibi Hollywood içerisinde üretim 

yapan kadın yönetmenlerin filmlerinde içsel bir eleştiriyi mümkün kılan ve cinsiyetçi ideolojiye 

kimi yönleriyle karşı duran bir sorgulamanın varlığına işaret eder. Johnston’a göre örneğin 

Dance, Girl, Dance (1940) filminde Arzner, seyirlik kadın nosyonuna doğrudan meydan 

okuyan etkiler yaratır. Johnston, Lupino’nun ise Not Wanted (1949) filminde cinsiyetçi 

ideolojiyle daha muğlak bir diyaloğa girdiğini ancak yine de örneğin ters yüz edilmiş bir “mutlu 

son”la bu ideolojiyi eleştirebilme potansiyeli gösterebildiğini söyler. Yani Johnston, 

Mulvey’den farklı olarak bir yandan egemen sinema geleneğini eleştirirken onu yine de 

tamamen reddetmez; bu geleneğin stratejik bir şekilde kullanımıyla feminist perspektifler 

çerçevesinde eleştirel potansiyellerin açığa çıkabileceğini düşünür.  



                                                                                                25 
 

 

 

Mulvey ilk olarak 1975 yılında yayınlanan Görsel Haz ve Anlatı Sineması (1989a) adlı 

metninde doğrudan psikanalitik kuramdan faydalanarak ataerkil toplumun bilinçdışının film 

formunu nasıl yapılandırdığını inceler. Ona göre psikanalitik kuram, mevcut düzen içerisindeki 

cinsel farklılığa göre düzenlenmiş eril bakma biçimini ve bununla ilişkili olan hazları 

anlamamızda stratejik bir araç olarak kullanılabilir. Burada bakan yani bakışın denetleyicisi 

olan kişi, film içerisindeki karakter, kamera veya izleyici olarak erkektir; kadın ise bu bakışın 

nesnesi olan bir imgedir. Kameranın (yönetmenin) bakışı belirli çekimlerle, yakın plan veya 

açılarla cinsel farkla yapılandırılmış bir anlam dünyası yaratır ve bu yaratım süreci gizlenerek 

seyirci, anlatılan dünyanın, gerçekliğin, içerisine çekilir. Filmin içerisindeki bakış ise 

karakterler arasında gerçekleşir. Arzulu ve aktif bakışın sahibi erkek karakterdir. Kadın karakter 

ise arzulu bakışın nesneleştirdiği edilgen bir pozisyonda kalır. Kadın ve erkek arasındaki bakış 

odaklı bu hiyerarşik konumlanma, büyük bir oranda açı-karşı açı ve bakış açısı çekimleriyle 

sağlanır. İzleyicinin- ki bu erkektir ya da daha doğru bir ifadeyle eril bir pozisyondur- perdeyle 

olan ilişkisinde Mulvey, görsel hazzı ortaya çıkaran iki tür bakış formundan bahseder. İlki, bir 

başkasını erotik nesne olarak konumlandıran ve bu başkasıyla belirli bir mesafeyi zorunlu kılan 

skopofilik bakış; ikincisi ise ego oluşumuyla ilişkili bir şekilde özdeşleşmeye olanak sağlayan 

bakış biçimidir. Mulvey aynı zamanda bakışın aktif gücünün anlatıyı denetleme gücüyle de 

buluştuğunu söyler. Yani tıpkı bakışta olduğu gibi anlatıyı da ileriye taşıyan, olayların olmasını 

sağlayan güç, eril karaktere mahsustur. Diğer bir ifadeyle Mulvey’e göre bakışın yapılandırılma 

biçimi yalnızca hazla ilintili değildir, bununla beraber anlatı formunun kontrolü ve iktidar 

ilişkilerinin organizasyonuyla da ilişkilidir. Mulvey’e göre kadın, bakılası konumuyla eril nazar 

için hazzın bir kaynağı ama öte yandan da kastrasyon bağlamında bu hazzı sekteye 

uğratabilecek olası bir tehdittir. Mulvey, bu tehdidin anlatı içerisinde ya sadizme ya da fetişistik 

skopofiliye başvurularak bertaraf edildiğini söyler. Böylelikle Mulvey, egemen sinema 

pratiğinde pasiflikle özdeşleştirilen dişil konumun, yalnızca eril hazların ve endişelerin 

gözetilmesiyle yapılandırıldığını söyler. David N. Rodowick’e (1991) göre Mulvey’in 

analizinin gücü, basitçe kadınların ekranda nasıl temsil edildiğine yönelik eleştiriden gelmez; 

bunun yerine Hollywood filmlerinde anlatı ve imge yapısının kalbindeki çelişkiyi güçlü bir 

şekilde ortaya koyabilmesinden gelir (5). Ancak Rodowick yine de tüm bu senaryonun 

içerisinde dişil özneye herhangi bir yer atanmadığını ve Mulvey’in, yalnızca eril bilinçaltıyla 

ilgilendiğini söyler (16). Yine benzer şekilde Mulvey’in metni, cinsel farkı verili olarak kabul 

etmesi, yekpare bir kadınlar kategorisine yaslanarak tarihsel ayrımları dışarıda bırakması ve 

aktif/pasif, feminen/maskülen şeklindeki ikiliklere başvurması bağlamında eleştirilerin hedefi 



                                                                                                26 
 

 

olur. Örneğin hooks (1992) Mulvey’in psikanalize başvurarak yaptığı analizin, yalnızca cinsel 

fark gibi sınırlı bir bağlam içerisinde kaldığını ve bu bağlamın da beyaz dünyayı referans 

aldığını söyler. hooks Mulvey’in metninde hem imge hem de izleyicilik eksenindeki dişil 

pozisyonun beyaz kadınlara göndermede bulunduğunu, ırk faktörünün veya ırksallaştırılmış 

cinsel farkın bir analiz kategorisi olarak görülmediğini belirtir. Bu yaklaşımın Mulvey’le sınırlı 

olmadığını dile getiren hooks’a göre ana-akım feminist film teorisi, kadınlar derken aslında her 

zaman beyaz kadınlardan bahseder. Sözü edilen teori içerisinde hooks, totalleştirici bir kadın 

kategorisi altında imgelerin beyazlığının görülmediğini, tarihsel farkların tarihdışı psikanalitik 

anlatılara feda edildiğini ve ırk ile ırkçılığın toplumsal cinsiyetin görsel inşasını ne şekilde 

organize ettiğine vurgu yapılmadığını dile getirir (122-4).  

 

Mulvey, 1981 yılında yayınlanan Afterthoughts on Visual Pleasure and Narrative Cinema 

(1989b) adlı çalışmasıyla tekrardan ilk metnine geri döner ve bu sefer dişil izleyicilik 

pozisyonuyla ilgili belirli açılımlarda bulunur. Mulvey bu çalışmasında Duel in the Sun (King 

Vidor, 1946) filminde Pearl karakteri üzerinden dişil seyirciliğe bir alan açar ve bu seyircilik 

deneyiminin, pasif dişil ve regresif eril konumlar arasında gidip gelen diğer bir ifadeyle 

istikrarlı olmayan özdeşleşmeler içerdiğini söyler. Dişil pozisyona yönelik iki farklı cinsel 

kimlik arasındaki bu salınımı Mulvey, Freud’tan hareketle kız çocuklarının pre-ödipal 

dönemdeki psiko-seksüel gelişimlerine referansla açıklar. Mulvey filmde Pearl karakterinin 

norm olarak görülen dişilliğe karşı geliştirdiği direncin ve değişebilen cinsel kimlik 

motivasyonlarının, benzer şekilde dişil seyirci konumunu da betimlediğini; bu konumun, pasif 

dişil ve aktif eril bakış açıları arasında gidip geldiğini söyler. Ancak Mulvey yine de başarılı 

bir eril özdeşleşmenin mümkün olmadığını; dişil olanın bu özdeşleşme içerisinde huzursuz bir 

pozisyonunda asılı kaldığını söyler. Jackie Stacey (1994) Mulvey’in bu müdahalesini iki açıdan 

önemli bulur. İlki, metin tarafından üretilen izleyicilik pozisyonunun sabitliği fikrini yerinden 

etmesi; ikincisi ise patriarkal anlamlandırma sistemi içerisindeki boşluklara ve çelişkilere 

odaklanarak direniş ve çeşitlilik açısından önemli soruları gündeme taşımasıdır. Ancak Stacey 

yine de Mulvey’in metninin ikili cinsel farka yaslanmayı sürdürdüğünü ve erillik metaforunu 

ayrıcalıklı kıldığını söyler (60).  

 

Mulvey’in feminist film teorisi içerisinde seyircilik pozisyonlarına yaptığı vurgu, daha sonraki 

çalışmaların da güzergahını belirleyecek derecede etkili olur. Örneğin Mary Ann Doane ([1982] 

1999) da Mulvey’in izinden benzer bir sorgulamanın peşine düşer ve seyircilik pozisyonuna 

odaklanır.  Doane de tıpkı Mulvey gibi sinemanın, eril nazarın arzularına göre yapılandırıldığını 



                                                                                                27 
 

 

düşünür ve çerçeveleme, ışık, kamera hareketleri ile açıları gibi belirli pratiklerin de bu arzular 

gözetilerek kadın imgesi üzerinden işlevsel kılındığını söyler (133). Doane ana-akım sinemada 

eril nazarın nasıl ayrıcalıklı kılındığını, Robert Doisneau’nun Un Regard Oblique (1948) adlı 

fotoğrafından hareketle açıklar. Fotoğrafta resim tablolarının asılı olduğu bir vitrin önünde 

duran bir çift vardır. Kadın fotoğrafın merkezindedir ancak baktığı tablonun içeriği, diğer bir 

ifadeyle bakışının nesnesi görünmez kılınmıştır. Erkek ise fotoğrafın köşesinde olmasına 

rağmen onun neye baktığı veya neyi dikizlediği apaçık ortadadır. Baktığı şey, çıplak bir kadın 

resmidir. Doane’ye göre bu fotoğraf, tıpkı kimi Hollywood filmlerinde olduğu gibi anlatının 

merkezinde bir kadın olsa dahi skopofolik gücün, çerçevenin marjininde diğer bir ifadeyle 

erkekte olduğunu gösterir. Doane bu fotoğrafta dişil nazarın ya da özne olarak dişil pozisyonun 

bir silme işlemine maruz bırakıldığını ve dişil olanın sadece eril nazarın nesnesi olarak görünür 

kılındığını söyler. Doane’ye göre bu fotoğraf, dişil nazara ve arzuya nasıl el konulduğunu ve 

bakışın cinsel farklılığa göre nasıl yapılandığını yani bakışın cinsel politikasını göstermesi 

açısından önemli bir örnek oluşturur (141).  

 

 

 
Şekil 2.1: Un Regard Oblique (1948), Robert Doisneau.  



                                                                                                28 
 

 

 

Doane eril nazar kavramı dışında aynı zamanda dişil seyircinin, imge olarak kadın karakterlerle 

nasıl ilişkilendiğini merak eder ve Mulvey’in başvurduğu aktif/pasif ayrımından farklı olarak 

yakınlık/uzaklık kavramlarına başvurmayı tercih eder. Doane’ye göre dikizcilik, bakışın 

failiyle bakılan nesne arasında belirli bir mesafeyi zorunlu kılar. Ancak dişil seyirci açısından 

imge kendisi olduğundan mesafeyi imkânsız kılan aşırı bir mevcudiyet ve bununla ilişkili 

olarak aşırı bir özdeşleşme söz konusudur. Doane, dişil olarak kodlanan pembe dizilerde veya 

kadın filmlerinde böylesi bir özdeşleşmenin var olduğunu söyler. Doane, imge ile dişil seyirci 

arasındaki mesafenin ise ancak ekrandaki imgenin kadınlığa dair bir maske olduğuna yönelik 

okumayla elde edilebileceğini düşünür (135-8). Doane “maskelenme” kavramını Joan 

Riviére’den ödünç alır. Riviére “Bir Maskelenme Olarak Kadınsılık” (1929) adlı makalesinde 

kadınsılık ve maskelenme ilişkisini şöyle tarif eder: 

 

Bir yandan sahip olunan erkeksiliği gizlemek, öte yandan da fark edildiğinde 

gelebilecek misillemeyi engellemek amacıyla kadınsılık, bir maske olarak kabul 

edilebilir ve giyilebilir…şimdi okuyucu bana gerçek kadınsılıkla maskelenme 

arasındaki sınırı nerede çizdiğimi ya da kadınsılığı nasıl tanımladığımı sorabilir. 

Benim önerim ise ne radikal ne de yüzeysel bir şekilde aralarında hiçbir fark 

olmadığıdır. İkisi de aynı şeydir.  

 

Doane, Riviére’dan hareketle sinemada femme fatale karakterinin üzerine giydirilmiş aşırı 

kadınsallığın, maskelenmeyi görünür kıldığını düşünür. Ancak Doane erkeksiliğini gizlemek 

adına aşırı bir kadınsallıkla yüklenen bu karakterin, muhakkak ki filmin sonunda 

cezalandırıldığını söyler. Çünkü Doane’ye göre bu tarz bir maskelenme biçimi, içerisinde her 

zaman eril sisteme yönelik bir tehdit barındırır (139).  Doane, (1988a) dişilliği bir maskelenme 

olarak kavramsallaştırmanın, maske çıkarıldığında “gerçek” kadınlığa veya dokunulmamış bir 

öze ulaşılacağına yönelik bir varsayımla ilişkili olmadığının altını çizer. Öyle ki Doane’ye göre 

kadınlıkla ilgili bir bilgi alanı, kadınlığın özüne yönelik inanışlardan değil daha çok maskenin 

kendisinden çıkarsanabilir (47). Bu durumda maskelenme, istikrarlı bir dişil pozisyonun 

imkansızlığını görünür kılar (49). Doane’nın dişil seyircilik pozisyonuna eğilmeyi hedeflediği 

Film and the Masquerade: Theorising the Female Spectator ([1982] 1999) adlı makalesinde 

maskelenme kavramıyla, daha çok imge olarak kadın tartışmasına odaklanmış olur. 1988 

yılında yayınladığı Masquerade Reconsidered: Further Thoughts on the Female Spectator adlı 

ikinci makalesiyle bu konuya geri döner ve maskelenme kavramının, dişil seyircilik 



                                                                                                29 
 

 

pozisyonundan yani bakışın öznesi olan kadından ziyade, imge olan diğer bir ifadeyle bakışın 

nesnesi olan kadın konumuna daha uygun düştüğünü ifade eder (48). Ancak Doane yine de 

maskelenmenin içerdiği istikrarsız dişil kimliğe yönelik vurgunun, dişil seyircilik pozisyonuyla 

da paralellik gösterdiğini ifade eder (49).   

 

Doane ([1982] 1999) skopofilik veya fetişistik nazarın nesnesi konumunda olan kadının, ilişkiyi 

tersine çevirerek kendi hazzı için nazarı temellük edip edemeyeceğini, diğer bir ifadeyle eril 

olanı nesneleştirmenin ya da bakılası bir pozisyona yerleştirmenin dişil nazar için alan açıp 

açmadığını merak eder. Doane’ye göre böylesi bir tersine çevirme işlemi, özne/nesne ikililiğini 

bozabilecek bir potansiyel göstermediği gibi eril öznelliği, bakışın failliğiyle eşleştiren baskın 

sistemi de zayıflatmaz (134).  Benzer bir bakış açısını E. Ann Kaplan da paylaşır. Kaplan (1983) 

nesneleştirmenin, hem eril hem de dişil erotizminin bir parçası olduğunu ancak eril nazarın, 

eyleme ve sahip olma kudretini taşıdığını bunun yerine dişil olanın ise bu kudretten yoksun 

olduğunu söyler. Bunun yanı sıra Kaplan, kadını nesneleştirmenin yalnızca erotik bir amaca 

yönelik olmadığını; psikanalitik bir perspektiften hareketle bu nesneleştirmenin, kadının kastre 

edilmiş olmasıyla uyandırdığı tehdidi de bertaraf etmekle ilişkili olduğunu ifade eder (31). 

Kaplan’a göre kadın, maskülen bir pozisyona yerleşse bile arzusunun bir gücü yoktur ve bu 

pozisyonun verili olanı değiştirmesi de mümkün değildir (29).  

 

Linda Williams (1984) da tıpkı Mulvey ve Doane gibi klasik sinemada bakış ekseninde kadına 

ayrılan alanın, özne değil nesne pozisyonu olduğunu söyler. Williams, korku filmlerinden 

hareketle bu pozisyonu irdeler. Ona göre bir dehşet sahnesi karşısında kadın izleyiciler yüzlerini 

kapatmaya eğilimliyken, erkek seyirciler ise bu sahneye bakmanın keyfini çıkarırlar ve bu 

eylemleriyle gurur duyarlar. Williams, bakmaktaki bu başarısızlığın yalnızca izleyicilik 

pozisyonuyla sınırlı olmadığını; film içerisindeki kadın karakterlerin de bakma kudretinden 

mahrum bırakıldıklarını düşünür. Williams’a göre örneğin sessiz filmlerdeki birçok “iyi kız” 

karakteri, sadece mecazi olarak değil ama gerçek anlamda da göremezler yani kördürler. 

Williams, karakterlerin gerçekten kör olup olmamalarına bakılmaksızın bu görememe halinin, 

cinsellik anlamında saflığa göndermede bulunduğunu ileri sürer. Williams klasik anlatı 

sinemasında bakışın, arzulamakla özdeşleştirildiğini ve bu bağlamda “iyi kız” karakterinin de 

filmlerde arzudan yoksun bir şekilde resmedildiğini söyler (83). Williams’a göre bu tarz bir 

sinemada bir tek vamp karakteri güçlü dişil bir bakış örneği sunar. Ancak Williams bu karaktere 

has bakışın da eril bir bakışın parodisine dönüştürüldüğünü ve bu çerçevede dişil olanın, otantik 

ve meşru bir öznellik sergilemediğini söyler. Williams, bakmaya cüret eden bu karakterin aynı 



                                                                                                30 
 

 

zamanda anlatı sonunda muhakkak ki cezalandırıldığını belirtir (85). Benzer bir gözlemi 

Rudolph Valentino filmleri üzerinden Miriam Hansen de dile getirir. Hansen’e (1986) göre 

Valentino filmlerinde Valentino’nun film içerisindeki kadın karakterlerle bakış üzerinden 

ilişkilenme biçimi, kadın karakterlerin kimlikleriyle ilgili önemli ipuçları sergiler. Hansen bu 

ilişkilenme biçiminin, kadın karakterin vamp mı yoksa Valentino’nun âşık olabileceği ve meşru 

romantik bir ilişki yaşayabileceği bir partner mi olduğuna yönelik bir gösterge işlevi gördüğünü 

söyler. Buna göre bakış, ilk olarak erkekten kadına yani Valentino’dan kadın karaktere doğru 

yönelmişse, bu karakterin Valentino’nun rüyalarını süsleyecek kadın olduğunu; tam tersine 

eğer bakışı tetikleyen ilk kişi kadın karakter ise diğer bir ifadeyle bakılmadan önce bakmaya 

cüret etmişse, bu karakterin de vamp olduğunu söylemek mümkün. Hansen kadın karakterlerin 

anlatı içerisinde ancak bakışın bu şekilde düzenlenmesiyle meşru bir pozisyon elde ettiklerini 

söyler. Bakılası bir konumdan, bakan bir konuma geçmeye yeltenen yani erotik bakışın 

tetikleyicisi olmaya çalışan kadın karakterleri ise yalnızca kötü bir son bekler (11-2). Doane 

(1984) ise 1940’ların Hollywood kadın filmlerinde kadın karakterler ekseninde bakışın nasıl 

harekete geçirildiğini analiz eder. “Paranoid kadın filmleri” (Rebecca (1940), Suspicion (1941), 

Secret Beyond the Door (1948)…) olarak adlandırdığı bir alt türe göndermede bulunan Doane, 

bu filmlerde evlilik kurumuyla ilişkili bir şekilde evin, olası bir cinayetin mekanına 

dönüştüğünü ve kadın karakterin bu ev içerisinde, kocası tarafından öldürülebileceğine yönelik 

bir şüpheyle yaşadığını söyler. Doane’ye göre kadın karakterler bu tür içerisinde, kapalı kapılar 

ardındaki gizemi çözmeye çalışan aktif bir bakışın faili olarak tasvir edilir.  Ancak burada bakış, 

arzunun değil dehşetin alanında kol gezer yani kadın karakterin içerisinde sıkışıp kaldığı, eziyet 

çektiği bir süreçle ilişkilenir (67-70). Doane de tıpkı Hansen gibi klasik sinemanın kadın 

karakterlere yalnızca negatif yüklü bir bakış failliği tahsis ettiğine işaret eder.  

 

Elisabeth Cowie (1997) ise fantezi kavramı üzerinden dişil izleyiciliğe bir alan yaratmaya, 

fantezinin olanaklarını feminizme doğru açmaya çalışır. Ona göre arzunun sahnelendiği bir 

mizansen olarak fantezi, toplumsal cinsiyet geçişli özdeşleşmelere olanak sağlar. Cowie, 

kadınlar açısından izleyicilik deneyimini negatif bir dişil özdeşleşmeyle sınırlandırmadan film 

metinlerinin izleyicilere çeşitli özdeşleşmeler ve birbirinden farklı özne pozisyonları 

sunduğuna, toplumsal cinsiyet sınırlarını aşan çeşitli özdeşleşmelerin ve hazzın olanaklı 

olduğuna dikkat çeker. Cowie baskın eğilime karşıt bir şekilde fanteziyi, kadınların 

nesneleştirildiği eril bakışla özdeşleştirmez, bu bakışın fanteziye tamamen egemen olduğunu 

veya onu her koşulda organize edebildiğini düşünmez; bunun yerine, fantezinin arzu 



                                                                                                31 
 

 

pozisyonlarının bir karışımından oluştuğunu ve bu pozisyonların, dişil izleyiciliği de 

kapsayacak yerleşmelere olanak tanıdığını öne sürer.  

 

Cowie (1997) bilinçli veya gündüz düşleri, bilinçaltı ve ilksel olmak üzere üç farklı fantezi 

modu olduğunu ve bu modların birbirlerini dışlamadıklarını veya içerdikleri fantezi nesnesinin 

birbirinden farklı olmadığını; bunun yerine, bastırılanla kurdukları ilişki düzeyinin ve 

başvurdukları sansür biçiminin farklılaştığını söyler. Bundan kaynaklı Cowie fantezi söz 

konusu olduğunda farkın bilinç ve bilinçaltı arasında değil, birincil (cinsellik/baştan çıkarma 

fantezisi ile cinsel fark/kastrasyon fantezisi) ve bilinç veya bilinçaltıyla ilişkili olabilecek ikincil 

fanteziler arasında kurulabileceğini söyler. Cowie fantezi ve gerçeklik ilişkisinin “kurgu” ve 

“gerçek yaşam” şeklinde geleneksel bir karşıtlığa indirgenemeyeceğine dikkat çekerek fiziksel, 

maddesel dünya kadar fantezinin de öznenin üzerinde etkili olduğunu düşünür. Cowie, 

fantezinin bilinçli modunda bir “ben” pozisyonunun kendini korumaya aldığını ancak diğer iki 

modda bu pozisyonun sabit olmadığını, öznenin birden fazla pozisyonda aynı anda yer 

alabileceğini öne sürer. Cowie’ye göre film metinleri de sabit olmayan çeşitli özne pozisyonları 

sunar. 

 

Fantezinin kamusal formlarından biri olarak filmler, Cowie’ye (1997) göre tutarlı ve bütünlüklü 

bir pozisyon alma imkanını bozarak sabit ve kutuplaşmış kimlikler üretmenin başarısızlığını 

gösterebilir. Böylelikle Cowie’ye göre anlatı tarafından üretilen yerleştirmeler, sabit toplumsal 

cinsiyet pozisyonlarını yeniden dolaşıma sokmayabilir. Cowie fantezilerin pozisyonlardan 

oluşmuş bir yapı olduğunu ve izleyici olarak belirli bir karakterin arzusuyla değil, bu karakterin 

diğer karakterlerle olan ilişkilerindeki (seven/sevilen, baba/anne/çocuk...) arzu pozisyonlarıyla 

özdeşleştiğimizi söyler.  Buna göre Cowie filmlere evrensel bir arzu nesnesi yarattıkları için 

değil, kendi yerimizi veya yerlerimizi bulabileceğimiz bir arzu ortamı inşa ettikleri için 

kapıldığımızı öne sürer.  Böylece Cowie fantezinin, nesnelerin kendileriyle değil onların 

düzenlenme biçimleriyle ilişkili olduğunu ve fanteziden alınan hazzın, nesnelere sahip olmaya 

değil kurulan bu düzenin kendisine dayandığını söyler. Örneğin filmlerde bu haz, olacak olan 

sonla değil bu sonun çeşitli engellemelerle, sapmalarla sürekli bir şekilde ertelenmesinden 

alınır. Yani haz, bir şeyin olduğu andan değil bu ana doğru yolculuktan, yokluğun düzenlenme 

biçiminden ileri gelir.  

 

Stacey (1994) fantezi kavramının, pasif ve negatif çağrışımlara sıkıştırılmamış bir dişil 

seyiricilik pozisyonu için alan açtığını ancak feminist film eleştirisi kapsamında fantezi kavramı 



                                                                                                32 
 

 

üzerinden kurulan bu güzergahın yine de çeşitli problemler içerdiğini düşünür.  Ona göre 

toplumsal cinsiyet özdeşleşmelerinin, seyircinin toplumsal cinsiyetiyle olan bağı 

koparıldığında diğer bir ifadeyle seyircilik, toplumsal cinsiyetten bağımsız yüzergezer bir 

pozisyon olarak ele alındığında, kadın ve erkeklerin filmlere yaptıkları birbirinden farklı psişik 

yatırımları incelemek imkansızlaşır. Stacey Doane’nın (1989b: 145) ifadesiyle “kimliğin 

sabitlenmesine izin vermeyen psişik istikrarsızlık ve çeşitli metinsel pozisyonlar arasındaki 

sürekli kayma” ya vurgu yapan yani akışkan bir cinsel farkı referans alan bir analizin, “feminist 

eleştiriye ihtiyaç olmadığı” gibi bir sonuca işaret edebileceğini aktarır.  Bu yaklaşımın Stacey, 

izleyicilik hazzıyla ilişkili olan cinsel farka yönelik anlamların, geçici de olsa, nasıl 

sabitlendiğini açıklayamadığını söyler (70-1).  

 

1980’lerin feminist film yazını içerisinde önemli bir yer tutan dişil seyircilik tartışmaları, film 

izleyen “gerçek” kadınlara göndermede bulunmaz; bunun yerine film söyleminin bir etkisi 

olarak üretilen varsayımsal bir pozisyona işaret eder. Örneğin Doane (1989b) dişil seyirciyi bir 

insan olarak değil, bir kavram olarak kullandığının altını çizer. Benzer şekilde Elizabeth Cowie 

de (1989) dişil seyircinin metinsel bir üretim olduğuna işaret eder (akt. Jackie Stacey, 1994: 

55). Stacey (1994) feminist film eleştirisine egemen olan bu metinsel yaklaşımın, 

evrenselleştirici iddialara yol açtığını ve bu çerçevede belirli bir bağlam içerisinde kadın 

izleyicilerin filmlerle olan etkileşimlerine ilişkin tarihsel bir açıklamaya alan açmadığını 

düşünür. Bundan kaynaklı Stacey izleyicilik tartışmalarının, kısmi bir perspektif sunan 

psikanalitik bakışın yanı sıra, bağlamın karakteristik özellliklerini öne çıkaran ve evrensel 

varsayımların önüne geçen ampirik çalışmalarla da desteklenmesi gerektiğini savunur. Diğer 

bir ifadeyle Stacey’e göre (1994) yalnızca bilinçaltı süreçlere odaklanmak, öznelliği mümkün 

kılan diğer tüm tarihsel inşaları dışarıda tutmak anlamına gelir. Stacey bunun önüne geçmek 

adına maddesel ve psişik olanı bir arada düşünmek gerektiğini savunur. Zira ona göre 

özdeşleşme ve arzu süreçleri öznelliğin hem bilinç hem de bilinçaltı formasyonlarını içerir. Star 

Gazing (1994) adlı kitabında Stacey, bu yöntemi uygular. Feminist psikanalik film eleştirisinin 

ortaya attığı soruların cevaplarını Stacey, film metinlerinde değil belirli bir grup kadın 

izleyiciyle gerçekleştirdiği etnografik çalışmasında arar. Stacey çalışmasında cinsel farklılığı 

esas alarak eril nazara odaklanan hâkim feminist film eleştirisinden farklı olarak odağına kadın 

starlar ve kadın izleyiciler arasındaki ilişkiyi alır ve kadın izleyicilerin ekrandaki kadın 

karakterlere, ideal kadınlık imgelerine, nasıl baktıklarını araştırır.  

 



                                                                                                33 
 

 

Bir taraftan feminist film yazını içerisindeki bu temel tartışmalar sürerken öte taraftan 

çoğunlukla bu tartışmalardan da beslenen feminist film örnekleri de ortaya çıkar. İlk feminist 

film örneklerine bakıldığında bunların büyük bir oranda belgesellerden oluştuğu görülür. 

Üretimi kadın hareketi içerisindeki aktivistler veya sanatçılar tarafından yapılan bu ilk 

belgeseller, toplumsal değişimi mümkün kılacak bir araç olarak ele alınır. Feminist filmlerin 

dağıtımını üstlenen ilk şirketlerden biri olan New Day Film, tanıtım kataloglarında feminist 

belgesel yönetmenleri bir araya getiren motivasyonu şöyle betimler: “Bağımsız feminist 

yönetmenler olarak bizler ekrandaki kadınların, erkek yönetmenlerin deneyim, imgelem ve 

fantezilerinin birer ürünü olduklarını düşünüyoruz. Bizler ise filmlerimizi kadınların 

ihtiyaçlarından ve deneyimlerinden yola çıkarak yapıyoruz”. Örneğin Growing Up Female 

(1971) filminin yönetmenlerinden biri olan Julia Reichert, filmiyle ilgili şunu dile getirir: “Biz 

bu filmi kadınların baskılanmasına yönelik yeni farkındalıkları ortaya koymak ve yalnızca 

kadın hareketiyle sınırlı kalmayacak bir şekilde ev kadınlarına, yoksul kadınlara ve siyah 

kadınlara da ulaşmayı hedefleyerek yaptık” (akt.Shilyh Warren, 2008: 4).  

 

Growing Up Female gibi bilinç yükseltmeyi ve değişimi amaç edinen 1970’lerin ilk yıllarındaki 

diğer bazı belgeseller ise Aything You Want to Be (Liane Brandon, 1972), Three Lives (Kate 

Millett, Susan Kleckner, Louva Irvine, 1971), Janie’s Janie (Geri Ashur, Marilyn Mulford, Bev 

Grant, Stephanie Palewski, 1971) ve The Woman’s Film (Louise Alaimo, Judy Smith, Ellen 

Sorren, 1971) olarak sıralanabilir. Warren (2008), bu filmlerin kadın karakterleri içermesi ve 

kadınlarla ilgili olmasının yanı sıra kadın hareketinin radikal taleplerini ve politik heyecanını 

da ortaya koyan ve kadın yönetmenler tarafından kadınlar için yapılan filmler olduğunu söyler. 

New Day Films, Iris Films, Women’s Film Coop gibi kolektif girişimler tarafından dağıtımı 

üstlenilen bu filmlerin Warren, kadın izleyiciler tarafından sınıflarda, konferans salonlarında 

veya kadın filmleri festivallerinde toplu bir şekilde izlendiğini ve 1976 yılına gelindiğinde bu 

tarz filmlerin sayısının iki yüzü aştığını aktarır. Warren bu filmlerde, kadınların evde, iş yerinde 

veya bir doktor ofisinde yaşadıkları gündelik deneyimlerinin ve mücadelelerinin aktarıldığını, 

diğer bir ifadeyle 70’lerin “özel olan politiktir” argümanından hareketle kürtaj, tecavüz, 

domestik şiddet/istismar ya da evlilik ve boşanma gibi meselelerin tartışıldığını söyler. Warren 

bu belgesel filmlerin estetik anlayışının ise büyük bir oranda cinéma vérité geleneğine 

dayandığını ve bu anlayış çerçevesinde filmlerin, kadınların yaşamlarıyla ilgili gerçekleri 

ortaya çıkarabilecek şeffaf bir temsil aracı olarak görüldüğünü ifade eder (5-7). Bu filmlere 

yönelik eleştirilerin odağını da tam olarak bu varsayımlar oluşturur. Örneğin Mulvey (1989c), 

feminist meseleleri merkezine alması ve kadınların film üretiminin her aşamasında yer 



                                                                                                34 
 

 

almasıyla bu filmlerin, feminist politika ekseninde önemli olduklarını ve göz ardı 

edilemeyeceklerini ama bunun yanı sıra kamerayı, gerçekleri yakalayabilen sihirli bir araca 

indirgemeleri yani bu inancı sorgulamaktansa bunu yeniden üretmeleri bağlamında da büyük 

sınırlılıklar içerdiğini söyler (117). Johnston (2008) da benzer bir yaklaşımdan hareketle şunları 

dile getirir:  

 

Gerçekliğin bir parçası olarak sinemanın kendi araç ve teknikleri, yaygın ideolojinin bir ifadesidir; 

pek çok ‘devrimci’ yönetmenin inandığı gibi tarafsız değildir. ‘Gerçeğin’ kamera tarafından 

kaydedileceğine ya da bir film üretim biçiminin, (kolektif olarak kadınlar tarafından yapılan bir 

filmde örneğin) üretimin kendisini yansıtabileceğine inanmak idealist bir şaşırtmacadır” (288). 

 

Johnston (2008), Kate Millett’ın yönetmenlerinden biri olduğu ve üç kadının kamera karşısında 

deneyimlerini aktardıkları Three Lives filmiyle ilgili Millett’ın “daha fazla analiz etmek 

istemedim, ifade etmek istedim” şeklindeki yorumuna mesafeli yaklaşır ve kadınların 

baskılanmasının, kameranın “masumiyetine” yönelik bir inançtan hareketle 

yakalanamayacağını ifade eder (289).     

 

Julia Lesage (1978) ise 1970’lerin feminist belgesellerini, eleştirel bir tutumla değil; tam 

tersine, destekleyici bir bakış açısıyla ele alır. Lesage’e göre realist bir estetiğe dayanan feminist 

belgeseller, kadın hareketi içerisindeki pratikleri ve söylemleri ulaşılabilir kılmış ve buradan 

politik bir arzunun doğmasını sağlamıştır. Lesage feminist yönetmenlerin, geleneksel realist 

anlayışı basit bir şekilde doğrudan kendi çalışmalarına aktarmadıklarını; bu anlayışı, örneğin 

kendilerinin de kadın hareketi içerisinde yer almaları, filmleriyle somut bir değişimi 

hedeflemeleri ve görüntüye aldıkları öznelerle hiyerarşik bir ilişki içerisine girmemeleri 

çerçevesinde yeniden tanımladıklarını söyler. Lesage’e göre feminist yönetmenler realizmin 

kod ve uylaşımlarını, yeni politik bir öznenin taleplerini karşılamak adına kullandılar. Bunun 

yanı sıra Lesage bu filmlerde “gerçek” kadınların “doğal” bir üslupla yer almış olmalarının, 

izleyiciyi zorunlu bir şekilde imgenin “gerçekliğine” yönelik bir inanca sürüklemeyebileceğini 

söyler. Bunun yerine Lesage bu filmlerle kadınların harekete geçmesini tetikleyecek kolektif 

bir kimlik algısının yaratılmaya çalışıldığını belirtir (akt. Warren, 2008: 11). 

 

Ruby Rich ise (1990) 1972- 73 yıllarının, feminist film hareketi için birliğin, enerjinin, 

heyecanın ve biz buradayız duygusunun en yoğun yaşanılan yıllar olduğunu söyler. Rich’e göre 

1975’ten sonra bu görüntü değişir ve birliğin yerini çeşitli bölünmeler alır. Rich bunun sebebini, 



                                                                                                35 
 

 

feminist film teorisinin psikanalitik ve göstergebilimin etkisi altına girmesine veya film noir 

gibi tür çalışmalarının gündeme gelmesine, belirli konferans veya dergilerin bir tür gruplaşma 

alanına dönmesine ve kadın çalışmaları/sinema çalışmaları gibi bölümlerle kurumsallaşmanın 

ortaya çıkmasına bağlar. Tüm bu gelişmelerle beraber Rich feminist filmin, bir tür eylem 

alanından ziyade çalışma alanına dönüştüğünü söyler. Bu durum Rich’e göre feminist film 

pratiğinin, erken döneme damgasını vuran politik adanmışlıktan ve savaşçı ruhtan 

uzaklaşmasına sebebiyet verir (271). Rich de tıpkı Lesage gibi önemli bir kültürel dönüşüm 

yaratmış olan 70’lerin ilk dönem filmlerini, realizm eleştirisi altında topyekûn yok saymamak 

gerektiğini düşünür ve bu filmlerin kendine has özelliklerinin altını çizer. Rich, feminist hareket 

içerisinde ortaya çıkan çalışmaların görünür kılınması ve isimsiz kalmaması adına bu 

çalışmaların, yeni bir şekilde adlandırılmaları gerektiğini vurgularken, böylesi bir 

adlandırmanın çerçevesi net bir şekilde çizilmiş reçeteler sunmak anlamına gelmediğini; bunun 

yerine, patriarkal olmayan yeni betimleyici olasılıklara alan açmayı hedeflediğini belirtir. Bu 

perspektiften hareketle Rich, 70’lerin ilk dönem feminist belgesellerini çoğunlukla yapıldığı 

gibi cinéma vérité başlığı altında değil, validative5 adlandırmasıyla değerlendirmek ister. 

Çünkü Rich bu filmlerin, kadınların yaşamını, deneyimlerini ve kültürünü görünür kılma ve 

meşrulaştırma işlevini üstlendiğini ve bu bağlamda böylesi bir adlandırmanın daha iyi bir 

seçenek olduğunu düşünür. Rich cinéma vérité geleneğine dayanan yönetmenlerin, görüntüye 

aldıkları öznelerle ilişkilenme biçimlerinin hiyerarşik bir düzlemden hareket ettiğini ve 

işledikleri meselelerle kişisel bir ortaklık kurmadıklarını, buna karşın feminist yönetmenlerin 

filmlerini tam da bu eksenler üzerinden inşa ettiklerini söyler (280).  

 

İlk feminist belgesellere yönelik yok sayıcı ve olumsuz tutuma mesafeli yaklaşan isimlerden 

biri de Alexandra Juhasz’dır. Juhasz (1999) feminist film teorisinin bir tür “doğru” feminist 

film kanonu yarattığını ve bu doğrultuda ilk feminist belgesellerin yeterince sofistike 

olmadığını, aynı yöntemi takip edecek filmlerin de iyi filmler olmayacağını varsayan bir algının 

baskın hale geldiğini söyler (191). Juhasz’a benzer şekilde Warren da (2008) feminist teori 

içerisinde kanonik yayınların- Riddels of the Sphinx (1977) ve Thriller (1979) ya da Yvonne 

Rainer, Chantal Akerman ve Nelly Kaplan’ın çalışmaları gibi -daha çok deneysel ve avangart 

filmlere odaklandıklarını ve bu filmleri, “karşı”, “alternatif” veya “feminist” sinemanın bir 

örneklemi olarak sunduklarını belirtir. Warren bu eğilimin, 1970’lerdeki film yapımının farklı 

biçimlerini ve bu filmlerin alıcılarını görünmez kıldığını söyler (5).  

                                                        
5 Validative: Doğrulayıcı, meşrulaştırıcı, belgeleyici.  



                                                                                                36 
 

 

 

Realistik kodlarla kamera karşısında kendi deneyimlerini aktaran kadınları görüntüye getiren 

1970’lerin feminist belgeselleriyle Juhasz, baskılanmış gruplara tarih içerisinde bir yer 

açıldığını, yeni öznellikler ve kimliğin yeni yorumlarının kamusal söyleme dahil edildiğini 

düşünür. Örneğin It Happens to Us (1972) filminde kadınlar, daha önceden anlatılmaya veya 

kayıt altına almaya değer görülmemiş olan illegal kürtaj deneyimlerini aktarırlar ve buradan 

kolektif bir kimlik inşa ederler (203). Janie’s Janie (1971) filmi ise bilinç yükseltme grubunun 

yapısıyla doğrudan ilişkili bir şekilde Janie’in kişisel deneyimlerinin politik bir söylem içerisine 

çekilerek Janie’nin bilinçlenmesini ve evden dışarı çıkıp kızkardeşleriyle beraber mücadele 

etmek için kamusal alanda yer almasını kayıt altına alır (202). Juhasz bu filmlerin gücünün ve 

etkisinin biçimlerinden daha çok kullanımlarından geldiğini ve filmlerin öncelikle politik bir 

eylem formu şeklinde işlev gördüğünü söyler (211). Öyle ki Juhasz, bu filmlerin stratejik bir 

şekilde politik bir projenin parçası olarak görülmelerinin, biçimsel sınırlılıklara sahip 

olduklarına yönelik tartışmalardan çok daha önemli olduğunu ifade eder (197). Bunun yanı sıra 

Juhasz realizm meselesi üzerinden Hollywood filmlerine içkin realizmin yarattığı etkiyle, 

cinéma vérité belgesellerinin dayandığı realizmin ortaya çıkardığı etkinin birbirine eş 

olamayacağını, belirli realist formların farklı şekillerde işlevsel kılınabileceğini belirtir. Buna 

göre örneğin realizm, patriyarkayı yansıtan, onaylayan ve sürdüren bir forma bürünebileceği 

gibi, alternatif, bozguncu ve marjinal gerçekliklere de tanıklık edebilir ya da gerçeklik 

kavramının kendisini de sorunsallaştırabilir. Juhasz dünyayı realistik bir film estetiğiyle tasvir 

etmenin, zorunlu bir şekilde “gerçekliğin” sabit, değişmez veya tarafsız olduğunu öne sürmek 

anlamına gelmediğini, bunun yerine gerçekliğin ne olduğuna, nasıl hissedildiğine ve belki de 

nasıl değiştirilebileceğine yönelik bir yorumlama biçimi olduğunu söyler (195).      

 

1960’lar ve 70’lerin feminist birikiminden doğan feminist film hareketi, festivaller, 

konferanslar, yayınlar ve çekilen filmler aracılığıyla kadınlar arasında politik bir forum işlevi 

görür. Bu dönemde aynı zamanda feminist teori açısından kilit önemde olan Cinsel Politika 

(Kate Milett, 1970), Cinselliğin Diyalektiği: Kadın Özgürlüğü Davası (1970) ve Sisterhood is 

Powerful (Robin Morgan, 1970) gibi kitaplar yayınlanır. Rich (1990) bu kitapların da, feminist 

film hareketine doğrudan bir zemin hazırladığını ve teorik bir güç kazandırdığını söyler (270). 

Bu gelişmelerin yanı sıra belirli yayınlarla (örn. Popcorn Venus: Women, Movies, and the 

American Dream, Marjorie Rosen, 1973 ve From Reverence to Rape, Molly Haskell, 1974) 

Hollywood yapımları içerisindeki kadın imgeleri analiz edilir ve Dorothy Arzner, Lois Weber, 

Ida Lupino gibi kadın yönetmenlerin filmleri feminist bir bakış açısından yeniden gözden 



                                                                                                37 
 

 

geçirilir. 1970’lerin ilk yıllarını kapsayan tüm bu çalışmalar, film tarihi içerisinde kadınların da 

var olduğuna ya da kadınların görünmezleştirilen ve değersizleştirilen deneyimlerini ortaya 

çıkarmaya yönelik girişimler olarak okunabilir. Oysaki feminist film teorisi içerisinde üzerine 

en çok konuşulan, Johnston ve Mulvey tarafından kaleme alınan en erken iki metin, sinemada 

kadınların yokluğunu verili kabul eden bir bakış açısına dayanır ve bu yokluğun ancak inşa 

edilecek bir “karşı sinema” pratiğiyle kırılabileceğini öne sürer. Rich (1990), Johnston ve 

Mulvey’in sinemada kadının konumuyla ilgili kötümser bir senaryo çizdiklerini düşünür (279) 

ve bunu bir başka çalışmasında şöyle dile getirir:  

 

Mulvey’e göre eril olan seyircilik pozisyonu içerisinde kadın görünmezdir; Johnston’a göre ise 

kadın, ekranda görünmezdir. O sadece fallusun bir vekilidir ya da başka bir şey için bir göstergedir. 

Sinemaya giden bir kadın olarak tamamen görünmezliğinle kodlanmış bir bağlamla yüz yüze 

kalırsın ve yine de, açıkça, sinema dışındaki hayattan getirilen belirli kodlarla orada oturursun 

(Rich, 1978: 87).      

 

Rich, hem Johnston’un hem de Mulvey’in metinlerinin sinema ekseninde toplumsal bir varlık 

olarak kadın deneyimine alan açmadıklarını söyler. Rich’in kadınlık deneyimi çerçevesinde 

vurguladığı bu yokluk, özellikle 1980’lerden sonra yine belirli kadınlık deneyimlerini gündeme 

getirecek bir şekilde farklı açılardan geliştirilmiş birçok eleştiride öne çıkmaya başlar. Bu 

eleştiriler, bilhassa Mulvey’in metnine referansla, “benim deneyimim nerede?” sorusunu ortaya 

atarlar. Sinema alanı içerisinden gelen bu soru, feminist teorinin kendi içerisindeki soruların ve 

tartışmaların izlerini taşır. Bu tartışmalar içerisinde “deneyim”, “kadınlar arası farklılıklar”, 

“kadınlık kategorisi” ve “cinsiyet/toplumsal cinsiyet/cinsellik” kavramlarının ise kilit meseleler 

olduğu söylenebilir.  

 

 
2.3. Feminist Bakış 
 
Mulvey’in Görsel Haz ve Anlatı Sineması adlı metni bakış konusunda dişil özneye kayda değer 

bir alan açmaz. Klasik sinemanın eril bakışı referans alarak yapılandırıldığını öne süren 

Mulvey, bu sinema geleneği içerisinde dişil öznenin pasif bir konuma sabitlendiğini savunur. 

Mulvey’in bakış konusunda açtığı yolu takip eden Doane, Ann Kaplan ve Linda Williams gibi 

teorisyenler de egemen sinema pratiği içerisinde bakışın eril olarak kodlandığına, aktif bakışın 

yerleştirildiği pozisyonun ise maskülen bir pozisyon olduğuna vurgu yaparlar. Bakışın 

erilliğine yapılan vurgu, sinema alanı dışındaki feminist yazında da karşımıza çıkar. Örneğin 



                                                                                                38 
 

 

Luce İrigaray (1985) bakışı, erillikle ilişkilendirerek dişil erotizmin, görsel olanın hakimiyetine 

yabancı olduğunu savunur:  

 

Kadınların arzularının erkeklerinkiyle aynı dili konuşması beklenemez. Kadınların arzusu, 

şüphesiz ki Batı’ya egemen olan mantık tarafından bastırılmış durumdadır...Kadınlar 

bakmaktan ziyade dokunmaktan daha çok keyif alırlar ve onun, egemen skopik ekonomideki 

yeri pasiflikle temin edilir; o, temaşanın güzel nesnesi olmak için vardır (25-6).  

 

Irigaray (1978) cinsel farktan hareketle bakışa yönelik düşüncesini bir başka yerde ise şöyle 

ifade eder:  

 

Bakışa yatırım kadında erkeklerde olduğu kadar öncelikli değildir. Göz, diğer duyu organların 

tümünden daha fazla nesneleştirir ve egemenlik kurar. Belli bir mesafeden bakar ve bu mesafeyi 

korur. Kültürümüzde bakmanın, koku, tat, dokunma ve işitme duyuları üzerindeki üstünlüğü 

bedensel ilişkilerin zayıflamasına neden olmuştur. Bakış egemenliğini kurduğu anda beden 

maddiliğini yitirir (akt. Griselda Pollock, 2014: 187).  

 

Irigaray’ın cinsel farklılık ekseninde erillikle özdeşleştirdiği ve cinsiyetler arasındaki 

hiyerarşiye dayanan bakışı flaneur figürü üzerinden de takip etmek mümkün. Pollock (2014) 

flaneur’ün, modernliğin hem açgözlü hem de erotik bakışını somutlaştırdığını düşünür. Dış 

dünyada, kamusal alanda izlenmeden veya fark edilmeden bakma özgürlüğüne sahip olan 

flaneur figürü bağımsız, gözlem yapan bir bakışın taşıyıcısıdır. Kadınlar ise, flaneur’un 

bakışının nesnesidirler (212-9). Pollock’a göre flaneur’ün bakışı, “modern cinsel ekonomide-

eylem veya fantezi düzeyinde- bakma, değerlendirme ve sahip olma özgürlüğüne sahip bir 

erkek cinselliğini eklemlendirir ve üretir” (231).  

 

Popüler temsillerin büyük çoğunluğunda bakışı kontrol eden kişi erkektir, yani bakışın 

taşıyıcısı, bakan kişi erkektir; kadın ise bakılandır. Erkeklerin ve kadınların bakışla ilişkilenme 

biçimlerini farklılaştıran bu asimetrik güç yapılanmasını John Berger şöyle ifade eder: 

“Erkekler kadınları seyrederler. Kadınlarsa seyredilişlerini seyrederler...Kadının içindeki 

gözlemci erkek, gözlenense kadındır...” (47). Burada erkeğin bakışı, kadınları kontrol eden bir 

mekanizma gibi işler. İktidar ilişkilerine gömülü olan ve kadınların arzu nesnesi olduğu bir 

bakış rejimidir bu. Patriarkal bir ilişki biçimini yansıtan bakış odaklı bu ayrım, tarihseldir, 

dolayısıyla dönüştürülmesi de mümkündür. Örneğin Janice Raymond ([1986] 2001) kadınların 

nazarının tarihsel olarak erkekleri görmeleri için eğitildiğini söyler. Raymond’a göre bu durum 



                                                                                                39 
 

 

kadınların birbirlerini görüş alanlarından çıkarmalarına, birbirlerini gerçek anlamda 

görmemelerine yol açar. Ancak Raymond yine de kadınların birbirlerini görmeyi 

seçebileceklerini, görüş alanlarını bu doğrultuda eğitebileceklerini yani bakış dinamiklerini 

dönüştürebileceklerini düşünür (129).  

 

Kadınların erkeklere odaklanan nazarlarının erkek egosu üzerindeki etkisini ise Virgina Woolf 

([1929] 2015) ayna (looking glass) metaforu üzerinden şöyle açıklar:  

 

Kadınlar yüzyıllardır, erkek görüntüsünü gerçek boyutlarının iki katında gösterebilen enfes bir 

güce sahip büyülü bir ayna görevini yerine getirmişlerdi...aynalar, tüm şiddete dayalı ve 

kahramanca eylemler için gereklidir. Napolyon ve Mussolini, her ikisi de bu nedenle kadınların 

zayıflığı üzerinde önemle dururlar, çünkü kadınlar daha aşağı düzeyde olmasalardı büyüteç 

işlevini yerine getiremezdi. Bu durum, kadınların, erkekler açısından gerekliliğini kısmen 

açıklamaya yarar. Kadının eleştirisi karşısında duydukları tedirginliği ve bir kadının herhangi 

bir eleştiriyi, bir kitabın kötü, bir resmin yetersiz olduğunu, ya da başka bir şeyi, aynı eleştiriyi 

getiren bir erkekten çok daha fazla acı vermeksizin söylemesinin olanaksızlığını da açıklar. 

Çünkü kadın gerçeği söylemeye başlarsa erkeğin aynadaki görüntüsü küçülmeye başlar; yaşam 

karşısındaki uyumluluğu yok olur (41).   
 

Burada kadın bakışı, karşısındaki egemen gücü daha da güçlendiren bir şekilde işlev görür; 

kadının mevcut pozisyonuyla ilgili dönüşüm sağlayabilecek bir kudret alanı yaratmakta yetersiz 

kalır. Bu çerçevede kadın bakışı, erkeklerin içerisinde eylediği bir dünyayı seyreden ama bu 

dünyaya müdahale edemeyen pasif bir konumda asılı kalır.  

 

Peki hiyerarşik bir şekilde cinsel farklılığa göre düzenlenmiş bu bakış rejimini dönüştürmek 

mümkün mü? Suzanne Moore bu dönüşümün cinsel farka dayanan toplumsal rolleri tersine 

çevirmekten geçtiğini düşünür. Buna göre Moore (1989) öncelikle kadınların aktif bir şekilde 

ve erotik bir bağlam içerisinde erkeklere veya diğer kadınlara bakabildiğini öne sürmekle işe 

başlamak gerektiğini, zira böylesi bir girişimin bakışı, yalnızca erillikle sınırlandıran “gerçek 

hikâyeyi” bozguna uğratacağını savunur. Moore’a göre homo-erotik bir amaç gütsün veya 

gütmesin nesneleştirilen erkek bedeni, dişil nazar için bir alan yaratır. Moore bir arzu nesnesi 

olarak erkek bedeninin böylelikle (heteroseksüel) kadın izleyiciye maskülen, mazoşist veya 

marjinal pozisyonlarla sınırlandırılmamış belirli konumlar yaratabileceğini düşünür (48-9). 

Moore aynı zamanda nesneleştirilen erkek bedeninin fallusun imlediği kudretin altını oyduğunu 

düşünür. Çünkü ona göre bu imgeler gücün değil, hazzın ve arzunun nesneleri haline gelirler. 



                                                                                                40 
 

 

Moore böylelikle fallik olanın yokluğunu inkâr etmede işlevselleşen kadın imgelerinin aksine, 

erkek imgelerinin bunun varlığını inkâr etmeye yarayacağını savunur (56).  

 

Sigrid Weigel (1986) ise tersine çevirme işleminin kadınlara yeni imkanlar yaratabileceğine 

şüpheyle yaklaşır. Ona göre kadınlar, eril bakışı taklit ederek değil, voyeristik olmayan yeni 

bakışlar geliştirerek yol almalıdırlar. Weigel, kadınların bakmakta ısrarcı olmaları, bakıştan 

vazgeçmemeleri ve böylelikle kendi görüş alanlarını keskinleştirmeleri gerektiğini düşünür 

(78). Benzer bir görüşü Ann Kaplan da (1983) paylaşır. Ona göre tersine çevirme işlemi, 

meselenin temelini oluşturan etkin/edilgin ikililiğini, egemenlik ve teslimiyet ilişkilerini 

bozguna uğratmaz. Kaplan nazarın eril olmak zorunda olmadığına ama içerisinde yer aldığımız 

dil ve bilinçdışının yapısından kaynaklı her zaman maskülen bir pozisyonda konumlandığına 

işaret eder. Buna göre Kaplan, nazarı temellük eden her türlü girişimin, maskülen bir pozisyona 

sabitleneceği sonucuna varır. (30) 

 

Pollock (2014) bakmanın cinsel politikasının etkinlik/edilginlik, bakma/bakılma, 

röntgenci/teşhirci ve özne/nesne gibi ikili konumlara bölünmüş bir rejim çerçevesinde işlev 

gördüğünü söyler. Ancak Kaplan’ın aksine Pollock’a göre kadınların ürettiği metinler, bu cinsel 

bakma politikasını dönüştürme ve kadınlar için farklı konumlar üretebilme potansiyeline 

sahiptir. Zira bu potansiyel olmaksızın Pollock, kadınların arzu ve zevklerinin temsilinden 

yoksun kalacaklarını düşünür (241-3). Pollock örneğin Mary Cassatt’ın Operada (1879) adlı 

tablosunun kadını, etkin bir izleyici olarak resmettiğini ve kadını kendi bakışının öznesi olarak 

konumlandırdığını söyler (229).    

 



                                                                                                41 
 

 

 
Şekil 2.2: At the Opera (1878), Mary Cassatt 

 

Pollock (2014) bir temsil biçiminin hâkim rejimle iş birliği içerisinde olup olmadığına yönelik 

şu soruları sorabileceğimizi düşünür: “Temel öncüllerine dayanarak kadınlığı doğallaştırıyorlar 

mı? Kadınlık bir edilginlik ve mazoşistlik olarak onaylanıyor mu, yoksa kadınlığın 

değerlendirildiği, deneyimlendiği ve temsil edildiği farklı bir konumdan kaynaklanan eleştirel 

bir bakış mı var?” (243). Bu sorular bakışın egemen cinsel politikasının ne şekilde 

dönüştürülebileceğine ilişkin ipuçları sunar.  

 

Eril bakış rejiminden ayrışan, bu bakışı kırılmaya uğratan bir bakışı, kimi feministler “dişil 

bakış” olarak adlandırır. Bu isimlerden biri Alicia Malone‘dur. Malone (2018) dişil bakışı 

beyaz, cis ve eril olanla özdeşleşmeyen görme ve görülme deneyimleri için kullanır (12-3). 

Malone sinemanın doğuşundan beri bu sektör içerisinde yer alan beli başlı kadın yönetmenlerin 

filmleri üzerinden dişil bakış olarak nitelendirdiği anların takibini sürer. Malone’un listesi 

epeyce geniştir. Bu listeye dahil ettiği isimlerden bazıları şunlardır: Alice Guy, Dorothy Arzner, 

Maya Deren, Ida Lupino, Agnes Varda, Vera Chytilova, Chantal Akerman, Margarethe von 

Trotta, Julie Dash, Sally Potter, Jane Campion, Sofia Coppola, Patricia Cardoso, Shirin Neshat, 



                                                                                                42 
 

 

Haifaa Al Mansour, Celine Sciamma, Deniz Gamze Ergüven, Greta Gerwig. Malone’un bu 

yönetmenlerin belirli filmlerinde dişil bakışa işaret ettiğini düşündüğü notlarından bazıları 

şöyledir:   

 

Dorothy Arzner’in Dance, Girl, Dance (1940) filminde Malone, Judy karakterinin doğrudan 

film içerisindeki izleyicilere bakarak yaptığı konuşmanın dişil bir perspektif içerdiğini düşünür. 

Malone’e göre bu konuşma, filmlerde kadın karakterlerin maruz kaldığı muameleye ışık tutar 

ve izleyicilerden de bakışlarını bu duruma odaklamaları istenir (47). Jeanne Dielman (1975) 

filminde Malone’e göre Akerman, ev işlerine, gündelik emeğe farklı bir değer biçerek bunu, 

sanatın bir parçasına dönüştürür. Voyeristik olmayan, kesmelerin çok az olduğu uzun çekimler 

ve sabit kamerayla bu emeği ayrıntılı bir şekilde görüntüye getirir (108). Dişil arzuyu ve isyanı 

resmeden The Piano (Jane Campion, 1993) filminde Malone dişil nazarın, erotizmin temsil 

edilme biçiminden hareketle okunabileceğini düşünür. Erotizm Malone’e göre bu filmde neyin 

gösterildiği üzerinden değil, gösterilmeyenler üzerinden inşa edilir (230).  Real Women Have 

Curves (Patricia Cardoso, 2002) filminde Malone, yönetmenin Amerika film tarihi içerisinde 

değersizleştirilen bedenleri filmsel mekâna taşıyarak bu bedenlere yönelik baskın bakış açısına 

müdahale ettiğini düşünür. Buna göre Cardoso, Meksikalı Amerikalı bir kadın üzerinden pozitif 

bir beden imgesi inşa etmeye çalışır. Malone yönetmenin kamerasını karakterleri birer cinsel 

obje olarak seyredilesi kılmaktan çıkaracak ve seyircinin onların yanında, onlarla beraber yol 

almasını sağlayacak bir biçimde kullandığını söyler. (293-301). Lady Bird (Greta Gerwig, 

2017) filmi ise Malone’e göre genç bir kızın büyüme hikayesini bir erkeğin etrafında inşa 

etmemesi bağlamında dişil bakışa alan açar (514).  

 

Dişil bakış kavramına ilişkin fikir yürüten isimlerden biri de Jill Soloway’dır. Soloway, 2016 

yılında Toronto Uluslararası Film Festivali’nde dişil bakış üzerine bir konuşma yapar. 

Konuşmasında Soloway dişil bakışın kadınların dünyada eyleme biçimlerine yönelik 

yerleşikleşmiş bakışı değiştirme gücü gösterdiğini savunur. Ona göre dişil bakış, bedenin eril 

bakış tarafından felce uğratılmış ve sessizliğe mahkûm edilmiş olası diğer potansiyellerini 

araştırır. Eril bakışın kadınları ikiye ayıran, bu ayrım çerçevesinde onları belirli kategorilere 

sabitleyen yaklaşımını ters yüz eder; ikilikleri değil bütünlükleri ve kesişimsellikleri araştırır. 

Buna göre Soloway dişil bakışı, dünyayı görmenin ve hissetmenin bir başka yolu olarak 

tahayyül eder. Bu bakışın queer bakış, trans bakış veya kesişimsel bakış olarak da tarif 

edilebileceğini düşünür.  

 



                                                                                                43 
 

 

Hem Malone hem de Soloway dişil bakışı ne cinsiyetle, biyolojiyle ne de özcü bir perspektifle 

ilişkilendirirler. Onlar bu bakışı, hiyerarşi kurmayan, zıtlıklar, ikilikler oluşturmayan, 

indirgemeciliği değil derinliği ve katmanlılığı odağa alan, susturulmuş, değersizleştirilmiş 

olana alan açan bir çerçeve içerisinde tanımlamaya çalışırlar. Diğer bir ifadeyle egemen eril 

bakışa, bu bakışın yarattığı görme ve görülme biçimlerine mesafe alan bir dişil bakış tarifi 

yaparlar.  

 

Yukarıda bakış ekseninde dile getirilen düşünceler bakışı, insan merkezli bir çerçevede ele alır. 

Yani bakış, görme veya görülme ekseninde öznenin kendisinde konumlanır. Bundan farklı 

olarak McGowan (2012) ise Lacan’dan hareketle bakışı, özneden uzaklaştırarak bir karşılaşma 

deneyimiyle ilişkilendirir. McGowan’a göre Lacan bakışı, “öznenin (ya da izleyicinin) nesnede 

(ya da filmin kendisinde) karşı karşıya geldiği şey olarak” ele alır ve bu durumda bakış “öznel 

olmaktan çok, nesnel bir bakışa dönüşür”. Bu, arzumuzu görsel açıdan tetikleyen “nesne olarak 

bakış”tır (26).  

 

Bakış öznenin nesneyi gördüğü bakma eylemi değil, öznenin kadir-i mutlak görünen bakışındaki 

boşluktur. Görüşümüzdeki bu boşluk, arzumuzun kendisini gördüklerimizde sergilediği noktayı 

işaretler. Görsel alanımıza indirgenemez olan şey, arzumuzun bu alanı çarpıtma biçimidir ve bu 

çarpıklık kendisini nesne olarak bakış aracılığı ile hissettirir. Böylelikle bakış, izleyicinin Metz’in 

tanımladığı gibi ‘tümüyle algılayan’ ve ‘algılanan olarak namevcut’ şekilde kalabilmesini sekteye 

uğratarak, izleyiciyi sinemasal imgede içerir” (McGowan, 2012: 27).  

 

McGowan nesne olarak bakış’ın görsel alandaki objet petit a olduğunu söyler. Object petit a, 

“arzulanan bir nesne olarak değil, bu arzunun nesne-nedeni, öznenin arzusu için bir tetikleyici 

vazifesi görür”. McGowan erken dönem Lacancı sinema yazınının Lacan’ın imgesel ve 

simgesel kavramalarına başvurduğunu ancak bakışı anlamakta kilit önemde olan Gerçek’i ise 

ihmal ettiğini düşünür. McGowan “ideolojinin dışavurumundan çok onun işleyişindeki bir 

bozukluğa” işaret eden bakışın, imgeselden ziyade Gerçek’in bir tezahürü olduğunu öne sürer 

(27-9). Hans Holbein’in Elçiler tablosu anamorfik olarak tanımlanan böylesi bir bakışa imkân 

tanır. Bu tabloda bakış: 

 

İzleyiciye ait perspektifin görüş alanını çarpıttığı; dolayısıyla da izleyiciyi dışarıda tutuyormuş gibi 

görünen bir sahneye izleyicinin dahil olduğu durumlarda ortaya çıkar. Resmin sadece görülmek 

için orada olmayıp görmenin nötr bir faaliyet olmadığını ortaya çıkaran bakış, izleyicinin resimde 



                                                                                                44 
 

 

gördükleri üzerine gerçekleştirdiği öznel faaliyetin etkisini netleştirir. Bu kafatası izleyiciye şöyle 

seslenmektedir: ‘Bu resme korunaklı bir mesafeden baktığını düşünüyorsun, oysa bu resim-bir 

izleyici olarak varlığını hesap ederek-seni görmekte’. Bundan dolayı bakışın-nesnel bakışın-

resimde bir bozukluk (ya da bir leke) olarak var olması, izleyicinin onu asla güvenli bir yerden 

göremeyeceği anlamına gelir; izleyici bu leke formunda resimde içerilmekte, metnin kendisinde 

kapsanmaktadır (31).  

 

McGowan’a göre özne bakışla izleyiciliğindeki bir kesinti olarak karşılaşır. Bakışın yarattığı 

bu kesintiler ya da çatlak noktaları, bütünlük yanılsaması yaratan toplumsal düzenin istikrarını 

tehdit ederek, simgesel evrenin nötr bir alan olmadığını, keyfiliğini, boşluklarını ve 

temelsizliğini fark edebilmemizi sağlar. İdeolojik yapının kadir-i mutlaklığını sarsıntıya 

uğratan bu süreç, özneye de özgürlük alanı açar. McGowan’a göre bakışın politik gücü de tam 

olarak burada yatar. Sinemanın sunduğu bu imkânı McGowan gündelik hayata da ihraç 

edebileceğimizi, buradaki kırılma noktaları ve boşluklar üzerine düşünebileceğimizi savunur. 

Yani McGowan sinemaya ideolojik bir yapıyla mücadele edecek bilinçli bir düşünümsellikle 

değil, bakışla karşılaşmayı olanaklı kılacak mesafeli bir kapılmayla, büyülenmeyle 

yaklaşmamız gerektiğini düşünür. Bu bakış açısı erken Lacancı sinema kuramında öne sürülen 

yaklaşımların karşısında durur (44-9).  

 

Öte yandan Joan Copjec (2015) ise bakışı, başkalarının mevcudiyetine işaret etmesi 

çerçevesinde “toplumsalın ta kendisinin doğuşu” (221) olarak görür. Copjec bakışın belirli bir 

nesneye ya da başkalarından oluşan somut bir topluluğa gönderme yapmadığını ancak yine de 

daima nesneler arasında duyusal bir biçimde, duyusal göstergeler yoluyla karşımıza çıktığını 

söyler: “Panjurların arasından bakan bir çift göz, dalların hışırtısı veya ayak sesleri”. Sinemada 

örneğin bir korku filminde bakış, penceredeki perdelerin hafifçe aralanmasında görülebilen, bir 

kapı gıcırtısında işitilebilen ve bir parfüm kokusunda koklanabilen bir “şey” olarak harekete 

geçer. Bu, “orada biri var”a değil de “incinebilir olmam, zarar görebilecek bir bedene sahip 

olmam”a işaret eder (218-9).  
 

Feminist yazın içerisinde bakış kavramına yönelik baskın yaklaşımlar toplumsal cinsiyeti 

referans alır. bell hooks (1992) bu yaklaşımları, diğer toplumsal fark biçimlerini gözetmedikleri 

için eleştirir. hooks, bakışın güç ilişkileriyle yapılandırıldığına ve ırksal faktörlerin de bu 

yapının kalbinde yer aldığına işaret eder (116-123). hooks’un feminist yazına bu müdahalesi 

dişil/eril şeklinde ikiye bölünmüş bir bakış rejimini, daha katmanlı ilişki ağlarına, birbirlerini 



                                                                                                45 
 

 

yapılandıran diğer toplumsal fark biçimlerine açar. Örneğin bu müdahale, siyah özneye yönelen 

üstünlükçü beyaz bakışı, ya da bakmaya cüret edemeyen bastırılmış siyah bakışı, tüm bu 

ilişkiler içerisinde siyah kadının konumunu, ırksallaştırılmış cinsel farkı hesaba katmayı 

mümkün kılar. Yani hooks, egemen bakışın yalnızca eril olmadığını ama aynı zamanda beyaz 

olduğunu da hatırlatır. Yine de hooks bakış ilişkilerinin dönüştürülebileceğini savunarak “karşıt 

bakış” kavramını geliştirir. hooks’a göre bakış, kolonyal özne için bir direniş alanı oluşturur. 

hooks bu direnişin bilhassa hem beyaz üstünlükçü hem de siyah eril bakışa maruz kalan siyah 

kadın özneye alan açtığını; değersizleştirilmeye, bastırılmaya karşı çıkan başka türlü görme 

ilişkilerine kapı araladığını düşünür.  

 

Eril bakışın kurduğu hiyerarşik dünyanın kırılmaya uğradığı, yalnızca toplumsal cinsiyet ve 

cinselliği değil; bunun yerine her türlü toplumsal fark biçimlerini gözeten kapsamlı bir bakış 

kavramsallaştırmasını ortaya koyan isimlerden biri Silverman’dır.  Silverman (2006) bakış 

kavramının dünyayı algılayış biçimimizi dönüştürebilecek önemli bir potansiyele sahip 

olduğunu düşünür ve kavramı bu potansiyel ekseninde ele alır. Bakış kavramını bu doğrultuda 

“dünyayı görülmek-için- olanın önceden belirleyip kabul ettirmiş olduğu şartlar altında değil 

de başka koşullar altında ayrımsama olanağı...” (277) olarak görür. Bu olanağı Silverman 

“üretken bakış” kavramıyla karşılar.  

 

Silverman’a göre üretken bakış, görüş alanına toplumsal ve tarihsel farkları sokan perdeyle 

oynama yeteneğine sahiptir. Silverman perdeyi “kültür tarafından üretilen ve öznelerin sadece 

oluşturulmasına değil aynı zamanda sınıf, ırk, cinsiyet, yaş ve milliyet bakımından 

farklılaştırılmasına da vasıta olan imge ya da imgeler repertuarı” olarak tarif eder. Perde hem 

bir “toplumun görsel rejiminin sözüm ona tikelliğinden büyük ölçüde sorumludur hem de o 

toplumda yaşayanların nazarın etkilerini nasıl yaşantıladığından sorumludur” (202). Burada 

nazar kavramını ise Silverman kameranın bir metaforu olarak kamera/nazar biçiminde kullanır. 

Kamera/nazar, bizi “resmin içine” koyan, “fotoğraflanmamızı” sağlayan cismani olmayan bir 

aygıttır.  Ancak yine de nazar, ne şekilde fotoğraflanacağımızı ve bu fotoğrafa ne tür değerler 

atfedeceğimizi belirleyen perdenin etkisi altındadır ve bu çerçevede simgeselin görüş alanının 

içerisinde yer alır. Diğer bir ifadeyle nazar bizi doğrudan değil, perde vasıtasıyla fotoğraflar 

(245-6).  

 

Silverman belirli bedensel biçimlenişlerin perde seviyesinde değeri yükseltilerek 

idealleştirildiğine, geri kalanların ise bu ideallikten çok uzakta bir şekilde konumlandırıldığına 



                                                                                                46 
 

 

diğer bir ifadeyle değersizleştirildiğine işaret eder. Silverman idealliğin belirli özneliklerle -

beyaz, erkek, heteroseksüel gibi- sınırlı tutulduğunu ve tekrarlarla doğallaştırıldığını söyler. 

Yine de tekrarların yeterli olmadığına işaret eden Silverman, tekrarlarla beraber olumlu bir 

psişik katılıma da gereksinim duyulduğunu ve ancak bu katılım ekseninde perdenin hâkim 

değerlerinin oluşturulduğunu aktarır (69).  İşte tam da bu noktada Silverman kültürel 

normlardan uzakta olan bedenleri ne şekilde idealleştirebileceğimizi diğer bir ifadeyle hâkim 

değerlerle nasıl oynayabileceğimizi sorgular. Silverman bakış kavramını da bu sorgulama 

çerçevesinde devreye sokar.   

 

Silverman’a göre metinler, bilhassa görsel metinler bakışı yeniden eğitme gücüne sahiptirler. 

Silverman değişimin bir faili olarak gördüğü idealleştirmenin metinlerle yönlendirilebileceğini 

yani perde alanında değerlerin yeniden tasnif edilebileceğini ve böylelikle yeni psişik ilişkilere 

alan açılabileceğini düşünür. Diğer bir ifadeyle normatif temsil sistemi içerisinde 

değersizleştirilenin üzerine ışık düşüren bir “yeniden görüş” imkanının var olduğuna inanır. 

Perdeye yapılabilecek bu olası müdahale Silverman’a göre görülmek -için -olandan başka bir 

şeyi görmemizi sağlar (13-6). Bu çerçevede Silverman perdeyi, normlarla veya değerlerle, 

nazarı da aygıtla ilişkilendirerek, bakışı bu değerleri dönüştürebilecek bir potansiyel olarak 

görür. Bu potansiyeli ise ona göre görsel metinler harekete geçirir. Metinlerin yapacağı işlemi 

Silverman şöyle tarif eder: “libinal değerin yönünü, imge repertuarının ayrıcalıklı 

bağlantılarından, güya önemsiz öğelerine doğru” dönüştürmek ve bu öğelerin perde alanında 

daha merkezi bir yer tutmasını sağlamaktır (279). Mevcut olandan farklı bir geleceği 

tasarlamaya yarayacak bu girişim, yeni bağlantılar oluşturmaya ve böylelikle bir başka kültürel 

olanaklara kapı aralayacaktır.  

 

Silverman bakışın, nazardan başka türlü görebilme, kendisine dayatılan görme talimatlarını 

atlatma yeteneği sergileyebildiğine ve onu düzenlemeye çalışan söylemlere ya da hizaya 

sokmaya çabalayan temsil mantığına karşı her zaman direniş gösterebilme potansiyeline sahip 

olduğuna işaret eder. Bu, Silverman’a göre “direnen bakış”tır (230-8). Direnen bakış, tanıdık 

bağlantıları ve bu bağlantılarla inşa edilen değerler sistemini hem bilinç hem de bilinçdışı 

düzeyde tekrar tekrar müzakere etmekten ve hiçbir bakışın ilk ve son bakış olmadığına itimat 

etmekten geçer (322). Bu bir nevi bakışın sürekli tetikte olan bir eğitim sürecine sokulması 

işlemidir.  

 



                                                                                                47 
 

 

Başka türlü görme olanakları, bakışımızı nazarla eşitleyen geometrik noktadan6 uzaklaşmamızı 

gerektirir. Normatif olana tutunarak gerçeklik etkisi yaratan bu noktanın Silverman, hâkim 

yapıntıyla ortaklık kurduğuna işaret eder. Silverman hâkim yapıntıyı “belirli bir toplumun 

gerçeklik gözüyle baktığı şey” (260) olarak tanımlar. Hâkim yapıntı7, görülmek-için-olanı 

olumlayarak “gerçeklik”e teşvik eder, ancak aynı zamanda kendi çözülmesini de mümkün kılar. 

Örneğin normatif arzu ve özdeşleşmeleri takip eden heteroseksüel değil de homoseksüel bir 

biçimin Silverman, hâkim yapıntının merkezinde yer alan libidinal yatırımları olumlamak değil, 

tam aksine değillemek üzerinden işlem görebileceğini düşünür. Yani itaat etmeme ve tekrar 

etmeme olanakları üzerinden inşa edilebilecek başka türlü libidinal yatırımların hâkim 

yapıntıya meydan okuyabilecek potansiyeller açığa çıkarabileceğine işaret eder (261-2).   

 

Silverman hâkim yapıntıyla ortaklık kuran kamera/nazarın, “dondurulmuş bedene yazdığı 

korkunç anlamı” üretken bakışın bir göstereni olan sevginin silebileceğini savunur (289). 

Silverman’a göre bu bakış, “ihmal edilmeye ve küçük görülmeye uzun süredir alışmış olan 

bedenlere etkin sevgi hediyesini verebilir” (328). “Ötekinin arzularına, mücadelelerine ve 

ıstıraplarına katılmak ve bunu kendimizin değil onun kıymetini artıracak şekilde yapmak” (270) 

biçimindeki bir sevgi hediyesidir bu. Değersizleştirilmiş bedenlere idealliğin verilmesiyle 

kurulan sevgi, böylelikle Silverman’a göre yalnızca psişik dünyanın değil ama aynı zamanda 

siyasi dünyanın da dönüşümü için vazgeçilmez bir unsurdur (12-6). Diğer bir ifadeyle etkin 

sevgi hediyesi, normatif temsil yoluyla önlenen özdeşleşmelerin ve perde tarafından 

sömürgeleştirilen idealleştirme işleminin bir sonucu olarak sadece belirli bedenlerin sevgiye 

layık olduğuna yönelik anlayışa büyük bir müdahaleyi içerir (65).  

 

                                                        
6 Silverman geometrik noktayı, Hans Holbein’in “Elçiler” adlı tablosu üzerinden uzlaşımsal, perspektife dayalı 
imgenin belirdiği nokta olarak tanımlar. Seyirci bu noktayı işgal ettiğinde normatif olanın hegemonyası içerisinde 
kalır ve başka “gerçeklik” olasılıklarını ıskalamış olur. Zira ilk baktığı anda gördüğü şey tarafından tutulmuş olur. 
Aynı tablo perspektif mantığına karşıt bir şekilde işleyen bir diğer noktaya, bir diğer seyir konumuna da olanak 
tanır. Bu ise başka türlü görmeye ve böylelikle tüm hikâyeyi başka türlü okumaya olanak sağlayan anomorfoz’dur. 
İki farklı anlaşılırlık sistemine göre örgütlenen bu seyir konumlarının ilki, gerçeklik olarak görülen şeyi olumlarken, 
diğeri bu gerçekliğin kurallarını sorgulayan, onu değilleyen bir mantıkla hareket eder.  Seyredildiği yere bağlı 
olarak bir imgenin farklı şekillerde görülebileceğini gösteren Elçiler tablosu böylelikle normatif görüşü 
yapısökümüne uğratır. Diğer bir ifadeyle farklı bir anlaşılırlık sistemiyle hareket eden bir seyir konumu sağlayan 
tablo, kültürel imge repertuarına meydan okur (256-62).   
 
7 Silverman hâkim yapıntının değişime ve yerel farklara açık olmasına rağmen yine de belirli parçalarının kendini 
ısrarla tekrar ettiğini savunur. Buna göre Silverman hâkim yapıntının “en temel ve gelişmemiş ikili karşıtlığının 
erkeklik ile kadınlığı birbirinden ayırt eden karşıtlık olduğunu; en temel eşitlemesinin penis ve fallus arasında 
olduğunu ve en merkezi göstereninin aile olduğunu” ileri sürer. Bunların yanı sıra ırksal kategoriler, sınıf ve diğer 
toplumsal fark biçimleri de hâkim yapıntının oluşturulmasında büyük bir role sahiptirler (260).  



                                                                                                48 
 

 

Yukarıda ifade edilen “direnen bakış”, “üretken bakış”, “karşıt bakış” veya “dişil bakış” 

kavramlarını, pek çok toplumsal fark biçimi arasında asimetrik ilişkiler kuran kültürel bir perde 

olarak eril bakışı kırılmaya uğratan, bu perde üzerinde çatlaklar oluşturan feminist bakışlar 

olarak düşünebiliriz. Bu çerçevede feminist bakışları, yeni bağlantılara, yeni görme biçimlerine 

ve öznelliklere imkân tanıyan; görüş alanının kör noktalarına, kıyılarına ışık düşüren 

müdahaleler olarak okuyabiliriz. Teresa de Lauretis (1987) hegemonik söylemlerin sınırlarında 

dolaşan, kıyıda kalmış olası temsil biçimlerini “başka yer” kavramıyla karşılar. Lauretis alan 

dışında tutulan “başka yer”lerin alan içerisine çağrılarak yeni öznellik formlarının icat 

edilebileceğine işaret eder (25). Lauretis’ten hareketle bakış alanındaki feminist müdahaleleri, 

görme ve görülme biçimlerinde yaratılan kaymaları, bu “başka yer”leri icat etmeye yönelik 

girişimler olarak görebiliriz.  

 

 

2.4. Feminist Sinemayı Sesin İmkanlarına Açmak 

Feminist teorisyenler sinemada odak noktalarını büyük bir oranda uzun bir süre yalnızca 

“görme/görülme” meselelerine yönlendirirler. Sosyolojik, psikanalitik bir perspektiften veya 

kültürel çalışmaların sunduğu eleştirel teorilerden hareketle temsil, imge, anlatı veya izleyicilik 

pozisyonları üzerine yapılan analizler ön planda olur. Özellikle Mulvey’in “eril nazar” 

kavramıyla beraber feminist sinema yazını, daha çok bakış kavramı ekseninde dönen 

tartışmalarla büyür. Ancak tıpkı bakış gibi sesin de cinsel politikadan muaf olmaması, 

cinsiyetlendirilmiş anlam dünyasına katılması, feminist teorisyenleri sesi de önemli bir analiz 

kategorisi olarak görmeye yönlendirir. Egemen sinemada sesin kullanımına yönelik eleştirel 

analizlerin yanında feminist teorisyenler, sesin dişil öznellik için ne gibi imkanlar 

doğurabileceğine odaklanırlar. Bu çerçevede sesin yeni öznelliklerin inşasında potansiyel bir 

kaynak oluşturabileceğine, yeni özgürlük alanları yaratabileceğine işaret ederler.  

 

Sinemada sesi analiz etmeyi denemiş ilk feminist teorisyenlerden biri Mary Ann Doane’dir. 

Ancak Doane (1988b) doğrudan sesin kullanımına yönelik feminist bir eleştiriden ziyade 

egemen sinemanın sesi, burjuva ideolojisinin işleyişine paralel bir biçimde nasıl harekete 

geçirdiğini tartışır. Doane bunu, imge ve ses arasındaki inşa edilmiş ilişkiden yola çıkarak 

yapar. Doane ses ve imgenin ses teknisyenleri tarafından ifade edildiği şekilde “evlendirilmesi” 

durumunun, homojen bir birliktelik, doğal bir bütünlük yanılsaması yarattığını, parçalılığı, 

heterojenliği görünmez kıldığını savunur. Doane filmlerde ses ve imgenin bu şekilde aralarında 

hiçbir uzlaşmazlık yokmuşçasına bir kurgunun ya da inşanın değil de “doğal” bir sürecin 



                                                                                                49 
 

 

sonucuymuş gibi yan yana getirilmesini, burjuva ideolojisinin bir işleyişi olduğunu savunur 

(50).  

 

Doane (1988b) ses ve imgenin doğallaştırılmış birlikteliğine vurgu yapmasının yanı sıra bu ikisi 

arasındaki hiyerarşik ilişkiye de işaret eder ve Batı medeniyetinde duyular arasında gözün 

ayrıcalıklı bir yere sahip olduğunu aktarır. Buna göre görme, bilginin temelini oluşturur ve dış 

dünyayı kavramakta en önemli referans noktası olur. Doane’ye göre göze verilen bu ayrıcalıklı 

konum sinemada da geçerliliğini sürdürür. Akıl/mantık/hakikat gibi bilmenin belirli bir türü 

görülene diğer bir ifadeyle imgeye tahsis edilirken; duygu, değer ve sezgi gibi hiyerarşik olarak 

daha aşağıda konumlanan bilme türü ise duyulanla yani sesle ilişkilendirilir (48-9). Doane de 

bu ikilikleri takip ederek sesin, gizemin alanında yer aldığına vurgu yapar. Ona göre görülür 

dünyanın tamamen kapsayamadığı ses, bu dünya içerisinde bir sızıntı, “gözden kaçan” (56) bir 

fazlalık yaratır (49).  Caryl Flinn (1992) Doane’nin bilmeyle, rasyonel olanla özdeşleştirilen 

görme ile irrasyonel, duygusal “öteki” olarak kodlanan sesin arasında kurulan karşıtlığa işaret 

etmesine rağmen bu karşıtlığı yine de sürdürdüğüne işaret eder. Yani Flinn’e göre ses, 

Doane’nin metninde de öteki olarak konumlanır (6). Flinn’in de belirttiği gibi Doane metninde 

imge ve ses arasındaki hiyerarşik ilişkilenmeyi sürdürmesine rağmen yine de sese, ayrıcalıklı 

kılınan bir tür bilme durumunu sekteye uğratma potansiyeli göstermesi bakımından önemli bir 

yer tahsis eder. Doane’nin görülür dünya içerisinde sesin, bir “sızıntı” ya da “fazlalık” olarak 

tanımladığı olası müdahale biçimlerinin feminist estetik için belirli olanaklar yaratabileceğini, 

işlevsel olabileceğini düşünebiliriz. Diğer bir ifadeyle belirli türden seslerin, imgenin 

sabitlemeye çalıştığı anlam dünyasını istikrarsızlaştırmaya, bu dünyada kapatılması güç 

sızıntılar yaratmaya veya bu dünyayı bulanıklaştıracak fazlalıklar oluşturmaya imkân sunabilir.  

 

Sinemada sesi feminist bir perspektiften tartışan, başka bir ifadeyle feminist eleştiriyi ses 

alanına doğru genişleten ilk isimlerden biri ise Silverman’dır (1988). Klasik sinemaya yönelik 

feminist eleştiriyi imgeden sese kaydıran Silverman, hem bu sinemada sesin cinsel fark 

ekseninde nasıl kurulduğunu hem de sesin feminist bir sinema projesi için içerisinde 

barındırdığı potansiyelleri araştırır.  

 

Silverman (1988) klasik sinemaya yönelik feminist eleştirinin öncelikli olarak eril nazar 

çerçevesinde nesneleştirilmiş kadın imgelerine odaklandığını ve ses meselesini ihmal ettiğini 

düşünür. Oysaki Silverman tıpkı imge gibi sesin de cinsel fark ekseninde inşa edildiğini, bir 

imge rejiminden bahsettiğimiz gibi, bir ses rejiminden de bahsedebileceğimizi söyler (viii).  



                                                                                                50 
 

 

Silverman cinsel farkın ne şekilde işlediğini kadın bedeni ve sesi arasındaki ilişki üzerinden 

senkronizasyon meselesine bakarak çözümlemeye çalışır. Ona göre kadın sesi, klasik sinemada 

bedenle sıkı bir ilişki içerisinde tutulur, diğer bir ifadeyle bu ses çok büyük bir oranda bedenle 

senkronize edilir. Yani Silverman senkronizasyon işleminin erkek karakterlerden ziyade 

bilhassa kadın karakterlere uygulandığını öne sürer. Silverman, örneğin voice-over veya voice-

off gibi durumlarda bedenden ayrılan sesin, daha çok erkek sesi olduğuna işaret eder (46-9). 

Peki bu bize neyi açıklar? Bedenden koparılan ses, neyi mümkün kılar?  

 

Silverman bedenselleşmeyen sesin güç ve otoriteye işaret eden ayrıcalıklı bir konuma 

yerleştiğini söyler. Gören öznenin nazarının dışında kalan, ulaşılamaz stratejik bir noktadan 

konuşma ayrıcalığına sahip olan bu ses hem karakterler hem de seyirciler üzerinde otorite 

uygular. Bedensel herhangi bir müdahale ise bu sesin kırılganlaşmasına, güç kaybetmesine yol 

açar (49- 51). İktidara işaret eden bu sese, bilhassa voice-over’a başvurulduğu durumlarda 

rastlarız. Bu durumlarda ses, başka bir yerden gelip “görüntüye ve onun yansıttığına sahip 

olma” (Bonitzer, 1995: 28) iktidarını temsil eder: 

 

Öteki’nin yerine konuşur ses ve bu da ikili bir anlam taşır: Çünkü sesin görevi Öteki’ni kökensel 

heterojenliği içinde ortaya çıkarmak değil, tersine, ona egemen olmak, onu kaydetmek (yani 

muhafaza ederek ortadan kaldırmak), onu bilgiyle sabitleştirmektir. Sesin iktidarı çalınmış bir 

iktidardır, Öteki’nden çalınmıştır, gasp edilmiştir (Bonitzer, 1995: 29). 

 

Ötekinin sesini kısan bu sese en çok belgesellerde rastlarız. Hetorejenliği, çokluğu, çelişkileri 

değil, sabit katı çerçeveleri ve mitleri “bilgi” olarak sunan bu sesler, tıpkı fark olarak 

işaretleneni, dişil olanı, belirli kategorilere sıkıştıran eril seslere benzer.  Bu çerçevede 

Silverman’ın da belirttiği gibi voice-over’ın sahip olduğu iktidar, toplumsal cinsiyetlendirilmiş, 

eril bir iktidara işaret eder.  Ötekini silme işlemine uğratan ve sildikçe onu hizaya sokan, 

donduran bir iktidardır bu.  

 

Sinemada sesin bedenden ayrılan pek çok kullanımına rastlarız. Bu seslere odaklanan 

isimlerden biri Michel Chion’dur. Chion (1999) bir çerçeve içerisine hapsedilmeden yüzeyler 

üzerinde dolaşabilme kudreti gösteren sesin, sinemada pek çok duyguyu harekete 

geçirebileceğini savunur. Chion serbestçe dolaşan seslerin, belirli türden güçleri kendisinde 

toplayarak kimi zaman kötücül, kimi zaman koruyucu ya da gerilim yaratıcı etkiler 

doğurduğunu söyler. Filmin anlatı dünyasıyla bağını tam koparmadan ama bu dünyanın 



                                                                                                51 
 

 

içerisine de kendini hapsetmeden hem içeride hem de dışarıda olabilme yeteneği gösteren 

kaynağı belirsiz bu sesleri Chion, “akuzmatik sesler” olarak tanımlar. Bu seslerin gücü, her 

yerde olma, herkesi görme ve her şeyi bilme kabiliyetinden doğar (23-4). Chion kaynağı 

görülemeyen bu seslerin deakuzmatizasyonu yani kaynağının belirli hale gelmesi durumunda 

ise güç kaybına uğradıklarını, kırılganlaştıklarını, bir nevi ölümlü hale geldiklerini söyler (27-

8).  

 

Tıpkı Silverman gibi Chion da bedenden koparılan bu sesin, akuzmatik sesin, büyük çoğunlukla 

eril olduğuna ve klasik sinemada kadın akusmetrilerle karşılaşmanın nadir olduğuna işaret eder. 

Bunun yerine Chion kadın seslerinin daha çok her şeyi bilen veya gören pozisyona 

yerleşemeyen “kör sesler” ya da “yarı-kör sesler”i içerdiğini söyler (55). Her iki yazar da bu 

duruma istisna oluşturan bir filmden, A Letter to Three Wives’dan, (Joseph L. Mankiewicz) 

bahsederler. Ancak Silverman filmde kadın sesinin bedenden ayrılmasına rağmen bu sesin yine 

de anlatı içerisinde çeşitli tekniklerle bir şekilde “bedenleştirildiğini” söyler (49). Filmdeki 

diğer karakterler sesin kaynağı olan kadının fiziksel görünüşü hakkında sürekli konuşurlar ve 

onun fotoğraflarına bakarlar. Yani beden görünmemesine rağmen yine de durmaksızın bu 

bedene işaret edilir. Bundan kaynaklı Chaudhuri (2006) bu filmin normu tasdik eden bir istisna 

olduğunu düşünür (51-2).  

 

O halde voice-over, voice-off veya akuzmatik sesler birbirinden farklı şekillerde işlese ve farklı 

etkiler doğursa da bedenden ayrılmalarıyla söylemsel otoriteye paralel bir şekilde gücün belirli 

biçimlerini kendilerinde topladıklarını öne sürebiliriz. Bu çerçevede sesin sinemada farklı 

kullanımlara, bedenle kurulabilecek pek çok ilişkiye ya da bedenden ayrışan hareket alanlarına 

açılımının feminist sinema için belirli olanaklar sağlayabileceğini düşünebiliriz.  Bu, bedeni 

arka plana iten ya da bedeni dışlayan bir öznellik tasavvuruna tutunmaktan ziyade; ses 

üzerinden yeni tür potansiyellere kapı aralamaya, bedeni de bu potansiyeller çerçevesinde 

yeniden düşünmeye imkân yaratabilir. Diğer bir ifadeyle sesin sunacağı olanaklar, Silverman’ın 

deyişiyle “bedeni yeniden yazmaya”, bedenselliğin yaşandığı söylemsel koşulları 

dönüştürmeye (146) alan açabilir. Bu anlamda sesin, sinemada feminizme ilişkin geniş bir 

olanaklar kümesi yaratabileceğini düşünebiliriz. Silverman bu çerçevede örneğin Bette Gordon, 

Patricia Gruben, Sally Potter ve Yvonne Rainer gibi feminist yönetmenlerin filmlerinde sesle 

sürekli bir şekilde oynadıklarını, senkronizasyonu, simetriyi ve ahengi bozduklarını söyler 

(165). Ya da “sesleri ağızlara artık eş zamanlı kılamadığını, kendi deyişiyle ‘vidalayamadığını’” 

(Bonitzer, 1995: 37) söyleyen Marguerite Duras’ın filmleri.  



                                                                                                52 
 

 

 

Chion (1994) ses ve imgenin birbirlerine bağlandıklarını ama birbirlerine bağımlı olmadıklarını 

söyler (36). Bu, ses ve imge arasındaki ilişkinin sınırsız potansiyellerine işaret eder. Yan yana 

geldikleri anda dönüşüme açılan bu ikili, birbirlerine tek başlarına sahip olamayacakları 

anlamlar yüklerler. Bazen her ikisi de kendi yoluna gider, bazense beraber yol alırlar. Ses, neyi 

görmemiz gerektiğiyle ilgili bizi yönlendirir ancak bazen de görülür olanın anlam dünyasına 

pek aldırış etmez, bambaşka anlamlar peşinden koşar. İmgelerin egemen dünyasında sesin 

kendisini fark etmemiz sesin, genellikle oyunbozan olduğu zamanlarda mümkün olur. Bir 

yerlerden aniden çıkıverdiği ya da beklenmedik anlarda çekip gittiği, ölüm sessizliğine 

büründüğü, gürültüsüyle imgeyi görünmez kıldığı veya imgenin hiyerarşik kurallarına boyun 

eğmediği, onu pekiştirmediği, onu muğlaklaştırdığı zamanlarda örneğin. David Bordwell ve 

Kristin Thompson (2012) sesi incelemek, sese dikkat kesilmek için filmleri dinlemeyi 

öğrenmemiz gerektiğini söylerler (269). İmgenin yarattığı baskıdan kurtulup gözlerimizi 

kapattığımızda ve yalnızca filmin seslerine odaklandığımızda örneğin, bambaşka bir hikâye ya 

da bambaşka karakterler canlandırabiliriz kafamızda.  

 

Ses genellikle imgelerin bir tamamlayıcısı, imgelere yüklenen bir ek olarak görülmesine karşın 

sesin, başlı başına bir hikâye anlatıcısı, bir anlam üreticisi olduğunu ve çoğu zaman da imgeyi 

bambaşka dünyalara açtığını, onu etkin bir şekilde yönlendirdiğini söyleyebiliriz.  Sesin sahip 

olduğu bu gücün, Bordwell ve Thompson (2012) Chris Marker’ın Letter from Siberia (1957) 

filmindeki bir sekans üzerinden apaçık bir şekilde okunabileceğini düşünürler. Filmde aynı 

sekans üç kere ard arda kullanılır ancak her defasında bu sekansa birbirinden farklı yorumlar 

eşlik eder. Görüntüye eşlik eden ses, ilkinde olumlu, ikincisinde eleştirel, üçüncüsünde ise hem 

olumlu hem de olumsuz ifadeler içerir. Sesi kapattığımızda aralarında hiçbir fark olmayan bu 

görüntüler, sesle buluştuğunda birbirinden çok farklı anlamlar doğurur. Aynı filme Bonitzer de 

işaret eder. Bonitzer’e (1995) göre sesin rolü bu filmde “yorumun zorbalığı” (32) olarak işlerlik 

kazanır. Bu zorbalık, tekil bir okumaya sabitlenemeyecek, içerisinde anlam çoklukları 

barındıran bir görüntünün ona eklenen sesin yönlendirmeleriyle beraber, tek bir anlam 

katmanına sıkıştırılmasından ileri gelir.   

 

Chion (1994) imgenin aksine sesin sınırlı bir çerçeveye sahip olmadığını söyler. Buna göre 

bakış, sınırlı bir alan içerisinde verileni tararken, sessel olanın sınırları belirsiz ve değişken kalır 

(33). Sesin çerçevesiz olması onun üzerinde hakimiyet kurulmasını ve bakış tarafından denetim 



                                                                                                53 
 

 

altına alınmasını güçleştirir. Bu denetimsizlik ses karşısında korunmasızlığımıza ve onu 

kendimizden uzak tutmamızın zor olduğuna işaret eder:  

 

Görülür olanla işitilir olan arasında keskin bir zıtlık vardır: Görülür dünya göreli bir sağlamlık, 

kalıcılık, belirginlik ve mesafeli bir konum sunar; işitilir olansa akışkanlık, geçiş, 

tamamlanmamış ve şekilsiz bir karakter ve mesafesizlik sunar. Görülenin göreli kalıcılığını, 

dayanıklılığının, devamlılığının aksine ses ele avuca sığmaz, sürekli değişir, oluş, geçiş 

halindedir…Bizi mesafe ve özerklikten mahrum bırakır. Yerini belirlemek, ona karşı güvenli 

bir mesafe almak istediğimizde, görülür olanı referans almamız gerekir. Görülür olan sesin 

mesafesini, tabiatını ve kaynağını tesis edebilir ve böylece onu etkisiz hale getirebilir. 

Akuzmatik ses, görülür olanın çerçevesiyle etkisiz hale getirilemediği için bu denli güçlüdür; 

bizatihi görülür olanı ikiler ve esrarengiz hale getirir” (Dolar, 2013: 82).  

 

Sese karşı en çok savunmasız olduğumuz anlar, Dolar’ın da belirttiği gibi sesin kaynağına 

ulaşamadığımız, sesin akuzmatik olduğu anlardır. Savunmasızlığı aynı zamanda görülür olanın, 

imgenin, savunmasızlığı olarak da okuyabiliriz. Bu ses, görülür olanın gücünü azaltarak, onu 

yer yer istikrarsızlaştırarak, güvenilirliğini sarsarak ya da bazı şeylerin “göründüğü gibi 

olmadığını” öne sürerek, imgenin ısrarla üretmeye çalıştığı belirli türden politikalara karşıt 

politikalar üretebilir. Sesin bu potansiyeli feminist sinema için de önemli bir kaynak oluşturur. 

Akuzmatiğin, hayalet seslerin, yüzeyler üzerinde yaptığı yolculuğun feminist bir yolculuk 

olmasına alan açabilecek bir kaynaktır bu.  

 

Chion (1999) sinemada sesin kullanımında cinsel farklılık meselesini çalışmasının odağına 

almasa da yine de örneğin “çığlık noktası” kavramıyla doğrudan bu meseleye işaret eder. 

Sinemanın çığlık üretmekte epey geniş bir çerçeve yarattığını ve bunu da kadın sesi üzerinden 

yaptığını belirten Chion, çığlığın doğrudan cinsel farklılıkla ilişkili olduğunu aktarır. Zira ona 

göre kadınlar çığlık atarken erkekler, haykırır. Haykırış, bir ölüm kalım meselesine işaret eden 

çığlıktan farklı olarak sınır çizmeye, egemenlik alanı oluşturmaya yani güce tekabül eder. 

Chion önemli olanın çığlık noktasının yerleşme biçimi olduğunu söyler. Çünkü ona göre 

çığlığın yerleştiği yer, temsil edilemeyen noktayı, hiçliği boşluğu oluşturur, zamanın 

dokusunda bir yırtılma yaratır (77-8). Erkek haykırışı bu çerçevede söylemle yakın bir ilişki 

içerisindeyken kadın çığlığı, dilin sınırlarında dolaşır. Yani erkek bedeniyle buluşan ses, 

söylemsel otoritesini korurken, kadın bedeniyle buluşan ses söylemden dışlanır, bir kara deliğe 

dönüşür.  



                                                                                                54 
 

 

 

Chion’un işaret ettiği çığlığa Silverman, ağlama ve mırıltı gibi dilsel olanın sınırlarında dolaşan 

sesleri de ekler ve bu seslerin otoriteden yoksunluk bağlamında bir bebeğin çıkardığı seslerle 

aynı hizaya getirildiğini söyler. Silverman’a göre erkek karakterlerden ziyade kadın 

karakterlerle özdeşleştirilen bu sesler, dişil sesi dişil bedene tabi kılmakta ve bu ikiliyi sürekli 

bir şekilde anlatının içerisine hapsetmektedir. Otoriteye değil tam aksine bir tür “eksikliğe” 

işaret eden bu seslerin aynı zamanda Silverman, “talking cure” olarak adlandırdığı filmlerde de 

karşımıza çıktığını söyler. Bu filmlerde genellikle bir erkek doktor ve kadın hasta ilişkisi 

üzerinden ses, kadınlardan gönülsüz bir şekilde çoğunlukla bir trans halinde zorla elde edilir. 

Kadın bedenin içerisinden kelimeleri, bilgiyi, sırları söküp alan bu ilişkide kadınlar bir nevi 

kendi seslerinin öznesi olmaktan çıkarılır. Silverman 1940’ların The Spiral Staircase (Robert 

Siodmak, 1945), Possessed (Curtis Bernhardt, 1947), The Snake Pit (Anatole Litvak, 1948) ve 

Lady in the Dark (Mitchell Leisen, 1944) gibi kadın filmlerinde bunun örneklerine rastlandığını 

söyler (59-78).  

 

Cinsel farkın ses düzeyinde nasıl kurulduğuna bakan Silverman, eril öznenin eksikliğini 

örtmede, onun bir bütünlük yanılsaması içerisine girmesinde işlevselleştirilenin yalnızca kadın 

bedeni değil ama aynı zamanda kadın sesi olduğuna işaret eder. Silverman’a göre ses de tıpkı 

beden gibi eril öznellik içerisinde konuşulamayanı, dille beraber kaybedileni saklı tutmak 

amacıyla fetişleştirilir (38-41). Silverman bu yüzden kadın sesinin eril özne için akustik bir 

ayna görevi gördüğünü düşünür. Eril öznede kriz yaratan, reddedilmiş olanı, kendisine ait 

duymak istemediği parçaları fısıldayan bir aynadır bu. Akustik aynayı maternal sesle 

özdeşleştiren Silverman bu sesin, iki kutup arasında gidip geldiğini, bir taraftan sevilene öbür 

taraftan kurtulmak istenene, abject olana işaret ettiğini belirtir (80-6). Eril özne için bu süreç 

bir yandan imgesel olan bütünlüğe yeniden kavuşmak, öte yandan da phallic olanı tehdit eden 

ve yetersizlikle özdeşleşen bu alandan kurtulmak şeklinde işler. Silverman’a göre maternal ses 

aynı zamanda yansıyan imgeyi tanımlayan ve yorumlayan ses olarak ayna evresinde de büyük 

bir rol oynar. Diğer bir ifadeyle bu ses sembolik olanı önceleyen anlamsız bir ses kuşatmasından 

ziyade doğrudan tarihsel olarak bireyin oluşumuna katılan, öznenin erken tarihinde rol oynayan, 

onu dilsel dünyaya hazırlayan bir sestir (100). Silverman’ın amacı anneyle bütünlüğü 

simgeleyen ve anlamın dışında kodlanan bir dönemin anlamın oluşumundaki katkısına vurgu 

yapmaktır. Ki bu katkının da Silverman en çok ses düzeyinde, maternal sesle, gerçekleştiğini 

savunur. Zira çocuk, henüz görmeden veya kendini aynada “tanımadan” önce bir ses 



                                                                                                55 
 

 

dünyasında yaşar. Silverman bu dünyanın “anlamsız” bir dünya olmadığını ve hatta mevcut 

düzeni dönüştürebilecek kaynaklara sahip olduğunu düşünür.  

 

Silverman maternal sesi barındıran, Julia Kristeva’nın chora olarak tanımladığı dönemin 

üzerinde feminist potansiyelleri içermesi bakımından epeyce durur. Ancak Silverman choric 

kuşatmayı, Kristeva’dan farklı bir şekilde sembolik alanın içerisine çekiştirerek, bu alanı 

dönüştürebilecek potansiyel bir güç olarak yorumlar. Dile girişin henüz gerçekleşmediği, ayna 

evresini önceleyen ve anne-çocuk bütünlüğüne işaret eden, annenin sesini, yüzünü ve göğsünü 

içeren chora’yı Kristeva, Silverman’ın aktarımıyla bebeğin erken yaşamındaki libidinal ve 

psişik durumlarıyla ilişkilendirir ve bu dönemin yetişkinlik dünyasında karnavelesk, sürrealist, 

piskotik ve şiirsel dilde yüzeye çıktığını savunur8 (akt. Silverman, 100-6). Silverman 

Kristeva’nın chora’yı pre-Odipal döneme sabitleyerek maternal olanı biyolojik deterministik 

bir çerçeveye sıkıştırdığını ve hem anneyi hem de kızı böylelikle dilden dışladığını düşünür.  

 

Silverman sessel organizasyon çerçevesinde chora’yı aktifleştiren filmlerden birinin Riddles of 

the Sphinx (Laura Mulvey- Peter Wollen, 1977) olduğunu düşnür. Bu filmde Silverman 

Sphinx’in/annenin sesinin anatomik kaderden, bedenleşmeden sıyrılarak söylemsel bir 

pozisyona yerleştiğini, pre-Odipal sahneden çıkıp sembolik olanın içerisinde yer aldığını 

söyler. Silverman’a göre kadın sesini bedenden koparan film bu sese söylemsel işlevler 

yükleyerek Hollywood’un ses rejimine karşı koyar. Bu ses alışılmışın dışında bir voice-over 

kullanımıyla Odipal anlatı içerisinde sansüre uğrayan detaylara odaklanır, hikâyenin başka 

türlü de anlatılabileceğiyle ilgilenir. Silverman’a göre film, anneye hem arzuyu hem de onunla 

özdeşleşmeyi mümkün kılan negatif Odipus kompleksini aktifleştirerek Odipus’un bakış 

açısından inşa edilen anlatı, anlam ve hazzı bozguna uğratır. Silverman bu filmin Sphinx 

                                                        
8 Lacancı fallusmerkezci mantığı sorgulayarak pre-oedipal döneme yoğunlaşan ve buradan yeni tür kültürel 
imkanlar üzerine odaklanan Kristeva, Lacan’ın dil/anlam öncesi imgesel dönemle dile giriş/Babanın Yasası 
sembolik dönem arasında yaptığı ayrıma müdahale ederek pre-oedipal dönemdeki anne ve bebek arasındaki 
özgül ilişkide, yani Lacan’ın anlamın dışında konumlandırdığı evrenin içerisinde bir tür anlamın olası izlerini sürer. 
Kristeva bu dönemi “semiyotik” olarak adlandırır ve bu alanın her ne kadar sembolik olan tarafından bastırılsa da 
tamamen yok olmadığını, dilin içerisinde semiyotiğe ait olan tortuların, sessizliklerde, duraklamalarda, 
çelişkilerde veya anlamsızlıklarda saptanabileceğini öne sürer. Kristeva’ya göre böylelikle semiyotikle ilişkili 
organize olmamış belirli libidinal itkiler, dürtüler ve ritimler sabitmiş gibi düşünülen göstergeleri diğer bir ifadeyle 
sembolik olanı bozguna uğratma kudreti gösterir. Bebeğin anne bedeniyle olan bağlantısından doğan bu alan, 
böylelikle yakın bir şekilde dişillikle ilişkilendirilir. Ancak Kristeva bu “dilin”, yalnızca kadınlara özgü olduğunu öne 
sürmez; tam aksine sembolik olanın eril/dişil ikililiğini bozguna uğratan bir tür “biseksüel” form olduğunu düşünür 
(Terry Eagleton, 1996: 163-4).  Kristeva her ne kadar dişile özgü bir yazın alanının var olduğunu öne sürmese de 
ve semiyotik ile tam olarak dişili ve sembolik ile de erili kasttetmediğini dile getirse de (Kristeva, 2011: 177) onun 
yorumcuları yine de bu iddianın, Kristeva’nın yazılarında süreklilik ve tutarlılık arz etmediğini düşünürler.  



                                                                                                56 
 

 

metaforu ve sessel organizasyon üzerinden yalnızca tekil bir anne-kız hikayesi anlatmadığını, 

bu hikâye üzerinden tüm kadınları içerecek feminist bir perspektif sunduğunu düşünür (127-

140).   

 

Buradan hareketle feminist filmlerin, kadınların eril nazar çerçevesinde “beden” olarak inşa 

edilmelerini içeren imge rejimiyle, kadınları yalnızca görülür olanla eşitleyen süreçle mücadele 

ettiklerini; zorunlu senkronizasyonunu yapıbozuma uğrattıklarını, kadın seslerinin söylemsel 

pozisyonlar içerisinde yer almalarına ve söylemin öznesi haline gelmelerine imkân tanıdıklarını 

söyleyebiliriz. Riddles of the Sphinx filminde voice-over kullanımı da böylesi bir işlev yüklenir. 

Filmlerde feminist bir perspektiften voice-over kullanımı Ogrodnik’e (2018) göre kadınların 

deneyimlerini alışılmış olanın dışında, farklı şekillerde açığa çıkmasını sağlar, diğer bir ifadeyle 

kadınların sesini duyulur kılar. Ogrodnik aynı zamanda voice-over’ın görmeyi değil aktif 

dinlemeyi harekete geçirerek izleyicilik pozisyonu için de yeni deneyim alanları açtığını söyler 

(68).  

 

Silverman’ın Hollywood sistemi içerisinde kadınların seslerinin bastırıldığına yönelik vurgusu, 

Lucretia Knapp’e (1995) göre Laura Mulvey’in “Visual Pleasure and Narrative Cinema” adlı 

makalesinde öne sürdüğü görüşle benzerlikler taşır. Knapp biri imgeye diğeri sese odaklansa 

da iki yazarın da klasik sinemada kadınların temsil edilmediğini savunduklarına işaret eder. 

Knapp ise ana-akım filmler içerisinde de başka türlü okumalarla kadınların sesinin 

duyulabileceğini ve hatta bu sesin queer bir sesi de barındırabileceğini öne sürer. Knapp Marnie 

(Alfred Hitchcock, 1964) filminin ses kuşağını bu eksende queer bir okumayla analiz eder. Bu 

filmde Knapp, çeşitli seslerin ödipal hikâyeden kaçış yolları sunduğunu savunur (269). Knapp 

böylelikle lezbiyen hazzın yalnızca homoseksüel, homoerotik veya heteroseksüel metinlerde 

yer almadığına; bunun yanı sıra belirli homofobik metinlerde bile bu hazzın izinin 

sürülebileceğine dikkat çeker (278). Egemen sinema içerisindeki kırılma anlarına, karşıt 

okumaların imkanına kapı aralamayan bir bakış açısı Knapp’in de ifade ettiği gibi Mulvey ve 

Silverman’ı benzer eleştirilerin hedefi haline getirir.  

 

Bir filmdeki ses kuşağının cinsel farka işaret ettiği anları yalnızca diyaloglar, ses-beden 

senkronizasyonu veya dış sesler üzerinden değil, ama aynı zamanda diegetik olsun veya 

olmasın müzik üzerinden de takip edebiliriz. Hatta James Buhler (2014) ses düzeyinde belki de 

en çok müziğin, toplumsal cinsiyetlendirilmiş olduğunu savunur. Çünkü ona göre müziğin dişil 

olarak kodlandığı bir kültürel gelenek söz konusudur. Buhler kadın ve erkek karakterler için 



                                                                                                57 
 

 

özellikle bir aşk teması etrafında farklı türden müziklerin harekete geçirildiğini öne sürer (367). 

Batı düşüncesinde pek çok metinde müziğin dişillikle ilişkilendirildiğine Kathleen M. Vernon 

(2017) da işaret eder. Bu ilişkisellik irrasyonellik, duygusallık, tahmin edilemezlik, 

kontrolsüzlük, belirsiz bir güç ve baştan çıkarıcılık gibi nitelikler üzerinden kurulur. Vernon 

müziğin duygusal ve irrasyonellik üzerinden kadınlarla ilişkilendirilmesinin kadınları, 

sembolik olanın dışında konumlandırmaya yol açtığını söyler (48-9). Batı metafiziğinde 

müziğin dişil olana eşitlenerek tehlikeli olarak kodlanmasını Dolar (2013) şöyle ifade eder: 

“sözcüklerin ötesindeki ses, manasız bir şehvet oyunudur, tehlikeli, çekici bir güce sahiptir…” 

(47). Amy Lawrence (1991) ise müziğin her ne kadar baştan çıkarıcı ve tehlikeli olarak görülse 

de söylemle buluşan ses karşısında pek de fazla bir otoritesinin olmadığına işaret eder. Buna 

göre filmlerde konuşan kadın sesine karşı, şarkı söyleyen kadın sesi her zaman daha çok tercih 

edilmiştir. Zira konuşan ses şarkı söyleyen sesten farklı olarak otoriter bir pozisyona yerleşir 

ve bu durumda konuşan kadın sesi, toplumsal cinsiyet normlarını ihlal eder. Lawrence 

incelediği 1940’lar Hollywood filmlerinde kadın sesinin metinlerin endişe kaynağı olduğunu 

ileri sürer. Lawrence’e göre bu filmlerde endişe, kadın seslerinin kısılmasıyla yatıştırılır (akt. 

Vernon, 2017: 52). Bu sesi kısmanın yollarından birinin, yukarıdaki yorumlardan hareketle 

kadın sesini müzikle, şarkıyla buluşturmak olduğu söylenebilir. O halde sinemada sesin, 

toplumsal cinsiyet, iktidar ve cinsellik meseleleriyle doğrudan ilişkili olduğunu savunmak 

mümkün. Diğer bir ifadeyle bir filmin cinsel politikasını ses üzerinden de takip edebiliriz. 

 

Yukarıda dile getirilenler sinemada feminist sesler için bir çerçeve oluşturur. Bu sesleri, 

birbirini duyan sesler, egemenlik kurmayan yoldaş sesler olarak tanımlayabiliriz. Peki bunu 

nasıl gerçekleştirir feminist sesler? Başkalarının sesini kısan, otorite kuran eril voice-over 

kullanımını tekrar etmeyerek örneğin. Bunun yerine voice-over’a onun gücünü kırparak ve onu, 

başkalarının seslerine de açık hale getirerek, bu seslerin ona musallat olmasını sağlayarak 

başvurur.  Zaman zaman tek bir voice over’ı değil, birden fazla voice-over’ı kullanır. Voice-

over’ın bu şekildeki kullanımlarına Duras’ın filmlerinde rastlarız.  Peki başka neler yapabilir 

feminist sesler?  

 

Bazen iktidarın sesini duyulamaz kılacak bir şekilde parazit sesler çıkarabilir. Kimi zaman bir 

kahkaha, kimi zaman bir mırıltı olabilir bu parazit sesler. Ya da kara deliğe dönüşmeyen, bunun 

yerine iktidarın elini kolunu bağlayan çığlıklar üretebilir. Bazense sessizliklere başvurur. Ancak 

sessizlikleri, “erkeğe ait olan söz iktidarını güçlendirmek için değil, onu felç etmek” (Bonitzer, 

1995: 37) için harekete geçirir. Senkronizasyonu kaybetmiş, yanını yöresini şaşırmış tuhaf 



                                                                                                58 
 

 

seslere ve buradan çıkabilecek “tuhaf” arzulara başvurabilir. de Lauretis’in (1987) “başka yer” 

olarak tarif ettiği kavrama paralel bir şekilde “başka seslere”, bastırılmış, kör alanlara itilmiş 

kadın seslerine, uçsuz bucaklığa, çoğulluğa açılabilir. Hayaletlere, hayalet seslere yer açarak, 

sınırları allak bullak edebilir, her şeyi yoldan çıkarabilir. Tüm bunlar, rastlantılara, yeni 

karşılaşmalara açık, normatif olanı bozan, “bakışın ve sesin ilişkisini, oranını başka bir 

biçimde” (Bonitzer, 1995: 38) örgütleyen feminist müdahaleler olarak düşünülebilir.  

 

 

2.5. Arzuyu Feminizmin Sınırlarına Çekmek 

Arzu kavramı Hannah Stark’ın (2019) ifadesiyle her zaman cinsiyet, toplumsal cinsiyet ve 

cinsellikle ilgili bir şeyler anlatır. Stark özellikle psikanalizde arzu kavramının bu çerçevede 

ele alındığını, zira psikanalizin cinsel farkın ortaya çıkışını arzu kavramıyla açıkladığını söyler. 

Psikanaliz, arzuyu çekirdek ailenin sınırları içerisine hapsederek onu bir eksiklik olarak formüle 

eder (65-6). Böylelikle psikanalizde “normal” arzu kavrayışı eril ve dişil olarak kodlanan ikili 

bir cinsiyet farkı içerisinde karşıt olana yönelen heteroseksüel bir çerçeve içerisine sıkıştırılır. 

Burada kendi içine kapalı Ödipal bir mantık ekseninde arzu ve özdeşleşme arasında bir ayrım 

gözetilir.  

 

Ödipal arzu ekseninde arzunun heteroseksüel olarak formüle edilmesi bilhassa feminist yazın 

içerisinde eleştiriye tabi tutulur ve patriarkal cinsel ekonomiyi yeniden üretmeyecek farklı 

türden arzu kavrayışlarına imkân tanıyan tartışmalara başvurulur. Örneğin Silverman (2006) 

pozitif Ödipus kompleksi yerine negatif Ödipus kompleksi kavramını önerir. Zira Silverman’a 

göre hâkim yapıntı öncelikli olarak pozitif Ödipus karmaşası tarafından üretilen arzu ve 

özdeşleşmelerle sürdürülür. “İdeal durumda erkek öznenin annesini arzulamasına ve babasıyla 

özdeşleşmesine, kadın öznenin de babasını arzulamasına ve annesiyle özdeşleşmesine” işaret 

eden Ödipus kompleksi Silverman’a göre libidinal yatırımlarını hâkim yapıntının merkezi 

öğeleri içerisinde güvenceye alır. Ancak Silverman, Ödipus karmaşasının heteroseksüel 

biçiminin yanında bir de homoseksüel biçiminin de var olduğuna, dolayısıyla hâkim yapıntıyı 

olumlayan yerine değilleyen libidinal işlemlerin ortaya çıkarılabileceğine işaret eder (260-2). 

Yani Silverman arzunun başka şekilde düşünülmesine negatif Ödipus kompleksi kavramıyla 

katkı sağlar ve bu kavrayışı mümkün kılacak kaynağı sembolik sistem içerisine çekilen pre-

Ödipal dönemle ilişkilendirir.  

 



                                                                                                59 
 

 

Silverman (1988) pre-Ödipal dönemi hem sembolik olana direnişin alanı hem de erotik bir 

sığınak olarak görür. Silverman pre-Ödipal dönem içerisindeki anne-kız arasındaki ilişkinin, 

anneye yapılan erotik yatırımın, anlamlandırma sistemi içerisinde belirli türden arzularla 

sürdürüldüğüne vurgu yapar. O yüzden Silverman kızın annesine olan tutkusunu pre-Ödipal 

dönemle sınırlandırmadan onu, Ödipus kompleksi içerisine yerleştirir. Yani sembolik olanın, 

dilin, arzunun, kaybın içerisine. Bu yerleşim, Silverman’a göre anlamlandırma sistemi 

içerisinde baskın olanla mücadele edecek bir karşı-arzuya alan açar (123). 

 

Silverman (1988) arzunun monolitik olmadığını ve maternal arzuya karşılık gelen fantazmatik 

sahnenin sembolik olan tarafından baskı altında tutulmasına rağmen bu sahneyi aktifleştirecek 

her türlü söylemsel ve ilişkisel stratejilerin mümkün olduğunu düşünür. Silverman’a göre bu 

fantazinin içerdiği homoseksüel bileşenler, babaya, fallusa, baskın anlamın işleyişine güçlü bir 

tehdit savurur. Bundan kaynaklı Silverman chora’nın feminizmi çerçeveleyen fantazilerden 

birini temsil ettiğini ve hatta homoseksüel-maternal fantazmayı aktifleştirmeden feminizmin 

mümkün olamayacağını, zira bu fantazmanın negatif Ödipus kompleksi için libidinal bir 

kaynak sağladığını savunur. Anne- kız bütünleşmesini hep geriye dönüşlü, geriye doğru bir 

yolculukla tarif eden Kristeva’nın aksine Silverman, anneye sembolik olanın içerisinde bir yer 

ayırarak, kızın hem dille ilişkisini hem de anne için bilinçaltı arzularını sürdürmesini mümkün 

kılacak bir çerçeve yaratır. Böylece Silverman hem geriye hem de ileriye doğru hareket eden, 

dönüşüme açık bir chora tanımı yaparak, choric fantaziyi feminizm için etkili politik bir araç 

olarak işlevselleştirir (124-5). Silverman feminizmin libidinal kaynağı olarak gördüğü negatif 

Ödipus kompleksinde, arzu ve özdeşleşmenin zorunlu olarak birbirine karşı işlemediğini 

savunarak bu ikisi arasında bir bağ kurar ve bu bağın fallusa karşı libidinal bir mücadele 

içerisinde olduğunu savunur. Silverman’a göre negatif Ödipus kompleksinin içerisinde 

barındırdığı potansiyeller yalnızca dişil öznelliğin dönüşümünü değil ama aynı zamanda başka 

türlü bir sinema anlayışını da mümkün kılar. Sabit ve hiyerarşik şemalardan uzaklaşan, imge, 

ses ve anlatı düzeyinde daha kesişimsel deneylerin ortaya çıkmasını sağlayan bir sinema 

anlayışıdır bu (183). 

 

Silverman negatif Ödipus kompleksi kavramıyla egemen olana karşı işleyen bir arzu 

kavramsallaştırması ortaya koyar. Arzuyu heteroseksüel matrisin dışına çıkarmaya çalışan bu 

girişim, yine feminist yazın içerisinde arzu ve özdeşleşme arasındaki sınırları bulanıklaştıran, 

ikisini karşıtlık ilişkisi içerisinde tanımlamayan benzer girişimlerle sürdürülür. Örneğin Jackie 

Stacey “erotikleşmiş özdeşleşme” (1994: 314) kavramıyla bu alana katkı sağlar. Stacey (1994) 



                                                                                                60 
 

 

bu kavramla özdeşleşmeyi de tıpkı arzu gibi erotik olanın alanına çeker. Stacey’nin erotikleşmiş 

özdeşleşme kavramı, kadınlar arası deneyimlerin tümünü erotik bir çerçeve içerisinde düşünen 

Rich’in (1980) “lezbiyen süreklilik” kavramıyla ortaklık kurar. de Lauretis (1991) ise kadınlar 

arası arzuyu özdeşleşme kavramından tamamen ayrı tutarak, onu bu kavramla beraber daha 

belirsiz bir alana çekmeyerek doğrudan lezbiyen arzu olarak tanımlar.  

 

Arzunun heteroseksüel formülasyoınu Peta Bowden ve Jane Mummery’a göre (2009) şu 

varsayımları içerisinde barındırır: “Kadınlar ve erkekler doğallığında birbirlerine çekici gelirler 

yani kişiler arası arzu “zıt cinsiyetler” arasında gerçekleşir. Erkekler kadınlara kıyasla daha 

fazla cinsel güdüye sahiptirler ya da kadınların cinselliği erkeklerden daha çok bastırılmıştır. 

Esas cinsellik penetrasyonla ilişkilidir. Kadınlar için “gerçek” cinsel uyarılma, klitoral değil 

vajinaldir” (75). Bu bakış açısı yalnızca kimin arzulanması gerektiğini değil, ama aynı zamanda 

cinsel haz ve pratikleri de düzenler, bazılarını “normal” geriye kalanı da bir tür sapma olarak 

kodlar (94). Diğer bir ifadeyle heteroseksüel arzuyu “doğal”, geriye kalan arzu biçimlerini de 

“anormal” olarak işaretler.  

 

Butler (2010) heteroseksüelleştirilmiş arzunun idrak edilebilir normlara uygun bir şekilde “dişil 

ile eril arasında münferit ve asimetrik karşıtlıkların üretilmesiyle” sürdürüldüğüne işaret eder. 

Burada arzu, cinsiyet ve toplumsal cinsiyet arasında süreklilik olduğu farz edilir. Yani belirli 

türden arzu pratiklerinin yine bir iç tutarlılığa sahip olduğu öne sürülen belirli 

cinsiyet/toplumsal cinsiyetten kaynaklandığı varsayılır (66). Ya da başka bir ifadeyle belirli 

türden bedenlerin yine tutarlılığa sahip belirli arzu pratikleri icra ettikleri farz edilir. Butler 

tutarlık inşasının neyi gözden uzak tuttuğunu şöyle açıklar: 

 

Tutarlılığın inşası heteroseksüel, biseksüel, gey ve lezbiyen bağlamlarda bol bol bulunan 

toplumsal cinsiyet süreksizliklerini gizler; toplumsal cinsiyetin ille de cinsiyetten 

kaynaklanmadığı, arzunun veya daha genel olarak cinselliğin de toplumsal cinsiyetten 

kaynaklanmadığı, bedensel imlemin bu boyutlarının birbirini ne ifade ettiği ne de yansıttığı 

durumları gözden uzak tutar (224).  

 

Butler, eril patriarkal varsayımları aşan cinsel ifade biçimleri ve arzu pratiklerine, arzunun 

karmaşıklığına, çokluğuna işaret eder. Butler’ın açtığı yoldan queer, transgender ve interseks 

yazını da arzuyu, cinsiyeti veya toplumsal cinsiyeti, ikiliklerin çizdiği çerçevelerden farklı 

şekillerde kavramsallaştırmanın imkanını ararlar. Bowden ve Mummery’e (2009) göre bu 



                                                                                                61 
 

 

yazın, zorunlu heteroseksüelliğin ve patriarkanın ikiliklerine sıkışmayan, ya da arzunun 

yalnızca heteroseksüel veya homoseksüel olacağına yönelik varsayımları aşındıran; “bunun 

yerine arzunun düzene direndiğini, etrafında inşa edilen tüm koşullardan kaçtığını veya bunu 

aştığını” söylerler (96).  

 

Egemen arzu anlayışının sorunsallaştırılması böylelikle bir taraftan cinsiyet ve toplumsal 

cinsiyet arasında oluşturulan ikililiğin öte yandan da kutuplaştırılmış ikili cinsiyet ile toplumsal 

cinsiyet kategorilerinin yapıbozumuna uğramasına alan açar. Yani ikili cinsiyet sistemini de 

kültürün alanına çekecek bir şekilde toplumsal cinsiyetin cinsiyetle olan ilişkisinin kesintiye 

uğramasının, toplumsal cinsiyeti cinsiyetle eşleştiren formülasyonun bozulmasının imkânları 

yaratılır. Böylelikle kimin kimi arzuladığı sorusu hem arzunun kendisini hem de kim/kimi 

meselesini kayganlaştıran bir olasılıklar alanı açar. Diğer bir ifadeyle kimi nasıl arzuladığımız 

meselesi, cinsiyet, toplumsal cinsiyet ve arzu arasında olduğu farz edilen sürekliliklerden, 

zorunlu bağlantılardan kurtulur. Bu, ikiliklerin sunduğu sınırlı çerçevelerden kaçış 

potansiyelleri sunar.  

 

Feminist yazın dışında farklı türden bir arzu kavramsallaştırması ise Deleuze ve Guattari’nin 

çalışmalarında görülür. Deleuze ve Guattari, anti-Ödipus kavramıyla arzunun başka türlü 

düşünülmesine olanak yaratırlar. Anti-Ödipus, arzunun “eksiklik, yokluk ve ihtiyaç üzerinden 

tahayyül edilmesine bir yanıt olarak” ortaya çıkar. Deleuze ve Guattari, “eksik ve ihtiyaca tabi” 

olmayan, “olumlayıcı, pozitif ve üretken bir arzu modeli” geliştirirler. Onlara göre arzu yalnızca 

cinsellikle sınırlı değildir; cinsellik arzunun harekete geçirdiği parçalardan yalnızca biridir. Bu 

yüzden arzunun aile içerisine hapsolmayacak bir şekilde her yerde olduğuna işaret ederler. 

Arzunun akışkan olduğunu ve böylelikle yerleşik toplumsal organizasyonu bozan, yeni 

düzenlemeler, yeni bağlantılar örgütleyen, geleneksel akışları kesintiye uğratan üretken bir 

kuvvet olarak düşünürler (akt. Stark, 2019: 71-81).  

 

Stark’a göre Deleuze ve Guattari’nin fallus merkezli geleneksel arzu tahayyülüne getirdikleri 

eleştiri, erotizm ve cinsellik ekseninde feminist teori açısından yeni açılımlar sağlar. Stark 

kadının arzunun öznesi değil nesnesi olarak görüldüğü ve kadın bedeninin eksiklikle 

ilişkilendirildiği geleneksel modelin aksine anti-Ödipus’da özne-nesne ikililiğin ve eksikliğin 

yer almadığını, ikili cinsiyet kavrayışı yerine birden fazla cinsiyet ve arzu anlayışının, üremeye 

tabi kılınmayan cinselliğin öne çıktığını söyler. Bu bakış açısında tüm beden, erotik bir yüzey 

haline gelir ve böylelikle bedeni deneyimlemenin yeni yolları keşfedilir (83-90). Burada artık 



                                                                                                62 
 

 

arzuyu ve cinselliği yalnızca heteroseksüel biçime kaydeden katı modelden uzaklaşırız, 

normatif olmayan esnek, değişebilir, çoklu bir alana dahil oluruz. Benzer bir arzu 

kavramsallaştırmasına yine Deleuze ve Guattari’yi takip ederek Elizabeth Grosz da başvurur.  

 

Grosz (1995) psikanalizin sunduğu fallusun etrafında dönen ve eksiklikle kodlanan arzu 

anlayışının alternatif bir arzu anlayışına alan yaratmadığını savunarak, örneğin lezbiyen arzu 

için psikanalizin sunduğu çerçevelerin dışına çıkmak gerektiğini aktarır. Ona göre bu çerçeve 

içerisinde kadınlar, yalnızca erkeklerin ihtiyaçlarının, kaygılarının ve arzularının pasif bir 

haznesi olarak konumlandırılır. Eril ve aktif olarak kodlanan arzu anlayışı içerisinde kadınlar 

böylelikle arzunun nesnesidirler. Arzunun öznesi olmak için ise muhakkak ki eril bir pozisyona 

yerleşmeleri gerekir. Bu kavrayıştan sıyrılmak ve farklı bir arzu anlayışı üretmek için Grosz 

eksiklik, içsellik ve derinliğin değil, yüzeylerin, yüzey etkilerinin ve yoğunlukların üzerine 

düşünmeyi önerir. Bunun için Grosz, Deleuze ve Guattari’ye yönelir ve buradan hareketle 

negatif bir arzu anlayışını değil, üretici bir kuvvet olarak pozitif bir arzu anlayışını referans alır. 

Bu, şeyleri yaratan, ittifaklar kuran, etkileşimler oluşturan bir arzu anlayışıdır (175-9). Grosz, 

lezbiyen arzuya bir çerçeve sağlamanın, ona bir yer açmanın ancak eksikle bağını koparan ve 

fallusu referans almayan böylesi bir arzu anlayışıyla mümkün olduğunu savunur.  

 

Grosz lezbiyen arzuyu bedenler, hazlar, yüzeyler ve yoğunluklar üzerinden düşünür. Bir şeyin 

bir başka şeyle, bir yüzeyin bir başka yüzeyle karşılaşması ve bu karşılaşmadan doğan yeni 

bağlantılar, yeni etkiler olarak tasavvur eder.  Burada artık bir tarafın ayrıcalıklı kılındığı bir 

ilişki biçimini terk ediyoruz. Arzu yeniden üretime değil, başlı başına yenilikçi ve deneysel olan 

bir üretimin kendisine bağlanır. Kayıp nesnenin peşini bıraktığımız, bunun yerine 

karşılaşmalara ve ittifaklara odaklandığımız, kendimizi tesadüflere, olasılıklara açık kıldığımız 

bir alana kayıyoruz. Yüzeylerin kabiliyetlerini, bedenlerin ve arzuların yüzeylerle beraber 

oluşturdukları potansiyelleri, akışları, çatallanmaları tanıyoruz.   

 

Normatif olmayan arzu biçimlerini sinemada, sinemanın kendi yüzeyleri, bakış ve ses, 

üzerinden harekete geçirmek mümkün. Sesi ve bakışı eril arzuyu referans almayacak bir şekilde 

kullanmak, bu yüzeyleri egemen olmayan arzular çerçevesinde eğip bükmek yeni öznellik 

biçimlerine imkân yaratır. Diğer bir ifadeyle bu kullanım, sesin ve bakışın cinsel farkı referans 

alan asimetrik dağılımını yeniden düzenlemeye, arzuya ilişkin yeni bir çerçeve oluşturmaya 

alan açar. Sese ve bakışa yapılabilecek olası müdahaleler bu eksende, sinema düzlemi içerisinde 

lezbiyen arzuya veya queer arzuya ilişkin bir dil oluşturur.  



                                                                                                63 
 

 

 

de Lauretis (1991) bakış ekseninde lezbiyen arzunun temsil edilme meselesini She Must Be 

Seeing Things (Sheila McLaughlin, 1987) filmi üzerinden inceler. Ona göre bu film, görmenin 

heteroseksüel referans çerçevesine müdahale ederek, yani görme geleneklerini bozarak 

lezbiyen arzuyla ilişkili yeni görme biçimleri üretir. de Lauretis filmin bir kadının diğer bir 

kadını arzuladığı, birbirlerine arzuyla baktıkları bir bakış inşa ettiğini ve en önemlisi seyirciyi 

de bu bakış ve arzu alışverişine ortak ettiğini söyler. Seyircilik hazzı ona göre bu iki kadına 

yapılan yatırımla açığa çıkar (227). de Lauretis en başta film isminin kadını/kadınları bakışın 

öznesi olarak konumlandırdığına ve bu konumun film içi film sahneleriyle yani kadınların 

kendi çektikleri, üzerine çalıştıkları filmin de filme dahil olmasıyla sürekli bir şekilde tekrar 

edildiğine işaret eder (228). Şeyleri gören, bunları kesip biçen, çerçeveleyen, şeylerin nasıl 

görülmesi gerektiğine karar veren kadınlardır. Burada bakış dinamikleri, kadınlar arasında 

kurulan arzu alışverişiyle dönüşüme uğrar. Bakış, görme ve görülme biçimlerinin heteroseksüel 

normlarına hapsolmayarak lezbiyen bakışa, queer olanaklara doğru açılır.  

 

Bakışın yanı sıra sesi de queerleştirmek mümkün. Buhler (2014) queer teoriden hareketle bir 

filmin ses düzeyinde ortaya koyduğu arzu dünyasını şu sorularla analiz edebileceğimizi 

düşünür: Filmlerde arzunun kimin için kim tarafından ve hangi amaçla duyulur kılındığı, sesin 

zorunlu heteroseksüel kodları nasıl pekiştirdiği; normatif toplumsal cinsiyet rollerini ve cinsel 

arzuyu ne şekilde empoze ettiği veya kültürel stereotiplerle mücadele edip etmediği…(370-1). 

Buhler sesin, heteroseksüel arzunun inşasına doğrudan katılabileceğini ve normatif temsilleri 

pekiştirebileceğini düşünür. Yine de buna karşın Buhler sesi, queerleştirebileceğimizi savunur. 

Bunun da queer estetiğin bir parçası olarak düşündüğü asenkronize ses üzerinden 

gerçekleşebileceğini öne sürer. Örneğin Thomas Waugh (1996) benzer şekilde voice off veya 

voice over gibi senkronizasyonu bozan ses kullanımlarının homoerotik sinemada gey arzuyu 

dışa vuran estetik bir strateji olduğunu düşünür (akt. Buhler, 2014: 371). Buhler sese yapılan 

queer müdahalelerin, kopuşların ses ve imge arasında uyumsuzluklar, çatışmalar yaratacağını 

ve böylelikle alışılmış olanı, normatif olanı bozacağını öne sürer. Buhler’a göre bu strateji 

yalnızca toplumsal düzene bir saldırıyı gerçekleştirmez; ama aynı zamanda bu düzen tarafından 

tasdiklenmeyen bir arzuya da alan açar (372).  Böylece Buhler, normatif ses düzenini diğer bir 

ifadeyle “zorunlu senkronizasyonu” (375), normatif cinsel örgütlenmeye işaret eden “zorunlu 

heteroseksüellik” le (Rich, 1980) ilişkilendirerek senkronizasyondan kopuşu mümkün kılacak 

müdahalelerin normatif olmayan arzu biçimlerine olanak tanıyacağını düşünür. Diğer bir 



                                                                                                64 
 

 

ifadeyle Buhler’e göre asenkronizasyonun yarattığı “tuhaflık”, queer dünyasına açılımı da 

mümkün hale getirir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                65 
 

 

3. 80’Lİ YILLAR TÜRK SİNEMASI’NDA KADIN FİLMLERİ 

 

3.1. 1980’li Yıllarda Türkiye’de Feminist Hareket 

Türkiye’de kadın sinemasının 1980’li yıllarını ele alan pek çok inceleme 1980’ler kadın 

filmlerini ortaya çıktıkları bağlamla, diğer bir ifadeyle feminist hareketle ilişkilendirir. Bu 

çerçevede 80’lerin kadın hareketine ve bu dönemin Türkiye feminist hareketi açısından 

önemine kısaca göz atılabilir.  

 

Feminist hareket 1980’ler Türkiye’sinde önemli bir gündem oluşturur. Şirin Tekeli’ye (2015) 

göre bu dönemde kadınlar daha önceki yıllara kıyasla çok daha fazla toplumdaki konumlarıyla 

ilgili belirli sorgulamalara girerler (18). Tekeli bu sorgulamanın ayırt edici tarafının doğrudan 

ataerkil güç ilişkilerine yönelik eleştirileri kapsamasından ileri geldiğini savunur. Zira ona göre 

1980 öncesinde kadınların ezilmesi meselesi, büyük bir oranda ataerkil ilişkilere referans 

verilmeden yalnızca kırsal kesimde yaşayan kadınlarla sınırlandırılmış bir şekilde 

eğitimsizlikle veya yasaların tanıdığı hakların bilinmemesiyle ilişkilendirilirdi. Tekeli cinsiyet 

eşitsizliğine yönelik örgütlü bir bilincin ancak 1980’lerle beraber ortaya çıktığına işaret eder. 

Bu bilinç, aynı zamanda 1970’lerin sol görüşünü benimsemiş ezilen işçi kadın söyleminden de 

ayrışır. Bahsedilen söylem, kadınların kurtuluşunun ancak erkeklerle beraber verecekleri sınıf 

mücadelesine dayandığını ve bu mücadele nihayete erdiğinde kadın sorununun da çözüme 

kavuşacağını öne sürer9 (30). Bu görüşe katılmayan kadınlar, daha doğru bir ifadeyle mevcut 

                                                        
9Fatmagül Berktay, 1980 öncesi Türkiye Solu’nda gerçek anlamda bir “kadın sorunu” gündeminin yer almadığına 
ve ancak 1980’lerin ortalarından itibaren Türkiye Solu’nun bu gündemle yüzleşmek zorunda kaldığına işaret eder. 
Berktay’a göre 80’lerle beraber her ne kadar sol içerisinde kadın sorununun varlığına yönelik genel bir kabul 
yaygınlaşsa da bu sorunları dillendiren feminist harekete yine de sıcak bakılmıyordu. Zira feminist hareket, “düzen 
içi”, “burjuva” veya “sarı sendikacılık” gibi nitelemelerle değersizleştiriliyordu (2015: 283-5). Gülnur Acar-Savran 
ise bu durumu şöyle dile getirir: “Türkiye (Marksist) solunun, 1980 sonrasında yüzleşmek zorunda kaldığı ikinci 
dalga feminizm karşısında ilk refleksleri, aşırı savunmacı bir saldırganlık, aşağılama ve karalamaydı. Feministlere 
‘aşağılama’ niyetiyle yakıştırılan sıfatlar ‘erkeksizlik’, ‘çirkinlik’ ve ‘lezbiyenlik’le başlıyor, ‘burjuva’lıktan geçiyor, 
‘faşislik’ suçlamasına kadar varıyordu…dışlama, red, mahkûm etme giderek yerini, belli bir alan içinde 
konumlandırarak massetme çabalarına bırakıyordu” (2008: 1146).  
 
Şule Aytaç (2005) solun feminist kadınlara yönelik tepkileri karşısında kadınların, “çok anti-Marksist” gibi 
görünmemeye çabaladıklarına işaret eder ve bunun sebebini şöyle gerekçelendirir: “Kadın hareketi, toplumsal 
olarak soldan, muhalefet eden kesimden çıktığı için, oradan çok sapmış gibi görünmemek, çok anti-Marksist, anti-
devrimci gibi olmamak, önemli bir kaygıydı. Bununla beraber, en büyük tepki de onlardan geliyordu. Çünkü kadın 
hareketini başlarda küçümsemişlerdi. Tıpkı ataerkil söylemle, ‘ihtiyacınız olan bütün eşitlik, bütün haklar 
sosyalizm ve komünizmde zaten mevcuttur; Marks, Engels bunu yazmıştır. Size ne oluyor böyle!’ der gibiydiler” 
(41).  
 
 



                                                                                                66 
 

 

sol örgütlenmenin “kadın sorunlarına” gerçek anlamda bir çözüm üretmediğini deneyimleyen 

kadınlar, bağımsız bir örgütlenme arayışına girerler10.  

 

Tekeli Batı’ya kıyasla Türkiye’deki feminist hareketin on yıllık bir gecikmeyle ortaya 

çıkmasını da feminist harekete yön verebilecek kadınların sol örgütler içerisinde yer almalarına, 

enerjilerini bu örgütlere harcamalarına bağlar. Öyle ki ona göre feminizmin gelişebilmesi ancak 

1980 askeri darbesi neticesinde sol grupların dağılmasıyla mümkün hale gelebilmiştir. 

Tekeli’nin aktarımıyla bir başka görüşe göre ise sol hareketler içerisinde yer alan kadınlar tıpkı 

Batı’da olduğu gibi er ya da geç mevcut hegemonyayı kırarak feminist bilince ulaşacaklardı 

(31). Bu görüşü paylaşan isimlerden biri Aksu Bora’dır. Bora (2013: 203), feminist hareketi 

mümkün kılan koşulları 12 Eylül’ün yarattığı sonuçlara bağlayan bakış açısına mesafeli 

yaklaşır. Ona göre 1970’lerde sol örgütler içerisinde yer alan ve devlete “kafa tutan” kadınlar, 

bu örgütlerdeki erkek yöneticilere de bir noktada kafa tutacaklardı (akt. Esen Özdemir, 2020: 

4).  

 

Tekeli feminist hareketin 1980 askeri darbesinin yarattığı anti-demokratik atmosfere karşı 

ortaya çıkan ilk muhalif hareket olduğunu ve bu çerçevede ülkenin demokratikleşmesinde 

önemli bir rol oynadığını belirtir11 (32). Diğer bir ifadeyle bütün muhalif hareketlerin 

bastırıldığı bir dönemde, sokaklarda belirli özgürlük arayışlarıyla ses çıkaran kadınlar, 

demokratik taleplerin canlanmasına katkıda bulunurlar. Gülnur Savran (2005) feminist 

politikanın sokağa döküldüğü, “kampanyalar döneminin” ilk etkinliği olan 1987 tarihli 

                                                        
10 Stella Ovadia (2005) pek çoğu sol örgütlerden gelen feminist kadınlardan bazılarının bir süre sonra tekrar eski 
örgütlerine döndüklerine işaret eder: “12 Eylül şartları yavaş yavaş tasfiye olduktan sonra, sol hareketler yeniden 
örgütlendi; birçok kadını da kendilerine çektiler. Yani, o ‘ortadan yok oldu’ dediğimiz kadınların çoğu, karma 
örgütlere gittiler. ÖDP, kadınların devrimci potansiyelini çok iyi kullandı örneğin; ama kadınlar ÖDP’yi 
kullanamadılar. Feminist birikimi ve militanlığı iyi kullandı ÖDP. Feminist hareketten giden bir sürü kadın vardı 
orada; ama ayrı bir platform oluşturmadılar, ayrı talepler geliştirmediler…” (74).   
11Tekeli 1982-1990 yılları arasında feminist hareket tarafından yapılan eylemlerden bazılarını şöyle sıralar: 1982 
yılında YAZKO tarafından organize edilen ve feminizmin kamuoyu önünde açıkça ilk defa dillendirildiği  
sempozyum; 1983’te Somut dergisinde yayınlanan feminist kadın sayfası; 1984’te kurulan Kadın Çevresi kitap 
kulübü; 1986’da Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi’nin uygulanmasını talep eden 
dilekçe kampanyası; 1987’de kadın dayağını meşrulaştıran yargı kararlarını ve aile içi şiddeti kınamak adına 
yapılan eylemler; 8 Mart kutlamaları, paneller ve toplantılar; 1989’da 1. Feminist Hafta Sonu ve 1. Kadın Kurultayı; 
yine aynı yıl içerisinde kadınlar için sığınma evlerinin ve kadın eserleri kütüphanesinin açılmasına yönelik 
çalışmalar. Tekeli, bütün bu eylemliliklerin kadın hareketine kamuoyunda meşru bir zemin kazandırdığını 
düşünür. Özellikle Ceza Yasa’sının tecavüze uğrayan bir kadının fahişe olması durumunda faile 2/3 oranında ceza 
indirimi öngören 438. maddesine yönelik feminist tepkilerin Tekeli, toplumun birçok kesiminden destek 
gördüğünü ve feminist taleplerin güçlü bir ses kazandığını söyler (31-2). Gülnur Savran (2005) tüm bu eylem ve 
kampanyaların “ideolojik mayalanma” olarak adlandırılan bir dönemden sonra gerçekleştiğine işaret eder. Dar 
ve elit bir grup kadından oluşan bu ilk dönemde feminizmin ne olduğuna ilişkin tartışmalar eşliğinde 80’lerin 
feminist hareketinin ilk adımları atılır (82).   



                                                                                                67 
 

 

“Dayağa Karşı Dayanışma Kampanyası” nın kadınların özgürlük arayışında önemli bir durak 

olduğuna işaret eder. Bu kampanya bir kadının dayak yediği kocasından boşanmak için açtığı 

davada hâkimin, “kadının sırtından sopayı, karnından sıpayı eksik etmeyeceksin” şeklindeki 

kararını protesto etmek için başlatılır ve buna ilişkin sokaklarda yürüyüşler düzenlenir. Savran 

bu kampanya çerçevesinde kadınların ilk kez tek başlarına kendi sorunlarını dillendirmek için 

sokaklara çıktıklarını söyler (83). Erkeklerin, erkek ağırlıklı örgütlerin müdahalesine karşı 

çıkan kadınlar, bağımsız bir örgütlülük ortaya koyarlar. Tekeli, bu dönemde yeşeren feminist 

hareketin özgünlüğünün de tam olarak bu bağımsız örgütlülükten özellikle de siyasi partilerden 

bağımsız bir şekilde örgütlenmiş12 ademi merkeziyetçi bir yapıya sahip olmasından, katılımcı 

ve çoğulcu bir şekilde organize olabilmesinden ileri geldiğini savunur (32).  

 

Nilüfer Timisi ve Meltem Ağduk Gevrek (2016) 1980’lerle beraber feminist düşüncenin 

Türkiye gündemine taşınan yeni bir politik alan oluşturmaya başladığını düşünürler. Onlara 

göre bütünlüklü bir toplumsal kurtuluş projesi vadeden, birbirinden farklı ihtiyaçları görmezden 

gelen geleneksel sağ ve sol örgütlülüğün zayıflamasıyla, kadınlar açısından da yeni bir döneme 

işaret edecek ortak çıkarları ön plana alan daha küçük örgütlenme biçimleri ortaya çıkar. Timisi 

ve Ağduk Gevrek, 80’lerdeki kadın hareketinin kamusal ve özel alan ayrımını sorguladığını, 

farklılıkların ve bu farklılıklardan doğan ihtiyaçların özel alana hapsedilmiş olmasına karşı 

politik bir eleştiri gündemi yarattığını söylerler. Özel olanın politik olduğuna işaret eden bu 

sorgulama biçimi, ikinci kuşak Batılı kadınların 1960’larda yapmaya başladığı sorgulama 

biçimiydi. Timisi ve Ağduk Gevrek, 1980-1990 arası Türkiye’deki kadın hareketi içerisinde 

feminist yazarların kitaplarının çevrilmeye başlandığını, toplumsal cinsiyete ilişkin 

tartışmaların, kadınlık alanıyla ilgili tanımlamaların yoğun bir şekilde yapıldığını; “bilinç 

yükseltme”, “güçlenme” ve “duyarlılık yaratma” gibi feminist literatüre ait ifadelerin hızlıca 

sahiplenilerek yaygınlaştığını aktarırlar (13-5). Özellikle 80’lerin ilk yılları okuma ve çeviri 

etrafında başlayan küçük gruplarla feminist literatüre ait terminolojinin öğrenildiği ve 

                                                        
12 Siyasi partilerden bağımsız bir şekilde örgütlenen hareket, aynı zamanda toplumun diğer muhalif kesimleriyle 
de bir bağ kuramamıştır. Zira askeri darbeyle muhalif sesler gücünü yitirmiştir. Bu kopukluk Birsen Talay 
Keşoğlu’na göre feminist hareketin özellikle ilk başlarda yalnızlaşmasına, taleplerini iletmekte güçlük yaşamasına 
sebebiyet vermiştir (2020: 149).  



                                                                                                68 
 

 

Türkçeleştirildiği bir keşfetme dönemini kapsar13. Bu küçük grupların büyümesiyle de 1984’te 

Türkiye’nin ilk feminist yayınevi Kadın Çevresi14 kurulur.  

 

Feminist tartışmalar bu süreçte daha çok ev toplantılarıyla gerçekleşir. Bu toplantılar ekseninde 

paylaşılan bireysel deneyimlerle Timisi ve Ağduk Gevrek (2016), kadınlar açısından kadınlık 

alanıyla ilgili önemli bir bilincin oluşmaya başladığını ve bu bilincin feminist siyasal bir projeye 

temel oluşturduğunu öne sürerler (18). Diğer bir ifadeyle “kadınlık” denilen bir ortak deneyimin 

keşfi söz konusuydu. Aksu Bora (2004) bu çerçevede 1980’lerin “feministler için o ortaklığı 

keşfetme, politik bir dil oluşturma, örgütlenme biçimlerini tartışma ve deneme dönemi” 

olduğunu söyler.  

 

Aksu Bora ve Asena Gülalp (2016) 80’lerin feminist hareketinin dergi ve kitap kulübü 

çevreleriyle, ev toplantılarıyla, bilinç yükseltme gruplarıyla ortaya çıktığını ve kamusal 

kampanyalarla yaygınlaştığını söylerler (8). İlk toplantılarda aynı zamanda “nasıl bir 

örgütlenme modeli” sorusuna da cevaplar aranır. Tekeli (1982) feminist harekete dönüşecek bu 

ilk girişimin ne şekilde örgütlenmesi gerektiğini Stella Ovadia’ya yazdığı bir mektupta şöyle 

ifade eder: 

 

“…eğer bir gerçekten feministsek, yani zorunlu olarak demokrat olmalıysak bu nedenle, 

liderlik-hiyerarşi kalıplarını, uzmanlaşma-iş bölümü-hiyerarşi kalıplarını yıkmayı, piyasa-

etkinlik adına, herkesin her konuda ne düşündüğünü ifade etmesi kuralından ödün vermemeyi 

içtenlikle benimsiyorsak…ki benimsiyoruz…Henüz yeni bir örgüt modeli kuramadık. Belki de 

                                                        
13 Şule Aytaç’la (2011) yapılan bir söyleşide Aytaç, bu keşfi şöyle açıklar: “…çoğumuz bir sol hareketi içinden gelen 
kadınlardık. Sol hareket içinde kadınlığın durumu için bazı çözüm önerileri vardı ama bunların hepsi sınıfsal ve 
toplumsaldı. Doğrudan kadına veya günlük politikaya tekabül eden hiçbir şey yoktu. Bizim bunu keşfedip yeniden 
yaratmamız gerekiyordu ama bunu yaparken sanmayın ki biz de bilgiliydik. Hayır, değildik! Yaşayarak, bilinç 
yükseltme toplantıları ve okuyarak bunu keşfedip ortaya çıkardık. Bence o dönemdeki hareketin özgünlüğü 
burada; ‘biz bunu biliyoruz’ diye çıkmadık ortaya” (280).  
 
Şule Aytaç (2005) Türkçe’de henüz bir “feminizm dili” nin olmadığı yıllarda bu dili oluşturmaya çabaladıklarını 
söyler. Feminist bir dilin oluşturulmasında Aytaç, en önemli kaynaklarının daha sonrasından “Kadınlık Durumu” 
olarak çevirdikleri Juliet Mitchell’in “Woman’s Estate” (1971) adlı kitabı olduğunu belirtir (43).  
14 Kadın Çevresi, feminizme ilişkin kitaplar yayınlamanın yanı sıra, kadın mücadelesinin örgütlenmesinde de rol 
oynayan, kontrolünün tamamen feministlerde olduğu bağımsız bir yayınevi olur. Esen Özdemir (2020) Kadın 
Çevresi’nin radikal feminist bir çizgiye sahip Feminist ile Sosyalist Feminist Kaktüs dergilerini çıkaracak olan 
gruplar arasındaki ayrışmanın da oluşmaya başladığı ilk örgütlenme olduğunu aktarır (56). Bu ayrışma feminist 
literatürde çoğunlukla “kuşak çatışması” veya “kuşak farklılığı” olarak adlandırılır. İlk kuşağa işaret eden Kaktüs 
dergisi grubunu “otuzlarında, çoğu meslek kadını, evli ve çocuklu kadınlar” oluştururken ikinci kuşak Feminist 
grubu “çok daha genç, üniversite öğrencisi ya da işçi, sekreter, tezgahtar kadınlar” dan (Tekeli, 1989b, 38) oluşur 
(akt. Esen Özdemir, 2020: 67).  



                                                                                                69 
 

 

bu zor, ama hiç değilse neyi reddettiğimizi biliyoruz. Lideri yadsıyoruz, bilgi tekelini, 

uzmanlaşmayı, etkinlik uğrana etkinliği yadsıyoruz. Gündem, her toplantı öncesinde ortak 

olarak belirleniyor; gündem belirleme adına konu sınırlandırmayı reddediyoruz. Oturumlar 

başkansız yürüyor. Başkana şimdiye dek gerek duymadık. Grubun bu büyüklüğünde, gereksiz 

formalite ve ‘bürokrasi’ üretmeyi reddediyoruz” (Yaprak Zihnioğlu’ndan akt. Esen Özdemir, 

2020: 30).  

 

Tekeli’nin mektubunda feminist olmayı zorunlu bir şekilde demokrat olmakla özdeşleştirdiği 

görülür. Feminist bir hareketin de lidersiz ve hiyerarşiden uzak, demokratik bir örgütlenmeye 

dayanarak inşa edilmesi gerektiğini savunur. Bu örgütlenme modeli feministlerin, katı bir 

hiyerarşiye dayanan geleneksel parti örgütlenmelerine mesafe aldıklarını, bu biçimleri kendi 

oluşturdukları modellerde yeniden üretmemeye gayret ettiklerini gösterir. Kadınların 

ihtiyaçlarına, toplumsal sorunlarına cevap oluşturamayan erkek ağırlıklı örgütlerden uzaklaşan 

feministler, böylelikle bu örgütlerin işleyişiyle de ortaklaşmayan bir politika anlayışı 

benimseyerek feminist örgütlülüğe yönelik belirli ilkeler ortaya koyarlar15.   

 

Timisi ve Ağduk Gevrek, 80’lerin feminist hareketi açısından İstanbul’un ön plana çıktığını 

savunsalar da Ankara’da da aynı dönemde önemli feminist çalışmaların yapıldığından 

bahsederler. Perşembe Grubu, bu çalışmalara ön ayak olan önemli bir feminist oluşum olarak 

değerlendirilir. Bu grubun öncülüğünde feminist tartışmalara kamusal bir ortam sağlayan, 

egemen medyaya karşı alternatif bir medya örneği sergileyen Yeter16 adında bir dergi 

yayınlanır. Grup aynı zamanda Ankara’da Türkiye’deki kadın örgütlerinin bir araya gelmesini 

sağlayan, Ankaralı ve İstanbullu feministlerin buluşmasını mümkün kılan ve feminist hareketin 

en önemli toplantılarından biri olan Feminist Haftasonu’nu düzenler. Bu organizasyonun 

sonucunda “Kadınların Kurtuluşu Bildirgesi” yayınlanır (26-9). Filiz Kardam ve Yıldız Ecevit 

(2016) bu bildirgenin kadın meselesinin “kimliğimize, emeğimize ve bedenimize sahip 

çıkmak!” olarak özetlenebilecek üç temel sorun alanına isabetli bir vurgu yaptığını düşünürler 

(90). Ankaralı feministler aynı zamanda 1989 yılında Kadın Dayanışma Derneği’ni kurarlar 

                                                        
15 Ancak teoride buna yapılan vurgu, yine de pratikte her zaman karşılığını bulamaz. Lidersiz bir örgütlülük de 
hiyerarşiler üretir.  Şule Aytaç (2005) bunu şöyle aktarır: “Hiyerarşi ve liderlik konularında, tartıştığımız sorunlar 
dışında, şunu da fark ettim; liderliğin despotluğu olduğu gibi, lidersizliğin de despotluğu var…Bazı işler lidersiz 
yürüyemez. Bunlar yaşayarak fark ettiğimiz, üzerinde tartıştığımız şeylerdi hep…” (56).  Benzer şekilde Stella 
Ovadia (2005) da Leninist örgütlenmelerdeki yapılardan bıkmalarına ve bunları yeniden üretmemeye 
çalışmalarına rağmen yine de feminist kadınlar arasında da gizli hiyerarşilerin sürdürüldüğüne işaret eder (78-9).  
16 Dergide Perşembe günü yapılan toplantılarda gerçekleşen tartışmalarla ilgili yazılar, feminist eylem ve 
kampanyalar veya kadınların birbirlerine yazdıkları notlar yer alır (Nacide Berber, 2020: 115).  



                                                                                                70 
 

 

ancak henüz bir yıl tamamlanmadan Aralık 1989’da ilk Genel Kurullarında yeterli çoğunluğu 

elde edemedikleri için kendilerini feshederler (Timisi ve Ağduk Gevrek, 2016: 35).  

 

Timisi ve Ağduk Gevrek, Türkiye’deki kadın hareketinin elde ettiği birçok kazanımın örneğin 

feminist terminolojinin, feminist literatürün ve aktivist ruhun 80’lerdeki feminist hareket 

içerisinde gerçekleştirilen eylem ve kampanyaların bir ürünü olduğu sonucuna varırlar. Onlara 

göre 80’li yıllarda oluşan feminist birikim, kadın hareketinin geniş tabanlı bir harekete 

dönüşmesini sağlamış, bunun yanı sıra bu dönemde yankı bulan feminist öneriler ise sonraki 

dönemlerde kamu politikalarının bir parçası haline gelmiştir (37-8). Bu dönemde gerçekleşen 

özel olanın politikliğine işaret eden tartışmalar veya kamusal ve özel alan arasındaki ayrıma 

yönelik ciddi sorgulamalar sonraki feminist çalışmalar için de temel teşkil etmiştir.  

 

80’lerde feminist hareket üzerinden kadınların toplum içerisindeki konumları gündemleşirken 

aynı zamanda medya kanalları üzerinden de kadınlar üzerine pek çok söz üretilmeye başlanır. 

Bu dönemde kitle iletişim araçlarında yaşanan yeniliklerle beraber bir yandan aylık kadın 

dergilerinde önemli bir artış gözlemlenir, öte yandan da televizyonda kadınlar için özel 

programlar yayın hayatına başlar ve kadınları konu edinen televizyon reklamcılığı 

yaygınlaşır.17 Ayşe Saktanber’e (2015) göre kadınlara odaklanan bu yeni iletişim kanalları, 

liberal ekonomi politikaları çerçevesinde yeni pazar arayışlarının bir sonucu olarak ortaya 

çıkar18. Pazara egemen olan kodların ise Saktanber eril fantezilere hitap eden kadın imgeleri 

etrafında kurulduğunu öne sürer. Bu imgeler Saktanber’e göre büyük bir oranda ya “fedakâr 

anne”, “sadık, iyi eş” gibi ideal kadınlık kurguları çerçevesinde ya da birer haz nesnesi olarak 

cinselliğe referansla inşa edilir19. Ya/ya da şeklinde birbirini dışlayan bu imgelerde bir tarafta 

                                                        
17Hedef kitlesi kadınlar olan Kadınca, Kadın, Elele, Kapris, Rapsodi ve Marie Claire gibi dergiler bu dönemde 
piyasada yer edinmeye başlarlar. Televizyonda ise yine kadınlara özel programlar yayınlanmaya başlar. Bunun ilk 
örneği 1984 yılında yayın hayatına başlayan “Hanımlar Sizin İçin” adlı programdır (akt. Ayşe Saktanber, 2015: 
187).   
18Nurdan Gürbilek, 1980’lerde yeni pazar arayışları çerçevesinde basının özel hayatı “keşfettiğini”, bu alanı 
kamusal gündemin bir parçası haline getirerek tüketime sunduğunu ve böylelikle daha önce mahrem sayılan pek 
çok konunun “dış”a açıldığını, bir itiraf veya iç dökme nesnesine dönüştüğünü söyler. Gürbilek bunu “özel hayat 
endüstrisi” olarak tanımlar. Ancak yine de ona göre basın söz konusu olduğunda 1980’ler birbirleriyle çelişen iki 
gelişmeye tanık olur. Bir taraftan basın üzerinde büyük bir baskı ve denetim söz konusuyken öbür taraftan da 
sektör, sermaye birikiminin önemli bir durağı haline gelir. Belirli gruplara yönelik özel dergiler, yeni gazeteler veya 
haftalık yayınlar hiç olmadığı kadar artış gösterir (2019: 55-7).  
19Saktanber, sürekli bir biçimde ideal kadınlığı tarif eden ve kadının toplumdaki yerinin aile olduğunu vurgulayan 
programlarda çoğunlukla ev ekonomisi, çocuk eğitimi ve sağlığı, aile içi uyum gibi meselelerin konu edildiğini; 
gazetelerin magazin eklerinde ev dekorasyonu, yemek tarifleri, moda ve makyajın ele alındığını; reklamlarda titiz, 
işini bilen ev kadını, özenli, şefkatli  anne, güler yüzlü memure ya da çekici, ateşli dişi şeklinde her yöne 
esnetilebilecek kadın imgelerinin yer aldığını; dergi kapaklarında kadın cinselliğine ve çıplak kadın bedenine bol 
bol yer verildiğini ve bu imgelerin belirli mizansenlerin anlam kurucu öğeleri olarak kullanıldığını aktarır. 



                                                                                                71 
 

 

cinselliklerinden neredeyse tümüyle arındırılmış ve aile söylemi içerisine hapsedilmiş bir grup 

kadın, diğer tarafta ise cinsellikleri dışında bir kimliğe sahip olmayan kadınlar yer alır. Buradan 

hareketle Saktanber kadınları işaret eden söz bolluğunun, kadınların bakışına alan açmadığı, 

kadınların toplumdaki ikincil konumlarını dönüştürmediği ya da mevcut normları sarsmadığı 

sonucuna varır (187-191). 

 

Saktanber 80’lerde kadınlarla ilgili ev alanıyla sınırlandırılmamış söylemlere başvuran 

dergilerin de varlığından söz eder. Daha çok liberal-burjuva bir vurguya sahip ve özgür başarılı, 

entelektüel “modern kadın”lara seslenen bu dergiler arasında Saktanber, yalnızca Kadınca20 

dergisinin feminist bir çerçeveye sahip olduğunu aktarır. Saktanber’e göre bu dergi kadınlığı, 

erkek söyleminin dışında tanımlamaya çalışan sayılı dergilerden biridir. Saktanber’in 

aktarımıyla dergi bir taraftan cinsiyet eşitsizliğini sorgularken, öbür taraftan da kadınları, 

mağduriyet söylemi üzerinden değil ama bunun yerine güç söylemi üzerinden sahip oldukları 

kapasitelerini ve özellikle de cinselliklerini keşfetmeye çağırır. Saktanber derginin her ne kadar 

Türkiye’deki feminist tartışmalara destek verdiğini ve kadınlara erkek dünyasının dışında bir 

yer açtığını düşünse de özellikle heteroseksüel kimliğe ayrıcalık tanıması, zaman zaman eril 

dikizci kodlardan kendini kurtaramaması ve büyük bir oranda yalnızca orta sınıf kentli kadına 

seslenmesi bakımından feminist ideallerin gerisine düştüğünü savunur (196-8).  

 

Sonuç olarak Saktanber, 80’lerde kadınların medyada ele alınış biçimlerinin büyük bir oranda 

feminist bir çizgiden uzakta olduğuna işaret eder. Ona göre kadınlar medyada çeşitli şekillerde 

temsil edilmelerine rağmen yine de bu farklılığı aşan ortak bir kadınlık tanımı öne çıkar. Diğer 

bir ifadeyle Saktanber, belirli moral kodlar üzerinden belirli bir kadınlık halinin talep edildiğini 

öne sürer.  Talep edilen bu kadınlık halini ise Saktanber şöyle tarif eder: “salonda hanımefendi, 

mutfakta ahçı, yatakta orospu”. Saktanber’e göre bu tarif, Türkiye’deki kadınların hareket 

                                                        
Kadınların haberlere konu edilme biçimi ise Saktanber’e göre ancak toplumsal ahlak, iffet ve namus söz konusu 
olduğunda ya bunlara uygunlukları ya da bunlardan sapmaları dahilinde mümkün olmaktadır. Bu çerçevede 
kadınlarla ilgili en çok zina, namus cinayeti, kaçma-kaçırılma ve evlilik içi şiddet haberleri yapılmaktadır (2015: 
192-201).  
201 Aralık 1978’de yayın hayatına başlayan Kadınca dergisi, kadınların hayatıyla ilgili meseleleri gündemleştiren 
ve pek çok kadının da feminizmle tanışmasını sağlayan ilk popüler feminist dergi olarak değerlendirilir. Derginin 
genel yayın yönetmeni Duygu Asena da yine dönemin popüler feminist figürlerinden biri olarak görülür. 
Asena’nın toplumsal cinsiyet eşitsizliğine ve kadınların maruz kaldığı tahakküm biçimlerine eğildiği Kadının Adı 
Yok (1987) adlı kitabı ise 1988 yılında Atıf Yılmaz tarafından filme çekilir.  Kitap, “ahlak ve aile değerlerine aykırı” 
suçlamasıyla bir süre yasaklı kalır. Son romanı Paramparça’da (2004) ise eşcinsel bir erkek karakterin hayatını 
işler.  



                                                                                                72 
 

 

alanının sınırlarını tayin eder ve bu sınırları aşmaya cüret edenlerin de çeşitli şekillerde 

cezalandırılmasını öngörür (202-3).  

 

Nurdan Gürbilek (2019) 1980’lerin kültürel iklimini tarif ederken iki farklı iktidar stratejisinin 

yan yana yaşam bulduğundan bahseder: Bir taraftan baskı, şiddet ve yasaklamalar dönemi, öbür 

taraftan ise arzunun sürekli kışkırtıldığı bir fırsatlar ve vaatler dönemi (10-1). Gürbilek 

1980’leri önceki baskı dönemlerinden ayıran şeyin de bu bir aradalık olduğuna vurgu yapar. 

Öyle ki Gürbilek yaşanan toplumsal baskılara ve şiddete rağmen yine de daha önceden bir ifade 

kanalı bulamayan belirli kimliklerin ve kültürel taleplerin ancak bu dönemde bir sese, bir dile 

kavuştuğuna işaret eder. Kürtler, kadınlar ve eşcinsellerin Gürbilek’e göre kamusal alanda 

kendi adlarıyla var olmaları ve kendi söylemlerini oluşturmaları ancak bu dönemde mümkün 

hale gelmiştir (104).  Gürbilek 80’li yılların kültürel atmosferini şöyle özetler:  

 

Baskı döneminin olağanüstü koşullarını, Kemalizmin bu topluma sunduğu modernleşme 

vaadinin çöküşünü, bu topluma biçtiği modern kimliğin parçalanmasını, Türkiye’nin 

Doğulu ya da taşralı yüzünü kültürel alanda yeniden keşfetmesini, seçkinciliğin bastırdığı 

her şeyin geri dönüşünü, tüketim toplumunun vaatlerini, birden bir bolluk toplumu 

görüntüsü yaratmayı başaran medya ve reklamcılığı ve bütün bunların hem kalabalıklara 

hem aydınlara vaat ettiği yeni imkanları...(17). 

 

Bu durumun söz siyasetine yansıma biçimi ise hem “sözün bastırılması” hem de “söz 

patlaması” şeklinde olur. Diğer bir ifadeyle aynı anda, aynı sahne içerisinde bir yandan 

“susturulmuş Türkiye”, öbür yandan da söz, imge ve görüntü patlamasıyla “konuşan Türkiye” 

yer alır. Bu patlamayı Gürbilek, kültürün devletin müdahalesinden kurtarılmış bir piyasaya tabi 

olmasıyla, medya ve reklamcılık sektörüyle, çok satan haftalık dergilerle, yeni bir haber diliyle 

ve tüm bunlara sirayet etmiş bir özgürleşme ve bireyselleşme söylemiyle ilişkilendirir. Buna 

göre mahrem hayat kamusallaşır, cinsellik hiç olmadığı kadar kışkırtılır, özel hayat denen bölge 

kamusal söylemin bir parçası haline gelir (23-4). Reklamcılık seyirlik dünyanın sınırlarını 

genişleterek ülkeyi, basını, televizyonu ve billboard’larıyla adeta bir vitrine dönüştürür (37). 

Gürbilek yine bu dönemde ilk kez hayat biçimlerinin sınıflandırıldığından, adlandırıldığından 

bahseder: “yalnız yaşayan kadınlar”, “biseksüeller”, “marjinaller”... gibi. Bu 

kategorizasyonlara aynı zamanda bir yığın imge eşlik eder (56-7). Gürbilek’e göre kadınlık 

denen bölge de en fazla bu dönemde söz siyasetinin kuşatması altına girer (16).  

 



                                                                                                73 
 

 

Gürbilek, özel hayatın kamusallaşmasıyla popüler kültürde neredeyse bir tür oluşturan “özel 

hayat” filmlerinin ortaya çıktığını söyler. Bu filmlerde kamera ev içlerinde ağır ağır dolaşarak, 

özel ilişkileri seyirlik bir malzemeye dönüştürerek seyircinin mahrem olana yönelik açlığını 

gidermeye çalışır. Özel hayatları dikizleme imkânı tanıyan bu filmler, Gürbilek’e göre 80’lerin 

ruhunu da özetler. Dikizlemenin bir özgürlük vaadine eşlik ederek yeni bir haz olarak 

keşfedildiği ve insanların buna kışkırtıldığı bir ruhtur bu (68).   

 

Yukarıda aktarılanlardan hareketle 80’lerin bir yandan medya kanallarıyla dikizciliğe geniş bir 

alan açtığı, özel hayatları didiklediği görülürken; öte yandan bu dönemde feministler de başka 

açılardan özel alanı sorgulamaya girişirler ve bu alanın politikliğine işaret ederler. Yani 

Gürbilek’in de dediği gibi 80’lerin ruhunu özetleyen en önemli kavramlardan birinin “özel” 

olanla, bunun çağrıştırdıklarıyla ilişkili olduğunu söyleyebiliriz. İlki, kadınların bedenleriyle 

bir tür tahakküm ilişkisi kurarken, ikincisi ise tam da bu ilişki biçimini sorunsallaştıran, bedenin 

ve bu bedenle ilişkili öznelliğin hiyerarşik bir şekilde konumlanmış politik uzantılarına işaret 

eder. Aynı dönemde ortaya çıkan “kadın filmleri” de bu çelişkili doğayı paylaşıyor kanımca. 

Bu filmlerde bir yandan kadınların bedenleri, odaları, özel alanları didik didik edilir, kamera bu 

alanlarda rahatlıkla dolaşır; öte yandan, özel olanın, aile ilişkileri, aile içerisindeki iş bölümü 

ve cinsellik gibi meselelerin, politik olduğuna ilişkin ısrarlı bir vurguya başvurulur.   

 

 

3.2. 80’li Yıllar Kadın Filmleri 

80’li yıllar Türk sinemasında, kadınların ataerkil değerler içerisinde sıkışmış hallerini, bu 

değerlere karşı isyan etme biçimlerini, arzularını ve beklentilerini odağa alan birçok film üretilir 

ve bu filmler büyük oranda “kadın filmleri” olarak değerlendirilir. Kadın filmleri Öztürk’e 

(2004) göre Atıf Yılmaz ve Şerif Gören gibi bazı yönetmenlerin filmleri için kullanılır (164). 

Öztürk kadın filmlerini şöyle tarif eder: 

 

Kadının cinselliğini keşfedişi ve kimliğini yeniden kurması sürecini temele alan öyküleri 

 anlatan, bir başka deyişle kadın karakterlere odaklanan ve kadınlarla ilgili filmler yöneten erkek 

yönetmenlerdir. Kadın filmleri denince akla erkeklerin gelmesinin en önemli nedeni, kuşkusuz 

erkek yönetmenlerin sayıca çok olması, yaptıkları filmlerin dolaşıma rahat girmesi, bu konuları 

bu biçimiyle ele alan ilk yönetmen olmaları ve “kadın özgürlüğü” çerçevesinde sinemada var 

olan boşluğu zamanında görüp hızla doldurmaya çalışmalarıdır. Bununla birlikte, aynı dönemde 



                                                                                                74 
 

 

çalışan, farklı biçimlerde ve farklı açılardan da olsa kadın sorunlarını işleyen, kadınlarla ilgili 

film yapan kadın yönetmenler de vardır (197).  

 

Belirli yazarlara göre bu filmlerde yer alan kadın karakterler, Yeşilçam’a egemen olan kadın 

temsillerinden kimi yönleriyle ayrışırlar. Örneğin Eylem Atakav (2013) bu karakterlerin, 

iyi/kötü gibi basit ikili zıtlıklar içerisine hapsedilmeden, daha derin ve çok yönlü bir şekilde 

temsil edildiklerini iddia eder (3-4). Benzer şekilde Gönül Dönmez-Colin de (2004), “kadın 

meselelerinin” Türk sinemasında 80’lerde derin bir perspektif kazandığını ve ayrı bir tür olarak 

görülmeye başlandığını söyler. Dönmez- Colin Atıf Yılmaz filmlerinden hareketle 1980’lerin 

Türk filmlerinde kadınların, ailenin yükünü taşıyan ve aileyi bir arada tutan kurucu bir unsur 

olmaktan çıktıklarını, bunun yerine kendi kişisel problemlerine çözüm arayan bağımsız 

karakterler olarak resmedildiklerini ifade eder. Bu bağlamda Dönmez- Colin, 80’ler Türk 

sinemasında ailenin ya arka plana itildiğini ya da dağılışının hikâye edildiğini söyler (57). 

Dönmez- Colin’e göre Türk sinemasının kadına bakış açısıyla ilgili geçirdiği değişim, Atıf 

Yılmaz’ın farklı farklı dönemlerde yaptığı filmlerden hareketle okunabilir.  Örneğin Ah Güzel 

İstanbul (Atıf Yılmaz, 1966) ve Kuma (Atıf Yılmaz, 1974) filmleri, toplumsal ve ekonomik 

problemler çözüldüğünde kadın meselelerinin de çözüme kavuşacağı şeklindeki 1960’larda ve 

1970’lerde yaygın olan dünya görüşüne yaslanırken, 80’lerin Mine, Bir Yudum Sevgi, Asiye 

Nasıl Kurtulur, Dul Bir Kadın gibi filmlerinde ise “kadın meselesi”, diğer bileşenlerden ayrı ve 

özgün bir mesele olarak tasvir edilir (132). Dönmez- Colin, Atıf Yılmaz’ın bu filmlerle 

bağımsız kadın karakterler yarattığını ve kadın cinselliğini “saf bakire” veya “günahkâr fahişe” 

sınırlarına sıkıştırmadan betimlediğini söyler. Bu kadınlar, cinselliklerinin farkındadırlar ve 

arzularının peşinde cesur adımlar atarlar (138-141). Cinselliğe vurgu yapan diğer bir yazar ise 

Atilla Dorsay’dır. Dorsay (2000), 80’li yıllarla beraber Türk filmlerinde cinselliğin önemli bir 

yer tutmaya başladığını ve yeni bir cinsellik anlayışının egemen hale geldiğini söyler. Ona göre 

cinsellik, Türk sinemasında uzun bir süre ya tutucu bir bakış açısıyla temsil edilmiş ya da 

tamamen görmezden gelinmiştir. 70’lerin ikinci yarısından itibaren ise yaygınlaşan seks 

filmleriyle beraber cinsellik, sadece bir sömürü aracı olarak görülmüştür. Dorsay bu döngünün 

80’lerdeki kimi filmlerle beraber kırıldığını düşünür. Örneğin Dorsay’a göre başrollerinde 

Müjde Ar, Hülya Koçyiğit, Türkan Şoray ve Hale Soygazi gibi isimlerin yer aldığı belirli 

filmlerde kadın karakterler, “düşmüş kadın” kategorisi içerisinde yer almadan cinselliklerini 

sahiplenirler ve onu arzuladıkları şekilde yaşarlar. Bu kadınlar, Yeşilçam’ın ne masum 

bakiresidir ne de marjinalleştirilmiş fahişe karakteridir. Dorsay bu yeni karakteri Türk 

sinemasındaki en büyük değişimlerden biri olarak görür ve onu “özgür kadın” olarak tarif eder. 



                                                                                                75 
 

 

Bu yeni kadın tipine örnek olarak da Bir Yudum Sevgi’de Aygül, Fahriye Abla’da Fahriye veya 

Firar’da Ayşe gibi karakterleri gösterir. Dorsay’a göre bu karakterler, arzulayan ve arzusunu 

da saklamayan kadınlardır (213-5).  

 

Asuman Suner de (1991) benzer şekilde 80’lerle beraber Türk sinemasında katı ikili kutupları 

aşan daha gerçekçi kadın imgelerinin görünmeye başladığını ve kadınların özgürleşme 

hikayelerinin konu edildiği filmlerin ortaya çıktığını söyler. Suner’e göre bu filmler hem kendi 

yıldızlarını ve yönetmenlerini hem de kendi seyircilerini yaratırlar (81).  Dönmez-Colin (2006) 

kadını merkeze alan meselelerin ve “bağımsız kadın” motifinin Türk Sinemasında Ömer 

Kavur’un Ah Güzel İstanbul (1981) ve Atıf Yılmaz’ın Delikan (1982) filmleriyle beraber öne 

çıktığını savunur (141).  

 

80’li yılların kadın filmlerini derinlemesine inceleyen isimlerden biri Eylem Atakav’dır. 

Atakav Women and Turkish Cinema: Gender Politics, Cultural Identity and Representation 

(2013) adlı çalışmasında, 1980 sonrasının kültürel iklimini ve feminist hareketin bağlamını 

hesaba katarak toplumsal cinsiyet, öznellik ve temsil kavramları çerçevesinde Mine (Atıf 

Yılmaz, 1982), Kurbağalar (Şerif Gören, 1985), Asiye Nasıl Kurtulur (Atıf Yılmaz, 1986) ve 

Dünden Sonra Yarından Önce (Nisan Akman, 1987) filmlerine odaklanır. Atakav bu filmleri 

sırasıyla dişil arzu ve öznelliğin, dulluk ve cinselliğin, fahişeliğin ve kariyer sahibi kadınların 

temsili bağlamında ayrıntılı olarak inceler. Atakav bu filmlerin, patriyarkal bir toplum 

içerisinde kadınların yaşadıkları sorunlara toplumsal cinsiyet perspektifiyle doğrudan 

odaklandıklarını ama yine de belirli eksenlerde feminist ideallerin gerisine düştüklerini, 

kadınlara sınırsız olanaklı bir dünya içerisinde sınırlı seçimler sunduklarını öne sürer. 

 

Bu filmlerin 80’lerde ortaya çıkmasını mümkün kılan koşulları ise birçok yazar (Atakav, 

Dönmez-Colin, Öztürk, Kuyucak-Esen), feminist hareketin de aynı dönemde canlanmasıyla ve 

kamusal bir sese dönüşmesiyle ilişkilendirir. Örneğin Atakav’a göre, bu dönemde yeşermeye 

başlayan feminist hareketin etkisiyle filmlerde “kadın meseleleri” daha yaygın bir şekilde 

işlenir. Atakav, 80 sonrasının apolitik kültürel ikliminin bir yandan politik bir hareket olarak 

algılanmayan feminist hareketin yaşam alanı bulmasını sağladığını, öte yandan bu alanın da 

üretilen kadın filmlerini doğrudan etkilediğini söyler. Atakav böylelikle kadın filmlerinin 

ortaya çıkmasını ve bu filmlerin feminist hareketle bir diyalog içerisinde olmasını, darbe 

sonrasının yarattığı toplumsal koşullarla ilişkilendirir (3-4). Bu yaklaşıma paralel olarak kadın 



                                                                                                76 
 

 

filmleri denilince ilk akla gelen isim olan Atıf Yılmaz da 80’lerde ürettiği filmlerin, dönemin 

feminist hareketinin etkisi altında kaldığını ifade eder:  

 

Son zamanlarda Türkiye’de bir feminizm hareketi başladı. Kadınların geçmişe göre daha 

kişilikli, daha benlikli olması savaşımı başladı. Türk kadını üç beş yıldır bilinçli olarak, 

“Bu toplumda benim yerim nedir, erkeklerle ilişkim nedir, iş hayatında durumum nedir?” 

diye sormaya başladı. Bunları merak edip araştırmaya başladı. Bunun için de dernek 

kuruldu, kitaplar yayınlandı. Kadın Çevresi diye bir grup çalışmalar yapıyor. Bütün bunlar 

beni ilgilendiren konular olduğu için, ben de bu tür filmler çekiyorum. (akt. Şükran 

Kuyucak Esen, 2019: 45; Kadınca, 1986: 12).  

Yılmaz bir başka söyleşisinde (2003) filmlerinin ana temasını “ben kimim?” sorusunun 

peşinden koşan kadınların kimlik arayışı olduğunu söyler (akt. Dönmez-Colin, 2006: 142). 

Semire Ruken Öztürk (2004) ise Atıf Yılmaz’ın kadın filmleri üretmesinde aynı zamanda eşi 

Deniz Türkali’nin feminist kimliğinin de etkin olduğuna vurgu yapar (164). Bunun yanı sıra 

Deniz Türkali, Yılmaz’ın bazı filmlerinin üretimine de doğrudan katılır. Örneğin Türkali, Mine 

filminin ortak senaristlerinden biridir ve Dul Bir Kadın filminde ise Gönül karakterini 

canlandırır. Yine Arkadaşım Şeytan, Düş Gezginleri ile Gece, Melek ve Bizim Çocuklar 

filmlerinde de oyuncu olarak yer alır.  

 

Suner de (1991) 80’lerin kadın filmlerini Türkiye’deki kadın hareketiyle ilişkilendirir. Ona göre 

dönemin kadın hareketi, güçlü bir şekilde yalnızca sinemayı değil ama aynı zamanda tüm 

medya kanallarını etkiler (81). Suner Türk sinemasının yeni “bağımsız kadın imgesini” feminist 

hareketten ödünç aldığını ve “kadın filmleri” janrının da bu hareketin etkisiyle ortaya çıktığını 

söyler. Ancak Suner bu etkinin yine de patriarkal bir çizgiden kurtulamadığının altını çizer. 

Zira ona göre erkek egemenliğinin hüküm sürdüğü ve mali kazancın ön plana alındığı sinema 

sektörü içerisinde kadın filmleri, feminist ideallere sadık kalmaktansa bu ideallerin 

sömürüldüğü bir çerçeveye sahip olur (87-8). Suner bu filmlerin toplumsal cinsiyet ilişkileriyle 

bağlantılı feminist tartışmalara içkin soruları gündeme aldıklarını ancak bu sorulara verdikleri 

yanıtların yine de patriarkal söylemlerle iş birliği içerisinde kaldığını aktarır (100-1).  

 

Kadın filmlerinin feminist hareketten etkilenmesine rağmen yine de bu hareketin fikirlerine 

sadık kalmadığını öne süren Suner, bahsedilen filmlerin böylelikle birbiriyle çelişkili iki eğilim 

içerisinde kaldığı sonucuna varır. Suner kadın filmlerinin bir taraftan toplumsal cinsiyet 



                                                                                                77 
 

 

ilişkilerini ve toplumun patriarkal yapısını sorunsallaştırması, cinselliği “normalleştirmesi” ve 

gündelik hayatın bir parçası olarak temsil etmesi bağlamında Türk sineması tarihinde radikal 

bir çıkış yakaladığını, ancak öte taraftan da kadın karakterlerin bu filmlerde eril kültürün 

değerlerine referansla inşa edildiklerini söyler. Bu değerler içerisinde ise Suner daha çok 

fiziksel görünüm ve güzellik anlayışı üzerinde durur. Ona göre kadın filmleri, erkekler 

tarafından seçilen, sevilen ve takdir gören, hangi toplumsal sınıftan olurlarsa olsunlar hemen 

her zaman etraflarındaki kadınlardan üstün vasıflarla ayrıştırılan, onlardan kolaylıkla ayırt 

edilebilen, biricik kılınan, fiziksel anlamda çekici ve sıra dışı olan kadın karakterlerle beraber 

kadınlar arası hiyerarşik bir dünya inşa ederler. Diğer bir ifadeyle Suner’e göre bu karakterler, 

her zaman “özel” kişilerdir ve bu nitelik, kadın karakterleri canlandıran yıldız oyuncularla da 

pekiştirilir. Suner, bu temsil biçiminin feminist bir yaklaşım olmadığını ifade eder. Eril 

beğeniye göre biçimlenmiş güzellik anlayışının bu filmlerde Suner, kadınların bedenini ve 

yaşamlarını kontrol eden bir silaha dönüştüğünü düşünür. Tek bir kadın karaktere atfedilen bu 

ayrıcalıklı pozisyon Suner’e göre iki sonuca yol açar. Bunlardan biri kadınlar arası 

dayanışmanın yok sayılması, arka planda kalması veya önemsenmemesi; diğeri ise kadınlar 

arası çekişmenin, kıskançlığın veya düşmanca ilişkilerin olağan olarak kabul edilmesidir. 

Bundan kaynaklı Suner 80’lerin kadın filmlerinde kadınların özgürleşmesi meselesinin 

patriarkal topluma yönlendirilmiş kolektif bir mücadele anlayışıyla ilişkilendirilemeyeceğini; 

bunun yerine bireysel bir macera düzeyinde yol aldığını ve bu çerçevede özgürleşme projesinin 

patriarkal söylemlere entegre olduğunu ya da bu söylemleri rahatsız etmediğini düşünür (108-

10).   

 

Suner, kadın filmlerinde kadınların hikâyenin merkezinde yer almalarına rağmen yine de 

“özne” pozisyonunda olmadıklarını, bunun yerine “öteki” olarak konumlandırıldıklarını 

düşünür. Bu ötekilik konumunu ise Suner, kadın karakterin yalnız olduğu, cinsel bağlamda bir 

erkekle beraber olduğu ve diğer kadınlarla yan yana olduğu çerçevelerde üç farklı beden temsili 

üzerinden inceler. İlk eksen için Suner, kadın karakterlerin gündelik aktiviteleri içerisinde tek 

başlarına yer aldıkları karelere bakar ve bu anlarda karakterlerin büyük bir oranda aslında yalnız 

olmadıklarını; zira, voyeristik eril nazar tarafından sürekli bir biçimde gözlendiklerini ileri 

sürer. Diğer bir ifadeyle kadın bedeni eril nazarın bir nesnesi olarak harekete geçirilir. İkinci 

eksen olarak cinselliğe bakıldığında Suner, erotizmin domine eden ve domine edilen şeklinde 

bir ikilikle sağlandığını ve bu ilişki içerisinde kadınların domine edilen bir pozisyona 

sabitlendikleri sonucuna varır. Son eksen olarak kadınların beraber yer aldığı çerçevelerde ise 

Suner, kadınların büyük bir oranda düşmanca ilişkiler içerisinde yer aldıklarını, en iyi ihtimalle 



                                                                                                78 
 

 

birbirlerini önemsemediklerini ve çoğunlukla erkekler için birbirleriyle mücadele ettiklerini 

veya yarıştıklarını öne sürer (115-9).  

 

Serpil Kırel (2009) bu dönemde erkekler tarafından yönetilen bu filmleri “sözde kadın filmleri” 

olarak tanımlar ve bu filmlerin bir yandan kadını bedensel öte taraftan feminizmi de düşünsel 

olarak sömürdüğünü iddia eder (128).  Atakav (2013) da her ne kadar 80’lerin kadın filmlerinde 

kadın karakterlerin çok boyutlu ve derinlikli bir şekilde temsil edildiğini savunsa da bu 

filmlerde kadına yönelik nesneleştirici bakışın sona ermediğini, anlatı ve karakter 

temsillerindeki değişimlere rağmen geleneksel üslup ve uylaşımların devam ettirildiğini söyler 

(3). Atakav bu filmlerin, patriyarkal bir toplum içerisinde kadınların karşılaştıkları meselelere 

doğrudan odaklandıklarını ama yine de kadınlara sınırlı seçimler sunduklarını öne sürer. Bu 

bağlamda Atakav’a göre 80’lerin filmleri bir yandan toplumsal cinsiyet hiyerarşilerini yeniden 

üretirken bir yandan da bu hiyerarşilerle çekişmeli bir ilişkiye girer. Diğer bir ifadeyle bu 

filmler, “kadın meselelerine” yönelik yekpare ve tutarlı bir söylem oluşturmazlar (113).  

 

Yukarıda dile getirilenler ışığında 80’lerin kadın filmlerine yönelik ikili bir yaklaşımın öne 

çıktığı görülür. Pek çok yazar bu filmleri kendi içerisinde tutarlı bir yerden okumanın mümkün 

olmadığına işaret eder. Buna göre bu filmler bir taraftan eril bakışı sorgularlar ama öte yandan 

da bu bakışı yeniden üretirler. Yeşilçam kalıplarını belirli açılardan kırsalar da zaman zaman 

tekrardan bu kalıpların içerisine düşerler. Ancak yine de bu filmler yukarıda adı geçen 

yazarların da üzerinde uzlaştığı gibi yeni kadın imgelerine, yeni öznellik biçimlerine alan 

açarlar; kadın bedeni ve cinselliğine ilişkin düşünme biçimlerini dönüşüme uğratırlar.  Esin 

Esin Paça Cengiz’e göre (2020) bu filmlerle ilgili vurgulanması gereken unsurlardan biri de 

kadın öznelliğine ilişkin yeni sinematik biçimlere başvurmalarıdır. Paça Cengiz, özellikle 

düşünümsel ve parçalı bir yapıya sahip olan filmlerin sinemada kadın imgesinin nasıl inşa 

edildiğine yönelik önemli bir tartışma alanı açtıklarını söyler. Ona göre bu filmler, kadın 

imgesine ilişkin inşada hem kendinden önceki gelenekleri hem de kendisini sorgulayan 

filmlerdir. Paça Cengiz, Adı Vasfiye, Aaahh Belinda, Asiye Nasıl Kurtulur, On Kadın, 

Hayallerim, Aşkım ve Sen filmlerinin bu tarz filmler olduğuna işaret eder.  

 

80’lerin kadın filmlerine eğilen pek çok yazar yukarıda da ifade edildiği gibi kadınların 

Yeşilçam’dan farklı olarak daha “gerçekçi” temsil edildiklerine işaret ederler. Burada özellikle 

tek boyutluluğu aşan, daha derin ve katmanlı karakterlerin ortaya çıktığı savunulur. Paça 

Cengiz örneklem olarak seçtiği filmlerin ise tam da bu “gerçek kadınlar” meselesini 



                                                                                                79 
 

 

sorunsallaştırdıklarına işaret eder. Bu filmlerde anlatı içerisinde anlatılarla karakterlerin çeşitli 

kadın stereotiplerini canlandırdıklarını ancak bu kadınlara ilişkin “gerçek” kimliklerin ise açığa 

çıkarılmadığını söyler. Paça Cengiz’e göre bu anlatı biçimi, “gerçek kadınların temsilleri” 

söylemini yapıbozuma uğratır. Paça Cengiz daha en baştan film afişlerinin kendisinin bile bu 

temsillere ilişkin önemli bir sorgulama alanı açtıklarını düşünür. Bu afişlerde parçalı (On 

Kadın), maskeli (Hayallerim, Aşkım ve Sen) ya da yarısı karanlıkta kalmış (Adı Vasfiye) yüzler 

vardır (5482-7). Paça Cengiz’in bahsettiği filmlerin yanına Arkadaşım Şeytan filmi de 

eklenebilir. Bu filmlerde kadın karakterlerin ya bir ismi yoktur ya da birden fazla isimleri 

vardır, hikayeleri erkek anlatıcılar tarafından aktarılır. Bu filmleri, kendini yansıtan, hem baskın 

kadın imgelerine hem de kendi yarattığı imgelere göndermede bulunan filmler olarak 

değerlendirebiliriz.  

 

 

3.3. 80’li Yılların Filmlerine Genel Bir Bakış 

80’lerin filmlerine bakıldığında bu filmlerde göze çarpan ortak izleklerin neler olduğu, ne gibi 

ortak motiflerle birbirlerine bağlandıkları, kadın karakterlerin nasıl bir toplumsal bağlam 

içerisine yerleştirildiği ve buradan ne tür önermelerin ileri sürüldüğü gibi sorular önemli bir 

tartışma alanı oluşturur. Bu filmlere genel bir bakıştan hareketle filmlerin ortaya attığı temel 

meselenin, ataerkil normların egemen olduğu bir toplum içerisinde kadınların hem özel hem de 

kamusal alanda karşılaştıkları baskı biçimleri, özgürleşme arzuları ve büyük bir oranda 

güçlenme hikayeleri olduğu söylenebilir. Bu baskı biçimleri karşısında kadınların ne şekilde 

direndikleri ve ne türden güçlenme kaynaklarına başvurdukları ise her filmin kendi bağlamı 

içerisinde inşa ettiği dünya görüşüne ve buna bağlı olarak öne sürdüğü tezlere bakarak 

anlaşılabilir. Ancak genel olarak Meryem’in (Müjde Ar) Dağınık Yatak (Atıf Yılmaz, 1984) 

filminde “yasaklarımı da kurallarımı da kendim koyarım Ferruh Bey” şeklindeki ifadesinin 

80’lerin kadın karakterlerinin ortak arzusunu yansıttığını söylemek mümkün. Bu arzu, baskılara 

boyun eğmek istemeyen kadınların özgürlük arayışını yankılar.  

 

3.3.1. Bir Hapishane Olarak Ev  

1980’ler kadın filmlerinde ev, sık sık kadınlar açısından bir hapishane olarak tasvir edilir. Ev 

mutluluğun mekânı değil tam aksine kadınların içerisinde sıkışıp kaldığı, nefes alamadığı bir 

girdap gibidir. Diğer bir ifadeyle ev, “kendini evinde hissetmeyenlerin” bir alanı olarak görünür 

kılınır. Örneğin Teyzem (Halit Refiğ, 1986) filminde Üftade (Müjde Ar), “bu ev beni boğuyor, 

kaçıp kurtulmak istiyorum” der. Üftade için ev, hiç bitmeyen kabuslardır; üvey babasından 



                                                                                                80 
 

 

yönelen cinsel tacizlerle çocukluğunu yara bere içerisinde geçirdiği bir korku mekanıdır. Üftade 

âşık olduğu erkekle evliliği evden tek kurtuluş yolu olarak görür ancak bu beklentisi 

gerçekleşmez, eve sıkışıp kalır ve nihayetinde ev, içerisinde delirdiği bir mekâna dönüşür. Evin 

korunaksızlığını ve dehşetle iç içe geçen duygusunu Nikos Papastergiadis (1998: 3) şöyle tasvir 

eder: “evimiz dışarıdan bir saldırıya uğradığında her zaman kendimizi savunabilir, hatta evi 

yeniden inşa edebiliriz, ancak ağır fakat kararlı bir içe doğru patlama süreciyle nasıl baş 

edilebilir ki? Ev duygumuz travmayla doluysa ne olur?” (akt. Suner, 2006: 27). Papastergiadis 

travmayla bütünleşmiş bir ev duygusunun kişiyi düşürdüğü çaresizliğe veya çıkışsızlığa işaret 

eder. Üftade için de ev, aşağı yukarı böylesi bir duyguya karşılık gelir. Onun için ev, sığınılacak, 

güven duyulacak veya huzur bulunacak bir yer değildir. Tam aksine “özel alanın mahremiyeti 

şiddetin en akıl almaz biçimlerini kimsenin ulaşamayacağı, müdahale edemeyeceği bir alana 

çektiği için, ev insanı en çaresiz bırakan yerdir” (Suner, 2006: 173).   

 

Üftade evin içerisinde az da olsa nefes alabileceği ufak alanlar yaratmaya çalışır kendine. Evin 

boğucu havasından uzaklaşmasına, bu evin içerisinde yaşadıklarına direnmesine kısmen de olsa 

imkân veren; yazdıklarını, fotoğraflarını ve özel eşyalarını saklı tuttuğu gizli bir odası vardır. 

Bir de günlüğü vardır Üftade’nin içini döktüğü, seyircinin de Üftade’nin iç sesini duyduğu. Bu 

gizli oda sonrasından Üftade’ye ait her şeyden arındırılıp bir depoya dönüştürülse de Üftade 

yine de evin pek çok köşesine sıkıştırıverdiği kişisel kayıtlarını tutmaya devam eder. Filmin 

sonlarına doğru aile üyeleri tarafından bulunan bu kayıtlar, küçümsenecek, değersizleştirilecek 

ve tarihin karanlık bir köşesine atılıverilecektir.  

 

Üvey babası otoriter ve baskıcıdır, asker üniformasıyla çektirdiği fotoğraflar evin dört bir 

yanına asılıdır. Fotoğraflar tehditkardır, kâbus günlerini ve evin içerisinde hiç de güvende 

olmadığını hatırlatır Üftade’ye. Baba figürü fiziksel olarak mevcut olmadan da evin her tarafına 

korku salabilen biridir. Fotoğraflardan uzanan tehdit edici bir bakıştır veya çığlıklarla son bulan 

kabusların failidir. Bu kabusların merkezinde baba, kimi zaman asker üniforması kimi zaman 

da namaz kıyafeti veya bakkal önlüğü içerisindedir, ancak her defasında Üftade için birbirine 

benzeyen korkuların sebebidir. Korkular öyle bir hadde ulaşır ki Üftade, üç farklı kıyafet 

içerisindeki bu üç figür tarafından canlı canlı yenildiği kabuslar görmeye başlar. Etini 

koparırlar, dişlerler Üftade’yi.  

 

Baba kendi sebep olduğu dehşetin içeride kalmasını ister. Üftade delirdiğinde ve deliliğini 

sokaklara taşıdığında en çok konu komşuya rezil olmaktan, “aile şerefi”nin dile düşmesinden 



                                                                                                81 
 

 

korkar baba. Üftade sokaklarda ramazan davulcusunun elinden kapıverdiği davul eşliğinde, 

yaşadığı dehşetin bir kısmını kamusal bir şekilde ifşa eder. Aslında ev içerisinde de bir ifşada 

bulunur, babanın onu taciz ettiğini anlatır. Ancak sesi duyulmaz Üftade’nin, herkes onun 

deliliğine vurur anlattıklarını ve üstelik bu ifşa, onun fiziksel şiddete maruz kalmasına sebebiyet 

verir. Deliliğin kadınlıkla ilişkisini, toplumsal cinsiyetle olan asimetrik bağını görünür kılar 

Üftade. Ev güvenli bir yer değildir; tacizin, şiddettin ve türlü türlü baskının her an kol gezdiği, 

kadınları deliliğe sürüklediği bir mekandır.  

 

Güneşin Tutulduğu Gün (Şerif Gören, 1983) filminde Sevgi (Müjde Ar) için de ev, huzurun, 

güvenin değil, tam aksine baskının ve şiddettin mekanıdır. Otoriter bir baba, babanın 

gölgesinden çıkamayan bir anne, hasta ve bakıma muhtaç bir babaanne ve kendisi gibi yaşama 

katılmak, yaşamdan keyif almak isteyen iki kardeşi vardır. Baba yaşama isteklerine sürekli ket 

vuran biridir. Yaşam evin içinde değil, dışındadır. Ev, boğucu, kasvetlidir; yoklukla 

sarmalanmıştır. Sürekli “nerede kaldığı”, “niçin geç geldiği” veya “nereye gideceği” sorulur 

ona. Ne eve girerken ne de evden çıkarken bu yüzden huzurlu değildir, daima bir tedirginlik 

içerisindedir.   

 

Sevgi de tıpkı Üftade gibi yaşadığı evden kurtulmak ister ve kurtuluş yolunu evlilikte görür. 

Ancak sevgilisinin iş, askerlik gibi durumlarından kaynaklı bu dileği gerçekleşmez. Evdeki 

geçim derdi ve para meselesine benzer gündemler, Sevgi’nin ilişkisinde de yer alır. Mevcut 

ekonomik koşullar Sevgi’nin hayal ettiklerine ulaşmasını engeller. Sevgi her sabah kentin 

kalabalıkları içerisinde hızlı adımlarla çalıştığı mağazadaki işine yetişmek için yürür, tıka basa 

dolu otobüslere biner; dilenciler, tinerci çocuklar her yerdedir. Mağazadaki dünya ise 

bambaşkadır. Pahalı elbiseler, kürkler satılır. Sevgi’nin gözleri harcanan paralara odaklanır. 

Sonra kendini kürkler içerisinde hayal eder. Bu dünya, geçtiği yollarda karşılaştığı yoksulluk 

manzaralarından, evdeki geçim derdinden veya ilişkisindeki parasızlık meselelerinden çok 

farklıdır. Hayalini kurduğu hayat mağazada tanık olduğu hayatlardır. Sevgi kısmen de olsa bu 

hayallerine erişmek için zengin erkeklerle para karşılığında tek gecelik ilişkiler yaşar.  

 

Sevgi romantik ilişkisinde çekingen veya pasif bir kadın değildir. Sevgilisine “seninle yatmak 

istiyorum” der. Kendine güvenen, cesur biridir. Ancak “yatma işi” bir türlü gerçekleşmez. Önce 

bir otele giderler, oda fiyatı çok pahalı olduğu için bir başka otel denerler, orada da evlilik 

cüzdanı sorarlar. Bir telefon kulübesine girerler orada sevişmeye çalışırlar ama bir türlü yalnız 

kalamazlar. Sonra bir apartman dairesinin merdivenlerini denerler ancak yine başaramazlar. En 



                                                                                                82 
 

 

sonunda sinemaya giderler, en arkadaki koltuklara otururlar fakat bu sefer de yakalanırlar. Yani 

bir türlü sevişemezler.  

 

Sevgi’nin bir sevgilisinin olduğunun duyulması üzerine Sevgi, evde adeta cehennemi yaşar. 

Önce annesinden dayak yer sonra da babasından. Baba herkesi sıraya dizer. Zira erkeklik sıraya 

dizmektir, hizaya sokmaktır. Sevgi’yi kapısını kapattığı bir odaya sokar ve ona korkunç bir 

şekilde şiddet uygular. Kapıya asılı perdeden gölgelerini görürüz sadece. Perdeden yansıyan 

gölgeler, tıpkı Benim Sinemalarım’da (Füruzan-Gülsün Karamustafa, 1990) Nesibe’nin küçük 

bölmesinde asılı duran perdedeki gölgeye benzer. Her ikisi de şiddete işaret eder.  

 

 

 

Şekil 3.1: Güneşin Tutulduğu Gün, Şerif Gören, 1983.   

 



                                                                                                83 
 

 

  
Şekil 3.2: Güneşin Tutulduğu Gün.                        Şekil 3.3: Benim Sinemalarım.   

 

Sevgi ile Nesibe arasındaki bir diğer benzerlik, yaşadıkları evin kasvetinden kaçıp dışarıda akan 

hayata dahil olmak istemeleridir. Benim Sinemalarım filmi Nesibe için daha ucu açık, daha 

belirsiz ve daha umutlu bir son hazırlarken, bunun aksine Güneşin Tutulduğu Gün Sevgi’ye 

Yeşilçam kodlarına paralel bir şekilde, “kötü yola düşmüş” kadınların “son”unu uygun görür.   

 

 

3.3.2. Mutsuz Evlilikler 

80’lerin kadın filmlerinde mutsuz evlilikler yaşayan pek çok kadın karakterle karşılaşırız. Bu 

filmlerde evlilik, mutluluğun, tamamlanmışlığın ve her türlü tatminin sağlandığı bir kurum 

olmaktan çok uzaktır; bunun yerine tam aksine kadınların içerisinde kendilerini eksik 

hissettikleri, arzularını yaşayamadıkları, tükendikleri bir yerdir. Ancak filmler doğrudan evlilik 

kurumuna yönelik bir eleştiri geliştirmezler; daha ziyade “yanlış erkek” söylemine yaslanırlar. 

Bu çerçevede örneğin Mine ve Bir Yudum Sevgi filmleri üzerinden Dönmez-Colin (2004) 

kadınlara önerilen tezin pek de iç açıcı olmadığını söyler. Ona göre bu filmlerde mutsuz 

evlilikler içerisine hapsolmuş kadınlara yalnızca iki seçenek sunulur: ya mevcut evlilik 

içerisinde baskıyı kabullenmeleri ya da bir başka erkeği denemeleri (139).  

 

Senaristin Mahinur Ergun ve yönetmen yardımcısının da Seçkin Yasar olduğu Ölü Bir Deniz 

(Atıf Yılmaz, 1989) filminde mutsuz bir evlilik içerisinde debelenen karakter Yüksel’dir 

(Türkan Şoray). Hem çalışan hem de evin tüm sorumluluklarını üstlenen Yüksel, yaşadığı 

evlilik içerisinde sıkışmış durumdadır. Yüksel içerisinde yer aldığı durumu şöyle ifade eder: 



                                                                                                84 
 

 

“kocan sömürür, oğlun sömürür, işinde sömürülürsün...” Üniversite profesörü olan eşiyle 

paylaşımları çok asgari düzeydedir. Yüksel biraz nefes almak adına belirli arayışlara girer, 

örneğin eşiyle ortak arkadaşlarından biriyle bir ilişki yaşamayı dener ancak eşinden pek de 

farklı olmayan bir muameleyle karşılaşır. Bir süreliğine tek başına tatile çıkar ve orada kendisi 

gibi yalnız olan bir erkekle, Adnan’la, (Rutkay Aziz) tanışır. Ona âşık olur, ancak onunla da 

hayalini kurduğu ilişkiyi sürdüremez ve böylelikle eski yaşamına geri döner.  

 

Film Yüksel’in hikâyenin başında ve sonunda görüntüye getirilen ev ve iş hayatını siyah-beyaz 

bir şekilde verirken, buna karşın Adnan’la tatilde geçirdiği zamanlar renklidir. Yüksel’in 

duygusal dünyasını resmetmeye çalışan bu tercih, bunaltıcı evlilik yaşamının karşısına, 

heyecanın, aşkın ve cinselliğin bir arada yaşandığı bir ilişkiyi koyar. Ancak bu renkli dünyanın 

da aslında mevcut siyah-beyaz dünyadan pek de farklı olmadığı kısa bir sürede anlaşılır. 

Adnan’ın Yüksel’in eşine benzer pek çok tarafı vardır. İkisi de kadınlardan hemen hemen aynı 

şeyleri beklerler: kendilerine hizmet etmelerini. Zira Yüksel ayrıldıktan sonra Adnan’ı, ona 

hizmet eden iki kadınla oturduğu sofrada gazetesini okurken görürüz. Yüksel’in cinselliğini 

özgürce yaşamak istemesi, girişken, cüretkâr olması ve arzularını saklamaması korkutmuştur 

Adnan’ı. Yüksel, Adnan’ın kontrol edebileceği bir kadın değildir. İki baskı arasında bir tercih 

yapmıştır Yüksel ve eski yaşamına geri dönmek zorunda kalmıştır.  

 

Bir Kadın Bir Hayat (Feyzi Tuna, 1985) filminde yine mutsuz bir evlilik söz konusudur ve 

Türkan Şoray bu sefer Nuran rolündedir. Nuran ev kadınıdır, zengin bir eşi ve oğlu vardır. Bir 

arkadaşının söylemiyle Nuran’ın “parası, pulu, kocası, çocuğu yani her şeyi” vardır. Ancak 

Nuran mutlu değildir, kendi ifadesiyle “hayatın dışındadır”. Eşiyle çok az şey paylaşırlar, 

neredeyse birbirlerinden kopuk iki farklı hayat yaşarlar. Nuran, evin sorumluluklarını tek başına 

üstlenir, eşinin ve çocuğunun tüm ihtiyaçlarını karşılar. Aralarındaki iletişim de büyük bir 

oranda bu ihtiyaçlar üzerinden gerçekleşir. Nuran her ne kadar yaşadığı hayattan memnun 

değilse de eşinin en azından onu aldatmadığı güvencesiyle ilişkisini sürdürmektedir. Ancak 

aldatıldığını öğrendiği an, tüm zorlukları göze alarak boşanmaya karar verir ve tek başına bir 

hayat kurar. Bir davette karşılaştığı başka bir erkeğe, Metin’e, âşık olur ve onunla hayalini 

kurduğu ilişkiyi yaşamaya başlar. Film, âşık olduğu erkeğin çocuklarının da yer aldığı yeniden 

kurulan bir aile saadeti çerçevesinde son bulur. Nuran evli olduğu ilk erkekte bulamadığı 

saadeti, böylelikle ikinci ilişkisinde bulur. Bu çerçevede Nuran ve Metin birbiriyle uyumlu bir 

çift olarak çizilir. Bu uyumluluk ekseninde kurulan anlam dünyası başka zıtlıklarla pekiştirilir.  

 



                                                                                                85 
 

 

Nuran’ın eşi Orhan ve Metin arasında aldatma meselesi üzerinden kurulan zıtlık, Nuran ve 

Metin’in eşi Lale çerçevesinde çok daha derin bir şekilde inşa edilir. Nuran ve Lale arasındaki 

zıtlık, “iyi kadın” ve “kötü kadın” söyleminin çağrıştırdığı hemen hemen her şeyi kapsar. Buna 

göre paraya, lükse düşkün, oyunlar çeviren, yetersiz annelik sergileyen ve kötülük peşinde olan 

sarışın kadının karşısına küçük şeylerden mutlu olan, her zaman insanların iyiliğini düşünen, 

fedakâr bir anne konulur. Nuran söz konusu çocuğu olunca hayatının aşkını bile gözden 

çıkarmaya hazırken, Lale ise bir başkasını mutsuz etmek adına çocuklarını bile kullanmaktan 

geri durmayan biridir. Film, erkeklere verdiği sınırsız krediyi, kadınlara da vermekten 

alabildiğince imtina eder. Filmin sonlarına doğru aldatan kocaya mümkün mertebe bir 

sempatiklik bahşetmeyi unutmayan film, intihar etmeye kalkışan ve kocası tarafından terk 

edilen Lale’nin akıbetiyle ilgili ise pek bir bilgi vermeye gerek duymaz. Diğer bir ifadeyle 

Nuran’ın eşi Orhan filmin sonunda oğluyla yaptığı diyalog üzerinden bir şekilde “aklanırken”, 

Lale yine kendi çocuğunun ifadeleri üzerinden kötülüğün simgesi olarak pekiştirilmiş olur.  

 

Yine Atıf Yılmaz’ın pek çok filminde, Kadının Adı Yok, Aaah Belinda, Mine ve Bir Yudum 

Sevgi’de, tekrar tekrar karşımıza çıkan en önemli motiflerden biri mutsuz evliliklerdir. Şahin 

Kaygun’un Dolunay (1988), Nisan Akman’ın Dünden Sonra Yarından Önce (1987) ve Feyzi 

Tuna’nın Seni Kalbime Gömdüm (1982) filmlerinde de benzer izlekleri sürmek mümkün. 

80’lerin kadın filmlerinde nihai mutluluğun evlilikle sağlanamadığını, kadınların yaşadıkları 

evlilikler içerisinde sıkışıp kaldıklarını ve bu durumdan kurtulmak için belirli arayışlara 

girdiklerini izleriz. Yeşilçam’ın mevcut durumla yetinen, isyan etmeyen, arzularını bastıran ve 

ne olursa olsun yuvanın yüceliğine inanan, onu kutsayan kadınları değildir bu dönemin 

kadınları. Anneliğe ve evliliğe/ev alanına hapsolmuş kimliklerle yetinmezler. Bundan kaynaklı 

bu filmlerde kadınların mutsuzluğu, ailenin bozulması veya işlememesi üzerinden değil, bunun 

aksine tam da işlemesi üzerinden ortaya çıkar. Zira eril ihtiyaçlar doğrultusunda örgütlenmiş 

klasik aile formu, kadınların beklentilerine ve arzularına cevap oluşturamamaktadır.   

 

3.3.3. Pencereler 

Kadın filmlerinde evle ilişkili imgelere sık sık rastlanır. Çoğu zaman içerisinde mutsuz 

oldukları ve kaçıp kurtulmak istedikleri mekânsal imgelerdir bunlar. En çok da evin sınırlarının 

bir göstergesine dönüşen pencere imgeleri görülür. Hem içerideki mutsuzluğu ve huzursuzluğu 

hem de dışarıya olan özlemi, dışarıda akan hayata dair beklentileri anlatır bu imgeler. Pencere 

kenarlarında yakın planda çekilmiş kadın yüzleri, pek çok kadının ortaklaştığı tanıdık 

hikayelere referans olur. Uzaklara dalan bakışlar, hep bir beklentiyi ve bekleyişi imler. 



                                                                                                86 
 

 

Pencerelerin özel alanla bağlantısı, dışarıyla kurulan sınırların bir göstergesine dönüşmesi, 

kadınlıkla olan ilişkisini de görünür kılar. Bu yüzden filmlerde en çok kadınlar pencere 

kenarlarında görünürler, dışarıyı hep uzaktan izlerler.  

 

Rumuz Goncagül (İrfan Tözüm, 1987) filminde Gülsün (Müjde Ar) sık sık pencere kenarında 

oturur, dışarıyı izler ve hayaller kurar. Evinin penceresinde görünen teknenin adı Goncagül’dür. 

“Hayırlı bir kısmet” bulmak adına annesinin dayatmalarıyla gazetelere gönderdiği mektuplarda, 

bu ismi rumuz olarak kullanır. Gülsün kendini bu teknenin üzerinde gelinlikle hayal eder sık 

sık. Pencereler, Gülsün için hayal dünyasına açılan bir geçit gibidir. Onu şimdiki zamandan 

koparır, denizin ortasında bir teknenin üzerine koyuverir, diğer bir ifadeyle başka başka 

alemlere sürükler. Pencereden açılan dünya ile Gülsün’ün içerisinde yaşadığı dünya 

bambaşkadır. Ancak filmin sonuna doğru Gülsün adım adım pencereden açılan bu dünyaya 

yakınlaştırılır.  

 

Gülsün’ün annesiyle beraber yaşadığı ev, bir tür kadın meclisi gibidir. Erkeksiz ortamın imkân 

tanıdığı rahatlığın keyfini sürerler. Bol bol erkekler ve evlilik üzerine konuşurlar. Gülsün tek 

tek kadınların sigarasını yakar, kahve servisi yapar, herkesi memnun etmeye çalışır. Ancak 

kendisi pek de memnun değildir. Zira muhabbetlerin odak noktalarından biri de odur, 

güzelliğine övgüler dizilir ve bir an önce evlenmesi gerektiği salık verilir. Gülsün evliliğe soğuk 

bakmaz, ancak çoğunlukla hayal dünyasına da eşlik eden beklentileri ve özlemleri 

doğrultusunda, “gerçek aşk”ı içeren bir evlilik düşü kurar.  

 

Dönemin filmlerinde kadınların odaları, kendilerine ait alanları sıklıkla ihlal edilir. Dışarı’yı 

tamamen dışarıda tutmak mümkün değildir. Benim Sinemalarım’da Nesibe’nin ev içindeki 

mekânsal sınırları açık bir şekilde tehdit altındayken, Gülsün’ün de kendine ait odasında pek 

de yalnız olduğu söylenemez, diğer bir ifadeyle dışarının müdahalesine o da maruz kalır. Uzun 

uzun aynalara baktığı, kendisiyle konuştuğu, hayata dair beklentilerini dile getirdiği en özel 

anlarında, annesi tarafından kapı deliğinden gözlenir. Gülsün hem annesi hem de diğer kadın 

arkadaşları/komşuları tarafından sürekli bir şekilde denetim altında tutulmaya, yönlendirilmeye 

çalışılır. Kendi hayatına dair kararları tek başına almasına izin verilmez.   

 

Pencere imgesine bol bol yer veren filmlerden biri de Gizli Duygular’dır (Şerif Gören, 1984). 

Filmde pencere, dikizlemeyi mümkün kılan bir imge olarak kullanılır. Dikizleyen ise bir 

kadındır. Ayşen (Müjde Ar), karşı binada oturan komşusu Ayşecan’ın ev yaşamını imrenerek 



                                                                                                87 
 

 

durmaksızın gözetler. Filmde Ayşen ile Ayşecan arasında bir karşıtlık kurulur. Romantik 

ilişkiler ve cinsellik konusunda deneyimsiz olan Ayşen, ev arkadaşı Aysel’le beraber yaşar, 

hayatı daha çok ev ve iş alanı içerisindeki rutinlerle geçer. Bu rutinler içerisinde bulamadığı 

heyecanı Ayşen, kitapların sunduğu dünyada veya dikizlediği Ayşecan’ın yaşamında bulur. 

Zira hayalini kurduğu veya özlem duyduğu kendi sıkıcı yaşamının dışındaki bu dünyalardır. Bu 

dünyalara, diğer bir ifadeyle kendisine yasaklı kıldıklarına bakışı arzu doludur Ayşen’in.  

Pencerelerden sızan Ayşecan’ın mahrem alanı, Ayşen’in arzularına bir çerçeve oluşturur.   

 

Pencere imgesi Mine (1982, Atıf Yılmaz) filminde de anlatıya katkı sağlayan önemli bir 

unsurdur. Filmin baş karakteri Mine (Türkan Şoray) sıklıkla pencereden dışarıyı izler ancak 

pencerenin buradaki esas işlevi, Mine’nin seyreden değil daha çok seyredilen bir pozisyonda 

olduğuna işaret etmektir. Mine boğucu evinden uzaklaşmak adına pencereye her çıktığında 

dikizlenen bir arzu nesnesidir. Diğer bir ifadeyle pencereye çıkarak da nefes alması mümkün 

değildir. Çerçeve içi çerçeveyle Mine’nin hem içeride hem de dışarıda hapsedilmişliğinin altı 

çizilir.  Pencere onun kıstırılmışlığının bir göstergesine dönüşür.  

 

Pencere imgesinin hapsedilmişliğe, yalnızlığa veya çaresizliğe işaret eden duygu dünyasını 

belki de en çok Kurbağalar (Şerif Gören, 1985) filminde görürüz. Elmas (Hülya Koçyiğit) eşini 

kaybeder ve bu kaybedişi filmde en iyi ifadesiyle pencere imgelerinden okuruz. Filmde 

pencere, dışarıyla bağlantının kurulduğu, dışarının seyredildiği bir ara mekân konumunda 

değildir. Bunun aksine iç dünyaya gömülmenin bir göstergesi gibidir. Elmas’ın bakışları 

dışarıya uzanmaz, bakışlarıyla karşılaşmayız, yüzü önüne eğiktir, yandan görürüz onu hep. 

Penceredeki parmaklıklar da onun dışarıyla kurduğu mesafeyi arttıran bir işlev üstlenir. Elmas 

herkesten, her şeyden çok uzaktır, çerçeve içi çerçeveler içerisine kapanmıştır. Gecenin 

karanlığı, kadrajın karanlık boşluğu Elmas’ın içerisinde yer aldığı karanlığı anlatır gibidir. Ne 

içeride ne de dışarıda akan bir hayat yoktur onun için. Oğlunun üzerine düşen ışığa tutunacaktır. 

 

Hem Mine’nin hem de Elmas’ın yalnızlıkları, sıkışmış halleri benzer bir görsel dille aktarılır. 

Pencerede çerçevelenme biçimleri, bakışlarının bizden uzaklığı ve çerçevenin etrafını saran 

karanlık birbirine çok yakındır. Bu imge, iki kadını içerisinde yer aldıkları dünyalar farklı olsa 

da birbirine bağlayan bir duygu evreni yaratır.  

 



                                                                                                88 
 

 

  
Şekil 3.4: Mine, Atıf Yılmaz, 1983.                       Şekil 3.5:  Kurbağalar, Şerif Gören, 1985.  

 

 

3.3.4. Mahalle Baskısı 

Söz konusu namus kavramı olunca yalnızca aile değil ama aynı zamanda aile dışındaki kişiler, 

örneğin mahalleli de kadınlar üzerinde denetim kurma hakkını kendinde görür. Türk filmlerinde 

bu bağlamda “mahallenin namusu” kavramı yaygın bir şekilde kullanılır. Bu baskıya özellikle 

taşrada veya mahalle ilişkilerinin yoğun olduğu belirli kentsel bölgelerde yaşayan kadınlar 

maruz kalır. Sokağa çıkmak, sokakta özgürce yürümek veya sevgiliyle rahat rahat görüşmek 

pek kolay bir iş değildir. Tekinsiz, aşağılayıcı ama aynı zamanda arzulu bakışların hedefi olurlar 

kadınlar. Denetleyen, hizaya sokmaya çalışan bakışlardır bunlar. 80’lerin kadın filmleri bu 

bakışların görünür kılındığı pek çok malzeme sunar. Örneğin Mine filmi mahallenin topyekûn 

bir şekilde Mine için nasıl bir baskı alanına dönüştüğünü gösterir. Mine, sürekli bir biçimde 

hakkında konuşulan, tüm bakışların üzerinde toplandığı, hareket alanının takip edildiği ve 

denetlendiği bir kadındır. Sokakta başını dik tutarak yürümesi neredeyse mümkün değildir. Zira 

yalnızca sokakta olması bile dikkatlerin ona yoğunlaşmasına ve kendini bir suç işliyormuş gibi 

hissetmesine sebebiyet verir.  

 

Gizli Duygular filminde Ayşen’in yaşadığı mahalle de benzer bir yerdir. Mahalle esnafı, 

mahallede neler olup bittiğini, mahallede yaşayan kadınların özel hayatlarını, kimlerle 

görüştüklerini bir dedektif edasıyla sürekli gözlem altında tutarlar. Kendi kendilerine verdikleri 

bir tür ahlaki yetkiyle “mahallenin namusunu” korumaya çalışırlar. En çok da bir erkeğin 

"koruması" altında yaşamayan kadınlar, bu namus anlayışının hedefi haline gelirler. Zira aile 

kavramı içerisine yerleştirilemeyen ve böylelikle sınırları belirlenmiş bir çerçeveye tabi 



                                                                                                89 
 

 

tutulamayan olası bir cinsellik pratiği, sözü geçen namus kavramı anlayışından hareketle her 

zaman tehlike arz eder. Bu tehlikeyi savuşturmayı kendine görev bilenler-aile üyeleri veya 

mahalle sakinleri- kadınları, sürekli kontrol altında tutmaya çalışırlar. Gizli Duygular'da Ayşen 

böylesi bir kontrolün farkındadır ve hayatını buna göre düzenlemeye çalışır. Ancak mahalleli 

kapısına dayanınca da onları tabiri caizse defetmeyi bilir. Filmde apartman görevlisi kapıcı 

kadın tarafından takip edilen ve kaydı tutulan ayak izleri sürekli tekrar eden bir imgedir. Görevli 

kadın hangi ayak izinin kime ait olduğunu, kimin evine kimlerin girip çıktığını bilir. Bu imge 

filmde mahalle baskısının önemli bir göstergesine dönüşür.  

 

Yukarıda bahsedilen mahalle baskısını belki de en çok dul kadınlar yaşar. 80'ler Türk filmleri 

dul kadınların yaşadıkları bu baskıya önemli bir oranda yer verir. Kurbağalar (Şerif Gören, 

1985) filmi örneğin dul bir kadının köy ortamında yaşadığı baskılara odaklanır. Elmas, eşini 

kaybettikten sonra köyde bir tehdit unsuruna dönüşür. Bir taraftan ataerkil ilişkiler içerisinde 

kendini güvende hissetmeyen kadınların kaygıları, öte taraftan "sahipsiz" kaldığı düşünülen bir 

kadına yönelik erkelerde oluşan beklentiler, Elmas'ın hayatını adeta kabusa çevirir; yaşadığı 

yer, köy, her an kendini koruması, kollaması, bir tür hayat mücadelesi içerisine girmesi 

gerektiği bir yere dönüşür. Dulluk, sürekli bir biçimde cinselliğe göndermede bulunan, baştan 

çıkarmayı akla getiren bir konuma sabitlenir. Kadının dul kaldıktan sonra sahip olduğu yegâne 

kimlik cinselliğe sabitlenir. Elmas'ın geçim derdi, kaybı, yalnızlığı, hayat mücadelesi görünmez 

olur; yalnızca cinsel bir objeye indirgenir. Elmas'ın yaşadığı zorluklar köy ortamındaki baskıları 

görüntüye getirirken, kentte de dul kadınların benzer deneyimlere maruz kaldıkları görülür. 

Örneğin Bir Kadın Bir Hayat (Feyzi Tuna, 1983) filminde Nuran veya Körebe (Ömer Kavur, 

1985) filminde Meral, farklı biçimlerde de olsa dulluk pozisyonuna sabitlenmenin çeşitli 

zorluklarını yaşarlar. Onlar, sahip oldukları tüm kimliklerden veya yeteneklerden soyutlanarak 

yalnızca tek bir konuma, dul olmaya indirgenirler. Bu görme biçimi, kimliklerin karmaşıklığını, 

öngörülemezliğini, çok boyutluluğunu ve sabit kalmaya yönelik dirençlerini askıya alır.  

 

 

3.3.5. Çığlıklar/Parazit Sesler 

Sinemada belirli türden sesler, doğrudan cinsel farklılık meselesiyle ilişkilenir. Yani bazı sesler 

yalnızca bazı bedenleri akla getirir. Bu seslerden biri çığlıktır. Çığlıklar sinemada çoğunlukla 

kadınların bedenleriyle buluşur. Bununla ilişkili olarak örneğin Chion (1999) sinemada 

çığlıkların neredeyse yalnızca kadın sesi üzerinden üretildiğine dikkat çeker. Buna göre 

kadınlar çığlık atar, erkekler ise haykırır (78). Çığlıklar genellikle bir dehşet anında, korkuyla 



                                                                                                90 
 

 

ilişkili bir şekilde ortaya çıkarken, erkek haykırışı ise tam tersine korku salmak ve hükmetmek 

için harekete geçirilir. Kadın çığlığını doğrudan dehşetle ilişkilendiren sinema tarihi içerisinde 

en tanıdık anlardan birini Psycho (Alfred Hitchcock, 1960) filminde görürüz. Çığlıklara 

sebebiyet veren banyo sahnesindeki bir bıçaklı saldırıdır. Katil erkeğin elindeki bıçakla banyo 

perdesine gölgesi düşer önce ve perde açılır açılmaz dehşet sahnesi başlar. Her yeri kadının 

çığlıkları kaplar. Korkmayan tam aksine korku salan, hükmeden, sınır çizen, güce işaret eden 

erkek haykırışına ise Chion, Tarzan’ın haykırışlarını örnek verir. Chion’a göre bu, fallik bir 

çığlıktır (78).  

 

Chion (1999) “çığlık noktası” olarak tarif ettiği kadın çığlıklarının, konuşmadan, düşünceden 

ve temsilden kaçan anlarla ilişkili olduğunu söyler (77). Anlamın askıya alındığı bu anlar, bir 

kara delik oluşturur. Diğer bir ifadeyle kadın çığlıkları, söylemsel otoriteden yoksunluğa, 

söylemden dışlanmışlığa işaret eder. Smelik de (2008) benzer şekilde egemen sinemada kadın 

sesinin çok kolayca çığlığa, mırıltıya ya da sessizliğe indirgenmesinin tam da bu sesin, 

söylemden dışlanmış olmasıyla ilişkilendirir (15). Kadın çığlıkları bir yandan dilin sınırlarına 

işaret ederken, öte yandan bazen de tam aksi bir etki yaratabilir, dilin ifade etmekte güçlük 

çektiği bir anlam dünyası üretebilir. Yani kara deliğe dönüşmeyen, bunun yerine mevcut 

söylemleri altüst eden, direnen, direniş gösteren seslere dönüşebilir çığlıklar.   

 

Nermin Saybaşılı (2020) dilin ve kültürün kıyısında hareket eden, anlamın ve iktidarın 

işleyişine tabi kılınamayan, yeni duyumlar ve hisler yaratan ya da duyulmaz olanı duyulur kılan 

sesleri, "mıknatıs-ses" olarak tarif eder. Mıknatıs sesler Saybaşılı'ya göre bir fazlalığın, kör 

noktanın, akışı bozguna uğratanın veya taşkınlığın dışavurumudur. Egemen olana değil, 

güçsüzün tınıları ve ritimlerine işaret eden, iktidarın sesine muhalif olan ya da bu seslere kendi 

izlerini bırakan mıknatıs-sesler, "Baba'nın hükümran diline karşı kadın/çocuk/erkek sesleri"ni 

(17) kapsar. Kadın çığlıklarını da belirli bağlamlarda Saybaşılı’nın ifade ettiği mıknatıs sesler 

olarak görebiliriz. 80'ler kadın filmlerinde bu tarz seslerin yankılandığı anlara pek çok defa 

tanık oluruz. İlk akla gelen örneklerden biri Adı Vasfiye (Atıf Yılmaz, 1985) filminde 

Vasfiye'nin (Müjde Ar) rahatsız edici bir şekilde uzayan, uzadıkça her yere savrulan, 

denetimden çıkarak kontrol edilmesi mümkün olmayan çığlığıdır. Vasfiye'nin bir tür deliliği 

yankılayan çığlığı, yalnızca o anda maruz kaldığı fiziksel şiddete gösterdiği bir tepkiyi değil, 

ama aynı zamanda yaşadığı tüm baskılara karşı bir isyanı barındırır. Bedenden çıktığı anda 

kendi başına hareket eden, dalga dalga yayılan ve tesir alanını genişleten bu çığlık, egemen 

olanı sarsan, onu ters köşe eden bir kuvvet doğurur. Vasfiye'ye şiddet uygulayan Emin (Aytaç 



                                                                                                91 
 

 

Arman), bu çığlık karşısında yalpalar, ne yapacağını bilemez hale gelir.  Sahip olduğu fiziksel 

gücün de elinde tuttuğu kemerin de bir kudreti kalmaz. Vasfiye’nin çığlıkları uzun süren bir 

sessizlikten sonra ortaya çıkar. Emin elinde kemeriyle Vasfiye’ye vurdukça “bağır ulan” 

demesine rağmen Vasfiye, dişlerinin arasına aldığı eliyle ağzından hiçbir ses çıkmamasına 

gayret gösterir.  Bu durum Emin’i duymak istediği sesi buyur ettiği anda duyamadığından 

kaynaklı daha da çok öfkelendirir. Ancak beklenmedik bir anda Emin’i de şok edecek bir 

şekilde Vasfiye tuhaf bir şekilde yükselen, yayılan çığlıklar atar. Bu sefer Emin ondan 

susmasını ister, ancak Vasfiye yine Emin’e riayet etmez. O istediği zaman çığlığını bitirir ve 

masanın üzerinden kapıverdiği bıçakla Emin’i kovalamaya başlar. Emin evden kaçmak zorunda 

kalır. Emin’in sus-bağır direktifleri karşısında Vasfiye sesini, istediği gibi yönetmiştir, Emin’in 

buyur ettiklerine itaat etmemiştir.  

 

Vasfiye’nin çığlığı Teyzem (Halit Refiğ, 1986) filminden Üftade’nin çığlığına bağlanabilir. Bu 

çığlıklara genelde Üftade’nin hem uyanıkken hem de uyurken gördüğü kabuslar neden olur. 

Kabuslar, geçmişte yaşanan taciz deneyimleriyle ilişkilidir, üvey babasının ona yaşattığı 

travmaların bir dışavurumudur. Evin her tarafını sarmalayan çığlıklar, bu evin içerisinde 

yaşanan şiddetin ve dile gelemeyenlerin göstergesine dönüşür. Bazen de bu çığlıklara, belirli 

ifadeler eşlik eder. Örneğin Delikan (Atıf Yılmaz, 1982) filminde Zekiye (Müjde Ar) Sefer'e 

(Tarık Akan) "orospuyum işte" diye haykırır. Zekiye'nin haykırışı utanç veya mağduriyet  

söylemi barındırmaz; tam aksine gücenmeden sahiplenilen bir pozisyona işaret eder. Bu 

haykırış, bir başka kadının, Aygül’ün, haykırışını yankılar. Bir Yudum Sevgi’de Aygül, kapısına 

dayanan kocasının akrabalarına karşı “kahpeyim var mı diyeceğiniz” şeklinde bağırır. Bir 

kadının ağzından bir başka kadının ağzına teslim edilen isyanın sesidir bu haykırış. 80'lerin bu 

isyanı sonraki dönemlerde başka filmlerde başka isyanlarla buluşur. Örneğin Uğur’un 

Masumiyet (1997) filminde “orospuyum ulan” şeklindeki haykırışıyla buluşur. Kadınları 

aşağılamayı, yaralamayı ve onları utanca sevk etmeyi amaçlayan “orospu” ve “kahpe” gibi 

tabirlerin kadınların kendileri tarafından sahiplenilmesiyle, eril kültürün bu tabirlere yüklediği 

ahlaki uzantılar ters yüz edilir. Zira inkâr edilmesi gereken inkâr edilmemiştir ve böylelikle 

ortaya çıkması beklenen, örneğin utanç gibi duygular yerini bir tür cürette bırakmıştır. Bu 

yüzden de yıkıcıdır. Uğur Bekir’e kendi bedeniyle ilgili söz sahibi olan tek kişinin kendisi 

olduğunu haykırır. Yani Bekir’in katlanamadığı ve kabul etmeye bir türlü yanaşamadığı şeyi. 

Bu kabullenemeyiştir bir erkeği, Bekir’i, sinir krizlerine ve deliliğe sürükleyen. Erkeğin sinir 

krizleri en çok kadın bedeni üzerinde uygulanan iktidar kaybıyla ilişkiliyken, kadınların 

krizleri, çığlıkları ve haykırışları uygulanan bu iktidara yönelik isyanı yankılar.  



                                                                                                92 
 

 

 

Yukarıda zikredilen çığlıklar ve çığlıklara eşlik eden ifadeler egemen söylemi, akışı, bozması 

bağlamında parazit sesler olarak adlandırılabilir. Egemen söylemi istikrarsızlaştıran, yer yer 

onu duyulamaz kılan bir nevi “dış mihraklar” olarak adlandırılabilecek seslerdir bunlar. Parazit 

sesler her an söyleme dönüşme tehdidi savurmaları ve bazen de bunu başarmaları bağlamında 

üreticidirler. Eril söylemle çatışan yeni söylemlere alan açarlar. Vasfiye’nin çığlığı eril kudreti 

afallatırken, Aygül’ün ve Uğur’un çığlıklarına eşlik eden ifadeleri, kadınların bedenlerini hedef 

alarak uygulanan dilsel şiddeti anlamsız bir boşluğa mahkûm eder; onu, kadınları yaralayabilme 

kudretinden mahrum bırakır.  

 

 

3.3.6. Kadınlar Arası Sosyallik ve Arkadaşlık  

80'lerin kadın filmleri kadınlar arası ilişkileri kimi zaman doğrudan kimi zaman da öykü 

dünyasının bir yan unsuru olarak görüntüye getirir. Ancak hemen hemen her filmde kadın 

karakterlerin muhakkak güven duyduğu, dertleştiği, belirli konularda destek aldığı ve 

dayanışma içerisinde olduğu bir arkadaşa veya arkadaşlara sahip olduğunu görürüz. Adı 

Vasfiye’de Vasfiye ile Selma; Mine’de Mine ile Perihan; Gizli Duygular’da Ayşen ile Aysel; 

Bir Kadın Bir Hayat’da Nuran ve Sabiha, Fahriye Abla’da Fahriye ve Sevgi örneğin. Bu 

filmlerde kadınların birbirleriyle ilişkilenme biçimlerinin çeşitliliğini; ortaklıklar kadar 

farklılıklar da içeren kadınlar arası deneyimleri görürüz. İlişkilenme biçimleri büyük bir oranda 

yakın dostluklar, komşuluk ilişkileri, iş arkadaşlığı veya akrabalık bağları çerçevesinde olur.  

 

Bir Yudum Sevgi’de mahalleli kadınların gündelik telaşlarına, ev içi emeklerine, rutinlerine ve 

bu rutinler içerisinde birbirleriyle paylaştıkları deneyimlere tanık oluruz. Çocuklar ve eşlerle 

ilişkiler bu deneyimlerin ana eksenini oluşturur. Bunun yanı sıra karşılıklı yardımlaşmaya, 

cinsellik ve güzellik alanında kadınlar arası bilgi aktarımlarına ve ihtiyaç halinde destekleyici 

ve motive edici davranış biçimlerine şahit oluruz. Film, kadınların egemen sinema 

perspektifinden temsil edilmeye pek fazla değer bulunmayan kimi rutinlerini de gösterir. 

Örneğin Aygül ve Hanife'nin kaş alma sahnesi bu çerçevede yorumlanabilir. Bu sahne aynı 

zamanda kadınlar arası her an arzulu bir alana geçme potansiyeli gösterebilecek dokunuşları da 

görüntüye getirir. Kaş alma işlemi bittikten sonra her iki kadın bir oyun havasında ve 

gülüşmeler eşliğinde birbirlerine dokunurlar, elbiselerini çekiştirirler. Bir Yudum Sevgi 

gecekondu mahallesinde yaşayan kadınların yani belirli bir grup kadının sosyalleşme 

biçimlerini ve birbirleriyle paylaştıkları deneyimleri aktarır. Bu deneyimler ve kurdukları ilişki 



                                                                                                93 
 

 

tarzları, gecekondu yaşamının zorluklarıyla ve yoksullukla şekillenir. Ev yaşamı, çocukların 

bakımı kolay değildir ve üstelik bu işlerle ilgili sorumlulukları neredeyse tek başlarına 

üstlenmek durumundadırlar. Kadınlar hem bu sorumluluklarla ilgili zaman zaman birbirlerine 

destek çıkarlar hem de bu sorumlulukların verdiği yorgunluğu ve bıkkınlığı beraber keyifli 

vakitler yaratarak atmaya çalışırlar.  

 

Aaah Belinda (Atıf Yılmaz, 1986) filminde ekonomik özgürlüğe sahip, kentli bir kadın olan 

Serap/Naciye ile Feride'nin arkadaşlığını görürüz. Naciye ile Feride'nin geleneksel aile kodları 

çerçevesinde içerisinde yer aldıkları anne/eş pozisyonunun yaptırımlarından hareketle 

akşamları istedikleri gibi ve istedikleri kadar dışarıda vakit geçirmeleri mümkün değildir. 

Ancak iki kadın yine de iş birliği içerisinde eşlerini manipüle ederek bir süreliğine de olsa 

dilediklerini gerçekleştirmeyi başarırlar. Bu başarıyı kadınlar yan yana durarak belirli taktikler 

üzerinden ataerkil normlarla oynayarak elde ederler. Mevcut koşulların mümkün kılmadığı 

kimi pratikleri iki kadın, risk almalarına rağmen koşulları zorlayarak gerçekleştirme imkânı 

bulurlar. Naciye ile Feride'nin arkadaşlığı bu doğrultuda kendilerine uygulanan toplumsal 

cinsiyet baskısını bir süreliğine de olsa bertaraf edecek bir biçimde birbirlerine gösterdikleri 

pratik yardımlaşma ekseninde inşa edilir.  

 

Dul Bir Kadın’da (Atıf Yılmaz, 1985) Suna ve Ayla yakın arkadaştırlar. Aynı zamanda 

çocukluk arkadaşı olan iki kadın, güçlü bir iletişim içerisinde olup hem zor zamanlarda hem de 

keyifli anlarda yan yana durmayı bilirler. Beraber Bodrum'a tatile gitmeleriyle ve hayatlarına 

Ergun'un girmesiyle ilişkileri de dönüşüm geçirir. Fotoğrafçı olan Ergun'un ikisini model olarak 

kullandığı kareler, aralarındaki bağın bir göstergesine dönüşür. Yan yana duran başları, 

birbirine dokunan elleri veya buluşan gözleri çerçevelerin içini doldurur. Böylelikle odağın, 

Ergun'den iki kadın arasındaki bağa kaymaya başladığını görürüz. Film Ergun'un içerisinde yer 

aldığı tanıdık dünyadan ve bilindik imgelerden uzaklaşıp, bambaşka bir dünyaya, kadınlar arası 

bağı görünür kılan imgelere odaklanır. İmgeler aynı zamanda iki kadın arasındaki mevcut 

ilişkiye arzulu alanda dolaşan bir fazlalığın da eklendiğini görünür kılar. Bu alanı en çok iki 

kadının çıplak bir şekilde aynı yatakta uyumuş olduklarını gösteren imge üzerinden okuruz. 

İçerisinde bir önceki gece beraber olduklarına yönelik bir ima barındıran, bununla ilişkili bir 

muğlaklık yaratan imge, kadınlar arası farklı ilişki formlarına yönelik bir olasılıklar alanı 

yaratır. Arkadaşlık kavramının içeriğini genişleten, sınırlarını esnekleştiren ya da onu daha 

arzulu bir tarafa çekiştiren bu alan aynı zamanda kadınların film içerisinde kapladığı hem 

fiziksel hem de sembolik uzamı da genişletir.  Zira Ergun filmin sonunda hikâyenin dışına atılır 



                                                                                                94 
 

 

ve sinematik alan sadece iki kadına, Suna ve Ayla'ya, bırakılır. Filmin son sahnesi güzel bir 

günde ormanlık alan içerisinde keyifli vakit geçiren iki kadınla biter. Bir oyun havası eşliğinde 

Suna'nın kızıyla beraber birbirlerine attıkları öpücükleri yakalamaya çalışırlar. Kadından 

kadına atılan ve karşılık bulan bu öpücükler, keyifli anları heteroseksüel ikili ilişkilere 

hapsolmayan farklı ilişki formlarına bağlar. Üçüncü karakter Ergun'un yarattığı depresif 

havadan eser kalmamıştır. Ergun'un saf dışı kalmasıyla beraber kadınlar da aradıkları mutluluğu 

bulmuş gibidir.  

 

 

 
Şekil 3.6: Dul Bir Kadın  

 



                                                                                                95 
 

 

Şekil 3.7: Dul Bir Kadın 

 

Atıf Yılmaz'ın bir başka filminde, Kadının Adı Yok ’da (1988) da yine iki kadın ve bir erkek 

arasındaki ilişkiyi izleriz. Erkek karakterin etrafında inşa edilen merkezi konumun yavaş yavaş 

yön değiştirerek iki kadına, Işık ile Sevil'e, kaydığını görürüz. Aynı erkeğe âşık olan fakat bu 

durumu aralarında bir rekabete dönüştürmeyen, tam aksine birbirlerini anlamaya çalışan ve 

birbirlerine destek olan iki kadındır Işık ile Sevil. Aralarındaki dostça yaklaşım erkeği, 

Mehmet'i, odağın dışına iter. İçerisinde üçünün yer aldığı çerçeveler yerini iki kadının birbirine 

şefkat gösterdiği ve kadrajı tek başlarına doldurdukları anlara bırakır. Film aynı zamanda Işık'ın 

okul hayatındaki arkadaşlıklarını da görüntüye getirir. Okul hayatı Işık ve arkadaşları için yeni 

deneyimlerin, keşiflerin yaşandığı, romantik ilişkilerin, cinselliğin ve ilk heyecanların tadına 

varıldığı bir dönem. Ancak bu deneyimleri gizli yaşamak zorundadırlar ve bu çerçevede 

ailelerine karşı birbirlerinin sırdaşı olurlar. Erkekler dünyasının cinsiyetçi yaklaşımları 

karşısında birbirlerini koruyup kollarlar, iş birliği içerisine girerler.    

 

1990'larda İki Kadın (Yavuz Özkan, 1992) filminde de benzer bir çatışmayı, iki kadın ve bir 

erkek arasında cereyan eden bir ilişkiyi, görürüz. Fahişe karakterinde Zuhal Olcay, kendisine 



                                                                                                96 
 

 

tecavüz eden bir politikacıyı, bakanı, ifşa eder ve mahkemeye başvurur. Süreç, fahişe 

karakterini ve bakanın eşini birbirine yakınlaştırır. Sahip olduğu güce ve zorbalığa güvenen 

bakan, vuku bulan olayı her ne kadar inkâr etse de eşi, ona tam olarak itimat etmez ve mağdur 

olan kadınla iletişime geçer. İki kadın zamanla birbirlerine güvenerek bir arkadaşlık ilişkisi inşa 

ederler. Erkeğin ve yaptığı kötülüklerin dışarıya atıldığı bu ilişki içerisinde kadınlar, zamanın 

ağır aktığı, birbirlerine açıldıkları ve gittikçe yakınlaştıkları yalnızca kendilerine ait olan bir 

dünya yaratırlar. Bu dünya içerisinde erkeğin hiçbir hükmü yoktur ve kadınlar üzerinde sahip 

olduğu sembolik güç etkisini yitirir. Göl kenarında, ormanın içinde, dışarıdan yalıtılmış ıssız 

bir evde baş başa geçirdikleri vakitler her ikisine de çok iyi gelir. Gölün dinginliği, sessizlik, 

doğanın canlı renkleri içerisinde kadınların birbirleriyle kurdukları yumuşak ve hassas iletişim, 

eril kuralların geçerli olduğu dünyayla zıtlık içerisindedir. Dışarıda yağan yağmur, şöminede 

yanan ateş ve alkol eşliğinde iki sevgili gibi zaman geçirirler. Şöminenin başında kadınların 

birbirlerine bakışları ateşin arzuyu çağrıştıran dünyasıyla paralellik gösterir. Çerçeve ateşi, iki 

kadının ortasına yerleştirir ve onları dış dünyadan ayırır. Film heteroseksüel romantik 

ilişkilerde tanıdık olan imgelerin içerisine iki kadını koyar. Göl üzerinde kayıkla yol alırlar, 

şarap ve müzik eşliğinde baş başa akşam yemeği yerler, ateşin başında yan yana uzanırlar. Bir 

aşk hikayesi mi? Bir arkadaşlık ilişkisi mi? Film iki kadın arasındaki bağa bir isim koyma gereği 

duymadan bu ara alanda dolaşır21.  

 

                                                        
21 Metin Akdemir Dul Bir Kadın, Kadının Adı Yok ve İki Kadın filmlerinden hareketle Hayalimdeki Sahneler (2020) 
adlı belgeseli çeker. Akdemir belgeselinde her üç filmde de kadınlar arası ilişkinin, arkadaşlıktan öte imalar 
barındırdığını ve queer olanaklara açıldığını savunur. Akdemir hem bu üç filmde yer almış kimi oyuncularla ve 
sinema yazarlarıyla röportajlar yapar hem de tamamlanmadığını düşündüğü belirli sahneleri kendi yorumuyla ve 
yeni oyuncularla tamamlamaya çalışır. Akdemir filmlere yaptığı “ek”lerle, muğlak olanı, ima edileni queer olanın 
lehine biraz daha eğip büker. Diğer bir ifadeyle kendi hayalindeki sahnelerle kadınlar arası ilişkileri “masum 
arkadaşlık” alanından erotik olanın alanına doğru çekiştirir, onu queerleştirir.  



                                                                                                97 
 

 

 
Şekil 3.8: İki Kadın  

 

3.3.7 Sabiha’nın Yol Arkadaşları: Vesikalı Kadınlar 

Vesikalı kadın karakterler ya da diğer bir deyişle fahişe figürü Türk sinemasında sıklıkla 

kullanılan, tekrar eden bir motiftir. Bu motif büyük bir oranda aile değerlerine tehdit oluşturan, 

ahlaksızlığa işaret eden, düşmüş/kötü kadın karakteri üzerinden inşa edilir. Fahişe karakterinin 

bir derinliği yoktur, içerisinde yer aldığı bağlamdan kopuk bir şekilde temsil edilir. Ya en iyi 

ihtimalle iyi kalpli bir kader kurbanıdır ya da yıkıcı bir cinsellik çerçevesinde felaketlere 

sebebiyet veren, ahlaki normları ihlal eden ve bu yüzden bir an önce dışarıya atılması gereken 

biridir. Fahişe figürüyle ilgili alışagelmiş kimi zıtlıkları bozan ve bu figürü daha derinlikli bir 

şekilde hikâyenin merkezine taşıyan en önemli filmlerden biri ise Vesikalı Yarim (Lütfi Ö. 

Akad, 1968) filmidir. Filmin kadın karakteri Sabiha, ne tam olarak “iyi kalpli bir fahişe”dir, ne 

tam olarak cinselliğiyle ön plana çıkan vamp bir karakterdir ne de şefkatli anne/sevgili 

konumuna rahatlıkla yerleşebilmektedir. Sabiha diğer bir ifadeyle tüm bu konumlardan bir 

parça taşır. Filmin ismindeki yarılma hem sevgililik hem de fahişelik, Sabiha’yı tarif eder. Film, 

dışarıya atılanla, Sabiha’yla biter. Aile kavramını yücelten veya evine geri dönen erkeğin 

“doğru” seçimine vurgu yapan bir son sahne yoktur. Son sahne, Sabiha’nın seyirciye/kameraya 

doğru yürüyüşüdür: “bu sahnede...tarifi zor, tanımlanmaya direnen bir belirsizlik vardır. 

Yürüyen farklı bir Sabiha’dır sanki...Film bitmiştir ama Sabiha’nın nereye gideceği, ne olacağı 

belli değildir. Sabiha’nın bu hali iki fantazi çerçevesine de uymaz, ikisinin de dışındadır. 

Burada kadın olmaya dair saf bir olasılık hali görürüz. Bir sonsuz olasılık hali...” (Abisel, 

Arslan vd., 2005: 58).  Bahsedilen fantazi çerçevelerinden biri sevgi nesnesi olarak masum kız, 



                                                                                                98 
 

 

anne/eş, diğeri ise cinsellik nesnesi olarak vamp kadın, fahişe’dir. İlki şefkatli ve fedakâr olan 

eşe/sevgiliye işaret ederken, ikincisi cinsel arzuları içerir. Erkeğin arzusuna hitap eden bu 

fantazi çerçeveleri kadını, anne ve fahişe olarak ikiye böler. Kadınlığa dair bu bölme işlemi 

diğer bir ifadeyle karşıtlık, aynı zamanda bir başka karşıtlıkla, gelenek ve modernlik arasındaki 

zıtlıkla, paralellik gösterir. Bu ilişki içerisinde erkek, geleneğe ve aileye; kadın ise ailenin 

dışına, kente, gece hayatına yerleşir (Abisel, Arslan vd., 2005: 55-61).  

 

Filmin finali böylelikle kadın kahramanı hemen tanınabilir, yerleşik hale gelmiş çerçevelerin 

dışına taşır ve seyircinin kahramanla ilgili daha farklı olabilirlikleri tahayyül etmesine imkân 

tanır. Filmin finalini Feride Çiçekoğlu (2007) kentin, İstanbul’un dişil kimliğiyle ilişkilendirir:  

 

Vesikalı Yarim’in bir ihlal filmi olması, filmin sonunda izleyiciyi sokaklarda bir başına gezen 

Sabiha ile özdeşleştirirken, İstanbul’un dişil kimliğiyle de barıştırmasından kaynaklanır. Film, 

bu dişil kimliği fethedilmesi, alt edilmesi ya da ezilmesi gereken bir ‘öteki’ olmaktan çıkarıp 

‘biz’ kılar. Bu yanıyla film, Yeşilçam’ın ayrıksı bir örneğidir. Şehirle ilişkimizde bir dönemeci 

işaretler. Filmin mutlu aile tablosuyla değil Sabiha ile bitmesi, Sabiha’yı şehrin içinde tek başına 

bir kadın olarak göstermesi bu dönemeci işaretleyen özelliklerdir (108-9).   

 

 
Şekil 3.9: Vesikalı Yarim- Sabiha 

 

Sabiha karakterinin “düşmüş kadın” kimliğini aşan, bu kimliğe tam olarak yerleştirilemeyen 

katmanlı inşası, 80’lerin kimi kadın karakterleriyle ortaklıklar taşır.  Ömer Kavur’un Füruzan’ın 

aynı adlı hikayesinden uyarlanan Ah Güzel İstanbul (1981) filmindeki Cevahir (Müjde Ar) 



                                                                                                99 
 

 

karakteri bu çerçevede en erken örneklerden birini oluşturur. Cevahir’i yalnızca fahişe 

kimliğiyle tanımayız; bunun yanında çocukluk travmalarına, komşularıyla, arkadaşlarıyla olan 

ilişkilerine, hayal kırıklıklarına, bekleyişlerine, aşka düşüşüne, sevişmekten ilk defa aldığı 

hazza tanık oluruz. Cevahir ne “kötü kadın” pozisyonundadır ne de yalnızca iyi kalpli bir kader 

kurbanıdır. Feride Çiçekoğlu (2007) Cevahir karakterini şöyle tarif eder: “bizim sinemamızda 

ilk kez sevişen, öpüşen, üstelik bundan haz alan, kadını hazzın yalnızca nesnesi değil öznesi 

olarak da tasvir eden çığır açıcı bir karakterdir. Ayrıca bütün bunları bir fahişe kimliğiyle 

yaptığı için daha da cesur bir çıkıştır”22 (136).  

 

Sabiha karakterini 80’lerin fahişe karakterlerine başka açıdan bağlayan bir diğer unsur ise 

filmlerin finallerinden okunabilir. Sabiha Vesikalı Yarim filminin sonunda ayrılığı kabullenmiş, 

hayal kırıklığı içerisinde gözleri dolu dolu tüm kadrajı yüzüyle doldurana kadar kameraya 

doğru ilerler. Hüznü her tarafını kaplamıştır adeta etrafında bir zırh oluşturmuştur, gelip 

geçenleri fark etmez, tek bir noktaya odaklanmış bir şekilde ilerler. Ancak Sabiha’nın 

yürüyüşüne hüznün yanında bir tür cüret de eşlik eder. Şehrin, kameranın, seyircinin üzerine 

doğru yürür. Yenilginin yanında kabullenişin verdiği bir zafer, bir korkusuzluk hali de vardır 

Sabiha’da. Ah Güzel İstanbul’un finalinde de Cevahir’in şehrin kalabalığı içerisindeki yürüyüşü 

yer alır. Cevahir de hüzünlüdür, ayrılık acısı yaşar. Âşık olduğu erkeği terk etmek zorunda 

kalmıştır. Apartmanın kapısını ardında açık tutarak evden ayrılır. Yürüdüğü yollarda gümbür 

gümbür akan bir canlılık vardır ancak bu canlılık kendisine hiçbir şekilde dokunmaz. Köprüden 

denizi, vapuru izler bir süre. Kendini denize atmayı, intihar etmeyi düşünüyor gibidir. Ancak 

film böylesi bir anı göstermez; bunun yerine sigara izmaritini ayağıyla ezen birini görürüz. 

Sokağa atılan ve sonrasında da ayaklar altında ezilen Cevahir’dir sanki. Film bu bağlamda 

karamsar bir şekilde biter, Yeşilçam kodlarının “kötü yola” düşen kadınlar için uygun gördüğü 

sona yakın bir sondur izlediğimiz. Karakterin uzun uzun yürüyüşüyle biten diğer bir film ise 

Dağınık Yatak filmidir. Filmde Meryem karakteri benzer şekilde aradığı aşkı bulduğunu 

zannettiği ilişkiden hayal kırıklığıyla çıkar. Tükenmiştir, umudunu kaybetmiştir, hayalini 

kurduğu “saf/temiz” aşkı hüsranla sonuçlanmıştır. Sevgilisini terk ettikten sonra Meryem’in iç 

sesinin eşlik ettiği yürüyüşünü izleriz. Sabiha ve Cevahir’in yürüyüşlerine müzik eşlik ederken 

Meryem’in kendi sesini duyarız. Pişmanlıklar, keşkeler, geç kalmışlıklar vardır bu seste. 

                                                        
22 Çiçekoğlu, filmdeki sevişme sahnesinin Türkiye’deki kadınlığın tarihi açısından bir dönemeci işaret ettiğini öne 
sürer: “sevişmenin tadına ağır ağır varan, vardıkça şaşıran kadın...Orgazmı tanımayan kuşaklarca kadının kaderini 
en azından beyazperdede değiştiren bir sevişme sahnesidir bu” (2007: 136).  



                                                                                                100 
 

 

Melodrama uygun seslerdir bunlar23.  Meryem’le özdeşleşmemizi ve iç sesine yakınlaşmamızı 

sağlayan yakın çekimlerle ilerler yürüyüş bir süre. Arka planda deniz vardır, sahil boyu oturan 

insanlar. Ancak çerçevenin bütününü Meryem’in sesi kaplar yine de. Sonra daha geniş açılı 

çekimler gelir ve Meryem gittikçe daha az yer kaplar çerçevenin içerisinde. Ancak yine de ne 

Cevahir’de ne de Meryem’de Sabiha’nın neredeyse çerçeveden taşan, gözlerini kaçırmadan 

kameraya doğru ilerleyen cesareti, cüreti ve aynı zamanda dokunaklılığı görmeyiz. Meryem’in 

yakın çekimleri yüzünün bir kısmını gösterir. Meryem’in bakışlarıyla karşılaşmayız. Cevahir 

de öyledir, göz göze gelmeyiz onunla ve neredeyse kalabalıklar içinden seçmeye çalışırız onu. 

Oysaki Sabiha’nın bakışlarından kaçmamız mümkün değildir, her yerdedir, tüm uzamı 

kaplayan bir etki gösterir. Feride Çiçekoğlu (2007) Vesikalı Yarim’in finalinden hareketle filmi, 

80’lerdeki kadın filmleriyle şöyle kıyaslar: “Vesikalı Yarim 80’lerde yapılacak ve ‘kadın filmi’ 

olarak adlandırılacak kimi filmlerden çok daha önce ve onlardan daha radikal bir biçimde sonu 

kadınla biten, üstelik şehirde bir başına dolaşan bir kadınla biten bir film. Kamusal alanla yalnız 

kadını ilk kez buluşturan, bunu kadına acıyarak değil, izleyiciyi onunla özdeşleştirerek yapan 

bir film” (108).  

 

Asiye Nasıl Kurtarılır (Atıf Yılmaz, 1986) filmi, isminin de çağrıştırdığı gibi “düşmüş bir 

kadının” nasıl kurtarılacağına ilişkin arayışlara odaklanır. Bu arayışlar, mevcut ahlaki sisteme 

yönelik eleştirilerle son bulur. Fuhuşla mücadele derneği başkanı Seniye Hanım’ın Asiye’yi 

kurtarma çabasına eşlik eden ahlakçılığı böylelikle, filmin sonunda yerle bir edilir. Yine de film 

Asiye’ye bir kurtuluş yolu sunar. Ancak bu yol geleneksel ahlaki normlarla çatışan aykırı bir 

yoldur. Asiye’ye sunulan kurtuluş reçetesi genelev patroniçesi olmaktır. Filmin bağlandığı 

perspektif, fahişelerin kurtarılması gereken kader kurbanları olduklarına ilişkin söyleme karşı 

çıkar, kurbanlık anlatılarını tersyüz eder. Fahişeler film boyunca eril ahlaka karşı dans eder, 

oyunlar oynar ve bu oyunlar aracılığıyla sözü geçen ahlakın iki yüzlülüğünü ifşa ederler. 

Kurtarılması gereken kimse yoktur, zira tüm kurtuluş reçeteleri eril ahlakın bakış açısından 

yapılandırılmıştır. Film yalnızca fahişeliği konumlandırma tarzıyla ve orta sınıf ahlaki 

değerlere ilişkin öne sürdüğü tezlerle değil ama aynı zamanda biçimsel yapısıyla da farklı bir 

örnek oluşturur. Hikâye içerisinde hikayeler barındırır, teatral öğelere başvurur ve müzikal 

formatında ilerler. Kadınlar patriarkal sistem içerisindeki baskılanma biçimlerini ama aynı 

zamanda bu sisteme olan isyanlarını şarkılarla, danslarla, oyunlarla iletirler. Diğer bir ifadeyle 

                                                        
23 Steve Neale’e (1986) göre melodramın kurucu unsurlarından biri zamanın geri döndürülemezliğiyle ilgilidir. 
Bu durum keşke’lerin hâkim olduğu, geç kalmışlık hissiyatının ön plana çıktığı bir duygular dünyası yaratır (akt. 
Abisel, Arslan, vd., 2005: 39).  



                                                                                                101 
 

 

kendi hikayelerini kendileri anlatırlar. Bu tercih fahişeliği, “kötü kadın” veya “düşmüş kadın”la 

özdeşleştiren ve kadınları yalnızca pasif, kötücül ya da mağdur bir pozisyona sabitleyen anlayışı 

ters yüz eder; fahişelik deneyimini bu deneyimin özneleri aracılığıyla genişletir, derinleştirir ve 

böylelikle deneyime ilişkin başka türlü görüş olanakları yaratır. Kadınlar film içerisinde filme 

dönüşen oyunların hem oyuncusu hem de izleyicisidirler. Bazı kadınlar oyunları performe 

ederken, geriye kalanlar onları seyreder. Bu durum film içerisindeki kadınların da kendi 

deneyimlerine başka türlü bakmalarına alan açar.  

 

Dağınık Yatak (Atıf Yılmaz, 1984) filminde Meryem zengin erkeklere metreslik yapan biridir. 

Meryem çalışma hayatına ilişkin kendine has kurallarıyla, güzelliğiyle, hiç kimseye boyun 

eğmeyen tavırlarıyla adeta bir efsaneye dönüşmüştür. Ona âşık olan erkekleri intihara 

sürükleyecek kadar çaresiz bırakır. Meryem düşmüş, zayıf bir kadın değildir tam aksine güçlü 

bir karakterdir. İş hayatıyla iç dünyasını birbirinden ayıran, işine profesyonelce yaklaşan ve 

yaptığı işe ilişkin utanç veya mağduriyet gibi duygular beslemeyen biridir. Meryem bir gün 

kendisini kurtaracak bir erkeği beklemez; beyaz gelinlikler içerisinde evlilik hayalleri kurmaz. 

Ancak yine de düşünü kurduğu ve mümkün olabileceğine inandığı bir aşk macerası içerisine de 

girmekten kendini alıkoyamaz. Hüsranla sonuçlanan bu macera neticesinde Meryem, yine eski 

yaşamına geri döner.  

 

Yukarıda bahsedilen karakterlerin ortak yanlarından biri de geçmişten uzanan ve şimdiye 

musallat olan travmalarıdır. Bu travmalar büyük bir oranda kadınlık alanıyla ilgili yaşadıkları 

baskılardan, yasaklamalardan veya maruz kaldıkları taciz deneyimlerinden oluşur. Travmalar, 

film içerisinde olağan akışa müdahale ederek, olağan akışı keserek görüntüye getirilir. Bu 

kesmelerle sağlanan geçmişe ait görüntüler, şimdi’nin bir tür kurucu zemini olarak işlerlik 

kazanır. Ah Güzel İstanbul (1981) filmi, kuyudan iple çıkarılan ölü bir kadın bedeniyle açılır. 

Etrafta bu olayı korku ve merak içerisinde seyreden çocuklar vardır. Bu çocuklardan biri de 

küçük Cevahir’dir. Korku dolu gözlerle bakmaktadır kuyudan çıkarılan kadına. Bu gözleri bir 

kez daha filmin sonlarına doğru, Cevahir’in hayat sevincini yitirdiği ve belki de intihar etmeyi 

düşündüğü sahnede görürüz. Kuyudan çıkarılan kendi annesi miydi? İntihar mı etmişti? 

Öldürülmüş müydü? Cevahir’in geçmişine dair bu bilgileri vermez film, ancak köprüden aşağı 

doğru denizi seyreden ve belki de birazdan kendini denize atacak olan Cevahir’le kuyudan 

yukarı doğru iple çekilen kadın arasında bir ilişkisellik kurar. Suyun ölüme işaret ettiği bir 

ortaklık zemini oluşturulur her iki kadın arasında. Üstelik bu zemin, “kötü yola düşmüş” 

kadınların ortak sonu gibi işlerlik kazanır. Suyun, denizin 80’lerin pek çok filminde (Dul Bir 



                                                                                                102 
 

 

Kadın, Dağınık Yatak, Ölü Bir Deniz, Kadının Adı Yok...) kadınlar açısından özgürlüğe, kaçışa, 

aşka ve cinselliğe yönelik yaptığı çağrışımlardan çok farklıdır bu. Kupa Kızı (Başar Sabuncu, 

1986) filmi de sonrasından rüya olduğu anlaşılan, cinsellik odaklı kâbus ve fantazinin iç içe 

geçtiği bir sekansla açılır. Bu sekans bir anlığına birkaç farklı kesmeyle geçmişe gider. İlkinde 

çocuk Nilgün (Müjde Ar) annesiyle bir hastane odasındadır. Elinde oyuncak bebeği vardır, 

arkadan annesi onu kürtaj olmak için hazır hale getirilmiş bir kadını izlemeye zorlamaktadır. 

İkincisinde bir bakkal dükkanında göğüslerine dokunan bir erkekle, annesinin sevgilisiyle, karşı 

karşıyadır. Bir diğerinde ise evdedir, kapısını açtığı bir odanın içerisinde bir sevişme sahnesine 

tanık olur. Bu kesmeler film süresince daha fazla ayrıntılarla birlikte tekrar tekrar görüntüye 

gelir. Belli ki Nilgün, cinsellik etrafında içerisinde pek çok travmanın yer aldığı bir çocukluk, 

genç kızlık geçirmiştir. Nilgün’ün gündelik hayatı sürekli geçmişteki bu travmalara ilişkin 

belirli imgelerle kesintiye uğrar. Mevcut hayatını olduğu gibi yaşaması, evliliğine odaklanması 

mümkün değildir. Kadın olmaya, cinselliğe, aşka ilişkin travmatik bir geçmiş, Nilgün’ü hem 

korkularının hem de fantazilerinin iç içe geçtiği, genelevde çalışmak gibi olağan olmayan 

deneyimler yaşamaya sürükler. Nilgün’ün genelevdeki ilk deneyimi, geçmişteki bir anıya 

kesme yapar. Sevgilisiyle ilk defa öpüşeceği ancak annesinin müdahalesiyle gerçekleşmeyen 

bir andır bu. Annesi sevgilisini kovaladıktan sonra Nilgün’e de “orospu mu olacaksın, kaltak” 

diye bağırır ve onu koltuğun üzerine iter. Bu itme, bir bütünlük oluşturacak, aynı hikâyenin bir 

parçası kılacak biçimde genelevde erkeğin Nilgün’ü yatağa itmesine keser. Geçmiş oradadır, 

farklı biçimlerde Nilgün’ün her anına müdahale eder.  

 

Geçmişe ait imgeler ve bu imgelere yapışan duygular Dağınık Yatak filminin karakteri 

Meryem’in de yakasını bırakmaz. Örneğin mangal imgesi Meryem’i çocukluğuna, eve 

sevgilisini getiren babasının ve onlara hizmet eden annesinin içerisinde yer aldığı travmatik 

geçmişine götürür. Sıradan bir nesnenin harekete geçirdiği geçmişe ait bu görüntüler içerisinde 

Meryem, güçsüz ve mağdur annesiyle değil babanın sevgilisiyle özdeşlik kurar gibi görünür; 

onu taklit eder. Onlarla içki masasında oturur, söyledikleri şarkılara eşlik eder. Film Meryem’in 

metres olmasını, çocukluğunda babanın annesine rağmen bir sevgiliye/metrese sahip olmasıyla 

ilişkilendirir gibidir. Zira filmin tezine göre güçlü bir kadın olarak Meryem, güçsüz annesini 

değil başka kadınları rol model almıştır. Meryem geçmişine ait bu imgelerden kurtulmak ister 

ve bunu “unutmak istiyorum hepsini, her şeyi unutmak istiyorum” şeklinde ifade eder.  

 

Yukarıda dile getirilen fahişe karakterlerine yönelik ortaklığın, çocuklara uygun olmayan kötü 

aile koşullarında büyümeleri, taciz deneyimleri, baskılar ve yasaklamalar yaşamaları ekseninde 



                                                                                                103 
 

 

kurulduğu görülür. Diğer bir ifadeyle karakterlerin mevcut durumu, geçmişte yaşadıkları 

travmatik koşullara bağlanır ve bu koşullar ekseninde içerisinde yer aldıkları yaşam 

biçimlerinin bir anlamda mazur görülmesi sağlanır. Onları mevcut duruma sürükleyen şey, 

muhakkak ki travmatik geçmiş deneyimlerle açıklanır. Vesikalı Yarim filminin aynı zamanda 

bu bakış açısını da kırdığını not düşmemiz lazım. Film Sabiha’nın geçmişiyle ilgili seyirciye 

bir bilgi aktarmaz. Sabiha’nın bugününü travmatik bir geçmişin sonucu olarak inşa etmez. Bu 

bakış açısıyla ortaklık kuran filmlerden biri İki Kadın (Yavuz Özkan, 1992) filmidir. Filmin 

fahişelik yapan kadın karakteri (Zuhal Olcay) yaptığı mesleğe “gerekçe” oluşturacak bir 

geçmişe sahip değildir. İyi koşullarda, sevgi dolu bir ev ortamında büyümüştür. Kendi ağzıyla 

ifade ettiği gibi “klasik düşmüş kadın öyküsü” değildir onun hikayesi, seçimini kendi yapmıştır: 

“ben kendim istedim orospu olmayı, hiç kimse sebep olmadı”. Bu ifade karşısında şaşkınlığa 

uğrayan arkadaşına (Serap Aksoy) “anlaşılan sen çok dramatik bir hikâye bekliyordun” 

şeklinde cevap verir. Bu beklenti aynı zamanda “düşmüş kadın” hikayelerine belirli bir 

perspektiften yaklaşmaya alışık olan seyircinin de beklentisidir. Karakterin ifadeleri, hayata 

tutunma tarzı ve güçlü duruşu, yerleşik beklentileri gözden geçirmeye, başka türlü bakış 

açılarına yer açmaya olanak tanır.  

 

80’lerin fahişe karakterleri, kendilerine âşık olunan, sonu mutlu veya mutsuz biten romantik 

aşklar yaşayan kişilerdir. Feride Çiçekoğlu (2007), 90’ların ikinci yarısından sonra bu fahişe 

imgesinin sona erdiğini ve yeni bir imgenin ortaya çıktığını düşünür. Ona göre bu imge, “siyah-

beyaz hüzünlü fahişelerden de, intihara yazgılı ya da şen komşu renkli fahişelerden de 

farklıdır”. Çiçekoğlu Tabutta Rövaşata (Derviş Zaim, 1996), Masumiyet (Zeki Demirkubuz, 

1997), Ağır Roman (Mustafa Altıoklar, 1997), Gemide (Serdar Akar, 1998) ve Laleli’de Bir 

Azize (Kudret Sabancı, 1998) filmlerinden hareketle fahişelik imgesine ne romantik bir aşkın 

ne de mutlu sonun artık eşlik etmediğini savunur (143).  

 

3.3.8. Kadınların Arzusu 

80’lerin kadın filmlerini kadınların arzusuna odaklanan filmler olarak okumak mümkün. Bu 

filmlerde kadın bedeni ve cinselliğini düşünme biçiminde yaşanan dönüşümlerle kadın 

arzusunun ön plana çıktığı görülür. Kadın yalnızca arzulanan değil ama aynı zamanda arzulayan 

bir pozisyona yerleşir. Bu yerleşim biçimindeki en büyük dönüşüm ise arzulayan kadına 

yönelik bakışta yaşanan kırılmadır. Arzulayan kadın, baskın gelenek içerisindeki ikili 

kategorilerden yalnızca birine hapsolmak zorunda kalmaz.  Bu dönüşüm, ikililiğin kendisini de 

bozacak yeni bir temsil aralığı yaratır, mümkün olanın sınırlarını genişletir. Ya o/ya bu 



                                                                                                104 
 

 

şeklindeki egemen kategorileri aşan, kategorilerin kendisini işlevsiz kılan daha katmanlı kadın 

imgeleri ortaya çıkar.  

 

80’lerin kadın filmlerinde yer alan karakterlerin en önemli ortak yanlarından birinin arzularının 

peşinden koşmaları ve bunun için birçok şeyi göze almaları olduğu söylenebilir. Köy ortamında 

dul kalan Kurbağalar (Şerif Gören, 1985) filminden Elmas örneğin, toplumsal baskılara aldırış 

etmeksizin kadınlara yönelik çizilen pek çok sınırı ihlal eder. Kamusal alana çıkar, kadınlar için 

uygun görülmeyen işleri yapar, para kazanır, ev geçindirir. Toplumsal baskılar Elmas’ı 

yıldırmaz, kendisine yasaklı alanları dikkate almaz. Herkesçe kabul görecek bir şekilde kendisi 

gibi dul kalmış bir erkeğe değil, daha önce hiç evlenmemiş genç bir erkeğe âşık olur ve onunla 

evlenmek ister. Elmas dilediği bir ilişki yaşamayı arzular; geleneksel normları bozmayan, 

kendisine başkalarınca dayatılmış bir ilişkiyi değil. Kaybettiği eşinin yasını tutar fakat bu süreç 

bittikten sonra yeni heyecanlara açar kendini. Elmas’ın bu arzusu mevcut geleneklere ters düşer 

ve Elmas bir tehdit unsuruna dönüşür. Ancak Elmas, yine de sınırları zorlamaktan, arzu ettiği 

şeye doğru yol almaktan kendini alıkoymaz.  

 

Arzularını bastırmayan ve bu çerçevede ataerkil koşulların dayattığı sınırları ihlal eden bir diğer 

kahraman Bir Yudum Sevgi’nin Aygül’üdür. Gecekondu mahallesinde yaşayan Aygül, evli ve 

çocuk sahibi olmasına rağmen arzuladığı bir başka erkekle pek çok badireler atlattıktan sonra 

beraber olmayı başarır. Ataerkil baskılara boyun eğmeyerek bu baskıların dayattığı yaşam 

biçimini reddeder Aygül ve sonuç olarak hayalini kurduğu romantik ilişkiye kavuşur. Mine24 

filminin karakteri Mine ise bir kent kasabasında farklı biçimlerde de olsa Aygül ve Elmas’ın 

yaşadıkları deneyimleri kimi yönlerden paylaşır. Mutsuz bir evliliği vardır ve bir başka erkeğe 

aşıktır. Mine bir süre bu aşkı yaşamak konusunda tereddüt içerisinde kalsa da nihayetinde ne 

evliliği ne de çevre baskısı onu durduramaz ve arzularından vazgeçiremez. Böylelikle Mine her 

şeyi göze alarak, kendisine uygulanan baskılara isyan ederek mutsuz evliliğine sırt çevirir ve 

mutlu olacağını düşündüğü yaşama adım atar.   

 

                                                        
24 Mine filmi “Şoray kurallarının” yıkıldığı ilk filmdir. Mine karakterinde Türkan Şoray, ilk defa bu filmde bir 
sevişme sahnesinde yer alır. Dönmez-Colin Mine karakteriyle Türkan Şoray’ın yeni bir ikona dönüştüğünü 
düşünür (2004: 139). Benzer şekilde Atilla Dorsay da 1980’li yılların özellikle Mine ve Seni Seviyorum filmleriyle 
Türkan Şoray’a yeni bir kimlik kazandırdığını ifade eder (2000: 218). Öte yandan Paça Cengiz (2020) Şoray 
kanunlarını yalnızca çıplaklık veya sevişme sahneleriyle sınırlandıran bir eğilimin baskın olduğuna; ancak gerçekte 
bu kanunların çalışma koşullarını ve üretim sürecine çeşitli müdahaleleri kapsayan birçok kurala da işaret ettiğine 
dikkat çeker (5486).  



                                                                                                105 
 

 

80’lerin kadın filmlerinde daha önceden büyük bir oranda tabu olarak görülen cinselliğin 

“normalleştiğine” tanık oluruz. Yeşilçam’ın kodları çerçevesinde cinsellik, söz konusu 

“iyi/namuslu” kadınlar olunca en iyi ihtimalle ima edilir ama gösterilmez. Hele ki bu kadınlar 

fedakâr anne kimliğine konumlandırılmışsa cinselliği çağrıştıran her türlü imadan da uzak 

durulur. Suçlulukla veya günah kavramıyla ilişkilendirilen cinsellik böylelikle büyük bir oranda 

“kötü kadın” larla sınırlandırılır. Cinsellik çerçevesinde iyi kadın/kötü kadın ikiliğini kıran 

80’lerin perspektifi, Ölü Bir Deniz (Atıf Yılmaz, 1989) filminden Yüksel’in ifade ettikleriyle 

özetlenebilir: “aşkı da cinselliği de suçluluk duymadan yaşamak istedim”. 80’lerin belirli 

filmlerini bu çerçevede kadınlar açısından cinsellik ve suçluluk arasındaki bağı kırmaya çalışan 

filmler olarak okumak mümkün. Yukarıda zikredilen her üç film de bu bakış açısıyla paralellik 

gösterir.  

 

Arzulayan, cinsel isteklerini bastırmayan ve hatta dikizleyen bir karakter olarak Firar (Şerif 

Gören, 1984) filminden Ayşe (Hülya Koçyiğit), 80’lerin kadın ve cinsellik ilişkisine 

yaklaşımına önemli bir örnek oluşturur. Filmde kadın bedeninin yanı sıra erkek bedeninin de 

bir arzu nesnesine dönüştürülmesine tanık oluruz.  Bu filmin yanı sıra 80’lerin diğer kadın 

filmlerinde de kadın arzusunun genel olarak erkek bedenine yönelen böylesi bir bakışla 

görselleştirildiğini söyleyebiliriz. Yani bir tür yer değiştirmeyle, bakışı tersine çevirmeyle kadın 

arzusuna alan açıldığını dile getirebiliriz. Kimi yazarlar tersine çevirme işleminin mevcut 

yapıyı bozmadığına işaret etse de belirli isimler bu işlemin kadın arzusunu aktifleştirmek için 

önemli bir adım olduğunu düşünür. Örneğin Suzanne Moore’a (1989) göre arzu nesnesi haline 

getirilen erkek bedeni, dişil nazar için alan açar (48).  

 

Firar, hapishanede olan bir grup kadının koğuş içerisinde eğlendikleri, dans ettikleri bir 

sahneyle açılır. Film ilerledikçe bu kadınların hem kavgalarına, çatışmalarına hem de keyifli 

zamanlarına, birbirleriyle dayanışma biçimlerine tanık oluruz. Hemen hemen hepsinin tatmin 

edilmeyi bekleyen cinsel arzuları aralarında bir ortaklık oluşturur ve bu arzular koğuşun her 

tarafına yayılır. Erkekler üzerine konuşulur, erkeksizliğin zorluklarından söz edilir.  

Mahkumlardan biri revirde doktorla yaşadığı cinsel deneyimi anlatır. Onu herkes heyecanla, 

şevkle dinler, dinledikçe kendinden geçer ve yüzlerindeki ifadelerden tahrik oldukları 

anlaşılır25. Ayşe de bunlardan biridir.  

                                                        
25 Atilla Dorsay, mahkûm kadının yaşadığı cinsel deneyimi anlattıktan sonra, diğer kadınların toplu bir şekilde 
mastürbasyon yaptıklarını aktarır (2000: 214). İnternet ortamında rahatlıkla ulaşılabilen filmde öyle görünüyor ki 
bu sahne kesilmiş, sansürlenmiş.  



                                                                                                106 
 

 

 

Filmin ilerleyen sahnelerinde Ayşe’nin erkeklere yönelik cinsel arzularına daha açık bir şekilde 

tanık oluruz. Hapishaneden kaçtıktan sonra çalıştığı iş yerinde güreşen iki erkeği kapı 

aralığından arzulu bir şekilde seyreder. Sinemada klasikleşmiş bir motif olarak kapı deliğinden 

dikizleme eylemine benzer bu. Erkeklerin kaslarına uzun uzun yakın plan kesmeler yapar film 

ve Ayşe’nin gözlerini bu kesmelere odaklar. Açı/karşı açı şeklinde art arda Ayşe’nin bakışlarını 

ve kasları görürüz. Seyredilmeden seyretmenin keyfini çıkaran Ayşe, son anda kendisinin de 

bir başka erkek tarafından seyredildiğinin farkına varır, suç üstü yakalanmıştır.  Bu sahnede 

Ayşe hem dikizleyen hem de dikizlenen pozisyondadır. Bir başka sahnede ise yine Ayşe 

belinden yukarısını gördüğümüz duş alan bir erkeği seyreder. Ayşe’nin arzusunun ön plana 

çıktığı bu sahnelerde erkek bedeni de tıpkı kadın bedeni gibi parçalara ayrılır, birer arzu 

nesnesine dönüştürülür.  

 

 
      Şekil 3.10: Firar 

 

Ayşe, iki çocuklu bir annedir. Ancak film anneliği kutsallık söylemi içerisine hapsetmediği gibi 

kadını da Yeşilçam’ın kodlarına uygun, cinsel hayatının olduğu ima edilmeyen, bir anne 

konumuna sabitlemez. Tam aksine Ayşe, cinsel arzularını bastırmayan ve bu arzular 

çerçevesinde eline geçen fırsatları değerlendiren bir karakterdir. Zira bu durum Ayşe’nin 

çocuklarını çok sevmesini, onlar için birçok şeyi göze almasını ve fedakârlıkta bulunmasını 



                                                                                                107 
 

 

engellemez. Bu eksende Ayşe, cinselliğin kötülükle ve “kötü” kadınlarla ilişkilendirildiği 

Yeşilçam’ın karakterlerinden farklıdır. Üstelik Ayşe cinselliğini yalnızca keyif almak adına 

değil; çocuklarına kavuşmak gibi belirli amaçlar doğrultusunda da harekete geçirir. Kendisine 

âşık olan gardiyan Mahmut’u, cinsel cazibesini kullanarak hapishaneden kaçmasına alet eder. 

Yanında çalıştığı patronuna ait paraları çalıp oradan da kaçar. Ayşe çaresizce bekleyen, 

kaderine boyun eğen biri değildir; bunun aksine harekete geçen, kendine güç devşirmek için 

pek çok yola başvurmaktan çekinmeyen bir kadındır.  

 

Erkek bedeninin bir arzu nesnesi olarak parçalara ayrılması işlemini Dul Bir Kadın ve Dağınık 

Yatak filmlerinde de görürüz. Her iki filmde de açı/karşı açıyla art arda gösterilen parçalara 

ayrılmış erkek bedeni ve kadının arzulu bakışlarını görürüz.  

 

 

 
       Şekil 3.11: Dul Bir Kadın 

 



                                                                                                108 
 

 

 
       Şekil 3.12: Dağınık Yatak 

 

 

3.3.9. Miras İmgelere ve Kendi İmgelerine Yeniden Bakan Filmler 

Asuman Suner (2006), Adı Vasfiye (Atıf Yımaz, 1985) filminin kadın filmleri türüne ait önemli 

bir örnek oluşturduğunu ancak yine de bu tür içerisinde aykırı bir yerde durduğunu, diğer 

filmlerin hiçbirine benzemediğini söyler. Zira film anlatısını “olmayan” bir kadın üzerine inşa 

eder (295). Suner, Adı Vasfiye filminin kadınlara yönelik ikili bir yaklaşım sergilediğini 

düşünür. Ona göre film bir taraftan, kadınlara özne konumu verme fikrini bütünüyle terk 

ederken, diğer taraftan paradoksal bir şekilde patriarkal temsil sistemini ifşa eden, bu sistemle 

girdiği suç ortaklığını kabul eden ve böylelikle eleştirel bir içe bakış sergileyen bir metin (308). 

Filmin bu düşünümsel boyutuna başka yazarlar da işaret eder. Örneğin Övgü Gökçe (2004) 

filmin, “kendine referans yapan, kendini yansıtan (self-reflexive)/ kendinin farkında 

(selfconscious)” (247) bir film olduğunu söyler. Yine benzer şekilde Tül Akbal da (2006) 

filmden, “kendini anlatan, kendi anlatılarının farkında ve bu anlatılara gönderme yapan” (129) 

bir film olarak söz eder.  

 



                                                                                                109 
 

 

Film Vasfiye’yi dört farklı erkeğin ağzından yer yer birbirini tamamlayan ama çoğunlukla 

birbiriyle çelişen dört farklı hikâye üzerinden anlatır. Kimi zaman bir hikâyede kurulan 

gerçeklik bir başka hikâye tarafından yıkılırken kimi zaman da bir hikâyenin yarım 

bıraktıklarını bir diğeri farklı bir perspektiften tamamlar. Ancak yine de hikâyenin kahramanı 

Vasfiye’nin tutarlı, istikrarlı, bütünlüklü bir şekilde kavranması ya da bir yere sabitlenmesi 

mümkün olmaz. Diğer bir ifadeyle Vasfiye her hikâyede farklı bir kimlik kazanır. Filmin 

sonunda “aslında Vasfiye kimdir?” sorusu böylelikle cevaplanmamış olarak kalır. Vasfiye’yle 

ilgili tutunabileceğimiz veya gerçekliğine güvenebileceğimiz bir bilgi sunmamıştır film bize.  

Filmin bir kadının hikayesini hem farklı sınıf ve meslek grubundan olan dört erkeğin dilinden 

aktarması hem de bu aktarımlar arasında çelişkiler yaratması ve kadının kendi sesine yer 

vermemesi, “öteki” nin nasıl inşa edildiğiyle ilgili de önemli ipuçları sağlar. Burada öteki olarak 

kadın, hakkında konuşulan ancak kendisi konuşmayan, suskunluğa mahkûm edilen biridir. 

“Gerçek” Vasfiye yoktur, eril arzuların, korkuların, fantazilerin bir uzantısı olan mitler, 

Vasfiyeler vardır. Sinemanın eril bakışını kullanarak, bu bakışı ifşa eden diğer bir ifadeyle 

yapıbozuma uğratan bir yönteme başvurur film. Anlatılan kadının hikayesi değildir; erkeğin 

gözünden inşa edilen ya da erkeğin kadınlar üzerinden anlattıkları hikayeler vardır sadece. 

Akbal (2006) filmin isminin de bu duruma diğer bir ifadeyle erkek bakışına işaret ettiğinin altını 

çizer. Kadına isim koyan ve onu anlatan erkeklerdir. Bu çerçevede Akbal filmin bir kadın filmi 

olmaktan daha çok, erkekleri anlatan, erkekler üzerine bir film olduğunu savunur. Filmdeki 

erkek karakterlerin, Yeşilçam’dan tanıdık olan karakterlerle özdeşleştiğini26 ve böylelikle 

filmin kendi tarihine toplu bir iç bakış sunduğunu söyler (128-9).  

 

Her bir hikâyede farklı bir kadın mitiyle/kimliğiyle karşılaşırız. Emin’in hikayesinde Vasfiye 

“saf/temiz” kızdır, Rüstem’in hikayesinde femme-fatale’dir, Hamza’nın hikayesinde orta halli 

bir ev kadınıdır ve son olarak Fuat’ın hikayesinde ise “özgür kadın” rolündedir. Övgü Gökçe 

(2004) bu kategorilerin diğer bir ifadeyle “hangi Vasfiye” sorusunun “hangi Türk sineması” 

sorusuyla da ilişkili bir şekilde okunabileceğini düşünür. Bu çerçevede Gökçe, Emin’in 

hikayesini Yeşilçam filmleriyle; Rüstem’in hikayesini 70’lerin erotik filmleriyle Hamza’nın 

                                                        
26 Akbal (2006), Şoför Emin’in “düşkün bir İstanbul delikanlısı” olarak kaybetmiş ama yine de ayakta kalmayı 
başaran bir karakter olduğunu söyler. Yeşilçam’dan tanıdık olan bu karaktere ilişkin mitleri filmin yine de belirli 
açılardan bozduğuna işaret eder. Kötü adam rolünde olan Rüstem karakteri ise ancak erkekler ortamında var 
olabilen, kadınlar hakkında dedikodular çıkaran biri. Hamza geçmişe tutunan, geçmişin her zaman daha iyi 
olduğuna inanan, kadınlara hamilik yapmaya soyunan bir karakter. Son olarak Fuat ise özgürleştirme misyonu 
taşıyan aydın bir karakter rolünde (130-3).  



                                                                                                110 
 

 

hikayesini arabesk filmlerle ve son olarak Fuat’la Vasfiye’nin ilişkisini de özellikle Atıf Yılmaz 

filmleriyle öne çıkan 80’lerin kadın filmleriyle ilişkilendirir (250).  

 

Yukarıdaki kategoriler, kadınlara ilişkin ve çoğunlukla “namus” kavramından hareket eden 

çeşitli eril inşalara işaret eder. Film kadınları belirli çerçeveler içerisine hapseden bu bakış 

açısını, çerçevelerin kendisini kullanarak eleştirir. Filmin sonunda donan görüntünün bir ayna 

gibi önce yavaş yavaş çatlayıp sonra da tuzla buz oluşu, Smelik’in (2008) egemen dişillik 

imgelerine yapılan kültürel müdahaleler çerçevesinde kullandığı “ve ayna çatladı” ifadesiyle 

ilişkilendirilebilir. Suner’in filmin patriarkal ideolojiyle olan suç ortaklığına yönelik üstlendiği 

farkındalığa ilişkin vurgusunu filmin, kendi inşa ettiği aynayı çatlatarak, tuzla buz ederek 

imgeleştirdiğini düşünebiliriz.  

 

Adı Vasfiye’yi, 80’lerin kadın filmlerinden biri olmasına rağmen yine de bu filmleri belirli 

açılardan eleştirdiğini ya da bu filmlerin sınırlılıklarını gösterdiğini düşünebilir miyiz? 80’lerin 

kadın filmleri en başta Atıf Yılmaz olmak üzere erkek yönetmenlerin ellerinden çıkar. Baş 

karakterler kadınlardır, kadınların hikayeleri anlatılır ancak tıpkı Adı Vasfiye’de olduğu gibi 

anlatıcının kendisi erkeklerdir. Suner’in (2006) de belirttiği gibi bu filmlerde her ne kadar kadın 

karakterler öykünün merkezinde yer alsa da karakterler çoğunlukla nesneleştirici olan dışarıdan 

bir bakışla inşa edilir. Buna göre Suner bu filmlerde kadınların anlatıyı harekete geçiren aktif 

özneler olmalarına rağmen yine de eril bakışın edilgen nesnesi olma konumlarını 

sürdürdüklerini düşünür (295). Bir kadın hikayesini erkek bakışından anlatan ve bunun farkında 

olan, hatta bunu ifşa eden bir film olarak Adı Vasfiye’nin, bu çerçevede 80’lerin kadın 

filmlerinde yaratılmış olan kadın imgelerini bozmaya, diğer bir ifadeyle bu imgelerle kurulan 

gerçekliğin mitsel taraflarını görünür kılmaya çalıştığı söylenebilir. Adı Vasfiye, 80’lerin kadın 

filmlerinde anlatıcının/yönetmenin kimliğine işaret eden ve bu kimliğin asimetrik cinsiyet 

politikalarıyla olan temasını hatırlatan bir film olarak okunabilir. Bu çerçevede 80’lerin kadın 

filmlerine ve bu filmlerde kurulan kadın imgelerine başka bir gözle bakmamıza alan açar.  

 

Filmde Doktor Fuat karakterinin anlattığı Vasfiye, 80’lerin kadın filmlerinin kahramanlarına 

benzer. Fuat’ın hikayesinde Vasfiye toplumsal baskılara, kısıtlamalara aldırış etmeyen, 

arzularını bastırmayan, cinselliği özgürce yaşayan bir kadındır. Bu hikâyenin anlatıcısı olarak 

Fuat, 80’lerin kadın filmlerinin yönetmenlerinden biri gibidir. Fuat’ın hikayesi yaratılan 

Vasfiye kimliğinin daha genel bir ifadeyle “özgür kadın” karakterinin erkek bakışından inşa 

edilmiş olduğunu hatırlatır bizlere. 80’lerin kadın filmleri böylelikle Yeşilçam’a özgü pek çok 



                                                                                                111 
 

 

kodu bozmuş olsalar da yine de erkek bakışının izlerini taşırlar. Bu çerçevede Adı Vasfiye 

kadınlar açısından 80’lerin kadın filmlerinin hem radikal hem de geleneksel taraflarına işaret 

eden bir film.  

 

1980’lerde Adı Vasfiye filmi dışında yine kendi üzerine düşünen, hem kendinden önceki 

geleneğin hem de kendisinin yarattığı kadın imgelerini bozan, bu imgelerin inşa ediciliğini açık 

eden başka filmler de görürüz. Bunlardan biri yine Atıf Yılmaz’a ait Hayallerim, Aşkım ve Sen 

(1987) filmidir. Burada yine bir erkek yazar ve dört ayrı karakteri canlandıran bir kadın vardır. 

Derya Altınay, Lamia, Nuran ve Melek. Hepsi Türkan Şoray tarafından oynanan bu karakterler 

arasında filmin sinema oyuncusu Derya’nın aslında isminin Selime olduğunu öğreniriz. Lamia, 

Bir Beyoğlu Düşü adlı film için senarist tarafından isimsiz olarak kurgulanan ancak sonrasından 

yapımcıların müdahalesiyle kendisine isim konulan bir film içi film karakteri. Kadını 

isimleştirme işlemiyle senaryoya yapılan müdahale filmin ismine de yapılır, Bir Beyoğlu Düşü, 

Adı Lamia’ya dönüştürülür. Nuran ve Melek ise ana karakter Coşkun’un hayali Yeşilçam 

karakterleri. Tıpkı Adı Vasfiye filminde olduğu gibi burada da yine kadınlara ilişkin temsiliyet 

meselesi üzerinden “kim”, “hangi kadın” soruları öne çıkar. Tüm bu karakterler sinemada 

üretilen kadın imgelerine ilişkin bir çerçeve sunarlar. Yazarın aradığı ise bu çerçevenin dışına 

çıkacak “yeni” bir kadın imgesidir. Bu arayış film içerisinde şöyle bir diyalogla açıklık kazanır: 

- “Ne arıyorsun burada?” 

- “Bir kadın arıyorum ama nasıl biri bilmiyorum”  

- “Böyle biri mi aradığın?”  

- “Değil, hiçbiri değil”.  

Bir başka diyalogda ise: 

- “Adı ne?” 

- “Bilmiyorum, adı yok onun”.   

 

Yazarın belirli çerçevelerden kaçınmak için isimsiz bıraktığı, “adı yok onun” dediği karakterine 

isim konulacak ve hatta bu karakter etrafında inşa edilen filmin ismi de buradan türeyecektir: 

Adı Lamia. Vasfiye’yi adlandıran erkekler, aynı şeyi Lamia için yapmıştır. Adı Vasfiye’den Adı 

Lamia’ya, ya da Vasfiye’den Lamia’ya ve hatta bu karakterleri canlandıran Müjde Ar’dan 

Türkan Şoray’a uzanan bir sürekliliği takip ederiz.  

 

Film içerisinde yazarın “değil, hiçbiri değil” dediği yeni kadın imgesine yönelik arayışı aynı 

zamanda 80’lerin kadın filmleriyle de ilişkili bir arayışı tarif eder. Yukarıda da dile getirildiği 



                                                                                                112 
 

 

gibi pek çok yazar 80’lerde kadın temsillerine ilişkin yeni imgelerin ortaya çıktığını savunurlar. 

Bu arayışa karşılık gelen yenilik, Yeşilçam geleneğinde bakire/fahişe şeklinde ikili olarak 

kodlanan kadın temsillerinin dışına çıkmaktır.  Filmde Nuran ve Melek karakterleri bu kodlara 

referansla inşa edilir. Yazar her ne kadar bu karakterlerin işaret ettiği kalıpların dışına çıkmak 

istese de tekrar tekrar bu kalıpların, Yeşilçam’ın, içerisine düşer. Senaryosundaki kadın kâh 

Melek gibi bir femme fatale’e dönüşür, kâh Nuran gibi acılı/cefakâr bir anneye dönüşür. 

Yeşilçam’ın hayaletlerinden kaçması çok zordur. Film böylelikle hem Yeşilçam’a, hem 

dönemin film endüstrisine hem de 80’lerin kadın filmlerine açılan, bunların içerisinden geçen 

pek çok katman yaratır.  

 

Paça Cengiz (2020) Hayallerim, Aşkım ve Sen filminde aynı zamanda ses kullanımının da 

Yeşilçam geleneğinde kadınların ne şekilde kategorize edildiğini hatırlatan bir işlevselliğe 

sahip olduğunu savunur. Film içerisindeki hayali iki karakter Nuran ve Melek’te Türkan 

Şoray’ın kendi sesi yerine dublaja başvurulur. Paça Cengiz femme fatale Melek’i Yeşilçam’da 

yıllarca “kötü kadınları” seslendiren dublaj sanatçısı Alev Koral’ın, cefakâr anne Nuran’ı ise 

“iyi kadınların” sesi olan Nevin Akkaya’nın seslendirdiğine işaret eder. Bu farklı iki sese aynı 

zamanda Derya Altınay karakteri için de başvurulur. Yazar Coşkun’un fantazilerinde Derya 

eğer Melek konumundaysa yine Alev Koral’ın, Nuran konumundaysa Nevin Akkaya’nın sesi 

kullanılır. Geri kalan durumlarda Türkan Şoray’ın kendi sesi yer alır. Fantazi sahnelerine eşlik 

eden müzikler de değişir (5489-90). Yani film Yeşilçam’ın sese ilişkin kodlarına da işaret eder. 

Kadınların yalnızca imge düzeyinde değil ama aynı zamanda ses düzeyinde de belirli 

kategoriler içerisine hapsedildiğini hatırlatır.  

 

Anlatı içi anlatılarla kendi yapılarını da ifşa eden, kadınlara ilişkin baskın imgelerin nasıl inşa 

edildiğine ilişkin bir sorgulama alanı açan filmlerden biri de Aaahh Belinda filmidir. Bu filmde 

yine birden fazla kimliği canlandıran bir kadın karakter vardır. Müjde Ar Serap, Naciye ve 

Asiye şeklinde üç farklı kimlik içerisinde yer alır. Serap “özgür kadın”, Naciye “eş/anne” ve 

Asiye “fahişe” rolündedir. Bu roller Türk sinemasında kadınlara ilişkin belirli 

kategorizasyonlara işaret eder. Benzer şekilde Asiye Nasıl Kurutulur filminde de Müjde Ar hem 

Nazlı hem Asiye rolündedir. On Kadın (Şerif Gören, 1987) filminde ise Türkan Şoray dokuz 

farklı kadın karakteri canlandırır. Her bir karakterin içerisinde yer aldığı hikâye, kadınların 

toplumsal yaşamda karşılaştıkları birbirinden farklı sorunlara işaret eder.  

 



                                                                                                113 
 

 

Yine yaratıcı bir erkek tarafından kategorileştirilerek birden fazla kimliğe bölünen bir kadın 

karakteri Arkadaşım Şeytan (Atıf Yılmaz, 1988) filminde görürüz. Filmin ana kahramanı Fatih 

(Mazhar Alanson), bir gece Şeytan’la karşılaşır ve ruhunu Şeytan’a satma karşılığında 

istediklerinin gerçekleşmesini sağlar. Bunların arasında bir mağazanın vitrininde yer alan 

gelinlikli bir mankenin canlı bir kadına dönüşmesi de vardır. Canlanan kadın Fatih’in istekleri 

referans alınarak sürekli birbirinden farklı kimlikler içerisine yerleştirilecek ama bir türlü 

“doğru ayar” tutturulamayacaktır. Fatih’in taleplerine göre Şeytan tarafından sürekli 

dönüştürülen kadın yine de Fatih’in hayalindeki imgeyle bir türlü örtüşmeyecektir. Ya çok fazla 

ya da çok az kalacaktır. En sonunda Şeytan’a nasıl bir kadın istediğini şöyle tarif eder: “yani 

biraz romantizm, biraz cinsiyet, biraz kişilik, birazcık ev kadınlığı, şöyle lise ayarında bir 

eğitim”. Hem film içerisinde sürekli dönüşüme uğrayan kadın imgeleri hem de Fatih’in “ideal 

kadın” tarifi, sinemada baskın kadın imgelerinin eril fantezi, arzu ve endişeler doğrultusunda 

inşa edildiğini hatırlatır. Filmde kadın karakter aynı zamanda 80’lerin “özgür kadını” nı ya da 

“feminist” bir kadını hatırlatacak bir kimlik içerisine de yerleştirilir. O saate kadar isimsiz olan 

karakter, “kadının adı olmalı” der ve kendine Özgür ismini koyar. Ancak kadınla bir sonraki 

karşılaşmamızda onun tekrar mankene dönüşmüş olduğunu görürüz. Film böylelikle 80’ler 

kadın filmlerinin yarattığı kadın imgesini de bir stereotip olarak işaretler. Yani film yalnızca 

kendinden önceki baskın imgelere değil, kendine de bakarak kendi yarattığı kadın imgelerini 

de sorunsallaştırır, bu imgelere mesafe alır.  

 

Yukarıda dile getirilen filmler, kadınların temsil edilme biçimlerinde belirli arayışları 

sergilerler. “Nasıl temsil etmeli?” meselesiyle ilgilenirler. Çok kimlikli, isimsiz, zaman zaman 

hayali karakterler yaratırlar. Bu karakterlerin gerçek isimlerinin, gerçek hikayelerinin ne olduğu 

çoğunlukla belirsiz kalır. Sürekli ayna imgeleriyle karşılaşırız, karakterler aynadan kendilerini 

seyrederler. Anlatı içerisinde anlatılarla bu karakterlerin yaratıcılarının meslekleri, konumları 

değişse de her zaman erkek olduğuna işaret edilir. Adı Vasfiye filminde yazar, filmin sonunda 

Vasfiye’ye “Ne olur anlat bana, doğrusunu söyle, herkes bir sürü şey anlattı, bu senin hayatın, 

ne olur bir şeyler söyle, bir de sen anlat” der. Vasfiye hiçbir şey anlatmaz, kadının hikayesini 

kendi ağzından duyamayız. Diğer filmlerde de izi rahatlıkla sürülebilen bu yokluk, kadınlara 

ilişkin imgelerin ne şekilde inşa edildiğine, karanlıkta bırakılanlara, uğultuya dönüştürülenlere 

işaret eder.  

 

 



                                                                                                114 
 

 

3.4. Türk Sineması Kadın Yönetmenlerine Genel Bir Bakış/İki Kaş Arasındaki Çizgi: 

Kadın Yönetmen Olmak  

 

Semire Ruken Öztürk (2004) Türkiye’de kadınların 1950’lerden sonra film yönetmeye 

başladıklarını ve Türkiye’nin ilk kadın yönetmeninin Cahide Sonku olduğunu aktarır.  Öztürk 

Türk sineması tarihinde kadın yönetmenlerin 2002 yılına kadar toplamda otuz beş filmle en çok 

film ürettikleri tarihin 1970-1979 yılları olduğunu not düşer. Bu tarih aralığında çekilen toplam 

film sayısı ise iki bin on dokuzdur. Kadın yönetmenlerin sayısı 1980’lere kadar yedi ile 

sınırlıyken bu sayı ancak 90’lardan sonra artışa geçer (34). Bahsedilen yedi yönetmen Cahide 

Sonku, Nuran Şener, Feyturiye Esen, Bilge Olgaç, Lale Oraloğlu, Birsen Kaya ve Türkan 

Şoray’dan oluşur.  Bu yönetmenler arasında en çok film üreten kişi ise Bilge Olgaç’tır. Olgaç 

hala Türkiye sinemasında “en çok film yöneten kadın yönetmen” sıfatıyla anılır (Öztürk, 2004: 

76). Olgaç uzun bir süre erkek kahramanların öne çıktığı erkek hikayeleri anlatır filmlerinde. 

Bu filmlerle ilgili Olgaç şunları söyler:  

 

Biz işimizi yapıyorduk. Sinemanın sanat olması diye bir fikrimiz hiç yoktu. Sinema o zaman 

sadece bizim ekmek kapımızdı. Onun için de filmlerdeki kadınları, erkekleri falan 

düşünemezdik. Avantür filmde elbette ki kadın soyunacaktır. Hiçbir zaman ben niye bu kadını 

soyuyorum, diye düşünmedim. Filmin gereği neyse onu yaptık.” (akt. Öztürk, 2004: 77-8).  

 

Bu filmlerin yanı sıra Olgaç, ağalık düzenini, feodal sistemi (Açlık, 1974; Gömlek, 1988) ve 

burjuva yaşamını (Bir Gün Mutlaka, 1975) eleştiren filmler de yapar. Deniz Morva Kablamacı 

(2011) Olgaç’ın ürettiği filmlerin avantür, arabesk filmlerden toplumsal ve kadın sorunlarına 

doğru bir çizgi izlediğini kaydeder (99). Olgaç’ın kadın karakterleri merkeze taşıyıp kadın 

sorunlarına eğildiği ve ataerkilliği sorguladığı ilk filminin ise Kaşık Düşmanı (1985) olduğu 

söylenebilir.  Film, bir köy düğününde meydana gelen tüp patlaması sonucunda köydeki 

kadınların çoğunun hayatını kaybetmesiyle gelişen olayları komedi unsurlarına başvurarak 

anlatır. Kadınların ataerkil sistem içerisinde taşıdıkları yükleri, sorumlulukları ve ezilme 

biçimlerini onların geride bıraktıkları boşlukla, yokluklarıyla aktarır film. Kaşık Düşmanı, 

Onaran’ın (1995) aktarımıyla 1985’te Fransa’da “Uluslararası Kadın Sinema Yönetmenleri” 

yarışmasında birincilik ödülü alır (79). Bir diğer filmi Gülüşan’da (1986) ise Olgaç, üç kadın 

ve bir erkek karakter üzerinden kumalık meselesine odaklanır. Karakterlerin iç dünyalarına 

ayrıntılı bir şekilde eğilen Olgaç, ataerkil aile düzenini ve bu düzenin kadınlar üzerinde- hem 

erkeklerle hem de diğer kadınlarla olan ilişkilerinde- oluşturduğu baskıyı görünür kılar. İpekçe 



                                                                                                115 
 

 

(1987) filminde Olgaç tek bir kadın karakterin öyküsünü merkeze taşır. İyiler ve kötüler 

şeklinde ikiye böldüğü film dünyasında Olgaç, fahişe bir karakterin bu dünyalar içerisinde 

hayata tutunma çabasını masalsı bir dille aktarır. Olgaç “iyi kalpli fahişe” klişesine yaslanır. 

Filmin finalinde fahişe karakteri çalıştığı genelevi ateşe verir. Bu final, ahlakçı bir kod 

üzerinden okunabileceği gibi, karakterin mevcut düzene isyan etme ve başkaldırma eylemi 

olarak da yorumlanabilir.  

 

Olgaç 1990’larda arzusunun peşinden koşan, geleneğin dayatmalarına direnen bir kadın 

karakteri konu ettiği Aşkın Kesişme Noktası (1990); kan davasını odağına aldığı Kurşun Adres 

Sormaz (1992) ve son filmi siyasi bir tutuklunun hapisten çıktıktan sonraki hayatını perdeye 

taşıdığı Bir Yanımız Bahar Bahçe’yi (1994) çeker. Onaran (1995) 1970 tarihli Linç filmiyle 

mesleğinin doruk noktasına çıktığını düşündüğü Olgaç’ın filmografisinde Kaşık Düşmanı, 

Gülüşan, İpekçe ve Gömlek adlı filmlerinin en başarılı filmler olduğunu, 1990’larla beraber 

ürettiği filmlerle ise kariyerinde düşüşe geçtiğini söyler (81).  

 

Olgaç’ın filmografisinde en aykırı duran örneğin ise Who Will Love My Children (John Erman, 

1983) filminin uyarlaması olan Yavrularım (1984) adlı film olduğu söylenebilir. Yavrularım, 

kanser hastası bir annenin, Seher’in (Hülya Koçyiğit), ölmeden önce çocuklarına güvenli bir 

gelecek sağlamak adına gösterdiği çabayı ve fedakârlıkları anlatır. Seher önce kocasını tanıdığı 

ve güvendiği bir arkadaşıyla evlendirmek ister, ancak kocası buna karşı çıkar. Planladığını 

gerçekleştiremeyince Seher bu sefer koruyucu aile arayışına girer ve nihayetinde her bir çocuğu 

için bir aile bulur. Kısa bir süre sonra da kansere yenik düşerek hayatını kaybeder. Seher 

ailesiyle beraber bir süre Almanya’da yaşamış ve sonra ülkeye kesin dönüş yapmışlardır. 

Anlatıda yer alan bu öğe, filme kutsal annelik söylemi dışında kutsal vatan söyleminin de 

eklemlenmesini sağlar. Hatta bu iki söylem birbirini besleyen, yer yer birbirinin yerine geçen 

bir düzlemde kullanılır. “Öz vatan” kavramı, “öz anne”yle ilişkilendirilir.  

 

Filmin bütünü kutsal annelik söylemi çerçevesinde inşa edilir. Öyle ki filmin sonunda Seher, 

çocukları için gösterdiği fedakârlıklar neticesinde “yılın annesi” olarak seçilir. Seher, şefkatli, 

sabırlı, cefakâr, isyan etmeyen, her koşulda eşini ve çocuklarını düşünen, evle ilgili tüm 

sorumluluklarını eksiksiz yerine getiren biri olarak ideal olduğu varsayılan bir kadını temsil 

eder. Yani geleneksel ataerkil kodlar çerçevesinde Seher, tam olarak kusursuz biridir. Seher’in 

aksine en büyük kızı Aycan ise filmin sonunda ehlîleştirilse de kadınlık alanı çerçevesinde 

annesinden çok farklı bir karakter olarak çizilir. Baba’ya isyan eder, söz dinlemez, hakkını arar, 



                                                                                                116 
 

 

hesap sorar. Olgaç Seher karakteriyle eril bakıştan kendini sıyıramaz ancak Aycan karakteriyle 

feminist bir söyleme yaklaşır. Filmin sonunda Aycan “küçük anneliği” sahiplense de film, yine 

de bir sonraki neslin daha isyankâr olacağını ve annelerine benzemek istemeyeceklerini 

göstermiş olur. Ancak Seher her koşulda, kızı babasından şiddet gördüğünde dahi, babanın 

diğer bir ifadeyle ataerkil kuralların ve düzenin yanında saf aldığını teyit eder. Zira ona göre 

isyan etmek bir kadına yakışmaz ve kızını da bu bakış açısıyla uyumlu bir şekilde yetiştirmeye 

çalışır.  

 

Öztürk (2004) Olgaç’ın kadın sorunlarına duyarlı olması ve bu sorunları filmlerine taşımasına 

rağmen feminist bir bilinçten yoksun olduğunu, kadınlarla ilgili meseleleri muhakkak ki başka 

toplumsal sorunlarla- sınıf, yoksulluk, eğitimsizlik, feodal düzen- ilişkili bir şekilde ele aldığını, 

diğer bir ifadeyle bu meselelere doğrudan isim koyamadığını düşünür. Öztürk Olgaç’ın bu 

duruşunun sorunlara yönelik öne sürdüğü çözümleri de belirlediğini söyler. Zira Öztürk’e göre 

Olgaç filmlerinde didaktik bir tarza başvurarak ekonomik düzenin iyileştirilmesi ve eğitim 

seviyesinin yükseltilmesiyle sorunlara çözüm üretilebileceğini savunur (86-7).   

 

Bilge Olgaç gibi yine 70’lerde avantür filmler çeken diğer kadın yönetmen ise Birsen Kaya’dır.  

Toplamda on üç film yöneten Kaya, aynı zamanda seks filmi çeken ilk ve tek kadın 

yönetmendir. Öztürk’ün (2004) aktarımıyla Kaya’nın 1971 tarihli Kirli Eller filmi “halkın ar 

ve haya duygularını rencide edecek şekilde müstehcen nitelikte” sahneler içerdiği iddiasıyla 

hem sansür kuruluna takılır hem de mahkemelik olur. Yönetmen ile yönetmen asistanının kadın 

olması ve on kişilik oyuncu kadrosunun yarısından fazlasının da kadınlardan oluşmasıyla Kirli 

Eller, medyada “Kadınlar matinesi gibi film seti” başlığıyla haber olur. Haber metninin 

içerisinde ise şu ifadeler yer alır: “dedikodu ve kadın kavgasından işe zaman kalmıyor. 

Ceddimiz harem kurup, o kadar kadınla birlikte nasıl yaşamışlar? Hayret...Sağlam adamlarmış” 

(95-102). Haber başlığı ve metni, dönemin cinsiyetçi söylemini ve sinema sektörü içerisinde 

kadınların maruz kaldıkları ayrımcılıkları sarih bir şekilde ortaya serer. Bu yaklaşım aynı 

zamanda kadın yönetmenlerin sektör içerisinde neden “erkek gibi” davranmak zorunda 

kaldıklarını ve neden erkek filmleri çektiklerini de açıklamaya yardımcı olur. Örneğin Olgaç 

bununla ilişkili olarak şunları söyler: “ben kadın olduğumu unutmaya ve onlara unutturmaya 

çalıştım. Benim yanımda dövüştüler, küfürleştiler, her şeyi yapma özgürlüğünü kazandılar. Bu 

gerçekten çok önemliydi ve sonunda beni kendilerinden biri olarak gördüler” (akt. Öztürk, 

2004: 82). Olgaç’ın ifadesi kadın yönetmenlerin sektör içerisinde ancak görünmezleşerek var 



                                                                                                117 
 

 

olabildiklerini; kendilerine bir yer açma, bir alan yaratma sürecinde erkek meslektaşlarından 

farklı mücadeleler içerisine girmek zorunda kaldıklarını gösterir.   

 

Sinema sektörü içerisinde kadın yönetmenlerin yaşadıkları zorlukları Türkan Şoray örneği 

üzerinden de okuyabiliriz. 1960’lardan itibaren oyuncu olarak yıldızlaşmaya başlayan Şoray, 

aynı zamanda 1972-1981 yılları arasında dört film yönetir. Ancak Şoray ilk yönetmenlik 

deneyimini oluşturan Dönüş (1972) filminin daha hazırlık aşamalarında, film yöneteceğinin 

henüz duyulmasıyla bile birçok motivasyon kırıcı, olumsuz tepkiler alır. Atilla Dorsay (1997) 

o süreci şöyle tarif eder: “Öteden beri tam bir erkek mesleği olan ve toplumumuzun kendine 

özgü yapısı içinde en maço, en ataerkil çevrelerden birini oluşturan lumpen kökenli 

Yeşilçam’da bir kadının hem de bir starın ilk yönetmenlik deneyimi tam bir çetin ceviz 

olmuştur. Daha haberi bile ortalığı ayağa kaldırmış, çeşitli çevrelerden alaydan eleştiriye 

değişik ve hepsi de olumsuz tepkiler gelmiştir” (91). Bunlardan biri de Zeki Ökten’e aittir. 

Ökten’e yapılan asistanlık teklifi karşısında Ökten, “yıllarını sinemaya vermiş bir kişi olarak 

bir sinema oyuncusuna asistanlık yapamayacağını” söyler. Benzer şekilde Fikret Hakan, Ahmet 

Mekin ve Orçun Sonat da oyunculuk tekliflerini reddederler. Hakan, teklifi reddetme 

gerekçesini şöyle açıklar: “ben rejisörlük yapmış, yirmi yıllık sinema ve tiyatro oyuncusuyum, 

Türkan Şoray’ın emrinde çalışmam”. Şoray’ın girişimine olumsuz tepki gösteren isimlerden 

biri de Bilge Olgaç’tır: “böyle bir şeyin olacağına inanmıyorum. Bu işi deneyen oyuncular çıktı, 

ama sonra yüz geri oldular. Herkes Yılmaz Güney değil ki!” (akt. Dorsay, 1997: 92). Şoray’ın 

kendisi yaşadığı süreci şöyle aktarır:  

 

İşin açıkçası terslik hemen başladı. Beraber çalıştığımız arkadaşların çoğu yaptığım işe hafif 

dudak büküyor, alay edercesine gülüyordu. Önce sabrettim. Huzursuz bir şekilde çalışmalarımız 

devam etti. Ama bir yere kadar. Baktım bu şekilde iş yürümeyecek. Bir gün hepsini bir araya 

topladım. Hatırladığım kadarıyla şöyle konuştum: ‘Beyler ben bir kadınım. Ama erkek olsaydım 

size söyleyeceğim kelimeleri çok iyi biliyorsunuz. Paydos’...(akt. Öztürk, 2004: 130).  

 

Şoray bir başka söyleşisinde benzer sorunlardan söz eder:  

 

Sette yönetmen hakimiyeti şart. Bunu hissettim ilkten. O hakimiyeti bir kadın olarak 

kuracaksınız. Size başta, kuşkulu bakanlar var. Onları gidermek, kendinizi de ispat etmek 

zorundasınız...Herkes ‘bu işi bu kadın yapamaz’, bakışında. Oyuncular, ‘bu filmde oynamam’, 

diyor...Film bittikten sonra, iki kaşımın arasında bir çizgi oluştu; böyle çatık kaşlı 



                                                                                                118 
 

 

durmaktan...Otoriteyi kurmak için başka yol yoktu, gayet ciddi olmak gerekiyordu (Feridun 

Andaç’tan akt. Öztürk, 2004: 134).  

 

Şoray’ın bahsettiği iki kaş arasındaki çizgi, kadın yönetmenlerin sektörde tutunabilmek adına 

sarf ettikleri emeğin, gösterdikleri mücadelenin bedensel bir göstergesidir adeta. Kuralların 

erkekler tarafından tayin edildiği sinema sektörü kadınları, bu kurallara uymaya zorlamış; 

otorite, hiyerarşi gibi eril gelenekleri tekrar etmek zorunda bırakmıştır.  

 

Dönüş filmi Dorsay’ın (1997) aktardığına göre Şoray’ın hanesine önemli bir başarı olarak 

kaydedilir (94-5). Üstelik bu başarı, filmin yapım aşamasındaki ve öncesindeki tüm olumsuz 

tepkilere rağmen elde edilir. Diğer bir ifadeyle Şoray’ın oyuncu olduğu ama daha çok kadın 

olduğu için maruz kaldığı negatif söylemler hesaba katıldığında, elde edilen bu başarının 

gerçekten büyük bir adım olduğu düşünülebilir. Şoray’ın ikinci filmi Azap (1973) ise Dönüş 

kadar başarı elde edemez ve Şoray’ın kendisi de filmi için “kâbus gibi bir şeydi” (akt. Dorsay, 

1997: 102) der. Şoray, 1976 yılında Bodrum Hâkimi, 1981 yılında da Yılanı Öldürseler 

filmlerine yönetmenlik yapar. Uzun bir aradan sonra ise Şoray tekrar yönetmen koltuğuna 

oturur ve Uzaklarda Arama (2015) filmini çeker. Senaryosu Onur Ünlü’ye ait, yapımcılığını 

ise Şoray’ın kızı Yağmur Ünal’ın üstlendiği film, şehirdeki bir pavyonun bir kasabaya 

taşınmasıyla kasabada meydana gelen gelişmelere odaklanır. Şoray filmde yıllarca içerisinde 

yer aldığı Yeşilçam’a ait birçok kalıp, klişe ve tiplemeler kullanır. Bu durum, filmin kalabalık 

kadın kadrosuna rağmen derinlikli kadın karakterlerin ortaya çıkmasına imkân tanımaz.  

 

1980’lerde filmleriyle sinema sektörüne iki yeni kadın yönetmen katılır: Nisan Akman ve 

Mahinur Ergun. Akman, 80’li yıllarda Beyaz Bisiklet (1986), Bir Kırık Bebek (1987) ve Dünden 

Sonra Yarından Önce (1987) olmak üzere toplamda üç film çeker. Uzun bir aradan sonra dizi 

çalışmalarıyla beraber 2017 yılında ise Aşk Uykusu adlı filmi yönetir. Yönetmenin ilk filmi 

Beyaz Bisiklet yer yer feminist bir söyleme başvursa da kadınlara yalnızca erkekler dünyası 

içerisinde bir alan açmasıyla bu söylemin epey gerisine düşer. Filmin iki kadın karakteri, Gözde 

(Songül Ülkü) ile Sedef (Derya Arbaş) ve Sedef’in kocası tarafından terk edilmiş annesi, 

birbirini kollayan üç kadın. Filmde ilk üçte birlik kısım, kadınlar arası arkadaşlığı ve 

dayanışmayı görünür kılar; ancak filmin geri kalan kısmında bu görünürlük yerini tamamen 

erkeklerle olan ilişkilerin ve kadınların bu ilişkilerde yaşadıkları sorunların odağa alındığı bir 

dünyaya bırakır. Romantik ilişkinin merkeze alındığı bu dünya içerisinde kadınlar arası 

arkadaşlığa hiçbir yer bırakılmaz. Film aynı zamanda iki kadın karakter arasında “fettan” ve 



                                                                                                119 
 

 

“saf/masum” şeklinde yarattığı zıtlıklarla da eril bir dilin içerisine tökezler. Ancak aşk da 

kadınlara nihai bir mutluluk getirmez; Sedef, filmin sonunda ilişkisinde yaşadığı hayal 

kırıklıkların neticesinde akıl hastanesine yatar. Sedef’in “delirmesi” eril düzene isyanının bir 

sonucu değil, tam aksine uymak istediği bu düzenin kurallarını gerektiği biçimde ifa 

edememesiyle ilişkilenir.  

 

Film niyet etmese de kadınlar arası arzuyu da görselleştirir. Beraber çıktıkları tatildeki otel 

odasında Sedef ve Gözde birbirlerinin çıplak bedenlerini seyretmekten haz alırlar. Sedef, 

Gözde’nin sırtını sabunlar banyoda ve sonra da onun saçlarını tarar. Yüzdükten sonra denizden 

el ele çıkarlar. Bu tensel temaslar, her an arzulu bir alana geçiş yapabilecekmiş gibi “tekinsiz” 

bir ara alanda dolaşır. Ancak erkeklerin bu dünyaya girmesiyle kadınlar arası şefkatli veya 

arzulu tüm dokunuşlar da son bulur. Bu dokunuşlar, bir an görünen ama sonrasından hemen 

üstü örtülen ya da inkâr edilen kör noktalara dönüşür.  

 

Akman Bir Kırık Bebek’de popüler bir oyuncuyla, Hülya Avşar’la çalışır. Film bir kadının 

Gülizar’ın/Guli’nin televizyon dünyasına adım attıktan sonra ailesiyle ve büyüdüğü 

mahalledeki yaşam biçimiyle çatışmalarını ve bu süreçte içerisine girdiği kimlik bunalımlarını 

odağa alır. Gülizar’ın kendi parasını kazanarak ekonomik bağımsızlığa kavuşmasıyla aile 

içerisindeki geleneksel ataerkil kodlar da çatırdamaya başlar. Ekonomik bağımsızlığın getirdiği 

özgürlük alanını, baba figürü daraltmaya çalışır ancak bunu başaramaz. Gülizar kendi yolunu 

seçmiştir, baba evinin havasına tahammülü yoktur artık. Ancak film bu hikâyeyi, bir güçlenme 

ve başarı hikayesine çevirmeye niyetlenmez; tam aksine, yoz yaşam/sıcak mahalle yaşamı 

ikililiğinden hareketle, karakteri kimlik bunalımlarına, vicdan muhasebelerine sürükleyerek ve 

nihayetinde mutsuz bir konumda bırakarak bir başarısızlık olarak işaretler. Zira Gülizar iki kere 

suçludur: hem evin kızı olmayı, babanın gölgesini hem de evin kadını olmayı, kocanın gölgesini 

reddetmiştir.  

 

Geleneği sürdürmek, düzeni devam ettirmek isteyen baba karakterine karşı evin kadınları, 

Gülizar, abla ve anne, değişim isterler. Film son sözüyle babanın düzeninin yanında yer aldığını 

gösterir. Zira değişimin eve kötülük sokacağını baba, en baştan tahmin etmiştir ama doymak 

bilmeyen sürekli talep eden arzulu şu kadınlara laf geçirememiştir. Gülizar mutlu olmamıştır, 

aradığını bulamamıştır; anne ve babası hasta, muhtaç bir duruma düşmüştür. Böylesi bir sonla 

film, kadınlara babalarının gölgelerinden ayrılmamalarını ve onların sözünden çıkmamalarını 

salık verir.    



                                                                                                120 
 

 

 

Mahinur Ergun üç tane film, Gece Dansı Tutsakları (1988), Medcezir Manzaraları (1989), Ay 

Vakti (1993) yönetmenliğinin yanı sıra dizi yönetmenliği de yapan ve pek çok yapımda da 

senarist olarak yer alan biri. Ergun’un özellikle Şaşıfelek Çıkmazı (1996-1998), Sıdıka (1997), 

Çatısız Kadınlar (1998) ve Nasıl Evde Kaldım (1999) gibi televizyon yapımları, kadınlık 

hallerini ekrana taşıyan kadın hikayeleri olarak öne çıkar. Ergun’un Medcezir Manzaraları bir 

kadının içerisinde yer aldığı romantik ilişkisinde yaşadığı sorunlara, gelgitlerine ve ruhsal 

bunalımlarına odaklanır. Ergun filmleriyle daha çok neyi anlatmayı tercih ettiğini şöyle açıklar: 

“ben kendi bünyesel zaafları ve ruhsal arızaları yüzünden, dalgalarla boğuşmak zorunda kalan 

karakterleri anlatmayı seviyorum. Çaresizce sürüklenmeleri, bir belanın başka bir bela 

doğurmasını yazmayı seviyorum” (akt. Öztürk, 2004: 196). Medcezir Manzaraları da hem 

kadın hem de erkek karakterin zaaflarına, güçsüzlüklerine ve bunların üstesinden gelmek için 

başvurdukları stratejilere bakar. Bu stratejilerin farklılığı ise toplumsal cinsiyetle ilişkili önemli 

öngörüler sağlar. Erkek karakter, zayıf taraflarını, hastalıklı yanlarını “iyileştirmek” ya da 

bunları görünmez kılmak adına şiddette başvururken, kadın karakter ise psikiyatrik süreçten 

yardım almayı tercih eder. Karakterlerin içerisinde yer aldığı ilişkiden hareketle filmin, erkek 

fantezilerine hizmet ettiğini söylemek mümkün. Kadınların sert erkeklerden hoşlandıklarını, 

her an her yerde sıkıştırılmayı ve sonrasından da sevişmeyi hayal ettiklerini, tokatlandıktan 

sonra bile “seni seviyorum” dediklerini, ne kadar eğitim alsalar veya kariyer sahibi olsalar da 

tek amaçlarının evlenip bir çocuk sahibi olmak olduğunu varsayan fantezilerdir bunlar.  

 

Ergun, kadın yönetmen nitelendirmesine pek sıcak yaklaşmaz ve kadın olduğu için setlerde 

ayrımcı bir muameleyle de karşılaşmadığını dile getirir (akt. Öztürk, 2004: 194-6). Benzer bir 

düşünceyi Nisan Akman da paylaşır: “benim kadın olarak hiçbir şekilde zorlanmam olmadı. 

Ben sinemacı olarak hiçbir kadının zorlukla karşılaşacağını zannetmiyorum. Her ne kadar 

sinema sektörü erkeklerin elinde gibi gözükse de kadının inanılmaz bir gücü var bu alanda” 

(akt. Öztürk, 2004: 177-8). Bu bakış açısı, her iki yönetmenin de bir tür toplumsal cinsiyet 

eşitliği yanılsamasına kapıldıklarını gösterir. Filmlerinde de bunun izlerini sürmek mümkün. 

Zira Ergun ve Akman her ne kadar kadın karakterlere ve onların deneyimlerine odaklansalar da 

eril bakıştan kendilerini tamamen azade kılamazlar.  

 

Kadın yönetmenlerin bir taraftan “kadın yönetmen” nitelendirmesine çok sıcak bakmamaları 

öbür taraftan da feminist olmadıklarına yönelik bir vurguya ihtiyaç duymaları, 90’larda ilk 

filmlerini çekmeye başlayan bazı yönetmenlerin de paylaştığı bir yaklaşım olur. Örneğin Bir 



                                                                                                121 
 

 

Kadın Yüzü (1993), Senin İçin Bir Kadeh (1993), Sokaktaki Adam (1995) ve Kayıkçı (1999) 

filmlerinin yönetmenliğini üstlenen Biket İlhan, çalıştığı sürece kadın olarak hiçbir sıkıntı 

yaşamadığını vurgulayarak şunları söyler:  

 

Şimdi ben yapı olarak ve tavır olarak bulunduğum konumda feminist bir kadın değilim, yani 

böyle geçinmiyorum ama onu da yanlış görmüyorum...Bana göre herkes eşittir. Eşit olmanın 

yollarını aramamız lazım. O da feministçe davranarak daha mı kolay oluyor, onu henüz ben 

bilmiyorum” (akt. Öztürk, 2004: 275).  

 

Yönetmen Seçkin Yasar ise sinema sektörü içerisinde kadın sayısının az olmasını kadın-erkek 

arasındaki toplumsal cinsiyet eşitsizliğine değil, sektörün kendi içerisindeki çalışma 

koşullarına, rekabete ve para sorununa bağlar. Sektörü bir cenk alanına benzeten Yasar, 

kadınların tercihlerini “yumuşak bir hayattan” yana kullanmaları, hırslı ve kariyerist 

olmamaları gibi nedenlerden dolayı bu cenk alanından uzak durduklarını öne sürer. Ona göre 

sinemacı olmak, nazik ve duyarlı biri olmayı değil, psikolojik ve fizyolojik olarak güçlü olmayı, 

mızmızlanmamayı ve sabırlı olmayı gerektirir (akt. Öztürk, 2004: 280-1). Yasar kadınlar ve 

erkekler arasında doğal olduğu varsayılan belirli ayrımlardan hareketle sinema sektörünün 

içerisinde yer almanın ancak seçilmiş bazı kadınlara mahsus olabileceğini öne sürer gibidir.  

 

Yasar ilk filmi Sarı Tebessüm’de (1993) birbirini seven, uyumlu ancak cinsel problemler 

yaşayan entelektüel bir çevreye mensup zengin bir çiftin yaşamına odaklanır. Erkek 

karakterden (Levent Özdilek) kaynaklanan bu problemler, kadın karakteri (Şahika Tekand) bir 

başka erkekle cinsellik yaşamaya sürükler. Bu filmde de tıpkı Medcezir Manzaraları’nda 

olduğu gibi kadınların, şiddetle iç içe geçen sevişmeleri arzuladıklarını ya da başka bir ifadeyle 

şiddettin kadınları tahrik ettiğini destekleyen sahneler mevcut. İki erkek karakter arasında 

yaratılan ayrımla, kadınlara sınırlı bir seçim sunulur: Ya cinsellikten arındırılmış tutkusuz bir 

birliktelik ya da cinsellikle beraber şiddet ve değersizleştirilmeye boyun eğme. Filmin kadınlara 

bu iki seçenek dışındaki önermesi ise Yeşilçam kalıplarını tekrar eder bir şekilde intihardır. 

Kocası İdris’in “benimle birlikte intihar eder misin?” sorusuna karşılık kadın, “evet” yanıtını 

verir.  

 

Yasar cinsel içerikli çıplak sahnelerin Şahika Tekand’ın sansür uygulamasıyla istediği gibi 

çekemediğini söyler. Tekand’ın bir oyuncu olarak kendine uyguladığı sansür, kadınların 



                                                                                                122 
 

 

cinsellik ve çıplaklık söz konusu olduğunda yaşadıkları baskıya da ışık tutar. Yasar cinsel 

sahnelerle ilgili neyi amaçladığını şöyle ifade eder:  

 

Cinselliğin yaşanması gerektiğini göstermek istedim, cinselliğin sanat eserinde tabu olmasına 

bir meydan okuma bu..Benim asıl meydan okumam şuydu: sinema, edebiyat, diğer dramatik 

sanatlar her şeyi gösterir, ancak cinselliğe hep sansür koyar, benim için önemli olan, cinselliği 

sansür koymadan göstermekti” (akt. Öztürk, 2004: 285).  

 

Ancak Yasar her ne kadar cinselliğin temsili konusunda kadınlara alan açmaktan söz etse de 

cinselliği gösterme biçimi ve bunun içerisinde çıplak kadın bedeni yer yer eril bir perspektife 

hizmet eder.  

 

Yönetmenlik deneyiminde toplumsal cinsiyete işaret edilmesine eleştirel yaklaşan isimlerden 

biri de Handan İpekçi’dir. İpekçi yaptığı sanatın erkeklerden farklı olmadığına, “kadın 

duyarlılığı” şeklindeki bir tanımlamanın kadınları belirli bir çerçevenin içerisine hapsettiğine 

ve kadın duyarlılığı yerine “sanatçı duyarlılığı” tanımlamasını tercih ettiğine vurgu yapar. 

Ancak İpekçi yine de sinema sektöründe erkeklerin ve erkek söyleminin egemen olduğunun 

altını çizer ve bununla ilişkili bir şekilde bir kadın yönetmen olarak bu sektörde belirli zorluklar 

yaşadığını ekler (akt. Öztürk, 2004: 307-9).  İpekçi, Büyük Adam Küçük Aşk (2001) filmiyle 

sinema alanında önemli bir çıkış yakalar. Film hem yurtiçinde hem de yurtdışında aldığı 

ödüllerle büyük bir başarı elde eder. Ancak film yalnızca elde ettiği başarılarla değil, ama aynı 

zamanda emniyet güçlerini küçük düşürdüğü gerekçesiyle yönetmenine açılan davayla ve 

Türkiye’de bir süre yasaklanmasıyla da gündemleşir. Film, polis baskını sonucu yakınlarının 

öldürülmesiyle yalnız kalan Hejar adlı bir Kürt kız çocuğuyla, emekli bir yargıcın, Rıfat Bey’in, 

zorunluluktan doğan ama zamanla sevgiye dönüşen ilişkilerine odaklanır. İpekçi filmiyle ilgili 

“insani ilişkilerin derinliklerinde aslında etnik farklılıkların hiç önemli olmadığını anlatmaya 

çalışıyorum. Önemli olan insani ilişkilerin derinliklerinde buluşabilmek” (akt. Öztürk, 2004: 

302) şeklinde yorum yapar. Film Kürt meselesinde “dil problemine” işaret ederek Hejar ve 

Rıfat Bey ilişkisi üzerinden inkardan diyaloğa uzanan bir çözüm önerisinde bulunur.  

 

Kürt meselesine İpekçi’den iki yıl önce Güneşe Yolculuk (1999) filmiyle işaret eden diğer kadın 

yönetmen ise Yeşim Ustaoğlu’dur. Film, Türkiye sinemasında Kürt meselesini derinlikli bir 

şekilde temsil etmeye çalışması, Kürtlerin maruz kaldığı ayrımcılıkları işlemesi ve Kürtçeyi 

ekranda duyulur kılması bağlamında önemli bir örnek oluşturur. Ayça Çiftçi (2015) filmin, 



                                                                                                123 
 

 

sinemada Kürt meselesine yönelik var olan sessizliği kırması, yeni nesil yönetmenleri bu 

meseleyle ilgilenmeye teşvik etmesi ve hatta Türkiye’deki Kürt filmlerinin ortaya çıkmasına 

ilham vermesi bakımından anahtar konumda olduğunu düşünür (125). Film, İstanbul’a zorunlu 

göçle gelen Zorduçlu Berzan ve onun “Kürt’e benzeyen” arkadaşı Tireli Mehmet’in ilişkisinden 

hareketle Kürt meselesinin birden fazla katmanına odaklanır.  Güneşe Yolculuk filmi merkeze 

taşıdığı Kürt karakterle Yeşilçam’dan alışagelmiş olan farklı bir İstanbul imgesi yaratır. Filmin 

bu çerçevede neye alan açtığını Özlem Güçlü (2018) şöyle tarif eder: “Yeşilçam’ın tek dilli ve 

tek kimlikli Türklük perdesinin tanıdık İstanbul imgesinin üzerine, yok saydığı ötekinin sesini 

yazar...Türk sinemasının İstanbul üzerine düşen imgeler ve bilgiler repertuarında bir çatlak 

meydana getirir” (27).  

 

Güneşe Yolculuk filmi, Büyük Adam Küçük Aşk gibi bir dava süreci geçirmese de pek çok 

baskıya maruz kalır. Örneğin film yasaklı olmamasına rağmen yine de hiçbir dağıtımcı filmi 

göstermek istemez. Ustaoğlu filmi kendi başlarına dağıtmak zorunda kaldıklarını ve filmin 

ancak sekiz kopyayla vizyona girebildiğini söyler. Üstelik film yurtdışındaki festivallerde de 

Türkiye Sineması programlarından zorla çıkartılır. Basın filmi desteklemez, tam aksine filme 

sansür uygular. Ustaoğlu basının, “tamamen görmezden gelme meselesine yoğunlaşmış bir 

filmi görmezden” geldiğine vurgu yaparak pek çok ödüle rağmen filmin başına gelenlerin diğer 

bir ifadeyle maruz kaldığı baskıların o dönemde kamusallaşamadığını, kimsenin bunun üzerine 

ciddi bir söz üretemediğini aktarır (Ustaoğlu, 2014).  

 

Ustaoğlu’yla 1999 yılında yapılan bir söyleşide tıpkı Handan İpekçi gibi “kadın duyarlılığı”nı 

değil, “sanatçı duyarlılığı” tabirini tercih ettiğini dile getirir. “Kadın filmine inanıyor 

musunuz?” sorusuna karşılık Ustaoğlu şöyle cevap verir: “sonuçta yaptığınız işi bir sanatçı 

duyarlılığıyla yapıyorsunuz, kadın duyarlılığı ekstra bir şey katar mı katmaz mı bilmiyorum” 

(akt. Öztürk, 2004: 343). 2005 yılında Pazartesi dergisinde Gözde Akgüngör ile yaptığı bir 

başka söyleşide ise “bir kadın sinemasından söz etmenin mümkün olup olmadığı” şeklindeki 

soruya karşılık Ustaoğlu şunları söyler:  

 

Bir kadın sineması belki var. Ben bu konuda her zaman, ne diyeceğimi bilemez bir halde 

 buluyorum kendimi, ama kadın yönetmenlerin en azından belli organizasyonlar içinde yer aldığı 

ve filmlerini gösterdikleri festivaller var. Ama kendi adıma ne diyeceğimi bilemiyorum. Kadın 

sineması diye bir ayrım yapmayı çok fazla istemiyorum. Çünkü bu tür kategorize etme 

durumlarında kadınları hemen belirli duyarlılıkların içine hapsetmeye çalışıyoruz. Erkeler de bu 



                                                                                                124 
 

 

konuda kendilerine düşeni(!) hemen sahipleniveriyorlar. Bazı konuları, daha zor meseleleri 

onlar yapabilirmiş gibi. Sonra da hiçbir şey yapmıyorlar. Dolayısıyla kategorize edilme 

durumundan çok hoşlanmıyorum yani...Erkek olsaydım nasıl olacağını kestiremiyorum, başka 

türlü bir gözüm olabilir miydi? Hiç onu bilemiyorum. Kendime ait bir göz bu benim” (7).  

 

Ustaoğlu Güneşe Yolculuk’tan sonra çektiği filmlerde ise kadın hikayelerine odaklanır. 

Bulutları Beklerken’de (2003) Eleni/Ayşe’nin, Pandora’nın Kutusu’nda (2008) Nusret ve 

ailesinin, Araf’ta (2011) Zehra’nın ve son olarak Tereddüt’de (2015) Şehnaz ve Elmas’ın 

hikayelerini taşır merkeze. Ustaoğlu özellikle son filmi Tereddüt’de, iki kadının eril kültür 

içerisindeki sıkışmışlıklarını ve bununla baş etme yöntemlerini; evlilik içi şiddeti, istismarı ve 

çocuk yaşta evlilikleri odağına alarak doğrudan toplumsal cinsiyet meselelerine el atar. 

Birbirinden çok farklı iki kadını, patriarkal düzene referansla ortak bir zeminde buluşturmaya 

çalışır. Ancak bu ortaklığı Ustaoğlu, yalnızca mağduriyet veya kurban pozisyonu üzerinden 

değil ama aynı zamanda direniş üzerinden kurar. İmgeler aracılığıyla ise ortaklık, kabuslar ve 

denizin azgın dalgaları üzerinden inşa edilir. Her iki karakterin de köşeye sıkıştıkları anları 

aynalar bu imgeler. Nefes alabilmek için ise yasaklı alana geçmeleri gerekir. Elmas’ın yasaklı 

alanı balkondur, gizli gizli içtiği sigaralardır ve pencereden göz ucuyla izleyebildiği başka 

hayatlardır. Şehnaz için ise iş arkadaşı Umut’la geçirdiği vakitlerdir, onunla seviştiği anlardır.   

 

Elmas ile Şehnaz’ın “tanıdık” hikayesi, Türk sinemasında daha pek çok kadının hikayesine 

temas eder. Eril kültür altında maruz kalınan şiddete referansla bir mağduriyet hikayesidir bu. 

Ancak bu hikayelerin içerisinde kaçışa, direnişe ve nefes alınabilecek anlara da yer vardır. 

Hikâyenin akışını bozan bu anlar, başka filmlerde başka karakterlere uzanır ve onlarla bir 

ortaklık kurar. Nefesim Kesilene Kadar (Emine Emel Balcı, 2015) filminde Serap’ın Funda’nın 

dans edişinden aldığı keyif, Elmas’nın balkondan seyrettiği karşı komşu kızının dansından 

aldığı keyifle ilişkilenir. Küçük yaşlarına rağmen maruz kaldıkları zor koşullar Serap ve 

Elmas’ı birbirine tanıdık kılsa da yine de birbirlerine en çok benzedikleri an, bu keyif 

zamanlarıdır. Tüm karanlık hikâyenin içerisinde bu anlar, beklenmedik bir aydınlık yaratır ve 

tanıdık hikâyenin düzenini sarsarak güçlü bir etki bırakır.  

 

1990’larda yeni kadın yönetmenlerin yanı sıra ilk kadın ortaklığı olan bir film de ortaya çıkar.  

Füruzan ve Gülsün Karamustafa’nın beraber yönettikleri bu film, Füruzan’ın aynı adlı 

öyküsünden senaryolaştırılan Benim Sinemalarım (1990)’dır. Filmin baş karakteri Nesibe’nin 

(Hülya Avşar) sinema aşkı, sinema salonlarında geçirdiği vakitler, film içerisinde başka 



                                                                                                125 
 

 

filmlere de gönderme yapma olanağı tanır. Perdeden yansıyan ışıkların Nesibe’nin yüzünü 

aydınlattığı anlar, gerçek anlamda da Nesibe’nin en mutlu olduğu zamanlardır. Film, 

Nesibe’nin farklı yaşlarda olduğu geçmişe dönüşlerle ve bu dönüşlerde izlediği filmlerin 

dünyasına kapıldığı anlarla örer anlatısını. Şimdiye de uzanarak devam eden bu anlar, 

Nesibe’nin kendi hikayesini unutup başkalarının hikayelerine sürüklenişini gösterir. Aşkı, 

arzuyu ve mutluluğu anlatır çoğunlukla bu hikayeler, diğer bir ifadeyle Nesibe’nin hayalini 

kurduğu şeyleri. Filmin hikayesi de zaten Nesibe’nin yoksullukla ev içi şiddettin iç içe geçtiği 

bir dünyadan başka bir dünyaya kaçışını resmeder. Filmlere kaçmakla Nesibe’nin evden kaçışı 

böylelikle birbirini aynalayan bir öykü yapısı yaratır filmde.  

 

Nesibe karakteri için Senem Aytaç (2020), Altyazı’nın “Bir Karakter Bir Oda” köşesinde 

sinemamızın çok nadir rastlanan flanözlerinden biri olduğunu söyler. Nesibe film boyunca uzun 

uzun dolaşır sokaklarda, sinema salonlarının olduğu sokaklardır bunlar. İlgisini cezbeden film 

afişlerinden gözlerini alamaz, o afişlerin vadettiği dünyanın büyüsüne kapılır. Öylece seyreder 

ve hayallere dalar. Ne yoksulluğu ne de boğucu evi vardır aklında, unutur tüm bunları 

kalabalıklar içerisinde. Ara ara bu afişlerin peşinde bir salonda soluklanır, bambaşka dünyaların 

çekim alanına bırakıverir kendini ve sonra yine sokaklara, kalabalıklara karışır.  

 

Dışarının renkli dünyasına ve bu dünyanın büyüsüne kapılan Nesibe karakteri, Bir Kırık 

Bebek’teki Gülizar karakteriyle de benzerlik taşır. Üstelik her iki karakteri de Hülya Avşar 

canlandırır. İkisi için de ev boğucudur, dışarıda ise gümbür gümbür akan bir hayat vardır. 

Gülizar’ın “dayanamıyorum evin havasına artık” sözü Nesibe’nin annesine söylediği 

“dünyadan haberiniz yok, çıkın bakın başkaları nasıl yaşıyor, hep eğleniyorlar” sözünü 

yankılar. Mutluluk evin içerisinde değil, dışındadır.  

 

Nesibe’nin ev içerisinde kendine ait çok sınırlı bir alanı vardır, üstelik bu alan ihlal edilebilir 

şekilde çok korunaksızdır. Zira bu alan, evin küçücük bir bölmesini kapsar, kapısı yoktur bu 

alanın, bunun yerine bir perdesi vardır. Perde imgesi filmde önemli bir işlev üstlenir. Her 

şeyden önce bu imge, sınırların geçirgenliğini ve bu çerçevede savunmasızlığı, korunaksızlığı, 

kırılganlığı imler. Bunun yanı sıra babanın korkutucu bir şekilde perdenin üzerine düşen 

gölgesine odaklanan sahneden hareketle perde imgesi, aynı zamanda ev içi şiddete ya da daha 

doğru bir ifadeyle eril şiddete göndermede bulunur. Zira bu sahneden sonra babası Nesibe’yi 

“namus gerekçesiyle” acımasız bir şekilde dövmeye başlar. Perdeli küçücük sığınağında 

Nesibe, evin içinden gelecek hiçbir kötülüğe karşı koruyamamıştır kendini. Evden çıkar, daha 



                                                                                                126 
 

 

güvende hissettiği sokaklara ve en sevdiği yere sinema salonuna gider. Yönetmenler, Nesibe 

için Yeşilçam kalıplarına uygun “kötü” bir son hazırlamazlar; bunun yerine onu en sevdiği ve 

en mutlu olduğu mekânda, sinema salonunda bırakarak bitirirler filmi.   

 

 
        Şekil 3.13: Benim Sinemalarım 

 

 

 
Şekil 3.14: Benim Sinemalarım  

 

Yönetmenler, Füruzan ve Karamustafa, film setinde çok uyumlu olduklarını, bir kadın 

dayanışması içerisinde çalıştıklarını söylerler. Yeşilçam’ın erkek egemen bir gelenekten 

beslendiğini ekleyen Karamustafa, yine de kadın yönetmenler olarak bu eksende pek zorluk 

yaşamadıklarını; kendilerini en çok zorlayan unsurun ise maddi sorunlar olduğunu belirtir (akt. 

Öztürk, 2004: 215-7). Karamustafa aynı zamanda Asılacak Kadın (1986), Kupa Kızı (1986) ve 

Bir Yudum Sevgi (1984) filmlerinin de sanat yönetmenliğini yapar.  



                                                                                                127 
 

 

 

1990’larda ilk filmlerini yönetmeye başlayan diğer kadın yönetmenler ise Canan Gerede, 

Tomris Giritlioğlu, Işıl Özgentürk, Canan Evcimen, Fide Motan, Sunar Kural Aytuna ve bu 

dönemin bir diğer ortaklı yönetmenleri, Jülide Övür ve Necef Uğurlu’dur. Bu isimler arasında 

Sunar Kural Aytuna ve Işıl Özgentürk tek bir film yönetirler. Kural Aytuna, 1996 tarihli Deniz 

Bekliyordu’yu çeker, ancak 80’lerde ve 90’ların başlarında TRT için hazırlanan pek çok 

belgeselin yönetmenliğini de üstlenir. Özgentürk ise 1991 tarihli Seni Seviyorum Rosa’yı 

yönetir; eşi Ali Özgentürk’ün yönettiği pek çok filmin de senaristliğini yapar. Özgentürk aynı 

zamanda belgesel ve kısa filmler çeker. Tomris Giritlioğlu TRT’nin desteğiyle film çeken ilk 

yönetmendir ve Suyun Öte Yanı (1991), Yaz Yağmuru (1994), 80. Adım (1996), Salkım 

Hanım’ın Taneleri (1999) ve Güz Sancısı (2009) filmlerini yönetir. Giritlioğlu 2000’li yıllarda 

ise daha çok Çemberimde Gül Oya, Hatırla Sevgili ve Bu Kalp Seni Unutur Mu? gibi dönem 

dizilerinin proje tasarımcılığını üstlenir. Altın Portakal En İyi Yönetmen ödülünü kazanan ilk 

kadın yönetmen olan Canan Gerede, Robert’ın Filmi (1991), Aşk Ölümden Soğuktur (1995) ve 

Parçalanma (1999) filmlerini yönetir. Robert’ın Filmi aynı zamanda 1990 yılında 

Eurimages’den destek alan ilk Türkiye filmidir. Fide Motan 1994 tarihli Cadı Ağacı ve 1997 

tarihli Yanlış Saksının Çiçeği filmlerini yönettikten sonra dizi sektöründe çalışmalarını 

sürdürür. Canan Evcimen Hoşçakal Umut (1994) ve Solgun Bir Sarı Gül (1997) filmlerini 

yönetir. Evcimen de tıpkı Motan gibi ilerleyen yıllarda belirli dizilerin yapımcılığını veya 

yönetmenliğini üstlenir. Jülide Övür ve Necef Uğurlu ise 1998 tarihli Eski Fotoğraflar adlı 

filmi beraber yönetirler.  

 

Öztürk (2004) ismi geçen bu filmlerde kadın hikayelerini değil, erkek hikayelerini izlediğimizi 

ve bu çerçevede erkek karakterlerle özdeşleşmemizin talep edildiğini öne sürer (374). 90’larda 

filmlerini yönetmeye başlayan kadın yönetmenler 80’lerden farklı olarak, Türkiye’nin politik 

sorunlarını da perdeye taşırlar. Örneğin Yeşim Ustalığı Güneşe Yolculuk’ta Kürt meselesine, 

Handan İpekçi Babam Askerde’de 12 Eylül dönemine, Tomris Giritlioğlu Suyun Öte Yanı’nda 

12 Eylül ve 1924 Mübadelesine; Salkım Hanım’ın Taneleri’nde ise Varlık Vergisine odaklanır. 

1970’lerde ve 80’lerde Bilge Olgaç örneği üzerinden sınıfsal sorunlar ön plandayken, bu 

dönemde azınlık ve etnisite meseleleri gündeme taşınır.  

 

Seçkin Yasar ve Handan İpekçi daha önceden erkek yönetmenler tarafından gerçekleştirilen bir 

girişimden ilhamla, 1996’da o dönem film çeken hemen hemen bütün kadın yönetmenlere 

ulaşıp beraber bir film yapma önerisinde bulunurlar. Yasar bu süreci şöyle aktarır: “Birkaç yıl 



                                                                                                128 
 

 

önce on erkek yönetmen bir araya gelmişti, yani onlar on erkek yönetmen koymadılar adlarını, 

on yönetmen, ama içlerinde hiç kadın yoktu. Biz de bari on kadın yönetmen bir araya gelelim 

ve kadın hikayeleri anlatalım kısa kısa dedik. Fakat realize olmadı. Yani para bulamadık” (akt. 

Öztürk, 2004: 293). Yasar projenin gerçekleşmeme sebebini maddi sorunlara bağlarken İpekçi 

daha farklı bir soruna işaret eder: “İlk birkaç toplantıdan sonra çok da parlak bir fikir olmadığı 

ortaya çıkmıştı. Ortak filmler yapabilmek için ortak cinsiyetlerin olmasının değil, ortak 

dünyaların oluşmasının önemli olduğunu bir kez daha anlamış oldum” (akt. Öztürk, 2004: 310). 

İpekçi’nin ifadeleri, 90’lardaki kadın yönetmenlerin ve ortaya koydukları filmlerin 

perspektifini de özetler niteliktedir. Bu perspektif içerisinde toplumsal cinsiyet meselesi ayırt 

edici bir değişken oluşturmaz; bunun yerine, toplumsal cinsiyetle ilişkisiz bir şekilde nötr 

olduğu farz edilen bir sanatsal duyarlılık meselesi ön plana çıkarılır.  

 

Bu bölümde adı geçen belirli yönetmenlerle gerçekleştirilen röportajlar ışığında kadın 

yönetmenlerin sinema sektörü içerisinde yaşadıkları deneyimleri odağına alan Onun Filmi (Su 

Baloğlu- Merve Bozcu, 2017) adlı belgesele de değinmek önem taşır. Yönetmenler bu 

belgeselde hem uzun zamandır sektör içerisinde yer alan hem de henüz ilk filmlerini 

deneyimleyen toplamda on dört kadın yönetmenle görüşürler ve bu yönetmenlere Türkiye’de 

kadın yönetmen olmak, ilk set deneyimleri veya kadınlık ve yönetmenlik arasındaki ilişkiler 

gibi pek çok soru yöneltirler. Bir kuşaktan diğer bir kuşağa uzanabilecek potansiyel 

ortaklıkların cevabını aramaya çalışırlar. Yönetmenler bu belgeselde kendi film yapma 

deneyimlerini de belgeleyerek filmi, aynı zamanda kişisel bir yolculuğun kaydı olarak inşa 

ederler. Filme hazırlık süreçlerini veya “kayıt-dışı” kalması kabul görmüş olan pek çok unsuru 

filmin bir parçasına dönüştürürler.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                129 
 

 

4. 2000’ler Türkiye Sineması’nda Feminist Bakışlar 

 

4.1. Kadınlar Ekseninde 2000’li Yılların Politik Bağlamı 

Türkiye’de 2000’li yıllar, kadın hareketlerinin, eylem biçimlerinin ve feminist söylemlerin 

çoğaldığı ve çeşitlendiği bir dönem olarak görülebilir. Kurumsallaşma ve yayıncılığın arttığı, 

kadınlar lehine çeşitli yasal düzenlemelerin yapıldığı bu süreçte feminizm ivme kazanır. Öte 

yandan, kadın cinayetlerinin, cinsel şiddetin, cinsiyetçi politikaların ve söylemlerin de hız 

kesmediği bir dönem 2000’li yıllar. Kadınların yaşam tarzlarına, bedenlerine müdahaleler, 

kürtaj tartışmaları, üç çocuk dayatmaları, kamusal alanda ne kadar görünebilecekleri ve hatta 

kahkaha atıp atamayacakları gibi meseleler gündemi meşgul eder. Bunun yanında kadınlara 

yönelik gündüz kuşakları, evlilik programları, en iyi gelinlerin seçildiği yapımlar ekseninde 

durmaksızın inşa edilen ve yeniden keşfedilen ideal kadınlık tanımları yaygınlık kazanır. Yani 

bu dönemde kadınlar hakkında adeta bir “söz patlaması” yaşanır diyebiliriz. Nurdan Gürbilek, 

1980’lerin kültürel iklimini tanımlayabilecek ilk kavramın “sözün bastırılması”, ikinci 

kavramın ise “söz patlaması” olduğunu söyler. Gürbilek, kültürün bu süreçte yoğun bir biçimde 

piyasaya tabi olduğunu, özel hayatın iştahlı bir şekilde reklamcılık ve haber dergileri 

aracılığıyla söze döküldüğünü ifade eder. Ona göre kadınlık denen bölge de en fazla bu 

dönemde söz siyasetinin kuşatması altına girer (2001: 14-23). Gürbilek’in 80’li yıllar için tarif 

ettiği bu durumu kimi yanlarıyla 2000’li yıllar için de düşünebiliriz. Kadınlık yine söz 

siyasetinin kuşatması altındadır. Aslında bu kuşatma, Türkiye tarihi göz önünde 

bulundurulduğunda her zaman vardı. Özellikle erken Cumhuriyet döneminde milliyetçi projeler 

doğrultusunda kadınların yoğun bir şekilde bu kuşatmadan nasibini aldıklarını söyleyebiliriz. 

Ancak 2000’li yıllara has hem yeni kuşatma biçimlerinden hem de söylem çokluklarından 

bahsetmek mümkün. Öncelikle iletişim teknolojilerindeki ilerlemeler dikkate alındığında, 

sınırsız imgenin ve sözün dolaşıma girmesinin kolaylaştığı, haber kaynaklarının arttığı ve hedef 

kitlesi kadınlar olan televizyon programlarının, dijital yayınların çeşitlendiği görülür. Tüm bu 

alanlarda, annelik, hamilelik, çocuk bakımı/eğitimi, güzellik sırları, evlilik yönetimi, din, 

sağlık, yemek tarifleri ve moda gibi konular ekseninde kadınları kuşatma altına alan sayısız 

ideal kadınlık tasvirleri dolaşıma sokulur. Öte yandan AKP iktidarıyla beraber kadınlarla 

ilişkili, kadınlara işaret eden çeşitli siyasi söylemler ağı gündemleşmeye başlar. Bu ağ, sadece 

merkezi bir kaynaktan yayılan ve farklı kanallarla her zaman aynı şekilde tekrar edilen bir etki 

alanına değil, bunun yerine benzer politik bagaja sahip olunduğunda bile birbirinden yer yer 

farklılaşan, çelişen ve hatta çatışan bir söylemler çokluğuna işaret eder. Diğer yandan tüm bu 

söz bolluğu ve cinsiyetçi politik uygulamalar karşısında muhalif kaynakların ve feminist 



                                                                                                130 
 

 

grupların da çeşitli gündem maddeleri, mücadele alanları ve eylem programları yarattığı 

görülür. Özellikle son yıllarda artan yoğun bir kuşatmaya rağmen yine de direnişi her kanaldan 

yaymaya çalışan bir örgütlenmenin de var olduğunu söylemek mümkün.  

 

2000’li yıllardan sonra Türkiye’deki toplumsal cinsiyet politikalarını analiz etmek, 2002 

yılından beraber iktidarda olan AKP’nin kadın meselesi etrafındaki icraatlarına ve söylemlerine 

bakmayı gerektirir. AKP’nin 2002-2007 yıllarını kapsayan ilk döneminde, Avrupa Birliğine 

uyum sürecinin etkisiyle ve kadın örgütlerinin baskısıyla kadın hakları lehine önemli yasal 

düzenlemelerin yapıldığı görülür. 1 Haziran 2005’te yürürlüğe giren yeni Türk Ceza Kanunu 

örneğin, cinsel suçlara yönelik kadın örgütlerinin de taleplerini kısmen yansıtan pek çok 

düzenleme getirir27.  Yeğenoğlu ve Coşar (2014) AKP’nin özellikle ilk döneminde gerçekleşen 

kadın hakları alanındaki bir dizi yasal düzenlemenin kendi tekillikleri içerisinde 

değerlendirildiğinde, AKP’nin “kadın dostu” bir görünüm sergilediğine; ancak partinin bilhassa 

feminist taleplere verdiği tepkilerin hesaba katılmasıyla farklı bir AKP’nin ortaya çıktığına 

işaret ederler. Örneğin feminist baskılara rağmen AKP’nin parti tüzüklerinde toplumsal cinsiyet 

kotasını zorunlu kılmaması, TCK’nın kimi maddelerinde belirli feminist taleplere karşı 

çıkması28 ve Meclis Eşitlik Komisyonu’nun isminin “fırsat eşitliği”ne dönüştürülmesi 

bunlardan bazılarıdır. Yeğenoğlu ve Coşar AKP’nin politikaları feminist bir perspektiften 

                                                        
27 Cinsel suçlar, bireye karşı işlenen suçlar olarak değerlendirilir, suç ve cezanın tanımlanmasında ‘namus’, 
‘bakirelik’ ve ‘ahlak’ gibi kavramların referans alınmaması öngörülür. Evlilik içi tecavüz suç olarak tanımlanarak 
ceza kapsamına alınır ve tecavüzün tanımı genişler. Evlilikle sonuçlanan tecavüz eyleminde, cezanın 
ertelenmesini mümkün kılan madde yürürlükten kaldırılır. Mahkeme kararı olmayan durumlar dışında “bekaret 
testi” olarak adlandırılan genital muayeneler yasaklanır. Çocukların cinsel istismarında ‘rıza’yı varsayan 
tanımlamalar kaldırılır. Töre cinayetlerine ağırlaştırılmış müebbet hapis cezası öngörülür (Esra Aşan, 2016; Feride 
Acar-Gülbanu Altunok, 2015).   
Ceza kanunu dışında yürürlüğe giren diğer yasal düzenlemeler ise şöyledir: 2003 yılında Aile Mahkemelerinin 
Kuruluş, Görev ve Yargılama Usullerine Dair Kanun kabul edilir. Bu kanuna göre aile hukukundan doğan davalar, 
aile mahkemelerinde bu konuda uzman yargıçlar tarafınca yürütülecektir. İş yerinde cinsiyete dayalı ayrımcılığı 
yasaklayan 4857 sayılı İş Kanunu çıkarılır. 150’den fazla kadın çalıştıran iş yerlerine kreş açma zorunluluğu getirilir. 
2004 yılında Anayasanın eşitlik ilkesini düzenleyen 10. maddesine “Kadınlar ve erkekler eşit haklara sahiptir. 
Devlet bu eşitliğin yaşama geçmesini sağlamakla yükümlüdür” şeklinde bir ekleme yapılır (Esra Aşan, 2016: 9). 
Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi’ne (CEDAW) yerel yasalar karşısında üstün konuma 
getirilir. 2005’te kabul edilen Belediye Kanunu ile nüfusu 50 binin üzerinde olan belediyelerin kadınlar ve çocuklar 
için koruma evleri açabileceğini öngörür (Nezahat Altuntaş ve Yahya Demirkanoğlu, 2017: 76- 7). Bu yasal 
değişikliğe rağmen Metin Yeğenoğlu ve Simten Coşar (2014) 2009 itibariyle nüfusu elli bini geçen toplam 244 
belediyenin olduğuna, ancak belediyelere bağlı olarak çalışan yalnızca 19 kadın sığınağının bulunduğuna işaret 
ederler (162).  
28 TCK Kadın Platformu’nun genital muayene durumlarında kadının onayını öncelikli kılınması, dar tanımlı töre 
kavramı yerine namus cinayetlerinde olası ceza indirimlerinin önüne geçmek adına namus kavramının 
kullanılması ve yasal kürtaj süresinin 12 haftaya çıkarılması gibi talepleri karşılık bulmaz (Esra Aşan, 2016; Feride 
Acar-Gülbanu Altunok, 2015).   
.  
 



                                                                                                131 
 

 

değerlendirildiği takdirde, kadın meseleleriyle ilgili topyekûn bir dönüşümden değil, patriarka 

biçimindeki belirli kaymalardan söz edilebileceğini savunurlar (160-3).  

 

Yeğenoğlu ve Coşar Türkiye özelinde üç farklı patriarka biçiminden bahsederler. İlki, 

1980’lerin sonuna kadar egemen olan ve kadınların özgürleşmesi retoriğine yaslanan 

“cumhuriyetçi patriarka”; ikincisi, kadın hareketinin içerisine 1990’larla birlikte nüfuz etmeye 

başlayan ve kadınların serbest piyasaya girmesini hedefleyen, birey kategorisini öne çıkaran 

“liberal patriarka”’dır. Yeğenoğlu ve Coşar AKP hükümetinin toplumsal cinsiyet politikalarını 

ise “neoliberal-muhafazakâr patriarka” şeklinde tanımlarlar. Neoliberalizmin muhafazakâr 

değerlerle ittifak içerisinde olduğu bu yeni patriarka biçimi kadınları “aynı zamanda hem 

işgücüne katılmaya hem de evde durmaya çağırıyor. Diğer bir ifadeyle, kadınlardan, hem esnek 

piyasa koşullarına uyum sağlamaları hem de normalleştirilmiş annelik ve karılık rollerini yerine 

getirmeleri beklenir” (166). Yeğenoğlu ve Coşar ittifakın kutsal aile söyleminde ortaklaştığını 

ve bu ortaklığın hem piyasanın hem de aile değerlerinin taleplerine aynı anda cevap verdiğini 

düşünürler. Zira kadınlar bahsedilen bu düzen içerisinde aile sorumluluklarını ortadan 

kaldırmadan esnek, güvencesiz piyasa ortamına dahil edilirler (165-7).  

 

AKP’nin 2007 yılından sonraki toplumsal ve kültürel alanlardaki düzenlemelerde ise dini 

referanslarla iç içe geçmiş ataerkil değerleri vurgulayan bir dilin giderek baskın hale geldiği 

görülür (Acar ve Altunok, 2015: 25). Bu değerler özellikle kadın ve aile üzerinden kurgulanan 

özel alan politikalarında öne çıkar. Acar ve Altunok’a (2015) göre aile kurumunun toplumdaki 

öneminin altını çizen, geleneksel cinsiyet rollerini yücelten ve toplumsal cinsiyet eşitliği 

kavramını giderek yadsıyan bir dildir bu (34).  

 

Kadını değil aileyi ön plana alan bakış açısının, güçlü aile vurgusunun en belirginleştiği 

icraatlardan biri ise 2011 yılında Kadından ve Aileden Sorumlu Devlet Bakanlığının adının 

Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı olarak değiştirilmesidir. Bu değişiklik, kadını aile 

içerisinde konumlandıran anlayışın kurumsallaştığının bir göstergesine dönüşür. Bahsedilen bu 

anlayış, “çeyiz yardımı”, “doğan çocuğa altın” veya üniversite eğitimi devam ederken 

evlenecek olanlara yurtlarda ücretsiz barınmak gibi pratiklerle pekiştirilir. Evliliklere getirilen 

kolaylıkların yanında boşanmaların da önüne geçilmesini sağlayacak “bir de aile danışmanına 

sor” gibi yeni uygulamalar ortaya çıkar. Recep Tayyip Erdoğan’ın fırsat buldukça hemen 

hemen her mecrada dillendirdiği “üç çocuk” meselesi veya kürtaja ve sezaryen doğuma karşıt 

söylemleri bahsedilen aileci politikalara örnek teşkil eder. Feyza Akınerdem (2014) bu 



                                                                                                132 
 

 

politikaların, kadınların kendi yaşamları üzerindeki tasarrufun devlete ve aileye teslim edilmesi 

anlamına geldiğini ve kadınlara belirli bir hayat tarzını dayatmanın ötesinde, kadınlar için 

hayatın nasıl akacağını yeniden kurguladığını söyler (19). Kutsal ailenin yanında kutsal annelik 

söylemi de pek çok düzlemde dillendirilir. Örneğin Sağlık Bakanı Mehmet Müezzinoğlu 2015 

yılında kadınların en önemli kariyerinin annelik olduğunun altını çizerek kadınların, annelik 

kariyerinin dışında bir başka kariyeri merkeze almamaları gerektiğini salık verir. Kadınlık bu 

söylem içerisinde neredeyse sadece annelikle özdeşleştirilir29.  

 

Acar ve Altunok (2015) toplumsal bakım hizmetlerinin yapılan kısmi yardımlarla özel alana 

transfer edilmesini de kadınları hedef alan, kadınları aile içerisine daha da çok kapatan 

politikalarla ilişkili olduğuna vurgu yaparlar. Kurumsal bakım hizmetlerinin sağlanması yerine 

yaşlı, çocuk ve engelli bakımını kadınlara sağlanan düşük bütçelerle aile kurumuna devreden 

bu politikalar Acar ve Altunok’a göre kadınların evde kalmasına ya da düşük ücretlerle ve 

güvencesiz olarak çalışmalarına yol açmaktadır. Bu politikalar, erkeklerin bakım 

sorumluluklarıyla ilgili herhangi bir düzenlemeye veya teşvike yer vermeyerek ve bakım 

işlerini tamamen kadınlık alanıyla ilişkilendirerek toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin pekişmesine 

sebebiyet verir (43-5).  

 

Özkazanç (2017) muhafazakâr aile politikalarına ilişkin yasal düzenlemelerin yanı sıra 

“toplumda da hükümetin bu muhafazakâr gündemini aşan, ondan destek alan ve onunla 

etkileşim içine giren kadın düşmanı, İslami-faşizan bir müdahale alanı” oluştuğuna işaret eder. 

Özkazanç’a göre bu süreç, keyfi idari uygulamaların, mevcut haklara yönelik saldırıların ve 

polis baskısı gibi şiddet içerikli pratiklerin önünü açar. Buna göre Özkazanç aileci politikaların, 

aslında aileyi de korumaya yönelik olmadığını; bunun yerine bu politikaların eril gücü yeniden 

yapılandırmayı amaçlayan girişimler olarak okunması gerektiğini düşünür.  

 

Kadınların yalnızca aile içerisinde konumlandırılması toplumsal cinsiyet eşitliğini yadsıyan 

görüşle paralellik gösterir. Bu görüşe yaslanan söylemler bizzat Erdoğan tarafından dile 

getirilir. Buna göre Erdoğan 2010 yılında kadın örgütleriyle yaptığı toplantıda şunları söyler: 

“Ben zaten kadın erkek eşitliğine inanmıyorum. Onun için fırsat eşitliği demeyi tercih 

ediyorum. Kadınlar ve erkekler farklıdır, birbirinin mütemmimidir”. Erdoğan bahsettiği 

                                                        
29 Anneliğe yapılan bu vurguyu örneklendiren uygulamalardan biri ise, AKP Ankara İl Kadın Kolları Başkanlığınca 
uygulanan “Anne Akademisi” adlı programdır. Sağlıklı gelecek nesiller yetiştirmeyi hedefleyen program, 
hamilelik, çocuk yetiştirme ve aile bakımı gibi başlıklardan oluşur (akt.  Acar ve Altunok, 2015: 39).  



                                                                                                133 
 

 

farklılık için, daha sonraki benzer ifadelerinde ise dini bir referans çerçevesinde fıtrat 

kavramına başvurur. Toplumsal cinsiyet eşitliğine yönelik geliştirilen bu reaksiyon, 2015 

yılında hazırlanan ancak sonrasında hem MEB’de hem de YÖK’te uygulamaya konulmasından 

vazgeçilen “Toplumsal Cinsiyet Eşitliği Projesi” üzerinden de okunabilir. Bu pratikler, 

“toplumsal cinsiyet” kavramına ilişkin olumsuz bir tutumun var olduğuna işaret eder. İktidar 

odakları tarafından ortaya konan söylemlerde böylelikle eşitlik yerine adalet kavramının ön 

plana çıkarılmaya çalışıldığı görülür.     

 

Türkiye 2012 yılında kadına yönelik şiddet ve aile içi şiddeti önlemeye ilişkin devletlere belirli 

yükümlülükler getiren İstanbul Sözleşmesi’ni imzalayan ve onaylayan ilk ülke olmasına 

rağmen bu sözleşme belirli gerekçelerle tartışmaya açıldıktan sonra 20 Mart 2021 tarihli 

Cumhurbaşkanlığı kararı ile sözleşmeden çekilir. Sözleşmeye yönelik itirazlar 2019 yılında 

Erdoğan’ın bu sözleşmeyi ölçü olarak almadıklarına yönelik ifadesiyle başlar ve gittikçe belirli 

kesimlerden de destek görür. Bu itirazlar genel olarak sözleşmenin eşcinsel birliktelikleri 

normalleştirdiğine ve Türk aile yapısını zedelediğine vurgu yaparlar. Yine AKP içerisinde 

sözleşmenin imzalanmasının yanlış olduğuna ve sözleşmeden çıkılabileceğine yönelik 

beyanlarda bulunulur. Tüm bu süreçte kadın örgütleri ise “İstanbul sözleşmesi yaşatır” sloganı 

çerçevesinde gerçekleştirdikleri eylem pratikleriyle, sözleşmenin iptaline ilişkin yükselen 

seslere karşı koyarlar. Sözleşmeden çekilmesi pek çok kadın örgütü tarafından protesto edilir.  

Erkek şiddetinin kaynağının doğrudan toplumsal cinsiyet eşitsizliği olduğuna işaret eden bir 

metin olarak İstanbul Sözleşmesi’nin feshedilmesinin, iktidar odaklarının toplumsal cinsiyet 

eşitliği meselesine yaklaşımını da özetleyen en yakın tarihli icraatlarından biri olduğu 

söylenebilir.  

 

İstanbul Sözleşmesi’ne ilişkin tartışmalarla, toplumsal cinsiyet kavramına yönelik olumsuz 

tutumlarla, kadınları kategorize eden, kadınların yaşam biçimlerine müdahalede bulunan ya da 

genel olarak kadını değil aileyi korumayı hedefleyen politikalarla mevcut iktidarın feminizme 

yönelik bir düşmanlık ilişkisi ortaya koyduğunu ya da Özkazanç’ın (2015) ifadesiyle “doğrudan 

feministleri hasım olarak aldığını” görürüz. Özkazanç feministlerin, düzeni bozan kadına dair 

en arkaik imgeyi, “cadı kadın” imgesini harekete geçirdiğini düşünür.  

 

Altuntaş ve Demirkanoğlu (2017) özellikle 2011 yılından sonra hükümetin pek çok kanal 

aracılığıyla kadın-erkek ilişkileri, evlilik ve aile üzerine tartışma alanları yarattığını, daha 

önceki liberal politikalardan geri adım atarak muhafazakâr değerleri ön plana çıkardığını 



                                                                                                134 
 

 

savunurlar (84). Özkazanç (2018) iktidarın gittikçe muhafazakâr değerlere daha çok sarılmasını 

içerisinde yer aldığı kriz durumuyla açıklar ve bu krizin de en çok Gezi sonrası dönemde 

kendini açığa vurduğuna işaret eder. Özkazanç toplumun tüm alanlarında yaşanan bir hizaya 

sokma harekâtı olarak bu muhafazakâr-otoriter atağın, Türkiye toplumunun arz ettiği 

karmaşayı, çeşitliliği, çelişkileri, ikilemleri ve kaçış hatlarını es geçen indirgemeci bir bakışa 

yaslandığını ve bu eksende “alttan” gelen bir talebe dayanmadığını, tersine “devlet” katında 

konumlanan bir çerçeveyle sınırlı kaldığını öne sürer. Bunun yanı sıra Özkazanç eril ahlakçı 

atağın, çoğu zaman muhafazakâr çevrelerin kendi gençlerinin, kadınlarının arzularından 

duydukları tedirginliği yansıttığını düşünür. Muhafazakâr, dindar olsun ya da olmasın özellikle 

gençlerde ve kadınlarda yoğunlaşan çok fazla kaçış arzularının birikmekte olduğuna; aile 

baskısından, baba otoritesinden uzaklaşma arzusunun giderek arttığına işaret eder. Bundan 

kaynaklı Özkazanç, yalnızca iktidara odaklanan ve odaklandıkça daha fazla korku üreten bakış 

açısından uzaklaşarak başka türlü özgürlük dinamiklerini ve kaçış hatlarını görmek gerektiğini 

savunur. Bakış açısında yaratılabilecek bu kayma, Özkazanç’a göre kadınların ve gençlerin 

ataklarıyla sarsılan otoritenin ciddi bir kriz içerisinde olduğunu görmeye imkân tanır (145-163).  

 

Özkazanç (2017) bilhassa 2015 sonrasında daha da derinleşen cinsiyetçi reaksiyonların 

toplumda biriken arzu akışlarına ve bu akışların görünürlük kazanmasına verilen tepkiler olarak 

okur. Zira ona göre iktidar, bu arzu akışlarının ne tür potansiyeller doğurabileceğini Gezi’de 

deneyimlemek zorunda kalmıştır. Özkazanç Erdoğan’ın öğrenci evlerine ilişkin kadın 

bedeninin ve cinselliğin denetimine alan açan kızlı-erkekli çıkışının temelinde de Gezi’de 

kadınların, gençlerin ve LGBTİ+ bireylerinin tabiri caizse bir gövde gösterisi yapmış 

olmalarının yattığını öne sürer. Özkazanç’a göre arzu akışlarını durdurmaya yönelik iktidar 

stratejilerinin ise zora dayalı bir erkeklik performansına ihtiyaç duyduğunu ve bu ihtiyaç 

doğrultusunda sınır çeken, had bildiren, hizaya sokan, görünürlüğü ve hareketliliği kısıtlayan 

pratiklere başvurulduğunu savunur.  

 

Arzu akışlarının çeşitliliği ve hareketliliği aynı zamanda egemen olana karşı geliştirilen 

mücadele çeşitliliklerini de hatırlatır. LGBTİ+ bireyler, queer hareket, trans-aktivizm/trans-

feminizm, etnisite/sınıf/din odaklı feminizmler diğer bir ifadeyle feminizm içi birbirinden 

farklılaşan konumlanmalar bu çeşitliliğe işaret eder. Bunun yanı sıra sosyal medya etrafında 

örgütlenen feminist aktivizm ya da internet yayıncılığı yapan feminist mecralar, bloglar, 

hasthag’lerle yürütülen kampanyalar gibi yeni türden söz söyleme, harekete geçme pratikleri 

bu çeşitliliği ve parçalı, çoklu mücadele biçimlerini kapsar. Tüm bu örgütler ve eylem 



                                                                                                135 
 

 

pratikleriyle beraber kimi zaman yolların kesiştiği kimi zaman da ayrıştığı çoğul bir feminist 

hareketten, genişleyen konumlanma biçimlerinden bahsetmek mümkün. Her bir örgütün 

sorduğu sorular ve sorunsallaştırma alanları farklılaştıkça feminizmin sınırları da daha geniş 

alanlara çekiştiriliyor, feminist politikanın özneleri çoğalıyor. Feminizm içi güncel politik 

tartışmalar, beden ve arzuyu kapsayan çeşitli öznellik biçimleri arasında kurulabilecek çoklu 

bağlantılara daha da fazla açılıyor.  

 

1980’lerin feminist hareketi kadınlık denilen alan üzerinden ortaklığın altını çiziyor, bu 

ortaklıktan hareket ederek bir politika üretiyordu. 2000’lerle beraber bu ortaklık söylemi hala 

güncelliğini korurken, bunun yanı sıra ortaklıklar kadar belki de daha fazla farklılıklar 

gündemleşiyor. Farklılık meselesinin sınırlarının ne kadar çekiştirebileceğini, feminist öznenin 

kim olduğuna yönelik meseleyi ve belirli feminist pratikleri tartışmaya açması bağlamında 

transfeminist hareket önemli bir pozisyonda durur. Örneğin erkeklere kapalı olan 8 Mart Gece 

Yürürüyüşleri’nde translara yönelik cinsiyet kimliği beyanının sorgulanması tüm bu 

tartışmaları içerisinde barındırır30. Bu hareket, atanmış cinsiyet kimliklerini, kadınlığın 

sınırlarını ve bu sınırların zorunlu olarak belirli türden bedenler içerisine hapsedilmiş olduğuna 

yönelik ileri sürülen varsayımları sorunsallaştırır.  

 

1980’lerde feminizm önemli bir hareket olarak ortaya çıksa da devlet katında uzun bir süre pek 

de “ciddiye alınan” bir hareket olarak görülmez. Öyle ki belirli yazarlar örneğin Eylem Atakav 

(2013) 1980’lerde feminizmin ortaya çıkmasını sağlayan kimi koşulları feminist hareketin 

ciddiye alınacak politik bir hareket olarak görülmemesine bağlar. Feminizm henüz bir tehdit 

unsuruna dönüşmemiştir. “Kurumsallaşma dönemi” olarak tarif edilen 90’ların feminist 

hareketinde ise uzun vadeli politik hedefler yerini problem temelli projelere bırakır ve 

                                                        
30 Bu tartışmalar için bkz. “Transfeminizm” içinde Feminizm Tartışmaları, Amargi, 2012 ve “Transfeminizm Dile 
Gelince: ‘Her Şeyimiz Tamamdı Sanki, Bir Bizdik Noksan’, (Beyza Bilal-İlksen Gürsoy-İpek Tabur-Nuray Sakarya) 
içinde Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce – Feminizm, (Ed.) Feryal Saygıligil ve Nacide Berber, 2020. 
Transfeministler, kendilerine yönelik ayrımca tutumlar sergileyen feministleri TERF (Trans Exclusionary Radical 
Feminism-Trans Dışlayıcı Radikal Feminizm) olarak adlandırırlar. Dışlama pratiklerine başvuran feministler genel 
olarak transların “gerçek kadınlar” olmadıklarını ve belirli türden eril ayrıcalıklarına hala sahip olduklarını ya da 
bunları yeniden ürettiklerini ileri sürerler. Trans kadınların feministlerin etkinliklerinden dışlanması ilk olarak 
1976 yılında kurulan Michigan Womyn’s Music Festival’inde açık bir şekilde gerçekleşir. Festival yalnızca “kadın 
olarak doğan kadınlara” (womyn-born womyn) açık olduğunu ilan eder. Festivalin trans dışlayıcı tutumu festivalin 
sona erdirildiği 2015 yılına kadar sürdürülür. Tüm bu yıllar boyunca yapılan eleştirilere rağmen translar festivale 
yine de dahil edilmezler (akt.Özkazanç, 2020: 307-10). Trans ve TERF tartışmaları ülkemizde de yakın zamanda 
sosyal medya üzerinden epeyce görünürlük kazandı. Bu tartışmalarda belirli feministler TERF olarak adlandırıldı. 
2021 8 Mart Yürüyüşü’nde de TERF’lere işaret eden eleştiriler sürdürüldü. Bunlar arasında en dikkat çekeni bir 
çöp kovası üzerine yapıştırılan TERF yazısı oldu.  



                                                                                                136 
 

 

militanlığın aktivistliğe dönüştüğü yeni bir feminist tarz ortaya çıkar. Bora ve Günal’a (2016) 

göre proje feminizmi olarak adlandırılan bu dönem, her ne kadar feminist hareketin büyük 

şehirlerden ülkenin diğer şehirlerine taşınmasını, çeşitliliği ve “öteki” kadınlarla ortak bir 

zeminde buluşmayı sağlamış olsa da 80’lerin coşkulu ortamından uzak bir şekilde kendi 

gündemlerine yoğunlaşmış ve içine kapanmış birbirinden kopuk grupların ortaya çıkmasına 

sebebiyet verir (8-9). Bora ve Günal’ın bakış açısına benzer bir şekilde Kardam ve Ecevit de 

(2016) bu dönemde kendi projelerine gömülmüş birbirinden farklı birçok kadın grubunun var 

olduğunu ancak bu gruplar arasında feminist politikalar ekseninde ilişkiler veya ortaklıklar 

kurulamadığını, belirli bir kadın politikası oluşturulamadığını ve iletişimsizliğin hâkim 

olduğunu ifade ederler.  Onlara göre bu süreçte feminist söylem yaygınlaşırken sahip olduğu 

radikal etkiyi yitirir. Öyle ki genişleme ve çeşitlilik beklenilen gücü ortaya çıkaramadığı gibi 

hareketin sahip olduğu dinamizm de düşüşe geçer (92).  

 

S. Nazik Işık (2016) 1990’larda kurumsallaşmaya giden sürecin büyük bir oranda kadına 

yönelik şiddete karşı verilen mücadeleyle ve bu mücadele ekseninde elde edilen birikimle 

gerçekleştiğine işaret eder. Bu birikim 80’lerin kendi gündemlerine aldıkları aile içi şiddet 

meselesi, “dayağa hayır” eylem ve kampanyalarıyla süreklilik gösterir. Işık 90’larda 

kurumsallaşmayı sağlayan süreci de bu süreklilikle ilişkilendirir. Kadına yönelik şiddet 

meselesi, kadın danışma merkezlerine ve kadın sığınaklarına olan ihtiyacı zorunlu hale getirir.  

İstanbul’da 1990 yılında “Dayağa Hayır” kampanyasını gerçekleştiren kadınlar tarafından bu 

ihtiyaca cevap vermek adına Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı kurulur. Kadına yönelik şiddetle 

mücadele ekseninde Mor Çatı dışında Işık, 1993 yılında Ankara Kadın Dayanışma Vakfı’nın, 

1996 yılında Mersin Bağımsız Kadın Derneği’nin ve 1997’de Diyarbakır’da Ka-Mer’in 

kurulduğunu aktarır (47-9)31. Işık kadın hareketinin verdiği mücadeleyle kadına yönelik şiddete 

                                                        
31 Bu dönemde bahsedilmesi gereken diğer bir kadın örgütü ise 1996 yılında kurulan Uçan Süpürge kuruluşudur. 
Kardam ve Ecevit (2016) Uçan Süpürge’nin kuruluş amacını şöyle aktarırlar: “Kadın sorununa ve kadın hareketine 
duyarlı kadınları buluşturmak; aralarında bağ kurarak bilgi ve deneyim aktarımlarını kolaylaştırmak; onların kadın 
sorununun çözümüne yönelik çabalarını desteklemek ve kadınların kendilerini güçlendirmelerine yardımcı 
olmak” (94).  1990’ların kadın hareketiyle ilgili sıklıkla dile getirilen gruplar arasındaki iletişimsizlik problemini 
ortadan kaldırmak ve bu gruplar arasında bir köprü kurmak amacıyla yola koyulan örgüt, zamanla çalışma 
alanlarını genişleterek kadın örgütleriyle ilgili veri bankası, bu örgütlerin birbirlerini tanıyabileceği bir bülten, 
radyo programları ve nihayetinde kadın filmleri festivaliyle çalışmalarını sürdürürler.  
 
1990’ların feminist yayınlarına bakıldığında ise feminizmi yaygınlaştırmayı hedefleyen popüler feminist bir dergi 
olan ve “kadınlara mahsus gazete” ismiyle çıkan Pazartesi dergisi göze çarpar. 1995 yılında yayın hayatına 
başlayan dergi, Filiz Koçali’nin (2016) aktarımıyla kadınlar arasındaki ortaklıklar kadar farklılıkları da önemseyerek 
kadınları ilgilendiren tartışmalara, haberlere ve genel politikalara yer vermesinin yanı sıra hem Türkiye gündemini 
hem de dünyadaki diğer feministlerin ilgilerini takip eder. Dergi aynı zamanda mizaha, kadın fantezilerine ve 
cinsellik tartışmalarına da alan açar. Koçali, derginin yayın hayatına devam ettiği süre zarfında özellikle habercilik 



                                                                                                137 
 

 

karşı çıkarılan sesin, 1990’larda kamusal bir sese dönüştüğünü, tabu olmaktan çıkıp üzerine 

konuşulmaya başlandığını, hakkında araştırma yapıldığını ve hükümet yetkililerini bu konuda 

önlemler almaya zorladığını öne sürer.  Işık’a göre bu süreçte kadın hareketi önemli bir güç ve 

büyük bir birikim elde eder, kalıcılaşır ve kendi kurumlaşmış temsilcilerini ortaya çıkarır (67-

8).  

 

1990’ların feminist hareketi, aynı zamanda Kürt hareketiyle ve İslami hareketle ilişkili olan 

feministlerin de içerisinde yer aldıkları, kendi özgün kimliklerine yönelik belirli talepler 

etrafında örgütlendikleri bir dönemi kapsar. Bu süreçte Bora ve Günal’a (2016) göre Kürt 

feministler ekseninde hareketin “Türk”lüğü, Müslüman feministler ekseninde ise hareketin 

seçkinci-tahakkümcü tarafı sorgulanır. Her iki grubun kendilerini içerisinde tanımladıkları 

kimlikler, Kürtlük ve Müslümanlık, aynı zamanda 90’ların politik gündeminde büyük bir yer 

işgal eden “bölücülük” ve “irtica” söylemleriyle anılır. Bu söylemler Bora ve Günal’a göre 

kadınlar arasında da yankı bulur ve feministler arasında bu bağlamda belirli kopuşlar veya 

tartışmalar yaşanır (8).   

 

2000’ler ise hem 80’lerin hem de 90’ların birikimini hem militan ruhu hem de kurumsallaşmayı 

içerisinde taşır. Feminizmler çoğalır, çatallanır; kesişimsellikler ön plana çıkar. Feminizm artık 

LGBTİ+, transfeminizm ve queer hareketle de beraber egemen bakış açısına kayda değer bir 

tehdit savurur. İktidar odaklarının feminizmi hedef alması, feminizme, feministlere karşı 

düşmanca bir dil benimsemesi ve yine toplumda belirli kesimlerden yükselen anti-feminist 

tutumlar feminizmin birikerek büyüyen gücüne ve bu gücün mevcut düzene karşı ürettiği yıkıcı 

potansiyellere işaret eder.  

 

Belirli bir toplumsal bağlamı filmler üzerinden, filmlerle birlikte de okuyabiliriz. 2000’li yılları, 

toplumsal cinsiyet alanındaki dönüşümleri, yukarıda dile getirilen arzu akışlarını, kadınlar 

açısından yaşanan süreçlerin izlerini filmlerden takip edebiliriz. Bilhassa kadın yönetmenlerin 

filmleri, kadınların tüm bu bağlamla nasıl ilişkilendiklerine ilişkin belirli ipuçları sunabilir. 

Ancak filmlerin ortaya çıktıkları toplumsal bağlamdan bağımsız ele alınamayacağını düşünmek 

mümkün olsa da bu bağlamı olduğu gibi yansıttıkları ileri sürülemez. Çünkü bir yanda 

                                                        
anlayışı ve okurla kurulan ilişki biçimi ekseninde kayda değer başarılar elde ettiğini ve bu çerçevede feminizme 
önemli katkılarda bulunduğunu düşünür (73-84).  
 
 



                                                                                                138 
 

 

toplumsal alanın öte taraftan filmsel ortamın birbirinden farklı temsil mekanizmalarıyla hareket 

ettiğini görürüz. Yani öncelikle dolaysız bir aktarımı imkânsız kılan biçimsel bir farklılıktan 

bahsetmek mümkündür. Bu biçimsel farklılık, kimi filmlerin toplumsal bağlamla uyuşan 

söylemsel içeriklerine rağmen zaman zaman farklı okumaları açığa çıkarabilecek bir potansiyel 

taşımalarını sağlar. Filmler bu çerçevede mevcut söylemlere ayna tutmaktan ziyade bu 

söylemlerle etkileşimli bir şekilde yeni söylemler, düzenler veya önermeler ortaya koyabilir. 

Yani Ryan ve Kellner’ın (2010) deyimiyle filmler, “toplumsal yaşamın söylemlerini (biçim, 

figür ve temsillerini) şifreleyerek sinemasal anlatılar biçiminde aktarırlar”, diğer bir ifadeyle 

filmler, farklı söylemsel düzlemler arasında bir aktarım gerçekleştirirler (35). Benzer şekilde 

Kellner da (2013), insanların belirli bir dönemde nasıl göründüğü veya gördüğüyle, döneme 

damgasını vuran söylemlerin, sosyo-politik çekişmelerin, korkuların, ümitlerin veya hayallerin 

neler olduğuyla ilgili önemli iç görüler sağladığını düşünür.  (60-61). 

 

 

4.2. Yeni Türk Sineması ve Feminist Bakışlar 

Suner 1990’ların ortasından itibaren oluşmaya başladığını düşündüğü Yeni Türk sinemasını32 

kadınlar açısından şu şekilde değerlendirir:  

Yeni Türk sineması kadınlara doğrudan bakmaz, kadınların bakışını filmlere taşımaz. 

Elbette böyle bir tavır Türkiye’de her alanda çok güçlü olan patriarkal kültürü yeniden 

üretmek anlamına gelir ve bu haliyle son derece sorunludur. Ancak ilginç biçimde, bu 

sorunlu tavır, kimi zaman içinde erkek egemen kültürle suç ortaklığına ilişkin bir 

farkındalık, eleştirel bir iç bakış da barındırabilmektedir. Yeni Türk sineması en kötü 

halinde Türkiye’deki erkek egemen kültürü sorgusuz sualsiz yeniden üretirken, en iyi 

halinde bu yeniden üretim sürecine dair bir rahatsızlık, tedirginlik ortaya koyar (292). 
 

Suner Yeni Türk sinemasının kadınlara bakışının içerdiği bu ikiliği Adı Vasfiye filminin ortaya 

koyduğu cinsiyet politikasıyla beraber bir şekilde okur. Adı Vasfiye’de “olmayan kadın” figürü 

üzerinden Suner, Yeni Türk sinemasında da “kadınların yokluğunun” öne çıktığını, diğer bir 

ifadeyle kadınların erkeklerin gözünden resmedildiğini ve çoğunlukla bir arzu nesnesi olarak 

temsil edildiklerini düşünür. Ona göre Yeni Türk sinemasında kadınlar “erkeklerin dünyaya 

                                                        
32 Suner’e (2006) göre Yeni Türk Sineması, “gerek ‘popüler’, gerekse ‘sanatsal’ kanatlarında, sürekli ‘aidiyet’ 
temasına geri dönüp, Türkiye’de ‘aidiyet’ etrafında yaşanan gelgitlerin, gerilimlerin, açmazların öykülerini 
anlatmaktadır”. Bu anlamda Suner, Yeni Türk sinemasının merkezinde bir “hayalet ev” figürünün var olduğunu 
düşünür (15). Suner, Yeni Türk sinemasının popüler kanadının Eşkiya (Yavuz Turgul, 1996) filmiyle, sanatsal 
kanadının ise Tabutta Rövaşata (Derviş Zaim, 1996) filmiyle başladığını öne sürer.  



                                                                                                139 
 

 

ilişkin sözlerini söylemesinin, kendi hikayelerini anlatmalarının, birbiriyle karşılaşmalarının, 

çatışmalarının, uzlaşmalarının zeminidir”. Buna göre Suner bu sinemada kadın sessizlikleriyle; 

susturulmuş, sesi kesilmiş, erkekler dünyasında birer gölgeden ibaret olan kadın karakterlerle 

karşılaştığımızı söyler (309). Ancak Suner bu sinemaya ait filmlerin yine de tıpkı Adı 

Vasfiye’de olduğu gibi içerisinde ataerkil temsil biçimine ilişkin belirli gerilimler ve bu biçimle 

girilen suç ortaklığına yönelik belirli farkındalıklar taşıdığını öne sürer.  

 

Suner Yeni Türk sinemasının kadın karakterlerini, film içerisindeki yoklukları, sessizlikleri ve 

erkekler dünyasındaki hayaletimsi varlıkları çerçevesinde “Vasfiye’nin kızkardeşleri” olarak 

konumlandırır. Suner 9, (Ümit Ünal, 2002), Gemide (Serdar Akar, 1998) ve Laleli’de Bir Azize 

(Kudret Sabancı, 1999) filmleri üzerinden kadın karakterler açısından tablonun karamsar 

olduğuna işaret eder (310). Kadın sessizliklerine vurgu yapan bir diğer yazar ise Özlem 

Güçlü’dür. Güçlü (2016), 1990’ların ikinci yarısından itibaren Türkiye sinemasında sessiz 

kadın karakterlerin görünürlük kazandığı yeni bir temsil formunun ortaya çıktığını söyler. 

Merkezinde erkek hikâyelerinin ve bakış açısının olduğu bu filmleri Güçlü, bir yandan sessiz 

kadın karakterlerin filmlerdeki işlevselliklerini analiz ederek öte yandan bu filmlerin neden 

belirli bir dönemde ortaya çıktığı sorusundan hareketle filmleri tarihsel ve endüstriyel bağlam 

içerisinde tartışarak ele alır (3). Güçlü, sessiz kadınlar tarafından dile gelmeyenin ne olduğunu 

ve bunların ne tür krizlerin semptomu olarak okunabileceğini ulus, toplumsal cinsiyet ve geçmiş 

kavramları ekseninde darbe sonrası Türkiye’nin kültürel ve siyasal iklimini göz önünde 

bulundurarak analiz eder (6-7). Buna göre bu metinler, geleneksel iktidar ilişkilerindeki bir 

değişime işaret ederek erkeklik, Türklük ve kolektif hafıza ile ilgili belirli krizleri ve bu 

bağlamda bir iktidar kaybını açığa vururlar (14). Nejat Ulusay (2004) da yine aynı dönemde 

ortaya çıkan filmlere eğilerek bu filmleri, “erkekler arası dostluk filmleri” olarak tarif eder. 

Ulusay bu filmlerin, 1980’lerde öne çıkan “kadın filmleri”ne bir tür yanıt olarak 

okunabileceğini ve bu eksende erkek kimliği açısından bir krize işaret ettiklerini düşünür. Bu 

dönemin filmlerinde kadınlar Ulusay’a göre ya tamamen anlatı dışında tutulurlar ya da fahişe 

kimliğinde veya sessizleştirilmiş bir konumda yer alırlar (144-157).  

 

Zeynep Tül Akbal Süalp (2009a) 90’lar Türk sinemasında erkek seslerinin baskın olduğu ve 

“erkek melodramları” olarak tanımladığı filmlerin yaygınlık kazandığına işaret eder. Akbal 

Süalp bu dönemde üretilen filmleri bir tarafta Barda, Ağır Roman, Karışık Pizza, Gemide, 

Laleli’de Bir Azize, Dar Alanda Kısa Paslaşmalar, diğer tarafta Masumiyet ve İklimler gibi 

filmler üzerinden iki gruba ayırır. İlk gruptaki filmler, daha çok şiddet, şovenizm ve 



                                                                                                140 
 

 

milliyetçilik üzerinden erkek baskın bir dil üretirler. Bu filmlerdeki erkek karakterler saldırgan, 

öfkeli, alkol, uyuşturucu ve küfre tutunan karşı kahramanlardır. Diğer gruptaki erkek 

karakterlerin ise öfkesi daha rafinedir, şiddeti içe dönüktür; bu karakterler topluma/toplumsal 

olana mesafelidirler. Her ne kadar her iki gruptaki filmler anlatı, dil ve üslup açısından 

birbirinden farklılaşsa da Akbal Süalp’e göre yine de eril hallerin farklı yüzleri çerçevesinde 

temel bir ortaklığa sahiptirler. Şiddet ister örtük ister aleni olsun, bu şiddetin muhatabı her iki 

grup için de her zaman kadınlardır. Kadın karakterler bu filmlerde derinlikli olmayan birer hınç 

nesnesidirler (134-9). Sınıf veya toplumsal cinsiyet meselelerine dokunmadan erkek 

hikâyelerini merkeze taşıyan drama yüklü bu filmleri Akbal Süalp (2009b), “ağlamaklı erkek 

filmleri” olarak betimler. Akbal Süalp’a göre kadınlar bu filmlerde ya arka planda tutulurlar ya 

da erkeğin dünyasını altüst eden film noir filmlerindeki kadın karakterlerin pozisyonunda 

hikâyeye dâhil edilirler (228-9).   

 

Kadınlar açısından 1990 sonrasının bu karamsar tablosuna rağmen Suner yine de bu tabloyu 

kimi yönlerden bozan, kadınların sesine de alan açan belirli filmlere işaret eder. Suner’in işaret 

ettiği bu filmler hemen 2000’li yılların başında ortaya çıkan O da Beni Seviyor (Barış Pirhasan, 

2001), Hiçbir Yerde (Tayfun Pirselimoğlu, 2002) ve İki Genç Kız (Kutluğ Ataman, 2005) 

filmleridir. Bu filmlerin kadın karakterleri Suner’e göre hayatları için mücadele eden, direnen 

ve kendi seslerini duyurabilen kadınlardır (315).  

 

Suner’in işaret ettiği örneklerden hareketle başka hangi filmlerde böyle kadın karakterler 

görürüz? Kadın yönetmenler 2000’li yıllarda yokluklarıyla değil; öfkeleri, direnişleri, güçleri, 

özne konumları ve cüretleriyle varlık gösteren nasıl kadın karakterler yarattılar? Bu çerçevede 

Vasfiye’nin değil de örneğin Sabiha’nın kızkardeşleri kimler olabilir? Sabiha’nın tüm çerçeveyi 

dolduran; kameranın/yönetmenin/izleyicinin/şehrin üzerine üzerine yürüdüğü final 

sahnesindeki cüreti başka kimlerde görürüz? İkilikleri aşan, “kadın olmaya dair saf bir olasılık 

hali”nin (Abisel, Arslan, vd., 2005: 58) izlerini hangi kadın karakterlerde bulabiliriz?  

 

2000’li yıllarda ilk uzun metrajlı filmlerini yapmaya başlayan yeni kadın yönetmenler ortaya 

çıkar. Bunlardan bazıları, Ahu Öztürk, Aslı Özge, Belmin Söylemez, Belma Baş, Çağla 

Zencirci, Çiğdem Vitrinel, Deniz Akçay, Emine Emel Balcı, İlksen Başarır, Pelin Esmer, 

Senem Tüzen ve Zeynep Dadak-Merve Kayan’dır. Bu yönetmenlerin filmlerinde inşa ettikleri 

kadın karakterler bize toplumsal cinsiyet meseleleriyle, kadınların direniş biçimleriyle, eril 

hegemonyaya karşı üretilen politikalarla ve güçlenme hikayeleriyle ilgili neler anlatmaktadır? 



                                                                                                141 
 

 

Hangi kadın imgeleri tekrar tekrar karşımıza çıkmaktadır? Bu karakterleri 80’lerin kadın 

karakterleriyle nasıl ilişkilendirebiliriz, ne tür akrabalıklar kurabiliriz aralarında?   

 

80’ler kadın filmleri Türk sinemasına yeni kadın karakterler tanıştırır. Yeşilçam’dan pek de 

alışık olmadığımız karakterlerdir bunlar. Fahişe/bakire arketipini bozan, “bizim kadınlar” 

tahayyüllüne tam olarak oturmayan, “namuslu”, “fedakâr/cefakâr anne” kavramlarına rahatlıkla 

yerleştirilemeyen kadınlardır. 80’ler bu çerçevede kadınları, yalnızca aile formu içerisinde 

tanımlanan rollere indirgememenin belirli arayışlarını sergilerler. Yine de kadınlar için tam 

anlamıyla başka toplumsal kimlikler yaratabildikleri ise tartışmalı bir alan. Zira kadınlar bu 

filmlerde ailenin dışına çıkabilseler de büyük bir oranda en fazla bir başka romantik ilişkinin 

kapısına kadar yol alabiliyorlar. 2000’lerde bu bakış açısını feminist bir söyleme daha çok 

yaklaştıran filmler neler, karakterler kimler olabilir? Farklı zamanlarda yapılan filmler arasında 

bu bağlamda ne türden ortak tematik göndermelerle karşılaşırız? Bir kuşağı diğer bir kuşağa 

bağlayan ortak imgeler neler olabilir? Kadın karakterler ekseninde 80’lerdeki arayışların 

cevaplarını 2000’lerde bulmamız mümkün mü?   

 

Çiçekoğlu (2019) Türkiye’nin tarihinde kadınların ve LGBTİ+ bireylerin patriarkayı hedef alan 

isyanlarının ilk defa Haziran 2013 Gezi direnişinde büyük bir görünürlüğe kavuştuğunu 

düşünür (16). Çiçekoğlu Gezi’de isyan eden, patriarkaya karşı öfkesini dillendiren, edilgen 

olmayı kabul etmeyen kadınların, her üçü de 2015 yılında vizyona giren Mustang (Deniz 

Gamze Ergüven), Toz Bezi (Ahu Öztürk) ve Nefesim Kesilene Kadar (Emine Emel Balcı) 

filmlerindeki kadın karakterlerle benzer bir ruhu paylaştıklarını öne sürer. Çiçekoğlu bu ruhu, 

Kristeva’nın (1997) “mahrem-isyan” (la révolte intime) kavramıyla karşılar (17-8). Mahrem-

isyan hegemonik erkekliğin tutunduğu söylemlerden biri olan “Türk aile yapısı”nı tehdit eder 

(67).  

 

Çiçekoğlu babasına isyan eden Serap (Nefesim Kesilene Kadar) veya kocalarına isyan eden 

Nesrin ve Hatun (Toz Bezi) gibi karakterler üzerinden mahrem-isyan’ın çerçevesini 

oluşturmaya çalışır. Çiçekoğlu’nun babaya, kocaya, patrona... isyan teması üzerinden 2010 

sonrası filmler için düşündüğü mahrem-isyan kavramı, 80’lerin kadın filmlerini de 

kapsayabilecek bir kavramdır. Daha doğru bir ifadeyle mahrem-isyan, 2000’lerden çok daha 

önce 80’lerde de belirli filmlerin ana izleğini oluşturur. Bu çerçevede 80’lerle olan ortaklıkları 

akılda tutarak 2000 sonrası filmleri kendi bağlamı içerisinde değerlendirmek önem taşır.  

 



                                                                                                142 
 

 

4.3. Sabiha’nın Kızkardeşleri: Sopanın Bakış Açısına Direniş 

Feminist bir bakıştan hareketle kadınlar kameranın arkasına geçtiğinde neleri çekmeyi tercih 

ediyorlar, ne tür hikayeler anlatıyorlar, hangi kadınlık hallerinin kültürel ifadesine alan 

açıyorlar ve kadının egemen imgesiyle nasıl ilişki kuruyorlar? Türkiye sinemasında bu 

çerçevede hangi kadın karakterlerle karşılaşıyoruz? Yukarıda dile getirildiği gibi Vasfiye’nin 

değil de Sabiha’nın kızkardeşleri kimler olabilir? Kadınlar diğer kadınları nasıl görüyor? 

Yönetmenler farklı kadınlık kurgularının oluşmasında sinemanın hangi olanaklarından 

faydalanıyorlar ve ne tür duyguları benzer bir görsel dille ifade ediyorlar? Mahrem-isyanı nasıl 

inşa ediyorlar? Bu bölüm, genel olarak bu sorular etrafında bir tartışma yürütüyor.  

 

 

4.3.1. İnatçı Kızlar 

Sara Ahmed (2018) kendi istençlerini öne süren, itaat etmeye karşı koyan kadınları, feminist 

bir perspektiften inatçı kız figürüyle özdeşleştirir. Ahmed, belirli metinlerden takip ettiği bu 

figürün en çarpıcı şekilde “The Willful Child” (İnatçı Çocuk) adlı bir Grimm hikayesinde 

karşımıza çıktığını düşünür. Hikâye şöyledir:  

 
Bir zamanlar inatçı ve annesinin dediklerini yapmayan bir kız çocuğu varmış. Bu nedenle Tanrı bu 

kızdan hazzetmezmiş ve hastalanmasına müsaade etmiş. Hiçbir doktor onu iyi edemiyormuş ve kısa 

sürede ölüm döşeğine düşmüş. Mezarına koyulduğunda ve üzerine toprak atıldığında, aniden kolu 

geri çıkmış ve yukarı kalkmış. Geri koyup yeniden üzerine toprak attıklarında bu hiçbir işe 

yaramamış ve her seferinde kol geri çıkmaya devam etmiş. Sonra anne kendisi mezara inmek 

zorunda kalmış ve kola bir sopayla vurmuş. Bunu  yaptığında sonunda kol inmiş ve sonra 

nihayetinde çocuk yerin altında huzur bulmuş (97). 

 

Ahmed inatçılığın büyük bir oranda kızların kendilerine ait bir istencinin olmaması gerektiğine 

yönelik inançtan hareketle kızlara atfedildiğini; oğlanların inatçılığının ise inatçılık olarak 

değil, “iradeli olmak” olarak yorumlandığını öne sürer. Bu nedenle Ahmed, inatçılığın erilden 

daha çok dişil olana göndermede bulunduğunu düşünür. İnatçılık Ahmed’e göre yalnızca 

itaatsizlikle değil ama aynı zaman da arzuyla da ilişkilidir. Arzunun gücü inatçılığın da temelini 

oluşturur. Bu çerçevede Ahmed inatçılığın, kızları kendi istençlerinden vazgeçmekten 

alıkoyması ve onlara arzulama izni vermesi bağlamında feminist ideallerle uyumlu olduğunu 

söyler.  Hikayedeki asi kolu bastırmaya çalışan egemenin istencini ise Ahmed “sopa” 

kavramıyla karşılar. Sopa, kızların istencine yönelik uygulanan şiddete göndermede bulunur 

(98-116).  



                                                                                                143 
 

 

 

Amhed’in “inatçı kız” ve “sopa” kavramlarını belirli filmlerdeki karakterler ve imgeler 

üzerinden takip etmemiz mümkün. Sibel (Çağla Zencirci-Guillaume Giovanetti, 2018) filminde 

Sibel (Damla Sönmez) karakterinin “dile gelmemesi”, cinsiyetçi kültüre karşı koyması, mahalle 

baskısına veya baba baskısına boyun eğmemesi çerçevesinde inatçı bir karakter olduğu görülür. 

Sibel’in çocukken geçirdiği bir hastalıktan dolayı konuşma yeteneğini kaybetmesi ve yalnızca 

ıslık diliyle iletişim kurması, babasının deyimiyle “sakatlığı”, ona yaşadığı ortamda diğer 

kadınlara kıyasla görece bir özgürlük ortamı sağlar. Sakatlığı, kadınsılığını dolayısıyla 

tehditkârlığını törpüleyen bir unsura dönüşür. Sibel bu durumun yarattığı özgürlük ortamının 

keyfini çıkarır. Başını örtmek zorunda kalmaz, dışarıda, ormanda istediği kadar vakit geçirir ve 

gece geç saatlerde eve dönebilir. Ancak bu, onun baskın namus anlayışından tamamen azade 

olacağı anlamına gelmez. Zira filmin ilerleyen bölümlerinde Türk sinemasında epeyce tanıdık 

olan bir söyleme, “mahallelinin namusu” anlayışına ve bu anlayışın imlediği pek çok kötülüğe 

maruz kaldığını görürüz. İnsanların onu nasıl gördüğünden, davranışlarını nasıl kodladığından 

bağımsız olarak Sibel ise babası dahil herkesin karşısında duracak, kendisine dayatılanlara 

boyun eğmeyecektir. Eve kilitlendiğinde evden kaçacak, babası kafasına silah dayadığında bile 

geri adım atmayacaktır, bildiğini okumaya devam edecektir. Namus kavramını ise ormanda 

beraber olduğu asker kaçağıyla yerle bir edecektir. Ahmed “cinsiyetçi kültüre katılmak 

istemediğimizde inatçıyızdır” (119) der. Sibel de bu kültürün kodlarına itaat etmemekle inatçı 

bir karakter olarak çıkar karşımıza.  

 

Ahmed inatçılığın bir elektrik akımı gibi kişiden kişiye ulaşabilecek, kadınlar arası bağlantıları 

güçlendirecek, onları harekete geçirecek biçimde iş görebileceğini düşünür (117-8). İnatçılığın 

bulaşıcılığını, yeni iletişim kanalları yaratabilme kudretini Sibel filminin final sahnesinde 

görürüz. Sibel’in inatçılığı, dik başlılığı, önce başını önüne eğen kardeşi Fatma’nın (Elit İşcan) 

başını yukarıya kaldırtacak, sonra da Çiçek’le (Şevval Tezcan) aralarında bir ortaklık 

kurulmasını sağlayacaktır. Sibel’in baskılara boyun eğmemesi bir elektrik akımı gibi önce 

Fatma’ya sonra da Çiçek’e ulaşacak, onların da güçlenmesine olanak yaratacaktır. Çiçek’le 

uzaktan bakışmaları, Çiçek’in ona gülümsemesi, film süresince kurulamayan ortaklığın, 

dayanışmanın artık mümkün olduğunun bir göstergesine dönüşür. Sibel’in inatçılığı kadınların 

yan yana gelmesini, birbirlerinden güç almalarını sağlamıştır. 



                                                                                                144 
 

 

 
Şekil 4.1: Sibel- Sibel ve Fatma                                      Şekil 4.2: Sibel- Çiçek  

 

 

Üç kadını birbirine bağlayan elektrik akımı, dile ihtiyaç duymadan, bakış ve tensel bir düzeyde 

gerçekleşir. Sibel’in Fatma’nın başını yukarıya kaldıran elleri ve Çiçek’le bakışmaları, Çiçek’in 

gülümseyişi bu akımın göstergelerine dönüşür. Kadından kadına yayılan ve yayıldıkça çoğalan 

bir güç dolaşır aralarında.  

 

Namusa yönelik bir şüphe, dedikodu ve bunlarla ilişkili bir ayıplanma söz konusuysa, başın öne 

eğilmesini telkin eden sembolik bir şiddetle karşı karşıya kalır kadınlar. Başın öne eğilmesi, 

büyük bir oranda denetimden çıkan kadın cinselliğiyle ilişkilendirilir. Mine filminin finalinde 

buna örnek teşkil eden bir sahne izleriz. Sevdiği erkekle beraber olduktan sonra evin dışında 

kendilerini linç etmeyi bekleyen grubun içerisinde yürümeye çalışırken Mine, başını öne eğer. 

Ancak çok kısa bir süre sonra yaptığının yanlış bir şey olmadığına güvenerek yavaş yavaş başını 

yukarı kaldırır. Âşık olduğu erkeğin elini tutar ve başı dik bir şekilde yürümeye devam eder.  

 



                                                                                                145 
 

 

 
Şekil 4.3: Mine 

 

Mine’nin başını dik tutarak yürümesi, güçlendiğinin, ikiyüzlü ahlak anlayışına daha cesur 

tepkiler verdiğinin bir göstergesidir. Mine bu anı, elini sıkı sıkı tuttuğu bir erkekle paylaşır. Bu 

an, tanıdık bir hikâyeyi, “doğru erkekle” karşılaşan kadının güçlenme hikayesini görünür kılar. 

Diğer bir ifadeyle Mine’nin dönüşümü, heteroseksüel romantik bir ilişkinin alan açtığı 

kadarıyla sınırlandırılır. Oysaki Sibel filmi bu alanın dışına taşan ve belki de kadınların daha 

radikal dönüşümlerine olanak tanıyan başka dinamikleri de görmemizi sağlar. Bir erkek 

dolayımına ihtiyaç duymadan kadınlar arası dinamiklerdir bunlar. Kadınların birbirleriyle 

dayanışma içerisinde olduğu, birbirlerinin başını yukarıya kaldırdığı ve bu etkileşimi başka 

başka kadınlara da bulaştırdıkları anlardır. Sibel’in finali, 80’lerin kadın filmlerinin de 

paylaştığı benzer temaları, feminist söylemin lehine biraz daha eğip büktüğünü gösterir. Sibel 

filminin finali aynı zamanda Sabiha’nın kentin/kameranın/izleyicinin üzerine yürüdüğü 

sahnenin işaret ettiği güçle de ortaklık kurar. Sabiha kentin içerisinde etrafındaki erkek 

kalabalığına aldırış etmeden, hüzünlü de olsa başını öne eğmeden yalnız bir kadın olarak yürür. 



                                                                                                146 
 

 

Sabiha’nın, Mine’nin ve Sibel’in içerisinde yer aldıkları filmlerdeki son anları, birbirinden 

farklı güçlenme dinamiklerine işaret eder.  

 

Bir diğer filmde, Mustang’de (Deniz Gamze Ergüven, 2015) de cinsiyetçi kültüre karşı koyan, 

itaatsiz, inatçı karakterler görürüz. Ataerkil ideolojiyle uzlaşmayan, dayatılan geleneksel 

kadınlık rolleriyle çatışan karakterler. Amcaları ve babaanneleriyle yaşayan beş kız kardeş hem 

ev içerisinden hem de mahalleden gelen baskılara kafa tutarlar. Hizaya gelmeye direnirler, 

yasakçı zihniyete tepki gösterirler. Eril bakış açısının buyurduğu kadınlık modeli içerisine 

sıkıştırılmaya çalışılan ve bunun gerçekleşmesi adına her türlü şiddete maruz kalan kızlar, yine 

de kaçış yolları aramaktan vazgeçmezler. “Hayır” diye buyuran sese karşılık, “evet” diyen 

arzularını takip etmeye çalışırlar. Kendilerini zehirleyen bağlardan kurtuluş yolu ararlar. Ancak 

bu mücadele yine de hepsi için mutlulukla sonuçlanmaz. İki küçük kardeş Nur (Doğa Zeynep 

Doğuşlu) ve Lale (Güneş Şensoy), İstanbul’a, bir başka olanaklar dünyasına, kaçmayı 

başarsalar da benzer bir kaçışı diğer üç kardeş gerçekleştiremez.  

 

R. W. Connel (1998) kadınların erkeklerin çıkar ve arzularına hizmet ettiği ve onlara tabi 

kılındıkları, kültürel ve ideolojik olarak desteklenmiş kadınlık biçimini “ön plana çıkarılmış 

kadınlık” olarak tanımlar (246). Connel bu kadınlık biçiminin kamusal olmasının yanı sıra en 

çok ev ve yatak odasının mahrem alanıyla ilişkili olduğunu söyler (251). Filmde bu kadınlık 

biçiminin nasıl inşa edilmeye çalışıldığını izleriz. Bu çerçevede mutfak kilit önem taşır. 

Erkeklere hizmet etmesi beklenen kadınların, iyi birer aşçı olmaları istenir. Beş kız kardeş sıkı 

bir mutfak eğitiminden geçerler. Sarma sarma, yufka açma gibi zahmetli yemekleri yapmayı 

öğrenirler. Mutfaktan yatak odasına geçilir. Yorganlara yün doldurulur. Bekaret kontrollerinin 

de daha en baştan tamamlanmış olmasıyla, müstakbel kocalarının çıkarlarına ve arzularına 

uygun birer kadın haline getirilmiş olurlar.  

 

Ahmed inatçılığın tezahürlerinden birinin gülümsemek olabileceğini söyler (119). Filmde böyle 

bir ana, otoritenin varlığına, sesine bir başkaldırı şeklinde okunabilecek gülümsemeye tanık 

oluruz. Bahsedilen sahnede üç kız kardeş, amca ve babaanneyle yemek masasında yemek 

yerler. Masaya sessizlik hakimdir, arka fonda televizyondan gelen sesi duyarız. Bülent Arınç’ın 

kadınların kahkahalarını ve daha pek çok davranışlarını iffetsizlikle ilişkilendirdiği 

konuşmasını duyarız. Tam bu esnada büyük kız Ece (Elit İşcan) gülümsemeye başlar ve 

kardeşleri Nur ve Lale de ona katılır. Tıpkı Sibel filminde olduğu gibi inatçılığın bulaşıcılığı iş 

başındadır. Cinsiyetçi otoritenin masadaki ciddiyetine/sessizliğine ve televizyondan yayılan 



                                                                                                147 
 

 

benzer otoritenin sesine karşı koyar gibidir kızların gülümseyişi. Televizyondaki ses, masadaki 

amcanın sesini, gülümseyişi kesmeye çalışan, “hıışştt” uyarısını veya “kalk masadan” diyen 

direktifini, yankılar. Dünyanın düzeniyle iş birliği içerisinde olan ve meşru şiddet tekelini 

elinde bulunduran seslerdir bunlar.  

 

 
Şekil 4.4: Mustang- Ece, Nur ve Lale  

 

Ahmed, toplumsal cinsiyetlendirmenin bedenlerin alanı nasıl kapladıklarıyla ilişkili olduğuna 

işaret eder. Uyumlu, uysal olması beklenen kadınların, daha az yer kaplamaları beklenir. 

Ahmed bu çerçevede toplumsal cinsiyetin daralan bir ilmek olduğunu söyler (44). İnatçı 

kızların ise alanlarını genişletmeye çalışan kızlar oldukları söylenebilir. Derli toplu oturmayan, 

boylu boyunca uzanan, yayılan bedenler, inatçı bedenlerdir. Hem Mustang’de hem de Sibel’de 

bu bakışa paralel imgelerle karşılaşırız.  

 



                                                                                                148 
 

 

 
Şekil 4.5: Mustang.   Şekil 4.6: Sibel.  

 

Mustang filminde kızlar hapishaneye dönüştürülmüş evi, neredeyse yoktan var ettikleri 

olanaklar çerçevesinde deniz kenarına çevirirler. Denizin kenarındalarmış gibi bikinileriyle 

üzerlerine düşen güneşin keyfini çıkarmaya çalışırlar.  Bedenlerin gevşediği, olabildiğince alan 

kapladığı anlardır bunlar. Sibel’in ise bedeninin kapladığı alanın büyüdüğü yer doğanın, 

ormanın içidir. Denetleyen, sorgulayan, hesap soran bakışlardan uzakta salıverir bedenini.   

 

Nasıl ki Sibel kapının babası tarafından üstüne kilitlenmesiyle evden kaçacak başka kapılar 

buluyorsa şeylerin düzenini sorgulayan ve bu düzene ayak uydurmaya direnen Mustang’in 

kızları da benzer şekilde neredeyse bir hapishaneye dönüşen evden yine de kaçabilecek yolları 

yaratmayı başarırlar. İnatçılık, kilit üzerine kilit vurulmuş evlerden kaçmayı sağlayabilen bir 

kudrete dönüşür.  Burada kadın bedeni mücadele eden, isyan eden bir bedene dönüşür.  

 



                                                                                                149 
 

 

 
   Şekil 4.7: Sibel- Sibel 

 

  
Şekil 4.8: Mustang.  

 

4.3.2. Annelerle Hesaplaşma 

80’ler kadın filmlerinde öne çıkan en önemli kavramlardan biri “isyan” kavramıdır. Babaya, 

kocaya isyan, hemen hemen her filmin ortak izleklerinden birini oluşturur. İsyan, kadınların 

özgürlük talebi ile bu talepleri bastırmaya çalışan ataerkil değerlerin karşılaşmasından ortaya 

çıkar. Bu filmlerde annelerin ataerkil değerlerle ve bu değerlerle çatışan kızlarıyla olan ilişkileri 

ise pek fazla mercek altına alınmaz. Yaşanan çatışmalar baba/kız veya karı/koca arasındaki 

ilişkilerle sınırlı tutulur. Anneler bu filmlerde diğer bir ifadeyle ya fiziksel olarak hiç yoktur ya 

da babanın gölgesinde görünmezleşmiştir. O da çoğunlukla ataerkil baskının bir kurbanı olarak 

resmedilir. 80’lerin aksine Yeşilçam filmleri anneler ve kızlarını ataerkil değerler çerçevesinde 



                                                                                                150 
 

 

karşı karşıya getiren geniş bir malzeme sunar. İlk akla filmlerden bazıları, Anneler ve Kızları 

(Lütfi. Ö. Akad, 1971), Fatma Bacı (Halit Refiğ, 1972) ve Kızım Ayşe’dir (Yücel Çakmaklı, 

1974). Her üç filmin pek çok ortak noktası vardır. Üçünde de anne karakterini Yıldız Kenter 

canlandırır. Baba figürü her üç filmde de yer almaz. Ya hastalıktan ölmüştür ya da kan davasıyla 

öldürülmüştür. Köyden İstanbul’a göç edilmiştir. Göç meselesi her üç filmde de 

modern/gelenek, Batı/Doğu, yoz kültür/milli kültür çatışmalarının açığa çıkmasına zemin 

hazırlar. İkiliklerden ilki kızlarla, ikincisi annelerle temsil edilir. “Öz değer”lerinden uzaklaşan 

ve böylelikle yanlış yola sapan kızların karşısına, bu değerlere sıkı bir biçimde bağlı olan, 

fedakâr, namuslu, iyiliklerle sarmalanmış melek anneler konur. Dans, müzik, içki ve cinsellikle 

özdeşleştirilmiş Batı kültürüne kapılan kızların muhakkak ki başlarına kötü şeyler gelir. 

Disipline edenle, anneyle, özdeşleşmeyi davet eden bu filmlerde, anne sözü dinlemeyen, anneyi 

ve savunduğu değerleri küçümseyen kızlar, filmin sonunda eğer ölmeyip sağ kalırlarsa 

muhakkak ki büyük bir pişmanlık içerisinde annelerinden af dileyerek “doğru yolu” idrak etmiş 

olurlar. Böylelikle anne figürü üzerinden temsil edilen değerler kazanmış olur. Bu filmler 

Yeşilçam’ın çoğunlukla kadın bedeni üzerinden iyi/kötü şeklinde işaretlenmiş en köklü 

kalıplarını tekrar ederler. Kadınlar ya bir taraftadır ya da öbür taraftadır. Anne-kız çatışmasının 

içerebileceği katmanlı bileşenleri görmeyiz; bunun yerine Batı ve Doğu şeklinde ikiye ayrılmış 

dünyalara ait olduğu varsayılan ve hiyerarşik olarak konumlandırılan değerlerin karşı karşıya 

getirilmesini izleriz. Diğer bir ifadeyle bu filmler, biz ve onlar şeklinde kutuplaşmış bir dünyaya 

olan inançtan hareketle iyi ve kötü olarak işaretlenmiş zıtlıklardan beslenen metinler olarak 

çıkarlar karşımıza.  

 

2000 sonrası filmlerde de anne-kız ilişkisini/çatışmasını anlatının merkezine taşıyan filmler 

görürüz. Anne figürü, bu filmlerde ataerkil yapının katmanlılığını, farklı bağlantı biçimlerini 

ve otorite kaynaklarını ortaya koyan bir işlevselliğe sahiptir. Bu filmler özel olanın politikliğine 

anne- kız ilişkisi üzerinden bakarlar.  

 

Anayurdu (Senem Tüzen, 2015) filminde de yine geleneksel değerleri kızına aşılamaya çalışan 

bir anne çıkar karşımıza. Ancak Anayurdu bunu, ideal olarak görülen tek bir kadınlık halini 

yani annenin pozisyonunu ayrıcalıklı kılarak, onu hiyerarşik bir biçimde kızın perspektifinin 

üzerine koyarak yapmaz. Kızın bakış açısına da alan açar. Farklı kadınlık halleri arasındaki 

çatışmayı, bir tarafı yüceltmeden görünür kılar. Annelerin olduğu kadar ve belki de daha fazla 

biçimde kızların bakış açısının görünür kılındığı bir filmdir Anayurdu. Yeşilçam’da 

susturulmuş, kötü olarak kodlanmış bu bakış açısının sesini duyulur kılar. Filmde eril dilin 



                                                                                                151 
 

 

bekçiliğini yapan annelik bir tür hapishane olarak resmedilir. Halise’yi (Nihal G. Koldaş) tekrar 

tekrar pencere parmaklıklarının ardında görürüz. Kendini hapsettiği bu parmaklıklara kızını da 

sürüklemeye çalışır. İkisinin dünyası da kapatılmışlıkla resmedilir. Çerçeve içi çerçevelerle 

görürüz onları.  

 

 
Şekil 4.9: Anayurdu- Halise  

  

 
Şekil 4.10: Anayurdu- Halise ve Nesrin              Şekil 4.11: Anayurdu- Halise ve Nesrin  

 

Anayurdu filmi, ataerkil ideolojinin üretiminde bakışı erkekten kadına kaydırır. Bu yön 

değişimi, ataerkil ideolojinin kapladığı alanları, farklı biçimlerdeki tezahürlerini, çok 

katmanlılığını ve çok failli yapısını okumaya alan açar. 80’lerin kadın filmlerinde ataerkil 

baskının failleri olarak büyük bir oranda yalnızca erkeklere işaret edilirken, 2000 sonrası 

filmlerde erkeklerin yanı sıra kadınların ve özellikle annelerin de suç ortaklıkları masaya 

yatırılır. Bunu yapan yönetmenler ise bir sonraki nesil, yani annelerin kızları olur. Kızlar 

yalnızca babaya veya kocaya değil ama aynı zamanda anneye de isyan ederler, onunla 

hesaplaşmaya başlarlar. Filmde annelik ideolojisi, kadınların bunu kızlarına karşı bir silah 

olarak kullanması ve kızların anneleri tarafından hizaya getirilme ve denetlenme biçimleri ince 



                                                                                                152 
 

 

bir şekilde işlenir. Halise ne tam olarak bir kurbandır ne de tam olarak bir fail. Kızının “işlek 

yollardan sapmasını” (Ahmed, 2018: 78) engellemeye çalışan bir annedir.  

 

Halise’nin söyledikleri kadar söylemedikleri, suskun kalmayı tercih ettiği anlar, kadınlık 

meseleleriyle ilgili pek çok ipucu taşır. Halise’nin kendisi de kocasından mı kaçıyordur? Bir 

gönül ilişkisi mi olmuştur öğretmenlik yaptığı yıllarda? Söylenemeyen nedir? Halise susar, kızı 

Nesrin (Esra Bezen Bilgin) ısrarla sorar. Bir önceki neslin suskunluğunu, bir sonraki nesil 

bozmaya çalışır. Halise’nin suskunlukları, Nesrin’le kurulması olası olan ortaklıklara mı işaret 

eder? Kurulamayan ortaklıklar bir türlü açılmayan kapılarla, konuşulamayanlar ise ses 

perdesindeki kapı cızırtılarıyla sızar filmin dünyasına.  

 

Nesrin’in iletişime açıklığına hem kendisini anlatmaya hem de annesini anlamaya yönelik 

çabalarına rağmen, Halise kendi perspektifinde ısrar eden bir karakter. Nesrin’in açıklığına 

karşı Halise’nin kapalılığı duvara astığı koca bir kilitle imgeleştirilir. Annelerin suskunlukları, 

bastırdıkları ve arzularının dile dökülmemiş kaydı gibidir Halise’nin kilidi.  

 

 
Şekil 4.12: Anayurdu-Halise 

 

Nesrin annesiyle arasındaki mesafeyi daraltmaya, onu anlamaya yönelik çaba sarf eder. Bu 

durum onun zaman zaman ebeveyn rolü içerisine sıkışmasına sebebiyet verir. Halise ne olursa 

olsun istediğini elde etmeye çalışan, bu durum gerçekleşmeyince de teskin edilmesi, 

sakinleştirilmesi gereken bir çocuğa dönüşür çoğu zaman.  



                                                                                                153 
 

 

 
Şekil 4.13: Anayurdu- Halise ve Nesrin 

 

Kendi perspektifinde ısrar eden, kızının dünyasına yabancı ve bu dünyaya açılmaya direnen 

diğer bir anne karakteri ise Köksüz (Deniz Akçay, 2013) filminden Nurcan’dır (Lale Başar). Bu 

filmde Feride (Ahu Türkpençe) de tıpkı Nesrin gibi, ebeveyn rolü içerisinde bulur kendini. Öyle 

ki her iki karakteri de benzer şefkat duygusundan hareketle anneleriyle aynı yatakta yatarken 

görürüz. Kadınların duygularını birbirine bağlayan sahnelerdir bunlar.  

 

  
Şekil 4.14: Anayurdu- Nesrin ve Halise             Şekil 4.15: Köksüz- Feride ve Nurcan  

 

Zayıf annelerin güçlü olmaya, güçlü durmaya çalışan kızlarıdır Nesrin ve Feride. Annelerinin 

dayatmacılığı karşısında Nesrin daha isyankâr bir ruh hali içerisindeyken, Feride görece daha 

“makul” bir alanda hareket etmeye çalışır. Evin, annenin boğuculuğundan kurtuluşu evlilikte 

bulur.  



                                                                                                154 
 

 

 

Anne ve kız arasındaki mesafeye, değerler çatışmasına bakan filmlerden biri de Gözetleme 

Kulesi (Pelin Esmer, 2012)’dir. Seher’in (Nilay Erdönmez) annesinin, dayısının evinden ayrılan 

ve kız arkadaşlarıyla eve çıkmak isteyen Seher’i azarlaması, o evde yaşamış olabileceklerini 

tahmin etmekten çok uzak olması, aralarındaki mesafeyi, kopukluğu görünür kılar. Seher 

annesinin çok güvendiği kardeşine yönelik övgü dolu sözlerini sert bir şekilde, şişmiş karnını 

göstererek, “emniyetiniz s.kti beni” diyerek keser. Annenin tepkisi şaşkınlık, gözyaşı ve 

suskunluk olur. Annelerin suskunlukları, kızların isyanlarının sesine dönüşür. Tıpkı Tereddüt 

(Yeşim Ustaoğlu, 2016) filminde Elmas’ın (Ecem Uzun) kulakları sağır eden sesi gibi. 

Elmas’ın en büyük öfkesi, kendisini koruması, kollaması gerektiğini düşündüğü annesinedir. 

Elmas babadan ziyade, babaya itaat eden, onun buyruklarını yerine getiren anneye isyan eder. 

Seher’in annesinin suskunluğu, film içerisinde hiç görmediğimiz Elmas’ın annesinin 

suskunluklarını yankılar. Annelerin suskunluklarını kendi sesleriyle bozan kızlar, “bir şeyin 

yolunu kesiyor, söylenmeyenle yaratılan ailenin veya bir tür bizin veya başka bir şeyin 

başarılmasını veya becerilmesini engelliyor” (Ahmed, 2018: 61).   

 

Anayurdu, Köksüz ve Gözetleme Kulesi filmlerinde anne figürüyle ilişkili öne çıkan ortak 

imgelerden biri televizyondur. Anayurdu’nda Halise televizyondan sürekli dini programlar 

izler. Köksüz’de Nurcan temizlik yapmadığı zamanlarda neredeyse sadece televizyon izler. 

Öyle ki geceleri de televizyonun karşısında uyuyakalır. Gözetleme Kulesi’nde Seher’in annesi 

mutfakta yemek hazırlarken oturma odasında olan televizyonun sesini duyabilmek adına 

sonuna kadar açar. Televizyon imgesi, annelerin kızlarına olan uzaklıklarıyla tezatlık 

oluşturacak bir şekilde kullanılır. Televizyonun sunduğu dünyaya olan açıklıklarını kızlarına 

gösteremezler. Televizyonun sesiyle evde uğuldayan hangi sesleri bastırmaya çalışırlar? 

Duymak istemedikleri neler olabilir? Seher’in “emniyetiniz s.kti beni” ya da Nesrin’in “senin 

yetiştirdiğin kız evlat bu, ergenlik geçti, çocukluk bitti...kabul et artık” cümleleri mi? 

Televizyondan yayılan ses, bir şeyleri açığa çıkarmaya değil, tam tersine o şeylerin üstünü 

örtmeye, duyulmasını engellemeye işaret edecek biçimde işlevselleştirilir.   

 

Nilgün Abisel (2005) Yeşilçam filmlerinde anne karakterlerinin hiçbir ara ton göstermeksizin 

büyük bir oranda “iyi” bazen de “kötü” olarak resmedildiklerine işaret eder. Ona göre bu 

filmlerde kötü anneler ya üvey anne ya da yenge pozisyonundadırlar (88). Yani her durumda 

söz konusu “öz anne” olduğunda, kendilerini çocukları için feda eden, çocukları uğruna her 

şeyi gözü alan karakterler görürüz. Bir kadın evli ama çocuk sahibi olmak istemiyorsa 



                                                                                                155 
 

 

muhakkak ki kötü bir karakterdir. Örneğin Bir Demet Menekşe (Zeki Ökten, 1973) filminde 

Banu (Lale Belkıs) karakteri eşi Kenan’a (Kartal Tibet) çocuklardan nefret ettiğinden ve “dokuz 

ay boyunca kendisini sömürecek bir et yığını”nı istemediğinden bahseder. Bu ifadelerle film, 

çocuk yapmayı düşünmeyen kadınları canavarlaştırmaya çalışır. 80’ler kadın filmleri bu 

döngüyü kimi açılardan kırar. Bu filmlerde annelik yine kutsaldır ancak annelere, annelik 

pozisyonu dışında da ya da bu pozisyonla beraber bir şekilde kendilerini 

gerçekleştirebilecekleri başka alanlar da yaratılır. Örneğin Ölü Bir Deniz filminde Yüksel veya 

Bir Hayat Bir Kadın filminde Nuran böyle karakterlerdir. Ancak yine 80’lerden Yavrularım 

(Bilge Olgaç, 1984) filmi, Yeşilçam’ın annelik söylemine ilişkin tanıdık kodlarını tekrar eder. 

Buna göre annelik, bir kadının hayattaki en önemli amacı ve en kutsal görevi olarak görülür. 

Bahsedilen 2000 sonrası filmlerde ise annelik söylemine eşlik eden kutsallık halesi yeniden 

gözden geçirilir, “montajlanmış olan, sökülmeye çalışılır” (Ahmed, 2018: 13). Anneler zaafları 

ve yanlışları da olan, çocuklarına her durumda anlayışlı ve fedakârca davranamayan ve yer yer 

hayatı, çocuklarına zindan eden daha katmanlı karakterler olarak çizilir. Anne-çocuk ilişkisi bu 

filmlerde karmaşıklaşır, içerisinde çelişkiler, gelgitler, zehirli anlar taşır ve kendi bağlamına 

göre değişkenlikler gösterir. Bu filmlerde iyi/kötü anneler veya iyi/kötü evlatlar şeklinde hemen 

tanınabilir, kolay hazmedilebilir ikiliklerden ziyade, farklı bağlamlardan doğan birbirinden 

farklı kadınlık hallerini, bunların ataerkil ideolojiyle ilişkilenme biçimlerini ve bu ideolojiyle 

olan pazarlıklarını, yer yer de suç ortaklıklarını izleriz.  

 

Bir başka filmde Zefir’de (Belma Baş, 2010) ise yukarıdaki anne karakterlerinden kimi 

açılardan farklılaşan bir anne karakteriyle karşılaşırız. Filmdeki anne karakteri Ay (Vahide 

Perçin) hem fiziksel hem de duygusal olarak kızı Zefir’den (Şeyma Uzunlar) uzaktır. Anne-kız 

arasındaki çatışma bu filmde annenin “çok fazla” olmasından değil, tam tersine “çok az” 

olmasından kaynaklanır. Anne bağımsız, güçlü bir karakterdir. Çocuğuyla olan ilişkisinde 

adanmışlık ve fedakârlık gibi geleneksel annelik rollerini üstlenmez. Tam aksine çocuğunu 

yaşamak istedikleri, arzuladıkları karşısında bir ayak bağı olarak görür. Yani toplumun 

kadınlardan beklediği geleneksel davranış kodları içerisine yerleşmez. Annenin seçtiği yaşam 

tarzında Zefir’e pek yer yoktur, ancak Zefir ne kadar kayıtsızmış gibi görünse de ısrarla bu 

yaşamın bir parçası olmayı, annesiyle birlikte yaşamayı ister. Anayurdu’nda “ergenlik geçti, 

çocukluk bitti” diyen Nesrin’in yüksek sesle dile getirdiği isyanının tersine, Zefir kısık sesle ve 

kısık olduğu kadar da tehditkâr bir şekilde “henüz büyümedim” der. Kendisini görmediğini 

düşündüğü annesine “ben buradayım”, “beni gör” diyen ısrarlı bir sestir bu. Film ilerledikçe bu 

ses büyüyecek ve nihayetinde anneyi ölüme sürükleyecek kadar büyük bir gürültü koparacaktır.   



                                                                                                156 
 

 

Annelik söylemine ilişkin toplumsal normlar kadınları sınırlı çerçeveler içerisine sıkıştırır. 

Kadınların ama bilhassa anne olan kadınların bu toplumsal normlar ekseninde hareket alanları 

epeyce kısıtlanır ve çoğu zaman annelik bir hizaya getirme aracı olarak işlevselleştirilir. 

Normlara itaat etmek istemeyenler ise ayıplanır, damgalanır ve zaman zaman şiddete maruz 

bırakılırlar; “eksik”, “yetersiz” veya “anormal” olarak görülürler. Zira bu normların tarihsiz 

yani evrensel olduğu farz edilir. Annelik söylemine ilişkin annelik sevgisi de bu şekilde 

evrensel olarak görülen bir sevgi biçimi olarak kodlanır. Elisabeth Badinter (1992) bununla 

ilişkili olarak şunları dile getirir:  

 

Annelik sevgisi sadece insani bir duygudur. Ve her duygu gibi belirsiz, geçici ve kusurludur. 

Alışagelmiş fikirlerin aksine, muhtemelen, kadın doğasının kopmaz bir parçası değildir. 

Annelik anlayışının ne şekilde değiştiğini izlediğimizde çocuğa karşı ilgi ve özverinin bazen var 

olduğu bazen de olmadığı ortaya çıkıyor. Şefkat, bir var bir yok. Annelik sevgisi, türlü türlü 

biçimlerde boy gösteriyor; bazen daha güçlü, bazen daha zayıf bazen de hiç yok ya da hemen 

hemen hiç yok (12).    

 

Badinter anne sevgisinin yoğunluğunun değişebilirliğine, istikrarlı olmayabileceğine ve her 

kadının böylesi bir sevgi ilişkisine açık olmadığına işaret eder. Filmde Ay karakterinin kızıyla 

olan ilişkisi de bu çerçevede okunabilir. Kızının ihtiyaçlarına her an cevap oluşturabilen, kendi 

ihtiyaçları karşısında onunkilere ayrıcalık tanıyan, kendi beklentilerini, hedeflerini yok sayan, 

sürekli verici bir pozisyona yerleşen bir anne değildir. Film, böylelikle annelik söylemine 

ilişkin kutsallık halesini bozacak ve bu halenin gizlediklerine ışık tutacak bir düşünme alanı 

yaratır.   

 

4.3.3. Akışa Atılan Kesikler: Dans 

Kadın yönetmenler tarafından yapılan bazı filmlerde, filmlerin genel atmosferini, duygusunu 

kesintiye uğratan, akış içerisinde akışın kendisini yeniden değerlendirmeye tabi tutabilecek bir 

parantez açan belirli anlara tanık oluruz. Nefesim Kesilene Kadar, Köksüz ve Tereddüt 

filmlerinde bu anları, neredeyse zamansız bir şekilde ortaya çıkıveren ve neşeli bir atmosfer 

yaratan, karakterlerin dansa/müziğe kendilerini bırakıverdikleri sahneleri, görürüz. Bu 

sahneleri Barthes’ın punctum kavramına başvurarak okumayı deneyebiliriz.    

 

Barthes (1996) fotoğraf üzerine düşüncelerini açımlarken studium ve punctum olarak 

adlandırdığı iki kavrama başvurur. Buna göre studium, ikilik, dolaylılık veya kararsızlık 



                                                                                                157 
 

 

oluşturmayan, kültürün/bilginin sesini içeren, tanıdık olanın alanına ait homojen bir birlik, 

yaralamayan, rahatsız etmeyen tekil, “uysal” örneklerdir (45). Studium “tam anlamıyla kaygısız 

tutkunun, değişken ilginin, tutarsız tadın o geniş alanıdır: severim/sevmem. Studium âşık olma 

düzeyinde değil, hoşlanma düzeyindedir; yarım bir tutku, yarım bir istek harekete geçirir; ‘idare 

eder’” (35).  

 

Punctum ise tüm resmin farklı bir şekilde okunmasını sağlayacak birliği ve homojenliği bölen, 

ilgiyi başka taraflara çeken zamansız nesneler, ayrıntılardır (46-7).  Barthes punctum için şu 

nitelendirmeleri kullanır: “delen” (47), “diken batması” (34) “kaçınılmaz ve neşeli bir ek” (52), 

“yüzen bir parlama” (54), “beklenmedik parıltı” (88). 

 

Barthes 1924 tarihli Lewis H. Hine tarafından çekilen Özürlü Çocuklar adlı fotoğraftan yola 

çıkarak studium’a ait olduğunu düşündüğü dev kafaları ve acıklı profilleri görmediğini bunun 

yerine punctum’u “kenardaki bir ayrıntı, küçük çocuğun kocaman Danton yakası, kızın parmak 

sargısı...”nı gördüğünü söyler (54). Başka bir aile fotoğrafında ise yalnızca bir ayakkabı 

bağcığının ya da bir kolyenin dikkatini çektiğini söyler (47). Bu ayrıntıların Barthes, kendi 

tarihiyle yeni bağlantılar oluşturduğunu, belleğindeki belirli anları, parçaları harekete 

geçirdiğini aktarır (57). Yani Barthes bambaşka zamanlara, mekanlara ait bir fotoğrafın 

içerebileceği küçük bir ayrıntının kendi kişisel tarihini yeni bir gözle okumasına imkân 

tanıdığından bahseder33.  

 

Barthes, fotoğraf üzerine geliştirdiği punctum kavramının teknik olarak sinemaya uygun bir 

kavram olmadığını düşünür. Zira ona göre sinemadaki imge bolluğu, bir imgenin diğer bir 

imgeyi sürekli kovalaması yani hareketlilik, punctum’a dikkat kesilmemizin önünde engel 

oluşturur: “Sinema görüntülerine de böyle ek yapar mıyım? Sanmıyorum; buna zamanım 

olmaz: perdenin karşısında gözlerimi kapama özgürlüğüm yoktur; aksi halde gözlerimi 

açtığımda aynı görüntüyü bulamazdım; sanki sürekli bir oburlukla çevrelenmişimdir...” (58).  

 

Barthes punctum kavramının her ne kadar sinemaya uygulanabilecek bir kavram olmadığını 

düşünse de bir kareyi dondurma veya filmi geriye sarma gibi sinema teknolojisindeki 

                                                        
33 Kaja Silverman (2006), Barthes’ın punctum kavramının “marjinal olan bazı öğeleri, değeri kültür tarafından 
yükseltilmiş olanlar pahasına olumlama...bakışı merksezsizleştirilmiş olan öğelere yöneltme..” (266) çerçevesinde 
önemli bir potansiyel taşıdığını düşünür. Ancak Silverman Barthes’ın bu kavramı yalnızca kendi kişisel anılarıyla 
ilişkilendirmesi üzerinden kendi-ile-aynılık bakışını pekiştirdiğini söyler ve bu bakışın, “başkalarına açılmaya”, 
“başkalarının anılarını anımsamaya” imkân tanımadığına işaret eder (268).  



                                                                                                158 
 

 

gelişmeler punctum’un sinema alanı için de işlevsel olabileceğini gösterir. Bunun yanı sıra 

filmin bütünü içerisinde bazı anların, bazı sahnelerin hareketli olsalar bile tam da punctum 

etkisi gösterebileceği öne sürülebilir. Barthes’ın kendi anılarını etkinleştirmesi üzerinden 

kullandığı bu kavramı ben, filmlerdeki belirli anlar üzerinden filmin bütününü ve karakterleri 

başka bir perspektiften de okuyabileceğimize imkân tanıması çerçevesinde kullanacağım.  

 

Punctum’un Barthes’ın ifadesiyle “bir ok gibi fırlaması” ve de “yaralaması” (34) onun, 

duygular düzleminde hareket ettiğini gösterir (Kadir Kayserilioğlu, 2019: 32). Bu çerçevede 

punctum, studium’un kurduğu sistemin dışına taşan, bütünü bölen, tanıdık akışı durduran, başka 

türlü şeyler hayal etmemize, başka duygulara savrularak yeni bağlantılar kurmamıza alan açan 

bir kavram olarak düşünülebilir. Filmin sunduğu bütün deneyime, akışa yeni bir gözle 

bakmamızı sağlayabilir. Nefesim Kesilen Kadar filminde tam da Barthes’ın “neşeli bir ek” ya 

da “beklenmedik parıltı” olarak ifade ettiği bir sahneyle karşılaşırız. Film Serap’ın hayata 

tutunma mücadelesine, karşılaştığı zorluklara, yalnızlığına ve güvenli bir sığınak arayışına 

odaklanır.  Filmin görsel dili de bu koşullara ışık tutacak bir şekilde inşa edilir. Serap’ın 

evsizliğine, dur durak bilmeyen arayışlarına ayak uyduran hareketli kamera kullanımı, gri 

tonların hâkim olduğu renkler, karanlık sokaklar, sıkışık yollar, nefesin kesilmesine sebebiyet 

veren atölye, akraba evi, dolmuş gibi kapalı ve boğucu mekanlar bunlardan bazılarıdır.  

Serap’ın film boyunca gülümsediğini neredeyse hiç görmeyiz. Ancak Serap’ın Funda’yla 

atölyenin terasında geçirdikleri kısa sürede belki de ilk defa parıltılı bakışları ve gülümseyişiyle 

karşılaşırız. Serap’ın Funda’nın telefonundan açtığı müzik eşliğinde yaptığı danstan çok keyif 

aldığını görürüz. Funda’nın dansı, filmin büyük bir kısmına sinen karanlık atmosferi dağıtan, 

“delen” bir etki yaratır. Filme yapılan bu “neşeli ek”, Serap karakterine farklı bir bakışla eşlik 

etmemize olanak tanır. Serap’ı yalnızca yaşadığı zorluklar ve bu zorluklarla nasıl baş ettiğiyle 

değil; ama aynı zamanda nasıl keyif aldığı, gülümseyişi ve gözlerindeki parıltıyla da 

hatırlamamızı sağlar.  

 

Benzer bir anı, yine başka bir filmde, Tereddüt’de de görürüz. Elmas pencereden dans eden 

kendi akranı komşu kızını izler. Elmas’ın gülümsediğine ilk defa o an tanık oluruz. Komşu 

kızının müzik eşliğinde dans edişi, Elmas’ın pencereden yansıyan yüzünü aydınlatır. Hemen az 

önce Elmas da yerleri sildiği viledanın sopasıyla bir oyun havasında ufak da olsa dans etmeye 

çalışmıştır. Art arda gelen bu iki sahne iki genç kızın, Elmas’ın ve komşu kızının, dünyalarını 

birbirine bağlar ve Elmas’ın yaşadığı hayatın, altında ezildiği yükün ağırlığını daha da görünür 

kılar. Elmas’ın penceredeki aydınlanmış yüzü, Elmas’ın içerisinde yer aldığı karanlığa bir 



                                                                                                159 
 

 

tezatlık oluşturur. Hem Tereddüt hem de Nefesim Kesilene Kadar filmleri, karanlığı delip geçen 

anları benzer bir görsel dille anlatırlar. İkisinde de ana karakterler, dans eden bir başka kadını 

izlerler. Kadınlar arası keyifli bir karşılaşma anı, filmlerin de en aydınlık anlarını oluşturur.  

 

Köksüz filminde ise benzer bir karşılaşma anı abla ve kız kardeş arasında gerçekleşir. Feride 

halk oyunlarında yer alan ve gösteriye hazırlanan kız kardeşi Özge’ye evdeki provalarında 

yardımcı olur, Özge dans ederken o da tempo tutar. Bu ufak da olsa neşeli an, içeriden annenin 

seslenmesiyle kesintiye uğrar. Ancak yine de abla ve kız kardeşin kısa bir süreliğine de olsa 

evin boğucu havasından uzak kalabildiklerini ve keyifli vakit geçirdiklerini izleriz.   

 

Her üç yönetmenin de mutlu anları, kadınlar arası bir dans deneyimiyle ilişkilendirdiklerini 

görürüz. Serap, Elmas ve Feride bu anlarda dans eden değil, izleyen pozisyonda olsalar da bu 

deneyimi paylaşmaları ve bu deneyimden keyif almaları, yaşama sevinçlerinin ve hayata 

katılma arzularının bir işaretine dönüşür. Bu durum onların hikayelerine başka türlü bakmamızı 

sağlar. Böylelikle filmlerin, anlatılan karanlık hikâyeden ziyade bu karanlık hikâyenin başka 

türlü okunmasını sağlayacak “neşeli ek”lerde, ışık saçan ufak dokunuşlarda ortaklaştıklarını 

söyleyebiliriz. Bu dokunuşlar, kadınların deneyimlerinin yalnızca “mağduriyet ve mücadele” 

çerçevesine sabitlenmesinin önüne geçer.   

 

4.3.4. Kadınların Taşrası 

Suner (2006) nostalji ve karşı-nostalji olarak tarif ettiği filmlerde taşranın farklı şekillerde inşa 

edildiğine işaret eder. Ona göre nostalji filmlerinde taşra, “çocukluğun mutluluk mekânı” olarak 

tasvir edilir; “bir yandan mahrumiyet, kısıtlılık ve hüznü diğer yandan, samimiyet, coşku ve 

neşeyi” ifade eder (55). Suner taşranın bir tür arada kalmışlığa, “ne o, ne öteki” ikilemine işaret 

ettiğini; “ne köyün katıksız yoksunluğu, ne büyük kentin sonsuz imkanları” halini yaşadığını 

ve taşra filmlerinin karakterlerinin de benzer şekilde arada kalmış karakterler olduklarını söyler 

(56). Suner bu filmlerde taşranın hüzünlü bir tarafının olduğunu ama asla karanlık ve kasvetli 

bir yer olmadığını söyler (58). Taşra “büyük bir aile” gibidir, kötülük içeriden değil, muhakkak 

ki dışarıdan gelir (60-1). Suner Nuri Bilge Ceylan’ın Kasaba, Mayıs Sıkıntısı ve Uzak 

filmlerinde ise taşranın farklı bir şekilde inşa edildiğine, farklı anlamlar taşıdığına işaret ederek 

bu filmleri, “karşı-nostalji” filmleri olarak adlandırır. Bu filmlerde taşra, geçmişle ilişkili bir 

şekilde bir masumiyet çağına, bütünlüğe, tamlığa göndermede bulunmaz; bunun yerine şimdiki 

zamana referansla inşa edilir (106-7). Taşra her şeyin kendini tekrar ettiği, zamanın ağır aktığı 

bir yerdir (109). Hayatın başka yerlerde aktığı, o yerlere gitme arzusunun egemen olduğu ve 



                                                                                                160 
 

 

tüm bunlarla ilişkili bir şekilde en belirgin duygunun ise sıkıntı olduğu bir yerdir. Buradaki 

sıkıntı daha çok içsel bir sıkıntıdır. Nurdan Gürbilek (1995) bunu şöyle tarif eder: 

 

Ancak taşrada bulunmuşların, hayatlarının şu ya da bu aşamasında taşranın darlığını 

hissetmişlerin, hayatı bir taşra olarak yaşamışların, kendi içlerinde bir şeylerin daraldığını, 

benliklerinin bir parçasının sapa ve güdük kaldığını, giderek bir taşradan ibaret kaldığını 

hissedenlerin anlayabileceği bir sıkıntı (50).  

 

Burada bahsedilen sıkıntı, yalnızca mekânsal bir taşra tarifine yaslanmaz. Zira Gürbilek’e göre 

(1995) taşra, yalnızca mekanla ilişkili bir kavram değildir. Bunun yerine taşra, köy ve kasabayla 

beraber aynı zamanda buraları da aşan, şehirlerde de karşımızı çıkan bir deneyim biçimidir. 

“Bir dışta kalma, bir daralma” deneyimidir (50). Peki Türkiye sinemasında bu deneyimin 

özneleri kimlerdir? Suner’in hem nostalji hem de karşı-nostalji olarak tarif ettiği filmlere 

baktığımızda taşranın kahramanlarının hep erkekler olduklarını görürüz. Bir bütünlük ve 

masumiyet vadeden ya da hep eksik hissettiren, giderilemeyecek bir sıkıntıyla baş başa bırakan 

taşra, erkeklerin taşrasıdır. Peki kadın karakterler taşrayı nasıl deneyimliyor? Ya da kadın 

yönetmenler taşraya nasıl bakıyor, onu nasıl inşa ediyor?  

 

Örneğin Mustang filminin beş kız kardeşi ya da Sibel filminin Sibel’i için taşra nasıl bir yerdir? 

Daha gerilere gidersek 1980’lerden Mine filminde Mine veya Kırık Bir Aşk Hikayesi (Ömer 

Kavur, 1981) filminde Aysel (Hümeyra) taşrayı nasıl deneyimlemektedir? Bu kadınların 

içerisinde yaşadığı taşrada akrabaların, komşuların sürekli kontrol eden bakışlarından 

kurtulmak mümkün değildir. Masumiyeti ya da iyiliklerle donatılmış bir ana kucağını vaat 

etmez taşra. Tam aksine tüm bunları yerle bir eder. Kötülükler tam da bu iç’in, taşranın, 

kalbinde yer alır. Sürekli denetleyen, hizaya sokmaya çalışan, hesap soran bakışlar; her tarafa 

kötülük saçan dedikodular. Komşu kadınlar, amcalar, dayılar, babalar…Arzu Çur (2005) 

taşranın kadınlar için “gerçek bir despot” olduğunu söyler. Kadınların, “taşranın yurtsuzları” 

olduğuna işaret eder. Taşranın kadınlara sunduğu tek yerin ev olduğunu aktarır. Kamusal alana 

çıkamayan, çıksalar bile rahat edemeyecekleri bir yer taşra kadınlar için. Kadınlar taşrada 

sokağın sahibi değil, misafirleridirler (120-8).  

 

Taşraya dönüş meselesi de toplumsal cinsiyet ekseninde farklı anlamları, farklı karşılaşmaları 

içerisinde barındırır. Bu dönüş, erkek karakterler için büyük bir oranda bir sığınma, arınma ya 

da entelektüel üretim motivasyonları çerçevesinde gerçekleşir. Sonbahar (Özcan Alper, 2008) 



                                                                                                161 
 

 

filminde yıllarca cezaevinde kaldıktan sonra ağır hastalanan ve hastalığı sebebiyle tahliye 

edilen Yusuf (Onur Saylak) karakteri için taşra, son günlerini huzur içerisinde geçirebileceği 

bir yer. Mayıs Sıkıntısı (Nuri Bilge Ceylan, 1999) filminde Muzaffer (Muzaffer Özdemir) bir 

film çekimi için döner çocukluğunu geçirdiği taşraya. Yumurta (Semih Kaplanoğlu,) filminde 

de Yusuf (Nejat İşler) annesinin cenazesi için gelir taşraya ve geri dönmez. Hem Yumurta’nın 

hem de Sonbahar’ın Yusuf’una aşk vaat eder taşra. Muzaffer ise filminin çekimlerini tamamlar. 

Her üç filmde de karakterlerin etrafındaki insanlar, aile üyeleri ve akrabalar destekleyici bir 

pozisyonda yer alırlar. Peki taşraya dönen bir kadın karakter nelerle karşılaşır? Örneğin 

Anayurdu’nun Nesrin’ini taşrada neler bekler? Erkek karakterlerin ana ocağında bulduğu 

huzuru, dinginliği Nesrin neden bir türlü bulamaz?  

 

Anayurdu Türkiye sinemasında alışık olduğumuz taşra anlatılarına öncelikle filmin merkezine 

erkek bir karakter yerine kadın bir karakter koyarak müdahale eder. Taşrayı bir de buradan 

okumamızı ister film. Erkek özne yerine kadın özne yerleştirildiğinde bambaşka bir taşra 

okuması çıkar karşımıza. Nostalji, masumiyet veya taşra sıkıntısı yerini toplumsal cinsiyete 

özgü yapısal eşitsizliklere, asimetrik ilişkilere bırakır. Bu müdahale, bir mekân olarak taşranın 

cinsel politikasını görebilmeye imkân yaratır. Yer değiştirmenin kendisi hikâyenin tümünü 

dönüştürmüş, taşraya nereden baktığımızın ve kimin hikayesini anlattığımızın politikasını 

görünür kılmıştır.  

 

Film, bir yanıyla da sanatsal üretimin ta en baştan beri cinsel politikayla yapılandırılmış 

olduğunu hatırlatır. Nesrin’in romanında istediği ilerlemeyi bir türlü kaydedememesinin 

sebebini yalnızca “bireysel bir başarısızlık” hikayesinin ötesine taşır. Taşra, Nesrin’e doğanın 

içerisinde vakit geçireceği, sunduğu güzellikleri seyre dalacağı, keyifli yürüyüşlere çıkacağı bir 

imkân sunmaz. Bunun yerine Nesrin, “ev” içerisindeki meselelerle uğraşır, evden dışarı 

çıkamaz, evin içerisinde sıkışıp kalır. Nesrin’in deneyimlediği taşra, romantik bir yer olmaktan 

çok uzaktır.  

 

Nesrin’in hikayesi Kırık Bir Aşk Hikayesi’nde Aysel’in hikayesiyle belirli benzerlikler taşır. 

Sakin bir yaşam sürme umuduyla İstanbul’dan bir taşra kasabasına tayinini isteyen edebiyat 

öğretmeni Aysel, bu kasabada aradığı dinginliği bulamayacak, tam aksine bu kasaba onun için 

içerisinde sıkışıp kaldığı ve birçok sorunla boğuştuğu bir mekâna dönüşecektir. Taşra Aysel’e 

de tıpkı Hem Yumurta’nın hem de Sonbahar’ın Yusuf’una olduğu gibi aşk vaat eder, ancak bu 

aşk, Aysel’e mutluluk getirmez; tersine, kasabadan ayrılmak zorunda bırakacak kadar büyük 



                                                                                                162 
 

 

sıkıntıların kaynağına dönüşür. Taşra Aysel için dedikoduların hiç peşini bırakmadığı, 

gözetleyen bakışlara maruz kaldığı bir mekân olur. Diğer bir ifadeyle Aysel, burada aradığı 

sakinliği bulamayacak ve geldiği yere, İstanbul’a, geri dönmek zorunda kalacaktır.   

 

Öte yandan Mavi Dalga (Zeynep Dadak- Merve Kayan, 2013) filminde ise yukarıda dile 

getirilen “erkeklerin taşrası” veya “kadınların taşrasından” farklı bir resim çizen bir taşra 

betimlemesiyle karşılaşırız. Taşra bu filmdeki kadın karakterler için ne nostaljik ya da karşı 

nostaljik ne de içerisinde sıkışıp kaldıkları, türlü türlü eziyetler çektikleri ve kaçıp kurtulmayı 

planladıkları bir yer olarak inşa edilir. Film bu çerçevede taşrayı varoluşsal sancıların veya 

büyük krizlere yol açacak karşılaşmaların bir mekânı olarak kurmaz. Bunun yerine onu, 

yumuşak geçişlerle sarmalanmış “herhangi bir mekân” olarak tasavvur eder. Film taşraya özgü 

olduğu varsayılan zaman anlayışını da tersyüz eder. Altyazı dergisiyle yapılan söyleşide filmin 

yönetmenlerinden Zeynep Dadak, filmin taşradaki zamanı kavrama biçimine ilişkin şunları 

aktarır: “zamanın ille de ağır akmadığı, kadrajlarda ille de romantik bir tablonun çizilmediği 

bir taşra kurmaktı amacımız. Küçük küçük bir sürü şeyin bir araya geldiği karmaşık bir yapıya 

sahip ve zamanın bazen yavaş, bazen hızlı aktığı, tam takip edilemediği bir taşra” (Dadak, 2014: 

72). Film bu çerçevede Türkiye sinemasında baskın hale gelmiş taşra inşalarından farklılaşan 

bir taşra tasavvuru üretir.  

 

 

4.3.5. Kuşatan Sesler/Kucaklayan Sesler 

2000’ler sonrası kadın yönetmenler kadınların temsil çerçevesini yalnızca imgelerle değil, 

bunun yanı sıra sinemada sesin sağlayabileceği kültürel imkanlara da başvurarak genişletirler. 

Bunu hem kendilerini kuşatan seslere yer vererek hem de bu kuşatmayı kırabilecek seslere 

tutunarak yaparlar. Kuşatma en çok, kadınların kulaklarına çalınan, buyurgan ahlakçı seslerle 

tarif edilir. Bu ahlakçı sesi, Anayurdu filminde ısrarlı bir şekilde duyarız. Güçlü (2020), bu sesin 

Nesrin’in kendi sesini duymasını engelleyecek kadar yüksek bir perdeden çıktığına işaret eder 

ve bir taşra yeri olarak Anayurdu’nu sesle beraber şöyle tarif eder:   

 

“Anne Halise’nin (Nihal Koldaş) ahlakçı sesinin dinmeyen çağrısıyla nefessizliğin, ihlal 

edilmenin, tedirginliğin ve tekinsizliğin mekanı olarak kendini hatırlatıyor: üzerinden hiç 

ayrılmayan gözlerin takibinde; yan odadan ‘pis pis’ dedikoduların sızdığı; komşu kadının 

ellerine tükürdüğü; ne giyeceğinin, kaçta eve geleceğinin, nasıl oturacağının sürekli söylendiği 

bir yer olarak…Halise’nin bitmeyen ikazları (‘Nesrin’ciğim eğilip kalkarken için görünüyor’) 



                                                                                                163 
 

 

ve yargılamalarındaki (‘kızım, sen büyük günah işledin’) tanıdıklık, bir süredir ‘makul ve 

makbul’ kadınlık sınırlarına dair ana yurtta yükselen uyarıların sesinin (‘bana fısıldıyorlar’) 

perdeye düşmesi olarak…” 
 

Ahlakçı sesin kaynağı anne karakteri bu sesi, kızını hizaya getirmek için kullanır. Muhatabına 

sürekli ne yapması ve nasıl biri olması gerektiğini buyuran bu ses, Nesrin’in kapladığı yeri 

gittikçe küçülten keskin bir alet gibi işler. Ses, Nesrin’in gündelik hayatını kuşatarak yazarlık 

sürecini sekteye uğratır, potansiyel cümlelerine henüz dile gelmeden ket vurur.  Film boyunca 

Nesrin’in ne yazdığını, nasıl cümleler kurduğunu ya da kuramadığını duymayız. Bunun yerine 

her an her yerden, olur olmaz zamanlarda ortaya çıkan Halise’nin neşeden yoksun, etrafını 

azaltarak yol alabilen kederli sesine maruz kalırız.  

 

Halise’nin sesine benzer sesleri başka filmlerde de görürüz. Örneğin Mustang filminde bu ses, 

bir komşu kadının ya da amcanın sesine dönüşür. Sesin kaynağı ve tehdit ediciliği değişse de 

hedefi değişmez. Bu ses büyük bir oranda her zaman kadınlara yönelir. Mustang’de ahlakçı ses, 

kız kardeşlerin kıkırdayan neşeli seslerini bıçak gibi keser. Filmin bir sahnesinde tehdit ediciliği 

had safhaya ulaşmış olan amcanın sesi, kurgu dünyasının bir parçasına dönüştürülmüş şekilde 

televizyondan yayılan ahlakçı politik figürlerin sesine karışır. Bu sahne politik bağlamın 

doğrudan filmin içerisine sızdığı bir andır. Anayurdu’nda doğrudan böylesi bir sızma anını 

görmesek de Halise’nin sesinin de sızıntı yapan bu sesle akrabalık oluşturduğunu düşünebiliriz. 

Ahlakçı ses, kıkırdayan neşeli kız çocuklarının sesine veya yazarlığa soyunmuş kadın seslerine 

tahammül edemez, bu sesleri her zaman kısmak ya da duyulamaz kılmak için tetikte bekler.     

 

Feminist yönetmenler kadınların hareket alanlarını daraltan kuşatıcı seslere işaret ederken aynı 

zamanda kadın seslerini onlara pür dikkat kesilmemizi sağlayacak bir şekilde “otoriter” bir 

pozisyona da yerleştirirler. Ancak bu yerleşim, eril seslerin tüm anlam dünyasına hâkim bir 

referans noktası gibi işleyen hiyerarşik konumunu tekrar etmeyen, ondan farklılaşan bir şekilde 

kurgulanır. Bahsettiğim otoriter pozisyona en iyi örnek voice-over kullanımıdır. Voice-over 

büyük bir oranda erkek sesleriyle (Chion, 1994, 1999; Silverman, 1988) üretilir. Kadın 

sesleriyle oluşturulmuş voice-over kullanımları pek yaygın değildir. Bu durum Silverman’a 

(1988) göre tıpkı imge gibi sesin de cinsel farklılık ekseninde inşa edildiğine işaret eder. Sesin 

bedenden ayrılması, bu sesin otoriter söylemin kaynağı olarak yerleşmesine, bedenin 

yaratabileceği kırılganlıklardan muaf olmasına imkân tanır. Bu yüzden egemen sinemada 

kadınların en çok beden biçiminde tahayyül edildiklerini, bedensiz bir ses olarak yüzeyler 



                                                                                                164 
 

 

üzerinde dolaşmalarına pek de fazla alan açılmadığını görürüz. Bu sinemada böylelikle sesin 

imkanlarıyla yaratılabilecek otoriter pozisyonlar erkeklerin ayrıcalığında kalır.  

 

Sesin bedenden ayrıldığı voice-over gibi kullanımların sinemada feminist bir yöntemle olan 

ilişkiselliğini Ben Ogrodnik (2018) şöyle açıklar: “Voice-over, görülmek-için-olana yönelen 

dikizci pozisyonla mücadele eder. Kadınların tüketime sunulmuş fetişistik bir nesne olarak 

görülme eğilimini bozguna uğratır” (73). Yani kadın öznelliğini yalnızca bedenin hudutları 

içerisine sabitleyen bakış açısını kırma potansiyeli gösterir. Mitik dişil imgeler yerini tarihsel 

ve kişisel bir bağlama oturtulmuş kadın seslerine bırakır. Duyulur olana kesilen bir dikkatle 

görülür olanın da alanının genişlediği, dönüşüme uğradığı bir müdahaledir bu. Bu, bedeni yok 

sayan, görülür dünyayı karanlığa iten bir kısıtlamadan ziyade, bu dünyayı, bu dünyada dolaşan 

bedenleri farklı şekillerde tahayyül etmemize imkân tanır. Zira Chion’un (1994) da belirttiği 

gibi görülür ve duyulur olanın etkileşimi her ikisini de dönüşüme uğratan, artık eskisi gibi 

olmalarını imkânsız kılan bir potansiyeller alanı yaratır (xxvi). Bu potansiyeller feminist 

yöntemler için de büyük bir kaynak oluşturur.  

 

Feminist yönetmenler sinemada eril ayrıcalıklara işaret eden ses kullanımlarına, feminist 

idealler çerçevesinde müdahale eder, sesi feminizmin alanına doğru çekiştirirler. Bunu yalnızca 

erkek sesleri yerine kadın seslerini yerleştirmekle değil, ama aynı zamanda bu yerleşimin 

kendisini sorunsallaştıracak bir şekilde eril “normalliği” bozarak yaparlar. Örneğin voice-over 

kullanımının otoriterliğini törpüler, onu dışarıya açık hale getirir, dışarıyla diyaloğa sokar. Her 

şeyi gören ve bilen hiyerarşik bir pozisyondan değil, çevresinde olup bitenlere gözlerini ve 

kulaklarını iyice açan, “gerçeği” ortaya çıkarmaya soyunmayan, bunun yerine “gerçeklikleri” 

gözlemleyen, kucaklayıcı bir pozisyondan konuşur. Yani ötekiyle iletişim kurar, ona açıklığını 

ve tüm hikâyeye hükmedemeyeceğini en baştan kabul eder. Böylesi bir kullanımı İşe Yarar Bir 

Şey (Pelin Esmer, 2017) filminde görürüz.  

 

Film bir kadının üst sesiyle başlar. Bu sesin kısa bir süre sonra şair Leyla’ya (Başak Köklükaya) 

ait olduğunu anlarız. Üst ses, olmuş veya olacak olayları bir bir sıralayarak, seyirciyi bir hedefe 

doğru yönlendirmez, tam aksine bu ses de nereye gideceğini bilemez, kendisini karşılaşmaların 

sürükleyeceği yollara açık bırakır.  Tren yol aldıkça ses de yol alır, camdan görünen manzaralar 

sesin temas ettiği parçalara dönüşür. Sonra tesadüfen beraber yolculuk yaptıkları Canan’ın 

(Öykü Karayel) varlığı karışır bu sese. Ses, o andan itibaren bir süreliğine kendi hikayesini 

unutup Canan’ın hikayesinin peşinden sürüklenir ve nihayetinde bambaşka karşılaşmalara 



                                                                                                165 
 

 

açılır. Karşılaşmalar, yaşamak üzerine, yaşamayı istememek üzerine, şiir üzerine, işe yarar 

şeyler üzerine uzun uzun tefekkür etmeyi mümkün kılar. Leyla’nın sesi, tesadüflere, hayatın 

olumsallığına olan açıklığıyla başka başka seslere karışır; bu seslerle beraber yol almanın, yol 

arkadaşlığının imkanlarını araştırır. Tren, trenin kendi sesleri de bu arkadaşlığın bir parçası olur.  

 

Tıpkı Anayurdu filminde olduğu gibi İşe Yarar Bir Şey filmi de kadınları dilin öznesi olarak 

konumlandırır. İlkinde roman yazan Nesrin’in sesini ahlakçı sesin çıkardığı gürültüden pek 

fazla duyamasak da ikincisinde şair Leyla’nın sesi, filmin tüm yüzeylerini kaplar. Biri yazar, 

diğeri şair olan iki kadın kelimelerin kudretine sığınırlar, bu kelimelerden söylemler devşirirler. 

Nesrin her ne kadar kendine ait bir oda bulmakta güçlük çekse de Leyla, içerisinde hareket 

ettiği her alanı kendine ait bir odaya çevirir. Leyla’nın sağına soluna dikkat kesilen sesi, 

içerisinde barındırdığı şiirsellikle, şiirlerle yol alır. Leyla hayata ve insanlara dair sözlerini 

şiirlerle iletir. Tren yolculuğu boyunca elinden düşürmediği kâğıdı, kalemi, okuduğu kitaplarla 

ve düştüğü notlarla sözün üreticisi, söylemin öznesi olur.  

 

4.3.6. Ev Meselesi 

Ev meselesi kadın yönetmenlerin en çok üzerine eğildiği, bu meseleyi derinlemesine 

eşeledikleri alanlardan biridir: Evsizlik, ev içi şiddet, huzursuzluk, mutsuzluk, özel alanların 

ihlali...Fiziksel olarak evsizlik durumunda ev, hasreti çekilen, düşlenen bir kavrama işaret 

ederken bazen de içerisinde yaşanılan mevcut ev, kaçıp kurtulmak gereken bir yere dönüşür.  

 

Suner, 1990’ların ikinci yarısından sonra “Yeni Türk sineması” olarak adlandırdığı belirli film 

örneklerinde evin farklı görünümlerle karşımıza çıktığını söyler:  

Kimi zaman bizi geçmişle, geçmişteki travmatik yaşantılarla, uzlaşmaya, barışmaya yönelten, 

geçmişe dair rahatsız edici görüntüleri yumuşatan, zedelenmiş benlik duygumuzu onaran, bizi 

masumiyet haresiyle kuşatan bir hayal olarak beliriyor…Kimi zamansa, ne yaparsak yapalım 

bizi aidiyetin çıkmazlarına çeken, uzlaşmaz, tekinsiz, bozguncu bir oyun alanına dönüşüyor, 

aynı anda sığınağımız ve hapishanemiz olan…Daha da fazlası var bazen: Ev bir cehennem, bir 

cendere, nereye gitsek yakamızı bırakmayan, bir lanet olarak çıkıyor karşımıza…(2006: 318).  

 

Suner’in ifade ettiği ev kavramı daha çok aidiyet meselesi etrafında simgesel çağrışımlara 

odaklansa da bu çağrışımların uyandırdığı duygu durumları aynı zamanda fiziksel olarak 

içerisinde yaşanılan evlere de işaret eder. Suner çalışmasında doğrudan fiziksel evlere 

odaklanan iki ara başlıkla Nuri Bilge Ceylan’ın ve Zeki Demirkubuz’un ev imgelerine bakar. 



                                                                                                166 
 

 

Buna göre Ceylan’ın filmlerinde ev, “bir yanıyla çakılıp kalmak, kıstırılmışlık; bir yanıylaysa 

benzersiz bir rahatlık, yerini bulmuşluk demek. Bir yanıyla geride bırakmak, kaçıp kurtulmak 

istediğimiz her şey, bir yanıyla daima özlemini duyduğumuz, daima geri dönmek istediğimiz 

yer” (165). Ceylan’ın ev imgeleri bu ikilemin sürekliliği üzerine kuruluyken Demirkubuz’un 

evleri daha istikrarlı bir karanlık bölge oluşturur: “doğrudan tekinsiz, ürkütücü, geçmiş 

yaşantıların travmatik izleriyle dolu, bir mekân olarak kurulur…Ev, kollayıcı, korunaklı bir 

sığınak değildir…bir hapishane, bir cendere, bir cehennemdir artık” (173-4).  

 

Enis Köstepen (2021) Suner’in bıraktığı yerden bugüne değin artan film örnekleriyle “yeni 

Türkiye Sineması’nda yeni bir ev var mı?” sorusunu sorar ve bu soruya karşılık “yeni Türkiye 

sinemasında ‘ev’ çoğunlukla hala bir cehennem” yanıtını verir. Köstepen’in yanıtından hareket 

edersek ve bu yanıta göre ev hala bir cehennemse, kadın yönetmenler bu cehennemi nasıl tasvir 

ediyorlar, bu cehenneme nereden bakıyorlar? Cehennemin içerisinden yine de umut vaat 

edebilecek, serinleyebileceğimiz, nefes alabileceğimiz yeni ev tahayyülleri kuruyorlar mı?  

 

Evin bir tür çıkışsızlığa işaret ettiği, cehenneme yakın duygular ürettiği filmlerden biri Köksüz 

filmidir. Filmin baş kahramanı Feride için ev, tam da kaçıp kurtulmayı istediği bir yerdir. Feride 

bu kurtuluşu, âşık olmadığı ama kendisine değer verdiğini ve kendisini mutlu edeceğini 

düşündüğü bir erkekle evlilikte bulur. Annesi ve iki kardeşiyle yaşadığı ev Feride için, gittikçe 

altında ezildiği, yükünü kaldıramadığı ve mutsuzluğa sürüklendiği bir yere dönüşür. Ev içi 

sorunlar, iletişimsizlik, işlemeyen aile kavramı filmde bozuk lavabo imgesi üzerinden daha da 

bir açıklık kazanır. Yine benzer sorunlara aynı imge üzerinden işaret eden filmlerden biri de 

Toz Bezi’dir. Filmde tamir edilmeyi bekleyen, sürekli akıtan bir banyo lavabosu vardır. Yolunda 

gitmeyen aile ilişkileri, aile kavramının işlemeyişi, sürekli bir biçimde tökezleyişi her iki filmde 

de bozuk lavabo imgesiyle görselleştirilir. Aile kavramını “yücelik” halesinden kurtarıp, onun 

karanlık taraflarını, kadını köşeye sıkıştırma biçimlerini bozulan nesneler üzerinden tarif 

etmeyi tercih etmiştir yönetmenler. Benzer bir tercihe başvuran diğer bir film ise Anayurdu’dur. 

Bu kez bozulan nesne, bir arabadır. Film traktörün arkasına bağlanmış bozuk bir arabayla açılır 

ve bu araba, film boyunca tamir edilmek üzere oto-tamircide kalır. Film süresince ne araba ne 

de Halise ve Nesrin’in ilişkisi tamir edilebilmiştir.  

 

Filmin karakteri Nesrin huzur bulmayı umduğu ama içerisinde sıkışıp kalacağı, aile ilişkilerinin 

karanlık taraflarıyla boğuşacağı bir yolculuğa başlamıştır. Yönetmen hemen filmin başında bu 



                                                                                                167 
 

 

yolculuğun bozuk araba imgesiyle Nesrin’e hiç de iyi gelmeyeceğini, her şeyin ters gideceğini 

haber vermiştir. 

 

  
Şekil 4.16: Köksüz- Nurcan                             Şekil 4.17: Toz Bezi- Hatun  

 

 
Şekil 4.18: Anayurdu.  

 

Aileyle, akrabalarla yaşanan evler kadınlara, mutluluk getirmez. Şiddetin ve her türlü ihlalin 

kol gezdiği mekanlardır bu evler. Nefesim Kesilene Kadar’da Serap geçici olarak birlikte 

yaşadığı ablasının ve eniştesinin zorbalıklarıyla karşılaşır. Odası karıştırılır, para sakladığı 

düşüncesiyle üstü aranır. Yani hem mekânsal hem de bedensel sınırları her fırsatta ihlal edilir. 

Köksüz’de Feride’nin annesinin duygusal istismarları ve erkek kardeşinin yarattığı problemlerle 

evin içindeki alanı iyice daralır. Odası, kapısı çalınmadan her an girilebilen bir yerdir. Benzer 



                                                                                                168 
 

 

ihlalleri Anayurdu’nun Nesrin’i de yaşar. Annesiyle kaldığı evde kendisine ait özel bir alan 

neredeyse yok gibidir. Ev, Nesrin için her an gözetlendiği ve denetlendiği bir yere dönüşür.  

 

Ev, kadınlar açısından özel alan ihlalleri dışında her türlü şiddetin yaşandığı mekanlardan 

biridir. Gözetleme Kulesi’nin Seher’i okul okumak için kaldığı dayısının evinde dayısının 

tecavüzüne uğrar. Tereddüt filminde Elmas için ev adeta bir cehennemdir. Kocasının her gece 

kendisine tecavüz ettiği, kaynanasının zorbalıklarıyla karşılaştığı bir yerdir. Mustang filminde 

beş kız kardeş için ev bir hapishanedir. Fiziksel şiddete, yasaklamalara ve cinsel tacize maruz 

kaldıkları yerdir.  

 

Kadın yönetmenler filmlerinin merkezine aldıkları kadın karakterlerin içerisinde bulundukları 

dünyaları, bu dünyanın yarattığı duygu durumlarını bir an bile gözden kaçırmamak adına 

karakterleri kameralarıyla adım adım takip ederler. Kamera soluk almaksızın ev içlerinde olsun 

sokaklarda olsun karakterlerin peşine düşer, onlara çoğunlukla arkadan eşlik eder. Bu durum 

hareketli takip sahnelerini filmlerin ana ekseni haline getirir. Bu biçimsel tercihi en çok Nefesim 

Kesilene Kadar ve Toz Bezi filmlerinde görürüz. Toz Bezi filminin kadınlarını, Hatun ve 

Nesrin’i hem ev içlerinde hem de sokaklarda takip ederken buna karşın Nefesim Kesilene 

Kadar’da Serap’ı ise en çok sokaklarda takip ederiz.  

 

  
Şekil 4.19: Nefesim Kesilene Kadar- Serap.         Şekil 4.20: Toz Bezi- Nesrin 

 

 

 



                                                                                                169 
 

 

 
Şekil 4.21: Toz Bezi- Hatun  

 

Çiçekoğlu (2019) Serap’ın evsizliği ile sürekli yürümesini, anlatı ile görsel dil arasındaki yakın 

ilişkinin bir işareti olarak okur (69). Evsizlik ya da evin dışındaki belirli arayışlar, kadın 

karakterlerin sık sık sokakta çerçevelenmesini zorunlu kılmış gibidir. Sokaktaki yürüyüşler 

zamana yayılan, amaçsız, dalgın yürüyüşler değildir. Ya bir yerden bir yere yetişmek için 

hızlıca gidilir ya da iş/ev aranır. Evsizlik, ev arayışı, ev sıkıntısı her iki filmde de öne çıkar. 

Serap’ın emlakçı vitrinlerine bakışı ile Hatun’un satılık ilanlarındaki numaraları not etmesi, 

farklı arayışlarla ilişkili olsa da yine de ev meselesine dokunan ortak imgelere dönüşür.  

 

  
Şekil 4.22: Toz Bezi- Hatun                               Şekil 4.23: Nefesim Kesilene Kadar- Serap 

 

Serap ve Hatun gibi Nesrin’in de (Toz Bezi) ev meselesiyle ilgili sıkıntıları vardır. Nesrin 

kirasını ödemekte zorlanır, ev sahibi kapıya dayanır ve evden çıkmasını ister. Kirasını 

ödeyemediği gibi faturalarını da ödeyemez Nesrin ve nihayetinde evin elektrikleri de kesilir. 



                                                                                                170 
 

 

Ev, içerisinde karanlıkta kalınan bir yere dönüşür. Nesrin içerisinde yaşadığı mevcut evi 

korumaya çalışırken Hatun daha konforlu bir evin hayalini kurar. Serap ise kirasını 

ödeyebileceği herhangi bir ev arayışı içerisindedir.  

 

Kadınların ev meselesi etrafında dönen problemleri diğer filmlerde de karşımıza çıkar. Örneğin 

Gözetleme Kulesi filminde Seher karakteri tıpkı Serap gibi evsizdir ve ev olarak görülemeyecek 

mekanlarda uyumak zorunda kalır. Serap çalıştığı atölyede geceleri depoda kalırken Seher de 

yine çalıştığı otogarın içerisinde depo gibi bir yerde uyur. Her iki mekân da onlara ait olmayan 

görsel ayrıntılarla doludur. Serap kumaş toplarıyla çepeçevreyken, Seher ise kaldığı yerde sıvı 

sabunla dolu bidonlar, otogara ait araç gereçlerle sarmalanmıştır.  

 

  
Şekil 4.24: Nefesim Kesilene Kadar- Serap            Şekil 4.25: Gözetleme Kulesi- Seher 

 

Ne Serap ne de Seher özel ihtiyaçlarını giderecek alanlara sahip değildirler. Serap ortak 

tuvaletlerde saçını yıkamaya, temizlenmeye çalışırken benzer biçimde Seher de iç çamaşırlarını 

otogarın ortak lavabosunda yıkamak zorunda kalır. En temel ihtiyaçlarını her an başkalarının 

bakışlarına maruz kalabilecek bir şekilde gidermeye çalışırlar. Serap ve Seher’in lavabonun 

önündeki duruşları birbirlerine kesme yapılabilecek kadar benzer bir duyguyu harekete geçirir. 

Serap’ın az sonra iç çamaşırını da o lavaboda yıkamış olabileceğini düşünürüz.  

 



                                                                                                171 
 

 

  
Şekil 4.26: Nefesim Kesilene Kadar- Serap.          Şekil 4.27: Gözetleme Kulesi- Seher  

 

  
Şekil 4.28: Gözetleme Kulesi- Seher                    Şekil 4.29: Nefesim Kesilene Kadar- Serap.           

 

Başkalarına açıklığın yarattığı bu kırılganlık ortamı içerisinde yine de sadece kendilerine ait 

ufak alanlar bulmaya, örneğin paralarını saklayacak gizli bölmeler yaratmaya çalışırlar.  

 

 

 



                                                                                                172 
 

 

  
Şekil 4.30: Gözetleme Kulesi- Seher                    Şekil 4.31: Nefesim Kesilene Kadar- Serap.           

 

Evsiz kalma tehdidiyle karşı karşıya kalan bir diğer karakter ise Şimdiki Zaman’ın (Belmin 

Söylemez, 2012) Mina’sıdır (Sanem Öge). Mina yaşadığı evi, binada bulunan diğer tüm 

kiracılar gibi mahkeme kararıyla boşaltmak zorundadır. Zira bina, otele çevrilecektir. Mina 

Amerika’ya gitme planları ve hazırlıkları yaptığı için bu kararla pek ilgili görünmez. Çünkü 

yakın zamanda sadece yaşadığı evi değil, şehri ve hatta ülkeyi de terk edeceğini düşünür. Ancak 

film, Mina’nın hayallerinin gerçekleşebileceğine yönelik bir umut vadetmez. Öyle görünüyor 

ki Mina da Amerika’ya gidemeden kısa süre içerisinde evsiz kalacaktır.  

 

Suner Yeni Türk sinemasının pek çok örneğinin “evin imkansızlığına” işaret ettiğini düşünür.  

Ancak Suner çalışmasının son sayfasında evin imkansızlığını keşfetmenin yine de bir sona 

işaret etmeyeceğini, bu keşfin yeni başlangıçlara, yeni imkanlara açılabileceğini not düşer (317-

9). Bence bu imkana en çok kapı aralayanlar, feminist tahayyüllere sadık kalan filmlerdir. 

Yukarıda adı geçen filmler örneğin evi yalnızca cehennem olarak tasvir etmezler, bu evi 

cehenneme çevirenlere doğrudan, lafı dolamadan, işaret ederler. Ancak bunu yapmakla 

kalmazlar, bunun yanında bu evi dönüştürebilecek bir ruhu da ortaya koyarlar. Bu ruhun, 

kadınların isyan ruhu olduğunu söyleyebiliriz. Yani bu filmler bir yandan evin imkansızlığına 

ilişkin duygu evreniyle sürekli yan yana hareket ederken, öte yandan bu duyguyu kesintiye 

uğratacak olası yeni ev tahayyüllerine hep açık bırakırlar kendilerini. Bu kesintiyi mümkün 

kılan ise, kadınların isyanıdır. Tüm bunlar evi cehenneme çevirenlerden, onu imkânsız 

kılanlardan daha büyük bir güç çıkarır ortaya ve bu güç başka türlü evlerin inşa edebileceğine 

yönelik kuvvetli bir inanç doğurur.  



                                                                                                173 
 

 

4.3.7. Kadınların Gözünden “Yeni Türkiye” 

Türkiye’nin mevcut politik bağlamının, güncel gündemlerinin kimi zaman dolaylı yollardan 

kimi zaman da doğrudan filmlerin içerisine sızdığını ve yer yer filmlerin ritmini ve biçimini de 

tamamen şekillendirdiğini görürüz. Örneğin kentsel dönüşüm meselesi, son yıllarda kadın 

yönetmenler tarafından yapılan pek çok filmde önemli bir görünürlük kazanır. Toz bezi filminde 

kentsel dönüşüm tehdidiyle karşı karşıya kalan Gülsuyu mahallesini, Şimdiki Zaman’da otele 

dönüştürülmek için yıkım kararı verilen binaları ve Kaygı’da (Ceylan Özgün Özçelik, 2017) 

yine kentsel dönüşüm kapsamında tahliye edilmesi beklenen yerleri, alışveriş merkezlerine 

dönüştürülmesi planlanan yaşam alanlarını görürüz. Hayaletler (Azra Deniz Okyay, 2020) 

filminde ise kentsel dönüşümün yanında “Yeni Türkiye” söylemiyle ilişkili pek çok resme bir 

arada tanık oluruz.  

 

Kaygı filmi yeni Türkiye’ye en çok medya ekseninden bakar. Geçmişin, şimdinin, 

“gerçeklerin” ne şekilde inşa edildiğine odaklanır. Hatırlamayla, hafızayla ilgili sorular sorar34. 

Karakterin kendi geçmişiyle ilgili “hakikat” arayışı, ülkenin geçmişine bağlanır. İktidar diliyle 

yeniden oluşturulan, deforme edilen toplumsal belleğe uygulanan işlemlerin benzerleri, 

vinçlerle, inşaat alanlarıyla kentin belleğine de uygulanır. Kişisel, toplumsal ve mekânsal bellek 

iç içe geçer. Hasret’in (Algı Eke) giderek içerisinde sıkıştığı ve geçmişin hayaletlerinin her 

yerde kol gezdiği evi, tüm ülkeyi resmeden bir korku mekanına dönüşür. Benzer bir mekân 

duygusunu Hayaletler filminde de takip ederiz. Hikâyenin geçtiği mahalle, insanların içerisinde 

sıkıştığı, her an gözetlendiği, kaosun hâkim olduğu klostrofobik bir yer olarak inşa edilir.  

 

Hayaletler, Türkiye’ye ilişkin pek çok güncel meseleyi yan yana ele alır. Kentsel dönüşüme, 

ranta, sığınmacılara, yoksulluğa, muhafazakarlığa ama aynı zamanda isyana, feminist 

mücadeleye de bakar. Filmin bu kalabalık içeriği, kamera kullanımını da dinamik hale getirir. 

Kamera, her meseleye yetişmek için hızlıca hareket eder. Filme dahil olan her bir karakter, Ela, 

Didem, İffet ve Raşit, Türkiye’deki belirli toplumsal gruplarla ilişkilenir. Yönetmen bu dört 

karakterin hikayelerinden ve birbirleriyle karşılaşma biçimlerinden genel bir Türkiye resmi 

ortaya koymaya çalışır.  

 

                                                        
34 Umut Tümay Arslan (2020) filmin unutma-hatırlama meselelerine ilişkin sorular sormasına rağmen bu sorulara 
verdiği yanıtlara kendi kısmi bakışını dahil etmediğini söyler. Filmin unutmadan hatırlamaya doğru giden düz bir 
yol izleyerek kendi yüzeylerini ve seyircinin bu yüzeylerle ilişkisini sorunsallaştırmadığını belirtir (216).  



                                                                                                174 
 

 

Yeni Türkiye’nin İstanbul imgeleri, devasa binalardan, gökdelenlerden, vinçlerden, inşaat 

alanlarından, hafriyat atıklarından oluşuyor. Her iki filmin de İstanbul’a ilişkin imgeleri bu 

anlamda benzerlik taşıyor, ortak bir şehir peyzajı duygusu ortaya çıkarıyor. Trapez saclarla 

çevrili inşaat alanları şehrin dört bir tarafındadır. Karakterlerin bu alanlar içerisinde sıkışmış 

hallerini izleriz. Şehir bir korku tüneli gibidir. Bahsedilen bu şehir, Kaygı’da hareketsiz geniş 

planlarla gösterilirken, Hayaletler’de parçalı, kesik kesik ve hızlıca görüntüye getirilir. Şehrin 

eklektik yapısı, hızı, karmaşası bilhassa Hayaletler’in biçimini doğrudan yapılandırır. Diğer bir 

ifadeyle bu filmde “kent estetiği film estetiğiyle bütünleşir” (Altınsay, 1996: 74).  

 

 
   Şekil 4.32: Hayaletler                                              Şekil 4.33: Kaygı 

 

Feride Çiçekoğlu (2015) 2000’li yıllarda sinemada İstanbul’a ilişkin imgelerin büyük bir 

dönüşüm geçirdiğine işaret eder. İstanbul “taşı toprağı altın” bir şehir olmaktan çıkar, bir 

“kayıplar şehrine”, bir açıkhava hapishanesine dönüşür. Çiçekoğlu’na göre Yeşilçam’ın arzu 

nesnesi olan şehir algısı bu dönemin belirli filmlerinde tamamen ters yüz edilir; şehre ilişkin 

imgeler, “cennet-mekân” dan “dehşet-mekân” a doğru evrilir35 (71-2). Bu mekânı Çiçekoğlu 

büyük bir oranda “vinçler şehri” veya “erkekler şehri” olarak tarif eder. Hem Hayaletler’de 

hem de Kaygı’da bu tariflerle paralellik oluşturan şehir peyzajlarıyla karşılaşırız. Ancak bu 

filmler yalnızca İstanbul’a değil, tüm ülkeye yönelik bir söylemsel alan açarlar. Mekansal olana 

işaret eden ama yalnızca bununla sınırlı kalmayan “yeni Türkiye” söyleminin pek çok 

                                                        
35 Asuman Suner (2006), İstanbul imgelerinin 1990’ların ortalarından itibaren önemli bir dönüşüm geçirdiğine 
işaret eder. Ona göre İstanbul artık yalnızca büyük bir taşra kenti olarak resmedilir.  Bu filmlerde klostrofobik iç 
mekanlar, yoksul apartman daireleri göze çarpar. İstanbul artık, “açık alana kapatılmışlığa”, bir tür “mekansal 
açmaza” işaret eder. Bu mekansal duygulara alan açan en önemli filmlerden birinin Suner, Tabutta Rövaşata 
(Derviş Zaim, 1996) filmi olduğunu söyler (223-6). Suner bu filmin Türk sinemasında “daha önceden hiç 
rastlamadığımız türden bir ‘İstanbul filmi’” olduğunu düşünür (251).  



                                                                                                175 
 

 

veçhesine, karanlık noktalarına ama aynı zamanda karşı-tahayyüllere ilişkin bir dünya 

yaratırlar. Bu dünya bir “açıkhava hapishanesi” olduğu kadar kadınların içerisinde mücadele 

ettikleri, bu hapishaneyi dönüştürmeye çalıştıkları bir yerdir. İki kadın yönetmen farklı 

biçimlerde de olsa Türkiye’ye ilişkin pek çok noktayı eşelemeye çalışırlar.  

 

Her iki filmin de tasvir ettikleri karanlık, distopik atmosfer en çok ses düzeyinde ortaklaşıyor. 

Hayaletler’de çevre sesi olarak sürekli inşaat sesleri, siren sesleri duyarız. Benzer sesler Kaygı 

filminin içerisine de sızar durmaksızın. Diegetic olsun ya da olmasın neredeyse bütün sesler, 

gerilimi, korkuyu harekete geçiren bir duygu evreni yaratır. Hayaletler’de başlı başına birden 

fazla kez görüntüye gelen hem helikopter imgesi hem de helikopterin çıkardığı ses, tüm 

karanlık atmosferi içerisinde soğuran bir öğeye dönüşür. Benzer bir öğeyi Kaygı’da ise 

televizyon sağlar. Televizyondan yayılan imgeler, bu imgelerin çıkardıkları sesler, 

kuşatılmışlığı, karanlığı, tahribatı özetleyen bir resim yaratıyor.  

 

4.3.8. Genel Değerlendirme 

Yukarıda adı geçen filmler, yerleşik toplumsal cinsiyet rollerini sorgular, eleştirir ve bu rollere 

ilişkin yeni önermelerde bulunurlar. Bu filmler, içerisinde doğdukları toplumsal bağlamla 

konuşarak 2000 sonrasının arzu akışlarıyla, politik mücadeleleriyle temas kurar, feminist 

seslere geniş bir alan açarlar. Filmlerin kadın karakterleri itaatkâr kadınlar olmadıkları gibi 

yalnızca mağduriyet pozisyonuna da yerleşmezler. Anneye, babaya, amcaya kafa tutarlar, 

içerisinde yer aldıkları hareket alanlarını genişletmeye çalışırlar.  

 

Bu filmler, kadın karakterlerin içerisine yerleştirildikleri dünyada kadınlar arası deneyimlere 

önemli bir yer açarlar ve kadınların birbirleriyle karşılaşma anlarını da çoğu zaman ayrıcalıklı 

imgeler olarak inşa ederler. Kadınlar arası deneyimlerde en çok anneler ve kızları arasındaki 

ilişkiyi odağa alan bu filmler, patriarkal ideolojinin yeniden üretiminde kadınlara diğer 

kadınları işaret ederler. Patriarkanın yalnızca yukarıdan aşağıya değil ama aynı zamanda yatay 

bir şekilde, kadınlar arası etkileşimlerle, örgütlendiğini ve sürdürüldüğünü gösterirler. 

Annelerin suç ortaklıkları masaya yatırılır. Kızların ise bu sürece isyanı birbirine benzer bir 

görsel dille aktarılır. Seher’in mutfakta annesine şişmiş karnını gösterdiği, Nesrin’in annesine 

artık büyüdüğünü haykırdığı ya da Elmas’ın annesine psikiyatri gözetiminde sitem ettiği anlar 

birbirine çok tanıdıktır. Annelerine karşı yükselttikleri sesler, ortaya dökülüveren cümleler her 

üç kadını birbirine bağlar. Mış gibi yapmanın artık mümkün olmadığı, yüzleşmenin, hesap 

sormanın ortaya çıktığı kırılma anlarıdır, bu anlar.   



                                                                                                176 
 

 

 

Yukarıda zikredilen filmlerde en ayrıcalıklı, değerleri yükseltilmiş anlar da kadınlar 

arasındadır. Tereddüt’de Elmas’ın psikiyatr Şehnaz’la karşılaşması onun “dile gelmesini”, 

öfkesini akıtmasını ve bu öfkeye bir çerçeve oluşturmasını sağlar. Komşu kızıyla pencereden 

etkileşimi ona, mutlu olduğu küçük anlar bahşeder. Elmas’ın fiziksel olarak da hayatta kalması, 

bu iki kadın sayesinde gerçekleşir. Elmas’ın balkonda baygın bir şekilde yatarken hastaneye 

kaldırılmasını komşu kızı sağlamış, Elmas ağır bir travmanın altındayken de Şehnaz’la beraber 

iyileşebilme imkânı yakalamıştır. Kadından kadına uzanan bir yaşam köprüsü kurulmuştur. 

Yine Nefesim Kesilene Kadar’da Serap’ın film boyunca yaşadığı en keyifli karşılaşma anı 

çalıştığı atölyenin terasında Funda’yla gerçekleşir. Öyle ki bu karşılaşma, filmin tüm akışını 

kesintiye uğratacak bir parantez açılmasını sağlar.  

 

Bu filmlerde kadın yönetmenler kameralarını kadından kadına uzanan bakışa odaklanacak bir 

çerçevede hem eleştirel bir şekilde hem de film tarihi boyunca değersizleştirilmiş anlara 

yeniden değer tahsis edecek bir biçimde kullanırlar. 80’ler kadın filmleri kadınlar arası 

deneyimlere yönelik önemli malzemeler sunuyordu. Yeni filmlerle, yeni kadın yönetmenlerle 

beraber bu malzemenin genişlediğine, kadınlar arası deneyimlerin çeşitliliği, çokluğu ve 

karmaşıklığının görselleştirildiğine tanık oluyoruz. Diğer bir ifadeyle sinema tarihinde mitsel 

kadın karakterlerin baskınlığıyla oluşan perdenin giderek artan bir şekilde aralandığını 

görüyoruz.  

 

80’ler kadın filmlerinde kadınların özgürlük arayışlarına, mevcut toplumsal cinsiyet düzenini 

sorguladıklarına tanık oluruz. Yalnızca aile içerisinde anne veya eş pozisyonuna sabitlenmeye 

direndiklerini görürüz. 90’lar da ise bu karakterler çoğunlukla sessizliğe mahkûm edilir. 

Anlatılan hikayelere yokluklarıyla ya da hayaletimsi varlıklarıyla, dilsizlikleriyle dahil edilirler. 

Bu hikayeler, “erkek melodramları” (Akbal Süalp, 2009a) ya da “erkekler arası dostluk 

filmleri” (Ulusay, 2004) olarak adlandırılır. 90’ların sessizliğini büyük bir oranda 2000’lerde 

ilk veya yeni filmleriyle kadın yönetmenler bozar. Bu filmler, hem 90’larda sessizlikle geçen 

dönemde oluşturulan birikimi hem de 80’lerin özgürlük arayışının, isyanının ruhunu taşır. Bu 

filmlerde 80’lerin kadın karakterlerinin bıraktığı yerden bugünün bağlamı çerçevesinde isyanın 

baki kaldığı görülür. Kadın karakterler bu filmlerde hem ataerkil düzene, bu düzenin çoklu 

faillerine karşı isyanlarını sürdürürler hem de yeni özgürlük arayışlarına girişirler. 80’lerin 

filmleri evin kutsallık söylemine yönelik önemli sorgulama alanları açmıştı. Bu filmlerde 

cinselliğin, kadın-erkek ilişkilerinin yeniden düşünüldüğüne, arzu evreninin dönüşüme 



                                                                                                177 
 

 

uğradığına tanık oluruz. 2000’ler bu sorgulama alanlarını genişletip, halihazırda dağılmış olan 

evi feminist idealler çerçevesinde yeniden gözden geçirip, başka türden evler inşa etmenin, 

başka türlü arzu evrenlerini yaratmanın imkanlarını araştırır. Bu inşa, kadınların birbirlerini 

gördükleri ve birbirlerinin sesini duydukları bir potansiyeller alanı yaratır.   

 

Yukarıda adı geçen karakterlerin hemen hepsinde Sabiha’dan bir parça buluruz. “İyi kadın” ve 

“kötü kadın” ikiliklerini aşan, kadınlık alanına dair pek çok olabilirliğe işaret eden parçalardır 

bunlar. Kimisinde tıpkı Sabiha’da olduğu gibi hem hüznü ve dokunaklılığı hem de kentin 

kalabalığı içerisinde tek başına yol alma cesaretini ve gücünü görürüz. Kimisinde de final 

sahnesinde Sabiha’nın yürüyüşüne ve yüzüne nakşedilen belirsizlikleri, o “çok tuhaf çok 

tanıdık” halleri sezinleriz.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                178 
 

 

5. DÖRT YAKIN OKUMA: İKİ GENÇ KIZ, MAVİ DALGA, TOZ BEZİ ve AŞK, BÜYÜ 

VS.  

 

Bir önceki bölümde 2000 sonrası kadın yönetmenlerin filmlerine odaklandım ve bu filmlerdeki 

belirli ortaklıklar üzerine bir tartışma yürüttüm. Zaman zaman geçmiş yıllardaki filmlere 

özellikle 80’li yılların kadın filmlerine dönüp bu filmlerle olan olası bağlantılar üzerinde 

durdum. Kadınlık denilen alan ekseninde bir kadın karakterden diğer bir kadın karaktere uzanan 

ortaklıklar ve farklılıklara değindim. Hem kendi içlerinde hem de geçmiş film örnekleriyle 

kurdukları benzer imgelere, yer yer ortak duygu evrenlerine vurgu yaptım. Bunu yaparken arka 

planda her bir filmin hem toplumsal cinsiyet politikasını hem de içerisinde doğduğu bağlamla 

olan ilişkisini sorgulamaya çalıştım. Tüm bu tartışmalar 2000 sonrası kadın yönetmenlerin 

çektiği filmlerle ilgili genel bir resim ortaya koymayı hedefledi.  

 

Bu bölüm ise yönetmenin toplumsal cinsiyetini paranteze alarak dört filmi yakın okumaya tabi 

tutmayı amaçlıyor. Bu filmleri yan yana getiren temel sebep birden fazla kadın karakteri ve bu 

karakterler arasındaki ilişkileri merkeze almalarıdır. Buradan hareketle bu bölümde iki kadının 

hikayesinin peşine düşen filmlerde önümüze ne gibi imkanların açıldığı, eril bakışa ne olduğu 

örneğin ya da ses, alan, alan-dışı gibi diğer film yüzeylerinin ne gibi müdahalelerle dönüşüme 

uğradığı şeklindeki sorular tartışılıyor. Tek bir kadın karakterden birden fazla kadın karaktere 

yönelen hikayeler, kadınlar arası deneyimler ekseninde feminist teori içerisindeki pek çok 

tartışmaya temas eder ve aynı zamanda bu tartışmalara sinemanın imkan yarattığı yeni bakış 

açılarını/yeni düşünme biçimlerini dahil etme potansiyeli gösterir.   

 

Sinema tarihi, kadınlar arası deneyimleri pek de mercek altına almayan bir tarih sergiler. 

Kadınlar, sinemada büyük bir oranda erkeklerle olan ilişkileri üzerinden resmedilirler. Karyn 

Kay, 1972 yılında yayınlanan ve Damgalı Kadın (Marked Woman, Lloyd Bacon, 1937) adlı 

filmi incelediği “Gecenin Kız Kardeşleri” adlı makalesinde, filmde yer alan beş kadının 

caddede sisler arasında kol kola yürüdükleri sahnenin çok etkileyici olduğunu söyler. Kay’e 

göre bu sahnenin etkileyiciliği, sinemada böylesi anlara alan açacak kadınlar arası arkadaşlık 

gibi anlatıların çok nadir olmasından ileri gelir (2008: 254). O tarihten bugüne elbette böylesi 

anlatılara odaklanan pek çok film yapıldı. Öyle ki Karen Hollinger (1998), Hollywood’un 

1980’li yıllarda “kadın filmleri” adı altında ürettiği filmlerin, tek bir kadın karaktere değil 

bunun yerine büyük bir oranda kadınlar arası arkadaşlığa/deneyimlere odaklandığına dikkat 

çeker (3). Türkiye sinemasına bakıldığında ise kadınlar arası deneyimleri odağına alan filmlerin 



                                                                                                179 
 

 

Hollywood’da olduğu gibi belirli bir döneme damgasını vurabilecek bir yoğunluğa 

erişemediğini görürüz. Ancak yine de belirli örneklerden bahsetmek mümkün. Evlidir Ne Yapsa 

Yeridir (Şerif Gören, 1978) ve Şalvar Davası (Kartal Tibet, 1983) gibi filmler, evlilik 

çerçevesinde kadın ve erkek arasındaki ilişkileri merkezine alırken, kadınlar arası dayanışmaya 

da yer verirler. Genç Kızlar (Nevzat Pesen, 1963), Vesikalı Yarim (Ö. Lütfi Akad, 1968), 

Anneler ve Kızları (Ö. Lütfi Akad, 1971), Severek Ayrılalım (Orhan Aksoy, 1971), Liseli Kızlar 

(Orhan Elmas, 1977), gibi filmlerde de kadınlar arası deneyimler daha çok bir yan öykü olarak 

inşa edilir. Yine 80’lerde Dul Bir Kadın (Atıf Yılmaz, 1985), Dağınık Yatak (Atıf Yılmaz, 

1984), Kadının Adı Yok (Atıf Yılmaz, 1988), Uçurtmayı Vurmasınlar (Tunç Başaran, 1989) 

adlı filmlerde de kadınlar arası arkadaşlık belirli bir oranda görünürlük kazanır. Mum Kokulu 

Kadınlar (İrfan Tözüm, 1996) ve Düş Gezginleri (Atıf Yılmaz, 1992) ise bahsedilen tema 

çerçevesinde 90’lı yıllara ait örneklerden sayılırlar. Filmler dışında yönetmenliğini Mahinur 

Ergun’un yaptığı Çatısız Kadınlar (1998), Nasıl Evde Kaldım (1999), Şaşıfelek Çıkmazı (1996-

1998) adlı dizilerde de kadınlar arası deneyimler kayda değer bir oranda temsil şansı bulur. 

2000’lere gelindiğinde ise kadınlar arası deneyimler ekseninde bilhassa arkadaşlığın doğrudan 

odağa alındığı kimi filmler göze çarpar. Bunlar, Türev (Ulaş İnan İnanç, 2005), İki Genç Kız 

(Kutluğ Ataman, 2005), Kurtuluş Son Durak (Yusuf Pirhasan, 2012), Mavi Dalga (Zeynep 

Dadak- Merve Kayan, 2013), Kadın İşi Banka Soygunu (A Taner Elhan, 2014) ve Toz Bezi 

(Ahu Öztürk, 2015) şeklinde sıralanabilir. Bu filmlerin yanı sıra O da Beni Seviyor (Barış 

Pirhasan, 2001), Vicdan (Erden Kıral, 2008), Nar (Ümit Ünal, 2011), Şimdiki Zaman (Belmin 

Söylemez, 2012), Araf (Yeşim Ustaoğlu, 2012), Şarkı Söyleyen Kadınlar (Reha Erdem, 2013), 

Rüzgârda Salınan Nilüfer (Seren Yüce, 2016), İşe Yarar Bir Şey (Pelin Esmer, 2017) adlı 

filmlerde de kadınlar arası arkadaşlık önemli bir yer tutar.  

 

Öte yandan evlilik teması etrafında örgütlenen ve anlatısını erkeklerin evliliğe nasıl ikna 

edilebileceği üzerine kuran Aşk Üçgeni (Başak Soysal, 2009), Romantik Komedi (Ketche, 

2010), Romantik Komedi 2: Bekârlığa Veda (Erol Özlevi, 2013), Aşk Oyunu (Umut Yüksel, 

2014), Evlenmeden Olmaz (Yasemin Türkmenli, 2015), Hesapta Aşk (Gönenç Uyanık, 2016), 

Koca Bulma Sanatı (Bora Onur, 2018) gibi filmlerde de kadınlar arası deneyimler önemli bir 

oranda görünürlük kazanır. Ancak bu filmlerde kadınların birbirleriyle olan ilişkilerinin ve 

paylaşımlarının yegâne konusunu evlilik ve romantik aşk oluşturur. Diğer bir ifadeyle kadınlar 

arası arkadaşlık, evlilik yolunda ihtiyaç duyulan bir dayanışma ağı olarak tasvir edilir. 

Böylelikle bu filmler, yalnızca evliliği ve romantik heteroseksüel aşkı kutsayarak toplumsal 

cinsiyete ve cinselliğe ilişkin normatif varsayımları pekiştirir.  



                                                                                                180 
 

 

 

Filmler dışında kadınların hikayelerine, kadınlar arası deneyimlere ve dayanışmaya odaklanan 

Oyun (Pelin Esmer, 2006), Kraliçe Lear (Pelin Esmer, 2019), Kafesteki Kuş Gibiydik (Güliz 

Sağlam-Feryal Saygılıgil, 2009) ve Kadınlar Grevde (Güliz Sağlam-Feryal Saygılıgil, 2010) 

adlı belgesellerin de varlığından bahsetmek mümkün. Bu belgeseller aynı zamanda feminist 

film pratiği çerçevesinde filmin içinde üretildiği bağlamın yani üretim koşullarındaki ilişkiler 

düzeneğinin tartışılmasına ve buradan hareketle hem yönetmenler arasındaki (Kafesteki Kuş 

Gibiydik ve Kadınlar Grevde) hem de yönetmen ve filme çekilen kadınlar arasındaki 

arkadaşlığa ve deneyimlere odaklanmasına da imkân tanır. Diğer bir ifadeyle bu belgeseller, 

feminist film pratiğinin metin dışıyla metin arasında yarattığı diyaloğun ve kesişimselliğin 

görünür kılınmasını sağlar.  

 

Kadın karakterlerin bakış açılarını, arzularını ön plana çıkaran ve onların hikâyelerine yaslanan 

filmlerde, hangi temsil formları aracılığıyla ne tür öznelliklerin kurulduğu ve kadınlar arası 

deneyimlerin ne şekilde inşa edildiği önemli bir sorgulama alanı oluşturur. Kadınlar arası 

deneyimler, akrabalık ilişkilerini de içerisine dahil eden geniş bir ilişkiler ağına işaret eder. 

Ancak bu bölümde kadınlar arası deneyimler, romantik olsun veya olmasın yalnızca arkadaşlık 

ilişkileriyle sınırlı tutulur. Burada, kadınlar arası arkadaşlık, sorgusuz sualsiz idealize edilen bir 

ilişki biçimi olarak ele alınmaz. Bunun yerine arkadaşlık ekseninde kadınlara has bir deneyimin 

olanaklılığı ve bu deneyimin kendini ne tür olabilirliklere doğru açabileceği tartışılır. Bir başka 

ifadeyle bu çalışma filmler üzerinden kadınlar arası bağların ne şekilde imgeleştirildiğini, “iç 

istikrara veya bütünlüğe sahip bir kadınlar kategorisine” (Judith Butler, 2010) yaslanmadan 

deşifre etmeye çalışır.  

 

Türkiye sinemasında kadınlar arası deneyimler ve özelde arkadaşlık meselesi üzerinde duran 

belirli çalışmalardan bahsetmek mümkün. Eser Köker (1994), “Bilinmek İstenmeyen Bir Öykü: 

Türk Filmlerinde Kadın ve Demokrasi İlişkisi” adlı makalesinin bir bölümünde kadınlar arası 

ilişkilerin belirli filmlerde ne şekilde resmedildiğini inceler. Buna göre Köker, Bir Türk’e Gönül 

Verdim (Halit Refiğ, 1969), Bir Demet Menekşe (Zeki Ökten, 1973), Batsın Bu Dünya (Osman 

F. Seden, 1975),  Beyaz Ölüm (Halit Refiğ, 1983), Kayıp Kızlar (Orhan Elmas, 1984) ve İkili 

Oyunlar (İrfan Tözüm, 1989) adlı filmlerde kadınlar arası ilişkilerin güç, rekabet ve kıskançlığa 

dayalı bir şekilde betimlendiğini öte yandan Sultan (Kartal Tibet, 1978), Bir Yudum Sevgi (Atıf 

Yılmaz, 1984) ve Davacı (Zeki Ökten, 1986) gibi filmlerde ise bu ilişkilerin yardımlaşma, 

dayanışma ve sempati ile örüldüğünü ifade eder. Ancak Köker demokrasi kavramından 



                                                                                                181 
 

 

hareketle bu filmlerdeki dayanışma biçiminin, ortak bir kimlik inşa etmeye evrilmediğini ve 

kamusal bir sese veya güce dönüşmediğini belirtir. Köker, Evlidir Ne Yapsa Yeridir (Şerif 

Gören, 1978), Azap (Türkan Şoray, 1973), Suçlular Aramızda (Metin Erksan, 1964), Çıplak 

Vatandaş (Başar Sabuncu, 1985) ve Mine (Atıf Yılmaz, 1982) adlı filmlerde ise kadınların 

birlikteliklerine yer verilmesine rağmen bu birlikteliklerin karikatürize edilerek bir anlatım 

kazandığını düşünür (161-5). Nilgün Abisel (2005) ise Aşk Mabudesi (Nejat Saydam, 1969) 

adlı filmde arkadaşlık ve dayanışma ilişkilerinin cinsiyet farkına göre nasıl inşa edildiğini 

değerlendirir. Abisel, bu filmde kadınlar arası arkadaşlığın çok yüzeysel bir şekilde 

betimlendiğini, karşı karşıya getirilen kadınlar arasında kurulan ilişkilerin de rekabete ve 

kıskançlığa dayandırıldığını söyler. Oysaki filmdeki erkek karakterler rakip olarak 

konumlandırılmaz; bunun yerine birbirlerine destek veren, yardımda bulunan ve anlatıyı mutlu 

sona hazırlayan kişiler olarak resmedilirler (176-7). Abisel incelediği yüzün üzerinde Yeşilçam 

filmlerinden yola çıkarak bu filmlerdeki kadın karakterlerin, anne-kız, kız kardeş ilişkilerinden 

veya kadın arkadaşlığından yoksun bırakılarak inşa edildiğini söyler. Böylelikle bu karakterler 

anlatı içerisinde, yaşadıkları problemler veya maruz kaldıkları şiddet karşısında kadınlar arası 

bir destekten ve dayanışmadan mahrum kalırlar. Kadınlar arası ilişkilerin geçici kılındığı bu 

filmlerde, kadınlar büyük bir oranda birbirlerinin rakibi ve düşmanı olarak resmedilir (308). 

Asuman Suner (1991) ise benzer şekilde 80’lerde çekilen kadın filmlerinde de kadınlar arası 

ilişkilerin rekabet ve düşmanlık üzerine inşa edildiğini, bu filmlerde kadınlar arasında herhangi 

bir dayanışmaya veya ortak bilince yer verilmediğini söyler. Ona göre bu filmler, özel, 

ayrıcalıklı vasıflarla donatılmış ve çevresinden yalıtılmış tek bir kadın karakterin bağımsızlık 

mücadelesine odaklanır.  

 

Doğrudan kadınlar arası arkadaşlık meselesini odağına alan iki farklı makaleden bahsetmek 

mümkün. Bunlardan ilki Aslıhan Doğan Topçu, Aydan Özsoy ve Y. Gürhan Topçu’ya ait 2002 

tarihli “Atıf Yılmaz’ın Filmlerinde Kentli Orta Sınıf Kadınların Arkadaşlıkları” adlı makaledir. 

Yazarlar bu makalede, Pat O’Connor’ın (1992) kadınlar arası arkadaşlık üzerine yaptığı 

çalışmadan yola çıkarak Atıf Yılmaz’ın 80’li yıllarda çektiği dört ayrı filmi analiz ederler. 

O’Connor Friendships Between Women: A Critical Review adlı çalışmasında ABD’de yaptığı 

alan araştırmasından elde ettiği verilerle kadınlar arası arkadaşlığı evli, bekâr ve boşanmış 

kategorileri ekseninde birbirinden farklı alt türlere ayırarak inceler. Bahsedilen makalede de 

yazarlar, Dağınık Yatak (1984), Dul Bir Kadın (1985), Ahh Belinda (1986) ve Kadının Adı Yok 

(1987) adlı filmlerde kadınların medeni durumlarını göz önünde bulundurarak O’Connor’un 

verileri ışığında bir değerlendirme gerçekleştirirler. Bunun sonucunda yazarlar kadınlar arası 



                                                                                                182 
 

 

arkadaşlığın bu filmlerde dert ortaklığı, danışmanlık ve duygusal paylaşımlar ekseninde 

görüntüye getirildiğini ifade ederler. Bu makale Türkiye sinemasında doğrudan kadınlar arası 

arkadaşlığa odaklanan ilk çalışma olması bağlamında önem kazanırken, teorik çerçevenin 

neredeyse sadece bir kaynağa dayandırılarak oluşturulması, feminist literatürü ihmal etmesi, 

filmlerin içerisinde doğduğu sosyo-politik bağlamları derinleştirmemesi, biçimsel analizlere 

yer vermemesi, cinsiyet ve arkadaşlık türleri kategorizasyonlarına yaslanması çerçevesinde 

sınırlılıklar içerir. Sözü edilen diğer makale ise Aslıhan Doğan Topçu tarafından 2015 yılında 

yayınlanan “2000 Sonrası Türkiye Sinemasında Kadınlar Arası Arkadaşlık ve Dayanışma: 

“Kurtuluş Son Durak”ta İnen Erkekler” adlı makaledir. Topçu bu yazısında yukarıda bahsedilen 

ve kendisinin de ortak yazarlardan biri olduğu makalenin bıraktığı yerden 2000’lere 

gelindiğinde kadınlar arası arkadaşlığın Türkiye sinemasında temsil edilme biçimlerinin ne 

şekilde değişime uğradığını araştırmak ister. Çalışmanın örneklemini İki Genç Kız (Kutluğ 

Ataman, 2005), Vicdan (Erden Kıral, 2008), Araf (Yeşim Ustaoğlu, 2012) ve Kurtuluş Son 

Durak (Yusuf Pirhasan, 2012) filmleriyle sınırlayan Topçu, topluma yayılan kadın hareketinin 

etkisiyle bahsedilen temsil biçiminin bu dönemde olumlu yönde değiştiğini öne sürer. Analizini 

daha çok Kurtuluş Son Durak filmi üzerine derinleştiren Topçu’ya göre bu filmde kadınlar arası 

arkadaşlık ve dayanışma, ataerkil ideolojiye yaslanmadan ilerici bir potansiyelle temsil edilir. 

Topçu, 2000’lerle beraber yaygınlaşan ve kurumsallaşan kadın hareketleri çerçevesinde 

filmlerde kadın temsillerinde olumlu değişimler olduğunu ileri sürmesine rağmen bu ilişkinin 

nasıl gerçekleştiğini analiz etmez. Öte yandan Topçu, sözü edilen yıllarda kadınlara yönelik 

ataerkil-muhafazakâr baskıların da yoğunlaşmış olduğunu göz ardı ederek bunun kadınlar 

ekseninde temsil biçimleriyle nasıl ilişkilendirilebileceğini tartışma dışı bırakır. Makalenin 

merkezine alınan Kurtuluş Son Durak filminin analizi ise, feminist fikirlerin popüler ürünlerde 

temsil edilme meselesini ve filmin Türkiye’deki feminist mücadeleyle nasıl diyalog kurduğunu 

ihmal etmesi bağlamında sınırlılıklar içerir.  

 

Gülden Gevher Öz “2000 Sonrası Türk Sinemasında Kadınlar Arası Arkadaşlığın Temsili” 

(2020) başlıklı yüksek lisans tezinde feminist film kuramlarından faydalanarak kadınlar arası 

arkadaşlığın toplumsal cinsiyet ekseninden ne şekilde temsil edildiğine bakar. Gevher Öz 

çalışmanın örneklemini Mavi Dalga, Şimdiki Zaman ve Toz Bezi filmleriyle oluşturur. Yazar, 

“kadın arkadaşlar birbirleriyle dayanışma sergiliyorlar mı?”, “Metnin sonunda arkadaşlık 

ilişkisi devam ediyor mu?” “Kadınların arkadaşlık ilişkisi herhangi bir noktada kırılmaya 

uğruyor mu?”, “Bu kırılma erkek nedeniyle mi yaşanıyor?” (15) gibi sorulardan hareketle 



                                                                                                183 
 

 

metinsel analiz yapar. Yazar metinlerin bu sorulara verdiği yanıtlar çerçevesinde filmlerin 

“olumlu temsil”lere veya “olumsuz temsil”lere başvurduğu sonucuna varır.   

 

Bu bölümde ise ben yakın okumaya tabi tuttuğum filmleri “olumlu/olumsuz” temsil mantığını 

aşan bir çerçevede analiz etmeyi deniyorum. Arkadaşlık meselesi ekseninde sosyolojik 

sorulardan ve bu sorulara olası cevaplardan hareket etmek yerine, iki veya daha fazla kadını 

yan yana getiren bir hikâyenin film yüzeylerini feminist idealler lehine nasıl eğip bükebileceği 

üzerinde duruyorum. Diğer bir ifadeyle kadınlar arası bir karşılaşmanın toplumsal cinsiyet 

politikaları ekseninde filmin biçimsel yapısına ne şekilde müdahale edebileceğini 

sorguluyorum. Sinemanın olanakları çerçevesinde kadınlar arası deneyimleri Silverman’ın 

bahsettiği “etkin sevgi hediyesi” bağlamında nasıl düşünebileceğimizi, kadınlar arası yeni 

bağlantıların, birbirlerini yeni görme biçimlerinin ne gibi imkanlara kapı aralayabileceğini 

tartışıyorum. Bu çerçevede arkadaşlığı, kadınların birbirlerine üretken bir şekilde bakma 

biçimlerinden biri olarak ele alıyorum. Bu, kadınların görüş alanlarında diğer kadınlara yer 

açtığı, patriarkal düzen içerisinde paylarına düşen değeri kendi lehlerine yeniden tasnif ettikleri 

ve böylelikle yeni öznellik biçimleri yaratma girişiminde bulundukları bir ilişkilenme biçimine 

işaret eder.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                184 
 

 

5.1. İki Genç Kız: Lezbiyen Arzu Lehine Yüzeyler Arası Üretken Bağlantılar 

 

Özlem Güçlü, “Maksadını Aşan Yakınlaşmalar: 2 Genç Kız ve Vicdan’da Kadın 

Homososyalliğinin Sınırı” (2012) adlı çalışmasında 2 Genç Kız (Kutluğ Ataman, 2005) ve 

Vicdan (Erden Kıral, 2008) filmlerinde kadınlar arası ilişkilerin heteronormativite karşısında 

içerebileceği imkânları, queer bir perspektiften okumaya tabi tutar. Güçlü’ye göre her iki filmde 

de kadınlar arası ilişkiler, arzu ve arkadaşlık sınırlarının bulanıklaştığı, eşcinsellik ile 

homososyallik arasındaki katı ayrımların silikleştiği bir zemin üzerinden, temsil edilenin 

ötesinde bir “fazlalık”, bir “tuhaflık” yaratarak deneyim, zaman ve mekân bağlamında üçüncü 

bir alanın olanaklarını yaratır. Güçlü bu filmlerin, kadınlar arası arkadaşlığı idrak edilebilir 

olanın sınırlarının dışına taşırması, arzu ve özdeşleşme arasındaki normatif tekabüliyetleri ters 

yüz etmesi, erotik ve erotik olmayanı yerli yerine oturtan ilişkilenme biçimlerini değillemesi ve 

bunun karşısına birbiri içerisine geçmiş çoklu deneyimler sunması bağlamında queer bir 

okumaya imkân tanıdığını savunur. Güçlü’nün çalışması, kadınlar arası arkadaşlığın belirli 

kategorizasyonlara hapsolmadan arzuyu da içerebilecek bir şekilde ele alınabileceğini gösterir.  

 

Güçlü kendi çalışmasında yer verdiği İki Genç Kız filmini, alan-içi’ndeki ikili kategorileri 

aşındıran “fazlalıklardan” hareketle queer bir okumaya tabi tutarken ben bu çalışmada benzer 

bir okumayı, alan-dışı’nın sunabileceği imkanları göz önünde tutarak yapmayı deneyeceğim. 

Burada alan-içi ve alan-dışı birbirini inşa eden, birbirini dönüştüren ve birbirlerine yeni okuma 

imkanları sağlayan iki yüzey olarak ele alınır. Bundan kaynaklı kimi zaman görünen yüzeyler 

kimi zamansa görünmeyen yüzeyler üzerine bir değerlendirme imkânı açılır. Filmin görünen 

yüzeylerinde her iki kadın arasındaki ilişkiyi kavramsallaştırmakta Adrienne Rich’in “lezbiyen 

süreklilik” ve Jackie Stacey’nin “erotikleşmiş özdeşleşme” kavramları önemli bir çerçeve 

sunarlar.  

 

Rich (1980) lezbiyen süreklilik kavramını, kadınlar arası ilişkilerin her türlü formunu 

kapsayacak bir şekilde kullanır. Bu çerçevede örneğin zengin bir içsel yaşamı paylaşmak, eril 

tiranlığa karşı birleşmek veya pratik ve politik destek alışverişinde bulunmak gibi kadınlar arası 

pek çok deneyim bu sürekliliğin bir parçasına dönüşür (648-9). Lezbiyen süreklilik, cinsel 

tercihlerini kadınlardan yana kullanan lezbiyen varlığa özel bir önem atfetse de yalnızca 

bununla sınırlı kalmayan her türden kadın tanımlı deneyimlere işaret eder (Rich, [1981] 2003: 

41).  Rich yine de erotik olanı sadece lezbiyenlikle sınırlandırmaz bunun yerine kadınlar arası 

diğer deneyimleri de erotik olanın sınırlarına çeker. Ancak Rich (1980) erotizmi yalnızca 



                                                                                                185 
 

 

bedenle veya bedenin belirli bölümleriyle ilişkilendirmez. Erotizmi her tarafa yayılabilen 

güçlenmeyi ve hazzı harekete geçirebilen bir tür enerji olarak görür (650). Rich böylelikle 

baskın olmayan ve dişil olarak tanımladığı bir erotizm kavramsallaştırması üzerinden 

lezbiyenlik ve diğer kadınlar arası deneyimler arasındaki sınırları bulanıklaştırmayı tercih eder. 

Diğer bir ifadeyle Rich erotizmi yalnızca cinselliğe göndermede bulunan bir adlandırma 

çerçevesinden uzaklaştırarak kadınların potansiyellerini açığa çıkarabilecek ve hayatlarını 

olumlu anlamda dönüşüme uğratabilecek yaratıcılığa imkân tanıyan bir enerji kaynağı olarak 

görür.  

 

Rich’in yaklaşımı feminist yazın içerisinde belirli eleştirilerin odağı haline gelir. Örneğin Ann 

Snitow, Christine Stansell ve Sharon Thompson Adrienne Rich’e ([1981] 2003) yazdıkları 

mektupta lezbiyen süreklilik kavramının birçok yanlış anlaşılmalara kapı araladığını; bu 

kavramın lezbiyenliği ve kadınlar arası arkadaşlığı tam olarak aynı şeylere dönüştürmeye 

çabaladığını öne sürerler. Dahası her üç yazar bir kurum olarak heteroseksüelliğin, yalnızca 

erkekler tarafından yaratılmadığına işaret ederek süreklilik kavramının bir tek lezbiyenliği değil 

tüm erotik yaşamı -erkeklerle olan ilişkiler dahil- kapsaması gerektiğini düşünürler (38). Diğer 

bir eleştiri ise Teresa de Lauretis’den gelir. de Lauretis (1991) feminist yazın içerisinde kadınlar 

arası arzuyu bir tür kızkardeşlik veya arkadaşlık formu çerçevesinde ele alan; arzu yerine 

özdeşleşmeyi öne çıkaran bir eğilimin var olduğuna işaret eder (258). de Lauretis’e göre arzu 

ile özdeşleşme arasındaki sınırları bulanıklaştıran bu eğilim, lezbiyen arzunun 

görünmezleşmesine, lezbiyen “özgüllüğün” silinmesine sebebiyet verir (261). de Lauretis’in bu 

çerçevede referans verdiği çalışmalardan bir diğeri ise Eve Sedgwick’in Between Men: English 

Literature and Male Homosocial Desire (1985) adlı kitabıdır. de Lauretis Sedgwick’in bu 

çalışmada arzu ve cinsellik kavramlarını çarpıcı bir şekilde yalnızca erkekler arası ilişkiler için 

kullanmayı tercih ettiğini, kadınlar arası arzuyu ise diğer ilişki formları içerisinde erittiğini öne 

sürer (258). Bu yaklaşımın de Lauretis “hakiki” cinselliğin yalnızca erkeklerle (kadın-erkek ya 

da erkekler arasında) yaşanabileceğine yönelik bir varsayıma yaslandığını düşünür.  Ona göre 

bu eğilim, “lezbiyenler yatakta ne yapar” gibi klişe bir sorunun feminist bir dil içerisinde 

yeniden yürürlüğe konmasıdır (262).    

 

Rich kadınlar arası deneyimleri kadınların birbirlerine bulaştırdıkları yaratıcı bir enerji 

ekseninde, zorunlu bir şekilde cinselliği kapsamayan erotizm kavramına doğru çeker. Bu 

girişim, özdeşleşme ve arzu arasındaki sınırları bulanıklaştırmaya ya da bu tanımların 

birbirlerini dışlamadıkları bir çerçeve tahayyül etmeye olanak tanır. Benzer bir girişime 



                                                                                                186 
 

 

“erotikleşmiş özdeşleşme” (1994: 314) kavramıyla Jackie Stacey de başvurur. Stacey (1994) 

kadınlar arası özdeşleşmenin zorunlu bir şekilde erotik olanı dışlamadığını savunur. Bunu 

söylerken Stacey, özdeşleşmenin arzuyla aynı şey olduğunu öne sürmez ancak arzu ve 

özdeşleşmenin birbirinden katı bir şekilde ayrılmasına karşı çıkar. Diğer bir ifadeyle Stacey, 

arzunun kendine has çerçevesini teslim ederken özdeşleşmeyi de bu çerçeveye yakınlaştırmaya 

çalışır yani özdeşleşmeyi erotikleştirir. Stacey’e göre “onun gibi olmayı istemek” zorunlu bir 

şekilde erotik uzantıları dışlamaz. Stacey bu erotik uzantıları “büyülenme” kavramıyla karşılar. 

Ne eril arzuya ne de özdeşleşmeye denk düşen bu büyülenme hali, bir kadının bir başka kadına 

doğru çekilmesini tarif eder. Stacey, kadınlar arası bağlanmaların bu tarz formlarına, 

psikanalitik çerçevenin kapsamlı bir yanıt oluşturamadığını söyler. Zira ona göre baskın 

psikanalitik model, erillik ve dişillik ekseninde özdeşleşme ve arzu arasında yaptığı ayrımla 

heteroseksüelliği verili alır. Aktif /pasif olarak kodlanmış bu model içerisinde kadınlar arası 

arzu, ancak eril bir tanımlama çerçevesinde, eril olanı temellük ederek anlam kazanır (64-8). 

 

Stacey (1989) kadın izleyici ve kadın starlar arasındaki ilişkinin kadınlar arası büyülenmeye 

örnek teşkil edebileceğini savunur. Ona göre kadın izleyicinin, filmlerdeki kadın starlarla 

kurduğu ilişki biçimlerinden biri bu büyülenme halidir. Stacey kadın izleyicinin, kadın starların 

erkekler tarafından arzulanan pozisyonuyla özdeşlik kurabileceğini ancak bu starlarla girdiği 

etkileşim biçiminin yalnızca bununla sınırlı olmadığını söyler. Bunun yanı sıra Stacey, All 

About Eve (Joseph Mankiewicz, 1950) ve Desperately Seeking Susan (Susan Seidelman, 1984) 

filmlerinin de kadınlar arası büyülenmeye ilişkin okuma sunan iki film olduğunu düşünür.  

Stacey büyülenmeyi ne yalnızca özdeşleşme ne de yalnızca erotik bir bağlam içerisinde arzu 

olarak kavramsallaştırır. Büyülenme ona göre, iki kadın arasındaki farkın tekrar tekrar 

kurulduğu bir bağlam içerisinde idealleştirilmiş öteki kadını görme, bilme ve onun gibi olma 

arzusudur. Bu arzu, eril heteroseksüel muadiline indirgenemeyecek belirli haz olasılıkları 

sunar. Stacey Desperately Seeking Susan filminde örneğin anlatı arzusunu oluşturan farklılığın, 

cinsel farklılık değil kadınlar arasındaki farklılık olduğunu söyler. Stacey’e göre filmdeki 

Roberta karakterinin Susan karakterine yönelik tutkusu basit bir özdeşlik meselesi değildir, 

çünkü iki kadın arasındaki fark sürekli olarak öne çıkar. Diğer bir ifadeyle bir taraftan ideal 

öteki kadın olmaya yönelik bir motivasyon söz konusudur, öte taraftan ise bu motivasyon iki 

kadın arasındaki farkta ısrar edilerek sürekli bir şekilde inkâr edilir (115-129).   

 

Stacey’in tarif ettiği büyülenme hali, kadınlar arası arkadaşlığın, varsayımların aksine başka 

türlü de inşa edilebileceğini ve arzu ile özdeşleşme ikilemine hapsolmamış belirli deneyimleri 



                                                                                                187 
 

 

içerebileceğini gösterir. Bu deneyimler, dişillik ve erillik gibi ikili ayrımların sunacağı sınırlı 

çerçevenin ötesine geçen normatif olmayan konumlar inşa eder ve erkek kontrolünden bağımsız 

arzulayan kadın öznelliği yaratır. Bu bağlam içerisinde erotik uzantılarıyla beraber arkadaşlık 

ya da özdeşleşme içerisinde yer alan homoerotik arzu formları, Hannah Stark’ın (2019) 

ifadesiyle, heteroseksüelliğe kaydedilmiş bir yeniden üretim tarzını tersyüz ederek ve 

böylelikle normatif olanı bozarak karşı konulmaz istekler, bağlanmalar ve pratiklere olanak 

yaratır (90). 

 

İki Genç Kız filminde Stacey’in bahsettiği farklılardan doğan bir büyülenme haline tanık oluruz. 

İki kadın arasındaki farklılık, sınıfsal, kültürel, fiziksel görünüm, ailevi ilişkiler, hayata bakış 

açısı gibi neredeyse her düzeyde göze çarpar. Kadınlar arasında ortaklıklardan ziyade 

farklılıklar ön plandadır. İki kadının, Handan ve Behiye’nin, anlatıyı da ileriye taşıyan hem 

öznesi hem nesnesi oldukları bu büyülenme hallerini bakış düzeyinde okumamız mümkün. 

Karşılaştıkları andan itibaren aralarındaki bakış alışverişi, “masum arkadaşlık” sınırlarının 

ötesine taşınabilecek bir düzeyde hareket eder. Bu düzey, iki kadının birbirlerine doğru 

çekildiklerinin bir göstergesine dönüşür. Kadınlar arası bu bakış alışverişi, heteronormativiteye 

katkı sağlamadığı ölçüde üretken bir bakış olarak görülebilir.  

 

 
Şekil 5.1: İki Genç Kız- Handan ile Behiye 

 

 

Güçlü, Behiye ve Handan’ın bakışmalarına metni farklı anlamlara açan, görüneni sorgulatan 

bir görsel fazlanın hâkim olduğunu söyler. Güçlü’ye göre bu fazlalık, iki kadın arasındaki 

arkadaşlık ilişkisinin sınırlarını aşındıracak bir şekilde iş görerek bu ilişkiye daha geniş 

anlamlar yükler. Film içerisinde bu bakış anlarına pek çok kez tanık oluruz. Bu anların özellikle 



                                                                                                188 
 

 

tanıştıkları ikinci gün sahilde beraber bira içtikleri sahnede açı-karşı açıyla çekilmiş birden fazla 

plan düzeyinde harekete geçtiğini görürüz. Bu planlarda iki kadın sırayla birbirlerinin 

bakışlarının nesnesi olurlar. Baktıkları “şeyin” yüzlerinde oluşturduğu izler, ifadeler, yakın plan 

çekimlerle ayrıntılı bir şekilde kayıt altına alınır. Bizi, iki yüzün içerisine neredeyse hapseden 

bu çekimler, neyi “görmemizi” amaçlar? Bonitzer (2011) görüntünün yakın plan tarafından 

tanımlanan duygusal rejimin, sinemanın suspense, korku ve erotizm olmak üzere bazı temel 

biçimlerini düzenlediğini, “bir gülümsemeyi bir katliam kadar önemli” hale getirdiğini söyler 

(188). Burada yakın planda seyreden bakışların ve gülümseyişlerin erotik olanın lehine 

çalıştığını savunabiliriz. Kadınlar arasındaki bakış, aktif/pasif şeklindeki bir ikiliğe yaslanan 

cinsel fark ekseninde kurulmaz. Bu farkı esas alan ve muhatabı üzerinde tahakküm kuran, 

sınırlayıcı ve denetleyici bakış yerini, karşıdakine bir hareket alanı sağlayan üretken bir oyuna 

bırakır. Bu oyun içerisinde sürekli bir yer değiştirmeyle hem öznesi hem de nesnesi oldukları 

bir bakışı paylaşırlar.  

 

  
Şekil 5.2: İki Genç Kız- Handan ile Behiye 

 

Güçlü iki kadın karakterin Judith Halberstam “Queer Temporality and Postmodern 

Geographies” (2005) adlı makalesine referans vererek evlilik, üreme, aile gibi heteronormatif 

belirlenimlere hizmet etmeyen bir zamansallığı deneyimlediklerine işaret eder. Queer zaman 

olarak adlandırılan bu deneyim alanında Güçlü kadınların, kendilerinden beklenen zamanlarda 

beklenen yerlerde olmamakla kendilerine ait bir şimdi yarattıklarını aktarır. Normatif 

beklentilerin dayatmalarından muaf bir zamansallık alanı, aynı zamanda zamanı yorumlama 

biçimine de sirayet eder. İki kadının tanıştıkları andan beri ilişkileri çok hızlı bir şekilde gelişir, 

öyle ki ikinci gün aynı evde yaşamaya karar verirler. Handan bu kadar hızlı alınan bir kararın 

“normal” olmadığını hatırlatan annesine karşı çıkar ve onu, Behiye’nin onlarla beraber 



                                                                                                189 
 

 

yaşamasına ikna eder. Annesinin hatırlattığı şey adım adım ilerlemek, makul bir yavaşlığa ayak 

uydurmak gerektiğidir. Norm olana işaret eden bu hız anlayışı, normdan sapma gösteren Behiye 

ve Handan’a uymaz. Görsel anlamdaki fazlalık, böylelikle deneyimlere atılmadaki hızla, 

fazlalıkla paralellik gösterir.  

 

Bu fazlalık fiziksel temastaki “göze batmayan”, minik fazlalıklarla da pekiştirilir. Bu minik 

fazlalıkları şu sahneden okuyabiliriz. Bahsedilen sahneden Behiye evden çıkarken kapıda 

Handan’a sarılarak vedalaşır. Sarılmadan sonra Behiye kollarını Handan’dan çektiği küçücük 

bir anda elleri Handan’ın saçına, at kuyruğuna gider. Şefkat ve erotizm karışımı, öyle bir anda 

oluveren hafif bir dokunuştur bu. Ancak yine de “yersiz” bir dokunuştur, arkadaşlık hikayesinin 

içerisine sokulan ve çıkık yapan ufak ama etkili bir “fitne” unsuru gibidir.  

 

 
Şekil 5.3: İki Genç Kız- Handan ile Behiye 

 

Film bu fitne anlarına yönelik daha da güçlü “malzemeler” vermeyi ihmal etmez. Bahsedilen 

sahnede Handan yatakta uzanmış ağlıyordur. Behiye yanına gelir ve onu teselli etmeye çalışır. 

Yalnız kalmaktan korktuğunu belirten Handan’a karşılık Behiye, kimseye, hiçbir erkeğe, 

ihtiyacının olmadığını, isterse kendi kendine yetebileceğini söyler.  Handan Behiye’ye sarılmak 

için doğrulur, Behiye Handan’ın yüzünü avuçlar ve yüzüne bir öpücük kondurur. Kadınların 

çerçevelenme biçimi yüzlerinin tam olarak görünmesini engeller. Behiye’nin Handan’ı 

dudaktan öpüp öpmediği yönetmenin tercih ettiği çekim açısından kaynaklı karanlıkta kalmış 



                                                                                                190 
 

 

olur. Film bu bağlamda “ne gördüğümüzü” tartışmaya açan, görülen şey üzerinde hemen 

mutabakat oluşmasını engelleyen bir “görme çokluğu” yaratır. Diğer bir ifadeyle film, tek bir 

istikamete, birliğe, bütünlüğe doğru yol almaz; bunun yerine farklı farklı güzergahlara alan açan 

boşluklarla hareket eder, önümüze serilen sınırlı dünyayla ilgili potansiyel çatallanmalar 

yaratır.  

 

 
Şekil 5.4: İki Genç Kız- Handan ile Behiye 

 

Peki yönetmen bunu neden yapar? Katı çerçevelere tutunmaya alışkın olan seyirciyle mi 

oynamaktadır? Hep daha fazlasını, resmin bütününü, görmek isteyen seyirciyi bakışın 

kısmiliğine36 mi toslatmaktadır? Yoksa oto-sansüre mi takılmaktadır? Yönetmen böyle değil 

de başka türlü çekmiş olsa, yani yaşanılan anı “net bir şekilde” görmemizi sağlasa değişen ne 

olur? “O kadın o kadını dudaktan öptü” şeklindeki bir “aydınlık” anı, bizi nereye kadar 

götürebilir ve bu bilgiyle ne yapacağız? Tüm bu sorular heteronormatif olanı ve heteroseksist 

idealleri sarstığı ölçüde içerisinde belirli imkanlar barındırır. Bu imkanları görüş alanına 

girmeye direnç gösteren alan-dışından hareketle okumayı deneyebiliriz. Bu çerçevede filmin 

                                                        
36 Bakışın kısmiliği, “hem perdenin sınırlarıyla hem de seyretme düzeneğiyle ilgilidir”. “Sanki bir ‘bakma 
deliği’nden (un regard), bir kuyuya, kanalizasyon çukuruna ya da boru hattına bakıyormuşuz gibi, belirli bir 
açıklıktan, belirli bir biçimde bakmaya zorlanırız” (Arslan, 2020: 92). Bonitzer (2011), Bazin’e referans vererek 
sinema ekranının bir tablonun çerçevesi gibi değil, ‘olayın sadece bir parçasını gören bir kaş” gibi iş gördüğünü 
söyler. Ona göre “görsel alana her zaman kör bir alan eklenir, görme her zaman taraf tutucu olmasa bile her 
zaman kısmidir”. Kameranın görmesi olan bu kısmi görme’ye paralel olarak seyirciler açısından bir kilitlenmiş 
görme eklenir. Bu kilitlenmiş görme, yalnızca “sınırlı bir yüzeyi- ekranın yüzeyini-“ tarayabilmektedir (84-7).  



                                                                                                191 
 

 

görünen yüzeyindeki fazlalıklardan yola çıkarak filmin görünmeyen yüzeyinde, alan-dışında, 

lezbiyen bir arzunun tekinsiz bir şekilde kol gezdiğini ya da başka bir ifadeyle alan içindeki 

fazlalıkların tam da alan-dışındaki lezbiyen arzudan sızdığını öne süreceğim. Alan-dışı’nın 

varlığı burada sinemanın bakışımızı her zaman sınırlandırdığını hatırlatan bir işlev görür: 

 

Sinema gösterir, ama bir o kadar da bakışı sınırlar. Sinema görmeye sunduğu kadarıyla, 

bakışı sınırlar da. Çünkü dünyayı bencilce, küpün bir yüzeyiyle sınırlar ve bizi diğer beş 

yüzeyden mahrum bırakır. Bu kameranın hareket etmemesi nedeniyle değildir. Kamera 

yer değiştirse bile daha fazlasını göremez; çünkü bir yüzeye eriştiğinde diğer yüzeyi 

yitirir (Nancy, 2012: 100; akt. Arslan, 2020: 94).   

 

Filmin toplumsal cinsiyet ekseninde erkekler ve kadınlar arasında tasnif ettiği değerler evreni 

de lezbiyen bir arzuyu hatırlatır niteliktedir. Filmde erkek karakterlerin değil kadın 

karakterlerin bakış açıları ve perspektifleri odaktadır ve erkek karakterlerin hiçbirine 

seyircilerin özdeşleşebileceği sevilebilir, ayrıcalıklı bir pozisyon tahsis edilmez. Bu 

karakterlerin kadınların dünyasında pek yeri yoktur.  Diğer bir ifadeyle film, kadınlar arası bir 

dünya yaratır ya da onların dünyalarını en baştan beri erkeksiz kurar. Kadınların bu erkekleri 

sevmeleri için hiçbir neden yoktur, ancak birbirlerini sevmek ve birbirlerine tutunmak için film 

pek çok malzeme sunar. Erim, Tufan, Burak, meçhul bir baba ya da Şevket Bey. Hiçbiri 

filmdeki kadınların hayatına dokunmaz, tam aksine hep sorunlara ve mutsuzluklara yol açarlar. 

Erkeklerle yaşanan cinsellik de hiçbir zaman doyum getirmez. Handan’ın ifadesiyle böylesi bir 

deneyim “korkunç”tur. Filmin ilk sahnesindeki Leman ve Şevket Bey arasındaki deneyim de 

bunu destekler. Bu sahnede “sevişme”, kadın için acı çektiği veya işkenceye maruz kaldığı bir 

deneyime dönüşür. Dudaklarındaki ruj yüzüne bulaşmış, hüzünlü ve darmadağın bir haldedir. 

Tıpkı kızı Handan’ın yaşadığı gibi bu deneyim korkunçtur. Leman’ın bu darmadağın hali, 

apartmanın içerisinde kapısını açmaya çalışırken de görüntülenir. Kapıyı bir türlü açamaz, 

karanlıkta kalır, sinirleri bozulur, bir sigara yakar ve ağlamaya başlar. Sahne burada kesilir.  

 



                                                                                                192 
 

 

 
Şekil 5.5: İki Genç Kız- Handan                    Şekil 5.6: İki Genç Kız- Leman 

 

Yukarıdaki kareler, erkeklerle yaşanan deneyimin kadınlar açısından hiç de keyifli bir deneyim 

olmadığını gösterir. Bu karelerde benzer bir iğrenme ifadesi vardır iki kadının yüzünde de.  

 

Leman örneğinde erkekler, en iyi ihtimalle karşılıklı bir alışveriş biçiminde iş birliğinde 

bulunabilecek geçici müttefiklerdir. Bunun aksine Leman’ın arkadaşı Nevin’le ilişkisi örneğin 

yardımlaşmaya, dayanışmaya ve sevgiye dayanır. Bu çerçevede filmin, yaşanılabilecek her 

olası ilişkide kadınlara, diğer kadınları işaret ettiğini dile getirmek mümkün.  Kadınlar için 

mümkün mutluluklar, erkeklerin pek de yer kaplamadığı bir dünyayla ilişkilendirilir. Yani film 

ısrarla erkeklerle olası “mutlu bir aşk”ı es geçer, bunu en baştan görmezden gelir. Bu tercih 

filmin, sahip olduğu tüm ayrıcalıklı yüzeyleri, kadınlar arasında dolaşan ve arzuyu da içeren 

deneyimler dünyasıyla doldurmayı mümkün kılar. Film bu çerçevede “kadın-tanımlı” bir evren 

yaratır. Kadın-tanımlılık, “kadınların kimliklerini erkeklerle ilişkili olarak değil...birbirlerine 

göre, kendi gereksinimleri, deneyimleri ve algılamalarına göre şekillendirmeleri” dir (Donovan, 

2014: 304).   

 

5.1.1. Alan-Dışı’nın İmkanları: Lezbiyen Varoluş  

Film her ne kadar queer olanaklara yönelik bir perspektif bolluğu sunsa da filmin, alan-

dışı’ndan hareketle adını koymaya teşebbüs eden lezbiyen bir arzuya yönelik yorumlara da açık 

olduğunu öne sürebiliriz. Filmin görünen yüzeyi, tam olarak adlandırılmaya direnen, kurulması 

olası olan her çerçeveye “acaba” diyen bir sesi ekleyen kadrajlarla ilerler.  Ancak bu “acabalar” 

filmin görülmeyen yüzeylerinde daha kuvvetli potansiyellerin olabileceğine yönelik bir 

düşünceye yine de sekte vurmaz. Zira “acabalar”ı ortaya çıkaran çerçeveler, bu çerçevelerin 



                                                                                                193 
 

 

dışını da düşünmeye olanak tanır. Böylelikle film, alan-dışı için yapılabilecek yorumlara 

yönelik bir imkanlar manzumesi sunar. Filmi boylu boyunca kesen olası bir lezbiyen varoluşun, 

“gerçeklik” düzeyine ulaşmamış olması onu, yine de zorunlu bir şekilde sahne-dışı’na 

konumlandırmamızı gerektirmez. “Gerçeklikten” kökten bir şekilde kovulması (Bonitzer, 

1995: 15) anlamında sahne-dışı kavramının filmde yer alan arzuyu tarif etmek için uygun bir 

kavram olmadığını; bunun yerine, alan’a sızması ve alan’ı düzenlemesi çerçevesinde alan’ın 

hemen dibinde konuşlanan alan-dışı37 kavramının daha yerinde olduğunu öne sürebiliriz.  

 

 

 
Şekil 5.7: İki Genç Kız- Handan ile Behiye 

 

Yukarıdaki karelerin, alan-dışında olup bitenlerden kesilip görünür yüzeye taşınan küçük 

parçalar diğer bir ifadeyle filmin dil sürçmeleri olduklarını düşünebiliriz. Gördüklerimizle tam 

olarak süreklilik oluşturmaya direnen, bir çıkıntı yaratan başka bir evrene ait parçalar gibi 

dururlar. Film içerisinde saniyelik kesmelerdir bunlar. Kendilerini çok fazla açık etmemeye 

çalışan, film yüzeyinde kapladıkları yerleri olabildiğince küçültmeye gayret eden eklemeler 

gibidirler. İlk karede de görüldüğü gibi Handan’ın yatağı tek kişilik, küçük bir yataktır. Gece 

boyunca sarmaş dolaş uyuduklarını ve belki de daha fazlasını hayal etmememiz için hiçbir 

neden yoktur. İlk karede bu “daha fazlasına” eller, ikinci karede ise bacaklar tanıklık eder. 

Bedene ait bu parçalar, görünen yüzeyin “sakladıklarını” ele verir gibidirler. Diğer bir ifadeyle 

bedensel parçalarla oluşturulan bu kareler, diğer eksik parçaları, “bir sırrın eksiltisini” 

(Bonitzer, 2011: 133) ifşa ederler sanki. Her iki kare de gördüklerimize yönelik “hepsi bu 

değil”i akla düşürürler: “Bir yerde, bir biçimde, bir şey eksiktir…Hepsi görülmektedir, ama işte 

en büyük eksiklik de tam ordadır, bir sürü şey eksiktir, gösterilen hiçbir zaman yeterli 

                                                        
37 Bonitzer (2011) alan-dışı’nın, alanın uzayına bitişik olduğunu söyler (123).  



                                                                                                194 
 

 

değildir…” (Bonitzer, 1995: 10). İlk karede bacakların ne yaptığını, ikinci karede ise kollar ve 

kafaların ne yaptığını bilmeyiz. Gördüklerimiz dışarıya sürekli işaret eden, dışarıya sızıntı 

yapan “öldürücü darbelerdir” (Bonitzer, 2011: 163), gerçeklikten koparılan kısmi parçalardır.  

 

Bonitzer çerçevenin içerisinde yaratılan “gerçekliğin” çerçevenin dışında da sürdürüldüğüne 

yönelik bir güvencenin söz konusu olmadığına, yalnızca buna inanıldığına işaret eder (14). 

Çerçeve içerisinde hareket halinde olan arkadaşlık ya da bu arkadaşlığın sınırlarını 

muğlaklaştıran queer olanakların çerçevenin dışında da hüküm sürdüğünü veya bu dışarıda olan 

bitende lezbiyen bir aşkın dillendirilmemiş olduğuna inanmak zorunda değiliz. Bu mümkün 

kimlik alanını, Behiye’den olduğu gibi Handan’dan da hareketle okuyabiliriz. Her şeye, herkese 

karşı dinmeyen bir öfkeye sahip olan Behiye’nin en çok da abisiyle olan ilişkisi üzerinden 

erkeklere karşı öfke dolu olduğunu görürüz. Behiye’nin dünyasında erkeklere hiç yer yok 

gibidir. Behiye bunu Handan’ın hem Erim’le olan ilişkisi hem de meçhul babası üzerinden de 

sık sık dile getirir: “onlara ihtiyacımız yok bizim”. Behiye abisinin yatağının altında sakladığı 

porno dergileri bulduğunda kısa da olsa dergilere göz gezdirip bu anın “keyfini” çıkarabilirdi. 

Ancak öyle görülüyor ki Behiye, heteroseksüel dünyaya ait hiçbir şeyi merak etmez. Handan’ın 

erkeklerle ilişkisi daha yumuşak bir tonda seyretse de onun da dünyasında erkeklerle olası bir 

mutluluğa yer olmadığını sezeriz. Handan Erim’e doyuma ulaşacağı bir aşk ilişkisi üzerinden 

bakmaz. Bunun yerine Erim onun için maddi olanaklar sağlayacak ve yalnız kalmasını 

önleyecek somut bir “ihtiyaç” pozisyonundadır. Ya da Behiye’nin deyişiyle Erim, “b planıdır”, 

“yedeklenen” bir şeydir. Böylelikle filmde erkekler ne aşk ne de cinsellik üzerinden değil, 

sağlayabilecekleri imkanlar üzerinden değerlendirilir. O halde filmin, aşka da cinselliğe de 

yönelik bir tatmin konusunda kadınlara erkekleri değil, sürekli bir biçimde diğer kadınları işaret 

ettiğini dile getirmek mümkün.  

 

“Alan-dışı-uzay ikiye bölünür: somut…ve imgesel uzaylar. Nana’da, emprezaryonun 

eli yumurtalığı almak üzere alana girdiğinde, bu film kişisinin bulunduğu ve belirlediği 

uzay imgeseldir, çünkü henüz görülmemiştir; bu kolun kime ait olduğu 

bilinmemektedir, söz gelişi. Ama sahneyi bütünlüğü içinde (Muffat ve emprezaryo 

ayakta yan yana) bize gösteren eksen içi uyuşum anında, bu alan, geriye dönüşlü olarak, 

somut olur…Bazen, bu alan-dışı uzay, imgesel kalabilir: Daha geniş ya da başka bir 

eksende yer alan hiçbir plan (ya da hiçbir kamera hareketi) bize kolun kime ait olduğunu 

göstermediğinde” (Praxis du cinéma, akt. Bonitzer, 1995: 15). 

 



                                                                                                195 
 

 

Bonitzer alan-dışı’nın, her zaman görüş alanı dışında kaldığını, görüş alanının içerisine 

girmesinin ise ancak bakışın yer değiştirmesiyle yani çeşitli kamera hareketleriyle veya yeniden 

çerçevelemeyle, alanla eklemlenmesiyle mümkün olduğunu söyler. Alan-dışı’nın, alan-içi’ne 

hiç çağrılmadığı yani “imgesel” kaldığı durumlarda ise Bonitzer, alan-dışı’nın ancak hayal 

edilebilir olduğunu belirtir (15). Bu çerçevede filmde lezbiyen öznellik, alan- içi’nin sağladığı 

malzemelerle, bir tür hayal etme girişimi neticesinde varlık kazanabilir. Bonitzer, alan-dışı’nın 

yarattığı belirsizliklerle bir elem yeri olduğundan söz eder ve alan-dışı’nın alan içinde bir 

“gerçeklik” kazanmasıyla bu “açık yaranın gizil elemi” nin dikilerek kapatıldığından bahseder 

(14-5). Bazen alan-dışını alan-içine çağırmadan da bu dış’la ilgili kayda değer bir kuvvetler 

birliği oluşabilir ve bu birlik, “gerçeklik” düzeyine ulaşmasa da bu yarayı kapatmaya, bu 

yaranın adını koymaya teşebbüs edebilir.  Yaranın adını koymaya çalışalım: lezbiyen arzu.  

 

Filmi bu şekilde okumak, feminist film eleştirisi içerisinde yer alan “akıntıya karşı” (against 

the grain) biçimindeki okumayla da paralellik gösterir38. Görülmek-için inşa edilen dünyayı 

başka türlü bir okumaya tabi tutan bu yaklaşım, görülür dünyadan çoğu zaman karşıt olmak 

üzere farklı yorumlar devşirir.  Diğer bir ifadeyle egemen perspektifi geçersiz kılacak bir 

değerlendirme alanı açar.  Örneğin Elizabeth Ellsworth (1990) Hollywood yapımı Personal 

Best (1982) filmiyle ilgili baskın okumayı özellikle lezbiyen izleyicilerin ters yüz ettiğinden 

söz eder. Heteroseksüel romantik ilişki lehine lezbiyen ilişkiyi görmezden gelen egemen okuma 

biçimine karşıt, lezbiyenlerin tam tersine bir reaksiyon gösterdiklerine işaret eder. Elizabeth’e 

göre öyle ki bu izleyici grubu, lezbiyen ilişkiyi merkeze oturtacak bir şekilde filmi, adeta 

yeniden yazarlar. Filmin heteroseksist sonunu reddederek, kadınların birleştiği alternatif bir son 

hayal ederler (akt. Chaudhuri, 2006: 78-9). Bu yaklaşım, sinemanın “çerçevelerden 

çıkarılabilen, sonsuzca çerçevelenebilen” (Arslan, 2020: 97) boyutunu hatırlatır bizlere.  

 

Film iki kadın arasındaki bedensel temasın yoğun olduğu anlarda ani kesmeler yapar. Kesmenin 

hızı, alan-dışı’ndan hemen çıkıp fırlayacakmış olanı, tetikte bekleyeni önlemek için işler 

gibidir. Bu ani kesmelerin böylelikle görünen yüzeyle süreklilik oluşturmak zorunda olmayan 

                                                        
38 Bu tarz bir okuma, aynı zamanda feminist edebiyat teorisinden ödünç alınan “yazara rağmen okuyan”, “direnen 
okur” kavramlarıyla da yakınlık oluşturur. Bu yaklaşım, filmlerin barındırdığı çelişkilerden, 
boşluklardan/sessizliklerden ve belirsizliklerden hareketle mevcut yapıyı bozan potansiyel unsurlara odaklanır ve 
alternatif okumalara alan açar. Örneğin Lucretia Knapp (1995) ödipal bir anlatıya bariz bir şekilde yaslanan Marnie 
(Alfred Hitchcock, 1964) filminin yine de bu anlatıdan kaçış yollarına imkan veren unsurlara sahip olduğunu öne 
sürürek filmi, lezbiyen bir okumaya tabi tutar. Ancak Tania Modleski böylesi bir yaklaşımın hem yönetmenin hem 
de izleyicinin sorumluluğunu azalttığına işaret eder (akt. Smelik, 2008: 10-1).  



                                                                                                196 
 

 

başka olası anları tahayyül etmemize olanak sağladığını savunacağım. Arslan (2020) 

kesmelerin, kesip biçmelerin, “bakışı, kat edilecek yolu” (97) açtığını söyler. Burada ise açılan 

yol, çerçevelerin içinden belki de daha fazla çerçevelerin dışına doğru sürekler bizi. 

Sürükleneceğimiz yerde deneyimleyeceğimiz karşılaşmalar aynı zamanda “etik bir tecrübe 

alanına”39 (Arslan, 2020) da imkân verebilir. Bu ani kesmeler, filmin sınırlarını çekiştiren, 

hemen sınırın dibinde konuşlanan ve görünen yüzeye musallat olan hayaletler üzerine 

düşünmemizi harekete geçirebilir. Bu eksende çerçevenin içinde yer alan “gerçeklik” imgeleri 

bizi başka “gerçeklik” imgelerine değil, lezbiyenliğe işaret eden hayalet imgelere bağlar. Hangi 

bedensel temasların görünür yüzeyde yer kaplayacağına karar veren gerçeklik imgeleri 

böylelikle, yine de başka temasları düşünmemize, öğeleri farklı şekillerde düzenleyip başka 

bağlantılar kurmamıza engel oluşturmaz. Hatta film, tam da bu başkalıkları düşünmemiz için 

çerçevenin sınırlarını hatırlatacak bir şekilde bu kesmelere başvurur diye öne süreceğim. Yani 

burada kesme işlemi, kestiği yerde açılan yaranın izlerini, acısını hissettirir, “gösterirken 

dışarıda bırakılanları, çağrıştırmaya, hatırlatmaya” imkân tanır (Arslan, 2020: 175). de 

Lauretis’in ifade ettiği şekilde “başka yerleri” düşünmeyi harekete geçirir. Ya da diğer bir 

ifadeyle, “bu zamansal düzlemin içinde henüz kararlaştırılmamış uzam, temsil uzamı” (Arslan, 

2020: 100) söze gelmeye, dile düşmeye teşebbüs eder.   

 

Bahsedilen ani kesmelerden biri, Avustralya’ya beraber kaçma planlarının yavaş yavaş 

somutlaştığı, en azından ihtiyaç duydukları parayı denkleştirdikleri sahnedir. Gayet keyifli 

oldukları bu anı, Erim’den gelen telefon da bozma kudretini gösteremez. Telefon 

görüşmesinden sonra Behiye’nin morali bozulsa da Handan onu keyiflendirmeyi başarır. Bu 

andan sonra birbirlerine kur yaparcasına bedenleri arasında oyun havasında bir temas 

gerçekleşir. Behiye Handan’ı yatağa boylu boyunca uzanacak bir şekilde iter ve onun üzerine 

uzanarak ona şaka yollu vurmaya, onu gıdıklamaya başlar. Kahkahalar eşliğinde saniyeler süren 

bu sahne, ani bir şekilde Erim’in hareket halinde olan arabasının içine keser. Böylelikle 

bahsedilen sahnenin devamında ne olduğu belirsiz kalır. Ancak seyirci olarak iki kadın 

bedeninin birbirine bu kadar yakın olduğu bir anda, kesilen parçaların peşine düşerek, bu 

parçaları hayal etme hakkımız yine de saklı kalır.   

 

                                                        
39 Arslan (2020) etik tecrübe alanının, film ile seyircinin karşılaşmasından doğan ve “bizi ikamet ettiğimiz yerden 
koparabilecek”…başkalıklara imkan aralayabilen bir alan olduğunu söyler (9). Arslan etik kavramını psikanalizin 
açtığı yolu takip ederek, “ötekiyle, onunla ilişkinin nasılıyla, iyiliklerin servis edilmesiyle, ötekilere yönelen 
diğerkamlık ya da fedakârlıkla ilgili bir şey olarak değil, öznenin ta kendisinin başkalaşımıyla ilgili bir mesele 
olarak” (111) ele alır.  



                                                                                                197 
 

 

Yapılan kesmede Behiye oldukça keyifsizdir, Handan “durumu” kurtarmaya çalışır, erkekler, 

Erim ve Burak, ise bambaşka bir evrenden cümleler kurmaya çalışan fakat kurdukları her 

cümlenin en azından Behiye nezdinde anında hükümsüzleştiği bir pozisyonda asılı kalırlar. 

Erkeklerin dahil olduğu bu dünyada Handan ve Behiye’nin mutlu olması mümkün değil gibidir. 

Handan Behiye’nin yanında “olduğu gibidir”, ancak Erim’le beraberken belirli bir “kadınlık 

kimliğiyle” ilgili sürekli bir şekilde belirli türden bir performans sergilemek gereği duyar. Erim 

için “doğru kadın” olduğunu ispatlamak zorundadır. Onunla yatıp yatmama meselesi 

“getirecekler” ve “götürecekler” üzerine dikkatli bir planlamayı şart koşar. Ancak Handan’ın 

“b planı” istediği sonucu doğurmaz, Erim’in ona verebileceği hiçbir mutluluk yoktur.  

 

Filmde hem kadınlar arasında kurulan bakışın hem de seyirciye alan dışı’nın varlığını 

hissettirerek onu, bu alana doğru sürükleyen bakışın üretken olduğunu dile getirmek mümkün. 

İlki heteronormativitiye mukavemet göstermesi, diğeri ise görmenin kısmiliğini hatırlatması 

bağlamında baskın olandan, norm olandan farklı patikaları, yakın ve uzak olasılıkları tahayyül 

edebilmeyi harekete geçirir.  

 

 

5.1.2. Kamusal Alanda Lezbiyen Bir Çıkıntı Yaratmak 

Handan ve Behiye kamusal alanda epey vakit geçirirler. Ev içi alana hapsolmazlar. Ancak 

kamusal alanı kendilerinden beklenen gereklilikleri yerine getirmek için değil, bir oyun alanı 

gibi kullanırlar. Diğer bir ifadeyle kamusal alanda iki genç kızdan beklenilecek “makul” 

davranışlar sergilemezler. Hemen her şeyi ihlal ederler. Girmemeleri gereken yerlere kaçak 

olarak girerler ya da bu yerleri kullanılması öngörülen şekilde kullanmazlar.  Kendi özel 

mekanlarıymış gibi kullandıkları ve bir oyun alanına dönüştürdükleri bu kamusal yerlerde 

beraber göründükleri hemen her sahnede ya el ele, kol kola ya da burun buruna görünürler. 

Kadrajların içerisine birbirlerine bağlanmış iki sevgili gibi girerler.  

 



                                                                                                198 
 

 

 
Şekil 5.8: İki Genç Kız- Handan ile Behiye 

 

Kamusal alan onlar için belirli işlerini halletmek için yer aldıkları geçici bir güzergâh değildir. 

Tam aksine bu alan içerisinde yapmaları beklenen her işi askıya alırlar. Handan kursa, Behiye 

de okula gitmez. İki kadın kamusal alanda bir yerden bir yere gitmezler, orada dururlar, orayı 

kendilerine mal ederler. Öyle sessiz kalma, görünmez olma ya da dikkat çekmeme gibi bir uğraş 

içerisine de hiç girmezler. Tam tersine olabildiğince gürültü, patırtı çıkarırlar. Kamusal 

mekanların “düzenini” bozarlar, itaatsizlik ederler. İki “hanımefendi” olmaktan çok uzaktırlar. 

Bunun yerine kamusal normalliğe çomak sokan iki suç ortağı gibi görünürler.  

 

Behiye ve Handan’ın özellikle el ele tutuşarak dolaşmaları, heteroseksüel çiftlerin ayrıcalığında 

olan bu pratiğe diğer bir ifadeyle “zorunlu heteroseksüelliğe” (Adrienne Rich, 1980) tehdit edici 

bir müdahale gerçekleştirir. İki kadın elinin birbirine kavuştuğu kareler, bu ellerin içinde yer 

almaya neredeyse zorunlu kılındığı başka çerçevelerin “normal”liğini bozar. Kamusal alanda 

kimin elinin tutulması gerektiğiyle ilişkili normlara riayet etmeyen, bu beklentiyi boşa çıkaran 

bir pratiktir bu. Film bu anlarda basbayağı iki kadın arasındaki arzuyu çerçevelemektedir. İki 

kadının normları tersyüz eden bu davranışları böylelikle kamusal alanda lezbiyen bir çıkıntı 

yaratır. Günün sonunda eve dönüş yolunda da “heteronormativiteye savurdukları tekmelerle” 

(Güçlü, 2012: 432) bu çıkıntı iyice görünür hale gelir.  

 



                                                                                                199 
 

 

  
Şekil 5.9: İki Genç Kız- Handan ile Behiye 

 

Çıkıntıya film boyunca refakat eden en baskın imgenin ise suyla ilişkili imgeler olduğu görülür. 

Yüzlerinin birbirine çok yakın durduğu, dışarıda bira içtikleri sahnede deniz ve yine 

bedenlerinin yakın bir şekilde hatta sarmaş dolaş bir biçimde karelere girdiği yüzme sahnesinde 

de havuz eşlik eder onlara. Su burada heteronormativiteye ait olan pek çok şeyden bir tür arınma 

gerçekleştirir gibidir. Bu arınmayı sürdürmekte inat eden karakter ise Handan’dan ziyade 

Behiye’dir. Burak ve Erim’le beraber oldukları bir akşam Behiye kendini sokakta yer alan süs 

havuzuna atar. Baştan aşağı ıslanır ve Handan’a da havuza girmesi için seslenir. Handan’la 

arasında oluşabilecek hiçbir mesafeye tahammülü yoktur Behiye’nin. Handan’ı kimseyle 

özellikle de Erim’le hiç mi hiç paylaşmak istemez. “Bu dallamalara ihtiyacımız mı var?” diye 

sorar Handan’a ve onu ısrarla yanına çağırır. Etrafındaki “dallamalardan” tamamen arınması 

ve görüş alanına yalnızca kendisini koymasını talep edercesine “birazcık cesaret” der Behiye 

Handan’a. Ancak Handan baştan aşağı arınmaya henüz hazır değilmiş gibidir. Handan ağlar ve 

Behiye’den sudan çıkmasını ister. Behiye suya yumruk sallaya sallaya sudan çıkmak zorunda 

kalır. Erim Behiye’nin o ıslak haliyle arabasına binmesine göz yummak istemese de bir sonraki 

sahnede Behiye’nin ıslak bir şekilde arka koltukta oturduğunu görürüz. Behiye kamusal alanda 

yarattığı lezbiyen çıkıntıyı, pek çok yere özellikle de Erim’in arabası gibi katı heteroseksist 

alanlara tüm ıslaklığıyla bulaştırır. Çıkıntı, her yerin “normalliğini” bozar.  

 

Behiye ve Handan zaman zaman butch ve femme kimliklerinin içerisine yerleşmiş bir çift gibi 

görünürler. Behiye geniş koyu kıyafetleri, botlarıyla, bıçak taşıması ve kavgacı yapısıyla eril 

olarak algılanan görünüm ve tavırlara, Handan ise seksi ve çoğunlukla pembe kıyafetleri, 

makyajı, topuklu ayakkabıları, şiddete ve kavgaya uzak yapısıyla feminen olduğu farz edilen 

bir tarza sahiptir. Bu pozisyonları bir sahne üzerinden de okumak mümkün. Bahsedilen sahnede 



                                                                                                200 
 

 

iki kadın taksi içerisindedir ve taksici aynadan Handan’ın dekoltesinden görünen göğüslerini 

dikizler. Bunu fark eden Behiye, Handan’ı bakışlarıyla uyarır ve Handan dekoltesini ceketiyle 

kapatır. Taksi durduktan sonra Handan bagajdan eşyalarını çıkarır, o anda taksici Handan’ın 

kalçalarına değecek kadar ona çok yanaşır. Behiye bunu görür ve taksiciye saldırmaya başlar, 

bıçağını çıkardığı anda da taksici arabasına binip oradan uzaklaşır. Taksicinin arkasından 

Behiye küfürler savurur. Tüm bu işaretler Handan ve Behiye’yi eril ve dişil olarak kodlanan 

kategoriler içerisine yerleştirmeye sevk edebilir. Ancak belirli bir sabitliği varsayan ve 

akışkanlığa izin vermeyen bu kategoriler her iki kadının öznelliklerini ve aralarındaki arzuyu 

açıklamakta yetersiz kalır. Bunu birbirine karşıt olarak işaretlenmiş ve çoğunlukla 

heteroseksüel mantığı yeniden üreten bir yerleşim biçimi olarak değil de kadınların içerisinde 

hareket edebileceği öznel pozisyonlara ilişkin geniş bir spektrum olarak da okuyabiliriz. Diğer 

bir ifadeyle yerin kendisini illaki ikili bir kategorizasyondan hareketle eril ya da dişil olarak 

adlandırmak, kutuplaşmış bu kimlikler altında sınırlandırmak zorunda değiliz. Bunun yerine 

Behiye’nin dünyaya bağlanma ve bu dünyada konumlanma biçiminin Handan’dan farklılık 

gösterdiğini dile getirebiliriz. Behiye’nin eril kimliği performatif olarak üstlendiğini kabul 

etsek bile, kadından kadına uzanan bir arzunun erkek arzusuyla inşa edilen bir roller dünyasıyla 

tam olarak çakışmayabileceğini akılda tutabiliriz. Yani bu kimliğin kendini her zaman aynı 

şekilde tekrar ettiğini kabul etmemiz için hiçbir neden yoktur. Eril ve dişil olduğu varsayılan 

kimliklerin söz konusu kadınlar arası bir arzu olduğunda yaratıcı tekrarlara olan açıklıklarıyla 

bambaşka yerlere çekilebileceğini düşünebiliriz. Diğer bir ifadeyle cinsel kimliklere atfedilen 

sabitliğin bozulabileceğini, bulanıklaştırılabileceğini, karar verilemez hale getirilebileceğini. 

Film bunu hemen bir önceki sahnede yapmayı dener. Yani bir taraftan kurduğunu, öbür taraftan 

bozmaya çalışır. Bahsedilen sahnede iki kadın bir fotoğrafçıda çeşitli kostümlerle fotoğraf 

çekerler. Kostümleri, ellerinde taşıdıkları nesneler ve sergiledikleri performanslar arasında 

anlamlı bir ilişki, bir tutarlılık yakalamak mümkün değildir. Öylesine, rastgele yan yana gelmiş 

parçalar gibidir her şey. Hem toplumsal cinsiyet kimliğinin hem de arzunun süreksizliğini, 

dağınıklığını, karmaşıklığını sergilediğini düşünebiliriz bu sahnenin. Bir sonraki sahnedeki 

tutarlı olduğu varsayılan belirli kategorilerin aslında bu sahnedeki karmaşıklığın, kargaşanın 

zoraki bir sadeleştirilmeye, ya/ya şeklinde bölünmeye uğramasıyla mümkün hale gelmiş 

gibidir. Bu sahne, tutarlıymış gibi görünenin ardında yatan karmaşıklığı, tesadüflüğü, 

rastgeleliği ifşa ederek, bir sonraki sahnenin etki alanını düşürür.  

 



                                                                                                201 
 

 

 
    Şekil 5.10: İki Genç Kız- Handan ile Behiye 

 

Handan’ın ve Behiye’nin beraber Avustralya’ya kaçma planı her ne kadar filmin sınırlı süresi 

içinde gerçekleşmemiş olsa da yine de iki kadın, içerisinde birlikte yer aldıkları bir gelecek 

hayali kurmuş olurlar. Ellsworth’un (1990) Personal Best filmi üzerinden aktardığı alternatif 

değerlendirmelerin bu film için de geçerli olabileceğini düşünebiliriz. Buna göre Handan ve 

Behiye’nin Avustralya’da ya da başka bir yerde bir gün birleşebileceği şeklinde alternatif bir 

son hayal edebiliriz. Handan’ın fotoğrafçı dükkanında asılı duran ve davetkar bir şekilde 

Behiye’ye gülümseyen fotoğrafı da bu yoruma destekleyici bir unsur olarak okunabilir. Hikâye 

bitmemiş gibidir. Bu fotoğraftan aldığı güçle Behiye’nin daha önce de yaptığı gibi pılını pırtını 

toplayıp evden Handan’a kaçmayacağı ne malum?  

 

McGowan (2012) sinemanın doğasında bulunan radikalliğin, kapanmaya karşı gösterilen ve 

aynı zamanda sinemayla arzuyu da aynı eksene getiren bir direnişten kaynaklandığını söyler. 

Ona göre filmin tüm öğeleri birbirine bağlandığında bile gelecek olayları ima eden açık uçlu 

bir son her zaman üretilebilir (135). İki Genç Kız filminin sonunu da, Behiye’nin filmin 

başındaki döngüsüne geri gönderilmiş olmasına rağmen, dondurulmuş bir kareden yayılan 

gülümseyişten hareketle tatmine kavuşmamış bir aşka doğru açılan yeni bir yolculuk kapısı 

olarak okuyabiliriz. Zira film, iki kadını da arzulayan özneler konumunda öylece bırakıverir. 



                                                                                                202 
 

 

Yolculuğun bir sona ermesi, olası bir tatmine kavuşması tasavvuru, McGowan’ın deyişiyle 

“fantazinin korunaklı alanına” (155) sığınmamıza yol açsa da, lezbiyen bir aşk lehine böylesi 

bir fantazi kurmanın Silverman’dan (2006) hareketle hakim yapıntının merkezi öğelerini tekrar 

etmediği ve farklı türden libidinal yatırımlar açığa çıkardığı sürece (261-2) heteronormativite 

karşısında işlevsel olabileceğini savunabiliriz.  

 

Yukarıda karakterlerin arzusunun lezbiyen bir aşka işaret ettiğinden söz ettik. Bir başka açıdan 

filmin temel arzusunun da bu olduğunu öne sürebiliriz. Filmin her yüzeyinin kavuşma anını 

imkânsız kılacak ama yine de ona, lezbiyen aşka, doğru yol almayı, bu aşka işaret etmeyi 

sağlayacak biçimde harekete geçirildiğini hissederiz. Bu çerçevede lezbiyen aşkın, psikanalitik 

terimlerle filmin object petit a40’sı olduğunu öne sürebiliriz: “filmsel görüntü her zaman temsil 

edemediği bir object petit a’yı ima eder. Filmsel görüntü bu kayıp nesne etrafında kurulur ve 

onu görüntüye aktarmaya yönelik her türlü girişim sonuçsuz kalır” (McGowan, 2012: 135). 

Filmde lezbiyen aşk, namevcut olarak yer alır. Film nesnesini kaybeden ama bütün yolları bu 

kaybı bulmak için kat eden bir düzlemde hareket eder gibidir. Bu biçim, filmi McGowan’ın 

bahsettiği arzu sinemasına yakınlaştırır: “Arzu deneyiminde bakış güdüleyici bir namevcudiyet 

olarak yer alır: Bakış arzunun hareketini tetikler ama görüş alanında imkânsız bir nesne olarak 

bulunur. Görsel açıdan arzu neyi gördüğümüzle değil, neyi görmediğimizle alakalıdır” (121-2). 

McGowan arzu sinemasında object petit a’nın ya da bakışın kendisini arzu nesnesinin 

namevcutluğunda gösterdiğini söyler (125).  

 

Filmin queer bir film olduğu, lezbiyen bir aşkı anlattığı ya da sadece iki kadın arasındaki 

arkadaşlığı görüntüye getirdiği şeklindeki çoklu yorumlar filmin, kendisine tek bir açıdan 

yaklaşılmasına direniş gösterdiğini ortaya koyar. Sonuna nokta koymaya niyetlendiğimiz her 

cümleye başka türlü cümleleri de musallat eden bu yapı, aynı zamanda gündelik hayatta 

kadınlar arasında yaşanılabilecek çoklukları da hatırlatır bizlere. Ya da başka bir ifadeyle filmin 

gösterdiği direnişin, kadınların içerisine yerleştirilmeye zorlandıkları çerçevelere feminist 

mücadelenin rehberliğinde gösterdikleri direnişle de paralellik oluşturur diyebiliriz.   

 

 

                                                        
40 “Object petit a öznenin arzusunun nedeni olmakla birlikte bir arzu nesnesi değildir. Arzu nesnesi, ona sahip 
olabilen özneye doyum vaat eden sıradan bir nesneyken, object petit a’nın özneye sunduğu doyum, yalnızca 
arzulayan bir özne olmaktan ve itkinin yolunda ilerlemekten türer. Bu anlamda object petit a’nın, arzu nesnesinin 
özneyi tatmin etmedeki başarısızlığını somutladığı söylenebilir” (McGowan, 2012: 125). 



                                                                                                203 
 

 

5.2. Mavi Dalga: Yumuşak Geçişler, İhtimaller, Fark Edişler  

Deniz (Ayris Alptekin), Gül (Nazlı Bulum), Esra (Albina Özden) ve Perin (Begüm Akkaya).  

Mavi Dalga filminin dört kadın karakterinin isimleri. Film bu kadınların başta Deniz karakteri 

olmak üzere büyüme hikayelerine odaklanır. Ancak bu hikâyede bir “gençlik filminden” 

beklenebileceği gibi büyük yol ayrımları, önemli kararlar, dönüşü olmayan hatalar veya ibretlik 

öyküler görmeyiz. Hasarsız bir şekilde, yumuşak geçişlerle yaşanan bir süreci izleriz. Adım 

adım kritik çatışmalara götürecek ergenlik krizlerinden ziyade, başka bir şehirde okuma 

hayallerini, dersler, sınavlar veya romantik ilişkilerle ilgili muhabbetlerini, aileyle yaşanan ufak 

tefek krizlerini ve geleceğin sunacağı ihtimaller karşısındaki kafa karışıklıklarını izleriz. 

Karakterler, benzer telaşları paylaştıkları, aralarında kırılmalara neden olabilecek büyük 

farkların yer almadığı güvenli bir lise hayatı ve arkadaş grubu içerisindedirler. Bu sıradanlık, 

kameraya da bir ağır başlılık, bir durağanlık kazandırır. Kamera, gündelik hayatın rutin 

telaşlarını takip eder. Film, bu sıradanlığı perdeye taşımaya değer bularak, sinemada neyin 

anlatılabileceğine yönelik çerçeveyi genişletir. Diğer bir ifadeyle kamerayı büyümekte olan bir 

kadına çevirerek, onun bu döneme has kaygılarına değer biçerek bakışın yönünü değiştirir; 

gündeliğin, büyüme sancılarının, keşfetmenin dünyasına açılır. Böylelikle film, “hiyerarşik 

film imgeleri içerisinde en aşağıda duranları” (Chantal Akerman, 1977: 118-9, akt. de Lauretis, 

2007: 31) “yükselten” ve büyük anlamlar yüklenen anları ise “küçülten” yerleşikleşmemiş bir 

değerler tasnifiyle hareket eder. İmgeler arasındaki hiyerarşik ilişkilenmeyi ters yüz eden bu 

bakış, filmdeki kadın karakterler arasındaki bakışı da üretken bir tarafa çekmeye olanak tanır. 

Patriarkal değerlerle perdelenmemiş bu bakış, kadınların birbirlerinin alanlarını genişlettikleri 

ve hayata bağlanma noktalarını arttırdıkları bir imkanlar dünyası sunar. Kadınlar arası dostluk 

bu dünya içerisinde, büyüme sancılarını iyileştirmeye ve keşfetmeye dair farklı hazları 

tanımaya imkân tanır.  

 



                                                                                                204 
 

 

 
Şekil 5.11: Mavi Dalga- Deniz, Gül, Esra ve Perin 

 

Filmin dört kadın karakteri, taşrada, Balıkesir’de, yaşayan liseli genç kadınlardır. Film ne 

ergenliği ne de taşrayı sıkışmışlıkla ve buna benzer kavramlarla ilişkilendirmez. Karakterler, 

büyük şehirlerde okuma hayali kursalar da mevcut yaşadıkları şehir, kaçıp kurtulmaları gereken 

bir yer olarak resmedilmez. Zaman az çok büyük kentlerdekine benzer şekilde akar. Okul 

ortamı, dışarıdaki faaliyetler, sosyal ortamlar, partiler hayatlarının bir parçasıdır. Altyazı 

dergisiyle yapılan söyleşide filmin yönetmenlerinden Zeynep Dadak, filmin taşradaki zamanı 

kavrama biçimine ilişkin şunları aktarır: “zamanın ille de ağır akmadığı, kadrajlarda ille de 

romantik bir tablonun çizilmediği bir taşra kurmaktı amacımız. Küçük küçük bir sürü şeyin bir 

araya geldiği karmaşık bir yapıya sahip ve zamanın bazen yavaş, bazen hızlı aktığı, tam takip 

edilemediği bir taşra” (Dadak, 2014: 72).  

 

5.2.1. Bir Büyüme Filmi 

Büyüme filmleri, baş karakterlerin çocuklukla yetişkinlik arasında olduğu dönemleri kapsayan, 

bu karakterlerin kimlik inşalarını, dönüşümlerini odağına alan filmlerdir. Büyüme meselesine 

eğilen filmler, İngilizce literatürde büyük bir oranda “coming-of-age” filmleri olarak anılsalar 

da zaman zaman “teen film”, “youth film” veya “teenpic” biçiminde de adlandırılırlar. Bu 

filmler, gençlik isyanı, ilk cinsel deneyim, okul, mezuniyet balosu, yol ayrımları gibi tekrar 



                                                                                                205 
 

 

eden belirli kalıplar üzerinden türsel bir çerçeve sunarlar. Bir tür bildungsroman41 özelliği 

taşırlar.   

 

Büyüme dönemi, geleceğe yönelik kaygıların, okul, aile, iş, arkadaş, cinsellikle ilgili kararların 

verildiği bir dönem. Bu dönem içerisinde diğer bir ifadeyle kimlik oluşumu sürecinde aile ve 

arkadaş grubu ise iki anahtar kavramı oluşturur. Aileyle veya arkadaşlarla olası çatışmalar; bu 

gruplar içerisinde kabul görme, onaylanma gibi beklentiler ön plana çıkabilir. Mavi Dalga 

filminde aile arka plana itilir ve arkadaşlarla olan ilişkiler öne çıkarılır. Filmde zaten yalnızca 

Deniz’in ailesini görürüz, diğer üç kadının ailesi hem fiziksel olarak yer edinmez filmde hem 

de bu ailelerle ilgili neredeyse hiçbir bilgi verilmez seyirciye.  

 

Filmin karakterleri, büyüme sürecinin verdiği pek çok deneyimi yaşarlar. Kafa karışıklıklarını, 

neyi istediklerinden veya istemediklerinden emin olamama hallerini, arayışlarını görürüz. Bu 

süreçte deniz, ihtimaller sonsuzluğu, keşfetmenin, heyecanın maviliği çerçevesinde filmde 

önemli bir metafor oluşturur. Filmin isminin de işaret ettiği gibi bu deniz, fırtınalı değil, 

dalgalıdır. Zira filmde de karakterlerin içerisinde yer aldığı fırtınalı bir süreci değil, gelgitler 

oluşturan dalgalı hallerini izleriz.  Gençliğin içerisinde barındırdığı hem kırılganlığı hem de 

kuvveti görürüz. 

 

Filmde Deniz karakteri üzerinden bu dalgalanmalar, kime âşık olacağı, hangi üniversiteyi ya 

da bölümü tercih edeceği gibi durumlarda görünür kılınır. Dalgalanmalar büyük kırılmalara yol 

açmaz. Sinemaya bakış açımıza yerleşmiş alışkanlıklardan dolayı, belirli anların büyük olaylara 

dönüşmesini bekleriz. Örneğin öğretmenine yakınlaştığı veya öğretmeninin nişanlı olduğunu 

öğrendiği andan sonra büyük çatışmalar, ilk cinsellik deneyimini yaşamasıyla beraber ise büyük 

dönüşümler bekleriz. Ya da gruba yeni katılan Perin’le aralarında ciddi bir rekabetin 

oluşacağını düşünürüz. Ancak yönetmenler seyircilerin bu beklentilerine cevap vermez. Büyük 

anlar olarak düşünülen deneyimlere sinematik düzlemde önemli bir değer biçmezler. Böylelikle 

neye, hangi beklentiler ve normlar çerçevesinde değer atfettiğimizi yeniden değerlendirmemize 

olanak sağlarlar. İrem İnceoğlu (2015) filmin tam da bu beklentilerle oynayarak feminist bir 

                                                        
41 “Bildungsroman, çeşitli deneyimler-çoğunlukla da ruhsal krizler -aracılığıyla çocukluktan olgunluğa evrilen, 

dünyadaki rolünü ve kimliğini tanımaya başlayan bir geçiş dönemi içerisindeki kahramanın akıl ve karakter 

gelişimini konu alır” (M. H. Abrams ve Geoffrey Harpham, 1993: 132).  

 



                                                                                                206 
 

 

anlatı kurduğunu öne sürer. Ona göre film, bir grup genç kadının “sıradan” hayatına yer vererek 

ve onları kahraman veya kurban şeklindeki ikili pozisyonlara sıkıştırmayarak güçlü bir feminist 

söylem inşa eder (89).  

 

Büyüme yalnızca bilişsel bir süreci değil ama aynı zamanda bedenle de ilişkilenmede ciddi 

dönüşümleri içerir. Yönetmenler bu dönüşümün büyük bir oranda nasıl hissedildiğini ayna 

imgesi üzerinden aktarırlar. Bahsedilen sahnede Deniz bir arabanın aynasından kendisine 

bakar. Dışbükey ayna Deniz’in yüzünü, yüzündeki parçaları tuhaflaştırır, kontrolden çıkar hale 

getirir. Bir taraf “normal” gözüktüğünde, muhakkak ki bir başka taraf ya çok küçülür, daralır 

ya da büyür ve genişler. Bir türlü kendine nereden ve nasıl bakacağını bir bilememe hali vardır. 

Bedeni bütünlüğü içerisinde olduğu gibi deneyimlemek mümkün değildir. Bedenin belirli 

parçalarına söz geçirmek imkansızlaşır. Bu parçalar tek başlarına hareket eden uzuvlara 

dönüşür. Ergenlik döneminde yoğun olarak yaşanan bu dönüşümü yönetmenler şöyle açıklar:  

 

Deniz’in kendini…bir yaratık olarak aynada görmesi. Baştan beri düşündüğümüz şey zaten 

böyle bir şeydi. Ergenlik insanın yavaş yavaş oluştuğu, burnunun kulaklarının bazı yerlerden 

önce büyüdüğü, bazı şeyleri kontrol altına alamadığı, vücudunun bazen kendisinden önde gittiği 

bir dönem. Bunu görsel olarak perdeye taşımak istedik, onun için böyle bir yansıma anı 

düşündük (Merve Kayan, 5 Harfliler, 2014).  

 

  
Şekil 5.12: Mavi Dalga- Deniz 

 

Alicia Malone (2018) sinemada erkek karakterlerin yer aldığı büyüme hikayelerinin baskın 

olduğunu söyler. Kızların büyüme hikayelerinin ise çoğunlukla erkekler etrafında inşa 

edildiğine işaret eder. Bu çerçevede Malone, “o kız doğru erkeği bulacak mı?” ya da “o doğru 



                                                                                                207 
 

 

erkek onu bulacak mı?” şeklindeki soruların etrafında inşa edilmeyen büyüme hikayelerinin 

pek fazla olmadığını söyler (501). Türkiye sinemasına baktığımızda Malone’un eleştiri 

çerçevesi dışında kalan, kadın karakterleri merkeze alan büyüme hikayelerini görürüz. Buna 

örnek olarak Hayat Var (Reha Erdem, 2009), Zefir (Belma Baş, 2011) ve Mustang (Deniz 

Gamze Ergüven, 2015) filmleri sayılabilir. Mavi Dalga filminin de Malone’un eleştirel bakışı 

çerçevesinde başta Deniz karakteri olmak üzere diğer kadın karakterlerin de büyüme 

hikayelerini bir erkek üzerinden değil kadınlar arası bağlarla, arkadaşlığın yarattığı 

etkileşimlerle görüntüye getirdiğini söyleyebiliriz. Yönetmenler bu filmde yer yer büyüme 

hikayelerinin içerdiği uylaşımları takip etseler de bu uylaşımları eğip bükerek onlara, feminist 

bir perspektif kazandırırlar. Örneğin büyüme hikayelerinin önemli uylaşımlarından biri olan 

“ilk cinsellik deneyimini” filme dahil ederler ancak bu deneyimi feminist bir söylemi referans 

alarak çerçevelerler.  

 

5.2.2. Bedenlerin Mahremiyeti  

Feminist film teorisinin temel metinlerine imza atan Mulvey ve Johnston sinemada kadın 

bedeninin, eril bakışa referansla temsil edildiğine işaret ederler. Mulvey için bu beden eril 

hazlar ve korkular hesaba katılarak inşa edilirken Johnston ise bu bedenin yine benzer şekilde 

eril ihtiyaçlar ekseninde yalnızca bir gösterge olarak konumlandığına vurgu yapar. Mulvey ve 

Johnston’ın sinemada kadın bedeninin yer alma biçimlerine işaret ettikleri bu feminist 

müdahalenin ardından filmlerle ilgili feminist analizlerde büyük bir oranda kadın bedeninin 

nesneleştirilme meselesi önemli bir yer tutmaya başlar. Kadın bedeninin ne şekilde görüntüye 

getirildiği, kimin bakış açısından çerçevelendiği, kameranın bu beden üzerinde nasıl dolaştığı 

ve bedenin içerisinde yer aldığı bağlamla nasıl ilişkilendiği gibi sorular feminist film 

tartışmalarının temel sorularından bazıları olur. Bu sorular çerçevesinde geliştirilen ortak 

eleştirilerden biri sinema tarihi içerisinde tekrarlana tekrarlana neredeyse norm haline gelen bir 

kamera hareketine işaret eder: yakın plan çekimlerle kadın bedenini parçalara ayırmak.  

Bacaklar, dudaklar veya göğüsler gibi belirli beden parçalarına odaklanan bu hareket, bedenin 

bütünlüğünü bozarak onu, birbirinden ayrı hareket eden ve eril haz için işlevselleştirilen 

parçalara böler. Mulvey kendi metninde Marlene Dietrich’in yer aldığı filmlerde Dietrich’in bu 

şekilde çerçevelendiğini aktarır. Sinema tarihi bu anlara yönelik zengin bir malzeme sunar. 

Örneğin film noir filmlerinin önemli örneklerinden biri olan Çifte Tazminat (Billy Wilder, 

1944) filminde bir sahne üzerinden yukarıda dile getirilen feminist soruların ortaya attığı 

eleştirel çerçevenin izleri sürülebilir. Bahsedilen sahne filmin baş karakteri Walter’ın (Fred 

MacMurray) kadın karakter Phyllis’le (Barbara Stanwyck) ilk karşılaşma anını içerir. Bu 



                                                                                                208 
 

 

karşılaşma şöyle gerçekleşir: Sigorta işinde çalışan Walter bir sigorta satışı için, Phyllis’in evine 

gider. Evde Phyllis bedenine sardığı havluyla merdivenin başında görünür. Phyllis aşağıdan, 

Walter’in bakış açısıyla görülür. Açı/karşı açıyla süren kısa bir konuşmadan sonra Phyllis 

giyinmek için odasına gider ve döndüğünde yine onu aşağıda bekleyen Walter’ın bakış açısıyla 

görürüz. Ancak bu sefer ilk olarak görülen şey yakın çekimde çerçevelenmiş bacaklardır. 

Phyllis merdivenleri ağır ağır bitirene kadar yalnızca bacaklarını ve uzun topuklu ayakkabılarını 

görürüz. Son basamakla beraber kamera yavaş yavaş aşağıdan yukarıya hareket ederek 

Phyllis’in tüm bedenini çerçeveye sokar. Phyllis’in bedeni kamera hareketleriyle hem 

paramparça edilmiştir hem de bu parçalara yapılan yakın çekimlerle bedenine yönelik mesafe 

ihlal edilmiştir.  Tüm bu süreç ise eril bakışa hitaben inşa edilmiştir. Feminist film teorisi ve 

pratiği ise bu bakışı kırmaya, bu bakışa mesafe almaya ya da onu tekrar etmemeye yönelik 

başka türlü arayışlara odaklanırlar.  

 

Mavi Dalga filminde kameranın merkeze taşınan dört genç kadının bedenine ne şekilde 

yaklaştığına bakalım. Bu filmde kameranın grubun bir üyesi gibi, dört kadının yanında beşinci 

bir yol arkadaşı konumunda hareket ettiğini söylemek mümkün. Kamera bu bedenlere yönelik 

mesafesini sürekli bir şekilde korur. Örneğin Gül, filmin finalinde kalçasına yaptığı dövmeyi 

arkadaşlarına gösterir ancak izleyici olarak bizler bu dövmeyi görmeyiz. Zira yönetmenler üç 

kadını, Gül’ün kalçasının görülmesini engelleyecek bir şekilde bariyer olarak kullanırlar. Biz 

yalnızca üç kadını arkadan bu dövmeye bakarken görürüz. Feminist yönetmenler çekilen 

sahnenin bağlamına ve bu bağlamın yarattığı olanaklara göre eril hazza hizmet edebilecek 

dikizciliğin önüne geçen stratejiler geliştirirler. Burada da filmin yönetmenleri, diğer kadınların 

bedenlerini Gül’ün bedenine bir kalkan oluşturacak, bir siper görevi üstlenecek şekilde 

kullanırlar. Bu çekim tarzı, kadın bedenini diğer kadınlar için harekete geçirilen bir direniş alanı 

gibi temsil eder. Beden burada nesneleşen değil, direnen bir çerçeve kazanır. Tam da feminist 

ideallere hizmet eden, kamerayı feminizmle aynı hizaya getiren bir tercihtir bu. Kadınların, 

diğer kadınlara siper olduğu, onların bedenlerini eril nesneleştirme karşısında koruduğu bir 

girişim.  

 



                                                                                                209 
 

 

 
Şekil 5.13: Mavi Dalga- Deniz, Gül, Esra ve Perin 

 

Bir başka sahneye, Deniz’in okul arkadaşı Kaya’yla (Barış Hacıhan) seviştiği sahneye bakalım. 

Deniz Kaya’nın evindedir, yalnızdırlar. Balkonda kahve içerler bir süre, sonra içeriye, salona 

geçerler. Deniz koltuğa uzanır, Kaya yüzü Deniz’e dönük koltuğun dibinde oturur. Kafaları 

birbirine yaklaşır ve öpüşmeye başladıkları anda Deniz de koltuktan yere geçerek kadrajdan 

çıkarlar. Kamera pozisyonunu korur ve bizler yalnızca bir süre boş koltuğu izleriz. Deniz ve 

Kaya’yı görmeyiz, seslerini duymayız. Seyirci dışarıda bırakılmıştır. Yönetmenler sevişme 

sahnesini seyirciye göstermeyi, onları iki kişi arasındaki mahremiyete ortak etmeyi tercih 

etmezler; bunun yerine seyirciyi boş koltuğu izlemeye zorlarlar. Boş koltuk tıpkı anahtar deliği 

gibi, seyircilik pozisyonunun dikizciliğini de hatırlatan bir işlev görür. Koltuğu seyrederken 

yavaş yavaş karanlık çöker ve Deniz ile Kaya tekrardan kadrajın içerisine girerler. Sırtlarını 

koltuğa dayamış yan yana oturur pozisyonda, bedenlerinin yalnızca üst kısımlarını görürüz. 

Kaya’nın üstü çıplaktır, Deniz’in üzerinde de beyaz bir atlet vardır. Bir süre sessiz kalırlar, ilk 

konuşan Kaya olur: “Şimdi ne olacak?”. Bu, filmlerde sıkça duyduğumuz ve çoğunlukla ilk 

sevişme deneyiminden sonra sorulan tanıdık bir sorudur. Soru aynı zamanda kendi içerisinde 

hem soruyu soran öznenin toplumsal cinsiyetini hem de bu cinsiyetle ilişkili normatif 

beklentileri açık eder. Örneğin İki Genç Kız filminde Handan sevişme sonrası Erim’e “Ne 

yapacağız bundan sonra, yani ne olacak?” diye sorar. Ancak bu filmde yönetmenler bu soruyu 

Deniz’e yani kadın karaktere değil de Kaya’ya, erkek karaktere, sordurtarak “tanıdık olanı” 

bozarlar. Sorunun toplumsal cinsiyetle olan ilişkiselliğine yani kadınlıkla olan bağına yönelik 



                                                                                                210 
 

 

bir müdahale gerçekleştirirler. Yönetmenler sorunun da yankıladığı gibi ilk cinsellik 

deneyiminin kadınlar için büyük bir dönüşüm anı olarak kodlanmasına, bir dönemece işaret 

etmesine karşı çıkarlar. Kadınların bu deneyimi gelecek kaygısı gütmeden, “şimdi ne olacak?” 

sorusuyla meşgul olmadan, hasarsız bir şekilde yaşayabildiğini ve keyfini çıkarabildiğini 

gösterirler. Buna göre cinsellik, büyük beklentiler yaratan, kutsanan veya felaket getiren bir 

geçit değildir.  

 

Kaya’nın sorusuna karşılık Deniz, “en fazla bir hafta daha tatil olur bence” şeklinde cevap verir. 

Yönetmenler “şimdi ne olacak” sorusunu erkek karaktere sordurtarak gerçekleştirdikleri 

müdahaleyi, bir kez daha bu sefer de Deniz’in verdiği yanıtla yaparlar. Zira soru varsaydığımız 

motivasyonlarla sorulmamıştır. Deniz’in verdiği yanıta bakılırsa soru, yaşadıkları deneyimle ve 

bundan sonra ne olacağıyla ilişkili değildir. Mevcut elektrik, su ve gaz kesintilerinden kaynaklı 

okulların tatil edilmesiyle ilgilidir. Yönetmenler burada seyircinin beklentisini ters yüz ederler. 

Ancak başka bir açıdan Kaya’nın bu soruyu beklentimize paralel bir motivasyonla sorduğu ve 

Deniz’in de belki de soruyu o şekilde algıladığı, fakat zekice bir müdahaleyle bu soruyu bertaraf 

ettiğini de düşünebiliriz. Her iki durumda da yönetmenler, soruya yapışan değerlerin sinematik 

düzlemde tekrar etmesinin önüne geçmiş olurlar.  

 

Deniz sevişme sahnesinden sonra yolda eve doğru yürürken görünür. Sokak karanlıktır ve 

kimse yoktur sokakta. Deniz yine de sakin sakin, telaşsız bir şekilde yürür. Kısa süren yürüyüşü 

eve girdiği ana keser. Benzer bir imgeyi, ilk cinsellik deneyiminden sonra yol imgesini, İki 

Genç Kız filminde de görürüz. Ancak bu filmde Handan, Deniz’in aksine bir an önce hem o 

evden hem de o evde yaşadığı deneyimden uzaklaşmak ister gibi koşar adımlarla ve hatta yer 

yer koşarak ilerler yolda. Arka planda Nazan Öncel’in “Hayat Güzelmiş” şarkısı çalar. 

Handan’ın yaşadığı kötü deneyime ve duygu durumuna tercüman olur şarkı. Bu sahne Deniz’in 

sahnesine kıyasla çok uzundur. Bu uzunluk, yolun Handan için bir dönemece işaret ettiğini 

düşündürtür. Ancak Deniz’in kısacık süren yürüyüşünden hareketle yolun, Deniz için böylesi 

bir dönemeçle ilişkilendirilmediğini düşünebiliriz.  

 

İlk cinsellik deneyimi, büyük bir dönüşüm olmamakla beraber Deniz’e iyi gelmiştir ve 

güçlenmesini sağlamıştır. Zira bu deneyimden sonraki sahnelerde Deniz için işlerin daha çok 

yoluna girdiğini ve kendini ifade edecek kanallar yakalayabildiğini görürüz. Elektrik, doğalgaz 

sorunu çözülür. Üniversite tercihleriyle ilgili sorular soran ve bir kez daha “seneye sizin en 

önemli seneniz” cümlesini yineleyen öğretmeni Fırat’a (Onur Saylak) posta koyar. Yanlışlıkla 



                                                                                                211 
 

 

yaktığı tabloyu tamir ettirerek, bu durumun yaratmış olduğu gerginliği üstünden atar. Perin’le 

daha sıcak bir ilişki kurar. Alt komşusu hamile kadını sancıları tutunca tek başına hastaneye 

yetiştirir. Oysaki Kaya’dan önce öğretmeni Fırat’la yaşadığı kısacak bir yakınlaşmadan sonra 

Deniz için işler pek iyi gitmez. Örneğin film boyunca annesiyle ilk defa tartıştığını bu kısa 

deneyimden sonra görürüz. Tartışma annesinin tabloyu sormasıyla başlar. Deniz bu soruya 

abartılı bir tepki vererek kendisini odasına kilitler. Fırat’la yaşadığı deneyim onun iletişime 

açıklığını daha da çok daraltmıştır. Yönetmenler Deniz’in ilk cinsellik deneyimini bu konuda 

kendisinden epeyce fazla yol kat etmiş olduğunu rahatlıkla düşünebileceğimiz Fırat’la değil, 

görece kendisine benzer bir yerde duran ve böylelikle aralarındaki güç ilişkilerinin daha dengeli 

olabileceğini bekleyebileceğimiz Kaya’yla yaşamasını sağlarlar.  

 

Bir filmde yer alan sevişme sahnesinin veya sahnelerinin nasıl çekileceği, neyin ne kadar 

gösterileceği ve kimin hazzına odaklanılacağı gibi meseleler feminist film teorisi içerisinde 

tartışılan meselelerdir. Eril bir bakışla çekilen sahnelerde sevişme, büyük bir oranda karşılıklı 

paylaşılan bir deneyimden ziyade, kadın bedeninin parçalara bölünerek dikizlendiği ve 

bedenler arasında aktif/pasif ikililiğinin harekete geçirildiği bir perspektifle görüntüye getirilir. 

Bu sahnelerde sevişme, kadın bedenine sahip olma ve bu bedenle ilgili her türlü tasarruf hakkını 

kendinde görme gücü üzerinden erkeğin iktidar alanını genişlettiği ve yeniden ürettiği bir 

eyleme dönüşür. Kadının hazzı görünmez kılınır ya da çoğunlukla zaten kadın bu beraberlikten 

haz alamayacak kadar pasifize edilir. Feminist yönetmenler ise bu bakışı kırmanın yollarını 

ararlar. Bazen doğrudan yalnızca kadının hazzına odaklanırlar, sahneleri onun bakış açısından 

çekerler. Aktif/pasif ikiliğini ya yıkarlar ya da bu ikiliği kadınların lehine işletirler; bazense 

seyircinin bu sahneleri başka dolayımlarla, örneğin araya ayna, pencere gibi yansıtıcı imgeler 

sokarak görmelerini sağlarlar, ya da görüntüyü bozarlar, bulanıklaştırırlar. Kimi feminist 

yönetmenler ise ister heteroseksüel isterse lezbiyen bir birliktelik olsun bazen, kadın seyircinin 

alabileceği hazzın pahasına, bu sahneleri hiç çekmemeyi tercih ederler. Yani bir tür oto-sansüre 

başvururlar. Mavi Dalga filminin yönetmenleri de tercihlerini bundan yana kullanırlar. Deniz 

ve Kaya’nın seviştiğini biliriz ama bu anı görmeyiz filmde. İki karakterin sevişme öncesine ve 

sonrasına tanık oluruz sadece. Bu eksiltili anlatı, iki karakterin cinsel mahremiyetinin yalnızca 

ikisi arasında kalmasını sağlar.  

 

Sevişme sahnesinin dışarıda bırakılması, anlatıya bir tür “eksiklik” olarak yerleşmesi, Deniz’in 

bu deneyimi ne şekilde yaşadığıyla, buna nasıl anlam yüklediğiyle paralellik gösterir. Deniz 

için bu deneyime ilişkin pek de anlatılacak bir şeyin olmaması, yönetmenleri de bu sahneyi 



                                                                                                212 
 

 

dışarıda bırakmaya yönlendirir. Diğer bir ifadeyle yönetmenler, Deniz’in bu deneyime ilişkin 

yalnızca “biz Kaya’yla yattık” şeklindeki aktarımına sadık kalırlar. Dışarıdan bir göz olarak 

neyi gördüğümüzden ziyade Deniz’in bunu nasıl hatırladığı, nasıl dillendirmek istediğiyle 

meşgul oluruz. Bu tercih, filmin içeri aldığı kadar dışarıda bıraktıklarıyla da karakterlerin 

deneyim dünyasına eşlik ettiğini gösterir.  

 

5.2.3. Yetişkinlik Perdesi 

Silverman perdenin, görüş alanına toplumsal ve tarihsel farkları sokan, “kültür tarafından 

üretilen bir imgeler repertuarı” olduğunu söyler (202).  Ancak Silverman norm olana işaret eden 

bu repertuara yine de müdahale etmenin, diğer bir ifadeyle perdeyle her zaman oynama 

potansiyelinin mümkün olduğunu ve böylelikle nazarla aynı hizaya gelmeye direnen bir bakışın 

üretilebileceğini savunur (227-37). Örneğin feminist film pratiği “kadınlık perdesiyle” 

oynamaya, kadınlık alanıyla ilgili yerleşik hale gelmiş, imgeleri, sesleri bozmaya çalışır.  

Silverman toplumsal kimliği nakşeden her türlü “fark” biçimlerinin, bir temsiller repertuarı 

olarak perde aracılığıyla betimlendiğini söyler (38). Böylece hem nasıl gördüğümüz hem de 

nasıl görüldüğümüz cinsel, ırksal ve sınıfsal kategoriler başta olmak üzere harekete geçirilen 

pek çok perde aracılığıyla belirlenir.  

 

Bu film özelinde ben de “yetişkinlik perdesi” kavramına başvuracağım. Gençleri kuşatan, onları 

yutan, seslerini kısan bir çerçeve olarak düşünebiliriz yetişkinlik perdesini. Bu perde, 

yetişkinlerin dünyasına ait imgeleri ve bu imgelere yapışan duyguları norm olanın statüsüne 

yükseltir ve “gençlerin dünyasını” bu imgelerin ürettiği çerçevelerin sınırları içerisinde 

değerlendirmeye tabi tutar.  Mavi Dalga filminin bu değerlendirme biçimine müdahale ederek 

başka bir ifadeyle yetişkinlik perdesine belirli kesikler atarak yetişkinlerin sesini kıstığını ve 

gençlerin sesine kulak verdiğini düşünebiliriz. Ancak bu sesin yetişkinlik dünyasından özerk, 

otantik bir ses olmadığını; bunun yerine yetişkinlik dünyasının kapladığı alana zaman zaman 

mesafe alabilen ve bu alandan belirli kopmalar gerçekleştirebilen bir ses olduğunu 

söyleyebiliriz. Yetişkinlerin duygu dünyasından uzaklaşıyoruz, gençlerin dünyasına dalıyoruz. 

Yetişkinler küçük birer ayrıntıdan ibaret kalıyor bu filmde.  

 

Film, genç kadınların dünyasını, “çok bilmiş” bir dilden uzak durarak bir tür merakla ve 

dikkatle çeker. Kadınların gündelik hayat içerisinde, kurdukları hayaller, beklentiler veya 

yaşadıkları hayal kırıklıkları, kırgınlıkları küçümsenmeden, tüm bunlar o dünya içerisinde ne 

kadar yer kaplıyorsa o kadar yer alır filmde. Film kadınların gündelik etkileşimlerini, sıradan 



                                                                                                213 
 

 

karşılaşmalarını çekmeye değer bularak, yetişkinlik dünyasında pek de önem atfedilmeyen ya 

da yer kaplamayan “olaylara” eğilerek, önemli meseleler ve önemsiz meseleler arasındaki 

hiyerarşiyi ortadan kaldıran bir sinema anlayışı sergiler. Önemli olanın ne olduğuna yönelik 

yeniden bir değerlendirme alanı açan, perdeyi boylu boyunca kaplayan yetişkin bakışı eğip 

büken bu tercih, feminist perspektifle de uygunluk gösterir. Kamera bu yolu daha önceden 

arşınlamış yetişkinlerin “bilgiçliğine” kulak asmaz; bunun yerine kadınlar neyi nasıl 

deneyimliyorlarsa onlara eşlik etmeyi, onların yanında yer almayı tercih eder. Yönetmenler de 

Devrim Acaroğlu ve Çağdaş Günerbüyük’le yaptıkları bir röportajda yukarıda dile getirilenlerle 

paralel bir şekilde şunu aktarırlar: “Yetişkinler gençlere bakıyor filmi olmasın istedik” (2014, 

Evrensel).  

 

Filmin fiziksel uzamında yetişkinler, çok az yer kaplar. Kapladıkları yerlerde ise 

derinleşmeyen, neredeyse birer hayalet karakter olarak yer alırlar. Bu durum film süresince 

seyirci olarak onların duygu dünyalarıyla aynı hizaya gelmemizi engelleyen birer bariyere 

dönüşür. Yönetmenler ısrarla Deniz ve arkadaşlarına bakmamızı, onların dünyalarında yol 

almamızı isterler. Yetişkinler ve kadınların karşı karşıya geldiği anlarda da bu karşılaşmaya her 

zaman genç kadınların bakış açısından yaklaşmamızı sağlar film. Üniversite tercihleri için 

rehber öğretmen Fırat’la okuldaki odasında yapılan görüşmeler, yetişkinlerin perspektifinin, bu 

sahnede Fırat’ın, nasıl kırılmaya uğradığını gösterir. Fırat’ın “seneye sizin en önemli seneniz” 

diyen otoriter sesi öğrenciler nezdinde karşılık bulmaz. Esra için önemli olan üniversitede 

arkadaşlarıyla aynı evde yaşamaktır ve tercihlerini buna göre yapacaktır. Deniz Fırat’la 

kurulabilecek olası bir ortaklık peşindedir ve bu yüzden hem sınava hangi alandan gireceği hem 

de hangi okulu tercih edeceği henüz belirsizdir. Gül, Fırat’ın ciddiyetle ifa etmeye çalıştığı 

öğretmenlik performansına “klonlanmış insanlar” hikayesiyle çomak sokar. Perin ise Fırat’ın 

önerilerini, fikirlerini hiç mi hiç merak etmez. Kafasında kendine göre bir gelecek çizmiştir 

bile. Fırat’ın altını çizerek belirttiği “en önemli sene” vurgusu, kadınların önemli gördükler i 

şeylerle çakışmaz.  Öğrencilerin bu motivasyonu masa başı otoriteyi etkisiz kılar. Hayatlarıyla 

ilgili kritik olduğu farz edilen dönemeçleri hatırlatan otoriter ses, kadınların dünyasına 

dokunmaktan uzak kalır. Bu dünyaların birbirinden kopukluğu görsel düzeyde öğrenci ve 

öğretmeni aynı kadraja sokmayarak gerçekleşir.  

 



                                                                                                214 
 

 

         
Şekil 5.14: Mavi Dalga- Fırat                          Şekil 5.15: Mavi Dalga- Deniz ve Gül 

 

Bu sahne ısrarlı bir şekilde açı ve karşı açıyla çekilir. Fırat bu karşılaşmada otoritesini korumak 

adına Perin’e öğrenci öğretmen ilişkisini hatırlatma gereği duyarken, Deniz’le ilerleyen 

bölümlerde yaşayacağı yakınlaşmada altını çizdiği bu pozisyonun gerekliliklerini unutuverir. 

Ancak Fırat’ın öğrenciler tarafından okuldaki odasında yıkılan otoritesi, bu sefer de özel 

alanında Deniz tarafından bir kez daha yıkılır. Fırat’ın Deniz’e fiziksel olarak yakınlaşma talebi 

Deniz tarafından reddedilir. Fırat’ın kadınların üzerinde uygulayabileceği öğretmenlik 

pozisyonundan gelen her türden gücü elinden alınmış olur.  

 

Film Deniz’in Fırat’la ilgili motivasyonlarına ayrıntılı bir şekilde odaklanmayı tercih ederken, 

Fırat’ın bakış açısına ise neredeyse hiç yer vermez. Fırat’ı yalnızca Deniz’in ve diğer 

öğrencilerin perspektiflerinden izleriz. Fırat’ın kendi sesini duymayız. Film, Fırat’ın hikayesini 

çok tanıdık bir yere çekerek, bu sesi kısmayı tercih etmiştir. Konumlandığı pozisyonla da 

perçinlenen bir “erkeklik hikayesi” dir bu. Film bu tanıdık hikâyeye değil, bu hikâyenin 

kadınlar tarafından nasıl bozguna uğratılabileceğine odaklanır.  Deniz bu hikâyenin bir parçası 

olmayı reddeder ve bu karşılaşmadan hasar almadan çıkar. Fırat ve temsil ettiği 

yetişkinlik/erkeklik dünyası etkisini kaybeder.  

 

5.2.4. Filmin Ses Yüzeyi 

Film ses yüzeyiyle ilgili zengin bir malzeme sunar. Öyle ki ses, karakterlerin büyüme 

hikayesine eşlik eder çoğu zaman ya da bu hikâyeyi okuma biçimimizi yapılandıran bir parçaya 

dönüşür. Diğer bir ifadeyle film büyüme hikayesini yalnızca imgelere ayrıcalık tanıyarak değil, 

ama aynı zamanda bu imgelerle karşılıklı bir etkileşim içerisine giren seslere de yer vererek 

anlatır. Filmin görüntü ve ses yüzeyleri böylelikle birbirlerini etkileyen ve izleme deneyimimizi 

dönüştüren iki yüzey olarak ortaya çıkar.  



                                                                                                215 
 

 

 

Film kendini pek çok sesin taarruzuna açık bırakır. Zaman zaman distopik bir hava yaratan 

siren sesleri, ambulans sesleri, köpek havlamaları filmin önemli bir yüzeyini kaplarken, 

karakterlerin içerisinde yer aldığı gündelik hayatın seslerine de kapatmaz kendini film. Yavaş 

yavaş ısınan kalorifer peteklerinin sesleri, damlayan suyun sesi veya diegetic/diegetic olmayan 

müziklerin, şarkıların sesleri karakterlerin dünyasına girmemizi pekiştiren seslere dönüşür. 

Özellikle filmin başından sonuna kadar duyduğumuz şarkılar, karakterlerin büyüme hikayesine 

eşlik eden ses dünyasına, bu dünyanın harekete geçirdiği duygulara açılmamızı sağlar. 

Karakterler gördükleri kadar işittikleriyle de büyürler.  

 

Filmde “1 Mart Yerel Yönetimler Bayramı” olarak adlandırılan bir törende geçen sahne filmin, 

sese ayrıcalık tanıdığı önemli sahnelerden biridir. Sahne, bir görevlinin ucuna kadar çıktığı 

yükseklik platformu üzerinden ters dönmüş bir bayrağı düzeltmesiyle açılır. Gökyüzü kapalıdır, 

gök gürültüsü sesleri duyulur ve hemen ardından gelen sahneyle beraber top atışları duyulur. 

Bir kısmı tören kıyafetleri içerisinde büyük bir kalabalık görülür. Yürüyenler, töreni izleyenler, 

birbirini arayanlar…Bu düzensiz grubun çıkardığı seslere envai çeşit başka sesler eklenir: Geçit 

töreni yürüyüşleri, bu törenlere ilişkin anonslar, top atışları, mehter marşı, uçuş yapan 

helikopter sesi, bando, at kişnemeleri ve nal sesleri…Birbirleriyle ilişkisiz, karmakarışık sesler. 

Tören, bu haliyle tam olarak bir kaosu andırır. Hatta yer yer gerilim müziğini andıran diegetic 

olmayan seslerle beraber, bir korku sahnesi izlenimi yaratır. Deniz törende kardeşi Defne’yle 

beraberdir. Ancak Defne öğretmenini bulmak için Deniz’in yanından hızlıca koşarak ayrılır. 

Deniz tören boyunca Defne’yi arar. Bu arayış içerisinde Deniz, yönetmenlerden (Kayan ve 

Dadak, 2014, Evrensel) Balıkesir’e özgü olduğu öğrenilen “Tülütabak” olarak adlandırılan 

karakterlerle karşılaşır. Balıkesir’in “düşmandan” kurtuluşunu simgeleyen bu karakterler, 

törenlerde boy gösteren mitik karakterlerdir. Bunlar, çocukları korkutarak çocukların yüzlerine 

kömür sürerler.  Deniz bir süre bu karakterlerden kurtulmaya çalışır ama yine de yüzüne kömür 

sürülmesine engel olamaz. Başka bir ifadeyle bedensel sınırlarının ihlal edilmesine karşı 

koyamaz. Kömür içerisindeki yüzüyle Defne’yi aramaya devam eder. Bu arayış içerisinde 

kamera onu yakın hizadan ve hareketli bir şekilde çoğunlukla arkadan takip eder. Bu takip 

sahnesiyle, Deniz’in kalabalık içerisindeki sıkışmışlığını, baş dönmesini hissederiz.  

 



                                                                                                216 
 

 

  
Şekil 5.16: Mavi Dalga- Deniz 

 

Kaosu andıran bu töreni, tüm bu kakofoniyi yetişkinlik perdesinin ses yüzeyleri olarak 

düşünebiliriz. Deniz’in içerisine düştüğü, yer yer yolunu kaybettiği ve bir arayış içerisinde 

olduğu bir yüzeye denk düşer bu. Defne’yi arayış bir taraftan çepeçevre sarmalandığı 

yetişkinlik dünyası içerisinde kendini arayışı simgeler. Bu dünyanın onu ne şekilde kuşatmış 

olduğu Tülütabak’lar tarafından etrafının sarıldığı ve bedensel temasa maruz kaldığı, 

sınırlarının ihlal edildiği anlar üzerinden takip edilir. Deniz maruz kaldığı tüm bu karmaşa 

içerisinde kendi sesini arar gibidir. Karmaşa, Deniz’in üstüne üstüne gelir, başını döndürür. 

Yönetmenler Deniz’in Defne’yi bulmasını, sembolik düzeyde ise kendi sesini bulmasını, tek 

başına değil, Perin’in yardımıyla gerçekleştirmesini sağlarlar. Tören alanı içerisinde Defne’yi 

bulan ve onu eve getiren Perin olur. Deniz onlarla evde karşılaşır ve çok büyük bir rahatlama 

yaşar. Zira Defne’yi kaybettiğini düşünmüştür. Yönetmenler Defne’nin bulunmasında Perin’i 

araya koyarak, kadınlar arası yardımlaşmaya, iş birliğine işaret ederler ve sembolik düzeyde 

kadınlara, kendi seslerini bulmada diğer kadınları işaret ederler. 

 

Filme ait olan bahsi geçen yukarıdaki sesler, ilişkilendiği imgeleri pekiştiren ya da bu imgelerin 

işaret ettiği dünyayı güçlendiren seslerdir. Film bu seslerin yanı sıra, imgeyle antinomik bir 

ilişkiye giren seslere de açar kendini. Diğer bir ifadeyle yönetmenler yer yer ses ve imge 

arasındaki bütünlüğü, uyumluluğu bozarlar. Bu durum ses ve imgenin birbirleriyle bütünleştiği 

anlardan, daha farklı duyguların ortaya çıkmasını sağlar. Örneğin konuşmasına rağmen birinin 

dudakları hareket etmeyebilir. Karakterin yüzünde kendi sesi dolaşır ancak yüzü, bu sesin 

çıkmasını sağlayan fiziksel gerekliliklere riayet etmez. Burada yüzün yani imgenin ve sesin 



                                                                                                217 
 

 

hikayeleri birbirinden ayrışır ve çoğu zaman birbirine karşıt bir şekilde işlemeye başlar. Filmde 

böylesi bir ana tanık oluruz.  

 

Kendi apartmanının önünde Deniz’le karşılaşan Fırat, Deniz’i üniversite tercihleriyle ilgili 

konuşmak için eve davet eder. Beraber eve girerler, kahve eşliğinde sohbet ederler. Deniz 

babasının iş anlayışını eleştiren bir şeyler söylüyordur. Kamera Deniz konuşmasını sürdürürken 

Fırat’ın Deniz’in yüzünde dolaşan bakışlarına odaklanır. Deniz’in söyledikleriyle hiç 

ilgilenmiyor gibidir, başka şeyler düşünüyordur. Deniz cümlesini bitirdikten sonra kısa 

süreliğine oluşan sessizlik anında kamera, hala Fırat’ın bakışlarında durur ve sonra Deniz’in 

bakışlarına keser. Sessizlik anını Deniz’in sesi bozar ama bu ses Deniz’in yüzünde az önce 

oluşan ifadeye müdahale etmez. Deniz konuşmasına rağmen, dudakları hareket etmez; ses bir 

şeyler söyler fakat, Deniz’in yüzündeki ifade bambaşka şeyler aktarır. İmge, biraz önce her ne 

olduysa ona takılı kalmış gibi görünür. Zaman ilerlese de bir şeyler kendi “geçmiş zamanını” 

sürdürmekte ısrar eder gibidir. Arka planda görünmeyen saatin tik taklarını duyarız. 

Görünmeyen imgeden yayılan ses, görünen imgelere müdahale etme kudreti gösteremez. Bu 

an, Fırat’ın konuşmanın başında psikolojik danışmanlık ve rehberlik yerine psikolojik destek 

ve rehberlik diyerek yaptığı hatayı düzeltmesiyle bozulur. Bu, Fırat’ın da mevcut yaşanılan 

anda değil, başka bir zaman dilimi içerisinde dolaştığını gösterir. Tekrardan imge ve ses 

uyumluluğuna dönülür. Ancak kısa bir süre sonra ses yine bedenden koparılır ve benzer 

bakışların harekete geçirildiği yüzey üzerinde bir kez daha dolaşmaya başlar. Bu anlar, iki kişi 

arasındaki uyumsuzluğa, ses üzerinden, sesin imgeye ayak uydurmaya direnç göstermesi 

üzerinden, yaklaşan anlardır.  Deniz ve Fırat’ın ortak bir dil kuramamaları, birbirinden farklı 

dünyaları diğer bir ifadeyle imkânsız yan yanalıkları ses ve imge arasında da bir bütünlük 

oluşturmayı mümkün kılmamış gibidir. Ses ve bedeninin birbirlerine bu eklemlenememe hali, 

Deniz’in gitmek istediğini ifade etmesiyle sonlanır.  

 

Ses ve imge arasındaki bu ilişkilenme biçimi, gördüğümüz ve duyduğumuz şeylerin 

uyuşmazlıklarını, daha doğru bir ifadeyle birbirlerini tamamlayamadıklarını, birbirlerinden 

farklı hikayeler aktardıklarını işaret eder.  Ses, gördüğümüz şeylerin bütünlük varsayımını 

tekrar tekrar müzakere etmemiz gerektiğine ya da gördüğümüz şeylerin zaten en baştan beri 

hep eksik bir anlatı olduğunu hatırlamamıza alan açar. Filmde ses, meslek seçimi, ailenin bu 

seçimlere yaklaşımı şeklinde bir şeyler aktarırken imge, bakışlardan hareketle bir sevişme 

ihtimali ya da ilişki ihtimali, olur mu olmaz mı düşünceleri üzerine kapanmış gibi görünür. 

Sinema düzleminde imge ve ses üzerinden harekete geçirilen bu tamamlanmamışlık, bütünlük 



                                                                                                218 
 

 

ve ahenkten yoksunluk, sinemasal yüzeylerin nasıl işleyebileceğiyle ilgili önemli bir iç görü 

sağlarken, aynı zamanda öznellik meselesine de derinden bağlanır.  

 

5.2.5. Arkadaşlığın Sağaltıcı Dünyası 

Deniz’in hikayesini merkeze taşıyan film, bu hikâye içerisinde arkadaşlarıyla yaşadığı 

deneyimlere ise ayrıcalıklı bir yer tahsis eder. Diğer bir ifadeyle Deniz’in hikayesini çoğunlukla 

arkadaşlarıyla olan etkileşimleri çerçevesinde takip ederiz. Ne ailesiyle ne de Kaya’yla ya da 

Fırat’la olan ilişkisi ön plandadır. Bu ilişkiler Deniz’in büyüme hikayesine katkı sağlasa da bu 

sürece en çok üç yakın kadın arkadaşının, Esra, Gül ve Perin’in, dahil olduğunu görürüz. 

Büyümeyi beraber keşfederler.  

 

Film boyunca dört arkadaşın birbirleriyle keyifli vakit geçirdiklerini, eğlendiklerini; gündelik 

şeyleri, yeni bir şarkıyı beraber deneyimlediklerini; geleceğe dair planlar kurduklarını ve bu 

planlar içerisine de birbirlerini dahil ettiklerini görürüz. Kadrajlarda çoğunlukla yan yanadırlar. 

Yan yanalık arkadaşlıklarına, hiyerarşik olmayan ilişkilenme biçimlerine işaret eder. Kadrajlar 

dört kadını içerisine alacak şekilde geniş tutulmuştur. Bu kadrajlara aralarındaki ahengi, 

simetriyi bozacak herhangi bir sevgili dahil olmaz.  

 

 

  
Şekil 5.17: Mavi Dalga- Deniz, Gül, Esra ve Perin 

 

Filmin finaline doğru deniz kenarında eğlendikleri sahne, yan yana yer aldıkları pek çok kareyi 

içerir. Deniz’in dalgaları ve uçsuz bucaklığı, kendi gençlik dalgalarıyla ve önlerinde duran 

sınırsız ihtimallerle paralellik oluşturur. Telefondan çalan şarkıya eşlik ederler, hep bir ağızdan 

yüksek sesle şarkı söylerler. Beraber şarkı söylemek kadınlara, bu dünyaya şarkının duygu 



                                                                                                219 
 

 

evreniyle kesişen, içerisinde ortaklaştıkları bir söz bırakmaya olanak tanır. Bu söz, denizin 

maviliğini görmeyi; şiirleri, şarkıları ve masalları duymayı salık verir. Diğer bir ifadeyle 

dünyaya daha aydınlık bir yerden bakmayı önerir.  

 

Biçimsel düzeyde kadraj içerisindeki yakınlıkları, şarkı bittikten sonra birbirlerine “itiraf 

ettikleri” sırlarla daha da çok pekişir. Deniz Kaya’yla yattıklarını söyler. Arkadaşlarının buna 

tepkisi “biz anlamıştık zaten” düzeyinde olur. Bu, onlara göre üzerinde pek fazla durulacak bir 

mesele değildir. Ayrıntıları kimse merak etmez. Hemen ardından Perin, Balıkesir’e neden 

taşındıklarını itiraf eder. Hem sınıf tekrarı yapmak zorunda kalmıştır hem de onun deyişiyle 

hakkında laf çıkarılmıştır. Yine hiç kimse Perin’in hakkında çıkarılan lafları merak etmez. 

Bunun yerine Deniz “hep sen mi onları takip edeceksin, biraz da onlar sana uysun” diyerek 

odağı “laf çıkarma” meselesinden yetişkinlerin gençlerin hayatına yön verme gücüne yönelik 

eleştiriye kaydırır. Böylelikle Perin’in hissedebileceği olası suçluluk duygusunu da bertaraf 

etmiş olur. Perin’in ardından Gül de arkadaşlarına kalçasına yaptırdığı dövmeden bahseder ve 

onlara bu dövmeyi gösterir. Benzer şekilde kimse Gül’ün neden kalçasına dövme yaptırdığını 

sorgulamaz. Tam aksine herkes bayılmıştır bu dövmeye. Bu sahne, kadınların arasındaki 

ilişkide çoğunlukla yetişkinler dünyasında maruz kaldıkları yargılama, küçümseme veya 

değersiz hissettirme gibi davranış biçimlerinin yer almadığını gösterir. Yetişkinler dünyasına 

ait hiyerarşik değerleri kendi ilişkilerinde yeniden üretmezler. Tam aksine bu dünya 

içerisindeki hırpalanmışlıklarını tamir etmeye, bu dünyada kendilerine tahsis edilen yerleri 

birbirlerine tutunarak genişletmeye çalışırlar. Yani arkadaşlıklarının birbirlerine iyi gelen, 

şifacı bir tarafı vardır. Kimse yaptığı veya yapmadığı şeyler üzerinden yargılanmaz.  

 

Dört kadının arkadaşlığında şarkılar, önemli bir yapıştırıcı görevi görür. Filmin başlarında 

Deniz, arkadaşlarına kulaklıktan She Past Away grubunun “Kasvetli Kutlama” şarkısını 

dinletir. Şarkı, renklerin solduğundan, seslerin sustuğundan, ruhların çürümüşlüğünden, 

sahteliklerden, maskelerden ve tüm bunlar içerisinde boğulmuş olmaktan bahseder. Şarkının 

sözlerinin yanı sıra post-punk ve gotik rock etkileşimli yapısı, mevcut düzene, bu düzeni 

yapılandıran yetişkinler dünyasına bir isyanı yankılar. Film içerisinde dört kadının, doğrudan 

ve gürültülü bir şekilde bu dünyaya isyan ettiklerini görmeyiz. Yönetmenler kadınların isyan 

biçimlerini, kameranın “ağırbaşlı” bir şekilde eşlik ettiği filmin biçimsel düzeyiyle aynı hizaya 

getirirler.  Diğer bir ifadeyle kadınların isyanlarını şarkılar üzerinden, çok fazla gürültü patırtı 

koparmadan ortaya koymalarını sağlarlar. Kadınlar, şarkılar üzerinden ortak bir dünyayı 

paylaşırlar. Yönetmenler filmin sonlarına doğru bu sefer bir başka şarkı üzerinden kadınların 



                                                                                                220 
 

 

isyan ettikleri şeylere karşı ne önerdiklerini, nasıl bir dünya hayal ettiklerini tasvir ederler.  

MFÖ’nün “Bazen” adlı şarkısıdır bu. Dünyanın halihazırda sahip olduğu güzelliklere bakmayı, 

kavgayı, gürültüyü değil, şiirler okumayı, şarkılar dinlemeyi öğütleyen bir şarkıdır. Şarkının 

biçimsel düzeyiyle de uygun bir şekilde isyanlarının da kısmen yatıştığını ya da daha doğru bir 

ifadeyle nasıl bir hayat yaşamak istediklerini artık dile getirebildiklerini görürüz. Bu, aynı 

zamanda yetişkinlik dünyasına adım atmaya hazırlanan kadınların bu dünya içerisinde yavaş 

yavaş yerlerini bulduklarına, etraflarındaki karmaşıklığı biraz daha sadeleştirmeye 

başladıklarına işaret eder. Bunu ise tek başlarına değil, arkadaşlıklarının yarattığı imkanlarla 

gerçekleştirirler. Böylelikle filmin sonlarına doğru artık kadınların da yavaş yavaş 

“büyüdüklerini” anlarız.  

 

5.2.6. Seyir Deneyimi 

Film kendi büyüme hikayemizle de yeniden ilişkilenmemize, hafızamızda yer alan parçaları bu 

sefer film üzerinden yeniden eşelememize ve bu parçalardan yeni bağlantılar, yeni duygular 

devşirmemize de olanak sağlıyor kanımca. Bu yeni bakış aynı zamanda filmde yer alan 

kadınların deneyimlerini de yeni bir çerçeveyle, film imgelerini kendi hafızamızdaki imgelerle 

beraber, değerlendirebilmemizin önünü açar. Burada karşılıklı bir şekilde hem bizim filme hem 

de filmin bize bir müdahalesi söz konusudur. Başka bir ifadeyle “sinemanın bize ne yaptığı ya 

da bizim sinemayla ne yaptığımız” (Arslan, 2020: 36) soruları iş başındadır.  

 

Filmde başta Deniz karakteri olmak üzere dört kadın karakterin hasarsız bir şekilde yumuşak 

geçişlerle içerisinden geçtikleri bir büyüme hikayesi izleriz. Hayatlarını karmaşıklaştıran büyük 

sıkıntılarla, çözülemeyen sorunlarla, aile içi çatışmalarla boğuşmazlar. Diğer bir ifadeyle 

hayatlarını kötü yönde etkileyecek hasarlı bir bağları yoktur. Büyüme hikayelerine ekonomik 

problemler ya da kendi kontrollerini aşan başka türlü toplumsal meseleler dahil olmaz. 

Karakterler arasında da büyüme hikayelerine eşlik eden yumuşak geçişlere paralel bir şekilde 

keskin toplumsal fark biçimleri görmeyiz. Her dört karakter de birbirine benzer sınıfsal 

konumları ve aşağı yukarı benzer dünya görüşlerini paylaşırlar. Büyüme deneyiminin bu 

“yumuşaklığı”, etrafıyla kurduğu “denge” ve “uyumluluğu”, kişisel hafızamın önüne 

geçilemeyecek bir şekilde harekete geçirdiği, tüm izleme deneyimim süresince iş başında olan, 

bu deneyimi baştan aşağı kat eden bir duygunun açığa çıkmasına yol açar. “Eşitsiz” bir şekilde 

büyümenin doğurduğu bir tür haksızlığa uğrama duygusudur bu. Diğer bir ifadeyle büyümeye 

ilişkin iyi ve kötü karşılaşmaların, bu karşılaşmalarla gerçekleşen deneyimlerin, hayata 

bağlanma noktalarının adaletsiz tasnifinin harekete geçirdiği ve filmi kat ettiği bir duygu 



                                                                                                221 
 

 

dolaşımından söz ediyorum. Bu duygu, büyüme deneyiminin içerdiği tarihsel/yapısal 

asimetrilere ve bu asimetrilerin geleceği belirleme kudretine ilişkin bilgiyi de barındırır 

içerisinde. Kendi büyüme deneyimiyle bu asimetriye işaret eden Hazal Halavut şunları aktarır: 

 

Bilmediğimiz ve bilmezden geldiğimiz nice vahşetler yaşanıyordu ülkenin her yerinde. Ülkenin 

batısındaki çocuklardık. Savaş uzağımızdaydı. Uzağımızda ve çok karışıktı. Köyleri kim 

yakıyordu, kim kimi neden öldürüyordu, “Doğulular” her yere göç etmişti, başka İstanbul yoktu, 

kıro kime denirdi, İbrahim Tatlıses ne çok şeydi, belediye çöp kutularını niye kaldırmıştı, savaş 

bizim buralara gelince terör mü olmuştu, elinde şu siyah poşeti tutan esmer adam yoksa otobüsü 

bombalayacak mıydı, bütün Doğulular Kürt müydü? Anadolu lisesi ve kolej sınavlarına 

hazırlanır, Yonca Evcimikli, Tarkanlı, Tayfunlu Türkçe pop dalgasıyla neşemizi bulurken 

90’ların ilk yarısı geçivermiş, ikinci yarıda gazeteler ve giderek çoğalan televizyon kanalları 

bağır bağır bir propagandayla bütün sorulara net cevaplar vermeye başlamıştı (Hazal Halavut, 

2013).   

 

Ülkenin batısı ve doğusu arasındaki büyüme hikayelerini yapılandıran asimetrik fark, film 

izleme deneyiminde- benim deneyimimde olduğu gibi- doğudan batıda geçen bir büyüme 

hikayesine bakışı da yapılandırır. Bu bakış, “yumuşaklık”, “denge” ve “uyumluluğun” 

tasnifindeki asimetrinin yarattığı kırılmayı taşır üzerinde. Halavut’un bahsettiği 90’ların 

büyüme hikayelerine eşlik eden Yonca Evcimikli, Tarkanlı şeklindeki sıradan sesler, 

coğrafyalar farklılaştıkça yerini başka türlü seslere, çoğunlukla buyurgan, otoriter ve öldürücü 

seslere bırakıyor. Büyüme hikayelerini kuran ses düzeyindeki bu farklılıklar, hem kendi 

hikayemize hem de “başkalarının” hikayesine bakışımıza yön veriyor. Ancak yine de bu bakışa 

eşlik eden duygu dolaşımı, kişisel tarihe verimsiz bir alan olarak düşünülebilecek bir tür 

mağduriyet perspektifiyle tekrar tekrar tutunmak biçiminde değil, filmin sağladığı çok uzak 

olan deneyimlerle de birlikte hareket ederek, bu deneyimlere de açılarak ya da belirli 

ortaklıklara dikkat kesilerek de gerçekleşir.  

 

Filmden hareketle ortaya çıkan bu duygu dolaşımı, yönetmenin kurduğu dünyayla seyircinin 

ne şekilde ilişkileneceği ve bu dünyaya nerelerden bağlanacağı konusunda seyircilerin bir tür 

“özgürlükler alanına” da sahip olduğunu gösterir. Diğer bir ifadeyle pek çok filmin, yönetmenin 

kontrolünü aşan, öngörülemeyen dünyalara kapı aralayan ve seyircinin buralarda özerkliğini 

konuşturabildiği bir “fazlayı” ortaya çıkardıkları söylenebilir.  

 

 



                                                                                                222 
 

 

5.3. Toz Bezi: Kadınlık Halleri, Karşılaşmalar ve Hayat Tutamakları 
 

Evlere temizliğe giden iki gündelikçi kadının, Nesrin (Asiye Dinçsoy) ve Hatun’un (Nazan 

Kesal), hikâyesine odaklanan Toz Bezi, kadınlar arası ilişkilere, dostluğa, dayanışmaya, iktidar 

mücadelelerine ve sınıf ile kimlik eksenli gerilimlere şehir hayatından bakarak dokunan ve bu 

doğrultuda çok katmanlı okumalara alan açan, birden fazla ekseni aynı anda kesen bir film. 

Film, kadınlar arası deneyimleri içerisinde yer aldıkları bağlamlardan koparmadan, bu 

bağlamların kesişimseliklerini hesaba katarak ve ortaklıklar kadar farklılıkları da kapsayarak 

görüntüye getirir. Bu çerçevede film, iki gündelikçi kadının katmanlı deneyimlerine sinema dili 

içerisinde bir ses kazandırır.  

 

Türkiye sinemasında gündelikçilerin görünürlük kazandığı belli başlı filmlerden söz etmek 

mümkün. Bunlardan biri Bir Hizmetçi Kızın Hatıra Defteri (Nejat Saydam, 1963) adlı filmdir. 

Film zengin evlerde hizmetçilik yapan Zeynep’in (Fatma Girik) bu evlerdeki deneyimlerini 

merkeze alarak başlasa da belirli bir süre sonra hikâyenin odağı bir aşk ilişkisine ve bu ilişki 

çerçevesindeki çatışmalara kayar. Diğer bir ifadeyle hizmetçilik pozisyonu filmin ana meselesi 

olma şansını sürdüremez. Yine Yeşilçam’da kapıcılık mesleğiyle, zengin oğlan-fakir kız 

çatışmasıyla ya da besleme/hizmetçi meselesiyle ev işçiliği deneyimini belirli açılardan 

görüntüye getiren filmlere rastlanır, ancak bu deneyim filmlerin ana eksenine yön verebilecek 

derinlikte resmedilmez. 70’ler Türk filmlerinde kentin çeperlerinden, gecekondu 

mahallelerinden, zengin semtlere günübirlik temizliğe giden kadın karakterlerle karşılaşırız. 

Örneğin Sultan (Kartal Tibet, 1978) filminde sabahın erken saatlerinde beraber yola çıkan, 

dolmuş kuyruklarında bekleyen ve her biri ayrı evlere dağılmak üzere dolmuşta yolculuk yapan 

kadınları görürüz. Kadınların bu evlerdeki deneyimlerine ise pek fazla tanık olmayız. Sultan’ı 

(Türkan Şoray) yalnızca jenerikte ve filmin sonlarına doğru çok kısa bir sahnede çalıştığı evde 

temizlik yaparken izleriz. Bunun dışında Camdan Kalp (Fehmi Yaşar, 1990) filminde Kiraz 

(Şerif Sezer) karakteri, Büyük Adam Küçük Aşk (Handan İpekçi, 2001) filminde ise Sakine 

(Füsun Demirel) karakteri akıllarda yer tutan ev işçileridir. İlk filmde Kiraz, ana karakter 

Kirpi’nin (Genco Erkal) hayata ve yaptığı işe dair bunalımları ve çıkmazlarının gölgesinde 

kalırken, ikinci filmde yer alan Sakine ise filmin iki ana kahramanı olan Hejar (Dilan Erçetin) 

ve Rıfat Bey’in (Şükran Güngör) ilişkilerinin bir yardımcı unsuru pozisyonunda kalarak kendi 

hikâyesinin faili olmaktan mahrum bırakılır. Buna göre Kiraz’ın öznelliği, yaptığı işten ziyade 

kocasıyla olan ilişkisi üzerinden, Sakine’nin öznelliği ise yine işi üzerinden değil Rıfat Bey ve 

Hejar’la olan bağı ve ilişkilenme biçimi çerçevesinde kurulur.  



                                                                                                223 
 

 

Hizmetçilik yapan bir karakteri merkeze taşıyan filmlerden biri ise Fazilet (İrfan Tözüm, 1990) 

filmidir. Filmin ana karakteri Fazilet (Hülya Avşar) küçük yaşta zengin bir aileye 

hizmetçi/besleme olarak verilir. Fazilet evlenene kadar bu evde yaşar, evlendikten sonra da 

temizlik için her gün bu eve gelmeye devam eder. Ev sahibi Alev Hanım (Merih Akalın) kentli, 

eğitimli bir kadındır ve çocuklara bale dersi verir. Fazilet ise kendi köylüsü bir inşaat işçisiyle 

evlidir ve yaşadığı hayattan memnun değildir, yoksulluk onu mutsuz eder. Alev Hanım’ın evi, 

yaşam biçimi, sahip oldukları Fazilet’i büyüler, onun gibi olmayı hayal eder. Film de büyük bir 

oranda Fazilet’in kendini Alev olarak hayal ettiği gündüz düşlerine dayanır. Bu düşler zaman 

zaman Fazilet’i gerçek hayattan koparacak kadar şiddetlenir. Alev’in sahip olduğu ayrıcalıklar 

karşısında Fazilet, bir tür haksızlığa uğramış duygusu içerisinde Alev’e karşı hem öfke duyar 

hem de ona özenir. Bu hayatı Alev’in değil, kendisinin yaşaması gerektiğine inanır. Film, bir 

temizlikçinin temizliğe gittiği zengin evlerinde yaşayabileceği çatışmaları, içsel 

hesaplaşmaları, duygusal gelgitleri resmeder. Bu durumu deneyimleyen Fazilet, kendi evi ve 

Alev’in evi arasında içerisine girdiği farklı kimliklerle bir kişilik bölünmesi yaşar. Kırılan ayna 

imgesiyle filmin son sahnesi de bu bölünmeye işaret eder. Fazilet pek çok açıdan dışarıda akan 

hayata karışmak isteyen, başka türlü bir hayat düşleyen Nesibe (Benim Sinemalarım) 

karakteriyle de ortaklık kurar.  

 

80’lerin kadın filmlerinde ise gündelikçi kadınların hikayelerine neredeyse hiç rastlamayız. Bu 

kadınlar, kentli kadınları odağına alan kimi filmlerde bir görünüp bir kaybolan çoğu zaman 

isimsiz karakterlerdir. Kimi zaman da neredeyse kadraja tesadüfen girerler ya da esas karakterin 

zengin olduğunu vurgulamak adına işlevselleştirilirler. Çalınan kapıyı açarlar, telefona 

bakarlar, kahve servisi yaparlar. Örneğin 80’lerin kadın filmlerinin iki önemli örneği olan Dul 

Bir Kadın ve Dağınık Yatak filmlerinde ana karakterlerin ikisi de evlerinde birer kadın 

çalıştırırlar. İlk filmde bu kadın karakterin ismini duyarız. İsmi Aysel olan karakter filmin 

hemen başında görünür. Bu sahnede filmin ana kahramanı Suna (Müjde Ar), Aysel’i (Füsun 

Demirel) yüksek sesle radyo dinlediği için azarlar. Diğer film Dağınık Yatak’ta ise çalışan kadın 

isimsizdir, yalnızca birkaç kere hizmet ederken görülür. Yine 80’lerden Asılacak Kadın (Başar 

Sabuncu, 1986) adlı filmde de bir besleme/hizmetçi karakteriyle karşılaşırız. Film anlatısını 

ismi Melek (Müjde Ar) olan bu karakter etrafında inşa eder. Filmin tamamında neredeyse sessiz 

kalan, ara ara iç sesini duyduğumuz Melek, başkalarının onun hayatı üzerinde uyguladığı baskı 

biçimleriyle oradan oraya savrulur. Bu baskılarla hayatını yönlendiremeyecek kadar 

güçsüzleştirilen Melek, filmin sonunda da işlemediği bir cinayetten sorumlu tutularak idama 



                                                                                                224 
 

 

mahkûm edilir. Film, Melek’i sonuna kadar kurban pozisyonunda asılı tutar, onu eyleme 

kudretinden mahrum bırakır.   

 

Tüm bu örnekler Türkiye sinemasında gündelikçi/hizmetçi/besleme gibi kadınlarla 

özdeşleştirilen deneyim alanlarına ilişkin belirli resimler sunarlar. 2000 sonrası bir örnek olarak 

Toz Bezi filmi ise bu resmi derinleştirerek, pek çok sorgulama alanının açılmasına imkân tanır. 

Film gündelikçilik olarak tarif edilen işin çatışma hatlarına yakından bakar ve karakterleri de 

bu çerçevede inşa eder. Kadınlar arası deneyimleri pek çok eksende görüntüye getiren film, bir 

taraftan kadınlar arası arkadaşlığın potansiyelleri üzerine düşünmeye, öte taraftan ise sınıfsal 

ve kültürel farklardan doğan iktidar ilişkilerine odaklanmaya imkân tanır. Bunun yanı sıra film, 

bu deneyimler ekseninde toplumsal cinsiyet kimliğinin kurgulanma biçimlerini, yapısal 

eşitsizliklerin hangi gündelik etkileşimlerle ortaya çıktığını ve “doğru kadınlık” anlatısına 

yönelik söylemlerin referans noktalarını analiz etmeyi mümkün kılar. 

 

5.3.1. Kültürel Perdeye Müdahale/Etik Karşılaşma 

Temsil düzeneğinin bir parçası olarak filmler dünyadan belirli kesitler koparırlar. Bu kesitler, 

kesitlerin içerisindeki bağlantılar tekrarlandıkça ve tekrarlar “psişik olarak olumlandıkça” 

(Silverman, 2006: 69) normatif etkiler yaratırlar. Yani kısmi olmalarına rağmen dünyaya ait 

belirli parçalar normatif bir statü elde ederler. Bu statü içerisine yerleştirilen parçalar 

idealleştirilirken geriye kalanlar ise değersizleştirilir. Toplumsal farkları betimleyerek kültürel 

imge repertuarını oluşturan bu işleyişi Silverman, kültürel perde olarak tanımlar. Ancak 

Silverman perdeyle oynamanın, ona müdahale etmenin mümkün olduğunu düşünür. Perdeye 

müdahale, değerin yeniden dağıtımı şeklinde gerçekleşir. Dağıtım, değersizleştirilmiş olanlara 

değer tahsis edecek şekilde onları, “aydınlatmayla”, “ışıklandırmayla” sağlanır.  Silverman bu 

süreci “etkin idealleştirme” olarak tanımlar: “kültür perdesinin ideal olarak dayattığına körü 

körüne ve istenç dışı bir şekilde uymayı değil, yozlaştırılmış imgelerle zoraki aynı hizaya 

gelmeye uzun süredir alışmış bedenleri parıltılı bir ışıkla aydınlatmak” (125). Yani “kültür 

perdesinin karanlık köşelerini” (128) aydınlatmak.  

 

Silverman’ın kültürel perde olarak tanımladığı şey, Ranciére’de “görünürlük düzeneği” olarak 

çıkar karşımıza. Bu, “temsil edilen bedenlerin statüsünü ve ne tür bir dikkati hak ettiklerini 

düzenleyen” (2015: 91) bir düzenektir. Ranciére de tıpkı Silverman gibi bu düzeneğe müdahale 

edilebileceğini yani “görülür, söylenilir ve düşünülür olanın yeni rejimini; hatta buradan 

hareketle mümkün olanın yeni bir görüntüsünü çizen” (95) “yeni bir görünürlük düzeneği” 



                                                                                                225 
 

 

oluşturulabileceğini, “mümkün olanın manzarasının değiştirilebileceğini” (96) düşünür. Bu, 

“ilişkilerin dağılımını” ve “bedenlerin yerlerini” (90) dönüştürmekle, diğer bir ifadeyle 

bedenleri aydınlatmakla, onları etkin bir şekilde idealleştirmeyle mümkündür.  

 

Ancak Silverman’ın bahsettiği idealleştirme ötekini sınırsız iyiliklerle donatıp, onu kolayca 

sevilir kılmak değildir. Öteki olma pozisyonunu sorunsallaştıracak bir şekilde sevilir kılma 

düzeneğinin koordinatlarına müdahale etmektir. Bu, kendi cismani egomuzdan yükselen sesi 

kısmayı ve diğer dünyaya dikkatli bir yönelimi, o dünyanın her katmanına, çelişkilerine, 

çatışmalarına, arzu akışlarına, belirsizliklerine kulak açmayı, o dünyanın içerisinde dolaşmayı, 

o dünyaya doğru açılmayı gerektirir. Ranciére (2019) bunu şöyle tarif eder: 

 

“Görmeyi öğrenmekse, bakışı bildik işleyişinden çıkarmayı öğrenmektir. Bunun içinse 

mesafeyi ortadan kaldırmak, sokağa inip ‘her şeyin sınırsız olduğu’ dışarıda kaybolmak, bakışı 

çerçevelenmeye izin vermeyen şeylere, bakışa temas edip çarpan, merak uyandırıp tiksinti 

yaratan şeylere maruz bırakmak gerekir” (56-7).  

 

Yukarıda dile getirilenlerden hareketle Toz Bezi filminin iki gündelikçi kadının hikayesini, “iki 

gündelikçi” şeklindeki betimlemeyi hemencecik hazmedilebilir bir çerçeveden kopararak; 

açılmalara, saçaklanmalara imkân tanıyarak kültürel perdeye, görünürlük düzeneğine müdahale 

ettiğini düşünebiliriz. Film, iki kadının hareket alanları içerisindeki diğer insanlarla, şeylerle ve 

birbirleriyle olan temaslarını derinlemesine eşeleyerek yol alır. Tüm bu temaslar iki kadına 

yönelen bakışta yeni çerçevelerin oluşmasına, yeni bağlantıların inşa edilmesine olanak tanır. 

Bakışımızı tek bir noktaya, her şeyi açıklamaya muktedir görünen tek bir eksene odaklamamız 

imkânsızlaşır. İki kadının arzularına, hırslarına, öfkelerine, hayallerine doğru sürükleniriz.  

  

Film tam da eşelediği bu katmanlılık haliyle etik bir karşılaşmaya alan açıyor. Seyircisini 

gündelikçi denilen bir öznelliğe yapışan yapısal asimetrileri görmeye maruz bırakıyor, 

rahatlıkla herhangi bir çerçeveye yerleştirilemeyen çoklu pozisyonları tanımaya zorluyor. Her 

çerçevenin kısmi olduğunu hatırlatıyor. Nesrin ve Hatun ne yalnızca Kürt ne yalnızca 

gündelikçi ne de yalnızca göçmen iki kadındır. Bu kısmilikler arasında ne şekilde dikişler 

atılabileceğini ise seyirciye42 bırakır film.   

                                                        
42 Burada vurgulanmak istenen “seyircinin özerkliğidir”. Bu özerklik, “tarihsel, politik veya ahlaki olarak önceden 
hesaplanmış bir etkinin öngörülmesinin reddidir; böyle bir etkinin üretilmesini sağlayan estetik ayrımın hesaba 
katılmasıdır” (Arslan, 2020: 24). Seyirci, “seyrettiğini kendi diline tercüme etme kabiliyetine ve kudretine” sahiptir 



                                                                                                226 
 

 

 

Arslan (2020) film ile seyircinin karşılaşmasından doğan etik alanı şöyle tarif eder: “Filmler 

gündelik gerçekliği kesinti ve bozulmaya uğrattıklarında, gündelik gerçekliği çıplak gözle 

görmemizi sağlayarak değil, başka türlü gördürebilen mercekler ve gözlükler icat ettiklerinde, 

bizi ikamet ettiğimiz yerden koparabilecek etik karşılaşmalara imkân verebiliyor” (9). Toz Bezi 

filmi gündelikçi iki kadına bakışta böylesi bir kırılmaya alan açar. Gündelikçilik derken akla 

hemen gelen belirli çerçeveleri tekrar gözden geçirmemize kapı aralayarak, bu deneyim alanına 

yönelik sınırları daha geçirgen, daha çelişkili ve çoklu çerçeveler oluşturmamıza imkân tanır. 

Ancak bunu, mevcut dünyayı tanıma kabiliyetimizi genişleten bir kendine yatırım biçiminde 

değil, daha kırılgan olanlarla, “ötekinin yargısına ve bakışına herkesten daha fazla açık 

olanlarla” (84) ilişkimizde kapladığımız yeri tekrar gözden geçirmemizi sağlayarak yapar. 

Örneğin asimetrik iktidar ilişkilerinin örgütlenmesinde kendimize ait parçaları da görmemize 

imkân tanıyacak bir şekilde zaman zaman ayrıcalıklı olanın perspektifine yerleştirir bizi. Filmin 

yarattığı dünya içerisinde ne yalnızca iyiliklerle donatılmış iki gündelikçi kurban pozisyonu ne 

de kötülüklerle sarmalanmış işveren pozisyonları vardır. Kimi zaman gündelikçilik denilen 

çelişkili alana doğru açılırız, kimi zaman da işverenlerin dağıttığı “iyiliklerle” ortaklaşırız. 

Belki de Nesrin ve Hatun’dan daha fazla zaman zaman Ayten’le ya da Aslı’yla olan 

benzerliklerimizi hatırlarız. “Başkalarının kaybolmasındaki”43 sorumluluğumuzu, bu 

kayboluşa yaptığımız katkıları görmeye zorlanırız.  

 

5.3.2. Kırılma Hatları 

Film işveren ve gündelikçi44 üzerinden kadınların karşılaşmalarına yönelik çeşitli iktidar 

ilişkilerini, o dünyaya özgü hiyerarşik etkileşimleri okumaya olanak tanır. Filmin bu 

                                                        
(28). Ancak bu kabiliyet ve kudret yine de sonsuz bir açılmayla değil, yönetmenin kesip biçmelerle oluşturduğu 
belirli bir dünya içerisinde hareket eder (24). Nasıl ki sanatçı bir seçme işlemi üzerinden dünyadan belirli parçalar 
koparıyorsa “seyirci de tıpkı sanatçı gibi seçer, karşılaştırır, yorumlayarak eylemde bulunur” (31).  
43 Filmde Nesrin kızı Asmin’le “biz kaybolduk” şeklinde bir oyun oynarlar.  
44 Ev hizmetleri, sınıf, eğitim düzeyi, kültürel arka plan, ikamet edilen semt, kır/kent ayrımı gibi birçok eksende 
birbirinden belirgin bir şekilde farklılaşan iki kadını, mahrem olarak görülen ev içerisinde bir araya getiren 
enformel bir iş alanını kapsar. Buna göre gündelikçi kadınlar büyük bir oranda kırdan kente göçle gelen, eğitim 
düzeyi düşük ve alt sınıfa mensup kadınlar iken, işveren kadınların ise kent kökenli, eğitim düzeyi ortalamanın 
üzerinde ve orta/üst-orta sınıfa ait oldukları görülür (Sibel Kalaycıoğlu- Helga Rittersberger, 1998; Gül Özyeğin, 
2004; Aksu Bora, 2005).  Bu farklılıklar, işverenin özel alanı içerisinde ve bir istihdam sözleşmesi etrafında bir 
araya gelen iki kadının birbirleriyle olan etkileşimlerini yönlendirerek, birbirlerine karşı konumlanma biçimlerini 
düzenler. Her iki kadın, buna göre ortaklıklardan ziyade farklılıkların göze çarptığı ve bu farklılıklar üzerinden 
belirli kadınlık hallerinin ortaya çıktığı bir ilişki içerisine girerler. Bu ilişkide işveren kadın ayrıcalıklı bir toplumsal 
konumu ve buna bağlı olarak kadınlığın belirli bir biçimini üstlenirken, gündelikçi kadının sahip olduğu konumdan 
ise kadınlık alanına ait başka türlü bir hikâye ortaya çıkar. 



                                                                                                227 
 

 

etkileşimleri kendi yüzeyleriyle nasıl görselleştirdiğine, diğer bir ifadeyle toplumsal uzayı 

sinemanın maddi uzayına nasıl çağırdığına bakabiliriz45.  

 

Bunu, ilk olarak Hatun ve işvereni Ayten arasındaki ilişki üzerinden okumayı deneyebiliriz. 

Filmden anlaşıldığı kadarıyla Hatun, Ayten’le uzun yıllardır çalışıyordur ve bir şekilde uyumlu 

bir ilişki yürütüyorlardır. Aralarındaki ilişkinin Hatun’un o zamana kadar naif bir şekilde 

yorumlamayı tercih ettiğinden çok daha farklı olduğu ise ancak Hatun’un zam istemesiyle açığa 

çıkar. Açı-karşı açıyla çekilen bu sahnede ilk önce Hatun’u görürüz. Koltuğun ucuna ilişerek 

oturan Hatun, kaygılı bir yüz ifadesiyle zam talebini dile getirir. Ancak Ayten, kendinden emin 

bir şekilde ve adeta oturduğu koltukla bütünleşmiş bir biçimde Hatun’un zam talebinin 

yeterince “makul” bir talep olmadığını ifade eder. Zira Ayten’in evi haftada üç kez 

temizleniyordur ve bundan kaynaklı bu evin temizlik ihtiyacının diğer evlerin ihtiyaç duyduğu 

temizlikle bir tutulmaması gerekiyordur. Ayten’e göre “eğri oturalım doğru konuşalım” 

ifadesiyle de belirttiği gibi “doğru” olan çıkarım budur. Hatun ya yeterince rasyonel bir şekilde 

akıl yürütemiyordur ya da olsa olsa kurnazlık yapmaya çalışıyordur. Ancak Ayten bu çabayı 

çalışma günlerini azaltarak boşa çıkarmayı bilecek kadar da “akıllı” bir kadındır. Bu sahnede 

karakterler arasındaki asimetrik iktidar ilişkisi, bedenlerin şeylerle temaslarıyla, bu şeylere 

yerleşme biçimleriyle gösterilir. Hatun’un ancak ucuna ilişebildiği bir koltuktaki gittikçe 

küçülen bedeni karşısına Ayten’in tüm uzamı kaplıyormuş hissi veren bedeni konur. Hatun, 

zam konuşmasından sonra boşalan gününü doldurmak adına Ayten’in gelininin kapısını çalar. 

Ancak Hatun yaptığı bu hamleyle, iyi geçinemedikleri bilinen gelin-kaynana çatışmasının 

ortasında bulur kendini. Bu çatışma içerisinde Hatun’un iş bulma motivasyonunun hiçbir önemi 

yoktur; Hatun daha ziyade gelin ve kaynananın birbirlerine karşı güç elde edebilecekleri veya 

güçlerini sınayabilecekleri bir araç pozisyonunda kalır. Hatun’un son kertede her zaman 

“dışarlıklı” olduğunu46, tüm bu ilişkiler içerisinde en kırılgan konumda yer aldığını ve anında 

harcanabileceğini bu sahne aracılığıyla da anlamış oluruz.  

                                                        
45 Toplumsal uzay ve maddi uzay kavramlarını Bonitzer, Réjeanne Padovani (Denys Arcand, 1973) adlı filme işaret 
ederek kullanır. Ona göre bu film, “toplumsal uzayla (bütünüyle hiyerarşik ve soyut) maddi uzay (senografik ve 
somut) arasındaki mecaz-ı mürsel üzerine temellendirilmiştir”.   
46 İşin mahrem alan içerisinde gerçekleşmesi, yüz yüze ve güvene dayalı bir ilişkiyi gerektirmesi, gündelik hayatta 
yan yana gelmesi pek de olası olmayan iki kadının belirli bir düzeyde iletişim içerisine girmesine alan açar. Öyle ki 
“abla”, ya da “kızım” biçimindeki hitap şekilleriyle belirli bir “hayali akrabalık” (Kalaycıoğlu-Rittersberger, 1998) 
ilişkileri kurulur. Kalaycıoğlu ve Rittersberger’a göre (1998) böylesi bir ilişkinin kurulması çalışanlar açısından “iyi, 
anlayışlı, cömert” patron anlayışına, işverenler açısından ise evini emanet edebileceği güvenilir ve sadık bir çalışan 
anlayışına denk düşmektedir. Buna göre işveren kadın, dürüst olarak gördüğü ve yaptığı işi beğendiği çalışanını 
kaybetmemek adına onunla bir nevi ailevi ilişkiler içerisine girerek onun sorunlarına çözüm bulmaya çalışır ve 
böylelikle mesafeli ama samimi bir “aile büyüğü” ya da “abla” konumunu üstlenir (386).  Bora’ya (2005) göre ise 



                                                                                                228 
 

 

 

Hatun’un Ayten’in evindeki koltuklara, sandalyelere bir türlü yerleştiremediği bedeni yine bir 

başka sahnede de çıkar karşımıza. Ayten’in evde bir misafiri vardır, deniz manzaralı pencere 

kenarında karşılıklı oturmuşlardır. Hatun onlara kahve servisi yapar ve Ayten Hatun’dan onun 

da oturmasını ister. Epeyce ağır olduğu hissedilen yakındaki bir sandalyeyi alarak onların karşı 

cephesine koyar ve sandalyenin içine tam yerleşmeden her an kalkacakmış gibi ucuna ilişiverir 

Hatun. Birkaç saniyelik sessizlikten sonra misafir kadın Hatun’a Çerkez olup olmadığını sorar. 

O anda kamera Hatun’un yüzüne odaklanır ve bizler çok kısa bir süreliğine Hatun’un yüzündeki 

tedirginliğe tanık oluruz, ancak misafir kadın Hatun’un cevabını beklemeden Hatun’un 

Çerkezliliğini onaylar bir biçimde “sarışın, tipin Kars” şeklinde sürdürür konuşmasını. Bu sefer 

de Hatun’un gözlerinin ışıl ışıl parladığını, misafir kadının ağzından dökülen her kelimeyle 

adeta büyülendiğini görürüz ve Çerkezliliğe doğru sürüklendiğini hissederiz. Oracıkta 

sahipleniverir Hatun, Kars’tan gelen bir Çerkez olduğunu. “Makbul bir kimliğin” içerisine 

yerleşmenin keyfini yaşar. Ancak Hatun’un bu sevinçli anı, Ayten’in dikkat çekici bir şekilde 

uzun süren tekinsiz kahkahasıyla kesintiye uğrar. Hatun’un yüzündeki gülüş donar ve yerini 

yine tedirginliğe bırakır. Ayten’in apartmana yeni taşınan komşusuyla ilgili anlattığı hikâyeyle 

beraber bu tedirginlik daha fazla görünürlük kazanır. Ayten bu yeni komşuyu “çok 

hanımefendi, çok düzgün biri, Diyarbakırlıymış, hiç Kürt demezsin” şeklinde tasvir eder. Ayten 

son cümlesini tamamladıktan hemen sonra bir anlığına bakışlarını Hatun’a yönlendirir Hatun 

ise bu bakışlardan kaçarcasına yüzünü önüne eğer. Suçüstü yakalanmış gibidir Hatun. Belki de 

aralarında hiç konuşmamış olsalar bile Ayten, Hatun’un Kürt olduğunu bir şekilde sezmiştir ve 

tekinsiz kahkahasını da sanki Hatun’un oynadığı bu kimlik oyununa yöneltmiştir. Hatun’un 

Kürt olduğunu saklaması ve bir anda Çerkez kimliği içerisine yerleşme ihtimalini çok sevmesi 

veya Ayten’in “hiç Kürt demezsin” ifadesi, Türkiye’de Kürt kimliğine yönelik geliştirilen 

baskın söylemlere ışık tutar.  

 

Yönetmen yukarıda bahsedilen sahnenin anlamını daha çok yakın plan çekimlerle Hatun’un 

yüzündeki değişen mimikleri odağa alarak kurmaya çalışır. Burada Hatun’un yüzü, hissettiği 

tüm duygu durumlarını açığa çıkarmak için incelikli bir şekilde kayıt altına alınır. Hatun bu 

sahne boyunca kahve servisi dışında ne Ayten’le ne de misafir kadınla aynı kadraj içerisine 

yerleştirilmez. Hatun’un dünyası onların dünyalarından çok farklıdır. Kısa süreli bir 

                                                        
çalışana her ne kadar “aileden biri gibi” davranılsa da, aslında o evin içindeki “öteki” kadındır. Buna göre bir 
şekilde ve birbirinden farklı biçimlerde çalışana, “dışarlıklı” olduğu hissettirilir (80-81). 



                                                                                                229 
 

 

muhabbette bile birbirlerini anlayabilecekleri bir ortaklığın kurulması mümkün değildir. 

Böylelikle verilen mola, Hatun’un dinlenmesine ve rahatlamasına hizmet etmemiş tam aksine 

zihinsel olarak daha çok yorulmasına ve kendini sıkışmış hissetmesine yol açmıştır. Hatun’un 

sıkışmışlığını yönetmen bu sahneyi metro sahnesiyle keserek ve onu fiziksel olarak sağındaki 

ve solundaki iki kişi tarafından kişisel alanının daraltıldığı bir mizansenin ortasına koyarak da 

ifade etmeye çalışır. Bu sahnede Hatun elleri önünde bağlı, hareket yeteneği kısıtlanmış ve 

derin düşüncelere dalmış bir şekilde gösterilir. Ayten ve Ayten’in misafiriyle molada geçirdiğ i 

kısa zaman ona hiç mi hiç iyi gelmemiştir.  

 

Yönetmen farklı kadınlık hallerinin karşılaşmasında bilhassa bedenin nasıl harekete 

geçirildiğini, bu karşılaşmanın beden üzerinden nasıl deneyimlendiğini araştırır. Yukarıda da 

bahsedilen, Ayten, komşu kadın ve Hatun’un içerisine yerleştirildiği sahnede toplumsal fark 

biçimlerinin doğrudan bedenleştiğine tanık oluruz. Bu sahnede tenin, temasın, yüzeylerin 

alanındayız. Huzur veren deniz manzaralı bir çerçeve içerisinde Hatun’un bedenini baştan aşağı 

kat eden, onun yüzeylerini delik deşik eden bakışın dolaşımını izleriz. Hatun’un kendisine 

yönelen bu bakış karşısındaki kırılganlığını an be an hissederiz. Hatun’un yüzü, mimikleri bir 

leke gibidir artık. Biz ona bakmıyoruz, o bize bakıyordur. Bakışın bu şekilde yer  

değiştirmesiyle yönetmen, seyircinin de pozisyonuna müdahale etmiş olur. Hatun’la değil, 

Ayten veya diğer komşu kadınla özdeşlememiz istenir. “Bilimsel” bir edayla incelemeye 

aldığımız yüzleri ya da lütfetmiş olduğumuz iyilikleri hatırlamaya sevk ediliriz.  

 

Film, acıdan delik deşik edilmiş bir yüzey olarak Nesrin’in yüzüne de odaklanır. Yalnızlığın, 

kırılganlığın üzerinde dolaştığı ve iz bıraktığı bir yüzeydir bu.  Nesrin’in işvereni Aslı’yla karşı 

karşıya oturduğu bir masada tanık oluruz bu yüze. Bu sahnede Aslı Nesrin’e sırra kadem basan 

eşi Cefo’nun boşluğunu nasıl dolduracağına yönelik tavsiyelerde bulunur. İki karakter, masada 

karşılıklı oturur ve kamera, Nesrin’i de arka cepheden alacak bir şekilde Aslı’ya odaklanır. 

Aslı’nın tavsiyeleri arasında Nesrin’in maaşı düzgün, sigortalı ve güvenceli bir iş bulması 

gerektiği yer alır. Aslı tavsiye vermekle kalmaz, Nesrin’e böyle bir iş ayarlayacağıyla da ilgili 

söz verir. Bu sefer kamera, Nesrin’e odaklanır ve acının izlerinin derinleştiği Nesrin’in yüzünde 

Aslı’ya karşı büyük bir minnettarlık okunur. Aslı’nın Nesrin’in gerçek anlamda içerisinde 

bulunduğu koşulları göz ardı ederek ve onun deneyimlerini dışlayarak yalnızca kendi sınıfsal 

deneyimlerinden hareketle Nesrin’e verdiği tavsiyelerin bir anlamının olmadığı ve vaat ettiği iş 

sözünün de bir avuntudan öteye gitmediği kısa bir süre sonra açığa çıkar. Ancak bu durum açığı 

çıkana kadar Aslı, “…kendini iyi kalpli ve yardımsever hissetmenin zevkini tadar… Kendi 



                                                                                                230 
 

 

mahallesinden çıkmadan ya da programında herhangi bir değişiklik yapmadan kendini cömert, 

diğerkâm ve iyi yürekli hisseder” (Hondagneu-Sotelo, 2002: 187, akt. Bora, 2005: 169).  

Burada Nesrin’in minnettarlıkla baktığı yüz, Aslı’nın yüzü olmaktan çıkar ve seyircinin yüzüne 

dönüşür. Kameranın Nesrin’in yüzüne odaklandığı, bu yüzün çerçeveyi doldurduğu anlar, 

kaçacak yerimizin kalmadığını, inşa ettiğimiz güvenli mesafelerin daraldığını işaret eder. 

Yüzündeki ısrarlı acı ifadesiyle, kırılganlığıyla, başkalarının dağıtacağı adalete olan açıklığıyla 

Nesrin’in, kameraya doğrudan bakmasını gerektirmeyecek bir şekilde bize baktığını hissettirir. 

Yüz, yalnızca gördüğümüz değil aynı zamanda görüldüğümüz bir yüzeye dönüşür.  

 

 
   Şekil 5.18: Toz Bezi- Hatun ve Nesrin  

 

Film, ısrarla mesafelerin, görmemenin, duymamanın, dikkatsizliğin dünyası içerisinde dolaşır. 

Gördüklerimizi değil, görmediklerimizi, bakışlarımızdaki bariyerleri hatırlatır. Hem Aslı hem 

de Ayten, Nesrin ve Hatun’un sıkışmışlıklarını ve kırılganlıklarını görmekten çok uzaktırlar. 

Bu körlük halini film, Asmin karakteri üzerinden de doğrudan imgeleştirir. Temizliğe gittikleri 

evde Asmin’in kapı eşiğinde yemek yiyen baba ve oğlu izlediği andır bu. İş verenler nezdinde 

Asmin de tıpkı annesi Nesrin gibi görünmezdir. Asmin’in kapı eşiğindeki duruşu seyirciye 

kendisine bakıldığını hissettiren bir leke gibidir.  

 



                                                                                                231 
 

 

 
Şekil 5.19: Toz Bezi- Asmin  

 

Nasıl ki işverenler Nesrin ve Hatun’un dünyasına kapalıysa, benzer bir kapalılığı film Hatun 

üzerinden de inşa eder. Hatun’un Moda semtinden bir ev alabileceği ve hatta bu semtte 

oturanlardan yani “onlardan” biri olabileceği hayali ya da Ayten’in kendisini kızı gibi gördüğü 

düşüncesi bu kapalılığa işaret eder. Yani işverenlerin gündelikçilere ilişkin gerçeklikleri 

kavramaktaki kudretsizliklerinin yanı sıra gündelikçilerin de kendilerine uzak olan dünyaları 

yorumlama biçimlerinin isabetsizliklerini görürüz.  

 

5.3.3. Haptik Olana Açılmak 

Laura Marks (1991) sinemanın teknik olarak temsil edilemeyen ve görme duyusunun ötesine 

taşınan dokunma, koklama, tatma gibi duyuları da hissettirebileceğini söyler. Dokunma 

duyusuna odaklanan Marks bu duyunun, sinematik temsil biçimlerine bakarak imgenin bu 

duyuya özgü deneyimleri nasıl açığa çıkardığını araştırır. Gözlerin de dokunma organları gibi 

işlevselleşebileceğini söyleyen Marks, böylesi bir görme biçimini haptik görme olarak 

adlandırır. Haptik görme, diğerlerini nesneleştiren ve kontrol eden gözmerkezciliğin de 

eleştirisini içerisinde barındırır. Bundan kaynaklı Marks, haptik imgelerin feminist bir strateji 

oluşturabileceğini düşünür. Ona göre haptik imgeler, optik olana dayanan görüş geleneğinin 

görmede başarısız olduğu şeyleri görmeyi sağlayabilecek bir şekilde alternatif bir görsel strateji 

oluşturabilir. Bu, bedenle düşünmeye, algılayan bedenin idrak yeteneğini tanımaya imkân açar. 

Hakimiyet kuran gözden uzaklaşarak, etkileşim içerisine girdiğimiz, ötekiyle etkileşmenin 

farklı biçimlerini, bilmenin farklı yollarını öğrendiğimiz bir süreci harekete geçirir (129-190).  

 



                                                                                                232 
 

 

Marks’ın bahsettiği haptik alanın Toz Bezi filminde daha en baştan filmin kendi ismiyle 

harekete geçtiğini söyleyebiliriz. Bir nesne olarak toz bezi başlı başına dokunsal bir alana işaret 

eder. Bu nesne ancak ona temas ettiğimiz, onu başka yüzeylerle temasa soktuğumuz sürece 

işlevselleşir. Yani dokunmayı zorunlu kılan bir nesne. Film içerisinde toz bezinin pek çok 

yüzeye temas ettiğini görürüz. Aynı zamanda her temasın kendine has seslerini de işitiriz. 

Örneğin camları ovalarken çıkan sesler. Marks (1991) sesin de haptik olabileceğini, bedensel 

deneyimler üretebileceğini söyler (xvi).  

      
Şekil 5.20: Toz Bezi- Hatun ve Nesrin  

 

Hatun ve Nesrin’in elleri çalıştıkları evlerde durmaksızın yüzeyler üzerinde dolaşır. Bu 

yüzeylere bedensel güç uygulayarak onları belirli bir hizaya sokmaya çalışırlar. Onlar yüzeyleri 

olduğu kadar yüzeyler de onları şekillendirir, bedenlerini belirli türden temaslara geçirgen hale 

getirir. Kameranın onları bu evlerde takip ettikleri sahnelerde sürekli dokunsal alanlar 

içerisindeyiz. Başkalarının evlerini, bu evlerdeki nesneleri, nesnelerin yüzeylerini iyi tanırlar. 

Bedenlerin ve nesnelerin karşılaşma anlarını izleriz. Bu karşılaşma ücretli olsun veya olmasın 

kadınların alan dışına itilen görünmeyen emeğini alan içine çağırarak görünür kılar. Yani optik 

açıdan dışarıya atılan, haptik olarak içeriye girer. Bu açıdan haptik alan Marks’ın da belirttiği 

gibi feminist bir stratejiye dönüşür. Bu strateji yalnızca dokunsal alanla sınırlı kalmayıp sese 

doğru da açılır. Kovaya doldurulan suyun sesi ya da elektrik süpürgesinin çıkardığı ses, diğer 

bir ifadeyle egemen sinema için birer gürültüden ibaret olan sesler filmin yüzeylerine 

eklemlenir. Gürültü, söyleme dönüşür. İşitme alanının dışına itilen hayalet sesler, işitilir hale 

gelir. Zira Bonitzer’in de (1995) belirttiği gibi “ses de çoğu zaman hak arayıcıdır” (20). Filmin 

yüzeylerini hakkını arayan seslere açması, hangi sesleri duyulamayacak kadar derin kuyulara 



                                                                                                233 
 

 

attığımızı, hangi seslere ayrıcalık tanıdığımızı, kimlerin payına ne türden seslerin düştüğünü, 

yani sesin bölüşüm ekonomisini de sorunsallaştıracak bir imkân yaratır.  

 

Film, dokunmaya dayanan dünyayı, tenin maddi yüzeylerle etkileşimlerini görüntüye getirirken 

aynı zamanda bu etkileşimlerin asimetrik ve hiyerarşik yapısını da hatırlatır. Dokunmak 

şefkatle ilişkileneceği gibi ihlalleri, tehdidi, kırılganlığı da işaret edebilir. Bunun yanı sıra aynı 

zamanda tiksinç olanı, abjecti de hatırlatabilir: Pis yüzeyler, artıklar, bedenden dışarıya 

atılanlar… Görünmez kılınmaları için kendilerine teması zorunlu kılanlar. Tüm bunlarla en çok 

kimlerin temas ettiği, dokunmaya dayalı dünyanın asimetrik bölüşümüne işaret eder. Abject 

olanın karşısında sınırları daha geçirgen, daha kırılgan olan bedenleri hatırlatır. Toz Bezi filmi 

böylelikle bakış organizasyonun yanında temasa dayanan organizasyonun da güç ilişkileriyle 

yapılandırılmış olduğunu gösterir.  

 

Film, teması, dokunsal alanı aynı zamanda perde ve seyirci arasındaki bir deneyime dönüştürür: 

“Bizler hiçbir filmi yalnızca gözlerimizle deneyimlemeyiz. Uyum sağlamış algı merkezimizin 

tarihçesi ve dünyevi bilgisiyle biçimlendirilmiş bedensel varlığımızla filmleri izler, idrak eder 

ve hissederiz” (Thomas Elsaesser-Malte Hagener, 2020: 216)47. Yani filmleri “tüm 

bedenimizle, bedensel olarak” izleriz. Elsaesser ve Hagener “bilişsel bilginin veya bilinçdışı 

özdeşleşmenin dile gelip bizi başka bir düzeyde kuşatmasından bile önce imgelerden 

etkilendiğimize” (218) işaret ederler ve Sobchack’ın Piyano filmi için ifade ettiklerinden 

hareketle gözlerden önce ellerin bir bakışa sahip olduğunu ileri sürerler:  

 

Piyano’nun ilk dakikalarını izlediğim esnada […] görünürde olağanüstü bir şey gerçekleşmişti. 

“Neredeyse körlüğüme”, “tanımlanamaz bulanıklığa” ve gözlerimin imgeye direnişine rağmen 

parmaklarım baktığımın ne olduğunu biliyorlardı…İlk kareden itibaren (gerçi ikinci kareye dek 

bilinçli olarak bunun farkında değildim), parmaklarım o imgeyi idrak etmişler, neredeyse 

duyumsanamaz bir dikkat ve beklenti çınlamasıyla yakalamışlardı ve perdede aktarılan öznel 

ve canlı durumda “kendi kendilerini” perde dışındaki bir imkân olarak algılamışlardı (218-9).  

                                                        
47 Linda Williams (1991) “beden janrları” olarak tarif ettiği melodram, korku ve porno filmlerinin belirli aşırılıklar 

üzerinden seyircinin bedenine doğrudan temas ettiklerini düşünür. Duygu, şiddet ve seks; ağlama, korku ve cinsel 

haz. Her üç janrda da Williams, kadın bedeninin acı, korku ve haz uyandırdığını söyler. Bu janra dahil olan 

filmlerde seyirci gördüğü şeye aşırı şekilde dahil olur, perdenin seyirciyle kurduğu estetik mesafe daralır. Seyirci 

gördüklerine korkuyla, ağlamakla, orgazmla; kan, gözyaşı ve spermle cevap verir.   
 



                                                                                                234 
 

 

 

Burada bedenin belirli parçalarının kendi öznel tarihi konuşur. Bu parçalar alıp başını giderek 

imgeyle özel bir etkileşime girer. Göz merkezcil paradigmadan uzaklaştığımız, perde ve seyirci 

arasında dokunsal alanda dolaşan fenomenolojik bir deneyime açıldığımız yerdir burası. 

Yukarıdaki alıntıda parmakların idrak ettiğini, Toz Bezi filminde seyircinin elleri idrak eder. 

Ellerin tanıdığı, hatırladığı, hissettiği bir deneyimdir bu. Ancak her seyircinin eli imgeyle aynı 

düzeyde, aynı yoğunlukta konuşmaz. Bazı ellere bu imgenin hissettirdiği deneyim çok daha 

derin nakşedilmiştir. Yani kadın ellerine. Bu, tıpkı göz gibi tenin de etrafıyla kurduğu 

etkileşimin cinsel farkla yapılandırılmış olduğuna işaret eder.  

 

5.3.4. Eyleme Kudreti 

Film, iktidar ilişkilerinin tüm karakterler arasında belirli şekillerde dağılım gösterdiğini 

vurgular. “Başkalarının gelecekteki ya da şu andaki eylemleri üzerindeki bir eylem kipi” 

(Foucault, 2014: 73) olarak iktidar, bu bağlamda bir kişinin elinde tuttuğu ve tek bir yöne doğru 

örgütlediği bir etki alanı değil; bunun yerine, çoklu güç ilişkilerini, değişebilirliği, belirli 

kesişmeleri ya da her an tersine çevrilebilirliği kapsayan bir ilişkiler bütünüdür (235). İktidarın 

bu tanımı ekseninde film, belirli bağlamlar içerisinde pozisyonların nasıl dönüşebileceğini 

gösterir. Örneğin ebeveyn bağlamı referans alındığında Nesrin Asmin’in, karı-koca ilişkisi 

çerçevesinde Şero Hatun’un, arkadaşlık ilişkisinde Hatun Nesrin’in ve sınıfsal bir bağlamda ise 

işverenler, Nesrin ve Hatun’un mümkün eylem alanlarını yapılandırır. Bu iktidar ilişkileri 

kuşkusuz birbirinden farklıdır, farklı göstergeler aracılığıyla işler ve birbirinden farklı sonuçlar 

doğurur. Film bu bağlamda basit gündelik etkileşimler içerisinde, bedenlerin kullanılma 

biçimleri ve ritimleri üzerinden iktidarın nasıl işlediğini örnekleyecek birçok malzeme sunar. 

Örneğin Ayten ve Hatun ekseninde, bir kapı eşiğinde karşı karşıya kalındığında kimin kime yol 

verdiği önemli bir göstergeye dönüşür. Bu sahnede Hatun’un kapı eşiğinde Ayten’in karşısında 

eli ayağı birbirine dolanır, bir türlü doğru hamleyi tutturarak Ayten’e yol veremez. Hatun’un 

bir süre doğru hamleye yönlendiremediği bedeni, Ayten’in yol isteyen buyurgan sesiyle hizaya 

sokulur. Yönetmen burada basit bir etkileşim çerçevesinde ve tek bir planla Ayten ve Hatun 

arasındaki asimetrik iktidar ilişkisini tasvir eder. Gündelik olanın tıka basa bu ilişkilerle dolu 

olduğunu hatırlatır. Bu sahnede aynı zamanda kimin kime doğrudan, gözlerini ayırmadan 

baktığı, kimin gözlerini kaçırdığı ya da başını önüne eğdiği önemli iktidar göstergelerine 

dönüşür. Ayten Hatun’la konuşurken bakışlarıyla Hatun’u adeta hapseder, buna karşın 

Hatun’un bakışlarının hiçbir kudreti yoktur tıpkı sesinin olmadığı gibi. Hatun’un ne Ayten’in 

üzerinde dolaşan bakışlarına ne de sesinin bir mırıltıdan öteye gidebildiğine tanık oluruz. Ancak 



                                                                                                235 
 

 

aynı Hatun, Nesrin’le olan ilişkisinde çok daha fazla kudret sahibidir hem bakışlarını hem de 

sesini Nesrin’in bedeninin üzerinde rahatlıkla dolaştırabilmektedir.  

 

İktidar ilişkilerinde bir tarafın avantajlı pozisyona sahip olması, diğer tarafın eyleme gücünden 

tamamen yoksun olduğu anlamına gelmez. Gündelikçi ve işveren bağlamında örneğin, yalnızca 

ezme ve ezilme ilişkisi söz konusu değildir48. Filmde belirli sahneler gündelikçilerin 

kırılganlığını açığa çıkarırken, bazı sahneler ise onların eyleme kudretini, mevcut olanı 

dönüştürebilme kabiliyetini görüntüye getirir. Bu sahnelerden biri Hatun’un temizliğe Asmin’le 

beraber gittiği Ayten’in evinde gerçekleşir. Hatun bu sahnede belki de uzun zamandır 

düşündüğü ama henüz gerçekleştiremediği bir adım atarak Ayten’le yollarını ayırmaya karar 

verir. Asmin’den güç almış gibidir. Bir süredir Ayten’in kötü davranışlarına maruz kalmıştır 

Hatun, ancak bu adımı atmak için sanki Asmin’in varlığına gereksinim duymuştur. Asmin’e 

“hadi gel biz kendimize gezelim biraz” der ve salondan mutfağa geçer. Bulaşık makinasına 

daha önceden dizdiği kirli bulaşıkları üşenmeden, sakin sakin ve hatta keyifle makinadan 

çıkararak gerisin geri tezgâhın üzerine koyar, anahtarı bırakır ve Asmin’le gezmeye çıkar.  

 

Hatun’un mutfaktaki direnişi, mutfağın yasasını ters yüz eder. Mutfak temizlenmeyi bekleyen 

bir yer olmaktan çıkarak, direniş mekanına dönüşür. Böylelikle bu mekân olağan bağlantılarını, 

apaçıklığını yitirerek kabiliyetleri kırpan değil, tam aksine genişleten bir işlev yüklenir. Hatun 

seçim yapma, karar alma ve eyleme geçme yeteneğini harekete geçirmiş, sürekli güç 

kaybedeceği bir mağduriyet pozisyonuna sabitlenmeyi reddetmiştir. Diğer bir ifadeyle film 

Hatun’u eyleme kabiliyetine sahip bir öznellik içerisine yerleştirmiştir. Hatun’un bedeni 

“gündelikçi bedeni” olmaktan çıkıyor, açılıyor, saçaklanıyor; bu bedenin sahip olduğu kudret 

dile gelme imkânı buluyor. Ranciére’e (2015) göre “toplumun ‘edilgen’ marjlarına itilmiş 

                                                        
48 Özyeğin (2004) gündelikçilerin, işverenlerin güç stratejileri karşısında tamamen edilgen olmadıklarını; bunun 
yerine, kendi çıkarları doğrultusunda hareket eden birer eyleyici olduklarını söyler. Özyeğin’e göre, iki kadın 
arasındaki güç ilişkisi, içerisinde çelişen çıkarların müzakeresini barındıran gündelik etkileşimlerle yapılandırılır. 
Buna göre örneğin gündelikçi, işte daha az zaman geçirmek ister, işveren ise gündelikçiyi daha fazla tutmak ister 
veya gündelikçi ücret artışından bahseder, işveren ise bunu ertelemeye çalışır (165-6). Ancak böyle açıkça 
müzakere edilebilen durumlar karşısında gündelikçinin her zaman kendi çıkarlarına yönelik olumlu sonuçlar elde 
ettiği söylenemez. Özellikle daha iyi iş koşulları sunan alternatif işverenlerin yokluğu söz konusu olduğunda 
müzakerelerin mevcut işverenlerin çıkarları doğrultusunda şekillenmesi daha olası görünür. Daha az avantajlı 
pozisyonda olanların güç karşısında geliştirdiği kimi stratejileri James C. Scott (1995), “gizli senaryolar” olarak 
tanımlar. Scott, bir güç ilişkisinde zayıf tarafın bazen kamusal ifadeye kavuşan bazen de kavuşmayan “gizli 
senaryolara” sahip olduklarını ve bu senaryoların hem sözleri hem de belirli pratikler dizisini kapsadığını söyler 
(39). Scott’a göre gizli senaryo, iktidarın karşısında bastırılanı işaret eder ve böylelikle iktidarın yoluğunda yıkıcı 
ve muhalif olan söylemsel bir özgürlük alanı sağlar (52). Scott, “idare sanatları” olarak adlandırdığı bu gizli 
senaryolara, beddua, dedikodu, küfür, arkadan dolanma, sessizce intikam alma, yalan söyleme gibi taktikleri 
örnek verir. 



                                                                                                236 
 

 

olanların konuşma ve oynama kabiliyetlerini açığa çıkaran” metinler, “kendini gerçeklik olarak 

kabul ettirmiş duyumsanabilir dünyaların ayrım çizgilerine müdahalede bulunur” (72). Toz Bezi 

filminin de tam da Hatun örneği üzerinden böylesi bir müdahalede bulunduğunu düşünebiliriz. 

Kırılganlık deneyimini yoğun bir şekilde yaşayanların ısrarla yalnızca belirli biçimlerde temsil 

edilmelerine, alışıldık ve tanıdık çerçevelere yerleştirilmelerine ilişkin bir müdahaledir bu.  

 

Hatun yalnızca kendini zehirleyen bağlardan kurtulmak için adım atmaz, bunun yanı sıra yeni 

bağlar da geliştirir. Bunu, kendisinden daha kırılgan olan, bir çocuğun, Asmin’in, 

sorumluluğunu alarak yapar. Hatun Asmin’in derin kırılganlığı karşısında sorumlu bir varlık 

olduğunu, bir başkasının değil, kendisinin Asmin için harekete geçmesi gerektiğini hatırlar. 

Asmin’le olan ortaklıkları bu ilişkinin, Hatun’dan Asmin’e uzanan tek taraflı iyilikler 

çerçevesinde değil; her ikisini de dönüşüme uğratacak bir yol arkadaşlığı biçiminde ilerlemesini 

sağlar. İkisi arasındaki arkadaşlığa, yoldaşlığa, son sahnede uzun uzun tanık oluruz. Bu sahnede 

kamera el ele yürüyen iki karakteri arkadan takip eder. Ne konuştuklarını tam olarak anlamasak 

da yine de şehrin baskın gürültüsüne, trafiğine rağmen seslerini duyarız.  Şehrin gürültüsünün 

üzerine düşen ve kendisine yer açan cıvıl cıvıl seslerdir bunlar. Karanlığın içerisinde 

parıldayıveren, şehre bir de bu parıltıdan bakmamızı sağlayan bir andır bu. Attıkları her adımda 

güçlenerek yol aldıklarını hissederiz. Bir süre el ele yürürler, sonra Hatun kucağına alır 

Asmin’i. Bu anlarda, temasın, tenin açtığı alanın yakınlığı içerisindeyiz. Bakış üzerinden 

kurulan, kontrol eden, yargılayan ve hareket alanını daraltan iletişimden çok uzaktayız. Kamera 

sabit kalır ve yavaş yavaş kameradan uzaklaşarak yol almayı sürdürürler. Film son sahnesiyle, 

şehrin tüm gürültü ve patırtısına rağmen yine de sesini duyuranların, kendi yolunu inşa 

edenlerin eyleme kudretine ve kabiliyetine işaret eder. Bu sahne seyircinin de özerkliğini 

hatırlatır. Seyircinin bu sahneye nereden bağlanacağına veya bu sahnenin onu nerelere 

sürükleyeceğine müdahale etmez film. Yani kendi kurduğu düzenin üzerine kapanmaz, bu 

düzeni belirli ihtimallere, hayali imgelere açık bırakır. Seyircinin cevaplar yerine sorularla 

ayrılmasına, karakterlerin yolculuklarını tasarlamayı sürdürmesine olanak tanır.  

 

5.3.5. Arkadaşlık  

Film kadınlık hallerine dair çeşitli karşılaşmaları odağına alsa da dikkatimizi sürekli bir biçimde 

Hatun ve Nesrin üzerinde tutar. Kamera durmaksızın iki karakteri takip eder. Bu biçimsel 

tercih, karakterlerin gündelik hayatına yakından tanık olmamızı sağlar. Temizliğe gittikleri 

evlerde onları arkadan takip ederiz ve onlarla beraber “başkalarının” mahrem alanlarında 

dolaşırız örneğin. O odadan o odaya sürüklenerek kâh camları sileriz, toz alırız kâh bulaşıkları 



                                                                                                237 
 

 

makinaya dizeriz. Evin dışında ise onlarla beraber bitmeyen otobüs yolculuklarına, metro 

yolculuklarına çıkarız. Şehrin sokaklarını iş bulmak veya ev aramak için arşınlarız. 

Yorgunluğumuzu bir bankın üzerinde atmaya çalışırız. Kamera ya Hatun’un ya da Nesrin’in 

peşinde sokaklarda, kamusal alanlarda ve işverenlerin evlerinde dolaşır. İkisinin yan yana 

olduğu, aynı çerçevenin içerisine düştükleri anlar ise daha çok kendi özel alanlarında 

gerçekleşir.  

 

Birbirlerine komşu olan Nesrin ve Hatun Maltepe’nin Gülsuyu mahallesinde ikamet ederler. 

Hatun üst katta kocası Şero (Mehmet Özgür) ve oğlu Oktay (Yusuf Ancu) ile, Nesrin ise kızı 

Asmin’le (Asel Yalın) alt katta yaşarlar. Nesrin, film içerisinde görüntüye getirilmese de kocası 

Cefo’ya (Özgür Doğan) “iş bulmadan eve dönme” demiştir ve Cefo o günden beri kayıplara 

karışmıştır. Nesrin kızı Asmin’le, sıkı sık üst katta vakit geçirir. Hatun ve Nesrin’in ilişkisini 

de en çok bu anlarda, yalnız vakit geçirdikleri balkon sahnelerinde takip ederiz. Bir eşik mekân 

konumunda olan balkon, kadınların dinlenebildikleri, iç geçirdikleri ve hayal kurdukları bir 

yerdir. Bu mekânda kadınlar, erkeklerin müdahalesinden uzakta içerisinde rahat hareket 

edebildikleri kendilerine has bir dil inşa ederler. Balkonun bu işlevselliği kadınlar açısından 

ferahlık duygusunu öne çıkarır. Bu sahnelerde iki kadın sık sık kahve, çay ve sigara eşliğinde 

sohbet ederler. Hatun’un sivri dilliliği, komik halleri, dedikodunun sağaltıcı tarafları her ikisine 

de iyi gelir, soluklanmalarını sağlar. 

 

 
  Şekil 5.21: Toz Bezi- Hatun ve Nesrin 

 

Filmde Hatun ve Nesrin’in işverenlerine yönelik anlatıları da balkon sahneleri eşliğinde 

görüntüye getirilir. Balkonda iki kadının kocaları dışında konuştukları konular büyük bir oranda 

“öteki” kadınlar üzerinedir. Özellikle Hatun’un bu kadınlara yönelik söyleyecek çok sözü 



                                                                                                238 
 

 

vardır. Bu konuşmalarda cinsellik, güzellik, temizlik veya hamaratlık gibi kadınlık denilen alanı 

oluşturan meseleler ekseninde “onlar”dan farklı olan bir “biz” kimliği inşa edilir. Böylece 

Hatun ve Nesrin, hakkında konuştukları kişilerin karşısında benzer deneyimlerin ve ortak 

değerlerin öznesine dönüşürler.  

 

Filmdeki ikinci balkon sahnesinde Hatun, evine temizliğe gittiği Burcu’nun “kusurlarından” 

bahseder. Buna göre Burcu “hazır yemek karısıdır” ve ne yazık ki evi de “bok içindedir”. Hatun 

burada Burcu’nun toplumsal cinsiyetine uygun olmayı başaramadığına vurgu yapar. Buna 

karşın Hatun bir başka sahnede kendisinden bahsederken “yaptığım yenilir, diktiğim giyilir” 

diyecektir. Bu ifadeler Hatun’un kendi kadınlığını, yetersiz gördüğü ve değersizleştirdiği diğer 

kadınlıklara karşıt bir biçimde kurguladığını gösterir. Bahsedilen yetersizlik ise, özel alanı 

kapsayan ve kadınlar tarafından yerine getirilmesi beklenen yükümlülüklerle ilişkilidir. Burada 

Hatun tarafından ideal kadın öznelliği, eve odaklı bir şekilde kurulur. Hatun’un özel alan 

içerisindeki becerilerle ilişkilendirerek üstlendiği bu ideal kadınlık biçimini bir güçlenme 

stratejisi olarak okumak mümkün49.  

 

İki kadın, orta sınıf evlerde ev sahibi kadınların yalnızca ev işlerine yönelik tutumlarını 

gözlemlemezler, ama bunun yanı sıra cinsel hayatlarıyla da ilgili belirli ipuçları elde ederler ve 

böylelikle onların yaşam biçimlerine yönelik daha özel detaylara tanık olurlar. Hatun ve Nesrin 

bahsedilen balkon sahnesinde bu ipuçlarını birbirleriyle paylaşırlar.  Yönetmen bu ipuçlarını, 

karakterleri kulaktan kulağa konuşturarak izleyiciye vermemeyi tercih eder. Bu tercih 

izleyiciyi, hem Nesrin ve Hatun arasındaki cinsellikle ilgili sırdaşlık alanından hem de işveren 

kadınların özel hayatlarıyla ilgili detaylardan uzak tutar. Hatun ve Nesrin’in “öteki” kadınlara 

                                                        
49 Bununla ilişkili olarak Bora şunları ifade eder: “Temizlik işlerinde çalışan kadınların kendi toplumsal statülerini 

yükseltmek ve ev hanımı karşısında güç kazanmak için sıklıkla kullandıkları söylemsel strateji de kendine bakıp 
evini ihmal eden orta sınıf kadını imgesi üzerinden kurulmaktadır” (2005: 76). Gül Özyeğin (2004) de benzer bir 

gözlemde bulunur ve gündelikçi kadınların işverenlerine yönelik, “kendi iç çamaşırlarını yıkayamayan, basit bir 

yemeği bile pişiremeyen, çocuklarını şımartan ve gereksiz yere çok para harcayan” gibi anlatılarla belirli cinsiyet 

eleştirilerine başvurduklarını ifade eder. Ona göre bu eleştireler, bir yandan gündelikçinin kendi kimliğini 

tanımlamasını öte yandan bu kimlik üzerinden manevi bir üstünlük elde etmesini sağlar. Bahsedilen kimlik ise 

Özyeğin’e göre değerini anne ve kadın olmak üzerinden kurgulayan geleneksel kadınlığı işaret eder (188). Bora 

(2005) bu kimliğin, “mazlum ve mağdur, ama aynı zamanda üretici ve becerikli” olan ve “asalak kentli kadına” bir 

karşıtlık üzerinden kurgulanan “Anadolu kadını” imgesiyle özdeşleştiğini söyler (182).  

 



                                                                                                239 
 

 

yönelik anlatılarının, birbirleriyle paylaştıkları deneyimlerin, böylelikle büyük bir oranda tensel 

bir alan içerisinde dolaştığını görürüz. İki kadın aralarında cinselliği hatırlatan, cinselliği 

çağrıştıran bir sırdaşlık alanı inşa ederler. Bu alan aralarındaki samimiyeti kuvvetlendirdiği gibi 

ilişkilerinde yaşanacak bir krize de sebebiyet verir. Bahsedilen kriz, yine bir balkon sahnesinde 

kocalarına dair konuşmalarında ortaya çıkar. Hatun Nesrin’i “kocasını elinde tutamamakla” 

suçlarken, Nesrin’de Hatun’a, Şero’nun ona iyi tahammül ettiğine yönelik imalarda bulunur. 

Bu, ipleri iyice gerer ve Hatun Nesrin’e “sen al Şero’yu, Şero seni s.ksin” der. Nesrin cevap 

vermeden bir hışımla oradan ayrılır ve bir süreliğine Hatun’la iletişimini koparır. Cinsellik 

alanına ilişkin ifadelerin, çağrışımların böylelikle doğrudan ya da dolaylı olarak ikisi arasındaki 

arkadaşlığı yapılandıran bir işleve sahip olduğu görülür. İkisi arasındaki bu alan, aynı zamanda 

kendi “başarılarını”, “yetersizliklerini” sınadıkları; kadınlık deneyimlerini gözden geçirdikleri, 

arzularını ya da kaygılarını ifade ettikleri bir kanal yaratır.  

 

Tensel alan Hatun ve Nesrin arasındaki arkadaşlığın, yakınlığın da önemli bir parçasıdır. Her 

iki kadın içerisine girdikleri kadrajlarda birbirlerine çok yakın dururlar, bir tür “mesafesizlikle” 

çerçevelenirler. Aralarındaki yakın bağa bedenlerinin de dahil olduğu anlara tanık oluruz. 

Bedenler arası sınırların esnekleştiği, bedenlerin alabildiğince gevşek davrandığı anlardır 

bunlar. Bir bedenin diğer bedene kırılganlık alanı içerisine girmeden, güven ve şefkat 

duygusuyla açık olduğuna işaret eden anlar. Hatun ve Nesrin’in işverenleri karşısında küçülen 

bedenleri, birbirleriyle karşılaştıklarında sınırları muğlaklaştıracak kadar genişler, yer kaplar. 

Kendini evinde hissetmenin keyfini yaşarlar.  

 

 
   Şekil 5.22: Toz Bezi- Hatun ve Nesrin 

 

 



                                                                                                240 
 

 

Hatun ve Nesrin’in yan yanayken kendilerini evlerinde hissetmeleri, sahip oldukları pek çok 

ortaklıkla ilişkilendirilebilir. Etnik kimlikleri, göçmen oluşları, aynı işi yapmaları gibi… Bu 

ortaklıkların Nesrin ve Hatun’un arkadaşlık dinamiklerini şekillendirmiş olabileceğini 

düşünebiliriz. Ancak ortaklık veya benzer deneyimler söz konusu olsa da, her iki karakterin bu 

deneyimlerle ilişkilenme biçimleri yine de birbirinden farklıdır. Bu durum, Nesrin ve Hatun’un 

arkadaşlıklarında ortaklıklar kadar farklılıkların da etkin olduğunu gösterir. Onların arkadaşlığı, 

gündelik hayatta yaşadıkları sorunlardan, diğer insanlarla girdikleri etkileşimlerden, ailesel 

meselelerden ve yaptıkları işin onlarda bıraktığı izlerden yansımalar taşır. Üstelik bu arkadaşlık, 

her zaman tutarlı ve olumlu duygulara yaslanmaz; bunun yerine içerisinde belirli çatışmalar, 

anlaşmazlıklar ve incitici taraflar da barındırır.  

 

Hatun ve Nesrin arasındaki yakın bağı en çok Nesrin’in Asmin’i Hatun’a bırakmasından 

okuruz. Nesrin, Asmin’i hiçbir şey söylemeden Hatun’a bırakır ve kayıplara karışır. Nesrin’in 

ne tasarladığını ve geleceğe yönelik nasıl bir karar aldığını bilmeyiz. Ancak bu ayrılık kararını 

verdiği anı tahmin edebileceğimiz bir sahneden hareketle Nesrin’in Hatun’a Asmin konusunda 

güven duyduğunu hissederiz. Bu sahne aynı zamanda Hatun ve Asmin’in uzun uzun yürüdüğü 

final sahnesini de haber veren bir an gibidir. Nesrin gözleri dolu bir şekilde onları, arkadan 

izler. Yine Nesrin’in bir acı topografyasını andıran yüzüyle baş başa kalırız bu sahnede. Nesrin, 

Hatun ve Asmin’in el ele yürüyüşünü arkadan uzun uzun izler. Final sahnesinde ise bu yürüyüşü 

seyirciler olarak biz izleriz.  

 

 
     Şekil 5.23: Toz Bezi- Nesrin 

 

Bir ayrılık sahnesine işaret eden bu sahnede Nesrin’in yine de bir yerlerde işleri yoluna sokup, 

sırtında kırmızı bir ceketle geri dönebileceği ihtimalini düşünürüz. Tıpkı Hatun gibi onun da 



                                                                                                241 
 

 

mevcut durumu dönüştürecek bir şekilde eyleme geçeceğini hayal ederiz. Bunu hayal etmemizi 

film afişinin kendisi de mümkün kılar. Bu afiş, kayboluş hikayesini daha belirsiz bir düzleme 

taşır. Zira yönetmen film afişinde film içerisinde yer almayan bir kareyi kullanır ve bu karede 

Nesrin ve Hatun yan yana vapur içerisinde İstanbul’u seyrederler. İç ferahlatan bir karedir bu 

ve iki karakterin güçlenerek hikâyelerine devam ettiklerinin bir göstergesi gibidir. Ne Nesrin’in 

çıkışsızlığı ve yalnızlığı ne de Hatun’un iş ve aile döngüsü içerisindeki sıkışmışlığı vardır bu 

karede; tam tersine, yan yana olmanın verdiği bir güçle İstanbul’a umutla bakan ve keyifli vakit 

geçiren iki kadının arkadaşlığı vardır.  

 

 
 

 Şekil 5.24: Toz Bezi- Hatun ve Nesrin 

 

 

 

 

 
 
 

 

 



                                                                                                242 
 

 

5.4. Aşk, Büyü Vs.: “Güzel Bir Göz Beni Attı Bu Derin Sevdaya” 

 

5.4.1. Sinemada Lezbiyen Temsiller 

Feminist sinema yazını, sinemada kadınlar ekseninde “görünmezlik” meselesiyle ilişkili önemli 

bir tartışma alanı yaratır. Bu yazın, egemen sinema pratiklerinin eril bakış ve arzu çerçevesinde 

inşa edildiğine işaret eder. Bilhassa Mulvey’in Görsel Haz ve Anlatı Sineması adlı metni hem 

bu tartışmaları tetikleyen hem de daha sonraki tartışmaların da seyrini belirleyen bir metin olur. 

Ancak öte taraftan Mulvey’in metni de kadınlar açısından başka türden görünmezlikler 

yarattığına dair eleştirilere maruz kalır. Yani egemen sinema pratikleri içerisinde üretilen 

görünmezliklerin bir kez daha bu sefer feminist film yazını içerisinde üretildiğine işaret edilir. 

Örneğin hooks (1992), Mulvey’i takip eden feminist sinema tartışmalarının beyazlığı referans 

alan bir yazına dönüşerek başka açılardan egemen bir sinema pratiği oluşturduğuna işaret eder. 

Teresa de Lauretis (1991) ise bu yazının bir taraftan heteroseksüel varsayımlarını öte taraftan 

da lezbiyen arzuyu kadınlar arası başka deneyimlerin alanına çekiştiren ve böylece onu 

görünmez kılan yapısını eleştirerek belirli filmlerde doğrudan lezbiyen arzunun izlerini sürer.   

 

Kimi feministler ise filmlerin kapalı metinler olmadıklarından, karşıt/alternatif okumalara alan 

açabildiklerinden hareketle görünmezlik veya bir tür temsil boşluğu meselesini farklı açılardan 

yorumlamaya çalışırlar. Bu çerçevede örneğin “akıntıya karşı okuma” (against the grain) gibi 

yöntemlerle özellikle kadınlar arası deneyimlerde arkadaşlık ilişkisine yönelik sınırların 

muğlaklaştığı filmleri lezbiyen arzu lehine okumaya tabi tutarlar. Ancak bu okumalar yalnızca 

muğlaklığı öne çıkaran filmlere değil, zaman zaman heteroseksüel sınırları net olarak çizilmiş 

filmlere de uzanır. Örneğin Lucretia Knapp (1995) Hitchcock’un Marnie (1964) filmini ses 

kuşağı üzerinden böylesi bir okumayla analiz eder. Ona göre homofobik metinlerde bile 

lezbiyen hazzın izi sürülebilir (278). Böylelikle kadınların bakışına ve arzusuna ilişkin yokluk 

veya görünmezlik tartışmaları, filmlere yönelik farklı okumalar ekseninde bu iki alanın 

varlığının izini süren yorumlama biçimleriyle yan yana yürür. Bugün ise bu tartışmalar 

“görünürlük dünyasının” da kendine has meseleleri ve çelişkileriyle artarak sürdürülür.  Clara 

Bradbury-Rance (2019) bu bağlamda uzun bir süre bir tür temsil boşluğuna referansla inşa 

edilen tartışmaların üzerine bugün doluluğa ilişkin temsil meselelerinin eklendiğini vurgular. 

Diğer bir ifadeyle Patricia White’ın (1999) “temsil yasaklıysa nereye bakacağız” sorusunun 

bugün, “zorunlu görünürlük” dünyasında, Bradbury-Rance, “temsil garantiyse nereye 

bakacağız” şeklindeki bir soruya dönüştüğünü aktarır. Yani Bradbury-Rance görünürlük 

meselesinin de içerdiği paradokslara işaret eder. Bradbury-Rance’in bu paradoksu temsil 



                                                                                                243 
 

 

sisteminin sabitleme, adlandırma ve sınır çizme gibi işlemleriyle ilişkilendirir. Bu çerçevede 

ona göre sinemada lezbiyen figürü bir taraftan tarihsel görünmezlik öte taraftan da güncel 

görünürlük meselelerinden sızan bir tür gerilimle yüklenmiş durumda (2-4).  

 

Bradbury-Rance filmlerle, dijital yayınlarla, televizyon, video üretimleriyle, kliplerle beraber 

popüler kültürün lezbiyenliği yüzyılın başında hayal edilemeyecek bir seviyede ana-

akımlaştırdığını söyler. Ancak ona göre popüler kültür ürünleriyle genişleyen görünürlüğe 

rağmen, ironik bir şekilde feminist yazın içerisinde başka türden bir görünmezlik ortaya çıkar. 

Bradbury-Rance bu görünmezliği queer teorinin bilhassa akademideki genişleyen alanıyla 

ilişkilendirir. Ona göre queer teori içerisinde lezbiyenlik, arkada bırakılması gereken geçmişe 

ait bir kimlik olarak sabitlenmeye evriliyor (1-2). Bradbury-Rance böylelikle sinemada 

lezbiyen imgelerin bir taraftan klişeleştirilmiş, cinsel görsel alanının dışına itilmiş ya da 

patolojikleştirilmiş tarihsel görünmezliğine öbür taraftan da queer teoriyle beraber daha farklı 

açılardan görünmez bir konuma itildiğine işaret eder.  

 

Hem sinemada hem de akademide lezbiyenliğin görünürlüğünde 1990’lar önemli bir dönüm 

noktasını temsil eder. 70’lerde daha çok deneysel lezbiyen filmler (örn. Barbara Hammer 

filmleri) ön plandayken 80’lerle beraber lezbiyen imgelerin anlatı sineması içerisine dahil 

olduğu görülür. Ruby Rich (2013) 90’larla beraber bilhassa queer yönetmenler tarafından 

yapılan filmlerle yeni bir estetik anlayışın ortaya çıktığını söyler. Ona göre bu dönemde kişisel 

ve politik olan arasındaki bağlantıları yeniden yorumlayan, anlatı sinemasıyla avangart arasında 

taze estetik ilişkiler kuran ve aktivizmi tekrar sahneleyen filmler ortaya çıkar (xv). Rich 

özellikle 1992 yılının bağımsız gey ve lezbiyen filmleri açısından çok verimli bir yıl olduğuna 

işaret eder.  

 

Bradbury-Rance hem alternatif sinema yapımlarıyla hem de ana-akım filmlerle beraber belirli 

bir görünürlüğe ulaşan lezbiyen imgelerin temsilin doğasına ilişkin soruları da 

gündemleştirdiğini aktarır. Öncelikle bu imgelerin bir tür “toplumsal sorumluluk” yüküyle 

yüklü olduklarını vurgular (10). Bradbury-Rance’in bu vurgusu, lezbiyen imgelerin tarihsel 

açıdan boşlukla ya da negatif temsillerle ilişkilendirilmesinin yanı sıra bugün temsil olanağı 

içerisinde bu imgelerin yeniden nasıl inşa edileceği meselesine işaret eder. Diğer bir ifadeyle 

“nasıl temsil etmeli” sorusunu ön plana çıkarır. Bu sorular özellikle 2000 sonrası lezbiyen 

ilişkilere odaklanan ödül almış kimi filmler üzerinden yürütülen tartışmaları hatırlatır. Örneğin 

Mavi En Sıcak Renktir (Abdellatif Kechiche, 2013) filmine yönelik kimi eleştiriler tam da 



                                                                                                244 
 

 

temsilin “nasıl” meselesiyle ilişkilenirler. Bu eleştirilerden biri doğrudan filmin uyarlandığı 

çizgi romanın yazarı Julie Maroh’dan gelir. Maroh (2013) “bir lezbiyen olarak bu filmde eksik 

olan şeyin lezbiyenler” olduğunu söyler. Yani Maroh boşluğu doldurmaya yönelen kimi 

imgelerin de başka açıdan bir boşluk yarattıklarına işaret eder. Maroh’un yorumuna paralel pek 

çok yorum da filmin bilhassa sevişme sahnelerinden yola çıkarak eril bakışa hizmet ettiğine 

vurgu yaparlar. Tüm bu yorumlar Bradbury-Rance’in de ifade ettiği gibi lezbiyen imgelerin, 

“negatif” temsiller, “yanlış” temsiller, “sorumlu” veya “sorumsuz” temsiller gibi tartışmalarla 

yüklü imgeler olduklarını gösterir.  

 

Yukarıda dile getirilen tartışmalar etrafında artan lezbiyen görünürlükle beraber görsel kültür 

içerisinde bir tür lezbiyen imgeleminin oluştuğunu söyleyebiliriz. Caroline Evans ve Lorraine 

Gamman (1995) lezbiyen imgelemini hem lezbiyen yönetmenlerin hem de lezbiyen seyircilerin 

ortaya koydukları lezbiyenliğe işaret eden kültürel kodlar olarak tarif ederler. Diğer bir ifadeyle 

hem metinleri üretmede hem de bu metinleri okumada harekete geçen bir kültürel spektrumdan 

bahsederler. Bu spektruma kimi zaman heteroseksüel çerçevelerin kimi zamansa bu 

çerçevelerin dışına kaçan, yeni türden bakışların dahil olduğunu görürüz. Evans ve Gamman 

bu yeni türden bakışları “lezbiyen bakış” olarak tanımlarlar. Lezbiyen bakışı Evans ve Gamman 

özcü bir çerçevede ele almazlar; bunun yerine onu, kadınların diğer kadınlar için erotize 

edildiği, kadınlar arası arzuyu görselleştiren bir bakış olarak tarif ederler (36). Evans ve 

Gamman’ın tarifinden yola çıkarak lezbiyen bakışı, heteroseksüel eril çerçeveleri kesintiye 

uğratarak kadınlar arası arzuya alan açan, erotizmi iki kadın arasında kuran bir bakış olarak 

düşünebiliriz. Lezbiyen bakış bu anlamda egemen bakış rejimlerine karşı koyarak, bakma 

ilişkilerindeki çoklu deneyimlerimize işaret eder. Lezbiyen bakışın bu şekilde özcü bir 

yaklaşımdan uzaklaşarak geniş bir çerçevede düşünülmesi hem queer olana alan açar hem de 

lezbiyenliğe ilişkin metinlerin üretimi ve tüketiminde toplumsal cinsiyete ve cinsel kimliğe 

işaret eden olası referansların zaman zaman parantez içerisine alınabilmesini mümkün kılar.  

 

Yukarıda dile getirilenler ışığında Türkiye bağlamını düşündüğümüzde ise farklı bir resimle 

karşılaşırız. Öncelikle lezbiyen imgelerin görünürlüğü meselesinde Bradbury-Rance’in işaret 

ettiği ana-akımlaşmanın Türkiye sineması referans alındığında pek de bir karşılığının 

olmadığını görürüz. Bunun yerine doğrudan lezbiyenlikten ziyade lezbiyenliğe ilişkin muğlak 

bir alanın yaratıldığı kimi filmlerle, örneğin 80’lerin kadın filmleriyle ya da Vicdan ve İki Genç 

Kız gibi filmlerle, karşılaşırız. 90’larda ise heteroseksüel bir çerçevenin dışına çıkamamakla 

eleştirilen (Kaos GL, 2007) Düş Gezginleri (Atıf Yılmaz, 1992) filmini görürüz. Tüm bu temsil 



                                                                                                245 
 

 

alanı içerisinde Aşk, Büyü vs. filminin ise lezbiyen imgelere ilişkin önemli bir söylemsel alan 

yarattığını söyleyebiliriz.  

 

5.4.2. Heteronormatif Perdeyi Bozmak 

Sinema tarihi, kalıplaşmış pek çok homofobik temsiller barındırır. Bu tarih içerisinde eşcinsel 

karakterler büyük bir oranda trajik ya da sapkın karakterler olarak resmedilirler. Nejat Ulusoy 

(2011) eşcinsel karakterlerin filmlerde çeşitli biçimlerde cezalandırıldıklarına, perdeye ısrarlı 

bir şekilde suçla veya belirli sorunlarla ilişkili olarak yerleştirildiklerine işaret eder (2-4).  Diğer 

bir ifadeyle sinema perdesine eşcinselliği değersizleştiren bir görsel repertuarın egemen 

olduğunu, eşcinselliğe ilişkin normatif temsillerin değersizlik üzerine kurulduğunu 

söyleyebiliriz. Yalnızca belirli türden öznellikleri idealleştiren ve geriye kalanları 

değersizleştiren bu süreci Silverman (2006) “hâkim temsilin zorbalığı” (16) olarak tarif eder.  

 

Silverman (2006) sinema gibi estetik metinlerin perdenin normatif hale gelmiş repertuarına 

diğer bir ifadeyle temsilin zorbalığına müdahalede bulunabileceğini söyler. Örneğin normatif 

arzu ve özdeşleşmeleri takip eden heteroseksüel değil de homoseksüel bir biçimin Silverman, 

hâkim yapıntının merkezinde yer alan libidinal yatırımları olumlamak değil, tam aksine 

değillemek üzerinden işlem görebileceğini düşünür. Yani itaat etmeme ve tekrar etmeme 

olanakları üzerinden inşa edilebilecek başka türlü libidinal yatırımların hâkim yapıntıya, 

perdeye, meydan okuyabilecek potansiyeller açığa çıkarabileceğine işaret eder (261-2). Bu 

eksende heteroseksüel kodları takip etmeyerek yeni görüş alanları açan lezbiyen aşka ve arzuya 

ilişkin estetik metinlerin böylesi bir müdahalede bulunduklarını düşünebiliriz. İki kadının 

aşkını konu edinen Aşk, Büyü vs. filmini de bu çerçevede değerlendirmek mümkün.  

 

Romantik aşka ilişkin tekrarlarla ve libidinal yatırımlarla norm haline gelmiş en temel 

varsayımın heteroseksüellik üzerine kurulu olduğu söylenebilir. Diğer bir ifadeyle perdeye aşk, 

heteroseksüel olarak kodlanır. Buna göre aşkı konu edinen filmlerde büyük bir oranda bir erkek 

ve bir kadının hikayesini takip ederiz. Bu hikâyeyi bozan filmler ise aşka ilişkin yeniden görüş 

alanları açarlar. Sinema perdesinin tam da kalbine nakşedilmiş heteronormatif bakışı kırılmaya 

uğratırlar. Bu kırılmalardan çıkabilecek potansiyeller ise Ranciere’in (2005) ifadesiyle uğultu 

olarak işaretlenenin söyleme dönüşmesine, kamusal bir dil kazanmasına imkân yaratır. Norm 

olanın sınırlarını çekiştiren, başka türlü görme ve görülme biçimleri yaratan bu imkanları en 

çok estetik metinler, filmler, üzerinden takip ederiz.  

 



                                                                                                246 
 

 

İki kadının birbirine duyduğu aşkı, arzuyu, odağına alan Aşk, Büyü vs. filmi de yukarıda dile 

getirilenler çerçevesinde normatif perdeye bilhassa cinsel öznellikler alanında müdahalede 

bulunur. Bir kadının diğer bir kadını arzuladığı ve seyircinin de özellikle bakış ve ses ekseninde 

bu arzuyu takip ettiği filmde, arzunun normatif varsayımları da yapıbozuma uğrar. 

Diyaloglarda, bakışta, seste, renklerde yani filmin tüm yüzeylerinde arzu, dönüşüme uğrar; 

romantik aşk tasavvuru lezbiyen bir büküm kazanır. Bilhassa iki kadın arasındaki bakış 

alışverişi heteronormatif kodlarla inşa edilen eril bakışı tekrar etmeyerek üretken bir bakışa 

dönüşür. Silverman (2006) cinsel öznellikler çerçevesinde üretken bakışı, heteronormatif 

denetimden kaçan; arzu ve özdeşleşmeleri normatif örgütlenmenin, pozitif Odipus 

karmaşasının, dışına taşıran bir bakış olarak değerlendirir (262). Burada artık kontrol eden, 

denetleyen, belirli bir çerçeveye sabitleyen veya özne-nesne ilişkisi içerisinde hareket eden bir 

bakıştan uzaklaşarak, kadınlar arası yeni üretkenliklere açılan bir bakış estetiği içerisine gireriz. 

Hiyerarşik bağlantılarla inşa edilen ilişkiler yerini, daha yatay bağlanmalara bırakır. İki kadının 

yan yana kadraj içerisine girdiği pek çok anda buna tanık oluruz. Etkin/edilgin ilişkisini aşan 

başka türlü bir erotik alan içerisine gireriz.   

 

 
  Şekil 5.25: Aşk, Büyü vs- Reyhan ve Eren 

 

Normatif olmayan cinsel arzular, sinema perdesini baştan aşağı kat eden zorunlu 

heteroseksüellik dışında imkanlar yaratır. Cinsellik alanında kadınlara diğer kadınları işaret 

eden bir arzu dünyası, hem heteronormatif dünyayı hem de cinsiyet, toplumsal cinsiyet ve 

cinsellik arasında kurulan süreklilikleri bozguna uğratır. Diğer bir ifadeyle böylesi bir arzu 

dünyası “normatif cinsellik üzerinden pekişen” (Butler, 2010: 15) bir cinsiyet/toplumsal 

cinsiyet anlayışını da kesintiye uğratır. Butler’a göre normatif olmayan cinsel pratikler normatif 

toplumsal cinsiyetleri de istikrarsızlaştıracak bir güç doğurur (15). Butler bunu tersinden de 



                                                                                                247 
 

 

düşünebileceğimizi öne sürer. Zira ona göre toplumsal cinsiyeti kontrol altında tutmak aynı 

zamanda normatif heteroseksüelliği muhafıza etmenin yollarından da birini oluşturur (16).  

Yani normatif toplumsal cinsiyete ya da zorunlu heteroseksüelliğe yapılabilecek müdahaleler, 

bunlar arasında inşa edilen süreklilikleri de yeniden düşünmeye imkân sağlar. Filmde arzunun 

iki kadın arasında kurulmuş olması böylelikle heteronormatif perdeye, bu perdenin varsaydığı 

normatif toplumsal cinsiyetlere ilişkin yeniden bir görüş alanı yaratır.  

 

5.4.3. Aşka Çağıran Sesler 

Aşk, Büyü vs. filmi, sesin kendine ayrıcalıklı anlar inşa ettiği bir film. Pek çok kez imgeyi 

unutup sesin peşine düşeriz. Geçmişi, kırılganlıkları, aşkı, tutkuyu, teması sesin rehberliğinde 

takip ederiz yer yer. Örneğin başlı başına bir ıslık tahayyül edebileceğimiz pek çok hikâye 

sıkıştırır içerisine: Gizli buluşmaları belki, heyecanları, birbirlerine seslenmenin özel 

yollarını…Birbirini çağıran iki kadın. Çağrılmayı queerleştiren bir ıslık. Seslenilen ve dönüp 

bakılan yüzeyler, queer olanın kendine alabildiğince yer açtığı anlara dönüşüyor. Kendine has 

ezgisiyle hareket eden ortak bir dili inşa ediyor.  

 

Film, martı, vapur ve ıslık sesiyle açılır.  Hemen ardından piyano sesi duyarız. Vapurda ayakta 

duran bir kadın, Eren, (Ece Dizdar) görünür. Üst ses duyulur:  

 

“Dünyada kimse, kimseyi böyle özlememiştir. Her yerine hasretim. Ellerin, dizlerinin arkası, 

kıvrımların, teninin inceldiği yumuşak yerlerin. Tüylerin, bakışların, kokuların, fısıltıların. Ve 

saçlarının başladığı noktadan ayak parmaklarının bittiği son noktaya kadar her hücren ve 

hepsinin ürettiği her kelime, her hareket, her ses bana karışsın, benimle olsun, hala seninim, 

hala içimdesin”.  

 

Reyhan’ın (Selen Uçer) Eren’e yazdığı mektuplardan biridir bu. İkisi arasındaki aşkı, bağlılığı, 

hasreti tarif eder. Bir kadının diğer bir kadına döktüğü bu tutkulu sözcükler filmin hemen 

başında filmin tüm yüzeylerini kaplar. Vapur yol alır, sözcükler yolunu bulur tane tane. Eren 

ayakta kadrajda küçük bir yer kaplar, sırtını yaslamış, elinde küçük bir şişeyle içeceğini 

yudumlar. Eren’in hafif karanlıkta bırakılmış imgesinin üzerine düşer sözcükler. Sonra ıslık 

sesiyle beraber filmin ismini görürüz ekranda. Vapur ulaşmıştır varacağı yere. Yer Büyükada. 

Eren vapurdan inen kalabalığın içerisinde yürür bir süre, sonra bir ağacın dibinde beklemeye 

koyulur. Birinin yolunu gözler ve nihayetinde o kişi çıkar ortaya. Vapurda üst sesini 

duyduğumuz Reyhan’dır o. Arkasından sürüklediği pazar arabasıyla kadrajın içerisine girer. 



                                                                                                248 
 

 

Eren onu arkadan takip eder bir süre. Sonra aralarındaki özel iletişimin bir işareti olan ıslığı 

çalar Eren. Reyhan yavaşlar ve ikinci ıslıkta döner arkasına bakar ancak baktığı gibi gerisin geri 

yüzünü çevirir ve yoluna devam eder. Birbirlerinden habersiz uzun yıllar geçirmişlerdir. 

İçerisine kırgınlıkların, dağılan hayatların, görülmemiş hesapların, adresine zamanında 

ulaşmamış mektupların sıkıştığı pek çok uzun yıllar. Reyhan’ın cephesinde tekrardan açılacak 

bir sayfa yoktur, ancak Eren bu sayfayı yeniden açmaya kararlıdır. Bu sayfanın yavaş yavaş 

yeniden aralandığı anlarda ses de önemli bir rol üstlenir.  

 

Aşklarının mekânı Büyükada, dar sokakları, yokuşları, merdivenleri, denize ve güneşe karşı 

sunduğu manzaraları kadar filmin içerisine sızdırdığı sesleriyle de filmin önemli bir parçasına 

dönüşür. Kuş sesleri, kedi sesleri, cırcır böceklerinin çıkardığı sesler, vapurun, denizin, rüzgârın 

sesleri birbirine karışır. Beraber geçirdikleri hemen hemen her anda bu sesler onlara eşlik eder. 

Bir de şarkılar vardır, ilişkilerinde önemli bir yer tutan. Geçmişe, gençliklerine, dönülen tek 

sahnede bir ağacın dalı üzerine oturmuş beraber şarkı söylerler. Şimdiki anlatılarında bu 

deneyimi sık sık tekrar etmiş olduklarını öğreniriz. Filmde arzunun en doruğa çıktığı anlardan 

biri de yine Reyhan’ın şarkı söylediği bir andır. Eren Reyhan’ı dinlerken adeta büyülenir ve 

Reyhan’ın şarkısını tam olarak bitirmesine müsaade etmeden ansızın onu tutkulu bir şekilde 

öpmeye başlar. Reyhan nefessiz kalsa da yine de Eren’e karşılık verir.  Bir süre onları 

öpüşürken, sarılırken izleriz. Bu an, otel odasında seviştikleri sahneye keser. Şarkının 

tetiklediği arzulu dakikalar bir mekândan diğer bir mekâna taşınır.   

 

Sevişme sahnesi parça parça, kopuk kopuktur, araya tamamen karartılmış anlar karışır. Bu 

sahnede erotizm, gösterilenden ziyade gösterilmeyen üzerinden kurulur. Görülen imgeler biraz 

çekinik, biraz dilini arar gibidir. Bilhassa mektuplardan fışkıran sesin filmin tüm yüzeylerine 

hâkim olacak bir şekilde yol alan ısrarlı varlığını imgelerde görmeyiz. Diğer bir ifadeyle sesin 

kendisindeki cüretkarlığı imgeler aynı düzeyde paylaşmaz. Ses imgenin tutukluluğuna karşı 

koyan, buna direnç gösteren bir parçaya dönüşür. Aşkı, tutkuyu, erotizmi en çok kadınların 

seslerinden takip ederiz. Mektuplar, birbirleri için doldurdukları karışık kasetler, birbirlerinin 

gözünün içine bakarak okudukları şarkılar, sesin, sözün gücünü açığa vurur. Ya da ıslıklarıyla 

birbirlerine seslenme biçimleri aşka dair pek çok işaret barındırır içerisinde.  

 

Film, sesin her ayrıcalıklı anını kadınlara açar: Üst ses, ıslık, fısıldaşmalar, şarkılar. Tüm bu 

parçalar film süresince devam eder. Bir kadının diğer bir kadına yazdığı tutkulu aşk sözcükleri 

yankılanıp durur filmin içerisinde. Bu anlarda üst ses ne otoriteyi ne de heteronormativiteyi 



                                                                                                249 
 

 

pekiştirir; tam aksine bunları yerinden sökmeye çalışır. Üst ses queerleşir. İki kadın arasındaki 

aşkı tarif etmeye, gençliklerinde yaşadıkları deneyime ilişkin bir çerçeve oluşturmaya soyunur. 

Aralarındaki tutkulu ilişkiyi en çok bu anlarda, üst sesin, mektupların, devreye girdiği, filmin 

yüzeyleri üzerinde dolaştığı anlarda takip ederiz.   

 

Sinemada kullanılan üst sesler daha çok eril seslerden oluşur (Chion, 1994; Silverman, 1988). 

Aşk, Büyü vs. filminin ise bu geleneği takip etmeyerek sesi, feminist bir çerçevede eğip 

büktüğünü söyleyebiliriz. Üstelik bunu bir başka kadına aşık bir kadın sesiyle, bu aşkı gümbür 

gümbür dile getiren bir sesle yapar. Üst ses gibi asenkronize seslerin Buhler, queer estetiğin bir 

parçası olduğunu düşünür (2014: 371). Yani zorunlu senkronizasyon bozulunca zorunlu 

heteroseksüelliğin de bozulduğunu öne sürebiliriz. Ses, burada iki kadın arasındaki aşkı 

anlatmada büyük bir rol üstlenir. Sesin üstlendiği bu rol sinemada bilhassa imgelere yaslanan 

heteroseksüel aşkın egemen temsil kodlarını da yapı bozuma uğratır. Ses, bu çerçevede ödipal 

hikâyeden kaçış yolları sunar. Bir erkeğin bir kadına değil, bir kadının bir kadına gözlerinin 

içerisine bakarak okuduğu bir şarkı örneğin, heteroseksüel aşka işaret eden şarkıların gramerini 

bozmaya imkân tanır. Yani ses, bu filmde düz yoldan saparak, alışılmış olanın yerine yeni 

potansiyellere açılır.  

 

 

5.4.4. Büyüsü Bozulmuş Dünyayı Büyülemek  

Film, heteroseksüelliği zorunlu bir alana çeken, “normal” olanı yalnızca bu alan içerisinde 

kuran tek boyutlu bir arzu dünyasını yani büyüsünü yitirmiş olanı, başka türlü aşk ihtimallerine, 

iki kadın arasındaki aşka, açarak yeniden büyülemeyi dener. Bu aşkı film, heteroseksüel 

çerçevenin içerisine çekmeyerek, bunun yerine “tuhaf” yollara saparak, örneğin büyü 

söylemine içkin yeni çerçevelerle inşa ederek görüntüye getirir. Diğer bir ifadeyle filmde tarif 

edilen aşk, rasyonel olanın törpüleyici kuşatmasına değil, büyülü olanın renkli dünyasına 

açılarak kurulur. Burada büyü hem aşkın büyüsüne hem de rasyonel olanın dışına işaret eder.   

 

Butler (2015) heteroseksüelliğin yalnızca ensesti yasaklayarak değil, ondan önce eşcinselliği 

yasaklayarak üretildiğine ve toplumsal cinsiyetin kısmen inkâr edilen bu eşcinsel bağlılıklarla 

kurulduğuna işaret eder. Butler, heteroseksüelliğin böylelikle yasaklamalar yoluyla geliştiğini 

ve eşcinselliğin hüzünlenilemeyen kayıp olarak melonkolik bir şekilde içe aktarıldığını söyler. 

Butler’a göre üretilmeyen bağlılık alanlarına işaret eden bu melonkoli, dünyadaki belirli türden 

dışta bırakma biçimlerinin psişik koşullarını oluşturur (129-136). Film, kayıp yoluyla özneyi 



                                                                                                250 
 

 

kuran şeye, o melankoliye söylemsel bir alan yaratır. Diğer bir ifadeyle dilsel dünyanın dışına 

atılan şeyi içeriye alarak, o sınırlı dünyayı büyüyle genişleterek başka türden aşklara imkân 

yaratır. Filmde iki kadın karakter “yaşanmamış olasılıklar için duyulan matem” le (132) 

geçirmişlerdir hayatlarının büyük bir bölümünü. Film hem bu mateme hem de aşkın kendisine 

tanık olmamızı sağlar. Üstelik bu tanıklığa büyü söyleminin imkân tanıdığı “tuhaf” dünyaları 

da dahil eder.  

 

Eren’in gençliklerinde yaşadıkları tutkulu bir aşkın ardından yirmi yıl sonra tekrar adaya, 

Reyhan’a dönüşü, Reyhan’ın mevcut düzenini altüst eder. Zira Reyhan Eren sayfasını tamamen 

kapatmıştır. Ancak bu sayfayı kapatana kadar uzun bir süre Eren’in dönüşünü beklemiştir. 

Hatta bunun için büyü bile yaptırmıştır. Büyüyü yapan kadın her kimin yolun gözlüyorsa bir 

perşembe günü o kişinin kendisine döneceğini aktarmıştır Reyhan’a. Eren yirmi yıl sonra 

döndüğünde günlerden perşembedir. Reyhan Eren’i kendisine getiren şeyin büyü olduğuna 

inanır ve bu büyünün bozulması gerektiğini düşünür. Eren her ne kadar bu dönüşü mümkün 

kılanın unutulmayan bir aşk olduğunu dillendirse de Reyhan’ı ikna edemez ve inanmamasına 

rağmen büyü bozumu sürecine o da katılır. Tam da bu sürecin, büyünün, peşine verdiğimiz 

anlarda filmin katman katman açıldığını görürüz. Büyücü kadın, zombi hikayeleri anlatan 

erkek, bitmeyen yokuşlar, ağaçlar, kuşlar, manzaralar…Dünyaya bağlanma, dünyayı 

yorumlama biçimlerinin çokluklarını, rasyonalizmin kapı dışarı edildiği anları, yoldan 

sapanların, yolunu kaybedenlerin, yeni yollar inşa edenlerin “tuhaflıklarını” görürüz. İki kadın 

arasındaki aşk, düz, bilinen, hâkim yollar içerisine çekiştirilmeden, tam aksine çatallanarak, 

tekinsiz yerlerde dolaşarak, rasyonel dünyanın dışarıya atıldığı başka türden tutkulu bağlılıklara 

açılarak bir dil kazanır. Her tuhaflık bir başka tuhaflığa yoldaş oluyor, iki kadının birbirlerinden 

ayrı geçirdikleri yılların aralığını daraltıyor, tanıdıklığı tekrar yürürlüğe sokuyor… ilmek ilmek 

aşkın dokusu yeniden örülüyor.  

 

Heteroseksüelliği dışarıda bırakan ve iki kadın arasındaki arzulu alana açılan büyülü dünyayı 

ufak ayrıntılardan takip ederiz bazen. Eteğe bulaşan bir çamaşır suyu lekesinden örneğin.  

Ancak aşık bir kadının, Eren’in, fark edebileceği ayrıntılarda dolaşırız. Ne Reyhan’ın 

kendisinin ne de beraber yaşadığı erkeğin, Gökhan’ın, fark edemediği bu ayrıntılar, lekeler, 

Eren’in arzulu bakışlarının işaretleri gibidir. Reyhan’ın bedeni, bedenini saran kıyafetleri 

Eren’in bakışlarının odaklandığı yüzeylere dönüşür. Yıllarca unutulmayan beden üzerindeki bir 

doğum lekesi, kalp şeklindeki bu leke, Eren’in Reyhan’ın bedenine ilişkin tutkulu hafızasına 

işaret eder.  



                                                                                                251 
 

 

 

Reyhan’ın ifadesiyle Erenle “basıldıkları” gün, hayatın durduğu bir an olmuş. Kadınların uzun 

bir aradan sonra adada ikinci karşılaşmaları duran bu şeyi yeniden harekete geçirir. Binilmeyen 

vapurlar, ertelenen gidişler, bir kadının diğer bir kadını takip ettiği sahneler, arşınlanan 

yokuşlar... Bunların hepsi arzuya açılan, hareketsiz olanı harekete geçiren anlara tekabül eder. 

Büyü bozumunun peşinden tekrar tekrar açılan sayfalar, tazelenen anılar, içilen rakılar, 

bakışmalar ve yeniden tanıdık bedensel temaslar. Ne Eren adadan ayrılabilecektir ne de Reyhan 

eski hayatına devam edebilecektir. Büyünün bozulması mümkün olmayacaktır.  

 

5.4.5. Benimle Gel, Bana Kaç 

Sinema düzleminde kadınların kadınlara kaçtığı ya da birbirlerine kaçma sözü verdikleri belirli 

anlarla karşılaşırız. İki kadını böylesi bir deneyim içerisinde konumlandıran en bilinen 

filmlerden biri Thelma ve Louise’dir (Ridley Scott, 1991). Filmde biri ev kadını diğeri de 

garsonluk yapan iki kadın, mutsuz oldukları mevcut hayatlarından birbirlerine kaçarak 

kurtulmaya çalışırlar. Film iki kadın arasındaki arkadaşlığı, yer yer lezbiyen bir aşka 

çekiştirecek bir şekilde muğlak bir çerçevede tutar. Türkiye sinemasında da birbirlerine 

kaçan/kaçma sözü veren kadınların konu edildiği kimi filmleri görürüz. Bunlardan biri Vicdan 

(Erden Kıral, 2008) filmidir.  

 

Filmde çocukluk arkadaşı olan Songül (Tülin Özen) ile Aydanur (Nurgül Yeşilçay) yaşadıkları 

yerden beraber kaçma planları yaparlar. Aydanur Songül’e “kaçalım” der, Songül de “söz ulan 

her yere gelirim ben senle” diye karşılık verir. Benzer bir anı İki Genç Kız filminde de izleriz. 

Behiye Handan’a her şeyi bırakıp beraber yurtdışına gitmeyi önerir. Handan da bunu kabul eder 

ve Behiye’ye bu kaçış planıyla ilgili söz verir. Her iki filmde de arkadaşlık sınırlarının 

alabildiğince genişlediğini, bu sınırların içerisine yer yer erotik olanın da dahil edildiğini 

görürüz. Birbirlerine verdikleri kaçma sözlerinde doğrudan lezbiyen bir aşka kaçmak 

dillendirilmese de yine de iki film de böylesi bir tahayyülü mümkün kılacak anlar yaratır.  

 

Özlem Güçlü (2012) İki Genç Kız ve Vicdan filmlerinde kadınların birbirlerine kaçma sözü 

verdikleri sahnelerin “başka türlü bir hayata dair iki kişilik bir plana ve (erkek karakterleri 

dışarıda bırakan) bir bağlılık sözüne” (433) açıldığını vurgular. Güçlü bu sahnelerin tam da 

erkeklerin kadınlar arasındaki ilişkilere müdahil olma ihtimaline ilişkin anların hemen ardından 

ortaya çıktıklarına işaret ederek, kadınların aslında “zorunlu/zorunda kalınan 

heteroseksüellikten” kaçmak istediklerini belirginleştiren sahneler olduğuna dikkat çeker. Bu 



                                                                                                252 
 

 

çerçevede Güçlü’ye göre kadınların birbirlerine verdikleri söz, “sadece şehirden kaçma değil, 

birlikteliğe kaçma olarak da okunabilir” (434).  

 

Aşk, Büyü, vs filminde ise doğrudan lezbiyen bir kaçış planı görürüz. Eren Reyhan’a “bırak bu 

hayatı, benimle gel”…“seni almadan gitmiyorum” der. Reyhan yaşadığı haliyle her ne kadar 

mutlu bir kadın olmasa da, belirli bir düzen kurmuş, mevcut olanla yetinmeyi kabullenmiş 

biridir. Eren ise kararlı bir âşık olarak arzuladığı şeye ulaşmak ister. Mevcut olanı değil, daha 

fazlasını talep eder. Aşk ister, tutku ister, macera ister. Aralarındaki farklılığı yolda 

karşılaştıkları bir kozalağa muamele biçimlerinden de okuruz. Bahsedilen sahnede yerde 

kozalakların olduğu yokuş yukarı bir yolda yürürler. Eren kozalaklardan birini tekmeleyerek 

yokuş yukarı savurur ve “git yukarıda biraz macera yaşa” der. Reyhan ise tam tersine bu 

kozalağı yokuş aşağı savurur ve kozalağın adına “evime dönüyorum” der.  Reyhan’a göre eski 

köşesinde mutlu mutlu yaşayacaktır bu kozalak.   

 

Reyhan her ne kadar eski köşeleri yeğlediğini ifade etse de filmin sonunda Eren’in bakış açısına 

doğru sürüklenecektir. Üç kuruşluk huzur diye tarif ettiği düzeninden eser kalmayacak, Eren’in 

yirmi yıl sonra dönüşüyle kendini yetinmeye zorladığı hayatı alt üst olacaktır. Film Eren ve 

Reyhan’ın birbirlerine kaçış planını bir sona bağlamasa da buna yönelik bir vaatle biter. 

Lezbiyen kaçış böylelikle “mutlu sona” bağlanır. Diğer bir ifadeyle lezbiyen karakterlere yer 

veren pek çok filmin aksine hüsranla biten bir sonla karşılaşmayız. Öyle ki birleşmelerine film 

kodlarından hareketle engel oluşturacağını düşündüğümüz erkek karakterin tehdit ediciliği de 

ortadan kaldırılarak heteroseksüel dünya dışarıya atılır. Film, Eren ve Reyhan’ın geri kalan 

hayatlarını beraber geçireceklerine yönelik bir tahayyüle açık kapı bırakarak son bulur.  

 

Reyhan beraber yaşadığı Gökhan’la (Görkem Mertsöz) yüzeysel bir iletişim içerisindedir. 

Eren’le yaşadığı iletişimin derinliği yoktur aralarında. Gökhan’a en yakın olduğu an, onun 

sırtını ovaladığı andır. Ancak bu anı yönetmen, çerçeve içi çerçeveyle pencere ardından 

çekmeyi tercih eder. Bu görüntü Reyhan’ın bir nevi hapsedilmişliğine işaret eder. Kadrajın 

içerisinde soluk, küçük bir yer kaplarlar. Bu sahne Eren’in otel odasına keser. Eren sırt ı çıplak 

pencereden dışarıyı izler. Bir sırttan diğer bir sırta yapılan bu kesme, Reyhan’ın olduğu yeri 

değil, olmak istediği, olması gerektiği yeri hatırlatacak bir işlev yüklenir.  



                                                                                                253 
 

 

 
  Şekil 5.26: Aşk, Büyü vs- Reyhan ve Gökhan       Şekil 5.27: Aşk, Büyü vs- Eren 

 

Filmde Gökhan’ın bakışı gözetleyen, dikizleyen, kontrol etmeye çalışan tehdit edici bir bakışa 

işaret eder. Baskın normlar çerçevesinde toplumun heteroseksüel olmayan çiftlere yönelttiği bir 

bakıştır bu. İki kadının adada beraber geçirdikleri kimi anları Gökhan’ın konumundan izleriz. 

Film bu anlarda seyirciyi Gökhan’ın bakışıyla aynı hizaya getirir. Bu, seyircinin de baskın 

normlarla olan suç ortaklıklarını hatırlatır. Yani Gökhan toplumun bakışını hatırlatıcı bir işlev 

yüklenir. Ancak film yine de bu bakışın tehdit ediciliğini bertaraf etmeye, onu ironik bir şekilde 

tersyüz etmeye çalışır. Gökhan, Eren ve Reyhan’ın ilişkisinde dışarıya atılmakla kalmıyor, iki 

kadının arasındaki aşkın, büyünün, bozulmamasına da farkına varmadan katkı sağlıyor. Film, 

iki kadın bir erkek formülasyonunu iki kadının lehine sonuca bağlıyor. Vicdan filminde de iki 

kadın ve bir erkek görürüz. Ancak bu filmde erkek karakter, kadınlardan birini, Songül’ü, 

öldürür. Yani filmde erkek karakter aracılığıyla iki kadının birleşmesinin önüne geçecek 

öldürücü heteroseksüel bir müdahale gerçekleşir. Aşk, Büyü vs. filminde ise heteroseksüel olan 

film süresince dışarıda tutulduğu gibi filmin sonunda da tamamen dışarıya atılır. Filmin tüm 

yüzeyleri iki kadının ilişkisine ayrılır, kadrajları iki kadın doldurur ve her ayrıcalıkla an onlara 

tahsis edilir. Arşınlanan sokaklar, eğlenceli koşuşturmalar, keyifli manzaralar, içilen 

rakılar…Her anı iki kadın beraber doldurur. Gökhan tüm bu anlarda bir gölgeden ibaret kalır.  

 

5.4.6. Sınıfsal Mesele 

Yönetmen Ümit Ünal filmle ilgili yaptığı bir söyleşide filmdeki asıl meselenin aşkın iki kadın 

arasında yaşanmasından ziyade kadınlar arasındaki sınıfsal fark, yani “zengin-fakir aşkı” 

olduğuna işaret eder (Anıl Mert Özsoy’la yapılan söyleşi, 2019)50.  Yönetmenin bu ifadesi aşkın 

                                                        
50 Ünal söyleşide şu ifadeleri kullanır: “Filmde asıl çelişki ikisinin de kadın olması değil, sınıfsal çelişkiydi. Ben de 
bunu anlatmaya çalıştım. Elimden geldiği kadar cinsellik suiistimali yapmamaya, bu durumu satış unsuru olarak 



                                                                                                254 
 

 

kimler arasında yaşandığı sorusunu heteronormativiteyi parantez içerisine alarak sınıfsal 

çelişkiler üzerinden sorgular. Sınıfsal olana yapılan bu vurgu, aşkın lezbiyen bir aşk olduğunu 

neredeyse unutturan bir işlev yüklenir. Yönetmenin metne dışarıdan yönelik bu müdahalesine 

karşın diğer bir ifadeyle yönetmene rağmen yine de metnin kendisi başka bir hikâye anlatır. 

Sınıfsal çatışma filmde derinleşmeden küçük bir ayrıntıdan ibaret kalır ve bunun aksine aşkın 

tam da iki kadın arasında yaşandığı meselesi filmin ana odağı olur.  

 

Heteroseksüel matrise karşı işleyen değil tam aksine onu yeniden üreten metin aşırı 

müdahaleler başka film örneklerinde de karşımıza çıkar. Lezbiyen bir aşka yönelik okumalara 

imkân tanıyan Vicdan filminde örneğin. Filmin yönetmeni Erden Kıral kendisiyle yapılan bir 

röportajda şu ifadelerde bulunur: “Songül kocasının âşık olduğu kadına âşık oluyor. Ama 

Aydanur bu aşka karşılık vermiyor. Sadece anaç davranıyor. O yüzden lezbiyen bir ilişki yok. 

Aralarındaki tamamen masum bir ilişki” (Sema Denker, 2008; akt. Özlem Güçlü, 2012: 435). 

Film metni arzulu bir alana çekilen pek çok ana imkân tanımasına rağmen, yönetmen bu 

imkanların üzerini örtmeye, kadınlar arasındaki ilişkiyi “masum arkadaşlık” olarak tarif ettiği 

bir ilişki biçimine sabitlemeye çalışır. Aşk, Büyü, vs. filminde ise yönetmen bu örtme işlemini 

metnin ana meselesini sınıfsal çelişkiye doğru çekiştirerek yapar.  

 

Filmde iki kadın arasındaki sınıfsal farka ilişkin çatışmaları diyaloglardan takip ederiz. Eren’in 

Reyhan’ı birbirlerinden ayrı geçirdikleri uzun yıllardan sonra tekrar beraber olmaya ikna 

etmeye çalıştığı sahnede sınıfsal pozisyonlarına da ilişkin bilgiler elde ederiz. Zengin bir ailesi 

olan Eren, ekonomik olarak pek çok imkana sahiptir. Buna karşın Reyhan geçim derdiyle 

boğuşan biridir. Eren Reyhan’a her şeyi bırakıp kendisiyle gelmesini, dilerse yurtdışında bile 

beraber yaşayabileceklerini söyler. Diğer bir ifadeyle Eren sahip olduğu her şeyi Reyhan’la 

paylaşmaya hazır biridir. Ancak Reyhan bu teklife sıcak bakmadığı gibi Eren’i kendisine 

“kapatma” teklifi yapmakla suçlar. Doğrudan cinsiyetçi bir ifadeye göndermede bulunan bu 

kelime karşısında Eren büyük bir şaşkınlık duyar ve şunları dile getirir: “O nasıl berbat bir laf, 

hangi pis heriflerden öğreniyorsun bu lafları”…“Ben neyim var, neyim yoksa senindir diyorum, 

sana bu hayatı paylaşmayı teklif ediyorum”. Eren’in deyişiyle berbat heriflerin kadınlara teklif 

ettikleri bir yaşam biçimi karşısında Eren, Reyhan’a bambaşka bir teklifte bulunur. Bir 

kadından diğer bir kadına yaygın heteronormatif anlayışı içerisine dahil etmeyen başka türlü 

                                                        
kullanmamaya çalıştım”, https://www.gazeteduvar.com.tr/sinema/2019/11/02/yonetmen-umit-unal-ask-buyu-
vs-yi-anlatti-escinsel-iliskiyi-degil-sinif-catismasini-anlattim.  

https://www.gazeteduvar.com.tr/sinema/2019/11/02/yonetmen-umit-unal-ask-buyu-vs-yi-anlatti-escinsel-iliskiyi-degil-sinif-catismasini-anlattim
https://www.gazeteduvar.com.tr/sinema/2019/11/02/yonetmen-umit-unal-ask-buyu-vs-yi-anlatti-escinsel-iliskiyi-degil-sinif-catismasini-anlattim


                                                                                                255 
 

 

bir hayatı yaşama teklifi…Ancak film içerisinde iki kadın arasındaki sınıfsal fark neredeyse bu 

ve buna benzer birkaç diyalogla sınırlı kalır. Ne sınıfsal farkın derin çelişkilerini ne de bu farkın 

diğer normatif olmayan öznelliklerle kurduğu kesişimsellikleri görmeyiz. Yönetmen sınıfsal 

farkı, lezbiyen bir bükümle yorumlanan zengin-fakir ikilime seviyesinde tutmayı tercih eder. 

Diğer bir ifadeyle Yeşilçam’ın içerisinden geçerek “zengin kız fakir oğlan” formülasyonunu 

“zengin kız fakir kız”a çevirir. Yeşilçam’ın başvurduğu en yaygın kodlardan birine yönetmen, 

lezbiyen bir çıkıntı verir. Ünal benzer bir denemeyi Nar (2011) filminde de yapar.  Yönetmen 

bu filmdeki iki lezbiyen karakteri hayata dair sorumluluklar meselesinde karşı karşıya getirir. 

Karakterlerden biri hayatın “acı gerçeklerinin” bilincinde olan, risk alan, yaşamın kolay 

kazanılmadığından dem vuran ve bunun için belirli insanların harcanabilirliğine inanan bir 

karakterken, diğeri yaşama daha romantik bakarak içerisinde yer aldığı sınıfsal ayrıcalıkların, 

ekonomik olanakların nasıl elde edildiğini ve elde tutulduğunu sorgulamayan bir karakter. 

Kadınlar arasında kurulan bu karşıtlık, sinemada romantik ilişkilerin dinamizmine katkı 

sağlayan ve normatif hale gelen kodları işlevsel kılar. Yani yönetmen romantik ilişkilere 

lezbiyen bir büküm vermesine rağmen belirli heteroseksüel kodları yine de tekrar eder. Diğer 

bir ifadeyle yönetmen hem heteroseksüel matrise karşı işleyen hem de onun içerisinde hareket 

eden bir dünya inşa eder.  

 

Kadınlar arası ilişkilere odaklanan filmlerden biri olarak Toz Bezi filmi de sınıfsal meseleleri 

kurcalayan bir film. Toz Bezi ve Aşk, Büyü vs. filmlerini sınıfsal meseleleri ele alma tarzları 

açısından karşılaştırmak verimli bir bakış açısı sağlayabilir bizlere. Toz Bezi filminde Yeşilçam 

kodlarından epeyce uzaklaşmış bir sınıfsal malzemeyle karşılaşırız. Yüzeysel bir zengin/fakir 

ikilemi yerini içerisinde pek çok çatışma hattı barındıran sınıfsal konumlanmalara bırakır. 

Farklı sınıflardan kadınların karşılaşmaları, sınıfla beraber yapılandırılmış ve gündelik hayatın 

en sıradan anlarına sirayet etmiş belirli kesişimselliklerle ilgili ipuçları verir. Diğer bir ifadeyle 

harcanabilirliğin ve kırılganlığın adil olmayan dağılımlarına ilişkin birden fazla toplumsal 

konumun iç içe geçişini hatırlatır. Toplumsal cinsiyeti, etnisiteyi, sınıfı, göçmen oluşu ve 

bunların birbirleriyle olan temaslarını bir arada düşünmeye imkân tanır.   

 

Aşk, Büyü vs. filmi ise sınıfsal meseleye katmanlı bir bakış oluşturacak kadar bir mesai ayırmaz. 

Bu meseleyi irdeleme biçimi Yeşilçam’la bariz bir akrabalık gösteren zengin/fakir söylemi 

çerçevesine hapsolur. Sınıfsal çelişkiler büyük bir oranda diyaloglar düzeyinde sınırlı kalır. 

Gençlik yıllarında yaşadıkları ilişkileri ise sınıfsal konumlara ilişkin içerisinde hiçbir çatışma 

barındırmayan neredeyse bir altın çağ gibi, gizli bir cennet gibi resmedilir. Yalnızca tutku, aşk 



                                                                                                256 
 

 

ve bedensel haz üzerine inşa edilmiş bir ilişki olarak lanse edilir. Eren ve Reyhan’ın aileleri 

arasındaki sınıfsal farkın, birinin diğerinin hizmetinde çalışmış olduğu gerçeğinin iki kadın 

arasındaki ilişkiyi hiçbir şekilde yapılandırmadığı varsayılır. Geçmişe yönelik söylemler, 

onların ayrı düşmesine sebebiyet veren kötülüğün dışarıdan geldiğine ve bu kötülük gelene 

kadar kendi aralarında sorunsuz ideal bir ilişki yaşadıklarına işaret eder. Sınıfsal fark, yirmi yıl 

aradan sonra tekrar bir araya geldiklerinde bir meseleye dönüşmüş gibi görünür. Bu durum 

sınıfa ilişkin malzemelerin filmin içerisine iyi işlenmemiş bir eklenti gibi yerleşmesine yol açar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                257 
 

 

6. SONUÇ 

Arslan (2020) temsilin “bir tür kesici alet gibi” çalıştığını; “görülür olanla olmayan, işitilir 

olanla olmayan, düşünülebilir olanla olmayan arasındaki sınırları” (40) belirlediğini söyler. 

Temsilin sınırları belirleyen bu gücü, bu kesici kudreti, belirli türden şiddet biçimleri üretir. 

Bazı şeyleri sevilir kılar, idealleştirir; geriye kalanları da karanlığa mahkûm eder, gözden 

düşürür. Yani sürekli bir şekilde değer dağıtarak iş görür. Ancak bu değer tasnifine yine de 

müdahale etmek mümkün. Başka bir ifadeyle yeni temsil formları üzerinden normatif olmayana 

bir ses bir bakış kazandırmak ya da uğultu olarak görüleni söyleme çevirmek her zaman olası. 

İdrak edilebilirliğin sınırlarına atılanın, bu reddedişlerin, “başka yer”lerde (de Lauretis, 1987) 

kümelenen mümkün olabilirliklerin izini sürmektir biraz da yeni temsil stratejileri. Bu stratejiler 

görülür, duyulur ve söylenir olanın uzamını yeniden biçimlendiren (Ranciére, 2005) bir tür sınır 

çalışması olarak işlem görürler.   

 

Bu tezin amacı feminist bir perspektiften bu mümkünlüklerin izini Türkiye sineması üzerinden 

sürmekti. Ancak bundan önce epeyce yol kat edildi. İlk olarak feminist film kuramının alan 

açtığı yeni temsil imkanları tartışıldı. Sinemayı feminizmle beraber düşünmenin mümkün 

kıldığı başka türlü dünya tasarımları üzerinde duruldu. Patriarkal süzgeçten geçirilmiş kadın 

imgeleri ve egemen görme biçimleri, başka bir deyişle cinsiyetlendirilmiş iktidar ilişkileri 

yerine feminist imgelerin olabilirlikleri ya da kamerayı kullanmanın feminist biçimleri 

tartışıldı. Diğer bir ifadeyle sinemanın tüm yüzeylerini, bu yüzeylerin gösterdiklerini ve duyulur 

kıldıklarını ama aynı zamanda göstermediklerini ve sessizliğe mahkûm ettiklerini de feminist 

bir alana çekiştirmenin potansiyelleri araştırıldı. Bu araştırma süreci kadınlığa ilişkin patriarkal 

repertuarı ifşa ettiği gibi bu repertuarı yapıbozuma uğratacak potansiyelleri de görünür kıldı.  

 

Bonitzer (2011) sinemayı, “yakının ve uzağın ve bunların anlamlandırdığı bütün duyguların; 

dostluğun, sevginin, kinin, endişenin, elemin, fobinin, dehşetin, korkunun, arzunun, coşkunun, 

tiksinmenin…” (34) sanatı olarak betimler. Bonitzer’in de belirttiği gibi sinema, tüm bu 

duygular alanını ve daha fazlasını harekete geçiren bir etki yaratır. Bu etki alanın ise muhakkak 

ki politik sonuçları vardır. Sinemayı bu çerçevede feminist söylemin bir parçası haline 

getirmek, duygular alanında sürekli dolaşımda olan iktidar ilişkilerinin de dönüşümüne olanak 

yaratır. Patriarkal ilişkilerin lehine işleyen kısmi görme biçimleri, feminist söylemin 

müdahaleleriyle kör alanları aydınlatarak, hayalet imgelere can vererek, diğer bir ifadeyle 

görünür alanın dışına atılan normatif olmayan öznelliklere idrak edilebilir çerçeveler 



                                                                                                258 
 

 

kazandırarak sürekli bir şekilde genişlemeye uğrar. Bu politik müdahale, Silverman’ın (2006) 

bahsettiği değer tahsisini yeniden inşa eden bir “aydınlatma”, “ışıklandırma” işlevi görür.   

 

Bu çalışmada Türkiye sinemasından belirli örnekler feminist bir perspektiften analiz edildi. Yer 

yer yalnızca bir döneme özgü filmler, örneğin 80’lerin kadın filmleri gibi bir grup örnek 

üzerinde duruldu. 90’ların “sessiz kadın imgelerine” değinildi ve oradan da 2000 sonrası 

feminist söylemle yakın temas içerisinde olan ve kameranın arkasında kadınların bulunduğu 

belirli filmler analiz edildi. Adı zikredilen pek çok film arasında çeşitli ortaklıklar kurulmaya 

çalışıldı. Pek çok yönetmenin adı geçti, pek çok kadın karakterin hikayesine değinildi. Hem bu 

karakterler arasında hem de yer yer film yapma biçimleri arasında belirli bağlantılar kuruldu. 

Bir imgeden diğer bir imgeye uzanan birtakım ortaklıklar üzerinde duruldu. Tüm bunlar önceki 

bakışların birikimine işaret edilerek inşa edildi, yer yer Yeşilçam’ın içinden geçildi. Pek çok 

açıdan bir ihlal filmi olarak değerlendirilen Vesikalı Yarim filmine değinildi, Sabiha karakteri 

üzerinde duruldu. Hem 80’lerin hem de 2000’lerin kadın karakterlerinde Sabiha’nın izleri 

sürüldü, Sabiha’nın Kızkardeşleri’nin kimler olabileceği tartışıldı. Ancak yine de bu çalışmada 

hikayesine değinilmeyen, ismi hiç zikredilmeyen diğer pek çok film ve karakter var. Örneğin 

Meleğin Düşüşü (Semih Kaplanoğlu, 2005) filminin Zeynep’inden (Tülin Özen),  Hayat Var’ın 

(Reha Erdem, 2009) Hayat’ından (Elit İşcan) Geriye Kalan’ın (Çiğdem Vitrinel, 2012) Zühal 

(Devin Özgür Çınar) ve Sevda’sından (Şebnem Hassanisoughi), Deniz Seviyesi’nin (Nisan 

Dağ-Esra Saydam, 2014) Damla’sından (Damla Sönmez), Kar’ın (Emre Erdoğdu, 2018) 

Müzeyyen’inden (Hazar Ergüçlü), Kasap Havası’nın (Çiğdem Sezgin, 2016) Leyla’sı (Şenay 

Gürler) ile Hülya’sından (Cemre Ebuzziya) ve daha pek çok filmden ve bu filmlerin kadın 

karakterlerinden bahsedilmedi. Bu filmler hem Türkiye sinemasına hem de Türkiye’nin 

bilhassa kadınlara işaret eden sosyo-politik iklimine ilişkin pek çok izlek barındırırlar. Yeni 

çalışmalarla bahsedilen bu filmler ve karakterler arasında kurulabilecek üretken bağlantılar bu 

çerçevede Türkiye’nin soyo-politik bağlamına da ilişkin önemli söylemsel hatların görünür 

kılınmasına imkân yaratır.  

 

Bu çalışmada yakın okumaya tabi tutulan filmler ise kızkardeşlik fikrinden hareketle yan yana 

getirildi. Kızkardeşlik fikri feminist söylemlerin her zaman önemli bir parçası olageldi.  Bu 

söylemler kızkardeşlik fikrinin hem güçlü taraflarına hem de sınırlılıklarına51 işaret eder. 

                                                        
51Kadınlar arasındaki farklılıkları hasıraltı eden ve böylelikle onu görünmez kılan söylemlere yönelik en güçlü 
eleştiriler siyah feministlerden gelir. Örneğin bell hooks (1984) farzedildiği gibi kızkardeşlik fikrinin otamatik 
olarak bir dayanışma doğurmayacağını, bunun geliştirilmesi, inşa edilmesi gerektiğini söyler. hooks “ortak baskı” 



                                                                                                259 
 

 

Feminist kuram içerisinde geniş bir tartışma alanı yaratan bu söylemler, bu çalışmada da 

ayrıntılı bir şekilde analiz edilen filmler üzerinden takip edildi. Birden fazla kadın karakter 

arasındaki ilişkileri merkeze taşıyan ve feminist söylemle kayda değer bir temas içerisinde olan 

bu filmlerin analizi böylelikle feminist kurama ilişkin pek çok tartışmayla da paralel bir şekilde 

ilerledi. Bunun yanı sıra iki veya daha fazla kadının hikayesinin peşine düşen bu filmlerde film 

yapma biçimlerinin feminist söylemler lehine ne şekilde dönüşüme uğradığı tartışıldı. Diğer bir 

ifadeyle kadınlar arası karşılaşmaların toplumsal cinsiyet politikaları ekseninde filmin biçimsel 

yapısına nasıl müdahale edebileceği araştırıldı. Sinemanın olanakları çerçevesinde temsil edilen 

kadınlar arası deneyimlerin, arzunun, yeni bağlantıların ve birbirlerini yeni görme biçimlerinin 

ne gibi imkanlara kapı aralayabileceği analiz edildi.  

 

Bu tez çalışmasında yakın okumaya tabi tutulan İki Genç Kız, Mavi Dalga, Toz Bezi ve Aşk, 

Büyü vs. filmlerinin analizinde yer yer ortak kavramlara başvuruldu. Bu kavramlardan biri de 

Silverman’ın kültürel perde kavramı oldu ve bu filmlerin kültürel perdenin normatif gücünü 

farklı açılardan zayıflattıkları öne sürüldü. İki Genç Kız ve Aşk, Büyü vs.’nin bu çerçevede 

heteronormatif perdeye, Mavi Dalga’nın yetişkinlik perdesine ve Toz Bezi’nin de genel olarak 

kadınlık perdesine kayda değer kesikler attığı; diğer bir deyişle, dört filmin de Türkiye 

sinemasında etik/estetik/politik açıdan yeni bakışlar/yeniden görüşler inşa ettiği savunuldu.  

Kimi zaman bakışa, imgelere ve seslere kimin zaman da alan ve alan-dışının olanaklarına 

bakıldı. Bu filmler kadınlık alanına ilişkin deneyimlerin çeşitliliğini, çoklu hallerini, 

çelişkilerini ve çatışmalarını katmanlı bir şekilde okumaya imkân tanıyan filmler oldu. Bir 

taraftan kadınlık denilen alana ilişkin tarihsel ortaklıkların öte taraftan da farklılıkların ve 

tutarsızlıkların izini sürmeyi mümkün kıldı. Diğer bir ifadeyle bu filmler hem “inşaların 

                                                        
fikrinden hareket eden kızkardeşliğin, kadınların çok çeşitli ve karmaşık toplumsal gerçekliğini örten ve birçok 
kadının diğer bazı kadınları sömürdüğünü ve baskıladığını maskeleyen bir işlev gördüğünü söyler. hooks düşmanı 
yalnızca erkekler olarak kodlayan ve kadınlar arasındaki iktidar ilişkilerini görünmez kılan bu yaklaşımın, kendine 
yönelik eleştirel bir analizin önünü tıkadığına işaret eder. Böylesi bir analiz hooks’a göre hem hareketin beyazlığını 
ortaya çıkarır, ırksal ayrıcalıkları belirgin hale getirir, hem de bu hareket içerisinde yer alan kadınların kendi ırkçı 
davranışlarından sorumlu tutulmalarını ve feminist mücadeleye liderlik etmeyi değil onun bir parçası olmayı 
kabullenmelerini sağlar. hooks, kadınlar arasında ırksal, sınıfsal veya cinsellik anlamında birçok bölünmenin 
yaşandığını ancak ortak düşman vurgusunun bu tarz bölünmelerin ve bu bölünmelere göre farklılaşan ihtiyaçların 
gün yüzüne çıkmasını engelleyen bir bariyer işlevi gördüğünü söyler. hooks, cinsiyeti kesen bu bölünmelerin ve 
bunlardan kaynaklı maruz kalınan baskı biçimlerinin örneğin ırkçılığın tam da feminist meseleler olduğunu ve bu 
meseleleri gündemine almayan bir kadın hareketinin kapsayıcı olamayacağını tam aksine sürekli belirli dışlamalar 
üreteceğini ifade eder.  hooks’un (1984) kızkardeşlik fikrinden hareketle sorunsallaştırdığı diğer bir eksen ise 
kurban olma pozisyonudur. hooks, kadınların ortaklığını bu pozisyona vurgu yaparak açıklayan bir yaklaşımın, eril 
üstünlükçü bakış açısıyla paralellik kurduğunu ve kadınları aciz, mağdur ve güçsüz bir konuma sabitlediğini 
düşünür. hooks, bu yaklaşımın kadınların gündelik hayat içerisindeki yalnızca kurban pozisyonuyla 
açıklanamayacak çeşitli deneyimlerini görünmez kıldığını ve gerçek anlamda bir kızkardeşlik için ortak güç ve 
kaynakların temel alınması gerektiğini söyler (44-58). 



                                                                                                260 
 

 

arasındaki süreklilikleri…hem de inşaların içerisindeki süreksizlikleri, kopmaları” (Paterson ve 

Mathews, 2014: 70) görünür kılan filmler oldu.  

 

Çalışmada ayrıntılı şekilde analiz edilen dört film arzu içersin veya içermesin arkadaşlık 

özelinde kadınlar arası deneyimleri odağına aldı. Feminizmin “özel olan politiktir” önermesi, 

arkadaşlık ilişkilerinin de bu önermenin bir parçası olarak ele alınabilmesini mümkün kılar 

(Ülfet Taylı, 2016: 83). Taylı’ya göre feminizmin arkadaşlığa olan ilgisi, kadınlara aile dışında 

bir bağlılığı işaret etmesinden ileri gelir (84). O halde kadınlar arası arkadaşlığın, kadınlara 

aileye referansla kurulmayan kimi öznellik konumları yaratma potansiyeli taşıdığını söylemek 

mümkün. Bu durumda anne ve eş gibi bir erkekle ilişkili bir biçimde oluşturulan pozisyonların 

dışında arkadaşlık, bir kadının bir başka kadınla deneyimlediği bir ortaklığa gönderme yapar. 

Bu deneyimi hem değerli kılmak hem de bu deneyimden bir dayanışma ortaya çıkarmak, 

feminist söylemin önemli gündemlerinden birini oluşturmuştur. İncelenen filmlerde de 

kadınların arkadaşlık ilişkisi üzerinden kadınlık alanıyla ilgili üretilen hakikatlerle nasıl 

ilişkilendikleri, müzakere ve mücadele yöntemlerinin neler olduğu ve karşılaşmanın kendisinin 

bu hakikatleri nasıl dönüştürdüğü, diğer bir ifadeyle feminist söylemler lehine nasıl bir 

potansiyel ortaya çıkardığı araştırıldı.  

 

Öte yandan kadınlar arası ilişkilere önemli bir yer ayıran ama bu çalışmanın sınırları dışında 

kalan pek çok filmden söz etmek mümkün. Büyük bir oranda evlilik teması etrafında örgütlenen 

ve anlatısını erkeklerin evliliğe nasıl ikna edilebileceği üzerine kuran bu filmlere Aşk Üçgeni 

(Başak Soysal, 2009), Romantik Komedi (Ketche, 2010), Romantik Komedi 2: Bekârlığa Veda 

(Erol Özlevi, 2013), Aşk Oyunu (Umut Yüksel, 2014), Evlenmeden Olmaz (Yasemin 

Türkmenli, 2015), Hesapta Aşk (Gönenç Uyanık, 2016), Koca Bulma Sanatı (Bora Onur, 2018) 

gibi örnekler gösterilebilir. Adı geçen bu filmlerde kadınların birbirleriyle olan ilişkilerinin ve 

paylaşımlarının önemli bir kısmını evlilik ve romantik aşk oluşturur. Öyle ki arkadaşlıktan 

doğan tüm enerjinin ulaşılacak bir hedef olarak sabitlenen olası evliliklere yatırıldığı görülür. 

Bu bağlamda kadınlar arası arkadaşlık, evlilik yolunda ihtiyaç duyulan bir dayanışma ağı olarak 

tasvir edilir. Evliliği ve romantik heteroseksüel aşkı kutsayan, bunun dışındaki alternatifleri 

gündeme taşımayan ve bu bağlamda normatif cinsiyet ve cinsellik performanslarına yaslanan 



                                                                                                261 
 

 

bu filmlerdeki tematik tekrarın, Türkiye’nin 2000 sonrası sosyo-politik bağlamıyla da kimi 

açılardan çakıştığı ve belirli türden patriyarkal krizleri ifşa ettiği söylenebilir52.  

 

Yukarıda adı geçen ve bu çalışmanın sınırları dışında tutulan filmleri chickflicks53 kategorisinde 

değerlendirmek mümkün. Bu filmlerde ayrıcalıklı kılınan ilişki türü heteroseksüel romantik 

ilişkidir54. Kadınlar arası arkadaşlık büyük bir oranda romantik ilişkiyi diğer bir deyişle esas 

ilişkiyi besleyecek, onu selamete erdirecek yan bir unsur olarak görüntüye getirilir. Yine de bu 

ikincil konumun hem kendi iç dinamiği hem de esas hikâye içerisindeki işlevselliği toplumsal 

cinsiyet meseleleriyle ilgili önemli öngörüler sağlar. Kadınlar arası arkadaşlığın feminist 

idealleri yankılaması bağlamında içerdiği radikal potansiyellerin, geleneksel cinsiyet rollerini 

ve aile düzenini destekleyen popüler bir tür içerisinde nasıl budandığı kadar ne gibi açılımlara 

da gebe olabileceği ve türün kendisini dönüştürebilecek ne türden imkânlar açığa çıkarabileceği 

önem taşıyan bir tartışma alanı oluşturur. Bahsedilen tartışma alanları bu tezin sınırları dışında 

kaldı. Ancak yapılacak yeni çalışmalarda popüler metinlerdeki kızkardeşlik fikrinin feminist 

ideallerle olan ilişkisinin ya da 70’lerden günümüze uzanan bu fikrin hem ana-akıma ait 

örneklerdeki hem de egemen sinemanın kodlarından farklılaşarak karşı-güçler olarak işleyen 

                                                        
 52 Özlem Güçlü (2017) “Kocan Kadar Konuş ya da Son Dönem Türkiye Sinemasının ‘Hayırlısıyla’ Bekar Kadın 
Karakter Hizalaması” adlı makalesinde evlilik temasına odaklanan Kocan Kadar Konuş (Kıvanç Baruönü, 2015) ve 
Kocan Kadar Konuş: Diriliş (Kıvanç Baruönü, 2016) adlı filmlerdeki cinsiyet ve cinselliğe dair temsilleri Türkiye’nin 
2000 sonrası sosyo-politik iklimiyle paralel bir şekilde değerlendirir. Güçlü bu filmlerin “son kertede bekar, özgür, 
eleştirel kadınların neo-liberal-muhafazakâr patriarka için oluşturduğu tehdit ve yarattığı endişeyi” (206) erittiğini 
öne sürer.  

 
53 Romantik komedi türüne ait pek çok filmi Ferriss ve Young (2008) büyük bir oranda “kadın seyirciyi hedefleyen 
ticari filmler” (2) olarak görürler ve bu örnekleri chick flicks kavramının etrafında analiz ederler. Ferriss ve Young’a 
göre (2008) chick flicks, kadınlardan beklenen rolleri açığa vuran ve kadınların bu rollerle ne şekilde müzakere 
ettikleriyle ilgili ipuçları veren filmlerdir. Kadınlar arası arkadaşlığın ve dostluğun da büyük bir oranda yer aldığı 
bu filmlerde feminenlik, romantik aşkın önceliği, girlpower ve tüketim kültürüyle ilgili “kadınsı” zevkler odağa 
alınır (4). Toplumsal cinsiyet ve cinsellik tartışmalarına alan açan bu filmler, kadınlar arası dayanışmaya ve kadın 
gücüne vurgu yapmasına rağmen çoğunlukla son sözü tek eşlilik, geleneksel cinsiyet rolleri, romantik ve 
heteroseksüel birliktelik lehine ortaya koyarlar. Bu bağlamda kariyer sahibi kadınlar genellikle yalnız, kızgın ve 
mutsuz resmedilirken romantik aşk ve aile ise kariyer ve bağımsızlıktan çok daha değerli bir pozisyona oturtulur 
(6-7).  
 
54 Stacey Abbott ve Deborah Jermyn (2009) romantik komediler üzerine yaptıkları çalışmada, Hollywood 
ekseninde 1930’lardan bu yana romantik komedi türünün birçok dönüşüm geçirdiğini, alt türlere ayrıldığını ve 
hala değişimlere açık olduğunu vurgularlar. Hetoreseksüel aşka yaslanan, mutlu sonla biten, esas kız ve esas 
oğlanın başrolde olduğu, ayırt edilmesi kolay formüllerle hareket eden piyasaya hâkim ana akım romantik 
komedilerin yanı sıra bu işleyişin dışına çıkan ve kimi romantik normları ters yüz eden örneklerin de olduğunu 
savunurlar. Bu bağlamda 70’lerin radikal romantik komedilerini, queer veya gey romanslarını, yaşlı kadınların 
başrolde olduğu romantik komedileri örnek gösterirler. Öte yandan Celestino Deleyto ise heteroseksüel birleşime 
ayrıcalık tanınmasına rağmen, son zamanlarda bu türün içerisinde yer alan kimi çağdaş örneklerle beraber 
heteroseksüel aşk yerine arkadaşlığın ön plana çıktığını vurgular (2-4).  
 



                                                                                                262 
 

 

feminist filmlerdeki izlerini sürmek önemli açılımlar sağlayacaktır. Öte yandan ana-akım veya 

ana-akım dışı şeklindeki kategorizasyonları aşan bakış açılarına, haz ve politika arasındaki 

ilişkiyi üretken bir alana çekiştirerek normatif libidinal yatırımlara müdahale eden filmlere 

yönelik çalışmalar da kayda değer bir araştırma alanı olarak önem taşıyor.  

 

Bonitzer (2011) “sinema gerçekliği yansıtmaz, onu icat eder” (88) der. Bu çerçevede sinema 

bilhassa kadınlar ve diğer tüm normatif olmayan öznellikler, değer tahsisinde en altlara 

yerleşenler, hizaya girmeyenler lehine feminist icatlar geliştirmek anlamında büyük imkanlar 

barındırır. Feminist filmlerin de tam olarak yeni göstergelerle görsel/işitsel mekanizmaya 

yaptıkları kültürel müdahaleler bu eksende okunabilir. Bu tez çalışması da yeni imkanlar 

doğuran bu müdahalelerin araştırılmasına yönelik bir girişim olarak görülebilir. Başka-yerlerin, 

başka öznelliklerin, yeni libidinal politikaların ve temsil formlarının diğer bir ifadeyle yeni 

üretken imkanların, hiyerarşik olmayan imgesel/işitsel bağlantıların inşa edilmesi ve çoğalması 

umuduyla.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                263 
 

 

KAYNAKÇA 
Abbott, Stacey. ve Jermyn, Deborah (2009). Introduction: A Lot Like Love: The Romantic Comedy in 

Contemporary Cinema, S. Abbott ve D. Jermyn (Ed.), Falling in Love Again: Romantic Comedy in 

Contemporary Cinema (s.1-8), London-New York: I.B. Tauris.  

 

Abisel, Nilgün (2005). Türk Sineması Üzerine Yazılar, Ankara: Phoenix Yayınevi.  

 

Abisel, Arslan vd., (2005). Çok Tuhaf Çok Tanıdık: Vesikalı Yarim Üzerine, İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Abrams, M. H. ve Harpham, Geoffrey (1993). A Glossary of Literary Terms, 6. Baskı, London: Harcourt 

Brace College Publishers.  

 

Acar, Feride ve Altunok, Gülbanu (2015). “Neo-Liberalizm ve Neo-Muhafazakarlık Ekseninde 

Türkiye’de Özel Alan Politikası”, (der.) Saniye Dedeoğlu ve Adem Yavuz Elveren, içinde 2000’ler 

Türkiyesi’nde Sosyal Politika ve Toplumsal Cinsiyet, Ankara: İmge Kitabevi.  

 

Akbal, Tül (2006). “Adı Vasfiye: Bir Hülyaydı, Şimdi Anlatıcısı Yok” içinde Adı: Atıf Yılmaz, Haz. 

Kurtuluş Özyazıcı, Ankara: Dost Kitapevi.  

 

Akbal Süalp, Zeynep T. (2009a). “Yabanıl, Dışarlıklı ve Lümpen ‘Hiçlik’ Kutsamaları: Seyrelmiş 

Toplumsallık ve Yükselen Faşizan Hallerin ‘Post’lar Zamanı”, Türk Film Araştırmalarında Yeni 

Yönelimler, Sayı 8.  

 

Akbal Süalp, Zeynep T. (2009b). “The Glorified Lumpen ‘Nothingness’ versus Night Navigations”, 

içinde (ed.). Deniz Bayraktar, Cinema and Politic: Turkish Cinema and the New Europe, Newcastle: 

Cambridge Scholars Publishing.  

 

Akınerdem, Feyza (2014). “Hayat Tarzı mı, Hayatın Kendisi mi?”, Feminist Politika, sayı 22.  

 

Akgüngör, Gözde (2005). “Yeşim Ustaoğlu: Kendime Ait Bir Göz”, Pazartesi dergisi, Sayı: 99.  
 
Altınsay, İbrahim (1996). “Sinemanın Orta Yeri İstanbul’du”, İstanbul Dergisi, 18. s. (73-75).  
 



                                                                                                264 
 

 

Altuntaş, Nezahat ve Demirkanoğlu, Yahya (2017). “Adalet ve Kalkınma Partis’nin Kadına İlişkin 

Söylem ve Politikalarına Bakış: Muhafazakâr Demokratlıktan Muhafazakarlığa Doğru Evrilişin 

İzdüşümleri”, Akademik Yaklaşımlar Dergisi, Vol. 8.  

 

Arslan, Umut Tümay (2010). Mazi Kabrinin Hortlakları: Türklük, Melankoli ve Sinema, İstanbul: Metis 

Yayınları.  

 

Arslan, Umut Tümay (2015). https://azadalik.com/2015/10/02/turkluk-ethosu-ve-sucluluk-sorunu-

mesele-dergisinde-19151/. Erişim tarihi: 22: 09.2021.  

 

Arslan, Umut Tümay (2017). https://www.sivilsayfalar.org/2017/04/20/turklukerkeklikorta-siniflik-

normlarindan-cikamamak/, Erişim tarihi: 22.09.2021.  

 

Arslan, Umut Tümay (2020). Kat: Sinema ve Etik, İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Arslan, Umut Tümay (2021). “Kırık Aynalar, Ses ve Öfke” içinde Bahçelerinde Yaz: Füruzan Edebiyatı 

Üzerine, (Ed.) Hilmi Tezgör- Aslan Erdem, İstanbul: Yapıkredi Yayınları.  

 

Aşan, Esra (2016). “AKP Hükümetleri Döneminde Kadına Yönelik Şiddetin ve Cinsel Şiddetin 

Önlenmesine Dair Politikalar”, Toplumsal Araştırmalar Birimi.  

 

Atakav, Eylem (2013). Women and Turkish Cinema: Gender Politics, Cultural Identity and 

Representation, New York: Routledge. 

 

Aytaç, Şule (2005). “Türkiye’de Feminist Hareketin Oluşumu”, içinde Özgürlüğü Ararken: Kadın 

Hareketinde Mücadele Deneyimleri”, Yay. Haz. Berivan Kum-Fatma Gülçiçek-Pınar Selek-Yeşim 

Başaran, İstanbul: Amargi Yayınları, (37-58).  

 

Aytaç, Şule ve Koç, Handan (2011). “İsyan-ı Nisvan-80’ler Türkiyesi’nde Feminist Hareketin Ortaya 

Çıkışı” Amargi Feminizm Tartışmaları, İstanbul: Amargi Yayınevi.  

 

Badinter, Elisabeth (1992). Annelik Sevgisi: 17. Yüzyıldan Günümüze Bir Duygunun Tarihi, çev. 

Kamuran Çelik, İstanbul: Afa Yayıncılık.  

 

Berber, Nacide (2020). “Perşembe Grubu ve Yeter”, içinde (Ed.) Feryal Saygılıgil-Nacide Berber, 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce-Feminizm, Cilt 10, İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

https://azadalik.com/2015/10/02/turkluk-ethosu-ve-sucluluk-sorunu-mesele-dergisinde-19151/
https://azadalik.com/2015/10/02/turkluk-ethosu-ve-sucluluk-sorunu-mesele-dergisinde-19151/
https://www.sivilsayfalar.org/2017/04/20/turklukerkeklikorta-siniflik-normlarindan-cikamamak/
https://www.sivilsayfalar.org/2017/04/20/turklukerkeklikorta-siniflik-normlarindan-cikamamak/


                                                                                                265 
 

 

Berger, John (1986). Görme Biçimleri, çev. Yurdanur Salman, İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Berger, John (1972). Ways of Seeing, London: BBC and Penguin.  

 

Berktay, Fatmagül (2015). “Türkiye Solu’nun Kadına Bakışı: Değişen Bir Şey Var mı?” içinde (yayına 

haz.) Şirin Tekeli, 1980’ler Türkiye’sinde Kadın Bakış Açısından Kadınlar, 6. baskı, İstanbul: İletişim 

Yayınları.  

 

Bora, Aksu (2004). “Feminizm: Sınırlar ve İhlal İmkânı”, Birikim, sayı 184-185.  

 

Bora, Aksu (2005). Kadınların Sınıfı: Ücretli Ev Emeği ve Kadın Öznelliğinin İnşası, İstanbul: İletişim 

Yayınları.  
 

Bora, Aksu ve Günal, Asena (2016). “Önsöz”, içinde (der.) Aksu Bora ve Asena Günal, 90’larda 

Türkiye’de Feminizm, 6. baskı, İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

Bonitzer, Pascal (1995). Bakış ve Ses, çev. İzzet Yaşar, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.   

 

Bonitzer, Pascal (2011). Kör Alan ve Dekadrajlar, çev. İzzet Yaşar, 2. Basım, İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Bordwell, David ve Thompson Kristin (2012). Film Sanatı, çev. Ertan Yılmaz ve Emrah Suat Onat, 2. 

Basım, Ankara: deki Yayınları.  

 

Bourdieu, Pierre ve Wacquant, Loic (2014). Düşünsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar, 7. Baskı, çev. Nazlı 

Ökten, İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

Bowden, Peta ve Mummary, Jane (2009). Understanding Feminism, London and New York: Routledge.  

 

Bradbury-Rance, Clara (2019). Lesbian Cinema after Queer Theory, Edinburgh: Edinburgh University 

Press.  

 

Brouwer, Liesbeth (1995). “The Colour of the Sign: Feminist Semiotics”, (ed.) Rosemarie Buikema ve 

Anneke Smelik, içinde Women’s Studies and Culture: A Feminist Introduction, London and New Jersey: 

Zed Books, (148-161). 

 

Buhler, James (2014). “Gender, Sexuality and the Soundtrack” içinde (Ed.) David Neumeyer, The 

Oxford Handbook of Film Music Studies Oxford: Oxford University Press.  



                                                                                                266 
 

 

Butler, Alison (2002). Women’s Cinema: The Contested Screen, London and New York: Wallflower.  

 

Butler, Judith (2015). İktidarın Psişik Yaşamı, çev. Fatma Tütüncü, 2. Basım, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları.  

 

Butler, Judith (2010). Cinsiyet Belası: Feminizm ve Kimliğin Altüst Edilmesi, 2.bsm, çev. Başak 

Ertür, İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Chaudhuri, Shohini (2006). Feminist Film Theorists, London and New York: Routledge.  

 

Chion, Michel (1994). Audio-Vision: Sound on Screen, çev. Claudia Gorbman, New York: Columbia 

University Press.  

 

Chion, Michel (1999). The Voice in Cinema, çev. Claudia Gorbman, New York: Columbia University 

Press.  

 

Copjec, Joan (2015). Tut ki Kadın Yok: Etik ve Yüceltim, çev. Barış Engin Aksoy, İstanbul: Encore.  
 

Cowie, Elizabeth (1997). “Fantasia”, içinde Representing The Woman: Cinema and Psychoanalysis, 

London: Macmillan Press.  

 

Çiçekoğlu, Feride (2007). Vesikalı Şehir, İstanbul: Metis Yayınları.  
 
Çiçekoğlu, Feride (2015). Şehrin İtirazı: Gezi Direnişi Öncesi İstanbul Filmlerinde İsyan Eşiği, İstanbul: 

Metis Yayınları.  

 

Çiçekoğlu, Feride (2019). İsyankâr Şehir: Gezi Sonrası İstanbul Filmlerinde Mahrem-İsyan, İstanbul: 

Metis Yayınları.  

 

Çiftçi, Ayça (2015). “The Politics of Text and Context: Kurdish Films in Turkey in a Period of Political 

Transformation”, yayınlanmamış doktora tezi, University of London.  

 

Çur, Arzu (2005). “Kadınlar: Taşranın Yurtsuzları”, içinde (der.) Tanıl Bora, Taşraya Bakmak, İstanbul: 

İletişim Yayınları.  

 

Dadak, Zeynep ve Kayan, Merve (2014).  “Bazen Yavaş Bazen Hızlı”, Altyazı, sayı 137.  

 



                                                                                                267 
 

 

Dadak, Zeynep ve Kayan, Merve (2014).  “Konuşan Kadın Karakterler Yaratmak İstiyorduk”, 5 

Harfliler.  

 

Dadak, Zeynep ve Kayan, Merve (2014). “Fırtınadan Önce Mavi Dalga”, 

https://www.evrensel.net/haber/79903/firtinadan-once-mavi-dalga.  

 

de Lauretis, Teresa (1984). Alice Doesn’t: Feminism, Semiotics, Cinema, London: The Macmillan 

Press.  

 

de Lauretis, Teresa (1985). “Aesthetic and Feminist Theory: Rethinking Women’s Cinema”, New 

German Critique, No. 34.  

 

de Lauretis, Teresa (1987).  “The Technology of Gender” içinde Technologies of Gender: Essays on 

Theory, Film, and Fiction, Bloomington: Indiana University Press, (1-30).   

 

de Lauretis, Teresa (1991). “Film and the Visible” içinde How Do I Look: Queer Film and Video Seattle: 

Bay Press.  

 

de Lauretis, Teresa (2007). “Sexual Indifference and Lesbian Representation” içinde Figures of 

Resistance: Essays in Feminist Theory, Urbana and Chicago: University of Illinois Press.  

 

Doane, A. Mary ([1982]1999). “Film and the Masquerade: Theorising the Female Spectator” (Ed.) Sue 

Thornham, içinde Feminist Film Theory: A Reader, Edinburgh: Edinburgh University Press.  

 

Doane, A. Mary (1984). “The ‘Women’s Film’: Possession and Address” içinde Re-Vision: Essays in 

Feminist Film Criticism, (Ed.) Mary Ann Doane, Patricia Mellencamp, Linda Williams, Los Angelas: 

The American Film Institute.   

 

Doane, A. Mary (1988a). “Masquerade Reconsidered: Further Thoughts on the Female Spectator”, 

Discourse, Vol: 11, No: 1. (ss. 42-54).  

 

Doane, M. Ann (1988b). “Ideology and the Practice of Sound Editing and Mixing”, (Ed.) Teresa de 

Lauretis ve Stephen Heath, içinde The Cinematic Apparatus, London: The Macmillan Press.  

 

Doğan, Aslıhan, Özsoy, Aydan, Topçu, Gürhan (2002). “Atıf Yılmaz’ın Filmlerinde Kentli Orta Sınıf 

Kadınların Arkadaşlıkları”, İletişim, 15 (Güz), ss. (41-60).  

 

https://www.evrensel.net/haber/79903/firtinadan-once-mavi-dalga


                                                                                                268 
 

 

Dolar, Mladen (2013). Sahibinin Sesi: Psikanaliz ve Ses, çev. Barış Engin Aksoy, İstanbul: Metis 

Yayınları.  

 

Donovan, Josephine (2014). Feminist Teori, çev. Aksu Bora, Meltem Ağduk Gevrek, Fevziye Sayılan, 

8.baskı, İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

Dorsay, Atilla (1997). Sümbül Sokağın Tutsak Kadını, 3. basım, İstanbul: Remzi Kitabevi.  
 
Dorsay, Atilla (2000). Sinema ve Kadın, İstanbul: Remzi Kitabevi.  
 
Dönmez-Colin, Gönül (2004). Women, Islam and Cinema, London: Reaktion Books.  

 

Dönmez-Colin, Gönül (2006). Cinemas of the Other: A Personal Journey with Filmmakers from the 

Middle-East and Central Asia, Bristol: Intellect Books.  

 

Dyer, Richard (1997). White, London and New York: Routledge.  
 

Eagleton, Terry (1996). Literary Theory: An Introduction, ikinci basım, Oxford: Blackwell Publishing.  

 

Elsaesser, Thomas ve Hagener, Malte (2020). Film Kuramı: Duyular Yoluyla Bir Giriş, çev. Berhan 

Soner ve Barış Yıldırım, Ankara: Dipnot Yayınları.  

 

Evans, Caroline ve Gamman, Lorraine (1995). “The Gaze Revisited, Or Reviewing Queer Viewing” 

(Ed.) Paul Burston ve Colin Richardson, içinde A Queer Romance: Lesbians, Gay Men and Popular 

Culture.  

 

Ferriss, Suzanne ve Young Mallory (2008). Chick Flicks: Contemporary Women at the Movies, London 

and New York: Routledge.  

 

Flinn, Caryl (1992). “Introduction” içinde Strains of Utopia: Gender, Nostalgia, and Hollywood Film 

Music, Princeton: Princeton University Press.  

 

Foucault, Michel (2014). Özne ve İktidar, çev. Işık Ergüden ve Osman Akınhay, 4. Basım, İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları.  

 

Gevher Öz, Gülden (2020). “2000 Sonrası Türk Sinemasında Kadınlar Arası Arkadaşlığın Temsili”, 

Yayınlanmamış Yüksek lisans Tezi, Yaşar Üniversitesi.  

 



                                                                                                269 
 

 

Grosz, Elizabeth (1995). Space, Time, and Perversion: Essays on the Politics of the Bodies, New York 

and London: Routledge.  

 

Güçlü, Özlem (2012). “Maksadını Aşan Yakınlaşmalar: 2 Genç Kız ve Vicdan’da Kadın 

Homososyalliğinin Sınırı” (Haz). Cüneyt Çakırlar ve Serkan Delice, içinde Cinsellik Muamması: 

Türkiye’de Queer Kültür ve Muhafelet, İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Güçlü, Özlem (2017). “Kocan Kadar Konuş ya da Son Dönem Türkiye Sinemasının ‘Hayırlısıyla’ Bekar 

Kadın Karakter Hizalaması”, Kültür ve İletişim, Sayı 39, (ss. 186-209).  

 
Güçlü, Özlem (2018). “Bir Yeniden-Görüş İmkânı: Türkiye Sinemasında İstanbul’la ve İstanbul’da 

Yeni Karşılaşmalar”, Teorik Bakış, Sayı: 11.  
 

Güçlü, Özlem (2020). “Yazabilmenin, Annenin Sesini Delebilmenin, Ana Yurtsuzluğu Göze 

Alabilmenin Mümkünü…”, 5 Harfliler.  

 

Gökçe, Övgü (2004). “Seksenlerin Türk Sinemasına Bir Bakış: Görünmeyeni Görünür Kılmak” Türk 

Film Araştırmalarında Yeni Yönelimler, 4.  

 

Gürbilek, Nurdan (1995). Yer Değiştiren Gölge, İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Gürbilek, Nurdan (2019). Vitrinde Yaşamak: 1980’lerin Kültürel İklimi, 9. Basım, İstanbul: Metis 

Yayınları. 

 

Halavut, Hazal (2013). “Hayata Dönmek”, 5 Harfliler.  

 

Hall, Stuart (1994). “Cultural Identity and Diaspora”, içinde Colonial Discourse and Post-colonial 

Theory: A Reader, Ed. Patrick Williams ve Laura Chrisman, London: Harvester Wheatsheaf.  

 

Hall, Stuart (2017). “Temsil, Anlam ve Dil” içinde Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma 

Uygulamaları, çev. İdil Dündar, İstanbul: Pinhan Yayıncılık.  

 

Hollinger, Karen (1998). In the Company of Women: Contemporary Female Friendship Films, 

Minneapolis: University of Minnesota Press.  

 

hooks, bell (1984). Feminist Theory: From Margin to Center, Boston: South End Press.   

 



                                                                                                270 
 

 

hooks, bell (1992). Black Looks: Race and Representation, Boston: South End Press.  

 

Irigaray, Luce (1985). This Sex Which is Not One, çev. Catherine Porter, New York: Cornell University 

Press.  

 

Işık, S. Nazik (2016). “1990’larda Kadına Yönelik Aile İçi Şiddetle Mücadele Hareketi İçinde Oluşmuş 

Bazı Gözlem ve Düşünceler”, içinde (der.) Aksu Bora ve Asena Günal, 90’larda Türkiye’de Feminizm, 

6. baskı, İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

İnceoğlu, İrem (2015). “Beyaz Perdede Kadın Anlatısı: Mavi Dalga Filminin Feminist İncelemesi”, Fe 

Dergi, Cilt 7, Sayı 2.  

 

James C. Scott (1995). Tahakküm ve Direniş Sanatları: Gizli Senaryolar, çev. Alev Türker, İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları.  

 

Johnston, Claire (1999). “Women’s Cinema as Counter Cinema”, (ed.) Sue Thornham, içinde Feminist 

Film Theory: A Reader, Edinburgh: Edinburgh University Press.  

 

Johnston, Claire (2008). “Karşı-Sinema Olarak Kadınların Sineması”, (der). Burak Bakır, Sali Saliji, 

Yörükhan, içinde Sinema, İdeoloji ve Politika: Büyüleyen Faşizm ve Diğer Yazılar Ünal çev. Ertan 

Yılmaz, İstanbul: Nirengi Kitap.  

 

Juhasz, Alexandra (1999). “They Said We Were Trying to Show Reality--All I want to Show Is My 

Video: The Politics of Realist Feminist Documentaries”, CUNY Acedemic Works.  

 

Kalaycıoğlu Sibel ve Rittersberger Helga (1998). “İş İlişkilerine Kadınca Bir Bakış: Ev Hizmetinde 

Çalışan Kadınlar, içinde 75 Yılda Kadınlar ve Erkekler, İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları.  

 

Kaos GL (2007). https://kaosgl.org/gokkusagi-forumu-kose-yazisi/turkiye-sinema-tarihinde-

lezbiyenler.   

 

Kaplan, E. Ann (1983) Women & Film: Both Sides of the Camera, London and New York: Routledge.  

 

Kardam, Filiz ve Ecevit, Yıldız (2016). “1990’ların Sonunda Bir Kadın İletişim Kuruluşu: Uçan 

Süpürge”, içinde (der.) Aksu Bora ve Asena Günal, 90’larda Türkiye’de Feminizm, 6. baskı, İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 

https://kaosgl.org/gokkusagi-forumu-kose-yazisi/turkiye-sinema-tarihinde-lezbiyenler
https://kaosgl.org/gokkusagi-forumu-kose-yazisi/turkiye-sinema-tarihinde-lezbiyenler


                                                                                                271 
 

 

Karyn Kay (2008). “Gecenin Kız Kardeşleri”, çev. Ertan Yılmaz, içinde (der). Burak Bakır, Sali Saliji, 

Yörükhan Ünal Sinema, İdeoloji ve Politika: Büyüleyen Faşizm ve Diğer Yazılar, İstanbul: Nirengi 

Kitap.   

 

Kayserilioğlu, Kadir (2019). “Hareketli İmgelerde Punctum”, Sanat- Tasarım Dergisi, Sayı 10.  

 

Keskin, Ferda (2014). “Sunuş”, içinde Özne ve İktidar, Michel Foucault, Çev. Işık Ergüden ve Osman 

Akınhay, 4. Basım, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, (s.11-24).  

 

Kırel, Serpil (2009). “Pelin Esmer’in “Oyun” Belgeseli Çerçevesinde Kadın Deneyimlerinin 

Aktarılmasında Belgesel Filmin Yeri”, Kültür ve İletişim, 12(1), (127-159).  

 

Knapp, Lucretia (1995). “The Queer Voice in Marnie”, içinde (Ed.) Corey K. Creekmur ve Alexander 

Doty, Out in Culture: Gay, Lesbian, and Queer Essays on Popular Culture, Durham and London: Duke 

University Press.  

 

Koçali, Filiz (2016). “Kadınlara Mahsus Gazete Pazartesi”, içinde (der.) Aksu Bora ve Asena Günal, 

90’larda Türkiye’de Feminizm, 6. baskı, İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Köker, Eser (1994). “Bilinmek İstenmeyen Bir Öykü: Türk Filmlerinde Kadın ve Demokrasi İlişkisi” 

içinde (der). Oğuz Onaran, Nilgün Abisel, Eser Köker, Levent Köker, Türk Sinemasında Demokrasi 

Kavramının Gelişmesi, Ankara: Kültür Bakanlığı.   

 

Köstepen, Enis (2021). “Yeni Türkiye Sineması’nda Yeni Bir Ev Var Mı?”, Altyazı Dergisi, sayı 203.  

 

Kristeva, Julia (2011). “Gerçek Özgürlük Başlangıç Yapmaktır”, Hülya Durudoğan ile söyleşi, Cogito, 

65-66.  

 

Kuyucak-Esen, Şükran (2019). 80’ler Türkiyesi’nde Sinema, 3. Baskı, İstanbul: Su Yayınevi.  

 

Lidchi, Henrietta (2017). “Başka Kültürleri Sergilemenin Poetikası ve Politikası”, içinde (Ed.) Stuart 

Hall, Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma Uygulamaları, Çev. İdil Dündar, İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık.  

 

Malone, Alicia (2018). The Female Gaze: Essential Movies Made by Women, Coral Gables: Mango 

Publishing Group.  

 



                                                                                                272 
 

 

Maroh, Julie (2013). https://www.indiewire.com/2013/05/blue-is-the-warmest-color-author-julie-

maroh-not-pleased-with-graphic-sex-in-film-calls-it-porn-97557/.  

 

Mayne, Judith (1990). The Woman at the Keyhole: Feminism and Women’s Cinema, Bloomington and 

Indianapolis: Indiana University Press.  

 

McGowan, Todd (2012). Gerçek Bakış: Lacan Sonrası Sinema Kuramı, çev. Zeynep Özen Barkot, 

İstanbul: Say Yayınları.  

 

Miriam, Hansen (1986). “Pleasure, Ambivalence, Identification: Valentino and Female Spectatorship”, 

Cinema Journal, Vol. 25, No. 4. (ss. 6-32).  

 

Moore, Suzanne (1989). “Here’s Looking at You, Kid!” (Ed.) Lorraine Gamman ve Margaret 

Marshment, içinde The Female Gaze: Women as Viewers of Popular Culture”, Seattle: The Real Comet 

Press.  

 

Mulvey, Laura (1989a). “Visual Pleasure and Narrative Cinema” içinde Visual and Other Pleasures, 

New York: Palgrave.  

 

Mulvey, Laura (1989b). “Afterthoughts on ‘Visual Pleasure and Narrative Cinema’ inspired by King 

Vidor’s Duel in the Sun (1946)” içinde Visual and Other Pleasures, New York: Palgrave.  

 

Mulvey, Laura (1989c). “Film, Feminism and the Avant-Garte” içinde Visual and Other Pleasures, New 

York: Palgrave. 

 

O’Connor, Pat (1992). Friendships Between Women: A Critical Review, London: Harvester 

Wheatsheaf.  

 

Ogrodnik, Ben (2018). “Listening to do ‘Multi-Voiced’ Feminist Film: Aspects of Voice-over, Female 

Stardom, and Audio-Visual Pleasure in Stephanie Beroes’ The Dream Screen (1986), AM Journal, No: 

15, (67-82).  

 

Onaran, A. Şerif (1995). Türk Sineması (II. Cilt), Ankara: Kitle Yayınları.  

 

Ovadia, Stella (2005). “Feminist Hareketin İlk Günleri (Örgütlenme Zorlukları, Özgün Örgütlenme 

Deneyimleri”, içinde Özgürlüğü Ararken: Kadın Hareketinde Mücadele Deneyimleri”, Yay. Haz. 

Berivan Kum-Fatma Gülçiçek-Pınar Selek-Yeşim Başaran, İstanbul: Amargi Yayınları, (59-80).  

https://www.indiewire.com/2013/05/blue-is-the-warmest-color-author-julie-maroh-not-pleased-with-graphic-sex-in-film-calls-it-porn-97557/
https://www.indiewire.com/2013/05/blue-is-the-warmest-color-author-julie-maroh-not-pleased-with-graphic-sex-in-film-calls-it-porn-97557/


                                                                                                273 
 

 

 

Özdemir, Esen (2020). “1980’ler Türkiye Feminist Hareketinde Örgütlenme Tartışmalarına 

Karşılaştırmalı Bir Bakış: Feminist ve Kaktüs Dergi Örnekleri”, Yayınlanmamış Yüksek lisans Tezi, 

Yıldız Teknik Üniversitesi.  

 

Özkazanç, Alev (2015). “SFK’nın İki Sorusu Üzerine Düşünceler: AKP ve ‘Biz’ Feministler, Feminist 

Politika, sayı 26.  

 

Özkazanç, Alev (2017). “Yeni Türkiye’nin Eril Gövde Gösterisine Karşı Uyumsuzluk Semptomları ve 

Kaçış Çizgileri, Gender and Politics in Turkey bildiri metni, Humbolt University.  

 

Özkazanç, Alev (2018). “Gezi’den Sonra Gelen: ‘Kızlı-Erkekli’ Şeyler Üzerine Düşünceler, içinde 

Feminizm ve Queer Kuram, 2. baskı, Ankara: Dipnot Yayınları.  

 

Özkazanç, Alev (2020). “Toplumsal Cinsiyet Belası: Trans vs Terf Tartışması Üzerine”, içinde Bir 

Musibet: Yeni Türkiye’de Erillik, Şiddet ve Feminist Siyaset”, Ankara: Dipnot Yayınları.  

 

Özsoy, Anıl Mert (2019). https://www.gazeteduvar.com.tr/sinema/2019/11/02/yonetmen-umit-unal-

ask-buyu-vs-yi-anlatti-escinsel-iliskiyi-degil-sinif-catismasini-anlattim.  

 

Öztürk, S. Ruken (2004). Sinemanın “Dişil” Yüzü: Türkiye’de Kadın Yönetmenler, İstanbul: Om 

Yayınevi.  

 

Özyeğin, Gül (2004). Başkalarının Kiri: Kapıcılar, Gündelikçiler ve Kadınlık Halleri, İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

 

Paça Cengiz, Esin (2020). “Cinema Has Split the Girl’s Soul into Pieces: Scrutinizing Representations 

of Women in Films From Turkey”, International Journal of Communication, 14, (5482-5498).  

 

Peterson, Thalia-Gouma ve Patricia Mathews (2014). “Sanat Tarihinin Feminist Eleştirisi”, çev. Esin 

Soğancılar, (Ed.) Ahu Antmen, içinde Sanat/Cinsiyet: Sanat Tarihi ve Feminist Eleştiri, İstanbul: 

İletişim Yayınları.  

 

Pollock, Griselda (2014). “Modernlik ve Kadınlığın Mekanları”, çev. Esin Soğancılar, (Ed.) Ahu 

Antmen, içinde Sanat/Cinsiyet: Sanat Tarihi ve Feminist Eleştiri, İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

Ranciére, Jacques (2005). Uyuşmazlık, Politika ve Felsefe, çev. Hakkı Hünler, İzmir: Ara-lık Yayınları.  

https://www.gazeteduvar.com.tr/sinema/2019/11/02/yonetmen-umit-unal-ask-buyu-vs-yi-anlatti-escinsel-iliskiyi-degil-sinif-catismasini-anlattim
https://www.gazeteduvar.com.tr/sinema/2019/11/02/yonetmen-umit-unal-ask-buyu-vs-yi-anlatti-escinsel-iliskiyi-degil-sinif-catismasini-anlattim


                                                                                                274 
 

 

 

Ranciére, Jacques (2015). Özgürleşen Seyirci, çev. E. Burak Şaman, 3. Basım, İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Ranciére, Jacques (2019). Kurmacanın Kıyıları, çev. Yunus Çetin, İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Raymond, Janice ([1986] 2001). A Passion For Friends: Toward a Philosophy of Female Affection, 

North Melbourne: Spinifex Press.   

 

Rich, Adrienne (1980). “Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence”, Signs, Vol.5, No.4. (ss. 

631-660).  

 

Rich, Adrienne ([1981] 2003). “Afterword”, Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence 

(1980), Journal of Women’s History, Vol. 15, No.3.  

 

Rich, B. Ruby (1978). “Women and Film: A Discussion of Feminist Aesthetics”, New German Critique, 

No. 13, Special Feminist Issue.  

 

Rich, B. Ruby (1990). “In The Name of Feminist Film Crticism” (Ed.) Patricia Erens, içinde Issues in 

Feminist Film Criticism , Indiana University Press: Bloomington and Indianapolis. 

 

Rich, B. Ruby (2013). New Queer Cinema: The Director’s Cut, Durham and London: Duke University 

Press.  

 

Riviére, Joan (1929). “Womanliness as Masquerade” 

http://mariabuszek.com/mariabuszek/kcai/DadaSurrealism/DadaSurrReadings/RiviereMask.pdf, erişim 

tarihi. 30.01.2020.  

 

Ryan, Michael ve Kellner, Douglas (2010). Politik Kamera: Çağdaş Hollywood Sinemasının İdeolojisi 

ve Politikası, 2. Bsm, çev. Elif Özsayar, İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

 

Rodowick, N. David (1991). The Difficulty of Difference: Psychoanalysis, Sexual Difference, Film 

Theory, London and New York: Routledge.  

 

Said, Edward (2013) Şarkiyatçılık: Batı’nın Şark Anlayışları, çev. Berna Ülner, 7. Basım, İstanbul: 

Metis Yayınları.   

 

http://mariabuszek.com/mariabuszek/kcai/DadaSurrealism/DadaSurrReadings/RiviereMask.pdf


                                                                                                275 
 

 

Saktanber, Ayşe (2015). “Türkiye’de Medyada Kadın: Serbest, Müsait Kadın veya İyi Eş, Fedekar 

Anne” içinde (yayına haz.) Şirin Tekeli, 1980’ler Türkiyesi’nde Kadın Bakış Açısından Kadınlar, 6. 

baskı, İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

Savran, Gülnur (2005). “80’li Yılların Kampanyaları ve Özel Alanın Politikası (Sorunlar ve Sorular)”, 

içinde Özgürlüğü Ararken: Kadın Hareketinde Mücadele Deneyimleri”, Yay. Haz. Berivan Kum-Fatma 

Gülçiçek-Pınar Selek-Yeşim Başaran, İstanbul: Amargi Yayınları, (81-99).  

 

Savran-Acar, Gülnur (2008). “Feminist Eleştiri Karşısında Marksist Sol”, 2. Baskı, Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce- Sol, Cilt 8, İstanbul: İletişim Yayınları, (1146-1152).  

 

Saybaşılı, Nermin (2020). Mıknatıs-Ses: Rezonans ve Sanatın Politikası, İstanbul: Metis Yayınları.  

 

Scott, W. Joan (2013). “Deneyim”, (der). Fahriye Dinçer ve Özlem Aslan, çev. Öykü Tümer, içinde 

Feminist Tarihin Peşinde, İsanbul: bgst yayınları.  

 

Silverman, Kaja (1988). The Acoustic Mirror: The Female Voice in Psychoanalysis and Cinema, 

Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press.  

 

Silverman, Kaja (1992). Male Subjectivity at the Margins, New York: Routledge. 

 

Silverman, Kaja (2006). Görünür Dünyanın Eşiği, çev. Aylin Onocak, İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

 

Smelik, Anneke (2008). Feminist Sinema ve Film Teorisi: Ve Ayna Çatladı, çev. Deniz Koç, İstanbul: 

Agora Kitaplığı.  

 
Soloway, Jill (2016). “The Female Gaze”, https://artschoolportal.com/2017/12/jill-soloway-on-the-
female-gaze-2016/. 
 

Stacey, Jackie (1994). Star Gazing: Hollywood Cinema and Female Spectatorship, London and New 

York: Routledge.  

 

Stark, Hannah (2019). Deleuze’den Sonra Feminist Teori, çev. Yonca Cingöz, İstanbul: Otonom 

Yayıncılık. 

 

https://artschoolportal.com/2017/12/jill-soloway-on-the-female-gaze-2016/
https://artschoolportal.com/2017/12/jill-soloway-on-the-female-gaze-2016/


                                                                                                276 
 

 

Suner, Asuman (1991). “Sociological and Semiological/Psychoanaytical Approaches in Feminist Film 

Theory: ‘Women’s Films’ in Turkish Cinema During 1980s” yayınlanmamış yükseklisans tezi, 

Ortadoğu Teknik Üniversitesi.  

 

Suner, Asuman (2006). Hayalet Ev: Yeni Türk Sinemasında Aidiyet, Kimlik ve Bellek, İstanbul: Metis 

Yayınları.  

 

Talay-Keşoğlu, Birsen (2020). “Yalnızlıktan Meşruiyete: 1980 Sonrası Kadın Hareketi ve 

Kurumsallaşma”, içinde (Ed.) Feryal Saygılıgil-Nacide Berber, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce-

Feminizm, Cilt 10, İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

Taylı, Ülfet (2016). “Mesafe Olarak Arkadaşlık”, Birikim, sayı 326-327, (s. 83-85).  

 

Tekeli, Şirin (2015). “1980’ler Türkiyesi’nde Kadınlar” içinde (yayına haz.) Şirin Tekeli, 1980’ler 

Türkiyesi’nde Kadın Bakış Açısından Kadınlar, 6. baskı, İstanbul: İletişim Yayınları.  

 

Tickner, Lisa (1998). “Sexuality and/in Representation: Five British Artists” içinde The Art of Art 

History: A Critical Anthology, (Ed.) Donald Preziosi, Oxford: Oxford University Press, ss. 356-369.  

 

Timisi, Nilüfer ve Ağduk Gevrek, Meltem (2016). “1980’ler Türkiyesi’nde Feminist Hareket: Ankara 

Çevresi”, içinde (der.) Aksu Bora ve Asena Günal, 90’larda Türkiye’de Feminizm, 6. baskı, İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 

Topçu, D. Aslıhan (2015). “2000 Sonrası Türkiye Sinemasında Kadınlar Arası Arkadaşlık ve 

Dayanışma: “Kurtuluş Son Durak’ta İnen Erkekler”, içinde Türkiye’de ve Dünyada Kadın 

Araştırmaları, Adana: Çukurova Üniversitesi Basımevi, ss. (15-22).  

 

Ulusay, Nejat (2004). “Günümüz Türk Sinemasında ‘erkek filmleri’nin Yükselişi ve Erkeklik Krizi”, 

Toplum ve Bilim, s. Güz- 101, (144-161).  

 

Ulusay, Nejat (2011). “Yeni Queer Sinema: Öncesi ve Sonrası”, Fe Dergi, Cilt 3, Sayı 1.  

 

Ustaoğlu, Yeşim (2014). https://altyazi.net/soylesiler/2000lerde-sansur-dosyasi-tanikliklar/.  

 

Vernon, M. Kathleen (2017). “Sound and Gender”, (Ed.) Kristin Lene Hole, Dijana Jelaca, E. Ann 

Kaplan, Patrice Petro, içinde The Routledge Companion to Cinema and Gender, London and New York: 

Routledge.  

https://altyazi.net/soylesiler/2000lerde-sansur-dosyasi-tanikliklar/


                                                                                                277 
 

 

 

Yardımcı, Sibel (2017). “Önsöz, Başka Türlü Bir Aşk: Hakikat, Kendilik, Cinsellik” içinde, Öznellik ve 

Hakikat, Michel Foucault, çev. Sibel Yardımcı, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları.  

 

Yeğenoğlu, Metin ve Coşar, Simten (2014). “AKP ve Toplumsal Cinsiyet Meselesi: Neoliberalizm ve 

Patriyarka Arasında Mekik Dokumak”, (der.) Simten Coşar ve Gamze Yücesan-Özdemir, içinde 

İktidarın Şiddeti: AKP’li Yıllar, Neoliberalizm ve İslamcı Politikalar.   

 

Wallace, Lee (2009). Lesbianism, Cinema, Space: The Sexual Life of Apartments, New York: 

Routledge.  

 

Warren, Shilyh (2008). “By, For, and About: The “Reel” Problem in the Feminist Film Movement”, 

Mediascape, (Fall-08).  

 

Weigel, Sigrid (1986). “Double Focus: On the History of Women’s Writing”, içinde Feminist 

Aesthetics, (Ed.) Gisela Ecker, çev. Harriet Anderson, Boston: Beacon Press.  

 

Williams, Linda (1984). “When Woman Looks”, içinde Re-Vision: Essays in Feminist Film Criticism, 

(Ed.) Mary Ann Doane, Patricia Mellencamp, Linda Williams, LA. 

 

Williams, Linda (1991). “Film Bodies: Gender, Genre, and Excess”, Film Quarterly, Vol. 44, No. 4, (2-

13).  

 

Winch, Alison (2013). Girlfriends and Postfeminist Sisterhood, New York: Palgrave Macmillan.  

 

Woolf, Virginia ([1929]2015). Kendine Ait Bir Oda, çev. Suğra Öncü, 16. baskı, İstanbul: İletişim 

Yayınları.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                278 
 

 

EK: Yakın Okumaya Tabi Tutulan Filmlerin Künyeleri 

 

 

İki Genç Kız (2005) 

Yönetmen: Kutluğ Ataman 

Senarist: Kutluğ Ataman/Perihan Mağden 

Yapımcı: Murat Çelikkan/Gülen Hurley 

Görüntü Yönetmeni: Emre Erkmen 

Oyuncular: Hülya Avşar, Vildan Atasever, Feride Çetin 

 

 

Mavi Dalga (2014) 

Yönetmen: Zeynep Dadak/Merve Kayan 

Senarist: Zeynep Dadak/Merve Kayan 

Yapımcı: Zeynep Dadak/Yamaç Okur/Michael Eckelt/Nikos Moutselos/Floor Onrust 

Görüntü Yönetmeni: Daniel Bouquet 

Oyuncular: Ayris Alptekin, Onur Saylak, Barış Hacıhan, Tolga Deniz, Tülin Özen, Hazal Kaya, 

Selen Uçer, Neslihan Acar, Nazlı Bulum 

 

 

Toz Bezi (2015) 

Yönetmen: Ahu Öztürk 

Senarist: Ahu Öztürk 

Yapımcı: Çiğdem Mater/Nesra Gürbüz 

Görüntü Yönetmeni: Meryem Yavuz 

Oyuncular: Asiye Dinçsoy, Nazan Kesal, Serra Yılmaz, Mehmet Özgür, Didem İnselel, Gökçe 

Yanardağ, Murat Kılıç, Yusuf Ancu, Asel Yalın.  

 

 

 

Aşk, Büyü, vs. (2019) 

Yönetmen: Ümit Ünal 

Senarist: Ümit Ünal 

Yapımcı: Tayfur Aydın/Ümit Ünal 



                                                                                                279 
 

 

Görüntü Yönetmeni: Türksoy Gölebeyi 

Oyuncular: Selen Uçer, Ece Dizdar, Ayşenil Şamlıoğlu, Görkem Mertsöz, Emrah Kolukısa, 

Uygar Özçelik, Damla Ersan, Murat Toprak, Tonguç Radar, Şirzat Bilallar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                                280 
 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Sınıf Öğretmenliği ve Sosyoloji bölümlerinde lisans eğitimlerini tamamladı. Yüksek lisansı 

Kültürel İncelemeler alanında yaptı ve tezinde kadınların deneyimlerini odağına alarak anadil 

eğitimi üzerine çalıştı. Sosyal Hizmetler’de ve Rehabilitasyon Merkezleri’nde bir süre 

öğretmenlik yaptı.  

 

 


