
T.C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
GAZETECİLİK 

ANABİLİM DALI 
 

 

 

 

 

 

TUHAF ALAN: SESSİZLİK İLE İLETİŞİM  

ÜZERİNE BİR SAHNELEME DENEMESİ 
 

 

 

Doktora  Tezi  

 

 

 

Burcu CANAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara-2012 



T.C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
GAZETECİLİK 

ANABİLİM DALI 
 

 

 

 

 

 

TUHAF ALAN: SESSİZLİK İLE İLETİŞİM  

ÜZERİNE BİR SAHNELEME DENEMESİ 
 

 

 

Doktora  Tezi  

 

 

 

Burcu CANAR 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Çiler DURSUN 

 

 

 

 

 

 

Ankara-2012 

 



i 
 

 

İÇİNDEKİLER 

 

KISALTMALAR ............................................................................................................. iii 

GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

 

1.SESSİZLİĞİ İNCELEMEK VE SESSİZLİĞİ SAHNELEMEK ÜZERİNE ................ 9 

       1.1. Sessizliği Tanımlama Sorunu Çerçevesinde  

   Sessizlik İncelemelerine Genel Bir Bakış .......................................................... 9 

       1.2. Çalışmanın Yaklaşımı: Sessizliği Sahnelemek ................................................. 15 

       1.3. Sessizliğin Sözleşmesine Karşı Sessizliğin Rastgeleliği .................................. 30 

 

2. SESSİZLİĞİ SAHNELEMENİN ÖRNEĞİ OLARAK TUHAF ALAN ................... 48 

         2.1. Yazı (ve) Sahne ............................................................................................... 55 

2.2. Sessizliğin İkilemesi ....................................................................................... 82 

              2.2.1. Sessizlikte Blanchot Felaketi............................................................. 86 

                  2.2.1.1.Yazıyı Değiştirmek ....................................................................... 93 

2.2.1.2. Yazıvermek ya da Öleyazmak .................................................. 103 

 2.3. Sessizliğin Üçlemesi ..................................................................................... 108 

2.3.1.  Sessizlik: Bekleyiş: Karanlık Thomas ........................................ 112 

  2.3.2.  Sessizlik: Gizleyiş: Nietzsche-Beckett ....................................... 129 

  2.3.3.  Sessizlik: Belirsizlik: M.C. Escher ............................................. 137 

2.4. Sessizliğin Görselliği (Boş Alan)  ................................................................. 146 

 

3.  İLETİŞİM VE SESSİZLİK ...................................................................................... 154 

 

 3.1. Sessizlikte Derrida Kararverilemezliği ........................................................ 168 

 3.2. Sahne (ve) Arkası ......................................................................................... 180 

3.3. Quad, İletişim,  Değil ................................................................................... 189 

3.4. Değil, İletişim, Tuhaf Alan ........................................................................... 194 

 

 



ii 
 

4. SESSİZLİĞE YAZMAK ÜZERİNE ........................................................................ 198 

 

4.1.  Giriş ........................................................................................................... 198 

4.2.  Sessizliği İncelemek ve Sessizliği Sahnelemek ........................................ 205 

4.3.  Sessizliği Sahnelemenin Örneği Olarak Tuhaf Alan ................................. 212 

4.4.  İletişim ve Sessizlik ................................................................................... 213 

4.5. Sessizlik ...................................................................................................... 214 

 

SONUÇ ......................................................................................................................... 220 

 

KAYNAKÇA ................................................................................................................ 227 

 

ÖZET ............................................................................................................................ 245 

 

ABSTRACT .................................................................................................................. 246 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



iii 
 

KISALTMALAR 

 

Samuel Beckett 
 
 

A Beckett, S. (1997). Adlandırılamayan. Üçleme: Molloy, Malone Ölüyor,  
  Adlandırılamayan. (U. Ün,  Çev.). içinde (s. 299-434). İstanbul: Ayrıntı.   

 
 

GB      Beckett, S. (1963). Godot’yu Beklerken. (F. Edgü, Çev.).  İstanbul: Çan. 
 
 

 M1  Beckett, S. (1997). Molloy. Üçleme: Molloy, Malone Ölüyor,  
 Adlandırılamayan. (U. Ün,  Çev.). içinde (s. 7-182). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 
M2 Beckett, S. (1997). Malone Ölüyor. Üçleme, Molloy, Malone Ölüyor, 

Adlandırılamayan. (U. Ün,  Çev.). içinde (s. 183-298). İstanbul: Ayrıntı.   
 
 
NT  Beckett, S. (2010)  Nacht und Träume. (C. Gündüz, Çev.). Beckett, S. Quad  
 & Deleuze, G. Bitik içinde (s. 37-43). İstanbul: Norgunk.  

 
 

Q Beckett, S. (2010). Quad (C. Gündüz, Çev.). Beckett, S. Quad & Deleuze,  
 G. Bitik içinde (s. 7-15). İstanbul: Norgunk.  
 
 

 

Maurice Blanchot 

 

IC  Blanchot, M. (1993a). The Infınite Conversation. (S. Hanson, Trans.).  
Minneapolis and London: University of Minnesota Press.  

 

 

KT       Blanchot, M. (1993b). Karanlık Thomas. (S. Dolanoğlu, Çev.).  İstanbul:  
            Metis. 
 
 
ÖH  Blanchot, M. (1999). Ölüm Hükmü. (A. Dalgıç Aydın ve B. Kılınçer, Çev.).  

İstanbul: Kabalcı.  
 
 
Sİ  Blanchot, M. (2008). Son İnsan. (İ. Yerguz, Çev.). İstanbul: Kabalcı.  
 



iv 
 

 
W  Blanchot, M. (1995b). Waiting (1959). (M. Holland, Trans). In M. Holland  
 (Ed.). The Blanchot Reader (pp. 272-278). GB: Blackwell.  
 
WF    Blanchot, M. (1995c).  The Work of Fire. (C. Mandell, Trans.). Stanford: 
  Stanford University Press. 
 
WD  Blanchot, M. (1995d).  The Writing of the Disaster. (A. Smock, Trans.).   

USA: University of Nebraska Press. 
 
 
YU      Blanchot, M. (1993c). Yazınsal Uzam. (S. Öztürk Kasar,  Çev.). İstanbul:  

YKY.  
 
 
 

Gilles Deleuze 

 

AO  Deleuze, G. & Guattari, F. (1992). Anti-Oedipus: Capitalism and 
Schizophrenia. (R. Hurley, M. Seem & H. R. Lane, Trans.). (6th ed.). 
Minneapolis: University of Minnesota Press. 
 
 

ATP  Deleuze, G. & Guattari, F. (1993). A Thousand Plateaus: Capitalism and 
Schizophrenia.  (B.  Massumi, Trans.).  Minneapolis: University of Minnesota 
Press. 

 
 
B       Deleuze, G. (2010). Bitik (A. Orhun Gültekin, Çev.). Beckett, S. Quad  
 & Deleuze, G. Bitik içinde (s.43-75). İstanbul: Norgunk.  

 
 

DR  Deleuze, G. (1994).  Difference and Repetition. (P.  Patton, Trans.).  New 
York: Colombia University Press. 
 
 

ECC Deleuze, G. (1997). Essays Critical and Clinical. (D. W. Smith & M. A. 
 Greco, Trans.). Minneapolis: University of Minnesota Press.  
 
 
FB  Deleuze, G. (2009). Francis Bacon: Duyumsamanın Mantığı. (C.  Batuhan  
 ve E. Erbay, Çev.). İstanbul: Norgunk.  
 
 
FN     Deleuze, G. & Guattari, F. (2001a) Felsefe Nedir? (T. Ilgaz, Çev.).  (6. bs.). 

İstanbul: YKY. 
 



v 
 

 
K  Deleuze, G. & Guattari, F. (2001b). Kafka: Minör Bir Edebiyat İçin (Ö. 

Uçkan ve I. Ergüden, Çev.).  (2. bs.).İstanbul: YKY.  
 
 
N Deleuze, G. (1995). Negotiations (1972-1990) (M. Joughin, Trans.). New 
 York:  Colombia University Press.  
 
 
LS  Deleuze, G. (1990).  The Logic of Sense.  Ed. C. V. Boundas. (M.  Lester with 

C. Stivale, Trans.).  New York: Colombia University Press.  
 

 
 

Jacques Derrida 

 
 
D  Derrida, J. (1999). Différance. (Ö. Sözer, Çev.). ToplumBilim, 10, 49-62.  
 
 
EE  Derrida, J. (2010a). Edebiyat Edimleri. (M. Erkan ve A.  Utku, Çev.). 

İstanbul: Otonom.  
 
 
G  Derrida, J. (2010b). Gramatoloji. (İ.  Birkan, Çev.). Ankara: BilgeSu.  

 
 

WaD  Derrida, J. (1997). Writing and Difference. (A. Bass, Trans.). (5th ed.). 
 London: Routledge. 

 
 

NM  Derrida, J. (2008). Nietzsche ve Makina (Richard Beardsworth ile Söyleşi) 
 Nietzschelerin Şöleni. (A. Utku ve M.  Erkan,  Derl. ve  Çev.). içinde (s. 189-
 238). İstanbul: Otonom.  

 
 

PE  Derrida, J. (1999). Platon’un Eczanesi. (Z. Direk, Çev.). ToplumBilim, 10, 63-
82.  

 
 
 
 
 
 
 
 
  



vi 
 

Friedrich Nietzsche 
 

 
 
GvG   Nietzsche, F. (2005). Gezgin ve Gölgesi: İnsanca, Pek İnsanca 2. (M. Tüzel,  
           Çev.).  İstanbul: İthaki.  
 
 
PA      Nietzsche,  F. (2009c). Putların Alacakaranlığı. (S. Erfındık,  Çev.).  (3. bs.). 
 İzmir: İlya. 
 

 
TK  Nietzsche, F. (2009d). Tan Kızıllığı. (Ö. Saatçi, Çev.). (3. bs.).  
 İstanbul:Say. 
 

Z Nietzsche,  F. (1964). Böyle Buyurdu Zerdüşt. (T. Oflazoğlu, Çev.).  İstanbul: 
Milli Eğitim Basımevi.  

 



1 
 

GİRİŞ 

 
İletişim ve sessizlik; sözlük anlamları göz önünde bulundurulursa 

birbirlerinin karşısında yer almaktadırlar. Bununla birlikte anlam düzeyindeki 

karşıtlık, sözcükte tek bir harfi, hatta vurguyu bile değiştirmeden benzerliğe 

çevrilebilir. Başka bir deyişle, sessizliğin iletişime katılması sözcüğün bilinen 

anlamlarıyla olmasa da sözcüğe yüklenecek yeni anlamlarla mümkündür.  Burada 

dikkat edilmesi gereken nokta iletişim ve sessizlik ilişkisi söz konusu olduğunda 

benzerliğin sonradan kurulmasıdır. Özellikle “iletişim kurmak” ile “sessiz kalmak” 

arasında kendini gösteren karşıtlık; sözcükler, bir benzerlik noktasında biraraya 

getirilecekse açıklama isteyen bir karşıtlıktır.  

John Zerzan, sessizlik kelimesinin latince kökenine dikkati çeker: “silere, 

hiçbir şey [söylememektir]” (2007). Türkçe’de sessizlik; “sessiz olma durumu, 

ortalıkta gürültü olmama durumu, sükût”tur (Türkçe Sözlük, 1988). Arapça bir 

sözcük olan sükût da “susma. Lakırdı söylememe” (Özön, 1971, s. 710) anlamına 

gelmektedir. Silere ile sükût insanın sessizliğinde birleşmektedir. Oysa iletişim 

sözcüğünde -batılı dillerdeki karşılığının da gösterdiği gibi- sessizliğe aykırı bir 

durum söz konusudur. İletişimin İngilizce’deki karşılığı communication’ın 

“yakınkökü eski Fransızca communicacion’dur ki, o da Latince 

communicationem’den gelir, bu sözcük de Latince kök sözcük communis’ten -ortak- 

türemiş communicare geçmiş zaman ortacından eylem adıdır: buradan da 

communicate -paylaştırmak- fiili türemiştir” (Williams, 2005, s. 88). Raymond 

Williams, “orjinal eylem adının” da gösterdiği gibi iletişimin “özellikle communicant 

[bilgi veren], ortak ya da karşılıklı bir süreç olarak temsil [edildiğini]” belirtmiştir 

(2005, s. 88).  



2 
 

Erol Mutlu da İletişim Sözlüğü’nde sayıca bir hayli fazla olan iletişim 

tanımlarına bakıldığında en azından iki düşünce çizgisini saptamanın mümkün 

olduğunu ileri sürer: “İlk çizgi iletişim sürecinin iletim yönünü öne çıkarmaktadır. 

(...) Diğer yaklaşım ise karşılıklılık ve ortak algılama, paylaşma gibi unsurların altını 

çizmektedir” (1998, s. 168-169). Aktarım ve paylaşım çizgileri, ses veren çizgilerdir. 

İletişim sözcüğü sessizlik etrafında değil; paylaşım etrafında kurulduğu için 

sessizliğin de yeri geldiğinde bir paylaşım olabileceği, anlama ancak sonradan 

katılabilir. 

İletişim terminolojisine göre hazırlanan bir sözlüğe değil de Türkçe sözlüğe 

bakılırsa,  iletişim “duygu, düşünce veya bilgilerin akla gelebilecek her türlü yolla 

başkalarına aktarılması, bildirişim, haberleşme, komünikasyon” (Türkçe Sözlük, 

1988) anlamına gelmektedir. Sözlük anlamları bir sözcüğe ilişkin bütün anlamları 

vermese de ilk elde düşünülen anlamları vermesi açısından önemlidir. İletişim de  

sözlük anlamından çok daha geniş kapsamda ele alınabilecek bir kavramdır. Ancak 

bu tanımda yer alan “akla gelebilecek her türlü yolla” ifadesi,  sessizliğin bir iletişim 

yolu olabilmesinin önünü açmaktadır. Sessizlik sözlükte bile iletişimden çok da ayrı 

tutulan bir kavram değildir.  

Sözcüğe değil anlamına bakmak (sözcük anlamdan ayrıymış gibi) ve anlamı 

“akla gelebilecek her türlü yolla” açmak; iletişim ve sessizlik söz konusu olduğunda 

sözcüklerin karşıtlıktan giderek benzerliğe çekilmesi ile sonuçlanır. Başka bir 

deyişle, iletişimle karşıtlık ya da benzerlik ilişkisi kurmak sessizliği giderek “bir çeşit 

söz olarak” iletişimin bir parçası haline getirmektedir. Hangi alanda olursa olsun 

sessizliğe ilişkin yapılan incelemeler de sözcüğün iletişime katılabilir olmasından  

destek almaktadırlar. İlginç olan bir başka nokta ise iletişim ve sessizlik karşıtlığının  



3 
 

bir yere kadar söz söyletse de sessizliği iletişimle bir çeşit benzerlik üzerinden 

bütünleştirmenin henüz tamamlanmamış olmasıdır.  

İletişimde aktarım ve paylaşım halinde, konuşan insan(lar) söz konusudur. 

Böylelikle “iletişim insanla başlar” (Erdoğan ve Alemdar, 2002, s. 17) ve “insanı 

insan yapan konuşmadır” (Gordimer’den aktaran Sanders, 1999, s. 13).  Konuşan 

insanla, iletişimin kurulması ve devam etmesi söz konusudur. İnsanın sessizliği -

susma- ancak konuşturalamadığı veya anlamlandırılamadığı yerde  iletişimi sekteye 

uğratan bir eylem haline gelmektedir. “Söz için (ve dolayısıyla, bir insan için) yanıt 

yokluğundan daha korkunç hiçbir şey yoktur” (Bakhtin, 2001, s. 364).  

Söz ile bir olan insan, düşüncesini, dile getirmediği sürece düşünceden 

saymayacaktır. “Karl Marx, yalnızca sözde dile getirilen düşüncenin başka bir kişi 

için gerçek bir düşünce olduğunu ve ancak aynı yolla kişinin kendisi için bir düşünce 

olduğunu söyler” (Bakhtin, 2001, s. 364-365). Düşünceyi ifade etmek iletişim 

kurmaktır. İletişim süreklilik ister ve “söz [de]  kendisine yanıt veren bir anlama 

arayışıyla ilerler sürekli (Bakhtin, 2001, s. 365).  

Sessizlik her ne kadar iletişime katılabilirse de iletişim kendini konuşan 

insanla göstermektedir. Wittgenstein’ın deyişiyle ve onun pek de kastetmediği bir 

biçimde “dilimin sınırları, dünyamın sınırlarını imler” (1996, s. 131) ise dilin 

sınırlarını alabildiğine genişletmek ve böylelikle her şeyi “dillendirmek” söz 

konusudur. Konuşma yoksa konuşturmak vardır. Sessizlik de konuşturmada ortaya 

çıkmaktadır. Onun iletişimde dillendirilme çabasının nedeni Bakhtin’in de yukarda 

belirttiği gibi bilinmeyen karşısında duyulan  tedirginliktir. Bu tedirginlik sessizliğin 

kendisine yönelik olmaktan çok nedenine yöneliktir. Sessizliğin ne olduğu az çok 

bilinebilir; endişe verici olan, neden sessizlik olduğudur.  



4 
 

Sessizlik dillendirilirken de her zaman sessizlik diye karşımıza çıkmaz. 

Walter Benjamin’e göre “insanın zihinsel hayatının her ifadesi bir çeşit dildir. Sadece 

insanın zihinsel hayatının da değil; gerek canlı gerekse cansız doğada dilin dışında 

kalan hiç bir şey yoktur. Bu nedenle iletişim, dil aracılığıyla değil, dilin içinde 

gerçekleşir” (aktaran Armaner, 2007, s. 140).  

İletişimi dilin  içine yerleştirmek sadece Benjamin’e özgü bir yaklaşım da 

değildir. Dil dışarıda hiç bir şey bırakmadığı için, eleştirel düşüncenin de mücadele 

alanı hep dil olmuştur. Eleştirellik sessizlikten çok dilde kendini göstermektedir. 

Düşünmek ve düşünceyi değiştirmek dille düşünmekten ve dille değiştirmekten 

geçmektedir. Bu noktada çalışmanın önemli başvuru kaynaklarından biri olan 

felsefeyi örnek gösterebiliriz. Felsefenin genel kabul gören tarihi, Antik Yunan’da 

Sokrates’in Platon tarafından konuşturulmasıyla başlar. Bilgi konuşturmaya dayanır. 

Søren Kierkegaard da  Sokrates’in sessizliğini bize hatırlatan kişidir: “Sokrates’in 

yaşamı tarihin akışındaki görkemli bir duraklamaya benzer: onu hiç işitmeyiz; engin 

bir sükûnet hüküm sürmektedir- ta ki birçok farklı ardıl ekollerinin bu gizli ve 

anlaşılması zor kaynakta kökenlerinin izini sürmeye yönelik gürültülü girişimleriyle 

[sükûnet] bozulana dek” (aktaran Nehamas, 2002, s. 131).  

Alexander Nehamas’ın deyişiyle “Kierkegaard’ın, sessiz Sokrates figürü ile 

ardıllarının `gürültülü girişimleri` arasında kurduğu karşıtlık” (2002, s. 131) bize 

sadece Sokrates’i anlatmakla kalmaz; Wittgenstein’ın “bütün felsefe `dil 

eleştirisi`dir” (1996, s. 45) sözüne de katılmayı sağlar. Felsefenin tarihi felsefi 

düşüncenin ifadeleriyle (dille) yapılandırılmıştır. Düşünceyi ya da felsefeyi dile 

bağladıktan sonra yapısalcılık ve göstergebilim, postyapısalcılık, kültürel çalışmalar, 



5 
 

hermeneutik vb. farklı yaklaşımların da sonuçta birer “dil eleştirisi” olduğunu 

söylemek mümkündür.  

Düşüncenin dille düşünce haline gelmesinin bir başka yönü, dile az yer 

vermenin kendisinin bile bir eleştiri konusu haline gelmesidir. Bu noktada Terry 

Eagleton’ın Husserl’e yönelik eleştirisini örnek gösterebiliriz:  

 

Husserl fenomenolojisinde dile gerçekten çok az yer 
ayrılmıştır. Husserl tamamen özel veya içsel bir 
deneyim alanından bahseder; ama bütün deneyimler dili 
içerdiği, dil de kaçınılmaz olarak toplumsal olduğu için 
bu alan aslında bir kurgudan ibarettir. Bütünüyle özel 
bir deneyimim olduğunu iddia etmem anlamsızdır: 
Deneyim, onu tanımlayabileceğim bir dilin terimleri 
çerçevesinde oluşmasaydı, bir deneyimim olamazdı (...) 
Husserl’e göre anlam, dilden önce varolan bir şeydir: 
Dil, benim her nasılsa zaten sahip olduğum anlamları 
adlandıran tali bir faaliyettir. Zaten bir dile sahip 
olmadan anlamlara nasıl sahip olabildiğim, Husserl’in 
sisteminin cevaplamaktan aciz olduğu bir sorudur. 
(Eagleton, 2004, s. 85).  

 
 
 

 Eleştirel düşünebilmek, düşünceyi sistematize etmek ya da bir kuramdan söz 

etmek; dilin olanaklarından yararlanmakla mümkündür. Sessizlik de bu çerçevede 

ancak bir çeşit dil olabilirse incelenebilir hale gelecektir. Aksi takdirde Eagleton’ın 

da belirttiği gibi anlatamamaktan kaynaklanan bir anlamsızlık ortaya çıkacaktır.  

  İletişim “dil içinde gerçekleştiği” kadar karşılıklı konuşmadan ya da böyle bir 

konuşmanın tasarımından destek alır. Başka bir deyişle, her türlü iletişim biçiminde 

iletişimin tanımından gelen bir  diyalog hali mevcuttur. Sessizlik de bir şey demek 

haline bu konuşmaya katılarak gelir. Sözle içiçe geçmiş bir iletişimde hem sessizliğe 

tanım düzeyinde yer olmadığını söylemek  hem de iletişimin dışında hiç bir şeyin 

olmamasından hareketle sessizlik aslında iletişimdir demek mümkündür. Söz 



6 
 

söylemenin önünde bir engel yoktur. Sessizliği incelemek; onu iletişime dahil 

etmekle ya da iletişimden dışlamakla sonuçlanabilir. Sessizliği iletişime dahil eden 

ya da sessizliği dışlayan yaklaşımların gözden kaçırdıkları noktada ise sessizlik 

durmaktadır. Bu nedenle sessizliği iletişimle bir benzerlik ya da karşıtlık ilişkisi 

içersinde ele almamak gerekmektedir. İletişimi tanımlarıyla birlikte ele alırken 

sessizlik nedir ya da ne değildir diye sormamak ve sessizlikte durmak önemlidir. 

Nedir ile ne değildir sorusu cevapta bir devamlılığı, sessizlik üzerine oluşturulmuş 

olan sözlerin devamını getirmeyi imlemektedir. Böyle bir soru sormamak; bu 

çalışmada sessizliğe yazmaktır. Yazmak; sessizliği, sözün ne öncesine ne söz arasına 

ne de sözün sonrasına yerleştirir. Ayrıca sessizlik sözün hiç olmadığı ya da 

başlamadığı yerde de değildir.  

Sessizliğin yeri yoktur dediğimiz sürece sessizliğe yeniden başlamak da 

yersizleşecektir. Yeniden başlamak yerine burada öne sürülecek sessizliğe bir türlü 

başlayamamak; soruyu değil cevabı bırakmaktır. Tanımsız ve bir türlü başlayamayan 

bir sessizlik; Maurice Blanchot’nun bir sözüne –parantez içindeki bir ifadeyle- 

müdahale ederek somutlaştırılabilir: “Soru sormaya [sessizlik nedir diye sormadan] 

yeniden başlamamız gerek” (YU, s. 21). Sessizliğe en başta sessizlik tanımlarıyla 

başlamanın sağlayacağı anlaşılabilirlikle / incelenebilirlikle ve bu tanımların 

etrafında oluşturulacak bir üslubun -ki üslup Carlo Ginzburg’un deyimiyle 

çoğunlukla sınırlandırma, ayırma ve kesip çıkarma aracı yani bir silah olarak 

kullanılır (Bkz. 2009, s. 139)- olanaklarından yararlanamadan başlamak; çalışmayı 

bir açmaza sürüklemekle eşdeğer görünebilir. Sessizliği nedir’siz bırakmak, mutlak 

bir  sessizliğe; yazının hiç bir şey söylememek değilse de yazamamak haline gelen 



7 
 

sessizliğine yol açabilir. Ancak bu öngörülebilir sessizlik hali bu yazı için bir açmaz 

değildir. 

Soruyu değil; ama nedir’i bırakmak; sorunun üzerinde yer tutar. Blanchot 

sorunun “bir tür kaçış” olduğunu öne sürer: “Soru sormak aramaktır, aramak da 

radikal bir biçimde araştırmak, temele gitmek, ses vermek, temelde çalışmak ve en 

sonunda da kökten söküp çıkarmaktır. Köke tutunan bu kökten söküp çıkarma 

soru[nun] çalışmasıdır” (IC, s. 11). Blanchot’ya özgü soru sorma tarzıyla “hem 

diyalektikten hem de ontolojiden ayrılmak mümkündür” (IC, s. 10). Sessizliği soru 

işaretiyle birlikte ele almak; bir türlü başlayamamak ile sessizliğe yazmaktır.  

Sessizlik, “en derin soru”yu (Bkz. IC,  s. 11-25) Blanchot’dan alırken belirli 

bir düşünme biçiminin üzerinde durmayacaktır. Çalışma, kendisine kaynaklık edecek 

düşünceler üzerinde yersizyurtsuzdur1. Ne de olsa sessizliğin düşüncesi yoktur. Ona 

bakarken, Wittgenstein’ın deyişiyle “tümcelerimin saçmalığı”nı (Bkz. 1996, s. 171) 

görmek gerekir. Bunu görebilmenin tek yolu da “onlarla-onlara tırmanarak-onların 

üstüne [çıkmaktan] (sanki üstüne tırmandıktan sonra merdiveni devirip yıkması 

gerekir)” (Wittgenstein, 1996, s. 171) geçmektedir. Wittgenstein,  her ne kadar 

tümceleri aşmayı “dünyayı doğru görmeye” (Bkz. 1996, s. 171) bağladığı için bu 

çalışmanın sessizliğinden ayrılsa da tümcelere tırmanmaktan geçen bir yer değişikliği 

dünyayı doğru görmeye değil; ama Nietzscheci anlamda “dünyayı yitirmeye” (Bkz. 

Z, s. 23) varabilir. Wittgenstein’la aşılan Nietzsche’yle yitirilen tümceler; sessizliğin 

de yitirmesi gereken tümcelerini imler.  
                                                 
1 Krş. Gilles Deleuze ve Felix Guattari’nin yersizyurtsuzlaşma (deterritorialization) kavramı, Ali 
Akay’a göre oluş kavramı ile birlikte ele alınması gereken bir kavramdır. Oluş kavramı da “her türlü 
töze ait özneye ait olan sabit yerleşik kavramların içini yarma; içinden, ortasından bir yerden bir 
köksap oluşturmayı içeren bir eylem (...) Batı metafiziğinin ve dilbiliminin, ağaçvari işleyişlerine, ikili 
dallanan budaklanan işleyişlerine karşı, herhangi bir yerden sıçrayan, herhangi bir yerden çıkan ayrık 
otları gibi, kendi köksüzlüğü içinde köklenen, filizlenen bitkileri içermesi, ağaçvari olanın 
yersizyurtsuzlaşmasını oluşturması bakımından önem kazanan bir kavram[dır]” (Bkz. Akay, 1996, s. 
13-14).  



8 
 

İletişimin konuşmaya odaklanan yapısı sessizliği söze çekse de sessizlik 

“dilin sınırlarıyla” belirlenmeyecektir. Dilsiz olan, dil gibi yapılandırıldığı için bu 

belirlenmeme hali dilsiz bir durumu da işaret etmeyecektir. Sessizlik mevcut 

düşünme biçimleriyle varılacak bir yer değildir. Sessizliği düşüncesizleştirmek onu 

ifade etmekten vazgeçmeyi gerektirir. Söz konusu vazgeçme de bir susma değildir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

1. SESSİZLİĞİ İNCELEMEK VE SESSİZLİĞİ SAHNELEMEK ÜZERİNE 

 

Sessizliği incelemek; sessizliğin ne olup ne olmadığını bilmekten ya da bunu 

belirlemekten geçmektedir. Ancak sessizlik nedir sorusu bu çalışmanın 

üstlenebileceği bir soru olmadığı için çalışma tanımdan hareket eden bir incelemeden 

farklı olacaktır. Sessizliği tanımlamadan incelemek de halihazırda olan sessizlikten 

vazgeçmeyi gerektirir.  

Halihazırda olan sessizlik; sessizliğin aksine bir tanım içermektedir ve 

kavramsallaştırılabilir. Sessizliğin düşündürdükleri; sessizliğin iyi ya da kötü 

hissettirdikleri; sessizliğin “olduğu” durumlar ve sessizlik hakkında söylenenler ya 

da yazılanlar sessizlik bilgisini oluştururlar. Bu bilgi de çalışmada özellikle felsefe, 

edebiyat, sanat ve iletişim alanlarında sessizliğe dair yapılmış olan incelemelerden 

elde edilen bilgidir. 

 
1.1. Sessizliği Tanımlama Sorunu Çerçevesinde Sessizlik İncelemelerine Genel 
Bir Bakış 

 
 

Sessizliğin ne’liği, konuyla ilgili yapılmış olan incelemelerde karşımıza 

çıkmaktadır. Adam Jaworski’ye göre sessizlikle ilgili incelemelerde “dilbilimsel ya 

da etnografik çalışmaların ağırlığı söz konusu olsa da göstergebilimsel, pragmatik, 

eğitime yönelik, edebi ve felsefi sessizlik çalışmalarının da alana katkısı 

yadsınamaz” (Jaworski, 1993, s. 19-20). Bu çalışmalara atıfta bulunularak kavramın 

olumlu/olumsuz, anlamlı/anlamsız halini ortaya koymak mümkündür. Ne de olsa 

“söz, yazı, işaret...gibi anlam iletmeye yarayacak hiçbir öğe ile ilgisi olmamasına 

karşın bir sessizlik, açıklanabildiği, yorumlanabildiği, aktarılabildiği oranda anlamlar 

ifade edebilir” (Öylek, 1986-1987, s. 254).  



10 
 

Temel yaklaşım farklılıkları nedeniyle yazılar bir çeşitliliğe sahip gibi 

görünse de bu yanıltıcı bir çeşitliliktir. Sessizliği bir biçimde söze dökmek, onu dil 

içinde(n) var etmek; ister Dennis Kurzon (1998) gibi onun “söylemi” üstünde 

durarak; ister Bernard P. Dauenhauer (1980) gibi kavramın ontolojik önemini 

vurgulayarak; isterse Adam Jaworski (1993) gibi ondaki iletişimsel gücü 

serimleyerek yapılsın, ilgili çalışmaları sadece “sessizlik nasıl anlam taşır” ın 

örnekleriyle doldurmuştur (Bkz. Jaworski, 1993, s. 3; Kurzon, 1998; Dauenhauer, 

1980). Yöntem farklılıklarına rağmen sözü edilen çalışmalarda aynı2 ya da benzer 

örnekleri görmek; kavramı sonsuz anlam yinelemeleri içinde görmek gibi bir etki 

yaratmıştır. Neyin anlamlı ya da anlamsız olduğu kesin bir biçimde belirlendiğinde 

ise sessizlik sözleşmiştir.  

          Anlamın yolu zorunlu olarak dilbiliminden geçmektedir. Söze gelmek hiç de 

zor değildir. Ahmet Öylek, “Dilbilim ve İletişim Açısından Sessizlik” başlıklı 

makalesinde der ki; “sessizliğin, dilin sesli özelliğine karşıt oluşu bizim onu 

dilbilimsel açıdan incelememizi engellemez” (Öylek, 1986-1987, s. 242).  Halbuki 

sessizlik, söz olduğu dikkat çekmesin diye söze karşıt kabul edilir. Dili bilmenin 

sınırları içinde Öylek, sessizliğin “başka bir söz” oluşunu görmezden gelmeye 

“sessizliğin anlamını bilmek, tam olarak ne anlama gelir?” sorusuna cevap vererek 

devam eder:  

Sessizliğin anlamını bilmek;  
-Onu gösterge olarak tanıyabilecek, çok büyük sayıdaki 
bağlamlar (contexte) içinde anlamını seçebilecek, bir belirti-
sessizlik ile bir simge-sessizlik arasındaki farkı 
kavrayabilecek durumda olmaktır; 
-Onun neleri belirttiğini tanımaktır. Aynı bir sessizlik, aynı 
toplumsal ve kültürel çevreden olmayan iki kişi tarafından 

                                                 
2 İncelenen kaynaklarda mutlak sessizliğin söz konusu olamayacağının yinelenen örneği John Cage’in 
piyano başında 4' 33''  boyunca hiç bir şey çalmadan seslendirdiği müziğidir. 



11 
 

değişik biçimlerde anlaşılabilir. (…) Herbiri bu sessizliğe 
kendi kültürel değerlendirmelerini uygulayacaktır. 
-Yalnızca iletişimin sürdüğünü ya da sürdürülmek 
istendiğini belirtmeye yönelik sözleri (parole phatique) 
tanıyabilecek durumda olmaktır. 
-Söz konusu olan dilin olanaklarını ve sınırlarını, yani onun 
neyi söze döktüğünü, neyi sessizlikle geçiştirdiğini bilmektir 
(1986-1987, s. 251-252).   
 
 

Adam Jaworski de sessizliğin ne olduğundan çok onun nasıl işlediğiyle 

ilgilendiğini belirtse de verdiği örnekler kendi sessizliğini (sözünü) açığa vurur: 

“Sessizlikler meydana gelir ve her zaman bir anlama gelir.” (Jaworski, 1993, s. 8) 

Jaworski, bir “sessizlik teorisi” önermediği halde iletişimsel açıdan boş olan 

sessizliği dışlamaktadır. Sessizlik hakkında daha çok şey bilmek; Jaworski için 

kendimiz hakkında daha çok şey bilme olanağını sağlayacaktır (1993, s. 25).  

Sessizlik ile kendilik arasında kurulan bağ Sessizliğin Gücü’nün (The Power 

of Silence) bir başka sözünde insanın sessiz olamayacağını söyleyen 

Szczypiorski’nin deneyimiyle çakışır. Çıt çıkmayan bir yerde kendisiyle başbaşa 

kalan Szczypiorski, sessizlik diye bir şeyin “iç sesleri” nedeniyle olamayacağını 

söyler (1993, s. 19). Sessizliğin mutlak yokluğunu öne sürmek de yazılamayanını 

yazmak; söylenemeyenini  söylemektir.  

Adam Jaworski’den  Leslie Kane’e geçecek olursak; geleneksel sanat 

formlarının dilin içinde barındığını belirten Sessizliğin Dili (The Language of 

Silence) çağdaş oyun yazarlarının dili bir hapishane gibi gördüklerini anlatmaktadır. 

Dil, hapishaneden farksız olduğunda sessizlik bu yazarlar için yeni bir ev haline 

gelmiştir (Kane, 1984, s. 14). Kane’in amacı sessizliği çok boyutlu bir ifade tarzı 

olarak çalışmaktır. Bunu da Maeterlinck, Çehov, Bernard, Beckett, Pinter ve 

Albee’nin oyunlarındaki sessizlik kullanımlarını inceleyerek açığa çıkarmaya çalışır. 

Kane, Beckett’in veya diğerlerinin “sessiz dil oyunları”nı inceler. Cevabın kendisi 



12 
 

gösterir ki; sessizlik, metinde olmayan bir şey değildir; o, tiyatro oyununda -tıpkı 

yaşamda olduğu gibi- dilde bir uğraktır  (1984, s. 16-17).  

Sessizliğin Söylemi (Discourse of Silence) ise niyet taşıyan ya da niyet 

taşımayan sessizliği ayırır. Böyle bir ayrım kaçınılmazdır; çünkü, onun dilbilimsel 

açıdan anlamlı olabilmesi için niyet taşıması gerekmektedir. Konuşma dediğimiz şey 

ise, söz-sessizlik-söz’den oluşmaktadır. Dennis Kurzon, sessizliğin söylemini 

çözümlerken onun formları ve bağlamlarından da söz etmiştir (Bkz. 1998, s. 8-12). 

Konuşmak ya da konuşmamak ayrımı, her ne kadar adı geçen yazarlar 

tarafından meseleyi indirgemeci bir tarzda ele almak anlamına gelse de anlamak ve 

anlatmak; konuşmadan/sözden geçtiği için bu karşıtlığa mutlaka başvurulmaktadır. 

Bu karşıtlık literatürde söylenebilecek her şeyi belirler ve en başta sessizliğe bir dil 

kazandırır. Sonuçta, onun konuşmadan/dilden hiç de farklı olmadığı vurgulanır. 

Ayrıca “dilin öncelikle sessizlikten oluştuğunu anlamadıkça büyüleyici bir olgu olan 

dilin kendisini de anlayamayız” (Jose Ortega y Gasset’ten aktaran Baç & Güneş, 

2002, s. 154, n4). Sessizlik çalışmaları sessizliğin söz oluşunu ya unutturur ya da 

bunu vurgular. İlginç olan, sessizliğin ifade edilerek çözümlenmesidir ki söze 

dayanarak başka türlü bir çözümleme zaten mümkün değildir.  

Murat Baç ve Itır Güneş de Sükût ve Kelâm’ı sessizliğin ne’liğine (veya 

kimliğine) dair “sözler” için kaleme aldıklarını söylemektedirler. Maija Kule’nin 

“Kültürel Bir Görüngü Olarak Sükût” başlıklı yazısından yararlanan makale, 

“sükûtun insan –ve onun kelâmı- üzerinde hakları olduğunu” söyleyerek noktalanır 

(Bkz. 2002, s. 160). Baç & Güneş’in yazısını değerlendirmeye de bu haklardan yani 

sondan başlamak gerekmektedir. Öncelikle sükût anlaşılmalıdır. Böylelikle bize 



13 
 

“boşluk” ya da “yüklenmişlik” duygularını veren sükûtlar ayırt edilebilir.3 Sessizlik 

yine “içi boş ve/veya iletişimi sekteye uğratan olumsuz bir şey olabileceği gibi, 

olumlu ve `gebe` bir durum da olabilir” (2002, s. 154). Baç & Güneş de anlamlı 

sessizliklerin peşindedir ve “anlamlı sükût fiziksel bir `ses yokluğu` ile eşlenik 

değildir” (2002, s. 155). O, her zaman -ses yokluğundan bile- daha çok  şey ifade 

eder.  

Sessizliğin en başta sessizlikten fazlası olduğu da yazılamayana varır. 

Sessizlik bir konu olamaz. Her konu, söze konu olmak; söz konusu olmaktır. Söz ya 

da ses yokluğu sanılan bir sessizlik nasıl konu edilebilir? Sessizlik böyle diye 

yazılamayan vardır. Fazla söze gerek duyulmaması herşeyi açıklar. Yazıyı da 

büsbütün sessizlik diye kabul etmek olmaz. Sessizliği yazmak değil; ama sessizce 

yazmak mümkündür. Ne de olsa söze döküldüğü gibi sessizliğe de gömülebilen ifade 

hep taşkındır; ses çıkarır; söz alıp verir. İfade sessizliğe anlamın kendisini verir. 

Sessizlik sözün gölgesi oluverir; anlamı gösterip durduğumuz sürece gölge konu  

edilmeyecek ve üzerine konuşulmayacaktır.   

Sessizlik sadece anlamlı değil; aynı zamanda Heidegger’den bir ses alacak 

olursak  “anlamı açığa çıkaran”dır: “Söylemin sunduğu  en temel olanaklılıklardan 

biridir sükût, hatta bir anlamda sözden daha üstündür (…) Bir diyalog esnasında 

taraflardan biri sessiz kalarak karşı tarafa pek çok şeyi iletebilir, anlamı kelimeleri 

biteviye kullanan bir konuşmacıdan çok daha başarılı ve özgün bir biçimde açığa 

çıkarabilir” (Heidegger’den aktaran Baç & Güneş, 2002, s. 155-156). Sessizlik 

anlamı kurar ya da bulur; bu haliyle sessizlik sözün anlamı haline çevrilmiştir.  

                                                 
3 “Neden belli durumlarda ve belli bağlamlarda sükût bize boşluk değil yüklülük veya yüklenmişlik 
duygularını vermektedir?” (Baç & Güneş, 2002, s. 154).  



14 
 

Gürültünün olmadığı yerde veya “hiç bir şey söylenmediğinde”4 sessizlik 

bulunur. Çıt çıkmayan yerde “sükûtun, ancak içinde insan varlığı bulunan bir 

dünyada olabileceğini düşünen” (Kule’dan aktaran Baç & Güneş, 2002, s. 155) 

Mikhail Bakhtin’le daha önce söz ettiğimiz Szczypiorski’nin deneyimini 

karşılaştıracak olursak; Szczypiorski’nin sessizlik bozguncusu insanı, Bakhtin’nin 

sessizliğine karşı geldiğinde kavram, ne var ne de yok haline gelir. Varlık ya da 

yoklukta kendi sessizliğimiz de sessizlik diye bilinir.  

  Sessizlik, adına konuşan anlamının ya da anlamlarının dışında, bir yokluk 

olarak da deneyimlenmektedir. “Sessizlik, değişik derecelere kadar bir soyutlanma 

aracı olmaya alışıktır. Artık, bugünün dünyasını boş ve ayrışık kılmaya çalışan, 

sessizliğin yokluğudur. Kaynakları gasp edilmiş ve kurutulmuştur (…) ve sessizlik, 

gürültünün henüz nüfuz etmediği, önemini kaybeden bir yerdir” (Zerzan, 2007).  

Nüfuz edilemeyeni yazmak da kolay olmaz diye bilinir.  

Sessiz ol(a)mamak veya sessiz kal(a)mamak arasındaki sessizlik, hem dildir 

(vardır) hem de yoktur. Sonuçta onda ne aranırsa vardır. Onun bir “nedeni”ni 

söylemek için  bir literatürü vardır. Alain Badiou “düşünme dünyanın mevcut haliyle 

yüz yüze geldiğinde bir hoşnutsuzluğa kapılmıyorsa felsefe de olmaz” (Badiou, 

2006, s. 11)  demişti; biz de Badiou’dan hareketle diyoruz ki: sessizliğin mevcut 

haliyle yüz yüze geldiğimizde bir hoşnutsuzluğa kapılmamak elde değildir.  

 

 

 

 

                                                 
4“Sessizlik en çok hiç bir şey söylenmediğinde meydana gelir” (Kurzon, 1998, s. 131).  



15 
 

1.2. Çalışmanın Yaklaşımı: Sessizliği Sahnelemek 

 

Sessizlik, sessizlikten önce sessizlik bilgisini tüketmelidir. Sessizliğe yazmak 

da sessizliğe yaklaş(ma)ma meselesidir. Bu durum, öncesizliği ve sonrasızlığı; 

sürekliliği ya da süreksizliği ya da sonsuzluğu imlemez; sadece bir türlü 

başlayamamanın üzerinde durur ki bu da zaten bilinen bir başlangıç olmaktan 

uzaktır. Sessizliğe yazmak; halihazırdaki sessizliği yitirmekse bu noktada bildiğimiz 

ya da öğrendiğimiz sessizliği -ki bu bazen hissettiğimiz sessizliği de içerir- “sessizlik 

san(r)ısı-tan(r)ısı-tınısı”diye işaretleyelim. Bu işaret, sessizliğin anlamlandırılmasıyla 

yüklüdür. Bu anlamlı sessizliklerle dolu literatür, sessizlikten yazılamayan’a / 

başlangıç’a /söz’e bağlıdır.  

Sessizliği anlamın dışında(n) betimlemek gerekir. Sessizliği yazılamayanın 

dışında karşılamak; onu yazacağımız savından hareket etmez. Sessizliğin  

yazılamazlığı, sadece sessizliği bilindiği gibi yazmaya yarar. Öte yandan bu çalışma 

“yazılabilir” yazılamayanı aslında “yazmadan” yazacağını öne sürmeyecektir. 

“Bizim her an sadece elimizde bulunan sözcüklerin aşağı yukarı ifade edebileceği 

düşüncelerimiz [var]” (TK, s. 182) ise yaklaş(ma)mak için düşüncelerden 

kurtulmamız lazımdır ki bu büsbütün düşüncesizlik ya da sessizlik değildir.  

Sessizlik için sessizlikten arınmak; sessizliğe bir ses vermek; onu konuşturmak, 

sessizce konuşmak ya da ondan konuşmak anlamına gelmez. Sessizlik anlamaya 

gelmez. Onun anlamaya gelmemesi ise o, anlamsızdır demek değildir. O, öznesiz; 

yüklemsiz; sıfatsız (bu haliyle yüzsüz); zarfsız (bir haliyle yazısız) kısacası 

cümlesizdir. Sessizliği bu nedenle konuşturmak yersizdir.  



16 
 

Şimdiye kadar yapılan çalışmalar sessizliği söz gibi ele almış, ondan bir çeşit 

söz bilgisi elde etmişlerdir. Özetleyecek olursak; dilbilimsel açıdan incelenen 

sessizliklerde  insanın sessizliği (susma) vardır. (Bkz. Jaworski, 1993; Kurzon, 1998; 

Daeunhauer, 1980). Felsefe sessizliği çeşitlendirse de iletişimin diyaloğun izlerini 

taşıması gibi sessizlikler de suskunluğun izlerini taşımaktadır.  

John Zerzan Sessizlik başlıklı yazısında felsefenin sessizlik ile 

karşılaştırıldığında şöhretinin sönük olduğunu ve bu durumun da felsefenin  genel 

başarısızlığı için iyi bir ölçü olduğunu öne sürmektedir (2007). Zerzan, 

Schopenhauer ve Nietzsche’yi “tek başınalığın ön gereksinim duyulan değerini 

vurguladıkları” için birer istisna kabul ederek sessizliği suçlayan filozofları şu 

şekilde sıralar:  

Aristotle sessiz olmanın mide gazına sebep olduğunu 
iddia ederken, Socrates, sessizliği bir saçmalık alanı 
olarak suçladı (...) Hegel konuşulamayan şeyin 
tamamen yanlış olduğunu, sessizliğin üstesinden 
gelinmesi gereken bir kusur olduğunu açıkça belirtti 
(...) Derrida, örneğin konuşmadaki sessizlik 
boşluklarının anlam ve güç engeli olduklarını ileri 
sürerek, dilin yetersizliğinin yaygın farkındalığını 
[reddetti]. Aslında, Derrida, sessizliği düşüncenin bir 
nihilist düşmanı olarak suçlayarak, “ilkel ve 
önmantıksal sessizliğin şiddetini” sertçe [kınadı] 
(Zerzan, 2007).  
 

 

Felsefenin bu konuşmaya öncelik veren hali dikkate değerdir. Zerzan’ın kısa 

özetinde de görüldüğü gibi sessizlik felsefede başından beri konuşmanın bildiği gibi  

düşünülmüştür. Yine de sessizliğin söze benzetilmesinin sonlanacağı yeri felsefede 

aramamız  gerekir; düşünmek sessizleştirir diye değil; felsefe dışarda kalmaya izin 

veriyor diye. 



17 
 

Edebiyatta sessizlik başlıbaşına bir dildir (Bkz. Beckett, 1997). Sanatta ise 

sanatın ifade biçiminden çok  kendisi oluverir (Bkz. Kane, 1984; Bersani-Dutoit, 

2006). Ne var ki bu özdeşlik halinde bile “sessizlik, kaçınılmaz bir biçimde, bir 

konuşma biçimi, diyaloğun bir parçası olarak kalır” (Sontag, 1994, s. 11).  

Bu çalışma sessizlik hakkında mevcut bilgiyi reddetmekle birlikte felsefe, 

edebiyat, sanat ve iletişimin sessizliğe dair bilgisini de yeniden gözden geçirecektir. 

Bildiğimiz sessizliğin karşısında durmak; sözün veya dilin dışına çıkmak anlamına 

gelmektedir. Roland Barthes “Yazı ve Söz”de, “dilsiz düşünce olmadığını” (2009, s. 

63) yazdığına göre sessizliği düşünmemek, sözden veya dilden bir çıkış yolunu 

imleyebilir.  

Sözün dışına söz söyleyerek çıkmak mümkün müdür? Bu imkansızlığı tek 

başına yazı aşmaktadır. Yazının sözden uzaklaştırmasında bir ironi var mıdır? “Şayet 

ironiyi anlatılmak istenen şeyin aksinin söylenmesi olarak alırsak, ironik bir ifadenin 

anlamı da eksiksiz bir biçimde kesin olur. Ama daha genel bir şekilde, 

aklınızdakinden daha başka bir şeyin söylenmesi olarak alırsak (...) çok daha az kesin 

olur” (Nehamas, 2002, s. 118). Yazının sözde bir ironisi varsa bu;  Jacques Ellul’a 

atıfla, onun,“yazılı söz olduğunu varsayma”mızdan (1998, s. 62) kaynaklanmaktadır. 

Yazı sadece “yazılı söz” ise onun söz ile karşılaşmadan düşünülemeyeceği açıktır.  

Yazıyı sözle ve sözü yazıyla düşünmek; birini yüceltilirken diğerini 

değersizleştirmekle sonuçlanmaktadır. Jacques Ellul, sözü imajın karşısında düştüğü 

yerden kaldırıp onun Hakikatle ilişkisinin altını çizerken yazıyı alaşağı eder: “Söz bir 

kez yazıldı mı, artık hakikat, birisi tarafından söylendiği zaman sahip bulunduğu 

etkisini kaybeder” (1998, s. 65). Ellul’a göre “yazılı söz sadece, sargıları bir gün 

çıkarılıp atılacak `birkaç kemiği keşfetmek için değil, daha çok tekrar hayat verilmek 



18 
 

için` mumyadır (...) yazılı dil, zihni kapatmıştır (...) bizim yazının deli gömleğini, 

onu şimdi söylenen söz haline gelecek şekilde çıkarmamız gerekir (1998, s. 67). 

Mumya, kapalı zihin ve deli gömleği benzetmeleriyle yazının hakikatin dışında 

bırakılması dikkate değerdir. Ellul’a göre fısıltıyla söylenen sözün kavranabilir ve 

yeniden algılanabilir olması için yazının deli gömleğini çıkarması zorunludur: 

“Böylece dinleyici, hakikat arayışına sözden yola çıkarak yeniden başlar” (1998, s. 

67).  

Sözlü Kültür ve Yazılı Kültür üzerine çalışan Walter J. Ong ise Ellul’un 

yaptığı gibi sözün karşısında yazıyı “yazılı söz” haline getirmek yerine onu sözden 

ayırmaktadır. Ong,  yazının bilincin yapısını nasıl değiştirdiğini  anlatmaya Platon’un 

yazıya getirdiği eleştirilerle başlar. “Phaedrus’ta Platon, Sokrates’in ağzından 

yazının insani olmadığını; gerçekte sadece insanın zihninde varolan düşünceyi zihnin 

dışında kurmaya kalkıştığını söyler; yazı bir nesne, imal edilmiş bir üründür” (1999, 

s. 98). Platon ve Ellul yazıyı suçlayadursun; örneğin Maurice Blanchot ileride de 

göreceğimiz gibi “aynı” yazıyla öznesizliğe doğru adım atacaktır.  

Yazıyı alaşağı eden düşünceye geri dönersek; Platon yergisine, yazının 

“belleği çürüttüğünü” söyleyerek devam eder: “Yazıya alışan unutkan olur, kendi öz 

kaynaklarından yararlanancağına dış kaynaklara bağımlı kalır ve öz kaynaklarını 

yitirir. Yazı,  zihni zayıflatır” (Ong, 1999, s. 98). Platon’un eleştirilerinde yazının 

kendine özgü nitelikleri ortaya çıksa da  sorun söz konusu niteliklerin yazıya özgü bir 

eksiklik olarak  değerlendirilmesidir. “Üçüncü eleştiri de, yazının temelde yanıt 

verememesidir. Bir insana sözlerinin anlamı sorulunca, açıklayıcı bir yanıt 

alabilirsiniz; metne soru sorulunca soruya neden olan kelimelerin –genelde aptalca- 



19 
 

tekrarından başka bir şey elde edilmez” (1999, s. 98). Ancak metnin yanıt vermemesi  

ne soru sormamızı ne de metin adına yanıt vermemizi engellemiştir.  

Halbuki imkansızlığı yazı çoktan aşmıştır. Elbette bütün bir yazı değil belli 

bir tür yazı ile yazının kendini sözden ayırarak ikincil konumda kalmaktan çıkması 

mümkündür. Yazı ile sessizlik ne söylenir ne de yazılır; ama sessizliğe yazmak; yazı 

ile’dir. Sözcükleri böyle kullanmak ne Humptydumptycilik5 ne de başka türlü bir 

kelime oyunudur. Bataille, Deleuze, Blanchot ve Beckett’in çalışmalarında 

görüleceği gibi sözcüklerle oynamak çeşit çeşittir. Ancak kelimeyi oyuna getirmekle 

sessizliğe yazmak; sözcüklerle oynayanlara göndermede bulunsa bile dili veya sözü 

oyuna getirmeye benzemeyecektir.  

Sessizliği söze değil yazıya yerleştirmek sessizliğin ilk elde 

düşündüreceklerinden kaçmanın bir yoludur. Yazıyla hem sözden hem de “yazınsal 

dilden sıyrılma” (Barthes, 2009, s. 59) mümkündür. “Dilin belirtili bir düzenine şu ya 

da bu biçimde tutsak olmaktan kurtulmuş bir ak yazı yaratmak” (Barthes, 2009, s. 

59) yazıdaki özgürlüktür. Yaratmayı tek başına “imal edilmiş olan” üstlenmektedir. 

Yazıyı bir “aykırılık” olarak nitelendiren Barthes’a göre “sözcüklerin dekoru 

üzerinde düşüncenin mutlulukla havalandığı bir hiçlikten yola çıktıktan sonra, yazı 

gittikçe artan bir katılaşmanın tüm durumlarından geçti; önce bir bakışın, sonra bir 

edimin, en sonunda bir öldürmenin konusu olduktan sonra, bugün son durumuna, 

yokluğa ulaşmaktadır” (2009, s. 15). Bu yokluk Barthes tarafından “yazının sıfır 

derecesi” olarak adlandırılmaktadır ve Blanchot’da karşımıza çıktığı haliyle ak 

(blanc) yazı, “arılıktan çok, yokluğu belirtmektedir: `Page blanche` (boş sayfa) gibi” 

(2009, s. 16 n8).  

                                                 
5 “Herkes tarafından kullanılan sözcüklere özel anlamlar yüklemek. Adını Lewis Carroll’un Aynanın 
İçinden adlı kitabındaki Humpty Dumpty adlı karakterden almıştır” (Warburton, 2006, s. 74).  



20 
 

Barthes’ın yazıya yazmaları,  Blanchot’nun felaket (disaster) ve ak (blanc) 

yazısı;  “Derrida’nın düşünce üslubunun temel biçimsel [niteliğinin] yazan bir 

düşünce olması” (Soysal, 2006,  s. 253) sessizliğe yazmanın birbirlerine birebir 

benzemeyen örnek değillerini oluşturmaktadır. Yazı, bu çalışmaya sessizliğe yazma 

imkanını vermektedir. Sözün dışında olan, sessizliğin düşündürdükleri değil; 

sessizliği düşünmemektir. Philip Sollers, hem yazılan hem de yaşanmış olandan 

kurtulmak arzusunda olduğunu söyleyerek bunun nasıl mümkün olacağına şu şekilde 

yanıt verir: “Hemen her zaman, yaşanmaz olanın açığa çıkarılması yoluyla. Bitmiş 

tamamlanmış olandan kurtulma arzusuyla” (Sollers & de Portzamparc, 2010, s. 74). 

Sessizliğin nasıl konu edileceği sorusuna Sollers’in nasıl’ı yanıt vermektedir. 

Sessizliğin bitmiş, tamamlanmış olan bilgisinden sıyrılmak gerekir. Yaşanmaz olan 

sessizliktir; çünkü hep incelenmiştir. Önemli olan sessizliği incelememektir.  

Sessizliğin halihazırdalığını reddederek sessizliğe yazmak; onu bir yüzey gibi 

ele almaktır. Bu da bildiğimiz sessizliği yadsımakla başlar. Sessizliğe yazmak ve 

sessizlikle düşünmek harf değiştirmek, i’nin yerine e’ye geçmek’tir.  Yazının yanıt 

vermezliği soruda gizlidir (krş. Barthes, 2009; Blanchot, 1993a, Ong, 1999; Derrida, 

2010). Sözün dışına yazarken çıkmak; sessizlik için ancak belirli bir yazımla -yazı 

tarzı ile- mümkün olabilir. Yazı, yazı olarak tek başına sessizlik değildir ve sessizliğe 

varmaz. Sessizlik yazımı olarak adlandırdığımız şey, söz/yazı içinden geçen ve 

sessizlik bilgisini silen bir yazımı imlemektedir. Yazımın kendisi bir inceleme değil; 

sahnelemedir. Bu sahneleme de sessizliğe yazmaktır. Bilgiyi unutmak ya da 

bilmemek; felsefe, edebiyat, sanat ve iletişimden -değişik bir biçimde- geçerek 

sessizliğe varır. İnceleme değil; sahneleme de sessizliğe yazmak için sessizliği 

bırakır.  



21 
 

Özetleyecek olursak; sessizliğe yazarken ya da sessizlik sahnelenirken 

bildiğimiz sessizlik ve bilmediğimiz sessizlik ayrımı belirleyici olacaktır. Çalışmada 

bildiğimiz sessizlik, bilgiden geçmektedir. “Bilgi iki türlüdür. Bir konuyu ya 

kendimiz biliriz ya da onun hakkındaki enformasyonu nerede bulacağımızı biliriz” 

(Johnson’dan aktaran Burke, 2001, s. 177). Bildiğimiz sessizlik, bu çalışmanın 

sessizliğe dair yapılan incelemelerden elde ettiği bilgi ise hem kendi bilgimizden 

hem de sessizlik hakkında topladığımız enformasyondan vazgeçmemiz gerekir. 

Bilmediğimiz sessizlik ise çalışmada sahnelenecek sessizliktir. Bilinenin karşısına 

bilinmeyen sessizliği çıkarmak; sessizlik bilgisini silen bir yazımı imlemektedir. 

Bilgi tanımı gereği ister doğrulanabilir ister yanlışlanabilir olsun asla yok sayılmayan 

şeydir. Bilmediğimiz sessizlik ise bu noktada bir soru işaretidir, tanımlanmayan, bir 

türlü başlamayan ve böylelikle sahnelenen sessizliktir.   

Felsefe. Sessizlik, bu çalışmada Foucault’nun deyimiyle bir “felsefe 

sahne”sinde yer almaktadır. “Düşünce olarak değil, tiyatro olarak felsefe”, 

Foucault’nun özel olarak Gilles Deleuze’de bulduğu bir şeydir (Bkz. Foucault, 

2004c, s. 229). Düşünceyi eylemek; incelemenin değil; yaratmanın üzerindedir ve 

kendini sahneleşen bir felsefede gösterir. Başka bir deyimle, düşünceyi başlıbaşına 

“olay” haline getiren Theatrum Philosophicum’da,  “yeni bir düşünce mümkündür; 

düşünce, yeniden, mümkündür” (Foucault, 2004c, s. 229). 

Felsefeyi sahne olarak kavramak sadece Deleuze’de gerçekleşmez. Sessizliğe 

değinen değil; sessizliğe değen bir felsefe, sahneyi Deleuze’de yerleşik buldu diye 

Deleuzeyen bir sessizliğin üzerine kurulmayacaktır. Felsefe bir sahne haline gelince 

belirli bir felsefi yaklaşımın ya da belirli bir filozofun sahnede kalması söz konusu 

değildir. Sahne bir yerden çok bir yer yöntemidir. Düşünceler ve düşüncelerin 



22 
 

temsilcileri sahneden “sanki geçerken değini[li]yormuş gibi belirti[li]r” (Foucault, 

2004c, s. 208). Foucault’nun Deleuze için belirttiği bu özellik; bu çalışmada 

sessizliğin sahnesini Deleuze’den ayıran bir özellik olarak kullanılacaktır. Sessizlik 

felsefedeyken ya da sahnedeyken karşımızda boş bir alan vardır. Bu alan Peter 

Brook’un tiyatronun ne olduğunu anlatırken kullandığı bir ifade olan Boş Alan’ı yer 

yer imleyecektir.  

Herhangi boş bir alanı alıp işte bir sahnedir diyebilirim. 
Bir adam bu boş alanın ortasından yürür geçer, biri de 
onu gözleriyle izler, işte bir tiyatro ediminin oluşması 
için gereken şey bu kadardır. Oysa tiyatro dediğimiz 
zaman söylemek istediğimiz şey pek de bu değildir. 
Kırmızı perdeler, spot ışıkları, serbest koşuk, 
gülüşmeler, karanlık; bütün bunlar her derde deva  tek 
bir sözcüğün şemsiyesi altında birleşip üstüste binerek 
karmakarışık bir imge oluştururlar (Brook, 1990, s. 7).  

 
 
 Boş Alan (The Empty Space) ilk başta sessizliğin tanımına çok uygun bir 

benzetme gibi görünebilir.  Bir adam boş bir alanın ortasından yürümediği sürece hiç 

bir şey göstermeyen bu alanı anlamamız ve ona sahne dememiz zordur. Ama hiç bir 

şey görmediğimiz yerde de bildiğimiz bir sessizlik söz konusudur. Bu sessizlik de 

ortaya çıktığı anda değil; sessizliği imlediğimiz anda bozulduğu için yürüyüp 

geçilmeyen yer; birinin sahneden geçeceği zamana kadar sessizlikle doludur. Böyle 

bir durumda sessizliğin kendisi bir süreliğine vardır. Ancak  felsefe sahnesi ya da 

Brook’un deyimini çağrıştıran boş alan, bildiğimiz sessizlikte değildir.  Sessizlik, 

“bir adamın yürüyüp geçmesini” beklemeyecek bir sahnelemedir.  

Felsefe sahnesinde, yürümek ve yazmak olmak üzere iki tür edim yer 

almaktadır. Yürümek,  bir öznenin sahne üzerinde yürüyüp geçmesiyle ortaya 

çıkmaz. Başka bir deyişle, yürümek herhangi bir öznenin yürüyüşü değildir. 

Dolayısıyla kim yürüyor, sorusu boşluktadır. Sessizliğe yazmak; sahneyi 



23 
 

adımlamakla başlar. Yazmak sahnede yürümektir ama bilmediğimiz şekilde. 

Sessizlikte felsefe; edebiyat, sanat ve iletişim alanlarına geçer –ki yürüyüşün uzam 

ve zaman bağlamında belli bir sınırı yoktur- ve bu yürüyüş dışarı düşüncesine 

(Thought from Outside) açılır (Bkz. Foucault, 2006b, s. 189-214). Ancak bu 

karşılaşma tek başına sessizliği dışarı düşüncesine taşımaz. Sessizliği dışarı 

deneyimiyle özdeşleştirememizin nedenini de Foucault’da bulmak mümkündür:  

 

Böyle bir deneyimde `kendinin dışına` geçmek söz 
konusu olsa da, bu sonuçta kendini yeniden bulmak, her 
hakkıyla Varlık ve Söz olan bir düşüncenin göz 
kamaştırıcı içselliğine bürünmek ve bunun içinde 
kendini kucaklamak içindir. Söylemdir demek ki; bu 
söylem, tüm dillerin ötesinde sessizlik, tüm varlıkların 
ötesinde hiçlik olsa da... (Foucault, 2006b, s. 193). 
 

Foucault’ya göre “öznenin dışlandığı bir dile doğru yolun açılması, yani dilin 

kendi varlığı içinde belirmesi ile benin kendi kimliği içindeki bilinci arasındaki belki 

de çaresiz bir aykırılığın açıklığa kavuşturulması, günümüzde kültürün çok farklı 

noktalarında kendini gösteren bir deneyimdir” (2006b, s. 192). Foucault dışarı 

deneyimini Maurice Blanchot üzerinde düşünerek açıklamaktadır: 

 

Blanchot’nun yaptığı gibi kendi söylemini 
olumsuzlamak ise, onu hiç durmadan kendi dışına 
geçirmektir, (...) ilke olarak kendisi ve boşluktan başka 
bir şeye sahip olmadığından saf bir köken olan, ama 
aynı zamanda bir yeniden-başlangıç da olan (...) bir 
başlangıç için özgür kalmak amacıyla onu olduğu 
yerde, kendinin uzağında bırakmaktır. Düşünüm değil, 
unutma; çelişki değil, silen itiraz var; uzlaşma değil, 
durmadan tekrarlama, kendi birliğini zahmetle ele 
geçirmeye çalışan tin değil, dışarının sonsuz erozyonu; 
nihayet aydınlanan hakikat değil, daima önceden 
başlamış olan bir dilin oluk oluk akması ve hayal 
kırıklığı (Foucault, 2006b, s. 195).  



24 
 

 
 Dışarı düşüncesinin ve deneyiminin gelip dayanacağı yer, başka türlü bir söz; 

“bir mırıltı değil bir söz ve rastgele bir söz değil, ayrı, doğru, erişebileceğim bir  söz” 

(Blanchot’dan aktaran Foucault, 2006b, s. 196) ise sessizliğin dışarıda bir yeri 

yoktur. Ancak dışarı deneyimi, sessizliğe tam da uymayan haliyle sessizlik yazımına 

bir alan sunmaktadır. Bu alan Blanchot’da görüldüğü haliyle kurgusaldır. “Kurgusal 

olan asla  şeylerin ve insanların içinde değildir (...) kurgu görünmez olanı görünür 

kılmaktan değil, görünür olanın görünmezliğinin ne kadar görünmez olduğunu 

göstermekten ibarettir. Uzamla derin akrabalığı buradan kaynaklanır ki, düşünüm 

için olumsuz neyse kurgu için uzam odur” (Foucault, 2006b, s. 196).   

Dışarı deneyimi yalnızca Foucault’nun Blanchot okumasında ya da 

Blanchot’nun metinlerinin uzamında karşımıza çıkmaz. Dışarı deneyimi 

metinlerarasında, sessizliğe yazmada ortaya çıkan ve salt özne yokluğu ya da dil 

değişikliğiyle açıklanamayacak bir deneyim alanı da açar. Ayrıca bu alan dışarı 

çıkılamadığı için deneyimlenemeyen alandır (krş. “felaket, deneyimlenmeyen[dir]”, 

WD, s. 7).  

Çalışmanın yazımı ise bu noktada incelemek üzere değil sahnelemek üzere 

yazan bir özellik gösterir. Bu yazım Blanchot’nun felaket yazısına (The Writing of 

the Disaster) başvuran; Beckett’in söz söyleyen, aynı hızla geri alan ve bir anlamda 

hiç yazmayan yazısı ve yine bu yazıda kendini gösteren Beckett karakterleriyle 

“dışarıya çıkmaya kalkışan” (AO, s. 2); Nietzsche’nin aforizmalarla yüklü, 

Blanchot’nun deyimiyle, parçalı yazısından geçen (fragmentary writing) (Bkz. IC, s. 

151-170); Deleuze’ün yersizyurtsuzluğuna -ki bu hal bizce dışarıya bile yerleşmeme 

anlamına gelir- uğrayan; Derrida’nın kararverilemezliğinde duran; Barthes’ın yazıyı 

indirdiği “sıfır derecede”, tutunamayan bir yazıya geçen; Foucault’nun “şimdiki 



25 
 

zamana teşhis koyan” (Bkz. Foucault, 2004b, s. 89) yazısına da yer yer temas eden 

bir yazımı imlemektedir. Kısaca yazım dediğimiz şey, yazılararasında onların 

söylemediklerini ve yazmadıklarını sessizliğe yazmaya çeviren yazıdır.  

Yazının akıcılığında kendini gösteren böyle bir yolculuk da rastgeleliktedir. 

Öte yandan Blanchot’yu, Beckett’i ve diğerlerini belli bir yerde bırakmak sessizliğe -

rastgele- yazmanın “yazılı” tek kuralıdır. Öyle ya da böyle ama hep dışarının da yer 

yer dışında kalan düşünce henüz başlamamış bir düşüncedir. Her bir deneyim hali 

deneyimden çok Beckett’de gördüğümüz gibi bir dışarıyı deneyimlemeye kalkışma 

halidir. Hiç terk etmediğimiz sahneye dönecek olursak; boş alanın bir belirlenmişliği 

yoktur ve böylelikle her yer sahnedir. Her yer sahne dediğimizde ise dışarısı diye bir 

şeyin de olmadığı  sonucuna ulaşılabilir. 

 İşte bu noktada çalışmanın bildiğimiz ve bilmediğimiz ayrımında bir kez 

daha durmak gerekir. Sessizlikte ayrımların kendisi belirleyici değil unutkandır. 

Bildiğimiz haliyle bir sessizlik olmadığı gibi bildiğimiz halde bir dışarısı da yoktur. 

Sahne, dışarının parçalı yazısından geçerken aynı zamanda bir adım geriye, dışarı 

deneyiminin aştığı felsefeye de uğrayacaktır. Bu felsefe bilgisi, esas olarak 

fenomenolojiden yana yazılacaktır. Neden fenomenoloji sorusuna yanıt verecek 

olursak; Dermot Moran’a göre “fenomenoloji bir dizi doktrinden çok genellikle bir 

görme biçimi (a way of seeing) olarak karakterize edilmektedir” (Moran & Mooney, 

2006, s. 1). Ahmet Soysal da özne konusunda günümüzdeki en yetkin yaklaşımları 

fenomenoloji kökenli düşüncelerin bize verdiğini ileri sürmektedir (2011, s. 217).  

 

 

 



26 
 

Felsefeyi deyim yerindeyse öznenin görme biçimleriyle çoğaltan bir felsefe 

anlayışı Terry Eagleton’a göre felsefeyi ağırlığından kurtarabilme imkanına sahipti: 

“Felsefe, kavramlarla çok fazla, somut verilerle ise pek az ilgilenmişti: Bu yüzden de 

çok zayıf temeller üzerine istikrarsız, ağır mı ağır entellektüel sistemler kurmuştu. 

Fenomenoloji bizim tecrübelerimizle emin olabileceğimiz şeyleri kavrayıp, üstünde 

sahiden güvenilir bir bilginin inşa edilebileceği temeli döşeyebilirdi” (Eagleton, 

2004, s. 80).  Ne de olsa fenomenoloji, “bilimlerin tersine, şu ya da bu tikel bilgi 

biçimini değil, öncelikle her türlü bilgiyi mümkün kılan koşulları soruşturuyordu 

(Eagleton,  2004, s. 80).  

Felsefe sahnesine ise fenomenolojinin yerleşmesi söz konusu değildir.  

Foucault’ya göre fenomenoloji her ne kadar olayı düşünmeye yönelik bir felsefe 

olarak karşımıza çıksa da olayı anlama dönüştürerek olayı ıskalar ve yalnızca bilinç 

için anlam olduğu gerekçesiyle, olayı dışarıya ve öne ya da içeriye ve sonraya 

yerleştirir ve olayın yerini her zaman ben çemberine göre belirler (Bkz. Foucault, 

2004c, s. 211-212). Sahnede Blanchot, Deleuze ve diğerlerine “sanki geçerken 

değinilirken” sessizliğin fenomenolojiye uğraması olsa olsa sahnede geri bir adım 

olarak nitelendirilebilir.  Ve bu “uğrama” da yazı tarafında değil; okuma tarafındadır.   

 
Fenomenoloji bir yandan bilinebilecek bir dünya 
olduğunu garanti ederken, bir yandan da insan öznesini 
merkeze koymuştur. Hatta bir öznellik bilimi vaat eder. 
Dünya benim koyutladığım yani “yöneldiğim” şeydir: 
Dünya benle ilişkisi içinde, benim bilincimle bağlantısı 
açısından ele alınmalıdır ve yanılgılara açık ampirik bir 
bilinç değil, aşkın bir bilinçtir bu (Eagleton, 2004, s. 
82). 

 

Fenomenoloji ya da felsefe sahnesinde yer aldığı haliyle felsefenin sahnedeki 

belleği; “betimleyici bir felsefe”dir (Spiegelberg, 1982, s. 675). Boş Alanda  ise 



27 
 

fenomenolojik bakış açısının dışında yer alan ya da zamanla bu bakış açısının dışına 

çıkan düşünürlere uğrayan bir yazı söz konusudur. Yürüyüşün geri adımını da 

sessizliğin belleği olarak kendini gösteren fenomenoloji oluşturmaktadır.  

Herbert Spiegelberg Phenomenological Movement başlıklı çalışmasında 

filozofuna göre değişen bir düşünme biçiminde iş bir metodoloji oluşturmaya 

geldiğinde fenomenolojik yöntemin belli başlı unsurlarının şu şekilde 

sıralanabileceğini öne sürmektedir: 

 

1. Özel bir fenomeni soruşturmak 
2. Genel özleri soruşturmak 
3. Özler arasında temel ilişkileri yakalamak 
4. Görünüm tarzlarını izlemek 
5. Bilinçte fenomenin inşasını izlemek 
6. Fenomenin varlığı konusunda şüpheci inanç 
7. Fenomenin anlamını yorumlamak (1982, s. 
 682). 
 
 

Spigelberg, ilk üç adımın fenomenolojik bakış açısını benimseyenlerin 

hepsinde görülürken diğer adımları benimseyenlerin sayıca daha az olduğunu 

belirtmiştir (1982, s. 682). Buradaki fenomenoloji ya da çalışmada yer aldığı haliyle 

yazımın geri adımı, sessizliği fenomenolojik yönteme uygun olarak incelemez. Ne de 

olsa bellek ne sahneye gelir ne de sahne(de)dir. “Fenomenoloji sessizlikte başlar”sa 

(Spigelberg, 1982, s. 693) da bu başlama sessizliğe yazmanın yeri değildir.  

Felsefe Sahnesinde yöntem sahneyi adımlamaktan ibarettir.  Bu doğrultuda 

çalışma ne “özneyi her türlü anlamın kaynağı ve kökeni” (Eagleton, 2004, s. 83) 

olarak gören fenomenolojide ne  de öznesiz dışarıda durur.  Sessizlik yazımı dışarıda 

dışarıya çıkmaya kalkışmakla ifade edilebilir ki bu da içeriye bir geri dönüş değildir.     



28 
 

Edebiyat. Sessizlik yazımında felsefeleşen bir edebiyat söz konusudur. 

Edebiyat hem bilinen hem de bilinmeyen sessizliği açığa çıkarma özelliğine sahiptir. 

 

Edebiyat, söylediği şeyi söylemediğini gayet iyi 
bildiğimiz bir tür dil değilse nedir? Çünkü eğer 
edebiyat söylemek istediği şeyi söylüyor olsaydı, 
basitçe, “Markiz saat beşte çıktı...” derdi. İyi 
bilmekteyiz ki, edebiyat bunu demez, dolayısıyla 
edebiyatın, kendi üstüne katlanmış, söylediği şeyden 
başka bir şey söylemek isteyen ikinci bir dil olduğunu 
bilmekteyiz; alttaki bu diğer dilin ne olduğu 
bilinmemektedir, bilinen tek şey, romanı okuduktan 
sonra, bunun ne anlama geldiğini, yazarın söylemek 
istediği şeyi neye bağlı olarak, hangi yasalarla 
söylediğini keşfetmiş olmamız gerekir; metnin hem 
yorumunu hem de göstergebilimini yapmış olmamız 
gerekir (Foucault, 2004a, s. 25). 
 
 

Battaille’a göre ise “edebiyat ya her şeyin özüdür ya da hiçbir şey”dir 

(Bataille, 2004, s. 12). Her şey ve hiç bir şey olma noktasında edebiyat, iletişime 

benzer ve hatta Bataille’a göre “edebiyat iletişimdir. Egemen bir yazardan yola çıkar 

ve tek başına olan okuyucunun olası tutsaklarını aşarak egemen insanlığa hitap eder. 

(...) yazar kendisini reddeder, eserine sahip çıkmak için kendi özgüllüğünü reddeder, 

okuma eylemine sahip çıkmak için  okurların özgüllüğünü reddeder” (Bataille, 2004, 

s. 154). Ancak yine de  “edebiyat her zaman kullandığımız `sıradan` dilden farklı 

`özel` bir dildir” (Eagleton, 2004, s. 20). Özel dil, bilinmeyen bir yere varabilir.  

Sessizlikte edebiyat üzerine yazmak, edebiyatı edebiyatın dışında kullanmak 

anlamına gelir. Edebi metin yerine metindeki bir karakterin (örneğin Karanlık 

Thomas), bir anın ve bir uzamın sahneden geçişi söz konusudur. Önemli olan 

edebiyatı çözümlemek değil; sessizlikte sahnelemektir.    



29 
 

Sanat. Kelime olarak sanat. Susan Sontag’a göre sessizlik bir karar, bir ceza 

ya da izleyicinin deneyimi olarak sanatta yerini alır (Bkz. Sontag, 1994, s.9). 

Sanatçının susup sanatınının konuştuğu yerde sessizliğin bir ideali, gösterimi, 

esrimesi ya da deliliği mevcuttur. Yaratmak; felsefede veya iletişimde “absürd”; 

sanat da “doğal”dır. Yine de sanat, sessizlik diye bildiğimiz sessizliğin dışavurduğu 

yerdir. O yüzden sanatı sahneye dahil etmedeki yöntemde, edebiyatta olduğu gibi bir 

parçalılık ön plandadır. Tek bir tablodan, bir şiirden, sahnelenmiş bir oyunun belli bir 

yerinden söz etmek; sessizliği giderek sanattan çekip çıkarmak haline gelecektir.  

İletişim. İletişimi de şimdilik sessizliğin yorumuyla birlikte düşünecek 

olursak;  Foucault’nun da belirttiği gibi “yorum ancak eğer dil varsa yapılabilir” 

(2001, s. 129). “Bilmek (...) konuşmak” (Foucault, 2001, s. 140)  ve “bilginin ilk 

görevi sessiz işaretleri konuşturmak” (Foucault, 2001, s. 142) ise sessizlik nasıl 

anlatılabilir? Bu sorunun cevabı bu çalışmada yoktur; çünkü sessizlik tam da bu yanıt 

yokluğunda yazımın sahneye çıkmasını imler. Sahne de bir yazma denemesine 

sahnedir.   

Bu çalışmada felsefe, edebiyat, sanat ve iletişim -sessizlik bilgisiyle 

yerleştiğinde-  yazıyla “yoktur”. Yine de felsefe, edebiyat, sanat ve iletişim -

sessizliği sahnelemeye ya da sessizliğe yazmaya yerleşmediğinde- yazıyla “vardır”. 

Başka bir deyişle, felsefe, edebiyat, sanat ve iletişim yok yere yazıdadır ve bildiğimiz 

gibi de değildir.   

 

 

 

 



30 
 

1.3. Sessizliğin Sözleşmesine Karşı  Sessizliğin Rastgeleliği    

 

Yalnız söz üzerine bu kadar çok söz! Ah Pythagoras, bu  
gürültüyü sen susturabilirsin!  

(Montaigne, 2006, s. 221) 
 

Söz ışıktır, çünkü söz sayesinde insan oturur, hareket  
eder, işini görür ve eski durumuna döner. O yüzden, ey 
kral, bir kimse kendisi algılayamıyorsa yükselen sesin 
bulunduğu tarafa doğru yönelir. 

   (Brihadãranyaka Upanishad, 2008, s. 53) 
 

En zengin olana selam, söze selam! 
(Brihadãranyaka Upanishad, 2008, s. 79) 

 
 

Söz ya çoktur ya da azdır ama hep vardır. Martin Heidegger’e göre “Dasein, 

yani insanın varlığı, hem alelade hem de felsefi `tanımı` itibarıyla zoon logon ekhon 

olarak, yani varlığı özsel olarak `konuşabilmek`le belirlenmiş olan canlı, şeklinde 

tarif edilmiştir” (Heidegger, 2008, s. 26). Ama bu tarif bizi söze götürmez. Sözle bir 

varlık belirtisi gösterdiğimizi varsayarız ve bu öyle bir varsayımdır ki dile getirilmez. 

Sessizlik -söz-olmayan- ise henüz görünür bir halde değildir. İnsanın kendisi söze 

sığ(ın)dığında sessizlik insandan arta kalandır. Artık insan sessizliğe sığ(ın)dığı 

yerden bakacaktır.  

Sözden önce “ses vermek” gerekir. “En önemli ses”, Jacques Ellul’a göre 

sözdür: “O [konuşulan söz], bizi diğer bir boyuta sokar: diğer varlıklarla, diğer 

insanlarla ilişkiye. Söz, hususi surette, bizi başka herşeyden ayıran insani sestir”. 

(1998, s. 31). Söz olmadan sese gelince, “bir ses asla kendi başına açık ve basit 

değildir. O daima kendisiyle birlikte sorular getirir” (1998, s. 30). Ses, tek başına 

Walter J. Ong’un da dikkatini çekmiştir: “Ses, ancak varlığını yitirirken işitilir. 

Yalnız yok olabilir değil, özünde geçicidir ve geçici niteliğiyle duyulur (...)  Sesi 



31 
 

durdurup sese hâkim olmak mümkün değildir. (...) Sesin akışını durdurursam, 

sessizlikten başka bir şey kalmaz” (Ong, 1999, s. 47). Sessizlik,  hem sesin olmadığı 

yerdedir hem de varlığını yitirirken işitildiği için bir anlamda ses diye bilinir.  

Sessizlik söze benzetilmiştir. Böylelikle halleri betimlenebilir ya da 

anlatılabilir. Nedenleri açığa çıkarılabilir. Belki çözümlenir diye incelenebilir. 

Düşüncenin kendisi olabilir. Hatta bu sessizlik, Düşünen Adam Heykeli’nde olduğu 

gibi gösterebilir. Dile gelince bozulur ya da dil içinde başlıbaşına bir dil olur. 

Olmadık yerde ve olmadık zamanda bitiverir. Aslında olmazsa olmaz diye bir şey de 

yoktur. Ve sessizlik böylece bildiğimiz gibi sürmeye devam eder. Sessizliğin 

sürekliliğinden söz haline geliş olarak söz edilebilir.   

Sözün sessizliğe katılması karşısında sessizliğin rastgele halini öne sürelim. 

Rastgele, sözlük anlamının belirttiği gibi sıfat halinde “herhangi bir, gelişigüzel”; 

zarf halinde “seçmeden, iyisini kötüsünü ayırmadan, gelişigüzel, lâlettayin”dir.  

Ünlem olarak; “`işiniz rast gitsin` anlamında kullanılan iyi dilek sözü”dür (Türkçe 

Sözlük, 1988). Rastgelelik; sözlük anlamına yaraşır bir biçimde seçmediği gibi hiçbir 

nedeni de aramayacaktır. Sessizlik böylelikle, yani rastgele diye, neden’e karşı 

duracaktır.  

Sessizliğin rastgele halinden önce de belirli bir yerden, sözün iz bırakmadığı 

yerden geçmek gerekecektir. Ong’a göre “sözün ne odak noktası, ne bir izi (…),  ne 

de ağızdan çıkmasıyla vardığı yer arasında elle tutulur bir yörüngesi vardır. 

Kelimeler başlı başına bir olay, bir eylemdir” (1999, s. 46).  Söz, iz bırakmadığı için 

sessizliğe benzetilmektedir. Sessizliğin rastgeleliğinin karşısında rastgele bir 

benzerlik durur. Rastgelelikler birbirine benzemez. Her rastgelelik, sessizliğin 



32 
 

rastgeleliği değildir. Başka bir deyişle, sessizliği söze benzetirken başvurulan 

rastgelelikle sessizliğin rastgeleliği birbirine karıştırılmamalıdır.  

Çağrışımlarla yüklü bir söz ve yine çağrışımlarla yüklü bir sessizlik, söz ile 

sessizliğin benzerliğini imlemenin bir yoludur. Sessizlikle söz arasında benzerlik 

kurmak sessizliğin ne’liğini kavramının ya da açmanın imkanını sunar. Söze 

benzetmenin rastgeleliğini bir örnekle somutlaştıracak olursak; benzerlik, 

Foucault’ya göre “dünyanın üslubu” içinde yer almaktadır. Kelimeler ve Şeyler, Batı 

kültüründe on altıncı yüzyılın sonuna kadar yapıcı bir rol oynayan benzerliğin başlıca 

dört biçimini ayırdetmektedir: Convenientia; aemulatio (Rekabet); kıyas ve sempati 

(Bkz. Foucault, 2001, s. 45-56). Sessizlik ve sözün benzerliği bu dört biçimde de 

ifade edilebilir:  

Convenientia’nın “mekan içinde `yakından yakına`” (Foucault, 2001, s. 47) 

benzerliğine uygun bir biçimde sessizlik, konuşmadaki eslerdir, “bağlaşma ve 

ayarlanma düzleminde” (Foucault, 2001, s. 47) sözle beraberdir.  Sessizlik olmayan 

bir yerde değildir; olduğu yerde yani sözdedir. “Benzerliğin ve mekânın sağladığı 

bağlantıyla, benzeri komşu kılan ve yakınları özümleyen bu yakınlığın gücüyle, 

dünya kendi kendine zincirlenmektedir” (Foucault, 2001, s. 47-48). Foucault, 

convenientia’yı yeryüzünde ne kadar hayvan veyahut doğa veya insan tarafından 

üretilmiş nesne varsa, denizde de o kadar balık vardır (Bkz. 2001, s. 47), diyerek 

açıklar. Sessizliğin söze yakınlığı convenientia’nın yakınlığını  fazlasıyla yakından 

kullanmaya benzemektedir.  Yeryüzünde ne kadar söz varsa o kadar sessizlik vardır. 

Sessizliğin bir çeşitliliği varsa bu; onun söze benzemesinden ileri gelmektedir, diye 

bilinir.  



33 
 

Convenientia halinde sessizlik, sözler arasılığın (diyaloğun) bir parçasıdır. 

Heidegger’e göre “söz anlaşılabilirliğin dile gelişidir” (2008, s. 170). Bu nedenle 

söze benzemek yetmez; sessizliğin anlamla söz edilebilir bir yakınlığının olması 

gerekmektedir. Başka bir deyişle, o anlaşılabilir olmak için söze yakın olmalıdır. 

Bakhtin, anlamla olan ilişkiyi daima diyalojik bulur hatta anlamanın kendisinin de 

diyalojik olduğunu öne sürer (Bakhtin, 2001, s. 357). Sessizlik de sözle diyalog 

halinde olmalıdır; hatta onun kendi başına bir dil olduğunu kabul etsek bile, o -belli 

belirsiz ve bu haliyle de sessiz- bir diyalog olmak zorundadır ya da hiç değilse 

sessizlik, sözün kendisini hatırlatmalıdır. Sözün özü, sessizlik konuştuğunda anlamı; 

konuşmadığında ise “anlayışı” dile getirendir: “Hep-beraber-söyleşmek sırasında 

sükut edenler, `anlayışlılığı` belki de daha sahih biçimde gösterenlerdir, yani onlar, 

sözcükleri bitmek tükenmek bilmeyenlere kıyasla daha geniş bir anlayış 

geliştirebilenlerdir” (Heidegger, 2008, s. 173-174). Yine yeryüzünde ne kadar 

sessizlik varsa o kadar anlayış bulunmaktadır, diye bilinir.  

Benzerliğin bir diğer biçimi olan aemulatio’nun içinde “yansımaya ve aynaya 

ilişkin bir şey vardır” (Foucault, 2001, s. 48). Foucault, Paracelsus’un “dünyanın bu 

temelli ikileşmesini, ikizlerin görüntüsüyle [kıyasladığını]” hatırlatarak, rekabetin, 

“zıtlaştırdığı iki figürü birbirinin karşısında hareketsiz [bırakmadığını]” belirtmiştir 

(2001, s. 49). Sessizlik ve söz birbirleriyle aemulatio’nun anlamını yansıtan bir 

rekabet halindedirler. Söz konusu rekabeti sözleşen / sözleşmiş sessizlik  ya da 

sessizleşen söz olarak da düşünmek mümkündür. 

Sessizliği bilmek sözleşen sessizlik’le mümkündür. Karşısında biz “[sessiz-

B.C] bir kelime tarafından gözleniyor olmadaki bütün acayipliği fark [ederiz]” (KT, 

s. 23). Sözleşen sessizlik yer yer Maurice Blanchot’un “anlam ifade etmeyen” (KT, s. 



34 
 

79) Karanlık Thomas’ı gibidir. Peki o kendini gösterdiğinde neye benzer? 

Strings/İpler’de  (Klarlund, 2004) ağızlarını açmaksızın konuşan kuklalara benzer. 

Rastgelemeyen bir rastgelelik ki bu sessizliğin rastgeleleliği değildir. Ağzın 

konuşmamak için, akıcı bir biçimde sarf ettiği o kapalılığa meydan okuyarak 

konuşmak; konuşmayan her şeyde bir ağız aramak ve nihayet her şeyde bir ağız 

bulmak söz konusudur. Eduardo Galeano’nun deyişiyle, “kelimelerin kaçmasından 

[korkmak]” eklenmeli bu ağıza? (Bkz. Galeano, 2006, s. 107).  İpler, bütün 

anlattıklarının dışında söze dönüşen bir sessizliğin gösterimidir.   

Sözleşen sessizlikte söz, sessizliği bir çeşit dil haline getirmektedir. Bu 

sözleşme, bu tezde daha önce de yinelenen “dilin öncelikle sessizlikten oluştuğunu 

anlamadıkça büyüleyici bir olgu olan dilin kendisini de anlayamayız” (Gasset’ten 

aktaran Baç & Güneş, 2002, s. 154, n4) sözüyle uyum içindedir. John Zerzan da 

“sessizliğin, sessizlik olarak, konuşmasına izin vermemiz gerekir. Hâlâ oldukça sık 

konuşur, buna karşın, kelimelerden daha sesli konuşur” (Zerzan, 2007) dediğinde 

“bırak sessizlik konuşsun” demek, sessizliği değil sözü konuşturacaktır. Dikkat 

edilmesi gereken sessizlik diye bilinenin başka bir söz oluşudur. Sözleşmiş bir 

sessizlik, “gürültülü”dür; çünkü kendisini açıklama derdindedir.   

Sessizleşen söze gelince, bu mümkün olduğunca az söz kullanmayı 

içermekten anlamın kendisini yitirmeye kadar gidebilir. Sessizleşen sözde; belirsizlik 

söz edilebilir bir haldedir. Yeri geldiğinde ne diyeceğimizi bilememek de 

sessizleştirir. A. de Saint-Exupéry, yaratmaktan kendisini peşinen yılgıya düşüren 

şeyin ne diyeceğini bilememek olduğunu söyler. Bu nedenle Günlük Notlar’ında ne 

diyeceğini bilmez bir halde, “bir dil türetmeliyim kendime” (1975, s. 60) diye yazar. 

Sessizleşen söz mutlak sessizlik dediklerine de çıkabilir. Günlük Notlar’ın dile 



35 
 

getirmek istediği o varolmayan dili (oluşturmak, yaratmak ya da uydurmak için) 

türetmek; kimsenin  anlayamayacağı bir şekilde konuşmak, konuşmanın kendisini 

taklit etmek ya da konuşur gibi yapmak; belki J.C. Scott’ın belirttiği gibi iktidarın 

karşısında bir direniş gösterisi olarak konuşmaksızın ses çıkarmak, homurdanmak ya 

da mırıldanmak ya da öylece durup “aptalı oynamak” (Bkz. Scott, 1995, s. 183- 186); 

kalem ses çıkartmıyormuş gibi veya klavyenin tıkırtısı duyulmuyormuş gibi yazmak; 

yazıyı sessize almak; sessizliği yazıy(l)a çekmek (yazmamak); konuşmamayı, 

sessizlik sanmak vb. sessizleşen sözün örnekleridir. Unutulmaması gereken nokta, 

başka bir dil de türetilmek istense vazgeçilen dil gibi bir dilin aranmasıdır. Dilden 

vazgeçip dile koşmak, önce dil gibi olur sonra da dil olur. Burada da herşeye rağmen 

söze benzetme söz konusudur. “Deneysel şiir6”in adına atıfta bulunarak, buna 

“deneysel söz” adını verebiliriz. Kısaca, söz olmasın da ne olursa olsun ya da söz 

demeden başka bir söz olsun sessizleşen sözdür.  

Aemulatio’dan sonraki benzerlik biçimi kıyas’tır. Foucault’ya göre “kıyas, 

tıpkı aemulatio gibi, benzerliklerin mekan içindeki harika çarpışmalarını 

sağlamaktadır; ama convenientia gibi, ayarlamalar, bağlar ve eklemlerden söz 

etmektedir” (2001, s. 51). Kelimeler ve Şeyler’e bakılırsa kıyasın “gücü muazzamdır, 

çünkü ele aldığı benzerlikler, bizatihi şeylerin görünen ve kitlesel benzerlikleri 

değildir; ilişkilerin daha ince benzerliklerinin bulunması onun için yeterlidir. Böylece 

yükü hafiflemiş olarak, aynı bir noktadan itibaren, belirsiz sayıda akrabalık kurabilir” 

(2001, s. 51). Foucault, bir kıyasın kendi üzerinde tersine de dönebileceğini 

                                                 
6 Deneysel Şiir (Experimental Poetry) bildiğimiz anlamda şiir olmayışıyla dikkati çeken 
(post)modernist bir şiir türüdür, Bkz. <http://www.textetc.com/modernist/experimental-poetry.html>. 
Örnekler için deneysel şiir arşivine <http://www.writewords.org.uk/archive/> de bakılabilir. Ayrıca 
Necmiye Alpay’ın “deneysel şiir”, “görsel şiir”, “işitsel şiir”, “somut şiir” vb. adlarla nitelenen 
şiirlerle ilgili “Söz ve Şiir” başlıklı yazısı, deneysel şiirin Türkiye’deki temsilcilerini ve bu şiir türüyle 
ilgili Türkiye’de yayınlanan bazı çalışmaları  kısaca tanıtmaktadır (Bkz. Alpay, 2008).   



36 
 

belirterek; çokdeğerliliğin de tersine dönebilirlik gibi kıyasa evrensel bir uygulanma 

alanı sağladığını  Crollius’a atıfla, insanı örnek göstererek anlatmıştır:  

Her bir yönden geçilen mekânın içinde ayrıcalıklı bir 
nokta vardır: burası kıyasa doymuştur (…) ve ilişkiler 
buradan geçerken, bozulmaksızın tersine dönebilir. Bu 
nokta insandır; insan hayvanlarla ve bitkilerle olduğu 
gibi, yeryüzüyle, madenlerle, mağaralardaki sarkıtlarla 
veya fırtınalarda olduğu gibi, gökyüzüyle de oran 
içindedir. Dünyanın güçlerinin arasına dikilmiş olarak, 
gök kubbeyle ilişki halindedir (…); fakat o bütün bu 
ilişkileri terazilendirmektedir ve bunlar, insan denilen 
hayvan ile üzerinde yaşadığı yeryüzü arasındaki 
kıyasta, benzeri bir şekilde bulunmaktadır (…) İnsan 
vücudu, her zaman bir evren atlasının mümkün yarısıdır 
(Foucault, 2001, s. 52). 

    

Kıyasın içinde ister istemez karşılaştırılanlar arasında tercihte bulunmak söz 

konusudur; çünkü kıyas, seçer. Benzerliğin üçüncü halinde sessizlik; sözlük 

anlamına uygun bir biçimde “ses çıkarmayan”dır; söz de bildiğimiz haliyle 

konuşmadır. Kıyasın kendisinde sessizlik sözle ve söz sessizlikle oran içindedir ve 

burada kıyas tercihte bulunmayan bir haldedir.  

Söz konusu “yorumsuz” karşılaştırmayı, “direniş” kavramını örnek göstererek 

açıklamak mümkündür. Bu kavram da rastgeleliğe denk düşen bir rastgelelikle 

seçilmiştir. Direniş, bilindiği gibi salt konuşarak ya da sessiz kalarak olmaz. Ancak 

“yüksek sesli” bir  direniş gösterme talebi en çok sessiz kalmaya direnecektir. Olan 

karşılaştırmanın diğer tarafına olur; sessiz bir direniş, sesli bir direnişten daha çok 

“ses getirmek” için tercih edilir. Sessiz direniş, kıyas sayesinde coşkulu bir direnişe 

benzemektedir ve o, “sesli” direnişle oran içindedir. Sessiz direniş nihayetinde 

direniş diye adlandırılmak ve diğerine benzemek için ses getirmelidir. Peki direnişten 

başka bir kavram direniş gibi bir örnek olabilir mi? Rastgelelikte oran içinde bir 

örnek yakalandığı sürece başka örnekler aramak gereksizdir. Fazla “düşünmek” denk 



37 
 

düşen örneği yani direnişi gölgeleyebilir. Bu da en çok olmayan bir biçimde 

kavranmaya çalışılan sessizliğe aykırıdır. Sessizlik bu şekilde  söze benzetilir bir 

kere ve kıyas söz konusu olduğunda sessizlikte ses yükselecektir.   

  Foucault’nun anlattığı dördüncü benzerlik biçimi ise sempatidir:  

Sempati Aynı’nın o kadar güçlü ve ısrarlı bir halidir ki, 
benzer’in biçimlerinden biri olmakla yetinmemektedir; 
özümleme, şeyleri birbirlerine özdeş kılma, onları 
karıştırma, bireyselliklerini kaybettirme gibi tehlikeli 
bir güce sahiptir – demek ki, onları oldukları şeye 
yabancı kılabilmektedir-. Sempati dönüştürür. Bozar, 
ama bunu özdeş’in yönünde yapar; öylesine ki, eğer 
gücü dengelemeseydi, dünya tek bir noktaya, türdeş bir 
kitleye, Aynı’nın asık suratına indirgenmiş olurdu. 
(Porta’dan aktaran Foucault, 2001, s. 54) 

 

Sempatiyle söz ve sessizlik yer  değiştirmektedir. Bu yer değiştirme hali 

sözün söz; sessizliğin de sessizlik olarak kalmasını engelleyebilirdi; eğer antipati 

olmasaydı. Düşüncenin esnekliği, sessizliğin esnekliğine aykırıdır. Sempatinin “ikiz 

çehresi” olan “antipati, şeyleri soyutlanmışlıkları içinde tutar ve özümlenmeyi 

engeller; her türü kendi inatçı farklılığının ve olduğu şey olarak sürme eğiliminin 

içine kapatır” (2001, s. 54-55). Sempatinin bir diğer benzerlik biçimi kıyastan 

farklılığı, onun benzerliğe bir yere kadar tahammül göstermesidir. Başka bir deyişle, 

fazla esnemenin lüzumu yoktur. 

Söze benzetilen sessizliklerin dışında söze ait sessizlikleri de göz önünde 

bulundurmak gerekir. Sözün sessizliği, sessizlik kavramının dışında sözün “söz gibi” 

olmamasından ileri gelmektedir. Ellul’un Sözün Düşüşü, sözün nasıl sustuğuna bir 

örnek teşkil etmektedir:  “Hiçbir şey söylemeksizin konuşma alışkanlığı, bir kanser 

gibi sözü yiyip bitirmiştir (…) Bu günlerde, hiçbir şey söylemeksizin konuşuyoruz; 

yalnızca gevezelik ediyoruz” (1998, s. 191). Sözün söz olmaktan çıkması sessizliğe 



38 
 

yorulabilir. Sözün susuşu; birçok sözü de beraberinde getirmesine rağmen sözde bir 

sessizlik bulmak; Kierkegaard’ın “sessizliklerin en kesini susmak değil, 

konuşmaktır” (Kierkegaard’dan aktaran Camus, 2006, s. 35) sözünü imlemektedir. 

Söz, sessizliğe benzemeksizin susabilir mi ya da söz sessizlik olmadan bitebilir mi? 

Konuşmanın sorulara cevabı  -benzerlik olduğu sürece- boş konuşmaktan ibaret 

kalacaktır. Öte yandan bu sorulara cevap aranmaksızın da boş konuşmak 

mümkündür. Ne de olsa “söz, söz değil artık: gürültü, dedikodu, itiraf, ifşaat; iftira, 

ispiyon, ironi, parodi...her türlü sahici ilişki ihtimalini ortadan kaldıracak kadar aşırı-

gerçek, bu nedenle de sahte bir söylem manzumesi” (Ergüden, 2008, s. 51).  Söz, 

hem gevezedir hem de “sözcükler her zaman yalan söyler” (de Certeau’dan aktaran 

Scott, 1995, s. 108) diye güvenilmezdir. Sessizlik gerçeği gizleyen söz haline bir 

anda gelir.  

Söz bir kere alaşağı edilince geriye dönüş zor görünmektedir. Peki söz düştü 

diye bunca ses niye? Sözün önemi Foucault’ya göre sözün, ölüme meydan okuyucu 

yanından ileri gelmektedir:  

Ölümsüz olmak için konuşmanın uzun yıllar (...) bugün 
bize yabancı gelen bir anlamı oldu (...) her yapıt sonsuz 
Söz’ün hükümranlığını yeniden kurduğu bir sessizlik 
içinde tamamlanmak, orada susmak için yapılmıştı. 
Yapıt içinde, dil kendisini ölüme karşı bu görünmez 
sözle korudu, kendini erkenden kendi üstüne kapanmış 
yansımasına dönüştürdüğü tüm zamanlardan önce ve 
sonraki bu sözle (2006c, s. 77-78).  

 

Foucault sessizliği bir sözün yazıldığı yerde bırakmaktadır. Söze değer olan 

“sonsuza giden dil”dir. Sözün benzersizliği Martin Heidegger’in Varlık ve 

Zaman’ında da belirgindir. Söz etme sırasında dile getirilebilene anlam diyen 

Heidegger, sözün açıkça-dile-getirilmişliğine de dil demektedir (Bkz. 2008, s. 170).   



39 
 

Heidegger’den yola çıkarak diyebiliriz ki dile getirilebildiği anda anlam  vardır. 

“İnsan söz söyleyen bir varolan olarak kendini aleniyete taşır, yani kendini gösterir” 

(Heidegger, 2008, s. 174).  Söz, kendini göstermenin bir yolu olduğu için bunca söze 

değerdir.  Söz böyle diye vardır. Sessizliğin süregelen incelemelerinde ise söz böyle 

diye söze benzemek vardır.  

Sessizlik, ne olursa olsun, konuşmanın içinde kalmaktadır. Foucault’nun, 

“akıl-olmayan” delilik kavrayışı, söze benzetilen sessizliği anlamlandırmada yol 

göstericidir. Şöyle ki: Foucault’ya göre, “aklın inkarı demek olan deliliğin, kendi 

hakkında söyleyebileceği tek şey sadece akıldır. Kısacası, delilik, akıl-olmayan 

olduğu sürece, delilik üzerinde rasyonel bir hakimiyet her zaman mümkündür ve 

gereklidir” (Foucault’dan aktaran Bernauer, 2005, s. 86-87).  Buradaki söze 

benzetilen sessizlik için de aynı şey söylenebilir: Sözün inkarı demek olan sessizliğin 

kendi hakkında söyleyebileceği tek şey sadece sözdür. Kısacası sessizlik, söze 

benzetildiği sürece sessizlik üzerinde“geveze” bir hakimiyet her zaman mümkündür. 

Ayrıca “sessizlik asla karşıtını [sözü] imlemeyi bırakmaz” (Sontag, 1994, s. 11). Her 

yerde sözle karşılaşmak ya da “söze karışmak” sessizliği sessizlikten çıkarmaktır.  

Martin Heidegger’e göre sessizlik,  sözün yokluğundan çok söz ile beraberdir. 

Bir başka deyişle, Varlık ve Zaman’ın sessizliği sözden ayrı değildir. Heidegger hem 

sessizliğe bir değer atfeder ve onu “ketum” olandan ayırır hem de açımlanmışlığın 

yolunu sözden geçirir (Bkz. Heidegger, 2008, s. 174-190).  “Dasein dile sahip” 

(2008, s. 174) diye sükût dildedir: 

 
Söz söylemenin başka bir özsel imkanı da yine aynı 
eksistensiyal temele sahiptir: sükût. (...) Çok konuşma 
perdeler ve anlaşılacak olanı sözde sarihliğe taşır, yani 
önemsizliğin anlayışsızlığına götürür. Öte yandan sükût 
etmek, ketum olmak demek değildir. Zira ketum 



40 
 

“konuşma” eğilimindedir. (...) Ketumda olduğu gibi, 
doğası gereği az konuşma alışkanlığına sahip olan birisi 
de sükût ettiğini ve edebildiğini gösterebilme 
imkanından mahrumdur. Asla bir şey söylemeyen 
birisi, belirli bir anda sükût edebilme kabiliyetinde 
değildir. Sadece sahici söz söyleme içinde sahih sükût 
mümkündür. Sükût edebilmek için, Dasein’ın 
söyleyecek bir şeyleri olması lazımdır, yani o, 
kendisine ilişkin sahih ve zengin bir açımlanmışlığa 
sahip olmalıdır (Heidegger, 2008, s. 173-174). 

 

Sessizliğin bile  söz gibi dile getirilişinde sözün insanı “yaşar duruma 

getirmesi” (2008, s. 39) yatmaktadır. Heidegger’in  “varlık anlayışı” da bu noktada 

yol göstericidir: “Dasein varolmak suretiyle kendini kendi varlığı içinde 

açımlamaktadır. Söz konusu açımlanmışlığın varlık minvalini tesis edenlerse bulunuş 

ve anlamadır” (2008, s.192). Heidegger ve Ellul söz hakkında birbirlerini çağıran 

yaklaşımlara sahiptir. Sözün varlığı kendi varlığımızı açığa çıkarmaktadır. 

“Konuşma temelde bulunuştur (presence) (…) Söz konuşulur konuşulmaz, onu tekrar 

ele geçirmedikçe varolmayı durdurur. Söz, konuşulmadan önce, beni bir bekleme 

durumuna, arzuyla beklediğim bir geleceğe yerleştirir. Söz, kendi başına varolmaz. 

Yalnızca onu konuşan ve onu yeniden ele geçiren biri üzerindeki etkisiyle varolmayı 

sürdürür” (Ellul, 1998, s. 32). 

Sözü imajın belirliliğinin tam karşısına yerleştiren Ellul’a göre de “Dil, 

Söz’dür. Söz belirsizdir” (1998, s. 35). Ellul’un sözü aslında “her bir söze yalnızca 

tek bir anlamı bulunan bir deli gömleği [giydirmemek]” (1998, s. 35)  için belirsizdir. 

Ellul bunca söze övgünün ardından sessizliğe sözde bir muamma olarak yer 

açmaktadır. Sessizliğin muammasıyla karşılaşan Ellul der ki:  

Bu muamma, söylemin doldurduğu bir şey anlamında 
sessizlik değil, söylemdeki bir kırılma [bir gedik] 
olarak sessizliktir! Diğer kişinin anlaşılması güç, 
tedirgin edici, keyif bozucu sessizliği, beklediğim için 



41 
 

bir rahatsızlık kaynağıdır. Ondan bir cevap, bir 
açıklama  ya da bir ifade beklerim. O, sessizliğe 
gömülür ve artık beni kendisine göre nereye 
yerleştirdiğini veya nasıl yerleştirdiğini bilemem. (…) 
kendimi, konuşma kesildiğinde beni unutturan bir 
muamma ile karşı karşıya bulurum. Sözlerin beklentisi 
içindeyimdir, fakat bu sessizlik sözde, konuşulmamışı 
oluşturan bir gedik yaratır. O, işitilmeyeceği gibi,  
ortadan kaldırılamaz da. Böylece her durumda söz, 
muamma ile ilişkilidir. O bizi açıklar ve muammadan 
kurtarır. Mitos ile logos’un birbirine uygun düşmesinin 
bir nedeni vardır (1998, s. 43-44).  

 

Sessizlik,  Foucault’nun düşüncesine baktığımızda yüzleştiğimiz kavramlarla 

özellikle delilik sandığımız şeyle ikame edilebilir bir haldedir. Öte yandan Jacques 

Ellul’da sessizlik, sözü imajın onu attığı yerden kaldırma çabasına belli belirsiz bir 

“muamma” olarak eşlik etmektedir. Heidegger’e geldiğimizde Dasein’ı Dasein yapan 

dile katılır ya da ona eşlik eder. Sessizlik nihayetinde karşısında ne diyeceğimizi 

bilemediğimiz için belirsizdir. Onu incelemek soyuttur ve bütün elle tutulur 

somutlaştırmalara direnmektedir. Sonuçta o bizi öyle bir noktaya getirir ki 

Camus’nün “dünya hiç bir zaman sessiz değildir; susuşu bile, bizim 

kavrayamadığımız titreşimlere göre, hep aynı notaları yineler” (Camus, 1975, s. 280) 

dediği gibi aslında yoktur bile dedirtebilir.  

Sessizliğin dilde yitirilmesi olsa olsa kelimelerin yitirildiği bir hastalık olan 

afazi ile özdeşleşebilir. Afazi ya da söz yitimi söze ait bir hastalıktır. Konuştukça 

varolmak problemli bir iştir. Sessizliğin afazisi ya da sessizliğin mevcut halde 

incelenmesi ise sessizlikte (bir nevi konuşmada) sessizliği yitirmek anlamına 

gelecektir. Sessizlik bilindiği halde sözün hastalıklarına bile sızar ve onların bir 

parçası haline geliverir. O iyi halde sözlerin beklentisi;  kötü halde ise en çok sözün 



42 
 

bir hastalığı olabilir. O, söze benzetildiği sürece sözün yitirilişini bile sahiplenecektir. 

Ne de olsa konuşmaktan başka bildiğimiz bir şey yoktur.  

Dünya içinde olmak söze karışmayı zorunlu kılmaktadır. “Dasein dünya-

içinde-varolmak demek olduğundan, söz söyleyen bir içinde-var-olmaklık olarak 

Dasein zaten kendini hep dile getiriyor olmaktadır” (Heidegger, 2008, s. 174). 

Dasein’ı dilinden etmek sessizliği açmaktır. Sessizliği dilsiz bırakmak “söz etme 

sırasında dile getirilebilene anlam” (Heidegger, 2008, s. 170) dediğimiz sürece 

anlamı da susturacaktır. Aksi bir durumda yani sessizlik dil içinde kaldığı sürece o, 

sözün anlamlarını veya anlamsızlıklarını yineleyecektir.  

   Sözün benzersizliği onun sessiz kalmamasından ileri gelmektedir. Sessizliğin 

benzersizliği ise onun söze benzetildiği anları reddettiğimizde ortaya çıkacaktır. Bu 

durum benzetmenin olduğu yerde tuhaftır. Ve tuhaflık ifadeye gelmez. Bu nedenle 

bilmediğimiz sessizliğin yolu, şimdiye kadar bilinen sözden, geçip gitmeyi 

gerektirecektir.  

Öte yandan sessizlik söze benzetildi diye gülünçtür. Barry Sanders,  

Kahkahanın Zaferi adlı çalışmasında gülmenin “yıkıcı tarihi” üzerine bir inceleme 

yapmıştır. Gülme üzerine bir şey yazmanın zorluğu ile sessizliğe dair konuşmanın 

zorluğu arasında ne demek gerektiğini bilememekten ileri gelen bir benzerlik söz 

konusudur. Sanders’a göre “gülmenin tarihi son derece soyut, elle tutulmaz bir 

düzeyde sorgulamayı gerektirir, bu kitabın görevi de evrendeki en bol, görünmez, 

elle tutulmaz öğenin izinin sürülmesini gerektirir: Hava. Üstelik, gülmenin havası 

kendine özgü olduğu için, sorun daha da grift bir hal alır” (Sanders, 2001, s. 19). 

Kahkahanın Zaferi elle tutulmayan gülmeyi,  elle tutulur bir yerden yani 

kendi tarihinden -Batı Uygarlığı’nın başından- incelemeye başlar. Gülmenin tarihi, 



43 
 

konuşmanın tarihi ile yarışır bir haldedir, kitap “başlangıçta söz vardı”ya karşı 

“başlangıçta Gülme vardı” (Sanders, 2001, s. 17) diye başlar. Zoon logon ekhon  yani 

“herkes,  bir şeye güler, çünkü gülme, Aristoteles’in haklı olarak öne sürdüğü gibi, 

tipik bir insani etkinliktir” (2001, s. 24). Sanders, o coşkulu sesin yani kahkahanın 

izini sürerek sessizlikten ayrılsa da gülme,  sessizliği başka türlü düşünebilmenin 

imkanlarını aralamaktadır. Bu noktada kitaptaki  “tökezleme”yi ve Sanders’ın 

Wittgenstein’a dair tespitini örnek verebiliriz: 

Barry Sanders, tökezleyen kişide özgürlüğü bulur. “Tökezleme, bir kukla-

insanın değil, rahatlamış bir insanın belirivermesine yol açar. Tökezleyen kişi, 

yumuşaklık ve süreklilik hareketlerini kırarak bir çatlak açar, toplumsallaşmış, uygar, 

düzenli yaşamlarımızın oluşturduğu sis perdesinin ötesini görmemizi sağlar” (2001, 

s. 27). Tökezleme  ya da neredeyse düşme; sanılanın aksine beceriksizliği göstermez. 

William Blake’in de görebildiği gibi “her düşüş hareket dünyasının dışında kalır. Her 

düşüş `özgür` bir düşüştür” (Sanders, 2001, s. 28). Tökezleme, bilinenin dışında 

başka türlü düşünebilmenin önündeki engelleri de ortadan kaldırmaya yarar. 

“Tökezleyen kişi, yürümenin gramerini görmemizi sağlar, tıpkı kekemenin 

konuşmanın gramerini görmemizi sağladığı gibi” (2001, s. 25). 

Dilin sınırlarını “edebi” ya da “felsefi” bir biçimde zorlamak ya da 

Deleuze’un deyişiyle dilde “kekelemek” mümkündür ve denenmiştir (Bkz. ECC, s. 

107-115). Ayrıca “George Steiner’e göre, dile duyduğumuz güvenin sarsılması 

modern dönemin başlangıcını belirler” (George Steiner, Real Presences’den aktaran 

Sanders, 2001, s. 51). Bütün bu denemeler bilerek tökezlemektedir ve doğal değildir. 

Akıl baştayken tökezlemek; tutunduğu dili bırakmaksızın dile yeni bir sözü, yani 



44 
 

sessizliği verir. Halbuki sessizliğe yazmak; dile benzerliğin dışında(n) “rastgele” 

tökezlemeyi gerektirir.  

Tökezleme çabasının farkına varılması dilin komikliğini keşfetmekte 

zorlanmayacak ve Kahkahanın Zaferi’ne başka türlü bakacaktır. Barry Sanders, 

Saussure ve Wittgenstein’dan itibaren felsefecilerin dilin şakacı ve esprili yönüne 

işaret ettiklerini belirtmiştir: 

Dil, söz ile dünya arasında güvenilir bir süreklilik 
sağladığı izlenimini verir. Dilin doğasını araştırmak 
için bir ömür boyu sürdürdüğü çalışmalar 
Wittgenstein’ı bunun böyle olmadığı kanısına 
vardırmıştır; Wittgenstein, dili bir tökezleyici –bir 
topal- olarak görmeye başlamış ve umarsız yazgımız 
karşısında kahkahalarını tutamamıştır. Onun zorunlu 
olarak vardığı sonuca göre, dil yerine getirdiği öteki 
işlevleri yanında en çok betimlemek için büyük çaba 
gösterdiğimiz şey ile gerçekten olduğunu bildiğimiz şey 
arasındaki kopuşu kayda geçirir. Felsefi 
Soruşturmalar’ın sonunda Wittgenstein, insanlığımızın 
özünü en iyi yakalayan dilsel durum olarak sessizliği 
savunabiliyordu ancak –isteksizce ulaşılmış bir 
mistisizm. Onun sözleriyle, benliğimizin aklı başında 
olan kısmı “sessizliğini korur”. Wittgenstein Felsefi 
Soruşturmalar’ı bir espriyle bitirir. “Üzerine 
konuşulamayan konusunda susmalı” (2001, s. 50-51). 
 

Kahkahanın Zaferi, Wittgenstein’da görülmemiş bir kahkaha görür. Dilin 

topallığını görmek gülünçtür. Ama görülmemiş kahkahayı görmek daha gülünçtür. 

Barry Sanders’da, “üzerine konuşulamayan konusunda susmayı” telkin ederek 

kahkahayı sessizliğe boğan Wittgenstein, yersiz espri yapan kişi gibidir. “Yıkıcılık” 

sessizlikte değil; gülmenin kendisinde vardır. Sessizlik kahkahaya espri yapmaya 

benzer; bu nedenle güldüremez, mi dersiniz? 

Sanders’da kahkaha sözle mücadele eder, ondan üstündür: “Birisini gülerek 

alt etmek, birisini sözle alt etmekten çok daha yıkıcı, kamusal olarak çok daha 



45 
 

aşağılayıcı ve çok daha kesindir (…) [Öte yandan] bir kahkaha daha kolay bir 

uzlaşmayı sağlar: Hiç bir sözün söylenmesine gerek yoktur; öteki kişinin de bunu 

gülerek geçiştirmesi olasılığı varlığını sürdürür” (2001, s. 52 n39). Sessizlik dile 

rakip olarak düşünüldüğünde gülme pekâla sözle olduğu gibi sessizlikle de 

yarışabilir. Özetle, Sanders’ın kahkahası ne yaptı? Gülmenin “dil-öncesi yaftamız” 

olduğunu belirterek onun bütün engelleri yıktığını söyledi. Böylelikle “dil-öncesi”ni 

gülme aldı. Gülmeyi sürdürmek mümkün hale geldi ve sessizlik dile benzetildiği 

sürece de kahkahaları burada zaptetmek güçleşti.   

Şimdi sessizliği benzerlikten farklı düşünmek için Einstein’a anlatılan ve ünlü 

fizikçinin dinledikten sonra “düşünceyi düşünmeye” işaret ettiği o kısa öyküyü 

aktaralım:  

Bir fizikçi sahil boyunca yürürken, sıçratmaya çalışarak 
denize taş atan bir çocuk görmüş. Her taş bir ya da iki 
küçük sıçrayıştan fazla yapamıyormuş. Çocuk beş 
yaşlarında kadarmış ve fizikçi kendisinin de çocukken 
suya taş fırlattığını anımsamış. Ancak bu işi çok iyi 
yaparmış. Böylece erişkin, çocuğa bunun nasıl 
yapıldığını göstermiş (…) sonra çocuk, “Evet, taşlar 
pek çok kez sıçrıyor. Ama benim yapmaya çalıştığım 
bu değildi. Sizin taşlarınız suda yuvarlak daireler 
çiziyor. Ben benimkilere kare daireler çizdirmek 
istiyorum” demiş. Bu öyküyü, fizikçi onu Einstein’a 
anlatmış olduğu için biliyoruz. Einstein, genç dostu 
çocukla olan bu karşılaşmasını anlattığında, 
beklenmedik bir tepki göstermiş. “Onu kutladığımı ve 
taşları suda kare daireler çizmediği için 
endişelenmemesini söyleyin. Önemli olan düşünceyi 
düşünmektir” demiş (Barba & Savarase, 2002, s. 231).  

 

Sessizliği dilinden etmek, taşları suda kare daireler çizmesi için fırlatmaya 

benzemektedir. Rastgele benzerlik. Bu çeşit bir mücadele bile bir benzerliğe, kare 

daireler çizme gayretine, yaslanmaktadır. Halbuki sessizliği benzersiz bir biçimde 

sessizleştirmek gereklidir. Bu benzersizlik hali herşeyin göreceli olduğu bir hale bizi 



46 
 

ulaştırabilir; belki de bu yüzden sessizlik sinir bozucudur. İnsanı aforizmalar 

üretmeye sürükler, halüsinasyonlara çağırır.  Hayallere boğar. Soluksuz bırakır. 

Dolayısıyla hava ile hiç işi olmadığı için gülemez ve güldüremez.  

Benzerlikten ayrılan bir sessizlik kavrayışı hala kendini göstermekten uzaktır. 

Öte yandan sessizliği kendi haline bırakmak kaçınılmaz olarak onu konuşturmakla 

sonuçlanmıştır. Bir başka deyişle sessizlik çoktan söze boğulmuştur. “Hiç bir şey 

demediği halde”, onun dediğim dedik olduğunu öne sürmek yine ondaki söze 

benzerliği ortaya çıkarır. Bir başka deyişle, sessizliğin tiranlığı, sözün 

hükümranlığına benzetilir. “Bütün bu sözcüklerin üzerinde, onları yeniden elde eden, 

onların öyküsünü anlatan ve gerçekte onların doğuşundan sorumlu olan katı ve 

hükümran bir dil vardır: ölüme yaslanan bir dil” (Foucault, 2006c, s. 84). Buyurgan 

dil, Ellul’da da düşünceyi ele geçirir. Dil olmadan düşünce düşünülemez. “Dil, başka 

araçlardan çok daha fazla düşünce üzerinde tiranlık kurar. Hiç kimse ondan kaçamaz 

-biz otorite anlamların mahkûmlarıyız” (Ellul, 1998, s. 213).  Sözün ve sessizliğin 

tiranlığı birbirleriyle tam bir özdeşlik içinde değildirler. Sessizliğin dediğim dedik 

hali onun anlamla kuracağı bağları koparabilir. Halbuki söz buyurdukça anlamın 

kendisine daha sıkı bir biçimde bağlanmaktadır.  Anlamsız sözde bile bir anlam söz 

konusudur.  

Ve bütün benzerliklere karşın sessizlik, aslında sadece “değil”dir. Ne nedir; 

ne de ne değildir. Ses değildir; söz değildir; konuşma değildir; dil değildir; anlam 

“hiç” değildir; o değildir; bu değildir; şu değildir. Böylelikle ses verip söz oluşu; 

konuşma sırasındaki es diye bilinişi; dilin kendisi kabul edilmesi ve anlamlı 

bulunması tuhaftır. “Düşünce sözcüklere bağımlı” (Orwell, 2001, s. 240) ya da 

“kelimelere `düşünceyi temsil etme` görevi ve gücü [yüklendi]” (Foucault, 2001, s. 



47 
 

127) evet; ama hayır, sessizlikte ifadeden eser yoktur. Kelimenin oyununa gelmeden 

diyelim: Sessizlik, sözün benzetme tuhaflığının karşısında bile değildir; Tuhaf 

Alan’(da)dır.  

Sessizlik ve söz ilişkisinde birbirinin yerine geçme hali, sessizliği sözden 

ayırdedilemez ve sözle bütün bir hale getirmektedir. Sessizliğin söz oluvermesi 

sessizliğe son vermektir. O halde sözün sessizlik oluvermesinde ya da sözün 

susmasında da aynı durum mu söz konusudur? Bu sorunun yanıtı sessizlik ve söz 

ilişkisinin dengesiz halini açığa çıkartacaktır. Söz susarken ya da biterken sessizlik 

başlamaz. Başka bir deyişle, söz sustuğunda karşımızda duran sadece söz 

yokluğudur.   

Söz arasındaki sessizlik ise  -bu yer yer sessiz olma halidir- sözün, sessizliği 

kendinde bulmasıdır. Başka bir deyişle, sessizliğin sahibi sözdür. Sessizliğe dönüşen 

bir söz yoktur; ama daha yukarda belirtildiği gibi söze ait sessizlikler her zaman 

vardır. Bu çalışmada ise yazıya -bilinen sessizlikten geçmeden- Tuhaf Alan 

çıkacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 
 

2. SESSİZLİĞİ SAHNELEMENİN ÖRNEĞİ OLARAK TUHAF ALAN7 

 

 

Tuhaf Alan, incelemenin dışında sahnenin üzerindedir. Sahne, ne içerisi ne de 

dışarısıdır ve Tuhaf Alan(ı) içeri almadığı gibi dışarıda da bırakmaz. Sahne 

yazı(da)dır. Sahneyi imlemek; bir uzamı belirlemekten çok uzamla düş(ün)mektir. 

Sessizlik sahneye çıkar. Boş Alan’ı (krş. Brook, 1990) Tuhaf Alan diye kullanmak da 

öncelikle uzama meydan okumayı içerir. Bu meydan okuyuş; sessizlikte olduğu gibi 

alanı, mekanı, yeri ya da sahneyi sözden ayırmanın yollarını aramaktan geçmektedir. 

Uzamı dilden ayırmak kolay değildir. Sahneyi yersizleştirmek için sessizlikle 

doğrudan ilgisi olmayan ve  mekânı dille  ilişkisi çerçevesinde düşünen üç metne 

dikkat çekelim. Söz konusu metinler; yazar Philip Sollers’ın mimar Christian de 

Portzamparc’la konuşmasının kaydı Görmek ve Yazmak (2010); Victor Hugo’nun 

Notre Dame de Paris’in birçok basımında unutulan -bir anlamda hiç yazılmayan- ve 

ilk kez 1832 yılının Kasım ayında 8. Basımda ortaya çıkan, “Kent Bir Kitaptır”la 

başlayıp “Bu Şunu Öldürecek”le (Kitap Yapıyı Öldürecek’le) son bulan metni (Bkz. 

Hugo, 1996, s. 63-66) ile Martin Heidegger’in “İnşa Etmek, [Yurt Tutmak] ve 

Düşünmek” başlıklı yazısıdır.8 Her bir metin uzamın dilden kolay kolay 

ayrılamayacağının belgesi niteliğindedir. Dil, bu metinlerde, Julia Kristeva’yı 

doğrularcasına, insanın barındığı tek yerdir (Bkz. 1997, s. 277). 

                                                 
7 Sözün sessizliğinden ayrılan sessizlik, Tuhaf Alan veya Sessizlik (italik halde) olarak 
adlandırılmıştır. Tezde bu adlarla yazılmayan her sessizlik, bildiğimiz sözün sessizliğidir. 
8 Victor Hugo’nun metni ile Martin Heidegger’in metni birarada “Kentin Felsefesi” üst başlığıyla 
Cogito’nun Kent ve Kültürü seçkisinde yer almaktadır. Bkz. Hugo, V. & Heidegger, M. (1996). 
Kentin Felsefesi. (O. Kunal, Çev.). Cogito Kent ve Kültürü, 8,  63-70.  Heidegger’in metninde yer 
alan wohnen sözcüğünü,  Kunal’ın çevirisindeki gibi “oturmak” olarak değil; Prof. Dr. Ahmet İnam’ın 
önerisiyle “yurt tutmak” olarak değiştirdim. Tezde Heidegger’in bu metninden yapılan tüm alıntılar 
Albert Hofstadter’ın “Building, Dwelling, Thinking” başlıklı İngilizce çevirisinin Türkçe’ye çevrilmiş 
halidir. Alıntılardan sonra parantez içinde yer alan ilk basım yılı Hofstadter’ın İngilizce çevirisini, 
ikinci basım yılı da karşılaştırma yapılabilmesi için Cogito’da yer alan çevirinin yılını ve ilgili sayfa 
numarasını göstermektedir– B.C.  



49 
 

Görmek ve Yazmak’ta Sollers ve de Portzamparc, dil olmadan düşünülebilir 

mi, sorusunu yanıtlamaya çalışır (Bkz. Sollers & de Portzamparc, 2010, s. 60-71). 

Bir yazarın (Sollers) dilden kaçması “anlamsızlık hakkı”nı (2010, s. 65) istemeye 

varırken bir mimarın (de Portzamparc) bilincinde yer, mekân ve görünür olanın dile 

indirgenememesi (2010, s. 66) yerin dilleştirilmesine direnemez. “Mekân ve dil 

arasında, sürekli bir özgünlük ve iletişim söz konusu[dur]. Temas yüzeyi bu yüzden 

gerekli[dir]. Konuşmak ve birinden diğerine aktarmak gerek[ir]” (2010, s. 94), diyen 

de Portzamparc, yapıt ve dili  “metinlerarası”lıkta birbirine bağlar: 

Bir tarafta dil var, diğer tarafta görünürlük ve mekân. 
Onları, su ve hava gibi, içinde yaşadığımız iki ortam 
olarak görüyorum. Melezlik söz  konusu değil (...) Bu 
iki ortam arasında bir temas yüzeyi var, sürekli bir 
alışveriş var, ama ya birindesin ya ötekinde. Bunun 
farkına varalı çok uzun zaman oldu, 70’li yıllarda, Julia 
Kristeva’nın metinlerarasılık kuramını okuyordum. 
“Bir metin her zaman başka bir metne yanıt verir.” 
Bunu okuduğumda hemen şöyle düşündüm doğal 
olarak: Bir mekân her zaman başka bir mekâna yanıt 
verir. Bir hiçlikten hareket ederek çalışılamayacağı, 
herhangi bir şey yaratılamayacağı, yalnızca varolan bir 
alanda bir şeyler gerçekleştirilebileceği düşüncesi, 
metin kadar mekân için de geçerlidir (2010, s. 94). 
 
 

Philip Sollers’a göre “mekan ve dil tam tamına eşitlik içinde” olsa da mekân 

dil değildir (2010, s. 66). Bu noktada yazar, Heidegger’e referanslarla, mekan ve dil 

üzerine bir tartışmanın nihayetinde Varlığı söz konusu edeceğinin altını çizer:  

 

Sessizlik bile, en derin anlamıyla bir tür dildir. Dil 
olmadan düşünülebilir miydi? Eğer dil “düşünüyorum 
öyleyse varım” örneğinde olduğu gibi, söz aracılığıyla 
ortaya konan bir temsil sorunuysa, buna kesinlikle evet 
yanıtını vermek gerekir. Madem ki “Ben bir başkası”, 
cogito’nun dışına bir adım attık demektir. Temsil 
olmadan düşünülebilir mi? Şiirsel bir deneyime işaret 
eden bu “temsilden bağımsız dil” sorununu daha da 



50 
 

derinleştirmeliyiz. Sözcüklere çok dikkat etmek 
gerekir: Şiirden anlaşılan şiirsellik değil burada 
kastettiğim, varlığın bir deneyimi.... (2010, s. 66) 
 

Sollers ve de Portzamparc’ın konuşması, Heidegger kadar Cézanne’a da 

başvurararak dil ve mekânı hem biraraya getirir hem de onları birbirinden ayırır. De 

Portzamparc’ın  “dil (...) bir iletişim aracı olmaktan çok daha fazlası haline geldi. Bir 

matrise dönüştü. Tam da bu yüzden, dilin düşünmenin mutlak koşulu olup 

olmadığını sorgulamak ilginç olabilir” (2010, s. 36) sözleri konuşmanın niyetini 

beyan eder. Sollers için dil, “mekânı düşünmenin ön koşulu” halindedir ve bunu de 

Portzamparac fark ettiğinde Cézanne da “zaten bir mimar” ilan edilecektir (Bkz. 

2010, s. 128). Mekânı dilselleştirmek; dilden kaçışsızlığı vurgulamaktadır. Bu 

kaçışsızlık; de Portzamparc’a göre mekânı ve dili, toposu ve logosu, yer ve formülü, 

belirli bir temas yüzeyine sahip olan ama kesinlikle birbirlerinden farklı alanlar, 

birbirlerine koşut bölgeler, hava ve su gibi ayrılmaz bir ikili haline getirir (2010, s. 

65). Sollers içinse “yerin de bir dili var”dır (2010, s. 65). Dilin Varlığa bağlandığı 

her yerde de diyalog, karşımıza Heidegger’i çıkarmaktadır (Bkz. 2010, s. 66).  

Heidegger’e referanslardaki kırılma Sollers’in “metafiziğin sona erdiği bu 

dönemde nasıl ayakta kalabileceğimizdir sorulması gereken soru, kalabiliyor muyuz 

yoksa sendeliyor muyuz?” (2010, s. 67) sorusunda açığa çıkar. Sollers’ın yazısına 

fikir veren, “yazdıkça daha çok görmeye başlıyorum” (Bkz. 2010, s. 33) dedirtense 

Cézanne’ın resim anlayışıdır. Resim ve yazının içiçe geçmişliği, Rimbaud’nun 

harflerin de renkleri olduğunu söyleyen “Sesliler” şiiriyle pekiştirilir (Bkz. 2010, s. 

40). Resim bile yazıya çekilse de mimarlık “düşünceyle madde arasında [kaldığı]” 

için (2010, s. 33) Deleuzecü anlamda bir kaçış çizgisini, yeri geldiğinde mekanı 

ortadan kaldırarak oluşturmuştur. De Portzamparc da günümüzün şebekeleri ve 



51 
 

nesneleri arasında, akımlar ve bağlantılar söz konusuyken mekan kavramının giderek 

eski dünyaya ait bir kavram haline geldiğinin altını çizmektedir (2010, s. 83).  

Sessizlik de mimarlığın çoktan terk ettiği belki de hiç uğramadığı bir mekânın 

üzerindedir.  

Uzam sınırlarını yitirdiğinde dili ve mekânı ayrıştıranın yine de mimarlık 

olduğu unutulmamalıdır. De Portzamparc, Metnin Hazzı’nı yazdığı dönemde 

Barthes’a mekânın dilden kaçtığını söylediğini anlatır.  Ne de olsa bir mimar için 

“illaki dil ile düşünmek gerekli” değildir (2010, s. 37). Dilden muaf olmak; de 

Portzamparc’ın Sollers’la konuşmasının başında söylediği bir tümcedir. Sollers’le 

konuştukça mimar, dilden ayrı bir mekânı da yitirecektir.  

Metinde sessizliğe dair iki belirgin durumu tespit etmek mümkündür: 

Duraklama ve uyku. Duraklama, dünyanın akışkanlığı içinde farklılık yaratacak tek 

şeydir. Sollers burada doğrudan sessizliği telaffuz etmese de sessizlik söz karşı(t)lığı 

ile ancak duraklamaya katılabilir: “Pascal’in dediği gibi, `Herkes aşırılığa doğru 

yönelirken, ancak duran kişi buna dikkat çekebilir` ya da Karl Kraus: `Söyleyecek 

sözü olan, ayağa kalkıp sussun`. Duraklama kayda değer bir olaya dönüşebilir” 

(2010, s. 88-89). Durmak hareketsizliği çağırdığı kadar susmayı da imler. Uyku da 

konuşmanın sonlandığı yerde Sollers’ı Cézanne aracılığıyla “büyük bir uyku 

savunusu” yapmaya sürükler: “Cézanne’ın tablolarının olağanüstü bir biçimde 

uykuda olduklarını düşünüyorum. Büyük sanat yapıtları çok güçlü bir biçimde 

uyurlar. Ben de, mutlak öznellik konusunda günden güne çılgınlaşan bu toplumda 

kendim için yeni bir meslek uyduracağım: uykucu” (2010, s. 134). Sollers, 

Cézanne’dan –resimden- yola çıkarak Proust’a –yazıya- varır. Yazara göre en uyanık 

yapıt olan Kayıp Zaman bile uykuyla başlar ve “büyük bir mimar[dır] Proust, işe 



52 
 

yatağından başlamıştı[r]” (2010, s. 135). Uyku ve duraklama bulunduğumuz yeri 

içerir, ötesi sessizliktir.  

Victor Hugo’nun metninde ise mimari ya da bina, düşünce inşa etmenin bir 

nevi alegorisidir. Hugo, yazının başında baş diyakozun gizemli “bu şunu öldürecek”, 

sözünün altında yatan düşüncenin ne olabileceğini araştırmak istediğini haber verir. 

Söz, “kitap yapıyı öldürecek” haline gelir (1996, s. 64). Hugo bu sözde duraklar ve 

onun dile getirebileceği anlamın din  adamının ya da daha keskin bir ifadeyle “papaz 

takımının yeni bir alan olan basım karşısındaki ürküsünden” çok “başka bir düşünce, 

daha yeni bir düşünce gizlediğini” anlatır (Bkz. 1996, s. 64). Hugo’nun yazısı 

kendisinin söylemediği bir söz üzerine yeni bir anlam inşa etme sürecidir. Söz artık 

din adamlarının basım karşısındaki korkularını ifade etmez. Yazı ve yapı birleşir, 

Yapı(t) ortaya çıkar: 

Her yazı nasıl doğduysa, mimarlık da öyle doğmuştur. 
Önce abece biçimindeydi. Bir taş ayağa dikiliyordu, 
işte o bir harfti ve her harf bir hiyeroglifti, her 
hiyeroglife de bir düşünce öbeği bağlanıyordu, örneğin 
sütun üzerine sütun başlığı, işte böyle yapmıştı ilk 
ırklar her yerde, tüm dünya yüzeyinde aynı anda(...) 
daha sonra sözcüklere geçildi. Taş üstüne taş kondu, bu 
granitten heceler biraraya toplandı, yüklem birkaç 
birleşim denedi (...) Sonunda kitaplar [yazılmadı-B.C] 
yapıldı (1996, s. 64).  
 

Hugo, Gutenberg’e dek mimarlığın başlıca yazı olduğuna dikkati çeker. On 

beşinci yüzyılda ise herşey değişir: “İnsan düşüncesi kendini ölümsüzleştirmek için, 

mimarlıktan yalnız daha kalıcı ve daha dayanıklı değil, aynı zamanda daha yalın ve 

daha kolay bir yol bulur. Mimarlık tahttan düşer. Orpheus’un taştan harflerinin yerini 

Gutenberg’in kurşundan harfleri alacaktır artık” (1996, s. 65). Hugo’nun bize 



53 
 

gösterdiği şey yazının, tarihinden yapıya bağlı olmasıdır. Yazı yapılaştıkça boş bir 

uzam da kalmayacaktır.  

Hugo’da yazı değil kitap öldürücüdür. “Aldatıcı olmasın, mimarlık öldü hem 

de dirilmemecesine öldü, basılmış kitap tarafından öldürüldü” (1996, s. 66). Yazı en 

çok taşların üzerindedir; basıldığı zaman yazı değil kitap ortaya çıkar. Hugo’da 

kitabın yazıyı gizlemesi; Derrida’nın yazı hakkındaki düşünceleri karşısında ikircikli 

bir konumda kalır. Tereddütün nedeni, yazıyı örten kitabın hem Derrida’nın yazıyı 

kitaptan ayırma nedenine eklemlenebilmesi hem de ondan ayrılmasıdır. Derrida’ya 

göre “her zaman doğal bir bütünlüğe gönderme yapan kitap idesi, yazının anlamına 

temelden yabancıdır. Yazının kırıcılığına karşı, aforizma üretici enerjisine karşı ve 

(...) genel olarak `ayrıma` (différence) karşı, teoloji ve logosantrizmin ansiklopedik 

korunma aracıdır” (G, s. 30). Yazıyı kitapla örtmek, Derrida’nın düşüncesi gibi 

olmasa da yazı ve kitabın birbirinden ayrılmasına neden olur. Yinelemek gerekirse, 

“her yazı nasıl doğduysa, mimarlık da öyle doğmuştur” (Hugo, 1996, s. 64). Ve 

mimarlık öldüyse yazı da ölmüştür. Elbette Hugo’da basıma taşınanın yazı olduğu 

iması vardır. Ama yazı kitap gibi dile getirilmez. Metnin sonunda yapıyı öldüren yazı 

değil; kitaptır. Hugo beyan etmeksizin Derrida’nın ayrımını daha eski bir tarihe, 

kendi zamanına çeker.    

Mekan ve dil arasındaki ilişkiyi dil lehine sorunsallaştıran seçtiğimiz son 

metin Heidegger’in metnidir. “İnşa Etmek, Yurt Tutmak, Düşünmek”, varlığa 

bağlanmaktadır: “Senin ve benim nasılsak öyle olmamız, biz insanların dünya 

üzerinde olma hali, yurt tutmaktır. İnsan olmak, dünya üzerinde ölümlü olmak, yani 

yurt tutmak anlamına gelir. Eski bauen sözcüğü [de] insan yurt tuttuğu sürece var, 

demektir” (1971 / 1996, s. 68).  



54 
 

 
 

Heidegger, yurt tutmanın insanın varlığı olarak deneyimlenmediği gibi 

insanoğlunun temel karakteri olarak hiç düşünülmediğini ileri sürmektedir (1971 / 

1996, s. 68). İnşa etmenin doğası da “yurt tutmaya izin vermektir” ve Heidegger’e 

göre, “ancak yurt tutmaya muktedir olduğumuzda, ancak o zaman, inşa edebiliriz” 

(1971 / 1996, s. 69). Böylesine bir varlık, bulunduğu yer itibariyle Tuhaf Alan’ın 

dışındadır. Varlığa sürüklenen dil ve mekân arasındaki “metinlerarası” ilişki 

sessizliğin nasıl sahnelenmeyeceğini somutlaştırması bakımından önemlidir. Tuhaf 

Alan’ın bile yine de bir değili vardır. 

Uzamın dil tarafından kuşatılmış olduğu söylenirse; dilin de sonuçta bir uzam 

olduğu belirtilirse; söz için bağlam denilen şeyin, sözün yerleştirilmesi olduğuna 

dikkat çekilirse, “uzam” sözcüğü sessizliğin sahnelenebileceği son yer haline gelir. 

Tuhaf Alan için uzam, sessizliğin dışında kalır ve yerleşilemeyen boşluk da “uzam 

değil” haline gelir. Ancak “uzam değil” ifadesinin de boşluğun uzamını ortadan 

kaldırmayacağı açıktır. Sessizlik boşluktan böylelikle ayrılır.  

İçerisi ve dışarısını diyalektikle anlamlandırmaya çalışan, filozofun dışarısı ve 

içerisi söz konusu olduğunda, varlık ve varlık-olmayanı düşündüğünü söyleyen ve 

uzamı da, “`korkunç bir dışardalık-içerdelik`le tanımlayan Bachelard’a; (Bkz. 2008, 

s. 303-311) dışarısını, içerisi-dışarısı farkının dışında uzam haline getiren; felaketin 

(disaster), uzamın (space) ve bir anlamda da yazının, varlık ve varlık-olmayanın da 

dışında olduğunu söyleyen Blanchot’ya (Bkz. WD, s. x) ve Deleuze’ün her türlü 

uzamdan kaçma deneyimi olarak da anlamlandırılabilecek “yersizyurtsuzlaşması”na 

baktığımızda uzamın yerleşmeden çok yeri değiştirmek olduğunu görürüz. Uzam 

hareket halindedir, Bachelard ve Blanchot örneğinde olduğu gibi birbiriyle 



55 
 

bağdaşmayan düşüncelere çekilir ve dışarısı olmayan, uzam kavramının kendisidir. 

Uzamdan geriye kendi sınırlarını dayatan ve dışarısını imleyen tek bir uzam, 

çıkışsızlığıyla bildiğimiz labirent kalır. Labirent, ileride gösterileceği gibi Maurice 

Blanchot Düşüncesi’ni imler. Özetle, uzamın dışına çıkmak bildiğimiz uzam 

kavramını yitirerek ya da onu Blanchot’dan geçen bir dışarısı haline getirerek 

mümkün olur. Ama sessizliğin tuhaflığı öncelikle uzamın yerli yerinde duruşuna 

çekilir.   

 Sessizliği sahnelemek; yazı (ve) sahnenin bildiğimiz uzamı yersizleştirmesini 

açığa çıkaratacaktır. Yazı (ve) Sahne’nin sonuna yerleşecek olan “Sessizliğin 

İkilemesi”, Tuhaf Alan’a  Derrida ve Blanchot’yla hem yaklaşmayı hem de ondan 

uzaklaşmayı imleyecektir. İkilemede ve ilerisinde kendini gösterecek olan metinler, 

ne Blanchot’yu  ne de Derrida’yı sessizlikte bir yere bağlayacaktır. Sessizliğin 

üçlemesi ise Tuhaf Alan’a eğilimi göstermektedir. Sahnelemedeki her duraklamanın 

göstermediği tek yer, Tuhaf Alan’dır. Sahne Blanchot’nun dışarısının ve Derrida’nın 

kararverilemezliğinin sınırında dışarı çıkmayı, önce eylem (ikileme) sonra da tasarı 

(üçleme) halinde dışarıda bırakacaktır. Tuhaf Alan için ne içerisi ne dışarısı ama 

dışarının da dışarısı vardır. “Sessizliğin görselliği” ise  ikilemenin bir kısmını  ve 

üçlemeyi sonlandıran yerdedir. Sessizliği gösteri(m) halinde çoğaltmaksızın 

parçalara ayırmak; Tuhaf Alan’da iletişime geçiş özelliği taşımaktadır. Bu geçişte de 

sessizliğin görselliğinin tartışmalı bir biçimde halâ söz gibi olduğu unutulmamalıdır.  

 

2.1. Yazı (ve) Sahne 

 

Yazı, söz tarafından belirlenen ve söze dönüştürülen sessizliğin tuhaf alanıdır. 

Yazı mı sessizliğe benzer yoksa sessizlik mi yazıya benzer, sorusu Tuhaf Alan’ın 



56 
 

cevaplamayacağı bir sorudur. Ama soru yine de sorulur; çünkü bildiğimiz sessizlik 

ve bildiğimiz yazı, söz karşısında, söze benzedikleri sürece ifadelerini bulur. Tuhaf 

olansa şudur: ne sessizlik ne de yazı sözdür. “Söz ve Sessizlik” ya da “Söz ve Yazı” 

arasında kurulacak her karşıtlık sadece sözle kurulacak bir benzerlik ilişkisini 

imlemektedir. Ama benzerlik yerini ne kadar az bulursa o kadar iyidir. Ne de olsa 

yazı ya da sessizlik hala tam anlamıyla bir söz değildir.   

Yazının ve sessizliğin tarihi, yazının ve sessizliğin sözleştirilmedikleri her 

yerde ölü olarak kabul edilmelerinin tarihidir. Bu da Tuhaf Alan’ın söz etmeyeceği 

bir diğer benzerliktir. “Klasikleşmiş bir deyim olup, günümüzde “yazı kalır, söz 

uçar” anlamına gelen scripta manent, verba volant, aslında yazıya değil, söze övgü 

düzmek için kullanılırdı. Sayfadaki sesler kanatlanıp uçabiliyorlardı. Sayfadaki 

sessiz sözcük ise hareketsiz ve ölüydü” (Manguel, 2007, s. 64).  

Yazının sessiz oluşu bildiğimiz sessizlik için söz üretebilen bir benzerliktir. 

Ölüler (sessizlik ve yazı) ancak farklı bir söz söyleme biçimi olmalarıyla, söz gibi 

dile geldiklerinde canlanır. Mezarlık da, her ikisinin söz haline gelmeden önceki 

benzerliğini imleyen bir uzamdır. Ölülerin olduğu yerde mezarı işaretleyen bir yazı 

ve bu yazıya eklemlenen, yazının gösterdiği bir sessizlik mevcuttur.  

Ölüm sadece sessizlik ve yazıyı sözün karşısında birleştirmenin yolu değildir. 

Yazının ölümle kurduğu ilişki, Tuhaf Alan’da, Blanchot’nun ve Derrida’nın 

yazılarında işaretlidir.9 “Ölümün Uzamı” üzerine yazan Blanchot için “yazmak, ölme 

edimidir (an act of dying)” (Bruns, 1997, s. 67). Blanchot’nun hem kendi yazma 

edimine hem de kurgusal metinlerine hakim olan güç(lük), ölünün varlık ve yokluk 

                                                 
9 Bkz. Blanchot, M. (1993c).Yapıt ve Ölümün Uzamı. (S.Ö. Kasar, Çev.). Yazınsal Uzam içinde. (s. 
79-151). İstanbul: YKY; Blanchot, M. (1995c). Literature and Right to Death. (C. Mandell, Trans.).  
In The Work of Fire (pp. 300-344). Stanford: Stanford University Press. ; Blanchot, M. & Derrida J. 
(2000). The Instant of My Death / Demeure: Fiction and Testimony. (E. Rottenberg, Trans.). Stanford: 
Stanford University Press.  



57 
 

sınırını sürekli ihlal etmesidir. Ölü ne vardır ne de yoktur. Başka bir deyişle, 

“varlığın dışında: varlık olmadan varoluştur” (Bruns, 1997, s. 66). Blanchot’nun 

ölüm(ün)den özne değil diye kovulan Thomas’ı da “hem gerçekten ölmüş, hem de 

ölüm gerçekliğinin dışına atılmıştı[r]. Ölümün içinde bile ölümden yoksun 

bırakılmıştı[r]” (KT, s. 33). Yazmak da hep sınırda kalarak dışarıya taşmaktadır. 

Sınır bir kez ihlal edildiğinde de “uzam dışarısı”dır (Bkz. WD, s. x). 

Ölümü, içerisi ve dışarısı diyalektiğinden çıkarmak; Blanchot’ya uzamı ya da 

dışarısını kazandırmıştır. Yazmak da Blanchot’nun Kafka’dan aldığı şu tümcelerle 

yazıyı dağıtır: “Ölebilmek için yazmak-Yazabilmek için ölmek (...) sonu gelmeyenin 

kendini gösterdiği yerde, sınırı yakalama, ortaya çıkarma umudu” (YU, s. 87). 

Blanchot, ölebilmek için yazmanın; yazının inşa edilmiş bilgisine olan aykırılığını 

André Gide’in günlüklerinden bir alıntıyla pekiştirir: “`Yazmaya iten nedenler çoktur 

ve en önemlileri, bana öyle geliyor ki, en gizli olanlarıdır. Bu özellikle bir şeyi 

ölümden korumak olabilir` (Günlük, 27 Temmuz 1922). Ölmemek için yazmak (...) 

yaratıcılardan aldığımız (...) geleneksel düşler[dir]” (YU, s. 87). Blanchot bu düşleri 

hem bayağı hem de hatalı görür (YU, s. 88). Ölüm, Blanchot’ya uzamı, dışarısını ya 

da felaket yazıyı verir. “Kendimize yakın, uysal ve kesin ölüm yaşamı olası kılar, 

çünkü tam da hava, uzam, neşeli ve hafif devinim veren şeydir o: Olanaktır” (YU, s. 

90).  

Sessizliği ve yazıyı söz değil diye öldürmek; Blanchot’nun ölümünün uzağına 

düşmektedir. Başka bir deyişle, sessizlik ve yazının benzerliği eski bir benzerlik 

(sessizlik)tir. Yazı, Blanchot’nun ve Derrida’nın gösterdiği gibi, verili bilgisini 

çoktan tüketmiştir. Blanchot yazıya ölümle bir alan açarken Derrida’da da 

sözmerkezciliği yazıyla yapısöküme uğratarak başka türlü bir yazıyı aramaya 



58 
 

koyulur. “Sözmerkezcilik eleştirisi başka her şeyden önce `öteki`nin ve `dilin 

ötekisi`nin aranmasıdır” (EE, s. 22). Bu noktada “Derrida” sanki bir nevi 

“sessizlik”tir. Gerek Blanchot’da gerekse de Derrida’da ulaşılmış değil ulaşılacak bir 

dışarısı söz konusudur. Bu ulaşma çabası da yazıyı “bitimsiz” kılar (krş. Barthes, 

2007, 72).   

Yazıyla yapısöküme uğratmaya yazıdan başlanmıştır. Yazının yitirilen bilgisi 

Tuhaf Alan’ı, yazımda henüz yeri gelmemiş bir çıkarımla karşı karşıya bırakır: 

Sessizlik de yazının eklentisidir. (krş. Derrida, “Şu Tehlikeli Eklenti”10, G, s. 215-

250) Sessizliğin yazıya olan benzerliği, söz ve sessizlik karşıtlığını doğallaştırır. 

Sözün karşısında eski yazı gibidir sessizlik. Söze ilave olmasıyla, bu eklentisellikle 

anlam kazanır.  Sessizlik yazıya çekildiğinde bilgi sunmaz; çünkü ortada sessizlik 

değil, yazı vardır. Söz tarafından değersizleştirilen yazı bilgisi, Blanchot’da (1993c), 

Barthes’da, (2007) ve Derrida’da (2010) farklı biçimlerde tartışmalı hale gelirken 

sözleştirilmiş bir sessizlikten oluşan sessizlik bilgisi yerli yerinde kalmaya devam 

etmektedir. Benzerlik de böylece yazının sözün karşısındaki konumunun 

yapısökümüne uğratılmasıyla bir anlık benzerlikten öteye gidemez. Ne de olsa yazı 

özellikle Derrida’nın, Goldmann deyimiyle, “özneyi inkâr ederek hazırladığı yazı 

                                                 
10 Derrida’nın “supplément” kavramı Türkçe’ye “eklenti” olarak çevrilmektedir. Derrida, yazıyı 
sözün karşısında değersizleştiren Rousseau’nun metnini Gramatoloji’de Rousseau’nun kullandığı 
supplément’e eklerle yapıbozumuna uğratır. Ancak Derrida’da supplément yalnızca Türkçe’de eklenti 
sözcüğünün karşılığı olan, “bir şeye eklenmiş olan, ek durumunda bulunan parça” (Bkz. Türkçe 
Sözlük, 1988) anlamında “ek” değildir, supplément  “-a eklenen, -e katılan  şeyi gösterir ve dolayısıyla 
bir başka’dır; ama `-in yerini tutan`dır da ve dolayısıyla aynı’dır” (Bkz. Ramond, 2011, s. 174). 
Eklenti sözcüğü Derrida’nın supplément ile göstermek istediği anlamların hepsini aynı anda 
belirtmekten uzak olsa da supplément bu çalışmada da alıntılanan metinlerde olduğu gibi “eklenti” 
olarak çevrilmiştir. Derrida ile ilgili metinlerde supplément’in ilave olma ve yerine koyma 
anlamlarının birarada düşünülmesi gerektiği ve eklentinin sözcük olarak supplément’in yerine tam 
olarak geçmediği unutulmamalıdır. Yine de supplément’in eklenti ile yazıda tam karşılığını 
bulamaması sessizlik yazımında kullanılışlı bir karşılıksızlıktır. Sessizlikte yazılan “Derrida” en başta 
filozof Derrida ile uyumsuzdur (Bkz. bu tezde 3. Bölüm). Ayrıca bu çalışmada “sessizlik de yazının 
eklentisidir” demek, ne Derrida’nın felsefesini yorumlayıp sessizliği yazıya ilave eder ne de onu 
yazının yerine geçirir. Sessizliğin “eklenti”si, Derrida’nın supplément’ine bir eklenti değil; supplément 
ile-eklenti-dir.     



59 
 

felsefesi”yle (Bkz. Foucault, 2006d, s. 253) artık bildiğimiz “belleği çürüten; yanıt 

vermeyen; edilgen ve yapay  olan” (Platon’dan aktaran Ong, 1999, s. 98) yazı 

değildir.  

Yazının sözün ilavesi olmaktan nasıl ayrıldığını ortaya koymak; sessizliğin 

“eklentiselliğini” anlamlandırmak için önemlidir. Yazının tarihinin başlangıcında 

onun belirginliğinin karşısında bir belirsizlik hakimdir. “Yazının tarihi, bilginler 

tarafından ele alındığında bile (son yüzyılda), başlangıcı üzerine kurulan düşler 

tamamen silinmez: Eski Dünya’nın yazılarına (...) ortak bir başlangıç noktası bulmak 

için çaba harcanır ya da diğer tüm yazılara kaynaklık eden piktografik bir Eski 

Sümerce düşlenir” (Barthes, 2007, s. 42). Yazının tarihi, başlangıcı gösterilemediği 

için başlamamıştır. Barthes’ın bu vurgusu, yazının “sözün kayıt tutucusu/yazıcısı” 

olarak anlamlandırıldığı zaman bile bir belirsizlik taşıdığını gösterir. Kelimeyi oyuna 

getirirsek; “baba [Tanrı-Kral] yazıdan şüphelenmekte” (PE, s. 64) haksız değildir. 

Roland Barthes, yazının aslında iletişim kurmadığını, yazı için  dilbilimcilerin 

vurguladıkları iletişim işlevinin, daha sonra  türetilmiş olduğunu belirtir (2007, s. 

34). Yazının tarih boyunca işlevi Barthes’a göre bugüne bakılarak yazılmaktadır:  

Yazının başlangıçtaki işlevinin (...) hiç şüphesiz 
“iletişim” olduğunu söylemek, birçok sıkıntıyı ve 
birçok şaşkınlığı beraberinde getirir: eğer amaç 
“iletişimi” sağlamaksa  (...)bazı halkların (Sümerlerin 
ve Akadların), başlangıçta kullandıkları söylenen 
piktogram zaten çok “anlaşılır” bir yazıyken, “soyut ve 
zor” yazılar üretmiş olmaları (çiviyazısı) nasıl 
açıklanabilir? Şaşkınlık yaratan bu olaya baktığımız 
zaman (...) belki de bütünüyle modern değerlerin 
geçmişe yansıtılmış olduğunu görebiliriz: doğru 
iletişim, açıklık, etkinlik, soyutlama: III. binyılda 
yaşayan Mezopotamyalı yazıcıya, gülünç bir şekilde, 
kapitalist toplumdaki bir yönetici sekreterinin 
gereksinimleri ve nitelikleri yakıştırılmaktadır” 
(Barthes, 2007, s. 38).  
 



60 
 

 
Yazının “iletişim” işlevini sorgulayan Barthes’ın tespitleri yerindedir ama 

Sümerlerin ve Akadların “anlaşılır” piktogram yerine “soyut ve zor” çiviyazısına 

geçmelerinin iletişim işlevini gözönünde bulundurursak açıklanamaz olması da yine 

bugünün insanına göredir. Belki de çiviyazısı Sümerler ve Akadlar için 

piktogramdan daha basittir ya da bir şeyin açıklayıcı ve anlaşılır olması ne eski 

yazının ne de iletişimin işlevidir. Barthes’ın, bugünden bakarak yazının geçmişinin 

yazıldığını belirtmesi bile yazı söz konusu olduğunda bir yere kadar isabetlidir. Yazı 

yazıyla ilgili her sözü boşa çıkarır.  Bir harf, bir resim yazısı ya da bir yazı yüzeyi 

yazıdan çok yazısızlığı gösterebilir ya da “yazı, aslında, yüzeyin üzerindeki bir 

çatlaktan başka bir şey değildir” (Barthes, 2007, s. 54).  

Yazıya yazının tarihinden saldırmak; yazıya dair kurulmuş olan bütün 

bilgileri tartışmalı hale getirmektedir. Sessizliğin yazıdan geçmesinin de yolu budur. 

Derrida Phaedrus’tan Platon’un yazı karşıtlığından çok yazının pharmakon oluşunu 

öne çıkarır. Yazının tanrısı Thot belleğin de bilgilendirmenin de devasını 

(pharmakon) bulduğunu  söyleyip krala yazıyı sunduğunda Derrida kralın cevabını 

beklemeden der ki: “Kralı keselim burada. O, pharmakon’un karşısında duruyor. Ve 

biliyoruz ki kestirip atacak” (PE, s. 64).  

Derrida’nın deyimiyle, “Batı metafiziğini bütün kavramsallığıyla kuran 

Platonizme” (PE, s. 64) bakarak yazıyı söz karşısındaki ikincil konumundan 

kurtarmak; yazıyı ve tarihini yapısökümüne uğratmaktır. Platon’un Phaedrus’una 

bakacak olursak “yazının durumu vahimdir. Yazı şu ya da bu karşıtlık dizilerinden 

yola çıkarak düşünülür demek yeterli değildir. Platon yazıyı karşıtlık temelinde 

düşünür, ve onu kavramayı, ona tahakküm etmeyi dener” (PE, s. 76). Pharmakon 

olmaklığıyla yazı, tarihinin yerini tutamayacağı bir tarihsizlik kazanır. Yazının 



61 
 

hakikati yok diye değersizleştirilmesi, Derrida için yazının tam da Hakikat 

olmamasıyla değerlenmesidir (Bkz. PE, s. 63).  Başka bir deyişle, Derrida ile 

felsefenin Platon’lu başlangıcından ayrılma (PE, s. 80) ve “hakikati olmayan” bir 

felsefeye geçmek, yazıda mümkün görünmektedir.  

Yazıyı gösteren pharmakon, karşıt anlamları aynı anda yüklenen bir sözcük 

olduğu için önemlidir. “Pharmakon  (ecza) sözcüğü metinde hem deva hem zehir 

anlamını işaret etmektedir. Sözcük herhangi bir metinsel denetimden uzak, her iki 

anlamı da ileri sürer” (Göksel, 2006, s. 360). Yazı, hem ilaç hem de zehir oluşuyla 

kesinlikten çok belirsizliğin alanıdır. Yazı bellek, belge ya da kalıcı olmasıyla söze 

destek verecek ikincil bir konumda artık değildir. Derrida yazıya dair mitleri tam da 

yazının ikincil konumunu sabitleyen bir metinden11 yola çıkarak yapısökümüne 

uğratır. Sessizlikte Derrida ile pharmakon tekrar tekrar yazılır.   

Yazı, “farklı bir söz söyleme biçimi” haline gelmemenin mücadelesinin 

verildiği uzamdır. Sollers ve de Portzamparc’ın sorusunu yineleyecek olursak “dil 

olmadan düşünülebilir mi” (2010, s. 60),  sorusuna yapısökümüne uğratılmış bir yazı 

karşılık verebilir. Yazının dilin dışına çıkmanın bir yolu olarak görülmesi kolay 

değildir. Derrida’nın “eserlerimi, dilin ötesinde hiç bir şey yoktur, dil içinde 

hapsedildik tarzında bir bildirim olarak gören eleştirmenlere şaşırmaktan asla 

vazgeçmeyeceğim; aslında eserlerim tam tersini söylüyor” (EE, s. 22) sözünde 

Derrida’nın yanlış anlaşılmasından fazlası vardır: Yazı, “farklı bir söz söyleme tarzı” 

diye yazıya dökülmediği sürece yazının da dışında kalır.  

Yazının öznesiz oluşu kolayca anlaşılacak bir şey değildir. Bu nedenle yazı 

yine de “yazdığımız söz” anlamına gelmektedir. Yazının söze karşıtlığı sessizliği 
                                                 
11 “[Phaedrus]’ta, yazı tanrısı tabî olan bir kişilik, bir ikinci, karar verme gücü olmayan bir teknokrat, 
bir mühendis, tanrıların kralının huzuruna kabul edilmiş akıllı, kabiliyetli bir hizmetkârdır”, (PE, s. 
69). 



62 
 

yazının yanına taşır. Yazıyla benzerliğin reddedildiği yerde ise bir sahneleşme söz 

konusudur. Sahnenin gösterdiği tek şey (yazı) uyumsuz bir başlangıcı imler. Sessizlik 

yine başlamayan bir yerdedir.   

Sessizlik ve yazının sözü zorlayan benzerliği herşeye yazı deme eğiliminde 

açığa çıkar. Derrida bir süreden beri eylem, hareket, düşünce, refleksiyon, bilinç, 

bilinçdışı, deneyim, duygusallık gibi şeylere “dil” denmekteyken şimdi bütün bunlara 

“yazı” deme eğiliminin görüldüğünü belirtir (G, s. 17). Derrida herşeyin dil 

olmasından her şeyin yazı olmasına geçişin zamanını tam olarak belirtmez. 

Gramatoloji’nin yazıldığı ya da basıldığı tarih “şimdi”yi gösteren tek zamandır. Ne 

zaman her şey yazı oldu sorusu herşeyin neden yazı olduğu sorusundan daha önemli 

değildir.  

Yazı en basit anlamda yazı üzerinde/yüzeyinde meydana gelir. Felsefede 

düşünceyi değiştirmek yazı üzerin(d)e düşünmeyi değiştirmekle mümkün olur. 

Derrida’nın deyimiyle, “felsefenin o yanlış adlandırılmış kurucu sorusu `... nedir?`” 

(G, s. 31) den ayrılmak farklı bir biçimde yazmakla mümkün olur. Maurice 

Blanchot’da ise yazının nasıl yazıldığı, ne yazıldığını siler. Başka bir deyişle, 

Blanchot’nun yazdığı hiçbir şey ortada yoktur ama nasıl yazdığını gösterdiği bir 

yazı(n) söz konusudur. Yazı kendi başınadır, bir şeyi açıklama derdine düşmez 

sadece yazılır.  Blanchot böylelikle felsefe ve edebiyat arasında Derrida’dan önce ne 

felsefeye ne de edebiyata katılır (Bkz. Kaufman, 2001; Bruns, 1997). Hangi türde 

olduğuna kararverilemeyen bir yazı da “yeni sorunlara” neden olur. Blanchot’da 

saklanan, yazı yüzeyinde anlam ifade etmeyen bir yazı da bilinen sessizliğin ilk 

ipucudur.   



63 
 

Foucault’nun deyişiyle “yeni bir düşünce” (2004c, s. 229) ancak farklı bir 

biçimde yazmakla mümkündür. Farklı bir biçimde yazmak farklı bir söz söyleme 

yolu değildir. Blanchot’nun Nietzsche’yi göstererek örneklediği parçalı yazı 

(fragmentary writing); Deleuze’ün edebiyata uğrayan “oluş felsefesi”, Kafka ve 

Beckett örneklerinde gösterildiği gibi dilde değil; yazıda “kekelemek”tedir (Bkz. 

ECC, s. 107). Edebiyatın yazıda kekelemesinin çoğunlukla dilde kekelemek 

anlamına geldiği unutulmamalıdır. Yine de yazıda başka’nın alanı edebiyattadır.  

 

Derrida’ya göre [de] edebiyat, ilk paradigmatik 
başkalık alanı olarak görülebilir, çünkü başlangıcından 
itibaren felsefenin dışlamakla en çok ilgilendiği şey 
edebiyattır. Felsefenin ötekisi olarak edebiyat, felsefeye 
ve onun kavramlarına karşıtlığıyla (hakikat/kurgu, 
literal/figüratif) kuruluyken, Derrida hem yeni bir 
“edebiyat” terimi oluşturur hem de “edebi” bir şeyin 
kaçınılmaz biçimde felsefi kavramların oluşumunda 
aktif olduğunu tanıtlayarak felsefenin varsayılan 
üstünlüğünü yapıbozumuna uğratır (Erkan & Utku, 
2010, s. x) 
 
 
 

Edebiyat, felsefeye farklı düşünmeyi gösteren tek yazıdır. Yazı da tek başına 

düşüncenin dağıldığı yerdir. Yazıya bunca övgü, Gerald Rabkin’in deyimiyle, dili 

sözün değil yazının meydana getirdiğini söylemeye varır. Kararverilemezliğin sahası 

olarak yazı, anlamın bitmek bilmeden yerinden edilmesidir (Rabkin, 1983, s. 48). 

Derrida’da, sözün yerini sarsan onu yersizleştirmeye ve bağlamından koparmaya 

çalışan bir yazı vardır. Ayrıca yazı varken söz (diye bir şey) yoktur. “Yazıda 

kökensel bir zorlama [yetisi] vardır, zira dil herşeyden önce, yavaş yavaş açığa 

çıkacak bir anlamda, yazıdır. [Sözü edilen] `gasp` her zaman zaten başlamıştır. 

Haklılığın anlamı, mitolojik bir geri dönüş etkisi içinde kendini gösterir” (G, s. 57). 



64 
 

Yazı olduğu meydana çıkacak bir dil, Derrida her ne kadar aksini söylese de, farklı 

bir dil gibi  görülme tehlikesini de taşır.  

Roland Barthes’a göre “yazı, her zaman harekete ilişkindir (...) dokunmaya 

bağlıdır, sese değil; bu açıdan bakıldığı zaman, sözün ötesine geçerek, ilk mağara 

resimleriyle, figüratif olmaktan önce soyut ve ritmik özellik taşıyan kayalardaki 

çentiklerle arasındaki bağlantı kolayca anlaşılabilir” (2007, s. 76). Barthes yazma 

ediminde sözden ayrı bir şey bulur. “Sözün ötesine geçmek”; sözden dışarı 

uğramaktır. Derrida’nın da yazıda bulduğu kararverilemezlik, sözü boşa çıkarma 

üzerine kuruludur. Zaten “yazının uzamı [da] kökensel olarak anlaşılabilir bir uzam 

değildi[r]” (G, s. 439).  

Sözden ve sözün anlamından kaçmak için sözün dışına uğrayan bir yazı 

imgesi, “sözmerkezciliğin” maskesini düşürürken dışarının hep eşiğinde kalır. Ayrıca 

sözmerkezcilik yazı tarafından yapısökümüne uğratılırken bile söz yerinde kalır. 

Yazı alanı ise uzamı terketmeyen sözden sürekli olarak dışarıya ya da yazıya uğrayan 

alandır. “Uğramak” sözlük anlamına göre “bir yerin yanından, yakınından, içinden 

geçmek; fırlayarak çıkmak; dışarı çıkmak; yaklaşmak; karşılaşmak, maruz 

kalmak”tır (Türkçe Sözlük, 1988). Düşünce şöyledir: Yazı yazıya uğradı diye, içeriye 

ve dışarıya sızar; karşılaşmada iletişimsel; maruz kaldığında ise sessizdir. O halde 

yazı, uğrar.  “Düşünce sözcüğü [ise] burada (...) bizim için tamamen nötr bir isim, 

metinde bir boşluk, ötelemenin gelecek bir döneminin zorunlu olarak belirlenmemiş 

indeksidir. Bir şekilde `düşüncenin` hiçbir anlamı yoktur” (G, s. 150). 

Söze bağımlılık sessizliğin yazıyla paylaştığı bir bağımlılıktır ama yine de 

sessizlik bir yazı değildir. Derrida’ya göre yazı nedir sorusu yazı nerede ve ne zaman 

başladı demektir (G, s. 45). Sessizlik yazıya katılan izlerden ve aralıklardan, 



65 
 

ayrımdan, sözü bile önceleyen arkhe-yazı’dan tam anlamıyla bir yazı olmadan 

geçecektir. Tuhaf Alan’da yazı, hem iletişim (bağlantı) hem de ayrım noktasıdır ya 

da yazı ne içeride ne de dışarıdadır.   

Yazıya bakmak; “yazının baştan başa tarihsel olduğu düşünüldüğünde” (G, s. 

115) sessizlik için nasıl bir alanın açılacağına bakmaktır. Ne de olsa sessizliğin bir 

yeri yoktur. Uzam ve yazıyla kurulacak her bir bağlantı aynı zamanda uzam ve 

yazıdan ayrılmayı imlemektedir. Tuhaf Alan yazıdan geçerek sahneye varır. 

Sessizliğe dair bir sahneleme yazıda olduğu gibi sahneden ve sahnelemeden ayrıldığı 

yerde kendini gösterecektir. Alain Badiou’ya göre bir tiyatro temsili, rastlantıyı asla 

yok edemese de sahneleme, çoğu zaman rastlantıların düşünülüp tasarlanarak 

ayıklanmasından başka bir şey değildir (Bkz. 2010, s. 89). Rastlantının 

öngörülemezliği sahneye ait bir şeydir. Ama sessizlik rastgelelikte, bir tiyatro temsili 

değildir.  

Tiyatroyu imleyen bir kavram olan sahne, Tuhaf Alan’da bir sahne değildir. 

Sahne de yazının geçtiği yollardan, yazıdaki izlerden geçecektir. Beckett’in 

metodunu (Bkz. Üçleme, 1997) veya teknik anlamda “bir ileri bir geri” yazılan Hitit 

yazısını (Bkz. Barthes, 2007, s. 81) kullanacak olursak; sessizliğin sahnesi bildiğimiz 

sahneden ayrılmaktadır (İleri). Sahne, Peter Brook’un deyimiyle, boş bir alandır 

(Geri). Felsefe ile tiyatro arasında bağlantıyı Johan Huizinga’nın deyişiyle, 

“felsefenin oyunsal biçimleri”nde (Bkz. 1995, s. 180-192) görebilmemiz mümkündür 

(İleri). Felsefeyi farklı bir düşünceye açan tek alan edebiyattır (Geri).  

Edebiyatla felsefi olmayanı felsefeye taşıyan Deleuze (ATP, 1993; K, 2001) 

edebi göndermelerinde bile “ne felsefe ne de edebiyat”la ilgilenen Derrida (Bkz. EE, 

s. 36), Deleuze’un felsefesini incelerken felsefe sahnesinden (Theatrum 



66 
 

Philosophicum) söz eden ve yeni bir düşüncenin mümkün olduğu yeri, düşünce 

olarak değil; tiyatro olarak felsefede gören Foucault (2004c, s. 202-229) sahne ile 

felsefe arasındaki geçişlerin sessizlik için uzamsallaştırılabilmesini sağlamışlardır. 

Felsefe ve tiyatronun bilinen -yazılı- tarihlerinin Eski Yunan’da başlaması, 

tiyatroda “karakterin ölümü”nün felsefedeki öznenin ölümüne katılımı12, her iki 

alanın aynı yerde başlayıp yazı yüzeyinde kırılması ve sessizlik yazımına dahil 

ettiğimiz filozofların felsefeyi düşünmek yerine sahneleştirmeleri -ki sahnelemede 

bir düşünce yokmuş gibi- sessizliği yazıdan sonra sahneyle karşı karşıya 

bırakmaktadır. Sessizliğe yazmak, bildiğimiz felsefe ile bildiğimiz sahnenin dağıldığı 

yerlere Tuhaf Alan’ı çıkarmaktır. Yazı ve sahne böyle bir çıkmazda yazı (ve) 

sahnedir. Her bağlantı noktası, “ve” demek mi yoksa “ve” dememek mi 

kararsızlığına bağlıdır. Ve’nin paranteze alınması da fenomenolojik bir bakış açısını 

imlemez. Başka bir deyişle, kelime, kelimeyi hatırlattıkça kelime, oyuna getirilir.  

Oyuna ya da felsefe ve tiyatroya geri dönersek; Elinor Fuchs’ın, felsefe ve 

tiyatronun aynı yıkıcı araçla –yazarak- yıkıldığını söylemesi de inşa etmelerin, 

bağlantıların nasıl yitirileceği konusunda bir fikir verir: “Yazmak, Derrida’nın 

metafizik elmasının kurdudur ve çağdaş tiyatroda da var olmanın yarattığı illüzyonu 

bozan gösterim unsuru olarak okumanın  ve yazmanın sahneye çıkmasıdır” (Fuchs, 

2003, s. 27).  

Yazı, sahneye çıkmadan önce, tiyatro, başlangıcının da betimlediği gibi 

mimesis yüklüdür: “Gece ateşin çevresinde otururken, av hayvanlarını çoğaltmak, ya 

da ertesi gün çıkacakları avın iyi gitmesini sağlamak amacıyla bir çeşit büyü 

yapmayı düşünen, kalkıp avlanacak hayvanları taklit eden ilk insanın bu davranışıyla 
                                                 
12 “Derrida’nın sözün altını oyan çalışmalarının tam olarak metafiziğin geri çekildiği tarihsel bir 
momente denk gelmesi gibi, bu türden okuma ve yazma tiyatroları da, Julian Beck’in `Karakter 
Tiyatrosu bitmiştir` biçimindeki bildirimine denk gelir”, (Fuchs, 2003, s. 121).  



67 
 

birlikte tiyatro da başlamış oluyor” (Fuat, 1970, s. 6). Oyun oynayan insanla düşünen 

insanın benzerliği bu benzerliğe katılan bir eklentiyle, konuşan insanla tamamlanır. 

Konuşan insan, iletişim kuran insan olacaktır. Ayrıca av hayvanlarını taklit eden 

insanın topluluğa hitap ettiğini ve böylelikle iletişimin doğduğunu söylemek de 

mümkündür. Sessizliğin iletişimi de bu anlatımda söze bir es halinde katılmaktan 

geçmektedir.    

Tiyatronun doğuşuna kelimenin etimolojisiyle açıklık getirilebilir: tiyatro, 

“Yunanca `theatron` ya da `görme yeri`nden gelmektedir” (Arıkan, 2006, s. 408) ya 

da Augusto Boal’ın sözleriyle “başlangıçta tiyatro ditrambik şarkı[dır]: Açık havada 

şarkı söyleyen özgür insanlar. Karnaval. Şenlik[tir] (2003, s. 107). Tiyatroya dair 

hikaye “büyüsel danstan  törensel drama geçiş” olarak da adlandırılabilir (Pignarre, 

1975, s. 8) ya da Mallarmé’ın söylediği gibi dansla tiyatro mekân düzleminde 

ayrılabilir: 

Dansın mekân diye bir zorunluluğu vardır. Mallarmé 
bunu şöyle ifade ediyor: `Bana öyle geliyor ki, gerçek 
bir mekâna yalnız dansın ihtiyacı olabilir` (...) Dans 
mekâna muhtaç tek sanattır. Tiyatronun durumu böyle 
değil oysaki (...) Mekân tiyatro için içsel bir zorunluluk 
değildir. Oysa dans mekânı özüyle bütünleştirir. Bunu 
yapan tek düşünce figürüdür, öyle ki dansın düşüncenin 
mekânsallaştırılmasını simgelediği savunulabilir 
(Badiou, 2010, s. 78).  
 
 
 

Tiyatronun mekana ihtiyaç duymadığı fikri Brook’un “Boş Alan”ında da 

mevcut bir fikirdir. İlginç olan nokta, mekana “içsel olarak” ihtiyaç duymayan 

tiyatronun, seyirci ve sahneyi biraraya getirerek genellikle kapalı bir mekanda icra 

edilmesidir. Teorideki uzamsızlık, edimde uzama karşılık gelmektedir. Sahneye 

ilişkin anlamlar çoğaltılabilir ve sahne de tıpkı sessizlik gibi bildiğimiz ve 



68 
 

bilmediğimiz halde yazılabilir. Sahnedeki “eski sessizlik” bir tekniktir, kullanımı 

sözün sessizliği kullanışına fazlasıyla benzer. Gösterimi ise sözün yerini bir konuşma 

olarak sessizliğin almasıdır. İnsanın suskunluğu da sessizliğin canlandırılmasıdır 

(Bkz. Kane, 1984; Beckett, 1963; Artaud, 2009). 

Sahne, bilmediğimiz haldeki sessizlikte yazı üzerindeliği gösterir. Yazı 

üzerindelik; Derrida’nın Rousseau’yu eleştirirken13 yazdığı “yazı sahnesi” (a scene 

of writing)14 değildir: Tuhaf Alan’a yazmak, söze değil; yazı sahnesinin de ötesine 

geçen bir uzama yazmaktır. Yine de Derrida’nın, Fuchs’ın deyişiyle, konuşmanın 

ardından gelmeyen ve böylece de ondan ayrılmayan, üstelik bu haliyle bin beş 

yüzyıllık metafiziği yerinden etmeye muktedir bir radikal yazma modelini tiyatrodan 

bulması (2003, s. 195) sessizliğe yazmanın,  yazı sahnesinin de ötesine geçmeye 

çalışırken es geçemeyeceği bir bulgudur. Tuhaf Alan, sözden geçerek aşmaya 

çalıştığı yazı sahnesine “bir ileri bir geri” yazma tekniğinde  her an geri dönebilir. 

Sahne de bu ileri geri dönüşlerle sessizliğe yazdığımız yerden -yazıdan- ayrılma 

yeridir. Derrida’nın deyimiyle “metnin dışında hiçbir şey yok” (G, s. 242) ise metin 

dışında kalan tek yerdir, (bilmediğimiz) sahne.  

Sahne ve yazının biraradalığı sahneleşen bir yazıya karşılık gelmektedir.  

Yazının sahnelendiği yerde bildiğimiz ve bilmediğimiz anlamıyla bir özne yoktur. 

Özne olsa olsa kaçışın kendisi, Deleuzeyen bir anlatımla kaçış çizgisine (line of 

flight) varma hedefinde olabilir. Bitmemişlik hem yazının hem de sahnenin ortak 
                                                 
13 Derrida’nın Gramatolojisi Rousseau’yu eleştirirken birbirine benzemeyen iki yol seçer. Bu 
yollardan ilki Rousseau’nun  yazıya dair metinlerinde ne yazıyorsa onu hedef alır; diğer yol ise 
Rousseau’nun “kaçak olarak, açıkça beyan edilmeyen betimlemeler”i üzerinde durur (Bkz. G, s. 477). 
Bu yol;  “Rousseau bunu demek istemeden der. Aslında demek istediği aksesuar aksesuar, ilineksel 
ilinek, dışsal dış, ikame hastalık ve aksesuar ikamedir. Ve de zamana göre dışsal uzam” (G, s. 306)’a 
dek uzanır. 
14 “Rousseau’nun rüyası, eklentiyi zorla metafiziğe sokmak olmuştur. Bu ne demek? Rüyanın 
uyanıklıkla karşıtlığı da metafiziğin bir temsili değil mi? (...) yazarken rüya görülebiliyorsa, rüya ne 
olmalı, yazı ne olmalı? Ya rüyanın sahnesi her zaman bir yazı sahnesiyse?” (G, 2010, s. 478). Ayrıca 
krş. Freud and the Scene of Writing. WaD içinde s. 217. 



69 
 

noktasıdır. Yazının bitmemişliğini yazılmamış bir Gramatoloji (krş. Derrida, 2010); 

devinimin sürekliliğiyle sahnedeki bitmemişliği de sahnelenmemiş bir Boş Alan (krş. 

Brook, 1990) gösterir.  

Yazı (ve) sahnede dikkati çeken ve bir anlamda sessizliği ikileme olarak 

harekete geçiren tiyatro fikrinin uyumsuz bir benzerini Antonin Artaud’un Vahşet 

Tiyatrosu’nda bulmak mümkündür. Artaud, Tuhaf Alan’ın bir örneği olmaktan uzak 

metniyle yazı ve sahne arasındaki ayrımı ortadan kaldıran bir tiyatro fikrini sunar. Bu 

fikir de Tuhaf Alan’ın göstermediği bir fikirdir. Tuhaf Alan, Artaud’nun yazısının 

açığa çıktığı yerde “ve”dedir.  

Bahadır Gülmez, Artaud’nun Tiyatro ve İkizi adlı yapıtının dinamikliğinin 

mantık ilkelerinin sınırlarında dolaşan bir tiyatro düşüncesine sahip olmasından 

kaynaklandığını belirtmiştir (2009, s. 7). Artaud’nun sahnesinde kendi “ikizlerini 

yaratabilen”, “oyuncular (...) jestleriyle, çığlıklarıyla, devinimleriyle sahne uzamında 

bir yazı oluşturabilirler. Bu yazı modeli Çin ideogrif yazısı ya da Mısır hiyeroglif 

yazısıdır. Artık oyuncu, yerine göre bir hiyeroglif, kendisinin resmi ya da yontusu, 

bir hayalet, bir larva ya da bir kelebek olacaktır (Gülmez, 2009, s. 8). Bedenle 

yazılıveren bir yazı, Artaud’nun yazıyı insanda sahneye yerleştirme yöntemi ve 

vahşetin kendisidir.  

Tiyatro ve İkizi’nde, Artaud, yeni bir sahne dilinin 
arayışı içindedir (...) Bir eylem dili olan bu dile (...) 
hem fiziksel hem de plastik bir dille ulaşılabilir. Jest, 
çığlık, soluk, ışık, ses gibi öğeler bu dili sahne 
uzamında maddeleştirir. Anlaşılacağı gibi, tiyatronun 
ikizini oluşturan öğeler, drama metninin dışındaki 
öğelerdir. O halde tiyatro, olanaksız olanı olası kılmalı, 
sahne kendi şiirselliğini yaratmalıdır. Doğal olarak, 
böylesi öte ve uzak anlamları yakalamaya çalışan bir 
anlatım, dilin olanaklarını zorlayacak ve bizi alışık 
olmadığımız bir söylemin içine  sürükleyecektir. 
Gerçekten de Artaud, yazdıklarının seyredilen bir 



70 
 

düşünce olmasını ister. Bu da, kullandığımız ortak 
dilden farklı bir şiir-tiyatro dili yaratır. Philippe 
Sollers’in dediği gibi, yazarın düşüncesi organik 
derisinin içindedir ve dili organik bir biçimde konuşma 
olanağıdır. Artık düşünen kafası değil, bedenidir 
(Gülmez, 2009, s. 8-9).  

 

 Artaud’nun “eylem dili”nin yine de bir dil olduğu unutulmamalıdır. Jest, 

çığlık, soluk, ışık ve ses öğeleri sonuçta bir dil oluşturmak üzere sahneye yerleşir ya 

da dilin boşluğunu dil yerine geçerek doldurur. Düşüncenin bedene geçişi dili 

zorlamayı içerse de bu geçiş dilsizliği yaratmaz. Tam aksine Artaud’nun sahnesinde 

herşey konuşur. Bu dil bildiğimiz dile uzaklığıyla farklılaşan “ana dil”e karşılık gelir: 

 

Böyle bir dil yaşadığımız dünyada kullanılmamaktadır. 
Ancak, büyüleyici, kişiyi afsunlayacak güçte bir dildir 
bu. Maurice Blanchot’nun deyişiyle Tiyatro ve İkizi 
düşüncelerimizin en gizil bölgesine yerleşmiş bir 
anadili  sahneler. Gerçekten, bu dil, tanımlanması, 
adlandırılması olanaksız bir uzam getirir tiyatroya. 
Yazının ıssızlığında, ama maddesel ve somut bir 
biçimde (Gülmez, 2009, s. 9).  

 

 Artaud’dan çekip alınacak sözler sahne ve yazının biraradalığını kurmaya 

yarar. Yaşam ve tiyatro arasındaki aşılmaz ayrılığı sonlandırmak ve “yaşama 

ulaşmak için dili parçalamak demek, tiyatroyu yaratmak ya da yeniden yaratmak 

demektir” (Artaud, 2009, s. 16). Derrida’nın, Deleuze’ün ve Blanchot’nun Artaud 

üzerine yazdıkları düşünceyi bedenleştirme fikrinin etkileyici bulunduğunu ortaya 

koymaktadır. Düşünceyi somutlaştırmak düşünceyi hiç dile getirilmediği biçimde 

canlandırmak haline gelir. Ancak felsefede Artaud’un etkilerini açığa çıkarmadan 

önce tiyatroda Vahşet Tiyatrosu’nun nasıl karşılandığına bakmamız gerekmektedir.  



71 
 

 Peter Brook’un Artaud ile ilgili yazdıkları okunduğunda Vahşet 

Tiyatrosu’nun çok fazla şey istediği söylenebilir. “Kutsallık arayışından ne istediği 

kesindi: O, kutsanmış bir yer olacak bir tiyatro istiyordu (...) insan malzemesinden 

öylesine güçlü patlamalar yaratılsın ki, bir daha öykücük ve konuşmaya dayalı 

tiyatroya dönülmesin istedi” (Brook, 1990, s. 66). İzleyiciden de savunmasız 

kalmasını, “delik deşik edilmeyi, şaşırtılmayı, ürkütülmeyi, ırzına geçilmeyi göze 

[almasını] bunun sonucunda da yepyeni, güçlü bir elektrik yüküyle [dolmasını] 

istiyordu” (Brook, 1990, s. 66). Ancak Brook Artaud’yu tam da izleyicilerin karşı 

karşıya kaldığı varsayılan durumdan yola çıkarak eleştirir:  

 

Çok olağanüstü görünüyor ama zihin kurcalayıcı bir 
kuşku uyandırıyor. Acaba izleyiciyi ne derece 
edilgenleştirir bu? Artaud her günkü hayatımıza 
egemen olan bildik biçimlerden ancak tiyatroda 
kendimizi sıyırabileceğimizi söylüyordu. Tiyatroyu,  
içinde daha büyük bir gerçekliğin bulunabileceği kutsal 
bir yer yapıyordu bu. (...) Bir totem, ana rahminden 
gelen bir haykırış, bunlar her kimin olsa önyargı 
duvarlarını yarıp geçerler, bir uluma, hiç kuşku yok, 
insanın en derin tellerine dokunur. Ama bu, gözümüzün 
önünden bir perde kaldırır mı, kendi bastırdığımız 
şeylerle kurulan bu bağlantı yaratıcı mıdır, sağaltıcı 
mıdır? (...) Görünmeze, zeka karşıtı olana bir tapınma 
mı bu? Zihnin yadsınması mı? (2009, s. 66-67).  
 
 

 Brook’un eleştirisinin merkezinde Artaud’nun düşüncesinin sahnelenmez 

olması yatmaktadır. “Artaud hiç bir zaman kendi tiyatrosuna ulaşamadı, belki de 

onun görüşünün gücü, bu tiyatronun asla ulaşılamayacak, bizi sürekli ardından 

koşturan bir şey olmasıdır” (Brook, 1990, s. 67). Blanchot’nun dışarısı da böyle bir 

şey değil midir? (Bkz. WD, s. 6). Bu doğrultuda düşüncenin aslında hiç sahneye 

çıkmadığı da düşünülebilir. Artaud böylelikle yeni bir düşünceye yönelteceğimiz 



72 
 

bütün eleştirilerin bir yansıması gibidir. Açık olduğunu iddia ettiğinde bile fazlasıyla 

kapalı, etki uyandırmaya çalıştığı yerde hiç bir etki uyandırmayan ve 

anlaşılmadığıyla kalan bir tuhaf düşünce. Bu noktada Tiyatro ve İkizi’ni okumak  ve 

onun yaklaşımını sahneye taşımak da yeterli değildir. Brook da bu zorluğu 

Artaud’nun düşüncesinin yalnızlığını vurgulayarak göstermeye çalışır.  

 

Artaud’yu uyguladığınızda Artaud’ya ihanet edersiniz: 
İhanet edersiniz çünkü  uygulamaya koyduğunuz şey, 
düşüncesinin her zaman yalnızca bir bölümüdür; ihanet 
edersiniz çünkü bir avuç adanmış oyuncunun 
çalışmasına kuralları uygulamak kolaydır ama 
tiyatronun kapısından rasgele içeri giren bilinmez 
izleyicilerin hayatları öyle mi ya! (Brook, 1990, s. 67).  

 

 Brook’un düşünceleri Artaud eleştirisini bir düşünce karşısındaki izleyicileri 

dikkate alarak gerçekleştirmektedir. “Seyirciyi hesaba katmak” düşüncenin 

canlandırılmasının (sahneye çıkmasının) bir zorunluluğu gibi sunulur. Peter Brook, 

Artaud’nun tiyatrosunda şiddeti çok, akılcılığı az, aşırıcılığı çok, sözü az, tehlikesi 

çok bir tiyatronun yolunu el yordamıyla bulma çabasını görür ve hoşa gitse de 

şiddetli sarsıntıların tek kötü yanının onların eskimeleri olduğunun altını çizer. Bu 

tiyatro için güçlük, sarsıntıdan sonra  neyin geldiği sorusundadır (1990, s. 68). 

 Peter Brook’un Artaud eleştirisinde altını çizmemiz gereken son nokta Vahşet 

Tiyatrosu’nun Brook’un sınıflandırmasına göre Kutsal Tiyatro’nun bir örneğini 

sunmasıdır15. “Bütün dinler görünmezin hep görünür olduğunu ileri sürerler. Ama 

patırtı da burada kopuyor (...) Her ne koşulda olursa olsun, görünmezin 

görünürlüğünü kavramak bir ömür harcanacak iştir. Kutsal sanat buna bir katkıdır” 

(Brook, 1990, s. 70).  Yeri gelmişken Brook’un gerek Vahşet Tiyatrosu’nda gerekse 
                                                 
15 Brook Boş Alan’da tiyatroyu dört kategori çerçevesinde ele alır. Bunlar; Ölümcül Tiyatro, Kutsal 
Tiyatro; Kaba Tiyatro ve Ansal Tiyatro’dur (Bkz. Brook, 1990).  



73 
 

her “Kutsal Tiyatro”da bulduğu doğaçlama bir gösteri ya da oyun anlamına gelen 

“happening”e (Bkz. Brook, 1990, s. 68-69) de değinmek gerekir: 

  

Kutsal  bir tiyatro görünmezi ortaya dökmekle kalmaz 
onun kavranmasını olanaklı kılacak koşulları da sunar. 
Happening ile bunların hepsi arasında bir bağ 
kurulabilir ama Happening’in şu andaki yetersizliği, 
kavrama sorununu derinlemesine incelemeyi 
yadsımasından ileri geliyor. “Uyanın!” çığlığının 
yeteceğine, “Yaşasın!” çağrısının hayat vereceğine 
safça inanıyor. Kuşkusuz daha fazlasına gerek var. 
Ama neye? (Brook, 1990, s. 70).  

 

 Artaud’nun kendi tiyatrosunu yazdığı Tiyatro ve İkizi Brook’un eleştirilerine 

yanıt veren bir metin değildir. Aslında Artaud Vahşet Tiyatrosu’yla hiçbir yanıt 

vermez. Tuhaf Alan için bu yanıt vermeme durumu vahşeti yarıda kesmekle 

ilişkilendirilecektir. Başka bir deyişle, Artaud’nun bir yere kadar izlenecek Vahşeti, 

Tuhaf Alan’a notlar çıkarır. Brook’un açmazı neden sorusunu sordurmayan bir 

yazıya neden diye sormasından kaynaklanmaktadır. Artaud’nun açmazı ise tüm 

nedenleri yadsıdığı halde ısrarlı bir açıklamaya girişmesiyle başlar. Tiyatro ve İkizi 

sorulacak sorulara bir hazırlık gibi yazılmıştır. Yazıyı ve sahneyi özgürleştirme 

biçimi “somut dil” (Artaud, 2009, s. 35) dediği şeye sarılır. “Duyulara yönelik 

sözden bağımsız” diye nitelediği bu somut dilin de “öncelikle duyularımızı 

doyurması gerektiğini, dil için bir şiir bulunduğu gibi duyular için de bir şiir 

bulunduğunu ve [sözünü ettiği] fiziksel ve somut dilin, dile getirdiği düşünceler 

eklemli dilden kurtulduğu ölçüde gerçekten tiyatroluk olacağını [söyler]” (Artaud, 

2009, s. 35).  

 Artaud’ya göre “sözün ödün vermez baskısı altında yaşayan” (2009, s. 38) 

tiyatro, “yazılı ve sözlü oyundan çok, sahneye koyma olayıdır” (2009, s. 38). 



74 
 

Sahneye koyma sanatının anlatım araçlarından biri Artaud’ya göre eklemli dildir: 

“Eklemli dilin metafiziğini yapmak, dili genellikle anlatmadığı şeyleri anlatması için 

kullanmaktır: yani ondan yeni, benzersiz ve alışılmamış bir biçimde yararlanmak, 

ona fiziksel sarsma olanaklarını yeniden kazandırmak, onu uzamda etkili bir biçimde 

yaymak (...) dili Büyü biçimi altında ele almaktır” (2009, s. 43). Artaud düşüncedeki 

tiyatrosu için “fiziksel yeni bir dilin anlamının ortaya çıktığı” ve “oyuncularının 

geometrik biçimli giysileriyle canlı hiyeroglifleri andırdıkları” (Artaud, 2009, s. 56) 

Bali Tiyatrosu’nu örnek gösterir. Doğu Tiyatrosu aynı zamanda sözü merkezine alan 

Batı Tiyatrosu’nun da bir eleştirisidir.  

 

Bizler için tiyatroda Söz herşeydir ve onun dışında 
olanak yoktur; tiyatro yazının bir dalıdır, bir tür sesli dil 
örneğidir ve sahnedeki konuşma metniyle, gözle 
okunan metin arasında bir ayrım olduğunu kabul 
edersek, tiyatroyu, replikler arasında kalan şeylerin 
sınırları içine kapatırsak, onu sahnelenmiş metin 
düşüncesinden ayırdedemeyiz (...) Tiyatro söze böyle 
bağımlı olduğuna göre, kendi kendimize acaba 
tiyatronun kendine özgü bir dili var mıdır, onu (...) 
bağımsız ve özerk bir sanat olarak ele almak kesinlikle 
gerçek dışı mı olacaktır diye sorabiliriz (Artaud, 2009, 
s. 63).  

 

 Sözün yeri geldiğinde sorulmamış soruya bile yanıt verdiğini düşünürsek; 

Blanchot’nun “şiir yanıt yokluğudur” (YU, s. 236) sözüne Artaud’nun dili sözden 

kurtarmaya çalışarak duyguya katması yaklaştırılabilir. Vahşet Tiyatrosu’nun 

kuramcısına göre, “her gerçek duygu aslında dille açıklanamaz. Onu dile getirmek, 

ona ihanet etmektir. Ama, onu dille açıklamak da gizlemektir. Gerçek anlatım açığa 

vurduğu şeyi gizler (...) her güçlü duygu, bizde, boşluk düşüncesine yol açar” 

(Artaud, 2009, s. 65-66). Boşluk, Artaud için anlam yaratmada o kadar önemlidir ki 



75 
 

anlaşılır olan dili boşluğa engel olmakla suçlar. Söz konusu dil, “aynı zamanda, şiirin 

düşüncemizde doğmasına engel olur” (Artaud, 2009, s. 66). Bu şiirsellik sözü silen 

bir şiirsellik değildir; çünkü vahşet yine de “sözü tiyatrodan silmek değil; onun 

varoluş nedenini ve kullanılış amacını değiştirmektir” (Artaud, 2009, s. 66).  

 Artaud’nun vahşetinin tanımına gelecek olursak; “etkinlik gösteren her şey 

bir vahşettir. İşte, tiyatro da bu son ve uç noktada geliştirilmiş eylem düşüncesiyle 

kendisini yenilemek zorundadır” (2009, s. 77). Vahşetin tanımı verildikten sonra 

Artaud’dan fazla ayrılmadan ve yeri geldiğinde Tiyatro ve İkizi’ni yarıda keserek, 

vahşetin açığa çıktığı kimi cümleleri, şimdi, Tuhaf Alan’da karşımıza çıkan 

metinlerle birlikte işaretlemenin vaktidir:  

 Sözcük olarak vahşet (Artaud) ve sözcük olarak felaket (Blanchot): Her ikisi 

de sözcüğün anlamını çoğaltan bir söyleyişin merkezindedir. Artaud der ki:  “Tek bir 

sözcükle, şiir adı verilen şeyde canlı güçler bulunduğuna ve istenilen tiyatro 

koşullarında sunulmuş bir cinayet imgesinin, aynı cinayetin gerçekleşmiş olanından 

son derece daha korkunç bir şey olduğuna inanıyoruz” (2009, s. 78). Vahşet, vahşetin 

irkiltici anlamını elden bırakmadan vahşetten çıkar. Felaket bitimsiz bir şekilde 

tanımlandığında ve yeniden tanımlandığında  “herşeyi mahveder” (WD, 1) ya da 

“herşeyin çaresine bakar” (WD, s. 3). Bu sözcükler aynı değildir, Artaud Blanchot; 

Blanchot da Artaud değildir. Artaud anlaşılmaya Blanchot’dan daha istekli olsa da 

yine de vahşet nedir ya da felaket nedir sorularını yanıtsız bırakma biçimleri, vahşeti 

felakete felaketi de vahşete taşır. Farklılıklarda benzerlikleri yakalamak hala en 

bilinen “üslubumuzdur” (Bkz. Foucault, 2001). Artaud’nun metninin vahşeti; 

Blanchot’yu da hatırlamaktır ya da vahşet, felaketin deneyimlenmeyen (Bkz. WD, 7) 

izini paylaşır. “Unutkanlıkla hatırlamak: yine, dışarısı[dır]” (WD, s. 3).  



76 
 

 Vahşet sessizliği dilde bırakır: Artaud’ya göre “sözcük düşünceyi açar, ama 

bitirir de; sonuç olarak sözcük, olsa olsa varılan bir noktadır” (2009, s. 106). 

Tiyatronun söz gibi özgür bırakılmaya gereksinimi olduğunu düşünen Artaud, Batı 

ruhbiliminde olduğu gibi anlaşılır, her şeyi dile getiren anlamın açık sözcük 

saplantısının sonunda sözcüklerin zayıflamasına yol açtığını ileri sürmektedir (2009, 

s. 106). Sözü dilden ayırmanın mücadelesini veren Artaud sözcüğün içerdiği açık 

anlamın her şey demek olmadığı Doğu Tiyatrosu’na dikkati çeker. Bu tiyatroda 

“doğrudan bilinçdışına seslenen sözün müziğidir. İşte, bu nedenle Doğu 

Tiyatrosu’nda sözün dili yoktur, jestlerin, davranışların ve göstergelerin dili vardır, 

eylem durumundaki düşünce açısından, bunların öteki dil denli yayılma ve açınlama 

gücüne sahip anlamları vardır” (2009, s. 106).  

 Doğu Tiyatrosu’nda göreceğimiz gösterge dili Artaud’ya göre “sessiz bir 

tiyatrodur (...) ama kendini anlatmak için bir dili bulunması durumunda 

konuşabileceğinden çok daha fazla [konuşur]” (2009, s. 108). Sonuçta Artaud’nun 

düşündüğü anlamda “arı bir sahneye koyma (...) sözün içerdiği her şeyi içerir ve 

üstelik, sözü de kullanır” (2009, s. 108). Bu durumda sessizlik yeni bir dil ama yine 

bir dil haline gelir. “Ve ben, bir soluğun hiyeroglifiyle kutsal bir tiyatro düşüncesini 

yeniden bulabilirim” (2009, s. 121) ya da “Önce karın. Sessizliğin önce karından 

başlaması gerekir, sağda, solda fıtık şişkinliklerinin olduğu, hani cerrahların ameliyat 

ettikleri yerde” (2009, s. 128).  

 Vahşetin tanımsız tanımlılığı, sessizliğin öteki dille dilin dışına çıkamadığını 

gösterir. Artaud’ya göre tiyatronun dili sözden farklılığını açığa çıkarmalıdır. 

“Tiyatro fiziksel yönüyle ve, aslında tek gerçek anlatım olan uzamda anlatımı 

gerektirmesinden  ötürü, sanatın ve sözün büyülü olanaklarının (...) organik olarak ve 



77 
 

bütünlükleri içinde kendilerini duyurmalarını sağlar. Bütün bunlardan, tiyatroya 

dilini geri vermeden, onun kendine özgü eylem gücüne yeniden kavuşturulamayacağı 

sonucu çıkıyor” (2009, s. 81).  

 Uzamda düşünmek ve uzamda yazmak. Artaud için “tiyatro bir edimdir” 

(2009, s. 102) ve vahşetin dili uzamda görünmektedir: “Bu uzamda oluşan dilin, yani 

seslerin, çığlıkların, ışıkların ve ses öykünmeleri dilinin bilincine varmış tiyatro, 

kişiliklerle, nesnelerle, gerçek hiyeroglifler oluşturarak ve bunların simgeselliğinden, 

tüm organlara göre ve tüm düzlemlerde birbirleriyle uyumlarından yararlanarak onu 

örgütlemeyi kendisine görev bilmelidir” (2009, s. 82). Artaud için yapılması 

gerekenler listesidir Tiyatro ve İkizi ve bu listede ortadan kaldırılması gereken fikirler 

bildiğimiz tiyatro anlayışına karşılık gelmektedir.  

 Uzamda düşünmek bir yer değişikliği önermektedir: “Biz, sahne ve salonu 

ortadan kaldırıyoruz, onun yerine bölümlere ayrılamayan ve hiçbir geçiti olmayan, 

ayrıca, olayın tiyatrosu da olacak tek bir alan olsun istiyoruz” (2009, s. 87). Bu olay 

tiyatrosu fikri Deleuze’ün oluş (becoming) felsefesinde Artaud’nun yerini kısmen 

açıklayabilir. “Blanchot gibi Deleuze de `düşüncenin ne olduğunu düşünmenin 

imkânsızlığı` konusuna büyük önem verir. Bu durum ona göre Antonin Artaud’nun 

başarısının göstergesidir” (Sauvagnargues, 2010, s. 67).  

 Deleuze’ün Bin Yayla’sında Artaud’nun “organsız beden” kavramı, oluş’a 

(becoming) hazırlıktır (Bkz. ATP, s. 149-167). Organsız beden, organizmaya karşı 

çıkan “imgesi olmayan bir beden”dir (AO, s. 8) ve bu bedensellik, Anne 

Sauvagnargues’in deyişiyle, “biçem düzleminde bağlantısız söz dizimiyle kendini 

gösterir ve anlam boyutunda, buraya kadar yazına ve felsefeye boyun eğmeyen bir 

bedenselliğin ısrarını açığa vurur. Deleuze bunu görkemli beden diye adlandırır ve 



78 
 

bu da organsız bedenin ilk görünümünü işaret eder” (2010, s. 74). Deleuzeyen 

düşünce, düşünceyi görkemli bir edimsellikte ifade ederek “sözcüklerin kabuğunu 

kırmak”tan (Goodchild, 2005, s. 31) geçmektedir.  

 Yaratıcı bir yazı türü olarak şiir Artaud’nun sahnesine yaklaşmaktır. 

Blanchot’nun Rilke’den esinle yazdığı gibi “bir tek dize yazmak için, yaşamı 

tüketmek gerekir” (YU, s. 83) ve Artaud’nun vahşetinin bize gösterdiği şey böylesine 

bir  tüketimin ancak “müziğe, dansa, pandomime ya da mimiğe başvuran  maddesel 

dille” (Bkz. 2009, s. 82) gerçekleşebilmesidir. Dans, pandomim ya da mimik 

sessizlikten çok “görsel dil”dir. Deleuze’e geri dönecek olursak, “görkemli beden” 

keşfi, Sauvagnargues’e göre “şiir alanında gerçekleşir, üstelik psikozla beslenen bir 

şiir alanında. Söylemin en uç deneyimi yazı burada bedensel gerçeğin uç deneyimi 

olan şizofreniyle karşılaşır. Şizofren beden organik bedende şiirsel başarıyla 

şizofreninin yakınlığını belirten görkemli bedenin oluşunu sağlar” (2010, s. 74).   

 Artaud yazını şizofreniye bağlıdır. “Şizofrenin ilk işareti, yüzeyin çatlak 

olması” (LS, s. 86) ise bu çatlak “yazı, aslında, yüzeyin üzerindeki bir çatlaktan 

başka bir şey değildir”e (Barthes, 2007, s. 54) bağlanır. Deleuze’de “yazmak bir oluş 

sorunudur (a question of becoming), her zaman tamamlanmamıştır, biçimlenmiş 

olanın ortalarında, herhangi yaşanabilir ya da yaşanmış deneyim meselesinin ötesine 

gider” (ECC, s. 1). Artaud’nun da katkısıyla Deleuze için şizofreni “dili bilinçli 

anlamlandırma düzleminden uzaklaştırarak dil yetisinin bedensel boyutunu arttırır: 

bükümlü dil yoğunlaşır çığlığa, ses kalabalığına, ağız ve ses bedenselliğine dönüşür” 

(Sauvagnargues, 2010, s. 77).  

 Yazı, şiir ve şizofreni ile ilgili olarak Deleuze’de “yine” hatırlamamız 

gereken, “minör edebiyat” ya da “yaratıcı kekemelik”tir (Bkz. K; ECC, 107-115, 



79 
 

Sauvagnargues, 2010, s. 123-128). Bu yaratıcılıkta “dilin söz içinde değişimi söz 

konusudur” (Sauvagnargues, 2010, s. 123). Bu dille beraber düşünülebilecek Vahşet 

Tiyatrosu’nda Artaud’nun çığlıkları, sesi, jesti ve mimikleri; sessizlikten sözlü dilden 

kaçtığı gibi kaçar. Ne de olsa “tiyatro, öz olarak ruhbilimsel birşey, duyguların 

düşünsel simyası olmuşsa ve dram konusunda, sanatın doruk noktası eninde sonunda 

belirli bir sessizlik ve durağanlık ülküsüne dayanmışsa, bu, yoğunlaşma düşüncesinin 

sahnedeki yozlaşmasından başka bir şey değildir” (Artaud, 2009, s. 95). 

 Böylesine bir gösteri ortamında “yeniden canlandırılması gereken bütüncül 

bir gösteri düşüncesi var. Sorun uzamı konuşturmak, beslemek ve doldurmaktır” 

(2009, s. 89) diyen Artaud’nun düşünceleri, Guy Debord’un Gösteri Toplumu’na 

yabancıdır (krş. Debord, 1996).  İletişim alanında, karşımıza bir uyumsuzluk olarak 

çıkmayacak gösteriden; Artaud’nun gösterisi, sözün yazılamayanından çok 

sessizliğin yazılamayanına benzer ve Tuhaf Alan’ın sonrasını şimdiden çağırır. Bu 

haliyle Artaud’nun herşeyi baştan söylediği için sürprizi bozan bir oyuncu olduğunu 

söylemek mümkündür. Kısaca, Tuhaf Alan’da hem var hem yok bir gösteridir 

Artaud’nun Vahşeti. Öte yandan “her gösterinin temelinde bir vahşet öğesi olmadan, 

tiyatro olanaksızdır. Metafizik, içinde bulunduğumuz bu yozlaşma durumunda, 

insanlara derilerinden sokulmalıdır” (2009, s. 89) diyen Artaud yazı sahnesinde 

düşünen Derrida’ya (yazıya) çekildiğinde gösteriyle uzaklaşan sahne de yazıya geri 

döner.  

 Tuhaf Alan’da Blanchot’dan sonraki uğrak olan Derrida’nın Artaud hakkında 

yazdığı metne bakmak; bu görsel dili uyumsuz bir örnek olarak son kez 

işaretleyeceğimiz anlamına gelmektedir. Jacques Derrida, “Vahşet Tiyatrosu ve 

Temsilin Kapanması” (The Theater of Cruelty and The Closure of Representation) 



80 
 

başlıklı yazısında Artaud’nun Tiyatro ve İkizi’nden yaptığı alıntılara şüpheci sorular 

yöneltir. Vahşet, yazıya geldiği gibi dile kolay gelmemektedir. Derrida sözün Vahşet 

Tiyatrosu’nda neye dönüşeceğini sorar: Söz basitçe kendini mi sessizleştirir yoksa 

ortadan mı kalkar? Derrida buna sözün hiçbir yere gitmeyeceği yanıtını verir. Söz 

belki sahneye hükmetmeyi kesebilir yine de sahnenin üzerinde bulunmaya devam 

eder (Bkz. WaD, s. 239). Derrida yazdığı bu metinle, Vahşet Tiyatrosu’na sahneyi,  

theatral bir biçimde kapar: “[Temsilin] kapanışında bile, temsil devam eder” (WaD, 

s. 250).  

 Marvin Carlson (2008) da Artaud’yu tiyatroyu özgürleştirerek tam gelişimine 

ulaştıracağını düşünen tiyatro teorisyenlerinin aksine Derrida’nın Artaud’nun 

vizyonunu paradoksal bulduğunu vurgulamaktadır: “Bu vizyonun başarısı tiyatronun 

kendini gerçekleştirmesi değil üstünün çizilmesi anlamına gelecektir. Derrida, 

Artaud’yu yazılı metinlerin ardında duran, metinlerin onun soluk, türetilmiş 

yansımalarından  başka bir şey olmadığı temel bir birlik, metafizik bir doluluk arayan 

metafizik teorisyenlerinden biri olarak çözümler (Carlson, 2008, s. 525). 

  Derrida’nın Artaud hakkında yazdığı metin, Peter Brook’un eleştirilerinden 

farklı noktalara değinmekle birlikte her ikisinin de Vahşet Tiyatrosu’nun 

sahnelenemezliğini ortaya koymaları ilginçtir. Blanchot’nun 1956 tarihli Artaud 

başlıklı metninde ise bu sahnelenemezlik; düşüncenin, “düşüncenin imkansızlığı” 

(1995a, s. 130) ile tanımlandığı bir yerde sorun olarak görülmez. Blanchot’nun 

Artaud’yu Artaud’nun şiirlerinden yana bakarak çözümlediği metni Brook ve 

Carlson’dan alıntılarla örneklediğimiz tiyatro kuramının ya da Derrida’nın 

yapısökümcü analizlerinin görmediği bir şeyi görür: Acı çekmekle düşünmenin 

birlikteliği (Bkz. 1995a, s. 134-135) imkansızlık ya da sahnelenemezlik Artaud’nun 



81 
 

paradoksundan çok vahşetidir. Ancak Derrida Vahşet Tiyatrosu’nu Artaud’nun da 

farkında olduğu gibi hedeflediğini gerçekleştiremeyen “olanaksız bir girişim” olarak 

görmekte ısrarcıdır:  

Vahşet Tiyatrosu yazıyı niteleyen içsel farklılığın 
yokluğunda “saf bulunuşu”, “ayrışmadan önceki 
birliği” yakalamaya yönelik bir girişimdir. Bu arayışın 
Artaud’nun da farkına vardığı paradoksu, böylesi sahici 
bulunuşun zamanın ve bilincin dışında varolma 
zorunluluğudur. Bu fark edildiği zaman zaten tekrara 
düşülmüş, zaten kendi içine ölümcül “ikiz” taşınmış 
olur ve yine de bu, ancak bu biçimde “tiyatro” olarak 
tezahür edebilir. Artaud’nun teorisi böylece, tiyatronun 
tekrarlanamaz olanın tekrarı olduğunun kavrandığı 
andan itibaren yitik ve sonsuza değin ertelenen bir 
bulunuşu yeniden yakalamaya yönelik sonsuz ve 
olanaksız bir girişim olmasını ifade eden bu merkezi 
paradoksun, etrafında dönüp durur (Derrida’dan aktaran 
Carlson, 2008, s. 525). 

 

 Tuhaf Alan için Artaud’nun önemi sahnenin imkansızlığında yazı (ve) 

sahneyi uyumsuz -Tuhaf Alan’da değil- bir biçimde yanyana getirmesidir. “Organsız 

beden”le Deleuze’ün; “düşünceye acı çektirerek” Blanchot’nun hayranlığını kazanan 

ve böylelikle de Derrida’nın kuşkusunu arttıran Artaud’dan çekip alınacak sözler; 

vahşeti yarıda keserek alıntılanan bir sözünü bir başka sözüyle değilleyerek sahneye 

çıkabilir; “uzamdaki tiyatronun gizi bağdaşmazlıktır” (Artaud, 2009, s. 101) diyerek.  

Sahne sanki onu gösteriyormuş gibi Artaud’ya ışığı vurdurduğunda yazının da “canlı 

hiyeroglifler”le sahnede olduğu unutulmamalıdır. Artaud, “bence, hiç kimse, 

kendisini yazar, yani yaratıcı olarak adlandıramaz ve yalnızca doğrudan sahneyi 

kullanması uygun görülen kişi, kendisini yazar, yani yaratıcı olarak adlandırma 

hakkına sahiptir” (2009, s. 105) dediğinde yazı ve sahnedeki “ve” ortadan kalkar; 

yazı sahne(de)dir. Düşünceden önce edim (tiyatro) yazıyı kendine çeker; 

“düşünmeden yazmak”; yazıyı düşünmekten ve onu sahneleştirmekten geçer. O 



82 
 

halde Sessizlik yazı ve sahnede bir yerdedir ve o yer de, henüz söz edilmedi diye, 

“ve” dir.  

 

2.2. Sessizliğin İkilemesi 

 

Tuhaf Alan, sahnede ve yazıda sessizliği sessizlikten ayırır. Bu ayrım 

bildiğimiz sessizliklerin ne bir tekrarı ne de sessizliğin sessizlikler halinde 

çoğalmasıdır. Sessizlik, sessizlikten uzaklaşır diye ikiler. İkileme; sadece uzaklaşma 

da değildir; bu aynı zamanda sessizliğin, sessizlik karşıtı değil diye, yinelenmesidir. 

Böylelikle sessizlik; uzaklaşmadan, çoğalmaksızın geçer.  

Maurice Blanchot’nun ve Jacques Derrida’nın düşüncesi üzerindeki yazı 

sessizliğin ikilemesidir. Blanchot ve Derrida, bildiğimiz sessizliği pekiştirirken, 

Tuhaf Alan’a yazıyı açan, değ(in)medikleri bir sessizliğe de yol verirler. Sessizlik, 

Blanchot ve Derrida ile yazılan ve yazılmayan sessizlik olmak üzere ikili bir 

görünümü açığa vurur. Ancak bu görünüm Derrida’nın çift/ikiz16(double)’ına 

gönderme değildir. Tuhaf Alan, Blanchot’nun ve Derrida’nın yazmadığı düşünce 

olarak sahnelenebilir. Sahnelemenin örneği halindeki Tuhaf Alan’ın bir örneği 

yoktur.  

Sessizliğin Blanchot’dan ve Derrida’dan ayrılan yazılmazlığı ya da sessizliğin 

ikilemesi, söze ait sessizliğin anlatım zorluğuyla çevrili yazılamayanından da 

farklıdır. Ancak bu fark yazıda açığa vurulmayan bir fark olarak kalır. Tuhaf Alan 

yine de bildiğimiz sessizliğin sözcüklerini sessizlikten ayırmaz; çünkü yazılırken 

                                                 
16 “Bileşim içinde `double` sözcüğü Derrida felsefesinde çok özel bir rol oynar, ki bu gayet doğaldır, 
çünkü onda, köken diferansiyeldir, yani zaten her zaman ikiye bölünmüştür / ikileşmiştir. [İkili 
Oturum] tamamlayıcı / ilave [supplément] double paradoksları`nı aydınlığa kavuşturur: Bilhassa 
Platonculukta taklitten, yinelemeden, aktarımdan ve mimesis’ten ileri gelen her şey”, (Ramond, 2011, 
s. 80).  



83 
 

sahnelenen bu alan sessizliğin karşısındaki başka/öteki sessizlik değildir. İkilemenin 

başlangıcı ise Maurice Blanchot Düşüncesi’nde işaretlidir ve bu düşünce de kısaca 

Maurice Blanchot’nun düşüncesi değildir. Blanchot’dan hareket eden düşünce, 

uzamı ya da sahneyi onda tutmaz. Maurice Blanchot ismi, yirminci yüzyıl 

düşünürleri için “en büyük çağdaş”lardan biri, (Foucault, 2006d, s. 177) olarak 

belirlense de o, Tuhaf Alan’da ikilemenin açığa çıktığı yer diye, bir kök ya da 

kaynak gibi düşünülmemelidir. Tuhaf Alan’da yazılan Blanchot’nun en başta 

“Maurice Blanchot” ile bir ilgisi yoktur. Ancak isim unutulmamalıdır ki yine de 

Blanchot’dur. Benzerlik ve farklılık -yazdıkça- reddedilebilir. 

Sessizlik; Blanchot’nun felaket ya da ölüm sözcüklerinde olduğu gibi 

bildiğimiz anlamlardan farklı bir anlama gelmez. Blanchot’da ölümün yaratıcı bir 

eylem olarak yazmaya karşılık gelmesi, yazının bildiğimiz tarihine gölge 

düşürmektedir. Gerard L. Bruns, Blanchot’yu Mallarmé üzerinden incelerken 

yazmanın aslında görünür olanın dışında olduğunu öne sürer: “Yazmak ortadan 

kaybolmanın tarafındadır” (1997, s. 7). Kalıcılığı yerlebir eden kayboluş ya da 

yazdıkça yok olma düşünülmemiş bir yazıyı imler.  

Ölüm imgesi, Blanchot için yazmanın ilkesi haline gelmektedir. Bu yazıda 

kendiliği kaybeden, ölümünden dışlanan, bir ölümü sürekli ölme hali olarak 

yaşayanlardan söz edilir. Hikayenin bağlantı noktası, bir çeşit düğümüdür ölüm. 

“Edebiyat ve Ölme Hakkı”nda (Bkz. WF, s. 300-344); “Yapıt ve Ölümün Uzamı”nda 

(Bkz. YU, s. 79-151) veya “Yazı ve Kökensel Deneyim”de (Bkz. YU, s. 199-236) ve 

Sonsuz Konuşma’da (Bkz. IC) bu ölüm görülebilir. Ölüm sorunu bir hayatın 

sonundan çok yazmanın anlamını oluşturmaktadır (Haase ve Large, 2001, s. 51). 



84 
 

Filozoflar da Blanchot’ya göre asla ölümü anlayamazlar çünkü ölüm sadece edebiyat 

deneyiminde kendini göstermektedir (Hasse ve Large, 2001, s. 52).  

Öte yandan Blanchot’nun değinmediği sessizlik; bildiğimiz sessizlikten 

ayrılamaz. Yazılan herşeyin sessizliğe çekilmesi mümkün olur. Böylelikle sessizliği 

bilmek, Blanchot’dan da geçmektedir. İkilemenin “kökeninde” sessizliğe dair bir giz 

yoktur. Mario Perniolla, iletişimde de bir giz olduğunun ileri sürülebileceğini bunun 

da aşırı sergilenme nedeniyle görünmez kılınmaktan ibaret olduğunu öne sürer 

(2006, s. 21). Perniolla’nın iletişimle ilgili gizi Blanchot’ya katılır ki bu uyumsuz bir 

benzerliktir. Gizi tam tersi bir anlamda aşırı sergilenme haline getirmek sessizliğin 

de bir niteliğidir. Blanchot’da iletişimin anlamına benzer bir şekilde aşırı sergilenen 

(eski) bir sessizlik söz konusudur. Başka bir deyişle, Blanchot’nun metni bildiğimiz 

sessizlikle iletişim halindedir. Görülmeyen sessizlik yazıyla görünür hale gelir; 

metnin anlamı, sözün bağlamı olur. Blanchot’nun sessizlik demediği yazısı yok 

hükmündedir (krş. ÖH). Sessizliği her sözle ilişkili kılan böylesine bütüncül bir 

yaklaşım yalnız Blanchot’ya özgü de değildir. Blanchot’yu önemsizleştirmek, 

yazılmamış bir sessizliğe yol vermekten geçmektedir. O, sessizliğin bildiğimiz 

tarihinin bir yazarda biraraya gelme halidir. Mallarmé’nin deneyiminden yola çıkan 

Blanchot der ki: “Gerçekdışının dili, kurgusal ve bizi kurguya götüren bu dil 

sessizlikten gelir ve yine sessizliğe döner” (YU, s. 35) Blanchot’nun dili, sessizlik 

yazıdır demeye varır varmaz ölümle yer değiştirir. Sessizlik yazıtlaşır. 

Derrida ise sessizliğin ikilemesinin bir diğer adımıdır. Onun yazı düşüncesi, 

Tuhaf Alan’ın izini iletişimde aramak için bir imkan sunar. Gramatoloji’nin  

dilbilimciler ile göstergebilimcilere yönelik eleştirisi, iletişim kavramının da tanım 

düzeyinde bir eleştirisini getirecektir. Çalışmanın başında da belirttiğimiz gibi 



85 
 

sessizlik ve iletişim arasında genel kabul görmüş bir karşıtlık ve bu karşıtlıkla 

kurulmuş bir etkileşim söz konusudur. Tuhaf Alan değil diye, iletişim; değil ile 

sahneyi göstereceğimiz yerdir.  Sessizliğin ikilemesinde de Derrida bu gösterinin 

yazıdaki habercisidir.  

Derrida’nın yapıbozum / yapısöküm stratejisine sessizlikten iletişime ya da 

bir alandan başka bir alana geçerken değinmek; içerisi ve dışarısının diyalektiğinden 

bağımsız bir alan düşüncesine yol açmaktadır. Saul Newman’a göre, “Derrida’nın 

teşhis ettiği sınırlar felsefe geleneği içinde üretilirler, nihilistçe, akıl dışı bir dışardan 

dayatılmazlar (...) Sınırların bu konumlandırılması burada önemli çünkü muhtemelen 

bir dışarısı olasılığına –direnişin dışarısına- içeriden işaret eder” (2001, s. 201).  

Newman, Derrida’nın stratejisinde kendini bütünüyle herhangi bir yapının dışına bir 

direniş biçimi olarak konumlandırmanın direnilen şeyi tersinden yeniden 

onayladığını ama yine de bu içerinin sınırlarıyla yaratılmış dışarısı fikrinin iktidarın 

yerini tekrar yenilemeyecek bir direniş politikası tasavvur etmemize izin 

verebileceğini belirtmiştir (2001, s. 201). Elbette Newman’ın Derrida’yı “otoritenin 

yapısökümü” (Bkz. 2001, s. 184-214) çerçevesinde okuduğunu unutmamamız 

gerekir. Derrida’nın “içeriden” yazısı, Tuhaf Alan’da  kesin bir çizgide takip 

edilmeyecektir. Artaud’da ve Blanchot’da olduğu gibi Derrida sessizlikte tam bir 

örnek olmamasıyla -uyumsuz bir örnek olarak- izlenecektir. Yinelemek gerekirse, 

ikilemenin başladığı yerin tersine, sessizlik sessizlikten çıkmaz; onun dışarısında da 

değildir.  

Derrida ve Blanchot yazısını yer yer yarıda kesmek; ikilemenin tekrarladığı 

ve ayrıldığı metinlerdeki kurulmuş bilgilerin üzerini çizme “stratejisi”yle yol 

almaktır. Dolayısıyla Tuhaf Alan’da “Blanchot’ya göre sessizlik” ya da “Derrida’ya 



86 
 

göre sessizlik” değil; Sessizlikte Blanchot Felaketi ve Sessizlikte Derrida 

Kararverilemezliği söz konusudur. İlki sahnelemenin öncesini diğeri de 

sahnelemenin sonrasını gösterir. Ne Derrida öncesi sessizlik başlangıçtır ne de 

Blanchot sonrası sessizlik sonuçtur. Sessizlik, bir türlü başlayamamakla sonrasını hep 

değiller. Böylelikle sessizlik eski sessizlik ve değil’ken ikilemekle kalmaz bu 

sahneleme hazırlığı ile de  başkaca  ikilemeye devam eder. Başlayamamakla ilgili bu 

bölümde ikilemenin sadece Blanchot’yu “(d)okuyan” (krş. Barthes, 2007, s. 140) 

kısımlarıyla ayrım yarıda kesilecektir, (değil). Başka bir deyişle,  ikilemenin ilerisi 

(Derrida) sessizlikte bir sonraki bölüme, iletişime, ertelenmektedir.  

 

2.2.1. Sessizlikte Blanchot Felaketi  

 

 

Maurice Blanchot nasıl okunabilir? Düşünceyi cevabın gölgelemediği 

sorulara düşüren (Bkz. IC, s. 11-25) Blanchot’nun metinlerinde bu sorunun bir 

karşılığı yoktur. Onun yazısı, açıklama yapmadığı kadarıyla “karanlık” (obscure) tır. 

Belirli bir düşünür hakkında yazmak eninde sonunda onun  metinlerini açıklamak 

demekse bunun Blanchot söz konusu olduğunda bir sorunmuş gibi dile getirilmesi, 

karanlık yazının karşısında duyulan bir çaresizlik değildir. Tam aksine Blanchot 

metinlerini açıklamamak onun hakkında yazmanın bizce tek yoludur. 

 Açıklamadığımız metni yazmak zordur. Blanchot’yu, metinleriyle ilgili 

yapılan açıklamalardan ayırarak yazmanın önünde engeller vardır. Yeniden yazım, 

“yeni bir açıklama” olsun veya olmasın bu metnin, yazıya dökmediği ne varsa 

yazması beklenecektir. Böyle bir yazımı kabul edilebilir bir yorum olarak 

doğrulayacak olan da yine yazının kaçmak istediği mevcut Blanchot bilgisidir. Bütün 



87 
 

bu engelin okurun metne çıkardığı engeller olacağı unutulmamalıdır. Okur, yorumun 

doğruluğuna yazılan cümlelerin anlamını tanık gösterecektir. Alberto Manguel 

“anlamak ya da anlamaya başlamak için okuyoruz. Okumadan yapamıyoruz” (2007, 

s. 20) dediğinde yalnızca okura dair değil; anlama da dair bir şeyler söylemektedir. 

Nietzsche gözüyle bakacak olursak, okumada “düşünmeyi bozan” bir şeyler bulmak 

mümkündür (Z, s. 38). Anlam okura kaldığında anlamaya gelmeyen tarafta yazı 

kalacaktır. Okur engelini aşmanın yolu Blanchot hakkındaki bu kısmın (yazının) en 

az Blanchot yazını kadar anlamaya gelmeyeceğinin altını çizmektir.    

Yazının bulunduğu bu yeri; argümansız, iddiasız, tartışmasız, yorumsuz ve 

böylelikle dilsiz bırakmak ve bütün bunları sadece Blanchot hakkında yazmak için 

yapmak karşımıza Blanchot bilgisinin dışında boş ve yazılmamış bir metni 

çıkarmaktadır. Böylece yazmamak, Blanchot’nun “özdevimli yazı”sına çıkar ve 

“özdevimli yazı (...) gözüpekçe şöyle der: Yalnızca deneyim anı önemlidir, yalnızca 

eksiksiz bir yokluğun adsız, görülebilir izi değer taşır. Herşey herkesçe bilinmelidir. 

Giz bozulmalıdır (...) Özdevimli yazı edilgendir, bu onun katıksız bir tutku 

deviniminin sakınımsızlığı ve gözüpekliği içinde yer aldığı anlamına da gelir” (YU, 

s. 178) ya da gelmez -ki bu tereddüt hali Blanchot yazımına kolaylıkla eklenen bir 

şeydir. İlginç olan, sayfa üstünde göründüğü sürece yazılmamış metnin yine de 

yazılmış olmasıdır. Metnin boşluğu; okur gözüyle  anlaşılmayanın bir anlam 

taşımayacağı savıyla kısmen aşılabilir. Dolayısıyla yazıldığı haliyle bir metni 

yazılmamış saymak onun ne anlama geldiğini bilmediğimiz anlamına gelmektedir. 

Bu noktada yazar adına konuşmaktan başka metni çözmenin olanağı yoktur. Terry 

Eagleton her ne kadar “birinin kafasından neler geçtiğini belirlemeye çalışmak, daha 

sonra da bunun bir yazının anlamı olduğunu iddia etmek bariz sorunlar yaratır” 



88 
 

(2004, s. 93) dese de  bu sorunun farkına varmak bile yazarı konuşturmanın önüne 

geçememiştir.  

Maurice Blanchot Düşüncesi ya da “Blanchot yazımı” öncelikle  ne 

yazıldığından çok nasıl yazıldığının üzerinde durmakta kendini gösterir. Okur yine 

konuşursa, Blanchot’nun hakkındaki yorumları kendi yazısıyla karşılıksız bıraktığını 

öne sürmek, yazarın eserlerini onları okuduğumuz gibi yazdığını iddia etme riskini 

taşımaktadır. Yazar ya da bu metinde yer aldığı haliyle yazı için soruyu terk etme 

çabası, Blanchot hakkındaki her yazının taşıdığı okunabilirlik sorusuna 

takılmaktadır. Tuhaf Alan, Blanchot’yu okuma çabasıyla sorulmuş soruların 

silin(e)mez yersizliğine karşın sadece bir dizi yolu açığa vurmaktadır ve bu yolların 

hiçbiri de, Blanchot’yu izleyerek söyleyebiliriz ki,  bir cevap değildir.  

Blanchot’nun açıklama yapmayan yazılarının karşısında bu yazıları açıklığa 

kavuşturma çabasıyla yazılmış son derece zengin bir literatür bulunmaktadır. 

Blanchot’ya rağmen kurulan bu bilginin nasıl oluşturulduğuna bakacak olursak; 

yazdıkları Foucault, Bataille, Levinas ve Derrida başta olmak üzere birçok düşünürde 

iz bırakmış bir yazarın düşünceleri, düşünürlerarası etkileşimler ortaya çıkarıldığında 

açıklık kazanmaktadır. İncelemelerin dikkat çekici bir özelliği, yazarı açıkladıkça 

muğlakta bırakmalarıdır. Başka bir deyişle, yazıyı etkileyen veya yazıdan etkilenen 

düşünürler bu eserlerin “yazınsal uzam”ında Maurice Blanchot’dan daha çok 

görünmektedirler. Lars Iyer’in (2006) Blanchot hakkında yazdığı makalesine 

bakacak olursak; Levinas’ın düşünceleriyle aynı noktada buluştuğu yerde Blanchot 

incelenebilir hale gelmektedir. “Levinas gibi Blanchot da” ifadeleri metne Levinas 

düşüncesiyle açıklık kazandırmaktadır. Dolayısıyla her iki düşünürün 

düşüncelerindeki benzerlikler ve farklılıklar serimlendikçe yazı karşımıza Levinas’ı 



89 
 

çıkarmaktadır. Metinde, çözümlemeye açık Levinas düşüncesi, fazlasıyla belirsiz 

Blanchot’dan daha çok söz söyleme potansiyaline sahiptir. Yazıdan Levinas ismini 

silmek; metni  anlamsızlaştırma tehlikesini taşırken Blanchot ismini başlıkta dahi 

görmemek aynı tehlikeyi taşımaz. Iyer’in makalesi bu noktada tek örnek değildir.  

Leslie Hill’in (2002) “The World is Not Enough” başlıklı makalesi Felaket 

Yazısı (The Writing of the Disaster) üzerinedir. Hill, Felaket Yazısı’nı okumaya, -

sözcüğün etimolojisiyle başlayarak, felaketin bildiğimiz anlamıyla Blanchot’daki 

anlamının farklılığını vurgulayarak başlar. Hill’e göre metnin felaketin bilinen 

anlamını yerinden eden tutumu, Lewis Carroll’ın ünlü kitabı Alice’de sözcüğün 

anlamını sözcüğe rağmen değiştiren Humpty Dumpty’nin tutumuyla benzerlik 

içindedir (2002, s. 62). Iyer ve Hill’in makaleleri Blanchot’yu farklı çerçevelerde ele 

alsa da onun metinlerini görece daha çok bilinen metinlerle açıklamalarıyla yazara 

yönelik sözünü ettiğimiz ortak tutumu yinelemektedirler. Ayrıca Hill metnin, 

Blanchot’nun edebiyata kişisel sadakatinden çok Hegel’le, Nietzsche’yle, 

Heidegger’le, psikanaliz’le, edebiyat kuramıyla vb. olan felsefi bağlılığının tamlığını 

gösteren bir metin olduğunun altını çizer (2002, s. 63). Dolayısıyla kitap bu felsefi 

bağlanma görüldüğünde anlam kazanabilmektedir.  

Gary D. Mole’un (2003) Marie-Laure Hurault’un Maurice Blanchot: Le 

Principe de Fiction başlıklı çalışması hakkında yazdığı eleştiri de yazarın nasıl 

incelenmesi gerektiği hakkındaki yerleşmiş fikirlerin ne kadar etkili olduğunu 

göstermesi açısından önemlidir. Mole, Blanchot’nun yazdığı kurmaca eserlerin 

yazarın teorik çalışmalarından ayrı tutularak incelenmesinin Hurault’un kitabının 

temel problemi olduğunu öne sürmektedir (2003, s. 141). Bu eleştiri yazısında öne 

çıkan, literatürün oluşturduğu bilginin yazar hakkında yazılan her yazının es 



90 
 

geçmemesi gereken bir bilgi olduğu savıdır. Başka bir deyişle, Mole’un metninden 

çıkardığımız sonuç, mevcut Blanchot bilgisini gözardı ederek yazarın kurmaca 

eserlerine bakmanın eksik ve hatalı bir çaba olarak değerlendirilmesidir.  

Ginette Michaud’un (2002) “Literature in Secret: Crossing Derrida and 

Blanchot” başlıklı makalesi de Blanchot’nun düşüncesini Derrida’yla kesiştikleri 

yerde incelemektedir. Michaud’a göre Maurice Blanchot’nun yazıları onları inceleme 

çabasına karşın sessizdir (2002, s. 69). Bu sessizlik de söz konusu makalede 

Derrida’yla nispeten aşılabilir bir hale gelmiştir.  

İncelenen makalelerde yazarı açıklama çabasının zorluğunu belki de en iyi 

özetleyebilecek sözü John Lechte’nin (1994) bir yazısında bulmak mümkündür: 

“Joyce’un aksine Blanchot’nun yazıları okunaksız (unreadeable) değildir”. O halde 

aşılması gereken zorluk; anlaşılmazlığı genel kabul görmüş Joyce gibi bir yazarın 

aksine Blanchot’nun okunaklı anlaşılmazlığıdır.  

“Yazı Düşünürü”17 hakkındaki kitaplar da incelenen makaleler gibi deyim 

yerindeyse “Blanchot’ya düşünürleri çağıran” bir görünümdedir. Rapaport’un iddia 

ettiği gibi Blanchot’nun pek de özgün bir düşünür olmadığı (aktaran Bruns, 1997, s.  

xxiv) kabul edilirse, etkileri açığa çıkaran bir yazım tarzı literatür için kaçınılmaz 

olacaktır. Örneğin Gerald L. Bruns, yazarı, Felsefenin Reddi başlığı altında çok 

boyutlu bir biçimde ele alırken onun sözcüklerini düşünürlere pay eden bir çalışma 

yöntemi benimsemiştir. Mallarmé, Kafka ve Levinas’ın “il ya”sı Blanchot’daki 

dışarısının şiirselliğini açığa çıkarmaktadır (Bkz. 1997, s. 6-79) ya da dışarısı, 

Mallarmé, Kafka ve Levinas’la vardır. Sonsuz Söyleşi’ye (Infinite Conversation) 

adını veren de Celan, Levinas ve Bataille’la olan metinsel konuşmalardır (Bkz. 1997, 

                                                 
17 “Yazı düşünürü”, Enis Batur’un Maurice Blanchot için kullandığı bir ifadedir (Bkz. Batur, 1993, s. 
9-11). 



91 
 

s.  79-173). Özetle, Bruns’un metni Blanchot’nun düşünürlerle diyaloğunu sağlayan 

sözcüklere yönelik bir çalışmadır.   

Timothy Clark (1995) Derrida, Heidegger, Blanchot: Sources of Derrida’s 

Notion and Practice  başlıklı kitabında Blanchot’yu Heidegger’le birlikte Derrida 

felsefesinin önemli bir kaynağı olarak incelemektedir. Derrida’yı anlamak Dichtung 

ve Blanchot’daki “edebi uzam”ı açıklığa kavuşturmaktan geçmektedir. Esas olarak 

Derrida’yı inceleyen bu kitabın, çağdaş edebiyat kuramını anlamlandırmada 

Blanchot’nun önemini kanıtlayan İngilizce’deki ilk çalışmalardan biri olması 

dolayısıyla Blanchot literatüründe önemli bir referans kitabı olarak değerlendirilmesi 

ayrıca dikkate değerdir (Bkz. Hasse ve Large, 2001, s. 139). Kitaplara vereceğimiz 

son örnek Carolyn Bailey Gill’in editörlüğünde yayınlanan Maurice Blanchot: The 

Demand of Writing başlıklı seçkidir. Her biri yazar hakkında önemli makaleler içeren 

bu derlemede Roger Laporte, Blanchot’nun Mallarmé, Kafka, Artaud ve daha pek 

çok kişiye borçlu olmakla birlikte Mallarmé, Kafka, Bataille, Char, Levinas ve daha 

pek çok kişinin de Blanchot’ya borçlu olduğunu  vurgulamaktadır (1996, s. 25). 

Yazar hakkında “yazının talep ettiği şeyin” de  bu borcun dökümünü çıkarmak 

olduğunu söylemek mümkündür.  

Yazıların inceleme niyetine rağmen açığa çıkar(a)madığı Blanchot tam da bu 

belirsizlik nedeniyle söz etmeye değer bir hale gelmektedir. Bu söz edilebilirlik de 

yazarı  kendisiyle ilgili literatürünün önüne çıkarmakta karşılığını bulacaktır. 

Derrida’nın, Levinas’ın izlerini veya onların öncesine yerleşen Hegel18 ve 

Heidegger’in gölgelerini sildiğimizde Blanchot’dan geriye ne kalır sorusu, yazarı, 

                                                 
18 Foucault’nun “Blanchot, bir anlamda edebiyatın Hegel’idir, ama aynı zamanda Hegel’in karşısında 
bulur kendini” (2006a s. 282) cümlesinde olduğu gibi, Blanchot’ya edebiyatın Hegel’i demek ve aynı 
anda onun bu benzerliğin de karşısında olduğunu söylemek; yazarı iyice “karanlıkta” bırakmaktadır. 
Ve bu karanlık da (krş. KT) onu anlamanın en bilinen yolu gibi görünmektedir.  



92 
 

yazıyla (Blanchot’yla) ve yazıda (Blanchot’da) okumayı zorunlu kılmaktadır. Bu 

çabanın anlamı nedir? Okura kalsa, Blanchot’yu alternatif bir biçimde okumanın (bir 

anlamda yine okumanın) mümkün olup olmayacağını düşünmek gerekir. 

Foucault’nun sürekli yinelediğimiz “yeni bir düşünce mümkündür; düşünce, yeniden, 

mümkündür” (2004c, s. 229) sözü bizce ancak düşünürün karşısına düşüncesini 

çıkararak mümkün olabilir ve bunun da yolu tek bir yolu göstermek değildir. 

Düşünce, bilgisinden uzaklaşırsa farklılaşabilir ya da Blanchot bilgisinden 

uzaklaştığında farklılaşabilir. Blanchot’ya dair sözün susması yeni bir yazımı 

imlemektedir.  

Özetle, Blanchot yazımı dediğimiz yeni yazımın, okur gözüyle yazılan 

literatürden ayrılması, sözü fazlasıyla zorlamayı içermektedir. Bu zorlayıcılık da 

okur gözüyle yazar adına konuştuğumuz algısından ileri gelmektedir. Düşüncenin 

kabul edilebilirliği, Blanchot hakkında oluşturulmuş bilgiye katılabilmekle 

sınanmaktadır. Yorumlara aykırı olan her yorum, Blanchot’yu yanlış anlamakla 

itham edilebilir. Bu konuda Derrida’nın bu satırların yazarı için bir çeşit “belgi” 

(motto) haline gelen cümlesi, Blanchot hakkında yazarken de yinelenebilir 

görünmektedir: Derrida, Ulysses hakkında bir konuşma yapmak üzere çağrıldığı 

konferansta bütün James Joyce uzmanlarına konu Joyce olunca, uzman dediğimizin 

ne olduğunu sormuştur (EE, s. 287).  Uzmanı boşlukta bırakan düşünce, yazarın bile 

yazının ne anlama geldiği hakkında artık tek söz sahibi olarak kabul edilmemesiyle 

uyum içindedir. Roland Barthes’ın deyişiyle, yazarın ölümüne, “yazan kişinin çağrılı 

olduğu silinmeyle” (Bkz. YU, s. 22) Blanchot da katılır. “Blanchot kimdir” sorusu, 

“Blanchot nedir”le yer değiştirirse Blanchot’yu oku(ma)mak da başka bir yazımı 

gerektirir.  



93 
 

Yazı, Blanchot’nun düşüncesini yorumlamak değil; “yazınsal uzam”daki 

sessizlikte yer tutmak ve sessizliğe yazmaktır. O halde  başlangıçta ya da 

başlamadığımız yerde bir düşünce, bir düşünür ve bir yer diye bir “ne” (Blanchot) 

durmaktadır. 

 

2.2.1.1. Yazıyı Değiştirmek 

 

Her türlü açıklama girişimine en az Blanchot kadar direnen sessizlik,  

Blanchot sözcüğü ile yer değiştirdiğinde sessizlikte Blanchot felaketi çıkar. Bu 

sözcük (SessizlikBlanchot / BlanchotSessizlik) aynı zamanda Maurice Blanchot 

Düşüncesi’ni Maurice Blanchot’nun düşüncesinden ayırmayı da içerir. 

Sessizlik felaketi, Maurice Blanchot’nun felaket yazısını (The Writing of the 

Disaster) imlemez. Ancak Felaket, Blanchot’nun düşüncesinden çekip çıkarılır. 

“Yazı düşünürü”ne göre “dil olmadan hiçbir şey gösterilemez. Ve sessiz kalmak hala 

konuşmaktır. Sessizlik imkansızdır. Bu nedenle onu arzularız (WD, s. 11). Sessizlik 

felaketi,  konuşturulan her sessizlikle ilişkilendirilebilir. Blanchot sessizliği, 

kendinde ketumluk olarak gösterir, yazınsal uzamı yalnızlığa bağlar ve eski sessizlik 

olarak adlandırılabilecek her sessizliği yazı uzamı haline getirir.  

Sessizliğin ikiliğini “yazmak için önce yazmak gerekir. Yazmanın özü, 

deneyimin güçlüğü ve esinin sıçraması da bu çelişki içinde yer alır” (YU, s. 168). 

Blanchot’nun yapıt ve yazarı sıkı sıkıya bağladığı yeri sessizlikten çözmek gerekir. 

Enis Batur Yazınsal Uzam’a yazdığı önsözde Blanchot’nun metni yazarından 

koparmama tercihinin altını çizer: “Blanchot’nun analitik yöntemlere kendi öznellik 

haritasının gerektirdiği okuma biçimini yeğlemesinin zemininde, onun metni 



94 
 

yazarından koparmama tercihi yatar. Bu nedenle de, başını günlüklerden, 

mektuplardan, yaşamöykülerinden, hatta tanık-metinlerden kaldırmadığı göze çarpar: 

Yazı’yı hep Yaşam’ın içinden sorgulamıştır” (YU, s. 11).  Blanchot’nun yazıyı 

yazarla incelemesi metni yazara bağlamayı değil onu yazardan koparmayı 

içermektedir. Blanchot’nun metni, söz ettiği her yaşamöyküsünü de dışlayan bir 

yazıma karşılık gelmektedir. Sessizlik felaketi, yazarın “güvenilmezliği”ni 

işaretleyen bir yazıya geçer.  

Sessizliğin uzamı olarak yazı, Blanchot Düşüncesi’nin sorulara katılma 

halidir ve yazar (Blanchot) kolay okunmayan (okunaksız) yazının ta kendisi olarak 

karşımıza çıkar. Blanchot’nun yazısında “aylaklığın derinliği” (Bkz. YU, s. 41); 

“deneyim sözcüğü” (Bkz. YU, s. 81); “gecenin eylemi” (Bkz. YU, s. 106) anlattıkları 

kadar sessizliği de büyütür. Hatta “gece kitap, sessizlik ve bir kitabın eylemsizliğidir 

(…) her şey” (Bkz. YU, s. 106).  

“Sessizlik katıksızdır” (YU, s. 105) diyen Blanchot’nun sözcükleri, örneğin 

“ilk gece” ve “öteki gece”nin, gece sözcüğünü ikiye ayırması gibi, en başta tek bir 

sözcük olmayı yitirmektedir. Bu da Blanchot yazımının Tuhaf Alan’a varacağı bir 

sessizliktir. Blanchot’da sözcük diye bir şey yokken sözcükler kendini gösterir. 

Sessizlik felaketi, tek bir sözcükte sessizliği tutamamakta kendini gösterir. 

Blanchot’nun boş sayfasında (Bkz. Barthes, 2009, s. 16 n8) sessizlik, “felaketine 

susar”:  

Yazmak yalnızca alışılmış sözcükleri  daha ustalıkla, 
daha varsıl bir bellek ya da müziksel kaynaklarının 
daha uyumlu bir biçimde biraraya gelmesiyle 
kullanmaktan oluşsaydı düşleyeceğimiz bir o kadar 
daha anlam olurdu. Yazmak asla kullanılan dili 
kusursuzlaştırmaktan, onu daha katıksız kılmaktan 
oluşmaz. Yazmak yalnızca, içinde hiç bir şeyin ortaya 
çıkmadığı, konuşmanın, gizlenmenin bağrında, henüz 



95 
 

ancak sözün gölgesi olduğu bu noktaya yaklaşmanın 
yazmak olduğu yerde başlar bu söz yalnızca kendi 
imgesi olan dil, imgesel dil ve imgelemin dili, kimsenin 
konuşmadığı dil, ve son olarak, kendimizi duyurmak 
istiyorsak kendisini sessizliğe mahkum etmek gereken, 
dur durak bilmeyenin ve sonu gelmeyenin mırıltısıdır 
(YU, s. 43).  

 

 

Yazının akıcılığında kendini gösteren böyle bir yolculuk da rastgeleliktedir. 

Blanchot’yu düşüncesinde bırakmak; Maurice Blanchot Düşüncesi’nde sessizliğe 

rastgele yazabilmekten geçmektedir. 

 Maurice Blanchot Düşüncesi’nde sessizliğe yazmak; Blanchot’nun “parçalı 

yazı”sını (fragmentary writing) imgenin yokluğu ifadesiyle birlikte yazıya çekmeyi 

önermektedir.  Blanchot’nun gerek sözcüklere taşıdığı gerekse onlardan çekip aldığı 

anlamlar, bütüncül yazının karşısındaki parçalı yazı ile açığa çıkarlar. Parçalı yazının 

yurdu Nietzsche’de işaretlidir (Blanchot, 2009, s. 77-100;  IC, s. 151-170).  Blanchot, 

“parçalı söz, Nietzsche’nin sözü, çelişki nedir bilmez. Garip olan da bu” (2009, s. 79; 

IC, s. 153) derken çelişkiye düşmekten çekinmeyen söz değil; yazıdır. Ne de olsa 

Nietzsche’nin konuştuğu görülmemiştir. Blanchot ya da Nietzsche olmayan, 

Nietzsche’den parçalı yazıyı, sonra tüm bir Nietzsche’yi açığa çıkarır. Ancak onun 

Nietzsche yorumunun isabetliliği başka bir yazının alanına girebilir. 

 Parçalı yazı, sözü tükettikçe söz, yazılaşır.  Böyle bir yazımda  yapıya veya 

bütünlüğe dair ne varsa  yıkılıp gidecektir. Blanchot’ya göre, 

  

Parça sözü, ancak son raddede söz sayılabilir. Bu, parça 
sözünün ancak sonda konuştuğu anlamına gelmez ama 
her türlü bilgiye, söyleme her zaman başka bir dille 
eşlik eder ve içlerinden geçer; bu başka dil oyunları, 
onları, bir çiftlenme biçiminde, durdurulamayanın, 



96 
 

bitmek bilmeyen sonun konuştuğu dışarıya doğru 
çekerek kesintiye uğratır (2009, s.  87).  
  

Parçalılık, sözcükleri devirebilmekten geçmektedir. Bunun yolu da “her 

sözcük bir önyargıdır” (Nietzsche, 2009a, s. 182) diyerek sözcüklere karşı düşünen 

Nietzsche’den; Deleuze’ün “dilde kekeme” (Bkz. ECC, s. 107) dediği yazım 

tarzından ve Becket’te, Kafka’da Joyce’da ya da Bataille’da  örneklenebilecek bir 

“yazıcı yaratıcılık”tan geçmektedir. Parçalı yazı aynı zamanda her ne kadar kendi 

yazımını böyle bir aykırılıktan mahrum bıraksa da Derrida’nın yazıyla yol açtığı 

yıkıma da (ya da yapısöküme) uyan bir şeydir. Parçalı yazının en önemli özelliği, 

çeşitlilik göstermesi, Nietzsche yazınıyla örneklense bile bir üslup olarak 

Nietzsche’yle sınırlı kalmamasıdır. Blanchot ise çeşitliliği çoğulculukta bulmaktadır:   

 

Çoğulculuk, Nietzsche’nin geliştirdiği felsefenin 
belirleyici özelliklerinden biridir ama çoğulculukta bile 
bir yandan felsefe vardır, bir yandan da felsefeyle 
yetinmeyen vardır. Felsefi çoğulculuk (...) bize anlamın 
hep çoğul olduğunu anımsatır, anlamlandırmalarda aşırı 
bir bolluk olduğunu ve “Birin her zaman haksız 
olduğunu”, oysa “Hakikatin ikide başladığını 
anımsatır”: yorumlama gereksinimi de bundandır (...) 
Demek ki iki tür çoğulculuk var. Biri bulanıklığın 
felsefesidir, çoğul olma deneyimidir. Bir de o öbür 
tuhaf çoğulculuk vardır, çoğulluğu da birliği de 
olmayan, parça sözünün dilin kışkırtması olarak içinde 
bulundurduğu çoğulculuk, her şey söylendiğinde hâlâ 
konuşan çoğulculuk  (Blanchot, 2009, s. 81; IC, s. 154-
155).  

 

 

  Maurice Blanchot Düşüncesi, yazılan uzam ve bu uzamda yaratılacak 

uzamlarda belirgin hale gelebilir. Denilebilir ki, bu düşünce yazarken kendini 

gösterir. Düşüncenin sonu yazarken gelmez; çünkü Blanchot için yazmak, “sonu 



97 
 

gelmeyen, dur durak bilmeyendir” (YU, s. 22). Maurice Blanchot Düşünce’si, 

“Parçalı Yazı”da, kendi düşüncesini Nietzsche yazısına gömen bir Blanchot 

bulmaktadır. Başka bir deyişle, parçalılık, Nietzsche aracılığıyla Blanchot’yu 

karşımıza çıkaran bir özellik taşımaktadır. Ancak çelişkiye düşmekten çekinmeyen, 

diyalektikten ve –yer yer varlıktan söz etse dahi- ontolojiden kaçmanın da bir yolunu 

bulacak (Bkz. IC, s. 10) bir düşünce,  Maurice Blanchot Düşüncesi’ne geçit verebilir.  

 Blanchot için “düşünmek, süslemesiz ve fısıltısız yazmak” (YU, s. 35) 

anlamına gelse de yazarken düşünmenin; düşünmeden yazmak diye okunabilmesi 

mümkündür. Yazı yüzeyinde gezinen bir düşüncenin ne diyeceği belli olmaz. 

Blanchot’da söz ve yazı ayrımı bir Derrida kadar belirgin bir şekilde ifade edilmese 

de sessizlik;  Blanchot’da yazının sözden farkını göstermektedir: “Yazılacak sözün 

sonsuza dek sessizliğe gömülmesi gerekir” (YU, s. 105). Kesinlikten uzaklaşırken, 

alabildiğine kesin ifadelere yer vermek; bir cümlenin türlü şekillerde okunabilmesi 

bu düşünce üzerinde hiç bir sözün terk edilmemesiyle son bulur. Çelişkili sözler 

Blanchot’da da mevcuttur.  

Sessizliği, kendi imgesinde açığa çıkmayarak gösteren Blanchot, bir uzama 

çekilerek yazmayı örnekler. Bu uzam ortada olmayan, görülmeyen bir uzamdır. 

İmgenin yokluğunun gösterdiğiyse şudur: Maurice Blanchot diye biri yok’tur. 

Yazısını anlatmak için “görünebildiği ölçüde `kişi`ye bakmak” (Batur, 1993, s. 9) 

gerekliyse,  “Blanchot’nun (1907 doğumludur), bugüne dek yayımlanan tek 

fotoğrafı, 1980’lerin ortasında Le Nouvel Observateur muhabirinin tele-objektifle 

yakaladığı bir enstantenedir (...) ne ki o silûetin sahiden yazara ait olduğundan da 

emin değiliz” (Batur, 1993, s. 9). Enis Batur’un Yazınsal Uzam’ın önsözünü yazdığı 

zaman bilinen tek Blanchot fotoğrafına, günümüzde yazarla ilgili web siteleri 



98 
 

incelenirse üç belirsiz fotoğrafın daha eklendiği görülecektir. Ne var  ki bu belli 

belirsiz fotoğraflar bile Blanchot’nun imge yokluğunu  tamamıyla ortadan 

kaldıramamaktadır.  

Blanchot’nun az sayıda fotoğrafıyla adeta yok sayılan Blanchot imgesinin bu 

derece önemli bulunması şaşırtıcı gelebilir. Ancak düşünürün imgesi onun 

düşüncesini de gösteriyormuş gibi Nietzsche’nin veya Derrida’nın yüzleriyle basılan 

Nietzsche veya Derrida kitaplarını düşündüğümüzde Blanchot’nun yokluğu, 

“görmediğimiz başka ne olabilir ki, hatta göremeyeceğimiz?” (Leader, 2004, s. 22) 

sorusuna sadece Blanchot  yanıtını vermekten öteye gidememektedir. Bu yoklukta 

altını çizmemiz gereken, Blanchot’yu bir kişiden bir kelimeye çekenin, bir neden 

olmayacak gibi görünen fotoğraf yokluğuna bağlanmasıdır. Bu yokluğa “silûet” 

halinde ne var ne yok Blanchot imgesi düştüğünde seçilemeyen Blanchot imgesi 

yazıyı, yazan kişiden uzaklaştırır. Neden? Blanchot neden sorusunu da boşa çıkarır. 

Uzamdaki uzam ya da yazıdaki Blanchot, seçilmeyen bir yazarın okunamayan 

yazısına sorulmuş bir soru halindedir. Böylesi bir cümleden kalan belirsizlikte 

Blanchot uzamın müphemliğidir. Yazıdaki Blanchot’yla yazılabilecek veya 

görülecek bir alan kalmamıştır. Blanchot’nun yazısı yazınsal uzama rağmen 

mekânsızdır. Kendi imgesi ise Ölüm Hükmü’ndedir. “Fakat düşünce bir kişi değildir, 

öyle yaşasa ve davransa bile” (ÖH, s. 46). Düşüncesinden kendini böylesine silen 

başka bir düşünür daha yoktur. Bu belki de her cümleye nüfuz eden  Nietzsche 

imgesinin birebir karşıtı olma halidir. Fazla anlamlar yüklediğimiz fotoğrafsızlığa, 

söze hitap etmeyen insan ya da “konuşmadığında buyurgan” olan “hiç kimseye hitap 

etmiyordu” dediği Son İnsan (Sİ, s. 5-6) eklenir. 



99 
 

Bir yazarın eşlik etmediği her yazı, yazarı yazıdan silmek için çok fazla 

çabayı gerektirmeyecektir. Blanchot, kendi yazarlığını dahil etmediği yazılarında 

hiçbir şey söylemediğinin farkındadır.  “Ona [yapıt-sanat yapıtı, yazınsal yapıt] daha 

fazlasını söyletmek isteyen hiç bir şey bulamaz, onun hiçbir şey söylemediğinin 

ayrımına varır” (YU, s. 18) dediğinde bu ayrımı okuyucunun fark edeceğini söylemiş 

olsa da okuyucularının yaptığı onun yazılarına hep daha fazlasını söyletmektir. 

Blanchot ise hakkında söylenecek hiçbir sözü geri çevirmeyen seçilemeyen bir 

uzaklıktadır. Bu uzaklıkta da Maurice Blanchot Düşüncesi sessizliğe yazacak bir 

mesafe bulmaktadır.  

Sessizliğin bilgisindeki susan insana karşılık Blanchot’nun sessizliğinde 

öncelikle konuştuğunda bile aslında konuşmayan bir insan vardır. Bu “aldatmaca”, 

anlamlı sessizlikler arayan sessizlik bilgisinden farksızdır. Son İnsan (2008), Ölüm 

Hükmü (1999), Karanlık Thomas (1993b) sessizliği  yazar; Felaket Yazısı (1995d), 

Sonsuz Söyleşi (1993a), Yazınsal Uzam (1993c) ise  sessizliğe değinir. Yazmak ile 

değinmek ayrımında sessizlik bilgiye eklendiğinde sessizliği eskitir. Blanchot 

yazınında ilk karşımıza çıkan da böylelikle Eski Sessizlik’tir.   

 

Tek güçlü noktam sessizliğimdi. Böylesine büyük 
bir sessizlik düşündüğüm zaman bana inanılmaz 
görünüyor; bir erdem değil bu, çünkü hiçbir şekilde 
konuşmayı aklıma getirmedi; fakat haklı olarak, 
çünkü sessizlik asla şöyle demez: dikkatli ol, burada 
bana açıklamak zorunda olduğun bir gerçek; ne 
hafızamın, ne günlük yaşamımın, ne işimin, ne 
eylemlerimin, ne sözlerimin, ne de parmaklarımdan 
dökülen sözcüklerimin dolaylı ya da dolaysız 
biçimde tüm kişiliğimin fiziksel olarak bağlı olduğu 
şeyi ima etme gerçeği var. Bu kapalılığı 
anlayamıyorum (...) Sessizliği kaybettim ve bunun 
için duyduğum pişmanlık ölçüsüzdür (ÖH, s. 47).  
 



100 
 

 Blanchot’da “sessizliğe üşüşen” ya da sessizliğe çevrilen sözcükler etrafında 

kurulmuş bir yazı söz konusudur. Sessizliği eskiliğinde çağrıştıran sözcükler; ölüm, 

yalnızlık, gece, dışarısı, yazı, yapıt vb. Blanchot’nun neredeyse bütün sözcükleridir. 

Yine de bu sözcükler bir sessizlik dili kurmaz. Gece bildiğimiz gece değildir (Bkz. 

“Dışarısı, Gece”, YU, s. 155-168).  Yazı bildiğimiz yazı değildir, “Orpheus’us 

bakışıyla başlar” (YU, s. 168). Sözcük yerli yerinde dururken anlamı, 

uzaklaşmaktadır. Maurice Blanchot Düşüncesi’nde “sessizlik ve Blanchot”, 

Blanchot’nun Eski Sessizliği’nde yazıya çekilecek başka bir sessizliği bulduğunda 

yer değiştirebilir. Bir şey demeyen Blanchot yazısı, bu düşünceyi de geri 

çevirmeyecektir.  

 Geri çevrilmezlik yazı alanını çıkışsız bırakır. Yazı alanında sessizliği 

eskitecek anlamlar, sözcükler ve imgeler birikir. Sessizliği Blanchot Düşüncesi’nde 

yazıya çekmeden önce sessizliği eski yapanın ne olduğunu Blanchot yazınıyla 

örneklememiz gerekmektedir. Sessizliği eskiten, sessizlik adına konuşmak ve onu 

tanımlamaktır. Tekrarlayalım: Blanchot’ya göre, “dil olmadan hiçbir şey 

gösterilemez. Ve sessiz kalmak hala konuşmaktır. Sessizlik imkansızdır. Bu nedenle 

onu arzularız” (WD, s. 11). Blanchot için önemli kaynaklardan biri olan Mallarmé’ın 

dili, sessizliğin Blanchot için tanımlandığı dildir. “İlkel söz salt sessizliktir” (YU, s. 

35). Blanchot’ya kalırsa, ilkel sözü yazıldığı gibi anlamakta çok da acele etmemek 

gerekir;  çünkü  

 

ilkel söz hiç de ilkel değildir. Gösterdiği şu anda 
yoktur. Mallarmé “incecik kağıdın içine...ağaca ait ve 
ağır tahtayı koymak” istemez. Ancak ağaca, günlük 
dilin kullandığı biçimde de olsa, ağaç sözcüğünden 
daha yabancı hiçbir şey yoktur. Hiçbir şeyi 
adlandırmayan, hiçbir şeyi göstermeyen, hiçbir şeyde 



101 
 

yaşamayı sürdürmeyen bir sözcük, sözcük bile 
olmayan, kullanılır kullanılmaz olağanüstü bir biçimde 
kaybolan bir sözcük. Öze bundan daha yaraşır, 
sessizliğe bundan daha yakın ne var? (YU, s. 35).  

 

 

 Blanchot’da “sözcük bile olmayan” sessizlik yine de bir sözcüktür. Mallarmé 

Deneyimi’nin “hep üzerinde durduğu merkezsel nokta (...) anlaşılmazlığın ta 

kendisidir” (YU, s. 39). Sessizlik ya da anlaşılamayanda duyulara hitap eden, gözle 

görülür bir yan da bulunmaktadır. “Söz gümüş, sükût altın olsa da sessizliğin rengine 

hangi renk  benzemektedir?” Cage,  White, Mallarmé, Silence başlıklı yazarı 

bilinmeyen bir yazı, bu soruya “beyaz” yanıtını vermektedir (Bkz. 2011). Yazıya 

göre John Cage Robert Rauschenberg’in resimlerinden etkilenerek sessizliği beyaz 

renkle bağdaştırmış ve Cage’in “sessiz çalışma”larına ilham verenin de bu beyaz 

tablolar olduğu vurgulanmıştır. Mallarmé da beyazlık ve sessizlik arasında benzer bir 

bağlantı kurmaktadır. Derrida’nın  “İkili Oturum”una atıfta bulunan bu yazıda ayrıca 

Mallarme’ın Mimique metninde sessizliğin önemli bir tema olduğu vurgulanmaktadır 

(2011). Özetle, sessizlik kendini Cage ve Mallarmé’da beyaz renkten çıkarır.  

Blanchot’daki bitmemişlikle örülü olan yazı da yine bildiğimiz eski sessizliğe 

yaklaşmaktadır. Ne de olsa sessizlik, konuşmadaki yerini bitmemişlikte, sözün 

devamını getirme hazırlığında bulacaktır. Bu fazlasıyla yakın birbirini karşılama hali, 

Blanchot’nun, yapıtın önemli bir özelliğini daha açmasıyla kesintiye uğrar: 

Blanchot’nun bir şey söylemeyen yapıtı, sanatın dil olmadığını öne süren Darian 

Leader’ın “Van Gogh’un ileri sürdüğü gibi, `Ressam bir şey söylemez` ve Bacon 

bunu yineliyor, `Bir şey söylemiyorum`” (2004, s. 108)  satırlarını okuduğumuzda 

bir kez daha yinelenir. Bir şey söylememek sessizlik olarak okunabilir. Denilebilir ki, 



102 
 

Blanchot’nun “Yazar ve Yapıt” ilişkisinde yalnızlıktan geçen Eski Sessizlik bulunur 

(Bkz.YU).  

Yazmak bitmemişlikle birlikte “sözlerimizin sessizliği”ni (Bkz. YU, s. 157) 

taşır. A. Leroi-Gourhan’a göre “sözü açığa çıkaran eldir” (aktaran Barthes, 2007, s. 

76) ve yinelemek gerekirse “yazı, her zaman harekete ilişkindir” (Barthes, 2007, s. 

76). Elin devreye girmesiyle harekete geçen bir yazı sessizliğe çekilebilir. 

Blanchot’nun farkı yazıyı, “müdahale etme gücünü” gösteren yazmayan ele 

çevirmesidir: “Egemenlik hep öteki elin, yazmayan, gerektiği anda araya girebilecek, 

kalemi yakalayıp onu uzaklaştırabilecek elin işidir. Demek ki egemenlik yazmayı 

kesme, yaşanan ana haklarını ve sonuca götüren keskinliğini geri vererek, yazılanı 

durdurma gücünden oluşmaktadır” (YU, s. 21). Yazma edimi bu noktada bir 

söyleşiye yaklaşmaktadır. Blanchot Sonsuz Söyleşi’de yer alan “Interruption” başlıklı 

yazısına, iki kişinin aynı anda değil; sırayla, birinin konuşması sona erdiğinde 

diğerinin konuşmaya başlamasıyla açıklık kazanan söyleşinin en basit tanımıyla 

başlar (IC, s. 75). Sessizliği yazının başlangıcına bakarak konuşmada bir es haline 

getirmesi beklenirken yazı iki farklı kesilmeye yer verir. Söze karışmak; söz ile 

yaşadığımız biri diyalektik diğeri de diyalektik olmayan iki farklı deneyime karşılık 

gelmektedir. Biri bütünlüğe dayanan “evrenin konuşması” (the speech of the 

universe); diğeri de sonsuzluk ve tuhaflığa dayanan yazının konuşması (the speech of 

writing) dır (IC, s. 78).  

Blanchot’nun yazıda bulduğu diyalektik düşünme biçimini değiştirme gücü, 

yazının sözünü yaratma çabasıyla bizce kesintiye uğramaktadır. Sessizlik 

Blanchot’nun, Felaket Yazısı (The Writing of the Disaster)’nda olduğu gibi 

tanımlarla çoğalan, her cümlede başka tanımlanan ve böylelikle hiç tanımlanmayan 



103 
 

felaket sözcüğü gibi değildir. Felaket, “yok-anlam”ını (absent meaning) yazma 

ediminden alır (Bkz. WD, s. 41). Yazmak Blanchot’nun dışarısını, eser yokluğunu 

(the absence of work) gösterdiği uzama karşılık gelirken; sessizlik, yazdığı 

kurmacalarda özne yokluğunu duyumsatan, karakterlerine işleyen bir durumdur. 

Felaket, Blanchot için, deneyim olanağından kaçmaktır, yazının sınırıdır (WD, s. 7) 

Başka bir anlatımla, yazmak, dışarı deneyimini yaşarken dışarının dışında kaldığını 

duyumsamaktır. Blanchot’ya göre “yazmak için önce yazmak gerekir. Yazmanın 

özü, deneyimin güçlüğü ve esinin sıçraması da bu çelişki içinde yer alır” (YU, s. 

168).  Blanchot’nun düşüncesi “gerçekdışının dili (...) sessizlikten gelir” (YU, s. 35) 

diye yazdığında sessizlikten geriye ne kalır? Görünüşe göre sessizlik, “yazı 

düşünürü”nden alınıp Blanchot Düşüncesi’nde yazıya çekilmediği sürece yazı 

uzamında eskimeye devam edecektir.  

 

2.2.1.2.  Yazıvermek ya da Öleyazmak 

 

Sessizliği yazıya çekerken Blanchot’nun düşüncesinde iki durum dikkat 

çekmektedir. Bunlar bir söz üzerindeki nüfus artışı ya da konuşan insan sayısının 

çokluğu ile uzamın muğlaklığıdır. Maurice Blanchot Düşüncesi, Blanchot’nun ikiye 

ayırdığı sözcüklerinin arasında yer tutar. Yazıya yerleşmek böyle bir şeydir. 

Blanchot’dan çekip alınan sessizlikte yazılan Maurice Blanchot Düşüncesi’nde 

“sessizliğin ikilemesi” ile karşılaşırız. İkileme, sessizliğin hem eski ve yazılacak 

sessizlik olmak üzere ikiye ayrılmasını hem de sessizlikten uzaklaşmayı 

imlemektedir. Yazı yüzeyinde aşamayacağımız bir çelişki yoktur. Daha doğru bir 

deyişle, çelişkinin Blanchot’da olduğu gibi bir önemi yoktur.  



104 
 

Blanchot’da söz üzerindeki sözlerin çoğalması çoğul konuşmada (plural 

speech) açığa çıkar (Bkz. IC, s. 3-82). Konuşmayı çoğaltmak; yer yer yazıyı kesen 

bir diyalog görünümündedir (Bkz.“Speaking is not Seeing”, IC, s. 25-32). 

Blanchot’nun bir diyalog gibi ikiye böldüğü söz, karşısında başka bir sözü bulmaz. 

Çoğulculuk, Blanchot’nun kimden ya da kiminle konuştuğu belli olmayan, “özne 

yokluğu”yla dolu metinlerini yazıya döker. Bu belirsizlikte sessizliğe ilişkin sadece 

anlaşılması zor eski bir sessizlik kalır: Blanchot yazdığında, onun okunduğu yerde ne 

anlam verileceği bilinemeyen bir sessizlik olur.  

Sessizliğin ikilemesi, eski sessizlikleri taşıdığı ölçüde bu sessizliklerden 

uzaklaşmaktadır. Uzamı  muğlaklaştırmak bu noktada Blanchot’nun düşüncesinde 

yazıyı labirentleştirir ve bu bir benzetme değildir. Joseph Vogl, Terreddüt 

Üzerine’de labirenti Walter Benjamin’i izleyerek “mütereddidin yuvası” olarak 

adlandırır. Vogl, “yolunu kaybetmenin uzmanlaşması”nı özellikle Kafka ve 

Beckett’le  çoğaltır (Bkz.Vogl, 2011, s. 74-89). Ancak, Beckett ve Kafka’nın yolunu 

bilerek yitirmesi, en başta tereddüde yer bırakmayacaktır. Vogl, “Yazı ve Tereddüt” 

başlığı altında “yazmanın kendisinin tereddüde [nasıl] takıldığını” Kafka’nın 

Şato’sunu çözümleyerek örneklese de (2011, s.  93-101) bu bilinçli kayboluş da 

Maurice Blanchot Düşüncesi’nde işaretlenecek bir labirentin dışındadır. Bu 

düşüncedeki haliyle labirent, yazı düşünürünün düşüncesini boş bırakmasının 

sonucunda ortaya çıkan bir uzamdır. 

Labirent, Yazınsal Uzam’da hiçbir yere gitmeyen rastgele yürüyüşte bulunur 

ve  “ileri atılmış her adımın aynı zamanda geriye doğru bir adım olduğu ya da olduğu 

yerde dönüp durduğu, döngünün kaçınılmazlığına boyun eğdiği uzama sürükleyen 

hatadır” (YU, s. 157).  Uzamın muğlaklığından kalan, yazının anlamında meydana 



105 
 

gelen Blanchotvari değişimlerdir. Blanchot’da yazının anlamı ölümde saklıdır (Bkz. 

Hasse ve Large, 2001, s. 51). Yalnızlık, hem yazarı hem de yazıyı anlatır ve eskitir: 

“Yazmak, içinde büyülemenin tehdidinin olduğu yalnızlığın doğrulanmasına 

katılmaktır” (YU, s. 28). Böylelikle yazmanın hem yazıyı hem de yazarını  kuşatan 

“temel yalnızlık” olduğunu ileri sürmek mümkündür (Bkz. YU, s. 16-29).  

Yarım bırakılan, bitmemiş bir sessizlik. Sessizliğin eski anlamı 

tamamlanmamışlıkla, bitmemişlikle, boşluklarla, söz hazırlığında kendini bulur. 

Blanchot’da yazı, bambaşka bir biçimde yazılırken; başka sessizliğe değinmez. 

Sessizlik yerine eski sessizlik içinde sessizliğe katılan ya da sessizliğe çevrilebilecek 

bir dizi söz bizi karşılar. Sessizlik sözcüklere geçer. Bulaşıcı bir hastalık, belki de 

delilik. Üstelik Derrida’nın Foucault’nun Deliliğin Tarihi’ni “suskunluğun bir tarihi 

var mıdır?” diye sorarak reddettiği zamandan bu yana sessizliğin geçmişinden de söz 

edilemez gibidir (Bkz. Boyne, 2009, s. 86). Sessizliğe yazarken Eski Sessizlik’ten 

geçmek; bir tarih taşımak anlamına mı gelir? Hayır. Blanchot’da sadece primitif 

halde, işlenmemiş ve bütün o sessizlik ifadelerine rağmen yazılmayı bekleyen bir 

sessizlik vardır.  

Blanchot sessizliğe çekilebilecek ölümü, geceyi, felaketi değiştirirken 

sessizlik yerli yerinde durur. Üstelik “her şey söylendiğinde [bile] geriye kalan 

söylenecek tek şey felakettir” (WD, s. 33). Sessizlik yerinde durmakla kalmaz; bütün 

kelimeler harekete geçerken yazıda unutulur.  Yazara gelince, Blanchot’ya göre 

“söylediği tümüyle” kendinden yoksundur: “Yazar yazılana hakkını verdikçe 

düşüncelerini asla dile getiremez artık, sana da bundan fazla yönelemez, ne de bir 

başkasına sözü bırakabilir. Yazarın olduğu yerde yalnızca varlık konuşur -bu, sözün 

artık konuşmadığı, ama varolduğu, ama kendini varolmanın salt edilgenliğine adadığı 



106 
 

anlamına gelir (YU, s. 22). Sözün konuşmaksızın varolduğu anda bir sessizlik 

bulunursa bu ancak e.e. Cummings’e19 atıfla, “bakınan söz olur”.  

 Blanchot sorar: “Yazar neyi anımsamalıdır? (...) Kendisini anımsamak için 

kullandığı araç, ne gariptir ki, unutma öğesinin ta kendisidir: Yazmak” (YU, s. 24)20. 

Sessizliği yazıya çekerken yazı nasıldır? Yazmak dili, kelimeleri ve harfleri 

düşürerek bırakmaktan geçmektedir. Yazı yüzeyinde Blanchot’yu hatırlatan ama 

Blanchot’nun olmayan bir biçimde “ak yazı” vardır.  Sessizliğe yazarken,  Blanchot,  

yazıyı yazarak ölüme yaklaştırdıkça  “ölecek duruma gelmek” anlamına  gelen 

“öleyazmak” (Bkz. Türkçe Sözlük, 1988) açığa çıkar. Bu hem Blanchot’daki bitimsiz 

ölme sürecini hem de bir kelimeyle yazma eylemini imlemeye benzer. Ancak 

“öleyazmak” Blanchot’nun değildir. Yazı kelimeyi oyuna getirerek bir harf ortaya 

atar. Öleyazmayı (sözcüğü) devirecek “y” harfiyle önce öyleyazmak sonra eklenecek 

yeni  harflerle öyleceyazmak haline getirir. Son değişiklik her ne kadar kelimenin  

kural gereği ayrılmasına gerektirse de Blanchot Düşüncesi açıklama yapmadığı gibi 

kural da dinlemeyecektir. Ayrılması gerekli bir bitişiklikte öyleceyazmak; 

Blanchotvari çeşitlilikte kelimeyi oyuna getirme sürecini de bitimsiz kılacaktır. 

Kelimeleri harflere çektirmeyi içeren bir yazı sessizliğe yazının anlamını değiştirerek 

değil “yazımı” değiştirerek karşılık vermektedir. Bu da yazı yüzeyinin görünümünü 

bütünüyle değiştirmekten geçmektedir.  

Yazıyı kelimelerle düşürmek, “kağıt parçaları üzerine sözcükler yazın, 

bunları bir şapkanın içine atıp karıştırın, sonra teker teker çekip bir kağıdın üzerine 

sıralayın; işte dadaizm” (aktaran Karaalioğlu, 1965, s.  83) diyen Tristan Tzara’yı 

                                                 
19 “Sessizlik/.bakınan/ bir kuştur:yaşa/mın/dön/üm noktası/ (kardan önceki arayış)”, (Cummings, 
2010, s. 109).  
20 Ayrıca krş. “Okuma, unutma”, (Barthes, 2006, s. 20-22); “Unutma Derrida’da kararverilemezlik 
deneyiminin bir parçasıdır”, (Göksel, 2006, s.  361).  



107 
 

çağrıştırır bir biçimde  yeni bir dadacılığı mı imlemektedir? Hayır. Ölümle yazan 

Blanchot’nun karşısına “Dada ölüdür” (Tzara, 2004, s.  65) diyen çıkmamaktadır. 

Ama yine de yazıyı çeldirecek benzerlikleri işaretleyecek olursak Tzara’dan da çekip 

alınacak sözler vardır: “Size sesleniyorum başlangıç yok” (Tzara, 2004, s. 20); 

“soru/n felsefe’dir” (2004, s. 21); “diyalektik bizi, zaten edineceğimiz görüşlere / 

sıradan bir biçimde/ götüren eğlenceli bir makinadır” (2004, s. 22); “BAKIŞLARA 

SON! / SÖZLERE SON! Artık bakmayın! Artık konuşmayın!” (2004, s. 41); “En acı 

haydutluk, düşünülmüş cümlesini bitirmesidir kişinin” (2004, s. 44). Yazı yüzeyinde 

Blanchot’yla oluşturulan ak yazı; yazıda dada’yla durmayacak bir yazı ve bu 

yazıların içinden geçen ne o ne diğeri olacak bir yazım: Sessizliğe yazmak böyle bir 

şeydir.  

 Yazı, Maurice Blanchot’nun düşüncesinin bir açıklaması olmayı reddederken 

ne bu düşüncenin kendisi ne de karşıtı sayılabilen “Maurice Blanchot Düşüncesi” 

olarak adlandırılan uzamda sessizlik ve Blanchot’nun yer değiştirebilmesini yazma 

deneyimidir. Böyle bir yazı deneyimini gerçekleştirme çabasını da yazının anlamını 

değiştiren ve yazarak boş bıraktığı yazı uzamını imgenin yokluğuyla çeviren 

Blanchot’ya borçlu olduğumuzu söylemimiz gerekir.  

 Ancak hakkında yazılanlara düşüncesini kapatan bir düşünür, yazı üzerindeki 

başka bir yazım denemesini olanaklı kılabilirdi ve biz de bu olanağı sadece 

Blanchot’nun “hiç bir şey söylemeyen” metinlerinde bulduk. Bu deneme ayrıca 

okunabilirliği yazı tarafından bir engel olarak nitelendirerek engeli aşmanın yolunu 

da Blanchot yazınından geçecek bir yazıya bakmakta görmektedir. Sessizlik, başka 

bir yazıma, Blanchot’nun açıklamaya gelmeyen halini yineleyerek alan açmıştır. 

“Sessizliğin ikilemesi” de Blanchot’da bulunan ve bu çalışma tarafından sessizliğin 



108 
 

bildiğimiz anlamını yinelediği için Eski Sessizlik olarak adlandırılan sessizliği hem 

çoğaltır hem de ondan uzaklaşır.  Böyle bir yineleme ve uzaklaşma uzamı, aynı 

zamanda yeni bir yazımı sunmaktadır.  

 Sessizliği Blanchot’dan geçerek yazıya çekmek; “parçalı yazı” yüzeyinde 

sessizliğe çevrilebilecek bir parça bulmaktadır. Bu parçalılık, felaketin anlamı gibi 

“deneyimlenmemiş” bir yazma denemesi olarak da adlandırılabilir. Bu deneme, 

yazının anlamını Blanchot’daki anlamından ayrı tutmasa da yazım tarzını bütünüyle 

değiştirmekten geçmektedir. Sessizliği yazıvermek haline gelen öleyazmanın; 

Blanchot’ya hiç uğramadığı da düşünülebilir. Bu noktada öleyazmayı harflerle 

öyleceyazmak haline getirmek, yeni ve yine bir dadacılığın işareti olamasa da bu 

zorlayıcılık “uzama sürükleyen hata” (YU, s. 157)  olabilir.   

 Mallarmé’nin deneyiminden yola çıkan Blanchot, sessizliği dile bağladığı için 

(Bkz. YU, s. 35) belki de “Blanchot’nun çalışmalarına geçen tek duygu üzüntüdür” 

(Bruns, 1997, s. xxiii). Bu üzüntüyü, Deleuze’ün Kafka’da bulduğu gibi görülmemiş 

bir kahkahaya (K, s. 64) çevirmek de mümkün gözükmemektedir. Sessizliğe yazmak; 

Blanchot’nun düşüncesinden Blanchot’yu açığa çıkarmaksızın rastgele geçmeyi 

imler. Blanchot’yu es geçmenin önemi, es vermek anlamına gelmeyecek bir 

sessizlikte, sessizliğe yazmaktır.  

 

2.3. Sessizliğin Üçlemesi 

 

 Sessizliğin üçlemesi, sessizliğin ikilemesinden önce başlar ama sonra gelir ve 

bu üçleme Tuhaf Alan’da değildir. Primitif (ilkel) bir yazım tarzının eksikliklerini 

ayrıntısıyla sergiler, taslak olmanın üzerindedir ve bu haliyle asla yazıya 



109 
 

dönüşmeyecektir. Öte yandan üçleme yazıldığı kadarıyla yazılmamış da kabul 

edilemeyecektir. O, ancak bir türlü başlayamamanın üzerinde durur. Kavram olarak 

da nitelendirilebilecek her sözcük, bir paragraflık yer tutar.  Böylelikle yazı üzerinde 

seçilebilen bir yazım söz konusudur:  

Sessizlik, sessizliğe dair bilgi birikimiyle doludur ve bu bilgi birikiminden 

ayrılmak zordur; çünkü “bildiklerimiz, inandıklarımızdan farklı olarak, tanımları 

gereği doğrudur” (Burke, 2001, s. 6). Tuhaflık; sessizliğe ait her türlü bilgiyi göz ardı 

etmekle sessizlikten çıkar. Göründüğü kadarıyla iz bırakmaz, herhangi bir bilgiyi 

taşımaz  ve alabildiğine belleksizdir.  

Belleksizliğe doğru atılmış bir adımın vazgeçtiği bellek, aslında “orjinal bir 

özelliktir. Çünkü insan bütün geçmiş nesillerin belleğini yanında taşır. Bellek imgesi 

oldukça hünerli ve nadir bir şeydir” (Nietzsche’den aktaran Barash, 2009, s. 20).  

Nietzsche’nin bellek üzerine yazdıklarından sonra görünen sonuç şudur: sessizlik, 

başlamadığımız yerde geriye kalandır ve bu haliyle sadece fazladır. Bellek 

sessizlikten öncedir diye de sözcüğün bilinen kronolojisi bozulur.  

Tuhaflık yalnızca Tuhaf Alan’da karşımıza çıkmaz. Sözcük alabildiğine 

eskidir. Dolayısıyla her sözcükte karşımıza çıkan “nihai yıpranma” (Bkz. Cioran, 

2008, s. 147) tuhaflık için de söz konusudur. Cioran öngörülmüş bir kelimenin 

geçmişe karışmış bir kelime olduğunu ve sadece kelimenin yapay kullanımının 

kelimeye yeni bir dirlik verebileceğini öne sürer. Ancak bu yapay kullanım da 

çoğunluk tarafından benimsendiğinde kelime yine yıpratılacak ve kirletilecektir 

(Cioran, 2008, s. 90). Cioran’a baktığımızda “kelimeyle kirlenmenin” kaçınılmaz 

olduğu ortaya çıkar. Tuhaf Alan,  “tuhaf” kelimesine eklenen yeni bir anlam değildir. 

Dolayısıyla kelimenin eninde sonunda varacağı yer, Tuhaf Alan’ı karşılamaz. 



110 
 

Sessizliğe; sözcükler, onların anlamları ve onlara eklenecek yeni anlamlardan 

uzaklaşmakla varılabilir.  Özetle, belleğin ortaya serdiği konuşmayan ya da susan ve 

ancak açıklanamıyorsa tuhafa kaçan sessizlikler ile tuhaflığı açan sessizlikler 

birbirinden farklıdır.  

Tuhaflığı bilinen sessizlikler; Eski Sessizliklerdir. Söz konusu sessizlikler 

bellekle yüklüdür ve bellek susmaz. Susma anı, sessizliğe ait ne biliniyorsa onu 

sessizlik diye gösterirken Tuhaf Alan -eskiye karşı bu sessizlik yeni sessizlik 

değildir- susmanın ya da konuşma(ma)nın dışında kalacaktır.  

 Sessizliğin sözlerini ve de sessizliğin eskiliğini silen Tuhaflık; sessizlikten 

Konuşan İnsan ile çıkar. Tuhaflığın bütün bildiğimiz hallerin karşısına bilmediğimiz 

halleri çıkaracağı göz önünde bulundurulursa yol üzerindeki kişinin bir konuşmacı 

olmadığı ortaya çıkar. Tuhaf Alan’ın karşıladıkları ve onun karşılıkları farklıdır. 

Konuşan İnsan üç adımda betimlenebilir ve bilmediğimiz sessizliğin henüz çok 

başındadır.  

 Öncelikle, Tuhaf Alan’ı nasıl bilirsiniz, bir soru cümlesi değildir. Tuhaf Alan 

ya da Sessizlik fazlasıyla basittir ve gelişigüzeldir. Basittir; ama tuhaflığı basitliğinde 

değildir. Gelişigüzeldir; ama tuhaflığı gelişigüzelliğinde değildir. Üstelik o, basit ve 

gelişigüzel de olmayabilir. Tuhaflık, tanımlamaya gelmez. O, sözcükleri ortada 

bırakırken kendini gösterir. Sözün bulunmadığı yerdedir. Ancak bu yer; sözün 

söylenmediği ya da sesin çıkmadığı yer değildir.   

Tuhaf Alan’ın ne olduğu ortada olmasa da nasıl olduğu ortadadır. (krş. 

Sessizlikte Blanchot Felaketi). O, bilinen tuhaflıklara ve bilinen alanlara dahil 

değildir. Kendi Tuhaflığı, tuhaf olana uzaklığıyla belirlenir. Sözün “bütüncül” 

sessizliğinin aksine Bekleyiş, Gizleyiş  ve Belirsizlik halinde üç parçalıdır. Sessizlik 



 

üç hali se

soru cüml

Be

yerleşmek

Escher’in 

göstermem

sessizlik d

zemin üze

değiştirece

ve adımla

sessizliği y

 

 

Ya

Thomas’ı;

çizimlerid

essizlikten k

esi olsun. 

ekleyiş, Beli

ktedir (Bkz

kendini gö

mektedir. Ü

değildir. Tuh

erinde kayd

ek olan Giz

ar kendini 

yitirecektir.

 Resim 
 

 
          

 
           

azıldığı gib

; İki, Nietz

dir. Konuşan

kaydırır. O 

irsizlik ve 

z. Resim 1

östermesidi

Üç küre, sess

haf Alan, ke

dırır, onu il

zleyiş ve Be

gösterdikç

.  Sessizliği 

1.  M.C. Es
(Kayn

                  

      Bekley

bi tuhaflık 

sche’nin ke

n İnsan bö

11

halde  bek

Gizleyiş, M

1). Resme 

ir ve gizley

sizliğin sess

endini imge

leri geri oy

elirsizlik; Tu

çe de üçlem

yitirmek üz

scher, Üç Kü
nak:<http://

                 Y

yiş          Bel

üçe açılır

endisiyle B

öylelikle be

1 

kleyiş, belir

M. C. Esche

kalsa, be

yiş de görü

sizliğe çevir

ede kurmaz 

ynatır. Bekl

uhaf Alan’a

me, üç kü

zere yazmak

 
üre II (Thre
/www.mces

Ya da 

lirsizlik     

r. Bir, Ma

eckett’in m

elirgin ya d

rsizlik ve g

er’in çizimi

ekleyiş say

ündüğü kad

rdiği imgele

veya bulma

leyiş; ilk el

a doğru hare

ürenin her 

k; Tuhaf Al

ee Spheres I
scher.com>)

          Gizle

urice Blan

müdahalesi v

da ortada d

gizleyiş nası

ine küreler 

ydamdır; be

darıyla hiç 

er değildir. 

az; imgeyi k

de Belirsizl

eket etmek 

yer değişi

lan’a çıkar. 

 

II), 1946.    
) 

eyiş 

nchot’nun K

ve üç de E

değildir ya 

ıldır, bir 

halinde 

elirsizlik 

bir şey 

Küreler, 

kürelerle 

likle yer 

üzeredir 

ikliğinde 

 

    

Karanlık 

Escher’in 

da o ne 



112 
 

vardır ne de yoktur. Üçleme yazıda kendini gösterir. Bekleyiş, sessizlikten çıkar; 

Gizleyiş, sessizliğin bütünlüğünü bozar ve belirsizlik, sessizliği siler. Kısaca küreler 

arasında “dağılım” sessizliğin üçlemesidir.  

 

2.3.1. Sessizlik: Bekleyiş:  Karanlık Thomas 

 

 Bekleyiş, bir kişi, bir yer ve bir ne’de çıkar. Bu haliyle de sözcük; bildiğimiz 

anlamdaki bekleyişten ayrılır. Bildiğimiz bekleyiş;  kişileri, uzamı ve nedenleri 

çoğaltır. Sessizlikteki bekleyişte ise sadece bir kişi vardır ama beklediği 

görülmemiştir. Okumanın bir yanılgısı, bekleyişi kişileştirmek olur ki böyle bir şey 

de sessizlikte yoktur.  

Blanchot’nun bekleyişinden çekip alınacak sözler vardır hem Thomas’ı 

Blanchot yazdı diye hem de burada gösterilecek Thomas’ı Blanchot yazmadı diye. 

Blanchot’da “bekleyiş, daha fazla bekleyecek bir şey kalmadığında başlar (…) 

bekleyiş hiçbir şey için beklemektir” (W, s. 272). Blanchot’ya benzemez bir halde 

ama Blanchot’nun dediği gibi “beklemek, zamanın hep fazla gelmesi ve zamanın 

kendinden yoksun olmasıdır (…) bekleyişin içinde (…) zaman yokluğu hüküm 

sürer” (Blanchot, 2007, s. 122). 

Blanchot’da(n) bekleyiş unutuşla içiçe geçer: “Bekleyiş ve unutuş; 

umursamazlık ve düşünce; bekleyişte kendisini bekletmeyeni; unutuşta kendisini 

unutturmayanı; umursamazlıkta umursayanı; düşüncede düşünülmeyeni [onaylar]” 

(Blanchot, 2007, s. 123) ve konuşmaya çekilir; “çünkü beklerken konuşmak gerekir” 

(Blanchot, 2007, s. 121). Bekleyiş, “yazı düşünürü”nde de sessizlikte değildir; ama 

burada böylesi yazılmayacak bir biçimdedir. Soruya gelince; “bekleyiş, kendisinde, 



113 
 

sorulmamış bir soru taşır. İkisinin arasında, genelde en güçsüz bekleyişlerdeki gibi 

silik bir sorunun içindeki sonsuzluk vardır” (Blanchot, 2007, s. 121).   

Maurice Blanchot, bekleyiş üzerine yazdıkça; bekleyişi artar; sözcük 

belirginleştikçe unutuşa ve belirsizliğe çekilir. Onun bekleyişi, yazıya rağmen 

bildiğimiz gibi, eski bir sessizliktir. Hâlâ varlığa söz söyler; beraberce ve yalnız 

beklemektir (Bkz. 2007, s. 120-124). Bekleyişe dair söylenmiş bütün sözleri hatırlatır 

ve onlardan “sözleri duyarsızca sorulara dönüştürerek” (2007, s. 121) uzaklaşır. 

Sonuçta “bekleyiş her zaman bir bekleyiş için beklemektir” (W, s. 272). Ancak 

taslak, Blanchot ile beklememektir.  

Bu yazıya geri dönersek; bekleme yerini, bekleme yeri yapan onun ya belirli 

bir yer olması ya da belirli bir yer olmamasıdır. Bekleme yeri her yer olabilir. 

Dolayısıyla o da bekleyiş gibi muazzam büyüklükte bir sözcüktür (uzamdır). 

Blanchot’nun deyişiyle, “Bulunuşu (presence) daraltmak, yeri alabildiğine 

genişletmek” (W, s. 277) mi söz konusudur? Böylesine bir uzamı sadece bekleyen 

kurar. Tuhaf Alan’da ise bekleyişin yeri vardır; ama bekleme yeri yoktur. Ne de olsa 

bu yer yine eskidir.  

Bildiğimiz haldeki bekleyiş’e bir neden gerekir. Godot’yu Beklerken’de 

görüldüğü gibi boşuna beklemek bile aslında -boş- bir nedene sarılır. Tuhaf Alan’da 

ise bir neden değil; ama ne’den vardır. Ne’den bekleyiş; kendini gösterirken Tuhaf 

Alan’ın soru haline gelmeyecek bir ne’si vardır. Ne; sözlükteki ne değildir. Başka bir 

deyişle; o “hangi şey; soru biçiminde şaşma bildiren ünlem; (şart birleşik zamanıyla) 

her şey; (çoğul olarak) bir çok şeyler; hangi; soru yoluyla itiraz anlatan; şaşma veya 

çokluk bildiren; `ne ilgisi var` anlamına gelen (…)” (Bkz. Türkçe Sözlük, 1988) 



114 
 

değildir. Ne; olsa olsa ne’nin anlamına karşı şaşma belirten ünlemdir. Bekleyişte iki 

harften oluşan ve anlamı bulunmayan bir ne bulunur.  

Harfte kalarak sözcüğe gelmemenin; sözcüğe yer açmaksızın sözcüğü 

bekletmenin veya harfin üstündeki yazının ilk örneğini letristler vermiştir. Yine de 

letrizm ya da “hiç bir şey anlatmayan, anlamsız şiir” sözcüklere, sözcüklerin 

anlamlarına karşı bir ayaklanma özelliği taşısa” da “harflerin karşılıkları olan seslere 

[dayanmalarıyla]” (Bkz. Karaalioğlu, 1965, s. 87) Tuhaf Alan’ın bekleyişinden 

ayrılır. Böylelikle bekleyiş bir ne’vi letrizm değildir.  

Harf söz konusuyken bekleyişteki ne; sözcüğü, harflerin birleşimine değil; 

harflerin arasına doğru çeker. Bekleyişin sözcüğü harfe çekişi, sözcüğü  harf 

yüzeyinde sözcüksüz bırakmaktır:  

Harf, tam da başka hiç bir şeye benzemeyen şeydir: 
varoluşu, sadece ve sadece, her türlü benzerlikten 
kaçma üzerine kuruludur: harfin tüm çabası benzerlik-
karşıtlığı yolundadır. Bu da ölçüsüz bir önermedir 
çünkü her şey sonunda bir şeylere benzer (hiç bir şeye 
benzemeyen de sonunda bir harfe benzeyecektir); bu 
nedenle harfin piktogramdan `çıkmadığını`, buna karşın 
piktogramla karşıtlaşarak varolduğunu düşünmek 
gerekir (Barthes, 2007, s. 49-50). 
 
 

Barthes’ın harfin benzerliğini reddedişi dikkate değerdir. Ancak bekleyişteki 

ne, “ölçüsüz bir önerme” sözünün üzerini çizmektedir. O sonunda bir şeye 

benzemeyecektir. Ne, iki harfin -n ve e’nin- yanyana gelmesinden oluşmaz; o, n’nin 

seslendirildiği haliyle ne olarak okunması da değildir; ne sözcük görünümündeki tek 

bir harftir. Harflerin biraraya gelmesiyle oluşan sözcüklerden çok harfleşen sözcükler 

söz konusudur.  

Bekleyişin ne’sine -“bir şeye benzemeyen” harfine- rağmen eylemin öncesine 

ve sonrasına yerleştirilen (eski) bekleyişle; sözün öncesine ve sonrasına yerleştirilen 



115 
 

(eski) sessizliğin birbirine benzerliği söz edilebilir bir haldedir. Her ikisi de geçiştir.  

Söz söylemek ile eyleme geçmek arasında yapılan ayrımlar; sessizlik ve bekleyişe 

bakınca anlamını yitirir. Bekleyiş ve sessizlik kendilerini sona erdirecek olanın 

başlayacağı zamana kadardır. Böylelikle her ikisi de uzamda ya da zamanda ne kadar 

büyürse büyüsün bir şekilde sona erer. Bildiğimiz bekleyiş bildiğimiz sessizlikle 

aynılaşır. Bekleme eylemi, süresi ve diğer herşey için Blanchot’ya bakmak gerekir. 

Tuhaf Alan’da ise bekleyiş bekleyişten çıkar. İşte bu yüzden Tuhaf Alan’da sessizlik 

sessizlikten; bekleyiş de bekleyişten ayrılacaktır.  

Bekleyişin açığa çıkardığı Konuşan İnsan’dır. Bir bedene Karanlık Thomas 

diye; Nietzsche-Beckett diye ve Escher’in çizimleriyle yerleşmekte olan Konuşan 

İnsan yalnızca bir tek imgeyle görünür haldedir. Ve bu görünüm, ağızsızdır. O, 

bilinen sessizliği ifade etmekten uzaktır; ağzı hiç olmamıştır. Dolayısıyla burada bir 

yitirilmişlikten söz edilemez. Ağızsız olmak ne eksikliktir ne de tamlık. Öte yandan 

ağız, Deleuzeyen bir anlatımla kaçış çizgisine (line of flight) dönüşebilir. Gilles 

Deleuze, Francis Bacon’ın örneğin Papa (Pope) adlı resmine baktığında “tüm 

bedenin çığlık atan ağızdan kaçışını” görür (Bkz. FB, s. 25). Beden yüzden dışarı 

uğramaktadır. Sözlerin geçtiği yerden çığlık atarak kaçmak -ki sözden ayrılmanın en 

sesli yoludur- ağızsızlıkta mevcut değildir. Konuşan İnsan sözün yolundan geçerek 

dışarıya uğramaz; hiçbir yere gitmez.  Başka bir deyişle, o, “hiçbir yere gitmeyen, hiç 

bir yerden gelmeyen Malone’” (A, s. 304) gibi geçmektedir. Konuşan İnsan tuhaflık 

için işlevseldir. O, ağızdan doğmaz ve kaçışsız sunumuyla yerle-bir21’dir. 

Konuşan insan üç imgeyi yanyana getirince “olmaz”. Başka bir deyişle, o 

Thomas, Nietzsche-Beckett ve Escher’in biraraya gelmesi değildir. O bir varlık 

                                                 
21 Yerle-bir; Konuşan İnsan’ın hem parçalılığını hem de yer ile bütünlüğünü ifade eder, sadece bir 
kere kullanılır ve haliyle kelimeyi oyuna getirir. Kelime(nin) oyunu değildir.   



116 
 

göstermez; çünkü bir varlık değildir ve varlık meselesi hiç değildir. Adındaki “insan, 

her şeyden önce iğretidir ve  gelişigüzeldir. O, iğretiliğinde (adında) değildir. 

Karanlık Thomas, bedene yerleşmiş olan uzamın ilk yüzüdür; ama bu; “beden 

de nihayetinde bir uzamdır” demek değildir. Buradaki her bir adın (uzam, yüz, beden 

vb.) adın kendisinde bir kırılmaya ya da kaymaya karşılık geldiğini unutmamak 

gerekir. Daha açık ifade etmek gerekirse -ki konuşan insan hala “başlangıç” olduğu 

için daha açık ifade edilebilir- ; Karanlık Thomas bedene yerleşmiş olan uzamın ilk 

yüzü ise burada ne Thomas ne uzam ne beden ne yerleşmek ne de yüz söz(ün) 

konusudur.  Thomas, sessizlikten konuşmaz; tuhaflıkta yer tutar.   

Thomas’ın iğreti yeri kendi hikayesidir ve bu hikaye Blanchot’nun deyimiyle 

“olaylardan yoksun bir hikayedir” (KT, s.  45) Thomas karanlıktadır ve sessizliğinin 

farkındadır. “Yokum ama süreduruyorum; varlığı ortadan kalkmış bu varlık için 

acımasız bir gelecek sonsuzca uzayıp gidiyor” (KT, s. 99) ya da “Kendimi ölü 

hissediyorum –hayır; kendimi ölüden alabildiğine daha ölü olan canlı olarak 

hissediyorum” (KT, s. 99). Aslında “ben saçmaydım; keçi ayağıyla insan gibi 

yürüyebildiğim için değil, düzgün anatomim ve eksiksiz adalelerimle normal 

yürüyebildiğim için” (KT, s. 95) diyen Thomas konuşmaz. Dediği halde 

konuşmamak; konuştuğu halde bir şey dememek değildir.  

 “Thomas anlam ifade etmiyor. Uyuyalım” (KT, s. 79) sözü dikkate alınırsa 

Thomas’ın  anlamı terk etme edimi olduğu söylenebilir. Varlığı ortadan kalkmış bir 

varlık diye yine bir varlık mıdır yoksa varlık içi boş ve anlamsız diye mi vardır? 

Thomas’a bakınca, “varlık”; Escher’in yüzünü (Bkz. Resim 2) çağırır. Escher’in 

resmininse Thomas’la bir ilgisi yoktur.  



 

 

     

 

 

 

 

 

    

                

Th

“düşünüle

kendini g

gelmekted

Be

hikayesini

hiçbir şey

Alan’ın ka

Beckett (y

karşımıza 

Be

söz(ün) ko

değil; bek

bekleyişin

                  

 
R

                  

homas’tan b

emez olmak

gösterir; se

dir. Ancak B

eckett’in Th

i anlatmam

y olup [bitm

arşısında” if

yazar) kalır.

bekleyişin 

ekleme, bek

onusu değil

kleyişin ye

n yeri bakıl

       

Resim 2. M
    (Kaynak

beri Tuhaf A

ktan ibaret 

essizliğe ka

Blanchot’nu

homas yazım

maya yarar. 

memeye]” 

fadesiyle da

. Thomas’ı 

yazılmamış

kleme; bekle

ldir. Thoma

erine açılm

lacak bir y

117

M.C. Escher,
k: <http://w

Alan kişinin

olan bir e

arışır ve b

un Thomas’ı

mına katıla

“Bu arada…

(GB, s. 44

ağılır. Bekle

Blanchot’da

ş hali çıkar. 

eme yeri de

as’ta beklem

maktadır ki 

yer değildir

7 

, Kabuk (Rin
www.mcesch

n çoğulluğuy

eylem içind

bu yer se

ı ne bekleyi

cak sözleri 

… [Tuhaf A

4) devam et

eyişte ne Th

an, Beckett

 

e bekleme y

me yeri bul

bu yer B

. O sadece

nd), 1955.  
her.com>) 

yla çevrilid

de [düşünm

essizliğin b

işi ne de ses

en başta K

Alan’ın kar

tmektedir. 

homas (kurm

t’i de yazdık

yeridir. Tuha

lunmaz. Ya

lanchot’dan

e bekleme y

 

 

dir. Bekleyiş

mekle]” (KT

bekleyişine 

ssizliği anla

Karanlık Th

rşısında] Be

Beckett de

maca bir ki

klarından ay

af Alan’da 

azı, beklem

n uzaktır. 

yerine ne y

şin kişisi  

T, s. 86)  

karşılık 

atır.  

homas’ın 

eklerken 

e “Tuhaf 

şi) ne de 

yırmakla 

bekleyiş 

me yerine 

 Ayrıca 

yaptığını 



118 
 

gösterebilir ve bunu da Mark M. Mellon’nın bir resminde gösterir (Bkz. Resim 3). 

Deaths Waiting Room (Ölümler(in) Bekleme Odası), resmin adının okunuşuna göre 

That’s Waiting Room da olabilir. İsim resmi açıklamaz. Resmin de yine -bekleme 

yerine ne olduğunu gösterdiğinde bile- Thomas’la bir ilgisi yoktur.         

 

Resim 3. Mark M. Mellon, Deaths Waiting Room, 2006.  
(Kaynak: <http://fineartamerica.com/feautured/1-deaths-waiting-room-m-

mellon.html>) 
 

Bekleme Odası, Tuhaf Alan’ın bildiğimiz bekleyişe oyunudur. Bekleyiş; 

yukarıdadır ama boşlukta değildir. Ayaklar yere değdiği haliyle yerde değildir. 

Resimde hareketsiz bir figür, bir koltuk ve karanlığı gölgeleyen bir lamba mevcuttur. 

Bu figürün “yüzünde, düşünce gayretinin, açık seçik  hiç bir kaygının belirtisi yoktu. 

Düşünce bu çehrede serseri bir kuş gibi dolaşıyor, gözlerinden şöyle bir geçiyor, yarı 

açık dudaklarında biraz duraklıyor, alnının kıvrımlarında saklanıyor, sonra iyice 

silinip gidiyordu” (Gonçarov, 1967, s. 13) diyemeyiz. Ne de olsa Mellon’un 



119 
 

resmindeki figür, düşüncenin izlerini takip edebileceğimiz bir yüzden yoksundur ve 

bu yüzsüzlükle de bir yüz sahibi olmuştur.   

Figürün en dikkat çekici özelliği bekleyişinin kesinliğidir. Başını eline 

yaslamış halinin de bir şeyler düşünmediğini söylemek zordur. Resim bekleyişi ne 

eksik ne de fazla tam da bildiğimiz gibi gösterir. Figürün oturup beklediği uzamsa 

ancak fazla olarak nitelendirilebilir ve “fazla uzam bizi, yeteri kadar uzam 

olmadığından daha çok boğar” (Jules Superville’den aktaran Bachelard, 2008, s. 

314). Resmin figürden arta kalanı büyük bir fazlalıktır. O halde bu resim bekleyişe 

nasıl bir oyun oynamaktadır?  

Figür bekleyişe sıkıştırılmıştır; koltuğa ya da rahatça yerleşilebilecek olan 

uzama rağmen burada bir yer darlığı söz konusudur. Resim bildiğimiz bekleyişi 

saklar ve bu bir gizleyiş değildir. Deleuze’ün “sanat saklar ve dünya üzerinde kendini 

saklayan tek şeydir (…) kendinde kendini saklar” (FN, s. 146) düşüncesine 

bekleyişle bir yer açılır. Sessizliğin eklentisi bekleyiş, yukarıya çekilir. Mellon’un 

resmi durduğu yerde bildiğimiz bekleyişi çekiştirmektedir. Ne olur? Bekleyiş, 

Ölümlerin Beklediği Yer’de karşımıza çıkar. İsim ve resim bu kez bir açıklama haline 

gelir.  

Thomas’ın sözleri arasına yerleştirilen bu resimle birlikte Thomas’ın 

bekleyişe yer(i) açmaktan uzak halinin uygun bir örnek olmadığını görürüz. Ne resim 

ne de Thomas bekleyişe katılır. Thomas önce, eski sessizliklerle açığa çıkar. 

Sessizlik, sessizliğe gömülmeyi beklemekle çevrilidir. Şöyle ki: “Sessizliğin, 

söylenmemiş sözlerden, muhtemel düşüncelerden meydana gelmeyen hakiki 

sessizliğin bir sesi vardı” (KT, s. 82) derken güzel söz söyleme sanatı geri gelir. 



120 
 

Karşıtlıklar Thomas’ın ve bulunduğu alanın en belirleyici özelliğini oluşturur. 

Thomas kendine karşıtlıklar aracılığıyla dönmektedir.  

Thomas nerededir? Belli değil ve “belirsizlik, [her yerde] nereye varacağını 

[bilmektedir]” (KT, s. 69) Thomas en çok boşluğa benzemektedir ve “onu kuşatan 

boşluk, boşluğun tam tersi[dir]” (KT, s. 37). Boşluk, bildiğimiz boşlukla yer 

değiştirir. Görme yokluğu bakışının doruk noktasıdır (Bkz. KT, s. 13); kendisi bir 

çeşit uçurumdur (KT, s. 14); anlamdan yoksun bir bedene sahiptir; anlam bedenin 

üzerinde durmaz ve  düşüncesi yüzünü istila etmiştir: “Dudaklarının üstünde, ağzının 

içinde korkunç bir birleşme için çabalıyordu düşüncesi. Gözkapaklarının altında, 

zorunlu bir bakış yaratıyordu. Aynı zamanda da, sardığı bu yüzü kudurmuşcasına 

tahrip ediyordu” (KT, s. 15).    

Thomas akıp giden düşüncesinin bir yerinde der ki:  “Usta bir vantrilok gibi, 

nerede bağırıyorsam orada yoktum” (KT, s. 89). Vantrilok Thomas’ta, hiç bir şey 

Thomas’la açığa çıkmaz; her şey dışardan gelir,  sonradan eklenir. Ses verir sanılırsa 

da gerçekte ses ona eklenir. Aslında ortada yalnızca konuşturulan bir Thomas vardır. 

Kukla. Thomas ise göründüğü kadarıyla -ki bu hali kendini göstermekten çok 

uzaktır- kendini unutturmayı Thomas’a (kuklaya) sürekli hatırlatmaktadır. Vantrilok. 

Thomas baştan ayağa “değil”dedir.  Ne kukla ne vantrilok.  Ama önce ikili 

karşıtlıklar V. Thomas’la  K. Thomas arasında yer değiştirir.  Vantrilok, Thomas’ın 

bekleyişini durduran ve onu eski sessizliğe açtıran karanlık bir imgedir. Thomas eski 

sessizliği sürdürdüğü her yerde “kendi gözünde [saydamlaşır]” (KT, s. 90). 

Bu haliyle adım atışı ya da hareketi;  ne yöne gittiğini bilememekten ileri 

gelen bir tehlikeyle yol alır. Tuhaflık; Thomas ile önce eski sessizlikten tarafa  

bakmaktadır. Thomas’ın iz bırakmadığı her yere sonradan ortaya çıkmak üzere 



121 
 

Maurice Blanchot’nun gölgesi gizlenir -ki bu gölge, sessizlik yazımında sonra değil; 

öncedir- ve bu gölgeye de yer yer Samuel Beckett’in “çenesi düşmek”tedir. Beckett, 

tuhaflığın dışardaki sesidir ve üçleme boyunca varsa yoksa fısıldar. Sözleri tam bu 

esnada  ileri geri oynatmak gerekir,  Adlandırılamayan Beckett gibi: “Konuşuyorum 

sanki, konuşan ben değilim, kendimden söz eder gibiyim, kendimden söz 

etmiyorum” (A, s. 302). Sessizlik; Thomas’a söylemediği sözleri atfetmektir. Onu 

Blanchot’nun “hakiki” sessizliğinden koparmaktır; yolu Beckett’in sessizliğinin 

eskiliğine çıkarmaktır. Böylelikle sessizlik bekleyişle hem yinelenir hem de 

yenilenir. 

Bekleyişin yeri,  Thomas’ın zıtlıklarına, yeri geldiğinde onları terk etmek 

üzere yer açmaktadır. Thomas var ile yok arası gidip gelmelerinin bir yerinde şöyle 

der:  

Ve bu iki kelimeyle –hiçlik ve varoluş- birinin ifade 
ettiği şeyi ötekinin ifade ettiği şeyle ve her ikisinin 
ifade ettiği şeyle durmadan yıkabilirdim, aynı zamanda 
da onların zıtlığıyla, bu zıtlar arasındaki zıtlığı yıkardım 
ve sonunda (…) ansızın hırsızını bulan ve kendi kolunu 
yakalayan Harpagon’u ortaya çıkarırdım (KT, s. 92). 
 
 

Thomas’ı bekleyiş haline getiren şey; onun her türlü karşıtlığı kelimenin 

oyununa getirmesidir.  Thomas var ile yok; aydınlık ile karanlık; gece ile gündüz; 

yaşam ile  ölüm vb. arasında gidip gelen haline “iç daralması” adını verir. (Bkz. KT, 

s. 99-100). Karşıtlığı yıkımı basittir; herşeyi tersine çevirir ya da herşeyin içini dışına 

çıkarır, o süreksiz bir bulantıdır.  

Thomas’ın “Düşünüyorum, öyleyse yokum” (KT, s. 92) sözü, Descartes’ın 

“Düşünüyorum öyleyse varım” sözünde yer edinir.  Karşıtlıkları gösteren kelimeleri 

(var / yok) birbirinin olumsuzlaması olarak değil de birbirinin yerine geçen kelimeler 



122 
 

olarak kullanmak, Thomas’ın karşıtlıkları zora sokma yöntemidir.  Ancak Thomas 

devam eder:  “Kökeni olmayan şeyin kökeniyim. Yaratılamayan şeyi yaratıyorum” 

(KT, s. 105) Ne olur? Olmayan olur. Thomas karşıtlıkları zora sokarken ileri, kökeni 

olmayanın kökeni olduğunu imlerken geri gider. İleri geri gitmek; hareketi, hareket 

etmemeye doğru çekmektir. “Kafka’nın veya Beckett’in yasasına göre, hareketin 

ötesinde hareketsizlik olacaktır; ayakta durmanın ötesinde oturmak, oturmanın 

ötesinde uzanmak, en sonunda dağılmak olacaktır. Hakiki cambaz [hareket] yuvarlak 

içinde hareketsiz durandır” (FB, s. 46).  Yürüyüş,  Kafka ve Beckett’in dağılışına 

benzemez ve benzememelidir. Thomas sözcüklerin arasında ileri geri gidiştir ve  

(sözcük) değildir.  

Thomas ileri geri adımlarının başka bir yerinde ise şöyle der: “Güneşin 

altında, güneşin aydınlatmadığı tek adam ilerliyordu; kendinden kaçan bu ışık, 

sıcaklık olmayan bu yakıcı sıcaklık, hakiki bir güneşten çıkmıştı halbuki” (KT, s. 94) 

Güneşi “hakiki” güneşle; hakiki güneşi “güneş”le çoğaltmak ya da azaltmak. İleri 

geri bir yürüyüşle Thomas, Hakikati titretir. Thomas ve bekleyiş; sessizliği sarstı 

diye ya da bekleme yeri Mellon’ın resminde tutulurken sessizlik dağılmaz. Nasıl ki 

Francis Bacon’ın “o sırada oluşan hareket”i ya da “spazm”ı (Bkz. FB, s. 46) hareketi, 

hareketsizliğin içinden bir anda dışarıvururursa; Thomas da sessizliğin içinden ya da 

bekleyişten bir anda dışarıvurur. Bekleyiş, Bacon’ın olmayan, anlık bir spazmdır. 

Sessizlik değildir, sessizlikte harekete geçendir.  

Karşıya bakıyordum: Genç bir kız banka oturmuştu, 
yaklaşıp onun yanına oturdum. Aramızda çok az bir 
mesafe vardı (…) Beni, kendisininkilerle değiş tokuş 
ettiği gözlerim, hemen hemen kendi yüzü olan yüzüm, 
omuzlarının üzerine kolayca oturan başım aracılığıyla 
görüyordu. Şimdiden benimle birleşiyordu. Tek bir 
bakışla içimde eridi ve bu derin yakınlıkta benim 
mevcudiyetsizliğimi keşfetti (…) Onun gibiydim. 



123 
 

Tuhaflığımın nedeni, ona tuhaf görünmememi sağlayan 
her şeydi. Bendeki olağandışı herşeyin kaynağını, 
dehşetle, kendinde olağan ne varsa onlarda buluyordu. 
Ben onun trajik benzeriydim. (KT, s. 94-95).   
 
 

Thomas yer değiştirdikçe tekdüze hale gelir. Onun tuhaflığı tuhaf 

olmamasından, sözcükler arası yer değiştirmesinden ileri gelmektedir. Genç kızla 

karşılaşmalarında her şey değiş tokuş halindedir. Karşıtlıklar sadece benzerlikleri 

bulmayı sağlar. Öyle ki tuhaf olmayan bir tuhaflık söz konusudur. “Ona tek hakiki 

esrarı, esrar yokluğundan oluşan esrarı, yani ebediyen arayıp duracağı esrarı 

veriyordum. Bende her şey açıktı, her şey sadeydi: Katıksız muamma da gizli kapaklı 

bir şey yoktu. Ona sırdan yoksun, okunup çözülemez bir yüz gösteriyordum” (KT, s. 

96). Thomas kendini ifadeden yoksun olunca, Blanchot’nun çözümü onun 

sessizliğine Anne diye birini katmaktır. Sessizlik ikiler ya da uzaklaşır. Ve  Thomas, 

“o mükemmel rakibi zamanla Anne’la birlikte [düşünür]” (KT, s. 54). Sessizliği 

kişiler basar. Blanchot Thomas’a uzamı; Anne’e zamanı verir. Her ikisi de ne vardır 

ne de yoktur. Anne ya da Thomas’ın “konuştuğu dil sessizlikten kat kat aşağıdayken 

[Anne ya da Thomas] nasıl susabilirdi ki?” (KT, s. 52) Aslında Anne sadece 

öldüğünde ortaya çıkar. Thomas “ilkel yoklukların –ses yokluğu sessizlik, varlık 

yokluğu ölüm- gelgitinin yükselmesine usulca izin verir” (KT, s. 56).  

Anne öldüğünde “öylesine silikken, bütün bakışları üzerinde [toplar]” (KT, s. 

82). Ne de olsa “ölüm fazla kesindir” (Cioran, 2008, s. 14). Thomas’a göre Anne’in 

kurnazlığı, hiçliğe bir vücut vermek için ölmektir. Anne, hiçlikten bir şey 

çıkarmamış aksine hiçliğe kendi hiçlik biçimi altında, bir şeyin biçimini vermiştir.  

Görmeme eylemi eksiksiz gözüne Anne’ın ölümüyle kavuşmuştur. Sessizliğin yine 



124 
 

“söylenmemiş sözlerden, muhtemel düşüncelerden meydana gelmeyen hakiki 

sessizliğin bir sesi vardır” (KT, s. 82).  

Anne yok olduktan ya da alabildiğine varolduktan sonra Thomas nasıl 

ölebilir? “Elbette ki ölebilirdim, ne var ki ölüm benim için ölümün ölümü olarak 

haince parlıyordu (…) ölüme son derece yabancı ölü olarak, son anımı ölmenin artık 

mümkün olmadığı bir zamanda geçiriyor ve bu arada hayatımın bütün saatlerini artık 

onları yaşayamayacağım bir saatte yaşıyordum” (KT, s. 83). Thomas, ölümünü 

varoluşunun içinden çekip çıkarır, varoluşun mevcudiyetsizliğinden değil (Bkz. KT, 

s. 84). Bir cümlelik sözlerle, Thomas ilerler. Her bir cümle diğerini siler. Anlatı bir 

cümlenin değil; sözcüğün anlatısı haline gelir.  

Thomas bir sonraki adımda sessizlikten kelimeyi reddederek sıyrılır. Bu en az 

sözsüzlük anlamına en çok da başka türlü konuşmak anlamına gelebilirdi eğer 

Thomas bir “anlam ifade etse”ydi. Ayrıca Thomas hiç soru sormaz ve bekleyişin 

kişisine, Anne de soru soramaz. “Varoluşu kendisine yöneltilmiş korkunç bir soru 

olan bir varlığa nasıl soru [sorabilir]?” (KT, s. 41) Kelimeler var diye kararan 

Thomas “ben bir başkası” (Rimbaud, 2000, s. 113) değildir:  

Her seferinde Thomas, ona musallat olan ve 
kâbusuymuş, kâbusunun açıklamasıymış gibi izlediği 
kelimeler tarafından varlığının ta dibine itiliyordu. 
Kendini hep daha boş ve daha ağır buluyordu ve ancak 
sonsuz bir yorgunlukla kımıldayabiliyordu. Bunca 
mücadeleden sonra vücudu tamamen ışık geçirmez 
oldu; ona bakanlara ise, hep uyanık kaldığı halde, 
uykunun dinlendirici etkisini veriyordu (KT, s. 27). 
 

Thomas her türlü çıkarımdan ya da zorluktan sıyrılma deneyimidir. Ağzı var 

dili yok değildir; çünkü bir susma değildir. Böylelikle konuşmaması aslında bir 

şeyler söylemez. Dilsizliği, dili düşünmemesinden ileri gelir ve bu da büsbütün dil 



125 
 

yokluğu demek değildir.  Ne de olsa Thomas’ın ağız yokluğunu aralayıp dil var mı 

yok mu diye bakmak tuhaf olurdu.  

 Thomas’ın sessizlikte açtığı yolların kendini göstermesi için Thomas’tan 

değil; E.E. Cummings’den geçmek gerekir. Şairin benzersizliği Blanchot yazısına 

çekilememesidir. Uyumsuz bir örnek olarak Cummings’in şiiri sessizliğin de diğer 

her şey gibi söz(ün) konusu olabileceğini yine gösterir:  

Sessizlik 
.bakınan 
bir  
kuştur:yaşa 
mın 
dön 
üm noktası 
(kardan önceki arayış   
                                  (Cummings, 2010, s. 109). 
 
 

 Cummings, eski sessizliğiyle  bekleyişe yaklaşmaktadır. Thomas karanlığının 

ortalarında bir yerlerde  “kokusunu vermeyi reddeden mis kokulu bir ilkbaharın 

içinden geçmek, parlak renkleri olup görülemeyen çiçekleri seyretmek tuhaftı” (KT, 

s. 108) der ve devam eder: “Ayrıntıların repertuarı olmak için seçilmiş rengârenk 

kuşlar, kırmızı ve siyahın boşluğunu göstererek havalanıyorlardı. Notasız müziğin 

konservatuarı olmak için belirlenmiş donuk renkli kuşlar şarkı yokluğunu 

şakıyorlardı [italikler eklenmiştir-B.C])” (KT, s. 108). Şarkı yokluğunu şakıyan 

kuşlar ile Cummings’in şiirindeki bakınan kuş, Tuhaf Alan’da birbirlerine doğru 

çekilir. 

 Bakınan kuş, öncelikle “kuş sesi” değildir. Isabella Alfandary’e göre, o sesin 

potansiyalini simgeler. Yerinden edilmiş olan, altta yatan metafor, “şakımayan” 

kuştur. Dolayısıyla, “bakınan kuş”, şairin düşünmeden tasarlamadığı “şakımayan” 



126 
 

sıfatını anlamayı olanaklı kılar. Olumsuzlama burada sessizliği ifade etmek için 

kullanılacak tek dilsel olanaktır (Bkz. Alfandary, 2010, s. 109-110).  

 Alfandary, Cummings’in şiirinin sözcüklerini, onların sessizliğe dönüşen 

anlamları üzerinde durarak açıklar. “Sessizlik betimlemeye kısmen direnir. Çünkü o, 

ikinci dizenin başındaki noktanın açıkça gösterdiği gibi, kendi kendine yeterlidir. 

Sessizlik, herhangi bir fiile ihtiyaç duymayan, kendi içinde bir cümledir” (2010, s. 

110). Bakınan kuş “sesin potansiyeli” olarak sadece sesin ya da “şakıyan kuşun”  

sırasını beklemesidir. O ses vermedi diye ses yokluğudur; ama aslında sessizlik 

değildir. Devam edelim. İkinci dizenin başındaki noktaya geri dönelim.  Nokta 

sessizliğin, kendisiyle bakınan kuş arasına koyduğu mesafedir. Bu bir ayrımdır. 

Bakınan kuş  ancak bildiğimiz haldeki sessizlik olabilir.   

Thomas’ın şarkı yokluğunu şakıyan kuşları ise bakınan kuşun sessizlikteki 

devamlılığıdır. İmgeye geri gelirsek, bakınan kuş görülebilir. “Sessizliği de ses gibi 

ifade etmek için Cummings, göze başvurur. Konuşulmaz olanı anlatmanın en etkin 

yolu, onu görünür kılmaktır. Göz (…) dilin erişemediği şeye dokunabilir. Ve 

gerçekte, sessizliğe yapılan gönderme yalnızca Cummings’in şiirinde değil, 

resimlerinde de görülebilir” (Alfandary, 2010, s. 110).  Alfandary, Cummings ile 

sessizliklerin ve renklerin “telaffuz edilemez”liğine vurgu yapar. Ne de olsa 

“dilsizliğin âlemi, gözdür” (2010, s. 111). Başka bir deyişle, “konuşmak görmek 

değildir” (IC, s. 25). Sessizlik “görüldüğü gibi” dilsizliktir. Şarkı yokluğunu şakıyan 

kuş ise imgede görülmemektedir; ancak gözün görmediği olarak dile gelir.   

Söylenemez olan sessizlik, algılanamaz değildir fakat 
yalnızca dolaylı yollardan elde edilebilir. Bu yollardan 
biri, sinestezidir (duyum ikiliği). Sessizlik, sadece bir 
fikir ya da şey olmaktan fazlasıdır; bir fenomen, 
duygunun meydana gelebilmesi için gerekli bir 
biçimdir. Bir soyutlama olması, ki Cummings’in 



127 
 

şiirinde soyutlama durumu da daima böyledir, onu 
esasen elle tutulur olmaktan alıkoyamaz. Sessizliğin 
soyutlaması, algılanabilir olmaktan ötedir- o, katıksızca 
duyumsaldır (Alfandary, 2010, s. 108).  
 

Sessizliği Alfandary’nin yukarıda alıntılanan sözleri gibi deneyimle ve 

duyumsalla anlatmak, eski sessizlikleri açar. Öte yandan “bir kavram ne kadar 

söylenemez ise, Cummings de onu tanımlamak için o kadar çabalar. Betimlemek, 

sessizliğin en problematik dile gelişi için bir alternatiftir” (Alfandary, 2010, s. 109). 

Tuhaf Alan betimlemesi ise tanımlamaya gelmeyen bir değil-betimlemedir.  

“Şarkı yokluğunu şakıyan kuş”, bakınan kuş’tan gelir ve Thomas’ı ağaçtan 

ağaca izleyerek hem kendisi için hem de bütün diğerleri için dilsiz olan, bununla 

birlikte o  harikûlade şarkıyı şakıyan şarkıcı, o olağanüstü sessiz sesini işittirir (Bkz. 

KT, s. 108). Bakınan kuş, sessizliği gösterir, “dilsizlikte şakımak” onun eski bir 

tasviridir.  

Maurice Blanchot’nun “imgesel dili” (Bkz. YU, s. 43), Tuhaf Alan’ı daima 

eski sessizliğe çevirerek ardında bırakır. Bu da Thomas’ı Blanchot’dan ayırmamızın 

nedenidir. Ve Cummings’e geri gelirsek; onda sessizlik değil; ama sessizlik yoktur. 

İleri. Tuhaf Alan’da bir şiirsellik aramamak gerekir. Geri. Eski sessizlikten 

konuşursak;  

sessizliğe atıf, neredeyse hiç bir zaman sese atıf   
olmaksızın gerçekleşmez, çünkü sessizlik, sesi ima 
eder; tıpkı sesin sessizliği ima etmesi gibi. Yine de 
sessizlik, Cummings’in zihninde, mantıksal olarak sesle 
çelişmez (…) Sessizlik, ses için bir ön koşul, sesin 
yatırım yapacağı bir mekân, içinde yankılanacağı bir 
yansıtma odasıdır (Alfandary, 2010, s. 108).  
 
 

Tuhaf Alan bu durumda odasızlıktır. Eski sessizlikte suskunluk ve sessizlik;  

“suskunluk temel olarak sessizlikten farklılık gösterir, çünkü suskunluk ölü bir harf 



128 
 

ima ederken, sessizlik hiç bir şekilde bir harf ima etmez. Sessizlik ne dil isteğidir, ne 

de konuşma yetisizliği; o, söylenmeyendir” (Alfandary, 2010, s. 111) denilerek 

birbirinden ayrıştırılacaktır. Ancak “söylenemeyen sessizlik” söze sağladığı yerle 

sözleşmiştir bir kere. Bu halde gevezedir ya da söylenemeyen öyle bir söylenir ki… 

Sessizliğin sözleşmesi, sözün ifadesine birebir benzemeyecektir. Ancak bu  

onun ifadeye gelmediğini göstermez. Eskiler, söz kadar duyguyla da sessizliği 

bütünleştirir. Şair örneğinde “sessizlik, deneyimdir. Ve belki, E. E. Cummings’in 

şiirlerinde genelde eşit olarak bir sıfat, zarf ya da isim halinde ortaya çıkmasının 

nedeni de budur. Sessizlik, duygunun bir niteliği, hatta kendisidir” (Alfandary, 2010, 

s. 108).  

Konuşan İnsan duyguya kapalıdır. Duyumsama hala eski sessizliklerden 

tarafa bakmaktadır. Şair içinse bir şeyi duymak yetmez; onu göstermesi gerekir; en 

azından Cummings’de bu böyledir: “Sözcükler, heceler, hatta harfler arasında 

sıklıkla boşluklarla karşılaşılır. Dil, böylece yazılı metnin sınırlarıyla kısıtlanmış 

kalmayan sessizlikle delinir. Sessizlik, tanım olarak konuşulamazsa, sessizlik 

deneyimi ve sessizliğin ifadesi, şiirin içinde olduğu kadar kenar çizgilerinde de 

görsel olarak yer alacaktır” (Alfandary, 2010, s. 111). Sayfadaki boşlukları hiç boş 

bırakmayan aslında sözdür; sessizlik değildir.  

Tuhaf Alan, Cummings sayesinde seyirlik hale gelen duyumsamaya karşılık 

vermek üzere gizleyişe doğru çekilirken; “Thomas şehre doğru [ilerler]. Artık ne ses 

[vardır] ne sessizlik. Su yokluğunun yığdığı dalgaların kapladığı adam, tek sesli bir 

diyalogla atı ile [konuşur]. Bin sesle patlayan bir monologla kendi kendine konuşan 

şehir, ışıklandırılmış ve saydam görüntü yıkıntılarında [dinlenir] (italikler 

eklenmiştir-B.C)” (KT, s. 108-109).  Karanlık Thomas, burada sona ermez; ama 



129 
 

bekleyişin kişisini tam da bu yol üzerinde geri dönmeden önce bırakmak gerekir. 

Bekleyiş böylece Tuhaf Alan’da değildir; Thomas kadar bir yerdir.  

 

2.3.2. Sessizlik: Gizleyiş: Nietzsche-Beckett 

 

Gizleyiş, sessizliğin en çok eskidiği sözcüktür; üçlemedeki sıralanışına göre 

Tuhaf Alan’da işaretlenen ikinci sessizlik bilgisidir ancak sessizlik sessizlikten 

çıkmaya gizleyiş ile başlar. Escher’in çizimine atfedilen  sessizlikler yer değiştirir. 

Gizleyiş, uyumlu görünen uyumsuzluğunu, Nietzsche ve Beckett’le açığa çıkarır. 

Sessizliğe değ(in)mek; gizleyişi sadece bilinen şekilde yazmaktan geçmektedir. 

Böylelikle de gizleyiş sessizlikte bir tekrardır. İfşa edici sözcükte bir giz yoktur; 

sessizlik sessizlikte; giz gizde görünür. Söz haline gelmiş sessizlik bekleyiş kadar 

gizleyişi de kullanmaktadır: “Etrafımıza saçtığımız kelimeler oranında ölürüz… 

Konuşanların sırrı yoktur. Ve hepimiz konuşuruz. Kendimize ihanet eder, kalbimizi 

teşhir ederiz; her birimiz dile gelmezliğin celladıyızdır; her birimiz sırları, en başta 

kendi sırlarımızı yok etmek için yırtınırız” (Cioran, 2008, s. 20-21). Cioran’ın dile 

gelmezliğin celladı olarak mimlediği insan konuştukça sessizliği öldürür. Bildiğimiz 

gizleyiş susmayı konuşmaya konuşanlarla çevirir. Gizleyiş bu kadar açıkken onu 

baştan ele almak; sözcüğü Thomas’ın söz etmediği bir biçimde karanlıkta 

bırakmaktır. Gizleyişi sessizliği gösteren ya da sessizliği ifşa eden olarak 

adlandırmak yerine; onu sessizliğe dokunan ve dolayısıyla sessizliğe yazan olarak 

betimlemek; Tuhaf Alan’da gizleyişi sessizlikten çıkarır.   

Sessizliğe dokunmak, Roland Barthes’ın metin hakkında söylediklerine 

yaklaşmaktır:  



130 
 

Metin demek, Dokuma demektir; ama bugüne kadar bu 
dokuma, bir ürün, yapılıp bitmiş bir kumaş olarak ele 
alınmış, arkasında, iyice gizlenmiş ya da hafifçe 
örtülmüş bir anlamın (gerçekliğin) bulunduğu 
düşünülmüş olduğu halde bugün dokumanın kendisine 
odaklanıyoruz, metnin kendini üretmesi, yaratması, 
harfleri sürekli olarak birbirlerinin arasına, içine 
karması düşüncesi üzerinde duruyoruz; bu dokumanın - 
bu dokunun- içinde kaybolan özne, kendini çözüyor, bir 
örümceğin, ağını yapmakta kullandığı salgılarının 
içinde kendi kendini eritmesi gibi. Yeni sözcükler 
üretmek hoşumuza gidecek olsaydı, metin kuramını 
hipoloji olarak adlandırabilirdik (hyphos dokumadır ve 
örümceğin ağıdır) (Barthes, 2007, s. 140).  
 
 

       Kalem kağıda dokunur, yazı ağlarını sözcüklerle örer. Sessizliğe gömülmek; 

örümceğin ağına takılarak sözcükte boğulmayı gerektirecektir. “Ve ancak mezarların 

olduğu yerde olur dirilmeler” (Z, s. 124). Tuhaf Alan’ın gizleyişinde bilmek değil; 

bilmemek kendini gösterir. Sessizlik, “bir çok şeyi bilmeyi değil; bilmemeyi 

istiyorum” (PA, 15) diyen Nietzsche’ye gelir. Gizleyiş, Nietzsche’ye düşer ve Tuhaf 

Alan’daki yer değişikliği Nietzsche’de (yer’de) Nietzsche’yle (ne ile) saklanmaktan 

geçer. Başka bir deyişle, Tuhaf Alan, Nietzsche’de Nietzsche’nin haberdar 

olamayacağı bir gizleyişi yazmaktır.Ve Nietzsche’ye düştü diye alan, bir anda filozof 

haline gelmez. O sadece Nietzsche bilmeden Nietzsche’ye yerleşme hünerini 

göstermektedir. Gizleyişte Nietzsche bir imkan verir; oyun için sahneyi kurar:  İlk 

filozofmuş gibi, başlangıçmış gibi ama hep “gibi”.  

Nietzsche’yi Nietzsche’den ayırmadaki “zalimlik” ya da “cahillik”; onun 

düşüncesini ya da “bin sesle patlayan monolog”unu (KT, s. 108) bir oyuna 

çevirdiğiniz sürece ya da düşüncesinden bir dans çıkardığınız sürece buna izin 

verecektir. Nietzsche’de (yer’de) düşünmenin bir engeli yoktur. Burada düşünmek; 

Nietzsche olsa ne derdi, diye düşünmek anlamına gelmemektedir. Nietzsche sözcükte 



131 
 

(“filozof”da) bir boşluktur. Özetle, “felsefeyi varsayan” Nietzsche, (Bkz. Blanchot, 

2009, s. 78) gizleyişin Nietzsche halinde “varsayılan Nietzsche”dir. Bu da ikinci 

adımın yazıdaki tek gizidir.  

Nietzsche’deki sessizlik, keşfedilmemiş bir şey değildir ve kulakları sağır 

eder: “karşımda özellikle sessiz kalmak isteyen, sesini yükseltmek zorundadır…” 

(PA, s. 14) Düşüncesinin dışavurumu; karşıtlık taşımayan, kelime oyunu da olmayan 

bir düşünceyi gösterir.  Nietzsche yazıyı parça parça etmekten geçer. Blanchot’nun 

Nietzsche’ye iliştirdiği değil; ama Nietzsche’den ayrıştırdığı parçalı yazı, 

Nietzsche’nin “bambaşka bir yol” izlediğini gösteren bir yazıdır; “bu kendisine karşı 

bir yol olsa da; ve [Nietzsche]  felsefenin içinde felsefeyi parçalara ayıracak kadar 

şiddetli bir kırılışın her zaman bilincindeydi, onun acısını yaşayacak kadar 

bilincindeydi. Aşma, yaratma, yaratıcılık gereği…” (Blanchot, 2009, s. 85).  

Nietzsche ile açığa çıkan gizleyiş; sessizliği parçalara ayırmaktan 

geçmektedir. Sessizlik gizleyişle birlikte artık Cummings’te olduğu gibi bir büyük 

cümle değildir; bir bütün hiç değildir. “Parça sözü birini ötekine bağlayan eklem 

değildir, onları eklemlemekten çok ayırır; parça sözü, konuştuğu sürece ve konuşarak 

sustuğu sürece, bilginin işlediği bu iki biçimi birbirinden sonsuz bir mesafede tutan 

zamanın devingen yırtılışıdır” (Blanchot, 2009, s. 85).  Parçalı yazı, şüphesiz her şeyi 

her çeşitlilikte parçalayacaktır ve Konuşan Kişi, sessizlik “putunu” parçalamaya 

gizleyişte başlar. Gizleyişin kendini gösterişi; sessizliği  sözcükten gizlemektir.  

Gizleyiş, sessizliğe yazma yeridir ve bu bir giz değildir. Sessizlikten 

kaçmanın yolu Putların Alacakaranlığı’nda (en azından yolun başında Dada’nın 

tersidir) şu şekilde yazılıdır: “Üç görevi saptıyorum. Görmeyi öğrenmek gerek, 

düşünmeyi öğrenmek gerek, konuşmayı ve yazmayı öğrenmek gerek (…) Benim 



132 
 

anladığım biçimiyle görmeyi öğrenmek (…) `istemenin` tersidir, yani istememektir, 

kararı erteleyebilmektir” (PA, s. 71). 

Sessizliğe açılan gizleyişte; görmekte ya da bilmekte bir boşluk söz 

konusudur. Görmekle bildiğimizi sanırız ve  Nietzsche bize bunun bir yanılgı 

olduğunu göstermektedir. İstememenin ardından gelen ise, göze rağmen görmeyi 

öğrenmektir! Bu sessizliğe rağmen sessizliği öğrenmeye kadar gidebilir ama yavaşça 

“öğrenme” sözü de çözülüp gidecektir. Parçalı yazı Tuhaf Alan’la bunu gerektirir.  

Düşünmeyi, konuşmayı ve yazmayı öğrenmek ise Nietzsche için “ayaklarla, 

kavramlarla, sözcüklerle dans etmeyi bilmekten” geçmektedir (Bkz. PA, 72-73). 

Gizleyiş kavramlarla, sözcüklerle dans etmeksizin ayaklarda baş gösterecektir. 

Gizleyiş ağızdan ayaklara düşer; ama bildiğimiz gibi değil. Bildiğimiz gibiden 

sonrası sessizliktir.   

 Giorgo Colli’ye göre Nietzsche’de “yalnızlığın çağrısını ve yazgısını 

keşfetmiş olan bir insana uygun düşen, suskun bir felsefe”  (Colli, 2005, s. 184) 

vardır. Colli’nin değerlendirmesi ilk başta şaşırtıcıdır; çünkü “çekiçle felsefe yapma” 

çağrısında bulunan bir filozofla suskunluk yanyana gelmez gibi görünür. Aslında 

felsefe suskun değildir, suskunluğu oyuna getirmektedir. 

Gizleyişin Nietzsche hali, suskun felsefe üzerindeyken ve bu ifadeyle ne 

yapılacağı açık değilken; Beckett hali yazıya gelir. Beckett, tuhaflığın ara sözüdür. 

Nietzsche Beckett’te gizlenir. Nietzsche mi yoksa Beckett mi, (ne) sessizliğe 

görünür? İkisi de (ne) değil. Nietzsche Beckett’e yer açarken ya da sadece şöyle bir 

geçerken; Cummings’in bakınan kuş’unu ve Thomas’ın şarkı yokluğu’nu şakıyan 

kuş’larını değil; ama “öten kuşları” gösterir. Ne de olsa “şakımayı öğrenmek” gerekir  

(Bkz. Z, s. 254). O halde sessizlikte kuş uçmaz; bu da bir metafor olamaz. 



133 
 

Samuel Beckett, “kişi kendini bir kez bulduğunda, zaman zaman yitirmeyi de 

bilmelidir” (GvG, s. 166) sözüne yerleşmektir. Kişi, böylelikle bir cümle haline gelir. 

Gerçi Nietzsche yerleşilen cümlenin devamını “-ve sonra yine bulmayı: eğer ki bir 

düşünürse. Çünkü her zaman bir kişiye bağlı olmak sakıncalıdır düşünür için” (GvG, 

s. 166) diye getirse de Beckett’te sözün gerisini getirme konusunda bir ısrar yoktur. 

Beckett böylelikle Blanchot tereddütüne ya da Tuhaf Alan’ın ikilemesine çekilir.  

Beckett’in gizleyişten uzaklaşması; ikilemenin bir diğer uğrağı, Derrida’yı da 

hatırlamaya yarar. “`Gizlemek` (dissimuler) ile `görüntü`den (simulacre) oluşan 

dissimulacre: `(…) dikim aldatır, gizlemesi gereken şeyi teşhir eder, göstermesi 

gereken  şeyi dissumulacre eder (Glas, 274). [Derrida] görüntünün `saklı` tarafına 

vurgu yapar (`teşhir edilen` tarafı ortadan kaldırmadan)” (Ramond, 2011, s. 78).  

Gizleyiş, dissimulacre’yi yineleyerek eskimeye devam eder.  

Sözün ortasında kalmak; Beckett halidir dedik; ama yine de bir devamlılık 

gerekir; söz ilerlemeyecekse ne olabilir? Ne yapabiliriz ya da neyi deneyebiliriz? 

“Neyi deneyeceğim? Bilmiyorum. Sürdürmeyi. Şu anda kimse kalmadı. İyi bir 

sürdürüş bu. Kimse kalmadı” (A, s. 411). Beckett gizleyişte bir hayli 

Adlandırılamayan’dır. “Sesi bekleyerek sessizliği [çoktan-B.C] [tükettiğimize]” (A, 

433) göre gizleyiş her haliyle sessizliğin eskiliğiyle çevrilidir. En azından Beckett’ te 

bu böyledir. Ve Beckett’ten Nietzsche’ye doğru gitmek; gizleyişi, Tuhaf Alan’a 

çekmektir.  Nietzsche-Beckett’te kimin konuştuğu sır değildir. 

Leo Bersani ve Ulysse Dutoit, “başarısızlığın hemen hemen bütün Beckett 

karakterlerinin ideali” olduğunu belirtir. Ve “başaramamak, her şeyden önce, 

düşünce ifade etmeyen, anlamdan yoksun, olası hale gelmektir ve, daha radikal bir 

şekilde, kalıcı bir sessizliğin içine gömülmektir” (2006, s. 17). Olumsuzluk; olan 



134 
 

bitene direnme noktasıdır. Gizleyiş’in Beckett hali “kalıcı sessizlik”le yıpranır. 

Tuhaflığa yaklaştıkça da Nietzsche ile “aşmak” ve Beckett ile “başaramamak” 

arasında gidiş gelişler kendini gösterecektir. 

Gizleyiş ayağa düştüğüne göre “başaramamak” üzerine de basılabilir.  

Beckett’in başarısızlığı, “varoluşsal başarısızlıkları ya da varoluşsal anlamsızlığı 

başarılı bir şekilde temsil etmek anlamına gelmez; bu, temsil etmeyi başaramamak 

(hem anlamsızlığı hem de anlamı) demektir” (Bersani & Dutoit, 2006, s. 20). Beckett 

eskiye yöneldiği kadar temsili de çiğner. Kısaca, Beckett sessizlikte bir Cummings 

değildir. 

Gizleyiş; sözcüklerden sözsüzlükle çekilmemektedir. “Sözcükler bizi 

engelliyor” (TK, s. 46) der Nietzsche. “Benim hissettiğim bu da değil, sözcükler 

yuvarlanıp düşüyor, nereye düştüğünden habersizsiniz” (A, s. 398) der Beckett. 

Nietzsche’nin Beckett’te sürmesi böyle bir şeydir. Bekleyiş; sözcük ve anlamı 

olmaksızın harfte kalır ve gizleyiş; sözcükleri düşürür. Sözcükler düştüğünde 

Beckett’in “sözcükler her yana saçılmıştır, içim dışım sözcük olmuştur (…) 

sözcüklerde var oluyorum ben, sözcüklerden yapılmışım” (A, s. 403) sözleri de 

tutunamaz. Sessizlik, artık bildiğimiz bir yer(de) değildir. Ayrıca “hiç bir zaman 

bilmeyeceğim, sessizliğin ortasında bilemezsiniz, sürdürmeniz gerekiyor, [o halde 

Tuhaf Alan’da] sürdüreceğim” (A, s. 434) diye buyurmaz Nietzsche.  

Tuhaf Alan’dan çıkan gizleyiş sessizliği sürdürmez; ama kesintiye uğratır. 

Nietzsche’yi Beckett’le Beckett’i de Nietzsche’yle keser. Konuşan Kişi’ye yerleşen 

bu karışıklık; Tuhaf Alan’a bakışın gizidir. Gizleyiş bu halde bir ipucu, bir yöntem 

haline geliverir. Dikkat edilmesi gereken nokta, Zerdüşt’ün ya da Nietzsche’nin 

gizleyişe yerleşmemesidir. Yalnızlıktan ve sessizlikten çıkıp gelen imge, sözün 



135 
 

taşıyıcısıdır. Ancak o, söze aracılık ederken sözle tükenecektir. Zerdüşt, “beni 

anlamıyorlar, ben bu kulaklara göre ağız değilim”(Z, s. 11) derken anlaşılamamaktan 

dert yanar ve böylelikle Eski Sessizliklere yeniden dönüverir.  

Yalnızlığa çekilme değil; ama yalnızlıktan çıkıp gelme Zerdüşt’ü söz 

söyleyen kişi haline getirir: “Ağız kesildim tepeden tırnağa (…) aşağılara vâdilere 

salacağım sözlerimi” (Z, s. 88). Sürekli konuşma, “dünyayı yitirmeyi” salık verir 

(Bkz. Z, s. 23). Nietzsche’nin düşüncesi ya da her türlü engeli aşma öğretisi yer yer 

eski sessizliklere düşer. O halde, aşmayı isterken “başaramamak” Beckett’ten önce 

Nietzsche’nin idealidir. Başka bir deyişle, Beckett’in ideali, Nietzsche’de kendini bir 

başarısızlık olarak gösterecektir. Zerdüşt’ün “sessizliğimin, kendini sessizlikle ele 

vermemeyi öğrenmesi, en gözde hınzırlığım, en gözde sanatımdır benim” (Z, s. 198) 

sözü yalnızca dile kolaydır. Şöyle ki: “Sözlerle, zarlarla takırdayarak, o ağırbaşlı 

bekleyenleri aldatırım: bütün o ağırbaşlı gözetleyicilerden sıyrılacaktır istemim ve 

amacım. Kimse derinliğime ve son istemime inemesin diye, -salt bunun için, buldum 

uzun duru sessizliği” (Z, s. 198) diyen Nietzsche’de sözler aldatıcıdır, derinliği 

sessizlik verir. Konuşmak aslında hiç bir şey söylememektir yine ve söyleyen söz 

değil; sessizliktir. Zerdüşt’ün öğretisi sessizlikte gizlidir ve sessizlikle açığa çıkar. 

Konuşan Kişi olduğu yerde durur. Nokta ya da “Sessizlik.”  (Bkz. Cummings, 2010, 

s. 109) ki o da Nietzsche değildir.  

Adlandırılamayan Beckett’te ise  susmamak önemli bir sorundur ve bu durum 

kendini Molloy halindeyken gösterir: “Evet, susmuyordum, ne söylersem 

söyleyeyim, hiç susmuyordum” (M1, s. 38). Nietzsche’nin  “altın yutmuş biri gibi 

kendimi gizlemem gerekmez mi, -gönlümü açmasınlar diye?” (Z, s. 198) korkusu 

Beckett’te de kendini gösterir. “Kurmaca kişiliklerde” herşey fazlasıyla ortadadır. 



136 
 

İşte tam da bu nedenle sessizliğe saklanacak ya da sessizliğe sığdırılacak bir şey 

yoktur. Sessizlik Malone ölürken hala söz yokluğudur.  

Eski Sessizlikleri örnekleyecek olursak; konuşmak -“ağzı açmak”- sessizliktir: 

 

Evet sevdiğim yönlerimden biri de bu, kendime keşke 
dilimi tutsaydım ya da başka bir şey söyleseydim 
dedirtmeden bir şeyler söyleme yetisine sahibim (…) 
Evet, ne daha önce, ne de daha sonra düşünmek 
zorunda kalıyorum, eski öyküme ve beni suskunluğa 
yönelten uzun sessizliğe (demek ki her şey büyük bir 
sessizliğe gömülü) tanıklık etmesi için ağzımı açmam 
yeterli oluyor. Eğer bir gün susarsam, söylenecek bir 
şey kalmamıştır bu durumda; her şey söylenmemiş olsa 
bile, hiç bir şey söylenmemiş olsa bile (M2, s. 244). 

 

Susmak, sesten gelir: “Sesim. Ses. Artık onu daha az duyuyorum. Artık onu 

duymayacağım, susacağım. Bu sesi bir daha işitmemeye, susmak diyorum” (A, s. 

410). Sessizliğimizin farkına varmak sessizlikle sonuçlanır: “Mahood açıkladı bunu 

bana, sessizliğin ortasında çıkacağım ortaya. Konuşamayacak kadar az duyuyorum, 

sessizliğim bu benim” (A, s. 411).  

Beckett’te bitmek bilmeyen bir adlandırma, “adlandırılamayan” olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Gizleyiş; Nietzsche ve Beckett’i birbirine karıştırmaktan; 

uzun söylevi (Bkz. Zerdüşt) söz dışı parçalara ayırmaktan (Bkz. Adlandırılamayan) -

ki Nietzsche Blanchot’nun deyimiyle “parçalı yazı” değilmiş gibi- ve ne “suskun 

felsefe”yi (Nietzsche) ne de “suskun yazı”yı (Beckett) göstermekten geçer. 

Konuşmanın hazırlığında ya da susmanın eşiğindeki yer Tuhaf Alan’da değildir.  

 

 

 



137 
 

2.3.3. Sessizlik: Belirsizlik:  M.C. Escher 

 

 Belirsizliğin yöntemi; sözü oyalamak; sözü unutturmak ya da söz ve 

sessizliğin yazılmış ayrımlarında yol almaktır. O halde belirsizlik; bekleyiş ve 

gizleyişten sonra sessizlik sanılan başka bir adımdır. Söz konusu adım, sessizliğin 

sözle aşıldığı bir alana karşılık gelir. Bu alan -ki Tuhaf Alan değildir- hem söze hem 

de sessizliğe düşebilir. Söz ve sessizlik ayrımında kalmak söz konusudur. 

“Aktarılmak istenen anlamın açık olmaması durumu” (Bkz. Cevizci, 2005, s. 112) 

diye tanımlanırsa, belirsizliği, bir sessizlik alır. Sözü unutturan, hem sözün hem de 

sessizliğin aynı anda ve aynı yerde bulunması durumudur. Sözleşmiş bir sessizlikten 

bahsettiğimizde sözcüğün, olumsuz bir durumu ifade ettiği de açıktır. Söze gelince, 

tüm sözler belirsizliği ortadan kaldırmakta biraraya gelir.  

 Belirsizliği söz ve sessizlik ayrımında bir kararsızlık anı olarak 

işaretlediğimizde onun ne olduğu sorusu yanıtsız bir soru olmaktan çıkar. Tuhaf Alan 

ne sorusu’ndan ayrılan bir alana karşılık gelirse, sözcük bu alandan ancak uzaklığıyla 

belirlenebilir. Bekleyiş ve gizleyişin aksine bu adım Tuhaf Alan’ın  dışarısını 

gösterir. Açıklama ihtiyacının kaygıyla anlatılması genelde “modernizme” özgü bir 

durum olarak ele alınmaktadır. Anlam bulanıklığı (ambiguity); muğlaklık / belirsizlik 

ve müphemlik (ambivalence) arasında nüanslar olsa da hepsini Zygmunt Bauman’ın 

“düzenin ötekisi” olarak adlandırdığı durumda biraraya getirmek mümkündür. 

“Düzenin ötekisi, belirlenemeyen ve öngörülemeyenin pis havasıdır. [Burada] öteki, 

bütün korkuların kaynağı ve arketipi olan belirsizliktir. “Düzenin ötekisi”nin 

eşanlamlıları şunlardır: Tanımlanamazlık, tutarsızlık, uyumsuzluk, bağdaşmazlık, 

mantıksızlık, irrasyonellik, ikircim, karmaşa, kararlaştırılamazlık, müphemlik” 



138 
 

(Bauman, 2003, s. 17). Sözcükler belirsizlik etrafında çoğalmaktadır. Müphemliğin 

ötekileştirilmesi, modernliğin “boşluktan sakınan bir pratik” (Bauman, 2003, s. 14) 

olmasıyla ilgilidir. Ancak Bauman’dan farklı olarak, burada boşluktan sakınan 

pratiğin tam da belirsizliğe karşılık gelmesi söz konusudur.  

Modernizmin; hayal kırıklığı, iç daralması, sıkıntı, yas ve melankoliyle olan 

bağları da (Bkz. Craib, 2006) onu bildiğimiz sessizlik haline çevirmek için çok 

kullanışlıdır. Ancak yazı, onun söz ve sessizlik olmasıyla belirlenen büyük cümleleri 

veya modernizm gibi büyük anlatıları bıraktığında Tuhaf Alan’da değilse de ona bir 

gölge gibi ve gölge kadar müdahale eden Beckett’te bir yer bulacaktır. Beckett’in 

adımlarının arasına çekilen Adlandırılamayan’ı, bekleyiş ve gizleyişten çok 

belirsizlikle yüklüdür ve yazı (Beckett), belirsizliğin başladığı yerden ya da 

sözden/sessizlikten başlar. Belirsizliği, adımlar biçiminde, Beckett’te bulduğumuzda 

durum belli belirsiz olarak şöyledir:  

Sesin sessizlikle söz adına kararsızlığı. Beckett’te sesten emin olamamak; 

kim söylüyor sorusunun  cevaplanmadan sürekli yinelenmesi, sözün de yinelenerek 

ertelenmesine neden olmaktadır. Sözün kesinliğini silmekse sessizliğe yol açmaz: 

“(...) ses ne istiyorsa onu istiyorum, sesim ben, söyledim bunu, ses söylüyor bunu, 

arada sırada söylüyor, sonra hayır diyor, benim bir itirazım yok, susmasını istiyorum, 

ses susmak istiyor, yapamıyor, bir an susuyor, sonra yeniden başlıyor, gerçek 

sessizlik değil bu” (A, s. 427-428). Escher’in “göreceliliği” (Bkz. Relativity,    

<http://www.mcescher.com>) gösterdiği çalışmaları Beckett’te de yinelenebilir bir 

haldedir. Escher’in çiziminde -aşağı inerken yukarı çıkan merdivenlerinde- bir 

“karnaval” ya da “tersine çevirme ritüeli” (Bkz. Bakhtin, 2001; Scott, 1995, s. 236) 

bulmak zor değildir. Alt-üst olmuş bir imgenin belirsizliği ile Beckett’in emin 



139 
 

olamayan sözünün belirsizliği sessizlikte bir bütün halinde ya da zorla biraraya 

getirilmiş parçalar halinde Eski Sessizlikleri yineler. 

Beckett’in Adlandırılamayanı sessizliğe bir yer bulma çabasındadır, kendi 

durumunu, anlatısını muğlakta bırakır. Her şey belirsiz kaldığında sessizlik 

konusunda kararverememektir adlandırılamayan. Bu kararsızlık, Beckett isminden 

kaçan Derrida’yı hatırlatır ya da bir metin bir başka metni tıpkı metinlerarasılıkta 

tarif edildiği gibi çağırır. Jacques Derrida bir söyleşisinde Beckett üzerine neden hiç 

yazmadığı sorulduğunda şu şekilde yanıt verir:  

 

Çok hızlı bir biçimde geçiyorum. Kendimi çok yakın 
hissettiğim ya da çok yakın hissetmekten hoşlandığım 
bir yazar Beckett; ancak fazlasıyla yakın. Tam da bu 
yakınlıktan dolayı, benim için fazlasıyla zor; fazlasıyla 
kolay ve fazlasıyla zor. Belki de biraz bu 
özdeşleşmeden dolayı, ondan kaçındım. Fazlasıyla zor, 
çünkü hem bana çok yakın hem kendilerine “yanıt” 
verebilirken bile benden çok uzak metinler-benim 
dilimde, kendisini bir noktaya taşıyan, benimkini bir 
noktaya taşıyan bir dilde (her ikimiz için de “farklı 
biçimde” yabancı bir dildir bu)- yazmıştır (...) 
Beckett’in özel bir Fransızcayla yazdığı gözönüne 
alındığında, onun eserlerine yanıt vermek için bana 
göre (...) olanaksız olan yazım performanslarına 
girişmek zorunlu. (...) Artaud’da, notlar yazmama izin 
veren metinler var (...) Aynı şeyi Beckett’le 
yapamazdım, bu yüzden sanki her zaman zaten 
okumuşum ve çok iyi anlamışım gibi kendisinden 
“kaçınmış” olacağım (EE, s. 63-64).  
 
 

Derrida’nın “öteki”si Beckett’in belirsizliğinin gücü; Derrida’nın cevabında 

gizlidir. Hem yakın hem de çok uzak olmakla Beckett Derrida; Derrida da Beckett 

değildir. Ancak adlandırılamayan ile kararverilemezlik neredeyse aynıdır. Richard 

Begam da adlandırılamayan ile kararverilemezlik konusunda herbirini diğeriyle 

açıklama yolunu seçmiştir (Bkz. 1996, s. 14; s. 27; s. 154). Böylelikle Beckett’in 



140 
 

sözünü Derrida’da gizlemek ya da tam tersini yazmak da mümkündür. Ama yine de 

bu neredeyse aynıda tuhaf bir farklılık kendini kurar. Kararverilemezlik, sessizliğe 

mutlaka bir cevap bulmada, “hiç susacağa benzemiyorum” (A, s. 358) diyerek, 

düğümlenir. Derrida’nın çekincesi, Beckett’i dilediğimiz gibi konuşturmak 

tehlikesini ortaya atmaktadır. Adlandırılamayan’daki yazı ve yazarın boşluğunun 

yerini bu yazıda sessizlik doldurduysa bir başka yazıda söz de doldurabilir. Bir örnek 

vermek gerekirse, “hep burada kalacağımı düşünüyorum, yoksa hep burada 

olduğumu değil. Anlatım boyunca çok yardımcı olacak bu bana” (A, s. 306) sözü  

Beckett’ten bir alıntı mıdır, yalnızca?  

 M.C. Escher, Beckett sorusuyla karşı karşıya kalındığında belirsizliğe 

müdahaledir. Başlık Escher diye geri gelir. Durumlar, kişiler halindedir. Çizimler, 

belirsizliği gösterdikçe sonlandırır; çizimden sonrası, bitimsiz bir yorumlama süreci, 

adlandırılamayanın adlandırılması işidir. Yazı (Çizim) başlıkta yer alsa da 

belirsizlikte değil gibidir. Escher’i, Beckett’te konuşmaya karıştırmak ya da sözü 

resimlemek; Beckett’te Derrida’nın söz etmediklerini, çekincelerini, tereddütlerini 

sıralamak ve her şeyi kararverilemezlikte biraraya getirmek Tuhaf Alan’ın 

belirsizliğini yitirmektir. “Sessizlik, sessizlikten söz etmek, sessizliğe gömülmeden 

önce, daha önce bulundum mu orada, bilmiyorum, her an sessizliğin içindeyim, 

ondan söz ediyorum kulak verin bana, geleceğini biliyordum, çıkıyorum oradan 

ondan söz etmek için, kalıyorum orada ondan söz etmek için” (A, s. 426). 

Beckett’ten alıntılanan bloklar halinde paragraflar ile Escher’in yazı yüzeyinde 

ısrarla gösterilmeyen herhangi bir resminin bağlantısı ya da bağlantısızlığı uzamı 

Beckett’le (yazıyla) doldurmak ve bütün sözlerin belirsizliğine Escher’in 



141 
 

görünmezliğini taşımak; çizimlerin kararlılıkla unutulması, üçüncü adımın sessizliğe 

yaklaşan yazımını kurmaktadır.   

Belirsizlik; Tuhaf Alan’nın dışarısı “kararverilemezlik” ile  hareket edecektir. 

(krş. Bu tezde Sessizlikte Derrida Kararverilemezliğindeki gelecek zaman). 

Belirsizliklerin tümü Beckett’e göre birer kurgudur. Bir nedenle “kendimle ilgili hiç 

bir şey bilmesem de olur. Burada her şey aydınlık. Hayır, her şey aydınlık değil. 

Ama söylemin sürmesi gerekiyor. Bu nedenle belirsizlikler yaratılıyor. Söz sanatı 

bunlar” (A, s. 304). Belirsizliğe ayak basmak hala sessizlikte “Escher” diye 

bilinmektedir. Bir adlandırmadır bu. Escher’de dışarısı-içerisi ya da yer yön 

duygusuna seslenecek herhangi bir şey yoktur. Alt üst olmuş bir dünyadan bile söz 

edilemez, aşırılıktan uzak bir aşırılık. Escher yüzeydeki aşırılıktır ve o, değilde bile 

değildir. Halbuki Beckett belirsizliği engellemek için kurmaca kişinin gerçekliğine 

sığınır:  

Benim gibi (...) belirsize duyduğu nefret nedeniyle 
düşüncelerini hep somutun sınırları içinde gezdiren bir 
insanın, benim gibi kurmaca bir kişiliğin (kurmaca bir 
yapıtın kişisiydim çünkü) kafasını kuruntularla 
doldurması, kendini bunlara kaptırması bana tuhaf 
gözükmeli ve kendi çıkarlarım açısından bu işe bir 
çekidüzen vermem için uyarmalıydı beni. Ama durum 
hiç de böyle değildi (M1, s. 120).  

 

Beckett’in kurmaca kişilik olduğunun farkında olan kurmaca kişisi (Beckett) 

ne gerçektir ne de kurmaca. Gerçek değildir; çünkü o gerçek olsa bir romanın 

sınırlarında yer tutmazdı. Kurmaca da değildir; çünkü kurmaca kişiler kurmaca 

olduklarını söylemezler. Molloy tam anlamıyla Beckett de değildir. Sözün özü, 

Beckett adlandırmalara pek istekli değildir.  



142 
 

Beckett bu belirsizliği aşmak için sessizliği çalışmak üzere çeşitli tasarılar 

öne sürer. İlk elde yapılması gereken sessizliğin sessizlikler haline getirilmesi, 

çoğaltılmasıdır (krş. Blanchot’nun herhangi bir yazısı).   

 

(…) sessizlik bu, sessizlik üzerine bir iki gulu gulu, 
gerçek sessizlik üzerine, ağzıma kadar, kulaklarıma 
kadar gömülü olduğum, beni örten, beni kaplayan, 
benimle birlikte soluk alıp veren, benimle bir kedinin 
fareyle oynadığı gibi oynayan sessizlikten söz 
etmiyorum, bu boğulanların sessizliği, boğuldum ben, 
birçok kez, ben değildim bu, havasız kaldım, kendimi 
ateşe verdim, kafamı tahtalara, demirlere vurdum, ben 
değildim bu, kafa yoktu (…) benden başka kimse yok, 
hayır, ben de yokum, her yerde  aradım, birileri olmalı, 
bu ses birine ait olmalı (A, s. 427).  
 

 Beckett, sessizliği çeşitlendirmekle kalmaz; onu yerleştirir de tabi bu 

yerleştirme çabası da Beckett’e özgü bir biçimde yerleştirememe sorununu dile 

getiren bir yazıya, -bitmeyen- bir yersizliğe dönüşür.  

 

Oturma odam burası, bir oturma odası burası, hiçbir şey 
beklemiyorum burada, nerede olduğunu bilmiyorum, 
nasıl bir yer olduğunu bilmiyorum, neyse 
umursamıyorum bunu, büyük mü küçük mü, kapalı mı 
açık mı bilmiyorum, doğru yinelenip duruyor, yardımcı 
oluyor, ilerlememize, nereye açık peki, ondan başka bir 
şey yok ki, boşluğa açık, hiçliğe açık, itirazım yok 
buna, sözcükler bunlar, sessizliğe açık, sessizliğe 
bakıyor, dosdoğru, neden olmasın, tüm bu zaman 
boyunca, sessizliğin kenarında, biliyordum bunu, bir 
kayanın üzerinde, sessizliğin ortasında (…) (A, s. 429). 

 
 
  Derrida’nın Tanrı-kralın sözünü kestiği gibi (PE, s. 64), bu yazımın da daha 

önce Artaud için yazdığı gibi,  metni (Beckett’i) burada yarıda kesmek zor olsa da, 

bitmeyen cümle belirsizlik gereği bitmek durumundadır. Belirsizliği mekanla -belirli 



143 
 

olanla- karşılaştırmak gerekir ve bu bekleme yerine bir dönüş değildir. “Uzam (…) 

dört bir yandan [kuşatır]” (M2, s. 288). Uzamın kuşatılmışlığında belirsizlik; “nereye 

varacağını bildiği” (Bkz. Beckett) için  Tuhaf Alan yine Escher’e varır. 

 Escher’de yine işaretlenecek bir “görecelik”, Douglas Hofstadter’in 

bağlantılarını çok güçlü bir biçimde kurduğu Zen ve Escher’in uyumunu yinelemeye 

yarar: “Bana göre Zen entelektüel bataklık kurumu- kargaşa, karanlık, anlamsızlık, 

kaostur. Düş kırıklığına uğratır, çıldırtır. Ama yine de gülünçtür, canlandırır, ayartır. 

Zen’in kendine özgü anlamı, parlaklığı ve açıklığı vardır” (2001, s. 294). Zen bir 

kapalılıktaki tüm bir açıklıktır ve “amacı kesinlikle şaşkınlığa neden olmaktır, çünkü 

şaşkınlık içindeki birinin zihni bir dereceye kadar mantık dışı işlemeye başlar. 

Yalnızca mantığın dışına adım atmakla aydınlanmaya sıçranabilir, kuramın işleyişi 

böyledir” (Hofstadter, 2001, s. 299). Zen’in bu şaşırtıcı üslubu da esas olarak bir tek 

düşman gösterir o da “ikiciliktir, sözel düşünmedir. Aslında, bundan daha temel olan 

bir şeydir: algıdır” (2001, s. 299). Hofstadter’a göre Escher’in  resmi “bir Zen kōanı 

gibi, mantıksal düşünme biçimini kırmaya çalışıyor. Escher de çelişkili resimler 

yapmaktan haz alır (...) Resimler gerçek ve gerçek dışıyla aynı Zen’in oynadığı 

biçimde oynarlar. Escher ciddi olarak ele alınmalı mı? Zen ciddi olarak ele alınmalı 

mı?” (2001, s. 305).  

 Hofstadter’ın sorusuyla dışarı çıkarsak ya da Escher’e geri dönersek 

belirsizliğin alanına bir bloğun çizimi gibi M.C. Escher’den çizim üzerine bir  

paragraf yerleşecektir. Sessizlik sayfa üzerinde ne olup bittiğini de gösterir:  

Çizerken bazen kendimi sanki tahayyül ediyor olduğum 
yaratıklar tarafından kontrol edilen ispiritizmacı bir 
medyum gibi hissediyorum. Sanki hangi şekilde 
görüneceklerine kendileri karar veriyorlar. Doğumları 
esnasında benim eleştirel görüşümü pek 
umursamıyorlar, ve gelişimleri üstünde fazla bir etkide 



144 
 

bulunamıyorum. Genellikle çok zorlu ve inatçı 
yaratıklar bunlar” (MacGillavry’den aktaran  
Hofstadter, 2001, s. 437).   
 
 

 Bakhtin’in bu yazıda nasıl kullanılacağı belli olmayan karnaval imgesi ile 

Escher’in tersine çevirmeleri arasındaki uyum yine de şaşırtıcıdır. Belirsizlik; zıtlığı 

elden bırakmaz; Escher’i de (yer yer Beckett’i de) Bakhtin’i de aynı yazıda 

bulundurarak açığa çıkar. Sessizliğin sahnesi ve yazısı arasında yer alarak “ve” 

bağlacından farklı bir uzam sunar. Belirsizlik en çok ortadan kaldırılmak istenen 

şeydir ve bu nedenle de sessizliğe çevrilmesi engellenir. Belirsizlik ortadayken eski 

sessizlik hakimdir.  Bakhtin’in “metinler arasında ve metnin içindeki diyalojik 

ilişkiler. Bu ilişkilerin özgül (dilsel olmayan) mahiyetleri. Diyalog ve diyalektik.” 

(2001, s. 337) sözü de  uzak durulması gereken bir başka yazı alanını gösterir.  

 Belirsizlik bu çıkışsızlıkta yine de Derrida’nın kararverilemezliğine 

bağlanmanın bir yolunu bulma edimi olarak sahneye çıkar. Unutulmamalıdır ki bu 

adımlar ikilemeden önce yazılmıştır. Belirsizlik belirsizlikten; gizleyiş gizleyişten 

bekleyiş de bekleyişten çıktığında sessizlik sessizlikten çıkacaktır ki bu bir tasarıdır.  

Yazıya gelen tüm değil’ler bir ayrımın hazırlığıdır ve tasarılar ya da taslaklar hep 

değişir.  

 Yazı (Beckett) -ki belirsizlikte sınırları Adlandırılamayan üçlemesi ile 

kapatılmıştır- sessizliğe bir yer bulmakta ısrarcıdır: “(...) bilmiyorum, yaşama bir 

yolculuk yapacağım, kapıyı bulacağım (...) sessizlik olacak, belki bir düşüş, kapıyı 

bulacağım, kapıyı açacağım, sessizliğin ortasına düşeceğim, ben olmayacağım o, ben 

burada kalacağım ya da (...) orada kalacağım, asla ben olmayacağım o, bütün 

bildiğim bu” (A, s. 432).  Aradığını söylerken aramayan, olduğu yerde duran ve 

sürekli kendini söylediği ya da söyleyeceği sözlerden ayıran, biraz Blanchot, biraz 



145 
 

Derrida ama nihayetinde “daha önce yapıldı bunlar, defalarca söylendi hepsi (...) ben 

olmadım hiç bir zaman, yerimden kımıldamadım ben, dinledim, konuşmuş 

olmalıyım (...) kafamdan mı uydurdum ama bir kafam olduğunu hissetmiyorum ben” 

(A, s. 432-433) diyen, bir yazı üslubu olmaksızın, bir yazım haline geliştir 

belirsizlik.sessizlik ki bu da Cummings’deki noktanın yer değiştirmesi ve sessizliğin 

başına gelmesidir.    

 Beckett belirsizliği sessizlikte doldurarak tüketir. Birine “sessizlikten yapılma 

o, güzel bir çözümleme” (A, s. 433) dediğinde sözü bitirir. “o olacağım, sessizlik 

olacağım, sessizliğin içinde olacağım, bir araya geleceğiz, anlatılması gereken onun 

öyküsü ama öyküsü yok onun” (A, s. 433) sözü Beckett’e geldi mi sessizlik bilinmez 

olabilir mi? Belirsizliğin gizlediği bilememektir. Sorun bu, yoksa açık olmama 

durumu değil, zor anlaşılması değil; anlaşılamama tehlikesi hiç değil.  

 “(...) Sessizlik olacak, sürekli olmayacak bu sessizlik, dinlerken tükenecek, 

beklerken tükenecek, bozulsun bu sessizlik, ses bozsun bu sessizliği, başka ses yok 

belki, bilmiyorum, olmasa da olur, bütün bildiğim bu, ben değilim, bütün bildiğim 

bu, (...) benim değildi bu” (A, s. 434). Görüldüğü gibi Beckett’te bile sesten başka 

sessizliği bozacak bir şey yoktur. Sessizliği de sözü de sonlandıramamaktır sorun ve 

bu sorunun da Beckett’le örneklenip duran belirsizlikle bir ilgisi yoktur. Beckett’te 

kaldığı sürece sessizlik eskimeye devam edecektir.  

 Resim dediğimiz, Escher’e gelince, bir sözcük oyunu / bilmecedir; Beckett’le 

arasındaki bağlar sürekli belirsizliktir. Yazı bloklar halinde, alıntılar şeklinde  

Adlandırılamayan’ın sessizliklerini yinelerken Escher’in resimleri hala yazıda 

gösterilmemektedir. Böylelikle tasarı ya da üçleme bir çizimi ya da yazıyı bile 

gösteremeden biter.   



146 
 

2.4. Sessizliğin Görselliği (Boş Alan) 

 

Bir metnin tersine, bir görüntüyle  
tartışmak olanaksızdır. 
Bizi ya kendine çeker, 

ya da 
geçip gider 

Christian de Portzamparc  
        (Sollers & de Portzamparc, 2010, s. 97)  

 

 Tekrar ya da “kendine çekme”. Sessizliğin Görselliği, bildiğimiz sessizliğin 

açığa çıktığı bir alana karşılık gelmektedir. Dilin Beckett’in İmge’sinde olduğu gibi 

noktalama işaretlerine ya da eslere takılmaksızın akıp gitmesi söz konusudur (Bkz. 

Beckett, 1989). İmgenin şaşırtıcı tarafı sessizliğe bilgi sunmasının kolaylığıdır. 

Sessizlik bilgi haline göz göre göre gelir.  Görsellikle, sessizlik bir “diyalektik” 

kazanır. Açıklamaya yer bırakmaması bir açıklamadır. İletişimin herşey olması gibi 

sessizlik de gördüğümüz herşey haline gelebilir. İmge o denli büyüktür. Gördüğümüz 

her şey sessizliğe yorulabildiği gibi bakarken sessizleşmek mümkündür (krş. 

Cummings, “Bakınan Kuş”). Sessizliğin görselliği, bildiğimiz sessizliğin 

açıklamasıdır, özetidir, sunumudur ve onun söze yer bırakmamasını örnekler. 

Sessizlik nedir’e cevap resimde hazırdır. Üçlemeyi oluşturan Bekleyiş, Gizleyiş ve 

Belirsizlik temalarını görselleştirmek; sessizliği görselleştirmek olur.  

Tekrar ya da “geçip gitme”. Sessizliğin söz yokluğu haline gelebilmesinin en 

kolay yolu düşünceyi görsel olanla ilişkilendirmektir (Bkz. Arnheim, 2007, s. 116-

136; Scarry, 2006). Resmin sözün yerine geçmesi ya da resmin söz ile ikame 

edilebilirliği bakılacak bir sessizliği mümkün kılar. Sessizlik, resmin anlamıdır veya 

kendisidir. Sessizlik, gözle görülebilir hale, gösterildiğinde gelir. Ayrıca resmin açığa 



147 
 

vurduğu sessizlik sessizliğin kendisi de olabilir. Resim bu nedenle sessizliğin 

birikimselliğiyle, bilgisiyle birlikte düşünülebilecek çok verimli bir alan açar. 

Sessizlik; anlam yaratımıdır; resimle sanata yaklaşır; bir sanat dalı olur; ya da sanatı 

açığa çıkarır. Adam Jaworski bütün resimlerin aslında sessiz olduğunu söyleyen 

görüşleri basit bularak bu konuda Fibichner’in vurgusunu örnek gösterir: sessizlik 

resimde temel bir unsurdur; çünkü hem yaratım sürecinde hem de onu müzede 

temaşa ederken resimde mevcuttur (Bkz. Jaworski, 1993, s. 143). Bu basit görüş de 

sessizliğin görselliğinde yer kaplar. 

   Sessizlik bu haliyle bağlantı kurmadır ya da ayrımdır. Söz konusu ayrım da 

farklı alanlardaki sessizlik görünümlerine dikkati çeker.  Örneğin, sözcük, iletişimin -

kavramsal düzeyde- ne kadar dışındaysa resmin o kadar içindedir. Tabi bu içerdelik 

ve dışardalık durumu da yine eski sessizliktedir.  

Tekrar değil ya da Okumak. Sessizliğin resimdeki karşılığını öncelikle 

“okuyan insan” tablolarında  göstermek mümkündür. Okuyan  ve düşünen insan da 

bildiğimiz sessizliğin bir gösterimidir. “Okuma, muazzam bir imgesel inşa uğraşı 

gerektirir” (Scarry, 2006, s. 46) ise bu imgesel inşa uğraşının resmi de sessizliğin 

resminin yerine geçebilir. Ne de olsa okuma ediminde harekete geçen imgelem gücü 

sessiz bir inşa etme sürecidir. İmgelem sessizliği konuşturur. “Okuyan insan” resmi 

okumaya dair bir fikir vermekle kalmaz, sessizliğin bulunduğu yeri de bir köşeye 

çekilmek olarak gösterir. Resme kalırsa, okumak tek başınalık ve sessizlik gerektirir 

ve böylelikle “sessiz kalmak için okuyun” (Bkz. Manguel, 2007, s. 17) sözü 

doğrulanmış olur. 

 

 



148 
 

 

Resmin Karşısında 

       
         Renoir,   Girl Reading      Baker, Dull Reading    Kramskoy, S. K. Reading 

       
               Sargent                                    Holiday                                      Monet 
            Man Reading                      Man Reading a Book                        Reading 

 
Resim 422 

 
 

 Resmin karşısında olmak (Bkz. Resim 4) okuyanın sessizliğine katılmaz. 

Resim, izleyicisini bırakıp gitmiş gibidir. Sessizliğe ya da okumaya dalmak söz 

konusudur. Şüphesiz sessizliğin üçlemede ya da Bekleyiş’te gösterdiği resimlere 

                                                 
22 Bkz. Yukarıda soldan sağa:  <http://www.artilim.com/artist/renoir-pierre-auguste/girl-reading/> 
<http://www.nmia.com/~jaybird/ThomasBakerPaintings/dull_reading.html>; 
<http://www.artilim.com/artist/kramskoy-ivan-nikolaevich/sophia-kramskaya-reading/ > 
Aşağıda soldan sağa: <http://paperimages.tumblr.com/post/12598576859/john-singer-sargent-man 
reading-nicola>; <http://www.lelandholiday.com/category.sc?categoryId=11>; 
<http://www.renoirgallery.com/gallery.asp?id=28> 
 
 
 



 

göre sessiz

ile açıklan

resimlerde

karşında g

                
              (K
 

 

Ok

“Picasso 

Picasso’nu

triptiklerin

Ressama, 

Okumak, 

(krş. FB).

sözcükten

“Okuyan a

düşünceyi

273; Z, s

zliğin görse

nabilir? Sess

e resmin yi

gibidir.  

                  
Kaynak: < 

kuma, imged

Okumaları”

un “okuyan

ni çağırır. 

kıpırtısızlığ

bir hareket

 “Okuma g

n diğerine 

avarelerden

i öldüren b

. 37-38). O

elliği daha a

sizlik resme

ine kendisi 

 Resim 5.  
http://www

de şekilden 

”na (Bkz. 

n kız” tablo

Okumanın 

ğıyla, okum

ti durdurma

gözlerde ba

kayan göz

n nefret eder

ir şeyler bu

Okumak; dü

149

alenidir, anl

e eklenen bi

oluverir. O

Picasso Ok
w.abcgallery

şekile girm

Resim 5) 

olarının bira

resmi im

manın karşı

aya ihtiyaç 

aşlar” (Man

zde ve yer

rim” diyen N

ulduğu unu

üşünmeyi d

9 

lamı daha a

ir yorumdan

Okur, yazını

kumaları, (n
y.com/P/pic

mez.  Sessizl

rağmen s

araya getiri

geyi çarpıt

ısında kalan

duymaz. H

nguel, 2007

ri geldiğind

Nietzsche’n

utulmamalıd

durdurmayı 

açıktır. Okum

n ziyade ok

ın tarafında

n.d.; 1937; 1
asso/picasso

lik yazımınd

sabitlik ve 

ilme biçimi

tsa da sess

n bir mode

Hareketsizli

, s. 44) ve 

de sayfayı 

nin bu harek

dır (Bkz. N

içerir. Bu 

mayı resme

kumanın gös

an bakılırsa

1960).  
o-4.html>) 

daki adland

durağanlık

i, Francis B

sizliği deği

el (sessizlik

iğin hareke

hareket sa

çevirecek 

ketsizlikte y

Nietzsche, 2

durumda 

etmek ne 

sterildiği 

a, resmin 

 

dırmayla, 

k içerir. 

Bacon’ın 

iştirmez. 

k) sunar. 

etliliğidir 

adece bir 

eldedir. 

yazıyı ve 

2009b, s. 

sessizlik 



 

demek; dü

sadece oku

 

Resmin Y

 

     

(K
 

He

bize bakm

kıpırtısız g

Sessizliğin

bir yorum

üşünmek iç

umayı (sess

Yakınında 

     

R
Kaynak: <ht

enri Fuseli’n

mayan bir se

gücünü, ses

n yakınında

mdur. Resmi

çin durmak 

sizliği) gere

Resim 6. Hen
ttp://www.b

nin sessizlik

ssizliği, yüz

sizlikle ilgi

a olmak; on

in yakınınd

150

anlamına g

ktirir.  

nri Fuseli, S
backtoclassi

k tablosu (B

z yokluğunu

li kurulacak

nun “görkem

a, resmin k

0 

gelir. Resim

Sessizlik (Si
ics.com/gall

Bkz. Resim 

u, baş eğme

k tüm olums

mliliğiyle” k

karşısındaki 

m resmi; oku

lence), 1799
lery/johnhe

6), bakışım

enin ezikliği

suz anlamla

karşı karşıya

sessizliğim

umak (sessi

 

9-1801. 
enryfuseli/si

mızın odağın

ini, bekleme

arı bir anda 

a kalır ki bu

miz bozulur.

izlik) da 

ilence/>) 

nda olup 

e halinin 

gösterir. 

u sadece 

. Üstelik 



 

Fuseli, ça

aramamıza

 

Resmin U

 

Resim
(Ka

Jea

yukarıya b

uzağında 

alışmasına 

a ket vurur.

Uzağında 

m 7 - Jean D
aynak: <htt

an Denville

bakmayı, il

olmaklığıyl

“Sessizlik”

 Sessizliğin

Denville- Se
tp://www.te

Th

e’in “Sessiz

ahi bir sess

la açığa çık

15

” (Silence)

n görselliği 

essizlik Oku
erminartors.
he_School_o

zlik Okulu”

sizliği mi an

kar. Sessiz

1 

adını ver

sanki ya da 

lu (The Sch
.com/artwor
of_Silence>

” (Bkz. Re

nlatır? Yoru

liğin görse

rerek burad

neredeyse b

hool of Silen
rkprofile/D

>) 

esim 7), dü

uma daldıkç

lliği bütün 

da başka a

budur.  

 

nce), Unkno
elville_Jean

üşüncelere d

ça, sessizlik

anlamları 

anlamlar 

own. 
n-

dalmayı, 

k resmin 

biraraya 



152 
 

toplar. Sözlerin azalması, resmin kendi kendini açıklaması ya da söze yer 

bırakmamasıyla görsellik fazlasıyla basittir ve gelişigüzeldir ki bunun da Tuhaf 

Alan’la karşılaştırılması değil; karıştırılmaması gerekir.  

Yazıda “görüntü” eksikliğini öne sürmek; onun görselliğini yoksayma 

olabilir. Tuhaf Alan’ın eylemlerinden biri diye imlenen yürümek tereddüte 

takıldığında; resimde değil, belki heykelde -taş kesilmede- yazılır (krş. Vogl, 2011, s. 

9-26); diğer eylem yazmak ise eski sessizliğin tereddütüne, tereddüte yer 

bırakmayacak bir biçimde resimle bağlanır. Resim ve burada söz edilmeyecek heykel 

de böylelikle sessizliğin değilidir. Yazının resmi ile resmin resmi (sessizliğin 

görselliği) arasındaki fark da Barthes’la gösterilebilir:  

 

Yazma eylemi kendini donatır: hazırlıklar yapar, 
dekorunu kurar (belki de ruhsal durumunu düzenler), ve 
bu hazırlanma süreci, nevrozla ya da gizemli bir 
buluşması muhtemel bir simgesel düzene dahil olur 
kolayca. Çinli kaligraflar, neredeyse dinsel bir çileye 
çekilirler: Bir Buda rahibi, otuz yıl boyunca yazı 
yazmak için dağ başında küçük bir eve kapanmıştır” 
(Barthes, 2009, s. 78-79).  
 
 

 Barthes ayrıca “yazının ve sanatın ortak kökeninde ritm, düzenli çizgi, anlam 

taşımayan ve sürekli tekrar edilen kazımaların oluşturduğu bir noktalam dizgesi 

vardır: göstergeler (boş göstergeler), ritimlerden oluşuyordu, biçimlerden değil. 

Grafizmin kaynağında soyutlama vardır, sanatın kaynağında da yazı” (2009, s. 79). 

diyerek yazının görselliğini sanata dahil etse de resmin burada yazı değilliyle işaretli 

olduğu unutulmamalıdır.  

 Barthes’a göre alfabe “ideografinin ve ünsüzlerin dünyasına karşı, Ünlülerin 

kazandığı bir zaferdir, yani Sesin, yani Sözün zaferidir. Bizim uygarlığımızın en 



153 
 

belirgin işareti, sesli olmasıdır” (Barthes, 2009, s. 82). Alfabe söze göre olmaklığıyla 

yazının görselliğini unutturmuştur. Sessizliğin görselliğinin, unutulmuş bir 

görsellikle ilgisi yoktur. Tuhaf Alan’da göstergelere yer yoktur. Sessizliğin 

görselliği, iletişime bağlanmadan önceki son yerdir; boş bir alandır. Resimler bile 

resim diye gösterilmez. Görsellik; açıkladığı gibi açıklanmaz. Resimler, okuyucu 

resimleri bile- okunmamışlığıyla kalır. O halde bir şey demek istemektir; görsellik. 

Ne dediği burada söz konusu değilse; Tuhaf Alan nedeniyledir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



154 
 

3. İLETİŞİM VE SESSİZLİK 

 

Sessizlikteki / alandaki değil;  iletişim sözcüğünü bir uzam gibi düşünmeyi 

gerektirir. Ancak değil, uzama yerleş(tir)me meselesi değildir. Uzamı sahneleştiren; 

yazıdan çok yazmaktır. Bildiğimiz halde iletişim, söze geldiği gibi  sessizliğe 

gelmez. Sessizliğin sözde uzaklığı; Tuhaf Alan’da ne “dışarı”sını ne de -

sahnelenmenin hazırlığı Blanchot’ya geri dönersek- “öteki gece”yi imler. Dışarısının 

değili, yazının ilerisinde göreceğimiz gibidir; iletişim uzamının karşılamadığı öteki 

gece ise burada Blanchot’nun sessizliği yerleştirdiği  sözcük olduğu için önemlidir:   

 

Öteki gece hep ötekisidir ve onu işiten kişi başkası olur, 
ona yaklaşan kişi kendinden uzaklaşır, artık ona 
yaklaşan kişi değil de ondan yolunu çeviren, şuraya 
buraya giden kişidir. İlk gecenin içine girip, onun 
derinliğinin en dibine doğru, öze doğru gözüpekçe 
ilerlemeye çalışan kişi, belli bir anda öteki geceyi işitir 
(...) Yürüyüşü sessizliğe doğrudur [italik eklenmiştir-
B.C] ama yankı sessizliği ona fısıldayan uçsuz bucaksız 
olarak boşluğa doğru yansıtır ve boşluk şimdi onu 
karşılamaya gelen bir varlıktır (YU, s. 160-161).  

 
 
Değil’den böylelikle bir ne daha düşer. Sessizliğin başlamadığı yerde de 

vurgulandığı gibi “ne değildir” tıpkı “nedir” sorusu gibi sadece söze konudur. 

Herşeyin iletişimle ilgili olduğu, iletişimin alanlararası; literatürdeki söylenişiyle 

disiplinlerarası olarak tanımlanmaya çalışıldığı (Bkz. Cobley, 1996, s. 2; Mattelart, 

1998, s. 7; Fiske, 1996, s. 15) bir ortamda sessizlik; tanımının bir gereği gibi 

dışardadır. Ancak bu durum, Blanchot’da örneklendiği gibi sessizliği dışarısı 

düşüncesine taşımaz. İletişimde bildiğimiz sessizlik; (dışarısı ile) içerisidir ki burada 

paranteze alma bir zorunluluk değildir.  



155 
 

İletişim alanında yapılan çalışmalara bakıldığında insan olmanın iletişim 

sözcüğünün anlamlarıyla özdeşleştirildiği görülecektir. Başka bir deyişle, iletişimin 

ne olduğunu anlatan bir çalışma aslında “insanı anlatmakta”dır (Güngör, 2011, s. 14) 

ya da “iletişim demek, insan demektir” (Güngör, 2011, s. 11). Tuhaf Alan’ın konuşan 

insanı; karşılıklı konuşan insana yabancıdır. Sahneye yazıyla getirilmiş sessizlik, 

nasıl “değil”se, iletişim, Tuhaf Alan için öyle değildir.  

 İletişimi ya da iletişim yazınını insanla başlatmak; onun sessizliğini değil 

sözünü temel almayı gerektirmiştir. Ne de olsa “iletişim insanın ve toplumun 

varoluşunun zorunlu koşuludur. İletişim olmaksızın insanın kendi ve toplumsal 

varlığını sürdürmesi olanaksızdır” (Erdoğan & Alemdar, 2002, s. 17). Bireyi ve 

toplumu düşünmek; bir konuşma etkinliğinde bireyi ve toplumu düşünmek anlamına 

gelmektedir. Walter J. Ong’un  dilin konuşmaya dayanan “sözlü niteliği”ni 

vurgulayışı (Bkz. 1999, s. 17-28) da bu noktada sözün iletişim alanı için önemini 

açıklar.  

Sanders, dilin sürekli kendi şakalarını yaparak hem konuşmacıyı hem de 

okuru aynı biçimde kandırdığını öne sürmektedir. Örneğin yazılı kültürde sözlü 

kültürün soytarısı cümlenin içine girmiştir. Yazar kurmaca bir gerçeklik yaratır, 

kitaba ontolojik bir konum verir. İnsanlar da yazılı veya sözlü her cümleye büyük 

önem vererek bunların gerçek olduğuna kendilerini inandırmışlardır. Oysa dil bizi 

gerçeği bulduğumuza inandırsa da aslında kesin olarak bildiğimiz tek şey dilin 

kendisidir (Sanders, 1999, s. 86-87).  Yazılan her şeyi dilin bir oyunu olarak görmek 

de dilin dışına kolayca çıkılamayacağını göstermektedir.  Sonuçta “dil, öyküleme ve 

şaka adını verdiğimiz ikiz kardeşleri doğurur ve bu kardeşler, formülünde üçte bir 



156 
 

gerçek, üçte bir yalan, üçte bir edebiyat eleştirmenlerinin gerçek dışı dediği şey 

bulunan özel bir iksirle beslenir (Illich ve Sanders’dan aktaran Sanders, 1999, s. 93).  

Sözelliğe dönüş, iletişimin önemini kavramamıza yarayacak bir geri dönüştür. 

“Sözelliği tam olarak yaşamamış bir insan, kişiye hayat veren, onu zindeleştiren 

okuryazarlık dünyasını tam olarak benimseyemez. Sözellik, okuryazarlığın içinde 

biçimlendiği dış hatlarının belirlendiği zırhtır, çerçevedir. Sözellik, sosyal ve 

duygusal gelişimi mümkün kılar” (Sanders, 1999, s. 41). Tuhaf Alan iletişimin 

başında iletişim ile üç ayrımı  sahneye çeker. 

 Birinci Ayrım; söz ve yazının ayrılarak birbirlerine katılmasıdır. Söz ile 

yazının her türlü ayrımı, iletişimde sözü ve yazıyı biraraya getirmektedir: “Yazı, 

Saussure’ün deyişiyle `aynı anda hem faydalı, hem yetersiz, hem de tehlikelidir`. 

Bununla birlikte Saussure için yazı, düşüncenin sözel anlatımını değiştiren bir 

yöntem değil, konuşmayı tamamlayıcı bir parçadan ibarettir (Ong, 1999, s. 17). 

“Yazmak (...) iletişim kurmaktır” (Chang, 1997, s. ix) sözü de iletişim kurma diye 

hep dile getirilmiş bir yazı tanımını, yazının sözün kaydı olmasını, doğrulamaktadır. 

Ayrıca “kültür bir iletişimsel eylemler dizisi”  (Goody, 2001, s. 48) olarak 

adlandırılırsa yazının ikincil oluşunu belirginleştiren sözlü kültür ve yazılı kültür 

ayrımıyla (Bkz. Ong, 1999; Sanders, 1999)  iletişimin söze övgüsü yinelenir. 

 Konuşma temeline dayanan bir iletişimde yazı sözün ancak “tamamlayıcısı” 

olarak görüldüğünde sessizlik, hem söze hem de yazıya eklenen haliyle ikili bir 

eklentisellik sunar (krş. Derrida, “supplément”, Ramond, 2011, s. 174). Yazının ya 

da sözün olduğu yerde sessizlik yoktur. Ancak Tuhaf Alan ile iletişim, söz ve yazı 

arasında değil; eklentinin, eklentisi ile sahnesidir. Böylece alanı boş alana çevirmek 



157 
 

söz konusudur. İletişim iletişimi değiller. Sessizliğin iletişimdeki yeri, Tuhaf Alan 

sahnelemesidir.  

 Söze övgü dilbilim ile göstergebilim çalışmalarında da kendini göstermekle 

kalmaz; Derrida’nın söz ve yazı ayrımında Gramatoloji’nin farkını belirginleştirdiği 

sözlerini hatırlatır (Bkz. G, s. 43-113).  Tuhaf Alan’da Derrida henüz söz 

edilmemişken yinelenir. John Fiske iletişim araştırmasını, “iletilerin aktarılması” 

olarak gören okul ile “iletişimi anlamların üretimi ve değişimi” olarak gören okul 

olmak üzere iki temel okul çerçevesinde sınıflandırdığında ikinci okulun araştırma 

yönteminin göstergebilim olduğunu belirtmiştir (1999, s. 16). “Göstergebilimin 

kurucularından biri Amerikalı mantıkçı ve felsefeci C.S. Peirce ise diğeri şüphesiz 

İsviçreli dilbilimci Ferdinand de Saussure’dur” (Fiske, 1996, s. 66).   

 Fiske’nin kitabı, Saussure’ü “iletişim çalışmalarına giriş”te (Bkz. Fiske, 

1996) çok önemli bir yerde konumlandırması açısından önemlidir. “Harfin 

tiranlığından” (G, s. 58) söz ederek dili yazıdan kurtarmaya çalışan Saussure ile 

iletişimin temel kavramlarını açıklamaya yarayan Saussure bir değil gibidir.  

 Derrida’da da arkhe-yazı ya da “ötelemenin” (différance) hareketi (G, s. 92) 

iletişim ile sahneye çekilen birinci ayrımı tarihe bağlar. İletişim tarihi göz önünde 

bulundurulursa söz değil yazı başlatıcıdır ve karşılıklı konuşmayla “düşünülen” 

iletişim, yazının “iletişim kurmak, `düşünebilmek` için MÖ 3000’li yıllarda” 

bulunduğunu tarihine yazar” (Törenli, 2005, s. 21). Dolayısıyla yazının aslında 

iletişim kurmak için bulunmadığını savunan Barthes’ın görüşleri (Bkz. Barthes, 

2007, s. 34-35) bu tarihin dışında kalmaktadır. Yinelemek gerekirse;  iletişim, 

tarihine göre, sözden yazıya geçildiği anda başlar. Başka bir açıdan “ilk söz (archi-

parole) yazıdır” (G, s. 29). Tarih, Derrida’ya -Derrida’nın kastetmediği biçimlerle- 



158 
 

katılır. Başlamak demek de yazmak demektir. Sessizliğin, Tuhaf Alan diye yazıda 

gösterilmesinin, yazıyı başlangıç olarak kabul eden düşünceyi çağırdığı söylenemez. 

Ne de olsa tarihi yazan yazı, kayda geçiren bir yazıyken; sessizliğe yazmak;  bir 

yazıma karşılık gelmektedir. Sessizlikte sessizliğe benzer bütün sözcükler, benzersiz 

sözcüklerdir. İletişim tarihine dönersek; sessizlik Alexander Marshack’ın sözlerinden 

hareketle yazıya geçmeyen yere yerleşebilir: 

 

Tarihöncesi sessizdir. Çiftçiliğin ortaya çıkışından ve 
eski tarım uygarlıklarının gelişmelerinden onbinlerce 
yıl önce varolmuş dağınık avcı kültürlerinin dilleri, 
mitleri veya bilgilerinin hiçbir kaydına sahip değiliz. 
Kabul edilmiş tanıma göre tarih yazıyla, kil, taş ve 
papirüs üzerinde kaydı tutulmuş dillerle, konuşmayı 
olmasa bile anlamlarını çözmeyi ve okumayı 
öğrendiğimiz dillerle birlikte başlar (Marshack, 2010, s. 
22).  

 

Önce söz sonra yazı ya da önce yazı sonra yazıya eklenen söz farkı; ikinci 

ayrımla yani  iletişimin ne sözde ne yazıda kalmasıyla birlikte düşünülmelidir.  

İletişim alanı, sessizliğin yerleştiği her yerde sessizliğin geçiciliğini imleyen 

örneklerin alanıdır. Deleuze’ün göçebe kavramının anlamını değilleyerek konuşacak 

olursak; iletişimin göçebesi sessizliktir (krş. ATP; Deleuze, 1996, s. 53-57). Yazının 

iletişimi başlatmasından sonra bilinmeyen söz olarak düşünülen sessizlik ile söz 

birbirinden ayrılır. Yazının konuşmasıyla oluşturulan bir iletişimde, bilinmeyen tarih 

öncesinin sessizliğinin yerine  üzerinde konuşulmaya çalışılan bir “sessizliğin 

varlığı” söz konusudur.  

Söz ve yazı arasında gidip gelen sessizlik, başka türlü de düşünülebilir. 

Örneğin, “Yazı ve Sessizlik”te Roland Barthes, sessizliğin yazıya yerleştiği yeri, 

“yazınsal dilden sıyrılma çabası”nda bulmaktadır. Yazarın tutkusu, “biçimi 



159 
 

doğurmak”la tarif edilir ve yazı ikiye ayrılır. İlki, geleneksel ya da kutsal yazıdır ve 

biçimin, ağırlığı ve olağandışı bürünüsü içinde rahiplerin törensel dili gibi, Tarih’i 

aşan bir değerdedir (Bkz. 2009, s. 58). Bu yazının karşısındaki ikinci yazı da onun 

kutsallığını parçalayan “yazınsal dili yıkan” “kalıpların dışında” bir yazıdır. Bu yıkıcı 

yazının yazarları da “biçimlerin kargaşasında, sözcüklerin çölünde, tümüyle 

Tarih’ten yoksun bir nesneye ulaşmayı, dilin yeni bir durumunun tazeliğini bulmayı 

[düşünürler]” (Barthes, 2009, s. 58). Barthes yazının sadece bütünden parçaya 

dönüşü(mü)nü işaretlemez aynı zamanda bu parçalılıkta sessizliği bulur. Başka bir 

deyişle, “dilin parçalanması olsa olsa yazının bir susmasına götürebilir” (Barthes, 

2009, s. 58).  Barthes ile sessizlik; iletişim tarihinin sessizliği yerleştirdiği yerden 

başka bir yere taşınır. Sessizlik yazı haline gelir.  

 

Sessizlik sözcüğü (...) bir ışık, bir boşluk, bir öldürme, 
bir özgürlük olarak parçalayan bağdaşık bir şiirsel 
zamandır. (Dil-öldürücü Mallarmé’nin bu varsayımının 
Maurice Blanchot’ya neler borçlu olduğu bilinir). Bu 
Mallarmé dili, sevdiğini ancak ondan vazgeçerek 
kurtarabilen, gene de azıcık geriye dönen Orpheus’tur; 
Adanmış Toprak’ın, yani tanıklık edilmesi gene de 
yazarlara düşen Yazın’sız bir dünyanın kapılarına 
getirilmiş Yazın’dır (Barthes, 2009, s. 59). 

 

 Barthes’a göre, “yazınsal dilden sıyrılma çabası konusunda” dili 

parçalamanın dışında bir başka çözüm “dilin belirtili düzenine şu ya da bu biçimde 

tutsak olmaktan kurtulmuş bir ak yazı yaratmak” ya da Barthes’ın deyimiyle “sıfır 

derecede yazı”dır (2009, s. 59) ve aynı yazı, Tuhaf Alan’ın sahnesinde de 

hatırlanmıştır (Bkz. Sessizlikte Blanchot Felaketi). Barthes’ın yazıda bulduğu 

çözümler “başka türlü bir yazı”da birleşmektedir. Ancak yine de “yeni yansız yazı bu 

çığlıklar ve yargılar ortasında yer alır; ama hiçbirine katılmaz, onların yokluklarından 



160 
 

oluşur; bu yokluk tamdır, hiçbir sığınak, hiçbir giz içermez; öyleyse duyarsız bir yazı 

olduğu söylenemez, daha çok suçsuz bir yazıdır (Barthes, 2009, s. 59).  

 Yazı “yazmamak halinde” sessizlik oluverir.  Ancak “yaşayan dillerden de, 

gerçek anlamıyla yazınsal dilden de aynı ölçüde uzak bir temel dile bağlanarak 

Yazın’ı aşmak” (Barthes, 2009, s. 59) yine dile mahkumdur. Barthes ekler: “yazık ki 

bu ak yazıdan daha `sadakatsiz` bir şey yoktur; başlangıçta  bir özgürlüğün 

bulunduğu yerde alışkılar oluşur, bir katılaşmış biçimler ağı söylemin ilk tazeliğini 

sıktıkça sıkar, belirsiz dilin yerinde bir yazı doğar yeniden” (Barthes, 2009, s. 60).  

Aşmanın kendisi hiçbir zaman dili aşmak değil ama dili dille aşmakta kendini 

göstermektedir. Bu noktada Barthes’da sessizliğin yazıya yerleşiminin söze yerleşen 

sessizlikten farksız olduğunu söylemek mümkün hale gelir. Yazı diye Sessizlik; 

Barthes’la uzaklaştığı gibi söze geri döner.  

 Sessizliği yazıyla düşünmek; sessizliği yazıya yerleştirmekten farklıdır. Tuhaf 

Alan’ın sahnelenmesinde, yazıya sözün hem benzerliği hem de farklılığı demek; 

bildiğimiz sessizliği bildiğimiz iletişime taşır. Marshack gibi bilmediğimiz tarih 

öncesini “sessizdir” diye işaretleyerek geçmek;  sessizliği genel anlamda bilginin de 

dışında bırakmaktadır. O halde herşeyi içeren iletişim tanımında sessizliğin benzeri 

görülmemiş bir biçimde ve onun bütün içerdeliğine rağmen aslında dışarısını 

imlediğini söylemek mümkün hale gelir. İletişim nasıl tanımlanırsa tanımlansın 

sessizliğin dışarı düşüncesi haline gelmesine aracılık eder. Tabi bu; ne Blanchot’nun 

dışarısı ne de  ileride gösterileceği gibi Tuhaf Alan’la ve Tuhaf Alan’da yazılmayan 

bir dışarısıdır. Barnlund’un deyimiyle “iletişim anlam arama çabası” (Barnlund’dan 

aktaran Mutlu, 1998, s. 168) ise sessizlik anlam arama çabasının da dışında 

kalmaktır. Ancak tam da bu noktada iletişim alanı sessizliğin tuhaflığını kısmen 



161 
 

sergilediği için ve bir değil diye, Tuhaf Alan’a yazmanın yeri haline gelmektedir. 

Tuhaf Alan hala uyumsuz örneklerle kendini göstermeyen bir alandır. Başka bir 

deyişle, yer yere gelir.  

 Unutulmaması gereken, iletişim alanındaki sessizlik; sessizliğin dışarısıyla 

dile getirildiği yerdir. İletişimin dışarısı,  bildiğimiz sessizliğe yer açmaktadır. 

İçerdeki sessizlik, iletişimin biçimsel özellikleri çerçevesinde betimlenen sözsüz 

iletişimdir. Bu iletişim biçimi de nihayetinde bir çeşit konuşmadır. Nazife Güngör’e 

göre “sözsüz iletişim (...) her ne kadar dilin sistematik kullanımına, yani söze 

dayanmasa da kendi içerisinde bir sistemi vardır. Nitekim insanların iletişim 

kurabilmeleri demek, belli anlamları belli kodlar biçiminde karşı tarafa iletmeleri 

demektir” (2011, s. 72). Mimikler, jestler, dokunuş, söze dönüşmemiş ses gibi farklı 

tipleri (Bkz. Güngör, 2011, s. 73-76) bulunan sözsüz iletişim aslında iletişimin nasıl 

söze dayandığını vurgulamaktadır.  

 
Asıl olan sözdür. Çünkü söz, insanların birbirleriyle 
iletişim kurmak için özel olarak hazırlanmalarının bir 
göstergesidir. Söz özel bir düzenleme gerektirir (...) 
Kiminle nasıl selamlaştığımız değil, kime ne 
söylediğimiz akıllarda kalır.  O halde sözsüz iletişim 
elbette önemlidir, ancak sözle yapılan iletişimi 
pekiştirici etkisi çok daha önemlidir” (Güngör, 2011, s. 
84). 
 
 
 
 

 Özetle, söz söylemenin bir başka biçimi olarak düşünülmediği takdirde 

sessizliğin iletişimde bir yeri yoktur ve sessizliğin, bu yer yokluğu ile, bir çeşit söz 

olarak iletişimde bir yeri vardır. Bu belirsizlik dile getirmenin zorluğuyla çevrili 

olduğu sürece anlaşılabilen bir belirsizliktir. Ne de olsa belirsizlik; belirli sözün 

karşısında her an gözardı edilebilir. Sözü geriye alarak; “sözle iletişim ya da alışıldık 



162 
 

deyişiyle sözlü iletişim insan iletişiminin asıl omurgasını [oluşturmakla]” (Güngör, 

2011, s. 85) kalmaz sessizliğin yerini de bulur.   

İletişimde sözün ayrıcalıklı yeri, dile ilişkin herşeyin iletişim alanına katkı 

sağlamasıyla pekiştirilmektedir. “İletişim faaliyeti bir anlam yaratma faaliyeti” 

(Yaylagül, 2006, s. 10) olarak adlandırıldığı için bu anlam yaratımında dilin çok 

önemli bir yeri vardır. “İnsanların birbirleriyle [iletişim kurma] isteği duymaları 

sonucu dil gelişmiş, dilin gelişimi ise iletişimin gelişmesine öncülük etmiştir” 

(Güngör, 2011, s. 56). İletişimin dil ile birlikte düşünülmesi yazıyı; sessizliğin 

iletişim ile üçüncü ayrımına çeker.          

Bu ayrım sahnelemenin oyuna getirdiği bir benzetmeyle devam edecek 

olursak; iletişimi ve sessizliği birbirine karşılıklı bakan uzamlar olarak düşünmekle 

sahnededir. Bakmak cümlede bir öznenin bakışını reddederek yerinde kalır. Uzam 

kişileştirilmez. Böyle ifade etmek tuhaftır; çünkü Tuhaf Alan herhangi bir karşılılıkta 

ve karşıtlıkta değildir. Yine de ayrımda iletişim sessizliğe; sessizlik de iletişime 

bakar. Sabine Melchior-Bonnet’den bir alıntıyla bu karşılıklı bakma durumunu 

aynaya bakmak haline çevirmek mümkündür. Sessizlik ve iletişimde “yansıma (...) 

göze farklı bir güzergâh önerir, açıları keşfeder ve hatta simetriyi kesin olarak verse 

de bu simetri, aynada sol el sağ el olduğundan, obje ve yansıması örtüştürülemez. 

Kopyalamaya bir farklılık, hatta bir sahtelik sızar” (2007, s. 196).  Tuhaf Alan’da 

dışarısı (sessizlik) dışarısı (iletişim) değildir ya da dışarısı (iletişim) dışarısı 

(sessizlik) değildir. 

Ayrımlar yazıyı başka ayrıma -düşünce ve dile- çeker. Bu noktada iki alan 

(felsefe ve iletişim) Platon ile aynılaşır ve iletişim alanında tıpkı felsefede olduğu 

gibi söz başlatıcıdır. Denis Huisman, felsefeyi kurumlaşmış bir entellektüel disiplin 



163 
 

olarak kuran kişinin Platon olduğunu belirttikten sonra düşünür ve filozof ayrımını 

ortaya koyar. Ona göre Thales, Anaximandros, Pythagoras, Heraklitos,  Parmanides, 

Empodeokles, Anaxagoras vb. Sokrates öncesi düşünce ya da İyonlular, felsefenin 

kuruluşuna yol açmakla beraber filozof değil düşünürdüler (2000, s. 19). Huisman’ın 

ifadesinden yola çıkarak denilebilir ki  “İonialı düşünürlerin aksine her türlü rastgele 

iddiayı reddeden Sokrates’ten” (Bkz. Huisman, 2000, s. 20) öncesi, hiç düşünmemiş 

gibidir. Bu ayrım, bize rastgeleliliğin “doğmakta olan felsefeden”  daha başında 

ayrıldığını ortaya koyması açısından önemlidir. Huisman’a göre, “her ne olursa olsun 

felsefe, İonialı düşünceden, tam bir sokratik yöntem olan mayötiğe başvurmasıyla ve 

özellikle de gerçekliğe doğru ilerlemek için zıtları karşılaştıma sanatı olan ve 

kesinlikle Platon’a özgü bir yöntem durumunda bulunan diyalektikle [ayrılmıştır]” 

(2000, s. 20).  

Sokrates’le başlayan felsefeye karşı anti-Platonculuktan da söz etmemiz 

gerekir. “Platon’nun tersyüz edilmesi”; Deleuze’ün Platon yerine Stoacıları ya da 

Sofistleri öne çıkarmasında görüldüğü gibi çoktandır şaşırtıcı değildir (Bkz. LS, 

1990, s. 253-266; DR, s. 126-128; Foucault, 2004c, s. 202-204).  Sokrates öncesi 

felsefe ya da Deleuze’de örneklendiği gibi Platon’nun tersyüz edilmesi sonucu 

felsefede nispeten pek söz edilmeyen düşüncelerin öne çıkması; felsefenin 

sessizleştirdiğine geri dönüşü olarak algılanabilir; ama bu yine de bildiğimiz bir 

sessizliktir. Tuhaf Alan, o sessizliğin bildiğimiz sessizlik diye işaretlendiği sahneye 

düşmektedir.  

İletişim alanı düşünce ve dil üzerine başlattığı her tartışmayı, felsefenin genel 

kabul görmüş başlangıcına -Platon’a ve diyaloglarına- götürmektedir. Huisman’a 

göre “Platon’un belirli bir yöntem sayesinde felsefe disiplinini kurduğu bir zamanda 



164 
 

Phaedrus’ta görüldüğü gibi döneminde kullanılan toplumsal iletişim biçimleri 

üzerine düşünmesi son derece dikkat çekicidir” (2000, s. 20). Bu yazıyla felsefe ile 

iletişim aynı tarihi taşımaktadır. Hatta “Platon’un Sokrates’i iletişimin ilk 

kuramcısıdır” (Peters, 1999, s. 51).  

 Tuhaf Alan’ın sahneleme hazırlığında göndermede bulunulan Sollers ve de 

Portzamparc’ın  “dil olmadan düşünce olabilir mi?” (Sollers & de Portzamparc, 

2010, s. 60) sorusu iletişim alanında dil olmadan düşünce olmaz diye yanıtlanabilir.  

“Her tür iletişimin göstergeler ve kodlar içerdiği” (Fiske, 1996, s. 16) düşünülürse 

iletişim, bu göstergeler ve kodların sessizliklerinin dillendirilmesine bağlıdır. Dil ile 

ya da dil benzeri bir sistem içeren kodlar aracılığıyla iletişim her şeyi öngörmekte 

gizlenir. Shannon ve Weaver’ın matematiksel iletişim modelinde de gösterildiği gibi 

belirsizlik bir iletişim sorunu oluşturur ve belirsizliğin en iyi tanımı en yüksek 

düzeyde kestirilemezliktir (Fiske, 1996, s. 29). 

Barry Sanders, dilin gösteriye en çok benzediği anlarda gerçekten 

canlanabildiğini söylemiştir (1999, s. 86). Tuhaf Alan dilin sessizlik adına gösteriye 

dönüştüğü bir sahne değildir. İletişimde yazıdan söze dönüşün felsefedeki sözden 

yazıya dönüşü çok farklı bir benzerliktir. Tuhaf Alan; felsefe ve iletişimle sessizliği 

ilişkilendirme çalışması olsaydı iletişimin hazır bilgisi ve felsefenin hazır bilgisi  bu 

alanlarla sessizliği karşı karşıya getirebilirdi. Bu noktada, Tuhaf Alan’ın, yazının 

içerdiği her alanı sessizliğe yazmak için boş alan haline getiren bir sahneleme 

denemesi olduğu unutulmamalıdır.  

Yine de dil üzerine kurulmuş felsefe ve iletişim bilgisi Tuhaf Alan dışını 

imlemekte kullanılabilir. Ahmet Soysal, dilin ahlaksal ve başka türlü de 

olamayacağını hiçbir şekilde herşeyin düşünüleceğini ve yapılabileceğini 



165 
 

söylemediğini  belirtmiştir (2011, s. 49). Tuhaf Alan dile benzemez ve dile benzemez 

bir biçimde herşeyin söylenebildiği ve herşeyin yapılabildiği bir alan değildir. 

Sessizliğe yazmak; “size öyle geliyorsa öyledir” (krş. Pirandello, 1930) demek 

değildir.  

Özetle, her bir ayrımda felsefenin sessizliğe dönme çabası ile iletişimin 

sözelliğe dönme çabası arasında kurulacak bağlantılar; Tuhaf Alan yazımının 

sergilenmesine yarar. Tuhaf Alan diye adlandırılan sessizlikte iletişim, ne sessizliğin 

karşısındadır ne de bir konuşmadır ve yukarıda gösterilen tarih, eşik ve ayna 

ayrımlarını es geçer. Sessizlikte (Tuhaf Alan(d)a) yazmak; iletişim, değil’e 

geçmektir. İletişimin  Tuhaf Alan’a eklentisi Derrida’nın karşılamayacağı bir 

biçimde “tehlikeli”dir. Şöyle ki: bildiğimiz iletişimi ve sessizliği her ikisinin 

alternatif yazımı ile birlikte sessizleştirmek; sahnelemedir. Ve sahneleme, 

sessizleştirmekle kalmaz.  

İletişimin Tuhaf Alan ile açığa çıkan bir sahnelemeye  yol açması, yazı(m)da 

bir dizi adımın izlenmesine bağlıdır. Adımlar, iletişimin tuhaf alana (sessizliğe) 

kaçışını imler. İletişim yazıldığı kadarıyla belirsizdir ve şimdi de “tekinsiz” bir 

uzamdır. Tekinsiz sözcüğünün ne Freud’la ne de onun “psikanalize gerçekten hizmet 

eden” gerçeküstücüler için “elzem bir kavram” olduğunu öne süren ve 

gerçeküstücülüğü tekinsizlik bağlamında okuyan Hal Foster’la bir ilgisi vardır (Bkz. 

Foster, 2011, s. 18-44). Ama “tekinsiz” söylenmiştir bir kere. Humpty Dumpty; 

anlamı değiştireceğimiz için ilk ve son defa olarak tekinsiz ile doğrulanır. Özneye 

göndermede bulunmayan bu alanda tekinsizden nasıl bahsedebiliriz? Tekinsizden 

çekip çıkarılan anlamlar iletişimde neye yarar? “Gerçekle hayali arasında ayrım 

yapmama” (Foster, 2011, s. 32); Tuhaf Alan’la ilgisizdir.  



166 
 

Pierre Ancet de Freud’un psikanaliz teorisinin korkuncun uzun zamandır 

bilinen, uzun zamandır tanıdık olunan özel bir çeşidini ortaya koyduğunu bunun da 

tekinsizlik veya aşina olunan yabancılık (unheimlich) (Bkz. 2011, s. 91-92) olarak 

adlandırıldığını belirtir: “Yakınlığına rağmen kişinin kabullenmediği, tam olarak 

oturmuş olduğu sanılan şeye karışıp gündelik hayatı tehlikeye atan bir yönümüzün 

anısı tekinsizdir. Tekinsizlik, iyi bilinen, ancak kişinin değinmemeyi ve gizlemeyi 

tercih edeceği bir şeyin dönüşüne işaret eder” (Ancet, 2011, s. 92). Bu terim 

gerçeküstücülük dışında ucube üzerinde de konuşmayı sağlamaktadır. Ancet’in 

Ucube Bedenlerin Fenomenolojisi; fenomenoloji olmayan ve tuhaflığı “ucube” ile 

basitçe acayip olarak ifade edilmeyen bir alanda çarpıcı bir benzetme kurmamıza izin 

verir: 

 Ucube söz konusu olduğunda belirsizliğin kaynağı, “görüneni 

konumlandırma imkansızlığına bağlı kalır hep: Şayet ucube varsa, o zaman ne bebek 

vardır ne de `ucube` sıfatının ağırlığını taşıyacak bir özne. Bu [şey] ucubedir denir, 

ama asla o [kişi] ucubedir, denmez. Ucubelik insana özgü değildir: Ucube varsa, 

insan yoktur” (2011, s. 44).  Tuhaf Alan’da kişiden söz edildiğinde dahi kişiden söz 

edilmez (Bkz. bu tezde Blanchot, Nietzsche, Beckett ve Derrida). Kim’den ve ne’den 

düştükçe nasıl’la yazılır. Özne diye bir şey neredeyse ucube gibi yoktur. Yine de 

Tuhaf Alan iki sözcükte -tekinsiz ve ucube- değildir ve bu iki sözcüğe indirgenemez. 

Özne yokken tekinsizliği öne sürmek;  bir nevi ucube değil bir ucubeliktir; yazıyı 

zora sokar ve benzetme böylece kesilir.  

İletişime geri dönersek; John Durham Peters,  iletişimin dualizmiyle, 

kavramın bir defada köprü ve uçurumu imlediğini belirtmektedir (1999, s. 5). Bu 

doğrultuda iletişimde karşıtlıkları konuşturmak ve bağlantılar ile bağlantısızlıkları 



167 
 

ortaya koymanın iletişimi çözümlemek anlamına geldiği söylenebilir. Karşıtlıkları 

karşılaştırmanın dışında üçüncü bir yol iletişimi ne köprü ne uçurum ya da hem 

köprü hem uçurum olarak göstermektir ki bu da sonunda birini diğerinden daha öne 

çıkarmakla ve eninde sonunda o ikili karşıtlığa geri dönmekle son bulur.  

İletişimin daha baştan tanımlarla belirlenmemiş bir alan olduğu dikkate 

alınırsa; iletişimi sessizlik için bir çalışma alanı (sahne) haline getirmek kulağa hiç de 

yeni gelmez. Peters’ın belirttiği gibi, iletişimin yirminci yüzyılın en karakteristik 

kavramlarından biriyse ve örneğin örneğin modernlik üzerine düşünmek bir anlamda 

iletişim üzerine düşünmekse, farklı alanlardan çok sayıda entellektüelin iletişimde 

keşfedilecek bir konu bulmasına şaşırmamak gerekir (Bkz. Peters, 1999, s. 2). 

Dolayısıyla Tuhaf Alan’ın bile sessizlik üzerine yazmak diye eninde sonunda 

iletişime çıkacağı öngörülebilir. Ancak Tuhaf Alan iletişimde değil; iletişim ile 

sahnelenir. İletişimin alan olarak nasıl tanımlandığı ya da tanımlanacağı sessizlik 

yazımının dışındadır. Başka bir deyişle, sessizlikte iletişim gösterilecek bir alan değil 

diye öne çıkmaktadır. 

İletişim ile sessizlik; iletişim ve felsefe değil diye sahnelenir. Dolayısıyla 

buradaki bir iletişim değil diye felsefe ya da bir felsefe değil diye iletişim değildir. 

İletişim felsefedir; felsefe de iletişimdir yazılmadığı gibi sessizlik yazımı bir iletişim 

felsefesi haline de gelmez; ancak iki alandan geçecek bir yazım yine de felsefe ile 

yine de iletişimdir. Böylelikle üzerinde fikir birliğine varılan anlamları değillenirse 

ve yazımı da iletişim (ve) felsefe(si) diye gösterilirse o zaman bu alanlardan geçen 

sessizlik sahnelenir. Bu yazım ya da Tuhaf Alan bu iki alanı sahneye taşıdı diye ne 

iletişim üzerine felsefi bir biçimde düşünmektir (krş. Denkel, 1981) ne de felsefenin 



168 
 

iletişimle ilgili ne dediğini ortaya sermektedir. Sessizlik, iletişimin ve felsefenin 

öte(ki)si bile değildir. 

 

3.1. Sessizlikte Derrida Kararverilemezliği 

 

Sessizlik, felsefe ve iletişimi birbirlerinin eklentisi haline Derrida aracılığıyla 

getirmektedir. Mario Perniola’ya göre “iletişim her türlü belirlemeden bir salgın 

hastalık gibi kaçar. Aynı zamanda bir şey, onun karşıtı ve iki karşıtın ortasında duran 

her şey olmak ister” (2006, s. 18).  Öncelikle aynı anda bir şey ve onun karşıtı olma 

halinin iletişim dışında bir şey bırakmamak anlamına geleceği unutulmamalıdır. 

Karşıtlıkların biraradalığı iletişim bilgisine, en yalın haliyle, felsefede olduğu gibi 

hem ilaç hem zehir olan pharmakon’u, pharmakon da Phaedrus’la Platon’u 

göstermektedir (Bkz. Peters, 1999, s. 42). İletişim, yazının pharmakon oluşuna 

eklenir ve farklı perspektiflerden iletişime bakan kuramcılarla birlikte, felsefenin 

Derrida eliyle yazılmış alternatif bilgisine, Derrida’ya benzemez bir halde katılır.   

John Durham Peters’a göre iletişimin iki kavramsallaştırması, diyalog ve 

yayılma (dissemination) Batı Düşüncesini etkili bir biçimde şekillendiren iki önemli 

figürle açıklanabilir. Diyalog Sokrates’i yayılma da İsa’yı gösterir (Bkz. 1999, s. 33-

62). Diyalog karşılıklı monologlar, yayılma da mesajın kitleye dağılımı ve böylece 

yayındır. Diyaloğu Platon (yazı) aracılığıyla Sokrates’te (sözde) bulmak; Platon’nun 

iletişim çalışmaları için neden önemli referanslardan biri olduğunu açıklamakta ve 

Peters bu noktada Phaedrus’a değinen Paul Lazarsfeld, Robert K. Menton ve 

Lowenthal’in çalışmalarını örnek göstermektedir (Bkz. 1999, s. 36, n3). Ayrıca Eric 

Havelock ve Walter J. Ong da çalışmalarında Platon’un metinlerine göndermede 



169 
 

bulunmuşlardır (Peters, 1999, s. 36). Phaedrus metninin iletişim alanı açısından 

önemi, onun yirminci yüzyılın gizli endişesini açığa vurmasıdan kaynaklanmaktadır: 

“Dokunulmaz ötekiyle iletişim kurmaya şiddetli özlem duymak” (Peters, 1999, s. 

37).  

Denis Huisman’ın, John Durham Peters’ın ya da Mario Perniola’nın burada 

değinilen çalışmaları göstermektedir ki iletişim, karşıtlıkların karşılaşma alanıdır. Bu 

etkileşime neden olan sözcük de basitçe tanımlanamamaktadır. Ancak iletişim 

kavramının kolayca tanımlanamazlığı iletişimi gönderici ile alıcı arasındaki ileti 

aktarımı, bir etkileşim ve tepki olarak gören (Bkz. McQuail ve Windhal, 1997, s. 15) 

iletişim tanımından daha fazla bir şey söylemeyecektir. Başka bir anlatımla, 

iletişimin ilk akla gelen ya da bilinen bu tanımı iletişime dair nasıl bir şey 

söylemiyorsa iletişimi aynı anda hem deva hem dert diye sunan iletişim kavrayışları 

da alana dair bir şey söylememektedir. İletişim, kendi sahasında, tanım düzeyinde  

tam anlamıyla bildiğimiz sessizliktir.  

Buradaki sessizliğin iletişimi tanımsız (sessiz) bırakması, Briankle G. 

Chang’in iletişim teorilerini vantrilokluğa, teorisyenlerini de vantriloklara 

benzetmesini sağlamıştır: “[İletişim kuramcılarının] günümüzde tek yaptıkları 

iletişimin mümkün olduğu için meydana geldiği ya da iletişimin [yaşamımızda] yer 

aldığı için mümkün olduğu vb. anlamsız cümleleri tekrarlayıp durmalarıdır” (Chang, 

1997, s. 65-66). Chang’ın vantrilok benzetmesi, bu tezde daha önce Karanlık 

Thomas’la yazıya taşınan vantrilok imgesini farklı bir biçimde yinelemektedir. 

Vantrilok görünmeden, burada iletişimin (sessizliğin) nasıl konuşturulduğunu 



170 
 

gösterir. Başka bir anlatımla, Ignacio Ramonet’in pek de kastetmediği bir biçimde23 

“görüntü, [ses diye –B.C] sesi bastırır” (Bkz. Ramonet, 2000, s. 31).  

Vantriloklardan ayrılmak; Deconstructing Communication adlı çalışmasında 

görüldüğü gibi Chang’ı, iletişimin ne olanaklı ne olanaksız ve illa bir şey 

söylememiz gerekirse Derrida’ya referanslarla kararverilemez olduğu sonucuna 

götürmüştür (1997,  s. 228). Ancak bu yorum da iletişime yeni bir bakış açısı 

kazandırmaktan uzaktır. Kararverilemezlik, Derrida’dan geçssin ya da geçmesin 

iletişim bildiğiniz gibi değildir de aslında şöyledir demeye yarar ve bu da her 

yaklaşımın iletişimle ilgili söylediğine çıkar. Kararverilemezlik; üzerine 

kararverilmiş bir şeydir.  

Chang’ın eleştirisinin bir benzerini John Durham Peters’da da bulmak 

mümkündür. Peters, iletişim iyidir, karşılıklılık iyidir, ne kadar paylaşırsak o kadar 

iyidir vb. ifadelerin aşikar olandan  başka bir şey gibi görünmediğini ve bu bakış 

açısının da halının altına çok fazla şeyi süpürdüğünü öne sürmektedir (1999, s. 6). 

Ancak yazarın öngörmediği farklı bir perspektiften baktığını söylediği iletişim 

tanımlarının da aynı süpürmeyi gerçekleştirdiğidir. Eleştirel bir bakış açısıyla 

iletişime baktığını söyleyen bu metinlerde iletişimin aslında ne olduğunu göstermek; 

iletişim nasıl biliyorsanız öyledir demekten daha gerçekçidir ve kabul görebilir. Ne 

de olsa biri, iletişime dair sözde, mutlaka söylenenin bir devamının geleceği 

beklentisi yaratırken diğeri sözü ulaştığı yerde -okurda- bırakarak belirsizliğe kayar. 

 İletişimi var ya da yok çerçevesinde ya da hem var hem yok çerçevesinde 

düşünmek; Tuhaf Alan’la sahnelenen yazıma ancak bir geri adım olarak düşebilir. 

                                                 
23 Ramonet Medyanın Zorbalığı adlı çalışmasında “görüntü, sesi bastırır” ifadesiyle modern 
haberciliğin temel yasası olan bir düşünceyi özetler. Bu söz, görüntünün krallığını ilan edişini ve bir 
tek görüntünün bin sözcüğe bedel olduğunun düşünüldüğünü vurgulamak için kullanılmıştır (Bkz. 
Ramonet, 2000, s. 31). 



171 
 

Cioran’ın öngörüsünü de hatırlatarak “kelimenin nihai yıpranmışlığı”na (Bkz. 

Cioran, 2008, s.147) iletişimin yeni kavramsallaştırmalarının da uğradığını söylemek 

yanlış olmayacaktır.   

İletişimin “kuramsal” başlangıcında Platon’un Sokrates’i (Bkz. Peters, 1999, 

s. 51) varsa “medyatik iletişimin babası sayılabilecek kişinin” de  Rousseau haline 

gelmesi  (Bkz. Perniolla, 2006, s. 55) şaşırtıcı değildir. Huisman’ın medya felsefesi 

için yazdığı Sokrates İnternette de “iletişime referans yapmayan bir felsefenin temel 

insan çıkarlarından yoksun bir kurgu haline geldiğini ve felsefeyle bağ kurmayan bir 

iletişimin kendisini üreten ve geliştiren varlıklara karşı gelecek bir canavar haline 

geldiğini söylemek abartılı olmayacaktır” (1997, s. 257) sözüyle sona erer. 

Huisman’ın aksine, “felsefenin iletişime iletişimin de felsefeye ihtiyacı var” (Bkz. 

Huisman, 1997, s. 249-255) demek sonuçta bir şey demez.  

Sokrates’i ve Rousseau’yu iletişim alanına birer teorisyen olarak dahil etmek; 

Peters’ın bir çok farklı çalışmada iletişimle ilgili bir şeyler bulunabileceği (Bkz. 

1999, s. 11) yönündeki çıkarımına uygundur. Dolayısıyla iletişim bilgisinin her 

zaman doğrudan iletişim üzerine yazanlar ile iletişim sözcüğünü bir kez bile dile 

getirmediği halde yazılarıyla iletişime katkı sağlayanlardan derlenen bir bilgi 

olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Alanların birbirine katkısını -günümüzde 

sıklıkla dile getirildiği haliyle disiplinlerarasılığı- düşünecek olursak; Sokrates’i hem 

felsefenin  hem de iletişimin temeli saymakta bir tuhaflık görülmeyebilir. İletişim 

alanlararasında Tuhaf Alan’da gösterilmeyen bir boş alan halindedir. Ancak 

sahnelemeye uğrayacak alan, bu boş alan değildir. 

Felsefe ve iletişim biraraya gelme ve ayrılma halindedir. Peters’ın iddia ettiği 

gibi iletişimin “merkezi bir kavram” (1999, s. 10) olduğu savına katılmak; ancak 



172 
 

belli bir akış açısıyla felsefeye ve iletişime bakmamızı gerektirse de iki alanın 

sessizlik yazımı için gerekliliği; bu alanların işbirliğinden ya da çatışmasından 

geçmez. İletişimin imkanı ya da imkansızlığında görüleceği gibi iletişimi belli bir 

“iletişim düşüncesi” değil; sadece “değil” haline getirmek; Tuhaf Alan’da bu alanlara 

dahil edilemeyecek  bir yazımı sahnelemektir.  

Bu noktada Derrida Sözlüğü’nden başka bir kavram daha çekilebilir: Archi-

écriture. Ramond’a göre bu “bileşik sözcüğünü `başlangıçta yazı vardı` diye 

çevirmek yanlış olmayacaktır, ama yazıyı mutlak bir başlangıç, köken veya ilke 

olarak düşünmemek koşuluyla elbette” (2011, s. 21). Bu sözcük, tek başına 

Derrida’yı iletişimde bir yere -mesela yazıyla başlatılan iletişim tarihine- bağlamaya 

olanak sağlamaktadır. “Derrida, esasında alıcı/muhatap yokluğu [iletişimde] her 

durumda yazıdakiyle aynı rolü oynadığı için her iletişim biçiminin esas itibarıyla 

`yazı` olduğunu savunarak geçerli (`felsefi`, gerçekteyse `metafizik`) yazı anlayışını 

büsbütün alaşağı etmek üzere, yazıda alıcının zorunlu namevcudiyetine 

dayanacaktır” (Ramond, 2011, s. 22-23).   

Ramond ayrıca bu noktada Derrida’nın savının aslında her iletişim biçiminde, 

hatta ortak mevcudiyet görüşünde bile daima zorunlu olarak “yazı” ya da 

namevcudiyet olduğunu savunmaktan ya da saptamaktan ibaret olduğunu öne sürer: 

“Netice itibarıyla her iletişim modeli [Derrida’ya] göre yoklukta iletişimdir, yani 

böylece, parodoksal olarak, sözlü denen iletişimin dayanacağı yazıdır. Derrida’nın 

arci-écriture dediği işte bu modeldir” (Ramond, 2011, s. 23). İletişim ve Sessizliğin 

başına dönersek Derrida -namevcudiyetle- bildiğimiz iletişim tarihinden ayrılmaz.  

Yine de felsefenin ve iletişimin birbirinin yerine geçmesi ya da birbirlerine 

ilave olmalarındaki eklentiselliği iletişim ve felsefe üzerindeki çalışmalardan farklı 



173 
 

olarak Derrida ile çevirmek mümkündür. Buradaki Derrida, Derrida bilgisinden ve 

okuyucularından -Derrida Reader(s)’dan- geçen Derrida değildir. Felsefe ve iletişimi, 

sessizlik sahnesi değil haline getiren bir yazım Tuhaf Alan’(da)dır. Felsefeyi, 

iletişimi ve bu alanlarla birlikte yazıya getirilecek her düşünceyi “okuyucu-dışında” 

bırakmak da bu yazımın yazı tarafıdır.  

E. M. Forster Roman Sanatı’nda roman konusunu dönemlere göre 

incelemeyeceğini ve bütün romancıları hep bir anda yaşıyormuş gibi düşünmenin 

kendisine daha uygun düşeceğini şu şekilde anlatmaktadır: “Aslında bu yazarlar ayrı 

çağların, ayrı toplum kesimlerinin insanlarıdır; değişik yaratılışları, değişik amaçları 

var; ancak ellerinde kalemleri, hepsi de yaratma eylemi içindeler. Omuzlarının 

üstünden yazdıklarına  bir bakalım” (2001, s. 50-51). Okur için, Forster söz konusu 

olduğunda -ki yazdığı roman sanatıyla ilgilidir- mazur görülse de, bu ifade “edebi 

olmayan” bir yazı için aynı hoşgörüyle karşılanmayabilir. İşte bu noktada Nicholas 

Royle’un “neden Derrida” sorusunu açıklamaya çalışırken Derrida’nın düşüncesini 

başka bir bağlamda ama yine Roman Sanatı’na atıfla E.M. Forster’a yaklaştırmasını 

(Bkz. Royle, 2003, s. 11) örnek göstermek; Forster ve Derrida arasında kurulacak 

herhangi bir bağlantının yadırgatıcı bulunmamasına yardımcı olabilir. Dolayısıyla 

Forster’ın bütün yazarları aynı masada toplama fikrinin yeniliğine, “roman sanatı” 

ifadesi gölge düşürmemelidir. Burada edebi olana gönderme, metinde bir öteki 

yaratma diye okunmamalıdır. Okuyucu yoksa da okuma vardır. Sessizlikte yazı ile 

değillemek; günlük dilde kullanıldığı haliyle “edebiyat yapmak” ya da  başıboş bir 

biçimde düşünmek anlamına gelmez.  

Aynı masada toplanmayı Tuhaf Alan’a taşımak;  felsefeyi  de iletişimi de  

yerinden eder. Felsefe, yazımda; Deleuze, Derrida, Foucault ve Nietzsche’dir. 



174 
 

İletişim, yazımda; Huisman, Perniolla, Bourdieu, Peters, Chang ve Fiske’dedir. 

Rastgelilik bu sınırla sessizliğe yazmaktır. Felsefenin ve iletişim alanın içinden 

geçerek sessizliğe varmak yazıda değildir. Tuhaf Alan’daki rastgelelikte kuramdan 

eksik tanımdan fazla bir şey yoktur.  

Sessizlik, Tuhaf Alan’da mıdır, değil midir? Kararverilemez. Derrida’nın 

“yazı sözün hem önünden hem ardından gelir, onu kapsar” (G, s. 362) sözünde  

yazının yerine sessizlik geçtiğinde, bildiğimiz sessizlik tanımına da ulaşılmış olur. 

Yazı tanımlandığında sessizlik yazıya eklenir. Yazı, “tehlikeli eklentisi” sessizliği 

siler. Sessizlikteki Derrida kararverilemezliği; kim’i değil ne’yi sorduran ve 

sessizliğe yazmada bir filozof değil de bir sözcük gibi duran Derrida ile başlar.  

Tuhaf Alan’da sözcük (Derrida) sessizliği sahnelemede ya da sessizliğe 

yazmada; yazı üzerindeki sessizliklerin bağlantılarını kurar. Dolayısıyla Derrida boş 

bırakılan bir sözcük diye “iletişim” demektir. Boş alan (Derrida) boş alana (iletişime) 

benzer. “Derrida” bu işaretlerin hazırlığını göstermekle yalnızca iletişim ve sessizlik 

yazımını kısmen sergilemez; aynı zamanda sessizliğin yerini  ya da sahneyi 

unutturmayan bir sahne arkasını da gösterir. Bütün bir hazırlık yazıya bir sözlük 

kazandırmaktan geçmektedir. Tuhaf Alan’da bir sözlüğün işlevini yüklenen 

Derrida’nın tuhaf bir benzerini Charles Ramond’un hazırladığı Derrida Sözlüğü’nde 

(2011) bulmak mümkündür. Söz konusu tuhaflık; benzerliğin hala söze ait bir 

benzerlik olduğunun yinelenmesiyle açıklık kazanabilir.  

Charles Ramond, sözlüğün başlangıcında der ki: “Derrida’da sözcükler 

kavramlara sıçrama tahtası değil, daha çok kavramların takıldıkları engeller ya da 

düştükleri tuzaklardır” (2011, s. 9). Filozofun düşüncesini sözcüklerinin toplamında 

göstermek; “Derrida felsefesinde yol alabilmek için” nispeten kolay bir çözüm 



175 
 

sunmaktadır. Derrida Sözlüğü’nün gözardı edilemeyecek bu açıklama kabiliyeti, 

sessizlikte -sözlük sınırlarının dışına taşan bir biçimde- Derrida’yı kullanabilmeyi 

sağlamıştır.  

Sahne arkasını daha açık bir biçimde yazmak gerekirse, Derrida’nın “ne bir 

sözcük ne de kavram” olan différance’ı (D, s. 49) gibi sessizlik ne sözcük ne de 

kavramdır; yine de sessizlik différance değildir. Sessizlik, Derrida’nın iz (trace)’inde 

Derrida’nın kastetmediği izleri bulmanın yazımıdır. Sessizliğin ikilemesinde, 

Blanchot’nun eski sessizlikleri gösterdikçe önemsizleştirilmesi; Derrida’da yerini 

Derrida’nın silinmesine bırakmaktadır. Ne de olsa sessizlik hala ne Blanchot’da ne 

Derrida’dadır.  

Derrida yazıyı Tuhaf Alan’a sahne diye açar. “Derrida’ya göre sessizlik” 

sahnenin arkasında değil; dışında kalır. Tuhaf Alan kararverilemezliği, Derrida 

kararverilemezliğine Derrida ismini sürekli yineleyerek ve yinelediği yerde de bu 

ismi reddederek taşıyabilir. Sessizliğin geçtiği bu yazım ya da yapıbozum/yapısöküm 

“daha çok Derrida’nın `çifte yazım` (double writing) dediği, felsefenin ne kesin bir 

şekilde içerisinde ne de kesin bir şekilde dışarısında olan, bir yerinden etme 

stratejisiyle ilerlemelidir” (Newman, 2006, s. 200).  

Sessizliğin sahneleşmesini daha çok Derrida’nın Nietzsche’sinden geçen bir 

biçimde seyretmek mümkündür. Nietzsche (Kitap) sahneymiş gibi. Derrida’nın 

yazıyı sahne haline getiren bir düşünür olması (Bkz. Fuchs, 2003, s. 195) sessizliğin 

incelenmesi yerine sahnelenmesinde onu bir örnek haline getirirken Derrida’nın 

yazmadıkları da sahnede yerini alacaktır. Bu ekleme de yazımı 

yapıbozumdan/yapısökümden ayırmaya yarayacaktır. Sessizlikte Derrida bir tasarıdır 



176 
 

ve bu yüzden yazımı da hep gelecek zamanda kalır. Ama sahne arkasının ilk adımları 

çoktan Nietzsche’de atılmıştır.  

Nietzsche’den geçen sessizlik yazımı Tuhaf Alan’a kaçışı sergilemektedir. Bu 

sergileme öncelikle Derrida’nın Nietzsche üzerine yazdıklarından Nietzsche’nin 

çekilmesidir. Nietzsche hem sessizliğin ilk halini, üçlemeyi, bağlantıyı hatırlatacak 

hem de iletişim alanına bir hazırlığı taşıyacaktır. Nietzsche’nin bütün bu oyunun en 

konuşkan figürü olması, onu yazılar arasında Derrida’da gösterilmemiş bir 

“iletişimci” yapmaktadır.  

Derrida’nın Nietzsche’sinin Tuhaf Alan’a taşıdığı iz dışarda yazmaktır. 

Yazımda Derrida ile Nietzsche isimleri tıpkı Blanchot ve sessizlik gibi yer 

değiştirebilir. “Nietzsche tanımlanabilir bir alanın dışında ve dışından yazar bu tür 

bir alanın yokluğu Nietzsche’nin orijinalliğinin merkezî noktasını oluşturur” (Utku & 

Erkan, 2008, s. 12) dendiğinde Nietzsche ismi bütün isimleri biraraya toplayan bir 

“şemsiye” işlevi görür. (krş. “şemsiye felsefesi”, 2008, s. 44-58).  Biraradalığın 

unutturmaması gereken şey; sessizliğin dışarısını değil; dışarısının da dışarısını 

imlemesidir. 

 İzleri geriye alacak olursak; Nietzsche’den yer yer gramatolojiye uğrayan bir  

yazımı kararverilemezliğin başlangıcı saymak mümkündür. Bu başlangıç, öncelikle 

Gramatoloji’nin sonunun Rousseau’nun bir notuyla ertelenmesini değil; ortada 

kalışını imler: “ (...) bazı kötü geçmiş gecelerin rüyaları bize ciddi ciddi felsefe diye 

veriliyor. Şimdi benim de rüya gördüğüm söylenecek; itiraz etmiyorum ama 

başkalarının yapmaktan kaçındıkları şeyi yapıyor, rüyalarımı rüya olarak sunuyor, 

bunlarda uyanık insanlara yararlı bir şey olup olmadığını araştırmayı [okura] 

bırakıyorum” (G, s. 478). Yazının derdi, sözün karşısında yazının eklentiselliğini 



177 
 

vurgulamak ve yazıyı düşüncenin yeri haline getirmektir. Rousseau’yu eleştiren bir 

metnin Rousseau’yla bitmesinin anlamları düşündüğümüzden çok olabilir. Ancak bu 

alıntılanan sözdeki kimi noktaları vurgulamak gerekir:  

Gramatoloji ile Nietzsche sahneye çıktığında yazı, tehlikeli eklentiselliğinin 

dışında tamamlanmış bilginin ya da sözün karşısında ciddiye alınmama tehlikesi ile 

karşı karşıya kalmaktadır. Yazı bu hafife almayla “bir saçmalık alanı”olarak 

yaftalanabilir. Söz saçma olmakla suçlandığında sözü söyleyen susturulabilir, yazı 

ise hiçbir yere gitmez. Yazı sadece onun saçma olduğunu söyleyip duran bir sözün 

kendi sesini daha çok duymasına aracılık eder (Bkz. Ong, 1999, s. 98). Rüyayı değil; 

ama Derrida’nın yazıyı yazı diye sunması en başta yazıyı bir açıklama olmaktan 

kurtarmaktadır. “Yazı, harf, algılanır kayıt, Batı geleneğinde her zaman tin’e, soluğa 

(espirit), söze ve logos’a göre dışsal beden ve madde olarak görülmüştür. Ruhla 

beden problemi de herhalde (...) yazı probleminden türemiş olsa gerektir” (G, s. 53-

54). Herşeyi yazıyla ilişkilendirme biçimi, gramatolojiye başlarkenki sunumu (Bkz. 

G, s. 17) sözün karşısındaki sessizliğin bir öncülü haline getirmektedir. Yazının 

sorusu sessizliğin sorusu haline gelir. Bu da istenmeyecek bir başka benzerliktir.  

Derrida yazıdan geçerken Saussurre, Pierce başta olmak üzere dilbilim 

alanının belli başlı kuramcılarının da bir eleştirisini sunmaktadır (Bkz. G, s. 43-113). 

Saussure ve Peirce iletişim alanın dilbilimle bağlantılandırıldığı yerde en önemli 

referans kaynaklarıdır. Dolayısıyla gramatolojinin dilbilime yönelik eleştirisi iletişim 

bilgisini de sorunsallaştırmaktadır. Barthes yazı iletişim amacında değildir diyerek 

yazıyı iletişimin bilinen tarihinden nasıl uzaklaştırdıysa, Derrida da Saussure ve 

Peirce’i eleştirerek iletişimin bilgisinde bir boşluk yaratır. Derrida’nın modern 

dilbiliminin kurucusuna yönelik eleştirileri “Saussure’ün karşısına kendisini 



178 
 

çıkarmakla” (G, s. 80) açığa çıkar. Bu yöntem sessizlikte Derrida’nın karşısına 

“Derrida”yı çıkararak başkaca yinelenecektir.   

Yazı felsefesini Gramatoloji ile kurma işinin en büyük dayanağını Rousseau 

eleştirisi oluşturmaktadır. Sessizlikteki Derrida Kararverilmezliğinde ise metni 

dayandıracak herhangi bir yazı yoktur. Eklentinin sahne ile kurulacak bağlantılarıyla 

Tuhaf Alan yazıya kaçar. Sessizlik, Gramatoloji ve Nietzsche ile metinlerarası 

iletişimi zorlar ve Derrida hakkında her şeyi söyleyebilmek ile söyleyememek 

sorununu işaretleyerek sahneyi açar. Tuhaf Alan mevcut Derrida yorumlarına ne 

kadar bağlıdır sorusuna onları yinelemeyecek kadar cevabı verilebilir. Bu 

yinelenmezlik, okumada yineleneceği gibi Derrida’yı, metni göre göre “yanlış 

okumak” ısrarında değildir. Sessizliğe yazmak; Derrida’yı sadece Derrida’dan yola 

çıkarak ve onun sahneye taşınan metinlerinin sınırları çerçevesinde yazıya 

getirmektir. Metne davet ya da yapıbozumun sessizlik sahnesine uygulayımı;  

Derrida’nın yapıbozum düşüncesine tuhaf bir ayrımı eklemelidir. Sessizlik yazı 

gereği bunu gerektirir. Bu ayrım, “Derrida’nın kendi okuma edimiyle [incelediği] 

yazarların sahnesine girer, onların oyununu kendi yazma ediminde sahneler” (Erkan  

& Utku, 2010, s. viii) sözünü tuhaflaştırır. “Yazarların sahnesine girme” her zaman 

kurulmuş ve bir anlamda sonlandırılmış bir giriş olmayabilir. Derrida’nın farkı; 

yazarları kendi yazma ediminine katmasıdır. Bu salt metnin ne demek istediğini 

açıklamaktan daha farklı bir anlamı imlemektedir.   

Yazarların sahnesine Derrida ile ve Derrida dışında girme edebiyatla 

mümkündür. Ne de olsa her şeyi söylemenin yaratacağı yıkımın kaynağı edebiyatta 

işaretlenmiştir.  “Edebiyat uzamı, yalnızca bir kurumsallaşmış kurgunun değil, ayrıca 

ilkece insanın her şeyi söyleyebilmesine olanak tanıyan bir kurgusal kurumun 



179 
 

alanıdır (...) her şeyi söylemek, ayrıca yasaklardan kurtulmaktır da” (EE, s. 38).  Bu 

özgürlük, felsefe metnine ya da herhangi bir kuramsal incelemeye tanınmayacak bir 

özgürlüktür. Üstelik edebiyat üzerine söylenen sözün bile edebiyat teorileri ile 

herşeyi söylemekten mahrum bırakıldığını unutmamak gerekir (Bkz. Eagleton, 2004, 

s. 33). Yazı uzamı yazıya bırakılmayan bir alandır ya da yazı yazıya gelemez. 

Tuhaflık; Derrida hakkındaki sözün Blanchot’da olduğu gibi Derrida bilgisine 

takılmasıdır. Tuhaf Alan ise Derrida metinlerinden geçen sessizlikle, bu engeli 

aşırıya kaçırır. Yazı çevrildikçe yazımı değişir.  

Başlangıç (ya da başlayamamak) sessizlik için felsefe ve iletişimde Derrida 

değil halindedir. Bu değil; Derrida’ya göre felsefe, Derrida’dan yola çıkan bir 

iletişim kavrayışı değildir. Sessizliğin ikilemesi devam eder. Kararverilemezlik 

Derrida’nın kavramı değil; Derrida kararverilemezliğidir. Derrida felsefesi Tuhaf 

Alan’da sürekli olarak ertelenir. Bu ayrımı Derrida’yı sahnelemede sahne arkasına 

getirmek izleyecektir. Derrida’nın  bir değil; iki değili, -Deleuze ve Beckett ile- 

iletişimin sessizlikte nasıl değil haline geldiği örnekleyecektir. Bütün değiller ya da 

felsefe ile iletişim;  Tuhaf Alan’a geçerken bir yazımın sadece nasıl’ını yazmaya 

yarar.  

 

 

 

 

 

 

 



180 
 

 

3.2. Sahne (ve) Arkası 

 

Sahne arkası, sessizlikte Derrida yazımını; sahne de mevcut Derrida bilgisinin 

işaretlendiği yeri gösterir. Şimdilik Derrida sahne(de) değildir. Bir sahne ve bir 

sahne(de) değil ile yine de bir sahneleme söz konusudur. Tekrarlayacak olursak; 

Derrida, iletişimin sahneye çıkışıdır. Başka bir deyişle, sahnenin ilave etme ve yerine 

koyma anlamında eklentisi (supplement), Derrida’dır. Gramatoloji’de belirtildiği gibi 

“eklenti insanı çıldırtır, çünkü ne var-lık ne  yokluk-tur” (G, s. 237). Eklentinin 

“çıldırtma”sı, sessizlik sahnelenmesin-i değil; sessizlik “sahnelenmesin”–e yarar. 

Derrida’nın dolayımından geçecek herhangi bir sessizlik; bildiğimiz sessizlik olarak 

işaretlenen eski sessizlikten ayrılamaz. “Metin-dışı [içerik] yoktur” (G, s. 242) 

sözüne “bizim okuyuşumuz, bir yorum olmamakla birlikte, içsel ve metin-içi 

kalmalıdır”la (G, s. 243) açıklık kazandırılır. Okumayı yorumdan kaçırmak ne derece 

mümkündür sorusu Derrida’nın yanıtlayabileceği bir soru olarak işaretlendiğinde 

sahneye düşen; ne bildiğimiz okuma ne de Barthes’ın kurguladığı şekilde bir yazı 

eylemi olarak okumadır. Sahnedeki, bir üçleme; okuma, değil,  yazıdır.  

Sahne Arkası, Derrida’da yer aldığı haliyle eklentinin ve Tuhaf Alan’da tek 

sözcükle  -değil ile- geçiştirilenin ayrımında üç noktayla bir boşluğu vurgular: 

Eklenti ... değil. Boşluğun yerinde bir “ne” yoktur. Alana yerleştirilen; Derrida’da 

görülmeyen bir biçimde bir kurgudur. Sahneleme ya da sessizlik yazımı; Derrida’nın 

“belirli bir kurgu pratiğinden hoşlanırım, örneğin etkili bir simulakrın ya da 

düzensizliğin felsefi yazıya zorla girmesi; ancak öyküler anlatmak ya da icat etmek, 

derinde (ya da aksine yüzeyde!) özellikle ilgimi çeken bir şey değildir” (EE, s. 42) 



181 
 

sözündeki derinde ya da yüzeyde öyküler icat edeni, “Deleuze” diye, gösterir. Tuhaf 

Alan’da es geçilen bu filozof, Derrida’nın yazısının/sözünün sahne arkası ve 

gizleyişidir. Sahne dururken, sahnede değili beklemek ya da Derrida’da yer açmak; 

sahneyle ilişki kurmayacak bir sahne arkasını imlemektir. 

“Kavram yaratıcısı” (Bkz. FN, s. 12) bir filozof olarak “Deleuze”, Tuhaf 

Alan’a sahneleme diye ya da değil diye iki vurguyu taşır: Hem Derrida’yı asla 

söylemedikleri ya da söylemeyecekleriyle dışardan (sahne arkasından) çevirirerek 

“Derrida, (bu) değil”de ne varsa sahneye çıkarır hem de Derrida’nın bütün 

yakınlığına rağmen uzak durduğunu itiraf ettiği (Bkz. EE, s. 63-64) bir başka 

sözcüğe, sahneye ya da kişiye kısaca Beckett’e dair yazarak (Bkz. Bitik, 2010) onu 

içerden (sahneden) çevirmeye imkan verir. Kısaca, Deleuze ile Derrida, sahne ve 

arkasını birbirine taşır. Beckett ile Derrida sahnede kalır.  

Derrida’nın Değili diye gösterilen Beckett ve Deleuze, Tuhaf Alan’da 

“tökezlemek”24le  yazıya (sessizliğe) geri döner. Sessizliğin ve yazının yer 

değiştirmesi, sessizlik ile yazımın yer değiştirmesi değildir. Tökezlemenin kurgusu 

ya da kurgusuzluğu, Derrida’nın Gilles Deleuze’e dair sözleriyle başlayacak, 

Beckett’in sahne değil televizyon için yazdığı oyunlarına geçecek ve bu oyunların 

Deleuze’ün Bitik olarak adlandırdığı metnine taşınmasını bozarak yazıya 

bağlanacaktır. Böylelikle “Derrida”nın (sözcüğün) sahneye çıkarmaya aracılık ettiği 

hiç de belirli denemeyecek değillemelerinde, Derrida tarafından kastedilmemiş bir 

kararverilemezlik açığa çıkacaktır. Charles Ramond’ın Derrida’nın “belirsiz, karar 

verilemez” diye çevrilen indécidabilité kavramıyla ilgili açıklamasına; onun 

“tartışmasız şekilde bazı sözcüklerdeki sözlük zenginliğini [sevdiğini] ve bununla 

                                                 
24 Krş. bu tezde Barry Sanders’ın Kahkahanın Zaferi’ne yapılan atıflar.   



182 
 

büyük bir zevkle [oynadığını]” (Bkz. 2011, s. 126) eklediği gibi bu “benzemez 

kararverilemezliğe”de ilerde Derridacı anlamda bir kararverilemezlik eklenebilir.  

Derrida’ya geri dönmek; onun hem Deleuze’ün ölümünün  ardından 7 Ekim 

1996 tarihli Liberation’daki “Tek Başıma Hata Yapmam Gerekecek” başlıklı 

yazısına gitmek hem de yazı ile ölüm birarada diye, bu vesileyle Blanchot’ya 

dönmek demektir. Ancak Blanchot’yu hatırlamak yine de unutulabilir. Ne de olsa 

yazı bir  Derrida değili olarak öncelikle Deleuze’ü göstermektedir.  

Derrida, yazısının başlangıcına, Deleuze’ün farkını yerleştirir: “Düşünür 

Deleuze herşeyden önce `bir olaylar düşünürü` olup, her zaman için böylesi bir 

olayın düşünürüydü. Başından sonuna dek de öyle kaldı” (Derrida, 1996, s. 93).  

Derrida’nın dile getirdiği bu fark, fark edilmemiş bir fark değildir. Deyim yerindeyse  

Deleuze’ün “olay felsefesi” olabildiğince olaysız bir biçimde Derrida’da yankı 

bulmuştur: Kaçış çizgisine (line of flight) değişmeyen bir çizgi diye bakmak. 

“Deleuze okuru” Derrida, metinde daha canlıdır  -ki canlılıktan kasıt, ölü ya da diri 

ayrımı değildir- :  “Tüm kitapları beni düşünmeye sevk eden büyük teşvikler olmakla 

kalmamış (...) her defasında hayli kafa karıştıran bir tecrübe oluşturmuştu: Yazmak, 

konuşmak belki de okumak” (Derrida, 1996, s. 93). Kitapların zorluğu, Derrida 

tarafından Deleuze’ü “bildiği gibi” okuyarak aşılmaktadır. Bu okuma, yazıya 

Derrida’da hiç görülmemiş bir serbestliği de getirmektedir. Yazı, Deleuze bahsinde 

değişir:  

Şüphe yok ki Deleuze, o kadar benzemezliğe rağmen, 
(...) kendime en yakın bulduğum kişi olarak kalmıştır. 
Anti-Oidipus’daki şu ya da bu önermeye (...) veya 
kavramlar “yaratmak”tan oluşan bir felsefe fikrine karşı 
zaman zaman homurdanmış olsam da potansiyel olarak 
dahi söylemlerinden bir tanesine bile içimden en küçük 
bir “itiraz” yükseldiğini hissetmemişimdir (Derrida, 
1996, s. 93-94).  



183 
 

 

Ölümün ardından yapılan bu konuşma, Deleuze’den çok Derrida’yı 

anlatmaktadır. Tam da bu noktada Blanchot’ya dönmek faydalı olabilir sanki sadece 

Blanchot ölüm’e eklenecek tüm hallerle birlikte yazıyormuş gibi. Blanchot’ya 

devredilen neyse sahnede, Derrida’ya yer bırakmamayı gösterir. Derrida sessizlik 

sahnesinde yazısıyla alabildiğine bitmiştir -ki metnin bu açıklıkla edebiyata değmesi 

mümkün değildir- Belki de bu nedenle “yapıbozum [edebiyat değil] ... edebiyatla 

uzlaşmaktır” (EE, s. 1). Deleuze hakkında “yazmak, konuşmak belki de okumak”, 

sürekli ertelenen yazının, Beckettvari biçimde söyleyecek olursak, yazamamaya 

neden uğramadığını da göstermektedir. Deleuze Derrida’nın ipucu haline gelmedir. 

Sözcük kişiden (Deleuze’den)  atlar, bir ize (Deleuze’e) dönüşür. 

Söz konusu değil’e ya da Deleuze’e; Derrida’nın sahnesindeki bir ayrımı 

ortaya koyarak başlayacak olursak; “edebiyat adı altında ilan edilen ve reddedilen 

şey, başka herhangi bir söylemle tanımlanamaz. Asla bilimsel, felsefi, iletişimsel 

olamaz. Ancak bütün bu söylemlere açılmazsa, bu söylemlerden herhangi birine 

açılmazsa, edebiyat da olmaz bu” (EE, s. 50). Derrida’nın okumaları asla ile ancak 

arasında yazılmakta kendi deyimiyle  “umutsuzca, ne felsefe ne edebiyat olan ne de 

bunlardan birinin ya da diğerinin bulaştığı bir yazıyı [düşlemektedir]” (EE, s. 77).  

“Bilimsel ya da felsefi olmayan” yazı denilebilecek edebiyat; Deleuze ve 

Derrida’nın birbirlerinden çok farklı biçimde yazmasının da nedenidir. Kendisiyle 

yapılan bir söyleşide İkili Oturum’daki “edebiyat yoktur- ya da neredeyse hiç yoktur, 

yok denecek kadar azdır” formülleştirimini açması istendiğinde Derrida’nın yanıtı 

şöyledir:  

(...) daha çok bir kendinde edebi gerçeklik gibi bir şeyin 
varlığının daima sorunsal kalacağını vurgulamak 



184 
 

isterim (...) Edebiyatın güvence altına alınmış hiçbir 
özü ya da varlığı yoktur, edebi bir eserin bütün 
unsurlarını çözümlemeyi sürdürürseniz, asla edebiyatın 
kendisiyle karşılaşmazsınız; paylaştığı ya da ödünç 
aldığı, diğer metinlerde başka yerlerde de 
bulabileceğiniz, ister dile, anlamlara isterse 
göndergelere ilişkin (“öznel” ya da “nesnel”) bir mesele 
olsun, bazı özelliklerle karşılaşırsınız yalnızca (EE, s. 
76-77).  

 

Deleuze’ün düşüncesi, minör edebiyat formülleştirimini Kafka’yla (Bkz. K); 

yüzeyin üzerindeki düşünceyi Lewis Carroll’la (Bkz. LS) aktardığı gibi; yazdığı 

bütün metinlere edebiyatı “bulaştıran” ve onu edebiyat diye değil; felsefe diye bize 

sunan bir düşüncedir. Derrida’nın bütün yakınlığı ile edebiyata olan mesafesi  

Deleuze’de yerini, edebiyat felsefe ayrımını ortadan kaldırmaya bırakmıştır. 

Deleuze’ün felsefeye yaklaştırmadığı tek alan daha ileride göreceğimiz gibi “kavram 

araklayan” iletişim (Bkz. FN, s. 18-19) olacaktır.  

Deleuze ile Derrida arasında düşünülen ama hiç gerçekleşmeyen o uzun 

söyleşi ile ilgili olarak Derrida’nın “tek başıma hata yapmam gerekecek” sözü sadece 

filozof olana verilmiş bir ayrıcalık gibidir. Söyleşilerde veya alıntıladığımız metinde 

olduğu gibi bir ölümün ardından söylenen sözde, Derrida metinlerinde görmeye pek 

alışık olmadığımız sözler de mevcuttur. Derrida’nın “düşünüyorum ki –onu 

konuşturmak, ona şüphesiz bugün bile gizli kalan bir şeyleri söyletebilmek için- ilk 

sorum Artaud ile, `organsız beden` konusuna getirdiği yorumla, ve her zaman için 

üzerine titrediği `içkinlik` kelimesiyle ilgili olurdu” (Derrida, 1996, s. 94) itirafında 

görüleceği gibi sorunun -ancak ölüm sonrası yanıt bulamayacak olmanın verdiği 

cesaretle- öylesine sorulması ve bu yanıtlanmayacak sorunun açıklamayı değil; 

Deleuze’ü bulması dikkate değerdir. Felsefi sözün hata yapmak üzere değil; hata 

yapmamak üzere söylenmesi (Derrida’nın “homurdanması” bunun bir doğrulaması 



185 
 

gibidir) tüm açıklamaların  ise “öyle değil böyle”yi belirginleştirmek için yapılması 

ne hatanın ne de açıklamanın üzerinde duran edebiyatın neden Derrida’da bile 

anlaşılmaz bir “öteki” gibi durduğunu açıklamaktadır.  

Derrida’nın yaklaşımında söz edilmeyen bir Beckett; Deleuze’ün söz etmeden 

geçmediği “son metinlerinden biri”dir. O halde,  sahne ve sahne-arkasını birbirine 

taşırken herbirinin Tuhaf Alan’la ilgisinin üzerini bir kez daha çizelim. Beckett, 

sessizliği bir dil gibi metne taşıdığı için sessizlikte (Tuhaf Alan’da) değildir. 

Derrida’nın düşüncesi, tıpkı Blanchot gibi sessizliği Tuhaf Alan’a yer yer kaçıran 

ama Tuhaf Alan örneği olmayan  düşüncedir. Derrida metinlerinde sessizliğe 

yarayacak izler ancak belirli bir yazımla bulunacak izlerdir. Bu yazımın karşısına 

mevcut Derrida bilgisi ile mevcut Blanchot bilgisi dikilir. Yazım, bir yöntem gibi 

sunulan Artaud’yla25 ve rastgelilikle açıklanabilecek bir biçimde yazıyı yarıda 

kesmektir. Deleuze; Beckett metniyle, Derrida’ya fazlasıyla yakın ve fazlasıyla uzak 

düşüncesiyle Derrida’nın yazmadığı, söylemediği ya da Deleuze’de göründüğü 

şekilde asla dile getirmeyeceği bir Derrida-değil-metnini sunar. Tuhaf Alan için bu 

metin sahnede-değil-dir. 

Deleuze’ün yazdığı Bitik, aykırı bir Beckett çözümlemesi de değildir. 

Beckett’in farkını yineler, Derrida’nın Deleuze’ün farkını yinelemesi gibi. 

Sessizliğin üçlemesinde ya da metnin gerisinde karşımıza çıkan Beckett üçlemesi, 

Molloy, Malone Ölüyor ve Adlandırılamayan, Beckett’in incelenen televizyon 

oyunları Quad (Q),  Hayalet Üçlüsü (HÜ), ... sadece bulutlar... (SB), Nacht und 

Träume (NT) ile içiçe geçer.  

                                                 
25 Bkz. bu tezde Yazı (ve) Sahne’nin  Artaud ile ilgili kısımları. 



186 
 

Beckett ile televizyon, iki sözcükle (Beckett ve televizyon) hızlıca 

düşünülmüş bir felsefedir. Pierre Bourdieu düşünce ile zaman arasındaki bağa dikkati 

çekerek televizyonun karşımıza çıkardığı problemlerden birinin düşünce ile hız 

arasında bağlantılar sorunu olduğunu ifade etmiştir (Bourdieu, 1997, s. 33). Bourdieu 

sorar: “Hızın içinde düşünmek mümkün müdür? Televizyon, hızlandırılmış hızda 

düşündükleri varsayılan düşünürlere söz vermek suretiyle, kendini yalnızca birtakım 

fast-thinker’lara, gölgelerinden daha hızlı düşünen düşünürlere mahkûm etmiyor 

mu?” (1997, s. 33). Televizyondaki Beckett, “fast-thinker” düşünürlerin değil; 

düşüncenin sahneye çıkışıdır. Yine de Quad’da ve diğer televizyon oyunlarında 

görüldüğü gibi  sahneye çıkan yazı televizyona uygun bir biçimde bir anlık ve 

kısadır.   

Deleuze için Beckett’i tek bir sözcükte -bitikte- ifade etmek; bir dizi söz 

söylemek haline gelmektedir. “Bitik, yorgunun çok ötesindedir (...) Yorgun yalnızca 

gerçekleştirmeyi bitirip tüketmiştir, halbuki bitik bütün mümkünü bitirip tüketmiştir. 

Yorgun artık hiçbir şeyi gerçekleştiremez, halbuki bitik artık hiçbir şeyi 

mümkünleştiremez” (B, s. 45). Bu ayrım aynı zamanda Beckett’e dair nihai sözü 

söyleme imkanı vermektedir. “Beckett’in tüm yapıtı, tükenmiş, yani bitirip tüketici 

dizilerle doludur” (B, s. 47). Sahnedeki soru şudur: Deleuze için kolay olan Derrida 

için niçin zordur? 

Yazı, Deleuze için Derrida’da olduğu gibi bir yere -yapıbozumuna- bağlı 

değildir. Derek Attridge’in yönelttiği “Beckett’in yazımı zaten öylesine 

“yapıbozumcu” ya da “ öz-yapıbozumcu”dur ki, yapacak fazla bir şey kalmaz gibi 

bir anlamı mı var?” (EE, s. 64) sorusunu Derrida “bu kesinlikle doğru” diye yanıtlar 

ve ekler: “Beckett metninden birkaç `önemli` satır seçip çıkarmak olanaklı, dürüst ya 



187 
 

da hatta ilginç olmazdı. Eserlerinin, hatta en `düzensiz` görünenlerinin düzeni, 

retoriği, kuruluşu ve ritmi, nihayetinde en `ilginç` olarak `kalan` şeydir, eserdir, 

imzadır bu” (EE, s. 64-65). Beckett’e bozulmayacak bir dizi gibi bakmak 

(Derrida’nın yaklaşmaması) ile ondan çekip alınacak sözleri dizileştirmek 

(Deleuze’ün yaklaşması) nihayetinde aynı şekilde sonlanmıştır. Beckett’e dair kurulu 

büyük söz; yazmak (Deleuze) ve yazmamak (Derrida)  ayrımını siler.  

Ahmet Soysal, “Beckett’in Son Sözü”’nde (2010, s. 25-34) –ki bu metin de 

Deleuze’ün Bitik çözümlemesine değinmektedir- Beckett üstüne yazmanın zorluğunu 

şu şekilde ifade eder:  

Bu, sadece, Beckett’in “zor” bir yazar olmasından 
kaynaklanmıyor. “Zor” bir yazar, çözümlenebilir bir 
yazar demektir (...) Başka bir açıdan, Beckett üstüne 
yazmak, “kolay” tuzaklara düşme tehlikesini 
taşıdığından dolayı zordur. Hayatın anlamsızlığı, 
benliğin kırılganlığı, akıl ile delilik arasındaki sınırın 
belirsizliği, çağdaş insanın umutsuzluğu, insanlar 
arasındaki iletişimin yokluğu... Beckett’e bütün bunları 
“söyletmek” kolaydır. Bir bakıma, bütün bunları 
söylüyordur da. Ama sadece bütün bunları söyleseydi, 
Beckett olmazdı (2010, s. 25).  

 

Soysal’ın dile getirdiği şekilde Beckett’in “bütün bunlardan” fazlası olması ve 

bu fazlalığın da yazıya kolay gelmemesi, onu, yazılabilir hale getirmektedir. Başka 

bir deyişle, Beckett’i yazamamak Beckett’i yazmanın değişmez konusudur. Sessizlik 

bir kez daha Beckett’le sessizliğe döner. Yine de bu zorluk tek başına Derrida’nın 

uzaklığını açıklamaz. Yapıbozumcu bir çerçevede yazılacak ya da Bitik diye 

adlandırılacak bir Beckett, sadece Beckett olmayacaktır.  Beckett hakkında yazmak; 

Beckett’i yazmak değildir. Ya da tersi. Derrida’nın mesafesi, yapıbozum dediğimizin 

Beckett haline gelmemesi ve böylelikle Derrida’nın silinmemesi için önemlidir. 

Beckett tek başına Derrida’yı açıklasaydı Derrida, Derrida olmazdı.  



188 
 

Deleuze’e dönecek olursak; Bitik’in Beckett üzerine söylenecek sözü 

tamamlayarak Beckett’e başlaması, metnin bütünüyle Beckett’i sergileme derdinde 

olmamasından ileri gelmektedir. Yazarı noksan bir biçimde yazan Deleuze, 

yazarların pek çoğunun fazlasıyla kibar davranarak bütün yapıtlarını sergilemekle ve 

ben’in ölümünü ilan etmekle yetindiklerininin altını çizer (B, s. 48). Bütün yapıtları 

sergilemenin, yapıtta yazarı sergilemekle bir ilgisi yoktur. Artaud’yu yarıda kesmek 

neyse, Beckett’i bütünüyle sergilememek odur ve bu da Tuhaf Alan’a Beckett ile 

Deleuze’den geçen bir sessizliktir. Örneğin, Bitik, Beckett’ten söz ettiği bir yerde 

birden Blanchot’ya geçmekle “[tükenir] ve bütün imkanlarını [tüketir]” (B, s. 48) ki 

bu örnek bir önceki cümlenin örneği değildir.  

Deleuze, “Blanchot’nun Musil hakkında söylediği Beckett için de ne kadar 

geçerli: En yüksek kesinlik ve en aşırı dağılıp yokolma; matematik formülleri 

arasındaki sınırsız değiş tokuş ve formsuzun ya da formülleştirilemeyenin peşine 

düşmek” (Blanchot’dan aktaran B, s. 48) sözüne Blanchot’nun bir notunu düşer: “ 

mümkünün anlamının artması Niteliksiz Adam’ın değişmez temasıdır” (Bkz. B, s. 48, 

n9). Musil ve Beckett birbiriyle yer değiştirir. Bu yerine geçme ya da  yazının 

sergilememesi, sözün yer değiştirmesi değildir.  

Tuhaf Alan Bitik’te tam olarak öyle yazılmamış iki vurguyu taşır: Birincisi, 

yazı ile ya da yazıda Deleuze, Beckett ve Derrida sergilenmez;  ne Beckett’in ne de 

Deleuze’ün yazdığı sahneye geçer. Yazılmış olan metin, burada gösterilen metin 

değildir. Bitiğin anlam ya da Bitik  dışında kullanımı, Anlamın Mantığı’nda olduğu 

gibi bir Humpty Dumpty’yi örneklemez (Bkz. LS, 1990, s. 142). İkinci vurgu ilk 

vurguyla bağlantılıdır: Ne Beckett ne Deleuze Derrida’ya çıkar. Derrida dile 

getirmediğinde dile getirilmemiştir.   



189 
 

Deleuze Beckett’le işlediği dört televizyon oyununu, iki imge (Q ve HÜ) ve 

iki uzam (SB ve NT) şeklinde ayırır: “Quad sessizlikle ve gerektiğinde müzikle 

Uzam olacaktır. Hayalet Üçlüsü sunucunun sesiyle ve müzikle Uzam olacaktır... 

sadece bulutlar... insan sesiyle ve şiirle İmge olacaktır. Nacht und Träume 

sessizlikle, şarkıyla ve müzikle İmge olacaktır (B, s. 59). Bu oyunlar Bitik’te  

sessizliğin üçlemesinde ne değinilen ne değillenen Molloy, Malone Ölüyor ve 

Adlandırılamayan’dan oluşan Beckett’in üçlemesiyle içiçe geçer bir biçimde yazıya 

gelir. Dört kısa oyun, Deleuze’ün oyunlardan uzunca metni ve sözü söylediği gibi 

geri alan ve Tuhaf Alan’da çokça görülen Beckett ve değil (Beckett) ayrımı bitikten 

sessizliğe eklenir.  

 

3.3. Quad, İletişim, Değil    

 

Quad’ın yazımı hiçbir şeyi anlatmaz. Bu bildiğimiz anlamda, anlaşılmaz bir 

sessizliktir. Beckett, mevcut Beckett bilgisinin de doğrulayacağı bir biçimde ne 

anlam verileceği bilinmeyen değişik metnini bir hayli yazmıştır. Quad sadece yazılı 

değil; aynı zamanda yazıda çizilerek gösterilmiş bir karedir (Bkz Q, s. 9). Metnin de 

sahne için değil televizyon için kaleme alındığını, 1981’de bizzat Beckett tarafından 

sahnelenip yönetildiğini, metindeki bütün dipnot göndermelerinin de olan olduktan 

yani “eser televizyon için filme çekildikten sonra yazar tarafından eklendiğini” 

metnin/oyunun öncesine yerleştirilmiş bir notla (Bkz. Q, s. 8)  öğreniriz. Bir yer 

(Quad) böylelikle bir yere (yazıya) bağlanır. Quad “dört oyuncu, ışık ve vurmalı 

çalgı için oyun” (Q, s. 9) ile Quad’ı tanıtır. Böylelikle oyunumsu ya da oyuncu yazı, 

oyuncuları; onların seslerini değil; hareketlerini ve bu hareketleri dolduran her birine 



190 
 

dağılmış vurmalı çalgıların sesini gösterir. Bir kare (dörtgen) içinde ama sanki bir 

dairenin döngüselliği ile gidip gelme ve kaybolmalarını, belirli bir tempoda izleriz. 

İletişim, “elbiseleri yere değen, başlıkları yüzleri gizleyen” (Q, s. 11) ve birbirlerine 

hiç bakmayan figürlerin nereye gideceklerini ve neyi tüketeceklerini bildiği; her 

seferinde birbirlerinin yoluna çıkar gibi de çıkmaz gibi de gösterildiği bir ritme 

sahiptir. Karenin kenarları A, B, C ve D diye isimlendirilirken; karenin ortasındaki 

yer E’nin de  “üç  ya da dört oyuncunun yolları E noktasında kesiştiğinde ritmin 

aksamaması için önlem alınmalı. Ya da, aksaklıklar kaçınılmazsa, bundan en iyi nasıl 

yararlanmalı?” notuyla bir düğüm olduğu yazıya çıkar. Bu sunum iletişimin hem 

olanaklı  (possible) hem de olanaksız (Chang, 1997, s. 228) ya da ne olanaklı ne 

olanaksız tanımlamasına geçit verir. Eğer iletişim böyle bir şeyse, Beckett’in 

sorusuyla, bundan nasıl yararlanmalı?   



191 
 

                  

                               Resim 8. Samuel Beckett, Quad 
 (Kaynak:<http://www.trax.it/olivieropdp/tnmnew.asp?num=99&ord=20>) 

 

Quad ile -hem de televizyonda- iletişimle oynamak söz konusudur. Bu 

gidişgelişlerle oyun-yazı, bundan sonra ne olacak, ne oldu sorularıyla Deleuze’ün 

felsefeyi -neredeyse- bir romana benzettiği (N, s. 140-141) o felsefi farkına çekilir. 

Tuhaf Alan’da bu metin oldukça “kusurlu” bir değildir; çünkü “Beckett’in metni 

kusursuz bir şekilde açıktır: Burada söz konusu olan, uzamı bitirip tüketmektir” (B, s. 

61). Başka bir deyişle, Tuhaf Alan Quad’ın bitirip tükettiğinde değildir. Quad 

“Derrida” sahnede yok demeye varır.  



192 
 

Deleuze için Beckett’in sahnede sahneyi bitirip tüketmesini televizyonla 

göstermesinin anlamı şudur: “Beckett’in bir biçimde, sözcüklerin aşağılık durumunu 

aşmasına imkân sağlayan şey televizyondur (...) herhalikârda televizyonda, 

sıkışmalarını gevşetecek, onları ayıracak ya da tamamen dışarıda bırakacak olan şey 

sözcüklerden başka şeydir, müzik veya görsellik” (B, s. 73-74). Deleuze’ün dikkate 

almadığı şey,  televizyonda müzik ve görselliğin başka türlü sözcük ama yine de 

sözcük olmasıdır. (krş. Bataille “sessizlik bir sözcük olmayan bir sözcük”, Derrida, 

2006, s. 126). Televizyonda kullanılacak müzik veya görselliğin sahnede 

kullanılacak müzik veya görsellikten farkı nedir diye sorduğumuzda bunun yanıtını 

tek başına “televizyon” vermektedir. Yine de Beckett’in müziği veya görselliği 

sahnedekinden hiç de farklı değildir. Ya da Beckett televizyonda da Beckett’tir. Bu 

durum da Beckett’in açmazına katılabilir. “Beckett, sözcüklere giderek daha az 

tahammül ediyordu. Ve bunun nedenini de baştan beri biliyordu: `arkada pusuya 

yatmış olan şeyin` gözükmesi için dilin yüzeyine `delikler açmanının` özel zorluğu. 

(B, s. 73).  

Bourdieu’nun düşüncesizleştiren televizyon kavrayışına geri dönersek; 

“felsefecilerimizden (ve de yazarlarımızdan) bazıları için, olmak, televizyonda 

algılanmış olmaktır (...) Deleuze’ün saptadığı gibi, başlıca işlevi televizyona 

çağrılmalarını sağlamak olan, olabildiğince kısa yapıtları, düzenli aralıklarla 

yazmaktan başka umarları yoktur” (2001, s. 18). Bourdieu Deleuze’ün felsefe ile 

iletişimi karşı karşıya getirişinden yararlanarak televizyonu eleştirmiştir. Deleuze 

için “yazmanın amacı, yansıtmak (temsil etmek) değil icat etmek olmalıdır” 

(Colebrook, 2009, s. 13). Böylelikle Deleuze “felsefe kavramlar oluşturmak, 

keşfetmek, üretmek sanatıdır” (FN, s. 12) diyerek felsefenin asla iletişim 



193 
 

olmayacağının altını çizer. Ne de olsa “felsefe, kavram değil `uzlaşma` [consensus] 

yaratmak için, yalnızca görüşlerin [opinions] içindeki gücüyle iş gören iletişimde de 

hiçbir nihai sığınak bulamaz” (FN, s. 15). Televizyon burada kapanır. Beckett ile 

televizyon açılır. Deleuze için iletişim;  bir mümkünleştirme alanı haline gelir.  

Dil üzerinde çalışmak sessizliğe çıkmaz; sessizliği dillendirir. Dilin dışında 

kalmanın mümkün olup olmadığını Sollers ile de Portzamparc’ın sorusunu sürekli 

sormak ve böylelikle soruyu tüketmek de sessizliğe çıkmaz. Beckett sessizleşmek 

için daha çok konuşmak zorunda kalmıştır ki tüm üçleme aslında susamamak 

hakkındadır (Bkz. A, 1997). Ne müzik ne de görsellik başlıbaşına sessizlik değil; 

başka bir şeyi sağlamıştır: “Sözsüzlük sessizliktir”i büyüten yine de Beckett’tir.  

Derrida’dan Quad’a geçmek; Nietzsche’yi konuşturmak; sahnede oyuncuların 

azalarak oyunun artması; Derrida’nın söyleşileri; Nacht und Traume ve Sessizliğin 

Üçlemesi ile Beckett Değil’i  yaratmak; Deleuze ile Derrida; iletişim ile sessizlik 

devam eder. Deleuze, Beckett’e bitip tükenme olgusu doğrultusunda yaklaşsa da 

Ahmet Soysal’a göre eskiden beri var olan bitirmek sözcüğünü olanaklı olanı 

“bitirmek” anlamıyla sınırlamak doğru görünmez (2010, s. 32).  

 

İndirgenmiş biçimin ve içeriğin (...) söyleyemediğini 
ise, televizyon oyunlarında, sadece sözsüz imgeler 
değil; alıntılanan müzikler (...) “söylemek” görevini 
üstlenmiş görünmektedir. Aslında, yazının 
söyleyemediği, söylenemez olandır, sözcüklerin 
düzyazısının söyleyemeyeceğidir. Alıntılanan müzikler 
ve şiir, sözcüklerin anlatısal (ya da düşünsel) 
düzyazısının söyleyemeyeceğini “söyler”, daha doğrusu 
dinletir, “duyurur”, ya da “ifade eder” (Soysal, 2010, s. 
33).   

 

 



194 
 

 

 

Hem Gilles Deleuze hem de  Ahmet Soysal Beckett ile ve Beckett’te farklı 

biçimlerle de olsa söylenemeyeni ya da yazılamayanı yazma uğraşı vermektedir. 

Fark, bitirmek sözcüğünün anlamına dayanmaktadır. Quad; üzerinde konuşulmayan 

bir alanda herşeyin bir biçimde konuştuğu bir alana denk düşer. Böylelikle Beckett 

ile; iletişimin köprüsüne ve uçurumuna, sessizliğin bilgisini taşır. Quad iletişim 

değildir ile iletişimdir. Tuhaf Alan Quad’da -sadece değil diye- değildir.  

Nacht und Träume’de “akşam ışığı, düşgören (A); düşünde gördüğü kendisi 

(B); Düşteki eller (Sağ El) ve (Sol El); Schubert’in Nacht und Träume adlı Lied’inin 

son 7 ölçüsü”ne (NT, s. 39) sığan oyun ile “başını ellerinin üzerine yaslamak için” 

(NT, s. 39) sözü sessizliğin üçlemesinde gösterilmiş bir resme (Bkz. bu tezde Deaths 

Waiting Room) düşer. Sessizlik Beckett ile sessizliğe dönerken; Deleuze bu oyunu 

uykusuzlukla işleyecektir (B, s. 71-72). İletişim ile Beckett ya da açılma ile kararma 

(krş. NT)  böyle gösterilse bile Tuhaf Alan’da değildir.  

 

3.4. Değil, İletişim, Tuhaf Alan 

 

 Tuhaf Alan sahnelendiğinde sessizlik, sessizliği sessizleştirir. Sessizliği 

sessizleştirmek; iletişimin sessizleştirmesini bildiğimiz sessizlik diye gösterir. Bu 

sessizlikte nelerin konuştuğuna gelirsek; “iletişimin gümbürtüsünden kulakların sağır 

olması” (Bkz. Perniola, 2006, s. 55) durumu söz konusudur. Bu deyişi, Perniola’nın 

kullandığından biraz daha açık bir şekilde kullanacak olursak; söz, çok şey söyleyip 

aslında hiçbir şey söylememekle aynıdır.  



195 
 

  Sessizlik; anlamlandırıldığı veya anlamlandırılamadığı her yerde 

sessizleştirilir. Sessizleştirme; sessizlik adına konuşmakta kendini gösterir.  İletişim, 

sessizliğin sessizleştirildiği yerdir ve bu bir tanım değildir.  Derrida’nın “herşey 

Foucault’nun deliliğin anlamını sanki biliyormuş gibi yaptığını bize çıtlatmaktadır” 

(aktaran Boyne, 2009, s. 85) deyişi gibi iletişim sessizliği sanki biliyormuş gibidir. 

Değil uzaklaştıkça iletişime çekilir. Bir önceki cümlenin burada bir sonraki cümle ile 

karışmaması; bir cümleyi diğeri ile “değil” haline getirmek; paragraflar arası akışın 

sürekli sekteye uğraması, sessizlik sahnesinde örneklendiği gibi gösterilmeyen bir 

parçalılığa işaret etmektedir.  

 Sessizlik ile iletişim üzerine sahneleme; felsefe ve iletişime değinen bir 

sessizlik incelemesi değildir. Bugün iletişim denilince en etkili düşünürler Jürgen 

Habermas ve Emmanuel Levinas (Bkz. Peters, 1997, 20) yerine sessizlikteki; yarıda 

kesilen Blanchot, Derrida, Artaud, Nietzsche ve Beckett sergilemesidir. 

Wittgenstein’a değinir değinmez “sessizliğin grameri” (Bkz. Wittgenstein, 2010) 

diye Wittgenstein’dan uzaklaşmak da yine uyumsuz ve sahneye taşınmamış 

örneklerle yazımın bir sonucudur. Habermas ve iletişimsel süreçlerin analizi (Bkz. 

Huisman, 1997); dil felsefesi ile iletişim arasındaki etkileşim gibi sessizliğin konu 

edinileceği alanlar bu yazıda yer almamıştır. Değil’de yerleşen sessizlik öncelikle 

iletişimden ayrılarak Tuhaf Alan’a eklenir.  

 Derrida’nın felsefesi tıpkı iletişim alanı gibi boş bırakılan bir çalışma uzamını 

ortaya koyar. Burada Derrida’yı izlemek mümkün değildir. Derrida “Nietzsche’ye 

göre herşey yorumdur” (NM, s. 226) sözüyle kendi düşüncesinin ele alınış biçimine 

(buradaki sahnelemeye) mesafe koymuştur. Her ne kadar Nietzsche düşüncesinin bu 



196 
 

yönüne hayran olduğunu söylese de (Bkz. NM, s. 226) Derrida’ya göre herşey yorum 

değildir. Kendi yazısı, sürekli bir düzeltmedir.  

 Nietzsche düşüncesi, Derrida değili olarak karşımıza çıkan Deleuze’ün de 

hayranlığını gizlemediği bir düşüncedir. Nietzsche, “felsefesinin kavgacı yanıyla (...) 

anti-diyalektik oluşuyla (...) kendi yöntemini yaratması”yla (Bkz. Deleuze, 2010, s. 

245-248) Deleuze’ün kavram yaratıcılığı üzerindeki ısrarının nedeni gibidir. Başka 

bir deyişle, Felsefe Deleuze-ce sanki Nietzsche’dir. Bu çalışma açısından da 

Nietzsche, felsefe ile iletişimi bir felsefe ve iletişim değili olarak ele almaya imkan 

verdiği için önemlidir. Sahneye taşınan bağlantı Derrida’ymış gibi gösterilirken 

aslında Nietzsche’dir.  

 Bütün bu bağlantıları kurmaya meyilli Nietzsche’ye göre felsefe “dünya 

karşısında kişisel tutumların önerilmesi olup onunla tartışmayı kabul etmek, kişisel 

bir tutumu geliştirme ve önerme sorumluluğunu üstlenmek demektir” (Vattimo, 

2005, s. 55). İşte Nietzche bu tutumu geliştirdikçe Tuhaf Alan değili haline gelir. 

Filozoflar, onların düşünceleri bir sözcük üzerinde işlenirken, değillenir. Tuhaf 

Alan’ın yazıda sahneye gelen ne varsa kaçarak yokluğa ulaşması söz konusu 

değildir. Bu noktada hiçbir biçimde doldurulmayan, aslında ne boş ne de dolu olan, 

Boş Alan Brook’un kastetmediği bir biçimde sessizlikte durmaksızın yinelenir. Bu 

yinelemede boş alan bazen sahneye bazen yazıya bazen de uzamda öylece bırakılan 

bir düşünüre atfedilerek geçiştirilir.  

 Bu yazım, ne sözcük ne kavram dediği değil ile;  iletişim ve Tuhaf Alan’a 

virgülle bir ayrım koyar ve bu ayrımlardan söz ederken aradaki esleri kaldırır. Bu 

noktada ne her türlü yoruma açık bir yazı vardır ne de yazandan gelen kişisel bir iz. 



197 
 

Blanchot’dan hareketle buna özne yokluğu bile denemez. Unutmamak gerekir ki, 

Blanchot bile tıpkı Derrida’da olduğu gibi sessizlikte değildir.  

 Sessizlik sahne ve yazıda bir konu değildir. Varlık ve yokluk problemi gibi ele 

alınmamıştır. İletişim, teoriden tanımlardan ve kararverilemezlikten sıyrılırsa Tuhaf 

Alan’ın sahneye çıkışına aracılık eder ki bu durumda iletişim  sahneye çıkmanın bir 

aracı değildir. Belirsizlik, bekleyiş ve gizleyişin en iyi saklanacağı alan da iletişim 

alanı gibi söz edilmeyen iletişimdir. Değil, iletişim, Tuhaf Alan; Escher’in 

kürelerinin yer değiştirmesi gibi yer değiştirir ki bu da bir benzetme değildir. Bu 

noktada Barnes’ın ölüm üzerine yazdıklarında söylediği bir söz yinelenebilir: 

“Korkulacak hiçbir şey yok” (Barnes, 2011, s. 110). Değil; bildiğimiz gibi değildir. 

Her değil ile de bilinen ya da bilinmeyen bir değildir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



198 
 

4. SESSİZLİĞE YAZMAK ÜZERİNE 

 

Sessizliğe yazmak; Tuhaf Alan’ın, bu çalışma için yazılamayanını 

içermektedir. Dolayısıyla tez, bir önceki bölümde (iletişim ve sessizlik) sona 

ermiştir. Tuhaf Alan, ifadeye değil; sessizliğe gelişini yazıldığı gibi gösterecektir. 

Sessizliğe yazmak; başlıklar aynı olsa da burada çalışmanın şimdiye kadar olan 

bölümlerinin yinelenmesi değildir.  

 

4.1. GİRİŞ 

 

  Bir. Sessizliği zorlayın. Söz değil; s başlasın. S, her ne demekse “ses bilimi 

bakımından ötümsüz sızıcı diş eti ünsüzünü gösterir” (Türkçe Sözlük, 1988): Bu 

cümlede her nedense bir ağrı gizlidir; öyle yazmadığı halde ve öyle yazmadığı 

haliyle s, ses bilgisine göstermez; duyumsatır. S, sızlatır. S’lerle başlayın ve s’lerle 

devam edin: Sessizlikten söz etmenin en kolay yolu sessizlikten bir zorluk 

çıkarmaktır. Başka bir deyişle, sessizliğin zorluğunu bulmalı. Ve arayan bulur. 

Sessizliğin zoru vardır; bu böyle olmasa sessizlik dert edilemez. Dert etmek bir 

nedeni gösterir ki iyi ki gösterir. Söze değer ya da söze ait her zorluğun “sessizliği 

tanımlamak zordur”a varması kaçınılmazdır. Sessizlik kolayca ifade edilebilseydi -ki 

böylelikle söz olurdu- olmazdı. Olur olmaz bir sessizlikten çok, konuşulmadığında 

açığa çıkan bir sessizliğe ve yazıldıkça veya söze döküldükçe bozulan bir sessizliğe 

ihtiyacımız var. Sessizlik dediğimiz az çok böyle bilinirse onu dile getirdikçe 

bozacağımız neyse ki ileri sürülebilir. Zaten başka türlü bir “sessizlik bilgisi” nasıl 

derlenebilir? O halde sessizlik, nasıl denir, nasıl yazılır? S ile.  



199 
 

İki. Sessizliği tanımlayın. Sessizlik nedir’in bir cevabı olsun. Bu yanıt her ne 

olursa olsun güzel ve etkili söz kullanımını gerektirecektir. Bir hitabet sanatı gibidir 

sessizlik. Ve bu  nedenle tanımlandıkça kendisini değil ama sözü güzelleştirir. 

Sessizlik başka türlüdür; bu nedenle şiirseldir. Her bir tanımı tamamlanmamışlığın 

yakınından geçer, eksiktir; anlık oluşuna yaraşır bir biçimde bozulacağından dem 

vurulur ve sürekliliği betimlenir. Rimbaud’nun “yine de bir şeyler var” (Rimbaud, 

2001, s. 127) deyişi gibidir sessizlik.  Onu göstermek isteriz. Yine Blanchot’nun 

dediği gibi “dil olmaksızın hiç bir şey gösterilemese de susmak [neyse ki] hala 

konuşmaktır. Sessizlik imkansızdır. Bu nedenle onu arzularız” (WD, s. 11). Ancak 

sessizliğin tanımı tam da her türlü imkansızlık engelini, sessizliği dile getirerek ve 

bunun da her türlü dile getirmeden farklı olduğunu öne sürerek aşmak için vardır. 

Sessizlik tanımı gereği ve tanımı öyle ya da böyle var diye sadece sözde imkansızdır. 

Sessizliği tanımlayın. Ne de olsa zorluğu kolaylaştıran; yazılamayanı yazan, 

E. M. Cioaran’ın  sözüyle bir “tanımlama zaafı”mız, bir halden anla diyen 

mazeretimiz var ve tanımdan çık(a)madığımız sürece tanımsız bir şey ortada yok:  

 

Bizi çevreleyen şeylere, onlara isim verdiğimiz-ve 
ötelerine geçtiğimiz- ölçüde tahammül ederiz. Ama, bir 
şeyi tanımla benimsemek, ne kadar keyfî olursa olsun 
(...) o şeyi dışlamaktır; onu yavanlaştırmak ve 
yersizleştirmektir, yok etmektir. (...) Ve bu zihin 
isimlendirdiği ve kayda düştüğü şeylerin içinde kendini 
de heba etmiştir. Sözcüklere âşık olduğu için, ağır 
sessizliklerdeki esrardan nefret ediyordur ve bu 
sessizlikleri hafifleştirip saflaştırır: Bu zihnin kendisi de 
hafif ve saf bir hale gelmiştir, çünkü her şeyin yükünü 
atmış ve her şeyden arınmıştır. Tanımlama zaafı, onu 
merhametli bir cani ve uysal bir kurban haline 
getirmiştir. (Cioran, 2008, s. 11-12) 

 



200 
 

Bu zaaf, sessizliği asla tanımsız bırakamaz; tanımı, zorlu bir tanımla bırakır.  

Sessizliği sözcük seviyesine “yazamayarak” çeker. Cioran’nın sözlerini sessizlikle 

zorluyoruz ve sözcüklerinin arasına sessizlik çıkar diye gelişigüzel yerleşiyoruz: 

Sessizlik, sözcüklere aşık olan tanımlama zaafımızın kurbanı olsun. Ve oldu.  Biz 

zaten sessizliğe dayanamıyoruz. Onu, esrarını dağıtalım diye, sözcük düzeyinde 

öldürüp; sözcüğe -kurban diye- sunacağız. Sunduk. Sunuş bir nevi alışveriş: 

Sözcükten aldık yine sözcüğe verdik. Sessizliği gizemli buluyoruz. Bu gizem; onun 

karşısında durmaksızın konuşmamızdan ibaretmiş gibi görünüyor. Ve bu sunuyu 

yapan aslında biz değil onlar. Ve bu onlar öncekiler, şimdikiler ve sonrakilerle 

belirsiz; biz de şimdilik yazıyoruz diye belirliyiz. Biz önceki sessizliklerin devamıyız 

ve yalancısıyız. Sessizliği tanımladığımız haliyle sürdürüyoruz.  

Bir türlü yazamamakta sessizliğin ne’liği ya da sessizliğin ne olup ne 

olmadığını gösteren bir sunu vardır. Nasıl bir sunudur bu? Beceriksizliğe övgüyle 

doludur. Sessizliği yazamıyoruz diye onun ne olup ne olmadığı yazılabilir. Hal hatır 

sormadaki gibi  o “ne var ne yok” hal, öyle kolayca yaz(ma)maktan ileri gelir yoksa 

sessizlik –bilip bilmediğimiz- sessizlik olmaz. Cioran’ın “tanımlar mezarlığı”nı 

(Bkz. Cioran, 2008, s. 11) sessizliğe çevirerek söylersek “bir formül gerekmektedir, 

hatta pek çok formül; en azından zihne bir haklılık ve yokluğa bir gösteriş sağlamak 

için” (Cioran, 2008, s. 50). O halde formül yazılamayan’dır. Sessizliğin ne’liği, 

tanımlar mezarlığına çoktan “yazılamayan” olarak gömülmüştür. Sessizliğin 

yazılamazlığı gösterişli bir yoklukta bu mezarlıkta zaten yok yere mevcuttur. 

Yazılamayan halihazırda sözcüğe emanettir. Ve sessizlik hali çoktan hazırdır. 

Sessizlik, sessizliğe yeniden başlamaya karşı dirençlidir. Bu hazırlık sayesindedir ki 

sessizlik, yazılamayandan çok sanki yazılamayandır. Öyleyse sessizliği yazamamak 



201 
 

yazdırır. Sessizlik söze dökmenin zorluğuyla dökülür söze, sınır çizilemezliğin o 

bildik sınırıyla belirlenir yine.  

Zorluğu adlandıran yazılamayan, söze boğulmuş haldedir. Öyleyse sessizlik 

sözle sözde, yani öylesine ve sözün yüzeyinde, yazılamayandır. Tekrar İki. 

Tanımlama zaafı bir sürü sözcüktür.  

Tanım gereği büyük sözlerle başlamalı varlık yokluk gibi. Varlık yaşamı; 

yokluk ölümü imledi ya da Huysmans (2003) gibi Tersine26. “Ölüme ilişkin 

simgelerimiz, yaşamdan alınmadır” (Craib, 2006, s. 30) ve biz herşeyi birbirine 

karıştırmayı çok severiz. Sessizliğe ilişkin simgelerimiz de sözden alınmadır. Sözün 

simgeleri sözcüklerdir. Sessizliğin sözde sözcük olarak bir yeri yoktur. O halde 

sessizliğin sözcükleri olmalıdır ve yeni sözcükler eski sözcüklerden ayrılmalıdır. Bu 

noktada yine bir söz, sessizliği kurtarır:  “sessizlik bir sözcük olmayan bir sözcük.” 

(Bataille’den aktaran Derrida, 2006, s. 126) Sessizlik yine de sözcük; başka türlü 

sözcük. Sessizliğin sonu: Sözcük, sözcüktür.  

Üç. Sessizliği tanımlamak yetmez; onu açıklayın ki “söz” olsun ya da söze 

benzesin. Söz-de- ve söz-den- sessizliği çekip çıkarmak için söze boğulabilir ya da 

sessizliğe gömülebiliriz. Nefessiz kaldığımız yerde zorluğun kendisi gibi konuşursak 

diyebiliriz ki ifadeye gelip dayanınca zaafı içeren yazılamayana yine vardık. İç ses: 

Gördük ki yazılamayan, her türlü yazmanın dışavurumuyla yüklü. Bu nedenle 

sessizliğin aslında yazılamayacağını öne sürmek işimize geliyor. İç ses zaafla yüklü. 

İç seste bir şey yok. Sessizliği anlamaya ve anlatmaya çalıştığımız sürece onu 

tanımlamanın zorluğuyla karşı karşıyayız. Ve zorluk baş döndürücü bir tarzda başa 

döndürür: Bakınız Bir. Zorluk devamlıdır. Bakınız İki. Zorluk açıklar. Bakınız Üç.  

                                                 
26 Tersine (1884)  Hollanda kökenli Fransız yazar J. -K. Huysmans’ın başyapıtıdır (Bkz. Huysmans, 
2003).  



202 
 

  Dört. Sessizliğe yer verin ki belirli olsun; yerliyerinde dursun. Yer vermek, 

sessiz yerler bulmak ya da konuşmamak anlamına gelebilir. Varlık ya da yokluk yer 

sorunu olabilir ve denilebilir ki sessizlik yokluğuna var gücüyle yaslanır ya da 

varlığını yokluğuna yaklaştırır.  İç ses: Aslında varlık ve yokluğa biz yerleşiriz; 

sessizlik değil ve  bu varlık ya da yokluğa kurulduğumuz halden yani sessizlikten biz 

“sessiz bir yerler” buluruz. Sessizliğimize “sessizlik” deriz. Sessizliğe yer 

verdiğimiz sürece sessizliği biliriz.  

Beş. Sessizliğe bir zaman bulun ki vakitsiz olsun. Bu vakitsizlik ya Levinas’ın 

“yalnızlık bir zaman yokluğudur” (Levinas, 2005, s. 77) deyişi gibi sessizlikte de 

yalnızlığa benzer bir zaman yokluğunu varsayar ya da sessizlik, uygun bir zamanda 

olmadığı için vakitsizdir. Başka bir deyişle sessizliğin zamanı, yalnızlığa öykünerek 

yok yere varır ya da sessizliğin sırası değildir. Vakitsizlik yazılamayana zaman verir. 

Altı. Sessizliğe bir neden verin. Theodore Zeldin: “Konuşmamak için çok 

sayıda nedenimiz var.” (Zeldin, 2003, s. 41)  Sessizliğin bir nedeni, eğer mümkünse 

bir değeri olsun. Söz onun adına konuşsun: Söz gümüşse sükût altındır vb.  

Yedi. Sessizliği yüceltin. “Konuşmak, yüceltmektir ve yüceltmek, övmektir, 

sözden, artık, söylenecek hiç bir şey kalmadığında hâlâ diyen, adı olmayana bir ad 

vermeyen ama onu karşılayan, çağrıştıran ve yücelten ışıl ışıl katıksız bir yok etme, 

içinde gecenin ve sessizliğin bozulmadan ya da görünmeden ortaya çıktıkları tek dili 

yaratmaktır” (YU, s. 149). Yazınsal Uzam’da kâh Blanchot kâh Rilke olmak: “Nasıl 

bilir seni sessizlik ve çılgınlık, / (...) –Çünkü yüceltiyorum.” (Rilke’den aktaran YU, 

s. 149) 

Sessizliği yüceltin. Bakarsınız içinden insan  çıkar: “Sana açıkladıklarında 

değil, açıklayamadıklarındadır insanın gerçeği. Bu yüzden, onu tanımak istediğinde 



203 
 

söylediklerine değil, söylemediklerine kulak ver” (Cibran, 2005, s. 19). Kulak 

vermesek de olur. Onu herşey yapalım George Steiner gibi: Sessizlik “alternatifimiz” 

(Bkz. Steiner, 1990, s. 74) olsun. El altında bulunsun.  Sessizliği yüceltin. Ona sözün 

anlamını verin ve anlam deyin.  Ona düşünceyi verin ve sonra düşünce deyin, 

sessizce kendini göstersin diye. 

Sessizliği yüceltin; çünkü söz düştü. Bu düşüş nedeniyle “Kierkegaard’ın 

mümkün biricik tepkisi, `sükûtun boşalımı` (the catharsis of silence)’dır. İnsanın bu 

gürültüleri susturması ve kendisini suskunluğa gömmesi. Sükût dışında hiçbir şey 

insana, hakikat doğanın yankıları arasındaki patikasını izlediği için, hakikatin sözünü 

yeniden işitmesine imkân vermez” (Ellul, 1998, s. 237). Sessizliği Hakikate kadar 

yüceltiyoruz ki sessizlik bildiğimiz sözler olsun.  

Sekiz. Sessizliği yerin. Sessizliği yermeyi de yerlere kadar indirin. “Şamata 

mezarlara kadar indi” (Cioran, 2008, s. 141) ise suçlu kim? Sessizlik anlamsız, asap 

bozucu, yersiz. vb. Sessizliğin yersizliği de sessizliğin yeri gibi yerliyerinde. 

Sessizliği yerin; yadsıyın ve değersizleştirin ki o acizliğin ifadesi olsun ve yine söz 

söze gelsin. Sessizliği bir susuş haline getirin, insanın sessizliğini “böyle oluyor” 

diyerek gösterin.  

Dokuz. Sessizliği kullanın. “Dili tazelemek için insanlığın konuşmayı 

bırakması gerekirdi: İşaretlerden yararlanır ya da daha etkili bir biçimde sessizliğe 

başvururdu” (Cioran, 2008, s. 147). Sessizlik bu noktada dilden arındırmaz; ama dili 

arındırır, onu tazeler. Temizleyicidir, sözü kendine getirir. Söz kirlenmiştir bir kere 

ve söz bir fahişedir Cioran’a göre: “Kelime fuhuşu, onun aşağılıklaşmasının en 

görünür belirtisidir; artık ne el değmemiş bir sözcük vardır, ne de saf bir dillendirme; 

hatta anlamlandırılan şeyler de dahil, tekrarlana tekrarlana değer kaybeder her şey 



204 
 

(...) neden her nesil yeni bir ağız öğrenmesin?” (Cioran, 2008, s. 147)  Sessizlik 

kullanıldığında deriz ki; söz ağzını buldu bir kere ve her şey artık “yeni”.  

On. Kelime oyunu. Om!27 Sessizliği icat edin. Adı bildiğimiz sessizlik olsun 

ve yepyeni dursun. Sessizliği başladığınız gibi bitirin. Beckett İmge’sini (Bkz. 

Beckett, 1989) kurdu diye siz de sessizliği kurun ki eksikliği, yitirilmişliği ve bilgisi  

tam olsun. Ve böylelikle sessizlik olmadığı gibi olsun.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
27 “Om! (...) Çıkan bütün sesler onun sesidir”, (Bkz. Upanishadlar, 2008, s. 3).  



205 
 

 

4.2.  SESSİZLİĞİ İNCELEMEK VE SESSİZLİĞİ SAHNELEMEK 

 

 Kendimi bir odaya yerleştirebilsem 
 bu sözcük avı son bulurdu. 

(Beckett, 1997, s. 417) 
 
 

Birinci Yazı.  

 

Yazabilecek miydi? Kalemini büyük bir titizlikle hazırladı ama büyük bir 

titizliğin ne olduğundan haberi -bile- yoktu.  İki odalı bir eylemdi yazısı. Aydınlık, 

pencere önüne kuruluvermiş bir masa ve sandalyeyle güne mıhlanmış mekânı, arada 

bir açtığı ve sıkıntıyla havalandırdığı penceresi –ki onu açmak sıkıntıyı dağıtmak 

içindi- herşeyiyle yazmadığını gösteriyordu. Yazmamıştı ve yazmıyordu, belki de 

yazamayacaktı, kimbilir? Gelecekte bir “belki”28 olsa iyidir. İkinci oda nerede? Gıcır 

gıcır işleyen değil; gıcırdayan bir makineyle iniverecekti o masa ve o sandalye... 

Aşağıya aşağıya... Alet edavat ya da makine. Teknoloji umrunda bile değildi. Ama 

onun işlevi asansör olmak, aşağıya çekmek masayı ve sandalyeyi, hiç yukarı 

çıkmayacakmış gibi... Yazı da peşinden gelir mi, bilinmez ama bu oda ilkinin içine 

kurulmuştu. Yo(k) kurulmamıştı... Gömmüştü kendini. Aşağısı karanlık. Tahmin 

edilebileceği gibi. Gece yazmaları her yerde. Duvarlarda kalem oynatışın gölgeleri, 

yazdıkça bir kenara itilen sayfaların hışırtısı, kalemin hızı. Yazma hayali. 

Yazmamıştı ve yazmıyordu aslında. Öncekiler gibi. Ama yazabildiğinin hayalini 

barındırıyordu bu oda ve gelecekti. Gün geceye varır diye. Bir neden veriyordu 

                                                 
28 Bu ihtimal, Levinas’ın “Blanchot’nun yazınsal uzamının yegane özgünlüğü” olarak işaretlediği 
belki ile belki karıştırılabilir (krş. Levinas, 2011, s. 42, n1). 



206 
 

isteksizliğine, istek diye. Bir heyecan duyuyordu. Yazmadığı cümlelerin hayalini 

kuruyor ve bir sayfayı daha nasıl doldurabildiğine şaşıyordu. Ve bu şaşkınlık 

uyandırdı onu. Ne açık pencere ne günün içine gömülü o gece vardı. Bir masa ve bir 

sandalye var mıydı peki? Şüphesiz. Birbirinin içine katlanan. Hani sandalyeyi yutan 

cinsten. Kendini kapatan. Bir büyük masa olan. Ortada yazı var mı yok mu diye 

kimsenin sormadığı an. İşte o an, sen yazar dedikleri ya da diyecekleri.... 

Söz burada kesildi... Yazıyorduk hani?! 

 

İkinci Yazı.  

 

Yazılabilir mi? Kalem büyük bir titizlikle hazırlanır ama büyük bir titizliğin 

ne olduğu bilinmez. İki odalı bir eylemde yazı, yazıyı bir parantez gibi içeri alıverir. 

Aydınlık, pencere önüne kuruluvermiş bir masa ve sandalyeyle güne mıhlanan 

mekân, arada bir açılan ve sıkıntıyla havalandırılan pencere –ki onu açmak sıkıntıyı 

dağıtmak içindir- herşeyiyle yazılmadığını gösteririr. Yazılmamıştır ve 

yazılmıyordur, belki de yazılamayacaktır. Kimbilir? Gelecekte bir “belki” olsa iyidir. 

İkinci oda nerededir? Gıcır gıcır işleyen değil; gıcırdayan bir makineyle iniveren o 

masa ve o sandalye... Aşağıya aşağıya... Alet edavat ya da makine. Teknoloji 

(burada) değil. İşlevi asansör olmak, masayı ve sandalyeyi aşağıya çekmektir. 

Yazılıvermese de bu oda ilkinin içine kurulmuştur, kurulmamıştır.. Gömmüş (müdür) 

kendini(?) Aşağısı karanlıktır. Tahmin edilebileceği gibi-. Gece yazmaları her 

yerdedir. Duvarlarda kalem oynatışın gölgeleri, yazdıkça bir kenara itilen sayfaların 

hışırtısı, kalemin hızı. Yazma hayali. Yazılmamıştır ve yazılmıyordur aslında. 

Öncekiler gibi. Ama yazabilmenin hayalini barındıran bu oda gelecektir. Gün geceye 



207 
 

varır diye. Bir neden, isteksizlik ya da istek. Yazılmayan cümleler kurulur ve bir 

sayfanın daha doldurulmasının şaşkınlığı uyandırır. Tabula Rasa. Ne açık pencere ne 

günün içine gömülü o gece vardır. Bir masa ve bir sandalye var mıdır? Birbirinin 

içine katlanan? Sandalyeyi yutan cinsten? Kendini kapatan? Bir büyük masa olan? 

Ortada yazı var mı yok mu diye sorulmadığı an. İşte o an, ne yazar dedikleri ne de 

yazar diyecekleri.... 

Söz burada kesilir... Yazıldı mı şimdi?! 

 

Üçüncü Yazı. 

 

Yazı? Kalem sessizliğe hazırlanır ama sessizliğin ne olduğu bilinmez. İki 

odalı bir eylemde yazı mı olmalıdır? Aydınlık, pencere önüne kuruluvermiş bir masa 

ve sandalyenin imlediği mekân, arada bir açılan pencere –pencereye eklenen öznenin 

halet-i ruhiyyesi ya da daha Türkçesiyle ruh hali- devrik cümleyle gösterir, 

yazısızlığı. Sessizlik; yerine geçebilecek bir –sızlıktır ya da değil. Yazı-sız-lık-ta yazı 

yok ama yazamayan var. İkinci oda var mı? Gıcır gıcır işleyen değil; gıcırdayan bir 

makineyle iniveren bir masa ve bir sandalye... Teknolojisi ifade edilemese de onun 

işlevi aşağıya çekmek masayı ve sandalyeyi... Yazı yine yoksa da bu oda ilkinin içine 

ne kuruldu ne kurulmadı. Gömüldü diye karanlık. Gece yazmaları her yerde. 

Duvarlarda kalem oynatışın gölgeleri, yazdıkça bir kenara itilen sayfaların hışırtısı, 

kalemin hızı. Yazma hayali. Yazmamıştı ve yazmıyordu aslında. Öncekiler gibi.- 

Yazıyı bir ihtimal dahilinde tutar bu oda ve sayfalar dolusu yazılmayan cümleler 

şaşırtır. Bu farkındalık uyandırır.  Bir masa ve bir sandalye. Ne diye yazılır? 

Birbirinin içine mi katlanmaz, sandalyeyi mi yutmaz, kendini mi kapatmaz... Bir 



208 
 

büyük masa mı olmaz. Ortada yazı var mı yok mu diye sessizliğe  sorulduğu  an...İşte 

o andır, ne yazı ne sessizlik. Söz kesildi mi, sessizliğe yazıldı mı, belli değil. 

 

 

Üç Yazı Üzerine 

 

Bu noktada, yine Sibelius, 
 bilmecemsi ve ironik talimatıyla şöyle diyor:  

“Beni doğru şekilde yanlış anlayın!” 
(Barnes, 2011, s. 120).  

 
 
 

 Yazı üzerindelik; yazabilmeyi gerektirir. Yazılamayan, söz konusu değildir. 

Sözcükler her yazıda kısmen aynıdır. İkinci ve üçüncü yazı, birinci yazının 

çeşitlemeleri olarak okunabilir. Ancak ikinci yazı ve üçüncü yazı  birinci yazıdan 

değildir. Kural koymak gerekirse, yazıların hiçbiri birbirini çağırmaz ya da 

bağlamaz. Hiçbiri bir diğeri için zorunlu değildir. Hiçbirinin okunması ve anlaşılması 

gerekmez. Yazı anlamı bir zor(unlu)luk saymaz. Üç yazı arasındaki bağlantılar 

gözardı edilebilir ya da bu bağlantıların altı çizilebilir. Yazıların ne anlattığına 

gelince, bu konuda da herşey söylenebilir. Yazı üzerindelik anlaşmayı garantilemez. 

Başka bir deyişle, yazı bir şey anlatmak için değildir (krş. Beckett, Blanchot). Bu 

anlaşılmazlık sadece bildiğimiz sessizliğe mesela okurun yazılar karşısındaki 

sessizliğine çevrilebilir.  

 Birinci yazıdan bakmak; yazma eylemi üzerinde durur, eylemi yerleşim yeri 

haline getirir ve böylelikle onu yerleştirir. Yazmanın araç gereci bir kalem değil; bir 

masa ve bir sandalyedir. Teknolojiyi işin içine katmak Heidegger’e bir atıf olabilir de 

olmayabilir de. Ne de olsa yazı asla bildiğimiz bir şey değildir. Bunu göstermek için 



209 
 

anlaşılmaz diye yaftalanacak bir yazım gereklidir. Birinci yazının bütün sözcükleri 

onları okuduğumuz ilk anlamlarını taşıyabilir de taşımayabilir de. Geleceğin 

“belki”si bir de Nietzsche olabilir tabi bu yazarken hiç düşünülmemiş bir Nietzsche 

bulunmasıyla mümkündür. Yazmak yazmamaktır. Bir türlü yazamamaktır, sessizliği 

yazıya sığdırmaktır. Değildir. Nokta.. 

 Yazı sözü keser ve yazı önemli; çünkü sessizliğin bir konu olarak 

işlenebileceği tek yer. Öte yandan yazarı hiç hesaba katmayan, yazılar arası 

geçişlilikte yazmaktan sessizliğe sıra gelmez. Yazma uğraşı sessizliği perdeler ve ne 

yazıldığı yazıdan belli olmaz. İkinci yazı bir seçenektir, okunmayabilir. Yazmamak 

kesindir peki bu konuda ne yapılabilir? Yazamamak değiştirilir. Yazı metaforlara 

çekilir,  ne dediği belli olmasın diye. Bu konuda “söz sanatları” işin içine girer ve biz 

buna yazının sanatları demeyiz. İkinci yazı, birinci yazıdan kurtulmaz. Bir 

“eklenti”dir. Hep ilk yazıyı hatırlatır ve onu çağırır. Bir sonraki yazının hazırlığı bir 

öncesinin tekrarıdır. Kökenin kökeni olamaz. Yazıdan önce gelen bir yazı değildir. 

Dolayısıyla ikinci yazıyı hiç yazılmamış kabul etmek gerekir.  

 Üçüncü yazı sessizliğe karışır. İlk yazıyı iyice bozar. İkinci yazı da -ki bu 

yazı okunursa- cümlelere; yazılmamış kelimeleri ekleyerek ve böylelikle anlamı 

çarpıtarak değiştirir, ilk iki yazıdan ne kadar farklılaşırsa o yazılara o kadar benzer. 

Yazı gittikçe bozulur ve bozuldukça da bir yazıdaki çeşitlemeler, sessizlikle ne 

yapıldığını açıklar. Yazının açıklanamazlığı ya da “açıklama” adı altında başka bir 

yazı haline dönüşmesi söz konusudur. Yazı herşeyin yazılabileceği bir alan olunca 

sessizlik hakkında herşey söylenebilir hale gelir. Yazı, konusunu, sessizlikle ya da 

kendisiyle tüketir. Tuhaf Alan bu yazıda değildir.  



210 
 

 Tuhaf Alan’ın yazımının bu yazıyla ya da yazılarla karşılaştırılmasına gelecek 

olursak; bu yazılardaki söz dağıtımı ve çeşitlemesi Tuhaf Alan’ı karşılamaz. Yazımı 

(yazı tarzını) bir  kelime oyunu haline getirecek herşey Tuhaf Alan’dan -yazıdan- 

dışlanmıştır. Kelimenin oyuna getirilişini görmemek; Tuhaf Alan’ı okumamaya 

çıkar. Bu okumada ise sadece sessizliğe değil; okunaksızlığa da yer yoktur.  

 Sessizliği, incelemenin değili diye işaretleyen sessizliğin sahnelenmesi, 

yazımdan ve daha çok da yazım tarzı olarak adlandırdığımızdan geçmektedir. Yazı 

belirli kuralları bu hedefle dayatır. Sahneleme, her şey söylenebilir ve yazılabilir’den 

hareket etmez ne de olsa bunlar sözün alanına aittirler. Sessizliğin yazılamayanı, 

sözün sessizliği ya da bildiğimiz sessizlik (üç isim de aynı isimdir) sahnelemenin 

dışındadır. Sahne, dışarıda kalarak anlaşılamayacak bir uzamı imlediği kadar 

sahnenin içerisine de herhangi bir göndermede bulunmayacaktır. Tuhaf Alan, “tuhaf 

bir alan” gibi değildir; o sadece sessizliğe yazmaktır. Bu nedenle bu alanı sözde ve 

yazıda gösterilecek bir yer gibi aramamak gerekir.  

 Yazı yazısını (kuralını) koyar. Sessizliğe Yazmak Üzerine ile başlayan ve 

devam eden bütün bir bölüm yalnızca Tuhaf Alan’ın yazılamayanını göstermektedir 

ve bunun yine bildiğimiz yazılamayanla bir ilgisi yoktur. Tuhaf Alan’da sözcükler 

sözün sözcüklerine benzer ama yine de yer yer onlardan uzaklaşan bir haldedir. 

Buradaki yazılamayan da yalnızca iki şeyi gösterir: İlk olarak; bu yazılamayan 

biçimsel olarak incelemenin sınırlarını, sahneleme diye, zorlamaktadır ve böylelikle 

“edebi” olarak yaftalanmaktan kurtulması zordur. İncelemenin değili öteden beri  söz 

sanatıdır. Bu zorluğu Tuhaf Alan’nın değillemesi olarak öne sürmek de kolay 

değildir ama yazı yine de bütün edebiliği ile  bir incelemeyi göstermektedir. “Dilin 

yapıbozucusu” olarak işaretlenen edebiyat; (Bkz. Levinas, 2011, s. 57) ister 



211 
 

“Blanchot’nun [ona] verdiği anlamlanma (signification) [gibi] kendi başarısızlığına 

varıncaya kadar her şeyi söyleyebilme gücünde olan bu felsefi söylemin –bu 

kapsayıcı söylemin- kendine güvenini tartışma konusu [yapsın]” (Levinas, 2011, s. 

67) isterse Blanchot’dan farklı bir şekilde anlamlandırılsın, edebiyatta söze dokunan, 

sözü değilleyen yeni bir söz söyleme potansiyeli hep olmuştur. Tuhaf Alan’ı 

edebiyata değdi diye yeni bir sözmüş gibi karşılamak; onu salt bir “edebi” tuhaflık 

alanı olarak görmekten daha “doğru” bir yanlış okumadır.   

 Yazılamayanın ikinci gösterdiği şey de sessizliğe yazmanın sessizliğin 

sahnelenmesinin bir açıklaması olarak kabul edilemeyeceğidir. Başka bir deyişle, 

sessizliğe yazmak; sessizliği sahnelemekten geçer; ancak o, bir sahneleme açıklaması 

değildir. Tuhaf Alan’ın yazı ve sahnesi, ikilemesi ya da üçlemesi, yazıda; 

yazılamayan ise yazmadadır. Yazı ne’yi; yazım da nerede’yi karşılar, sessizlik ise 

sadece nasıl sorusunu karşılamaktadır. O halde yazılamayanı yazıdan çıkarmak hem 

mümkündür hem de mümkün değildir. Mümkündür; çünkü yazı, sessizliğe yazmadan 

da sessizliktedir. Mümkün değildir; çünkü sessizliğe yazmak yazıya ve söze rağmen 

sessizliğin nasıl yazıldığını göstermektedir. Sessizliği -bir sahneleme diye- 

“incelemenin” işlevlerini, yazılar arasına yerleştirmenin sonucunda parçalılığın o 

kendine özgü (ayrı) bütünlüğünün yitirilmesi mümkün görünmemektedir. Yazı, 

yazımdan ayrılmayı, bir tercih gibi sunduğu anda bu tercihin önüne aşılmaz bir 

engeli çıkarmaktadır. Yazıyı bölümler halinde çıkarmak; -bildiğimiz anlamda- 

yazının susmasıdır.  

 

 

 



212 
 

 

4.3. SESSİZLİĞİ SAHNELEMENİN ÖRNEĞİ OLARAK TUHAF ALAN 

 

 Yokediş. Evet, elbette. 
Ama  yoktur. 

 (Tzara, 2004, s. 44) 
 

 

 Tuhaf Alan’ın sessizlikten sıyrılması sessizliği değiştirmez. Eski sessizlik; 

Tuhaf Alan’a göre bir isimlendirme olup, genel kabul gören bir tanım haline gelmez. 

Sessizliği incelememek yazıyı bildiğimiz anlamıyla dilsiz bırakır. Yazının ya da 

sözün susması da kabul edilir bir sessizlik değildir. Sessizlik de zaten genel geçer 

anlamıyla kabul  görmez; söz dururken tuhafa kaçar.  

 Sahneleme bir kaçış çizgisi sunmadığı gibi sahneyi de sunmaz. Sahne 

Brook’da görülmediği haliyle Boş Alan’dır. Bu boş alanı metnin ya da yazının 

yüzeyinde buluruz. Bu alan kelimelerle doldurulacak bir alan olmadığı gibi 

Blanchot’nun ak yazısını da imlemez. Tuhaf Alan örneklendirilemeyen, sessizliğin 

karşısında olmayan bir konumdadır ya da bu konumdan yazmak dile değilse de  

yazıya kolaydır.  

 Yazı ve sahne aracılığıyla Barthes’a Barthes notları çıkartılır. Yazı işçiliğini 

metne kazıyan Barthes’dır çünkü (Bkz. Barthes, 2007; Barthes, 2009).  Yazının farklı 

bir söz ya da farklı bir yazı olmaktan başka bir seçeneği yoktur. Bu  durum Tuhaf 

Alan’ın aşmaya çalıştığı ilk zorluktur. Yeni bir söz yine bir sözdür. Bu durumda 

sahne sözleri dağıtma yoluna gider. Bu yol da düşünürlerin düşüncesinden geçen, o 

düşünürlere yaklaşılan her yerde bu yakınlığı inkar edecek bir yöntemi benimser. 

Sessizlik asla Derrida’ya göre sessizlik; Blanchot’ya göre sessizlik ya da Beckett’in 



213 
 

ya da Nietzsche’nin sessizliği değildir. Zaten her bir düşünürdeki sessizlik çoktan 

“eski” diye işaretlenmiştir.    

 

4.4. İLETİŞİM VE SESSİZLİK 

 

 Tuhaf Alan iletişimde ve sessizlikte değildir. Sessizliğin iletişimdeki yeri 

söz(ün) konusu değildir; unutulmuştur. Bu yersizlik, yine de sessizliği iletişime katar 

ya da unutulduğu sürece sessizlik iletişimdedir. Unutmayı, Blanchot’nun “gizli 

yetenek” (2007, s. 120) olarak tanımladığı unutuşla karıştırmamak gerekir. 

Blanchot’dan çekip alınacak “unutuşun ilerlediği yönde yazmak”; “bir sözcüğü 

unutmak, bu sözcükte bütün sözcükleri unutmak”; “unutmanın soluk alıp verdiği yer, 

hafıza” (Blanchot, 2007, s. 120) sözleri iletişimin imlemediği bir unutuşa yer açar. 

Sessizlik çağrışımları gerektirmeyecek bir anlamda hiçbir başka sözcüğü ima 

etmeyerek unutulur. İletişimde bir sözcük bile sessizliği imlemeye yeter.  

 Sessizlik unutuşta ya da iletişimde bir es halinde, bir anlam halinde, sözün 

sonu ya da başlangıcı olarak her an söze dökülecek bir hazırlılıkta bekler.  Buradaki 

bekleyiş de Tuhaf Alan dışı bir bekleyişi ima eder. Unutuş; Blanchot’nun unutuşu 

olmamak kaydıyla yazı ile sessizliği birbirine katmakta açığa çıkar. Sözün 

karşısındaki yazı, konuşmayan söz diye sessizliktir. Ancak yazının sözün 

karşısındaki sessizliği; sessizliği yazıya dahil etmemekle ilişkilidir. Yazmak sessiz 

olabilir; ama yazı tek başına sessizliği vermez (sessizlik değildir). Yazının ve 

sessizliğin söze eklenmesi birinin diğerini sessizleştirmesiyle mümkündür. Sözün 

dışında “sessiz yazı” değil; yazı bulunur. 



214 
 

 İletişim ve sessizlik birbirinin yerine geçer, birbirinin eklentisidir. Yine de ne 

iletişim ne sessizlik ne değil ne sözcüklerin virgülle dizilişi ne de  virgülü ortadan 

kaldırmak söz konusudur. Bu sergileme ya da kısmen sergilemede iletişim ile 

sessizlik ne var ne yok bile demek değildir.  

 

4.5. SESSİZLİK 

 

 

Birinci bölüm.    Deleuze, sessizce geçilen... 

 

Sessizliğin ne’liği yok.   

   Beckett süreduruyor... 

 

İletişim.     Bir İleri Bir Geri.... 

 

           Ve devam ediyor  

 

      Hitit yazısı, Beckett’in   

  

yöntemi.... 

 

İnceleme     

      Labirent: Nerede olduğu belli  

değil.  



215 
 

      

     İkinci Bölüm, Tuhaf Alan, sonra yazılan 

 

Sessizlik 

 

Sahneleme.              

      

         İkinci Bölümün Üçüncü Kısmı, önce yazılan.... 

 

Bir Ayrıntı 

 

       Tuhaf Alan 

 

Çok fazla sessizlik dememek için    

 

       Sessizliğin Görselliği gözle görülür tek şeydir 

 resimler..... 

 

        Tuhaf Alan 

 

Ne tuhaf ne de alan. 

Différance gibi 

De değil gibi.  

 



216 
 

 

      Blanchot: Eski Sessizlik 

 

Maurice Blanchot Düşüncesi (yok) 

 

      Derrida: Sessizliğin dağıldığı yer 

 

Derrida  (...) demedi. 

 

    FilozofAlan 

 

Bekleyiş     Sessizlik değil 

Gizleyiş     Sessizlik değil 

Belirsizlik      Sessizlik değil 

Yine de 

Bildiğimiz sessizlik     

       Değil 

 

Bilmediğimiz sessizlik                ya da    

    

         Sessizlik 

Tuhaf Alan 

         Yazı(m) 

 



217 
 

 

Yazmak, yazı değil. 

 

Boşluk    

                 İletişim ve Sessizlik 

 

 

Yazılmayı bekliyor                   

            Karşıt  değil 

 

Sessizliğin görselliği            

               (....) 

 

Sessizliğin sessizliğe benzer sözcükleri: Yazılamayan.   

 

Nietzsche.           

                 Yazının sonu. 

Konuşan İnsan   

  

 

                                 Karşılıklı Konuşan İnsana karşı. 

Okuma stratejisi          

                 Yok.  

 



218 
 

Yazma Stratejisi                                     .... 

 

Son Bölüm  

        .....    

   Yazıldı mı şimdi?      

       

Sessizliği değil; sessizliğe yazmak.     

                                                                                  Sessizlik yerli yerinde duruyor... 

                  Yazmak değiştirmedi. 

              Sessizlik bildiğimiz sessizlik  

    Tuhaf Alan  

                                                                                              Tuhaf Alan diye  

Yazıldığı sürece yok.       

   

M.C. Escher,  yukarı inen merdivenler 

                                                                                     Aşağı çıkan merdivenler 

Tersine çevirmenin alegorisi, 

      Karnaval (Bakhtin olmayan) 

Bir çeşit Zen  

 

         ve                                Tuhaf alan yazılmış değil. 

 

                                      Yazıya hazırlık yazmaz.  

 



219 
 

 

 

Bu, sözün öncesine yerleşen sessizlik gibi değil mi? 

     

        Yazı reddeder.  

Söze gelen bir sözcük,  

                                     yazıya yerleşen bir sözcük. 

                       Sözcüklerden cümlelere geçiş.... 

Yazı yazıyı çağrırır. 

Yazı gizler, bekler, belirsizdir, 

Sessizlik gibidir.  

Yazı da sessizlik de eskidi.   Tuhaf Alan  

 

                                                               Sözün değil; sessizliğin yazılamayanı.... 

 

Bir  

İki  

Üç.... 

Ve 

 

       Bütün sözler sessizlikten ayrıldı. 

   

 

    



220 
 

SONUÇ 

 

 Tuhaf Alan, sessizlik nedir ve sessizlik ne değildir diye sormadan sessizlik ile 

iletişim üzerine bir sahneleme denemesidir. Sessizlik olarak italik halde de gösterilen 

bu alanda sessizliğin incelenmesi söz konusu değildir. Çalışmada yer verilen 

sessizlik incelemelerinin temel sorunu; sessizliği tanımlama sorunu çerçevesinde bir 

çeşit söz gibi ele almalarıdır. Bu doğrultuda sessizlik; varlık ya da yoklukla 

sözleştirilmiştir.  

 Sessizliği sözden ayırmak susmak değildir. Konuşulmayan herşeyin söze 

dökülmesi ve konuşturulması mümkündür. Dolayısıyla sessizlik yoktur demek bile 

sessizlik vardır demekten farksızdır. Bu ikili karşıtlık çerçevesinde sessizlik 

incelendiğinde; kavramın tanımlanamazlığı daha da vurgulanarak sessizlik ne var ne 

yok ya da hem var hem yok haline dönüştürülmüştür. Sessizliği farklı perspektiflerde 

incelediği söylenen çalışmaların sessizliği yinelenen örneklerle anlatmaya çalışmaları 

da dikkate değerdir. Ancak bu çalışmada Derrida’nın différance’ı tanımlarken 

kullandığı “ne kavram ve ne sözcük” olma haline denk düşen bir biçimde sessizlik ne 

kavram ne de sözcüktür. Yine de bu; sessizlik, différance’tır demek değildir.  

Sessizlik incelemelerinde karşımıza çıkan sessizlik; bildiğimiz sessizlik ya da eski 

sessizlik diye işaretlendiğinde Tuhaf Alan bu sessizliklerin karşıtı da değildir. Başka 

bir deyişle sessizlik; sessizlik ya da sessizlik değil “bile” değildir.  

 Çalışmanın yaklaşımı sessizliği sahnelemektir. Bu da yazı alanını tiyatro 

sahnesi gibi düşünmek anlamına gelmez. Sessizliği sahnelemek; sessizliğe yazmak 

ve çalışmada belirtildiği halde –i’nin yerine –e’nin geçmesidir ki bu da sadece bir 

harf değişikliği değildir. Sessizliğin sahnelenmesi; bir hazırlık ve sahneleme sonrası 



221 
 

olarak yazılmıştır. Hazırlık; sessizliğe yazmanın taslakları olarak düşünüldüğü için 

yazı da Nietzsche’nin  parçalı yazı’sına da atıfta bulunarak parçalı bir biçimde ele 

alınmıştır. Sessizlik; yazılararasında ve yazılardan çekip alınan yazılarla 

sahnelenmeye çalışılmıştır. Metnin bu kurgusu, yazım dediğimiz bir yazma tarzını da 

sergilemeye yaramaktadır. Yazım okumanın değil; yazının tarafındadır. Böylelikle 

sahneleme de yazı ile birlikte sahneleme haline gelir.  

 Metni sessizliğe yazmanın yeri haline getiren de Foucault’nun Deleuze 

hakkında yazdığı Theatrum Philosophicum’daki “yeni bir düşünce mümkündür; 

düşünce, yeniden, mümkündür” (2004c, s. 229) cümlesine nasıl sorusunu sormak 

olmuştur. Bu da Deleuze’ün olaylar felsefesini, Foucault’nun düşüncesini ya da 

metinde sessizliğin ikilemesi olarak geçen Blanchot ve Derrida’yı izlemek anlamına 

gelmemektedir. Sessizlik ile açığa çıkan yazı, bütün göndermelere bir es vererek ve 

onlara değil’i ekleyerek yazılmıştır.  

 Dolayısıyla metinde ne Blanchot’ya göre sessizlik; ne Derrida’ya göre 

sessizlik; ne Beckett’in sessizliği ne de Nietzsche’nin sessizliği vardır. Yine de bu 

isimler yazı ve felsefe arası geçişlilikte sessizliğe yazmaya aracılık etmişlerdir. 

Sessizlik onu en çok insanın sessizliği ya da susma olarak düşündüğümüz için 

iletişimde söz konusu değil gibidir. Ancak bu söz edilmezlik yanıltıcıdır. İletişim, 

iletişim dışı bir şey bırakmayarak; sessizliği de “niyet taşıdığı sürece” sözün eklentisi 

haline getirmiştir. Bu durum söz ve yazı arasındaki karşıtlığı ve karşılıklılığı 

yapısöküme uğratan Derrida’nın yazı felsefesine de geçmeyi sağlamıştır. Yazı sözün 

tehlikeli eklentisi ise sessizlik de söz ve yazının “tehlikeli eklentisi”dir.  

 İletişim, Derrida’dan geçen bir kararverilemezlikte sessizliğe yazmaya açılan 

bir alandır. Sessizlik incelemelerinden ayrıldığı yerde sahneleme; sessizliğe yeniden 



222 
 

başlama olarak düşünülmemektedir. Sessizliğe yazmanın en önemli özelliğini 

sessizliğe bir türlü başlayamamak ve her türlü dizgenin dışında bir rastgelelik 

oluşturur. Böyle bir yazı denemesi sessizliğin gerçekte ne olduğunu açığa çıkarmak 

için “eşyanın kendisine dönmeyi” salık veren ve bir öznellik düşüncesi vadeden 

fenomenolojiden ayrılmaktadır. Yine de fenomenoloji, çalışmanın yazı gereği yanlış 

okunmayı da içermesinden dolayı bir geri adım olarak metinde yer yer göndermede 

bulunulan bir alandır. Ancak unutulmaması gereken nokta şudur: Bu yazım, 

sessizliğin fenomenolojik bir incelemesi değildir.  

 “Fenomenoloji sessizlikte başlar” (Bkz. Spiegelberg, 1982, s. 693); sessizliğe 

yazmak ise sessizlikte başlamaz. Sessizlik; dil ile düşünce arasında 

kavramsallaştırılmaz. Bu çalışmanın konusu gibi düşünülecek bir sessizlik yoktur ki 

bu da sessizlik yoktur demek değildir. Sessizliğin bekleyiş, belirsizlik ve gizleyiş 

halindeki bildiğimiz sessizliği dağıttığı yer, sadece bir taslaktır. Sessizliğe yazmak; 

düşünülmeyeni düşünmek; yazılmayanı yazmak; söylenmeyeni söylemek değildir; 

çünkü o sadece değildir ve bu da bir tanım -bile- değildir.   

 Sessizlik yazımı, Deleuze’ün Beckett karakterleri için söylediği “dışarıya 

çıkmaya kalkışmakla” değil; -ki bu; ancak yazımın geri adımı olarak 

nitelendirilebilir- dışarıdan da dışarıya çıkmaya kalkışmakla ifade edilebilir. 

Kelimenin oyununa gelmeden denilebilir ki; sessizlik; sözün benzetme tuhaflığının 

karşısında bile değildir, Tuhaf Alan(da)dır.  

 Sahne herhangi bir yer değildir; tiyatro sahnesi hiç değildir yine de boş 

alan’dır (krş. Brook, 1990). Sahneyi yersizleştirmek onu gereksizleştirmektir ve 

bunun için de Tuhaf Alan’ın sahnelemenin örneği olarak ilk yazıma geldiği anda  

sessizlikle doğrudan ilgisi olmayan ve mekanı dille ilişkisi çerçevesinde düşünen 



223 
 

metinlere geçilmiştir. Böylelikle sahne ile iletişim kuran yazı; uyumsuz bir başlangıcı 

imler. Sessizlik, bir türlü başlamayan yerdedir.  

 Varlığa sürüklenen dil ve mekan arasındaki ilişki sessizliğin nasıl 

sahnelenmediğini somutlaştırması bakımından önemlidir. Tuhaf Alan’ın bile 

sahnelemenin hazırlığında, başlayamamanın bütün acemiliğiyle bir değili vardır. Dil 

ve mekan; dil ve düşünce tartışmasında iletişimde bir kez daha yinelenir. “Dilin 

ötekisinin aranması” Derrida’nın deyişiyle, “bir sözmerkezcilik eleştirisi” ise (Bkz. 

EE, s. 22); “Derrida” sanki bir nevi sessizliktir. Benzetme, üzerinde çok fazla 

düşünülmemiş bir benzetmedir. Tuhaf Alan, dilin ötekisi değildir yine de dilin 

ötekilerini, örneğin Derrida’yı ve örneğin Beckett’i; yazılarının değil’i ile sürekli 

yineler.  

 Sessizlik yazımının sessizliğe yazmak diye öznesiz oluşu ne anlaşılır ne de 

anlaşılmazdır. Yazım, örneklediği yazınla benzeştiği her yerde değil’i sahneleme 

diye dayatır. Tuhaf Alan;  ne yazıdan ne sözden geçer yine de yazım(da)dır. Yazı 

böylelikle hem bağlantı anlamında iletişim hem de bir ayrımdır. Yazım sadece ne 

içerde ne dışarda ama dışarının da dışındadır.  

 Tuhaf Alan’ın sessizlik ile iletişim üzerine bir sahneleme denemesi haline 

gelişinin örneklendiği yer  iletişim(de)dir. “Derrida” da “iletişim” alanı gibi boş bir 

alan haline getirilmiş bir yazma denemesidir. Metnin dışında kalan tek yer de 

bilmediğimiz sahnedir. Bu sahnelemeyi bir deneme haline getirmek; Antonin Artaud 

ile başlamaktadır. Yazı ve sahne Artaud’nun yazısını yarıda kesmekle ve onu 

sahnelemenin ve’si haline getirmektedir. Bu sadece Artaud ile örneklenen değil; yer 

yer yazım gerektirdikçe Beckett’e uyarlanan ve kısmen sergilenen bir denemedir. Bu 

yazım; en çok metinlerden cümleleri rastgele çekip almaya karşı felsefesiyle direnen 



224 
 

bir Beckett-değil-Derrida’ya aykırıdır. Brook’un Artaud için söylediği “Artaud’yu 

uyguladığınızda Artaud’ya ihanet edersiniz” (1990, s. 67) sözü; Derek Attridge’in 

Edebiyat Edimleri için yazdığı sunuş yazısını okuduktan sonra Derrida için de 

söylenebilir hale gelmektedir (Bkz. Attridge, 2010, s. 1-32). Başka bir deyişle, 

Derrida’yı uyguladığınızda da Derrida’ya ihanet edersiniz. Bu bakış açısı okumalarla 

ve mevcut Derrida bilgisi ile yazı sınırlandırılsaydı isabetli olurdu. Sorun, Derrida’yı 

sessizlik yazımına uygulamak değildir. Bu ancak, Tuhaf Alan’ın yanlış okunması 

olabilir. Sessizlikte Derrida kararverilemezliği, Derrida üzerine söz söylemek değil; 

ama “Derrida” nın yazım üzerinde sürekli ertelenmesidir.  

 Sessizliğe yazmak; sahnelemenin hazırlığı ve sonrası ile iki bölüm halinde 

tasarlanmış olup her bölümün kendi içinde değişen bir sahnelemesi söz konusudur.  

Antonin Artaud, Tiyatro ve İkizi’nden alıntılarla ve Derrida ile Deleuze’ün ve 

Blanchot’nun Artaud üzerine yazdıkları ile çerçevelendirilir. Bu aynı zamanda 

Derrida değili ile sahnelemeye geçecek Deleuze’ün; sessizlik yazımının hazırlığına 

dahil edilmesidir. Kısaca parçalar, birbirinden ne kadar ayrıysa o kadar birbirine 

yakındır. Artaud’nun Artaud’dan uzaklaşmak için kullanılması diğer düşünürler 

sahnelemeye konu edildikçe yinelenen bir yöntem haline gelir. Yazımdaki Artaud; 

sadece Artaud ile ya da Artaud üzerine yorumlarla sınırlı kalmaz.  

 Artaud’nun şizofrenisi ya da “yüzeyin çatlak olması” (LS, s. 86); Barthes’ın 

yüzeydeki çatlağına -yazıya- bağlanır (Bkz. Barthes, 2007, s. 54).  Yazıdan yazıya 

taşan  bağlantılar; her şeyi söylemek ile hiç bir şey söylememek arasında bir gidip 

gelme değildir. Tuhaf Alan’da ya da  sessizlikte yazım dahilinde okurun itirazlarına 

da yer verilmiştir. Bu itiraz sesini özellikle sessizliğin ikilemesinde yükseltir.  



225 
 

 Okurun itirazı gibi sessizlik yazımına eklenen bir başka değil de -ki bu değil; 

sessizlikteki “değil” değildir- tekinsiz ve ucube ile sessizlik yazımının öznesizliğini 

birbirine benzetmedir. Tuhaf Alan sessizliğin ne benzerliği ne de farklılığı diye bu 

benzetmeyi de ancak söz etmeden yinelemiştir. Hem tekinsiz hem de ucube demek; 

Tuhaf Alan’ı tuhaflığa indirgemektir ki sözcük ne tuhaftır ne de alan.  

 Tuhaf Alan’ın tanım olmayan ve değille, sessizlikle, différance’ı çağrıştıran 

ne sözcük ne kavram’ı en çok Derrida’nın différance’ı (Bkz. D, s. 49) değildir. 

Différance’ın différance’e benzerliği yazıyı; yazımı aşan bir biçimde zorlamaya 

benzeyebilir. Bu ayrımla “Derrida bu değil”e gelmeyen ve Derrida’nın “içerden 

yazısı”nı kesin bir çizgide takip etmeyen “Derrida”, Tuhaf Alan’ın izini, iletişimde 

aramanın imkanını da sunmuştur. Böylelikle Tuhaf Alan değil diye iletişim, değil ile 

sahneyi gösterdiğimiz yer haline gelmiştir.  

 Sessizliğin üçlemesi ya da bekleyiş, gizleyiş ve belirsizlik; başlıklarda iki 

nokta üstüste ile sözcüklere ayrılmaktadır. Bu gösterim her sözcüğün bir diğerinin 

açıklaması gibi okunabilme tehlikesini taşımaktadır. Yazımdaki; ne bir açıklama ne 

de açıklama değildir. Yine de taslak; hala sessizliği bir şeyin değil’i diye yazmanın 

üzerinde durmayı ve bu değillemeden uzaklaşıldığı gibi ona geri dönmeyi 

karşılamaktadır. Sessizliğin ne ikilemesi ne de üçlemesi Tuhaf Alan(da)dır.  

 Samuel Beckett ve Friedrich Nietzsche’den blok paragraflar ya da kısa 

cümleler halinde yapılan alıntılar; sessizliği cümlelere gömmek anlamına gelmez. 

Escher’in söz edildiği yerde değil de; yazımda başka yazılara değinilirken 

çizimlerinin gösterilmesi gibi Beckett ve Nietzsche de Tuhaf Alan’ı bütün örneklerin 

yazılmadıkları yere taşımayı sağlar. Bu yer değişikliği de yazımdır.  Sessizlikte 

yinelemek gerekirse, sessizliğe benzer bütün sözcükler benzersiz sözcüklerdir.  



226 
 

  

 Sessizliği yazıyla düşünmenin; sessizliği yazıya yerleştirmekten farklı olduğu 

yazımda vurgulanmıştır. Sessizlik yazıda ve sözde değil derken; sessizlik yazı 

değildir ya da sessizlik söz değildir yazılmamıştır.  Yine sessizliği sözden uzak 

yazıya yakın kılmak da ancak eski sessizliğe katılabilir. Sessizlik ne eski sessizliktir 

ne de o değil diye yeni bir sessizliktir.  

 Yazımın edebiyat ve sanat ile kurduğu belli belirsiz bağlantıların yanında 

iletişim ve felsefenin, iletişim bölümünde de dile getirildiği gibi  benzerlik ve 

karşıtlık ilişkisiyle tıpkı (eski) sessizliğin iletişimle kurduğu benzerlik ve karşıtlık 

ilişkisi gibi söz söyleten haline dikkat çekilmiştir. Bu da Tuhaf Alanı felsefe ve 

iletişimle ilişkilendirme çabası değildir. Sessizlik, her şeyin söylendiği, yazıldığı 

düşünüldüğü bir alan değildir. Öyle olsaydı “fazla kolay ve fazla zor” diye 

tanımlanan Beckett başlıbaşına sessizlik yazımı olurdu.  

 Sahneleme bir denemedir. Sessizliğin yazılamayanı, sözün sessizliği ya da 

bildiğimiz sessizlik (üçü de aynı ismidir) sahnelemenin dışındadır. Yazılmış olan 

metin burada söz edilen metin değildir. Sonuç da -kısmen- sergilemedir. Yinelemek 

gerekirse, sessizlik ile iletişim üzerine bir sahneleme denemesi, bir şeyin değili değil; 

sadece “değil”dir. Cummings’e benzemez bir atıfla, Nokta.  

 

 

 

 

 

 



227 
 

 

KAYNAKÇA 

 

 

Akay, A. (1996). Yersizyurtsuzlaşma Üzerine. Toplumbilim Deleuze Özel Sayısı, 5, 
 13-15.   
 
 
Alfandary, I. (2010). E.E. Cummings’in Şiirinde Ses ve Sessizlik (I.Yıldız, Çev.). 
 Yasak  Meyve, 42, 107-112. 
 
 
Alpay, N. (2008). Söz ve Şiir. Milliyet Kitap.  
 
 
Ancet, P. (2010). Ucube Bedenlerin Fenomenolojisi (E. Topraktepe, Çev.). İstanbul: 
 YKY.  
 
 
Arıkan, Y. (2006). A’dan Z’ye Tiyatro Kılavuzu. İstanbul: Pozitif.  
 
 
Armaner, T. (2007). Port-Bou’da Susan Dil: Walter Benjamin. Cogito (Walter 
 Benjamin), 52, 138-146. 
 
 
Arnheim, R. (2007). Görsel Düşünme (R. Öğdül, Çev.). İstanbul: Metis.  
 
 
Artaud, A. (2009). Tiyatro ve İkizi (2.bs.). (B. Gülmez, Çev.). İstanbul: YKY.  
 
 
Attridge, D. (2010). Derrida ve Edebiyatın Sorgulanması (Giriş). (M. Erken & A. 
 Utku, Çev.). Jacques Derrida, Edebiyat Edimleri içinde (s. 1-32). İstanbul: 
 Otonom.  
 
 
Baç,  M. &  Güneş,  I. (2002). Sükût ve Kelam: Geçmişin ve Geleceğin  Sessizlikleri  

 İçin Görüngübilimsel Önsöylemler. D. Özlem, H. Ökçesiz & Ş. Argın (Der.), 
Vehbi Hacıkadiroğlu Armağanı Felsefe Tartışmaları içinde (s. 152-160). 
İstanbul: Everest.         

 
 
Bachelard, G. (2008). Uzamın Poetikası (A. Tümertekin, Çev.). İstanbul: İthaki.  
 
 



228 
 

 
Badiou, A. (2006).  Sonsuz Düşünce (I. Ergüden & T. Birkan, Çev.). İstanbul:  
 Metis.            

 
 

 
Badiou, A. (2010). Başka Bir Estetik: Sanatlar için Küçük Bir Kılavuz (A. U. Kılıç,  

Çev.). İstanbul: Metis.         
 

Baker, T. (t.y.). Dull Reading. Erişim Tarihi: 19 Mart 2012, 
  http://www.nmia.com/~jaybird/ThomasBakerPaintings/dull_reading.html 

 
 
Bakhtin, M. (2001). Karnavaldan Romana: Edebiyat Teorisinden Dil  Felsefesine  

Seçme Yazılar (C. Soydemir,  Çev.).  İstanbul: Ayrıntı.    
 
 
Barash, J. A.  (2009). Belleğin Kaynakları. (2.bs.). (Ş. Öztürk, Çev.). Cogito ( Bellek: 
 Öncesiz, Sonrasız),  50, 11-22.  

 
 

Barba,  E. & Savarase, N. (2002).  Oyuncunun Gizli Sanatı: Tiyatro Antropolojisi  
 Sözlüğü (A.  Candan, Çev.).  İstanbul: YKY.    

 
 

Barnes, J. (2011). Korkulacak Bir Şey Yok  (S.R. Kırkoğlu, Çev.). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 
 
Barthes, R. (2006). S/Z (3. bs.). (S. Öztürk Kasar, Çev.). İstanbul: YKY.  
 
 
 
Barthes, R. (2007). Yazı Üzerine Çeşitlemeler-Metnin Hazzı (2. bs.). (Ş. Demirkol,  

Çev.). İstanbul: YKY.  
 

 
 
Barthes, R. (2009). Yazının Sıfır Derecesi-Yeni Eleştirel Denemeler. (T. Yücel,  

Çev.). İstanbul: YKY.  
 
 

 
Bataille, G. (2004). Edebiyat ve Kötülük (2. bs.). (A. Sönmezay, Çev.). İstanbul:  

Ayrıntı.          
 
 



229 
 

Batur, E. (1993). Bir Yazı Düşünürü için Portre Çalışması. Maurice Blanchot, 
 Yazınsal Uzam içinde (s. 9-11). İstanbul: YKY.          
 
 
 
Bauman, Z. (2003). Modernlik ve Müphemlik  (İ. Türkmen, Çev.). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 
 
Beckett, S. (1963). Godot’yu Beklerken  (F. Edgü, Çev.).  İstanbul: Çan.       
 
 
Beckett, S. (t.y.). Quad 1. Erişim Tarihi: 17 Nisan 2012,  
 http://www.trax.it/olivieropdp/tnmnew.asp?num=99&ord=20 

 
Beckett, S. (1989). İmge (A. Deniz, Çev.). İstanbul: Nisan.  
 

 
Beckett, S.  (1997). Üçleme: Molloy, Malone Ölüyor, Adlandırılamayan (U. Ün,  

Çev.). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 

Beckett, S. & Deleuze, G. (2010). Quad ve Diğer Televizyon Oyunları & Bitik (C. 
 Gündüz & A. Orhun Gültekin, Çev.). İstanbul: Norgunk.  
 

 
Begam, R. (1996). Samuel Beckett and The End of Modernity. Stanford: Stanford 
 University Press.  

 
 

Bernauer, J. W. (2005). Foucault’nun Özgürlük Serüveni  (İ. Türkmen,  Çev.).  
İstanbul: Ayrıntı.  
 
 

Bersani, L. & Dutoit, U. (2006).  Beckett: Ketlenen Okuma. (S. K. Angı, Çev.).   
 Fakir Sanat: Beckett, Rothko, Resnais içinde (s. 17-86). Ankara: Dost. 

 
 

Blanchot, M. (1993a). The Infınite Conversation (S. Hanson, Trans.). Minneapolis  
 and London: University of Minnesota Press.     

 
 

Blanchot,  M. (1993b). Karanlık Thomas (S. Dolanoğlu, Çev.).  İstanbul: Metis.  
 

 
Blanchot, M. (1993c).  Yazınsal Uzam (S. Öztürk Kasar, Çev.). İstanbul: YKY.  
 
 



230 
 

Blanchot, M. (1995a).  Artaud (1956) (M. Holland, Trans). In M. Holland  
 (Ed.), The Blanchot Reader (pp. 129- 135). GB: Blackwell. 
 
Blanchot, M. (1995b). Waiting (1959) (M. Holland, Trans). In M. Holland  
 (Ed.),  The Blanchot Reader (pp. 272-278). GB: Blackwell.  
 
Blanchot, M. (1995c).  The Work of Fire (C. Mandell, Trans.). Stanford:   Stanford 
 University Press. 
 
 
Blanchot, M. (1995d).  The Writing of the Disaster (A. Smock, Trans.).  USA:  
 University of Nebraska Press.  
 
 
Blanchot, M. (1999). Ölüm Hükmü (A. Dalgıç Aydın & B. Kılınçer, Çev.). İstanbul:  
 Kabalcı.  
 
 
Blanchot, M. & Derrida, J. (2000). The Instant of My Death & Demeure: Fiction  

and Testimony (E. Rottenberg, Trans.). Stanford, California: Stanford 
University Press.  

 
 
Blanchot, M. (2007). Bekleyiş Unutuş (D. Şıkel, Çev.). Monokl: Unutuş,  Patafizik 
 Koleji, Görsel Şiir, 2, 120-124.  
 
 
Blanchot, M. (2008). Son İnsan (İ. Yerguz, Çev.). İstanbul: Kabalcı. 
 
 
Blanchot, M. (2009). Nietzsche ve Parçalı Yazı (8. bs.). (Ö Aygün, Çev.). Cogito 
 (Nietzsche: Kayıp Bir Kıta), 25, 77-100.   
 
 
Boal, A. (2003). Ezilenlerin Tiyatrosu (N. Hasgül, Çev.). İstanbul: Boğaziçi  

Üniversitesi Yayınevi.  
 
 
Bourdieu, P. (1997). Televizyon Üzerine (T. Ilgaz, Çev.). İstanbul: YKY.  
 
 
Boyne, R. (2009). Foucault and Derrida: Aklın Öteki Yüzü (İ. Yılmaz, Çev.).  

Ankara: BilgeSu.  
 

Brook, P. (1990). Boş Alan (Ü. İnce, Çev.). İstanbul: AFA.  
 
 
 



231 
 

Bruns, G.L. (1997). Maurice Blanchot: The Refusal of Philosophy. Baltimore and  
 London: The Johns Hopkins University Press. 
 
 
 
Burke,  P. (2001).  Bilginin Toplumsal Tarihi (M. Tunçay, Çev.).  İstanbul:  Tarih  

Vakfı Yurt Yayınları.  
 
 
 
Cage, White, Mallarmé, Silence.  Erişim tarihi:  19 Ağustos 2011,
 http://www.cobusen.com/proefschrift/300_john_cage316/_cage_and_silence/
 316a_cage_white_mallarme_silence/cage_white_mallarme_silence.htm 
 
 
Camus, A. (1975). Başkaldıran İnsan  (2. bs.). (T. Yücel. Çev.).  Ankara: Bilgi.  

 
 
 
Camus, A. (2006). Sisifos Söyleni  (9. bs.). (T. Yücel. Çev.).  İstanbul: Can. 
 
 
Carlson, M. (2008). Tiyatro Teorileri (E. Buğlalılar & B. Yıldırım, Çev.). Ankara: 
 Deki  
 
 
Cevizci, A. (2005). Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma.  
 
 
Clark, T. (2001). Derrida, Heidegger, Blanchot: Sources of Derrida’s Notion and  

Practice of Literature. UK: Cambridge University Press.  
 
 
 
Chang, B. G. (1997). Deconstructing Communication: Representation, Subject and  

Economy of Exchange (2nd ed.). Minneapolis London: University of 
 Minnesota Press.  

 
 
Cibran, H. (2005). Kum ve Köpük. (S. Hacıoğlu, Çev.).  İstanbul: Bordo-Siyah. 
 
 

Cioran, E. M. (2008). Çürümenin Kitabı. (H. Bayrı, Çev.). (3. bs.).  İstanbul: Metis.  

 

 

 



232 
 

Cobley, P. (Ed.). (1996). The Communication Theory Reader. London and New 
 York: Routledge.  
 

Colebrook, C. (2009). Gilles Deleuze (C. Soydemir, Çev.). İstanbul: Doğu Batı. 
 
 
Colli, G. (2005). İnsanca Pek İnsanca 2 Üzerine (M. Tüzel, Çev.).  F. Nietzsche,
 Gezgin ve Gölgesi içinde (s. 183-187). İstanbul: İthaki.   
 
   
Craib, I. (2006). Hayal Kırıklığı. (A. Onocak, Çev.).  İstanbul: Ayrıntı.  

 

Crowley, D. & Heyer, P. (2010). İletişim Tarihi: Teknoloji-Kültür-Toplum (B. 
 Ersöz,  Çev.). İstanbul: Phoenix. 
 
 
Cummings, E. E. (2010). Sessizlik. (C. Salman, Çev.). Alfandary, I. E.E. 
 Cummings’in Şiirinde Ses ve Sessizlik (I.Yıldız, Çev.). içinde (s. 109). Yasak 
 Meyve, 42, 107-112. 
 

Dauenhauer, B. P. (1980). Silence: The Phenomenon and Its Ontological  
Significance. Bloomington: Indiana University Press. 
 
 

Debord, G. (1996). Gösteri Toplumu ve Yorumlar (A. Ekmekçi & O. Taşkent, 
 Çev.).  İstanbul: Ayrıntı.  
 
 
Deleuze, G. (1990).  The Logic of Sense.  Ed. C. V. Boundas. (M.  Lester with C. 

Stivale, Trans.).  New York: Colombia University Press.  
 
 
Deleuze, G. & Guattari, F. (1992). Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophrenia (6th 

ed.).  (R. Hurley, M. Seem & H. R. Lane, Trans.). Minneapolis: University of 
Minnesota Press. 

 
 
Deleuze, G. & Guattari, F. (1993). A Thousand Plateaus: Capitalism and 

Schizophrenia  (B.  Massumi, Trans.).  Minneapolis: University of Minnesota 
Press. 

 
Deleuze, G. (1994).  Difference and Repetition  (P.  Patton, Trans.).  New 

York: Colombia University Press. 
 
 



233 
 

Deleuze, G. (1995). Negotiations (1972-1990) (M. Joughin, Trans.). New York: 
 Colombia University Press.  
 
 
Deleuze, G. (1996). Göçebe Düşünce ( A. Kayhan, Çev.). Toplumbilim Deleuze Özel 
 Sayısı, 5, 53-57.  
 

 
Deleuze, G. (1997). He Stuttered. In Essays Critical and Clinical (pp. 107-115).  

Minneapolis: University of Minnesota Press.  
 
 

Deleuze, G. & Guattari, F. (2001a) Felsefe Nedir? (6. bs.).  (T. Ilgaz, Çev.). İstanbul: 
 YKY. 

 
 

Deleuze, G. & Guattari, F. (2001b). Kafka: Minör Bir Edebiyat İçin (2. bs.). (Ö. 
 Uçkan & I. Ergüden, Çev.).  İstanbul: YKY.  
 

 
Deleuze, G. (2009). Francis Bacon: Duyumsamanın Mantığı (C.  Batuhan  
 & E. Erbay, Çev.). İstanbul: Norgunk.  
 
 
Deleuze, G. (2010). Nietzsche ve Felsefe (F. Taylan, Çev.). İstanbul: Norgunk.  
 

 
Denkel, A. (1981). Anlaşma: Anlatma ve Anlama (İletişim Üzerine Bir Felsefe 
 Araştırması). İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Matbaası.  
 

 
Denville, J. (n.d.). The School of Silence.  Erişim Tarihi: 22 Kasım 2011, 
 http://www.terminartors.com/artworkprofile/Delville_Jean-   
 The_School_of_Silence 

 
 
Derrida, J. (1996). Tek Başıma Hata Yapmam Gerekecek (K. M. Orağlı, Çev.). 
 Toplumbilim Deleuze Özel Sayısı, 5,  93-94.  
 
 
Derrida, J. (1997). Writing and Difference  (5th ed.). (A. Bass, Trans.). London: 
 Routledge.  
 
 
Derrida, J. (1999). Différance  (Ö. Sözer, Çev.). ToplumBilim, 10, 49-62.  

 
 

Derrida, J. (1999). Platon’un Eczanesi (Z. Direk, Çev.). ToplumBilim, 10, 63-82. 



234 
 

 
 
Derrida, J. (2006).  Şiddet ve Metafizik. Cogito (Derrida: Yaşamı Yeniden 
 Düşünürken), 47-48, 62-160.   
 
 
Derrida, J. (2008). Nietzschelerin Şöleni (A. Utku ve M.  Erkan,  Derl. ve  Çev.).  

İstanbul: Otonom.   
 
 
 
Derrida, J. (2010a). Edebiyat Edimleri. (M. Erkan ve A.  Utku, Çev.). İstanbul: 
 Otonom. 
 
 
Derrida, J. (2010b). Gramatoloji  (İ.  Birkan, Çev.). Ankara: BilgeSu.  
 
 
De Saint-Exupéry, A. (1975).  Günlük Notlar (C. Eskin, Çev.). İstanbul: Yankı.  
 
 
Eagleton, T. (2004). Edebiyat Kuramı  (2. bs.).  (T. Birkan, Çev.). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 
Ellul, J. (1998).  Sözün Düşüşü (H. Arslan, Çev.).  İstanbul: Paradigma.  

 
 
 

Erdoğan, İ & Alemdar, K. (2002). Öteki Kuram: Kitle İletişimine Yaklaşımların 
 Tarihsel ve Eleştirel Bir Değerlendirmesi. Ankara: Erk.     
   
 
 
Eren, H. (Haz.). (1988). Türkçe Sözlük. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi.  

 

Erkan, M. & Utku, A. (2010). Sunuş. Jacques Derrida, Edebiyat Edimleri içinde (s. 
 vii-xxxv). İstanbul: Otonom.  
               
 
Ergüden, I. (2008). Sessizliğin Anarşisi. İstanbul: Versus. 
 
 
Escher, M. C. (1946). Three Spheres II (Üç Küre II). Erişim Tarihi: 30 Mart 2010, 
 http://www.mcescher.com 
 
 
 



235 
 

 
Escher, M. C. (1955). Rind (Kabuk). Erişim Tarihi: 30 Mart 2010, 
 http://www.mcescher.com 
 
 
Experimental Poetry.  Erişim Tarihi: 1 Haziran 2012, 
 http://www.textetc.com/modernist/experimental-poetry.html> 
 http://www.writewords.org.uk/archive/> 
 
 
Fiske, J. (1996) İletişim Çalışmalarına Giriş (S. İrvan, Çev.). Ankara: Ark.  
 
 
Foster, H. (2011). Zoraki Güzellik (Ş. Kaptan, Çev.). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 
Foucault, M. (2001).  Kelimeler ve Şeyler: İnsan Bilimlerinin Arkeolojisi  (2. bs.). 
 (M. A. Kılıçbay, Çev.).  Ankara: İmge. 

 
 

Foucault, M. (2004a). Felsefe ve Psikoloji (I. Ergüden, Çev.). Felsefe Sahnesi: 
 Seçme  Yazılar 5 içinde (s. 19-30).  İstanbul: Ayrıntı.  

 
 

Foucault, M. (2004b). Kimsiniz Siz, Profesör Foucault? (I. Ergüden, Çev.). Felsefe 
 Sahnesi: Seçme Yazılar 5 içinde (s. 83-104). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 
Foucault, M. (2004c). Theatrum Philosophicum. (I. Ergüden, Çev.). Felsefe 
 Sahnesi: Seçme Yazılar 5 içinde. (s. 202-229). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 
Foucault, M. (2005). Büyük Kapatılma Seçme Yazılar-3 (2. bs.). (I. Ergüden &  F.  

 Keskin, Çev.). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 

Foucault, M. (2006a). Delilik, Edebiyat, Toplum (I. Ergüden, Çev.). Sonsuza Giden 
 Dil:  Seçme Yazılar  6 içinde (s. 260- 286). İstanbul: Ayrıntı.  
 
Foucault, M. (2006b). Dışarı Düşüncesi (I. Ergüden, Çev.). Sonsuza Giden Dil:  
 Seçme Yazılar  6 içinde (s. 189-214). İstanbul: Ayrıntı.  

 
Foucault, M. (2006c). Sonsuza Giden Dil. (I. Ergüden, Çev.). Sonsuza Giden Dil:  
 Seçme Yazılar  6 içinde (s. 72-85). İstanbul: Ayrıntı.  
 
Foucault, M. (2006d). Yazar Nedir? (I. Ergüden, Çev.). Sonsuza Giden Dil:  
 Seçme Yazılar  6 içinde (s. 224- 259). İstanbul: Ayrıntı.  
 



236 
 

 
Foucault, M. (2006e). Yazma Zorunluluğu. (I. Ergüden, Çev.). Sonsuza Giden Dil:  
 Seçme Yazılar  6 içinde (s. 177- 188). İstanbul: Ayrıntı.  
 

 
Fuat, M. (1970). Tiyatro Tarihi. İstanbul: Varlık.  
 
 
Fuchs, E. (2003). Karakterin Ölümü: Modernizmden Sonra Tiyatro (B. Güçbilmez, 
 Çev.).  Ankara: Dost.  
 
 
Fuseli, H. (1799-1801). Silence. Erişim Tarihi: 11 Haziran 2011,  
 http://www.backtoclassics.com/gallery/johnhenryfuseli/silence/ 
 
 
Galeano, E. (2006). Yürüyen Kelimeler (B. Kale, Çev.). İstanbul: Çitlembik. 

 
 

Gill, C. B. (1996). Maurice Blanchot: The Demand of Writing. London and New  
York: Routledge.  
 
 

Ginzburg, C. (2009). Tahta Gözler: Mesafe Üzerine Dokuz Düşünce (A. Şişik,  
Çev.). İstanbul: Metis.  
 
 

Goodchild, P. (2005). Deleuze & Guattari: Arzu Politikasına Giriş. (R. G. Öğdül, 
 Çev.).  İstanbul: Ayrıntı.  
 
 
Goody, J. (2001). Yaban Aklın Evcilleştirilmesi (K. Değirmenci, Çev.). Ankara: 
 Dost.  
 

 
Gonçarov, İ. (1967). Oblomov. (S. Eyuboğlu & E. Güney, Çev.).  İstanbul: Kök. 

 
 

Göksel, N. (2006). Unutma, Parodi ve İroni. Cogito (Derrida: Yaşamı Yeniden 
 Düşünürken) 47-48, 359-368.  
 
 
Gülmez, B. (2009). Çevirenin Notu. Antonin Artaud, Tiyatro ve İkizi içinde (s. 7-9). 
 İstanbul: YKY.  
 

 
Güngör, N. ( 2011). İletişime Giriş. Ankara: Siyasal Kitabevi.  
 



237 
 

 
Haase, U. & Large, W. (2001). Maurice Blanchot. USA and Canada: Routledge. 
 
 
Heidegger, M. (1971). Building, Dwelling, Thinking. (A. Hofstadter, Trans.). 
 Poetry, Language, Thought. New York: Harper Colophon Books. Erişim 
 Tarihi: 5 Mayıs 2012,  
     http://students.pratt.edu/~arch543p/readings/Heidegger.html. 
 
 
Heidegger, M. (1996).  İnşa Etmek, Oturmak, Düşünmek. (O. Kunal, Çev.).  Hugo, 
 V &  Heidegger, M.  (1996). Kentin Felsefesi içinde. Cogito (Kent ve 
 Kültürü), 8, 67-70.   
   
 
 
Heidegger,  M. (2008).  Varlık ve Zaman (K. H. Ökten, Çev.).  İstanbul: Agora. 
 

 
 

Hill, Leslie. (2002). The World is Not Enough. ANGELAKI. 7 (2), 61-68. doi: 
10.1080/ 0969725022000046170 
 
 
Hofstadter, D. R. (2001). Gödel, Escher ve Bach Bir Ebedi Gökçe Belik: Lewis 
 Carroll’ın İzinde Zihinlere ve Makinelere Dair Metaforik Bir Füg. (E. Akça 
 & H. Koyukan, Çev.).  İstanbul: Kabalcı.  
 
 
Holliday, L. (n.d.). Man Reading a Book. Erişim Tarihi: 19 Mart 2012,  
      http://www.lelandholiday.com/category.sc?categoryId=11 
 
 
Hugo, V.  (1996). Kent Bir Kitaptır. Hugo, V &  Heidegger, M. (1996).  Kentin 
 Felsefesi, (O. Kunal, Çev.).  içinde. Cogito (Kent ve Kültürü), 8, 63-66.    
 
 
Huizinga, J. (1995). Homo Ludens: Oyunun Toplumsal İşlevi Üzerine Bir Deneme. 
 (M. A. Kılıçbay, Çev.). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 
Huysmans, J.-K. (2003). Tersine (T. Yücel, Çev.). İstanbul: YKY.  
 
 
Iyer, L. (2006). There is Language: Speech and Writing in Blanchot. Parallax, 12 
(2), 83-97.   
 doi: 10.1080/13534640600624986 
 



238 
 

 
Huisman, D. ( 2000) . Sokrates İnternette: Bir Medya Felsefesi İçin (K. Eksen,  
 Çev.). İstanbul: Güncel.  
 
 
Jaworski, A. (1993).  The Power of Silence: Social and Pragmatic Perspectives. 

 USA: Sage Publications. 
 

 
 
Kane, L. (1984).  The Language of Silence: On The Unspoken and The Unspeakable 

 in Modern Drama. London and Toronto: Associated University Press.  
 
 
 
Karaalioğlu, S.K. (1965). Dadaizm. Edebiyat Akımları içinde (s. 83-87). İstanbul: 
 İnkılap ve Aka. 
 
 
 
Kaufman, E. (2001). The Delirium of Praise: Battaile, Blanchot, Deleuze, Foucault,  

Klossowski. Baltimore and London: The Johns Hopkins University Press.  
 
 
Kramskoy, N. I. (n.d.). Sophia Kramskaya Reading. Erişim Tarihi: 19 Mart 
 2012, http://www.artilim.com/artist/kramskoy-ivan-nikolaevich/sophia-  
     kramskaya- reading/  
 
 
Kristeva, J. (1997). Modern Theater Does Not Take (a) Place. In Timothy Murray 
 (Ed.). Mimesis,Masochism and Mime: The Politics of Theatricality in 
 Contemporary French Thought (pp. 277-281). USA: University of Michigan 
 Press. 
 
 
Klarlund, A. R. (Yönetmen). (2004).  STRINGS. [Film].  Bald production. 
 

  
 

Kurzon, D.  (1998). Discourse of Silence. Amsterdam and Philadelphia: John  
Benjamin’s Publishing.  
 

 
 
Leader, D. (2004). Mona Lisa Kaçırıldı: Sanatın Bizden Gizledikleri (H. Akdemir,  

Çev.). İstanbul: Ayrıntı.  
 
 



239 
 

 
Lechte, J. (1994). Maurice Blanchot.  Fifty Key Contemporary Thinkers: From 
 Structuralism to Postmodernity içinde. London: Routledge. Erişim 
 Tarihi:19 Ağustos 2011,  http://studiocleo.com/librarie/blanchot/indexFl.htm  
 
 
 
Levinas, E. (2005).  Zaman ve Başka (Ö. Gözel, Çev.). İstanbul: Metis.  
 
 
 
Levinas, E. (2011). Maurice Blanchot Üstüne ( K. Aras, Çev.). İstanbul: Monokl.  
 
 
 
Manguel, A. (2007). Okumanın Tarihi (4. bs.). (F. Elioğlu, Çev.). İstanbul: YKY.  
 
 
Marschack, A. (2010). Buzçağı İnsanının Sanatı ve Simgeleri. Crowley, D & Hyer, 
 P. İletişim Tarihi: Teknoloji, Kültür, Toplum içinde (s. 22-34). Ankara: 
 Phoenix.  
 
 
 
Mattlelart, A & Mattelart, M. (1998). İletişim Kuramları Tarihi (M. Zıllıoğlu, Çev.). 
 İstanbul: İletişim.  
 
 
Melchior-Bonnet, S. (2007). Aynanın Tarihi (İ. Yerguz, Çev.). Ankara: Dost.  
 
 
Mellon, M. M. (2006). Deaths Waiting Room. Erişim Tarihi: 25 Mayıs 2008,   
 http://fineartamerica.com/feautured/1-deaths-waiting-room-m-  
  mellon.html 
 
McQuail, D & Windhal, S. (1997). Kitle İletişim Modelleri. (K. Yumlu, Çev.). 
 Ankara: İmge. 

 
 

Michaud, G. (2002). Literature in Secret: Crossing Derrida and Blanchot. 
 ANGELAKI Journal of the Theoretical Humanities.  7 (2), 69-90.   

doi. 10.1080/0969725022000046189 
 

 

Mole, G.  D. (2003). On Blanchot’s Fiction. Poetics Today, 24:1, 139-142.  

 

 



240 
 

Montaigne, M. (2006). Övüngenlik Üstüne (H. Portakal, Çev.). Bütün Denemeler 4 
 içinde (s. 221-296). İstanbul: Cem. 

 
 

Moran, D. & Mooney, T. (Ed.). (2006). The Phenomenology Reader. London and 
 New  York: Routledge. 
 

 
 

Mutlu, E. (1998). İletişim Sözlüğü. Ankara: Ark.  
 
 
 
Nehamas, A. (2002). Yaşama Sanatı Felsefesi: Platon’dan Foucault’ya Sokratik  

Düşünümler (C. Soydemir, Çev.).  İstanbul: Ayrıntı.  
 
 

 
Newman, S. (2006). Bakunin’den Lacan’a Anti-Oteriteryanizm ve İktidarın Altüst  

Oluşu (K. Kızıltuğ, Çev.). İstanbul: Ayrıntı.  
 

 
 
Nietzsche,  F.  (1964). Böyle Buyurdu Zerdüşt (T. Oflazoğlu,  Çev.).  İstanbul: Milli  

Eğitim Basımevi.  
 
 
 
Nietzsche, F.  (2005). Gezgin ve Gölgesi: İnsanca, Pek İnsanca 2 (M. Tüzel, Çev.).  

İstanbul: İthaki.  
 
 

Nietzsche,  F.  (2009a). Defterlerden  (8. bs).  (D. Tunç, Çev.). Cogito  (Nietzsche: 
 Kayıp  Bir  Kıta), 25, 174-204.  
 

 
Nietzsche, F. (2009b). Okuma ve Yazmaya Dair (M. Sadi, Çev.). Cogito  (Nietzsche: 
 Kayıp Bir Kıta), 25, 273.  

 
 
 

Nietzsche, F. (2009c). Putların Alacakaranlığı (S. Erfındık.  Çev.).  İzmir: İlya. 
 
 

 
Nietzsche, F. (2009d). Tan Kızıllığı (Ö. Saatçi. Çev.). İstanbul:Say. 

 
 



241 
 

Ong, W. J. (1999). Sözlü ve Yazılı Kültür: Sözün Teknolojileşmesi (S. Postacıoğlu  
Banon, Çev.).  İstanbul: Metis.  

 
 

Orwell, G.  (2001).  Bin Dokuz Yüz Seksen Dört  (N.  Akgören, Çev.).  İstanbul:  
Can.  
 

 

Öylek, A. (1986-1987). Dilbilim ve İletişim Açısından Sessizlik.  Yıllık içinde (s. 
 241-254). Ankara:  AÜ Basın Yayın Yüksekokulu.  

 
 
Özön, M. N. (1971). Osmanlıca-Türkçe Sözlük. Ankara: Bilgi.  
 
 
Perniolla, M. (2006). İletişime Karşı (D. Kundakçı, Çev.). Ankara: Dost.  
 
 
 
Peters, J. D. (1999). Speaking Into The Air: A History of the Idea of 
 Communication. Chicago and London: University of Chicago Press.  
 
 
Picasso, P. (1937). Young Girl Reading a Book on the Beach. Erişim Tarihi: 16 Nisan 
 2012, http://www.abcgallery.com/P/picasso/picasso-4.html 
 
 
Picasso, P. (1960). Reclining Woman Reading. Erişim Tarihi: 16 Nisan 2012, 
 http://www.abcgallery.com/P/picasso/picasso-4.html 

 

Picasso, P. (n.d.). Girl Reading. Erişim Tarihi: 16 Nisan 2012, 
 http://www.abcgallery.com/P/picasso/picasso-4.html 
 
 
Pignarre, R. (1975). Tiyatro Tarihi (P. Kür, Çev.). İstanbul: Gelişim.  
 

 
 

Pirandello, L. (1930). Size Öyle Geliyorsa Öyledir (M. Fuat, Çev.). İstanbul: 
 Cumhuriyet Matbaası.  
 
 
Rabkin, G. (1983). The Play of Misreading: Text/ Theatre/Deconstruction.  

Performing Arts Journal, Vol.7. No.1, 44-60.  
 
 

Ramond, C. (2011). Derrida Sözlüğü (Ü. Edeş, Çev.). İstanbul: Say.  
 



242 
 

 
Ramonet, I. (2000). Medyanın Zorbalığı (A. Derman, Çev.). İstanbul: Om.  
 
 
Renoir, P. A. (1890). Girl Reading. Erişim Tarihi: 19 Mart 2012, 
 http://www.artilim.com/artist/renoir-pierre-auguste/girl-reading/ 
 

 
Rimbaud, A.  (2000). Rimbaud to George Izambard, Letter of May 13, 1871. 
 Complete Works (P. Schmidt, Trans.). içinde (s. 113). New York: 
 HarperPerennial.  
 

  
 

Rimbaud, A. (2001). Sessizlik (E.Alkan, Çev.). Dizeler içinde (s. 127). İstanbul: 
 Çağdaş Matbaacılık ve Yayıncılık.  

 
 
 

Royle, N. (2003). Jacques Derrida. London: Routledge. 
 
 
 
Sanders, B. (1999).  Öküzün A’sı: Elektronik Çağda Yazılı Kültürün Çöküşü ve  

Şiddetin Yükselişi (Ş. Tahir, Çev.).  İstanbul: Ayrıntı.   
 
 

Sanders, B. (2001).  Kahkahanın Zaferi: Yıkıcı Tarih Olarak Gülme.  (K.  Atakay, 
Çev.).  İstanbul: Ayrıntı.  
 
 

Sargent, J. S. (1904-08). Man Reading. Erişim Tarihi: 19 Mart 2012, 
 http://paperimages.tumblr.com/post/12598576859/john-singer-sargent-      
 man reading-nicola 
 

 
Sauvagnargues, A. (2010). Deleuze ve Sanat (N.  Sarıca, Çev.). Ankara: DeKi.  
 
 
 
Scarry, E. (2006). Kitapla Hayal Etmek (B. O. Doğan, Çev.). İstanbul: Metis.  
 

 
Scott, J. C. (1995). Tahakküm ve Direniş Sanatları: Gizli Senaryolar (A. Türker,  

Çev.). İstanbul: Ayrıntı. 
 
 
 



243 
 

Spiegelberg, H. (1982). The Phenomenological Movement. Netherlands: Martinus  
Nijihoff.  

 
 
Sollers, P. & de Portzamparc, C. (2010). Görmek ve Yazmak (C. İleri, Çev.).  
 İstanbul: YKY. 
 
 
Sontag, S. (1994).  Styles of Radical Will. USA: Vintage.  
 
 
 
Soysal, A. (2004). Ölüm, Yazı, Vücut. İstanbul: Norgunk.  
 
 
 
Soysal, A. (2006). Derrida: İz ve Yokluk. Cogito (Derrida: Yaşamı Yeniden  

Düşünürken),  47-48, 251-255.  
 
 
 

Soysal, A. (2010). Üç Uç: Artaud, Beckett, Blanchot. İstanbul: Norgunk.  
 
 
 
Soysal, A. (2011). Birlikte ve Başka I ve II. İstanbul: MonoKL. 
 
 
 
 
Steiner, G. (1990). Language and Silence: Essays 1958-1966. GB: Cox & 
 Wyman. 
 

Törenli, N. (2005). Yeni Medya, Yeni İletişim Ortamı. Ankara: Bilim ve Sanat. 

  

 

Tzara, T. (2004). Dada Manifestoları (E. Gökteke, Çev.). İstanbul: Norgunk.  
 
 

Utku, A. & Erkan, M. (2008). Derrida’nın Nietzsche’si: Bir Ortak İmza Geliştirmek 
 (Sunuş) Derrida, J. Nietzschelerin Şöleni. (A. Utku & M.  Erkan,  Derl. ve  
 Çev.). içinde (s. 7-74).  İstanbul: Otonom.   
 

 

Vattimo, G. (2000). Nietzsche ile Diyalog (D. Kundakçı, Çev.). Ankara: Dost. 



244 
 

 

 

Yaylagül, L. (2006). Kitle İletişim Kuramları. Ankara: Dipnot.  

 

 

Upanishadlar. (2008). (K. Kaya, Çev.). İstanbul: İş Bankası.  

 

 

Vogl, J. (2011). Tereddüt Üzerine (Ç.  Tanyeri, Çev.). İstanbul: Metis. 

 

 

Warburton, N. (2006). A’dan Z’ye Düşünmek (S. Çalışkan, Çev.). Ankara: Dost.  

 

 

Williams, R. (2005). Anahtar Sözcükler (S. Kılıç, Çev.). İstanbul: İletişim.  

 

 

Wittgenstein, L. (1996). Tractatus Logico-Philosophicus. (O. Aruoba, Çev.). 
 İstanbul: YKY.  
 
 
 
Wittgenstein: Sessizliğin Grameri. (2010). (5. bs.). Cogito, 33, İstanbul: YKY. 
 
 
 

Zeldin, T. (2003).  İnsanlığın Mahrem Tarihi (3. bs.). (E. Özsayar, Çev.).  İstanbul: 
 Ayrıntı. 
 
 

Zerzan, J. (2007). Sessizlik (S. E. Demirkol, Çev.). Erişim Tarihi: 7 Temmuz 
 2008,   http://www.yabanil.net/sessizlik. 
 
 
 
 
 
 
 



245 
 

 
ÖZET 

 

TUHAF ALAN: SESSİZLİK İLE İLETİŞİM ÜZERİNE BİR SAHNELEME 

DENEMESİ  

 

Tuhaf Alan (Sessizlik);  iletişim ile sessizlik üzerine bir sahneleme denemesidir. 

Çalışma sessizliği yazmayı değil; sessizliğe yazmayı imlemektedir. Yazı ve sahne 

birbirleriyle etkileşimde bulunan uzamlar olarak ele alınmıştır. Bu tez sessizliği; 

diğer sessizlik incelemelerinden farklı bir biçimde çalışmıştır. Yazma denemesi; 

Blanchot, Derrida, Nietzsche ve Beckett’in çalışmalarını her bir düşünüre göre 

sessizliği inceleyerek değil; sessizliği düşünürlerden çekip alınan sözlerle 

sahneleyerek ele almıştır.  

 

 

Anahtar Sözcükler: Sessizlik, Blanchot, Derrida, Nietzsche, Beckett.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



246 
 

 

 

 

ABSTRACT 

 

THE ODD SPACE: A STUDY OF STAGING ONTO SILENCE WITH 

COMMUNICATION 

 

 

 

The Odd Space (Silence) is a study of staging onto silence with communication. This 

dissertation is not a writing about silence; but a writing onto silence. The Writing and 

the Stage are considered as spaces that are connected with eachother. Unlike the 

other studies of silence, this dissertation studied silence in a different way. A study of 

writing is not a study of silence according to Blanchot, Derrida, Nietzsche and 

Beckett; but it is a study which stages silence with selected writings of these thinkers.  

 

 

Keywords: Silence, Blanchot, Derrida, Nietzsche, Beckett. 

 


	Burcu Canar _kapak_.pdf
	Burcu Canar _içindekiler_
	Burcu Canar Doktora Tezi

