
BAŞKENT ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

RADYO TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI  

RADYO TELEVİZYON VE SİNEMA DOKTORA PROGRAMI  

TELEVİZYON DİZİLERİNDE ETNİSİTENİN KOMEDİ UNSURU 

OLARAK KULLANILMASI: ROMANLAR ÖRNEĞİ 

HAZIRLAYAN 

MARİA ARABACI KOÇ 

DOKTORA TEZİ 

DANIŞMAN 

PROF. DR. ÖZCAN YAĞCI 

ANKARA - 2025 

	



BAŞKENT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS / DOKTORA TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU 

  

                                                                                                                    Tarih: 17  /  02 /  2025 

Öğrencinin Adı, Soyadı: Maria Arabacı Koç 

Öğrencinin Numarası: 21910397  

Anabilim Dalı: Radyo, Televizyon ve Sinema 

Programı: Radyo, Televizyon ve Sinema Doktora 

Danışmanın Unvanı/Adı, Soyadı: Prof. Dr. Özcan Yağcı  

Tez Başlığı: Televizyon Dizilerinde Etnisitenin Komedi Unsuru Olarak Kullanılması: 
Romanlar Örneği 

Yukarıda başlığı belirtilen Yüksek Lisans/Doktora tez çalışmamın; Giriş, Ana Bölümler ve 
Sonuç Bölümünden oluşan, toplam 109 sayfalık kısmına ilişkin, 17  /  12  /  2024 tarihinde 
şahsım/tez danışmanım tarafından Turnitin adlı intihal tespit programından aşağıda 
belirtilen filtrelemeler uygulanarak alınmış olan orijinallik raporuna göre, tezimin 
benzerlik oranı %8’dır. Uygulanan filtrelemeler:  

1. Kaynakça hariç  

2. Alıntılar hariç  

3. Beş (5) kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç  

“Başkent Üniversitesi Enstitüleri Tez Çalışması Orijinallik Raporu Alınması ve 
Kullanılması Usul ve Esaslarını” inceledim ve bu uygulama esaslarında belirtilen azami 
benzerlik oranlarına tez çalışmamın herhangi bir intihal içermediğini; aksinin tespit 
edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve 
yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

Öğrenci İmzası:…………………. 

                                                                                                             ONAY 

                                                                            Tarih: …  /  …  /  ….….. 

                                                                      Öğrenci Danışmanı Unvan, Ad, Soyad, İmza: 

                                                                      ………………………………………………… 

	



Mira Çağıl Koç ve Evren Çağlar Koç’a 

	



TEŞEKKÜR 

2019 yılında başladığım ve 2025 yılında tamamladığı doktora sürecinde hem 

derslerde hem de tez yazım aşamasında bana her türlü desteğini eksik etmeyen değerli 

hocalarıma teşekkür etmek istiyorum. Başta tez yazım sürecimin her aşamasında beni 

destekleyen, değerli bilgi ve görüşleriyle araştırmama katlı sağlayan, büyük bir emek ve 

özveriyle çalıştığımız tez danışmanın Prof. Dr. Özcan Yağcı’ya, araştırma sürecimde 

değerli katlıları için Doç. Dr. Ersan Ocak ve Doç. Dr. Ceyda Kuloğlu’na ve tez 

savunmamda sundukları kıymetli öneriler için Doç. Dr. Kıvılcım Romya Bilgin ve Doç. 

Dr. Pelin Aytemiz Karslı’ya teşekkür etmek isterim. 

Ayrıca yüksek lisans sürecimden bugüne her zaman yanımda olan ve desteğini eksik 

etmeyen sevgili eşim Evren Çağlar Koç ve kızım Mira Çağıl Koç’a teşekkür ederim.       

	 �i



ÖZET 

ARABACI KOÇ, Maria. Televizyon Dizilerinde Etnisitenin Komedi Unsuru Olarak 

Kullanılması: Romanlar Örneği. Başkent Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Radyo, Televizyon ve Sinema Doktora Programı, 2025. 

Türkiye televizyonlarında 2000’lerden sonra yerli kurmaca televizyon dizileri hızla 

artmıştır. Genellikle haftalık olarak yayınlanan bu diziler, televizyonların en çok izlenen 

saat dilimi olan prime-time kuşağında yer almışlardır. 2000’lerin ilk yarısında 20:00 ve 

22:00 olmak üzere iki parçaya ayrılan prime-time’da ard arda iki yerli dizi gösterilmeye 

başlanılmıştır. Ancak 2024 yılı itibari ile yüksek izlenme oranları ve kanalların gelirinin 

büyük bir kısmını oluşturan prime-time’daki reklam kuşaklarının da etkisiyle yerli dizilerin 

süreleri giderek uzamış ve 20:00 ile 24:00 arasındaki tüm yayın kuşağı tek bir diziye 

ayrılmıştır. Bu çerçevede özellikle yüksek izlenme oranlarına sahip diziler göz önünde 

bulundurulduğunda, bu dizilerdeki temsillerin izlerkitle üzerinde güçlü bir etkiye sahip 

olduğu birçok araştırmada ortaya konulmuştur. Bu çalışmada televizyondaki temsillerin bu 

etkileri göz önünde bulundurularak etnik köken üzerinden gerçekleştirilen komedi 

anlatıları araştırılmıştır. Türkiye’de birçok farklı etnik kökenden insan yaşamaktadır. 

Televizyon dizilerinde de farklı etnik kökenlerden birçok karakter yer almaktadır. Bu 

araştırma Roman etnisitesi üzerinden gerçekleştirilmiştir. Ana akım televizyon dizilerinde 

Roman etnisitesinin komedi unsuru olarak kullanılması onlara yönelik ötekileştirmeye 

sebep olmakta mıdır ve toplumda varolan önyargı ve kalıpyargıları ne ölçüde 

pekiştirmektedir sorusundan yola çıkılmıştır.  Romanlar Türkiye nüfusu içerisinde önemli 

bir yere sahiptirler. Roman karakterlerin hikayelerini anlatan, 2000’lerden bu yana beş tane 

ana akım televizyon dizisi bulunmaktadır. “Cennet Mahallesi”, “Görgüsüzler”, 

“Gönülçelen”, “Roman Havası” ve “Üç Kuruş” dizileri aynı zamanda bu çalışmanın 

örneklemini oluşturmaktadır. Nitel içerik analizi yöntemiyle incelenen dizilerde 

kategoriler, tüm bölümler izlendikten sonra oluşturulmuştur. Etnik köken çerçevesinden 

yapılan temsiller ayrımcılığa sebep olabilmektedir. Özellikle komedi sahneleri 

beklenenden daha fazla ayrımcı unsur ve diyaloglar içerebilir. Komedi türünün kendisinin 

de komik olana yönelik ötekileştirme ve saldırganlık taşıyabildiği göz önünde 

bulundurulduğunda bu araştırmada örneklemde yer alan dizilerin hepsinde Romanlara 

	 �ii



yönelik etnik ayrımcılık taşıyabilecek bulgular saptanmıştır. Türkiye’de Romanlara yönelik 

kalıpyargı ve önyargıların olduğu konu ile ilgili gerçekleştirilen saha araştırmalarında da 

ortaya konmuştur. Özellikle etnik ayrımcılığa sebep olabilecek anlatılar, dizilerin izlerkitle 

üzerindeki etkisi de göz önünde bulundurulduğunda bu önyargıları ve kalıpyargıları 

yeniden üretebilir ve pekiştirebilir. Bunun sonucu olarak da Romanlara yönelik düşünce, 

tutum ve davranışlarda bireylerin ayrımcılık yapmasına sebep olabilir.  

Anahtar kelimeler; Televizyon dizileri, Romanlar, Temsil, Komedi, Etnik Ayrımcılık 

	 �iii



ABSTRACT 

ARABACI KOÇ, Maria. Using Ethnicity as a Comedy Component in Television 

Series: The Example of Romani People Başkent University, Institute of Social 

Sciences, Doctorate in Radio, Television and Cinema, 2025.  

After the 2000s, fictional television series have increased rapidly on Turkish television. 

These series, are usually broadcasted weekly on prime time, which is the most watched 

time period on television. In the first half of the 2000s, two television series have been 

shown one after the other on prime time, which was divided into two parts as 20:00 and 

22:00. However, as of 2024, due to the high rates and the effect of the commercials on 

prime time, which constitute a large part of the channels' income, the duration of Turkish 

television series has gradually extended. The entire broadcast period between 20:00 and 

24:00 has been allocated to a single television series. In this context, especially considering 

high rating television series, it has been revealed in many studies that the representations in 

these series have a strong effect on the audience. In this study, comedy narratives based on 

ethnicity are studied by considering these effects of representations on television. There are 

many people of different ethnic origins living in Türkiye. There are also many characters 

from different ethnic backgrounds in television series. This research was conducted on the 

basis of Romani ethnicity. The question that was asked was whether the use of Romani 

ethnicity as a comedic element in mainstream television series causes marginalization 

towards them and to what extent does it reinforce the prejudices and stereotypes that exist 

in society. Romani people have an important place in the Turkish population. There have 

been five mainstream television series since the 2000s that are about stories of Romani 

characters. The series “Cennet Mahallesi”, “Görgüsüzler”, “Gönülçelen”, “Roman Havası” 

and “Üç Kuruş” also constitute the sample of this study. In the series examined with the 

qualitative content analysis method, the categories were created after watching all of the 

episodes. Representations made within the framework of ethnicity can cause 

discrimination. In particular, comedy scenes can contain more discriminatory elements and 

dialogues than expected. Considering that the comedy genre itself can also carry 

humiliation and aggression towards the funny, findings that may carry ethnic 

discrimination against Romani people were detected in all the series in the sample of this 

research. It has also been revealed in the field researches conducted on the subject that 

	 �iv



there are stereotypes and prejudices against Romani people in Türkiye. Narratives that may 

cause ethnic discrimination, especially when the impact of the series on the audience is 

taken into account, may reproduce and reinforce these prejudices and stereotypes. As a 

result, it may cause individuals to discriminate in their thoughts, attitudes and behaviors 

towards Romani people. 

Keywords; Television series, Romani, Representation, Comedy, Ethnic discrimination 

	 �v



İÇİNDEKİLER 

TEŞEKKÜR ……….…………………………………………………………………… i   

ÖZET …………………………………………………………………………………… ii                                                                   

ABSTRACT ……………………………………………………………………………. iv 

TABLOLAR LİSTESİ …………………………………………………………………  ix 

RESİMLER LİSTESİ ………………………………………………………………..   x 

KISALTMALAR LİSTESİ …………………………………………………………… xi 

GİRİŞ …………………………………………………………………………………… 1 

1. KAVRAMSAL ÇERÇEVE …………………………………………………………… 7 

1.1. Azınlık …………………………………………………………………………. 8 

1.2. Etnisite ………………………………………………………………………… 9 

1.3. Ayrımcılık ile İlgili Kuramsal Yaklaşımlar ………………………………… 18 

1.3.1. Psikanalitik kuram ……………………………………………….…. 19 

1.3.2. Günah keçisi kuramı ……………………………………………….. 19 

1.3.3. Evrimsel yaklaşım ………………………………………………….  20 

1.3.4. Otoriteryen kişilik kuramı ………………………………………… 20 

1.3.5. Sosyal baskınlık kuramı …………………………………………… 21 

1.3.6. Sosyal kimlik kuramı ………………………………………………  21 

1.3.7. Yeni ırkçılık ……………………………………………………..….  22 

1.4. Ayrımcılık Türleri ………………………………………………………….   22 

1.4.1. Cinsiyete yönelik ayrımcılık ……………………………………….  22 

1.4.2. Yaşa göre ayrımcılık …………………………………………….….  23 

1.4.3. Siyasal görüşe göre ayrımcılık ………………………………….… 24 

1.4.4. Engellilik durumuna göre ayrımcılık ………………………….…. 24 

1.4.5. Din ve mezhebe göre ayrımcılık ……………………………….….. 24 

1.4.6. Sosyo-ekonomik ayrımcılık …………………………………….….. 24 

1.4.7. Bölgesel ve coğrafi ayrımcılık ………………………………….….. 25 

1.4.8. Dil temelli ayrımcılık ………………………………………………. 25 

1.4.9. Görünüşe dayalı ayrımcılık ……………………………………..… 25 

1.4.10. Etnik ayrımcılık …………………………………………………… 25 

	 �vi



2. ROMANLAR ……………………………………………………………………….   29 

2.1. Romanların Tarihi ………………………………………………………….  29 

2.2. Romanların Sosyo-Ekonomik ve Kültürel Özellikleri …………………… 36 

2.2.1. İş hayatı …………………………………………………………….. 36 

2.2.2. Aile yapısı …………………………………………………………… 39 

2.2.4. Barınma ………………………………………………………………41 

2.2.6. Eğitim ……………………………………………………………….  43 

2.2.7. Yoksulluk ……………………………………………………………. 43 

2.2.8. Gelenekler ……………………………………………………………44 

3. TELEVİZYON DİZİLERİNDE TEMSİL VE KOMEDİ ………………………… 53 

3.1. Televizyon ……………………………………………………………………. 53 

3.2. Temsil ………………………………………………………………………… 56 

3.3. Önyargı ve Kalıpyargı ………………………………………………………. 60 

3.4. Komedi ……………………………………………………………………….. 64 

3.4.1. Üstünlük teorisi …………………………………………………….   65 

3.4.2. Uyumsuzluk teorisi …………………………………………………  67 

3.4.3. Rahatlama teorisi …………………………………………………… 68 

4. TELEVİZYON DİZİLERİNDE ETNİSİTENİN KOMEDİ UNSURU OLARAK 

KULLANILMASI ……………………………………………………………………… 70 

4.1. Araştırmanın Yöntemi ………………………………………………………. 70 

4.1.1. Araştırmanın amacı ve önemi ……………………………………..  70 

4.1.2. İçerik analizi ………………………………………………………… 71 

4.1.3. Evren ve örneklem …………………………………………………. 73 

4.1.4. Sınırlılıklar …………………………………………………………..  73 

4.2. Bulgular ……………………………………………………………………… 74 

4.2.1. Hikaye ……………………………….……………………………….. 77 

4.2.1.1. Cennet mahallesi …………….……………………………… 77 

4.2.1.2. Görgüsüzler …………………………………………………. 79 

	 �vii



4.2.1.3. Gönülçelen ………………………………………………….   80 

4.2.1.4. Roman havası ……………….……………………………… 82 

4.2.1.5. Üç kuruş …………………….………………………………. 83 

4.2.2. Karakterlerin konuşması ………….……………………………….. 84 

4.2.3. Karakterlerin dış görünüşü ……… …………………………….…. 91 

4.2.4. Karakterlerin davranışları ………………………………………… 94 

4.2.4.1. Cehalet ……………………………………………………… 94 

4.2.4.2. Yalan ………………………………………………………… 97 

4.2.4.3. Temizlik …………………………………………………….. 98 

4.2.4.4. Hırsızlık ……………….………………………………..…. 100 

4.2.4.5. Dolandırıcılık ……………………………………………… 103 

4.2.4.6. Kavga …….…………………………………………..…… 106 

SONUÇ ………….…………………………………………………………………… 109 

KAYNAKLAR ……………………………………………………………….……… 117 

	 �viii



TABLOLAR LİSTESİ 

Sayfa 

Tablo 4.1: Örneklemde yer alan dizilerin künye bilgileri ……………………………… 76 

	 �ix



RESİMLER LİSTESİ 

Sayfa              

Resim 4.1: “Cennet Mahallesi” dizisi 1. bölüm açılış jeneriği …………………………. 78 

Resim 4.2: “Gönülçelen” dizisi 3. bölüm açılış jeneriği ………………………………..  81 

Resim 4.3: “Roman Havası” dizisi 1. bölüm açılış jeneriği …………………………….  88 

Resim 4.4: “Cennet Mahallesi” dizisi 116. bölüm Ethem karakteri …………………….  92 

Resim 4.5: “Üç Kuruş” dizisi 3. bölüm Kartal karakteri ………………………………..  93 

Resim 4.6: “Görgüsüzler” dizisi 3. bölüm Ayşe karakteri ………………………………  95 

Resim 4.7: “Cennet Mahallesi” dizisi 93. bölüm Pembe karakteri ……………………..  99 

	 �x



KISALTMALAR LİSTESİ 

ERRC             European Roma Rights Centre 

hYD                Helsinki Yurttaşlar Derneği 

EDROM         Edirne Roman Derneği 

TRT                Türkiye Radyo Televizyon Kurumu 

RTÜK             Radyo ve Televizyon Üst Kurulu 

	 �xi



GİRİŞ 

İnsanların ve toplumların çevre ve dünyaya ait enformasyon ihtiyacı bulunmaktadır. 

Gelişen teknoloji ile birlikte kitle iletişim araçları bireylerin enformasyon ihtiyacını 

karşılamaktadır. Televizyonun ortaya çıkışı, zaman içerisinde yaygınlaşarak her eve 

girmesi, hem işitsel hem de görsel anlatılar sunması onun popülerliğini hala devam 

ettirmesine sebep olmuştur. Haber verme misyonu ile birlikte bir enformasyon kaynağı 

olan televizyon yıllar içerisinde kurmaca anlatılara da yer vermeye başlamıştır. Televizyon 

dizilerinin tüm dünyada giderek daha popüler olması ve televizyon açısından iyi bir maddi 

gelir sağlaması Türkiye’deki televizyon yayıncılığını da etkilemiştir. 

Türkiye’de 1980’ler ve 1990’larda az sayıda olan ama çok izlenen televizyon dizileri 

mevcuttur. Ancak dizilerin prime-time’ın vazgeçilmez programlarından bir tanesi olmaları 

2000’li yılları bulmuştur. Ticari televizyon yayıncılığı özellikle prime-time’da yüksek 

izlenme oranları olan programların reklam kuşaklarından büyük bir gelir elde edilmesini 

sağlamaktadır. 2000’lerde sayıları hızla artan diziler hem yapımcılar hem de kanal 

sahipleri açısından yüksek karların elde edilmesini sağlamıştır. Bu yüzden ilk olarak 20:00 

ve 22:00 olmak üzere prime-time’da birçok kanal iki diziye yer vermeye başlamış, yüksek 

reyting alan dizileri 20:00’da yayınlarken daha az reyting alan veya reytingleri düşmeye 

başlayan dizileri 22:00 kuşağına almışlardır. İlerleyen yıllarda Türkiye’de televizyon 

dizleri 20:00’da başlayıp gece 00:00’de bitmiştir. Bu süreçte dizi saatleri ortalama altmış 

dakikadan iki buçuk saate kadar çıkmıştır.   

İzlenme oranları anlatıları da etkilemiştir. Türk televizyon dizilerinde, ülkenin farklı 

bölgelerinden, farklı sosyo-ekonomik ve kültürel yapıya sahip karakterlere yer verilmiştir. 

Bu içerikler bazen ataerkil yapısıyla dikkat çeken geniş ailelerin hayatlarını ele alırken 

bazen de şehir hayatının zorluklarını anlatabilmektedir. 2000’lerin başından bu yana 

Türkiye’deki televizyon dizilerinde dikkat çeken en önemli unsurlardan bir tanesi, yüksek 

izlenme oranına sahip ve uzun soluklu bir dizinin konusunun farklı dizilerde tekrar 

kullanılmasıdır. Örneğin, "Asmalı Konak” dizisinin başarısından sonra ‘ağa’ temalı, kapalı 

bir ataerkil sistemde aşiret olarak adlandırılabilecek, katı kurallara sahip geniş ailelerin bir 

arada yaşadığı diziler popüler olmuş, uzun yıllar boyunca “Zerda", “Sıla” ve “Beyaz 

	 �1



Gelincik" gibi benzer hikayeler ekrana taşınmıştır. Benzer bir durum ana karakterleri 

mafya olan aksiyon veya aşk temalı romantik komedi dizileri için de geçerlidir. 

Televizyon dizilerinde tür olarak komedi her zaman popüler olmuştur. Türkiye’de 

uzun yıllar boyunca yayınlanan ve çok izlenen birçok komedi türünde dizi vardır. Komedi 

dizileri her zaman popülerliğini korumuştur. Bu dizilerde farklı sosyo-ekonomik ve 

kültürel anlatı ve karakterler mevcuttur. Komedi dizileri eğlendirme amacı taşımakla 

birlikte, birçok unsur üzerinden komedi yapılabilmektedir. Bu unsurlara Türkiye’de en çok 

izlenen ve en uzun soluklu komedi türündeki dizilerden örnek vermek mümkündür. 

Örneğin bir durum komedisi olan “Avrupa Yakası", İstanbul’un sosyo-ekonomik olarak 

daha avantajlı  mekanlarından biri olan Nişantaşı’nda yaşayan bir aileyi konu almaktadır. 

Ana karakterlerden biri olan Aslı modern bir iş hayatı ile geleneklerine bağlı ataerkil bir 

aile yapısı arasında sıkışmakta ve komedi bunun üzerinden kurulmaktadır. Benzer bir 

şekilde uzun yıllar yayın hayatına devam eden “Çocuklar Duymasın" dizisi de 1990’larda 

değişen toplumsal yapı çerçevesinde komediyi evli ve çocuklu bir çiftin aralarındaki 

çatışma üzerinden kurmaktadır. Türkiye’deki komedi dizilerine bakıldığı zaman, 

komedinin bir etnisite ve o etnisiteye ait şive üzerinden de kurulduğu görülmektedir. 

Örneğin, Karadeniz’de geçen veya Karadenizli karakterlerin olduğu “Aşk Yeniden”, 

“Ege’nin Hamsisi" ve “Kuzey Yıldızı İlk Aşk” gibi dizilerde hem Karadeniz şivesi hem de 

Karadenizlilerin çok sinirli olduğu kalıpyargısı üzerinden komedi yapılmaktadır. Benzer 

bir durum Ege’de geçen diziler için de geçerlidir. Örneğin “Güzel Köylü” ve “Düriye’nin 

Güğümleri” hem şive hem de Ege hayatı üzerinden komedi yapmaktadır. Bunların dışında 

2000’lerden bu yana Roman etnisitesi de hem komedi türündeki dizilerde kullanılmış hem 

de komedi dışındaki türlerde de anlatının gerilimini azaltan komedi unsuru olarak 

kullanılmıştır. Bu dizilerde hem şive (karakterler genellikle Trakya ağzı ile 

konuşmaktadırlar) hem de Romanlarla özdeşletirilen belirli davranış kalıpları komik unsur 

yapılmıştır. Bu bağlamda göz önünde bulundurulması gereken önemli bir unsur etnisite 

üzerinden yapılan komedinin çoğunlukla Karadenizliler ve Romanlar üzerinden 

yapılmasıdır. Türkiye’de yaşayan başka etnik gruplar üzerinden, özellikle ana akım 

medyada komedi türünde diziler bulunmamaktadır. Bunun nedeni başka bir araştırmanın 

konusu olabilir. Ancak burada belirtmek gerekir ki başka bir etnik köken üzerinden komedi 

yapılmamasının altında sosyolojik veya politik sebepler yatıyor olabilir. 

	 �2



Televizyon dizileri sıkça kalıpyargılardan yararlanmakta ve birçok önyargıyı da 

tekrar ekrana getirerek pekiştirmektedir. Bu çalışmanın ana ekseneni oluşturan televizyon 

dizilerinde Roman etnisitesi üzerinden komedi oluşturulmasında kalıpyargı ve önyargılara 

rastlamak mümkündür. Etnisite kavramı geniş bir tanım ve farklı yaklaşımları içinde 

barındırmaktadır. Etnik bir grup, hem ortak ırksal kökenler hem de ortak kültürel 

özellikleri bir arada barındırmaktadır. Romanların tarihine bakıldığında geçmişteki göçebe 

yapılarından kaynaklı dünyanın birçok yerine gittikleri ve zaman içerisinde birçoğunun 

yerleşik bir yaşam tarzını benimsediği görülmektedir. Türkiye topraklarında ise Osmanlı 

İmparatorluğu’ndan beri yaşadıkları bilinmektedir. Özellikle günümüzde Romanlar ile 

özdeşleşen İstanbul’daki Sulukule Mahallesi Romanların yerleşik olarak yaşadıkları 

bilinen en eski yerdir. Günümüzde Türkiye’de yaşayan Roman nüfusu ile ilgili kesin bir 

rakam vermek mümkün olmamakla birlikte Tübitak tarafından desteklenen ve Hacettepe 

Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü tarafında yapılan “Türkiye’de Roman Nüfusunun 

Demografik Bütünleşme ve Farklılaşma Düzeyleri ve Politika Öncelikleri Projesi”ne göre 

Türkiye’de bir milyon iki yüz bin ile iki milyon yedi yüz bin arasında Roman yaşamaktadır 

(Roman Nüfus Araştırmaları Web Sitesi, 2024). Bu araştırma ile birlikte Romanlar ile ilgili 

gerçekleştirilen başka saha araştırmaları Türkiye’de Romanların 1980’den sonra yerleşik 

hayata geçmeye zorlandıklarını, günümüzde genellikle yaşadıkları şehirlerde belirli 

mahallelere sıkışıp kaldıklarını ve yaşam alanları ve şartları gereği işsizlik, yoksulluk, 

barınma, yetersiz eğitim gibi sorunlarla uğraştıklarını ortaya koymuştur. Bu araştırmalar 

özellikle Trakya bölgesinde yaşayan Romanların diğerlerine göre daha iyi koşullarda 

olduklarını vurgulamaktadır. Ayrıca yapılan araştırmaların Romanların yoğunlukla 

yaşadıkları mahallelerde gerçekleştirildiği göz önünde bulundurulduğunda, bu mahallelerin 

dışında daha iyi koşullarda ve araştırmaların bulgularında yer alan mesleklerden farklı 

mesleklerde çalışan, gelir düzeyi yüksek veya iyi bir kariyere sahip Romanlar hakkında 

çok fazla bilgiye ulaşmak mümkün değildir. Buna sebep olarak bu araştırmalarda 

Romanların kimliklerini gizlemeyi tercih ettikleri gösterilmektedir (Alpman, 1997; 

Arayıcı, 1999; Özkan, 2000; Altınöz, 2007;  Kyuchukov, 2007; Kolukırık, 2008; Suntekin, 

2008; Önen, 2011; Tohumcu, 2012; Tağ, 2015; Karaman, 2017; Koptekin, 2017; Uştuk, 

2019; Varol, 2021; Şimşek, 2020). 

	 �3



Romanların tarih boyunca dışarıya kapalı yapıları onların anlaşılmasını da 

güçleştirmektedir. Kendi içlerinde devam ettirdikleri yaşam tarzları ve gelenekleri Roman 

olmayanlar açısından bazen anlaşılamamakta, bu durum da onlara yönelik önyargılar ve 

kalıpyargıların oluşmasına sebep olmaktadır. Bu önyargılar sonucunda Türkiye’de 

Romanlar farklı şehirlede belirli mahallelerde sıkışıp kalmışlardır. Genellikle yoksulluk ve 

suç ile ilişkilendirilen bu mahalleler, Romanların suça eğilimli, güvenilmez ve tekinsiz 

olabilecekleri yönündeki yargıları pekiştirmektedir. Televizyon dizilerinde yer alan Roman 

temsilleri de bu yargılar çerçevesinde geliştirilmektedir. 

Televizyon birçok temsile yer vermektedir. Temsil dil aracılığı ile oluşturulan 

anlamlar bütünüdür. Hall (2017:23), temsilin dili kullanarak dünyayı insanlara anlamlı bir 

şekilde tasvir ettiğini ifade etmektedir. Temsiller, farklı metinler üzerinden dili kullanarak, 

kültürel, psikolojik, sosyolojik anlamlar çıkarılmasına yardımcı olmaktadır. Bu noktada, 

‘metin’ kavramı; sadece yazılı metinleri kapsamamakta, yazılı metinler, konuşmalar, 

fotoğraflar, film ve görsel tüm materyalleri içermektedir. Yazılı metinlerin yanı sıra, görsel 

olarak oluşturulan tüm materyaller bir dil kullanmaktadır ve bu dil çerçevesinde temsiller 

oluşmaktadır. Televizyondaki bu temsiller dizilerde senarist ve yönetmenlerin yazdığı 

hikaye ve karakterler üzerinden anlatılmaktadır. Komedi, anlatı içindeki bir yanlış 

anlaşılmadan, karakterlerin hataları veya aptallıkları ve karakterlerin dış görünüşündeki 

tuhaflıklardan kaynaklanabilir. Bu çalışmada komedinin bir etnisite üzerinden yapılması ve 

yukarıda sayılan bu unsurların bir etnisiteye atfedilmesi sorunu üzerinde durulacaktır. 

Herhangi bir etnik köken belirtmeden komedi yapmak ile Romanlar gibi bir topluluk 

üzerinden komedi yapmak izlerkitlenin varolan önyargı ve kalıpyargılarını 

pekiştirebileceği gibi yeni önyargı ve kalıpyargılara da sebep olabilir. Ayrıca komedide 

kullanılan her olumsuz temsil o etnik grubun tüm üyeleri ile ilgili bir genelleme 

yapılmasına sebep olabilir.  

Bu çalışmada komedi türündeki diziler ve dizilerdeki temsillerde Romanların komedi 

unsuru olarak kullanılmasını ele almaktadır. Komedi ile ilgili üç teoriden bahsetmek 

mümkündür. Bunlar üstünlük teorisi, uyumsuzluk teorisi ve rahatlama teorisidir. 

Televizyon dizilerindeki Roman karakterlerin ve Romanların hayat tarzlarının komedi 

unsuru yapılması, üstünlük ve uyumsuzluk teorileri çerçevesinde değerlendirilebilir.    

	 �4



Bu çalışmanın konusunu oluşturan 2000’lerden sonra Türk televizyonlarında 

yayınlanan ve ana karakterleri Roman olan toplamda beş dizi bulunmaktadır. Bunlar; 

“Cennet Mahallesi” (2004-2007), “Görgüsüzler” (2008), “Gönülçelen” (2010-2011), 

“Roman Havası” (2015) ve “Üç Kuruş” (2021-2022) dizileridir. "Cennet Mahallesi" yüz on 

dokuz bölüm, “Görgüsüzler” altı bölüm, “Gönülçelen” elli altı bölüm, "Roman Havası" altı 

bölüm ve “Üç Kuruş” dizisi de yirmi sekiz bölüm yayınlanmıştır. “Cennet Mahallesi”, 

“Görgüsüzler" ve “Roman Havası" dizlerini aynı yapım şirketi, Erler Film çekmiştir. 

“Cennet Mahallesi”’nin yüz on dokuz bölüm süren ve yüksek izlenme oranlarına sahip 

başarısı diğer iki dizide de amaçlanmış ancak her ikisi de altıncı bölümde final 

yapmışlardır. Her üç dizi de komedi türünde olmakla birlikte tekrar eden hikaye ve 

karakter yapısına sahiptirler. “Gönülçelen” dizisinin dram, “Üç Kuruş” dizisi ise aksiyon 

türündedir. Tür olarak komedi olmamalarına rağmen Romanların yaşam tarzları ve Roman 

karakter sıkça komedi unsuru olarak kullanılmaktadır. Bu yüzden bu çalışmada etnisitenin 

komedi unsuru olarak kullanılması çerçevesinde beş diziye de yer verilmiştir. Araştırmanın 

temelini oluşturan soru, ana akım televizyon dizilerinde Roman etnisitesi üzerinden 

kurgulanan komedinin onlara yönelik ne kadar olumsuzlama içerdiğidir. Komedi türü 

kurmaca anlatılar, ilerleyen bölümlerde değinileceği üzere üstünlük ve uyumsuzluk 

teorileri kapsamında birçok olumsuz ve aşağılayıcı unsur içerebilmektedir. Gülmeye sebep 

olan bu unsurlar cinsiyet, ırk, dil, inanç veya etnik köken üzerinden yapıldığı zaman 

toplumda belirli bir kitleyi hedef almaktadır. Özellikle egemen toplumsal sınıftan farklı, 

azınlık olarak kabul edilen topluluklara yönelik oluşturulan bu temsiller bir ayrımcılığa da 

sebep olabilmektedir. Etnik kökenin komedi unsuru olarak kullanılması aynı zamanda 

toplumda onlara yönelik önyargı ve kalıpyargıları da pekiştirmektedir. Bu çalışmanın 

Roman etnisitesi üzerinden gerçekleştirilmesinin en önemli sebeplerinden bir tanesi 

Türkiye’de yapılan araştırmalar da göz önünde bulundurulduğunda Romanların bu 

toplumdaki en dezavantajlı azınlık gruplardan biri olmalarıdır. Bu çalışmada literatür 

taraması gerçekleştirildikten sonra araştırma sorusundan yola çıkılarak Romanlar ile ilgili 

televizyon dizileri incelenmiş ve literatür ile ilişkilendirilmiştir.   

Dizileri incelemek için nitel içerik analizi yöntemi kullanılmıştır. İçerik analizindeki 

kategoriler, dizilerin tüm bölümleri izlendikten sonra oluşturulmuştur. Bu kategoriler 

belirlenirken dikkat edilen en önemli unsur Romanlara yönelik vurgulanan ve tekrar eden 

	 �5



olumsuz anlatılar, görseller ve diyaloglardır. Bu unsurlar Romanlarla ilgili varolan önyargı 

ve kalıpyargıları güçlendirmektedir. Daha önce Romanlarla herhangi bir temasta 

bulunmamış biri için bu temsiller yönlendirici olabilmektedir.  

      Tez dört ana bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümünde kavramsal çerçeve ele 

alınmıştır. Azınlık ve etnisite kavramlarının gelişimi detaylandırıldıktan sonra çalışmanın 

ana eksenini oluşturan etnik ayrımcılık olduğu için bu bölümde ayrımcılık ile ilgili 

kuramsal yaklaşımlar ve ayrımcılık türleri de ele alınmıştır. İkinci bölümde Romanların 

tarihi ve Türkiye’de gerçekleştirilen saha araştırmaları taranmış ve bu çerçevede 

Romanların sosyo-ekonomik ve kültürel özellikleri kategorilere ayrılarak 

detaylandırılmıştır. Tezin üçüncü bölümünde Türkiye’de televizyonun gelişimi ve 

televizyon dizilerinin geçmişten günümüze gelişimi ele alınmıştır. Roman etnisitesinin 

dizilerde komedi unsuru olarak kullanılması bu araştırmanın ana ekseni olduğu için bu 

bölümde temsil, önyargı, kalıpyargı kavramları açıklanmış ve komedi ile ilgili teoriler ele 

alınmıştır. Dördüncü bölümde araştırma yöntemi ve bulgular yer almaktadır. 

	 �6



1. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

Geçmişten günümüze dünyada farklı kültür, inanç, dil, ırk vb. unsurlara sahip 

insanlar bir arada yaşamış ve toplumsal gruplar oluşturmuşlardır. Milletlerin ve ulusların 

dil, din, ırk gibi ortak özelliklerinin olduğu şeklinde genel bir kabulden söz etmek 

mümkündür. Ancak özellikle tarihsel süreçte göç yollarında bulunmuş veya Türkiye gibi 

birçok farklı devlete ev sahipliği yapmış ülkelerde bu özelliklerin de çeşitliliği ön plana 

çıkmaktadır. Türkiye’de kültür, gelenek veya inanç gibi unsurlarda farklılaşan, aynı ulus 

çatısı altında bu özelliklerini sürdürmeye çalışan, Romanlar, Lazlar, Ermeniler, Kürtler, 

Rumlar ve Süryaniler gibi birçok kökene sahip topluluklardan bahsetmek mümkündür. 

Azınlık kavramı daha önce değinilen unsurların bir ya da birden fazlasına atıfta 

bulunabilmektedir. Örneğin bir ülkenin egemen sınıfının inancından farklı bir inanca sahip 

olan bireyler azınlık olarak tanımlanabilir. Benzer bir şekilde egemen grubun ortak ırksal 

kökenlerinden farklı bir kökene sahip olan gruplar da azınlık olarak tanımlanabilmektedir. 

Bu çerçevede etnisite kavramı, hem ırk ile ilgili özellikleri içermekte hem de kültür ve 

gelenekler gibi bir sosyal yapıyı da barındırmaktadır. Böylece medya temsillerinin 

Romanlar gibi bir etnik grup üzerinden incelenmesi hem azınlık hem de etnisite 

kavramlarının detaylandırılmasını gerektirmektedir.  

  Medya temsilleri ve etnisite üzerinden oluşturulan anlatılar söz konusu olduğunda 

ayrımcılık olgusu ile de karşı karşıya kalınır. Medyada cinsiyet, inanç, dil gibi birçok unsur 

üzerinden ayrımcılık içeren temsiller yer alabildiği gibi, etnik köken üzerinden de benzer 

içerikler bulunmaktadır.   

Hem dünyada hem de Türkiye’de Romanlar yaşadıkları bölgelerde kendi yaşam 

biçimlerini devam ettirmeye çalışmış ve bu yüzden sosyal dışlanmaya maruz kalmışlardır. 

Bu sosyal dışlanma egemen sınıfın kabul etmediği yaşam tarzlarının etnik kökenleri ile 

ilişkilendirilmesi ve bunun üzerinden ayrımcılığa varan tutum ve davranışların 

gerçekleştirilmesine neden olmaktadır (Marsh, 2008; Çetin, 2017). Hem sosyolojide hem 

de psikolojide ayrımcılığı açıklamaya yönelik birçok kuram mevcuttur. Bu kuramların 

detaylandırılması Romanlara yönelik olabilecek etnik ayrımcılığı açıklayabilmek açısından 

önemlidir. 

Etnisite üzerinden oluşturulan anlatılarda Romanların temsilleri bu çalışmanın temel 

sorusunu oluşturmaktadır. Bu bölümde azınlık ve etnisite ile ilgili kavramsal bir çerçeve 

	 �7



oluşturulacak ve özellikle etnisiteye yönelik zaman içerisinde geliştirilen farklı yaklaşımlar 

ele alınacaktır. Egemen etnisite dışında kalan etnik toplulukların maruz kalabileceği sosyal 

dışlanma ve ayrımcılık göz önünde bulundurulduğunda ise ayrımcılık kavramı, ayrımcılık 

ile ilgili kuramlar ve ayrımcılık türlerini de ele almak büyük önem taşımaktadır. 

         

1.1. Azınlık  

Ülkeler, dil, din, etnik köken gibi ortak özelliklerin bir arada olduğu toplumlardan 

oluşmaktadır. Bir ülkedeki egemen topluluk dışında birçok azınlık grup da yaşamaktadır. 

Türkiye’nin tarihi ve coğrafi konumu göz önünde bulundurulduğunda geçmişten 

günümüze birçok farklı kültüre, dini inanca ve etnik gruba ev sahipliği yaptığı söylenebilir. 

Bu açıdan günümüzde de Türkiye’de inanç ya da etnik köken açısından birçok azınlık grup 

bulunmaktadır. Azınlık kavramının tanımı ile ilgili genel olarak kabul görmüş bir görüş 

bulunmamaktadır. Birleşmiş Milletler, 2010 yılında düzenlediği raporda azınlık olarak 

tanımlanabilmek için hem ortak bir etnik köken, dil ya da din gibi unsurların olması 

gerektiğini hem de bireylerin kendilerini bu azınlık grup içerisinde tanımlamaları 

gerektiğini vurgulamaktadır (Minority Rights: International Standards and Guidance for 

Implementation. United Nations Human Rights 2010). Raporda kimlerin azınlık olup 

olmadığı üzerine detaylı açıklamalara yer verilmiştir ancak tartışmalı konular da 

mevcuttur. Amerika Birleşik Devletleri’nde Kızılderililer bu duruma örnek gösterilebilir. 

Raporda, Kızılderililer’in yerli halk olmasına rağmen sayıca daha az kaldıkları için azınlık 

olarak sayılıp sayılmamaları tartışmalı bir konu olarak yer almaktadır. Benzer bir şekilde 

Türkiye’de de farklı ırk veya etnik kökene sahip toplulukların kendilerini azınlık olarak 

tanımlamaları ya da nüfusa dağılım oranına bakıldığında azınlık olarak kabul 

edilemeyecekleri görülmektedir (Joshua Project Web Sitesi, 2024).     

Birleşmiş Milletler’in azınlık ile ilgili raporunun yanı sıra azınlık kavramı ülkeler 

açısından yasal düzenlemeler için de önemlidir. Türkiye’de hukuk çerçevesinde azınlık 

kavramı ise, “Bir ülke ya da devlette, çoğunluğu oluşturan halktan, dil, din, ırk, hars gibi 

bakımlardan ayrılan, küçük topluluk veya azınlık gruplar, ekalliyet” (Bilgin, 2005:6) 

şeklinde tanımlanmaktadır. Aynı zamanda Türk Dil Kurumu Sözlüğü’ne göre ise azınlık; 

“Bir toplulukta kendine özgü nitelikler bakımından ayrı ve ötekilerden sayıca az olanlar; 

azlık, ekalliyet, çoğunluk karşıtı” şeklinde tanımlanmaktadır (Türk Dil Kurumu Sözlükleri 

	 �8



Web Sitesi, 2023). Bu çalışmanın ilerleyen bölümlerinde yer alacağı üzere, araştırmanın 

ana ekseni Türkiye’deki Romanlar olacaktır. Birleşmiş Milletler raporunda ise, Romanlar, 

“Etnik bir grup olarak kabul edilmekte ve bir etnik grubun her zaman bir azınlık grup 

olarak değerlendirilmesi gereği üzerinde durulmaktadır” (Akt., Mızrak, 2018). Bu 

bağlamda, Romanlar Türkiye’de etnik azınlık olarak kabul edildikleri için ilk olarak 

etnisite kavramını değerlendirmek gerekmektedir.  

1.2. Etnisite 

Etnisite kavramının tanımı geçmişten günümüze ortak özelliklere sahip toplulukları 

vurgulamak için kullanılmış olması ile birlikte zaman içerisinde bu ortak özellikler ile ilgili 

farklılaşmalar olmuştur. Ancak kavramın genellikle bir toplum içinde yaşayan azınlık bir 

gruba yönelik olarak kullanılabildiği söylenebilir. Ayrıca etnisite ile ilgili farklı yaklaşımlar 

da bulunmaktadır. Bu yaklaşımların hem kesişen ortak özellikleri hem de farklılaşan 

yönleri mevcuttur. Bu bölümde etnisitenin ilk kullanımını ve kimlere yönelik kullanıldığı 

ve günümüze kadar nasıl bir farklılaşma geçirdiği ele alınacaktır. Etnisiteye yönelik farklı 

yaklaşımlar da Romanların bir etnik grup olarak değerlendirilmelerinde büyük önem 

taşıdığı için detaylandırılacaktır. 

Etnisite kavramının kullanılması Eski Yunan’a kadar dayanmaktadır. Kavram, halk 

anlamında kullanılan “ethnos” kelimesinden türemiştir. Yılmaz (1994:20), ‘ethnik’ 

kelimesinin Eski Yunanca’da grup veya bireylerin kendilerini özdeşleştirdikleri, bağlılık 

duydukları, ortak bir gelenek ve kökleri olan ve bir halk olma duygusunu paylaştıklarını 

dile getirmiştir. Yunanca’da “ethnos” kelimesi tarihsel süreç içerisinde farklı kaynaklarda, 

farklı anlamlarda  kullanılmıştır. Örneğin; insan kalabalığı anlamında “ethnos Iaön”; erkek 

ve kadın ırkları anlamında “ethnos anerön” ve “gunaikön”, Med halkı ya da millet 

anlamında “Médikon ethnos” gibi anlamlarda kullanılmıştır (Smith, 1986:45-46). Aynı 

zamanda etnisite kavramı Pagan, Helen, Yahudi veya Hristiyan olmayan ve ikinci sınıf 

insanları tanımlamak için kullanılan “ethnos/ethnikos” kelimelerine dayanmaktadır 

(Malesevic 2019:1). Bu tanımlardan yola çıkarak geçmişte etnisitenin ırk, cinsiyet ve sınıf 

gibi ayrımları yapmak için kullanıldığı ve genellikle egemen toplumsal sınıfın dışında 

kalanları işaret ettiği söylenebilir. Bunların dışında Smith (1986:45-46), bir topluluğu etnik 

	 �9



grup olarak tanımlayabilmek için aynı kabile veya klana bağlı olmaları gerekmediğini, 

birlikte yaşayan ve hareket eden bir grup insan için kullanılabileceğini vurgulamaktadır. 

Eski Yunan’da “ethnos” sadece insan topluluklarını belirtmek için değil, bir yerleşim 

yeri ismi olarak da kullanılmıştır. “Ethnos”, Eski Yunan’da yer alan Polis gibi yerleşim 

yerlerinden bir tanesiydi. Polis’ler kadar coğrafi yaygınlığa sahip ethnoslar; halkları 

gelenek, inanç ve din bakımından birbirine bağlı, ortak kültürel faaliyetlere sahip halkların 

bir arada yaşadığı ve günümüzdeki ulus-devlet kavramının kökenlerine sahip topluluklardı 

(Küçüker, 2013:138-139-140).  Kökenleri Eski Yunan’a dayanan ulus devlet kavramında 

da etnisite ön plana çıkmaktadır. Çünkü ulus devlet oluşumunda hakimiyet belirli bir etnide 

olur ve ulusun siyasal oluşumunda hakim etnik grubun toplumsal ve kültürel özellikleri 

hem ön plana çıkar hem de belirleyici olur (Yanık, 2013:230). Kavramın tanımlanmasında 

zaman içerisinde farklılaşmalar olmuştur. Özellikle İkinci Dünya Savaşı sonrasında 

etnisitenin sosyoloji alanında kullanılmaya başlanması ırk farklılığı ve azınlık vurgularının 

artmasıyla sonuçlanmıştır.   

Etnisite kavramı sosyolojide ilk olarak D. Reisman tarafından 1953 yılında ortaya 

konulmuştur. 1960 ve 1970’lerden sonra etnisite kavramı; ulus devletlerde yer alan azınlık 

grupları, Nazi Almanyası’nda ırk kavramını tanımlamak için ve daha sonrasında Kuzey 

Avrupa’daki göçmen azınlıkları tanımlamak için kullanılmıştır (Malesevic, 2019:1).  

Etnisite ya da etnik köken kavramları bazen ırk ya da ulus kavramları ile aynı 

anlamlarda kullanılmaktadır. Türk Dil Kurumu’nda; ırk, kalıtımsal olarak ortak fiziksel ve 

fizyolojik özelliklere sahip insan topluluğu, soy, bir canlı türünde aynı karakteri taşıyan 

canlıların oluşturduğu alt bölüm olarak tanımlanmaktadır. Millet ise; çoğunlukla aynı 

topraklar üzerinde yaşayan, aralarında dil, tarih, duygu, ülkü, gelenek ve görenek birliği 

olan insan topluluğu, ulus olarak tanımlanmaktadır. Ancak Türk Dil Kurumu’nun 

sözlüğünde etnisite kavramına yer verilmemiş, ‘etnik’ kelimesi; kavimle ilgili, budunsal, 

kavmi olarak tanımlanmıştır (Türk Dil Kurumu Sözlükleri Web Sitesi, 2023). 

Oxford’un tanımına göre ise ırk; ortak soy veya kökenle birbirine bağlı bir grup 

insan (hayvanlar veya bitkiler); ortak soydan sayılan bir kabile, ulus veya halk anlamında 

kullanılmaktadır. Ulus; genellikle ayrı bir siyasi devlet olarak örgütlenmiş, belirli bir 

toprak bütünlüğünde yaşayan, ortak bir soy, dil veya tarih ile birbirine bağlı geniş bir insan 

topluluğu olarak tanımlanmıştır. Etnik ise; bir ırka veya millete ait, ortak ırksal, kültürel, 

	 �10



dinsel veya dilsel özelliklere sahip ve özellikle ulus gibi daha büyük bir sistemin içinde yer 

alan grupları tanımlamak için kullanılmıştır. (Fenton, 2013)  

Oxford’un tanımına göre ırk, ulus ve etnisite arasındaki en temel benzerlik, ortak bir 

soy ve kültüre sahip olmaktır. Bununla birlikte Türk Dil Kurumu, ırkı ortak bir biyolojik 

köken, ulus, paylaşılan bir kültür ve kara parçası olarak tanımlarken etnisiteyi kavim ile 

ilişkilendirmiştir. Kavimin tanımına bakıldığı zaman ise, ortak soy, töre, dil ve kültür bağı 

olan insan topluluğunu anlatmaktadır (Türk Dil Kurumu Sözlükleri Web Sitesi, 2023). Bu 

bağlamda, etnik bir grubun varlığı bir ulusun içinde azınlık olarak sürdürülebilir 

olmaktadır ve etnisite tüm bir ulusu kapsayabildiği gibi küçük insan topluluklarını ya da 

farklı coğrafyalarda yaşayan bir ırka mensup tüm insan topluluklarını kapsayabilmektedir. 

Ayrıca genellikle biyolojik ve gözle görülür farklılıklara atıfta bulunan ırk kavramı 

günümüzde etnisiteden farklı olarak ortak bir kültüre atıfta bulunmak zorunda değildir. 

Çünkü tarihsel süreç içerisinde  savaşlar ve sömürgecilik gibi olayların sonucunda aynı 

ırktan olan insanlar farklı coğrafyalara dağılmış ve sonraki nesillerde birçoğu bulundukları 

coğrafyanın kültürel değerlerini kabullenmişlerdir. Örneğin Amerika Birleşik 

Devletleri’nde doğan Afro-Amerikalı olarak adlandırılan siyahilerin büyük bir çoğunluğu 

ile onların Afrika’da yaşayan atalarının arasında ortak bir kültürden söz etmek mümkün 

değildir. Buna karşılık, asimile olmayan topluluklarda, bir dışarıya kapalılıktan söz etmek 

mümkünüdür. Weber (1978:385), aynı ırka mensup kişilerin farklı gruplara ait 

olabileceklerini, hatta bu grupların karşılıklı düşmanlık besleyebileceklerini bu yüzden 

ırkın bir grup oluşturabilmesi için fiziksel ya da siyasi bir yakınlığın olması gerektiğini 

vurgulamaktadır. 

Bu bağlamda, etnisite kavramı tartışılırken ırk, ulus ve etnisite ya da etnik köken 

kavramlarını birbirinden ayırmak gerekmektedir. Fenton (2013) ırk, ulus ve etnisite 

kavramlarının ortak soy ve kültür topluluklarını tanımladıklarını ancak aralarında belirgin 

farklılıklar olduğunu vurgulamaktadır. Irk; insanların fiziksel ve görünür faklılıkları 

üzerinden bir  tanımlamadır ve bunun üzerinden bir eşitsizlik sebebi oluşturmaktadır. Ulus, 

kavramında siyasi bir örgütlenme mevcuttur, yani bir devletten bahsetmek gerekmektedir. 

Etnisite ise ulus-devlet içinde bir tür alt kümedir, fiziksel farklılıklardan ziyade kültürel 

farklılıklar ve sosyal sınırlar bir eşitsizlik sebebi oluşturmaktadırlar ve etnik grup etnik 

olmadığı varsayılan çoğunluk için “öteki” (yabancı, egzotik, azınlık vb.) olabilmektedir. 

	 �11



Aynı ırka mensup olmanın dışında etnisite ortak tarih, soy, kültür, gelenek ve inanç gibi 

birçok unsuru birleştirmektedir. Marsh (2008:215), da etnisite ve ırk terimlerinin 

farklılığını vurgulamaktadır. Ona göre etnisite, ırk terimine karşı olarak bulunmuştur çünkü 

etnik bir grubun ortak ırksal özellikleri olabileceği gibi kültür, siyaset, inanç, dil veya 

meslek gibi ortak özelliklerinin de olabileceğini ve bir toplumda sosyo-ekonomik 

tabakalaşma ile de bağlantılı olduğunu belirtmektedir.     

Fenton (2013), tek bir etnisite, ırk ve ulus söylemi olmadığını, ülkelerin veya 

bölgelerin sosyal ve politik dinamiklerinin tarihsel taleplerine uyum sağlayan bir dizi  

söylem olduğunu ve bu taleplerin arasında bazı insanların diğerleri üzerinde güç kurmaya 

çalıştıkları sosyal hakimiyet arayışlarının da olduğunu vurgulamaktadır.  Bununla birlikte 

ırk, etnisite ve ulus kavramları ile ilgili ortak özelliklerin de mevcut olduğunu 

söylemektedir. Ona göre ortak soy ve kültür her üç kavramla da ilişkilidir. Etnik grup, ırk 

ve ulus ortak geçmişe sahip olan veya sahip olduklarını iddia eden insanlardan 

oluşmaktadır. Bu ortak geçmişin bir parçası olan kültür, geçmiş ile ilgili mitleri, inançları, 

dili, giyimi ve görenekleri içermektedir. Aynı zamanda Barth (2001:13), etnik toplulukların 

belirli özelliklerinin bulunduğuna dikkat çekmektedir. Ona göre etnik gruplar; biyolojik 

olarak kendi varlıklarını devam ettirebilen, belirli ortak kültürel değerlere sahip olan, 

karşılıklı iletişim ve etkileşim halinde bulunan ve hem kendisini o gruba ait hisseden hem 

de başka gruplar tarafından etnik grubun içinde tanımlanan olmak üzere dört özelliği 

bulunmaktadır. Bununla birlikte bireylerin kendilerini o gruba ait hissetmeleri veya 

diğerleri tarafından o etnik grupla ilişkilendirilmelerinin önemli olduğunu Barth gibi 

Malesevic de vurgulamaktadır. Malesevic’e (2019:4) göre, etnisite ortak bir varlık veya bir 

gruba aidiyetten fazlasıdır. Ona göre etnisite, bireylerin kültürel olarak farklı gruplarda 

kendilerini algılamaları ve başkaları tarafından da bu yönde algılandıkları sosyal bir 

etkileşimdir.  

Etnisiteye yönelik birbirinden farklılaşan iki yaklaşımdan bahsetmek mümkündür.  

Bu yaklaşımlardan bir tanesi primordializmdir (ilkçilik). Smith (1986:34), Edward Shils’in 

çalışmalarından yola çıkarak primordialistlerin, etnisitenin kan bağı ile ilgili olduğunu dile 

getirmektedir. Hayatta kalma mücadelesinde kan bağının önemini vurgulayan Smith, din, 

dil, ırk, etnisite gibi unsurların siyasal oluşumlardan önce geldiğini, siyasal oluşumların bu 

unsurlar üzerine inşa edilebileceğini ve ortak amacı olan insan gruplarını örgütleyen bir 

	 �12



bağ olduğunu vurgulamıştır. Bu doğrultuda ona göre bu unsurlar primordialisttir ve 

cinsiyet ya da coğrafyanın yaptığı gibi insanları farklı gruplara ayırmaktadır. Ayrıca 

primordialist yaklaşım da kendi içinde farklılaşmaktadır.   

Etnisiteye yönelik primordialist yaklaşım kendi içinde doğalcı, kültürel ve biyolojik 

olmak üzere üç farklı gruba ayrılmaktadır. Doğalcı yaklaşıma göre, etnik kimlikler 

doğaldır. İnsanların hangi etnik kökenden olduğu önceden belirlenmiştir ve bununla 

bağlantılı olarak insanlar bir etnik topluluğun parçası olarak dünyaya gelmektedirler 

(Akıncı, 2019:414). Biyolojik yaklaşım ise “Kıt kaynaklardan yararlanma yarışında avantaj 

sağlamakta kullanılan akraba seçiminin bir uzantısı” olarak kabul edilmektedir (Aksoy, 

2013:20). Biyolojik yaklaşımda, genetik özellikler ve içgüdüler etnisitenin temelini 

oluşturmaktadır (Akıncı, 2019:414). Kültürel yaklaşım, “Grupların kültür, gelenek, dil, din, 

tarih gibi ayırt edici özelliklerine birinci derecede önem veren” (Aksoy, 2013:29) bir 

yaklaşımdır. Kültürel yaklaşımda, etnisite, bireyin içinde yaşadığı toplum ile ilintilidir 

(Akıncı 2019:414-425).  

Primordial yaklaşımın öncülerinden olan Edward Shils’e göre toplum; ruhsuz, 

bencil, sevgisiz, inançsız ve bütünleştirici bir gücü olmayan bir topluluk değildir. Aksine 

toplumu bir arada tutan, kişisel bağlılıklar, ahlaki yükümlülükler, bireysel hırslar ve 

primordial yakınlıktır. Savaş durumu, kaynakların tükenmesi ya da ekonomik sıkıntılar 

dışında bir toplumun dağılma ya da yok olma tehlikesi yoktur. Shils, topluluk 

(gemeinschaft - community) ve toplum (gesellischaft - society) olarak iki ayırım 

yapmaktadır. Bu çerçevede, aile bir topluluğun en temel parçasını oluşturmakadır. Shils’e 

göre aile bağlarında primordial özellikler büyük önem taşımaktadır. Bunun en önemli 

sebeplerinden bir tanesi de kan bağlarına yüklenilen anlamdır (Shils, 1957:142). 

Shils, primordial yaklaşımda kan bağının önemini vurgularken Geertz (2010), 

primordial bağlılığın akrabalık bağlarının yanı sıra, ortak bir dinsel topluluk, dil ve gelenek 

ile de oluşabileceğini ifade etmektedir. Bireylerin akrabalarına, komşularına veya 

dindaşlarına olan bağları zorunlu bir yükümlülükten veya ortak çıkardan öte bir anlama 

sahiptir. Bu bağlar farklı zamanlarda ve toplumlarda değişiklik gösterebilmekle birlikte her 

zaman varolmuştur (Geertz, 2010:289).  

Geertz (2010:290), modern toplumlarda ulusal birlik, kan veya toprak gibi primordial 

bağların yerine bir devlete bağlılığın söz konusu olduğunu ve bu bağlılığın devletin baskı 

	 �13



aygıtları ile desteklendiğini dile getirmektedir. Bununla birlikte, Geertz, varsayılan kan 

bağları, ırk, dil, bölge ve din kavramlarının primordial bağlar ile ilişkili olduğunu da 

vurgulamaktadır. Ayrıca ırk da benzer bir anlam taşımaktadır ve etnobiyolojik bir teori 

çerçevesinde geliştirilmiştir. Irk, “Birçok kesin ortak soydan ziyade soyserimsel fiziksel 

özelliklere dönüktür - elbette özellikle ten rengine ama aynı zamanda da yüzün biçimine, 

duruşuna, saç tipine ve benzerlerine dairdir” (Geertz, 2010:292). Sonuç olarak primordial 

yaklaşım akrabalık ilişkileri temelinde ortaya çıkar ve insanlar sadece genetik 

özellikleriyle değil kültürel ve toplumsal özellikleriyle de primordial bağlar 

oluşturabilirler. 

Primordial yaklaşıma karşılık etnisite ile ilgili araçsalcı yaklaşımdan bahsetmek 

mümkündür. Araçsalcı yaklaşım; etnisitenin inşa edilmiş olduğu vurgusunu yapmaktadır 

(Yalçıner, 2014). Bu yaklaşımın varsayımlarından bir tanesi toplumdaki egemen gruplar ile 

ilgilidir. Egemen toplumsal gruplar hem iktidarlarını hem de ekonomik pozisyonlarını 

korumak amacındadırlar. Bu doğrultuda ait oldukları ve olmadıkları grupların kültürel 

öğelerini kullanarak, bu öğeleri değiştirerek veya yeni öğeler ekleyerek siyasal ve 

ekonomik statülerini koruyabilmektedirler (Aksoy, 2013:24). 

Fenton’a (2013) göre de, etnisite, varolan bir şey değil, inşa edilmiş bir kavramdır. 

Fenton (2013), Geertz’in etnik bağlar ile ilgili düşüncelerini toplum öncesi, sabit, biyolojik 

ve mantıksız olduğu için eleştirmektedir. Ona göre, “etnik bağların doğası” ve “etnik bağın 

önemli olup olmadığı veya ne zaman önemli olduğu” ile ilgili iki soru üzerinde 

durulmalıdır. Araçsalcı yaklaşım; etnik kimliklerin bazı durumlarda önemli, bazılarında 

önemli olmadığı, kimliğin sabit olduğunun ama onun öneminin de koşullara göre 

değiştiğinin, aynı zamanda kimliğin bireyin sosyal durumuna göre de değişkenlik 

gösterebileceğini ve kimlik gelişiminin siyasi bir amaç doğrultusunda gelişebileceğini 

vurgulamaktadır. Primordial yaklaşıma karşı bir görüş sunan araçsal yaklaşım etnisitenin 

doğuştan gelen sabit bir unsur olmadığını durum ve koşullar ile birlikte değişebileceğini 

ifade etmektedir. Etnisite bireylerin kimlikleri değiştikçe yeniden inşa edilir (Bayar, 

2009:1639).  

Weber’e göre etnik grup, siyasal bir oluşumdur ve çoğunlukla bir statü grubu 

oluşturmaktadırlar. Statü grubunun üyeleri açısından önemi onlara bir haysiyet duygusu 

kazandırmaktır ve bu çerçevede statü grubu için öncelikli olan etnik köken değil, siyasal 

	 �14



deneyimdir (Malesevic, 2019:25). Weber etnik grupları, fiziksel veya kültürel benzerlikler 

taşıyan, birlikte yaşama veya göç etme nedeniyle ortak bir kökene inanan topluluklar 

olarak anlatmaktadır. Ayrıca onun görüşüne göre arada bir kan bağının olup olmaması  da 

önem taşımamaktadır (Akt., Malesevic, 2019:25). Barth’a (2001:16) göre ise, etnik grup 

kendini kimlik düzeyinde tanımlar ve bu yüzden ortak kökler ve geçmişe sahip olması 

gerekmektedir. Aynı zamanda etnik kimlik, bir sınıflandırma aracıdır. Böylece bireyler 

kendi gruplarını ve diğer grupları sınıflandırabilirler. Bununla birlikte Weber (1978:389), 

etnik üyeliğin grup oluşturmak için yeterli olmadığını, ancak grup oluşturmayı 

kolaylaştırdığını ve etnik grupların aynı zamanda siyasi topluluklar da olduğunu 

vurgulamaktadır. 

Weber gibi Yanık da etnisitenin siyasi bir olgu olduğunu dile getirmektedir. Yanık 

(2013:229), etnik kimliğin sosyal ve siyasi bir olgu olduğunu ve azınlıklar için 

kullanıldığını ifade etmektedir. Yanık’a (2013:229) göre, azınlıkların kültürel, dilsel ve 

siyasal ortak özellikleri toplumsal bir durum değil siyasaldır çünkü etnik kimlik grup içi 

dayanışma ile siyasal bağlam bir arada değerlendirildiğinde anlamlıdır. 

Etnisiteye neo-marksist bir bakış açısıyla yaklaşan Oliver Cox’a göre de etnik grup 

farklılıkları siyasaldır ve sınıf ilişkilerinin bir parçasıdır. Böylece etnik grup çatışması ve 

düşmanlığı bir sınıfın diğeri üzerindeki ekonomik sömürüsü ile ilgilidir (Malesevic, 

2019:32). Bu yaklaşım etnik azınlık ve kapitalizm arasında sonu gelmeyen bir bağlantı 

oluşturmaktadır. Hakim etnisite, ulusun ekonomik kaynaklarına sahiptir ve bu çerçevede 

azınlık olan etnik gruplar ekonomik ve toplumsal olarak daha düşük statüde sınıflar 

oluşturmaktadırlar.  

Simmel etnisiteyi, toplumsallaşma sürecinde, kültürel farklılıklar temelinde bireyler 

ya da grupların etkileşiminin etkisi kavramı içerisinde incelemiştir. Bu çerçevede de 

yabancı kavramını ortaya atmıştır. Simmel (2015:149-150)’e göre yabancı; bugün gelip 

yarın kalan potansiyel bir gezgin, toplum içerisinde en başından beri oraya ait olmayan ve 

olmayacak nitelikler taşıyan, yoksullar ve iç düşmanlar gibi gruba mensup olmayıp onunla 

karşı karşıya gelen ve doğası gereği toprak sahibi olmayandır. Yabancı, toplum içerisinde 

önemli bir role sahiptir çünkü yabancının varlığı biz ve diğerleri ayırımını kolaylaştırmakta 

ve bireylerin içinde bulundukları gruba aidiyetlerinin artmasına yol açmaktadır. Bununla 

birlikte, yabancı olmak köken ile ilgilidir ve başka yabancı ile paylaşılabilir. Bu durum da 

	 �15



yabancıların birey olarak değil, grup olarak algılanmalarına da sebep olabilmektedir. 

Simmel (2015), her şeye rağmen yabancının grubun organik bir üyesi olduğunu ve yabancı 

ile grup arasındaki ilişkinin yakınlık, uzaklık ve aralarındaki gerilime bağlı olduğunu 

vurgulamaktadır.  

Bu tanımlardan da yola çıkarak, etnisite kavramının siyasi veya sosyolojik bir olguya 

dönüşmeden önce belirli topluluk ya da grupları tanımlamak için kullanılması ve akabinde  

de sosyolojideki ayırımları göz önünde bulundurulduğunda her zaman insan toplulukları 

arasında bir ayırım ve sınıflandırma için kullanıldığı söylenebilir. Yanık (2013:231), 

etnisiteyi; doğuştan gelen, insanların aidiyet hissettikleri ve kabul ettikleri, genetik olarak 

aktarıldığı için nesiller boyunca sürekliliği olan, ortak dil ve gelenekleri olan toplumsal bir 

organizasyon olarak tanımlamaktadır. Smith, bir topluluğun etnik bir topluluk olabilmesi 

için; ortak bir isme, ortak atalara, paylaşılan tarihsel bir belleğe, paylaşılan bir kültüre 

sahip olmaları ve kendilerini hem o gruba ait hissetmeleri hem de belli bir toprak parçasına 

bağlılık hissetmeleri gerektiğini vurgulamaktadır (Akt., Tohumcu, 2012:31). 

Weber’in tanımından yola çıkarak Jenkins (2008), etnik topluluk duygusunun bir 

sosyal kapanma biçimi olduğunu ve dil, ritüel, akrabalık, ekonomik yaşam tarzı gibi ortak 

kültürel malzemelerin buna sebep olabileceğini vurgulamaktadır. Ortak dil ve ritüeller 

özellikle etnisiteye dahil edilirken, bireysel onur ve haysiyeti oluşturan doğru ve uygun 

olanın ortak duygusu diğerlerinin davranışlarının karşılıklı anlaşılırlığı her grup için en 

önemli koşuldur. Etnik grup bir statü grubudur. Weber, etnisiteye dayanan kolektif eylem 

olasılıklarının 'belirsiz' olması nedeniyle, etnik grubun ve onun yakın akrabası olan ulusun 

sosyolojik amaçlarla kolayca kesin olarak tanımlanamayacağını öne sürer. Hughes’a göre, 

etnik grup, grubun içindekiler ve dışındakiler onu öyle bildikleri ve ayrı bir grupmuş gibi 

konuşup hissedip ve hareket ettikleri için etnik gruptur. Aynı zamanda o gruptan çıkmak 

kolay ise o zaman o bir etnik grup değildir (Jenkins, 2008). Son olarak, Fenton’a (2013) 

göre, antropoloji ve sosyolojide etnik grup ırkın yerini almıştır. Ona göre, sosyal 

antropolojide etnik grup eskiden kabile olarak kullanılan tanımın yerini almış, siyaset 

bilimi ve sosyolojide ise ulus ve milliyetçilik ile ilişkilendirilmiştir.  

Bu çerçevede bir etnik gruba ait bireylerin kültür, dil, gelenek vb. gibi ortak 

özellikleri onların hem grup içindeki aidiyet duygularını pekiştirir hem de kimliklerinin 

gelişimine etkisi olur. Romanların kendilerini etnik kökenleri üzerinden tanımlamaları ya 

	 �16



da medya temsillerinin etnisite üzerinden yapılması onları Roman kimliği ile 

ilişkilendirerek de olmaktadır. Dalbay (2018:162), kimlik kavramının özellikle 1950’lerden 

sonra “Ben kimim?” veya “Ben nereye aidim?” sorularından yola çıkılarak sosyal 

bilimlerde geliştirildiğini dile getirmektedir. Aşkın (2007:213) ise kimlik kavramının 

kişinin kendini nasıl gördüğü ve toplum tarafından nasıl görüldüğü ile ilgili olduğunu ve 

bireylerin tüm özelliklerini kapsadığını vurgulamaktadır. Kimlik aynı zamanda farklılık ile 

de ilgilidir. İnsanlar, başkaları ile olan benzerlikler ve farklılıklar üzerinden bir aidiyet 

duygusu geliştirir ve böylece ‘biz’ ve ‘onlar’ ayrımını da oluşur. Kimlik ile ilgili farklı 

yaklaşımlar da mevcuttur. Geleneksel yaklaşım, kimliğin verili ve sabit bir yapı olduğunu 

savunurken diğer bir yaklaşıma göre kimlik inşa edilen ve dinamik bir olgudur (Dalbay, 

2018:163). Bireysel kimlik gibi ulusal kimlikten de bahsetmek mümkündür. Ulus 

devletlerin ortaya çıkması ile birlikte devletler vatandaşlarını bir kimlik altında toplamaya 

çalışmıştır. Ortak kültür ve ulusal dil bu amaç çerçevesinde büyük önem taşımaktadır 

(Şimşek, Ilgaz, 2010:194). 

Bireyler veya grupları etnisite üzerinden tanımlamak ve etnisite üzerinden yapılan 

medya temsillerinde, ön plana çıkan unsurların en başında kişilerin ortak kültürel 

özellikleri gelmektedir. Bu temsillerde etnik grupların doğru ya da yanlış olabilecek bir çok 

ortak kültürel özelliği yer almaktadır. Bu bağlamda, etnik grupların en önemli 

özelliklerinden bir tanesi de ortak paylaşılan kültür olmaktadır. Williams (1993), kültür 

(Culture) kelimesinin ilk olarak ‘cultivation’ (ürün yetiştirmek) ve hayvancılık 

terimlerinden zihin yetiştiriciliğine (etkin cultivation) doğru anlamın genişleyerek orataya 

çıktığını ve 17’inci yüzyılın sonlarından itibaren ‘bir halkın bütün bir yaşam biçimi’ olarak 

genellendiğini vurgulamaktadır. Hall (2017:8), antropolojik ve sosyolojik açıklama olarak 

“Bir kişi, topluluk, ulus ya da sosyal grubun ‘yaşam şekli’ hakkındaki ayırt edici olan 

özelliği işaret etmek için” veya “bir grup ya da toplumun ‘paylaşılan değerleri’ni 

tanımlamak için” kültür kelimesinin yaygın olarak kullanıldığını açıklamaktadır. 

Bu tanımlarla birlikte ilk antropologlardan biri olan Edward Taylor kültürü; 

“İnsanoğlunun toplumun bir üyesi olarak sahip olduğu ahlak, inançlar, bilgi (knowledge), 

sanat, gelenekler gibi alışkanlıkları ve becerilerini kapsayan bir bütün” olarak 

tanımlamaktadır (Akt., Oğuz, 2011:137). Hofstede’e (2010:5) göre ise, bir bireyin zihinsel 

	 �17



programlaması onun büyüdüğü çevre ve biriktirdiği hayat tecrübesi çerçevesinde 

şekillenmektedir. Programlama ailede başlar ve yakın çevre, okul, arkadaş grubu, işyerinde 

tamamlanır. Hofstede, buna zihinsel programlama adını vermekte ve kültürün, insanlar 

arasındaki bu zihinsel programlama farkından kaynaklandığını vurgulamaktadır. 

Bir ülkedeki farklı etnik grupların sosyo ekonomik koşullarından kaynaklanan yaşam 

biçimleri o etnik grubun kültürel yapısı ile karıştırılabilmekte ve o etnik gruba yönelik bir 

genelleme yapılarak ayrımcılığa sebep olabilmektedir. Etnik ayrımcılık, medya 

temsillerinde de kendini göstermekte ve varolan önyargı ve kalıpyargıların pekiştirilmesine 

sebep olabilmektedir. Etnik ayrımcığılığı açıklayan bir çok yaklaşım olmakla birlikte, 

azınlık gruplar açısından ayrımcılık yıkıcı sonuçlar doğurabilmektedir. 

1.3. Ayrımcılık İle İlgili Kuramsal Yaklaşımlar 

Ayırımcılık, önyargı ve kalıpyargı ile birlikte gelen, geçmişten günümüze ırk, 

cinsiyet, sosyo-ekonomik durum, din, kültür bağlamında birçok birey ve grubu 

ötekileştiren bir durumdur. Barton’a (2016:3) göre ayrımcılık önyargı ve kalıpyargıyı 

içinde barındıran ve birey veya gruplara yönelik olumsuz tutum sergilenmesidir. Çelenk ise 

ayrımcılığı şöyle tanımlamaktadır; “Herhangi bir kamu yararı ya da mantıklı bir gerekçe 

söz konusu olmaksızın, bir kişiye, benzer durum ve koşullardaki diğer kişilerden farklı ve 

eşit olmayan bir muamele yapılması anlamına gelir” (Çelenk, S. 2010:211). Doğanay ise 

ayırımcılığı benzer bir eksende tanımlamaktadır. Ona göre bir toplumda baskın grup veya 

çoğunluğa dahil olmayan kişiler dil, din, etnik köken, cinsiyet ve cinsel yönelimleri 

yüzünden farklı muameleye tabi tutulabilir ve bu durumdan da zarar görebilirler. 

(Doğanay, 2018:17).  

Ayırımcılığı tetikleyen kültürel olgulardan bir tanesi ‘biz’ ve ‘öteki’ ayırımıdır. Ortak 

dil, kültürel ve dini değerler kendimizi bir gruba mensup hissetmemizi ve genel anlamda 

bu grubun dışında kalanları ötekileştirmemize sebep olmaktadır. Bu durum göz önünde 

bulundurulduğunda, hem psikoloji hem de sosyoloji alanlarında bu ötekileştirmeyi 

açıklamaya yönelik birçok kuramsal yaklaşım öne sürülmüştür. Bu kuramsal yaklaşımların 

öne çıkanları Psikoanalitik Kuram, Günah Keçisi Kuramı, Evrimsel Yaklaşım, Otoriteryen 

	 �18



Kişilik Kuramı ve Sosyal Baskınlık Kuramı ele alınacaktır. Bu çalışmada bu kuramların ele 

alınmasının sebebi Romanlara yönelik uygulanan ayrımcılığı açıklayabilmeleridir.  

1.3.1. Psikanalitik kuram 

Freud, 20. yüzyılın başında gerçekleştirdiği çalışmalarla psikanalizin kurucusu 

olmuştur. Ayrımcılık bağlamında bakıldığı zaman psikanalitik kurama göre, “İnsanlar 

sosyal veya bireysel hayal kırıklıklarının bir sonucu olarak azınlık gruplarına karşı agresif 

davranma eğilimindedirler” (Demirtaş Madran, A. 2020:5). Bu kurama göre bireyler 

saldırganlığı, onlarda bu duygu durumunu yaratan asıl hedefe değil bir başkasına 

yönlendirmektedirler. Bu duruma yer değiştirilmiş saldırganlık adı verilmektedir. Yer 

değiştirilmiş saldırganlıkta öne çıkan en önemli unsur bu eylemin genellikle kendilerinden 

daha aciz bireylere yönelmesidir (Cüceloğlu, D. 1997:313). 

1.3.2. Günah keçisi kuramı  

Psikanalitik Kuram’ın geliştirilmesi üzerine orataya çıkan Günah Keçisi Kuramı 

benzer bir tanıma sahiptir. Günah Keçisi kavramı İbrani kültürünün kökenlerine   

dayanmaktadır. İbraniler her yıl bütün günahlarını kıra saldıkları bir keçiye yükledikleri bir 

ayin yapmaktaydılar (Giddens, 2000:227). Kuram da, bu ayine dayandırılarak Günah 

Keçisi adını almıştır. Günah Keçisi Kuramı’nda, insanların iyi, masum ve normal 

olduklarını doğrulamak için temel bir ihtiyaç duyduklarını ve bunu bu "normallikten" 

herhangi bir şekilde sapan bireyleri veya grupları kötü veya günahkâr olarak tanımlayarak 

yaptıkları düşünülmektedir. Günah keçisi, suçun ve günahın sembolik kişileştirilmesi 

olarak hareket eder, böylece kurban edildiğinde diğerleri suçluluktan kurtulur. Farklı 

kültürlerde ırk, ten rengi, din veya cinsiyete bağlı günah keçisi hikayeleri mevcuttur. Bu 

özellikler doğuştan olabileceği gibi sonradan edinilen özellikler de olabilir. Böylece 

ayrımcılığa uğrayan tüm insanlar günah keçisi olarak adlandırılabilir (Valles, 2011:84-85).  

Günah Keçisi seçme eğilimi, daha önce değinilen ‘biz’ ve ‘ötekiler’ ayırımı ile de 

ilişkilidir. İçinde bulunulan ve kişilerin kendilerini ait hissettiği gruba olumlu özellikler 

atfetme eğilimi, olumsuz bir durumda öteki grubu günah keçisi seçmelerini 

	 �19



kolaylaştırmaktadır. Freud’un da değindiği üzere; “grupların psikolojisi en eski insan 

psikolojisidir” (Freud, s. 2012:65). Giddens’a (2000) göre, günah keçisi yaratmak, 

ekonomik çıkarlar için rekabet eden etnik gruplar arasında yaygındır. 

1.3.3. Evrimsel yaklaşım  

Evrim kuramına göre, doğal seçilim rekabeti de beraberinde getirmektedir çünkü 

hayatta kalan canlılar üreyerek genlerini yavrularına aktarabilmektedirler (Üzümçeker, vd. 

2019:94). 

Evrimsel psikoloji, insanların adapte olma süreçlerinde hayatta kalabilmek için 

çeşitli stratejiler geliştirdiğini öne sürmektedir. İnsanlar karşılaştıkları problemleri 

çözebilmek için bu stratejileri kullanmakta ve bazı bireyler diğerlerine göre problem 

çözmede daha başarılı olmaktadırlar (Ceylan, 2021:780). Bir gruba ait olma ve kendi 

grubunu koruma isteği, evrimsel yaklaşım ile de açıklanabilmektedir. Bu yaklaşıma göre, 

insanların ait oldukları grubu veya toplumu koruma ve bu yüzden de tehdit durumunda 

diğerlerine ayrımcılık ve saldırganlık gösterme eğilimi evrimsel sürecin bir ürünüdür 

(Yeniçeri, 2006:34).

1.3.4. Otoriteryen kişilik kuramı  

Otoriteryen Kişilik Kuramı, İkinci Dünya Savaşı sonrasında Adorno ve meslektaşları 

tarafından, yürüttükleri bir araştırma sonucunda geliştirilmiştir. “Adorno ve çalışma 

arkadaşları bireylerin potansiyel olarak ne kadar otoriter olduklarını ölçmek için nicel bir 

araştırma gerçekleştirmişlerdir” (Jay, M. 2015:472). Bu araştırmanın bulgularına göre 

otoriter kişilik, “Katı bir biçimde uyum sağlayan, üstlerine karşı boyun eğen ve alttakilere 

karşı da hoşgörüsüz bir tutum benimseme eğiliminde” olan insanlar için kullanılmaktadır 

(Giddens, 2000:228). Otoriteryen kişilik teorisinin özünde zayıf olanların (etnik azınlıklar 

gibi)  otoriteye  boyun eğmelerinin  gerekliliği  ve  güçlü  olanların  ise  daima yüceltilmesi 

gerektiği  görüşü  vardır.  Otoriterlerin  muhafazakâr  ekonomik-politik  görüşlere,  yabancı 

düşmanlığına ve etnosentrik eğilime sahip olduğu savunulmuştur. Dolayısıyla, herhangi bir 

etnik azınlığa önyargılı olan kişinin diğer azınlık gruplara da önyargı ile yaklaştığı, daha 

etnosentrik ve ayrımcı davrandığı görülmektedir (Alkan, Erdem, 2021:639).

	 �20



1.3.5. Sosyal baskınlık kuramı  

Sosyal Baskınlık Kuramı grup temelli baskının hem bireysel hem de yapısal 

faktörlerine odaklanmaktadır. İnsanların neden kalıpyargılara sahip olduklarını, neden 

önyargılı olduklarını, neden ayrımcılık yaptıklarını ya da dünyanın adil olduğuna neden 

inandıklarını sormak yerine, Sosyal Baskınlık Kuramı, insan toplumlarının neden grup 

temelli hiyerarşiler şeklinde örgütlenme eğiliminde olduğunu sormaktadır. Sosyal 

Baskınlık Kuramı toplumların kültürel, ideolojik ve politik yönlerini dikkate alarak 

toplumlar arasındaki benzerlik ve farklılıklara, psikolojik ve sosyal süreçler arasındaki 

etkileşimlere ve grup temelli baskı türleri arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanır 

(Sidanius, vd. 2004:846-847). Toplumlardaki sosyal sistemlerin içinde egemen gruplar 

mevcuttur. Bu teoriye göre egemen grupların varlığı ile birlikte toplumlarda sosyal 

hiyerarşik yapılar oluşur ve bu hiyerarşik ilişkiler çerçevesinde güç çatışmaları yaşanır. 

Aynı zamanda bu egemen gruplar siyasi, ekonomik ve sosyal olarak da diğer gruplardan 

daha güçlüdürler ve daha çok sosyal itibara sahiptirler. Bu yüzden egemen gruplar kendi 

statülerini korumaya ve kaynakları kontrol etmeye devam etmek istemektedirler. Egemen 

olmayan grupların da tam aksine sosyal itibarları azdır, kaynaklara daha az ulaşabilirler ve 

damgalanma ya da iftira gibi durumlarla da karşı karşıya kalabilmektedirler. Teorinin 

vurguladığı bir diğer önemli unsur ise egemen grupların varlıklarını sürdürebilmek ve 

egemenliğini meşrulaştırmak için ideolojileri araç olarak kullanmalarıdır (Yıldırım, 

2015:101-102).

1.3.6. Sosyal kimlik kuramı 

Sosyal Kimlik Kuramı, bir grup ve gruplar arası davranış teorisi olarak ortaya 

çıkmıştır. Bu teori bireylerin neden ve nasıl grup üyesi olarak haraket ettiklerini ve bunun 

benlik kavramlarını nasıl yansıttığını ve etkilediğini detaylandırmaktadır (Trepte, Loy, 

2017:2). İnsanlar kendi doğaları gereği kendilerini bir gruba ait hissetme ihtiyacı 

duymaktadırlar. Ait oldukları gruba bağlı olarak da sosyal bir kimlik geliştirirler. 

	 �21



1.3.7. Yeni ırkçılık 

Irkçılık, ayırımcılığın bir türü olarak günümüzde hala devam etmektedir. Ancak 

ırkçılık üzerine gerçekleştirilen çalışmalar “yeni ırkçılık” kavramını ortaya çıkarmaktadır. 

Keneş (2014) yeni ırkçılığı iki türde ele almıştır. İlki, kültürel olarak ortaya çıkmakta ve 

gruplar arasında bir sınıf ayrımı oluşturmaktadır. İkinci yaklaşım ise, bu kültürel 

hiyerarşiyi reddederek birbirine benzemeyen grupların zaten bir arada yaşayamayacağını 

savunmaktadır. Sadece ırk farklılığı üzerinden tanımlanan “ırkçılık” kavramına karşılık 

“yeni ırkçılık” kültürel düzeyde ırk, din, dil, cinsiyet, kültürel farklılıklar, sosyo-ekonomik 

yapı gibi birçok unsurdan oluşmaktadır. Yeni ırkçılık, söylem boyutunda kalabileceği gibi 

nefret söylemi ve sonucunda saldırganlık ve şiddete de sebep olabilmektedir. Aynı 

zamanda ‘kurbanı suçlamak’ en yaygın durumlardan bir tanesi olarak ortaya çıkmaktadır. 

Yaşanılan problemler bireylerin gayretlerinin yetersizliği veya kültürel özelliklerine bağlı 

olarak değerlendirilmektedir (Doğanay, 2018:18). 

1.4. Ayrımcılık  Türleri 

Ayrımcılık doğrudan ve dolaylı olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Doğrudan 

ayrımcılık, belli kişi veya gruplara yönelik uygulanan özgürlük ve hakların 

engellenmesidir. Dolaylı ayrımcılık ise, ayrımcılık amacı gütmeden yapılan ayrımcılıktır 

(Kaya, 2016:7-8). Aynı zamanda amacı bakımından birçok farklı ayrımcılık türünden 

bahsetmek de mümkündür. Bu çalışmanın konusunu ırk ve etnik kökene dayalı ayrımcılık 

oluşturmaktadır. Ancak bunun  dışında, cinsiyet, yaş, siyasi görüşe, engellilik durumu, 

inanç, sosyo-ekonomik durum, bölgesel ve coğrafi , dil temelli ve görünüşe dayalı 

ayrımcılık gibi farklı türlerde ayrımcılık da mevcuttur.  

1.4.1. Cinsiyete dayalı ayrımcılık 

Cinsiyete dayalı ayrımcılık çerçevesinde ilk olarak kadınlara yönelik ayrımcılıktan 

bahsedilebilir. Kadınların toplumun ekonomik, sosyal ve politik gibi alanlardan dışlanması 

veya kadınların sosyal ve yaşam alanlarının ev ile özdeşleştirilmesi bu ayrımcılığa örnek 

	 �22



gösterilebilir (Bora, 2012:3). Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesi 

Uluslararası Sözleşmesi’nin 1. maddesinde de kadınlara karşı ayrımcılık tanımlanmıştır. 

Bu sözleşmeye göre; ”Kadınlara karşı ayrım" deyimi kadınların medeni durumlarına 

bakılmaksızın ve kadın ile erkek eşitliğine dayalı olarak politik, ekonomik, sosyal, kültürel, 

medeni ve diğer alanlardaki insan hakları ve temel özgürlüklerinin tanınmasını, 

kullanılmasını ve bunlardan yararlanılmasını engelleyen veya ortadan kaldıran veya bunu 

amaçlayan ve cinsiyete bağlı olarak yapılan herhangi bir ayrım, mahrumiyet veya kısıtlama 

anlamına gelecektir” (Türkiye Barolar Birliği Çocuk Hakları Komisyonu, 2024). Cinsiyete 

dayalı ayrımcılık, egemen toplumsal sınıf ile de ilişkilidir. Erkek egemen toplumlarda 

kadın ve erkeğe biyolojik cinsiyeti öne sürülerek yüklenen toplumsal roller mevcuttur. 

Özkan (2020:128), toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin iktidarın kadın ve erkeğe yönelik algısı 

sonucu oluştuğunu vurgulamaktadır. Son olarak cinsiyete yönelik ayrımcılığın cinsel 

yönelim üzerinden yapılabileceğini de belirtmek gerekmektedir.  

  

1.4.2. Yaşa göre ayrımcılık 

Yaşa göre ayrımcılık insanların yaşları nedeniyle iş hayatı ve sosyal yaşamlarında 

başkaları ile ilişkilerinde yaşadıkları ayrımcılıktır. Özellikle yaşlılara yönelik uygulanan bu 

tür ayrımcılığın en önemli sebeplerinden bir tanesi yaş ile birlikte bireylerin ekonomik 

üretime katkıda bulunmayıp tüketici konumuna gelmesi ve bu yüzden de toplum tarafından 

yük olarak görülmesidir. Ayrıca bu tür ayrımcılıkta yaşlı bireylerin bakıma muhtaç ve 

bağımlı olduğu da düşünülmektedir. Yaşlılara yönelik ayrımcılık onların sosyal hayattan 

dışlanması ile sonuçlanabilmektedir (Tunçay, 2020:3-4). Çayır (2012:3) ise yaşa yönelik 

ayrımcılığın sadece yaşlılara değil gençlere de yapılabileceğini vurgulamaktadır. Çünkü 

gençlerin sorumsuz veya saygısız oldukları gibi olan önyargılar onlara yönelik ayrımcı bir 

tutum sergilenmesine sebep olabilmektedir. Artan ve Taşçı (2018:2415) ise yaş üzerinden 

gerçekleştirilen ayrımcılığın mekan, zaman ve kişisel algılara göre değişkenlik 

gösterebileceğini dile getirmektedir. 

	 �23



1.4.3. Siyasal görüşe göre ayrımcılık 

Bütün toplumlarda insanlar belirli bir dünya görüşü, siyasi tercih ve ideolojik 

düşünceye sahiptirler. Bu yüzden de kendilerini belli bir gruba daha yakın 

hissetmektedirler (Kaya, 2016:27). Toplumlardaki farklı siyasi görüşler ayrımcılığa da 

sebep olabilmektedir. Bireylerin siyasi görüşüne yönelik uygulanan ayrımcılığın sonuçları 

arasında hem toplumun belli kesimlerinden hem de iş hayatından dışlanma olabilmektedir.  

1.4.4. Engellilik durumuna göre ayrımcılık 

Engellilik durumu görme veya duyma bozuklukları gibi fiziksel sebeplerden 

kaynaklanabileceği gibi zihinsel düzensizlikleri de kapsamaktadır. Ayrıca bu durum 

doğuştan kaynaklanabileceği gibi sonradan yaşanan istemsiz durumlardan da olabilir 

(Karaca, Nam, 2021:168). Engellilere yönelik yapılan ayrımcılık birçok alanda 

görülmektedir. Mamatoğlu ve Tasa (2018:5), engellilerin eğitim, sosyal hayat ve iş 

hayatında ayrımcılığa maruz kalabileceklerini vurgulamaktadır.  

1.4.5. Din ve mezhebe göre ayrımcılık 

Gerçekleştirilen çalışmalar neticesinde Türkiye’de farklı din ve mezheplere mensup 

birçok kişi bulunmaktadır. Kayabaş ve Kütküt’un hazırladıkları rapora göre istihdam, 

eğitim, mal ve hizmetlere erişim, alanında az da olsa din ve mezhep üzerinden 

gerçekleş t i r i len ayr ımcı l ık vakalar ına ras t lanmış t ı r (Kayabaş , Kütküt , 

2011:13-14.15-20-24-32). 

1.4.6. Sosyo-ekonomik ayrımcılık 

Ayrımcılık, bireylerin sosyo-ekonomik statüsü üzerinden de gerçekleştirilebilir. Birey 

veya gruplara yönelik ekonomik durumları ve sosyal sınıfları üzerinden gerçekleştirilen 

ayrımcılık özellikle eğitim seviyesi ve gelir düzeyi düşük dezavantajlı kişileri 

etkilemektedir (Künüroğlu, 2021:1016). 

	 �24



1.4.7. Bölgesel ve coğrafi ayrımcılık 

Bölgesel ve coğrafi ayrımcılık, birey veya grupların yaşadıkları veya doğdukları 

coğrafi konum üzerinden gerçekleştirilen ayrımcılıktır. Sosyo-ekonomik ayrımcılıkta 

olduğu gibi belirli bölgelerdeki gruplar daha dezavantajlı olabilmektedirler. Bölgesel 

ayrımcılığın temelinde ekonomik durum ve sosyal statü bulunmaktadır (Demir, 2011:765). 

1.4.8. Dil temelli ayrımcılık 

Dil temelli ayrımcılık, insanların konuştukları ve yazdıkları dil üzerinden yapılan 

ayrımcılıktır. Dil temelli ayrımcılık şive, ağız ve lehçeleri de kapsamaktadır. Bu bağlamda 

dil temelli ayrımcılık ırk ve etnik köken ayrımcılığı ile de ilişkilidir (Türkiye İnsan Hakları 

ve Eşitlik Kurumu Dil Temelinde Ayrımcılık El Kitabı). 

1.4.9. Görünüşe dayalı ayrımcılık 

Görünüşe dayalı ayrımcılık bireylerin boy, kilo gibi dış görünüşüne ait özelliklerden 

kaynaklı yapılan ayrımcılıktır. 

1.4.10. Etnik ayrımcılık 

Ayrımcılık, daha önce de değinildiği üzere; din, dil, ırk veya cinsiyet üzerinden 

yapılabilmektedir. Bu çalışmanın ana eksenini Türkiye’de yaşayan Romanlar oluşturduğu 

için, onlar üzerinden gerçekleştirilen ayrımcılık temelde etnik ayrımcılıktır. “Belli bir 

bireyin “etnik azınlığa” veya “etnik gruba” ait olduğu fikri gibi, kavrama atfedilen 

kurumsal ve bürokratik tanımlar, bu grupları ve bireyleri hem ciddi boyutta 

nesneleştirmekte, hem de bu bireyleri iradeleri dışındaki tanımlamalara hapsederek 

üzerlerinde baskı oluşturmaktadır” (Malesevic, 2019:2). Etnik ayrımcılık, “Irk veya etnik 

köken ayrımcılığı, bir kişiye ırkı, rengi, etnik kökeni, göçmen statüsü veya milliyeti 

	 �25



nedeniyle benzer durumdaki başka bir kişiden daha olumsuz davranılmasıdır” (Eşit Haklar 

için İzleme Derneği Web Sitesi, 2024). 

Barth’a (2001), göre bir toplumda etnik gruplar arasında kalıcı sınırlar 

bulunmaktadır. Bu sınırlar; etnik gruplar arasında karşılıklı bir alışveriş ve iletişim dahi 

olsa bunlardan bağımsız olarak sosyal dışlanma ile ilgilidir. “Etnik farklılıklar sosyal 

etkileşimdeki eksikliklerden kaynaklanmak yerine oluşturulan sosyal sistemlere kaynaklık 

yapabilecek unsurlar olarak nitelendirilebilir” (Barth, 2001:12). Malesevic (2019:2) ise, 

etnik ayrımcılığın yaşanan göçler sonucunda ‘etnik’ kelimesinin daha önce de değinildiği 

üzere Antik Yunan’da olduğu gibi ikinci sınıf vatandaşları tanımlamak için kullanıldığını 

vurgulamaktadır. Aynı zamanda etnisite konusunda bir farklılıktan bahsedebilmek için, 

etnik grup ile diğerleri arasında bir etkileşim olması ve bu etkileşimin sürdürülmesi 

gerekmektedir (Malasevic, 2019:3). 

Etnik ayrımcılığın en uç örneklerinden bir tanesi paryadır. Barth’a (2001) göre parya 

grupları genellikle davranışları ve tutumları nedeniyle egemen toplum tarafından 

dışlanmakta ve toplumsal olarak sadece bazı alanlarda fayda üretebilmektedirler. Aynı 

zamanda sahip oldukları bu kimlik onların egemen toplumla etkileşime girmelerine veya 

daha üst toplumsal statü elde edebilmelerine engel olmaktadır. Barth bu gruplar arasında 

Avrupa’da yaşayan Romanları da örnek olarak göstermektedir ve Romanların kültürel 

açıdan yabancı oldukları için etnik azınlık olarak da değerlendirilebileceğini 

vurgulamaktadır. 

Etnik ayrımcılık bireyler açısından birçok sorunu da beraberinde getirmektedir.  

Ayrımcılık sonucunda iş bulamama veya ekonomik getirisi düşük işlerde çalışma 

beraberinde yoksulluğu getirmekte ve bununla birlikte bireylerin eğitim, sağlık, barınma 

gibi temel ihtiyaçlarından yoksun kalmalarına sebep olmaktadır. Bu sorunlardan bir tanesi 

de yoksulluktur. En genel hatlarıyla yoksulluk; “Yeterli kaynak ve gelir sahibi olmama 

konumundayken, insan yaşantısının onurlu bir şekilde sürdürülebilmesi için gerekli olan 

gıda, su, giyecek, barınacak ev, sağlık hizmetlerinden yararlanma ve güvenlik gibi temel 

insani gereksinimlerden yoksun olmak olarak tanımlanabilir” (Oktik, 2008:25). Bu 

bağlamda yoksulluğun da farklı sonuçları vardır. Yoksulluk; barınma, eğitim ve istihdam 

gibi birçok sorunu da beraberinde getirmektedir. Yoksulluk ile ilgili çalışmasında 

Bradshaw (2007:16) eğitim alanında yaşanabilecek sorunların, dezavantajlı öğrencilere 

	 �26



düşen maddi imkanların diğerlerine göre daha az olduğunu, öğretmenlerin daha az eğitimli 

olduğunu, kitapların az sayıda veya güncel olmadığını vurgulamaktadır. Böylece yoksul 

mahallelerdeki okullar daha başarısız, üniversiteye gitme ve mezuniyet oranları daha azdır. 

Yüksek öğrenime devam edememek veya alınan eğitimin yetersiz olması bireylerin 

ilerleyen yıllarda ekonomik hayata katılımlarını zorlaştırmaktadır. İş bulmada güçlük 

çekmek ya da gelir düzeyi düşük işlerde çalışmak bu zorluklardan bir tanesini 

oluşturmaktadır. Bununla birlikte kayıt dışı ekonomi içerisinde yer alan işler ve suç oranı 

da hızla artabilmektedir. Cömert ve Kar (2007), toplumlarda eğitim ile suç oranında ters 

yönlü bir ilişki olduğunu ve eğitim seviyesindeki azalmanın suç oranlarında artışa sebep 

olduğunu vurgulamaktadırlar.  

Yoksulluğun bir diğer sonucu ise barınma konusunda yaşanan problemlerdir. Ocak 

(2019), Türkiye’de İkinci Dünya Savaşı’nda sonra yaşanan sosyal, ekonomik ve politik 

dönüşümlerin sonucunda kentlere doğru gerçekleşen göç ile birlikte gecekonduların 

arttığını vurgulamıştır. Bu gecekondulaşma süreci kentlerde belirli bölgelerin gecekondu 

bölgesi haline getirmiştir ve kent içerisinde mekansal bir kutuplaşma olmuştur. Mekansal 

izolasyon getto ve hipergetto kavramlarını da ön plana çıkarmaktadır. Getto kavramı 

günümüzde kentlerdeki belirli mahallelerin suç ile ilişkilendirilmesi üzerinden 

kurulmaktadır. Getto kavramının ilk çıkışı 10’uncu yüzyılda Venedik’te bulunan surlarla 

çevrili ve giriş çıkışı kontrol edilen bir Yahudi yerleşkesi için kullanılmıştır. Sonrasında ise 

Avrupa’da ve Amerika’da belirli grupların yaşadıkları mahalleler için kullanılmıştır 

(Duman, Alacahan, 2012:56). Özellikle Amerika’da uzun bir süre siyahi vatandaşların 

yaşadıkları mahallelere getto denilmiştir. Wacquant getto ile iligili  gerçekleştirdiği 

araştırmanın sonucunda hipergetto kavramını ortaya atmıştır. Getto; “Sınırları belli, 

hakkında olumsuz bir tipleme yapılmış halkların onlara ayrılmış bir bölgeye zorla 

sürülmesiyle doğmuş, etnik bakımdan biteviye sosyo-mekansal bir oluşumdur” (Wacquant, 

2015:63). Buna karşılık Wacquant hipergettoyu şöyle tanımlamaktadır: “Özgün bir sosyal 

düzen içerir, mekânın ırklara göre katı bir şekilde bölünmesi söz konusudur; “sosyal 

yırtıcılarla” tıka basa dolu bir ortama yayılmış kıt kaynaklar için meydana gelen 

çatışmaların ve yoğun rekabetin etrafında örgütlenmiştir” (Wacquant, 2015:65). Bu 

çerçevede hipergetto, suç ve şiddetin yoğun olduğu sembolik bir sürgün alanı gibidir 

(Uştuk, 2019:29). 

	 �27



Sınıfsal ayrımcılık çerçevesinde Gramsci, “Hapishane Defterleri” metninde 

toplumun en aşağı düzeyindeki grupları tanımlamak için madun (subaltern) kavramını öne 

sürmüştür. Aslında hapishanede geçirdiği yıllarda yazdığı mektuplarda ‘proleter’ 

kelimesini kullanamadığı için onun yerine bu kavramı kullanmıştır. Spivak'a (2010:55) 

göre, madun kavramı zaman içerisinde sermaye mantığının ürettiği proleter kavramının 

neyi içermediğini analiz etmek görevini üstlenmiştir. 

Madun, ezilen, bastırılmış, özne olamamış alt konumdaki grupları tanımlamak için 

kullanmıştır (İnaloğlu, 2023:3). “Madun, Subaltern olarak adlandırılan, Latince sub (alt) ve 

alter (öteki) sözcüklerinin birleşiminden türeyen, ilk olarak Antonio Gramsci tarafından 

İtalya’nın güneyindeki dağınık ve parçalı bir görüntü arz eden yoksul tarım işçilerini ve 

köylüleri tanımlamak için kullanılmıştır” (Kiraz, Kestel, 2017:143). Özdemir (2020), 

madun kavramının sosyo-ekonomik bir içerikle ele alındığını ve bu açıdan hem dar hem de 

geniş anlamlara sahip olduğunu dile getirmiştir. “Dar anlamda sadece yoksul kesimleri 

anlatırken, daha geniş anlamda toplumdaki göçmen, gecekonducu, işsiz, evsiz, işportacı, 

dezavantajlı vb. farklı nitelikteki toplumdan dışlanmış tüm alt kesimleri ifade 

etmektedir” (Özdemir, 2020:475). Yetişkin (2013:2-3), madun kavramının aşağı ve alt 

konumdakilerin heterojenliğini ifade ettiğini belirtmektedir. Ona göre kavram sabit bir 

kimlik tanımından çok toplumsal değişimi içeren dinamik bir unsurdur. Türkiye’de 

yaşayan Romanların etnik kökenlerinden kaynaklı yaşayabilecekleri ayrımcılık yanı sıra 

sosyo-ekonomik açıdan sınıfsal bir ayrımcılığa da maruz kalmaktadırlar. Yapılan saha 

araştırmaları çerçevesinde Türkiye’nin farklı bölgelerinde ekonomik ve toplumsal olarak 

en kötü durumda yaşayan gruplardan biri oldukları tespit edilmiştir (Alpman, 1997; 

Arayıcı, 1999; Kolukırık, 2009; Koptekin, 2017; Uştuk, 2019). Bu çerçevede Romanlar da 

madun olarak değerlendirilebilir. 

Romanların günümüzde Türkiye’deki yaşam koşullarını ve etnik kökenlerinden 

kaynaklı yaşadıkları sosyo-kültürel ve sosyo-ekonomik hayatı bu değinilen kavramlar 

çerçevesinde tartışabilmek için ilk olarak Romanların tarihine ve Türkiye’ye nasıl göç 

ettiklerine değinmek gerekmektedir. 

	 �28



2. ROMANLAR 

2.1. Romanların Tarihi 

Romanların Hint asıllı oldukları ve kökenlerinin Kuzey Hindistan’a dayandığı 

günümüz kaynakları tarafından kabul edilmektedir (Arayıcı, 1999:30). Romanların 

Hindistan’dan tüm dünyaya yayılan göçleri başlamadan önce, Rajasthan eyaletinde, 

çoğunlukla demircilik ile geçimlerini sağlayan ve bu sayede görece iyi bir sosyo-ekonomik 

duruma sahip olan bir topluluk olarak yaşadıkları düşünülmektedir. Bu bilgilerden yola 

çıkılarak Romanlar “demirci göçebeler” olarak da adladırılmıştır (Arayıcı, 1999:30). 

Romanların tarihinin ve kökenlerinin Hindistan’a dayandığı varsayımı ilk olarak 

dilbilimcilerin Romanların lehçeleri üzerine gerçekleştirdikleri çalışmalarda, bu lehçenin  

Sanskritçe’ye benzerliği üzerinden kurulmuştur (Koptekin, 2017). Bu alanda 

gerçekleştirilen ilk çalışmalardan bir tanesi, 1776 yılında Viyana gazetesinde yayınlanan ve 

Leiden Üniversitesi’nde teoloji öğrenci olan Valyi Stefan ile Hintli öğrenci Malabar’ın 

yaptıkları çalışmadır. Çalışmada, Hintli öğrencilerden alınan, Romanların ve Hintlilerin 

dillerinde benzerlik taşıyan bin kelimelik bir sözlük derlenmiş ve Macar Romanlarına 

okutulmuştur. Araştırmanın sonucuna göre, Macar Romanları bu kelimeleri anlamışlardır 

(Kolukırık, 2009:92-93).  

Zaman içerisinde etnografik ve antropolojik araştırmaların da katkısıyla Romanların 

Kuzey Hindistan’dan göç ederek tüm dünyaya yayıldıkları görüş birliğine varılmıştır. Bu 

göçün farklı kaynaklarda, geniş bir tarihsel süreç olan M.Ö. 200’ler ile M.Ö. 900’ler 

arasında bir dönemde başladığı kabul edilmektedir (Arayıcı, 1999; Kyuchukov, 2007; 

Karaman, 2007; Koptekin, 2017). Kyuchıkov (2007), Romanların Hindistan’dan göç 

etmelerinin aynı anda gerçekleşmediğini, farklı tarihlerde göç ettikleri için yaklaşık yedi 

yüz yıllık bir sürecin söz konusu olduğunu vurgulamaktadır. Romanların ilk olarak İran’a 

müzik icra etmek ve dans etmek için geldikleri ve daha sonra farklı kollara ayrılarak Asya 

ve Avrupa’ya göç ettikleri düşünülmektedir (Tohumcu, 2012). Arayıcı (1999) ve Koptekin 

(2017) Romanların İran’dan sonra bir kısmının Rusya tarafına, kalan büyük çoğunluğunun 

da Anadolu toprakları üzerinden iki kola ayrılarak, birinici koldan İstanbul üzerinden 

Balkanlar ve Batı Avrupa tarafına, ikinici kolun ise Güneydoğu Anadolu üzerinden Mısır’a 

göç ettiklerini vurgulamaktadır. Dilsel kanıtlar neticesinde, ‘Ben’ lehçesini konuşanların 

Domlar, ‘Phen’ lehçesini konuşanların ise Lom ve Romlar olduğunu ve bu üç grubun 

	 �29



11’inci yüzyılın başında farklı göç yollarını tercih ettikleri düşünülmektedir (Kolokırık, 

2009:103). Dil üzerine gerçekleştirilen çalışmalardan bir tanesine göre de “A. F. Pott ve 

Franz Miklosich; çingene isminin, Hint kast sisteminin en alt tabakasının müzisyen ve 

şarkıcıları olan ‘doma’ veya ‘domba’lardan geldiği görüşündedirler” (Özkan, 2000:3). 

Bununla birlikte Kyuchukov (2007), Romanlara verilen Mısır’lı anlamına gelen ‘Gypsy’ 

kelimesinin yaygın kabul gören ve Romanların Mısır’a göç ettikten sonra onlara atfedilen 

bir isim değil, Bizans İmparatorluğun’da bulunan ve “Küçük Mısır” isminde bir yerden 

kaynaklandığını savunmaktadır. Küçük Mısır, Mora Yarımada’sında yer alan, iki yüz kadar 

barakanın bulunduğu bir tepeye verilen isimdi (Özkan, 2000:9). Bu yaklaşım, Romanların 

Mısırlı olmadıkları genel kanısına uygun görünmektedir.  

Hindistan’dan başlayan göç yolculuğu ve yakın tarihe kadar göçebe bir hayat 

sürmeleri, Romanların tarihsel kökeni ile ilgili sınırlı bilgilere sahip olmamızın en temel 

sebeplerinden bir tanesi olarak gösterilebilir. Çünkü yerleşik toplulukların yazılı tarih 

geleneği, Romanlarda mevcut değildir. Ancak daha önce de değinilen dilbilim çalışmaları 

neticesinde Roman dilinde M.Ö. 1000 yıllarından sonra Hint dillerinde olan değişikliklerin 

olmadığı tespit edilmiş ve böylece Romanların son göç dalgasının bu tarihlerde olabileceği 

vurgulanmıştır (Kyuchukov, 2007). 

Roman topluluklar üç ana gruba ayrılmaktadırlar. Kladera Romanları’nın ilk olarak 

Balkan Yarımadası’na sonrasında da Fransa’ya giderek oradan beş ayrı kola ayrıldıkları 

bilinmektedir. Gitanolar; İspanya, Portekiz, Kuzey Afrika ve Günay Fransa’da 

yaşamaktadırlar. Manuşlar ise; Orta Avrupa bölgesine göç edip yerleşmişlerdir (Varol, 

2021). 

15. yüzyılda Fransa’ya göç ettiklerinde özellikle dış görünüşlerinden kaynaklı bir 

kaygı yaratmışlardır. Örneğin Roman erkekler o dönem kulaklarına, kendi içlerinde bir 

soyluluk ve incelik göstergesi olan gümüş halkalar takarlarmış. Ayrıca o dönemde 

toplumsal olarak alışık olunmayan bir şekilde saçları ve sakalları uzunmuş. Kadınlar ise 

başlarını türban benzeri bir örtü ile örtüp, giydikleri bez gömleklerin üstüne omuzdan 

tutturdukları yünlü kumaştan örtüleri takarlarmış. Kadınlar bu yün örtülerin içine küçük 

çocuklarını koyarlarmış (Asseo, 2007:18-19-22).  

17’inci yüzyılda, 14’üncü Louis’in çıkardığı bir bildiri ile, Fransa’da Bohemyalı 

olarak adlandırılan Roman kadınlarının yurda kapatılmasına karar verilmiş ve Roman 

	 �30



erkekleri de kadırgalarda küreğe mahkum edilmiştir. 18’inci yüzyılda Romanlar; 

Amerika’ya sürgünden, asılmaya kadar bir çok cezaya maruz kalmışlardır (Asseo, 

2007:36-37). 1700’lerin son yarısında ise Macaristan’da Romanlar yamyamlıkla 

suçlanmış, bu nedenle işkencelere maruz kalmış ve idam edilmişlerdir (Asseo, 

2007:48-49). 

19’uncu yüzyılda Osmanlı İmparatorluğun’daki salgın hastalıklar nedeniyle batıya 

göç eden Romanlar dönemin yoksulluğu kapasamında etnik ayrımcılığa maruz kalarak, 

tehlikeli bir sınıf ve toplumsal sorun olarak görülmeye başlamışlardır. Hatta o dönem 

ortaya çıkan ‘çocukların kaçırılması’ korkusu Romanlara yüklenerek, onları çocuk kaçıran 

bir topluluk olarak yaftalamışlardır (Asseo, 2007:56-57-58). 

Türkiye’ye gelen Romanlar üç gruptan oluşmaktadırlar; Rom, Dom ve Lom. 

Türkiye’ye göç eden Romanların (Rom) büyük bir kısmı, Trakya ve Batı Anadolu 

bölgesine yerleşmiştir. Rom’larla birlikte ortak dil bağına sahip Lom’lar Doğu Anadolu’ya, 

Dom’ların ise 11’inci yüzyılda Güney Doğu bölgesine yerleştiği düşünülmektedir (Uştuk, 

2019). Ortak bir dil kökenine sahip olan Romlar, Domlar ve Lomlar’ın kendi içlerinde 

konuşma dilleri farklılaşmıştır. Tohumcu (2012:41), dilbilimsel kanıtlara göre Romanların 

Domari dilini konuşan bir kökenden geldiklerini vurgulamaktadır. Göç yollarının ayrışması 

ile birlikte Dom’lar Domari, Lom’lar Lomavren ve Rom’lar da Romani konuşan 

topluluklar şeklinde ayrışmışlardır. 

Romanların Türkiye topraklarına göç etmeleri daha önce de değinildiği üzere çok 

eskilere dayanmaktadır. Özkan (2000), gerçekleştirdiği çalışmada Romanlarla akraba olan 

Cat’ların 800’lü yılların ilk yarısında Bizans İmparatorluğu sınırları içinde bulunan 

Anazarva’ya geldiklerini, Roman akrobatların ise 1300’lü yıllarda, Roman demircileri ise 

10’uncu yüzyıl civarında Konstantinapol’e geldiklerini vurgulamaktadır. Marsh (2008), 

Türkiye’deki Romanların kökeninin Bizans döneminden “Atsinganoi” veya “Athinganoi” 

isimli gruplara dayandığını vurgulamaktadır. Bu gruplar büyücülük ve falcılık ile 

uğraştıkları için 10’uncu yüzyıldan sonra bir tehdit unsuru olarak görülmüş ve kafir olarak 

yaftalanmışlardır. O dönemde, Romanların Mısır’dan göç ettikleri düşünüldüğü için, 

Bizans döneminde ve sonraki yüzyıllarda “Mısırlılar” olarak anılmışlar ve kayıtlara öyle 

geçmişlerdir. Marsh’ın (2008) incelediği metinlerde 11’inci 12’inci ve 13’üncü yüzyıllarda 

falcılığın yanı sıra ayı ve yılan oynatıcılığı ile de uğraştıklarını vurgulamıştır. Aynı 

	 �31



metinlerde, 1300’lerde eğlencelere katılan ve akrobatik hareketler sergileyen bir gruptan  

da bahsedilmiştir.   

Fatih Sultan Mehmet’in İstanbul’u fethi ve sonucunda Bizans İmparatorluğu’nun 

yıkılması ile birlikte birçok Roman, Osmanlı topraklarında hayatlarına devam etmişlerdir. 

Osmanlı’da yaşayan Romanlar ile ilgili 14’üncü ve 15’inci yüzyıllarda vergi defterlerinde 

ilk kayıtlara rastlamak mümkündür. Tağ’nın (2015), 1844 ve 1845 yıllarına ait temettuat 

defterlerinin incelemesinde Romanların Edirne’de teymurculuk (demircilik), kalaycılık, 

celeblik (kasap), çalgıcılık ve çilingirlik gibi mesleklerde çalıştıkları ve buna bağlı olarak 

Osmanlı İmparatorluğu’na vergi ödediklerini belirtmiştir.     

Altınöz (2007), ise Osmanlı belgelerinde Çingene isminin Kıbti tabiriyle birlikte 

kullanıldığını, bu yüzden de Osmanlı’da yaşayan Romanların Kıbti olarak adlandırıldığını 

vurgulamıştır. Aynı zamanda Osmanlı Döneminde sadece gayrimüslimlerden vergi 

alınıyorken, Romanlardan (Müslüman olanlar da dahil) vergi alınmaktaydı ancak bu miktar 

Müslüman Romanlar için 22 akçe iken, gayrimüslim Romanlar için 25 akçe olarak 

alınmaktaydı (Altınöz, 2007:14-15). Böylece aslında Romanlar Osmanlı 

İmparatorluğun’da da azınlık olarak görülmüşlerdir. Aynı zamanda Marsh’a (2008:11) 

göre, Osmanlı Devleti’nde göçebe ve kırsal gruplara şüphe ile bakıldığını, özellikle 

Romanların vergi ödemekten kaçınan bir grup olarak görüldüğü için onlara özgü bir vergi 

toplama sistemi geliştirdiğini belirtmektedir. 

1500’lü yıllarda Osmanlı İmparatorluğun’da, “Mir-i Kıbtiyan” isimde liderleri olan 

“Liva-i Kıbtiyan” (Çingene Sancağı) bulunmaktaydı. Bunun yanı sıra Romanlar Osmanlı 

İmparatorluğu’nda “sipahi” olarak da görev almışlardır. “Romanlar 18’inci yüzyılın 

sonuna kadar Osmanlı ordusunda görev yapmışlardır” (Önen, 2011:82). Romanlar, 

Osmanlı ordusunda ilk başlarda yardımcı kuvvet olarak yer alırken, Rumeli’nin ele 

geçirilmesinden sonra daha sistemli görevleri olmuş, Kanuni Sultan Süleyman zamanında 

imar hizmetlerinde yer almışlar ve sonrasında gemilerin yapımında, gemi malzemeleri 

temininde, ordunun nakliye işleri ve devletin kalelerinin onarımında görev almışlardır 

(Altınöz, 2007:15). 

1600’lü yıllarda, vergilerin toplanması için “Çeribaşı” isminde bir lider tayin 

edilmiştir. “Çeribaşı” ilerleyen yıllarda da Roman toplulukların liderlerine verdikleri isim 

olarak kalmıştır. “Çeribaşı” ile “Mir-i Kıbtiyan” arasında fark olduğunu vurgulamak 

	 �32



gerekmektedir. Osmanlı döneminde “Çeribaşı”, minimum elli kişiden oluşan daha küçük 

toplulukların başında iken, “Mir-i Kıbtiyan” tüm sancağın başında ve ondan sorumlu olan 

kişiydi (Önen, 2011). 

Özkan (2000), Osmanlı Devleti’nde Romanlar ile ilgili yapılan çoğu düzenlemenin 

ekonomik kaygılardan kaynaklı, vergiler ile ilgili olduğunu vurgulamaktadır. Osmanlı 

döneminde göçebe hayatı yaşayan Romanların gidebilecekleri yerler belirlenmiş ve bu 

yerlerin dışına çıkmalarına izin verilmemiştir. Ayrıca Romanların ziraat ile uğraşmaları ve 

böylece yerleşik hayata geçmeleri desteklenmiştir. Osmanlı döneminde dikkat edilen bir 

diğer önemli unsur da Müslüman olan ile olmayan Romanların birbirine karışmasını 

engellemek ve herkesin kendi inancını sürdürmesine devam etmelerini sağlamak olmuştur 

(Özkan, 2000:30).  

17’inci yüzyılda İstanbul’daki at satıcılarının çoğu Romanlardan oluşmaktaydı, 

ancak devlet, Romanların binicilikteki yeteneklerinden korkmaktaydı çünkü her an daha 

fazla para kazanabilecekleri eşkiya çetesine katılabilirlerdi (Asseo, 2007:42). Aynı 

zamanda Osmanlı’da Romanların, bir dönem kesici ve yaralıyıcı aletler taşıyıp toplum 

düzenini bozdukları için de ata binmeleri yasaklanmıştır. Bu yasaklara rağmen, Romanlara  

Rumeli’den Arabistan’a kadar serbest dolaşabilecekleri bir belge verilmiştir (Altınöz, 

2007:17). Osmanlı Devleti’nde demirci olan Romanların yaptıkları zincirler deniz 

filosunda, sepetçilerin sepetleri padişahın sarayına eşya getirmek için kullanılmış, 

davulcular da ramazan ayında sahurda mahalleleri dolaşırken davul çalmışlardır (Marsh, 

2008:14). 

Arayıcı (1999), Romanların dünyada birçok farklı isme sahip olduğunu 

vurgulamaktadır. Türkiye’de genellikle “Çingene”, “Roman”, “Poşa”, “Boşa”, “Karaçi”, 

“Mutrib ve Mıtrıp”, “Kıpti”, “Arabacı”, “Elekçi”, “Köçer” gibi adlar kullanılmaktadır. 

“Roman, Batı Anadolu ve Trakya’da, Mutrib, Van ve Ardahan civarı, Elekçi, Orta Anadolu, 

Poşa, Erzurum, Artvin, Erzincan Bayburt ve Sivas bölgelerinde, Sepetçi, Akdeniz ve Ege 

Bölgelerinde, Cana ise Adana tarafında kullanılmaktadır” (Özkan, 2000:4). Anadolu 

topraklarından Avrupa’ya göç eden Romanlar, özellikle 14’üncü yüzyıldan sonra kapalı 

toplum yapıları ve yaşama biçimlerindeki farklılıklar nedeniyle uzun yıllar boyunca Türk 

ajanı oldukları düşüncesi ayrımcılığa, hatta şiddete maruz kalmışlardır (Özkan, 2000:2). 

	 �33



Romanların yaşadığı en büyük yıkımlardan bir tanesi 2. Dünya Savaşı’nda Nazi 

Almanyası’nın uyguladığı soykırım olmuştur. Romanlar “sosyal olarak tercih edilen bir 

eleman” ve “soy olarak tercih” edilmedikleri için Hitler’in imha politikalarına dahil 

olmuşlardır (Arayıcı, 1999:144). Bu dönemde Avrupa’da yarım milyon Roman gaz 

odalarına öldürülmüş ya da tıbbi deneylerde kullanılmıştır. Aynı zamanda Naziler üç kuşak 

öncesine kadar “çingene kanı” taşıyanları da imha etmişlerdir (Alpman, 1997:115). Hatta 

Doğu Avrupa’da en çok Roman nüfusuna sahip olan Romanya’da da onbinlerce Roman, o 

dönemde soykırıma uğramıştır (Arayıcı, 1999:109). Asseo’ya (2007:92-94) göre, 1899’da 

Münih’te kurulan ve daha sonra “çingene tehlikesiyle mücadele ofisi” adı verilen birimin 

kurucusu Alfred Dillman Romanların özelliklerini anlatan bir kitap yazmış ve bununla 

birlikte aslında Almanya’da ilerleyen yıllarda Nazi soykırımına varacak ayrımcılığın ilk 

adımlarını atmıştır. 1937’den 1944’e kadar antropolog doktor Ritter, Almanya’da yaşayan 

Romanların soy ağaçlarını çıkarmış ve onların yüzde doksanının melez olduğunu bu 

yüzden toplama kamplarına götürülmeleri ve kısırlaştırmaları gerektiğini rapor etmiştir 

(Asseo, 2007:96-97). Aynı zamanda Ortaçağ’da Romanlar veba mikrobunu taşıyıp her yere 

yaydıkları gerekçesiyle İspanya’da Engizisyon Mahkemeleri’nin kararıyla işkenceye 

maruz kalmış ve büyük bir kısmı İspanya’dan sürülmüştür (Arayıcı, 1999:137). Fransa’da 

ise 1900’lerin ilk yarısında Romanların boylarını, kilolarını, fiziksel özelliklerini, dinlerini 

ve parmak izlerini içeren bir kart verilerek bunu taşımaları zorunlu hale getirilmiştir 

(Arayıcı, 1999:143). Bununla birlikte Türkiye’de 14 Haziran 1934 yılında çıkarılan 2510 

sayılı İskan Kanunu’da Romanlara karşı bir ayrımcılık sergilenmiştir. Bu kanunun 4. 

maddesi; “Türk kültürüne bağlı olmayanlar, anarşistler, göçebe çingeneler, casuslar ve 

memleket dış ına çıkarılmış olanlar Türkiye’ye “muhacir” olarak kabul 

edilmezler” (Alpman, 1997:129) şeklindedir. Bu maddede Roman halkı anarşistler ve 

casuslar ile bir tutulmuştur. 11 Ocak 1993 tarihinde dönemin Edirne milletvekili Erdal 

Kesebir Türkiye Büyük Millet Meclisi’ne bu yasanın kaldırılması için teklif vermiş ancak 

bu teklif meclis tarafından kabul edilmemiştir. Kesebir, İmar Yasası’nın 4’üncü 

maddesinde yer alan çingeneler ibaresinin anarşitler ve casuslarla bir tutulamayacağını, 

Türkiye’nin birçok bölgesinde Romanların yaşadığını ve Balkanlarda yaşayan Romanların 

da kendilerini Türk olarak gördüklerini, ayrıca Türkiye’de akrabalarının olduğunu bu 

	 �34



yüzden de Romanların ülkeye gelişlerinin yasaklanamayacağını ifade etmiştir (Alpman, 

1997:130). 

Cumhuriyet döneminde, Lozan Antlaşması ile birlikte Yunanistan ve Türkiye 

arasında gerçekleşen nüfus mübadelesi sonucu Yunanistan’dan Türkiye’ye göç edenlerin 

arasında yoğun bir Roman nüfusunun da olduğu bilinmektedir (Kolukırık, 2009:13). 1924 

yılında, Yunanistan’dan Türkiye’ye gelen dört yüz elli altı bin yedi yüz yirmi göçmen 

arasında çok sayıda Roman da bulunmaktaydı (Özkan, 2000:2). Ancak Marsh (2008:15), 

Yunanistan’dan zorla Türkiye’ye göç ettirilen Roman nüfusunun Yunan ve Ortodoks 

Roman olduğu ve bu göç ile birlikte din, kimlik ve dil değişimine zorlandıkları 

vurgulamıştır. 1930’lu yıllarda ise, Bulgaristan’dan tehcir edilen birçok Roman Türkiye’ye 

göç etmiş, “But Manışa” isimli bu Romanlar Tekirdağ, Sakarya, Osmaniye ve Çorum’a 

yerleşmişlerdir (Özkan, 2000:22). 

Romanların Anadolu topraklarındaki göçleri sonucu, günümüzde Türkiye’de Rom, 

Lom ve Dom olmak üzere aynı etnik kökene ait ama farklı sosyal ve kültürel yaşama sahip 

gruplar bulunmaktadır. Rom’lar Türkiye’nin batısı, Dom’lar Doğu ve Güney doğu Anadolu 

bölgelerinde, Lom’lar ise Kuzey Anadolu’da ikamet etmektedirler. Önen (2011), Rom ve 

Dom gruplarla gerçekleştirdiği çalışmada, Romanların 1980’lere kadar göçebe bir hayat 

devam ettirdikleri ve özellikle Dom’ların mevsimlik işçi olarak çalıştıkları ancak 1980’den 

sonra gelişen terör olayları nedeniyle başka göçebe topluluklar gibi onların da yerleşik 

hayata zorlandığını vurgulamıştır. Bu durum, göçebe hayatın getirileri sayesinde para 

kazanabilen Dom’ları ekonomik olarak büyük bir çöküşe itmiştir. Ortadoğu’daki 

Dom’ların bir kolu olan Türkiye’deki Dom nüfusu, özellikle Kürtler ile birlikte yaşadıkları 

bölgelerde, onlar tarafından da şiddete ve ayrımcılığa maruz kalmışlardır (Marsh, 

2008:22). Lom’ların kökeninden tam emin olunmamakla birlikte, 11’inci yüzyılda 

Romanlardan ayrılan ve Anadolu’nun doğusunda kalmış bir grup oldukları 

düşünülmektedir. Aynı zamanda 1800’lerin sonunda Rusların Kafkaslardan zorla göç 

ettirdikleri Lom’lar günümüz Lom’larını oluşturmuştur (Marsh, 2008:23). Bu doğrultuda 

Türkiye’de yaşayan Rom, Lom ve Dom’lar farklı bir sosyo-ekonomik hayata sahiptirler. 

Genellikle Batı Anadolu ve Trakya bölgesinde yaşayan Romanlar’ın Türkiye’deki diğer 

gruplara nazaran daha iyi bir hayat sürdükleri yapılan saha araştırmalarında ortaya 

konulmuştur. 

	 �35



Türkiye’de yerleşik hayata geçmiş olan Romanların yaşadıkları mahallelerin çok 

uzun bir tarihi bulunmaktadır. Örneğin; Romanlar İstanbul’da Kasımpaşa, Sulukule, Balat 

ve Edirne’de Kum Mahallesinde çok uzun bir geçmişe sahiptirler. Romanların İstanbul’un 

Balat mahallesine yerleşmesi, Fatih Sultan Mehmet’in İstanbul’un fethine kadar 

dayanmaktadır (Arayıcı, 1999:32). Benzer bir şekilde Sulukule de, dünyada Romanların 

yerleşik olarak yaşadığı en eski yer olmakla birlikte, Romanlar kentsel dönüşüm 

çerçevesinde orayı terk etmek zorunda bırakılmışlardır. 

2.2. Romanların Sosyo-Ekonomik ve Kültürel Özellikleri 

 Türkiye’de Romanların sosyo-kültürel ve sosyo-ekonomik yapıları ile ilgili 

gerçekleştirilmiş birçok saha araştırması bulunmaktadır. Bu saha araştırmaları genellikle  

Roman mahallesi olarak bilinen, Romanların yaşadığı, yoksul, dışarıya kapalı ve suç ile 

ilişkilendirilen yerlerde gerçekleştirilmiştir. Göz önünde bulundurulması gereken en 

önemli unsur, iyi eğitim almış, maddi geliri yüksek işlerde çalışan veya kariyer yapmış 

Romanların da olduğudur. Ancak bu araştırmalardaki en önemli engel birçok Romanın 

etnik kimliğini gizleyerek hayatına devam etmesi ve bu yüzden de onlara ulaşılamamasıdır. 

Bu bağlamda en önemli örneklerden bir tanesi “Türkiye’de Çingene Olmak” kitabının 

yazarı Mustafa Aksu’dur. Mustafa Aksu, etnik kökeninden kaynaklı hayatı boyunca maruz 

kaldığı ayrımcılığı kimliğini gizleyerek bertaraf etmiştir. Türkiye Cumhuriyeti Devlet 

Demiryolları’nda çalışan Mustafa Aksu, emekliliğinden sonra çevresindekilere Roman 

olduğunu söyleyebilmiştir (Aksu, 2006). Türkiye’de yapılan bu saha araştırmaları ile ilgili, 

konu edilen meslek, eğitim, sosyal hayat gibi unsurların sadece ulaşılabilen çevreler 

açsısından değerlendirildiği göz önünde bulundurulmalıdır. 

2.2.1. İş hayatı 

Türkiye’de yaşayan Romanlar ile ilgili gerçekleştirilen saha araştırmalarında 

yaptıkları işler ile ilgili bilgiye ulaşmak mümkündür. Ancak bu bölümde yer alan iş kolları 

sadece Romanlara özel olmamakla birlikte, birçok başka mesleğe sahip Romanın da 

olduğunu göz ardı etmemek gerekir. Aynı zamanda saha araştırmalarında da vurgulandığı 

	 �36



üzere birçok Roman da iş hayatında ayrımcılığa maruz kalmamak için kimliğini 

gizlemektedir.  

Türkiye’de yaşayan Romanların genel olarak yaptıkları işler arasında demircilik, 

çiçekçilik, çöp toplayıcılığı, hurdacılık, falcılık, bakırcılık, bohçacılık, ayakkabı boyacılığı, 

temizlikçilik, hamallık ve müzisyenlik gibi alanlar mevcuttur. Aynı zamanda, Romanların 

daha çok göçebe yaşadıkları 2000’li yıllar öncesinde, birçok göçebe topluluk mevsimlik 

tarım işçisi olarak da hayatını idame ettirmiştir. Özkan (2000), Türkiye’nin kırk bir ilinden 

topladığı verilere göre Romanların yaptığı işleri sıralamıştır. Bu çerçevede, daha önce adı 

geçen iş alanları dışında, birçok ilde hırsızlık, fuhuş ve dilencilik gibi yasa dışı işlerden 

gelir elde edenler olduğunu da vurgulamıştır. Benzer bir şekilde Koptekin (2017:99), 

İzmir’de çocuklarla gerçekleştirdiği saha araştırmasında, uyuşturucu ticaretinin yaygın 

olduğunu ve ailelerin bazen polise yakalanmamak için uyuşturucu maddeleri çocukların 

üstünde sakladıklarını tespit etmiştir. Ayrıca, sahada yaptığı görüşmeler sonucunda, suça 

karışanlar ile ilgili olarak Romanların kendi aralarında konuştuklarını ama dışarıdan 

herhangi birine bu durumu itiraf etmediklerini, cezaevinde yatan biri için iftira atılmış 

olduğunu söylediklerini tespit etmiştir (Koptekin, 2017:28).  

Bölgelere göre değişiklik gösteren iş alanları da mevcuttur. Örneğin, Edirne 

bölgesinde özellikle yurtdışına ihraç edilmek üzere kurbağa toplanmaktadır. Bu bölgede 

kurbağa toplayıcılığı Roman nüfusu için bir gelir kaynağı olmaktadır (Özkan, 2000:33). 

İzmir’de ise Romanlar tütün işçisi olarak çalışabilmektedirler (Kolukırık, 2009). Bunların 

dışında geçmişte Romanların uzun yıllar gelir kaynağı olarak yaptığı ancak günümüzde 

kaybolan meslekler de söz konusudur. Bunlardan bir tanesi de ayı oynatıcılığıdır. 

Alpman’ın (1997), 1990’larda gerçekleştirdiği çalışmada, İstanbul’da Kağıthane’de 

yaşayanların Taksim ve çevresinde, Halkalı’da yaşayanların ise Sultanahmet’te ayı 

oynatıcılığı yaptıklarını ve sabahtan öğle saatlerine kadar çalışıp, sonrasında ise ayılarını 

bölgeye yakın ama işlek olmayan bir yere “park ettiklerini” vurgulamaktadır. Aynı 

zamanda Alpman’ın çalışması esnasında “Dünya Hayvanları Koruma Vakfı” yönecileri 

İstanbul’a gelerek, “Dans Eden Ayılara Özgürlük” kampanyası düzenlemiş ve 1993 yılında 

Turizm Bakanlığı ve İstanbul Belediyesi’nin desteğiyle İstanbul’daki tüm “park etmiş” 

ayıları toplattırmışlardır. Projede, ayı oynatıcılarına maddi zararlarını karşılamak da 

olmasına rağmen ayılar alındıktan sonra aynı oynatıcılığının yasadışı olduğu ve bu yüzden 

	 �37



ödüllendirilemeyeceği gerekçesiyle Romanlara hiçbir ödeme yapılmamıştır (Alpman, 

1997). Ayı oynatıcılığı maddi getiri açısından Romanlar için önemli bir unsur olmakla 

birlikte, gerçekleştirilen bu müdahale ve zararın karşılanmaması birçok Romanın işsiz 

kalması ve maddi sıkıntılar yaşaması ile sonuçlanmıştır. Romanların, geçmişten günümüze 

yaptıkları birçok iş kolu değişen toplumsal ve ekonomik koşullar sebebi ile 

yapılamamaktadır. Alpman (1997:55-56), 20’inci yüzyılın başında, Romanların sırtlarında 

küfe ve ellerinde sivri uçlu bir sopa ile sokaklardan köpek dışkısı topladıklarını ve bunu 

deri işleyen tabakhanelere sattıklarını vurgulamaktadır. 

Romanlarla özdeşleşen bir diğer iş kolu da çiçekçiliktir. Alpman (1997:47), 

İstanbul’da çiçekçilik yapan Romanlarla temaslarında, onlarla çiçek mezadına da gitmiş ve 

Romanların salonun en arkalarında “İstanbul’un beyaz çiçekçileri”nin arkasında mezada 

katıldıklarını gözlemlemiştir. O dönem, Romanlar mezattan temin ettikleri çiçekleri kendi 

aralarında yaptıkları bir bölgeleşme ile satmışlardır. Kuştepe’den gelen çiçekçiler; 

Kadıköy, Üsküdar, Beşiktaş, Taksim, Emirgan ve Ortaköy’de satış yaparken; 

Küçükbakkalköy’den gelen çiçekçiler Fenerbahçe, Şaşkınbakkal ve Bostancı’da satış 

yapmışlardır. 

Son olarak, aslında Romanlarla en çok özdeşleştirilen meslek grubu, müzisyenlik ve 

dansözlük onların en temel geçim kaynaklarından bir tanesi olarak geçmişten günümüze 

devam etmektedir. Hatta Osmanlı Döneminde, “çengi” adı verilen ve dans eden 

Romanların oluşturduğu topluluğun Türk müziğine “Çengi Harbi” adında bir makam da 

kattıkları kayıtlara geçmiştir (Altınöz, 2007:26). 1990’larda, İstanbul’un Sulukule semti 

hem Romanların sur içinde toplumdan izole, dışarıya kapalı yaşam alanı olarak biliniyordu 

hem de o yıllarda yerli ve yabancı turistler için geceleri bir eğlence merkeziydi. Alpman 

(1997), Sulukule’de araştırma yaparken bir gece eğlencesine de katılmış ve o dönem 

Sulukule’de düzenlenen eğlencelerin, küçük ve izbe odalarda müzik ve dansözler eşliğinde 

olduğunu ve odaya girdiği andan itibaren herkesin para istediğini vurgulamıştır. 

Sulukule’de düzenlenen bu eğlenceler “Devriye” olarak tabir edilmekte ve genellikle 

dansöz ya da dansözler o evin kızlarından oluşurken müzisyenler de ağabey, baba ya da 

yakın akrabalardan oluşmuştur (Özkan, 2000:68-69). Koptekin (2017:89), Romanların 

yaptıkları işler arasında hem toplumun diğer kesimlerinde hem de kendi aralarında en 

saygın olanının müzisyenlik olduğunu, müzikleri ve yetenekleri ile Gacolar arasında en 

	 �38



olumlu temsilin bu olduğunu vurgulamaktadır. Günümüzde de birçok Roman orkestrası ve 

Roman sanatçılar müzik hayatına devam etmektedirler. 

Arayıcı (1999:44-45), gerçekleştirdiği çalışmada, Romanların iş bulma imkanlarının 

yaşadıkları toplumdaki diğer kesimlere göre daha sınırlı olduğunu öne sirmektedir. Ayrıca, 

Karaman (2007:39), Romanların tembel ve eğlenceye düşkün oldukları için düzenli bir iş 

bulamadıkları konusundaki yargının tarih içerisinde tüm Akdenizli kavimler için de 

kullanıldığını vurgulamaktadır. Koptekin de (2017:87), Romanların kamu kurumlarından 

ve emek piyasasından çoğunlukla dışlandıklarını ve bu yüzden arzu edilmeyen işlerde 

çalıştıklarını vurgulamaktadır. Marsh ve Danka’nın 2006 - 2008 yılları arasında yapılan 

saha araştırmasının raporuna göre, Romanlar genellikle geçici, kayıt dışı ve yarı zamanlı 

işlerde çalışmakta, herhangi bir sözleşmeye bağlı olmamakla birlikte sosyal güvenlik 

kapsamından da yararlandırılmadan çalıştırılmaktadırlar. Statü ve gelir olarak daha iyi 

mesleklerde çalışan az sayıdaki Roman ise kimliklerini gizli tutarak mesleklerinde 

ilerleyebilmektedirler (Marsh, Danka, 2008:57).  

Romanların, Hindistan’dan ilk çıkışlarından itibaren yüzyıllar boyunca göçebe bir 

hayat yaşamaları onların sosyo-ekonomik olarak kötü durumda olmalarının sebeplerinden 

biri olarak gösterilebilir. Örneğin 1427’de dönemin Notre Dame Kilisesi’nin papazı 

göçlerin sonucu Paris’e gelen Romanların çoğunun göç yolunda öldüğünü ve Fransa’ya 

gelebilenlerinin çok yoksul olduğunu belirtmiştir (Alpman, 1997:111).  

Türkiye’de Romanların zorunlu askerlik görevlerini yapmayı ilk vatandaşlık 

görevlerinden görmektedirler. Marsh ve Danka (2008:88), Romanların askerde genellikle 

bandoda görevlendirildiklerini ve kendilerinin de daha az önyargıya maruz kaldıkları için 

bu durumdan memnun olduklarını dile getirmektedir. Ayrıca askeri bandoda nota bilgisi de 

verildiği için Romanlar kısıtlı da olsa bir müzik eğitimi alabilmektedirler. 

2.2.2. Aile yapısı 

Osmanlı Dönemi’nde Romanlar, genellikle aile içi evlilikleri tercih etmişlerdir 

(Altınöz, 2007:22). Asseo, (2007:118) Romanların aileye çok önem verdiklerini, 

evliliklerin resmi olup olmamasının bu durumu değiştirmediğini, evliliğin ve yapılan 

törenin onlar için önemli olduğunu vurgulamaktadır. Özkan (2000:89-90) gerçekleştirdiği 

çalışmada da Türkiye’de Romanların genç yaşta ve kendi içlerinde evlendiklerini 

	 �39



vurgulamaktadır. Buna karşılık Kolukırık (2008:25), ise İzmir Tarlabaşı Mahallesi’nde 

yaşayan Roman ailelerin “yedi kuşak” öncesine kadar akraba evliliklerini onaylamadığını, 

bununla birlikte çoğunlukla çocuklarının Roman olanlarla evlenmelerini tercih ettiklerini 

vurgulamaktadır. 

 Alpman (1997), 1990’larda gerçekleştirdiği çalışmada, Romanlar için doğan kız 

çocukların erkek çocuklardan daha sevindirici olduğunu ve bu durumun daha çok 

ekonomik sebeplerden kaynaklı olduğunu vurgulamaktadır. Sulukule’de konuştuğu 

kişilerden biri: “Bizde kız evlat daha makbuldür. Erkek çocuklar para getirmez. Kız 

serpilip gelişti mi oynamaya başlar” (Alpman, 1997:15) şeklindeki ifadesi ile bu durumu 

pekiştirmektedir. Romanlar ile ilgili bakış açılarının farklı olması, Türkiye’de yaşadıkları 

farklı bölgelerin sosyo-ekonomik yapıları ve geçim kaynaklarının önceliği ile ilgili olduğu 

düşünülebilir. Zira, Sulukule 1990’larda geceleri bir eğlence merkezi olarak iş yapıyordu 

ve bu durum da en doğalında dansözlük yapan kadınların daha çok para kazanmasına 

sebep oluyordu.  

Koptekin (2017:72), İzmir’de yaşayan Roman çocuklarının tüm akrabaları ile ilgili, 

birinci dereceden akrabaymış gibi - abla, ağabey, kardeşim - söz ettiklerini, bu yüzden de 

akrabalık ilişkilerinin onlar açısından önemli ve yakınlıklarının çok olduğunu 

vurgulamaktadır. Kolukırık da (2008:22), İzmir Tarlabaşı Mahallesi’nde gerçekleştirdiği 

saha araştırmasında, evilik yaşının erken olduğunu ve özellikle kız çocukların eğitim 

seviyesinin düşük olması ve meslek sahibi olmamalarından erken evlendiklerini tespit 

etmiştir. 

Koptekin (2017:180), İzmir’de gözlemlediği Roman kadınların diğer kadınlardan 

daha özgür olmadığı, ataerkil bir sistemde yaşadıkları ve namus kavramının çok önemli 

olduğunu ifade etmiştir. 2000 yılında yayınladığı çalışmasında Özkan (2000), o dönemde 

ziyaret ettiği Roman toplulukların çok çocuklu olduklarını ve çocukların da dilencilik, 

ayakkabı boyacılığı ve simit satıcığı yaparak evin geçimine ortak olduklarını bu yüzden de 

çocukları bir yük olarak görmediklerini vurgulamaktadır. Roman kadınları da dilencilik, 

çiçekçilik veya bohçacılık yaparak evin geçimine katkı sunmakta bununla birlikte genç 

kızlara karşı daha korumacı davranılmakta ve çalışsalar bile yanlarında aileden bir erkeğin 

bulunduğunu tespit etmiştir. Özkan (2000:47-48-49-51), hem yerleşik hem de o dönemde 

hala göçebe yaşayan Romanların ataerkil bir aile yapısı benimsediklerini belirtmiştir. 

	 �40



Ayrıca Romanlar ailenin yaşlılarına büyük saygı göstermektedirler. Romanlar, ailenin en 

yaşlı kadınına “Çingene Anası” veya “Çingene Kraliçesi” adını vermekte ve onlara gelenek 

ve göreneklerinin korunması konusunda saygı göstermektedirler. 

 Romanların iki farklı sosyal yapılanmaları mevcuttur; serha ve aşiret. Çadır 

anlamına gelen serha; Romanların aile büyükleri ve evlenmemiş çocukları ile birlikte 

yaşadıkları bir sosyal birliği ifade etmektedir. Aşiret ise; genellikle akraba olan aile 

gruplarından oluşmakta daha büyük topluluklar olmakla birlikte, bu topluluklarda evlilikler 

de içeriden yapılmakta, yani akrabalar arası evlilikler yaygındır (Özkan, 2000:52-53). Bu 

doğrultuda aşiret yapılanmasının sadece Romanlara özgü olmadığını, günümüzde özellikle  

Türkiye’nin Güneydoğu ve Doğu Anadolu bölgelerinde bu aile yapılanmalarının devam 

ettirildiğini belirtmek gerekmektedir. 

2.2.3. Barınma 

Romanlar, sosyo-ekonomik koşullarının da engeliyle, genellikle birlikte yaşamayı 

tercih etmektedirler. “Birliktelik, güven duygusunu da güçlendirebilir” (Karaman, 

2007:38). Romanların yerleşim alanları, kentlerin büyümesi ile birlikte giderek sıkışmış 

bölgeler haline gelmekte ve bu durum orada yaşayanların kendilerini toplumdan daha da 

fazla soyutlamalarına sebep olmaktadır. Ayrıca gelişmelerle birlikte kentsel dönüşüm 

projeleri ve buna bağlı rant kaygısı ile birlikte Romanlar yaşadıkları mahallelerden 

çıkarılmakta ve kentin daha kenarında kalan mahallelere gönderilmektedirler (Karaman, 

2007:39). Kentsel dönüşüm için saptanan bölgelerin bir çoğunda Romanlar yaşadığı için 

bu durum onlar açısından yıkıcı bir etki yapmıştır. Örneğin, 1950’li yıllarda 

Zincirlikuyu’da yaşayan Romanlar bir inşaat projesi için oradan zorla Kuştepe 

Mahallesi’ne gönderilmiş ve burada kendi imkanları ile inşa ettikleri evlerde yaşamak 

zorunda bırakılmışlardır. Günümüzde İstanbul’un Kuştepe Mahallesi hala Romanların 

yaşadığı bir mahalle olmakla birlikte, İstanbul’un merkezinde birçok plaza ve iş merkezi 

ile çevrilmiş bir mahalle şeklinde kalmıştır. Benzer bir şekilde, 1950’lerin ikinci yarısında 

Dolapdere Mahallesi’nden göç eden Rum ve Ermenilerin yerine Romanlar taşınmıştır. 

Sulukule Mahallesi’nde de kentsel dönüşüm çerçevesinde, Romanların oradan kırk 

kilometre uzaktaki Taşoluk Mahallesi’ne taşınması planlanmış ancak maddi durumu 

yetersiz olan Romanalar onlardan istenen ‘pul parası’nı karşılayamamış ve başka yerlere 

	 �41



ya da akrabalarının yanına taşınmak zorunda kalmışlardır (Marsh, Danka, 2008:63-64-65). 

Karaman (2007:39), özellikle sosyal dışlanmanın engellenmesi ve yeni kültürel sorunların 

çıkmaması adına Romanların bu kentsel dönüşüm çerçevesinde başka yerlere taşınmak 

zorunda bırakılmamaları gerektiğini vurgulamaktadır.  

Türkiye’de birçok şehirde ikamet eden Roman topluluklarının yerleşim yerleri 

genellikle sadece onlara aittir ve bu durum onların kapalı toplum yapısı sebebiyle 

Romanlar için mahalleleri bir barınak ya da sığınak görevi görmektedir. Ancak bu 

mahallelerin kapalı yapısı, suça karışan Romanlar için de bir sığınak görevi görmektedir. 

İstanbul’da bulunan Hacı Hüsrev veya Edirne’de bulunan Umurbey Mahalleleri, polislerin 

bile zor girebildiği ve suçla bağdaştırılan mekanlar olmaktadırlar (Özkan, 2000:59). 

İzmir’in Tarlabaşı mahallesinde yaşayan Romanların ise büyük bir çoğunluğu ikinci 

kuşak olmakla birlikte, aileleri Yunanistan’dan zorunlu göç ile gelmiştir. Bununla birlikte 

Samsun, İzmit ve Bursa’dan aileleri göç etmiş olanlar da mevcuttur (Kolukırık, 2008:20).  

İzmir Tarlabaşı Mahallesi’nde; “Çoğu ev ‘bölünmüş ev’ biçimindedir. Tuvaletin dışarıda 

olduğu veya ortak kullanıldığı bazı hanelerde tuvaletin kapısı yoktur. Bir örtü veya bez 

parçasıyla mahremiyet oluşturulmuştur. Benzer şekilde bazı evlerde bu örtü yaygın bir 

şekilde kullanılmakta ve yatak odasıyla oturma odası ayrımı yapılmaktadır” (Kolukırık, 

2008:33-34).  

Alpman (1997:49), İstanbul’da yaşayan Romanların maddi olarak birbirlerine destek 

verdiklerini vurgulamaktadır. İhtiyacı olan birine kendi aralarında ‘çıkma’ dedikleri borç 

verdikleri ve bu borçların sonrasında kuruşu kuruşuna ödendiğinini tespit etmiştir. Ayrıca 

Alpman (1997:51), 1990’larda yerleşik ve göçebe Romanların birbirlerini sevmediklerini 

vurgulamaktadır. Marsh’a (2008:22) göre, Romanlar arasında müzisyenler sınıfsal olarak 

en üst konumdadırlar. Kolukırık (2008:49) ise gerçekleştirdiği araştırmada Romanların 

kendilerini madun olarak sunmalarının stratejik bir durum olduğunu dile getirmektedir. 

Romanların fakir, edilgen, yardıma muhtaç ve alta düşürülen olarak kendilerini 

göstermeleri aslında Roman olmayanlara kendilerini zararsız, güvenilir ve günahsız olarak 

sunma çabalarındandır. Böylece hem kendilerine bir alan açmış olurlar hem de onlara karşı 

yöneltilebilecek herhangi bir ağır suçlamayı da engellemeye çalışırlar.  

	 �42



2.2.4. Eğitim 

Karaman (2007:38), Romanların eğitime ulaşmada sıkıntı yaşadıkları ve özellikle 

ilkokuldan sonra çocukların okula gitmemek için birbirlerini kandırdıkları, ailelerin de bu 

duruma pek karışmadıklarını vurgulamaktadır. Ayrıca bu durum ilerleyen yıllarda istihdam 

sorunu ile karşılaşmalarına ve işsizlik sebebiyle de ‘marjinal’ sektörlere yönelmelerine 

sebep olmaktadır. Türkiye’deki başka yoksul gruplarda da olduğu gibi Roman kızların 

okulu bırakma oranları daha yüksektir (Marsh, Danka, 2008:94). 

Roman çocukların yeterli eğitim alamamalarının ekonomik sebeplerinin yanı sıra 

önyargılar sonucu maruz kaldıkları ayrımcılık da etkili olmaktadır. Öğretmenlerin Roman 

çocuklarına yönelik tavırları Roman olmayan öğrencileri de etkilemekte ve onların da aynı 

ayrımcılığı yeniden üretmelerine sebep olmaktadır (Marsh, Danka, 2008:56). Ayrıca 

Roman aileleri çocuklarını okula hazırlamadıkları için Roman çocukların Roman 

olmayanlarla ilk kez okul ortamında ilişki kurmaya başladığını ve bu yüzden iletişim 

kurmakta sorunlar yaşadıkları belirtilmektedir (Kolukırık, 2008:29). 

2.2.5. Yoksulluk 

İncirlioğlu (2007:57), Romanların hem Avrupa’da hem de Türkiye’de uzun zamandır 

bir yoksulluk çemberine hapsolduğunu çünkü eğitim düzeyleri düşük olduğunu, iş verenler 

tarafından ayrımcılığa maruz kaldıklarını ve kalifiye olmayan işlerde çalışıp işgücü 

pazarında dezavantajlı bir grup olduklarını belirtmektedir. Ayrıca İncirlioğlu (2007:58), 

Romanların bu yoksulluktan çıkamamalarının en önemli gerekçesi olarak hayatın her 

alanından soyutlanmış olmalarını göstermektedir. Bu soyutlanma; “çingene mahalleleri” 

adı verilen mahallelerle yaşam alanlarının soyutlanması, eğitimden soyutlanmaları, 

ekonomik sistemden soyutlanmaları, siyasetten soyutlanmaları ve yetersiz temsil 

edilmeleridir.  

Koptekin (2017:115), Romanlarla görüştüğü İzmir’deki Çocuk ve Gençlik 

Merkezi’nde bir aş evi olduğunu ama çocukların buradan yemek almayı utanç verici 

bulduklarını çünkü onlar için yemek almanın kötü durumlarını, yoksulluklarını kabul 

	 �43



etmek olduğunu oysa onlardan daha kötü durumda olanaların varlığına inanmayı ve 

karşısındakini inandırmayı tercih etttiklerini tespit etmiştir.  

7 Haziran 2015 Genel Seçimlerinde Cumhuriyet Halk Partisi’nden İzmir milletvekili 

adayı olan ve aynı zamanda Roman olan Özcan Purçu seçim kampanyasında sözleri 

Romanların yoksullukları üzerinde duran şu şarkıyı kullanmıştır: 

“Çadırlardan meclise uzanan bir yoldayım 

Romanların yanında onurlu ve gururluyum 

Benim adım Özcan Purçu 

Roman’ım ben Roman’ım 

Haklının hep yanında 

Romanlarla gururluyum 

Sorunları iyi bilen Romanlarla gururluyum 

Yokluklara göğüs gerdik 

Hiç yılmadık devam dedik 

Tüm Türkiye hep el ele 

Bu yoksulluk bitsin dedik” (Akt., Koptekin, 2017:116) 

  

2.2.6. Gelenekler 

  

Karaman (2007:34), Romanların genel olarak aile bağları, kader ve dini değerlere 

büyük önem verdiklerini, bununla birlikte çok çeşitli gelenek ve görenekleri olduğu ve 

dünya üzerindeki farklı toplulukların kendilerine ait gelenekleri sürdürdüklerini 

vurgulamaktadır. 

Romanların geleneklerinden bir tanesi “köstek kesme” adını verdikleri ve çok düşen 

çocukların üzerindeki bu kötü talihi uzaklaştırmak için ayaklarına armağanlar 

bağlamalarıdır. Bir diğeri “gelincik yaktırma” dedikleri ve karnı ağrıyan çocuğu çıplak 

olarak yanan ocağın üstünde havada çevirmeleridir. Ayrıca Romanlar, kız çocukları altı 

aylık olduktan sonra onlara kına yakmaktadırlar (Koptekin, 2017:152-153). 

1990’larda İstanbul’da yapılan araştırmaya göre, Romanların düğünleri üç gün 

sürmekteydi. İlk gün, damat mahalledeki hamamı kapatıyor, gelin tarafı o gün hamamda 

yıkanıyorlar ve damat da o gün gümüş ustura ile traş oluyor. Düğünün ilk günü her iki 

	 �44



tarafın da evinde kına gecesi yapılıyor. İkinci gün sabah damat davul zurna eşliğinde kız 

evine gidip gelini alıyor ve düğünün yapılacağı yere getiriyor. İkinci günün eğlencesi ertesi 

günün sabahına kadar devam edebiliyor. Üçüncü gün ise damadın evinde “Şeref Düğünü” 

adını verdikleri bir eğlence daha gerçekleştiriyorlar (Alpman, 1997:57-58). Özkan’ın 

(2000:94) gözlemlerine göre ise; gelin kırmızı güllü duvak ve kırmızı kuşak takmaktadır. 

Kırmızı rengi şansı temsil ederken, kırmızı gül de gelinin bekaretini simgelemektedir.  

Türkiye’de Romanların dışında da bir bekaret simgesi olarak gelinin erkek kardeşi veya 

erkek kardeşi yoksa aileden başka bir erkeğin gelin evden çıkarken beline kırmızı kuşak 

bağladığını belirtmek gerekmektedir. Bunun gibi gelenekler inanç veya kültüre bağlı olarak 

da değerlendirilebilir.   

Romanlara özgü olarak bilinen ve onların en popüler eğlenceleri olan Hıdırellez 

şenlikleri her sene Mayıs ayında kutlanmaktadır. Türkiye’de özellikle Trakya bölgesinde 6 

Mayıs‘ta Hıdırellez şenlikleri düzenlenmektedir. Hıdırellez şenliklerinin bir diğer adı da 

Kakava Şenlikleridir ve altı bin yıllık bir geçmişi vardır. Bu kutlamaların tarihi Eski 

Mısır’da yaşayan Kopt halkına dayanmaktadır. Firavunun zulmetmesi sonucu bu insanlar 

inanışa göre mucizevi bir şekilde kaçmayı başarırlar. Onları izleyen askerler ise suda 

boğulurlar. O günden beri ölümsüz bir kurtarıcıya inanan Romanlar her sene 6 Mayıs’ta 

akarsu kenarlarında kutlama yaparlar, mucizevi olduğunu kabul ettikleri için suya girerler 

ve kurtarıcının bir gün gelip onları kurtaracağına inanırlar (Alpman, 1997:98).  

Altınöz (2007:22), Osmanlı Dönemi’nde kutlanan Hıdırellez Şenliklerinin, 

(günümüzde 6 Mayıs tarihindeki kutlamalar, Rumi takvime göre 23 Nisan’a tekabül 

ediyordu) dönemin çeribaşları tarafından vergilerin daha kolay toplanabilmesi için 

konulmuş bir gün olduğunu belirtmektedir. Kyuchukov (2007:78), Hıdırellez zamanı 

Romanların, en güzel kıyafetlerini giyip yemekler pişirip ve ateş yakıp davul ve kaval 

çaldıklarını ifade etmektedir. Ayrıca bütün hastaları iyileştiren ‘baba’ olan “Babafingo” 

olarak adlandırdıkları bir varlığa inanırlar. Bununla birlikte, Romanların göç yolları 

boyunca kendi kültürlerinin üstüne eklemlenen başka toplumların kültürel yapıları ile 

birlikte, Hıdırellez kutlamaları geçmişten günümüze zenginleşmiştir. Romanlar yaşadıkları 

farklı bölgelerde yeni kültürlerle karşılaştıkça Kakava Şenlikleri hem daha geniş bir 

coğrafyaya yayılmış hem de yeni inançlar alarak zenginleşmiştir. Anadolu’da İslamiyetin 

kabul edilmesinden sonra bu kutlamalara İslami bir motif olan Hızır-İlyas buluşması 

	 �45



eklenmiştir. İnanışa göre ölümsüz olan Hızır ve İlyas Peygamberler her sene bu günde 

buluştuklarından zaman içerisinde Hızır ve İlyas isimleri birleştirilerek bu güne Hıdırellez 

denilmiştir. Hızır Peygamber baharın müjdecisi olarak kabul edildiği için bu günde baharın 

gelişi de kutlanmaktadır (Alpman, 1997:98). 

Özkan (2000:119-120), Kırklareli’nde yaşayan Romanların 5 Mayıs günü yeşil ağaç 

dalları toplayıp evlerinin kapı ve pencerelerine astıklarını ve böylece kötü ruhları uzak 

tuttuklarını, akşamında ise gün batmadan önce evlerinden bir hasır çıkarıp yaktıklarını ve 

ateşin üzerinden üç kere atladıklarını gözlemlemiştir. Ayrıca yine 5 Mayıs günü “kırk bir 

otu” isminde, Şeytandere’den topladıkları kırk bir taş ve kırk bir otu koydukları su ile 6 

Mayıs’ta yıkandıkları gibi bir gelenekleri de mevcuttur. 

Koptekin (2017:81), çocuklarla yaptığı görüşmede, çocukların Gacolar ile ilgili 

söylediği tek olumsuz özellik onların kendileri gibi güzel dans edemedikleri olmuştur. 

Bununla birlikte, bir çocuk, tanıştığı Roman olmayan çocuklar tarafından dans etmesi 

istemelerinden ve bu yolla olumlanmalarından rahatsız olmuştur. Koptekin (2017:106), 

Romanların “neşeli bir topluluk” olarak bilinmelerinin sebebini yaptığı görüşmeler 

esnasında onların ne kadar üzücü ve kötü bir olay anlatırlarsa anlatsınlar, kayıtsız bir ifade 

takındıklarını ve bu yüzden duygularını belli etmediklerini tespit etmiştir. “Onlar için, 

dansları parçalara ayrılamaz, taklit edilemez, öğretilemezdir; içlerinden nasıl geliyorsa öyle 

dans ederler” (Koptekin, 2017:141). 

Özkan (2000:8), ‘çingene’ kelimesinin ‘çeng’ ve ‘çengi’ den geldiğini ve ilk Türkler 

tarafından kullanıldığını savunmaktadır. Kanuna benzeyen bir saz çeşidi olan “Çeng” ve bu 

sazı çalan “çengi” kelimeleri Farsça’da kelimeleri çoğul yapan “gen” eki alarak “çengi-

gan” veya “çengi-gane” şeklinde türetilmiş ve zamanla “çingene” olmuştur. Bu çerçevede 

Türklerin kullandığı ‘çingene’ kelimesi, Romanların müzik ve eğlence ile olan 

özdeşleştirilmelerinin sonucudur.  

Romanların müzik ile olan ilişkileri ve yetenekleri, bu alanda çalışma yapan birçok 

sosyal bilimciye göre başka hiçbir etnik grupta bulunmamaktadır. Türkiye’de genellikle 

müzik, Romanlar için bir geçim kaynağıdır. Genellikle, keman, klarnet, darbuka gibi 

enstrümanlarda uzmanlaşmış olan Romanlar, uyarlama ve yorumlama yetenekleri ile de 

bazı ülkelerde yeni müzik tarzları geliştirmişlerdir. Örneğin 9’uncu yüzyılda Macaristan’da 

gelişen Roman müziği zamanla “Çigan Müziği” olarak adlandırılmaya başlanmıştır 

	 �46



(Özkan, 2000:65-66-67). “Çigan müziği, günümüzde “Çingene Cazı” ve “Flamenco” 

tarzında olmak üzere iki şekilde icra edilmektedir. Özellikle İspanya’da “Flamenco” dans 

ve müziği, bütün ülke genelinde büyük bir öneme sahiptir” (Özkan, 2000:68). Romanların 

müzikleri gibi “Roman Oyun Tarzı” olarak bilinen dansları da çok meşhurdur (Özkan, 

2000:68). Kolukırık’a (2008:113) göre, Romanların müzik ile bağdaştırılması ve müzik 

yeteneklerinin öne çıkarılması sosyal ve tarihsel bir dayatmayı beraberinde getirmesi 

nedeniyle sorunludur.  

Alpman’ın (1997:157) 1990’larda İstanbul’da gerçekleştirdiği çalışmaya göre o 

dönemde İstanbul’da Romanlar Sulukule’deki Ethem Baba ve Haliç’teki Hoca Ali 

türbelerini kutsal kabul etmekteydiler. Ethem Baba türbesi genellikle evlenmek isteyenler, 

sevgilileri ile sorun yaşayanlar veya aşık olduklarına kavuşamayanların gittikleri türbeydi. 

Romanların başka bir inanışları ise; “Başkalarının saçını okşama durumlarında, 

okşanandaki gücün okşayana geçeceğidir” (Özkan, 2000:108). Ayrıca Romanlar dilek 

dilediklerinde veya dilekleri gerçekleştiğinde kurban kesmekteydiler. Kurban kesme 

geleneği de sadece Romanlara özgü olmayan geleneklerden bir tanesidir. Özellikle İslam 

inancına göre Kurban Bayramı’nda kurban kesilerek yoksullara dağıtılmaktadır. Ayrıca 

İslam inancında adak adama olarak geçen ve bir dilekleri olduğunda veya önemli bir 

hastalıktan iyileşildiğinde kurban kesilmektedir. Kötülükleri uzaklaştırmak için tütsü 

yakmaktaydılar. Yeni doğum yapmış veya regl dönemindeki kadınlara kan kokusu onları 

yaşamları boyunca izlemesin diye yaklaşlamamakta ve kadınlar hamileliğini gizleyip, 

doğuma dört hafta kala eşyalarıyla özel bir çadıra taşınmaktaydılar. Ayrıca emzirme 

dönemi ne kadar uzun olursa, o çocuğun da çok uzun süre yaşayacağı inancını da 

benimsemişlerdir (Alpman, 1997:156). Tüm bu inanışların çoğu günümüzde geçerli 

olmayabilir. Zira Romanlar yüzyıllardır yaşadıkları Anadolu topraklarında kendi 

geleneklerini sürdürmeye çalışmışlar ancak bu coğrafyanın kültür ve inancından da 

etkilenmişlerdir. Bu yüzden bu gelenek ve inançların hala varolduğu savunulamaz. 

Romanların bir de temiz ve pis inanışları mevcuttur. Yeni doğum yapan ya da regl 

dönemindeki kadınlar ‘pis’ olarak kabul edilmektedir. Bu kadınlar diğer aile üyelerinden 

uzakta oturmakta, ev işlerine dahil edilmemektedirler. Erkek çocuk doğuran kadın yedi, kız 

çocuk doğuran kadın on dört gün boyunca pis kabul edilmekte ve bununla birlikte, erkek 

	 �47



çocuk doğuran kadın kırk, kız çocuk doğuran kadın seksen gün dışarı çıkmamaktadır 

(Özkan, 2000:111-112). 

Alpman (1997), İstanbul Sulukule’de gerçekleştirdiği araştırmada, Romanların 

karanlık çöktükten sonra hava durumu ne olursa olsun kapılarının önünde ateş yaktıklarını 

gözlemlemiştir. Romanların hava kararınca ateş yakma gelenekleri tarihlerinin çok gerisine 

dayanmaktadır. Alpman (1997:19-20), güneş battıktan sonra kadın, erkek, genç, yaşlı 

herkesin yakılan ateşin etrafında toplandığını ve bunun saygı gösterdikleri bir çeşit ayin 

olduğunu dile getirmektedir. Neden ateş yaktıklarını merak eden Alpman’a (1997:20) 

verdikleri cevap: ”Eskiden beri yaparız bunu.” şeklinde sebebi belirtmeyen bir cevaptır. O 

dönemde hangi amaç çerçevesinde yapıldığı bilinmemekle birlikte, Romanların ateş yakma 

gelenekleri ile ilgili başka araştırmalarda da yorumlar mevcuttur. Özkan (2000:102), 

Romanların inanışlarına göre ölülerin ruhlarının sadece gece göründüğünü bu yüzden 

karanlıktan korktuklarını ve geceleri dışarı çıkmayı tercih etmediklerini vurgulamaktadır. 

Müslüman olmayan Romanlar, ölülerini tuzlu suyla yıkadıktan sonra yeni giysiler 

giydirerek tabuta koymaktaydılar. Ertesi gün tabutu tekrar açıp ölüye ayakkabı giydirip 

tabuta altın liralar, gümüş kemerler, sabun ve havlu da koyarak defnetmekteydiler. 

Müslüman Romanlar ise, İslam’a uygun defin işlemlerini gerçekleştirmekteydiler.. Ancak 

Alpman (1997:170) eskiden Romanların Müslüman mezarlıklara kabul edilmedikleri için 

defin işlemlerini mezarlığın dışında yakın bir yerde yaptıklarını ancak sonradan bu 

uygulamanın kendiliğinden kalktığını belirtmiştir. Ayrıca Romanlar, cenazeden sonraki yas 

sürecinde üç gün boyunca taranmıyor, traş olmuyor ve banyo yapmıyorlardı (Özkan, 

2000:100). 

Romanların tümünü kötü olarak yaftalamak üzerine kurulu söylencelerden bir tanesi 

Cin ve Gin ile ilgili olandır. “Hazreti İbrahim’in çevresinde kötülük çemberi oluşturmak 

isteyenler, kardeşleri birleştirir. Onlardan doğan çocuklara da çingene adını 

verirler” (Alpman 1997:53). Romanların inançsız olduğu ile ilgili bazı kanıtlar olmasına 

rağmen, araştırmalar genellikle yaşadıkları coğrafyanın inancını benimsedikleri ve 

sürdürdüklerini göstermektedir. Ancak Romanların inançsız olması ile ilgili şöyle bir 

hikaye de bulunmaktadır; “Çingenelerin ilk ve son kilisesi peynirden yapılmıştır. En 

sonunda onu yemek zorunda kalan çingenelerin bir ibadethanesi kalmamıştır” (Alpman, 

1997:155). Romanların lanetlenmiş oldukları ile ilgili bir diğer söylence de, Romanların 

	 �48



ensest bir ilişki yüzünden kovulan ve bir büyücü tarafından lanetlenen bir kavim 

olduklarını ve bu büyü yüzünden sürekli göç etmek zorunda olduklarıdır. Çünkü bu büyü 

onları, bir gece konakladıkları yerde bir kez daha konaklamamaları ve su içtikleri bir 

kaynaktan bir daha su içmemeleri üzerine lanetlemiştir (Koptekin, 2017:31). Bir diğer 

efsaneyi Asseo (2003:130) 1935’te Londra’da yaşayan Petulengro isimli bir Romandan 

şöyle aktarmaktadır; İsa çarmıha gerildiği zaman yaşlı bir çingene kadın neler olduğunu 

merak edip sormuş ve İsa’nın yüzündeki acılı ifadeyi görünce onun çarmıha gerilmesini 

engellemek için çivilerden birini çalmış, ancak diğerlerini alamadan yakalanmış, “Yedi 

yıldır hiçbir şey çalmadım” şeklinde kendini savunduğunda “Peki öyleyse, kutsandın. 

Kurtarıcı sana yedi yılda bir hırsızlık yapma izni veriyor, bugünden sonra sonsuza dek”. 

Bu efsaneye göre, Romanların yedi yılda bir hırsızlık yapma hakları bulunmaktadır. 

“Çingenelerin göçebeliğine ilişkin söylencede Çingenelerin vatansız oluşu Tanrının bir 

hatası olarak vurgulanır. Tanrı tüm ırklara toprak ve yiyecek dağıtmış, ancak Çingeneleri 

unutmuştur. Ve bunun üzerine Tanrı onların sürekli dolaşmalarını istemiştir” (Kolukırık, 

2008:122). 

Romanlar, topluluklarının lideri olan kişiye çeribaşı demektedir. Osmanlı 

Dönemi’nde, Romanların başında olan çeribaşı, o dönemde bir sefer düzenlendiği zaman 

kendi topluluğundan sefere gidecekleri belirleme ve vergilerin düzenli toplanmasından 

sorumluydu. Bununla birlikte, devlet çeribaşından vergi talep etmiyordu (Altınöz, 

2007:22-23). Alpman (1997:13), İstanbul Sulukule’de Romanlarla gerçekleştirdiği 

röportajlarda, çeribaşının kim olduğu ile ilgili şöyle bir cevap almaktadır: “Çeribaşı 

Çingenelerin başıdır.”  

Çeribaşı, hem geleneklerine bağlı olmalı hem de topluluğun başındaki kişi olarak o 

karizmaya sahip olması beklenmektedir. Bazı topluluklarda çeribaşı,“Baro manuş” (büyük 

adam) veya “batalo manuş” (mutlu adam) olarak da adlandırılmaktadır. Ayrıca çeribaşının 

belirli bir görev süresi yoktur, ölene ya da kendiliğinden feragat edene kadar görevini 

devam ettirir ve babadan oğula geçemeyen hak edene verilen bir görevdir (Özkan, 

2000:76-77). Ancak Özkan’a (2000:77) göre, günümüzde çeribaşılık giderek önemini 

kaybetmeye başlamıştır.  

Romanların etnik kökenlerine bağlı olarak kendilerini soyutlamaları veya biz ve 

diğerleri ayırımı gaco teriminde ortaya çıkmaktadır. Romanlar, Roman olmayanlara gaco 

	 �49



demektedirler. Lippman (2020:88-89), sosyal grupların önemini vurgulamaktadır. Ona göre 

aynı seviyedeki gruplar arasında bireyler daha hızlı kabul edilir ve aralarındaki ilişki daha 

kolaydır. Ancak aynı olmayan daha yüksek ve daha düşük gruplar arasında her zaman bir 

farklılık bilinci, rahatsızlık ve tereddüt vardır.   

Bu çerçevede büyük şehirlerde bile yaşadıkları mahallelerin sınırları net olan ve 

dışarıya kapalı bir yaşam biçimi tercih eden Romanlar, tam olarak bu tereddüt ve 

rahatsızlık sebebiyle dışlanmakta veya başka toplumsal gruplar ile iletişime 

geçmemektedirler. “Çingeneler, kendi gruplarının dışındakileri Gaco olarak tanımlayarak 

bir tasnife tabi tutmakta ve kendi iç ve dış ilişkilerini bu tasnife göre belirlemektedir. Bu 

ilişki biçimi ise kendilerine bulundukları toplumda var olabilme ve yaşamlarını 

sürdürebilme imkanını sağlamaktadır” (Kolukırık, 2007:44). Koptekin (2017:16), Gaco 

kelimesinin Kıbrıslı Türkler arasında kaba ve görgüsüz anlamında Türkiyeli Türkler için 

kullanıldığını dile getirmektedir. Bu çerçevede “Gaco’nun Kıbrıslı Türkler için belli bir 

hiyerarşinin altında anlamı var iken, Romanlar için tam tersine hiyerarşinin üstünde bir 

anlam taşımakta ve bir sınır çizgisi çekmektedir” (Koptekin, 2017:16). Ayrıca Kolukırık’ın 

(2007:47) gerçekleştirdiği çalışmalarda, Romanların toplumda kendilerine karşı 

yöneltilmiş tüm olumsuzlukları “çingene” ye atfetmekte, kendilerini Roman olarak kabul 

edenlerin “Biz çingene değil Romanız” söylemiyle Gaco ile benzerlik taşıma isteği 

bulunmaktadır ve aralarında kötü olanları çingene olarak yaftalama eğilimi 

göstermektedirler. Aynı zamanda Kolukırık (2007:48), görüşme yaptığı bazı Romanların 

kendilerini madun olarak sunduklarını böylece karşı tarafa zararsız bir imaj çizmeye 

çalıştıklarını ve karşıdan gelen bir suçlamayı engellemeye çalıştıklarını vurgulamaktadır.  

İzmir’de Roman çocuklarla gerçekleştirdiği çalışmada Koptekin (2017:54), 

çocukların bazılarının kendilerini Roman, bazılarının ise çingene olarak tanımladıkları ve 

bu iki ismin de bir statü sembolü olduğunu çünkü kendilerini Roman olarak tanımlayan 

çocuklar çingene olarak tanımladıklarına olumsuz özellikler atfedebildiklerini 

vurgulamaktadır. Bununla birlikte ‘Roman’ ve ‘çingene’ arasında bir fark olmadığını 

söyleyen veya bir fark varsa da bu farkı açıklayamayan çocuklarla da görüşme yapmıştır. 

Ayrıca, görüşme yapılan çocuklardan bir tanesi Gacoları beyaz, Romanları kara olduğunu 

bu yüzden Gacoların temiz, Romanların ise pis gösterdiğini belirtmiştir (Koptekin, 

2017:61). Genel olarak görüşülen çocuklar Gacoları, terbiyeli, kavga etmeyen, öğretmeni 

	 �50



dinleyen şeklinde tarif etmekte ve böylece onları kendilerinden daha üstün bir konuma 

koymuş olmaktadırlar (Koptekin, 2017:80). Ayrıca Koptekin (2017:78), çocuklarla 

gerçekleştirdiği çalışmasında, çocukların Romanlar ve gacolar arasındaki ayırımı kültürel 

ve sınıfsal olarak algıladıklarını belirtmektedir. “Güzel giyiniyorlar, köpekleri var”; “Evleri 

zengin evi”; “Allah var ya hep Gacolara para veriyor” şeklinde verdikleri ifadeler bu 

sınıfsal ayrımı vurgulamaktadır. Böylece çocuklar etnik kökene yönelik bir ayrımdan çok 

toplumsal sınırların olduğu bir sınıfsal ayrımı ifade etmektedirler. 

Arayıcı’ya (1999:36) göre, Romanlar göç ettikleri ülkelerde asimilasyona 

zorlanmışlardır. Ancak Arayıcı’nın bu konudaki önerisi, bu toplumu asimile etmeye 

çalışmak değil, onların kültürel kimliklerini tanımak ve haklarına saygı duymaktır. Ona 

göre Türkiye’de Romanlar etnik azınlık olarak kabul edilmekte bu yüzden de konut  ve iş 

bulmada zorlanmakta, dışlanmakta ve aşağılanmaktadır. Bu yüzden de kültürel kimliklerini 

gizlemek zorunda kalmaktadırlar. Ayrıca eğitim olanaklarına ulaşmada yaşadıkları güçlük 

nedeniyle birçoğu hem kendi dillerinde hem de Türkçe okuma yazma bilmemektedirler 

(Arayıcı, 1999:174). 

İncirlioğlu (2007:62), özellikle Avrupa ülkelerinde Romanlara yönelik iki yaklaşım 

olan; ya şehrin kenar mahallelerine itilmeleri ya da toplumun kalanına asimile edilmeye 

çalışılmaları benimsendiğini belirtirken bu durumun onları görünmez kılma çabası ile 

birlikte kültürlerini de sürdürmelerine izin vermediğini ve böyle yaklaşımların bireylerin 

haklarını ihlal ettiği için yanlış olduğunu savunmaktadır. Koptekin’in (2017:55), İzmir’de 

yaşayan Roman çocuklarla ilgili bir diğer önemli tespiti de onların egemen toplumun 

kendilerine yönelik bakışını içselleştirdikleri olmuştur.  

Uzun yıllar Romanlara yönelik önyargı ve ayrımcılık ile ilgili mücadele veren 

Mustafa Aksu, bu mücadelesini “Türkiye’de Çingene Olmak” kitabında etraflıca 

anlatmaktadır. Aksu’nun (2006:17), eğitim hayatında sadece etnik kimliği nedeniye 

yaşadığı ayrımcılıktan ilerlerleyen yıllarda “Çingenelerle evlenilmez” söylemlerine kadar 

yaşadığı ve mücadele ettiği olaylar mevcuttur. Örneğin; evlenmek üzereyken nişanlısının 

babasına eski bir arkadaşından isimsiz şöyle bir mektup gitmiştir: “Mustafa Aksu ile 

evlenmek üzere olduğunuzu öğrendim. Mustafa, Çingene’dir. Ben bir Müslüman olarak 

görevimi yapıyorum. Çingene olduğu için Mustafa’yla sakın evlenme!” (Aksu, 2006:69). 

Aksu, Türkiye’de sözlüklerde yer alan ve olumsuz anlam taşıyan çingene ile ilgili 

	 �51



tanımları, 1934 tarihli ve 2510 sayılı İskan Yasası’nın 4. maddesinde yer alanları 

değiştirebilmek için birçok dilekçe ve başvuru gerçekleştirmiştir. Ayrıca Romanların 

örgütlenebilmesi için dernek kurmak istemiş, ancak o dönemde 2908 sayılı Dernekler 

Yasası’na göre “Çingene” ismini kullanamayacağı öne sürülerek isteği red edilmiştir. Aksu 

(2006:114), kitabı yayınladığı dönemde hala dernek kurma çalışmalarına devam etmekte 

ve 2003 tarihinde de İskan Yasası’ndaki maddenin “Türk soyundan olmayanların” 

Türkiye’ye göçmen olarak alınmayacakları şeklinde değiştirilmesine vesile olmuştur. 

 Avrupa’da Romanların örgütlenmesi, Türkiye’ye nazaran çok daha erken olmuştur. 

Almanya’da 1903’te, ilk örgüt kurulmuş, 1948-1983 yılları arasında Avrupa’nın farklı 

yerlerinde örgütlenmeler devam etmiş ve 1955’ten itibaren ise Romanlar ile ilgili 

konferanslar gerçekleştirilmiştir (Özkan, 2000:45). Türkiye’de ise ilk dernek 2004 yılında 

kurulmuş, o tarihe kadar Romanlar arasında bir örgütlenme gerçekleştirilememiştir. Edirne 

Roman Kültürünü Araştırma Geliştirme Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği - EDROM, 

Roman hareketinin lokomotif örgütlerinden bir tanesidir (Uzpeder, 2008:112). 

 Eşitsiz toplumsal koşullar birçok grubu etkilemekle birlikte, 2006 - 2008 yılları 

arasında ERRC, hYD ve EDROM tarafından gerçekleştirilen saha araştırmalarında 

Türkiye’de yaşayan Romanların diğerlerine oranla daha fazla ayrımcılığa maruz kaldığı 

tespit edilmiştir (Marsh, Danka, 2008:53). Romanların, yaşadıkları şehirlerde işkenceye 

maruz kalmakta hatta cinayete kurban gitmektedirler. Örneğin, Güneydoğu Anadolu’da 

Kürt erkekleri ile evlenen Dom kadınların kimliklerini gizlemek zorunda kaldıklarını, 

kimlikleri açığa çıktığında da şiddete maruz kaldıkları, Lom’lara da Doğu Karadeniz 

bölgesinde Lazlar tarafından düşmanca davranıldığı bahsi geçen araştırmada tespit 

edilmiştir (Marsh, Danka, 2008:83). 

	 �52



3. TELEVİZYON DİZİLERİNDE KOMEDİ VE TEMSİL 

3.1. Televizyon 

Fiske (2003), iletişim olmadan kültürün varolmayacağını bu yüzden iletişimin insan 

hayatının merkezinde yer aldığını vurgulamaktadır. Kişilerarası iletişim bir yana, bireyler 

içinde yaşadıkları dünya ile ilgili sürekli enformasyona ihtiyaç duymaktadırlar. Sanayi 

devrimi sonucunda, üretim fabrikalarda yoğunlaşmış, buna bağlı olarak kente göçün 

artması ve kent nüfusundaki artış, işçi sınıfındaki artışla paralel olarak toplumların idare 

mekanizmasının egemen sınıf olarak tanımlanan küçük zümrelerde toplanmış ve işçi 

sınıfını da içine alan bir kitlesel hareket oluşmasına sebep olmuştur. Bu bağlamda, gelişen 

teknoloji ile birlikte gazeteler çoğalmış ve bireylerin iletişim kaynaklarına ulaşmaları 

kolaylaşmıştır (Özçetin, 2018:40). 20’inci yüzyılın ilk yarısından itibaren, ilk yıllarda 

radyo olmak üzere, kitle iletişim araçları hem önemli bir enformasyon kaynağı, hem de 

güçlü bir propaganda aracı haline gelmiştir. Yaylagül’e (2018:15) göre, 19’uncu yüzyılın 

sonlarından itibaren radyo, televizyon, sinema gibi kitle iletişim araçları ortaya çıkmış ve 

toplumsal üretim ve yeniden üretimin bir parçası haline gelmişlerdir (Yayalagül, 2018:15). 

Kitle iletişim çalışmalarında, özellikle Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra medyanın 

insanlar üzerindeki gücü ile ilgili araştırmalar gerçekleştirilmiştir. Medya, ilk dönem 

çalışmalarında özellikle propaganda yapma konusundaki başarısı göz önünde 

bulundurulduğunda, güçlü bir enformasyon kaynağı olarak değerlendirilmiştir. İlerleyen 

yıllarda, medyanın gücü ile birlikte izlerkitlenin sosyolojik, psikolojik, kültürel özellikleri 

de göz önünde bulundurularak, kitle iletişim araçlarının belirli perspektifler çerçevesinde 

bireyleri etkileyebildiği ortaya konmuştur. 

Televizyon yayını, düzenli olarak ilk 1936 yılında İngiltere’de, hemen ardından 1939 

yılında ise Amerika Birleşik Devletleri’nde başlamış olmasına rağmen İkinci Dünya 

Savaşı’nın araya girmesi ile 1945’ten sonra gelişme ya da olgunluk dönemine geçebilmiştir 

(Aziz, 2013: 49-50-54).  

Türkiye’de ilk televizyon yayını, 1952 yılında, İstanbul Teknik Üniversitesi’nden 

gerçekleştirilmiştir. İstanbul Teknik Üniversitesi’nin ilk deneme yayınları, İstanbul’da 

	 �53



bulunan toplamda on televizyon alıcısından izlenebilmiştir. İTÜ-Tv, 1952’den 1963’e 

kadar yayınlarına devam etmiştir. 1963 yılında yapılan yasa değişikliği ile Türkiye’deki 

radyo ve televizyon yayıncılığının Türkiye Radyo Televizyon Kurumu’nun (TRT) tekeline 

verilmiştir (Dural Tasouji,2022). TRT Ankara’da ilk ulusal yayına 30 Ocak 1968’de 

başlamıştır. TRT’nin yayıncılıktaki tekelini  ihlal etmeye yönelik ilk girişim “Magic 

Box” (günümüzde Star Tv olarak yayın hayatına devam etmektedir) televizyonudur. 1990 

yılının haziran ayında yurtdışından uydu aracılığıyla yayın hayatına başlayan “Magic 

Box”, Türkiye’nin ilk özel televizyonudur. 1990’daki bu ilk girişimin akabinde, 1992 

yılından itibaren Show Tv, Tele-On, Kanal 6, TGRT ve HBB gibi birçok özel kanal 

yayıncılığa başlamış ve 1993 yılında yapılan bir yasa değişikliği ile Türkiye’de radyo ve 

televizyon yayıncılığı TRT tekelinden alınarak serbest hale getirilmiştir (Aziz, 2013). 

1990’larda başlayan özel televizyon yayıncılığı ile birlikte Türkiye’de birçok yeni 

kanal kurulmuştur. Böylece Türkiye’de televizyonların içeriklerinde de yenilikler olmuştur. 

TRT kuruluşundan itibaren belirli bir yayın politikası izlemişlerdir. Bu politikalar belirgin 

bir biçimde, ‘toplumsal gereksinimler’, ‘toplum yaşantısı’ ve bir eğitim-kültür kurumu 

olarak TRT’ye atfedilen ‘misyon’ doğrultusunda şekillenmiştir. O dönem TRT’nin 

yayınlarında ağırlığı gündüz kuşağında eğitim programları ve haber programları 

oluşturmakta, özel televizyon yayıncılığının başlamasının ilk yıllarında bile çok fazla 

değişim gözlenmemektedir. Bu içeriklerin dışında TRT televizyonlarında gündüz 

kuşağında kadınlara ve çocuklara yönelik programlara da yer verilmiştir. Aynı zamanda, 

diğer içeriklere oranla daha az olmak üzere kurmaca televizyon dizisi ve sinema filmleri de 

yayınlanmıştır (Çelenk, 2005). Özel kanalların açılması ile birlikte televizyon 

yayıncılığında farklı programlar da yapılmaya başlanmıştır. Haber programları, çocuklara 

yönelik çizgi filmler, kadınlara yönelik programlar gibi içeriklerin yanı sıra 1990’larda 

eğlence, reality, talk-show, haber tartışma programları gibi yeni içerikler de yapılmıştır. 

Çelenk’e (2005:108-109) göre 2000’li yıllarda televizyon kanallarının genel bir yayın 

akışında toplumun kültürel ve demografik özellikleri yansıtılmıştır. Sabahın erken 

saatlerinde işe giden erkek izleyicileri hedefleyen haber programları, ardından çocuklar 

için çizgi film kuşağı, öğle saatlerinde çalışmayan kadınlara yönelik kadın kuşağı 

programları mevcuttur. Çelenk (2015:108), bu yayın akışının “toplumsal yaşamın 

cinsiyetçi düzenlenişini” taklit ettiğini vurgulamaktadır. Akşam saatlerini kaplayan ana 

	 �54



yayın kuşağı ise tüm ailenin izleyebileceği içerikler ile başlamakta ve sonrasında erkek 

izleyiciye yönelik ekonomi ve tartışma programlarına yer vermektedir (Çelenk, 

2005:108-109).   

Günümüzde televizyon kanallarında benzer bir yayın akışı mevcuttur. Haber 

bültenleri, gündüz kuşağında çalışmayan kadınlara yönelik programlar, prime-time olarak 

adlandırılan ve yayın kuruluşları için en çok izlenen saat dilimi olan ana yayın kuşağında 

ise kurmaca televizyon dizileri ya da yüksek izlenme oranlarına sahip yarışma programları 

yayınlanmaktadır.  

TRT televizyonu yerli yapım dizilere yer verene kadar uzun bir süre boyunca yabancı 

televizyon dizilerini yayınlamıştır. Bunlara olan ilgi sonucunda 1970’ler ile birlikte sayıca 

çok az da olsa yerli televizyon dizileri yapılmıştır. Türkiye televizyonlarında kurmaca 

televizyon dizilerinin ilk örnekleri TRT’de 1974 yılında yayınlanan “Kaynanalar”, 1975’te 

“Aşk-ı Memnu”, 1981’de “Dördüncü Murat”, 1986’da “Perihan Abla” ve 1989’da 

“Bizimkiler” dizileridir (Doğanay, Aktaş, 2021). Özel televizyon kanalları ile birlikte 

özellikle 1990’ların ikinci yarısında yerli televizyon dizilerinde artış başlamış ve 2000’ler 

ile birlikte sektörede çekilen yerli televizyon dizileri her geçen yıl katlanarak artmıştır.  

Bunların arasında en çok izlenenler 1998-2001 yılları arasında ATV’de yayınlanan “İkinci 

Bahar”, 2002-2003 yılları arasında ATV’de yayınlanan “Asmalı Konak” ve 1998-2002 

yılları arasında Show Tv, 1999-2002 yılları arasında Kanal D’de yayınlanan  “Yılan 

Hikayesi” ve ATV’de yayınlanan “Deli Yürek” gösterilebilir. 2000’li yıllarda yerli dizi 

üretimi hızla artmış ve “2000-2007 yılları arasında altı yüze yakın dizi film, yüz yetmiş 

dokuz yapımcı tarafından hayata geçirilmiştir” (Ateşalp, 2016:19).  

2000’li yılların başında ortalama bir saat kadar süren bölümler halinde yayınlanan 

dizilerin zamanla bölüm süreleri ticari kaygılarla uzatılmıştır. Dizilerin bölüm süreleri 

2023 yılı itibariyle iki buçuk saat gibi bir süreye ulaşmıştır. Haftalık olarak yayınlanan 

dizilerin her bölümü yayın kanalının o günkü prime-time kuşağının neredeyse tamamını 

kaplamaktadır. Televizyonda prime-time olarak adlandırılan ve 20:00 ile 23:00 saatleri 

arasındaki yayın kuşağını kapsayan süre, geçmişten günümüze en çok izlenen saat dilimi 

olarak kabul edilmekte ve televizyon kanalları en çok izlenen ve en çok bütçe ayırdıkları 

programlarını bu saat dilimine koymayı tercih etmektedirler. Genellikle tüm aile 

bireylerinin evde olduğu ve televizyonun günümüzde hala birçok evde çok kullanılan bir 

	 �55



kitle iletişim aracı olması göz önünde bulundurulduğunda, televizyon dizilerinin kültürel, 

demografik özellikler ve yaş bakımından birçok izleyiciye ulaştığı söylenebilir.  

3.2. Temsil 

  

Televizyon dizileri birçok farklı sosyo-kültürel, sosyo-ekonomik, cinsiyet, yaş gibi 

temsillere yer vermektedir. Bu bağlamda, ana akım medyada tüm prime-time kuşağını 

kaplayan televizyon dizilerindeki temsiller izlerkitle üzerinde hayli etkili olabilmektedirler. 

Bu etkilerden bir tanesi sosyal öğrenme kuramının da ele aldığı, insanların televizyon 

içeriklerlerinden öğrendikleri üzerinedir. Sosyal öğrenme kuramı, insanların biyolojik 

faktörlerini göz ardı ederek onların içgüdüleri tarafından kontrol edilmediği, aksine tutum 

ve davranışların öğrenilerek kazanıldığını savunmaktadır. Bandura (1977), insanların 

hayatlarının ilk yıllarından itibaran başkalarının olumlu ya da olumsuz davranışlarını 

gözlemlediği, farklı deneyim ve eylemlerin etki ve sonuçlarını değerlendirerek kendi tutum 

ve davranışlarını oluşturduğunu vurgulamaktadır. Öğrenme sürecinde, insanlar hem kendi 

davranışlarının hem de çevreleridekilerin sonuçlarını gözlemleyerek belirli düşünce 

kalıpları ya da hipotezler oluştururlar. Bu hipotezler gelecekteki davranışlarını 

yönlendirmek açısından bir rehber görevi görmektedir. Aynı zamanda insanların tutum ve 

davranışları sonucu aldıkları geri bildirimler bu tutum ve davranışların pekiştirilmesine de 

sebep olmaktadır (Bandura, 1971). Sosyal öğrenme kuramına göre iki farklı öğrenme şekli 

bulunmaktadır; edimsel koşullanma ve model alma - taklit. Edimsel koşullanmaya göre; 

ödüllendirilen davranışlar gelecekte tekrar edilirken, cezalandırılan davranışlar tekrar 

edilmemektedir. İkinci olarak model alma ve taklit yer almaktadır. Buna göre, çocuklar 

örnek aldıkları rol modellerinin davranışlarını taklit etme eğilimi göstermektedirler 

(Dökmen, 2010). Bandura (1971), insanların sergilediği çoğu davranışın kasten ya da 

istemsiz öğrenildiğini vurgulamaktadır. Özellikle model alma ve taklit çerçevesinde 

medyanın bireylere sundukları önemli bir rol oynamaktadır. Bu bağlamda, televizyon 

içerikleri, bireylerin hakkında hiçbir fikir sahibi olmadığı ya da çok az fikir sahibi olduğu 

durumlarda, özellikle etnisite temsili çerçevesinde etkili olabilmektedir. Televizyondaki 

herhangi bir olumsuz temsil insanların o etnik gruba yönelik tutum ve davranışlarında 

	 �56



olumsuz bir yönlendirme yapabilmektedir. Bu durum da genellikle televizyondaki 

temsillerden kaynaklanmaktadır. 

Bir toplumun genel anlamıyla tüm yaşam biçimini kapsayan kültür, temsil 

sistemlerinde sıkça kullanılmaktadır. Belirli bir millet, etnik topluluk hatta küçük çaplı 

yerleşim birimleri gibi konuları ele alan sinema ya da televizyon dizileri kültürel kodlara 

çokça yer vermektedirler. Kültürel kodlar; “Aynı kültürün mensuplarının, dünya hakkında 

aynı şekilde düşünme ve hissetmelerini, dolayısıyla da dünyayı kabaca benzer şekilde 

yorumlamalarını sağlayacak kavram, görüntü ve fikir gruplarını paylaşmalarıdır” (Hall, 

2017:11). Hall’a göre, bu düşünce ve hisler temsil sistemlerimizdir ve dünyayı 

anlamlandırabilmek için gereklidirler (2017:11). 

Webb’e göre (2008), temsil, bir şeyin ikamesi olmakla birlikte, ondan çok daha 

fazlasını kapsamaktadır. Temsil aynı zamanda bizim ne bildiğimiz ve nasıl bildiğimiz ile 

de ilgilidir bu yüzden de epistemolojik bir süreçtir. Ayrıca temsil, bir şeyin ne olduğunu, 

nasıl olduğu ile de ilgili olduğu için ontolojiktir de. Aynı zamanda, temsil bilinç 

seviyesinin altında gerçekleştiği için bilişsel bir süreçtir. Yani temsil, kısaca, kendimizi ve 

yaşadığımız dünyayı nasıl deneyimlediğimiz ve iletişim kurduğumuz, kendimizi nasıl 

tanıdığımız ve başkalarıyla nasıl başa çıktığımızdır. Varol’a göre birçok temsilin amacı 

ulaşılamayan ya da bulunmayan şeyler için vekil işlevi görmektedir (2016:13).  

Prendergast (2000), temsili iki gruba ayrılmaktadır. İlk olarak, varolan ama o anda 

orada olmayan (mevcut olduğu halde orada bulunmayan) bir şeyi sunmak yani “yeniden 

sunma” şeklidir. İkincisi ise bir ikame biçimidir. Orada bulunmayan A’nın yerini B’nin 

ikame etmesidir. Prendergast (2000), ikinci gruba dil örneğini vermektedir. Dilde 

kullanılan işaretler ikame bir temsil biçimi oluşturmaktadırlar. Bu bağlamda Hall (2017), 

da temsil ve dil arasındaki ilişkinin üzerinde durmaktadır. “Temsil, anlam ve dilin kültürle 

ilişki kurmasını sağlar” (Hall, 2017:23). Bu çerçevede dil; sesler, yazılı sözcükler, 

semboller, görüntüler gibi geniş bir kapsamda ele alınmaktadır. Hall dilin fikir, duygu veya 

düşüncelerin temsil edilmesini sağlayan bir araç olduğunu dile getirmektedir (2017:7). 

Böylece aslında temsil, “Bir şey hakkında anlamlı bir şey söylemek ya da dünyayı diğer 

insanlara anlamlı bir şekilde tasvir etmek için dilin kullanılması ve anlamın üretildiği ve 

bir kültürün üyeleri arasında değiş tokuş edildiği sürecin temel parçasıdır” (Hall, 2017:23). 

	 �57



Temsil konusundaki tartışmalardan bir tanesi de temsilin ‘doğru’ ya da ‘gerçek’ 

olması ile ilgilidir. Hall’un tanımından yola çıkarak değerlendirildiğinde temsilin anlamlı 

olması için ortak bir kültür ya da dilin olması gerekmektedir. Benzer bir şekilde Webb de, 

(2008), ‘doğru’ temsilin sadece insanlar tarafından aynı şekilde kodlandığı sürece doğru 

olduğunu vurgulamaktadır. Belirli bir toplumsal, tarihsel ve kişisel bakış açısına uygun 

olduğu sürece temsil ‘doğru’ kabul edilmektedir. Bireylerin algıları onların kültürlerinin 

çerçeveledikleri ya da içinde bulundukları kültürün öyle olmasını istediği şekilde oluşur. 

Bu doğrultuda temsilin oluşturulması ya da algılanması da kültürel, psikolojik, toplumsal 

hatta siyasi bir çok unsura bağlıdır. Reid’e göre temsil, temsil ettiği şey olduğunu iddia 

etmemektedir, temsil sadece ona gönderme yapan bir göndergedir (Akt., Varol, 2016:16). 

Temsil ile ilgili önemli bir handikap da aslında temsilin sadece bir şeyleri görünür kılması 

değil, onları yeniden inşa etmesidir (Webb, 2008). 

Hall (2017:25), dünyayı algılamamızı sağlayan zihnimizde taşıdığımız bir temsil 

sisteminden söz etmektedir. Dünyayı algılamamızı sağlayan, zihnimizde taşıdığımız, 

zihinsel temsil sistemi ile dünyayı yorumlamaktayız ve dil yoluyla temsil edilen kavramlar 

zihnimizde anlamlar üretmektedirler. Hall’a  (2017:29-31) göre, simgesel ve dizinsel 

işaretler temsil edilen şey ve temsil arasındaki ilişkiyi kurmaktadır. Simgesel işaretler, 

temsil ettikleri şey ile bir benzerlik taşımakla birlikte dizinsel işaretler - harfler gibi- bir 

benzerlik taşımamakta ve anlaşılması için ortak bir anlayışın olması gerekmektedir. Hatta 

bu anlam bizim için o kadar sabittir ki genellikle yadırgamayız ve tamamen doğal görünür. 

Bu durum, içinde yaşadığımız toplumda bebeklikten beri süregelen tekrarlarla 

öğrenmemize bağlıdır ve bu öğrenme süreci sonucunda dildeki tüm bu işaretleri 

normalleştirir ve yeniden üretiriz. “Anlam inşa edilir ve üretilir” (Hall, 2017:34).  

Temsil ile ilgili teorilerde; yansıtıcı yaklaşım, kasıtlı yaklaşım ve inşacı yaklaşımdan 

söz etmek mümkündür. Yansıtıcı yaklaşıma göre temsil bir ayna görevi görür ve gerçek 

anlamı yansıtır. Kasıtlı yaklaşım, yansıtıcı yaklaşımın tam tersini savunmaktadır. Buna 

göre, yazan kişi, dil yoluyla kendi yorumunu ve kendi anlamını aktarmaktadır. İnşacı 

yaklaşıma göre ise, hiçbir şeyin anlamı yoktur, temsil sistemleri ile anlamı biz kendimiz 

inşa ederiz (Hall, 2017:35-36). “Anlam inşa etmek, dünyayı anlamlı kılmak ve o dünya 

hakkında başkalarıyla anlamlı bir şekilde iletişim kurmak için kültürlerinin kavramsal 

sistemlerini, dilsel ve diğer temsil sistemlerini kullanan sosyal aktörlerdir” (Hall, 2017:36). 

	 �58



Varol (2016:43-44), medya temsillerinin özelliklerini şöyle aktarmaktadır; temsiller 

yineleyen unsurlardan oluşmaktadırlar, izleyiciler temsille özdeşleşmeye veya onu kabul 

etmeye davet edilir, medya, insanları olayları ve fikirleri kategorize eder, temsillerin bakış 

açısı vardır, temsillerin bir seslenme türü vardır. Hall (2017:40-41), temsilin dil yoluyla 

anlam ürettiğini vurgulamaktadır. İnşacı yaklaşıma göre, temsilde anlamlı bir iletişim 

kurmak için farklı diller oluşturan işaretler kullanılır ve anlamlar ortak kültürümüzün bir 

parçasıdırlar. Böylece ona göre bu kültürün bir üyesi haline gelinir ve farkına varmadan 

anlamı öğrenilir ve içselleştirilir. Lippman’a (2020:101) göre, dil bugün başka yarın başka 

anlamlar çağrıştırabileceği için iyi bir iletişim aracı değildir. Çünkü bir sözcüğün herkes 

için aynı anlamı çağrıştıracağı kesin değildir. Bu durum da yanlış anlaşılmalara sebep 

olabilmektedir.  

Temsil, çoğunlukla göstergebilimden yararlanmaktadır. Saussure’un dil üzerinden 

geliştirdiği göstergebilim; işaretlerden oluşan ve asıl şeyi ima eden gösteren, ima edilen ve 

zihnimizde kavramsal olarak yer alan gösterilen ve göstereden oluşan göstergedir. Bu 

çerçevede göstereni anlamlandırmak kültüre özgüdür. Aynı gösteren farklı kültürlerde 

farklı anlamlandırılabilir ya da hiç bir anlam ifade etmeyebilir. Böylece gösterilenler 

kültüre bağlı olarak insanlar tarafından üretilir ve yeniden üretilir (Fiske, 2003:67-68-69). 

Gösteren, bir kelime, fotoğraf ya da görüntü iken, gösterilen bununla ilişkili insanların fikri 

ya da zihinlerindeki kavramlardır. Bu çerçevede anlamı üreten kadar onu okuyan da önem 

taşımaktadır, okuyucunun göstergeyi yorumlayabilmesi ve anlamlandırabilmesi önemlidir 

(Hall, 2017). “Göstergebilimsel yaklaşımda sadece kelimeler ve görüntüler değil, 

nesnelerin kendisi de anlam üretiminde gösterenler olarak işlev görebilir” (Hall, 2017:51). 

Foucault, dilden ziyade temsil sisteminde söyleme odaklanmaktadır. Söylem dil 

aracılığı ile bilgi üretir ve belirli bir anda belirli bir konu ile ilgili konuşmak için dili 

kullanan ifadeler grubudur. “Ama bütün sosyal pratikler anlam gerektirdiğinden ve 

anlamlar yaptığımız şeyi şekillendirip etkilediğinden, bütün pratikler bir söylem özelliğine 

sahiptir” (Hall, 2017:59). Söylem, bir tek metinden oluşmaz, toplum içinde çok fazla 

alanda, metinde ve davranış şekillerinde ortaya çıkar. Ayrıca Foucault’a göre, söylem 

tarihsel süreç içerisinde değişiklik gösterebilir ve bütün kültürlerde aynı olmayabilir (Hall, 

2017). 

	 �59



Hamilton (2017:108-113-114-183), fotoğrafın bir şeyin gerçek ve objektif temsili 

olarak düşünülmesine rağmen diğer belgesel kayıtlar gibi farklı bir yorum sunmak 

amacıyla değiştirilebilir kayıtlar olduğunu vurgulamaktadır. Zira, fotoğraf ya da video 

çekiminde, kadraj, ışık ve alan derinliği gibi teknik unsurların nasıl tercih edildiği ve 

objektifin kime ve neye odaklandığı kasti bir seçimdir ve istenilen anlamı üreterek 

algılanan gerçekliği inşa edebilmektedir. Ayrıca fotoğraf çekilirken ve çekildikten sonra 

fotoğrafçının seçimleri, kadrajlaması, resim alt yazıları gibi unsurlar izleyiciye karmaşık 

bir temsil inşası sunmaktadır. Hamilton belgesel fotoğrafçılığının gerçekleri yansıtmadığını  

vurgulamaktadır.  

3. 3. Önyargı ve Kalıpyargı 

Televizyon, haber programları, reality showlar ve kurmaca bir anlatıya sahip olan 

diziler tüm içeriklerinde temsil sistemlerinden yararlanmaktadır. Bu temsiller; cinsiyet, ırk, 

etnisite, toplumsal sınıf üzerinden yapılabilmektedir. Hall (2017:294), özellikle farklı olanı 

temsil etmenin izleyicinin duygu ve tutumlarını etkilediğini, korku ve endişelerini 

tetiklediğini vurgulamaktadır. Bu durum özellikle dışa kapalı bir hayat süren ve genellikle 

şehirlerin belirli mahallelerine sıkışmış Romanlar için de geçerlidir. Roman biriyle 

herhangi bir teması olamayan izleyeci için televizyonda izlediği temsil doğru olarak kabul 

edilmekte ve temsillerdeki benzerlikler onların yeniden üretimi, izlerkitlenin onlar ile ilgili 

düşüncelerini zaman içerisinde sabitleyerek kalıpyargılara veya önyargılara 

dönüştürmektedir. Televizyon dizilerinde yer alan temsillerde sıkça kalıpyargılara yer 

verilmekle birlikte, bazı gruplara yönelik önyargılar da temsillerde belirleyici 

olabilmektedir. 

Televizyon dizilerinde yer alan temsiller önyargılara dayanabileceği gibi, 

izlerkitlenin temsil edilen unsurlar ile ilgili önyargı oluşturmasına da sebep olabilmektedir. 

Allport’a (1958) göre eski uygarlıklarda önyargı, önceki kararlara ve deneyimlere dayanan 

bir yargı anlamına gelirken zamanla gerçekler incelenmeden ve düşünülmeden erken ve 

aceleci alanın bir karar anlamını kazanmıştır. Son olarak ise terim, öncü ve 

desteklenmeyen bir yargı sonucunda oluşan olumlu ya da olumsuz duygu durumu şeklini 

	 �60



almıştır. Günümüzde önyargı en kısa tanımıyla herhangi bir gerekçe olmadan başkaları 

hakkında kötü düşünmek anlamında kullanılmaktadır. 

Giddens’a (2000) göre önyargı, bir grubun başka bir gruba yönelik tutum ve 

düşünceleri ile ilgilidir. Önyargı kanıttan çok söylentiye dayanmakla birlikte değiştirilmesi 

kolay değildir.  Allport’a (1958) göre, önyargı kavramı ile ilgili en önemli handikapın 

sadece olumsuz önyargılara atıfta bulunmasıdır. Oysa insanlar yeterli gerekçe olmadan 

başkaları hakkında iyi düşünebilirler ve böylece önyargı aslında başkalarının lehine 

olabilir. Ancak Allport bu çerçevede etnisite ile ilgili önyargıların genellikle olumsuz 

olduğunu vurgulayarak insanların kendilerini özdeşleştirdikleri gruplara olumlu 

yaklaştıklarını, kendilerini özdeşleştirmedikleri gruplara yönelik ise olumsuz önyargılar 

besleyebileceklerini ifade etmektedir (Giddens, 2000:227). Önyargıyı sorunsal yapan 

durum bir grubun üyelerine sadece o gruba ait oldukları için düşmanca ve olumsuz 

davranılmasıdır. (Allport, 1958) 

Lippman önyargının bize anlatılanlar doğrultusunda önceden oluştuğunu 

vurgulamaktadır. Ona göre önyargılar tüm algılama sürecini yönetir çünkü birçok şey biz 

onu deneyimlemeden önce anlatılmış olur (Lippman, 2020:121-122).  

Allport (1958), "Başkaları hakkında kötü düşünmek" (thinking ill of others) 

ifadesinin, küçümseme ya da hoşlanmama, korku ve nefret duygularının yanı sıra insanlar 

aleyhinde konuşmak, onlara karşı ayrımcılık yapmak ya da onlara şiddetle saldırmak gibi 

çeşitli antipatik davranış biçimlerini de kapsayacak şekilde anlaşılması gerektiği açıktır. 

Ayrıca önyargı her insan için aynı davranış ve tutumların gelişmesine sebep olmaz.  

Önyargılı olduğumuz biri ile karşılaştığımız zaman düşüncelerimizi (başka kaygılar veya 

çıkarlar nedeniyle) kendimize de saklayabiliriz, ya da önyargımızı yaşanan duruma bağlı 

olarak davranışlarımızla karşımızdakine gösterebiliriz. Bununla birlikte önyargı sadece 

düşünce boyutunda ve içinde bulunduğumuz grup dahilinde kalabilir. Ancak düşünce 

boyutunda kalmazsa ayrımcılığa sebep olabilir. Dökmen (2010), önyargıların bilişsel, 

davranışsal ve duygusal öğelerden oluştuğunu ve önyargılı olunan grup ile ilgili bilgilerin 

bu çerçevede seçildiğini ve hatırlandığını vurgulamaktadır. “Önyargılı olunan grupla ilgili 

algılarımız, düşüncelerimiz bilişsel öğeyi; o grupla ilgili duygularımız duygusal öğeyi; o 

gruba yönelik her tür hareket ve davranış eğilim ve niyetlerimiz ise davranışsal öğeyi 

oluşturur” (Dökmen, 2010:98). 

	 �61



  Medya temsilleri, kalıpyargılardan da sıkça yararlanmaktadır. Kalıpyargılar, 

önyargıların hem nedeni hem de sonucu olabilmektedirler. (Dökmen, 2010) Terim ilk 

olarak Lippman tarafından ortaya atılmıştır. Lippman (2020:58), insanların bilmedikleri ya 

da tecrübe etmedikleri şeyler hakkında sadece zihinsel imajından kaynaklanan bir duyguya 

sahip olabileceklerini belirtmiştir. Bu imaj olumlu veya olumsuz olabilmektedir. Lippman 

(2020:120-121-129-130) ayrıca kalıpyargılarla algılamanın ekonomik bir unsurunun da 

olduğunu vurgulamaktadır. Birey başka biriyle tanıştığı zaman anında onu tüm yönleriyle 

tanıma şansı yoktur. Bu yüzden belli bir özellik fark edilir ve resmin geri kalanı 

kalıpyargılarla doldurulur. Sonrasında eğer tanışılan kişi ile kalıpyargı örtüşüyorsa bu 

kalıpyargı güçlendirilir. Ancak eğer çelişiyorsa iki durumdan bahsetmek mümkündür. 

Birey bazen bu çelişkiyi yücelterek kalıpyargıyı değiştirmek yerine ona inanmaya devam 

eder. Bir diğer durumda ise birey açık fikirli ise kalıpyargı değiştirilir veya yeni yargılar 

eklenir. Kalıpyargılar bilişsel şemalar olarak işlerler. Sadece dikkat edilen şey algılanır ve 

bu bilgiler bellekte kodlanarak hatırlanır. Böylece bilişsel enerjimizi koruyabilir ve fazla 

inceleme yapmamıza ya da düşünmemize gerek kalmaz (Dökmen, 2010:96). 

Kalıpyargılardan farklı olarak bir de klişeleştirmeden bahsetmek mümkündür. 

Klişeleştirme, bir kişi hakkında kolay hatırlanan ve geniş ölçüde tanınan bir özelliği alarak 

o kişi hakkındaki her şeyi bu özelliğe indirgemekle olur (Hall, 2017:333). Medya 

temsillerinin izlerkitle üzerindeki etkisi belli bir konudaki temsillerin; yinelenmesi, belli 

bir olay ya da düşüncenin sadece bazı yanlarının gösterilmesi, bazı grup ya da kişilerin 

eksik temsili ve benzer bir şekilde yanlış temsil edilmeleri ile olabilmektedir (Varol, 2016). 

Örneğin, 2000 - 2008 yılları arasında Amerika Birleşik Devletleri’nde siyahilerin 

televizyondaki temsilleri üzerine yapılan araştırmada; özellikle 2000’lerden sonra 

siyahilerin önceki yıllara oranla televizyonda daha fazla temsillerinin olduğu bulunmuştur. 

Bununla birlikte televizyon dizilerinde ırk ve etnisite üzerinden yapılan temsillerde 

çoğunlukla beyazlar, sonra sırayla siyahiler, Asyalılar ve en az da İspanyol ve Latin 

kökenlilere yer verildiği belirtilmiştir. Araştırmanın en önemli bulgularından bir tanesi de 

siyahilerin 2000’lere kadar daha çok komedi türü içerisinde yer aldıklarını ancak 21’inci 

yüzyıl ile birlikte bunda azalma olduğu vurgulanmıştır (Signorielli, 2009). 

 Bununla birlikte, komedi türü kurmacalarda ya da çokça komedi unsuru içeren 

yapımlarda da temsiller önyargılara ve kalıpyargılara dayalı inşa ediliyor olabilirler. Bu 

	 �62



temsiller izlerkitle açısından yanıltıcı olabilecekken, temsil edilen grup veya bireyler için 

de ayırımcı nitelik taşıyabilmektedirler. 

 Önyargı ve kalıpyargı çerçevesinde birçok atasözü ve deyim ayrımcı bir dil 

içerebilmektedir. Romanlar özelinde bakıldığında, geçmişten günümüze gelen, özellikle 

‘çingene’ ve ‘çingen’ isimleri kullanılarak birçok aşağılayıcı deyim ve atasözü 

bulunmaktadır. “Ayrımcı Sözlük”, Türkiye’de ırk, etnik grup ve cinsiyet üzerinden olan ve 

nefret söylemi içeren atasözleri ve deyimleri derlemiştir. Romanlarla ilgili farklı 

kaynaklardan derlenen deyişler söyledir;  

• "Çingen beygire binmiş, paşa oldum sanmış.” 

• "Çingen eşeği önden gider."  

• "Çingen hesabı yapmak."  

• "Çingene ciğer pişirir, yemeden karnın(-ı) şişirir."  

• "Çingene çorbası"  

• "Çingene düğünü"  

• "Çingene ile evlenince tuğla eriyinceye kadar yıkanılsa cünüplük çıkmaz.” 

• "Çingeneye beylik vermişler, önce babasını asmış."  

• "Çingeneye saray vermişler, bahçesinde çadır kurup oturmuş” (Ayrımcı Sözlük 

Web Sitesi, 2022).  

Bu deyişleri oluşturan gelenektir. Neuman’a (2006) göre bu tarz bilgiler önyargı ile 

başlar ve geleneksel bilgi zamanla çarpıtılabilir ya da doğruluğunu yitirebilir. Ancak 

insanlar yıllar sonra bile bu geleneksel bilginin doğruluğuna inanarak onu yeniden 

üretebilirler. Geleneksel bilgide ki sorun ‘inanışın’ zaman içerinde sorgulanmadan doğru 

olarak kabul edilmesidir. Romanlar ile ilgili deyişlere bakıldığı zaman, yukarıda derlenen 

deyişlerin varolan ön yargıyı ve kalıpyargıları pekiştirdiği söylenebilir. 

	 �63



Toplumda Romanlar ile ilgili kalıpyargı ve önyargılar mevcuttur. Örneğin 

Romanların eğlenceye düşkün oldukları, renkli giyindikleri ve her müzik duyduklarında 

dans ettikleri gibi yargılar olabildiği gibi, hırsız ve pis oldukları gibi tamamen olumsuz 

yargılar da mevcuttur. Bu çerçevede medya temsillerinde de bu yargılar yer almakta ve her 

yeni dizi ile birlikte yeniden üretilmektedir.     

3.4. Komedi 

Komedi, temsil sistemleri içerisinde, birçok farklı amaca hizmet eden bir unsur 

olarak sıkça kullanılmaktadır. Komedya geleneğinden, kurmacaya uzanan komedi türünün 

yanı sıra, bir çok anlatı ve içerik içerisinde de komik unsurlar kullanılabilmektedir. Bu 

unsurların kullanım amacı farklılık göstermektedirler. 

Aristoteles’in yaklaşımına göre, gülmek, insanları hayvanlardan ayıran en önemli 

özelliklerden bir tanesidir (Bevis, 2018). Bergson (2019), ise bununla birlikte aslında 

komik olan her şeyin sadece insana özgü olduğunu, bir hayvanda ya da bir nesnede komik 

olan unsurun onu insancıl bir özelliğe benzettiğimiz için güldürdüğünü vurgulamaktadır. 

Ona göre, “Bir görünüm güzel, zarif, yüce, anlamsız ya da çirkin olabilir; ama hiçbir 

zaman gülünç olamaz” (Bergson, 2019:12). Gülünç olan sadece insana özgü özellikler ya 

da benzeşimler taşıyan şeylerdir. “Komedya, ortalamadan daha aşağı karakterlerin 

taklididir; bununla beraber komedya, her kötü olan şeyi de taklit etmez; tersine, gülünç 

olanı taklit eder” (Anday, 1965:33). 

Komedi türünün olay örgüsü, insana özgü bir takım özelliklerin ve hataların bir araya 

getirilmesinden oluşmaktadır. Bevis (2018:36), komedinin olay örgüsünün çoğunlukla 

karakterlerin yaptığı hatalar üzerinden kurgulandığını belirtmektedir. Zupancic (2022:127), 

bu durumu “fazla-gerçekleşim” olarak tanımlamaktadır. Anlatı içerisindeki insan kaynaklı 

başarısızlık, yanlış anlaşılma veya hata yapıyı değiştirerek komedinin zeminini 

oluşturmaktadır. Bergson, gülmeye sebep olanı iki farklı örnek olay üzerinden anlatmıştır. 

Sokakta koşan birisi düştüğü zaman oradan geçenler bu duruma gülerler. Bu durum adamın 

canı yere oturmak istedi şeklinde algılansaydı gülmeye sebep olmazdı. Olay adamın 

isteminin dışında gerçekleştiği için gülmeye sebep olmaktadır. Bir diğer örnek de 

sandalyeye oturmak isteyen ama yere düşen adam üzerinden verilir. Sandalyeye 

oturduğunu zannederken başkasının sandalyeyi çekmesi ile düşen adam, eylem istemsiz 

	 �64



gerçekleştiği için gülmeye sebep olmaktadır (Bergson, 2019:16). Bu olaylardaki farklılık 

bir tanesinin istemsiz ve kendiliğinden gerçekleşmesi, diğerinin ise bir başkasının 

müdahelesi sonucu gerçekleşmesidir. Bergon’a göre bu olaylarda güldürücü etkiyi 

yaratanın, - kendiliğinden de, dış bir etki tarafından da gerçekleştirilse - dış bir koşul 

tarafından belirlenmesi, dikkat ve çevikliğin yerini ‘mekanik bir katılığın’ alması ve istem 

dışı gelişen bir olay olmasıdır. “Bir komik sonuç belli bir nedenden doğduğu zaman, bu 

nedeni ne kadar doğal bulursak, sonuç da o kadar komik görünür. Bize basit bir olgu gibi 

sunulan dalgınlığa zaten güleriz” (Bergson, 2019:18). Kurmaca anlatı yapısına baktığımız 

zaman da hikayelerin bir hata veya aksilikle başladığını ve sonunda (genellikle) mutlu bir 

sonla bittiğini söylemek mümkündür. Komedyada “Beden önünde sonunda iyiye varır 

(varmasa bile, en azından badireleri atlatır); dolayısıyla, hiçbir şeyi öyle etraflıca 

düşünmeye gerek kalmaz” (Bevis, 2018:56). Benzer bir şekilde Oxford’un sözlüğünde de 

komedi; hafif, eğlenceli, genellikle hiciv karakterlerin olduğu, günlük hayatı temsil eden 

ve mutlu sonla biten bir tür olarak tanımlanmıştır (Krutnik, Nevle, 2006). Aynı zamanda 

Krutnik ve Neale’e göre komedi egemen sınıfların değil orta ve alt sınıflardaki insanların 

yaşamlarını temsil etmek için kullanılmıştır. 

Komedi Bevis’in (2018) de vurguladığı üzere dertlerden uzaklaşmak ve eğlenceli 

vakit geçirmek için izleyenlerin tercih ettiği bir türdür. “Eğer şu dünyada gülüyorsak, bu 

gülüş genellikle elemden, tasadan kurtulmanın işaretçisi bir neşe, bir kutlama 

niteliğindedir. Elbette, bu kurtuluş yalnızca gerçeklerden kaçış değildir, aksine, onları 

tazeler de” (Bevis, 2018:28). Mizah ile ilgili teoriler mevcuttur. Mizah ile ilgili geliştirilen 

teoriler arasından ön plana çıkanlar üstünlük, uyumsuzluk ve rahatlama teorileridir. 

3.4.1. Üstünlük teorisi  

Üstünlük Teorisi, gülmeden alınan zevkin insanların kendilerini güldükleri şeyden 

üstün hissetmesine yol açtığı söylemi üzerinden kurulmuştur. Bu teoriye göre mizah alay 

ile ilgilidir ve kişi kendini üstün güldüğü şeyi aşağı görmektedir (Sütçü, 2022). Morrell’e 

(1997) göre kuramın en önemli temsilcilerinden bir tanesi Hobbes olmakla birlikte bu 

yaklaşım Platon’a kadar geriye götürülebilir. Çünkü Platon gülmenin zararlı olduğunu, 

	 �65



gülerken dikkatimizin kusurlara odaklandığı ve bu yüzden de kötüleme içerdiğini, aynı 

zamanda da güldüğümüz kusurların bize de bulaşabileceğini düşünmüştür. 

Benzer bir görüşü Hobbes da paylaşmaktadır. Hobbes, gülmenin zararlı olabileceğini 

ve başkalarına üstten bakarak kendini iyi hissetmenin yanlış olduğunu ifade etmektedir 

(Morreall, 1997:11). Üstünlük teorisinin en önemli temsilcisi Hobbes’a göre gülme, kişinin 

başkalarına karşı kazandığı bir zafer sonucunda meydana gelir. Bu durum da bireylerin 

bencil doğalarından kaynaklanmaktadır. Kişiler kendilerini başkaları ile 

karşılaştırdıklarında onların eksiklikleri üzerinden kendi üstünlüklerini fark ederler böylece 

Hobbes’a göre toplumda devam eden rekabet ile birlikte kişinin kendisinin başkalarından 

daha az eksikliklerinin olduğunu fark etmesi onun zaferidir ve gülme böyle meydana gelir. 

Bununla birlikte Hobbes gülmeye yol açan üstünlük duygusunun olması için zekanın 

olmaması gerektiğini vurgulamaktadır (Sütçü, 2022). 

Üstünlük teorisine katkıda bulunan bir diğer isim de Konrad Lorenz’dir. Lorenz 

gülmenin büyük ölçüde saldırganlık içerdiğini vurgulamıştır. Küçük çocukların kendi 

gruplarına ait olmayanlara güldükleri zaman bunun onlara yönelik saldırganlık içerdiğini, 

bununla birlikte ortak olarak atılan bir kahkahanın sadece karşı tarafa saldırganlık 

yöneltmediğini aynı zamanda kahkaha atanlar için sosyal bir birlik duygusu oluşturduğunu 

da söylemektedir (Lorenz, 2005). Bergson (2019) ise, komik olanın bireysel veya kolektif 

bir kusuru belirttiğini ve düzeltilmesi gerektiğini, gülmenin de bu düzeltme olduğunu 

vurgulamaktadır.  

Aristoteles şakanın istismar olabileceğini söylemiştir. Komik olan şeyler bazen 

saldırganlık sınırına kadar gelebilir. Ayrıca ırkçı veya cinsiyetçi şakalar da komik olananın 

bazen ne kadar acımaz olabileceğini göstermektedir (Bevis, 2018:122-123). Freud 

(2021:253), bir esprinin masum olmadığını, saldırganlık içeren düşmanca ya da teşhir 

amacı içeren müstehcen bir amaç taşıdığını vurgulamaktadır. Ona göre insanları 

karikatürleştirme, taklit etme, gülünç düşürme düşmanca olabilir ve saldırgan amaçlar 

taşıyabilir. Ayrıca bir insanı gülünç hale getirmek onun otorite ve saygısını zedelemek ve 

rezil etmek amacı da taşımaktadır. Son olarak Rapp, kendimize güldüğümüz zaman bile bir 

üstünlük duygusunun oluştuğunu vurgulamaktadır. Çünkü gülerken, gülünen tarafımızı 

aşağı görme eğilimindeyizdir (Yılmaz Sütcü, 2022: 59). 

	 �66



Televizyon dizilerinde kullanılan komedi unsurlarının çoğu üstünlük teorisi ile 

açıklanabilir. Morreall (1997), televizyonda yer alan durum komedilerinin bu türde en kötü 

örneklerden bir tanesi olduğunu ve bu komedilerin birbirlerine sürekli iğnelemede bulunan 

aile ya da arkadaş gruplarının hikayesinden oluştuğunu belirtmiştir. 

3.4.2. Uyumsuzluk teorisi 

  

Mizah ile ilgili bir diğer teori de Uyumsuzluk Teorisi’dir. Bu teori, Üstünlük 

Teorisi’nde de olduğu gibi gülme deneyiminin bir tür zevk olduğunu savunmaktadır 

(Sütçü, 2022). Straus’a (2014) göre uyumsuzluk teorisi iki şekilde çalışmaktadır. İlk 

olarak, bu teori insanların (komik olmayan şeyler dahil) bir çok şeye neden gülerek tepki 

gösterdiklerini açıklamaktadır. İkinci olarak da bir durumu neyin komik yaptığını 

açıklamaktadır. 

İnsanlar günlük hayatlarında herşeyin belli bir düzeninin olduğunu ve bu düzen 

içinde gerçekleşen etkileşimin de sonuçlarının tutarlı olması gerektiği varsayımında 

bulunmaktadırlar. Bu çerçevede, uyumsuzluk teorisine göre normal düzenin dışında bir 

deneyimle karşılaştığımız zaman bu durumu komik buluruz ve eğleniriz. Yani uyumsuzluk 

teorisi insanların normal düzenlerinin ne olduğuna dair sahip oldukları anlayışa ters düşen 

ya da ihlal eden bir deneyim yaşadıklarında kendilerini eğlenmiş hissederler (Straus, 

2014). Çoğu insan günlük yaşamlarında dünyanın düzenli olduğu varsayımından yola 

çıkarak nesnelerin tutarlı bir şekilde davrandığına ve diğer nesnelerle etkileşime girdiğinde 

sonuçların tutarlı olmasını beklemektedirler. Bu teoriye göre mantıksız, beklenmeyen bir 

şey olduğunda zihinsel bir tepki olarak güleriz (Abalı, 2016). Morreal’ göre her şeyin 

belirli bir düzende olmasını beklediğimiz bir dünyada yaşarız. Bu düzene uymayan 

herhangi bir şey ile karşılaştığımız zaman güleriz (Morreal, 1997: 24-25).  

Uyumsuz Kuramı ilk olarak Aristoteles ortaya atılmıştır. Rhetoric’de, dinleyiciler 

arasında bir beklenti yarattıktan sonra beklenmedik bir şey yapmanın bir güldürme yolu 

olduğunu belirtmiştir. Ayrıca her uyumsuz durum gülmeye sebep olamayacağı gibi, 

uyumsuzluktan kaynaklı olmayan gülme durumları da mevcuttur (Morreal, 1997). 

	 �67



3.4.3. Rahatlama teorisi 

Rahatlama Teorisi gülme eyleminin bir dışa vurum olduğunu savunmaktadır. 

Gerginlik veya bastırılmış zevk gibi durumların sonucunda gülme gerçekleşir ve böylece 

bir rahatlama sağlanır (Erdem, 2022). Bu kuramın temelleri 1711 yılında Shaftesbury’nin 

yayınlanan “Nükte ve Mizahın Özgürlüğü” makalesinde yer almıştır. Descartes’a göre, 

kötülük ile karşılaşıldığında yaşanan tehlike bertaraf edildikten sonra bastırılmış bir enerji 

ortaya çıkar ve yaşanan sevinç sonucunda gülme meydana gelir (Abalı, 2018). Morreal’a 

göre bastırılmış duygular gülmeye sebep olabilir. Örneğin, nefret duygusu her zaman 

saldırganlığa sebep olmaz. Morreal (!997:34), öğretmeninden nefret eden öğrenci örneğini 

vermektedir. Öğrenci nefret ve düşmanlık duygularını bastırır. Ancak öğretmen başkası 

tarafından şiddete maruz kaldığında veya sınıfta ayağı takılıp düştüğünde öğrencinin içinde 

hapsolmuş enerji gülme biçiminde ortaya çıkabilir. 

Benzer bir şekilde kendimize de gülebiliriz. Özellikle tehlikeli bir durumla karşılaşıp 

ardından bu tehlikeyi atlattığımda ve güvenliğimizi tekrar sağladığımızda, yaşadığımız 

tehlikeli duruma gülebiliriz. Böylece aslında öncesinde yaşamış olduğumuz stres ve 

korkuyu dışa vurup rahatlama sağlamış oluruz. Aynı zamanda gülme eylemini 

gerçekleşmesi için kontrolün hala elimizde olması gerekmektedir. Bir hata yapıp, o hatayı 

düzeltecek kontrole sahip değilsek muhtemelen bu olaya gülmeyiz (Morreall, 1997). Son 

olarak Morreall (1997), gülmenin birçok sebebinin olabileceğini, insanlarla ilgili unsurların 

nesnelere göre daha komik olabileceğini vurgulamaktadır. Bu çerçevede insanlarla ilgili 

gülmeye sebep olabilecek unsurlar; fiziksel bozukluklar, bilgisizlik, aptallık, başarılamayan 

işler ve ahlaki bozukluklardır. 

Bu bağlamda, komedinin temsil ile ilişkisi, temsil edilen açısından olumlayıcı ya da 

küçük düşürücü olabilmektedir. Aynı zamanda, komedi üzerinden kurgulanan temsiller, 

etnik azınlıklar özelinde, toplumda varolan önyargı ve kalıpyargıları da yeniden üreterek 

pekiştirebilir. Örneğin; Briandana ve Dwityas, (2018) komedi filmleri ile ilgili 

gerçekleştirdikleri çalışmada, etnik grup temsillerinin, lehçeleri ve kalıpyargılar üzerinden 

komedi oluşturulduğunu belirtmişlerdir. 

 Amerika Birleşik Devletleri’nde, prime time da yayınlanan içeriklerde etnik azınlık 

ve ırksal temsilleri inceleyen bir başka çalışmaya göre, 1960’larda etnik azınlıklarla ilgili 

	 �68



herhangi bir temsilin olmadığı, ondan sonraki yıllarda bu temsillerin giderek arttığı 

vurgulanmıştır. 1990’larda, siyahilerin dram türü içeriklerin aksine, sadece komedi 

türündeki içeriklerde beyazlarla eşit statüde gösterilmiştir (Mastro, Greenberg, 2010). 

 Televizyonda komedi türünün farklı biçimleri bulunmaktadır. Bunlar arasında 

skeçler, durum komedileri ve stand uplar sayılabilir. Skeçler, vodvillerin bir uzantısı olarak 

kabul edilmekte ve günümüzde çoğunlukla yirmi dakikayı aşmayan, tek sahnelik 

yapımlardır. Stand-up, bir kişinin sahnede seyircileri güldürmek amacıyla konuşmasıdır.  

Durum komedileri ise genellikle evde veya iş yerinde geçen, belirli mekanların kullanıldığı 

komedilerdir (Creeber, 2015). 

	 �69



4. TELEVİZYON DİZİLERİNDE ETNİSİTENİN KOMEDİ UNSURU 

OLARAK KULLANILMASI 

4.1. Araştırmanın Yöntemi 

Komedi ile ilgili teoriler gülmeye uyumsuzluk veya üstünlüğün sebep olabileceğini 

vurgulamaktadır. Herhangi bir anlatıda bu durum sorunsal olmayabilir ancak komedi bir 

etnik köken üzerinden kurulduğunda ötekileştirmeye sebep olabilir. Bu çalışmanın sorusu 

televizyon dizilerinde Romanlar üzerinden kurgulanan komedinin onlara yönelik ne kadar 

olumsuzlama içerdiğidir. Bu olumsuzlama da Romanlara yönelik varolan önyargıları ve 

kalıpyagıları pekiştirmekte midir? Bu çalışmada nitel araştırma yöntemi kullanılmaktadır. 

Özdemir’e (2010) göre nitel araştırma insanların olayları nasıl nitelendirdikleri sorusuna 

yanıt aramaktadır. Literatür taramı gerçekleştirildikten sonra Türkiye’de gerçekleştirilen 

saha araştırmaları göz önünde bulundurularak ve bu tezin örneklemini oluşturan dizilerin 

tüm bölümleri izlendikten sonra nitel araştırma kategorileri tümevarım yöntemi ile 

belirlenmiştir. Oluşturulan kategoriler çerçevesinde de örneklemde yer alan dizilerin 

incelenmesinde içerik analizi yöntemi kullanılmıştır.      

4.1.1. Araştırmanın amacı ve önemi  

Çalışmanın amacı ana akım medyada yer alan dizilerde etnisitenin komedi unsuru 

olarak nasıl temsil edildiğini araştırmaktır. Roman topluluklarla ilgili geçmişten günümüze 

aktarılan önyargılar ve kalıpyargılar mevcuttur. Türkiye’de Romanlar ile ilgili 

gerçekleştirilen birçok saha araştırması bulunmaktadır. Ancak Romanların medyada temsil 

biçimleri ile ilgili geniş kapsamlı bir çalışma bulunmamaktadır. Etnisite üzerinden kurulan 

medya temsilleri ayrımcılığa sebep oluyorsa sorunsal olabilmektedir. Romanlar ile ilgili  

kalıpyargılar kişisel deneyimlerimize göre farklılık gösterebilmesine rağmen, özellikle ana 

akım medyada yer alan temsiller, insanların algılarını yönlendirebilmektedir. Özellikle 

olumsuz unsurların komedi unsuru olarak kullanılması etnik ayrımcılığa sebep 

olabilmektedir.   

	 �70



 Neuman’a (2006) göre kişisel deneyimler, otorite, gelenekler ve medya mitleri 

dünya ile ilgili bildiklerimizi öğrendiğimiz alternatiflerdir. Kitle iletişim araçlarında yer 

alan birçok içerik önemli bir bilgi kaynağıdır. Ancak Neuman’a göre; “Televizyon şovları 

ve film senaryoları için gerçek yaşamı uyduran ya da ‘uyarlayan’ yazarlar, ya cehaletten ya 

da otorite, gelenek ve sağduyuya güvendikleri için gerçeği çarpıtırlar” (Neuman, 2006:6). 

Ayrıca medya birçok toplumsal kesimde bir otorite olabilmekle birlikte varolan gelenekleri 

de sürdürme misyonu taşıyabilmektedir.  

Bu çalışmada yer alan ana akım medyadaki Roman temsilleri, hem medya mitlerine 

dayandığı hem de onları yeniden ürettiği için Roman topluluklar tarafından 

eleştirilmektedir. Örneğin, bu araştırmaya konu olan “Üç Kuruş” dizisi yayına girdikten 

sonra Marmara Bölgesi Roman Dernekleri Federasyonu Başkanı Sinan Karaca Öztürk, 

CHP İzmir Milletvekilleri Kani Beko, Atilla Sertel ve Özcan Purçu RTÜK Başkanı 

Ebubekir Şahin ve RTÜK üyeleri ile görüştükten sonra dizinin yayından kaldırılmasını 

talep etmiş ve yapımcı şirkete Roman vatandaşları aşağıladıkları için dava açmışlardır 

(Cumhuriyet Gazetesi Web Sitesi, 2022). Romanlarla daha önce hiçbir temasta 

bulunmayan biri için medya temsillerinin güçlü etkileri olabilmektedir.  

Romanların, günümüzdeki sosyo-ekonomik ve kültürel yaşamları ile medyada temsil 

edilme biçimleri ele alınırken eleştirel yaklaşım benimsenmiştir. Neuman’a (2006) göre, 

eleştirel sosyal bilim, toplumsal hayatta altta yatan gerçekleri ortaya çıkarmak ve 

insanların hem koşullarını değiştirmek hem de toplumsal hayatı iyileştirmek adına eleştirel 

bir sorgulama sürecidir. “Eleştirel araştırmada amaç, değişmek ve güçlenmek için eleştirip 

meydan okumaktır” (Merriam, 2018:10). “Eleştirel yaklaşan araştırmacı toplumsal 

ilişkilerin altında yatanları açığa çıkararak öncelikle güçsüz insanlara yetki vererek 

toplumsal değişimi amaçlamaktadır” (Neuman, 2006:142). 

 

 4.1.2. İçerik analizi 

İçerik analizi sosyal bilimlerde bir metin üzerinden araştırma yapmaya olanak 

sağlamaktadır. İncelenen metin yazılı ya da görsel olabilmektedir. “İçerik iletilebilen 

	 �71



sözcükler, anlamlar, resimler, semboller, düşünceler, temalar veya herhangi bir iletiye 

gönderme yapar. Metin, bir iletişim ortamı görevi gören her türden yazılı, görsel ya da 

sözlü öğedir” (Neuman, 2006:119). Krippendorff’a (1989) göre; içerik analizi bir gruba ya 

da kültüre atfedilen anlamları analiz etmeye çalışır ve verilerden geçerli çıkarımlar 

yapabilmek için kullanılan bir araştırma tekniğidir. Aynı zamanda içerik analizi diğer 

araştırma yöntemleri ile birlikte ve başka araştırmaların bulgularının kontrol edilebilmesi 

için de kullanılır.  

İçerik analizi tepkisiz araştırma grubuna girmektedir. “İçerik analizi tepkisizdir; 

çünkü bir metne, bir okur ya da alıcıya iletilmek üzere sözcükler, mesajlar veya semboller 

yerleştirme süreci, metnin içeriğini analiz eden araştırmacının etkisi olmaksızın 

gerçekleşir” (Neuman, 2006:119). Weber içerik analizinin hazırlık sürecinde üç aşmanın 

olduğunu vurgulamaktadır. Bu aşamalar; kayıt birimlerini tanımlamak, kategorileri 

tanımlamak ve kodlamayı örnek bir metin üzerinde denemektir (Weber, 1990:20-23). 

Kategoriler araştırma yapılan konu ile ilgili ve yola çıkılan kuramsal çerçeve kapsamında  

oluşturulmaktadır. Bu kategorilerede sınıflandırılacak birimlerin geçerliliği büyük önem 

taşımaktadır. “Geçerliliği sağlayabilmek adına metnin sınıflandırma prosedürünün tutarlı 

olması, yani farklı araştırmacıların aynı metinden aynı kodları çıkarabiliyor olması 

gerekir” (Weber 1990:12). Stemler (2000), güvenilirliği sağlamak için farklı 

araştırmacıların aynı metinden aynı kodları çıkarmasının yanı sıra, aynı kodlayıcının aynı 

metni tekrar ve tekrar kodladığında aynı sonuçlara ulaşabiliyor olması gerektiğini 

vurgulamaktadır.  

İçerik analizi nicel ve nitel olarak yapılabilmektedir. Bu çalışmada nitel içerik analizi 

kullanılacaktır. Mayring’ göre nitel içerik analizinin nicel içerik analizine göre avantajları 

bulunmaktadır. Bu avantajlardan bir tanesi katılımcının sosyo-kültürel durumu, düşünceleri 

ve tecrübeleri doğrultusunda iletişimin hangi bölümünden anlam çıkarılacağını 

kararlaştırılmasıdır. Araştırmacı veriyi prosedür kurallarını takip ederek analiz eder ve 

böylece içerik analizine giden materyal bulunur (Akt., Olgun, 2008:68). Nitel içerik 

analizi, metinlerde gizli ya da açık olan anlamları inceler ve nicel içerik analizinde olduğu 

gibi sadece kelimeleri saymaz (Sallan, Kahya, 2021). Aksine nitel içerik analizinde, 

incelenen konu ile ilgili anlayış ve bilgi sağlanır (Hsieh, Shannon, 2005, s. 1278). 

	 �72



4.1.3. Evren ve örneklem  

Bu çalışmanın evrenini ana akım medyada yer alan ve ana karakterlerin bir etnik 

grubu temsil ettiği televizyon dizileri oluşturmaktadır. Etnisitenin televizyon dizilerinde 

komedi unsuru olarak kullanılması ve Romanlar araştırmanın temelini oluşturduğu için 

örneklem Romanlarla ilgi televizyon dizilerinden oluşmaktadır. Türkiye’de 2000’lerden 

sonra Romanlarla ilgili ana akım medyada toplam beş televizyon dizisi yayınlanmıştır. 

Bunlar; Cennet Mahallesi (2004 - 2007), Görgüsüzler (2008), Gönülçelen (2010 - 2011), 

Roman Havası (2014) ve Üç Kuruş (2021 - 2022) dizileridir. Cennet Mahallesi, 

Görgüsüzler ve Roman Havası komedi türünde dizilerdir. Gönülçelen dram, Üç Kuruş da 

aksiyon türünde diziler olmalarına rağmen, Roman karakterlerin olduğu sahnelerde 

çoğunlukla komedi unsurları kullanılmıştır. Bu yüzden bu araştırmada örneklem olarak bu 

beş dizinin hepsi alınmıştır. Cennet Mahallesi yüz on dokuz bölüm, Görgüsüzler altı 

bölüm, Gönülçelen elli altı bölüm, Roman Havası altı bölüm ve Üç Kuruş yirmi sekiz 

bölüm yayınlanmıştır. Dizilerin bütün bölümleri izlendikten sonra etnisite ve Romanlarla 

bağlantılı olarak komedi oluşturulan unsurlar belirlenmiş ve bu çerçevede kategoriler 

oluşturulmuştur. Nitel içerik analizi yöntemiyle incelenen diziler; hikaye, karakterlerin 

konuşması, karakterlerin dış görünüşü ve karakterlerin davranışları şeklinde 

oluşturulmuştur. Karakterlerin davranışları da cehalet, yalan, temizlik, hırsızlık, 

dolandırıcılık ve kavga başlıkları altında incelenmiştir.  

Romanların dizilerdeki temsilleri onların etnik kimlikleri üzerinden kurulmuştur. Bu 

yüzden incelenecek kategoriler etnik ayrımcılık çerçevesinde, Romanları olumsuzlayan, 

bir etnisiteye yönelik aşağılayıcı unsurlar içeren başlıklar seçilmiştir. Romanların medya 

temsilleri ile ilgili gerçekleştirlen başka çalışmalara bakıldığı zaman, kategorilerin içerik 

üzerinden oluşturulduğu gözlenmiştir (Bayraktar, 2013; Gün, 2017; Sarıkaya, 2019; 

Taylan, Barış, 2023). 

4.1.4. Sınırlılıklar 

Ana akım televizyon dizilerine bakıldığı zaman etnisite üzerinden komedi yapılan ve 

bu komedi unsurları ile ötekileştirmeye sebep olunan bir azınlık olarak Romanlar ön plana 

çıkmaktadırlar. 2000’lerden sonra Romanlarla ilgili toplamda beş tane televizyon dizisi 

	 �73



bulunmaktadır. Bu çalışmanın sınırlılıkları arasında bu beş dizinin farklılaşan bölüm 

sayıları yer almaktadır. “Cennet Mahallesi” dizisinin yüz on dokuz bölüm, buna karşılık 

“Görgüsüzler” ve “Roman Havası” dizilerinin sadece altı bölüm olması buna örnek 

gösterilebilir. Bu iki dizi daha uzun süre yayın hayatına devam etseydi, etnik köken 

üzerinden yapılan komedinin Romanlara yönelik ayrımcı söylemini devam ettirecek miydi 

yoksa olumlayan temsillere de yer verilecek miydi bilinmemektedir. Benzer bir durum 

“Gönülçelen” ve “Üç Kuruş” dizileri için de söylenebilir. “Üç Kuruş” ikinci sezonunda 

yayınlanmaya devam etseydi Roman karakterlerin ve yaşamlarının temsilleri nasıl olacaktı 

bilinmemektedir. Bu yüzden bu çalışmada yer alan bulgular bu sınırlar çerçevesinde 

toplanmıştır.   

4.2. Bulgular 

Bulgularda yer alan kategoriler literatür taramasında elde edilen verilerle bağlantılı 

olarak dizilerin tüm bölümleri izlendikten sonra oluşturulmuştur. Etnisite kavramına 

bakıldığı zaman, etnik kökene yönelik primordial yaklaşımı benimseyenler, etnisitenin 

doğuştan geldiğini ve sabit olduğunu savunmaktadırlar. Örneklemde yer alan televizyon 

dizilerinin hikayelerine bakıldığı zaman genel olarak Romanlara primordial bir yaklaşım 

benimsendiği görülmektedir. Karakterlerin konuşması üzerinden gerçekleştirilen komedi 

çerçevesinde ise hem etnik ayrımcılık hem de dil temelli ayrımcılıktan söz etmek 

mümkündür. Karakterlerin dış görünüşü da benzer şekilde etnik ayrımcılık ve görünüşe 

dayalı ayrımcılık içermektedir. Karakterlerin davranışları başlığı altında yer alan 

kategoriler ise hem Türkiye’de Romanlarla ilgili yapılan saha araştırmaları hem de onlara 

yönelik varolan önyargı ve kalıpyargılar bağlanımda oluşturulmuştur. Yapılan 

araştırmalarda ön plana çıkan ve genellikle Romanlar ile özdeşleştirilen müzisyenlik, 

dansözlük ve çiçekçilik gibi meslekler örneklemdeki dizilerin hepsinde ön plana 

çıkmaktadır. Benzer bir şekilde Romanların dışarıya kapalı yaşam tarzı ve maruz kaldıkları 

etnik ayrımcılığın sonucu olarak yeterli eğitim alamamaları işsizliğe veya düşük gelirli 

işlerde çalışmalarına sebep olmakta ve bu da beraberinde yoksulluğu getirmektedir.  

Yoksulların barınmasına yönelik üç tür mekandan bahsetmek mümkündür. Bunlardan 

birincisi kentin dışında kalan ve şehir ile fiziksel bir uzaklığın mevcut olduğu 

mahallelerdir. İkincisi, kentin gelişme alanının içinde kalan ama gelişmeyen, genellikle 

	 �74



etrafı apartmanlarla çevrelenmiş gecekondu bölgeleridir. Üçüncüsü ise, genellikle eski kent 

merkezinde kalan, aslında şehirden fiziksel bir uzaklığı olmayan, ‘çöküntü alan’ olarak 

tabir edilen, sosyal ve kültürel olarak izole edilmiş alanlardır (Ocak, 2019:141-142). Bu 

mekanlar bazen yoksulluk ile ilişkilendirilirken bazen de suç ile birlikte anılmaktadır. 

Günümüzde Türkiye’de Roman mahalleleri olarak bilinen yerler de özellikle büyük 

şehirlerde üçüncü tanıma uymaktadır. Genellikle şehir merkezinde yer alan bu mahalleler 

fiziksel olarak değil ama sosyal olarak izole edilmişlerdir. Türkiye’de ana akım medyada 

yer alan ve ana karakterlerin Roman olduğu televizyon dizilerine bakıldığı zaman bu 

dizilerin hepsinin İstanbul’da geçtiği görülmektedir. İstanbul’da Romanların yaşadığı 

mahallelerin çoğu ‘çöküntü alan’ tanımına uymaktadır. İstanbul Şişli’de yer alan Kuştepe 

Mahallesi buna örnek olarak gösterilebilir. Bu çalışmanın örneklemini oluşturan dizilere 

bakıldığında da Romanların yaşadıkları yerlerin şehrin (bütün diziler İstanbul’da 

geçmektedir) içinde ama toplumsal olarak izole, ‘çöküntü alan’ olarak tanımlanabilecek 

mahalleler olduğu görülmektedir. 

Yoksulluk ile birlikte yasa dışı işlerde çalışan ve suça karışan Romanlar olduğu saha 

araştırmalarında ortaya konulmuştur. Romanlar ile suç ilişkisi başta “Üç Kuruş” dizisi 

olmak üzere diğer dizilerde de yer almıştır. Böylece hırsızlık, yalan, kavga ve 

dolandırıcılık kategorileri hem bu çalışmalar çerçevesinde oluşturulmuştur hem de 

örneklemdeki dizilerde bu olumsuz unsurlar komedi unsuru olarak kullanıldığı için 

bulgularda yer verilmiştir.   

Tablo 4.1.’de örneklemde yer alan dizilerin yapım şirketleri, yönetmenleri, 

yayınlandıkları yıllar, bölüm sayıları ve oyuncular verilmiştir. 

	 �75



Tablo 4.1.

DİZİLER YAPIM 
ŞİRKETİ

YÖNETMEN YAYIN 
YILI

BÖLÜM 
SAYISI

OYUNCULAR

Cennet 
Mahallesi

Erler Film Serdar Akar 
Yaşar Seriner

2004 - 2007 119 Melek Baykal 
Çağla Şıkel 
Alişan 
Zeki Alasya 
Müjdat Gezen 
Özkan Uğur

Görgüsüzler Erler Film Yaşar Seriner 2008 6 Melek Baykal 
Çağla Şıkel 
Levent Ülgen 
Zeki Alasya 
Zihni Göktay

Gönülçelen Sis Yapım Cevdet Mercan 
Ahmet Katıksız

2010 - 2011 56 Tuba 
Büyüküstün 
Cansel Elçin 
Onur Saylak 
Günay 
Karacaoğlu 
Ayda Aksel 
İlhan Şeşen 
Evrim Alasya

Roman 
Havası

Erler Film Hakan Arslan 2014 - 2015 6 Oya Başar 
Levent Ülgen 
Günay 
Karacaoğlu 
Petek Dinçöz 
Cezmi Baskın

Üç Kuruş Ay Yapım Sinan Öztürk 2021 - 2022 28 Uraz 
Kaygılaroğlu 
Ekin Koç 
Nesrin 
Cavadzade 
Aslıhan 
Malbora 
Can Canova 
Nursel Köse 
Zafer Algöz

	 �76



4.2.1. Hikaye 

Bu araştırmanın örneklemini oluşturan beş dizide etnik ayrımcılığa sebep olabilecek 

kategoriler içerik üzerinden oluşturulmuştur. Ancak göz önünde bulundurulması gereken 

önemli bir unsur dizilerde az da olsa olumlu temsillerin de yer aldığıdır. Örneğin 

Romanların müzik ve dansı seven ve renkli giyinen bir topluluk olarak temsil edilmesi 

olumsuz bir özellik taşımamaktadır. Hikayelerdeki bir diğer önemli unsur ise temsillerin, 

temsil teorileri bağlamında kasıtlı yaklaşım çerçevesinde oluşturulmasıdır. Özellikle 

“Cennet Mahallesi” dizisinin uzun süren yayın hayatı ve yüksek izlenme oranları ondan 

sonraki dizileri de etkilemiştir. Sonraki dizilerde oluşturulan hikaye ve karakterlerde 

benzer temsiller yer almaktadır. Anlatılarda Roman etnisitesine primordial bir yaklaşım 

benimsenmiştir. Dizilerde yaratılan olay örgüleri ve karakterler ‘Roman olmanın’ doğuştan 

geldiğini ve değiştirilemez olduğunu savunmaktadırlar. Ayrıca dizilerde çoğunlukla etnisite  

üzerinden bir ayrımcılık olmakla birlikte az da olsa cinsiyet ayrımcılığı ve yaşa göre 

ayrımcılığa rastlamak mümkündür. Dizilerde genel itibariyle ataerkil bir aile yapısı vardır.   

Ancak “Cennet Mahallesi”nde Pembe (Melek Baykal) ve “Üç Kuruş” dizisinde Neriman  

(Nursel Köse) karakterleri baskın kadın karakterler olarak tasvir edilmişlerdir. Pembe 

kendi çekirdek ailesinde aile reisi konumundadır ve bütün anlatı boyunca hem Sultan 

(Çağla Şıkel) hem de babası onun sözünü dinlemek zorundadırlar. “Üç Kuruş” dizisinde 

ise Neriman, Oktay (Civan Canova) kolunu kaybettikten sonra ailenin bir arada kalması ve 

hayatlarına devam edebilmelerini sağlayan kişi olmuştur. Son olarak yaş ile ilgili 

ayrımcılık çerçevesinde Pembe’nin babasına yönelik ayrımcı söylemler mevcuttur. 

Pembe’nin babasının ev içinde pek söz hakkı yoktur ve birçok bölümde de aile üyeleri 

onunla dalga geçmektedirler.    

   

4.2.1.1. Cennet mahallesi 

“Cennet Mahallesi”, Erler Film’in yapımcılığını üstlendiği, Melek Baykal, Müjdat 

Gezen, Çağla Şıkel, Alişan ve Özkan Uğur’un başrollerinde oynadığı Show Tv’de 2004 - 

2007 tarihleri arasında yayınlanan komedi dizisidir. Dizi 1981’de vizyona giren 

“Gırgıriye” filminden esinlenerek oluşturulmuştur. "Cennet Mahallesi" yayınlandığı 

	 �77



dönemde yüksek izlenme oranları yakalayarak üç sezon boyunca yayın hayatına devam 

etmiştir. “Cennet Mahallesi”, İstanbul’un içinde Romanların yaşadığı bir mahallede iki 

ailenin hikayesini konu almaktadır. Dizinin de adı olan "Cennet Mahallesi” aynı zamanda 

bu yaşadıkları mahallenin adıdır. Mahalle tek ya da iki katlı çok eski evlerden oluşan 

yoksul bir mekan olarak tasvir edilmiştir. Televizyondaki komedi dizilerinin çoğunda 

olduğu gibi hikaye belli mekanlarda geçmektedir. Genellikle mahallenin sokakları, Erdağı 

ve Şentürk ailelerinin evlerinde, mahallenin kahvesinde ve gece sahne aldıkları mahallenin 

gazinosunda geçmektedir. 

“Cennet Mahallesi” dizisinin açılış jeneriğinin başlangıcı resim 1’de görülmektedir. 

Jenerik mahalleyi tanıtmakla birlikte yoksulluğu da vurgulamaktadır.   

Erdağı ailesi; Pembe, kızları Sultan ve Ayşe (Belemir Temizsoy), kardeşi Selim 

(Serhat Özcan) ve babası Kadir’den (Erol Günaydın) oluşmaktadır. Şentürk ailesi ise, 

Yunus (Müjdat Gezen), çocukları Ferhat (Alişan), Fatoş (Aylin Kabasakal) ve Aliş (Seyit 

Karabulut), kardeşi Menekşe (Şeyla Halis) ve annesi Kısmet’ten (Ayten Erman) 

oluşmaktadır. Bu iki aile aynı sokakta karşılıklı evlerde oturmaktadırlar. İki katlı, çok eski 

ve yıpranmış bu evlerin iç ve dış duvarları pembe ve mavi gibi parlak ve canlı renklere 

boyanmıştır. Aynı zamanda evlerin içlerinde birbirinden uyumsuz birçok mobilya ve süs 

eşyası kullanılmıştır. Mahalle ve evler bir yandan onların yoksulluğunu simgelerken öte 

yandan rengarenk dekor Romanların neşeli bir topluluk oldukları kalıpyargısını da 

pekiştirmektedir.  

	 �78

Resim 4.1. Cennet Mahallesi 1. Bölüm 0:01 açılış jeneriği



Dizide çatışma bu iki ailenin kavgalarından ve bununla bağlantılı olarak Pembe’nin 

Sultan ve Ferhat’ın birlikteliklerine karşı çıkması üzerinden kurulmaktadır. Her bölümde 

yaşadığı yoksulluğu vurgulayan Pembe, Sultan’a zengin bir koca bulmaya çalışmaktadır.  

Aynı zamanda dizinin ilk kırk bölümünde Ferhat’ın babası Yunus ile Pembe arasında da 

yaşanan bir aşk söz konusudur ancak Pembe yoksul olduğu için Yunus’u istememektedir.  

Her iki aile de akşamları gazinoda çalarak geçimlerinin büyük bir çoğunluğunu 

sağlamaktadırlar ancak dağıtılan bahşişleri paylaşamadıkları için hep kavga etmekte ve 

gecenin sonunda mahallenin karakoluna gitmektedirler. Mahallenin komiseri Cemil (Zeki 

Alasya) onları yakından tanımakta, kavgalarından bıkmış olmasına rağmen her seferinde 

onlara hoşgörü göstermektedir. Dizinin kırk üçüncü bölümünden sonra Yunus karakteri 

ayrılmakta ve sonrasında Pembe’ye aşık olacak olan Beter Ali (Özkan Uğur) karakteri 

gelmektedir. Beter Ali, Roman olmamakla birlikte mahallede yaşamaya başladığı andan 

itibaren onların ortamına çok çabuk adapte olmuştur. Hatta dizinin ilerleyen bölümlerinde 

Beter Ali’yi diğer Roman karakterlerden ayırmak mümkün değildir. 

Komedi türünde çekilen bu dizide Romanlarla özdeşleştirilen meslekler 

(müzisyenlik, çiçekçilik vb.), onlara yönelik varolan önyargılar (hırsızlık, dolandırıcılık, 

kavga etme gibi) ve İstanbul gibi bir metropolde yaşadıkları izole ve yoksul 

mahallelerindeki hayat komedi unsuru olarak kullanılmıştır. Aynı zamanda Romanlar, 

madun olarak konumlandırılmış ve bu durumdan kaynaklı olarak da eğitimsiz, cahil ve 

görgüsüz olarak tasvir edilip bunun üzerinden komedi yapılmıştır. 

4.2.1.2. Görgüsüzler 

  

“Görgüsüzler” Erler Film’in yapımcılığını üstlendiği, 2008 yılında ATV’de toplamda 

altı bölüm yayınlanan “Cennet Mahallesi”nin devamı niteliğindeki dizidir. Dizi, “Cennet 

Mahallesi”ndeki hikayenin devamıdır. Ferhat’tan çocuğu olan ve terk edilen Sultan, annesi 

Pembe ve kardeşi Ayşe (Sinem Ergin) ile birlikte yaşamaktadır. Pembe’nin Sultan için olan 

zengin koca bulma hayali devam etmektedir ancak bu sefer Sultan da annesi ile aynı şeyi 

istemektedir. “Görgüsüzler” dizisinde Sultan ses yarışmasına katıldıktan sonra bir gazinoda 

assolist olarak işe başlar. Bu iş ile birlikte çok para kazanmaya başlar ve gazinonun sahibi 

onları lüks bir villaya taşır. 

	 �79



Ferhat gitmiş olmasına rağmen Şentürk ailesinden Menekşe ve Fatoş karakterleri 

hikayeye devam etmektedirler. İlk olarak mahalledeki gazinoda, sonrasında da Sultan’ın 

sahne aldığı gazinoda birlikte çalışan iki aile, dağıtılan bahşişleri aralarında paylaşamayıp 

her seferinde kavga etmektedirler. Bunun yanı sıra hikayedeki çatışma Pembe ve ailesi 

villa taşındıktan sonra aynı sitede birlikte yaşadıkları komşuları ve milletvekili oğlu 

Yılmaz’la (Mert Öcal) evlenme çabası üzerinden kurulmaktadır.  

Pembe ve ailesi zenginlerin yaşadığı bir sitede villaya taşındıktan sonra, Cennet 

Mahallesi’ndeki alışkanlıklarını devam ettirir, böylece komşuları tarafından şikayet edilir 

ve hor görülürler (Görgüsüzler, 2. bölüm, 07:00). Benzer bir şekilde milletvekili Nurullah 

(Zeki Alasya), Sultan’ı gelin olarak kabul etmeyeceği için Sultan’ın gerçek kimliğini 

saklamak için büyük bir çaba sarfetmektedirler. Pembe, ailesi, Menekşe, Fatoş ve hatta 

gazinonun sahibi Vakkas (Levent Ülgen) da Sultan’ı İstanbul’un köklü ve zengin bir 

ailenin kızı olduğunu ikna etmek için büyük çaba gösterirler (Görgüsüzler, 3. bölüm, 

01:05:00) . 

Altı bölümlük yayın hayatından sonra Görgüsüzler dizisi, Sultan ve Yılmaz’ın 

düğünlerini Nurullah’ın engel olmaya gelmesi ile, hikaye bir sonuca ulaşmadan bitmiştir. 

Roman dernekleri, ilk olarak dizinin isminden, daha sonra da hikayenin, Romanların 

kültürlerini yansıtmadığını ve dizinin onları aşağıladığından şikayetçi olmuşlardır. Dizinin 

yayınlandığı dönem Kırklareli Roman Kültürü Koruma Kalkındırma ve Yaşatma Derneği 

Başkanı Zafer Süpürgeci dava açmayı düşündüklerini ve Roman Dernekleri Federasyonu 

Başkanı Erdinç Çekiç’in RTÜK Başkanı Zahit Akman ile görüştüğünü dile getirmiştir. 

Dizinin altıncı bölümde bitmesinin sebebi bu şikayetler mi yoksa izlenme oranlarının az 

olması mı hala bilinememektedir (Evrensel Haber Web Sitesi, 2023). Ancak dizinin hem 

isminin hem de içeriğinin Romanları rahatsız ettiği ortadadır. 

4.2.1.3. Gönülçelen 

Yapımcılığını Asis Yapım’ın üstlendiği 2010 - 2011 yıllarında ATV’de yayınlanan 

“Gönülçelen” dizisi toplam elli altı bölümle yayın hayatına devam etmiştir. Hikaye, Roman 

olan Hasret (Tuba Büyüküstün) ile müzisyen Murat’ın (Cansel Elçin) aşkını konu 

almaktadır. Hasret, İstanbul’un içinde Sulukule’ye atıfta bulunan, Romanların yaşadığı Sur 

	 �80



Mahallesi’nde yaşamaktadır. Murat ise zengin ve ünlü bir müzisyendir. Murat tesadüfen 

Hasret ile tanıştıktan sonra en yakın arkadaşı Levent (Onur Saylak) ile Hasret’ten bir yıldız 

yaratabileceği konusunda iddiaya girer (Gönülçelen, 1. bölüm, 01:18:25). Bu iddia ile 

birlikte Hasret eğtim almak için Murat’ın evine taşınır. Dizide Hasret’in hayatı ile Murat’ın 

hayatı iki farklı dünya olarak tanımlanmıştır. Hatta Murat bir bölümde Hasret’e “İki farklı 

dünya” arasında kaldığını söylemektedir (Gönülçelen, 6. bölüm, 37:00). Hasret’in yaşadığı 

mahalle İstanbul’un içinde, dışarıya kapalı Romanların yaşadığı ve fakir bir mahalle olarak 

tanımlanmıştır. Evler küçük ve eskidir. Hatta mahallede evlere sığmayan hayatlar 

sokaklara taşmıştır. İnsanlar kapı önlerinde oturmakta ve kadınlar çocuklarını kapı 

önlerinde leğenlerde yıkamaktadırlar. Yoksulluk vurgusu ile birlikte mahalle eğlence ile de 

özdeşleştirilmiştir. Sokaklarda müzik çalmakta, insanlar dans etmekte ve düğünler tüm 

mahallelinin toplandığı eğlenceler olarak tasvir edilmiştir. Murat arkadaşı Ceren’e (Begüm 

Kütük) mahalleyi gezdirirken Ceren mahalleyi şaşkınlıkla izler ve “Bu şehirde böyle yerler 

olduğunu bilmiyordum.” der. Bu esnada sünnet düğününe giden bir kalabalık müzikler 

çalarak yanlarından geçer. Ceren, bu mahallede insanın hiç sıkılmayacağını söyleyerek, 

Romanların hep eğlence ile özdeşleştirilmesini vurgularken, Murat ise onların görünenden 

çok daha fazla sıkıntılarının olduğunu söyler (Gönülçelen, 44. bölüm, 43:00). Bu sahne 

Romanların ne kadar problemleri olursa olsun her zaman eğlenmeyi başarabildiklerini 

veya müzik ve eğlencenin hayatlarının her zaman bir parçası olduğu kalıpyargısını 

pekiştirmektedir. 

	 �81

Resim 4.2. Gönülçelen 3. Bölüm 02:01



“Gönülçelen”in başlangıç jeneriği Hasret ve Murat’ın evlerinin paralel kurgusundan 

oluşan görüntülerinden oluşmaktadır. Resim 2’de açılış jeneriğinde yer alan Hasret’in 

yaşadığı Sur Mahallesi’nden bir sokak görüntüsü yer almaktadır. Jenerikte Hasret’in hayatı 

yoksulluk, Murat’ın hayatı zenginlik ile özdeşleştirilmektedir. Ayrıca hikayede yapılan iki 

farklı dünya vurgusu, özellikle dizinin ortasından itibaren komedi ve dram şeklinde 

bölünmüştür. Murat’ın dünyasında yaşananlar dram olarak aktarılırken, Sur Mahallesi 

komedi unsuru olarak kullanılmaktadır. Özellikle Hasret yeni bir hayata başladıktan sonra 

mahallede kalan Gülnaz, Balçiçek, Kobra ve hikayeye sonradan dahil olan Cafer’in 

mahalledeki hayatları komedi ile birleştirilir. Yaşanan kavgalar ve yanlış anlaşılmalar 

komedi unsuru olarak kullanılır. Benzer bir şekilde Hasret’in Murat’ın yanında eğitime 

başladığı zaman da davranışları ve konuşması komedi unsuru olarak kullanılır. 

Hikayenin sonunda birbirlerinden habersiz ama hep birlikte yurtdışına giderler. 

Gülnaz (Günay Karacaoğlu), Balçiçek (Evrim Alasya), Kobra (Nadir Sarıbacak) ve Cafer  

(Emin Önal) için bu göç müzik sayesinde olmuştur. Böylece Romanlar ve müzik 

arasındaki ilişki tekrar vurgulanmış ve Romanlar müzisyen kimlikleri üzerinden 

olumlanmıştır. 

4.2.1.4. Roman havası 

“Roman Havası", 2015 yılında Erler Film tarafından çekilmiştir. “Cennet 

Mahallesi”nin başarısından sonra Erler Film benzer bir hikayeyi kaleme almış ancak dizi, 

Show Tv’de sadece altı bölüm yayın hayatına devam etmiştir. Dizi, Romanlar tarafından 

önyargıyı pekiştirdiği ve ayrımcı dil içerdiği için protesto edilmiştir. Kuştepeli Romanlar 

Show Tv kanal binasının önüne siyah çelenk bırakmışlar, Roman Hakları Forumu’na bağlı 

olan Ankara merkezli Roman Hakları Derneği de dizi hakkında suç duyurusunda 

bulunmuştur (Bianet Bağımsız İletişim Ağı Web Sitesi, 2024). 

“Roman Havası”, “Cennet Mahallesi" ve “Görgüsüzler” dizilerinde olduğu gibi 

Roman mahallesinde karşılıklı evlerde oturan iki ailenin hem düşmanlığı hem de ortak 

hayatı konu edilmektedir. Bir tarafta Zarife (Oya Başar), diğer tarafta Emin’in (Cezmi 

Baskın) aileleri vardır. Şen Şakrak adını verdikleri ve Romanların yaşadığı mahalle, önceki 

	 �82



dizilerde olduğu gibi hem yoksul bir mahalle olarak tasvir edilmiş hem de rengarenk boyalı 

evleri ile adına uygun bir tasvir yapılmıştır.   

Zarife’nin kardeşi Haydar (Levent Ülgen) ilk bölümün başında mahalleyi şöyle 

anlatmaktadır; “Mahallemize oş geldiniz. Ben aydar. Mahallenin yakışıklısı, minibüsçüsü, 

cümbüşçünün hası, organizatörlerin kralı. Yani mahallenin erşeyi medarı iftiharı aydar. 

Burası Şen Şakrak Mahallesi. Fırlama ama kalbi temiz, fakir ama gönlü zengin 

insanlarıyla, susmak bilmeyen gırnatası, darbuka sesleriyle, sabah akşam atılan 

göbecikleriyle kuşkusuz dünyanın en eğlenceli mahallesi” (Roman Havası, 1. bölüm, 

09:30).  

Dizi Emin ve Zarife’nin evlenmesi ve Zarife’nin çocuk doğurmasıyla başlar. Roman 

derneklerinin tepki göstermesinin en büyük sebeplerinden bir tanesi doğum sahnesi 

olmuştur. Zarife’nin doğun sancıları sokakta başladığı zaman mahalleli onun etrafını 

battaniye ve çarşaflarla çevirerek doğumu sokakta yaptırırlar. Bu süreçte kimse ambulans 

çağırmaz ya da Zarife’yi evin içine taşımayı teklif etmez (Roman Havası, 1. bölüm, 39:00). 

Daha önce Cennet Mahallesi’nde de Menekşe nezarethanede, Sultan ise bankada doğum 

yapmıştı (Cennet Mahallesi, 112. bölüm, 01:07:00).  

Dizide iki aile arasındaki düşmanlık ve iki ailenin çocukları arasındaki aşk hikayesi 

çatışma olarak kullanılmaktadır. Zarife’nin kızı Aslı (Petek Dinçöz) ile Emin’in oğlu 

Kerem (Erkan Şahin) evlenmek istemektedirler ancak Zarife tıpkı Pembe’nin yaptığı gibi 

kızını zengin biriyle evlendirmek istiyordur. Bununla birlikte iki aile geceleri gazinoda 

çalmakta ve geçimlerini müzik üzerinden kazanmaktadırlar. Hikaye altıncı bölümde final 

yapmış ve belirli bir sonuca bağlanmamıştır. 

  

4.2.1.5. Üç kuruş 

Ay Yapım’ın yapımcılığını üstlendiği “Üç Kuruş” dizisi 2021 - 2022 yıllarında Show 

Tv’de yayınlanmıştır. Dizi ana akım medyada yayınlanan ve Roman karakterlerin 

hikayesini anlatan önceki dizilerden farklı olarak aksiyon türündedir. Hikayenin merkezi 

Romanların yaşadığı Çıngıraklı Mahallesi’dir. Diğer dizilerden farklı olarak Çıngıraklı 

Mahallesi, dışarıya kapalılığının yanı sıra suç ile ilişkilendirilmiştir ve daha önce değinilen 

Waquant’ın hipergetto tanımına uymaktadır. Hikayenin ana karakteri Kartal (Uraz 

	 �83



Kaygılaroğlu), Çıngıraklı Mahallesi’nde sözü dinlenen, sevilen ve aynı zamanda 

mahalleliyi koruyan birisidir. Çıngıraklı Mahallesi’ndeki birçok kişi Kartal’ın mafya ile 

bağlantılı olarak işlettiği pavyon ve kumarhanelerde çalışmakta ve geçimleri böyle 

sağlamaktadırlar. Kartal’ın mahalledeki gücü oturduğu evden de belli olmaktadır. Yoksul 

ve gecekondu evlerden oluşan bu mahalledeki en büyük ev Kartal ve ailesinin oturduğu 

evdir. Etrafı kapalı büyük bir avlunun içinde olan ev, tek katlı ve dağınık bir yapı 

sergilerken ailenin tüm üyelerinin kendi odaları bulunmaktadır. Ayrıca ev Kartal’ın birlikte 

çalıştığı mahalleli tarafından da korunmakta, dışarıdan kimsenin girişine izin 

verilmemektedir. Benzer bir şekilde, herhangi bir tehdit durumunda da mahalleli bir araya 

gelip dışarıdan kimseyi mahallenin içine girmesine izin vermemektedirler. Bu bağlamda 

Çıngıraklı Mahallesi Waquant’ın da vurguladığı üzere suç ve şiddetle örülmüş bir sürgün 

alanıdır (Uştuk, 2019, s. 29). 

Hikaye, geçmişe dayanan ve seri cinayetlerle sonuçlanan bir intikam hikayesi ve 

buna paralel olarak komiser Efe’nin (Ekin Koç) Kartal’ın yasadışı işlerini ortaya 

çıkarmaya ve onu hapse atmaya çalışması ile başlar. Dizinin ilerleyen bölümlerinde, Kartal 

mafyanın en başındaki adamı olan Baybars’ı (Kadir Çermik) yok etmek, Efe ise mafyayı 

çökertmek için işbirliği yaparlar. Hikayeye Kartal’ın kardeşi Leyla (Aslıhan Malbora) ile 

Efe arasında başlayan aşk da dahil olduğu zaman Efe giderek onlara ve mahalleye 

alışmaya başlar. En sonunda Efe ve Kartal’ın ailesi çok yakın olur ve Efe ile Leyla 

evlenirler. 

Üç Kuruş dizisi aksiyon türünde olmakla birlikte, özellikle Kartal karakteri 

üzerinden çok fazla komedi sahnesi yapılmıştır. Kartal’ın sıra dışı dış görünüşü ve 

tavırlarının yanı sıra, çoğu şeyi alaya alması, ironik davranışları ve espirileri ile hikayenin 

gerilimini rahatlatan bir unsur oluşturmaktadır. “Gönülçelen” dizisinde olduğu gibi komik 

sahneler ve unsurlar sadece Roman karakterlerle özdeşleştirilmektedir. 

4.2.2. Karakterlerin konuşması 

 Ana akım medyadaki Roman karakterleri konu alan dizilerde ortaya çıkan en 

önemli ortak nokta şiveleridir. “Cennet Mahallesi", “Görgüsüzler”, “Gönülçelen” ve 

	 �84



“Roman Havası” dizilerinde Roman karakterler Trakya Ağzı olarak bilinen bir şive ile 

konuşmaktadırlar.  

 Trakya; Bulgaristan, Yunanistan ve Türkiye topraklarının bir kısmını kaplayan 

bölgeye denilmektedir. Türkiye’de “Edirne İli, Tekirdağ İli, Kırklareli İli ve Çanakkale 

İlinin Eceabat, Gelibolu, İstanbul’un Silivri, Çatalca, Büyük Çekmece, Küçük Çekmece, 

Bakırköy, Zeytinburnu, Kağıthane, Eminönü, Fatih, Gaziosmanpaşa, Bayrampaşa, 

Beyoğlu, Şişli, Sarıyer ilçelerini kapsamaktadır” (Bayraktar, Sandalyeci, 2018:216). Bu 

bölge Doğu Trakya olarak adlandırılmaktadır. Doğu Trakya özellikle Birinci Dünya 

Savaşı’ndan sonra aldığı göç ile birlikte yerli ağızlar ile göç eden etnik grupların ağız 

özellikleri karışmıştır ve sonuçta günümüzde genel anlamıyla Trakya Ağzı olarak bilinen 

şive ortaya çıkmıştır. Trakya Ağzı da bölgelere göre farklılık gösterebilse de genel olarak 

kabul gören ortak özellikleri bulunmaktadır (Bayraktar, Sandalyeci, 2018). Özellikle 

dizilerde Roman karakterler Trakya Ağzını kullanmak ile birlikte en belirgin kullanılan 

özellik kelimelerin başında, içinde ya da sonunda bazı ünsüzlerin düşmesidir. “Kelime 

başında, içinde veya sonunda f,h, ğ, k, l, n, r, s, v, y ünsüzlerinin düşmesiyle meydana 

gelir” (Bayraktar, Sandalyeci, 2018:223). Cennet Mahallesi, Görgüsüzler, Gönülçelen ve 

Roman Havası dizilerinde en çok görülen “h” sesinin düşmesidir.  

“Cennet Mahallesi”nde karakterler belirgin bir şekilde “h” harflerini özellikle kelime 

başlarından düşürmektedirler. Örneğin; hediye, hadi, hani, her, herkes ve hiç gibi 

diyaloglarda kullanılan kelimeler ediye, adi, ani, er, erkes ve iç şeklinde telaffuz 

edilmektedir. Bu durum hikaye içinde yazı ile de sıkça pekiştirmekte ve komedi unsuru 

olarak kullanılmaktadır. Örneğin, bakkalı olan Saliha “hediyemizdir” yazacağına 

“ediyemizdir” yazar (Cennet Mahallesi, 12. bölüm, 25:25) . Benzer bir şekilde Sultan da 

Ferhat’a ördüğü atkının iki ucunda kendi isimlerini işlemiştir. Ancak “Ferhat” yazacağına 

“Ferat” yazmıştır (Cennet Mahallesi, 95. bölüm, 13:00). Bunun dışında karakterler gacı, 

baro, sipali, alatura, şopar ve cingar gibi kelimeleri çok sık kullanmaktadırlar. Bu 

kelimelerin anlamlarına farklı kaynaklardan ulaşmak mümkün olmakla birlikte genellikle 

Romanlar ile özdeşleştirilen kelimelerdir. İnternet üzerinden ulaşılan kaynaklara göre sipali 

ve alatura genellikle müzisyenlere verilen bahşiş anlamında kullanılmaktadır. (Aktunç, 

2023:39-264) Gacı kelimesi Türk Dil Kurumu sözlüğüne göre Romanlar arasında kadın 

için kullanılmaktadır (Türk Dil Kurumu Sözlükleri Web Sitesi, 2024). Baro genellikle 

	 �85



argoda zengin ve yakışıklı erkek için kullanılmaktadır. (Aktunç, 2023:57) Bunların dışında 

kavga için cingar, birine hakaret etmek için şopar ve sahte Roman kelimelerini 

kullanmaktadırlar. Şugar kelimesini sevdikleri biri için, kayıntı kelimesini de yemek için 

kullanmaktadırlar. Ayrıca cümlelerinin içinde “a be” ve “be” kelimelerini de sıkça 

eklemektedirler. Hatta Pembe Roman olmayan bir kadınla konuşurken, onların konuşma 

şekillerini öğrenmenin çok kolay olduğunu, her cümlenin sonuna “a be” eklemesinin 

yeterli olacağını söylemektedir.  

Trakya ağzı “Cennet Mahallesi” dizisinde bir komedi unsuru olarak kullanılmaktadır. 

Çünkü genel izleyici kitlesi göz önünde bulundurulduğunda bu konuşma şekli izlerkitleye 

farklı ya da uyumsuz gelmekte ve bu da gülmeye sebep olmaktadır. Bununla birlikte dizide 

komedi unsuru oluşturabilecek cümleler veya kelime telafuzlarında yanlışlar da 

kullanılmıştır. Örneğin Pembe, hasta olduğunu ve böbrek nakline ihtiyacı olduğunu sandığı 

zaman, “Şimdi taze böbrek nereden bulacağız?” gibi bir cümle kurmaktadır (Cennet 

Mahallesi, 56. bölüm, 20:00). Ayrıca Pembe sıklıkla kelimeleri yanlış telaffuz etmektedir. 

Örneğin; kriter yerine krater, DNA yerine dana ve gen yerine yengen demektedir (Cennet 

Mahallesi, 56. bölüm, 39:00). Ayrıca diyalog üzerinden kurulan komedi özellikle 

Pembe’nin konuşmalarında dikkat çekmektedir. Hapse girdiği bölümde, oradaki kadının 

elindeki örgü şişlerini görünce kadının örgü ördüğünü düşünür. Ancak kadın onlarla adam 

şişlediğini söyler. Bunun üzerine Pembe; “Hı öyle mi oluyor şişle tabi, şişine sağlık. 

Milletin ne enteresan hobileri oluyor anacım, kadın boş vaktinde canı sıkılmasın diye 

adam şişliyor eyimi, e boş oturmaktan iyidir gene de.” der (Cennet Mahallesi, 54.bölüm, 

33:00).  

Kahvede piyangodan çıkan büyük ikramiye ile ilgili konuşmaktadırlar. Adamlardan 

biri “Peki bu bi trilyon ne kadar yapıyor?” diye sorduğunda diğeri “A be şimdi sana 

anlayacan dilden anlatayım; bi trilyona tam on milyon darbuka alabilirisin, bi trilyona altı 

milyon keman alabilirsin, bi trilyona tam on milyon klarnet alabilirsin, bi trilyona tam 

sekiz milyon çadır alırsın” der. Bu konuşmaları duyan Muharrem de “Abe harbiden 

zenginin malı züğürtün çenesini yorarmış. Sipali Ferat’a çıktı alışverişi bunlar yapar. Em 

de Roman alışverişi.” der (Cennet Mahallesi, 2. bölüm, 32:26). Romanların çok paraları 

olsa bile konaklamak için çadırdan başka bir şey düşünemedikleri, aynı zamanda parayı 

sadece müzik aletlerine kullanmak akıllarına geldiği üzerinden olumsuz önyargılar  ve 

	 �86



kalıpyargılar pekiştirilmekte ve sahne komedi olarak sunulmaktadır. Bir kavga sonucunda 

karakola gittiklerinde Yunus; “Şikayetçiyim bunlardan konserim. Evimize baskın verdiler, 

kafamı yarıp pekmezimi akıttılar. Adi şoparlar.” dediklerinde Pembe; “Şopar size benzer 

be, biz bi kere anlı şanlı Romanız.” der. Bunun üzerine   Menekşe; “Cart kaba kağıt, siz bi 

kere değil Roman, fotoroman bile olmaz.” şeklinde cevap verir (Cennet Mahallesi, 4. 

bölüm, 14:21). Birbirlerine yönelik ettikleri hakaretler de komedi unsuru olarak 

kullanılmaktadır. 

“Görgüsüzler” dizisi de “Cennet Mahallesi”nin devamı olduğu için aynı konuşma ve 

diyaloglar üzerinden komedi oluşturulması söz konusudur. Pembe, Sultan’ı milletvekilinin 

oğlu ile evlendirebilmek için Roman kimliğini gizler. Bu yüzden de Muharrem, Menekşe 

ve Fatoş’u görevlendirir. Milletvekilinin bir adamı yaşadıkları villa sitesinde Pembe ve 

ailesini soruşturmaya geldiğinde Muharrem, Menekşe ve Fatoş şivelerini ve kendilerine 

has kelimeleri gizlemeye çalışırlar. Ancak Menekşe, Pembe için “Çok şugar insandır”, 

“Her gün bizi kayıntıya davet ederler” gibi cümleler kurar. Adam bu konuşmadan 

şüphelendiği zaman, “Yani çok şeker insanlardır” ve “Yani branch demek istedi sevgili 

eşim. İskoçlar brancha kayıntı derler de, malum eşim uzun zaman İsveçte yaşadı.” der 

(Görgüsüzler, 4. bölüm, 43:07). 

Karakterlerin konuşması üzerinden oluşturulan komedi, milletvekili Nurullah’tan 

Roman kimliklerini saklamaya çalıştıklarında da yapılmaktadır. Gazino sahibi Vakkas; 

Pembe, Sultan, Ayşe, Muharrem, Menekşe ve Fatoş’a İstanbul Türkçesi öğretmesi için 

birini tutar (Görgüsüzler, 3. bölüm, 01:05:00). Karakterlerin konuşmalarını değiştirmeye 

çalışmaları da komik sahnelere sebep olur. 

“Gönülçelen”de de tıpkı önceki dizilerde olduğu gibi Roman karakterlerdeki Trakya 

ağzı devam etmiştir. Hasret, Murat’ın evine taşınıp ondan eğitim almaya başladıktan sonra 

konuşması yüzünden sıkça küçük görülmekte ve bu sahneler genellikle komedi unsuru 

olarak kullanılmaktadır. Belirli bir ilerlemeden sonra Hasret, Murat ile birlikte önemli bir 

restoran açılışına gitmek ister ancak Murat onun daha hazır olmadığı söyler. Buna karşılık 

Hasret, ona öğretildiği gibi düzgün konuşmaya çalışarak Murat’ı ikna etmek ister ve bu 

sahne de komedi unsuru olarak kullanılır (Gönülçelen, 4. bölüm, 01:17:00). Dizide Roman 

karakterlerin Trakya ağzında olduğu gibi “h” harflerini kelimeden düşürmeleri ile ilgili en 

belirgin ve komik sayılabilecek sahne Hasret ile Murat’ın “Hacı Hüsam” otobüs durağında 

	 �87



buluşmaya çalışmaları olmuştur. Telefonda Hasret durağın adını “acı usam” olarak 

söylemekte ve Murat da o isimde bir otobüs durağı bulamamaktadır. Murat yoldan geçen 

birine sorduğu zaman durağın adının “acı usam değil, hacı hüsem” olduğunu öğrenir 

(Gönülçelen, 4. bölüm, 39:27). 

“Roman Havası” hikaye yapısı ile “Cennet Mahallesi” ve “Görgüsüzler” dizisine çok 

benzemektedir. Bu yüzden karakterlerin hem konuşma tarzı hem de şiveleri bu diziler ile 

aynıdır. Kullanılan kelimeler ve Trakya ağzı bu dizide de komedi unsuru olarak 

kullanılmaktadır. Kelimelerin başında bulunan ‘h’ harflerini söylememeleri vurgusu dizinin 

açılış jeneriğinde de kullanılmıştır. Resim 3’te açılış jeneriğinde düşen ‘h’ harfi 

görülmektedir. 

“Üç Kuruş” dizisinde, Roman karakterlerin yer aldığı dizilerden farklı olarak 

herhangi bir şive yer almamaktadır. Dil anlamında Romanlara gönderme yapan tek kelime 

“baçem” kelimesidir. Şesu’nun Kartal’a hitaben kullandığı bu kelime ağabey anlamına 

gelmektedir. Buna rağmen dizide komedi Kartal’ın ironik konuşma tarzından 

kaynaklanmaktadır. Kartal, hem Efe hem de aralarında düşmanlık olan mafyadan kişilerle 

sanki hiç bir şeyi umursamıyormuş gibi ve nükteli konuşur. Örneğin geceyi nezarethanede 

geçirdiği günün sabahında karakoldan çıkarken Efe ona gitmesini söylediğinde; “Gitçem 

zaten otelinizi hiç beğenmedim. Yataklar rahat değil, servis desen madi. Uyku tutmadı 

beni. Daha da gelmem” der (Üç Kuruş, 1. bölüm, 23:03).  

	 �88

Resim 4.3. Roman Havası 1. Bölüm 09:20



 Kartal her kavgada veya öldürülme riski olduğunda dua eder. Ancak her seferinde 

ettiği dua bir komedi unsuru olarak kullanılır. Örneğin gökyüzüne bakarak; “Gene yırttın 

be Kartal. Sen de beni seviyon kabul et ha benim seni sevdiğim gibi. Ölmemi istemiyon. 

Çok teşekkürler” (Üç Kuruş, 2. bölüm, 01:36:48). 

 Benzer bir şekilde de Bahar ile ilk tanıştıkları andan itibaren onunla espirili ve 

ironik bir diyalog kurar. İlk olarak Bahar’ın arabasının arka koltuğuna saklanır. Bahar onu 

gördüğünde çok korkar ve bağırmaya başlar. Bunun üzerine Kartal; “Tamam bak bir dakka 

biz de Kıvanç Tatlıtuğ değiliz ama yüzüne bakılmayacak adam da sayılmayız. Bak 

önümüzü de ilikledik size saygımızdan.” der )Üç Kuruş, 2. bölüm, 01:38:27). Birbirlerine 

aşık olduklarını anladıları zaman da Kartal Bahar’ı babasının evinden kurtarmaya gider ve 

bahçeye ateşle “Ben de” yazar. Bu yazının da mesaj değil yanıt olduğunu söyler Bahar’a. 

Diyalog şu şekilde gerçekleşmiştir; 

“Kartal: Mesaj değil o yanıt. Seni seviyorum demişin ya. 

Bahar: Ben. 

Kartal. He. Yeşim’le haber yollamışın ya ölmesin diye.  

Bahar: Aynı şey mi? 

Kartal: E aynı şey tabi, bizim dilde ölmesin demek seni seviyorum demek. (Kartal yanan 

yazıyı gösterir.) 

Kartal: Bak bunca hengamenin arasında ‘de’yi de ayrı yazdık. 

Bahar: Gördüm. Gurur duyudum. 

Kartal: Sağol” (Üç Kuruş, 9. bölüm, 02:08:49).  

 Efe, Kartal’a sürekli “Kartal kuşum” diye seslenir, hatta telefonunda da Kartal’ı 

öyle kaydetmiştir. Mesut bir dönem mafyanın başındaki adamlardan biri olan Nezih’in 

yanında ve onun işlerini yaparken hikayenin ilerleyen bölümlerinde Kartal ile işbirliği 

yaparlar. Mesut ve Kartal’ın karşı karşıya geldikleri sahneler de, birlikte yol aldıkları 

sahneler de ironik ve komik diyaloglardan oluşmuştur. Örneğin Kartal, Mesut’a kendi 

kumarhanelerinden birini vermiştir işletsin diye. Bunun üzerine Mesut; “Bayram değil 

seyran değil Kartal beni niye öpmek istiyor. Hakkaten beni öpmüyorsun değil mi böyle 

yaparak.” der(Üç Kuruş, 17. bölüm, 45:37. Benzer bir sahne Kartal hapisten çıktıktan 

sonra da yaşanır. 

“Mesut: Hacım içeriden Kartal değil zümrüdüanka çıkmış mübarek. Selamın aleyküm 

	 �89



Kartal: Ve aleyküm selam Mesudum ve tabiki saz arkadaşları. 

Mesut: Gelmiş geçmiş olsun kartalım. 

Kartal: Eyvallah. Geçiyor yavaş yavaş. Bizim yüzümüzden senin de canını sıkmışlar 

kusurumuza bakma. 

Mesut: Kurban olsun sana yediğim o kurşun. 

Kartal: Eyvallah. 

Mesut: Özledik be Kartalım.  

Kartal: Bilmukabele. 

Mesut: Bir bakayım sana. Saçlar değişmiş ama heybet aynı. 

Kartal: Eyvallah. 

Mesut: Arkadaş içeri girdiğinden beri ne neşesi kaldı ne rengi kaldı hayatımızın be. Tekrar 

hoş geldin. 

Kartal: Hoş gördük Mesut hoş gördük, sağol, Allah razı olsun bir telefonumuza kalktın 

geldin. Kalabalık da gelmişin eksik olmayın beyler sağ olun. 

Mesut: O ne demek kartalım ayrıca Mesut olmadan aksiyonun tadı olur mu? 

Kartal: Olmaz. 

Mesut: Ki kardeşim dememişsin o kartal görünümlü Şahin itinden mekanımı geri almışsın, 

e ben bunun altında kalır mıyım, ne demişler borç yiğidin kamçısıdır.  

Kartal: Burada dur öyle borç yok dostlar arasında öyle şey olmaz. 

Mesut: Eyvallah” (Üç Kuruş, 20. bölüm, 01:55:00) 

Kartal karakterinin hem espirili hem de bazen naif olabilen karakterinin sonucu 

olarak, Kartal’ın huzurevine gidip Baybars’ın adamlarından biri olan Hakkı’nın annesini 

kaçırırken de yaşanır. Sarhoş bir şekilde huzurevine giden Kartal bayılınca oradakiler 

tarafından bir yatağa yatırılır. Kartal kendine geldikten sonra Hakkı’nın annesi Asiye’yi 

sorar.  

“Kartal: Asiye hanım varmış Hakkı’nın annesi. 

Asiye: Benim hayırsız oğlum yaptı deme. 

Kartal: Yok teyze, değil, değil. Benim Baybars’a ulaşmam lazım. Onun yanındaymış o. 

Teyze, teyze benim seni kaçırmam lazım. 

Asiye: Ne? 

Kartal: Benim seni kaçırmam lazım teyze. 

	 �90



Asiye. Tövbe tövbe sen ne diyorsun oğlum? 

Kartal: Ben seni kaçırıcam. Alıcam götürücem seni ama sesini çıkarmıycan, sonra geri 

getiririm seni. Buraya. Hani böyle sonra senin işin gücün hepsini hallederim ama seni ben 

bugün kaçırmalıyım. 

Kadın 1: Amaaann. Kaçırsın kız yazık. 

Kadın 2: Kaçırsın. 

Asiye: Tamam be oğlum kaçır gitsin. 

Kartal: Söz mü teyze? 

Asiye: Söz 

Kartal: Sözün söz mü teyze. 

Asiye: Sözüm söz” (Üç Kuruş, 26. bölüm, 01:07:00) 

Üç Kuruş dizisinde karakterlerin konuşması üzerinden oluşturulan komedi, şive 

değil, kelime oyunları ve ironi ile yapılmıştır. 

4.2.3. Karakterlerin dış görünüşü 

  

 “Cennet Mahallesi”nde karakterler parlak ve birbirinden uyumsuz renklerde 

kıyafetler giymektedirler. Kadınlar genellikle çiçekli ve rengarenk  yazmalar ı bandana 

şeklinde kullanmaktadırlar. Aynı zamanda renkli ve büyük takılar, altın bilezikler de dikkat 

çekmektedirler. Dizideki genç karakterler Sultan ve Fatoş, altlarına uzun basma etekler 

giyerken üstlerine askılı bluzlar giyebilmektedirler. Pembe ve Menekşe ise uzun basma 

eteklerin altına şalvar giymektedirler. Kadınlar gibi mahalledeki erkekler de sarı, pembe ve 

yeşil renkli kıyafetler giymektedirler. 

“Görgüsüzler” ve “Roman Havası” dizilerinde de karakterlerin dış görüşünü ile ilgili 

benzer bir durum söz konusudur. Bunların dışında Pembe karakteri hem “Cennet 

Mahallesi” hem de “Görgüsüzler” dizisinde kürk paltoya büyük önem vermektedir. Kürkü 

bir zenginlik sembolü olarak kullanan Pembe, “Cennet Mahallesi”nde denize kürkle 

girmiş, “Görgüsüzler"de ise geceleri kürkle uyuyarak Sultan tarafından görgüsüz olmakla 

suçlanmıştır (Cennet Mahallesi, 47. bölüm, 55:00, Görgüsüzler, 3. bölüm, 55:00). Ayrıca 

Pembe, Sultan’a sosyeteden zengin görücüler geldiği zaman da kürk giyer. Resim 4’te 

	 �91



“Cennet Mahallesi” dizisindeki kıyafetlere örnek olarak Ethem karakteri vardır. Ethem, 

büyük sarı çiçekli pembe ceketi dizinin birçok bölümünde giymektedir. 

Bu üç dizide karakterlerin dış görünüşleri komedi unsuru olarak kullanılmaktadır. 

Uyumsuzluk teorisi çerçevesinde bu karakterler toplumun geri kalanından farklı olarak 

tasvir edilip gülünç hale getirilmeye çalışılmıştır. Benzer bir şekilde Pembe’nin kürke olan 

düşkünlüğü de yukarıda bahsedilen sahnelerde komedi unsuru olarak kullanılmıştır. 

Bununla birlikte Pembe ve Menekşe her zaman ve her şeyin altına şalvar giyerler. Hatta 

futbol takımı kurdukları bölümde bile spor şortunun altına şalvar giymektedirler. 

“Gönülçelen”, ondan önce yayınlanan dizilerdeki Roman imajını devam ettirmiş, 

kırmızıların yoğun olduğu renkli kıyafetler, uzun basma etekler ve yazmalar kullanılmıştır. 

Hasret’in değişim sürecinde eski hayatına ait olan bu giyim tarzı kabul görmez ve daha 

sade ve koyu renklerde kıyafetler giydirilir. Kıyafet üzerinden iki farklı dünya tanımı, 

Hasret’in, Murat’ın annesi Nesrin’in dolabını gördüğü zaman verdiği tepki üzerinden 

vurgulanır. Hasret, Nesrin’in yasta olduğunu ve bu yüzden dolabında sadece koyu renk 

kıyafeti olduğunu düşünür (Gönülçelen, 2. bölüm, 48:40). Bu sahne komik olmakla 

birlikte, daha önce de değinildiği üzere karakterlerin dış görünüşleri uyumsuzluk teorisi 

çerçevesinde değerlendirilebilir.  

	 �92

Resim 4.4. Cennet Mahallesi Ethem karakteri 116. Bölüm 
15:55



“Üç Kuruş”, şivede olduğu gibi karakterlerin dış görünüşü açısından da diğer 

dizilerden farklılık göstermektedir. Dizide en aykırı ve uyumsuz giyinen Kartal 

karakteridir. Kartal, açık sarıya boyattığı saçları, leopar desenli ceketleri, renkli ve parlak 

gömlekleri ile farklı bir karakterdir. Resim 5’te Kartal’ın leopar desenli ceketi ve onun 

içine giydiği gömlek yer almaktadır. Dizideki diğer karakterler görece normal giyinmesine 

rağmen, Roman düğünlerindeki kıyafetlerin abartılı olması gerektiği vurgulanmaktadır.  

Bahar ile Kartal’ın düğününden önce gelinliği dikmek için eve terzi gelir ve Bahar’a 

kırmızı bir gelinlik gösterir. Bahar önce gelinliğin rengine şaşırır ama duruma hızla adapte 

olup gelinliğe ek olarak kemer ister. Terzi “Allı pullu mu olsun, şıkır şıkır taşlı mı?” diye 

sorduğunda Bahar kıyafet daha abartılı olsun diye iksinin de olmasını ister (Üç Kuruş, 5. 

bölüm, 27:55).   

Romanların kıyafetlerde daha abartılı parçaları tercih ettikleri vurgusu, Bahar’ın 

eşyaları kamyonla eve geldiğinde de yapılmaktadır. Kamyonun etrafına toplanan mahalleli, 

eşyaların eve taşınmasını izlemektedir. Kadınlardan biri  “Kız bunlar ne böyle, ne pulu var 

ne taşı var.” dediğinde yanındaki kadın bunların günlük kıyafet olabileceğini 

söylemektedir. Buna karşılık kadın “Günlük de olsa azıcık payet kimseyi bozmaz” şeklinde 

cevap vermektedir (Üç Kuruş, 12. bölüm, 20:22). 

	 �93

Resim 4.5. Üç Kuruş Kartal karakteri 3. Bölüm 0:50



4.2.4. Karakterlerin davranışları 

4.2.4.1. Cehalet 

“Cennet Mahallesi" dizisinde karakterler birçok konuda cahil olarak tasvir 

edilmişlerdir. Örneğin Pembe kendine zengin koca bulabilmek için gazeteye ilan verir 

ancak ilanı Yunus okur ve cevap yazar. Her ikisi de karşı tarafı zengin zanneder. Bu yüzden 

Pembe tenis oynamayı ve İngilizce öğrenmeye çalışır. Yunus ise çubuklarla yemek yemeyi 

öğrenmeye çalışır (Cennet Mahallesi, 4. bölüm, 33:40). Zenginlik ile ilgili ilk olarak tenis 

ve uzakdoğu yemekleri gelir aklına. Başka bir bölümde ise Pembe ve ailesi evde kahvaltı 

yaparlarken internetin ne olduğunu tartışırlar. Kimse internetin ne olduğunu bilmiyordur. 

Sultan bazı yerlerde “internet cafe” yazısı gördüğünü bu yüzden de internetin bir “cafe” 

çeşidi olabileceğini söylemektedir (Cennet Mahallesi, 7. bölüm, 23:00).  

Karakterlerin eğitim durumu ile ilgili fazla bir bilgi bulunmamaktadır. Yunus 

ilkokula gittiğini, Pembe ise okuma yazmasının çok az olduğunu söylemektedir. Bir 

bölümde Milli Eğitim Bakanlığı mahallede okuma yazma seferberliği başlatır. Muharrem 

muhtar olduğu için yetkililer onun yönlendirmesini isterler. Muharrem yetkilileri Yunus ve 

Pembe’ye yönlendirir ve kimsenin okuma yazma bilmediğini söyler. Yunus okuma yazma 

bildiğine ısrar eder ve Cennet Mahallesi standartlarında entel bile sayılabileceğini söyler. 

En başta kimse kursa gitmek istemezken, kursun sonunda sınıf birincisine on tane 

Cumhuriyet altını vereceklerini öğrendiklerinde herkes kursa katılır (Cennet Mahallesi, 37. 

bölüm, 28:00). Okuma yazma bilmeme ve sadece maddi bir çıkar sebebiyle okuma yazma 

öğrenmeyi kabul etmeleri komedi unsuru olarak kullanılmıştır. 

Pembe başka bir bölümde gördüğü orgu daktilo zanneder (Cennet Mahallesi, 42. 

bölüm, 33:00). Temel geçim kaynaklarının müzik olduğu göz önünde bulundurulduğunda 

Pembe’nin orgu bilmemesi ve bunun üzerinden komedi oluşturulması aşağılayıcı bir unsur 

olmuştur. Cehalet üzerinden oluşturulan başka bir sahnede ise Ferhat bir televizyon 

dizisinde oynamaya başlar ve mahalledekiler sete onu ziyarete gider. Senaryo gereği biri 

Ferhat’a silah doğrulttuğu zaman hepsi onun gerçek silah olduğunu ve Ferhat’ın gerçekten 

vurulacağını düşünerek müdahale ederler (Cennet Mahallesi, 52. bölüm, 41:00).  

	 �94



Pembe’nin Sultan’a zengin koca bulma hayali, İngiltere’ye gitmeye karar vermesine 

sebep olur. Gazinoda tanıştığı iki adam onu ve ailesini kaçak yollardan İngiltere’ye 

götürebileceğini söyler. Ancak adamlar parayı alıp onları İstanbul’un biraz dışında bir yere 

bırakırlar. Pembe ve ailesi hala İngiltere’ye geldiklerini düşünürler (Cennet Mahallesi, 59. 

bölüm, 28:00). Pembe’nin zengin bir arkadaşı, Pembe, Beter Ali’den intikam alabilsin diye 

ona yardımcı olmaya karar verir ve Pembe’yi değiştirmek için bir yaşam koçu tutar. Yaşam 

koçu Pembe’yi fitness salonuna götürünce Pembe koşu bandını hayatında ilk defa görür 

(Cennet Mahallesi, 77. bölüm, 55:00). Aynı zamanda Pembe “otantik” kelimesinin 

anlamını bilmiyordur ama der ki “Turistler söylediğine göre iyi bir şeydir” (Cennet 

Mahallesi, 82. Bölüm, 11:00). 

“Görgüsüzler" dizisinde de karakterlerin cahil olduğu vurgusu yapılmış ve bunun 

üzerinden komedi oluşturulmuştur. Örneğin Pembe ve ailesi villaya taşındıktan sonra 

Pembe’nin küçük kızı Ayşe, bahçede leğende çamaşır yıkar ve tasarruf olsun diye havuz 

suyunu kullandığını söyler. Bir yanda da kirli bulaşıklar vardır. Annesine sonra da onları 

yıkayacağını söyler. Pembe de bulaşıklar bittikten sonra halıları çıkarıp yıkayalım burada 

der (Görgüsüzler, 3. bölüm, 31:00). Resim 6’da Ayşe, havuz kenarında çamaşırları 

yıkamaktadır.  

	 �95

Resim 4.6. Görgüsüzler Ayşe’nin bahçede çamaşır 
yıkaması 3. Bölüm 31:00



Bir diğer sahnede ise villadaki bilardo masasını yemek masası zannederler. Uzun 

süre onun ne olduğu düşündükten sonra, bilardo masasının zenginlerin yemek masası 

olduğunu, ıstakaların birbirlerine yemekleri uzatmak için kullanıldığını ve masanın 

köşelerindeki deliklerin de çöp atmak için olduğuna kanaat getirirler (Görgüsüzler, 4. 

bölüm, 21:00). Bir diğer sahnede ise tenis raketini makarna süzgeci zannederler 

(Görgüsüzler, 4. bölüm, 45:00). Hem bilardo hem de tenisin maddi kaynak gerektiren 

sporlar olduğu göz önünde bulundurulduğunda bu iki unsurun bilinçli olarak seçildiği 

düşünülmektedir. Yoksul oldukları için bu sporlardan habersiz olmaları 

normalleştirilmektedir. Bu sahneler üzerinden yapılan komedi Roman etnisitesi ile 

özdeşleştirildiği için sorunludur ve ciddi bir ötekileştirme ve ayrımcılık içermektedir. Son 

olarak yaşadıkları mahallede süt pahalı olduğu için villanın bahçesinde inek beslemeye 

başlarlar. Pembe ineğin bahçedeki otları yiyip, suyunu da havuzdan içebileceğini söyler 

(Görgüsüzler, 5. bölüm, 25:59). 

“Gönülçelen” dizisinde özellikle Hasret’in davranışları komedi unsuru olarak 

kullanılır. Hasret, Murat’ın evine ilk kez gittiğinde evine ve eşyalara bakışı komedi unsuru 

olarak kullanılır (Gönülçelen, 2. bölüm, 32:30). Ayrıca Hasret’in düzgün konuşamaması ve 

sürekli argo kelimeler kullanması da karakteri cahil olarak nitelendirmektedir. Ayrıca 

Hasret yemek masasında nasıl davranacağını da bilmemektedir. Masadaki peçeteyi 

kucağına koyması gerektiğini yanındakilere bakarak anlar (Gönülçelen, 3. bölüm, 40:23).  

Dizide komedi unsuru olarak kullanılan bir diğer öge de Sur Mahallesi’ndeki yaşam 

tarzını Murat’ın konağında da sürdürmek istemeleridir. Gülnaz, Hasret’i ziyarete gittiğinde 

akşam konağın kapısının önüne bir örtü serip orada otururlar. Nesrin; “Ay biri oturuyor biri 

kalkıyor, gece pikniği yapıyorlar mübarek. Etraftan biri görmese bari.” diyerek Hasret ve 

Gülnaz’dan duyduğu utancı dile getirmektedir (Gönülçelen, 7. bölüm, 01:25:00). Aynı 

gecenin sabahında da konağın bahçesine ip bağlayıp çamaşır asmak isterler. Önce Nakiye 

ardından da Nesrin bu duruma karşı çıkar. 

“Nakiye: Napiyosunuz siz? 

Gülnaz: Napalım Nakiye Hanımcım dün gece yattığım çarşafları küvete bastırdıydım da 

onları asacağız. 

Nakiye: Aman Allahım bahçeye çamaşır mı asacaksınız? 

Gülnaz: He. 

	 �96



Nakiye: Koskoca Turalı milyon dolarlık konağının bahçesine çamaşır mı asacaksınız? 

Gülnaz: Ne var değeri mi düşer? 

Nesrin: Nedir bu sesler? 

Nakiye: Nesrin hanım! 

Nesrin: Aman allahım bahçeye çamaşır mı asacaksınız?” (Gönülçelen, 7. bölüm, 

01:34:39). 

Hasret’in cehaleti üzerinden yapılan komediye bir diğer örnek de Murat ile birlikte 

gittikleri restoran sahnesidir. Hasret ıstakoz yiyen birini görünce o da aynısından sipariş 

vermek ister. Ancak ıstakoz ayıklayamaz (Gönülçelen, 6. bölüm, 01:03:30). Son olarak 

Hasret ve Murat çalışmak için evden uzak bir otele giderler, Hasret ilk kez spor salonuna 

gider ve hayatında ilk kez koşu bandı görür (Gönülçelen, 8. bölüm, 31:27). Cehalet ile 

ilgili “Roman Havası” ve "Üç Kuruş" dizilerinde herhangi bir unsur bulunmamaktadır. 

4.2.4.2. Yalan 

“Cennet Mahallesi”nde karakterler çok sık yalan söylemektedirler. Özellikle Sultan 

ve Ferhat evlenebilmek için her bölümde Pembe’ye yalan söylerler ancak bölüm 

sonlarında Pembe yalanı anlayarak onların evlenmesine engel olmaktadır. Örneğin, Beter 

Ali doktor kılığına girerek Pembe’ye böbreklerinde sorun olduğunu ve böbrek nakli olması 

gerektiğini söyler. Böylece Ferhat Pembe’ye böbrek verebileceğini söyleyecek ve Pembe 

de onların evlenmesine izin verecektir (Cennet Mahallesi, 56. bölüm, 20:00). En sonunda 

Sultan delirmiş taklidi yapar ve mahalledeki herkes bu yalanı sürdürür böylece 

evlenebilirler (Cennet Mahallesi, 100. bölüm, 01:12:00).   

 Özellikle Pembe karakteri çok fazla yalan söylemektedir ve bu yalanlar genellikle 

para ile ilgilidir. Örneğin gazinodaki bahşişler sadece ona kalsın diye Ferhat’ların evine 

hırsız girdiği yalanını söyler. Böylece herkes eve gidince bütün paraları kendi toplar. 

Pembe’nin çok fazla yalan söylemesi ile ilgili komiser Cemil de imada bulunmaktadır. 

Kavga edip karakola gittikleri bir sahnede Cemil ne olduğunu sorduğunda Pembe: 

“Müsadenizle ben anlatayım mı doğruyu komiserim.” der, bunun üzerine Cemil; “Senin ne 

zaman doğruyu anlatmışlığın oldu ki bu gece doğruyu anlatasın.” diyerek Pembe’nin hep 

yalan söylediğini vurgulamaktadır (Cennet Mahallesi, 51. bölüm, 27:00). 

	 �97



“Görgüsüzler”de de “Cennet Mahallesi”nde olduğu gibi Pembe sürekli yalan 

söyleyen bir karakter olarak tasvir edilmiştir. Örneğin, şarkı yarışmasına sıraya girmeden 

Sultan’ı içeriye sokabilmek için kapıdaki görevliye yalan söyler (Görgüsüzler, 1. bölüm, 

32:00). Benzer bir şekilde Sultan’ı zengin milletvekilinin oğluyla evlendirebilmek için hem 

Roman kimliğini gizler hem de İstanbullu köklü ve zengin bir aileymişler gibi taklit yapar 

(Görgüsüzler, 3. bölüm, 01:05:00).  

“Gönülçelen”de özellikle yalanla özdeşleştirilmiş ya da çok fazla yalan söyleyen bir 

karakter yoktur. Cafer ile Balçiçek evlenmeye karar verdiklerinde ve bu yüzden Cafer 

Balçiçek’in şarkıcılığı bırakmasını istediğinde Kobra onları ayırmak için yalan söyler. Bir 

kadına para veren Kobra, kadının Cafer’in sevgilisi gibi davranarak aralarını bozmasını 

ister (Gönülçelen, 31. bölüm, 01:05:00). Bu sahneler komedi unsuru olarak 

kullanılmaktadır. Bu hikaye dışında dizide yalan üzerinden herhangi bir şey 

bulunmamaktadır. 

“Cennet Mahallesi” ve “Görgüsüzler”den farklı olarak “Roman Havası"nda Roman 

karakterler ile ilgili özellikle bir yalan vurgusu yapılmamıştır. Özellikle komedi unsuru 

olarak herhangi bir sahneden bahsetmek mümkün değildir. Ancak Romanların yalancı 

olduğu ile ilgili bir önyargı mevcuttur Zarife, durakta otobüs beklerken toplu taşıma kartını 

kaybettiğini fark eder ve kendi kendine söylenir. Bunu duyan, durakta bekleyen diğer 

insanlar sanki toplu taşıma kartını kaybetmemiş de parası olmadığı için yalan söylüyormuş 

gibi davranırlar. Bu bakışlara sinirlenen Zarife; “Ne var, ne bakıyorsunuz öyle böcek 

varmış gibi.” şeklinde tepki verir (Roman Havası, 2. bölüm, 06:30). 

“Üç Kuruş” dizisinde yalan üzerinden herhangi bir anlatı mevcut değildir. Aksine 

özellikle Kartal karakteri, her ne kadar suça bulaşmış olsa da dürüst ve yalan söylemeyen 

biri olarak tasvir edilir.  

  

4.2.4.3. Temizlik 

Romanların temiz olmadıkları önyargısını “Cennet Mahallesi” de pekiştirmektedir. 

Dizi içerisinde öne çıkan davranışlardan bir tanesi Pembe’nin çekirdek yiyerek kabuklarını 

salonun ortasına tükürmesidir. Neredeyse her bölümde görülen bu davranış, bir bölümde 

daha da abartılmıştır. Bu bölümde Pembe elinde büyük bir çekirdek çuvalı ile salona 

	 �98



girerek çekirdek yiyip yere tükürmeye başlar (Cennet Mahallesi, 93. bölüm, 31:00). Resim 

7’de Pembe’nin bir çuval çekirdekle salonu gelişi gösterilmektedir. 

Dizide temiz ve pis olma üzerinden bir diğer anlatı da banyo yapmamaları üzerinedir. 

Örneğin, Pembe Yunus’a pis olduğunu söylediğinde Yunus; “Ben titiz adamım be her sene 

yıkanırım” der (Cennet Mahallesi, 1. bölüm, 06:30). Başka bir bölümde Pembe gene Yunus 

için “İki yıldır banyo yapmayan adamın neresi temiz.” der (Cennet Mahallesi, 34. bölüm, 

01:09:00). Yıkanmama durumu dizideki diğer karakterler için de kullanılır. Muharrem 

doktora gideceği zaman, doktora rezil olmamak için temiz kıyafetler giyer ve parfüm sıkar. 

Bu duruma karısı Menekşe çok şaşırır. Muharrem; “Ne şaşırırsın be Menekşe, temiz 

giyinirim sadece.” dediğinde Menekşe; “Hayır normal biri temiz giyince şaşırmam da 

senin gibi yılda bir kere yıkanan biri temiz giyinirse şaşırırım tabi.” diye cevap verir. 

Muharrem; “Abartma be Menekşe daha geçen ay yıkandım.” diyince de Menekşe; “Sahilde 

dolaşırken kazayla denize düştün be yıkanmadın canım yıkanmadın.” der. Muharrem’in 

buna karşılık savunması ise “Olsun canım neticede nazik bedene su deydi ya yıkanmış 

sayılırım.” der (Cennet Mahallesi, 77. bölüm, 27:37). Bu diyalog komedi unsuru olarak 

kullanılmakta ancak Romanlara yönelik ötekileştirme taşımaktadır. Kirlilik vurgusu 

Ferhat’ın Pembe’nin yeğeni Gudik Hasan ile aynı yatakta uyumak zorunda kaldıklarında 

da yapılır. Ferhat; “Oğlum bu ayaklar nasıl kokuyor böyle sen hiç mi yıkanmıyorsun?” 

dediğinde Hasan; “İftira atma be, ne demek yıkanmıyorsun, daha geçen ay yıkandım be.” 

der (Cennet Mahallesi, 103. bölüm, 18:00). “Görgüsüzler" dizisinde de Pembe çekirdek 

yiyerek kabukları yere tükürmektedir. 

	 �99

Resim 4.7. Cennet Mahallesi 93. Bölüm 31:00



Gönülçelen’de Murat’ın annesi Nesrin’in Romanaların kirli olduğu üzerine bir 

önyargısı vardır. Hasret, Murat’ın evine ilk geldiğinde Nesrin evdeki yardımcısına; 

“Nakiye, kızı iyice yıkayıp paklamadan, dezenfekte etmeden yatağa sokmak yok. Tamam 

mı?” der (Gönülçelen, 2. bölüm, 36:43). Bunun sonrasında Hasret’e banyo yaptırmak 

isteyen Nakiye ile aralarında boğuşma yaşanır ve Hasret’in banyo yapmak istememesi 

komedi unsuru olarak kullanılır (Gönülçelen, 2. bölüm, 38:00). Kirlilik vurgusu Nakiye, 

Hasret’in evine gittiğinde de yapılır. Gülnaz Nakiye’ye çay ikram ettiğinde Nakiye çaya 

tiksinen bir ifade ile bakarak reddeder (Gönülçelen, 5. bölüm, 01:18:06). Son olarak 

memur olarak atandıktan sonra mahalleye gelen ve Roman olmayan Cafer, mahallenin 

kahvesini işletirken okey taşlarını köpükle yıkar, Kadir kahveye geldiğinde 

mahalledekilerin bu kadar temiz bir şeyden hoşlanmayacaklarını söyler. Cafer de, 

“Alışamadın sizin mahallenin huyuna suyuna” der (Gönülçelen, 30. bölüm, 10:00). 

“Roman Havası” dizisinde benzer bir sahne bulunmamaktadır. 

“Üç Kuruş”ta da Romanların pis olduğuna yönelik ima içeren sahneler mevcuttur. 

Örneğin Çetin evinden taşınırken Kartal; “Ya bizde o kadar mikrop yoktur, iki koltuğuna 

oturduk diye bütün evi yakmana gerek yok.” şeklinde cevap verir (Üç Kuruş, 14. bölüm, 

01:37:42). Hastalık taşıma imasını ise Efe’nin annesi Leyla’ya yapar ve onu aşağılar (Üç 

Kuruş, 01:42:52). Ayrıca dizi içerisinde ayakkabı ile eve girmek ve girmemek üzerinden 

birçok anlatı geliştirilir. Efe evine ayakkabı ile girmektedir ancak Kartal ve ailesi eve 

girerken ayakkabıları çıkarmaktadırlar. Bu durum ayakkabı ile onların evine girmeye 

çalışan herkesi uyarmakla anlatılır. Hatta Kartal Bahar’ın evine girdiğinde salonda 

ayakkabılarını halının önünde çıkardığını yakın planda görürüz (Üç Kuruş, 4. bölüm, 

01:32:51). Bu sahneler önyargı ve gerçeğin öyle olmadığını vurgularken herhangi bir 

komedi unsuru içermemektedir. Böylece “Üç Kuruş” dizisinde temizlik ve kirlilik 

üzerinden bir komedi oluşturulmadığı söylenebilir. Bir tek yukarıda da değinildiği üzere 

Kartal’ın konuşma tarzından kaynaklanan komedi mevcuttur. 

4.2.4.4. Hırsızlık 

"Cennet Mahallesi”nde Yunus karakterinin olduğu ilk bölümlerinde hem Pembe hem 

de Yunus gazinoda kazandıkları parayı birbirinden saklamaya çalışır. Hikayenin devamında 

	 �100



da Pembe, atılan bahşişleri herkesten önce toplayabilmek için bir sürü numara yapmakta ve  

gecenin sonunda paraları paylaştırırken büyük bir kısmını diğerlerinden saklamaya 

çalışmaktadır. Örneğin, bir akşam Pembe gazinoya giderken büyük tarlatanlı bir etek giyer. 

Yere düşen bahşişleri herkesten önce toplayabilmek için Ayşe’yi eteğinin altına saklar ve 

gazinonun içinde yürürken paraları Ayşe’ye toplatır (Cennet Mahallesi, 68. bölüm, 05:00). 

Başka bir bölümde de Pembe, gazinonun sahibi ile gözü kapalı çalabilecekleri üzerine 

iddiaya girer. Herkes gözlerini bağlayınca da bütün bahşişleri kendi toplar (Cennet 

Mahallesi, 72. bölüm, 41:00). Pembe’nin bu davranışlarına kendi kızı Sultan bile isyan 

eder ve “İyice üçkağıtçı oldun.” der. Bir bölümde de vişne sularının içine müshil koyar ve 

böylece herkes koşarak tuvalete gidince bahşişleri toplar (Cennet Mahallesi, 107. bölüm, 

06:00). Hırsızlık ile ilgili tüm bu unsurlara rağmen çalmaya gittikleri bir düğünde altınları 

çalmakla suçlandıklarında Yunus, “Biz kavga eder, cingar çıkartırız ama namussuzluk 

yapmayız.” ve “Namuslu insanlar başkasının parasına tenezzül etmez.” der (Cennet 

Mahallesi, 1. bölüm, 48:17). Komiser Cemil de her zaman onları savunur ve “Bu insanlar 

hırsız değil, ben onlara kefilim.”der (Cennet Mahallesi, 96. bölüm, 01:14:00). Ancak bir 

akşam gazinodan kazandıkları para çalındığında Yunus parayı her zaman kendisinin 

çaldığını ama bu sefer çalmadığını söyler. Başka bir bölümde ise sokakta başka birine ait 

ve böbrek nakli için kullanılacak para bulurlar. Herkes parayı sahibine ulaştırmak 

gerektiğini düşünürken Pembe parayı almak istemektedir. Hatta paranın sahibi bulunursa 

ona kendi böbreğini verebileceğini söyler (Cennet Mahallesi, 25. bölüm, 30:00). 

 “Görgüsüzler”de de karakterlerin hırsızlık yaptıkları üzerinden birçok ima ve sahne 

vardır. Örneğin Pembe sokakta Menekşe’nin elinde yumurtaları görünce, onları kendi 

kümeslerinden çaldığını düşünür ve Menekşe’yi hırsızlıkla suçlar (Görgüsüzler, 1. bölüm, 

03:00). Aynı zamanda villaya taşınacakları zaman tavuklarını götürmek ister çünkü 

Menekşe’nin onları çalacağını düşünür (Görgüsüzler, 1. bölüm, 05:24). Bu dizide de 

“Cennet Mahallesi”nde olduğu gibi gazinodan kazandıkları parayı birbirlerinden 

saklamaya çalışmaktadırlar. 

“Gönülçelen”de Hasret’in kardeşi Kadir, ilk bölümde, Murat’ın cüzdanını çalar. 

Murat şikayetçi olup mahalleye polis gönderir. Hasret cüzdanı ona geri götürür 

(Gönülçelen, 1. bölüm, 59:00). Ancak bu sahne komedi unsuru içermemektedir. Ayrıca 

Nesrin bileziğini kaybettiğinde Hasret’ten şüphelenir ama bu sahne de komedi unsuru 

	 �101



içermez (Gönülçelen, 2. bölüm, 01:24:00). Dizide Romanların hırsızlık yaptıkları üzerine 

bir söylem mevcuttur ancak bu sahneler komedi amacı taşımazlar. Hasret’in babası 

Burhan, Murat’tan Hasret’e ders verdiği süre için para ister ve bu diyalog onların para ile 

olan ilişkilerini anlatır.  

“Burhan: Bak hocam sen bana karşı insaflı olacaksın ben sana karşı boyun bükük. E ne de 

olsa hoca olan sensin. Kızı almışın burda çalıştırıyorsun demek ki onda bir şey gördün. Oh 

ne ala bu kız burada kalacak. 

Murat: Ama? 

Burhan: Ama, hocam sen beni çekiyorsun son notaya ama ya. Madem öyle söyleyim. Müzik 

ruhun gıdasıdır ama vücudun gıdası da paradır. Bu kız çalışan kazanan bir kız sen onu 

işinden alıkoydun. O zaman belli bir aylık vericen. 

Murat: Neymiş bu aylık? 

Burhan: Ayda 300 

Murat: Dolar mı euro mu? 

Burhan: Has Türk parası, ayda 300 Türk lirası. 

Murat: Burhan bey, neden 300 de 500 değil? 

Burhan: Fazlası bizi bozar paragöz yapar. Cebindeki paradan başka bir şey düşünemez 

olursun. O sana değil sen ona hizmet etmeye başlarsın. İşte o zamanda elveda özgürlük, 

elvada mutluluk. 

Murat: Sizi politikacı yapmalılar. İnsanları sürüklersiniz yanlış yere de olsa. 

Burhan: Politikacı mı peh, o adamların yerinde hiç olmak istemem. Ama fazlasını 

arıyorsan var. Bizim mutfağın hani et, süt, bakliyat ihtiyacı durumları yani. Bir el atarsan 

tamamdır.” (Gönülçelen 4. Bölüm, 11:00) 

Nakiye de Romanların hırsızlık yaptıkları konusunda önyargılıdır. Murat ile birlikte 

Sur Mahallesi’ne gittiğinde sokaklarda koşan çocukları görünce, “Bu çocuklar okula 

gitmiyor mu, gitmezler tabi ay bütün gün koşturup duruyor bu çocuklar böyle. Eee 

antreman lazım tabi, hızlı koşucaklar ki sonra çarpıp…” der ancak Murat onun böyle 

konuşmasına sinirlenerek sözünü keser (Gönülçelen, 4. bölüm, 26:04). 

“Roman Havası" dizisinde ise Haydar karakteri diğerlerinden para saklar ve gazinoda 

kazandıkları bahşişlerin çoğunu kendi almak istemektedir. 

	 �102



“Üç Kuruş”ta hırsızlık iması özellikle Efe ve Kartal bir arada olduğu sahnelerde 

bulunmaktadır. Ferhan’ı aradıkları bir sahnede, onun kimliğini kullandığı kişinin evine 

girmeye çalışırlar. Efe, Kartal’dan kapıyı açmasını ister ama Kartal; “Sen de bize iyice 

hırsız muamelesi yapıyon, alınıcam artık.” diyerek hem hırsız olmadığını vurgular, hem de 

ironik konuşma tarzı ile güldürür (Üç Kuruş, 8. bölüm, 16:27). Ayrıca dizinin ilerleyen 

bölümlerinde birlikte gittikleri bir restoranda paraları olmadığı için Efe hesabı ödemeden 

kaçmayı teklif eder. Buna karşılık Kartal da; “İyi alıştın he. Çalıntı yüzükle evlelik teklifi 

etmeler, he hesap ödemeden kaçıp gitmeler.” der. Efe müsait bir zamanda gelip borcunu 

ödeyeceğini söylediğinde ise Kartal, “İyi valla it uğurusuz oldun tam.” der (Üç Kuruş, 21. 

bölüm, 01:01:27). 

4.2.4.6. Dolandırıcılık 

“Cennet Mahallesi”nin neredeyse her bölümünde dolandırıcılık ile ilgili bir hikaye 

yer almaktadır. Örneğin; televizyonda kaybolan ve sahibinin bulana on milyon para ödülü 

vereceğini öğrendiklerinde, buldukları köpeği onun köpeğiymiş gibi verebilmek için 

İngilizce komutlar öğretmeye çalışırlar (Cennet Mahallesi, 41. bölüm, 57:00). Başka bir 

bölümde Beter Ali, para ödemeden restoranlarda iftar yapabilmek için kendini gazetede 

köşe yazısı yazan bir gurme olarak tanıtır (Cennet Mahallesi, 52. bölüm, 47:00). Beter Ali, 

Pembe’yi evliliğe ikna edebilmek için kiraladığı kürkü satın almış gibi göstererek ona 

hediye eder (Cennet Mahallesi, 54. bölüm, 26:00). 

Ayrıca Beter Ali çoğu bölümde Ethem’i dolandırır. Ethem, uzun yıllar Almanya’da 

çalışmıştır ve mahalleye geri döndüğünde çok parası vardır. Bir bölümde Beter Ali, beş bin 

dolara para basma makinesi satar (Cennet Mahallesi, 53. bölüm, 12:30). Başka bir 

bölümde ise Ferhat’ın evinin arka bahçesinden petrol çıkıyor diye Ethem’i kandırıp onu 

açacakları benzin istasyonuna ortak yapar (Cennet Mahallesi, 55. bölüm, 01:03:00). Beter 

Ali, Pembe’nin doğum gününü unutan Ethem’e, ben iki tane hediye almıştım diye bir 

tanesini satar. Ancak hediyeden takma diş çıkar ve böylece Ethem’in parası boşa gitmiş 

olur (Cennet Mahallesi, 56. bölüm, 03:00). Başka bir bölümde ise Ethem’e görünmezlik 

hapı olduğunu iddia ettiği bir hap satar. Beter Ali, kahvedeki herkesi bu oyuna dahil eder 

	 �103



ve böylece herkes Ethem’i görmüyormuş gibi yapar (Cennet Mahallesi, 59. bölüm, 14:00). 

Beter Ali’nin Ethem’e sattığı sahte ürünlerden bir tanesi de sigarayı bırakma ilacıdır. 

Komiser Cemil’in her fırsatta onların çok dürüst ve namuslu insanlar olduğunu 

söylemesine rağmen, mahalledeki herkesin bir dolandırıcılık hikayesi mevcuttur. Örneğin 

bir bölümde Ferhat Fenerbahçe futbol takımına transfer olan yabancı bir futbolcu taklidi 

yaparak transfer parasını almaya çalışır. Bunun üzerine Komiser Cemil, “Bir futbol 

camiasını karıştırmamıştınız orayayı da karıştırdınız” der (Cennet Mahallesi, 57. bölüm, 

01:08:00). Pembe de zengin olabilmek için bir çok kez dolandırıcılık yapmaktadır. Hatta 

bazı durumlarda hayatını tehlikeye sokmaktadır. Örneğin bir trilyon için mafyayı 

dolandırmaya çalışırlar (Cennet Mahallesi, 66. bölüm, 56:00). Pembe bohça ile satış 

yaparken yalnız yaşayan bir kadının evine girer. Kadın, Pembe’yi yurtdışında yaşayan kızı 

zannedince, hep birlikte kadının evine taşınıp onu ailesiymiş gibi yaparlar. Kadın çok 

zengin olduğu için Pembe’nin tek amacı onun servetini almaktır. Buna rağmen Fatoş,  

“Pembe ablam harama el sürmez.” der (Cennet Mahallesi, 73. bölüm, 35:00). Pembe, 

mahalledeki derneklere para yardımında bulunmaya gelen kadını dernek kurmuş gibi 

dolandırmaya çalışır (Cennet Mahallesi, 74. bölüm, 10:00). Gazinoda eğlenmeye gelen 

yabancı turistleri kendi evine götürerek, orası otelmiş gibi davranıp paralarını alır. Hatta 

Pembe; “Para için gerekirse anamı boyarım babama satarım.” diyerek para için her şeyi 

yapabileceğini vurgulamaktadır (Cennet Mahallesi, 82. bölüm, 11:00). Ramazan eğlencesi 

düzenlediklerinde çaldıkları mekana daha fazla müşteri toplayabilmek için Metin 

Şentürk’ü kandırırlar. Metin Şentürk’ü kendi evlerine iftara davet ettiklerini söyleyip ona 

sahne aldıkları yerde şarkı söyletirler (Cennet Mahallesi, 90. bölüm). Başka bir bölümde de 

onlarla birlikte yaşayan maymun Hüsnü’yü, uzaya giden maymun olarak tanıtarak onu 

görmeye gelenlerden para almaktadırlar (Cennet Mahallesi, 98. bölüm, 05:00). Pembe 

estetik ameliyat olabilmek için, böbrek nakline ihtiyacı olduğunu söyleyerek bütün 

mahalleden para toplar. “Görgüsüzler” dizisinde doğrudan dolandırıcılık ile ilgili herhangi 

bir sahne bulunmamaktadır. 

“Gönülçelen” dizisinde de özellikle dolandırıcılık üzerinden bir hikaye yoktur. 

Sadece bir bölümde Kobra bir organizasyon için kaparo almakta ama organizasyonu 

düzenlememektedir. Bunun üzerine Gülnaz ve teyzesi sahneye çıkmak zorunda kalırlar ve 

onların sahne performansları komedi unsuru olarak kullanılır (Gönülçelen 50. bölüm). 

	 �104



“Roman Havası”nda dolandırıcı karakter Haydar’dır. Haydar, Elmas ile evlendikten 

sonra her iki evden de kovulur ve böylece sokakta kalırlar. Bunun üzerine emlakçı bir 

arkadaşının yardımıyla bir süreliğine boş olacak olan birinin evine yerleşir. Kira ödemeden 

bir süre orada kalırlar ancak sonunda yakalanırlar (Roman Havası, 6. bölüm, 44:25). 

“Üç Kuruş” dizisinde Kartal final bölümünde tüm yasadışı işleri bırakmış ve 

geçimini sağlayabilmek için araba galerisi açmıştır. Ancak Kartal eski huylarından 

vazgeçememektedir. Bir araca bakan müşteriye arabanın kilometresi ve hasarı ile ilgili 

yalan söyler ve Konyalının yardımıyla arabanın kayıtlarını değiştirir.  

“Müşteri: 2017 model değil mi? 

Ruşen: 2017. 

Müşteri: Kaç kilometrede peki? 

Ruşen: 320.000 

Kartal: 320.000 fiyatını sormuyor beyefendi kilometreyi soruyor öyle değil mi? 165.000’de 

aracımız. Kartal Çaka. 

Müşteri: Zeki. 

Kartal: Çok memnun oldum Zeki bey. Aracımız tertemiz bir araçtır. Dosta giden bir 

araçtır. Nasıl söyleyim size hani yeni doğan bir çocuğun saflığında ve temizliğindedir. 

Bunun ilk sahibi verdi bize arabayı. 165.000’de. Hem öğretmen, hem doktor, karı koca bir 

çift.  

Ruşen: Vay anasını ya. 

Müşteri: Bayan mı kullanmış yani bayandan mı? 

Kartal: Zeki Bey bayan değil kadın diyoruz. 

Müşteri: Peki kaza, değişen var mı araçta? 

Ruşen: Hem arka kaporta… 

Kartal: Hem arka tampondan ön tampona kadar kazasız belasız bir araba. Ne var, bunu 

sana söylemem lazım. Esnafsak biz burada bizim bunu konuşmamız lazım. Keyfe keder 

temizlik boyası var. İstanbul aracı sen ben daha fazla yıpranmışızdır Zeki Bey kardeşim.  

Müşteri: Sen şu şase numarasını verde hasar kaydını sorgulayalım. 

Kartal: Onu bizim teknik müdürümüz bakıyor. Siz bilgilerinizi bana verin ben kendisiyle 

sizi irtibata sokayım. 

Müşteri: Ha olur. Şöyle kartımı vereyim ben size. 

	 �105



Kartal: Berk Bey yanımda çok kıymetli bir dostum misafirim var. Zeki Bey, kendisi bizim 

kırmızı sedan için burada. Haliyle kendisi sağlıklı bir araç aldığını eşiyle dostuyla ailesiyle 

rahat rahat binebileceği temizlikte bir araç aldığını öğrenmek istiyor. Bunun bir şeyi, yani 

kazasız belasız olduğuna dair bir belge lazım bize. 

Konyalı: Kaç modeldi abi? Ha, şaseyi de söyle, halledeyim ben hemen. Tamamdır. 

Bakıyorum şimdi abi. Bir saniye. Hah, tamadır, abi sıfır desen başın ağrımaz ya. 

Kartal: Tamam benim gülüm tamam. Br bakın bakalım geldi mi? 

Müşteri: Gelmiş. 

Kartal: Çok teşekkür ederiz Berk Bey sağolun. Eee ne diyon. 

Müşteri: Pazarlık payı var mıdır? 

Ruşen: Vay anasını ya Allah Alllah. 

Kartal: Sünnettir.” (Üç Kuruş, 28. bölüm, 01:43:45) 

4.2.4.6. Kavga 

“Cennet Mahallesi”nde kavga komedi unsuru olarak neredeyse her bölümde 

kullanılmaktadır. İki aile birlikte çalıştıkları gazinoda aldıkları para ve dağıtılan bahşişleri 

paylaşamadıkları için kavga ederler. Özellikle Pembe’nin para hırsı, bahşişleri kendi 

toplamak istemesi ve paranın büyük payını kendine ayırması iki aile arasında kavga 

çıkmasına sebep olmaktadır. Bu kavgaların sonunda genellikle karakola giderler ve 

birbirlerini komiser Cemil’e şikayet ederler. Cemil her seferinde onları nezarethaneye 

atmakla tehdit ettiğinde hemen barışmaktadırlar. Bu sahnelerin sonunda Cemil onları 

karakoldan atmaktadır. Karakolda sonlanmayan kavga sahnelerinde ise ya kavga bir süre 

devam etmekte ya da aniden gelen bir müzisyen veya bir yerlerden çalan müziği 

duyduklarında bir anda kavga etmeyi bırakıp dans etmeye başlarlar. 

 Romanların dans ve müzik ile ilişkisi özellikle bu sahnelerde hem komedi unsuru 

olarak kullanılmakta hem de önyargı içermektedir. Özellikle kavga gibi toplumsal olarak 

olumsuz kabul edilen bir davranışın müzik ile birlikte sona ermesi ve tam tersi dans gibi 

bir davranışa dönüşmesi izlerkitle açısından da Romanlar ile ilgili önyargı ve 

kalıpyargılarını pekiştirmeye yardımcı olmaktadır. Dizinin bir bölümünde sahte hocalık 

yapan birini yakalatmak için karakola gittiklerinde Komiser Cemil çok şaşırır ve “Vay be 

	 �106



çocuklar gözlerime kulaklarıma inanamıyorum. Bu duyduklarım gerçek mi? Bugüne kadar 

hep kavga edip geldiniz buraya. Ve şimdi ilk defa böyle güzel bir iş için geldiniz.” der ve 

ağlar (Cennet Mahallesi, 31. bölüm, 38:00).   

“Görgüsüzler”de de “Cennet Mahallesi”ndeki kavga sebeplerinin aynısı vardır. Hatta 

Pembe, her yerde ve her durumda kavga çıkarabilme potansiyeline sahiptir. Örneğin, 

Sultan’ı ses yarışmasına götürdüğünde sıranın en önüne geçmek isteyince de diğer 

bekleyenlerle arasında kavga çıkar (Görgüsüzler, 1. bölüm, 32:00). 

“Gönülçelen” dizinin ilk bölümünün ilk sahnelerinden itibaren Sur Mahallesi’nde 

kavga olağan ve herkesin hayatının bir parçasıymış gibi gösterilmektedir. Dizinin ilk 

bölümünün ilk sahnelerinden biri Balçiçek ile Kadriye’nin kavgasından oluşmaktadır. 

Özellikle Balçiçek karakteri sürekli biri ile kavga etmektedir. Mahalledeki eğlence ile 

özdeşleştirlen hayatın içinde kavga da bulunmaktadır. Balçiçek ve Gülnaz sıkça atışmakta 

ve kavga etmekte ve bu sahneler müzik ile desteklenerek eğlencelik bir unsur olarak 

kullanılmaktadır. Roman Mahallelerinde kavganın normalleştirilmesi Hasret’in televizyon 

programında bunu dile getirmesi ile de pekiştirilmektedir. Hasret, “Mahallemizde müzik 

sesi eksik olmaz. Her evden bir müzik sesi gelir. O sesler bazen çocukların bağrışmalarına 

karışır. Bazen de kavga edenlerin atışmalarına.” der (Gönülçelen, 20. bölüm, 01:13:30). 

“Roman Havası” dizisindeki kavga sahneleri “Cennet Mahallesi” ve “Görgüsüzler" 

dizilerindeki ile aynıdır. Birlikte çalıştıkları gazinoda kazandıkları parayı bölüşemedikleri 

için sürekli kavga etmektedirler. Bu sefer parayı diğerlerinden saklamaya çalışan 

Zarife’nin kardeşi Haydar karakteridir. Benzer bir şekilde çıkan anlaşmazlıklardan dolayı 

mahallenin ortasında da iki aile birbiriyle kavga eder. Hatta bu kavgalardan birinin 

sonunda Zarife’nin doğum sancısı başlar. Ayrıca hikayedeki kavgaların bir çoğu, çalmaya 

başlayan müzik ve karakterlerin hemen dans etmeye başlaması ile biter. 

“Üç Kuruş”ta Kartal, Nezih’in adamları ile kavga ettiği bir sahnede “Yüzüme 

vurmayın daha fazla bak Nezih Bey’in karşısına çıkamayacağız.” der ve böylece kavga 

esnasına bile espiri yapabilmektedir (Üç Kuruş, 2. bölüm, 01:32:32). Kavga üzerinden 

komedi yapılan bir diğer sahne de mafyanın mekanlarından birini basmaya gittiklerinde 

olur. Kartal, Ruşen ve Şesu araba ile gitmektedir. Şesu’nun elinde demir çubuklar vardır. 

Onları nereden bulduğunu sorduklarında gelirken bir inşaattan aldığını söyler. Bunun 

üzerine Ruşen; “Lan biz deprem bölgesinde yaşıyoruz. Müteahhit zaten çalıyor, bir de sen 

	 �107



mi aldın?” der. Şesu ise işleri bittikten sonra demirleri geri bırakabileceğini söyler. Aynı 

sahnenin devamında baskından sonra mekana Mesut gelir ve “Arkadaş bize de bir şey 

bırakın ya, bu ne ya bitmiş.” der (Üç Kuruş, 16. bölüm, 36:25). 

“Üç Kuruş” dizisinde kavga sahnelerinde dikkat çeken önemli bir unsur müzik ve 

kavganın birleştirilmesi ve bu durumun sahnenin şiddet ve ciddiyetini hafifletmesidir. 

Örneğin Korkmaz’ın deposuna baskına gittikleri sahnede yanlarında mahalleden 

müzisyenleri de getirirler ve kavga esnasında müzisyenler müzik çalmakta ve sahneye 

davullarla tutulan bir ritim hakim olmaktadır (Üç Kuruş, 19. bölüm, 02:02:00). 

Son olarak Efe, Leyla’yı istemeye geldiğinde, Kartal Efe’yi döver. Bu esnada Leyla, 

Bahar ve bahçedeki diğer kadınlar gelen isteme çikolatasını yiyerek ve eğlenerek izlerler 

(Üç Kuruş, 21. bölüm, 15:00). Kartal ve Efe anlaşma yaptıktan sonra Efe Kartal’ın yasadışı 

olarak işlettiği bir pavyonu basacaklarını öğrenir. Bunun üzerine birlikte bir plan yaparlar 

ve mekanı muhabbet kuşları ile doldururlar. Mekanın dışına “Muhabbet Kuşlarını Sevme 

Koruma ve Sevdirme Cemiyeti” tabelası asarak polis geldiğinde orası bir dernekmiş gibi 

davranırlar. Bu sahnede yasadışı olarak yapılan bir işin bir dernek çatısı altında saklanması 

komedi unsuru olarak kullanılmıştır (Üç Kuruş, 6. bölüm, 01:44:40). 

	 �108



SONUÇ 

Ana akım medyada etnisite temsilleri üzerine gerçekleştirilen bu çalışmada özellikle 

Roman etnisitesinin anlatılarda komedi unsuru olarak kullanılması üzerinde durulmuştur. 

Türkiye’de Romanlar etnik bir azınlık olarak yaşamakla birlikte, toplumda onlara yönelik 

birçok önyargı mevcuttur. Komedi türündeki diziler veya dizilerdeki komedi unsurları hor 

görme, ötekileştirme ve saldırganlık gibi birçok olumsuz durumu içerebilmektedir. Ayrıca 

komedi türünde yer alan bu olumsuzlamalar diğer türlerden farklı daha üstü kapalı bir 

şekilde gerçekleştirilebilir. Örneğin Pembe’nin çekirdek kabuklarını evinin salona 

tükürmesi olumsuz bir özellik olmakla birlikte bu durum komedi türünde kullanıldığı 

zaman altta yatan Romanların pis oldukları önyargısı göz ardı edilmiş olabilir. Bu 

araştırmaya konu alan televizyon dizilerinde de gülmeye sebep olan ancak Roman 

etnisitesine yönelik ayrımcılık ve nefret söylemi içeren bir çok unsur tespit edilmiştir.   

2000’li yıllarda hızla artan yerli televizyon dizileri ile birlikte Romanların ana 

karakter olduğu ilk dizi “Cennet Mahallesi” çekilmiştir. “Cennet Mahallesi” yayınlandığı 

yıllarda izlenme oranlarında başarı elde ettiği için aynı yapım şirketi ilerleyen yıllarda 

“Görgüsüzler" ve “Roman Havası” dizilerini çekmiştir. Prendergast (2000), temsili varolan 

ama orada olmayan bir şeyin temsili veya yeniden sunma şeklinde iki gruba ayırmaktaydı. 

Bu çerçevede dizilerde Romanların temsili için ilk grubun daha uygun olduğu söylenebilir. 

Ancak bu çerçevedeki temsillerde sorunsal olan, varolan Romanların özelliklerinden çok 

farklı temsil edilmeleridir. Temsil ile ilgili gerçekleştirilen tartışmalardan biri, temsilin 

doğru olması veya gerçeği yansıtması üzerinedir. Hall (2017), doğru temsilden söz 

edebilmek için toplumsal bir ortak kabulün olması gerektiğini vurgulamaktadır. Bu 

bağlamda Romanlarla ilgili varolan önyargılar göz önünde bulundurulduğunda dizilerde 

yer alan temsillerin bu önyargılarla uyuştuğu gözlemlenebilir. Örneğin, Romanların hırsız 

olduklarına yönelik önyargı; “Cennet Mahallesi” ve “Görgüsüzler”de Pembe karakteri, 

“Roman Havası”nda Haydar karakteri, “Gönülçelen”de Kadir karakteri ve “Üç Kuruş”ta 

da mahalledeki gençler üzerinden pekiştirilmektedir. Bununla birlikte Romanların neşeli 

oldukları, renkli giyindikleri ve dans etmeyi sevdikleri gibi yargılar da her beş dizide 

mevcuttur. Bu çalışmada önyargıyı olumsuz bir anlam üzerinden kullanmakla birlikte, az 

da olsa olumlu önyargıların da olabileceği belirtilmişti. Özellikle örneklemde incelenen beş 

	 �109



dizi de Romanlara yönelik en olumlu temsiller bunlardır. Nitekim bu tür temsillerin 

dizilerin kavga gibi olumsuz unsurları ile birleştirilmesi birçok olumsuz ve ayrımcı 

düşünceyi de ön plana çıkarır. “Cennet Mahallesi”, “Görgüsüzler” ve “Roman Havası” 

dizilerinde karakterler kavga ederken müzik çalmaya başlarsa kavgayı bırakıp dans etmeye 

başlamaları buna örnek olarak gösterilebilir. Benzer bir temsil de “Üç Kuruş” dizisinde 

müzik ile kavga sahnelerinin birleştirilmesinde kullanılmış ve böylece aslında Romanlara 

yönelik olan çok az olumlu temsil de bu şekilde olumsuzlanmıştır. Bu çerçevede Webb’in 

(2008) de belirttiği gibi dizilerdeki Roman temsilleri sadece onları görünür kılmaz aynı 

zamanda yeniden inşa eder. Temsil ile ilgili teoriler göz önünde bulundurulduğunda, ana 

akım medyadaki Romanlarla iligili televizyon dizileri kasıtlı yaklaşım çerçevesinde 

değerlendirebilir. Çünkü 2000’lerden sonra “Cennet Mahallesi" ile başlayan bu dizilerdeki 

temsiller benzerlik göstermektedir. Bu durum televizyon kanallarının reklam gelirini 

belirleyen izlenme oranları ile de ilişkilidir. “Cennet Mahallesi”nin yüz on dokuz bölümlük 

başarısından sonra, benzer dizilerde benzer karakterlerin yer alması ve Romanların tüm bu 

dizilerde tektipleştirilmesini sağlamıştır. Bu durum da yapımcı, yönetmen ve senaristlerin 

kasıtlı olarak bu karakterleri geliştirmesini sağlamıştır. Türkiye’de ana akım medyadaki 

televizyon dizilerinde sıkça benzer yaklaşımlar görülmektedir. Ancak “Roman Havası" ve 

“Üç Kuruş" dizilerinin Roman dernekleri tarafından RTÜK’e şikayet edilmesi ve dava 

açılması göz önünde bulundurulduğunda, Roman karakterler ve onlarla ilgili hikayeler 

oluşturulurken onlara yönelik olumsuz ve ayrımcı yargılarda bulunulduğu söylenebilir. 

Bu çalışmanın örneklemini oluşturan beş televizyon dizisinin de hikayeleri 

İstanbul’da geçtiği için Roman karakterler de aslında ‘Rom’ kolundan gelmektedirler. Yani 

ana akım medyada Dom ve Lom’lar ile ilgili bir temsilden söz etmek mümkün değildir. 

Ayrıca ‘çeribaşı’ Roman topluluklarda geçmişten günümüze onların lideri konumunda 

olmuştur. Oysa “Cennet Mahallesi”nde ‘çeribaşı’ sadece lider olarak tasvir edilmemiş, aynı 

zamanda maddi olarak daha iyi durumda olduğu da vurgulanmıştır. "Üç Kuruş" dizisinde 

ise, ‘çeribaşı’ aynı zamanda mahalleyi dışaradan gelebilecek tehlikelere karşı ve 

geçimlerini sağladıkları yasadışı işlerin sürdürülebilirliği koruyan kişi olarak tasvir 

edilmiştir. 

Romanların Türkiye topraklarına gelişlerinin çok eskilere dayandığı göz önünde 

bulundurulduğunda, günümüzde yaşayan Roman kökenli vatandaşların Türkiye’nin 

	 �110



kültürel özellikleri, gelenekleri ve inançtan etkilendikleri söylenebilir. Bu çerçevede 

Romanlara yönelik ana akım televizyon dizilerinde görülen en önemli ayrımcılıklardan bir 

tanesi etnik kökenine bağlı gibi gözüken bir sınıf ayrımcılığıdır. Romanların genellikle suç 

ekonomisi veya düşük statülü işlerde çalışmaları, yaşadıkları mahallelerin İstanbul içinde 

dışarıya kapalı ve çöküntü alanlar olarak tasvir edilmeleri bu ayrımcılığı pekiştirmektedir. 

Aynı zamanda onlara yönelik varolan önyargıları da meşrulaştırmaktadır. 

Türkiye’de sosyo-ekonomik koşulları nedeniyle suça karışan bir çok Roman 

bulunmaktadır. Bu durum da toplumda onlara yönelik önyargıların oluşmasına sebep 

olmaktadır. Suçun bireysel olduğu göz önünde bulundurulduğunda hırsızlık veya 

uyuşturucu madde satışının bir etnisiteyle özdeşleştirilmesi sorunludur. Sosyo-ekonomik 

olarak zor koşullarda yaşayan birçok birey ve grup bu tür suçlara karışabilmektedir. 

Medyada pekiştirilen bu yargılar Roman olmayanların her Romanı olumsuzlamasına sebep 

olmaktadır. 

Dizilerdeki Roman karakterlerin primordial bir yaklaşımla ele alınması, onların 

medya temsillerinde bir kısır döngü içinde yer almalarına sebep olmaktadır. Çünkü 

dizilerden tespit edilen ve olumsuz olan bütün kategoriler Romanlara yüklenen bu 

özelliklerin doğuştan geldiğini savunmaktadır. Oysa primordial olarak yaklaşılan bir çok 

unsur sonradan inşa edilmiştir. Dizilerde yer alan yalan söyleme, kavga, hırsızlık gibi 

unsurlar yaşadıkları sosyo-ekonomik hayat ile doğrudan ilişkilidir. 

Hırsızlıkla ilgili ise özellikle Cennet Mahallesi ve Roman Havasında karakterler 

kendi içlerinde hırsızlık yaparlar. Gazinoda kazandıkları parayı ve bahşişleri birbirlerinden 

kaçırmaya çalışır veya bu paralar yüzünden kavga ederler ancak kendilerinden olmayan 

birinden genellikle para çalmazlar. 

Weber (1978) etnik grupların ortak bir kan bağına ihtiyacı olmadığını, etnik grupların 

birlikte yaşayan veya göç eden ve bu nedenle de ortak bir kökene inanan ve ortak bir 

kültüre sahip gruplar olduğunu ifade eder. Bu çerçevede özellikle “Cennet Mahallesi” 

dizisinden örnek vermek gerekirse, Şipşak karakterinin Roman olmadığı ama onlarla 

yaşadığı için onlara çok benzediği dizinin bir bölümünde vurgulanmaktadır. Benzer bir 

şekilde Beter Ali de Roman kökenli değildir ancak onlarla yaşamaya başladıktan sonra 

mahallenin geleneklerini ve alışkanlıklarını hızla benimsemiş, bir süre sonra izleyici 

açısından Roman karakterlerden bir farkı kalmamıştır.  

	 �111



Romanların dilleri ile Hintlilerin dilleri arasında benzerlik bulunduğu yapılan 

dilbilimsel araştırmalar sonucu ortaya konulmuştur. Ancak Türkiye’de yaşayan Romanların 

kendi dillerinden de kelimeler kullandıkları bilinmesine rağmen genellikle Türkçe ve 

yaşadıkları bölgelerde farklılaşan şiveleri kullandıkları söylenebilir. Bu açıdan ana akım 

medyadaki Roman ana karakterlerin yer aldığı diziler Trakya Ağzı’nı kullanmaktadırlar. 

Bu durum da Trakya da kullanılan belirli tabirlerin ve konuşma şeklinin Romanlarla 

özdeşleştirilmesine sebep olmaktadır. Özellikle kelimelerin başından düşürülen ‘h’ harfi 

gibi şive özelliklerinin Romanlara özgü olmadığı Türkiye’de Trakya bölgesinde 

kullanıldığı göz önünde bulundurulmalıdır. 

Türkiye’de Mustafa Aksu gibi Romanların daha iyi eğitim alabilmek veya daha iyi 

işlerde çalışabilmek için etnik kimliklerini hala gizlemek zorunda olmaları büyük bir 

toplumsal sorundur. Televizyon dizileri de son yirmi yılda değişmeyen temsilleri ile bu 

durumu daha da pekiştirmektedir. 

“Cennet Mahallesi”, “Görgüsüzler" ve “Gönülçelen" dizilerinde Romanların 

eğitimleri ile ilgili çok az bilgi yer almakla birlikte, genellikle eğitimsiz ve cahil olarak 

temsil edilmeleri toplumsal olarak varolan bir sorunu yeniden üretmektedir. Günümüzde 

bile Roman çocukları okullarda akranları ve öğretmenleri tarafından sadece etnik 

kökenlerine bağlı olarak dışlanabilmektedir. Bu durumda Roman çocukların okula gitmek 

istememesine ve belli bir noktada okul hayatını sonlandırmasına sebep olmaktadır. Bu 

dışlanmanın sonucu olarak da Romanlar ilerleyen yılarda maddi olanakları daha iyi işler 

bulamamaktadırlar. “Roman Havası" ve “Üç Kuruş” dizleri biraz farklılık göstermektedir. 

“Roman Havası”nda okul çağındaki bütün çocuklar okula devam etmektedir. "Üç Kuruş” 

dizisinde ise Kartal kardeşlerinin okuması için elinden geldiğini yaptığını vurgulamaktadır. 

Hatta Kartal’ın ailesinde üniversiteyi tek bitiren kişi Leyla’dır. “Üç Kuruş”ta çocukların 

okumamasının sebebi olarak yoksulluk gösterilmektedir. 

Romanlarla en çok özdeşleştirilen mesleklerden bir tanesi müzisyenliktir. Onların 

müzik ile olan ilişkileri sonucunda hem iyi müzisyenler hem de dansözler bulunmaktadır. 

Örneklemi oluşturan dizlerin hepsinde de Romanların temel geçim kaynağı olarak müzik 

yer almıştır. Ancak bu dizilerde önyargıları besleyen en önemli unsur Roman erkeklerinin 

çoğunlukla müzisyen, kadınlarının ise dansöz veya şarkıcı olarak temsil edilmeleridir. Bu 

durum onların başka meslek kollarında başarılı olamayacakları yargısını pekiştirmektedir. 

	 �112



Hatta “Üç Kuruş” dizisinde Leyla ile Efe arasında geçen bir konuşmada bu duruma dikkat 

çekilmektedir. Leyla, Efe’nin önyargılı olduğunu söylerken, Roman bir kadının tek 

yapabileceği işin dansözlük olduğu düşüncesinin ne kadar yanlış olduğunu da 

vurgulamaktadır. 

Dizilerdeki temsillerde Romanlara yönelik olarak yer alan olumlu temsiller sadece 

onların neşeli oldukları ve müzik ile olan ilişkileridir. Türkiye’de gerçekleştirilen saha 

araştırmalarında da yer aldığı üzere zaten Romanlara yönelik en olumlu yaklaşım onların 

müzik konusundaki yetenekleri ile ilgilidir. Dizilerde de neredeyse tüm Roman karakterler 

müzisyen veya dansöz olması bu durumu klişeleştirmektedir. Bu klişe de Romanların 

herhangi başka bir meslekte başarılı olamayacakları ya da başka bir işte çalışamayacakları 

önyargısının gelişmesine sebep olabilmektedir.  

Dizilerdeki Roman karakterlere bakıldığı zaman meslekleri veya gelir kaynakları 

Türkiye’deki saha araştırmalarında da yer alan egemen toplumsal sınıfın onlara yönelik 

yargıları ile örtüşmektedir. Roman ve müzik ilişkisi hem onlarla ilgili ilk akla gelen 

unsurdur hem de Roman kimliğinin olumlandığı alan olarak ortaya çıkmaktadır. 

Örneklemde yer alan her bir dizi de bu ilişki kullanılmış ve “Üç Kuruş” dizisindeki Kartal, 

Leyla ve Kartal’ın adamları hariç bütün karakterler geçimlerini müzisyenlik ve dansözlük 

üzerinden kazanmaktadırlar. Bu olumlu bir temsil olarak gözükmekle birlikte, Romanları  

bir kalıba sokmakta ve başka bir meslekte başarılı olamayacakları gibi bir alt metin 

taşımaktadır. “Üç Kuruş” örneğinde olduğu gibi, Çıngıraklı Mahallesi’nde yaşayanlar 

müzik üzerinden para kazanamıyorlarsa yasa dışı işlere yönelirler. Bu durum adli tıp 

uzmanı olan Neşe karakteri için geçerli değildir. Ama Neşe’nin bir yan karakter olması ve 

dizinin sadece birkaç bölümünde az sahnesinin olması bu algıyı değiştirmede yeterli 

olmamaktadır. 

Türkiye’de gerçekleştirilen saha araştırmalarında da ortaya konulduğu üzere, 

televizyon dizilerinde de Roman aileler hep birlikte yaşamaktadırlar. Aileler genellikle iki 

ya da üç kuşağın birlikte yaşadığı kalabalık ailelerden oluşmaktadır. “Cennet Mahallesi", 

“Görgüsüzler" ve “Gönülçelen” dizilerinde bu evler çok küçük olmakla birlikte, bütün aile 

üyeleri bir veya iki odada bulunan koltuk ve yer yataklarında yatmaktadır. Bundan farklı 

olarak “Üç Kuruş” dizisinde herkesin ayrı bir odası vardır. Ancak bu dizide bu fark sadece 

Kartal’ın ailesi için geçerlidir. Mahalledeki diğer evlere göre Kartal’ın evi büyüktür. 

	 �113



Türkiye’de birçok farklı toplumsal kesimde geniş ailelerin bir arada yaşadıkları 

gözlemlenebilir. Ancak bu durum dizilerde sosyo-ekonomik durumları ile ilgili olarak 

tasvir edilmiştir. Maddi durumlarından dolayı bütün aile tek bir evde ve küçük yaşam 

alanalarında yaşamak zorunda kalmaktadır.  

Romanlarla ilgili araştırmalara konu olan gelenekler ile ilgili dizilerde çok fazla 

temsil yer almamaktadır. Romanlara özgü olarak “Üç Kuruş" dizisinde düğünde giyilen 

kıyafetler, gelin ve damadın düğün alanına girişinin görkemli olması ve müzikleri ile ilgili 

sahneler Roman düğünlerine atıfta bulunmaktadır. “Gönülçelen” dizisinde ise bir nehir 

kenarına gidip Hıdırellez kutladıkları bir sekans mevcuttur. Bu çerçevede gelenek ve 

görenekler açısından Romanlara özgü bir temsil yer almamakta, aksine Türkiye gelenek ve 

göreneklerine uygun, yani Türkiye genelinde yapılan kız isteme gibi unsurlar mevcuttur. 

Bu durum da aslında Romanların yaşadıkları coğrafyanın kültürel özellikleri 

benimsedikleri vurgusunu pekiştirmektedir. Ayrıca incelenen dizilerde yer alan bu 

unsurların aslında olumlu olduğu söylenebilir.  

 Dizilerdeki Roman temsillerinde bir diğer sorunlu unsur da aslında ‘farklı’ olanın 

temsil edilmesidir. Türkiye’de bir etnik azınlık olarak kabul edilen Romanlar bununla 

birlikte dışarıya kapalı bir hayat sürmektedirler. Böylece aslında birçok izleyici Romanlarla 

hayatı boyunca bir temas halinde bulunmamış olabilir. Bu durum da izlerkitlenin 

Romanlarla ilgili edindiği tüm bilgiyi medyadan almasına sebep olabilir. Bütün 

toplumlarda ve toplumsal gruplarda olumlu ve olumsuz olayların, ‘iyi’ ve ‘kötü’ bireylerin 

yer aldığı göz önünde bulundurulduğunda Romanlar’ın olumsuz temsilleri izlerkitlede bir 

önyargıya bu da herhangi bir temas durumunda tutum ve davranışa dönüşebilir. Ayrıca 

Lipmann’ın da belirttiği gibi, Roman biri ile karşılaşıldığı zaman onu hemen tanıma 

ihtimali yoktur bu yüzden insanlar geri kalanını zihnindeki kalıpyargılar ile doldururlar. 

Ayrıca 2000’lerden bu yana Romanlar ile ilgili sadece beş tane televizyon dizisinin 

olması onlara yönelik bir eksik temsilin de olduğunu göstermektedir. Türkiye’de başka 

etnik azınlıklar ile ilgili temsillerin ana akım medyada ne ölçüde yer aldığı başka bir 

çalışmanın konusu olabilir. Ancak özellikle kurmaca anlatı açısından Romanların eksik 

temsil edildiği söylenebilir. 

Komedi, insana özgü olmakla birlikte, genellikle insanların yaptığı hatalar üzerinden 

oluşturulur. Bu çalışmada komedi ile ilgili öne çıkan teoriler üstünlük ve uyumsuzluk 

	 �114



teorileridir. Televizyon dizilerinde Roman etnisitesinin komedi unsuru olarak kullanılması 

her iki teoriyle de ilişkilendirilebilir. İlk olarak Romanları sınıfsal olarak daha aşağıda 

konumlandıran kurmaca anlatılar ve onlara özgü olarak bilinen davranış, dış görünüş, dil 

gibi kalıpyargılar bu iki teorinin birlikte kullanılmasını olanaklı kılmaktadır. Uyumsuzluk 

teorisi çerçevesinde, Romanlara özgü olarak sunulan bu unsurlar izleyiciye farklı geldiği 

için gülmeye sebep olabilmektedir. Üstünlük teorisi çerçevesinde ise izleyici, Roman 

karakterlerde gördüğü eksiklikler üzerinden kendini tamamlanmış hisseder ve bu nedenle 

güler. Yani kendinde olmayan ama ekranda gördüğü karakterlerdeki eksikliklere gülmek 

bir açıdan zaferdir de. Bu eksiklikler arasında Romanların cahil ve temiz olmamaları gibi 

hikayelerde tekrarlanan unsurlar sayılabilir. Aynı zamanda üstünlük teorisine göre gülme 

eylemi saldırganlık da içerebilir. Bu durumda zaten Romanlara yönelik olumsuz yargılara 

sahip insanların gülerek saldırganca bir tutum sergilemelerine sebep olabilir. Aynı zamanda 

Freud (2021) insanları karikatürleştirmenin veya taklit etmenin düşmanca olabileceğini ve 

bu durumun onları rezil etmekle birlikte saygınlıklarını zedeleyebileceğini savunmaktadır. 

Roman karakterlerin komedi  unsurları ile temsil edilmelerinde de böyle bir durum söz 

konusudur. 

“Gönülçelen” dizisinde Murat karakterinin Romanların hayatı ile Roman olmayanları 

hayatını iki farklı dünya olarak tanımlaması da ayrıştırıcı ve toplumsal olarak varolan 

sınırları pekiştirici niteliktedir. Bu söylemin altında hem sınıfsal bir ayrıştırma hem de Sur 

Mahallesinde müzik ve eğlencenin eksik olmadığı göz önünde bulundurulduğunda bu tarz 

bir ayrıştırma olabilir. Benzer bir şekilde Ceren de mahalleye gittiği zaman orayı sanki 

kendi toplumundan çok faklı özelliklere sahip başka bir ülkede turistmiş gibi gezmektedir. 

Ayrıca yoksulluk üzerinden yapılan ayrım dizinin daha başlangıç jeneriğinde 

başlamaktadır. 

Televizyon dizilerinde Roman karakterlerin genellikle Trakya Ağzı ile konuşmaları 

ve bunun komedi unsuru olarak kullanıması sadece Romanlarla alay etmeyi 

kapsamamaktadır. Türkiye’de Trakya bölgesinde aynı şekilde konuşan ve Roman olmayan 

birçok insan yaşamaktadır. Bunun alay konusu olması onlara yönelik de bir ayrımı 

içermektedir.  

Özellikle Cennet Mahallesi, Görgüsüzler ve Roman Havası dizilerindeki karakterler 

çoğunlukla cahil olarak tasvir edilmişlerdir. Bu çerçevede cehalet sadece eğitim düzeyleri 

	 �115



ile ilgili değil, günlük hayatın getirdiği birçok bilginin eksikliği de mevcuttur. 2000’lerin 

başından itibaren yayınlanan bu dizilerde karakterler internet cafe veya bilardo masası gibi 

şeyleri bilmemektedirler. Oysa bir kişi daha önce bilardo masasını fiziksel olarak 

görmemiş olabilceği gibi, televizyon gibi kitle iletişim araçlarında onun ne olduğunu 

öğrenmesi muhtemeldir. Özellikle Pembe ve Sultan’ın birçok televizyon izleme sahnesi 

bulunmaktadır. Bu yüzden hayatın içinde olan bir şeyi görmemiş ve duymamış olmaları 

anlatı içerisinde çelişkilidir. Bu durum komedi yaratmak için oluşturulmuş gibi 

görünmekle birlikte, Romanlara yönelik ötekileştirme içermektedir. Ayrıca Pembe’nin 

geçimini müzik üzerinden kazandığı göz önünde bulundurulduğunda orgun ne olduğunu 

bilmemesi de hikaye içerisinde bir sorun olarak görülebilir. 

  Televizyon dizilerinde Romanlara yönelik en ayrımcı söylemlerden bir tanesi de 

onların pis olmaları üzerinedir. Cennet Mahallesi ve Görgüsüzlerde bu anlatı sıkça tekrar 

etmiş, banyo yapmamaları ve evlerini temiz tutmamalı üzerinden komedi sahneleri 

oluşturulmuştur. Bu durumun bir etnisite üzerinden komedi haline getirilmesi onlara 

yönelik  olumsuz önyargıları ve kalıpyargıları pekiştirmektedir. Ayrıca bu tür genellemeler 

Romanlarla gerçekte herhangi bir teması olmayan izlerkitle üzerinde de olumsuz etkilere 

yaratabilmektedir. İzleyiciler açısından Romanların pis olduğuna yönelik önyargıları 

pekiştirilebilir veya öyle bir önyargısı olamayan izleyiciler açısından da oluşturulabilir. 

Gönülçelen dizisinde ise bu anlatı dizideki Roman olmayan karakterlerin Romanların pis 

olduklarına yönelik düşünceleri ile aktarılır. 

 Sonuç olarak kurmaca hikayeler gülmeye sebep olan unsurların bir çoğu 

ötekileştirme içerebilir. Ancak bunun belirli bir etnik köken, cinsiyet veya inanç üzerinden 

yapılması o kesime yönelik bir ayrımcılığa sebep olabilir. Bu çalışmanın konusunu 

oluşturan Roman etnisitesi açısından aynı durum söz konusudur. Ayrımcılık türleri 

çerçevesinde Romanları konu alan televizyon dizilerinde çok az da olsa cinsiyete veya 

yaşa dayalı ayrımcılık içeren sahneler olmakla birlikte, bu dizilerde genel itibariyle bir 

etnik ayrımcılıktan söz etmek mümkündür.  

	 �116



KAYNAKLAR 

 Abalı, İ. (2016). Mizah Teorileri Bağlamında Yörük Fıkraları. Motif Akademi 

Halkbilimi Dergisi, 9 (17), 113-132. 

  

  Abalı, İ. (2018). Günümüz Mezar Taşı Yazılarında Mizah. Iğdır International 

Conference on Multidisciplinary Studies November 6-7, 1037-1047. 

 Allport, G.W. (1979). The Nature of Prejudice. Cambridge: Perseus Books.  

 Akıncı, A. (2019). Milliyetçiliğin Kökenleri: Etnisite/Ulus (Millet) İlişkisi. İnsan ve 

İnsan, 6 (21) , 413-430 . DOI: 10.29224/insanveinsan.540654 

 Aksoy, E.B. (2013). Cizre Örneğinde Etnisite İçi Karşılaşma Biçimleri. Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Antropoloji Anabilim Dalı Yayınlanmamış Doktora 

Tezi 

  

 Aksu, M. (2006). Türkiye’de Çingene Olmak. İstanbul: Kesit Yayınları 

Aktunç, H. (2023). Büyük Argo Sözlüğü. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları 

Alkan, F., & Erdem, R. (2021). Etnosentrizm ve Meslek Merkezcilik: Kavramsal Bir 

Değerlendirme. Süleyman Demirel Üniversitesi Vizyoner Dergisi, 12(30), 635-651. https://

doi.org/10.21076/vizyoner.702317

 Alpman, N. (1997). Başka Dünyanın İnsanları Çingeneler. İstanbul: Ozan 

Yayıncılık 

 Altınöz, İ. (2007). XVI. Yüzyılda Osmanlı Devlet Yönetimi İçerisinde Çingeneler. 

Yeryüzünün Yabancıları Çingeneler. Haz. Suat Kolukırık. s. 13-31 

	 �117

https://doi.org/10.21076/vizyoner.702317
https://doi.org/10.21076/vizyoner.702317


 Anday, M.C. (1965). Gelişen Komedya. İstanbul: Çan Yayınları 

 Arayıcı, A. (1999). Çingeneler. İstanbul: Ceylan Yayınları 

Artan, T., & Taşçı, A. (2018). İş piyasasında yaş (lı) ayrımcılığı. Journal of Social and 
Humanities Sciences Research. 

 Asseo, H. (2003). Çingeneler Bir Avrupa Yazgısı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları 

Aşkın, M. (2007). Kimlik ve giydirilmiş kimlikler. Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 10(2), 213-220. 

 Ateşalp, S. T. “Nitelikli Televizyon”: Medya Profesyonellerinin Perspektifinden 

Türk Televizyon Dizilerinde Nitelik. Galatasaray Üniversitesi İleti-ş-im Dergisi Aralık 

2016 (sayı 25) ss. 9-37 DOI: 10.16878/gsuilet.283029 

Ayrımcı Sözlük, http://ayrimcisozluk.blogspot.com/2012/02/romanlara-kars-ayrmc-

deyim-deyis-ve.html, Erişim tarihi: 12.08.2022  

Aziz, A. (2013). Radyo Televizyon Yayıncılığı. İstanbul: Hiperlink Yayınları 

 Bandura, A. (1971). Social Learning Theory. New York: General Learning Press 

  

 Barth, F. (2001) Etnik Gruplar ve Sınırları. Der. Frederik Barth. İstanbul: Bağlam 

Yayıncılık 

 Barton, H. (2016). The Dark Side of the Internet. An Introduction to 

Cyberpsychology. s. 1-12  

 Bayar, M. (2009) Reconsidering primordialism: an alternative approach to the 

study of ethnicity, Ethnic and Racial Studies, 32:9, 1639-1657, DOI: 

10.1080/01419870902763878 

	 �118

http://dx.doi.org/10.16878/gsuilet.283029
https://doi.org/10.1080/01419870902763878


Bayraktar, Ö. (2013). Türkiye’de popüler kültür ürünlerinde çingene kimliğinin 

temsili: Gönülçelen dizisi örneği. 

  

Bayraktar, F. S. & Sandalyeci, S. (2018). Trakya Ağızları Ses Bilgisi. Uluslararası 

Türk Lehçe Araştırmaları Dergisi, 2(1), 215-279 DOI: 10.30563/turklad.423682 

  

 Bergson, H. (2019). Gülme Komiğin Anlamı Üstüne Deneme. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları 

 Bevis, M. (2018). Komedya. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Bianet Bağımsız İletişim Ağı, https://bianet.org/haber/buyuk-tepki-ceken-roman-

h a v a s i - d i z i s i -

kaldirildi-161340#:~:text=Romanlara%20karşı%20ayrımcı%20dili%20ve,Roman%20Hav

ası%20dizisi%20yayından%20kaldırıldı, Erişim tarihi: 21.02.2024 

 Bilgin, Ü. (2005). Azınlık Hakları ve Türkiye. Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Yükseklisans Tezi.  

Bora, A. (2012). Toplumsal cinsiyete dayalı ayrımcılık. Ayrımcılık çok boyutlu 

yaklaşımlar, 175(187), 50-70. 

 Bradshaw, T.K. (2007) Theories of Poverty and Anti-Poverty Programs in 

Community Development, Journal of the Community Development, 38(1), 7-25, DOI: 

10.1080/15575330709490182 

 Briandana, R. Dwityas, N. A. (2018). Comedy Films as Social Representation in 

the Society: An Analysis ıf Indonesian Comedy Films. International Journal of Humanities 

and Social Science Studies. Volume 4, Issue 5, p.107-118 

	 �119

https://bianet.org/haber/buyuk-tepki-ceken-roman-havasi-dizisi-kaldirildi-161340#:~:text=Romanlara%20kar%C5%9F%C4%B1%20ayr%C4%B1mc%C4%B1%20dili%20ve,Roman%20Havas%C4%B1%20dizisi%20yay%C4%B1ndan%20kald%C4%B1r%C4%B1ld%C4%B1
https://bianet.org/haber/buyuk-tepki-ceken-roman-havasi-dizisi-kaldirildi-161340#:~:text=Romanlara%20kar%C5%9F%C4%B1%20ayr%C4%B1mc%C4%B1%20dili%20ve,Roman%20Havas%C4%B1%20dizisi%20yay%C4%B1ndan%20kald%C4%B1r%C4%B1ld%C4%B1
https://bianet.org/haber/buyuk-tepki-ceken-roman-havasi-dizisi-kaldirildi-161340#:~:text=Romanlara%20kar%C5%9F%C4%B1%20ayr%C4%B1mc%C4%B1%20dili%20ve,Roman%20Havas%C4%B1%20dizisi%20yay%C4%B1ndan%20kald%C4%B1r%C4%B1ld%C4%B1


Cennet Mahallesi Dizisi Vikipedi Web Sitesi, https://tr.wikipedia.org/wiki/

Cennet_Mahallesi, Erişim tarihi: 16.02.2024 

 Ceylan, M. (2021). Toplumda Görüşen Şiddet Davranışına Evrimsel Yaklaşım. 

Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 14 (34), 779-791. 

 Cömertler, N. Kar, M. (2007). Türkiye’de Suç Oranının Sosyo-Ekonomik 

Belirleyicileri: Yatay Kesit Analizi. Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 62(02), 37-57 DOİ: 

https://doi.org/10.1501/SBFder_0000002018 

 Creeber, G. (2015). The Television Genre Book (3rd ed.). Bloomsbury Publishing. 

https://www.perlego.com/book/744534/the-television-genre-book-pdf 

Cumhuriyet Gazetesi, https://www.cumhuriyet.com.tr/yasam/romanlar-uc-kurus-

dizisini-rtuke-sikayet-etti-yayindan-kaldirilmasini-istedi-1883613, Erişim tarihi: 

25.09.2022 

	 


	 Cüceloğlu, D. (1997). İnsan ve Davranışı. Remzi Kitabevi:İstanbul  

Çayır, K. (2012). Yaşçılık/yaşa dayalı ayrımcılık. Ayrımcılık: Çok boyutlu 

yaklaşımlar, 163-174.


  

Çelenk, S. (2005). Televizyon Temsil Kültür 90’lı Yıllarda Sosyokültürel İklim ve 

Televizyon İçerikleri. Ankara: Ütopya Yayınevi 

  

 Çelenk, S. (2010). Ayrımcılık ve Medya. Televizyon Haberciliğinde Etik Sorunlar. 

211-228 

Çetin, B.I. (2017). Kimlikleriyle Romanlar: Türkiye’deki Roman Vatandaşlara 

Yönelik Sosyal İçerme Ulusal Strateji Belgesi ve Birinci Aşama Eylem Planının 

Değerlendirilmesi. Yönetim ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi / Journal of Management 

	 �120

https://tr.wikipedia.org/wiki/Cennet_Mahallesi
https://tr.wikipedia.org/wiki/Cennet_Mahallesi
https://www.perlego.com/book/744534/the-television-genre-book-pdf


and Economics Research Cilt/Volume: 15 Sayı/Issue: 1 Ocak/January 2017 Doi: http://
dx.doi.org/10.11611/yead.278435

  

Dalbay, R. S. (2018). “KİMLİK” ve “TOPLUMSAL KİMLİK” KAVRAMI. 

Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi(31), 161-176. 

 Demirtaş Madran, H. A. (2020). Exploring the Motivation Behind Discrimination 

and Stigmatization Related to COVID-19: A Social Psychological Discussion Based On 

The Main Theoretical Explanations. Frontiers in Psychology. 1-33 

 Doğanay, Ü. (2018). Ayrımcılık, Söylem ve Medya. Ayrımcılığın Yüzleri. Kapasite 

Geliştirme Derneği Ankara.  

Doğanay, M. M. Aktaş, M. K. (2021). Türkiye’de Televizyon Dizisi Sektörü. 

Marmara Üniversitesi Öneri Dergisi. Cilt 16, Sayı 56. Temmuz 2021 ss. 852-878 DO1: 

10.14783/maruoneri.944236 

 Dökmen, Z. Y. (2010). Toplumsal Cinsiyet Sosyal Psikolojik Açıklamalar. İstanbul: 

Remzi Kitabevi 

  

 Duman, B. Alacahan, O. (2012). Getto Tartışmasına Bir Metropolden Bakmak. 

International Journal of Social Science Cilt 5, Sayı 2. 55-74 

 Duran Taaouji, C. (2022). İTU-Tv Deneyimi ve Türkiye’de Ulusal Televizyon 

Yayınlarını Bekleme Süreci. İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi. Ankara Hacı Bayram 

Veli Üniversitesi İletişim Fakültesi. Sayı 57/Bahar 2022 s. 51-69https://doi.org/10.47998/

ikad.1057269 

   

 Erdem, B. (2022). Ofansif Mizah ve İfade Özgürlüğü. Anayasa Yargısı, 39 (2), 

311-353. 

	 �121

https://doi.org/10.47998/ikad.1057269
https://doi.org/10.47998/ikad.1057269


Eşit Haklar için İzleme Derneği, https://www.esithaklar.org/wp-content/uploads/

2016/02/Brosur-TR.pdfolarak, Erişim tarihi: 07.02.2024 

Evrensel Haber, https://www.evrensel.net/haber/229351/gorgusuzler-i-romanlar-mi-

kaldirtti, Erişim tarihi: 23.03.2023 

Fenton, S. (2013) Ethnicity. 2nd edn. Wiley. Available at: https://www.perlego.com/

book/1535326/ethnicity-pdf (Accessed: 15 March 2023). 

 Fiske, J. (2003). İletişim Çalışmalarına Giriş. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları  

 Freud, S. (2021). Espriler ve Bilinçaltı İle İlişkileri. İstanbul: Oda Yayınları 

 Freud, S. (2012). Grup Psikolojisi ve Ego analizi. Alter Yayıncılık: Ankara  

 Giddens, A. (2000). Sosyoloji. Ayraç Yayınevi: Ankara. 

Geertz, C. (2010). Kültürlerin Yorumlanması. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları 

 Görgüsüzler Dizisi Vikipedi Web Sitesi, https://tr.wikipedia.org/wiki/

Görgüsüzler_(dizi), Erişim tarihi: 16.02.2024 

 Gün, S. (2017). Çingenelerin/Romanların Medyada Sunumu:“Roman Havası Dizisi” 

Örneği. Bildiriler Kitabı-II, 81. 

 Hall, S. (2017). ‘Başkası’nın Gösterisi. Temsil Kültürel Temsiller ve 

Anlamlandırma Uygulamaları. Ed. Stuart Hall. İstanbul: Pinhan Yayıncılık   

  

 Hall, S. (2017). Temsil İşi. Temsil Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma 

Uygulamaları. İstanbul Pinhan Yayıncılık 

	 �122

https://www.evrensel.net/haber/229351/gorgusuzler-i-romanlar-mi-kaldirtti
https://www.evrensel.net/haber/229351/gorgusuzler-i-romanlar-mi-kaldirtti
https://tr.wikipedia.org/wiki/G%C3%B6rg%C3%BCs%C3%BCzler_(dizi)
https://tr.wikipedia.org/wiki/G%C3%B6rg%C3%BCs%C3%BCzler_(dizi)


 Hamilton, P. (2017). Sosyal Olanı Temsil Etmek: Savaş Sonrası Hümanist 

Fotoğrafçılıkta Fransa ve Fransızlık. Temsil Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma 

Uygulamaları. Ed. Stuart Hall. Pinhan Yayıncılık 

  

 Hofstede, G. J. Minkov, M. (2010). Cultures and Organizations. Software of the 

Mind. Intercultural Cooperation and Its Importance for Survival. McGraw-Hill. 

  

 Hsieh, H. F., & Shannon, S. E. (2005). Three approaches to qualitative content 

analysis. Qualitative health research, 15(9), 1277-1288. 

 İnaloğlu, E. (2023). Madun-Maduniyet Kavramları Çerçevesinde Feminist 

Hareketin İran Sineması Bağlamında İncelenmesi. Marmara Üniversitesi Cinsiyet 

Araştırmaları Dergisi, 7-1: 1-21 Doi: 10.29228mukatcad.25 

  

 İncirlioğlu, E. O. (2007). Genişleyen Avrupa’da “Çingeneler”. Orta ve Doğu 

Avrupa’daki Roman Yoksulluğunun Türkiye Romanları İçin Düşündürdükleri. Yeryüzünün 

Yabancıları Çingeneler. Haz. Suat Kolukırık. s. 55-68. İstanbul: Simurg Yayıncılık 

 Jay, M. (2015). Yahudiler ve Frankfurt Okulu: Eleştirel Kuramın Anti-Semitizm 

Çözümlemesi. Frankfurt Okulu. Doğu Batı Yayınları:Ankara. 465-482  

   Jenkins, R. (2008) Rethinking Ethnicity. 2nd edn. SAGE Publications. Available at: 

https://www.perlego.com/book/861465/rethinking-ethnicity-pdf (Accessed: 23 March 

2023). 

Joshua Project, https://joshuaproject.net, Erişim Tarihi: 21.08.2024 

Karaca, Z., & Nam, D. (2021). Kronik Bir Sosyal Sorun: Engellilere Yönelik 

Ayrımcılık. Bilgi Sosyal Bilimler Dergisi, 23(1), 167-194. 

	 �123

https://joshuaproject.net


Karaman, Z. T. (2007). Siyasi ve İdari Yönüyle Romanlar. Yeryüzünün Yabancıları 

Çingeneler. Haz. Suat Kolukırık. s. 33-42. İstanbul: Simurg Yayıncılık 

Kaya, S. (2016). Algılanan Ayrımcılık ve İşe Yabancılaşma İlişkisi Üzerine Bir 

Araştırma. İstanbul Arel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. 

Kayabaş, E. & Kütküt, M. (2011). Türkiye’de Din veya İnanç Temelinde 

Ayrımcılığın İzlenmesi Raporu (1 Ocak – 30 Haziran 2010). İstanbul Bilgi Üniversitesi 

İnsan Hakları Hukuku Uygulama ve Araştırma Merkezi. (https://dspace.ceid.org.tr/xmlui/

handle/1/401) 

 Keneş, H. Ç. (2014). Yeni Irkçı Söylemlerin Eklemli Niteliği ve Medyanın İşlevi. 

Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 69(2), 407-433  

 Kiraz, S., Kestel, S. (2017). Kadınların Madun Sorunsalı ve Bir Alternatif Olarak 

Yeni Medyada Dijital Aktivizm: Change.org. İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi 

Dergisi | Istanbul University Faculty of Communication Journal(53), 139-163. https://

doi.org/10.17064/iuifd.321654 

 Kolukırık, S. (2009). Dünden Bugüne Çingeneler. İstanbul: Ozan Yayıncılık 

 Kolukırık, S. (2007). Madun ve Hakim: Çingene/Roman Kimliğinin Toplumsal 

Eleştirisi. S. Kolukırık (Der.), Yeryüzünün Yabancıları Çingeneler 43-53). İstanbul: Simurg 

Yayıncılık 

 Koptekin, D (2017). Biz Romanlar Siz Gacolar Çingene/Roman Çocukların Kimlik 

İnşası. İstanbul: İletişim Yayınları 

 Krippendorff, K. (1989). Content analysis. In E. Barnouw, G. Gerbner, W. 

Schramm, T. L. Worth, & L. Gross (Eds.), International encyclopedia of communication 

	 �124

https://dspace.ceid.org.tr/xmlui/handle/1/401
https://dspace.ceid.org.tr/xmlui/handle/1/401


(Vol. 1, pp. 403-407). New York, NY: Oxford University Press. Retrieved from http://

repository.upenn.edu/asc_papers/226  

  Krutnik, F., &#38; Neale, S. (2006). Popular Film and Television Comedy (1st ed.). 

Taylor &#38; Francis. https://www.perlego.com/book/1618761/popular-film-and-

television-comedy-pdf 

 Küçüker, S. D. (2013). Antik Grek Yerleşim Terminolojisinde “Ethnos”. Tarih 

Araştırmaları Dergisi , 32 (53) , 137-154 . https://dergipark.org.tr/tr/pub/tariharastirmalari/

issue/47749/603136 

 Kyuchukov, H. (2007). Bulgar ve Türk Müslüman Romanlar’ın Tarihi, Kültürü ve 

Dili. S. Kolukırık (Der.), Yeryüzünün Yabancıları Çingeneler (71-84). İstanbul: Simurg 

Yayıncılık 

  

 Lippman, W. (2020). Kamuoyu. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık 

 Lorenz, K. (2005). On Aggression (1st ed.). Taylor &#38; Francis. https://

www.perlego.com/book/1605794/on-aggression-pdf 

  

Mamatoğlu, N., & Tasa, H. (2018). Engelliye yönelik ayrımcılık ve iş yerinde 

engelli. Turkiye Klinikleri J Psychol-Special Topics, 3(1), 1-10. 

  

Malesevic, S. (2019). Etnik Sosyoloji. Ankara: Nobel Yayıncılık 

 Marsh, A. Danka, A. (2008). Eşitsiz Vatandaşlık: Türkiye Çingenelerinin 

Karşılaştığı Hak İhlalleri. E. Uzpeder, S. Danova/Roussinova, S. Özçelik, S. Gökçen 

(Der.), Biz Buradayız! Türkiye’de Romanlar, Ayrımcı Uygulamalar ve Hak Mücadelesi 

(53-107). İstanbul 

  

	 �125

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tariharastirmalari/issue/47749/603136
https://dergipark.org.tr/tr/pub/tariharastirmalari/issue/47749/603136


 Marsh, A. (2008). Etnisite ve Kimlilk: Çingenelerin Kökeni.E. Uzpeder, S. Danova/

Roussinova, S. Özçelik, S. Gökçen (Der.), Biz Buradayız! Türkiye’de Romanlar, Ayrımcı 

Uygulamalar ve Hak Mücadelesi (19-27). İstanbul 

 Marsh, A. (2008). Türkiye Çingenelerinin Tarihi Hakkında. E. Uzpeder, S. Danova/

Roussinova, S. Özçelik, S. Gökçen (Der.), Biz Buradayız! Türkiye’de Romanlar, Ayrımcı 

Uygulamalar ve Hak Mücadelesi (5-18). İstanbul 

  

 Mastro D. E. Greenberg B. S. (2010). The Portrayal of Racial Minorities on Prime 

Time Television. Journal of Broadcasting and Electronic Media. Volume 44, Issue 4 

 Merriam, S. B. (2018). Nitel Araştırma Desen ve Uygulama İçin Bir Rehber. Nobel 

Yayıncılık: Ankara 

 Minority Rights: International Standards and Guidance for Implementation. United 

Nations Human Rights 2010 

 Mızrak, D. (2018). Azınlık Hakları ile Yerli Halkların Haklarının Kolektif Hak 

Kullanımı Çerçevesinde Karşılaştırılması. İnönü Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 

9(2), 631-664. https://doi.org/10.21492/inuhfd.483168  

 Morreall, J. (1997). Gülmeyi Ciddiye Almak. İstanbul: İris Yayıncılık 

 Neuman, W. L. (2006). Toplumsal Araştırma Yöntemleri Nitel ve Nicel Yaklaşımlar 

1. Yayın Odası: Ankara  

 Neuman, W. L. (2006). Toplumsal Araştırma Yöntemleri Nitel ve Nicel Yaklaşımlar 

2. Yayın Odası: Ankara  

Nüfus Araştırmaları Web Sitesi, http://www.romaar.com/nufus-buyuklugu.html, 

Erişim tarihi: 14.05.2024 

	 �126

http://www.romaar.com/nufus-buyuklugu.html


Ocak, E. (2019). Yoksulun Evi. Necmi Erdoğan (Ed.), Yoksulluk Halleri Türkiye’de 

Kent Yoksulluğunun Toplumsal Görünümleri (ss. 133- 173). İletişim Yayınları. 

 Olgun, C. K. (2008). Nitel Araştırmalarda İçerik Analizi Tekniği. Sosyoloji Notları 

Ankara, 66-70. 

 Oğuz, E. S. (2011). Toplum Bilimlerinde Kültür Kavramı. Edebiyat Fakültesi 

Dergisi  Cilt 28 Sayı 2 s.123-139. 

 Oktik, N. (2008). Yoksulluk Olgusuna Kavramsal Ve Kuramsal Yaklaşımlar. Nurgül 

Oktik (Der.), Türkiye’de Yoksulluk Çalışmaları (ss. 21-56). Yakın Kitabevi Yayınları.  

 Önen, S. (2011). Citizenship Rights of Gypsies in Turkey: Cases of Roma and Dom 

Communities. Middle East Technical University. Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

 Özçetin, B. (2018). Kitle İletişim Kuramları Kavramlar, Okullar, Modeller. 

İstanbul: İletişim Yayınları 

 Özdemir, G. (2020). Türkiye’de Değişen Madun Siyaseti ve Ak Parti’nin İktidar 

Oluşuna İlişkin Bir Değerlendirme. Akademik Araştırmalar Ve Çalışmalar Dergisi 

(AKAD), 12(23), 474-492 

 Özdemir, M. (2010). Nitel Veri Analizi: Sosyal Bilimlerde Yöntembilim Sorunsalı 

Üzerine Bir Çalışma. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 11(1), 

323-343. 

 Özkan, A. R. (2000). Türkiye Çingeneleri. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları 

  

 Prendergast, C. (2000) The Triangle of Representation. [edition unavailable]. 

Columbia University Press. Available at: https://www.perlego.com/book/775904/the-

triangle-of-representation-pdf (Accessed: 9 March 2023). 

	 �127



Roman Havası Dizisi Vikipedi Web Sitesi, https://tr.wikipedia.org/wiki/

Roman_Havası, Erişim tarihi: 21.02.2024 

 Sallan Gül, S. Kahya Nizam, O. (2021). Sosyal Bilimlerde İçerik ve Söylem 

Analizi. Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 42, 181-198. 

Sarıkaya, M. (2019). Türkiye’de Ulusal Televizyon Kanallarında Yayınlanan 

Dizilerde Çingene (Roman) Temsili. Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi.   

 Shils E., 1957, Primordial, personal, sacred and civil ties, British Journal of 

Sociology, 8(2): 130–45. 

  

 Sidanius, J. Pratto, F. Van Laar, C. Levin, S. (2004). Social Dominance Theory: Its 

Agenda and Method. Political Psychology, 25, 845-880.  

 Signorielli, N. (2009). Minorities Representation in Prime Time: 2000 to 2008. 

Communication Research Reports. Volume 26, Issue 4 p. 323-336 

 Simmel, G. (2015). Bireysellik ve Kültür. İstanbul: Metis Yayınları 

 Smith A. D. (1986). Ulusların Etnik Kökeni. Ankara: Dost Yayınları 

 Spivak, G. C. (2010) "Yeni Madun: Sessiz Bir Mülakat", Toplumbilim 

Postkolonyal Düşünce Özel Sayısı, No. 25, (çev.) Ebru Yetişkin, Bağlam Yayınları, 

İstanbul, s. 55-67  

 Straus, I. J. (2014). Incongruity Theory and the Explanatory Limits of Reason. 

University of Vermont UVM ScholarWorks, UVM Honors College Senior Theses 

Undergraduate Theses. 

	 �128

https://tr.wikipedia.org/wiki/Roman_Havas%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/Roman_Havas%C4%B1


 Stemler, Steve (2000) "An overview of content analysis," Practical Assessment, 

Research, and Evaluation Vol. 7 , Article 17. DOI: https://doi.org/10.7275/z6fm-2e34 

Available at: https:// scholarworks.umass.edu/pare/vol7/iss1/17 

Suntekin, C. (2008). Roman Çocukların Gözüyle Ailelerin İşlevselliği: Tarlabaşı 

Örneği. Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi. 

 Sütçü, Ö. Y. (2022). Gülmenin Ciddiyeti: Üstünlük Teorisi Ethos: Felsefe ve 

Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar, 15(2), 49-65. 

 Şimşek, U., & Ilgaz, S. (2007). Küreselleşme ve ulusal kimlik. Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 9(1), 189-199. 

Şimşek, S. (2020). Türkiye’de Çingene/Romanların Yoksulluk ve Sosyal Dışlanma 

ile Mücadelesinde Roman Derneklerinin Rolü. Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 Tağ, M. (2015). Temettuat Defterlerine Göre Edirne’de Romanlar. Trakya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi 

  

Taylan, H. H., & Barış, İ. (2023). MEDYADA ROMANLARA YÖNELİK 

KALIPYARGI VE ÖNYARGILARIN SUNUMU. Roman Dili ve Kültürü Araştırmaları 

Enstitüsü Dergisi, 4(1), 89-100. 

  

Tohumcu, Z. G. (2012). Kültürel Üretim, Bedensel Değişim, Kimliksel Dönüşüm: 

Türkiye’nin “9/8lik” Roman Dansı. İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

	 �129

http://scholarworks.umass.edu/pare/vol7/iss1/17


 Trepte, S. Loy, L. S. (2017). Social Identity Theory and Self-Categorization Theory. 

The International Encyclopedia of Media Effects, 1-13. 

 Tunçay, G. Y. (2020). Toplumda yaşa bağlı ayrımcılık. Avrasya Sağlık Bilimleri 

Dergisi, 3(1), 1-5. 

Türkiye Barolar Birliği Çocuk Hakları Komisyonu Web Sitesi, https://

c o c u k h a k l a r i . b a r o b i r l i k . o r g . t r / d o k u m a n / m e v z u a t _ u a m e v z u a t /

kadinlarakarsiherturluayrimciligin.pdf, Erişim tarihi: 08/05/2024  

Türk Dil Kurumu Sözlükleri Web Sitesi, https://sozluk.gov.tr, Erişim tarihi: 

09.12.2023 

Türk Dil Kurumu Sözlükleri Web Sitesi, https://sozluk.gov.tr, Erişim tarihi: 

15/03/2023 

Türk Dil Kurumu Sözlükleri Web Sitesi, https://sozluk.gov.tr, Erişim tarihi: 

20/03/2023 

Türk Dil Kurumu Sözlükleri Web Sitesi, https://sozluk.gov.tr, Erişim tarihi: 

22.02.2024 

 Uştuk, O. (2019). Emek Pazarı ve Kimliklenme İlişkisi: İzmir Urla Sıra Mahallesi 

Romanları Örneği. Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi.  

 Uzpeder, E. (2008). Türkiye’de Roman Hakları Hareketinin Gelişimi. Biz 

Buradayız! Türkiye’de Romanlar, Ayrımcı Uygulamalar ve Hak Mücadelesi. Haz. Ebru 

Uzpeder, Savelina Danova Roussinova, Sevgi Özçelik, Sinan Gökçen. Edirne: Edirne 

Roman Derneği 

Üç Kuruş Dizisi Vikipedi Web Sitesi, https://tr.wikipedia.org/wiki/Üç_Kuruş, Erişim 

tarihi: 21.02.2024 

	 �130

https://cocukhaklari.barobirlik.org.tr/dokuman/mevzuat_uamevzuat/kadinlarakarsiherturluayrimciligin.pdf
https://cocukhaklari.barobirlik.org.tr/dokuman/mevzuat_uamevzuat/kadinlarakarsiherturluayrimciligin.pdf
https://cocukhaklari.barobirlik.org.tr/dokuman/mevzuat_uamevzuat/kadinlarakarsiherturluayrimciligin.pdf
https://sozluk.gov.tr
https://sozluk.gov.tr
https://sozluk.gov.tr
https://sozluk.gov.tr
https://tr.wikipedia.org/wiki/%C3%9C%C3%A7_Kuru%C5%9F


 Üzümçeker, E., Gezgin, G. N., & Akfırat, S. (2019). Sosyal ve evrimsel psikolojide 

insan özgeciliği bilmecesi. Yaşam Becerileri Psikoloji Dergisi, 3(5), 93-110. 

  

 Vallès, L. (2011). Victims, criminals and scapegoats. Transfer: journal of 

contemporary culture. Núm. 6 (2011). 

 Varol, S. F. (2016). Temsil İdeoloji, Kimlik. İstanbul: Varlık Yayınları  

  

 Varol, E. (2021). Romanlarda Barınma ve Kentsel Dönüşüm Sorunları: Düzce İli 

Örneği. Üsküdar Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi 

 Wacquant, L. (2015). Kent Paryaları (2. Baskı). Boğaziçi Üniversitesi Yayınları 

 Webb, J. (2008) Understanding Representation. 1st edn. SAGE Publications. 

Available at: https://www.perlego.com/book/859995/understanding-representation-pdf 

(Accessed: 5 March 2023). 

 Weber, M. 1978. Economy and Society, ed. G. Roth and C. Wittich, Berkeley: 

University of California Press. 

 Weber, R. P. (1990). Basic Content Analysis. (Sage University Paper Series on 

Quantitative Applications in the Social Sciences, series no. 07-049). Newbury Park, CA: 

Sage.  

 Williams, R. (1993). Kültür. Ankara: İmge Kitabevi Yayınları 

 Yalçıner, R. (2014). Etnisite ve Milliyetçilik: Eleştirel Bir Değerlendirme . Ankara 

Üniversitesi SBF Dergisi , 69 (01) , 189-215 . DOI: 10.1501/SBFder_0000002308 

  

	 �131



 Yanık, C. (2013). Etnisite, Kimlik ve Milliyetçilik Kavramlarının Sosyolojik 

Analizi . Kaygı. Bursa Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi , (20) , 

225-237 . Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/kaygi/issue/16208/169832  

  

 Yaylagül, L. (2018). Kitle İletişim Kuramları Egemen ve Eleştirel Yaklaşımlar. 

Ankara: Dipnot Yayınları 

  

 Yeniçeri, Z. TERÖR VE TERÖRİST ALGISI: SİLAHI KİMİN TUTTUĞU NE 

KADAR ETKİLİ?.Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınlanmamış 

Yükseklisans Tezi  

Yetişkin, E. (2013). Postkolonyal düşünce ve madun çalışmalarından neler 

öğrenebiliriz. Ulusal Sosyal Bilimler Kongresi, 4-6. 

  

Yıldırım, Z. M. (2015). Çalışma hayatında etnik ayrımcılık eğilimlerinin istihdam 

sürecine etkisi:" Geçit Bekçileri" kavramı üzerinden sosyal psikolojik bir analiz (Doctoral 

dissertation, Bursa Uludag University (Turkey)). 

  

 Yılmaz, A. (1994). Etnik Ayrımcılık Türkiye, İngiltere, Fransa, İspanya. Ankara: 

Vadi Yayınları 

 Zupancic, A. (2022). Komedi: Sonsuzun Fiziği. İstanbul: Metis Yayıncılık 

	 �132


