
AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

 

Eren KESER 

 

 

 

 

 

 

KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİMİ ETKİLEYEN FAKTÖRLERİN SOSYAL MEDYA 

ÜZERİNDEN ANALİZİ: ETİMOLOJİ YOUTUBE KANALI ÜZERİNE BİR DURUM 

ÇALIŞMASI 

 

 

 

 

 

 

İletişim Ana Bilim Dalı 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

Antalya, 2025



AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

Eren KESER 

 

 

 

 

 

KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİMİ ETKİLEYEN FAKTÖRLERİN SOSYAL MEDYA 

ÜZERİNDEN ANALİZİ: ETİMOLOJİ YOUTUBE KANALI ÜZERİNE BİR DURUM 

ÇALIŞMASI 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Ahmet AYHAN 

 

 

 

İletişim Ana Bilim Dalı 

Doktora Tezi 

 

 

 

Bu tez Yükseköğretim Kurulu Başkanlığı tarafından 100/2000 YÖK Doktora Bursu 

kapsamında desteklenmiştir. 

 

 

 

Antalya, 2025



 

Akdeniz Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne, 

 

  

Eren KESER’in bu çalışması jürimiz tarafından İletişim Ana Bilim Dalı Doktora 

Programı tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

Başkan : Doç. Dr. Yasemin BİLİŞLİ (İmza) 

 

 

Üye (Danışmanı) : Prof. Dr. Ahmet AYHAN (İmza) 

 

 

Üye : Doç.Dr. Fatma ÇAKMAK (İmza) 

 

 

Üye : Doç Dr. Eda ER (İmza) 

 

 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi Onur ÖKSÜZ (İmza) 

 

 

Tez Başlığı:  

  

Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerin Sosyal Medya Üzerinden 

Analizi: Etimoloji Youtube Kanalı Üzerine Bir Durum Çalışması 

 

 

Onay : Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

 

Tez Savunma Tarihi : 20/01/2025 

(İmza) 

Prof. Dr. Seda BAYRAKTAR 

Müdür 

 

Mezuniyet Tarihi : 20/02/2025  

 



AKADEMİK BEYAN 

 

Doktora Tezi olarak sunduğum “Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerin Sosyal 

Medya Üzerinden Analizi: Etimoloji Youtube Kanalı Üzerine Bir Durum Çalışması” adlı bu 

çalışmanın, akademik kural ve etik değerlere uygun bir biçimde tarafımca yazıldığını, 

yararlandığım bütün eserlerin kaynakçada gösterildiğini ve çalışma içerisinde bu eserlere atıf 

yapıldığını belirtir; bunu şerefimle doğrularım. 

 

 

Eren KESER 

 



 

 

 

 

T.C. 

AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 
 

TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU BEYAN BELGESİ 
 

Öğrenci Bilgileri 

Adı-Soyadı Eren KESER 

Öğrenci Numarası 20185243005 

Anabilim Dalı İletişim 

Programı Doktora 

Danışman Öğretim Üyesi Bilgileri 

Unvanı, Adı-Soyadı Prof. Dr. Ahmet AYHAN 

Doktora Tez Başlığı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerin Sosyal Medya 

Üzerinden Analizi: Etimoloji Youtube Kanalı Üzerine Bir Durum 

Çalışması 

Turnitin Bilgileri 

Ödev Numarası 25874330558 

Rapor Tarihi 13.02.2025 

Benzerlik Oranı  Alıntılar hariç: % 6                       Alıntılar dahil: % 7 

 

rapor alınmıştır.   

Danışman tarafından uygun olan seçenek işaretlenmelidir: 

(X) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşmıyor ise: 

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporunun doğruluğunu onaylarım.   

(  ) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşıyor, ancak tez/dönem projesi danışmanı intihal yapılmadığı 

kanısında ise: 

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporunun doğruluğunu onaylar ve 

Uygulama Esaslarında öngörülen yüzdelik sınırlarının aşılmasına karşın, aşağıda belirtilen gerekçe ile 

intihal yapılmadığı kanısında olduğumu beyan ederim. 

 

Gerekçe: 

 

 

 

Benzerlik taraması yukarıda verilen ölçütlere uygun olarak tarafımca yapılmıştır. İlgili tezin orijinallik 

raporunun uygun olduğunu beyan ederim. 

Danışman Öğretim Üyesi 

Unvanı, Adı-Soyadı 

Prof. Dr. Ahmet AYHAN 

 

 

İmza 

 
 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE, 

 

Yukarıda bilgileri bulunan öğrenciye ait tez çalışmasının a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana Bölümler ve 

d) Sonuç kısımlarından oluşan toplam 450 sayfalık kısmına ilişkin olarak Turnitin adlı intihal tespit 

programından Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Çalışması Orijinallik Raporu Alınması ve Kullanılması 

Uygulama Esaslarında belirlenen filtrelemeler uygulanarak yukarıdaki detayları verilen ve ekte sunulan 



i 

 

İ Ç İ N D E K İ L E R 

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................................ vi 

GÖRSELLER LİSTESİ ......................................................................................................... vii 

GRAFİKLER LİSTESİ .......................................................................................................... ix 

ÖZET ........................................................................................................................................ xi 

SUMMARY ............................................................................................................................. xii 

TEŞEKKÜR ........................................................................................................................... xiii 

GİRİŞ ......................................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİMİN TEMELLERİ 

1.1. Kültür Kavramı ............................................................................................................ 9 

1.1.1. Kültürü Oluşturan Bileşenler ve Kültür Çeşitleri ............................................... 15 

1.1.2. Kültürel İlişkiler ve Süreçler .............................................................................. 24 

1.1.2.1. Kültürlenme ................................................................................................. 27 

1.1.2.2. Kültürleme ................................................................................................... 28 

1.1.2.3. Kültürleşme ................................................................................................. 29 

1.1.2.4. Kültür Şoku ................................................................................................. 30 

1.1.2.5. Kültürel Yayılma ......................................................................................... 32 

1.1.2.6. Zorla Kültürleme ......................................................................................... 33 

1.1.3. Kültür Değişmeleri ............................................................................................. 34 

1.1.3.1. Kültürel Yabancılaşma ................................................................................ 36 

1.1.3.2. Kültürel Gecikme ........................................................................................ 37 

1.1.3.3. Kültürel Asimilasyon ................................................................................... 38 

1.1.3.4. Kültürel Entegrasyon ................................................................................... 40 

1.1.3.5. Kültürel Emperyalizm ................................................................................. 41 

1.2. Kültürlerarası İletişim ................................................................................................ 43 

1.2.1. Kültür ve İletişim ................................................................................................ 45 

1.2.2. Kültürlerarasılık .................................................................................................. 46 

1.2.3. Kültürel Farklılıklar ............................................................................................ 47 

1.2.4. Çok Kültürlülük .................................................................................................. 48 

1.3. Kültürlerarası İletişim Kuramları ............................................................................... 49 

1.3.1. “Enformasyon Sistemleri Kuramı” ile Edward T. Hall ...................................... 51 

1.3.2. “Kültürel Boyutlar Kuramı” ile Geert Hofstede ................................................. 52 

1.3.3. “Değer Yönelimleri Kuramı” ile Florence Kluckhohn ve Fred L. Strodtbeck ... 55 



ii 

 

1.3.4. “İletişimsel Eylem Kuramı” ile Jürgen Habermas ............................................. 57 

1.4. Kültürlerarası Farklılaşma ve Algılama İlişkisi ......................................................... 59 

1.5. Kültürlerarası İletişimi Etkileyenler .......................................................................... 60 

1.5.1. Irkçılık ................................................................................................................ 62 

1.5.2. Değerler ve Normlar ........................................................................................... 63 

1.5.3. Zenofobi ............................................................................................................. 64 

1.5.4. Belirsizlik ve Kaygı ............................................................................................ 66 

1.5.5. Toplumsal Senaryolar ve Roller ......................................................................... 67 

1.6. Araştırmanın Kuramsal Yaklaşımı ............................................................................. 67 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

SOSYAL MEDYA VE DİJİTALLEŞEN TOPLUM 

2.1. Sosyal Medyanın Doğuşu ve Gelişimi ....................................................................... 77 

2.1.1. Sosyal Medya Araçlarının Medya Boyutu.......................................................... 83 

2.1.2. Sosyal Medyanın Kullanıcı Boyutu ve Etkileri .................................................. 87 

2.2. Sosyal Medya Araçları ............................................................................................... 90 

2.2.1. Facebook ............................................................................................................. 96 

2.2.2. Youtube ............................................................................................................... 99 

2.3. Sosyal Medyanın Kültürel Etkisi ............................................................................. 104 

2.4. Pekiştirme ve Mobilizasyon Teorileri Bağlamında Sosyal Medya .......................... 109 

2.5. Dijitalleşme ile Yeni Toplumsal Yapılar: Ağ toplumu ............................................. 115 

2.5.1. Toplumsal Hareketler ve Kitle Toplumu .......................................................... 122 

2.5.2. Toplumsal Değişme .......................................................................................... 126 

2.5.3. Toplumun Dijital Dönüşümü: Dijitalleşme ile Toplumsal Yapıyı Anlamak ..... 127 

2.6. Sosyal Medya ile Yeni Toplumsal Yapılardaki Grup Psikolojisi ve Kültürlerarası 

İletişimi Etkileyenler ........................................................................................................... 133 

2.6.1. Stereotipler (Kalıp Yargılar) ............................................................................. 137 

2.6.2. Ön Yargı ............................................................................................................ 144 

2.6.3. Ayrımcılık ......................................................................................................... 147 

2.6.4. Ötekileştirme .................................................................................................... 148 

2.6.5. Etnomerkezcilik ................................................................................................ 149 

 

 

 

 



iii 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YOUTUBE İÇERİKLERİNDE KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİMİ ETKİLEYEN 

FAKTÖRLERİN ANALİZİ: ETİMOLOJİ YOUTUBE KANALI ÜZERİNE BİR 

ARAŞTIRMA 

3.1. Araştırmanın Konusu ve Önemi .............................................................................. 152 

3.2. Araştırmanın Varsayımı ve Felsefesi ....................................................................... 153 

3.3. Araştırmanın Amacı ve Soruları .............................................................................. 153 

3.4. Araştırma Metodolojisi ............................................................................................ 154 

3.4.1. Çalışmanın Evreni ve Örneklemi ..................................................................... 157 

3.4.2. Çalışmanın Sınırlılıkları ................................................................................... 158 

3.4.3. Çalışmanın Veri Toplama Süreci ve Veri Analizi ............................................. 159 

3.4.4. Çalışmanın İnandırıcılık, Güvenilebilirlik, Aktarılabilirlik ve Doğrulanabilirliği . 

  .......................................................................................................................... 160 

3.5. Etimoloji YouTube Kanalı Video Anlatısındaki Kültürlerarası İletişimi Etkileyen 

Faktörlere İlişkin Bulgular ve Analizi ................................................................................ 168 

3.5.1. Etimoloji YouTube Kanalı Video Anlatıları Hakkında Bilgi ve Açıklamalar .. 168 

3.5.2. Video İçerik Anlatıları İçerisindeki Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlere 

İlişkin Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı ............................................................ 169 

3.5.2.1. Video 1’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlere İlişkin Bulguların 

Analizi ve Kullanım Frekansı ...................................................................................... 171 

3.5.2.2. Video 2’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 177 

3.5.2.3. Video 3’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 188 

3.5.2.4. Video 4’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 198 

3.5.2.5. Video 5’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 212 

3.5.2.6. Video 6’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 218 

3.5.2.7. Video 7’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 228 

3.5.2.8. Video 8’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 235 



iv 

 

3.5.2.9. Video 9’un Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 248 

3.5.2.10. Video 10’un Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 255 

3.5.2.11. Video 11’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 260 

3.5.2.12. Video 12’nin Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin 

Betimsel Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı ..................................................... 267 

3.5.2.13. Video 13’ün Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 272 

3.5.2.14. Video 14’ün Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı .................................................................... 277 

3.6. Etimoloji YouTube Kanalı Çevrimiçi Katılımcı Görüşlerinin Kültürlerarası İletişimi 

Etkileyen Faktörlerine İlişkin Bulgular ve Analizi ............................................................. 283 

3.6.1. Etimoloji YouTube Kanalı Video Anlatıları Yorumlarının Duyuşsal Süreç 

Etkisinin Kullanımı Bağlamında Analizi ........................................................................ 287 

3.6.1.1. Zenofobi .................................................................................................... 290 

3.6.1.2. Etnomerkezcilik ........................................................................................ 298 

3.6.1.3. Irkçılık ....................................................................................................... 302 

3.6.1.4. Cinsiyetçi Yaklaşımlar ............................................................................... 306 

3.6.2. Etimoloji YouTube Kanalı Video Anlatılarının Yorumlarının Dilsel Süreç 

Etkisinin Kullanımı Bağlamında Analizi ........................................................................ 310 

3.6.2.1. Alaycı ve Aşağılayıcı İfadeler ................................................................... 312 

3.6.2.2. Argo İfadeler ............................................................................................. 315 

3.6.2.3. Kültürün Dili ............................................................................................. 318 

3.6.3. Etimoloji YouTube Kanalı Video Anlatılarının Yorumlarının Bilişsel Süreç 

Etkisinin Kullanımı Bağlamında Analizi ........................................................................ 320 

3.6.3.1. Kalıp Yargılar ve Önyargılar ..................................................................... 321 

3.6.3.2. Belirsizlik ve Kaygı ................................................................................... 326 

3.6.3.3. Değer ve Normlara Tepki .......................................................................... 329 

3.6.3.4. Toplumsal Senaryolar ve Roller ................................................................ 337 

 

 

 



v 

 

SONUÇ .................................................................................................................................. 348 

KAYNAKÇA ......................................................................................................................... 359 

ÖZGEÇMİŞ .......................................................................................................................... 431  



vi 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1.1 Kültür Tanımlamaları Sınıflandırması ..................................................................... 10 

Tablo 1.2 Kültür Kavramı Tanımlama Teması ........................................................................ 13 

Tablo 2.1 Web Gelişim Süreci ................................................................................................. 80 

Tablo 2.2 Sosyal Medya Kullanıcı Sayısı ................................................................................ 93 

Tablo 3.1 Kodlayıcılar Arası Uzlaşmayı Sağlayan Kod Çizelgesi Düzenlemesi ................... 163 

Tablo 3.2 Etimoloji Kanalı Hakkında Bilgiler ....................................................................... 169 

Tablo 3.3 Etimoloji Kanalı Video 1 Anlatısı Hakkında Bilgiler ............................................ 172 

Tablo 3.4 Etimoloji Kanalı Video 2 Anlatısı Hakkında Bilgiler ............................................ 178 

Tablo 3.5 Etimoloji Kanalı Video 3 Anlatısı Hakkında Bilgiler ............................................ 189 

Tablo 3.6 Etimoloji Kanalı Video 4 Anlatısı Hakkında Bilgiler ............................................ 198 

Tablo 3.7 Etimoloji Kanalı Video 5 Anlatısı Hakkında Bilgiler ............................................ 212 

Tablo 3.8 Etimoloji Kanalı Video 6 Anlatısı Hakkında Bilgiler ............................................ 219 

Tablo 3.9 Etimoloji Kanalı Video 7 Anlatısı Hakkında Bilgiler ............................................ 229 

Tablo 3.10 Etimoloji Kanalı Video 8 Anlatısı Hakkında Bilgiler .......................................... 235 

Tablo 3.11 Etimoloji Kanalı Video 9 Anlatısı Hakkında Bilgiler .......................................... 248 

Tablo 3.12 Etimoloji Kanalı Video 10 Anlatısı Hakkında Bilgiler ........................................ 255 

Tablo 3.13 Etimoloji Kanalı Video 11 Anlatısı Hakkında Bilgiler ........................................ 261 

Tablo 3.14 Etimoloji Kanalı Video 12 Anlatısı Hakkında Bilgiler ........................................ 267 

Tablo 3.15 Etimoloji Kanalı Video 13 Anlatısı Hakkında Bilgiler ........................................ 273 

Tablo 3.16 Etimoloji Kanalı Video 14 Anlatısı Hakkında Bilgiler ........................................ 277 

Tablo 3.17 Kültürlerarası Duyarlılık Boyutu İçeren Video İzleyici Görüşleri....................... 289 

Tablo 3.18 Dilsel Süreç Etkisinin Temalarını İçerir Video İzleyici Görüşleri ....................... 311 

Tablo 3.19 Kültürlerarası Farkındalık Boyutunu İçeren Video İzleyici Görüşleri................. 321 

 

 

 

  



vii 

 

GÖRSELLER LİSTESİ 

Görsel 2.1 Essential Digital Headlines ..................................................................................... 75 

Görsel 2.2 Unconnected Populations........................................................................................ 76 

Görsel 2.3 Sosyal Medya’nın Tarihsel Süreci .......................................................................... 91 

Görsel 2.4 Main Reasons For Using Social Media, ................................................................. 94 

Görsel 2.5 Overview of Social Media Use ............................................................................... 95 

Görsel 2.6 Social Media Apps: Active User Index ................................................................ 101 

Görsel 2.7 Web Teknolojisinin Gelişim Süreci-The Development Process of Web.............. 131 

Görsel 2.8 Sosyal Medya Kullanımı İletişim Grafiği ............................................................. 132 

Görsel 3.1 Kültürlerarası İletişimi Etkileyenler Kod Şeması ................................................. 156 

Görsel 3.2 Kodlayıcılar Arası Uzlaşmayı Gösterir Kappa Değeri ......................................... 161 

Görsel 3.3 Video İçerik Anlatıları Kelime Bulutu ................................................................. 170 

Görsel 3.4 Video 1 İçerik Anlatısı Kod Bulutu ...................................................................... 173 

Görsel 3.5 Video 1 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli ............ 175 

Görsel 3.6 Beden Dilinin Kullanımına Yönelik Video 1’den Örnekler ................................. 176 

Görsel 3.7 Beden Dilinin Kullanımına Yönelik Video 2’den Örnekler ................................. 183 

Görsel 3.8 Video 2 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli ............ 184 

Görsel 3.9 Video İçerik Anlatısı Kelime Bulutu .................................................................... 191 

Görsel 3.10 Video 4 İçerik Anlatısı Kod Bulutu .................................................................... 201 

Görsel 3.11 Video İçerik Anlatısı Kelime Bulutu .................................................................. 203 

Görsel 3.12 Video 4 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli .......... 205 

Görsel 3.13 Video 5 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli .......... 215 

Görsel 3.14 Video 6 İçerik Anlatısı Kod Bulutu .................................................................... 222 

Görsel 3.15 Video 6 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli .......... 225 

Görsel 3.16 Video 7 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli .......... 232 

Görsel 3.17 Video 8 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli .......... 240 

Görsel 3.18 Video 9 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli .......... 252 

Görsel 3.19 Video 10 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli ........ 258 

Görsel 3.20 Video 11 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli ........ 263 

Görsel 3.21 Video 12 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli ........ 270 

Görsel 3.22 Video 13 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli ........ 276 

Görsel 3.23 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli ....................... 281 

Görsel 3.24 Video İzleyici Yorumları Kod Bulutu ................................................................ 285 



viii 

 

Görsel 3.25 İzleyici Yorumları Zenofobi Teması Kelime Bulutu .......................................... 292 

Görsel 3.26 İzleyici Yorumları Zenofobi Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-Dağıtım 

Modeli ..................................................................................................................................... 294 

Görsel 3.27 İzleyici Yorumları Etnomerkezcilik Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-

Dağıtım Modeli ...................................................................................................................... 299 

Görsel 3.28 İzleyici Yorumları Irkçılık Teması Kod-Dağıtım Modeli .................................. 303 

Görsel 3.29 İzleyici Yorumları Cinsiyetçi Yak. Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-

Dağıtım Modeli ...................................................................................................................... 307 

Görsel 3.30 İzleyici Yorumları Alaycı ve Aşağılayıcı İfadeler Teması Betimsel Bulgular Kod-

Dağıtım Modeli ...................................................................................................................... 313 

Görsel 3.31 İzleyici Yorumları Argo İfadeler Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-

Dağıtım Modeli ...................................................................................................................... 316 

Görsel 3.32 İzleyici Yorumları Kültürün Dili Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-

Dağıtım Modeli ...................................................................................................................... 319 

Görsel 3.33 İzleyici Yorumları Kalıpyargı ve Önyargılar Teması Betimsel Bulgular Kod-

Dağıtım Modeli ...................................................................................................................... 323 

Görsel 3.34 İzleyici Yorumları Belirsizlik ve Kaygı Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-

Dağıtım Modeli ...................................................................................................................... 327 

Görsel 3.35 İzleyici Yorumları Değer ve Normlara Tepki Teması Betimsel Bulgular Kod-

Dağıtım Modeli ...................................................................................................................... 331 

Görsel 3.36 İzleyici Yorumları Toplumsal Senaryolar ve Roller Teması Betimsel Bulgular 

Kod-Dağıtım Modeli .............................................................................................................. 338 

 

 

  



ix 

 

GRAFİKLER LİSTESİ 

Grafik 3.1 Video İçerik Anlatıları Temaları ........................................................................... 169 

Grafik 3.2  Video İçerik Anlatıları Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler ..................... 170 

Grafik 3.3 Video 1 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler ...................... 173 

Grafik 3.4 Video 1 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ............................................................... 174 

Grafik 3.5 Video 1 İzleyici Yorumları Kod Frekansları ........................................................ 175 

Grafik 3.6 Video 2 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ............................................................... 180 

Grafik 3.7 Video 2 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler ...................... 181 

Grafik 3.8 Video 3 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ............................................................... 190 

Grafik 3.9 Video 3 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler ...................... 194 

Grafik 3.10 Video 4 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ............................................................. 199 

Grafik 3.11 Video 4 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler .................... 200 

Grafik 3.12 Video 5 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ............................................................. 213 

Grafik 3.13 Video 5 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler .................... 214 

Grafik 3.14 Video 6 içerik Anlatısı Kod Frekansları ............................................................. 220 

Grafik 3.15 Video 6 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler .................... 223 

Grafik 3.16 Video 7 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ............................................................. 230 

Grafik 3.17 Video 8 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ............................................................. 237 

Grafik 3.18 Video 9 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ............................................................. 250 

Grafik 3.19 Video 10 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ........................................................... 256 

Grafik 3.20 Video 11 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ........................................................... 262 

Grafik 3.21 Video 12 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ........................................................... 268 

Grafik 3.22 Video 13 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ........................................................... 274 

Grafik 3.23 Video 14 İçerik Anlatısı Kod Frekansları ........................................................... 278 

Grafik 3.24 Video İçeriklerinin Çevrimiçi Katılımcı Görüşleri Kod Frekansı ...................... 284 

Grafik 3.25 Çevrimiçi Katılımcıların Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçleri ................ 286 

Grafik 3.26 Çevrimiçi Katılımcıların Kültürlerarası Duyarlılığı Düşüren Temalarının Kod 

Frekansı .................................................................................................................................. 288 

Grafik 3.27 Zenofobi Temasının En çok Kodlanan Video Yorumları ................................... 291 

Grafik 3.28 Zenofobi ve Irkçılık Temasının En çok Kodlanan Video Yorumları ................. 296 

Grafik 3.29 Etnomerkezcilik Olarak Kodlanan Video Yorumları ......................................... 300 

Grafik 3.30 Irkçılık Temasının Yoğun Olduğu Video İzleyici Yorumları ............................. 305 

Grafik 3.31 Kültürlerarası İletişim Becerikliliğini Düşüren Temaların Kod Frekansı........... 310 



x 

 

Grafik 3.32 Argo İfadeler Temasının En çok kodlandığı Video İzleyici Yorumları ............. 317 

Grafik 3.33 Çevrimiçi Katılımcı Görüşleri Kültürlerarası Farkındalığa Götüren Temaların 

Kod Frekansı .......................................................................................................................... 320 

Grafik 3.34 Kalıp yargı ve Önyargılar Temalarının En Yoğun olduğu Video İzleyici 

Yorumları ............................................................................................................................... 324 

Grafik 3.35 Belirsizlik ve Kaygı Temalarının En Yoğun olduğu İzleyici Yorumları ............ 328 

Grafik 3.36 Değer ve Normlara Tepki Temasının En yoğun Kodlandığı Video İzleyici 

Yorumları ............................................................................................................................... 334 

Grafik 3.37 Toplumsal Senaryolar ve Roller Temasının En yoğun Kodlandığı Video İzleyici 

Yorumları ............................................................................................................................... 340 

 

  



xi 

 

ÖZET 

21. Yüzyıl ile daha da hız kazanan dijitalleşme, McLuhan'ın belirttiği gibi mevcut ve 

yeni iletişim ortamlarını bütünleştirerek evreni küresel bir köy haline getirmektedir. Böylece 

yeni iletişim ortamlarının eğitim, iş, sağlık, politika ve turizm gibi her alandan etkilenerek 

dönüştüğü söylenebilir. Bu dönüşüm kültürlerarası iletişim bağlamında yürütülecek 

araştırmaları önemli hale getirmektedir. Ancak literatürdeki çalışmalar incelendiğinde nicel 

yöntemlerle yürütülmüş olmakla birlikte, aynı zamanda buz dağının görünmeyen tarafını 

gösterebilen nitel bir yaklaşım ile anlamlandırmaya yönelik kültürlerarası iletişimi 

etkileyenlerle ilgili çalışmaların da eksik kaldığı görülmektedir. Bu çalışmanın amacı, 

YouTube kullanıcı yorumları üzerinden kültürlerarası duyarlılık ve farkındalığın, 

kültürlerarası iletişimi nasıl etkilediğini anlamak ve tanımlamaktır. Bu nedenle, çalışma 

kapsamında YouTube video anlatıları ve kullanıcı yorumları olan hedef kitleler tercih 

edilmiştir. Hermeneutik ilgi ve yorumlayıcı paradigmadan yararlanılarak oldukça 

yapılandırılmış olarak nitel araştırma içinde örnek olay hikayesi durum çalışması deseninde 

yürütülen araştırma için Türkiye’de bulunan yerleşik yabancıların özel röportajlarını 

gerçekleştiren Etimoloji YouTube kanalı tercih edilmiştir. Bu doğrultuda 2 temel ve bunlara 

dayanan alt araştırma soruları oluşturulmuştur. Araştırma soruları çerçevesinde çalışmada; 

amaçlı örnekleme içinde bulunan tipik durum örneklemesi tercih edilerek en çok izlenen, 

beğenilen ve yorum yapılan 14 en tipik video seçilmiştir. 19.186 kullanıcı yorumları 

içerisinden olumsuz yorumlar olarak görülen 9.863 YouTube kullanıcı yorumları dahil edilme 

kriteri içerisinde tutularak araştırmanın çalışma gurubunu oluşturmaktadır. 

Türkiye’de yerleşmiş olan yabancıların iletişim süreçlerindeki kültürlerarası iletişimi 

engelleyici faktörler üzerinde sosyal medya ve sosyal ağ ilişkilerinin rolü literatürden 

faydalanılarak disiplinler arası bir yaklaşımla değerlendirilerek kodlama modeli 

oluşturulmuştur. Youtube video röportajları ve yorumları bilişsel, duyuşsal ve dilsel 

bileşenlerin kullanımını oluşturan bu araştırma modeli temel alınarak MAXQDA Nitel Veri 

Analizi programı yardımıyla kodlanarak analiz edilmiştir. Araştırma bulgularından kullanıcı 

yorumlarının kültürlerarası duyarlılığı düşüren duyuşsal süreç etkisi temalarının yoğunluğu 

etrafında şekillenerek en fazla Zenofobi teması ile yabancı düşmanlığını tetikleyen ifadelerin 

var olduğu görülmektedir. 

 

Anahtar Kelimeler: Kültürlerarası İletişim, YouTube, Durum Çalışması, Sosyal Medya, 

Maxqda, Zenofobi.  



xii 

 

SUMMARY 

AN ANALYSIS OF THE FACTORS INFLUENCING INTERCULTURAL 

COMMUNICATION THROUGH SOCIAL MEDIA: A CASE STUDY ON THE 

ETYMOLOGY YOUTUBE CHANNEL 

With the advent of the 21st century, digitalization has gained significant momentum. 

As McLuhan states, it integrates existing and new communication media, transforming the 

universe into a global village. Consequently, it can be said that new communication 

environments have undergone transformations in various fields such as education, business, 

health, politics, and tourism. This transformation highlights the importance of conducting 

research in the context of intercultural communication. However, upon examining the 

literature, it becomes evident that while many studies utilize quantitative methods, there is a 

lack of qualitative studies that explore the factors affecting intercultural communication, 

particularly those that can reveal the "invisible side of the iceberg." 

The aim of this study is to understand and define how intercultural sensitivity and 

awareness influence intercultural communication through YouTube user comments. 

Therefore, target audiences with YouTube video narratives and user comments were selected 

for this research. Conducted within a highly structured case study design and utilizing a 

hermeneutic interest and interpretative paradigm, the study focused on the Etymology 

YouTube channel, which features special interviews with resident foreigners in Turkey. In 

this context, two primary research questions and corresponding sub-questions were 

formulated. To address these questions, 14 typical videos—those that were most watched, 

liked, and commented on—were selected using typical case sampling within purposeful 

sampling. Among the 19,186 user comments, 9,863 negative comments were included in the 

study group based on the established inclusion criteria. 

The research evaluated the role of social media and social network relations on the 

factors hindering intercultural communication in the interactions of foreigners settled in 

Turkey. This evaluation was conducted with an interdisciplinary approach, drawing on 

relevant literature and creating a coding model. The YouTube video interviews and comments 

were coded and analyzed using MAXQDA Qualitative Data Analysis software, based on a 

research model that incorporated cognitive, affective, and linguistic components. From the 

research findings, it was observed that user comments were shaped by themes related to the 

intensity of the affective process that diminishes intercultural sensitivity, and that expressions 

triggering xenophobia were prevalent within the theme of xenophobia. 

Keywords: Intercultural Communication, YouTube, Case Study, Social Media, Maxqda, 

Xenophobia  



xiii 

 

TEŞEKKÜR 

       Tüm dijital zorbalık mağdurlarına…  

Akademik eğitimim boyunca bana sürekli yön gösteren, doktora tez aşaması sürecinde 

destek ve emeklerini esirgemeyen, çözüm üreten yapıcı yaklaşımı ile beni sürekli 

yüreklendirerek kıymetli zamanını ayırıp sabırla ve büyük bir ilgiyle her daim benim için 

elinden gelenin fazlasını sunmaya çalışan, öğrencisi olmaktan onur duyduğum tez 

danışmanım, değerli hocam Prof. Dr. Ahmet Ayhan’a sonsuz teşekkürlerimi sunarım. Doktora 

eğitimim sürecinde daima yanımda olan, her zaman beni destekleyen, yardımlarını, güler 

yüzünü ve samimiyetini benden esirgemeyen kıymetli abim, hemşerim ve değerli hocam Doç. 

Dr. Fatih Uslu’ya teşekkür ederim. Türkiye’de İletişim biliminin kurucularından olan ve 

lisans eğitimimde katkısı olan rahmetli Prof. Dr. Ünsal Oskay hocamın da beraber öğrencisi 

olmaktan onur duyduğumuz gerek doktora ders dönemi gerekse de tez çalışmam boyunca her 

daim bana inanan, her konuda beni destekleyen ve sonsuz desteğini hiç eksik etmeyen 

kıymetli ablam, büyüğüm ve değerli hocam Prof. Dr. Nurdan Akıner’e teşekkür ederim. 

Ayrıca çalışmama destek veren ve katkı sağlayan, yapıcı ve doğru yönlendirici 

yaklaşımlarıyla anlayış göstererek tez jürisinde bulunan değerli hocalarım Doç. Dr. Yasemin 

Bilişli, Doç. Dr. Fatma Çakmak, Doç. Dr. Hediye Aydoğan, Doç. Dr. Eda Er, Dr. Öğr. Üyesi 

Onur Öksüz’e tüm içtenliğimle teşekkürlerimi sunarım. Ek olarak, ikinci doktorayı kazanarak 

iletişim Doktora çalışmaları 100/2000 programı ile bursiyeri olarak, doktora tez süreci 

boyunca burs sağlayarak akademik çalışmalarımızı destekleyen YÖK’e de şükranlarımı 

sunarım. Akademik serüvenim süresince öncesi ve sonrası her dönem yanımda olan en çok 

sıkıntıya katlanarak sabır ve sükûnet gösteren kıymetli eşim Kadriye Keser’e de sonsuz 

minnetlerimi sunarım. Hayatında bana en çok ihtiyacı olduğu dönemde yeterli vakti 

ayıramamış olmam nedeniyle oğlum Ahmet Uğur Keser’e de teşekkürü bir borç bilirim. 

Doktora programına beraber başladığımız değerli arkadaşlarım ve hocalarım Dr. Meltem 

Güler ve Dr. Gülis Kurtuluş’a, tanımaktan onur duyduğum kıymetli kardeşim Arş. Gör. Aydın 

Yeşilyurt ve Yener Çetin’e de çok teşekkür ederim. Son olarak, beni sürekli motive ederek 

üstesinden geleceğim inancı aşılayarak maddi ve manevi en sıkıntılı zamanlarımda arkamda 

durarak desteklerini esirgemeyen ve ailemin güçlü karakterleri olarak gördüğüm ve oğlu 

olmaktan hayatım boyunca her zaman gurur duyacağım babam Op. Dr. Hakkı Keser’e ve 

halam Neriman Keser Çoban’a tez sürecinde gösterdikleri anlayış içinde ayrıca sonsuz 

minnettarlığımı sunarım.  

 

Eren KESER 

Antalya, 2025 



GİRİŞ 

Gelişen teknoloji vasıtasıyla elektronik devrelerin ve işlem kpoartlarının artan 

kapasitesiyle bilgisayar temelli araçların mobil hâle gelmeye başlaması hem iletişim araçlarını 

dönüştürmüştür hem de yeni iletişim ortamlarının oluşmasında etkili olmuştur. Yeni medya 

olarak da adlandırılan bu dijital iletişim ortamları uzakları yakın hale getirerek, kültürel 

birliktelik, kültürlerarası iletişim, kültürel anlaşma ve kültürlerarası dönüşüm merkezleri de 

olmaktadır. Böylece dijital ortamlar üzerinden yürütülecek iletişim çalışmaları gün geçtikçe 

daha da önem kazanmaktadır. Bu nedenlerle çalışmanın odak noktasını dijital iletişim 

ortamları olan sosyal medya üzerinden işleyen kültürlerarası iletişim ve bu iletişimi etkileyen 

faktörler oluşturmaktadır.  

Kültürlerarası iletişim üzerindeki anlaşılamama, çatışma ve karmaşa gibi birtakım 

sorunların giderilebilmesi açısından, kültürlerarası iletişim yeterliliği/yetkinliği ile 

kültürlerarası duyarlılık kazanımı, kültürlerarası farklılık yönetimi ve kültürlerarası 

beceriklilik kazanımı gibi yaklaşımlar ön plana çıkmaktadır (Dalluay ve Jalagat, 2016: 666; 

Dong, Day vd., 2008: 30-31; Fatalaki, 2015: 25-26; Kim, 1999: 6-7; Neuliep, 2005: 44; 

Portalla ve Chen, 2010: 21).  Ayrıca, literatürde kültürlerarası iletişimi engelleyici birtakım 

faktörler bulunmaktadır. Bunlar sırasıyla ırkçılık, etnomerkezcilik ve zenofobi (yabancı 

düşmanlığı), değerler ve normlar, stereotip (kalıp yargı / basma kalıp düşünce), ön yargı, 

belirsizlik ve kaygı gibi engelleyici durumlar olmaktadır. (Bailey ve Harindranath, 2006:299; 

Bennett ve Bennett, 2004: 153; Browaeys ve Price, 2015: 337; Hinner, 2017: 886; Ilie, 2019: 

259; Liu vd., 2015: 80-101; Xu: 2013: 380).   

Türkiye’de alan yazın içinde kültürlerarası iletişim becerikliliği ile kültürlerarası 

iletişimi engelleyen faktörlerin ele alınarak dijital medyanın sosyal medya ortamları 

kapsamında değerlendirildiği herhangi bir araştırmaya rastlanılmamıştır. Sosyal medya, farklı 

kültürlerarasında iletişim kurulmasını kolaylaştırmaktadır. Ancak literatürde, sosyal medyanın 

kültürlerarası iletişim üzerindeki etkisini ve rolünü inceleyen araştırmaların genellikle yeterli 

kuramsal temele dayanmayarak çoğunlukla sosyal medyanın işlevselliğine odaklandığı 

görülmektedir. Ayrıca, bu çalışmaların nicel yöntemlere dayalı olarak gerçekleştirildiği 

görülmekle birlikte, aynı zamanda kullanıcıların etkileşimleri üzerindeki duygusal ve bilişsel 

etkilerin derinlemesine ele alındığı nitel araştırmaların eksikliği de dikkat çekmektedir 

(Ekiyor, 2021; Altunbey ve Yağbasan, 2020; Güneş ve Gümüş, 2022; Akyıl ve Yıldırım, 

2020; Çelik, 2024; Özdemir, 2023; Aydın ve Gültekin, 2023; Bashingwa, 2021). Bunların 

yanında, sosyal medyanın kültürlerarası iletişim üzerindeki algılanan etkileri de incelenmiş ve 



2 

 

bu alandaki nitel araştırmaların sınırlı olduğunu vurgulanmakla birlikte, aynı zamanda benzer 

şekilde, sosyal medyada ırkçılık, zenofobi ve etnik ayrımcılık gibi olumsuz dinamiklerin 

varlığına dikkat çekilmiş ve bu konuların daha fazla araştırılması gerektiği de belirtilmektedir 

(Aksoy, 2020; Kartarı, 2020). Bu nedenle, sosyal medyada kültürlerarası iletişime ilişkin 

çalışmaların, özellikle ampirik teorilerin ve araştırma metodolojilerinin entegrasyonu 

konusunda önemli boşluklar barındırdığı görülmektedir. 

Sosyal medya temelli kültürlerarası iletişime ilişkin çalışmalar, özellikle ampirik 

teorilerin ve araştırma metodolojilerinin entegrasyonu konusunda önemli boşluklar ortaya 

koymaktadır. Alan yazındaki çalışmalar, sosyal medyanın kültürlerarası yetkinlik üzerindeki 

olumlu etkilerini vurgularken, etkili iletişim için yüz yüze etkileşimlerin gerekliliğini 

vurgulamakla birlikte, aynı zamanda sosyal medya kullanımındaki hızlı evrimin bu 

değişiklikleri ele almak için yeni teorik çerçeveler gerektirdiğine de işaret ederek bu alanda 

daha kapsamlı araştırmalara ihtiyaç duyulduğunu belirtmektedir (Jin, 2023; Boutabssil, 2021; 

Jakubowski, 2018). Ek olarak, mevcut çalışmalar genellikle uluslararası öğrenciler arasındaki 

kimlik gelişiminin araştırmasını tartışarak uluslararası düzeydeki öğrencilerin etkileşimlerini 

inceleyip belirli demografik özelliklere veya bağlamlara odaklanmaktadır (Xu, 2022; Zhou ve 

Sun, 2020). Bu durum, farklı sosyal medya platformlarını ve kullanıcı deneyimlerini kapsayan 

daha geniş kapsamlı, kültürlerarası analizlerin eksikliğine de işaret etmektedir. Ayrıca, sosyal 

medyanın kültürlerarası eğitimdeki rolü üzerine bir literatür taraması sunulurken, iddiaları 

kanıtlayacak ampirik verilerden yoksun ve daha titiz araştırma metodolojilerine duyulan 

ihtiyaçta vurgulamaktadır (Matang vd., 2023). Bütün bunlarla birlikte, sosyal medya ve 

kültürlerarası iletişimi ele alan ve giderek büyüyen bir alan yazın olsa da teorik entegrasyon, 

ampirik doğrulama, buz dağının görünmeyen tarafını anlamaya yönelik olarak ayrıntılı 

betimleyebilen kapsamlı kültürlerarası çalışmalar konusunda önemli boşluklar da 

bulunmaktadır. Bu nedenlerle araştırma kapsamında tercih edilen durum çalışmasında 

herhangi bir güncel olayın betimlenmesi ve bütüncül bir bakışla ortaya sunulmasının önemli 

olduğu durumu betimleyici çalışma ihtiyacının giderebileceği ve derinlemesine bilgi 

toplanarak durumu gösteren temaların da ortaya konulabileceği nitel bir yaklaşım önemli 

olmaktadır. 

Bu çalışmanın amacı, dijital medya üzerinden kültürlerarası iletişimi etkileyen 

faktörlerin yayılması ve yeniden üretilmesinin aracı olarak sosyal meydanın üstlendiği 

durumları ortaya koyarak YouTube kullanıcı yorumları üzerinden kültürlerarası duyarlılık ve 

farkındalığın kültürlerarası iletişimi nasıl şekillendirdiğini betimlemektir. Çalışma, dijital 

iletişimde kültürlerarası iletişimi etkileyen zenofobi, etnosentrizm, ırkçılık, kalıp yargılar ve 



3 

 

önyargılar, değer ve normlara tepki, toplumsal senaryolara ve rollere tepki, belirsizlik ve 

kaygı ile dil anlamlandırma zorluklarının nasıl kendini gösterdiğini anlamayı hedeflemektedir. 

Araştırmanın varsayımları şu şekildedir: (1) Sosyal yaşamda aktif bir şekilde ön 

planda olan mülteci durumundaki yabancı göçmenlere yönelik olan tutum ve kanaatlerin 

etkisi sosyal medya ortamlarında da kendini göstererek Türkiye’de yaşayan diğer yerleşik 

yabancıların konu olduğu YouTube içerik anlatılarının izleyici yorumlarında kültürlerarası 

iletişimi etkileyen ve engelleyen unsurları barındırmaktadır. Ayrıca (2) video içeriklerinde 

röportaj yapılan yerleşik yabancıların etnik kimliklerine göre Türkiye’deki deneyimleri 

açısından kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurları değişmekle birlikte, aynı zamanda yorum 

yapan çevrimiçi katılımcıların da yine yabancıların bu etnik kimliklerine göre kültürlerarası 

iletişimi etkileyen unsurları farklı olmaktadır, şeklinde 2 temel varsayım üzerine kurulmuştur.      

Çalışmada bu savı sınamak için aşağıdaki araştırma sorularına yanıt aranmaktadır: 

Nitel veri analizi yapılan çalışma kapsamında ana araştırma sorusu: (1) Türkiye’de yaşayan 

yerleşik yabancılar sosyal medya üzerinden yürüttükleri dijital iletişim süreçlerinde 

kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurları nasıl kullanmaktadır ? ve (2) Türkiye’de yaşayan 

sosyal medya kullanıcılarının yerleşik yabancılar konulu YouTube video içeriklerindeki 

izleyici yorumlarında kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurlar nasıl şekillenmektedir ? 

şeklinde 2 temel araştırma sorusu ile yola çıkılmıştır. Bu temel araştırma sorularına bağlı 

olarak cevap aranan diğer alt araştırma soruları ise şu şekildedir:  

1. Youtube video içerik anlatılarında geçen kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörler 

nelerdir ve hangi temalar daha fazla kullanılmaktadır?  

2. YouTube video içeriklerinde yerleşik yabancılar deneyimlerini aktarırken duyuşsal, 

bilişsel ve dilsel süreç etkisi olan bileşenleri nasıl kullanmıştır? 

3. Yerleşik yabancıların YouTube video içerik anlatılarındaki kültürlerarası duyarlılık ve 

kültürlerarası farkındalıkları nasıl tanımlanmaktadır? 

4. YouTube izleyici yorumlarında elde edilen ifadelerde kültürlerarası iletişimi etkileyen 

temalar nelerdir ve video içeriklerine göre nasıl farklılaşmaktadır?  

5. Yerleşik Yabancılara yönelik olarak YouTube içerik anlatıları izleyici yorumlarında 

kültürlerarası farkındalığı düşüren temalar nelerdir? 

6. Yerleşik Yabancılara yönelik olarak YouTube içerik anlatıları izleyici yorumlarında 

kültürlerarası duyarlılığı düşüren temalar nelerdir? 

7. Yerleşik Yabancılara yönelik olarak gerçekleştirilen YouTube içerik anlatıları izleyici 

yorumlarında kültürlerarası iletişim becerikliliğini düşüren kategoriler nelerdir? 



4 

 

Bu sorular çerçevesinde araştırma üç bölümden oluşmaktadır. Çalışmanın birinci 

bölümü, kültürlerarası iletişimin temel kavramları olarak görülen; kültür, kültürü oluşturan 

bileşenler, kültürel ilişkiler ve süreçler, kültür değişimleri, kültürlerarası iletişimi etkileyen 

unsurlar ile kültürlerarası iletişimin sağlıklı işlemesini sağlayan yeterlilik kazanımları ve 

donanımları literatüre dayanarak ortaya konulmuştur.    

Sosyal medyanın zamanla daha çok kullanılması, dijitalleşme ile gelen yeni toplumsal 

yapılar ve etkisi ile oluşan grup psikolojilerinin yansımaları bireylerin söylemleri, bakış 

açıları, algıları, fikir ve kanaatlerini de etkileyerek dijitalden günlük hayata uzanan bir 

yansıması da ön plana çıkmaktadır. Bu nedenle sosyal medyanın ne olduğu, hangi şartlarda 

nasıl ortaya çıktığı, nasıl geliştiği, toplumlar ve bireyler üzerinde nasıl bir etki yaparak 

dönüşüm sağladığını da literatüre dayalı olarak açıklanması gerekeceğinden ikinci bölümde 

sosyal medya üzerine kavramsal, kuramsal ve pratikteki kullanım durumları incelenmiştir. 

Tezin metodoloji kısmı olan üçüncü bölümde, öncelikli olarak etimoloji kanalı 

YouTube videoları amaçlı örnekleme içinde bulunan tipik durum örneklemesi olarak; en çok 

izlenen, beğenilen, yorum yapılan en tipik videolar örneklem olarak alınarak belge analizine 

tabi tutulmuştur. Ardından veri toplama aracının videolar olduğu çalışmada, videolara ilişkin 

çevrimiçi katılımcıların görüşleri alınmıştır. Bu yüzden üçüncü bölümde, örnek olay hikayesi 

durum çalışması deseni ile yürütülen nitel araştırmanın amaçlı örneklem içinde yer alan ölçüt 

örnekleme tekniği ile kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörleri barındıran yorumlar dahil 

olma kriterleri içinde yer alınarak katılımcı görüşleri analiz edilmiştir. Videolar çalışmanın 

dokümanını oluşturmaktadır. Bu sıralanan nedenlerle araştırma, hermeneutik ilgi ve 

yorumlayıcı paradigmaya dayalı olarak nitel araştırma yöntemindeki örnek olay hikayesi 

durum çalışması deseninde gerçekleştirilmiştir.  

 

  



5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİMİN TEMELLERİ 

Kültürlerarası iletişim faaliyetleri, sosyal medya platformlarının yükselişinden önemli 

ölçüde etkilenmekle birlikte, aynı zamanda kültürlerarası anlayışı teşvik etmeyi amaçlayan 

çeşitli yaklaşımlar aracılığıyla sosyal medyanın boşlukları doldurma ve küresel iletişimi 

kolaylaştırmadaki rolü de tartışılmaktadır. Kültürlerarası iletişim, farklı kültürel geçmişlerden 

gelen bireyler arasındaki etkileşimlerin incelenmesini içeren çok yönlü bir alandır. Bu çok 

yönlü alan farklı kültürel geçmişlerden gelen insanlar arasındaki etkileşimleri şekillendiren 

çeşitli iletişim tarzları, normları, değerleri ve davranışları anlamayı kapsamakla birlikte, aynı 

zamanda kültürlerarasındaki iletişim tarzlarındaki farklılıkları da tanımaktır. Bu farklılıklar 

dört ana boyutta sınıflandırılmaktadır: doğrudan/dolaylı, ayrıntılı/içten, kişisel/bağlamsal ve 

araçsal/duygusal şeklindeki bu tarzlar, bireylerin mesajları nasıl ilettiğini ve yorumladığını 

etkileyerek iletişimde kültürel nüansları anlamanın önemini vurgulamaktadır (Speaker 

Agency, 2023; Aygün, 2019; Akay, 2013; Erdoğan, 2022). 

Kültürlerarası iletişim, farklı dilsel ve kültürel geçmişlere sahip bireyler arasında etkili 

ve uygun etkileşimi içeren karmaşık bir kavramdır. Ayrıca, kültürlerarası iletişim, 

kültürlerarası iletişim süreçlerine bilişsel, duygusal ve davranışsal olarak katılma becerisi 

olarak da görülmektedir (Sunendar vd., 2021). Böylece kişilerarası iletişim sürecinde önemli 

olan empatik iletişimin alt boyutları olan bilişsel, duyuşsal ve davranışsal boyutların olumlu 

etkileri kültürlerarası iletişimdeki olumsuz kalıp yargıların pekişerek önyargılara 

dönüşebilmesinin de önüne geçmektedir. Buna ek olarak, kültürel farklılıklardan kaynaklanan 

çatışmaları yönetmek de kültürlerarası iletişimde oldukça önemli olmaktadır. Örneğin, 

Tayland'ın güney sınır bölgelerindeki çatışmalar üzerine yapılan bir çalışmada, tarihi, siyasi, 

dini ve kültürel faktörlerin kültürlerarası gerilimlere nasıl katkıda bulunulduğu gösterilmekle 

birlikte, aynı zamanda bu çatışmaların ele alınması, farklı gruplar arasında karşılıklı anlayış 

ve barışçıl etkileşimlerin teşvik edilmesi açısından da hayati önem taşımaktadır (Jitpiromsri, 

2019). Bu nedenle farklı kültürel geçmişlerden gelen bireylerle başarılı etkileşimler için 

gerekli bir dizi beceriyi içeren kültürlerarası yetkinliğin geliştirilmesi gerekmektedir 

(Havrilova vd., 2021). Bu kültürlerarası yetkinlik, kültürel çeşitliliğin üstesinden gelmek ve 

kişisel ilişkilerden küresel etkileşimlere kadar çeşitli bağlamlarda etkili iletişimi de teşvik 

etmek için oldukça önemlidir (Verbytska vd., 2024). 

Kültürlerarası iletişimin önemi, kültürlerarasındaki etkileşimlerin çoklu düzeylerde 

gerçekleştiği günümüzün küreselleşmiş dünyasında giderek daha belirgin hale gelmiştir 



6 

 

(Verbytska vd., 2024). Çünkü, kültürlerarası iletişim yalnızca ulusal farklılıklarla ilgili 

değildir, aynı zamanda bireysel düzeydeki iletişim ve davranışları da içermenin yanında, 

bireylerin farklı kültürel ortamlarda etkili bir şekilde işlev görebilmeleri için kültürlerarası 

becerilere, tutumlara ve bilgiye sahip olmalarını da gerekli kılmaktadır (Bánhegyi ve Nagy, 

2019; Lauring, 2011). Literatürde, kültürlerarası iletişim; iletişim biçimlerinin 

şekillenmesinde rol oynayan kültürlerarası iletişim istekliliği gibi faktörlerden de 

etkilenmektedir. (Hui-wen vd., 2022). Ayrıca, kültürlerarası iletişim kurabilme endişesi ile 

oluşan kaygı, etnosentrizm ve belirsizliği yönetebilme becerisi, kültürlerarası etkileşimler 

sırasında iletişim memnuniyetini artırmak açısında oldukça önemli olmakla birlikte, bireyleri 

toplumlarındaki farklı kültürel nüfuslarla etkileşime hazırlayabilmek için kültürlerarası 

vatandaşlık yaklaşımlarının eğitimlere entegre edilmesinin önemi de vurgu yapılmaktadır 

(Sharkey, 2018; Neuliep, 2016). 

Günümüzde küreselleşmenin etkisiyle farklı kültürel geçmişlerden gelen bireyler 

arasındaki etkileşimler giderek artmaktadır. Bu bağlamda, kültürlerarası iletişim, farklı 

kültürlerden bireylerin etkili ve uyumlu bir şekilde iletişim kurabilme becerisini ifade 

etmektedir (Gudykunst, 2005). Kültürlerarası iletişim yalnızca dilsel farklılıkların üstesinden 

gelmeyi değil, aynı zamanda değerler, normlar, algılar ve iletişim tarzları gibi kültürel 

unsurların anlamlandırılmasını da gerektirir (Ting-Toomey & Dorjee, 2018). Bu yüzden 

kültürlerarası iletişimin temel ilkesi, bireylerin kendi kültürel önyargılarını aşabilmesi ve 

diğer kültürlerin dinamiklerini anlayabilmesi üzerine kuruludur. Bennett (1993)’a göre, 

bireylerin farklılıkları anlama ve kabul etmede gelişen duyarlılıkları, kültürlerarası iletişim 

becerikliliği ile ilişkilendirilmiştir. Bu süreç: (1) karşı tarafın kültürel bakış açısını anlama 

becerisi ile empati kurma, (2) kültürel farklılıklara saygı gösterme ve bunları bir zenginlik 

olarak kabul etme durumu ile Hoşgörü ve Açıklık, (3) farklı kültürlerin iletişim tarzlarına 

esneklikle yanıt verebilme durumu ile de Uyum Sağlama, şeklinde açıklanmaktadır. Bütün 

bunlarla birlikte gerek bireyler arasında gerekse de topluluklar arasında kültürlerarası iletişimi 

etkileyen faktörler de bulunmaktadır. Derinlemesine ele alındığında bu bölüm kapsamında 

ayrıntılı incelendiği görülecektir. En genel itibariyle kültürlerarası iletişimi etkileyenler şu 

şekilde sıralanabilir: (1) Dilsel ve Söylemsel Farklılıklar, dil, kültürlerarası iletişimde temel 

bir unsurdur. Ancak dilsel yeterlilik, iletişimde tek başına yeterli değildir; bireylerin karşılıklı 

anlam oluşturma ve kültürel bağlamı anlamaları da önemli olmaktadır (Byram, 1997). 

Örneğin, farklı kültürlerdeki sözsüz iletişim biçimleri yanlış anlamalara yol açabilmektedir. 

(2) Kalıp yargılar ve Önyargılar, Stereotipler ve önyargılar olarak da adlandırılan bu durum, 

bireylerin diğer kültürlere yönelik algılarını etkileyerek iletişim sürecini zorlaştırabilmektedir. 



7 

 

Bu durum, özellikle sosyal medya ortamlarında nefret söylemi ve yanlış bilgi yayılımı gibi 

olumsuz sonuçlar doğurmaktadır (Spitzberg, 2000). (3) Etnomerkezcilik, kendi kültürünü 

üstün görme eğilimi olarak tanımlanan etnomerkezcilik ise, kültürlerarası iletişimde büyük bir 

engel teşkil etmektedir. Bu yaklaşım, bireylerin diğer kültürlerin değerlerine kapalı bir tutum 

sergilemesine yol açar (Kim, 2001). (4) Duygusal ve Bilişsel Kaygılar, farklı kültürlerden 

bireylerin belirsizlik ve kaygı yaşamaları, iletişim sürecini olumsuz etkileyebilmektedir. Bu 

durum, özellikle kültürlerarası sürecin ilk temaslarında daha yoğun hissedilmektedir 

(Gudykunst, 1995). Bu sıralanan durumların yoğunluğu kültürlerarası iletişimi olumlu ya da 

olumsuz etkileyebildiği söylenebilir. Ancak teknolojinin gelişimi ile dijital ortamlara her 

geçen gün bir yenisinin eklendiği düşünüldüğünde dijital medya aracı olan sosyal medya 

ortamlarının da bu durumları devam ettirebildiği ifade edilebilir. Çünkü günümüzde dijital 

medya, kültürlerarası iletişim için önemli bir araç haline gelmiştir. Bu yüzden McEwan ve 

Sobre-Denton (2011)’a göre, çevrimiçi topluluklar ve sosyal ağların farklı kültürler arasında 

bir köprü kurma işlevi olabildiği vurgulanmaktadır. Ancak sosyal medyanın, kültürlerarası 

iletişimde hem olumlu hem de olumsuz etkileri de bulunmaktadır. Dijital medya aracı olan 

sosyal medya ortamlarının kültürlerarası iletişim açısından farklı kültürlere erişim kolaylığı, 

uzakları yakın kılma ve iletişim fırsatlarını artması gibi özellikleri ile olumlu etkileri 

olabildiği gibi; nefret söylemi, ötekileştirme, düşmanlık, yanlış bilgi yayımı ve kültürel yanlış 

anlamaların yayılması ve tekrar ettirebilmesi özellikleri ile de olumsuz etkileri olabileceği 

noktalarına dikkat edilmesi gerekmektedir. Çünkü kültürlerarası iletişim yalnızca bireysel 

değil, aynı zamanda toplumsal düzeyde de önemlidir. Kültürel çeşitliliğin bir zenginlik olarak 

görülmesi, toplumsal barış ve uyumun sağlanmasında temel bir rol oynamaktadır. Ayrıca, 

eğitim, sosyal ortamlar, iş dünyası ve diplomasi gibi alanlarda etkili kültürlerarası iletişim 

becerileri, başarılı iş birliklerini ve kazançları da mümkün kılar (Chen ve Starosta, 2000). 

Günümüzün giderek küreselleşen dünyasında, sosyal medyanın kültürlerarası iletişimi 

kolaylaştırmadaki rolü giderek daha önemli hale gelmiştir. Sanal toplulukların büyümesi ve 

dijital platformlar aracılığıyla zamansal olarak toplulukların birleştirilmesi, insanların coğrafi 

sınırların ötesinde başkalarıyla iletişim kurmasını ve etkileşimde bulunmasını sağlayarak 

ortak bir küresel tüketim kültürünü de teşvik etmiştir (Dutot ve Lichy, 2019; Ming, 2022). 

Sosyal medya platformları, bireylerin bilgi paylaşabileceği, tartışmalara katılabileceği ve 

farklı kültürel perspektifleri öğrenebileceği dinamik bir dijital ortam sağlayarak kültürlerarası 

alışverişi kolaylaştırmak için güçlü bir araç olarak ortaya çıkmıştır. Sosyal medyanın 

etkileşimli yapısı, gerçek zamanlı iletişime olanak tanıyarak kullanıcıların çeşitli 

kaynaklardan bilgi edinmesini ve enformasyon akışını sağlamakta ve böylece küresel tüketim 



8 

 

kültürüne uyum sürecini hızlandırmaktadır (Dutot ve Lichy, 2019). Ek olarak, yeni medya ve 

küreselleşmenin yakınsaması, dünyayı bireylerin diğerleriyle kolayca bağlantıda kalabildiği 

ve dünyanın geri kalanı hakkında bilgi sahibi olabildiği daha küçük ve daha birbirine bağlı bir 

alana dönüştürmüştür (Stump ve Gong, 2017). Bu dönüşüm, Marshall McLuhan’ın “küresel 

köy” (global village) kavramıyla da örtüşmektedir; McLuhan bu kavramıyla, medya 

teknolojilerinin bireyler ve kültürlerarasındaki mesafeleri ortadan kaldırarak dünyayı sanki tek 

bir köy gibi yaklaştırdığını ifade etmektedir (McLuhan, 1964). 

Kültürlerarası iletişim, günümüz dünyasında giderek daha önemli hale gelmektedir. 

Kültürel farklılıkların anlaşılması ve bu farklılıklara saygı gösterilmesi, bireylerin ve 

toplumların küresel bağlamda başarılı olmasını sağlar. Ancak, bu sürecin başarılı bir şekilde 

ilerlemesi için dilsel yeterlilikten daha fazlasına, yani empati, hoşgörü ve kültürel farkındalığa 

ihtiyaç vardır. Bu yüzden kültürlerarası iletişim, kültürler arasındaki etkileşimleri etkili bir 

şekilde yönlendirmek için kültürlerarası yetkinliğin geliştirilmesini gerektiren dinamik bir 

alan olmaktadır. Ayrıca, dijitalleşme ile küreselleşmiş bir dünyada kültürel çeşitliliğin ve 

kapsayıcı iletişim uygulamalarının benimsenmesinin önemi de dikkat çekici bir unsur 

olmaktadır. Sosyal medya ile gelen sosyalleşme, bireylerin belirli bağlamlardaki kültürel 

norm ve davranış anlayışlarını şekillendirmede de kritik bir rol oynayabilir. Diğer bir ifade ile 

kültürlerarası iletişim sırasında sosyal ağ siteleri de dahil olmak üzere yeni medyanın 

kullanılması, katılımcıların farklı kültürlerle etkileşimlerini etkileyebilir ve grup içi iletişimi 

de geliştirebilir.  

Son olarak kültürlerarası iletişim, farklı kültürel geçmişlerden gelen bireyler 

arasındaki etkileşimleri etkileyen çeşitli faktörleri içerir. İletişim tarzlarını ve çatışma çözme 

stratejilerini, kültürleşme süreçlerini, medyanın rolünü ve kültürel normları anlamak, etkili 

kültürlerarası ilişkiler geliştirmek için de gerekli olmaktadır. Bireyler kültürel farklılıkları 

tanıyıp saygı göstererek kültürlerarasında anlamlı ve saygılı bir iletişim kurabilir ve 

küreselleşen dünyada karşılıklı anlayış ve iş birliğini teşvik edebilirler. Ayrıca, sosyal medya 

ve dijital teknolojiler de kültürlerarası iletişim ortamlarını dönüştürerek bireylere bağlantıda 

kalarak iletişim kurmaları ve kültürlerarası yetkinliklerini geliştirmeleri için yeni yollar da 

sunmaktadır. Bu sosyal medya platformları kültürel uçurumları kapatma, farklı gruplar 

arasında birbirine karşı anlayış geliştirme ve toplumların daha kapsayıcı bir şekilde birbirine 

bağlı oldukları topluluklara doğru evrilmesine de katkıda bulunma potansiyeline sahip 

olmaktadır. Ancak insan ve topluluk davranışlarının nasıl şekillenebildiği, süreçlerin nasıl 

işlediği, kültürel olgulardan kaynaklı farklılıkların nasıl olduğu gibi tanımlamaları bilimsel ve 

sistemli bir şekilde değerlendirebilmek için öncelikli olarak kültür, kültürün bileşenleri ve 



9 

 

çeşitleri, kültürel ilişkiler ve süreçler, kültürel değişimler, kültürlerarası iletişim ve kültürel 

algılama süreçlerini kavramsal olarak da açıklamak farklı kültürlerin birbirlerine bakış 

açılarının arka planında gerçekleşen süreçlerin kapsamlı bir analizini de sağlamaktadır.        

1.1. Kültür Kavramı     

Kültürün merkezinde insana ait unsurların yer aldığı dinamik bir işleyişin diğer 

kültürlerle olan temas ve insan ihtiyaçlarına göre değişerek dönüşebilen aynı zamanda içinde 

yaşadığı toplumsal grup üyeleri ile uyumlu öğrenilerek paylaşılmış inançların, değerlerin ve 

davranışların bütünsel yansıması şeklinde genel bir tanımlama yapmak mümkün olmakla 

birlikte kültür kavramının etimolojik kökeni incelendiğinde, Latince ‘ikamet etmek, 

yetiştirmek, bakmak, korumak ve ibadetle onurlandırmak anlamlarına gelen colo, -ere’den 

türeyen cultura’dır (Williams, 2018: 105). Kavramın köken olarak temel anlamı günümüzdeki 

kullanımından farklı olarak değerlendirildiği ilk dönemde çiftçilik ve doğaya ilişkin olarak 

tanımlanırken ilerleyen zamanda tarihsel sürecin dönüm noktaları olarak kabul edilebilen 15. 

ve 16. yüzyıllarda başlayıp ardı ardına devam eden Rönesans (Yeniden Doğuş), reform 

hareketleri, coğrafi keşifler ve sanayi devrimleri gibi süreçler ile birlikte toprağa dayalı güç 

anlayışının dönüşerek burjuva adlı bir sınıfı oluşturmaya başlamasıyla kavramın kullanımında 

da değişiklik olmuş ve toplumsal grupların tanımlandığı “bütün bir yaşam biçimi” şekline 

dönüşmüştür (Williams, 1993: 10). Ardından Williams’ın (2018: 105) belirttiği gibi “17. 

yüzyıldan itibaren kavram doğa kavramının karşıtı olarak kullanılmaya başlanmıştır”. 

Böylece Samuel Von Pufendorf ve Kant’a göre toplum içinde yaşayan insanın topluma ait 

unsurları da barındırarak varoluş amacını anlamlandırmak için ürettiği meta ve ideanın 

günümüzdeki kullanımı ile benzer şekildeki anlamlandırılmasını sağlayan şeklini 18. yüzyılda 

Fransızcada kültür kavramı olarak kullanılan ‘uygarlık’ sözcüğü ile yakın anlamlıdır (Cuche, 

2013: 17). Tarihsel sürece bakıldığında farklı açıklama ve bağlamlara dayalı tanımlamalar 

içeren kültür kavramı çok boyutlu ve karmaşık bir olgu olduğundan kapsamlı bir tanımlama 

önem taşımaktadır. İlerleyen süreçte kültür kavramı; toplumu oluşturan insan ile 

bağdaşlaştırılacak şekilde, Edward B. Tylor (1871) tarafından, insanın öğrendiği bilgi, 

deneyim, beceri, gelenek, ahlak ve sanatı da içinde barındıran birçok parçanın oluşumu ile bir 

bütünü meydana getirecek bir şekilde ifade edilmiştir.  

Sosyal bilimlerde kültür kavramı, bir toplumun yaşam tarzını inançlarını, dilini, 

değerlerini, yaşam pratiklerini, davranış kalıplarını, giyim-kuşam tarzını, ekonomi-politik 

faaliyetlerini kapsar. Bazı sosyolojik tanımlamalarda ise kültür, sosyal yapıdan farklı olarak 

bir toplumdaki insan üretimi nesneler, pratikler, simgeler, fikir ve değerleri içermektedir 



10 

 

(Chandler ve Munday, 2018: 256). İnsan ve toplum varlığı üzerinden insan faaliyetleri ve 

üretiminin bir uzantısı olarak kavramın açıklanması interdisipliner bir bakış açısını 

yansıtmaktadır. Kültür kavramını inceleyen önemli çalışmalarda, bu kavramı farklı 

bağlamlarda anlamlandırmak amacıyla altı temel yaklaşım ortaya konulmuştur. Bu 

yaklaşımlar, kültürün çok boyutlu doğasını anlamak için önemli bir çerçeve sunmaktadır. 

Kültürün anlamlarına dair çeşitli tanımlamalar yapan antropolog Kroeber ve Kluckholm 

(1952: 43-61)’un, altı temel yaklaşımını içerir sınıflandırma Tablo 1.1’de görülmektedir.  

Tablo 1.1 Kültür Tanımlamaları Sınıflandırması 

Tanımlama     

Türleri  

Kapsamı 

Betimleyici ve 

Tarihsel Yaklaşım 

Tanımlamaları 

Bu yaklaşım, kültürü, insanların oluşturduğu inançlar, gelenekler, sanat eserleri ve 

araçlar gibi maddi ve manevi unsurların bir toplamı olarak tanımlar. Tarihsel bir 

perspektifle kültür, zaman içinde gelişen birikim ve aktarımlar olarak değerlendirilir. 

Örneğin: 

 • Tanım: “Kültür, bir toplumun üyeleri tarafından öğrenilen ve paylaşılan her şeyi 

kapsar.” 

 • Vurgu: Tarihsel süreçte biriken değerler, normlar ve maddi unsurlar. 

Normatif Yaklaşım 

Tanımlamaları 

Normatif yaklaşım, kültürü bir toplumu düzenleyen normlar, değerler ve idealler bütünü 

olarak ele alır. Bu yaklaşım, bireylerin toplumda nasıl davranmaları gerektiğini 

belirleyen standartlara odaklanır. 

 • Tanım: “Kültür, normların ve standartların toplamıdır.” 

 • Vurgu: Davranış normları, etik değerler ve toplumsal standartlar. 

Psikolojik Yaklaşım 

Tanımlamaları 

Bu yaklaşım, kültürün birey üzerindeki psikolojik etkilerini ve bireylerin davranışlarını 

nasıl yönlendirdiğini inceler. Kültür, bireylerin kişilik gelişimi, algıları ve zihinsel 

süreçleri üzerinde etkili bir unsur olarak görülür. 

 • Tanım: “Kültür, bireyin kişiliğini şekillendiren öğrenilmiş davranış ve tutum 

kalıplarıdır.” 

 • Vurgu: Psikolojik adaptasyon ve öğrenme süreçleri. 

Yapısal Yaklaşım 

Tanımlamaları 

Yapısal yaklaşım, kültürü, toplumun örgütlenmesini ve sistematik ilişkilerini 

tanımlayan bir çerçeve olarak değerlendirir. Bu yaklaşımda kültür, toplumun 

işlevselliğini sağlayan bir sistem olarak anlaşılır. 

 • Tanım: “Kültür, toplumsal yapı ve örgütlenme ile tanımlanır.” 

 • Vurgu: Kurumlar, sosyal ilişkiler ve hiyerarşik yapılar. 

Genetik Yaklaşım 

Tanımlamaları 

Genetik yaklaşım, kültürü, biyolojik ve evrimsel bağlamda inceleyen bir perspektif 

sunar. İnsanların genetik olarak aktarılmayan öğrenilmiş davranışları, kültürün temel 

unsurlarını oluşturur. 

 • Tanım: “Kültür, biyolojik olmayan bilgi ve davranışların aktarımıdır.” 

 • Vurgu: Kültürün biyolojik evrimden bağımsız olarak gelişimi. 

Evrimci Yaklaşım 

Tanımlamaları 

Bu yaklaşım, kültürün zaman içindeki evrimini ve farklı toplumlarda gelişimini analiz 

eder. Kültür, evrimsel bir süreç içinde değişim ve ilerlemeyi temsil eder. 

 • Tanım: “Kültür, zaman içinde sürekli bir değişim ve gelişim sürecidir.” 

 • Vurgu: Kültürlerarasıdaki benzerlikler, farklılıklar ve gelişim süreçleri. 

Kaynak: Kroeber, A. L., & Kluckhohn, C. (1952). Culture: A Critical Review of Concepts and Definitions. 

Peabody Museum of Archaeology and Ethnology, Harvard University. 



11 

 

Kroeber ve Kluckhohn’un bu altı temel yaklaşımı, kültürü farklı açılardan anlamak 

için disiplinler arası bir çerçeve sunmaktadır. Bu yaklaşımlar, antropoloji, sosyoloji, psikoloji 

ve tarih gibi çeşitli disiplinlerde kültür çalışmalarını yönlendiren temel anlayışlar olarak öne 

çıkmaktadır. Kültürü kuşaklar vasıtasıyla tarihsel süreç içerisinde aktarılan bir miras olarak 

gören tanımlar ‘tarihsel tanımlar’ olarak isimlendirilmektedir. ‘Normatif tanımlar’ ise 

kültürün somut davranış ve eylem yapılarını şekillendiren bir norm olduğunu ya da yaşam 

tarzına veya davranışa bakmadan değerlerin rolü olduğunu öne sürmektedir. İnsanların 

iletişim kurması, öğrenmesi, maddi ya da duygusal ihtiyaçlarını karşılaması adına olanak 

sağlayan bir problem çözücü araç olarak kültürün rolünü vurgulayan tanımlar ‘psikolojik 

tanımlar’ adı altında yer almaktadır. Kültürün ayrışabilen yönlerinin kurulu karşılıklı 

ilişkilerine işaret eden ve kültürü somut davranıştan ayrı bir soyutlama olduğu konusunun 

altını çizen tanımlar ise ‘yapısal tanımlar’ dır. Kültürün nasıl var olduğunu, varoluşunu nasıl 

sürdürdüğü açısından tanımlayan ‘genetik tanımlar’ olarak sınıflandırılmıştır. Antropoloji ise 

kültüre oldukça farklı bir yaklaşım benimser. Antropolojik anlamda genel olarak kültür insan 

varlığının çevresine uyum gayreti olarak koyduğu her şeydir. Çoğu antropolog kültürü, bir 

sosyal grubun işlemesine ve kendini sürdürmesine olanak tanıyan paylaşılan değerler, fikirler, 

kavramlar ve davranış kuralları kümesi olarak tanımlamak ile aynı zamanda kültürü 

inceleyerek insanların nasıl düşündüğü, nasıl hissettiğini, nasıl davrandığı ve etkileşime 

geçtiğini anlamaya çalışmaktadır. Antropolojik yaklaşımda kültür, insanın var oluşunun 

merkezinde konumlanır ve insanın tarihsel kökeni, ürettikleri, yaşam şekli, eserleri gibi 

olgulardan biri olarak görülmektedir (Köktürk, 2015: 18).   

Kültür kavramı, antropoloji, sosyoloji ve kültürel çalışmalar gibi çeşitli disiplinlerin 

zaman içinde tanımlama ve önemini vurgulama noktasındaki yaklaşımlarıyla sosyal bilimler 

alanında merkezi bir odak noktası haline gelmiştir. Süregelen bu entelektüel söylemler, 

kültürün yalnızca paylaşılan semboller ve normları değil, aynı zamanda bireysel eylemlerin, 

kolektif anlamların ve çeşitli bağlamlarda anlayışı ve sosyal etkileşimleri kolaylaştıran sosyo-

bilişsel mekanizmaların dinamik etkileşimini de kapsadığına dair daha geniş bir kabulü 

yansıtmaktadır (Hamedani ve Markus, 2019; Kappos ve Rivard, 2008). Araştırmalar kültürel 

örüntüler ile bireysel davranışlar arasındaki döngüsel ilişkiyi giderek daha fazla vurguladıkça, 

kültürün hem insan eyleminin bir ürünü hem de gelecekteki eylemleri bilgilendiren bir 

çerçeve olarak hizmet ettiği ve içinde bulunduğu toplumlar tarafından sürekli olarak 

şekillendirilen ve onları da şekillendiren karmaşık bir sistem olarak rolünü vurguladığı ortaya 

çıkmıştır (De Munck ve Bennardo, 2020; Hamedani ve Markus, 2019; Long ve He, 2021). 



12 

 

Sosyal bilimlerdeki ilk kültür kavramsallaştırmaları, kültürü nesiller boyunca aktarılan 

ve bir grubu diğerinden ayırmaya yarayan nispeten istikrarlı bir dizi ortak inanç, değer ve 

uygulama olarak görme eğilimindeydi (Kappos ve Rivard, 2008). Ancak çağdaş bakış açıları, 

kültürün farklı gruplar ve ortamlar arasında hem paylaşılan hem de dağıtılan anlamların bir 

arada var olmasına olanak tanıyan, tarihsel süreçler ve sosyal bağlamlar tarafından 

bilgilendirilen, akışkan ve gelişen bir yapı olduğunu kabul ederek bu statik görüşe meydan 

okumaya başlamıştır (Hamedani ve Markus, 2019). Bu kabul, akademisyenleri kültürün 

yalnızca toplumsal normları yansıtmakla kalmayıp aynı zamanda değişen ortamlara nasıl 

uyum sağladığını ve inovasyon sonuçlarını nasıl etkilediğini araştırmaya sevk etmektedir; zira 

kuruluşlar sosyo-kültürel ortamlarının baskıları arasında gezinmekte ve dış zorluklara yanıt 

olarak iç değerlerini ve uygulamalarını sürekli olarak yeniden şekillendirmektedir (Hamedani 

ve Markus, 2019; Verdu-Jover vd., 2018). Kavramsal çerçevedeki bu değişimin yanı sıra, 

araştırmacılar kültürün inşası ve sürdürülmesinin altında yatan sosyo-bilişsel mekanizmaları 

da vurgulamışlardır. Araştırmacılar, kültürün somut bir varlık olarak var olmasa da bireylerin 

eylemlerini koordine etmek ve sosyal dünyalarını yorumlamak için paylaşılan anlayışlara ve 

ikinci dereceden bilgiye güvendikleri için insan davranışları ve sosyal yapılar üzerinde 

nedensel bir güç uyguladığını öne sürmektedir (DeMunck ve Bennardo, 2020). Bireysel 

eylemler ve kolektif kültürel çerçeveler arasındaki bu etkileşim, kültürü hem iç dinamiklere 

hem de dış baskılara duyarlı, sosyal gruplar ve kuruluşlar içinde sürekli bir müzakere ve 

yeniden yorumlama süreci gerektiren uyarlanabilir bir sistem olarak tanımanın önemini 

vurgulamaktadır (Verdu-Jover vd., 2018; DeMunck ve Bennardo, 2020). Bu anlayış, kültürel 

kalıpların basitçe hareketsiz fikir ve uygulama koleksiyonları olmadığı, aksine davranışları 

yönlendirmede ve sosyal uyumu kolaylaştırmada aktif olarak yer aldıkları ve aynı zamanda 

bireyler, topluluklar ve kurumlar arasında devam eden etkileşimler ve alışverişler yoluyla 

dönüşüme tabi oldukları fikrini daha da açık hale getirmektedir. 

Özetle kültür, insanın yaşam tarzıdır. Bütüncül bir yapısı ile kültür, bireyin ait olduğu 

düşünülen toplumsal grup içinde zamanla öğrenip deneyimlediği gelenekler, görenekler, 

toplumsal kurallar, elde ettiği bilgi birikimleri ile inanç ve alışkanlıkları da kapsamaktadır 

(Adler, 1991: 14-15). Dolayısıyla kültürü merkeze konumlandıran ve temel analiz alanı olan 

antropoloji, sosyoloji, ekonomi, psikoloji gibi birçok temel bilimle doğrudan ilişkili bir 

kavramdır. Kültür kavramının bu denli geniş ve disiplinler arası bir kapsamı olması 

beraberinde bir takım gruplama, kategorileştirme ve temalarına göre ayrıştırmaların 

yapılabildiği sınıflandırmaları ortaya çıkarmıştır. (Balwin vd., 2006: 30) tarafından yapılan bu 

kültür kavramı tanımlama teması Tablo 1.2’de görülmektedir.   



13 

 

Tablo 1.2 Kültür Kavramı Tanımlama Teması 

Kültür Kavramını 

Tanımlama Biçimleri 

Tanımlamalar Kaynaklar 

Toplumsal Miras, gelenek, 

görenek ve töresel biçim 

olarak tanımlama 

Toplum içinde sosyal süreçlerle öğrenilen inanç ve 

pratikleri içinde barındırarak maddi ve manevi 

öğelerden oluşan kültür tanımlaması ile insanlığın 

ilişkilerini gösterir.    

 

(Sapir, 1921, 4: 

402) 

Bir yaşam şekli ya da biçimi 

olarak tanımlama 

Herhangi bir toplumun ya da toplumlar içindeki 

grupların yaşamı nasıl sürdürdüklerini gösteren hayat 

şekilleri olarak kültür tanımlamasıdır.  

(Linton, 1945; 

Marquet, 1949) 

İdealler, Değerler ve 

Davranışlar olarak tanımlama 

“Kültür, sosyal-kültürel evrendeki açık seçik 

eylemlerin ve araçların ortaya koyduğu ve 

nesneleştirdiği anlamlar, değerler ve kurallar, bunların 

etkileşim ve ilişkileri, bütünleşmiş ve bütünleşmemiş 

gruplardır.” 

 

(Sorokin, 1947: 

313) 

Çevre ile ilişki kurma biçimi 

olarak tanımlama 

Kültür, insanların ve bir araya gelerek oluşturdukları 

gruplar ile toplulukların içinde yaşadıkları çevre 

koşullarına uyum sağladıkları sürecin tamamını 

kapsamaktadır.  

 

(Summer ve 

Keller, 1927) 

Toplumun üyelerine verilen 

Eğitim biçimi olarak 

tanımlama 

Toplumun yeni üyeleri tarafından öğrenilen davranış 

örüntüleri ve kalıplarının yine toplumsal olarak diğer 

nesillere aktarılması süreci, kültür olarak 

tanımlanmaktadır.   

 

(Tozzer, 1930’dan 

önce) 

Bireysel psikoloji olarak 

tanımlama biçimi 

Kültür, toplumların birer aynası olarak kendini 

gösteren bireysel psikolojilerinin nasıl olduğunu ifade 

etmektedir.  

 

(Benedict, 1934) 

Toplumların Düşünme şekli 

olarak tanımlama biçimi 

Her toplumun kendine has düşünce ve anlamlandırma 

şekli olması dolayısıyla, bu düşünceler sisteminin 

tamamının kaplandığı durum kültür olmaktadır.  

 

 

(Wissler, 1916). 

 

Toplumların Simgeleri olarak 

tanımlama biçimi 

Kültür, toplumların her türlü duygu, düşünce, davranış 

gibi maddi ve manevi öğelerinin kendilerine özgü 

olarak ürettikleri simge (sembol)‘lere dayanan bir 

örgütlenme durumunu ifade etmektedir.    

 

(White, 1949: 

363) 

Kaynak: Güvenç, 2011: 128-129 

Kültür Tanımlamaları Sınıflandırmasında ise; kültür, sosyal bilimlerin pek çok 

alanında temel bir kavram olarak kabul edilmekte olup, bu kavramın tanımları ve 

sınıflandırmaları zaman içinde farklı yaklaşımlar çerçevesinde ele alınmıştır. Tablo 1.1’de 

görüleceği üzere Kroeber ve Kluckhohn (1952), kültür kavramını farklı boyutlarıyla 

inceleyerek o döneme kadar yapılmış tanımları altı temel yaklaşım altında sınıflandırmıştır 

(Smith, 2001). Bu yaklaşımlar şu şekilde özetlenebilir: 

 Betimsel Tanımlar: Bu yaklaşım, kültürü toplumsal yaşamı oluşturan önemli bir olgu 

olarak ele alır ve kültürü meydana getiren unsurları açıklar. Örneğin, Tylor (1871), 

kültürü bilgi, inanç, sanat, ahlak, gelenek ve toplumun bir üyesi olarak bireyin sahip 

olduğu diğer özelliklerin bir bütünü olarak tanımlamıştır. Bu tanım, hem düşünceleri 

(ör. ahlak, sanat) hem de davranışları (ör. gelenekler) içerir. 



14 

 

 Tarihsel Tanımlar: Kültür, bu yaklaşımda nesiller boyu aktarılmış bir miras olarak 

ele alınır. Kültür, geçmişin bir yansıması ve tarihsel sürekliliğin bir ürünü olarak 

görülür. 

 Kuralcı Tanımlar: Bu yaklaşım, kültürü ya bireylerin davranışlarını yönlendiren bir 

kurallar bütünü ya da değer yargılarının toplumsal yaşamda oynadığı rol çerçevesinde 

değerlendirir. 

 Psikolojik Tanımlar: Kültür, bireylerin öğrenme, iletişim ve duygusal ihtiyaçlarını 

karşılamada bir araç olarak kabul edilir. Bu tanım, kültürün bireyin davranışlarını ve 

düşünme biçimlerini şekillendirme üzerindeki etkisini vurgular (Hofstede, 1980). 

 Yapısalcı Tanımlar: Kültürün bu tanımı, ayırt edici özellikler arasındaki ilişkiler 

bütünü üzerinde durur. Kültür, bireylerin soyut düşüncelerini ifade eden bir sistem 

olarak ele alınır. 

 Genetik Tanımlar: Bu yaklaşım, kültürün insanlar arasında nesiller boyu süren 

etkileşimlerin bir ürünü olduğunu savunur. Kültür, sürekli bir değişim ve adaptasyon 

sürecinin bir yansımasıdır. Bu sınıflandırmalar, Kroeber ve Kluckhohn’un çalışması 

ile uzun süre güncelliğini korumuş, ancak kültür teorisindeki değişimlerle birlikte 

kavrama yönelik daha geniş perspektifler geliştirilmiştir (Smith, 2001).  

 Güvenç (2002) ise çalışmasında, kültürün özelliklerini aşağıdaki başlıklar altında 

değerlendirmiştir: 

 Öğrenilebilirlik: Kültür, bireylerin bilgi, davranış ve alışkanlıkları öğrenmeleriyle 

oluşur. Bu özellik, eğitimin kuralları ve ilkeleri ile doğrudan ilişkilidir. 

 Aktarılabilirlik: Kültür, dil aracılığıyla nesiller arasında aktarılır. Bu süreç, 

insanoğlunun birikimlerini geleceğe taşımasını mümkün kılar. 

 Değişkenlik: Kültürün öğretileri toplumdan topluma farklılık gösterir. Her toplumun 

kendine özgü alışkanlıkları, o toplumun kültürel yapısını şekillendirir. 

 Bireysel ve Toplumsal Uyumluluk: Kültür, toplumsal yaşamın bir ürünü olmasına 

rağmen bireysel tutum ve davranışlarla da şekillenir. 

 İşlevsellik: Kültür, toplumsal ve yaşamsal gereksinimleri karşılayan bir araçtır. Bu 

işlev, toplumsal tatmin ve alışkanlıklarla pekişir. 

 Bütünleştirici ve Ayrıştırıcı Güç: Kültür, uyum içindeki toplumları bütünleştirirken, 

çelişkilere sahip olanları ayrıştırabilir. 

 Soyutlama: Kültür, maddi olmayan ve gözlemlenemeyen, ancak toplumsal gerçeklikte 

var olan bir soyutlama olarak ele alınır (Güvenç, 2002). Bu sınıflandırmalar, kültürün 



15 

 

çok boyutlu yapısını anlamak ve disiplinler arası çalışmalarda etkili bir şekilde 

kullanılmasını sağlamak için önemli bir zemin sunmaktadır. 

1.1.1. Kültürü Oluşturan Bileşenler ve Kültür Çeşitleri 

Kültürün kuramsal olarak açıklanabileceği nesilden nesille aktarılan deneyimler, 

kurallar ve yasalar şeklindeki sembolik kültür olarak da bilinen tanımlamalarıyla birlikte aynı 

zamanda maddi kültür olarak da adlandırılan, toplumun tüm fiziksel nesnelerini, araçlarını, 

teknolojisini, giysilerini, yemek ve ulaşım araçlarını da içerdiği ifade edilebilmektedir. Ancak 

maddi olmayan bu sembolik kültürün daha net ve ayrıntılı olarak anlaşılabilmesi için temel 

unsurunu sınıflandırarak anlatmak ve oluşturan bileşenleri açıklamak gerekmektedir. Her ne 

kadar her toplum kendine has özellikleri barındırarak bileşenlerin bazıları diğerlerinden daha 

ağır basarak birbirlerinden farklı olsalar da maddi olmayan soyut kültürü oluşturan temel 

bileşenler; Semboller, dil, din, değerler, normlar ve inançlar, ritüeller, tutumlar, örf ve adetler, 

yasalar, ahlak kuralları vb. şeklinde olmaktadır (Köse ve diğerleri, 2001). Kültürü oluşturan 

temel bileşenler şu şekilde açıklanabilmektedir: 

Semboller, paylaşılabilmesi ile sosyal etkileşimi mümkün kılarak her toplumun 

kültüründe kendine özgü belirli şeyleri temsil ederek çeşitli tepki ve duygular uyandıran 

sözsüz iletişim türleri ya da maddi nesneler olmaktadır. Örneğin, İslam dininin kutsal sayılan 

Allah lafzı aynı dine mensup farklı toplumlarda ortak sembol olarak değer görür ve belirli 

yerlerde bulunması ya da belirli ritüel gerçekleştirildikten sonra dokunulması gibi 

durumlarının olmasının yanında, aynı şekilde haç işaretinin farklı kültürlere mensup Hristiyan 

toplulukları için de Hz. İsa’nın ortak sembolü olarak kabul edilebilmesi söylenebilir. Diğer bir 

örnek olarak sözsüz sembollerden biri olarak kabul edilen tokalaşma batı ve doğu merkezli 

çoğu toplumlarda arkadaşlık, selamlaşma ve ayrılma anlamında kullanılmaktadır. Ancak 

jestler olarak bilinen eller, kollar ve vücudun belli kısımlarının duyguları ve fikirleri aktarmak 

için yaptıkları hareketlerden olan işaret parmağını avuç içi yukarı bakacak şekilde kullanarak 

hareket ettirmek Avrupa ve diğer batı odaklı kıtalardaki ülkelerde herhangi birisini çağırmak 

için kullanılırken, Çin, Malezya, Filipinler gibi dünyanın doğu merkezli olan bölgelerinde 

köpekleri çağırmak için kullanıldığından insanları çağırmak için kullanmak kabalık olarak 

kabul edilmektedir. Bütün bunların yanında sözsüz simgelerden olan jestler içindeki işaret 

parmağını kullanmak hukuki düzenlemelerin yapıldığı Filipinler gibi bazı ülkelerde ise 

tutuklanma sebebi olabilecek şekilde her toplumda oldukça farklı anlamlarda kendini 

göstermektedir (Axtell, 1998). Aynı zamanda simge kelimesiyle de ifade edilen yunanca 

kökenli bir eş anlamlısı olarak ‘'symbole'' şeklinde yazılan sembollerin her kültürün bir 



16 

 

anlamını, değerini ve kabulünü temsil ettiği düşünüldüğünde kültürü oluşturan temel 

bileşenlerden olmaktadır. Aslında dili de içinde barındıran simgeler ya da diğer bir ifade ile 

semboller aynı sosyal gruba mensupların birliğini sağlayıcı bir araç olmakla birlikte, aynı 

zamanda benzer kültürde yaşayanlar üzerinde etkili şekillerde kullanılması yüzyıllar boyunca 

dinlerin ve liderlerinde dayanak noktalarından biri olmuştur (Dönmezer, 1994).  Bütün 

bunlarla birlikte sosyal etkileşimi sağlayan belirli bir kültürü temsil eden çeşitli tepkiler, hisler 

ve duygular uyandıran yemek çeşitleri de sembolleri ifade eden maddi nesneler 

olabilmektedir. İçerik bakımından aynı gıda ürünü olabilecek yemeklerin farklı kültürlerde 

farklı şekillerde sunulup servis edilmesi de o kültürü paylaşanlar açısından bir anlam, ihtiyaç 

ve duyguyu aktardığı içinde sembol olmaktadır. Bir kültür bileşeni/katmanı olarak sembol 

unsuru gıda, aynı kültüre mensup topluluklar tarafından tanımlanır, öz kimlik haline getirilir 

ve gelenekleri tarafından şekillendirilerek kültürü temsil eden bir sembolik araç olarak 

kullanılmakla birlikte, aynı zamanda insan deneyimine ilişkin farkındalık ve sezgileri de 

göstererek anlam yaratma işlevi ile iletişimsel sürece de etki etmektedir (Almerico, 2014; 

Fischler, 1988; Kittler vd., 2012; Lu ve Fine, 1995; Miller ve Deutsch, 2009; Stajcic, 2013). 

Böylece kültürel kimlik temsilcisi olan dini, sanatsal ve siyasi sembollerle birlikte her kültüre 

ait gıda çeşitleri gibi maddi sembolik unsurlar bölgesel farklılıkları tanımlamanın yanında 

birbirleriyle bağ kurabilecek destekleyici bir iletişim materyali de olmaktadır. Tam anlamıyla 

idrak edilip tanımlanabilen semboller, her topluma özel anlam üretimi, kolektif kimlik ve 

medeniyetin dokusunu derinlemesine sunabilmesi açısından bir rehber olmakta ve farklı 

toplulukların sağlıklı ilişkiler kurabilmesini sağlayacak sosyal bağları da oluşturmaktadır 

(Anderson, 2005; Karaosmanoglu, 2011; Kittler vd., 2012; Stajcic, 2013). 

Diller, iletişimin temelini oluşturan semboller, jestler gibi bireylerin kendi 

kültürlerinden öğrendiklerini barındıran en önemli semboller kümesidir. Farklı dillerdeki aynı 

anlama gelen kelimelerin nasıl yorumlanabileceği konusunda hemfikir olunduğu sürece ortak 

bir dil ve dolayısıyla bir toplumdan söz edilebilir. Örneğin; Hint-Avrupa dillerinin Avrupa 

kolu içerisinde yer alan İngilizcedeki “water”, “come”, “sitting”, “brother” kelimeleri ile 

benzer şekilde Almancadaki “wasser”, “kommen”, “sitzen”, “bruder” kelimeleri aynı anlama 

gelen şeyleri tanımlamak için kullanılmaktadır. Aynı şekilde dillerdeki farklılıklar da ne kadar 

fazlaysa iletişim kurmak zorlaştığı gibi ortak bir kültür ve toplumdan da söz etmeyi 

güçleştirmektedir. Dolayısıyla dil ve iletişim her toplumun kültürü için oldukça önemli 

olmakla birlikte toplumun dil kapasitesinin zenginliği de karmaşık olan kültürünü 

anlamlandırmasını mümkün kılmaktadır. Çünkü dilin, nasıl düşündüğümüz ile sosyal ve 

fiziksel dünyaları nasıl algıladığımızı ne ölçüde etkilediğini araştıran Sapir-Whorf hipotezi, 



17 

 

dillerinde öğeler için sözcükler bulunmadığı sürece insanların kavramları ve nesneleri kolayca 

anlayamayacağını savunmaktadır (Whorf, 1956). Bu yüzden dil, düşünceyi yapılandırarak 

etrafımızdaki dünyayı nasıl anlamlandırdığımızı etkilemekle birlikte, aynı zamanda sosyal bir 

durum ile paylaşılan ortak bir anlama sahip kelimeleri oluşturarak da her bir toplumun 

kültürünün birer aynası görevi görerek duygu, düşünce ve fikirlerinin aktarılması ile 

anlamlandırılmasını sağlayan bir araç olmaktadır. Ayrıca dillerdeki çekim farklılıkları ve 

terminolojik kullanım ile yeni anlamlar oluşturabilmesi nedeniyle de aynı dili konuşan iki 

farklı kültürün iletişim kurması oldukça zorlaşmakla birlikte, aynı zamanda ırksal terimler ve 

kavramların yaygınlaşması da kültürlerarasındaki algılamaları etkileyerek kalıp yargıları 

pekiştirmekte ve ardından sürekli kullanımının neticesinde de önyargıları oluşturmaktadır. 

Bütün bunların neticesinde kültürü oluşturan bileşenler içerisinde ayrılmaz bir parçası olarak 

kabul edilerek temel taşını oluşturan dil, duyguların, düşüncelerin, anlamların ve niyetlerin 

aktarımı için kullanılarak, mesajı aktardığımız kişi veya toplulukların söylenilenlere nasıl 

tepki verdiğini göstererek mesajı gönderen açısından kendi hakkında bilgi edinebilmesini 

sağlamakla birlikte, aynı zamanda kimliğin kültürel üretimini sağlayan bir araç olarak da 

bireylerin kültürlerarası iletişim kurma yetileri üzerinde oldukça güçlü bir etkiye sahip temel 

kültür bileşenidir (Bonvillain, 2014). Dil’in kültürel üretimi sağlayan bir araç olarak 

kullanımı, kimliklerini etkilediği mülteci ve göçmen olarak farklı kültürde bulunmak zorunda 

kaldıkları için isim değişikliği yapabilen gruplar ve topluluklar üzerinde de görülmektedir. 

Ayrıca aynı kültüre mensup topluluklar içinde farklı lehçe ve ağız kullanımları bölgesel 

farklılıkları göstererek konuşmacıya yönelik sosyal tutumları belirleyebilen algıları da 

etkilemektedir. Örneğin; sığınmacı statüsü ile Türkiye’de bulunmakta olan Ukrayna ya da 

Suriye uyruklu insanların resmî ve kamusal ortamlarda Türkçeyi kullanmaya çalıştıkları, ama 

resmî olmayan özel alanlarında yaygın bir şekilde anadillerini kullanma eğiliminde oldukları 

görülmektedir. Kültürel kimliğin üretimi ve yaygınlaşması için kullanılan oldukça fazla araç 

bulunmaktadır. Ancak, en yaygın ve etkili araç dil olmaktadır. Bütün bunlarla birlikte dil 

içinde devamlı kullanımında stereotipleri pekiştirerek ilerleyen süreçte de önyargılara neden 

olabilecek ırkçılığı çağrıştıran kavram ve isimlerin kullanımı Sapir-Whorf hipotezi açısından, 

kişinin etrafındaki dünyayı nasıl algıladığını etkileyerek düşüncesini de yapılandırmaktadır. 

Ek olarak bu hipoteze göre toplum içinde yaygın olarak erkek isim ve zamirlerinin cinsiyetçi 

dil ve çağrışımlar ile kullanılmakla birlikte çocuk eğitim kitaplarında polis, asker, itfaiye gibi 

mesleklerin ve bu işlerde çalışanların erkek resimleri ile ilişkilendirilerek bu mesleklerin 

kadınların değil erkeklerin işi olduğu mesajının verildiği durumlar ile de kullanılan dil ile 

dünyanın nasıl algılanabildiği görülmektedir (Miles, 2008; Maggio, 1998; Whorf, 1956). 



18 

 

Özetle, dil ait olduğu kültürün bilgi, fikir, düşünce ve anlam dünyasını yorumlama gibi tüm 

özelliklerini taşıyan ve ayna misali sonraki nesillere yansıtılarak aktarılmasını sağlayarak 

nesiller boyu öğrenilebilmesini sağlayan kültürün en önemli bileşeni ve taşıyıcısı olan bir 

iletişim aracı olmaktadır (Czinkota vd.,1996; Eroğlu, 1996; Hodgetts ve Luthans, 1997; 

Mutlu, 1999; Mendenhall vd., 1995).  

Değerler, kültürün bileşeni olarak toplumların düşünce, fikir, tutum ve davranışlarında 

çerçeve belirleyerek bir ölçüt oluşturur ve kültürleri anlamayı kolaylaştırır. Değerler, normları 

oluşturmakla birlikte içinde bulunduğu kültürün iyi, doğru, kötü, yanlış gibi nelerin arzu 

edilip kabul edilebildiği yargıları içermekle birlikte, aynı zamanda toplumların içselleştirdiği 

kabulleri göstererek hislerini yansıtan ve kültürleri etkileyen yargıları da içermektedir 

(Czinkota vd.,1996; Erdoğan, 1994; Hodgetts ve Luthans, 1997; Schneider ve Silverman, 

2010; Yeşil, 2009). Kültürel kabul ve yargıları barındıran bu değerler batı ve doğu 

toplumlarında kendi farklı şekillerde göstermektedir. Örneğin, Asya toplumu olan Japonya’da 

bireyin kültürel değerleri toplum içinde sosyal ilişkileri uyumlu olarak kişisel çatışmalardan 

uzak durmak olurken, Batı toplumlarından olan Amerika Birleşik Devletleri’nde bireysellik 

ve mücadele ön planda olduğu için kişilerarası çatışma durumlarında sorunların çözümü için 

Japon halkına göre oldukça fazla hukuki süreçleri kullanmaktadır. A.B.D. içinde yaşayan ve 

yetişen bireyin kültürü kişi haklarını yüceltip ön plana aldığı için rekabet sonucu bireysel 

kazanım elde etmeyi nezaket, uyum, merhamet ve cömertlik gibi değerlerden daha önemli 

hale getirmektedir. Bunun yanında doğu kültürleri içinde yer alan gelişmiş sanayi toplumu 

olarak geleneksel etkilerini de taşımaya devam eden Japonya’da toplumsal grup duygusu ve 

uyumlu olmak değer olarak görülerek, anlaşmazlıkları kendini ön plana çıkarmadan dostane 

bir şekilde çözmek başarı olarak kabul edilmektedir (Upham, 1976; Schneider ve Silverman, 

2010). 

Normlar ve İnançlar, kültürün en temel bileşenlerinden bir diğeridir. Toplumun sosyal 

düzenini, değerlerini ve davranış kalıplarını anlamada kritik bir rol oynar. Bu iki unsur, hem 

bireylerin toplumsal bağlamdaki davranışlarını şekillendirir hem de toplumun devamlılığını 

sağlayan bir çerçeve oluşturur. Normlar, bir toplumun üyeleri arasında kabul gören kurallar ve 

beklentiler seti iken; inançlar, bireylerin ve toplulukların dünyayı anlamlandırma biçimlerini 

temsil eden, doğruluğuna inanılan düşünce sistemleridir (Hofstede, 2001). Ayrıca, normlar, 

bir toplumda bireylerin birbirleriyle etkileşimlerinde uymaları gereken kurallar ve standartlar 

olarak tanımlanır. Normlar, bireylerin sosyal kabul görmek için ne yapmaları ya da 

yapmamaları gerektiğini belirler. Sosyolog Emile Durkheim (1895), normların toplumsal 

düzeni sağlamak için önemli olduğunu ve bireylerin toplumla uyumlu bir şekilde hareket 



19 

 

etmesini sağladığını belirtmiştir (Durkheim vd., 1895). Normlar genellikle yazılı olmayan 

kurallardır ve toplumsal onay ya da yaptırımlar yoluyla uygulanır. Normların kendi içinde 

çeşitleri vardır. Mesela, Folkways (Görgü Kuralları) olarak tanımlanan norm, basit günlük 

yaşam normlarıdır. Örneğin, yemek yerken ağız kapalı konuşmak ya da tokalaşarak 

selamlaşmak gibi davranışlar bu kategoriye girmektedir (Sumner, 1906). Mores (Ahlaki 

Normlar) ise, toplumun temel değerlerine dayanan daha ciddi normlardır. Örneğin, yalan 

söylemek ya da hırsızlık yapmak gibi davranışlar birçok toplumda ciddi şekilde eleştirilir. Son 

olarak, bir norm çeşiti olan kanunlar ise, normların yazılı hale getirilmiş biçimleridir ve yasal 

yaptırımlarla desteklenir. Örneğin, hız limitine uymak ya da vergi ödemek gibi kurallar 

kanunlar kapsamında yer alır. Normlar, bireylerin toplum içinde kabul görmesi ve uyum 

sağlaması için bir çerçeve sunar. Aynı zamanda, toplumun değerlerini ve önceliklerini 

yansıtarak sosyal kimliğin oluşumuna katkıda bulunur (Hofstede, 2001). İnançlar ise, 

bireylerin ve toplumların dünyayı algılama ve anlamlandırma biçimlerini yansıtan temel 

düşünce sistemleridir. İnançlar, kişisel ve toplumsal değerlerin temelini oluşturur ve bireylerin 

davranışlarını yönlendirir. Clifford Geertz (1973), inançların bir toplumun anlam yaratma 

sistemleri olduğunu ve bireylerin bu sistemler aracılığıyla dünyayı anladığını belirtmiştir. 

Bireylerin yaşam ve ölüm, ahlak ve evrenin doğası hakkında sahip oldukları düşünce 

sistemlerini gösterir bir şekilde; örneğin, İslam’daki namaz olan ibadet ritüelleri ya da 

Hristiyanlıktaki haç sembolü, dini inançların somut yansımalarıdır. Sosyal inançlar ise, 

toplumsal düzeni ve iş birliğini destekleyen daha seküler düşüncelerdir. Örneğin, eğitim ya da 

çalışma ahlakına olan inanç, bir toplumun ekonomik ve sosyal yapısını şekillendirmektedir 

(Schwartz, 1992). Böylece, inançlar, toplumun ortak bir dünya görüşü geliştirmesini sağlar ve 

bu görüşler normlar aracılığıyla hayata geçirilmektedir. Örneğin, bir toplumda dini inançlar 

güçlü ise, bu inançlar genellikle ahlaki normlara ve yasalara da yansımaktadır. Kültürün temel 

bileşenlerinden olan normlar ve inançlar, bireylerin ve grupların birbirleriyle olan 

iletişimlerinde de önemli bir rol oynamaktadır. Bir toplumda tokalaşma yaygın bir 

selamlaşma biçimi olabilirken, başka bir toplumda bu jestin uygun olmadığını görmek 

mümkündür. Aynı şekilde, dini inançlara dayalı normlar, bir bireyin konuşma biçiminden 

giyimine kadar çeşitli iletişim pratiklerini etkileyebilmektedir (Hall, 1976). Norm ve 

inançların, bireylerin duygusal tepkilerini ve düşünsel süreçlerini şekillendirerek iletişimdeki 

anlam yaratımına katkıda bulunduğu söylenebilir. Dolayısıyla, kültürlerarası etkileşimlerde 

normların ve inançların farkında olmak, yanlış anlamaları ve çatışmaları önlemek açısından 

önemli olmaktadır. 



20 

 

Kültürün dinamik ve anlam yaratıcı unsuru olarak diğer bileşen ritüeller, bir toplumun 

kültürünü yansıtan ve bireyler arasında bağ kurmayı, değerlerin ve inançların aktarılmasını 

sağlayan sembolik ve tekrarlayan davranışlar bütünüdür. Kültürün önemli bir bileşeni olarak 

ritüeller, toplumsal yapıların sürekliliğini sağlamada, bireysel ve kolektif kimliklerin 

şekillenmesinde kritik bir rol oynamaktadır (Turner, 1969; Geertz, 1973). Ritüeller, 

doğumdan ölüme kadar insan yaşamının her aşamasında yer alır ve din, aile, iş, eğitim gibi 

farklı bağlamlarda çeşitli işlevler üstlenir. Ritüeller, sembolik anlam taşıyan ve belirli 

kurallara göre gerçekleştirilen tekrar eden sosyal uygulamalardır. Bu uygulamalar, bireylerin 

ve grupların sosyal kimliklerini pekiştirmek ve toplumsal değerleri güçlendirmek için 

tasarlanmıştır. Victor Turner (1969), ritüelleri, bireylerin toplumsal rollerini ve aidiyetlerini 

doğrulayan sembolik etkinlikler olarak tanımlamaktadır. Ritüeller genellikle şu özellikleri 

taşır: (1) Sembolizm’de ritüeller, çoğunlukla sembolik anlamlarla yüklüdür. Bir düğün 

töreninde yüzük takma, sadakat ve bağlılığın sembolik bir ifadesi buna örnek teşkil 

etmektedir. (2) Tekrar ve Düzen ile ritüeller, genellikle belirli bir düzen içinde tekrar eden 

etkinliklerdir. Bu düzen, ritüelin ciddiyetini ve anlamını güçlendirir. (3) Kolektif Katılım ile 

ritüeller, bireylerin birlikte deneyimlediği etkinliklerdir ve toplumsal bağları pekiştirir. (4) 

Anlam Yaratma özelliği ile ritüeller, bireylerin ve toplulukların yaşamlarına anlam katan, 

inançlarını ve değerlerini görünür kılan bir araç olmaktadır (Rappaport, 1999). Bütün bunların 

yanında ritüeller, farklı bağlamlarda ortaya çıkabilir ve çeşitli amaçlara hizmet etmektedir. 

Örneğin geçiş ritüelleri, bireylerin yaşamın bir aşamasından diğerine geçişini işaret eden 

etkinlikleri ifade ederek; doğum, ergenlik, evlilik ve ölüm gibi olaylarla ilişkilendirilen 

ritüeller olarak, bireylerin yeni sosyal rollerini tanımlamada önemli bir rol oynamaktadır. 

Arnold van Gennep (1909), bu tür ritüelleri ayrılma, geçiş ve bütünleşme olmak üzere üç 

aşamalı bir süreç olarak açıklamıştır. Bunlar; bir ailede bebeğin topluma kabul edilmesini 

sembolize eden doğum törenleri, bireylerin yeni bir aile birimi oluşturmasının kutlandığı 

evlilik törenleri, kaybın kolektif olarak yas tutulmasını sağlandığı cenaze ritüelleri şeklinde 

olmaktadır. Dini ritüeller ise, bir topluluğun kutsal kabul ettiği inançlarla ilişkilidir. Namaz, 

oruç, haç, vaftiz gibi uygulamalar dini ritüellere örnek olarak verilebilir. Bu ritüeller, 

bireylerin manevi bir bağlılık hissetmesini ve toplulukla olan ilişkilerini güçlendirmesini 

sağlamaktadır. (Bell, 1997). Gündelik ritüeller ise, bireylerin günlük yaşamlarında anlam ve 

düzen oluşturan basit davranışlardır. Örneğin, sabah kahvesi içmek ya da işe başlamadan önce 

belirli bir rutin oluşturmak, gündelik ritüellere örnek verilebilir. Bu ritüeller, bireylerin 

psikolojik rahatlık ve kontrol hissi kazanmalarına da yardımcı olur (Fiese, 2006). Kültürü 

oluşturan bileşenlerden olan ritüeller, bireyler ve topluluklar için çok çeşitli işlevler de 



21 

 

üstlenmektedir. Toplumsal bağları güçlendirme işlevi olarak; bireylerin topluluklarına olan 

aidiyet duygusunu artırır. Örneğin, bir düğün töreni yalnızca çiftin birlikteliğini kutlamakla 

kalmaz, aynı zamanda topluluk için bir araya gelme fırsatı sunmaktadır. Sosyal düzeni 

sağlama işlevi olarak ise; ritüeller, toplumsal normların ve değerlerin aktarılmasına hizmet 

eder. Böylece dini ritüeller, ahlaki kuralların nesiller boyu aktarılmasını sağlanır. Kimlik 

oluşturma işlevi olarak kültür; ritüeller, bireylerin ve toplulukların kimliklerini 

tanımlamalarına yardımcı olur. Örneğin, ulusal bayram kutlamaları, bir ülkenin tarihini ve 

kimliğini simgeler. Psikolojik destek sağlama işlevi olarak ise; ritüeller, bireylerin belirsizlik 

ve kaygı durumlarında güven duygusu kazanmalarını da sağlar. Bu sayede bir cenaze töreni, 

kayıpla başa çıkmayı kolaylaştırabilir (Turner, 1969). Ritüeller, bir toplumun kültürel 

yapısının ayrılmaz bir parçasıdır ve bireylerin toplumsal yaşamla olan bağlarını güçlendirir. 

Hem bireysel hem de kolektif düzeyde anlam yaratan bu sembolik davranışlar, toplumsal 

düzenin ve kimliğin korunmasında kritik bir role sahiptir. Ritüellerin kültürel bağlamlarını ve 

işlevlerini anlamak, kültürlerarası iletişimin başarısını artırmada önemli bir adımdır. 

Tutumlar ise, İnsan davranışlarını şekillendiren temel dinamik olarak, bireylerin belirli 

bir nesneye, olaya, kişiye ya da duruma karşı geliştirdiği duygu, düşünce ve davranış 

eğilimleri olarak tanımlanabilir. Sosyal psikolojinin temel kavramlarından biri olan tutumlar, 

bireylerin çevreleriyle etkileşiminde önemli bir role sahiptir. Tutumlar genellikle bireylerin 

toplumsal normlara uyum sağlama, değer yargılarını ifade etme ve sosyal gruplarla 

özdeşleşme süreçlerinde kendini göstermektedir (Ajzen, 1991; Eagly ve Chaiken, 1993). 

Tutumlar, bir bireyin belirli bir nesne ya da durum hakkında sahip olduğu duygusal, bilişsel 

ve davranışsal eğilimleri içerir. Bu eğilimler, bireyin çevresindeki dünya ile ilgili algılarını 

şekillendirir ve davranışlarını yönlendirir. Fishbein ve Ajzen’in (1977) tanımına göre, tutum, 

bir bireyin belirli bir davranışa yönelik genel eğilimidir (Fishbein ve Ajzen, 1977). 

Tutumların özellikleri şu şekilde ifade edilmektedir: Tutumların (1) Bilişsel Boyutu, bir 

bireyin belirli bir nesne ya da durum hakkında sahip olduğu inançlar ve düşünceleri ifade 

eder. Örneğin, çevre kirliliğinin zararları hakkındaki bilgi, çevreye yönelik tutumları 

şekillendirir. (2) Duygusal Boyutu, belirli bir nesneye ya da duruma karşı hissedilen olumlu 

ya da olumsuz duyguları kapsar. Örneğin, bir bireyin doğaya karşı sevgi ya da kaygı 

hissetmesi vb. şeklindedir. (3) Davranışsal Boyutu ise, tutumların davranışlara yansıyan 

yönüdür. Örneğin, çevreyi koruma bilincine sahip bir bireyin geri dönüşüm yapması (Eagly & 

Chaiken, 1993). Tutumlar, bireylerin toplumsal rollerini ve kimliklerini tanımlamalarına 

yardımcı olur. Ayrıca, toplumsal değişim süreçlerinde de kritik bir rol oynar. Olumlu 

tutumların yaygınlaştırılması, sosyal uyumun ve dayanışmanın artmasına katkı sağlayabilir. 



22 

 

Örneğin, farklı etnik gruplara yönelik olumlu tutumlar, kültürlerarası iletişimi 

güçlendirebilmektedir. Ayrıca, kültürlerarası farklılıkların tutumlara yansımaları ile farklı 

kültürel bağlamlarda çeşitlilik de gösterebilir. Kültürlerarası iletişimde, tutumların bu 

çeşitliliğini anlamak, kültürel çatışmaların önlenmesinde ve uyum süreçlerinin 

kolaylaştırılmasında önemlidir (Ting-Toomey ve Dorjee, 2018). Örneğin; batı toplumlarında 

bireycilik ve kişisel başarıya yönelik olumlu tutumlar yaygınken, doğu toplumlarında 

kolektivizm ve grup uyumuna yönelik tutumlar ön planda olmaktadır. Tutumlar, bireylerin 

hem bireysel hem de toplumsal yaşamlarını etkileyen temel bir psikolojik yapı taşını 

oluşturur. Tutumların oluşumu, değişimi ve toplumsal önemi üzerine yapılan araştırmalar, 

bireylerin daha bilinçli kararlar almasına ve sosyal ilişkilerinde daha uyumlu davranışlar 

sergilemesine olanak tanır. Bu nedenle, tutumların dinamik yapısını anlamak hem bireysel 

hem de toplumsal gelişim için kritik bir adımdır.  

Örf ve adetler, toplumların tarihsel süreç içinde geliştirdikleri, kuşaktan kuşağa 

aktarılan yazılı olmayan kurallar, değerler ve davranış normlarını ifade eder. Bu kavramlar, 

toplumsal düzenin korunması, bireylerin sosyal rollerini anlaması ve kültürel kimliğin 

pekiştirilmesi açısından büyük bir öneme sahiptir. Örf ve adetler, bireylerin toplumsal 

uyumunu sağlamak için rehberlik eden sosyal kurallar bütünü olarak, toplumların kültürel 

belleğinde önemli bir yere sahiptir (Geertz, 1973; Hofstede, 2001). Örf, bir toplumun uzun 

yıllar boyunca uygulaya geldiği ve yazılı olmayan kurallarla benimsediği geleneksel davranış 

biçimlerini ifade ederken; adet, bireylerin bir davranışı tekrarlama alışkanlığını tanımlar. Bu 

iki kavram genellikle iç içe geçmiş olup, toplumsal ilişkilerin düzenlenmesinde tamamlayıcı 

bir rol oynar. Örneğin, Türk toplumunda bayram ziyaretleri bir örf olarak kabul edilirken, 

bayramda şeker ikram edilmesi bir adet olarak görülür. Örf ve adetler, toplumların sosyal ve 

kültürel bütünlüğünü korumak için çeşitli işlevler üstlenir. Bu işlevlerden bazıları şunlardır: 

Toplumsal uyum sağlama ile örf ve adetler, bireyler arasında bir uyum ve düzenin 

sağlanmasına yardımcı olur. Toplum üyelerinin davranışlarını yönlendirerek sosyal 

çatışmaları azaltır ve kolektif bir dayanışma duygusu yaratır (Parsons, 1968). Örneğin, 

Hindistan’da kast sistemi dahilinde gerçekleştirilen düğünler hem toplumsal uyumun hem de 

kültürel devamlılığın bir göstergesidir. Kültürel kimlik ve aidiyet ile her toplumun kendine 

özgü örf ve adetleri, o toplumun kimliğini yansıtır ve bireylerin kültürel aidiyet duygusunu 

güçlendirir. Bu aidiyet duygusu, bireylerin kendilerini bir topluluğun parçası olarak 

görmelerine yardımcı olur. Örneğin, Japonya’daki “Hatsumode” geleneği (yeni yılın ilk 

tapınak ziyareti), bireylerin kültürel kimliklerini ve inançlarını ifade etmelerine olanak tanır. 

Toplumsal kontrol sağlama işlevi ile örf ve adetler, bireylerin davranışlarını toplumsal 



23 

 

normlara uygun bir şekilde yönlendirir ve toplum düzeninin korunmasına katkı sağlar. 

Örneğin, Anadolu’da misafire ikramda bulunma adeti, toplumsal ilişkilerin düzenlenmesinde 

önemli bir rol oynar. Bütün bunların yanında, küreselleşme, farklı kültürlerin bir araya 

gelmesine olanak tanımış ve örf ve adetlerin çeşitlenmesine de yol açmıştır. Örneğin, Batı 

kökenli “Cadılar Bayramı” kutlamalarının Türkiye gibi farklı kültürlerde de benimsenmesi, 

küreselleşmenin örf ve adetlere olan etkisini göstermektedir. Kültürlerarası iletişimde, örf ve 

adetlerin anlaşılması, farklı toplumlar arasında sağlıklı ilişkilerin kurulmasını sağlar. Farklı 

kültürlerin örf ve adetlerine saygı göstermek, kültürlerarası uyumu artırır. Mesela, Türkiye, 

Japonya ve Hindistan’da ayakkabı çıkararak bir eve girme adeti, Batı toplumlarında daha az 

yaygındır, ancak bu farklılıkların anlaşılması kültürel uyumu kolaylaştırır (Ting-Toomey, 

1999). Örf ve adetler, toplumların kültürel sürekliliğini sağlayan önemli sosyal yapı taşlarıdır. 

Bu unsurlar, bireylerin toplumsal kimliklerini oluşturmalarına, sosyal ilişkilerini 

düzenlemelerine ve kültürel mirası korumalarına olanak tanır. Ancak modernleşme ve 

küreselleşme gibi dinamikler, örf ve adetlerin dönüşümünü hızlandırmaktadır. Bu nedenle, örf 

ve adetlerin korunması ve yeni nesillere aktarılması, kültürel çeşitliliğin ve sosyal uyumun 

sürdürülebilmesi için büyük bir öneme sahiptir. 

Son olarak din ise, toplumların inanç sistemleri, ritüelleri ve değerler bütünü üzerinde 

derin etkiler bırakan ve kültürün en önemli bileşenlerinden biri olarak değerlendirilen bir 

olgudur. Aynı zamanda, bireylerin yaşamlarına anlam katan, ahlaki kurallar ve toplumsal 

normlar oluşturan güçlü bir sosyal kurumdur. Din, bireylerin toplumsal uyumunu sağlarken, 

aynı zamanda kültürel kimliği şekillendiren önemli bir faktördür (Durkheim, 1912; Geertz, 

1973). Din, bir toplumun kültürel dokusunun ayrılmaz bir parçasıdır. Toplumların tarih 

boyunca geliştirdikleri gelenekler, normlar ve değerler genellikle dini inançlardan 

etkilenmiştir. Bu yüzden birçok kültürde evlilik ritüelleri, yemek kuralları ve cenaze törenleri 

gibi uygulamalar dinin etkisiyle şekillenmiştir. Bunun yanı sıra, dinin kültürle olan ilişkisi, 

bireylerin dünya görüşünü ve yaşam tarzını etkileyerek onların davranışlarını yönlendirir 

(Hofstede, 2001). Din, toplumsal normların oluşumunda önemli bir rol oynar. Örneğin, İslam 

kültüründe zekât ve sadaka vermek, yardımlaşma ve dayanışma değerlerini destekleyen dini 

bir normdur. Aynı şekilde, Hristiyanlıkta pazar günü kiliseye gitmek hem bir dini ritüel hem 

de toplumsal bir normdur. Din, bireylerin ve toplulukların kimliklerini şekillendiren güçlü bir 

unsurdur. Bu yüzden Yahudilik hem dini bir inanç sistemi hem de bir etnik kimlik olarak 

kabul edilmektedir. Benzer şekilde, Hindistan’da kast sistemi, dini inanışlarla doğrudan 

bağlantılı bir sosyal yapı olarak kültürel kimliği belirler. Din, toplumsal dayanışmayı teşvik 

eden önemli bir faktördür. Emile Durkheim (1912), dinin toplumların ahlaki düzenini ve 



24 

 

sosyal uyumunu sağlamada merkezi bir rol oynadığını belirtmiştir. Toplumlar, dini törenler ve 

ritüeller aracılığıyla ortak bir aidiyet duygusu geliştirebilirler. Bu yüzden ramazan ayında oruç 

tutmak, müslüman toplumlarda dayanışmayı artıran ortak bir dini uygulamadır. Din, 

kültürlerarası iletişimde hem bir köprü hem de bir engel olma potansiyeline sahiptir. Ortak 

dini değerlere sahip toplumlar arasında kültürel etkileşim kolaylaşırken, farklı dini inançlara 

sahip topluluklar arasında yanlış anlamalar ve çatışmalar ortaya çıkabilir. Örneğin, Batı 

toplumlarında laiklik kavramının yaygın olması, bazı Doğu toplumlarında dini değerlere 

dayalı yaşam tarzlarıyla çelişebilir. Ancak, bu farklılıkların anlaşılması, kültürlerarası uyumu 

teşvik edebilir (Ting-Toomey, 1999). Modernleşme ve küreselleşme, dini uygulamaların ve 

inançların dönüşümünü hızlandırmıştır. Bir yandan sekülerleşme, dini inançların toplum 

üzerindeki etkisini azaltırken, diğer yandan dinin küresel bağlamda yeniden canlanmasına yol 

açmıştır (Giddens, 1990). Örneğin, internet ve sosyal medya platformları, dini öğretilerin daha 

geniş kitlelere ulaşmasını sağlayarak dini uygulamaların dijitalleşmesine katkıda 

bulunmuştur. Din, toplumsal düzeni sağlamanın, kültürel kimliği şekillendirmenin ve bireyler 

arasında sosyal bağlar kurmanın önemli bir aracı olarak işlev görür. Ancak, modernleşme ve 

küreselleşme süreçleri, dinin toplumlar üzerindeki etkisini dönüştürmektedir. Bu nedenle, 

dinin bireyler ve toplumlar üzerindeki rolünü anlamak, kültürel çeşitliliği ve toplumsal uyumu 

teşvik etmek açısından hayati bir öneme sahiptir. 

Toplumlar için kültürü oluşturan bileşenlerin ana çerçeveleri sıralanan kavramlar 

içerisinde yer alsa da farklı toplumsal grupların kültürü oluşturan bileşenleri de birbirinden 

ayrılabilmektedir. Bu bileşenlerin değişimi ve dönüşümü de kültürel ilişkiler ve süreçler 

neticesinde gerçekleşmektedir. Farklı kültürlerin birbirleri ile olan temasları kültürel ilişkiler 

ve süreçler kültürü oluşturan bileşenlerin değişimini de tetikleyebilmektedir.  

1.1.2. Kültürel İlişkiler ve Süreçler 

Kültürel ilişkiler, belirli bir toplum içinde paylaşılan anlayışların, sosyal desteğin ve 

sembolik etkileşimlerin karmaşık bir etkileşimini içerir. Bu ilişkiler, bir kültür içindeki 

bireylerin kültürel şemalarının unsurları üzerinde anlaşmaya varma ve bunları ilişkilendirme 

biçimlerinde derin köklere sahiptir (Young vd., 2023). Kültürel ilişkiler ile sosyal olarak 

sağlanan destek, kültürel bağlamda paylaşılan deneyimlerin ve bağlantıların önemini 

vurgulayarak, bireylerin stres faktörleriyle nasıl başa çıkacağı konusunda önemli bir rol de 

oynar (Kim vd., 2008). Ek olarak, kültürel ilişkiler duygusal anlamlar, kimlikler ve sosyal 

konumlarla iç içe geçerek bireylerin prototipik ilişkilerini şekillendiren istikrarlı etkileşim 

kalıplarını ve sembolik düzenleri de yansıtır (Ambrasat ve Scheve, 2022). Bu nedenlerle 



25 

 

kültürel ilişkiler, bireylerin toplumsal bağlamdaki etkileşimleriyle şekillenen dinamik 

süreçlerdir. Bu ilişkiler, bireylerin kültürel şemalarına dayalı olarak anlam üretmelerine ve bu 

anlamları sosyal bir bağlam içinde paylaşmalarına olanak tanır (Boutyline, 2017). Kültürel 

ilişkiler, yalnızca semboller ve dil gibi yüzeyde görünen unsurlarla değil, aynı zamanda 

kolektif kimlik, sosyal normlar ve paylaşılan değerlerle de derin bir bağlantıya sahiptir. Bu 

bağlantılar, bireylerin sosyal bağlamda nasıl düşündüğünü, davrandığını ve ilişki kurduğunu 

etkileyerek kültürlerarası iletişimde kritik bir rol oynar (Wang, 2001). Kültürel ilişkiler, 

bireylerin etkileşimsel süreçler içinde inşa ettiği anlamlarla doğrudan ilişkilidir. Schultheiss 

(2007), kültürel ilişkilerin bireylerin kimliklerini ve sosyal bağlarını şekillendirmede nasıl bir 

araç olarak işlediğini vurgulamaktadır. Özellikle, bu ilişkiler bireylerin sosyal destek 

sistemlerini güçlendirir ve topluluk üyeleri arasında bir aidiyet duygusu yaratır. Bu durum, 

bireylerin strese karşı dayanıklılığını artırır ve sosyal bağlamdaki sorunlarla başa çıkma 

yeteneğini geliştirir (Kim vd., 2008). 

Kültürel ilişkiler, bireylerin kolektif kimliklerini oluşturmasına da katkıda bulunur. 

Kolektif kimlik, bireylerin grup üyelikleri üzerinden kendilerini tanımlamalarını sağlayan bir 

araçtır. Özellikle, dil ve semboller bu süreçte merkezi bir rol oynar (Abdullah, 2016). Dilin 

toplumsal normları ve değerleri nasıl şekillendirdiği üzerine yapılan araştırmalar, dilin 

yalnızca bir iletişim aracı değil, aynı zamanda kültürel kimliği yansıtan bir yapı olduğunu 

göstermektedir (Schultheiss, 2007). 

Kültürel süreçler ise, bireylerin toplumsal bağlamda karşılıklı olarak etkilediği ve 

şekillendirdiği karmaşık bir etkileşim sistemidir. Wang (2001), kültürel kimlik, hafıza ve 

benlik kurgusu arasındaki bağlantının, bireylerin yaşam deneyimlerini nasıl organize ettiğini 

anlamak için kritik öneme sahip olduğunu ileri sürmektedir. Buna ek olarak, kültürel süreçler, 

bireylerin sosyal normlara uyum sağlama veya bu normlara karşı direnme biçimlerini 

anlamaya da olanak tanır (DeWilde vd., 2019). Kültürel ilişkiler, küreselleşme bağlamında 

yeni anlamlar kazanmıştır. Günümüz dünyasında farklı kültürel gruplar arasındaki ilişkiler, 

artan iletişim teknolojileri ve küresel hareketlilikle daha karmaşık hale gelmiştir (Ambrasat ve 

Scheve, 2022). Özellikle, semboller ve dil aracılığıyla kurulan kültürel ilişkiler, farklı 

kültürlerarasında ortak bir anlam yaratma çabalarını destekler. İnsan toplumlarının karmaşık 

dokusunda, kültürel ilişkilerin ve süreçlerin karşılıklı etkileşimi, insan deneyiminin daha derin 

bir şekilde anlaşılmasının anahtarını elinde tutmaktadır. Uluslararası toplum gelişmeye devam 

ederken, müzakere ve iletişim için hayati bir araç olarak kültürün önemi dikkat çekmekle 

birlikte, kültürel alışveriş, uyum noktalarını takdir etmek ve farklılıkların altında yatan 

motivasyonları anlamak için bir platform sağlar ve nihayetinde ulusların, vatandaşların ve 



26 

 

toplulukların sürekli değişen küresel manzarada gezinme biçimini de şekillendirmektedir. 

(Khan vd., 2020) 

Kültürel süreçlerde, kültürel değişim programlarının değeri, diğer kültürel değerlere 

karşı daha büyük bir duyarlılık ve farklı ulusal tarihlere ilişkin farkındalık yaratma 

becerilerinde yatmaktadır. (Khademi, 1999) Bu sürükleyici deneyimler sayesinde bireyler 

kendi kültürleri ve ev sahibi ülkenin kültürleri hakkında daha derin bir anlayış geliştirmenin 

yanı sıra küresel perspektiflerini genişletme konusunda daha fazla takdir sahibi olurlar. Bu 

dönüştürücü öğrenme deneyimi, öğrencilerin küresel ekonomide ve bilgi temelli üretimde 

başarılı olmak için gerekli kültürlerarası anlayış ve yetkinliklerle donatılmış küresel 

vatandaşlar ve liderler olarak yetiştirilmesinde büyük önem taşımaktadır. (Choi vd., 2012). 

Dünya giderek daha fazla birbirine bağlanırken, tüm insanların kendi kültürleri hakkında 

temel bir anlayışa sahip olmalarının yanı sıra dünyanın geri kalanının kültürleri hakkında da 

bilgi sahibi olmaları ihtiyacı her zamankinden daha acil hale gelmektedir. 

Kültürel ilişkiler, bireylerin kimliklerini şekillendiren ve toplulukları bir arada tutan 

güçlü bir bağlayıcıdır. Bu ilişkiler, yalnızca bireylerin sosyal bağlamdaki etkileşimlerini değil, 

aynı zamanda kültürel kimliklerin inşasını ve paylaşımını da etkiler. Kültürel süreçlerin 

dinamik doğası, bireylerin sosyal bağlam içinde nasıl anlam yarattığını ve bu anlamları 

paylaştığını anlamak için önemli bir kavramsal çerçeve sunmaktadır. Genel olarak, kültürel 

ilişkiler, belirli bir kültürel bağlamda bireylerin kimliklerini, inançlarını ve davranışlarını 

şekillendiren paylaşılan anlamlar, sosyal etkileşimler ve sembolik uygulamalardan oluşan 

zengin bir dokuyu kapsar. Bu ilişkiler dinamik, çok yönlü ve sosyal, psikolojik ve teknolojik 

boyutlarla derinlemesine iç içe geçmiş olup kültür ile insan deneyimleri arasındaki karmaşık 

etkileşimin altını çizmektedir. Değişen ve dönüşen bir olgu olarak kültür nesilden nesile 

aktarılırken kültürel süreçleri Engin (1990) şu şekilde tanımlamaktadır:  

Kültür antropologları aile, akrabalık, evlilik, soy sop ilişkileri; bütünleşme, farklılaşma; alışveriş 

sistemleri, yönetim vb. gibi konulara ve sorunlara, belli süreklilikler, başı-sonu belli olmadan süregelen 

olaylar olarak bakarlar ve bu tür sürekli oluşlara süreç adını verirler. Kültürel süreçler ise, kültürel 

yapının oluşumu ve değişmesinde itici güç ya da aracı durumunda olan çeşitli etki ve baskılardır (Akt: 

Şahin, 2019: 460).  

Genel ve soyut bir kavram olan süreç (process), insanların ve içinde bulundukları 

sosyal grupların birbirlerini etkiledikleri ve sürekli bir şekilde devam edebilen olaylar 

dizisinin anlamlandırılmasında kullanılmakla birlikte, aynı zamanda kültürün kendi içinde 

ayrıştırılıp kategorize edilmesi ile sınıflandırılarak tanımlanmasında da kullanılan yardımcı bir 

araç görevi de görmektedir (Güvenç, 2011). Bütün bunlarla birlikte toplumsal kültürlerin ve 



27 

 

alt-kültürlerin oluşmasında da temel taşların atılmasını sağlayan kültürel süreçler, kültürlenme 

(culturation), kültürleme (enculturation), kültürleşme (acculturation), kültür şoku (cultural 

shock), kültürel yayılma (diffusion), zorla kültürleme (trans-culturation) şeklinde kavramsal 

olarak tanımlanmaktadır.      

1.1.2.1. Kültürlenme 

Günümüz yüzyılındaki toplumsal gruplar hızlı bir şekilde birbirlerini etkilemekte ve 

birbirlerinden etkilenmektedir. Dijitalleşme, ulaşım imkanlarının eskiye oranla sağladıkları 

kolaylıklar, her yeni nesil ile farklı olana doğru yönelen bir merak ve iki kutuplu olarak doğu 

ve batı ayrımı yapılan soğuk savaş döneminden sınırların artık çok da önemsenmediği bir 

dünya topluluğuna doğru bir yönelim söz konusu olmaktadır. Bu nedenlerle kendi 

kültürlerinden kopan bireyler farklı kültürel yapıdaki topluluklarda yaşayarak bir etkileşim 

oluşturmaktadır. Bu etkileşim neticesinde birey göç ederek ya da dijitalleşme etkisiyle kendi 

kültüründen aldığı olgular ile yeni ve farklı olarak kabul edilen kültürün olgularını da 

kullanmayarak ikisinden farklı yeni bir kültürel olgular dizisi oluşturarak kültürlenme 

(culturation) kavramını gün yüzüne çıkarmaktadır. Bery (1999) kültürlenme kavramını şu 

şekilde açıklamaktadır: 

Kültüre uyum sürecinde ele alınacak olan kültürlenme kavramı; orijinal kültür içinde sonradan ortaya 

çıkan bir veya daha fazla grubun değişimlerle devam eden ilişkisini ve farklı kültürlerden gelen 

bireylerin aynı gruplarda ilişki sürmesinin sonuçlarını kapsamaktadır.  Kültürlenme kavramı prensipte 

yansızdır, pratikte ise kültürlenme gruplardan birinde, diğerine göre daha fazla değişime neden 

olmaktadır.  Kültürlenme, bir grubun kültüründe meydana gelen değişmedir ve bireyin psikolojisinde de 

değişiklik yaratmaktadır (Akt: Aliyev ve Öğülmüş, 2016: 90-91).    

Asimilasyondan farklı olarak tek yönlü bir etkilenmenin olmadığı kültürlenme, bir 

toplumun alt-kültürel gruplarının etkileşmesi sonucunda diğer grubun kültürel değer ve 

özelliklerinin benimsenmesi sürecini ifade etmektedir. Kültürlenme, aynı zamanda kültürleme 

olarak da bilinir ve bireylerin belirli bir toplumun veya grubun kültürel normlarını, 

değerlerini, inançlarını ve uygulamalarını edindikleri ve içselleştirdikleri süreci de ifade eder 

(Mundeza, 2021). Bu süreç, kültürel bileşenlerin bir nesilden diğerine aktarılmasını ve 

bireylerin davranışlarını, tutumlarını ve kimliklerini şekillendirmesini içermektedir. 

Kültürlenme, bireyler ile sosyal ve doğal çevreleri arasında sürekli etkileşim yoluyla meydana 

gelen ve zaman içinde kültürün üretilmesine ve yeniden üretilmesine katkıda bulunan dinamik 

bir olgudur (Doğan, 2022; Kemmelmeier ve Kühnen, 2012). 



28 

 

Ritüeller, alt kültürlerarasındaki engelleri azaltarak ve kültürel değişimi 

kolaylaştırarak kültürlenme sürecinde önemli bir rol oynar (Brooks, 1996b). Günlük rutinler 

veya törensel uygulamalar gibi ritüeller, ayinsel bir öneme sahiptir ve bir toplumdaki kültürel 

norm ve değerlerin pekiştirilmesine yardımcı olur (Brooks, 1996'a). Değişim sürecinde 

ritüellere dikkat ederek, kuruluşlar kültürel entegrasyonu ve uyumu teşvik edebilir ve 

nihayetinde üyeler arasında aidiyet ve ortak kimlik duygusunu geliştirebilir (Brooks, 1996b). 

Ayrıca, çok kültürlü deneyimlerin bireyleri farklı kültürlerden farklı bakış açılarına, fikirlere 

ve bilgilere maruz bırakarak yaratıcılığı artırdığı gösterilmekle birlikte, aynı zamanda çok 

kültürlü deneyimlerin yaygınlığı, yaratıcı performansla ve fikir üretme ve alışılmadık bilgi 

edinme gibi yaratıcılığı destekleyen bilişsel süreçlerle de olumlu yönde ilişkilidir (Leung vd., 

2008). Bu durum, çeşitli kültürel bağlamlara maruz kalmanın yenilikçi düşünme ve problem 

çözme becerilerini teşvik edebileceğini göstermektedir. 

Sonuç olarak kültürlenme, bir toplumdaki kültürel unsurların, ritüellerin ve 

uygulamaların edinilmesini ve içselleştirilmesini içeren karmaşık ve devam eden bir süreçtir. 

Kültürlenme yoluyla bireyler aidiyet, kimlik ve kültürel gruplarıyla paylaştıkları değerler 

duygusu geliştirirler. Çok kültürlü deneyimler, bireylerin bakış açılarını genişleterek ve 

bilişsel esnekliği teşvik ederek yaratıcılığın geliştirilmesinde önemli bir rol oynar. Kültürel 

çeşitliliği kucaklamak ve kültürlenme dinamiklerini anlamak, zenginleştirilmiş kişisel gelişim 

ve toplumsal kalkınmaya yol açabilir. 

1.1.2.2. Kültürleme  

Kültürleme ise, bireylerin kendi toplumlarının veya etnik gruplarının kültürel 

normlarını, uygulamalarını ve değerlerini miras aldıkları ve içselleştirdikleri temel bir süreçtir 

(Tiwery vd., 2020). Kültürel bilginin bir nesilden diğerine aktarılmasını içerir bir şekilde 

bireylerin kendi kültürel çevrelerine entegrasyonunu kolaylaştırmakla birlikte; kültürleme, 

etnik azınlık grupları için özellikle önemli olmaktadır. Çünkü kimlikler topluluklar içindeki 

aidiyet duygularını şekillendirmede oldukça önemli bir rol oynamaktadır (Wolsko vd., 2007; 

Gonzalez vd., 2022). 

Kültürleme ve kültürleşme arasındaki ayrım önemlidir. Kültürleşme yeni bir kültüre 

uyum sağlamayı içerirken, kültürleme kişinin yerel kültürel mirasını koruması ve 

sürdürmesine odaklanmaktadır (Wang vd., 2016). Çünkü Kültürleme, bireyin doğumu ile 

başlayarak aile, çevresi ve ardından okul etkisi ile içinde yaşadığı toplumun kültürünü 

öğrendiği süreci içermektedir. Bu yüzden kültürleme, toplumun çeşitli kurumları tarafından 

bireyin kendi kültürel öğelerini öğrenmeyi içeren; dil kullanımı, yemek uygulamaları ve 



29 

 

alışkanlıkları, duygusal tepkiler, inançlar ve değerler dahil olmak üzere davranışlar, duygular 

ve bilişsel süreçler gibi çeşitli boyutları kapsayarak etkileyen sürekli ve dinamik bir süreçtir 

(Zimmerman vd., 1996; Devitska, 2019). Kültürleme ve kültürlenme arasındaki ayrımı yapan 

İsmail Engin (1990) ise çalışmasında şu şekilde ifade etmektedir:  

Doğuştan başlayarak edinilen kültürün ışığı altında diğer insanların davranışlarını yorumlayan birey, 

ona göre bir davranış şekli tutturur. Böylece, bulunduğu kültürün bir parçası olur. Her kültür, varlığını 

sürdürebilmek için, bireyleri kendi ortamına uyabilecek bir biçimde yaşama hazırlar. Söz konusu uyum, 

yavaş yavaş gerçekleşir ve ömür boyu sürer. Bireyin, yaşadığı kültürdeki özellikleri kazanmasına ve ait 

olduğu kültüre uyum sağlamasına kültürlenme denir. Aynı süreç, toplum ya da kültür açısından 

düşünüldüğünde, yani bireye, bulunduğu kültürün aktarılması söz konusu olduğunda, kültürleme ile 

karşı karşıya kalınır (Engin, 1990: 167-168). 

Bireylerin doğumundan ölümüne kadar devam eden kültürleme süreci zamansal ve 

uzamsal olarak işleyen tek başına bir süreç olmayıp stres, başa çıkma mekanizmaları ve refah 

elde etme gibi faktörleri de içeren daha geniş bir bağlamda gerçekleşmektedir. (Wolsko vd., 

2007). Bireyler, kendi kültürel grupları içindeki birincil kültürleme deneyimleri ve dış kültürel 

etkilere maruz kalma yoluyla kültürel kimliklerini yönlendirdiklerinden, kimlik gelişimi ile 

derinden iç içe geçmekle birlikte; kültürleme ile bireylerin uygulamalarında değer verilen 

davranışları öğrenme ve içselleştirme sürecinden geçtiği profesyonel ortamlara kadar da 

uzanmaktadır (Helmich vd., 2011; Moran vd., 1999).  

Son olarak, kültürleme bireylerin kültürel kimliklerini, davranışlarını ve inançlarını 

şekillendiren çok yönlü bir süreçtir. Kültürel mirasın aktarılması ve bir topluluk veya etnik 

grup içindeki aidiyet duygusunun geliştirilmesi için de hayati bir mekanizmadır. 

Kültürlemenin nüanslarını anlamak, farklı sosyal bağlamlarda kültürel dinamiklerin ve 

bireysel deneyimlerin karmaşıklığını çözebilmek için oldukça önemli olmaktadır.  

1.1.2.3. Kültürleşme 

Kültürleşme, farklı kültürler etkileşime girdiğinde başka bir ülkenin geleneklerinin, 

değerlerinin, tutumlarının ve kültürel uygulamalarının benimsenmesini içeren çok yönlü bir 

süreçtir (Syed ve Juang, 2017). Yeni bir kültürle sürekli temas nedeniyle değerlerde, 

davranışlarda ve kimliklerde meydana gelen bireysel değişiklikleri kapsar (Pérez-Escamilla, 

2011). Kültürleşme, göçmenlerin davranış ve tutumlarını ev sahibi toplumunkilerle uyumlu 

hale getirdikleri yeni sosyokültürel ortamlara göç kaynaklı adaptasyonlarda temeldir (Rogler 

vd., 1991). Bu süreç sadece bireysel değil aynı zamanda grup odaklıdır ve kültürel gruplar 

arasındaki karşılaşmalarla başlar (Guarnaccia ve Hausmann-Stabile, 2016). Sosyal bilimler 



30 

 

içinde kültürleşme konusu 1930'lardan bu yana kapsamlı bir şekilde incelenmiştir (Cortés vd., 

1994). Kültürleşme, bireylerin yaşamları boyunca çevreleriyle etkileşimleriyle şekillenen 

dinamik ve karmaşık bir süreçtir (Pérez-Escamilla, 2011). Yeni bir kültüre uzun süre maruz 

kalmaya bağlı olarak değerlerde, davranışlarda ve kimliklerde meydana gelen değişiklikleri 

kapsamaktadır (Syed ve Juang, 2017). Kültürleşme, bireylerin yeni bir kültürel bağlama uyum 

sağlarken yöneldikleri çeşitli bilişsel ve davranışsal alanları içerir (Cuéllar vd., 1995). 

Kültürleşme, bireylerin yaşam döngüsü boyunca çevreleriyle etkileşimini içeren, 

zaman içinde ortaya çıkan dinamik ve karmaşık bir olgudur. Bireylerin yeni bir kültürel 

bağlama entegre olurken karşılaştıkları zorlukları ve adaptasyonları yansıtan, farklı sosyal 

temsiller ve kimlik pozisyonları arasında bir müzakere sürecidir (Andreouli, 2013; Kam vd., 

2010). Kültürleşme ruh sağlığını da etkileyebilir, kültürleşme stresi psikolojik iyi oluşu 

etkileyen önemli bir faktördür (Wu ve Mak, 2011). Kültürleşme süreci, ruh sağlığı üzerindeki 

etkilerinin anlaşılmasında rol oynayan sosyokültürel uyum ve kültürleşme stresi gibi çeşitli 

faktörlerden etkilenmektedir. Kültürleşme bireylerle sınırlı olmayıp, farklı kültürel grupların 

karşılaşmasıyla başlayan grupları da kapsamaktadır (Guarnaccia ve Hausmann-Stabile, 2016). 

Göçmenler, gerçek ve ideal durumlarına göre farklı kültürleşme stratejileri kullanabilirler.  

Kültürleşme doğrusal bir süreç değildir; çeşitli kombinasyonlarda ortaya çıkabilen çok sayıda 

ayrı süreçten oluşur (Navas vd., 2006; Birman vd., 2005). Kültürleşme temposu olarak bilinen 

kültürleşme sürecinin süresi, bireylerin adaptasyon sırasında geçtikleri görev ve aşamalara 

bağlı olarak değişir. Kültürleşme, yalnızca yeni kültürel unsurların benimsenmesini değil, 

aynı zamanda mevcut kültürel normların ve uygulamaların yeniden düzenlenmesini de içerir 

(Sokolskaya ve Valentonis, 2020; Titzmann, 2022).  

Sonuç olarak, kültürleşme, yeni bir kültürle sürekli temas sonucunda değerler, 

davranışlar ve kimliklerde hem bireysel hem de grup düzeyinde değişiklikleri içeren incelikli 

bir süreçtir. Ruhsal durumları ve refahı da dahil olmak üzere bireylerin yaşamlarının çeşitli 

yönlerini etkileyen dinamik ve çok yönlü bir olgudur ve bu yüzden farklı kültürel bağlamlarda 

kültürleşmeyi incelemek ve anlamak önemini olmaktadır. Kültürleşme, dinamiktir ve çok 

kültürlü ortamlarda kültürel çeşitliliğin üstesinden gelmek ve kimlikleri şekillendirmek için 

gerekli olan çeşitli bilişsel ve davranışsal alanlar aracılığıyla ortaya çıkmaktadır. 

1.1.2.4. Kültür Şoku   

Kültür şoku, bireylerin kendilerine yabancı bir kültürel ortamla karşılaştıklarında 

yaşadıkları psikolojik, duygusal ve bilişsel zorlanmaları ifade eden bir kavramdır. İlk olarak 

antropolog Kalervo Oberg (1960) tarafından tanımlanan kültür şoku, farklı kültürel normlara, 



31 

 

değerlere, alışkanlıklara ve sosyal pratiklere adapte olma sürecinde ortaya çıkan stres, kaygı 

ve şaşkınlık durumlarını içermektedir. Oberg’e göre, bu durum genellikle bireylerin alışık 

oldukları kültürel sistemin dışında, yeni ve yabancı bir çevrede kendilerini güvende 

hissetmemesiyle ilişkilidir. Kültür şoku bireyler üzerinde önemli psikolojik ve sosyal etkilere 

neden olabilir. Anderson (1994), kültür şokunun bireylerin özsaygısını ve psikolojik dengesini 

olumsuz etkileyerek izolasyona ve yabancılaşmaya yol açabileceğini belirtmektedir. Ek 

olarak, Berry (2005) ise kültür şokunun, kültürel adaptasyon sürecinin ayrılmaz bir parçası 

olduğunu ve bireylerin farklı kimlik stratejileri (asimilasyon, entegrasyon, ayrışma veya 

marjinalleşme) geliştirmelerine neden olabileceğini vurgulamaktadır. 

Kültürlerarası iletişimde önemine değinen Ward ve Kennedy (1993)’e göre ise, kültür 

şokunun bireylerin kültürlerarası yeterlilik ve duyarlılık geliştirme sürecinde kritik bir rol 

oynadığını öne sürülmektedir. Kültür şoku, bireyleri yeni iletişim tarzları ve kültürel normlar 

öğrenmeye zorlayarak, kültürlerarası iletişim becerilerinin gelişimine katkıda bulunabilir. 

Ancak bu süreç, destekleyici bir sosyal çevre ve rehberlik olmaksızın bireyler için oldukça 

zorlu olabilir. Kültür şokunu azaltmak için bireylerin uyum sürecini kolaylaştıracak bazı 

yöntemler önerilmektedir. Kim (2001), kültürel farkındalık eğitimi, kültürel empati geliştirme 

ve etkili iletişim becerilerinin bireylerin kültür şokunu yönetmesinde önemli bir rol 

oynadığını belirtmektedir. Ayrıca, sosyal destek ağlarının güçlendirilmesi ve kültürel 

rehberlik hizmetleri, bireylerin bu süreci daha az stresli bir şekilde deneyimlemelerine 

yardımcı olabilmektedir (Ward vd., 2001). 

Kültür şoku, kendilerininkinden önemli ölçüde farklı yabancı bir kültürün içinde bulan 

bireylerin yaşadığı yaygın bir olgu olmaktadır. Bireyler sosyal etkileşimlerine rehberlik eden 

tanıdık işaret ve sembollerin kaybıyla boğuşurken bu geçiş hem heyecan verici hem de 

bunaltıcı olabilmektedir (Guy ve Patton, 1996). Kültürel şokun yoğunluğu iyi bir şekilde 

belgelenmiştir ve Oberg'in ilk tanımı bunu “sosyal ilişkinin tüm tanıdık işaret ve sembollerini 

kaybetmekten kaynaklanan anksiyetenin tetiklediği bir hastalık” olarak tanımlamıştır 

(Christofi ve Thompson, 2007). Kültür şoku deneyimi genellikle gerginlik, kayıp, reddedilme, 

kafa karışıklığı, şaşkınlık, endişe ve yeni çevreyle başa çıkmada güçsüzlük hissi gibi bir dizi 

duyguyla karakterize edilir (Guy ve Patton, 1996). Ancak zaman içinde bireyler genellikle “U 

eğrisi” veya “W eğrisi” fenomeni olarak tanımlanan bir adaptasyon ve uyum sürecinden 

geçerler (Tomlin vd., 2014). Başlangıçta, bireyler yeni kültüre karşı bir heyecan ve hayranlık 

dönemi yaşayabilir, ardından kültürel farklılıkların zorluklarıyla yüzleştikçe duygusal 

durumlarında bir düşüş görülebilir. Kendilerini yabancı ortama kaptırmaya devam ettikçe, 

kültürel normlar ve uygulamalar konusunda giderek daha derin bir anlayış ve takdir 



32 

 

geliştirdikçe, günlük yaşamlarına entegre olmanın ve bir normallik duygusu oluşturmanın 

yollarını bulmaya başlarlar, başlangıçtaki yönelim bozukluğu ve rahatsızlıktan daha istikrarlı 

ve rahat bir varoluş durumuna geçerler. Bütün bunlarla birlikte, kişinin kendi kültürüne 

yeniden giriş süreci, “ters kültür şoku” olarak bilinen bir olgu olan kendi zorluklarını da 

beraberinde getirebilir (Christofi ve Thompson, 2007). Kendi kültürüne geri dönenler 

kendilerini kendi kültürlerinden kopmuş hissedebilir, aile ve arkadaşlarıyla yeniden bağ 

kurmakta zorlanabilir ve tanıdık çevrelerine geri dönme sürecinde yollarını bulmakta 

zorlanabilmektedir (Tomlin vd., 2013). Bu deneyim genellikle bireyin yurtdışında geçirdiği 

süre boyunca önemli bir kişisel gelişim ve dönüşüm geçirmiş olması gerçeğiyle birleşerek, 

kendi değişen perspektifleri ile ev ortamlarının beklentileri veya normları arasında bir 

uyumsuzluğa da yol açmaktadır 

Son olarak, Kültür şoku, bireylerin yabancı bir kültüre uyum sağlama sürecinde 

karşılaştıkları zorlukları anlamak için önemli bir kavramsal çerçeve sunmaktadır. Bu 

fenomen, kültürlerarası iletişim ve adaptasyon süreçlerinin dinamiklerini anlamak için temel 

bir alan olarak değerlendirilmektedir. Kültür şokunun bireyler üzerindeki etkilerini azaltmak 

ve kültürel uyumu kolaylaştırmak için daha fazla araştırma yapılması gerekmektedir. Ayrıca, 

kültür şoku ve ters kültür şoku dinamiklerini anlamak, kültürlerarası geçişlerin 

karmaşıklığında yol alan bireyler için de oldukça önemli olmaktadır. Bu deneyimlerin 

duygusal ve psikolojik etkilerini kabul ederek ve bunları etkili bir şekilde yönetmek için 

stratejiler geliştirerek, bireyler hem yabancı hem de tanıdık kültürel bağlamlara daha başarılı 

bir şekilde uyum sağlayabilir ve gelişebilir (Alkubaidi ve Alzhrani, 2020; Adler, 1981). 

1.1.2.5. Kültürel Yayılma 

Kültürel yayılım; fikirler, inançlar, uygulamalar ve teknolojiler gibi kültürel 

unsurların, farklı kültürlerden bireyler arasındaki etkileşimler yoluyla bir gruptan veya 

toplumdan diğerine yayılması sürecidir (Coşkun, 2021). Kültürel bilginin bu aktarımı 

ekonomi, turizm ve sosyal dinamikler de dahil olmak üzere toplumun çeşitli yönlerini etkiler 

(Qiang vd., 2018).  

Kültürel yayılma, genetik kümelerle aynı sınırlamalara sahip olmayan, kültürel 

kümeleri daha akışkan ve şekillendirilebilir kılan yatay fikir aktarımı gibi mekanizmalar 

yoluyla gerçekleşebilir (Uchiyama vd., 2021). Turizm bağlamında, kültürel yayılma turizm 

talebini önemli ölçüde etkileyerek gezginlerin seçimlerini ve deneyimlerini etkiler (Qiang vd., 

2018). Kültürel yayılmayı anlamak, tarih öncesindeki demografi ve kültür değişiminin 

dinamiklerini anlamak için gereklidir ve maddi kültürlerin dönüştürülmesinde demografik ve 



33 

 

kültürel yayılmanın rollerine ışık tutar (Harris, 2017). Güç ilişkileri, küreselleşme ve farklı 

kültürel değerler ve normlar arasındaki etkileşim gibi faktörler kültürel unsurların yayılmasını 

etkiler (Baillie, 2012; Yalcinkaya, 2008).  

Kültürel yayılımın etkisi, teknoloji aracılı iş birliği, hükümetin etkinliği ve yeni ürün 

ve yeniliklerin benimsenmesi gibi çeşitli alanlara uzanmaktadır (Kampermann vd., 2021; 

Kalu, 2019; Yeniyurt ve Townsend, 2003). Kültürel yayılım, sosyal ağlar, dinamik sosyal etki 

ve kanaat çoğunluklarının konsolidasyonu ile iç içe geçerek inançların ve uygulamaların 

toplumlar içinde ve arasında nasıl yayıldığını şekillendirir (Muthukrishna ve Schaller, 2019). 

Kültürel bilginin yayılması, kültür ve teknolojik yayılma arasındaki karmaşık etkileşimi 

vurgulayarak kültürel uygulamalar tarafından kolaylaştırılabilir veya engellenebilir (Deng vd., 

2023; Kalu, 2019).  

Sonuç olarak, kültürel yayılım farklı kültürlerarasındaki etkileşimleri etkileyen, 

toplumsal dinamikleri şekillendiren ve farklı nüfuslar arasında fikirlerin, davranışların ve 

teknolojilerin aktarılmasında önemli bir rol oynayan çok yönlü bir süreçtir. Kültürel 

yayılmayı anlamak, tarihsel dönüşümleri, çağdaş sosyal olguları ve küreselleşmenin 

karmaşıklıklarını anlamak için gereklidir. 

1.1.2.6. Zorla Kültürleme 

Zorla kültürleşme, bireylerin veya grupların kendi iradeleri dışında baskın veya ev 

sahibi toplumun kültürel normlarını, değerlerini ve uygulamalarını benimsemeye zorlandıkları 

bir süreçtir. Bu olgu genellikle bireyler menşe ülkelerinden kaçmaya ve yeni ortamlara 

entegre olmaya zorlandıklarında ortaya çıkar; bu da izolasyona, dışlanmaya ve yoksullaşmaya 

yol açarak kalıcı ruh sağlığı sonuçlarıyla birlikte önemli kültürleşme risklerine neden 

olabilmektedir (Nakash vd., 2015). Bununla ilgili olarak zorla kültürleşme bağlamında, 

Amerikan yerlileri ve Alaska yerlileri gibi çeşitli gruplar, devlet onaylı eylemler yoluyla 

dillerinin, dini inançlarının, geleneklerinin ve geleneksel uygulamalarının sistematik olarak 

ortadan kaldırılmasına maruz kalmış, bu da önemli kültürel travmalara ve ruh sağlığı 

sorunlarına neden olduğu görülmüştür (McCullagh ve Gray, 2018). Buna ek olarak, Amerikan 

yerlileri yurtlarından zorla çıkarılma, yatılı okullara devam etme, ruhani uygulamaların 

yasaklanması ve diğer kültürleşme stratejileriyle karşı karşıya kalmış ve bunların hepsi de 

toplumların üzerinde derin travmatik etkiler yaratmıştır (Dennis, 2016). 

Dışsal etkileyen bir güç olarak kültürleşme, özellikle "kültürleşme stresi" kavramının 

literatürde ruh sağlığı araştırmalarında yaygın olarak incelendiği Amerika’nın latin nüfusu 

arasında psikolojik sıkıntıya yol açabilecek koşulları şekillendiren önemli bir faktör olarak 



34 

 

tanımlanmıştır (González vd., 2009). Zorla kültürleşme süreci, mültecilerin zorla sürgün 

edilmesi göz önünde bulundurulduğunda özellikle karmaşık olabilmekte ve istemeden 

kültürleşme süreçlerinden geçen bireylerin karşılaştığı karmaşık zorlukların altını çizmektedir 

(Wiese, 2010). 

Zorunlu kültürleşme süreci, yerleşik yabancılar, göçmenler, sığınmacılar ve mülteciler 

arasında ruh sağlığı üzerinde çeşitli olumsuz etkilerle ilişkilendirilmiştir ve bu da istemsiz 

kültürleşme süreçlerinin ruh sağlığı üzerindeki etkilerini anlamanın ve ele almanın önemini 

vurgulamaktadır. Bu yüzden, zorla kültürleşme deneyimleri, farklı etnik gruplar arasında artan 

stres, anksiyete, depresyon ve diğer ruh sağlığı sorunlarıyla ilişkilendirilmiş ve bu tür 

süreçlerden geçen bireyleri desteklemek için kültürel açıdan hassas yaklaşımlara duyulan 

ihtiyacın altıda çizilmiştir (Mengistu ve Manolova, 2019; World Health Organization, 2021; 

Ata, 2019; Buz ve Dikmen, 2021; Solgun ve Durat, 2017; Öztuna ve Kıssal, 2023). 

Son olarak, zorunlu kültürleşme, bireylerin ve toplulukların ruh sağlığı ile toplumsal 

uyumunu sağlayan refahı üzerinde derin etkileri olabilecek karmaşık ve zorlu bir süreci temsil 

etmektedir. Zorunlu kültürleşmenin dinamiklerini anlamak, istemsiz kültürel asimilasyonla 

ilişkili olumsuz sonuçları hafifletmek için etkili müdahaleler ve destek sistemleri geliştirmek 

için çok önemlidir. Ayrıca kültürlenme, kültürleme, kültürleşme, kültür şoku, kültürel 

yayılma, zorla kültürleme gibi kültürel ilişkiler neticesinde oluşan bu durumlar çoğu zaman 

kültür değişimlerini de beraberinde getirmektedir. Toplumların var olduğu günden itibaren 

devam eden kültürel ilişkiler neticesinde oluşabilen kültürel değişimlerin neler olduğunun 

incelenmesi sosyal süreçlerin daha sağlıklı ve doğru bir analizinin yapılabilmesinin de önünü 

açmaktadır.  

1.1.3. Kültür Değişmeleri 

Kültür değişimi, bir toplumun inanç, değer, norm ve davranış kalıplarındaki 

dönüşümleri ifade etmekle birlikte; bu değişimler iç ve dış dinamiklerin etkileşimi sonucu 

ortaya çıkar ve toplumların evriminde kritik bir rol oynamaktadır (Hofstede, 2001; Berry, 

1997). Kültürel değişimi tetikleyen başlıca faktörler arasında teknolojik ilerlemeler, ekonomik 

gelişmeler, politik değişiklikler ve demografik hareketlilik bulunur (Inglehart ve Baker, 

2000). Özellikle küreselleşme, farklı kültürlerarasındaki etkileşimi artırarak kültürel değişim 

süreçlerini hızlandırmıştır (Tomlinson, 1999). Bu etkileşimler, kültürel unsurların bir 

toplumdan diğerine aktarılmasını kolaylaştırır ve kültürel çeşitliliği artırır (Appadurai, 1996). 

Kültür değişimi, bir toplumun kültürünün normlar, inançlar, gelenekler ve 

uygulamalar gibi çeşitli yönlerinin iç veya dış etkiler nedeniyle zaman içinde dönüşüme 



35 

 

uğradığı süreci ifade eder. Bu kültürel değişim küreselleşme, teknolojik ilerlemeler, göç gibi 

faktörlerden ya da yeni zorluklara uyum sağlama yönündeki belirli çabalardan da 

kaynaklanabilir (Tolkach & Pratt, 2019). Farklı kültürlerden gelen bireyler etkileşime 

girdiğinde ortaya çıkan kültürleşme, kültürel değişimin gerçekleştiği kilit bir mekanizmadır 

(Siatkowski, 2007). Ayrıca, kültürel evrime katkıda bulunan algıları ve davranışları 

şekillendirmeye yardımcı oldukları için, kuruluşlarda kültür değişimini kolaylaştırmada 

hikâye anlatımı ve anlatı tarzlarının rolü vurgulanmıştır (Jordan, 1996; Briody vd., 2012). 

Kurum kültürü, kültür değişiminin kurumlarda nasıl uygulanacağını şekillendirmede önemli 

bir rol oynar. Bazıları, güçlü ve homojen kurum kültürlerinin, çalışanların davranışlarını ve 

inançlarını etkileyerek değişikliklerin uygulanmasını ve sürdürülmesini kolaylaştırdığı için 

başarılı değişim girişimleri için gerekli olduğunu savunmaktadır (Austin ve Claassen, 2008). 

Birleşme sonrası etkili kültürel liderlik, kültürel çatışmaların yönetilmesinde ve 

organizasyonel değişikliklerin ardından başarılı entegrasyonun sağlanmasında kritik bir faktör 

olarak tanımlanmıştır. Sağlık hizmetleri ortamlarında kurum kültürünü değiştirmeyi 

amaçlayan stratejilerin performansı artırmada etkili olduğu görülmüştür ve bu da kanıt 

temelini güçlendirmek için bu tür müdahalelerin değerlendirilmesinin önemini 

vurgulamaktadır (Bligh, 2006; Parmelli vd., 2011).  

Kültürel değişim sadece kurumsal ortamlarla sınırlı olmayıp daha geniş toplumsal 

bağlamlara da uzanmaktadır. Küresel medya ve eğlence holdinglerinin kültürel çeşitlilik 

üzerindeki etkisi eleştirel bir değerlendirme konusu olmuş, teknolojik gelişmeler ve 

küreselleşme karşısında kültürel çeşitliliği, dengeyi ve eşitsizliği koruma ve teşvik etme 

ihtiyacını vurgulamıştır (Kawashima, 2011). Ayrıca, kültürel mirasın iklim değişikliğine karşı 

savunmasızlığı, çevresel zorluklar karşısında kültürel değerleri korumak için uyum 

kapasitesinin değerlendirilmesinin ve önlemlerin uygulanmasının önemini vurgulamaktadır 

(Ashtari ve Correia,2021). Kültür değişimi, toplumsal normların, inançların ve uygulamaların 

evrimini şekillendiren çeşitli iç ve dış faktörlerden etkilenen çok yönlü bir süreçtir. Kültür 

değişiminin dinamiklerini anlamak, kurumların ve toplumların geçiş süreçlerini etkili bir 

şekilde yönetebilmeleri ve çağdaş zorluklar karşısında kültürel mirası koruyabilmeleri için 

hayati önem taşımaktadır. 

Kültürel değişim süreçleri genellikle evrimsel veya devrimsel olarak sınıflandırılır. 

Evrimsel değişim, zaman içinde yavaş ve kademeli olarak gerçekleşirken, devrimsel değişim 

ani ve köklü dönüşümleri ifade eder. Örneğin, sanayi devrimi, toplumsal yapıları ve kültürel 

normları hızla değiştirerek devrimsel bir etki yaratmıştır (Giddens, 1990; Rogers, 2003). 

Kültürel değişim, toplumların adaptasyon yeteneklerini de sınar. Bazı toplumlar değişime 



36 

 

hızlı uyum sağlarken, diğerleri direnç gösterebilir. Bu direnç, genellikle mevcut değerlerin 

korunma isteğinden kaynaklanır (Berry, 2005; Schwartz, 1994). Ancak, değişime direnç, 

toplumların gelişimini engelleyebilir ve onları küresel dinamiklerin gerisinde bırakabilir 

(Hofstede vd., 2010). 

Sonuç olarak, kültürel değişim, toplumların sürekli bir dönüşüm içinde olduğunu 

gösterir. Bu süreçler, toplumların kendilerini yenilemelerine ve değişen dünyaya uyum 

sağlamalarına olanak tanır (Berry, 1997). Ancak, bu değişimlerin yönetimi ve anlaşılması, 

toplumsal uyum ve sürdürülebilir gelişim için kritik öneme sahiptir (Inglehart, 2018). Ayrıca, 

kültürel değişimler; kültürel yabancılaşma, kültürel gecikme, kültürel asimilasyon, kültürel 

entegrasyon, kültürel emperyalizm gibi süreçleri de beraberinde getireceğinden bu 

kavramların literatürde neler olduğu ve nasıl etkilerinin olabildiğinin incelenmesi de çalışma 

kapsamında önemli olmaktadır.  

1.1.3.1. Kültürel Yabancılaşma 

Kültürel yabancılaşma, güçsüzlük, anlamsızlık, normsuzluk, sosyal izolasyon, kendine 

yabancılaşma ve kültürel yabancılaşma gibi faktörler nedeniyle bireylerin veya grupların 

yaşayabileceği kopukluk, izolasyon ve yabancılaşma duygusunu ifade etmektedir. Bu 

yabancılaşma hissi, maddi zorluklar, engellilik, uzak bölgelerde yaşama veya sosyal ve 

kültürel süreksizlikle karşı karşıya kalma gibi çeşitli kaynaklardan kaynaklanabilir (Nincic ve 

Nincic, 2002; Zhang vd., 2022). Ayrıca, marjinalleştirilmiş topluluklar da kültürel 

yabancılaşma, kültür ve sanatla etkileşim kurma fırsatlarına sınırlı erişim nedeniyle kısıtlı 

kalmasına ve adaptasyon sorunlarına da neden olmaktadır (Lee ve Oh, 2019). Ek olarak, 

yabancılaşma kavramı bireysel deneyimlerin ötesine geçerek daha geniş toplumsal etkileri de 

kapsamaktadır. Örneğin, eğitim alanında, genç yetişkinler, özellikle de üniversite öğrencileri, 

siyasi, sosyal, dini ve kültürel konularla ilgili paylaşımlarda yabancılık hissedebilir ve bu da 

kopukluk ve izolasyon hissine yol açmaktadır (Kartal, 2018). Buna ek olarak, yabancı 

ülkelerde çalışan gurbetçiler ya da yerleşik yabancıların farklı bir kültürel ortama maruz 

kalmanın verdiği durum, kültürel norm ve değerlerdeki yabancılık ve farklılıklar nedeniyle 

önemli bir seviyede stres yaşayarak kaygılarını da arttırdığı vurgulamaktadır (Singh ve 

Mahmud, 2018).  

Kültürel yabancılaşma, işyeri gibi çeşitli ortamlarda da ortaya çıkabilmektedir. 

Örneğin, kurumsal liderlik bağlamında, liderler arasındaki psikopati özellikleri, çalışanların 

kendilerini çaresiz ve yabancılaşmış hissettikleri bir çalışma ortamına katkıda bulunabilir ve 

sonuçta motivasyonlarını ve performanslarını etkileyebilmektedir (Wisniewski vd., 2017). 



37 

 

Benzer şekilde, eğitim alanında, hizmetkâr liderlik öğretmen yabancılaşmasını etkileyebilecek 

bir faktör olarak tanımlanmıştır ve destekleyici bir okul kültürü, eğitimciler arasındaki 

yabancılaşma duygularını azaltmada aracı bir rol oynamaktadır (Polatcan, 2020). Özünde 

kültürel yabancılaşma, bireysel kopukluk ve izolasyon deneyimlerinin yanı sıra erişim, 

kapsayıcılık ve sosyal dinamiklerle ilgili daha geniş toplumsal etkileri de kapsayan çok yönlü 

boyutları kapsar. Kültürel yabancılaşmayı anlamak ve ele almak, bireyler ve topluluklar 

arasında sosyal uyumu, refahı ve aidiyet duygusunu teşvik etmek için çok önemlidir. 

1.1.3.2. Kültürel Gecikme 

Toplumlardaki kültürel gecikme, kültürel normların, inançların ve uygulamaların bir 

topluluk içindeki çeşitli süreçlerin veya davranışların zamanlamasını veya hızını etkilediği 

olguyu ifade eder. Bu gecikme, sağlık hizmeti arama davranışları, sosyal entegrasyon, eğitim 

aşamaları ve hatta ekonomik kalkınma gibi toplumun farklı yönlerinde ortaya çıkabilir. 

Kültürel gecikme kavramı, herkese uyan tek bir açıklama değil, kültürel faktörlerin toplumsal 

süreçlerle nasıl etkileşime girdiğine dair incelikli bir anlayıştır. Kültürel gecikme (cultural 

lag), bir toplumda maddi kültürün (teknolojik yenilikler, araç-gereçler, altyapılar) hızla 

değişmesine karşın, manevi kültürün (değerler, normlar, inançlar) bu değişime ayak 

uydurmakta gecikmesi durumunu ifade etmektedir. Bu kavram, Amerikan sosyolog William 

Fielding Ogburn tarafından ortaya atılmıştır ve toplumsal değişim süreçlerinde önemli bir 

analiz çerçevesi sunmaktadır (Ogburn, 1927). Kültürel gecikme, toplumsal adaptasyon 

sorunlarına, çatışmalara ve düzenlemelerde gecikmelere yol açabilir (Postman, 1992). 

Örneğin, yeni teknolojiler veya bilimsel gelişmeler hızla topluma entegre olabilir, ancak bu 

yeniliklere uygun sosyal normların ve hukuki düzenlemelerin oluşturulması zaman alır. Bu 

süreç, toplumda bir dengesizlik durumu yaratmaktadır (Ogburn, 1927; Rogers, 2003). 

Kültürel gecikmenin eğitim ve sosyalleşme alanında etkisi, ergenlikten yetişkinliğe geçiş, 

yetişkin statüsüne ulaşmada gecikmeler şeklinde ve bazı grupların yetişkinlik belirteçlerine 

ulaşmada dağınık veya geçişli gecikmeler yaşadığı görülmektedir (Beckert vd., 2020). Ayrıca, 

bireyci toplumlara göç, etnik gruplarında değer verilen güçlü aile bağlılığının aksine, 

ergenlerin daha hızlı bir şekilde özerklik arayışına girmesi nedeniyle nesiller arası farklılıklara 

da yol açabilmektedir (Kwak, 2003).  

Kültürel gecikmeler, bir toplumun veya kültürün belirli yönlerinin, aynı toplumun 

veya kültürün diğer yönlerinde meydana gelen hızlı değişimlere ayak uyduramaması olgusunu 

ifade eder. Bu kavram, teknolojik veya sosyal ilerleme hızı ile bir kültürün bu değişikliklere 

uyum sağlama yeteneği arasındaki eşitsizliği vurgular. Kültürel gecikme kavramı, kültürün 



38 

 

statik bir varlık olmadığı, aksine dinamik ve sürekli gelişen bir sistem olduğu anlayışına 

dayanmaktadır (Ogihara, 2017). Yeni teknolojiler, fikirler ve sosyal eğilimler ortaya çıktıkça, 

bir kültürü oluşturan çeşitli unsurlar genellikle senkronize olmakta zorlanır ve bu da farklı 

kültürel alanlar arasında bir gecikmeye veya kopukluğa neden olur (Arthur, 2000). Kültürel 

gecikmenin yaygın bir örneği teknoloji ve onun sosyal normlar üzerindeki etkisi alanında 

görülebilir. Yeni teknolojiler ortaya çıktıkça, bunların kullanımını düzenleyen kültürel 

uygulamalar ve toplumsal değerler aynı hızda gelişmeyebilir ve bu da bu yeniliklerin günlük 

hayata entegre edilmesinde gerilimlere ve zorluklara yol açabilir. Bu kopukluk, hukuk 

sisteminin yeni teknolojilerin etkilerine ayak uyduramaması veya belirli teknolojik 

ilerlemelerin benimsenmesine karşı toplumsal direnç gibi çeşitli şekillerde ortaya çıkabilir. 

Genel olarak, toplumlardaki kültürel gecikme, çeşitli kültürel, sosyal ve ekonomik 

faktörlerden etkilenen çok yönlü bir kavramdır. Bu gecikmeleri anlamak, kültürel normların 

ve uygulamaların toplumun farklı yönleriyle nasıl etkileşime girdiğinin ve zaman içinde 

davranışları, kararları ve sonuçları nasıl şekillendirdiğinin incelikli bir şekilde incelenmesini 

gerektirir. Kültürel gecikme, toplumsal değişim süreçlerinde yaşanan uyum zorluklarının 

anlaşılması için önemli bir kavramdır. Maddi kültürün hızlı değişimi, manevi kültürle 

arasındaki uyumsuzlukları derinleştirir ve bu da sosyal çatışmalara veya adaptasyon 

süreçlerinde gecikmelere yol açabilir. Kültürel gecikmeyi azaltmak, değişim süreçlerini 

planlamak ve toplumların bu değişimlere etkin bir şekilde uyum sağlamalarını desteklemek, 

politika yapıcılar ve sosyal bilimciler için temel bir hedef olmalıdır. 

1.1.3.3. Kültürel Asimilasyon 

Kültürel asimilasyon, azınlık kültürlerden gelen bireylerin baskın kültüre 

entegrasyonunu içeren karmaşık bir süreçtir ve sıklıkla bireylerin kimliklerinde, sosyal 

dinamiklerinde ve psikolojik durumlarında önemli değişikliklere neden olmaktadır. Kültürel 

asimilasyonun etkileri, bireylerin kullandıkları stratejiler ve kendilerini içinde buldukları 

toplumsal bağlam dahil olmak üzere çeşitli faktörlere bağlı olarak hem olumlu hem de 

olumsuz olabilmektedir. Kültürel asimilasyonu anlamak için temel çerçevelerden biri, kültürel 

entegrasyona verilen tepkileri dört türe ayıran Berry (1997)'nin kültürleşme stratejileridir: 

entegrasyon, asimilasyon, ayrılma ve marjinalleşme. Araştırmalar, kültürel kimliklerini 

korurken baskın kültürle etkileşim kurmayı da içeren bir entegrasyon stratejisi benimseyen 

bireylerin, tamamen asimile olan veya kendilerini miras kültürlerinden ayıranlara kıyasla daha 

iyi psikolojik sonuçlar deneyimleme eğiliminde olduklarını göstermektedir (Christophe vd., 

2020; Phinney vd., 2001; Berry vd., 2006; Berry, 1997)). Örneğin, kültürel asimilasyonun 



39 

 

latin ergenler üzerindeki etkisi hakkında yapılan bir çalışmada, bunların etnik kimliklerini 

korurken aynı zamanda ana akım Amerikan kültürüyle etkileşim kuranların diğerlerine oranla 

daha olumlu davranışsal uygulamalar ve kültürel değerler bildirdiğini ortaya konmaktadır 

(Christophe vd., 2020). Tersine, asimile olma baskıları, özellikle bireyler kültürel kimliklerini 

terk etmeye zorlandığında öfke ve depresyon duyguları da dahil olmak üzere olumsuz 

duygusal sonuçlara yol açabilmektedir (Phinney vd., 2001; Needham vd., 2017). Kültürel 

asimilasyon deneyimi, farklı etnik gruplar arasında da önemli ölçüde değişebilir. Örneğin, 

Amerika Birleşik Devletleri'ndeki Güney Asyalı göçmenler üzerinde yapılan araştırmalar, 

Amerikan kültürünü kendi kültürlerine tercih edenlerin, iki kültürlü kimliği koruyanlarla 

benzer düzeylerde depresif semptomlar sergilediği bulunmuştur. Bu durumda entegrasyonun 

ruh sağlığı yararlarının daha önce düşünüldüğü kadar basit olmayabileceğini 

düşündürmektedir (Needham vd., 2017). Ek olarak, asimilasyon süreci bazen, özellikle ana 

akım kültürel değerlere uymaya zorlanan Meksika kökenli Amerikalı gençler arasında, etnik 

kimliklerinden kopmayla sonuçlanabilen, azalmış bir özgünlük ve aidiyet duygusuna yol 

açabilmektedir (Quintana vd., 2010; Ryan vd., 2010). Ayrıca, toplumsal bağlam asimilasyon 

deneyimini şekillendirmede önemli bir rol oynar. Kültürel çeşitliliğin kutlandığı ve 

desteklendiği ortamlarda, bireyler kültürel miraslarından ödün vermeden ikili kimliklerinde 

gezinmeyi daha kolay bulabilirler (Saunders vd., 2021). Buna karşılık, güçlü asimilasyonist 

baskılarla karakterize edilen bağlamlarda, bireyler kültürel atalet yaşayabilir ve miraslarını 

kaybetme korkusu nedeniyle kültürel kimliklerindeki değişikliklere direnmektedirler 

(Quezada vd., 2012). Bu direnç, asimilasyonun olumsuz etkilerine karşı koruyucu faktörler 

olarak hizmet edebilen kültürel uygulamaların ve dillerin sürdürülmesi de dahil olmak üzere 

çeşitli şekillerde ortaya çıkabilir (Ngo ve Hui, 2016). Karma evlilik kalıpları da kültürel 

asimilasyonun dinamiklerini göstermektedir. Çalışmalar, göçmen gruplar asimile oldukça, 

baskın kültürle karma evlilik oranlarının arttığını ve bunun daha geniş topluma kabul ve 

entegrasyon düzeyini gösterebileceğini vurgulamaktadır (Rosenfeld, 2002; Waters ve 

Jiménez, 2005). Ancak bu olgu, bireylerin hem miraslarına hem de baskın kültüre göre 

kimliklerini keşfetmeye çalışmasıyla etnik topluluklar içinde gerginliklere de yol açabilir 

(Mukherjee ve Pattnaik, 2020; Gültekin, 2012). 

Sonuç olarak, kültürel asimilasyonun, benimsenen stratejilerden, toplumsal bağlamdan 

ve kültürel kimlik ile psikolojik refah arasındaki etkileşimden etkilenen bireyler ve topluluklar 

üzerinde çok yönlü etkileri vardır. Kültürel entegrasyon faydalı sonuçları sunuyor gibi 

görünse de kültürel asimilasyon nedeniyle oluşan baskılar önemli zorluklara yol açmakla 



40 

 

birlikte, aynı zamanda kültürel çeşitliliğe saygı duyan ve onu koruyan destekleyici ortamlara 

olan ihtiyacı da göstermektedir. 

1.1.3.4. Kültürel Entegrasyon 

Kültürel entegrasyon hem bireyleri hem de toplumları önemli ölçüde etkileyen çok 

yönlü bir süreçtir. Çeşitli kültürel geçmişlerin harmanlanmasını içerir ve sosyal uyum için 

hem zorluklara hem de fırsatlara yol açmaktadır. Literatürde, kültürel entegrasyonun etkilerini 

inceleyen çeşitli çalışmalar sentezlendiğinde; sosyal dinamikler, eğitim ortamları ve bireysel 

refah üzerindeki etkilerine odaklandığı görülmektedir. Kültürel entegrasyonun temel 

yönlerinden biri hem göçmenlerin hem de ev sahibi toplumun aktif katılımıdır. Bouchara 

(2021)’a göre, entegrasyonun, her iki tarafın da uyumlu bir toplum oluşturmak için iş birliği 

içinde çalıştığı iki yönlü bir süreç olarak görülmesi gerektiği vurgulanmaktadır. Bu bakış 

açısı, entegrasyonun farklı kültürel geçmişlere sahip bireylerin kültürel miraslarını korurken 

ev sahibi kültüre uyum sağlaması gerektiğini de savunan (Gilani vd., 2020)’nin bulgularıyla 

da uyumludur. Kültürel entegrasyona dair bu ikili yaklaşım, yalnızca çeşitli kültürel 

unsurların dahil edilmesini kolaylaştırmakla kalmaz, aynı zamanda (Merola vd., 2019)'nin 

vurguladığı gibi sosyal sermayeyi de artırır; bu çalışmalar işbirlikçi öğrenme ortamlarının 

uluslararası öğrenciler arasında sosyal entegrasyonu önemli ölçüde iyileştirdiğini göstermiştir 

(Bouchara, 2021; Merola vd., 2019; Gilani vd., 2020). Ek olarak, kültürel entegrasyonla 

ilişkili olarak kültürel zorluklarda oldukça önemli olmaktadır. Bianchi ve Martini (2023)’nin 

belirttiği gibi, dil engelleri, akademik beklentilerdeki farklılıklar ve sosyal izolasyon, 

uluslararası öğrencilerin karşılaştığı yaygın engellerdir. Bu zorluklar hem akademik hem de 

sosyal entegrasyonu engellemekle birlikte, aynı zamanda destekleyici ağlara ve mentorluk 

programlarına olan ihtiyacı da vurgulamaktadır (Bianchi ve Martini, 2023). Ayrıca, 

Thompson (2018)'ın duygusal ve kültürel zekâ üzerine yaptığı çalışma ile sosyal zorlukların 

uluslararası öğrencilerin akademik performansını olumsuz etkilediği ve duygusal ve kültürel 

yeterliliklerin başarılı entegrasyon için oldukça önemli olduğunu öne sürülmektedir 

(Thompson, 2018). Kültürel entegrasyonun yaratıcılığı artırmadaki rolü ise, bir diğer önemli 

boyuttur. Çok kültürlü deneyimlerin, bireylerin farklı kültürlerden gelen fikirleri bir araya 

getirmesine izin vererek yaratıcılığı destekleyebileceği ve böylece yenilikçi düşünmeyi 

motive edebileceği de görülmekle birlikte, aynı zamanda birden fazla kültüre maruz kalmanın 

yaratıcı performansı ve bilişsel süreçleri geliştirdiği de ifade edilmektedir (Leung ve Chiu, 

2010; Leung vd., 2008). Bu tür bulgular, kültürel entegrasyonun yalnızca sosyal uyuma fayda 

sağlamadığını, aynı zamanda çeşitli eğitim ve mesleki ortamlarda hayati önem taşıyan 



41 

 

bireysel ve kolektif yaratıcılığa da katkıda bulunduğunu göstermektedir. Göç kapsamında 

kültürel entegrasyon süreci ise, genellikle ulusötesi bağlardan etkilenmektedir. Polonya'daki 

Vietnamlı göçmenlere ilişkin yapılan analiz, kültürel entegrasyon motivasyonlarını ev sahibi 

toplum ve kurumları hakkındaki algıları tarafından şekillendirildiğini görülmektedir (Huu, 

2021). Bu durum, kültürel entegrasyonun gerçekleştiği sosyo-kültürel bağlamı anlamanın 

önemini vurgulamaktadır. Çünkü süreci kolaylaştırmakta ya da engelleyebilmektedir. Örnek 

olarak, uluslararası faaliyetlerin Türkiye'deki Suriyeli mülteciler arasındaki kültürel 

entegrasyon çabalarını hem nasıl destekleyebileceği hem de nasıl zorlayabileceği tartışılarak 

kültürel entegrasyon ve ulusötesicilik arasındaki karmaşık etkileşim gösterilmektedir (Şimşek, 

2018). Son olarak, kültürel entegrasyonun etkileri ruhsal sağlık ve sosyalleşmenin etkinliğine 

kadar uzanmaktadır (Yoon vd., 2013). Zihinsel sağlık için entegrasyonun en uygun kültürel 

uyum stratejisi olduğunu belirten bir meta-analiz yürütülmüş ve kültürel yeterliliği teşvik 

eden destekleyici ortamların önemi vurgulanmıştır. Bu, zihinsel sağlık bağlamlarında sosyal 

dışlanma ve damgalanmayı ele almak için kültürel olarak bilgilendirilmiş yöntemlerin 

geliştirilmesini savunan Baumgartner ve Süsser'in bulgularıyla da desteklenmektedir 

(Baumgartner ve Süsser, 2012). Sonuç olarak, kültürel entegrasyon, sosyal etkileşim, eğitim 

ortamları, yaratıcılık ve zihinsel sağlık dahil olmak üzere çeşitli boyutları kapsayan dinamik 

bir süreçtir. Bu faktörlerin etkileşimi hem göçmenler hem de ev sahibi topluluklar için 

kapsayıcılığı ve desteği teşvik eden politikalar ve uygulamalara olan ihtiyacı vurgulamaktadır. 

Toplumlar kültürel yapılarında evrimleşmeye devam ettikçe, uyumlu ve yenilikçi toplulukları 

teşvik etmek için etkili kültürel entegrasyonu anlamak ve kolaylaştırmak çok önemli 

olacaktır. 

1.1.3.5. Kültürel Emperyalizm 

Kültürel emperyalizm, bir kültürün diğer kültürler üzerinde baskın hale gelerek onları 

kendi normlarına, değerlerine ve yaşam biçimlerine uymaya zorlaması ya da teşvik etmesi 

sürecini ifade eder. Bu kavram, özellikle küreselleşme, medya ve iletişim teknolojilerinin 

yaygınlaşmasıyla daha belirgin hale gelmiştir. Kültürel emperyalizmi, “bir toplumun kültürel 

düzeninin, diğer toplumlar tarafından kontrol edilmesi veya biçimlendirilmesi” olarak 

tanımlanmaktadır (Tomlinson, 1991). Kültürel emperyalizmin kökenleri, sömürgecilik 

dönemine dayanır. Avrupa ülkeleri, Asya, Afrika ve Amerika kıtalarında siyasi ve ekonomik 

kontrol kurarken, aynı zamanda kendi kültürel değerlerini de dayatmışlardır. Bu süreç, dil, 

eğitim, din ve sanat gibi alanlarda etkili olmuştur. Sömürgecilik sonrası dönemde ise kültürel 

emperyalizm, daha çok ekonomik ve teknolojik araçlarla kendini göstermiştir. Örneğin, 



42 

 

Herbert Schiller (1976)’e göre kültürel emperyalizm, “kapitalist merkez ülkelerin medya ve 

iletişim araçları aracılığıyla çevre ülkeler üzerinde kurduğu kültürel hegemonya” şeklinde 

tanımlanmaktadır. Bu süreçte, özellikle ABD’nin popüler kültürü (Hollywood filmleri, müzik, 

moda) küresel bir standart haline gelmiştir. 

Kültürel hegemonya aracı olarak küreselleşme ve medya, kültürel emperyalizmin en 

etkili araçlarından biri olarak görülür. Küresel medya şirketlerinin sahip olduğu güç, yerel 

kültürlerin görünürlüğünü azaltabilir ve onları küresel kültüre entegre olmaya zorlayabilir. 

Edward Said’in “Oryantalizm” (1978) adlı çalışmasında belirttiği gibi, medya ve kültürel 

temsil araçları, Batı’nın diğer toplumlar üzerindeki algısını şekillendirme gücüne sahiptir. Bu 

durum, “McDonaldization” (Ritzer, 1993) ve “Coca-colonization” gibi terimlerle açıklanır; 

bu terimler, küresel markaların ve kültürel ürünlerin yerel kültürleri nasıl etkilediğini ve 

dönüştürdüğünü vurgular. Böylece, fastfood zincirlerinin dünya genelinde yaygınlaşması, 

yerel yemek kültürlerini de tehdit edebilir hale getirmiştir. 

Kültürel emperyalizm, medya, ekonomik etki ve güç yapıları gibi çeşitli araçlar 

vasıtasıyla bir kültürün diğeri üzerindeki hâkimiyeti ile karakterize edilen çok yönlü bir 

olgudur. Daha güçlü bir ulusun kültürel değerlerinin, normlarının ve uygulamalarının daha az 

güçlü bir ulusa dayatılmasını içerir ve potansiyel olarak yerel kültürlerin ve kimliklerin 

erozyona uğramasına yol açar. Kültürel emperyalizm kavramı medya, sosyoloji ve 

uluslararası ilişkiler alanlarında kapsamlı olarak incelenmiştir. Kültürel emperyalizmin medya 

etkileri yaklaşımıyla anlaşılabileceğini, gelişmiş ülkelerden gelen haber ve eğlence akışının 

gelişmekte olan ulusların kültürünü ezebileceğini veya domine edebileceğini öne sürmektedir. 

Bu süreç, küresel kültür ve iletişim akışındaki eşitsizliklerden kaynaklanmakta ve daha az 

güçlü ulusların kültürel koşullarını olumsuz etkilemekle birlikte; aynı zamanda medya 

sahipliği, toplumsal güç yapıları ve medya mesajlarının ideolojik önemi arasındaki etkileşim, 

kültürel emperyalizmin sürdürülmesinde çok önemli olmaktadır (Putri & Sonni, 2022; 

Salwen, 1991; Salih, 2020). Bir kültürün diğerine üstünlüğüne olan inanca dayanarak kültürel 

değişimleri zorlamak için genellikle zorlayıcı önlemler içeren geleneksel emperyalizmin 

aksine, çağdaş kültürel emperyalizm daha inceliklidir. Fuller Muyskens (2021), kültürel 

emperyalizmin yalnızca zorlayıcı etkileriyle tanımlanabileceğini savunarak, baskın kültürlerin 

diğerlerinin kültürel manzarasını etkilediği ve şekillendirdiği ince ama etkili yolları 

vurgulamaktadır. Kültürel emperyalizmin etkileri medya ve eğlencenin ötesinde eğitim, dil ve 

sağlık gibi alanlara da uzanmaktadır. Ulusötesi medya holdingleri, küresel erişimleri 

sayesinde kültürel hakimiyetin ve sömürünün sürdürülmesinde önemli bir rol oynamakta ve 



43 

 

Sömürgecilik ile emperyalizmin mirası olan çağdaş kültürel uygulamaları ve güç 

dinamiklerini de etkilemeye devam etmektedir (Gallien & Jokic, 2015; Liu vd., 2021). 

Sonuç olarak, Kültürel emperyalizm, küreselleşmenin etkisiyle günümüzde daha 

karmaşık bir boyut kazanmıştır. Yerel kültürlerin korunması ve kültürel çeşitliliğin 

sürdürülebilir kılınması, bu süreçte büyük önem taşımaktadır. Kültürel emperyalizm, güçlü 

ulusların çeşitli mekanizmalar aracılığıyla daha az güçlü olanlar üzerinde etki kurduğu 

günümüzün küreselleşmiş dünyasında önemli bir konu olmaya devam etmektedir. Kültürel 

emperyalizmin ele alınması, kültürel çeşitliliğin desteklenmesi, yerel kimliklerin korunması 

ve uluslar arasında karşılıklı saygının geliştirilmesi açısından büyük önem taşımaktadır. 

Ayrıca kültürel emperyalizm sürecinin nasıl etkili olabildiği ve giderek daha fazla işlerlik 

kazandığının anlaşılabilmesi kültürlerarası iletişim sürecini oluşturan unsurlarında bilinmesini 

gerekli kılmaktadır.  

1.2. Kültürlerarası İletişim  

Kültürlerarası iletişim, bireylerin farklı kültürel geçmişlere sahip insanlarla etkili bir 

şekilde iletişim kurmasını sağlayan bir süreç olarak tanımlanır. Kültürlerarası iletişim, 

kültürlerin dünya görüşü, değerler sistemi, inançlar ve davranışlar üzerindeki etkisini 

anlamayı ve bu farkların iletişim süreçlerine yansımasını incelemeyi hedefler. Kültürlerarası 

iletişim, dil farklılıklarının ötesine geçerek değerler, normlar ve sosyal yapıların iletişim 

üzerindeki etkisini de araştırmaktadır. Samovar ve Porter (2001)’a göre, “Kültürlerarası 

iletişim, bir bireyin kendi kültürel çerçevesi dışındaki bireylerle anlam üretmek ve paylaşmak 

için kullandığı bir iletişim sürecidir.” şeklindeki bu tanım, iletişimde kültürel çerçevenin 

belirleyici bir unsur olduğuna vurgu yapmaktadır. Kültürel çerçeve, bireylerin dünyayı 

algılama, yorumlama ve anlamlandırma biçimlerini şekillendirmektedir. 

Edward T. Hall, kültürlerarası iletişimin öncülerinden biri olarak, kültürün iletişim 

üzerindeki etkisini “kültürün sessiz dili” (The Silent Language) kavramıyla açıklamıştır (Hall, 

1959). Ona göre kültür, bireylerin iletişim biçimlerini belirleyen bir haritadır ve bireyler, bu 

haritayı bilinçli olmadan kullanmaktadır. Hall, yüksek bağlamlı (high-context) ve düşük 

bağlamlı (low-context) iletişim sistemleri arasındaki farkı açıklayarak, kültürel arka planın 

mesajların nasıl alındığını ve yorumlandığını doğrudan etkilediğini ifade etmiştir. 

Kültürlerarası iletişim, günümüzün küreselleşen dünyasında giderek daha önemli bir hale 

gelmiştir. Ting-Toomey (1999), kültürlerarası iletişimin yalnızca dil becerisi gerektirmediğini, 

aynı zamanda empati, açık fikirlilik ve kültürel farkındalığı da içerdiğini vurgulamıştır. Ona 

göre, kültürlerarası iletişim becerisi, farklı kültürel perspektifleri anlama ve bu perspektiflerle 



44 

 

uyumlu şekilde etkileşim kurma yeteneği olarak tanımlanabilir. Kültürlerarası iletişimin 

vurgulanan temel unsurları şu şekildedir: (1) Kültürel farkındalık, kültürlerarası iletişimin ilk 

adımı, bireyin kendi kültürel değerlerini ve bu değerlerin iletişim tarzına olan etkisini 

anlamasıdır. (2) Empati, Farklı kültürel geçmişlere sahip bireylerin bakış açılarını anlamak ve 

duygusal bir bağ kurmak. (3) Dil ve söylem, farklı dillerin yapısal özelliklerinin ötesinde, 

dilin sosyal bağlamdaki kullanımı. (4) Kültürel boyutlar, Hofstede’nin kültürel boyutlar 

teorisi gibi yaklaşımlar, kültürlerarası iletişimde kültürel farklılıkları anlamak için önemli 

araçlar sunar (Hofstede, 1980). Bu unsurlar, kültürlerarası iletişimde etkili olmanın temel 

taşlarıdır. Küresel toplumda başarılı bir şekilde iletişim kurabilmek için bu unsurların farkında 

olmak ve bunları iletişim sürecine entegre etmek gereklidir. Birbirinden farklı kültürlerin 

karşılaşmalarında düşüncelerin, fikir ve tutumların iletilebilmesi için karşılıklı olarak sözel ya 

da sözsüz mesajları içeren anlamlandırmalar bulunmaktadır. Bu yüzden, kültürlerarası 

iletişim, etkileşimli ortamlarda farklı kültürel geçmişlerden gelen bireyler arasında anlam 

alışverişini içermektedir. Ting-Toomey (1999)'in çalışması kültürlerarası iletişimin birkaç 

temel özelliğini vurgulamaktadır. İlk olarak, farklı kültürel topluluklardan gelen bireylerin 

paylaşılan sözlü ya da sözsüz sembollerin kullanımı ile ortak anlamlarda buluşabildiği ve 

iletişim kurduğu sembolik alışverişi içeren sembolik değiş-tokuş (Ting-Toomey, 1999:17; 

Pardela, 2023). İkinci olarak, kültürlerarası iletişim, iki ayrı düşünceye değinerek karşılıklı 

gönderilen mesajların eş zamanlı olarak kodlanarak anlamlandırılmasını ifade eden iletişimin 

işlemsel (transactional) ve tekrar edilen aynı mesajın farklı izlenimler oluşturması nedeniyle 

geri dönülemez (irreversible) yapısı ile farklı kültürdeki bireylerin temas kurarak müzakere 

ettiği ve ortak anlamlar yarattığı etkileşimli durumlarda ortaya çıkan süreç özelliğidir (Ting-

Toomey, 1999:17-18; Pardela, 2023). Üçüncü olarak, çeşitli kültürel topluluklar arasında var 

olan farklılıkları anlamanın ve bu farklılıkların üstesinden gelmenin önemini vurgulayan 

farklı kültürel topluluklar özelliğidir (Pardela, 2023). Dördüncü olarak, bireylerin kültürel 

uçurumları kapatmak ve karşılıklı anlayışı geliştirmek için diyaloğa girdiği iletişimin 

etkileşimli doğasının altını çizmekle birlikte kültürlerarası iletişim, kültürel normların ve 

değerlerin iletişim etkileşimleri üzerindeki etkisini vurgulayarak toplumsal sistemlerin içine 

gömülü olarak görülmektedir (Pardela, 2023). Kültürlerarası iletişim yetkinliği yaklaşımı, 

kültürel ve sosyal normlara ilişkin bilginin günlük etkileşimler sırasında dikkatli tutumlarla 

bütünleştirilmesini içermektedir (Chu, 2014). Bu yetkinlik, kültürlerarasında kimlik temelli 

etkileşimleri etkin bir şekilde yönetmek için gereklidir ve bireylerin bilgi, farkındalık ve 

iletişim becerilerini ustalıkla harmanlamasını da gerekli kılmaktadır. Ayrıca, kültürlerarası 



45 

 

bağlamlarda ilişkileri ve anlayışı geliştirmek için dikkatli dinleme ve uyumlu iletişime 

odaklanılmaktadır (Klassen, 2019; Gowers, 2024).   

Son olarak, kültürlerarası iletişim kavramsallaştırması ile özelliklerinin sıralandığı; 

sembolik alışverişin, anlamların etkileşimli müzakeresinin, kültürel farklılıkları anlamanın, 

diyaloğa girmenin ve iletişimin topluma gömülü olduğunun farkına varmanın önemini 

vurgulamaktadır. Bu özellikler, günümüzün çeşitlilik içeren ve birbirine bağlı dünyasında 

etkili kültürlerarası iletişimin nasıl özellikleri olması gerektiği noktasının altını çizerek 

önemini vurgulamaktadır. 

1.2.1. Kültür ve İletişim  

Sosyal bilimler, her biri insan davranışının ve toplumsal etkileşimlerin karmaşık 

dokusunu incelemek için kendine özgü bir merceğe sahip olan çok çeşitli disiplinleri kapsar. 

Bu çabanın merkezinde, sosyal dünya anlayışımızı şekillendiren iki temel unsur olan kültür ve 

iletişim arasındaki temel etkileşim yatmaktadır. Çok yönlü bir yapı olan kültür, bireylerin ve 

toplumların dünya görüşlerini, değerlerini ve davranış kalıplarını üzerine inşa ettikleri temeli 

sağlar. Çevremizdeki dünyayı algılama, yorumlama ve ona yanıt verme biçimlerimizi 

şekillendiren, insan deneyiminin çeşitli ipliklerini bir araya getiren dokunun ta kendisidir. 

Karmaşık ve çok yönlü bir kavram olan kültür, sadece iletişimden daha fazlasıdır. Bir 

nesilden diğerine aktarılan düşünce kalıpları, davranışlar ve değerlerden oluşan karmaşık bir 

ağı kapsar ve bireylerin ve toplumların etkileşime girdiği temeli oluşturur (Alexander, 1968). 

İletişim ise bu kültürel bilginin aktarıldığı, müzakere edildiği ve paylaşıldığı, toplumsal 

normların ve uygulamaların yayılmasına ve evrimleşmesine olanak sağlayan araçtır. Öte 

yandan iletişim, bu kültürel bilginin aktarıldığı, müzakere edildiği ve paylaşıldığı, toplumsal 

normların ve uygulamaların yayılmasına ve gelişmesine olanak sağlayan bir araçtır. 

Kültür ve iletişim arasındaki ilişki, her bir unsurun diğerini bilgilendirdiği ve diğeri 

tarafından bilgilendirildiği dinamik bir ilişkidir. Gelenekler, roller, kurallar ve ritüeller gibi 

kültürel özellikler dil, semboller ve diğer ifade biçimleri aracılığıyla aktarıldığı ve öğrenildiği 

için iletişim kültürün merkezi bir bileşenidir. Buna karşılık kültür, bireylerin ve grupların 

iletişim kurma biçimlerini şekillendirerek iletişim tarzlarının, sosyal kimliklerin gelişimini ve 

mesajların yorumlanmasını etkiler (Saleem, 2022). Bu karşılıklı etkileşim, araştırmacıların 

bireyler, toplumlar ve daha geniş sosyo-kültürel manzara arasındaki karmaşık karşılıklı 

ilişkileri anlamaya çalıştığı sosyal bilimler bağlamında özellikle dikkat çekicidir. 

Küreselleşme insanların, kaynakların ve bilginin sınırlar ötesine taşınmasını kolaylaştırmaya 

devam ettikçe, kültürlerarası iletişim çalışmaları giderek daha önemli hale gelmiş ve hem 



46 

 

kişilerarası hem de kurumsal ortamlarda kültürel farklılıkların nüansları ve karmaşıklıkları 

arasında gezinme ihtiyacını vurgulamıştır (Hawali ve Cyrielle, 2020; Diner vd., 2022; 

Alexander, 1968).  

1.2.2. Kültürlerarasılık 

Kültürlerarasılık, kültürlerarası iletişimde önemli bir rol oynayan bir kavramdır. 

Kültürlerarası yeterlilik, duyarlılık ve güç dinamiklerinin farkındalığı gibi çeşitli yönleri de 

kapsamakla birlikte kültürlerarası iletişimin, ırksal, etnik ve sosyoekonomik farklılıklara 

odaklanarak farklı kültürel geçmişlere sahip bireyler arasındaki etkileşimlerini de 

içermektedir (Chunhong ve Griffiths, 2011; Maisarah, 2023). Bireylerin kültürlerarasılık 

durumunda, kültürlerarası duyarlılık, farkındalık ve sözlü ve sözlü olmayan iletişimde 

beceriklilik içeren kültürlerarası iletişim yeterliliğini geliştirmeleri esastır. Bu kültürlerarası 

yeterlilik, kültürlerarası etkili iletişim için hayati önem taşır ve özellikle yüksek öğrenimdeki 

yabancı uyruklu uluslararası öğrenciler için oldukça önemli olmaktadır (Chunhong ve 

Griffiths, 2011; Xiaoyan vd., 2024). Çünkü araştırmalar, öğrencilerin çok kültürlü ortamlarda 

eğitim alma, sosyalleşme ve bulunma becerilerini geliştirmek için kültürlerarası yeterliliğin 

eğitim ortamlarına entegre edilmesinin önemini vurgulamaktadır (Zhu, 2024). Ayrıca 

literatürde, kültürlerarasılık etkinliğinin çok kültürlü eğitim ortamlarında oldukça önemli 

olduğunu, farklı kültürel geçmişlere sahip bireyler arasındaki daha iyi anlayış ve iş birliğine 

de katkıda bulunduğunu göstermiştir (Bećirović vd., 2019). Ek olarak, kültürlerarası 

yeterliliğin geliştirilmesi, çeşitli bağlamlarda teknoloji aracılı iş birliğini teşvik etmek için 

esastır ve iletişim ve çalışma pratiklerini şekillendirmede Bilgi İletişim Teknolojilerinin (BİT) 

uygulamalarının rolünü de vurgulamaktadır (Kampermann vd., 2021). Kültürlerarası 

yeterliliğin analiz edilip değerlendirilerek ele alınması süreci; görüşmeler, gözlem ve anket de 

dahil olmak üzere nicel ve nitel yöntemlerin bir arada kullanıldığı karmaşık bir süreci 

içermekle birlikte, aynı zamanda literatürdeki mevcut araştırmalar, kültürlerarası yeterliliğin 

kavramsallaştırmalarını belirlemeyi, değerlendirme yöntemlerini incelemeyi ve 

yükseköğrenimde kültürlerarası yeterliliğin nasıl olduğu anlayabilmek için yeni çerçeveler 

önermeyi de amaçlamaktadır (Griffith vd., 2016; Deardorff, 2006). Ek olarak, kültürlerarasılık 

kapsamında uluslararasılaşma yaklaşımları, ister yurtdışı eğitim programları isterse de yerel 

düzeydeki eğitim kurumlarının uluslararasılaşma politikaları çabaları yoluyla olsun, üniversite 

öğrencileri arasında kültürlerarası yeterliliğin artırılmasında önemli bir rol oynamaktadır 

(Wang, 2024). 



47 

 

Son olarak, kültürlerarası iletişim alanındaki kültürlerarasılık, bireylerin çeşitli kültürel 

bakış açılarıyla etkili bir şekilde etkileşime girebilmeleri için kültürlerarası yeterlilik 

geliştirmelerini gerektiren çok yönlü bir kavramdır. Eğitim, öğretim ve çok kültürlü ortamlara 

maruz kalma yoluyla bireyler kültürlerarası iletişim yeterliliklerini geliştirebilir, 

kültürlerarasında daha iyi anlayış ve iş birliğini teşvik edebilirler. 

1.2.3. Kültürel Farklılıklar 

Toplumlardaki kültürel farklılıklar, belirli bir kültürel bağlamdaki bireylerin 

davranışlarını, inançlarını ve değerlerini şekillendiren geniş bir dizi faktörü kapsar. Bu 

farklılıklar tarihsel geçmişlerden, toplumsal normlardan ve kültürel çeşitliliklerden 

etkilenmektedir (Zhang, 2024). Kişilerarası uyum kavramı, bu kültürel nüanslar nedeniyle 

doğu ve batı toplumları arasında önemli farklılıkları göstermektedir. Ayrıca, günümüzün 

küreselleşmiş toplumunda farklı kültürel geçmişlerin, eğitimlerin, kişiliklerin ve değerlerin 

varlığı, bireylerin kültürel farklılıklara saygı duyarken ve bu farklılıkları aşarken etkili bir 

şekilde iş birliği yapmalarını da gerektirmektedir (Zhang, 2024; Lovin vd., 2021).  

Literatürdeki çalışmalar, kültürel farklılıkların toplumun farklı yönleri üzerindeki 

etkisini vurgulamıştır. Örneğin, öznel kültürdeki farklılıklar cinsiyetler arasında ve farklı 

ortamlarda gözlemlenmiş, grup yaşamıyla ilgili kavramlarda daha güçlü kültürlerarası 

farklılıklar kaydedilmiştir (Stockard ve Dougherty, 1983). Ayrıca, kötü haberlerin veriliş 

şekli, liderlik tarzları ve hatta yenilenebilir enerji teknolojilerinin kabulü gibi  bile farklı 

kültürler ve toplumlar arasında önemli farklılıklar olduğunu gösterebilmektedir (Hoseini, 

2020; Rogito ve Nyamota, 2022; Mikalauskas ve Mikalauskienė, 2017). Bu farklılıklar 

yalnızca bireysel davranışlarla sınırlı kalmayıp kişilik özellikleri, tutumlar, değerler ve sosyal 

normlarda farklı örüntüler sergileyen toplumsal kümelere de uzanmaktadır (Stankov, 2011). 

Kültürel farklılıkların etkisi bireysel davranışların ve toplumsal normların ötesine de 

geçmektedir. Çünkü, ruh sağlığı, kriz yönetimi ve kültürel mirasın korunması gibi alanları da 

etkiler. Araştırmalar, kültürel farklılıkların farklı toplumlarda ruh sağlığı sorunlarının nasıl 

algılandığı ve ele alındığı konusunda önemli bir rol oynadığını göstermiştir (Copeland vd., 

2023). Ayrıca, mülteci sorunları ve salgın hastalıklar gibi krizlerin yönetimi süreci, ilgili 

toplumların kültürel geçmişlerinden büyük ölçüde etkilenmektedir (Akkoyun ve Uyar, 2020). 

Küreselleşme karşısında, kültürel mirasın korunması ise kritik bir mesele haline gelmekte ve 

artan homojenleşmenin ortasında farklı kültürel kimliklerin sürdürülmesi ihtiyacını 

vurgulamaktadır (Hiswara, 2023). 



48 

 

Son olarak, toplumlardaki kültürel farklılıklar çok yönlüdür ve insan etkileşimlerinin, 

toplumsal yapıların ve küresel dinamiklerin çeşitli yönlerini etkiler. Bu farklılıkları anlamak 

ve bu farklılıklar arasında gezinmek, giderek daha fazla birbirine bağlanan bir dünyada 

kapsayıcılığı, etkili iletişimi ve sürdürülebilir kalkınmayı teşvik etmek için gereklidir. 

1.2.4. Çok Kültürlülük  

Toplumlarda çokkültürlülük bir dizi anlam ve etkiyi kapsamaktadır. Bir toplumda 

mevcut olan farklı kültürel geçmişleri tanımayı, saygı duymayı ve değer vermeyi içermekle 

birlikte çok kültürlülük, aynı zamanda bu tanıma ile etnik köken, din, dil ve milliyet gibi 

çeşitli unsurları da kapsamaktadır (Abbasi-Shavazi ve McDonald, 2000; Tanaka-Matsumi, 

2022). Çok kültürlülük yalnızca bir toplumun yapısıyla ilgili değil, aynı zamanda kültürel 

çeşitliliği teşvik eden ve destekleyen politikaları da içerir. Bunların yanında çok kültürlülük, 

farklı kültürel grupların katkılarının kapsayıcı bir çerçevede kabul edilmesini de teşvik eden 

bir kavramdır (Fon, 2023).  

Çok kültürlülük hoşgörü, anlayış, farklılıklara saygı ve empatinin geliştirilmesinde 

önemli bir rol oynamaktadır. Ayrıca, çok kültürlülük farklı toplumlar ve küresel olarak 

birbirine bağlı bir dünya içinde kültürel çoğulculuk fikriyle de bağlantılıdır (Kirac vd., 2022; 

Nadelson vd., 2012). Bu yüzden bir toplumdaki önemli etnik ve kültürel çeşitliliği yönetmeyi 

amaçlayan bir politika olarak da görülmektedir. Bu politika için çok kültürlü eğitim 

yaklaşımı, çatışmaları önlemede ve çok kültürlü ortamlarda uyumlu bir şekilde bir arada 

yaşamayı teşvik etmede gerekli görülmektedir (Abdullah vd., 2022). Çok kültürlülük aynı 

zamanda toplumun daha kapsayıcı olacak şekilde yeniden şekillendirilmesini, daha önce 

ötekileştirilmiş olanlar da dahil olmak üzere tüm bireyler için eşitlik ve aidiyet duygusunun 

sağlanmasını da içerir (Burney, 2021). Günümüz toplumlarında, artan kutuplaşma ve sağcı 

etkilerin ve nefret suçlarının yarattığı zorluklarla birlikte, sosyal uyumun teşvik edilmesi, 

demokrasilerin sürdürülebilirliği ve çok kültürlü toplumlarda liberal ideallerin savunulması 

için çok önemli hale gelmektedir (Schalk vd., 2024). Çok kültürlülük sadece bir toplumdaki 

çeşitliliği tanımlayan bir terim değil, aynı zamanda farklı kültürel gruplar arasında 

kapsayıcılığı ve anlayışı teşvik etmeyi amaçlayan politika ve uygulamalara rehberlik eden 

normatif bir kavram da olmaktadır (Yuk, 2011). Tüm bu noktalardan hareketle çok kültürlü 

yaşamın toplumun her alanında kabul görecek şekilde benimsenmesi günümüz dijital 

toplumunda toplumsal barışı sağlayabilecek bir yaklaşım olacaktır. 

Kültürlerarası iletişim çerçevesinde değerlendirilen kültürlerarasılık, kültürel farklılık 

ve çok kültürlülük gibi kavramların buraya kadar tanımlanarak anlaşılmaya çalışılması 



49 

 

kültürlerarası iletişim sürecinin ayrıntılı incelenebilmesini sağlamakla birlikte, aynı zamanda 

literatürdeki bu kavramlardan yola çıkarak kültürlerarası iletişimi teorik çerçeveye oturtmaya 

çalışan çeşitli araştırmalar ile ortaya koyulan kuramsal yaklaşımlara da değinmek bu bölüm 

kapsamında elzem olmaktadır.  

1.3. Kültürlerarası İletişim Kuramları  

Kültürlerarası iletişim kuramları, farklı kültürel geçmişlerden gelen bireylerin 

birbirleriyle nasıl etkileşim ve iletişim kurduklarını anlamaya yardımcı olan temel çerçeveleri 

göstermektedir. Bu teoriler, kültürlerarası etkileşimlerin karmaşıklığına dair içgörüler 

sunmakta ve kültürlerarası iletişimi etkileyen çeşitli faktörlere de ışık tutmaktadır. Edward T. 

Hall, Geert Hofstede, Florence Kluckhohn, Fred L. Strodtbeck ve Jürgen Habermas'ın 

perspektiflerinde kültürlerarası iletişim, farklı kültürel geçmişlerden gelen bireylerin nasıl 

etkileşime girdiğini ve bilgi alışverişinde bulunduğunu inceleyen kritik bir çalışma alanı 

olarak görülmektedir.  Bu araştırmacılar kültürlerarası iletişim alanına önemli katkılarda 

bulunarak her biri iletişimdeki kültürel dinamikleri anlamlandırmayı sağlayan kendine özgü 

perspektifler ve teoriler sunmuştur. 

Önde gelen antropologlardan Edward T. Hall, yüksek bağlamlı ve düşük bağlamlı 

kültürler kavramını ortaya atarak yüksek bağlamlı kültürlerde örtük iletişim ipuçlarının, düşük 

bağlamlı kültürlerde ise açık sözlü iletişimin önemini vurgulamıştır (Shynkaruk vd., 2018). 

Bu ayrım, farklı kültürlerin iletişimde sözel olmayan ipuçlarına, bağlama ve paylaşılan bilgiye 

nasıl farklı derecelerde önem verdiğini vurguladığı için kültürlerarası iletişimde oldukça 

önemlidir. Bu çalışma alanı, kültürel normların kişilerarası etkileşimlerde iletişim tarzlarını ve 

beklentilerini nasıl belirlediğini gösteren Hall'un yüksek bağlamlı ve düşük bağlamlı 

kültürlere ilişkin çerçevelerinin de gösterdiği gibi, iletişim uygulamalarında kültürel bağlamın 

önemini vurgulayan çeşitli teorileri kapsamaktadır (Ren, 2023).  

Geert Hofstede'in kültürel boyutlar teorisi, kültürlerarası iletişimde bir başka temel 

çerçevedir (Markovina vd., 2022). Hall'un görüşlerine ek olarak, Hofstede'in kültürel boyutlar 

teorisi ile kültürel farklılıkların iletişimdeki davranışları nasıl etkilediğini analiz etmek için 

sistematik bir çerçeve sunmakta, bireyciliğe karşı kolektivizm ve belirsizlikten kaçınma gibi 

temel boyutlara odaklanarak kültürlerarası etkileşimlerin karmaşıklığını daha da 

aydınlatmaktadır (Zhang, 2019). Böylece Hofstede, farklı toplumlardaki kültürel değerlerin 

karşılaştırılmasına yardımcı olan bireyciliğe karşı kolektivizm, güç mesafesi, belirsizlikten 

kaçınma ve erilliğe karşı dişillik gibi çeşitli kültürel boyutları tanımlayıp anlamlandırarak 



50 

 

bireylerin kültürel farklılıkları tanıması ile saygı göstererek kültürlerarası etkileşimlerini daha 

etkili bir şekilde yönlendirebilmelerini sağlamaktadır. 

Florence Kluckhohn ve Fred L. Strodtbeck'in değer yönelimi teorisi de kültürlerarası 

iletişimde önemli bir yere sahiptir (Shynkaruk vd., 2018). Bu teori, tüm toplumların sınırlı 

sayıda evrensel sorunla karşılaştığını ve kültürel değerlerine dayalı benzersiz çözümler 

geliştirdiğini öne sürer. Bu değer yönelimlerini inceleyerek bireyler, farklı kültürlerdeki 

iletişim kalıplarını ve davranışlarını şekillendiren temel kültürel normlar ve inançlar hakkında 

iç görü kazanmaktadır. Florence Kluckhohn ve Fred L. Strodtbeck, kültürel etkileşimleri 

şekillendiren değer yönelimlerinin önemini vurgulayarak, farklı kültürlerin iletişim 

uygulamalarını yöneten farklı değer kümelerine öncelik verdiğini ve böylece bireylerin 

birbirlerini nasıl anladıklarını ve birbirlerine nasıl tepki vererek etkilediğini öne sürerek bu 

söyleme katkıda bulunmaktadır (Zhang, 2019; Miller ve Reinsch, 1998).  

Eleştirel teori ve iletişimsel rasyonalite alanındaki çalışmalarıyla tanınan Jürgen 

Habermas ise, diyalog, karşılıklı anlayış ve iletişimsel eylemin önemine yaptığı vurguyla 

kültürlerarası iletişime katkıda bulunmaktadır (Ócsai, 2019). Kültürlerarası bağlamlarda 

Habermas'ın fikirleri, kültürel sınırların ötesinde gerçek bir alışveriş ve iş birliğine olanak 

tanıyan açık ve kapsayıcı iletişim süreçlerinin önemini vurgulamaktadır. Ayrıca Jürgen 

Habermas, iletişimsel rasyonalitenin rolüne ve ideal konuşma durumuna odaklanarak eleştirel 

bir bakış açısı sunmakta, güç dinamiklerinin ve toplumsal yapıların kültürel gruplar arasındaki 

anlamlı diyaloğu nasıl etkileyebileceğini vurgulamakta, böylece kültürlerarası iletişim 

zorlukların üstesinden gelmek için karşılıklı anlayışa ve iş birliğine dayalı bir yaklaşıma 

duyulan ihtiyaca da dikkat çekmektedir. (Zhang, 2019; McFarland ve Blalock, 1970)  

Sonuç olarak bu teoriler, kültürlerarası iletişimde bulunan bireylerin kültürel yetkinlik 

ve farkındalık geliştirmesi gerektiğinin altını çizmektedir; zira farklı iletişim tarzlarını 

tanımak ve bunlara saygı duymak, giderek küreselleşen dünyamızda başarılı etkileşim 

olasılığını önemli ölçüde artırabilir ve yanlış anlamaları önleyebilmektedir (Zhang, 2019; 

Chen ve Starosta, 1996; Miller ve Reinsch, 1998). Ayrıca, bu teorilerin pratik çerçevelere 

entegre edilmesi, kültürlerarası iletişim yetkinliklerinin geliştirilmesini kolaylaştırabilir, 

bireylerin kültürel farklılıklarla aktif bir şekilde etkileşime girip onlardan öğrenebilecekleri 

bir ortamı teşvik edebilir ve nihayetinde farklı geçmişler arasında daha fazla empati ve anlayış 

için de çabalanabilir (Zhang, 2019). Kültürlerarası iletişime katılan bireyler, bu farklı bakış 

açılarını ve teorileri entegre ederek kültürel dinamikler, iletişim tarzları ve değer sistemleri 

hakkında daha incelikli bir anlayış geliştirebilirler. Bu teoriler, kültürlerarası etkileşimlerin 

karmaşıklığını aşmak, empati, saygı ve farklı kültürel bağlamlarda etkili iletişimi teşvik etmek 



51 

 

için bir yol haritası sağlamaktadır. Edward T. Hall, Geert Hofstede, Florence Kluckhohn, Fred 

L. Strodtbeck ve Jürgen Habermas gibi araştırmacıların kültürlerarası iletişim teorileri, 

kültürlerarası iletişimin inceliklerine dair değerli bilgiler sunmaktadır. Bu teorileri inceleyerek 

ve uygulayarak, bireyler ve kuruluşlar kültürlerarası yetkinliklerini geliştirebilir, anlamlı 

kültürlerarası ilişkiler kurarak küresel iletişimin zorluklarını duyarlılık ve anlayışla aşabilirler. 

1.3.1. “Enformasyon Sistemleri Kuramı” ile Edward T. Hall 

Ünlü bir antropolog ve kültürlerarası araştırmacı olan Edward T. Hall, bireylerin ve 

kuruluşların bilgi ile nasıl etkileşime girdiği ve bilgiyi nasıl işlediği konusundaki anlayış 

üzerinde derin bir etkisi olan kapsamlı bir bilgi sistemleri teorisi geliştirmiştir. Hall'un 

teorisinin merkezinde, bilginin sadece statik bir varlık olmadığı, aksine dinamik bir 

organizasyon ve değişim süreci olduğu düşüncesi yer almaktadır. Edward T. Hall tarafından 

kavramsallaştırılan “Enformasyon Sistemleri Kuramı”, insan etkileşimi ve iletişiminin çeşitli 

boyutlarını kapsar. Hall'un çalışması, bireylerin farklı mekânsal ve kültürel bağlamlarda 

birbirleriyle iletişim ve ilişki kurma biçimlerini inceler. 

 Hall'a göre, insan bilgi işleme sistemi, çeşitli bilişsel, sosyal ve kültürel faktörlerin 

karşılıklı etkileşimini içeren karmaşık ve çok yönlü bir olgudur (Nguyen, 2020). Bu sistem 

doğrusal veya tek yönlü bir süreç değil, bilgiyi algılama, yorumlama ve yanıtlama şeklimizi 

biçimlendiren bir dizi birbirine bağlı ve de bağımlı mekanizmadır. Hall'un teorisinin temel 

bileşenlerinden biri, bilginin bireyler ve kuruluşlar içinde ve arasında aktığı çeşitli kanallar 

olarak tanımladığı "bilgi akışları" kavramıdır (Brown ve Newman, 1985; Ghavasieh vd., 

2020). Bu bilgi akışları, bilgi sisteminin yapısı, değiş tokuş edilen bilginin doğası ve içine 

gömülü olduğu kültürel ve sosyal bağlamlar gibi faktörlerden etkilenebilir.  

 Hall'un teorisi, "bilgi duyarlılığının" ya da karşılaştığımız bilgileri eleştirel bir şekilde 

değerlendirme ve anlamlandırma becerisinin önemini vurgulamaktadır (Hassoun vd., 2023). 

Bu, mantıksal yanılgıları, önyargıları ve diğer potansiyel yanlış bilgi kaynaklarını tanımayı ve 

bu anlayışı karmaşık bilgi ortamında etkili bir şekilde gezinmek için kullanmayı içerir. 

Ayrıca, Hall'un çalışması bilginin evrimsel doğasını vurgulamakta, bilgiyi sürekli gelişen ve 

değişen çevresel ve sosyal koşullara uyum sağlayan bir organizasyon modeli olarak 

görmektedir (Bates, 2005).   

Hall'un teorisinin kilit yönlerinden biri de insanların iletişimde mekânı nasıl 

kullandıklarına ve algıladıklarına odaklanan kişisel alandır (Marquardt, 2011). Bu teori, 

bireylerin çevrelerindeki diğer kişilerle etkileşimlerini düzenlemek için değişen mesafeler 

veya yönelimler gibi mekânsal davranışlarını nasıl ayarladıklarını açıklar. Ayrıca Hall'un 



52 

 

yüksek bağlamlı ve düşük bağlamlı iletişim kavramı da Enformasyon Sistemleri Teorisi'nin 

bir diğer temel bileşenidir. Bu kavram ile farklı kültürlerin iletişimde bağlamsal bilgiye nasıl 

farklı derecelerde önem verildiği vurgulanır (Kittler vd., 2011). Yüksek bağlamlı kültürler 

anlamı iletmek için büyük ölçüde örtük ipuçlarına, paylaşılan bilgiye ve bağlama güvenirken; 

düşük bağlamlı kültürler açık sözlü iletişime öncelik verir. Bu farklılıkları anlamak, etkili 

kültürlerarası iletişim ve bilgi alışverişi için oldukça önemlidir. Ek olarak, Hall'un gösterge 

bilim ve sosyal kodlar üzerine yaptığı çalışmalar, sembollerin, işaretlerin ve kültürel kodların 

iletişimdeki rolünü vurgulayarak Enformasyon Sistemleri Teorisi'ne katkıda bulunmaktadır 

(Marta vd., 2022). Akademik çalışmalar ile reklamların göstergebilimsel yöntemler 

kullanılarak analiz edilip, görsel ve metinsel mesajlarda gömülü olan daha derin anlamlar 

ortaya çıkartılabilir. Böylece bilginin farklı kültürel bağlamlarda nasıl kodlandığı ve bu 

kodların nasıl çözüldüğüne de ışık tutulmaktadır. 

 Genel olarak, Edward T. Hall'un enformasyon sistemleri kuramı, bilgi işleme ve 

değişiminin dinamik doğasını; antropoloji ve psikolojiden örgütsel çalışmalara ve bilgi 

bilimine kadar çok çeşitli alanlarla ilgisini anlamak için zengin ve çok yönlü bir çerçeve 

sunmaktadır (Bates, 2005). Edward T. Hall'un Enformasyon Sistemleri Teorisi'ne yaptığı 

katkılar, bilgi alışverişi ve etkileşimini şekillendirmede mekânsal davranış, kültürel bağlam ve 

göstergebilimsel kodların önemini vurgulayarak insan iletişiminin karmaşıklığına dair değerli 

içgörüler sağlamaktadır. 

1.3.2. “Kültürel Boyutlar Kuramı” ile Geert Hofstede 

Geert Hofstede’nin önerdiği Kültürel Boyutlar Teorisi, toplumlar arasındaki kültürel 

farklılıkları birkaç temel boyuta dayalı olarak anlamayı ve ölçmeyi amaçlayan bir çerçevedir. 

İlk olarak 1980 yılında ortaya atılan Hofstede'in teorisi, sosyoloji, uluslararası yönetim, 

ekonomi ve işletme gibi çeşitli akademik alanları etkileyerek kültürlerarası araştırmalarda bir 

köşe taşı haline gelmiştir. Teori, kültürün bir grup insanı diğerinden ayıran zihnin kolektif 

programlaması olarak tanımlanabileceğini ileri sürmektedir (Gerlach ve Eriksson, 2021; 

Ruanguttamanun, 2023). Hofstede'e göre kültür, toplumların altında yatan değer ve 

davranışları yansıtan belirli boyutlar aracılığıyla değerlendirilebilir. Hofstede, ulusal kültürleri 

değerlendirmek için dört temel boyut belirlemiştir: güç mesafesi, bireyciliğe karşı 

kolektivizm, erilliğe karşı dişillik ve belirsizlikten kaçınma olarak tanımlamış daha sonra 

bunlara uzun vadeli yönelim ve hoşgörüyü de eklemiştir (Yang vd., 2022; Hofstede, 1987; 

Bhagat ve Steers, 2009; Sánchez ve Curtis, 2008). Bu boyutlar, farklı ülke ve bölgelerdeki 



53 

 

kültürel değer ve davranışların karşılaştırılması ve kıyaslanması için bir temel teşkil 

etmektedir. 

Hofstede'in Kültürel Boyutlar Teorisi'ndeki temel boyutlardan biri, bir toplumun daha 

az güçlü üyelerinin gücün eşitsiz dağılımını ne ölçüde kabul ettiğini ve beklediğini ifade eden 

güç mesafesidir. Bu boyut, toplumların örgütler ve kurumlar içindeki hiyerarşi ve otoriteyi 

nasıl ele aldıklarına ışık tutmakla birlikte, aynı zamanda bireyciliğe karşı kolektivizm, 

bireylerin kişisel çıkarlarını grup uyumuna veya tam tersine önceliklendirme derecesini 

araştıran bir diğer önemli boyut olmaktadır (Matthes ve Prieler, 2020). Bu boyut, sosyal 

ilişkileri, karar alma süreçlerini ve bir toplumdaki benlik kavramını da etkilemektedir. 

Hofstede tarafından ana hatları çizilen erillik ve dişillik ise, duygusal rollerin 

cinsiyetler arasındaki dağılımını ve toplumda atılganlık ve rekabetçiliğin önemini 

incelemektedir. Bu boyut, bakım, yaşam kalitesi ve ilişkiler gibi kadınsı niteliklere karşılık 

hırs ve maddi başarı gibi geleneksel olarak erkeksi özelliklere verilen değerleri vurgular. Son 

olarak, belirsizlikten kaçınma, bir toplumun belirsizliğe ve riske karşı toleransını yansıtır ve 

bir kültürün belirsizliği ve değişimi ne kadar iyi yönetebildiğini gösterir (Matthes ve Prieler, 

2020). Bu boyut, farklı kültürel bağlamlarda karar alma, inovasyon ve uyum yeteneğini 

etkilemektedir. Hofstede'nin Kültürel Boyutlar Teorisi, kültürün toplumun ve iş dünyasının 

farklı yönleri üzerindeki etkisini araştıran çeşitli araştırmalarda etkili olmuştur. Örneğin, 

belirli çalışmalarda kültürün aile dinamikleri, reklam tercihleri, kurumsal sosyal sorumluluk 

uygulamaları ve hatta girişimcilik teşvikleri üzerindeki etkisi analiz edilmek için Hofstede'in 

kültürel boyutları kullanılmıştır (Wilson, 2024; Koprowski vd., 2021; Dimitrova, 2020). Bu 

yüzden araştırmacılar bu boyutları uygulayarak, kültürel değerlerin farklı ortamlardaki 

davranışları, tutumları ve uygulamaları nasıl şekillendirdiğine dair içgörü kazanabilirler. 

Ayrıca, Hofstede'in çerçevesi, kültürel değerlerin çeşitli bağlamlarda nasıl ortaya çıktığını 

anlamak için Malezya ve Amerika Birleşik Devletleri gibi örnekler üzerinden farklı 

ülkelerdeki kültürel yönelimleri karşılaştırmak için kullanılarak ortaya konmuştur (Gould vd., 

2000). Ek olarak, teorinin uygulanabilirliği, araştırma yürütenlerin çok uluslu şirketlerdeki 

kültürleri değerlendirmek ve sınıflandırmak için boyut temelli yaklaşımı kullandıkları liderlik 

gibi alanlara kadar da uzanmaktadır (Dickson vd., 2003). Ayrıca, Hofstede’nin Kültürel 

Boyutlar Teorisi, çağdaş kültürlerarası çalışmalarda uygunluğunu ve geçerliliğini 

değerlendirmek için uluslararası işletme öğrencileri arasında tekrarlanmış ve test edilmiştir 

(Eringa vd., 2015). 

Hofstede’nin çalışmaları psikoloji, sosyoloji, pazarlama ve yönetim çalışmaları da dahil 

olmak üzere çeşitli disiplinler üzerinde derin bir etki yaratmıştır (Soares vd., 2007). Bu 



54 

 

çerçeve yalnızca kültürel bağlamların karşılaştırılmasını kolaylaştırmakla kalmamakta, aynı 

zamanda araştırmacıların kültürel boyutların farklı ülkelerdeki örgütsel davranış ve karar alma 

uygulamalarını nasıl etkilediğini keşfetmeleri için temel bir araç olarak hizmet etmektedir 

(Bhagat ve Steers, 2009; Soares vd., 2007). Ayrıca, Hofstede’nin boyutları, kuruluşların 

yönetim uygulamalarına ilişkin geleneksel varsayımlarının her zaman geçerli olmayabileceği 

küreselleşmiş bir dünyada faaliyet göstermenin karmaşıklıklarını giderek daha fazla anlamaya 

ve yönlendirmeye çalıştıklarından, uluslararası pazarlama ve insan kaynakları yönetiminde 

kültürel çeşitliliğin öneminin vurgulanmasında etkili olmuştur (Hofstede, 1987; Soares vd., 

2007; Yang vd., 2022). 

Hofstede’nin çalışması geniş çapta benimsenmiş olsa da ilk örneklemin temsil gücü ve 

hızla değişen bir dünyada çerçevenin potansiyel güncelliğini yitirmesi ile ilgili endişeler 

nedeniyle bazı eleştirilere de maruz kalmıştır. Ayrıca, bazı araştırmacılar Hofstede’nin 

araştırmasının sınırlı sayıda ülkeden elde edilen verilere dayanması nedeniyle, dünya çapında 

var olan kültürel çeşitliliğin zenginliğini yeterince yansıtamayabileceğini savunarak, ek 

bağlamsal faktörleri ve çağdaş kültürel değişimleri de dikkate alan daha incelikli yaklaşımlara 

olan önemi de vurgulamaktadırlar (Yang vd., 2022; Kirkman vd., 2006; Bhagat ve Steers, 

2009; Soares vd., 2007). Bütün bu eleştirilere rağmen, Hofstede’nin Kültürel Boyutlar 

Teorisi, araştırmacıların ve uygulayıcıların kültür ve örgütsel dinamikler arasındaki karmaşık 

etkileşimi keşfedebilecekleri temel bir mercek sunarak kültürlerarası çalışmalar alanına 

önemli bir katkı sağlamaya devam etmektedir (Kirkman vd., 2006; Bhagat ve Steers, 2009; 

Yang vd., 2022; Soares vd., 2007). Hofstede ‘in çerçevesi gelişmeye devam ettikçe, sonraki 

araştırmaların kültürel boyutları entegre eden ve kültürün dinamik doğasını tanıyan daha 

kapsamlı bir yaklaşım benimsemeye teşvik edilen kültürlerarası etkileşimlerin ve bunların 

küresel yönetim uygulamaları üzerindeki etkilerinin daha bütüncül bir şekilde anlaşılmasına 

yol açmaktadır. Bu söylem ile araştırma yürütenlerin Hofstede’ in boyutlarını modern kültürel 

gerçeklikleri ve kurumsal zorlukları daha iyi yansıtacak şekilde uyarlamaya çalıştıkça, bu 

çerçevede ampirik araştırmaların ve teorik iyileştirmelerin devam etmesi gerekliliğinin de altı 

çizilmektedir (Kirkman vd., 2006; Soares vd., 2007). Bu bağlamda, mevcut araştırmaların çok 

kültürlü bir ortamda uluslararası iş stratejilerini ve örgütsel etkinliği önemli ölçüde 

etkileyebilen kültürel dinamiklerin nüanslarını gerçekçi bir şekilde yakalayabilmesini 

sağlamak için boylamsal çalışmaların ve çeşitli metodolojik yaklaşımların da dahil edilmesini 

gerekli kılmaktadır (Bhagat ve Steers, 2009; Yang vd., 2022). Dahası, Hofstede ‘in görüşleri, 

her bir boyutun farklı kültürel bağlamlarda nasıl ortaya çıktığını daha derinlemesine araştıran 

ve hem örgütsel davranışı hem de tüketici tercihlerini şekillendiren evrensellikleri ve 



55 

 

özgüllükleri ortaya çıkaran zengin bir ampirik araştırmayı teşvik etmiştir (Soares vd., 2007). 

Özetle, bu araştırma bütünü sadece Hofstede’ in orijinal boyutlarının uygunluğunu 

doğrulamakla kalmamakta, aynı zamanda ortaya çıkan kültürel eğilimlerin ve değişen 

toplumsal değerlerin zaman içinde bu boyutları nasıl etkileyebileceğine dair daha fazla 

araştırmaya duyulan ihtiyacı vurgulamakta ve nihayetinde küresel iş ortamındaki pratik 

uygulamalarının daha zengin bir şekilde anlaşılmasına katkıda bulunmaktadır. Özellikle 

araştırmacılar, Hofstede’ in boyutlarının çalışan memnuniyeti, liderlik tarzları ve işbirlikçi 

davranışlar gibi çeşitli kurumsal sonuçlar üzerindeki etkilerini araştırmış ve kültürel 

değerlerin farklı ulusal bağlamlarda işyeri dinamiklerini şekillendirmede oynadığı kritik rolü 

vurgulamışlardır (Bhagat ve Steers, 2009). Kültürel boyutları çevreleyen diyalog genişlemeye 

devam ettikçe, daha geniş bir yelpazedeki kültürel çalışmalardan elde edilen içgörülerin 

entegre edilmesi, Hofstede’ in modelinin rafine edilmesine yardımcı olabilir, çağdaş kültürel 

değişimlere ve kurumsal bağlamlara duyarlı kalmasını sağlayabilir ve nihayetinde küresel 

arenadaki kültürlerarası etkileşimlerin daha derin bir şekilde anlaşılmasını da teşvik 

edebilmektedir. (Bhagat ve Steers, 2009; Yang vd., 2022; Kirkman vd., 2006; Soares vd., 

2007) Bütün bunların yanında, Hofstede’ in çerçevesine ilişkin son değerlendirmeler, 

araştırmacıları, modelin farklı kültürel ortamlarda uygulanabilirliğini ve diğer kültürel 

modellerle entegrasyonunu değerlendiren karşılaştırmalı analizler yapmaya sevk etmiş, 

böylece küreselleşme ve kültürlerarası yönetimin incelikleri bağlamında uygunluğunu 

artırmıştır. 

Sonuç olarak, Geert Hofstede’ in Kültürel Boyutlar Teorisi, toplumlar arasındaki 

kültürel farklılıkları analiz etmek ve karşılaştırmak için yapılandırılmış kapsamlı bir çerçeve 

sunmaktadır. Güç mesafesi, bireyciliğe karşı kolektivizm, erilliğe karşı dişillik ve 

belirsizlikten kaçınma gibi temel boyutları tanımlayan teori, kültürün insan davranışının 

çeşitli yönlerini, karar alma süreçlerini ve toplumsal normları nasıl etkilediğine dair değerli 

bilgiler sunmaktadır. Farklı disiplinlerden araştırmacılar, kültürlerarası etkileşimler, örgütsel 

dinamikler ve küresel iş uygulamaları konusundaki anlayışlarını derinleştirmek için bu 

teoriden yararlanmaya devam etmektedir. 

1.3.3.  “Değer Yönelimleri Kuramı” ile Florence Kluckhohn ve Fred L. Strodtbeck 

Florence Kluckhohn ve Fred L. Strodtbeck tarafından önerilen Değer Yönelimi 

Teorisi, bireylerin ve grupların bir dizi ortak değere dayanarak çevrelerindeki dünyayı nasıl 

önceliklendirdiklerini ve yorumladıklarını anlamaya çalışan sosyopsikolojik bir çerçevedir 

(Robb vd., 2019). Bu teori, değer yönelimlerinin soyut değerler ile somut davranışlar arasında 



56 

 

bir köprü görevi gördüğünü ve tutumlar ile niyetler arasında daha somut bir bağlantı 

sağladığını ileri sürmektedir (Robb vd., 2019). Kluckhohn ve Strodtbeck'in çalışmalarında, bu 

değer yönelimlerinin temel olduğu ve kişilik gelişimi ile psikososyal davranışların 

şekillenmesinde önemli bir rol oynadığı vurgulanmaktadır (Szapocznik vd., 1978). Bu değer 

yönelimlerini tanımlayarak ve analiz ederek, bireyler kültürel farklılıklar ve benzerlikler 

hakkında içgörü kazanabilir, kültürlerarası karşılaştırmalar yapabilir ve insani kaygıların daha 

derin bir şekilde anlaşılmasını da sağlayabilmektedir (Pospíšil vd., 2020). 

Değer Yönelimi Teorisi beş temel boyuttan oluşmaktadır: insan doğasına yönelim, 

doğa ile ilişki, zaman yönelimi, faaliyet yönelimi ve sosyal ilişkiler yönelimidir. Bu boyutlar, 

bireylerin ve toplumların çevrelerindeki dünyayı nasıl algıladıklarını ve etkileşime girdiklerini 

kategorize etmeye ve anlamaya yardımcı olmaktadır (Mariño vd., 2004). Teori, farklı 

kültürlerin bu boyutlara nasıl öncelik verdiğini incelemek için bir çerçeve sunarak toplumlar 

arasında değer ve davranış farklılıklarına yol açmakla birlikte, aynı zamanda araştırmacılar bu 

değer yönelimlerini inceleyerek kültürel örüntüler arasında anlamlı karşılaştırmalar yapabilir 

ve değerlerin nasıl önceliklendirildiği ve tezahür ettiği konusundaki ortaklıkları ve farklılıkları 

belirleyebilmektedir (Mariño ve Stuart, 2005). 

Kluckhohn ve Strodtbeck'in Değer Yönelimi Teorisi, insan davranışını ve toplumsal 

normları anlamadaki uygulanabilirliği nedeniyle danışmanlık, eğitim ve kültürlerarası 

çalışmalar da dahil olmak üzere çeşitli alanlarda yaygın olarak kullanılmaktadır (Mahalik, 

1995). Örneğin, psikolojik danışmada bu teori, uygulayıcıların temel değerlerinin terapötik 

yaklaşımlarını ve karar verme süreçlerini nasıl etkilediğini araştırmak için uygulanmıştır 

(Mahalik, 1995). Böylece uygulayıcılar, danışmanlık uygulamalarını belirli değer yönelimleri 

ile uyumlu hale getirerek danışanlarının farklı ihtiyaç ve tercihlerini daha iyi 

karşılayabilmektedir. Ayrıca teori, bireylerin farklı alanlardaki değer yönelimlerini ölçen 

Üçüncül Öğrenci Değerleri Ölçeği (TSVS) gibi değerlendirme araçlarının geliştirilmesinde de 

etkili olmuştur (Steinert, 2023). 

Değer Yönelimi Teorisi, değerlerin tüketici davranışlarını ve çevresel tutumları 

şekillendirmedeki rolüne de ışık tutmaktadır. Çalışmalar, bireylerin değer yönelimlerinin 

sürdürülebilir tüketim uygulamalarına yönelik tercihlerini ve çevresel mesajlara verdikleri 

tepkileri etkilediğini göstermiştir (Mahalik vd., 1999). Pazarlamacılar, farklı tüketici 

segmentlerinin altında yatan değer yönelimlerini anlayarak, stratejilerini belirli değer ve 

inançlarla rezonansa girecek şekilde uyarlayabilir ve böylece daha sürdürülebilir tüketim 

modellerini teşvik edebilirler. Ayrıca teori, sektörler arasındaki yönetsel değer yönelimlerini 



57 

 

değerlendirmek ve çok uluslu şirketlerde küresel iş değerlerinin yayılımını araştırmak için 

kurumsal ortamlarda uygulanmıştır (Carter, 1991; Mahalik vd., 1999). 

Sonuç olarak, Florence Kluckhohn ve Fred L. Strodtbeck'in Değer Yönelimleri 

Teorisi, paylaşılan değerlerin farklı kültürler ve toplumlar arasında bireysel ve kolektif 

davranışları nasıl şekillendirdiğini anlamak için değerli bir çerçeve sunmaktadır. 

Araştırmacılar ve uygulayıcılar, insan eylemlerinin altında yatan temel değer yönelimlerini 

belirleyip analiz ederek kültürel çeşitlilik hakkında içgörü kazanabilir, kültürlerarası iletişimi 

geliştirebilir ve müdahaleleri farklı nüfusların ihtiyaçlarını daha iyi karşılayacak şekilde 

uyarlayabilirler. Bu teori, küreselleşmiş bir dünyada değerler, tutumlar ve davranışlar 

arasındaki karmaşık ilişkiyi keşfetmek için kapsamlı bir mercek sunarak çeşitli alanlarda 

geçerliliğini korumaya devam etmektedir. 

1.3.4.  “İletişimsel Eylem Kuramı” ile Jürgen Habermas 

Jürgen Habermas tarafından ortaya atılan İletişimsel Eylem Teorisi, sosyal bilimlerde 

temel bir zorluk olan sistem ve yaşam dünyası alanlarını uzlaştırmayı amaçlayarak toplumsal 

yapılar içindeki iletişim dinamiklerini araştırmaktadır (Küçük ve Özkul, 2021). Bu teori, 

iletişimsel süreçlere katılan bireyler arasında fikir birliği ve anlaşma sağlamanın bir yolu 

olarak dilsel alışverişlerde rasyonelliğin önemini vurgulamaktadır. (Ustakara, 2015). 

Habermas'ın iletişimsel eylem çerçevesi, mevcut güç yapılarına meydan okumak, demokratik 

müzakereyi savunmak, bağımsız değerlendirmeyi teşvik etmek ve etik hususların ve kamu 

çıkarlarının altını çizmek için bir araç olarak hizmet eder (Picciotto, 2017). Habermas, 

teorisinde yer alan rasyonaliteden yararlanarak, özellikle vatandaşlık eğitiminde tartışmaya 

dayalı eğitim programlarının uygulanması için bir temel sağlar ve bu tür girişimlerde söylemi 

ve katılımı zenginleştirir (Simpson ve Daly, 2005). 

Habermas, İletişimsel Eylem Teorisi'nde stratejik eylemler ile iletişimsel eylemler 

arasında ayrım yapmakta ve ikincisinin konuşma eylemleri, illocutionary force, sosyal 

bağlayıcı güç ve yaşam dünyasındaki pratiklerle olan içsel bağlantısı nedeniyle çok önemli 

olduğunu vurgulamaktadır (Filipiak, 2017). Bu ayrım, iletişimsel eylemlerin stratejik 

eylemlere göre üstünlüğünün altını çizmekte ve bunları bireyler arasında gerçek diyalog ve 

etkileşimi teşvik eden temel unsurlar olarak konumlandırmaktadır. Ayrıca, Habermas'ın 

teorisi engellilik gibi karmaşık meseleleri analiz etmek için değerli içgörüler sunmakta, 

engelli bireylerin karşılaştığı deneyimleri ve ikilemleri araştırmak için iletişimsel eylem 

temelli sağlam bir analitik çerçeve de sağlamaktadır (Pezdek ve Doliński, 2017). 



58 

 

İletişimsel Eylem Teorisi, belediye ortamlarında bilgi iletişim teknolojileri destekli 

hizmetlerin müzakereci demokratik potansiyelini araştıran çalışmaların da gösterdiği gibi, 

teknoloji ve demokrasi alanında da yankı bulmaktadır (Wiklund, 2005). Bu uygulama, 

Habermas'ın iletişimsel eylem merceğinden demokratik süreçleri anlama ve geliştirmeye 

yönelik çalışmalarının süregelen önemini vurgulamaktadır. Ayrıca, Habermas'ın iletişimsel 

rasyonalite kavramı, eğitim çabalarını düzenlemek ve sınıf ortamlarında eleştirel düşünme ve 

diyaloğu beslemedeki etkinliklerini değerlendirmek için önemli bir referans noktası olarak 

hizmet etmektedir (Han, 2002). 

Habermas'ın İletişimsel Eylem Teorisi akademinin ötesine geçerek hemşirelik gibi 

farklı alanlara da nüfuz eder; burada rasyonaliteyi hem araçsal mantığı hem de etik 

mülahazaları içerecek şekilde kavramsallaştırması hemşirelik dokümantasyonu ve hasta 

bakım uygulamalarının eleştirel analizlerini içerir (Hyde vd., 2005). Modern bağlamlarda 

rasyonalite biçimlerini tanımlayan Habermas, farklı akıl yürütme biçimlerinin çeşitli 

profesyonel alanlardaki etkileşimleri ve karar verme süreçlerini nasıl şekillendirdiğine dair bir 

anlayış sunar. Ayrıca, Habermas'ın demokratik çerçeveler içinde iletişimsel güce yaptığı 

vurgu söylem, demokrasi ve normatif ilkeler arasındaki etkileşime ışık tutarak demokratik 

teori ve pratik tartışmaları zenginleştirmektedir (Flynn, 2004). 

Sosyal teori ve epistemoloji bağlamında ise, Habermas'ın çalışmaları modernite, 

gelişmiş kapitalist toplumlar, demokrasi ve hukukun üstünlüğü konularıyla ilgilenerek çağdaş 

siyaset ve toplumsal dinamikleri analiz etmek için bir çerçeve sunar. İletişimsel Eylem 

Teorisi'ne dayanan Habermas, postmodernizm, rasyonalite ve iletişimsel pratiklerle ilgili 

konuları keşfetmek için bir temel sunarak disiplinler arası akademik söylemleri zenginleştirir. 

Ek olarak, Habermas'ın teorisi, özellikle iletişimsel rasyonalite ve diyalojik bilgi 

kavramlarının öğrenciler arasında eleştirel bakış açılarının ve katılımın geliştirilmesini teşvik 

ettiği eğitim ortamlarında eleştirel düşünmeyi ve diyaloğu da teşvik etmektedir (Carvalho vd., 

2017). 

Sonuç olarak, Jürgen Habermas'ın İletişimsel Eylem Teorisi sosyal teoriye, iletişim 

çalışmalarına, demokrasiye ve eğitime önemli bir katkı sunmakla birlikte, aynı zamanda 

çağdaş toplumun karmaşıklıklarını aşmak için kavramlar ve çerçeveler de sunmaktadır. 

Habermas, rasyonel iletişimi, etik mülahazaları ve demokratik müzakereyi vurgulayarak, 

insan etkileşiminin çeşitli alanlarında diyaloğu, eleştirel katılımı ve fikir birliği oluşturmayı 

teşvik etmek için bir temel sağlamaktadır. Bütün bu sıralanan kuramsal yaklaşımlar kültürler 

arasındaki farklılıkları anlamlandırma ve birbirleriyle olan ilişkilerinde çerçeve sunabilmesi 



59 

 

açısından faydalı olmaktadır. Ancak farklı kültürlerin karşılaşmaları beraberinde bir takım 

algılama anlayışı ve farklı bakış açılarını da doğurmaktadır. 

1.4. Kültürlerarası Farklılaşma ve Algılama İlişkisi 

Kültürlerarası farklılaşma, bireylerin çeşitli bağlamlardaki algılarını şekillendirmede 

önemli bir rol oynamaktadır. Araştırmalar, kültürlerarası etkileşim algısı faktörlerinin iletişim 

memnuniyetiyle yakından bağlantılı olduğunu göstermekle birlikte, bireylerin kültürlerarası 

etkileşimleri nasıl algıladıklarının genel iletişim memnuniyetlerini önemli ölçüde etkilediğini 

gösteren kültürlerarası ve etnik etkileşimlerle ilgili bulgular olmaktadır (Chen, 2002). Farklı 

etkileşimler için fırsatların artırılması yoluyla kültürlerarası duyarlılığın geliştirilmesi, farklı 

kültürlere ilişkin algıların ve anlayışın gelişmesine katkı sağlayabilmektedir. Bu durum, 

bireylerin algılarını şekillendirmede ve kültürlerarası yetkinliği geliştirmede farklı kültürel 

geçmişlere maruz kalmanın önemini göstermektedir (Ekong vd., 2017). Ayrıca, daha fazla 

kültürlerarası temas, kişinin kültürlerarası yetkinlikteki sınırlılıklarına ilişkin farkındalığının 

artmasıyla ilişkilendirilmiş ve gerçek değişimden bağımsız olarak bildirilen tutumların 

azalmasına yol açmıştır (Hofmeyr, 2021). Bu durum, farklı kültürlere maruz kalmanın, 

bireylerin kendi kültürlerarası yetkinlikleri üzerinde düşünmelerine ve iyileştirilmesi gereken 

alanları fark etmelerine katkı sağlayarak kültürlerarası etkileşimlere ilişkin algılarını 

etkileyebileceğini göstermektedir. Kültürlerarası farkındalığın öğretilmesinin yabancı dil 

edinimini, tutumları ve dil becerilerini olumlu yönde etkilediği tespit edilmiş ve eğitimin 

bireylerin kültürlerarası dinamiklere ilişkin algılarını şekillendirmedeki rolü de vurgulanmıştır 

(Zahran, 2020). 

Eğitim alanında, öğrencileri en başından itibaren kültürlerarası öğrenme hakkında 

bilgilendirmenin, öğretmenlerinin kültürlerarası öğrenmeyi nasıl algıladıklarına aşina 

olmalarına yardımcı olabileceği, onları aktif olarak katılmaya ve akademik başarıları 

üzerindeki olası olumsuz etkilerden kaçınmaya motive edebileceği öne sürülmüştür 

(Echcharfy, 2020). Bu durum, öğrencilerin kültürlerarası öğrenme deneyimlerini etkili bir 

şekilde yönlendirebilmeleri için doğru beklentileri belirlemenin ve yeterli desteği sağlamanın 

önemini vurgulamaktadır. Kültürlerarası yetkinlik geliştirmek, kültürlerarası yetkinlik 

gelişimi için temel olan başkalarının bakış açılarından görebilme becerisini geliştirmeyi içerir. 

Çünkü bu empati kurma ve farklı bakış açılarını anlama becerisi, etkili kültürlerarası iletişim 

ve ilişki kurma için gereklidir (Skobba ve Bruin, 2016). Ayrıca, yurt dışında eğitim almanın 

öğrencilerin kültürlerarası yetkinlikleri üzerindeki etkisi, uluslararası deneyimlerin kültürel 

kimliğin öz analizini teşvik ettiği ve öz farkındalık ve kişisel gelişime katkıda bulunduğu da 



60 

 

görülmektedir (Sobkowiak, 2019). Bu durum, farklı kültürel ortamlardaki sürükleyici 

deneyimlerin bireylerin kendilerine ve başkalarına ilişkin algılarını önemli ölçüde 

etkileyebileceğini ve kültürlerarası dinamiklerin daha derinlemesine anlaşılmasını teşvik 

edebileceğini göstermektedir. Ayrıca, eğitimciler arasındaki kültürlerarası iletişim yetkinliği 

algısı, öğrencilerin kültürlerarası farkındalığını ve iletişim becerilerini şekillendirmede önemli 

bir rol oynamaktadır. Eğitimcilerin kendi kültürlerarası yetkinlikleri ve algıları, öğrencileri 

için kültürlerarası öğrenme deneyimlerini nasıl kolaylaştıracaklarını etkileyebilir ve eğitim 

ortamlarındaki algıların dalgalanma etkisini de vurgulayabilir (Hasanah ve Abdulrahman, 

2021). 

Kültürlerarası iş birliğinin bireylerin kültürel farklılıklara ilişkin algılarından 

etkilendiği, dinamik ve bağlamsallaştırılmış bir kültür görüşünün kültürlerarası çalışma 

durumlarında daha iyi anlayış ve iş birliğini desteklediği bulunmuştur (Mayer vd., 2017). Bu 

durum, çok kültürlü ortamlarda iş birliğini geliştirmek ve olası çatışmaları azaltmak için farklı 

kültürel perspektifleri kabul etmenin ve bunlara saygı duymanın önemini vurgulamaktadır. 

Ayrıca, belirli müdahaleler ve deneyimler yoluyla kültürlerarası yetkinliğin geliştirilmesinin, 

bireylerin kültürlerarası etkileşimleri etkili bir şekilde yönetme becerilerine önemli ölçüde 

katkıda bulunduğu görülmüştür (Sierra-Huedo ve Nevado-Llopis, 2022). Özel müdahaleler ve 

yapılandırılmış deneyimler, bireylerin kültürlerarası yetkinlikle ilgili algılarını ve becerilerini 

geliştirmede çok önemli bir rol oynamaktadır.  

Sonuç olarak, kültürlerarası farklılaşma ve algı arasındaki ilişki karmaşık ve çok 

yönlüdür. Farklı kültürel etkileşimlere maruz kalma, kültürlerarası farkındalığa odaklanan 

eğitim müdahaleleri ve farklı kültürel ortamlardaki sürükleyici deneyimlerin tümü, bireylerin 

kültürlerarası dinamiklere ilişkin algılarını şekillendirmede hayati rol oynar. Kültürlerarası 

yetkinlik oluşturmak, empatiyi teşvik etmek ve kültürel farklılıkların incelikli bir şekilde 

anlaşılmasını sağlamak, kültürlerarası iletişim ve iş birliğini geliştirmenin temel bileşenleridir. 

Kültürlerarası farklılaşmanın algıları etkilemedeki önemini kabul ederek, bireyler ve 

kuruluşlar daha kapsayıcı ve etkili kültürlerarası etkileşimler için çaba gösterebilirler. Bütün 

bunların yanında farklı kültürel ortamlarda bulunmak bir takım kültürlerarası süreçleri 

etkileyen faktörleri de beraberinde getirerek kültürlerarası iletişimin olumlu ya da olumsuz 

şekillenmesinde etkili olmaktadır.  

1.5. Kültürlerarası İletişimi Etkileyenler 

Kültürlerarası iletişim süreçlerindeki bir takım kültürel farklılıklar, duygusal engeller, 

kaygı ve belirsizlik unsurları, dil engelleri, korku ve güven eksikliği gibi olumsuz duygular 



61 

 

gibi faktörler, etkili kültürlerarası iletişimin önünde önemli engelleri teşkil etmektedir 

(Peltokorpi ve Clausen, 2011; Zhu, 2020; Subramoney, 2024; Zhao, 2021; Rajan vd., 2021; 

Philip vd., 2015; Hashim vd., 2022). Bu engeller yanlış anlamalara, çatışmalara yol açmakla 

birlikte, aynı zamanda dilsel çeşitliliğin olduğu ortamlarda sosyal sermayenin oluşmasını da 

engellemektedir (Thuesen, 2016). Ayrıca, dili anlama, kalıp yargılar, önyargı, ırkçılık ve 

ayrımcılık gibi unsurlar kültürlerarası etkileşimleri daha da karmaşık hale getirmektedir 

(Bojkov, 2022; Taylan ve Weber, 2022; Yusup ve Gemiharto, 2022). Bu zorlukların 

üstesinden gelmek için kültürlerarası yetkinliğin geliştirilmesi, dil engellerinin ele alınması ve 

kültürel anlayışın teşvik edilmesi gerekli olmaktadır. İletişim becerilerini geliştirmek, 

empatiyi teşvik etmek ve profesyonel tercümanlardan yararlanmak da bu engelleri azaltmaya 

ve kültürlerarası değişimlerin kalitesini artırmaya yardımcı olmaktadır (Braslauskas, 2021; 

Zhou, 2021; Barrio-Ruiz, 2023). 

Bireyler arasında kültürlerarası iletişim becerilerinin eksikliği iletişimde uyumsuzluğa, 

yanlış anlamalara ve çatışmalara yol açabilir (Tambunan vd., 2021). Kültürel farklılıkların 

üstesinden gelmek için gerekli yetkinliklere sahip olmayan bireyler, farklı geçmişlere sahip 

diğer kişilerle etkili bir şekilde iletişim kurmakta zorlanabilir. Dil engelleri ve iletişim 

becerilerine ek olarak, kültürel kalıp yargılar ve farklılıklar da kültürlerarası iletişimde önemli 

zorluklar teşkil etmektedir (Arifin vd., 2024). Basmakalıp yargılar, farklı kültürlerden bireyler 

arasında gerçek bir anlayış ve iş birliğini engelleyen önyargılar ve yanlış anlamalar 

yaratabilir. Ayrıca, kültürlerarası etkileşimlerde deneyim ve bilgi eksikliği, bireyler arasında 

düşük düzeyde kültürlerarası iletişimsel yeterlilikle sonuçlanmaktadır (Saini ve Surya, 2023). 

Kültürel farklılıklar ve iletişim tarzları hakkında farkındalık geliştirmek, kültürlerarası 

yetkinliği artırmak ve etkili iletişimi teşvik etmek için çok önemlidir. Ayrıca, kültürlerarası 

iletişim zorlukları sağlık hizmetleri gibi profesyonel ortamlarda daha da kötüleşebilmektedir 

(Paternotte vd., 2016). Örneğin tıp uzmanları ve sağlıkçılar, dil, beklentiler ve kültürel 

normlardaki farklılıklar nedeniyle farklı kültürel geçmişlerden gelen hastaları anlamakta 

zorluklarla karşılaşabilir. Benzer şekilde, eğitim ortamlarında, öğrenciler arasında 

kültürlerarası yetkinliği teşvik etmek, kültürlerarası arkadaşlıkları teşvik etmek ve 

kültürlerarası deneyimler için fırsatlar sağlamak gibi kasıtlı çabalar gerektirir (Barrett, 2018; 

Paternotte vd., 2016). Kültürlerarası anlayışı geliştirmeye yönelik proaktif önlemler 

alınmadığı takdirde, eğitim kurumları öğrencileri çeşitlilik içeren ve birbirine bağlı ortamlara 

hazırlamakta zorlanabilir. 

Teknolojinin kültürlerarası iletişimdeki rolü de literatürde vurgulanmaktadır. İletişim 

teknolojisindeki gelişmeler küresel etkileşimleri daha erişilebilir hale getirirken, kültürün 



62 

 

sanal ortamlardaki iletişim tarzlarını nasıl etkilediğini anlamaya da ihtiyaç vardır (Wang vd., 

2009). Ayrıca, simülasyonların ve deneyimsel öğrenme yaklaşımlarının kullanılması 

bireylerin kültürlerarası okuryazarlık geliştirmelerine ve karmaşık kültürel dinamiklerin 

üstesinden gelmelerine yardımcı olabilir (Wiggins, 2011). Bireyler bu simüle edilmiş 

kültürlerarası senaryolara katılarak kültürel farklılıkları daha iyi anlayabilir ve iletişim 

becerilerini geliştirebilmektedir. Genel olarak kültürlerarası iletişim, bireylerin etkili 

etkileşimleri teşvik etmek için dil engellerini, kültürel klişeleri ve teknolojik etkileri 

aşmalarını gerektiren çok yönlü bir süreçtir (Shachaf, 2008; Tambunan vd., 2021; Saini, 2023; 

Paternotte vd., 2016; Barrett, 2018; Wang vd., 2009; Wiggins, 2011). Kültürlerarası 

yetkinliğin geliştirilmesi, dil yeterliliğinin artırılması ve kültürel farkındalığın teşvik edilmesi, 

başarılı kültürlerarası iletişimin temel bileşenleridir. Eğitim, öğretim ve deneyimsel öğrenme 

fırsatları yoluyla bu zorlukları ele alarak, bireyler kültürel farklılıklar arasında köprü kurabilir 

ve anlamlı kültürlerarası alışverişlerde bulunabilir. 

1.5.1. Irkçılık 

Toplumlardaki ırkçılık, eşitsizlikleri ve adaletsizlikleri sürdüren tarihsel, kültürel ve 

yapısal faktörlerin karmaşık bir etkileşimini içerir. Kökleri beyazların üstünlüğüne dayanan 

kültürel ırkçılık, toplumun her kademesine nüfuz ederek güç dinamiklerini ve ekonomik 

eşitsizlikleri sürdürmektedir (Michaels vd., 2023). Bu durum bazı grupları haksız yere 

avantajlı kılarken diğerlerini dezavantajlı hale getiren ve insan potansiyelinin boşa 

harcanmasına yol açan bir sistemdir (Trent vd., 2019).  

Beyaz olmayan ırksal grupların belirli kaynaklardan ve hareketlilikten sistematik 

olarak dışlanması, güç farklılıklarını güvence altına almaya veya sürdürmeye hizmet 

etmektedir (Lukachko vd., 2014). Irkçılığın etkisi, bireysel etkileşimlerin ötesine geçerek 

daha geniş toplumsal yapıları ve normları da etkilemektedir. Kurumlara, kamu politikalarına 

ve kültürel temsillere derinlemesine işlemiş olan ırkçılık, ırksal eşitsizlikleri sürdürmektedir 

(Odzakovic vd., 2023). Bu durum ırkçılık sonrası toplumlarda ırkçılığın mirası, ırksallaştırma 

süreçlerini adapte ederken ırksal yapıları güçlendirmeye devam etmektedir (Patton, 2019).  

Irkçılık sonrası bir topluma doğru ilerleme iddialarına rağmen, ırkçılık devam etmekte 

ve marjinalleştirilmiş toplulukların ve bireylerin refahını da etkilemektedir (Jones vd., 2020). 

Dahası, ırkçılık yalnızca açık eylemlerle değil, aynı zamanda mikroagresyonlar gibi kolayca 

gözden kaçabilen ancak bireyler ve topluluklar üzerinde önemli etkileri olan ince biçimlerle 

de kendini göstermektedir (Sue vd., 2007). Mizahın çeşitli bağlamlarda ırkçılığı gizlemek için 



63 

 

kullanılması, ırkçı tutum ve inançların toplumda ne kadar yaygın olduğunun altını çizmektedir 

(Breazu ve Machín, 2021).  

Irkçılığın ele alınması, tüm kurumların hesap verebilir olmasını ve yerleşik ırkçı 

ideolojileri ortadan kaldırmak için aktif olarak çalışmasını içeren kapsamlı bir yaklaşım 

gerektirmektedir. Sonuç olarak, toplumlarda ırkçılık, tarihsel adaletsizlikleri, kültürel normları 

ve sistemik eşitsizlikleri kapsayan çok yönlü bir konudur. Irkçılığı anlamak ve ırkçılıkla 

mücadele etmek hem açık hem de gizli biçimlerde yaygın doğasını kabul etmeyi ve ırksal 

eşitsizlikleri sürdüren yapıları ortadan kaldırmak için çalışmayı gerektirir. 

1.5.2. Değerler ve Normlar 

Değerler ve normlar toplumların şekillenmesinde önemli rol oynayan temel 

unsurlardır. Normlar, bir toplumda kabul edilebilir olduğu düşünülen yerleşik davranış 

standartlarıdır; değerler ise davranış ve karar alma süreçlerine rehberlik eden temel 

inançlardır. Geleneksel toplumlar, kurumsal baskı yoluyla uygulanan normlar, değerler ve 

davranışlarda homojenlik ile karakterize edilir. Buna karşılık, sanayileşmiş toplumlar normlar, 

değerler ve davranışlarda daha fazla heterojenlik sergileyerek daha fazla özgürlük ve 

çeşitliliğe izin verir (Uz, 2014). Geleneksel toplumlarda doğaüstü varlıklara olan inanç, sosyal 

normların ve değerlerin uygulanmasına yardımcı olarak topluluklar içindeki sosyal düzene 

katkıda bulunur (Ntiamoah ve Ameyibor, 2023). Eğitim de otoriteye saygı ve sorumluluk gibi 

değerleri kazandırarak sosyal normları önemli ölçüde şekillendirir (Baral, 2023). Ayrıca, 

ebeveynler hem kendi kişisel değerlerini hem de toplumun algılanan normatif değerlerini 

aktararak çocukların sosyalleşmesinde önemli bir rol oynamaktadır (Tam ve Lee, 2010; Chan 

ve Tam, 2016). 

Normlar, gruplarda ve toplumlarda düzenleyici mekanizmalar olarak işlev görür, 

davranış ve karar alma süreçlerine rehberlik eder (Serramia vd., 2018). Zararlı davranışları 

caydırarak ve faydalı olanları teşvik ederek refahı artırmak için gereklidirler (Andreoni vd., 

2021). Norm eleştirisi, toplumda kabul görmüş normlara meydan okuyarak önyargı, 

ayrımcılık ve ötekileştirmeye yol açabilecek normların belirlenmesine ve ele alınmasına 

yardımcı olur (Tengelin vd., 2019). Ekonomik eşitsizlik de dahil olmak üzere bir toplumun 

sosyoekonomik koşulları, normatif iklim ve kolektif olarak benimsenen değerler hakkında 

fikir verir (Sánchez-Rodríguez vd., 2020; Sánchez-Rodríguez vd., 2019). Sekülerleşme 

yaşayan toplumlarda, dini değerlerin önemi azalabilir ve bu da yeni normatif çerçevelerin 

ortaya çıkmasına neden olabilir (Khalil, 2024). Özetle, değerler ve normlar toplumlardaki 

davranış ve etkileşimleri şekillendiren temel unsurlardır. Kültürel inançlar, eğitim, ebeveyn 



64 

 

sosyalleşmesi ve sosyoekonomik koşullar gibi çeşitli faktörlerden etkilenirler. Değerleri ve 

normları anlamak ve analiz etmek, toplumların dinamiklerini anlamak ve sosyal uyumu ve 

refahı teşvik etmek için gereklidir. 

1.5.3. Zenofobi 

Yabancı düşmanlığı olarak bilinen Zenofobi, farklı kültürlere karşı duyulan olumsuz 

duyguları ve hisleri içinde barındırır. Bu olumsuz duygular ve hisler, günümüzde sosyal 

medya üzerinden yayılan yanlış bilgilerin ve önyargıların etkisiyle daha da derinleşmektedir. 

Zenofobi, özellikle kültürlerarası iletişimin zayıf olduğu ortamlarda, kendinden farklı olan 

yabancı bireylere karşı oluşan bu tür hisler, bireylerin sosyal kimliklerini koruma çabasıyla 

ilişkilendirilebilir.  

Yabancılara yönelik olumsuz önyargılarla karakterize edilen bir olgu olan zenofobi 

(yabancı düşmanlığı) toplumlar üzerinde önemli etkileri vardır. Hedef alınan grupların 

mağduriyetine, siyasi istikrarsızlığa ve uluslar arasında gerginliklere yol açmakla birlikte 

yabancı düşmanlığı, her ne kadar ırkçılıkla ilişkili olsa da, öncelikle vatandaşlık, kültür ve 

dine dayalı insan farklılıklarına ilişkin olumsuz görüşlere odaklanmaktadır (She vd., 2022; 

Frowd, 2023). Araştırmalar, yabancı düşmanlığının sosyal uyumu önemli ölçüde sınırladığını 

ve topluluklar içindeki uyumlu etkileşimi engellediğini göstermiştir (Campbell vd., 2018). 

Ayrıca, yabancı düşmanlığı kapsayıcılıktan ziyade dışlama ile ilişkilendirilmiştir ve bu da 

uyumlu bir toplum inşa etme çabalarını da engelleyebilmektedir (Makwembere, 2015).  

Avrupa'da yabancı düşmanlığı ve İslamofobinin yükselişi, göç ve çeşitliliğin batı 

toplumlarının ekonomik ve kültürel sürdürülebilirliğine yönelik tehditler olarak algılanmasına 

ilişkin tartışmalara götürmektedir (Bolognani ve Erdal, 2016). Ayrıca, yabancı düşmanlığı 

Güney Afrika'da önemli bir sosyal patoloji olarak tanımlanmış, göçmen öğrencileri etkilemiş 

ve bu konunun eğitim ortamlarında ele alınması gerektiğinin altını çizmiştir (Dube ve 

Setlalentoa, 2024). Çünkü yabancı düşmanlığı Güney Afrika'da göçmenlere karşı şiddet 

içeren saldırılara yol açan önemli bir sorun olmuştur (Raborife vd., 2024). Ek olarak, yabancı 

düşmanlığı, COVID-19 salgını sırasında Asya karşıtı ırkçılık ve yabancı düşmanlığı üzerine 

yapılan çalışmalar da görüleceği üzere, belirli bölgelerle sınırlı olmamakta, çeşitli kültürlerde 

yaygın olan sistemik ırkçılık ve yabancı düşmanlığını şeklinde kendini göstermektedir 

(Kaplan, 2023). Bu süreçte, “Biz” ve ‘onlar’ zihniyetiyle beslenen olumsuz sosyal uyum, 

toplumlarda yabancı düşmanlığı ve ırkçılığın sürdürülmesine katkıda bulunmaktadır (Davids, 

2019). Yabancı düşmanlığı olan zenofobi, günümüzde birçok toplumda önemli bir sosyal 

sorun olarak öne çıkmaktadır. Zenofobi ile ilgili yürütülen çalışmalarda ise, bu olgunun çeşitli 



65 

 

yönlerini ele alarak, konu hakkında derinlemesine bir anlayış geliştirmenin amaçlandığı 

görülmektedir. Örneğin, Monkhe (2015) tarafından gerçekleştirilen çalışmada, zenofobi’nin 

temelde asılsız korkulara dayandığı ve yabancıların sosyal ve ekonomik sorunların kaynağı 

olarak damgalanma eğiliminde olduğu vurgulanmaktadır. Çalışmada Güney Afrika'da 

yaşanan zenofobi olgusu hem yasadışı göçmenleri hem de yasal olarak yaşayan bireyleri 

etkileyen bir sorun olarak karşımıza çıkmakta ve bu durum, yerel halk arasında yabancı 

düşmanlığına ve şiddete yol açmaktadır (Monkhe, 2015). Bu çalışmada zenofobi yabancılara 

karşı duyulan derin bir nefret ve korku olarak tanımlanmaktadır. Diğer bir çalışmada ise, 

Olonisakin ve Adebayo (2017)’a göre zenofobi aşırı ve irrasyonel bir yabancı korkusu olarak 

görülmekle birlikte, bunun sıklıkla önyargı ve ırkçılık ile ilişkili olduğu ortaya konmaktadır. 

Araştırmada, zenofobi’nin, yabancılara karşı düşmanca ilişkilerle sonuçlanan bir patolojik 

korku olarak tanımlandığı da belirtilmektedir. Çalışmada, tarih boyunca yerel halkın 

yabancılara yönelik saldırılarının gerçekleştiğini ve bu olgunun insan toplumlarında var 

olmaya devam edeceği vurgulanmaktadır (Olonisakin ve Adebayo, 2017). Bu çalışmada ise 

zenofobi, bireyler üzerinde olumsuz etkilere yol açan bir sosyal sorun olarak ele alınmaktadır. 

Bu durum, zenofobi’nin sadece bireyler arası ilişkileri değil, aynı zamanda toplumsal 

dinamikleri de etkilediğini göstermektedir. 

Özetle, yabancı düşmanlığı kavramını ele alan çalışmalar zenofobi’nin etkilerini ele 

alarak, yabancı düşmanlığının çoğunlukla temelsiz korkulara dayandığı ve yabancıların sosyal 

ve ekonomik sorunların kaynağı olarak stereotiplendiğini vurgulamaktadır. Böylece "yabancı 

düşmanlığı" terimi, yabancılara karşı duyulan hoşnutsuzluk ve korkunun yanı sıra, 

yabancılara yönelik şiddet eylemlerini de kapsayacak şekilde ele alınmaktadır. Bu durum, 

yabancılara ait kültür, dil ve dinle ilgili her şeye karşı bir korku veya güvensizlikle birlikte 

gelmektedir. Ayrıca, araştırmalarda zenofobi, "yabancı olan her şeye karşı aşırı ve mantıksız 

bir korku" olarak tanımlanarak, zenofobi’nin psikolojik bir durum olarak nasıl şekillendiğini 

ve bireylerin farklı ulus veya etnik gruplardan gelen insanlara karşı sergiledikleri düşmanca 

ilişkileri de vurgulamaktadır. Dikkate alınması gereken sosyal bir sorun olan zenofobi’nin 

azaltılması için yapılabilecek yaklaşımlarda bulunmaktadır. Eski Afrika’da yaşam felsefesi 

olarak görülen, sevgi, şefkat, hoşgörü, merhamet, paylaşma, yardımlaşma ve birliktelik gibi 

unsurların önemine dikkat çeken ubuntu ya da botho felsefesi, kutuplaşmış toplumlarda sosyal 

uyumu teşvik etmek ve ırkçılık, etnik köken ve yabancı düşmanlığı ile mücadele etmek için 

bir araç olarak önerilmiştir (Chigangaidze vd., 2022; Pescarmona ve Gozzelino, 2020).  

Sonuç olarak, yabancı düşmanlığı toplumlarda sosyal uyum ve kapsayıcılık açısından 

önemli bir zorluk teşkil etmektedir. Yabancı düşmanlığını ele almak, sosyal uyumu teşvik 



66 

 

etmek ve önyargı ve ayrımcılığın olumsuz etkilerini azaltmak için empati, anlayış ve kültürel 

kabulü teşvik etmeyi içeren çok yönlü bir yaklaşım gerektirir. 

1.5.4.  Belirsizlik ve Kaygı 

Belirsizlik ve kaygı, toplumlarda bireylerin algılarını ve davranışlarını etkileyen 

önemli faktörlerdir. Belirsizlikten kaçınma, bir toplumun üyelerinin belirsiz veya 

yapılandırılmamış durumlarla karşılaştıklarında yaşadıkları kaygı düzeyini ifade eder (Verma 

vd., 2020). Teknolojik ilerlemelere ve artan yaşam beklentisine rağmen, modern toplumun 

karmaşıklığının belirsizlik ve endişe duygularına katkıda bulunduğuna dair yaygın bir 

argüman vardır, çünkü bireyler koşulları üzerinde kontrol eksikliği algılamaktadır (Colic-

Peisker ve Johnson, 2010). Geleceğe ilişkin bu belirsizlik, toplum içinde kaygıya yol açabilir 

(Chang ve Wu, 2023). Toplumlar kaygı ve belirsizlikle başa çıkmak için çeşitli stratejiler 

uygular. Bazı toplumlar kaygıyı yönetmenin bir yolu olarak belirsizliği en aza indirmeyi 

amaçlar (Sampet vd., 2019). Örneğin otoriter toplumlar, belirsizliği azaltmak amacıyla 

kaygıya yanıt olarak bireysel özgürlüğü kısıtlayabilir (Bӧrger, 2012). Dahası, farklı kültürler 

belirsizlik ve muğlaklıktan kaynaklanan kaygıyı ele almak için farklı yöntemler geliştirmiştir 

(Riratanaphong, 2014). Örneğin, bir toplumdaki kaygı ve belirsizlik düzeyi, özellikle COVID-

19 salgını gibi zorlu zamanlarda halkın endişelerini, ruh sağlığını ve genel refahını 

etkileyebilmektedir (Emodi-Perlman vd., 2021).  

Belirsizlikten kaçınma kavramı daha geniş kültürel boyutlarla bağlantılıdır. Yüksek 

kaygı düzeyine sahip toplumlar genellikle iş güvenliğine öncelik verir ve bu da kişilik 

modellerinde nevrotikliğin bir yönünü yansıtır (Minkov, 2018). Buna ek olarak, belirsizlikten 

kaçınma toplumlar arasında farklı şekillerde ortaya çıkabilir; bazıları belirsizlikle ilgili stres 

ve kaygıyı vurgularken, diğerleri kural odaklılığa odaklanır (Alipour, 2019). Ayrıca, anksiyete 

ve belirsizlik, bireysel davranışları ve ruh sağlığını etkileyebilir. Belirsizliğe tahammülsüzlük, 

sosyal kaygı da dahil olmak üzere çeşitli kaygı bozukluklarıyla ilişkilendirilmiştir. 

Bilinmeyenden korkma ile karakterize edilen bu özellik, özellikle COVID-19 salgını gibi 

zorlu durumlarda daha yüksek düzeyde sağlık kaygısı ve korkuya neden olabilir (Radell ve 

McGuire, 2021; Boelen ve Reijntjes, 2009).  

Sonuç olarak, belirsizlik ve kaygı toplumsal normlar, kültürel boyutlar ve bireysel 

psikolojik özelliklerle kesişen karmaşık olgulardır. Toplumların belirsizliği ve kaygıyı nasıl 

algıladığını ve yönettiğini anlamak, kamusal kaygıları, ruh sağlığı sorunlarını ve toplumsal 

refahı ele almak için oldukça önemlidir. 



67 

 

1.5.5. Toplumsal Senaryolar ve Roller 

Toplumsal senaryolar ve roller, toplumların şekillendirilmesinde temel öneme sahiptir. 

Toplumsal senaryolar, teknolojik ilerlemeler, ekonomik değişimler ve çevresel kaygılar gibi 

faktörlerden etkilenen toplumun gelecekteki potansiyel durumlarını kapsamaktadır. Örneğin 

bu senaryolar, COVID-19 salgını gibi olayların işletmelerin toplumsal rolleri üzerindeki uzun 

vadeli etkilerini anlamaya yardımcı olmakla birlikte, aynı zamanda işletmelerin yıkıcı olaylar 

sırasında nasıl uyum sağlayabilecekleri ve toplumsal refaha nasıl katkıda bulunabilecekleri 

konusunda öngörüler sunmaktadır (Brammer vd., 2020). Buna karşılık, sosyal roller, 

bireylerin toplumsal normlara ve kalıp yargılara dayalı olarak bir toplum içinde uydukları 

davranışları ve beklentileri içerir. Sosyal rol teorisi, erkeklerin ve kadınların toplumsal 

beklentiler ve cinsiyet kalıp yargıları nedeniyle farklı davranışlar sergilediğini ve farklı roller 

üstlendiğini öne sürer. Bu roller dinamiktir, zaman içinde gelişir ve kültürlerarasında farklılık 

gösterir (Yasin vd., 2021; Helen, 2021). Ayrıca, sosyal roller, merkezi kontrolü olmayan 

toplumlarda bireysel davranışları düzenleyen ve geliştiren mekanizmalar olarak hareket eden 

sosyal normlarla yakından bağlantılıdır. Sosyal normlar, bireylere kabul edilebilir davranışlar 

ve etkileşimler konusunda rehberlik ederek topluluklar içinde düzen ve uyumun korunmasına 

yardımcı olmaktadır (Villatoro ve Sabater-Mir, 2008). Özünde, sosyal senaryolar toplumların 

geleceğini tasavvur etmek için bir çerçeve sunarken, sosyal roller ve normlar bireylerin bu 

toplumlar içinde sürdürdükleri davranışları ve beklentileri belirler. Bu sosyal yapıların 

anlaşılması ve bunlara uyum sağlanması, sürdürülebilir kalkınmanın teşvik edilmesi, eşitliğin 

desteklenmesi ve toplumlardaki genel yaşam kalitesinin artırılması için çok önemlidir 

(Otabekovich, 2024). 

1.6. Araştırmanın Kuramsal Yaklaşımı 

Sosyal yaşamdaki farklı kültürlerin bireyleri ve grupları arasında gerçekleşen etkileşim 

ve kendinden farklı olanı nasıl algılayıp anlamlandırmasını inceleyerek, iletişime yansıyan 

kültürel farklılıklar sürecinin açıklanmaya çalışılması kültürlerarası iletişim olarak 

kavramsallaştırılmıştır. Bu araştırmada ise yerleşik yabancı olarak görülebilen etnik grupların 

egemen kültür ile olan etkileşim ve iletişim süreçleri kültürlerarası iletişim olarak 

tanımlanmaktadır. Araştırmanın kuramsal çerçevesi içerisinde her ne kadar “Enformasyon 

Sistemleri Kuramı” ile Edward T. Hall, “Kültürel Boyutlar Kuramı” ile Geert Hofstede, 

Florence Kluckhohn ve Fred L. Strodtbeck’in “Değer Yönelimleri Kuramı” ile Jürgen 

Habermas’ın “İletişimsel Eylem Kuramı” gibi kültürel çeşitlilik ve aralarındaki farklılıkları 

ortaya koymaya çalışan kuramsal yaklaşımlara yer verilmiş olsa da genel olarak kültürlerin 



68 

 

aralarında “neler olduğu” sorusuna odaklanarak farklı kültürlerin iletişimini ele alma 

noktasında yeterli olmamakla birlikte, kültürlerarası iletişimin temelini oluşturmaları 

açısından da incelenmesi gerekmektedir. 

Kültürlerarası iletişim kuramlarının araştırma sorununu açıklamada yetersiz kalması 

nedeniyle kuramsal açıdan eksik kalan yanlarının doldurulabilmesi için araştırmanın 

probleminin açıklanmasında hermeneutik ilgi ve yorumlayıcı paradigmadan yararlanılmıştır. 

Literatürde yaygın olarak yorumbilim, yorumlayıcı yaklaşım ve yorumlama kuramı gibi 

oldukça fazla adlandırmaları bulunduğuna değinen ve yorumlamanın geçerliliği ile olasılığını 

açıklayan özelliği ile bir teori, yorumlamayı da formüle ederek bir yöntem işlevi gördüğüne 

değinen Erdoğan (2014: 74-75)’a göre Hermeneutics 3 temel özelliği vardır bunlar sırasıyla:  

1. Yorumbilim, bir metni anlama pratiğidir: Bu okuma pratiğine “yorumlama” (interpretation) denir. Bu 

tür araştırmaya da yorumlayıcı/yorumsamacı araştırma denir (interpretative research). 

2. Yorumbilim “yorumlama kuralları üzerine düşünmedir”. Bu bağlamda yorumbilim, metinleri anlama 

ve yorumlama teorisi olarak tanımlanır ve temel olarak metnin yorumu ile ilgilenir. Hermeneutics’in bu 

kullanımı modernist döneme aittir. Elbette günümüze modernistler yok olmadığı için, hala 

kullanılmaktadır.  

3. Yorumbilim genel olarak “anlama” üzerine düşünmedir. Bu metahermeneutics bağlamında, 

yorumbilimde her algı ve bilgi “yorum” olarak ele alınır ve felsefe (felsefi hermeneutics) bu yorum 

üzerine (yorum pratikleri üzerine) düşünme ile ilgilenme olur. 

Şeklinde ifade edilmektedir. Hermeneutik, yani yorumlama çalışması, iletişim 

araştırmaları alanında çok önemli bir konu haline gelmiştir (Deetz, 1977). Hermeneutik, bir 

gelenek olarak 16-17. yüzyıllarda kutsal kitap çalışmaları bağlamında ortaya çıkmış ve kutsal 

metinlerin daha derin anlamlarını ve önemini çözmenin bir yolu olarak önem kazanarak doğru 

anlama ulaşabilme yöntemi olarak kabul edilmektedir. Yorumlayıcı hermeneutik araştırma 

geleneği, anlamak için tekil bir yöntem geliştirmeyi değil, insan deneyiminin daha zengin bir 

şekilde kavranmasına yol açabilecek koşulları açıklığa kavuşturmayı amaçlar. Yorumlayıcı 

hermeneutik yaklaşım, insan araştırmalarındaki keşif arayışında amacın her şeyi ortaya 

çıkarmak değil, sadece yansıtıcı bir anlayış yolculuğuna çıkmak olduğunun kabul edilmesi 

olarak görülmektedir (Holroyd, 2007). Bu yaklaşım, daha öznel ve hümanist bir bakış açısını 

benimsediği için bilimin pozitivist yöntem ve felsefelerinden ayrılmaktadır. Thiselton'ın 

gözlemlediği gibi, hermeneutik, “insan aklına duyulan naif aşırı güvenin” yanı sıra “akıl ve 

rasyonaliteden kötümser geri çekilme” ile arasına mesafe koyar ve tarihsel ve sosyal 

faktörlerin muhakememizi şekillendirmedeki etkili rolünü kabul etmektedir (Oliverio, 2020).  

Yorumlayıcı hermeneutik paradigma, insan etkileşiminin ve anlam inşasının 

nüanslarını anlamaya odaklanılan iletişim alanında özellikle önemlidir. Bu gelenek içindeki 



69 

 

akademisyenler, altta yatan felsefi varsayımların derinlemesine incelenmemesi halinde 

araştırma sonuçlarının anlamının belirsiz olabileceğinin veya kolayca göz ardı 

edilebileceğinin farkındadır. Hermeneutik yaklaşım, anlamanın yansıtıcı ve bağlamsal 

doğasına yaptığı vurguyla, iletişimde yorumlayıcı araştırmalar için sağlam bir temel sağlar ve 

araştırmacıların insan deneyimleri ve etkileşimlerindeki daha derin anlam ve önem 

katmanlarını ortaya çıkarmasına olanak tanır. 

Anlamın Keşfi Olarak Hermeneutik İlgi 

Hermeneutik, metinlerin, olayların, sembollerin ve insan deneyimlerinin anlamını 

yorumlamak için kullanılan felsefi ve metodolojik bir yaklaşımdır (Gadamer vd., 2004). Nitel 

araştırmada hermeneutik ilgi, araştırmacının veri toplama ve analiz süreçlerinde bireylerin 

ifadelerine ve deneyimlerine derinlemesine odaklanmasını ifade etmektedir. Hermeneutik 

yaklaşımla, bir metin ya da olgu sadece yüzeysel bir şekilde ele alınmaz; aynı zamanda onun 

ardındaki anlam katmanları, bağlam ve tarihsel perspektif de dikkate alınmaktadır (Patton, 

2015). Hermeneutik ilgi şu yollarla uygulanır: 

 Metinlerin Yorumlanması: Araştırmacı, bireylerin yazılı ya da sözlü ifadelerini 

çözümleyerek metnin içeriğinde saklı anlamları keşfetmeye çalışır. Bu süreçte, metnin 

bağlamı, tarihsel arka planı ve kültürel etkileri dikkate alınmaktadır (Ricœur, 1981). 

 Diyaloğun Önemi: Araştırmacı ve katılımcı arasındaki etkileşim, anlamın daha derin 

bir şekilde kavranmasını sağlar. Bu süreç, Gadamer’in hermeneutik diyalog anlayışına 

dayanır; burada anlam, yalnızca araştırmacının değil, aynı zamanda katılımcının 

katkısıyla ortaya çıkmaktadır (Gadamer, 2004). 

 Anlam Döngüsü (Hermeneutik Çember): Anlam döngüsü ise, bir bütünün anlamının 

parçaları anlamadan, parçaların anlamının ise bütünü anlamadan kavranamayacağı 

fikrine dayanır. Araştırmacı, sürekli olarak bütünden parçaya ve parçadan bütüne 

giderek anlamı oluşturmaktadır (Heidegger, 1962). 

Gerçekliğin Sosyal İnşası olarak Yorumsayıcı Paradigma 

Yorumsayıcı paradigma, gerçekliğin bireylerin sosyal etkileşimleri ve kişisel 

deneyimleri aracılığıyla inşa edildiği varsayımına dayanır (Schutz, 1967). Bu paradigmada, 

araştırmacı, katılımcıların deneyimlerini ve anlam dünyalarını derinlemesine anlayarak bir 

“anlam oluşturma” sürecine girer. Yorumsayıcı paradigmanın nitel araştırmalardaki 

kullanımı şu şekildedir: 

 Subjektif Anlamlara Odaklanma: Araştırmacı, bireylerin öznel gerçekliklerini 

anlamaya çalışır. Bu süreçte, “gerçek” tek bir doğruluk olarak değil, bireylerin anlam 



70 

 

dünyalarında şekillenen çoğul bir yapı olarak ele alınmaktadır (Denzin ve Lincoln, 

2018). 

 Kültürel ve Bağlamsal Duyarlılık: Yorumsayıcı paradigmada, bir olay ya da durum, 

içinde yer aldığı bağlamdan bağımsız olarak anlaşılamaz. Bu nedenle, araştırmacı, 

katılımcının yaşadığı çevre, toplumsal normlar ve kültürel dinamikler gibi bağlamsal 

unsurlara dikkat eder (Creswell, 2013). 

 Veri Analizi ve Anlam İnşası: Veriler, önceden belirlenmiş hipotezlere dayanarak 

değil, araştırma sürecinde ortaya çıkan temalara göre analiz edilir. Bu analiz süreci 

genellikle tümevarımsal bir yaklaşımla ilerlemektedir (Merriam, 1998). 

Çalışma kapsamında tercih edilen hermeneutik ilgi ve yorumsayıcı paradigma, nitel 

araştırmalar da bireylerin deneyimlerini ve anlam dünyalarının derinlemesine incelemesine 

olanak tanımaktadır. Bu yaklaşımla hem bireysel hem de toplumsal düzeydeki anlamların 

keşfedilmesi ve analiz edilmesini sağlanmaktadır. Nitel araştırmalarda bu yaklaşımın etkili bir 

şekilde kullanılması, sosyal bilimler içindeki karmaşık insan ve topluluk deneyimlerini 

anlamada daha kapsamlı ve derinlemesine bir perspektif sunulmasına yardımcı olmaktadır. 

 

  



71 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. SOSYAL MEDYA VE DİJİTALLEŞEN TOPLUM 

Medeniyetlerin ve onları oluşturan toplulukların varoluş tarihi boyunca belirli dönüm 

noktaları olmuştur. M.Ö. 7.000 yılları itibariyle ilk yerleşimin ayak izlerinin görüldüğü 

Çatalhöyük ile başlayan şehirleşerek bir arada yaşama kültürünü tetikleyen tarımsal aletlerin 

gelişimi ve toplu tarımsal üretimler olmuştur. Bu tarımsal üretim bir araya gelip şehirleşerek 

yaşamayı tetiklemiştir. İkinci dönüm noktası ise, rönesans ve reform hareketlerinin etkisiyle 

oluşan sanayi devrimi ile birlikte 19. yy. içerisinde sanayileşme ve makinalı üretimin yanında 

iletişim teknolojileri açısından da devrim kabul edilebilecek telgraf ve ardından telefonun 

icadı ile olmuştur (Crowley ve Heyer, 2017). Bu dönüşümün etkisi neticesinde teknolojilerin 

altyapı sistemlerinin kurulması ve hatlarının zamanla yaygınlaşması ile devam eden iletişim 

teknolojisi atılımının ardından, 20. Yüzyılda transistörün icadıyla diğer önemli bir dönüm 

noktasına girilmiş ve böylece bilgisayar teknolojilerindeki mobilleşme süreci hızlanmış 

günümüzün başat unsuru olan enformasyon ve iletişim teknolojisi olarak internete de zemin 

hazırlamıştır (Close, 2012: 211). Böylece internet sayesinde dijital odaklı olarak işleyen 

iletişim sistemleri günümüzde, insanların birbirleriyle yüz yüze olmayan ortamlarda 

etkileşime girebilmesinin önünü açan bilgisayarların ve akıllı telefonların kullanımıyla 

yaygınlaşarak yeni iletişim araçları içinde yer bulan sosyal medya uygulamalarını ortaya 

çıkarmıştır (Farrugia, 2013).  Bu sosyal medya uygulamaları, sanal topluluklarda ve ağlarda 

kullanıcıların bilgi ve fikir oluşturdukları, paylaştıkları ve değiş tokuş ettikleri ve kendi 

aralarında da etkileşime geçebildikleri araçlar olmaktadır (Ahlqvist vd., 2008).  

Sosyal medya uygulamaları, iletişim kurma ve bilgi paylaşma biçimimiz de devrim 

yaratarak günlük hayatımızın ayrılmaz bir parçası haline gelmiştir. Bu bölümde internetin 

doğuşu ve evrimi ile ilişkili olarak sosyal medyanın gelişimine, özelliklerine, kullanım 

alanlarına bakmakla birlikte, aynı zamanda toplum içindeki kalıp yargıların nasıl 

tanımlandığı, özellikleri ve niteliğinin de neler olduğuna dair bir bakış açısı sunması da 

amaçlanmaktadır (Appel vd., 2020). Bugün bildiğimiz haliyle internet, 1960'ların sonu ve 

1970'lerin başında Amerika Birleşik Devletleri Savunma Bakanlığı tarafından finanse edilen 

ARPANET adlı bir proje aracılığıyla geliştirilmiştir (Castells, 2002; Leiner vd., 2009). 

Açılımı İleri Araştırma Projeleri Ajansı Ağı olan ARPANET, kaynakların ve bilgilerin 

paylaşımını kolaylaştırmak amacıyla çeşitli üniversitelerdeki ve araştırma kurumlarındaki 

bilgisayarları birbirine bağlamak için oluşturulmuştur. Zamanla ARPANET, bugün internet 

olarak bildiğimiz şeye dönüşmüş ve dünya çapında milyonlarca kişiyi ve kuruluşu birbirine 



72 

 

bağlamıştır. İnternet, insanların daha önce mümkün olmayan şekillerde bağlantı kurmaları ve 

iletişim kurmaları için bir platform sağlamıştır (Rogers, 1998). İnternetin temel 

oluşturmasıyla birlikte sosyal medya, kullanıcılar arasındaki iletişim ve etkileşimi daha da 

kolaylaştıran bir kavram olarak ortaya çıkmıştır (Castells, 2002). 

Bütün bunların yanında sosyal medyanın ortaya çıkışı birkaç faktöre bağlanabilir. İlk 

olarak, 1990'larda kişisel bilgisayarların yükselişi ve uygun fiyatlı internet erişiminin 

mevcudiyeti, bireylerin evlerinden ve iş yerlerinden internete bağlanmalarına olanak 

sağlamıştır. İkinci olarak, kullanıcı dostu yazılım programlarının geliştirilmesi, sosyal 

medyanın daha geniş bir kitle tarafından erişilebilir hale gelmesinde önemli bir rol oynamıştır 

(Castells, 2010). Anlık mesajlaşma istemcileri ve çevrimiçi forumlar gibi programlar, 

bireylerin çevrimiçi olarak başkalarıyla bağlantı kurmasını ve etkileşimde bulunmasını 

kolaylaştırmıştır. 2000'lerin başında Web 2.0 teknolojisinin piyasaya sürülmesi, kullanıcı 

tarafından oluşturulan içeriğin ve etkileşimin arttığı sosyal medya platformlarının 

oluşturulmasını kolaylaştırdı (Appel vd, 2020). Bu platformlar, kullanıcıların daha dinamik ve 

ilgi çekici bir şekilde içerik oluşturmasına, paylaşmasına ve tüketmesine olanak sağlamıştır. 

Sosyal medyanın kullanıcı boyutu, bireylerin içerik oluşturma ve paylaşmaya aktif katılımı ile 

karakterize edilmektedir. Sosyal medya platformları aracılığıyla bireyler fikirlerini ifade etme, 

deneyimlerini paylaşma ve benzer ilgi alanlarına veya geçmişlere sahip diğer kişilerle bağlantı 

kurma yeteneğine sahiptir (Pant vd., 2020). Sosyal medyanın bu kullanıcı merkezli doğası, 

bireyleri daha önce televizyon veya gazete gibi geleneksel medya biçimleriyle sınırlı olan 

şekillerde söz sahibi olma ve kamusal söyleme katılma konusunda güçlendirmiştir sosyal 

medyanın medya boyutu, küresel ölçekte bilgi dağıtma ve tüketme yeteneği ile karakterize 

edilir. Sosyal medya platformları, bireylerin ve kuruluşların metin, resim, video ve sesli 

mesajlar dahil olmak üzere çeşitli medya içeriklerini paylaşmasına, yaymasına ve tüketmesine 

olanak tanımaktadır. Bu durum, internet erişimi olan herkesin medya ortamına katkıda 

bulunabilmesi ve potansiyel olarak küresel bir kitleye ulaşabilmesi nedeniyle bilginin 

demokratikleşmesine de yol açmıştır (Appel vd, 2020). Günümüzün bu dijital topluluğuna 

gelene kadar dünya toplulukları belirli süreçlerden geçmiş ve bugünkü halini almıştır. Bu 

süreçler şu şekildedir;  

Endüstri devrimi öncesi toplumlar olarak görülen ilk süreç, büyük ölçüde tarıma 

dayalı, kapalı ve durağan bir yapıya sahipti. Bu dönemde toplumsal organizasyonlar, geniş 

aile yapıları, küçük ölçekli köy toplulukları ve yerel gelenekler etrafında şekilleniyordu. 

İnsanların yaşam biçimi, ekonomik faaliyetleriyle yakından ilişkilendirildi; tarımsal üretim, 

geçimlik bir ekonominin temelini oluşturuyordu (Polanyi, 1944). Teknolojik yenilikler 



73 

 

sınırlıydı, üretim el işçiliğine dayanıyordu ve üretim süreçleri zaman alıcıydı. Sosyal 

hareketlilik oldukça sınırlıydı; bireylerin toplumsal statüsü büyük ölçüde doğuştan gelen 

özelliklere dayanıyordu. Endüstri devrimi öncesi toplumlarda bilgi aktarımı ve iletişim, kişisel 

etkileşimlere ve sözlü geleneklere bağlıydı. Yazılı metinlerin kullanımı sınırlıydı ve yalnızca 

küçük bir elit grup tarafından erişilebilirdi. Bu, toplumun büyük kesiminin bilgiye ulaşımını 

kısıtlayan bir unsur olarak, iletişimin yavaş ve yerel bir düzeyde kalmasına neden oluyordu. 

Endüstri devrimi ve sonrası süreç ise, 18. yüzyılda başlayarak sanayi devrimi ile 

toplumların ekonomik, sosyal ve kültürel yapılarında köklü değişimlere yol açtı. Sanayi 

toplumuna geçiş, tarımsal üretimin yerini fabrikalarda seri üretime bırakmasıyla karakterize 

edildi. Buhar gücü ve makineleşme, üretim sürecini hızlandırarak verimliliği artırdı ve 

ekonomik ilişkileri dönüştürdü. Kentleşme hız kazandı; insanlar iş fırsatları için kırsal 

alanlardan kentsel merkezlere göç etti. Bu durum, geleneksel kırsal toplulukların çözülmesine 

ve bireyci bir toplum yapısının ortaya çıkmasına neden oldu (Tonnies, 1887/2014). Sanayi 

toplumları, toplumsal hiyerarşilerin ve iş bölümünün keskinleştiği, ekonomik çıkarların sosyal 

ilişkileri şekillendirdiği bir yapı geliştirdi. Modern işçi sınıfı, bu dönemde fabrikalarda 

örgütlenmeye başladı ve yeni sosyal dinamikler doğdu (Marx, 1867). Bu dönüşüm kapitalist 

sistemin temel bir sonucu olarak değerlendirilirken, sanayi toplumu sömürü ve sınıf 

mücadelesi bağlamında ele alındı. İletişim teknolojilerinde de önemli değişiklikler yaşandı. 

Matbaanın yaygınlaşması ve telgrafın icadı, bilgiye erişimi kolaylaştırdı ve toplumlar 

arasındaki mesafeleri azalttı. Sanayi devrimi sonrası toplumlar, bilgiye daha hızlı ulaşabilen, 

kitlesel üretimi ve tüketimi teşvik eden bir yapıya dönüştü. 

Dijital ve sanal topluluğun ortaya çıkışı ise 20. yüzyılın sonlarına doğru bilgi ve 

iletişim teknolojilerindeki gelişmeler neticesinde toplumsal yapının dijitalleşmesine yol açtı. 

İnternetin icadı ve yaygınlaşması, sanayi sonrası toplumların bilgi toplumlarına dönüşümünü 

hızlandırdı (Castells, 1996). Bilgi toplumunda üretim ve tüketim, fiziksel mal ve hizmetlerden 

ziyade bilgi ve dijital içeriklere yöneldi. Bu bağlamda, toplumsal etkileşimler de sanal 

ortamlarda yoğunlaşmaya başladı. Dijital toplumlar, coğrafi sınırlamaların ötesinde etkileşim 

kurmayı mümkün kılan ağ tabanlı topluluklarla karakterize edilir. Sanal topluluklar, bireylerin 

ortak ilgi alanları, değerleri ve hedefleri etrafında bir araya geldiği çevrimiçi platformlar 

aracılığıyla şekillenmiştir (Rheingold, 2000). Sosyal medya, forumlar ve dijital içerik 

paylaşım platformları, bireylerin kimliklerini ifade etme ve farklı sosyal gruplara katılma 

olanaklarını artırmıştır. Dijitalleşme, aynı zamanda ekonomik ve kültürel faaliyetlerin yeniden 

tanımlanmasına yol açmıştır. E-ticaret, uzaktan çalışma ve çevrimiçi eğitim, dijital 

toplumların ekonomik ve sosyal yapılarını dönüştürmüştür. Bununla birlikte, sanal 



74 

 

toplulukların sınırları ve etik boyutları da tartışmaya açılmıştır. Dijital ortamlar, toplumsal 

bağları güçlendirme potansiyeline sahipken, aynı zamanda bireylerin mahremiyetini tehdit 

eden bir alan haline gelmiştir (Turkle, 2017). 

Özetle, Endüstri devrimi öncesi toplumlar, tarımsal ve yerel bir yapıya dayanırken, 

sanayi devrimi sonrası toplumlar kentleşmiş, seri üretimle şekillenen ve bireyci bir yapıya 

evrilmiştir. Dijital çağ, toplumu sanal ve ağ tabanlı bir düzene taşıyarak bilgi paylaşımı ve 

sosyal etkileşimlerde köklü değişimler yaratmıştır. Ancak bu dönüşüm, yalnızca teknolojik bir 

değişim değil, aynı zamanda toplumsal normlar, değerler ve ilişkiler açısından da bir yeniden 

yapılandırmayı beraberinde getirmiştir. Dijital toplumların geleceği, teknolojinin daha fazla 

entegre olduğu bir yapıya doğru ilerlerken, toplumsal eşitsizlikler, dijital mahremiyet ve etik 

gibi önemli sorunlarla başa çıkma becerimize bağlıdır. Bu bağlamda, toplumsal yapıların 

esnek, kapsayıcı ve sürdürülebilir bir şekilde evrilmesi, dijital çağın fırsatlarından tam 

anlamıyla yararlanmayı mümkün kılabilir. Toplumsal dönüşümlerin her üç aşamasında da 

bireylerin ve toplumların uyum sağlama kapasiteleri, bu süreçlerin başarısında kilit bir rol 

oynamıştır. 

Endüstri sonrası dijital toplum modelinde internet kullanımı giderek yaygınlaşarak 

Dünyada hızla yükselmektedir. We Are Social’ın yayınladığı Digital 2024 raporunun görsel 

2.1’de gösterilen verilerine göre; Dünyadaki tüm insanların %66'sından fazlası artık internet 

kullanıyor ve son veriler ile küresel kullanıcı sayısı toplamı 5,35 milyara çıkmaktadır. Ayrıca 

raporun verilerine göre internet kullanıcıları, 2023'ün başından bu yana 97 milyon yeni 

kullanıcısı sayısı ile son 12 ayda %1,8 oranında arttığı da görülmektedir (Kemp, 2024). Ek 

olarak 16 ile 64 yaş arası internet kullanıcılarının %57,6 sı günlük internete mobil cihazlar 

üzerinden erişirken, %42,4’ü bilgisayar üzerinden kullanmakla birlikte, aynı zamanda toplam 

dünya nüfusunun %62,3’ü ile 5 milyardan fazla internet kullanıcısı aynı zamanda sosyal 

medya araçları kullanıcısı da olmaktadır (Görsel 2.1).   

 



75 

 

 

Görsel 2.1 Essential Digital Headlines 

Kaynak: Kemp, S. (2024). Digital 2024: Global Overview Report. DataReportal. 

https://datareportal.com/reports/digital-2024-global-overview-report (Erişim Tarihi: 20.05.2024). 

 

Rapora göre internet kullanıcı sayısı dünya genelinde her geçen gün artmakta ve 

giderek daha fazla insan internet erişimine ulaşarak günün her saati çevrimiçi olabilecek 

imkana kavuşmaktadır. Ancak bu etkileyici yükselişe rağmen, Görsel 2.1’de yer alan oranlar 

ve rakamlara bakıldığında dünya genelinde yüzde 33,8 ile 2,7 milyardan fazla insanın 

çevrimdışı kalmaya devam etmesinin yanında, nüfusunun %47,6’sı ile Hindistan da 680 

milyondan fazla, Afrika ülkelerinden Uganda, Kongo ve Etiyopya ise nüfusunun yüzde 

70’inden fazla sayıda "bağlantısız" insana ev sahipliği yapmaktadır. Ek olarak, özellikle 

Afrika ülkeleri neredeyse yüzde 90’lara varan oranlarıyla internetin benimsenmesinin en 

düşük olduğu bölgeler olmaktadır (Dijital in 2024). Özetle dünya genelinde internet 

erişiminin yaygınlaştığı sosyal medya kullanımını arttığı kabul edilse de bilhassa gelişmemiş 

ülkeler olan Afganistan, Yemen ve bazı Afrika ülkelerinde internetin kabul edilme ve 

benimsenmesi oldukça düşük olmaktadır. 



76 

 

 

Görsel 2.2 Unconnected Populations 

Kaynak: Kemp, S. (2024). Digital 2024: Global Overview Report. DataReportal. 

https://datareportal.com/reports/digital-2024-global-overview-report (Erişim Tarihi: 20.05.2024). 

 

Günümüze kadar gelen her bireyin içerisinde yer aldığı geleneksel toplumsal yapılar 

ve işleyişleri de internetin yaygınlaşması ile kendi paradigması çerçevesinde bir dönüşüm 

sürecine girmiştir denilebilir. Sosyal yapılar içerisinde bulunan üstü örtülü sorunlar olabilen 

olumsuz algılar, kalıp yargılar ve bunların tekrarı ile pekişerek oluşabilen önyargılar artık 

dijitalleşme ile daha da gün yüzüne çıkmakla birlikte, aynı zamanda İndirgemeci bir yaklaşım 

olan teknolojik determinizmden uzak iki tarafında birbirini şekillendirdiği bir süreç olarak 

görülmektedir. Bu olumlu ya da olumsuz toplumsal olgular içerisinde bulunulan sosyokültürel 

yapının etkisiyle ya da teknoloji kaynaklı olarak 2 şekilde de ortaya çıkabilmektedir. Dijital 

topluluk çağında empatik iletişimden uzak bir şekilde sosyal medya aracı ile işleyen 

kültürlerarası iletişim çabaları farklı kültürlerin geleneksel toplumsal yapıları içerisinde var 

olan ve diğer kültürel gruplar hakkında oluşturdukları kalıp yargıların da yeniden 

üretilmesinde rol oynamaktadır. Empatik iletişimin bileşenlerinden olan karşı tarafın bakış 

açısı ve hislerinin anlaşılmasını ifade eden bilişsel boyut, diğer kişinin ruhsal durumu ile 

duygularının anlaşılmasını gösteren duygusal boyut ile bakış açısının anlaşılmasına yönelik 

iletişimi ifade eden davranışsal boyut ile kurulabilecek iletişim faaliyetleri olumsuz devam 

etmesini engelleyebilecek iletişim çalışmaları içerisinde yer alabilir. Bütün bu sıralananlar 

nedeniyle, sanal topluluklar içerisindeki sosyal medya araçları ile de empatik iletişim 

kazanımı sağlanabileceği ifade edilebilir.       



77 

 

2.1. Sosyal Medyanın Doğuşu ve Gelişimi  

Sosyal medya, son yıllarda iletişim teknolojilerindeki gelişmelerle birlikte hayatımızın 

önemli bir parçası haline gelerek yaşamın her anında kullanılabilen sürekli bağlantıda kalınma 

ve kendini gösterebilme isteği ile kullanıcıları etkisi altına alan arka planında bilgisayar 

yazılım kodlarının işlediği ve yakın zamanda da yapay zekâ odaklı yazılımlar vasıtasıyla da 

gelişip dönüşebilen bir uygulama olarak kendini göstermektedir. Sosyal medya; 

“katılımcıların online ortamlarda kendilerini ifade etme, iletişime geçme, gruplara katılma ve 

bu ortamlara fikir, yorum ve yayınlarıyla katkıda bulunma imkânı sağlayan sosyal içerikli 

web siteleri” (Köksal ve Özdemir, 2013: 325) şeklinde tanımlanmaktadır. Bu nedenle, sosyal 

medya, internet üzerinde kullanıcıların içerik oluşturup paylaştıkları, diğer içerikler ve 

kullanıcılar ile her daim iletişime geçebildikleri, sosyal örgütlenme ve gruplaşmaların da 

olabildiği web siteleri veya mobil uygulamalar olarak da tanımlanabilir (Kaplan ve Haenlein, 

2010: 59; Odabaşı ve Aksünger, 2022: 6). Ayrıca, Sosyal medya, kullanıcıların birbirleriyle 

etkileşime girmesi ve farklı konularda içerik üretip paylaşmasına olanak tanımakla birlikte, 

aynı zamanda kullanıcıların tercihlerine göre içerik sunan ve her kullanıcının kendisini ifade 

etmesine de olanak sağlayan bir platformdur (Özdemir, 2020; 50). Çünkü sosyal medya, 

kullanıcıların ilgi alanlarına göre bağlantı kurmalarını, bilgi, fikir, düşünce, kişisel mesaj ve 

diğer içerikleri (video, müzik, podcast, haber bülteni vb.) paylaşmalarını sağlamaktadır. 

Bunun yanında sosyal medyanın bir formu olan sosyal ağ siteleri de kullanıcıların akranları, 

takipçileri ve genel olarak kamuoyu ile etkileşimde bulundukları platformlar olmaktadır. 

Dinamik, sürekli bağlantılı, görünürde eşitlikçi olmaya çalışan ve etkileşimli özellikleri ile 

sosyal medya, aynı zamanda sosyal ağ siteleri, içerik toplulukları, sanal topluluk merkezli 

örgütlenme projeleri, sanal oyun dünyaları ve dijital sosyal dünyalar gibi farklı türlerde 

kendini göstermektedir (Kaplan ve Haenlein, 2010: 61-63). Sosyal medya kitle iletişim 

araçlarının çerçevesi belirlenirken kullanılan ve geleneksel olarak işleyen gönderici, mesaj, 

hedef kitle ve geri besleme özelliklerinde de dönüşüme neden olarak üç temel değişimi 

tetiklemiştir, bunlar: (1) kullanıcıların hem hedef kitle hem de mesaj gönderici olduğu pasif 

izleyicilerden aktif katılımcılara dönüşmesi (Aydın, 2022: 15), (2) iletişim odaklı işleyen 

pazarının merkezileşmesi ve demokratikleşme çabaları (Çıtak, 2019: 12), (3) pazarlama 

iletişiminin geleneksel olarak tek yönlü olmaktan çıkarak, çok yönlü ve karşılıklı etkileşim ile 

diyaloğun ön planda olması şeklindedir (Kaplan ve Haenlein, 2010: 63-68; Özdemir, 2020: 

20). Bu değişimler aslında sosyal medyanın kitle iletişim araçlarında yarattığı dönüşümü 

ortaya koymaktadır. Böylece sosyal medya, kullanıcıların hem hedef kitle hem de mesaj 

gönderici olduğu pasif izleyicilerden aktif katılımcılara dönüşmesine etki etmekle birlikte, 



78 

 

aynı zamanda bu durum, geleneksel kitle iletişim araçlarının sahip olduğu tek yönlü iletişim 

yapısını da değiştirmiştir. 

Kitle iletişim araçlarındaki iletişim yapısının değişimi, internetin geniş bantlı olarak 

yaygınlaşması ve gelişmesiyle multimedya araçları olarak dönüşerek sosyal medya ortamları 

şeklinde kendini göstermesi şeklindedir (Doğan ve Karaman, 2022). Bu sosyal medya 

ortamları; sanal toplumsal gruplar ve bunları harekete geçiren sosyal medya etkileyicileri ile 

genellikle yaşam tarzı, sağlık, güzellik, moda, seyahat, spor, eğlence, oyun, eğitim, teknoloji, 

sanat, siyaset, din gibi farklı konularda içerik üretip ve paylaşanları da ortaya çıkarmıştır. 

Böylece multimedya aracı olan Sosyal medya, aynı zamanda kullanıcıların sosyal medya 

etkileyicileri (influencers) adı verilen bu kişilerden etkilenmesine ve onların tavsiyelerini, 

eleştirilerini, değerlendirmelerini ve deneyimlerini takip etmesine olanak tanımıştır 

(Lamberton ve Stephen, 2016: 146; Önem, 2021; Yeşilyurt, 2020). İlk sosyal medya siteleri, 

kullanıcı tarafından oluşturulan içeriğin ve ortak ilgi alanları veya bağlantıları olan kişilerin 

etkileşime girebileceği sanal toplulukların kurulmasının temellerini atmıştır. "Sosyal medya" 

terimi, araştırmacılar tarafından ağırlıklı olarak 2010 yılı civarında kullanılmaya başlandı ve 

bu platformların daha geniş çapta benimsenmesini ve günlük hayata entegre edilmesini 

kolaylaştırdı. Böylece sosyal ağ siteleri sadece arkadaşlar arasında kişisel etkileşim için bir 

yer olmaktan çıkıp flört, iş ağı kurma ve tanıtım gibi çeşitli amaçlara yönelik platformlar 

haline gelmiştir (Aichner vd., 2021).  

Sosyal ağ siteleri popülerlik kazandıkça, yeni platformlar ortaya çıktı ve eskileri 

giderek önemini yitirdi. Bu süre zarfında ortaya çıkan platformlardan ilki denilebilecek olan 

ve 1997'de faaliyete geçerek kullanıcıların profil oluşturmasına ve başkalarıyla bağlantı 

kurmasına olanak tanıyan SixDegrees.com çevrimiçi sosyal ağ kavramının önünü açarak 

ardından gelen ve 2002'de erişime açılan Friendster ile kullanıcı profilleri kavramı tanıtıldı ve 

kullanıcıların arkadaşlarıyla bağlantı kurmasına ve yenilerini de oluşturmasına imkân sağladı 

(Onat ve Aşman Alikılıç, 2008; Lusted, 2011: 8). Bu gelişmeler, 2004'te Facebook ve 2006'da 

Twitter olan şimdiki adıyla X gibi platformların daha sonraki başarısı için zemin hazırlamış ve 

bugüne kadar gelişmeye devam eden yeni bir sosyal etkileşim ve içerik paylaşımı çağını 

başlatmıştır (Kaplan ve Haenlein, 2010; Penni, 2017; Hansen vd., 2020). SixDegrees 

platformu, Facebook tarafından geçilmeden önce özellikle Asya'da yaygın bir popülerlik 

kazandı. Ardından Şubat 2004'te Mark Zuckerberg ve üniversitedeki oda arkadaşları 

tarafından Facebook Harvard Üniversitesi'ndeki yurt odasında erişime açılmasının yanında, 

kuruluşundan sonraki bir ay içerisinde Harvard üniversitesi öğrencilerinin nüfusunun yarısı 

kaydolmuştu (Phillips, 2007; Markoff, 2007). İlerleyen süreçte Facebook onaylanan ağlar 



79 

 

listesini hızla genişleterek daha geniş bir kullanıcı kitlesine ulaşmasını sağladı ve 2005 yılına 

gelindiğinde Facebook, 800'den fazla kolej ve üniversite ağının yanı sıra lise ağlarına da 

erişime izin veriyordu (Arrington, 2005). Özetle, başlangıçta yalnızca Harvard 

Üniversitesi'ndeki öğrencilere açık olan Facebook, hızla diğer kolejlere ve üniversitelere 

yayıldı ve 2006 yılına kadar genel halka uygun hale geldi. Bunun neticesinde Facebook'un 

hızlı büyümesi ve sosyal medya alanındaki hakimiyeti, sosyal ağ sitelerinin gelişiminde bir 

dönüm noktası oldu. 

Sosyal medyanın ortaya çıkışı, tarihsel olarak internetin doğuşuyla bağlantılı olarak 

teknoloji ve toplumdaki birbirine bağlı gelişmelere bağlanabilir. İnternet, bireylerin çevrimiçi 

iletişim ve etkileşim kurması için altyapı ve bağlantı sağladığından, birkaç önemli gelişme 

sosyal medyanın evrimini teşvik etmiştir. İlk önemli gelişme, statik web sitelerinden dinamik 

platformlara geçiş olmuştur (Appel vd., 2020). Bu dinamik platformlar, kullanıcıların içerik 

oluşturmasına ve paylaşmasına, başkalarıyla etkileşime girmesine ve çevrimiçi topluluklara 

katılmasına olanak sağlamıştır (Saputra ve Siddiq, 2020). Sosyal medyanın doğuşu, statik web 

sitelerinden kullanıcı tarafından oluşturulan içeriği ve etkileşimi teşvik eden dinamik 

platformlara geçişe kadar izlenebilir. Sosyal medyanın ortaya çıkışı, internetin doğuşu ve 

evrimine kadar uzanmaktadır. Bugün bildiğimiz şekliyle internet, 1960'ların sonu ve 

1970'lerin başında ARPANET olarak ağların geliştirilmesi ve TCP/IP gibi protokollerin 

oluşturulmasıyla şekillenmeye başlamıştır. Bu ağlar ve protokoller, bilgisayarlar arasında 

bilgi alışverişi ve iletişim için temel oluşturmuştur (Ryan, 2019: 26-38; Leiner vd., 2009). 

İnternetin teknolojik olarak gelişiminin tarihsel sürecini ise, Web 1.0, Web 2.0 ve Web 3,0 

olarak üç aşamada incelemek gerekmektedir. Web 1.0, 1990’lı yıllarda internetin 

yaygınlaşmasıyla başlayan ve kullanıcıların statik web sayfalarına erişebildikleri, ancak içerik 

oluşturamadıkları veya paylaşamadıkları bir aşamadır. Bu aşamada, sosyal medya, e-posta, 

sohbet odaları, forumlar, bloglar, wikiler ve podcastler gibi sınırlı formlarda mevcuttur. 

Kişisel yayıncılığın ön planda olduğu kullanıcıların paylaşarak ve ortaklaşa hareket edebildiği 

sosyal iletişim sistemleri merkezli işleyen Web 2.0 kavramı ilk kez Tim O'Reilly tarafından 

ortaya atılarak 2000’li yıllarda internetin hızlanması, mobil cihazların gelişmesi ve web 

tabanlı uygulamaların ortaya çıkmasıyla başlayan ve kullanıcıların dinamik web sayfalarına 

erişebildikleri, geri-bildirimlerin olduğu, içerik oluşturabildikleri ve bunları da diğer 

kullanıcıların geliştirerek paylaşabildikleri bir aşama olarak görülmektedir (Fuchs, 2014: 49). 

Web’in kurucusu Tim Berners- Lee tarafından adlandırılıp akıllı web olarak tanımlanarak 

bilgisayar sistemleri ile insan kullanıcıların birbirleriyle etkileşime geçerek iletişim kurdukları 

kompleks bir süreci gösteren Web 3.0 ise, 2010’lu yıllarda internetin akıllanması, kullanıcılara 

özel algoritma sistemlerinin oluşturulmaya başlandığı ve yapay zekanın öncü uygulamalarının 

gün yüzüne çıkması ile büyük verilerin kullanımı, bulut bilişimin, artırılmış gerçekliğin, sanal 



80 

 

gerçekliğin, blok zincirinin ve diğer dijital teknolojilerin devreye girmesiyle başlayan ve 

kullanıcıların “semantik web” sayfalarına erişebildikleri, içerik oluşturabildikleri, 

paylaşabildikleri, işleyebildikleri, öğrenebildikleri ve geliştirebildikleri bir aşamadır (Coşan, 

2022; Ersöz, 2020; Özden, 2022). Ancak güncel olarak 2020 yılı itibariyle web’in gelişimi ile 

ilgili olarak literatürde web’in sınıflandırmasının yapıldığı tabloların değiştirilmesi gerekliliği 

ortaya çıktığı için güncellenerek son bir aşama olarak eklenen Tablo 2.1 de görüleceği üzere 

“simbiyotik web” olaraktan adlandırılan Web 4.0 eklenmiştir. Web 4.0 ile birlikte artık 

OpenAI
1
 şirketinin ürünleri ile daha da yaygınlaşan ve yapay zekanın internet temelli işleyen 

her türden araçlarının uygulamalarında yer alarak dezenformasyon kaynaklı yeniden 

oluşturulmuş yapay zeka videoları, fotoğrafları ve haberleri, yapay zekalı kullanıcı tarafından 

üretilen sosyal medya içerikleri ve yapay zekalı araştırma makaleleri gibi kullanıcıların artık, 

gerçek olmayan yapay zeka kullanıcıları ile etkileşime girdiği, onlardan etkilendiği ve onların 

içeriklerini deneyimleyip paylaştığı bir internet sürecini getirmiştir. 

Tablo 2.1 Web Gelişim Süreci 

Özellikleri  Web 1.0 

(Monolog) 

Web 2.0 

(Interaktif Web) 

 Web 3.0 

(Semantik Web) 

Web 4.0 

(Intelligent Web) 

Aktif Yıllar 1990-2000 2000-2010 2010-2020 2020-2030 

İletişim 

Şekilleri 

Doküman Üzerinden 

              Yayın 

İnsan Odaklı olarak 

İnteraktif iletişim 

Bilgi Odaklı olarak 

Her yerden 

Çevrimiçi 

Yapay Zekâ Odaklı 

Sanal gerçeklik 

Enformasyon Statik (Durağan) 

Bilgiler. 

Dinamik (Değişken) 

Bilgiler 

Taşınabilir ve 

Kişiselleştirilebilir 

Bilgiler 

Veri tabanından 

faydalanarak Sanal 

Üretilmiş Bilgiler 

Kullanım Şekli Kişisel Web Sayfaları Bloglar/Wikiler, 

Alışveriş siteleri ve 

Sosyal Medya 

Kullanıcı 

tercihlerine göre 

Dosya Akışları 

Kullanıcıya özel 

Algoritmalarla 

Yapay zekalı sürekli 

değişen Dosya 

Akışları 

İçerik Üretim 

Şekli 

Eğlence Yayıncılık Yaratıcılık Yapay Zekâ Üretimli 

Yaratıcılık 

Etkileşim 

Şekilleri 

Statik Web sayfaları Web Uygulamaları Akıllı 

Uygulamalar 

Yapay Zekalı 

Uygulamalar 

Kaynak: Sharma, 2022 

                                                 
1
 Araştırma ve patentlerini halka açık bir şekilde sunan Yapay zekâ araştırma şirketi olarak 2015 yılı sonlarına 

doğru ABD’nin San Francisco şehrinde kurulmuştur. GPT-3 ile ChatGTP gibi ürünleri yapay zekâ 

uygulamalarının miladı olmuştur.  



81 

 

Özetle, sosyal medya araçları zaman içinde internete erişim şekilleri ve 

kullanımlarının gelişimiyle bağlantılı olarak ortaya çıkmış ve dönüşüm sağlayarak dijital 

ortamımızın da şekillenmesinde önemli bir rol oynamıştır (Appel vd., 2020). Sosyal medya, 

çevrimiçi iletişim ve bağlantı için temel sağlayan 1980'lerin sonlarında internetin ortaya 

çıkışına kadar izlenebilmekle birlikte, aynı zamanda bu erken aşamada, sosyal medya 

platformlarının nispeten basit ve öncelikle e-posta iletişimi ve çevrimiçi forumlara 

odaklandığı düşünüldüğünde, zamanla e-posta ve anlık mesajlaşma gibi araçların popülerlik 

kazanmaya başlaması ve insanların birbirleriyle gerçek zamanlı olarak bağlantı ve iletişim 

kurmasının da önünü açmıştır. İlerleyen süreçte, sosyal medya kavramı, 2004 yılına 

gelindiğinde internet teknolojinin gelişmesiyle, özellikle de Web 2.0 teknolojisinin 

kullanılmaya başlanmasıyla kendini göstermektedir (Fuchs, 2014: 49). Web 2.0 teknolojisi, 

statik web sitelerinden kullanıcı tarafından oluşturulan içeriği ve etkileşimi teşvik eden 

dinamik platformlara geçişi kolaylaştıran bir alt yapı sağlamıştır. Bu yüzden Kaplan ve 

Haenlein sosyal medya kavramını, “Web 2.0’ın teknolojik ve fikirsel temelleri üzerine 

kurulmuş, kullanıcı tarafından oluşturulmuş içeriğin yaratılmasına ve karşılıklı değişime izin 

veren internet tabanlı uygulamalar grubu” (Kaplan ve Haenlein, 2010: 63-68) şeklinde web 

2.0 kapsamı içerisinde tanımlamaktadır. Böylece, Facebook, X ve YouTube gibi sosyal medya 

platformları bu dönemde ortaya çıkmış ve kullanıcıların kişisel profiller oluşturmasına, 

fotoğraf ve video paylaşmasına ve başkalarıyla gerçek zamanlı olarak etkileşime girmesine de 

olanak sağlamıştır (Pant vd., 2020; Fuchs, 2015: 13; Scott, 2010: 38). Ancak, bugün 

bildiğimiz şekliyle kullanımı olan sosyal medyanın ortaya çıkışı, 2000'lerin başında MySpace 

ve Friendster gibi sosyal ağ sitelerinin yükselişine bağlanabilir (Boyd ve Ellison, 2007; Toor, 

2020). Çünkü, bu platformlar, kullanıcıların profil oluşturmasına, arkadaşlarıyla bağlantı 

kurmasına ve fotoğraf, video ve mesaj gibi içerikleri paylaşmasına olanak sağlamıştır. Bu 

sosyal ağ siteleri popülerlik kazandıkça, daha gelişmiş ve uzmanlaşmış sosyal medya 

platformlarının geliştirilmesinin temeli atılmıştır. Sosyal medyanın evrimindeki önemli 

kilometre taşlarından biri olarak 2004 yılında Facebook'un piyasaya sürülmesiyle birlikte 

facebook'un lansmanı, haber akışları, durum güncellemeleri ve gönderileri "beğenme" ve 

yorum yapma gibi özellikler getirdiği için sosyal medyanın gelişiminde bir dönüm noktası 

olmuştur. Bu özellikler, insanların çevrimiçi etkileşim kurma ve içerik paylaşma biçiminde 

devrim yaratarak kullanıcı katılımında ve sosyal medya platformlarının genel popülaritesinde 

önemli bir artışa yol açmıştır (Appel vd., 2020). Örneğin, AOL Instant Messenger ve MSN 

Messenger gibi mesajlaşma platformları, kullanıcıların gerçek zamanlı konuşmalar yapmasına 

ve medya dosyalarını paylaşmasına olanak tanımıştır. Bunlar arasında mesajlaşma 



82 

 

platformları, çevrimiçi forumlar ve belirli ilgi alanları etrafında düzenlenen eş zamansız 

çevrimiçi sohbetler yer almaktadır. Akıllı telefonların ortaya çıkışı da sosyal medyanın 

gelişmesinde ve büyümesinde diğer dönüm noktalarından biri olmuştur. Akıllı telefonun 

icadı, özellikle de Apple'ın 2007'de ilk iPhone'unu piyasaya sürmesiyle, sosyal medyayı 

masaüstü ve dizüstü bilgisayarların ötesine taşıdı ve özellikle de Apple'ın iPhone'u, sosyal 

medyayı her zaman ve her yerden mobil bir şekilde ulaşabilmenin sağlandığı, dünya çapında 

milyonlarca insanın eline getirecek gelişmenin önünü açtı (Walls ve Vie, 2018; Baatarjav ve 

Dantu, 2011; Kaplan ve Haenlein, 2010; Appel vd., 2020). Ek olarak sosyal medya ile ticari 

işletmeler, müşterilerine yeni, daha basit etkileşim yöntemleri ile mal ve hizmet satın almanın 

yeni yollarını sunarak bu yeni tüketici hareketliliğinden de yararlandı. Bilhassa 1980 ve 

1990'larda ortaya çıkan bu platformlar, kullanıcılara bağlantı kurma ve bilgi paylaşma alanı 

sağladı. CompuServe ve Prodigy gibi bu ilk platformlar, kullanıcıların arkadaşlarıyla, iş 

arkadaşlarıyla, aile üyeleriyle ve yüz yüze asla tanışamayacakları benzer fikirlere sahip 

kişilerle dijital olarak bağlantı kurmasına olanak tanıdı. İlk başlarda sosyal medya, son 

kullanıcıların başkalarıyla dijital olarak bağlantı kurmasına ve çevrimiçi topluluklar 

oluşturmasına yardımcı olmak için vardı. Ancak, sosyal medyada kullanımı, yaygınlaşması ve 

yeni uygulamalarının ortaya çıkmasında gerçek anlamda devrim yaratan akıllı telefonun icadı 

ve gelişimi olmaktadır.  

Sonuç olarak, sosyal medyanın öncülleri olarak görülen, ilan tahtası hizmetleri ve 

çevrimiçi topluluklar gibi ilk dijital iletişim biçimlerine dayanmakla birlikte, aynı zamanda 

sosyal medyanın ortaya çıkışı ve gelişimi de sosyal ağ sitelerinin doğuşuna bağlanabilir. 

MySpace ve Friendster gibi bu siteler 2000'li yılların başında popülerlik kazanmış ve 

günümüzün sosyal medya ortamının temellerini atmıştır. 2000'li yılların başında kurulan 

MySpace, başlangıçta müzik paylaşımına odaklanmış ve kısa sürede dünya çapında en 

popüler sosyal medya sitelerinden biri haline gelmiştir. Bu ilk sosyal ağ siteleri, dünyada 

baskın ve en yaygın kullanılan sosyal medya platformu haline gelecek olan Facebook'un 

gelişiminin önünü açmıştır (Appel vd., 2020; Vrabie, 2014; Dhingra ve Mudgal, 2019; 

Squires, 2016). Ardından bir sonraki gelişme olan akıllı telefonların ortaya çıkmasıyla birlikte 

sosyal medya önemli bir dönüşüm geçirerek mobil sosyal medya uygulamalarının gelişiminin 

önünü açmıştır. Sosyal medya platformlarına hareket halindeyken erişebilme yeteneği, 

insanların birbirleriyle bağlantı kurma ve etkileşim kurma biçiminde devrim yaratarak 

dönüştürmüştür. Artık günümüzde sosyal medya’nın masaüstü bilgisayarlarla sınırlı 

kalmayarak, mobil cihazlar aracılığıyla da her zaman ve her yerden erişilebilir hale geldiği 

görülmektedir. Bu dijital evrimsel süreç, görüntülerin ve videoların birincil iletişim biçimi 



83 

 

haline geldiği Instagram, Snapchat ve TikTok gibi son dönemlerde çıkan yeni sosyal medya 

platformlarının ortaya çıkmasına yol açmıştır. Böylece bu platformlar daha genç bir 

demografiyi cezbederek sosyal medyanın erişiminin her geçen gün daha da genişlediği bir 

süreci de beraberinde getirmiştir. Bütün bunlarla birlikte genç kullanıcıların daha da 

yaygınlaşması ve artması ile sosyal medyanın yeni uygulama araçlarının ortaya çıkması, artık 

geleneksel medyadan bilgi ve haber alma alışkanlıkları ve kullanımlarını da değiştirerek 

sosyal medya araçlarının yeni medya ortamı olmasını da doğurmuştur.  

2.1.1. Sosyal Medya Araçlarının Medya Boyutu  

Sosyal medyanın ortaya çıkışı, geleneksel medya araçlarını etkileyerek bilginin 

yayılma ve tüketilme biçimini de dönüştürmüştür. Geleneksel anlamda medya kavramı, 

içeriğin firmalar veya medya kuruluşları tarafından üretildiği gazete, dergi, televizyon ve 

radyo gibi kitle iletişim araçlarının yerleşik iletişim biçimlerini ifade etmektedir (Manyam ve 

Padma, 2018). Bu medya kuruluşları, bilgi sunmak için yapılandırılmış ve kontrollü bir 

yaklaşım izlemektedir (Diao ve Zhao, 2023). Medya kelimesinin kökenine inildiğinde “araç” 

anlamına gelerek, “bir araç anlamında medya, yazılı basın, radyo ya da televizyon gibi 

iletişim araçları olarak tanımlanırken, bu teknolojilerden bir veya daha fazlasını büyük 

sayıda insanla iletişim kurmak üzere kullanan geniş ölçekli organizasyonlar toplamı 

biçiminde de ifade edilebilir.” (Marshall, 1999: 484) şeklinde tanımlamak mümkün 

olmaktadır. Öte yandan, sosyal medya platformları, bireylerin içerik oluşturma, paylaşma ve 

içerikle etkileşime girme özgürlüğüne sahip olduğu, kullanıcı tarafından oluşturulan içerikle 

karakterize edilir. Sosyal medya ile geleneksel medya arasındaki bu temel fark, sosyal 

medyanın yeni medya olarak değerlendirilmesinde farklı bir yaklaşım gerektirmektedir. 

Sosyal medyayı yeni medya olarak değerlendirirken, onu geleneksel medya ile karşılaştırmak 

önemlidir. Geleneksel medya yukarıdan aşağıya bir yaklaşıma dayanır ve bilgi medya 

kuruluşlarından izleyicilere doğru akar. Buna karşın sosyal medya, bireylerin bilginin 

yaratılması ve yayılması sürecine aktif olarak katıldığı daha merkezi olmayan ve katılımcı bir 

yaklaşıma olanak tanır. Kontrol ve katılımdaki bu değişim, sosyal medyanın yeni medya 

olarak değerlendirilmesinde kilit bir faktördür. Ayrıca, sosyal medya platformları geleneksel 

medyaya kıyasla daha yüksek düzeyde etkileşim ve katılım sağlamaktadır. Sosyal medya 

platformlarında kullanıcılar gerçek zamanlı olarak yorum yapabilir, beğenebilir, paylaşabilir 

ve içerikle etkileşime geçebilir. Bu etkileşim ve katılım düzeyi, bir topluluk duygusunu teşvik 

eder ve anında geri bildirim ve yanıt verilmesine olanak tanır. Ayrıca, sosyal medya içeriğin 

özelleştirilmesine ve kişiselleştirilmesine olanak tanır. Kullanıcılar kendi akışlarını 



84 

 

düzenleyebilmekte ve hangi bilgileri göreceklerini seçerek daha özel ve kişiselleştirilmiş bir 

deneyim yaratabilmektedir. Bunun aksine, geleneksel medya genellikle herkese uyan tek bir 

yaklaşım izler ve içerik geniş bir kitleye yayınlanır. Kısaca, sosyal medyayı yeni medya 

olarak değerlendirmek aslında, kontrol ve katılım, etkileşim ve katılım, içeriğin 

kişiselleştirilmesi ile özelleştirilmesi açısından geleneksel medya ile karşılaştırmayı içerir 

(Dawot ve Ibrahim, 2014; Carr ve Hayes, 2015). 

Yeni medya olarak sosyal medya, kullanıcı tarafından oluşturulan içeriği, bilgi 

akışının merkezîleştirilmesini, yüksek etkileşim ve katılımı ve içeriğin özelleştirilmesini 

kapsayan çok yönlü bir kavramdır (Wang vd., 2021). Genel olarak, sosyal medyayı yeni 

medya olarak değerlendirmek, kullanıcı tarafından oluşturulan içerik, merkezi olmayan bilgi 

akışı, yüksek etkileşim, katılım ve içeriğin özelleştirilmesi gibi benzersiz özelliklerini 

tanımayı kapsamakla birlikte aynı zamanda kontrol ve katılımdaki değişim, daha yüksek 

etkileşim ve katılım düzeyi ve içeriği özelleştirme yeteneği gibi geleneksel medyadan temel 

farklılıklarını tanımayı içermektedir (Dawot ve Ibrahim, 2014; Wang vd., 2021). Sosyal 

medyayı yeni medya olarak değerlendirirken göz önünde bulundurulması gereken bir diğer 

önemli husus da haber ve bilgi almayı sağlayan medya boyutudur. Medya boyutu, bilginin 

sunulduğu ve erişildiği çeşitli biçim ve kanalları ifade etmektedir. Ancak geleneksel medya 

söz konusu olduğunda, boyut genellikle bir gazetenin boyutu veya televizyon ve radyodaki 

yayın süresi gibi ortamın fiziksel kısıtlamalarıyla sınırlıdır. Bu sınırlama, paylaşılabilecek 

içeriğin miktarını ve izleyiciye sunulma şeklini etkilemektedir. Bu nedenlerle, sosyal medyayı 

yeni medya olarak değerlendirirken, geleneksel medyadan temel farklılıklarını kabul etmek 

önemlidir (Hansen vd., 2020). Sosyal medya, kullanıcı tarafından oluşturulan içerik için bir 

platform sağlayarak bireylerin bilginin oluşturulmasına ve yayılmasına aktif olarak 

katılmasına olanak tanır. Bilgi akışının bu şekilde merkezîleştirilmesi, kullanıcılara 

tükettikleri içerik üzerinde daha fazla kontrol ve sahiplik hissi vermektedir (Wang vd., 2021). 

Öte yandan, sosyal medya platformları daha çeşitli bir medya boyutu sunmaktadır. 

Kullanıcılar içeriğe metin, resim, video, canlı yayın ve etkileşimli özellikler gibi çeşitli 

formatlarda erişebilmektedir. Medya boyutundaki bu çok yönlülük, izleyiciler için daha 

sürükleyici ve dinamik bir deneyim sağlayarak içerikle daha zengin ve daha ilgi çekici bir 

etkileşime olanak tanır. Ayrıca, sosyal platformlardaki medya boyutu, içeriğin farklı cihazlar 

ve teknolojiler üzerinden erişilebilirliğini de kapsamaktadır. Kullanıcılar akıllı telefonlar, 

tabletler, bilgisayarlar ve diğer bağlı cihazlar üzerinden sosyal medya içeriğiyle etkileşime 

geçebilmekte, bu da daha geniş bir erişim ve daha esnek bir bilgi tüketimi sağlamaktadır. 

Medya boyutunu göz önünde bulundurmak, içeriğin sunulduğu ve erişildiği çeşitli biçim ve 



85 

 

kanalları vurguladığı ve nihayetinde izleyicilerin bilgiyle etkileşim kurma biçimini etkilediği 

için sosyal medyayı yeni medya olarak değerlendirmenin ayrılmaz bir parçasıdır. Buna ek 

olarak, medya boyutu, sosyal medya platformlarının geleneksel medyaya kıyasla sunduğu 

etkileşim ve katılım düzeyini de kapsamaktadır (Hansen vd., 2020). Genel olarak, sosyal 

medyayı yeni medya olarak değerlendirirken, çeşitli medya boyutunu, kullanıcı tarafından 

oluşturulan içeriği ve çeşitli cihazlar üzerinden bilgiye erişme ve tüketme becerisini göz 

önünde bulundurmak oldukça önemlidir. Ancak, sosyal medyanın yeni medya olarak 

değerlendirilmesi sadece medya boyutunun ötesine geçmemekte, aynı zamanda üretici ve 

tüketici nüfusunun büyüklüğü, etkileşim hızı, temel unsurların türü ve kontrolü, bağlantı 

türleri ve içeriğin kalıcılığı gibi diğer faktörler de yeni bir medya biçimi olarak sosyal 

medyanın benzersiz özelliklerini ve etkisini anlamada oldukça önemli bir rol oynamaktadır. 

Bu nedenle, sosyal medyayı yeni medya olarak değerlendirmek, içerik sunumu ve erişiminin 

çeşitli biçimlerini ve kanallarını içeren medya boyutunun yanı sıra geleneksel medyaya 

kıyasla etkileşim ve katılım düzeyini de dikkate almayı içerir (Hansen vd., 2020).  

Sosyal medya araçları modern gazetecilikte çok önemli bir rol oynamakta, 

gazetecilerin bilgi toplama, izleyicilerle etkileşim kurma ve haber yayma yöntemlerini 

dönüştürerek önemli ölçüde etkilemiş, yeni boyutlar ve zorluklar ortaya çıkarmıştır. 

Gazeteciler Twitter (X) ve Facebook gibi sosyal medya platformlarını kaynakları izleme, bilgi 

toplama, haber üretme, yayma, izleyici etkileşimi ve kaynak doğrulamak gibi çeşitli amaçlarla 

giderek daha fazla kullanmaktadır (Thurman, 2017; Powers ve Vera-Zambrano, 2017). Bu 

araçlar gazetecilere bireysel kamu paylaşımlarına erişim sağlayarak kamuoyunu temsil 

etmelerine ve trend olan konular hakkında haber yapmalarına olanak tanır (McGregor, 2019; 

Dubois vd., 2020). Ayrıca, sosyal medyanın gazetecilikte kullanımı, çevrimiçi tacizle ve siber 

zorbalıkla başa çıkmak için stratejilerin geliştirilmesi ve sosyal medyanın iletişim ve bilgi 

paylaşımı için haber odalarına entegre edilmesi gibi yeni uygulamaların benimsenmesine yol 

açmıştır. (Chen vd., 2018; Alsridi, 2019). Dahası, sosyal medya gazetecilerin bilgi bulmasına, 

iletişim kurmasına, güncel kalmasına, içerik paylaşmasına ve tartışmalara katılmasına olanak 

tanıyarak haber üretimi için vazgeçilmez hale gelmiştir (Mansour, 2016). Gazeteciler artık 

yeni adı ile X olan twitter gibi platformlar aracılığıyla, gazeteci olmayanları retweet ettikleri 

veya kullanıcılara yanıt verdikleri, daha etkileşimli bir haber ortamını teşvik ederek daha 

kolay yollarla halkla karşılıklı etkileşim kurmalarıyla birlikte, aynı zamanda bu gibi sosyal 

medya platformları gazeteciler tarafından haber yaymak, çıktılarını tanıtmak içinde yaygın 

olarak kullanılmaktadır (Zulqarnain vd., 2020; Jerónimo vd., 2020). Ek olarak, sosyal medya 

gazeteciler için doğrulama sürecini kolaylaştırsa da kaynak güvenilirliğinin 



86 

 

değerlendirilmesinde yeni zorluklar da ortaya çıkarmaktadır (Fletcher vd., 2020). Çünkü 

gazeteciler sosyal medyayı kullanırken ikilemlerle karşı karşıya kalmakta, bilgi yayınlamak 

ve etkileşimde bulunmak, gerçeklere bağlı kalmak ve görüş bildirmek, kişisel bilgileri 

paylaşmak ve profesyonelliği sürdürmek ile kendilerini örtük veya açık bir şekilde tanıtmak 

arasında denge kurmak zorundadır (Kristensen ve From, 2018).  Böylece sosyal medyanın 

benimsenmesi, gazetecilerin haberlerde kamuoyunu temsil etme biçimlerini de etkileyerek 

gazetecilik rutinlerini şekillendirmiştir ve sosyal medya kaynaklarının güvenilirliği, 

gazetecileri doğrulama için insan yargısını otomatik araçlarla birleştiren hibrit yaklaşımları da 

benimsemeye sevk etmiştir (Fletcher vd., 2020; McGregor, 2019). Gazetecilerin sosyal medya 

faaliyetleri ile izleyici algıları arasındaki ilişki, sosyal medyada kendini ifşa etmenin ve 

etkileşimin izleyicilerin gazetecilere yönelik algılarını hem kişisel hem de profesyonel 

boyutlarda etkileyebileceğini ve bunun da haber ürünlerine yönelik algıları etkileyebileceğini 

göstermiştir. Böylece, sosyal medya araçlarının kullanımı gazeteciler arasında şeffaflık, kapı 

tutma rolleri ve profesyonel meslek kimliği ile ilgili sorunları da gündeme getirmiştir 

(Wihbey vd., 2018; Lee, 2015). 

Sonuç olarak, sosyal medya araçları modern gazetecilik pratiklerinin ayrılmaz bir 

parçası haline gelmiş ve gazetecilere kitlelerle etkileşim kurmak, bilgi bulmak, kaynakları 

doğrulamak ve haberleri yaymak için yeni yollar sunmuştur. Sosyal medya gazeteciler ve 

izleyicileri arasındaki ilişkiyi yeniden şekillendirmiştir. Sosyal medya araçlarının gazetecilik 

pratiklerine entegrasyonu, geleneksel norm ve uygulamalarda değişikliklere yol açarak 

gazetecileri yeni rol ve sorumluluklara uyum sağlamaya zorlamıştır (Jukes, 2019). Bu araçlar 

gazeteciler için fırsatlar sunarken, çevrimiçi taciz, siber zorbalık ve kişisel ifade ve 

profesyonellikle ilgili ikilemlerin üstesinden gelme ihtiyacı gibi zorlukları da beraberinde 

getirmektedir. Ancak olumsuzluklara rağmen gazeteciler, sosyal medya platformlarından 

yararlanarak haberlerini geliştirebilir, daha geniş kitlelere ulaştırabilir ve gelişen medya 

ortamına uyum sağlayabilir hale gelmiştir. Sosyal medya araçlarının gazetecilik boyutlarını 

anlamak, gazetecilerin gazetecilik standartlarını ve güvenilirliğini korurken bu platformları 

etkili bir şekilde kullanmaları için oldukça önemli olmaktadır.  

Özetle, sosyal medyanın, içerik sunumu ve erişiminin çeşitli biçim ve kanallarını 

içeren medya boyutuna dayalı olarak yeni medya olarak değerlendirilmektedir. Buna ek 

olarak, sosyal medyanın yeni medya olarak değerlendirilmesi, haber değeri taşıyan içeriğin 

firmalar ya da haber üretici kurumlardan ziyade kullanıcılar tarafından kolektif olarak 

oluşturulduğu ve mesaj üreticisi olarak kullanıcı tarafından oluşturulan içeriğinde dikkate 

alınmasının gerektiği bir süreci beraberinde getirmiştir. 



87 

 

2.1.2. Sosyal Medyanın Kullanıcı Boyutu ve Etkileri 

Sosyal medyanın kullanıcı boyutu, bireylerin çevrimiçi platformlara aktif olarak 

katılması, profil oluşturması, içerik paylaşması ve diğer kullanıcılarla tartışmalara ve 

etkileşimlere girmesi ile karakterize edilir (Appel vd., 2020). Sosyal medyanın kullanıcı 

boyutu, bu platformlarla etkileşime giren bireylere ve topluluklara odaklanmaktadır (Hansen 

vd., 2020). Kullanıcılar, çeşitli şekillerde aktif olarak katılarak ve bu platformlardaki içeriği 

ve etkileşimleri şekillendirerek sosyal medyanın merkezinde yer almaktadır. Kullanıcıların, 

sosyal medya da çeşitli rolleri bulunmaktadır. Bunlar; yaratıcılar, küratörler
,
 tüketiciler, 

işbirlikçiler ve bağlayıcılar şeklindedir. Yaratıcılar olarak kullanıcılar orijinal içerik üretir ve 

yeni medyanın oluşturulmasına katkıda bulunur. Blog yazıları yazabilir, videolar oluşturabilir, 

fotoğraf çekebilir veya grafik tasarlayabilirler (Hansen vd., 2020; Zeitzoff, 2017; Hacker vd., 

2017). Küratörler olarak sosyal medya kullanıcıları çeşitli kaynaklardan içerik toplayıp 

arşivleyip, ardından onları düzenleyerek bir sergileyici misali başkalarıyla dijital olarak 

paylaşır (Hansen vd., 2020). Kullanıcılar aynı zamanda başkaları tarafından oluşturulan 

içerikleri tüketen ve bunlarla etkileşime giren tüketiciler olarak da kendini göstermektedir. 

Kullanıcılar, blog gönderilerini okuyabilir, videoları izleyebilir, resimleri görüntüleyebilir 

veya podcastleri dinleyebilirler. İşbirlikçi olarak, sosyal medya kullanıcılar aktif olarak 

tartışmalara katılır, gönderilere yorum yapar ve paylaşılan projelere veya içeriğe katkıda 

bulunur. Wiki özellikli (bilgi verici) sayfalar üzerinde iş birliği yapabilir, forumlara veya grup 

tartışmalarına katılabilir veya iş birliğine dayalı bloglara katkıda bulunabilirler. Ek olarak, 

kullanıcılar sosyal medyada bağlayıcılar olarak hareket eder, başkalarıyla bağlantılar kurar ve 

sürdürür, ağlar ve topluluklar oluşturur. Bunu diğer kullanıcıları takip ederek, arkadaş 

ekleyerek, gruplara veya topluluklara katılarak ve diğerleriyle sohbetler edip etkileşimlerde 

bulunarak yapmaktadır (Manyam ve Padma, 2018). 

Sosyal medyada kullanıcılarının davranış boyutlarını incelemek, aynı zamanda 

bireylerin sosyal medya platformları ile nasıl etkileşim kurduğunu analiz etmenin ve 

anlamanın farklı yollarını da temsil etmektir. Bu boyutlar, kullanıcı davranışını karakterize 

etmek için yol gösterici olmaktadır ve şunları içermektedir: (1) bir kullanıcının sosyal bir ağda 

ne kadar aktif olduğunu ifade eden ve genellikle gönderi, yorum, beğeni ve paylaşım sayısı ile 

ölçülen Etkinlik Düzeyi, (2) Bir kullanıcı tarafından yayınlanan bilgi veya içeriğin başkaları 

için yararlı, doğru veya ilgi çekici olma derecesini gösteren içerik kalitesi, (3) kullanıcıların 

ağ içinde nasıl bağlantılı olduğunu ifade ederek metriklerle ölçülen Ağ yapısı,  (4) metin, 

resim, video, bağlantı gibi kullanıcıların yayınladığı içerikleri ifade eden içerik türü, (5) 

kullanıcıların diğerleriyle ne ölçüde etkileşime girdiği, ne sıklıkla sohbet başlattığı veya aldığı 



88 

 

yanıtları gösteren kullanıcı etkileşimi, (6) sosyal medya kullanıcısının dikkatinin ağ 

içerisindeki farklı konulara yada konuşmalara ne kadar dağıldığı durum olan odak dağılımı, 

(7) herhangi bir sosyal medya kullanıcısının sosyal ağa ne sıklıkta katkıda bulunduğu durum 

olan Katılım sıklığı, (8) sosyal medyada içerik üreticisi konumunda bulunan kullanıcıların 

başkaları tarafından sorulan sorulara ne sıklıkla yanıt verdiği Cevapla İlgili Davranış, gibi 

sıralanan bu boyutlar, sosyal medya araştırmacıları ve kurumsal şirketler tarafından 

pazarlama, bilgi yayma ve kişiselleştirilmiş kullanıcı deneyimleri oluşturma gibi çeşitli  

uygulamalardan faydalanabilmek ve kullanıcı davranışlarını anlamlandırmak amacıyla 

kullanılmaktadır (Hacker vd., 2017; Hansen vd., 2020). Sosyal medyanın, kullanıcılar 

üzerinde çok yönlü bir etkiye sahip olduğu ve bireylerin hayatlarının çeşitli yönlerini 

etkilediği şeklinde sosyal medyanın kullanıcılar üzerindeki etkisini araştıran oldukça fazla 

çalışma Literatürde bulunmaktadır. Bunlar;  

Sosyal medya bağımlılığının bireyler açısından öz saygının azalması yoluyla ruh 

sağlığının bozulmasına yol açabileceği görülmektedir (Hou vd., 2019). Öte yandan, sosyal 

medyanın algılanan değeri, kullanıcıların kimlik ve aidiyet duygusunu geliştirerek sosyal 

medyayı duygusal olarak kullanmalarını olumlu yönde etkileyebilmektedir (Wang vd., 2021). 

Ayrıca, sosyal medya etkinliği sayesinde, dijital ortamlardan kaynaklı olan gelişmeleri ve 

haberleri öğrenebilme fırsatları ve çeşitli bilgiler sağlayarak bireylerin kariyerleri ile ilgili 

algılarını da etkilemektedir (O'Connor vd., 2021). Bütün bunların yanında, kullanıcıların 

sosyal medyaya katılımı ile algılanan fayda ve değeri artırarak sosyal medya kullanımının 

genel olumlu etkisine de katkıda bulunmaktadır (Yang vd., 2021). Ancak, sosyal medyanın 

etkisi yalnızca olumlu değildir. Örneğin; sosyal medyanın özerklik üzerinde olumsuz etkileri 

olabileceği ve kullanıcıların bağımsızlığının potansiyel olarak sınırlandırılabileceği de tespit 

edilmiştir (Sahebi ve Formosa, 2022). Ayrıca, sosyal medya ve araçların yaygın kullanımı, 

bağımlılık durumlarında zihinsel ve davranışsal bozukluklar da dahil olmak üzere hem olumlu 

hem de olumsuz etkilere yol açabilmektedir. Sosyal medya, tüketici davranışlarının 

şekillenmesinde de önemli bir rol oynamaktadır. Sosyal medya reklamlarının tüketici satın 

alma davranışını güçlü bir şekilde etkileyebildiği gözlemlenmekle birlikte, aynı zamanda 

sosyal medyanın e-ticaret sektöründeki kullanıcı etkisinin önemini de vurgulamaktadır 

(Gaurav ve Ray, 2020). Psikoloji ve sosyoloji temelli yürütülen diğer çalışmalarda ise, sosyal 

medya gençler arasında kendinden yaşça büyük kişilerle ilişkiyi cazip hale getirme, aynı anda 

birden fazla kişi ile beraber olma, ilişki ile uyuşturucu ve bağımlılık yapıcı madde ve alkol 

alımı gibi riskli cinsel davranışlar olarak tanımlanan toplum içindeki sosyal davranış 

kalıplarını etkilemektedir (Adegboyega, 2019). Ayrıca, sosyal medya kullanıcılara belirli 



89 

 

çerçevede önyargılı bilgiler sunup, bunların hızlı bir şekilde yayılmasını sağlayarak toplum 

içindeki siyasi kutuplaşmayı da tetiklemektedir (Rosyadi ve Eriyanto, 2019). Sosyal medya, 

pazarlama iletişimi açısından da çeşitli alanlardaki kullanıcılar üzerinde önemli bir etkiye 

sahiptir. Alan yazındaki araştırmalar, sosyal medyanın karmaşık satın alma davranışını 

etkilediğini ve algının bu ilişkiye aracılık ettiğini göstermektedir (Zahoor ve Shah, 2024). Bu 

yüzden sosyal medya, kullanıcıların karmaşık satın alma davranışı ve algısı üzerinde olumlu 

ve oldukça önemli bir etkiye sahip olmakla birlikte, aynı zamanda uzun süreli sosyal medya 

kullanımı bir moderatör işlevi görerek bu ilişkileri de geliştirmektedir. Ayrıca, sosyal medya 

pazarlaması sayesinde sosyal etkileşim ile algılanan kalitenin Apple firmasının iPhone 

markalı telefon kullanıcıları arasında marka sadakatinin şekillenmesinde önemli bir rol 

oynayarak olumlu yönde etkilemekte ve markaya yönelik bağlılığı, ilişkileri ve sadakati 

artırdığı sonucuna ulaşılmıştır (Simatupang ve Purba, 2023). Bununla birlikte, aşırı veya 

dengesiz sosyal medya kullanımı sosyal etkileşimleri ve ruh sağlığını olumsuz 

etkileyebilmektedir. Bu yüzden sosyal medya kullanımının akıllıca yönetilmesinin önemi 

vurgulanmaktadır (Sutikno ve Basit, 2023). Çünkü bu çalışmaya göre sosyal medyanın 

öğrencilerin sosyal etkileşimleri üzerinde hem olumlu hem de olumsuz etkileri bulunmakla 

birlikte, aynı zamanda sosyal medyanın aşırı veya dengesiz kullanımı, yüz yüze iletişimi ve 

ruh sağlığını da etkilemektedir. Diğer bir çalışmada, sosyal medya platformları sağlık 

bilgilerinin yayılması için kullanılmakta ve salgın dönemindeki Covid-19 gibi sağlık krizleri 

sırasında kullanıcıların kaygılarını, öz yeterliliklerini ve koruyucu davranışlarını 

etkilemektedir (Handayani vd., 2023). Sosyal medyaya aktif katılım kaygıyı artırabilirken, 

pasif katılımın ise, öz yeterliliği ve koruyucu davranışları artırdığı görülmektedir. Dijital 

iletişim ile gelen toplumdaki değişimi ve olumsuz etkileri gösteren son çalışma ise, 

Pakistan’daki gençler üzerine yürütülerek sosyal medya platformlarının yüz yüze iletişimin 

azalmasına neden olduğu, siber zorbalık gibi yeni sorunlarında ortaya çıkmasını ve gençler 

üzerinde olumsuz psikolojik etkilere yol açmıştır (Rustam vd., 2023). Sosyal medya, yüz yüze 

iletişimin yerini alarak kullanıcıları etkilemekte, sosyal etkileşim sorunlarına, içerikleri 

kaçırma korkusuna, siber zorbalığa yol açarak anksiyete, depresyon ve düşük öz saygıya da 

neden olmaktadır.  

Bütün bu bulgular, sosyal medyanın kullanıcılar üzerindeki çeşitli etkilerini 

vurgulamakta ve olumlu sonuçlar oluşturabilmesi için kullanımına dengeli bir yaklaşım 

gerektirmektedir. Sonuç olarak, sosyal medyanın kullanıcılar üzerindeki etkisi karmaşık ve 

çeşitlidir; ruh sağlığını, kimliği, kariyer algılarını, tüketici davranışlarını, sosyal etkileşimleri 

ve hatta siyasi görüşleri etkiler. Bu çeşitli etkilerin anlaşılması hem kullanıcılar hem de 



90 

 

politika yapıcılar için sosyal medya kullanımının evrilen manzarasında gezinmek için oldukça 

önemlidir. 

2.2. Sosyal Medya Araçları  

Sosyal medyanın araçlarının doğuşu, kullanıcıların etkileşime girmesine ve içerik 

paylaşmasına olanak tanıyan çeşitli çevrimiçi platformların geliştirilmesiyle 1990'ların 

sonlarına ve 2000'lerin başlarına kadar uzanmaktadır. "Sosyal medya" terimi aslında ilk kez 

1994 yılında Matisse adlı bir çevrimiçi medya ortamında kullanıldı. Ticari internetin ilk 

günlerinde ilk sosyal medya platformları geliştirilmiş ve piyasaya sürülmüştür (Thelwall, 

2009; Aichner vd., 2021). Ardından ilk örnekler arasında görülen kullanıcıların profil 

oluşturup arkadaşlarını listelemesine izin veren ilk sosyal ağ sitelerden biri olan 

SixDegrees.com 1997'de ortaya çıkmıştır. Bunu, 2000'lerin başında çevrimiçi toplulukları ve 

ağları teşvik eden Friendster, MySpace ve LinkedIn gibi diğer siteler izlemiş ve 2004'te 

geldiğinde sosyal medya ortamında daha da devrim yaratan Facebook'un kurulmasına yol 

açmıştır (Boyd ve Ellison, 2007; Dhingra ve Mudgal, 2019). Ardından 2005 yılına 

gelindiğinde kullanıcıların videolarını uluslararası düzeyde yayınlamasını sağlayarak, diğer 

kullanıcılarında yorumlar yapabilmesinin önünü açan çevrimiçi video paylaşım platformu 

Youtube ortaya çıkmıştır. Görsel 2.3’de görüleceği üzere sosyal medya’nın tarihsel süreci 

içerisinde internetin sms’i olarak da adlandırılan 280 yazı karakterli metin odaklı sosyal 

paylaşım platformu Twitter’ın şimdiki adıyla X uygulaması 2006 yılında erişime açılmıştır. 

USMED (Uluslararası Sosyal Medya Derneği) tarafından hazırlanan ve yine aynı tarihsel 

süreç görselinde yer alarak günümüzde yaygın bir şekilde telefonlara yüklenerek kullanılan 

anlık mesajlaşma ve görüntülü arama uygulaması olan WhatsApp’ın ise 2009 yılı itibariyle 

ortaya çıkarak sosyal medya araçları içerisinde yer aldığı görülmektedir. Ardından 2010 

yılında kullanıcıların kendilerinin ya da ürünlerinin fotoğraflarını çekerek, aynı zamanda 

filtrelerde kullanarak tanıtımlarını yapabildikleri ve güncellemelerini de kolayca 

paylaşabildikleri nispeten yeni bir iletişim şekli olarak Instagram uygulaması, piyasaya 

sürülmesinden bu yana hem kullanıcı sayısı hem de yüklemelerinde hızlı bir büyüme 

kaydedilmesi ile internet üzerinden fotoğraf paylaşılarak kullanıcıların kendi ve ürünlerini 

tanıtabildikleri bir sosyal medya biçimi olarak ortaya çıkmıştır (Hoffman ve Schwartz, 2012). 

2011 yılına gelindiğinde ise, video sohbet odaları gibi yenilikleri içermesine rağmen fazla 

rağbet görmeyen sosyal ağ girişimi Google + uygulaması, ek olarak başlangıçta Google Plus 

a entegre olarak gelmesinin yanında 2013 yılına gelindiğinde ise Google hangout adıyla 

platformlar arası mesajlaşma uygulaması olarak sosyal medya araçları içerisinde yer 



91 

 

almaktadır. Aynı yıl içerisinde diğer kullanıcıların içeriklerine ulaşma imkânı veren müzik 

veri akışı ve podcast servisi olan Spotify mobil versiyonu uygulama olarak yüklenebilir hale 

gelmiştir. Son olarak Çin merkezli teknoloji geliştiricisi ByteDance firması 2016 yılında kısa 

video platformunu Douyin adıyla piyasaya sundu ve ardından ABD'deki gençler arasında 

tercih edilerek belirli bir başarıya sahip olan dudak senkronizasyonu platformu Musical.ly'yi 

satın aldı. ByteDance firması birleşme neticesinde 2018 yılına gelindiğinde ise, satın alınan   

uygulamasını Douyin’in kısa video teknolojisine entegre ederek günümüzde küresel ölçekte 

yaygın bir şekilde kullanılan Tik Tok uygulamasını ortaya çıkardı (Spangler, 2016; Jia ve 

Ruan, 2020). Çinde halen bilindiği “Douyin” adı altında piyasaya sürülen Tik Tok, birleşme 

sonrası video paylaşımına ağırlık vererek, kullanıcıların 2-60 saniyelik müzik ve dudak 

senkronizasyonu ile mimiklerine odaklanan döngüsel videolar oluşturmasına imkân vererek 

küresel ölçekte kullanılabilir hale gelmiştir. 2019 yılına gelindiğinde Hindistan’da 

yasaklanmış olmasına rağmen 323 milyon indirme oranı ile giderek yaygınlaşan ve diğer 

video içerik uygulamalarından farklı olarak TikTok, bir öneri algoritması, içerik sınıflandırma 

algoritması ve kullanıcı profilleme algoritması şeklinde üç temel algoritma ile kullanıcılara 

hangi videoları sunacağını belirlemektedir (Wang, 2020; Williams, 2020). 

 

Görsel 2.3 Sosyal Medya’nın Tarihsel Süreci 

Kaynak: www./usmed.org.tr/ 

Görüleceği üzere 21. yüzyıl, sosyal medyanın ortaya çıkışına tanıklık eden ve tarihsel 

süreç içerisindeki yeni varyasyonlarının ve uygulama alanlarının olduğu yüzyıl olmaktadır. 

Bu yüzden dijital olarak iletişim kurmak ve içerik paylaşmak için çevrimiçi ağların 

oluşturulduğu ana alanları kapsayan bir sistem olarak kendini göstermektedir. Sosyal medya 

platformları sürekli büyüyen gelişen ve her geçen gün yeni bir sosyal medya aracının 



92 

 

eklendiği çevrimiçi uygulamalar ile web sitelerinden oluşmaktadır. Ancak bu araçların her ne 

kadar amaçları ve yapabildikleri farklı olsa da bütün sosyal medya platformlarının bir noktaya 

kadar kullanıcılarına sundukları imkanlar ile geleneksel medyalardan ayrılan temel yapı 

taşları olabilecek genel ortak özellikleri de bulunmaktadır. Bunlar şu şekildedir (Lerman, 

2007: 16-17; Keitzmann vd., 2011):  

 Sosyal medya platformları kullanım şekilleri amaçları farklı da olsa kimlik ve 

kullanıcı odaklı işleyerek istedikleri türden içerik oluşturup paylaştıkları ve kendi 

kültürel kimliklerini ifade etmelerini sağlamaktadır.  Sosyal medya platformlarının 

bu özelliği, kullanıcıların kendi kimliklerini ve fikirlerini özgürce ifade etmelerine 

olanak tanırken aynı zamanda bireyler arası etkileşimi güçlendiren bir araç haline 

gelmelerine zemin hazırlamaktadır. Bu durum, kullanıcıların yalnızca içerik tüketen 

pasif izleyiciler değil, aynı zamanda aktif içerik üreticiler oldukları bir ekosistem 

oluşturur (Lerman, 2007: 16-17). Böylece, sosyal medya platformları geleneksel 

medya ile kıyaslandığında daha etkileşimli ve kullanıcı merkezli bir yapı sergiler. 

 Kullanıcı katılımı ve paylaşım dinamikleri ortak özelliği açısından sosyal medya 

platformları, kullanıcıların bireysel ve toplumsal düzeyde bağlar kurmalarına olanak 

tanırken, aynı zamanda fikir ve bilgi paylaşımını hızlandırır. Kaplan ve Haenlein’ın 

(2010) sosyal medya çerçevesine göre, bu platformlar, içerik üretiminin ve 

tüketiminin aynı anda gerçekleştiği ve bu dinamiklerin birbirini beslediği çift yönlü 

bir iletişim yapısı sunar. Örneğin, bir kullanıcı kendi fikirlerini yansıtan bir gönderi 

paylaşırken, diğer kullanıcıların yorumları, beğenileri veya paylaşımları yoluyla bu 

içerik geniş kitlelere ulaşabilir. 

 Etkileşim ve sosyal bağlar oluşturma gibi ortak özellikleri de bulunan sosyal medya, 

(Keitzmann vd., 2011) sosyal medya modeli tanımlaması ile, bu platformların 

kimlik, paylaşım, konuşma, varlık, ilişkiler, itibar ve gruplar gibi yedi temel yapı taşı 

üzerinde şekillendiği belirtilmektedir. Bu yapı taşlarından “paylaşım” ve “konuşma” 

sosyal medyayı geleneksel medyadan ayıran en belirgin özelliklerdendir. Kullanıcılar 

yalnızca içerik tüketmekle kalmaz, aynı zamanda geri bildirimde bulunarak 

platformun bir parçası haline gelir. Bu, kullanıcılar arasında güçlü sosyal bağlar 

oluşturur ve bireylerin dijital topluluklarda aidiyet hissetmelerine olanak tanır. 

Tüm bu özellikler, sosyal medya platformlarını bireysel ifadeyi teşvik eden, sosyal 

etkileşimleri kolaylaştıran ve bilgi paylaşımını hızlandıran güçlü birer araç haline 

getirmektedir. Geleneksel medya ile kıyaslandığında, sosyal medyanın kullanıcı odaklı yapısı 

ve çift yönlü iletişim imkânı, bireylerin ve toplulukların kendilerini ifade etme biçimlerini 



93 

 

dönüştürmüştür. Bu dönüşüm hem bireysel hem de toplumsal düzeyde daha dinamik bir 

medya ekosistemine katkı sağlamaktadır (Lerman, 2007; Keitzmann vd., 2011; Kaplan ve 

Haenlein, 2010; Kaplan ve Haenlein, 2012). 

Sosyal medya araçlarının bu ortak özellikleri kullanımı teşvik etmekle birlikte, her 

geçen gün değişen kullanıcı sayılarının 2024 yılı itibarıyla, dünya genelinde en çok kullanılan 

sosyal medya platformları ve aylık aktif kullanıcı sayılarını gösterir Tablo 2.2 şu şekildedir: 

Tablo 2.2 Sosyal Medya Kullanıcı Sayısı 

Platform Aylık Aktif Kullanıcı Sayısı (Milyon) 

Facebook 2.963 

YouTube 2.527 

WhatsApp 2.000 

Instagram 2.000 

WeChat 1.263 

TikTok 1.051 

Facebook Messenger 931 

Douyin 715 

QQ 574 

Sina Weibo 573 

Kaynak: https://datareportal.com/ 

Bu veriler, We Are Social ve Meltwater’ın ortaklaşa hazırladığı “Digital 2024 Global 

Overview Report”tan alınmıştır. Bu platformlar, dünya genelinde milyarlarca kullanıcıya 

ulaşarak dijital iletişim ve etkileşimde önemli bir rol oynamaktadır. Özellikle Facebook, 

YouTube, WhatsApp ve Instagram gibi platformlar, geniş kullanıcı tabanlarıyla öne 

çıkmaktadır. Çin merkezli WeChat, Douyin ve QQ gibi platformlar da büyük kullanıcı 

kitlelerine sahiptir, ancak bu platformların kullanıcı sayıları genellikle Çin pazarına 

odaklanmıştır. Ayrıca, We Are Social ve Meltwater’ın 2024 Türkiye Raporun’da görüleceği 

üzere Türkiye’de 50 milyondan fazla kullanıcıya sahip olarak ilk sırada YouTube ardından 

Instagram platformu gelmektedir (Dijital in 2024). Sosyal medya platformlarının hem 

globalde hem de Türkiye’de ne kadar geniş kitlelere ulaştığını göstermektedir. Özellikle 

YouTube, Instagram ve WhatsApp gibi platformlar, Türkiye’de en çok tercih edilen sosyal 

medya araçları arasında yer almaktadır. Bu veriler, sosyal medya kullanımının dünya 

genelinde ne kadar yaygın olduğunu ve bu platformların günlük yaşamın ayrılmaz bir parçası 

haline geldiğini göstermektedir. 

 



94 

 

 

Görsel 2.4 Main Reasons For Using Social Media,    

Kaynak: Kemp, S. (2024). Digital 2024: Global Overview Report. DataReportal. 

https://datareportal.com/reports/digital-2024-global-overview-report (Erişim Tarihi: 20.05.2024). 

 

Her yıl dünya genelindeki dijital verileri ortaya çıkaran, Meltwater ve We Are Social 

ortaklığında yayınlan Dijital 2024 Küresel Genel Bakış Raporuna göre; 16-64 yaş arası aktif 

sosyal medya kullanıcılarının %49,5’i birincil amacı olarak “arkadaşları ve aileleri ile 

iletişimde bulunmak” şeklinde kullanmaktadır. Görsel 2.4’te görüleceği üzere, sosyal medya 

kullanıcılarının neredeyse yarısı veri setinde sosyal medya platformlarını en üst sırada çevresi 

ile iletişimde kalmak için kullanmakla birlikte, aynı zamanda aynı katılımcı grubunun 

%38,5’inin sosyal medyayı “boş zamanlarını doldurmak” şeklinde kullandığı ifade 

edilmektedir (Kemp, 2024). Bu rapora göre sosyal medya kullanıcılarının diğer kullanım 

amaçları sırasıyla; (1) yeni hikayeler okumak, (2) içerik bulma, (3) neler hakkında 

konuşulduğunu görebilme, (4) yapılacak ve satın alınabilecek şeyler için fikir edinme, (5) 

diğer kullanıcılar ile fikirlerin paylaşılması ve tartışılması vb. şeklinde olmaktadır.  Bütün bu 

veriler ışığında, Kaplan ve Haenlein'a göre, sosyal medya araçlarının tam tanımı konusunda 

bir fikir birliği olmasa da, genel olarak kullanıcılar arasında etkileşimi, bilgi edinmeyi, vakit 

geçirmeyi, içerik oluşturması ve paylaşımını, sosyal veya topluluk bağlamında başkaları ile 

etkileşime girilmesine olanak tanıyarak işbirliğini de kolaylaştırmak için tasarlanmış web 

siteleri ve çevrimiçi platformlar bazlı uygulamalar kümesi olarak tanımlanabilir (Kaplan ve 

Haenlein, 2010; Pant vd., 2020). Sosyal medya araçları kavramı, 2000'li yılların başında 

teknolojinin gelişmesiyle, özellikle de Web 2.0 teknolojisinin kullanılmaya başlanmasıyla 



95 

 

ortaya çıkmıştır. Web 2.0 teknolojisi, statik web sitelerinden kullanıcı tarafından oluşturulan 

içeriği ve etkileşimi teşvik eden dinamik platformlara geçişi kolaylaştırmıştır (Fuchs, 2014: 

49). Facebook ve YouTube gibi sosyal medya platformları bu dönemde ortaya çıkmış ve 

kullanıcıların kişisel profiller oluşturmasına, fotoğraf ve videolar paylaşmasına ve 

başkalarıyla gerçek zamanlı olarak etkileşime girmesine olanak sağlamıştır (Pant vd., 2020). 

Bu etkileşimlerin nüfusun büyük bir çoğunluğunu kapsayacak bir şekilde gerçekleştirildiği de 

ifade edilebilir. 

 

 

Görsel 2.5 Overview of Social Media Use 

Kaynak: Kemp, S. (2024). Digital 2024: Global Overview Report. DataReportal. 

https://datareportal.com/reports/digital-2024-global-overview-report (Erişim Tarihi: 20.05.2024). 

 

Meltwater ve We Are Social’ın ortaklığında hazırlanıp yayınlanan ve her yıl dünya 

genelindeki dijital verileri ortaya koyan We Are Social Dijital 2024 raporunun görsel 2.5 de 

gösterilen verilerine göre; Nisan 2024'ün başından itibaren dünya genelinde 5,07 milyar 

sosyal medya kullanıcısı olduğunu ve bunun toplam küresel nüfusun yüzde 62,6'sına denk 

geldiğini gösteriyor. Araştırmanın verilere göre, sosyal medya kullanıcı sayıları son 12 ayda 

da artmaya devam ederek geçen yılın bu döneminden itibaren 259 milyon yeni kullanıcı 

sosyal medyaya katılmıştır. Bu durum, her bir saniyede ortalama 8,2 yeni kullanıcının sosyal 

medyaya katıldığı ve yıllık yüzde 5,4'lük oranı olan bir büyümeye denk gelmektedir. 

Rakamlar her 10 internet kullanıcısından 9'undan fazlasının artık her ay sosyal medyayı 

kullandığını ifade etmekle birlikte, aynı zamanda tipik bir sosyal medya kullanıcısının her ay 



96 

 

ortalama 6,7 oranı ile farklı sosyal medya platformunu aktif olarak kullanıp ziyaret ederek 

günde ortalama 2 saat 20 dakikasını sosyal medya kullanarak geçirdiğini göstermektedir. Ek 

olarak, en son veriler dünya genelinde 18 yaş ve üzeri “yetişkin” olarak tanımlanan sosyal 

medya kullanıcılarının sayısının şu anda bu yaş grubundaki tüm yetişkinlerin yüzde 84'ünden 

fazlasına eşit olduğu görülmektedir (Dijital in 2024). Bütün bunların yanında, gösterilen 

verilerde sosyal medya kullanıcılarını toplam nüfus rakamlarıyla karşılaştırmanın sosyal 

medya kullanımını tam olarak yansıtamayabileceğini de belirtmek gerekir, çünkü çoğu sosyal 

medya şirketi platformlarının kullanımını sadece 13 yaş ve üzeri kişilerle sınırlandırmaktadır. 

Ayrıca bütün sosyal medya kullanıcılarının neredeyse yarısı denilebilecek bir oran ile %46,6 

sı kadın olan kullanıcılardan oluşmaktadır. Ancak, sosyal medya kullanıcılarına ilişkin 

rakamların istisna bireyleri temsil etmeyebileceğini ve tekrar eden hesaplamalar gibi sorunlar 

nedeniyle sosyal medya kullanıcı rakamlarının internet kullanıcıları ve toplam nüfus için 

belirtilen rakamları da aşabilmektedir.  

2.2.1. Facebook    

Sosyal medya araçlarından Facebook'un tanıtımı ve ardından hızlı bir şekilde yükselişi 

son on yılın en önemli sosyal medya trendlerinden biri olmuştur denilebilir. 2004 yılının şubat 

ayında Mark Zuckerberg ve arkadaşları Eduardo Saverin, Andrew McCollum, Dustin 

Moskovitz ve Chris Hughes ile birlikte Facebook'u (o zamanki adıyla “Thefacebook”) 

Harvard Üniversitesi'ndeki yurt odasında kurmuştur (Markoff, 2007). Facebook’un 

kuruluşundan sonraki bir ay içerisinde Harvard üniversitesinin öğrenci nüfusunun yarısı 

uygulamaya kaydolmuştu (Phillips, 2007). Facebook onaylanan ağlar listesini hızla 

genişletmeye devam ederek daha geniş bir kullanıcı kitlesine ulaşmayı başardı ve 2005 yılına 

gelindiğinde ise, facebook 800'den fazla kolej ve üniversite ağının yanı sıra lise ağlarına da 

erişime izin verir hale geldi (Arrington, 2005). Aradan geçen bir yıllık süreç sonunda 2006 

yılında ise, facebook, ağ tabanını genişletmeye devam ederek 22.000'den fazla ticari kuruluş 

ağını bünyesine kattı (Zywica & Danowski, 2008). Son büyük ağ genişlemesini ise, 2006 

yılında gerçekleştirmiş ve geçerli bir e-posta adresi olan 13 yaşından büyük herkesin 

erişimine izin vererek halka açılmıştır (Brown, 2008). 2006 yılında halka açılmış olan 

Facebook, küresel olarak genişlemenin yanı sıra daha geniş bir yaş grubu yelpazesini de 

kendine çekerek hızla büyümeye devam etti ve aynı yılın sonunda aylık bir milyar aktif 

kullanıcıya hizmet verdiğini bildirmekle birlikte aynı zamanda, büyümenin çoğunluğu 

uluslararası alanda gerçekleşerek, bu büyümedeki kullanıcıların %80'inden fazlası Amerika 

Birleşik Devletleri (A.B.D.) dışında ikamet etmekte ve hizmetler de 70 dilde sunulmaktadır. 



97 

 

Bütün bunlar Facebook'u dünya çapında bir platform haline gelmiştir. (Schonfeld, 2010). 

Facebook’un bu kadar hızlı bir şekilde yaygınlaşmasında yatan nedenlerin başında insanın 

yaratılışı gereği sosyal bir varlık olması nedeniyle sürekli olarak toplumsallaşma isteği ve 

arzusu ile yaşamını sürdürerek diğer insanlarla sürekli bağlantıda kalarak iletişim kurma 

durumu neticesinde kontrol eden ve edilen bir toplumsal gruplar içinde yer almasını da 

beraberinde getirdiği bir süreç olarak görüldüğü ifade edilebilir. Facebook, çevrimiçi sosyal 

ağ oluşturma aracı olarak ortaya çıkan, kullanıcıların başkalarıyla bağlantı kurmasına, bilgi 

paylaşmasına ve çeşitli etkinliklere katılmasına olanak tanıyan bir sosyal medya platformudur. 

Başlangıçta platform, iletişimi kolaylaştırma ve sosyal bağlantıları sürdürme yeteneği 

nedeniyle popülerlik kazanmıştır. Böylece kullanıcılar profil oluşturabiliyor, arkadaş 

ekleyebiliyor ve mesajlar ve gönderiler aracılığıyla etkileşime girerek sosyal bağlılığı ve 

izlenim oluşumunu teşvik edebilmektedir (Ryan vd., 2014; Nadkarni & Hofmann, 2012). 

Çünkü;  

Facebook, insanların arkadaşlarıyla internet üzerinden iletişim kurmasını, fotoğraf, video, bilgi ve diğer 

içerikleri paylaşmasını mümkün kılan bir sosyal ağ sitesidir… Ücretsiz olan Facebook’u kullanmak için 

sadece geçerli bir e-posta adresine sahip olmak yeterlidir… Türkiye’de Facebook kullanıcı profilleri 

incelendiğinde en yaygın grup 18-24 yaş aralığı olarak dikkat çekiyor… Kullanıcı profillerine 

bakıldığında artık yeni neslin dijital yaşadığını görmek çok da zor değil (Özutku vd., 2014: 117). 

Aradan geçen süre boyunca Facebook aylık 2,9 milyar aktif kullanıcı sayısı ile en çok 

kullanılan sosyal ağ olmakla birlikte, aynı zamanda Ekim 2022 yılı itibariyle 18-24 yaygın 

yaş aralığının, kullanıcıların %29,9 ile 648 milyondan fazla kişinin olduğu en yaygın grup 

olarak 25-34 yaş aralığına doğru değiştiği ifade edilebilir (Erginoğlu, 2023). Sosyal medya 

kullanıcısı her birey Facebook.com web sitesinde bir hesap oluşturabilirler. Bazı kişisel 

bilgileri (isim, doğum tarihi, cinsiyet, e-posta adresi vb.) verdikten sonra, yeni hesap açan 

kullanıcı bir şifre seçerek belirler ve hesap erişimine sahip olur. Facebook, kullanıcı hesapları 

için oldukça standart bir düzen ile arayüz tercih etmektedir. Kimin hesabı olduğuna 

bakılmaksızın, birçok özellik ekranda aynı yerde görünür, bu da kişinin aradığı verileri 

tanımasını ve bulmasını kolaylaştırır. Facebook hesabında iki önemli kısım vardır: ana sayfa 

ve profil. Genellikle 'duvar' olarak da adlandırılan profil sayfası, kullanıcıların kendilerini 

tanıttıkları yerdir. Sayfanın üst kısmındaki büyük kapak fotoğrafına küçük bir profil fotoğrafı 

eklenir ve bunun altında kullanıcının adı, bazı temel bilgiler ve arkadaşlara, fotoğraflara ve 

“beğenilere” atıfta bulunan birkaç düğme ile sunulur. Bunun altında ise “durum 

güncellemelerinin” göründüğü alan yer almaktadır. Kullanıcılar durumlarında istedikleri 

herhangi bir şeyi yayınlayabilirler ve arkadaşlar bu ifadeye metin yorumlarıyla veya 



98 

 

beğenerek (durumun hemen altında gösterilir) yanıt verebilirler. Genellikle “haber akışı” 

olarak da adlandırılan ana sayfada, kullanıcılar arkadaşlarının durum güncellemeleri ve diğer 

etkinlikleri (gruplara katılma veya beğendikleri bir şeyin hayranı olma vb..) hakkında 

bilgilendirilir. Böylece otomatik ve kronolojik olarak arkadaşların son birkaç saat içindeki 

neler yaptığının önemli noktaları yansıtılır. Bir profil oluşturulduktan sonra, yeni kullanıcı 

arkadaş aramaya başlayabilir ve arkadaşlık isteği gönderebilmekle birlikte, aynı zamanda 

kabul edildiğinde, Facebook iki kişiyi birbirlerinin profil sayfasını görmelerini sağlayarak ve 

etkinliklerini birbirlerinin haber akışına ekleyerek de birbirine bağlamaktadır. Facebook 

böylece görmek, görülmek ya da diğer bir ifade ile “üretmek” (prosume) için çevrimiçi bir 

uygulama olarak işlev görerek, aynı anda hem üretmek hem de tüketmenin yeni bir yolunu da 

açmıştır (Le ve Tarafdar, 2009; Ritzer ve Jurgenson, 2010; Stroud, 2008). 

Facebook'un yaygın bir şekilde ilgi görmeye başlamasıyla birlikte akademik 

çalışmalar, kullanımının ardındaki motivasyonları keşfetmeye çalışan araştırmalar ile kendini 

gösterdi. Literatürdeki bu araştırmalar, izlenim yönetimi, sosyal bağlılık, kimlik inşası ve 

kültürel farklılık gibi faktörlerin platformdaki kullanıcı davranışını etkileyen temel faktörler 

olduğunu vurgulamıştır (Nadkarni ve Hofmann, 2012). Örneğin, kolektivist kültürlerdeki 

kullanıcıların çevrimiçi etkileşimlerini değerlendirirken sosyal normlara ve aile ve 

arkadaşlarının değerlendirmelerine daha fazla güvendikleri görülmüştür (Nadkarni ve 

Hofmann, 2012). Ayrıca, platformun çevrimdışı ilişkiler üzerindeki etkisinin oldukça fazla 

olup, gerçek hayattaki bağlantıların facebook'taki çevrimiçi arkadaşlıklardan önce geldiği de 

görülmekle birlikte, aynı zamanda platformun izlenim oluşturma ve sosyal etki deki rolü, 

kullanıcıların algıları ve davranışları üzerindeki etkisinin de altı çizilmiştir (Wilson vd., 2012; 

Nadkarni ve Hofmann, 2012). Yaygın bir şekilde Facebook kullanımının sosyal medya 

kullanıcıları arasındaki kimlik inşası üzerindeki etkisi de incelenerek; Afrikalı, Amerikalı, 

Latin, Hint ve Vietnam kökenli öğrencilerin Facebook profillerinin içeriğini bu kullanıcılarla 

yapılan yüz yüze görüşmelerle karşılaştırılarak ırksal/etnik grupların Facebook’ta kimlik 

inşasında farklı stratejiler kullandığını ortaya koymuştur. Örneğin, Afro-Amerikalılar, Latinler 

ve Hint kökenli öğrenciler, beyaz öğrenciler ve Vietnam kökenli öğrenciler olarak 

tanımlananlara kıyasla daha yoğun belirli tüketici ve popüler kültürel tercihlerle şekillenmiş 

kültürel benlikler sergilemiştir (Grasmuck vd., 2009). Vasalou ve arkadaşları (2010) 

tarafından hazırlanan bir diğer çalışmada ise, ABD, İngiltere, İtalya, Yunanistan ve Fransa 

dahil olmak üzere kültürlerarasında Facebook kullanımındaki farklılıklar incelemiş ve 

kullanıcılar arasında kültürel farklılıklar olduğunu tespit etmiştir. ABD'deki Facebook 

kullanıcılarıyla karşılaştırıldığında, Birleşik Krallık'taki kullanıcılar uygulama içindeki 



99 

 

grupları daha önemli olarak değerlendirmiştir. Ayrıca, İtalyan kullanıcılar hem grupları hem 

de oyun ve uygulamaları en önemli olarak değerlendirirken, Yunan kullanıcılar Facebook 

durum güncellemelerini daha az önemli bulmuştur. ABD'deki kullanıcılarla 

karşılaştırıldığında, durum güncellemeleri ve fotoğraflar siteyi daha az ziyaret eden Fransız 

kullanıcıları için ise daha az önemli olmaktadır (Vasalou vd., 2010). 

Facebook, zaman içinde değişerek gelişmiş bir sosyal ağ platformudur. Başlangıçta 

insanları birbirine bağlamayı amaçlayan facebook, arkadaşlarla ve aileyle bağlantıda kalmak, 

ilişkileri geliştirmek ve olumlu bir öz imaj sunmak için önemli bir araç haline gelmiştir 

(Kaspar ve Müller-Jensen, 2019; Wolfer, 2017). Ayrıca, Facebook gençler olarak kabul edilen 

topluluk grupları arasında da siyasi katılımda etkili olmuş, sivil katılım ve karar vericilere 

yönelik lobi faaliyetleri için bir platform görevi görmüştür. Ek olarak, Facebook, sosyal 

sermaye, marka topluluklarına müşteri katılımı ve aldatıcı izlenim yönetimi üzerindeki 

etkisiyle de tanınmaktadır (Antheunis vd., 2015; Warren vd., 2016). 

Sonuç olarak facebook, sosyal ilişkiler, sağlık müdahaleleri, siyasi katılım ve marka 

toplulukları dahil olmak üzere çeşitli alanlarda etkileri olan çok yönlü bir platformdur. 

Bireylerin çevrimiçi ortamda nasıl etkileşimde bulunacaklarını, etkileşim kuracaklarını ve 

kendilerini nasıl sunacaklarını şekillendirmeye devam eden hem olumlu hem de olumsuz 

yönleri ile toplum üzerinde etkisi olmaktadır. Facebook, kullanıcılara sosyal etkileşim, bilgi 

paylaşımı ve kimlik ifadesi için bir platform sunan dönüştürücü bir sosyal medya aracı olarak 

ortaya çıkmıştır. Facebook ve onu örnek alan türevlerinin evrimi, internet bağlantısı ve sosyal 

ağlardaki daha geniş eğilimleri yansıtırken, kullanıcı davranışı ve gizlilik hususları üzerindeki 

etkisi araştırma ve tartışma konusu olmaya devam etmektedir. 

2.2.2. Youtube  

Bir video paylaşma sitesi olarak YouTube, Chad Hurley, Steve Chen ve Jawed Karim 

tarafından eğlence amacıyla kurulduğu 2005 yılında erişime açılmış ve ilerleyen süreçte de 

Google tarafından 1,65 milyar dolara satın alınarak kültürel, siyasi ve ekonomik açıdan 

önemli bir mecra haline gelen tarihin ilk video içerik yükleme, yükleyenleri takip etme ve 

videolar üzerine yorumlar yapabilme imkanı sunan bir video paylaşım platformu 

kategorisinde sosyal medya sitesi olmaktadır (Sanlav, 2014: 80; Jarrett, 2008). YouTube, 2 

milyardan fazla kullanıcısı ve her saat yüklenen 500 saatlik video içeriği ile dünya çapında en 

çok ziyaret edilen ikinci web sayfasıdır (Sui vd., 2022). Platform, kullanıcıların çok çeşitli 

video içeriği yüklemesine, paylaşmasına ve bunlarla etkileşim kurmasına olanak tanıyarak 

onu eğitim, eğlence ve bilgi yayma dahil olmak üzere çeşitli amaçlar için çok yönlü bir araç 



100 

 

haline getirmektedir. YouTube, kullanıcılar tarafından oluşturulan içeriklerin izlenebildiği, 

yorumlar yapılabildiği, paylaşılabildiği ve ayrıntılı etkileşime de girebildiği bir katılımcı 

kültür alanı olarak kabul edilmektedir (Schneider, 2018). YouTube'un bu katılımcı yönü, 

bireylerin kendilerini ifade edebildikleri, bilgi paylaşabildikleri ve farklı kitlelerle etkileşime 

girebildikleri benzersiz bir çevrimiçi topluluğun gelişmesine de yol açmıştır. YouTube'un 

temel özelliklerinden biri, videoların hızla yaygın popülerlik kazanabildiği ve geniş bir kitleye 

ulaşabildiği viralliği kolaylaştırma yeteneğidir (Alshanqiti vd., 2020). YouTube'daki 

videoların viralliğine katkıda bulunan faktörleri anlamak, erişimlerini ve etkilerini en üst 

düzeye çıkarmak isteyen içerik oluşturucular ve bu işi pazarlamak isteyenler için oldukça 

önemlidir. Platformun önerilerinde tıklama oranlarından ziyade izleme süresine vurgu 

yapması, 2012'den bu yana kullanıcı davranışını ve içerik oluşturma stratejilerini etkilemiştir 

(Wilson, 2022). Bu değişim, YouTube'un izleyicileri daha uzun süre platformda tutan ilgi 

çekici içeriğe odaklandığını göstermektedir. Ayrıca, YouTube'un bir eğitim aracı olarak 

rolünün etkinliğini değerlendirmek, üzere çeşitli alanlarda öğretme ve öğrenme potansiyelini 

vurgulayan çalışmalarla da bulunmaktadır (Yang, 2023; Gratsiouni vd., 2016). Çünkü 

platformun erişilebilirliği ve geniş içerik kütüphanesi, onu bilgi ve becerilerini geliştirmek 

isteyen eğitimciler ve öğrenciler için değerli bir kaynak haline getirmektedir. Bu eğitim ve 

öğretme özelliği ile YouTube, sağlık alanında çalışanlar için kanser hastalarının bakıcılarının 

ağrıyı etkili bir şekilde yönetebilmesine yönelik bilgi ve kaynaklar için rehber işlevi gören 

platforma başvurmasıyla birlikte ağrı yönetimi için bir araç olarak da kullanılmıştır 

(Wittenberg-Lyles vd., 2014). Bu durum, YouTube'un eğlencenin ötesinde eğitim işlevi, farklı 

kültürleri tanıma, sağlık ve zindelik gibi alanlara da uzanan çeşitli işlevlerinin olduğunu 

göstermektedir.  

 

 

 



101 

 

 

Görsel 2.6 Social Media Apps: Active User Index 

Kaynak: Kemp, S. (2024). Digital 2024: Global Overview Report. DataReportal. 

https://datareportal.com/reports/digital-2024-global-overview-report (Erişim Tarihi: 20.05.2024). 

We Are Social ortaklığıyla yayınlanan Dijital 2024: Küresel Genel Bakış raporunda 

yer alan sosyal medya uygulamalarının aktif kullanıcı sayısı endeksinin 1 Ekim ile 31 Aralık 

2023 tarihleri arasındaki sosyal medya ortamlarının mobil uygulamalarını kullanan akıllı 

telefon sayısı dizinine göre, Dünyanın en çok kullanılan sosyal medya platformları arasında 

YouTube'un bugün en fazla sayıda aktif mobil kullanıcıya sahip olduğu ve platformun 100 

endeksi verdiğini gösteriyor. WhatsApp ve Facebook’un sırasıyla ikinci ve üçüncü sırada yer 

aldığı görülmekle birlikte, bu iki platform arasında uygulama kullanıcı sayıları açısından 

oldukça küçük bir fark bulunmaktadır. YouTube'un kitlesinin bu iki Meta platformunun 

kitlelerinden yaklaşık yüzde 20 daha büyük olduğu görülmektedir. Instagram dördüncü sırada 

yer alıyor ve platformun aktif uygulama kullanıcıları YouTube'un aktif uygulama kullanıcı 

tabanının yüzde 68'ine denk gelmektedir. Ayrıca giderek yaygınlaşan Tik Tok altıncı sırada 

yer alarak platformun aktif uygulama kullanıcı tabanının YouTube'un kinin yalnızca yüzde 

42,8'i kadar olduğu ifade edilmekle birlikte, aynı zamanda diğer tüm platformların 

YouTube'un aktif uygulama kullanıcı sayısının üçte birinden daha azına sahip olduğu Görsel 

2.6’da görülmektedir. 

Bütün bunların yanında, YouTube, yaratıcılık ve ifade için sayısız fırsat sunarken, 

içerik denetimi ve sansürle ilgili endişeleri de gündeme getirmektedir. Reklam veren dostu 

içeriğe ilişkin daha katı kuralların getirilmesi gibi platformun gelişen politikaları, ifade 

özgürlüğü ve kabul edilebilir içeriğin sınırları hakkında tartışmalara yol açmıştır. Özellikle 



102 

 

IŞİD propagandası gibi aşırılık yanlısı içeriklerin YouTube'da yayılmasıyla ilgili olarak 

platformun hesap verebilirliğine ilişkin sorunlar da gündeme gelmiştir (Murthy, 2021). Bu 

zorluklar, milyarlarca kullanıcısı ve çeşitli içeriği olan bir platformu yönetmenin karmaşık 

doğasının altını çizmektedir. Dahası, YouTube kültürel temsil ve kimlik oluşumu için bir alan 

görevi de görmektedir; kullanıcılar bireyselliklerini ifade etmek ve ilgi alanlarını ve 

değerlerini paylaşan topluluklarla etkileşim kurmak için platformdan yararlanmaktadır 

(Smith, 2017; Smith, 2014). Platformun küresel erişimi, farklı geçmişlere sahip kullanıcıların 

bağlantı kurmasına, iş birliği yapmasına ve dünya çapındaki kitlelerde yankı uyandıran 

içerikler oluşturmasına olanak sağlamıştır. YouTube aynı zamanda göçmen topluluklar ve 

aktivist gruplar gibi marjinalleştirilmiş seslerin yükselmesinde de etkili olmuş, anlatılarının 

duyulması ve paylaşılması için bir platform sağlamıştır (Mallapragada, 2016). Ayrıca, 

YouTube'un bir eğitim aracı olarak rolü de araştırılmış, STEM eğitimi ve dans eğitimi de 

dahil olmak üzere çeşitli alanlarda öğretme ve öğrenme potansiyelini vurgulayan çalışmalar 

da yapılmıştır (Yang, 2023; Gratsiouni vd., 2016). Böylece, platformun erişilebilirliği ve 

geniş içerik kütüphanesi, onu bilgi ve becerilerini geliştirmek isteyen eğitimciler ve öğrenciler 

için değerli bir kaynak haline getirmektedir. Bütün bunların yanında YouTube, kanser 

hastalarının bakıcılarının ağrıyı etkili bir şekilde yönetmeye yönelik bilgi ve kaynaklar için 

platforma başvurmasıyla birlikte ağrı yönetimi için bir araç olarak bile kullanılmıştır 

(Wittenberg-Lyles vd., 2014). Bu, YouTube'un eğlencenin ötesinde sağlık ve zindelik gibi 

alanlara kadar uzanan çeşitli uygulamalarını göstermektedir. 

YouTube, insanların iletişim kurma, bilgi paylaşma ve öğrenme biçimlerinde devrim 

yaratan önemli bir sosyal medya aracı olmaktadır (Castells, 2010). Kullanıcıların büyük 

ölçekte video yüklemesine, görüntülemesine ve paylaşmasına olanak tanıyarak YouTube, 

kullanıcıların erişebileceği milyonlarca video ile dünyanın en büyük kitle iletişim aracı haline 

gelmiştir. Herkes birkaç kısıtlamayla video gönderebildiğinden, video içeriğinin 

oluşturulmasını ve tüketimini demokratikleştirmiştir. Bireylere, kuruluşlara ve işletmelere 

yaratıcılıklarını sergilemeleri, fikirlerini ifade etmeleri ve küresel olarak başkalarıyla bağlantı 

kurmaları için bir platform sağlamıştır (Schwemmer ve Ziewiecki, 2018; Navarrete vd., 

2023). YouTube'un bir sosyal medya aracı olarak ortaya çıkması birkaç faktöre bağlanabilir: 

Temel faktörlerden biri, bir medya tüketimi ve üretimi biçimi olarak video akışının artan 

popülaritesi, bir diğer faktör ise bireylerin kendi videolarını oluşturma ve paylaşma 

yeteneğine sahip olduğu kullanıcı tarafından oluşturulan içeriğin yükselişidir. Bu eğilim 

özellikle YouTube'u kendini ifade etme ve şöhret ya da tanınma aracı olarak benimseyen genç 

kullanıcılar arasında daha belirgindir (Kaplan & Haenlein, 2010) Ayrıca, sosyal ağ sitelerinin 



103 

 

ve çevrimiçi toplulukların yükselişi YouTube'un bir sosyal medya aracı olarak ortaya 

çıkmasında önemli bir rol oynamıştır. Bu platformlar kullanıcılara video paylaşma ve tartışma 

alanı sağlayarak YouTube'un erişimini ve etkisini daha da artırmıştır. Böylece, Youtube, 

insanların medya tüketme ve üretme biçimlerini yeniden tanımlamış, içeriklerini kendileri 

yükleyerek bir tiyatro sahnesi gibi var olmalarını sağlamakla birlikte, aynı zamanda bireylere 

ve kuruluşlara bakış açılarını, eğlencelerini, eğitim içeriklerini ve daha fazlasını küresel 

ölçekte paylaşabilecekleri bir platform olmuştur (Özutku vd., 2014: 86-87). Küresel ölçekli 

bir platform olan YouTube’un video paylaşım aracı olarak hızlı bir şekilde yayılması ve tercih 

edilen olmasının arka planında en yaygın kullanılan arama motoru olan Google aramalarında 

üst sıralarda video içerikleri olarak YouTube’un görülmesi ve yine Google ile olan 

senkronizasyonu da en çok tercih edilen ve izlenen video portalı olmasında etkili olmuştur 

denilebilir. Ayrıca, her kesimden kullanıcının birkaç kısıtlama ile video yayınlamasına izin 

vererek video içeriğinin oluşturulmasını ve tüketimini demokratikleştirmiştir. Bu erişimin 

demokratikleşmesi YouTube’u kullanıcıların erişebileceği milyonlarca video ile dünyanın en 

büyük kitle iletişim aracı haline getirmiştir. 

Sonuç olarak, YouTube'un bir sosyal medya aracı olarak ortaya çıkması, bireylerin 

etkileşim kurma, içerik paylaşma ve bilgiye erişme biçiminde devrim yaratmıştır. Youtube’un 

geniş kullanılabilirliği, onu farklı alanlardaki uygulamalarla çok yönlü bir platform haline 

getirerek modern toplumdaki önemini vurgulamıştır. Böylece, YouTube, sadece video 

paylaşımının ötesine geçerek eğitim, eğlence, topluluk oluşturma ve aktivizm yönlerini 

kapsayan çok yönlü bir platforma dönüşmüştür. Toplum, kültür ve dijital ortam üzerindeki 

etkisi derindir ve bireylerin medyayı tüketme, kendilerini ifade etme ve çevrimiçi ortamda 

başkalarıyla etkileşim kurma biçimlerini şekillendirmektedir. YouTube büyümeye ve değişen 

trendlere ve kullanıcı davranışlarına uyum sağlamaya devam ettikçe, etkisi muhtemelen 

genişleyecek ve çevrimiçi video içeriği alanında baskın bir güç olarak konumunu daha da 

sağlamlaştıracaktır. YouTube, kurulduğu 14 Şubat 2005 tarihinden itibaren kullanıcılara 

kendilerini temsil etmeleri ve topluluk oluşturmaları için ulus ötesi bir alan sunarak kültürel, 

siyasi ve ekonomik açıdan önemli bir mecra haline gelen küresel çapta en popüler sosyal 

medya video paylaşım platformlarından biri haline gelmiştir. (Malmberg ve Pantti, 2020; 

Jarrett, 2008). YouTube, 2 milyardan fazla kullanıcısı ve her saat yüklenen 500 saatlik video 

içeriği ile dünya çapında en çok ziyaret edilen ikinci web sayfasıdır (Sui vd., 2022). Platform, 

kullanıcıların çok çeşitli video içeriği yüklemesine, paylaşmasına ve bunlarla etkileşim 

kurmasına olanak tanıyarak onu eğitim, eğlence ve bilgi yayma dahil olmak üzere çeşitli 

amaçlar için çok yönlü bir araç haline getirmektedir. Böylece YouTube, kullanıcılar 



104 

 

tarafından oluşturulan içeriğin hazırlandığı, paylaşılabildiği ve etkileşime de girebildiği bir 

katılımcı kültür alanı olarak kabul edilmiştir (Schneider, 2018). YouTube'un bu katılımcı 

yönü, bireylerin kendilerini ifade edebildikleri, bilgi paylaşabildikleri ve farklı kitlelerle 

etkileşime girebildikleri benzersiz bir çevrimiçi topluluğun gelişmesine yol açmıştır. Ek 

olarak, YouTube büyümeye ve değişen trendlere ve kullanıcı davranışlarına uyum sağlamaya 

devam ettikçe, etkisi muhtemelen genişleyecek ve çevrimiçi video içeriği alanında baskın bir 

güç olarak konumunu daha da sağlamlaştıracaktır. 

2.3. Sosyal Medyanın Kültürel Etkisi 

Web’in gelişimi ile birlikte yeni toplumsal yapıların ve sosyal alanların ortaya çıkışı 

kaçınılmaz olarak Kamusal alan
 
olarak tanımlanan toplumun ortak etkinlik alanının, artık 

çevrimiçi/online kamusal alan şeklinde yeni bir versiyonunun olduğu söylenebilir. 

Habermas'a (1989) göre kamusal alan, özel alan ile devlet arasında, vatandaşların genel 

çıkarlarla ilgili endişelerini özgürce ifade edebildikleri bağımsız bir alan olarak hizmet eder. 

Demokratik siyaset kolektif bir çaba olduğundan, sosyal ağlar aktif kamusal davranışları ve 

kamusal karar alma süreçlerini sürdürmek için önemlidir (Huckfeldt, 1995). Burjuva kamusal 

alanının gelişim ipucundan yola çıkarak, Avrupa'da 17. ve 18. yüzyıllarda gelişen edebiyat 

salonları, kahvehaneler ve kulüpler kamusal tartışma için temel mekanları sağlamıştır 

(Habermas, 1989). Günümüzde, bilgi ve iletişim teknolojilerinin evrimi içinde, kamusal alan 

da çevrimiçi alana doğru genişlemiştir. Bu yeni çevrimiçi kamusal alan incelenirken, sosyal 

medyadaki güçlenme ve karşı-hegemonik güç yaygın ilgi görmüştür. Ancak genel halk ve 

toplumsal örgütler, mobilizasyon kaynaklarının yetersizliği nedeniyle siyasi hayatta genellikle 

marjinalleştirilmektedir. Sosyal medyanın kamusal alana getirdiği siyasi fayda olarak 

görülebilecek bu durum, vatandaşların medyaya günlük erişimini ve siyasi kararlarını verme 

becerilerini geliştirmesi ve aynı zamanda küresel bağlayıcı eylemler için kilit bir unsur 

sağlamasıdır (Bennett ve Segerberg, 2013). Özellikle Çin, Malezya, Kuzey Afrika gibi 

otoriter rejimlerde, sosyal medyanın bilgi üzerindeki devlet kontrolünü azaltma ve sivil 

katılımın gelişimini teşvik etme konusundaki olumlu etkileri araştırmalar tarafından ortaya 

konmuştur (Herold ve Marolt, 2011; Tufekci ve Wilson, 2012; Kaur, 2015). Bu yüzden 

günümüzde, sosyal ağlar aracılığıyla kamuoyunun dikkatini çekmek, protestocuların 

toplumsal hareketleri örgütlemesi için temel bir nitelik haline getirmiştir. Bu gelişmeler, 

sosyal medyanın geleneksel kamusal alanın yeniden sahiplenilmesi durumunu gösterdiği 

iddialarını oluşturmaktadır. (Bennett ve Segerberg, 2013; Gerbaudo, 2012).  Çevrimiçi 

kullanıcıların sosyal ağlara katılımı onları yalnızca dijital dünyada güçlendirmekle kalmıyor, 

https://www.sciencedirect.com/topics/computer-science/democratic-politics
https://www.sciencedirect.com/topics/computer-science/democratic-politics
https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S0736585316302878?casa_token=MIU83rWZPHoAAAAA:L0J1A9KPK-iyqsQ0T_y1xytHRRei42Y75PzoUp2R7uZYR5fjlYehmcbZWNnYGjH9PvLpVO9K#b0135
https://www.sciencedirect.com/topics/social-sciences/social-organisation
https://www.sciencedirect.com/topics/social-sciences/social-organisation
https://www.sciencedirect.com/topics/social-sciences/resource-mobilization
https://www.sciencedirect.com/topics/computer-science/authoritarian-regime
https://www.sciencedirect.com/topics/computer-science/authoritarian-regime
https://www.sciencedirect.com/topics/social-sciences/state-control
https://www.sciencedirect.com/topics/social-sciences/civic-engagement
https://www.sciencedirect.com/topics/social-sciences/civic-engagement


105 

 

aynı zamanda gerçek hayatı da derinden değiştirmektedir. Sosyal medya kullanımı kamusal 

yaşamda derin kökler salmakta ve siyasi kültürde önemli sonuçlar da doğurmaktadır. 

Sosyal medya siyasi demokrasiye uygulandığında da tartışmalara yol açmaktadır. Bir 

yandan, derin bir güç boşluğu mevcuttur. İnternette yer alan blogları tarayan Google benzeri 

bir arama motoru olan Technorati
2
'nin blog içerik endekslerine göre, küresel ağdaki blogların 

çoğu her gün çok az ziyaret almaktadır. Dolayısıyla, Hindman (2008)’ın kötümser bir şekilde 

ifade ettiği gibi, çevrimiçi kamusal alan sıradan vatandaşları dışlamaktadır ve çevrimiçi olarak 

güçlenen kişiler gerçek dünyada zaten avantajlı bir sosyal statü kazanmış olanlardır. Bireysel 

etkileşim düzeyinde, sosyal medya çevrimiçi katılımı önemli ölçüde artırmaktadır. Ancak, 

popüler bir eleştiri de sosyal medyanın seçici maruziyet ve kontrol altındaki yanlı bilgi 

nedeniyle ideal bir kamusal alan olmadığını vurgulamaktadır (Liu ve Weber, 2014). Öte 

yandan, sosyal medyadaki söylem irrasyonelliği de bir başka endişe kaynağı haline 

gelmektedir. Halk, demokratik tartışmalara katılmak için yeni medyayı kullanma konusunda 

yetersiz kapasiteye sahip olmaktadır. Çünkü birçok durumda, sosyal medya kullanıcılarının 

katılımı dürtüseldir (Smith ve Gallicano, 2015). Örneğin, Çin Halk Cumhuriyeti’nin sosyal 

medyasında 2011'deki tuz paniği ve 2012'deki askeri Pekin (jun che jin jing) gibi tipik 

sansasyonel olaylara bakıldığında, yanıltıcı bilgilerin X platformu benzeri Weibo
 
aracılığıyla 

kolayca yayıldığı ve kamuoyunda korkuya ve sosyal istikrarsızlığa neden olduğu 

görülmektedir. Açık bir sosyal ağ, olumsuz kamu davranışlarını demokratik açığın 

giderilmesiyle hiçbir ilgisi olmayan davranışlar filtrelenemez. Araştırmacılar ayrıca aşırı 

sosyal medya kullanıcılarının yasadışı faaliyetleri kaydetme ve yayınlama olasılıklarının daha 

yüksek olduğunu ve hatta bazılarının antisosyal kişilik bozukluğu kriterlerini karşıladığını 

tespit etmiştir (Drouin ve Miller, 2015;  Li ve Sakamoto, 2014), Twitter ve Facebook üzerine 

yapılan çalışmada, sosyal medyadaki kolektif görüşlerin algılanan doğruluğu ve bilgi 

paylaşma davranışını etkilediği öne sürülmekte ve böylece, çevrimiçi bağımsız yargı 

probleminin altı daha da çizilmektedir. Sosyal medya kullanımı, bireyleri hem güçlendirdiği 

hem de dışladığı için siyasi kültür üzerinde derin etkilere sahiptir (Sayed, 2012; Zhuravskaya 

vd., 2020). Sosyal medya, bireyleri güçlendirme ve siyasi tartışmalara katılımlarını artırma 

potansiyeline de sahiptir, ancak aynı zamanda sınırlamaları ve riskleri de vardır. 

Sosyal medyanın kitle ve toplumsal kültür üzerindeki etkisi beraberinde sosyal medya 

kaynaklı kültürel üretim ve tüketim, değişen kültürel kimlikler ve sosyal karşılaştırmalar, 

değişen sosyal normlar, kültürün küreselleşmesi ve yerel kimliğin kaybolmaya başlaması, 

                                                 
2
 Normal internet içeriklerinden farklı olarak yalnızca blogların taranarak indekslendiği arama motorları da 

bulunmaktadır. Weblogs.com gibi Technorati de internetteki blogları tarayan bir arama motorudur. 



106 

 

yeni çevrimiçi toplumsal hareketler ve aktivizm gibi kültür üzerinde etkisi olan durumları da 

doğurmuştur. Bunlar sırasıyla şu şekildedir: 

Sosyal medya, kültürü tüketme, paylaşma ve hatta tanımlama şeklimizi büyük ölçüde 

değiştirerek hayatımızın dokusuna işlemiştir. Böylece (1) Kültürel Üretim ve Tüketimin 

Demokratikleşmesi ile sosyal medya, geleneksel medyanın kapı bekçilerini ortadan kaldırarak 

bireyleri içerik yaratma ve paylaşma konusunda güçlendirmektedir. YouTube ve Tik Tok gibi 

platformlar herkese bir sahne sunarak amatör yaratıcılar olarak kullanıcılar ve topluluklar 

açısından daha önce duyulmamış kültürel ifadelerin artmasına yol açmıştır. Bu 

demokratikleşme, kitle kültürünün homojenleşmesine meydan okumakta, çeşitli ve genellikle 

karşı kültürel anlatıları teşvik etmektedir. (2) Algoritmik Düzenleme ve Kültürel Yankı 

Odaları ile sosyal medya farklı sesleri güçlendirirken, algoritmalar içeriği kullanıcı 

tercihlerine göre düzenleyerek potansiyel olarak yankı odaları yaratmaktadır. Filtre balonları 

mevcut inançları güçlendirir ve karşıt bakış açılarına maruz kalmayı sınırlandırarak eleştirel 

düşünmeyi potansiyel olarak engeller ve toplumsal kutuplaşmayı da körükler. Örnek olarak 

Sunstein (2009) ve Pariser (2011)’nın tarafından yapılan çalışmalar, yankı odalarının 

tehlikelerini ve bunların siyasi söylem ve sosyal uyum üzerindeki etkilerini vurgulamaktadır. 

(3) Mikro Etkileyicilerin Yükselişi ve Kültürel Özgünlük ile geleneksel ünlü kültürü, 

ilişkilendirilebilir içerik ve uzmanlaşmış sosyal medya fenomenleri aracılığıyla güven ve 

etkileşim inşa eden mikro-etkileyicilerin meydan okumasıyla karşı karşıyadır. Özgünlük ve 

kişiselleştirmeye doğru yaşanan bu değişim, tüketici eğilimlerini ve marka pazarlamasını 

etkilemektedir; zira markalar yalnızca tanınmış ünlülere güvenmek yerine giderek daha fazla 

ilişkilendirilebilir bireylerle ortaklık arayışına girmektedir. (4) Kimlik Performansı ve Sosyal 

Karşılaştırma tanımlaması ile sosyal medya platformları, kullanıcıların özenle oluşturdukları 

çevrimiçi kişilikleri ile kendilerini sunma sahneleri haline gelmektedir. Goffman (1959) 

tarafından analiz edilen bu kimlik performansı, özellikle gençler gibi savunmasız demografik 

gruplar için sosyal karşılaştırma ve kaygıya yol açmaktadır. (Przybylski vd., 2013) tarafından 

yapılan çalışmalar, sosyal medya kullanımı ile öz saygı ve refah arasındaki negatif 

korelasyonu vurgulamaktadır. (5) Çevrimiçi ve Çevrimdışı Alanların Bulanıklaşması 

nedeniyle sosyal medya dijital alanı aşarak çevrimdışı etkileşimleri etkilemekte ve sosyal 

normları şekillendirmektedir. Anılar ve çevrimiçi trendler gerçek dünya referansları haline 

gelir ve çevrimiçi mücadeleler ve hareketler fiziksel alanlara yayılmaktadır. Çevrimiçi ve 

çevrimdışı kültürlerin bu şekilde melezleşmesi, yeni sosyal etkileşim ve kültürel ifade 

biçimleri yaratmaktadır. (6) Küreselleşen Kültür ve Yerel Kimliğin Kaybına neden olarak 

sosyal medya küresel trendlerin yayılmasını kolaylaştırmakta ve kültürel deneyimleri 



107 

 

homojenleştirmektedir. Bu birbirine bağlılık kültürlerarası anlayışı teşvik ederken, yerel 

geleneklerin sulandırılmasına ve kültürel çeşitliliğin erozyona uğramasına da yol açmaktadır. 

Bununla ilgili olarak (Appadurai, 1996) tarafından yapılan çalışmalarda ise, "küreselleşme" 

kavramını ve küresel ve yerel kültürel güçler arasındaki gerilimi incelemektedir. (7) 

Toplumsal Hareketler ve Çevrimiçi Aktivizmin Gücü ile birlikte ise, sosyal medya, 

mobilizasyon, iletişim ve bağış toplama platformları sağlayarak toplumsal hareketleri 

güçlendirmektedir. Twitter ve Facebook gibi platformlar farkındalık yaratmak, protestolar 

düzenlemek ve sınırlar ötesinde dayanışma oluşturmak için çok önemli araçlar haline 

gelmiştir. (Castells, 2012) ise sosyal medya’nın kültürel etkisine sosyal medyanın toplumsal 

değişim ve demokratikleşme potansiyeline dikkat çekerek yaklaşmaktadır. Bütün bu 

sıralananlar nedeniyle, sosyal medyanın kitle kültürü ve toplumsal kültür üzerindeki etkisi çok 

yönlüdür ve sürekli gelişmektedir. Kültürel üretimi demokratikleştirir, deneyimleri 

çeşitlendirir ve sınırları bulanıklaştırırken, yankı odaları, eylemlilik ve yerel kimliğin 

erozyona uğraması gibi endişeleri de beraberinde getirmektedir. Bu karmaşıklıkları anlamak, 

dijital ortamda gezinmek ve çeşitli, kapsayıcı ve kültürel açıdan zenginleştirici bir gelecek 

sağlamak için çok önemlidir. 

Ayrıca, sosyal medyanın ruh sağlığı ve sosyal davranışlar üzerindeki uzun vadeli 

etkileri ile sosyal medyanın siyasi söylem ve seçimler üzerindeki farklı etkileri ortaya 

konmakla birlikte, algoritmik düzenleme ve veri gizliliğinin etik sonuçları da sosyal medyanın 

olumsuz yönlerini azaltmaya ve olumlu potansiyelini desteklemeye yönelik stratejiler 

geliştirilebilmesine katkı sağlayabilecektir. Böylece sosyal medya ve kültür arasındaki 

etkileşim araştırılmaya devam edilerek, sosyal medyanın dönüştürücü gücü daha iyi 

anlaşılarak potansiyeli de ortaya konulabilecektir. 

Kitleleri ve toplumları dönüştüren bir etken olarak sosyal medya, toplumsal kültürü 

şekillendirme ve etkilemede önemli bir rol oynamaktadır. Alan yazında yer alan oldukça fazla 

çalışmada bunu göstermektedir. Sosyal medya, kültürleşmeyi kolaylaştıran, kültürü etkileyen 

ve kültürden etkilenen bir unsur olarak hareket etmektedir (Kumari vd., 2022). Sosyal medya 

etkileyicilerinin satın alma niyeti ve müşteri tutumları üzerindeki etkisi, sosyal medyanın 

tüketici davranışlarını ve algılarını nasıl şekillendirebileceğini de göstermektedir (Lim vd., 

2017). Ayrıca, Covid-19 salgını sırasında, sosyal medya kullanımında kayda değer bir 

kültürel değişim yaşanmış ve bu da platformun toplumsal normları ve davranışları yansıtma 

ve etkileme yeteneğini vurgulamıştır (Huda ve Nur, 2021). Bununla birlikte, sosyal medyanın 

dezavantajları da yok değildir. Bazı çalışmalar, sosyal medyanın toplum içinde bölünmeler ve 

sorunlar yaratabileceği antisosyal yönlerine dikkat çekmiştir. Buna rağmen, sosyal medya 



108 

 

kullanımı modern toplumun ayrılmaz bir parçası haline gelmiş, iş ve iletişim de dahil olmak 

üzere hayatın çeşitli yönlerini etkilemiştir (Nhongo vd., 2020; Baharuddin vd., 2022). Bu 

yüzden sosyal medya fenomenleri, tüketici davranışlarını ve satın alma kararlarını 

şekillendirmede kilit oyuncular olarak ortaya çıkmış ve bireylerin onları rol model olarak 

gördükleri toplumsal kabullere geçilmiştir (Dinh & Lee, 2021). Buna ek olarak, sosyal medya 

kuruluşlar için iletişim ve etkileşimi artıran, büyüme ve katılım için yeni fırsatlar sunan bir 

araç olarak da kabul edilmiştir (Alvarillo & Nikiphorou, 2022). Ayrıca, sosyal medyanın 

Müslüman toplumlar da dahil olmak üzere farklı topluluklardaki kamuoyu üzerinde önemli 

bir etkiye sahip olduğu tespit edilmiş ve algıları ve inançları şekillendirmedeki gücü de ortaya 

konmuştur (Mohammed ve Inusa, 2020). Bütün bu nedenlerle, sosyal medyanın kültürel 

güvenlik ve farkındalık üzerindeki etkisi, kültürel etkinliklerin ve bilgilerin yayılmasındaki 

rolünü daha da vurgulamaktadır. 

Özetle, sosyal medyanın zaman içinde toplumun kültürünü şekillendirdiği yadsınamaz 

(Sayed, 2012). Özellikle de insanların birbirleriyle iletişim ve etkileşim kurma biçimlerinin 

yanı sıra bilgiye erişim ve bilgiyi paylaşma biçimlerini de değiştirmektedir. Sosyal medya, 

bireylere küresel ölçekte başkalarıyla bağlantı kurabilecekleri bir platform sunarak coğrafi 

engelleri ortadan kaldırmış ve yeni ilişkileri teşvik etmiştir. Ayrıca, bilgi ve görüş paylaşımını 

demokratikleştirerek bireylere bir ses vermiş ve kamusal söylemlere katılmalarına olanak 

sağlamıştır. İnsanlar sosyal medya platformları aracılığıyla toplumsal meseleler hakkında 

farkındalık yaratmak, değişimi savunmak ve hatta toplumsal hareketler başlatmak için 

harekete geçebilmekte ve örgütlenebilmektedir. Bu durum özellikle son yıllarda bilhassa 

işyerlerinde cinsel taciz mağdurlarının sosyal medyada örgütlenerek MeToo etiketi ile ve 

Black Lives Matter (siyahların yaşamları değerlidir.) etiketi ile Afrika kökenli Amerikan 

vatandaşlarının polis ırkçılığı ve şiddetine karşılık oluşturdukları örgütlenmeler gibi 

hareketlerin sosyal medya aktivizmi yoluyla ivme kazanmasıyla belirginleşmiştir (Xiong vd., 

2019). Genel olarak sosyal medya, iletişimde devrim yaratarak, bilgi paylaşımını 

demokratikleştirerek ve bireyleri kolektif eylem ve sosyal değişime katılmaları için 

güçlendirerek toplum kültürü üzerinde derin bir etkiye sahip olmuştur. Ancak, sosyal 

medyanın yanıltıcı bilgilerin yayılması, olumsuz etki ve davranış potansiyeli ve yankı 

odalarının oluşturulması gibi zorlukları ve dezavantajları da olduğunu kabul etmek önemlidir. 

Bununla birlikte, sosyal medyanın kültürümüzün ayrılmaz bir parçası haline geldiği ve 

gelecekte de toplumu şekillendirmeye devam edeceği açıktır. Sosyal medya, iletişimde 

devrim yaratarak, bilgi paylaşımını demokratikleştirerek ve bireyleri kolektif eylem ve sosyal 

değişime katılmaları için güçlendirerek toplumun kültürünü zaman içinde değiştirmektedir. 



109 

 

Sosyal medya gelişmeye ve günlük hayatımıza daha fazla yerleşmeye devam ettikçe, toplum 

kültürü üzerinde derin bir etkiye sahip olduğu açıktır. Sosyal medya toplumun ayrılmaz bir 

parçası haline gelmiş, zaman içinde kültürü önemli ölçüde etkilemiş ve dönüştürmüştür. 

İletişimde bir paradigma değişikliğine de yol açmış, engelleri yıkmış ve farklı geçmişlerden 

ve coğrafyalardan insanları birbirine bağlamıştır. Sonuç olarak, sosyal medya modern 

toplumda kültürel normları, tüketici davranışlarını, kamuoyunu ve iletişim dinamiklerini 

etkileyen, farklı kültürlerinde kendi kabul, inanç ve davranışlarına göre yeni medyayı 

kullandığı bir güç haline gelmiştir. Hem olumlu hem de olumsuz etkileri çeşitli alanlarda 

kendini göstermekte ve sosyal medyanın toplumsal kültürle nasıl etkileşime girdiği ve onu 

nasıl şekillendirdiğinin toplumlarında sosyal medyayı nasıl kullanarak farklı amaçları ve 

şekilleri olarak kendini gösterdiğinin incelikli bir şekilde anlaşılması gerekmektedir. 

2.4. Pekiştirme ve Mobilizasyon Teorileri Bağlamında Sosyal Medya 

Mobilizasyon kelimesi, bir grubun pasif bir bireyler topluluğu olmaktan çıkıp kamusal 

yaşamda aktif bir katılımcı haline geldiği süreci uygun bir şekilde tanımlamaktadır. John 

Kelly tarafından 1998 yılında kavramsallaştırılan mobilizasyon teorisi, bireysel işçilerin nasıl 

kolektif örgütler kurup sürdürebilen ve işverenlerine karşı kolektif eylemlerde bulunabilen 

kolektif aktörlere dönüştüğünü açıklamaya çalışan bir çerçevedir (Lopes & Hall, 2015). 

Kelly'nin teorisi, kolektif eylem için önemli bir ön koşulun, genellikle yönetim tarafından 

gerçekleştirilen eylemlerden kaynaklanan ortak bir adaletsizlik veya gayrimeşruluk duygusu 

olduğunu vurgulamaktadır. Bu teori, sendikal örgütlenme çabalarının anlaşılmasında etkili 

olmuş ve kolektif mobilizasyon dinamiklerini analiz etmek için çeşitli bağlamlara 

uygulanmıştır (Lopes & Hall, 2015; Holgate vd., 2018; Gahan ve Pekarek, 2012; Buttigieg 

vd., 2008; Simms ve Dean, 2014; Percival ve Lee, 2020; Gibbs ve Kerr, 2020). 

Kelly'nin mobilizasyon teorisi, çalışanların bir adaletsizlik algılamasının ve algılanan 

adaletsizliğin kolayca göz ardı edilemeyecek kolektif bir endişe haline geldiği bir sosyal 

özdeşleşme sürecinden geçmesinin önemini vurgulamaktadır (Simms ve Dean, 2014). Teori 

aynı zamanda çalışanların kolektif eylemlere katılmanın önemini değerlendirirken rasyonel 

karar verme sürecine girebileceğini de kabul etmektedir (Cunningham, 2008). Diğer bir 

noktada teori, sendika üyelerinin endüstriyel eylemlere katılma istekliliğini etkileyen 

faktörleri araştırmak için kullanılmış ve işçi hareketleri içindeki mobilizasyonun 

karmaşıklığına ışık tutmuştur (Buttigieg vd., 2008). 

Endüstriyel çatışmaları ve sendikal örgütlenmeyi anlamadaki önemine rağmen, 

Kelly'nin mobilizasyon teorisi, bazı araştırmacıların alternatif, daha yapısal olarak determinist 



110 

 

yaklaşımlar önermesiyle, uygulaması ve nedensellik sırasına ilişkin eleştirilerle karşı karşıya 

kalmıştır (Atzeni, 2009; Gall ve Holgate, 2018). Bununla birlikte, Kelly'nin çerçevesi kolektif 

işyeri mobilizasyon süreçlerini analiz etmek için değerli bir araç olmaya devam etmektedir ve 

sendikasız kampanyalar ve fabrika işgalleri de dahil olmak üzere çeşitli senaryoları araştırmak 

için kullanılmıştır (Percival ve Lee, 2020; Gibbs ve Kerr, 2020). John Kelly'nin mobilizasyon 

teorisi, bireysel işçilerin algılanan adaletsizliklere karşı kolektif eylemlerde bulunan kolektif 

aktörlere dönüşümünü incelemek için kapsamlı bir mercek sunmaktadır. Bu teori, paylaşılan 

şikayetlerin, sosyal özdeşleşmenin ve rasyonel karar almanın rolünü vurgulayarak, işçi 

hareketleri içindeki kolektif mobilizasyon dinamiklerine ilişkin değerli içgörüler 

sağlamaktadır. 

Bir kolektif eylem teorisi olarak mobilizasyon teorisi, bireylerin ortak hedefler ve 

çıkarlar peşinde koşmak için bir araya geldikleri mekanizmalara odaklanır (Murphy, 2016). 

Sosyal ağlar ve grup bağlantıları gibi harekete geçirici yapıların kolektif eylemin 

oluşturulması ve sürdürülmesindeki rolünü vurgular. Teori aynı zamanda ortak anlam 

yaratmak ve katılımcıları protestolar için harekete geçirmek amacıyla kültürel sembollerin 

kullanımının da altını çizmektedir (Eschenfelder vd., 2005). Ayrıca, sosyal protestonun 

grupların hedeflerini ilerletmek ve iktidardakilere taleplerini karşılamaları için baskı yapmak 

amacıyla gerçekleştirdikleri rasyonel kolektif eylemleri içerdiğini öne sürer (Zomeren vd., 

2008). Kolektif eylem üzerine klasik bir teori olan kaynak mobilizasyonu teorisi, bireylerin 

kaynak ve fırsatlardan yararlanarak mağduriyetleri gidermek için kolektif olarak hareket 

ettiğini öne sürer. Bu teori, grupların hedeflerine ulaşmak için nasıl harekete geçtiklerini 

anlamada etkili olmuştur (Buttigieg vd., 2008). Siyasi süreç teorisi ve sosyal ağlar çalışması 

gibi diğer teorik perspektifleri tamamlayarak toplumsal hareketleri analiz etmek için ortak bir 

paradigma oluşturur (Caruso ve Cini, 2020). 

Kolektif eylem çerçeveleri, fırsat yapıları ve harekete geçirici yapılar, mobilizasyon 

teorisi içindeki anahtar kavramlardır (Lindgren, 2018). Bu unsurlar, bireylerin kolektif eylemi 

nasıl algıladıklarını ve bu eyleme nasıl katıldıklarını şekillendirmede önemli bir rol 

oynamaktadır (Benford ve Snow, 2000). Teori aynı zamanda bedavacılık sorununa ve kolektif 

eylemlerin koordine edilmesinde resmi örgütlenmenin önemine de değinmektedir (Bimber 

vd., 2005). Genel olarak, bireylerin kaynakları nasıl harekete geçirdiğini, sosyal ağlardan nasıl 

faydalandığını ve ortak hedeflere ulaşmak ve mağduriyetleri gidermek için kolektif eyleme 

nasıl katıldığını anlamak için kapsamlı bir çerçeve sunar. Kolektif eylem süreçlerini 

yönlendirmede sosyal yapıların, kültürel sembollerin ve rasyonel karar vermenin önemini 

vurgular. 



111 

 

Mobilizasyon teorileri, bireylerin ve grupların dijital platformlar aracılığıyla çeşitli 

amaçlar için nasıl mobilize edildiğini açıklayarak sosyal medyanın toplum üzerindeki etkisini 

anlamada önemlidir. WhatsApp, Facebook, Twitter ve Instagram gibi sosyal medya 

platformları, kullanıcılar için benzersiz fırsatlar sunarak modern yaşamın ayrılmaz parçaları 

haline gelmiştir (Sunkad, 2023). Bu platformlar, kişiler arası ağlar aracılığıyla yayılan 

bağlayıcı eylemi, kendi kendini organize eden kişiselleştirilmiş siyaseti mümkün kılmakta ve 

sivil ve siyasi katılımı teşvik etmektedir (Chen vd., 2017). Sosyal medya yalnızca kişisel 

etkileşimler için değil, aynı zamanda kolektif eylem hareketleri için de kullanılmakta, çok 

sayıda insanı çeşitli amaçlar için hızla birbirine bağlamakta ve harekete geçirmektedir 

(Johnson, 2017). Kaynak mobilizasyonu teorisi, hareketlerin nasıl oluştuğuna ve kolektif 

eyleme nasıl katıldığına odaklanarak, sosyal medyanın hükümetlerin geleneksel bilgi akışı 

kontrolüne meydan okumadaki ve devlet dışı aktörleri ve vatandaşları bilgi yayma konusunda 

güçlendirmedeki rolünü vurgulamaktadır (Opiyo ve Kuruç, 2016). Buna ek olarak, homofili 

teorisi, edinilen ve atfedilen özelliklerin sosyal ağlar üzerinden mobilizasyon sürecini nasıl 

etkilediğini inceleyerek sosyal mobilizasyonun hızını vurgulamaktadır (Alstott vd., 2014). Bu 

teoriler, sosyal medyanın bireylerin ve grupların çeşitli sosyal, siyasi ve sivil faaliyetler için 

mobilizasyonunu kolaylaştırmadaki öneminin altını çizmektedir. Dahası, sosyal medyanın 

etkisi siyasi mobilizasyonun ötesine geçerek kamuoyunu etkilemek, kültürel stereotipleri 

şekillendirmek ve sosyal değişime katkıda bulunmak şeklinde genişlemektedir. Sosyal medya 

platformlarının, özellikle müslüman nüfus gibi belirli topluluklarda kamuoyunu etkilemedeki 

rolü kabul edilmektedir. Ayrıca, gençler arasında etno-kültürel algıları etkileyerek görüşleri, 

tüketici izlenimlerini ve tutum ve stereotiplerin oluşumunu yönetme potansiyeline de 

sahiptirler (Mohammed ve Inusa, 2020; Chudnovskaya ve Lipatova, 2018). 

Sosyal medyanın toplum üzerindeki etkisi kültür, ekonomi ve siyaset alanlarındaki 

daha geniş toplumsal değişimleri de kapsamaktadır. Sosyal medya da dahil olmak üzere dijital 

teknolojilerin, medya kullanımında davranışsal değişikliklere neden olduğu ve bunun da 

toplumsal dinamikler ve siyasi manzaralar üzerinde etkileri olduğu gösterilmiştir (Adhiarso 

vd., 2019). Sosyal medyada ergenliğin inşası, bu platformların iş birliğini, topluluk 

oluşturmayı ve paylaşımı nasıl desteklediğini yansıtmakta ve bireylerin dijital alanlara ilişkin 

algılarını ve katılımlarını etkilemektedir (Danso, 2019). Medya tüketim kalıplarındaki bu 

değişim, teknolojik ilerlemelere yanıt olarak toplumun değişen doğasını vurgulamaktadır. 

Sosyal medyanın çağdaş demokrasideki rolü, siyasi mobilizasyon, çevrimdışı kampanya 

katılımı ve siyasi faaliyetlere katılanların çeşitliliği üzerindeki etkisini gösteren çalışmalarla 

kapsamlı bir şekilde araştırılmıştır (Ugochukwu, 2021). Sosyal medyanın kolektif eylem 



112 

 

hareketleri yaratma kabiliyeti, özellikle bireyleri çeşitli amaçlar için harekete geçirmede 

önemli bir rol oynadığı ulus ötesi hareketlerde ve sosyal değişim projelerinde belirgindir. Bu 

bulgular, sosyal medyanın toplumsal etkileşimleri, diyaloğu ve okuryazarlığı 

şekillendirmedeki dönüştürücü gücünün altını çizmekte, dolayımlı mobilizasyona ve yeniden 

yapılandırmaya katkıda bulunmaktadır (L'Etang vd., 2013). Mobilizasyon teorileri, sosyal 

medyanın bireyleri ve grupları siyasi katılımdan kültürel değişime kadar çeşitli amaçlarla 

harekete geçirerek toplumu nasıl etkilediğini anlamak için bir çerçeve sunmaktadır. Sosyal 

medya platformlarının birbirine bağlı doğası bağlayıcı eylemi, kolektif seferberliği ve bilgi 

yayılımını mümkün kılmakta, nihayetinde toplumsal dinamikleri şekillendirmekte ve sivil 

katılımı teşvik etmektedir. Araştırmacılar, bu teorileri sosyal medyanın etkisinin analizine 

dahil ederek, dijital platformların sosyal davranışı, kolektif eylemi ve toplumsal dönüşümleri 

etkilediği çok yönlü yollar hakkında içgörü kazanabilirler. 

Davranış psikolojisinde temel bir kavram olan Skinner'ın pekiştirme teorisi ise, 

davranışın sonuçlarından etkilendiğini ve pekiştirilen davranışların tekrarlanma olasılığının 

daha yüksek olduğunu öne sürer. Skinner'ın teorisinin sosyal medyaya uygulanması 

incelendiğinde, platformun tasarımının ve işlevlerinin kullanıcı davranışını şekillendiren 

güçlü pekiştiriciler olarak hareket edebileceği ortaya çıkmaktadır. Pekiştirme mekanizmaları 

ile sosyal medya dinamikleri arasındaki etkileşim, sosyal medya etkileşimlerinin pekiştirme 

ilkelerinden nasıl etkilendiğine ışık tutan çeşitli çalışmalarda ilgi konusu olmuştur. Literatürde 

vurgulanan önemli bir husus, sosyal medya platformlarına katılımı şekillendirmede 

pekiştirmenin rolüdür. Sosyal medya katılımının genellikle kullanıcıların çevrimiçi 

davranışlarını pekiştiren beğeniler, yorumlar veya paylaşımlar şeklinde ödüller aldığı bir 

"Skinner Kutusu”na nasıl benzetildiğini tartışmaktadır (Lindström vd., 2019). Bu 

karşılaştırma, sosyal medya etkileşimleri tarafından sağlanan aralıklı pekiştirmenin, bireyler 

çevrimiçi faaliyetleriyle ilişkili ödüllendirici sonuçları aradıkça, alışkanlık ve bağımlılık 

yaratan kullanım modellerine yol açabileceği fikrinin altını çizmektedir. B.F. Skinner'ın 

pekiştirme teorisi, sosyal medya platformlarına katılımı şekillendirmede önemli bir etkiye 

sahiptir. Kökleri davranışçılığa dayanan bu teori, davranışın sonuçlarından etkilendiğini, 

olumlu sonuçların ardından gelen davranışların pekiştirildiğini ve tekrarlanma olasılığının 

daha yüksek olduğunu öne sürer (Chen vd., 2020). Sosyal medya bağlamında, bu teori, 

kullanıcıların aldıkları geri bildirim ve ödüllere dayalı olarak içerikle nasıl etkileşime 

girdiklerinde gözlemlenebilir. Örneğin, çalışmalar sosyal medya katılımının medya zenginliği, 

diyalojik döngüler ve sosyal pekiştirmeli öğrenme gibi faktörlerden etkilendiğini göstermiştir 

(Chen vd., 2018; Lindström vd., 2019). Bir iletişim kanalında mevcut olan bilgi ve geri 



113 

 

bildirim miktarını ifade eden medya zenginliğinin, hükümetin sosyal medyası aracılığıyla 

vatandaş katılımını olumsuz yönde tahmin ettiği bulunmuştur (Lindström vd., 2019). Öte 

yandan, iki yönlü iletişim ve etkileşimi kolaylaştıran diyalojik döngülerin katılımı artırdığı 

gösterilmiştir. Bu durum, kullanıcıların sosyal medya platformlarında aldıkları etkileşim ve 

geri bildirim türünün katılımlarını nasıl şekillendirebileceğini göstermektedir. Pekiştirme 

teorisi bağlamında sosyal medya ile ilgili araştırmalar şu şekildedir: 

Church (1994) tarafından yapılan çalışma, kullanıcı katılımını en üst düzeye çıkarmak 

için makine öğrenimi algoritmalarının kullanımının, ikna edici teknolojiler ve Skinner'ın 

aralıklı değişken pekiştirmesi yoluyla insan zayıflıklarının nasıl sömürülmesine yol açtığına 

işaret ederek, aslında günümüzde sosyal medya katılımının karanlık tarafını göstermektedir 

(Church, 1994). Skinner'ın pekiştirme teorisi de dahil olmak üzere psikolojik ilkelerin bu 

şekilde istismar edilmesi, sosyal medya platformlarında yanlış bilgi ve bağımlılık yaratan 

davranışların yaygınlaşmasına katkıda bulunmuş ve kullanıcı etkileşimlerini yönlendirmede 

pekiştirme mekanizmalarının güçlü etkisini vurgulamıştır. Benzer bir şekilde, Frimer ve 

arkadaşları (2023) Twitter gibi platformlarda siyasi nezaketsizliğin yükselişine dikkat 

çekerek, bu eğilimi bu tür davranışları teşvik eden sosyal geri bildirim mekanizmalarına 

bağlamaktadır (Frimer vd., 2023). Bu gözlemi pekiştirmeli öğrenme ilkeleriyle uyumlu hale 

getiren çalışma, Twitter'daki sosyal etkileşimler yoluyla incivility'nin pekiştirilmesinin artan 

yaygınlığına katkıda bulunabileceğini öne sürmekte ve pekiştirme mekanizmalarının 

çevrimiçi alandaki etkileşimlerin tonunu ve içeriğini nasıl şekillendirebileceğini 

vurgulamaktadır. Ayrıca, Vosoughi ve arkadaşları (2018) tarafından yapılan çalışma, sosyal 

teknolojilerin hem doğru hem de yanlış bilginin çevrimiçi olarak yayılmasını 

kolaylaştırmadaki rolünün altını çizerek, hızlı bilgi paylaşımının ve büyük ölçekli 

basamakların yanlış bilginin yayılmasını nasıl güçlendirebileceğini vurgulamaktadır 

(Vosoughi vd., 2018). Bu olgu Skinner'ın pekiştirme teorisiyle yakından ilişkilidir; zira 

sansasyonel ya da yanıltıcı içerikle etkileşim ve bu içeriğin pekiştirilmesi, sosyal medya 

ağlarında yayılmasını sürekli hale getirerek kamuoyunun algılarını ve davranışlarını 

etkileyebilir. 

Özünde, bu referansların sentezi, Skinner'ın pekiştirme teorisinin sosyal medya 

platformlarındaki kullanıcı davranışlarını ve etkileşimlerini şekillendirmedeki yaygın etkisinin 

altını çizmektedir. Beğeniler ve paylaşımlar yoluyla etkileşimin pekiştirilmesinden, 

pekiştirme mekanizmaları tarafından yönlendirilen yanlış bilginin yayılmasına kadar, 

Skinner'ın ilkelerinin dijital alanda uygulanması, çağdaş çağda insan davranışı, teknoloji ve 

sosyal dinamikler arasındaki karmaşık etkileşimi vurgulamaktadır. Pekiştirme teorileri ve 



114 

 

mobilizasyon teorileri, sosyal medyada toplumu etkilemede önemli bir rol oynamaktadır. 

Kaynak mobilizasyonu teorisi, toplumsal hareketlere katılımın rasyonelliğini vurgulayarak 

yapısal faktörlerin ve kaynakların bir kolektivite için kullanılabilirliğinin önemini ortaya 

koymaktadır (Klandermans, 1984). Bu teori, bireylerin kaynaklara erişimleri olduğunda ve 

destekleyici sosyal ağlar içinde konumlandıklarında kolektif eyleme katılma olasılıklarının 

daha yüksek olduğunu öne sürmektedir. Ayrıca teori, kolektif faydalar ile seçici faydalar 

arasındaki ayrıma açıklık getirerek rasyonel bireylerin kolektif bir malın üretimine katılmak 

için seçici teşviklere ihtiyaç duyduğunu belirtmektedir (Klandermans, 1984). Dahası, sosyal 

medya gibi mobilizasyon sistemleri, insan eylemini motive ve koordine eden teknolojiler 

olarak hizmet edebilir. Bireyler arasında spontane koordinasyonu kolaylaştırabilir, sürekli 

katılımı ve katılımı teşvik edebilirler. Bununla birlikte, sosyal medya aracılığıyla kolektif 

eylemin güçlendirilmesi, Twitter ve Facebook gibi yeni medya platformlarının yardımıyla 

başlatılan ve koordine edilen, yaygın kaos ve yıkımla sonuçlanan Londra'daki 2011 

ayaklanmalarında görüldüğü gibi, olayların potansiyel olarak tehlikeli bir şekilde 

hızlanmasına da yol açabilir (Heylighen vd., 2012). Ayrıca, toplumsal hareketlerin başarılı bir 

şekilde mobilize edilmesi, kaynakların mevcudiyeti, grup içi ağların gücü ve net hedeflerin 

formüle edilmesi gibi çeşitli faktörlerden etkilenmektedir. Hedeflerin formüle edilmesi 

özellikle odaklanma ve bağlılık yaratmak, gelecekteki faaliyetler için bir hedef oluşturmak ve 

eylemin gidişatını yönlendirmek açısından çok önemlidir. Sonuç olarak, pekiştirme teorileri 

ve mobilizasyon teorileri, özellikle sosyal medya bağlamında, toplum üzerinde önemli bir 

etkiye sahiptir. Bu teoriler, toplumsal hareketlere katılımın rasyonelliği, yapısal faktörlerin ve 

kaynakların rolü ve yeni medya platformları aracılığıyla güçlendirilmiş kolektif eylemin 

potansiyel tehlikeleri hakkında içgörü sağlamaktadır. Bu teorileri anlamak, sosyal 

mobilizasyonun dinamiklerini ve dijital çağda toplum üzerindeki etkisini anlamak için 

gereklidir. 

Pekiştirme kuramı açısından sosyal medya, çeşitli teorik çerçeveler aracılığıyla 

davranış ve tutumların pekiştirilmesinde önemli bir rol oynamaktadır. Pekiştirici Spiraller 

Modeli gibi pekiştirme teorileri, medyaya maruz kalma ile tutumların geliştirilmesi ve 

sürdürülmesi arasındaki karşılıklı ilişkiyi vurgulamaktadır. Bu model, belirli medya 

içeriklerine maruz kalmanın mevcut tutum ve davranışları pekiştirebileceğini, bunları 

sürdüren ve güçlendiren bir geri bildirim döngüsü yaratabileceğini öne sürmektedir (Slater, 

2014). Sosyal medya platformları, algoritmik içerik seçimi ve sosyal etkileriyle, içeriği 

kullanıcıların tercihlerine ve inançlarına göre uyarlayarak bu pekiştirme mekanizmasını daha 

da geliştirir (Ohme, 2020). Ayrıca, sosyal karşılaştırma teorisi, sosyal medya kullanıcısı 



115 

 

bireylerin kendilerini sıklıkla medyada tasvir edilen idealize edilmiş görüntülerle 

karşılaştırdıklarını, bunun da beden memnuniyetsizliğine ve gerçekçi olmayan standartlara yol 

açtığını göstermektedir (Myers ve Crowther, 2009). Medya temsilleriyle yapılan bu sürekli 

karşılaştırma, belirli güzellik standartlarının ve toplumsal normların pekiştirilmesine de 

katkıda bulunmaktadır. Buna ek olarak, sosyal medya platformlarındaki yankı odaları 

kavramı, farklı bakış açılarına maruz kalmayı sınırlandırarak ve benzer düşünen bireyler 

arasında homofiliyi (eşcinselliği) teşvik ederek mevcut inançları daha da güçlendirmektedir 

(Cinelli vd., 2021). Bütün bunların yanında sosyal medyada yanlış bilginin yayılması durumu 

sosyal pekiştirme ile daha da kötüleşmekte, yankı odası etkisi ve paylaşılan inançların 

pekiştirilmesi nedeniyle yanlış bilgilerin düzeltilmesini zorlaştırmaktadır. Bu olgu özellikle 

sosyal medya görünürlüğünün ve yayılımının yanlış bilginin yaygınlaşmasına katkıda 

bulunduğu komplo teorilerinde belirgindir (Bessi vd., 2015; Mahl vd., 2021). 

Sonuç olarak sosyal medya, içerik seçim algoritmaları, sosyal etkiler ve yankı odası 

etkileri aracılığıyla tutum, davranış ve inançların pekiştirilmesinde önemli bir rol 

oynamaktadır. Sosyal medya bağlamında pekiştirme teorilerinin mekanizmalarını anlamak, bu 

platformların bireysel algıları ve toplumsal normları nasıl şekillendirdiğini anlamak için 

gereklidir. Özetle, bu teoriler sosyal medyanın toplumu nasıl etkilediğine dair içgörüler 

sağlamaktadır. Pekiştirme teorileri izleyici seçiciliğinin rolünü vurgularken, mobilizasyon 

teorileri kaynak mobilizasyonu ve medyanın toplumsal hareketler üzerindeki etkisini 

vurgulamaktadır. Bu dinamikleri anlamak, sosyal medyanın bireyler ve topluluklar üzerindeki 

etkilerini kavramak için önemli olmaktadır. 

2.5. Dijitalleşme ile Yeni Toplumsal Yapılar: Ağ toplumu 

Geleneksel bakış açısı ile toplumsal ilişkilerin oluşturduğu bir sistem olarak sosyal 

yapı kavramı, sosyoloji gibi sosyal bilimler disiplinlerinin temel kavramlarından biridir. 

Toplumsal yapı kavramı toplumun rastgele ya da kaotik bir şekilde oluşmuş bireyler ve 

gruplar topluluğu değil, bireylerin ve grupların davranışlarını ve etkileşimlerini düzenleyerek 

koordine eden sosyal kurumlar ve kurumsallaşmış ilişki örüntülerinden oluşmakla birlikte, 

aynı zamanda bunlar tarafından şekillendirilerek yapılandırılmış ve organize bir oluşum 

olduğu varsayımına dayanmaktadır (Giddens, 2013 :189-190). Sosyal kurumlardan olan aile, 

eğitim, din, ekonomi, siyaset ve medya gibi sosyal yaşamın temel alanları olmalarının 

yanında ilgili sosyal kurum içindeki bireylerin ve grupların rollerini, haklarını ve 

sorumluluklarını da tanımlamaktadır. Bu nedenle sosyal ilişkiler, bir sosyal yapı içindeki 

bireyler ile gruplar arasındaki ilişkinin doğasını ve çerçevesini şekillendirilebilen statü, rol, 



116 

 

güç, otorite, etki, iş birliği, çatışma ve mübadele gibi çeşitli faktörlere dayanan etkileşimler ile 

bağlantıları da içermektedir (Turner, 2014 :19-20). 

Doğa bilimlerinin etkisiyle sosyal yapı/toplumsal yapı kavramını yaşam bilimsel 

betimlemeler ile ilk kullanan Herbert Spencer
3
 olmasının yanında, Radcliffe-Brown, belirli bir 

zaman ve uzamda bir araya gelen bireyler yada insan gruplarının sosyal ilişkilerinin somut  

bir sonucu olarak oluşan yapısal biçimi toplumsal yapı şeklinde tanımlarken
4
, M. Ginsberg 

ise, toplumsal yapıyı toplumu oluşturan insan gruplarının ve bunların örgütlenmesi ile 

oluşabilen toplumsal kurumların ortaya çıkardığı karmaşık ilişkiler şeklinde tanımlamaktadır. 

Sosyal ilişkilerin oluşturduğu bir sistem olarak toplumsal yapı kavramı, Emile Durkheim, 

Max Weber, Karl Marx, Talcott Parsons, Robert Merton ve Anthony Giddens gibi çeşitli 

sosyoloji teorisyenleri tarafından geliştirilmiş ve kavramsallaştırılmıştır (Durkheim, 2013; 

Weber, 1968; Parsons, 2013; Merton, 1968; Giddens, 1984). Bu kuramsal araştırmacılar, 

sosyal ilişkilerin oluşturduğu bir sistem olarak toplumsal yapı kavramına ilişkin farklı bakış 

açıları ve yaklaşımlara sahip olsalar da belirli ortak tema ve soruları da gündeme 

getirmektedirler. Bunlar; (1) Sosyal yapı, bireylerin ve grupların davranışlarını ve 

etkileşimlerini nasıl etkiler ve kısıtlar? şeklindeki soruya Durkheim, sosyal yapıyı bireylerin 

ve grupların davranışlarını ve etkileşimlerini yönlendiren ve sınırlayan dışsal bir güç olarak 

tanımlayarak yanıt vermiştir. (Durkheim, 2013: 3-30); (2) Bireyler ve gruplar sosyal yapıyı 

nasıl etkiler ve değiştirir ?; sorusuna Weber’in yaklaşımı, bu etkileşim ve değişimlerin, 

bireysel eylemlerin ve sosyal kurumların karşılıklı etkileşimi olarak tanımlamaktadır (Weber, 

1968: 1-25) (3) Sosyal yapı zaman ve mekan içinde nasıl değişir ve çeşitlenir ?; (4) Sosyal 

yapı, kültür, sosyal değişim, sosyal tabakalaşma, sosyal çatışma ve sosyal sorunlar gibi 

toplumun ve sosyal yaşamın diğer yönleri ve boyutlarıyla nasıl ilişkilidir ? şeklindeki soruyu 

Parsons, sosyal yapının bu faktörleri düzenleme ve dengeleme işlevi gördüğüne değinerek 

kültüründe sosyal yapıyı şekillendirdiği  bir ilişki süreci olduğunu vurgulamaktadır." 

(Parsons, 2013, s. 158-163) 

Toplumsal yapı kendini oluşturan sosyal kurumlar, sosyal ilişkiler, sosyal statü, sosyal 

roller, sosyal normlar, sosyal değerler ve sosyal ağlar gibi çeşitli bileşenleri birbirine 

bağlayarak ilişkilendiren sistematik ve bütünleşik bir çerçeveye dayanmaktadır. Aynı 

zamanda toplumsal yapı; kültür, sosyal değişim, sosyal tabakalaşma, sosyal çatışma ve sosyal 

sorunlar gibi toplumun ve toplumsal yaşamın çeşitli yönleri ile boyutlarını kapsayan geniş bir 

                                                 
3
 Spencer, H., Princible of Sociology (3. gözden geçirilmiş baskı, 1885). C I, Kısım II.  

4
 Radcliffe, A. R., On Social Structure , Structure and Function in Primitive Society (Londra, Cohen and West, 

1952), s. 191-192. Radcliffe bu çalışmasında, toplumsal yapı kavramını ayrıntılı, kolay anlaşılır ve sistemli bir 

şekilde açıklamaktadır. 



117 

 

alan da sunmaktadır. Bütün bunlarla birlikte toplumsal yapıyı diğer bir değişle sosyal yapıyı 

oluşturan bireyler ve insan gruplarının davranışları istikrarlı ve sabit bir oluşum olarak 

görülmemekte, aksine içinde yer aldığı toplumsal yapıyı etkileyebilme ve değiştirebilme 

gücünü de içinde barındırarak yaratıcılık özelliğine sahip olarak dinamik ve değişken bir 

yapılanma olmaktadır. Bu yüzden sosyal ilişkilerin oluşturduğu bir sistem olarak sosyal yapı 

kavramı, toplumun tüm üyeleri tarafından paylaşılan ve kabul edilen tek tip homojen değil, 

farklı çıkarlara, değerlere ve bakış açılarına sahip olan toplumun farklı üyeleri tarafından 

tartışılan ve müzakere edilebilen heterojen bir oluşum olarak görülmektedir. Böylece 

toplumsal yapı kavramı değerlendirilirken, bireysel ve grup eylemliliğinin sosyal yaşam 

üzerindeki etkisi tanımlanarak, etkileşimli bir şekilde dinamik bir bakış açısını da içermekle 

birlikte, aynı zamanda toplumun farklı üyeleri arasında sosyal ilişkilerin çeşitliliği ile 

farklılaşmasını tanıyan çoğulcu bir bakış açısını da kapsamaktadır. Toplumsal yapı kavramı, 

toplumun bir bütün olarak nasıl işlediğini, nasıl değiştiğini ve nasıl sorunlarla karşılaştığını 

anlamamıza ve açıklamamıza yardımcı olur. Toplumsal yapı kavramı hem bir toplumsal 

etkileşim ürünüdür hem de toplumsal etkileşimi doğrudan belirlemekle birlikte, aynı zamanda 

toplumsal yapı, bireylerin ve grupların davranışlarını ve seçimlerini etkileyerek 

kısıtlamaktadır. Bireyler ve gruplar da toplumsal yapının zaman ve mekân içerisinde 

değişmesine ve dönüşmesine katkıda bulunarak toplumsal tabakalaşma, toplumsal değişme ve 

toplumsal çatışma ile sorunların oluşmasında etkili olmaktadır (Türkkahraman, 2009; Gökçe, 

1996; Yazıcı, 2016). 

Dijitalleşme ise her alanda etkisini göstererek, ekonomi, siyaset, kültür ve sosyal 

yapılar gibi toplumun çeşitli yönlerini etkileyen önemli bir sosyal değişim itici gücü olarak 

ortaya çıkmıştır. Dijital teknolojilerin toplum üzerindeki etkisi derindir. Ancak determinist 

bakış açısı ile indirgemeci bir yaklaşımdan uzak bireylerin nasıl etkileşime girdiği ve 

toplumun bunu nasıl ve ne şekilde kullandığı noktasında çift yönlü sürecin olduğu bir bütün 

olarak işlediği konusunda dönüşümlere yol açmaktadır. Toplumların kendine has kabulleri ve 

kullanım amaçlarına göre dijital dönüşüm ilerleme ve verimlilik getirirken, işsizliğin artması, 

işgücü dinamiklerinin değişmesi ve siber suçlar gibi potansiyel sosyal sonuçları da 

beraberinde getirmektedir. Bu değişiklikler yalnızca maddi olmayıp, toplulukların sosyal 

yapılarındaki değişimlerle de yakından ilişkilidir. Teknoloji geliştikçe, sadece sosyal süreçleri 

yansıtmakla kalmaz, aynı zamanda şekillendirir, toplumsal kültürün değer, inanç ve 

alışkanlıklarına göre de kendini değiştirerek dönüştürür ve kendi içinde sosyal yapıların 

kurulmasına da katkıda bulunur. Teknolojinin kendisi, iş dünyası ve toplumun birlikte devam 

eden evrimi, pazar karmaşıklığının artmasına, istihdam fırsatlarının değişmesine ve önemli 



118 

 

sosyal değişimlere yol açarak yeni toplumsal yapılar oluşturmaktadır (Cech ve Tellioglu, 

2019; Alver ve Sarisakaloglu, 2023). 

Dijital teknolojiler yalnızca iletişim ve bilgi alışverişi için kullanılan araçlar değil, aynı 

zamanda sosyal olarak etkileyen sistemler aracılığıyla davranış ve tutumların 

şekillendirilmesinde de rol oynayabilmektedir. Teknoloji kullanımı sosyal süreçlerle iç içedir 

ve bireyler artan teknolojik değişikliklere uyum sağladıkça, bu uyarlamalar daha geniş 

toplumu ve sosyal etkileşimleri etkiler. Dijitalleşmenin sosyal yapılar üzerindeki etkisi 

karşılıklı etkileşimli olarak birbirini etkiler şekilde çok yönlü olmakla birlikte, aynı zamanda 

bireylerin nasıl ve hangi durumlarda etkileşime girdiği, kuruluşların ve toplulukların nasıl 

işlediğini de etkilemektedir. Teknoloji ilerlemeye devam ettikçe, teknoloji ve sosyal yapılar 

arasındaki etkileşimi anlamak, dijital bir toplumun karmaşıklıklarında gezinmek için giderek 

daha önemli hale gelmektedir. Bu dijital topluluklar, öncelikle dijital kanallar ve platformlar 

aracılığıyla birbirleriyle etkileşime giren ve etkileşim kuran birey gruplarını ifade eder. Bu 

topluluklar ortak ilgi alanları, hedefler veya kimlikler etrafında oluşur ve iletişim, iş birliği ve 

sosyalleşme için dijital teknolojilere dayanır. Dijital teknolojilerin hayatın çeşitli alanlarında 

giderek yaygınlaşmasıyla birlikte dijital topluluklar, insanları coğrafi sınırların ötesinde 

birbirine bağlamada ve bilgi, kaynak ve deneyimlerini paylaşmalarını sağlamada önemli bir 

araç haline de gelmiştir (Sayar, 2016; Koç, 2022; Samur, 2020). 

Dijital topluluklar kavramı, dijital medya ve teknolojilerin günlük yaşamda yaygın 

olarak kullanılmasından kaynaklanan zorlukları ve fırsatları kapsayan daha geniş dijital refah 

kavramıyla yakından bağlantılıdır. Bireyler mobil cihazlar ve çevrimiçi platformlar 

aracılığıyla giderek daha bağlantılı hale geldikçe, sosyal medya kullanımını yönetme, iş-

yaşam dengesini koruma ve dijital okuryazarlığı teşvik etme ile ilgili konular önem 

kazanmıştır (Duan vd., 2023). Ayrıca, toplum içindeki kullanıma dair dijital uçurumlar ve 

dijital teknolojilere erişimlerdeki eşitsizlikler bağlamında, bu erişime dair mesafeleri kapatma 

ve dijitalleşmeyi teşvik etme çabaları da çok önemli hale gelmiştir. Özellikle 

marjinalleştirilmiş topluluklar, dijital topluluklara ve daha geniş dijital ekonomiye anlamlı 

katılım için gerekli olan dijital okuryazarlık ve beceri geliştirmeye odaklanan girişimlerden 

faydalanmaktadır. Genel olarak dijital topluluklar, dijital çağda sosyal etkileşimlerin, bilgi 

paylaşımının ve kolektif eylemin şekillendirilmesinde önemli bir rol oynamaktadır. Bireyler 

ve kuruluşlar dijital teknolojilerden yararlanarak bağlantılar kurabilir, güven inşa edebilir ve 

çeşitli girişimler üzerinde iş birliği yapabilir ve nihayetinde kapsayıcı ve canlı dijital 

ekosistemlerin geliştirilmesine de katkıda bulunabilir. (Van Dijk, 2020; Kartal vd., 2017; 

Helsper, 2021). 



119 

 

Dijitalleşmenin yaygınlaşması ile ortaya çıkan ve Manuel Castells tarafından ortaya 

atılan ve Jan Van Dijk tarafından geliştirilerek daha da detaylandırılan ağ toplumu kavramı, 

ağların yaşamın çeşitli yönlerinde yaygın etkisi ile karakterize edilen çağdaş bir toplumsal 

yapıya atıfta bulunmaktadır. Castells, ekonomik, sosyal ve kültürel faaliyetlerin 

düzenlenmesinde ağların merkezi bir rol oynadığı bir sosyal oluşumu tanımlamak için ağ 

toplumu fikrini ortaya atmıştır. Bu kavram, modern toplumları şekillendirmede bilgi ve 

iletişim teknolojilerinin kolaylaştırdığı birbirine bağlılığın önemini vurgulamaktadır. Ağ 

toplumu, toplumun farklı alanlarında kapsamlı bilgi alışverişi ve dijital teknolojilerin 

kullanımı ile işaretlenmektedir. 

Manuel Castells tarafından açıklandığı şekliyle ağ toplumu kavramı, ağların çağdaş 

yaşamdaki yaygın etkisinin getirdiği toplumsal örgütlenmedeki temel bir değişimi temsil 

etmektedir. Castells, özellikle dijital teknolojiler ve internet tarafından kolaylaştırılan ağların, 

bu yeni toplumsal yapının belirleyici özelliği haline geldiğini öne sürmektedir. "Ağ 

Toplumunun Yükselişi" adlı ayrıntılı çalışmasında, teknoloji, ekonomi ve toplum arasındaki 

karmaşık etkileşimi inceleyerek, bu unsurların dijital ağlar tarafından desteklenen iletişim 

düğümlerinin hâkim olduğu bir toplumu şekillendirmek için nasıl bir araya geldiğini 

vurgulamaktadır. Ağ toplumuna doğru yaşanan bu kayma, geleneksel toplumsal yapılardan 

uzaklaşmayı ifade etmekte ve ağlar artık toplumsal örgütlenmenin bel kemiğini 

oluşturmaktadır (Castells, 2000; Van Dijk, 2016). 

Castells'in ağ toplumu teorisinin merkezinde, bu ağların yalnızca iletişim araçları 

olmadığı, aynı zamanda bireylerin etkileşim, çalışma ve bilgi ile ilişki kurma biçimlerini 

etkileyerek toplumun dokusunun ayrılmaz bir parçası haline geldiği fikri yer almaktadır. 

Castells, ağ toplumunun, sınırların bulanıklaştığı ve bilginin çeşitli düğümler arasında 

sorunsuzca aktığı küresel bir birbirine bağlılık ile karakterize edildiğini vurgulamaktadır. Bu 

birbirine bağlılık coğrafi sınırlamaları aşarak ağların fiziksel kısıtlamalar olmaksızın işlediği 

küresel bir toplum yaratmaktadır (Castells, 2010). Ağların sadece toplumun bir özelliği 

olmadığı, aynı zamanda sosyal organizasyondaki derin bir dönüşümün merkezinde yer aldığı 

da ifade edilmektedir. Castells, bu dönüşümün o kadar önemli olduğunu savunmaktadır ki, 

dijital ağlar, özellikle de İnternet tarafından desteklenen birbirine bağlı iletişim düğümleriyle 

karakterize edilen yeni bir toplum türünü başlatmıştır. Bu yeni toplumsal paradigmada 

iletişim, geleneksel hiyerarşik yapılara meydan okuyarak merkezi olmayan bir şekilde 

düğümler arasında. Ayrıca Castells, ağ toplumunda bilgi, sermaye ve gücün geleneksel 

sınırlarla kısıtlanmadan küresel ağlar aracılığıyla dolaştığı "akışlar alanı" kavramını ortaya 

atmıştır (Castells, 2010). Ağ toplumunda ağların bu küreselleşmiş doğası, coğrafi 



120 

 

sınırlamaları aşarak dijital iletişim yoluyla birbirine bağlanan sınırsız bir toplum 

yaratmaktadır. Castells, ağ toplumunun küresel bir toplum olduğunu, çünkü ağların fiziksel 

sınırların ötesinde işlediğini ve küresel ölçekte kesintisiz etkileşimlere olanak sağladığını ileri 

sürmektedir (Castells, 2010). 

Castells'in analizine göre ağ toplumu sadece yapısal bir dönüşüm değil, aynı zamanda 

kültürel ve ekonomik bir devrimdir. Castells, ağ toplumunun yükselişinin kapitalizmin 

yeniden yapılandırılması ve 1970'lerden bu yana ağ teknolojilerinin yaygınlaştırılması ile iç 

içe geçtiğini savunmaktadır (Fisher, 2008). Bu yeniden yapılanma sadece ekonomik 

dinamikleri değiştirmekle kalmamış, aynı zamanda ağ çağında bireysel eylemleri ve sosyal 

yaşam yorumlarını şekillendiren yeni bir ethosun ortaya çıkmasına neden olmuştur (Fisher, 

2008). Ayrıca Castells, ağ toplumundaki güç dinamiklerini şekillendirmede ağların rolünü de 

vurgulamaktadır. Ağlar genellikle merkezi olmayan ve merkezsiz sosyal örgütlenme biçimleri 

olarak görülse de, Castells bunların aynı zamanda güç ilişkilerinin önemli ölçüde yeniden 

yapılandırılmasına yol açtığını kabul etmektedir (Urtiaga, 2014). Ağ toplumunda güç, sosyal 

yapıları ve güç dinamiklerini etkileyerek ağa bağlı etkileşimler yoluyla dağıtılır ve uygulanır 

(Urtiaga, 2014). Özetle, Manuel Castells'in ağ toplumu teorisi, dijital ağların çağdaş toplum 

üzerindeki derin değişim ve etkileri anlamak için kapsamlı bir çerçeve sunmaktadır. Castells, 

dijital ağların sosyal, ekonomik ve siyasi etkileşimleri şekillendirmedeki merkezi rolünü 

vurgulayarak, ağ toplumunun dinamikleri ve bunun insan hayatının çeşitli yönleri üzerindeki 

etkileri hakkında değerli bilgiler sunmaktadır. Giderek daha fazla birbirine bağlanan bir 

dünyada yol almaya devam ederken, Castells'in teorisi ağ toplumunun karmaşıklıklarını analiz 

etmek ve yorumlamak için hayati bir araç olmaya devam etmektedir. 

Ağ toplumu bağlamında, dijital teknolojilerin yaygınlaşması, bireylerin birbirleriyle 

bağlantı kurma, iletişim kurma ve etkileşime geçme biçimlerinde bir dönüşüme yol açmıştır. 

Ağ toplumuna doğru yaşanan bu kayma, dijital platformlar ve iletişim araçları tarafından 

kolaylaştırılan artan birbirine bağlılık ile vurgulanmaktadır. Ağ toplumu kavramı üzerine 

çalışan bir diğer araştırmacı olan Jan Van Dijk’in ağ toplumuna ilişkin perspektifi, sosyal 

ağların yalnızca iletişimde değil, aynı zamanda toplumun çeşitli yönlerinin örgütlenmesinde 

de etkili olduğu düşüncesiyle örtüşmektedir. Ağ toplumu çerçevesi, çağdaş toplumların yapı 

ve işleyişinin sosyal ve medya ağlarının dinamiklerinden büyük ölçüde etkilendiğini öne 

sürmektedir (Eimhjellen, 2014). Bu birbirine bağlılık, dijital etkileşimler ve bilgi paylaşımı ile 

karakterize edilen daha geniş bir toplumsal altyapıyı kapsayacak şekilde yalnızca iletişimin 

ötesine uzanmaktadır (Eimhjellen, 2014). Özünde ağ toplumu paradigması, dijital ağların 

modern sosyal, ekonomik ve siyasi sistemler üzerindeki yaygın etkisinin altını çizmektedir. 



121 

 

Ayrıca, ağ toplumu çerçevesinde, dijital toplum kavramı kilit bir bileşen olarak ortaya 

çıkmaktadır. Dijital toplum, dijital teknolojilerin sosyal etkileşimleri ve bilgi yayılımını 

şekillendirmede merkezi bir rol oynadığı ağ toplumunun bir ürünüdür. Van Dijk'ın çalışması, 

dijital teknolojilere erişim ve kullanımdaki eşitsizlikleri ifade eden dijital uçurumun, ağ 

toplumundaki mevcut sosyal eşitsizlikleri nasıl daha da kötüleştirebileceğini vurgulamaktadır 

(Dijk, 2006). Dijital toplumun dinamiklerini daha geniş ağ toplumu bağlamında anlamak, 

çağdaş sosyal yapıları ve iletişim kalıplarını kavramak için elzemdir. 

Van Dijk'in analizine göre, ağ toplumu sadece teknolojik bir olgu değil, bireylerin 

dünyayı algılama ve dünyayla ilişki kurma biçimlerini etkileyen sosyo-kültürel bir yapıdır. Ağ 

toplumu çerçevesi, sosyal ilişkilerin birbirine bağlı doğasını ve dijital ağların kolektif 

davranışları ve normları şekillendirmedeki etkisini vurgulamaktadır (Eimhjellen, 2014). Bu 

birbirine bağlılık, ağ toplumunun insan etkileşiminin çeşitli yönleri üzerindeki yaygın 

etkisinin altını çizerek sosyal, ticari ve hükümet faaliyetleri de dahil olmak üzere yaşamın 

çeşitli alanlarına uzanmaktadır. Ek olarak, Van Dijk'ın ağ toplumuna ilişkin araştırması, dijital 

teknolojilerin sosyal tabakalaşmayı ve bilgiye erişimi yeniden tanımlamadaki dönüştürücü 

gücünün altını çizmektedir. Ağ toplumu çerçevesi, bu dijital ortamdaki bireylerin, çok yönlü 

iletişim kanallarında gezinme yetkisine sahip olanlar ile önceden paketlenmiş sınırlı 

seçeneklerle kısıtlananlar arasında bölündüğünü ileri sürmektedir. Bu ikilik, dijital 

yetkinliklerin ve bilgiye erişimin bireylerin sosyal hiyerarşi içindeki konumlarını 

şekillendirdiği ağ toplumundaki sosyal etkileşimin değişen dinamiklerini yansıtmaktadır 

(Castells, 1996; Van Dijk, 2006). 

Sonuç olarak, Jan Van Dijk'ın ağ toplumu kavramsallaştırması, dijital teknolojilerin 

çağdaş sosyal yapılar ve iletişim kalıpları üzerindeki derin etkisini anlamak için kapsamlı bir 

çerçeve sunmaktadır. Ağ toplumu paradigması, sosyal ağların ve dijital platformların modern 

toplumları şekillendirmedeki merkezi rolünü vurgulamakta ve dijital çağda insan 

etkileşimlerinin birbirine bağlı doğasına dikkat çekmektedir. Van Dijk, ağ toplumunun 

dinamiklerini açıklığa kavuşturarak, dijital dönüşümlerin 21. yüzyılda sosyal ilişkileri, 

iletişim kanallarını ve bilgiye erişimi nasıl yeniden şekillendirdiğine dair değerli bilgiler 

sunmaktadır. Ağ toplumunun ortaya çıkışı kriminoloji gibi alanları da etkilemiş, 

akademisyenler dijital teknolojilerin suç ve adalet üzerindeki etkisini bu ağ çerçevesi içinde 

araştırmışlardır. Ayrıca ağ toplumu, çağdaş sosyal yapıların birbirine bağlı doğasını 

vurgulayan siber kültür ve siber toplum gibi kavramlarla da ilişkilendirilmiştir. 

Genel olarak, ağ toplumu kavramı, ağların ve dijital teknolojilerin modern sosyal 

organizasyon, ekonomik faaliyetler, yönetişim yapıları ve eğitim paradigmaları üzerindeki 



122 

 

dönüştürücü etkisinin altını çizmektedir. Toplumun çeşitli alanlarında dijital ağlar tarafından 

kolaylaştırılan birbirine bağlılık, bilgi alışverişi ve işbirlikçi ilişkilere doğru bir kaymayı 

temsil etmektedir. 

2.5.1. Toplumsal Hareketler ve Kitle Toplumu 

Toplumsal değişim çalışmalarının meşru bir mesele olarak kabul edilmesi sosyolojide 

August Comte'un sosyolojiyi (toplumsal alanını) toplumun nasıl belirli bir düzen içerisinde 

işlediğini araştıran sosyal statikler ve toplumun hangi süreçlere göre değiştiğini gösteren 

sosyal dinamikler olarak ikiye ayırmasına kadar uzanır; ilki sosyal düzenin anlaşılmasıyla, 

ikincisi ise ilerlemeyle ilgilidir. Sosyal dinamikler esasen toplumun temel gelişimini ve 

evrimini, toplumun bir aşamasından onu takip eden bir sonraki aşamaya geçişi anlamakla 

ilgiliydi. Sonraki sosyologlar da değişim çalışmalarının sosyolojinin alanına girdiğini kabul 

etmişlerdir; ancak bu çalışmalara (değişim çalışmalarına) sadece çevresel bir ilgi gösterilmiş 

ve sosyolojik çalışmaların merkezi konusu haline getirilmemiştir. Yakın zamana kadar sosyal 

değişimin, kültürel, ekonomik ya da teknolojik olsun, toplum üzerinde etkili olan güçlerin bir 

sonucu olarak ortaya çıktığı düşünülüyordu. Toplumdaki bireyler ve grupların sosyal 

değişimin yaratıcıları değil, etkilenenleri olduğuna inanılıyordu. İnsan inisiyatifinin ve sosyal 

değişim sürecine katılımının ihmal edilmesi, sosyal değişimin sosyal hareketler çalışmasından 

farklı ve ayrı olarak ele alınmasına da yansımıştır. Toplumsal hareketlerin ne olduğu, nasıl 

ortaya çıktıkları ve değişimle ilişkilerinin anlaşılmasına önemli katkılarda bulunan bazı yakın 

dönem sosyologları bile bu başlık altındaki çalışmalarında toplumsal hareketleri kolektif 

davranışın bir yönü olarak ele almışlardır (Smelser, 1962; Turner ve Killian, 1972). Gusfield 

gibi sosyologlar, kolektif davranışın tüm biçimlerinin toplumsal hareketleri etkileyebileceğini 

ancak yine de bu iki alanın birbirinden farklı olduğunu çok yakın bir zamanda belirtmişlerdir 

(Gusfield, 1970:2). Dolayısıyla, geleneksel olarak bir kolektif davranış biçimi olarak ele 

alınan toplumsal hareketler, meşru bir şekilde değişimin bir yönü olarak da ele alınabilir ve bu 

durum ancak yeni yeni fark edilmeye başlanmıştır. 

Toplumsal hareketlerin toplumsal değişimle olan yakın ilişkisi, toplumsal değişimin 

toplumsal hareket kavramına temel bir unsur olarak dahil edildiği birkaç toplumsal hareket 

tanımını incelediğimizde açıkça ortaya çıkmaktadır. Turner ve Killian toplumsal hareketi 

"parçası olduğu toplumda ya da grupta bir değişikliği desteklemek ya da değişikliğe direnmek 

için belli bir süreklilik içinde hareket eden bir kolektivite" olarak tanımlamaktadır (Turner ve 

Killian, 1972: 246). Heberle'ye göre toplumsal hareketler "görselleştirilmiş bir hedefe, 

özellikle de belirli toplumsal kurumlarda bir değişikliğe ulaşmak için kolektif bir girişimden 



123 

 

oluşur (Heberle, 1951:6). Gusfield toplumsal hareketleri "toplumsal düzenin bazı yönlerinde 

değişim taleplerine yönelik toplumsal olarak paylaşılan faaliyetler ve inançlar" olarak ele 

almaktadır (Gusfield, 1970:2). Roberts ve Kloss'a göre toplumsal hareketler, toplumsal 

eğilimlere tepki olarak gücü ve geliri (düzeni) değiştirme girişimleridir (Roberts ve Kloss, 

1974:15). Roberta Ash Garner toplumsal hareketi "bir grup insanın bilinçli olarak bir 

toplumun sosyal yapısını ve/veya ideolojisini değiştirmeye yönelik bir dizi eylemi" olarak 

tanımlar ve bu eylemler ya ideolojik olarak meşrulaştırılmış değişim kanallarının dışında 

sürdürülür ya da bu kanalları yenilikçi şekillerde kullanır (Garner, 1977: 1). 

Toplumsal hareketin oluşumunda iletişimin rolü toplumsal hareketlerin başlangıcında, 

mevcut düzenin adaletsiz olduğu ve değişimin arzu edildiği konusunda hemfikir olacak 

şekilde benzer şekilde etkilenen bireyler arasındaki etkileşimleri sağlama açısından önemlidir. 

Bu durum, toplumsal hareketlerin doğuşu ve oluşum sürecinde iletişimin rolünün önemine 

işaret etmektedir. İnsanlar mevcut düzeni meşru olarak kabul ettikleri sürece, mutlak 

standartlara göre ne kadar baskı altında olurlarsa olsunlar, toplumsal hareketler gelişemez. 

Kolektif cehalet, ne kadar adaletsiz olursa olsun bir sistemin yıkılmasına ya da meydan 

okunmasına karşı bir sigorta görevi görür. Sosyal düzen insanlar tarafından sürdürülür çünkü 

insanlar mağdur olsalar bile onu meşru kabul ederler. Toplumsal protestonun açık bir şekle 

bürünmesinden önce, protestocuların sıkıntılarının kaynağının farkına varmaları ve parçası 

oldukları toplumun doğasında var olan adaletsizlik ve haksızlığa zihinlerinde ikna olmaları 

gerekir. Beiger'in çok veciz bir şekilde ifade ettiği gibi 'devrimlere baktığımızda, eski düzene 

karşı dışa dönük eylemlerin her zaman içsel bağlılık ve sadakatlerin çözülmesinden önce 

geldiğini görürüz. Kralların imgeleri tahtlarından önce devrilir. (Berger, 1963:130). Bu 

durum, hoşnutsuzluğun ve dolayısıyla toplumsal hareketlerin filizlenmesinde iletişimin 

önemine işaret etmektedir. Benzer şekilde etkilenen çok sayıda bireyin varlığı kendi başına 

toplumsal bir hareketin ortaya çıkmasına neden olmaz. Benzer deneyimleri paylaşan bireyler, 

deneyimlerinin benzersiz olmadığını, kendileriyle aynı fiziksel veya sosyal özelliklere sahip 

başkaları tarafından da paylaşıldığını fark etmelidir. Bu farkındalık iletişim ve bilgi 

alışverişini gerektirir. Dolayısıyla sosyal düzenin korunması ve değişimin her ikisi de iletişim 

gerektirir. Afrikalılar Amerika Birleşik Devletleri’ne köle olarak ilk getirildiklerinde farklı 

plantasyonlara dağıtılmış ve böylece benzer kültürlere sahip siyahların bir araya gelmesi 

engellenmiştir. Köle sahiplerinin iletişim kanallarını kapalı tutma çabası tesadüf değildir. 

Amerikan Devlet ve hükümet başkanlarının, muhalefetin önünü kesmek ya da muhalefeti 

engellemek amacıyla siyasi faaliyetleri yasaklayarak, haber medyasını sansürleyerek, bazı 

örgütleri yasadışı ilan ederek ve dört ya da daha fazla kişinin bir yerde toplanmasını 



124 

 

engelleyerek kendi ülkelerinin vatandaşları arasındaki iletişim kanallarını tıkamaya çalıştıkları 

çağdaş örnekler mevcuttur. Her iki durumda da amaç aynıdır, yani insanlar arasında mevcut 

sistemin sorgulanmasına ve devrilmesine yol açabilecek her türlü iletişimi ve dolayısıyla 

hareketlenmeyi önlemek. Dolayısıyla iletişim toplumsal yaşamın özüdür. Toplumsal 

hareketler için de vazgeçilmezdir. 

Kitle toplumu, modern toplumu homojenleşmiş ama aynı zamanda atomize 

bireylerden oluştuğu için ayrışmış olarak nitelendirmek için kullanılan kavram. Kitle toplumu 

terimi genellikle geleneksel insan birlikteliği biçimlerinin zayıfladığı ve yerini konformist ya 

da hatta totaliter kolektif davranış biçimlerine bıraktığı modern bir durumu tanımlamak için 

kullanılmaktadır (Brown ve Gaertner, 2002; Britannica, 2021). 

Bu kavramın kökenleri, Fransız Devrimi’ne (1787-1799) muhafazakâr bir tepki olarak 

şekillenmiştir. Özellikle Hippolyte Taine gibi eleştirmenler, devrimin en önemli etkisinin 

anayasal değişikliklerden ziyade, neden olduğu derin toplumsal çalkantılarda yattığını 

savunmuşlardır. Taine ve onun gibi düşünenlere göre, Fransız Devrimi, Roma Katolik Kilisesi 

gibi geleneksel kurumların etkisini zayıflatarak Fransız toplumunu bir arada tutan sosyal 

bağların çözülmesine neden olmuştur. Bu düşünürler devrimin özgürlük sağlamaktan çok, ara 

düzeydeki dernekleri ve toplulukları zayıflatarak kolektif bir despotizmin yolunu açtığını ileri 

sürmüşlerdir (Potofsky, 2011). Edmund Burke’den Hannah Arendt’e kadar uzanan birçok 

eleştirmen, devrimi sıradan insanların siyasete katılımına olanak sağladığı için önemli 

bulmuşlardır. Ancak bu eleştirmenler, halkın siyasete katılım biçiminden rahatsızlık 

duymuşlardır; çünkü bu katılım, kurumsal yapılar üzerinden değil, daha çok muhalif 

kalabalıklar ya da çeteler aracılığıyla gerçekleşmiştir (Freeman, 1977). Fransız psikolog 

Gustave Le Bon ise devrimci kalabalıkların yükselişini “kitlelerin iktidara gelişi” olarak 

tanımlamıştır. Le Bon’un kalabalık psikolojisi teorisine göre, kalabalıklar akıl dışı tutkular ya 

da dürtülerle hareket eden, bir liderin yönlendirmesiyle tek bir varlık gibi davranan veya 

kendi kaprislerini körü körüne takip eden gruplardır. Bu görüşe göre, kalabalık zihniyeti, 

bulaşıcı ve tehlikeli bir popüler coşku biçimiydi (Shafer, 1961). 

Kalabalık psikolojisi, kitle toplumu teorisinin gelişiminde önemli bir etki bırakmıştır. 

Sosyal bilimciler sıklıkla kalabalık ve kitle kavramlarını birbirinin yerine kullanmışlardır, 

çünkü her iki kavram da bireylerin geleneksel toplumsal bağlardan koparak bir tür kolektif 

bilinçsizlik durumuna geçtiği fikrini barındırmaktadır. Kitle toplumu teorisi karmaşık ve çok 

yönlü bir perspektiftir. Ancak toplumsal hareketlere uygulandığında temel fikir, sosyal olarak 

izole olmuş insanların aşırılık yanlısı hareketlerin cazibesine karşı özellikle savunmasız 

olduklarıdır. Teori 1930'lar ve 1940'larda faşist ve komünist hareketlere yönelik korkularla 



125 

 

yankı bulmuş ve 1950'lerin sonlarında zirveye ulaşmıştır. İdeolojik olarak, kitle toplumu 

kavramı muhafazakâr düşünürler tarafından sanayi toplumunun düzleşme eğilimleri ile aile ve 

cemaatin azalan etkisinden duyulan endişeyi ifade etmek için kullanılmıştır (Swingewood ve 

Akınhay, 1998). Aynı zamanda radikal düşünürler tarafından da büyük bürokratik kurumların 

(özellikle kitle kültürü kisvesi altında) nüfusları pasivize etme ve statükoyu pekiştirme 

biçiminden yakınmak için kullanılmıştır (Marcuse, 1964). Önemli bir sosyolojik öncül, Emile 

Durkheim'ın modern toplum ve bireyciliğin yükselişine dair analizidir. Artan büyüklük ve 

karmaşıklıkla birlikte, toplumsal bütünleşme iki şekilde sorunlu hale gelmiştir. Anomi, 

davranışların yetersiz düzenlenmesini içerirken, egoizm insanların aşırı bireyselleşmesini 

içerir. Her ikisi de intihar da dahil olmak üzere işlevsiz sonuçlara katkıda bulunan zayıflamış 

sosyal entegrasyon ve gevşemiş sosyal kontroller anlamına gelir (Durkheim, 2013). Kitle, 

daha sonra Chicago Sosyoloji Okulu (Blumer, 1951) tarafından tanımlanan bir kolektif 

davranış türüdür. Kalabalıklar, halklar ve sosyal hareketlerin yanı sıra, kitleler büyük 

boyutları, anonim yapıları, gevşek örgütlenmeleri ve seyrek etkileşimleri ile ayırt edilirler. Bu 

haliyle kitle kavramı, manipülasyon ve kontrol için olgunlaşmış bir grubu çağrıştırır. C. 

Wright Mills 1956, güç elitine ilişkin analizinde bu tehlikelerin farkına varmıştır. İktidar 

seçkinleri, kısmen demokratik diyalog ve siyasi etkiye sahip olan halkların, bunların hiçbirine 

sahip olmayan kitlelere dönüşmesi sayesinde güç kazanmıştır. Halkların kitlelere 

dönüşmesiyle birlikte, "yolun sonunda Nazi Almanya’sı ya da Komünist Rusya'da olduğu gibi 

totalitarizm vardır" (Mills 1956: 304). Chicago Okulu öğrencilerinden olarak sosyolojisi 

eğitimi almış olan William Kornhauser, The Politics of Mass Society (1959) adlı kitabını bu 

bağlamda yazmıştır. Bu kitap, kitle toplumu ve toplumsal hareketler arasında olduğu iddia 

edilen bağlantıların en açık ifadelerinden biri olmaya devam etmektedir. Yukarıda bahsedilen 

totaliter eğilimlerin gölgesinde yazılan kitle toplumu teorisi, yurtdışında aşırıcılığın 

yükselişini ve yurtiçinde demokrasiye yönelik tehlikeleri açıklamaya çalışmıştır. Durkheim'ın 

egoizm ve anomi analizini hatırlatan kitle toplumu, küçük yerel gruplar ve ağlar azaldığında 

ortaya çıkar ve bir tarafta güçlü elitler ve devasa bürokrasiler, diğer tarafta ise izole bireyler 

kalır. Kornhauser'in yazdığı gibi: "Kitle toplumu nesnel olarak atomize olmuş toplum, öznel 

olarak ise yabancılaşmış nüfustur. Dolayısıyla kitle toplumu, elitler tarafından mobilize 

edilebilecek bir nüfusun yüksek oranda mevcut olduğu bir sistemdir." (Kornhauser 1959: 33). 

Diğer bir ifadeyle, kitle toplumu "hem elitlerin hem de elit olmayanların sosyal yalıtımdan 

yoksun olduğu; yani elitlerin elit olmayanlar tarafından doğrudan müdahaleye açık olduğu ve 

elit olmayanların da elitler tarafından doğrudan harekete geçirilmeye müsait olduğu" bir 

sistemdir (Kornhauser 1959: 43). 



126 

 

Sonuç olarak, kitle toplumu kavramı zaman içinde gelişmiştir ve hem muhafazakâr 

hem de radikal düşünürler tarafından sanayileşme, bürokratikleşme ve teknolojik ilerlemelerin 

sosyal uyum ve bireysel yabancılaşma üzerindeki etkisine ilişkin endişeleri ifade etmek için 

kullanılmıştır. Teorinin, sosyal olarak izole edilmiş bireylerin aşırılık yanlısı hareketlere karşı 

savunmasızlığı ve büyük, anonim gruplardaki manipülasyon ve kontrol potansiyeli 

hakkındaki endişeleri çağdaş söylemde hala geçerlidir. Toplumsal hareketler bağlamında 

sosyal medya ve kitle toplumu teorisi arasındaki ilişki tartışma konusu olmaya devam etmekle 

birlikte, aynı zamanda sosyal medyanın toplumsal hareketlere uygulandığında kitle toplumu 

teorisiyle ne ölçüde örtüştüğü ayrı bir tartışma konusudur. Sosyal medyanın bireylerin 

atomizasyonunu ve yabancılaşmasını artırarak kitle toplumunun oluşumuna yol açtığı da 

savunulmakla birlikte, aynı zamanda sosyal medyanın aslında bireylerin bağlantı kurması, 

iletişim kurması ve harekete geçmesi için bir bağlanabilirlik ve mobilizasyon platformu 

sağlayarak atomizasyon ve yabancılaşmaya karşı koyduğu da söylenebilir. Bu değişkenlikler, 

sosyal hareketlerle ilgili olarak sosyal medya ve kitle toplumu teorisi arasındaki örtüşmenin 

karmaşık ve çok yönlü olduğunu göstermektedir. Sosyal hareketlere uygulandığında sosyal 

medyanın kitle toplumu teorisiyle ne ölçüde örtüştüğü daha fazla araştırma ve inceleme 

gerektiren bir konudur (Jenkins, 1983). Bütün bunlarla birlikte, bu örtüşmenin karmaşıklığını 

ve çok yönlü doğasını göz önünde bulundurmak ve sosyal medyanın iletişimi ve 

mobilizasyonu kolaylaştırırken, kitle toplumunun karakteristik özelliği olan atomizasyon ve 

yabancılaşmaya aynı düzeyde yol açmaktadır. Ancak, sosyal medyanın toplumsal hareketlerle 

ilişkili olarak kitle toplumu üzerindeki etkilerini tam olarak anlamlandırmak için daha fazla 

araştırma ve inceleme yapılması da gerekmektedir. 

2.5.2. Toplumsal Değişme 

Toplumsal değişim, toplumsal yapıların, normların ve davranışların zaman içinde 

dönüşümünü içeren karmaşık bir süreçtir. Tarihsel süreçler, sosyal sistemlerin ve 

davranışların evrimini etkileyerek sosyal değişimin şekillenmesinde önemli bir rol oynar. 

Sosyal grupların ve toplulukların evrimi, toplum içindeki bireyler arasındaki tarihsel 

etkileşimlerle karmaşık bir şekilde bağlantılıdır (Palla vd., 2007). Bu etkileşimler, zaman 

içinde evrimleşen ve sosyal değişim dinamiklerine katkıda bulunan üst üste binen topluluklar 

gibi karmaşık topluluk yapılarının ortaya çıkmasına neden olur. Örgütsel biçimlerdeki tarihsel 

değişimlerin ve sürekliliğin ardındaki nedensel süreçleri anlamak, belirli bağlamlardaki sosyal 

değişimi anlamak için gereklidir. Farklı örgütsel yapılar, toplumsal refah hedeflerine ulaşmak 

için farklı tarihsel noktalarda ortaya çıkmakta ve toplumsal evrimin dinamik doğasını 



127 

 

yansıtmaktadır.  Ayrıca, toplumsal dönüşümler sırasında ulusal öz bilinç kavramı, çok etnikli 

toplumlarda ulusal kimliklerin şekillenmesinde tarihsel açıklamaların ve öngörülerin önemini 

vurgulamaktadır (Yereskova ve Mazuryk, 2022). Ulusal özbilinci ele almak, toplumsal 

değişimleri yönlendirmek ve dönüşüm dönemlerinde etnik süreçlerin etkisini anlamak için 

hayati önem taşımaktadır.  Sonuç olarak, sosyal değişim, sosyal yapıların, davranışların ve 

kimliklerin evrimini şekillendiren tarihsel süreçlerle karmaşık bir şekilde bağlantılıdır. 

Anthony Giddens tarafından kavramsallaştırıldığı şekliyle sosyal değişim, onun 

yapısallaşma teorisiyle iç içe geçmiştir. Giddens, toplumun, bu unsurların birbiriyle ilişkili ve 

karşılıklı olarak kurucu olduğu bir eylem ve yapı ikiliği olarak anlaşılması gerektiğini ileri 

sürmektedir (Hardcastle vd., 2005). Teorisi, kurumlar içindeki pratikler aracılığıyla yapı ve 

eylem arasındaki karşılıklı ilişkiyi vurgulamakta ve sosyal pratikleri şekillendiren hem 

kuralları hem de kaynakları dikkate alarak toplumu analiz etmek için bir çerçeve sunmaktadır 

(Poudel, 2021; Delormier vd., 2009). Giddens'ın yapısallaşma üzerine çalışması, bireylerin ve 

grupların sosyal değişimi nasıl yönlendirdiğini ve şekillendirdiğini anlamak için sosyal 

ortamların makro ve mikro yönlerini analiz ederek yapı ile eylemliliği uzlaştırmayı ve 

birbirine bağlamayı amaçlamaktadır (Braithwaite, 2006).  Ayrıca, Giddens'ın sosyal değişim 

perspektifi, modernite öncesinden post-moderniteye geçişi incelemesine dayanır ve değişimin 

temel itici güçleri olarak mekân, zaman ve bunların karşılıklı ilişkilerinin gelişen sosyal 

yapılarını ve organizasyonlarını vurgular (Palitsky vd., 2016). Giddens, teknolojik 

ilerlemelerin, çalışma biçimlerindeki değişimlerin ve sosyal kurumlardaki dönüşümlerin yeni 

sosyal kaygılara ve yönetişim biçimlerine yol açarak toplumsal gelişimin yörüngesini 

etkilediğini ileri sürmektedir (Hasson, 2005). Giddens’in içgörüleri, diğer çağdaş 

sosyologlarla birlikte aşk ve yakınlık gibi duyguların toplumsal doğasının altını çizdiği ve bu 

alanlardaki değişimlerin daha geniş toplumsal dönüşümlerle nasıl iç içe geçtiğini gösterdiği 

yakın ilişkiler alanına da uzanmaktadır (Montagna, 2023).  Özetle, Anthony Giddens'ın 

toplumsal değişime bakış açısı, bireysel eylemler ile toplumsal yapılar arasındaki etkileşimi 

vurgulayan yapısallaşma teorisine derinlemesine dayanmaktadır. Giddens, sosyal sistemler 

içindeki eylemlilik ve yapı arasındaki karşılıklı ilişkiyi inceleyerek, sosyal değişimin nasıl 

gerçekleştiğini ve bireylerin ve kurumların toplumun dinamiklerini şekillendirmeye nasıl 

katkıda bulunduğunu anlamak için kapsamlı bir çerçeve sunmaktadır. 

2.5.3. Toplumun Dijital Dönüşümü: Dijitalleşme ile Toplumsal Yapıyı Anlamak 

Geçmişten günümüze devam eden tarihsel süreç boyunca toplum kontrolünü sağlayan 

iktidar ve güç erkine sahip olabilme şeklinin de dahil olduğu toplumsal ilişkiler, toplumsal 



128 

 

yapılanmalar ve toplumsal sınıflandırmaların değişim ve dönüşümünü tetikleyen unsurlar 

belirli dönemlerdeki sosyal değişimlerin arka planını oluşturmaktadır. İnsan aklının ön plana 

çıkarak yaygınlaştığı Aydınlanma dönemi ile başlayan ilk tetikleyici unsur olan, siyasi otorite 

ile ilahi otorite arasındaki bağın kopmaya başlamasıyla birlikte aynı zamanda aristokrasiye 

özgü olan toprak mülkiyeti yapısının değişerek para ile de elde edilebilen bir burjuvazi sınıfın 

ön plana çıktığı kapitalizmin de giderek yaygınlaşarak yükselmesi şeklinde olmaktadır. 

Böylece toplum üzerindeki bu değişim ile sadece ticaret ile ilgilenen burjuva sınıfının 

yanında, bilim, sanat ve felsefe alanında yaşanan olumlu gelişmelerinde neticesinde bu alanda 

çalışanların saygınlığının ve statüsünün arttığı doktorluk, avukatlık, mühendislik, gazetecilik 

ve yazarlık gibi entelektüel sermaye sağlayarak yükselebilen meslekleri de ön plana 

çıkarmıştır. Aydınlanma dönemi için yeni bir kavram olarak kamusal alanı oluşturmaya 

başlayan bu yükselen meslekler matbaanın gelişmesi ile geleneksel kitle iletişim aracı olan 

gazeteler aracılığıyla devlet meselelerinin bütün toplumsal kesimler tarafından tartışılabildiği 

yeni toplumsal yapılar da ortaya çıkarmıştır. Bu yeni toplumsal yapılar arkadaşlık ağları, 

siyasi fikir ve düşünce paylaşım yapıları gibi Fransız devrimini oluşturacak zemini de 

hazırlamıştır. Ardından gelen Fransız devrimi ile tanrı vergisi sayılan ayrıcalıklarının yok 

olarak aristokratik yönetim anlayışının devrilebileceğinin toplum üzerinde kabul gördüğü ve 

değişimin giderek daha da hızlandığı bir süreci beraberinde getirmiştir. Bütün bu süreçler 

neticesinde toplumların yönetiminde dinsel olanın bir aracı olarak kullanımından 

uzaklaşılmaya başlanılması ile birlikte yeni toplumsal örgütlenme toplum içindeki farklı dini 

inanç ve kültürel unsurlara ait olanlarında nasıl yönetebileceği sorusu ile yeni yönetim 

şekillerini oluşturan iktidar ve güç ilişkileri de gündeme gelmiştir (Habermas, 1991; 

Hobsbawm, 2010).
 

İkinci tetikleyici unsur olan 19.yy. ile başlayan sanayi devrimi ile sömürgeciliğin 

yayılmaya başlamasıyla tarımsal üretim koşullarından uzaklaşarak kentlere doğru yönelen 

insan gruplarının sanayi kentlerinin belirli mahallelerinde kendini gösterdiği yeni bir 

toplumsal sınıf olan işçi kavramını oluşturduğu görülebilir. Kadınların ve çocukların da 

üretim sürecine katıldığı makineleşmeyi oluşturarak toplumsal yapılarda da dönüşümü 

beraberinde getirmiştir. Bütün bunlarla birlikte toplumsal yapı, toplumsal yapılardaki ilişkiler 

ve toplumsal yapılardaki değişimler sosyolojik araştırmanın merkezinde yer almaktadır. 

Günümüz toplumsal yapıları ve dinamiklerini anlamak, toplumların nasıl işlediğini, geliştiğini 

ve çeşitli eşitsizlikler ile nasıl kolektif eylem biçimleri ürettiğini de incelemek oldukça çok 

önemli olmaktadır. Bu nedenle, toplumsal yapıyı kavramsallaştırmaya yönelik farklı kuramsal 



129 

 

yaklaşımlardan kısaca değinerek, bunların güçlü yönlerini, sınırlılıklarını ve günümüzün 

toplumsal karmaşıklıkları ile nasıl ilgisinin olabildiğini vurgulamak gerekmektedir. 

(1) İşlevselci Perspektifler: Talcott Parsons (1951, s. 47), toplumsal yapıları, toplumsal 

istikrar ve dengeyi korumak için hayati işlevleri yerine getiren birbirine bağlı kurumlar (aile, 

eğitim vb.) olarak görerek işlevselci perspektiflerin temelini atmıştır. Bu yapılar, her biri 

bütünün düzgün işleyişine katkıda bulunan, birbirine bağımlı yapılar olarak görülür. Bu 

yaklaşımın gücü, toplumun farklı parçalarının birlikte nasıl çalıştığını anlamak için bir 

çerçeve sunarak düzen ve uyuma yaptığı vurguda yatmaktadır. Bununla birlikte, istikrara 

odaklanması, yapılar içindeki çatışma ve güç dinamiklerinin rolünü küçümseyebilir ve 

potansiyel olarak eşitsizlik ve marjinalleşme eleştirilerini gözden kaçırabilir (Collins, 2000, s. 

256). 

(2) Çatışma Teorisi Perspektifleri: Toplumsal yapıları anlamaya yönelik çatışma 

teorileri ise, işlevselci uyum görüşüne meydan okur ve sosyal yapıların doğasında var olan 

eşitsizlikleri ve güç mücadelelerini vurgular. Karl Marx (1848) toplumu sınıf çatışması ile 

bölünmüş olarak görmüş, baskın grupların kaynakların ve kurumların kontrolü yoluyla güç ve 

ayrıcalıklarını koruduğunu belirtmiştir. Benzer şekilde, feminist ve eleştirel ırk teorisyenleri 

de toplumsal cinsiyet ve ırka dayalı yapıların sınıfla nasıl kesişerek karmaşık tahakküm ve 

ayrıcalık sistemleri yarattığını ortaya koymaktadır (Crenshaw, 1989). Bu perspektiflerin gücü, 

eleştiri ve sosyal değişim için araçlar sağlayarak eşitsizlikleri ve güç dinamiklerini ortaya 

çıkarma becerilerinde yatmaktadır. Bununla birlikte, çatışmaya odaklanmaları bazen sosyal 

yapılar içinde de işleyen iş birliği unsurlarını ve paylaşılan değerleri gözden kaçırabilir. 

(3) Ağ Teorisi Perspektifleri: Katı yapısal modellerin ötesine geçen ağ teorileri, sosyal 

sistemlere daha dinamik ve akışkan bir bakış açısı sunar. Aktörler, çeşitli sosyal bağlarla 

birbirine bağlanan, davranışları ve kaynaklara erişimi şekillendiren örtüşen ağlar oluşturan 

düğümler olarak görülür. Granovetter (1973, s. 1361), farklı sosyal çevreler arasında köprü 

kuran ve bilgi ve kaynak akışını kolaylaştıran zayıf bağların önemini vurgulamaktadır. Ağ 

perspektifleri, yapılar arasındaki sınırların giderek bulanıklaştığı çevrimiçi topluluklar ve 

küreselleşme gibi çağdaş sosyal olguları analiz etmek için esnek bir çerçeve sunar. Bununla 

birlikte, bireysel düğümlere ve bağlara odaklanmaları bazen daha geniş sosyal güçlerin ve 

kurumların makro düzeyde analizini eksik bırakabilir. 

(4) Kesişimsellik Perspektifleri: Hem işlevselci hem de çatışmacı perspektiflerin 

önemli bir eleştirisi olarak ortaya çıkan kesişim sellik, farklı sosyal yapıların (ırk, cinsiyet, 

sınıf, vb.) nasıl kesiştiğini ve birbirlerini karşılıklı olarak nasıl güçlendirdiğini ve benzersiz 

baskı ve ayrıcalık deneyimleri yarattığını vurgulamaktadır (Collins, 2000, s. 255). Bu yapıları 



130 

 

izole bir şekilde analiz etme eğilimine meydan okur ve farklı bireysel ve grup deneyimlerini 

şekillendirdikleri karmaşık yolları vurgular. Kesişimsellik, ayrımcılık, önyargı ve toplumsal 

hareketler gibi güncel sosyal meseleleri anlamak için incelikli bir çerçeve sunar, ancak 

karmaşıklığı bazen onu operasyonel hale getirmeyi ve somut araştırma metodolojilerine 

dönüştürmeyi zorlaştırabilir. Sosyal yapıyı kavramsallaştırmanın tek bir yolu onun tüm 

karmaşıklığını kapsamaz. Çerçeve seçimi, spesifik araştırma sorusuna ve araştırılan toplumsal 

olgulara bağlıdır. İşlevselci perspektifler sosyal düzen ve uyum hakkında içgörüler sunarken, 

çatışma teorileri eşitsizlikleri ve güç dinamiklerini vurgular. Ağ teorileri, günümüzün 

birbirine bağlılığını analiz etmek için esnek bir çerçeve sağlarken, kesişimsellik de çeşitli 

sosyal yapıların nasıl iç içe geçtiğini ve yaşanan deneyimleri nasıl şekillendirdiğini 

anlamamıza yardımcı olmaktadır. Araştırma yürütücüler, bu farklı perspektifleri bir araya 

getirerek, toplumsal ilişkilerin, sistemlerin ve güç dinamiklerinin toplumlarımızın karmaşık 

gerçekliklerini yaratmak için nasıl etkileşime girdiğine dair daha kapsamlı bir anlayış 

kazanarak açıklayabilirler. 

Bütün bunlarla birlikte geleneksel toplumsal yapılara eklenebilen bu yeni dijital 

toplumsal grupların ortaya çıkışının ardında yatan teknoloji ve dosya sisteminin nasıl olduğu 

şekilde görüldüğü üzere dijital toplulukların temelini oluşturan ilk sosyal medya ve sanal 

topluluk örneklerinin görülmeye başladığı Web 2.0 ile başlayan süreç, web içeriklerinin artık 

birbirine bağlı veriler üzerinden bilgisayar ve veri tabanları tarafından anlaşılarak öneriler 

verilerek kişilere özel içerik ve tavsiyelerin yoğunlaştığı semantik web olaraktan adlandırılan 

Web 3.0 ile yakın geçmişimiz olan 2020 yılına kadar devam etmiştir (Usta, 2013; Aghaei vd., 

2012). 

 



131 

 

  

Görsel 2.7 Web Teknolojisinin Gelişim Süreci-The Development Process of Web 

Kaynak: https://sosyalmedyamacerasi.blogspot.com/2013/01/ 

 

Günümüz dijital toplulukları artık görsel 2.7’de görüldüğü üzere simbiyotik web olan 

yapay zekâ temelli işleyen web 4.0’ın hakim olduğu internet süreci içerisinde bulunmaktadır. 

Bütün bunların yanında 20. yüzyılın sonlarında internetin ortaya çıkmasıyla ve ardından 

web’in kişisel yayıncılık ve kullanıcılarında içeriği güncelleyerek değiştirdikleri süreç ile 

başlayan sosyal medyanın gelişimiyle birlikte internet, insanların iletişim kurma ve bilgiye 

erişme şeklini değiştirmiş, bireylerin coğrafi sınırların ötesinde başkalarıyla bağlantı kurması 

için bir platform sağlamıştır. İnternetin doğuşu ve sosyal medyanın gelişimi iletişim ve bilgi 

paylaşımı için yeni olanaklar yaratmıştır. İnternetin popülerliği ve erişilebilirliği arttıkça, 

çevrimiçi sosyal etkileşimleri kolaylaştırmak için çeşitli platformlar ve teknolojiler de 

geliştirilmiştir. Böylece sosyal medyanın doğuşundaki en önemli gelişmelerden biri olarak 

statik web sitelerinden kullanıcı tarafından oluşturulan içeriği ve etkileşimi teşvik eden 

dinamik platformlara geçiş olmuştur. Bunun neticesinde web 2.0 temelli sosyal medya görsel 

2.8 de görüleceği üzere asimetrik iletişim modelinden eş zamanlı olarak karşılıklı etkileşimin 

işlediği temel halkla ilişkiler modeli olan iki yönlü simetrik iletişim modelinin işlediği bir 

iletişim yönetimi olarak kendini göstermektedir (Grunig ve Hunt,1984: 6).  



132 

 

 

Görsel 2.8 Sosyal Medya Kullanımı İletişim Grafiği 

Kaynak: Dawley, 2009: 112 

 

Özetle, günümüz toplumsal yapılanmalarının etkileşimlerini sağlayan kitle iletişim 

araçlarının merkezinde geleneksel Medya’nın dönüşerek yeni medya olarak tanımlanan sosyal 

Medya’nın yer aldığı sanal topluluklarda zaman ve uzam sınırlaması olmadan günün her 

saatinde eş zamanlı olarak; etkileşim (interactivity), hipermetinsellik (hypertextuality), 

dağılım (dispersion), sanallık (virtuality), eş zamansızlık (asynchronous), dijitalleşme 

(digitalization) özelliklerinin ön planda olduğu simetrik iletişim modelinin kullanıldığı dijital 

topluluklar olduğu görülmektedir. Bu sıralanan özellikleri ile birlikte, sosyal medya kullanımı 

iletişim grafiğine göre artık dijital toplumsal yapılar içinde iki yönlü simetrik iletişim modeli 

hakimdir. Çünkü, toplumun dijitalleşmesi ile birlikte boş zamanın geçirilme şekli, sosyal 

çevre ile etkileşim, bireyin mahrem alanını ağın içerisine sokması, sosyal ağ hizmetleri ile 

yeni kamusal alanlardaki ifade şekilleri gibi yeni davranış kalıplarını da ortaya çıkararak bu 

kültürel süreçleri değiştirmektedir. Böylece Castells’in sosyal medya ortamları ile maddi ve 

maddi olmayan toplumsal olguların oluştuğu geçirilen zamanın algılanmasının zaman dışı 

(timeless time) ve mekânın da akışkan (the space of flows) olarak tanımlandığı ağ toplumlarını 

oluşturmaktadır (Castells, 2000: 500). Sanal toplulukların bir araya gelerek oluşturduğu bu ağ 

toplumunda geleneksel insan gruplarından ayrımının çerçevesini çizen belirli özellikler: 

“etkileşim, bağlantılı halinde olan iletişimciler, kamusal olarak paylaşılan bir arabulucu 

iletişim yeri ve sürekli üyeliktir” (Navarro vd., 2018:73) şeklinde tanımlanmaktadır. Ancak 

kültürlerarası iletişimde oldukça fazla etkisi olan ve geleneksel toplum yapılarında görülen 

ayrımcılık, ötekileştirme, önyargılar ve kalıp yargılar bu dijital toplumsal yapılarda da kendini 

göstererek yeniden üretmektedir.  



133 

 

2.6. Sosyal Medya ile Yeni Toplumsal Yapılardaki Grup Psikolojisi ve Kültürlerarası 

İletişimi Etkileyenler 

Kültürlerarası iletişimde toplumsal grupların kitle psikolojisi, farklı kültürel 

geçmişlerden gelen bireylerin sosyal gruplar içinde nasıl etkileşime girdiği, iletişimi algılama, 

yorumlama ve bunlara nasıl yanıt verdiklerine odaklanarak, kitlelerin karar verme süreçlerini 

ve sosyal davranışlarını nasıl etkilediğini de araştırmaktadır (Fisher, 1991; MacIntyre vd., 

1998). Böylece toplumsal grupların birbiriyle olan ilişkileri, farklı kültürel gruplardan gelen 

bireylerin birbirlerini nasıl algıladıkları ve birbirleriyle nasıl etkileşime girdiklerine 

odaklanan, iletişimi ve ilişkilerini etkileyen kilit bir unsur olmasının yanında, aynı zamanda 

üslup uygunluğu, kültürel nüanslar ve sözsüz iletişim gibi sosyal bağlamsal unsurlar 

kültürlerarası etkileşimleri şekillendiren temel faktörler olmaktadır (MacIntyre vd., 1998; 

Berry vd., 2021). 

Sosyal yapılar içindeki psikoloji, bireysel psikolojik süreçler ile davranışları, 

kimlikleri ve sonuçları şekillendiren daha geniş sistemik faktörler arasındaki karmaşık bir 

etkileşimi içerir. Sosyal psikoloji, günlük faaliyetlerin ve uygulamaların yapısal ve sistemik 

unsurlardan nasıl etkilendiğini ve sosyal kimliklerin oluşumuna nasıl katkıda bulunduğunu 

araştırır (Gallagher vd., 2015). Örneğin, görünmez engellilik kavramı, sosyal kategorizasyon, 

kimlik, statü ve damgalamanın sonuçları şekillendirmedeki ve yaşam seyri boyunca 

eşitsizlikleri sürdürmedeki rollerinin altını çizmektedir (McLeod, 2000). Bu durum, sosyal 

yapıların psikolojik süreçlerle etkileşime girerek eşitsizlikleri nasıl yarattığını ve 

sürdürdüğünü göstermektedir. Araştırmalar, kültürleşme ve kültürel kimliklere yönelik 

tutumlardaki değişikliklerin gruplar arası ilişkileri ve iletişim etkinliğini şekillendirmede 

önemli bir rol oynadığını göstermiştir (Berry vd., 2006). Kültürlerarası yetkinlik, farklı 

kültürel bağlamlarda etkili iletişim için hayati önem taşır ve görüşmeler ve gözlemler gibi 

çeşitli yöntemlerle değerlendirilir (Wei vd., 2020). Bireylerin farklı kültürel grupları 

anlamasını, onlara saygı duymasını ve onlarla iletişim kurmasını sağlayarak kültürlerarası 

ilişkileri ve iş birliğini geliştirir (Deardorff, 2006). Kültürel duyarlılık, empati ve esneklik, 

başarılı kültürlerarası etkileşimler için gereklidir ve kültürlerarası karşılaşmalarda anlayış ve 

saygıyı teşvik eder (Khukhlaev vd., 2020). Sosyal kimlik alanında, sosyal psikoloji bireylerin 

kendi sosyal dünyalarını yaratma ve bu dünyayla ilişki kurma esnekliğine odaklanır. Sosyal 

kimliğe tahakküm, direnç ve değişim merceklerinden bakılır ve çeşitli güç yapıları içinde 

sosyal kimliklerin dinamik doğası vurgulanır (Reicher, 2004). Bu, sosyal kimlikleri ve 

etkileşimleri şekillendirmede sosyal yapılar ve bireysel eylemlilik arasındaki karmaşık ilişkiyi 

vurgular. 



134 

 

Kültürlerarası adaptasyon, sosyokültürel uyum ve stresle başa çıkma mekanizmaları 

gibi faktörlerden etkilenerek yeni kültürel ortamlara uyum sağlamayı ve farklı kültürel 

geçmişlere sahip bireylerle etkileşim kurmayı içerir (Bierwiaczonek & Waldzus, 2016). Bu 

süreçleri anlamak, bireylerin kültürlerarası zorlukları etkili bir şekilde aşmasına ve diğer 

kültürel gruplarla ilişkiler kurmasına yardımcı olur (Davies vd., 2015). Gustave Le Bon'un 

"Kalabalıkların Psikolojisi" adlı kitabında odak noktası, psikoloji merceğinden toplumun 

dinamiklerini anlamaktır. Le Bon, sosyal bağlamın davranış üzerindeki etkisini vurgulayarak 

bireylerin kalabalık bir ortamda nasıl davrandığını araştırmaktadır. Bu, bireylerin sosyal bir 

bağlamda başkalarının varlığından ve eylemlerinden nasıl etkilendiğini araştıran daha geniş 

sosyal psikoloji alanıyla uyumludur. Sosyal psikoloji, bireysel davranış, toplumsal normlar ve 

grup dinamikleri arasındaki etkileşimi vurgulayarak toplumun insan davranışını nasıl 

şekillendirdiğine ve etkilediğine ışık tutmaktadır (Motohashi vd., 2012). 

Gustave Le Bon tarafından 19. yüzyılın sonları ve 20. yüzyılın başlarında ortaya konan 

kalabalık psikolojisi, günümüzde popülaritesinin azalmasına rağmen önemli bir çalışma alanı 

olmaya devam etmektedir (Sieben vd., 2017). Le Bon'un çalışması, kalabalıkların bireysel 

davranışların toplamını aşan kolektif bir akla sahip olduğunu vurgulamış ve bireylerin 

kalabalık içinde bir araya geldiklerinde psikolojik bir dönüşüm geçirdiklerini öne sürmüştür 

(Bouchard vd., 2014). Bu dönüşüm, kalabalıkların bireylerinkinden farklı özelliklere ve 

davranışlara sahip varlıklar olarak nasıl işlediğini anlamak açısından çok önemlidir (Drury, 

2020). Le Bon'un teorileri, kalabalıkların sadece içlerindeki bireylerin bir yansıması değil, 

daha ziyade paylaşılan bir psikolojik durumun sonucu olan benzersiz dinamikler ve 

davranışlar sergilediğini vurgulamıştır (Mahalleh vd., 2017). Araştırmalar, bireylerin 

kalabalıklar içindeki davranışlarının, tek başlarına ya da fiziksel kalabalıklar içindeki 

davranışlarından önemli ölçüde farklılık gösterdiğini ortaya koymuştur (Templeton vd., 

2018). Bireylerin kendilerini kolektif bir varlığın parçası olarak algıladıkları psikolojik 

kalabalıklar, fiziksel kalabalıklardan farklı olarak birbirine daha yakın yürüme ve daha yavaş 

hareket etme gibi davranışlar sergiler (Drury, 2020). Bu ayrım, kalabalıkların dinamiklerini ve 

davranışlarını anlamada psikolojik yönlerini dikkate almanın önemini vurgulamaktadır 

(Templeton vd., 2018). Dahası, sosyal kimlik teorisi kavramı, psikolojik kalabalıkların 

davranışlarını şekillendirmede çok önemli bir rol oynamaktadır, çünkü bu kalabalıklar 

içindeki bireyler kendilerini ortak bir sosyal kimliğin parçası olarak algılamakta, eylemlerini 

ve etkileşimlerini etkilemektedir (Templeton vd., 2018). Le Bon'un teorileri aynı zamanda 

kalabalıklar içinde liderliğin ve etkinin rolüne de ışık tutmakta ve "büyük adamların" 

milliyetçi amaçlar için kalabalık psikolojisinden yararlanabileceğini öne sürmektedir (Stott ve 



135 

 

Drury, 2017). Bu husus, liderlerin belirli hedeflere veya sonuçlara ulaşmak için kalabalığın 

kolektif psikolojisinden yararlanabileceği kalabalıklar içindeki manipülasyon ve yönlendirme 

potansiyelini vurgulamaktadır (Stott ve Drury, 2017). Dolayısıyla, kalabalıkların psikolojisini 

anlamak, yalnızca onların içsel dinamiklerini anlamak için değil, aynı zamanda bu 

dinamiklerin çeşitli bağlamlarda nasıl kullanılabileceğini veya yönetilebileceğini keşfetmek 

için de elzem hale gelmektedir (Alnabulsi ve Drury, 2014). 

Hac gibi kitlesel toplantılar bağlamında, araştırmalar sosyal özdeşleşmenin kalabalık 

yoğunluğunun güvenlik üzerindeki etkisini hafiflettiğini göstermiştir; bu da kalabalıklar 

içindeki psikolojik dinamiklerin bu tür ortamlarda bireylerin refahını sağlamada önemli bir rol 

oynadığını göstermektedir (Alnabulsi ve Drury, 2014). Bu bulgu, büyük ölçekli etkinliklerde 

kalabalık psikolojisi, sosyal kimlik ve güvenlik yönetimi arasındaki karmaşık etkileşimin 

altını çizmektedir (Alnabulsi ve Drury, 2014). Ayrıca, çalışmalar sosyal kimliklerin 

kalabalıklar içindeki davranışları etkilemedeki önemini vurgulayarak, kalabalık 

modelleyicilerinin simülasyonlarında bu psikolojik faktörleri dikkate almaları gerektiğini 

vurgulamaktadır (Sivers vd., 2016). Love Parade felaketi gibi kalabalık felaketleri, yalnızca 

"psikolojik panik durumuna" atfedilmek yerine sistemik başarısızlıklar merceğinden analiz 

edilmiştir (Helbing ve Mukerji, 2012). Bakış açısındaki bu değişim, kalabalık dinamiklerinin 

karmaşıklığının ve kalabalıkla ilgili olayları anlamada bireysel psikolojinin ötesinde bir dizi 

faktörün dikkate alınması gerektiğinin altını çizmektedir (Helbing ve Mukerji, 2012). 

Araştırmacılar, kalabalık felaketlerini sistemik bir perspektiften inceleyerek, bu tür olaylara 

katkıda bulunan altta yatan sorunları ortaya çıkarabilir ve kalabalık yönetimi ve güvenliği için 

daha etkili stratejiler geliştirebilirler (Helbing ve Mukerji, 2012). Sosyal kalabalığın bireylerin 

tercihleri ve davranışları üzerindeki etkisi, kalabalık ortamlarda altta yatan psikolojik 

mekanizmaları ortaya çıkarmak için incelenmiştir (Wenting vd., 2022). Bu araştırma, 

kalabalık gibi sosyal faktörlerin tüketici tercihlerini ve tutumlarını nasıl şekillendirebileceğini 

vurgulamakta ve kalabalık psikolojisinin insan davranışının çeşitli yönleri üzerindeki yaygın 

etkisini göstermektedir (Wenting vd., 2022). Ayrıca, kalabalık ve deneyimsel stresin karşılıklı 

etkisi, çevresel faktörler, psikolojik durumlar ve başa çıkma mekanizmaları arasındaki 

karmaşık ilişkinin altını çizmektedir (Hotwani, 2017). Gustave Le Bon'un kalabalık 

psikolojisine ilişkin teorileri, farklı davranış ve özelliklere sahip kolektif varlıklar olarak 

kalabalıkların karmaşık dinamiklerini anlamak için temel oluşturmuştur. Araştırmacılar, 

kalabalıklar içinde meydana gelen psikolojik dönüşümleri inceleyerek, kalabalık davranışını 

yönlendiren, karar vermeyi etkileyen ve çeşitli bağlamlarda sonuçları şekillendiren altta yatan 

mekanizmaları ortaya çıkarabilmişlerdir. Kalabalık psikolojisinin sosyoloji, psikoloji ve diğer 



136 

 

alanlardan beslenen disiplinler arası doğası, farklı ortamlardaki kalabalıkları kapsamlı bir 

şekilde incelemek ve yönetmek için gereken çok yönlü yaklaşımın altını çizmektedir. 

Sigmund Freud ise, kitle psikolojisini, grupların dinamiklerinin ve kolektif davranışın 

bu gruplar içindeki bireyler üzerindeki etkisini inceler. Freud'un Kitle Psikolojisi ve 'Ben' 

Analizi üzerine yaptığı çalışmalar, birey ve kolektif arasındaki karmaşık ilişkiyi araştırarak 

sosyal güçlerin kişisel davranışları nasıl etkilediğine ışık tutmaktadır (De Vos, 2021). Bu 

çalışma alanı, özellikle dijital dünyanın grup dinamiklerini ve kitlesel davranışları 

şekillendirmede önemli bir rol oynadığı günümüz dijital zamanlarıyla ilgilidir (De Vos, 

2021). Freud'un Robert Wälder gibi akademisyenler tarafından daha da genişletilen kitle 

davranışı ve kitle psikozuna ilişkin içgörüleri, bireylerin daha geniş sosyal bağlamlarda nasıl 

etkileşime girdiğini ve grup dinamiklerinin bireysel eylemlerden farklı kolektif davranışlara 

nasıl yol açabileceğini anlamak için bir çerçeve sağlar (Nitzgen, 2022). 

Freud'un kitle psikolojisine ilişkin teorileri, insan davranışını şekillendirmede 

bilinçdışı güdülerin ve çatışmaların rolünü vurgulayan daha geniş psikoanalitik çerçevesine 

dayanmaktadır. Freud'un psikanalizi öncelikle bireysel terapiye odaklanırken, fikirleri grup 

psikolojisi gibi kavramlar aracılığıyla grup olgularını anlamak için genişletilmiştir (Truscott, 

2010). Psikanaliz ve psikodinamik arasındaki ayrım, psikanalizin daha çok terapi odaklı 

olması ve psikodinamiğin Freud'un bilinçdışı teorilerine dayanan daha geniş bir terapi 

yelpazesini kapsaması ile uygulama alanında yatmaktadır (Truscott, 2010). Freud'un etkisi 

psikolojinin ötesinde psikiyatri ve dini çalışmalar gibi alanlara da uzanmaktadır. Dine yönelik 

eleştirileri psikiyatri ve psikoterapiler üzerinde kalıcı bir etki yaratmış, dini fenomenlerin 

psikodinamikten etkilenen bilişsel, duygusal ve davranışsal yönlerle birbirine bağlı olduğunu 

vurgulamıştır (Baumann ve Pajonk, 2014). Dahası, Freud'un bilinçdışı zihin üzerine 

çalışmaları ve kişilik teorileri, kişilik psikolojisi üzerinde önemli bir iz bırakmış, bilinçdışı 

güdüler ve çatışmalar üzerine sonraki araştırmaları şekillendirmiştir (Zhang, 2020). 

Edebiyat ve kültürel analiz alanında, Freud'un id, ego ve süper ego gibi psikoanalitik 

kavramları, karakterlerin karmaşıklıklarını ve motivasyonlarını anlamada etkili olmuştur. 

Akademisyenler, Freudyen psikanalizi edebi eserlerdeki ana karakterleri analiz etmek için 

uygulamış ve Freud'un teorilerinin insan davranışını ve motivasyonlarını yorumlamadaki 

kalıcı önemini göstermiştir (Pratiwi vd., 2019). Buna ek olarak, Freud'un bilinçdışı zihin 

hakkındaki fikirleri, William James gibi diğer önde gelen isimlerin fikirleriyle karşılaştırılmış 

ve Freud'un psikoloji ve felsefeye katkılarının disiplinler arası doğasını ortaya koymuştur 

(Taylor, 1999). Freud'un psikolojideki mirası, psikanaliz ve psikodinamik teori alanındaki 

öncü çalışmaları ile karakterize edilir. Bazı şüphecilik ve eleştirilere rağmen, Freud'un 



137 

 

bilinçdışına yaptığı vurgu ve insan dürtülerini araştırması, psikodinamik olarak 

bilgilendirilmiş psikoloji biliminin temelini atmıştır (Westen, 1998). Freud'un teorileri, 

özellikle yirminci yüzyılın ortalarına kadar psikanalitik yaklaşımların hakim olduğu duygusal 

ve davranışsal bozukluklar gibi alanlarda insan davranışının anlaşılmasını şekillendirmede 

etkili olmuştur (Learoyd-Smith, 2010). Genel olarak Sigmund Freud'un kitle psikolojisine 

katkıları, grup davranışının karmaşıklığı, birey ve kolektif arasındaki etkileşim ve bilinçdışı 

süreçlerin insan eylemlerini şekillendirmedeki rolü hakkında değerli içgörüler sağlamıştır. 

Freud'un çalışmaları psikolojiden edebiyata kadar çeşitli alanları etkilemeye devam etmekte 

ve insan zihni ve davranışının inceliklerini anlamada teorilerinin kalıcı önemini ortaya 

koymaktadır. 

Bireylerin yeni bir kültüre uyum sağlama süreci olan kültürleşme, kültürlerarası 

iletişimi ve psikolojik iyi oluşu önemli ölçüde etkiler. Göçmenler ve ikinci nesil bireyler 

genellikle birden fazla kültürel kimliğe bürünerek davranışlarında, dil kullanımlarında ve 

kültürel bağlılıklarında değişikliklere yol açarlar (Berry ve Hou, 2019). Kişinin orijinal 

kültürü ile ev sahibi kültür arasındaki etkileşim, psikolojik uyumu ve genel refahı 

etkileyebilir. Kültürlerarası yetkinlik geliştirmek, kültürlerarasında etkili iletişim kurmak için 

çok önemlidir ve bireylerin kültürel farklılıkların üstesinden gelmesini ve anlamlı ilişkiler 

kurmasını gerektirir (Liu, 2017). Kültürel duyarlılık, kültürlerarası empati ve kültürlerarası 

belirsizliğe tolerans gibi yapılar kültürlerarası yetkinliğin gelişimine katkıda bulunur 

(Khukhlaev vd., 2020). Bu faktörler, bireylerin farklı kültürel bağlamlarda açıklık ve 

esneklikle hareket etmelerine yardımcı olarak karşılıklı anlayış ve iş birliğini teşvik eder. 

Sonuç olarak, kültürlerarası iletişimde grup psikolojisi çok boyutludur ve farklı 

kültürel geçmişlerden gelen bireylerin grup ortamlarında nasıl etkileşime girdiğini araştırır. 

Araştırmacılar ve uygulayıcılar, gruplar arası ilişkileri, kültürlerarası yetkinliği, kültürel 

duyarlılığı ve kültürlerarası adaptasyonu inceleyerek, kültürlerarası etkileşimleri şekillendiren 

ve günümüzün birbirine bağlı dünyasında etkili iletişimi teşvik etmek için gerekli olan 

kültürel farklılıklar arasında olumlu ilişkileri teşvik eden psikolojik mekanizmalar hakkında 

fikir sahibi olurlar. 

2.6.1. Stereotipler (Kalıp Yargılar) 

Sosyal grup psikolojileri, bireylerin sosyal gruplar içinde nasıl davrandıkları ve 

etkileşimde bulundukları ve bu grupların bireysel davranış ve psikoloji üzerindeki etkilerinin 

incelenmesini ifade eder. Bu araştırma alanı, kişilik ve sosyal psikoloji alanlarının yanı sıra 

örgütsel davranış çalışmalarında da önemli bir ilgi görmüştür. Sosyal grup psikolojilerine 



138 

 

ilişkin mevcut literatür, sosyal yapılar içindeki farklı etkileşim türlerini ve bunların bilişsel 

süreçleri ve davranışları nasıl etkilediğini anlamanın önemini vurgulamaktadır (Liu ve 

Pelowski, 2014). Sosyal psikoloji alanındaki araştırmalar, bireylerin kendilerini ve başkalarını 

algılama biçimleri de dâhil olmak üzere, insan varlığının doğası ve anlamı hakkındaki temel 

soruları yanıtlamayı amaçlamıştır (Karterud ve Kongerslev, 2019). Ayrıca, alanda yalnızca 

bireysel davranış değişikliğine odaklanmak yerine kolektif eylemi ve bunun sosyal değişimin 

sağlanmasında oynadığı rolü incelemeye doğru bir kayma olmuştur (Rees ve Bamberg, 2014). 

Ayrıca bu çalışma alanı, gençlerden oluşan sokak suçu gruplarının üyelerinin sosyopsikolojik 

özelliklerini ve bu gruplar ile çevreleri arasındaki etkileşimleri araştıracak şekilde 

genişlemiştir (Mukhametzyanova vd., 2020). Son zamanlarda yapılan çalışmalar, sosyal 

gruplar içindeki farklı etkileşim türlerinin farklı bilişsel süreçler ve davranışlar içerdiğini 

göstermiştir (Liu ve Pelowski, 2014). Sosyal grup psikolojisi alanındaki bazı önemli 

çalışmalar arasında, organize çocuk suçluluğunun oluşumu ve işleyişi ile suç grupları içinde 

sosyal çevrenin algılanması ve kabulüne odaklanan J. Finkenor, H. Stridzel, J. Levine, J. 

Rabrenovich ve V. Ferraro'nun çalışmaları yer almaktadır (Mukhametzyanova vd., 2020). 

Sosyal yapılar içindeki sosyal grup psikolojilerini anlamanın önemi, insan davranışının 

dinamikleri, kimlik oluşumu ve sosyal değişim hakkında içgörü kazanma potansiyelinde 

yatmaktadır. Araştırmalar, sosyal grup psikolojilerini inceleyerek, bireylerin davranışlarının 

ve psikolojilerinin ait oldukları gruplardan nasıl etkilendiğini ve bu grupların sosyal yapıları 

nasıl şekillendirdiğini daha iyi anlayabilir. Sosyal grup psikolojileri literatüründeki bazı temel 

bulgular şunlardır: 

 Sosyal grup psikolojileri, sosyal yapılar içerisinde bireysel davranış ve psikolojinin 

şekillenmesinde önemli bir rol oynamaktadır. 

 Alt kültürler, dini gruplar, sosyal sınıflar ve kentleşme arasındaki kültürel farklılıklar 

kişinin benlik kavramı, duyguları, düşünceleri ve davranışları üzerinde derin bir etkiye 

sahiptir. 

 Sosyal grup psikolojilerinin incelenmesi, kolektif eylemin ve sosyal değişimin 

sağlanmasındaki rolünün daha iyi anlaşılmasına katkıda bulunur. 

 Sosyal psikoloji alanındaki araştırmalar, kültürel geçmiş ve çevreden etkilenen bilişsel 

süreçleri ve davranışları incelemiştir. 

Sosyal grup psikolojileri, organize çocuk suçluluğunun oluşumu ve işleyişi ile suç 

grupları içindeki sosyal çevreye ilişkin içgörüler sağlayabilir (Mukhametzyanova vd., 2020). 

Ayrıca, sosyal psikolojik bir çerçeve benimsemek, kültürel çeşitliliğe sahip eğitim ekiplerinin 

dinamiklerini ve çeşitlilik ile liderliğin bu gruplar içinde nasıl kesiştiğini anlamaya yardımcı 



139 

 

olabilir (Muqarshi vd., 2020). Kültürel çeşitliliğe sahip eğitim ekiplerindeki grup 

dinamiklerini incelemek için sosyal psikolojik kavramsal bir çerçeve kullanmak, eğitim 

liderliği araştırmalarının kapsamını genişletebilir ve çeşitlilik ve liderlik hakkında kapsamlı 

bir anlayış kazanmak için diğer disiplinlerden teoriyi entegre edebilir. Genel olarak, sosyal 

yapılar içindeki sosyal grup psikolojilerinin incelenmesi, bireylerin davranışlarının ve 

psikolojilerinin ait oldukları gruplar tarafından nasıl şekillendirildiği ve bu grupların da sosyal 

yapıları nasıl şekillendirdiği konusunda değerli bilgiler sağlar. 

Sosyal psikolojik teoriler, gruplar arası şiddet ve prososyal davranış gibi olguları daha 

iyi anlamak ve öngörmek için gereklidir (Vollhardt, 2009). Sosyal psikoloji, gruplar arası 

şiddet gibi makro düzeydeki olaylar ile prososyal davranış gibi bireysel sonuçlar arasındaki 

bağlantıyı incelemek için benzersiz bir konuma sahiptir. 

Sosyal psikolojik yaklaşımlar, sosyal kimlik ve sosyal kategorizasyondan 

kaynaklananlar da dahil olmak üzere, acıdan doğan özgecilikle ilgili altta yatan motivasyonel, 

bilişsel ve duygusal süreçleri inceleyebilir. Sosyal grup psikolojilerini alt kültür düzeyinde 

incelemek önemlidir çünkü bir alt kültürden çıkarılan sonuçlar daha büyük bir gruba veya 

ulusa genellenemeyebilir. Sonuç olarak, sosyal yapılar içinde sosyal grup psikolojilerinin 

incelenmesi, bireylerin davranış ve psikolojilerinin ait oldukları gruplar tarafından nasıl 

şekillendirildiği ve bu grupların da sosyal yapıları nasıl şekillendirdiğine dair incelikli bir 

anlayış sunmaktadır. Araştırmacılar, alt kültürler, dini gruplar ve çeşitli eğitim ekipleri de 

dahil olmak üzere çeşitli sosyal grupların sosyo-psikolojik özelliklerini inceleyerek, insan 

davranışının ve kimlik oluşumunun karmaşıklığı hakkında değerli bilgiler edinmektedir. 

Ayrıca, sosyal psikolojik teorilerin entegrasyonu, gruplar arası şiddet ve prososyal davranış 

gibi olguların kapsamlı bir şekilde anlaşılması için gereklidir ve makro düzeydeki olaylar ile 

bireysel sonuçlar arasındaki bağlantıyı incelemek için bütünsel bir yaklaşım sağlar. Ayrıca, 

bir alt kültürden çıkarılan sonuçlar daha büyük bir gruba veya ulusa 

genellenemeyebileceğinden, sosyal grup psikolojilerini alt kültür düzeyinde incelemeye 

yapılan vurgu çok önemlidir. Sosyal grup psikolojilerinin incelenmesinden elde edilen bu 

kapsamlı anlayışın, toplumsal sorunların ele alınması ve sosyal değişimin teşvik edilmesi için 

etkileri vardır. Bilişsel süreçleri, duyguları, düşünceleri ve davranışları etkileyen faktörlere 

ışık tutarak, nihayetinde insan varlığının ve sosyal dinamiklerin daha geniş bir şekilde 

anlaşılmasına katkıda bulunur. Bu tür araştırmalardan elde edilen içgörüler, olumlu ve 

kapsayıcı sosyal yapıları teşvik etmeyi amaçlayan müdahaleleri, politikaları ve stratejileri 

bilgilendirebilir. Genel olarak, sosyal yapılar içindeki sosyal grup psikolojilerinin 



140 

 

incelenmesi, insan davranışını ve bireyler ile ait oldukları gruplar arasındaki karmaşık 

etkileşimi anlamamıza anlamlı katkılar yapma potansiyeline sahiptir. 

Sosyal yapılar içerisindeki sosyal grup psikolojilerinin bir diğer önemli yönü de 

önyargıların ve stereotiplerin varlığıdır. Önyargılar ve stereotipler, bireylerin sosyal yapılar 

içindeki davranışlarını ve etkileşimlerini şekillendiren sosyal yapılardır. Sosyal psikolojide, 

özellikle de sosyal kimlik teorisi alanında yapılan araştırmalar, grup kimliğinin yabancı 

düşmanlığı, liberal uygulamalar veya vatandaşlık normlarının kabulü gibi tutumlar üzerindeki 

etkisine aracılık etmede belirginliğin rolünü ortaya koymaktadır (Elbert, 2017). 

Walter Lippman tarafından kavramsallaştırıldığı şekliyle stereo tipleştirme, bireyler 

veya gruplar hakkında basitleştirilmiş genellemelerin oluşturulmasını içerir (Permatasari ve 

Fajar, 2018). Lippman, kalıp yargıları düzen yaratma, kısayol görevi görme, dış dünyaya 

atıfta bulunma ve kalıp yargıyı oluşturan kişinin değer ve inançlarını yansıtma araçları olarak 

görmüştür (Schulz ve Haerle, 1995). Kalıp yargıyı, kişinin kendi değer, konum ve hak 

anlayışını dünyaya yansıtmasının bir aracı olarak görmüştür (Valkonen ve Ruuska, 2012). 

“Kalıp yargı” terimi 1922 yılında Lippman tarafından ortaya atılmış ve insanların belirli bir 

sosyal grup hakkında düşünürken sahip oldukları tipik zihinsel imaj olarak tanımlanmıştır 

(Permatasari ve Fajar, 2018). Walter Lippman tarafından kavramsallaştırıldığı şekliyle stereo 

tipleştirme, bireylerin veya grupların belirli özelliklerine veya niteliklerine dayalı olarak 

basitleştirilmesini ve genelleştirilmesini içerir. Lippman kalıp yargıları düzen yaratma 

araçları, bilgi işleme için kısayollar, dış dünyaya referanslar ve kalıp yargıcıların kendi değer 

ve inançlarının yansımaları olarak kabul etmiştir (Valkonen ve Ruuska, 2012). Bu 

stereotipler, bireylerin davranışlarının kendilerine atfedilen stereotipler tarafından belirlenen 

beklentilerle uyumlu olduğu kendi kendini gerçekleştiren kehanetlere yol açabilir (Snyder vd., 

1977). 

Kalıp yargı tehdidi üzerine yapılan araştırmalar, kalıp yargıların bireylerin 

yeteneklerini ve isteklerini baltalayan yıkıcı bir durum ortaya çıkararak performans üzerinde 

zararlı etkileri olabileceğini göstermiştir (Spencer vd., 2016). Kalıp yargı tehdidi, olumsuz öz-

yargılar aktive edildiğinde yaşanan tehdit benzeri hislerin aracılık ettiği performans 

düşüşlerine yol açabilir (Wheeler ve Petty, 2001). Ayrıca, kalıp yargılar cinsiyet, etnik köken 

ve zekâya ilişkin örtük teoriler gibi çeşitli faktörlerden etkilenebilir (Ghavami ve Peplau, 

2012; Froehlich vd., 2016). Özellikle zorlu durumlarda kalıp yargıların harekete geçirilmesi, 

olumsuz kalıp yargılara sahip gruplardan bireylerin performansını etkileyerek kalıp yargı 

tehdidine yol açmaktadır (Marx ve Goff, 2005; Froehlich vd., 2018). Kalıp yargılar statik 



141 

 

olmayıp gruplar arası ilişkiler ve çatışmalara bağlı olarak değişebilmekte, algılayıcının grup 

dinamiklerini ve gerçekçi çatışma teorilerini yansıtmaktadır (Poppe, 2001). 

Kalıp yargılar sosyal etkileşimleri kendini gerçekleştiren kehanetler yoluyla 

etkileyebilir; bir algılayıcının kalıp yargı tarafından üretilen atıflara dayalı eylemleri hedef 

bireyin bu atıfları doğrulamasına neden olabilir (Snyder vd., 1977). Kalıp Yargılar sabit 

değildir ancak varlık teorileri (grup özelliklerinin sabit olduğuna inanma) veya artımsal 

teoriler (grup özelliklerinin şekillendirilebilir olduğuna inanma) gibi gruplarla ilgili örtük 

teorilerden etkilenebilir (Rydell vd., 2007; Werhun ve Penner, 2010). Bu örtük teoriler kalıp 

yargıları ve grup özelliklerine ilişkin algıları etkileyebilir. Ek olarak, Kalıp yargılar sosyal 

etkileşimlere derinlemesine yerleşmiştir ve izlenim oluşturma ve iletişim stratejilerini 

etkilemektedir (McGlone ve Pfiester, 2014). Walter Lippman'ın kişisel değerleri ve inançları 

yansıtan basitleştirilmiş genellemeler olarak kalıp yargılar anlayışı, kalıp yargı tehdidi, 

kendini gerçekleştiren kehanetler ve gruplar hakkındaki örtük teorilere dayanan kalıp 

yargıların şekillendirilebilirliği üzerine yapılan araştırmaların temelini atmıştır. Kalıp 

yargıların bireysel performans, sosyal etkileşimler ve grup özelliklerine ilişkin algılar 

üzerinde önemli etkileri olmakla birlikte, aynı zamanda Walter Lippman'ın kalıp yargılara 

ilişkin görüşleri, kalıp yargıların çok boyutlu doğasını ve sosyal düşünce ve etkileşim 

üzerindeki önemli etkilerini de vurgulamaktadır. Bu nedenlerle kalıp yargılar (stereotipler), 

bireylerin farklı sosyal grupların üyelerini nasıl algıladıklarını ve onlarla nasıl etkileşime 

girdiklerini etkileyerek sosyal yapılar içinde ayrımcılığa, eşitsizliğe ve marjinalleşmeye yol 

açmaktadır. Ayrıca, belirli grupların özelliklerine göre üstün veya aşağı olarak algılandığı 

sosyal hiyerarşilerin oluşumuna ve pekiştirilmesine de katkıda bulunabilirler. Önyargıların ve 

kalıp yargıların sosyal yapılar içindeki etkisini anlamak, kapsayıcılığı, eşitliği ve sosyal 

adaleti teşvik etmek için çok önemlidir. Sosyal yapılarda stereotip Sosyal yapılar stereotipleri 

devam ettirebilirken, bireylerin de bu stereotipleri pekiştirme veya bunlara meydan okumada 

aktif bir rol oynadığını kabul etmek önemlidir (Chahbane ve Alaoui, 2023). Bireyler, gruplar 

arası teması teşvik ederek, empati ve anlayışı geliştirerek ve kendi sosyal ortamlarında sosyal 

değişimi savunarak stereotiplere meydan okuma ve ortadan kaldırma gücüne sahiptir. 

Örneğin, Facebook gibi sosyal medya platformları bireylere kendilerini ifade etme ve 

başkaları tarafından görülme ve duyulma fırsatı sunmaktadır. Bu platformlar, farklı bakış 

açılarını paylaşarak, diyaloğa girerek ve farklı sosyal grupların olumlu temsillerini teşvik 

ederek kalıp yargılara meydan okumak ve bunları yıkmak için kullanılabilir (Chahbane ve 

Alaoui, 2023). Ayrıca araştırmalar, gruplar arası teması artırmanın ve farklı sosyal gruplar 

arasında iş birliğine dayalı ilişkileri teşvik etmenin stereotipleri ve önyargıları azaltabileceğini 



142 

 

göstermektedir. Farklı sosyal gruplardan bireylerin karşılıklı bağımlılık ve eşitliği vurgulayan 

koşullarda etkileşime girmesi ve birlikte çalışması için fırsatlar yaratmak, kalıp yargıların 

yıkılmasına yardımcı olabilir. Örneğin, okullarda kapsayıcı eğitimi ve çok kültürlü öğrenme 

ortamlarını teşvik eden programların öğrenciler arasındaki kalıp yargıları ve önyargıları 

azalttığı gösterilmiştir. Çok kültürlü öğrenme ortamları, öğrencilerin farklı kültürleri 

öğrenmeleri ve takdir etmeleri, kalıp yargılara meydan okumaları ve başkalarına empati ve 

saygı geliştirmeleri için fırsatlar sağlayabilir (Cunningham vd., 2023; Jr., 2022) Kalıp 

yargıların ve önyargıların sosyal yapılar içindeki etkisi, belirli sosyal grupların ayrımcılığına, 

eşitsizliğine ve marjinalleştirilmesine katkıda bulunabilecekleri için önemlidir. Bu önyargılar, 

belirli bir sosyal yapının normlarına ve beklentilerine uymayanlar için haksız muameleye, 

sınırlı fırsatlara ve dışlanmaya yol açabilir. Ayrıca, kalıp yargılar dezavantajlı gruplar arasında 

kolektif eylem ve sosyal mobilizasyonu engelleyebilir (Klein ve Licata, 2003). Bu durum 

statükoyu daha da kalıcı hale getirebilir ve mevcut sosyal hiyerarşileri pekiştirebilir. Kolektif 

eylem ve sosyal seferberlik, baskıcı sosyal yapılara meydan okumak ve sosyal değişimi 

savunmak için çok önemlidir. Kalıp yargıların sosyal yapıların şekillendirilmesinde oynadığı 

rol nedeniyle, bunların nasıl oluştuğunu ve sürdürüldüğünü anlamak önemlidir. Özellikle, 

stereotipler genellikle sosyalleşme ve kültürel norm ve inançların aktarımı yoluyla oluşur. 

Sosyalleşme ve kültürel norm ve inançların aktarımı, sosyal yapılar içerisinde kalıp yargıların 

şekillenmesinde önemli bir rol oynamaktadır. Genel olarak, kalıp yargılar mevcut sosyal 

yapıların ve hiyerarşilerin korunmasına ve sürdürülmesine hizmet eder. 

Kalıp yargıların sosyal yapılardaki olumsuz etkileriyle mücadele etmek için çeşitli 

stratejiler aracılığıyla bunlara meydan okumak ve ortadan kaldırmak önemlidir. Bu stratejiler 

arasında gruplar arası temas ve iş birliğini teşvik etmek, empati ve anlayışı geliştirmek, sosyal 

değişimi savunmak ve kalıp yargılara meydan okuyan ve çeşitliliği teşvik eden kapsayıcı 

ortamlar yaratmak yer almaktadır. Buna ek olarak, araştırmalar stereotip karşıtı bilgi ve 

deneyimlere maruz kalmanın stereotipleri ve önyargıları etkili bir şekilde azaltabileceğini 

göstermiştir (Jilani, 2019). Sosyal yapılar içinde kalıp yargıların ve önyargıların oluşması ve 

sürdürülmesi çeşitli faktörlerden etkilenebilir. Bunlar arasında ebeveynlerin, öğretmenlerin ve 

akranların inanç ve tutumları gibi kişiler arası etkiler de yer almaktadır. Bu bireyler 

sosyalleşme aracıları olarak görev yapar ve doğrudan veya dolaylı etki yoluyla bir bireyin 

kalıp yargılarını şekillendirebilir. Televizyon, filmler ve haber kaynakları dahil olmak üzere 

medya kaynakları da sosyal yapılar içinde kalıp yargıların şekillenmesinde önemli bir rol 

oynamaktadır. Belirli grupları önyargılı veya basmakalıp şekillerde tasvir etmek, mevcut 

önyargıları sürdürmek ve sosyal hiyerarşileri güçlendirmek için genellikle stereotiplere 



143 

 

dayanırlar (Worthy vd., 2025). Ayrıca, kültürel ideolojiler de sosyal yapılar içerisinde kalıp 

yargıların oluşmasına ve pekişmesine katkıda bulunur. Bu ideolojiler bir toplumun 

değerlerine, normlarına ve inançlarına derinlemesine yerleşmiş olabilir ve bireylerin farklı 

sosyal grupları nasıl algıladıklarını ve onlarla nasıl etkileşime girdiklerini etkileyebilir. Genel 

olarak, sosyal yapılar içerisinde stereotiplerin oluşumu ve sürdürülmesi, bireysel, kişilerarası 

ve toplumsal faktörlerin bir kombinasyonunu içeren karmaşık süreçlerdir. Psikologlar grup 

kalıp yargılarının tanımı konusunda tam olarak hemfikir olmasalar da bunların belirli bir 

sosyal grubun nitelikleri hakkında olumsuz, olumlu veya nötr olabilen genelleştirilmiş 

inançlar olduğu yaygın olarak kabul edilmektedir. Bu kalıp yargılar ebeveynler, öğretmenler 

ve akranlar gibi çeşitli sosyalleşme aracıları aracılığıyla öğrenilir. Bu kalıp yargılar aynı 

zamanda televizyon, filmler ve haber kaynakları da dahil olmak üzere medya kaynakları 

tarafından da pekiştirilebilir ve sürdürülebilir. Medya, belirli grupları önyargılı veya 

basmakalıp şekillerde tasvir etmek, mevcut önyargıları sürdürmek ve sosyal hiyerarşileri 

pekiştirmek için genellikle stereotiplere dayanır (BetterHelp Editorial Team, 2024). 

Ayrıca, kültürel ideolojiler ve toplumsal değerler de sosyal yapılar içerisinde kalıp 

yargıların oluşmasında ve pekiştirilmesinde rol oynamaktadır. Kalıp yargıların, çoğu zaman 

yanlış ve çarpıtılmış olmakla birlikte, sosyal etkileşimlerde işlevsel bir amaca hizmet 

edebileceğini belirtmek önemlidir. Etkili sosyal etkileşim için bireyler, sosyal çevrelerindeki 

diğer kişiler hakkındaki bilgileri hızlı bir şekilde işlemek için bilişsel bir kısayol olarak kalıp 

yargılara sıklıkla güvenirler. Bu literatür taraması, kalıp yargıların sosyalleşme, kişisel 

deneyimler ve kitle iletişim araçlarının etkisiyle geliştiğini göstermektedir. Sosyal grup 

stereotiplerinin kitle iletişim araçlarında, özellikle de televizyonda yaygın olduğu yaygın bir 

kanıdır. Ancak stereotiplerin tanımı ve anlaşılması sosyal psikoloji, kitle iletişimi ve popüler 

kültür eleştirisi gibi disiplinler arasında farklılık göstermektedir. Gerçekten de sosyal grup 

psikolojileri, sosyal yapıların işleyişini şekillendirmede önemli bir rol oynamaktadır. Belirli 

bir sosyal grubun nitelikleri hakkında genelleştirilmiş inançlar olan stereotiplerin oluşumuna 

ve pekiştirilmesine katkıda bulunurlar. Bu stereotipler, bireylerin farklı sosyal grupları nasıl 

algıladıkları ve onlarla nasıl etkileşime girdikleri üzerinde önemli bir etkiye sahip olabilir 

(Oğuz, 2000; Limon vd., 2019). Ayrıca araştırmalar, sosyal yapıların da kalıp yargıların 

oluşumunu ve içeriğini etkileyebileceğini göstermiştir. Örneğin, politika, hukuk ve kültürel 

inançlardaki yapısal önyargılar, belirli özelliklerin veya kimliklerin sosyal olarak 

değersizleştirilmesine yol açarak damgaları ve stereotipleri sürdürebilir. Ek olarak, sosyal 

yapılar içerisinde güç ve kaynakların eşitsiz dağılımı, kalıp yargıların ve önyargıların 

oluşmasına katkıda bulunabilir. Bu stereotipler ve önyargılar daha sonra sosyal dokunun içine 



144 

 

yerleşerek bireylerin farklı sosyal grupların üyelerini nasıl algıladıklarını ve onlarla nasıl 

etkileşime girdiklerini de etkiler. 

2.6.2. Ön Yargı 

Sosyal yapılar bağlamında önyargı, bireylerin veya grupların ırk, etnik köken, cinsiyet 

veya sosyal sınıf gibi özelliklere dayalı olarak diğerlerine karşı sahip oldukları olumsuz 

tutumları, inançları ve kalıp yargıları ifade eder. Bu önyargılı görüşler genellikle toplumsal 

sistemlerin derinliklerine işlemiş olup ayrımcılığa, eşitsizliğe ve hatta şiddete yol 

açabilmektedir. Önyargı sadece bireysel bir olgu olmayıp, daha geniş sosyal yapılar ve güç 

dinamikleri ile karmaşık bir şekilde bağlantılıdır (Pratto vd., 1994). Sosyal baskınlık yönelimi 

(SDO), sosyal ve siyasi tutumları yordayan bir kişilik değişkenidir ve grup eşitsizliklerini 

sürdüren ve ayrımcılığı meşrulaştıran ideolojileri onaylamaya yönelik bir yatkınlığa işaret 

eder. Bu, önyargının yalnızca bireysel tutumların bir sonucu olmadığını, eşitsizliği sürdüren 

daha geniş toplumsal normlardan ve yapılardan nasıl etkilendiğini vurgulamaktadır (Pratto 

vd., 1994). 

Önyargı kavramı, ayrımcılık, aşırıcılık ve soykırım gibi çeşitli sosyal sorunların 

merkezi bir açıklaması olarak İkinci Dünya Savaşı sonrasında önem kazanmıştır (Dixon vd., 

2012). Önyargı rastgele değildir, toplum içinde yapılandırılmıştır ve genellikle sosyal statü 

bilinci ve üstünlük algıları gibi faktörlerden etkilenir (Crandall ve Eshleman, 2003). Yüksek 

önyargı seviyeleri genellikle genel sosyal yapıda ortalamanın biraz üzerindeki sosyal 

gruplarda yoğunlaşır, bu da önyargının toplumlardaki statü ve hiyerarşi kavramlarıyla nasıl iç 

içe geçebileceğini gösterir (Crandall ve Eshleman, 2003). Göçmen entegrasyon politikaları, 

göçmen varlığı ile göçmen karşıtı önyargı arasındaki bağlantıyı ılımlı hale getirebilir ve 

kurumsal çerçevelerin bir toplumdaki önyargılı tutumları nasıl şekillendirip etkileyebileceğini 

gösterir (Kende vd., 2022). 

Aydınlanma düşüncesinin şekillendirdiği önyargı anlayışına karşı çıkarak onun yerine 

zıt bir ön yargı anlayışı sunan Hans-Georg Gadamer'e göre, önyargı kavramı hermenötik bir 

perspektiften bakıldığında anlama için temeldir. Gadamer, Heidegger'in ön-anlama 

vurgusunun izinden giderek "önyargı" kavramını felsefi hermenötiğin temeline yerleştirir. 

Aydınlanmanın 'önyargıya karşı önyargısı'na karşı çıkan Gadamer, önyargıların doğaları 

gereği olumsuz olmadığını, aksine anlama için bir temel oluşturduklarını savunur (Çelik, 

2011). 

Hans-Georg Gadamer'in felsefi hermenötiği, anlamanın doğasını ve önyargıların bu 

süreçteki rolünü derinlemesine incelemiştir. Gadamer, önyargıların Almanca Vorurteile 



145 

 

ifadesi ile anlama sürecinin kaçınılmaz ve gerekli bir parçası olduğunu savunur. Ona göre, 

önyargılar, bireylerin tarihsel ve kültürel bağlamlarından kaynaklanan ön kabulleridir ve bu 

kabuller, anlamayı mümkün kılar. Bu bakış açısı, Aydınlanma düşüncesinin önyargıları 

olumsuz ve hatalı inançlar olarak gören anlayışına bir meydan okuma niteliğindedir. 

Gadamer'in "ufukların kaynaşması" (Almanca: Horizontverschmelzung) kavramı, anlamanın, 

yorumcunun ufku ile metnin veya fenomenin ufkunun birleşmesiyle gerçekleştiğini ifade 

eder. Bu süreçte, yorumcu kendi önyargılarını fark eder ve bunları metinle diyalog içinde 

yeniden şekillendirir. Bu diyalog süreci, anlamanın dinamik ve sürekli bir oluşum olduğunu 

gösterir. Ayrıca, Gadamer'in hermenötiğinde "hermeneutik çember" kavramı da önemli bir 

yer tutar. Bu kavram, bütünün parçalar aracılığıyla, parçaların ise bütün bağlamında 

anlaşıldığını belirtir. Anlama süreci, bu çember içinde sürekli bir ileri-geri hareketle ilerler ve 

bu hareket, önyargıların ve tarihsel bağlamın etkisiyle şekillenir (Gadamer, 1989; Gadamer, 

1976; Grondin, 1994; Linge, 1977; Warnke, 1987). Gadamer'in bu kavramları, anlamanın 

nesnel bir yeniden inşa değil, tarihsel ve önyargılarla yüklü bir süreç olduğunu vurgular. Bu 

perspektif, yorumlama ve anlama süreçlerine daha derin bir bakış açısı sunar. 

Stereotip içerik modeli (SCM) ise, sosyal yapıların kültürel stereotiplerin ve duygusal 

önyargıların şekillenmesinde önemli bir rol oynadığını öne sürmektedir. Sosyal yapılar, 

bireylerin farklı sosyal gruplara yönelik algılarını ve tutumlarını şekillendirerek kalıp 

yargıların ve önyargıların gelişmesine ve devam etmesine yol açabilir (Caprariello vd., 2009). 

Önyargı sadece kişisel bir önyargı olmayıp, örneğin, Çin'de yeni inşa edilen kentsel 

mahallelerde yerinden edilmiş köylülere karşı önyargının yaygınlığının da gösterdiği gibi, 

toplumsal yapılarda derin köklere sahiptir ve yapısal nedenlerin önyargıya nasıl katkıda 

bulunduğunu ve önyargıyı nasıl sürdürdüğünü vurgulamaktadır (Du vd., 2021). Önyargı, stres 

olarak görüldüğünde, stresin sosyal yapıların içine gömülü olduğu yönündeki sosyolojik 

perspektiflerle uyumludur ve önyargının daha geniş toplumsal çerçevelerle bağlantılı 

olduğunu vurgular Bilgisel önyargı, sosyal yapılarla yakından bağlantılıdır ve sağlık 

sistemleri içinde uygulayıcılar ve hastalar arasında önyargıların nasıl yaşanabileceğini 

göstermektedir. Sosyal hiyerarşileri güçlendirerek ırksal önyargıyı teşvik eden özcülük, sosyal 

yapılar ve statü farklılıkları hakkındaki inançların önyargının açık ifadelerinin altında nasıl 

yatabileceğinin altını çizmektedir. Farklı önyargı biçimleri arasındaki ilişki genellikle sosyal 

ve kültürel tehdit, rekabet ve hiyerarşi algılarını şekillendiren sağcı otoriterlik ve sosyal 

baskınlık yönelimi gibi bireysel kişilik özelliklerinden etkilenmektedir (Cuddy vd., 2009; 

Caprariello vd., 2009) 



146 

 

Önyargıya yönelik ikili süreç modeli yaklaşımı, dış grup tabakalaşması ve sosyal algı 

ile ilgili genelleştirilmiş önyargının birden fazla boyutu olduğunu ve her bir boyutun sağ 

kanat otoriterlik ve sosyal baskınlık yönelimi gibi faktörler tarafından öngörüldüğünü öne 

sürmektedir (Asbrock vd., 2010). Önyargıyı azaltma çabaları, önyargılı tutumları etkileyen ve 

sürdüren sosyal normları ve anlık durumsal yapıları dikkate almalıdır. Önyargının boyutsal 

yapısı, sosyal etki açıklamaları tarafından desteklenmekte ve önyargıların izole olmadığını, 

daha geniş sosyal dinamiklerden etkilendiğini göstermektedir (Paluck ve Green, 2009). 

Önyargıdaki bireysel farklılıklar genellikle kişilik özelliklerinden ziyade sosyal ve ideolojik 

tutumlara bağlanır ve önyargılı görüşlerin şekillenmesinde toplumsal inanç ve normların rolü 

oldukça fazladır. Kültürel tevazu, özellikle gruplar arası hiyerarşileri sürdürmek için 

önyargıyı onaylayan yüksek sosyal baskınlık yönelimine sahip bireyler için önyargıya karşı 

bir tampon görevi görebilir. Sosyal baskınlık yönelimi, sosyal yapıların önyargılı inançları 

nasıl güçlendirebileceğini vurgulayarak, sosyal hiyerarşide daha düşük grupların 

ikincilleştirilmesini ve ayrımcılığını meşrulaştıran önyargıların onaylanmasına yol açmaktadır 

(Korkmaz ve Özbesler, 2022). 

Önyargı sadece bireysel tutumlarla ilgili olmayıp, daha geniş sosyal bağlamlardan, 

ideolojik önermelerden ve grup dışı tehdit algılarından etkilenmektedir (Vallejo-Martín vd., 

2021). İstikrar, geçirgenlik, meşruiyet ve iç grup statüsü dahil olmak üzere gruplar arası 

yapıya ilişkin algılar, sosyal yapıların gruplar arası ilişkileri nasıl etkilediğini göstererek 

önyargı ve stereo tipleme düzeylerini tahmin edebilir (Johnson vd., 2005). Sağcı otoriterlik ve 

sosyal baskınlık yönelimi, genelleştirilmiş önyargının gelişiminde kilit faktörler olarak 

görülmekte ve bu yapıların önyargılı tutumların şekillenmesindeki rolünü vurgulamaktadır 

(McFarland, 2010). Okullar, baskın grup perspektiflerine meydan okuyarak ve azınlıkları 

değişim ajanları olarak güçlendirerek kapsayıcı toplulukları teşvik etmede önemli bir rol 

oynamakta ve önyargı ile mücadelede eğitimin önemini vurgulamaktadır (Andreouli vd., 

2013). 

Sonuç olarak, sosyal yapılar içerisinde önyargı, bireysel tutumlar, toplumsal normlar 

ve güç dinamiklerinden etkilenen karmaşık bir olgudur. Önyargılı görüşler münferit olmayıp 

toplumsal sistemlerin içine derinlemesine gömülüdür ve sosyal baskınlık yönelimi, özcülük 

ve kurumsal politikalar gibi faktörler tarafından sürdürülmektedir. Önyargıyı anlamak ve ele 

almak, daha kapsayıcı ve eşitlikçi toplumlar yaratmak için bireysel inançlar ve daha geniş 

sosyal yapılar arasındaki etkileşimi dikkate alan kapsamlı bir yaklaşım gerektirir. 



147 

 

2.6.3. Ayrımcılık 

Sosyal yapılar içerisinde ayrımcılık, bireylerin veya grupların belirli özellikler veya 

nitelikler temelinde karşılaştıkları çeşitli damgalama ve önyargı biçimlerini kapsayan çok 

yönlü bir kavramdır. Stigma, (Link ve Phelan, 2001) tarafından tartışıldığı üzere, bireylerin 

kalıplaşmış inançlarla bağlantılı bilişsel kategoriler inşa ettiği ayrımcılığın önemli bir 

bileşenidir. Bu kategori inşası, toplumdaki belirli grupların marjinalleştirilmesine ve kötü 

muamele görmesine yol açabilir. Dahası, (Bohren vd., 2022) tarafından vurgulandığı üzere, 

damgalama ve ayrımcılık yalnızca toplumun genelinde yaygın olmakla kalmayıp, aynı 

zamanda güç farklılıklarını ve toplumsal ayrıcalığı yansıtan sağlık hizmetleri ortamlarında da 

kendini göstermektedir. (Hatzenbuehler vd., 2013) tarafından da belirtildiği üzere, 

ayrımcılığın toplum sağlığı ve refahı üzerindeki etkisi çok büyüktür. Kişileri ve toplumları 

damgalama, kaynaklar, sosyal ilişkiler ve başa çıkma mekanizmaları gibi yaşamın çeşitli 

yönlerini bozan sağlık eşitsizliklerinin temel bir nedeni olarak kabul edilmektedir. Ayrımcılık, 

(Rothstein, 2015) tarafından tartışıldığı üzere, genellikle bireysel liyakatten ziyade kalıp 

yargılara (stereotiplere) dayanmaktadır. Sorgulanabilir stereotipilere olan bu güven, toplumsal 

tabakalaşmaya ve nüfusun tercih edilmeyen kesimlerinin fırsatlardan mahrum bırakılmasına 

yol açmaktadır. Irk ayrımcılığı bağlamında, Cénat (2022) siyah, yerli ve beyaz olmayan 

insanların (BIPOC) sistematik ve kişiler arası düzeyde ırkçılığın çeşitli biçimlerini nasıl 

deneyimlediklerini vurgulamaktadır. Irksal mikro agresyonların ve sistematik ırkçılığın 

tekrarlayan ve kümülatif doğası, toplumda yerleşik yapısal eşitsizliklerin altını çizmektedir. 

Ayrıca, Chen ve Xie (2020) ayrımcılığı toplumsal ve siyasi biçimler olarak kategorize ederek 

kurumsal ayrımcılığın sosyal yapılar içindeki sistematik önyargıları ve eşitsizlikleri nasıl 

sürdürebileceği vurgulanmaktadır. Algılanan ayrımcılık, bireylerin toplumsal yaşamdaki 

engellere ilişkin öznel deneyimlerini ifade etmekte ve bu engelleri ayrımcı muameleye 

bağlamaktadır denilebilir.. Bu öznel ayrımcılık algısı, bireylerin toplum içindeki 

etkileşimlerini ve genel refahlarını şekillendirmede önemli bir rol oynamaktadır. (Mohan vd., 

2021), ayrımcılığın bir biçimi olan önyargının toplumsal refahı nasıl etkileyebileceğini daha 

ayrıntılı olarak ele almakta ve ayrımcı uygulamaların daha geniş sosyal ve ekonomik 

sonuçlarla bağlantılı olduğunu da vurgulamaktadır. Ayrımcılığın sonuçları, bireysel 

deneyimlerin ötesinde toplumsal yapılara ve davranışlara kadar uzanmaktadır. Ayrımcılık, 

sosyopolitik davranışları etkilemekte ve toplumdaki adaletsizlikleri devam ettirebilmektedir. 

Kendi kendini damgalama, nezaket damgası ve kamusal damgalama gibi farklı damgalama 

biçimleri, toplumsal tutum ve davranışların belirli grupların damgalanmasına nasıl katkıda 

bulunduğunu göstermektedir. Bu damgaların, ayrımcılığa maruz kalan bireylerin ruh sağlığı 



148 

 

ve refahı üzerinde zararlı etkileri olabilir. Ayrıca, (Neblett vd., 2013) tarafından vurgulandığı 

üzere, kültürel sosyalleşmenin ve önyargıya hazırlıklı olmanın ırk ayrımcılığının olumsuz 

etkilerini hafifletmedeki rolü, ayrımcı deneyimlerin üstesinden gelmede sosyal desteğin ve 

başa çıkma mekanizmalarının öneminin altını çizmektedir. Schmitt ve Branscombe (2002) 

ise, sağlık eşitsizlikleri bağlamında, algılanan ayrımcılığın dezavantajlı ve ayrıcalıklı sosyal 

gruplar üzerindeki sonuçlarını vurgulamaktadır. Ayrımcılığın çeşitli sosyal gruplar üzerindeki 

farklı etkisi, toplumdaki eşitsizlikleri daha da şiddetlendirmektedir. Ayrıca, (Pradipto ve 

Setiadi, 2019) tarafından tartışıldığı üzere, içselleştirilmiş damgalama, bireylerin öz 

saygılarını ve davranışlarını etkileyerek ayrımcılık ve ötekileştirme döngülerini devam 

ettirebilir. 

Genel olarak, sosyal yapılar içindeki ayrımcılık, kurumsal önyargılardan bireysel 

damgalama algılarına kadar geniş bir yelpazedeki deneyimleri kapsamaktadır. Toplumsal 

tutumlar, güç dinamikleri ve bireysel deneyimler arasındaki karmaşık etkileşimi anlamak, 

çeşitli sosyal bağlamlarda ayrımcılığı ele almak ve ayrımcılıkla mücadele etmek için oldukça 

önemlidir. 

2.6.4. Ötekileştirme 

Ötekileştirme, bireylerin veya grupların marjinalleştirildiği, insanlıktan çıkarıldığı 

veya bir toplumdaki baskın gruptan temelde farklı muamele gördüğü sosyal yapılara 

derinlemesine gömülü bir kavramdır. Bu süreç genellikle “ötekinin” aşağı, tehlikeli veya 

sapkın olarak görüldüğü bir “bize karşı onlar” zihniyetinin yaratılmasını içerir (Low ve 

Purwaningrum, 2020). Toplumsal yapılar bağlamında ötekileştirme, olumsuz stereotipiler 

korku, sosyal mesafe ve belirli gruplara karşı saygı eksikliği gibi çeşitli şekillerde ortaya 

çıkabilir (Low ve Purwaningrum, 2020). Örneğin, demanslı bireyler toplumda ötekileştirme 

yaşayabilir, bu da damgalanma ve ayrımcılığa yol açabilir. Ötekileştirme kavramı bireysel 

etkileşimlerle sınırlı olmayıp, kurumların ve sistemlerin işleyişini etkileyen daha geniş 

toplumsal dinamiklere kadar uzanmaktadır. Örneğin halk sağlığı alanında, dış etkiler kişiler 

arası ve toplum düzeyindeki etkileşimleri şekillendirerek belirli nüfusların ötekileştirilmesine 

katkıda bulunabilir (Latvala vd., 2019). Bu durum, sağlık hizmetlerine erişimde eşitsizliklere, 

sosyal kategorilere dayalı farklı muamelelere ve toplum içindeki eşitsizliklerin devam 

etmesine neden olabilir. Ek olarak, ötekileştirmenin etkileri hem marjinalleştirilmiş grupları 

hem de daha geniş sosyal dokuyu etkileyerek derin olabilir. Bireyler veya topluluklar 

ötekileştirmeye maruz kaldığında, bu durum yabancılaşma, dışlanma ve sosyal uyumun 

azalması hissine yol açabilir (Vogel ve Willems, 2020). Ötekileştirme sürecinin ruh sağlığı ve 



149 

 

esenliği üzerinde de etkileri olabilir; zira sürekli olarak ötekileştirilen bireyler olumsuz 

stereotipileri içselleştirebilir ve toplumdan kopma hissi yaşayabilir (Dik vd., 2012). 

Liderlik ve örgütsel davranış bağlamında, ötekileştirme kavramı bireylerin bir grup 

veya kurum içindeki rollerini ve katkılarını nasıl algıladıklarını etkileyebilir. Örneğin 

dönüşümcü liderler, çalışanları için görevlerin anlamını ve amacını şekillendirmede önemli 

bir rol oynar ve böylece motivasyonlarını ve bağlılıklarını etkiler (Bryant vd., 2023). Bununla 

birlikte, liderlerin ekiplerindeki ötekileştirme potansiyelini ne ölçüde kabul ettikleri ve ele 

aldıkları, örgüt iklimini ve çalışanların refahını önemli ölçüde etkileyebilir. Ötekileştirmenin 

etkisi kişiler arası ilişkilerle sınırlı olmayıp daha geniş toplumsal yapıları ve politikaları da 

şekillendirebilir. Örneğin sivil toplumun gücü, ulusal ve uluslarüstü düzeylerde politikaların          

uygulanmasını etkileyebilir ve toplumsal tutumlar ile yönetişim sonuçları arasındaki 

bağlantıyı vurgulayabilir. Bu anlamda, bir toplumda mevcut olan ötekileştirme derecesi, 

karmaşık zorlukları ele alma ve kapsayıcı karar alma süreçlerini teşvik etme becerisini 

etkileyebilir (Sparviero ve Ragnedda, 2021). Ötekileştirmenin sonuçları çok yönlüdür ve 

ekonomi, kamu sağlığı ve çevresel sürdürülebilirlik de dahil olmak üzere çeşitli alanlarda 

yankı bulabilir. Örneğin ekonomi alanında, önyargı ve grup üstünlüğü algıları, eşitsizlikleri 

sürdürerek ve marjinalleştirilmiş nüfuslar için fırsatları sınırlandırarak toplumsal refahı 

engelleyebilir (Mohan vd., 2021). Benzer şekilde, sürdürülebilirlik bağlamında, ötekileştirme 

süreci, sosyal uyumu ve kolektif eylemi baltalayarak Sürdürülebilir Kalkınma Hedeflerine 

ulaşma çabalarını engelleyebilir (Bro ve Bøllingtoft, 2016). 

Sonuç olarak, ötekileştirme, bireylerin ve grupların nasıl algılandığını, nasıl muamele 

gördüğünü ve topluma nasıl dahil edildiğini etkileyen sosyal yapılar içinde yaygın bir 

olgudur. Ötekileştirmenin mekanizmalarını ve etkilerini anlayarak, ayrımcı uygulamalara 

meydan okumak, sosyal uyumu teşvik etmek ve daha kapsayıcı ve eşitlikçi topluluklar 

oluşturmak mümkün hale gelir. Ötekileştirmenin ele alınması, daha adil ve şefkatli bir toplum 

yaratmak için bireylerin, kurumların ve politika yapıcıların birlikte çalışmasını içeren çok 

yönlü bir yaklaşım gerektirir. 

2.6.5. Etnomerkezcilik 

Antropoloji ve sosyoloji alanında temel bir kavram olan etnosantrizm, bireylerin veya 

grupların kendi kültürlerini, değerlerini ve inançlarını evrenin merkezi olarak görme ve diğer 

kültürleri bu bakış açısına göre değerlendirme eğilimini ifade eder (Bizumic, 2014).  Bu fikir, 

insanların kendi gruplarını üstün görme ve diğer grupları aşağılama veya değersizleştirme 

yönünde doğal bir eğilime sahip olduğunu savunan Amerikalı sosyolog William Graham 



150 

 

Sumner tarafından belirgin bir şekilde dile getirilmiştir. Sumner'ın etnosentrizm 

kavramsallaştırması, bireylerin kendi kültürel normlarını ve standartlarını diğer toplumların 

davranışlarını ve uygulamalarını yargılamak için temel olarak kullanma yollarını vurgulamış, 

bu da genellikle kültürel üstünlük duygusuna ve kültürel çeşitlilik için anlayış veya takdir 

eksikliğine yol açmıştır (Sumner, 1906). 

1870'lerde Ludwig Gumplowicz tarafından ortaya atılan ve 20. yüzyılın başlarında 

William Graham Sumner tarafından popülerleştirilen bir kavram olan etnosentrizm, kişinin 

kendi grubunun her şeyin odak noktası olarak görüldüğü, birlik duygusuna, sadakate ve kendi 

grubunun diğerlerine göre üstünlüğüne inanmaya yol açan bir bakış açısı olarak 

tanımlanmaktadır (Bizumic vd., 2020). Sumner'ın çalışması, etnosentrizmi gruplar arası 

ilişkileri ve algıları etkileyen evrensel bir insan fenomeni olarak anlamanın temelini atmıştır 

Sumner'ın etnosentrizm tanımı, diğer grupları kendi grubunun standartlarına göre 

değerlendirme eğilimini vurgulamakta ve dünyaya önyargılı bir bakış açısına yol açmaktadır 

William Graham Sumner tarafından açıklandığı şekliyle etnosentrizm, sosyoloji, antropoloji 

ve psikoloji alanlarında temel teşkil eden bir kavramdır. Amerikalı bir etnolog ve sosyolog 

olan Sumner, etnosentrizm terimini “Folkways: A Study of the Sociological Importance of 

Usages, Manners, Customs, Mores, and Morals” adlı 1906 yılında yayımlanan çalışmasında 

ortaya atmış ve burada kavramın kişinin kendi etnik grubunun merkez olarak kabul edildiği ve 

diğer tüm grupların buna göre değerlendirildiği bir bakış açısı olarak tanımlanmıştır (Sefiha, 

2016). Sumner'ın çalışması, etnosentrizmin grup içi tercih, üstünlük, saflık, sömürücülük gibi 

çeşitli gruplar arası ifadelerin yansıra grup uyumu ve bağlılığı gibi çeşitli yönlerini 

vurgulamakla birlikte, aynı zamanda bireylerin kendi etnik gruplarını her şeyin merkezi 

olarak gördükleri ve diğer tüm grupları kendi gruplarının standartlarına göre yargıladıkları 

grup merkezlilik fikri etrafında dönen kavramın yıllar içinde daha fazla araştırılarak 

kullanılması William Graham Sumner'ı etnosentrizm teriminin yaratıcısı olarak kabul 

edildiğini de göstermektedir (Bizumic, 2014; Alkan ve Erdem, 2021; Sefiha, 2016). 

Etnosentrizm, bireylerin veya grupların kendi kültürel normlarını ve değerlerini 

evrensel standartlar olarak kabul etmesi ve diğer kültürleri bu perspektiften değerlendirmesi 

olarak tanımlanan temel bir sosyolojik ve antropolojik kavramdır (Sumner, 1906). Kavram, 

Amerikalı sosyolog William Graham Sumner tarafından "Folkways" adlı eserinde 

geliştirilmiş ve iç grup (biz) ile dış grup (onlar) arasındaki algısal ve davranışsal ayrımları 

açıklamak için kullanılmıştır (Sumner, 1906). Sumner’a göre, etnosentrizm bireylerin ait 

oldukları grubu merkeze alarak, diğer grupları daha az gelişmiş, eksik veya yanlış olarak 

değerlendirmelerine yol açar. Bu kavramsallaştırma, etnosentrizmin bireyler arası ve gruplar 



151 

 

arası ilişkileri nasıl şekillendirdiğini anlamada kritik bir rol oynamaktadır. Özellikle grup 

dayanışmasını artırırken, farklı gruplara yönelik dışlayıcı veya ayrımcı tutumları da 

besleyebilmektedir (Keith, 2015). Sumner’ın geliştirdiği bu teori, günümüzde kültürel 

önyargılar, uluslararası ilişkiler, tüketici davranışları ve eğitim gibi farklı alanlarda önemli bir 

analitik çerçeve olarak değerlendirilmektedir (West vd., 2021). 

Etnosentrizmin sosyo-psikolojik etkileri, bireylerin kendi kültürel çerçevelerini mutlak 

doğruluk olarak görmeleriyle bağlantılıdır. Bu bağlamda, etnosentrizm genellikle kültürel 

üstünlük algısıyla ilişkilendirilmekte olup, bireylerin diğer kültürlere yönelik önyargılı 

tutumlar geliştirmesine neden olmaktadır (Shone, 2004). Çalışmalar, bu eğilimin sadece 

bireysel düzeyde değil, aynı zamanda kurumsal ve devlet politikaları çerçevesinde de 

şekillendiğini göstermektedir (Lebow, 2008). Özellikle tüketici davranışları bağlamında 

etnosentrizm, yerli mallara yönelik olumlu tutumların güçlenmesine ve yabancı ürünlerin 

olumsuz algılanmasına yol açmaktadır (Wanninayake ve Chovancová, 2012; Bizumić, 2019). 

Uluslararası pazarlama alanındaki araştırmalar, etnosentrizmin bireylerin satın alma kararları 

üzerinde güçlü bir etkisi olduğunu ve tüketicilerin yerel ürünlere yönelik vatansever bir eğilim 

gösterme ihtimalinin arttığını ortaya koymaktadır (Nadiri ve Tümer, 2010; Zalega, 2019). 

Bununla birlikte, etnosentrizmin etkileri yalnızca tüketici davranışlarıyla sınırlı kalmamakta, 

aynı zamanda toplumsal kimlik, milliyetçilik ve uluslararası ilişkiler gibi daha geniş ölçekli 

dinamikleri de kapsamaktadır (Mohamed, 2022). Sumner’ın çalışmaları etnosentrizmin, 

bireylerin aidiyet ve kimlik algıları üzerinde belirleyici bir rol oynadığını ortaya koymaktadır 

(Michailova vd., 2017). Günümüzde yapılan araştırmalar, etnosentrizmin grup içi bağlılığı 

güçlendirdiği kadar, dış gruplara yönelik ayrımcı politikaların da temelini oluşturabileceğini 

göstermektedir (Bizumić ve Duckitt, 2008; Abdalrahman et al., 2018). 

Sonuç olarak, Sumner tarafından geliştirilen etnosentrizm kavramı, yalnızca bireysel 

ve toplumsal algıları açıklamakla kalmayıp, aynı zamanda kültürler arası ilişkilerin nasıl 

şekillendiğine dair önemli bir teorik çerçeve sunmaktadır. Etnosentrizmin günümüzde halen 

geçerli bir analiz aracı olarak kullanılması, kavramın farklı akademik alanlardaki önemini ve 

geniş kullanım alanını ortaya koymaktadır (Mustofa, 2021; Ledford, 2012). 

 

 

  



152 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. YOUTUBE İÇERİKLERİNDE KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİMİ ETKİLEYEN 

FAKTÖRLERİN ANALİZİ: ETİMOLOJİ YOUTUBE KANALI ÜZERİNE BİR 

ARAŞTIRMA 

Araştırma’nın metodoloji kısmı olan bu bölümde, Kültürlerarası iletişimi etkileyen 

faktörlerin sosyal medya ortamı olan YouTube kanalı üzerinden analiz edilmesine 

odaklanılarak tez çalışması içerisinde hem video içerik anlatıları hem de yorum yapanların 

görüşleri kapsamında; çalışmanın konusu ve önemi hakkında bilgi verilip, araştırmanın amacı 

ve araştırma soruları ayrıntılı olarak belirtilmiştir. Ardından araştırmanın yöntemi, çalışma 

grubunun seçimi ile sınırlılıklarına değinerek veri toplama süreci ve analizinin 

güvenilebilirlik, aktarılabilirlik ve doğrulanabilirliğini gösteren kodlayıcılar arası uzlaşı 

tablosu ile kodlayıcılar arası farkı ölçen kappa değeri Maxqda nitel veri analiz aracı ile ortaya 

konmuştur. Son olarak, araştırma sorularında yanıt aranan cevaplara ulaşılarak nitel araştırma 

bulgularının sunumunda veriler bu çerçevede değerlendirilerek yorumlanmıştır. 

3.1. Araştırmanın Konusu ve Önemi 

Sosyal yaşam içerisindeki farklı kültürlerin bir araya geldiği geleneksel ve fiziksel 

mekanlarda kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurlar bulunmaktadır. Ancak her geçen gün 

giderek yaygınlaşarak büyüyen dijital iletişim ortamlarının kullanımı, kültürlerarası iletişimin 

dijital ortamlarda da nasıl işlediği ve kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin sosyal medya 

toplulukları olarak görülen uzamlarda da kendini gösterebileceğini gündeme getirmektedir. 

Türkiye’ye yerleşmiş ya da eğitim görmek için gelmiş yerleşik yabancılar ile yapılan 

YouTube röportajlarının sosyal medya kullanıcıları açısından nasıl görüldüğü, 

değerlendirildiği ve anlamlandırıldığı bu tezin araştırma konusudur. Kültürlerarası iletişimi 

etkileyen unsurların dijital zemin üzerinde kendini göstererek geleneksel ortamlara göre daha 

hızlı bir şekilde yayılabileceği ve olumsuz algıları da ekerek kalıp yargı ve önyargıları 

pekiştirip dijital zorbalık durumlarının daha da artacağı ifade edilebilir. Bu araştırma dijital 

ortamlar kaynaklı sorunların önüne geçebilmek, giderek küreselleşen dünyada farklı 

kültürlerin daha sağlıklı ve anlayışlı yaşayabilmesine de katkı sağlamayı hedeflemektedir. 

Araştırmanın yürütülen metodolojik yaklaşımı sayesinde insana ve topluluklara dair 

durumların sayılarla ifade edilemeyebileceği göz önüne alındığında ve literatürde anlamaya, 

betimlemeye yönelik kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörler üzerine yürütülen çalışmaların 

da kısıtlı olması bu araştırmayı önemli kılmaktadır.       



153 

 

3.2. Araştırmanın Varsayımı ve Felsefesi 

Nicel araştırma yöntemlerinde oluşturulan hipotezlere ifade ve şekil açısından 

benzeyen varsayımlar, sınanmak için oluşturulmazlar. Bununla birlikte, araştırmaların 

dayanak noktaları olan teoriler her zaman ve her durumda geçerli olan kurallar olmamasıyla 

birlikte, aynı zamanda belirli koşullar ve sınırlarda kendini göstererek geçerli olmaktadır. Bu 

yüzden oluşturulan varsayımlar ile teorilerin çerçeveleri belirlenerek hangi koşullarda 

uygulanarak geçerli olabileceği de belirlenmiş olmaktadır (Lin, 1976, 18). Bu tez çalışmasının 

yürütülmesi ve verilerin analiz edilmesi sürecinde çerçeve oluşturabilmesi açısından 

oluşturulan varsayımlar şu şekildedir: (1) Sosyal yaşamda aktif bir şekilde ön planda olan 

mülteci durumundaki yabancı göçmenlere yönelik olan tutum ve kanaatlerin etkisi sosyal 

medya ortamlarında da kendini göstererek Türkiye’de yaşayan diğer yerleşik yabancıların 

konu olduğu YouTube içerik anlatılarının izleyici yorumlarında kültürlerarası iletişimi 

etkileyen ve engelleyen unsurları barındırmaktadır. Bu unsurların yoğunluğu etnomerkezcilik, 

zenofobik ve ırkçılık yaklaşımlarını da arttırmaktadır. Ayrıca (2) video içeriklerinde röportaj 

yapılan yerleşik yabancıların etnik kimliklerine göre Türkiye’deki deneyimleri açısından 

kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurları değişmekle birlikte, aynı zamanda yorum yapan 

çevrimiçi katılımcılarında yine yabancıların bu etnik kimliklerine göre kültürlerarası iletişimi 

etkileyen unsurları farklı olmaktadır. Şeklinde 2 temel varsayım üzerine kurulmuştur.      

3.3. Araştırmanın Amacı ve Soruları 

Bu durum çalışmasının temel amacı; dijital ortamlardaki çevrimiçi katılımcıların 

YouTube uygulaması kullanıcı yorumları üzerinden kültürlerarası duyarlılık ile kültürlerarası 

farkındalık durumlarının kültürlerarası iletişimi nasıl şekillendirdiğinin ayrıntılı 

betimlenmesini sağlayarak kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurları anlamak, tanımlamak ve 

ortaya çıkarmaktır. Bu temel amaç kapsamında; kültürlerarası iletişimi etkileyen zenofobi, 

etnosentrizm, ırkçılık, kalıp yargı ve önyargılar, karşı kültürün değer ve normlarına tepki, 

karşı kültürün toplumsal senaryolar ve rollere tepki, kendi kültürü hakkında belirsizlik ve 

kaygı taşıma ve karşı kültürün dilini anlamlandıramamak gibi kültürlerarası iletişimi etkileyen 

faktörlerin dijital iletişimde de etkin bir rol oynayarak kendini nasıl gösterdiğinin önemini 

ortaya çıkarmaktır. Bu nedenle öncelikli olarak; Yerleşik yabancılar ile röportaj yapılan 

YouTube kanalı video içeriklerinde kültürlerarası duyarlılık, farkındalık ve kültürlerarası 

iletişim becerikliliği (duyuşsal, bilişsel ve dilsel süreç etkisi) bileşenlerinin nasıl kullanıldığı 

ortaya konulmuştur. İkinci olarak ise, izleyici yorumlarında kültürlerarası iletişimi etkileyen 

faktörler nasıl işlemektedir ve video içeriklerindeki görüşülen yerleşik yabancılara göre de 



154 

 

birbirlerinden nasıl ayrışmakta ve algılanmakta olduğunun ayrıntılı betimlenerek keşfedilmesi 

hedeflenmektedir. Nitel veri analizi yapılan çalışma kapsamında ana araştırma sorusu: (1) 

Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancılar sosyal medya üzerinden yürüttükleri dijital iletişim 

süreçlerinde kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurları nasıl kullanmaktadır ? ve (2) 

Türkiye’de yaşayan sosyal medya kullanıcılarının yerleşik yabancılar konulu YouTube video 

içeriklerindeki izleyici yorumlarında kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurlar nasıl 

şekillenmektedir ? şeklinde 2 temel araştırma sorusu ile yola çıkılmıştır. Bu temel araştırma 

sorularına bağlı olarak cevap aranan diğer alt sorular ise şu şekildedir:  

 Youtube video içerik anlatılarında geçen kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörler 

nelerdir ve hangi temalar daha fazla kullanılmaktadır?  

 YouTube video içeriklerinde yerleşik yabancılar deneyimlerini aktarırken duyuşsal, 

bilişsel ve dilsel süreç etkisi olan bileşenleri nasıl kullanmıştır? 

 Yerleşik yabancıların YouTube video içerik anlatılarındaki kültürlerarası duyarlılık ve 

kültürlerarası farkındalıkları nasıl tanımlanmaktadır? 

 YouTube izleyici yorumlarında elde edilen olumsuz ifadelerde kültürlerarası iletişimi 

etkileyen temalar nelerdir ve video içeriklerine göre nasıl farklılaşmaktadır?  

 Yerleşik Yabancılara yönelik olarak YouTube içerik anlatıları izleyici yorumlarında 

kültürlerarası farkındalığı düşüren temalar nelerdir? 

 Yerleşik Yabancılara yönelik olarak YouTube içerik anlatıları izleyici yorumlarında 

kültürlerarası duyarlılığı düşüren temalar nelerdir? 

 Yerleşik Yabancılara yönelik olarak gerçekleştirilen YouTube içerik anlatıları izleyici 

yorumlarında kültürlerarası iletişim becerikliliğini düşüren kategoriler nelerdir? 

 

Sosyal medya ortamlarında aktif bir şekilde devam eden dijital iletişim süreçlerinin 

ayrıntılı betimlenmesi ve buzdağının görünmeyen tarafını görebilmek, nicel araştırmalar ile 

saklı olanın ortaya çıkarılamayacağı durumların ortaya konulabilmesi için bu araştırma 

sorularına cevap aramak tez çalışmasının ana hedefi olmaktadır. Sosyal medyanın verdiği 

rahatlık ortamı ve kendini gizleyerek istediğini ifade etme anlayışı bu tez çalışmasının amacı 

içinde önemli bir fırsat sunmaktadır.   

3.4. Araştırma Metodolojisi 

Araştırmalarda veri çeşitlemesine gidilerek doküman da sadece video görüşmelerinin 

nitel veri analizine tabi tutulmadığı, aynı zamanda yapılan video görüşmelerine ilişkin olarak 

izleyenlerin yorumlarının da dahil edilerek izleyenler açısından nasıl bir izlenim bıraktığı ve 

düşündükleri şeklinde bir yaklaşımla yerleşik yabancıların görüşlerine odaklanan kültürel 



155 

 

uyuma yönelik bir araştırma dan farklı olarak, çalışmanın asıl amacı yerleşik yabancılara ait 

videolardaki röportajları izleyerek yorum yapan hedef kitle olan YouTube kullanıcılarının, ya 

da video dışındaki yorumları olan bir şekilde YouTube video izleyici yorumlarının konu 

hakkındaki ne düşündükleri ile kendi bakış açıları ve görüşleri ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Çalışmanın yöntemi, nitel araştırma deseni olarak durum çalışması (case study) içerisindeki 

örnek olay hikayesi olmaktadır. Nitel araştırma yöntemleri içerisinde yer alan durum 

çalışması, (1) güncel bir olguyu kendi gerçek yaşam bağlamı içerisinde araştırır, (2) olgu ile 

içerisinde bulunduğu bağlam arasındaki sınırların belirgin şekilde çizilemediği ve (3) birden 

fazla kanıt veya veri kaynağının mevcut olduğu durumlarda kullanılan bir araştırma 

metodolojisidir (Yin, 1984/1989: 23). Durum çalışmasında analiz edilecek veri noktalarında 

oldukça fazla ilgi çekici değişkenler olabileceği gibi bağlamın bir araştırması doğrudan dahil 

edilerek hem müdahale hem de uygulama sürecini kapsamaktadır (Yin, 1992: 123-124). 

Nitel araştırma deseni olarak örnek olay hikayesi (sample case story), kendiliğinden 

oluşan hikâye özelliği olan fotoğraf ya da herhangi bir filmin kişilere anlatılarak konu 

hakkındaki düşüncelerinin alınmasıdır. Diğer bir ifade ile, yaşanmış, olmuş, bitmiş bir hikâye 

ya da filme dayalı olarak izleyenlerin görüşlerini bildirmeleri ve bu görüşler üzerine analiz 

yapılmasıdır. Ardından hikayeler kıyaslanaraktan içerik analizi yapılmaktadır. Çalışmanın 

yaklaşımının nitel araştırma deseni örnek olay hikayesi durum çalışması olması nedeniyle 

durum çalışmasında yaşanılan ortama girilmektedir. Ancak, örnek olay hikayesi (sample case 

story) başkalarının konu hakkındaki görüşlerinin alınmasıdır. Böylece araştırma verileri 

internet ortamındaki yazılı, görsel ve işitsel materyallerden oluşmaktadır. Bu nedenlerle 

durum analizi yapmak için belge-belge inceleme tekniğinden faydalanılarak öncelikle video 

içeriklerine belge analizi yapılmış, ardından her videonun çevrimiçi katılımcı görüşleri de 

verilere dahil edilerek nitel içerik analizi yapılmıştır.    

Yorumcuların görüşleri dikkate alınmadan literatüre dayalı olarak yerleşik yabancılara 

yönelik bu YouTube videoları kültürel uyum kuramı açısından tartışılarak örnek durum 

çalışması da yürütülebilir. Ancak başkalarının bu konu hakkındaki görüşleri üzerinden veri 

toplayarak anlayıp yorumlandığı çalışmalar ise örnek olay hikayesi durum çalışması 

olmaktadır. Çünkü örnek durum olması için kuramsal, olgu sunumu olması gerekmektedir. 

Kültürel uyum kuramı açısından literatüre dayalı olarak YouTube videolarının analiz edilmesi 

örnek durum olmaktadır. Araştırma süresince video içerik anlatıları ve izleyici yorumları olan 

çevrimiçi katılımcı görüşleri literatüre dayalı olarak oluşturulan şekilde görüleceği üzere 

kültürlerarası iletişimi etkileyenler kod şemasına göre kodlanarak temalara ulaşılmıştır.  

 



156 

 

 

Görsel 3.1 Kültürlerarası İletişimi Etkileyenler Kod Şeması 

 

 Kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin yoğunluğu da etkin kültürlerarası iletişim 

becerikliliğinin önünde engel teşkil etmektedir. Amaçlı örneklem içindeki ölçüt örnekleme 

tekniği ile yorum yapan kişiler belirlenerek tercih edilmiştir. Videolar ile karşılaştırılması 

sağlanarak tercih edilen bu yorumlar tema, betimsel ve içerik analizine tabi tutulmuştur. Dahil 

olma kriterleri olarak YouTube yorumlarında yer alan kültürlerarası iletişimi etkileyen 

faktörler olarak görülenler alınmış ve kod şemasına uygun olarak kodlanmıştır. Kullanıcı 

yorumları içerisinde kültürlerarası iletişimi etkileyemeyen faktörler ise, dışlanma kriteri 

içinde tutularak analiz dışı bırakılmıştır. Maxqda kelime bulutu aracı ile en çok vurgulanan 

kelimeler üzerinden dahil olma kriterlerine ulaşılarak ilgili yorumlar ait olduğu temaya uygun 

olarak kodlanmıştır. Nitel araştırmada kod, dil temelli ya da görsel bir veriyi betimlemek 

amacıyla sembolik olarak kullanılan özetleyici, çarpıcı, özü yansıtan ve/veya çağrışımsal 

nitelikteki bir sözcük ya da kısa bir ifade olarak tanımlanmaktadır (Saldana, 2019:4). Böylece 

kodlamalar sayesinde nitel veri analizi sürecinde veriler olarak görülen sözcük, cümle ve 

paragraflar belirli çerçevelerde tutularak sınıflandırmalar ile anlamlandırma sürecine gidilmiş 

olmaktadır. Literatüre uygun olarak tema ve kategorilerin oluşturularak kodlamaların 

yapıldığı çalışmada 3 farklı araştırmacı tarafından tekrar üzerinden geçilerek benzer sonuçlara 

ulaşılmıştır. Böylece nitel araştırmalarda nesnel bir yaklaşım ile sonuçlara ulaşılarak 



157 

 

inandırıcılığın artmasını sağlayan yöntemlerden olan derinlik odaklı veri toplama ve çeşitleme 

(triangulation) stratejileri kullanılmış olmaktadır (Lincoln ve Guba, 1985; Erlandson vd., 

1993). Sonuç kısmı olan tartışma bölümünde ise analitik genelleme yapılmıştır. 

Çalışmada öncelikli olarak çalışma grubuna dahil edilen 14 Video doküman analizine 

tabi tutulmuş, ardından çalışmanın diğer aşamasında videoları izleyenlerin yorumları tema ve 

betimsel analiz ile değerlendirilmiştir. Son olarak videolar ile videoları izleyerek yorum 

yapanlar karşılaştırılarak derine inmeyi sağlayan içerik analizi ile kıyaslama yapılmıştır.  

Nitel veri analizi tür ve aşamalarından da anlaşılacağı üzere tema ve betimsel analizde bulguları 

bağlama, bakış açısı ve görüşe dayalı olarak anlama, içerik analizinde yorumlama söz konusu iken ve 

ilk üç analiz araştırmanın bulgular bölümünü yazarken kullanılırken, analitik genelleme ulaşılan 

araştırma sonuçlarının alan yazına dayalı olarak tartışıldığı bölüm olan tartışma bölümünde kullanılır 

(Günbayı, 2019). 

Çalışmada Tema, betimsel ve İçerik analizi yapılmıştır. İçerik analizi derine 

indirgemek bu yüzden Video ’da anlatılanlar ile izleyici olan YouTube kullanıcılarının 

yorumları karşılaştırılmıştır. Örnek olay hikayesi durum çalışması olan araştırmada 

kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin literatürdeki tanımlamalarına uygun olarak; (1) 

temalar belirlenerek oluşturulmuş, (2) çalışma grubu içerisinde elde edilen veriler bu temalara 

uygun bir şekilde kodlanmış, (3) ulaşılan verilerden yapılan kodlama ve oluşturulan temaların 

çalışma kapsamında düzenlenmesi yapılmış ve son olarak (4) elde edilen bulguların 

tanımlanması ve yorumlamasını yapılarak araştırma sorularının cevaplarına ulaşılmıştır 

(Yıldırım ve Şimşek, 2005).  

3.4.1. Çalışmanın Evreni ve Örneklemi 

Nitel araştırma kapsamında amaçlı örnekleme yöntemine başvurularak verilerdeki 

farklılığın gösterilebilmesi hedeflenmiştir. Bu kapsamda çalışmanın evrenini oluşturan 

Etimoloji YouTube kanalı “Benim Türkiye” video oynatma listesi içerisindeki 29 video 

röportajları ve çevrimiçi katılımcı görüşleri olan 19.186 YouTube kullanıcı yorumları 

içerisinden amaçlı örneklem ile seçilen 7si erkek, 7si kadın yerleşik yabancı röportajı içeren 

14 YouTube videosu ve bunlar ile ilgili çevrimiçi katılımcı görüşlerinden 9.863 YouTube 

kullanıcı yorumları da araştırmanın çalışma gurubunu oluşturmaktadır. “Benim Türkiyem” 

video oynatma listesinde yer alarak en çok izlenen, beğenilen ve yorum yapılan 14 en tipik 

video seçilmiştir. Ayrıca zamanla kullanıcı yorumları üzerindeki değişimleri görebilmek 

adına da ilk yüklenen 3 video ve son yüklenen 3 video ’da çalışma grubuna dahil edilmiştir. 

Çalışma grubunun yeterli düzeyde olduğunu anlayabilmek açısından Morse (2015), nitel 



158 

 

araştırmalarda veri doyumu (data saturation) kavramını, veri toplama sürecinde araştırma 

sorularına verilen yanıtların ya da ulaşılan verilerin yeterli düzeyde bilgi sağladığını ve yeni 

veri toplama ihtiyacının kalmadığını belirten bir strateji olarak tanımaktadır. Veri doyumu, 

nitel araştırmalarda güvenilebilirlik, aktarılabilirlik sağlamak adına da kritik bir aşamadır. 

Çalışma grubunun yeterli olduğunu gösterir veri stratejilerinin temel unsurları şu şekildedir: 

(1) Açık ve Odaklı Araştırma Soruları, veri doyumuna ulaşmanın ön koşulu, açıkça 

tanımlanmış araştırma sorularıdır. Belirgin sorular, veri toplama sürecinde gereksiz tekrarların 

önüne geçer ve araştırmacının hangi verilere ihtiyaç duyduğunu netleştirir, (2) Yeterli 

Katılımcı Çeşitliliği, nitel araştırmalarda veri doyumuna ulaşmanın, katılımcıların demografik 

ve deneyim çeşitliliğini göz önünde bulundurmayı gerektirdiği vurgulanmaktadır. Bu süreç, 

birden fazla bakış açısının ele alınmasını sağlar ve kapsamlı bir veri tabanı oluşturur, (3) Veri 

Toplama Sürecinde Esneklik, Araştırmacının, veri toplama sürecinde esnek olması ve 

gerektiğinde veri toplama yöntemlerini değiştirmesi önemlidir. Örneğin, görüşmelerden elde 

edilen bilgiler doyuma ulaşmışsa, başka bir teknik olan gözlem eklenebilir, (4) Kodlama ve 

Tematik Analiz, veri doyumu genellikle tematik analiz sırasında belirgin hale gelmektedir. 

Kodlama sürecinde aynı temaların tekrarlanmasıyla yeni temaların ortaya çıkmadığını 

gözlemlemenin, verilerde doyuma ulaşılarak çalışma grubunun yeterli olduğunun bir 

göstergesi olmaktadır, (5) Boşlukların Analizi, veri doyumuna ulaşıldığından emin olmak için 

verilerdeki boşlukları analiz etmek gerekmektedir. Henüz yanıtlanmamış soruların olup 

olmadığını değerlendirmek, süreci tamamlamadan önce eksiklikleri giderme fırsatı sağlar, (6) 

Veri Toplamayı Sonlandırma Kriterleri, yeni bilgi elde edilmeyen bir noktaya ulaşıldığında, 

veri toplama süreci sonlandırılabilir. Bu durum, “artan verimlilik azalması” (diminishing 

returns) olarak adlandırılmaktadır. Çalışma grubunun yeterli olduğu kanısı ve veri doyumuna 

ulaşmanın yalnızca veri toplama sürecinin bir parçası olmadığı, aynı zamanda analitik 

süreçlerin tamamına entegre edilmesi gerektiği vurgulanmasının yanında araştırmacı, her 

aşamada veri doyumunu kontrol ederek araştırmadaki çalışma grubunun yeterliliği ile 

metodolojik sağlamlığını da artırabilmektedir (Morse, 2015). 

3.4.2. Çalışmanın Sınırlılıkları 

Araştırma kapsamında tercih edilen YouTube örneklem grubu, veri toplanan ortam, 

dahil edilme kriterleri ve nitel veri analizinde tercih edilen tematik, betimsel ve nitel içerik 

analizi de çalışmanın sınırlılıklarını oluşturmaktadır. Ayrıca çalışma kapsamında 

kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurlar olan; zenofobi, etnomerkezcilik, kalıp yargı ve 

önyargı, toplumsal senaryolar ve roller, karşı kültürün değer ve normlarına tepki, ırkçılık, 



159 

 

toplumsal belirsizlik ve kaygı, argo ve cinsiyetçi kullanımlar, karşı kültürün dilini 

anlamlandırmayı kapsayan temalar oluşturularak Türkiye’de bulunan yerleşik yabancılar ile 

video röportajların gerçekleştirildiği etimoloji YouTube kanalı içindeki “Benim Türkiyem” 

video oynatma listesi içerisinde yer alan 29 video içerisinden en çok izlenen, yorum yapılan 

ve beğenilen 14 video içerikleri ve videolar ile ilgili görüşlerini bildiren çevrim-içi katılımcı 

görüşleri olan YouTube yorumları da çalışmanın sınırlılıklarını oluşturmaktadır. İleri 

araştırmacılar bu araştırmanın verilerinden faydalanarak örneklem grubu içerisinden 

derinlemesine nitel bulgular ile nicel bulgulara da ulaşabilecek bir çalışma ile karma yöntem 

araştırmasını kullanarak kültürlerarası iletişimi etkileyen daha fazla ve farklı olumsuz 

bulgulara da gidebilir.          

3.4.3. Çalışmanın Veri Toplama Süreci ve Veri Analizi 

Örnek olay hikayesi durum çalışması olarak yürütülen araştırma kapsamında öncelikle 

çalışma grubu olarak seçilen Etimoloji Youtube kanalının “Benim Türkiye” oynatma listesi 

içerisinde yer alan çok izlenen, yorum yapılan ve beğenilen 14 adet video içeriklerine 

doküman analizi yapılmıştır. Ardından videolar ile ilgili olan kullanıcı yorumlarını ifade eden 

çevrim-içi katılımcı görüşlerine ulaşılarak MAXQDA nitel veri analiz programı yardımıyla 

oluşturulan tema ve kategoriler ile tematik, betimsel ve içerik analizine tabi tutularak analiz 

edilmiştir. Araştırmada veri toplama süreci çalışma grubunun yapısı gereği dijital ortamdaki 

kullanıcı yorumlarını içerdiğinden değişkenliği ve sürekli güncellenmesi de düşünülerek 1 

yıllık bir süreçte 2 kişi olarak birbirinden bağımsız doktora seviyesindeki araştırmacılar 

tarafından toplanmıştır. Çalışma grubundaki videoların yüklenme tarihlerinin birbirinden 

farklılaşması ve sürekli güncellenmesi nedeniyle veri toplama sürecine 2023 yılı itibariye 

başlanmış ve 2024 yılının Kasım ayında sonlandırılmıştır.   

Nitel araştırma yöntemleri içerisinde elde edilen verilerin analiz edilmesi ise belirli 

aşamalardan geçmekle birlikte, aynı zamanda anlama yönelik keşiflerin yapılabilmesini de 

sağlamaktadır. Nitel veri analizi aşamaları şu şekildedir: (1) verilerin tümdengelim, 

tümevarım ve hibrit yaklaşım ile kodlanması, (2) literatüre dayalı olarak kodları kapsayan 

temaların oluşturulması, (3) araştırma amacına göre kodların ve temaların düzenlenmesi, (4) 

araştırma bulgularının tanımlanarak yorumlanması aşamalarından oluşmaktadır (Yıldırım ve 

Şimşek, 2005). Ayrıca nitel veriler analiz edilirken araştırma soruları ile ilgili olarak örüntü 

oluşturarak anlamları temsil eden göstergeler olan temaları oluşturmakla birlikte, aynı 

zamanda 2’den daha fazla döngü ile yapılan kodlamalar neticesinden araştırmaya en uygun 

olan kategori ve kavramların anlamları yakalanarak kuramsal bir dayanak 



160 

 

oluşturulabilmektedir (Saldana, 2019: 9). Maxqda bilgisayar yazılımı ile yürütülen nitel veri 

analizinin odak noktasını oluşturulan kodlamalar ile ayrıntılı tanımlama ve sınıflandırmayı 

sağlayarak kapsamlı açıklamaların yapılabildiği temalara ulaşılmakla birlikte, aynı zamanda 

elde edilen verilerin program aracılığıyla görsel, şekil ve tablolar şeklinde sunulmasını da 

sağlamaktadır (Creswell, 2021: 185-189; Yıldırım ve Şimşek, 2021: 254-255). Böylece 

tematik kodlama olarak adlandırılan bu süreç ile literatüre ve araştırma amacına uygun 

kategoriler ve temalar oluşturularak verilerin yorumlanmasını sağlanarak betimsel analiz ile 

sunulması mümkün olmaktadır. Sunulan bu verilerin ayrıntılı betimlenmesi sürecinin 

ardından video anlatıları ile izleyici yorumlarının kıyaslanarak karşılaştırılmasının yapıldığı 

süreç ile de içerik analizi gerçekleştirilmektedir.    

Araştırma’nın veri analizinde bulguların gösterimi ve yorumlanması süresince temsil 

gücü en yüksek alıntılar okuyuculara mevcut durumu gözlerinde canlandırmalarına fırsat 

tanımak için seçilmiştir. Diğer bir ifade ile, çalışmanın raporlanması esnasında çevrimiçi 

katılımcıların ifade ettikleri cümleler, metaforlar, deyimler ve atasözleri doğrudan metin 

içerisinde kullanılarak alıntılar yapılmış, bu alıntılar seçilirken ise katılımcıların görüşlerini en 

güzel şekilde temaya uygun olarak ortak kanaati yansıtacak temsil gücü en yüksek olan 

alıntılar seçilmiştir.  

3.4.4. Çalışmanın İnandırıcılık, Güvenilebilirlik, Aktarılabilirlik ve Doğrulanabilirliği 

Nitel araştırma yöntemleri doğası gereği anlamaya yönelik olarak yürütüldüğünden ve 

araştırmacının da içinde bulunduğu sosyokültürel yapı nedeniyle kendine has anlam dünyasını 

konuya aktarması yaygın bir şekilde gündeme gelmektedir. İçinde bulunduğu koşullar ve 

yaşadığı ortamlar farklı olan araştırmacıların aynı metinler üzerinden yaptığı kodlamalar da 

birbirinden farklı olabilmektedir. Bu nedenle bilimsel çalışmalar içerisinde nitel araştırmaların 

en fazla eleştiri aldığı ve nicel araştırma geleneği içinde sıklıkla kullanılan araştırmanın 

geçerlilik ve güvenilirliği üzerine olmaktadır. Bu nedenle iki ve daha fazla araştırmacının 

yürüttüğü çalışmalarda verilerin kodlanması ve analizi sürecinde farklı yorumlamaların 

olması nedeniyle, kodların izlenmesi ve tartışmasının bir parçası olarak kodlayıcılar arası 

uzlaşı önerilmiştir (Richards ve Morse, 2013; Kuckartz, 2014). Ayrıca, nitel araştırmanın 

güvenilebilirliğini arttırmaya yönelik olarak geleneksel yaklaşımda araştırma konusu ile ilgili 

alan uzmanına danışarak araştırmacı ile aynı çıkarımda bulunduğu, aynı anlama gidip 

gitmediği öğrenilerek süreç yürütülmektedir. Ancak gelişen bilgisayar teknolojileri sayesinde 

kullanılan yazılımlar aracılığıyla da alan uzmanına danışma yoluna alternatif olarak diğer bir 

yöntem, kodlayıcılar arası uzlaşmayı ölçebilmeyi sağlayan Maxqda nitel veri analiz programı 



161 

 

sayesinde iki bağımsız kodlayıcı arasındaki kodlama farklılığını gösteren Kappa değeri 

alınarak ortaya konulmaktadır. Görsel 3.2’de görüleceği üzere kodlayıcılar arasındaki fark ne 

kadar az ise Kappa değeri yüksektir. Araştırmanın güvenilebilirlik ve doğrulanabilirliği 

açısından 1’e en yakın olan ve en az Kappa 0.80 üzeri olan değerler geçerli kabul 

edilmektedir. Böylece kodlayıcılar arası uzlaşmada %85 ile %90 arası bir oran yeterli kabul 

edilmektedir (Miles vd., 2014; Cohen, 1960).  

 

 
Görsel 3.2 Kodlayıcılar Arası Uzlaşmayı Gösterir Kappa Değeri 

 

Araştırmada birbirinden bağımsız kodlayıcılar arasındaki uyumu ölçemeye yönelik 

olarak Maxqda uygulaması üzerinden cohen'in kappa katsayısını ölçebilmek adına 

kodlamaların yapıldığı farklı dosyalar uygulama üzerinden birleştirilerek bu sonuç elde 

edilmiştir. Bu işlem için Maxqda 2022 sürümü üzerinden analiz sekmesi içerisinde yer alan 

“Kodlayıcılar Arası Uzlaşma” seçeneği aktif edilerek daha önce birbirinden bağımsız olarak 

kod çizelgesine göre kodlamaları yapan 2 ayrı bağımsız araştırmacının dosyaları coder 1 ve 

coder 2 kısımlarına .mx22 dosya uzantıları olarak yüklenmiştir. Ardından bölümlerdeki kod 

çakışması ile görsel 3.2’ de görülen ve aşağıda belirtilen değerlere ulaşılmıştır.    

 

 

  



162 

 

                                                                    Kodlayıcı 1 

                  1                    0 
Kodlayıcı 2 1     a = 21378       b = 1356         22734 

                        0     c = 1394     0                1394 

                                  22772       1356      24128 

  

       P(observed) = Po = a / (a + b + c) = 0.89 

 

       P(chance) = Pc = 1 / Kodların Sayısı = 1 / 89 = 0.01 

 

Kappa = (Po - Pc) / (1 - Pc) = 0.88 
 

Bölüm başına eşit olmayan sayıda kod mevcutsa veya değerlendirilecek yalnızca bir kod varsa: 

 

P(chance) = Pc = Kodların Sayısı / (Kodların Sayısı + 1)2 = 0.01 

 

Kappa = (Po - Pc) / (1 - Pc) = 0.88 

 

İnandırıcılık ve doğrulanabilirliği arttırmaya yönelik olarak kodlayıcılar arasındaki 

uzlaşmayı da sağlayabilmek amacıyla yapılabilecek diğer bir aşama ise, Tablo 3.1’de 

görüleceği üzere kodlayıcılar arası uzlaşmayı sağlayıcı kod çizelgesi düzenlemesidir. Bu kod 

çizelgesi düzenlemesi içerisinde kodların tanımı, kullanım zamanları ve örnek alıntılar ile 

nasıl sınıflandırılarak birbirinden ayrıştığını gösterir bir şekilde Guest, Bunce ve Johnson’ın 

çalışmalarında kullandıkları kod çizelgesi şeması örnek alınarak bu çalışmaya uyarlanmıştır 

(Guest vd., 2006). Kodların kullanımım ile ilgili olarak her bağımsız kodlayıcının tablodaki 

kodların çerçevesi dahilinde metinleri kodlama işlemini gerçekleştirmesi araştırmanın 

bilimselliğini arttırmaktadır. Böylece kodlayıcılar arası uzlaşı sağlanarak kappa değeri 1.00 

(mükemmel uzlaşma)’a daha yakın olarak kendini göstermektedir.  

 

  



163 

 

Tablo 3.1 Kodlayıcılar Arası Uzlaşmayı Sağlayan Kod Çizelgesi Düzenlemesi   

 

Kod 

 

Kod Tanımı 

 

Kod Kullanım 

Zamanı 

 

Kod’un 

Kullanılmaması 

Gereken Zaman 

 

Örnek Alıntılar 

 

 

 

 

 

 
Zenofobi 

 

 
 

Yabancı düşmanlığını karşı 

kültürle ilgili olumsuz 
algılar, genellikle 

yabancılara yönelik nefret, 
ayrımcılık, ötekileştirme ve 

dışlama gibi olumsuz 

tutumlar, söylemler ve 
davranışlarla kendini 

göstermektedir (Bauman, 

2013; Hogg ve Vaughan, 
2018). Kendi kültüründeki 

olumsuz durum ve olayların 

karşı kültürden kaynaklı 

olduğu durumlar ile ve 

kendi kültürüne olumsuz 

yaklaşan diğer kültürleri 
ötekileştirmeyi 

içermektedir. 

 

 

 
 

 

“Biz” ve “Onlar” 
zihniyetini ifade ederek 

toplumsal dışlamayı 
kapsayan, kendi 

kültürüne karşı tarafın 

zarar verdiği anlamları 
da çağrıştırarak karşı 

kültürün istenilmediğini 

gösteren ve yabancı 

düşmanlığını 

çağrıştıran nefret, 

ötekileştirme, öfke, 

tiksinti, dışlama ve 

aşağılama içeren 

cümleler geçtiğinde 
kodlama yapılır. 

 

 
 

 

 
Ötekileştirmenin 

olmadığı çoğunlukla 
etnomerkezciliğe 

uygun kendi kültürünü 

övme ve yüceltme 
unsurlarını ifade eden 

cümle ve ifadeler 

geçtiğinde kodlama 
dışında bırakılır. 

“Bende Fransızları, 

ingilizleri, almanları ve 
arapları sevmiyorum.” 

 

“Türk düşmanı 
Bosnalıların türklere 

yaptığı kötü muameleleri 
gördükten sonra bu 

ulkede daha fazla kalmak 

istemedim ve tatilimi 
yarıda kesip gerisin 

geriye Almanyaya 

döndüm...” 
 

“Türkiye’de yeterince 

alllahu ekber kalabaligi 

var. Disaridan daha 

fazlasini istemiyoruz” 

 
“Araplar mi kardeşimiz 

biraz tarih oku osmanlı 

Türk askerlerini 
ingilizlerle birlik olup 

Türkleri nasıl şehit 

ettiklerini öğren! 
Bilgisizliğinizden her 

müslümana kardeş 

diyorsunuz” 
 

 

 

 

 

 

 

 
Toplumsal 

Senaryolar ve 

Roller 

 

Kendi kültüründeki 

geleneklerin etkisi ile 
bireyin toplumsal 

konumlara göre nasıl 
davranacakları ve ne 

söyleyecekleri. Eve gelen 

misafiri ağırlama, telefonla 
konuşma, iş ortamları ile 

görüşmeleri, alışveriş 

merkezi, sinema, okul ve 
sosyal etkinlikler gibi 

toplumsal alanlardaki 

senaryolarda nasıl 
davranılacağını ifade 

etmektedir. İçinde 

yetiştikleri toplumsal 
yapının aile, çevre, devlet 

kuruluşları, eğitim vb. 

kültürel ortamların etkisiyle 
edindikleri bilgi ve 

deneyimler. Benzer 

durumlara kendileri gibi 
yaklaşan insanlarla bir arada 

yaşamanın verdiği etkiler. 

 

 

 

 
 

 
Toplumsal alanlarda 

gösterilen tepkiler ile 

farklı olarak olumsuz 
gelen sosyal davranış 

kurallarını 

anlamlandırmaya 
çalışan ifade ve 

kelimeler geçtiğinde 

kodlama yapılacaktır.  

 

 

 
 

 
 

Sosyal davranış 

kurallarını anlamaya 
yönelik konuşmaların 

anlaşılamadığı ve 

yorumlanamadığı 
zaman 

kodlanmayacaktır. 

 

 

“Avrupa'da da tanımak için 

sorular soruyorlar…Bu 

yüzden bir şirketin ceo'su 

kadın ile bir garson rahatlıkla 

görüşebiliyorlar.” 

“Bir türk annenin oglunu 

evden atmasi icin akil hastasi 

olmasi lazim ama 

Almanya'da bu normal. O 

yüzden yaslandiklari zaman 

da hepsi yalnizdir” 

“Geçen tramvayda çocuğu 

olan bir suriyeliye yer verdim 

sanki o yeri vermek 

zorundaymışım gibi yüzüme 

bile bakmadan teşekkür bile 

etmeden sülalecek geldi 

oturdu. Hâlbuki ondan önce 

de bir Türk adam ikili 

koltuktaydı ve yanındaki 

koltuk boştu. Ancak annemi 

yaşlı görünce annem tek 

kalmasın diye tüm ısrarlarıma 

rağmen asla oturmadı bana 

yer verdi. Elinde de kocaman 

valizi vardı ayakta zor 

duruyordu. Ama bu 

suriyeliler çok medeniyetsiz.” 

 

 

 



164 

 

 

Kod 

 

Kod Tanımı 

 

Kod Kullanım 

Zamanı 

 

       Kod’un 

Kullanılmaması 

Gereken Zaman 

 

Örnek Alıntılar 

 

 

 

 

 

 

 

Kalıp yargı ve 

Önyargılar 

 

 
 

 

 
 

 

Farklı kültürler ve halklarla 
ilgili olarak daha önce 

edinilmiş bilgiler ve 

izlenimlere dayalı 
düşüncelerin olması 

durumlarıdır. 

 

 
 

 

 
Farklı kültür ve ulus 

hakkında önceden 

edinilmekle birlikte, 
topluluğun belirli 

nitelikleri üzerine 

kurulu olan birtakım 
özelliklerinin olduğu 

sanılan inanışları ifade 

eden cümle ve kelime 
gruplarının 

kodlanmasıdır 

 

 
 

 

 
 

Önceden edinilmiş 

izlenimi ifade eden 
fikirleri barındıran ve 

karşılaştırmalı şekilde 

ifade edilen cümleler, 
kelime grupları yoksa 

kodlama dışında 

tutulur. 

“Alman arkadaşımızı 

türkiyemize davet ettik 
gelmem beni hapise 

atarlar dedi” 

“Valla, bende 
Türkmenistanliyim... 

Daha önce bizde Türkleri 

Arap olarak biliyorduk, 
dindar müslüman” 

“Belgesellerde özel 

olarak sürekli dans edince 
insanlar da sizi sürekli 

dans ediyor sanıyor :)” 

“Türkiye deyince senin 
aklına ne geliyor? 

Çok kötü olabilir ama 

savaş geliyor aklıma 
benim hep.” 

“Türkiye nasıl biliniyor 

Eskiden durum ben 
buraya ilk geldiğim 

zamanlarda insanlar bana 

derdi ki A orada kara 
çarşaf mı giyeceksin bu 

şekilde biliniyordu” 

 

 

 

 

 

 

Irkçılık 

 
 

 

 
 

Etnik kimlikler üzerinden 

ideolojik söylemlerin 
yapıldığı ve kendi 

toplumunun kültürel 

özelliklerini ırksal 
özelliklere indirgeyerek 

üstünlük ifade edilmesidir.  

 
 

 

 
Karşı kültürün 

aşağılanarak ideolojik 

cümleler kullanılarak 
etnik kimlikler ile 

ırksal özelliklerin aşırı 

milliyetçiliğe 
götürdüğü önyargı ve 

ayrımcılık içeren 

yorumlar içinde 

cümleler kullanıldığı 

zaman kodlanmalıdır. 

 
 

 

 
Etkin kimlikler 

üzerinden ırksal 

özelliklere üstünlük 
eklemeyi ve 

aşağılamayı içeren 

cümle, söz 
kalıplarından oluşan 

yorumlar 

geçmediğinde kodlama 

yapılmaz. 

 

 

Rum Yahudi Ermeni 
tohumu olan senin 

taptıklarındır. 

Sen aşagilik Türk irkinin 
neyini kiskaniyorsun? 

Milliyetcilik ve 

vatanseverlik adi altinda 
irkçilik, gericilik ve 

yobazligin alasini yapiyor 

Türk irki. 
Bu yamyamlar yuzunden 

olmasin 

“İNGİLİZ AJANI 

ATAPUT İLE 

KARIŞTIRMA...  
AJANLIGIN KRALINI, 
SAB ÜLKELERİ,  ELİ 

KANLI KATİL BATI, 
EN FAZLA DA 

SIRTLAN İNGİLİZ 

YAPIYOR...” 
 

 



165 

 

 

Kod 

 

Kod Tanımı 

 

Kod Kullanım 

Zamanı 

 

Kod ’un 

Kullanılmaması 

Gereken Zaman 

 

Örnek Alıntılar 

 

 

 

 

 

 

Etnomerkezcilik 

 
 

 

 
Kendi grubu, kültürünü 

üstün sayarak yabancı kültür 

ve grupları aşağı derecede 
görmesidir. Kendi kültürüne 

ait değer, norm, 

alışkanlıklar, davranış ve 
yaklaşımlara uymayanlar 

kıymetsiz, değişik ve 

garipsenir. 

 
 

 

 
Kendini beğenmişlik 

içererek diğer 

kültürlerden kendi 
kültürünün, değer ve 

normlarını üstün 

gördüğü cümleler ile 
kendi toplumunu 

merkeze koyarak en iyi 

ve en doğrunun kendi 
toplumu olduğunu ifade 

eden yorumlar geçtiği 

zaman kodlama yapılır. 

 
 

 

 
Etnik kimlikler 

üzerinden belirli bir 

topluluğu işaret ederek 
yabancı düşmanlığı ve 

ırkçılığa giden 

anlamları taşıyan söz, 
cümle ve ifadeler 

geçtiğinde kodlama 

yapılmaz. 
 

“Bizim ülkemizi bir arada 

tutan vatan ve millet sevgisi 

zaten...Halk arasında ayırım 

yok sadece bizde siyasi 

ayırımlar var. Bir şehirde bir 

şey olsun hemen herkez 

yardıma koşar..Gurur 

duyuyorum ülkemle❤” 
mesela ne gibi guzellik? Eger 

batida refah varsa bugun 

gecmislerinde bu onlarin 

hirsiz olduklarindandir  biz 

serefli bir milletiz kimseyi 

somurmedik ama sen 

avrupaya ozenmeye gipta 

etmeye devam et. 

Türkler o şehit isimleriyle 

olan okullara, duraklara, 

semtlere bakmadan, 

umursamadan geçiyor sanma. 

Her Türk gizli gizli ağlıyor 

ama ağlamamız çaresizlik 

sanılıp da düşmanı 

sevindirmemek için dışarıya 

belli etmeyiz. Çünkü aciz 

değiliz sadece senin de 

farkettiğin o savaşçı millet 

olarak savaş gününü 

bekliyoruz. Savaş  Türk'ün 

düğünüdür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Değer ve 

Normlarına Tepki 

 

 

 
 

 

Her kültürün kendine has 
fikir, duygu, düşünce ve 

davranışları değerlerini 

belirlemektedir. Kültürün 
üyelerinin nasıl 

davranılması gerektiğini 

belirleyen kurallar bütününe 

de Norm denir. Ahlak, 

bayrak, vatan, misafire 

bakış her kültüre göre farklı 
bir şekilde değer olarak 

algılanmaktadır.  

 

 

 
 

 

 
Karşı kültürün 

alışkanlıkları, ahlaki 

kabulleri, davranış 
şekilleri, yaklaşımları, 

gelenek ve 

göreneklerinin 

garipsendiği, değişik 

bulunduğu, olumsuz 

görüldüğü ya da 
anlamlandırılamadığı 

durumlarda gösterilen 

tepkilerin kodlanacağı 
yer 

 

 

 

 
 

 

 
 

Farklı Kültürün değer 

ve normlarını 
ilgilendiren söz, yorum 

ve cümle yapıları yok 

ise kodlanmayacaktır. 

Türklerde böyle farklı 

bulduğun ne var? 

Çok fazla adet var. Her 
şey için bir farklı adet var 

ve Türkiye'de her 

konudan farklı bir adetler 
var.En anlamsız bulduğun 

adet hangisiydi?  

Yani çeyiz yapmak. 
Benim için çok anlamsız 

yani. 

“Hayır adet çünkü 

Araplarda elle yiyor . 

Peygamberimiz de Arap 

olduğu için o da elle 
yiyor . Kültür ve dini 

karıştırmayın 

@@bertugarig” 
“2024 Yılında Afrika'da 

elle hatta ayaklarınızla 

yemek yemeniz normal, 
normal olmayan bunu 

yadırgayanları anormal 

görmeniz. Neden çağın 
gereği ulaşımda Uçağa ya 

da otomobile binerken 

hala yemeği elle 
yiyorsunuz, elle yemek 

yemek mağara devrinde 

kalması greken bir 
ilkellik.” 

“Ülke insanları çok mutsuz, 

ekonomi her zaman 

Çok kötüydü; bir de geçmişte 

yaşıyoruz. Fazla ataerkil bir 

yapımız var, tüm bunlar bir 

araya 

Gelince sinirlilik ortaya 

çıkıyor.” 



166 

 

 

Kod 

 

Kod Tanımı 

 

Kod Kullanım 

Zamanı 

Kod ‘un 

Kullanılmaması 

Gereken Zaman 

 

Örnek Alıntılar 

 

 

 

 

 

 

Karşı Kültürün  

Dili 

 

 
 

 

Yerleşik yabancıların ya da 
Türkiye’de yaşayan 

yerlilerin farklı kültürdeki 

kelimelerin anlam 
farklılıklarından 

kaynaklanan anlaşılamama 

sorunu ve ortak dili 
kullanamama kültürlerarası 

iletişimi etkileyenler 

olmaktadır. 

 

 
 

 

Karşı kültürün dilini 
öğrenmekte zorlanma, 

dilin anlaşılamaması ya 

da zor anlaşılarak farklı 
anlamlara gidilmesini 

ifade eden yorumlar ile 

ilk bakışta 
anlaşılamayan yabancı 

dil yorumlarını içeren 

durumlarda kodlama 
yapılır. 

 

 

 

 
Dilsel süreçleri içeren 

kavramlar ya da 

adlandırmaları 
kapsayarak anlamaya 

yönelik çalışmaların 

olmadığı söz ve 
cümleler kodlama dışı 

bırakılır. 

“Reče likuša da su Turci 

dobri prema zenama, 
toliko dobri da imaju 

femicida ko u Latinskoj 

Americi, svako malo muz 
ubije zenu” 

“Peki seni en çok 

zorlayan kelime hangisi? 
Herhalde, teşekkür 

ederim. 

Yani ilk zamanlarda çok 
zorlanıyordum. O yüzden 

eşim bana sağ ol 

diyebilirsin dedi ve onu 
kullanıyordum.” 

“Yani her kelime 'u' ile 

olan, çok zor geliyordu 
bana. 'Çünkü' mesela, 

hala böyle çok hızlı 

konuştuğum zaman yanlış 
söylüyorum” 

“Так смешно 

рассказывает, слушаю и 
смеюсь вместе с ним)))” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belirsizlik ve Kaygı  

 

 
 

 

 
 

 

 
Kültürlerarası iletişimi 

etkileyen önemli 

faktörlerden biri belirsizlik 
ve kaygıdır. Özellikle kendi 

kültürü ve yabancı kültür 

hakkında bilgi sahibi 
olmayarak sosyal olayları 

insanlar, yabancı kültürlerle 

iletişim kurarken daha fazla 
belirsizlik ve kaygı 

yaşamaktadır. 

 

 

 
 

 

 
 

 

Kendi toplumu 
hakkında gelecek 

kaygısı yaşayarak 

sosyal sorunların devlet 
politikaları, sosyal yapı 

ve yabancılar nedeniyle 

artarak devam ettiğine 
inanarak gelecek ile 

ilgili olarak belirsizlik 

ve kaygı yaşayanların 
ifadelerinin 

kodlanacağı yer. 

 

 

 

 

 

 

 

 
Kendi toplumu 

hakkında olumsuz 
durumların 

oluşabileceğine dair 

belirsizlik ifade eden 
ve kaygıyı çağrıştıran 

cümle ve ifadeler 

yoksa kodlama dışı 
bırakılır. 

“ama biz böyle yaşamaya 

alışkın değiliz,ilk defa bu 
kadar büyük bir 

ekonomik krizin 

içindeyiz.Tabi bu 
agresifligin içinde 

toplumsal değerlerin 

kaybedilmesi,hukuk, 
eğitim vs. gibi sorunlar da 

var” 

“kültürün farki mi yok? 
Yeme icmeden, sokaktaki 

kargasaya, zamani 

kullanmaktan insani 
ilkiskilere kadar dogunun 

umursamaz, geri kalmis, 

niteliksiz girdabindayiz. 
Bu girdap bir süre sonra 

milletleri boguyor. Irak, 

suriye, yemende 
yasananlar(eger biz böyle 

devam edersek) basimiza 

gelecek.” 
“gelin ama geri dönmeyi 

unutmayın.kaç milyon 

sığınmacı ve göçmeni 
besliceğiz???ülkem insanı 

aç ve işsiz.” 

“Esnafa artik sertifika 
alma mecburiyeti 

getirilmeli ipin ucu kacti 

dunyaya rezil oluyoruz 
adamina göre fiyat olmaz 

birde insan hakları hak 

hukuk vicdan diyoruz” 
 

 

 



167 

 

 

Kod 
 

Kod Tanımı 
 

Kod Kullanım 

Zamanı 

Kod ‘un 

Kullanılmaması 

Gereken Zaman 

 

Örnek Alıntılar 

 

 

 

 

 

Argo İfadeler 

 

Kültürlerarası iletişimi 
olumsuz etkileyebilen argo 

ve küfürlü ifadelerin sıklıkla 

kullanıldığı görülmektedir. 
Ayrıca katılımcılar arasında 

karşılıklı saygı ve anlayışın 

eksikliği olduğu 
anlaşılmaktadır. 

Youtube'un filtrelemesi 

gereken hakaret, küfür ve 
argo içeriği barındıran 

cümle ve kelime içeren 

yorumları kapsamaktadır. 
Hibrit yaklaşım ile daha 

sonradan oluşturularak 

eklenen kod temasıdır. 

 

 
 

 

Kullanıcı yorumlarında 
birbirlerine karşılıklı ya 

da herhangi bir gruba 

yönelik olarak ifade 
edilen küfür, hakaret ve 

argo içeren cümle ve 

yorumlar geçtiğinde 
kodlama yapılacaktır. 

 

 

 

 
Küfür, hakaret ve argo 

içeren cümleler yoksa 

kodlama dışı 
bırakılacaktır. 

“Ne acaip?! Birisin 

karşısına geçip ''siz adam 
yiyormusunuz?''^diye 

sormak terbiyesizlik, 

öküzlük hatta 
şerefsizliktir” 

“@@selcukcilek555 

hassiktir kırma” 
“Bi laf var yediğin kaba 

pisleme diye. Senide 

tarzınıda 
sevmedim.buraya uçakla 

gelmişsin ama eşşekle 

dönme” 
“Sunlarin götünü 

kaldirmayin medyanin 

oyunlari” 

 

 

 

 

 

 

Cinsiyetçi 

Yaklaşımlar 

 
 

 

 
Kültürlerarası iletişimde 

olumsuz algı oluşturan karşı 
cinsiyeti cinsellik 

bağlamında aşağılama ve 

onur kırıcı klişeleri içeren 
kendi cinsiyetinin üstün 

olduğu inancını taşıyan 

ideolojik çerçeveleri 
kapsamaktadır.   

Hibrit yaklaşım ile daha 

sonradan oluşturularak 
eklenen kod temasıdır. 

 

 
 

 

 
Youtube yorumları olan 

çevrimiçi katılımcı 
görüşlerinde 

filtrelenmesi gereken 

karşı cinsiyete ithafen 
sarf edilen cinsellik 

kapsamında yer alan 

aşağılama, sapkınlık ve 
sözlü taciz cümlelerini 

çağrıştıran ifadeler 

geçtiğinde 
kodlanacaktır. 

 

 

 

 

 

 
Cinsellik çağrıştıran 

ifadeler geçmediği 

zaman kodlama dışı 
bırakılır. 

“Bayan mısın? Zenciler in 

Beyaz kadın sevgisini 

unutma. Onlar kendi gibi 

siyahi kadınlar sevmiyor iki 

tarafta siyah olunca ee 

olmuyor haklılar da..” 

“Aslında Türkçe o kadar tatlı 

değil inan bana sen 

tatlandırıyorsun ���” 

“ne kadar güzel kız çitlenbik 

gibi” 

“Karabükte 10 bin zenci 

ögrenci var deli pompa 

yapıyor zenci erkek 

öğrenciler�” 

“@@ziroskzirosk4303 bende 

aynı durumdayım. Ama zenci 

olsaydık inan kızlar sıraya 

girerdi konuşmak için. 

Malum sopa çubuk büyük 

olunca...” 

 

 

 

 

 

 

Alaycı ve Aşağılayıcı 

İfadeler 

 
 

 

 

 

Kişi, olay ve durumların 

iğneleyici ve aşağılayıcı bir 
şekilde ifade edilerek 

eleştirildiği hiciv 

cümlelerini kapsamaktadır. 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

Yorumlar içinde 

kişilerin ve sosyal 

olayların küçük 
düşürücü benzetmeler 

ve yapılarak 

hicvedildiği cümleler 
geçtiğinde kodlama 

yapılacaktır.   

 

 

 
 

Benzetme yapılarak 
ifade edilen İğneleyici 

ve aşağılayıcı ifadeler 

yoksa kodlama dışı 
bırakılır. 

“Bu nedenle Bosnakcaya 
yatay gecis yapmasi kolay 

olmustur 

Tayyip te hemencecik 

Ingilizceyi nasil van munut 

te ogrendi..” 

“kendisi imamhatip 

mezunu olduğu için 

ingilizcesi de yok bi van 

minüt demeyi biliyor�” 

@@justanypersonsana 

fransanın kılkuyruk 
başbakanı var onu verelim 

tam sana lâik :D 

Zamları çokmu 

özlüyorsunuz� 
 

 

 

 

 

 

Değer ve Normlara 

Tepki 

   “@@vonhumboldt8 , 

mesela uyusturucuyu rahat 

rahat kullanmak yada erkek 
erkege evlenmek gibi 

guzellikler mi?” 

“Türkiye'de ne rahatsız 

ediyor seni? 

Hemen samimiyet kurma. 

Bu biraz garip geliyor. 

Rahatsız ediyor mu?  
Fazla olunca ediyor 

açıkçası” 
 

“Ülke insanları çok mutsuz, 

ekonomi her zaman 

çok kötüydü; bir de geçmişte 

yaşıyoruz. Fazla ataerkil bir 

yapımız var, tüm bunlar bir 

araya 

gelince sinirlilik ortaya 

çıkıyor.” 

 

 



168 

 

Son olarak, çalışmanın inanılırlık ve doğrulanabilirliği açısından internet ortamından 

elde edilecek verilerin dijital ortamda her zaman bulunduğu ve istenildiği zaman 

ulaşılabilerek doğrulanabileceği mümkün olmakla birlikte, aynı zamanda mülakat-görüşmeler 

ve gözlem yoluyla veri toplamaya göre de avantaj sağlamaktadır. Çünkü görüşmelerde 

kendini olduğu gibi göstermek istemeyen örneklemler gizlemek adına birtakım durumlarını 

ifade etmeyebilir ve rahatsız olabilmektedir. Ancak internet ortamında gerçek ismini ve 

görselini kullanmayan kullanıcılar yasal yükümlülüklerden de korunur bir şekilde oldukça 

rahat ve cesaretli bir durumda kendilerini ifade etmekte, hatta bazı durumlarda siber zorbalığa 

varabilecek yaklaşımlarda bile bulunmaktadır.  

3.5. Etimoloji YouTube Kanalı Video Anlatısındaki Kültürlerarası İletişimi Etkileyen 

Faktörlere İlişkin Bulgular ve Analizi  

Çalışmanın bu bölümünde örneklem olarak belirlenen 14 videonun içerik anlatılarına 

ilişkin olarak kültürlerarası iletişimi etkileyen bileşenleri olan ırkçılık, karşı kültürün değer ve 

normlarına tepki, kalıp yargı ve önyargılar, cinsiyetçi yaklaşımlar, toplumsal senaryolar ve 

roller, kendi kültürü hakkında belirsizlik ve kaygı, zenofobi (Yabancı düşmanlığı), 

etnomerkezcilik (kendi kültürünü üstün görme) temaları üzerinden belge analizine tabi 

tutulmuştur.  

3.5.1. Etimoloji YouTube Kanalı Video Anlatıları Hakkında Bilgi ve Açıklamalar 

Etimoloji YouTube kanalı video içerikleri dilin kullanımını içeren kelimeler üzerine 

ve Türkiye’de yaşayan ya da öğrenci olarak gelmiş bulunan yerleşik yabancılar ile 

gerçekleştirilen röportajları içermektedir. Kanalın röportajlarını gerçekleştirdiği yabancıların 

etnik kimlikleri her video ’da farklı olmaktadır. Videolarda yerleşik yabancılarla görüşme 

gerçekleştirilen röportajlar; Türkçe de en çok zorlandıkları kelimeler, farklı gelen toplumsal 

davranış kuralları ile değer ve normlar, Türkiye’deki zorlandıkları durumlar, rahatsız 

oldukları ve hoşlarına giden olaylar gibi konular etrafında gerçekleşmektedir. Etimoloji 

YouTube kanalı içindeki “Benim Türkiyem” oynatma listesinde yer alan 29 röportajın hepsi 

Türkçe olarak yapılmıştır. Görüşme yapılan yabancılar Türkçeyi ikinci dilleri olarak 

kullanmaktadır. Araştırma için örneklem olarak seçilen videolardaki yerleşik yabancıların ana 

vatanları ve etnik kimlikleri ise sırasıyla; Afrika, Fransa, A.B.D., Bosna Hersek, Rusya, 

Kazakistan vb. şeklindedir. Tablo 3.2’de görüleceği üzere Etimoloji kanalı içerisinde toplam 

200 video yüklenmiş ve kanalın görüntülenme sayısı 30.357.304 iken “Benim Türkiyem” 

oynatma listesi içerisinde yer alan 29 videonun görüntülenme sayısı ise 4.844.000 olarak 

görülmektedir.        



169 

 

Tablo 3.2 Etimoloji Kanalı Hakkında Bilgiler 

 

KANAL ADI 

 

URL 

 

ABONE 

SAYISI 

 

TOPLAM 

VİDEO 

 

GÖRÜNTÜLENME 

SAYISI 

 

KANAL AÇILIŞ 

TARİHİ 

 

 

www.youtube.com/@etimoloji1 

 

90,2 B abone 

 

200  

 

30.357.304  

 

18 Kas 2021 

Etimoloji Kanalı 

“Benim Türkiyem” 
Video oynatma 

listesi 

https://youtube.com/playlist?list=PLF

bjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEu
KofGL&si=A_Vw8KxknDcey2GC 

90,2 B abone 29 4.844.000 22 Tem 2022 

3.5.2. Video İçerik Anlatıları İçerisindeki Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlere 

İlişkin Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Nitel araştırma yöntemlerinde sıklıkla kullanılan araştırma amacı ve sorularına göre 

çerçeve oluşturularak dergi, gazete, anket, günlük gibi videolar da belge olarak 

değerlendirilerek veri toplama aracı olmaktadır. Bu başlık altında gözleme yardımcı bir unsur 

olarak videoların doküman analizi yapılarak video içerik anlatılarının kültürlerarası iletişimi 

etkileyen faktörlere nasıl bir tema ve kategoride değerlendirilebildiği üzerinde durulacaktır. 

Grafik 3.1’de görüleceği üzere çalışma kapsamında ele alınan 14 video içerik anlatılarında en 

yoğun olarak Değer ve Normlara Tepki ile Toplumsal Senaryolar ve Roller temasının 

kodlandığı ifadeleri kullanan yerleşik yabancılar ekseninde ilerlemektedir.   

 

Grafik 3.1 Video İçerik Anlatıları Temaları 

 

Video içerikleri kültürlerarası iletişimi etkileyenler açısından bilişsel süreç etkisi 

temalarının ağırlıkta olduğu görülmektedir. Zenofobi, ırkçılık, etnosentrizm gibi duyuşsal 

süreç etkisini içeren temalarının yoğunluğu kültürlerarası duyarlılıktan uzaklaştırmakta iken, 

aksine değer ve normlara tepki ve toplumsal senaryolar ve rollere tepkileri içeren bilişsel 

süreç etkisi temalarının kullanımı kültürlerarası farkındalık oluşturabilmektedir. Bu durum 

bireyin veya toplumsal grubun karşılaştığı durumları kendi kültürü ile kıyaslaması neticesinde 

http://www.youtube.com/@etimoloji1


170 

 

farklı gelen anlamları içselleştirmeyi hızlı ve kolay bir süreç ile geçirmesi neticesinde 

kazandığı empatik bakış açısı ile anlama ve yorumlanması ile olmaktadır. Böylece bilişsel 

süreç etkisi temaları kültürlerarası farkındalık oluşumuna götürerek kültürlerarası iletişim 

becerikliliğinin bir ayağının oluşmasını da sağlamaktadır. Ancak belirsizlik ve kaygı ile 

önyargılar ve kalıp yargı temalarının yoğunluğu açısından süreç daha güç olmaktadır. 

 

 

Grafik 3.2  Video İçerik Anlatıları Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler 

Çalışma grubu olarak seçilen 14 video içeriğinin anlatısının tamamına yakını 

kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin bilişsel süreç etkisinin temaları üzerinde 

ilerlemektedir. Bilişsel süreç etkisi temaları olumlu ve anlamlandırmaya yönelik ifadeleri de 

içinde barındırmaktadır. Ancak izleyici yorumlarında ise duyuşsal süreç etkisinin temaları 

olan kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin çoğunlukla olumsuz temaları olan zenofobi, 

ırkçılık, etnomerkezcilik ifadeleri üzerinde ilerlediği görülmektedir. Video içeriklerinin 

duyuşsal süreç içerisinde yer alan temalardan uzak olması olumsuz algıları oluşturacak 

söylem ve ifadelerin ekilerek sosyal medya aracılığıyla yayılmasının da önüne geçmektedir.      

 

 
Görsel 3.3 Video İçerik Anlatıları Kelime Bulutu 



171 

 

Video içerikleri ile ilgili en çok geçen kelimeleri tespit etmeye yönelik olarak Maxqda 

programı ile kelime bulutu analizi yapıldığında video röportajlarında kullanılan ifadelerde 

ağırlıklı olarak Türkiye, Türkçe, insanlar, farklı, ilginç, başka, zor, komik, aynı vb. gibi 

çoğunlukla anlamlandırma ya da karşılaştırmalar için kullanılan kelimelerin geçtiği 

görülmektedir. Böylece bu kelime bulutu bağlamında içerik anlatılarında en çok geçen karşı 

kültürün değer ve normları ile sosyal alanlardaki yaklaşımlarını içeren toplumsal senaryolar 

ve rolleri anlamaya çalışma durumları görüşme yürütülen yerleşik yabancıların temaları 

olmaktadır. 

3.5.2.1. Video 1’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlere İlişkin Bulguların 

Analizi ve Kullanım Frekansı 

Araştırma kapsamında etimoloji kanalı “Benim Türkiyem” oynatma listesi içerisinden 

örneklem olarak dahil edilen ve Tablo 3.2.’de ayrıntılı bilgilerinin görüleceği üzere Türklerin 

Vatan Sevgisini Kıskanıyorum (Benim Türkiyem 9 – Bosna) başlıklı Video 1’in en fazla 

görüntülenen içerik olduğu ve röportaj yapılan G1 yerleşik yabancının da Bosna Hersek’ten 

evlenerek Türkiye’ye yerleştiği gözlemlenmiştir. Bu video, Bosnalı G.1’in Türkiye’deki 

yaşam deneyimlerini, Türkiye’ye dair gözlemlerini ve Türk kültürüne olan adaptasyon 

sürecini içeriyor. G.1, Visoko’dan Türkiye’ye taşınmış, Türk bir eşle evlenmiş ve burada bir 

çocuk sahibi olmuş bir grafik tasarımcıdır. Türkiye’ye gelmeden önce Türk kültürüne dair 

ilgisi, Tarkan ve Mustafa Sandal gibi Türk şarkıcılarının şarkılarını dinleyerek başlamıştır. 

Üniversite döneminde ve eşiyle sohbetlerinde Türkçeyi öğrenmiş, ancak resmi bir dil kursuna 

katılmamıştır. Bu süreçte Türkçeyi sevimli, akıcı ve şarkı gibi bir dil olarak 

değerlendirmektedir. G.1 in, Bosna dili ile Türkçe arasındaki ortak kelimelere dikkat 

çekmekte ve Boşnakça dilinde bazı Türkçe kelimelerin aynen ya da değişikliklerle 

kullanıldığını belirtmektedir. Örneğin, “yastık” (Boşnakça’da “yastuk”) ve “yorgan” 

kelimeleri her iki dilde de kullanılmaktadır. Osmanlı İmparatorluğu’nun Bosna üzerindeki 

etkisi sonucunda, kültürel bağlar ve dildeki Türkçe etkisi Bosna’da halen hissedilmektedir. Bu 

bağlamda Bosna’da popüler olan geleneksel “Sevdalinka” şarkılarının kökeninin de Osmanlı 

kültürüne dayandığını ifade etmektedir. 

  



172 

 

Tablo 3.3 Etimoloji Kanalı Video 1 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu Video 1. 

Başlık Türklerin Vatan Sevgisini Kıskanıyorum (Benim Türkiyem 9 - Bosna) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=Yn-

9BMPZ96E&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=8 

Yüklenme Tarihi 15 Ekim 2022 

İzlenme 641.910 görüntüleme 

Beğenilme 9,7 Bin 

Yorumlar 963  

Video Açıklaması Bu hafta Bosna Hersek'ten Türkiye'ye baktık. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine birebir röportaj 

 

Türk kültüründe ve günlük hayatta karşılaştığı zorluklardan biri, “teşekkür ederim” 

gibi Türkçedeki bazı uzun ve zor telaffuz edilen kelimelerdir. Türkçeyi öğrendiği süreçte 

özellikle “u” harfi içeren kelimeleri söylemekte zorlandığını paylaşmaktadır. G.1’in en 

sevdiği Türkçe kelime ise “hayat” tır, bu kelimenin kulağa hoş geldiğini ve anlamını 

beğendiğini belirtmektedir. Türkiye’de gözlemlediği farklı kültürel adetler arasında özellikle 

çeyiz hazırlama geleneğini anlamakta zorlandığını ve bunu masraflı bulduğunu ifade 

etmektedir. Türkiye’deki kültürel adetlerin fazlalığını ilk başta zorlayıcı bulmuş ancak 

zamanla bu adetlere uyum sağlamaya çalışmıştır. Türk insanının misafirperverliğinden ve 

yabancılara karşı olan sıcak yaklaşımından bahseden G.1’in Türk halkının vatan sevgisini ve 

milliyetçiliğini kıskandığını ifade etmektedir. Bu bağlamda, Bosna’da insanların vatan 

sevgisinin Türkiye’deki gibi güçlü olmadığını dile getirmekte ve Türklerin bu özelliklerini 

çok sevdiğini belirtmektedir. G1, Türkiye’deki komşuluk ilişkilerinden ve insanlardan 

gördüğü destekten memnuniyetini dile getirirken, kadınlara duyulan saygıyı da olumlu bir 

özellik olarak vurgulamaktadır. Metroda bebek arabasıyla yolculuk ettiğinde yardım 

almasının ve çevresindeki insanların yardımseverliğinin kendisini mutlu ettiğini 

belirtmektedir. Ancak, Türklerin yüksek sesle konuşma alışkanlığını bazen rahatsız edici 

bulduğunu ve özel konularla ilgili meraklı soruların (örneğin, çocuk sahibi olup olmama 

hakkında) kendisini zor durumda bıraktığını belirtmektedir. G.1, Türk toplumunun kendisine 

olan ilgisinden memnun kalmış, ancak insanların bazen aşırı kişisel sorular sormalarını garip 

bulmuştur. Örneğin, evlendikten sonra “Ne zaman çocuk olacak?” gibi özel sorulara maruz 

kaldığını ifade etmektedir. Bosna’dan Türkiye’ye gelen anneanne ve dedelerinin Türkiye’yi 

üretken bir ülke olarak gördüğünü ve Türkiye’de “iğneden trene kadar her şeyin 

bulunabildiğini” düşündüklerini paylaşmaktadır. Son olarak, Türkiye’yi çok seven G.1, Türk 

halkına vatan sevgilerini korumalarını tavsiye ederek Türkiye’ye duyduğu hayranlığı dile 

getirmektedir. Bu video içeriği, kültürlerarası etkileşimi, Bosnalı bir bireyin gözünden Türk 

toplumuna dair gözlemlerini ve iki ülke arasındaki kültürel benzerlik ve farklılıkları 

incelemek için değerli bir kaynak sunmaktadır. G.1’in deneyimleri, Türk toplumunun 

https://www.youtube.com/watch?v=Yn-9BMPZ96E&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=8
https://www.youtube.com/watch?v=Yn-9BMPZ96E&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=8


173 

 

misafirperverliğini, güçlü vatan sevgisini ve toplumsal yapısının yabancılar üzerindeki 

etkisini analiz etmeye yönelik önemli bir temel oluşturabilir. 

 

 
Görsel 3.4 Video 1 İçerik Anlatısı Kod Bulutu 

 

Kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurların içinde daha önce literatür kısmında 

açıklandığı ve kodlama şemasında belirtildiği üzere Video 1’in içerik anlatısının en çok 

kodlandığı, karşı kültürün alışkanlıkları, ahlaki kabulleri, davranış şekilleri, ‘yaklaşımları, 

gelenek ve göreneklerinin garipsendiği, değişik bulunduğu, olumsuz görüldüğü ya da 

anlamlandırılamadığı durumlarda gösterilen tepkilerin kodlanacağı tema olan Değer ve 

Normlara tepki olduğu gözlemlenmiştir. Video 1’in içerik anlatısında röportaj yapılan kişi 

Türkiye’deki adetler ve geçmişten gelen alışkanlıkların kendi kültürü açısından ne anlam 

ifade ettiği ya da nasıl algılandığını aktarmıştır. Şekil 3’te yoğun olanın büyük daha az 

yoğunluğa sahip olanın küçük olarak gösterildiği üzere G.1 ile yürütülen Video 1 röportajı 

metin içeriklerine dönüştürüldüğünde elde edilen metin kültürlerarası iletişimi etkileyen 

faktörlerin temalarına göre kodlandığında en fazla kodlananlar sırasıyla; Değer ve Normlarına 

Tepki, Kültürün Dili, Toplumsal Senaryolar ve Roller, Etnomerkezcilik ve Alaycı ve 

Aşağılayıcı İfadeler olmaktadır.  

 

Grafik 3.3 Video 1 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler 

 

 



174 

 

Kültürlerarası iletişimi etkileyenler kavramı temelinde süreci etkileyenler temelde 3 

ayrı kategoride ele alınmaktadır. Alaycı ve aşağılayıcı ifadeler, argo ifadeler ve kültürün dili 

kod temaları “Dilsel Süreç Etkisi” olarak görülürken, Cinsiyetçi yaklaşımlar, 

etnomerkezcilik, zenofobi ve ırkçılık “Duyuşsal Süreç Etkisi”, kalıp yargı ve önyargılar, 

belirsizlik ve kaygı, değer ve normlara tepki, toplumsal senaryolar ve roller ise “Bilişsel Süreç 

Etkisi” şeklinde değerlendirilmektedir. Video 1’in içeriği yoğun olan bilişsel süreç etkisi 

altında karşı kültürlerle ilgili farkındalığı oluşturabilmek adına, adetler, gelenek ve görenek, 

sözlü ya da sözsüz iletişim biçimleri, inançlar, toplumsal kurumlar ve yaşam şekilleri 

hakkında ne düzeyde bilgi sahibi olunduğu ve nasıl anlamlandırıldığını kapsayan 

kültürlerarası farkındalık düzeyi ile ilgilidir. Video 1’in yorumlarına bakıldığında ise duyuşsal 

süreç etkisinin temasının daha yoğun olduğu görülmekle birlikte, aynı zamanda izleyici 

yorumları etnomerkezcilik ile toplumsal senaryolar ve roller temalarının yoğun olarak 

kodlandığı hem bilişsel süreci hem de duyuşsal süreci aynı barındırmaktadır. Video 1’in 

izleyici yorumları yoğun bir şekilde kültürlerarası iletişim sürecinin kültürlerarası duyarlılık 

ve kültürlerarası farkındalık boyutlarını kapsamaktadır. Görüşülen yerleşik yabancının etnik 

kimliğinin balkan ülkelerinden olan Bosna Hersek olması durumu da izleyici yorumlarında 

etnomerkezciliğin yoğun kullanımına neden olmaktadır. Örneğin Video 1’in izleyici 

yorumlarında K. 633, K. 639 ve K. 692 etnomerkezcilik olarak kodlanan ifadelerini, 

“OSMANLI ECDADIMIZ HALA ORALARDA HİSSEDİLİYOR ELHAMDÜLİLLAH”, “Bosna 

eski Bir Osmanlı Eyaleti birgün tekrar bir olma dileğiyle...”,“s.a.  toprağından kopmasına 

üzüldüm , korkuyor halaa . ama şunu bilmesini isterdim ; asyadan avrupaya türkün kanın 

damladığı her toprak onun vatanı” şeklinde ifade etmektedir. G.1 Türkiye’den evlendiği için 

öncelikle oradan yola çıkarak etnomerkezci düşüncesini aktaran diğer izleyici K. 708 ise 

“Öncelikle Allah mesut etsin, Türk milleti dünyada görülmüş en güzel medeniyet seviyesine 

göre en güzel millettir Türk milleti bu işte elhamdülillah 🤘🇹🇷💫🇹🇷💫🇹🇷💫🇹🇷” şeklinde 

açıklamaktadır. 

 

 

Grafik 3.4 Video 1 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 



175 

 

 
Grafik 3.5 Video 1 İzleyici Yorumları Kod Frekansları 

 

Video 1’in içeriği metne dönüştürülerek video transkripti elde edildiğinde içerik 

metinleri kültürlerarası iletişimi etkileyenler kod şemasına göre kodlanarak 

değerlendirilmiştir. Kod şemasının yanında araştırmanın güvenilebilirlik ve 

doğrulanabilirliğini artırarak kodlayıcılar arası uzlaşmayı sağlayan kod tanımı, kodun 

kullanım zamanları ve kodun kullanılmaması gereken zamanları gösterir tablodan da 

faydalanılarak oluşturulan betimsel bulguları gösterir kodlu bölümler Tek-Vaka Modeli ile 

örnek video içeriğinin örnek alıntılarını gösterir Görsel 3.5’de görülmektedir.   

 

Görsel 3.5 Video 1 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 



176 

 

Video 1 sürecinde içeriğin metne dönüştürüldüğü Tek-Vaka modelinde görüleceği 

üzere görüşme yürütülen örneklem G.1 şaşkın bir yüz ifadesi ile tepki gösterir mimiklerini 

ifade ettiği düşünülen bir yaklaşım ile değer ve normlara tepki teması olarak kodlanan 

görüşlerini “Peki en çok neye gülüyorsun burada? sorusuna, “Türkler çok meraklı insanlar. 

Her şeyi soruyorlar.” şeklinde ifade etmiştir. Ayrıca, moderatörün “Türklerde böyle farklı 

bulduğun ne var?” sorusuna karşılık olarak 5.38 – 5,43 dakika ve saniyeleri arasında gelenek 

ve görenekleri yadırgayıp garipsediğini aktardığı ve gülerek beden dilini kullandığının 

görüldüğü diğer bir görüşünü ise, “Çok fazla adet var. Her şey için bir farklı adet var ve 

Türkiye'de her konudan farklı bir adetler var.” şeklinde açıklamaktadır. G.1 anlamaya çalışır 

bir şekilde oldukça farklı adet olduğunu bildirdiği görüşünde “En anlamsız bulduğun adet 

hangisiydi?” sorusuna ise, “Yani çeyiz yapmak. Benim için çok anlamsız yani.” şeklinde 

vurgulamaktadır. “Ayrıca video süresince G.1’in genel olarak heyecanını ve kaygısını gösterir 

bir şekilde oturarak beden dilini kullandığı görülmektedir. Video 1 süresince G.1 bir kültürün 

misafir ağırlama, alışveriş merkezlerindeki davranışları, sinema, okul, mahalle ve iş ortamları 

gibi sosyal alanlardaki senaryolarda nasıl davranılacağını ifade eden toplumsal senaryolar ve 

roller teması için ise görüşlerini şu şekilde ifade etmektedir: “Mesela komşular çok iyi yani. 

Burada komşuluk çok önemli ve aile çok önemli.”, “Her zaman yardım istesem, kimden 

istesem hemen yardım ediyorlar herhangi bir konuda.”, “Ve ben burada mesela şeyi 

seviyorum. Kadınlara karşı çok saygılılar. Onu çok yani seviyorum burada”. Türkiye’de 

gerek toplu taşıma gerekse de diğer sosyal alanlarda yaşlılar, hamileler gibi yardıma ihtiyacı 

olabilecek insanlara karşı hoşgörülü olmak ve destek olma alışkanlıkları Türkiye’deki 

toplumsal senaryolar ve rollerin etkisiyle G.1 düşüncesini, “Mesela ne zaman metroya gitsem 

bebek arabasıyla, her zaman herkes yardım ediyor bana. Şeklinde açıklamaktadır. 

 

  

Görsel 3.6 Beden Dilinin Kullanımına Yönelik Video 1’den Örnekler   

 



177 

 

G.1’in karşı kültürün alışkanlıkları, ahlaki kabulleri, davranış şekilleri, yaklaşımları, 

gelenek ve göreneklerinin garipsendiği, gülünç ve değişik bulunduğu ve bazen olumsuz 

görüldüğü ya da anlamlandırılamadığı durumlarda gösterilen değer ve normlara tepki teması 

olarak kodlanan diğer görüşleri ise şu şekildedir: “Peki en çok neye gülüyorsun burada? 

Türkler çok meraklı insanlar. Her şeyi soruyorlar.”, “Rahatsız? Evet Türkler çok 

bağırıyormuş. Yani her şeyi böyle şikâyet eder gibi oluyor bazen. Ama o da demek ki haksızlık 

sevmiyorlar.”, “O da iyi bazen ama. Genelde böyle çok yüksek sesle konuşuyorlar ama 

bakıyorsun yani hiç kavga etmiyorlar, öyle konuşuyorlar.” ayrıca, Türkiye’deki gelenek ve 

göreneklerin etkisi ile sorulan sorudan rahatsız olduğunu da şu şekilde ifade etmektedir: 

“Burada karşılaştığın en garip sorular neler? İşte evlendiğim zaman 'Ne zaman çocuk 

olacak?'. Çok öyle özel sorular soruyorlar. Bilmiyorum.” 

G. 1’in kültürlerarası iletişimi etkileyenlerin dilsel süreç etkisi boyutundaki temalardan 

olan içinde bulunduğu topluluğun dilini öğrenmekte zorlanma ve farklı anlamlara gidilmesi 

durumlarını ifade eden karşı kültürün dili teması olarak kodlanan görüşleri ise şu şekildedir: 

“Peki seni en çok zorlayan kelime hangisi? Herhalde, teşekkür ederim. Yani ilk zamanlarda 

çok zorlanıyordum. O yüzden eşim bana sağ ol diyebilirsin dedi ve onu kullanıyordum. Yani 

her kelime 'u' ile olan, çok zor geliyordu bana. 'Çünkü' mesela, hala böyle çok hızlı 

konuştuğum zaman yanlış söylüyorum. Ama herhalde her 'u' ile olan kelime zor geliyordu 

bana. 'Çunku' Evet 'çunku' ve 'kotu' yani. 'Kötü' ve 'kutu' arasında çok az fark var benim 

dediğim”, “Mesela bizde de 'buyurun' yok, 'buyurum' var. Ve 'aferin' de yok 'aferim'. Yani 

öyle kaldı herhalde yazıldığı zaman. Mesela bizim de simite biz 'cevrek' diyoruz. İzmir'de 

herhalde 'gevrek' diyorlar ona. Biz de 'cevrek' kaldı.” 

Son olarak, Video 1’in içindeki içerik anlatısının kültürlerarası iletişimin bilişsel süreç 

etkisi boyutundaki temaların yoğun olarak kodlandığı görülmektedir. Kültürlerarası 

farkındalık olarak değerlendirilen bilişsel süreç boyutunun kavranması, kültürlerarası iletişimi 

etkileyen olumsuz faktörlerin etkilerinin azaltılarak farklı kültürel grupların çeşitliliğini 

anlamayı, ön yargı ve kalıp yargılara karşı farkındalık geliştirmeyi, kendi kültürel 

aidiyetlerinin diğer topluluklar arasındaki farklılığı görerek anlayış geliştirmeyi ve bilgi sahibi 

olabilmeyi de sağlamaktadır. 

3.5.2.2. Video 2’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Araştırma kapsamında etimoloji kanalı “Benim Türkiyem” oynatma listesi içerisinden 

çalışma grubuna dahil edilen ve Tablo 3.3.’de ayrıntılı bilgilerinin görüleceği üzere 



178 

 

Türkiye'de Öğrenci Olmak- (Benim Türkiyem – 14) başlıklı Video 2’in en fazla görüntülenen 

2. Video içeriği olduğu ve röportaj yapılan G.2 yerleşik yabancının da Afrika Eritre’den 

Türkiye’ye Tıp öğrencisi olarak eğitim için geldiği gözlemlenmiştir. Bu video, Eritreli 

G.2’nin Türkiye’deki yaşam deneyimlerini, kültürel gözlemlerini ve Türkiye hakkında sahip 

olduğu izlenimleri içermektedir. Türkiye’ye lise eğitimi için gelen G.2, şu anda Karabük’te tıp 

eğitimi almaktadır. Türkiye’ye geliş sebebi, ailesinin Türkiye’yi güvenli ve kültürel olarak 

yakın bir ülke olarak görmesi olmuştur. Eritreli bir birey olarak Türk kültürünü tanımaya 

çalışan G.2, ilk olarak dil öğrenme sürecinden bahsetmektedir. Türkçeyi öğrenmenin kendisi 

için zorlayıcı olmadığını, ailesinin farklı kültürel geçmişlerden gelmesinden dolayı dil 

çeşitliliğine alışık olduğunu belirtmektedir. 3 ay içinde temel iletişimi kurabilecek düzeye 

geldiğini ve kısa sürede Türkçe konuşmayı başardığını ifade etmektedir. Bu süreçte duyduğu 

ilk Türkçe şarkının Murat Boz’un “Özledim” adlı parçası olduğunu, bu şarkının kendisine 

ailesini hatırlattığını paylaşmaktadır. G.2’nin Türk kültüründe en çok dikkatini çeken 

unsurlardan biri, Türklerin misafirperverliği ve toplumda gözlemlediği yüksek vatan 

sevgisidir. Türk bayrağının evlerde, sokaklarda ve çeşitli yerlerde sıkça sergilendiğini fark 

eden G.2, bu durumun ona etkileyici geldiğini belirtmektedir. Türkiye’de, vatan sevgisinin 

yanı sıra, bireylerin birbirlerine karşı kullandıkları saygı ve dua içerikli ifadeler de dikkatini 

çekmiştir. “Allah razı olsun” ve “Hakkını helal et” gibi Türkçede yaygın kullanılan 

deyimleri beğendiğini ve kendi kültüründe bu tür ifadelerin olmamasından dolayı bu ifadeleri 

değerli bulduğunu belirtmektedir. 

 

Tablo 3.4 Etimoloji Kanalı Video 2 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu  Video 2 

Başlık Türkiye'de Öğrenci Olmak- (Benim Türkiyem - 14) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=K1DppGEizpM&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoR

XvALvEuKofGL&index=13 

Yüklenme 

Tarihi 

7 Ekim 2023 

İzlenme 450.882 görüntüleme 

Beğenilme 9,7 Bin 

Yorumlar 974 

Video 

Açıklaması 

Eritreli ……., Türkiye'de tıp öğrencisi. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine bire bir röportaj 

 

Türkiye’de karşılaştığı komik ve ilginç anılardan da bahseden G.2, kültürel 

farklılıkların günlük hayatta nasıl karşısına çıktığını anlatmaktadır. Örneğin, kendisinin 

yardıma ihtiyacı olmadığını belirtmesine rağmen, bir dolmuşta amcanın kendisine yardım 

teklifinde bulunmasını, Türkiye’deki yardımseverliğin bir göstergesi olarak 

değerlendirmektedir. Ayrıca, lisede arkadaşlarının kendisine Afrika hakkında “su var mı?”, 

https://www.youtube.com/watch?v=K1DppGEizpM&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=13
https://www.youtube.com/watch?v=K1DppGEizpM&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=13


179 

 

“gökyüzü var mı?” gibi sorular sormasını, Afrikalılara yönelik yanlış algılara bir örnek olarak 

sunmaktadır. G.2’nin Türkiye ile ilgili gözlemleri arasında mezarlık kültürü, spor takımlarına 

duyulan yoğun ilgi ve bireylerin hızlı bir şekilde samimi olma eğilimi gibi konular da yer 

almaktadır. Türkiye’de mezarlıkların açık alanlarda bulunmasını ve şehitler adına yapılan 

anıtları, Türk toplumunun ölümle yaşamı iç içe yaşaması olarak tanımlamaktadır. Türklerin, 

özellikle futbol gibi konularda gösterdikleri coşkuyu ve bağlılığı ise kendisine ilginç ve biraz 

da komik geldiğini ifade etmektedir. Video boyunca G.2, Türk kültürünün hoşgörü ve 

misafirperverlik gibi güçlü yönlerinden bahsetmekle beraber, Türk toplumunda hızlı 

samimiyet kurma eğiliminin kendisi için rahatsız edici olabileceğini belirtmektedir. Yeni 

tanıştığı bireylerin özel hayatı hakkında detaylı sorular sormasını garip bulduğunu dile 

getirmektedir. Son olarak G.2, Türkiye’nin eşsiz coğrafi konumuna ve sahip olduğu kültürel 

zenginliğe vurgu yaparak, Türk toplumuna “özgün” kalmaları ve kendi kültürlerine sahip 

çıkmaları yönünde bir mesaj vermektedir. Türkiye’nin doğal ve kültürel zenginliklerini 

korumasının önemini vurgulamakta ve Türkiye’nin bu özelliklerini benzersiz (unique) olarak 

değerlendirmektedir. Bu video içeriği, kültürel farkındalığın önemi ve Türkiye’de yaşayan bir 

yabancının gözünden Türk toplumunun yapısal özelliklerine dair kıymetli bir perspektif 

sunmaktadır. 

Kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurların içinde daha önce literatür kısmında 

açıklandığı ve kodlama şemasında belirtildiği üzere Video 2’in içerik anlatısının en çok 

kodlandığı, karşı kültürün alışkanlıkları, ahlaki kabulleri, davranış şekilleri, yaklaşımları, 

gelenek ve göreneklerinin garipsendiği, değişik bulunduğu, olumsuz görüldüğü ya da 

anlamlandırılamadığı durumlarda gösterilen tepkilerin kodlanacağı tema olan Değer ve 

Normlara tepki olduğu gözlemlenmiştir. Video 2’in içerik anlatısında röportaj yapılan G.2’nin 

Türkiye ile ilgili bir takım kalıp yargı ve önyargıları bulunmakla birlikte, aynı zamanda 

toplumsal senaryolar ve rollere olan tepkileri de vardır. Daha önceden edindiği yanlış bilgiler 

ile anlamlandırmaya çalışmaktadır. Grafik 3.6’da yoğun olanın büyük daha az yoğunluğa 

sahip olanın küçük olarak gösterildiği üzere G.2 ile yürütülen Video 2 röportajı metin 

içeriklerine dönüştürüldüğünde elde edilen metin kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin 

temalarına göre kodlandığında en fazla kodlananlar sırasıyla; Değer ve Normlarına Tepki, 

Kalıp yargılar ve Önyargılar, Toplumsal Senaryolar ve Roller ile İfade olmaktadır.  



180 

 

 

Grafik 3.6 Video 2 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 

Grafikte, video içerik anlatısında bilişsel sürecin etkisinin yüksek olduğu, buna karşın 

diğer kategorilerin dilsel ve duyuşsal süreç etkisinin çok düşük kaldığı görülmektedir. Bu 

durum, G.2’nin verdiği cevaplardan olaylara daha çok zihinsel ve düşünsel bir yaklaşımla 

yaklaştığını, ancak kültürlerarası farkındalığın düşük olduğunu gösterir. Yerleşik yabancı 

olarak G.2, farklı kültürel durumları anlamada daha çok mantıksal ve bilişsel yaklaşımlar 

sergilemektedir. Ancak empati kurmak, farklı kültürlerle duygusal bir bağlantı sağlamak gibi 

yönleri daha az gelişmiş durumdadır denilebilir. Bu tür bir dağılım, kültürlerarası etkileşimde 

karşı tarafı anlamakta zorluk yaşanabileceğini ve bireyin kendi bakış açısıyla sınırlı 

kalabileceğini düşündürür. Kültürel farkındalık, sadece bilişsel değil, aynı zamanda duygusal 

bir süreci de içerdiği için bu dengesizlik, kültürel farklılıklara karşı duyarlılık eksikliğine 

işaret eder. Bu durum, kültürel anlayış ve etkileşim süreçlerinde sınırlı bir bakış açısına yol 

açabilmektedir. Grafikte görüleceği üzere Bilişsel süreç etkisi altında değer ve normlara tepki, 

kalıp yargı ve önyargılar ile toplumsal senaryolar ve roller temalarının kodları bireysel bakış 

açısı ile anlamları içselleştirmede zorluk yaşayan için kültürlerarası farkındalık 

düşürmektedir. Diğer bir ifade ile, birey karşı kültür hakkında farklı gelen durumlar ve 

olaylarla ilgili bilgiler ve deneyimleri tecrübe etmekle birlikte, aynı zamanda ilerleyen süreçte 

bu edinimleri içselleştirerek hayatın olağan akışının bir çeşitliliği olarak görüp normal kabul 

ettiği ölçüde kültürlerarası farkındalık sağlamaktadır.  



181 

 

 

Grafik 3.7 Video 2 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler 

G.2, 2013 yılından beri Türkiye’de uzun bir süre bulunduğundan dolayı ve anlamları 

içselleştirerek empatik bakış açısı ile anlama ve yorumlamaya yönelik ifadeler de kullandığı 

için duyuşsal süreci olumsuz etkileyecek ifadeler de bulunmamaktadır. Eritreli bir öğrenci 

olan G.2’nin Türkiye’deki kültürel uyum sürecine dair deneyimlerini aktarmaktadır. G.2, 

2013 yılında ailesinin Türkiye'yi güvenli bir yer olarak görmesi sebebiyle eğitim amacıyla 

Türkiye’ye gelmiştir ve Karabük’te tıp fakültesinde öğrenim görmektedir. Türkçe öğrenme 

sürecinde zorlanmadığını, çok kültürlü bir ailede yetişmesi nedeniyle dile hızlı uyum 

sağladığını belirtmektedir. Bazı Türkçe ifadeler, özellikle “Allah razı olsun” ve “hakkını helal 

et” gibi kelimelerin anlam derinliğinden etkilenmiştir. G.2, Türk toplumundaki vatan sevgisi 

ve misafirperverliğe dikkat çekerken, Türklerin futbol takımlarını sahiplenmelerini garip 

bulmaktadır. Türkiye’ye dair ilk algısı, ülkenin "savaşçı" ve "aşıklar şehri" kimlikleri 

arasında şekillenmiştir. Mezarlıkların toplumda yaygın ve görünür olması, ölümle hayatın iç 

içe geçmiş olması ona alışılmadık gelmiştir. İlk geldiğinde Karabük’te yaşadığı yalnızlık 

hissini aşarak, artık bu küçük şehirde yaşamaktan memnun olduğunu ifade etmektedir. Türk 

toplumuna yönelik önerisi, toplumun özünü koruyarak eşsiz kimliğini sürdürebilmesi 

yönündedir; Türkiye’nin coğrafi ve kültürel konumunu “eşsiz” olarak tanımlamaktadır. G.2 

Türkiye’ye ilk geldiğinde karşılaştığı kültürel farklılıkları ve adaptasyon sürecini açık bir 

şekilde anlatıyor. İlk başta, Türkiye'nin dili ve sosyal dinamikleri hakkında yetersiz bilgiye 

sahip olduğunu belirtmesi, "Herkes konuşuyor. Bana Farsça gibi geldi." ifadesiyle öne 

çıkıyor. Bu durum, G2’nin kendisini yabancı bir ortamda bulduğunu ve bu durumu nasıl 

algıladığını gösteriyor. Zamanla, G2'nin bu yabancılaşma hissi azalmış ve Türk kültürüne 

daha fazla entegre olmuştur. "3 ayda anlamaya başladım... 6 ayda da artık konuşuyordum" 

cümlesi, adaptasyon sürecinin başarılı bir şekilde ilerlediğini ve dilin öğrenilmesiyle beraber 

sosyal etkileşimin de arttığını vurguluyor. Bu, kültürel entegrasyonun sadece dil öğrenimi ile 

sınırlı olmadığını, aynı zamanda sosyal bağların kurulması ile de ilgili olduğunu gösterir. 



182 

 

Türkçeyi ilk defa Türkiye'ye geldiğinde, havalimanında duymuştur ve başlangıçta dili Farsça 

‘ya benzetmiştir. Ancak çok kültürlü bir ailede büyümenin etkisiyle Türkçeyi öğrenmede 

zorlanmadığını, hatta üç ay gibi kısa bir sürede anlamaya başladığını ve altı ayda akıcı bir 

şekilde konuşabildiğini ifade etmiştir. Türkçe kelimeler arasında en zorlandığı kelimelerden 

biri “çöp kutusu” olmuştur. Öte yandan, Türkçede “Allah razı olsun” ve “hakkını helal et” 

gibi kültürel derinliğe sahip ifadelerden etkilenmiştir ve bu ifadelerin Eritre’de benzer bir 

karşılığının olmamasını ilginç bulmuştur. Dil öğrenimi, G.2'nin hayatındaki en önemli 

zorluklardan biri. Türkçeyi öğrenirken yaşadığı güçlükler, onun bu süreçteki çabasını ve 

azmini gözler önüne seriyor. "Bilmiyorum, orta. Aslında şöyle, bu soru kişiden kişiye değişir 

cevabı." ifadesi, dil öğrenimindeki farklılıkları ve kişisel deneyimlerin bu süreçteki etkisini 

öne çıkarıyor. Türkçe öğrenmenin sadece bir dil öğrenimi olmadığını, aynı zamanda kültürün 

ve toplumun dinamiklerini de anlamak anlamına geldiğini belirtiyor. "Anlamıyordum asla 

Türkçe ama video klipte şeydi, acı çekiyordu." diyerek, Türk kültüründeki duygusal ifadelerin 

bile dil öğreniminde önemli bir rol oynadığını gösteriyor. G.2'nin Türkiye’ye dair algıları, 

kültürel arka planına göre şekilleniyor. "Savaşçı olarak biliniyor Türkiye bizde." ifadesi, 

Türkiye’nin uluslararası algısını ve G2’nin bu konudaki düşüncelerini yansıtıyor. Bu durum, 

tarihsel olayların ve medyanın insanların zihnindeki Türkiye imajını nasıl oluşturduğunu 

gösteriyor. Aynı zamanda, G2'nin Türkiye'deki yaşamına dair olumlu duyguları da var. 

"Yardımseverler" dediği Türk insanları, onun için önemli bir değer taşıyor. Bu durum, 

kültürel çeşitliliğin ve hoşgörünün bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. G.2, Türk 

kültürüne dair ilk gözlemlerinde, toplumun vatan sevgisini ve bayrak sevgisini çok güçlü 

bulduğunu belirtmiştir. Bu yoğun bağlılığın bireylerin kimliklerini ve kültürel köklerini 

korumasında önemli bir rol oynadığını vurgulamaktadır. Vatan sevgisinin Türk toplumundaki 

merkezi konumunun bireylerin kendi tarih ve kültürlerine sahip çıkmasını sağladığını 

gözlemlemiştir: "Ama bir insan vatanını sevdiği zaman şeye tutunur, kültüre tutunur, tarihe 

tutunur. Benzemez kolay kolay, yıkılmaz kolay kolay. Sağlam kalır." Şeklinde açıklamıştır. Ek 

olarak, Türkiye’de insanların futbol takımlarına olan bağlılığını ise ilginç bulmuş ve bu 

durumu bir yandan komik, bir yandan da garip olarak tanımlamıştır. Ayrıca, Türk toplumunda 

özellikle tanımadıkları insanlarla hızlı bir şekilde samimi olunmasının kendisini rahatsız 

ettiğini ifade etmiştir. Türkiye’de ilk kez karşılaştığı insanların aile yapısı gibi özel konuları 

sorgulaması ona alışılmadık gelmiştir. Bu durumu "Daha ilk buluşmadayız, ilk defa 

tanışıyorum seninle. Geliyorsun, sevgilin var mı? Kaç kardeşsiniz? Baban ne iş yapıyor?" 

şeklinde vurgulamaktadır. G.2, Türk kültüründeki belirli incelikleri ve değerleri, özellikle de 

"Allah razı olsun" gibi ifadeleri öğrenmesiyle açıklıyor. "Hakkını helal et" gibi sözlerin de 



183 

 

kültürel olarak önemli olduğunu ve Eritre kültüründe yer almadığını belirtiyor. Bu durum, G.2 

'nin Türkiye’deki sosyal etkileşimlerin derinliğini ve anlamını keşfetme sürecini temsil 

ediyor. Ayrıca, G2’nin Türkiye'deki insanlara dair gözlemleri, onların yardımseverliğini 

vurguluyor. “Ben ağlıyordum. Geliyor, soruyor ' bir şeye ihtiyacın var mı?” ifadesi, 

insanların birbirine olan yakınlığını ve destek verme istekliliğini gösteriyor. Bu durum, 

G.2’nin Türkiye'de hissettiği aidiyet duygusunu pekiştirmektedir. Türk toplumunun mizah 

anlayışını ve bazı alışkanlıklarını da gözlemlemektedir. Özellikle futbol takımlarına olan tutku 

ve bu tutkunun getirdiği komik durumlar hakkında düşüncelerini paylaşıyor. "Futbol 

takımlarını çok fazla sahiplenmelerini" şeklinde, toplumun kolektif kimliğini oluşturan 

unsurlardan birini temsil ediyor. Bu tür gözlemler, G2'nin kültürel farklılıkları nasıl 

algıladığına dair bir perspektif sunmaktadır.  

  

Görsel 3.7 Beden Dilinin Kullanımına Yönelik Video 2’den Örnekler 

G.2, insani ilişkiler ve toplumsal normlar olarak görülebilecek durumları, Türkiye'deki 

insanların samimi ve meraklı yapısını, ilk tanıştıkları anlarda "Geliyorsun, sevgilin var mı? 

Kaç kardeşsiniz?" gibi kişisel sorularla anlatmaktadır. Bu tür sosyal normların Eritre'deki 

ilişkilerle kıyaslandığında daha yakın ve doğrudan olduğunu ifade ediyor. Bu durum, iki 

kültür arasında bir iletişim tarzı farklılığına işaret ediyor. Ayrıca, G.2'nin konuşması, kültürel 

etkileşimi, dil öğrenimini, sosyal normları ve insani değerleri derinlemesine ele alıyor. Bu 

unsurlar hem bireysel deneyimlerin hem de toplumsal dinamiklerin nasıl şekillendiğini 

anlamamıza yardımcı oluyor. Başlangıçta küçük bir şehir olan Karabük’te uyum sağlamakta 

zorlanmış olsa da zamanla bu şehre alışmış ve İstanbul gibi büyük şehirlerde kalabalık 

nedeniyle huzursuz hissetmeye başlamıştır. Türkiye’ye yönelik genel bir tavsiyede bulunarak, 

ülkenin kültürel zenginliğine sahip çıkmasını ve diğer kültürlere özenmektense kendi 

kültürünü korumasını önermektedir: "Özenmeyin, bir olun, çok güzel burası kesinlikle çok 

güzel." Sonuç olarak, bu metin G 2'nin Türkiye’deki deneyimlerinin kültürel, dilsel ve 

toplumsal boyutlarını ortaya koyarak, Türkiye’yi hem kendi toplumuna hem de diğer 

kültürlere göre nasıl değerlendirdiğini açıklamaktadır. Türkiye’nin coğrafi ve kültürel yapısını 



184 

 

"eşsiz" olarak tanımlayan G.2, bu ülkeye dair olumlu bir algıya sahiptir ve yaşadığı 

deneyimlerin etkisiyle Türk toplumuna derin bir sevgi ve takdir duymaktadır. Görselde 

görüleceği üzere görüşmeci başlangıçta, sakin ve nötr bir ifadeye sahip görünüyor. Yüz 

ifadesi ve vücut dili, dingin bir duruşu yansıtıyor. Bu tür bir ifade genellikle dikkatle dinleme, 

düşünme veya duruma odaklanma halinde olan birini çağrıştırır. Heyecan ya da belirgin bir 

coşku yok; daha çok sessiz bir ilgi veya bekleyiş ifadesi mevcuttur. Ancak görüşmenin 

ilerleyen aşamasında kendini rahat bir şekilde ifade ederek Türklerin toplumsal senaryolar ve 

rollerine gösterdiği tepki olarak, videonun 3.59- 4.02 saniye ve dakikalarında “Bilmiyorum, 

savaşa gider gibi gidiyorlar maça, garip garip yani.” şeklinde enerjik ve heyecanlı bir duygu 

hali içinde görünmektedir. Yüz ifadesi ve ellerinin pozisyonu, güçlü bir coşku veya 

motivasyon ifadesi olarak yorumlanabilir. Bu tür bir beden dili genellikle bir şeyi başarma 

arzusu veya kendini rahat ifade etme isteği ile ilişkilendirilir. Kişi, pozitif bir heyecan veya 

sevinç yaşamaktadır denilebilir. 

 

Görsel 3.8 Video 2 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

 

Video içeriğindeki anlatının kodlanan temaları betimsel bulguları gösterir T-Vaka 

modeline göre G.2, Türkiye’deki deneyimleri ve gözlemleri üzerinden belirli Kalıp yargı ve 

Önyargılar, Değer ve Normlara Tepki, Toplumsal Senaryolar ve Roller, Karşı Kültürün Dili 

gibi temalar üzerinden kültürel etkileşimleri nasıl algıladığı değerlendirilmektedir. Temalar, 



185 

 

G.2’nin kültürel adaptasyon sürecinde belirli yönlere odaklanarak, Türkiye'deki farklılıkları 

nasıl anladığını ve bu farklılıklarla nasıl başa çıktığını göstermektedir. G.2, Değer ve normlara 

tepki temasında Türk toplumundaki vatan sevgisi ve bayrak sevgisi, öğrencinin dikkatini 

çeken en önemli değerlerden biri olmuştur. Türklerin vatanlarına olan bağlılığını güçlü bir 

değer olarak gözlemleyen G.2, bu özellikten etkilendiğini şu şekilde belirtmiştir: Türkiye'de 

en çok neyi sevdim? Yine en garip bulduğum şeyi çok fazla vatanını sevmelerini seviyorum.", 

ayrıca Türk toplumundaki vatan sevgisinin aşırıya kaçtığını düşünen G.2, bunu hem garip 

buluyor hem de bu değer karşısında hayranlık duymaktadır. Türkiye'nin normları arasında 

vatanseverliğin güçlü bir yer tutması, farklı kültürlerden gelen bireyler için dikkat çekici 

olabilmektedir. Bunu da “Yine en garip bulduğum şeyi çok fazla vatanını sevmelerini 

seviyorum." Şeklinde ifade etmektedir. Değer ve normlara tepki temasında kodlanan bir diğer 

ifadesinde G.2 toplu taşımada tanımadığı birinden ücretinin ödenmesinin teklifi alması 

karşısında şaşırması, Türk toplumundaki yardımseverlik ve paylaşım gibi değerlerin farklı bir 

kültürde nasıl anlaşılabileceğini göstermektedir. Bu durumu “Bir amca bindi. Geldi bana 

doğru para uzattı... Ben çok utandım." Şeklinde ifade etmektedir. Değer ve normlara tepki 

olarak garipsediği diğer biri durumu ise “Ölümle hayat bir noktada iç içe... Ben duruyorum, 

bakıyorum, adını okuyorum." Şeklinde vurgulayarak Türkiye’de mezarlıkların günlük yaşam 

alanlarına çok yakın olmasıdır. Bu, toplumdaki ölümle yaşamın iç içe geçmişliğine dair 

kültürel normların başka kültürlerden gelen biri için alışılmadık olabileceğini göstermektedir. 

G.2 Kültürlerarası farkındalık elde edebilme olan Bilişsel süreç etkisi boyutundaki diğer tema 

olan Toplumsal senaryolar ve roller açısından, Türk kültüründe yaşlılara gösterilen saygının 

geleneksel bir rol oynadığına dikkat çekmiştir. Özellikle el öpme geleneği, G.2 açısından 

kendi kültüründe benzeri olmayan bir davranış olarak dikkatini çekmiş ve bu kültürel 

davranışı ilk başta anlamakta zorlanarak: "Bir arkadaşımın ninesi, dedesi vardı. Ziyarete 

gittik. Ellerini uzattılar. Hani öpelim, alnımıza götürelim böyle. Ben bunu anlamamıştım." 

Diyerek ifade etmiştir.  Özellikle yaşlıların elini öpme geleneği, G.2’nin kendi kültüründe 

alışkın olmadığı bir davranış olduğundan, burada bir uyum zorluğu yaşamıştır. Böylece Türk 

kültüründe, yaşlılara gösterilen saygı gibi gelenekler, G.2’nin dikkatini çeken bir diğer 

kültürel farklılık olmuştur. 

Toplumsal Senaryolar ve Roller temasındaki diğer ifadeler ise şu şekildedir: "Biz 

evet, ateşin etrafında dönüyoruz ama bunu dans olarak ya da Allah'tan bir şey bekliyor 

değil." G.2, Eritre’deki bazı kültürel ritüellerin yanlış anlaşıldığını, ateşin etrafında dönmenin 

bir ibadet değil, bir kutlama olduğunu belirterek açıklık getirmektedir. Bu, toplumların 

ritüelleri farklı şekilde yorumlayabileceğini gösteriyor. “Şey var, çok fazla vatan sevgisi var, 



186 

 

çok fazla." G. 2, Türkiye’de karşılaştığı aşırı vatanseverliği Türk toplumunun bir özelliği 

olarak tanımlıyor. Bu, toplumun genel bir tavrının ve ortak bir değerinin dışarıdan nasıl 

algılandığını gözler önüne sermektedir. Diğer ifadesini ise, "Bizde hani kimse sormuyor... 

Söylemiyor işte hakkını helal et, giderken falan." Şeklinde belirterek Türkiye’de insanların 

ayrılırken “hakkını helal et” demeleri, G.2 için şaşırtıcı bir detay olmaktadır. Bu, Türk 

toplumundaki ilişki biçimlerine dair bir senaryo sunuyor ve toplumdaki ayrıntılı nezaket 

normlarını da göstermektedir. 

Kalıp yargılar ve önyargılar teması olarak kodlanan; "Şimdi Türkiye, ben yani 

ordayken çok fazla dizi izlemiyordum... ama duyduğum kadarıyla hep aşıklar şehriydi bende." 

Şeklindeki ifadesi ile G.2’nin Türkiye’ye dair ilk izlenimi olarak, Türkiye’nin "aşıklar şehri" 

olarak bilindiği bir romantik imajla şekillenmiştir. Bu, popüler kültür ve medya aracılığıyla 

aktarılan bir kalıp yargının, farklı bir kültürdeki kişinin kafasında belirli bir ülkeye dair 

önyargılı bir imaj oluşturabileceğini de göstermektedir. Ayrıca, G.2; "Peki Türkiye deyince 

senin aklına ne geliyor?... Savaş geliyor aklıma benim hep." şeklindeki yaklaşımı ile de 

Türkiye denince aklına savaş gelmesi ve ülkesinde Türkiye’nin savaşçı bir ülke olarak 

algılandığını göstermektedir. Bu algı, tarihten ve siyasi olaylardan etkilenmiş bir kalıp yargı 

olarak öne çıkmaktadır. Kalıp yargı ve önyargı olarak ifade edilen bir diğer görüşünde ise, 

"Türkçeyi ilk kez havalimanında duydum... Bana Farsça gibi geldi." şeklinde Türkçe ile ilk 

karşılaşması, dili başka bir dille kıyaslamasına neden olmuştur. Bu, dilin ses yapısı veya 

tonalitesine göre oluşturulan hızlı bir önyargıyı da ifade etmektedir. 

Karşı Kültürün Dili temasında G.2 bazı Türkçe kelimeleri telaffuz etmekte 

zorlanması, dil bariyerinin bir yansımasıdır. Bu tür ifadeler, bir kültüre ait dil yapısının 

yabancılar için anlaşılmasının ve alışılmasının zaman alabileceğini göstererek "Söz konusu, 

çöp kutusu bunlar beni zorluyor... dilim dönmüyor, hızlı dönmüyor yani." Şeklinde ifade 

etmektedir. Ek olarak G.2, "Seviyorum bunları, Allah razı olsunu seviyorum... hakkını helal 

et, giderken." Diyerek “Allah razı olsun” ve “hakkını helal et” gibi Türkçeye özgü dini 

temelli ifadeleri anlamlı bulması, dilin kültürel ve manevi derinliğine dair bir keşfini yansıtır. 

Bu ifadeler, kültürlerarası dil öğreniminde anlam bulma ve değer katma süreçlerine de işaret 

etmektedir. Ölüm ve mezarlık kültürü ile alakalı olarak kültürel şok içinde olan G.2 

Türkiye’deki mezarlıkların görünür olmasından etkilenerek “Mezarlık falan çok açık 

yollarda... Görüyorsun, mezarlık falan. Bilmiyorum, ben duygulanıyorum yani. Oturuyorum, 

dua ediyorum böyle, şehitler var" sözleri ile durumu anlatmaktadır. Ayrıca, Türkiye’deki 

mezarlık kültürünü Afrika Eritre ile karşılaştırarak, "Bu beyaz taş falan bizde yok, bizde yok. 



187 

 

Direkt gömüldüm bitti. Neydi adı? Tuğla oluyor. Tuğla koyuluyor, küçük tuğla. Hani sadece 

burada bir mezarlık var. Anla, üstüne basma diye" şeklinde anlatmaktadır.   

Son olarak, G. 2 Türkiye’deki deneyim ve algılarını anlaşılır bir şekilde ortaya 

koyarak Türkiye’ye gelişinin temelinde ailesinin Türkiye’ye duyduğu güven yattığına dikkat 

çekiyor. Bu durumu, "Aslında annem, babam, ailem... yani hepsi güvendiler buraya. Hani din 

olsun, başıma bir şey gelmez falan. O açıdan onlar seçti öyle, ben de geldim" şeklinde ifade 

ediyor. Bu cümle, Türkiye’nin dini ve kültürel yapısının ailesi için bir güven unsuru olduğunu 

gösteriyor. Türk kültürünün değerlerine hayranlık duyan G.2, Türkçede en sevdiği kelimeler 

arasında "Allah razı olsun" ve "hakkını helal et" ifadelerini sıralıyor. Bu ifadelerin anlamını 

çok derin ve özel bulduğunu, "Anlamı gerçekten çok güzel. Mesela bizde yok o... Burada bu 

inceliği gördüm. Yani, mükemmeldi bilmiyorum. Seviyorum bunları, Allah razı olsunu 

seviyorum" sözleriyle dile getiriyor. Bu ifade, Türk kültüründe manevi değerlerin G.2 

üzerinde bıraktığı etkiyi açıkça gösteriyor. Türkiye’deki vatan sevgisi ve milli bağlılık üzerine 

olumlu ifadeleri olan G.2, Türklerin vatan sevgisini ve bayrağa olan bağlılığını sık sık 

gözlemlemiş. Bu durumu, "Şey var, çok fazla vatan sevgisi var, çok fazla. Balkonda var, 

Türkiye Bayrağı" şeklinde anlatmaktadır. Vatan sevgisinin toplumda çok yaygın olduğunu 

vurgulayan G.2, bu gözlemiyle Türk halkının milliyetçi duygularına olan saygısını ifade 

etmektedir. Ayrıca, "Ama bir insan vatanını sevdiği zaman şeye tutunur, kültüre tutunur, 

tarihe tutunur. Benzemez kolay kolay, yıkılmaz kolay kolay. Sağlam kalır" sözleriyle, vatan 

sevgisinin bireyi nasıl güçlü kıldığını düşündüğünü belirtiyor. Bu cümle, G.2’nin Türk 

halkının milli kimliğine duyduğu hayranlığı yansıtmaktadır. Türkiye’deki yardımseverlik ve 

hoşgörüye de dikkat çeken G.2 Türkiye’de zor bir anında sokakta ağlarken insanların 

kendisine yardım teklif etmelerinden çok etkilenmiş. Bunu, "İnsanlar gerçekten merak ediyor 

değil, insanlar gerçekten yardımsever. Ben ağlıyordum. Geliyor, soruyor 'bir şeye ihtiyacın 

var mı? neyin var? Yapalım yardım gerekiyorsa'" şeklinde ifade ediyor. Bu, G.2’nin 

Türkiye’deki insanların yardımseverliğine duyduğu takdiri göstermektedir. Bu 

yardımseverlik, toplumun çeşitli kesimlerinde ortak bir değer olarak göze çarpıyor. G.2, "Bir 

de bunu hani sadece kapalı değil ya da açık da geliyor, dövmeli de geliyor, kapalı da geliyor. 

Gerçekten çok yardımseverler" diyerek, hoşgörünün her kesimde benimsendiğini ifade ediyor. 

G.2 ifadelerinde İnsanların birbirine olan yakınlığını ve destek verme istekliliğini göstermekle 

birlikte, aynı zamanda Türkiye'de hissettiği aidiyet duygusunda pekiştirmektedir. G.2 Türk 

halkına “özenmeyin, bir olun” mesajını veriyor. Türkiye’nin eşsiz bir coğrafi konuma ve 

kültürel zenginliğe sahip olduğunu vurgularken, "Özenmeyin, bir olun, çok güzel burası 

kesinlikle çok güzel. Coğrafi konum olsun. Yani unique (eşsiz) kesinlikle unique, çok ender" 



188 

 

sözleriyle ülkenin eşsizliğine dikkat çekiyor. Bu, G.2’nin bir göçmen olarak Türkiye’ye 

duyduğu sevgi ve saygıyı ortaya koymaktadır. 

Video 2 içerik anlatısı süresince G.2 Türkiye'deki kültürel uyum sürecinde karşılaştığı 

zorlukları, dilsel ve toplumsal farkındalıklarını ortaya koymaktadır. G.2’nin kültürel değerler, 

dil ve toplum yapısı konusundaki gözlemleri, Türkiye'deki yaşamını anlamlandırmasına 

yardımcı olmuştur. Dilsel ve toplumsal farklılıklar, G.2’nin Türkiye’de geçirdiği uyum 

sürecinde önemli bir rol oynamıştır. Bu süreç, kültürel çeşitlilikle ilgili farkındalığını 

artırırken, Türkiye'ye olan olumlu bakış açısını da desteklemiştir. Dildeki bazı ifadeler de 

onun için hem anlaması zor hem de anlam derinliği olan kültürel öğeler içerir. Türkiye’de 

gözlemlediği değerler olan vatan sevgisi, yardımseverlik, hoşgörü gibi ona göre Türkiye’yi 

diğer ülkelerden farklı ve özel kılan unsurlar olarak öne çıkmaktadır. Türkiye'ye olan 

sevgisini, Türkiye’nin güzelliklerine dair önerilerde bulunarak gösteriyor ve ülkenin kültürel 

zenginliğine katkı sağlamayı amaçlayan bir bakış açısını da yansıtıyor. 

3.5.2.3. Video 3’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Araştırma kapsamında etimoloji kanalı “Benim Türkiyem” oynatma listesi içerisinden 

çalışma grubuna dahil edilen ve Tablo 3.5.’de ayrıntılı bilgilerinin görüleceği üzere 

siyahiliğimden Dolayı Katil Olacaktım- Benim Türkiyem (Senegal) başlıklı Video 3’ün en 

fazla görüntülenen 3. Video içeriği ve örneklemler içerisinde en çok yorum yapılan olduğu 

görülmektedir. Röportaj yapılan G.3 yerleşik yabancının da Afrika Senegal’den Türkiye’ye 

2011-2012 yıllarında gelerek Lise ve üniversiteyi eğitimini Türkiye’de tamamladığı ifade 

edilebilir. Bu video, G.3’ün Türkiye’deki yaşam deneyimlerini ve Türkiye’ye dair 

gözlemlerini içermektedir. G.3 Türkiye’ye lise eğitimi için geldikten sonra burada üniversite 

eğitimine devam etmiş ve Türkiye’de uzun yıllar yaşamıştır. Videoda, Türkiye’ye geliş 

sürecinde yaşadığı kültürel şokları, günlük yaşantısında karşılaştığı önyargıları, toplumsal 

algıları ve Türk toplumuna dair izlenimlerini detaylandırmaktadır. 

 
  



189 

 

Tablo 3.5 Etimoloji Kanalı Video 3 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu  Video 3 

Başlık Siyahiliğimden Dolayı Katil Olacaktım- Benim Türkiyem (Senegal) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=Nrn4wcAq3jo&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRX

vALvEuKofGL&index=1 

Yüklenme 

Tarihi 

22 Temmuz 2022 

İzlenme 447.446 görüntüleme 

Beğenilme 12 Bin 

Yorumlar 1.380 

Video 

Açıklaması 

Senegalli ……., bisikletle Türkiye'yi gezmiş bir öğrenci. Türkiye'nin dört bir yanında farklı 

hikâyeler biriktiren Mustafa, maceralarını Benim Türkiye’me anlatıyor. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine bire bir röportaj 

 

Türkiye’ye geldiğinde karşılaştığı bazı sorular, özellikle Afrika hakkındaki yanlış 

algıları gözler önüne sermektedir. G.3, Türkiye’de bazı kişilerin Afrika’yı hâlâ ilkel ve dış 

dünyadan kopuk bir coğrafya olarak düşündüğünü ve bu nedenle kendisine “Afrika’da 

havalimanı var mı?”, “Orada su var mı?” gibi sorular yöneltildiğini belirtmektedir. Bu tür 

soruların, medya aracılığıyla oluşan yanlış ve eksik bilgilere dayandığını görülmektedir. G.3, 

aynı zamanda ilk başlarda Türkiye’deki dil farklılıklarından kaynaklanan zorluklarla da 

karşılaştığını ifade etmektedir. Türkçedeki çeşitli şiveler ve bölgesel ifadeler, ülkenin farklı 

bölgelerine gittiğinde iletişim kurmada zorlanmasına yol açmıştır. 

G.3’ün Türk kültürüne dair gözlemleri arasında, Türkiye’de misafirperverliğin güçlü 

bir gelenek olması ve yabancılara karşı hoşgörülü bir yaklaşım sergilenmesi bulunmaktadır. 

Türk toplumunda yabancılara yönelik sıcak bir tavrın yaygın olduğunu ve bir yabancının “baş 

tacı” edildiğini ifade etmektedir. Bu yaklaşımın Afrika’daki toplulukların misafirperverliğine 

benzediğini belirten G.3, Türklerin sosyal yapısının birçok Batı ve Arap toplumundan farklı 

olarak samimi ve misafirperver bir anlayış üzerine kurulu olduğunu vurgulamaktadır. Kültürel 

farkların yanı sıra, Türkiye’de karşılaştığı sosyal olayları ve deneyimleri paylaşan G.3, 

Türkiye’nin bölgesel farklılıklarının da oldukça dikkat çekici olduğunu ifade etmektedir. Ege, 

Karadeniz, İç Anadolu gibi bölgelerin kendine özgü kültürel özelliklere sahip olduğunu ve her 

bölgenin yemek kültüründen günlük yaşantısına kadar farklı bir toplumsal yapı sunduğunu 

belirtmektedir. Bu bağlamda, Türkiye’nin kültürel çeşitliliğinin oldukça etkileyici olduğunu 

dile getirmektedir. 

G.3’ün Türkiye’de karşılaştığı önyargılar arasında, siyahi olduğu için bazı insanların 

kendisine “yamyam” olup olmadığını sorması gibi durumlar da yer almaktadır. G.3 bu tür 

soruları insanların dünyayı ne kadar sınırlı bir bakış açısıyla gördüğünün göstergesi olarak 

değerlendirerek, bu tür önyargıların, yeterli bilgi ve farkındalık eksikliğinden kaynaklandığını 

belirtmektedir. Bu önyargılara rağmen Türkiye’de genel olarak hoşgörü ve misafirperverlikle 

karşılandığını vurgulamakta ve Türkiye’nin Afrikalılar için birçok yönüyle olumlu bir yaşam 

https://www.youtube.com/watch?v=Nrn4wcAq3jo&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=1
https://www.youtube.com/watch?v=Nrn4wcAq3jo&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=1


190 

 

alanı sunduğunu ifade etmektedir. G.3’ün Türkiye’ye dair gözlemleri, kültürlerarası 

karşılaştırmalar ve sosyokültürel uyum süreçleri bağlamında dikkate değer bir perspektif 

sunmaktadır. Türkiye’de yabancı bireylerin karşılaştığı kültürel şoklar, toplumsal algılar ve 

önyargılar gibi konulara değinen bu video, kültürlerarası diyalog ve kültürel farkındalığın 

önemini vurgulayan bir içerik sunmaktadır. 

 

Grafik 3.8 Video 3 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 

 

Kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurların içinde daha önce literatür kısmında 

açıklandığı ve kodlama şemasında belirtildiği üzere Video 3 ün içerik anlatısının en çok 

kodlandığı, karşı kültürün alışkanlıkları, ahlaki kabulleri, davranış şekilleri, yaklaşımları, 

gelenek ve göreneklerinin garipsendiği, değişik bulunduğu, olumsuz görüldüğü ya da 

anlamlandırılamadığı durumlarda gösterilen tepkilerin kodlanacağı tema olan Değer ve 

Normlara tepki olduğu gözlemlenmiştir. Video 3 ün içerik anlatısında röportaj yapılan G.3 ün 

Türkiye ile ilgili bir takım kalıp yargı ve önyargıları bulunmakla birlikte, aynı zamanda 

toplumsal senaryolar ve rollere olan tepkileri de vardır. Daha önceden edindiği yanlış bilgiler 

ile anlamlandırmaya çalışmaktadır. Şekil 3’te yoğun olanın büyük daha az yoğunluğa sahip 

olanın küçük olarak gösterildiği üzere G.3 ile yürütülen Video 3 röportajı metin içeriklerine 

dönüştürüldüğünde elde edilen metin kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin temalarına 

göre kodlandığında en fazla kodlananlar sırasıyla; Değer ve Normlarına Tepki, Kalıp yargılar 

ve Önyargılar, Toplumsal Senaryolar ve Roller ile ifade olmaktadır.  



191 

 

 
Görsel 3.9 Video İçerik Anlatısı Kelime Bulutu 

 

Görsel 3.9’da görüleceği üzere Video 3 içerik anlatısının metne dönüştürülerek 

Maxqda programı aracılığıyla en sık geçem kelimeleri gösterir kelime bulutu ile temalar 

hakkında bir izlenimde oluşmaktadır. Bu kelime bulutu, G.3’ün Türkiye’de yaşadığı 

deneyimlerde sıkça kullandığı terimleri görselleştirmektedir. En belirgin kelimeler arasında 

"Arap," "farklı," "bayağı," ve "Türkiye" gibi sözcükler bulunuyor. Bu kelimeler, G.3’ün 

Türkiye’deki deneyimleri sırasında karşılaştığı kültürel farklılıklara ve önyargılara nasıl tepki 

verdiğini yansıtıyor.   

 Arap: Mustafa, Türkiye’deki insanların onu ten rengi nedeniyle “Arap” olarak 

nitelendirmesinden bahsediyor. Bu durum, ten rengi üzerinden yapılan bir etiketlemeyi 

ve Afrikalılara dair yaygın önyargıları temsil ediyor. Türkiye'deki insanların, siyahi 

birini gördüklerinde Arap olarak sınıflandırması, kültürel bilgi eksikliği ve önyargının 

bir sonucu olarak öne çıkıyor. 

 Farklı: “Farklı” kelimesi, Mustafa’nın Türkiye'deki sosyal ve kültürel alışkanlıklarla 

kendi kültürü arasındaki karşılaştırmalara vurgu yapıyor. Mustafa, Türkiye'deki yaşam 

tarzı, dil, yemek kültürü ve insanların davranış biçimleri gibi birçok farklılık 

gözlemliyor. Bu, onun Türkiye’ye dair farkındalığını artırıyor, ancak bazı durumlarda 

şaşkınlık yaratıyor. 

 Estağfurullah: G.3, Türk kültüründe sıkça kullanılan “estağfurullah” ifadesini ilginç 

buluyor. Bu kelime, Türkiye’deki nezaket ve tevazu gösterme biçimlerinin onun 

kültürüne göre farklılığını yansıtıyor. Türkçede birine övgü yapıldığında veya teşekkür 

edildiğinde kullanılan bu ifade, G.3’ün dikkatini çeken bir kültürel öğe olarak öne 

çıkıyor. 



192 

 

 Türkiye ve Türkçe: Türkiye ve Türkçe kelimeleri, G.3’ün yeni bir ülke ve dil 

öğrenme sürecindeki deneyimlerini temsil ediyor. Türkçenin kendisine başlangıçta zor 

geldiğini ve bölgesel şivelerin dili anlamayı zorlaştırdığını belirtiyor. Türkiye'de farklı 

bölgelerdeki insanların farklı şiveler kullanması, onun iletişim sürecinde karşılaştığı 

zorluklara vurgu yapıyor. 

 Hayat Tarzı ve Ciddiyet: “Hayat” ve “ciddi” gibi kelimeler, G.3’ün Türkiye’de 

gözlemlediği yaşam tarzı ile kendi ülkesindeki daha rahat, “Hakuna Matata” 

felsefesine dayalı yaşam tarzı arasındaki farkı ifade ediyor. Türk toplumunda yaşamın 

daha ciddi bir şekilde ele alınması, ona kendi kültüründen farklı gelen bir özellik 

olarak dikkat çekiyor. 

 Komik ve Kadın: G.3, Türkiye’de yaşadığı bazı komik anılara ve bu anıların içindeki 

kişilere (örneğin yaşlı bir kadının kendisini ilk defa siyahi olarak görüp şaşırması) 

atıfta bulunuyor. Bu anılar, kültürel farkındalığın eksikliğinden kaynaklanan bazı 

yanlış anlamaları ve yanlış tepkileri mizahi bir şekilde dile getirdiğini gösteriyor. 

Genel olarak bu kelime bulutu, G.3’ün Türkiye’deki kültürel farklılıkları nasıl 

algıladığını, özellikle ten rengi ve kökenine yönelik önyargılarla nasıl yüzleştiğini ve 

Türkiye’nin yaşam tarzı, dil ve sosyal alışkanlıklarına nasıl uyum sağlamaya çalıştığını ortaya 

koymaktadır. Ayrıca, kelime bulutunda yer alan bazı ifadeler, kültürlerarası iletişimde 

karşılaşılan mizahi ve zorlu anları temsil ediyor. Bu analiz, G.3’ün kültürlerarası 

farkındalığının ve uyum sürecinin nasıl şekillendiğini anlamamıza yardımcı oluyor. 

G.3’ün Türkiye'de yaşadığı deneyimleri ve gözlemlerini içeren Video 3, onun kültürel 

farklılıklarla nasıl başa çıktığını, Türkiye'ye ve Türk toplumuna dair izlenimlerini 

derinlemesine anlamamıza yardımcı olmaktadır.  

Kültürel Önyargılar ve Yanlış Algılar 

G.3, Türkiye’ye ilk geldiğinde Afrika hakkında Türk halkının bazı yanlış algılarıyla 

karşılaşıyor. Özellikle eğitimli kişilerin bile ona "Afrika'da su var mı, havalimanı var mı?" 

gibi sorular sorması, Afrika’nın geri kalmış veya ilkel bir kıta olarak algılandığını gösteriyor. 

G.3’ün, bu soruları bazen mizahi bir dille yanıtlayarak "eşekle geldik buraya" gibi esprilerle 

karşılık veriyor, ancak alt metinde Afrika hakkında bilgi eksikliğine sahip insanların 

varlığından rahatsızlık duyduğu görülüyor. Ayrıca, Türkiye'de siyah tenli insanları Arap 

olarak nitelendiren insanların olması da kültürel önyargılara işaret ediyor. 

 



193 

 

Türkiye'ye Dair İlk İzlenimler ve Medyanın Etkisi 

G.3’ün Türkiye'ye gelmeden önce Türkiye'yi "terörle dolu, tehlikeli bir ülke" olarak 

bildiğini belirtiyor. Bu algının arkasında medyanın tek taraflı veya abartılı haberleri yer 

alıyor. G3’ün Türkiye'ye gelip buradaki insanların sıcak ve misafirperver olduğunu fark 

etmesi, medya aracılığıyla oluşan bu önyargıların ne kadar yanıltıcı olabileceğini gösteriyor. 

Bu deneyim, Türkiye’yi bizzat deneyimlemeden önce sahip olunan algıların medyanın 

etkisiyle ne kadar çarpık olabileceğini ortaya koyuyor. 

Dil ve İletişim Zorlukları 

Mustafa’nın Türkiye'deki deneyimlerinde dil büyük bir engel olarak karşımıza çıkıyor. 

İlk başlarda Türkçeyi "kuş dili gibi" duyduğunu, anlamakta zorlandığını ifade ediyor. Ayrıca, 

Türkiye'de Türkçe öğrendiğini düşündüğü halde bölgesel şiveleri anlamakta zorlanması, 

ülkenin dilsel çeşitliliğinin onun için karmaşık ve şaşırtıcı bir deneyim olduğunu gösteriyor. 

G.3’ün Karadeniz şivesiyle konuşan insanları anlamakta güçlük çekmesi, farklı kültürlerdeki 

dil bariyerlerinin insanları nasıl zorlayabileceğine dair önemli bir örnek sunuyor. 

Türkiye’nin Misafirperverliği ve Sosyal İlişkiler 
G.3, Türk toplumundaki misafirperverlikten oldukça etkilenmiş durumda. Özellikle 

"Türklerde yabancı baş tacıdır" ifadesiyle Türkiye'deki misafirperverliği övüyor. Ona göre, 

Türkler yabancılara karşı çok sıcak ve cömert davranıyor, bu da diğer milletlerde nadir 

bulunan bir özellik olarak dikkatini çekiyor. G.3, Karadeniz’de kendisini kendi çocukları gibi 

benimseyen bir aile ile yaşadığı deneyimden bahsederek bu kültürel değerleri somutlaştırıyor. 

Türkiye'deki Bölgesel ve Kültürel Çeşitlilik 

Türkiye'nin farklı bölgelerinde (Karadeniz, Ege, Doğu Anadolu) edindiği 

deneyimlerle, G.3 ülkenin kültürel çeşitliliğini gözlemliyor. Bir bölgeden diğerine geçerken 

yemeklerin, şivelerin ve sosyal alışkanlıkların değişmesi, ona Türkiye’nin aslında birçok 

farklı kültürün bir araya geldiği bir mozaik olduğunu gösteriyor. Farklı düğün gelenekleri ve 

şiveler G.3 için Türkiye’yi keşfetmenin önemli bir parçası haline geliyor. 

Afrika ve Türkiye’nin Yaşam Tarzlarına Dair Karşılaştırmalar 

G.3, Türkiye'deki hayatın ciddiyeti ve insanların genel olarak memnuniyetsiz 

olmasıyla kendi ülkesindeki rahat yaşam tarzını karşılaştırıyor. Afrika’daki "Hakuna Matata" 

felsefesi ("rahat ol, sorun yok") ona göre yaşamın stresini azaltıyor ve insanları mutlu kılıyor. 

Türkiye'de ise ekonomik durum iyi olsa bile insanların sürekli bir şeylerden şikayet etmeleri 



194 

 

ve hayatı fazla ciddiye almaları onu şaşırtıyor. Mustafa, Türkiye’deki insanların genel olarak 

ciddi bir yaşam tarzını benimsemesini kendi kültürüne göre yabancı buluyor. 

Olumsuz ve Komik Deneyimler 

G.3, Türkiye’de yaşadığı bazı kültürel şokları mizahi bir dille anlatıyor. Özellikle 

Karadeniz’de bir yaşlı kadının onu ilk defa siyahi olarak görüp korkması ve bayılması gibi 

olayları esprili bir şekilde paylaşıyor. Bu olay G.3 için o anda ürkütücü olsa da, zamanla 

gülünç bir anıya dönüşüyor. Böyle anekdotlar, kültürel farkındalık ve uyum sürecinin 

zorluklarına rağmen G.3’ün pozitif bir bakış açısı geliştirdiğini gösteriyor. 

G.3’ün deneyimleri, Türkiye’de bir yabancı olarak kültürel uyum sürecinde 

karşılaştığı farklılıkları, önyargıları ve sosyal uyumu anlamamıza yardımcı oluyor. Afrika ve 

Türkiye’nin toplumsal değerleri, yaşam tarzları ve insan ilişkileri arasındaki farklar, G.3’ün 

bakış açısıyla somutlaşıyor. Medyanın, dil bariyerlerinin ve önyargıların etkileri, Türkiye’de 

geçirdiği zamanla yavaş yavaş değişiyor ve G.3, Türkiye’yi daha derinlemesine anlamaya 

başlıyor. Bu içerik analizi, kültürel etkileşim ve uyum süreçlerinin karmaşıklığını, aynı 

zamanda mizahi bir yaklaşımla bu zorlukların üstesinden gelmenin önemini ortaya koyuyor. 

 

 

Grafik 3.9 Video 3 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler 

 

Bu grafikte, bilişsel süreç etkisinin %69,6 oranında en yüksek paya sahip olduğu 

görülmektedir. Bu yüksek oran, Afrikalı görüşmecinin Türkiye’deki deneyimlerine dair kalıp 

yargılar ve önyargılar, değer ve normlara tepki ile toplumsal senaryolar ve roller gibi 

temalara yoğunlaştığını göstermektedir. Bu temalar, görüşmecinin Türkiye'de farklı kültürel 

değerlerle karşılaştığında bu değerleri analiz etme ve kendi kültürüyle kıyaslama sürecini 

kapsar. Yani, bilişsel süreç etkisi, görüşmecinin bu farklılıkları anlamaya ve yorumlamaya 

çalıştığını, dolayısıyla kültürlerarası farkındalığının yüksek olduğunu gösterir. 



195 

 

Dilsel süreç etkisi ise %26,1 ile ikinci sırada yer almaktadır ve bu oran, görüşmecinin 

dilsel engeller ve iletişim becerikliliği konularında yaşadığı zorlukları yansıtır. Bu bağlamda, 

görüşmecinin Türkiye’deki farklı şiveleri anlamakta güçlük çekmesi, Türkçe ses yapısının 

kendisine yabancı gelmesi gibi durumlar dilsel süreç içinde değerlendirilmektedir. Dilsel 

süreç, görüşmecinin kültürlerarası iletişim becerilerini geliştirme ve farklı bir dilin yapısına 

alışma çabasını gösterir. 

Duyuşsal süreç etkisi ise %4,3 ile en düşük oranda kalmıştır, bu da görüşmecinin 

duygusal olarak etkilenme veya kültürel farklılıklara duygusal tepkiler vermekten çok, 

rasyonel bir bakış açısıyla olayları değerlendirdiğini gösterir. Dolayısıyla, görüşmecinin 

deneyimlerini daha çok bilişsel ve dilsel bir çerçevede ele aldığı söylenebilir. 

Bu grafikte, bilişsel süreç etkisi %69,6 ile en yüksek orana sahiptir ve bu etki altında 

kalıp yargılar ve önyargılar, değer ve normlara tepki ile toplumsal senaryolar ve roller 

gibi temalar öne çıkmaktadır. Afrikalı görüşmecinin Türkiye'deki deneyimlerinde en çok 

kodlanan bu temalar, görüşmecinin Türkiye’de karşılaştığı kültürel farklılıkları analiz etme ve 

kendi kültürü ile kıyaslama eğiliminde olduğunu göstermektedir. Bilişsel sürecin ağırlıklı 

olması, görüşmecinin kültürlerarası farkındalık seviyesinin düşük olabileceğine işaret eder, 

çünkü kişi daha çok kendi bakış açısıyla değerlendirmeler yaparak farklı kültürlerin 

anlamlarını içselleştirmekte zorluk yaşayabilir. 

Dilsel süreç etkisi %26,1 ile ikinci sırada yer almakta ve bu oran, görüşmecinin 

Türkiye'de dil bariyerleri ve iletişim güçlükleri yaşadığını yansıtır. Dilsel süreç, görüşmecinin 

kültürlerarası iletişim becerilerini geliştirme çabasıyla ilgilidir. Özellikle farklı Türkçe şiveleri 

anlamada zorluk çekmesi, yeni bir dilin yapısına alışma sürecinde yaşadığı güçlükleri ifade 

eder. 

Bu dağılım, görüşmecinin Türkiye'deki kültürel farklılıkları daha çok bilişsel ve 

analitik bir bakış açısıyla ele aldığını, ancak duygusal olarak farklı kültürleri benimsemede 

sınırlı kaldığını göstermektedir. 

 



196 

 

 

Görsel 3.10 Video 3 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

 

 

G.3’ün kültürlerarası iletişimi etkileyeneler temaları olarak kodlanan Video içerik 

anlatısının ifadeleri şu şekildedir: 

Kalıp yargı ve Önyargılar 

"Orda havalimanı var mı? Yok, eşekle geldik buraya." 

G.3, Türkiye’ye geldiğinde Afrika’ya yönelik yaygın yanlış algılarla karşılaşmış. 

Özellikle "eşekle geldik" gibi alaycı bir cevap vermesi, bu soruların absürtlüğünü ve onun 

gözündeki tuhaflığını yansıtıyor. Eğitimli insanların bile Afrika’nın modern altyapıya sahip 

olup olmadığını sorgulaması, Afrika hakkında bilgi eksikliğine işaret ediyor. 

"Yamyam. İnsan eti yiyor musunuz?" 

G.3’e yöneltilen bu soru, Afrika'ya yönelik yanlış ve klişe önyargılardan biri. İnsan eti 

yeme gibi sorular, Afrika’nın vahşi bir yer olduğu algısını pekiştiriyor ve bu tür sorular G.3 

için rahatsızlık verici olmaktadır. 

"Bizde buraya gelmeden Türkiye'yi teröristlik bir alan gibi biliyorduk." 

G.3’ün Türkiye’ye dair ilk algısı da medya kaynaklı önyargılarla şekillenmiş. 

Medyanın, ülkeler hakkında yanlış bilgi yayarak önyargılar yaratabileceğini vurguluyor. G.3, 

Türkiye’ye dair terör tehlikesi algısıyla geldiğini, ancak buradaki gerçeklikle bu algının 

uyuşmadığını görüyor. 



197 

 

Değer ve Normlara Tepki 

"Türklerde yabancı baş tacıdır." 

G.3, Türk toplumunun misafirperverliğine hayran kalmış durumda. Türklerin 

yabancılara karşı sıcak ve cömert davrandığını, onları sorgulamadan evlerine kabul ettiklerini 

belirtiyor. Bu, Türkiye’de yabancılara verilen değerin ne kadar yüksek olduğunu gösteriyor ve 

G.3 için bu özellik Türk toplumunun diğer toplumlara kıyasla farklı bir yönünü yansıtıyor. 

"Ama Türklerde mesela çok refah içinde de yaşayabiliyor insan ama öyle bir şikayet ediyor, 

öyle bir üzülüyor..." 

Türkiye’de insanların iyi bir yaşam standardına sahip olmalarına rağmen sürekli 

memnuniyetsiz olmaları, G.3’ün dikkatini çekmiş. Afrika’da yaygın olan "Hakuna Matata" 

(rahat ol, sorun yok) felsefesinin aksine, Türklerde daha ciddi ve stresli bir hayat tarzı 

olduğunu gözlemliyor. Bu, Türkiye'deki değer ve normların Afrika'dan ne kadar farklı 

olduğuna dair bir karşılaştırma sunuyor. 

Toplumsal Senaryolar ve Roller 

"Karadeniz'de Karadenizli teyzeler arasında kaldım. Onlarla yaşadık." 

G.3’ün Karadeniz’de bir aile tarafından evlat gibi kabul edilmesi, Türkiye’deki sosyal 

rollerin ve toplumsal senaryoların bir yansımasıdır. Misafirperverlik ve aileye dahil etme gibi 

kültürel özellikler, Türkiye’deki sosyal ilişkilerin sıcak ve yakın olduğunu gösteriyor. Bu 

deneyim, farklı kültürel senaryolarla karşılaşan G.3 için ilginç bir gözlem olarak öne çıkıyor. 

"Bir Türk'le az önce tanışıp sanki yıllardır tanışıyormuş gibi sıcak şey yapabiliyorsun." 

G.3, Türkiye’de insanların tanışır tanışmaz samimi ve sıcak bir ilişki kurabilmesinin 

kendisi için yeni bir durum olduğunu söylüyor. Bu, Türkiye’deki sosyal ilişkilerin doğrudan 

ve açık olduğunu, insanların yabancılara bile içten bir şekilde yaklaştığını ifade ediyor. 

Kültürün Dili 

"Türkçe ‘de Ç,T,S genelde böyle tekrarlanır gibi gelir yabancıya." 

G.3, Türkçenin ses yapısını ve bazı harflerin sık tekrarlanmasını yabancı bir dil olarak 

tuhaf bulmuş. Türkçenin kulağına "kuş dili gibi" gelmesi, yeni bir dilin fonetik özelliklerinin 

yabancılar için nasıl ilginç ve zorlayıcı olabileceğini gösteriyor. 

"Türkçe öğrendiğimizi zannediyorduk, Karadeniz şivesini duyunca anlamakta zorlandık." 

G.3, farklı bölgelerde farklı şivelerle karşılaştığını ve bunun Türkçe öğrenme sürecini 

zorlaştırdığını ifade ediyor. Türkiye’nin dilsel çeşitliliği, dil öğrenme sürecinde adaptasyonu 

zorlaştıran bir faktör olarak öne çıkıyor. Bu durum, kültürün dilsel boyutunun ne kadar 

karmaşık olabileceğini de göstermektedir. 



198 

 

G.3’ün deneyimleri, Türkiye’ye dair yaygın önyargılar, kültürel değerler, sosyal 

normlar ve dilsel zorluklar gibi çeşitli yönleri içeriyor. Afrika hakkında var olan kalıp yargılar 

ve Türkiye’ye dair medya kaynaklı önyargılar, kültürlerarası etkileşimde bilgi eksikliğinin 

nasıl sorunlar yaratabileceğini ortaya koyuyor. G.3’ün gözlemleri, Türk toplumunun 

misafirperverliği, dilin farklı şiveleri ve yaşam tarzı ile Afrika’daki rahat yaşam tarzı 

arasındaki farkları da içeriyor. Tüm bu deneyimler, kültürel uyum sürecinde karşılaşılan 

zorlukları ve Türkiye’deki farklı değerlerin bir yabancı tarafından nasıl algılandığının 

anlamlandırılmasına da yardımcı olmaktadır. 

3.5.2.4. Video 4’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Araştırma kapsamında etimoloji kanalı “Benim Türkiyem” oynatma listesi içerisinden 

örneklem olarak dahil edilen ve Tablo 3.10.’de ayrıntılı bilgilerinin görüleceği üzere Fransa'yı 

Terk Edip Türkiye'ye Yerleşmek- Benim Türkiyem – 2 başlıklı Video 4’ün en fazla 

görüntülenen 4. Video içeriği olduğu ve röportaj yapılan G.4 yerleşik yabancının da 

Fransa’dan Türkiye’ye gelmiş bir kişi olarak Türkiye’ye dair izlenimlerini, kültürel 

farklılıkları ve Türkiye’deki yaşam deneyimleri konu edinilmektedir. G.4, ilk kez Erasmus 

programıyla Türkiye’ye gelmiş, burada kaldığı sürede Türkiye’yi derinlemesine tanıma fırsatı 

bulmuş ve ardından Türkiye’ye kalıcı olarak yerleşmiştir. 

 
Tablo 3.6 Etimoloji Kanalı Video 4 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu  Video 4 

Başlık Fransa'yı Terk Edip Türkiye'ye Yerleşmek- Benim Türkiyem – 2 

URL https://www.youtube.com/watch?v=WA43uqPC--

g&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=2 

Yüklenme 

Tarihi 

28 Ağustos 2022 

İzlenme 362.512 görüntüleme  

Beğenilme 10 Bin 

Yorumlar 1.105 

Video 

Açıklaması 

Bu haftaki konuğumuz Fransa’dan ……. Kafasında farklı bir imajla gelen ……, 

Türkiye’yi tanıdıktan sonra burada kalmaya karar verir. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine bire bir röportaj 

 

G.4, Türkiye hakkında herhangi bir bilgiye sahip olmadan geldiğini, ancak ülkenin 

tarihi ve kültürünün kendisini etkilediğini belirtmektedir. Türk kültüründe misafirperverliğin, 

samimiyetin ve sosyal bağların güçlü olduğunu vurgulamaktadır. Fransa’da bireysel düşünme 

eğiliminde olan bireylerin aksine, Türklerin daha kolektif bir anlayışa sahip olduğunu, 

birbirlerine bağlı olduklarını ve dayanışmayı önemsediklerini ifade etmektedir. Türkçe diline 

dair deneyimlerini paylaşırken, dili öğrenmenin zorluklarından bahsetmiş ve Türkçeyi ilk 

https://www.youtube.com/watch?v=WA43uqPC--g&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=2
https://www.youtube.com/watch?v=WA43uqPC--g&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=2


199 

 

duyduğunda beklediğinin aksine şiirsel ve uyumlu bulduğunu ifade etmiştir. Türk kültüründe 

yer alan bazı Fransızca kökenli kelimelere rastlamasının kendisini şaşırttığını belirtmiştir. 

Örneğin “espri” ve “reklam” kelimeleri, Fransızcadaki anlam ve kullanımları üzerinden 

Türkçedeki anlam ve kullanım biçimlerine dair düşüncelerini dile getirmiştir. Ayrıca “hasret” 

kelimesinin Fransızca ’da tam karşılığı olmayan bir duygu yoğunluğunu ifade ettiğini ve 

kendisini etkilediğini belirtmiştir. G.4, Türkiye’de yaşarken karşılaştığı kültürel olaylardan da 

bahsetmektedir. Anadolu turu sırasında Konya’da karşılaştığı kişilerin kendisini ağırlaması, 

misafirperverliklerini ve samimiyetlerini göstermeleri gibi anekdotlarla Türkiye’deki sosyal 

hayatın farklı boyutlarını vurgulamaktadır. İstanbul’un dinamik yapısı, sürprizlerle dolu 

olması ve insanların sanata olan ilgisi de G.4’ün dikkatini çeken özellikler arasında yer 

almaktadır. 

G.4, Türkiye’nin güçlü bir geleceği olduğunu ve bunun Türk insanlarının cömertliği, 

cesareti ve adanmışlık duygusu sayesinde mümkün olacağını düşünmektedir. Türkiye’de 

kalmayı düşündüğünü ifade ederek, Türk kültürünün kendisine kattığı değerleri ve Türkiye’ye 

olan bağlılığını vurgulamaktadır. Bu yüzden Video 4, kültürel farkındalığın artırılması ve 

kültürlerarası iletişimin geliştirilmesi açısından önemli bir içerik sunmaktadır. 

 

Grafik 3.10 Video 4 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 

Kültürlerarası iletişimi etkileyen unsurların içinde daha önce literatür kısmında 

açıklandığı ve kodlama şemasında belirtildiği üzere Video 4 ün içerik anlatısının en çok 

kodlandığı, karşı kültürün alışkanlıkları, ahlaki kabulleri, davranış şekilleri, yaklaşımları, 

gelenek ve göreneklerinin garipsendiği, değişik bulunduğu, olumsuz görüldüğü ya da 

anlamlandırılamadığı durumlarda gösterilen tepkilerin kodlanacağı tema olan Değer ve 

Normlara tepki olduğu gözlemlenmiştir. Video 4 ün içerik anlatısında röportaj yapılan G.4 ün 

Türkiye ile ilgili bir takım kalıp yargı ve önyargıları bulunmakla birlikte, aynı zamanda 



200 

 

toplumsal senaryolar ve rollere olan tepkileri de vardır. Daha önceden edindiği yanlış bilgiler 

ile anlamlandırmaya çalışmaktadır. Görsel 4’te yoğun olanın büyük daha az yoğunluğa sahip 

olanın küçük olarak gösterildiği üzere G.4 ile yürütülen Video 4 röportajı metin içeriklerine 

dönüştürüldüğünde elde edilen metin kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin temalarına 

göre kodlandığında en fazla kodlananlar sırasıyla; Değer ve Normlarına Tepki, kalıp yargılar 

ve Önyargılar, Toplumsal Senaryolar ve Roller ile ifade edilmektedir.  

 

 
Grafik 3.11 Video 4 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler 

 

Video 4 içerik anlatısındaki ifadelerde, Türkiye’de yaşayan bir Fransız olan G4’ün, 

Türk kültürü ve diliyle etkileşimini gösteriyor. Bu grafik üzerinden G4’ün kültürlerarası 

iletişim deneyimleri analiz edildiğinde, bilişsel süreç etkisinin ağırlıkta olduğu görülmektedir. 

Bu durum, G.4’ün Türk toplumuna dair algı ve düşüncelerinin, bilişsel seviyede 

derinlemesine bir etkileşimle şekillendiğine işaret etmektedir. 

Bilişsel Süreç Etkisi (62.5%), toplumsal senaryolar ve roller, değer ve normlara tepki, 

kalıp yargılar ve önyargılar temaları üzerinden kodlanmıştır. G.4, Türkiye’nin tarihsel olarak 

Fransa’dan aldığı ilhamdan, kültürel değerlerinden ve sosyal yapısından oldukça etkilenmiştir. 

Örneğin, "Cumhuriyet kurulurken Atatürk Fransız Cumhuriyeti'nden çok ilham aldı bunu hiç 

bilmiyordum" ifadesi, Türkiye ile Fransa arasındaki tarihsel bağlara olan hayranlığını ve 

şaşkınlığını yansıtır. Bu durum, G.4’ün Türk kültürüne dair farkındalık kazandığını ve 

önyargılarının azaldığını göstermektedir. Türkiye hakkında daha önce sahip olduğu 

"Müslüman ülkeleriyle karıştırma" ve "çöl ülkesi" gibi kalıp yargılarının yanlış olduğunu 

deneyimleyerek öğrenmiş ve kültürel farkındalığını arttırmıştır.  

Dilsel Süreç Etkisi (25%), kültürün dili teması üzerinden kodlanmış olup, G.4’ün 

Türkçeyi öğrenme sürecinde yaşadığı zorlukları ve ilginç bulduğu kelimeleri içermektedir. 

“Türkçe’nin cümle düzeni çok farklı” ifadesi, Türk diline yapısal olarak adapte olmanın 

zorlayıcı olduğunu, ancak kültürel merakı sayesinde bu zorlukların üstesinden gelebildiğini 



201 

 

anlatır. Ayrıca “hasret” ve “espri” gibi kelimelerde, bu sözcüklerin Fransızca karşılıklarının 

tam anlamıyla bulunamayışından etkilendiğini ifade etmiştir. Bu durum, Türkçenin derin 

anlam katmanlarını keşfetmesine ve kültürel bir bağ kurmasına olanak tanımıştır. 

Duyuşsal Süreç Etkisi (12.5%), etnomerkezcilik (kendi kültürünü üstün görme) 

teması üzerinden kodlanmış olup, G.4’ün Türk toplumundaki farklılıkları kendi kültürüyle 

kıyaslayarak değerlendirmesini içerir. G.4, Fransız toplumunun bireysel yapısına kıyasla Türk 

toplumunun kolektif yapısını ve samimiyetini gözlemlemiş, bu durumu olumlu karşılamıştır. 

"Türkler her zaman birlikte olmaya çalışıyorlar" ifadesi, bu gözlemlerini destekler. Bu tür 

duyusal farkındalık, onun kültürel esnekliğini artırmış ve Türk toplumuna dair empati 

geliştirmesine yardımcı olmuştur. 

Grafikteki ağırlıklı bilişsel süreç etkisi, G.4’ün Türkiye’de yaşadığı süreçte edindiği 

gözlem ve deneyimlerin, kültürlerarası farkındalığını artırdığına işaret etmektedir. 

Önyargılarını aşarak Türk kültürünü anlamaya çalışması, onun empatik bir bakış açısıyla Türk 

toplumuna yaklaşmasına olanak tanımıştır. Dilsel süreç etkisi ise Türkçeyi öğrenme 

sürecindeki motivasyonunu ve kültürel anlamları keşfetme çabasını ortaya koymaktadır. 

Duyuşsal süreç etkisinin düşük olması ise, her ne kadar etnomerkezcilik teması olarak 

kodlanan ifadeleri bulunsa da G.4’ün Türk toplumunu kendi kültürüyle karşılaştırırken 

çoğunlukla büyük bir üstünlük algısına kapılmadan, daha çok kültürel farkındalık 

geliştirmeye odaklandığı görülmektedir. Bu analiz, G.4’ün Türkiye’de empati ve anlama 

yoluyla kültürlerarası bir perspektif kazandığını ortaya koymaktadır. 

 

 
Görsel 3.10 Video 4 İçerik Anlatısı Kod Bulutu 

 

Görsel 3.11’de görüleceği üzere ne çok kodlanan temaların daha büyük olduğu Video 

4 içerik anlatısında Fransız bir birey olan G.4’ün Türkiye’ye taşındıktan sonra yaşadığı 

kültürel uyum sürecini ve bu süreçteki Türkiye’ye dair beklentileri, gözlemlediği kültürel 

farklılıklar ve Türkiye’de karşılaştığı sosyal normlara yönelik değerlendirmeleri şu şekilde ele 

alınabilir: 



202 

 

 Önyargı ve beklentileri olarak değerlendirilebilecek durumda, G.4’ün Türkiye’ye 

gelmeden önceki düşünceleri ile Türkiye’ye dair önyargılarını ortaya koymaktadır. 

G.4, Türkiye’yi diğer Müslüman ülkelerle özdeşleştirerek çöl gibi bir coğrafi yapıya 

ve kapalı bir topluma sahip olduğunu düşünmüştür. Ancak Türkiye’ye geldikten 

sonra insanların misafirperver ve açık görüşlü olduğunu fark etmiştir. Bu durum, 

Fransa’daki genel algının Türkiye’yi nasıl yanlış tanıttığını ve bireyin bu algıyı kendi 

gözlemleri ile değiştirdiğini göstermektedir. 

 Dil ve Kültürel Anlamları olarak ifade edilebilecek durumda, G.4, Türkçe ve 

Fransızca arasındaki dilsel farklılıklara dair dikkat çekici gözlemler yapmıştır. 

Türkçe kelimelerin armonik bir yapıya sahip olması, dilin ritmik ve şiirsel bir 

karakter taşıdığı algısını üzerinde yaratmıştır. Ayrıca, bazı Türkçe kelimelerin 

Fransızcadaki karşılıklarının eksik veya farklı anlamlar ifade etmesi, kültürel ve 

dilsel bağlamda farklılaşan değerlerin altını çizmektedir. Örneğin, “hasret” 

kelimesinin Fransızcada tam karşılığının olmaması, bu duyguya yönelik Türk 

kültürünün derin bir anlam yüklediğini ortaya koymaktadır. 

 Türk Kültürüne Yönelik Değerler ve Normlar olarak ifade edilebilecek durumu G.4, 

Türk toplumunda gözlemlediği değerleri Fransa’daki bireyselci yaklaşımlar ile 

karşılaştırarak analiz etmektedir. Özellikle Türk toplumunun kolektif bir yapıya 

sahip olması, bireysel çıkar yerine toplumsal bağlılığa daha fazla önem verilmesi gibi 

unsurlar dikkat çekmektedir. Bu kolektif yapı, Fransız kültüründeki bireyselci 

yaklaşımın tersine, Türklerin “biz” bilinci ile hareket ettiğini ve sürekli olarak bir 

uyum sağlamaya çalıştıklarını göstermektedir.  

 Sosyal İlişkiler ve Misafirperverlik olarak ifade edilebilecek durumu G.4, Türkiye’de 

bireyin deneyimlediği misafirperverlik örneklerine yer vererek ifade etmiştir. 

Anadolu turu sırasında tanıştığı insanların ona rehberlik etmesi ve kendi özel 

zamanlarını ona ayırarak yardım etmelerini Türk kültüründe yabancılara yönelik 

misafirperverlik ve cömertlik gibi değerlere verilen önemin bir göstergesi 

olmaktadır. Bu deneyimler, Türkiye’deki sosyal ilişkilerin sıcak ve yakın olduğunu 

göstermekle birlikte, aynı zamanda bireylerin birbirine olan bağlılıklarının güçlü 

olduğunu da yansıtmaktadır. 

 Türkiye ve Fransa Arasındaki Kültürel Etkileşim olarak değerlendirilebilecek 

durumda ise G.4, Türkiye’de yaşarken bazı Türklerin Fransız kültürüne olan ilgisini 

ve Fransız sanatçılara dair bilgisini şaşırtıcı bulmaktadır. İstanbul gibi büyük 

şehirlerde Fransa’ya duyulan sevgi ve Fransız kültürüne olan ilgi, G.4’te hem 



203 

 

şaşkınlık hem de memnuniyet yaratmaktadır. Türkiye’de Fransa’ya dair nostaljik bir 

bakış açısı olduğunu fark etmiştir. Bu durum, iki kültür arasında tarihsel ve kültürel 

bağların varlığını ortaya koymaktadır. 

Özetle, “Fransa’yı Terk Edip Türkiye’ye Yerleşmek- Benim Türkiyem – video 4” 

içerik anlatısında G.4, Türkiye’deki kültürel, sosyal ve dilsel farkındalığın gelişim sürecini 

gözler önüne sermektedir. Türkiye’ye dair önyargılarının zamanla nasıl dönüştüğünü, Türk 

kültürünün kolektif yapısına dair edindiği yeni bakış açısını ve Türkiye’deki misafirperverliğe 

olan hayranlığını dile getirmektedir. Ayrıca, Türkiye’nin geleceğine yönelik olumlu bir 

görüşe sahip olup, insanların cömert, cesur ve adanmış olduğunu gözlemlemiştir. Bu video 

içerik anlatısı, yerleşik yabancı G.4’ün kültürel uyum sürecinin anlaşılmasına ve Türkiye’yi 

dışarıdan nasıl bir gözle gördüğünü değerlendirme açısından da olanak sağlamaktadır. 

 

 
Görsel 3.11 Video İçerik Anlatısı Kelime Bulutu 

Maxqda ile oluşturulan Video 4 içerik anlatısının bu kelime bulutu, Türkiye ve Fransa 

arasındaki kültürel ve dilsel farklılıkları ele alan temel kavramları öne çıkarmaktadır. En 

büyük kelimelerden olan “Türkiye” ve “Türkler”, bireyin Türkiye’deki deneyimlerine dair 

gözlemlediği kültürel, sosyal ve dilsel özellikleri temsil eder. Bu kelimelerin sıkça geçmesi, 

bireyin Türkiye toplumuna olan ilgisini ve burada karşılaştığı kültürel öğeleri ifade etme 

ihtiyacını yansıtır. 

 Kültürel Karşılaştırmalar: 

"Fransa" ve "Fransızca" kelimelerinin öne çıkması, bireyin Fransız kültürü ile Türk 

kültürü arasında yaptığı karşılaştırmaları gösterir. Bu karşılaştırmalar, bireyin Türkiye’ye dair 

önyargıları ve gerçek deneyimleri arasındaki farkları ortaya koyar. Türkiye'nin Fransız 

kültürüyle olan ilişkisini, Türkiye'deki Fransız etkisini ve bazı Türklerin Fransa'ya duyduğu 

ilgiyi analiz eder. 



204 

 

 Dil ve İfade Farklılıkları: 

Kelime bulutunda yer alan “Türkçe” ve “ifade” kelimeleri, dilin kültür üzerindeki 

etkisini incelemekte önemli rol oynar. Türkçe'nin cümle yapısı, ritmi ve bazı Fransızca 

kelimelerin Türkçeye adapte edilme şekli, bireyde nostaljik bir his uyandırmaktadır. Ayrıca, 

bazı Türkçe kelimelerin anlamı ve kullanım şekli, bireyde kültürel bir keşif ve hayranlık 

oluşturmuştur. 

 Sosyal Davranış ve Toplumsal Normlar: 

"Zaman," "şekilde," ve "mesela" gibi kelimeler, bireyin Türk toplumundaki sosyal 

davranış ve normları analiz etme çabasını yansıtır. Türk kültüründe insanların daha kolektif 

bir yapıya sahip olmaları, bireycilikten çok birlikte hareket etmeye yatkın olmaları, bireyin 

gözlemlediği ve vurguladığı önemli bir toplumsal normdur. 

 Duygusal ve İnsani Değerler: 

"Çünkü" ve "zor" gibi kelimeler, bireyin Türkiye'deki deneyimlerinde zorlandığı ya da 

hayranlık duyduğu durumları açıklarken kullandığı anlatım biçimini ifade eder. Bireyin 

"hasret" gibi Türkçedeki bazı kelimelerle karşılaştığında hissettiği anlam zenginliği, duygusal 

değerlerin Türk kültüründe güçlü bir yere sahip olduğunu anlamasına yardımcı olmuştur. 

Kelime bulutu, bireyin Türkiye'deki deneyimlerini, gözlemlediği kültürel farklılıkları 

ve Türkiye ile Fransa arasında yaptığı karşılaştırmaları ifade etmektedir. Türkiye toplumunun 

kolektif yapısı, Fransız kültürüne duyduğu ilgi ve Türk dilinin özgün yapısı, G.4 için dikkat 

çekici unsurlar olmuştur. Böylece, G.4’ün Türkiye'deki kültürel uyum sürecindeki 

deneyimlerini anlamlandırabilme imkan oluşmaktadır. 

 



205 

 

 
 

Görsel 3.12 Video 4 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

 

Video 4 içeriği, G.4’ün Türkiye’de gözlemlediği toplumsal roller ve sosyal normlara 

dair gözlemlerini yansıtmaktadır. "Toplumsal senaryolar ve roller" olarak kodlanan bu 

ifadeler, Türk kültüründeki misafirperverlik, duygusal bağlar ve toplumsal birlik anlayışının 

güçlü olduğunu göstermektedir. G.4, Türklerin sosyal ilişkilerde ve topluluk içinde sahip 

oldukları rollerin, bireylerin yaşam tarzlarına ve toplum içindeki etkileşimlerine nasıl yön 

verdiğini anlamış ve bunu vurgulamıştır. 

Misafirperverlik ve Sosyal İlişkilerde Bağlılık 

G.4, Türkiye’de karşılaştığı insanların kendisine gösterdiği yoğun misafirperverlikten 

ve sosyal sıcaklıktan etkilenmiştir. “Birkaç erkek karşılaştı benimle ve sonra bana tur 

attırdılar. Beni yemeğe götürdüler. Sonra camiye gittik.” ifadesi, tanımadığı insanların ona 

hemen rehberlik etmeye ve misafirperverlik göstermeye hazır olduğunu belirtmektedir. Bu 

durum, Türk kültüründe yabancılara karşı samimi ve cömert bir tutumun ne kadar değerli 

olduğunu ve sosyal ilişkilerde bağlantı kurmaya ne kadar önem verildiğini yansıtır. G.4’ün 

gözlemi, Türklerin misafirlere yönelik cömertlik ve hoşgörü ile şekillenen toplumsal rolünü 

anlamasına yardımcı olmuştur. 



206 

 

Duygusal Bağlar ve Fedakârlık 

Türk toplumunda gözlemlediği duygusal bağlar, bireylerin sevdikleri için fedakârlık 

yapmaya hazır olduğunu vurgulamaktadır. G.4’ün “Türkler çok duygusal mesela. Aşkın 

gücüne gerçekten inanıyorlar... kendini feda etmeye hazırlar sevdikleri için.” ifadesi, Türk 

kültüründe ilişkilerin güçlü duygusal temellere dayandığını ve bireylerin ilişkilerinde 

fedakârlığı değerli gördüklerini yansıtır. Bu durum, bireylerin toplumsal rollerini, güçlü 

duygusal bağlar ve derin bir sevgi anlayışıyla şekillendirdiğini göstermektedir. Türk 

toplumunun bu duyarlılığı, G.4’ün gözünde, bireysel faydayı önceleyen Batı toplumlarından 

farklı bir yapı olarak öne çıkmaktadır. 

Birlik ve Kolektif Hareket 

G.4, Türklerin toplumsal bir arada olma arzusuna dikkat çekmiştir. “Türkler her 

zaman birlikte olmaya çalışıyorlar.” ifadesi, bireylerin yalnızca kişisel çıkarları için değil, 

topluluk içinde uyum içinde yaşamayı önemseyen bir anlayışa sahip olduğunu yansıtır. Bu 

durum, Türklerin “biz” bilinciyle hareket ettiğini ve toplumsal bağların bireysel tercihler 

karşısında önemli bir rol oynadığını gösterir. Türkiye’de toplum üyeleri, topluluğun bir 

parçası olarak hareket etmeye ve kolektif bir uyum sağlamaya yönelik güçlü bir eğilim 

sergilemektedir. 

İslam ve Toplumsal Yaşam 

G.4, Anadolu’da İslam’ın bireylerin yaşam tarzında önemli bir rol oynadığını 

gözlemlemiştir. “İslam'ın ne kadar önemli bir rol oynadığını gördüm hayatında.” ifadesi, 

toplumun dini değerler ekseninde şekillenen bir yapıya sahip olduğunu anlatır. Özellikle 

Anadolu’daki insanlarla olan etkileşimlerinde, dini değerlerin toplumsal roller ve normlar 

üzerinde nasıl etkili olduğunu fark etmiştir. Bu durum, G.4’ün Türk toplumundaki dindarlık 

seviyesinin bölgesel farklılıklarla nasıl çeşitlendiğini anlamasını sağlamıştır. Örneğin, Konya 

gibi şehirlerde toplumsal normlar ve roller, laik değerlere sahip olan İstanbul gibi büyük 

şehirlerden daha fazla dini değerlerle iç içe yaşanmaktadır. 

Bağlantı Kurmaya ve Yardımlaşmaya Hazır Olma 

G.4’ün gözlemlerinde dikkat çektiği bir diğer önemli unsur, Türklerin sosyal 

ilişkilerde bağlantı kurmaya her zaman hazır olmasıdır: “Türkler her zaman biriyle bağlantı 

kurmaya hazır.” şeklindeki ifade, Türk toplumunun ilişkisel yapısını ve insanların iletişimde 

bulunma konusundaki açıklığını yansıtır. Toplumda, tanımadıkları kişilerle bile hızlı bir 

şekilde yakın ilişkiler kurma eğilimi vardır. Bu sosyal norm, insanların toplum içinde yalnız 



207 

 

olmadığını hissetmesini ve yabancılara yönelik bir dayanışma anlayışının gelişmesini 

sağlamaktadır. 

Etnomerkezcilik 

G.4’ün Türkiye’de gözlemlediği ve onu şaşırtan bazı kültürel etkileşimleri ve 

Türkiye’nin Fransa’ya yönelik ilgisini anlatmaktadır. G.4, Türkiye’de Fransız kültürüne olan 

yoğun ilgiyi ve etkileri fark ettiğinde şaşırmış, bunu Türkiye’nin kültürel yapısının bir parçası 

olarak gözlemlemiştir. Özellikle, Türkiye’nin modernleşme sürecinde Fransız 

Cumhuriyeti'nden esinlenmesi ve Atatürk’ün Fransız değerlerinden ilham alması, G.4 için 

önemli bir buluş olmuştur: G.4“Cumhuriyet kurulurken Atatürk Fransız Cumhuriyeti'nden 

çok ilham aldı bunu hiç bilmiyordum.” Bu cümlesi ile, Türkiye’nin batılılaşma sürecinde 

Fransa’ya bakarak oluşturduğu bazı yapıların fark edilmesi ile ilgili etnomerkezci bir 

yaklaşımı ifade eder. G.4, Fransız kültürünün Türkiye üzerindeki etkisini öğrendiğinde 

şaşırmış ve bu durumu kendi kültürünün üstünlüğü veya merkezi bir konumda olduğu 

algısıyla ilişkilendirmiş olabilir. 

Türkiye’de Türkçeye geçen birçok Fransızca kelimenin bulunması, ayrıca bazı 

İstanbulluların Fransız sanatçıları ve kültürel ögeleri detaylı bir şekilde bilmeleri, G.4 için 

komik veya ilginç gelmiştir: “Mesela İstanbul'da 'polo & pan' …gibi sanatçılar çok meşhur. 

Fransa'da o kadar meşhur değiller. Çok komik geliyor.”  Şeklindeki ifadesi, G.4’ün Fransız 

kültürüne dair bilgilerin Türkiye’de daha popüler veya değerli bulunmasını beklemediğini ve 

bunu şaşırtıcı bulduğunu göstermektedir. G.4’ün bu şaşkınlığı, Fransız kültürünün belirli bir 

üstünlüğe veya evrensel bir çekiciliğe sahip olduğu algısıyla örtüşebilmektedir. Son olarak, 

“Gerçek bir Fransa sevdası var bazı İstanbullularda.” ifadesi, G.4’ün, Fransız kültürüne 

Türkiye’de gösterilen ilgiyi etnomerkezci bir bakış açısıyla yorumladığını gösterir. Türk 

kültüründe Fransız kültürüne yönelik yoğun ilginin olması, ona göre Türkiye’nin kendi 

kültüründen etkilendiğinin bir göstergesi olarak öne çıkmaktadır. 

G.4’ün Fransa’nın kültürel etkisini, kendisini ve Fransız kültürünü merkeze koyarak 

değerlendirdiğini yansıtır. Fransa'nın kültürel etkisinin merkezi bir konumda olduğunu 

düşünmesi, bu gözlemlerinde etnomerkezci bir yaklaşımın ipuçlarını vermektedir. 

Kalıp yargı ve önyargılar 

G.4’ün Türkiye'ye gelmeden önce sahip olduğu kalıp yargı ve önyargıları, ayrıca 

Türkiye'yi tanıdıktan sonra bu önyargıların nasıl değiştiğini göstermektedir. G.4, Türkiye'yi 

Müslüman bir ülke olması nedeniyle diğer Müslüman ülkelerle, özellikle Arap ülkeleriyle 

aynı kategoride değerlendirmiş ve bunun sonucu olarak dil, kültür ve coğrafi yapı açısından 



208 

 

yanlış bir algıya sahip olmuştur. “Daha önce Arapça gibi olduğunu sanıyordum.” ifadesi, 

Türkiye'nin dilini Arapça olarak tahayyül ettiğini gösterir; bu yanlış algı, Fransa’da oluşan 

kalıp yargılardan kaynaklanmaktadır. 

G.4’ün “Türkiye Müslüman bir ülke olduğu için diğer Müslüman ülkeleriyle 

karıştırıyoruz.” ifadesi, Türkiye'yi tanımadan önce sahip olduğu basitleştirici bir bakış açısını 

yansıtır. Müslüman ülkeler arasında çok sayıda kültürel, dilsel ve coğrafi farklar bulunmasına 

rağmen, Fransa'daki genel algının Türkiye'yi Arap kültürleriyle aynı gruba yerleştirdiği 

görülmektedir. Bu kalıp yargı, G.4 ün Türkiye’ye dair önyargılarını güçlendirmiştir. Ayrıca, 

G.4 Türkiye'nin coğrafyası hakkında da yanlış bir algıya sahiptir. “Çöl olduğunu 

zannediyordum.” ifadesi, Müslüman ülkelerin çöl coğrafyasında yer aldığına dair önyargının, 

Türkiye’nin doğal yapısına dair yanlış bir izlenim yarattığını gösterir. Türkiye’nin coğrafi 

çeşitliliğini ve farklı iklim özelliklerini tanımayan G.4, Türkiye'yi daha tanımadan, onu diğer 

Müslüman ülkelerle aynı coğrafi özelliklere sahip olarak değerlendirmiştir. G4’ün Türkiye 

toplumunun yabancılara karşı soğuk ve kapalı bir yapıya sahip olacağına dair önyargısı da 

dikkat çekicidir. “İnsanlar yabancılara çok kapalı olacağını bekliyordum. Hiç öyle olmadı.” 

ifadesi, Türkiye’ye dair negatif bir beklentisinin olduğunu, ancak ülkeye geldikten sonra bu 

önyargının hızla değiştiğini gösterir. G.4’ün beklediğinin aksine, Türk toplumu ona sıcak, 

misafirperver ve açık davranmış, böylece onun Türkiye’ye yönelik ön yargılarını kırmıştır. 

Video 4’ün içerik anlatısı önyargıların gerçek deneyimler ve birebir etkileşimler 

sonucu nasıl kırılabileceğine dair bir örnek sunmaktadır. G.4’ün Türkiye hakkında sahip 

olduğu yanlış kanılar, onun Türkiye’de bizzat yaşadığı deneyimlerle çürütülmüş ve 

Türkiye’ye dair daha gerçekçi ve olumlu bir bakış açısı geliştirmesine olanak sağlamıştır. Bu 

süreç, kültürlerarası etkileşimin önyargıların aşılmasındaki önemini vurgular ve kültürel 

çeşitliliği anlamanın, toplumlar arası daha sağlıklı ilişkiler kurmak için ne kadar kritik 

olduğunu gösterir. 

Değer ve normlara tepki 

G.4’ün Türk toplumuna dair gözlemlerini ve bu toplumun değerleri ile normlarına olan 

tepkisini yansıtmaktadır. G.4, Türklerin kendilerini ifade etme biçimlerini, yaşam tarzlarını ve 

sosyal iletişimdeki doğal yaklaşımlarını yorumlarken, kendi kültüründe alışkın olmadığı bazı 

özellikleri fark etmiş ve bunları olumlu bir merakla değerlendirmiştir. 

İletişimde Duygusal İfade ve Beden Dili Kullanımı 

G.4, Türklerin iletişimde kendilerini yoğun bir şekilde ifade ettiklerini ve konuşurken 

beden dili kullanmalarını ilginç bulmaktadır. “İnsanları Türkçe konuşurken görürken 



209 

 

tartışıyorlarmış gibi hissettim... Çünkü hep elleriyle konuşuyor, kendini çok ifade ediyorlar ve 

duygularını ortaya çıkarıyorlar.” ifadesi, Türklerin iletişim sırasında duygularını açıkça 

göstermelerinin G.4 üzerinde şaşkınlık yarattığını göstermektedir. Onun gözlemlerine göre, 

Türkler iletişimde sadece sözle değil, aynı zamanda jest ve mimiklerle de yoğun bir şekilde 

kendilerini ifade etmektedirler. Bu durum, Türk toplumunda duyguların açıkça ifade 

edilmesinin ve bireyler arasında samimi bir iletişim kurulmasının değerli bir norm olduğunu 

yansıtır. 

Spontane ve Akışa Bırakılan Bir Yaşam Tarzı 

G.4’ün gözlemlediği bir diğer önemli unsur, Türklerin hayatı kendi akışına bırakma 

eğiliminde olmalarıdır. “Türkler kendi hayatında daha az kontrol sağlamaya çalışıyorlar... 

Şeyleri kendi akışına bırakıyorlar... Hayatını daha spontane bir şekilde yaşıyorlar.” ifadesi, 

Türklerin yaşam tarzına dair gözlemlerini özetlemektedir. Türk toplumunda bireylerin, 

olayları kontrol etme çabası yerine, hayatı olduğu gibi kabul etme ve akışa göre hareket etme 

eğiliminde olduklarını fark etmiştir. Bu, Türk kültüründe bir tür “teslimiyet” veya “anı 

yaşama” felsefesine işaret eder ve bireylerin hayatlarında daha rahat, doğal ve esnek bir 

yaklaşımı benimsemelerini sağlar. 

Değer ve Normların Kültürel Farklılıkları 

G.4’ün gözlemlerine göre, Türk toplumundaki bu değerler, Fransa gibi daha planlı ve 

kontrol odaklı bir kültürden gelen biri için alışılmadık olabilir. Türklerin bu rahat ve akışa 

bırakma eğiliminde olan yaşam tarzı, G.4’e farklı ve ilginç gelmiştir. Bu durum batı 

kültürlerinde daha yaygın olan düzenli, kontrollü ve planlı yaşam anlayışından ayrılır. G.4’ün 

bu duruma olan tepkisi, Türk kültüründeki değerlerin kendisi için yeni ve farklı bir yaşam 

perspektifi sunduğunu göstermektedir. Özellikle Türklerin hayatın beklenmedik yönlerine 

karşı daha açık ve esnek bir yaklaşım sergilemesi, G.4’ün gözünde özgün bir kültürel değer 

olarak belirmiştir. 

Türk Kültüründe Duygusal İletişimin Önemi 

G.4’ün, Türklerin duygularını konuşmalarına yansıtma biçimini tartışmacı bir tavır 

olarak algılaması, Türk toplumunda duygusal ifadenin günlük yaşamda ne kadar önemli 

olduğunu ortaya koymaktadır. “Senin dikkatini çekmeye çalışıyorlarmış gibi hissettim.” 

ifadesi, Türklerin iletişimde karşısındaki kişiye ulaşma, etkili olma ve samimi bir bağ kurma 

çabasını yansıtır. Bu tarz iletişim, Türk toplumunda yakın ilişkilerde güven ve samimiyet 

oluşturmanın bir yolu olarak kabul edilir. Türkler için duygularını açıkça ifade etmek, sosyal 

ilişkilerde karşılıklı anlayış ve bağlılığı artıran önemli bir unsurdur. 



210 

 

Genel olarak, G.4’ün Türk toplumunda gözlemlediği değer ve normlara tepkisini 

yansıtır. Türklerin iletişimde duygularını yoğun bir şekilde ifade etmeleri, beden dili 

kullanımları ve hayatı daha spontane bir şekilde yaşamaları, G.4’ün gözünde Türk 

toplumunun kendine has değerlerini ortaya koyar. Bu analiz, Türk kültüründe iletişimdeki 

samimiyetin ve doğal yaşam tarzının bireyler üzerinde nasıl bir etki yarattığını 

göstermektedir. G.4, bu normları hem şaşkınlıkla hem de hayranlıkla gözlemleyerek, kendi 

kültüründeki planlı yaşam ve kontrollü iletişim tarzı ile Türk kültürünün bu özelliklerini 

karşılaştırma fırsatı bulmuştur. Bu deneyimler, G.4’ün Türkiye’de daha esnek, duygusal ve 

spontane bir yaşam anlayışını tanımasını sağlamış ve kültürel farkındalığını artırmıştır. 

Kültürün dili kodu 

G.4’ün Türkçe öğrenme sürecindeki deneyimlerini ve Türk dilinin kültürel anlamlarını 

nasıl keşfettiğini yansıtmaktadır. G.4, Türkçede bazı kelimelerin kültürel derinliğini anlamaya 

çalışırken, aynı zamanda dilin kendine özgü zorluklarıyla da karşılaşmıştır. “Kültürün dili” 

olarak kodlanan bu ifadeler, bir dilin kültürle olan bağlantısını, dil öğrenme sürecinin sadece 

kelimeleri öğrenmekten ibaret olmadığını, aynı zamanda kültürel anlamları ve duyguları da 

keşfetmek olduğunu ortaya koymaktadır. 

Türkçenin Yapısal Farklılıkları ve Zorlukları 

G.4, Fransız bir birey olarak Türkçeyi öğrenmenin yapısal zorluklarına dikkat 

çekmiştir. “Türkçe’nin cümle düzeni çok farklı.” ifadesi, Türkçenin dil bilgisel yapısının Batı 

dillerinden oldukça farklı olduğunu vurgular. Fransızca, İngilizce ve Almanca gibi dillerde 

alışkın olunan dil yapıları Türkçede bulunmamaktadır, bu nedenle G.4 için öğrenmesi 

zorlayıcı olmuştur. Ancak, “Türk kültürünü çok merak ettiğim için zor olmadı.” diyerek, dil 

öğrenme motivasyonunun kültüre duyduğu ilgiyle birleştiğini ve bu sayede dil öğrenme 

sürecinin daha kolay hale geldiğini belirtmektedir. Bu gözlem, dil öğrenmenin, kültüre olan 

ilgiden ve bağlılıktan güç alabileceğini göstermektedir. 

Kelimelerin Kültürel Anlam Derinliği: Hasret ve Espri 

G.4’ün Türkçedeki bazı kelimelerin anlam derinliğine duyduğu hayranlık, dilin 

kültürle olan ilişkisini derinlemesine anlamasını sağlamıştır. Özellikle “hasret” kelimesine 

dair gözlemi, Türkçede bazı kelimelerin duygusal ve kültürel yükünün Fransızcada tam 

karşılığının olmadığını göstermektedir: “En çok sevdiğim kelime hasret. Çünkü çok şey ifade 

ediyor... Fransızca ‘da aynı kelime yok.” G.4, bu kelimenin Türk kültüründe taşıdığı anlam 

derinliğini fark ettiğinde, Türklerin hasret duygusunu nasıl ifade ettiğini daha iyi anlamıştır. 

Bu duygu, özellikle meyhane kültürü ve rakı-balık gibi geleneksel ögelerle ilişkilendirilmiş ve 



211 

 

Türk toplumunda yoğun bir nostalji ve özlem duygusunu yansıtmaktadır. Aynı şekilde 

“espri” kelimesine dair gözlemi de dikkat çekicidir. Fransızcada “ruh” anlamına gelen 

“espri” kelimesinin Türkçede mizah anlamında kullanılmasını ilginç bulmuştur. Bu 

kelimenin Türk kültüründe mizahi bir anlam kazanması, kültürün dili nasıl şekillendirdiğini 

ve kelimelere yeni anlamlar yükleyebildiğini gösterir. Türkçede “espri” kelimesinin sadece 

şaka yapmak değil, olayları ikinci derecede değerlendirmek ve gerçeği daha mesafeli bir 

şekilde algılamak gibi derin bir anlam taşıdığını ifade eder. Bu, Türk mizah anlayışının 

Fransız kültüründeki mizah kavramından nasıl farklı olduğunu yansıtır ve G.4’e Türk mizahı 

hakkında ipuçları sunar. 

Arapça Kökenli Kelimeler ve Zorlukları 

G.4, Türkçede yer alan bazı Arapça kökenli kelimeleri telaffuz etmede ve anlamada 

zorlandığını belirtmiştir. “Türkçe ‘de söyleyemediğim kelimeler Arapça kökenli kelimelerdir... 

Mesela tahammül, taahhüt...” ifadesi, Türkçede kullanılan ve özellikle Arapça kökenli olan 

bazı kelimelerin, telaffuz ve anlam açısından zorluk yaratabildiğini gösterir. Arapça kökenli 

bu kelimeler, Türkçeye tarihsel ve kültürel bir bağ aracılığıyla dahil olmuştur. Bu tür 

kelimeler, dilin sadece iletişim aracı olarak değil, aynı zamanda kültürel aktarım aracı olarak 

da işlev gördüğünü ve Türkçenin çok katmanlı yapısını yansıttığını ortaya koyar. 

Dil Öğrenmede Sosyal Etkileşim ve Kültürel Motivasyon 

G.4, Türkçeyi öğrenme sürecinde Türkiye’deki insanların onunla iletişim kurma 

isteğinin öğrenme sürecini nasıl kolaylaştırdığını vurgulamaktadır. “Türkiye'de yaşarken 

herkes konuşmak istediği için öğrenmek kolay geliyor ama öğrenmek istemek şart.” ifadesi, 

dil öğrenme sürecinin sosyal etkileşimle güçlendiğini ve bireyin o dili öğrenmeye yönelik 

motivasyonunun önemini ortaya koyar. Türklerle olan günlük etkileşimleri sayesinde dilin 

sadece dil bilgisel kurallarını değil, aynı zamanda dilin kültürel anlamlarını ve sosyal 

işlevlerini de öğrenmiştir. Türkçeye dair kültürel farkındalığı, bu sosyal etkileşimler sayesinde 

gelişmiştir. 

Genel olarak, Video 4 içeriği G.4’ün gözlemleri üzerinden Türk toplumundaki 

toplumsal senaryoları ve rollerin nasıl şekillendiğini ortaya koymaktadır. Türk kültüründe 

bireylerin misafirperverliği, duygusal bağlılığı, kolektif hareket etme isteği ve toplumsal 

değerlerin dine dayalı unsurlarla birleşmesi, toplumun sosyal yapısını belirginleştirir. G.4’ün 

gözlemleri, Türk toplumunun yabancılara karşı açık bir iletişim anlayışına sahip olduğunu ve 

toplumsal bağlılık değerlerini güçlü bir şekilde yaşadığını vurgular. Bu analiz, kültürlerarası 

farkındalık bağlamında, G.4’ün Türk toplumunun sosyal normlarını ve rolleri 



212 

 

anlamlandırmasına olanak tanır. Ayrıca, G.4’ün Türkçeyi öğrenirken karşılaştığı kültürel ve 

dilsel zorlukları ve bu dilin kendine has özelliklerini nasıl keşfettiğini göstermektedir. Türkçe 

kelimelerin kültürel anlamlarını anlamak, G.4 için sadece bir dil öğrenme sürecinden ibaret 

olmamış, aynı zamanda Türk kültürünü derinlemesine tanımasına katkıda bulunmuştur. 

Hasret, espri ve Arapça kökenli kelimeler gibi anlam derinliği taşıyan sözcükler, G.4’e Türk 

kültürünün duygusal ve tarihsel katmanlarını keşfetme fırsatı sunmuştur. Böylece dilin 

kültürle olan bağını ve bir dilin öğrenilmesinin, kültürel anlamları ve toplumsal değerleri de 

öğrenme süreci olduğunu ortaya koymaktadır. G.4, Türkçeyi öğrenirken yalnızca kelimeleri 

değil, aynı zamanda bu kelimelerin arkasında yatan kültürel bağlamı da anlamış ve böylece 

kültürel farkındalığını da geliştirmiştir. 

3.5.2.5. Video 5’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Video 5’in içerik anlatısını gösteren röportajda, Amerikalı G.5’in Türkiye’ye dair 

deneyimleri ve düşünceleri ele alınmaktadır. G.5, New York’ta doğmuş, tiyatro eğitimi almış 

bir sanatçıdır. Türkiye ile ilk olarak, lisede tanıştığı Türk arkadaşı sayesinde ilgilenmeye 

başlamıştır. Orta Doğu kültürüne duyduğu ilgi, Türkiye’ye dair merakıyla birleşmiş, 

Türkiye’de İngilizce öğretmenliği yapmaya başlamış ve burada bir Türk vatandaşıyla 

evlenmiştir. Daha sonra Amerika’ya dönmede, çocuklarıyla birlikte tekrar Türkiye’ye gelmiş 

ve İstanbul’da yaşamaya başlamıştır. G.5, Amerika’nın Instagram’daki gösterişli imajının 

gerçekte olmadığını, sosyal bağların zayıf olduğunu ifade ederken; Türkiye’de insanların daha 

sıcak ve yardımsever olduğunu vurgulamaktadır. Türkçe öğrenmeye ilk başlarda zorlansa da 

pratik yaparak ilerlemiş ve bazı Türkçe kelimeleri ilginç bulmuştur. Örneğin “tıngırdatmak” 

ve “pişmaniye” kelimelerini anlamakta zorluk yaşadığını belirtmiştir. 

Tablo 3.7 Etimoloji Kanalı Video 5 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu  Video 5 

Başlık Amerika Gördüğünüz Gibi Bir Yer Değil- (Benim Türkiyem – 15) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=VAxL286hTCs&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoR

XvALvEuKofGL&index=14 

Yüklenme 

Tarihi 

22 Aralık 2023 

İzlenme 326.334 görüntüleme  

Beğenilme 9.5 Bin 

Yorumlar 1.081 

Video 

Açıklaması 

H…. …..a, yıllar önce Türkiye'ye yerleşmiş ve burada yaşamaya karar vermiş. Onun 

gözünden Türkiye'ye ve Türk insanına bakıyoruz. Videolarımızın devamı, sizin 

desteklerinize bağlı. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine birebir röportaj 

 

https://www.youtube.com/watch?v=VAxL286hTCs&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=14
https://www.youtube.com/watch?v=VAxL286hTCs&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=14


213 

 

G.5’in Amerika’da yaşayanların Türkiye’yi Orta Doğu’nun geri kalmış bir bölgesi 

olarak gördüğünü, hatta deve ve çöl imgeleriyle bağdaştırdığını aktarması, iki kültür 

arasındaki yanlış algıları ortaya koymaktadır. Kendisine sıkça sorulan “Neden Türkiye’ye 

geldin?” sorusuna da Amerika’nın ekonomik durumu iyi olsa da yaşamanın zorluklarından 

bahsederek cevap vermektedir. G.5, Türkiye’de taksiciler ve bazı kişilerin, kadın olduğu için 

fazla kişisel sorular sormasından rahatsızlık duyduğunu belirtmiş, kendisine Amerika’da 

Trump ve Amerikan siyaseti hakkında sorular sorulmasının ilginç olduğunu eklemiştir. 

Türkiye’de en çok sevdiği şeyin deniz ve dalış olduğunu ifade eden G.5, pazarlardaki 

satıcıların bağırarak satış yapmasının kendisine komik geldiğini belirtmiştir. 

Türkiye’de güzel insanlarla tanışmanın ve arkadaşlıklar kurmanın kendisi için en 

değerli şeylerden olduğunu vurgulamış, kötü olaylarla karşılaşmış olsa da bunları kişisel 

gelişim sürecinin bir parçası olarak gördüğünü söylemiştir. En kötü deneyimlerinden birini de 

bir kuşun üstüne dışkı yapması olarak belirtmiştir. Ayrıca, Müslüman olduğunu ve bu 

yolculuğun kendisine içsel bir huzur verdiğini ifade etmiştir. G.5, Amerikalıların Türkiye 

hakkında bilgi eksikliği olduğunu ve önyargılı olduklarını dile getirmiş, Türkiye’de insanlara 

mesaj olarak önyargısız ve daha hoşgörülü olunması gerektiğini ifade etmiştir. Röportajın 

sonunda, Amerika’ya gitmek isteyenlere yüksek beklentilere kapılmadan gitmelerini, ancak 

maddi birikim yapmalarını tavsiye etmektedir. 

 

Grafik 3.12 Video 5 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 

Video 5 içeriğinde Amerikalı bir kişinin Türkiye'ye dair ilk izlenimleri, Amerika'dan 

bakış açısıyla Türkiye hakkında oluşan önyargılar, dil ve kültür farklılıklarının etkileri gibi 

temalar yoğun bir şekilde işlenmiştir. Özellikle Amerika'da Türkiye'nin Orta Doğu'ya dair 

yaygın algıların bir parçası olarak, çölde develerin gezdiği bir yer olarak görüldüğü 

vurgulanmıştır. "Türkiye'ye gelmeden önce Türkiye'yi çöl gibi ve develerin gezdiği bir yer 



214 

 

olarak düşünüyordum" ifadesi, kültürlerarası farkındalık eksikliğine işaret eden kalıp yargılar 

ve önyargıların varlığını ortaya koymaktadır.  

Katılımcının Türkiye'deki sosyal yapıya dair gözlemleri, ülkedeki insanlar arasındaki 

sıcak ilişkileri, yardımlaşma kültürünü ve sosyalliği öne çıkarmaktadır. "Türkiye'de en çok 

sevdiğim şey, insanların birbirine yardım etmesi" ifadesi, bireyler arası etkileşimlerde 

toplumsal bağların ne denli güçlü olduğunu göstermektedir. Buna karşın, Amerika’da sosyal 

yaşamın daha bireysel bir yapıda olduğu ve insanların kişisel alanlarına fazla müdahalede 

bulunmadan daha mesafeli ilişkiler kurdukları gözlemlenmiştir. Bu durum, Türkiye'de sosyal 

hayatın "biz" odaklı bir yaklaşıma dayandığını, buna karşın Amerika'da daha "ben" odaklı bir 

yaklaşımın hâkim olduğunu göstermektedir. 

Dilsel süreç açısından katılımcının Türkçe öğrenme sürecinde karşılaştığı zorluklar, 

kültürel adaptasyon sürecinin önemli bir boyutunu teşkil etmektedir. Örneğin, "Tıngırdatmak 

kelimesi" gibi bazı Türkçe kelimelerin katılımcıya zorluk yaşattığı belirtilmiş, bu da dilin bir 

kültür taşıyıcısı olarak karmaşık yapısına işaret etmiştir. Dil öğrenme süreci, kültürel 

entegrasyonu hızlandırırken aynı zamanda kültürel farklılıkların fark edilmesini sağlayarak 

kültürel etkileşimi güçlendirmiştir. 

 

 

Grafik 3.13 Video 5 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler 

 

G.5’in ifadelerinde en dikkat çekici unsurlardan biri de, katılımcının Türk kültürüne 

duyduğu hayranlık ve ilginin, ülkenin misafirperverliği ve toplumsal bağları ile daha da 

pekişmiş olmasıdır. Özellikle manevi değerlere ve kolektif kültürel normlara olan saygı, 

Amerikalı katılımcıyı etkileyerek Türkiye'ye olan bağlılığını artırmıştır. Türkiye'de 

"insanların duygularını daha açık bir şekilde ifade etmesi" ve "birbirlerine karşı daha sıcak 

ve içten olmaları" gibi gözlemler, Türk toplumunun daha kolektif bir yapıya sahip olduğunun 

göstergesi olarak değerlendirilebilir. 



215 

 

Video 5 içeriği Amerikalı bir birey olan yerleşik yabancı G.5’in Türkiye'yi keşfetme 

sürecindeki gözlemlerinin, ülkeler arası kültürel farklılıkları ve Türkiye'nin misafirperverlik, 

yardımlaşma ve sosyallik gibi özelliklerini öne çıkardığını göstermektedir. Türkiye’deki 

kolektif değerlerin etkisi, bireyin kültürel farkındalığını artırmış ve kendi kültürel 

perspektifini genişletmesine katkı sağlamıştır. Bu bağlamda, Türkiye deneyimi, katılımcının 

kendi kültürüne dair yeni bir bakış açısı geliştirmesine de olanak tanımıştır. 

 
Görsel 3.13 Video 5 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

 
Video 5’in anlatımında G.5’in ifadelerinden yola çıkarak kültürlerarası iletişimi 

etkileyen faktörlere ulaşılabilmektedir. Elde edilen bulgulardan ulaşılan temalar şu şekildedir: 

Değer ve Normlara Tepki 

"Değer ve normlara tepki" teması, bir bireyin farklı kültürel normlarla karşılaştığında 

yaşadığı uyumsuzluk veya şaşkınlık hissini içerir. Belgedeki ifadelerde, özellikle kişisel 

bilgilerin paylaşılmasının sınırlı olduğu bir kültürde yetişmiş bireylerin, Türkiye gibi daha 

sosyal ve sıcak bir toplumda yaşadıkları zorluklar ortaya konulmaktadır. Örneğin, Türkiye'de 

pazardaki yüksek sesle satış yapma ve kişisel soruların çokça sorulması gibi normlara yabancı 

olan kişi, bu durumu hem komik hem de şaşırtıcı bulmaktadır. Bu tema, bireylerin kendilerine 

yabancı kültürel normlara gösterdiği tepkileri ve bu süreçte yaşanan uyum zorluklarını ele 

almaktadır. Türkiye’de kişisel soruların yaygın olması ve pazarlardaki bağırma gibi kültürel 

normlar, bireyin alışık olmadığı bir sosyal etkileşim tarzını temsil eder. Örneğin, G.5 pazarda 



216 

 

duyduğu ifadeleri komik bulduğunu ifade ederken, bu durumu şöyle dile getiriyor: “Hani 

Türkiye'de gördüğümde, dikkat çekmek için bazen pazarda böyle değişik şeyler bağırıyorlar 

ya, o çok komik geliyor bazen bana”. Bu ifade, kültürel normlara yabancı olan bireyin mizahi 

ve şaşkınlık içeren tepkisini gösterir. Öte yandan, toplumsal normların paylaşım üzerine 

kurulu olması, kişinin özel alan ihtiyacıyla çelişebilir ve G.5 bu durumu “Yani ilk önce ben 

çekiniyordum, bu kadar paylaşmaktan” şeklinde belirtir. Bu örnekler, değerler ve normlara 

dair kültürel farklılıkların uyum sürecindeki etkisini yansıtmaktadır. 

Kalıp yargı ve Önyargılar 

Kalıp yargılar ve önyargılar, bir kültür hakkında yüzeysel ve genelleyici algıları içerir. 

Video 5’te, Türkiye'nin Orta Doğu olarak algılanması, çöl ve develerle özdeşleştirilmesi gibi 

basmakalıp yargılar göze çarpmaktadır. Bu yargılar, Amerikalı bir bireyin Türkiye'ye dair 

yeterince bilgi sahibi olmaması durumunda ortaya çıkabilecek yanlış anlamaları 

göstermektedir. Ayrıca, bireylerin yüzeysel algılarını aşmaları için daha derinlemesine bilgi 

edinmeleri gerektiği vurgulanmaktadır. Kalıp yargılar ve önyargılar, genellikle bir kültüre dair 

yüzeysel ve eksik bilgiye dayanır. Amerika’dan gelen bir bireyin, Türkiye’yi çöl ve deve 

imgeleriyle Orta Doğu’ya özgü bir yer olarak algılaması, bu tür genellemelerin tipik bir 

örneğidir. Video 5’te şu ifade bunu net bir şekilde ortaya koymaktadır: “İnsanlar ne 

düşünüyor. Tam Orta Doğu bir yer. Yani develerin geziyor, gibi geliyor onlara gerçekten” 

Şeklinde G.5’in ifadesinin bu tür algıları, bireylerin bir ülkeyi medya veya söylentiler 

üzerinden tanıması sonucu oluşur ve yüzeysel yargılarla sınırlıdır. Ayrıca, G.5’in çevresindeki 

insanların, Türkiye gibi bir ülkeye giderken dikkatli olunması gerektiğini söylemesi, güvenlik 

kaygılarına dayanan bir başka önyargıyı yansıtmaktadır: “O da şey diyor, uyarıyor beni hep 

hani dikkat et oraya girince” Bu örnekler, bireylerin kültürlerarası anlayışı geliştirmesi için 

önyargılarını fark etmeleri ve aşmaları gerektiğini göstermektedir. 

Kültürün Dili 

Dilin kültürle ilişkisi, bireylerin farklı dillerde ifade ederken zorlandıkları ve aynı 

zamanda mizah buldukları dilsel süreçler üzerinden ele alınmaktadır. Örneğin, Türkçedeki 

"tıngırdatmak" gibi kelimelerin yabancılar için hem zor hem de komik bulunması, dilin 

kültüre özgü yönlerini ortaya koymaktadır. Bu tür ifadeler, dil öğrenme sürecinde karşılaşılan 

güçlüklerin kültürel bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Dil, kültürel kimliği yansıtan 

güçlü bir unsurdur. Farklı bir dili öğrenmek, yalnızca kelimeleri ezberlemek değil, o dilin 

kültürüne de aşina olmayı gerektirir. Örneğin, Türkçede bazı kelimelerin zorluğu, Amerikalı 

yerleşik yabancı G.5’in bu dili öğrenirken yaşadığı sıkıntılarda kendini gösterir. “Seni en çok 



217 

 

zorlayan Türkçe kelime hangisi?” sorusuna yanıt olarak G.5, “Pürtelaş, çok zordu” şeklinde 

yanıt verir. Bu kelime, kültürel dil ve ifade farklarının birey üzerindeki etkisini ortaya koyar. 

Aynı şekilde, “pişmaniye” gibi kelimeleri yanlış anlaması ve kullanması, dilin kültürel 

bağlamını öğrenme sürecinde yaşanan güçlüklerin örneğidir: “Ben eskiden pişman olduğumla 

karıştırıyordum. Mesela pişmaniye oldum falan diyordum eskiden”. Bu tür dilsel zorluklar, 

kişinin yeni bir kültüre adapte olma sürecinde yaşadığı dil engellerini gözler önüne 

sermektedir. 

Toplumsal Senaryolar ve Roller 

Toplumsal senaryolar ve roller, farklı kültürlerde insanların beklentileri ve birbirleriyle 

olan etkileşimlerini kapsar. Belgede, Türk insanının misafirperverliği ve sıcakkanlılığına 

vurgu yapılırken, bu durumun farklı kültürlerdeki bireylerde nasıl karşılandığına dair 

gözlemler bulunmaktadır. Örneğin, Türk toplumunda kişisel soruların yoğun şekilde 

sorulması, daha bireyci toplumdan gelen kişiler için beklenmedik bir durum olarak 

algılanmaktadır. Toplumsal senaryolar ve roller, bireylerin farklı kültürlerdeki etkileşim 

biçimlerini ve bu etkileşimlerdeki beklentilerini içerir. Türkiye’de misafirperverlik ve sıcaklık 

gibi değerler, Amerikalı G.5 için alışılmışın dışında ve şaşırtıcı olabilir. Bu bağlamda, 

Türkiye’de sürekli kişisel sorular sorulması birey için bir farklılık olarak değerlendirilir: 

“Türklerde mesela Türk insanında farklı bulduğun şeyler neler? Çok soru soruluyor” 

şeklindeki G.5’in bu ifadesi, Türk toplumunun daha samimi ve iletişime açık bir yapıya sahip 

olduğunu, fakat bireyin bu durumu farklı ve belki de biraz sınır ihlali olarak gördüğünü 

gösterir. Toplumsal roller açısından, bu tür iletişim tarzları, bireyin kendi kültürel normlarıyla 

uyumlu olmadığı için onu zorlayabilir. 

Belirsizlik ve Kaygı 

Belirsizlik ve kaygı teması, bireylerin farklı kültürlerarasında yaşamaları durumunda 

yaşadıkları aidiyet sorunlarını ifade eder. Video 5’te, Amerika'da yaşamanın birey için 

zorlayıcı olduğu ve aidiyet hislerinin zayıf olduğu belirtilirken, ailenin ve sosyal desteğin 

eksikliğinden kaynaklanan kaygılar ön plana çıkmaktadır. Bu durum, G.5’in yaşadığı kültürel 

geçişin zorlayıcı yanlarını ortaya koymaktadır. Belirsizlik ve kaygı, bireyin kültürel geçiş 

dönemlerinde yaşadığı aidiyet sorunlarıyla ilişkilidir. Amerika’da yaşamın zorluklarından ve 

aidiyet eksikliğinden bahseden G.5, Türkiye’ye geldiğinde ailenin ve sosyal çevrenin önemini 

vurgulamaktadır. Bu bağlamda, Amerika’daki yalnızlık hissini ifade ederken “Amerika; yani 

bazen ev gibi geliyor, ama bazen ev gibi gelmiyor” şeklindeki ifadesi, G.5’in iki kültür 

arasında kalmışlık durumunu anlatır. Ayrıca, Amerika’da bile olsa para ve sosyal destek 



218 

 

eksikliğinin yarattığı sıkıntıları ifade eden G.5, “Gerçekten Amerika'da bahsettiğim gibi yani 

yaşamak zor yani. Para bile varsa” şeklinde açıklamada bulunmaktadır. Bu ifadeler, kültürel 

aidiyet ve sosyal destek eksikliğinin bireyde yarattığı kaygıyı gözler önüne serer. 

Cinsiyetçi Yaklaşımlar 

 Cinsiyetçi yaklaşımlar, özellikle kadınların toplumdaki yeri ve yabancı kadınlara karşı 

gösterilen önyargılar bağlamında ele alınmıştır. Video 5’te, yabancı kadınlara kişisel sorular 

sorulması, bireyin rahatsızlık duyduğu ve kültürel farkındalığın eksik olduğu bir durum olarak 

değerlendirilmektedir. Bu tür yaklaşımlar, toplumun cinsiyet ve yabancı kimlikler hakkındaki 

önyargılarını göstermektedir. Cinsiyetçi yaklaşımlar, toplumların kadınlara yönelik 

davranışlarında kültürel farklardan doğan farklılıkları içermektedir. Türkiye’de yabancı bir 

kadın olarak çok sayıda kişisel soru yöneltilmesi, G.5’in cinsiyet temelli bir rahatsızlık 

hissetmesine yol açar. Örneğin, taksicilerin yabancı bir kadın olarak kendisine yönelttiği 

soruları fazla kişisel bulan G.5, bu durumu “bu kadar sorular, yani yabancı kadın olduğum 

için. Hem de yabancı hem de kadın olduğum için sorular soruyor ama benim için, çok 

hoşlanmıyorum bazen soğuyorum birazcık” şeklinde dile getirir. Bu durum, toplumun yabancı 

kadınlara yönelik farklı bir yaklaşım sergilemesi ve bireyin bu yaklaşımı hoş karşılamamasına 

işaret eder. 

Video 5 içerik anlatısındaki G.5’in ifadeleri kültürlerarası farkındalığın gelişmesi için 

bireylerin diğer kültürlere dair önyargılarını aşmaları, empati kurmaları ve iletişimde açık 

fikirli olmaları gerektiğini göstermektedir. Her bir tema, bireylerin kültürel çatışma ve uyum 

süreçlerinde yaşadıkları farklı deneyimleri detaylı olarak ortaya koyar. Bu analiz, kültürel 

farkındalık eksikliğinin nasıl yorumlanabileceğini ve G.5’in bu süreçlerde nasıl kendini 

geliştirebileceğini vurgulamaktadır. Bu temalar, bireylerin kültürlerarası etkileşimlerde 

karşılaştıkları zorlukları, uyum sürecini ve bu süreçte karşılaşılan farklı tepkileri 

betimlemektedir. Her tema, farklı kültürel perspektiflerden bakıldığında bireylerin 

deneyimlerini ve kültürel çatışma veya uyum süreçlerinin anlaşılmasına katkı sağlamaktadır. 

3.5.2.6. Video 6’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Etimoloji kanalı Youtube içeriğinde en çok yorum yapılan 4. Video olarak “Yılan Eti 

İsteyince Kovdu Beni. - (Benim Türkiyem- 12)” başlıklı Video 6’nın ayrıntılı bilgilerinin 

Tablo 3.8’de görüleceği üzere Nijeryalı G.6’ın Türkiye’ye geliş hikayesi, Türk kültürüne 

uyum süreci ve yaşadığı deneyimler anlatılmaktadır. G.6’nın, eğitim için geldiği Türkiye’ye 

dair ilk başlarda herhangi bir beklentisi olmadığını, ancak burada yaşadıkça kendini evinde 



219 

 

gibi hissetmeye başladığını ve Türk insanının misafirperverliği, sıcak kanlılığı sayesinde 

Türkiye’yi ikinci vatanı olarak benimsediği belirtilmektedir. G.6, Türkçeyle ilk tanışmasının 

yanı sıra, Türkçe öğrenme sürecindeki ilginç anekdotlarını da paylaşmaktadır. Örneğin, 

Türkçedeki “papağan” kelimesi ve yumuşak g harfi hakkında yaşadığı ilk şaşkınlığı, 

öğrendiği ilk Türkçe şarkının “Bas Gaza” olduğunu anlatmaktadır. Türkçeyi öğrenmenin zor 

olmadığını düşünmekte, hatta İngilizcenin daha karmaşık olduğunu belirtmektedir. 

 

Tablo 3.8 Etimoloji Kanalı Video 6 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu  Video 6 

Başlık Yılan Eti İsteyince Kovdu Beni. - (Benim Türkiyem- 12) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=-yppCSykLi4&t=6s 

Yüklenme 

Tarihi 10 Kasım 2022 

İzlenme 268.617 görüntüleme  

Beğenilme 11 Bin 

Yorumlar 1.092 

Video 

Açıklaması Bu haftaki konuğumuz Nijerya'dan ………... 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine birebir 

röportaj yürütülen video oynatma listesi 

 

Türkiye’deki sosyal yaşam ve kültürel farklardan da bahseden G.6, özellikle Türklerin 

samimi selamlaşma ritüellerinin kendisini şaşırttığını söylemektedir. Ayrıca, çay sevgisini, 

tokalaşma ve sarılma alışkanlıklarını, efkar müziklerine olan ilgisini komik ve sıcak bir dille 

aktarmaktadır. Türk kültüründeki bazı kavramların ve duyguların, kendi ülkesindeki 

yaşamdan oldukça farklı olduğunu, ancak bunları benimseyerek bir nevi asimile olduğunu 

dile getiriyor. G.6, Türkiye’de karşılaştığı bazı zorluklardan da söz ediyor. Örneğin, gece geç 

saatlerde başına gelen bir hırsızlık girişimini ve insanların kendisine “zenci” kelimesiyle 

hitap etmesinden duyduğu rahatsızlığı dile getiriyor. Bu kelimenin anlamını bilmeyen 

kişilerin iyi niyetle kullandığının farkında olsa da kelimenin tarihsel bağlamda olumsuz 

çağrışımlar içerdiğini ve siyahi insanlar için rahatsız edici olduğunu ifade etmektedir. 

Video 6’nın sonunda G.6, Türkiye’ye “toparlan ve kendine güven” şeklinde bir mesaj 

vererek, Türkiye’nin İslami değerlerine duyulan saygının Nijerya’da da olumlu bir izlenim 

yarattığını, ancak bazı yanlış algıların da mevcut olduğunu belirtmektedir. Türkiye’nin, ona 

göre, “sonsuz imkanlarla dolu bir ülke” olduğu ve bu ülkede kendini evinde hissettiğini dile 

getirmektedir. Videoda, G.6’nın Türk kültürüne olan samimi bakışı, mizahi anlatımı ve 

yaşadığı deneyimleri renkli bir şekilde paylaşması, izleyicilere hem eğlenceli hem de 

düşündürücü bir içerik sunmaktadır. Dil, kültürel kimliğin ve aidiyetin önemli bir 

yansımasıdır. Katılımcının, anneannesinin verdiği ismi kullanmayı tercih etmesi, dilin kültürel 

bir bağ kurmadaki önemini gösterir: “Onimisi benim göbek adım. Anneannemin vermiş 



220 

 

olduğu bir isim. O yüzden onu kullanmayı daha çok tercih ediyorum”  Bu tercih, isimlerin 

yalnızca bireysel kimlik değil, aynı zamanda kültürel bir miras olduğunu göstermektedir. 

Ayrıca, katılımcının Türkçede zorlandığı bazı kelimeleri ifade etme çabası, dil öğrenmenin 

zorluklarına ve kültürün dil üzerindeki etkisine de işaret eder. Türkçede sesli harflerin 

kullanımı, katılımcı G.6 için şaşırtıcıdır ve bazı kelimelerin anlamlarına dair kafa karışıklığı 

yaşamaktadır. Bu, kültürlerarası iletişimde dilin yalnızca iletişim aracı değil, aynı zamanda 

kültürel bir deneyim olarak yaşandığını da gösterir. 

 

Grafik 3.14 Video 6 içerik Anlatısı Kod Frekansları 

 

Grafik, "Video 6: Yılan Eti İsteyince Kovdu Beni" başlıklı Video 6’nın içeriğinde 

kullanılan kodların frekans dağılımı gösterilmiştir. Her bir kod, içerikteki belirli temaların ne 

kadar sıklıkla yer aldığını yüzdelik olarak ifade eder. Video 6’nın hangi konulara ve temalara 

odaklandığının anlaşılmasına yardımcı olmaktadır. 

Değer ve Normlara Tepki (%40,2) 

Grafikte en yüksek orana sahip olan kod "Değer ve Normlara Tepki” dir. Bu, videoda 

Türkiye’deki toplumsal değerler ve normlara yönelik tepkilerin öne çıktığını gösterir. G.6'nın, 

Türkiye'deki sosyal ve kültürel alışkanlıklarla karşılaştığında yaşadığı şaşkınlık veya uyum 

zorlukları bu temanın altında yer almaktadır. Özellikle, kendisi için yeni veya farklı gelen 

toplumsal normlara verdiği tepkiler, farklı kültürel değerlerin anlaşılmasında önemli bir rol 

oynar. "Değer ve Normlara Tepki" kodunun yüksek oranda bulunması, videoda Türkiye'nin 

toplumsal normları veya değerlerine karşı şaşkınlık veya uyum zorlukları yaşandığını gösterir. 

Bu tema, farklı kültürlerdeki değerler ve alışkanlıklar karşısında bireyin verdiği tepkileri veya 

uyum sağlama sürecini ifade eder. Bu durum, Ali'nin Türkiye’deki bazı sosyal normları veya 

değerleri kendi kültürel perspektifinden ele aldığını düşündürür. 



221 

 

Kültürün Dili (%21,4) 

İkinci en yüksek oran "Kültürün Dili" koduna aittir. Bu, videoda dilsel farklılıklar ve 

kültürel ifadelerin önemine dair konuların sıkça ele alındığını gösterir. G.6'nın Türkçe 

öğrenme sürecinde karşılaştığı zorluklar, belirli kelimelerin anlamlarını anlama çabası ve bu 

süreçte yaşadığı kültürel deneyimler bu tema altında değerlendirilir. İkinci en yüksek oran 

"Kültürün Dili" koduna aittir. Video 6’nın bu, içeriğinde dilsel farklılıkların, dil öğrenme 

sürecinin veya kültürel dilin önemi üzerinde durulmaktadır. Video 6’da Türkçede zorlanılan 

kelimeler veya farklı bir dilde iletişim kurarken yaşanan zorluklar anlatılmıştır. Dil, 

kültürlerarası etkileşimde önemli bir unsur olduğundan, bu kodun yüksek frekansı, bireyin 

kültürel uyum sürecinde dilin rolünü vurgular. 

Toplumsal Senaryolar ve Roller (%17,2) 

"Toplumsal Senaryolar ve Roller" kodunun grafikte üçüncü sırada yer alması, videoda 

sosyal roller ve toplumdaki davranış kalıplarının önemsendiğini gösterir. G.6'nın Türkiye’deki 

günlük sosyal etkileşimleri veya toplumun belirli tepkilerini gözlemlemesi ve farklı 

kültürlerdeki toplumsal roller arasındaki farklılıkları anlamaya çalışması bu kodla ifade edilir. 

Bu, kültürlerarası farkındalık gelişiminde önemli bir adımdır. Video 6’da toplumsal ilişkiler, 

sosyal roller ve kültürel normlar etrafında şekillenen deneyimlerin sıklıkla ele alındığını 

gösterir. Örneğin, Türkiye'de yabancı bir birey olarak karşılaşılan bazı kültürel farklılıklar 

veya toplumun belirli tepkileri bu kodun altında değerlendirilebilir. Bu durum, videonun 

odağında sosyal etkileşimler ve bireyin farklı bir kültürdeki deneyimlerinin yer aldığını 

gösterir. 

Kalıp yargı ve Önyargılar (%5,8) 

Bu kod, G.6’nın Türkiye’de karşılaştığı bazı kalıp yargıları ve önyargılı yaklaşımları 

ifade eder. Özellikle, kendisine yöneltilen bazı basmakalıp sorular ve bunlara verdiği mizahi 

yanıtlar, kültürel farklılıkların nasıl algılandığını göstermektedir. Bu tür önyargılar, 

kültürlerarası iletişimde sıklıkla karşılaşılan bir durumdur ve G.6’nın bu sorulara karşı esprili 

bir yaklaşım sergilemesi, uyum sürecinde mizahın rolünü vurgular."Kalıp yargı ve 

Önyargılar" kodu, belirli önyargılar veya yanlış anlamalarla ilgili içeriklerin varlığını 

gösterir. Bu, G.6'nın Türkiye’deki bazı bireyler tarafından kendisine yöneltilen kalıp 

yargılarla karşılaştığını veya Afrika kökenli bireyler hakkında yanlış bilgilere dayalı sorular 

aldığını gösterir. Kalıp yargılar, kültürlerarası iletişimde sorun yaratabileceğinden, bu tür 

içerikler bireyin bu önyargılara nasıl tepki verdiğini veya nasıl başa çıktığını yansıtabilir. 



222 

 

 

Görsel 3.14 Video 6 İçerik Anlatısı Kod Bulutu 

Belirsizlik ve Kaygı (%1,7) 

"Belirsizlik ve Kaygı" kodunun varlığı, bireyin farklı bir kültürde yaşadığı kaygıları ve 

belirsizlikleri ifade eder. G.6’nın Türkiye’deki sosyal yaşama uyum sağlama sürecinde 

karşılaştığı belirsizlikler veya kültürel uyumsuzluk hissi, kültürlerarası adaptasyon sürecinin 

zorluklarını gözler önüne serer. Bu kodun oranı, bireyin Türkiye’de yaşadığı bazı 

belirsizlikler veya kaygı durumlarının ele alındığına işaret eder. Farklı bir kültürde yaşarken 

yaşanan belirsizlikler veya aidiyet duygusunun eksikliği gibi konular, bireyin uyum 

sürecindeki zorlukları açıklayabilir. 

Irkçılık (%7,5) 

"Irkçılık" kodu düşük bir orana sahip olmasına rağmen, videoda ayrımcılık veya 

ırkçılıkla ilgili bazı deneyimlerin yer aldığını işaret eder. G.6’nın, Türkiye'de kendisine karşı 

doğrudan bir ırkçılık hissetmediğini belirtmesi veya bu konuda düşüncelerini paylaşması 

olasıdır. Ancak, bu oranın düşük olması, ırkçılığın videoda çok fazla ele alınmadığını gösterir. 

"Irkçılık" kodunun varlığı, videoda bazı ayrımcılık deneyimlerinin veya kültürel farklılıkların 

vurgulandığını gösterir. Türkiye’de karşılaşılabilecek ırkçılıkla ilgili deneyimler veya 

bireylerin farklı kültürel geçmişlere sahip bireylere karşı tutumları bu temada incelenebilir. 

Ancak, bu oran oldukça düşüktür ve videoda bu konunun daha az vurgulandığını gösterir. 

Alaycı ve Aşağılayıcı İfadeler (%6,2) 

Bu kod, G.6’nın karşılaştığı bazı durumlara veya sorulara mizahi ve alaycı bir dille 

yaklaştığını gösterir. Örneğin, önyargılı sorulara verdiği esprili yanıtlar, kültürel farklılıkları 

mizah yoluyla ifade etme becerisini yansıtır ve toplumsal farklılıkları yapıcı bir dille ele alma 

yöntemini gösterir. Bu kod, videoda alaycı veya mizahi bir yaklaşımın kullanıldığını gösterir. 

G.6'nın kendisine yöneltilen önyargılı sorulara karşı mizahi bir dille yanıt vermesi bu 

kategoride yer alabilir. Bu tür ifadeler, bireyin kültürel farklılıklarla başa çıkma 

yöntemlerinden biri olarak mizahı kullandığını gösterebilir. 



223 

 

Diğer Kodların Yokluğu 

Grafikte "Argo İfadeler," "Cinsiyetçi Yaklaşımlar," "Etnomerkezcilik," ve "Zenofobi" 

kodlarının frekansı sıfırdır. Bu, videoda bu tür temalara yer verilmediğini gösterir. Yani 

içerik, dilsel, sosyal ve normatif farklılıklar üzerinde yoğunlaşırken, argo, cinsiyetçilik, 

etnosentrizm veya yabancı düşmanlığı gibi konulara değinmemektedir. 

Bu grafik, "Video 6: Yılan Eti İsteyince Kovdu Beni" içeriğinde Türkiye’nin 

toplumsal değerleri, dilsel farklılıklar ve sosyal roller gibi konuların ön planda olduğunu 

göstermektedir. Diğer bir ifade ile video içerik anlatısında sosyal etkileşimler, kültürel 

normlar, dil ve toplumsal roller gibi kültürlerarası deneyimlere yoğunlaşan bir anlatımın 

bulunduğunu görülmektedir. G.6’nın Türkiye’de karşılaştığı normlar, dil bariyerleri ve 

önyargılar gibi deneyimleri, kültürlerarası etkileşimin nasıl şekillendiğine dair önemli ipuçları 

sunmaktadır. Toplumsal senaryolar, dilin kültürel bağlamı, kalıp yargılar ve normlara karşı 

tepkiler gibi temalar ön plana çıkmakta, mizahi bir yaklaşım yer yer kullanılarak önyargılara 

dikkat çekilmektedir. G.6'nın Türkiye'deki deneyimlerinin dilsel ve sosyal adaptasyon 

süreçlerini içerdiğini, toplumsal normlara uyum sağlama ve önyargılara karşı mizahi bir 

yaklaşımla baş etme çabalarını ortaya koymaktadır. Özellikle, toplumsal değerler ve normlara 

verilen tepkiler ile dilin kültürel anlamları üzerine yapılan gözlemler, G.6’nın uyum sürecinde 

karşılaştığı zorlukları ve bu zorluklarla başa çıkma yollarını gözler önüne sermektedir. 

 

Grafik 3.15 Video 6 İçerik Anlatısı Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçler 

Grafikte, kültürlerarası iletişimde etkili olan süreçler, üç ana başlık altında 

gösterilmektedir: Bilişsel Süreç Etkisi, Dilsel Süreç Etkisi ve Duyuşsal Süreç Etkisi. Her 

bir sürecin yüzdelik frekansı, kültürlerarası iletişimde hangi alanların daha baskın olduğunu 

anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

 



224 

 

Bilişsel Süreç Etkisi (%68,2) 

Grafikte en yüksek oranda görülen "Bilişsel Süreç Etkisi", kültürlerarası iletişimde 

bilgi edinme, düşünce geliştirme ve analiz yapma süreçlerinin ön planda olduğunu 

göstermektedir. Bu yüksek oran, bireylerin farklı kültürleri anlamaya çalışırken bilişsel 

süreçlere ağırlık verdiğini işaret eder. Diğer kültürleri analiz etmek, karşılaştırmak ve bilgiye 

dayalı çıkarımlar yapmak, kültürlerarası farkındalık geliştirme sürecinde önemli bir rol oynar. 

Bu, kültürlerarası iletişimde daha çok mantıksal ve analitik bir yaklaşımın tercih edildiğini 

gösterir. Bu bilişsel sürecin etkisi ile birey farklı anlamları içselleştirme de kolaylık 

sağlayarak, empatik bakış açısı ile anlamlandırma ve yorumlama neticesinde kültürlerarası 

farkındalık kazanabilmektedir. Ancak anlamları içselleştirmede zorluk yaşayarak bireysel 

bakış açısı ile anlama ve yorumlama kalıp yargıları ve önyargıları arttırarak kültürlerarası 

farkındalığı düşürmektedir.  

Dilsel Süreç Etkisi (%27,3) 

İkinci en yüksek oran "Dilsel Süreç Etkisidir. Bu, kültürlerarası iletişimde dilin önemli 

bir rol oynadığını ancak bilişsel süreçler kadar baskın olmadığını gösterir. Dilsel süreçler, 

diğer kültürleri anlamada ve iletişim kurmada önemli bir araçtır. Özellikle farklı dillerde 

kelime seçimleri, anlam farklılıkları ve dil yapısının kültürel bağlamda anlaşılması, iletişimi 

kolaylaştırıcı bir faktör olarak ortaya çıkar. Bu oran, dilsel faktörlerin kültürlerarası iletişimde 

dikkate alındığını ancak daha çok bilişsel unsurlara odaklanıldığını göstermektedir. 

Duyuşsal Süreç Etkisi (%4,5) 

Grafikte en düşük orana sahip olan "Duyuşsal Süreç Etkisidir. Bu düşük oran, 

kültürlerarası iletişimde duygusal tepkilerin ve empati kurma gibi duygusal süreçlerin diğer 

faktörlere kıyasla daha az ön planda olduğunu göstermektedir. Duyuşsal süreçlerin düşük 

olması, kültürlerarası iletişimde daha çok bilgiye ve dilsel uyuma dayalı bir yaklaşım 

benimsendiğini ancak empati ve duygusal anlayışın nispeten geri planda kaldığını işaret eder. 

Duygusal süreçlerin düşük olması, kültürel farklılıklar karşısında derinlemesine bir duygusal 

bağ kurmanın henüz gelişmediğine işaret edebilir. Özetle bu grafik, Video 6 nın içeriğindeki 

kültürlerarası iletişimde bilişsel süreçlerin en önemli etken olduğunu, bunu dilsel süreçlerin 

izlediğini ve duyuşsal süreçlerin daha düşük seviyede kaldığını göstermektedir. Bu dağılım, 

kültürlerarası iletişimde mantıksal ve bilgiye dayalı yaklaşımların önceliklendirildiğini, dilsel 

uyumun önemsendiğini ancak duygusal bağ kurma ve empati süreçlerinin sınırlı kaldığını 

işaret eder. Kültürlerarası farkındalığı artırmak için duygusal süreçlerin de güçlendirilmesi 



225 

 

gerektiği söylenebilir; böylece iletişim sadece bilişsel ve dilsel değil, aynı zamanda duygusal 

bir uyum içerisinde gerçekleşebilir. 

 
Görsel 3.15 Video 6 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

 
G.6'nın röportajı, kültürlerarası etkileşimde yaşanan uyum sürecini ve kültürel 

farklılıklara dair gözlemleri anlatan değerli bir örnektir. G.6’nın deneyimleri, Türk kültürüne 

dair gözlemler ve farklılıklara verilen tepkiler bağlamında toplumsal roller, kalıp yargılar, dil 

bariyerleri ve normlara karşı duyulan şaşkınlık gibi birçok boyutta ele alınmıştır. Özellikle, dil 

öğrenme sürecinde karşılaştığı zorluklar ve bu dilin kendisine sunduğu kültürel deneyimler, 

kültürün dil üzerindeki etkilerini gözler önüne sermektedir. Toplumsal senaryolarda, 

Türklerin sıcak kanlılığına dair gözlemleri, Nijerya gibi daha mesafeli kültürlerden gelen 

bireyler için farklı bir deneyim sunar. G.6'nın gözlemleri, kültürlerarası farkındalığın 

gelişmesinde dilsel, normatif ve sosyal farkların nasıl bir rol oynadığını açıkça ortaya 

koymaktadır. 

G.6’nın Türkiye'de karşılaştığı kültürel farklılıklar ve uyum sürecinde yaşadığı 

deneyimleri kültürlerarası iletişimin belirli temaları altında incelenebilmektedir. 

Dilsel Farklılıklar ve Zorluklar 

G6, Türkiye’ye geldiğinde ilk olarak Türkçeyle tanışır ve bu dili öğrenme sürecinde 

karşılaştığı zorlukları açıklar. Örneğin, “papağan” kelimesini duyduğunda, bu kelimenin 

neden “papakan” şeklinde olmadığını sorgular ve Türkçedeki “yumuşak g” sesini anlamakta 



226 

 

zorlanır “Yumuşak ne demek? Söylenmiyor. Söylenmiyorsa neden var o zaman dedim. Hani 

direkt 'papaan' diyelim geçelim” Bu durum, farklı dil yapılarının, özellikle de ses sistemi ve 

harf kullanımı farklılıklarının bireyin adaptasyon sürecinde karşılaştığı engelleri gözler önüne 

serer. Ayrıca, Türkçedeki akrabalık ilişkilerine dair terimlerin karmaşıklığını ifade ederek, 

dilin toplumsal yapıdaki yansımalarına dair bir gözlem yapar. 

Kalıp yargı ve Önyargılar 

Kalıp yargı ve önyargılar, katılımcının Türkiye’de karşılaştığı bazı yanlış algıları ve 

genellemeleri içerir. Türkiye’nin Arapça konuşan bir ülke olarak algılanması ve Türk 

kültürüne dair yanlış bilgilere dayanan sorular, bu önyargıların örnekleridir: G.6’nın“Çoğu 

kişi Türkiye'nin Arapça konuştuğunu düşünüyor”  şeklindeki ifadesi, kültürlerarası iletişimde 

yanlış algıların ve basmakalıp yargıların etkisini gösterir. Bu tür önyargılar, bireyin yeni bir 

kültüre dair bilgi eksikliklerinden kaynaklanan yanlış anlamaları gözler önüne serer ve 

kültürel farkındalığın artırılmasının gerekliliğini vurgular. 

Belirsizlik ve Kaygı 

Belirsizlik ve kaygı teması, bireyin dil öğrenme sürecinde yaşadığı endişe ve uyum 

sağlama çabalarını ifade eder. Katılımcı, Türkçeyi öğrenirken duyduğu endişeyi şu sözlerle 

dile getirir: “Ben bu dili nasıl öğreneceğim?” şeklindeki Bu ifadesi ile G.6, dil bariyerinin 

kültürlerarası iletişimdeki rolünü ve bireyin uyum sağlama sürecindeki belirsizlikleri gözler 

önüne serer. Farklı bir kültürle karşılaştığında hissettiği bu kaygı, aynı zamanda bireyin 

kendini ifade etme ve anlamlandırma çabasının bir göstergesidir. Bu tür belirsizlikler, kültürel 

uyum sürecinde yaşanan zorlukların psikolojik boyutunu yansıtır. 

Kültürel Normlara Uyum ve Beklentiler 

G.6, Türkiye’de karşılaştığı sosyal davranış ve kültürel normlara dair şaşkınlığını sıkça 

dile getirir. Türkiye’deki selamlaşma ritüelleri onun için yeni bir deneyimdir; bir erkeğin 

kendisini yanağından öpmesi onu şaşırtır ve bu durumu mizahi bir dille anlatır “Adam beni 

çekti. Dedim ki 'Haydi Bismillah'. Çekti yanına dedim ki Allah Allah bu mesafe, kardeşim çok 

yakınız” Bu ifade, G.6’nın alışık olmadığı kültürel davranışlarla karşılaştığında yaşadığı şoku 

ve bu şoku mizah yoluyla ifade etme eğilimini gösterir. G6’nın bu gözlemi, farklı 

kültürlerdeki sosyal mesafe ve samimiyet kavramlarının değişken olduğunu vurgular. 

Değer ve Normlara Tepki 

G.6'nın Türkiye'de gözlemlediği bazı alışkanlıklar ve toplumsal değerler, onun için 

şaşırtıcıdır. Türklerin çaya olan düşkünlüğü onun için beklenmedik bir durumdur: “Türkiye'de 



227 

 

ortalama olarak en az 10 bardak çay içmeye gerekiyor sabahtan akşama kadar. Şeklindeki 

çay kültürü, G.6’nın Nijerya’da karşılaşmadığı bir gelenek olarak, Türkiye’nin sosyal ve 

kültürel bağlamını anlamasında önemli bir unsur haline gelir. Bu durum, farklı kültürel 

normların birey üzerindeki etkisini ve bireyin bu normlara uyum sağlama sürecini gözler 

önüne serer. Katılımcının, farklı kültürlerdeki bu tür alışkanlıklara duyduğu şaşkınlık, kültürel 

normların bireyler üzerindeki etkilerini ortaya koyar. Türk toplumunun çaya olan düşkünlüğü, 

sosyal etkileşimi ve paylaşıma olan ilgiyi yansıtırken, katılımcı bu normları kendi kültürel 

perspektifinden değerlendirir. Bu tür gözlemler, kültürel değerlerin birey üzerindeki etkisini 

vurgularken, kültürlerarası etkileşimde normatif farklılıkların önemini de ortaya koymaktadır. 

Toplumsal Senaryolar ve Roller 

Katılımcının Türkiye’de yaşadığı toplumsal deneyimler ve gözlemler, toplumun 

kendisine sunduğu sosyal rolleri ve toplumsal senaryoları anlamasında etkili olmuştur. 

Özellikle Türkiye’deki misafirperverlik ve sıcak kanlılık, katılımcının burada kendini evinde 

hissetmesini sağlamıştır. “İnsanlarla kaynaştıktan sonra, insanların bize gösterdiği 

hoşgörüden sonra, burada kendi memleketimdeymişim gibi hissettim”  diyerek, Türkiye'de 

karşılaştığı sosyal desteğin ve yakın ilginin onun üzerindeki etkisini ifade eder. Ayrıca, 

“Tofaş” kültürü gibi Türkiye’ye özgü toplumsal ritüelleri gözlemlemesi ve bu durumu 

şaşkınlıkla karşılaması da dikkat çekicidir: “Türkiye'de böyle bir şey var, başka ülkede böyle 

şey görmüyorum. Diyelim ki bir arabanın sesi tee 40 kilometreden geliyorsa... bil ki ya 

Murat'tır ya Tofaş’tır” G.6’nın bu örnekleri, Türkiye’deki sosyal rollerin ve toplumsal 

davranışların kültürlerarası farkındalık üzerinde nasıl bir etkisi olduğunu gösterir. 

Toplumsal Stereotipler ve Önyargılar  

G.6, Türkiye’de siyahi bir birey olarak karşılaştığı bazı kalıp yargıları ve önyargıları 

mizahi bir dille ifade eder. Örneğin, bir çocuğun kendisine “çikolata abi mi?” diye sorması 

veya “Sizin ülkenizde kadınlar var mı?” şeklindeki sorularla karşılaşması, toplumun bazı 

bireylerinde Afrika’ya dair sınırlı bilgiye dayalı kalıp yargıların varlığını gösterir. G.6’nın bu 

sorulara mizahi bir şekilde yanıt vermesi, önyargıları kırma çabası ve iletişimde yapıcı bir 

yaklaşım sergilediğini gösterir. 

Irkçılık ve Ayrımcılık Algısı 

G.6, Türkiye'de kendisine karşı doğrudan bir ırkçılık hissetmediğini belirtmekle 

birlikte, bazı kelimelerin geçmişi ve çağrışımları nedeniyle rahatsızlık yarattığını ifade eder. 

Örneğin, “zenci” kelimesinin kökeninin hoş olmayan anlamlar taşıdığını vurgular ve bu 

kelimenin kullanılmamasını önerir: “Zenci kelimesini kullanırken bizim bildiğimiz kadarıyla 



228 

 

kimse bunu ırkçılık anlamıyla kullanmadığını biliyoruz. Lakin kelimenin kökeni... bizim 

hoşumuza gitmiyor” şeklindeki bu durum, kültürel farkındalık eksikliğinin neden olabileceği 

yanlış anlamaları ve toplumsal duyarlılığın önemini gösterir. 

Alaycı ve Aşağılayıcı İfadeler Kültürlerarası Mizah Kullanımı 

G.6’nın, kendisine yöneltilen garip sorulara mizahi bir yaklaşımla yanıt vermesi, 

kültürlerarası etkileşimde mizahın bir araç olarak kullanıldığını göstermektedir. Örneğin, 

kendisine yöneltilen önyargılı sorulara alaycı bir şekilde “Kadınlar, kadın ne demek? Uzun 

süre 'Aaa ilk defa Türkiye'de gördüm ben' falan gibi bir şeyler söylüyordum” şeklinde yanıt 

vermesi, mizahın kültürel farklılıkların kabulü ve iletişimde empati kurulması için bir köprü 

görevi gördüğünü gösterir. 

Video 6’nın içerik anlatısı G.6'nın Türkiye'deki kültürel uyum sürecinde karşılaştığı 

dilsel, sosyal ve normatif farklılıkları nasıl deneyimlediğini ve bu farklılıklara verdiği 

tepkileri açığa çıkarmaktadır. G.6’nın deneyimleri, kültürlerarası etkileşimde dilin, toplumsal 

normların, önyargıların ve aidiyet duygusunun önemli rol oynadığını ortaya koymaktadır. 

Farklı bir kültürde yaşarken mizahi yaklaşım ve empati, önyargıları kırmada ve uyum sürecini 

hızlandırmada etkili olmaktadır. G.6'nın Türkiye’ye uyum sağlama sürecinde yaşadığı 

deneyimler, kültürlerarası farkındalığın gelişimi ve kültürel çeşitliliğin kabul edilmesi için 

değerli bir örnek sunmaktadır. Ayrıca, katılımcının Türkiye'deki deneyimleri aracılığıyla 

kültürlerarası iletişimde dil, sosyal normlar, önyargılar, empati ve kültürel farkındalığın 

önemini ortaya koymaktadır. Dil, katılımcının kültürel kimliğini ve aidiyetini ifade etme aracı 

olarak öne çıkarken, Türkiye’deki toplumsal normlara dair gözlemleri kültürel farklılıkların 

anlaşılmasında kritik bir rol oynamaktadır. Alaycı ifadelerle başa çıkma çabası ve ırkçılıkla 

ilgili duyarlılığı, kültürlerarası iletişimde empati ve saygının önemini vurgulamaktadır. Bu 

video analizi, bireylerin farklı kültürlerdeki deneyimlerinde karşılaştıkları zorlukları, 

önyargıları ve adaptasyon süreçlerinin anlaşılabilmesi için değerli bir çerçeve sunar ve 

kültürlerarası farkındalığın geliştirilmesi için yapılması gerekenlere de ışık tutmaktadır. 

3.5.2.7. Video 7’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı  

Video 7’nin Tablo 3.9’da ayrıntılı bilgilerinin görüleceği üzere röportaj yapılan G.7 

yerleşik yabancının da aslında Moldova’dan tatil için Türkiye’ye geldiği ve Türkiye’den 

evlenmekle birlikte buraya yerleşerek 10 yıldır Türkiye’de bulunduğu görülmektedir. 

Türkiye’ye yerleştikten sonra da Gagavuz Türkü olduğunu öğrenmektedir. Bu Video 

anlatısında, Türkiye’de yaşayan yabancı bir bireyin, kültürel adaptasyon sürecinde yaşadığı 



229 

 

deneyimleri ve kültürlerarası farkındalık seviyesi incelenmektedir. Türkiye’de geçirdiği süre 

boyunca sosyal normlara uyum sağlama, yeni kültürel kodları tanıma ve dil bariyerlerini aşma 

gibi çeşitli süreçlerden geçen yerleşik yabancının ifadeleri, bu sürecin dinamiklerini ortaya 

koymaktadır. Bu metin, Türkiye’ye yerleşen Moldovalı bir göçmen olan G.7’nin Türkiye’deki 

yaşam deneyimlerini, Türk kültürüne dair gözlemlerini ve iki kültür arasındaki farklılıkları ele 

alır. G.7 in, annesi Türkiye’de yaşadığı için bu ülkeye olan bağını derin bir sevgi ve aidiyetle 

tanımlamaktadır. Türkiye’ye gelişinden önce Türkçeye ve Türkiye kültürüne olan ilgisini, bu 

ilgiyi geliştiren koşulları ve deneyimlerini aktarır. Video 7 içeriğinde, G.7’nin Türk kültürüne 

adaptasyon süreci, karşılaştığı zorluklar, özellikle dil ve kültürel normlardaki farklılıklar ile 

nasıl başa çıktığı detaylandırılır. 

 
Tablo 3.9 Etimoloji Kanalı Video 7 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu  Video 7 

Başlık Türk Gençleri İçin Üzülüyorum- (Benim Türkiyem- 23) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=Zgcpu5ykbr4&t=36s 

Yüklenme 

Tarihi 7 Nis 2024 

İzlenme 201.874 görüntüleme  

Beğenilme 6.3 Bin 

Yorumlar 1.162 

Video 

Açıklaması Benim Türkiyem bu hafta Gagavuz Türk'ü …….. ile karşınızda. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine birebir röportaj 

yürütülen video oynatma listesi. 

 

G.7, Türk misafirperverliğini ve cömertliğini vurgularken, Türkiye’de zaman yönetimi 

ve planlılık konusunda karşılaştığı esnekliği eleştirir. Ayrıca, Türkiye’deki insanların 

yardımsever ve korumacı tavırlarına hayranlık duyduğunu ifade ederken, Moldova’daki 

kültürel sertlik ve disiplinle karşılaştırmalar yapar. Türkiye’de en sevdiği kültürel ögelerden 

biri olan Yunus Emre’nin düşüncelerine büyük bir ilgi duyarak Türk tasavvuf edebiyatına 

olan ilgisini belirtir. G.7, bu edebiyatın derin anlamını araştırmış ve kendi yaşam felsefesine 

entegre etmiştir. Ayrıca, Moldova kültürüne özgü bazı gelenekleri tanıtırken, iki kültür 

arasındaki farklılıkları ve benzerlikleri de ele alır. Özellikle Moldova’daki cenaze törenleri ve 

yeni yıl geleneklerini Türk kültürüyle kıyaslar. Videonun sonunda, G.7’in Türk kültürünü ve 

dilini anlamada gösterdiği gayret, Türkiye’deki yaşamını nasıl benimsediği ve iki kültür 

arasında köprü kurma arzusuyla birleşerek, Türk toplumunda kendini nasıl konumlandırdığına 

dair güçlü bir aidiyet duygusunu yansıtır. 

Kültürlerarası iletişim sürecinde dil, bireyin kendi kimliğini ifade etme ve kültürel 

aidiyetini ortaya koyma aracı olarak öne çıkmaktadır. Katılımcı, Türkçeyi öğrenme sürecinde 

dilsel engellerle karşılaşırken, aynı zamanda Türkiye’nin sosyal normlarına ve toplumsal 

https://www.youtube.com/watch?v=Zgcpu5ykbr4&t=36s


230 

 

değerlerine karşı adaptasyon sağlamaktadır. Türkiye’de çaya olan yoğun ilgiyi, sosyal 

etkileşimdeki rahatlık ve esneklik gibi özellikleri şaşkınlıkla karşılayan katılımcı, bu 

gözlemler aracılığıyla Türkiye’ye dair yeni kültürel bir farkındalık geliştirmiştir. Toplumsal 

senaryolar ve roller çerçevesinde, Türk toplumundaki misafirperverlik ve samimiyetin birey 

üzerindeki olumlu etkileri dikkat çekmektedir. Katılımcı, Türkiye’de karşılaştığı sıcak ilgi ve 

destekle kendini evinde hissettiğini ifade etmektedir. Aynı zamanda, Türkiye’deki bazı 

kültürel klişeler ve önyargılar karşısında mizahi bir yaklaşım sergileyerek iletişimi 

kolaylaştırma eğiliminde olduğu gözlenmiştir. Irkçılık teması altında, birey Türk toplumunda 

bazı kelimelerin tarihsel bağlamını bilmeden kullanılmasının kendisi üzerinde yarattığı 

olumsuz etkiye dikkat çekmektedir. Bu tür deneyimler, kültürlerarası iletişimde dilin tarihsel 

kökenleri hakkında bilgi sahibi olmanın önemini vurgulamaktadır. G.7’nin Türkiye’deki 

kültürel değerleri, sosyal normları ve günlük etkileşimlerde karşılaştığı davranış kalıplarını 

analiz etme süreci, kültürlerarası farkındalığın gelişimine katkıda bulunmuştur. Bu 

deneyimler, kültürel farklılıkların anlaşılması ve kültürlerarası uyumun sağlanması için 

bireylerin empati ve anlayışa dayalı bir yaklaşım benimsemelerinin önemini göstermektedir. 

 

Grafik 3.16 Video 7 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 

G.7’nin, Türkiye'de yaşayan bir yabancı olarak kültürel adaptasyon sürecinde 

karşılaştığı deneyimleri ve kültürlerarası farkındalık gelişimini belirli temalar üzerinden 

değerlendirilebilmektedir. G.7’nin ifadeleri, Türkiye'deki sosyal normlara uyum sağlama, dil 

bariyerlerini aşma, toplumsal roller ve önyargılarla başa çıkma çabalarını göstermektedir. 

Dil ve Kültürel Kimlik 

Dil, katılımcının kültürel kimliğini tanımlamada önemli bir rol oynamaktadır. G.7, 

Türkçeyi öğrendiğinde kendini daha çok "Türk" olarak hissettiğini ifade etmekte ve Türk 

kültürüne olan aidiyetini dile getirmektedir: “Türkiye'ye geldikten sonra ben aslında Türk 



231 

 

olduğumu öğrendim” şeklindeki bu durum, dilin yalnızca bir iletişim aracı değil, aynı 

zamanda bireyin kültürel kimliğini pekiştiren bir unsur olduğunu göstermektedir. Türkçedeki 

bazı kelimelerin ses özelliklerinden etkilenmesi, dilin kültürel bağlamını öğrenmenin önemini 

ortaya koyar. 

Toplumsal Senaryolar ve Roller 

Toplumsal senaryolar ve roller, katılımcının Türkiye’de kendini evinde hissetmesine 

katkı sağlayan bir etken olarak karşımıza çıkmaktadır. Türkiye’de karşılaştığı misafirperverlik 

ve cömertlik, bireyin Türk toplumunu olumlu bir ışık altında değerlendirmesine yol açmıştır. 

“Türk milletini gerçekten çok seviyorum bir kere çok misafirperver... Avrupa'da görmediğim 

bir şey cömertlik” ifadesi ile G.7 Türk toplumuna dair gözlemlerini olumlu bir perspektiften 

değerlendirdiğini ortaya koymaktadır. 

Değer ve Normlara Tepki 

Türkiye’deki sosyal ritüeller ve kültürel alışkanlıklar, katılımcının dikkatini çeken 

farklılıklar arasında yer almaktadır. Örneğin, Türkiye’de çayın küçük bardaklarda içilmesi ve 

sürekli olarak sunulması, bireyin kültürel normlara şaşkınlıkla yaklaşmasına neden olmuştur: 

“Çay olayı var ya hala işte küçük bardakta içilmesi çok tuhaf geliyor bana” şeklindeki  

ifadesi ile G.7, kültürel alışkanlıkların kendisi üzerindeki etkisini ve Türkiye’deki sosyal 

normlara dair gözlemlerini yansıtmaktadır. 

Kalıp yargı ve Önyargılar 

G.7, Türkiye’de kendisine karşı sergilenen bazı önyargılardan etkilenmiştir. Ancak bu 

önyargılara mizahi bir yaklaşım geliştirmiştir ve kendini toplum içinde kabul ettirmek için 

empati kurmaya çalışmıştır. Türkiye'de bazı kişilerin yabancılara yönelik yanlış algıları ve 

önyargıları, bireyin sosyal etkileşimlerde karşılaştığı önemli zorluklardan biridir. Ancak birey, 

bu önyargılar karşısında uyum sağlamayı tercih ederek topluma adapte olmuştur. 

Kültürel Değerler ve İslam 

G.7, Türkiye’ye geldikten sonra İslam ile tanışmış ve bu süreçte dini öğrenirken 

kendisine yapılan yönlendirmelerin etkisiyle İslam’ı kabul etmiştir. Dini öğrenme sürecindeki 

yavaş ve etkili yaklaşım, bireyin inancını geliştirmesinde önemli bir etken olmuştur: “Bir 

Türk ailesi bana Romencesi hediye ettiler ve bunu bir sürü olayı tartışmadan önce yaptılar... 

beni sonunda ikna ettiler” ifade edilen bu durum, dini ve kültürel değerlerin empatiyle 

sunulmasının bireyler üzerindeki etkisini göstermektedir. 



232 

 

Kültürel Kimlik Algısı ve Ait Olma Hissi 

G.7, Türkiye'de yaşadıkça kendini daha çok "Türk" olarak hissetmeye başlamış, 

Türkiye'yi bir "vatan" gibi benimsemiştir. Bu aidiyet duygusu, bireyin kültürel kimlik 

algısında derin değişiklikler yaratarak kendisini Türk kültürünün bir parçası olarak görmesine 

neden olmuştur: “Kültürünüze, dininize, her şeyinize çok fazla değer veriyorum. Yani ben 

artık Türküm” şeklinde bu ifade ile, G.7 Türkiye’deki yaşamında derin bir kültürel bağlılık 

geliştirdiğini ve kültürel uyum sürecinin başarıyla tamamlandığını göstermektedir. 

Video 7, Türkiye’de yaşayan bir yabancı bireyin, kültürel değerler, sosyal normlar ve 

toplumsal rollerle etkileşimi sırasında yaşadığı dönüşüm sürecini ortaya koymaktadır. G.7, dil 

öğrenme ve sosyal normları benimseme sürecinde karşılaştığı zorlukları aşarak kendini 

Türkiye’ye ait hissetmeye başlamış; Türkiye’deki misafirperverlik, cömertlik ve sosyal 

bağlılık gibi değerlerin etkisiyle kültürel kimliğini yeniden tanımlamıştır. Böylece, 

kültürlerarası iletişimde empati ve hoşgörünün önemini vurgulamakta ve bireylerin kültürel 

çeşitliliği benimseyerek adaptasyon sürecinde daha başarılı olabileceği de gösterilmektedir. 

 

Görsel 3.16 Video 7 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

Video 7 içerik anlatısı içerisinde G.7 ile yapılan röportajın ifadeleri kültürlerarası 

iletişimi etkileyenler olarak kodlanan temaları da içerisinde barındırmaktadır. Bu temaların 

çerçevesi şu şekildedir:  

Kültürün Dili 

Dil, kültürlerarası iletişimde bireylerin kendilerini ifade etme biçimlerini ve kültürel 

aidiyetlerini doğrudan etkileyen bir unsurdur. Katılımcı, Türkçenin ses yapısını 



233 

 

anlamlandırma sürecinde Türkçeyi bir "melodi" olarak tanımlar: “Türkçeyi çok seviyordum 

bana böyle ahenk yani çok farklı bir müzik gibi geliyordu” Bu ifade, dilin yalnızca bir iletişim 

aracı olmadığını, aynı zamanda kültürel bir deneyim sunduğunu gösterir. Katılımcının, 

Türkçeyi farklı bir perspektiften değerlendirerek kendine özgü bir anlam yüklemesi, dil 

öğreniminin kültürel adaptasyon üzerindeki etkisini ortaya koymaktadır. Türkçeyi bu şekilde 

algılamak, kültürlerarası farkındalık geliştirme sürecinde önemli bir adımdır. Ek olarak, 

Türkçedeki belirli ifadelerin anlamını çözme ve kullanma sürecinde yaşadığı zorluklar, 

bireyin dil üzerinden kültüre dair kodları çözme çabasını yansıtır. Bu tür dilsel zorluklar, 

kültürel kimliğin yeniden şekillenmesine katkı sağlarken, dilin kültürel aidiyeti güçlendiren 

bir bağ olduğunu vurgulamaktadır. Ayrıca, bazı Türkçe kelimeleri öğrenme sürecinde 

karşılaşılan zorluklar da kültürel dil bariyerine işaret eder. 

Toplumsal Senaryolar ve Roller 

Katılımcı, Türkiye'deki toplumsal senaryoları ve sosyal rolleri anlamaya çalışırken, 

misafirperverlik ve cömertlik gibi Türk toplumuna özgü değerlere dikkat çekilmektedir: “Ben 

Türk milletini gerçekten çok seviyorum bir kere çok misafirperver... Avrupa'da görmediğim 

bir şey cömertlik” Misafirperverlik ve cömertlik, katılımcının Türk toplumuna dair olumlu 

algılar geliştirmesine katkı sağlamış ve Türkiye'de kendini rahat hissetmesine olanak 

tanımıştır. Bu tür toplumsal roller, Türkiye'de bireylerin birbirlerine karşı samimi ve açık bir 

tutum sergilemesine yol açmakta, katılımcının kültürel adaptasyon sürecine olumlu katkılarda 

bulunmaktadır. Ayrıca, katılımcının gözlemleri arasında Türkiye'ye özgü bazı davranış 

kalıpları da bulunmaktadır. Örneğin, toplumsal normlara göre gençlerin ve yetişkinlerin 

rollerinin belirgin olması, bireyin toplumsal senaryoları ve beklentileri anlamasını sağlamakta 

ve bu normlar çerçevesinde kendini konumlandırmasına yardımcı olmaktadır. Türk 

toplumunda misafirperverlik ve cömertlik gibi rollerin önemli olması, katılımcının kültürel 

farkındalık ve uyum geliştirmesinde etkili bir unsur olarak öne çıkmaktadır. 

Değer ve Normlara Tepki 

Katılımcı G.7, Türkiye'deki bazı kültürel alışkanlıkları kendi kültürel perspektifinden 

değerlendirmekte ve bu normlara alışmakta zorluk yaşamaktadır. Örneğin, çayın küçük 

bardaklarda sunulması ve sürekli ikram edilmesi, katılımcı için alışılmadık bir durumdur: 

“Çay olayı var ya hala işte küçük bardakta içilmesi çok tuhaf geliyor bana”. Şeklindeki 

ifadesi çay içme alışkanlığının, Türk kültüründe sosyalleşme ve samimiyetin bir göstergesi 

olarak kabul edilmekte; katılımcının bu ritüele duyduğu şaşkınlık, kültürel normların birey 

üzerindeki etkisini gözler önüne sermektedir. Bu durum, katılımcının Türkiye'deki sosyal 



234 

 

normlara yönelik gözlemlerini ifade ederken kendi kültürel kodlarıyla kıyaslama yapma 

eğiliminde olduğunu göstermektedir. Türkiye’deki değer ve normlara verilen tepkiler, bireyin 

kültürel alışkanlıklara uyum sağlama sürecini ve bu süreçte karşılaştığı zorlukları anlamamıza 

olanak tanır. Bu tür gözlemler, kültürlerarası uyum sürecinde sosyal normların önemini 

vurgulamaktadır. 

Kalıp yargı ve Önyargılar 

Türkiye’de bireylerin yabancılara dair sahip olduğu bazı kalıp yargılar, katılımcının 

deneyimlerinde önemli bir yer tutmaktadır. Katılımcı, gençlerin eğitim ve kültürel yönelimleri 

hakkında değerlendirmelerde bulunarak, Türkiye’deki gençlerin Avrupa veya kendi 

ülkesindeki gençlere kıyasla sanata daha az ilgi gösterdiğini ifade etmektedir: “Ben buradaki 

gençlere biraz üzülüyorum” G.7’nin bu ifadesi, bireyin kültürel farkındalık düzeyinde 

Türkiye'deki gençlerin ilgi alanlarına dair belirli bir önyargı geliştirdiğini göstermektedir. 

Bununla birlikte, katılımcı toplum tarafından kendisine yöneltilen bazı basmakalıp sorulara da 

mizahi bir yaklaşım geliştirmiştir. Özellikle, Afrikalılara yönelik önyargılı sorular karşısında 

mizahi bir tutum sergileyerek iletişimi kolaylaştırma çabası içindedir. Bu tür tepkiler, bireyin 

kültürlerarası etkileşimde empati ve hoşgörü geliştirmeye çalıştığını, kalıp yargılara karşı 

yapıcı bir tutum benimsediğini göstermektedir. Bu yaklaşım, önyargıları kırmada etkili bir 

strateji olarak dikkat çekmektedir. 

Belirsizlik ve Kaygı 

Belirsizlik ve kaygı teması, bireyin Türkiye’deki sosyal çevresinde kabul görme ve 

kendini ifade etme sürecinde yaşadığı zorlukları anlatmaktadır. Katılımcı, bir yabancı olarak 

Türk toplumunda kalıcı bir aidiyet hissi geliştirmekte zorluk yaşadığını ifade ederken, “ne 

kadar sevilsen de burada çok sevilen bir yabancı oluyorsun” şeklinde bir belirsizlik 

hissettiğini dile getirmektedir. Bu ifade, bireyin toplumsal aidiyet duygusunu tam olarak 

geliştiremediğini ve toplum içinde kendini kalıcı bir birey olarak görme konusunda endişe 

duyduğunu yansıtmaktadır. G.7’nin yaşadığı bu kaygı, farklı bir kültürde kendini kabul 

ettirme ve topluma uyum sağlama sürecinde karşılaşılan zorlukları gözler önüne sermektedir. 

Kültürlerarası uyum sürecinde aidiyet duygusunun eksikliği, bireyin sosyal çevresiyle 

kurduğu bağların derinleşmesini zorlaştırabilir. Bu bağlamda, belirsizlik ve kaygı, kültürel 

adaptasyon sürecinde bireylerin karşılaştığı en önemli psikolojik engellerden biridir. 

G.7 ile yürütülen röportajın Video 7’deki ifadeleri üzerinden kültürlerarası iletişimde 

dil, toplumsal senaryolar, normatif tepkiler, kalıp yargılar, ırkçılık ve aidiyet duygusu gibi 

temalar altında nasıl anlam bulduğu gösterilmektedir. Katılımcının Türkiye'deki deneyimleri, 



235 

 

kültürel uyum sürecinde karşılaşılan zorlukları, empati geliştirme çabalarını ve sosyal 

normlara uyum sağlamada yaşadığı güçlükleri açığa çıkarmaktadır. Bu videonun analizi, 

kültürlerarası etkileşimin birey üzerindeki çok boyutlu etkilerini anlamak için değerli bir 

çerçeve sunmakta ve kültürel farkındalığın geliştirilmesinde empati, duyarlılık ve hoşgörünün 

önemini vurgulamakla birlikte, aynı zamanda kültürel kimliğinin Türkiye’de nasıl şekillendiği 

ve Türk toplumuna nasıl uyum sağlanılabileceğinin anlaşılabilmesine de yardımcı olmaktadır. 

3.5.2.8. Video 8’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Video 8 içerik anlatısı Türkiye’de yaklaşık 16 yıldır yaşayan ve burada mütercim 

tercümanlık eğitimi almış olan Rus kökenli bir kadının, Türkiye'ye geliş sürecini, kültürel 

deneyimlerini ve karşılaştığı farklılıkları detaylı bir şekilde aktarmaktadır. Tablo 3.10’da 

ayrıntılı bilgilerinin yer aldığı G.8’in Türkiye’ye olan ilgisini nasıl keşfettiğini, Rusya’da 

Türkçe öğrenmeye başlamasının tesadüfi gelişimini ve bu ilginin İstanbul’da üniversite 

eğitimi almaya nasıl dönüştüğünü anlatılmaktadır. G8’in Türkçeye yönelik ilk algısı, dildeki 

“r” ve “ü” seslerinin belirginliği gibi bazı fonetik özellikler üzerinden şekillenir. Bunun yanı 

sıra, Türkçeyi öğrenme sürecinde yaşadığı bazı zorluklardan, örneğin "aşık" gibi bazı 

kelimeleri doğru telaffuz etmenin onun için ne kadar zor olduğundan bahseder. Türkçeyi akıcı 

şekilde konuşma noktasına gelene kadar harcadığı çabanın altı çizilmektedir. 

Tablo 3.10 Etimoloji Kanalı Video 8 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu  Video 8 

Başlık Türkiye'deki Kadınlar Savaşıyor- (Benim Türkiyem - 26) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=84iC5ImElcY&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRX

vALvEuKofGL&index=28&t=414s 

Yüklenme 

Tarihi 

9 Mayıs 2024 

İzlenme 42.000 görüntüleme  

Beğenilme 1.5 Bin 

Yorumlar 429 

Video 

Açıklaması 

Benim Türkiyem bu hafta Rusya'dan ………. ile karşınızda 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine birebir röportaj 

 

G.8, Türk kültürü ve Rus kültürü arasında gözlemlediği farklara dair ayrıntılı 

açıklamalar yapar. Türkiye’de kadınların çalışma ve ev içi sorumlulukları bir arada 

üstlenmeye yönelik mücadeleci tavırları kendisini şaşırtmıştır; Rusya'da kadınların bu türden 

bir yaşam tarzını daha doğal bir şekilde kabullenmesine karşın, Türkiye’de kadınların bu 

konularda daha fazla tartışma ve çatışma yaşadıklarını gözlemlemiştir. Türk kadınlarının, 

tarih boyunca sosyal ve ekonomik özgürlükler için verdikleri mücadelenin bir yansıması 



236 

 

olarak, günümüzde de iş ve aile yaşamını dengelemeye çalıştıklarını ifade eder. Bu G.8'in Rus 

kültüründeki kadın-erkek rolleriyle kıyasladığında kendisine farklı gelen bir durumdur. Video 

8’in içeriğinde G.8’in Türk kültüründe karşılaştığı diğer şaşırtıcı durumlara da yer verilir. 

Örneğin, Türkiye’deki misafirperverlik ve şefkat kültürünü özellikle Rusya’daki soğuk ve 

mesafeli toplumsal normlarla karşılaştırır. Rusya'da, birinin sosyal ya da tıbbi yardım 

gerektiren bir durumda bile kayıtsızca davranılabilmesi onu şoke etmiştir. Buna karşın, 

Türkiye’de insanların böyle bir durumda çok daha yardımsever davranacaklarını 

düşünmektedir. Ayrıca, Türkiye'deki gündelik yaşama dair dikkatini çeken ayrıntılardan biri, 

çayın küçük bardaklarda ikram edilmesi gibi alışkanlıklardır; bu, ona alışılmadık ve sıcak bir 

kültürel özellik olarak görünmektedir. 

G.8, Türkçeye olan ilgisinin, özellikle popüler kültür aracılığıyla nasıl geliştiğini 

anlatırken, Tarkan gibi Türk sanatçıların şarkılarıyla bu dili nasıl ilk kez duyduğunu ve dil 

öğrenme sürecine nasıl başladığını da açıklar. Türkçeye olan sevgisinin, dili öğrenmek ve 

iletişimde akıcı hale gelmek için bir motivasyon kaynağı olduğunu belirtir. Ayrıca, 

Türkçedeki bazı yerel ağızlara ve deyimlere duyduğu merakı, öğrendiği bazı ilginç kelimeler 

ve onların etimolojisi üzerinden de paylaşır. Türkiye’de yaşamayı sevdiğini belirten G.8, 

özellikle İstanbul’un kendisi için çok özel bir şehir olduğunu vurgulamaktadır. İstanbul’un 

karmaşık yapısına rağmen, şehirle uyum sağlamayı ve buradaki yaşamı düzenlemeyi 

başardığını belirtir. Şehir hayatının sunduğu zorlukların üstesinden gelerek İstanbul’u bir 

“cennet” olarak tanımlamaktadır; bu, onun Türkiye’ye dair derin bir bağ kurduğuna işaret 

eder. Eğitim sistemine dair yaptığı değerlendirmeler ise Türkiye’deki devlet okulları ve özel 

okullar arasındaki kalite farkına dikkat çeker. G.8, Türkiye’de çocukların kaliteli bir eğitim 

alması için özel okullara yönelmenin bir zorunluluk olduğunu ifade ederken, Rusya’da Sovyet 

eğitim sistemi temeline dayalı güçlü bir genel kültür eğitiminin herkes için erişilebilir 

olduğuna işaret eder. 

G.8, ayrıca Türkiye’deki bazı toplumsal alışkanlıkları ve normları Rus kültürüyle 

karşılaştırarak değerlendirir. Örneğin, Türkiye’de insanların yüz yüze iletişimde nazik 

davranırken, arka planda daha farklı yorumlar yapabilmelerini kültürel bir farklılık olarak 

tanımlar. Bu tür bir iletişim şekline alışmasının zaman aldığını belirtir. Türkiye’deki 

insanların gösterdiği dostça tavırlara karşın, arka planda başka konuşmaların yapılmasını 

alışılmadık bulmuştur. Bu, G.8’in Türkiye’deki sosyal dinamiklere dair kritik bir gözlemde 

bulunduğunu ve kültürlerarası incelikleri anlamaya çalıştığını gösterir. Ekonomik durumlara 

dair de yorumlarda da bulunan G.8, Türkiye’de hayat pahalılığının giderek arttığını ve 

özellikle büyük şehirlerde yaşamın zorluklarından bahseder. Kendi ülkesinde yaşadığı bazı 



237 

 

zorluklar ve buradaki deneyimleri arasında karşılaştırmalar yaparak, Türkiye’de yaşamanın 

kendisi için ne anlama geldiğini ve ülkeye olan bağlılığını ifade eder. G.8'in Türkiye’de 

geçirdiği yıllar boyunca, yerel kültüre olan ilgisinin ve burada kendini evinde hissetme 

arzusunun arttığını belirtmesi, bu süreçte kazandığı kişisel gelişimi ve kültürel uyumu da öne 

çıkarır. 

Video 8’in içerik anlatısının kültürel adaptasyon, toplumsal normlar, dil ve kimlik 

temaları üzerinden analiz edilebilmektedir. Video 8, yabancı bir bireyin Türkiye’deki kültürel, 

sosyal ve kişisel deneyimlerini anlamaya ve uyum sağlamaya yönelik anlatımlarıyla, 

kültürlerarası iletişim ve adaptasyon sürecini çok boyutlu bir şekilde yansıtmaktadır.  

 

Grafik 3.17 Video 8 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 

Kültürel Adaptasyon Süreci 

G.8’in anlatımı, bir yabancı olarak Türkiye’de geçirdiği yıllar içinde kültürel uyum 

sağlama sürecini gözler önüne serer. Kültürel adaptasyonun onun için nasıl bir öğrenme süreci 

olduğunu ve Türk toplumuna olan ilgisini arttırdığını ifade eder. Türk kültürüne dair ilk 

izlenimleri, “Tarkan’ın şarkıları” gibi popüler kültür öğeleri üzerinden gelişmiştir: 

"Tarkan’ın şarkılarında... o yıllarda Tarkan çok meşhurdu Rusya’da." Bu tür bir popüler 

kültür referansı, kültürel adaptasyon sürecinin bireyler için nasıl daha erişilebilir hale 

gelebildiğini gösterir. Ayrıca, Türkçeyi öğrenme süreci de bu uyum sürecinin bir parçasıdır ve 

dili öğrenmeye olan ilgisi kültürel adaptasyonun bir göstergesidir. 

Toplumsal Normlar ve Cinsiyet Rolleri 

G.8, Türkiye’deki kadın-erkek rolleri ve cinsiyet beklentilerini Rusya’daki normlarla 

karşılaştırır. Türk toplumunda kadınların hem çalışma hayatında hem de ev içindeki 

sorumluluklarda aktif rol almasına dikkat çekerek, Türkiye'de kadınların daha fazla mücadele 

etmek zorunda kaldığını vurgular: "Türkiye'de kadınlar bir savaşçı modunda çok 



238 

 

savaşıyorlar." G.8’in bu gözlemi, toplumsal cinsiyet rolleriyle ilgili farklı bakış açılarının 

altını çizer. Türkiye’de kadınların, çalışma hayatını aile sorumluluklarıyla dengeleme 

çabalarını gözlemlemesi, cinsiyet rolleri üzerine yaptığı eleştirel değerlendirmeleri 

içermektedir. Rusya’da kadınların benzer sorumlulukları daha az çatışmalı bir şekilde kabul 

ettiğini ifade etmesi, iki kültürdeki toplumsal normların farklılığını da ortaya koymaktadır. 

Dilin Önemi ve Zorlukları 

G.8’in Türkçe öğrenme sürecine dair yaşadığı deneyimler, dilin kültürel adaptasyonda 

önemli bir araç olduğunu gösterir. Türkçeyi öğrenirken karşılaştığı zorlukları ve özellikle bazı 

seslerin (örneğin “r” sesi) kendisi için ne kadar zorlayıcı olduğunu ifade eder: “Rusçada uzun 

sesler yok böyle aşık diyordum kaşık Aşık Aynı şey.” şeklinde, Türkçenin öğrenilmesi 

sürecinde seslerin ve kelimelerin telaffuzunun kendisi için önemli bir zorluk teşkil ettiğini 

gösterir. Ayrıca, Türkiye'deki bazı yerel deyimlere ve farklı kelimelere duyduğu ilgiyi ifade 

etmesi, dilin kültürel öğrenmenin bir aracı olarak nasıl işlev gördüğünü vurgular. Bu 

bağlamda dil, yalnızca iletişim aracı değil, aynı zamanda kültüre uyum sağlamanın da bir yolu 

olarak görülmektedir. 

Misafirperverlik ve Yardımseverlik 

Türkiye’de misafirperverlik ve şefkat kültürü G.8’in en çok dikkatini çeken 

özelliklerden biridir. Türkiye'deki insanların, toplumsal yardımlaşmaya ve misafirperverliğe 

verdikleri değeri, Rusya ile karşılaştırmalı olarak ifade eder. Özellikle, Türkiye’deki 

insanların yardıma muhtaç bir kişiye kayıtsız kalmayacağına inanırken, Rusya'daki insanların 

bu tür durumlara karşı daha kayıtsız davrandığını şu sözlerle belirtir: "Türkiye'de böyle 

bırakmazdı ölürdü çünkü adam Ama Ruslar bırakıyor." Bu durum, G8’in Türk toplumuna 

dair olumlu bir özellik olarak gördüğü yardımseverlik anlayışını yansıtır. Türkiye’de 

karşılaştığı bu davranış şekli, kültürel bir farklılık olarak öne çıkar ve Türk toplumundaki 

yardımseverlik kültürünün onun üzerinde bıraktığı etkileri de gösterir. 

İletişimde Samimiyet ve Yüzeysel Davranışlar 

G.8’in Türkiye’de gözlemlediği bir diğer kültürel özellik, insanların yüz yüze 

ilişkilerdeki samimiyet düzeyine dair düşünceleridir. Türk toplumunda yüzeysel dostlukların 

ya da samimiyetin bazen samimi bir temelden yoksun olduğunu ifade eder. Türklerin yüz 

yüze iletişimde güler yüzlü olup, arka planda farklı düşüncelere sahip olabileceğini belirtir: 

"Türkiye'de insanlar bazen yüzüne gülüyor ama arkanda bambaşka şeyler konuşuyor." G.8, 

Rus kültüründe daha doğrudan bir iletişim şekline alışkın olduğundan, bu durumu alışılması 



239 

 

gereken bir farklılık olarak görmektedir. Bu tespit, kültürlerarası iletişim farklılıklarına dair 

önemli bir gözlem olarak değerlendirilebilir. 

Ekonomik Zorluklar ve Hayat Pahalılığı 

Türkiye’de son yıllarda yaşanan hayat pahalılığı, G.8’in dikkatini çeken bir diğer 

konudur. Ekonomik koşullara dair yaptığı gözlemler, Türkiye’deki yaşamın giderek 

zorlaştığını vurgular: "Türkiye'de yaşamak daha çok zorluyor bence herkesi daha çok 

zorluyor." Moskova ile Türkiye arasındaki hayat pahalılığını kıyaslayan bu ifade, Türkiye’de 

yaşam şartlarının giderek zorlaştığına dair kişisel bir gözlem sunmaktadır. G.8’in ekonomik 

zorluklara dair bu gözlemi, yabancıların Türkiye’de karşılaştığı ekonomik zorluklar ve 

adaptasyon süreçlerini anlamamıza katkıda bulunmaktadır. 

Türkiye’ye Olan Bağlılık ve Kendini Yabancı Hissetme 

G.8’in Türkiye’ye olan bağlılığı, onun kendisini burada bir “yabancı” olarak 

görmesine rağmen, Türk kültürüne ve toplumsal değerlere uyum sağlama arzusunu 

göstermektedir. Türkiye’yi sevmekte ve buradaki sosyal bağları önemsemektedir. Ancak, 

zaman zaman kendisini bir yabancı olarak hissettiğini ve bu durumun kendisi için çeşitli 

zorluklar getirdiğini ifade eder: "ne kadar sevilsen de burada çok sevilen bir yabancı 

oluyorsun." Bu ifade, yabancıların uzun süreli ikamet etmelerine rağmen karşılaştıkları kimlik 

ve aidiyet sorunlarına dikkat çeker. G.8’in bu gözlemi, bir yabancı olarak Türkiye’de 

yaşamaya dair karmaşık hislerini ve iki kültür arasında bir köprü olma konumunu ortaya 

koymaktadır. 



240 

 

 
Görsel 3.17 Video 8 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

Video 8’in içerik anlatısında kültürlerarası iletişimi etkileyenlerin temaları ise şu 

şekilde ilerlemektedir: 

Toplumsal Senaryolar ve Roller 

Toplumsal senaryolar ve roller teması, bireylerin ve grupların toplumsal cinsiyet, 

kültür ve kimlik gibi faktörler üzerinden toplumda üstlendikleri rolleri ve bu rollerin farklı 

toplumlardaki algılanışını ele alır. "Türkiye'de kadınlar bir savaşçı modunda çok savaşıyorlar 

kendi özgürlükleri, kendi güçleri için. Bizde asla böyle değil, kadınlar savaşmıyor, kadınlar 

daha çok kadın hayatını sürdürüyor. Çalışmak zorundalar, çocuklara da bakıyorlar, temizlik 

de yapıyorlar, yemek de yapıyorlar ve bunu bir sorun haline getirmiyorlar genelde." Şeklinde 

kadınların toplumsal rolleri ve mücadelelerini gösterir bu ifadeler, Türkiye’deki kadınların 

toplumsal rollerini, hakları ve özgürlükleri için verdikleri mücadele üzerinden 

değerlendirmektedir. Türkiye’de kadınların özgürlüklerini kazanmak için "savaşçı" bir tutum 

sergilediği ifade edilirken, Rusya’da kadınların toplumsal rolleri daha çok geleneksel bir 

yapıda sürdürdüğü belirtilmektedir. Bu, iki toplum arasındaki toplumsal cinsiyet rolleri ve 

kadınların toplum içindeki konumları arasındaki farklara dikkat çeker. Türkiye’de kadınların 

kendi hakları için verdiği mücadelenin, toplumun kadınlara yüklediği sorumluluklarla 

birleştiğinde önemli bir toplumsal dönüşüm sürecine işaret ettiği görülmektedir. Kültürel 

ürünler ve toplumsal roller olarak "Son zamanlarda benim sevdiğim Fi dizisi var. Onun 

dışında Meze vardı, yıllar önce onu seviyordum. İlk geldiğim zamanlarda Ezeli 



241 

 

seyrediyordum. Türk edebiyatından Çalıkuşu en sevdiğim kitaplardan biri. Bunun Türkçesini 

hiç okumadım ama Rusya'da da çok popüler olduğu için Rusçasını okudum." Şeklinde 

kültürel ürünlerin, bireylerin bir toplumun normları ve toplumsal rollerine dair algılarını 

şekillendiren önemli bir araç olduğu bu örnekle vurgulanmaktadır. Türk dizileri ve edebiyatı, 

yabancı bir birey için Türkiye'nin toplumsal yapılarına dair bir pencere işlevi görmektedir. 

Örneğin, "Çalıkuşu" gibi eserler, kadınların toplumsal rollerine ve bu rollerin tarihsel 

evrimine dair bir anlayış sunarken, Türk dizileri de modern toplumsal senaryoları gözler 

önüne sermektedir. Kültürel ürünlerin bireylerin toplumsal yapıları anlamalarına ve bu 

yapılarla ilişki kurmalarına olanak sağladığı görülmektedir. Yabancı olma ve toplumsal algılar 

ise, "Yabancı olmak güzel bir duygu dediğim gibi Kuzeyli olmak güzel bir duygu. Çünkü 

kuzeyliler seviliyor burada, o yüzden her zaman destek alabiliyoruz, her zaman sevildiğimizi 

de hissediyoruz." Şeklindeki bu ifade ile, yabancı bir bireyin Türkiye’deki toplumsal algılar 

üzerindeki deneyimini yansıtır. Birey, kuzeyli olmanın kendisine bir avantaj sağladığını ve 

Türk toplumunda olumlu bir karşılanma algısı yarattığını belirtmektedir. Ancak bu durum, 

toplumdaki belirli stereotipilerin ve ön yargıların yabancılar üzerindeki etkisini de gözler 

önüne serer. Kuzeyli olmanın pozitif bir imaj sunduğu bir bağlamda, farklı coğrafyalardan 

gelen bireylerin daha farklı toplumsal rollere maruz kalabileceği düşünülmektedir. 

Belirsizlik ve Kaygı 

Belirsizlik ve kaygı teması, bireylerin farklı kültürel ve sosyal bağlamlarda yaşadıkları 

endişe, stres ve bilinmezlik duygularını ifade eder. Aynı zamanda, bireylerin diğer kültürlere 

dair olumlu ya da olumsuz değerlendirmelerini de içeren karşılaştırmalar, kültürlerarası uyum 

sorunlarının ve beklentilerin belirsizlikten nasıl etkilendiğini gösterir. Kültürel belirsizlik ve 

şok durumunu gösterir "Rusya'ya gittim... Tren istasyonunda yerde yatan bir adam gördüm... 

İstasyon görevlisi 'sarhoştur, yatsın orada' dedi. Bu olay Türkiye'de olsaydı kimse böyle 

bırakmazdı." Şeklindeki Bu ifade ile, farklı kültürlerdeki insan davranışlarına yönelik algılar 

arasındaki farktan kaynaklanan kültürel belirsizlik ve şok deneyimini açıkça ortaya 

konmaktadır. Türkiye'deki yardımseverlik ve müdahale kültürüne alışık olan bir birey, 

Rusya'daki görevlilerin daha kayıtsız bir tutum sergilemesi karşısında büyük bir şaşkınlık 

yaşamaktadır. Bu durum, bireyin alışık olmadığı bir kültürel bağlama uyum sağlamaya 

çalışırken yaşadığı kaygıyı ve belirsizlik hissini temsil eder. Şefkat ve insanlık algısındaki 

karşılaştırma ile "Sizde iyi olan kesinlikle şefkat ve insanlık, çünkü bizde bu biraz eksik." 

Şeklindeki bu ifade, kültürel farkındalık sürecinde bireyin kendi toplumundaki özellikleri 

diğer bir kültürle karşılaştırarak değerlendirdiğini gösterir. Türk toplumundaki şefkat ve 

yardımseverliğe vurgu yapılırken, Rus toplumunun daha katı ve bireysel bir yapıda olduğu 



242 

 

belirtilmektedir. Bu karşılaştırmalar, bireyin iki farklı kültür arasında anlam ve uyum 

sağlamaya çalışırken yaşadığı bilişsel belirsizliği ve bu belirsizliğe bağlı kaygıları yansıtır. İş 

ortamında kültürel farklılıkların yaratabileceği kaygı ise, "Ruslar çok katı ve sert, iş 

ortamında da genel hayatta da o yüzden Türklerle çalışmayı daha çok seviyorum." G.8’in 

ifadesinden iş ortamındaki kültürel farklılıklar, bireyin sosyal bağlamdaki belirsizlik ve kaygı 

seviyesini etkileyebildiğini göstermektedir. Türklerle çalışmanın daha kolay ve rahat 

olduğunu belirten bu ifade, bireyin alıştığı esnek ve sosyal ilişkilere dayalı bir çalışma 

ortamına olan tercihine işaret etmektedir. Rus toplumundaki katı ve sert iş anlayışı ise, bireyin 

bu ortamda kendini rahatsız hissetmesine ve kaygı yaşamasına neden olmaktadır. Belirsizlik 

ve kaygı teması, bireylerin farklı kültürel bağlamlarda hissettikleri stres ve endişeyi 

açıklamaktadır. Bu kaygılar, bireylerin kendilerini güvende hissetmedikleri ya da kültürel 

farklılıklar karşısında zorlandıkları durumlarda artış göstermektedir. Özellikle göçmenlere 

yönelik ayrımcı tutumlar ve önyargılar, toplumsal çatışmalara zemin hazırlamaktadır. 

Değer ve Normlara Tepki 

Değer ve normlara tepki teması, bireylerin farklı kültürel değerler ve sosyal normlarla 

karşılaşması durumunda verdiği tepkileri ve bu durumlara ilişkin algılarını ifade eder. Bu 

tema, bireylerin kendi kültürel değerlerini diğer kültürlerle karşılaştırarak anlamlandırma 

sürecini ve bu süreçte yaşanan uyum ya da direnç durumlarını kapsamaktadır. Video 8’in 

içeriği G.8’in, farklı kültürlerdeki sosyal ve bireysel davranışlara karşı gösterilen 

tepkilerinden hareketle, değer ve normlarına ilişkin algı farklılıklarını ele almaktadır. 

Yardımseverlik ve Şefkat Algısı  

"Türkler Ruslardan biraz daha şefkatli diye düşünüyorum, yardımsever. Tren 

istasyonunda yerde yatan bir adam gördüm... İstasyon görevlisi, 'Sarhoştur, yatsın orada' 

dedi. Bu olay Türkiye'de olsaydı kimse böyle bırakmazdı." Bu ifade, Türk toplumundaki 

yardımseverlik ve dayanışma değerlerinin, Rusya'daki göreceli bireyselci tutumlarla 

karşılaştırılarak değerlendirilmesini yansıtır. Türk kültüründeki sosyal dayanışma normlarına 

alışkın olan bir birey, Rusya'daki bu tür olaylara yönelik kayıtsız tutumu bir norm farklılığı 

olarak algılamakta ve şaşkınlıkla tepki vermektedir. Yardımseverlik gibi değerlerin kültürel 

bağlama göre değişiklik gösterebileceği bu örnekle açıkça görülmektedir. 

Ataerkillik Algısı 

"Bizim toplumumuz gerçekten çok ataerkil bir toplum. Türkiye böyle değil." Bu ifade, 

bireyin kendi toplumunda ataerkilliğin hâkim bir norm olduğunu belirterek, Türk 

toplumundaki farklı bir değer sistemine dikkat çekmesini yansıtır. Ataerkillik, bireyin kendi 



243 

 

kültüründeki değerlerin bir parçası olarak kabul edilirken, bu durum Türkiye’deki normlarla 

kıyaslanarak daha az belirgin ya da farklı bir şekilde ifade edildiği görülmektedir. Bu, değer 

ve normların farklı kültürlerde nasıl yorumlandığını gösteren önemli bir karşılaştırmadır. 

Norm Farklılıkları 

"Rusya'da bebekleri buzlu suya atıyor musunuz gerçek mi diyorlar? Böyle bir şey yok 

tabii ki." Bu ifade, kültürlerarası norm algılarında yanlış bilgilere dayalı önyargılardan 

kaynaklanan şaşkınlığı yansıtır. Türk toplumunda Ruslara yönelik yanlış bir norm algısı, 

bireyde şaşkınlık ve rahatsızlık yaratmaktadır. Bu durum, kültürel farkındalık eksikliğinin 

değer ve norm algılarına nasıl etki ettiğini göstermektedir. 

Yemek Kültürüne Uyum ve Değer Farklılıkları 

"Türk mutfağını çok seviyorum ama ilk geldiğimde bir sürü yemeği yiyemiyordum. Nar 

ekşisi çok ekşiydi, kısır çok ekşiydi. Şu anda bunları seviyorum, zamanla alıştım." Bu ifade, 

bireyin farklı kültürlerdeki tat ve yemek normlarına yönelik algısındaki değişimi temsil eder. 

İlk başta Türk mutfağındaki belirli tatlara (örneğin ekşi tatlara) yabancılık hisseden birey, 

zamanla bu normlara uyum sağlamış ve Türk mutfağı değerlerini benimsemiştir. Bu, kültürel 

uyum sürecindeki değişim ve adaptasyonu gösterir. 

Arkadaşlık Normları ve Sosyal Çevre 

"Arkadaş bulmak zor. Türklerle çok arkadaşlık kuramıyoruz, buradaki bütün Ruslar 

Ruslarla arkadaş oluyor." Bu ifade, sosyal ilişkilerdeki kültürel normlara dair algıyı ve 

bireyin bu normlara yönelik uyum sorununu açıkça göstermektedir. Farklı kültürlerde sosyal 

bağlar kurma ve iletişim normlarının değişkenliği, bireylerin yabancılık hissini artırabilir ve 

sosyal normlara uyum sağlama sürecini zorlaştırabilir. 

Gelenek ve Norm Farklılıkları 

"Bizde hamam var, sauna gibi bir şey. Türkiye’deki hamamdan iki kat daha sıcak 

olduğunu düşünüyorum. Oradan çıkıp kar yığınına atlıyorlar, ama bu bana tehlikeli geliyor." 

Bu ifade, kültürel geleneklerin bireyin değer sisteminde nasıl bir norm olarak algılandığını ve 

başka bir kültürdeki benzer uygulamalara kıyasla farklılıkları yansıtır. Bireyin, kendi 

kültüründeki geleneklerin tehlikeli ya da farklı görülen yönlerine rağmen, bunların norm 

haline geldiği bir duruma işaret etmektedir. 



244 

 

Ekonomik Normlar ve Algılar 

"Hayat pahalı mı Türkiye’de? Son zamanlarda pahalı. Eskiden Moskova daha 

pahalıydı ama şu anda Türkiye’de yaşamak daha zorluyor." Bu ifade, ekonomik değerlerin ve 

normların kültürel bağlama göre değişkenliğini gösterir. Türkiye’deki ekonomik durumun 

birey üzerindeki etkisi, normların algısal bir değişikliğe uğramasına ve bireyin yaşam 

standartlarını yeniden değerlendirmesine yol açmaktadır. 

Etnomerkezcilik 

"Bizde kadınlar her zaman çok güçlü pozisyondadır, bunu ispatlamak zorunda 

değiller..." Bu ifade, yerleşik yabancının kendi kültüründeki kadınların toplumda güçlü bir 

konuma sahip olduklarını ve bunu kanıtlamak için çaba sarf etmelerine gerek olmadığını 

belirtmektedir. Ancak bu durum, dolaylı olarak diğer kültürlerdeki kadınların benzer şekilde 

güçlü konumlara sahip olmadıkları veya kendilerini sürekli ispat etmek zorunda oldukları 

varsayımını da barındırmaktadır. Bu tür bir yaklaşım, kendi kültürünün kadınlara yönelik 

daha iyi koşullar sunduğu görüşüne dayalı etnomerkezci bir bakış açısını yansıtmaktadır. 

Hitap Şekilleri ve Sosyal Hiyerarşi 

"Bizim ülkemizde insanlar her zaman ‘siz’ derler. 15 yaşında da olsan, 40 yaşında da 

olsan bu değişmez..." Bu cümlede, kendi kültüründe sosyal hiyerarşi ve saygı göstergesi 

olarak "siz" hitabının kullanımı vurgulanırken, diğer kültürlerde benzer bir uygulamanın 

olmadığını ima eden bir karşılaştırma yapılmaktadır. Yazar, bu farklılığı norm olarak kendi 

kültürünü merkeze alarak değerlendirmiştir. Bu bağlamda, diğer kültürlerin bu tür 

formaliteleri göz ardı ettiği ya da saygıyı yeterince göstermediği algısını yaratmaktadır. Bu, 

etnomerkezci bir tutumun örneği olarak değerlendirilebilir. 

Netlik ve Dürüstlük Üzerine Yargılar Alt Teması 

"Bizde bir şey diyorsak o odur. Türkiye’de insanlar yüzüne gülüyor ama arkanda 

bambaşka şeyler konuşuyor..." Bu ifade, netlik ve dürüstlük konularında yazarın kendi 

kültürünü üstün gördüğünü açıkça göstermektedir. Yazar, kendi kültüründe fikirlerin net bir 

şekilde ifade edildiğini ve samimiyetin ön planda olduğunu savunurken, Türkiye’de insanların 

sahte davranışlar sergilediğini ve arka planda farklı söylemler geliştirdiğini iddia etmektedir. 

Bu durum, diğer bir kültürün değerlerini küçümseyerek kendi kültürünü daha üstün bir 

konumda değerlendirme eğilimidir ve etnomerkezci bir tutumun güçlü bir örneğidir. 



245 

 

Irkçılık 

Irkçılık, bir bireyin ya da grubun dış görünüş, ten rengi ya da fiziksel özellikler gibi 

biyolojik faktörlere dayanarak ötekileştirilmesi ve ayrımcılığa maruz kalması durumunu ifade 

eder. Alıntıda yer alan "biraz sarışın değilseniz koyu tenli kara kaş kara göz gibi bir 

insansanız o zaman ırkçılık yaşanıyor" ifadesi, toplumda fiziksel görünüş temelinde 

ayrımcılık yapıldığını ve bunun bir dışlama biçimi olduğunu göstermektedir. Burada, fiziksel 

özelliklere dayalı ayrımcılık ve ön yargıların hem sosyal ilişkilerde hem de dijital 

platformlarda sıklıkla karşılaşıldığı vurgulanmaktadır. Bu tür ırkçı tutumlar, toplumdaki 

ayrımcılığı ve ötekileştirmeyi körüklemekte, bireyler arası eşitliği zedelemektedir. 

Kalıp yargı ve Önyargılar 

"Türkiye'de kadınlar yıllar boyunca çok baskı altında kaldı... Bizde kadınlar her 

zaman çok güçlü." Bu ifade, Türk kadınlarının toplumsal olarak baskı altında olduğuna dair 

bir kalıp yargıyı yansıtırken, Rus kadınlarının güçlü ve bağımsız olduğuna yönelik olumlu bir 

genelleme yapılmaktadır. Ancak bu tür karşılaştırmalı genellemeler, bireysel ve kültürel 

farklılıkları göz ardı ederek bir toplumun tüm kadınlarını tek bir kategoriye indirgeme riski 

taşır. Bu, kültürel önyargıların ve toplumlar arası karşılaştırmaların yaygın bir örneğidir. 

Rus Kültürüne Yönelik Önyargılar 

"Rusya'da bebekleri buzlu suya atıyor mu gerçek mi diyorlar?" Bu ifade, Rus 

kültürüne yönelik yanlış bir algıyı ortaya koymaktadır. Bebeklerin buzlu suya atılması gibi 

yanlış bir inanış, kültürel bilgiden yoksun bir önyargıyı temsil eder. Bu tür ifadeler, 

kültürlerarası iletişimde yanlış anlamaları artırabilir ve bireylerin karşılıklı empati 

geliştirmesini engelleyebilir. "Rusya'dan geldiğini duyunca gerçekten çok votka içiyor 

musunuz diye soruyorlar." Şeklindeki bu ifade ise, rus halkı hakkında yaygın bir stereotipi 

yansıtır. Rusların aşırı alkol tükettiğine dair bu genelleme, kültürel bir önyargıyı temsil eder. 

Bu tür basmakalıp yargılar, bireylerin gerçek kişiliklerini gölgede bırakabilir ve kültürlerarası 

ilişkilerde olumsuz algılara yol açabilir. 

Türkiye'ye Yönelik Kalıp Yargılar 

"Eskiden Türkiye kara çarşaflı kadınlar olarak biliniyordu... Bu şekilde biliniyordu." 

Burada, Türkiye’ye yönelik geçmişte var olan bir kalıp yargı dile getirilmiştir. Türk 

kadınlarının tamamını "kara çarşaflı" olarak tanımlayan bu algı, ülkedeki kültürel ve sosyal 

çeşitliliği göz ardı etmektedir. Bu tür genellemeler, bir toplumun yanlış ve eksik şekilde 

tanınmasına yol açabilir. "Türkiye deyince aklıma çay bardağı geliyor. Hâlâ tutamıyorum, çok 

sıcak." Bu ifade ile, Türk kültürüne yönelik olumlu bir kalıp yargıyı temsil eder. Çay bardağı, 



246 

 

Türk toplumunun bir simgesi olarak algılanırken, bu simge üzerinden yapılan bir genelleme 

kültürel bir stereotipin oluşumuna katkı sağlayabilir. 

Kültürel Benzerlikler ve Farklılıklar Üzerine Kalıp Yargılar 

"Din açısından farklı olsa bile aile yapısı, köydeki gelenekler çok benziyor." Bu ifade, 

iki toplum arasında benzerlik kuran bir yargıyı yansıtır. Türk ve Rus köylerindeki kadınların 

giyinme tarzlarına yönelik yapılan genellemeler, olumlu bir bakış açısını temsil etse de yine 

de bireysel farklılıkları göz ardı ederek stereotip oluşturma potansiyeli taşır. 

Eğitim ve Kültürel Değerler Hakkındaki Kalıp yargılar 

"Türkiye'de genel kültür eksikliği konusunda bir sorun var diye düşünüyorum." Bu 

ifade, Türk eğitim sistemine ve genel kültürel seviyeye yönelik olumsuz bir kalıp yargıyı dile 

getirmektedir. Türk gençlerinin ve bireylerinin yeterli genel kültüre sahip olmadığına yönelik 

bu tür genellemeler, toplumun bireysel farklılıklarını göz ardı eden bir önyargıyı temsil 

etmektedir. "Çocuğunuzu güzel bir özel okula göndermek zorundasınız, yoksa kötü eğitim 

alma ihtimali çok yüksek." şeklindeki ifade ise, Türkiye’deki devlet okullarının yetersiz 

olduğuna dair bir kalıp yargıyı yansıtır. Bu tür genellemeler, bireylerin kendi deneyimlerine 

dayansa bile toplumu genel olarak değerlendirdiği için önyargılı bir algıya neden olabilir. 

Kültürün Dili 

"Türkçeyi ilk kez o kursta mı duydun? Yok, Tarkan'ın şarkılarında... Tarkan çok 

meşhurdu Rusya'da..." Bu ifadede, bir bireyin başka bir kültüre ait bir dili müzik aracılığıyla 

nasıl tanıdığı ve dil ile kültür arasındaki bağın nasıl kurulduğu vurgulanmaktadır. Tarkan’ın 

şarkılarının popülaritesi, Türkçe'nin bir iletişim aracı olmanın ötesinde, kültürel bir sembol 

olarak nasıl algılandığını gösterir. Bu durum, dilin bir kültür taşıyıcısı olarak önemini ortaya 

koymaktadır. 

Dilsel Zorluklar ve Farklılıklar 

"R sesi çok var ve ü sesi çok var gibi geliyordu... Rusçada uzun sesler yok, böyle ‘aşık’ 

diyordum, kaşık aşık aynı şey..." Burada, Türkçe’nin ses özellikleri ile Rusçanın ses yapısı 

arasındaki farklılıklar ele alınmaktadır. Türkçe’nin “ü” ve “r” sesleri gibi belirli fonetik 

unsurları, Rusça konuşan biri için alışılması zor bir özellik olarak tanımlanmıştır. Bu tür dilsel 

zorluklar, bir dilin öğrenilmesi sırasında bireyin kültürel ve fonetik alışkanlıklarıyla nasıl 

mücadele ettiğini yansıtmaktadır. 



247 

 

Dil ve Kimlik Belirleme 

"Rusların hataları ayrı, mesela bizde ‘R’ çok baskın olur... O yüzden Türkçede hemen 

belli oluyor bir Rus konuşunca." Bu ifadede, bireyin kendi dilsel özelliklerini başka bir dilde 

nasıl fark edilebilir hale getirdiği ve bunun bir kimlik unsuru olarak algılandığı görülmektedir. 

Farklı bir dil konuşulduğunda bile bireyin ana diline özgü telaffuz özellikleri, o kişinin 

kültürel kimliğini taşımaya devam eder. Bu durum, dilin yalnızca bir iletişim aracı değil, aynı 

zamanda kimlik belirleyici bir unsur olduğunu da göstermektedir. 

Kelime Anlamlarındaki Kültürel Farklılıklar 

"Durak kelimesi bizde aptal anlamına geliyor... Halat bizde bornoz anlamına 

geliyor..." 

Bu ifadeler, aynı kelimenin farklı kültürlerde tamamen farklı anlamlara sahip 

olabileceğini gösterir. “Durak” ve “halat” gibi kelimeler, dilin ve kültürün birbirini nasıl 

etkilediğinin çarpıcı örnekleridir. Bu tür anlam farklılıkları, kültürlerarası iletişimde yanlış 

anlamalara ve potansiyel kültürel çatışmalara yol açabilir. 

Kültürel Mizah ve Anlamlandırma 

"Burak erkek ismi Türkiye'de, bizde kırmızı pancar anlamına geliyor... Bu yüzden 

komik geliyor." Bu örnek, farklı kültürlerdeki kelimelerin hem anlam hem de çağrışım 

açısından nasıl mizah ve algı farklılıklarına yol açtığını ortaya koyar. Dilsel bir farklılık, 

bazen kültürel mizahın bir unsuru haline gelebilir ve bu durum bireylerin kültürlerarası 

etkileşimde eğlenceli anlar yaşamalarına da olanak tanıyabilir. 

Video içerik anlatısı G.8’in Türkiye’deki yaşam deneyimlerine dair derinlemesine bir 

bakış sunar. G.8, Türk toplumunun olumlu özelliklerini takdir ederken, kendisi için farklı olan 

kültürel normlar karşısında zaman zaman zorlandığını ifade etmekle birlikte, aynı zamanda 

Kültürel adaptasyon, toplumsal normlar, dil ve kimlik gibi temalar üzerinden yapılan bu 

analiz, Türkiye’de uzun süre yaşayan bir yabancının topluma uyum sağlama sürecinde 

karşılaştığı fırsatlar ve zorluklara dair çok boyutlu bir perspektif de sunmaktadır. G.8’in 

deneyimleri, kültürlerarası iletişim ve adaptasyon süreçlerinin nasıl şekillendiğini gösterirken, 

yabancıların bu süreçte hissettikleri karmaşık duyguları ve kültürel farklılıklara dair 

gözlemlerini de yansıtır.  

Video içerik anlatısında incelenen temalar, kültürlerarası iletişimi etkileyen önemli 

dinamikleri göstermektedir. Toplumsal senaryolar, değerler ve normlar, önyargılar ve dil gibi 

unsurlar, bireyler arasında kültürel farkındalık geliştirilmesi ve etkili iletişim kurulması için 



248 

 

kritik öneme sahiptir. Bu temaların daha derinlemesine analiz edilmesi, kültürlerarası uyumu 

ve anlayışı artırmak için stratejik adımlar atılmasını da sağlayabilmektedir. 

3.5.2.9. Video 9’un Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Video 9, Cezayirli bir öğrenci olan G.9’un Türkiye’ye geliş hikayesini, Türkiye’deki 

deneyimlerini ve gözlemlerini içeren bir röportajı yansıtmaktadır. G.9, ailevi nedenlerle 

Cezayir’den Türkiye’ye gelmiş ve burada Sakarya Üniversitesi’nde eğitimine devam 

etmektedir. Türkiye’ye babasının yönlendirmesiyle gelmiş olup, başlangıçta bu duruma 

şaşırmış, ancak babasının teşvikiyle Türkiye’de okumaya karar vermiştir. Amine, Türkiye’ye 

gelmeden önce Türkçe hakkında hiçbir bilgiye sahip olmadığını ve Türkçeyi ilk kez 

Türkiye’de duyduğunu ifade etmektedir. Türkçeyi öğrenmenin ilk başta zorlayıcı olduğunu, 

ancak dilde Arapça ve Fransızca kökenli kelimeler olduğu için bazı avantajlar sağladığını 

söylemektedir. Örneğin, “araba,” “asansör” ve “kitap” gibi Türkçedeki yabancı kökenli 

kelimeler, öğrenme sürecini kolaylaştırmıştır. Bazı Türkçe kelimelerin (örneğin “kâğıt”) 

telaffuzunun ise kendisini zorladığını belirtmektedir. 

Tablo 3.11 Etimoloji Kanalı Video 9 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu  Video 9 

Başlık Başka Dilde Konuşmamak İçin Anneme Cevap Vermiyorum- (Benim Türkiyem – 28) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=p84Or0MQcng&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoR

XvALvEuKofGL&index=27 

Yüklenme 

Tarihi 

23 May 2024 

İzlenme 57.601 görüntüleme  

Beğenilme 1.6 Bin 

Yorumlar 395 

Video 

Açıklaması 

Benim Türkiyem bu hafta Cezayir'den ……… ile karşınızda. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine birebir röportaj 

 

G.9, Türklerin kahvaltı kültürünü Cezayir’in kahvaltı alışkanlıklarıyla karşılaştırmakta 

ve Türkiye’de kahvaltıda zeytin, domates, peynir gibi yiyeceklerin bulunmasını farklı 

bulduğunu ifade etmektedir. Türkiye’de en sevdiği yemek ise sarma olup, İskender ve “imam 

bayıldı” gibi yemekleri de ilginç bulmuştur. İmam bayıldının anlamını öğrenmek de kendisi 

için ilginç bir deneyim olmuştur. Türkiye’de yaşadığı deneyimler arasında onu etkileyen 

anılardan biri, koronavirüs salgını döneminde yurtta yaşadığı zorluklardır. Uzun bir süre 

yurttan çıkamamanın kendisini zorladığını anlatmakta ve bu dönemi çok garip bulduğunu 

belirtmektedir. Türkiye’de karşılaştığı bazı zorluklar arasında, yabancı olduğu için bazı 

önyargılara maruz kalmak da bulunmaktadır. Örneğin, metroda bir kadın, Arapça konuştuğu 

https://www.youtube.com/watch?v=p84Or0MQcng&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=27
https://www.youtube.com/watch?v=p84Or0MQcng&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=27


249 

 

için ona karşı olumsuz bir tavır sergilemiştir. G.9, bu tür deneyimlerin Türkiye’de bazen 

rahatsızlık yarattığını belirtmekte ve özellikle son zamanlarda Arapça konuşurken çekinceler 

yaşadığını ifade etmektedir. Öte yandan, G.9 Türkiye’de tanıştığı iyi insanlar sayesinde zor 

zamanlarında destek görmüştür. Özellikle koronavirüs döneminde memleketine dönemediği 

zaman, arkadaşlarının ona maddi destek sağlaması gibi olumlu deneyimler yaşamıştır. G.9, bu 

olayın kendisi için unutulmaz bir anı olduğunu söylemektedir. Cezayir’de Türklerle 

karşılaştığında başlangıçta çok mutlu olduğunu, ancak günümüzde bazı toplumsal ve siyasi 

nedenlerle bu tür karşılaşmalarda çekinceler yaşadığını belirtmektedir. Sonuç olarak, G.9’un 

anlatıları, Türkiye’ye gelen yabancı öğrencilerin karşılaştığı kültürel farklılıklar, dil 

bariyerleri ve toplumsal adaptasyon süreçlerini detaylandırmakta ve Türkiye’deki sosyal yapı, 

misafirperverlik ve toplumsal ilişkiler hakkında bir içgörü sunmaktadır. Türkiye’ye gelen bir 

yabancı olarak yaşadığı deneyimler, kültürlerarası etkileşimi incelemek açısından değerli 

bilgiler de içermektedir. Bu tür deneyimler, göçmenlerin ve yabancı öğrencilerin topluma 

entegrasyon sürecini akademik bir çalışmada anlamak için önemli veriler sağlamaktadır. 

Video 9’un içerik anlatısı Cezayirli bir öğrenci olan G.9’un Türkiye’deki yaşam 

deneyimlerini, Türk kültürü ve toplumuyla olan etkileşimlerini, karşılaştığı zorlukları ve 

gözlemlerini içeren durumlar şu şekildedir: 

Türkiye’ye Geliş Sebebi ve Aile Desteği 

G.9, Türkiye’ye babasının teşviki ve ailesinin maddi durumu sebebiyle geldiğini ifade 

ediyor. Babasının ona Türkiye’de eğitim alması için verdiği söz, onun Türkiye’ye geliş 

sürecini şekillendirmektedir. Bu durumu “Babam beni buraya gönderdi… ailemin maddi 

durumu biraz kötü… Babam transkriptleri vesaire istemişti… bir tane burstan bahsetmişti, 

başvurdu ve o şekilde geldim ben Türkiye’ye.” şeklinde ifade etmektedir.  

Cezayir Hakkında Bilgilendirme 

G.9, ülkesini tanıtırken Cezayir’in coğrafi ve kültürel çeşitliliğine dikkat çekiyor. 

Kuzey Afrika’nın en büyük ülkesi olan Cezayir’in hem deniz, çöl, dağ, hem de yeşillik içeren 

bir doğaya sahip olduğunu belirterek “Cezayir nasıl bir yer? Afrika’da bir ülke… Afrika’nın 

en büyük ülkesi olarak geçiyor… Cezayir’de ne ararsanız var: deniz var, çöl var, dağ var, 

yeşillik de var.” Şeklinde aktarmaktadır. 



250 

 

 

Grafik 3.18 Video 9 İçerik Anlatısı Kod Frekansları  

Türkçeyle İlk Tanışma ve Dil Öğrenme Süreci 

Türkçeyle ilk tanışmasının Türkiye’de gerçekleştiğini ve başlangıçta dili anlamakta 

zorlandığını ifade eden G9, bazı Arapça kelimelerin tanıdık gelmesinin ona dil öğrenme 

sürecinde yardımcı olduğunu belirtiyor. Bu durum dil bariyerinin aşılmasına yardımcı olmuş 

ve şu şekillerde aktarmaktadır: “Türkçeyi ilk kez Türkiye’de duydum… gelmeden önce hiçbir 

Türkçe kelimesini bilmiyordum… sadece Selamünaleyküm kelimesini duyduğumda çok mutlu 

olmuştum.” , “Türkçe öğrenmek zor mu? Başlarda zordu… ama aslında zor bir dil değil 

çünkü çok yabancı kelime var Türkçede.” Ayrıca, bazı kelimelerin farklı dillerdeki 

telaffuzuyla zorlandığını ifade ederek, “Kâğıt kelimesi… bazıları Kağıt olarak söylüyor 

bazıları Kağıt olarak söylüyor. Doğrusu hangisi, sizi sormalıyız.” durumu dile getirmektedir. 

Kültürel Farklılıklar ve Uyum Süreci 

G.9, Türkiye’ye geldiğinde Cezayir’deki kahvaltı kültüründen çok farklı bir kahvaltı 

düzeniyle karşılaştığını belirtiyor. Zeytin, domates gibi Türk kahvaltısının temel ögelerinin 

Cezayir’de öğle yemeği ya da salata malzemesi olarak tüketildiğini dile getiriyor: “Bizde 

kahvaltılarda sütlü kahve olur… Türkiye’ye geldiğimde hatırlıyorum ilk kahvaltıya 

indiğimizde bayağı bir şaşırmıştım zeytinleri buldum, domatesleri buldum, peynirleri 

buldum…” Bu farklılıklara rağmen zamanla bu yiyeceklere alıştığını da “Ama artık alıştım, 

bunları da yiyorum.” şeklinde belirtmektedir.  

Türkiye’de Gördüğü Misafirperverlik ve Sosyal Destek 

G.9, Türkiye’de yaşadığı zor zamanlarda karşılaştığı sosyal destekten memnuniyetini 

gösterir bir beden dilini kullanır bir şekilde bahsederek, “Korona zamanında 3 yıl memlekete 

gidememiştim… üniversiteye geçtiğimde ilk yılda tanımadığım insanlar… oda 

arkadaşlarımdan biri bilet paramı toplayamadığım için yardımcı olmuşlardı.” Şeklinde ifade 



251 

 

ederek Korona döneminde arkadaşlarının yardımı, Türkiye’de gördüğü destekleyici sosyal 

yapının bir örneği olarak öne çıkmaktadır. 

Türkiye’deki Toplumsal Ayrımcılık Deneyimi 

G.9, Türkiye’de zaman zaman Arapça konuşurken dışlanma ve ayrımcılıkla 

karşılaştığını dile getiriyor. “Annemden gelen bir aramayı açamamıştım… Şu anda Arapçayı 

konuşmaktan biraz tedirgin oluyorum.” şeklindeki durum, dil kullanımının kültürel kimliği 

yansıttığı ve toplumda bazen yanlış anlaşılmalara sebep olduğu bir örnek olarak öne 

çıkmaktadır.  Ayrıca G.9, “Bir tane kadın baya başlamıştı demişti ki bırak da işte buralar 

artık onlar toprakları oldu.” metroda Arapça konuştuğu için bir kadından olumsuz tepki 

aldığını da belirtmektedir. 

Türkiye ve Türk Kültürüne Özgü İlginç Gelenek ve Yemekler 

G.9, Türk yemeklerinden bazılarını ilginç bulduğunu dile getirerek, “İmam bayıldı, 

kaç kez kulağıma gelmişti ama hiçbir zaman anlamamıştım yemek olduğunu.” Şeklinde 

özellikle “imam bayıldı” yemeğinin adını duyduğunda onun bir yemek olduğunu anlamakta 

zorlandığını ifade etmektedir. Ayrıca, “İskender çok değişik buldum, hem et var, ıslak et ıslak 

ekmekte de var, yağ da var… çok değişik.” diyerek Türkiye’deki İskender kebabını da ilginç 

bulduğunu, yapılış şeklinin kendisi için farklı olduğunu belirtiyor: 

Türkiye Hakkında Oluşan Algılar ve Son Dönemdeki Duygusal Mesafe 

G.9, başlangıçta Türklerle karşılaştığında mutluluk duyduğunu fakat son dönemlerde 

sosyopolitik nedenlerden ötürü mesafe koyduğunu belirtiyor. Türkiye’deki durumların 

değiştiğini düşündüğünü ve artık bazı konularda çekingenlik yaşadığını ifade ediyor: 

“Memleketten döndükten sonra gerçekten Türkiye’deki durumların çok değiştiğini 

hissettim.”, “İlk zamanlarda Cezayir’e gittiğimde Türklerle karşılaştığımda çok mutlu 

oluyordum… ama bu zamanda mahallemde birkaç Türk var ama artık selam vermiyorum. 

Şeklindeki ifadeler ile G.9’un Türkiye’ye duyduğu bağın zamanla sosyal ve politik etkenler 

nedeniyle değişim gösterdiği de vurgulanmaktadır. 

 

Türkiye’deki Sosyopolitik Görüşler ve Çekinceler 

G9, Türkiye’deki bazı insanlarla konuştuğunda siyaset konularının açılmasından 

çekindiğini belirtiyor. Türkiye’de yabancılarla bu tür konuşmaların sıklıkla karşısına çıktığını 

ve bu durumun bazen huzursuzluk yarattığını ifade ediyor: “Siyaset konular açılıyor… 

Yabancılarla suçluyor… bir fikir sunduğumuzda da şey diyorlar ‘senin artık kimi tuttuğun 



252 

 

belli’.” Bu durum, onun Türkiye’deki bazı insanlarla siyasi görüşler yüzünden mesafeli 

olmasına yol açıyor. 

Video 9 içerik anlatısı G9’un, Türkiye’ye eğitim amacıyla gelen bir yabancının dil 

öğrenme, kültürel adaptasyon, sosyal destek ve ayrımcılık gibi konularla nasıl başa çıktığını 

ayrıntılı bir şekilde gözler önüne sermektedir. Türkiye’nin misafirperverliği ve sosyal yapısı 

olumlu bir izlenim bıraksa da zaman zaman yaşadığı ayrımcılık ve siyasi görüş farklılıkları 

onun Türkiye’deki deneyimini karmaşık hale getirmiştir. Ancak G.9’un Türkiye’ye dair 

duygularının başlangıçta pozitif olduğunu ancak sosyo-politik etkenlerle birlikte bazı 

çekinceler ve mesafeler oluştuğu da görülmektedir. 

 
 

Görsel 3.18 Video 9 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

 

G.9’un Türkiye’ye gelme sebebi, burada yaşadığı deneyimler, karşılaştığı önyargılar 

ve uyum sürecindeki zorluklar detaylı bir şekilde ele alınmaktadır. G.9’un Türkiye’ye geliş 

hikayesi, onun ailesinin maddi zorluklarına dayanıyor. Babası, ona Türkiye’de okuma fırsatını 

yaratmak için çaba sarf ediyor: “Babam nasıl desem bir işler çeviriyordu… bir gün beni 

köşeye tutup demişti ki bana güzel çalışırsan seni Türkiye’ye göndereceğim demişti.” Bu 

ifade, G.9’un ailesinin onun eğitimi için nasıl fedakarlıklar yaptığını ve onun eğitimine 

verdikleri önemi vurguluyor. Aynı zamanda, G.9’un yurt dışına gitme gibi bir hayali 

olmadığını belirterek, bu sürecin onun için ne kadar beklenmedik olduğunu ortaya koyuyor. 

G.9, Cezayir’i tanımlarken Afrika’nın en büyük ülkesi olduğunu ve farklı coğrafi özelliklere 

sahip olduğunu ifade ediyor: “Cezayir nasıl bir yer… Afrika’nın en büyük ülkesi olarak 



253 

 

geçiyor… deniz var çöl var dağ var Yeşillik de var.” G9, Afrika kimliğini benimsiyor ancak 

Türklerin Afrika’ya dair bazı yanlış algılarının olduğunu gözlemliyor. “Afrikalı sın neden 

beyazsın” gibi sorularla karşılaştığını belirterek, insanların Afrika’nın etnik çeşitliliğini 

anlamakta zorlandıklarını ifade ediyor. Bu durum, kimlik ve aidiyet kavramlarının nasıl karşı 

tarafa farklı yansıyabileceğini gösteriyor. G.9’un Türkçeyle tanışması Türkiye’ye gelmesiyle 

başlıyor ve Türkçeyi başlangıçta tamamen yabancı bir dil olarak deneyimliyor: “Türkçeyi ilk 

kez Türkiye’de duydum… gelmeden önce hiçbir Türkçe kelimesini bilmiyordum.” Dil 

öğrenme sürecinin başta zorlayıcı olduğunu belirtiyor: “Başlarda zordu evet zorlanmıştım 

ama aslında zor bir dil değil.” Türkçede zorlandığı ve kafasını karıştıran kelimelerden biri de 

“kâğıt” kelimesi. Bu kelimenin telaffuzu konusunda netlik bulamaması, Türkçedeki bazı 

kelimelerin yabancılar için nasıl kafa karıştırıcı olabileceğini gösteriyor. G.9, Türk kahvaltı 

kültürüne dair ilk deneyiminde büyük bir şaşkınlık yaşadığını ifade ediyor: “İlk kahvaltıya 

indiğimizde bayağı bir şaşırmıştım… Biz şeylerde öğle yemeklerinde yapıyoruz.” Türk 

kahvaltısındaki çeşitli yiyecekler, Cezayir’de alışkın olduğu sade kahvaltılardan oldukça 

farklıdır. Bu deneyim, G.9’un Türk kültürüne adapte olma sürecinde yaşadığı kültürel 

farklılıklardan sadece birini temsil ediyor ve farklı ülkelerde günlük rutinlerin bile ne denli 

değişebildiğini ortaya koyuyor. Türkiye’de G.9’un karşılaştığı güzel deneyimlerden biri, 

arkadaşlarının ona zor bir dönemde destek olmasıdır. Korona zamanında memleketine 

dönemediği ve bilet parası toplayamadığı bir anda, oda arkadaşlarının ona yardımcı olması 

onun için unutulmaz bir anı olarak kalmıştır: “…oda arkadaşlarımdan Arda bilet paramı 

bitiremedi toplayamadığı için yardımcı olmuşlardı.” Bu tür destekleyici ve samimi ilişkiler, 

G.9’un Türkiye’de geçirdiği zorlu dönemlerde ona moral olmuştur. G.9’un Türkiye’de 

karşılaştığı olumsuz deneyimlerden biri ise, Arapça konuştuğunda yaşadığı çekincelerdir. 

Türkiye’de son zamanlarda Arapça konuşmaktan rahatsız olduğunu ve bu durumun kendisini 

tedirgin ettiğini ifade ediyor: “Şu anda Arapçayı konuşmaktan biraz tedirgin oluyorum.” Bu 

ifade, G.9’un Türkiye’de kendini ifade etme konusunda bazı sınırlamalar hissettiğini 

gösteriyor ve farklı kimliklerin toplumda her zaman kabul görmediğini vurguluyor. Bir diğer 

olumsuz deneyim, metroda bir kadının ona yönelik ayrımcı bir söylemde bulunmasıdır. 

Kadının, ona hitaben “Buralar artık onların toprakları oldu” gibi bir ifade kullanması, 

G.9’un yabancı kimliğinden ötürü maruz kaldığı önyargılı bakışı gözler önüne seriyor. Bu 

olay, G.9’un Türkiye’de bazen dışlanmış hissetmesine neden oluyor ve ırkçılığın kişisel 

etkilerini ortaya koyuyor. G.9, Türk kültüründe farklı bulduğu diğer bir unsurun yemek 

isimleri olduğunu belirtiyor. Özellikle “imam bayıldı” gibi yemek isimlerinin kendisi için 

alışılmadık olduğunu ifade ediyor: “imam bayıldı… kulağıma gelmişti ama hiçbir zaman da 



254 

 

anlamamıştım yemek olduğunu.” Bu ifadeler, Türk yemek kültürünün ona nasıl ilginç 

geldiğini ve kültürel farkların dil aracılığıyla bile ne kadar belirgin olabileceğini gösteriyor. 

G.9, kendi ülkesindeki ilginç geleneklerden birini de anlatıyor. Cezayir’de gelinin ilk 

gecesinde arkadaşları tarafından kaçırılması ve damadın onu araması gibi bir ritüelin 

olduğunu belirtiyor: “…gelin evlendiğinde ilk gecede arkadaşları kaçırıyorlarmış… damat 

bilsin diye işte gelin alması kolay bir şey değil.” Bu gelenek, Cezayir’deki düğün adetlerinin 

Türk düğün kültüründen nasıl farklılıklar içerdiğini yansıtıyor ve kültürel pratiklerin her 

toplumda farklı şekillerde yaşandığını gösteriyor. G.9, Türkiye’de karşılaştığı bazı garip 

soruları da paylaşıyor. Türkler, onun Afrika kökenli olmasına rağmen ten renginin açık 

olmasına şaşırarak, “Afrikalı sın neden beyazsın” gibi sorular soruyorlar. G9, bu soruya 

karşılık Afrika’nın etnik çeşitliliğini açıklamak zorunda kalıyor: “Afrika’da her erk var Her 

tür insan var… beyaz olan var renkli gözü olan da var.” Bu, insanların Afrika kıtasına dair 

basmakalıp düşüncelere sahip olmasının nasıl yanıltıcı olabileceğini ve bu tür önyargıların 

bireylerin kendilerini ifade etme ihtiyacını doğurduğunu gösteriyor. G.9, Türkiye’de altı yıl 

geçirmiş olmasına rağmen bazı noktalarda hala yabancı gibi hissettiğini ifade ediyor. 

Memleketten döndükten sonra Türkiye’de bazı şeylerin değiştiğini hisseden G.9, bu değişimle 

birlikte Arapçayı konuşmaktan çekindiğini ve Arap bir arkadaşıyla dışarı çıktığında Türkçe 

konuşmayı tercih ettiğini belirtiyor. Bu durum, uzun süre Türkiye’de yaşamış olmasına 

rağmen, bazı kültürel bağların kurulmasında hala zorluk yaşadığını ve tam anlamıyla bir 

aidiyet hissi geliştiremediğini gösteriyor. 

G.9’un Türkiye deneyimi hem kültürel zenginlikleri hem de zorlukları içeren bir süreç 

olarak karşımıza çıkıyor. Türk kültürünün bazı unsurlarına hayranlık duysa da (örneğin, 

Türklerin yardımseverliği ve kahvaltı kültürü), önyargılar ve yanlış algılar nedeniyle zaman 

zaman zorlayıcı durumlarla karşılaşıyor. Dil bariyeri, kültürel farklılıklar, ayrımcılık ve 

aidiyet hissinin zaman zaman zayıflaması, G.9’un Türkiye’deki deneyimlerinin karmaşıklığını 

yansıtıyor. G.9’un Türkiye’de karşılaştığı önyargılar, etnik ve kültürel farklılıkların toplumda 

nasıl algılandığına dair önemli ipuçları sunuyor. Aynı zamanda, Türkiye’de tanıştığı iyi 

insanlar ve destekleyici arkadaş çevresi, onun bu ülkede zorluklarla başa çıkmasında önemli 

bir rol oynamış. Bu video içerik anlatısı, farklı kültürlerden insanların birbirlerine olan bakış 

açılarının bireysel deneyimler üzerinde nasıl etkili olduğunu ve kültürel entegrasyonun 

zorluklarını gözler önüne seriyor. 



255 

 

3.5.2.10.  Video 10’un Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Video 10’un içeriği ile ilgili ayrıntılı bilginin yer aldığı Tablo 3.12’de gösterilenlere 

göre Malavili bir öğrenci olan G.10’un Türkiye’deki yaşam deneyimlerini, Türk kültürüne 

dair gözlemlerini ve memleketindeki zor yaşam koşulları anlatılmaktadır. G.10, Türkiye’ye 

eğitim amacıyla geldiğini ve İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi’nde okuduğunu belirtiyor. 

Türkiye hakkında ilk bilgilerini bir kitapta İstanbul’la ilgili okuduğu bir hadis sayesinde 

öğrendiğini ve Türkçeyi ilk kez Türkiye’ye geldikten sonra duyduğunu ifade ediyor. Başlarda 

Türkçenin zorlayıcı olduğunu, dili Arapça ’ya benzeyeceğini düşündüğünü, ancak öyle 

olmadığını fark ettiğini dile getiriyor. 

 

Tablo 3.12 Etimoloji Kanalı Video 10 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu Video 10 

Başlık Yanlış Anlama Ama Siz Afrikalılar Diye Başlıyorlar- (Benim Türkiyem- 16) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=D7zvC-

SsRcw&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=15 

Yüklenme 

Tarihi 

29 Aralık 2023 

İzlenme 50.647 görüntüleme  

Beğenilme 2 Bin 

Yorumlar 201 

Video 

Açıklaması 

Benim Türkiyem bu hafta farklı bir konuyla karşınızda. Bu defa toplumsal bir konuyu da 

gündeme getirmek istiyoruz. Öncesinde iki hatırlatma yapmak istiyoruz. Afrika bir ülke 

değil, 54 ülkenin bulunan bir kıta. Bu yüzden bir ülkeye has durum diğer hiçbir ülkede 

olmayabiliyor. Afrika'nın yarısından fazlası orman ve zengin ülkeleri de var. Afrika'yı bu 

yönüyle dile getirmek istemiyoruz ama bu defa durum farklı. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine birebir röportaj 

 

Zamanla Türkçeyi öğrenmiş, ancak “öğretmen” veya “öğrenci” gibi bazı kelimeleri 

hala söylemekte zorlanıyor. G.10, Türkiye’de dikkatini çeken bazı kültürel farklılıklardan 

bahsediyor. Özellikle sigara kullanımı konusundaki rahatlığı ve trafikteki agresif davranışları 

garip buluyor. Trafikte küçük bir meselede insanların hızla sinirlenip küfre başvurmalarını 

şaşırtıcı ve komik bulduğunu anlatıyor. Türkiye’de yaşadığı en komik anılardan biri, 

Gaziantep’te hastaneye giderken ağlayan bir grup insanın kendisini gördüğünde aniden 

susması ve ona şaşkınlıkla bakması. Bunun, Malavi’de karşılaşmadığı ilginç bir durum 

olduğunu belirtiyor. Türkiye’de başına gelen en güzel şeylerden birinin, bir Türk ailesinin onu 

üç günlük bir tatil için evine davet etmesi olduğunu söylüyor; bu deneyim sayesinde Türk aile 

yapısını yakından gözlemleme fırsatı bulmuş. G.10’un Türkiye’de karşılaştığı olumsuz 

deneyimler de var. Örneğin, telefon tamiri için gittiği bir dükkanda, bir kadının ona yönelik 

ırkçı bir tavır sergilemesinden dolayı üzüldüğünü belirtiyor. Ayrıca, Afrika hakkında sorulan 

bazı önyargılı sorulardan rahatsız olduğunu, özellikle “Afrikalılar ağaçlarda mı yaşıyor?” 



256 

 

gibi yanlış ve kırıcı sorularla karşılaştığını ifade ediyor. Bu tür soruların, Afrika kıtasına dair 

bilgi eksikliğinden kaynaklandığını düşünüyor. 

G.10, Malavi’deki yaşam şartları hakkında da konuşmaktadır. Ülkesinin ekonomik 

zorluklarla mücadele ettiğini ve özellikle yılın belirli dönemlerinde mevsimsel açlığın yaygın 

olduğunu anlatıyor. Çocukken bu açlık dönemlerini yaşadığını ve annesinin onu gün boyunca 

bir şeylerle oyalayarak eve döndüğünde sadece sınırlı miktarda yiyecek verebildiğini 

söylüyor. Özellikle yağmur mevsimlerinde, insanların ellerinde kalan yiyeceklerle idare 

etmek zorunda kaldıklarını ve bazı ailelerin yiyecek bulamayınca tehlikeli bitkiler yemeye 

çalıştıklarını anlatıyor. G.10, bu zor şartlar altında büyümesine rağmen kendisine destek olan 

ailesini ve yaşadığı topluluğu büyük bir saygıyla anıyor. 

 
Grafik 3.19 Video 10 İçerik Anlatısı Kod Frekansları  

 

Malavi’den Türkiye’ye eğitim için gelen G.10’un Türkiye deneyimlerini, kültürel 

gözlemlerini, kişisel zorluklarını ve kendi ülkesine dair gözlemlerini ortaya koymaktadır. Bu 

deneyimleri şu şekildedir: 

Türkiye’ye Gelme ve İlk İzlenimler 

G.10, Türkiye’ye okumak için gelmiştir ve ilk başta Türk kültürü ve dili hakkında çok 

az bilgiye sahiptir. Türkiye’yi ilk defa bir kitapta geçen hadis yoluyla tanır ve Türkiye 

hakkında temel bilgileri bu şekilde edinir: “E bir kitap okurken orada bir İstanbul ile alakalı 

bir hadis geçiyordu… Türkiye genel olarak konuşmaya başlarken o anda duymuştum.” G.10, 

başlangıçta Türkiye hakkında yanlış bilgiye sahip olduğunu itiraf eder; örneğin, Türkiye’nin 

başkentini İstanbul olarak bilmektedir. 

Türkçe Öğrenme Süreci ve Zorlukları 

Türkçe, G.10 için başlangıçta zorlayıcı bir dil olur. Dilin Arapçaya benzeyeceğini 

umarken, farklı bir dil yapısıyla karşılaşır ve bu, onda şaşkınlık yaratır: “Duyduğumda bir 



257 

 

garip hissettim Çünkü Arapça benzeyeceğini bekliyordum.” Türkçe öğrenmeye çalışırken 

kaçma düşüncesine bile kapıldığını söyler: “Hatta kaçmayı bile düşünüyordum geri 

dönmeyi.” Bu ifade, dil öğrenme sürecinde yaşadığı zorlukların ve kendini yetersiz hissetme 

durumunun bir yansımasıdır. 

Türkiye’deki Sosyal Davranışlar ve Kültürel Şok 

G.10, Türk toplumundaki sosyal davranışlara ve bazı alışkanlıklara dair gözlemlerini 

paylaşır. Özellikle kadınların sigara içmesi gibi konular onun kültürel perspektifinde farklı ve 

garip olarak algılanır: “Mesela bizim ülkemizde sigara böyle Buradaki gibi içilmiyor… 

kadınlar içerken bile yani kapalı bir yerde içmeye çalışıyorlar.” Osman, Türk toplumunun 

kendisine göre daha açık ve hoşgörülü olduğunu, ancak bazı davranışların ona yabancı 

geldiğini belirtir. Aynı zamanda, sokakta yaşanan kavgaların sıklığını ve insanların ani 

tepkilerini ilginç bulur ve şu şekilde aktarır: “sokaktaki kavgalar… özellikle insanlar böyle 

bir sinirli insanlar gibi geliyor bana.” 

Kültürel Farklılıklar ve Ön Yargılar 

Video ’da G.10’un Türkiye’de karşılaştığı kültürel önyargılar ve yanlış anlamalar da 

ele alınmaktadır. Bazı insanlar Afrika’ya dair önyargılı sorular sormakta ve G.10’u rahatsız 

etmektedir: “Bazı insanlar yani karşılaştığımızda ilk soruları yani ne yiyorsunuz nerede 

kalıyorsunuz.” Bu tür sorular, Osman’ın hem kültürel farklılıklarla başa çıkma sürecini 

zorlaştırmakta hem de Türkiye’de yabancı olmanın bazı rahatsız edici yönlerini 

vurgulamaktadır. Hatta, insanların Afrika’nın bir kıta değil, bir ülke olduğunu sanmalarını 

şaşkınlıkla karşılar: “Afrika’da bir kıta olduğu için çoğu İnsanlar bir t bir eee bir ülkede 

olduğunu düşünüyorlar.” 

Türk Misafirperverliği ve En Güzel Anıları 

G.10’un Türkiye’de yaşadığı en güzel deneyimlerden biri, bir Türk ailesinin daveti 

üzerine geçirdiği zamandır. Bir Türk ailesiyle kaldığında, Türklerin misafirperverliğine ve 

sıcak kanlılığına tanık olur: “Türk aile nasıl yaşanıyor oradan Öğrenmiş oldum… bir Türk 

aile gittiğimde bir farklılık Bir gördüm Bir de çok güzel bir gün geçirmiştim.” Bu anı, 

G.10’un Türkiye’deki en güzel deneyimlerinden biri olarak kalmıştır ve ona Türk aile yapısını 

daha yakından tanıma fırsatı vermiştir. 

Negatif Deneyimler ve Ayrımcılık 

G.10’un Türkiye’de karşılaştığı en kötü deneyimlerden biri, bir telefon tamiri sırasında 

yaşadığı ayrımcılıktır. Kapalı bir kadın, G.10’un orada bulunmasına anlam veremeyerek onu 



258 

 

dışlar: “ne işi var bu çocuk dedi ki ani onunla bir telefon sıkıntı yok burada demiyor ülkede 

ne işi var dedi.” Bu olay, G.10’un Türk toplumunda zaman zaman karşılaştığı önyargı ve 

ayrımcılığı gözler önüne sermektedir. Olayın sonunda, bu durum onu derinden üzer ve 

kendisini dışlanmış hissettirir. 

Afrika’daki Açlık ve Yoksulluk 

G.10, kendi ülkesi Malavi’de yaşanan ekonomik sıkıntıları ve yoksulluğu da paylaşır. 

Çocukken yaşadığı açlık ve temel ihtiyaçlara ulaşmada karşılaştığı zorlukları anlatırken 

oldukça samimi ve içten bir yaklaşım sergiler: “…bir şey yemeden okula gidiyorsun diyorlar 

ki işte Seni Kandırıyorlar git işte gelirken bir şeyler hazırlan çünkü okula gitmek istemiyorum 

yani böyle açken nasıl gideceğim.” Bu anlatım, Malavi’deki zor yaşam koşullarını ve 

yoksulluğu gözler önüne sermektedir. Osman, açlık dönemlerinde ailelerin sadece çocuklara 

yemek vererek dayanıklılık göstermeye çalıştığını, kendilerinin ise su içerek açlıkla mücadele 

ettiklerini belirtir. 

 

Görsel 3.19 Video 10 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

Afrika Hakkında Yanlış Algılar ve Bilgi Eksikliği 

Türkiye’de karşılaştığı en ilginç ve garip sorulardan biri, insanların Afrika’da 

ağaçlarda yaşadığını sanmasıdır. Bu tür sorular, G.10’un zaman zaman insanların Afrika 

hakkındaki eksik veya yanlış bilgilerinden dolayı kendini garip hissetmesine neden olur: “Eee 

duyduğum kadarıyla işte ağaçta kalıyorsunuz.” Bu yanlış algılar, G.10’un Türkiye’de 

karşılaştığı kültürel farklılıkları ve iletişimde yaşadığı zorlukları ifade etmektedir. 



259 

 

Afrika ve Türkiye Arasında Gözlemlediği Kültürel Farklılıklar 

G.10, Malavi’de insanların Müslümanlara saygı duyduğunu ve onların temiz insanlar 

olarak kabul edildiğini belirtir. Bu saygıdan ötürü bazı ritüellerde Müslümanlardan yardım 

alındığını ifade eder: “Müslümanlara çok saygı duyuyorlar… Müslümanlara gidip 

kestiriyorlar kendilerini kesmiyorlar.” Bu ifade, Malavi’deki dini hoşgörüyü ve Müslüman 

topluma olan saygıyı göstermektedir. G.10’un bu gözlemi, farklı kültürel ve dini gruplar 

arasındaki karşılıklı saygının nasıl bir dayanışma unsuru oluşturduğuna dair önemli bir bilgi 

sunar. 

Video içerik anlatısı G.10’un toplumsal bağlamda karşılaştıkları farklı davranışlar ve 

tepkilerle ilgili gözlemlerini yansıtır. Toplumsal senaryolar, bireylerin bu tür durumlarda 

karşılaştıkları rutinleri ve kültürel normları ifade ederken, toplumsal roller, bireyin bu 

bağlamdaki algılanışını ve deneyimini temsil eder. Değer ve normlara tepki ile toplumsal 

senaryolar ve roller temasına giren ifadeleri şu şekildedir: “Tabii ben beni görünce siyah 

olduğumu görünce herkes susmuşlar yani ağlamaktan durdular… bana bunu komik gelir.” 

G.10’un bu ifadesi, bireyin fiziksel görünümüne dayalı olarak toplumda oluşturulan algılar ve 

tepkiler üzerine bir gözlemi temsil eder. Çocukların bireyin ten rengini gördüklerinde 

tepkilerini değiştirmesi, sosyal öğrenme ve kültürel algıların bir yansımasıdır. Bu durum, 

“öteki” olarak algılanan bireyin, belirli bir senaryoda sosyal normların dışında kalan bir role 

oturtulduğunu gösterir. Bireyin bu durumu “komik” olarak nitelendirmesi, bu tür bir 

ötekileştirmenin günlük hayatındaki sıradanlaşmış bir unsur haline geldiğine işaret edebilir. 

“Türkiye’de rahatsız eden bir şey var mı? Bazı insanlar karşılaştığımızda ilk soruları… Ne 

yiyorsunuz, nerede kalıyorsunuz? Yanlış anlama ama siz Afrikalılar böyle.” Şeklindeki ifade 

ile, bireyin yabancı kimliği üzerinden maruz kaldığı önyargı ve stereotipilere dair bir deneyim 

dile getirilmektedir. İnsanların ilk karşılaşmada bireyin kökeni ve alışkanlıkları hakkında 

sorular sormaları, bir tür egzotizm veya merakın bir göstergesi olabilir. Ancak bu soruların 

“yanlış anlama” gibi ifadelerle sunulması, bireyde önyargının açıkça hissedildiği bir 

toplumsal senaryoyu yansıtır. Bu, bireyin bir yabancı olarak toplum içinde ötekileştirilmiş bir 

role zorlandığını hissetmesine neden olabilir. G.10, “Türkiye’de sokaktaki kavgalar… 

özellikle insanlar sinirli insanlar gibi geliyor bana. Trafiklerde böyle küçücük bir şeylerde 

hemen ağızlarında bir küfür geliyor. Bana bunu çok garip.” şeklinde ifade ederek, bireyin 

toplumsal davranış biçimleri ve değerlerle ilgili eleştirel bir gözlem yapmasını içerir. Trafikte 

veya sokakta yaşanan agresif davranışlar ve küfürlü tepkiler, bireyin kendi kültüründe alışık 

olmadığı bir norm olarak algılanmıştır. “Sinirli insanlar” olarak tanımlanan bu davranış, 

bireyin Türkiye’deki sosyal etkileşimlere dair olumsuz bir değer algısı oluşturmasına yol 



260 

 

açmıştır. Küçük olayların büyütülmesi ve agresif tepki verilmesi, birey tarafından “garip” 

bulunarak farklı bir değer sistemine karşı eleştirel bir duruş sergilenmesine neden olmuştur. 

Ayrıca, “Türklerde bulunduğum farklar çok fazla var. Ama onlardan bir tanesi… Bizim 

ülkemizde sigara böyle buradaki gibi içilmiyor. Bir de ayıp gibi içiliyor, özellikle kadınlar 

için.” G.10 bu ifadesi ile, Türkiye’de sigara içmenin daha yaygın ve toplumda kadınlar 

arasında daha az ayıplandığı algısı, bireyde şaşkınlık ve farkındalık yaratmıştır. Kendi 

ülkesinde sigara içmenin daha kısıtlayıcı bir norm olarak algılanması, bireyin değer sistemine 

olan farkındalığını artırmıştır. Bu durum, Türkiye’deki toplumsal normların bireyde 

oluşturduğu farklılık hissine ve değer yargılarına nasıl tepki verdiğine dair bir örnek teşkil 

etmektedir. 

G.10’un röportajı, Türkiye’de bir yabancı olarak yaşam deneyimlerini ve kendi 

kültürel geçmişi ile Türkiye’deki yaşam arasındaki karşılaştırmalarını kapsamlı bir şekilde 

gözler önüne sermektedir. Türk toplumunun misafirperverliği, insanların sıcak kanlılığı gibi 

olumlu yönleri G.10’un Türkiye’ye uyum sürecini kolaylaştırmış olsa da önyargılar, yanlış 

anlamalar ve ayrımcı davranışlar zaman zaman onu rahatsız etmiştir. G.10’un Malavi’deki 

çocukluk anıları, özellikle açlık ve yoksullukla mücadele ettiği dönemler, onun Türkiye’deki 

yaşamına dair perspektifini genişletmiştir. Bu anlatım, kültürel farklılıkların nasıl derin bir 

anlam taşıdığını ve insanların geçmiş deneyimlerinin, yeni bir kültüre uyum sağlamada nasıl 

etkili olabileceğini göstermektedir. G.10’un Türkiye’de yaşadığı bu zorlu ama öğretici süreç, 

kültürel uyum ve adaptasyon konusundaki deneyimlerin ve karşılıklı anlayışın önemine dair 

değerli bir örnek sunmaktadır. 

3.5.2.11.  Video 11’in Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Video 11 içeriğinde yerleşik yabancı G.11 Rus bir mimar olarak Türkiye’de yaşadığı 

deneyimleri ve gözlemlerini aktarmaktadır. Türkiye’ye bir yıl önce gelen ve İstanbul’da 

yaşayan G.11, İstanbul’un doğal güzellikleri ve coğrafi yapısından etkilendiğini 

belirtmektedir. Çocukken Tarkan’ın şarkıları aracılığıyla Türkçeyi ilk kez duyduğunu 

söyleyen G.11, Özbek kökenli olması nedeniyle Türkçeyi öğrenmeyi kolay bulduğunu ifade 

etmektedir. Türkçede bazı kelimeleri söylemekte zorlandığını belirtirken, en sevdiği Türkçe 

kelimenin “kolay gelsin” olduğunu vurgulamaktadır. G.11, Türklerin sosyal ve sıcak bir 

yapıya sahip olduğunu, Rus kültürüne kıyasla daha konuşkan ve pozitif olduklarını 

gözlemlemektedir. Türkiye’nin doğasını ve insan sıcaklığını çok sevdiğini ifade ederken, 

kalabalık, trafik ve toplu taşıma gibi konularda zorluk yaşadığını dile getirmektedir. Ayrıca, 



261 

 

Türkiye’de bazı insanların ona ilginç sorular sorması veya ırkçı yaklaşımlarda bulunması gibi 

deneyimlerinden bahsetmektedir. 

 
Tablo 3.13 Etimoloji Kanalı Video 11 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu Video 11 

Başlık Esnaf Yabancı Olduğumu Anlayınca Fiyatlar Artıyor- (Benim Türkiyem- 27) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=MVOiYr-

Wf4E&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=26 

Yüklenme 

Tarihi 

16 Mayıs 2024 

İzlenme 13.210 görüntüleme  

Beğenilme 680  

Yorumlar 64 

Video 

Açıklaması 

Benim Türkiyem bu hafta Rusya'dan ……. ile karşınızda. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine birebir röportaj 

 

Tablo 3.13’de video içeriğinin ayrıntılı bilgilerinin görüleceği G.11, Türkiye’nin 

Müslüman kültürüne dair unsurlarını ve özellikle camilerin fazlalığını takdir etmekte, kendi 

ülkesinde bu tür unsurların eksikliğini hissettiğini ifade etmektedir. Rusya’da soğuk hava, 

depresif atmosfer ve ulaşımın daha hızlı olması gibi farklılıkları anlatan G.11, Türkiye’de 

güneşli havanın kendisini pozitif hissettirdiğini söylemektedir. İki ülkenin ekonomik olarak 

benzer zorluklar yaşadığını belirten G.11, Türkiye’de yaşamaktan duyduğu memnuniyeti ve 

burada daha fazla kalma isteğini dile getirmektedir. Türkçeyle ilk karşılaşma ve öğrenme 

Sürecini G.11, çocukken Tarkan’ın şarkılarını dinleyerek Türkçeyle tanışmış, Özbek kökenli 

olduğu için Türkçeyi öğrenmede zorluk yaşamadığını belirtmiştir. Ancak bazı kelimelerin 

(örneğin, “Cumhuriyet”, “kıyafet”) telaffuzunun kendisi için zorlayıcı olduğunu ifade 

etmektedir. Rusça ve Türkçe arasında bazı ortak kelimeler bulunduğunu belirtmekte 

(“bardak”, “durak” gibi) ve bu benzerliklerin öğrenme sürecini kolaylaştırdığını 

vurgulamaktadır. Sosyal iletişim farklılıkları açısından Türklerin sıcak ve konuşkan yapısının 

Rus toplumuna göre belirgin bir fark oluşturduğunu ifade etmektedir. Türk toplumunun 

sosyallik düzeyine hayran kaldığını, insanların tanımadığı kişilere bile ilgi gösterdiğini 

gözlemlemektedir. Kültürel uyumsuzluk ve şok olarak görülebilen durumları ise, farklı 

kültürel alışkanlıklar çerçevesinde G.11, Rusya’da sigara içmenin toplum içinde hoş 

karşılanmadığını ancak Türkiye’de daha rahat içildiğini, hatta kadınların da sigara içtiğini 

görmenin kendisi için şaşırtıcı olduğunu belirtmektedir. Türk kültürüne uyum sağlama 

sürecini ise, Türkiye’nin coğrafi güzelliklerini, insanlarının sıcak kanlılığını ve kültürel 

çeşitliliğini takdir ederken, trafik yoğunluğu ve kalabalık gibi konularda zorluklar yaşadığını 

da dile getirmektedir. Ayrıca, bazı Türklerin kendisine “Sünnet oldun mu?” gibi sorular 

sorması gibi durumların onu şaşırttığını ifade etmektedir. Toplumsal algılar ve önyargılar 

https://www.youtube.com/watch?v=Zgcpu5ykbr4&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=23
https://www.youtube.com/watch?v=MVOiYr-Wf4E&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=26
https://www.youtube.com/watch?v=MVOiYr-Wf4E&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=26


262 

 

taşıyan durumlarını, G.11, Türkiye’de bazı insanların kendisine karşı özel bir merak 

duyduğunu ve bunun hem olumlu hem de rahatsız edici yönleri olduğunu aktarmaktadır. 

Yabancı olduğu için bazı kişilerin ona daha pahalı fiyatlar sunmasından rahatsızlık 

duymaktadır. Irkçılık ve ayrımcılık içeren durumları bazı kişilerin yabancı kimliğine yönelik 

önyargılı veya küçümseyici tavırlarıyla karşılaştığını belirtmekte, ancak genel olarak olumlu 

bir deneyim yaşadığını ifade etmektedir. Türkiye ve Rusya arasındaki farklılıkları, 

Türkiye’nin iklimini, özellikle İstanbul’daki güneşli ve ılıman havayı pozitif bir özellik olarak 

görmekte; Rusya’daki uzun ve soğuk kışlardan farklı olarak Türkiye’nin daha sıcak olduğunu 

ve bu durumun kendisini mutlu ettiğini belirtmektedir.  

 

Grafik 3.20 Video 11 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 

 

G.11, Moskova’da toplu taşımanın daha hızlı ve dakik olduğunu, İstanbul’da ise 

trafiğin daha yoğun olduğunu gözlemlemiştir. Bu farklılık onun için Türkiye’deki yaşamın 

kaotik tarafını yansıtmaktadır. Türkiye’nin dini ve kültürel yapısını takdir etmektedir. 

Özellikle camilerin çokluğunu ve bu ortamın Müslüman kimliğine uygun bir yaşam 

sürmesine olanak tanımasını övgüyle karşılamaktadır. Türk kültürüne hayranlık ve Türkiye’de 

kalma isteğini G.11, Türkiye’nin coğrafi konumu, kültürel zenginliği ve insanlar arası sıcak 

ilişkilerinden etkilendiğini belirtmektedir. Burada daha fazla zaman geçirmeyi, hatta kalıcı 

olarak yerleşmeyi düşündüğünü dile getirmektedir. Türk kültürünün pozitif özelliklerini 

kendisi için bir çekim unsuru olarak görmektedir. Ekonomik zorluklara da değinen G.11 

Türkiye’deki fiyatların Moskova ile benzer düzeyde olduğunu ve hayatın pahalı olduğunu 

ifade etmektedir. Hem Türkiye’de hem de Rusya’da ekonomik planlama yapmanın 

zorlaştığını belirtmektedir. Bu ekonomik durum, onun Türkiye’deki günlük yaşamına dair 

eleştirilerinden biridir. G.11, Türk insanının kendisine karşı genellikle misafirperver ve 

hoşgörülü davrandığını, bu durumun Türkiye’de yaşadığı olumlu deneyimlerin önemli bir 

parçası olduğunu vurgulamaktadır. Bazı şehirlerde kendisine Türkiye’nin farklı yerlerini 



263 

 

gezmesi için önerilerde bulunulması, Türk insanının misafirperverlik kültürünü 

yansıtmaktadır. 

G.11’in Türkiye deneyimi, kültürel farklılıklar, dil öğrenme süreci, ekonomik ve 

sosyal zorluklar gibi çeşitli boyutları içermektedir. Türkiye’deki sosyal sıcaklık, coğrafi 

güzellikler ve dinî ortamın Osman’ın gözünde olumlu bir yer edinmesine katkı sağladığı 

görülmektedir. Ancak kalabalık, trafik ve bazı insanların yabancılara yönelik önyargıları, 

Türkiye’deki deneyiminin zorluk yaratan yanları olarak öne çıkmaktadır. Rusya’dan 

Türkiye’ye gelmiş bir birey olan G.11’in Türkiye’deki yaşam deneyimlerini, kültürel 

gözlemlerini, iki ülke arasındaki benzerlikleri ve farkları detaylı bir şekilde ortaya 

koymaktadır. G.11’in anlatımı üzerinden, Türkiye’deki kültürel şok, Türk insanı hakkındaki 

izlenimleri, yerel geleneklere karşı hisleri ve dil öğrenme süreci gibi çeşitli konulara 

değinilebilir.  

 

Görsel 3.20 Video 11 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

 

Türkiye’ye Geliş ve Türkiye’yi Tanıma Süreci 

G.11, Türkiye’ye gelmeden önce Türk kültürüne ve yaşam tarzına dair bir merak 

beslemektedir. Türkiye’ye geldikten sonra burada kalmaya ve yaşamaya karar verir. Bu süreç, 

onun Türkiye’ye olan ilgisini ve buradaki yaşantıyı nasıl olumlu bir şekilde deneyimlediğini 

gösterir. “Aslında ben Türkiye ye çok girmek istedim eskiden ve bir yıl önce Sonunda geldim 

baktım çok beğendim ve sonra Ben düşündüm Evet belki burada yaşayacağım.” Bu ifade, 

onun Türkiye’ye karşı hissettiği olumlu duygular ve ülkede kalma kararı ile ilgili 

düşüncelerini açıkça ifade etmektedir. 



264 

 

Dil Öğrenimi ve Türkçedeki Zorluklar 

G.11’in Türkçe ile tanışma süreci, ilk olarak Tarkan’ın şarkılarını dinlemesiyle 

başlamıştır. Türkçenin Özbekçeye benzerliğini fark ettiğini belirterek dilin kendisine tanıdık 

geldiğini ifade eder: “İlkiz Tarkan ben e dinledim şarkı şımarık veya düdü… üzbek gibi 

kedim.” Türkçe öğrenmenin çok zor olmadığını ancak pratik gerektirdiğini söyleyerek, bazı 

kelimelerin telaffuzunda zorlandığını dile getirir: “Cumhuriyet ve Keyf keyfit… key her zaman 

söy.” Ayrıca, Türkçede çok sevdiği bir kelimenin “kolay gelsin” olduğunu belirterek, bu 

ifadenin günlük yaşamda nasıl önemli bir role sahip olduğunu anladığını gösterir. 

 

Türk Toplumundaki Sosyal Davranışlar ve Sıcaklık 

G.11, Türk toplumunun sıcak kanlı ve konuşkan bir yapıya sahip olduğunu belirtir. 

Rus insanlarına kıyasla Türklerin daha pozitif ve konuşkan olduğunu ifade eder: “Türkler 

onlar çok pozitif… Türkler her zaman konuşuyor konuşuyor çok konuşuyor ve pozitif 

hakkında.” Bu gözlemi, Türk toplumunun sosyal yapısının nasıl diğer kültürlerden farklı 

olduğunu ortaya koymaktadır. Türklerin kendisine gösterdiği sıcak ilgiyi ve misafirperverliği 

övmekte ve yabancı olarak Türkiye’de kendini iyi hissettiğini belirtmektedir: “insanlar 

yabancılar seviyor Seviyor ve iyi konuşuyor kötü bir şey hiç dinlemedim.” 

Türk Kültüründeki İlginç ve Komik Durumlar 

G.11, Türk kültüründe kendisine ilginç veya komik gelen bazı durumlarla 

karşılaştığını belirtmektedir. Özellikle, Türkiye’deki romantik müzik kliplerini anlamakta 

zorlandığını, bunların kendisine komik geldiğini ifade eder: “Türkler müzik klipler çok ama 

çok romantik çok aşk… komik biraz mı.” Ayrıca, insanların ona sünnet olup olmadığını 

sorması da kendisine tuhaf gelmiştir: “Sünnet oldun mu Sünnet oldun musun.” Bu sorular, 

onun Türkiye’deki sosyal ilişkilerde karşılaştığı kültürel farklılıkları anlamlandırmaya 

çalıştığını göstermektedir. 

Türkiye’nin Coğrafi Çeşitliliği ve İklimi 

G.11, Türkiye’nin coğrafi yapısından ve ikliminden oldukça etkilenmiştir. Türkiye’yi 

“cennet gibi” tanımlaması, ülkenin doğal güzelliklerinden ve ikliminden duyduğu 

memnuniyeti ifade eder: “e burada çok Denis var Denis ve Hava gerçekten Cennet gibi 

Cennet.” Türkiye’nin coğrafi çeşitliliğini överek, bir yanda deniz ve orman, diğer yanda 

dağlar bulunmasından duyduğu hayranlığı dile getirir: “geografik çok güzel çünkü bir yerde 

deniz var de orman sonra dağlar var.” 



265 

 

Yabancı Olmanın Zorlukları ve Türkiye’deki Pazarlık Kültürü 

Türkiye’de yabancı olmanın bazı zorluklarını da dile getiren G.11, pazarlık yaparken 

bazı insanların ona pahalı fiyatlar teklif ettiğini belirtir: “Onlar Biraz pahalı bir şey bana 

söylüyor.” Bu durum, G.11’in pazarlık kültürü ile ilgili yaşadığı adaptasyon sürecinin bir 

yansıması olarak değerlendirilebilir. Yabancı biri olarak pazarlık yaparken karşılaştığı farklı 

tutumlar, onun Türkiye’deki ekonomik ilişkilere dair gözlemlerini de etkiler. 

Türkiye ve Rusya Arasındaki Farklılıklar 

G.11, Türkiye ve Rusya’yı iklim, sosyal yapılar ve dini yapı açısından karşılaştırır. 

Türkiye’de camilerin sayısının fazla olmasından ve bunun kendisine sağladığı ibadet 

kolaylığından bahseder: “Rusya’ya gittiğinde Türkiye’de en çok ne diyorsun camiler çok yok 

Cami Mescit çok yok.” Ayrıca, Türkiye’deki sıcak iklimin ve güneşli havanın onu mutlu 

ettiğini belirtirken, Rusya’da kış aylarında hava erken karardığı için bunun moral bozucu 

olduğunu söyler: “Rusya’da çok erken Krallık geliyor çok Krallık ve çok depresif hava her 

zaman gri gri gri bu çok depresif oluyor.” 

Türkiye’ye Mesaj ve Kendi Ülkesi Hakkındaki Düşünceleri 

G.11, Türkiye’de yaşamaktan memnun olduğunu ve burayı sevdiğini ifade eder: 

“Türkiye ve Türkler insanlar çok seviyorum çok beğeniyorum Çok hoş yiyorum o yüzden 

burada yaşayacağım.” Kendi ülkesini ise soğuk bir yer olarak tanıtır ve Rusların daha 

disiplinli olduklarını belirtir: “Rusya soğuk bir yer soğuk hava ve biraz soğuk insanlar ama 

insanlar orada disiplinli.” Bu karşılaştırmalar, G.11’in Türkiye ve Rusya’daki sosyal ve 

iklimsel farklara olan farkındalığını göstermektedir. 

Türkiye’deki toplumsal ortam, kültürel alışkanlıklar ve sosyal etkileşimler sırasında 

karşılaştıkları durumlar üzerine gözlemlerini yansıtır. Bu gözlemler, bireyin yeni bir 

bağlamda toplumsal senaryoları nasıl deneyimlediğini ve toplumsal rollerin bu deneyimleri 

nasıl etkilediğini ortaya koyar. Toplumsal senaryolar ve roller teması olarak “Seni en çok ne 

rahatsız ediyor Türkiye’de? Kalabalık… Marmaray, metro, küçük sokaklar, ceddil her zaman 

kaotik ve rahatsız hissediyorsun.” Şeklindeki ifade bireyin fiziksel çevredeki yoğunluk ve 

kaotik atmosferden rahatsızlığını dile getirir. Kalabalık ve düzensiz alanlar, bireyde bunaltıcı 

bir his uyandırabilir. Bu durum, bireyin toplumsal senaryolardaki yerini sorgulamasına neden 

olur ve birey, bu ortamda kendisine ait bir alan veya rol bulmakta zorlanabilir. Ayrıca, 

metropol yaşamının karmaşık dinamikleri, bireyin sosyal ve fiziksel çevreyle etkileşimini 

etkileyebilir. G.11, “Mesela pazarlık veya markete gidiyorsun. Onlar anlıyor beni bence ve o 

yüzden bana biraz pahalı bir şey söylüyor… Bazen görüyorum, ben yabancı. Siyah mavi. O 



266 

 

yüzden başka konuşuyor, başka tarz konuşuyor.” bu cümle ile, bireyin yabancı kimliği 

nedeniyle farklı muamele gördüğüne dair algısını ifade etmektedir. Satıcıların “yabancı” 

olduğunu fark ettiklerinde fiyat politikalarını değiştirdiği hissi, bireyin ekonomik ilişkilerde 

dışlanmış veya ötekileştirilmiş bir rol üstlendiğini düşündürür. Ayrıca, bireyin “başka tarz 

konuşuyor” ifadesi, dil veya kültür farklılıklarının toplumsal senaryolarda nasıl algılandığını 

ve iletişimdeki rolleri nasıl şekillendirdiğini gösterir. “E belki düşünüyorum bana çok para 

var… O yüzden çok şey bana vermek istiyorlar ve pahalı bir şey vermek istiyorlar. Bunu 

sevmiyorum.” Bu ifade, bireyin ekonomik durumuna veya yabancı statüsüne atfedilen bir 

varsayım nedeniyle farklı bir muamele gördüğüne dair bir algıyı ortaya koyar. Satıcıların 

bireye “varlıklı” biriymiş gibi davranmaları, bireyin ekonomik bir rol üstlenmesi beklentisini 

doğurur. Bu durum, bireyin gerçek kimliğiyle uyuşmayan bir toplumsal role zorlandığını 

hissetmesine yol açabilir. 

G.11 Türkiye’deki toplumsal senaryolarda kendi rolünü nasıl deneyimlediğini ve bu 

senaryoların birey üzerinde nasıl etkiler yarattığını gösterir. Kalabalık ve kaos ile büyük 

şehirlerdeki kalabalık ve düzensizlik, bireyin toplumsal alandaki konforunu ve rolünü 

olumsuz etkileyebilir. Bireyin yabancı olarak algılanması, ekonomik ilişkilerde bir 

ötekileştirme unsuru olarak ortaya çıkabilir. Bu durum, bireyin toplumsal rollerde ayrımcılık 

veya farklı beklentilerle karşılaşmasına neden olabilir. Yabancı statüsü, bireyin ekonomik bir 

role oturtulmasına ve ticari ilişkilerde farklı bir muameleye maruz kalmasına da yol 

açmaktadır. G.11’in Türkiye’deki deneyimleri ve gözlemleri, kültürel uyum sürecinin birey 

üzerinde nasıl etkiler yarattığını ortaya koymaktadır. Türk toplumunun sıcak kanlı yapısı, 

misafirperverliği ve sosyal ilişkilerdeki açıklığı onun Türkiye’ye kolay uyum sağlamasını 

sağlamıştır. Türkçe öğrenme sürecinde karşılaştığı zorluklara rağmen, dilde öğrendiği sosyal 

ifadelerin günlük yaşamında kendisine kolaylık sağladığını belirtmektedir. Türkiye’nin doğal 

güzelliklerine ve iklimine olan hayranlığı, ülkenin coğrafi yapısının cazibesini vurgularken; 

pazarlık kültürü ve trafik gibi bazı zorluklarla karşılaştığını da ifade etmektedir. 

G.11’in gözünden Türkiye, çeşitli yönleriyle bir cazibe merkezi olarak 

yansıtılmaktadır. Ancak aynı zamanda, yabancı bir birey olarak bazı durumlarda karşılaştığı 

uyum zorlukları, kültürel farklılıkların günlük hayatta nasıl karşısına çıktığını göstermektedir. 

Bu analiz, Türkiye’nin bir yabancı gözünden nasıl algılandığını ve farklı kültürlerin bir arada 

yaşama sürecinde hangi konularda uyum sağlandığını, hangi konularda ise zorluk çekildiğini 

anlamak için değerli bir bakış açısı sunmaktadır. 



267 

 

3.5.2.12.  Video 12’nin Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Video 12, Fil Dişi Sahili’nden Türkiye’ye gelen G.12’nin Türkiye’deki deneyimlerini 

ve gözlemlerini anlatmaktadır. Tablo 3.14’de ayrıntıları yer alan Video 12 içerik anlatısındaki 

G.12, Türkiye’ye fuar amacıyla gelmiş ve ardından burada kalmaya karar vermiştir. Türkçeyi 

ilk olarak Türkiye’den gelen birileri aracılığıyla duymuş, dilin Arapça ‘ya benzediğini 

düşünmüştür ancak daha sonra Türkçeyi öğrenirken bazı zorluklar yaşamıştır. Özellikle “ç” 

sesi olan kelimelerde zorlanmış ve “bir zahmet” gibi nezaket ifadelerini sevmiştir. 

G.12, Türk kültüründe bayramlarda el öpme ve kolonya ikramı gibi gelenekleri ilginç 

ve hoş bulmuş, ayrıca Türkiye’de pek çok yiyeceğin evde yapılmasını takdir etmiştir. 

Türkiye’deki insan ilişkilerinden etkilenmiş, Türklerin yabancılara karşı ilgisini ve 

misafirperverliğini sevmiştir. Kendisini “amcaoğlu” veya “kanka” gibi samimi ifadelerle 

selamlayan insanları sevgiyle karşılamıştır. Bunun yanı sıra, bazı insanların “orada araba var 

mı?” gibi sorularını garip bulmuş ve bu tür sorular karşısında şaşırmıştır. İlk geldiğinde 

toplum içinde kendisine bakılmasından rahatsızlık duymuşsa da daha sonra bu bakışların kötü 

niyetle olmadığını anlamıştır. 

 

Tablo 3.14 Etimoloji Kanalı Video 12 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu  Video 12 

Başlık Türkiye'de Elle Yemek Yemeyi Yadırgıyorlar- (Benim Türkiyem- 29) 

URL https://www.youtube.com/watch?v=LjBNq29fE-

Y&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=28 

Yüklenme 

Tarihi 

30 May 2024 

İzlenme 15.230 görüntüleme  

Beğenilme 771 

Yorumlar 94 

Video 

Açıklaması 

Benim Türkiyem bu hafta Fildişi Sahillerin ’den ………. ile karşınızda. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine birebir röportaj 

 

Türk yemeklerini ilginç bulan G.12; çorbanın tuzlu olması ve çiğ köfte gibi 

yemeklerle tanışması onun için yeni bir deneyim oluşturmuştur. Bununla birlikte, yeşil 

mercimeği sevmediğini de belirtmiştir. Türkiye’de kendisine yönelik olumlu yaklaşımlardan 

memnuniyet duyan G.12, bir dolandırıcılık olayını da anlatmakta, bu olayın sonunda 

tanıdıkları sayesinde parasını geri aldığını ifade etmektedir.  

Son olarak, ülkesi Fil Dişi Sahili’nde ölen birinin kutlanması gibi bazı geleneklerden 

de bahsetmiş, elle yemeğin burada ayıp karşılanmasını ise ilginç bulduğunu dile getirmiştir. 

G.12’nin Türkiye’ye dair gözlemlerini, kültürel uyum sürecinde karşılaştığı zorlukları ve aynı 

https://www.youtube.com/watch?v=Zgcpu5ykbr4&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=23


268 

 

zamanda Türkiye’deki çeşitli sosyal ve kültürel normlara dair şaşkınlık ve hayranlığını ele 

almaktadır. 

 

Grafik 3.21 Video 12 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 

Dil Öğrenimi ve Zorlukları 

G.12’nin dil öğrenim süreci, Türkiye’ye uyum sağlama çabasının merkezinde yer 

almaktadır. Türkçeyi ilk kez Türkiye’den gelen Türklerden duyduğunu ve başlangıçta dilin 

Arapça ’ya benzediğini düşündüğünü ifade eder. Ancak dilin içinde farklı seslerin ve 

kelimelerin olduğunu fark ettikçe, öğrendiği dilin Arapça olmadığını anlar: “duyduktan sonra 

dedi ki ben o zaman da ben biraz Arapça Biliyordum onu duyduktan sonra dedim ki bu Ben 

daha Arapça öğrenmişim Belki de bu daha öğrenm gerekiyor.” Şeklinde Türkçedeki bazı 

sesleri (özellikle “ç” sesi gibi) öğrenmenin zorlayıcı olduğunu vurgular ve bazı kelimelerin 

telaffuzunda zorlandığını belirtir: “Ç olan kelimeler çok zorlanıyorum… mesela çiçek 

söylüyorsun güzel çiçek.” G.12’nin dil ile ilgili yaşadığı bu zorluklar, yabancı bir ülkede dil 

öğrenme sürecinin, kültürel birikimle olan ilişkisini ve dilin farklı fonetik yapısının 

adaptasyonu ne denli zorlayabileceğini göstermektedir. 

Türk Kültürüne Dair İlk İzlenimler 

G.12, Türkiye’de karşılaştığı kültürel uygulamalardan bazılarını hayranlıkla 

karşılarken bazılarını ise ilginç bulmaktadır. Örneğin, Türk kültüründeki bayramlaşma 

ritüelleri onu oldukça etkilemiştir: “mesela Bayram bayramda el öpmek… Küçükler 

büyüklerin ellerini öpüyor onun karşılığında büyükler küçüklere ya Bayram şekerini veriyor 

ya harçelik veriyor.” Şeklindeki bu gelenek, G.12’ye göre kendine has bir değer taşır ve Türk 

kültürünün aile bağlarına verdiği önemi gözler önüne serer. Türkiye’de evde yapılan 

yiyecekler de G.12’nin ilgisini çekmiştir. Türkiye’deki pek çok yiyeceğin evde yapılmasını 

hayranlıkla karşılayarak, kendi ülkesindeki durumla karşılaştırır: “baklavalar evde yapılıyor, 

pastalar kurabiyeler ekmek arada ekmekler evde yapılıyor… ama bizde öyle bir şeyler 



269 

 

olmuyor.” Şeklindeki ifadesi, Türk mutfağına ve evde yapılan yemeklere dair duyduğu takdiri 

yansıtırken, G.12’nin kendi kültüründeki farklı alışkanlıkları da vurgular. 

Türklerin Misafirperverliği ve Yakın İlişkileri 

G.12, Türk toplumunun misafirperverliğinden ve yabancılara olan ilgisinden oldukça 

etkilenmiştir. Onun ifadesine göre, Türkler, yabancılarla karşılaştıklarında onları kucaklayıcı 

bir tutum sergilemektedir: “bir Afrikalı gördüğün zaman ya amca oğlu Ya kanki ne Nasılsın 

İyi misin Nereden geliyorsun Ne yapıyorsun Bir ihtiyacın var mı falan filan soruyorlar.” Bu 

samimi yaklaşımlar, G.12’nin kendisini yabancı bir ülkede daha az yabancı hissetmesine 

katkıda bulunur ve Türk toplumunun sıcak ve hoşgörülü yapısını ortaya koyar. G.12’nin 

Türkiye’de yaşadığı en güzel anılardan biri olarak, Sakarya’da tanıştığı bir köy halkıyla olan 

deneyimlerini anlatması da Türklerin misafirperverliğine vurgu yapmaktadır. Bir köyde fındık 

toplama işine gittiğinde, yerel halkın ona evlerini açarak eşyalar sağladığını, yemekler ikram 

ettiğini belirtir: “bizim komşular Hepsi bu yatak getiriyor… Hatta buzdolabı getiriyorlar… 

kalacak olsanız alın ded diyorlar ama çok iyi bir şeyler.” Bu örnek, misafirperverlik 

konusunda Türk kültürünün sunduğu deneyimlerin, G.12’nin gözünden nasıl bir anlam 

kazandığını gösterir. 

Garip ve Komik Bulduğu Durumlar 

Türk kültüründe karşılaştığı bazı durumları ise garip veya komik bulmaktadır. 

Örneğin, Türkiye’de bazı insanların ona mafya tarzında yürümeleri ve tavırlar sergilemeleri 

G.12’yi güldürmektedir: “mesela arada bazen insanlar böyle duyuyorlar böyle mafya gibi… 

Kendini göster kendisini göstermek istiyor sanki Mafya.” Bu gözlemleri, Türkiye’deki gençler 

arasında popüler olan bazı davranış biçimlerine dışarıdan bir gözle bakıldığında nasıl komik 

ve abartılı görünebildiğine dikkat çeker. G.12, insanların kendisine yönelttiği bazı soruları da 

oldukça garip bulur. Özellikle “orada araba var mı?” veya “havalimanı var mı?” gibi 

sorulara şaşırır ve bu sorulara sinirlenerek ironik cevaplar verir. Ona göre bu sorular, bazı 

Türklerin Afrika’daki yaşam koşullarına dair sınırlı bilgilerinden kaynaklanmaktadır: “Bir de 

uçak oldu ülkede neden araba olmasın.” Bu ifadeler, kültürel farkındalık eksikliğinin nasıl 

yanlış anlamalara yol açabileceğine örnek teşkil eder. 



270 

 

 

Görsel 3.21 Video 12 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

 

Yemek Kültürü ve Tat Deneyimleri 

Türk mutfağı ile tanışma sürecinde farklı tatları deneyimleyen G.12, çiğ köfte ve yeşil 

mercimek çorbası gibi bazı yemekleri ilginç bulur. Çorbanın tuzlu olması onu şaşırtmış ve bu 

durumu şöyle ifade etmiştir: “çorba… hep tatlı olur yani tuzlu olmuyor bana ilk defa çorba 

içtiğimde yani tuzlu bu tatlı değil.” Türk çayı ise G.12’nin en çok özlediği tatlardan biri 

haline gelmiştir. Ülkesine döndüğünde Türk çayını özlediğini dile getirerek, Türkiye’deki 

çayın lezzetinin farklı olduğunu belirtir: “çayı çok özledim.” G.12’nin yemek kültürüne dair 

gözlemleri, farklı kültürlerde yemeklerin tatlarının ve tüketim alışkanlıklarının ne denli 

değişebileceğini gösterir. Ayrıca, bazı yemeklerin ülkeler arasındaki tat ve damak farklılıkları 

üzerinden nasıl yorumlandığına da ışık tutmaktadır. 

Yabancı Olmak ve Kültürel Farklılıklarla Başa Çıkma 

G.12’nin kendini ifade etmekte zorlandığı ve dil bariyeri nedeniyle “cahil” hissettiği 

anlar da Türkiye’de yabancı olmanın zorluklarına dair önemli bir noktadır. İlk başlarda, 

insanların kendisine sorduğu sorulara cevap verememesi ve dilin bazı kelimelerine aşina 

olmaması nedeniyle zorlandığını ifade eder: “konuşmak istiyorum ama konuşamıyorum… 

yani Türkiye’de böyle duruyorum.” Bu tür durumlar, yabancı bir ülkede dil eksikliğinden 

kaynaklanan iletişim problemlerinin kişiyi nasıl etkilediğini ortaya koyar. Özellikle yabancı 

olmanın verdiği “cahillik” hissi, G.12’nin bir ülkede misafir olmaktan duyduğu derin bir 



271 

 

duygu durumunu yansıtır. Bu durum, onun yabancı olma deneyimini kişisel bir zorluk olarak 

tanımlamasına yol açmıştır: “bana göre yabancı olmak cahil olmak… çünkü ilk geldiğimde 

sokağa çıkıyorum… Ama ben hiçbir şey bilmiyorum.” 

Toplumsal Eleştiriler ve Beklentiler 

G.12, Türkiye’de yaşadığı bazı olumsuz deneyimleri de paylaşmaktadır. Örneğin, 

dolandırılma tecrübesi onu zor durumda bırakmış olsa da Türkiye’de tanıdığı insanlar 

sayesinde parasını geri almayı başarmıştır. Bu olay, güven duygusunun kültürel bir boyut 

taşıdığını ve bu güvenin istismar edilebileceğini gösterir. Bu noktada, G.12’nin bu olayı 

anlatışı Türkiye’deki günlük hayatta karşılaşabileceği olumsuz durumlara rağmen, toplumsal 

destek sayesinde bu sorunların üstesinden gelebildiğini göstermektedir. Ayrıca, Türk 

toplumunun elle yemek yeme alışkanlığına yönelik bakış açısı da G.12’yi şaşırtmıştır. Kendi 

ülkesinde elle yemek yemenin daha yaygın olduğunu belirterek, Türkiye’de elle yemek 

yemenin “ayıp” olarak görüldüğünü fark eder: “kurstayım yani onlar ayıp görüyorlar bize 

bak bu elle yiyor yani güzel değil ya.” Bu gözlemi, kültürel normların farklı toplumlarda nasıl 

farklı algılandığını ve günlük yaşamda bu normların etkisini gösterir. 

G.12 Toplumsal senaryolar ve roller temasındaki ifadeleri, kültürel farklılıklar, 

alışkanlıklar ve toplumsal normlar karşısındaki gözlemleri, deneyimleri ve tepkilerini 

içermektedir. Toplumsal senaryolar, bireylerin günlük hayatta karşılaştığı ritüelleri, davranış 

kalıplarını ve toplumsal beklentileri ifade ederken; toplumsal roller, bireylerin bu senaryolar 

içinde nasıl konumlandığını gösterir. Örneğin “Küçükler büyüklerin ellerini öpüyor, onun 

karşılığında büyükler küçüklere ya bayram şekerini veriyor ya harçlık veriyor, kolonya eline 

döküyor.” Şeklindeki ifade ile, Türk kültürüne özgü bir bayram ritüelini yansıtır. Küçüklerin 

büyüklerin ellerini öpmesi, saygının ve hürmetin bir göstergesidir ve toplumsal rollerin bir 

ifadesi olmaktadır. Büyüklerin karşılık olarak kolonya, şeker veya harçlık vermesi, onların 

destekleyici ve koruyucu rollerini sergiler. Bu ritüel, kuşaklar arasındaki ilişkiyi düzenleyen 

ve güçlendiren bir toplumsal senaryo olarak değerlendirilebilir. “En çok ne rahatsız ediyor 

seni? Bakış, bakış yani… Sokakta yürürken ya da çarşıda giderken herkes bakıyor bana 

bakıyormuş gibi geliyor bana.” Bu ifadesi ile, bireyin toplumsal algılar ve topluluk içindeki 

görünürlükle ilgili rahatsızlığını dile getirir. Sürekli bakışlarla karşılaşma hissi, bireyin bir 

“yabancı” olarak dışlandığı veya dikkat çektiği bir toplumsal senaryoyu ortaya koyar. Bu 

durum, bireyin kendisini toplumda “ötekileştirilmiş” bir rolde hissetmesine yol açabilir ve bu 

rolün birey üzerindeki psikolojik etkilerini vurgular. “Türkiye’de kötü dediğin bir şey var mı? 

Evet, ne mesela? Elle yemek, elle yemek yemek.” Video 12 içerik anlatısındaki bu durumlar 

bireyin farklı kültürel normlara dair değerlendirmesini ve algısal farklılığını yansıtır. Elle 



272 

 

yemek yeme pratiği, bazı kültürlerde doğallık ve gelenekle ilişkilendirilirken, diğer 

kültürlerde hijyen veya modernlikle çelişen bir davranış olarak görülebilir. Bu cümle, bireyin 

kendi kültürel alışkanlıkları ile karşılaştığı yeni kültür arasındaki çatışmayı ve bu bağlamda 

oluşan toplumsal rol algısını yansıtır. 

Son olarak, G.12 karşılaştığı kültürel normlar ve ritüeller üzerinden toplumsal 

senaryoları nasıl gözlemlediğini ve bu senaryolar içinde kendine biçilen rolleri nasıl 

deneyimlediğini görülmektedir. Bayram ritüelleri gibi geleneksel senaryolar bireyler arası 

ilişkileri düzenlerken, bakışlar veya yemek alışkanlıkları gibi durumlar bireyin ötekileştirilme 

veya uyum sağlama çabalarını ortaya koyar. G.12’nin deneyimlerinden yola çıkarak yapılan 

bu analiz, kültürlerarası etkileşimin bireylerin gündelik hayatlarını nasıl şekillendirdiğini 

gösterir. G.12, Türkiye’ye dair hem olumlu hem de şaşırtıcı bulduğu pek çok durumla 

karşılaşmıştır. Türk kültüründeki misafirperverliği, bayramlaşma gibi ritüelleri sevmiş; dil 

öğrenim sürecinde ve yemek kültüründe ise uyum sağlamak için çeşitli zorluklar yaşamıştır. 

G.12’nin gözlemleri, yabancı bir ülkede misafir olmanın kültürel farklılıklar çerçevesinde 

karmaşık bir deneyim olduğunu göstermekte ve kültürlerarası uyum sürecinin zengin bir 

perspektif sunduğunu ortaya koymaktadır. 

3.5.2.13.  Video 13’ün Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

Video 13 içerik anlatısı Moğolistan kökenli Kazak bir bireyin Türkiye’de yaşadığı 

deneyimleri, gözlemlerini ve Türkiye’ye dair algılarını kapsamlı bir şekilde aktarmaktadır. 

Tablo 3.15’de video hakkındaki ayrıntılı bilgilerine erişilebilen G.13, Türkiye’ye iş amacıyla 

7 günlük bir ziyaret için gelirken, pandemi nedeniyle ülkesine dönememiş ve Türkiye’de 

kalmaya karar vermiştir. Daha önce de kısa süreli olarak Türkiye’ye geldiğini, ancak tıp 

okumak istediği için ülkesine geri döndüğünü ifade eder. Kazakistan’da tıp eğitimini 

tamamladıktan sonra Türkiye’de bir şirkette çalışmak için tekrar gelir. İstanbul’u “dünyanın 

başkenti” olarak nitelendirir ve Türkiye’yi güzellikleri nedeniyle sevdiğini belirtmektedir. 

 

  



273 

 

Tablo 3.15 Etimoloji Kanalı Video 13 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu / Video Süresi  Video 13 / 9:36  

Başlık Bir Kazak Kadının Türkiye Macerası (Başıma Gelen En Garip Şey...) 

Benim Türkiyem- 4 

URL https://www.youtube.com/watch?v=z4RKtdTijWc&list=PLFbjr64kdx

ERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=3  

Yüklenme Tarihi 22 Ağustos 2022 

İzlenme 94.644 görüntüleme  

Beğenilme 2.5 Bin 

Yorumlar 453 

Video Açıklaması Moğolistan'da, Kazak Türklerinin yaşadığı Bayan Ölgi'den gelen 

………., Türkiye'deki macerasını anlatıyor. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri 

üzerine birebir röportaj 

 

G.13, Türkçeyi öğrenme sürecinde zorluklar yaşadığını, Kazakça ve Türkçe arasında 

bazı benzerlikler olmasına rağmen iki dilin yapısal olarak farklı olduğunu ifade eder. Türkçe 

kelimelerin telaffuzu konusunda yaşadığı zorlukları “meşhur” gibi kelimelerle örneklendirir. 

Türk kültüründeki bazı ilginç bulduğu alışkanlıklara değinir; Erzurum’da çay içerken dilin 

altına şeker koyulması, apartmanlardan ip ile sepet sarkıtılarak alışveriş yapılması gibi 

gelenekleri şaşırtıcı bulduğunu ifade eder. Türkiye’de karşılaştığı olumlu ve olumsuz 

yönlerden de bahseder. Yabancıların Türkler tarafından bazen sert karşılandığını, bazen de 

yardımsever yaklaşıldığını söyler. Türkiye’de karşılaştığı yardımseverlik örneklerinden biri 

olarak, yurtta hasta olduğunda oda başkanının sabaha kadar onun yanında beklemesini anlatır. 

Bunun dışında, insanların yol tarifi verirken bazen doğru bilgi vermemesi veya meyve 

satıcılarının en iyi meyveleri üst tarafa koyup altına daha kötü durumda olanları saklaması 

gibi olumsuz durumlarla da karşılaşır. 

Türkiye ve Türk kültürü hakkında genel olarak olumlu bir algıya sahip olan G.13, 

Türkiye deyince aklına İstanbul, camiler, Türk bayrağı ve Kapadokya’nın geldiğini söyler. 

Moğolistan’da Türk dizilerinin Kazakçaya çevirilerek izlendiğini ve bu yüzden Türkiye’nin 

halk tarafından iyi tanındığını belirtir. Türkiye’de kendini bir yabancı gibi hissetmediğini, 

burada yaşamaktan mutlu olduğunu ifade ederek, Türk insanını samimi, iyiliksever ve güler 

yüzlü bulduğunu vurgular. 



274 

 

 

Grafik 3.22 Video 13 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 

 

Türkiye’ye Geliş Öyküsü ve İlk İzlenimler 

G.13 adlı Moğolistan doğumlu Kazak bir birey, Türkiye’ye ilk olarak yalnızca kısa 

süreliğine iş için gelmişken, pandemi nedeniyle ülkesine dönememiş ve Türkiye’de kalmaya 

karar vermiştir. G.13, Türkiye’yi tanımlarken “dünyanın başkenti İstanbul diyebiliriz” 

ifadesini kullanarak ülkeye ve İstanbul’a duyduğu hayranlığı dile getirir. İstanbul’u dünyanın 

merkezi olarak nitelendirmesi, Türkiye’nin coğrafi ve kültürel özelliklerinin onda derin bir iz 

bıraktığını gösterir. 

Dil Öğrenme Süreci ve Zorluklar 

G.13’ün Türkiye’deki adaptasyon sürecinde, Türkçeyi öğrenmesi merkezi bir rol 

oynar. Kazakça ve Türkçe arasında bazı benzerlikler bulmasına rağmen, dilin beklediğinden 

zor olduğunu ifade eder: “Biz Kazakça ve Türkçe daha benziyor diyoruz ama aslında öyle 

değil. %20 benziyor… Türkçe gerçekten çok zor bir dil.” G13, bazı kelimelerin telaffuzunun 

kendisi için zorluk yarattığını da belirtir: “En zorlayan kelime ‘meşhur’. Meşhur kelimesi beni 

çok zorlamıştı.” Bu zorluklar, yabancı bir dilin ayrıntılarına hakim olmanın kolay olmadığını 

ortaya koyar. 

Türkiye Kültürüne Dair Gözlemler 

G.13’ün anlatısında, Türkiye kültürüne dair gözlemler de önemli bir yer tutar. 

Erzurum’da çay içerken dilin altına şeker koyma geleneğini örnek göstererek “Buna bir dışarı 

ülkeden, başka taraftan baktığında ayrı bir dünya gibi görünüyor” ifadesini kullanır. Ayrıca, 

apartman dairelerinden sepet sarkıtarak alışveriş yapılmasını şaşırtıcı bulur: “Başta çok 

tembel mi diye bakıyorduk. Öyle değilmiş… O çok komik gelmişti, çok ama.” Bu ifadeler, 

G.13’ün kültürel detaylara dikkat ettiğini ve bunları kendi kültürüyle karşılaştırarak ilginç 

bulduğunu gösterir. 



275 

 

İnsani İlişkiler ve Yardımseverlik 

G.13’ün Türkiye’de edindiği deneyimlerin bir diğer önemli kısmı, insan ilişkileri ve 

yardımseverliktir. Yurtta hasta olduğu bir gece, oda başkanının sabaha kadar yanında kalması 

ona çok etkileyici gelmiştir: “Sabah saat yediye kadar benim ateşim düşmedi. Sonra ablam… 

sabaha kadar benim yanımda oturmuş.” Bu deneyim, G.13’ün Türkiye’de tanık olduğu insani 

sıcaklık ve yardımseverliği öne çıkarır ve Türk insanının yabancılara yönelik desteğini takdir 

ettiğini gösterir. 

Karşılaşılan Zorluklar ve Eleştiriler 

G.13, Türkiye’de bazı olumsuz deneyimler yaşadığını da belirtir. Özellikle insanların 

bilmedikleri konularda dahi yön tarifi vermesi kafa karıştırıcı bir durum yaratmıştır: “Sonra 

bir yabancı kız gördüm… Ben söyledim Olivium Center’a gitmek istiyorum… O yabancı kız 

çok bağırdı ama o Türk abiye. Niye öyle bilmiyorsan yalan söylüyorsun diye.” Bu örnek, 

Türk kültüründe yardımlaşma isteğinin bazen yanlış bilgi verme gibi olumsuz bir sonuç 

doğurabileceğini de göstermektedir. 

Türkiye Hakkındaki Algı ve Kültürel Bağlantılar 

G.13, Moğolistan ve Türkiye’de insanların Türkiye hakkında bazı yanlış anlamalara 

sahip olduğunu da ifade eder. Türkiye deyince akla camiler, İstanbul ve Türk bayrağının 

geldiğini belirtir: “Türkiye deyince aklıma tabii ki de camiler geliyor. Cami geliyor, İstanbul 

geliyor.” Çocukluğunda Kazakça dublajla izlediği Türk dizileri sayesinde Türkiye’ye dair 

önceden bir izlenimi oluşmuş olması, Türk kültürünün çevre ülkelerde nasıl bir etki 

yarattığını ortaya koyar. 

Aidiyet Hissi ve Kültürel Uyumu 

G.13’ün anlatısında, kendisinin Türkiye’de “yabancı” gibi hissetmediğine dair ifadesi 

de dikkat çekicidir: “Türkiye’de yaşasak bile yabancı ülkede yaşıyor gibi hissetmiyoruz. Sanki 

kendi ülkemiz gibi, öyle hissediyoruz.” Bu ifade, G13’ün Türkiye’de yaşadığı kültürel uyum 

ve aidiyet hissini yansıtır. Ayrıca Türk insanının misafirperverliğine yönelik olumlu 

izlenimlerini de şu sözlerle ifade eder: “Daha iyiliksever insanları, güler yüzlü. Çok iyi, yani 

evet insanları çok iyi çekiyorlar.” 



276 

 

 

Görsel 3.22 Video 13 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

 

G.13’ün en sık geçen Toplumsal senaryolar ve roller bağlamındaki İfadeleri, farklı 

toplumsal bağlamlarda karşılaştıkları alışkanlıkları, davranış kalıplarını ve kültürel normları 

gözlemlemeleri üzerinden toplumsal senaryolar ve roller temasına ışık tutmaktadır. 

“Erzurum’da çay içerken dillerinin altına şeker koyuyorlar. Şeker koyarak onu içiyorlar.” bu 

ifade, yerel bir toplumsal alışkanlığın gözlemlenmesine dayalıdır. Erzurum gibi belirli bir 

bölgede çayın özel bir yöntemle içilmesi, bu toplumun kendine özgü bir senaryosunu temsil 

etmektedir. Bu davranış, bireylerin toplumsal rollerini nasıl benimsediklerini ve yerel 

kültürün bir parçası olan ritüelleri nasıl sürdürdüklerini gösterir. Şeker kullanımıyla ilgili bu 

yöntem, yerel bir rol modeli veya kültürel bir öge olarak şekillenir ve toplumsal kimliğin bir 

parçası haline gelir. Ardından “Meyveciler… en yüzüne iyilerini koyuyorlar… ama eve 

gittikten sonra kalan çoğu çürümüş oluyor.” Şeklindeki bu ifadesi ile G.13, ekonomik yaşam 

ve tüketici-satıcı ilişkilerindeki toplumsal senaryoları yansıtır. Meyve satıcılarının ürünlerini 

sergileme ve müşteriyle etkileşim kurma şekli, toplumdaki ekonomik rollerin bir uzantısıdır. 

“En iyisini göstermeye” yönelik davranış, tüketiciyi etkilemek için bir tür stratejik rol 

oynama olarak görülebilir. Bu durum, ticarette güven ve algı arasındaki gerilime de dikkat 

çeker. Müşterinin bu tür bir deneyim karşısındaki tutumu, satıcı ve alıcı arasındaki toplumsal 

rollerin dinamiklerini açığa çıkarır. Toplumsal senaryolar ve roller olarak “Apartman 

dairelerinde… ip ile marketlerden bir şey sipariş veriyorlar.” Şeklindeki diğer ifade özellikle 

apartman yaşamında karşılaşılan özgün bir toplumsal senaryoyu temsil eder. İp kullanımıyla 

sipariş alma gibi yöntemler, toplumsal rollerin fiziksel çevreyle nasıl uyum sağladığını ve 

pratik çözümlerle nasıl şekillendiğini gösterir. Bu davranış, modern yaşamın getirdiği 



277 

 

apartman düzeninde, bireylerin işlerini kolaylaştırmak için kolektif ve yaratıcı bir çözüm 

geliştirdiklerini ifade eder. Aynı zamanda, apartman yaşamında topluluk içindeki bireylerin 

birbirleriyle nasıl etkileşime girdiğine dair ipuçları da sunar. 

G.13’ün farklı bağlamlarda karşılaştıkları toplumsal normları, ritüelleri ve davranış 

kalıplarını gözlemleyerek, kültürel ve sosyal yapıları anlamlandırmaya çalıştığı 

görülmektedir. Toplumsal senaryolar, günlük yaşamda bireylerin karşılaştığı durumlar 

üzerinden şekillenirken, bireylerin bu durumlara verdikleri tepkiler de toplumsal rollerin bir 

yansımasıdır. Bu gözlemler, kültürlerarası farklılıkların ve yerel geleneklerin toplumsal 

bağlamdaki etkilerini anlamak için önemli ipuçları sunmaktadır. 

G.13’ün Türkiye’deki deneyimleri, bir yabancı olarak Türkiye kültürüne adaptasyon 

sürecini ve burada edindiği izlenimleri kapsamlı bir şekilde yansıtır. Metin, G.13’ün dil 

öğrenme sürecinde yaşadığı zorluklar, kültürel pratiklere dair gözlemleri ve Türkiye’de 

edindiği insani ilişkilerle ilgili değerlendirmeleriyle zenginleşmiştir. G.13’ün anlattıkları, 

kültürlerarası uyum, zorluklar ve alışkanlıkların nasıl benimsendiğine dair değerli bir bakış 

sunmakta; Türkiye’ye dair olumlu bir algıyı, gözlemlerine eleştirel bir yaklaşım ekleyerek 

ifade etmektedir. 

3.5.2.14.  Video 14’ün Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Betimsel 

Bulguların Analizi ve Kullanım Frekansı 

 G.14, Beninli bir öğrenci olarak 2013 yılında Türkiye’ye YTB bursuyla gelmiştir. Beş 

farklı dil bilmesine rağmen, Türkçeyi öğrenirken dilin yapısal farklılıkları nedeniyle 

zorlanmıştır. Türkçeye duyduğu ilgi, kelimelerin kökenini araştırma isteğiyle birleşmiştir; 

Türk Dil Kurumu sözlüğünü sık sık kullanarak yeni öğrendiği kelimelerin anlamlarını 

araştırmaktadır. Türkçede, kendi dillerinde olan bazı kelimelerin anlamlarının tamamen farklı 

olması ona ilginç gelmiştir. Video 14’ün erişim linki, görüntüleme, beğenilme ve yorum 

sayısı Tablo 3.16’da görülmektedir. 

 

Tablo 3.16 Etimoloji Kanalı Video 14 Anlatısı Hakkında Bilgiler 

Video Kodu/ Video Süresi  Video 14 / 12:12  

Başlık Türkiye'de Yaşadığım En Kötü Şey? Benim Türkiyem- 5 

URL https://www.youtube.com/watch?v=h-

MTDS_2hW0&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index

=4 

Yüklenme Tarihi 1 Eylül 2022 

İzlenme 77.771 görüntüleme  

Beğenilme 2.6 Bin 

Yorumlar 506 

Video Açıklaması Benin'den Türkiye'ye okumak için gelen ……….., maceralarını anlatıyor. 

Konu Türkiye’de yaşayan yerleşik yabancıların izlenim ve deneyimleri üzerine 

birebir röportaj 

 

https://www.youtube.com/watch?v=h-MTDS_2hW0&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=4
https://www.youtube.com/watch?v=h-MTDS_2hW0&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=4
https://www.youtube.com/watch?v=h-MTDS_2hW0&list=PLFbjr64kdxERMBNKEKLoRXvALvEuKofGL&index=4


278 

 

G.14, Türkiye’ye geldiğinde, Türk insanının misafirperverliğini bizzat 

deneyimlemiştir. İlk kez geldiğinde dil bilmiyor olmasına rağmen, bir yabancı olarak yardım 

alarak Çanakkale’de ilk geceyi tanımadığı birinin evinde geçirmiştir. Bu olay onun için 

unutulmaz bir anı olmuştur. Ancak, ırkçılık ile ilgili tek kötü deneyimini Tekirdağ’da bir 

otobüste yaşamış; yanındaki boş koltuğa oturmak istemeyen bir kadın tarafından ayrımcılığa 

maruz kalmıştır. Türklerin genel olarak sinirli bir yapıya sahip olduğunu, bu durumu bir Türk 

arkadaşına sorduğunda ise geçmişteki savaşların bu durumu tetiklemiş olabileceği cevabını 

aldığını ifade eder. Uzun süre kendisine bakılmasından ve sıkça kişisel sorular sorulmasından 

rahatsızlık duyar. Özellikle “Baban ne iş yapıyor?” gibi sorular ona garip gelmektedir. 

Türklerin misafirperverliğini ve sıcak kanlılığını ise oldukça takdir ettiğini, Türkiye’de 

kendini hiçbir zaman yabancı gibi hissetmediğini belirtmektedir. 

 

Grafik 3.23 Video 14 İçerik Anlatısı Kod Frekansları 

G.14’ün Türkiye’deki yaşam deneyimleri ve Türkçeyi öğrenme süreci, farklı kültürel 

bağlamlarda yaşayan yabancıların dil, kültür ve sosyal yapıya uyum sağlama süreçlerini 

yansıtır. 2013 yılında YTB bursuyla Türkiye’ye gelen G14, çok dilli bir birey olarak Türkçeyi 

öğrenirken yaşadığı zorluklardan, Türk toplumuna dair gözlemlerine kadar çeşitli 

deneyimlerini paylaşmıştır. Bu analiz, G.14’ün deneyimlerini derinlemesine inceleyerek, Türk 

kültürüne ve Türkçeye dair algısını değerlendirir. 

Dil Öğrenimi ve Türkçeye Yaklaşımı 

G.14’ün dil öğrenme süreci, özellikle Türkçenin kendine özgü yapısal özellikleri 

dolayısıyla zorluklarla doludur. Beş dil bilen G14, Türkçenin diğer Latin dillerine göre 

oldukça farklı bir dil bilgisine sahip olduğunu ve bu nedenle başlangıçta zorluk yaşadığını 

belirtir: “Türkçe Latin dillerinden daha farklı, yani dil bilgisi açısından.” Ancak dil 

öğrenmeye olan ilgisi, Türkçeyi öğrenme sürecine olan motivasyonunu artırır. Dile olan 



279 

 

ilgisini, Türkçedeki yeni ve ilginç kelimelerin kökenini öğrenme isteğiyle şu şekilde ifade 

eder: “Duyduğum her kelimenin kökenini yani etimolojisini bilmek isterim.” 

Türkçeye dair en sevdiği kelimelerden biri “müsaade dir. G.14, bu kelimenin Arapça kökenini 

ve Türkçede nasıl farklı bir anlam kazandığını anlatırken, dildeki anlam farklılıklarının 

yabancılar için yaratabileceği zorluklara dikkat çeker: “Arapçada ‘müsaade’ yardım etmek 

anlamına gelirken, Türkçede izin vermek anlamında kullanılıyor.” Bu, G.14’ün Arapça bilen 

biri olarak Türkçeye dair beklentileri ve gerçek kullanım arasındaki farkı yansıtır. 

Kültürel Uyum ve Misafirperverlik Deneyimi 

G.14’ün Türkiye’de yaşadığı en önemli deneyimlerden biri, Türk insanının 

misafirperverliği ve yardımlaşma duygusudur. Çanakkale’ye ilk geldiğinde yaşadığı sıcak bir 

karşılamayı, “O adam beni tanımadığı halde beni aldı, evine götürdü. Ve o geceyi onun 

evinde geçirdim.” şeklinde aktarır. Bu olay, Türkiye’nin misafirperver kültürünün bir 

yansıması olarak değerlendirilebilir. G.14, Türklerin misafirperverliğini birçok ülkeye kıyasla 

daha güçlü bir şekilde gözlemlemiş ve bundan oldukça etkilenmiştir: “Türkler kadar 

misafirperverliği görmedim açıkçası, gerçekten.” 

Bu sıcak karşılamanın yanında, Türk toplumunun kendisini rahat hissetmesini 

sağladığını ve Türkiye’de kendini yabancı gibi hissetmediğini belirtir. “Türkiye’ye geleli 

yaklaşık, yani takriben 9 yıl oldu ama ben kendimi hiçbir zaman yalnız ya da yabancı 

hissetmedim.” ifadesi, G.14’ün Türkiye’yi ikinci vatanı gibi hissetmesine ve buradaki insan 

ilişkilerine olan güvenine işaret eder. 

Irkçılık ve Sosyal Zorluklar 

G.14, Türkiye’de çoğunlukla pozitif deneyimler yaşamış olmasına rağmen, ırkçılık ile 

ilgili tek bir olumsuz deneyimini paylaşır. Tekirdağ-Çanakkale arası bir otobüs yolculuğunda 

yaşadığı bu olay, toplumdaki bireysel ön yargılara dikkat çeker: “O teyze dedi: Ben bir 

zencinin yanında mı oturacağım?” Bu olay, G.14’ün Türkiye’de karşılaştığı nadir ırkçılık 

deneyimlerinden biridir ve ona göre Türkiye’de ırkçılık, “yok denecek kadar azdır.” G.14, bu 

deneyimi paylaşarak Türkiye’deki ırkçılığın yaygın olmadığını ancak bireysel düzeyde var 

olabileceğini vurgular. 

Türk Toplumuna Dair Gözlemler 

G.14’ün Türk toplumuna dair gözlemleri, onun yabancı bir perspektiften Türk 

kültürünü nasıl algıladığını ortaya koyar. Türklerin genel olarak sinirli bir yapıya sahip 

olduğunu gözlemleyen G.14, bu durumu bir Türk arkadaşına sorduğunda ilginç bir cevap 

almıştır: “Dedelerimiz hep savaş ile böyle meşgul oldukları için belki genetik olabilir.” Bu 



280 

 

gözlem, Türkiye’nin tarihsel ve kültürel geçmişine dayanan bir mizacın, günlük hayatta nasıl 

yansıdığını göstermektedir. Ayrıca, Türklerin bir insana uzun süreli bakma alışkanlığı da 

G.14’ü rahatsız eden bir davranış olarak öne çıkar. Bu bakışların merak içgüdüsüyle 

yapıldığını bilmesine rağmen, uzun süreli bakışlardan rahatsızlık duymaktadır: “Bir insan bir 

insana uzun uzun baktığı zaman biraz rahatsız ediyor.” Burada, farklı kültürlerde bakışın 

anlamının nasıl değiştiği gözlemlenebilir. 

Toplumsal Normlar ve Soru Sorma Kültürü 

G.14, Türk toplumunun bireysel yaşam ve aileye dair sorular sorma eğiliminden 

bahseder. Özellikle “Baban ne iş yapıyor?” gibi soruların kendisine garip geldiğini belirtir. 

Bu tarz soruların, kendi kültüründe özel olarak değerlendirildiğini ifade eder: “Bizde birinin 

mesleğini sormak bizde biraz ayıp gibi.” Bu, farklı kültürlerde mahremiyet algısının nasıl 

farklılık gösterdiğine dair bir örnek teşkil eder. G.14, bu tür soruları aykırı bulurken, Türk 

toplumunda bu soruların sıklıkla sorulmasını toplumun merak duygusu ile ilişkilendirir. 

Türkiye’ye ve Türk Kültürüne Yönelik Algısı 

G.14, Türkiye’yi ve Türk kültürünü büyük oranda olumlu bir şekilde 

değerlendirmektedir. Özellikle Türkiye’nin doğal ve kültürel güzelliklerinden etkilenmiştir. 

Türkiye denilince aklına “cami, İstanbul, Kapadokya ve Türk bayrağı” gibi imgelerin 

geldiğini ifade eder. Türkiye’nin sahip olduğu deniz, yemek çeşitliliği ve tarihi mekanlar, 

onun gözünde Türkiye’yi zengin bir kültürel mirasa sahip bir ülke olarak gösterir. Türk 

bayrağına duyduğu saygıyı, bayrağın simgesel anlamını ve Türkiye’ye olan aidiyet hissini şu 

şekilde dile getirir: “Türkiye deyince Türk bayrağı, kırmızı olarak, ay olarak, yıldız olarak. O 

geliyor.” 



281 

 

 

Görsel 3.23 Betimsel Bulguları Gösterir Kodlu Bölümler Tek-Vaka Modeli 

 

Video içerik anlatısının temaları şu şekildedir: Video 14 ’de en yoğun görülen Değer 

ve Normlara Tepki teması net bir şekilde yansıtılmaktadır. Bu tema, toplumlar arasındaki 

kültürel farklılıklar, bireylerin normlar ve değerlere yönelik algıları şekillendirir ve belirli 

durumlarda bu normlara tepki göstermelerine neden olur. “Ama bir arkadaşa sordum. Bir 

Türk arkadaşa. Neden siz çok sinirlisiniz, çabuk sinirleniyorsunuz yani?” Bu ifade, Türk 

toplumunda bireylerin duygusal tepkilerinin yoğun ve hızlı olmasına yönelik bir gözlem ve bu 

duruma yönelik bir sorgulama içerir. Türk kültüründe duygu ifadesinin daha dışa dönük ve 

spontane olması yaygın bir normdur. Ancak bu özellik, daha az dışa dönük ve duygusal 

kontrolün daha baskın olduğu kültürlerden gelen bireyler için garip ya da anlaşılmaz gelebilir. 

Bu ifade, değerlerin bireylerin günlük iletişim tarzlarına nasıl yansıdığını ve farklı kültürlerin 

bu tarzları nasıl algıladığını gösterir. “Mesela bizde birinin mesleğini sormak bizde biraz ayıp 

gibi.” şeklinde G.14, kendi kültüründen getirdiği bir normu dile getirmektedir. Türk 

toplumunda birinin mesleğini ya da ailesinin sosyal statüsünü sormak yaygın bir uygulama ve 

normal bir merak ifadesi olarak görülür. Ancak, bu durum başka bir kültürden gelen birey için 

kişisel bir sınırın ihlali ya da gereksiz bir müdahale gibi algılanabilir. Bu, farklı kültürel 

değerlerin özel alan ve sosyal sorgulama üzerine oluşturduğu normların nasıl farklılık 

gösterebileceğini yansıtır. “Babamın işini, mesleğini sormak... bana şey geliyor yani, garip 

geliyor.” Türk kültüründe bireylerin aile geçmişi ve mesleki durumu sosyal bağlamı anlamak 

için önemli bir bilgi olarak kabul edilirken, bazı kültürlerde bu tür sorular özel yaşamın ihlali 



282 

 

olarak algılanabilir. Bu ifade, kültürlerin değer ve normlarının bireyler arası iletişimde nasıl 

çatışma yaratabileceğini ve bu farklılıkların bireyler tarafından nasıl algılandığını gösterir. Bu 

ifadeler, kültürel farklılıkların günlük iletişimde nasıl ortaya çıktığını ve bireylerin farklı 

normlara verdikleri tepkileri yansıtmaktadır. Değer ve normlara tepki, bir kültürün sosyo-etik 

yapısının başka bir kültürle karşılaştığında nasıl algılandığını ve bireylerin bu karşılaşmalara 

nasıl uyum sağladığını anlamak için önemli bir araçtır.  

Toplumsal senaryolar ve roller temasına ait olan “Bayağı şok oldum yani gerçekten ve 

beni en çok üzen şey o otobüsteki şoför bile, kimse bir şey söylemedi.” Şeklindeki ifade, 

toplumsal rollerin pasif izleyicilik boyutuna işaret eder. Otobüs şoförü ve diğer yolcular, bir 

toplumsal senaryonun parçası olarak, genellikle bir çatışma veya zorbalık durumunda müdahil 

olmama eğilimi gösterir. Bu, bireylerin sorumluluğu kolektif bir gruba atfettiği, seyirci etkisi 

olarak bilinen sosyal psikoloji kavramıyla ilişkilendirilebilir. G.14“Ve bana komik gelen şey 

yani birinin öbürüne kızdığında ağzında ilk çıkan şey kelime geri zekalı.” şeklinde, toplumsal 

iletişimdeki rol beklentilerini ve olumsuz söylemlerin normatif hale geldiğini de 

yansıtmaktadır. İnsanların öfke anında sıkça başvurduğu bu tür ifadeler, toplumsal 

senaryolardaki dil kalıplarını ve kültürel olarak kabul gören hakaret biçimlerini ortaya koyar. 

Bu durum, bireylerin içinde bulundukları kültürel ve sosyal bağlamda öğrendikleri rollerle 

bağlantılıdır. 

Irkçılık teması altında ise “Yani ilk defa böyle ırkçılığın kurbanı olduğum yaşandı.” 

şeklinde ifadesi ile, G.14 ilk kez doğrudan ırkçılıkla yüzleştiği bir deneyimi dile getirir. 

Irkçılık, toplumsal yapıların ve önyargıların bir yansıması olarak, birey üzerinde travmatik bir 

etki yaratabilir. Bu cümle, kurbanın kişisel bir mağduriyet ve dışlanma hissini de vurgular. 

Ardından “Sonrasında bir teyze bindi ve tek boş kalan koltuk yanımdaki olandı ve o teyze 

dedi: Ben bir zencinin yanında mı oturacağım?” şeklindeki cümlesi, ırk temelli ayrımcılığın 

ve önyargının açık bir ifadesini sunmaktadır. Teyzenin bu söylemi, bireyin fiziksel 

görünümüne dayalı olarak yapılan bir dışlamayı ve sosyal mesafeyi temsil eder. Bu durum, 

toplumsal bağlamda kökleşmiş olan ayrımcı tutumların nasıl günlük yaşamda tezahür ettiğini 

ortaya koyar. 

G.14’ün Türkiye’deki deneyimleri, Türk kültürüne dair gözlemlerini ve kişisel uyum 

sürecini kapsamlı bir şekilde yansıtmaktadır. Türkçeyi öğrenme sürecinde yaşadığı zorluklar, 

misafirperverlikle ilgili olumlu deneyimleri, toplumsal normlar ve bireysel farklılıklara dair 

gözlemleri, onun Türkiye’yi nasıl algıladığını gösterir. G.14, Türklerin misafirperverliğini 

takdir ederken, bazı sosyal normları ve kültürel farklılıkları garip bulsa da Türkiye’de kendini 

yabancı hissetmediğini vurgular. Türkiye, onun için yalnızca bir eğitim ve iş yeri değil, aynı 



283 

 

zamanda bir aidiyet duygusu beslediği ikinci vatanı haline gelmiştir. Bu analiz, G.14’ün 

deneyimlerinden yola çıkarak, farklı kültürlerde yaşamanın ve uyum sağlamanın getirdiği 

zorlukları ve güzellikleri gözler önüne sermektedir. 

Video içeriklerinin tamamı analiz edildiğinde çalışmanın bu kısmında, (1) Youtube 

video içerik anlatılarında geçen kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörler nelerdir ve hangi 

temalar daha fazla kullanılmaktadır? (2) YouTube video içeriklerinde yerleşik yabancılar 

deneyimlerini aktarırken duyuşsal, bilişsel ve dilsel süreç etkisi olan bileşenleri nasıl 

kullanmıştır? (3) Yerleşik yabancıların YouTube video içerik anlatılarındaki kültürlerarası 

duyarlılık ve kültürlerarası farkındalıkları nasıl tanımlanmaktadır? şeklindeki sorulara ilişkin 

cevaplara ulaşılmıştır. Görüşme yürütülen yerleşik yabancıların ifadelerinden kültürlerarası 

iletişimi etkileyen faktörlerin temalarına ulaşılmakla birlikte hangi temalar ile bileşenlerin 

daha yoğun olduğu ve görüşme yürütülenler açısından nasıl farklılaştığına yönelik cevaplara 

da ulaşılmıştır. Ayrıca her videoda izleyici yorumlarının temalarının görüşmecilere göre 

ayrıştığına dair bulgulara yer verilmiştir. Çalışma grubu olarak seçilen 14 video içerik 

anlatılarının bulgularından görüleceği üzere ağırlıklı olarak bilişsel süreç etkisi bileşeni 

temaları olan değer ve normlar ile toplumsal senaryolar ve rollere olan tepkilere ait ifadeler ve 

anlatımların olduğu görülmektedir. Ayrıca, bilişsel süreç etkisi temalarının yoğunluğu 

duyuşsal sürecin aksine kültürlerarası farkındalığa katkı sağlayabilmektedir. Video 

içeriklerinin anlatılarını bu farkındalığı anlama ve kabul etme üzerine kurulduğu ifade 

edilebilir. Çünkü video içerikleri bulgularında bilişsel süreç etkisi ile kültürlerarası 

farkındalığa götürebilen ifadelerin kullanım çerçeveleri ve kapsamlarının da kültürlerarası 

farkındalığı arttırdığı bilinen empati ile yaklaşarak anlama ve yorumlamanın gerçekleştiği, 

içselleştirmeye yönelik ifadeleri çağrıştıran bir şekilde kullanıldığı da görülmektedir. 

Kültürlerarası duyarlılığı azaltan duyuşsal süreç etkisi temaları olan zenofobi, ırkçılık, 

etnosentrizm’ in ise bütün video içeriklerinde en az yoğunlukta kullanılmaktadır. Ayrıca, 

video içerik anlatımları Video 8 ve Video 12 dışında tema ve boyutlarının çevrimiçi katılımcı 

görüşleri olan izleyici yorumlarının tam tersi şeklinde işlediği görülmektedir.  

3.6. Etimoloji YouTube Kanalı Çevrimiçi Katılımcı Görüşlerinin Kültürlerarası 

İletişimi Etkileyen Faktörlerine İlişkin Bulgular ve Analizi 

Araştırmanın bu bölümünde, YouTube video içeriklerinin hedef kitlesi olan izleyici 

yorumları üzerinden bir araştırma yürütüldüğü için örneklem olarak seçilen 14 Videoyu 

izleyen YouTube kullanıcı yorumlarına odaklanılmıştır. Çalışma grubuna dahil edilen 9864 

kullanıcı yorumlarından kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlere girmeyen olumlu ifadeler 



284 

 

araştırma kapsamı dışında bırakılarak kodlanmamıştır. Kültürlerarası iletişim sürecinde 

bilişsel, duyuşsal ve dilsel sürece olumsuz etkisi olan yorumlar dahil edilme kriterleri içinde 

tutulmuştur. Sosyal medya gibi internet tabanlı dijital veri kaynaklarının avantajları olarak 

görülebilen; anlık olarak gerçek zamanlı veriye ulaşabilmeyi sağlamakla birlikte, aynı 

zamanda küresel ölçekte ulaşılabilirliği ile oldukça geniş bir örnekleme alabilme imkanı 

sağlayarak yorum yapan çevrimiçi katılımcılarında kendilerinin ifşa olmayabileceği güvencesi 

ile rahat, daha açık bir şekilde fikirlerini beyan edebildikleri konuları da sağlamaktadır 

(Suzuki vd., 2007: 318; Baş ve Akturan, 2017). YouTube yorumları olan çevrimiçi katılımcı 

görüşlerinden oluşan ve literatüre dayanarak oluşturulan tema ve alt temaları içeren 

kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin en çok kodlanan teması zenofobi (yabancı 

düşmanlığı), ırkçılık, kendi ve içinde bulunduğu toplum hakkındaki belirsizlik ve kaygı ile 

toplumsal senaryolar ve rollere olan tepkiler şeklinde olmaktadır. Her temanın kendi içinde 

bulunan alt temaları da ifadelere göre değişmektedir. YouTube yorumlarına ilişkin bilişsel, 

duyuşsal ve dilsel süreç etkisinin sıralanan bu temalarının yoğunluğu şu şekildedir: 

 

 

Grafik 3.24 Video İçeriklerinin Çevrimiçi Katılımcı Görüşleri Kod Frekansı  

 

Grafikte görüleceği üzere, 14 farklı YouTube videosunun yorumları üzerinde yapılan 

tematik analizinde en belirgin temaların sıralaması net bir şekilde ortaya konmuştur. En 

yüksek frekansta gözlemlenen kodlar sırasıyla “Zenofobi,” “Irkçılık,” ve “Belirsizlik ve 

Kaygı” temalarıdır. Bu kodların yüksek oranda kullanımı, izleyici yorumlarında yabancı 

korkusu, etnik ayrımcılık ve gelecek veya dış dünya hakkındaki endişelerin ön planda 

olduğunu göstermektedir. 



285 

 

 Zenofobi Teması (%19,7): En çok görülen tema olarak dikkat çekmektedir. Bu durum, 

izleyici yorumlarında yoğun bir yabancı korkusu veya ötekileştirme duygusunun mevcut 

olduğunu gösterir. Bu, videoların izleyiciler üzerinde yabancılara karşı bir güvensizlik, 

önyargı veya tehdit algısı oluşturduğu anlamına gelebilir. Zenofobi’nin bu kadar ön planda 

olması, izleyicilerin kendilerini belirli bir kültürel kimliğe daha yakın hissederken diğer 

kültürleri dışlama eğiliminde olduklarını işaret eder. 

 Irkçılık Teması (%11,1): Zenofobi temasını takip eden bir diğer önemli tema ırkçılık 

olarak öne çıkmaktadır. Bu, yorumlarda belirli etnik gruplara veya kültürel kimliklere karşı 

düşmanlık, ön yargı veya negatif stereotipilerin yer aldığını gösterir. Irkçılık temasının yüksek 

olması, bazı videoların veya konuların izleyici yorumlarında etnik ayrımcılığı tetikleyebilecek 

bir içerik sunabileceğini düşündürmektedir. 

 Belirsizlik ve Kaygı (%14,4): Bu tema, izleyicilerin bazı konularda tedirginlik veya 

gelecek hakkında bir endişe duyduğunu gösterir. Zenofobi ve ırkçılık temaları ile belirsizlik 

ve kaygının da yüksek olması, toplumda dış dünyaya karşı duyulan güvensizliğin ve 

korkunun yaygın olduğunu ima edebilir. Yabancı unsurlarla ilgili duyulan kaygı, izleyicilerin 

genel bir tehdit algısı geliştirmelerine yol açabilir. 

 

Görsel 3.24 Video İzleyici Yorumları Kod Bulutu 

 

Toplumsal Senaryolar ve Roller (%9,9): Toplumsal normlara ve rollere dayalı belirli 

kalıp yargılar bu kategoride kendini göstermektedir. Bu tema, videolardaki bazı içeriklerin 

izleyicilerde toplumda var olan cinsiyet rolleri, aile yapıları veya iş bölümü gibi konularda 

belirli algıları harekete geçirdiğini gösterir. 

 Kalıp yargı ve Önyargılar (%9,4): Toplumda belirli gruplara veya bireylere yönelik 

kalıplaşmış önyargılar bu kategoride ifade edilmiştir. Yorumlardaki önyargılar, izleyicilerin 

farklı kimlikler hakkında önceden oluşturulmuş, katı ve çoğunlukla olumsuz bir algıya sahip 

olduklarını gösterebilir. 



286 

 

Bu kodlama analizi, YouTube videolarının izleyicilerde yoğun bir zenofobi ve ırkçılık 

hissiyatı uyandırdığını, ayrıca belirli toplumsal kaygıları tetiklediğini ortaya koymaktadır. 

Özellikle yabancılara karşı duyulan önyargı, toplumda var olan kalıp yargıların videolar 

üzerinden pekiştirildiğini ve bu durumun izleyiciler arasında belli bir kültürel ayrışma 

yarattığını göstermektedir. 

 

Grafik 3.25 Çevrimiçi Katılımcıların Kültürlerarası İletişimi Etkileyen Süreçleri 

 

Grafik 3.25’e göre, kültürlerarası iletişimi etkileyen süreçlerin dağılımında en yüksek 

etkiye sahip olan tema “Duyuşsal Süreç Etkisi” olarak öne çıkmaktadır (%43). Onu yakından 

takip eden “Bilişsel Süreç Etkisi” (%41,4), ve en düşük oranda gözlemlenen ise “Dilsel Süreç 

Etkisidir “(%15,6). Bu dağılım, kültürlerarası iletişimde duygusal ve bilişsel faktörlerin daha 

büyük bir rol oynadığını ortaya koymaktadır. 

 Duyuşsal Süreç Etkisi (%43): Bu kategori, zenofobi, etnomerkezcilik, ırkçılık ve 

cinsiyetçi yaklaşımlar gibi duygusal tepkilerden oluşmaktadır. Duyuşsal süreçlerin 

yoğunluğu, bireylerin ve toplulukların kültürlerarası iletişimde daha hassas ve 

önyargılı bir yaklaşım sergilediğini göstermektedir. Bu tür duygusal etkilerin fazla 

olması, kültürlerarası duyarlılığı düşürmekte, ötekileştirici ve ayrımcı davranışları 

artırmaktadır. Duyuşsal süreçlerin etkisinin azalması, kültürlerarası duyarlılığı ve 

olumlu iletişim yaklaşımlarını artırarak empatiyi teşvik edebilecektir. 

 Bilişsel Süreç Etkisi (%41,4): Bilişsel süreç etkisi kapsamında, kalıp yargılar ve 

önyargılar, belirsizlik ve kaygı, değer ve normlara tepki, toplumsal senaryolar ve roller 

gibi temalar yer almaktadır. Duyuşsal süreçlerin aksine, bilişsel süreçlerin yüksek 

olması, belirli durumlarda bireylerin ve toplulukların kültürlerarası farkındalık 

kazanması ve daha empatik bir bakış açısı geliştirmesi için bir fırsat sunmaktadır. 

Ancak bu faktörlerin bireyler ya da gruplar tarafından farkında olunulması ile 



287 

 

bireylerin kendi kalıp yargılarını sorgulamalarına ve kültürel farklılıklara daha 

anlayışlı yaklaşmaları için imkan oluşmaktadır. 

 Dilsel Süreç Etkisi (%15,6): Dilsel süreçlerin etkisinin düşük olması, kültürlerarası 

iletişimde dilsel faktörlerin diğerlerine göre daha az önemli olarak algılandığını 

göstermektedir. Ancak dil, kültürel iletişimde önemli bir aracı olduğu için, dilsel 

farkındalığın artırılması, kültürlerarası etkileşimi güçlendirebilir. Dilsel süreçlerin 

etkinliği arttıkça, yanlış anlaşılmaların önlenmesi ve kültürel çeşitlilik içinde daha 

uyumlu bir iletişim kurulması mümkün olabilir. 

Kültürlerarası duyarlılığın artması, duyuşsal süreç etkilerinin (zenofobi, ırkçılık gibi) 

azalması ile mümkün olabilirken; bilişsel süreç etkilerinin (kalıp yargı ve normlara tepki gibi) 

farkında olunması, bireylerin empati kurma ve kültürel farkındalık kazanma becerilerini 

geliştirmelerine yardımcı olabilmektedir. İzleyici yorumlarını gösterir verilerden görüleceği 

üzere, kültürlerarası iletişimde duygusal önyargıların azaltılması ve bilişsel farkındalığın 

artırılmasının önemli olduğunu ortaya konmaktadır. 

3.6.1. Etimoloji YouTube Kanalı Video Anlatıları Yorumlarının Duyuşsal Süreç 

Etkisinin Kullanımı Bağlamında Analizi 

Araştırma süresince çevrimiçi katılımcı görüşleri olarak değerlendirilen izleyici 

yorumlarından elde edilen veriler doğrultusunda olumsuz ifadelerde en çok duyuşsal süreç 

etkisine dair temaların kodları yer almaktadır. Bu durum, dijital ortamlarda yürütülen 

kültürlerarası iletişim açısından da kültürlerarası duyarlılık boyutunun önemini 

göstermektedir. Bu kapsamda duyuşsal sürecin olumsuz yorumlarında en çok kullanılan 

“Zenofobi”, “ırkçılık” ve “etnomerkezcilik” kodudur. İzleyicilerin büyük çoğunluğu 

yabancıların ülkede bulunmamasını isteyen, yabancı düşmanlığına götüren, kendi kültürünü 

merkeze koyarak üstün kabul eden, etnik kimlikler üzerinden milliyetçi söylemlerin 

kullanıldığı, öfke, nefret, ötekileştirmelerin olduğu yorumlarda bulunmaktadır. Farklı 

kültürden insanlara saygı duyma, farklı olana karşı gösterilen olumlu tutum ve kanaatler gibi 

durumlar duyuşsal süreç etkisi olarak kültürlerarası duyarlılığı olumlu yönde etkilemektedir.    



288 

 

 

Grafik 3.26 Çevrimiçi Katılımcıların Kültürlerarası Duyarlılığı Düşüren Temalarının Kod Frekansı 

 

Duyuşsal süreç etkisinin temaları bilişsel süreç etkisinin aksine, ne kadar az 

yoğunlukta görülürse ve teması düşük olursa kültürlerarası duyarlılığın daha iyi olduğu ifade 

edilebilir. Araştırma kapsamında grafikte görülen temalar, duyuşsal süreç etkisi bağlamında, 

kültürlerarası etkileşimlerde ortaya çıkan negatif eğilimlerin yoğunluğunu göstermektedir. 

Grafik 3.26’da ki yüzdelere dayalı sıralamada, zenofobi (%45,9) en yüksek oranla başı 

çekerken, onu ırkçılık (%25,9) ve etnomerkezcilik (%21,6) izlemektedir. Bu temaların 

kültürlerarası duyarlılık üzerindeki etkileri şu şekilde analiz edilebilir: 

Zenofobi (%45,9- En Yüksek Oran) 

Zenofobi’nin oldukça yüksek bir oranda temsil edilmesi, kültürlerarası duyarlılığı 

düşürerek bireylerin ve toplumların yabancılara veya farklı kültürlerden gelen bireylere karşı 

büyük bir önyargı ve korku beslediğini göstermektedir. Bu durum: 

 Kültürlerarası iletişimde güven kaybına neden olmaktadır.  

 Yabancı düşmanlığı, bireyler arası ilişkilerin zayıflamasına yol açarak toplumlar 

arasında iletişim engelleri oluşturmaktadır. 

 Kültürel uyum süreçleri ve toplumsal barış çabaları olumsuz etkilenmektedir. 

Irkçılık (%25,9- İkinci Sırada) 

Kültürlerarası duyarlılığı düşüren diğer bir tema olan ırkçılık, zenofobi ’den sonra 

gelen ikinci büyük tema olarak, özellikle fiziksel ve etnik farklılıkların kültürel uyum 

sürecinde karşılaşılan ciddi bir engel olduğunu göstermektedir. Irkçılık: 

 Toplumlar arasındaki eşitsizlikleri artırabilir ve bireylerde dışlanmışlık hissine yol 

açabilir. 

 Irk temelli ayrımcılıklar, kültürel empati ve hoşgörüyü zedeler. 



289 

 

 Toplumda kutuplaşmaya ve sosyal çatışmalara zemin hazırlar. 

Etnomerkezcilik (%21,6- Üçüncü Sırada) 

Etnomerkezcilik, bireylerin kendi kültürünü diğerlerinden üstün görmesi ya da diğer 

kültürlere değer biçerken kendi kültürel normlarına göre değerlendirme yapmasıdır. 

Kültürlerarası duyarlılık boyutunu etkileyen etnosentrizm, bireysel bakış açısı ile empatik 

yaklaşımdan yoksun olarak farklı anlamları içselleştirmede zorluk yaşatarak kültürlerarası 

duyarlılığı düşürmektedir. Ayrıca bu durum: 

 Kültürel empati geliştirilmesini zorlaştırır. 

 Farklı kültürlerarası iletişimde yanlış anlaşılmaları ve önyargıları tetikleyebilmektedir. 

 Bireylerin kendi kültür merkezli yaklaşımları, diğer kültürleri küçümseme eğilimlerini 

artırabilir. 

Temaların Kültürlerarası Duyarlılık Üzerine Etkileri 

Bu üç tema, toplamda kültürlerarası duyarlılığı ciddi şekilde azaltan duyuşsal etkileri 

temsil etmektedir. Özellikle zenofobi ve ırkçılığın yüksek oranda görülmesi, toplumlar arası 

ilişkilerde derin bir kırılmaya neden olabilir: (1) Bireyler arası güven duygusunu zayıflatır, (2) 

Kültürel entegrasyon süreçlerini olumsuz etkiler, (3) Kültürlerarası eğitim ve iş birliği 

çabalarını da engelleyebilmektedir. Bu araştırma verileri, kültürlerarası duyarlılığın artırılması 

için kritik bir gösterge niteliğindedir. Zenofobi, ırkçılık ve etnomerkezcilik gibi olumsuz 

eğilimlerin azaltılması için: 

 Kültürlerarası eğitim programları geliştirilmelidir. 

 Farkındalık kampanyaları ile hoşgörü ve empati teşvik edilmelidir. 

 Toplumsal düzeyde, ayrımcılıkla mücadele eden hukuki düzenlemeler ve politikalar 

güçlendirilmelidir. 

 Medya ve dijital platformlar, kültürel çeşitlilik ve kapsayıcılığı destekleyen içerikler 

üretmelidir. 

Bu çabalar, duyusal süreç etkilerinin toplum üzerinde oluşturduğu negatif etkileri azaltabilir 

ve kültürlerarası iletişimde daha uyumlu bir yapıya katkıda bulunabilir. 

Tablo 3.17 Kültürlerarası Duyarlılık Boyutu İçeren Video İzleyici Görüşleri 

 



290 

 

Tabloda açık bir şekilde görüleceği üzere Kültürlerarası duyarlılık boyutu olan 

duyuşsal süreç etkisi altında Video 2, Video 3, Video 4 ve Video 5’in izleyicileri “Zenofobi” 

içeren ifadeleri, Video 3 ve Video 14’un izleyici yorumları ise “ırkçılık” temasının bulunduğu 

yorumları daha fazla kullanmaktadır. Buna karşılık Video 1 ve Video 2’de ise 

Etnomerkezcilik kodları daha yoğun görülmektedir. Araştırmada örneklem olarak ele alınan 

14 video izleyici yorumlarından 6 videonun çevrimiçi katılımcı görüşleri duyuşsal süreci 

gösterirken diğer 8 video ise bilişsel ve dilsel süreç etkisini göstermektedir.  

3.6.1.1. Zenofobi 

Yabancı düşmanlığı olarak tanımlanan zenofobi çalışma grubu olarak seçilen Video 3, 

Video 4 ve Video 5’in izleyici yorumları içerisinde en fazla kodlanan tema olmakla birlikte 

aynı zamanda Video 1, Video 2 ve Video 14’ün izleyici yorumlarında da yoğun kullanılan 

temalar arasında yer almaktadır. Video 4 ve Video 5 içerisinde mülakatları gerçekleştirilen G. 

4 ve G.5’in Fransa ve A.B.D. gibi dünyada emperyalist sistem ile kendini gösteren batı 

merkezli ülkelere dayanan etnik kimliklerinin olması çevrimiçi katılımcı görüşleri olan 

izleyici yorumlarında çoğunlukla ajanlık, misyonerlik gibi yorumların yapılmasına da neden 

olmaktadır. Ayrıca, zenofobi temasının çevrimiçi katılımcı görüşlerinde en çok 

kodlananlardan olan Video 4 ve Video 5’in izleyici yorumlarının yoğunlukta olduğu diğer 

temalar da Grafik 3.27’de görülmektedir. 



291 

 

 

Grafik 3.27 Zenofobi Temasının En çok Kodlanan Video Yorumları 

 

Maxqda nitel veri analizi yazılımı yardımıyla izleyici yorumlarının programa 

yüklenerek zenofobi temasının en yoğun olduğu Video 3, Video 4 ve Video 5 kelime 

bulutunda en çok kullanılan kelimeler görülmektedir, Türkiye ve Türk kimliği gibi anahtar 

temaların etrafında yer alan bazı ifadeler üzerinden zenofobik bir anlatının izleri 

gözlemlenebilir. “Arap,” “yabancı,” “ajan,” “Fransız,” ve “Amerika” gibi kelimeler, 

özellikle “Müslüman,” “Türk,” ve “Türkiye” ile aynı çerçevede geçmekte ve bu bağlamda 

olumsuz bir yargı içerdiği görülmektedir. Bu kelimeler, dış mihraklara, yabancılara veya 

farklı etnik ve dini kimliklere karşı bir güvensizlik veya olumsuz tutumun yansımaları 

olmaktadır. Örneğin: 

 “Ajan” ve “yabancı” kelimeleri, dış tehdit algısının bir göstergesi olmaktadır. Bu, 

yabancı ülkelerin Türkiye üzerinde etki yaratma veya istihbarat toplama gibi tehditkâr 

eylemlerle ilişkilendirilmiş ifadeler üzerinden yabancı düşmanlığına götürmektedir. 

 “Amerika” ve “Fransız” gibi ülke isimlerinin bu bağlamda yer alması, Batı ile ilgili 

olumsuz bir algının varlığına işaret etmektedir. Bu tür ifadeler, Batı’nın Türkiye veya 

Türk halkı üzerindeki etkisine dair şüphelerin veya güvensizliğin göstergesi olarak 

okunmaktadır. Ayrıca, A.B.D. ve Fransa gibi ülkelerin tarih boyunca izledikleri 



292 

 

yaygın emperyalist- sömürgeci politikalar ve yaklaşımlarında bu ifadelerin 

kullanılmasında etkili olduğu da söylenebilmektedir. 

 

Görsel 3.25 İzleyici Yorumları Zenofobi Teması Kelime Bulutu 

 

 “Müslüman,” “Türk,” ve “biz” gibi kelimeler ise, güçlü bir “biz” ve “onlar” ayrımı 

yaratmak amacıyla kullanılmaktadır. Bu durumda, “Müslüman” kimliğinin “yabancı” 

kimliklerle karşıt olarak sunulması, zenofobiki bir tutumun yansıması da olmaktadır. 

Kelime bulutunda “iyi” “bizim” ve “zaten” gibi olumlu veya belirgin bağlayıcı 

ifadeler de göze çarpmaktadır. Ancak, çalışmanın verilerinden görüleceği üzere, bu 

ifadelerin “biz” ve “diğerleri” ayrımını pekiştirdiği ve zenofobik dilin kuvvetini de 

artırdığı düşünülebilir. 

Kelime bulutunda çevrimiçi katılımcı görüşleri içerisinde en çok kullanılan bu 

kelimeler, genel olarak zenofobi veya “biz-öteki” ayrımına dayalı bir söylemin göstergesi 

olarak değerlendirilmekle birlikte, aynı zamanda yabancılara karşı bir güvensizlik veya 

önyargı barındıran bir düşünce yapısına da işaret etmektedir. Bütün bunların yanında 

araştırma süresince örneklemler içerisinde Video 7, Video 3, Video 4 ve Video 5’in çevrimiçi 

katılımcıları kelime bulutundan da görüleceği üzere etnik kimlikler üzerinden farklı 

kültürlerin istenilmediği, göçmenlerin düzensiz göçleri kaynaklı oluşarak yabancı 

düşmanlığına götüren yorumlar yapmakla birlikte, aynı zamanda göçmen, Arap, yabancı, 

ajan, mülteciler gibi kelimeler üzerinden de zenofobi içeren açıklamalarda bulunmuştur. 

Örneğin, K.33 zenofobi temasında kodlanan görüşünü "ona hoşgeldin buna hoşgeldin ülkeyi 

Birleşmiş Milletler'e çevirdiniz” metaforu ile açıklarken; K.46 ise “Türkiye'de umarım bir gün 

Türk milliyetçisi bir FÜHRER doğar. Bu ne arkadaş! Herkes bizim ülkeye doluyor. Hadi bu 



293 

 

kız neyse ama şu ar*pların gitmesi şart!” şeklinde 2. Dünya savaşı süresince Almanya’da 

faşist rejim kurarak kendinden olmayan yabancı kültürleri, asime edip katleden savaş suçlusu 

bir diktatöre benzetme yaparak cevap vermiştir. K.54 ve K.256 ise, ülkedeki ekonomik 

sıkıntıların yabancılardan kaynaklandığını vurguladığı görüşlerini "Türkiye'yi terkedin sizğn 

yüzünüzden ev kiraları uçtu defolun gidin sevginizide alın ülkenize dönün” ve “gelin ama geri 

dönmeyi unutmayın.kaç milyon sığınmacı ve göçmeni besliceğiz???ülkem insanı aç ve işsiz” 

şeklinde açıklamaktadır. İzleyici yorumlarının olumsuz etkileyenlerinde yoğun bir yabancı 

düşmanlığı ve ayrımcı bir dilde göze çarpmaktadır. “Araplar hariç herkese saygımız 

var”K.73 gibi ifadeler, spesifik gruplara karşı düşmanlık ve ayrımcılığı açıkça 

göstermektedir.  

Diğer katılımcılardan farklı olarak K.80 ırkçılık temasına girmeden, milliyetçilik 

duygu ve inancıyla yaklaşarak zenofobi içeren cümlelerini “@@siir-dekiduslerim5 Dünyanın 

en fazla göçmen, sığınmacı ve kaçak barından ülkesi olmak insanlık değil, olsa olsa vatana 

ihanettir." şeklinde ifade etmektedir. Kelime bulutundan görüleceği üzere izleyici 

yorumlarında en sık geçen kelimelerden olan ajan kelimesini kullanarak yabancı 

düşmanlığına giden ve zenofobi temasında kodlanan görüşlerini ise, K.24, K.37, K.148, 

K.152, "Ajan olup olmadığını sormadılar mı�" , "Ajan olabilir dikkat edin”, “Bunların hepsi 

emperyalist ajan geri zkalı”, “Gelecegin Fransiz Ajani olabilir bu cocuk �” şeklinde ifade 

ederek sosyal medya kaynaklı algılara zemin hazırlayarak Amerikalı ve Fransız yerleşik 

yabancılar hakkında önyargı ve kalıp yargı oluşabilmesine de zemin hazırlamaktadır. K.96 

yine diğer çevrimiçi katılımcılardan farklı olarak eğitim alanında Türkiye’ye gelen 

yabancılardan da rahatsız olduğunu ve yabancı öğrencilerle ilgili olarak çeşitli kısıtlamalar 

getirilmesi gerektiği inancı gösterdiği düşünülen ve zenofobi teması olarak kodlanan fikrini 

“bana kalsa ülkeye bir tane yabancı kökenli almamak lazım tıp gibi dallar için” şeklinde 

vurgulamaktadır. 



294 

 

 

Görsel 3.26 İzleyici Yorumları Zenofobi Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-Dağıtım Modeli  

 

Çevrimiçi katılımcı görüşlerinde, Türkiye’deki yabancı nüfus ve özellikle mültecilerle 

ilgili güçlü bir olumsuz tepki olduğu gözlemlenmektedir. Bu ifadeler, Türk toplumunun bazı 

kesimlerinde görülen göçmen ve mültecilere yönelik endişe, kızgınlık ve toplumsal 

rahatsızlıkları da yansıtmaktadır. Yabancı karşıtı ve özellikle mülteci karşıtı söylemler, 

“zenofobi” (yabancı düşmanlığı) kodu çerçevesinde incelenmiştir. Ayrıca zenofobi temasını 

oluşturan alt temalar süreci daha anlaşılır kılmaktadır. Bunlar şu şekildedir: 

‘Zenofobi Tepkilerin Sebepleri ve Yaygınlığı’ Alt Teması 

Çevrimiçi katılımcı ifadelerinde, yerleşik yabancılara ve mültecilere yönelik 

istenmeme, güvenlik, suç, toplumsal yapıyı değiştirme, ötekileştirme ve düşmanlık çağrıştıran 

yaklaşımlar zenofobi söylemlerin alt temasını oluşturmaktadır. Zenofobi temasının kodunun 

kullanımı; toplumsal rahatsızlıkların, yabancı düşmanlığının ve yabancıların topluma uyum 

sağlayamaması konusundaki endişelerin dile getirilmesi amacıyla yapılmaktadır. Örneğin, 

“Evli evine köylü köyüne 13 milyon 15 senedir bakıyoruz. Ülkenizi kalkındırın” K.73 ifadesi, 

yabancıların ülkelerine dönmeleri gerektiğini vurgulayan bir yaklaşımdır. Bu tür ifadeler, 

Türkiye’de bulunan mülteci ve yabancı nüfusun kalıcı olmasına karşı duyulan endişeleri 

yansıtmaktadır. 

Zenofobiki söylemler, sadece bireysel düzeyde değil, toplumsal bir rahatsızlık olarak 

da kendini göstermektedir. Özellikle mültecilerin ve yabancıların ülkenin sosyal dokusuna ve 

güvenliğine zarar verdiği algısına dayandırıldığı görüş, “Millet bıktı kardeşim… Ümmetçi 



295 

 

kanı bozuklarında ülkeyi peşkeş çektiği gerçeği ortada” K.65 şeklinde ifade edilerek bu 

rahatsızlığı açık bir şekilde dile getirmektedir. 

“İstila” ve “İşgal” Algısı Alt Teması 

İzleyici yorumlarındaki ifadeler, Türkiye’ye gelen mülteci ve yabancıların bir 

“istilacı” veya “işgalci” gibi görülmesine yol açan algıyı da temsil etmektedir. Bu tür 

söylemler, zenofobi’nin daha yoğun ve radikal bir biçimde kendini gösterdiği örnekler 

olmaktadır. Örneğin, “10 yılda iki milyon Afrikalı Türkiye’yi istila etti” K.124 ifadesi, yabancı 

nüfusun artışının bir tehdit olarak algılandığını göstermekle birlikte, aynı zamanda bu tür 

“istila” ve “işgal” söylemleri, yabancı düşmanlığını güçlendirerek toplumsal kutuplaşmayı 

da artırmaktadır. Ayrıca, “Bırakın kardeş ülke cart ülke curt ülke muhabbetlerini. Yol geçen 

hanına döndü Türkiye, elini kolunu sallayarak giriyor herkes” K.305 ifadesi, sınır güvenliği 

ve ülkeye giriş çıkışlarla ilgili endişeleri dile getirmektedir. Bu söylemler, mülteci ve göçmen 

politikalarının zayıflığına ve kontrolsüz göçün toplumsal dokuyu tehdit ettiğine dair bir algıyı 

da yansıtmaktadır. Bütün bunlarla birlikte görüşme yürütülen Afrika kökenli yabancıların 

video içerik anlatıları da kendi aralarında farklılaşmaktadır. Örneğin izleyici yorumlarında 

zenofobi temasının diğer Afrika kökenli görüşmecilerin video içeriklerine göre daha yoğun 

olduğu Video 3’ün içerik anlatısında röportaj yapılan G.3’ün “…Yok, eşekle geldik buraya… , 

…orada su var mı ? bunu soran insanlar okumuş insanlar, …hala Afrika’nın balta girmemiş 

ormanlarıyla yaşanıyor,… hayat bundan ibaret sanıyor, …dedim ya bi yürü git şurdan ya, 

…sen hala neyin peşindesin, …siyahi olduğu için ilk katil olacak insan olacaktım herhalde,… 

siz cin oldunuz da çarpmaya mı kalkıyorsunuz,…tartışıyoruz…la sensin arap, nerden benim 

arap” şeklinde ifadeleri kullanması dikkat çekmektedir. Bu yüzden diğer Afrika kökenli 

görüşmecilerin içerik anlatısının aksine, Video 3’ün analizinde belirtildiği üzere, G.3’ün 

Alaycı ve Aşağılayıcı ifadeler, Argo İfadeler temalarını daha fazla kullandığı görülmektedir. 

Çevrimiçi katılımcıların 

Video içerik anlatısına yaklaşımları da bu doğrultuda gerçekleşerek aynı etnik kimliğe sahip 

görüşmecilerin izleyici yorumları da bu doğrultuda değişmektedir.   



296 

 

 

Grafik 3.28 Zenofobi ve Irkçılık Temasının En çok Kodlanan Video Yorumları 

 

Zenofobi temasının “İstila” ve “İşgal” Algısı Alt Teması olarak kodlanan izleyici 

yorumlarda sıkça dile getirilen endişelerin, yabancı nüfusun Türk vatandaşlarına oranla 

artmasıdır. Çevrimiçi katılımcılar, Türkiye'deki yabancıların sayısının kontrolsüzce arttığını 

ve bu durumun yerli nüfus üzerinde baskı yarattığını belirtmektedirler. "Beylikdüzü metrobüse 

bin yarısı Arap, Afgan diğer yarısı Afrikalı... TÜRK sayısı daha az." şeklinde özellikle Arap, 

Afgan ve Afrikalı toplulukların yoğunluğuna vurgu yapılmıştır.  

‘Zenofobi’nin Irkçılık ve Ötekileştirme Üzerinden İfadesi’ Alt Teması 

İzleyici yorumlarında yer alan zenofobi ifadeleri, yabancılara ve mültecilere yönelik 

ayrımcı ve ırkçı söylemlerle de kendini göstermektedir. “RAHATSIZ OLDUYSAN KOŞ 

ülkene orada çoooook mutlu ol” K.338 gibi ifadeler, yabancıların Türkiye’de bulunmasına 

yönelik sert bir tepki içermekte, onları ötekileştirmekte ve geri dönmeye teşvik etmektedir. Bu 

tarz söylemler, yabancıların “evine dönmesi” gerektiğini ifade eden bir zenofobi tutumun 

göstergesidir. Zenofobi’nin ötekileştirme biçiminde ifade edilmesi, toplumsal ayrışmayı 

derinleştirmekte ve yabancılara yönelik empati eksikliğine de yol açmaktadır. “Araplar hariç 

herkese saygımız ve sevgimiz var” K.375 ifadesi, etnik ayrımcılığı teşvik eden zenofobi bir 

söylemdir ve belirli bir etnik grup hakkında olumsuz bir algı yaratmaktadır. 

‘Güvenlik ve Suç Endişeleri’ Alt Teması 

Çevrimiçi katılımcıların zenofobik söylemlerinden bazıları, güvenlik endişesi ve suç 

korkusu üzerinden yabancı karşıtlığını desteklemektedir. Örneğin, “Her gün bir mülteci, bir 

Türkü öldürüyor” ifadesi, yabancılara yönelik suç algısını besleyen bir zenofobi yaklaşımıdır. 

Bu tür söylemler, yabancıların toplumun güvenliğini tehdit ettiği düşüncesini yayarak 

toplumsal önyargıları güçlendirmektedir. Güvenlik temelli zenofobik ifadeler, toplumda 

korku ve güvensizlik duygularının artmasına yol açmaktadır. Bu duyguların devam ederek 



297 

 

yayılmasına vesile olan diğer bir görüşte, “Disaridan daha fazlasini istemiyoruz” şeklinde 

ifade edilerek ülkedeki mülteci ve göçmen nüfusunun artmasının bir güvenlik tehdidi olarak 

algılandığını ortaya koymaktadır. 

‘“Ajanlık” ve “Sahte Niyet” İddiaları’ Alt Teması 

Zenofobik söylemler arasında, yabancıların Türkiye’deki varlığını “ajanlık” ve “sahte 

niyet” gibi suçlamalarla ilişkilendiren ifadeler de yer almaktadır. Örneğin, “Bunları derhal 

ülkeden gönderin Fransız ajanı bunlar” ve “Adam resmen ajan” K..78 gibi ifadeler, 

yabancıların iyi niyetle gelmediğine dair bir inancı yansıtır. Bu tür ifadeler, yabancıların 

toplumdaki varlığını meşru görmeyen ve onları “casus” veya “istihbarat ajanı” gibi 

kimliklerle ötekileştiren zenofobik bir eğilimi temsil etmektedir. Ayrıca, bu tür söylemler 

yabancıların ülkedeki varlığını şüpheli ve tehlikeli olarak algılayan bireylerin tutumlarını 

yansıtmakla birlikte, aynı zamanda sosyal medya aracılığı ile yaygınlaşmasının da önünü 

açmaktadır. Özellikle belirli ülke vatandaşlarına yönelik bu tarz suçlamalar, toplumsal 

paranoya, kalıp yargı ile önyargılar ve güvensizlik duygularını da pekiştirmektedir. 

‘Kültürel Uyumsuzluk ve Kimlik Krizi’ Alt Teması 

İzleyici yorumların da Türkiye’nin demografik yapısının hızla değiştiği ve Türklerin 

kendi ülkelerinde azınlık haline gelme endişesi dile getirilmektedir. Örneğin, zenofobi içeren 

"Beylikdüzü metrobüse binenlerin yarısı Arap Afgan diğer yarısı Afrikalı, Türk sayısı daha 

az"K.81 şeklindeki ifadelerle, yabancıların kültürel uyumsuzlukları öne çıkarılmaktadır. 

Böylece, "ülkemizde yabancı olduk" gibi yabancı düşmanlığı üzerinden kimlik krizine yol 

açan bir söylemi de desteklemektedir. 

‘Türk Kimliğinin Tehdit Altında Olduğu Algısı’ Alt Teması 

Zenofobik ifadelerden bazıları, Türkiye’nin kültürel kimliğinin tehdit altında olduğu 

algısını da içermektedir. Özellikle, “Bir gün tüm savaş suçlularının derilerini yüzüp avrupa 

sınırına atmak en büyük hayal” K.96 gibi radikal ifadeler, milliyetçi duyguları körüklemekte 

ve yabancı düşmanlığını artırmaktadır. “Bırakın kardeş ülke cart ülke curt ülke 

muhabbetlerini” K.99 gibi ifadeler de ise, Türk kimliğinin korunması gerektiği algısı 

yansıtılmaktadır. Türkiye’deki yabancı ve mülteci nüfusuna yönelik toplumsal algılar 

çerçevesinde ortaya çıkan zenofobik ifadeler teması çevrimiçi katılımcıların görüşlerinde, 

yabancı düşmanlığının farklı alt temalar üzerinden ifade edildiği görülmektedir. Bu alt 

temalar arasında, “güvenlik ve suç endişeleri”, “istila ve işgal algısı”, “Türk kimliğinin tehdit 

altında olduğu algısı”, “ajanlık ve sahte niyet iddiaları” öne çıkmaktadır. Özellikle 

mültecilere yönelik söylemler, yabancı nüfusun sosyal dokuya ve ülkenin geleceğine zarar 



298 

 

verdiği algısını güçlendirmekte, bu da toplumsal kutuplaşmayı artırmaktadır. Bu tür 

söylemler, Türkiye’nin kültürel bütünlüğünün bozulduğu, Türk toplumunun yabancı nüfus 

tarafından tehdit edildiği gibi zenofobik bir algıyı da ortaya koymaktadır. Bu tür düşünceleri 

yansıtan ifadeler, yerli halkın, ülkedeki yabancıların varlığını bir tehdit olarak görmesine yol 

açmaktadır. Bu durumlar, aynı zamanda Türkiye’deki sosyal medya kullanıcısı bazı bireyler 

arasında zenofobi eğilimlerin varlığını ve yabancılara yönelik toplumsal önyargıların arttığını 

da göstermektedir. Çünkü güvenlik kaygısı, suç endişesi, kültürel kimlik tehditti gibi sebepler, 

zenofobik ifadelerin arkasındaki temel nedenleri oluşturmaktadır. Ek olarak, bu tür zenofobik 

söylemler, yabancıların topluma uyum sağlamasını zorlaştırabilir ve toplumsal kutuplaşmayı 

da derinleştirmektedir. Çünkü zenofobi, yalnızca sosyal medya ortamındaki bireysel 

önyargılarla sınırlı kalmayıp, aynı zamanda farklı mekân ve ortamlarda toplumun geneline 

yayılan bir tutum olarak da karşımıza çıkmaktadır.  

Son olarak, video içeriklerinde görüşülen yerleşik yabancıların etnik kimliklerine göre 

şekillenen izleyici yorumları olan zenofobik söylemler, milliyetçi duyguların, ekonomik 

sorunların ve toplumsal güvensizliğin bir yansıması olarak dikkat çekmektedir. Çevrimiçi 

katılımcı ifadeleri alt temalarından da görüleceği üzere Türkiye’deki zenofobik söylemlerin; 

toplumsal güvenlik kaygıları, ajanlık, istila ve işgal algısı, kültürel tehdit algısı ve milliyetçi 

duygular gibi unsurlarla beslendiği görülmektedir. Bazı ifadeler doğrudan ırkçı ve ayrımcı 

söylemleri içerirken, bazıları yabancıların varlığına yönelik şüphe ve rahatsızlığı da dile 

getirmektedir. Bu durumlar, yabancılara yönelik empati eksikliği, ayrımcılık ve toplumsal 

kaygıların giderilmesine yönelik daha kapsayıcı ve bilinçli politikaların gerekliliğini de ortaya 

koymaktadır. Zenofobi ifadelerinin yaygınlığı, göçmenlerin, mültecilerin ve yerleşik 

yabancıların topluma uyum sağlama süreçlerini olumsuz yönde etkileyebilmekle birlikte, aynı 

zamanda toplumda bir güvensizlik ve ayrımcılık algısı yaratarak uzun vadede sosyal barışı da 

tehdit edebilir duruma gelmesi söz konusu olabilmektedir. 

3.6.1.2. Etnomerkezcilik 

Çevrimiçi katılımcı görüşleri içerisinde etnomerkezcilik içerikli yorumlardan yola 

çıkarak yapılan kodlamalarda Video 1 ve Video 6’nın izleyici yorumlarında en yoğun olduğu 

görülmektedir. Etnomerkezcilik ifadelerinin çıkış nedenlerini daha kapsamlı ve ayrıntılı hale 

getirmek için alt tema başlıkları altında sınıflandırarak açıklamak sürecin nasıl işlediğini 

göstermesi açısından bir çerçeve oluşturabilmektedir. Alıntılar doğrudan etnomerkezcilik 

içerikli video içeriklerine yönelik YouTube kullanıcı yorumlarından temsil gücü en yüksek 

olanlar tercih edilmiştir. 



299 

 

‘Kendi Kültürünü Üstün Görme’ Alt Teması 

Bu tür yorumlarda, yorum yapan kişiler kendi kültürlerini başka kültürlere kıyasla 

daha üstün olarak tanımlar. Bu üstünlük hem kültürel hem de ahlaki değerlerle ilişkilendirilir. 

Örneğin, bir yorumda "Biz Türkler insan olan insanı severiz ama özümüzü daha çok!" K.380 

ifadesi, Türk kültürünün diğerlerinden daha değerli olarak görüldüğünü gösterir. Ayrıca, "Biz 

Osmanlı'nın torunları olduğumuzu unuttuk ama dünya unutmadı"K.381 şeklindeki ifadeler, 

geçmişteki imparatorluk mirasını üstünlük kaynağı olarak kullanmaktadır. 

 

 

Görsel 3.27 İzleyici Yorumları Etnomerkezcilik Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-Dağıtım Modeli 

‘Milli Gurur ve Vatan Sevgisi’ Alt Teması 

Milli gurur, etnomerkezci düşüncenin merkezinde yer alır. Özellikle Türklerin vatan 

sevgisi, bayrak sevgisi gibi kavramlar sıklıkla vurgulanır ve bunlar başka uluslara kıyasla 

daha güçlü bir özellik olarak sunulur. Örneğin, "Türkler dünya sahnesinden çekileli dinmedi 

mi mazlumların göz yaşları" K.210 şeklindeki yorum, Türklerin dünyadaki adalet ve 

yardımseverlik açısından eşsiz olduklarını ima eder. "Vatan sevgisi olan bir toplumda 

ülkemizi mülteci kampına çeviren bir iktidara 5 yıl daha açık çek vermezdi" K.120 ifadesi de 

benzer bir milliyetçi ve etnik merkezciliğe işaret eder. 

‘Türk-İslam Birliği ve Koruma Misyonu’ Alt Teması 

Bu yorumlarda, Türklerin İslam dünyasının koruyucusu olarak görüldüğü ve bu rolün 

onlara üstün bir misyon kattığı belirtilir. Türkler, İslam’ın savunucusu olarak tanımlanır ve 



300 

 

diğer Müslüman halkların koruyucusu oldukları vurgulanır. Örneğin, "Biz Müslüman Türk 

milletiyiz, dünya yardımı biz Müslüman Türklerden bekliyorlar" K.143 ifadesi bu düşünceyi 

yansıtır. Ayrıca "Türk İslam ülküsü ve kadim kutlu soyumuz gereği ne Bosna'ya ne Karabağ'a 

ne de K.K. Türk Cumhuriyetine dokundurtmayız"K.159 gibi ifadeler, Türklerin bu koruma 

görevini üstlendiği inancını yansıtır. 

 

Grafik 3.29 Etnomerkezcilik Olarak Kodlanan Video Yorumları 

 

‘Dil Üzerinden Üstün Kimlik Tanımlaması’ Alt Teması 

Dilin milliyetçi bir kimlik oluşturmadaki rolü, bu tür etnomerkezci yorumlarda öne 

çıkar. Türkçenin eşsiz ve üstün bir dil olduğu sıkça vurgulanır. Örneğin, "Türkçe dünyanın en 

zengin dilidir" veya "Türkçe mükemmel... vatanım toprağım, öyle seviyorum ki"K.157 gibi 

ifadeler, dil üzerinden etnik bir aidiyetin ve üstünlük hissinin inşasını göstermektedir. Aynı 

zamanda, Türkçenin tüm Türklerin ortak dili ve birleştirici bir unsur olduğu düşünülmektedir. 

‘Dini ve Kültürel Ahlak Üzerinden Üstünlük’ Alt Teması 

Yorumlarda, Türklerin ahlaki olarak üstün oldukları iddiası da göze çarpar. Bu 

üstünlük çoğunlukla dini değerlere ve kültürel geleneklere dayandırılır. Örneğin, "Dünyanın 

en merhametli ülkesiyiz... Yüce Allah merhametlileri çok sever"K.277 ifadesi, Türklerin diğer 



301 

 

uluslara kıyasla ahlaken daha üstün olduğunu vurgular. Benzer şekilde, "Bizden çıkan birçok 

ülke tekrar birleşmek ister"K.89 gibi ifadeler de bu kültürel ve ahlaki üstünlüğe bir övgü 

olarak kullanılmaktadır. 

‘Geçmiş İmparatorluk Mirası ve Osmanlı'nın Etkisi’ Alt Teması 

Osmanlı İmparatorluğu mirası, etnomerkezci bakış açısının temelinde yer alır. 

Osmanlı’nın tarihte bıraktığı iz ve birçok ulusu yönetmiş olması, günümüzdeki Türk kimliği 

için bir gurur kaynağı olarak sunulur. "Osmanlı ecdadımız hala oralarda hissediliyor" veya 

"Osmanlı yıkılırken 'Bizi bırakıp nereye gidiyorsunuz?' diye ağlayan Şamlı dedeye and olsun 

ki bir gün geleceğiz" K.149 gibi ifadeler, geçmişe duyulan bu etnik ve dini bağlılığı yansıtır. 

Türklerin Osmanlı mirasıyla üstün olduğu ve bu mirasın devam etmesi gerektiği ima 

edilmektedir. 

‘Kendi İçinde Birlik ve Kapsayıcılık, Dışa Karşı Üstünlük’ Alt Teması 

Etnomerkezci ifadeler arasında Türklerin kendi içinde bir dayanışma ve kapsayıcılık 

gösterdiği, ancak dış gruplara karşı üstün bir duruş sergilediği görülür. Türklerin, etnik olarak 

farklı olanları “kendi sınırları içinde” değerlendirmesi gerektiği de dile getirilir. "Türk Kürt 

Laz milletime kurban olayım"K.98 gibi ifadeler, iç gruplar arasında kapsayıcı bir dil 

kullanırken; "Kürtler Suriler Afganlar olmasa cennet bizim vatan"K109 gibi ifadeler, dış 

gruplara karşı mesafeli ve üstün bir tutumu yansıtır. Bu tür söylemler, Türk kimliğinin 

etrafında bir birlik inşa etme çabasını ortaya koymaktadır. 

Çevrimiçi katılımcı görüşlerinde kodlanan etnomerkezci ifadeler üzerinden Türk 

kimliğine dair algıların nasıl şekillendiği ve bu algının diğer kültür ve milletlere karşı nasıl bir 

üstünlük hissi oluşturduğu ortaya konmaktadır. Bu tür ifadeler, kültürel aidiyetin ve milliyetçi 

söylemlerin güçlendiği ortamlarda sıklıkla karşılaşılan etnomerkezcilik örnekleri olmaktadır. 

Kendi kültürünü üstün görme teması, Türklerin geçmişteki imparatorluk mirasına dayalı bir 

gurur kaynağı oluştururken, bu mirasın günümüzde de etkili olduğuna dair bir inanç 

barındırmaktadır. Osmanlı İmparatorluğu’nun tarihi rolü, milli kimliği besleyen önemli bir 

unsur olarak vurgulanmaktadır. Aynı şekilde, dil, ahlaki değerler ve dini inançlar da Türk 

kültürünün benzersizliği ve üstünlüğünü destekleyen alt temalar olarak öne çıkmaktadır. 

Türk-İslam birliği ve koruma misyonu, Türklerin İslam dünyasında ayrıcalıklı bir 

konumda olduğu inancını pekiştirmekte ve bu üstünlük hissini meşrulaştırmaktadır. Milli 

gurur ve vatan sevgisi gibi kavramlar ise, Türk kimliğini diğer milletlerden daha güçlü, daha 

merhametli ve daha adaletli bir yapı olarak konumlandırmaktadır. Etnomerkezci söylemler 

ayrıca, içeride bir birlik ve dayanışma vurgusu yaparken, dış gruplara karşı mesafeli ve üstün 



302 

 

bir tutumu da yansıtmaktadır. Türk kimliği etrafında bir kapsayıcılık oluşturma çabası, dış 

gruplara yönelik mesafeli yaklaşımla birleşerek, “biz ve onlar” ayrımını güçlendirmektedir. 

Sonuç olarak, bu tür etnomerkezci ifadeler, Türk kimliğinin hem iç gruplar arasında 

bir dayanışma aracı olarak kullanıldığını hem de dış gruplara karşı üstünlük hissi yaratmak 

için bir referans noktası haline getirildiğini göstermektedir. Bu söylemler, kültürel aidiyetin 

derinleştiği ve milliyetçi retoriğin yükseldiği ortamlarda, toplumsal dinamikleri etkileyen 

önemli bir faktör olarak karşımıza çıkmaktadır. 

3.6.1.3. Irkçılık 

Irkçılığın bireysel düzeyde etkileri, bireylerin duygusal olarak yıpranmasına, sosyal 

dışlanmaya maruz kalmasına ve özgüven kaybına neden olmaktadır. Aynı zamanda, 

sistematik düzeyde ırkçılık, fırsat eşitsizliklerini ve ekonomik, eğitimsel ya da siyasi 

ayrımcılıkları derinleştirerek toplumsal eşitliğe zarar verebilmektedir. Sosyal psikoloji 

literatürü, önyargı ve ayrımcılık temelli davranışların bireylerin ruh sağlığını olumsuz 

etkilediğini ve toplumsal bağların zayıflamasına yol açtığını göstermektedir (Allport, 1954; 

Dovidio vd., 2010). Sosyal medyanın yaygınlaşmasıyla birlikte, ırkçı ifadeler çevrimiçi 

platformlarda da sıkça görülmektedir. Bu platformlar, nefret söylemi ve mikro saldırılar gibi 

ayrımcı ifadelerin hızla yayılmasına olanak tanımaktadır (Daniels, 2013). Özellikle genç yaş 

grupları olan sosyal medya kullanıcıları, dijital ortamlardaki bu tür ifadelerle karşılaşarak 

psikolojik baskı ve dışlanma hissi yaşayabilmektedir (Tynes vd., 2008). Bu tema, çoğunlukla 

bireyler ya da gruplar arasında önyargı, nefret söylemi, dışlama, ayrımcılık ve fiziksel ya da 

psikolojik şiddet gibi eylemlerde kendini gösterir. Çevrimiçi katılıcı görüşleri olan YouTube 

yorumları içerisinde ırkçılık teması içeren ifadelerin yorumları alt tematik başlıklar altında 

değerlendirilmektedir. Her başlık altında, 14 Video içerisinde yer alan ırkçılık ifadelerinin 

doğrudan alıntılara dayanarak katılımcı yorumları incelenmektedir. Kültürlerarası iletişimi 

etkileyen faktörler içerisinde yer alan ırkçılık çağrıştıran söylemlerin izleyici yorumlarında 

nasıl kullanıldığının ayrıntılı incelenmesi alt temalar ile daha anlaşılır kılınmaktadır.   



303 

 

 

Görsel 3.28 İzleyici Yorumları Irkçılık Teması Kod-Dağıtım Modeli 

Irkçılık teması, toplumsal çatışmalara yol açarken, mağdurlar üzerinde duygusal 

travmalara, sosyal dışlanmaya ve fırsat eşitsizliklerine de neden olmaktadır. Aynı zamanda, 

toplumsal dayanışmayı ve uyumu zedeleyerek kutuplaşmayı artırır. Irkçılık, sosyal medyada, 

toplumsal söylemde ve günlük hayatta çeşitli biçimlerde görülür ve bu ifadeler, bireysel ve 

toplumsal ilişkilerde ciddi iletişim sorunlarına da yol açabilmektedir. 

‘Milliyetçi Üstünlük ve Kibir’ Alt Teması 

Bu kategoride, bazı yorumlarda Türk milletinin diğer milletlerden üstün olduğunu 

belirten ve Türkiye'de yaşayan kişilerin başka milletlere üstünlük atfettiği ifadeler 

bulunmaktadır: 

 “Vatanseverlik Türk'ün geninde vardır zenci... Umarım sen de ülkene geri gidince 

kendi vatanını seversin…”K.162 

 “Biz Türküz ama Ülkede Kendini Arap sanan, arap özentileri cok..😂” K.131 

 “Türkler yüce bir millettir. Türkiye'ye hoş geldin!”K.85 

Şeklindeki bu yorumlar, Türklerin diğer milletlerden farklı olarak vatansever ve yüce bir 

millet olduğu yönündeki bir milliyetçi bakış açısını ortaya koymaktadır. Milliyetçiliğin 

üstünlük aracı olarak kullanıldığı ve farklı etnik kökenden gelen insanların değersizleştirildiği 

gözlenmektedir. 



304 

 

‘Etnik ve Irksal Ayrımcılık’ Alt Teması 

Bazı yorumlarda, özellikle Araplar, Kürtler ve siyahiler gibi etnik gruplara yönelik 

aşağılama ve olumsuz nitelendirmeler yapılmaktadır: 

 “MARAŞ DEPREMİNDE YARDIM TIRLARINI YAĞMALAYAN BİZ TÜRKLER... 

DAHA DÜNE KADAR KÜRT OLDUĞUNU GİZLEYEN KALKMIŞ DÖVİZ BIRAKAN 

ZENGİN TURİSTE IRKÇILIK YAPIYOR...” K.178 

 “Kürtlere gelince İran'ın doğusundaki çıplak dağlardan inip Irak'a yerleştiler ve 

yaptıkları tek iş üremek oldu. Türk kadar yüce bir milletin anca ayağını sildiler.”

K.195 

Bu yorumlarda, Kürtler gibi etnik gruplar küçümsenmekte ve aşağılayıcı ifadelerle 

hedef alınmaktadır. Özellikle, toplumda kabul görmeyen bazı davranışların bu gruplara 

atfedildiği ve ırkçı bir yaklaşım sergilendiği dikkat çekmektedir. 

‘Göçmen ve Mültecilere Yönelik Düşmanca Tutum’ Alt teması 

Göçmenlere ve mültecilere yönelik olumsuz yorumlar, özellikle Arap ve Afrikalı 

göçmenlerin Türkiye'ye uyum sağlayamadığı ya da toplumsal huzuru bozduğu gibi algılar 

üzerinden yapılmaktadır: 

 “Mültecileri doğallaştırmak için böyle videolar çekmeyi bırakın lütfen”K.284 

 “Bunları derhal ülkeden gönderin Fransız ajanı bunlar”K.298 

Bu yorumlar, göçmenlerin Türkiye’deki varlığının toplum için bir tehdit olarak 

görüldüğünü yansıtmakta ve göçmenlere yönelik dışlayıcı, hatta düşmanca bir tutum 

sergilenmektedir. 



305 

 

 

Grafik 3.30 Irkçılık Temasının Yoğun Olduğu Video İzleyici Yorumları 

 

‘Dini ve Kültürel Önyargılar’ Alt Teması 

Bazı yorumlar, din ve kültürel özellikler üzerinden önyargı ve ırkçılık ifadeleri 

içermektedir. Özellikle Araplara karşı olumsuz yaklaşımlar bu başlık altında öne çıkmaktadır: 

 “Kolaylıkla vatandaşlık almış bir sürü bozuklarla beraberiz fransız ingiliz alman 

italyan azerbaycanlı özbek Türkmenistan hatta rus bile olsun ama Arap olmasın 

eğitimsiz cahil kabalar kadına zerre değer vermiyorlar hijyen degiller asla kurallara 

uymuyorlar” K.309 

Bu tür ifadeler, Araplara ve Müslüman göçmenlere yönelik kültürel önyargıları açığa 

çıkararak, Türkiye'de etnik ve dini temelli ayrımcılığın mevcut olduğunu göstermektedir. 

‘Sömürgeci Geçmişe Dayalı Nefret Söylemleri’ Alt Teması 

Özellikle Fransızlar gibi Batılı milletlere karşı sömürgecilik geçmişine dayandırılan 

nefret söylemleri de belgede kendini göstermektedir: 

 “Siz bu kadar gavur hayrani nasil oldunuz bilemiyorum. Bunlar degilmiydi anadoluyu 

istila edip kadinlara tecavuz edip bebekleri katleden deyyusslar...”K.403 



306 

 

 “Fransızlar tanıdığım en cimri millettir. 😂 Her zaman Üç kuruşun hesabını yaparlar 

😂😂😁” K.229 

Bu ifadeler, Batı’ya ve özellikle Fransızlara yönelik olumsuz bir bakış açısının 

yerleşmiş olduğunu ve bu toplumlara karşı köklü önyargıların dile getirildiğini 

göstermektedir. 

‘Siyahilere Yönelik Ayrımcı Yaklaşımlar’ Alt Teması 

Siyahi insanlara yönelik ayrımcı ifadelerde ise, renk ayrımcılığı üzerinden aşağılayıcı 

bir dilin kullanıldığını gözler önüne sermektedir: 

 “Siyahinin Türkçe konuşması hala tuhaf geliyor bana” K.111 

 “Başka neleri merakla bekliyosun zenci hastası kübra”K127 

Bu izleyici yorumları, siyahilerin Türkiye toplumunda hala “öteki” olarak algılandığını 

ve Türk toplumunda siyahilere karşı yaygın bir yabancılaştırma hissi olduğunu ortaya 

koymaktadır. Yorumlar içerisinde yer alan ifadeler, etnik, dini ve kültürel kimlikler üzerinden 

çeşitli gruplara yönelik ayrımcı ve dışlayıcı yaklaşımları gözler önüne sermektedir. Bu tür 

ırkçılık içerikli ifadeler, özellikle göçmenlere, siyahilere, Araplara, Kürtlere ve Batılı 

milletlere yönelik önyargılarla şekillenirken, Türkiye’de milliyetçi üstünlük algısının ve diğer 

milletlere yönelik bir tür küçümseyici yaklaşımın varlığına işaret etmektedir. 

Son olarak, çalışma verilerinde Türkiye'de sosyal medya ortamlarında ırkçılık, 

özellikle Suriyeliler, Afrikalılar ve diğer azınlık gruplarına yönelik olarak artış göstermekte, 

kültürel farklılıklara tahammülsüzlük ve yabancı düşmanlığı gibi nedenlerden 

kaynaklanmaktadır. Irkçılık, Türk milliyetçiliği ve muhafazakâr kesimler arasında yaygın 

olup, toplumsal barışı tehdit eden derin bir sorun haline gelmiştir. Bu durum, çeşitli 

bölgelerde ve sosyal sınıflarda görülmekte, Türkiye'nin uluslararası imajını da olumsuz 

etkilemektedir. Irkçılığın önlenmesi ve kültürlerarası anlayışın geliştirilmesi için devlet 

politikaları ve toplumsal çabaların artırılması gerekmektedir.  

3.6.1.4. Cinsiyetçi Yaklaşımlar 

Cinsiyetçi yaklaşımlar teması, bireylerin toplumsal cinsiyetlerine dayalı olarak 

ayrımcılığa, önyargılara veya stereotipilere maruz kalması durumunu ifade etmektedir. Bu tür 

yaklaşımlar, toplumsal cinsiyet rollerinin topluma dayattığı kalıplar üzerinden, bireylerin 

yeteneklerini, davranışlarını ve rollerini sınırlandırmaktadır. Toplumsal cinsiyet rolleri, 

genellikle erkek otoritesine dayanan bir tür toplumsal örgütlenme düzeni olarak bilinen 

babanın veya en büyük erkeğin aile içinde üstünlüğe sahip olduğu bir aile veya klan yapısını 

ifade eden patriarkal yapılar tarafından şekillendirilir ve erkeklere güç, otorite ve liderlik gibi 



307 

 

özellikler atfedilirken, kadınlar genellikle duygusallık, itaatkarlık ve ev içi sorumluluklarla 

ilişkilendirilir (Connell, 1987; Butler, 1990). Cinsiyetçilik, yalnızca bireylerin tutum ve 

davranışlarında değil, aynı zamanda kurumsal yapılarda, toplumsal normlarda ve medya gibi 

kültürel üretim alanlarında da kendini göstermektedir. Örneğin, eğitim sisteminde kız 

çocuklarının daha çok STEM (bilim, teknoloji, mühendislik ve matematik) olarak bilinen 

alanlar dan dışlanması ya da iş dünyasında "cam tavan" etkisiyle kadınların üst düzey yönetici 

pozisyonlarına ulaşma da karşılaştıkları engeller, kurumsal düzeyde cinsiyetçi yaklaşımlara 

örnek teşkil etmektedir (Eagly & Carli, 2007). 

Cinsiyetçi yaklaşımlar, dil kullanımı ve medya içeriklerinde de sıklıkla gözlemlenir. 

Kadınlar hakkında yapılan "tatlı", "güzel" gibi fiziksel görünüm odaklı yorumlar ya da 

erkeklerin "güçlü" ve "koruyucu" olarak tanımlanması, toplumsal cinsiyetin dil yoluyla 

yeniden üretildiğini göstermektedir (Lakoff, 1975). Ayrıca, kadınların cinsel nesneler olarak 

temsil edilmesi, pornografi ve reklamlarda yaygın bir şekilde görülmektedir ve bu durum, 

kadınların toplumsal statüsünü olumsuz etkileyerek cinsiyetçi tutumları pekiştirmektedir 

(Mulvey, 1975). YouTube yorumları içerisinde yer alan ifadeler üzerinde bu durumlar 

görülmektedir.  

 

 

Görsel 3.29 İzleyici Yorumları Cinsiyetçi Yak. Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-Dağıtım Modeli 

Görseldeki cinsiyetçi yaklaşımlar kod dağıtım modelinde görüleceği üzere Video 1, 

Video 2, Video 8 ve Video 13 üzerinde yoğunlaşan ve en çok bu içeriklerin izleyici yorumları 

üzerinde kodlanan ifadelerin görüşmecilerin kadın kimliğinde ve farklı etnik kökenden olması 

da dikkat çekici ve teşvik edici bir unsur olmuştur. Bütün bunların yanında cinsiyetçi 



308 

 

yaklaşımları içeren yorumları alt temalar üzerinden incelenerek elde edilen bulgular şu 

şekildedir:   

‘Kadınların Fiziksel Görünümüne Odaklanma’ Alt Teması 

Youtube yorumlarında kadınların fiziksel özellikleri üzerine yapılan yorumlar, 

cinsiyetçi bir bakış açısının örneğini oluşturmaktadır. "Kadının çok güzel ve temiz bir yüzü 

var" K.190 gibi ifadeler, kadının özelliklerinden çok dış görünümüne verilen önemi 

vurgulamaktadır. Bu tür yorumlar, kadınların görünüşleriyle değerlendirilmesine yol açarak 

cinsiyetçi kalıpları güçlendirmektedir. Özellikle “ne kadar güzel kız çitlenbik gibi” K.197 

şeklinde ifadeler, kadının değerini fiziksel özellikleri üzerinden belirleyen bir yaklaşıma işaret 

etmektedir. 

‘Kadınların Objeleştirilmesi’ Alt Teması 

Kadınların bir obje veya cinsel çekicilik unsuru olarak görülmesi, cinsiyetçi bakış 

açısının başka bir boyutudur. "Çok güzel bir kadın da bence", "çok tatlı" K.195 gibi izleyici 

yorumları, kadının kişiliğinden bağımsız olarak, dış görünüşünün cazibesine 

odaklanmaktadır. Bu tür yorumlar, kadınların sadece fiziksel çekicilik unsuru olarak 

değerlendirildiğini gösterir. Örneğin, "Şu kıza bakar mısınız ne kadar tatlı. Sevilmez mi hiç. 

Maşallah." K.192 şeklindeki yorum, kadının öznel varlığını gölgeleyerek dış görünüşünü ön 

plana çıkarmaktadır. 

‘Erkeklerin Kadın Üzerindeki Hak İddiaları’ Alt Teması 

Bazı izleyici ifadelerinde, değer ve normlarının etkisi ile ataerkil bir yaklaşımla 

erkeklerin kadınlar üzerinde hak iddia ettiklerini veya kadınların varlıklarının erkeklere 

hizmet etmesi gerektiği düşüncesini de yansıtmaktadır. “Muna seni Allah’ın emri, 

Peygamberin kavliyle oğluma…” K.212 gibi ifadeler, kadının erkek için bir eş veya hizmet 

sağlayıcı olarak görülmesi ve bir zorunluluk gibi olduğu izlenimi verecek şekilde ifade 

edilmektedir. Bu tür yorumlar, kadını toplumsal normlara uygun olarak bir erkeğin eşi veya 

annesi olarak konumlandıran cinsiyetçi bir bakış açısını yansıtır. 

‘Cinsiyetçi Stereotiplerin Kullanımı’ Alt Teması 

Bazı izleyici yorumlarında, kadınların belirli roller ve kalıplarla tanımlandığını ve bu 

kalıpların dışına çıkamadıklarını göstermektedir. "Klasik Rus kızı işte hep böyle şeyler 

diyorlar..."K.289 şeklindeki ifadeler, belirli bir milletten kadınlara yönelik cinsiyetçi ve 

stereotipik bir bakış açısını gözler önüne sermektedir. Bu tür kalıp yargılar, kadınların 

bireysel olarak değerlendirilmesini engelleyerek onları toplumsal önyargılarla sınırlamaktadır. 



309 

 

‘Kadınların Aşağılanması ve Küçümsenmesi’ Alt Teması 

Bazı ifadelerde ise, kadınların küçümsenmesi veya aşağılanması görülmektedir. 

"Kalanlar hep kadın abazaların ilgisinden en çirkin kadın bile kendini prenses sanıyor"K.283 

şeklindeki yorumla, kadınların kendilerini beğenmiş olmalarının erkekler tarafından hoş 

karşılanmadığını ifade etmektedir. Bu tür ifadeler, kadınların toplumsal varlığını küçümseyen 

ve onları aşağılayan bir yaklaşımı da yansıtmaktadır. 

 

‘Kadınların Cinsel Nesne Olarak Görülmesi’ Alt Teması 

Youtube yorumlarında kadınların cinsel obje olarak değerlendirildiği ve bu bağlamda 

yorumlandığı da görülmektedir. Örneğin, "Zenci güzellemesi yapmayın kardeşim! Çoğu seks 

işçisi..."K.255 ifadesi ile kadınların varlığını cinsellik üzerinden değerlendirerek onları birer 

obje haline getirmektedir. Bu tür ifadeler, kadınların toplum içinde cinsel nesne olarak 

algılanmasını pekiştirir ve onların birey olarak varlıklarını da arka plana itmektedir. 

Son olarak, cinsiyetçi yaklaşımlar alt tema başlıkları altında değerlendirildiğinde, 

çevrimiçi katılımcı görüşleri olan izleyici yorumlarının büyük bir kısmı kadınları fiziksel 

görünüm, cinsel obje olma ve toplumsal roller üzerinden değerlendiren cinsiyetçi yaklaşımlar 

şeklindedir. Bu tür cinsiyetçi ifadeler, kadınların birey olarak varlıklarını ve kimliklerini arka 

plana iterken, onları belirli kalıplara hapseden bir bakış açısını da yansıtmaktadır. Bu durum, 

toplumsal cinsiyet eşitliğini zedeleyen ve kadınların toplumda ikincil roller üstlenmesine yol 

açan önemli bir sorundur. Kadınlara ve farklı etnik kökenden insanlara yönelik aşağılayıcı ve 

klişeleşmiş ifadeler sıklıkla kullanılmaktadır. Kadınlar, genellikle fiziksel görünümleri 

üzerinden değerlendirilmekte ve "güzel" ya da "tatlı" gibi ifadelerle tanımlanarak cinsel 

nesneler olarak görülmektedir. Bu durum, kadınlara yönelik cinsiyetçi bir yaklaşımı 

yansıtmaktadır. Aynı şekilde, siyahi insanlara yönelik olumsuz önyargılar ve ayrımcı tutumlar 

da belirgindir. Siyahiler, "seks işçisi" ya da "dolandırıcı" gibi olumsuz kalıplarla 

tanımlanmakta, bu da ırkçı bir bakış açısını ortaya koymaktadır. Farklı etnik kökenden 

insanlara yönelik olumlu ifadeler olsa bile, bu ifadeler genellikle klişeleşmiş ve ötekileştirici 

bir çerçeve içinde yer almakta, onları kalıp yargı (stereotipik) bir bakış açısıyla 

değerlendirmektedir. Kültürel ve dini değerlerin kadınların hareketliliği ve erkeklerle olan 

ilişkileri üzerinde kısıtlayıcı bir rol oynadığı görülmektedir. Ayrıca, kadınların "uygun" 

davranışlarını şekillendiren bu baskıcı anlayış, toplumsal cinsiyet rollerine dair katı normların 

sürdüğünü de göstermektedir. İzleyici yorumlarında yer alan cinsiyetçi ve ırkçı ifadeler, 

bireylerin ve grupların toplum içindeki rollerini ve konumlarını önyargılarla şekillendiren 

ayrımcı yaklaşımların devam ettiğini de göstermektedir. 



310 

 

3.6.2. Etimoloji YouTube Kanalı Video Anlatılarının Yorumlarının Dilsel Süreç 

Etkisinin Kullanımı Bağlamında Analizi 

Dilsel süreç etkisi, bireylerin dil aracılığıyla bilgi edinme, anlamlandırma ve iletişim 

kurma süreçlerinde ortaya çıkan psikolojik, toplumsal ve bilişsel etkilerini ifade etmektedir. 

Bu süreç, dilin bireylerin düşünce yapısını, sosyal ilişkilerini ve kültürel algılarını nasıl 

şekillendirdiğini anlamak için önemli olmaktadır. Dilsel süreç etkisi hem birey hem de 

toplumsal düzeyde önemli sonuçlar doğurmaktadır. Dilin bilişsel yapıya etkisinin araştırıldığı 

Sapir-Whorf hipotezi olarak bilinen dilsel görelilik kuramına göre, konuşulan dil, bireylerin 

dünyayı algılama biçimlerini etkilemektedir. Bu yaklaşıma göre, dilin düşünce süreçlerini 

sınırlayabileceği veya yönlendirebileceği savunulur. Örneğin, farklı dillerde renk terimlerinin 

çeşitliliği, bireylerin renkleri algılama biçimlerini etkileyebilmektedir. Sosyal ilişkiler olarak 

dil, toplumsal ilişkilerin temel taşıdır. Bireyler, dil aracılığıyla sosyal kimliklerini ifade eder, 

aidiyet hislerini güçlendirir ve toplumsal normlara uyum sağlar. Bir dilin statüsü, toplumsal 

hiyerarşilerde de belirleyici bir rol oynayabilir. Örneğin, bir toplumda belirli bir dilin "prestij 

dili" olarak görülmesi, o dili konuşan bireylerin sosyal statüsünü yükseltebilir. Kültürel 

aktarım olarak dil, kültürel değerlerin ve normların bir kuşaktan diğerine aktarılmasında 

önemli bir araçtır. Atasözleri, deyimler ve metaforlar gibi dilsel yapılar, bir toplumun dünya 

görüşünü ve değer sistemini yansıtır. Bu, dilin yalnızca bir iletişim aracı değil, aynı zamanda 

kültürün bir taşıyıcısı olduğunu gösterir. 

 
 

Grafik 3.31 Kültürlerarası İletişim Becerikliliğini Düşüren Temaların Kod Frekansı 

 

Güç İlişkileri olarak dilsel süreçler ise, güç ilişkilerinin inşasında ve yeniden 

üretilmesinde de rol oynar. Örneğin, dil kullanımı, bir bireyin veya toplumsal grubun diğer 

bireyler veya toplumsal gruplar üzerinde hegemonya kurma biçimi de olmaktadır. 

Sömürgecilik dönemlerinde tahakküm kurmak isteyen sömürgecilerin kendi dillerini 

dayatması, kültürel asimilasyon ve gücün yeniden üretiminde dilin oynadığı kritik rolü 



311 

 

göstermektedir. Dilsel süreç etkisi altında izleyici yorumlarında en çok kodlanan temalar 

Alaycı ve Aşağılayıcı İfadeler ile Argo İfadeler olmaktadır. Karşı kültürün dilini anlamaya 

çalışmaya yönelik yorumlar daha az yoğunlukta kodlanmıştır. Alaycı ve argo ifadelerin 

yoğunluğu günlük hayatta olduğu gibi dijital ortamlar olan sosyal medyada da kendini 

göstermektedir. Bütün bunların yanında dilsel süreç etkisinin örnekleri bireysel, toplumsal ve 

uluslararası düzeyde olmaktadır. Bireysel Düzeyde etki, Bir kişinin öğrendiği ikinci bir dil, 

onun dünya görüşünü ve algılarını genişletmektedir. İki dillilik, bireyin farklı kültürel 

perspektifleri anlamasını ve içselleştirmesini kolaylaştırabilir. Toplumsal Düzeyde etki ise, 

çok dilli toplumlarda dil, grup kimliklerinin ayrımında ve toplumsal entegrasyonda önemli bir 

rol oynar. Örneğin, Kanada’da İngilizce ve Fransızca konuşan topluluklar arasında dilsel 

süreçlerin sosyal ve politik etkileri gözlemlenebilir. Küresel Düzeyde etki, İngilizcenin 

uluslararası iletişimde bir "lingua franca" haline gelmesi, dilsel süreç etkisinin küresel 

boyutunu gösterir. İngilizcenin yaygın kullanımı, dilin ekonomik ve politik gücün bir aracı 

olarak nasıl işlev gördüğünü de ortaya koyar. 

Tablo 3.18 Dilsel Süreç Etkisinin Temalarını İçerir Video İzleyici Görüşleri 

 

 

Dilsel süreç etkisi, dilin bireyler ve toplumlar üzerindeki çok yönlü etkilerini anlamaya 

yönelik kapsamlı bir çerçeve sunabilir. Bu süreç, dilin yalnızca bir iletişim aracı değil, aynı 

zamanda bireylerin düşünce yapılarının, sosyal etkileşimlerinin ve kültürel dinamiklerinin 

şekillendiricisidir. Tabloda açık bir şekilde görüleceği üzere Kültürlerarası iletişim 

becerikliliği boyutu olan dilsel süreç etkisi altında Video 1, Video 5, Video 6, Video 10 ve 

Video 14’in izleyicileri “Alaycı ve Aşağılayıcı içeren ifadeler”, Video 10 ve Video 13’un 

izleyici yorumları ise “Argo İfadeler” temasının bulunduğu yorumları daha fazla 

kullanmaktadır. Ancak araştırma süresince örneklem olarak seçilen 14 video yorumlarında 

dilsel süreç üzerine yapılan kodlamalar bilişsel ve duyuşsal süreç etkisi üzerine yapılan 

kodlamalardan daha sonra gelmektedir. Etimoloji YouTube kanalı konusu ve amacı ile aynı 

çerçevede değerlendirilebilecek olan karşı kültürün dilini anlamlandırma, anlaşılma ve 

kavrayabilme olarak görülen dilsel süreç etkisine ait kodlamaların diğerlerinden daha az 

yoğunlukta olduğu görülmektedir.  



312 

 

3.6.2.1. Alaycı ve Aşağılayıcı İfadeler 

Alaycı ve aşağılayıcı ifadeler teması, bir bireyin, grup ya da toplumun, doğrudan ya da 

dolaylı yollarla küçümsendiği, hor görüldüğü ya da incitici bir şekilde eleştirildiği iletişim 

biçimlerini ifade etmektedir. İzleyici yorumlarındaki bu ifadeler, genellikle karşı tarafı küçük 

düşürmeyi, değersiz hissettirmeyi ya da itibarını zedelemeyi amaçlamaktadır. Çalışma 

kapsamında ele alınması oldukça önemlidir. Çünkü Alaycı ve aşağılayıcı ifadeler, sosyal 

ilişkilerde çatışma yaratabilir, bireylerin duygusal durumlarını olumsuz etkileyebilir ve 

toplumsal uyumu da zedeleyebilmektedir. 

‘Din ve İnanç Sistemleri ile Alay’ Etme Alt Teması 

YouTube kullanıcı yorumları içerisinde, dinî inançlar ve pratiklerle dalga geçilmekte 

veya küçümseyici ifadeler kullanılmaktadır. Örneğin, bir yorumda kullanıcının "kendine 

geldikten sonra İspanyolca konuşmaya başladığı ve Katolik olduğu" K.335 gibi absürt bir 

olay aktararak Müslüman kimliğiyle alay edilmektedir. 

‘Cinsiyet ve Toplumsal Rollere İlişkin Alaycı Yaklaşımlar’ Alt Teması 

"Kadınlara çok saygılılar" K.310 ifadesi alaycı bir şekilde ele alınarak kadınlara 

yönelik şiddet ve cinayet olayları üzerinden hiciv yapılmakta; Türkiye'nin cinsiyetçi 

problemlerine vurgu yaparak alaycı bir üslup sergilenmektedir. 

‘Dil ve Kültür Farklılıklarını Küçümseyici Bir Üslupla Ele Alma’ Alt Teması 

İzleyici yorumların da yabancı dillere ve farklı kültürel kimliklere yönelik alaycı 

ifadeler bulunmakta, örneğin “van munut” gibi ifadelerle siyasi kişiliklerin İngilizce 

telaffuzlarıyla dalga geçilmektedir. Bu tür ifadeler, dil farklılıkları üzerinden kültürel 

farklılıkları küçümseyen bir bakış açısı sergilemektedir. 

‘Irk ve Etnik Kökenle İlgili Küçümseyici İfadeler’ Alt Teması 

Çevrimiçi katılımcı yorumlarında ırkçılık içeren alaycı ifadeler de yer almakta, 

özellikle yabancılara yönelik küçümseyici söylemler de dikkat çekmektedir. Örneğin, 

“Fransa'dan gelen ama Afrikalı olduğunu ima eden” K.409 ifadelerle, göçmenlerin kültürel 

veya etnik aidiyetleri üzerinden alaycı bir dil kullanılmıştır. 



313 

 

 

Görsel 3.30 İzleyici Yorumları Alaycı ve Aşağılayıcı İfadeler Teması Betimsel Bulgular Kod-Dağıtım 

Modeli 

‘Milliyetçilik ve Vatanseverliği Aşağılayan İfadeler’ Alt Teması 

Milliyetçilik ve vatanseverlik alt temalarıyla ilgili olarak, Türklerin "vatan sevgisi" 

gibi değerlere sahip oldukları söylenirken bu duygularla alay edilmektedir. Örneğin, "Türk, 

vatan için canını verir ama vergisini vermez"K.508 ifadesi, milliyetçi değerleri küçümseyen 

ve toplumun değerlerini sorgulayan bir yaklaşımı da yansıtmaktadır. 

‘Siyasi Liderler ve Bürokrasi ile İlgili Alaycı İfadeler’ Alt teması 

İzleyici yorumlarında siyasi liderler ve bürokratik süreçlerle dalga geçilmekte, 

eleştiriler alaycı ve küçümseyici bir dille ifade edilmektedir. Örneğin, bir yorumda 

"İmamhatip mezunu olduğu için İngilizce bilmiyor, sadece 'van munut' demeyi biliyor"K.581 

ifadesi yer almakta, bu da belirli liderlerin dil yeterliliği üzerinden alay edilmesini 

içermektedir. 

‘Yabancı Ülkelere Yönelik İronik Eleştiriler’ Alt Teması 

Video içeriklerine yorum yapanların özellikle batılı ülkelere yönelik yorumlarında 

Türkiye’nin durumunun bu ülkelere kıyasla kötü olduğu ironik bir şekilde ele alınmakta, bu 

ülkelere olan hayranlıkla alay edilmektedir. “Türkiye çok güzel bir ülke, vatandaşı 

olmadığınız sürece” K.499. gibi ifadeler, ironi yoluyla Türkiye'deki yaşam koşullarını 

eleştirmektedir. 



314 

 

‘Sosyal Normlar ve Geleneklerle İlgili Alaycı İfadeler’ Alt Teması 

Sosyal normlar ve gelenekler üzerinden yapılan alaycı yorumlarda, toplumun genel 

kabul görmüş davranış biçimleri mizahi ve küçümseyici bir dille eleştirilmektedir. “Kız bizi 

çözmüş, maça değil savaşa gidiyorlar” K.296 gibi ifadeler, özellikle Türkiye’deki futbol 

taraftarlığının fanatik yönüne vurgu yaparak sosyal normları alaya almaktadır. Bu Alt 

temaların başlıklar altında, alaycı ve aşağılayıcı yorumlar toplumun farklı kesimlerini 

eleştirirken mizahi bir dil kullanarak olumsuz duygular yaratmaktadır. Bu tarz ifadeler, 

kullanıcılar arasında kültürel, dini, etnik ve siyasi konularda ayrışmalara ve yanlış 

anlaşılmalara yol açabilecek niteliktedir. 

Sonuç olarak, alaycı ve aşağılayıcı ifadeler, toplumsal eleştirilerde ya da tartışmalarda 

sıkça görülmektedir. Özellikle bir bireyin ya da grubun sosyal statüsünü, görünümünü ya da 

davranışlarını hedef alan küçültücü söylemler, toplumsal tartışmalara neden olmaktadır. 

Araştırma neticesinde, özellikle sosyal medya platformlarında alaycı ve aşağılayıcı ifadelerin 

sıklıkla görüldüğü gözlemlenmektedir. Bu tür ifadeler, mizah ya da eleştiri amacıyla 

kullanılsa bile, zamanla siber zorbalık ve toplumsal ayrışmayı artırarak dijital medyalar 

kaynaklı iletişim sorunlarına yol açmaktadır (Daniels, 2013; Notar vd., 2013; Livazović ve 

Ham, 2019). Alaycı ve aşağılayıcı ifadeler, bireylerde özgüven kaybına, duygusal incinmelere 

ve sosyal ilişkilerde güvensizliklere neden olabilmektedir. Bu ifadelerin bireyler üzerinde 

uzun vadede yarattığı etkiler arasında travma ve diğer psikolojik sorunlar da yer almaktadır 

(Rosen vd., 2013). Özellikle sosyal medya ortamlarında sıklıkla karşılaşılan bu tür ifadeler, 

iletişimde anonimlik ve mesafeden kaynaklanan empati eksikliğinin bir sonucu olarak daha 

yaygın bir hal almıştır (Lapidot-Lefler ve Barak, 2012). Bu durum, bireylerin duygusal 

dayanıklılıklarını zayıflatmakta ve dijital platformları potansiyel bir zorbalık alanına 

dönüştürmektedir. Toplum içinde yaygın olarak kullanılan aşağılayıcı ifadeler ise, sosyal 

çatışmaların, ayrımcılığın ve kutuplaşmanın artmasına neden olmaktadır. Özellikle bir grubun 

ya da topluluğun sistematik olarak aşağılandığı durumlarda, toplumsal uyum ve birliktelikler 

zarar görmektedir (Goffman, 1963; Tajfel, 1979). Bu, sadece bireyler arası ilişkileri değil, 

aynı zamanda toplumsal yapıyı da olumsuz etkilemektedir. Araştırmalar, sosyal medyada 

kullanılan aşağılayıcı dilin, toplumdaki kutuplaşmayı derinleştirdiğini ve çeşitli gruplar 

arasındaki önyargıları güçlendirdiğini ortaya koymaktadır (Van Dijk, 1993; Norris, 2001). 

Alaycı ve aşağılayıcı ifadeler, bireysel ve toplumsal ilişkilerde iletişim kalitesini olumsuz 

etkileyen bir unsur olarak karşımıza çıkar. Bu ifadeler, yanlış kullanıldığında sosyal 

çatışmaların artmasına, bireylerin özgüvenlerinin zarar görmesine ve toplumsal bağların 



315 

 

zedelenmesine de neden olmaktadır. Empati geliştirmeye yönelik yöntemlerle, bu tür 

ifadelerin kullanımını sınırlamakta mümkün olmaktadır. 

3.6.2.2. Argo İfadeler 

İzleyici yorumlarındaki argo ifadelerin yaygın kullanımı da dikkat çekmektedir. 

Araştırma süresince sık bir şekilde kullanımı görüldüğünden kültürlerarası iletişimi etkileyen 

faktörlerin dilsel boyutu içerisinde sonradan oluşturulan tema olarak yer alan Argo ifadeler, 

çevrimiçi katılımcıların dilsel ve toplumsal eğilimlerini incelemek ve anlamlandırmak 

amacıyla kodlama yapılmıştır. Argo kullanımının yaygınlığı ve arkasındaki söylem 

eğilimlerini analiz edildiğinde belirli alt tematik başlıklar altında bir değerlendirme 

sunulabilmiştir. 

‘Eleştirel ve Saldırgan Dil’ Alt Teması 

İzleyici yorumlarında argo sıklıkla eleştirel veya saldırgan bir ton yaratmak için 

kullanılmaktadır. Örneğin, "moderatörün soruları neden bu kadar salakça?" K.432 ifadesi, 

sorulan soruların gereksizliğine yönelik rahatsızlığı belirtmek için aşağılayıcı bir dil 

kullanmaktadır. Bu tür ifadeler, kullanıcıların eleştirilerini güçlendirmek amacıyla argo 

terimlere başvurduklarını göstermektedir. Ayrıca, “Hadi öte” ve “Kes lan masalı” gibi 

ifadeler, eleştirel ve saldırgan dil alt temalı argo ifadelerin başkalarını susturma veya 

küçümseme amacı güden kısa ve sert söylemleri içermektedir. 

‘Küfür ve Hakaret İçeren İfadeler’ Alt Teması 

Küfür, argo ifadeler temasının en belirgin ögelerinden biri olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Örneğin, "hassiktir kırma" ve "siktirin gidin" gibi ifadeler, küfürlü dilin, öfke 

veya tepkiyi ifade etme aracı olarak kullanıldığını göstermektedir. Bu tür ifadeler, genellikle 

karşı tarafı küçük düşürmek veya aşağılamak amacıyla kullanılır. Örneğin, “götünden 

uydurduğun şey” K.386 gibi ifadeler kişiyi küçültme ve tartışmayı yoğun bir saldırı diline 

dönüştürme amacı taşımaktadır. 



316 

 

 

Görsel 3.31 İzleyici Yorumları Argo İfadeler Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-Dağıtım Modeli 

‘Milliyetçilik ve Kutuplaştırıcı Söylemler’ Alt Teması 

Milliyetçi tonlarla kullanılan argo ifadeler, başka uluslara veya etnik kökenlere 

yönelik eleştirilerde bulunur. “Biz Türkler gavat olduğumuz için…” ve “sen Arap götü 

yalayacağım diye…” K.531 gibi izleyici ifadeleri, yabancı düşmanlığının, argo ve küfürlü 

dille nasıl pekiştirildiğini gösterir. Özellikle yabancı düşmanlığı barındıran bu söylemler, argo 

kullanılarak etki alanını genişletir ve söylemin kutuplaştırıcı bir hale gelmesini sağlamaktadır. 

‘Cinsiyetçi ve Kadınları Aşağılayan İfadeler’ Alt Teması 

Argo ifadeler teması kodları aynı zamanda cinsiyetçi söylemleri de beslemektedir. 

“Evde karısına köpeğim diyemeyen insanlar…” ve “kadınlar savaşçı değil, bilmem ne!” 

K.614 gibi ifadeler, kadınları küçümsemek veya geleneksel rollere hapsetmek amacıyla 

kullanılmaktadır. Bu cinsiyetçi argo ifadeler, kadınlara dair önyargıları güçlendirerek, 

toplumsal cinsiyet rollerini aşağılayıcı bir dille yeniden üretmektedir. 

‘Aşağılama ve Küçük Düşürme Amaçlı Kullanımlar’ Alt Teması 

Küçümseme amacı güden ifadeler arasında “öküzlük diz boyu”, “salak mısınız” ve 

“ne idüğü belirsiz” gibi örnekler bulunmaktadır. Bu tür ifadeler, karşı tarafı değersizleştirme 

amacı güder ve çoğunlukla tartışmalarda üstünlük kurma isteğinin bir yansımasıdır. Örneğin, 

"Yediğin kaba pisleme" gibi söylemler, kişiyi hem kültürel hem de ahlaki açıdan yetersiz veya 

nankör olarak göstermeye çalışmaktadır. 



317 

 

 

Grafik 3.32 Argo İfadeler Temasının En çok kodlandığı Video İzleyici Yorumları 

 

‘Din ve Siyasi Görüşe Yönelik Küfürlü Yaklaşımlar’ Alt Teması 

Argo, dini veya siyasi görüşlere yönelik eleştirilerde de kullanılmaktadır. Örneğin, 

“Tayyip Erdoğan ve AKP çetesinin sözde darbe gösterisi” ifadesi, siyasi bir eleştiriyi 

aşağılayıcı argo terimlerle pekiştirmektedir. Siyasi eleştirilerin bu şekilde argo ile 

harmanlanması, söylemi sertleştirip saldırgan bir hale getirirken, karşıt görüşleri baskılamak 

amacıyla da kullanılmaktadır. 

‘Kültürel Üstünlük ve Yabancı Karşıtlığı’ Alt Teması 

Bazı argo ifadeler, yabancılara karşı üstünlük kurmak için kullanılmaktadır. “Arap 

götü yalayıcısı” gibi ifadeler, yabancı kültürleri küçümseyip Türk kültürünü yüceltme amacı 

taşır. Bu tür ifadeler, etnik ve kültürel aidiyet üzerinden bir üstünlük kurma çabasını yansıtır. 

Bu durum, argo kullanımının kültürel kimlik ve aidiyet üzerinden bir çatışma yaratmak 

amacıyla kullanıldığını göstermektedir. 

‘Dil ve Anlatım Zenginliği Sağlayan Mizahi Kullanımlar’ Alt Teması 

Argo ifadelerin, mizahi bir dille eleştiriyi yumuşatma amacı taşıdığı da görülmektedir. 

Örneğin, “kardeşim sen manyak mısın ya!” ifadesi, kişiyi hafif bir aşağılama yoluyla 

eleştirirken, aynı zamanda mizah katmaktadır. Bu tür ifadeler, ciddi eleştiriyi hafifletmek ve 

durumu mizahi hale getirerek etkiyi artırmak amacıyla kullanılmaktadır. Ancak mizah amacı 

taşısa bile, bu tür ifadeler bir argo yoğunluğunu içinde barındırmakta ve dilin keskinliğini 

göstermektedir. 

Son olarak, argo ifadeler teması toplumsal, kültürel, cinsiyetçi ve siyasi söylemler 

üzerindeki etkiyi gözler önüne sermektedir. Argo dil, saldırganlığı pekiştirmekten mizahi bir 



318 

 

ton katmaya, cinsiyetçi rollerden yabancı düşmanlığına kadar çeşitli alanlarda kullanılan çok 

yönlü bir dil aracı olarak öne çıkmaktadır. Bu tür argo içeren söylemler, toplumsal önyargıları 

ve kutuplaşmaları dil aracılığıyla görünür kılarken, argonun toplum içindeki rolünü daha net 

bir şekilde ortaya koymaktadır. 

3.6.2.3. Kültürün Dili 

Çalışmanın izleyici yorumları içerisinde "Kültürün Dili" teması olarak kodlanan 

ifadelerin YouTube yorumlarında farklı kültürdeki kelimelerin anlam farklılıklarından 

kaynaklanan anlaşılamama sorunu ve ortak dili kullanamama gibi durumların kültürlerarası 

iletişimi etkileyenleri olmaktadır. Karşı kültürün dilini öğrenmekte zorlanma, dilin 

anlaşılamaması ya da zor anlaşılarak farklı anlamlara gidilmesini ifade eden yorumlar ile ilk 

bakışta anlaşılamayan yabancı dil yorumlarını içeren durumlarda kodlamalar yapılmıştır. Alt 

temalar ise şu şekildedir:  

‘Dil ve Kültürel Kimlik’ Alt Teması 

İzleyici ifadelerinde, dilin kültürel kimliği oluşturmadaki rolünü ve dil aracılığıyla 

milli kimliği ifade etme isteği yansıtılmaktadır. Özellikle Türk diline ve Türk tarihine yapılan 

atıflarda, dilin kültürel mirasın aktarımındaki rolü vurgulanmıştır. Örneğin, "Turks are 

everywhere, and will be everywhere; the world is Turks'. Just should come together forever" 

ifadesi, Türklerin kültürel bir bütünlük içinde dünyaya yayılma arzusunu belirtmektedir. Bu 

yorum, Türklerin tarihsel olarak geniş bir coğrafyaya yayıldığı ve kültürel etkilerini farklı 

bölgelerde hissettirdiği düşüncesini destekler niteliktedir. 

‘Tarihsel ve Etnik Köken Vurgusu’ Alt Teması 

Youtube yorumları içerisinde birçok yorumda, Türklerin tarihsel kökenlerine ve etnik 

yapılarına yönelik güçlü bir vurgu bulunmaktadır. Türklerin, tarih boyunca Avrupa ve Orta 

Asya’da farklı etnik gruplarla etkileşim halinde olduğu ve bu etkileşimlerin günümüzdeki 

kültürel kimliğe katkı sağladığı ifadeleri yer alır. Örneğin, “The White Oğurs, took revenge, 

in 92 with the Five Oğurs and the Six Oğurs sons united and attacked the Romans again” 

ifadesi, Türklerin tarihi düşmanlıklara karşı verdikleri mücadeleleri anlatır. Bu tür ifadeler, 

kültürel kimliği tarihsel bir bağlamda koruma isteğini yansıtır. 

‘Dil ve Dinin Kültürel İfadesi’ Alt Teması 

Bu alt temada dini referanslar, kültürel kimliği destekleyen önemli bir unsur olarak 

öne çıkmaktadır. Bazı yorumlar İslam kültürünün dil yoluyla ifade edilmesini desteklerken, 

bazıları bu durumu eleştirel bir gözle değerlendirmektedir. "In the Name of Allah, the 



319 

 

Merciful, the Compassionate." gibi ifadeler, İslam kültürünün ve dilinin kültürel yapıda ne 

kadar güçlü bir yere sahip olduğunu gösterir. Bu ifadeler, dini kimlik ile kültürel kimliğin 

bütünleşmiş yapısını gözler önüne sermektedir. 

 

 

Görsel 3.32 İzleyici Yorumları Kültürün Dili Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-Dağıtım Modeli 

 

‘Etnik ve Dini Bağlantılarla Kimlik İnşası’ Alt Teması 

Belirli etnik gruplar arasında kurulan kardeşlik bağları, kültürel dayanışmanın altını 

çizmektedir. “Les bosniaques sont nos frères les Turcs” ifadesi, Bosnalılar ve Türkler 

arasındaki bağa vurgu yaparak, bu iki etnik grubun kültürel olarak yakın olduklarını 

belirtmektedir. Bu tür yorumlar, kültürel bağların etnik kökene dayandığı inancını güçlendirir. 

‘Dilsel Süreç ve Kültür Aktarımı’ Alt Teması 

Dilin, bir kültürün diğerine nasıl aktarıldığını gösteren bir araç olduğu düşüncesi, 

yorumlarda sıkça yer bulur. Örneğin, “The name of my country has nothing to do with the 

interesting and delicious bird 'turkey'” ifadesi, dilin yanlış anlaşılmalara yol açabileceğini ve 

bu durumun kültürel algıyı nasıl etkilediğini göstermektedir. Burada, dilsel farkların kültürel 

yanlış anlaşılmalara neden olduğu ve bu tür yanlış anlamaların kültürel kimlik üzerinde nasıl 

bir etkiye sahip olduğu vurgulanmaktadır. 

‘Türk Dilinin Kültürel Gücü ve Yabancı Dillerin Etkisi’ Alt Teması 

Türk dili, kültürel güç ve kimliğin bir parçası olarak ele alınmış; bazı yorumlarda 

yabancı dillerin etkisine karşı Türk dilinin gücü savunulmuştur. “Bulaşan ifadesi bana çok 



320 

 

itici geldi. Farklı kültürlerle etkileşim halinde Türk kültürüne katılan her şey bize aittir” 

şeklindeki ifadeler, Türk dilinin ve kültürünün yabancı etkilerden korunması gerektiğini öne 

sürmektedir. Bu, dilin kültürel koruma aracı olarak algılandığını gösterir. 

‘Medeniyet ve Kimlik’ Alt Teması 

Bazı yorumlarda medeniyet kavramı, kültürel kimliğin bir yansıması olarak ele 

alınmıştır. “Turks are proud of their culture and history” gibi ifadeler, Türk kültürünün 

tarihsel ve medeni yönlerinin yüceltilmesi gerektiği düşüncesini taşır. Bu tür yorumlar, 

medeniyetin kültürel kimlikle nasıl bütünleştiğini ve ulusal gurur kaynağı olarak görüldüğünü 

ortaya koyar. Bu izleyici yorumlarındaki, "Kültürün Dili" teması ifadeleri, kültürel kimlik, 

dilin rolü, tarihsel ve etnik bağlar gibi alt temaları nasıl ele aldığını kapsamlı bir şekilde 

gözler önüne sermektedir. Yorumlarda yer alan bu unsurlar, kültürel kimliğin korunması ve 

dil yoluyla aktarılması sürecinde önemli bir rol oynamaktadır. 

3.6.3. Etimoloji YouTube Kanalı Video Anlatılarının Yorumlarının Bilişsel Süreç 

Etkisinin Kullanımı Bağlamında Analizi 

Bireylerin duyuşsal ve bilişsel süreçlerin olumlu etkilerini içselleştirmede sağladıkları 

kolaylık ile empatik bakış açısı ile anlama ve yorumlaya yönelik kültürlerarası etkileşimleri 

ile kültürlerarası farkındalık ve kültürlerarası duyarlılık kazanarak etkin kültürlerarası iletişim 

becerikliliği sergiledikleri görülmektedir (Aksoy, 2015: 72; Aksoy, 2020: 138; Kartarı, 2020: 

265-273; Lustig ve Koester, 2010). Ancak, zenofobi, etnosentrizm, ırkçılık, cinsiyetçi 

yaklaşımlar gibi duyuşsal süreç etkisi temalarının düşük yoğunluğu kültürlerarası duyarlılık 

oluşturabilirken, bilişsel süreç etkisi temaları ile etkileşim neticesinde kendi kültürü ile 

kıyaslama yapan bireyin bu sürece yaklaşacağı bakış açısı (empatik ya da bireysel) ile 

anlamları içselleştirmede yaşadığı kolaylık ya da zorluk kültürlerarası farkındalığın düşmesine 

ya da artmasına yol açabilmektedir. 

 

Grafik 3.33 Çevrimiçi Katılımcı Görüşleri Kültürlerarası Farkındalığa Götüren Temaların Kod Frekansı 



321 

 

Tablo 3.19’a göre Kültürlerarası farkındalık boyutunu içerir izleyici yorumları 

içerisinde bilişsel süreç etkisi altında yer alan kalıp yargılar ve önyargılar temasının, Video 2, 

Video 9, Video 10 ve Video 14’te daha fazla yoğunlukta olduğu; Değer ve Normlara tepki 

temasının ise, Video 1, Video 8, Video 9, Video 10’un izleyici yorumlarında daha fazla 

olduğu görülmektedir. Çevrimiçi katılımcı görüşleri olan bütün YouTube yorumları içerisinde 

Zenofobiden sonra, 2. sırada en çok görülen belirsizlik ve kaygı temasının ise Video 1, Video 

2, Video 3, Video 7, Video 9 ve Video 10 içeriklerinin izleyici ifadelerinde en sık geçtiği 

görülmektedir.  

 
Tablo 3.19 Kültürlerarası Farkındalık Boyutunu İçeren Video İzleyici Görüşleri 

 
 

Son olarak, Eve gelen misafiri ağırlama, telefonla konuşma, iş ortamları ile 

görüşmeler, alışveriş merkezi, sinema, okul ve sosyal etkinlikler gibi toplumsal alanlardaki 

senaryolarda nasıl davranılacağını ifade ederek içinde yetiştikleri toplumsal yapının aile, 

çevre, devlet kuruluşları, eğitim vb. kültürel ortamların etkisiyle edindikleri bilgi ve 

deneyimlerin etkisine yönelik tepkileri içeren izleyici yorumlarının Toplumsal senaryolar ve 

Roller temaları ise, Video 1, Video 2, Video 8, Video 10 ve Video 14’de kodlandığı 

görülmektedir. 

3.6.3.1. Kalıp Yargılar ve Önyargılar 

Kalıp yargılar, belirli bir grup hakkındaki genelleştirilmiş inançları ifade eder ve 

genellikle bu grubun üyelerinin özellikleri, davranışları veya yetenekleri hakkında kesin 

ifadeler içerir. Allport (1954), kalıp yargıları, “bir grup insan hakkında, genellikle abartılı, 

basitleştirilmiş ve değişime kapalı inançlar” olarak tanımlamıştır. Bu inançlar, bireysel 

farklılıkları göz ardı ederek gruplara ilişkin kategorik değerlendirmeler yapar ve bu nedenle 

sosyal algıyı basitleştirmek için kullanılan zihinsel kısa yollar (cognitive shortcuts) olarak 

işlev görür (Hilton ve von Hippel, 1996). Örneğin, “Kadınlar daha duygusaldır” veya 

“Yaşlılar teknolojiye ayak uyduramaz” gibi ifadeler, kalıp yargılara örnek teşkil eder. Kalıp 

yargılar bireylerin toplumu anlamlandırmasını kolaylaştırabilir; ancak, genellemeler olduğu 

için çoğu zaman yanıltıcıdır ve bireylerin öznelliğini göz ardı eder. 

"Kalıp yargılar ve Önyargılar" teması izleyici yorumları üzerinden oluşturulan alt 

temalar şu şekildedir:  



322 

 

‘Sosyal Gruplara ve Azınlıklara Yönelik Algılar’ Alt Teması 

Kalıp yargılar, bireylerin bir grup hakkında sahip olduğu genellemeler veya sabit 

fikirlerdir ve genellikle grubun tüm üyelerine aynı özellikleri atfeder. Bu bağlamda, "Bu 

Afrikalıları ülkemizde o kadar abartıyorlar ki sanki melekler, Yahu gidin İngiltere'ye 

Fransa'ya veya Amerika, suç makinesi bunlar..." K.890 ifadesi, Afrikalılara yönelik 

genellemeler ve olumsuz algıları içeren bir kalıp yargıyı temsil etmektedir. Bu izleyici 

yorumunda, Afrikalı bireyler "suç makinesi" olarak genellenmekte ve toplumsal konumları, 

bireysel davranışlarından bağımsız olarak homojen bir grup olarak değerlendirilmiştir. Bu, 

tüm bireylerin tek bir özellik üzerinden değerlendirilmesi anlamına gelir ve kalıp yargının 

temel dinamiğini oluşturur. 

‘Ulusal Kimlik ve Vatanseverlik’ Alt Teması 

İzleyicilerin bazı yorumlarında, Türkiye’ye karşı güçlü bir ulusal kimlik ve 

vatanseverlik algısı dikkat çekmektedir. Özellikle Türkiye’yi dış güçlere karşı koruma, yerli 

kültüre sahip çıkma ve yabancı etkilere karşı mesafeli durma temaları öne çıkmaktadır. 

Örneğin, “Türkiye'de kadınlara karşı çok iyi ve saygılı davranıyorlar... Hepsi ideolojik 

saldırı, uyanın artık.” K.605 ifadesi, toplumsal cinsiyetle ilgili önyargıları ve vatanseverlik 

bağlamında kullanılan bir savunma refleksini yansıtmaktadır. 

‘Genç Nesil ve Sosyal Medya Etkisi Önyargıları’ Alt Teması 

Genç neslin sosyal medya ve popüler kültür etkisiyle bozulduğu inancı, yorumlarda 

önyargılı bir bakış açısıyla dile getirilmiştir. Yorumlarda, gençlerin eski değerleri terk ettiği, 

özenti bir tutum sergilediği ve toplumsal değerlere zarar verdiği algısı bulunmaktadır. 

Örneğin, "Özenmekte çok kararlı bizim milletimiz yakında bu kadarı da bozulur... sosyal 

medya ve ergenler yüzünden"K.498 ifadesi, gençlerin sosyal medyadaki davranışlarının 

toplumun değerlerini zedelediği yönünde bir önyargıyı göstermektedir. Gençlerin sosyal 

medya ve modern yaşam tarzları üzerindeki etkisi sıkça eleştirilmiş, bu durum geleneksel 

değerlerle çatışan bir unsur olarak görülmüştür. 

‘Yabancılara Yönelik Stereotipiler Alt Teması 

YouTube yorumlarda yabancılar hakkında kalıplaşmış düşünceler sıkça yer alır. 

Özellikle Suriyeliler ve diğer göçmen gruplar hakkında olumsuz önyargılar ifade edilmiştir. 

Örneğin, "o yabancı insanlığa fayda sağlayacaksa helal olsun bazı Suriyeliler gibi kendi 

ülkesine bile faydası dokunmuyorsa haram zıkkım olsun"K.483 şeklindeki yorum, 

göçmenlerin Türkiye’ye olan katkıları üzerinden önyargılı bir bakış açısını yansıtmaktadır. 



323 

 

 

Görsel 3.33 İzleyici Yorumları Kalıpyargı ve Önyargılar Teması Betimsel Bulgular Kod-Dağıtım Modeli 
 

‘Batı ve Doğu Karşılaştırması’ Alt Teması 

Yorumlarda Batı ülkelerine duyulan özen ya da Batı ile Doğu arasındaki farklar da 

önyargılar çerçevesinde ele alınır. Özellikle, Türkiye’nin Batı etkisinde yozlaştığı ya da öz 

benliğinden uzaklaştığı inancı belirgindir. "Avrupa’ya Kanada’ya kapılanma hevesinde o 

dediklerin. O yüzden öyle Türk insanı da olmaz olsun."K.371 ifadesi, Batı ile özdeşleştirilen 

bireyselci değerlerin eleştirisini yapmaktadır. 

‘Toplumsal Yardımlaşma ve Sosyal Sorumluluk’ Alt Teması 

Yardımlaşma, toplumsal dayanışma ve Türk insanının sosyal yönü ile ilgili önyargılar 

da belgede gözlemlenmektedir. Yardımlaşmanın önemine vurgu yapılırken, bireyselliğin 

artması durumunda toplumun bozulacağına dair endişeler yer almaktadır. "Yardımseverlik şu 

bu bozulmaz ama milli benlik bozulur"K.382 şeklindeki ifade, bu kaygıyı özetlemektedir. 

‘Kültürel Yozlaşma ve Eleştiriler’ Alt Teması 

Türkiye’deki değerlerin ve geleneklerin yozlaştığı düşüncesi, belgede sıkça dile 

getirilmektedir. Özellikle toplumsal değerlerin yabancı etkiler altında değişime uğradığına 

dair önyargılar, "ergenler mı siz önce büyüklerine bakın"K.264 gibi ifadelerle aktarılmaktadır. 

Toplumsal Cinsiyet ve Cinsiyet Rolleri Üzerine Kalıp yargılar Alt Teması 

Kadınlara yönelik geleneksel rolleri destekleyen veya kadınların toplumdaki yerine 

dair önyargılı ifadeler, toplumsal cinsiyet rollerine dair kalıp yargıların sürdüğünü 



324 

 

göstermektedir. Bir örnekte, kadınların toplumsal kimliğine dair ifade, "Türkiye'de kadınlara 

karşı çok iyi ve saygılı davranıyorlar dedi..."K.281 şeklindedir. Bu tür ifadeler, kadının 

toplumdaki yeri hakkında belirli bir ideolojik görüşü yansıtmaktadır.  

 

Grafik 3.34 Kalıp yargı ve Önyargılar Temalarının En Yoğun olduğu Video İzleyici Yorumları 

 

Grafik 3.34’de görüleceği üzere çevrimiçi katılımcı görüşlerinde Video 10, 11 ve 14’te 

en çok kodlananlar arasında kalıp yargı ve önyargılar temaları olmaktadır. 

‘Eğitim ve Sosyal Sınıf Farklılıkları’ Alt Teması 

Eğitim seviyesi ve toplumsal sınıf farklılıklarına dayalı önyargılar da belgede 

mevcuttur. Özellikle eğitimsizlik ya da düşük sosyal çevre ile yetişmiş kişilere yönelik 

olumsuz değerlendirmeler yapılmıştır. Eğitim ve sosyoekonomik statüye dayalı önyargılar, 

toplumda belirli grupların diğerlerine kıyasla daha üst veya alt konumda algılandığı yönünde 

kalıp yargılara işaret etmektedir. Örneğin, “Yetiştirilme tarzıyla alakalı bu... Çekirdek aile de 

olabilir. Ailenizin geniş çevresi olmamış olabilir. Bencil yetiştirilmiş olabilirsiniz.” K.399 

şeklinde dile getirilen önyargılar, kişinin sosyal çevresinin davranışlarına etkisi üzerinden 

değerlendirilmiştir. Bu durum, geniş aile yapısının daha üstün görüldüğünü ve çekirdek 

ailelerin bireyci bir tutum içinde olduklarına dair bir önyargıyı da yansıtmaktadır 



325 

 

‘Kırsal ve Kentsel Yaşam Üzerine Kalıp yargılar’ Alt Teması 

Kırsal ve kentsel yaşam farklarına dair önyargılar, şehirdeki insanların kırsaldaki 

insanlara karşı algılarını yansıtmaktadır. Örneğin, "Gerçek Türk ve adetlerini görmek için, 

İstanbul’da Cihangir’de değil Anadolu’ya gitmesi gerekiyor"K.333 ifadesi, otantik Türk 

kültürünün kırsalda olduğu yönünde bir önyargıyı ortaya koymaktadır.  

Din ve Milliyetçilik ile İlgili Önyargılar’ Alt teması 

Milliyetçi ve dini önyargılar, toplumun belirli bir din veya millet çerçevesinde 

değerlendirildiğini göstermektedir. Bir örnekte, "Türk bedel ödeyendir... Maşallah 

kardeşime"K.269 şeklinde milliyetçi bir dil kullanılarak, toplumdaki aidiyetin vatanseverlikle 

ilişkilendirildiği görülmektedir. 

‘Etnik ve Kültürel Önyargılar’ Alt teması 

Etnik kökenler ve kültürel farklılıklar üzerine kalıp yargılar, toplumdaki ayrışmayı ve 

ayrımcılığı yansıtmaktadır. Örneğin, "Bu kadar düzgün Türkçe konuşacaklarsa neden onlara 

yabancı diyoruz?"K.218 ifadesi, dili akıcı konuşmanın kültürel veya etnik bir aidiyeti 

belirlemede etkili bir ölçüt olarak algılandığını göstermektedir. 

Toplumun belirli kesimlerine yönelik önyargı ve kalıp yargıların çeşitli yorumlar 

aracılığıyla nasıl ifade edildiğini, toplumsal değerlere ve bireysel kimliklere dair hangi 

algıların güçlendiğini ve toplum içinde hangi konuların gerilim yarattığını göstermektedir. Bu 

önyargılar, toplumdaki farklı kesimlerin birbirine yönelik olumsuz algılarını beslemekte ve 

ayrımcılığı artırmaktadır. Böylece sosyal medya üzerinde Türkiye’deki sosyal, kültürel ve 

ulusal değerler üzerinden toplumu koruma refleksiyle oluşan önyargılar da gözler önüne 

serilmektedir. Yorumların büyük kısmında, Türkiye’nin toplumsal değerlerinin korunması 

gerektiği vurgulanırken, Batı’ya ve göçmen gruplara karşı güçlü önyargılar da dikkat 

çekmektedir. Bu durum, toplumsal kimlik ve aidiyet duygusunun yoğun olduğu ve bu nedenle 

yabancı kültürlere karşı mesafeli durulduğu bir yapı sergilemektedir. 

Son olarak, kalıp yargı ve önyargılar teması Türk toplumundaki kültürel ve sosyal 

tutumlara dair çeşitli eleştiri ve algıları vurgulamaktadır. Özellikle, Türklerin yabancılara ve 

kendi vatandaşlarına karşı önyargılı, dışlayıcı ve ayrımcı tutumları ön plana çıkarılmıştır. 

Ayrıca, kadınlara yönelik algılarda, Türkiye'deki kadınlara karşı olumlu ve saygılı davranışlar 

konusunda yanlış algılar olduğu belirtilmiştir. Toplumsal özellikler açısından, yardımseverlik, 

milli benlik, özenti, yozlaşma, dedikodu ve çıkarcılık gibi unsurlar Türk toplumundaki 

olumsuz özellikler olarak ele alınmıştır. Göç ve kültürel bağlılık kapsamında Türklerin 

Avrupa ve Kanada'ya göç etme eğilimleri ile kendi kültür ve değerlerine yeterince bağlı 



326 

 

olmadıkları veya yabancı kültürlere özendikleri ifade edilmiştir. Azınlıklara yönelik 

tutumlarda ise, Türklerin Afrikalılar, Araplar ve yabancı uyruklu bireylere karşı önyargılı ve 

olumsuz tutumları eleştirilmiştir. Gençlere yönelik eleştiriler getirilerek de Türk gençliğine 

yönelik olumsuz genellemeler yapılmış ve toplum içindeki agresif davranışlar eleştirilmiştir. 

Bütün bunlarla birlikte Türk toplumunda hem bireyler arası hem de kültürlerarası iletişimi 

etkileyen önyargıların ve yanlış algıların yaygın olduğu, bu durumun toplumsal ilişkilerde 

sorunlara yol açtığı da görülmektedir. 

3.6.3.2. Belirsizlik ve Kaygı 

Belirsizlik ve kaygı, kültürlerarası iletişim bağlamında bireylerin farklı kültürlere ve 

yeni sosyal ortamlarla karşılaşırken yaşadığı endişe, bilinmezlik ve stres durumlarını ifade 

eder (Gudykunst, 1995; Hofstede, 2001). Bu tema, genellikle bireylerin alışık olmadıkları 

normlara, değer sistemlerine, davranış kalıplarına ya da iletişim tarzlarına adapte olmaya 

çalışırken ortaya çıkmakla birlikte, aynı zamanda belirsizlik ve kaygı, bireylerin bilinmeyen 

ya da öngörülemeyen durumlarla karşı karşıya kaldıklarında kendilerini tehdit altında 

hissetmesiyle de ilişkili olmaktadır (Spitzberg ve Changnon, 2009; Gudykunst, 2005). Bu 

duygu durumu, bireylerin hem duyuşsal (duygusal) hem de bilişsel (düşünsel) süreçlerini 

etkileyerek iletişim sürecindeki etkinliği ve doğruluğu zedeleyebilir. Kültürlerarası iletişimde 

belirsizlik ve kaygı, iletişim başarısızlıklarına, yanlış anlamalara ve çatışmalara yol açabilir 

(Gudykunst, 1995). 

Belirsizlik ve kaygı teması etrafında ortaya çıkan ifadelerden yola çıkarak alt temalar 

oluşturulabilmektedir. Bu ifadeler, toplumda geleceğe yönelik endişeler, toplumsal değerlerin 

kaybolması ve ekonomik güvensizlik gibi çeşitli boyutlarda kaygıları ve belirsizlikleri ifade 

etmektedir.  

‘Ekonomik Kaygılar ve Güvensizlik’ Alt Teması 

Toplumdaki ekonomik güvensizlik ve geçim sıkıntısı, belirsizlik ve kaygı duygusunu 

güçlendiren ana faktörlerden biridir. Özellikle yüksek enflasyon, kira artışları ve geçim 

zorlukları, bireylerin yaşam koşullarını zorlaştırmakta ve bu durum, yorumlara yansımaktadır. 

Örneğin, "asgari ücret alıyorsa 3 bin TL’lik evde otursun niye 5 bin TL’lik evde oturacak" 

ifadesi, kişilerin mevcut koşullarda yaşam standardını sürdürmekte zorlandığını ve 

beklentilerini azaltmak zorunda kaldığını göstermektedir. 

Bir diğer örnekte ise, Türkiye’nin enflasyon oranının Sudan ve Suriye gibi ülkelerden 

bile yüksek olduğu belirtilerek, iktidarın politikalarına yönelik eleştiriler sunulmaktadır. 

“kimin inadı uğruna zor dönemlerden geçtiğimizi, neden Zimbabwe Lübnan sudan suriye ve 



327 

 

venezueladan sonra dünyadaki en yüksek enflasyona sahip olduğumuzu (surinam, etiyopya ve 

somali de dahil olmak üzere 2 afrika ülkesi hariç bütün afrika ülkelerinin enflasyonları daha 

düşük) sorgular, ne kadar acınacak durumda olduğumuzu ve bu durumunda sadece tek bir 

kişinin inadı uğruna 80 milyonun mağdur edildiğini anladığınız gün”K.311 şeklindeki bu 

durum, toplumda yalnızca ekonomik değil, politik olarak da bir belirsizlik ve güvensizlik 

ortamının olduğunu ortaya koymaktadır. 

 

 

Görsel 3.34 İzleyici Yorumları Belirsizlik ve Kaygı Teması Betimsel Bulguları Gösterir Kod-Dağıtım 

Modeli 

 

Toplumun ortak değerlerinin kaybolması ve birlik duygusunun zayıflaması, belirsizlik 

ve kaygıyı artıran bir diğer unsurdur. Özellikle vatan sevgisi ve milliyetçilik gibi değerlerin 

yerini bireysel çıkarların alması, yorumlarda sıkça eleştirilmektedir. Bir yorumda, "ülkede 

birlik beraberlik eskidendi şimdi yok. Vatan millet sevgisi para sevgisine dönüşmüş"K.339 

ifadesi, toplumsal değerlerin değişiminden duyulan hayal kırıklığını ve geleceğe dair 

belirsizlikleri ifade etmektedir. 

Aynı şekilde, Suriyeli mültecilere yönelik tepkiler de toplumsal yapının değişmesiyle 

ilgili kaygıları yansıtmaktadır. "Suriyelilere sahip çıktığımızın çeyreğini bile kendi 

soydaşlarımıza yapmadık"K.291 şeklindeki ifade, toplumun kendi içindeki dayanışma ve 

birlik duygusunun azalmakta olduğu hissini vermektedir. 



328 

 

 

Grafik 3.35 Belirsizlik ve Kaygı Temalarının En Yoğun olduğu İzleyici Yorumları 

 

‘Kültürel Yabancılaşma ve Kimlik Kaygısı’ Alt Teması 

İzleyici Yorumlarında, toplumun kendi kültürel kimliğinden uzaklaşması ve Batı 

kültürüne özenti şeklinde bir algının hakim olduğu görülmektedir. Örneğin, bir yorumda "Bu 

nesil özentilik peşinde, vatanını seven insan kültürüne tutunur, diline tutunur"K.176 

ifadesiyle, genç nesillerin kendi kültürel değerlerini korumakta zorlandığı ve bu durumun 

toplumsal bir kimlik kaygısına yol açtığı dile getirilmektedir. Bu yabancılaşma hissi, 

toplumun gelecek nesillerle ilgili kaygılarını da artırmakta ve belirsizlik duygusunu 

pekiştirmektedir. Kültürel değerlerin kaybolması, toplumsal bağların zayıflamasına ve aidiyet 

duygusunun azalmasına neden olmaktadır. 

‘Geleceğe Yönelik Umutsuzluk ve Karamsarlık’ Alt Teması 

Gelecekle ilgili umutsuzluk, yorumlarda sıklıkla dile getirilen bir diğer önemli 

kaygıdır. Ekonomik ve toplumsal belirsizlikler, bireylerin geleceğe dair umutlarını 

zayıflatmakta ve karamsar bir bakış açısına yol açmaktadır. "Biz bu hale nasıl getirildik? 

Nasıl geldik? Türk milletinin konuştuğu bizim milletimize Türkçe’nin eğitimi 

verilmiyor"K.228 ifadesi, geçmişten bugüne toplumsal bir gerileme yaşandığı düşüncesini ve 

bu durumun toplum üzerinde yarattığı derin kaygıyı yansıtmaktadır. Belirsizlik ve kaygı 



329 

 

teması olarak kodlanan bu umutsuzluk, toplumun gelecekteki yapısına dair endişeleri ve 

mevcut durumun daha da kötüleşeceği algısını beslemektedir. Özellikle genç neslin eğitim 

seviyesi ve sosyal gelişimi ile ilgili olumsuz değerlendirmeler, geleceğe dair beklentilerin 

giderek daha umutsuz hale geldiğini göstermektedir. 

‘Siyasi Belirsizlik ve Güvensizlik’ Alt Teması 

Siyasi güvensizlik, toplumun geleceğe dair belirsizliklerini daha da artırmaktadır. 

İktidar politikalarına yönelik eleştiriler, toplumda siyasi bir istikrarsızlık hissi yaratmakta ve 

bu da belirsizlik duygusunu pekiştirmektedir. "iktidar yüzünden vatandaş insanlıktan çıkmış. 

Vatanseverlik holiganlığa dönmüş..."K.259 ifadesi, toplumun bir kesiminin mevcut siyasi 

yapıya olan güveninin zayıfladığını ve bu durumun toplumsal değerlere olan etkisini gözler 

önüne sermektedir. 

Bu tür yorumlar, bireylerin yalnızca ekonomik ya da kültürel değil, aynı zamanda 

siyasi olarak da güvensiz hissettiğini ve toplumsal kaygının her alana yayıldığını ortaya 

koymaktadır. Belirsizlik ve kaygı temalı içerik analizine baktığımızda, toplumun ekonomik, 

kültürel, siyasi ve toplumsal alanlarda derin bir güvensizlik ve karamsarlık içinde olduğu 

görülmektedir. Ekonomik koşulların ağırlaşması, kültürel değerlerin zayıflaması, toplumsal 

bağların kopması ve siyasi güvensizlik, bireylerin geleceğe dair belirsizliklerini ve kaygılarını 

artıran temel faktörlerdir. Belirsizlik ve kaygı teması çerçevesinde, Türk toplumunda farklı 

kültürlerle karşılaşma durumunda yaşanan uyum sorunları ve önyargılara odaklanmaktadır. 

Metinde, Türklerin yabancılara, özellikle Afrikalılar ve Araplara karşı olumsuz tutumlar 

sergilediği, ırkçı ve dışlayıcı davranışlar gösterdiği belirtilmiştir. Ayrıca, Türklerin kendi 

kültürlerine ve tarihlerine yabancılaşması, maddi değerlere aşırı önem vermesi, şükürsüzlük 

ve memnuniyetsizlik gibi toplumsal problemler vurgulanmıştır. Türk toplumundaki ahlaki 

yozlaşma, birlik ve beraberlik eksikliği de dile getirilmiştir. Çözüm önerileri olarak, Türk 

toplumunun kendi kültürünü, tarihini ve dilini daha iyi öğrenmesi ve sahiplenmesi, 

farklılıklara karşı daha açık ve hoşgörülü olması gerektiği ifade edilmiştir. Toplumsal birlik 

ve beraberliğin güçlendirilmesi için eğitim ve sosyal politikalar önerilmektedir. Bu öneriler, 

kültürlerarası anlayışı artırarak belirsizlik ve kaygının azaltılmasını amaçlamaktadır. Bu 

analiz, toplumda ortak bir aidiyet duygusu yaratmanın ve geleceğe dair umutları 

canlandırmanın ne kadar önemli olduğunu göstermektedir. 

3.6.3.3. Değer ve Normlara Tepki 

Değer ve Normlara tepki temasının alt temaları kültürlerarası iletişim açısından, farklı 

kültürlere ve geleneklere sahip kişilerin karşılaştıkları önyargılar, dil bariyeri ve kültürel 



330 

 

farklılıklar gibi zorluklarla etkilenmektedir. Türkiye'de Afrikalı ve Arap kökenli bireylere 

yönelik ayrımcı tutumlar, ekonomik ve güvenlik endişeleri gibi faktörlerden 

kaynaklanabilmektedir. Öte yandan, farklı kültürlerden gelen bireyler de ev sahibi topluma 

uyum sağlama sürecinde zorluklar yaşayarak kendi kültürlerini koruma çabası içinde 

olabilmektedir. Kültürlerarası iletişimin gelişimi, karşılıklı anlayış, saygı ve hoşgörü ile 

mümkün hale gelebilir. Çevrimiçi katılımcı görüşleri içerisinde, "Değer ve Normlara Tepki" 

teması altında değerlendirilen alt temaları içeren ifadelerde bulunmaktadır. YouTube 

kullanıcının yaptıkları yorumlarda belirginleşen bazı alt temalar ve bu temaların toplumsal 

değerler, kültürel normlar, dini algılar ve farklı ülke kültürleri arasındaki algı farklılıkları ele 

alınmaktadır. 

‘Kültürel Farklılıklara Yönelik Tepkiler’ Alt Teması  

Değerler ve normlar, bir toplumun günlük davranışlarını ve sosyal ilişkilerini 

düzenleyen kurallar ve kabullerdir. Burada yemek yedikten sonra el yıkama gibi bir 

alışkanlık, bir kültürün normlarından biri olarak görülmektedir. Ancak, başka bir kültür bu 

davranışı garip, gereksiz veya eleştirilmesi gereken bir özellik olarak algıladığında, bu 

farklılaşma kültürel normlara tepki olarak ortaya çıkmaktadır. İzleyici yorumlarındaki "Yemek 

yedikten sonra adam elini yıkıyor ayrıca kültürü adamın niye hor görülür anlamıyorum" 

K.486 şeklindeki ifade, farklı bir kültüre yönelik olumsuz algılara veya eleştirilere karşı bir 

savunma refleksini göstermektedir. Bu, kültürel değerler ve normlar arasındaki farklılıkların, 

bireylerin bir kültüre dair algılarını ve tepkilerini nasıl şekillendirdiğine işaret etmektedir. Bu 

bağlamda, ifadenin alt metni şu durumu ortaya koymaktadır: 

 Yemek sonrası el yıkama davranışı, bir norm olarak farklı kültürlerarası değişiklik 

gösterebilir. 

 Eleştirilen kültürel normun savunulması, bu davranışın başka bir kültür tarafından hor 

görülmesi veya küçümsenmesine yönelik bir tepkidir. 

Bu ifade, bireyin farklı bir kültüre ait olan bir davranışın küçümsenmesine karşı 

tepkisini yansıtmaktadır. Yemek sonrası el yıkama gibi bir alışkanlık, kişisel hijyen açısından 

kültürel bir norm olarak kabul edilirken, bu davranışın hor görülmesi, değer ve normlara 

yönelik önyargıları açığa çıkarmaktadır. 

 



331 

 

 

Görsel 3.35 İzleyici Yorumları Değer ve Normlara Tepki Teması Betimsel Bulgular Kod-Dağıtım Modeli 
 

‘Tarihi ve Kültürel Bilgi Eksikliği’ Alt Teması 

Kültürel değerler ve normlar, tarihsel geçmiş ve coğrafi bağlamla yakından ilişkilidir. 

Tarih ve coğrafya bilgisi, toplumların kendine özgü kültürel yapılarını anlamanın temelini 

oluşturmaktadır. İzleyici yorumlarında, tarih ve coğrafya eksikliği nedeniyle yanlış algılar ve 

genellemeler yapılmasına tepki gösterilmektedir. Örneğin, “Ne demek çöl sanıyordum ... ya 

da ne demek arapça ya benziyor saniyordum? Kültürü tanımayabilirsin fakat hiç mi tarih ya 

da cografya bilgin yok?” K.523 şeklindeki ifade ile, tarih ve coğrafya bilgisine yönelik bir 

eksikliğin yarattığı hayal kırıklığını ve buna verilen tepkiyi yansıtmaktadır. Bu tür bir tepki, 

bireylerin diğer toplumların değerlerini ve normlarını anlamada tarihsel ve kültürel bilgi 

eksikliği nedeniyle karşılaşabileceği sorunlara dikkat çekmektedir. Böylece tarihi ve kültürel 

bilginin eksikliği, yanlış anlamalara ve kültürel önyargılara da neden olabilmektedir. 

‘Kimlik ve Asimilasyon ’Alt Teması 

Kültürel kimlik, asimilasyon ve tarihsel süreçlerle bağlantılı olarak değerlere ve 

normlara yönelik bir tepkiyi de ortaya koymaktadır. “3.51 de kelimelerimiz ortak Türkçe gibi 

diyor malesef kendilerinin Türk olduklarini unutmuslar. Osmanlının aldıkları toprakları 

Türkleştirmek için gönderdiği Yörükler bugün Bosnağım Muhacirim diyor. Ne acıdır ki 



332 

 

kendilerinin Türk olduklarını unutmuşlar asimilize olmuşlar. Ama ne yazık ki onlar 

kendilerini Türk kabul etmezken Osmanlı İmparatorluğunun göndermis olduğu Yörük 

Türkmenler Bosnada asimilize ediliyor o da yetmiyor katliam yapılarak yok edilmeye 

çalışılarak Osmanlının izlerini silmeye çalışılıyor. 😢”  şeklindeki ifade ile, Osmanlı 

İmparatorluğu döneminde Balkanlar'a gönderilen Yörük Türkmenlerin kimliklerini ve Türk 

kültürüne olan bağlılıklarını kaybettikleri yönündeki bir eleştiriyi içermektedir. İzleyici 

yorumunda, "kendilerinin Türk olduklarını unutmuşlar, asimilize olmuşlar" ifadesiyle, bu 

toplulukların tarihsel ve kültürel bağlarını yitirdiği vurgulanmaktadır. Asimilasyonun, 

yalnızca kültürel değerlerin kaybı değil, aynı zamanda kimlik üzerinden bir yabancılaşma 

yarattığına dair bir rahatsızlık dile getirilmektedir. Bunun yanı sıra, katliam ve yok edilme 

gibi ifadelerle, bu sürecin sadece kültürel değil, aynı zamanda fiziksel ve politik bir tehdit 

içerdiğine dair bir algı yansıtılmaktadır. Kültürel değerlerin ve tarihsel mirasın kaybına 

duyulan tepkiden beslenmektedir. Değerler ve normlar teması bağlamında, bu ifade, bir 

topluluğun geçmişine, kimliğine ve kültürel bütünlüğüne olan bağlılığın önemi üzerinden 

şekillenmektedir. 

‘Kültürel Hegemonya ve Asimilasyon Endişesi’ Alt Teması 

Değer ve Normlara Tepkinin bu alt teması kültürel hegemonya ve asimilasyon 

endişesi barındırmaktadır. Fransız etkisi, yalnızca bir mutfak alışkanlığı değil, aynı zamanda 

kültürel bir üstünlük ya da etkileyicilik olarak algılanmaktadır. Çünkü “kahvaltılar dahi 

fransız etkisi yazık kendi kültürleri yok” K. 207 şeklindeki ifade ile, kültürlerarası etkileşim 

ve bu etkileşimlerin kültürel değerlere etkisi üzerine bir tepki yansıtılmaktadır. Bu ifade, bir 

kültürün kendi özgün normlarını ve değerlerini kaybettiği ya da diğer kültürlerin etkisi altında 

değişime uğradığı düşüncesinden kaynaklanan bir eleştiriyi ifade etmektedir. Kahvaltı gibi 

günlük bir ritüelin, bir toplumun kültürel kimliğini temsil eden önemli bir unsur olduğu 

algısını taşımaktadır. Bu unsurun yabancı bir kültürden etkilenmesi, kültürel kimliğe yönelik 

bir tehdit olarak algılanmaktadır. Yerel kültürün "kendi kültürleri yok" gibi keskin bir ifadeyle 

değerlendirilmesi, bu normların ve değerlerin korunamadığı düşüncesini yansıtmaktadır. Bu 

alt temada Fransız etkisi, yerel normların ve değerlerin korunamadığı ya da değişime uğradığı 

algısını pekiştirerek, kültürel kimlik kaybı korkusunu dile getirmektedir. 

 

‘Algı ve Gerçeklik Arasındaki Çelişki’ Alt Teması 

Değer ve Normlara tepkinin alt temasında katılımcının "Hayatımın çoğu Amerikada 

geçti. Turkiyemizin güzelliği, çok fazla. Buradaki 5 kişiden biri alkol ve uyuşturucu 

bağımlılığı var. Hiç göründüğü gibi değil, yalan haber cok." K.172 şeklinde Amerika ve 



333 

 

Türkiye arasındaki değerler, normlar ve sosyal gerçeklikler üzerinden yaptığı karşılaştırma 

dikkat çekmektedir. İfade, Amerika'daki toplumsal sorunları vurgularken, Türkiye'nin doğal 

güzelliklerini ve toplumsal bağlarını yüceltmektedir. Ancak, bu değerlendirme yalnızca 

bireysel gözlemlere dayalı olduğu için hem algı hem de gerçeklik arasındaki çelişkilere işaret 

etmektedir. Yorumcu, "Buradaki 5 kişiden biri alkol ve uyuşturucu bağımlılığı var" diyerek, 

Amerikan toplumundaki bazı sosyal sorunlara dikkat çekmekte ve bu sorunları, medya 

aracılığıyla oluşturulan olumlu algılarla çeliştirerek "Hiç göründüğü gibi değil, yalan haber 

çok" ifadesiyle eleştirmektedir. Bu ifade, bireyin Amerikan toplumuna yönelik normatif bir 

değerlendirme yaptığını ve değer sistemine yönelik eleştirilerde bulunduğunu göstermektedir. 

Aynı zamanda Türkiye’nin güzelliklerini ve pozitif yönlerini vurgulayan birey, kendi 

kültürüne olan bağlılığını ifade ederek, kültürel değerler ve normlar açısından Amerika ve 

Türkiye arasında bir karşılaştırma yapmaktadır. Bu durum, farklı kültürlerin değerlerine ve 

normlarına yönelik eleştirel bir yaklaşımı ortaya koyarken, bireyin kendi kültürünü daha üstün 

gördüğü bir bakış açısını da yansıtır. Bu da "değer ve normlara tepki" temasını güçlendiren 

bir unsurdur. 

Kültürlerarası karşılaştırmalar ve normlara yönelik tepkiler, bireylerin kendi 

kimliklerini ve kültürel aidiyetlerini güçlendirme çabasıyla şekillenmektedir. Buda, değer ve 

normlara verilen bireysel tepkilerin, toplumlar arası ilişkilerde ve algılarda nasıl bir rol 

oynadığını açıklamaktadır. 

‘Kültürel Üstünlük Algısı’ Alt Teması 

Bazı yorumlar, Türk kültürünün ya da dini değerlerin üstünlüğüne dair bir algı 

taşımaktadır. Örneğin, "îmanı olmayanın merhameti de olmaz... Onlara göre mülteci ya da 

yabancı birisi bir kene bit gibidirler" K.193 ifadesinde, dini değerlere sahip olmayan 

toplulukların merhamet, cömertlik gibi özelliklerden yoksun olduğu düşünülmektedir. Bu tür 

ifadeler, dini değerlere sahip olmayı erdem olarak görme eğilimini ve bunun toplumların 

insani özelliklerine etkisi olduğuna dair bir inancı ortaya koyar. 

‘Kültürel ve Siyasi Algılar’ Alt Teması 

İslam coğrafyasındaki liderlere yönelik eleştirel bir bakış açısı sunan alt tema 

"fransada da epey cezayır kökenli yaşıyor.islam çoğrafyasındaki liderler dürüst olmadıkları, 

çalıp çırptıkları için ülkeleri de yabancı kültürlere açık oluyor.fakir bir ülke." Şeklindeki 

ifade ile, Cezayir kökenli insanların Fransa’da yoğun şekilde yaşamasına dair bir tespitle 

başlayarak, yalnızca bireysel liderlerin davranışlarıyla sınırlı kalmayıp, İslam coğrafyasının 

genelinde yaşanan ekonomik ve kültürel sorunlara dair bir genelleme de içermektedir. 



334 

 

İfadenin ilk kısmı, "Fransada da epey cezayır kökenli yaşıyor" diyerek Cezayir'in tarihsel 

bağlamda Fransa'nın bir sömürgesi olduğu gerçeğine atıfta bulunabilir. Bu bağlamda, Cezayir 

kökenli göçmenlerin Fransa'daki varlığı, sömürge sonrası dönemin bir uzantısı olarak 

görülmektedir. İfadenin devamında, "İslam coğrafyasındaki liderler dürüst olmadıkları, çalıp 

çırptıkları için" şeklinde başlayan eleştiri, belirli bir coğrafyadaki liderlerin etik değerlere 

uygun hareket etmediği varsayımını dile getirmektedir. Bu değerlendirme, yalnızca bireysel 

liderlere yönelik bir eleştiri değil, aynı zamanda bu liderlerin kültürel ve ahlaki normlara 

uyumsuzluk gösterdiği şeklinde algılanabilecek bir genellemedir. Ayrıca, "ülkeleri de yabancı 

kültürlere açık oluyor, fakir bir ülke" ifadesi, İslam coğrafyasındaki liderlerin politikaları 

nedeniyle bu bölgelerin ekonomik ve kültürel zayıflık yaşadığı görüşünü yansıtmaktadır. Bu 

yaklaşım, kültürlerin ve normların, yöneticilerin etik davranışlarıyla şekillendiğini varsayan 

bir çerçeve sunmaktadır. İfade, ekonomik durum ve kültürel etkileşimlerin normatif bir 

eleştiri konusu haline geldiğini gösterirken, aynı zamanda bir toplumun dışa açıklığını ve 

ekonomik yapısını ahlaki değerlerle ilişkilendiren bir yaklaşıma da işaret etmektedir. 

 

Grafik 3.36 Değer ve Normlara Tepki Temasının En yoğun Kodlandığı Video İzleyici Yorumları 

 

‘Vatanseverlik ve Ulusal Değerlerin Yüceltilmesi’ Alt Teması 

Vatanseverlik ve ulusal değerlere olan bağlılık, Türk toplumunun kendine has bir 

özelliği olarak sıkça vurgulanmaktadır. Örneğin, "Bu topraklar tüm insanların genetik 



335 

 

hafızasında yazılı olan şey dilleri ve elleri ile inkâr etseler de bu topraklar tüm insanların 

babası olan Hz. Adem'in köyünü barındırıyor" K.169 ifadesi, Türkiye’nin coğrafi önemini ve 

insanlığın kökenine olan bağını dile getirmektedir. Ayrıca, "Türkiye dediğimiz coğrafyada 

savaşmak sadece top tüfekle değil her şeyinle savaşmak kısacası sabırla mücadele etmeyi 

gerektirir" K.176 ifadesi, vatan sevgisinin önemli bir kültürel değer olarak görüldüğünü ve bu 

sevgiyi göstermenin mücadele ile özdeşleştirildiğini ortaya koyar. 

‘Milliyetçilik ve Kimlik Vurgusu’ Alt Teması 

Türk kimliğine duyulan güçlü aidiyet hissi çeşitli yorumlarla ifade edilmiştir. Bir 

kullanıcı, "Müslüman değilim ama öz be öz Türk'üm. Vatanımın her santimetrekare 

toprağına, bayrağıma canımı veririm," K.251 diyerek kimliğini, dinî inançlardan bağımsız 

olarak Türk milliyetçiliği üzerinden tanımlamaktadır. Bu ifade, bireylerin ulusal kimliklerini 

koruma ve bu kimliği güçlendirme arzusunu göstermektedir. 

‘Diğer Kültürlere ve Yaşam Tarzlarına Eleştirel Bakış’ Alt Teması 

Birçok ifade, Batı ülkelerindeki yaşam tarzlarını ya da değerleri eleştirel bir 

perspektiften ele almaktadır. "İsveç, Norveç, Finlandiya daha beter diyebilirim, adamlar sırf 

muhabbet olmasın diye aynı asansöre bile binmiyormuş" K.373 ifadesi, Batı toplumlarındaki 

bireysel yaşam tarzını eleştirerek toplumsal dayanışma eksikliğine işaret etmektedir. Bu tür 

ifadeler, bireyselliği ön plana koyan toplumları eleştiren ve dayanışmayı yüksek değer olarak 

gören bir bakış açısını yansıtmaktadır. 

‘Dini Değerlerin Korunması ve Dış Etkilere Tepki’ Alt Teması 

Bazı yorumlar, İslam dinine yönelik hassasiyeti ve İslam'ın Arap kültüründen 

bağımsız bir değer olarak korunması gerektiğine dair düşünceleri içermektedir. "Arap 

kültürünün Türkiye'de ne işi var?" K.200 ifadesi, dini ve kültürel bağımsızlık arzusunu ve 

Arap kültürünün bazı kesimlerde rahatsızlık yaratabileceğini göstermektedir. Ayrıca, "Türkiye 

Arap değil mi zaten? Arapça isimleri var, Arap gibi giyiniyorlar" K.207 gibi ifadeler, 

Türkiye'nin İslam’ı uygulama biçimiyle ilgili eleştirel bir bakış açısının varlığını ortaya 

koymaktadır. 

‘Avrupa ve Amerika’ya Yönelik Eleştiriler’ Alt Teması 

İzleyici yorumlarında, Batı toplumlarının değerlerine ve yaşam tarzlarına yönelik 

eleştiriler dikkat çekmektedir. Örneğin, "Bizim ülkemizde edep haya alt safada sigara içmeyi 

marifet sanan aptallar var" K.235 ifadesi, Batı'nın değerlerine veya bazı alışkanlıklarına 

yönelik bir eleştiri içermektedir (Değer ve normlara tepki). Bununla birlikte, "Avrupa’daki 



336 

 

insanlar da sakin, bizde ise çok abartılı duygular var" K.258 gibi ifadeler, Türk kültürünün 

duygusal yoğunluğuna vurgu yaparken, Batı kültürünü soğuk ve mesafeli olarak 

tanımlamaktadır. 

‘Özgün Kimlik ve Kültürel Direnç’ Alt Teması 

Birçok izleyici yorumu, Türk kültürünün diğer kültürler karşısında korunması 

gerektiğini savunmaktadır. Örneğin, "İste bu bizim kültürümüz, bize ait, Avrupa özentiliğini 

birakin"K.199 ifadesi, kültürel bağımsızlık ve özgünlük vurgusu yapmaktadır. Ayrıca, "Bizim 

halkımız oralari görmüş olsa şaşırır" K.203 gibi ifadeler, Türkiye'nin kültürel değerlerinin 

diğer toplumlarınkinden daha üstün veya farklı olduğu algısını desteklemektedir. 

‘Toplumsal Normlara Duyulan Tepki’ Alt Teması 

Yorumlarda toplumsal normlara karşı bir eleştiri de mevcuttur. "imanın gereği bir tane 

değil yüzlerce, öyle kalkıp körü körüne kimliğin de Türk ya da Müslüman yazıyor diye sevmek 

diye bir husus yok"K.306 gibi ifadeler, körü körüne bağlılığa karşı bir tavrı yansıtır. Bu ifade, 

bireylerin inanç ve kimliklerinin daha derin bir şekilde sorgulanmasını önerir. 

‘Kültürel Asimilasyon ve Türk Kültürünün Korunması’ Alt Teması 

Türk kültürünün başka kültürler tarafından asimile edilmesi endişesi belirgindir. 

"Türkülerimiz, şarkılarımız ağızlarda. İMAM BAİLDİ diye kendi kültürü olduğunu takdim 

edip, türkülerimizi kendi lisanlarında söyleseler de…" K.311 ifadesi, Türk kültürünün yabancı 

kültürler tarafından sahiplenilmesi ve bu duruma duyulan rahatsızlığı yansıtmaktadır. Bu 

ifade, kültürel mirasın korunması konusunda hassasiyeti ortaya koymaktadır. 

‘Din ve İnanç Sistemlerine Eleştiri’ Alt Teması 

Yorumlardan bazıları, İslam'ın toplumsal gelişmeyi engellediğini iddia ederek eleştirel 

bir bakış açısı sunar. Örneğin, "İslam dini toplumların geri kalmasını sağlıyor, en iyi ispatı 

Bosna" K.234 ifadesi, İslam ile sosyal ve ekonomik gerileme arasında bir ilişki kurmaktadır. 

Bu tür yorumlar, bazı bireylerin dinî inançları ve bunların toplumsal etkilerini sorguladıklarını 

göstermektedir. 

Değer ve Normlara Tepki teması yorumlarındaki ifadelerin toplumun değerlerine, 

kültürel normlara ve diğer topluluklara karşı duyduğu tepkiyi yansıttığı görülmektedir. Bu 

tepkiler, kültürel üstünlük, vatanseverlik, dini değerlerin korunması, diğer kültürlere eleştirel 

bakış, Batı'ya yönelik eleştiriler ve kültürel direnç gibi alt temalar etrafında yoğunlaşmaktadır. 

Bu alt temalar, toplumsal kimliğin inşasında önemli bir yer tutmakta ve bireylerin diğer 

kültürlere ve toplumlara bakış açısını şekillendirmektedir. Ayrıca, dijital ortamlardaki 



337 

 

bireylerin kimlik, kültür, din ve toplumsal normlara yönelik bakış açılarını nasıl yansıttığını 

kapsamlı bir şekilde göstererek sosyokültürel bağlamda önemli bir perspektif de sunmaktadır. 

3.6.3.4. Toplumsal Senaryolar ve Roller 

Toplumsal senaryolar ve roller üzerine izleyici yorumları açısından diğer video 

içerikleri ve yorum yapan izleyicilerinin aksine en yoğun olduğu Video 8 ile Video 12 içerik 

anlatılarına benzer bir şekilde ilerlemektedir. Çevrimiçi katılımcılar ifadelerinde yerleşik 

yabancıların ifadelerindeki benzer temaları kullanmışlardır. Bireylerin toplumda üstlendikleri 

roller, sosyokültürel değerlerin nasıl biçimlendiği ve bu değerlerin dışavurumu üzerinde 

durulmaktadır. "Toplumsal senaryolar ve roller" bağlamında yapılan yorumların kültürel 

bağlamlar ve bireylerin birbirine bakış açıları etrafında şekillenen örneklere göre alt temaları 

şu şekildedir: 

‘Hukuki Sistem ve Kurumsal Rollerin Algısı’ Alt Teması 

Toplumsal senaryolar, belirli kurallar ve roller çerçevesinde işleyen toplumsal düzeni 

ifade eder. İzleyici yorumlarında, hukukun üstünlüğü ve adaletin sağlanması rolüne yönelik 

bir eleştiri öne çıkmaktadır. Amerikan adalet sisteminin ve polis güçlerinin rolünü 

sorgulamakta ve bu kurumsal rollerin topluma yönelik hizmette yetersiz kaldığını ima ederek 

“amerika da hukuk mu var amkym 🙄 polisler zencileri öldürüyor zevk için.” K.476 şeklinde 

açıklayarak toplumda var olan kurumsal roller ve hukuki sistemin işleyişine yönelik bir 

eleştiriyi barındırmaktadır. Bu eleştiri, Amerika Birleşik Devletleri'ndeki toplumsal 

senaryoların, özellikle de adalet sistemi ve polis güçlerinin rollerine dair bir hayal kırıklığını 

ve tepkiyi ifade etmektedir. Amerikan toplumundaki adalet ve güvenlik sistemine yönelik 

eleştiriler, bu tür rollerin beklentileri karşılamadığını ve toplumsal değerlerle çeliştiğini 

göstermektedir. Toplumsal senaryoların, bireyler üzerindeki etkisini ve bu rollere yönelik 

algıların nasıl şekillendiğini anlamak, kültürlerarası farkındalığın artırılmasında önemli bir 

yere sahiptir. 

‘Toplumlara Atfedilen Davranış Kalıpları ve Roller’ Alt Teması 

Toplumsal senaryolar ve roller, belirli bir toplumun bireylerine yüklenen davranışsal 

beklentileri ve rollerin bir yansımasıdır. Türk toplumunun "çok sesli konuştuğu" gibi bir kalıp 

yargı ele alınmış ve bunun aksine Türklerin daha "naif" oldukları iddia edilmiştir. Ayrıca, 

Faslılar ve Cezayirliler gibi diğer kültürel gruplarla kıyaslama yapılarak bu roller daha geniş 

bir bağlama oturtulmaktadır. Katılımcının, “Türklerin çok sesli konuştuğunu söylüyor 

arkadaş. Tam tersi Türkler çok naif bir millet. Onu bir de Cezayirlileri ya da Faslıları 



338 

 

dinlesin isterdim. O zaman sesli konuşmak nasılmış anlardı. �” K.189 şeklindeki ifadesi, 

toplumlar arası algıların ve toplumsal rollerin karşılaştırılması bağlamında önemli mesajlar 

taşımaktadır. Bu ifade, belirli toplumlara atfedilen davranış kalıplarını (örneğin sesli 

konuşma) ele almakta ve bu algının doğruluğunu başka kültürel bağlamlarla karşılaştırarak 

sorgulamaktadır. Bu izleyici yorumu toplumsal senaryoların ve rollerin nasıl algılandığını, 

kültürlerarası kıyaslama ve eleştirinin bu algılar üzerindeki etkisini örneklemektedir. Türk 

toplumunun naif olduğu savunusu, toplumlara yönelik rollerin her zaman doğruluğu 

yansıtmadığını ve kültürel bağlamın bu algılar üzerinde önemli bir etkisi olduğunu da 

göstermektedir. 

 

Görsel 3.36 İzleyici Yorumları Toplumsal Senaryolar ve Roller Teması Betimsel Bulgular Kod-Dağıtım 

Modeli 

 

Toplumdaki Cinsiyet Rolleri ve Beklentiler 

Birçok yorumda cinsiyet rolleri ve toplumun bireylerden beklediği roller öne 

çıkmakta. Örneğin, bir yorumda "Türkler mi birbirini sevip kadınlara karşı saygılı 

😂😂😂😂😂 be kadın, kadının öldürülmediği gün yok, adam trafikte yer verdin vermedin 

diye birbirini boğazlıyır"K.411 ifadesi yer almakta. Bu ifade, toplumda cinsiyetler arasındaki 

gerilimleri ve kadınların toplumdaki yerine dair eleştirileri göstermektedir. Özellikle 

kadınların güvenliği ve saygın bir muamele görmesi konusundaki eksiklikler, bu tarz 

yorumlarla ifade edilmiştir. 



339 

 

‘Dini ve Kültürel Bağlamda Toplumsal Roller’ Alt Teması 

Türkiye'de toplumun güçlü bir dini bağ ile kendini tanımladığı, yorumlar arasında 

sıkça görülmekte. Bir kullanıcı, "Bu ülkeyi Allahu Ekber diyenler yine Allah u Ekber diyerek 

kurtardı."K.150 şeklinde bir ifade kullanarak dini değerlere olan bağlılığın toplumsal rolü 

nasıl etkilediğine vurgu yapmaktadır. Bu yorum, Türkiye'deki dini kimliğin toplumsal rol 

beklentileriyle nasıl bütünleştiğine işaret eder. 

‘Misafirperverlik ve Yardımseverlik Algısı’ Alt Teması 

Misafirperverlik ve yardımseverlik, Türkiye toplumunda önemli bir değer olarak 

görülmektedir. Örneğin, bir yorumda "Muna hoş geldin çok tatlısın. Muna o amcanın kötü bir 

niyeti yoktu sana yardım etmek istemiş sadece çünkü bizde öğrencilere yardım eder 

insanlarımız." K.236 şeklindeki ifade, yabancılara yönelik yardımseverlik ve hoşgörünün 

toplumun genel beklentisi olduğunu gösterir. 

‘Yabancılara Yönelik Toplumsal Roller ve Kimlik Algısı’ Alt Teması 

Türk toplumunda, farklı kültürlerden gelen insanların toplum içindeki rolleri ve kimlik 

algıları üzerine çeşitli yorumlar yapılmaktadır. Örneğin, bir yorumda "Aynı şekilde suriyeli 

osmanlı devletine ait müslüman kardeşlerimiz var. Hepside çok nezaketli iyi insanlar. Gönül 

bağımız var."K.238 ifadesi ile Osmanlı geçmişine atıfta bulunarak Suriyelilere yönelik bir 

kardeşlik algısı yaratılmaktadır. Bu tarz yorumlar, yabancılara yönelik algının tarihsel 

bağlamla nasıl ilişkilendirildiğini ve geçmişle kurulan bağlantının toplumsal kabulü nasıl 

etkilediğini gösterir. 

Vatanseverlik ve Milli Roller 

Vatanseverlik, Türk toplumunda önemli bir toplumsal rol olarak görülmektedir. 

Yorumlarda sıkça vatan sevgisi ve milli kimliğin yüceltilmesi yer almaktadır. Bir yorumda 

"Vatanseverlik holiganlığa dönmüş…" K.391 ifadesi kullanılarak vatanseverlik duygusunun 

bazı kesimlerce aşırıya kaçtığı ve bunun toplumsal roller üzerindeki etkileri eleştirilmiştir. 



340 

 

 

Grafik 3.37 Toplumsal Senaryolar ve Roller Temasının En yoğun Kodlandığı Video İzleyici Yorumları 

 

Aile ve Toplum İçi Sorumluluklar 

Türkiye’de toplumsal yapı içerisinde ailenin ve bireylerin birbirine karşı 

sorumlulukları büyük bir öneme sahiptir. "Türkiye’de başına en büyük bela kötülük gelir 

herşey erkek seni öldürür erkek sana tecavüz eder bebek cocuk kadın fark etmez" K.274 

şeklindeki ifade, toplum içinde bireylerin birbirine olan sorumluluklarını ve aile içi şiddetin 

toplumsal roller üzerindeki olumsuz etkisini vurgulamaktadır. 

Toplumsal Dayanışma ve Aidiyet Duygusu 

Bazı yorumlarda, Türkiye'nin tarih boyunca Müslüman ülkelerle kurduğu bağlar ve 

dayanışma ruhu ifade edilmektedir. "Aynı şekilde suriyeli osmanlı devletine ait müslüman 

kardeşlerimiz var."K.208 ifadesi, bu dayanışma ve kardeşlik duygusunun güçlü bir aidiyet 

duygusuna dönüştüğünü ve toplumsal bir rol olarak benimsendiğini göstermektedir. 

Toplumsal senaryolar ve roller üzerine ele alınan bu alt temalar, Türkiye toplumunun 

toplumsal roller, cinsiyet rolleri, vatanseverlik, misafirperverlik gibi unsurlar etrafında 

şekillenen değerleri nasıl yansıttığını ortaya koymaktadır. İzleyici ifadelerinde yer alan 

yorumlar, toplumun bu değerleri bireylerden beklenen rollerle ilişkilendirerek 

değerlendirdiğini ve toplumsal rollerin nasıl biçimlendiğini gözler önüne sermektedir. 



341 

 

Son olarak araştırma soruları çerçevesinde çalışma grubuna dahil edilen video içerik 

anlatılarının çevrimiçi katılımcı görüşlerini nasıl şekillendirdiği üzerine bir değerlendirme ise 

şu şekilde ele alınabilir:   

 Video 4 ve Video 5 içerisinde mülakatları gerçekleştirilen G. 4 ve G.5’in Fransa ve 

A.B.D. gibi dünyada emperyalist sistem ile kendini gösteren batı merkezli ülkelere 

dayanan etnik kimliklerinin olması çevrimiçi katılımcı görüşleri olan izleyici 

yorumlarında çoğunlukla ajanlık, misyonerlik gibi yorumların yapılmasına da neden 

olmaktadır. Bu güçlü ülkelerden gelebilecek dış tehdit algısı ile yabancı düşmanlığı 

söylemelerinin tekrar etmesine neden olmaktadır. 

 Video 3 içeriğinin anlatımında diğer videolardan farklı olarak argo ifadelerin yoğun 

kullanımı çevrimiçi katılımcı görüşlerinde yabancı düşmanlığına götüren ifadelerin 

kullanılmasına zemin oluşturmuştur. Örneğin izleyici yorumlarında zenofobi 

temasının diğer Afrika kökenli görüşmecilerin video içeriklerine göre daha yoğun 

olduğu Video 3’ün içerik anlatısında röportaj yapılan G.3’ün “…Yok, eşekle geldik 

buraya… , …orada su var mı ? bunu soran insanlar okumuş insanlar, …hala 

Afrika’nın balta girmemiş ormanlarıyla yaşanıyor,… hayat bundan ibaret sanıyor, 

…dedim ya bi yürü git şurdan ya, …sen hala neyin peşindesin, …siyahi olduğu için ilk 

katil olacak insan olacaktım herhalde,… siz cin oldunuz da çarpmaya mı 

kalkıyorsunuz,…tartışıyoruz…la sensin arap, nerden benim arap” şeklinde ifadeleri 

kullanması dikkat çekmektedir. Bu yüzden diğer Afrika kökenli görüşmecilerin içerik 

anlatısının aksine, Video 3’ün analizinde belirtildiği üzere, G.3’ün Alaycı ve 

Aşağılayıcı ifadeler, Argo İfadeler temalarını daha fazla kullandığı görülmektedir. 

 Video 3’ün İzleyici yorumlarında yoğun olarak görülen zenofobi temasının video 

içerik anlatısında G.3 ün ifadelerinde yaygın olarak kullandığı alaycı aşağılayıcı 

ifadeler ve argo ifadeleri kullanan tek görüşmeci olduğu da görülmektedir. Bu sebepler 

ile izleyici yorumlarında zenofobi ve ırkçılık temasının yoğun olması kaçınılmazdır. 

Ancak aynı etnik kimliğe sahip olan G.6 ‘nın Video 6 içeriğinde bu argo ifadelerden 

uzak durarak “Neden Türkiye” sorusuna “yıllar geçtikte sonra cevabım oluşmaya 

başladı”, “insanlarla kaynaştıktan sonra … bize gösterdiği hoşgörüden sonra… kendi 

memleketimde gibi hissettikten sonra, evet gerçekten doğru karar vermişim” şeklinde 

yaklaşımını G.6 “başka bir x y ülkesine gidebilirdim ama orada türkiyede gördüğüm 

muameleyi görmeye bilirdim” şeklinde deneyimini ifade etmesi izleyici yorumlarında 

doğal olarak Video 6’nın çevrimiçi katılımcı görüşlerinin etnomerkezcilik temasında 

daha fazla yoğunlaşmasında etkili olmaktadır. 



342 

 

 Video 6’nın içeriğindeki bu anlatıya karşılık olarak etnomerkezcilik olarak kendini 

gösteren izleyici yorumları: “Türk misaperverdir. Türk hoşgörülüdür. Türk insan 

sever.”K. , “Asıl gelişmiş kişi kendi kültürünü bilip, yaşayıp, koruyup, yüceltendir.”K. 

, “Adam gelip Türklerin en güzel tarafini, duygusalligini ve samimiyetini almış 

kendine. Ne güzel. Bizden avrupaya gidip sadece ahlaksizliklerini ve bencil bakış 

acilarini alanlara örnek olsun.”K. , “Biz Türklerde misafiri incitmek ayıptır. ��...”K., 

“maşallah Ali evladımıza harika bir kişilik bana göre böyle harika güzel Türkçesi ile 

tam bir Türk olmuş vallahi bahtı açık nasibi bereketli olsun”K.  “Türkiye sınırsız 

imkanlar ülkesi... Keşke herkes bu nimeti anlamış olsaydı...”K. , “Mustafa Kemal in 

en büyük devrimlerinden biridir Türkçe belki ileride dünya genelinde kullanılan bir dil 

olur konukların demesine göre öğrenilmesi basitmiş ��” K. şeklinde olmaktadır. 

 Çevrimiçi katılımcı görüşlerinde Belirsizlik ve Kaygı temasının daha yoğun olduğu 

Video 10’un içerik anlatısında ise “en çok neye gülüyorsun Türkiye’de” sorusuna 

G.10 “insanlar sinirli insanlar gibi geliyor bana… trafiklerde sövüyorlar küçücük bir 

şeylerde… kızdıklarında bir anda ağızlarında bir küfür geliyor bana bu çok garip ve 

güldürürcü geliyor” şeklindeki toplumsal senaryolar ve roller teması ile ifade edilen 

duruma izleyiciler kendi toplumlarındaki bu olayı geleceğe yönelik toplumun çok 

daha sinirli olduğu tahammülünün kalmadığı ve bununda olumsuz bir şekilde sosyal 

dönüşüme neden olarak aşırı sinirli bir toplum haline geldiğini ifade eder yaklaşımları 

ile belirsizlik ve kaygı temasının ifadeleri aktarılmaktadır. Örneğin “Biz böyle bir 

millet değildik �”K. , “Hangi ülkede olaya ve kavgaya karışanlar varsa çoğunda Türk 

vardır. Asabi ve kavgacı millet olduğumuzu ne yazıkki herkes biliyor.”K. şeklinde 

yanıt vermişlerdir. 

 Ayrıca Video 10 içerik anlatısında moderatörün yerleşik yabancıya “bu dönemde bir 

sorun var … afrikanın tamamına has bir durum değil Afrikanın kuzeyi zaten zengin 

böyle bir derdi yok petrolleri falanda var … biraz orta kesimde özellikle sahra altında 

açlık olabiliyor. Sizde de mevsimsel bir açlık oluyor. Bu konuda bize bir şeyler 

anlatabilir misin ?” şeklindeki sorusu ile G. 10’un “dönemsel açlık oluyor tabi 

özellikle senenin son aylarında başlıyor. Malavide 3 mevsim oluyor… yiyecek hiç bir 

şey kalmıyor…” şeklinde devam eden açıklaması da çevrim içi katılımcı görüşlerinde 

kendi yaşadıkları toplumdaki geleceğe yönelik belirsizliğin arttığına işaret eden 

“merak etme az kaldi bizde yakinda ayni duruma dusucez tarimimiz bitti , hep beraber 

nimetsiz kalicaz”K. ile “Biz böyle bir millet degildik”K., “Ülkede bir kısım mutlu ve 

azgın kesim ülkeyi ballı kaseleri olarak görüp hep bana ya rabbena diyerek ülkenin 



343 

 

kaynaklarına ipotek koymaya çalışıyor” K. şeklindeki ifadeler ile belirsizlik ve kaygı 

teması olarak kendini göstermektedir. 

 Irkçılık temasının nasıl işlediğini gösteren ve diğer video içeriklerinden ayrı olarak 

ırkçılık temasının en yoğun olduğu video 14 içerik anlatısında “Türkiye’de seni en çok 

ne rahatsız ediyor ?” sorusuna G.14'ün deneyimlerini anlatırken kullandığı “uzun 

uzun bakmaları beni rahatsız ediyor.” cevabını vermesi. “Başınıza gelen en kötü şey 

neydi ?” sorusuna ise “Türkiyede ırkçılık yok denecek kadar az” şeklinde başlayarak 

ırkçılık kodlamasına direk temas eden ifade kullanımı ile ardından G.14, “ilk defa 

ırkçılığın kurbanı oldum... İstanbuldan çanakkeleye dönerken otobüse bindim ve 

yanımda boş koltuk vardı. Sonrasında bir teyze bindi ve tek boş olan koltuk yanımdaki 

olan koltuktu ve o teyze ben bir zencinin yanında mı oturacağım. bayağı bir şok oldum 

gerçekten ve beni en çok üzen şey otobüsteki şöför bile bir şey söylemedi.” şeklinde 

ifadelerde bulunarak başına gelen ırkçılığa maruz kalma deneyimini bu şekilde 

aktarması ile diğer yerleşik yabancılardan ayrılmaktadır. 

 Böylece Video 14'ün izleyici yorumlarında bu içerik anlatısının etkisinde olarak 

ırkçılık temasına giren çevrimiçi katılımcı görüşlerinin oluşmasında etkili olmuştur. 

Örneğin izleyici yorumlarında “Ben Afrika Ya gitsem beni orda s.ker ler simdi biz 

desek ki ta Bu kadar yabanci gelmesin demigrafik yapimiz bozuluyor Ya Sen irkçisin 

Ya Sen söylesin Evet irkciyim okulu biten Bi zahmet geri dönsün kendi ülkesine”K. , 

“Siyahinin Türkçe konuşması hala tuhaf geliyor bana”K., “Vatanseverlik Türk'ün 

geninde vardır zenci... Umarım sen de ülkene geri gidince kendi vatanını seversin…” 

K.“Ümit Özdag in actigi yolda ilerliyoruz. Cok sükür.”K. şeklindeki ifadeler ile 

ırkçılık temasının yoğun olarak kullanılmasında kendini göstermektedir. 

 Toplumsal Senaryolar ve Roller teması ile kültürlerarası farkındalığa götüren süreci 

barındıran Video 12 içeriğinde deneyimlerini aktaran G.12 Türkiye’de başına gelen 

telefon dolandırıcılık olayını aktararak Türk halkına benzer bir şekilde olayı 

çözmesinin izleyicilerde bu durumu kendilerinden biri olarak gördükleri şeklinde ifade 

edilebilir. Bilhassa “yabancı olmak cahil olmak” şeklindeki ifadesi ile kendini türk 

toplumunun altında görmesi de izleyicler üzerinde etkili olmuştur. Böylece “Çok 

güldüm ya güzel kardeşim, Allah yardımcın olsun..Gitgide daha çok alışacaksın,biz 

her zaman destekçiniz..Okuduğun bölüm de çok güzel, iyi bir öğretmen olacağına hiç 

şüphem yok..”K. “Afrikalıları çok seviyorum, keşke hep afrikalılar gelse, 

hiçbenzemesek bile bir avrupalı ya da amerikalıdan çok çok daha yakın hissediyorum, 

uzaktan akraba ya da mahalleden sevdiğim komşular gibi yakın görüyorum.”K. 



344 

 

şeklinde diğer videolardan farklı olarak içerik anlatısı ve izleyici yorumları benzer 

temalarda olmaktadır. 

 Video 12 içeriğinde “Fildişi sahilinde iyi Türkiye’de kötü diyebileceğin bir şey var mı 

?” sorusuna G.12 "elle yemek yemek. Biz çoğu yemeğimizi elle yiyoruz. Hatta bazı 

yemekler var elle yemez isen tadını çıkaramazsın” şeklinde cevap vererek izleyici 

yorumlarında, “Hayır adet çünkü Araplarda elle yiyor . Peygamberimiz de Arap 

olduğu için o da elle yiyor . Kültür ve dini karıştırmayın.”K., “ayrıca zaten Türkiye de 

de herşey çatal kaşık ile yenmiyor zaten . Börek , kebap , lahmacun vb”K., “Kardeşim 

ben elle yemelisin demedim ki. Bende kaşık, çatal kullanıyorum. Bazen yiyorum 

sadece. Ama şunu bil ki elle yemek adet değil Peygamber efendimizin bir sünneti.” K., 

“Elle yemek hijyenik ve sağlıklı olmayan, gereksiz bir adet Lütfen iyi bir şeymiş gibi 

yansıtma. Ayrıca görüntü olarak da çok çirkin ve bazen mide bulandırıcı” K., “Biz 

yağsız yemekleri de elimizle yemiyoruz. Yemek yapmak gibi, yemek yemek de bir 

kültür temsilidir ve bizim kültürümüzde elle yemek yoktur. Sizin kültürünüz size bizim 

kültürümüz bize. Ki saygı kaybolmasın.” K. şeklinde Toplumsal senaryolar ve Roller 

ile Değer ve Normlara tepki temasındaki tartışmalara neden olmaktadır. 

 Video 12 ile birlikte Video 8'in de içerik anlatısı ile izleyici yorumları olan çevrimiçi 

katılımcı görüşleri benzer şekilde bilişsel süreç etkisi olarak kültürlerarası farkındalığa 

götüren temaların kodlandığı ifadelere götürmektedir. Örneğin Moderatörün 

“Türkiye’de seni rahatsız eden bir tavır davranış var mı ?” şeklindeki sorusuna G.8 

“Rahatsız eden var. Mesela hiç tanımadığım insanlar bana senli benli konuşuyor. 

Bana çok ters geliyor. Çünkü bizim ülkemizde asla böyle bir şey mümkün değil” 

şeklinde yanıt vermektedir. Çevrimiçi katılımcılar ise bu konu hakkında şu şekilde 

yorumlarda bulunmaktadır: “Hiç tanımadığım insanlar senli benli konuşuyorlar. 

Doğru diyor. Hiç sevmiyorum. Çok laubali bir milletiz.”,”Rusya da bir süre yaşamış 

biri olarak katılıyorum. Sen-ben konusma olayı beni de çok rahatsız ediyor. "Nerden 

geliyor bu samimiyet" diye düşünüyorum.”, “Amerika’da you derler, sen/siz ayrımı 

yok. Avrupa’da her zaman siz derler, sen demezler. Onlar da Ruslarla aynı. Sen 

aile/arkadaşa denir orada da �.” “Sız derken karşımda tekil kişi varken çok saçma 

geliyor sen ben derken mantıklı aveupa amerıkada sen dıye hıtap ederler” bu ifadeleri 

ile izleyiciler içeriğe benzer temalarda yaklaşmaktadır. 

 Ayrıca, G.8'in “Türkiye’de kadınlar savaşçı modunda. Bizde kadınlar savaşmıyor. 

Kadınlar daha çok kadın hayatını sürdürüyor. Çok çalışıyorlar ama bunu sorun haline 

getirmiyorlar. Ama Türkiye’de bu konuda kavga eden çok kadın duydum... bu bana 



345 

 

biraz garip geliyor” şeklinde ifade ederek aktardığı gözlem ve deneyimine 

izleyicilerin yaklaşımları ise, “Kadınlarla ilgili konuştuklarınız pek hoş değil, Türk 

kadınlarının neler çektiğini bilmiyorsunuz. Bildiklerinizi söylüyorsunuz ama yüzeysel 

biliyorsunuz. Rus olduğunuz için burada erkekler ağzınızın içine düşüyor, sizi 

pohpohluyor, siz de aman ne güzel ülke diye havalara giriyorsunuz. Biz okula 

gidebilmek için bile, istediğimiz bir elbiseyi rahatça giyebilmek için bile uğraşmak 

zorundayız. Türkiye'ye gelip kadınları aşağılıyorsunuz, yazıklar olsun.”K.,  

“Rus kadınları Türk kadınlarından üstün mü ki? Bizim kızlar ruslardan güzel. 

Rusların çoğunluğu Türkiyeye fuhuş için geliyor. para için erkeklerle yatıyolar. 

Rusların şerefli Türk kadınlarını aşağılamaları ne haddine düşmüş? Burada 

aşağılanacak bir taraf varsa bu taraf ruslar olur.”K. , 

“Rus kadınlar kurban olsun biz Türk kadınlarına daha düne kadar Türkiye'de 

bedenlerini satarak para kazananlarin haddimi bizi eleştirmek”K. ifadeleri ile 

eleştirerek karşılık vermişlerdir. 

 Dikkat çekici bir noktada toplumu ilgilendiren sosyal meseleler ile ilgili olarak video 

içeriğinde anlatılan örnek bir durum izleyiciler açısından dikkat çekici ya da önemli 

bulunmayarak karşılıksız bırakılmıştır. Örneğin G.8'in “...Taksiciler çok kandırıyor. 

Benim bazı arkadaşlarımın yanına geldi daha fazla para almaya çalışıyorlar.Çoğu 

zaman turist olanlar bu sorunu yaşıyor.” şeklindeki ifadesi, araştırmanın yürütüldüğü 

2024 yılı içerisindeki zaman aralığında Video 8'in 429 çevrimiçi katılımcı görüşlerinin 

hiç birinde karşılık bulmamıştır. 

 Video 1'in içerik anlatısı Değer ve Normlar ile Kültürün Dili temaları üzerinde 

ilerlemektedir. Ancak Video 1 izleyici yorumlarında etnomerkezcilik teması daha 

yoğun olarak kullanılmıştır. Video içeriğinde G.1'in “Osmanlı 400 seneden fazla 

oradaydı. O yüzden bizim dilimizde çok fazla Türk kelimeler var. Ve türk kültürü bizde 

kaldı.Bizim geleneksel şarkılarımız var ve orada çok fazla Türk kelimeler 

kullanılıyor.” şeklindeki tarihsel süreci ifade etmesi izleyici yorumlarında kaçınılmaz 

olarak etnomerkezcilik temasının yoğunlaşmasına katkı sağlamaktadır. 

“Turks are everywhere ,and will everywhere,the world is turks'. Just should come 

together forever”  

“Les bosniaques sont nos frères les Turcs” (Boşnaklar bizim Türk kardeşlerimizdir) 

“İlk Boşnak beyliği 1250 yılında Macaristan'a bağlı olarak kurulmuş, 1377'de 

bağımsız bir kırallığa dönüşmüştür. Bu kırallık Daha sonra Hırvatları ve Sırpları da 

kapsayan bir kırallık haline gelmiş, 1463 yılında da Osmanlı egemenliğine girmiştir.” 



346 

 

“Dünya genelinde tüm zulümler osmanlıdan sonra başlamıştır. Özellikle afrika, 

balkanlar ve Kafkas bölgesi Osmalının buralardan çekilmesiyle büyük zulme 

uğradılar.” 

“OSMANLI ECDADIMIZ HALA ORALARDA HİSSEDİLİYOR ELHAMDÜLİLLAH” 

“Bosna eski Bir Osmanlı Eyaleti birgun tekrar bir olma dileğiyle...” şeklinde ifade 

edilen Osmanlıcılık üzerinden oluşabilen etnomerkezciliğe gidilmektedir.   

 Video 1'in içerik anlatısı Değer ve Normlar ile Kültürün Dili temaları üzerinde 

ilerlemektedir. Ancak Video 1 izleyici yorumlarında etnomerkezcilik teması daha 

yoğun olarak kullanılmıştır. Örneğin, “Siz Bosnalılarla benim TÜRK MİLLETİMİ 

kıyaslamak istiyorsunuz fakat ben yeryüzünde benim TÜRK IRKIMI hiç bir toplumla 

kıyaslamam öncelikle bunu lütfen anlayın.”, “evet artık, Türk İslam ülküsü ve kadim 

kutlu soyumuz gereği; ne Bosna'ya ne Karabağ'a nede K.K.Türk Cumhuriyetine 

dokundurtmayız...”, “...böyle mutfağı fakir ve yemek kultürü olmayan başka bir millet 

görmedim ben...adamlar osmanlıdan hiç bir şey öğrenmemişler....bir defasında bir şey 

satın almak içın SarayBosna çarşısında bir dukkana girip Türkce biliyormusunuz diye 

sorunca Bosnalı satıcı kadın bana ingilizce BURASI BOSNA, BIZ TÜRKÇE 

OGRENMEĞE MECBUR DEĞILIZ, SİZ ÖGRENMELISINIZ BİZİM DILİMIZİ 

deyince ben çok sükut-u hayale uğradım....” “Allahu Ekber diyenlerin yaşamadığı 

ülkelere gitmeniz.Veya memnun değilseniz ama yine de burada kalmak istiyorsanız 

Osmanlı döneminde bizden olmayanların yaptığı gibi oturun yerinize, fitne çıkarmayın 

canım Türkiyem seni sevmeyen ölsün” şeklindeki çevrimiçi katılımcı görüşleri G.1’in 

Bosna hersekli olması ve bir zamanlar Osmanlı devleti himayesinde olmasının da 

etkisiyle milliyetçilik, devletçilik ve tahakküm üzerinden şekillenerek kendini 

göstermektedir.  

Çalışmanın bu bölümünde; Türkiye’de yaşayan sosyal medya kullanıcılarının yerleşik 

yabancılar konulu YouTube video içeriklerindeki izleyici yorumlarında kültürlerarası iletişimi 

etkileyen unsurlar nasıl şekillenmektedir? ana araştırma sorusu ile (1) YouTube izleyici 

yorumlarında elde edilen ifadelerde kültürlerarası iletişimi etkileyen temalar nelerdir ve video 

içeriklerine göre nasıl farklılaşmaktadır? (2) Yerleşik Yabancılara yönelik olarak YouTube 

içerik anlatıları izleyici yorumlarında kültürlerarası farkındalığı düşüren temalar nelerdir? (3) 

Yerleşik Yabancılara yönelik olarak YouTube içerik anlatıları izleyici yorumlarında 

kültürlerarası duyarlılığı düşüren temalar nelerdir? (4) Yerleşik Yabancılara yönelik olarak 

gerçekleştirilen, YouTube içerik anlatıları izleyici yorumlarında kültürlerarası iletişim 

becerikliliğini düşüren kategoriler nelerdir? şeklindeki alt sorularının cevaplarına ulaşılmıştır. 



347 

 

İzleyicilerin yorumlarında kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerden; zenofobi, ırkçılık, 

belirsizlik ve kaygı, toplumsal senaryolar ve roller, etnomerkezcilik, değer ve normlara tepki, 

kalıp yargılar ve önyargılar temalarının daha yoğun olduğu ve dilsel süreç etkisi temaları daha 

az olmakla birlikte, yorumların ağırlıklı olarak bilişsel süreç ile duyuşsal süreç etkisi etrafında 

şekillendiği ve nasıl anlamlandırıldığı ayrıntılı olarak görülmüştür. Araştırma sorularında 

yanıt aranan kültürlerarası duyarlılığı ve farkındalığı düşüren bu temalar kültürlerarası 

iletişimi etkileyen faktörler arasında yer almaktadır. Bunlar içerisinde ise, çevrimiçi katılımcı 

görüşleri arasında en yoğun tema zenofobi olmakla birlikte, aynı zamanda diğer yoğun olarak 

kullanılan ve kültürlerarası duyarlılığı düşüren duyuşsal süreç etkisi temalarına giren 

ifadelerin kullanıldığına dair bulgulara da ulaşılmıştır. Video içeriklerindeki görüşülen 

yerleşik yabancıların etnik kimliklerine göre de izleyici yorumlarının temalarının değiştiği 

gözlemlenmiştir. Ayrıca kültürlerarası farkındalık oluşturan ya da düşüren, kültürlerarası 

duyarlılığı ve kültürlerarası iletişim becerikliliğini düşüren temaların nasıl kullanıldığı da 

ayrıntılı olarak betimlenmekle birlikte, aynı zamanda video içeriklerine göre de izleyici 

yorumlarının nasıl diğer videolardan ayrılarak farklı tema ve süreçte ilerlediği de bulgulardan 

görülmektedir.  

 

  



348 

 

SONUÇ 

Günümüzde her geçen gün artarak devam eden dijitalleşme, sosyal medya kullanımı 

ve yeni gündeme gelen yapay zekâ odaklı internet araç ve yazılımları bilgiye erişme ve 

iletişimi kolaylaştırma gibi birtakım olanaklar sağlarken, diğer yandan manipülasyon, 

dezenformasyon ve olumsuz algıları ekerek çoğaltma gibi toplumu şekillendirebilen 

durumları da beraberinde getirmektedir. Bu çalışmada geleneksel anlamda yürütülen 

kültürlerarası iletişim faaliyetlerinin, dijital bir ortam olan sosyal medyada nasıl kendini 

göstererek şekillendiği ve kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin nasıl kullanıldığı 

betimlenerek anlamlandırılması sağlanmaktadır. Araştırma sonucu göstermektedir ki en 

masum ve eğlenceli görünen YouTube video içerikleri bile bizlerin farkında olamadığı bir 

şekilde zenofobi, etnomerkezcilik, ırkçılık, belirsizlik ve kaygı unsurları haline 

gelebilmektedir. Bu noktada çevrimiçi katılımcı görüşleri olarak adlandırılan YouTube 

izleyici yorumlarının ne kadar önemli olduğu dikkat çekmektedir. Çalışmanın, araştırma 

bulgularından görüleceği üzere Türkiye’deki yerleşik yabancılar ile görüşmelerin olduğu 

video içerik anlatılarında Video 8 ve Video 12’nin izleyici yorumları temalarının aksine, diğer 

videoların yorumlarında onları izleyen çevrimiçi katılımcı görüşlerin de kültürlerarası 

duyarlılık ve kültürlerarası farkındalığı düşürebilen temalara ulaşılmaktadır. Ulaşılan bu 

temalar zenofobi, etnomerkezcilik, ırkçılık, kalıp yargı ve önyargıların kullanımı ile birlikte, 

aynı zamanda adetler, gelenek-göreneklere tepkileri ifade eden karşı kültürün değer ve 

normları, farklı kültürlerin sosyal alanlarda nasıl davrandığının anlamlandırılmaya çalışıldığı 

toplumsal senaryolar ve rollere tepkiler gibi kültürlerarası iletişimi olumsuz etkileyenlerin 

yoğun kullanımı şeklinde olmaktadır. Bu durum Türkiye’deki dijital ortamlardaki sosyal 

medya kullanıcılarının kültürlerarası iletişim becerikliliğini de düşürmektedir. Kültürlerarası 

iletişim becerikliliği düşen dijital birey, bilgi sahibi olmadan fikir sahibi olmanın yanında, 

aynı zamanda yanlış ve manipüle edilmiş bilgileri kullanarak kalıp yargı ve önyargıları ile 

hareket eden birer dijital zorbalara dönüşmektedir. Çevrimiçi katılımcıların ifadeleri olan 

sosyal medya kullanıcı yorumlarında ve etkileşimlerinde ortaya çıkan bu bulgular dijital 

ortamlardaki kalıp yargıların, önyargıların, değerlerin, normların ve toplumsal rollerin nasıl 

şekillendiğini ve ifade edildiğini gözler önüne de sermektedir. 

Zenofobi ve Irkçılık temaları, yabancı düşmanlığı içeren ifadeler ve ırkçılık temalı 

izleyici yorumlarda, bireylerin kendilerini ait hissettikleri kültür ve millet üzerinden 

diğerlerini yargılama eğiliminde oldukları görülmektedir. Kendi kültürel normlarının 

üstünlüğüne inandıklarından diğer kültürlere yönelik küçümseyici ve dışlayıcı bir dil 



349 

 

kullanımları dikkat çekmektedir. Bu durum, sosyal psikoloji ve kültürel çalışmalar 

literatüründe de sıkça ele alınan bir olgudur. Özellikle etnik kimliklerin ve milletlerin kendi iç 

değerleri ile bir “öteki” tanımı yapması, toplumsal kimlik kuramına göre gruplaşma ve 

dışlama mekanizmalarını tetiklemektedir. 

Kalıp yargılar ve Önyargılar teması, çevrimiçi katılımcıların önyargılı ifadelerinde, 

bireylerin sahip oldukları ön yargılı düşünceler net bir şekilde gözlemlenmektedir. Bu 

önyargılar, kişisel deneyimlerden ziyade toplumsal olarak inşa edilen kalıp yargılardan 

kaynaklanmakta ve genellikle yanlış genellemelerle sonuçlanmaktadır. Sosyal öğrenme 

kuramına göre, bu tür kalıp yargılar toplumsal normlar ve medyanın etkisiyle pekişmektedir. 

Yorumlardaki önyargılı ifadeler, bireylerin farklı kültürlere karşı geliştirdikleri anlayış 

eksikliğini de yansıtmaktadır. 

Cinsiyetçi Yaklaşımlar ve Toplumsal Roller temaları, cinsiyetçi ifadeler, toplumda 

kadın ve erkek rollerine ilişkin geleneksel bakış açısının hâlâ etkili olduğunu ortaya 

koymaktadır. Bu tür ifadelerde, kadın ve erkeklerin toplumsal rollerine yönelik kalıplaşmış 

görüşlerin hâkim olduğu görülmektedir. Literatürde cinsiyet rolleri ve toplumsal beklentiler 

üzerine yapılan çalışmalar, bu tür cinsiyetçi yaklaşımların, bireylerin toplumsal cinsiyet 

kimlikleri üzerindeki etkisini de açıklamaktadır. 

Belirsizlik ve Kaygı teması, özellikle ülkemize dair duyulan kaygılar ve belirsizlik 

durumları, yorumlarda sıkça dile getirilmektedir. Türkiye’nin geleceğine yönelik bir endişe 

hissi, toplumdaki bireylerin yaşadığı ekonomik ve politik istikrarsızlıkların psikolojik 

yansımalarını içermektedir. Bu durum, sosyal kaygının bireysel düzeyden toplumsal düzeye 

yayılmasıyla ilgilidir ve sosyal psikoloji literatüründe "kolektif kaygı" kavramıyla da 

açıklanabilmektedir. 

Değer ve Normlara Tepki teması, sosyal değerler ve normlara gösterilen tepki, 

bireylerin mevcut düzeni sorgulama ve eleştirme eğilimini yansıtmaktadır. Değerler 

hiyerarşisinin değişen toplumsal koşullara uyum sağlayamaması, bireylerin bu değerlere karşı 

olumsuz tutum geliştirmelerine neden olmaktadır. Bu tür tepkiler, kültürel değişim sürecinde 

bireylerin değerler sistemi ile yaşadıkları uyumsuzluk olarak da değerlendirilebilir. 

Alaycı, Aşağılayıcı ve Argo İfadeler temaları, bu ifadeler, kullanıcıların çeşitli 

konulara yönelik tepkilerini mizahi veya küçümseyici bir dille ifade etme eğiliminde 

olduklarını göstermektedir. Alaycı ve argo dilin kullanımı, toplumsal baskının ve 

anlaşmazlıkların bir sonucu olarak bireylerin duygusal tepkilerini ifade etme biçimi olarak 

görülebilir. Bu bağlamda, dilin toplumsal bir çatışma aracı olarak kullanımı, dilbilimsel ve 

sosyokültürel çalışmalarda ele alınan bir konu olup bireylerin gündelik hayattaki iktidar 



350 

 

ilişkilerine karşı gösterdiği bir başkaldırı şeklinde de yorumlanabilir. Bu kültürlerarası 

iletişimi etkileyen temalar, bireylerin sosyal medyada toplumsal sorunlara ve ötekilere yönelik 

tepkilerini ortaya koymakta ve bu ifadelerin toplumdaki genel algılara nasıl katkıda 

bulunduğunu da gözler önüne sermektedir. Literatürde de belirtildiği üzere, bu tür etnik, 

cinsiyetçi ve önyargılı yaklaşımlar, sadece bireysel değil, aynı zamanda toplumun değerler 

sisteminin bir yansımasıdır. Ayrıca bu tür içerikler, sosyal kimlik ve gruplar arası ilişkiler 

bağlamında incelendiğinde, bireylerin kendi kimliklerini yüceltirken ötekilere yönelik 

dışlayıcı ve ayrımcı tutumlar geliştirdiklerini göstermektedir. Değerler, normlar ve toplumsal 

rollere karşı yapılan eleştiriler, toplumsal değişim süreçlerinde görülen direncin ve 

uyumsuzluğun bir göstergesidir. Diğer bir noktada ise, kitle toplumu içerisine bulunan birey 

kendine has üstün özellikleri olarak tanımlanan zekâ, çözümleyici analiz yeteneği ve 

sorgulayıcı yapısı ortak kitle bilinci oluşumu ile ortadan kalkmaktadır. Ortaya çıkan bu 

kollektif bilincin kitle içinde diğer bireylere yayılmasıyla birlikte bilinçaltı ile hareket eden bir 

kitle toplumunun bireyi haline gelmektedir. Bu yüzden video içerikleri olumlu bir çerçevede 

ilerlerken, aksine izleyici yorumları ise birbirlerinden etkilenen katılımcı görüşleri olarak 

kendini göstermektedir. Sosyal medyadaki etkileşimlerin toplumun mikro düzeydeki 

yansımaları olduğunu ve bireylerin kendi görüşlerini ifade ederken toplumsal yargıları ve 

önyargıları da yeniden ürettikleri görülmektedir. Bu durum, kültürel etkileşimlerin ve 

toplumsal çatışmaların daha geniş bir anlayışla ele alınmasını ve çözüm arayışlarında kültürel 

duyarlılığın önemini de vurgulamaktadır. 

Araştırma süresinde, video içerik anlatıları araştırma bulgularından görüleceği üzere 

yerleşik yabancıların görüşleri kültürlerarası iletişimin bilgi boyutu da olan bilişsel süreci 

anlamlandırma ekseninde ilerlemektedir. Yerleşik yabancılar, karşı kültür hakkında bilgi 

sahibi olarak anlamlandırmayı sağlamayı amaçlayarak kültürlerarası farkındalığı elde etme 

odaklı olmaktadır. Etimoloji YouTube kanalında röportajları gerçekleştirilen yerleşik 

yabancıların, Türkiye’deki yaşamları süresince kendi kültüründeki geleneklerin etkisi ile 

bireyin toplumsal konumlara göre nasıl davranacakları ve ne söyleyecekleri, eve gelen 

misafiri ağırlama, telefonla konuşma, iş ortamları ile görüşmeleri, aile üyelerinin birbirlerine 

yaklaşımları, şehirdeki yaşam alanlarını kapsayan davranışlar, pazar yerlerindeki toplumsal 

davranışlar, alışveriş merkezi, sinema, okul ve sosyal etkinlikler gibi toplumsal alanlardaki 

senaryolarda nasıl davranılacağını ifade eden ve ayrıca adetler, gelenek-görenekler ile ahlaki 

düşünce ve davranış şekillerini de içinde barındırarak vatan, millet ve bayrak gibi milli 

kodları da içinde barındıran kültürlerarası iletişimi etkileyen bilişsel süreç faktörlerinden olan 

temaları oluşturan değer ve normların yanında toplumsal senaryolar ve rolleri anlamlandırma, 



351 

 

öğrenmeye çalışma, adapte olma ya da alışmaya çalıştıkları görülmektedir. Video 

röportajlarında yerleşik yabancıların içinde yetiştikleri toplumsal yapının aile, çevre, devlet 

kuruluşları, eğitim vb. kültürel ortamların etkisiyle edindikleri bilgi ve deneyimler ile benzer 

durumlara kendileri gibi yaklaşan insanlarla bir arada yaşamanın verdiği etkilerin üzerlerinde 

bıraktıkları izlenimler daha yoğun bir şekilde gözlemlenmiştir. Duyu organları ile farklı 

bilginin ya da durumun öğrenilerek ve elde edilerek, kavrama, anlamlandırma, düşünme gibi 

zihinsel süreç faaliyetlerini ifade eden bilişsel süreç etkisinin çalışma grubuna dahil edilen 

video içeriklerindeki bulgulardan görüleceği üzere en yoğun kullanılanlardan olduğu ifade 

edilebilir. Ancak örneklem olarak seçilen YouTube videolarının yorumlarını oluşturan 

çevrimiçi katılımcı görüşleri video içeriklerinin aksine insan duyguları ile öne çıkan, 

bireylerin ve toplulukların bilgiden ziyade çoğunlukla duyguları ile verdiği tepkileri ifade 

eden kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin duyuşsal süreç etkisinin temalarının daha 

fazla kullanıldığı görülmektedir. Duyuşsal süreç etkisi olan temalar ile kültürlerarası 

duyarlılığı düşük bireyler farklı olana karşı olumsuz tutum, zenofobik ve etnosantrik yaklaşım 

sergileyerek kültürlerarası iletişimi olumsuz etkilemektedir. YouTube izleyici yorumlarındaki 

duyuşsal süreç etkisi olan kültürlerarası duyarlılığı etkileyen temalar sırasıyla; zenofobi, 

ırkçılık, etnomerkezcilik gibi bilgiden uzak, aşırı tepkisel duygulara hitap eden ayrıştırma, 

ötekileştirme ve etnik kimlik düşmanlığına götürerek kültürlerarası iletişimi olumsuz 

etkileyen faktörlerin yayılmasına aracılık etmektedir. Sosyal medyadaki yorumları okuyanlar 

ve muhatap olan diğer izleyiciler de ister istemez bu durumların etkisinde kalmaktadır. Bu 

durum sosyal yaşamda şahit oldukları olumsuz davranışlar ve olaylar, göçmen hareketlerinin 

sosyokültürel ve ekonomik çıkmazları ile medya kanalları ve diğer sosyal medya ortamlarında 

yaygın bir şekilde süregelen yabancılarla ilgili sunulan olumsuz haberler, içerikler ve 

paylaşımlar ile de daha da yaygınlaşmaktadır. Video içeriklerindeki yerleşik yabancılar ile 

yürütülen röportaj konuları, konuşmalarının kodlanan temalarının dışında bu içeriklerin 

izleyici yorumlarında yabancı düşmanlığına götüren, kendi kültürünü üstün görme ve ırkçılık 

tema kodlarının yaygın bir şekilde kullanılması da sosyal medya kaynaklı manipülasyon ve 

olumsuz algılamalara götürmesi ile kişilerin ve toplulukların bunları ekerek diğer başka 

ortamlarda da devam ettirebilmesini neden olmaktadır. Bütün bunların yanında Etimoloji 

YouTube kanalının kuruluşu, kanal hakkındaki bilgiler, içeriklerinin konusu ve başlıklarından 

da görüleceği üzere kanalda yüklü videoların dil ve dilin kullanımı üzerine olmasına karşın, 

“Benim Türkiyem” video oynatma listesi içerisinde yer alan 19.186 yorum içerisinde çalışma 

grubu olarak seçilen 14 videonun tamamında 9.863 çevrimiçi katılımcı görüşleri olan izleyici 

yorumları bilişsel ve duyuşsal süreç üzerine olan kodlamalardan oluşmaktadır. Karşı kültürün 



352 

 

dilini anlama, dilin kullanımı ve etkisi üzerine yapılan yorumlar ve değerlendirmeler daha az 

önemsiz kalmaktadır. Ayrıca görüşme yapılan mülakat soruları da yerleşik yabancıların dil 

dışındaki temalar üzerine ifadeler vermelerine zemin hazırlayacak imkân oluşturmuştur.       

Çalışma kapsamında kültürlerarası iletişimi etkileyen faktörlerin diğer kültürlere karşı 

farklı ortamlarda gösterdiği duyarlılık ile kendinden olmayana karşı sergilediği tutumu 

göstererek kültürlerarası duyarlılık olarak görülen duyuşsal süreç etkisi; kültürlerarası iletişim 

içinde karşı kültür hakkında farklılıklarla ilgili yeterli bilgiye sahip olarak olumlu tutum 

sergilemeyi sağlayan kültürlerarası farkındalık boyutu olarak da görülen bilişsel süreç etkisi; 

duyuşsal ve bilişsel süreci de içinde barındırarak karşı kültürü anlama ve anlaşılma ile etkin 

iletişim davranışı sergileme becerileri olan kültürlerarası iletişim becerileri olarak da 

tanımlanan dilsel süreç etkisi kategorileri altında oluşturulan temaların hem video hem de 

izleyici yorumlarının kodlanarak karşılaştırılması yapılmıştır. Videolarda görüşme yürütülen 

yerleşik yabancıların röportajlarını izleyen ve yorumlayan çevrimiçi katılımcıların farklılıkları 

olağan kabul ederek saygı çerçevesinde olumlu görüşlerinin olmasının yanında araştırma 

kapsamında dahil edilerek incelenen olumsuz ifadelere sahip izleyici yorumlarında video 

içeriklerindeki görüşülenlerin farklılığına saygı duymayan, ötekileştirerek kendi kültürel 

kodlarına göre yorumlayarak yabancı düşmanlığı ve ırkçılığı tetikleyen yorumlama eğilimleri 

görülmektedir. Olumsuz yorumlar analiz edildiğinde Türkiye’de son yıllarda yoğun ve aktif 

bir şekilde düzensiz göçle gelen kişilerden kaynaklı devam eden sorunlar ve bulundukları 

şehir ve bölgelerdeki sosyokültürel değişime neden olunduğunun toplumdaki yaygın inancı ile 

medyaya yansıyan göçmenler kaynaklı haber içerikleri ve sosyal medya paylaşımları da 

yerleşik yabancılara yönelik olumsuz algı oluşturmaktadır. Ayrıca, uluslararası gündemde 

hâkim rolde kendini gösteren Fransa, ABD, İngiltere gibi kapitalizmin merkezi emperyalist 

ülkelerin Türkiye gibi gelişmekte olan ülkelere olan politikalarındaki yaklaşım ve tutumları da 

olumsuz algıların oluşmasına neden olarak bu etnik kimleri taşıyan yerleşik yabancılara 

yönelik olarak ajanlık ya da misyonerlik gibi yaklaşımlar üzerinden yapılan olumsuz 

yorumlardaki zenofobi, ırkçılık, etnomerkezcilik temalarının yoğun olduğu eksende 

ilerlemektedir. Bu yüzden araştırma kapsamında incelenen her video içeriklerinin izleyici 

yorumlarının temaları da röportaj yapılan yerleşik yabancıların etnik kimliklerine göre ayrıca 

şekillenmektedir. Batı merkezli yerleşik yabancıların izleyici yorumlarında zenofobi en fazla 

yoğunlukta iken, Afrika ve Asya gibi Müslüman ülkelere mensup yerleşik yabancılara yönelik 

izleyici yorumlarında zenofobi içeren yorumlama temaları olmakla birlikte, aynı zamanda 

kendi kültürünü üstün görme olan etnosentrizm, yabancılardan kaynaklı olarak kendi toplumu 



353 

 

hakkında geleceğe yönelik belirsizlik ve kaygı durumlarını ifade eden yorumlar da en çok 

yoğunlukta görülen temalar olmaktadır.                  

Yaygın zenofobi, etnomerkezcilik ve ırkçılık karşısında, anlamlı ve etkin bir 

kültürlerarası iletişimin geliştirilmesinde önemli zorluklar vardır. Bununla birlikte, stratejik ve 

çok yönlü bir yaklaşımla kültürel farklılıklar arasında köprü kurmak ve yapıcı diyaloğu teşvik 

etmek de mümkündür. Önemli hususlardan biri kültürlerarası iletişim yetkinliğinin 

geliştirilmesidir. Bu kültürlerarası iletişim yetkinliği, bireylerin farklı kültürel bağlamlarda 

etkin bir şekilde yol almalarını ve bunlarla etkileşim kurmalarını sağlayan bir dizi bilgi, tutum 

ve beceriyi kapsamaktadır. Bunun temelinde, kişinin kendi kültürel önyargıları, kalıp yargıları 

ve peşin hükümleri üzerinde düşünürken aynı zamanda diğer kültürlerin kendine has 

değerlerini, uygulamalarını ve bakış açılarını anlama ve takdir etme becerisi yatmaktadır 

(Ren, 2023). Kültürlerarası iletişim yetkinliğinin artırılması, etnosentrik tutumların yarattığı 

engellerin azaltılmasına yardımcı olabilir ve farklı kültürlerarasında empatik anlayışı teşvik 

edebilmektedir (Bleszynska, 2008). 

Kültürlerarası iletişim yetkinliğinin geliştirilmesi, sürekli kendini yansıtmayı, 

öğrenmeye istekli olmayı ve farklı bakış açılarıyla etkileşime girmeye açık olmayı gerektirir. 

Bireyler kendi varsayımlarına meydan okumaya istekli olmalı, kültürlerarası alışveriş için 

aktif olarak fırsatlar aramalı ve kültürel alçakgönüllülük ve hoşgörülük zihniyetini de 

geliştirmelidir. Bu durum, karşılıklı bilgi alışverişine, kalıp yargıların yıkılmasına ve kültürel 

sınırların ötesinde anlamlı bağlantılar kurulmasına olanak tanımaktadır. Ayrıca akademik 

bakış açısıyla alanında uzman eğitimciler ile örgün ve yaygın eğitim ortamlarında 

kültürlerarası iletişim becerilerinin geliştirilmesini sağlamakta olumsuz faktörleri 

engellemekte oldukça önemli bir rol oynamaktadır. Eğitimciler, öğrencileri farklı kültürel 

bilgileri edinmesini sağlayarak, kültürel duyarlılığı teşvik ederek ve kültürlerarası etkileşimler 

için fırsatlar da sunarak öğrencileri kültürlerarası iletişimin karmaşıklıklarında anlama ve 

merakla öğrenebilmek için gerekli araçlarla da donatabilirler. Bu durum, farklı bakış açılarını 

eğitim müfredata dahil etmeyi, kültürel farklılıklar ve benzerlikler üzerine tartışmaları 

kolaylaştırıcı bilimsel ortamlar ve öğrencilerin farklı geçmişlerden ve kültürlerden gelen 

akranlarıyla iş birliğine dayalı projelere katılmaları için platformlar oluşturarak onları teşvik 

etmeyi içermektedir.  

Toplumsal düzeyde, yabancı düşmanlığını ele alma ve kültürlerarası diyaloğu teşvik 

etme çabaları hayati önem taşımaktadır. Önyargılara meydan okuyan, kültürel alışverişi 

kolaylaştıran ve marjinal grupların dahil edilmesini teşvik eden girişimler, daha kapsayıcı ve 

uyumlu toplumların yaratılmasına katkıda bulunabilir. Kültürel çeşitliliğin giderek bir norm 



354 

 

haline geldiği dünyada, kültürel sınırlar ötesinde etkili iletişim kurma kapasitesi kişisel 

gelişim, sosyal uyum ve bir bütün olarak insanlığın ilerlemesi için elzemdir. Politika 

yapıcılar, toplum liderleri ve sivil toplum kuruluşları, kamuoyu bilinçlendirme kampanyaları, 

kültürel festivaller ve kapsayıcı politika ve programların geliştirilmesi yoluyla kültürlerarası 

anlayışın teşvik edilmesinde önemli bir rol oynayabilir. 

Dijital ortamlardaki sosyal medya platformları ise, bireylerin ve kuruluşların dünyanın 

dört bir yanındaki farklı kitlelerle bağlantı kurmasını sağlayarak modern yaşamın her yerde 

bulunan bir parçası haline gelmiştir. Bu dijital alanlarda etkili kültürlerarası iletişim, daha 

fazla anlayış, iş birliği ve kültürel alışverişi teşvik edebileceği için çok önemlidir. Sosyal 

medyada etkili kültürlerarası iletişim kurmak için birkaç temel strateji kullanılmalıdır. 

Öncelikle, hedef kitlenin kendine özgü kültürel nüansları, değerleri ve iletişim tercihlerini 

derinlemesine anlamak oldukça önemlidir. Bu durum, ulaşılan bireylerin veya toplulukların 

kültürel geçmişi, dili ve iletişim tarzları hakkında kapsamlı bir araştırma yapılmasını 

içerebilir. Ayrıca, içerik ve mesajların belirli bir kültürel bağlamda dikkat çekebilecek şekilde 

uyarlanması ve bilgilerin erişilebilir, ilgili ve saygılı bir şekilde sunulmasının sağlanması da 

gereklidir.  

Sosyal medyada etkili kültürlerarası iletişimi sağlayabilmenin bir diğer kritik yönü de 

izleyicilerin farklı bakış açılarını ve ihtiyaçlarını aktif bir şekilde dinleme, dikkate alma ve 

bunlara doğru yanıt verebilme becerisini de gerekli kılmaktadır. Hedef kitlesi ya da odak 

noktası farklı kültürler olarak sosyal medyayı kullanan yapılanmalar, örgütler, bireysel 

oluşumlar ve kuruluşlar, iki yönlü diyaloğu teşvik etmekle birlikte, aynı zamanda kullanıcı 

katılımını da destekleyerek güven inşa edebilir, ilişkileri güçlendirebilir ve gelecekteki 

iletişim çabalarına ışık tutabilecek değerli bilgileri de sunabilir.  Ek olarak, mesajları hem 

gönderenler hem de alanlar arasında kültürel yeterlilik ve bilhassa medya okuryazarlığını 

geliştirmek iletişim verimliliğini artırmak için gereklidir. Kültürel farkındalık ve kültürel 

duyarlılık zihniyetinin benimsenmesinin yanı sıra farklı sosyal medya platformlarının 

nüanslarının anlaşılması, iletişimin etkili, ilgili ve saygılı olmasını da sağlamaya yardımcı 

olmaktadır. 

Özetle, çalışma kapsamında video içerik anlatılarının izleyici yorumları olan çevrimiçi 

katılımcı ifadelerinde en yoğun olarak görülen ve kültürlerarası duyarlılığı da düşüren 

duyuşsal süreç etkisi teması olan Zenofobi, yani yabancılara karşı duyulan korku, güvensizlik 

ve önyargılar özellikle günümüz toplumlarında göç hareketlerinin, kültürel çeşitliliğin ve 

küreselleşmenin arttığı bir dönemde dikkat çekici bir sorun olarak öne çıkmaktadır. Yabancı 

düşmanlığının sosyal medyada, günlük hayatın çeşitli alanlarında ve toplumsal yapıda kendini 



355 

 

gösterdiği göz önüne alındığında, bu durumun toplumsal uyumu tehdit eden, bireylerin 

psikolojik iyi oluşlarını olumsuz etkileyen ve sosyal ilişkileri zayıflatan bir etken olduğu 

anlaşılmaktadır. Zenofobi, toplumlarda "öteki" olarak algılanan bireylere yönelik önyargıları 

ve ayrımcılığı körüklemektedir. Göçmenler, farklı etnik gruplara mensup bireyler, dinî 

azınlıklar ve yabancılar, ayrımcı tutumların hedefi haline gelebilmektedir. Bu tür önyargılar, 

bireylerin farklı kültürlerden gelen insanlara yönelik olumsuz tutumlarını artırmakta ve 

toplumsal çatışmalara yol açmaktadır. Ötekileştirici söylemler, özellikle sosyal medya gibi 

geniş kitlelere hızlı bir şekilde ulaşabilen platformlarda yayıldığında, toplumda biz ve onlar 

ayrımını güçlendirmekte, ötekileştirme eğilimini artırmaktadır. Bu durum, sosyal psikolojide 

"gruplar arası çatışma" olarak bilinen süreci beslemekte ve bireylerin kendi grubunu üstün 

görme eğilimlerini tetiklemektedir. Yabancı düşmanlığı aynı zamanda bireylerin 

karşılaştıkları kültürel farklılıkları tehdit olarak algılamalarından kaynaklanmaktadır. Kültürel 

psikoloji ve sosyal kimlik kuramlarına göre, bireyler kendilerini belirli bir kültürel veya etnik 

kimlikle tanımladıklarında, farklı kültürleri ve bireyleri bir tehdit olarak algılama eğiliminde 

olabilirler. Bu tehdit algısı, yalnızca kültürel farklılıklardan değil, aynı zamanda ekonomik 

kaygılar, güvenlik endişeleri ve toplumun sosyal yapısındaki değişimlerden de 

kaynaklanabilir. 

Kültürlerarası İletişim Etkileyen Faktörlere Karşı Çözüm Önerileri 

Ayrımcılık ve ötekileştirmenin toplumlarda yarattığı olumsuz etkileri azaltmak ve 

sosyal uyumu teşvik etmek için çeşitli çözüm önerileri sunulabilir. Bu öneriler, bireysel 

farkındalığı artırmaktan toplumsal düzeyde yapısal değişikliklere kadar uzanmaktadır. Bunlar 

sırasıyla şu şekilde ifade edilebilir: 

 Farkındalık Artırıcı Eğitim Programları 

Ayrımcılık ve ötekileştirmeye karşı mücadelede eğitim, en etkili araçlardan biridir. 

Farklı kültürlere, dillere ve yaşam tarzlarına yönelik farkındalık artırıcı eğitim programları, 

bireylerin farklılıklara daha açık hale gelmesine ve önyargılarının azalmasına katkı 

sağlayabilir. Okullarda ve toplum merkezlerinde, hoşgörü, empati, kültürel duyarlılık ve 

birlikte yaşama becerilerini geliştiren programların düzenlenmesi, genç yaşlardan itibaren 

bireylerin daha açık fikirli olmalarına yardımcı olabilir. Aynı zamanda, yetişkinler için 

düzenlenecek seminerler ve atölye çalışmaları, toplumun daha geniş kesimlerine ulaşmayı 

sağlayabilir. 

 Sosyal Medya Kampanyaları ve Pozitif Olumlayıcı Hikayeler 

Sosyal medya, ayrımcılık ve ötekileştirme söylemlerinin yayılmasında önemli bir rol 

oynasa da bu platformlar aynı zamanda karşıt mesajların iletilmesi için de kullanılabilir. 



356 

 

Toplumda ayrışmayı azaltmak için sosyal medyada farklı kültürlerden gelen bireylerin başarı 

hikayeleri, katkıları ve topluma sağladıkları faydaları ön plana çıkaran kampanyalar 

düzenlenebilir. Ayrıca, farklı kültürleri ve bireyleri tanıtan pozitif hikayeler, ön yargıların 

kırılmasına yardımcı olabilir. Bu tür içerikler, bireylerin yabancı kültürlere ve insanlara daha 

fazla yakınlık hissetmelerini sağlayabilir. 

 Politik Desteğin Sağlanması ve Ayrımcılıkla Mücadele 

Ayrımcılık ve ötekileştirmeye karşı çözüm yollarının etkin bir şekilde uygulanabilmesi 

için, devlet politikalarının ve yasa yapıcıların desteği gereklidir. Siyasilerin Ayrımcılık ve 

ötekileştirme oluşturan davranışlar ve söylemlerden uzak durmaları ve bununla ilgili yasaların 

oluşturulması ve uygulanması, toplumda ayrımcılıkla mücadeleye katkı sağlayabilir. Aynı 

zamanda, göçmenlere ve yabancılara yönelik uyum programlarının teşvik edilmesi ve 

toplumsal düzeyde eşitliği sağlama çabalarının desteklenmesi, yabancı düşmanlığının önüne 

geçilmesine yardımcı olabilir. Devletin bu konudaki kararlı tutumu, topluma örnek teşkil 

edecek ve bireylerin bu tür ayrımcı davranışlara karşı duyarlılığını artıracaktır. 

 Kültürlerarası Etkileşim ve Sosyal Bütünleşme Etkinlikleri 

Kültürlerarası etkileşimin artması, yabancı düşmanlığına götüren tutumları azaltmada 

etkili bir yol olabilir. Toplum içinde düzenlenen kültürel etkinlikler, festivaller, ortak projeler 

ve diğer sosyal bütünleşme faaliyetleri, bireylerin farklı kültürleri tanımalarını ve onlarla 

etkileşim kurmalarını sağlar. Bu tür etkinliklerde farklı kültürlerin temsil edilmesi, bireylerin 

önyargılarının azalmasına ve "yabancı" olarak görülen kişilerin aslında toplumun bir parçası 

olduğunu anlamalarına yardımcı olur. Bu tür etkinliklerin desteklenmesi, yerel yönetimler ve 

sivil toplum kuruluşları tarafından sağlanabilir. 

 Medyanın Rolü ve Sorumlu Yayıncılık 

Medya, toplumun algısını şekillendirme gücüne sahip önemli bir araçtır. Bu nedenle, 

medya kuruluşlarının ayrımcılık ve ötekileştirme söylemleri besleyen içeriklerden kaçınması 

ve kültürlerarası anlayışı teşvik eden haberlere yer vermesi, yabancı düşmanlığı ile 

mücadelede önemlidir. Sorumlu yayıncılık ilkesi doğrultusunda medya kuruluşlarının, farklı 

kültürleri, göçmenleri ve yabancıları olumsuz göstermemesi, toplumda daha kapsayıcı bir 

bakış açısının yaygınlaşmasına yardımcı olabilir. Medyada farklı kültürlerin temsil edilmesi, 

toplumda bu gruplara yönelik önyargıların azalmasına katkı sağlayabilir. 

Bilişim alanında dünyamız giderek daha fazla birbirine bağlanırken, kültürel sınırlar 

ötesinde etkili iletişim kurma becerisi sadece kişisel gelişim ve sosyal uyum için değil, aynı 

zamanda bir bütün olarak insanlığın ilerlemesi için de hayati önem taşımaktadır. Yabancı 

düşmanlığı, toplumların sosyal uyumunu ve bireylerin psikolojik sağlığını olumsuz etkileyen 



357 

 

ciddi bir sorundur. Bu durum, yalnızca bireysel düzeyde önyargı ve korkularla sınırlı 

kalmayıp toplumsal yapının genelinde ayrımcılık ve dışlama gibi olumsuz sonuçlara yol 

açmaktadır. Çözüm olarak eğitim, sosyal medyanın pozitif kullanımı, devlet desteği, 

kültürlerarası etkileşim ve medyanın sorumlu yayıncılığı gibi çok boyutlu yaklaşımlar 

benimsenmelidir. Bu öneriler, toplumların daha hoşgörülü, kapsayıcı ve uyumlu bir yapıya 

sahip olmalarını sağlayabilir. Zenofobi, ırkçılık ve etnormerkezciliğe karşı mücadelede 

bireylerin ve toplumun aktif bir şekilde katkı sağlaması, kültürel zenginliklerin bir tehdit 

değil, birer değer olarak görülmesini sağlayacaktır. Yabancı düşmanlığı eğilimlerinin 

azalması, bireylerin kendilerini daha güvende hissetmelerine ve toplumsal birlikteliğin 

güçlenmesine katkı sağlayacaktır. Bu bağlamda, toplumların ayrımcılık ve ötekileştirmeye 

karşı geliştirdiği duyarlılık, toplumsal barışın sürdürülebilirliği açısından da büyük önem 

taşımaktadır.  

Son olarak, bireyler sosyal medya yorumları ile kendilerini rahatlatmakta bu dijital 

alanı bir nebze de olsa bir rahatlama alanı, her istediğini ve düşündüğünü söyleyebilme ortamı 

olarakta görmektedir. Günlük hayatta yaşadıkları karşılaştıkları sorunları içselleştirerek sosyal 

medya yorumları olarak bunları dökmektedir. Sosyal psikolojideki çalışmalarda insanın 

yalnızken rahat ve davranışların nasıl göründüğü ile ilgilenmediği, ancak ortama bir kişinin 

bile girmesi durumunda davranışların değişerek insanlar hakkında nelerin söylendiği ve 

gerçekleştiği durumların da farkında olarak ilgilenmeye başladığı görülmektedir. Bireyler 

fiziksel ortam ya da dijital ortam olsun başkalarının yanındayken tek başına olduğundan farklı 

davranmaktadır. Bu yüzden sosyal psikoloji açısından bu tez çalışmasında da sosyal grupların 

insan davranışları üzerinde bir etkisi olduğunu gösterir bulgulara da ulaşılmıştır. 

Ulusal sınırların keskin hatlarının giderek azaldığı günümüz dijital toplumunda ülkeler 

arasında kavimler göçünden beri görülmemiş bir yoğunlukta insan hareketlerinin olduğu 

görülmektedir. Bu hareketlilik neticesinde, doğup büyüdüğü kendi kültüründe yaşamayı tercih 

eden insan kitlesinin giderek azaldığı ve farklı kültürlerin bir arada yaşadığı topluluklarında 

aynı şekilde giderek artmaya başladığı bir insanlık tarihi içerisindeki döneme girdiğimizde 

ifade edilebilir. Bu yüzden farklı kültürlerden gelen insan potansiyelinin içinde bulunduğu 

kültürde toplumsal barışı sağlayabilecek bir şekilde yaşayabilmesi için ortak amaçlarda 

buluşulacak iş birliği projelerine ağırlık verilmesi gerekmektedir. Günümüzün çok kültürlü 

dijital topluluklarında bireysel yetenekler ve özelliklerden ziyade iş dünyasından, eğitim 

alanına ve sosyal yaşama kadar takım çalışması ve işbirliğini geliştiren kitlelerin 

ilerleyebileceği görülmektedir. Ekonomik İş birliği ve Kalkınma Örgütü (OECD) tarafından 

yürütülen araştırmalarda, kendilerinden farklı olanlar ile empati yapabilen, farklı olanlarla 



358 

 

işbirliği halinde problemler çözebilen, bireysellikten ziyade takım çalışmasına yatkın olarak 

hedefleri gerçekleştiren toplulukların nesilleri hem sosyal barışı sağlamada hem de yenilik ve 

inovasyonda daha başarılı olmaktadır. Tüm bu noktalardan hareketle ileri araştırmacılar ise bu 

tezin kültürlerarası iletişimi etkileyenlerine yönelik nitel bulgularından yola çıkarak her 

etkileyen tema için ayrı bir alımlama çalışması yapabilecektir. Ayrıca, yerleşik yabancıların 

videolarını izleyerek yorum yapan kullanıcıların ifadeleri videolardaki görüşülenlere kendileri 

hakkındaki izleyici yorumlarındaki olumlu ve olumsuz ifadelerin onlara aktarılarak 

yorumcular üzerindeki düşünceleri ve fikirlerinin alınmasıyla da yerleşik yabancılar 

tarafından nasıl algılandığı ve anlaşıldığı araştırılarak çift yönlü daha ayrıntılı çalışmalar 

yürütebilir. Bu anlamda ileri araştırmacılar açısından çalışmada, ortaya konulan her tema ve 

onları kapsayan bilişsel ve duyuşsal süreç etkileri kendi içinde ayrı önemlere sahip olmakla 

birlikte farklı çalışma konularına da götürebilmektedir. Ayrıca çalışma da en çok dikkat çeken 

zenofobi, etnosentrizm, ırkçılık gibi duyuşsal süreç etkisi temalarının nicel verilerini ortaya 

çıkarmaya yönelik bir çalışma ile bu çalışmadaki nitel verilerin birlikte kullanılarak 

harmanlanmasıyla karma yöntem açısından ele alınabilecek bir araştırma da ileri 

araştırmacılar açısından önem arz etmektedir. Bu tez çalışmasından sonra öncelikli olarak 

yapılması gereken ilk araştırma, olumsuz ifadeler üzerinden video içeriklerinde röportaj 

yapılan yerleşik yabancılara ulaşılarak çevrimiçi katılımcı görüşlerinin kendileri hakkındaki 

izleyici yorumları üzerinden değerlendirmelerini almak ve araştırma açısından farklı 

çerçevelere de yol açarak geniş kapsamlı bir değerlendirme imkânı sağlayabilmek olmalıdır.   

 

  



359 

 

KAYNAKÇA 

Abbasi-Shavazi, M. J., & McDonald, P. (2000). Fertility and Multiculturalism: Immigrant 

Fertility in Australia, 1977–1991. International Migration Review, 34(1), 215–242. 

https://doi.org/10.1177/019791830003400109 

Abdalrahman, K. F., Al-Samarrie, A., ve Mustafa, M. S. (2018). The Role of Ethnocentrism 

in Consumer Buying Behavior. Journal of International Consumer Studies, 25(3), 87-

102. 

Abdullah, A. (2016). Language, culture, and identity: The relationship between language and 

cultural identity. Journal of Language and Cultural Education, 4(1), 1-10. 

https://doi.org/10.1515/jolace-2016-0001 

Abdullah, W. (2016). Javanese language and culture in the expression of kebo bule in 

surakarta: an ethnolinguistic study. Komunitas International Journal of Indonesian 

Society and Culture, 8(2), 285-294. https://doi.org/10.15294/komunitas.v8i2.7195 

Adegboyega, L. O. (2019). Influence of Social Media on Sexual Behaviour of Youth in 

Kwara State, Nigeria: Implications for Counselling Practice. Canadian Journal of 

Family and Youth / Le Journal Canadien de Famille et de La Jeunesse, 11(1), 85–103. 

https://doi.org/10.29173/cjfy29408 

Adhiarso, D., Utari, P., & Hastjarjo, S. (2019). The impact of digital technology to change 

people’s behavior in using the media. Digital Press Social Sciences and Humanities, 2, 

00005. https://doi.org/10.29037/digitalpress.42256 

Adler, N. J. (1981). Re-Entry: Managing Cross-Cultural Transitions. Group & Organization 

Studies, 6(3), 341–356. https://doi.org/10.1177/105960118100600310 

Adler, N. J. (1991). International Dimensions of Organizational Behaviour, 2. Basim, Boston. 

Aghaei, S., Nematbakhsh, M.A., Farsani, H.K. (2012). Evolution of the World Wide Web: 

From Web 1.0. to Web 4.0. International Journal of Web and Semantic Technologies, 

3 (1). 

Ahlqvist, Toni., Bäck, A., Halonen, M., Heinonen, S. (2008). Social media road maps 

exploring the futurestriggered by social media. VTT Tiedotteita – ValtionTeknillinen 

Tutkimuskeskus (2454):13. 

Aichner, T., Grünfelder, M., Maurer, O., & Jegeni, D. (2021). Twenty-Five Years of Social 

Media: a Review of Social Media Applications and Definitions from 1994 to 2019. 

Cyberpsychology, Behavior, and Social Networking, 24(4), 215–222. 

https://doi.org/10.1089/cyber.2020.0134 

https://doi.org/10.1177/019791830003400109
https://doi.org/10.29173/cjfy29408
https://doi.org/10.1177/105960118100600310
https://doi.org/10.1089/cyber.2020.0134


360 

 

Ajzen, I. (1991). The Theory of Planned Behavior. Organizational Behavior and Human 

Decision Processes, 50(2), 179–211. https://doi.org/10.1016/0749-5978(91)90020-T 

Akay, R. (2013). Kültürlerarası İletişimde İletişimsel Yetinin Rolü. Akademik İncelemeler 

Dergisi (Journal of Academic Inquiries), 8(3), 307–323. 

https://doi.org/10.17550/aid.37763 

Akkoyun, B., & Uyar, S. (2020). Analysis of the effect of organizational structure and culture 

on refugee problem and pandemic crisis management with artistic expression. 

Technium Social Sciences Journal, 9(1), 596–610. 

https://doi.org/10.47577/tssj.v9i1.1011 

Aksoy, Z. (2020). Kültürlerarası Yeni Medya: Sosyal Medyanın Kültürlerarası İletişim 

Üzerinde Algılanan Etkileri. Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

3(2), 126–144. 

Aksoy, Z.(2015). Kültürel Zekâ: Kültürlerarasi Iletisimde Çagdas Bir Yaklasim. Istanbul: 

Beta Yayinlari. 

Akyıl, L., & Yıldırım, O. (2020). Kültürlerarası Duyarlılık, Etnikmerkezcilik ve Sosyal 

Medya Kullanımı Etkileşimi. IBAD Sosyal Bilimler Dergisi, 384–395. 

Alexander, H. G. (1968). Thesis: Communication, technology and culture. The Philosophy 

Forum, 7(1), 2–40. https://doi.org/10.1080/02604027.1968.9971628 

Alfaro Ferreres, L. (2021). Diagnóstico intraoperatorio remoto en Patología con transmisión 

de vídeo de alta definición a través de YouTube y Twitch. Revista Española de 

Patología. https://doi.org/10.1016/j.patol.2021.03.003 

Alipour, A. (2019). Örgütsel ve Ulusal Kültürlerin Çalışanların İzlenim Yönetimi Stratejileri 

Üzerindeki Etkileri. Yönetim ve Organizasyon Araştırmaları Dergisi, 4(1), 19–40. 

https://doi.org/10.15659/yoad.4.1.002 

Aliyev, R., & Öğülmüş, S. (2016). Yabancı Uyruklu Öğrencilerin Kültürlenme Düzeylerinin 

İncelenmesi. Muş Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 4(1), 89–124. 

https://doi.org/10.18506/anemon.20532 

Alkan, F., & Erdem, R. (2021). Etnosentrizm ve Meslek Merkezcilik: Kavramsal Bir 

Değerlendirme. Süleyman Demirel Üniversitesi Vizyoner Dergisi, 12(30), 635–651. 

https://doi.org/10.21076/vizyoner.702317 

Alkubaidi, M., & Alzhrani, N. (2020). “We Are Back”: Reverse Culture Shock Among Saudi 

Scholars After Doctoral Study Abroad. SAGE Open, 10(4), 215824402097055. 

https://doi.org/10.1177/2158244020970555 

Allport, G. W. (1954). The Nature of Prejudice. Cambridge, MA:Addison-Wesley. 

https://doi.org/10.1016/0749-5978(91)90020-T
https://doi.org/10.17550/aid.37763
https://doi.org/10.47577/tssj.v9i1.1011
https://doi.org/10.1016/j.patol.2021.03.003
https://doi.org/10.15659/yoad.4.1.002
https://doi.org/10.18506/anemon.20532
https://doi.org/10.21076/vizyoner.702317
https://doi.org/10.1177/2158244020970555


361 

 

Almerico, G. M. (2014). Food and identity: Food studies, cultural, and personal identity. 

Journal of International Business and Cultural Studies, 8, 1–8. 

Alnabulsi, H. and Drury, J. (2014). Social identification moderates the effect of crowd density 

on safety at the hajj. Proceedings of the National Academy of Sciences, 111(25), 9091-

9096. https://doi.org/10.1073/pnas.1404953111 

Alshanqiti, A., Bajnaid, A., Rehman, A., Aljasir, S., Alsughayyir, A., & Albouq, S. (2020). 

Intelligent parallel mixed method approach for characterising viral youtube videos in 

saudi arabia. International Journal of Advanced Computer Science and Applications, 

11(3). https://doi.org/10.14569/ijacsa.2020.0110382 

Alsridi, H. (2019). The adoption and use of social media and its impact on mainstream media 

in bahrain. Journalism and Mass Communication, 9(1). https://doi.org/10.17265/2160-

6579/2019.01.002 

Alstott, J., Madnick, S., & Velu, C. (2014). Homophily and the speed of social mobilization: 

the effect of acquired and ascribed traits. Plos One, 9(4), e95140. 

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0095140 

Altunbey, T., & Yağbasan, M. (2020). Kültürlerarası Çalışmalarda Yöntemler, Yaklaşımlar ve 

Kuramlar Üzerine Genel Bir Değerlendirme. Karadeniz Teknik Üniversitesi İletişim 

Araştırmaları Dergisi, 10(2), 182–200. 

Alvarillo, D. and Nikiphorou, E. (2022). Social media and rheumatology societies: strategic 

insights. Rheumatology and Immunology Research, 3(4), 180-183. 

https://doi.org/10.2478/rir-2022-0032 

Alver, F., & Sarisakaloglu, A. (2023). Communication science in Türkiye: how 

communication research and education developed over the years. Publizistik, 68(1), 

89–108. https://doi.org/10.1007/s11616-022-00766-4 

Ambrasat, J. and Scheve, C. (2022). Affective meanings and social relations: identities and 

positions in the social space. Emotions and Society, 4(2), 161-180. 

https://doi.org/10.1332/263169021x16340311969719 

Ambrasat, J., & Scheve, C. V. (2022). Cultural schemata and their relational foundations: 

Bridging micro and macro approaches in cultural sociology. American Journal of 

Sociology, 128(1), 175–211. 

Anderson, E. N. (2005). Everyone eats: Understanding food and culture. New York 

University Press. 

Anderson, L. E. (1994). A new look at an old construct: Cross-cultural adaptation. 

International Journal of Intercultural Relations, 18(3), 293-328. 

https://doi.org/10.1007/s11616-022-00766-4


362 

 

Andreoni, J., Nikiforakis, N., & Siegenthaler, S. (2021). Predicting social tipping and norm 

change in controlled experiments. Proceedings of the National Academy of Sciences, 

118(16), e2014893118. https://doi.org/10.1073/pnas.2014893118 

Andreouli, E., Greenland, K., & Howarth, C. (2013). ‘I don't think racism is that bad any 

more’: Exploring the ‘end of racism’ discourse among students in English schools. 

European Journal of Social Psychology, 43(4), 273-285. 

Andreouli, E., Howarth, C., & Sonn, C. (2013). The role of schools in promoting inclusive 

communities in contexts of diversity. Journal of Health Psychology, 19(1), 16-21. 

https://doi.org/10.1177/1359105313500257 

Antheunis, M., Abeele, M., & Kanters, S. (2015). The impact of facebook use on micro-level 

social capital:  a synthesis. Societies, 5(2), 399-419. 

https://doi.org/10.3390/soc5020399 

Appadurai, A. (1996). Global ethnoscapes: Mapping the cultural contours of the world. 

Princeton University Press. 

Appadurai, A. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. 

Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Appel, G., Grewal, L., Hadi, R., & Stephen, A. T. (2020). The Future of Social Media in 

Marketing. Journal of the Academy of Marketing Science, 48(1), 79–95. Springer. 

https://doi.org/10.1007/s11747-019-00695-1 

Arifin, I., Asmunandar, & Darmayanti, D. P. (2024). Intercultural Interaction in the 

Multiethnic Context of Makassar City: A Case Study in an Urban Neighborhood. KnE 

Social Sciences, 759–768. Knowledge E. https://doi.org/10.18502/kss.v9i2.14897 

Arthur, T. E. (2000). Issues in Culturally Competent Mental Health Services for People of 

Color. Psychiatric Rehabilitation Skills, 4(3), 426–447. 

https://doi.org/10.1080/10973430008408632 

Asbrock, F., Sibley, C. G., & Duckitt, J. (2009). Right-wing authoritarianism and social 

dominance orientation and the dimensions of generalized prejudice: A longitudinal 

test. European Journal of Personality, 24(4), n/a-n/a. https://doi.org/10.1002/per.746 

Ata, F. (2019). Kültürlerarasi İletişim Kaygisi İle Sosyo- Kültürel Adaptasyon Ve Yaşam 

Doyumu Arasindaki İlişki: Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi Örneği. Selçuk İletişim, 

12(2), 708–735. https://doi.org/10.18094/josc.596287 

Atzeni, M. (2009). Searching for injustice and finding solidarity? a contribution to the 

mobilisation theory debate. Industrial Relations Journal, 40(1), 5-16. 

https://doi.org/10.1111/j.1468-2338.2008.00510. 

https://doi.org/10.1073/pnas.2014893118
https://doi.org/10.1007/s11747-019-00695-1
https://doi.org/10.18502/kss.v9i2.14897
https://doi.org/10.1080/10973430008408632
https://doi.org/10.1002/per.746
https://doi.org/10.18094/josc.596287


363 

 

Austin, M. J., & Ciaassen, J. (2008). Impact of Organizational Change on Organizational 

Culture: Implications for Introducing Evidence-Based Practice. Journal of Evidence-

Based Social Work, 5(1-2), 321–359. https://doi.org/10.1300/j394v05n01_12 

Axtell, R. E. (1998). Gestures: The do’s and taboos of body language around the world. New 

York, NY: Wiley. 

Aydin, A. (2022). Sosyal medya ve kitle iletisimi. Istanbul: Beta Yayinlari. 

Aydın, G., & Gültekin, E. (2023). İkinci/Yabanci Dil Olarak Türkçe Öğretiminde 

Kültürlerarasi Etkileşim Becerisi. Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, 27(3), 711–

732. https://doi.org/10.20296/tsadergisi.1353998 

Aygün, H. S. (2019). Kültürlerarasi farkliligin kurumiçi iletisime yansimasi: Türkiyedeki 

yabanci yöneticiler üzerine bir arastirma (Master's thesis, Sosyal Bilimler Enstitüsü). 

Baatarjav, E. A., & Dantu, R. (2011). “Current and future trends in social media”. In 2011 

IEEE Third International Conference on Privacy, Security, Risk and Trust and 2011 

IEEE Third International Conference on Social Computing, Boston, MA, USA, 2011 

(pp. 1384-1385). IEEE. 

Baharuddin, F., Musa, A., Rosle, A., Ibrahim, S., & Noh, S. (2022). The role of social media 

influencer, brand image and advertising trust to purchase intention among local 

cosmetic consumers: a conceptual paper. International Journal of Academic Research 

in Business and Social Sciences, 12(6). https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i6/14021 

Bailey, O. G., & Harindranath, R. (2007). Ethnic minorities, cultural difference and the 

cultural politics of communication. International Journal of Media & Cultural 

Politics, 2(3), 299–316. https://doi.org/10.1386/macp.2.3.299_1 

Baillie, C. (2012). Power Relations and its Influence in the Sphere of Globalization since 

World War II. The University of Western Ontario Journal of Anthropology, 20(1). 

https://doi.org/10.5206/uwoja.v20i1.8929 

Baldwin, J. R., Faulkner, S. L., Hecht, M. L., & Lindsley, S. L. (Eds.). (2006). Redefining 

culture: Perspectives across the disciplines. Routledge. 

Bánhegyi, M., & Nagy, J. (2019). Teaching Cultural Differences through Korean Canadians: 

Teaching Material Development for English as a Foreign Language Classes. Acta 

Technologica Dubnicae, 9(3), 41-58 

Baral, R. (2023). Exploring the Prominent Role of Social Institutions in Society. International 

Research Journal of MMC, 4(2), 68–74. https://doi.org/10.3126/irjmmc.v4i2.56015 

https://doi.org/10.1300/j394v05n01_12
https://doi.org/10.20296/tsadergisi.1353998
https://doi.org/10.1386/macp.2.3.299_1
https://doi.org/10.5206/uwoja.v20i1.8929
https://doi.org/10.3126/irjmmc.v4i2.56015


364 

 

Barrett, M. (2018). How Schools Can Promote the Intercultural Competence of Young 

People. European Psychologist, 23(1), 93–104. https://doi.org/10.1027/1016-

9040/a000308 

Barrio‐Ruiz, C., Ruiz, R., Colaceci, S., Raúl Juárez-Vela, Iván Santolalla-Arnedo, Durante, 

A., & Marco Di Nitto. (2023). Language and Cultural Barriers and Facilitators of 

Sexual and Reproductive Health Care for Migrant Women in High‐Income European 

Countries: An Integrative Review. Journal of Midwifery & Women’s Health, 69(1). 

https://doi.org/10.1111/jmwh.13545 

Baş, T., & Akturan, U. (2017). Sosyal Bilimlerde Bilgisayar Destekli Nitel Araştırma 

Yöntemleri. Ankara: Seçkin Yayıncılık. 

Bashingwa, M. (2021). Intercultural Impacts of Social Media Usage for International 

Students in their Educational Situations: The Case Study on African Students in 

Sakarya University (Master's thesis, Sakarya Üniversitesi). 

Bates, M. (2005). Information and knowledge: an evolutionary framework for information 

science. Information Research, 10(4). http://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ1082014.pdf 

Bauman, Z. (2013). Culture in a liquid modern world. John Wiley & Sons. 

Baumann, K. and Pajonk, F. (2014). Religions and psychotherapies—special issue. Religions, 

5(3), 871-875. https://doi.org/10.3390/rel5030871 

Baumgartner, J. N., & Susser, E. (2012). Social integration in global mental health: what is it 

and how can it be measured? Epidemiology and Psychiatric Sciences, 22(1), 29–37. 

https://doi.org/10.1017/s2045796012000303 

Bećirović, S., Brdarević Čeljo, A., & Zavrl, I. (2019). Research into intercultural effectiveness 

in a multicultural educational milieu in Bosnia and Herzegovina. Economic Research-

Ekonomska Istraživanja, 32(1), 1336–1351. 

https://doi.org/10.1080/1331677x.2019.1629329 

Bell, C. (1997). Ritual : Perspectives and Dimensions. New York: Oxford University Press. 

Benford, R. and Snow, D. (2000). Framing processes and social movements: an overview and 

assessment. Annual Review of Sociology, 26(1), 611-639. 

https://doi.org/10.1146/annurev.soc.26.1.611 

Bennardo, G., & De Munck, V. C. (2020). Cultural model theory in cognitive anthropology: 

recent developments and applications. Journal of Cultural Cognitive Science, 4(1), 1–

2. https://doi.org/10.1007/s41809-020-00055-4 

https://doi.org/10.1027/1016-9040/a000308
https://doi.org/10.1027/1016-9040/a000308
https://doi.org/10.1111/jmwh.13545
http://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ1082014.pdf
https://doi.org/10.1017/s2045796012000303
https://doi.org/10.1080/1331677x.2019.1629329
https://doi.org/10.1007/s41809-020-00055-4


365 

 

Bennett, J., & Bennett, M. (2004). Developing intercultural sensitivity: an integrative 

approach to global and domestic diversity. In Handbook of Intercultural Training ( 3 

ed., pp. 147-165). SAGE Publications, Inc., https://doi.org/10.4135/9781452231129 

Bennett, M. J. (1993). Towards ethnorelativism: A developmental model of intercultural 

sensitivity. In R.M. Paige (Ed.), Education for the intercultural experience (pp. 21–

71). Yarmouth, ME: InterculturalPress. 

Bennett, W. L., & Segerberg, A. (2013). The logic of connective action : digital media and 

the personalization of contentious politics. New York: Cambridge University Press. 

Berry, J. and Hou, F. (2019). Multiple belongings and psychological well-being among 

immigrants and the second generation in canada.. Canadian Journal of Behavioural 

Science/Revue Canadienne Des Sciences Du Comportement, 51(3), 159-170. 

https://doi.org/10.1037/cbs0000130 

Berry, J. W. (1997). Immigration, Acculturation, and Adaptation. Applied Psychology, 46(1), 

5–34. https://doi.org/10.1080/026999497378467 

Berry, J. W. (1999). Intercultural relations in plural societies. Canadian Psychology, 40(1), 

12–21. https://doi.org/10.1037/h0086823 

Berry, J. W. (2005). Acculturation: Living successfully in two cultures. International Journal 

of Intercultural Relations, 29(6), 697-712. 

Berry, J. W., Phinney, J. S., Sam, D. L., & Vedder, P. (2006). Immigrant Youth: 

Acculturation, Identity, and Adaptation. Applied Psychology, 55(3), 303–332. 

https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.2006.00256.x 

Berry, J., Lepshokova, Z., & Grigoryev, D. (2021). How shall we all live together?: meta-

analytical review of the mutual intercultural relations in plural societies project. 

Applied Psychology, 71(3), 1014-1041. https://doi.org/10.1111/apps.12332 

Bessi, A., Coletto, M., Davidescu, G., Scala, A., Caldarelli, G., & Quattrociocchi, W. (2015). 

Science vs conspiracy: collective narratives in the age of misinformation. Plos One, 

10(2), e0118093. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0118093Berger, P. L. (1963). 

Invitation to Sociology. New York: Doubled 

Bhagat, R. S., & Steers, R. M. (2009). Cambridge handbook of culture, organizations, and 

work. Cambridge, Uk ; New York: Cambridge University Press. 

Bianchi, I., & Martini, L. (2023). Academic and Social Integration of International Students 

in Higher Education: A Review of the Literature and Implications for Practice. 

International Journal of Research Publication and Reviews, 4(5), 1502–1507. 

https://doi.org/10.55248/gengpi.234.5.39555 

https://doi.org/10.1080/026999497378467
https://doi.org/10.1037/h0086823
https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.2006.00256.x
https://doi.org/10.55248/gengpi.234.5.39555


366 

 

Bierwiaczonek, K. ve Waldzus, S. (2016). Socio-cultural factors as antecedents of cross-

cultural adaptation in expatriates, international students, and migrants. Journal of 

Cross-Cultural Psychology, 47(6), 767-817. 

https://doi.org/10.1177/0022022116644526 

Bimber, B., Flanagin, A., & Stohl, C. (2005). Reconceptualizing collective action in the 

contemporary media environment. Communication Theory, 15(4), 365-388. 

https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2005.tb00340.x 

Birman, D., Trickett, E., & Buchanan, R. M. (2005). A Tale of Two Cities: Replication of a 

Study on the Acculturation and Adaptation of Immigrant Adolescents From the 

Former Soviet Union in a Different Community Context. American Journal of 

Community Psychology, 35(1-2), 83–101. https://doi.org/10.1007/s10464-005-1891-y 

Bizumic, B. (2014). Who Coined the Concept of Ethnocentrism? A Brief Report. Journal of 

Social and Political Psychology, 2(1), 3–10. 

Bizumic, B. (2019). Ethnocentrism: Integrating Theory, Measurement, and Implications. 

Political Psychology, 40(6), 1245-1266. 

Bizumic, B., & Duckitt, J. (2008). What Is and What Is Not Ethnocentrism? Political 

Psychology, 29(6), 867-889. 

Bleszynska, K. M. (2008). Constructing intercultural education. Intercultural Education, 

19(6), 537–545. https://doi.org/10.1080/14675980802568335 

Bligh, M. C. (2006). Surviving Post-merger “Culture Clash”: Can Cultural Leadership Lessen 

the Casualties?. Leadership, 2(4), 395–426. 

https://doi.org/10.1177/1742715006068937 

Blumer, H. (1951) The field of collective behavior. In: A.M. Lee (ed.), Principles of 

Sociology. Barnes and Noble, New York, pp. 167–222. 

Boelen, P. A., & Reijntjes, A. (2009). Intolerance of uncertainty and social anxiety. Journal of 

Anxiety Disorders, 23(1), 130–135. https://doi.org/10.1016/j.janxdis.2008.04.007 

Bohren, M. A., Vazquez Corona, M., Odiase, O. J., Wilson, A. N., Sudhinaraset, M., 

Diamond-Smith, N., Berryman, J., Tunçalp, Ö., & Afulani, P. A. (2022). "Strategies to 

reduce stigma and discrimination in sexual and reproductive healthcare settings: A 

mixed-methods systematic review." PLOS Global Public Health, 2(6), e0000582. 

Bojkov, V., & Goceva, M. (2022). Trust Barriers To Intercultural Communication. 

Knowledge International Journal, 55(5), 987–993. 

https://doi.org/10.35120/kij5505987v 

https://doi.org/10.1007/s10464-005-1891-y
https://doi.org/10.1080/14675980802568335
https://doi.org/10.1177/1742715006068937
https://doi.org/10.1016/j.janxdis.2008.04.007
https://doi.org/10.35120/kij5505987v


367 

 

Bolognani, M., & Erdal, M. B. (2016). Return Imaginaries and Political Climate: Comparing 

Thinking About Return Mobilities Among Pakistani Origin Migrants and Descendants 

in Norway and the UK. Journal of International Migration and Integration, 18(1), 

353–367. https://doi.org/10.1007/s12134-016-0470-4 

Bonilla-Silva, E. (2006). Racism without Racists: Color-Blind Racism and thePersistence of 

Racial Inequality in America. Lanham, MD: Rowman &Littlefield. 

Bonvillain, N. (2014). Language, Culture and Communication: The Meaning of Messages 

(7th edn). Upper Saddle River, NJ: Pearson Prentice-Hall 

Börger, T. (2012). Social Desirability and Environmental Valuation. Berlin, Germany: Peter 

Lang Verlag. https://doi.org/10.3726/978-3-653-01583-6 

Bouchara. (2021). Taboos as a Cultural Cleavage Between Muslim Immigrants and Secular 

Western Publics: Bridging the Gaps by Viewing Integration as a Two-Way Process. 

Islamophobia Studies Journal, 6(2), 228. https://doi.org/10.13169/islastudj.6.2.0228 

Bouchard, M., Haegele, J., & Hexmoor, H. (2014). Crowd dynamics of behavioural intention: 

train station and museum case studies. Connection Science, 27(2), 164-187. 

https://doi.org/10.1080/09540091.2014.956291 

Boutabssil, F. Z. (2021). A Qualitative Investigation on the Role of Social Media in 

Intercultural Communication Competence: The Moroccan Diaspora in Canada as a 

Case-Study. International Journal of Linguistics, Literature and Translation, 4(7), 22–

36. https://doi.org/10.32996/ijllt.2021.4.7.4 

Boutyline, A. (2017). Improving the measurement of shared cultural schemas with 

correlational class analysis: Theory and method. Sociological Science, 4, 353–393. 

https://doi.org/10.15195/v4.a15 

Boyd, D. M., & Ellison, N. B. (2007). Social Network Sites: Definition, History, and 

Scholarship. Journal of Computer-Mediated Communication, 13(1), 210–230. 

https://doi.org/10.1111/j.1083-6101.2007.00393.x 

Braithwaite, J. (2006). Analysing structural and cultural change in acute settings using a 

giddens–weick paradigmatic approach. Health Care Analysis, 14(2), 91-102. 

https://doi.org/10.1007/s10728-006-0014-8 

Brammer, S., Branicki, L., & Linnenluecke, M. (2020). COVID-19, Societalization and the 

Future of Business in Society. Academy of Management Perspectives, 34(4). 

https://doi.org/10.5465/amp.2019.0053 

https://doi.org/10.1007/s12134-016-0470-4
https://doi.org/10.3726/978-3-653-01583-6
https://doi.org/10.13169/islastudj.6.2.0228
https://doi.org/10.32996/ijllt.2021.4.7.4
https://doi.org/10.1111/j.1083-6101.2007.00393.x
https://doi.org/10.5465/amp.2019.0053


368 

 

Braslauskas, J. (2021). Developing intercultural competences and creativity: the foundation 

for successful intercultural communication. Creativity Studies, 14(1), 197–217. 

https://doi.org/10.3846/cs.2021.14583 

Breazu, P., & Machin, D. (2021). Using humor to disguise racism in television news: the case 

of the Roma. HUMOR, 0(0). https://doi.org/10.1515/humor-2021-0104 

Briody, E., Meerwarth Pester, T., & Trotter, R. (2012). A story’s impact on organizational‐

culture change. Journal of Organizational Change Management, 25(1), 67–87. 

https://doi.org/10.1108/09534811211199600 

Bro, L. L., & Bøllingtoft, A. (2016). The role of social entrepreneurs in the pursuit of 

institutional change: The case of renewable energy. Journal of Enterprising 

Communities: People and Places in the Global Economy, 10(4), 477-498. 

Brooks, I. (1996a). Leadership of a cultural change process. Leadership & Organization 

Development Journal, 17(5), 31–37. https://doi.org/10.1108/01437739610127496 

Brooks, I. (1996b). Using ritual to reduce barriers between sub‐cultures. Journal of 

Management in Medicine, 10(3), 23–30. https://doi.org/10.1108/02689239610122289 

Browaeys, M. J., ve Price, R. (2015). Understanding cross-cultural management, 3.Ed., UK: 

Pearson Education Ltd. 

Brown, J. J. (2008). From Friday to Sunday: The hacker ethic and shifting notions of labour, 

leisure and intellectual property. Leisure Studies, 27, 395–409. 

Brown, J. S., & Newman, S. E. (1985). Issues in Cognitive and Social Ergonomics: From Our 

House to Bauhaus. Human–Computer Interaction, 1(4), 359–391. 

https://doi.org/10.1207/s15327051hci0104_4 

Brown, R., & Gaertner, S. L. (2002). Blackwell Handbook of Social Psychology: Intergroup 

Processes. In Blackwell Publishing Ltd eBooks. Blackwell Publishing. 

https://doi.org/10.1111/b.9781405106542.2002.x 

Bryant, S. E. (2003). The role of transformational and transactional leadership in creating, 

sharing and exploiting organizational knowledge. Journal of Leadership & 

Organizational Studies, 9(4), 32-44. 

Burney, S. F. (2021). Beyond “the Stepford Wives Syndrome”: British Muslim Women 

Negotiating Secular Spaces. Journal of Muslims in Europe, 10(2), 189–209. 

https://doi.org/10.1163/22117954-bja10025 

Butler, J. (1990). GenderTrouble: Feminism and the Subversion of Identity. Routledge. 

Buttigieg, D. M., Deery, S. J., & Iverson, R. D. (2008). Union Mobilization: A Consideration 

of the Factors Affecting the Willingness of Union Members to Take Industrial Action. 

https://doi.org/10.3846/cs.2021.14583
https://doi.org/10.1515/humor-2021-0104
https://doi.org/10.1108/09534811211199600
https://doi.org/10.1108/01437739610127496
https://doi.org/10.1108/02689239610122289
https://doi.org/10.1207/s15327051hci0104_4
https://doi.org/10.1111/b.9781405106542.2002.x
https://doi.org/10.1163/22117954-bja10025


369 

 

British Journal of Industrial Relations, 46(2), 248–267. https://doi.org/10.1111/j.1467-

8543.2008.00675.x 

Buz, S., & Dikmen, A. (2021). Zorunlu Göçe Maruz Kalan Bireylerin Psikososyal İyilik Hali. 

Toplum ve Sosyal Hizmet, 32(1), 227–250. https://doi.org/10.33417/tsh.728689 

Byram, M. (1997). Teaching and assessing intercultural communicative competence. 

Clevedon: Multilingual Matters. 

Campbell, E. K., Kandala, N. B., & Oucho, J. O. (2018). Do education and urbanism really 

contribute to reduce xenophobia in African societies? evidence from Botswana. 

Migration and Development, 7(1), 142–161. 

https://doi.org/10.1080/21632324.2016.1217613 

Caprariello, P. A., Cuddy, A. J. C., & Fiske, S. T. (2009). Social Structure Shapes Cultural 

Stereotypes and Emotions: A Causal Test of the Stereotype Content Model. Group 

Processes & Intergroup Relations, 12(2), 147–155. 

https://doi.org/10.1177/1368430208101053 

Carr, C. T., ve Hayes, R. A. (2015). Social media: Defining, developing, and divining. 

Atlantic journal of communication, 23(1), 46-

65.https://doi.org/10.1080/15456870.2015.972282 

Carter, R. T. (1991). Cultural Values: A Review of Empirical Research and Implications for 

Counseling. Journal of Counseling & Development, 70(1), 164–173. 

https://doi.org/10.1002/j.1556-6676.1991.tb01579.x 

Caruso, L. and Cini, L. (2020). Rethinking the link between structure and collective action. 

capitalism, politics, and the theory of social movements. Critical Sociology, 46(7-8), 

1005-1023. https://doi.org/10.1177/0896920520911434 

Carvalho, D. P. de S. R. P., Vitor, A. F., Cogo, A. L. P., Santos, V. E. P., & Ferreira Júnior, 

M. A. (2017). Theory of communicative action: a basis for the development of critical 

thinking. Revista Brasileira de Enfermagem, 70(6), 1343–1346. 

https://doi.org/10.1590/0034-7167-2016-0383 

Castells, M. (1996). The information age : economy, society, and culture. 1, The rise of the 

network society. Chichester, West Sussex ; Malden, Ma: Wiley-Blackwell, Cop. 

Castells, M. (1996). The Rise of the Network Society. Wiley-Blackwell. 

Castells, M. (2000). The Rise of The Network Society (Second Ed.). Oxford: Blackwell P. 

Castells, M. (2002). The Internet galaxy: Reflections on the Internet, business, and society. 

Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1111/j.1467-8543.2008.00675.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-8543.2008.00675.x
https://doi.org/10.33417/tsh.728689
https://doi.org/10.1080/21632324.2016.1217613
https://doi.org/10.1177/1368430208101053
https://doi.org/10.1002/j.1556-6676.1991.tb01579.x
https://doi.org/10.1590/0034-7167-2016-0383


370 

 

Castells, M. (2009). The Rise of the Network Society Castells/The Rise of the Network Society. 

Oxford, Uk Wiley-Blackwell.https://doi.org/10.1002/9781444319514. 

Castells, M. (2010). The rise of the network society. Oxford: Blackwell. 

Cech, F., ve Tellioglu, H. (2019). Impact of the digital transformation: an online real-time 

delphi study. arXiv preprint arXiv:1904.11411. 

Çelik, E. E. (2011). Gadamer'in Hermeneutik Ufku ve Önyargi Kavrami. Kilikya Felsefe 

Dergisi, (1), 127-139. 

Çelik, Ö. (2024). Uluslararasi Öğrencilerin Kültürleri İle Türkiye’de Sosyal Medya Kullanim 

İlişkisinin İncelenmesi: Tokat Örneği. Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 

12(38), 91–123. https://doi.org/10.33692/avrasyad.1363406 

Cénat, J. M. (2022). "How to provide anti-racist mental health care." The Lancet Psychiatry, 

9(5), 357-359. 

Chahbane, S., & Alaoui, S. (2023). Deconstructing Gender Stereotypes through Moroccan 

Facebook Groups: A Netnographic Analysis. https://doi.org/10.4236/jss.2023.118022 

Chan, H. W., & Tam, K. P. (2016). Understanding the Lack of Parent–Child Value Similarity. 

Journal of Cross-Cultural Psychology, 47(5), 651–669. 

https://doi.org/10.1177/0022022116635744 

Chandler, D. ve Munday, R. (2018). Medya ve Iletisim Sözlügü. (çev. Babacan Tasdemir) 

Istanbul: Iletisim Yayinlari. 

Chang, L. H., & Wu, S. (2023). The Correlation between Hofstede’s Cultural Dimensions and 

COVID-19 Data in the Early Stage of the COVID-19 Pandemic Period. Healthcare, 

11(16), 2258. https://doi.org/10.3390/healthcare11162258 

Chen, G. M., and Starosta, W. J. (2000). The development and validation of the intercultural 

sensitivity scale. Human Communication, 3, 1-15. 

Chen, G. M., Pain, P., Chen, V. Y., Mekelburg, M., Springer, N., & Tröger, F. (2018). ‘you 

really have to have a thick skin’: a cross-cultural perspective on how online 

harassment influences female journalists. Journalism, 21(7), 877-895. 

https://doi.org/10.1177/1464884918768500 

Chen, G.-M., & Starosta, W. J. (1996). Intercultural Communication Competence: A 

Synthesis. Annals of the International Communication Association, 19(1), 353–383. 

https://doi.org/10.1080/23808985.1996.11678935 

Chen, L. (2002). Perceptions of intercultural interaction and communication satisfaction: A 

study on initial encounters. Communication Reports, 15(2), 133–147. 

https://doi.org/10.1080/08934210209367760 

https://doi.org/10.33692/avrasyad.1363406
https://doi.org/10.1177/0022022116635744
https://doi.org/10.3390/healthcare11162258
https://doi.org/10.1080/23808985.1996.11678935
https://doi.org/10.1080/08934210209367760


371 

 

Chen, S. and Xie, B. (2020). Institutional discrimination and assimilation: evidence from the 

chinese exclusion act of 1882. SSRN Electronic Journal. 

https://doi.org/10.2139/ssrn.3687123 

Chen, W., Tu, F., & Zheng, P. (2017). A transnational networked public sphere of air 

pollution: analysis of a twitter network of pm2.5 from the risk society perspective. 

Information Communication & Society, 20(7), 1005-1023. 

https://doi.org/10.1080/1369118x.2017.1303076 

Chigangaidze, R. K., Mafa, I., Simango, T. G., & Mudehwe, E. (2022). Establishing the 

relevance of the Ubuntu philosophy in social work practice: Inspired by the Ubuntu 

World Social Work Day, 2021 celebrations and the IFSW and IASSW’s (2014) Global 

Definition of Social Work. International Social Work, 66(1), 6–20. 

https://doi.org/10.1177/00208728221078374 

Choi, S., Slaubaugh, M., & Kim, A.-S. (2012). International Exchange as a Transformative 

Learning Experience: A Case Study. International Journal of Educational Reform, 

21(3), 160–172. https://doi.org/10.1177/105678791202100301 

Christofi, V., & Thompson, C. L. (2007). You Cannot Go Home Again: A Phenomenological 

Investigation of Returning to the Sojourn Country After Studying Abroad. Journal of 

Counseling & Development, 85(1), 53–63. https://doi.org/10.1002/j.1556-

6678.2007.tb00444.x 

Christophe, N. K., Stein, G. L., Kiang, L., Supple, A. J., & Gonzalez, L. M. (2020). Latent 

profiles of American and ethnic–racial identity in Latinx mothers and adolescents: 

Links to behavioral practices and cultural values. Journal of Latinx Psychology, 8(2), 

142–160. https://doi.org/10.1037/lat0000136 

Chu, S.-Y. (2014). Perspectives of Teachers and Parents of Chinese American Students With 

Disabilities About Their Home–School Communication. Preventing School Failure: 

Alternative Education for Children and Youth, 58(4), 237–248. 

https://doi.org/10.1080/1045988x.2013.809685 

Chudnovskaya, I. N., & Lipatova, M. E. (2018). Impact of Media on the Shaping Ethno-

Cultural Stereotypes in Young People. Media Watch, 9(3). 

https://doi.org/10.15655/mw/2018/v9i3/49487 

Chunhong, Z., & Griffiths, C. (2011). Intercultural Communicative Competence. English 

Language and Literature Studies, 1(2). https://doi.org/10.5539/ells.v1n2p113 

https://doi.org/10.1177/00208728221078374
https://doi.org/10.1177/105678791202100301
https://doi.org/10.1002/j.1556-6678.2007.tb00444.x
https://doi.org/10.1002/j.1556-6678.2007.tb00444.x
https://doi.org/10.1037/lat0000136
https://doi.org/10.1080/1045988x.2013.809685
https://doi.org/10.15655/mw/2018/v9i3/49487
https://doi.org/10.5539/ells.v1n2p113


372 

 

Church, A. H. (1994). The Character Of Organizational Communication: A Review And New 

Conceptualization. Emerald Publishing Limited, 2(1), 18-53. 

https://doi.org/10.1108/eb028800 

Cinelli, M., Morales, G., Galeazzi, A., Quattrociocchi, W., & Starnini, M. (2021). The echo 

chamber effect on social media. Proceedings of the National Academy of Sciences, 

118(9). https://doi.org/10.1073/pnas.2023301118 

Çitak, A. (2019). Sosyal medya iletisimi. Ankara: Detay Yayincilik. 

Close, Angelina G. (2012) Online Consumer Behavior: Theory and Research in Social 

Media. London: Routledge. 

Cohen, J. (1960). A Coefficient of Agreement for Nominal Scales. Educational and 

Psychological Measurement, 20(1), 37–46. 

https://doi.org/10.1177/001316446002000104 

Colic‐Peisker, V., & Johnson, G. (2010). Security and Anxiety of Homeownership: 

Perceptions of Middle‐class Australians at Different Stages of their Housing Careers. 

Housing, Theory and Society, 27(4), 351–371. 

https://doi.org/10.1080/14036090903326502 

Collins, P. H. (2000). Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of 

Empowerment. Routledge. 

Connell, R. W. (1987). Genderand Power: Society, the Person, and Sexual Politics. Polity 

Press. 

Copeland, W. E., Ivanova, M. Y., Achenbach, T. M., Turner, L. V., Tong, G., Ahmeti-Pronaj, 

A., … Zasepa, E. (2023). Cultural contributions to adults’ self-rated mental health 

problems and strengths: 7 culture clusters, 28 societies, 16 906 adults. Psychological 

Medicine, 53(16), 7581–7590. doi:10.1017/S0033291723001332 

Cortés, D. E., Rogler, L. H., & Malgady, R. G. (1994). Biculturality among Puerto Rican 

adults in the United States. American Journal of Community Psychology, 22(5), 685–

706. https://doi.org/10.1007/bf02506900 

Çosan, B. (2022). Web 1.0’dan Web 3.0’a mahremiyetin dönüsümü ve dezavantajli gruplar 

açisindan muhtemel sonuçlari. Çalisma ve Toplum, 5(75), 2639-2662. 

Çoşkun, G. (2021). Cultural Diffusion Theory And Tourism Implications. International 

Journal of Geography and Geography Education, 43, 358–364. 

https://doi.org/10.32003/igge.811722 

Crandall, C. S., & Eshleman, A. (2003). A justification-suppression model of the expression 

and experience of prejudice. Psychological Bulletin, 129(3), 414-446. 

https://doi.org/10.1177/001316446002000104
https://doi.org/10.1080/14036090903326502
https://doi.org/10.1007/bf02506900
https://doi.org/10.32003/igge.811722


373 

 

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Gender. University of 

Chicago Law Review, 139-167. 

Creswell, J. W. (2013). Qualitative inquiry & research design: Choosing among five 

approaches (3rd ed.). Los Angeles: Sage Publications. 

Creswell, J. W. (2021). Nitel Arastirma Yöntemleri: Bes Yaklasima Göre Nitel Arastirma 

veArastirma Deseni. (Çev. M. Bütün ve S. B. Demir). Siyasal Kitabevi, Ankara. 

Cross, S. E., Hardin, E. E., & Gercek-Swing, B. (2010). The What, How, Why, and Whereof 

Self-Construal. Personality and Social Psychology Review, 15(2), 142–179. 

https://doi.org/10.1177/1088868310373752 

Crowley, D., & Heyer, P. (2017). İletişim Tarihi: Taş Devri Sembollerinden Sosyal Medyaya 

(B. Ersöz, Trans.). Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Csigó, P. (2017). The Neopopular Bubble: Speculating on “the People” in Late Modern 

Democracy. In Central European University Press eBooks. Budapest, Hungary: 

Central European University Press. https://doi.org/10.1515/9789633861684 

Cuche, D. (2013). Sosyal Bilimlerde Kültür Kavrami. (çev. Turgut Arnas). Baglam Yayinlari, 

Istanbul. 

Cuddy, A. J. C., Fiske, S. T., Kwan, V. S. Y., Glick, P., Demoulin, S., Leyens, J.-P., … 

Palacios, M. (2009). Stereotype content model across cultures: Towards universal 

similarities and some differences. British Journal of Social Psychology, 48(1), 1–33. 

https://doi.org/10.1348/014466608x314935 

Cuéllar, I., Arnold, B., & Gonzalez, G. (1995). Cognitive referents of acculturation: 

assessmentof cultural constructs in mexican americans. Journal of Community 

Psychology, 23(4), 339-356. https://doi.org/10.1002/1520-6629(199510)23:43.0.co;2-

7 

Cunningham, I. (2008). Mobilising workers within inter-organisational relationships in the 

UK voluntary sector. Industrial Relations Journal, 39(3), 191–211. 

https://doi.org/10.1111/j.1468-2338.2007.00484.x 

Cunningham, S., Hutchison, J., Ellis, N., Hezelyova, I., & Wood, L. (2023, August 11). The 

cost of social influence: Own-gender and gender-stereotype social learning biases in 

adolescents and adults. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0290122 

Czinkota, M. R., Ronkainen, I. A., & Moffett, M. H. (1996). International Business. Fort 

Worth, TX: Dryden Press. 

https://doi.org/10.1177/1088868310373752
https://doi.org/10.1515/9789633861684
https://doi.org/10.1348/014466608x314935
https://doi.org/10.1111/j.1468-2338.2007.00484.x


374 

 

Dalluay, V., & Jalagat, R. (2016). Cross-Cultural Management of Culturally Diverse 

Workforce: A Challenge Facing Managers in the Global Workplace. International 

Journal of Science and Research (IJSR), 5(11), 663–668. 

Daniels, J. (2013). Race and Racism in Internet Studies: a Review and Critique. New Media & 

Society, 15(5), 695–719. https://doi.org/10.1177/1461444812462849 

Danso, S. (2019). The Construction of Adolescence on Social Media. Journal of Education 

and Practice, 10(9). https://doi.org/10.7176/jep/10-9-08 

Das, M. (1981). Social Movements, Social Change, And Mass Communication. International 

Review of Modern Sociology, 11(1/2), 127–143. Retrieved from 

https://www.jstor.org/stable/41420783 

Davids, M. N. (2019). Learners’ imagination of democratic citizenship in post-apartheid 

South Africa: Exploring critical literary pedagogy in History teaching. Yesterday and 

Today, (21), 29–46. https://doi.org/10.17159/2223-0386/2019/n21a2 

Davies, S., Lewis, A., Anderson, A., & Bernstein, E. (2015). The development of intercultural 

competency in school psychology graduate students. School Psychology International, 

36(4), 375-392. https://doi.org/10.1177/0143034315592664 

Dawley, Lisa (2009), Social Network Knowledge Construction: Emerging Virtual World 

Pedagogy, On the Horizon, Vol. 17, No.2 

Dawot, N. I. M., ve Ibrahim, R. (2014). A review of features and functional building blocks of 

social media. In 2014 8th. Malaysian Software Engineering Conference (MySEC) (pp. 

177-182). IEEE. 

De Vos, J. (2021). Psychoanalysis, a psychology of the masses for these digital times. 

Psychotherapy and Politics International, 19(3). e1597. 

https://doi.org/10.1002/ppi.1597 

Deardorff, D. K. (2006). Identification and Assessment of Intercultural Competence as a 

Student Outcome of Internationalization. Journal of Studies in International 

Education, 10(3), 241–266. https://doi.org/10.1177/1028315306287002 

Deetz, S. (1977). Interpretive Research in Communication: A Hermeneutic Foundation. 

Journal of Communication Inquiry, 3(1), 53–69. 

https://doi.org/10.1177/019685997700300106 

Delormier, T., Frohlich, K., & Potvin, L. (2009). Food and eating as social practice – 

understanding eating patterns as social phenomena and implications for public health. 

Sociology of Health & Illness, 31(2), 215-228. https://doi.org/10.1111/j.1467-

9566.2008.01128.x 

https://doi.org/10.1177/1461444812462849
https://doi.org/10.7176/jep/10-9-08
https://www.jstor.org/stable/41420783
https://doi.org/10.17159/2223-0386/2019/n21a2
https://doi.org/10.1002/ppi.1597
https://doi.org/10.1177/1028315306287002
https://doi.org/10.1177/019685997700300106


375 

 

Deng, K., Ding, Z., & Liu, X. (2023). Clan loyalty and COVID‐19 diffusion: Evidence from 

China. Health Economics, 32(4), 910–938. https://doi.org/10.1002/hec.4647 

Dennis, M. (2016). “i guess we survived”: insights into traumatic experiences of lakota elders. 

Traumatology an International Journal, 22(1), 9-18. 

https://doi.org/10.1037/trm0000054 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2018). The Sage handbook of qualitative research (5th ed.). 

Los Angeles: Sage Publications. 

Devitska, A. I. (2019). Peculiarities of foreign language and culture perception by bilinguals. 

146–160. https://doi.org/10.36059/978-966-397-146-9/146-160 

DeWilde, C. and Burton, C. (2016). Cultural distress: an emerging paradigm. Journal of 

Transcultural Nursing, 28(4), 334-341. https://doi.org/10.1177/1043659616682594 

DeWilde, C. E., Burgers, C., & Beukeboom, C. J. (2019). Linguistic bias and stereotyping in 

intergroup communication. In H. Giles & J. Harwood (Eds.), The Oxford Handbook of 

Language and Social Psychology (pp. 315–330). Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199838639.013.22 

Dhingra, M., & Mudgal, R. K. (2019). Historical Evolution of Social Media: An Overview. 

SSRN Electronic Journal. Presented at the International Conference on Advances in 

Engineering Science Management & Technology (ICAESMT) - 2019, Uttaranchal 

University, Dehradun, India. https://doi.org/10.2139/ssrn.3395665 

Diao, G., ve Zhao, H. (2023). Research and analysis of audiovisual art based on the 

background of new media. In SHS Web of Conferences (Vol. 167, p. 01019). EDP 

Sciences. 

Dickson, M. W., Den Hartog, D. N., & Mitchelson, J. K. (2003). Research on leadership in a 

cross-cultural context: Making progress, and raising new questions. The Leadership 

Quarterly, 14(6), 729–768. 

Dik, B. J., Steger, M. F., Gibson, A., & Peisner, W. (2012). Make Your Job a Calling: How 

the Psychology of Vocation Can Change Your Life at Work. Templeton Press. 

Dimitrova, D. (2020). Entrepreneurship – culture incentives. VUZF Review, 5(3), 40–49. 

https://doi.org/10.38188/2534-9228.20.3.05 

Diner, L., Zulaeha, I., Subyantoro, S., & Suptiatnaningsih, R. (2022). Barriers and Strategies 

of Intercultural Manadonese and Japanese Communication in Japan. Languages, 7(3), 

232. https://doi.org/10.3390/languages7030232 

Dinh, T. and Lee, Y. (2021). “i want to be as trendy as influencers” – how “fear of missing 

out” leads to buying intention for products endorsed by social media influencers. 

https://doi.org/10.1002/hec.4647
https://doi.org/10.36059/978-966-397-146-9/146-160
https://doi.org/10.2139/ssrn.3395665
https://doi.org/10.38188/2534-9228.20.3.05
https://doi.org/10.3390/languages7030232


376 

 

Journal of Research in Interactive Marketing, 16(3), 346-364. 

https://doi.org/10.1108/jrim-04-2021-0127 

Dixon, J., Levine, M., Reicher, S., & Durrheim, K. (2012). Beyond prejudice: Are negative 

evaluations the problem and is getting us to like one another more the solution? 

Behavioral and Brain Sciences, 35(6), 411-425. 

Dogan, A., & Karaman, M. (2022). Sosyal medya etkileyicileri: Kavram, türleri ve rolü. 

Sosyal Bilimler Dergisi, 7(2), 131-147. 

Dogan, S.(2022). Bi?reysel Ve Toplumsal Ac¸ilardan Ku¨ltu¨r; Ku¨ltu¨rlenme,Ku¨ltu¨rles¸me, 

Uyum, Ku¨ltu¨r Endu¨stri?si?, Ku¨ltu¨rel C¸og?ulculuk,Postmoderni?zm Ve Medya. 

Egitim Yayinevi, 1(1), 254. 

Dong, Q., Day, K. D., & Collaço, C. M. (2008). Overcoming Ethnocentrism through 

Developing Intercultural Communication Sensitivity and Multiculturalism. Human 

Communication, 11(1), 27–38. 

Dönmezer, S. (1994). Toplumbilim. Beta Basim Yayim Dagitim A.S., Istanbul. 

Dovidio, J. F., Hewstone, M., Glick, P., & Esses,V. M. (2010). The SAGEHandbook of 

Prejudice, Stereotyping, and Discrimination. Thousand Oaks, CA:Sage. 

Drouin, M., & Miller, D. A. (2015). Why do people record and post illegal material? 

Excessive social media use, psychological disorder, or both? Computers in Human 

Behavior, 48, 608–614.https://doi.org/10.1016/j.chb.2015.02.030 

Drury, J. (2020). Recent developments in the psychology of crowds and collective behaviour. 

Current Opinion in Psychology, 35, 12-16. 

https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.02.005. 

Du, H., Song, J., & Li, S. (2021). ‘Peasants are peasants’: Prejudice against displaced 

villagers in newly-built urban neighbourhoods in China. Urban Studies, 58(8), 1598-

1614. https://doi.org/10.1177/0042098020911876 

Duan, S., Deng, H., & Wibowo, S. (2023). Exploring the impact of digital work on work–life 

balance and job performance: a technology affordance perspective. Information 

Technology and People, 36(5), 2009-2029. https://doi.org/10.1108/itp-01-2021-0013 

Dube, B., & Setlalentoa, W. (2024). But We Do Not Know Anything, We Were Born in This 

Predicament: Experiences of Learners Facing Xenophobia in South Africa. Education 

Sciences, 14(3), 297. https://doi.org/10.3390/educsci14030297 

Dubois, E., Gruzd, A., & Jacobson, J. (2020). Journalists’ Use of Social Media to Infer Public 

Opinion: The citizens’ perspective. Social Science Computer Review, 38(1), 57–74. 

https://doi.org/10.1177/0894439318791527 

https://doi.org/10.3390/educsci14030297
https://doi.org/10.1177/0894439318791527


377 

 

Durkheim, É. (1912). The Elementary Forms of Religious Life. Oxford University Press. 

Durkheim, E. (2013). Durkheim: The rules of sociological method: And selected texts on 

sociology and its method. Bloomsbury Publishing. 

Durkheim, É., Lukes, S., & Halls, W. D. (1895). The rules of sociological method : and 

selected texts on sociology and its method. New York: Free Press. 

Dutot, V., & Lichy, J. (2019). The Role of Social Media in Accelerating the Process of 

Acculturation to the Global Consumer Culture. International Journal of Technology 

and Human Interaction, 15(1), 65–84. https://doi.org/10.4018/ijthi.2019010105 

Eagly, A. H., & Carli,L. L. (2007). Through the Labyrinth: The Truth About How Women 

BecomeLeaders. Harvard Business Review Press. 

Eagly, A. H., & Chaiken, S. (1993). The Psychology of Attitudes. Cengage Learning. 

Echcharfy, M. (2020). Intercultural Learning in Moroccan Higher Education: A Comparison 

between Teachers’ Perceptions and Students’ Expectations. International Journal of 

Research in English Education, 5(1), 19–35. https://doi.org/10.29252/ijree.5.1.19 

Eimhjellen, I. S. (2014). Internet communication: Does it strengthen local voluntary 

organizations?. Nonprofit and Voluntary Sector Quarterly, 43(5), 890-909. 

Ekiyor, E. Y. (2021). Göç ve Kültürlerarası İletişim İlişkisi Üzerine Bir Alan Araştırması. 

Journal of Humanities and Tourism Research (Online), 11(11-4), 819–843. 

https://doi.org/10.14230/johut1179 

Ekong, G., Kavookjian, J., & Hutchison, A. (2017). Predisposition for Empathy, Intercultural 

Sensitivity, and Intentions for Using Motivational Interviewing in First Year 

Pharmacy Students. American Journal of Pharmaceutical Education, 81(8), 5989. 

https://doi.org/10.5688/ajpe5989 

Elbert, J. (2017). Vocabularies of Citizenship: West Coast Secondary Students Describe Their 

Civic Subjectivities, Skills, and Classrooms. https://scite.ai/reports/10.20355/c5830t 

Emodi-Perlman, A., Eli, I., Uziel, N., Smardz, J., Khehra, A., Gilon, E., … Wieckiewicz, M. 

(2021). Public Concerns during the COVID-19 Lockdown: A Multicultural Cross-

Sectional Study among Internet Survey Respondents in Three Countries. Journal of 

Clinical Medicine, 10(8). https://doi.org/10.3390/jcm10081577 

Emodi-Perlman, A., Eli, I., Uziel, N., Smardz, J., Khehra, A., Gilon, E., … Wieckiewicz, M. 

(2021). Public Concerns during the COVID-19 Lockdown: A Multicultural Cross-

Sectional Study among Internet Survey Respondents in Three Countries. Journal of 

Clinical Medicine, 10(8). https://doi.org/10.3390/jcm10081577 

https://doi.org/10.4018/ijthi.2019010105
https://doi.org/10.29252/ijree.5.1.19
https://doi.org/10.14230/johut1179
https://doi.org/10.5688/ajpe5989
https://doi.org/10.3390/jcm10081577
https://doi.org/10.3390/jcm10081577


378 

 

Engin , İ. (1990). Süpürge Sanatçısı Örneğinde İki Kültürel Süreç: Kültürleme ve 

Kültürlenme. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 33(1-2), 

165–169. 

Erdogan, E. (2022). Türkçe ve Almanca Deyimlerde Dogrudan ve Dolayli Iletisim Biçemleri: 

Kültürdilbilimsel Bir Çözümleme. Dil Arastirmalari, 16(31), 77-91. 

https://doi.org/10.54316/dilarastirmalari.1163351 

Erdogan, I. (1994). Iletisim ve Toplum. Ankara: Bilgi Yayinevi. 

Erdoğan, İ. (2014). Medya Teori ve Araştırmaları. Ankara: Erk Yayınları. 

Eringa, K., Caudron, L. N., Rieck, K., Xie, F., & Gerhardt, T. (2015). How relevant are 

Hofstede’s dimensions for inter-cultural studies? A replication of Hofstede’s research 

among current international business students. Research in Hospitality Management, 

5(2), 187–198. tandfonline. https://doi.org/10.1080/22243534.2015.11828344 

Erlandson, D. A., Harris, E. L., Skipper, B. L., ve Allen, S. D. (1993). Doing naturalistic 

inquiry: A guide to methods. SAGE Publications. 

Eroglu, F. (1996). Davranis Bilimleri. Istanbul: Beta Yayinlari. 

Ersöz, B. (2020). Yeni nesil web paradigmasi-web 4.0. Bilgisayar Bilimleri ve Teknolojileri 

Dergisi, 1(2), 58-65. 

Eschenfelder, K., Desai, A., Alderman, I., & Shen, Y. (2005). The limits of decss posting: a 

comparison of internet posting of dvd circumvention devices in the european union 

and china. Journal of Information Science, 31(4), 317-331. 

https://doi.org/10.1177/0165551505054414 

Farrugia, R. C. (2013). Facebook and Relationship: A study of how social Media uses is 

affecting long term relationship. (Masters Thesis). Liberal Arts College. Retrieved 

from http://scholarworkers.nit.edu/theses/30. 

Fatalaki, J. A. (2015). Intercultural  Sensitivity and Its Implications in Language Teaching. 

Journal for Studies in Management and Planning, 1(11), 24–31. 

Fiese, B. H. (2006). Family routines and rituals. New Haven: Yale University Press. 

Filipiak, M. (2017). Strategic actions according to Jürgen Habermas – some critical remarks 

from the transcendental-pragmatic procedure viewpoint. Lingua Posnaniensis, 59(1), 

39–52. https://doi.org/10.1515/linpo-2017-0004 

Fischler, C. (1988). Food, self and identity. Social Science Information, 27, 275–293. 

Fishbein, M., & Ajzen, I. (1977). Belief, Attitude, Intention, and Behavior: An Introduction to 

Theory and Research. Philosophy and Rhetoric, 10(2), 130–132. 

Fisher, M. (2022). Capitalist realism: Is there no alternative?. John Hunt Publishing. 

https://doi.org/10.1080/22243534.2015.11828344
http://scholarworkers.nit.edu/theses/30.
https://doi.org/10.1515/linpo-2017-0004


379 

 

Fisher, R. (1991). The social psychology of intergroup and international conflict resolution. 

Contemporary Sociology a Journal of Reviews, 20(2), 315. 

https://doi.org/10.2307/2073015 

Fletcher, R., Schifferes, S., & Thurman, N. (2020). Building the “Truthmeter”: Training 

algorithms to help journalists assess the credibility of social media sources. 

Convergence, 26(1), 19–34. https://doi.org/10.1177/1354856517714955 

Flynn, J. (2004). Communicative Power in Habermas’s Theory of Democracy. European 

Journal of Political Theory, 3(4), 433–454. 

https://doi.org/10.1177/1474885104045914 

Fon, N. N. A. (2023). The “Kamerun Idea”: E pluribus unum Cameroon. Nationalities 

Papers, 1–23. https://doi.org/10.1017/nps.2023.73 

Freeman, M. (1977). Edmund Burke and the Sociology of Revolution. Political Studies, 

25(4), 459–473. https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.1977.tb00459.x 

Frimer, J. A., Aujla, H., Feinberg, M., Skitka, L. J., Aquino, K., Eichstaedt, J. C., ve Willer, 

R. (2023). Incivility is rising among American politicians on Twitter. Social 

Psychological and Personality Science, 14(2), 259-269. 

https://doi.org/10.1177/19485506221083811 

Froehlich, L., Martiny, S., Deaux, K., Goetz, T., & Mok, S. (2016). Being smart or getting 

smarter: implicit theory of intelligence moderates stereotype threat and stereotype lift 

effects. British Journal of Social Psychology, 55(3), 564-587. 

https://doi.org/10.1111/bjso.12144 

Froehlich, L., Mok, S., Martiny, S., & Deaux, K. (2018). Stereotype threat-effects for turkish-

origin migrants in germany: taking stock of cumulative research evidence. European 

Educational Research Journal, 21(2), 330-354. 

https://doi.org/10.1177/1474904118807539 

Frowd, P. M. (2023). 11. Nationalism, racism, and xenophobia. Oxford University Press 

EBooks, 171–187. https://doi.org/10.1093/hepl/9780198867487.003.0011 

Fuchs, C. (2014). Sosyal Medya, Elestirel Bir Giris. Ankara: NotaBene Yayinlari 

Fuchs, C. (2015). Dijital Emek ve Karl Marx, Çev. E. Kalayci ve S. Oguz. Ankara. Notabene 

Yayinlari 

Gadamer, H.-G. (1976). Philosophical Hermeneutics. University of California Press. 

Gadamer, H.-G. (1989). Truth and Method (2nd ed.). Continuum. 

Gadamer, H.-G., Weinsheimer, J., & Marshall, D. G. (2004). Truth and method. London: 

Continuum. 

https://doi.org/10.1177/1354856517714955
https://doi.org/10.1177/1474885104045914
https://doi.org/10.1017/nps.2023.73
https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.1977.tb00459.x
https://doi.org/10.1093/hepl/9780198867487.003.0011


380 

 

Gahan, P. and Pekarek, A. (2012). Social movement theory, collective action frames and 

union theory: a critique and extension. British Journal of Industrial Relations, 51(4), 

754-776. https://doi.org/10.1111/j.1467-8543.2012.00912.x 

Gall, G., & Holgate, J. (2018). Rethinking Industrial Relations: Appraisal, application and 

augmentation. Economic and Industrial Democracy, 39(4), 561–576. 

https://doi.org/10.1177/0143831x18785509 

Gallagher, M., Muldoon, O., & Pettigrew, J. (2015). An integrative review of social and 

occupational factors influencing health and wellbeing. Frontiers in Psychology, 6. 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2015.01281 

Gallien, C., & Jokic, O. (2015). Eighteenth-Century Orientalism in Contemporary British 

Historiography and Literary Criticism. Literature Compass, 12(4), 121–133. 

https://doi.org/10.1111/lic3.12222 

Garner, R.A. (1977). Social Movements in America. Chicago: Rand McNally. 

Gaurav, K. ve Ray, A. (2020). Impact of social media advertising on consumer buying 

behavior in indian e-commerce industry. Sumedha Journal of Management, 9(1), 41. 

https://doi.org/10.46454/sumedha/9.1.2020.3 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 

Gerbaudo, P. (2012). Tweets and the streets : social media and contemporary activism. 

London: Pluto Press. 

Gerlach, P., & Eriksson, K. (2021). Measuring Cultural Dimensions: External Validity and 

Internal Consistency of Hofstede’s VSM 2013 Scales. Frontiers in Psychology, 12(1). 

Frontiersin. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.662604 

Ghavami, N., & Peplau, L. A. (2012). An Intersectional Analysis of Gender and Ethnic 

Stereotypes. Psychology of Women Quarterly, 37(1), 113–127. 

https://doi.org/10.1177/0361684312464203 

Ghavasieh, A., Nicolini, C., & De Domenico, M. (2020). Statistical physics of complex 

information dynamics. Physical Review E, 102(5). 

https://doi.org/10.1103/physreve.102.052304 

Gibbs, E. and Kerr, E. (2020). Mobilizing solidarity in factory occupations: activist responses 

to multinational plant closures. Economic and Industrial Democracy, 43(2), 612-633. 

https://doi.org/10.1177/0143831x20931928 

Giddens, A. (1984). The constitution of society: Outline of the theory of structuration. Polity. 

Giddens, A. (1990). The consequences of modernity. Stanford, Calif.: Stanford University 

Press. 

https://doi.org/10.1177/0143831x18785509
https://doi.org/10.1111/lic3.12222
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.662604
https://doi.org/10.1177/0361684312464203
https://doi.org/10.1103/physreve.102.052304


381 

 

Giddens, A. (2013). The Constitution of society: Outline of the theory of structuration. John 

Wiley & Sons. (s. 189-190) 

Gilani, N., Abdul Waheed, S., & Hussain, B. (2020). Multiculturalism and Integration: 

Challenges, Strategies and Prospects of Students Integration in Educational 

Environment and Society. Global Social Sciences Review, V(II), 174–181. 

https://doi.org/10.31703/gssr.2020(v-ii).16 

Goffman, E. (1959). The presentation of self in everyday life. Anchor Books. 

Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on the Management of Spoiled Identity. New York: 

Touchstone. 

Gökçe, B. (1996). Türkiye'nin toplumsal yapisi ve toplumsal kurumlar. Savas Yayinevi. 

González, H., Ceballos, M., Tarraf, W., West, B., Bowen, M., & Vega, W. (2009). The health 

of older mexican americans in the long run. American Journal of Public Health, 

99(10), 1879-1885. https://doi.org/10.2105/ajph.2008.133744 

Gonzalez, M. B., Sittner, K. J., & Walls, M. L. (2022). Cultural efficacy as a novel 

component of understanding linkages between culture and mental health in Indigenous 

communities. American Journal of Community Psychology, 70(1-2), 191–201. 

https://doi.org/10.1002/ajcp.12594 

Gould, E. W., Zalcaria, N., & Yusof, S. A. M. (2000). Applying culture to Web site design: a 

comparison of Malaysian and US Web sites. Presented at the 18th Annual Conference 

on Computer Documentation. ipcc sigdoc 2000. Technology and Teamwork. 

Proceedings. IEEE Professional Communication Society International Professional 

Communication Conference an. https://doi.org/10.1109/ipcc.2000.887273 

Gowers, R. (2023). A Call For A New Intercultural Competence Playbook In Mediating 

Social Transformation. Lex Electronica, 28(5), 195–195. 

https://doi.org/10.7202/1109107ar 

Granovetter, M. S. (1973). The Strength of Weak Ties. The American Journal of Sociology, 

78(6), 1360-1380. 

Grasmuck, S., Martin, J., & Zhao, S. (2009). Ethno-Racial Identity Displays on Facebook. 

Journal of Computer-Mediated Communication, 15(1), 158–188. 

https://doi.org/10.1111/j.1083-6101.2009.01498.x 

Gratsiouni, D., Koutsouba, M., Venetsanou, F., & Tyrovola, V. (2016). Learning and Digital 

Environment of Dance – The Case of Greek Traditional Dance in Youtube. European 

Journal of Open, Distance and E-Learning, 19(2), 80–95. 

https://doi.org/10.1515/eurodl-2016-0009 

https://doi.org/10.31703/gssr.2020(v-ii).16
https://doi.org/10.1002/ajcp.12594
https://doi.org/10.1109/ipcc.2000.887273
https://doi.org/10.7202/1109107ar
https://doi.org/10.1111/j.1083-6101.2009.01498.x
https://doi.org/10.1515/eurodl-2016-0009


382 

 

Griffith, R. L., Wolfeld, L., Armon, B. K., Rios, J., & Liu, O. L. (2016). Assessing 

Intercultural Competence in Higher Education: Existing Research and Future 

Directions. ETS Research Report Series, 2016(2), 1–44. 

https://doi.org/10.1002/ets2.12112 

Griffiths, M. (2012). Facebook addiction: concerns, criticism, and recommendations—a 

response to andreassen and colleagues. Psychological Reports, 110(2), 518-520. 

https://doi.org/10.2466/01.07.18.pr0.110.2.518-520 

Grondin, J. (1994). Introduction to Philosophical Hermeneutics. Yale University Press. 

Grunig, J. E., & Hunt, T. (1984). Managing Public Relations. Holt, Rinehart and Winston,. 

Guarnaccia, P. J., & Hausmann-Stabile, C. (2016). Acculturation and Its Discontents: A Case 

for Bringing Anthropology Back into the Conversation. Sociology and Anthropology, 

4(2), 114–124. https://doi.org/10.13189/sa.2016.040209 

Gudykunst, W. B. (1995)."Anxiety/Uncertainty Management (AUM) Theory: Current 

Status." InR. L. Wiseman (Ed.), Intercultural Communication Theory. Thousand Oaks, 

CA:Sage Publications. 

Gudykunst, W. B. (2005). Theorizing about intercultural communication. London: Sage 

Publications. 

Gudykunst, W. B. (2005). TheorizingAbout Intercultural Communication. Sage Publications. 

Gudykunst, W. D. (1995). Anxiety/uncertainty management (AUM) theory: Current status. In 

R. L. Wiseman (Ed.), Intercultural communication theory (pp. 8–58). Sage 

Publications, Inc. 

Gültekin, M. (2012). Debates on inter-ethnic marriages: assimilation or integration? The 

Turkish perspective. Papers Revista de Sociologia, 97(1), 151. 

https://doi.org/10.5565/rev/papers/v97n1.282 

Güneş, E., & Gümüş, S. (2022). İletişim Alaninda Yapilan Sosyal Medya Konulu Çalişmalara 

Yönelik Bir Araştirma. İnönü Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (İNİF 

E-Dergi), 7(2), 46–66. https://doi.org/10.47107/inifedergi.1147721 

Gusfield, J.R. (1970). Protest, Reform and Revolt. New York: John Wiley & Sons, Inc. 

Gustave Le Bon. (1895). The Crowd: A study of the popular mind. S.L.: Ostara Publications. 

Gustave Le Bon. (1896). The Crowd: A study of the popular mind. New York: The Macmillan 

Co. 

Güvenç, B. (2002). Kültürün ABC’si. Istanbul: Yapi Kredi Yayinlari. 

Güvenç, B. (2011). İnsan ve kültür. İstanbul: Boyut. 

https://doi.org/10.1002/ets2.12112
https://doi.org/10.13189/sa.2016.040209
https://doi.org/10.5565/rev/papers/v97n1.282
https://doi.org/10.47107/inifedergi.1147721


383 

 

Guy, B. S., & Patton, W. E. (1996). Managing the effects of culture shock and sojourner 

adjustment on the expatriate industrial sales force. Industrial Marketing Management, 

25(5), 385–393. https://doi.org/10.1016/0019-8501(96)00040-5 

Habermas, J. (1989). The Structural Transformation of the Public Sphere: An Inquiry into a 

Category of Bourgeois Society. Cambridge Polity. (Original work published 1962) 

Habermas, J. (1991). The structural transformation of the public sphere: An inquiry into a 

category of bourgeois society. MIT press. 

Hacker, J., Bernsmann, R., Riemer, K. (2017). Dimensions of User Behavior in Enterprise 

Social Networks. In: Helms, R., Cranefield, J., van Reijsen, J. (eds) Social Knowledge 

Management in Action. Knowledge Management and Organizational Learning, vol 3. 

Springer, Cham. https://doi.org/10.1007/978-3-319-45133-6_7 

Hall, E. T. (1959). The Silent Language. New York: Doubleday. 

Hall, E. T. (1976). Beyond Culture. New York: Anchor Books. 

Hamedani, M. Y. G., & Markus, H. R. (2019). Understanding Culture Clashes and Catalyzing 

Change: A Culture Cycle Approach. Frontiers in Psychology, 10(10). 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2019.00700 

Han, G. (2002). An Educational Interpretation of Jürgen Habermas’s Communicative 

Rationality. Asia Pacific Education Review, 3(2), 149–159. 

https://doi.org/10.1007/bf03024908 

Handayani, P. W., Zagatti, G. A., Kefi, H., ve Bressan, S. (2023). Impact of Social Media 

Usage on Users’ COVID-19 Protective Behavior: Survey Study in Indonesia. JMIR 

formative research, 7(1), e46661. https://doi.org/10.2196/46661 

Hansen, D. L., Shneiderman, B., Smith, M. A., & Himelboim, I. (2020). Social media: New 

technologies of collaboration. In Analyzing Social Media Networks with NodeXL (pp. 

11–29). Elsevier eBooks. https://doi.org/10.1016/b978-0-12-817756-3.00002-9 

Hardcastle, M.-A. R., Usher, K. J., & Holmes, C. A. (2005). An overview of structuration 

theory and its usefulness for nursing research. Nursing Philosophy, 6(4), 223–234. 

https://doi.org/10.1111/j.1466-769x.2005.00230.x 

Harris, E. E. (2017). Demic and cultural diffusion in prehistoric Europe in the age of ancient 

genomes. Evolutionary Anthropology: Issues, News, and Reviews, 26(5), 228–241. 

https://doi.org/10.1002/evan.21545 

Hasanah, N., & Abdulrahman, T. R. (2021). E-Learning And Efl Teachers’ Intercultural 

Competence: An Analysis Of Benefits And Challenges. Akademika, 10(01), 197–217. 

https://doi.org/10.34005/akademika.v10i01.1323 

https://doi.org/10.1016/0019-8501(96)00040-5
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2019.00700
https://doi.org/10.1007/bf03024908
https://doi.org/10.1016/b978-0-12-817756-3.00002-9
https://doi.org/10.1111/j.1466-769x.2005.00230.x
https://doi.org/10.1002/evan.21545
https://doi.org/10.34005/akademika.v10i01.1323


384 

 

Hashim, A., Yazdi-Amirkhiz, S. Y., & Suleiman, M. N. (2022). Cultural, Interpersonal 

Relationships and Communication Challenges as Perceived by Nigerian Post-graduate 

Students in a Public Academic Institution in Malaysia. IARS International Research 

Journal, 12(01), 4–13. https://doi.org/10.51611/iars.irj.v12i01.2022.178 

Hasson, E. (2005). Risk, modernity and history. International Journal of Law in Context, 

1(4), 315-334. https://doi.org/10.1017/s1744552305004015 

Hassoun, A., Beacock, I., Consolvo, S., Goldberg, B., Kelley, P. G., & Russell, D. (2023). 

Practicing Information Sensibility: How Gen Z Engages with Online Information. 

https://doi.org/10.48550/arxiv.2301.07184 

Hatzenbuehler, M. L., Phelan, J. C., & Link, B. G. (2013). "Stigma as a fundamental cause of 

population health inequalities." American Journal of Public Health, 103(5), 813-821. 

Havrilova, L., Beskorsa, O., Ishutina, O., Kapnina, H., & Topolnyk, Y. (2021). Introduction 

of Intercultural Communication Studies into the Curriculum of Pedagogical 

University. Revista Romaneasca Pentru Educatie Multidimensionala, 13(3), 448–467. 

https://doi.org/10.18662/rrem/13.3/461 

Hawali, B., & Cyrielle, D. (2020). Review of mass media effect in inter-cultural 

communication. International Journal of Communication and Society, 2(2), 94-101. 

doi:https://doi.org/10.31763/ijcs.v2i2.153 

Heberle, R. (1951). Social Movements. New York: Appleton-Century-Crofts. 

Heidegger, M. (1962). Being and time Harper and Row. New York. 

Helbing, D. and Mukerji, P. (2012). Crowd disasters as systemic failures: analysis of the love 

parade disaster. Epj Data Science, 1(1). https://doi.org/10.1140/epjds7 

Helen, A. A. (2021). Gender, Politics and Governance: Assessment of Women’s Attitude 

towards Political Participation in Ekiti South Senatorial District of Southwestern 

Nigeria. The International Journal of Humanities & Social Studies, 9(1). 

https://doi.org/10.24940/theijhss/2021/v9/i1/hs2101-010 

Helmich, E., Bolhuis, S., Laan, R., & Koopmans, R. (2011). Early clinical experience: do 

students learn what we expect? Medical Education, 45(7), 731–740. 

https://doi.org/10.1111/j.1365-2923.2011.03932.x 

Helsper, E. (2021). The digital disconnect: The social causes and consequences of digital 

inequalities. 

Herold, D. K., ve Marolt, P. (Eds.). (2011). Online society in China. London and New York: 

Routledge. 

https://doi.org/10.51611/iars.irj.v12i01.2022.178
https://doi.org/10.48550/arxiv.2301.07184
https://doi.org/10.18662/rrem/13.3/461
https://doi.org/10.24940/theijhss/2021/v9/i1/hs2101-010
https://doi.org/10.1111/j.1365-2923.2011.03932.x


385 

 

Heylighen, F., Kostov, I., & Kiemen, M. (2012). Mobilization Systems: technologies for 

motivating and coordinating human action. In M. A. Peters, T. Besley, & D. Araya 

(Eds.), The New Development Paradigm: Education, Knowledge Economy and Digital 

Futures. Routledge. Retrieved from 

http://pcp.vub.ac.be/Papers/MobilizationSystems.pdf 

Hilton, J. L., & von Hippel, W. (1996). Stereotypes. Annual Review of Psychology, 47(1), 

237-271. 

Hindman, M. (2008). What is the online public sphere good for ? In J. Turow & L. Tsui 

(Eds.), The Hyperlinked Society: Questioning Connections in the Digital Age (pp. 

268–288). Ann Arbor: University of Michigan Press. 

Hinner, M. B. (2017). Intercultural Misunderstandings: Causes And Solutions. Russian 

Journal of Linguistics, 21(4), 885–909. https://doi.org/10.22363/2312-9182-2017-21-

4-885-909 

Hiswara, A., Aziz, A. M., & Pujowati, Y. (2023). Cultural preservation in a globalized world: 

Strategies for sustaining heritage. West Science Social and Humanities Studies, 1(03), 

98–106. https://doi.org/10.58812/wsshs.v1i03.250 

Hobsbawm, E. (2010). Age of revolution: 1789-1848. Hachette UK. 

Hodgetts, R. M., & Luthans, F. (1997). International Management: Culture, Strategy, and 

Behavior. New York: McGraw-Hill. 

Hofmeyr, A. S. (2021). Intercultural Competence Development Through Co-Curricular and 

Extracurricular At-Home Programs in Japan. Journal of Studies in International 

Education, 27(3), 363–386. https://doi.org/10.1177/10283153211070110 

Hofstede, G. (1980). Culture’s Consequences: International Differences in Work-Related 

Values. Sage Publications. 

Hofstede, G. (1980). Culture’s consequences: International Differences in Work-related 

Values. Beverly Hills: Sage Publications. 

Hofstede, G. (1987). The Applicability of McGregor’s Theories in South East Asia. Journal 

of Management Development, 6(3), 9–18. https://doi.org/10.1108/eb051642 

Hofstede, G. (2001). Cultures and Organizations: Comparing Values, Behaviors, Institutions, 

and Organizations across Nations (2nd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Hofstede, G., Hofstede, G. J., & Minkov, M. (2010). Cultures and organizations: Software of 

the mind. McGraw-Hill. 

Hogg, M. A., & Vaughan, G. M. (2018). Social Psychology (8th ed.). Pearson Education. 

http://pcp.vub.ac.be/Papers/MobilizationSystems.pdf
https://doi.org/10.22363/2312-9182-2017-21-4-885-909
https://doi.org/10.22363/2312-9182-2017-21-4-885-909
https://doi.org/10.58812/wsshs.v1i03.250
https://doi.org/10.1177/10283153211070110
https://doi.org/10.1108/eb051642


386 

 

Holgate, J., Simms, M., & Tapia, M. (2018). The limitations of the theory and practice of 

mobilization in trade union organizing. Economic and Industrial Democracy, 39(4), 

599-616. https://doi.org/10.1177/0143831x18777608 

Holroyd, A. E. (2007). Interpretive Hermeneutic Phenomenology: Clarifying Understanding. 

Indo-Pacific Journal of Phenomenology, 7(2), 1–12. 

https://doi.org/10.1080/20797222.2007.11433946 

Hoseini, A. S. S. (2021). How to deliver bad news to me? Suggestions for preparing Muslim 

patients before breaking bad news. Clinical Ethics, 16(2), 53–54. 

https://doi.org/10.1177/1477750920959545 

Hotwani, G. (2017). The reciprocal effect of crowding and experiential stress. Iosr Journal of 

Humanities and Social Science, 22(3), 16-19. https://doi.org/10.9790/0837-

2203031619 

Hou, Y., Xiong, D., Jiang, T., Song, L., & Wang, Q. (2019). Social Media addiction: Its 

impact, mediation, and Intervention. Cyberpsychology: Journal of Psychosocial 

Research on Cyberspace, 13(1), 1–17. https://doi.org/10.5817/cp2019-1-4 

Huckfeldt, R. (1995). Citizens, politics, and social communication: Information and influence 

in an election campaign. Cambridge University. 

Huda, M. and Nur, I. (2021). Islam, culture, and social media: a study on the culture of the 

social media usage in the covid-19 pandemic era. The Journal of Society & Media, 

5(2), 347-361. https://doi.org/10.26740/jsm.v5n2.p347-361 

Huiwen, S., Hashim, N., Sern, T. J., & Bidin, R. (2022). Intercultural Adjustment in High 

Context Communication: The Mediating Role of Intercultural Willingness to 

Communicate on AUM Theory. International Journal of Academic Research in 

Business and Social Sciences, 12(12), 1405–1425. Retrieved from 

https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i12/15723 

Hyde, A., Treacy, M. (P), Scott, P. A., Butler, M., Drennan, J., Irving, K., … Hanrahan, M. 

(2005). Modes of rationality in nursing documentation: biology, biography and the 

“voice of nursing.” Nursing Inquiry, 12(2), 66–77. https://doi.org/10.1111/j.1440-

1800.2005.00260.x 

Ilie, O. A. (2019). Intercultural Communication Barriers. China and the USA, The Difficulties 

of a Dialogue. International Conference Knowledge-Based Organization, 25(2), 258–

263. https://doi.org/10.2478/kbo-2019-0091 

Inglehart, R. (2018). Cultural evolution: People’s motivations are changing, and reshaping 

the world. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1080/20797222.2007.11433946
https://doi.org/10.1177/1477750920959545
https://doi.org/10.5817/cp2019-1-4
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i12/15723
https://doi.org/10.1111/j.1440-1800.2005.00260.x
https://doi.org/10.1111/j.1440-1800.2005.00260.x
https://doi.org/10.2478/kbo-2019-0091


387 

 

Inglehart, R., & Baker, W. E. (2000). Modernization, cultural change, and the persistence of 

traditional values. American Sociological Review, 65(1), 19-51. 

Jakubowski, J. (2018). Intercultural competences and social media: contribution through 

research. Środkowoeuropejskie Studia Polityczne, (3), 35–48. 

https://doi.org/10.14746/ssp.2018.3.3 

Jarrett, K. (2008). Beyond Broadcast Yourself
TM

: The Future of Youtube. Media 

International Australia, 126(1), 132–144. 

https://doi.org/10.1177/1329878x0812600114 

Jenkins, J. C. (1983). Resource mobilization theory and the study of social movements. 

Annual review of sociology, 9(1), 527-553. 

Jerónimo, P., Correia, J. C., & Gradim, A. (2020). Are We Close Enough? Digital Challenges 

to Local Journalists. Journalism Practice, 16(5), 813–827. 

https://doi.org/10.1080/17512786.2020.1818607 

Jia, L., & Ruan, L. (2020). Going global: Comparing Chinese mobile applications’ data and 

user privacy governance at home and abroad. Internet Policy Review, 9(3). 

https://doi.org/10.14763/2020.3.1502 

Jin, S. (2023). Unleashing the Potential of Social Media: Enhancing Intercultural 

Communication Skills in the Hospitality and Tourism Context. Sustainability, 15(14), 

10840. https://doi.org/10.3390/su151410840 

Jitpiromsri, S. (2019). The Deep South of Thailand: 15 Years in Fields of Open Conflict, 

Violence and Peace Narratives. Asian International Studies Review, 20(1), 79–108. 

https://doi.org/10.16934/isr.20.1.201906.79 

Johnson, C., Terry, D. J., & Louis, W. R. (2005). Perceptions of the intergroup structure and 

anti-Asian prejudice among White Australians. Group Processes & Intergroup 

Relations, 8(1), 53-71. 

Johnson, H. (2017). #NoDAPL: Social Media, Empowerment, and Civic Participation at 

Standing Rock. Library Trends, 66(2), 155–175. https://doi.org/10.1353/lib.2017.0033 

Jones, C. (2021). Writing intellectual disability:  glimpses into precarious processes or 

re/making a cultural phenomenon.. https://doi.org/10.32920/ryerson.14663688 

Jones, S. C. T., Anderson, R. E., Gaskin-Wasson, A. L., Sawyer, B. A., Applewhite, K., & 

Metzger, I. W. (2020). From “crib to coffin”: Navigating coping from racism-related 

stress throughout the lifespan of Black Americans. American Journal of 

Orthopsychiatry, 90(2), 267–282. https://doi.org/10.1037/ort0000430 

https://doi.org/10.14746/ssp.2018.3.3
https://doi.org/10.1177/1329878x0812600114
https://doi.org/10.1080/17512786.2020.1818607
https://doi.org/10.14763/2020.3.1502
https://doi.org/10.3390/su151410840
https://doi.org/10.16934/isr.20.1.201906.79
https://doi.org/10.1353/lib.2017.0033
https://doi.org/10.1037/ort0000430


388 

 

Jordan, A. T. (1996). Critical incident story creation and culture formation in a self‐directed 

work team. Journal of Organizational Change Management, 9(5), 27–35. 

https://doi.org/10.1108/09534819610128779 

Jr., G. (2022). The Consequences of Stereotype Threat on Black and Latinx Students in 

Science and Engineering. 

Jukes, S. (2019). How social media and technology are challenging journalists’ perceptions of 

their role. Interactions: Studies in Communication & Culture, 10(1), 111–127. 

https://doi.org/10.1386/iscc.10.1-2.111_1 

Kalu, K. N. (2019). The impact of ICT-diffusion on government effectiveness: what role for 

cultural practices? International Journal of Organization Theory & Behavior, 22(2), 

123–154. https://doi.org/10.1108/ijotb-07-2018-0087 

Kam, J. A., Cleveland, M. J., & Hecht, M. L. (2010). Applying General Strain Theory to 

Examine Perceived Discrimination’s Indirect Relation to Mexican-Heritage Youth’s 

Alcohol, Cigarette, and Marijuana Use. Prevention Science, 11(4), 397–410. 

https://doi.org/10.1007/s11121-010-0180-7 

Kampermann, A., Opdenakker, R., Heijden, B. V. der, & Bücker, J. (2021). Intercultural 

Competencies for Fostering Technology-Mediated Collaboration in Developing 

Countries. Sustainability, 13(14), 7790. https://doi.org/10.3390/su13147790 

Kaplan, A. M., & Haenlein, M. (2010). Users of the world, unite! the Challenges and 

Opportunities of Social Media. Business Horizons, 53(1), 59–68. 

https://doi.org/10.1016/j.bushor.2009.09.003 

Kaplan, A. M., & Haenlein, M. (2012). Social media: back to the roots and back to the future. 

Journal of Systems and Information Technology, 14(2), 101–104. 

https://doi.org/10.1108/13287261211232126 

Kaplan, M. A. (2023). The Rise in Anti-Asian Racism and Xenophobia in the Time of 

COVID-19. Journal of Hate Studies, 18(1). https://doi.org/10.33972/jhs.221 

Kappos, A., & Rivard, S. (2008). A Three-Perspective Model of Culture, Information 

Systems, and Their Development and Use. MIS Quarterly, 32(3), 601–634. 

https://doi.org/10.2307/25148858 

Karaosmanoglu, D. (2011). Remembering past(s): The construction of cosmopolitan Istanbul 

through nostalgic flavors. In J. M. Cramer. C. P. Greene. & L. M. Walters (Eds.), 

Food as communication: Communication as food (1st ed., pp. 39– 56). Peter Lang 

Publishing. 

https://doi.org/10.1108/09534819610128779
https://doi.org/10.1386/iscc.10.1-2.111_1
https://doi.org/10.1108/ijotb-07-2018-0087
https://doi.org/10.1007/s11121-010-0180-7
https://doi.org/10.3390/su13147790
https://doi.org/10.1016/j.bushor.2009.09.003
https://doi.org/10.1108/13287261211232126
https://doi.org/10.33972/jhs.221
https://doi.org/10.2307/25148858


389 

 

Kartal, O. Y. (2018). Analysis of Alienation in Informal Education: Media Skepticism and 

Spiral of Silence in the Network Society. International Journal of Higher Education, 

7(4), 110. https://doi.org/10.5430/ijhe.v7n4p110 

Kartal, O. Y., Yazgan, A. D., ve Kincal, R. Y. (2017). Bilisim Çaginda Sosyal Sermayenin 

Yeni Belirleyicileri: Dijital Uçurum Ve Sosyal Medya Okuryazarligi. Ahi Evran 

Üniversitesi Kirsehir Egitim Fakültesi Dergisi, 18(2), 353-373. 

Kartarı, A. (2020). Kültür, Farklılık ve İletişim: Kültürlerarası İletişimin Kavramsal 

Dayanakları. İstanbul: İletişim Yayıncılık. 

Karterud, S., ve Kongerslev, M. (2019). A Temperament-Attachment-Mentalization-Based 

(TAM) Theory of Personality and Its Disorders. 

https://scite.ai/reports/10.3389/fpsyg.2019.00518i 

Kaspar, K. ve Müller-Jensen, M. (2019). Information seeking behavior on facebook: the role 

of censorship endorsement and personality. Current Psychology, 40(8), 3848-3859. 

https://doi.org/10.1007/s12144-019-00316-8 

Kaur, K. (2015). Social media creating digital environmental publics: Case of Lynas 

Malaysia. Public Relations Review, 41(2), 311–314. 

https://doi.org/10.1016/j.pubrev.2014.12.005 

Kawashima, N. (2011). Are the global media and entertainment conglomerates having an 

impact on cultural diversity? A critical assessment of the argument in the case of the 

film industry. International Journal of Cultural Policy, 17(5), 475–489. 

https://doi.org/10.1080/10286632.2010.533764 

Keith, K. D. (2013). Ethnocentrism. The Encyclopedia of Cross-Cultural Psychology, 2, 505-

509. 

Keith, M. (2015). Cultural Superiority and Its Impact on Global Relations. Sociological 

Perspectives, 58(3), 377-391. 

Kemmelmeier, M., & Kühnen, U. (2012). Culture as Process: The Dynamics of Cultural 

Stability and Change. Social Psychology, 43(4), 171–173. 

https://doi.org/10.1027/1864-9335/a000117 

Kende, J., Phalet, K., Van den Noortgate, W., Kara, A., & Fischer, R. (2022). Equality for all? 

A meta-analysis of the contact-prejudice relationship in majority and minority 

populations. Journal of Personality and Social Psychology, 122(2), 374-398. 

Khademi, M. (1999). The Importance of International Cultural Exchanges: Some Normative 

Considerations. The Journal of Arts Management, Law, and Society, 29(1), 47–52. 

https://doi.org/10.1080/10632929909597285 

https://doi.org/10.5430/ijhe.v7n4p110
https://doi.org/10.1016/j.pubrev.2014.12.005
https://doi.org/10.1080/10286632.2010.533764
https://doi.org/10.1027/1864-9335/a000117
https://doi.org/10.1080/10632929909597285


390 

 

Khalil, H. (2024). Role of Religion and Secularism in Shaping Social Values, Norms and 

Identities in Various Societies and Communities in Egypt. International Journal of 

Sociology, 8(1), 40–52. https://doi.org/10.47604/ijs.2332 

Khan, M. M., Ahmad, R., Azad, T. M., & Nargiza, M. (2020). Revisiting the Importance of 

Cultural Approaches and Values in the International Affairs. Liberal Arts and Social 

Sciences International Journal (LASSIJ), 4(2), 179–190. 

https://doi.org/10.47264/idea.lassij/4.2.14 

Khorakiwala, M. (2022). A Geography of Strangeness: Transcultural Personhood and 

Fractal Identity in Contemporary South Asian Muslim American Literature (Thesis). 

https://doi.org/10.35376/10324/55171 

Khukhlaev, O., Gritsenko, V., Pavlova, O., Tkachenko, N., Usubian, S., & Shorokhova, V. 

(2020). Comprehensive model of intercultural competence: theoretical substantiation. 

Rudn Journal of Psychology and Pedagogics, 17(1), 13-28. 

https://doi.org/10.22363/2313-1683-2020-17-1-13-28 

Kietzmann, J. H., Hermkens, K., McCarthy, I. P., & Silvestre, B. S. (2011). Social media? Get 

serious! Understanding the functional building blocks of social media. Business 

horizons, 54(3), 241-251. https://doi.org/10.1016/j.bushor.2011.01.005 

Kietzmann, J. H., Hermkens, K., McCarthy, I. P., & Silvestre, B. S. (2011). Social media? Get 

serious! Understanding the functional building blocks of social media. Business 

horizons, 54 (3), 241-251. 

Kim, C. K. (1999). Improving Intercultural Communication Skills: A Challenge facing 

Institutions of Higher Education in the 21st Century. Technische Universitat 

Braunschweig, Institute of Marketing. 

Kim, H. S., Sherman, D. K., & Taylor, S. E. (2008). Culture and social support. American 

Psychologist, 63(6), 518–526. https://doi.org/10.1037/0003-066x 

Kim, Y. Y. (2001). Becoming Intercultural: An Integrative Theory of Communication and 

Cross-Cultural Adaptation . Sage Publications, Inc. 

Kirac, N. İ., Altinay, F., Dagli, G., Altinay, Z., Sharma, R., Shadiev, R., & Celebi, M. (2022). 

Multicultural Education Policies and Connected Ways of Living during COVID-19: 

Role of Educators as Cultural Transformers. Sustainability, 14(19), 12038. 

https://doi.org/10.3390/su141912038 

Kirkman, B. L., Lowe, K. B., & Gibson, C. B. (2006). A quarter century of Culture’s 

Consequences: a review of empirical research incorporating Hofstede’s cultural values 

https://doi.org/10.47604/ijs.2332
https://doi.org/10.47264/idea.lassij/4.2.14
https://doi.org/10.35376/10324/55171
https://doi.org/10.1037/0003-066x
https://doi.org/10.3390/su141912038


391 

 

framework. Journal of International Business Studies, 37(3), 285–320. 

https://doi.org/10.1057/palgrave.jibs.8400202 

Kittler, M. G., Rygl, D., & Mackinnon, A. (2011). Special Review Article: beyond Culture or 

beyond control? Reviewing the Use of Hall’s high-/low-context Concept. 

International Journal of Cross Cultural Management, 11(1), 63–82. 

https://doi.org/10.1177/1470595811398797 

Kittler, P. G., Sucher, K., & Nelms, M. N. (2012). Food and culture (6th ed.). Cengage 

Learning. 

Klandermans, B. (1984). Mobilization and Participation: Social-Psychological Expansisons of 

Resource Mobilization Theory. American Sociological Review, 49(5), 583. 

https://doi.org/10.2307/2095417 

Klassen, K. (2019). “Checking up” on Medical Training Programs and Assessments for 

Foreign Trained Doctors through Multimodal Analysis (Master of Arts (M.A.)). 

https://doi.org/10.22215/etd/2019-13653 

Klein, O., & Licata, L. (2003). When group representations serve social change: The speeches 

of Patrice Lumumba during the Congolese decolonization. British Journal of Social 

Psychology, 42(4), 571–593. https://doi.org/10.1348/014466603322595284 

Koç, R. (2022). Dijitallesen Kültür ya da Kültürün Dijitallesmesi: Dijital Kültür Kavrami. 

Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 15(38), 500-513. 

Koprowski, S., Mazzioni, S., Dal Magro, C. B., Silva da Rosa, F., Borelli, E., & Cazzari, R. 

(2021). National Culture and Corporate Social Responsibility. Revista Brasileira de 

Gestão de Negócios, 23(3), 488–502. https://doi.org/10.7819/rbgn.v.23i3.4115 

Korkmaz, K., & Özbesler, C. (2022). Sosyal hizmet ögrencilerinin farkliliklara saygi 

düzeyleri ile toplumsal cinsiyet algilari arasindaki iliski. Toplum ve Sosyal Hizmet, 

33(3), 867-887. 

Kornhauser, W. (1959) The Politics of Mass Society. Free Press, New York. 

Köksal, Y., & Özdemir, Ş. (2013). Bir iletişim aracı olarak sosyal medya’nın tutundurma 

karması içerisindeki yeri üzerine bir inceleme. Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi 

ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 18(1), 323–337. 

Köktürk, M. (2015). Kültürün dünyasi: kültür felsefesine giris. Hece Yayinlari ve Dergileri. 

Köse, S., Teti? K, S., ve Ercan, C. (2001). “Örgüt Kültürünü Olusturan Faktörler ”. Yönetim 

Ve Ekonomi: Celal Bayar Üniversitesi Iktisadi Ve Idari Bilimler Fakültesi Dergisi, 

8(1), 219-242. Https://Dergipark.Org.Tr/Tr/Pub/Yonveek/165476 

https://doi.org/10.1057/palgrave.jibs.8400202
https://doi.org/10.1177/1470595811398797
https://doi.org/10.2307/2095417
https://doi.org/10.22215/etd/2019-13653
https://doi.org/10.1348/014466603322595284
https://doi.org/10.7819/rbgn.v.23i3.4115


392 

 

Kristensen, N. N. and From, U. (2018). Cultural journalists on social media. MedieKultur: 

Journal of Media and Communication Research, 34(65), 76-97. 

https://doi.org/10.7146/mediekultur.v34i65.104488 

Kroeber, A. L., ve Kluckhohn, C. (1952). Culture: A Critical Review of Concepts and 

Definitions. Peabody Museum of Archaeology and Ethnology, Harvard University. 

Kuckartz, U. (2014). Qualitative text analysis: A guide to methods, practice and using 

software. London: Sage Ltd. 

Küçük, A., & Özkul, O. (2021). İletişimsel Eylem Kuramı: Yaşam Dünyası - Sistem 

Kaynaşması mı Ayrışması mı? Journal of Social Sciences and Humanities/Journal of 

Social Sciences and Humanities, 5(2), 215–237. 

https://doi.org/10.7596/jssh.31122021.001 

Kumari, S., Jindal, P., & Chand, P. (2022). Social media networking: as facilitator of 

acculturation. Ecs Transactions, 107(1), 9381-9388. 

https://doi.org/10.1149/10701.9381ecst 

Lakoff, R. (1975). Language and Woman's Place. Harper & Row. 

Lamberton, C. ve Stephen, A. T. (2016). A thematic exploration of digital, social media, and 

mobile marketing: Research evolution from 2000 to 2015 and an agenda for future 

inquiry. Journal of Marketing, 80(6), 146-172. 

Lapidot-Lefler, N., & Barak, A. (2012). Effects of anonymity, invisibility, and lack of eye-

contact on toxic online disinhibition. Computers in Human Behavior, 28(2), 434–443. 

https://doi.org/10.1016/j.chb.2011.10.014 

Latvala, E., Janhonen, S., & Lahti, M. (2019). Public Health and Social Exclusion: A Study 

on Marginalized Groups in Health Care. Springer. 

Lauring, J. (2011). Intercultural Organizational Communication: The Social Organizing of 

Interaction in International Encounters. Journal of Business Communication, 48(3), 

231–255. https://doi.org/10.1177/0021943611406500 

Le, T. T., & Tarafdar, M. (2009). Business ecosystem perspective on value co-creation in the 

Web 2.0 era: implications for entrepreneurial opportunities. International Journal of 

Entrepreneurial Venturing, 1(2), 112. https://doi.org/10.1504/ijev.2009.029099 

Learoyd-Smith, S. (2010). An exploration of the impact of contextual school factors on 

students' ways of thinking, speaking and acting. Emotional and Behavioural 

Difficulties, 15(3), 239-255. https://doi.org/10.1080/13632752.2010.497663 

Lebow, R. N. (2008). Identity and International Relations. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.7596/jssh.31122021.001
https://doi.org/10.1016/j.chb.2011.10.014
https://doi.org/10.1177/0021943611406500
https://doi.org/10.1504/ijev.2009.029099


393 

 

Ledford, C. W. (2012). Ethnocentric frames across race : the media’s role in activating 

ethnocentrism and public support for conflict abroad. (Electronic Theses and 

Dissertations; p. 803). https://doi.org/10.18297/etd/803 

Ledford, J. (2012). Media Representation and Ethnocentric Bias: A Comparative Study. 

Journal of Mass Communication Studies, 35(2), 199-214. 

Lee, J. (2015). The double-edged sword: the effects of journalists' social media activities on 

audience perceptions of journalists and their news products. Journal of Computer-

Mediated Communication, 20(3), 312-329. https://doi.org/10.1111/jcc4.12113 

Lee, S. J., & Oh, J.-E. (2019). Modeling Cultural Content for Outreach Programs in 

Marginalized Communities in Asia: A Case Study of South Korea. Higher Education 

Studies, 9(2), 96. https://doi.org/10.5539/hes.v9n2p96 

Leiner, B. M., Cerf, V. G., Clark, D. D., Kahn, R. E., Kleinrock, L., Lynch, D. C., & Wolf, S. 

(2009). A brief history of the internet. ACM SIGCOMM Computer Communication 

Review, 39(5), 22-31. 

Lerman, K. (2007). Social information processing in news aggregation. IEEE internet 

computing, 11(6), 16-28. 

L'Etang, J., Xifra, J., & Coombs, W. (2013). Institutional influences, societal interactions, 

dialogue and literacy. Public Relations Inquiry, 2(2), 121-123. 

https://doi.org/10.1177/2046147x13486144 

Leung, A. K., & Chiu, C. (2010). Multicultural Experience, Idea Receptiveness, and 

Creativity. Journal of Cross-Cultural Psychology, 41(5-6), 723–741. 

https://doi.org/10.1177/0022022110361707 

Leung, A. K., Maddux, W. W., Galinsky, A. D., & Chiu, C. (2008). Multicultural experience 

enhances creativity: The when and how. American Psychologist, 63(3), 169–181. 

https://doi.org/10.1037/0003-066x.63.3.169 

Li, H., & Sakamoto, Y. (2014). Social impacts in social media: An examination of perceived 

truthfulness and sharing of information. Computers in Human Behavior, 41, 278–287. 

https://doi.org/10.1016/j.chb.2014.08.009 

Lim, X. J., Mohd Radzol, A. R. bt , Cheah , J.-H. J., & Wong, M. W. (2017). The impact of 

social media influencers on purchase intention and the mediation effect of customer 

attitude. Asian Journal of Business Research, 7(2), 19–36. 

https://doi.org/10.14707/ajbr.170035 

Limon, S., Oral Kara, N., & Antalyali, Ö. L. (2019). Yönetim Literatüründe Stereotip 

(Kalipyargi) Kavrami: Ulusal Ve Uluslararasi Alandaki Yönetim Araştirmalari 

https://doi.org/10.18297/etd/803
https://doi.org/10.5539/hes.v9n2p96
https://doi.org/10.1177/0022022110361707
https://doi.org/10.1037/0003-066x.63.3.169
https://doi.org/10.1016/j.chb.2014.08.009
https://doi.org/10.14707/ajbr.170035


394 

 

Üzerine Bir İnceleme. Süleyman Demirel Üniversitesi Vizyoner Dergisi, 10(23), 195–

211. https://doi.org/10.21076/vizyoner.482558 

Lin, N. (1976). Foundations of Social Research. McGraw-Hill Companies. 

Lincoln, Y., & Guba, E. (1985). Naturalistic inquiry. London: Sage Publications. 

Lindgren, T. (2018). Religious conflicts: opportunity structures, group dynamics, and 

framing. Al-Albab, 7(1), 17. https://doi.org/10.24260/alalbab.v7i1.961 

Lindström, B., Bellander, M., Chang, A., Tobler, P., & Amodio, D. (2019). A computational 

reward learning account of social media engagement. 

https://doi.org/10.31234/osf.io/78mh5 

Linge, D. E. (1977). Philosophical Hermeneutics by Hans-Georg Gadamer. University of 

California Press. 

Link, B. G., & Phelan, J. C. (2001). "Conceptualizing Stigma." Annual Review of Sociology, 

27, 363-385. 

Lister, M. D., Davey, J., Giddings, S., Grant, L., & Kelly, K. (2003). New media : a critical 

introduction. London & New York: Routledge. 

Liu, J., Liu, X., Tu, S., & Xu, Z. (2021). Review of Cross-border Movements of Transnational 

Media Conglomerates. https://doi.org/10.2991/assehr.k.211020.272 

Liu, M. (2017). Adult chinese as a second language learners' willingness to communicate in 

chinese: effects of cultural, affective, and linguistic variables. Psychological Reports, 

120(3), 423-442. https://doi.org/10.1177/0033294117692808 

Liu, S., Volcic, Z., & Gallois, C. (2015). Introducing Intercultural Communication Global 

Cultures and Context. London: SAGE. 

Liu, T., & Pelowski, M. (2014). Clarifying the interaction types in two-person neuroscience 

research. https://scite.ai/reports/10.3389/fnhum.2014.00276 

Liu, Z., & Weber, I. (2014). Is Twitter a public sphere for online conflicts? A cross-

ideological and cross-hierarchical look. In Social Informatics: 6th International 

Conference, SocInfo 2014, Barcelona, Spain, November 11-13, 2014. Proceedings 6 

(pp. 336-347). Springer International Publishing. 

Livazović, G., & Ham, E. (2019). Cyberbullying and emotional distress in adolescents: the 

importance of family, peers and school. Heliyon, 5(6), e01992. 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2019.e01992 

Long, J., & He, J. (2021). Cultural semiotics and the related interpretation. In 2021 

International Conference on Public Relations and Social Sciences (ICPRSS 2021) (pp. 

1268-1272). Atlantis Press. 

https://doi.org/10.21076/vizyoner.482558
https://doi.org/10.2991/assehr.k.211020.272
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2019.e01992


395 

 

Lopes, A. and Hall, T. (2015). Organising migrant workers: the living wage campaign at the 

university of east london. Industrial Relations Journal, 46(3), 208-221. 

https://doi.org/10.1111/irj.12099 

Lovin, D., Căpățînă, A., & Moreau, D. B. (2021). Adaptation, integration and acculturation of 

foreign athletes in sports organizations in Romania and France. Quality in Sport, 7(2), 

7–23. https://doi.org/10.12775/QS.2021.007 

Low, M., & Purwaningrum, F. (2020). Othering and Social Division: A Theoretical and 

Empirical Perspective. Routledge. 

Lu, S. ve Fine, G. A. (1995). The presentation of ethnic authenticity: Chinese food as a social 

accomplishment. The Sociological Quarterly, 36(3), 535–553. 

Lukachko, A., Hatzenbuehler, M. L., & Keyes, K. M. (2014). Structural racism and 

myocardial infarction in the United States. Social Science & Medicine, 103, 42–50. 

https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2013.07.021 

Luque, M. N., del Carmen García Fernández, M., & Tejada, A. J. R. (2006). Acculturation 

Strategies and Attitudes of African Immigrants in the South of Spain: Between Reality 

and Hope. Cross-Cultural Research, 40(4), 331–351. 

https://doi.org/10.1177/1069397105283405 

Lusted, A.M. (2011). Social Networking: Myspace, Facebook&Twitter. USA: Publishing 

Company. 

Lustig, M. W., & Koester, J. (2010). Intercultural competence : interpersonal communication 

across cultures. Boston: Allyn And Bacon. 

MacIntyre, P., Dörnyei, Z., Clement, R., & Noels, K. (1998). Conceptualizing willingness to 

communicate in a l2: a situational model of l2 confidence and affiliation. Modern 

Language Journal, 82(4), 545-562. https://doi.org/10.1111/j.1540-

4781.1998.tb05543.x 

Maggio, R. (1998). The Bias-Free Word Finder: A Dictionary of Nondiscriminatory 

Language. Boston: Beacon Press. 

Mahalik, J. R. (1995). Practitioners’ Value-Orientation: Examination of Core Values and 

Influence of Theoretical Orientation. Counseling and Values, 39(3), 228–239. 

https://doi.org/10.1002/j.2161-007x.1995.tb00945.x 

Mahalik, J. R., Worthington, R. L., & Crump, S. (1999). Influence of Racial/Ethnic 

Membership and “Therapist Culture” on Therapists’ Worldview. Journal of 

Multicultural Counseling and Development, 27(1), 2–17. 

https://doi.org/10.1002/j.2161-1912.1999.tb00208.x 

https://doi.org/10.12775/QS.2021.007
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2013.07.021
https://doi.org/10.1177/1069397105283405
https://doi.org/10.1002/j.2161-007x.1995.tb00945.x
https://doi.org/10.1002/j.2161-1912.1999.tb00208.x


396 

 

Mahalleh, V. B. S., Selamat, H., & Sandhu, F. (2017). Review on Psychological Crowd 

Model Based on LeBon’s Theory. TELKOMNIKA (Telecommunication Computing 

Electronics and Control), 15(2), 763–770. 

https://doi.org/10.12928/telkomnika.v15i2.6114 

Mahl, D., Zeng, J., & Schäfer, M. (2021). From “nasa lies” to “reptilian eyes”: mapping 

communication about 10 conspiracy theories, their communities, and main 

propagators on twitter. Social Media + Society, 7(2), 205630512110174. 

https://doi.org/10.1177/20563051211017482 

Maisarah, R., & Zuhriah, Z. (2023). Communication Interaction Between Traders in Cultural 

Analysis (Case Study of Halat Traditional Market, Matsum City, Medan City). Sosial 

Budaya, 20(1), 14–14. https://doi.org/10.24014/sb.v20i1.22938 

Makwembere, S. (2015). Hallmarks of irresponsible and unresponsive governance: Internal  

xenophobic attacks in South Africa’s municipalities. The Journal for 

Transdisciplinary Research in Southern Africa, 11(4). 

https://doi.org/10.4102/td.v11i4.47 

Mallapragada, M. (2016). Immigrant activism: narratives of the “h-4 life” by indian women 

on youtube. Communication Culture and Critique, 10(1), 76-92. 

https://doi.org/10.1111/cccr.12147 

Malmberg, M., & Pantti, M. (2020). Migrant youths and YouTube entertainment: Media 

participation in post-migrant Finland. Culture Unbound, 12(2), 275-292. 

Mansour, E. (2016). The adoption and use of social media as a source of information by 

Egyptian government journalists. Journal of Librarianship and Information Science, 

50(1), 48–67. https://doi.org/10.1177/0961000616669977 

Manyam , S., Swarnalatha, M., & Padma, A. (2018). Impact of Social Media on Current 

Fashion Trends among Youth. International Journal of Educational Science and 

Research, 8(3), 127–134. https://doi.org/10.24247/ijesrjun201817 

Marcuse, H. (1964) One Dimensional Man. Beacon, Boston. 

Mariño, R. J., Stuart, G. W., Winning, T., Morgan, M. V., Thomson, W. M., Marshall, R. I., 

& Gotjamanos, T. (2004). Cultural Consistency in Australian Dental Students from 

Two Different Ethnic Backgrounds. Journal of Dental Education, 68(11), 1178–1184. 

https://doi.org/10.1002/j.0022-0337.2004.68.11.tb03863.x 

Marino, R., & Stuart, G. W. (2005). The validity and reliability of the Tertiary Student Values 

Scale (TSVS). Medical Education, 39(9), 895–903. https://doi.org/10.1111/j.1365-

2929.2005.02244.x 

https://doi.org/10.12928/telkomnika.v15i2.6114
https://doi.org/10.24014/sb.v20i1.22938
https://doi.org/10.4102/td.v11i4.47
https://doi.org/10.1177/0961000616669977
https://doi.org/10.24247/ijesrjun201817
https://doi.org/10.1002/j.0022-0337.2004.68.11.tb03863.x
https://doi.org/10.1111/j.1365-2929.2005.02244.x
https://doi.org/10.1111/j.1365-2929.2005.02244.x


397 

 

Markovina, I., Lenart, I., Matyushin, A., & Hien, P. (2022). Russian–Vietnamese mutual 

perceptions from linguistic and cultural perspectives. Heliyon, 8(6), e09763. 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2022.e09763 

Marquardt, N. (2011). Proxemic interactions in ubiquitous computing ecologies. Presented at 

the CHI EA ’11: CHI ’11 Extended Abstracts on Human Factors in Computing 

Systems. https://doi.org/10.1145/1979742.1979691 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji Sözlügü (Çev: Osman Akinhay, Derya Kömürcü), Ankara: 

Bilim ve Sanat Yayinlari. 

Marta, R. F., Supina, S., Fernando, E., Yohanes, W., & Cahyanto, I. D. P. (2022). Exploration 

of Kejawen in “Visit Central Java” version of KukuBima Ener-G advertisement. 

EduLite: Journal of English Education, Literature and Culture, 7(1), 160. 

https://doi.org/10.30659/e.7.1.160-176 

Marx, D. M., & Goff, P. A. (2005). Clearing the air: The effect of experimenter race on 

target’s test performance and subjective experience. British Journal of Social 

Psychology, 44(4), 645–657. https://doi.org/10.1348/014466604x17948 

Marx, K. (1848). The Communist Manifesto. Penguin Classics. 

Marx, K. (1867). Das Kapital, Hamburg, Otto Meissner, 1867. Reedition: Hildesheim. 

Matang, Suryadi, K., Darmawan, C., Anggraeni, L., Pratomo, W., & Zulkifli. (2023). 

Intercultural Communication in the Grip: Implications of the Literature Review 

“Social Media and Intercultural Education.” Advances in Social Science, Education 

and Humanities Research. Proceedings of the 4th Annual Civic Education Conference 

(ACEC 2022), 312–322. Atlantis Press. https://doi.org/10.2991/978-2-38476-096-1_36 

Matthes, J., & Prieler, M. (2020). Nudity of Male and Female Characters in Television 

Advertising Across 13 Countries. Journalism & Mass Communication Quarterly, 

97(4), 1101–1122. https://doi.org/10.1177/1077699020925450 

Mayer, C. H., Boness, C. M., & Louw, L. (2017). Perceptions of Chinese and Tanzanian 

employees regarding intercultural collaboration. SA Journal of Human Resource 

Management, 1(2). https://doi.org/10.4102/sajhrm.v15i0.921 

McCullagh, J., & Gray, J. S. (2018). Cognitive behavioral models, measures, and treatments 

for anxiety disorders in American Indians and Alaska Natives. In E. C. Chang, C. A. 

Downey, J. K. Hirsch, & E. A. Yu (Eds.), Treating depression, anxiety, and stress in 

ethnic and racial groups: Cognitive behavioral approaches. 203–225. American 

Psychological Association. https://doi.org/10.1037/0000091-009 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2022.e09763
https://doi.org/10.1145/1979742.1979691
https://doi.org/10.30659/e.7.1.160-176
https://doi.org/10.1348/014466604x17948
https://doi.org/10.2991/978-2-38476-096-1_36
https://doi.org/10.1177/1077699020925450
https://doi.org/10.4102/sajhrm.v15i0.921


398 

 

McEwan, B., & Sobre-Denton, M. (2011). Virtual Cosmopolitanism: Constructing Third 

Cultures and Transmitting Social and Cultural Capital Through Social Media. Journal 

of International and Intercultural Communication, 4(4), 252–258. 

https://doi.org/10.1080/17513057.2011.598044 

McFarland, D. D., & Blalock, H. M. (1970). Theory Construction: From Verbal to 

Mathematical Formulations. Hubert M. Blalock, Jr. Oxford University Press, 48(4), 

543–544. https://doi.org/10.2307/2575589 

McFarland, S. (2010). Authoritarianism, social dominance, and other roots of generalized 

prejudice. Political Psychology, 31(3), 453-477. 

McGlone, M. S., & Pfiester, R. A. (2014). Stereotype Threat and the Evaluative Context of 

Communication. Journal of Language and Social Psychology, 34(2), 111–137. 

https://doi.org/10.1177/0261927x14562609 

McGregor, S. C. (2019). Social media as public opinion: How journalists use social media to 

represent public opinion. Journalism, 20(8), 1070–1086. 

https://doi.org/10.1177/1464884919845458 

McLeod, J. (2000). Beginning Postcolonialism. Manchester University Press, Manchester and 

New York. 

McLuhan, M. (1964). Understanding Media: the Extensions of Man. London: Abacus. 

Mendenhall, M. E., Punnett, B. J., & Ricks, D. A. (1995). Global Management. Cambridge, 

MA: Blackwell. 

Mengistu, B. S., & Manolova, G. (2019). Acculturation and mental health among adult forced 

migrants: a meta-narrative systematic review protocol. Systematic Reviews, 8(1). 

https://doi.org/10.1186/s13643-019-1103-8 

Merola, R. H., Coelen, R. J., & Hofman, W. H. A. (2019). The Role of Integration in 

Understanding Differences in Satisfaction Among Chinese, Indian, and South Korean 

International Students. Journal of Studies in International Education, 23(5), 535–553. 

https://doi.org/10.1177/1028315319861355 

Merriam, S. B. (1998). Qualitative research and case study applications in education (2nd 

ed.). San Francisco: Jossey-Bass Publishers. 

Merton, R. K. (1968). Social theory and social structure. Free Press. 

Michaels, E. K., Lam-Hine, T., Nguyen, T. T., Gee, G. C., & Allen, A. M. (2023). The Water 

Surrounding the Iceberg: Cultural Racism and Health Inequities. Milbank Quarterly, 

101(3). https://doi.org/10.1111/1468-0009.12662 

https://doi.org/10.1080/17513057.2011.598044
https://doi.org/10.2307/2575589
https://doi.org/10.1177/0261927x14562609
https://doi.org/10.1177/1464884919845458
https://doi.org/10.1186/s13643-019-1103-8
https://doi.org/10.1177/1028315319861355
https://doi.org/10.1111/1468-0009.12662


399 

 

Michailova, S., Piekkari, R., & Ravasi, D. (2017). Cultural Stereotypes and Ethnocentrism in 

Multinational Business. Journal of International Business Studies, 48(4), 523-545. 

Mikalauskas, I., & Mikalauskienė, A. (2017). Cultural Acceptance Differences of Renewable 

Energy Technologies. International Journal of Culture and History (EJournal), 3(4), 

270–274. https://doi.org/10.18178/ijch.2017.3.4.111 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative Data Analysis: a Methods 

Sourcebook (3rd ed.). Los Angeles: Sage. 

Miles, S. (1998). Consumerism: As a Way of Life. London: SAGE Publications. 

Miller, J. & Deutsch, J. (2009). Food studies: An introduction to research methods. Berg. 

Miller, S. L., & Reinsch, N. L. (1998). Book Reviews : Ethics in Intercultural and 

International Communication. Edited by Fred L. Casmir. Mahwah, NJ: Lawrence 

Erlbaum, 1997. 296 pages. Journal of Business Communication (1973), 35(2), 283–

285. https://doi.org/10.1177/002194369803500206 

Mills, C.W. (1956) The Power Elite. Oxford University Press, New York. 

Ming, X. (2022, January). Understanding Cyberculture from Perspective of Intercultural 

Communication. In 2021 International Conference on Social Development and Media 

Communication (SDMC 2021) (pp. 118-122). Atlantis Press.ISO 690 

Minkov, M. (2018). A revision of Hofstede’s model of national culture: old evidence and new 

data from 56 countries. Cross Cultural & Strategic Management, 25(2), 231–256. 

Emerald. https://doi.org/10.1108/ccsm-03-2017-0033 

Mohamed, A. (2022). National Identity and Ethnocentric Narratives. Journal of Cultural 

Studies, 29(2), 97-112. 

Mohammed, A. and Inusa, A. (2020). Impacts of social media in influencing public opinion in 

the muslim communities. International Journal of Heritage Art and Multimedia, 3(8), 

28-39. https://doi.org/10.35631/ijham.38004 

Mohan, D., Verma, A., & Rao, S. (2021). Modeling prejudice and its effect on societal 

prosperity.. https://doi.org/10.48550/arxiv.2112.14801 

Mohan, G., McCoy, S., Carroll, A., & Mihut, G. (2021). The impact of perceived 

discrimination on the mental health of third-level students: The mediating role of 

social capital and resilience. Journal of Youth and Adolescence, 50(9), 1821-1834. 

Monkhe, M. (2015). The impact of the xenophobia phenomenon of international students at a 

selected institution of higher learning in the Western Cape (Thesis). Master of 

Technology: Public Management in the Faculty of Business at the Cape Peninsula 

University of Technology. https://etd.cput.ac.za/handle/20.500.11838/1676 

https://doi.org/10.18178/ijch.2017.3.4.111
https://doi.org/10.1177/002194369803500206
https://doi.org/10.1108/ccsm-03-2017-0033
https://etd.cput.ac.za/handle/20.500.11838/1676


400 

 

Montagna, N. (2023). For a new sociology of social love. The American Sociologist, 54(2), 

338-348. https://doi.org/10.1007/s12108-023-09572-5 

Moran, J. R., Fleming, C. M., Somervell, P., & Manson, S. M. (1999). Measuring Bicultural 

Ethnic Identity among American Indian Adolescents. Journal of Adolescent Research, 

14(4), 405–426. https://doi.org/10.1177/0743558499144002 

Morse, J. M. (2015). Critical Analysis of Strategies for Determining Rigor in Qualitative 

Inquiry. Qualitative Health Research, 25(9), 1212–1222. 

https://doi.org/10.1177/1049732315588501 

Motohashi, Y., Kaneko, Y., & Fujita, K. (2012). Association between psychological distress 

and a sense of contribution to society in the workplace. BMC Public Health, 12(1). 

https://doi.org/10.1186/1471-2458-12-253 

Mukhametzyanova, F., Gryaznov, A., Chernova, E., Sattarova, A., & Ibragimova, L. (2020). 

Social and Psychological Features of Crime Groupings. 

https://scite.ai/reports/10.20511/pyr2020.v8nspe3.759 

Mukherjee, A., & Pattnaik, B. K. (2020). Assimilation, Heterolocalism and Ethnic Capital: 

The Case of an Immigrant Indian Community in America. Sociological Bulletin, 

70(1), 24–41. https://doi.org/10.1177/0038022920956737 

Müller, F. and Souza, M. (2020). The role of knowledge media in network education. 

International Journal for Innovation Education and Research, 8(7), 76-93. 

https://doi.org/10.31686/ijier.vol8.iss7.2457 

Mulvey, L. (1975). Visual Pleasure and Narrative Cinema. Screen, 16(3), 6-18. 

Mundeza, R. S. (2021). Process of Student Adaptation of Culture Shock. Journal La Sociale, 

2(2), 26–31. https://doi.org/10.37899/journal-la-sociale.v2i2.386 

Muqarshi, A., Kaparou, M., ve Kelly, A. (2020). Managing cultural diversity for collective 

identity: A case study of an ELT department in Omani higher education. 

https://scite.ai/reports/10.1177/1741143220921187 

Murphy, C. (2016). Fear and Leadership in Union Organizing Campaigns. SAGE Open, 6(1), 

215824401562393. https://doi.org/10.1177/2158244015623932 

Murthy, D. (2021). Evaluating platform accountability: terrorist content on youtube. 

American Behavioral Scientist, 65(6), 800-824. 

https://doi.org/10.1177/0002764221989774 

Mustofa, R. (2021). Ethnocentrism in Cinema: A Content Analysis of Hollywood Films. 

Journal of Media and Cultural Analysis, 18(1), 45-61. 

https://doi.org/10.1177/0743558499144002
https://doi.org/10.1177/1049732315588501
https://doi.org/10.1177/0038022920956737
https://doi.org/10.37899/journal-la-sociale.v2i2.386
https://doi.org/10.1177/2158244015623932


401 

 

Muthukrishna, M., & Schaller, M. (2019). Are collectivistic cultures more prone to rapid 

transformation? Computational models of cross-cultural differences, social network 

structure, dynamic social influence, and cultural change. Personality and Social 

Psychology Review, 24(2), 108886831985578. 

https://doi.org/10.1177/1088868319855783 

Mutlu, E. (1999). Iletisim Sözlügü. Ankara: Ark Yayinlari. 

Muyskens, K. (2021). Avoiding Cultural Imperialism in the Human Right to Health. Asian 

Bioethics Review, 14(1), 87–101. https://doi.org/10.1007/s41649-021-00190-2 

Myers, T. and Crowther, J. (2009). Social comparison as a predictor of body dissatisfaction: a 

meta-analytic review. Journal of Abnormal Psychology, 118(4), 683-698. 

https://doi.org/10.1037/a0016763 

Nadiri, H., & Tümer, M. (2010). Ethnocentrism in Consumer Preferences: The Case of 

Turkish Market. International Journal of Consumer Research, 33(5), 721-738. 

Nadkarni, A., & Hofmann, S. G. (2012). Why do people use Facebook? Personality and 

Individual Differences, 52(3), 243–249. https://doi.org/10.1016/j.paid.2011.11.007 

Nakash, O., Nagar, M., Shoshani, A., & Lurie, I. (2015). The association between 

acculturation patterns and mental health symptoms among eritrean and sudanese 

asylum seekers in israel. Cultural Diversity and Ethnic Minority Psychology, 21(3), 

468-476. https://doi.org/10.1037/a0037534 

Nakhaei Ashtari, M., & Correia, M. (2021). Assessment of vulnerability and site adaptive 

capacity to the risk of climate change: the case of Tchogha Zanbil World Heritage 

earthen site in Iran. Journal of Cultural Heritage Management and Sustainable 

Development, ahead-of-print (ahead-of-print). https://doi.org/10.1108/jchmsd-06-

2021-0108 

Navarrete, E., Nehring, A., Schanze, S., Ewerth, R., ve Hoppe, A. (2023). A Closer Look into 

Recent Video-based Learning Research: A Comprehensive Review of Video 

Characteristics, Tools, Technologies, and Learning Effectiveness. arXiv preprint 

arXiv:2301.13617. 

Navarro, N. de A. B., Da Costa, C. A., Barbosa, J. L. V., & Righi, R. da R. (2018). 

Spontaneous Social Network: toward dynamic virtual communities based on context-

aware computing. Expert Systems with Applications, 95, 72–

87.https://doi.org/10.1016/j.eswa.2017.11.017 

Neblett, E. W., Jr., & Roberts, S. O. (2013). "Racial Identity and Autonomic Responses to 

Racial Discrimination." Psychophysiology, 50(10), 943-953. 

https://doi.org/10.1177/1088868319855783
https://doi.org/10.1007/s41649-021-00190-2
https://doi.org/10.1108/jchmsd-06-2021-0108
https://doi.org/10.1108/jchmsd-06-2021-0108


402 

 

Needham, B. L., Mukherjee, B., Bagchi, P., Kim, C., Mukherjea, A., Kandula, N. R., & 

Kanaya, A. M. (2017). Acculturation Strategies and Symptoms of Depression: The 

Mediators of Atherosclerosis in South Asians Living in America (MASALA) Study. 

Journal of Immigrant and Minority Health, 20(4), 792–798. 

https://doi.org/10.1007/s10903-017-0635-z 

Neuliep, J. W. (2016). Intercultural communication: A contextual approach. Sage 

Publications. 

Neuliep, J. W., Hintz, S. M., & McCroskey, J. C. (2005). The Influence of Ethnocentrism in 

Organizational Contexts: Perceptions of Interviewee and Managerial Attractiveness, 

Credibility, and Effectiveness. Communication Quarterly, 53(1), 41–56. 

Ngo, H., & Li, H. (2016). Cultural Identity and Adaptation of Mainland Chinese Immigrants 

in Hong Kong. American Behavioral Scientist, 60(5-6), 730–749. 

https://doi.org/10.1177/0002764216632837 

Nguyen Huu, A. (2021). The Cultural Integration of Working Vietnamese People in Poland: 

An Analysis of Integration as the Process of Immigrants’ Lived Experience. Journal of 

Population and Social Studies [JPSS], 29(-), 416–434. 

https://doi.org/10.25133/jpssv292021.026 

Nguyen, M. T. (2020). Understanding Listening Comprehension Processing and Challenges 

Encountered: Research Perspectives. International Journal of English Language and 

Literature Studies, 9(2), 63–75. https://doi.org/10.18488/journal.23.2020.92.63.75 

Nhongo, R., Tshotsho, B., & Muringa, T. (2020). The ‘anti-sociality’ of social media as 

portrayed in selected zimdancehall songs. The Journal for Transdisciplinary Research 

in Southern Africa, 16(1). https://doi.org/10.4102/td.v16i1.839 

Nincic, M., & Nincic, D. J. (2002). Race, Gender, and War. Journal of Peace Research, 

39(5), 547–568. https://doi.org/10.1177/0022343302039005003 

Nitzgen, D. (2022). Mass behaviour and mass psychosis: robert wälder: an amendment of 

freud’s ‘theory of mass psychology’. Group Analysis, 55(3), 342-352. 

https://doi.org/10.1177/05333164221120886 

Norris, P. (2001). Digital Divide : Civic engagement, Information poverty, and the Internet 

Worldwide. Cambridge: Cambridge University Press. 

Notar, C., Padgett, S., & Roden, J. (2013). Cyberbullying: A Review of the Literature. 

Universal Journal of Educational Research, 1(1), 1–9. 

https://doi.org/10.13189/ujer.2013.010101 

https://doi.org/10.1007/s10903-017-0635-z
https://doi.org/10.1177/0002764216632837
https://doi.org/10.25133/jpssv292021.026
https://doi.org/10.18488/journal.23.2020.92.63.75
https://doi.org/10.1177/0022343302039005003
https://doi.org/10.13189/ujer.2013.010101


403 

 

Ntiamoah, M. K., & Ameyibor, E. O. (2023). Shrines and Social Order in Ghana: A Study of 

Ŋuveh Shrine in Peki, Volta Region, Ghana. E-Journal of Humanities, Art and Social 

Sciences, 4(2), 128–139. https://doi.org/10.38159/ehass.2023423 

O’Connor, K., McDonald, K., McDaniel, B., & Schmidt, G. (2021). Social media activity: its 

impact on career-related perceptions. Development in Learning Organizations an 

International Journal, 36(5), 1-3. https://doi.org/10.1108/dlo-09-2021-0162 

Oberg, K. (1960). Culture shock: Adjustment to new cultural environments. Practical 

Anthropology, 7(4), 177-182. 

Ócsai, A. (2019). Ökológiailag tudatos vállalkozások értékorientációja (Doctoral Thesis, 

Corvinus University of Budapest). Corvinus University of Budapest. 

https://doi.org/10.14267/phd.2019021 

Odabasi, F., & Aksünger, A. (2022). Sosyal medya: Kavram, türleri ve islevleri. Iletisim ve 

Iletisim Kuramlari, 2(1), 1-22. 

Odzakovic, E., Huus, K., Ahlberg, B. M., Bradby, H., Hamed, S., Thaper‐Björkert, S., & 

Björk, M. (2023). Discussing racism in healthcare: A qualitative study of reflections 

by graduate nursing students. Nursing Open, 10(6). https://doi.org/10.1002/nop2.1619 

Ogburn, W. F. (1927). Social change with respect to culture and original nature. New York: 

Viking Press. 

Ogihara, Y. (2017). Temporal Changes in Individualism and Their Ramification in Japan: 

Rising Individualism and Conflicts with Persisting Collectivism. Frontiers in 

Psychology, 8(695). https://doi.org/10.3389/fpsyg.2017.00695 

Oguz, G. Y. (2000). Cinsiyet rolleri ile ilgili stereotiplerin televizyonda sunumu. Kurgu, 

17(1), 33-41. 

Ohme, J. (2020). Algorithmic social media use and its relationship to attitude reinforcement 

and issue-specific political participation – the case of the 2015 european immigration 

movements. Journal of Information Technology & Politics, 18(1), 36-54. 

https://doi.org/10.1080/19331681.2020.1805085 

Oliverio, L. W. (2020). Contours of a Constructive Pentecostal Philosophical-Theological 

Hermeneutic. Journal of Pentecostal Theology, 29(1), 35–55. 

https://doi.org/10.1163/17455251-02901003 

Olonisakin, T. T., & Adebayo, S. O. (2017). Strangers in our fatherland: Examples of subtle 

xenophobia in Nigeria? European Journal of Social Sciences Studies, 2(6). 

https://doi.org/10.46827/ejsss.v0i0.149 

https://doi.org/10.38159/ehass.2023423
https://doi.org/10.14267/phd.2019021
https://doi.org/10.1002/nop2.1619
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2017.00695
https://doi.org/10.1163/17455251-02901003
https://doi.org/10.46827/ejsss.v0i0.149


404 

 

Onat, F., Asman Alikiliç Ö. (2008). Sosyal ag sitelerinin reklam ve halkla iliskiler ortamlari 

olarak degerlendirilmesi. Journal of Yasar University. 3(9), 1111-1143. 

Önem, S. (2021). Sosyal medya etkileyicilerinin tüketici satin alma davranisina etkisi. 

Marmara Üniversitesi Iletisim Fakültesi Dergisi, 28(3), 107-126 

Opiyo, B. and Kuruç, Ü. (2016). Mediated digital activism: a critical assessment of 

opportunities, promises and problems of social media uses in contemporary grassroots 

movements. Online Journal of Communication and Media Technologies, 6(December 

2016 - Special Issue), 121-148. https://doi.org/10.30935/ojcmt/5646 

Otabekovich, G. E. (2024). The Concept Of Social Innovations And Their Role In The 

Development Of Society. International Journal of Pedagogics, 4(3), 21–25. Retrieved 

from https://doi.org/10.37547/ijp/volume04issue03-04 

Özdemir, B. (2020). Sosyal Medya Ve Pazarlama İletisimi. İstanbul: Nobel Yayınları. 

Özdemir, İ. (2023). Ortaöğretim Türk Kültürü Ve Medeniyeti Dersi Öğretim Programi’nda 

Yer Alan Kazanimlarin Kültürlerarasi İletişim Bağlaminda İncelenmesi. Çukurova 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 32(2), 602–614. 

https://doi.org/10.35379/cusosbil.1312240 

Özdemir, T. (2020). Sosyal Medya: Kavram, Tarihsel Gelisim Ve Türleri. İletişim 

Araştırmaları Dergisi, 18(4), 45–66. 

Özden, A. T. (2022). 1.0’dan 5.0’a dünya: Web, pazarlama, endüstri ve toplum. Journal of 

Business in The Digital Age, 5(1), 29-44. 

Ozkok, F., Sunnetcıoglu, A., Sunnetcıoglu, S., & Karakas, E. (2017). Turkish Culinary 

Culture In The Socialization Process. Seyahat ve Otel İşletmeciliği Dergisi, 14(3), 

110–120. https://doi.org/10.24010/soid.369920 

Öztuna, Ş., & Kıssal, A. (2023). Göçün Halk Sağlığı Sorunu Olarak Ruh Sağlığı Açısından 

Değerlendirilmesi. TOGÜ Sağlık Bilimleri Dergisi, 3(2), 228–245. 

https://doi.org/10.52369/togusagbilderg.1130617 

Özutku, F., Küçükyilmaz, M. Mücahit., Çopur, H., Ilter, K., Sigin, I., & Ari, Y. (2014). Sosyal 

Medyanin ABC’si. Istanbul: Alfa Yayinlari. 

Palitsky, R., Sullivan, D., Keefer, L., ve Stewart, S. (2016). The cultural backdrop to 

prospection: exploring the relevance of time–space distanciation. Review of General 

Psychology, 20(1), 86-100. https://doi.org/10.1037/gpr0000068 

Palla, G., Barabási, A.-L., & Vicsek, T. (2007). Quantifying social group evolution. Nature, 

446(7136), 664–667. https://doi.org/10.1038/nature05670 

https://doi.org/10.37547/ijp/volume04issue03-04
https://doi.org/10.35379/cusosbil.1312240
https://doi.org/10.24010/soid.369920
https://doi.org/10.52369/togusagbilderg.1130617
https://doi.org/10.1038/nature05670


405 

 

Paluck, E. L., & Green, D. P. (2009). Prejudice Reduction: What Works? A Review and 

Assessment of Research and Practice. Annual Review of Psychology, 60(1), 339–367. 

https://doi.org/10.1146/annurev.psych.60.110707.163607 

Pant, R., Negi, A., & Kishor, N. (2020). A multidimensional role of social media as marketing 

tool: a review of literature. International Journal of Technology Transfer and 

Commercialisation, 17(2-3), 265–285. https://doi.org/10.1504/ijttc.2020.10031778 

Pardela, P. A., Yanto, Y., & Octaviani, V. (2023). Komunikasi Antarbudaya Antara 

Masyarakat Pribumi Dengan Masyarakat Transmigrasi Di Desa Kedataran Kecamatan 

Maje Kabupaten Kaur. Profesional Jurnal Komunikasi Dan Administrasi Publik, 

10(2). https://doi.org/10.37676/professional.v10i2.5290 

Pariser, E. (2011). The Filter Bubble: What the Internet is Hiding from You. London: Penguin 

UK. 

Parmelli, E., Flodgren, G., Beyer, F., Baillie, N., Schaafsma, M. E., & Eccles, M. P. (2011). 

The Effectiveness of Strategies to Change Organisational Culture to Improve 

Healthcare performance: a Systematic Review. Implementation Science, 6(1). 

https://doi.org/10.1186/1748-5908-6-33 

Parsons, T. (1951). Toward a general theory of action. Harvard University Press. 

Parsons, T. (2013). The social system. Routledge. 

Paternotte, E., Scheele, F., van Rossum, T. R., Seeleman, M. C., Scherpbier, A. J. J. A., & van 

Dulmen, A. M. (2016). How do medical specialists value their own intercultural 

communication behaviour? A reflective practice study. BMC Medical Education, 

16(1). https://doi.org/10.1186/s12909-016-0727-9 

Patton, E. A. (2019). Get Out and the legacy of sundown suburbs in post-racial America. New 

Review of Film and Television Studies, 17(3), 349–363. 

https://doi.org/10.1080/17400309.2019.1622889 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods: Integrating theory and 

practice (4th ed.). Thousand Oaks, California: Sage publications. 

Peltokorpi, V., & Clausen, L. (2011). Linguistic and cultural barriers to intercultural 

communication in foreign subsidiaries. Asian Business & Management, 10(4), 509–

528. https://doi.org/10.1057/abm.2011.20 

Penni, J. (2017). The future of online social networks (OSN): A measurement analysis using 

social media tools and application. Telematics and Informatics, 34(5), 498–517. 

https://doi.org/10.1016/j.tele.2016.10.009 

https://doi.org/10.1146/annurev.psych.60.110707.163607
https://doi.org/10.1504/ijttc.2020.10031778
https://doi.org/10.37676/professional.v10i2.5290
https://doi.org/10.1186/1748-5908-6-33
https://doi.org/10.1186/s12909-016-0727-9
https://doi.org/10.1080/17400309.2019.1622889
https://doi.org/10.1057/abm.2011.20
https://doi.org/10.1016/j.tele.2016.10.009


406 

 

Percival, N. and Lee, D. (2020). Get up, stand up? theorizing mobilization in creative work. 

Television & New Media, 23(2), 202-218. https://doi.org/10.1177/1527476420969909 

Pérez-Escamilla, R. (2011). Acculturation, nutrition, and health disparities in Latinos. The 

American Journal of Clinical Nutrition, 93(5), 1163S1167S. 

https://doi.org/10.3945/ajcn.110.003467 

Permatasari, R. and Fajar, M. (2018). The struggles of the first generation on women 

stereotypes in the joy luck club novel. Bulletin of Advanced English Studies, 1(2), 178-

185. https://doi.org/10.31559/baes2018.1.2.6 

Pescarmona, I., & Gozzelino, G. (2020). From a different perspective. The Pedagogies of 

Others for an Intercultural and Sustainable Relationship among Humanity, Nature and 

Society. MeTis. Mondi Educativi. Temi, Indagini, Suggestioni, 10(2). 

https://doi.org/10.30557/mt00145 

Pezdek, K., & Doliński, W. (2017). Jürgen Habermas and the dilemmas of experience of 

disability. Nursing Philosophy, 18(4), e12171. https://doi.org/10.1111/nup.12171 

Philip, S., Manias, E., & Woodward-Kron, R. (2015). Nursing educator perspectives of 

overseas qualified nurses’ intercultural clinical communication: barriers, enablers and 

engagement strategies. Journal of Clinical Nursing, 24(17-18), 2628–2637. 

https://doi.org/10.1111/jocn.12879 

Phinney, J. S., Horenczyk, G., Liebkind, K., & Vedder, P. (2001). Ethnic Identity, 

Immigration, and Well-Being: An Interactional Perspective. Journal of Social Issues, 

57(3), 493–510. https://doi.org/10.1111/0022-4537.00225 

Picciotto, R. (2017). Evaluation: Discursive practice or communicative action? Evaluation, 

23(3), 312–322. https://doi.org/10.1177/1356389017714384 

Pinard, M. (1968). Mass Society and Political Movements: A New Formulation. American 

Journal of Sociology, 73(6), 682–690. https://www.jstor.org/stable/2775774 

Polanyi, K. (1944). The Great Transformation. Beacon Press 

Polatcan, M. (2020). The Effect of Servant Leadership on Teacher Alienation: The Mediating 

Role of Supportive School Culture. International Online Journal of Educational 

Sciences, 12(3). https://doi.org/10.15345/iojes.2020.03.005 

Poppe, E. (2001). Effects of changes in gnp and perceived group characteristics on national 

and ethnic stereotypes in central and eastern europe1. Journal of Applied Social 

Psychology, 31(8), 1689-1708. https://doi.org/10.1111/j.1559-1816.2001.tb02746.x 

Portalla, T., & Chen, G. M. (2010). The Development and Validation of the Intercultural 

Effectiveness Scale . Intercultural Communication Studies, 19(3), 21–37. 

https://doi.org/10.3945/ajcn.110.003467
https://doi.org/10.30557/mt00145
https://doi.org/10.1111/nup.12171
https://doi.org/10.1111/jocn.12879
https://doi.org/10.1111/0022-4537.00225
https://doi.org/10.1177/1356389017714384
https://www.jstor.org/stable/2775774
https://doi.org/10.15345/iojes.2020.03.005


407 

 

Pospíšil, J., Pospíšilová, H., & Trochtová, L. S. (2020). Preferences and influence of the value 

of health in the contemporary Czech population. Kontakt, 22(4), 278–284. 

https://doi.org/10.32725/kont.2020.034 

Postman, N. (1992). Technopoly: The Surrender of Culture to Technology. Vintage. 

Poudel, D. (2021). What is an institution? an ontological debate illustrating community 

forestry of nepal. Geographical Journal of Nepal, 14, 21-40. 

https://doi.org/10.3126/gjn.v14i0.35547 

Powers, M., ve Vera-Zambrano, S. (2018). How journalists use social media in France and the 

United States: Analyzing technology use across journalistic fields. New Media & 

Society, 20(8), 2728-2744. https://doi.org/10.1177/1461444817731566 

Pradipto, Y. D., & Setiadi, B. N. (2019). "Internalized Stigma and Its Impact on Self-Esteem 

and Behavior among Marginalized Groups." Journal of Social Issues, 75(2), 568-585. 

Pratiwi, T., Suwandi, S., & Wardhani, N. E. (2019). Psychoanalysis Ego Image by Freudian: 

Study of Psychology in the Main Character of the Tale of Hang Tuah. Budapest 

International Research and Critics Institute (BIRCI-Journal): Humanities and Social 

Sciences, 2(3), 195–199. https://doi.org/10.33258/birci.v2i3.407 

Pratto, F., Sidanius, J., Stallworth, L. M., ve Malle, B. F. (1994). Social dominance 

orientation: A personality variable predicting social and political attitudes. Journal of 

Personality and Social Psychology, 67(4), 741-763. 

Przybylski, A., Kross, E., & Cohen, N. (2013). How Facebook usage affects mood in a 

laboratory experiment. Social Psychological and Personality Science, 4(6), 765-771. 

Putri, V. C. C., & Sonni, A. F. (2022). The quality of television news in Indonesia. 6(2), 224. 

https://doi.org/10.24198/ptvf.v6i2.37882 

Qiang, M., Shen, M., & Xie, H. (2018). Cultural diffusion and international inbound tourism: 

Evidence from China. Tourism Economics, 25(6), 884–903. 

https://doi.org/10.1177/1354816618811211 

Quezada, S. A., Shaw, M. P., & Zárate, M. A. (2012). Cultural Inertia. Social Psychology, 

43(4), 243–251. https://doi.org/10.1027/1864-9335/a000125 

Quintana, S. M., Herrera, T. A. S., & Nelson, M. L. (2010). Mexican American High School 

Students’ Ethnic Self-Concepts and Identity. Journal of Social Issues, 66(1), 11–28. 

https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.2009.01630.x 

Raborife, M., Ogbuokiri, B., & Aruleba, K. (2024). The Role of Social Media in Xenophobic 

Attack in South Africa.  Journal of the Digital Humanities Association of Southern 

Africa , 5(1). https://doi.org/10.55492/dhasa.v5i1.5026 

https://doi.org/10.32725/kont.2020.034
https://doi.org/10.33258/birci.v2i3.407
https://doi.org/10.24198/ptvf.v6i2.37882
https://doi.org/10.1177/1354816618811211
https://doi.org/10.1027/1864-9335/a000125
https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.2009.01630.x
https://doi.org/10.55492/dhasa.v5i1.5026


408 

 

Radell, M. L., & McGuire, B. M. (2021). Intolerance of uncertainty predicts fear of healthcare 

settings but not desire for testing during the novel coronavirus pandemic. Discover 

Psychology, 1(1). https://doi.org/10.1007/s44202-021-00010-6 

Rajan, P. M., Alam, S., Kia, K. K., & Subramaniam, C. R. S. (2021). Predicting Intercultural 

Communication in Malaysian Public Universities from the Perspective of 

Anxiety/Uncertainty Management (AUM) Theory. Journal of Intercultural 

Communication, 21(1), 62–79. https://doi.org/10.36923/jicc.v21i1.6 

Rappaport, R. A. (1999). Ritual and religion in the making of humanity. Cambridge 

Cambridge Univ. Press. 

Rees, J., & Bamberg, S. (2014). Climate protection needs societal change: Determinants of 

intention to participate in collective climate action. 

https://scite.ai/reports/10.1002/ejsp.2032 

Reicher, S. (2004). The context of social identity: domination, resistance, and change. 

Political Psychology, 25(6), 921-945. https://doi.org/10.1111/j.1467-

9221.2004.00403.x 

Ren, J. (2023). Study of strategies to enhance students’ intercultural communication 

awareness and competence. SHS Web of Conferences, 168, 02018. 

https://doi.org/10.1051/shsconf/202316802018 

Rheingold, H. (2000). The virtual community, revised edition: Homesteading on the 

electronic frontier. MIT press. 

Richards, L., & Morse, J. M. (2013). README FIRST for a User’s Guide to Qualitative 

Methods. SAGE Publications. 

Ricœur, P. (1981). Hermeneutics and the human sciences : essays on language, action and 

interpretation (J. B. Thompson, Trans.). Cambridge: Cambridge University Press. 

Riratanaphong, C. (2014). Performance measurement of workplace change: in two different 

cultural contexts. Architecture and the Built Environment, 4(2), 1–378. 

https://doi.org/10.59490/abe.2014.2.765 

Ritzer, G. (1993). The McDonaldization of Society. Pine Forge Press. 

Ritzer, G., & Jurgenson, N. (2010). Production, Consumption, Prosumption: The nature of 

capitalism in the age of the digital “prosumer.” Journal of Consumer Culture, 10(1), 

13–36. https://doi.org/10.1177/1469540509354673 

Robb, J., Haggar, J., Lamboll, R., & Castellanos, E. (2019). Exploring the Value–Action Gap 

through Shared Values, Capabilities and Deforestation Behaviours in Guatemala. 

https://doi.org/10.1007/s44202-021-00010-6
https://doi.org/10.36923/jicc.v21i1.6
https://doi.org/10.1051/shsconf/202316802018
https://doi.org/10.59490/abe.2014.2.765
https://doi.org/10.1177/1469540509354673


409 

 

Environmental Conservation, 46(03), 226–233. 

https://doi.org/10.1017/s0376892919000067 

Roberts, R.E. ve Kloss,R.M. (1974). Social Movements. Saint Louis: The C.V. Mosby 

Company 

Rogers, E. M. (2003). Diffusion of Innovations (5th ed.). New York: Free Press. 

Rogers, J. D. (1998). Internetworking and the Politics of Science: NSFNET in Internet 

History. The Information Society, 14(3), 213–228. 

https://doi.org/10.1080/019722498128836 

Rogito, J. M., & Nyamota, G. (2022). Cross-cultural differences in leadership and 

management of agricultural projects in Africa. Journal of Innovations and 

Sustainability, 6(2), 01–01. https://doi.org/10.51599/is.2022.06.02.01 

Rogler, L. H., Cortes, D. E., & Malgady, R. G. (1991). Acculturation and mental health status 

among Hispanics: Convergence and new directions for research. American 

Psychologist, 46(6), 585–597. https://doi.org/10.1037/0003-066x.46.6.585 

Rosen, L. D., Whaling, K., Carrier, L. M., Cheever, N. A., & Rokkum, J. (2013). The Media 

and Technology Usage and Attitudes Scale: An empirical investigation. Computers in 

Human Behavior, 29(6), 2501–2511. https://doi.org/10.1016/j.chb.2013.06.006 

Rosenfeld, M. J. (2002). Measures of Assimilation in the Marriage Market: Mexican 

Americans 1970-1990. Journal of Marriage and Family, 64(1), 152–162. 

https://doi.org/10.1111/j.1741-3737.2002.00152.x 

Rosyadi, M. and Eriyanto, E. (2019). The influence of the social media recommendation 

system against polarization in the views of user politics: experiments on social media 

newsfeed on social media users. https://doi.org/10.4108/eai.6-12-2018.2286272 

Rothstein, R. (2015). "The Making of Ferguson: Public Policies at the Root of its Troubles." 

Economic Policy Institute 

Ruanguttamanun, C. (2023). How consumers in different cultural backgrounds prefer 

advertising in green ads through Hofstede’s cultural lens ? A cross‐cultural study. 

Global Business and Organizational Excellence, 43(1). 

https://doi.org/10.1002/joe.22192 

Rustam, H., Anwar, M. N., & Iqbal, Q. (2023). Social Media Impact on Human Behaviour. 

Global Sociological Review, 8(2), 15–29. https://doi.org/10.31703/gsr.2023(viii-ii).03 

Ryan, C. S., Casas, J. F., & Thompson, B. K. (2010). Interethnic Ideology, Intergroup 

Perceptions, and Cultural Orientation. Journal of Social Issues, 66(1), 29–44. 

https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.2009.01631.x 

https://doi.org/10.1017/s0376892919000067
https://doi.org/10.1080/019722498128836
https://doi.org/10.51599/is.2022.06.02.01
https://doi.org/10.1037/0003-066x.46.6.585
https://doi.org/10.1016/j.chb.2013.06.006
https://doi.org/10.1111/j.1741-3737.2002.00152.x
https://doi.org/10.1002/joe.22192
https://doi.org/10.31703/gsr.2023(viii-ii).03
https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.2009.01631.x


410 

 

Ryan, J. (2019). Internetin Geçmisi ve Dijital Gelecek (B. Keles, Çev.). Ankara: Tübitak. 

Ryan, T., Chester, A., Reece, J., & Xenos, S. (2014). The uses and abuses of Facebook: A 

review of Facebook addiction. Journal of Behavioral Addictions, 3(3), 133–148. 

https://doi.org/10.1556/jba.3.2014.016 

Rydell, R., Hugenberg, K., Ray, D., & Mackie, D. (2007). Implicit theories about groups and 

stereotyping. Personality and Social Psychology Bulletin, 33(4), 549-558. 

https://doi.org/10.1177/0146167206296956 

Sahebi, S., & Formosa, P. (2022). Social Media and its Negative Impacts on Autonomy. 

Philosophy & Technology, 35(3). https://doi.org/10.1007/s13347-022-00567-7 

Sahin, M. (2018). Sosyoloji. Beta Yayinlari., s. 131-132. 

Said, E. (1978). Orientalism. New York: Pantheon Books. 

Saini, F., & Surya, A. (2023). Exploring the Dimensions of Intercultural Communicative 

Competence (ICC) in English Learning: Insights from EFL Students. ELT Echo the 

Journal of English Language Teaching in Foreign Language Context, 8(2), 145–145. 

https://doi.org/10.24235/eltecho.v8i2.15111 

Saldana, J. (2019). Nitel arastirmacilar için kodlama el kitabi. (A. Tüfekci Akcan ve SN Sad, 

Çev. Ed). Ankara: Pegem Akademi Yayincilik. 

Saleem, A. (2022). Relationship between Language and Culture: A Study of Communication 

Styles and Social Identities of Post-Graduates in a University. Pakistan Languages 

And Humanities Review, 6(2), 352–362. https://doi.org/10.47205/plhr.2022(6-ii)30 

Salih, M. A. (2020). Internal cultural imperialism: The case of the Kurds in Turkey. 

International Communication Gazette, 83(8), 174804852092866. 

https://doi.org/10.1177/1748048520928666 

Salwen, M. B. (1991). Cultural imperialism: A media effects approach. Critical Studies in 

Mass Communication, 8(1), 29–38. https://doi.org/10.1080/15295039109366778 

Samovar, L. A., & Porter, R. E. (2001). Communication Between Cultures. Belmont, CA: 

Wadsworth. 

Sampet, J., Sarapaivanich, N., & Patterson, P. (2019). The role of client participation and 

psychological comfort in driving perceptions of audit quality. Asian Review of 

Accounting, 27(2), 177–195. https://doi.org/10.1108/ara-09-2017-0144 

Sánchez, C. M., & Curtis, D. M. (2008). Different Minds and Common Problems: Geert 

Hofstede’s Research on National Cultures1. Performance Improvement Quarterly, 

13(2), 9–19. https://doi.org/10.1111/j.1937-8327.2000.tb00162.x 

https://doi.org/10.1556/jba.3.2014.016
https://doi.org/10.1007/s13347-022-00567-7
https://doi.org/10.24235/eltecho.v8i2.15111
https://doi.org/10.47205/plhr.2022(6-ii)30
https://doi.org/10.1177/1748048520928666
https://doi.org/10.1080/15295039109366778
https://doi.org/10.1108/ara-09-2017-0144
https://doi.org/10.1111/j.1937-8327.2000.tb00162.x


411 

 

Sánchez-Rodríguez, Á., Rodríguez-Bailón, R., & Willis, G. B. (2020). Economic inequality 

affects perceived normative values. Group Processes & Intergroup Relations, 25(1), 

211–226. https://doi.org/10.1177/1368430220968141 

Sánchez‐Rodríguez, Á., Willis, G. B., Jetten, J., & Rodríguez‐Bailón, R. (2019). Economic 

inequality enhances inferences that the normative climate is individualistic and 

competitive. European Journal of Social Psychology, 49(6), 1114–1127. 

https://doi.org/10.1002/ejsp.2557 

Sanlav, Ü. (2014). Sosyal Medya Savaslari. Istanbul: Hayat Yayincilik. 

Saputra, M., & Siddiq, I. H. A. (2020). Social Media and Digital Citizenship: The Urgency of 

Digital Literacy in The Middle of A Disrupted Society Era. International Journal of 

Emerging Technologies in Learning (IJET), 15(07), 156. 

https://doi.org/10.3991/ijet.v15i07.13239 

Saunders, J. F., Zak, M., Matejko, E., Kassan, A., Mukred, R., & Priolo, A. (2022). Bridging 

Cultural Identities: Examining Newcomer’s Post-Secondary School Integration 

Experiences Through an Arts-Based Ethnographic Approach. Emerging Adulthood, 

10(4), 952–970. https://doi.org/10.1177/21676968211027674 

Sayar, K. (2016). Dijital toplum. TRT Akademi, 1(2), 762-775. 

Sayed, N. (2012). Towards the Egyptian Revolution: Activists’ perceptions of social media 

for mobilization. Journal of Arab & Muslim Media Research, 4(2), 273–298. 

https://doi.org/10.1386/jammr.4.2-3.273_1 

Schalk, T. M., Fischer, R., & Luczak-Roesch, M. (2024). 240 Years of Public Discourse on 

Moral Courage in The London Times. MORAL COURAGE over the PAST 240 

YEARS. https://doi.org/10.31234/osf.io/36r4w 

Schiller, H. I. (1976). Communication and Cultural Domination. New York: M.E. Sharpe. 

Schmitt, M. T., & Branscombe, N. R. (2002). "The Meaning and Consequences of Perceived 

Discrimination in Disadvantaged and Privileged Social Groups." European Review of 

Social Psychology, 12(1), 167-199. 

Schneider, C. (2018). “i wish i could grow a full beard”: the amateur pogonotropher on the 

beardbrand youtube channel. Culture Studies ? Critical Methodologies, 20(4), 295-

306. https://doi.org/10.1177/1532708618809723 

Schneider, L., & Silverman, A. (2010). Global sociology: Introducing five contemporary 

societies (5th ed.). New York, NY: McGraw-Hill. 

Schneider, S. C., & Barsoux, J. L. (2003). Managing Across Cultures (2nd ed.). Harlow: 

Financial Times/Prentice Hall. 

https://doi.org/10.1177/1368430220968141
https://doi.org/10.1002/ejsp.2557
https://doi.org/10.3991/ijet.v15i07.13239
https://doi.org/10.1177/21676968211027674
https://doi.org/10.1386/jammr.4.2-3.273_1
https://doi.org/10.31234/osf.io/36r4w


412 

 

Schneider, S. C., & Silverman, L. G. (2010). Managing Across Cultures. Harlow: Pearson 

Education. 

Schultheiss, D. E. P. (2007). The emergence of a relational cultural paradigm for vocational 

psychology. International Journal for Educational and Vocational Guidance, 7(3), 

191–201. https://doi.org/10.1007/s10775-007-9123-7 

Schulz, R. and Haerle, B. (1995). Beer, fast cars, and ...: stereotypes held by u.s. college-level 

students of german. Die Unterrichtspraxis/Teaching German, 28(1), 29. 

https://doi.org/10.2307/3531331 

Schutz, A. (1967). The phenomenology of the social world. Evanston: Northwestern Univ. 

Press. 

Schwartz, S. H. (1992). Universals in the Content and Structure of Values: Theoretical 

Advances and Empirical Tests in 20 Countries. Advances in Experimental Social 

Psychology, 25(1), 1–65. https://doi.org/10.1016/s0065-2601(08)60281-6 

Schwartz, S. H. (1994). Beyond individualism/collectivism: New cultural dimensions of 

values. In Individualism and collectivism: Theory, method, and applications (pp. 85-

119). Sage Publications. 

Schwemmer, C., & Ziewiecki, S. (2018). Social Media Sellout: The Increasing Role of 

Product Promotion on YouTube. Social Media + Society, 4(3), 1–20. sagepub. 

https://doi.org/10.1177/2056305118786720 

Scott, D. M. (2010). The New Rules of Marketing and PR, John Wiley and Sons, New Jersey. 

Sefiha, O. (2016). Ethnocentrism. The Blackwell Encyclopedia of Sociology, 1–2. 

https://doi.org/10.1002/9781405165518.wbeose069.pub2 

Serramia, M., Sanchez, M. L., Rodriguez-Aguilar, J. A., Morales, J., Wooldridge, M., & 

Ansotegui, C. (2018). Exploiting Moral Values to Choose the Right Norms. Oxford 

University Research Archive (ORA) (University of Oxford). Presented at the AIES ’18: 

Proceedings of the 2018 AAAI/ACM Conference on AI, Ethics, and Society. 

https://doi.org/10.1145/3278721.3278735 

Shachaf, P. (2008). Cultural diversity and information and communication technology 

impacts on global virtual teams: An exploratory study. Information & Management, 

45(2), 131–142. https://doi.org/10.1016/j.im.2007.12.003 

Shafer, R. E. (1961). Chapter IX: Mass Communication. Review of Educational Research, 

31(2), 197–207. https://doi.org/10.3102/00346543031002197 

https://doi.org/10.1016/s0065-2601(08)60281-6
https://doi.org/10.1177/2056305118786720
https://doi.org/10.1002/9781405165518.wbeose069.pub2
https://doi.org/10.1145/3278721.3278735
https://doi.org/10.1016/j.im.2007.12.003
https://doi.org/10.3102/00346543031002197


413 

 

Sharkey, J. (2018). The promising potential role of intercultural citizenship in preparing 

mainstream teachers for im/migrant populations. Language Teaching Research, 22(5), 

570-589. https://doi.org/10.1177/1362168817718577 

Sharma, V. (2022, July 13). Web 3.0: The Evolution of Web. Analytics Vidhya; Data Science 

Blogathon. https://www.analyticsvidhya.com/blog/2022/06/difference-between-web-

2-0-and-web-3-0/. (Erisim Tarihi: 29.05.2024). 

She, Z., Ng, K., Hou, X., & Xi, J. (2022). COVID‐19 threat and xenophobia: A moderated 

mediation model of empathic responding and negative emotions. Journal of Social 

Issues, 78(1), 209–226. https://doi.org/10.1111/josi.12500 

Shone, R. (2004). The Psychology of Cultural Superiority. Journal of Cross-Cultural Studies, 

19(1), 67-82. 

Shynkaruk, L., Salata, H., & Danylova, T. (2018). Dialogue of cultures: E. hall and F. 

kluckhohn. National Academy of Managerial Staff of Culture and Arts Herald, 0(3). 

https://doi.org/10.32461/2226-3209.3.2018.147319 

Siatkowski, A. A. (2007). Hispanic Acculturation: A Concept Analysis. Journal of 

Transcultural Nursing, 18(4), 316–323. https://doi.org/10.1177/1043659607305193 

Sieben, A., Schumann, J., & Seyfried, A. (2017). Collective phenomena in crowds—Where 

pedestrian dynamics need social psychology. PLOS ONE, 12(6), e0177328. 

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0177328 

Sierra-Huedo, M. L., & Nevado-Llopis, A. (2022). Promoting the Development of 

Intercultural Competence in Higher Education Through Intercultural Learning 

Interventions. Revista Electrónica Educare, 26(2), 1–21. 

https://doi.org/10.15359/ree.26-2.28 

Simão, L. (2005). Bildung, culture and self. Theory & Psychology, 15(4), 549-574. 

https://doi.org/10.1177/0959354305054751 

Simatupang, M. S., & Purba, H. (2023). The Impact Social Media Marketing, Social 

Interactivity And Perceived Quality Of Brand Loyalty On Iphone Users. Jurnal Riset 

Manajemen Dan Akuntansi, 3(1), 125–136. https://doi.org/10.55606/jurima.v3i1.1586 

Simms, M., & Dean, D. (2014). Mobilising contingent workers: An analysis of two successful 

cases. Economic and Industrial Democracy, 36(1), 173–190. 

https://doi.org/10.1177/0143831x13501000 

Simpson, K., & Daly, P. (2005). Citizenship Education and Post-16 Students: A Habermasian 

Perspective. Citizenship Studies, 9(1), 73–88. 

https://doi.org/10.1080/1362102042000325388 

https://doi.org/10.1111/josi.12500
https://doi.org/10.32461/2226-3209.3.2018.147319
https://doi.org/10.1177/1043659607305193
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0177328
https://doi.org/10.15359/ree.26-2.28
https://doi.org/10.55606/jurima.v3i1.1586
https://doi.org/10.1177/0143831x13501000
https://doi.org/10.1080/1362102042000325388


414 

 

Şimşek, D. (2018). Transnational Activities of Syrian Refugees in Turkey: Hindering or 

Supporting Integration. International Migration, 57(2), 268–282. 

https://doi.org/10.1111/imig.12489 

Singh, J., & Mahmud, N. (2018). Expatriates Self-Motivation, Competencies, Job 

Performance and Cultural Adjustment: Empirical Evidence from the ICT Sector in 

Malaysia. International Journal of Engineering & Technology, 7(3.21), 185. 

https://doi.org/10.14419/ijet.v7i3.21.17158 

Sivers, I. von, Templeton, A. J., Künzner, F., Köster, G., Drury, J., Philippides, A., … 

Bungartz, H.-J. (2016). Modelling social identification and helping in evacuation 

simulation. Safety Science, 89, 288–300. https://doi.org/10.1016/j.ssci.2016.07.001 

Skobba, K., & Bruin, M. J. (2016). Examining Public Housing Stereotypes and Building 

Intercultural Competence Through Service-Learning. Family and Consumer Sciences 

Research Journal, 44(4), 345–359. https://doi.org/10.1111/fcsr.12163 

Slater, M. (2014). Reinforcing spirals model: conceptualizing the relationship between media 

content exposure and the development and maintenance of attitudes. Media 

Psychology, 18(3), 370-395. https://doi.org/10.1080/15213269.2014.897236 

Smelser, N. (1962). Theory of Collective Behavior. New York: Free Press. 

Smith, A. D. (2001). Nationalism and Modernism. London: Routledge. 

Smith, B. G., & Gallicano, T. D. (2015). Terms of engagement: Analyzing public engagement 

with organizations through social media. Computers in Human Behavior, 53, 82–90. 

https://doi.org/10.1016/j.chb.2015.05.060 

Smith, D. (2014). Charlie is so ‘english’-like: nationality and the branded celebrity person in 

the age of youtube. Celebrity Studies, 5(3), 256-274. 

https://doi.org/10.1080/19392397.2014.903160 

Smith, D. (2017). The tragedy of self in digitised popular culture: the existential consequences 

of digital fame on youtube. Qualitative Research, 17(6), 699-714. 

https://doi.org/10.1177/1468794117700709 

Snyder, M., Tanke, E., & Berscheid, E. (1977). Social perception and interpersonal behavior: 

on the self-fulfilling nature of social stereotypes. Journal of Personality and Social 

Psychology, 35(9), 656-666. https://doi.org/10.1037/0022-3514.35.9.656 

Soares, A. M., Farhangmehr, M., & Shoham, A. (2007). Hofstede’s Dimensions of Culture in 

International Marketing Studies. Journal of Business Research, 60(3), 277–284. 

Sciencedirect. https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2006.10.018 

https://doi.org/10.1111/imig.12489
https://doi.org/10.14419/ijet.v7i3.21.17158
https://doi.org/10.1016/j.ssci.2016.07.001
https://doi.org/10.1111/fcsr.12163
https://doi.org/10.1016/j.chb.2015.05.060
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2006.10.018


415 

 

Sobkowiak, P. (2019). The impact of studying abroad on students’ intercultural competence: 

An interview study. Studies in Second Language Learning and Teaching, 9(4), 681–

710. https://doi.org/10.14746/ssllt.2019.9.4.6 

Sokolskaya, L., & Valentonis, A. (2020). Тhe History of the Acculturation Concept. Journal 

of Intercultural Communication, 20(3), 31–43. https://doi.org/10.36923/jicc.v20i3.310 

Solgun, C. ve Durat, G. (2017). Göç Ve Ruh Sagligi. Journal of Human Rhythm, 3(3), 137-

144. 

Spangler, T. (2016, September 30). Musical.ly’s Live.ly Is Now Bigger Than Twitter’s 

Periscope on iOS (Study). Variety. https://variety.com/2016/digital/news/musically-

lively-bigger-than-periscope-1201875105/. (Erisim Tarihi: 29.05.2024). 

Sparviero, S., & Ragnedda, M. (2021). The role of civil society in the governance of the 

digital public sphere. Communication and the Public, 6(1), 4-9. 

Spencer, S., Logel, C., & Davies, P. (2016). Stereotype threat. Annual Review of Psychology, 

67(1), 415-437. https://doi.org/10.1146/annurev-psych-073115-103235 

Spitzberg, B. H. (2000). A model of intercultural communication competence. Intercultural 

communication: A reader, 9, 375-387. 

Spitzberg, B. H., & Changnon, G. (2009)."Conceptualizing Intercultural Competence." The 

SAGE Handbook ofIntercultural Competence, 2, 2–52. 

Stajcic, N. (2013). Understanding culture: Food as a means of communication. Hemispheres, 

28, 5–14. 

Stankov, L. (2011). Individual, country and societal cluster differences on measures of 

personality, attitudes, values, and social norms. Learning and Individual Differences, 

21(1), 55–66. https://doi.org/10.1016/j.lindif.2010.09.002 

Steinert, S. (2023). Anthropology and Value. In: Interdisciplinary Value Theory. Palgrave 

Macmillan, Cham. In Springer eBooks (pp. 51–65). Springer Nature. 

https://doi.org/10.1007/978-3-031-10733-7_4 

Stockard, J., & Dougherty, M. (1983). Variations in subjective culture: A comparison of 

females and males in three settings. Sex Roles, 9(9), 953–974. 

https://doi.org/10.1007/bf00290056 

Stott, C., & Drury, J. (2017). Contemporary understanding of riots: Classical crowd 

psychology, ideology and the social identity approach. Public Understanding of 

Science (Bristol, England), 26(1), 2–14. https://doi.org/10.1177/0963662516639872 

https://doi.org/10.14746/ssllt.2019.9.4.6
https://doi.org/10.36923/jicc.v20i3.310
https://doi.org/10.1016/j.lindif.2010.09.002
https://doi.org/10.1007/978-3-031-10733-7_4
https://doi.org/10.1007/bf00290056
https://doi.org/10.1177/0963662516639872


416 

 

Stroud, D. (2008). Social networking: An age-neutral commodity — Social networking 

becomes a mature web application. Journal of Direct, Data and Digital Marketing 

Practice, 9(3), 278–292. https://doi.org/10.1057/palgrave.dddmp.4350099 

Stump, R. L., & Gong, W. (2017). Social networking sites: an exploration of the effect of 

national cultural dimensions on country adoption rates and usage patterns. 

International Journal of Electronic Business, 13(2/3), 117. 

https://doi.org/10.1504/ijeb.2017.083288 

Subramoney, S., Walle, E., Main, A., & Magaña, D. (2024). Navigating intercultural 

misunderstandings: An examination of emotion brokering. Cultural Diversity & 

Ethnic Minority Psychology. https://doi.org/10.1037/cdp0000652 

Sue, D. W., Capodilupo, C. M., Torino, G. C., Bucceri, J. M., Holder, A. M. B., Nadal, K. L., 

& Esquilin, M. (2007). Racial Microaggressions in Everyday life: Implications for 

Clinical practice. American Psychologist, 62(4), 271–286. 

https://doi.org/10.1037/0003-066x.62.4.271 

Sui, W., Sui, A., & Rhodes, R. (2022). What to watch: practical considerations and strategies 

for using youtube for research. Digital Health, 8, 205520762211237. 

https://doi.org/10.1177/20552076221123707 

Sumner, W. G. (1906). Folkways: A Study of the Sociological Importance of Usages, 

Manners, Customs, Mores, and Morals. Boston: Ginn and Co. 

Sunendar D., Darmawangsa, D., & Sukmayadi, V. (2021). Thriving in indonesian academia: 

french students’ intercultural communication competence in studying abroad. Journal 

of Intercultural Communication, 21(1), 80-91. https://doi.org/10.36923/jicc.v21i1.7 

Sunkad, G. (2023). The impact of social media on society. International Journal of Social 

Health, 2(10), 785-791. https://doi.org/10.58860/ijsh.v2i10.121 

Sunstein, Cass R. (2009). Republic.com 2.0. Princeton, NJ: Princeton Univ 

Supatmiwati, D., Suktiningsih, W., Sutarman, S., Abdussamad, Z., & Muhid, A. (2021). An 

ecolinguistic study on ecospiritual tourism of rebo buntung commoddification. Lingua 

Cultura, 15(2), 183-189. https://doi.org/10.21512/lc.v15i2.7497 

Sutikno, H., & Basit, A. (2023). The Impact of Social Media Use on Social Interaction of 

Students of The Faculty of Medicine, Jenderal Soedirman University. International 

Journal of Social Science, Education, Communication and Economics (SINOMICS 

JOURNAL), 2(2), 277–282. https://doi.org/10.54443/sj.v2i2.136 

Suzuki, L. A., Ahluwalia, M. K., Arora, A. K., & Mattis, J. S. (2007). The Pond You Fish in 

Determines the Fish You Catch: Exploring Strategies for Qualitative Data Collection. 

https://doi.org/10.1057/palgrave.dddmp.4350099
https://doi.org/10.1504/ijeb.2017.083288
https://doi.org/10.1037/cdp0000652
https://doi.org/10.1037/0003-066x.62.4.271
https://doi.org/10.54443/sj.v2i2.136


417 

 

The Counseling Psychologist, 35(2), 295–327. 

https://doi.org/10.1177/0011000006290983 

Swingewood, A., ve Akinhay, O. (1998). Sosyolojik düsüncenin kisa tarihi. Bilim ve Sanat. 

Syed, M., & Juang, L. P. (2017). Person-Centered Trajectories of Cultural Values and 

Behaviors among Chinese American Adolescents. 

https://doi.org/10.31234/osf.io/hjwnu 

Szapocznik, J., Scopetta, M. A., de los Angeles Aranalde, M., & Kurtines, W. M. (1978). 

Cuban value structure: Treatment implications. Journal of Consulting and Clinical 

Psychology, 46(5), 961–970. https://doi.org/10.1037/0022-006x.46.5.961 

Tajfel, H. (1979). Individuals and groups in social psychology. British Journal of Social and 

Clinical Psychology, 18(2), 183–190. https://doi.org/10.1111/j.2044-

8260.1979.tb00324.x 

Tam, K.-P., & Lee, S.-L. (2010). What Values Do Parents Want to Socialize in Their 

Children? The Role of Perceived Normative Values. Journal of Cross-Cultural 

Psychology, 41(2), 175–181. https://doi.org/10.1177/0022022109354379 

Tambunan, A. R. S., Lubis, F. K., Andayani, W., & Sari, W. S. (2021). Intercultural 

Communicative Competence Levels of Indonesian EFL Students: A Preliminary Study 

in a Higher Education Contex. Langkawi: Journal of the Association for Arabic and 

English, 7(2), 134. https://doi.org/10.31332/lkw.v7i2.2870 

Tanaka-Matsumi, J. (2022). Counseling Across Cultures: A Half-Century Assessment. 

Journal of Cross-Cultural Psychology, 53(7-8), 957–975. 

https://doi.org/10.1177/00220221221111810 

Taylan, C., & Weber, L. T. (2022). “Don’t let me be misunderstood”: communication with 

patients from a different cultural background. Pediatric Nephrology, 38(3), 643–649. 

https://doi.org/10.1007/s00467-022-05573-7 

Taylor, E. (1999). William James and Sigmund Freud: “The Future of Psychology Belongs to 

Your Work.” Psychological Science, 10(6), 465–469. https://doi.org/10.1111/1467-

9280.00190 

Templeton, A., Drury, J., & Philippides, A. (2018). Walking together: behavioural signatures 

of psychological crowds. Royal Society Open Science, 5(7), 180172. 

https://doi.org/10.1098/rsos.180172 

Tengelin, E., Cliffordson, C., Dahlborg, E., & Berndtsson, I. (2019). Constructing the Norm-

critical awareness scale. Equality, Diversity and Inclusion: An International Journal, 

38(6), 652–667. https://doi.org/10.1108/edi-10-2017-0222 

https://doi.org/10.1177/0011000006290983
https://doi.org/10.1037/0022-006x.46.5.961
https://doi.org/10.1111/j.2044-8260.1979.tb00324.x
https://doi.org/10.1111/j.2044-8260.1979.tb00324.x
https://doi.org/10.1177/0022022109354379
https://doi.org/10.31332/lkw.v7i2.2870
https://doi.org/10.1177/00220221221111810
https://doi.org/10.1007/s00467-022-05573-7
https://doi.org/10.1111/1467-9280.00190
https://doi.org/10.1111/1467-9280.00190
https://doi.org/10.1108/edi-10-2017-0222


418 

 

Thelwall, M. (2009). Social network sites: Users and uses. Advances in computers, 76, 19-73. 

https://doi.org/10.1016/S0065-2458(09)01002-X 

Thompson, R. (2018). A Qualitative Phenomenological study of Emotional and Cultural 

Intelligence of International Students in the United States of America. Journal of 

International Students, 8(2), 1220–1255. https://doi.org/10.32674/jis.v8i2.144 

Thuesen, F. (2016). Linguistic barriers and bridges: constructing social capital in ethnically 

diverse low-skill workplaces. Work, Employment and Society, 31(6), 937–953. 

https://doi.org/10.1177/0950017016656321 

Thurman, N. (2017). Social media, surveillance, and news work. Digital Journalism, 6(1), 76-

97. https://doi.org/10.1080/21670811.2017.1345318 

Ting-Toomey, S. (1999). Communicating Across Cultures. New York: The Guilford Press. 

Ting-Toomey, S., & Dorjee, T. (2018). Communicating Across Cultures, Second Edition. 

Guilford Publications. 

Titzmann, P. F., & Lee, R. M. (2022). New temporal concepts of acculturation in immigrant 

youth. Child Development Perspectives, 16(3). https://doi.org/10.1111/cdep.12458 

Tiwery, K., Rohidi, T. R., Sumaryanto, T., & Wadiyo. (2020). Totobuang Music 

Enculturation in Ambon City Community Arts. International Journal of Recent 

Technology and Engineering, 8(6), 642–646. 

https://doi.org/10.35940/ijrte.f7222.038620 

Tolkach, D., & Pratt, S. (2019). Globalisation and cultural change in Pacific Island countries: 

the role of tourism. Tourism Geographies, 23(3), 1–26. 

https://doi.org/10.1080/14616688.2019.1625071 

Tomlin, C. R., Miller, M. L., Schellhase, E., New, G., Karwa, R., & Nabwire Ouma, M. 

(2014). Assessing reverse culture shock following an international pharmacy practice 

experience. Currents in Pharmacy Teaching and Learning, 6(1), 106–113. 

https://doi.org/10.1016/j.cptl.2013.09.015 

Tomlinson, J. (1991). Cultural Imperialism: A Critical Introduction. Baltimore: Johns 

Hopkins University Press. 

Tomlinson, J. (1999). Globalization and culture. University of Chicago Press. 

Tonnies, F. (2014). Gemeinschaft Und Gesellschaft (1887). Literary Licensing, LLC. 

(Original work published 1887) 

Toor, S. I. (2020). Social Media as a Mediator in Political Communication: A Literature 

Review to Explore its Effects on Users. Global Political Review, V(II), 69–76. 

https://doi.org/10.31703/gpr.2020(v-ii).07 

https://doi.org/10.32674/jis.v8i2.144
https://doi.org/10.1177/0950017016656321
https://doi.org/10.1111/cdep.12458
https://doi.org/10.35940/ijrte.f7222.038620
https://doi.org/10.1080/14616688.2019.1625071
https://doi.org/10.1016/j.cptl.2013.09.015
https://doi.org/10.31703/gpr.2020(v-ii).07


419 

 

Trent, M., Dooley, D. G., & Dougé, J. (2019). The impact of racism on child and adolescent 

health. Pediatrics, 144(2). American Academy of Pediatrics. 

https://doi.org/10.1542/peds.2019-1765 

Truscott, D. (2010). Psychodynamic. In D. Truscott, Becoming an effective psychotherapist: 

Adopting a theory of psychotherapy that's right for you and your client (pp. 21–36). 

American Psychological Association. https://doi.org/10.1037/12064-002 

Tufekci, Z., & Wilson, C. (2012). Social Media and the Decision to Participate in Political 

Protest: Observations from Tahrir Square. Journal of Communication, 62(2), 363–379. 

Türkkahraman, M. (2009). Teorik Ve Fonksiyonal Açidan Toplumsal Kurumlar Ve 

Kurumlararasi Iliskiler. Süleyman Demirel Üniversitesi Iktisadi ve Idari Bilimler 

Fakültesi Dergisi, 14(2), 25-46. 

Turkle, S. (2017). Why We Expect More from Technology and Less from Each Other. New 

York: Basic Books. 

Turner, J. H. (2014). The structure of sociological theory. Routledge. (s. 19-20) 

Turner, R. and Killian. L.M. (1972). Collective Behavior. New Jersey,Prentice-Hall. 

Turner, V. W. (1969). The Ritual Process. Chicago : Aldine Publishing Company. 

Tylor, E. B. (1871). Primitive Culture (2 vols). London: Murray. 

Tynes, B. M., Giang, M. T., Williams, D. R., &Thompson, G. N. (2008). Onlineracial 

discrimination and psychological adjustment among adolescents. Journal of 

Adolescent Health, 43(6), 565-569. 

Uchiyama, R., Spicer, R., & Muthukrishna, M. (2022). Cultural Evolution of Genetic 

Heritability. Behavioral and Brain Sciences, 45(e152), 1–147. 

https://doi.org/10.1017/s0140525x21000893 

Ugochukwu, C. S. (2021). The Role Of Social Media In Contemporary Democracy: A 

Comparative Study Of Apc And Pdp Campaigns During The 2015 And 2019 General 

Elections In Nigeria. New Media and Mass Communication, 96. 

https://doi.org/10.7176/nmmc/96-09 

Upham, F. K. (1976). Litigation and moral consciousness in Japan: An interpretive analysis of 

four Japanese pollution suits. Law and Society Review, 10, 579–619. 

Upham, F. K. (1987). Law and Social Change in Postwar Japan. Cambridge, MA: Harvard 

University Press. 

Urtiaga, M. (2014). Power Dynamics in the Network Society: The Role of Networks in Social 

Organization. Journal of Sociological Research, 6(1), 123-145. 

https://doi.org/10.1542/peds.2019-1765
https://doi.org/10.1017/s0140525x21000893
https://doi.org/10.7176/nmmc/96-09


420 

 

Ustakara, F. (2015). Oydaşmaya-Yönelik Halkla İlişkiler: Halkla İlişkilerde Rasyonel İletişim 

Bağlamında Müzakareye Kuramsal Bir Bakış. Erciyes İletişim Dergisi, 4(2). 

https://doi.org/10.17680/akademia.65073 

Uz, İ. (2014). The Index of Cultural Tightness and Looseness Among 68 Countries. Journal 

of Cross-Cultural Psychology, 46(3), 319–335. 

https://doi.org/10.1177/0022022114563611 

Valkonen, J., & Ruuska, P. (2012). Nationspeak as a tool in nature tourism work. European 

Journal of Cultural Studies, 15(1), 105–120. 

https://doi.org/10.1177/1367549411424946 

Vallejo-Martín, M., Expósito, F., & Moya, M. (2021). The role of ideological attitudes in the 

relationship between perceived threat and prejudice toward immigrants in Spain. 

International Journal of Social Psychology, 36(1), 89-121. 

Van Dijk, J. (2006). The Network Society: Social Aspects of New Media. SAGE Publications. 

Van Dijk, J. (2016). The network society. London: Sage. 

Van Dijk, J. (2020). The digital divide. John Wiley & Sons. 

Van Dijk, T. A. (1993). Principles of Critical Discourse Analysis. Discourse & Society, 4(2), 

249–283. https://doi.org/10.1177/0957926593004002006 

Van Gennep, A. (1909). Les Rites de Passage. Paris: É. Nourry.(English Translation: Van 

Gennep, A. (1960). The Rites of Passage. Chicago: University of Chicago Press.) 

Van Ginneken, J. (1985). The 1895 debate on the origins of crowd psychology. Journal of the 

History of the Behavioral Sciences, 21(4), 375–382. https://doi.org/10.1002/1520-

6696(198510)21:4%3C375::aid-jhbs2300210408%3E3.0.co;2-l 

Vasalou, A., Joinson, A. N., ve Courvoisier, D. (2010). Cultural differences, experience with 

social networks and the nature of “true commitment” in Facebook. International 

journal of human-computer studies, 68(10), 719-728. 

Verbytska, L., Babii, I., Botvyn, T., Konivitska, T., & Khlypavka, H. (2024). Bridging 

cultures in Europe: exploring language and shared values in interactions. 

Multidisciplinary Science Journal, 6, 2024ss0705–2024ss0705. 

https://doi.org/10.31893/multiscience.2024ss0705 

Verdu-Jover, A. J., Alos-Simo, L., & Gomez-Gras, J.-M. (2018). Adaptive culture and 

product/service innovation outcomes. European Management Journal, 36(3), 330–

340. https://doi.org/10.1016/j.emj.2017.07.004 

Verma, P., Sharma, R. R. K., Kumar, V., Hsu, S. C., & Lai, K. K. (2020). Identifying 

organizational variables to the implementation of horizontal strategy in conglomerates. 

https://doi.org/10.17680/akademia.65073
https://doi.org/10.1177/0022022114563611
https://doi.org/10.1177/1367549411424946
https://doi.org/10.1177/0957926593004002006
https://doi.org/10.1002/1520-6696(198510)21:4%3C375::aid-jhbs2300210408%3E3.0.co;2-l
https://doi.org/10.1002/1520-6696(198510)21:4%3C375::aid-jhbs2300210408%3E3.0.co;2-l
https://doi.org/10.31893/multiscience.2024ss0705
https://doi.org/10.1016/j.emj.2017.07.004


421 

 

Benchmarking: An International Journal, ahead-of-print (ahead-of-print). 

https://doi.org/10.1108/bij-01-2020-0002 

Villatoro, D., & Sabater-Mir, J. (2008). Categorizing social norms in a simulated resource 

gathering society. In International Workshop on Coordination, Organizations, 

Institutions, and Norms in Agent Systems (pp. 235-249). Berlin, Heidelberg: Springer 

Berlin Heidelberg. 

Vogel, D., & Willems, H. (2020). Social Exclusion and Inclusion in Contemporary Societies: 

An Interdisciplinary Approach. Palgrave Macmillan. 

Vollhardt, J. (2009, February 24). Altruism Born of Suffering and Prosocial Behavior 

Following Adverse Life Events: A Review and Conceptualization. 

https://scite.ai/reports/10.1007/s11211-009-0088-1 

Vos, J. (2021). Psychoanalysis, a psychology of the masses for these digital times. 

Psychotherapy and Politics International, 19(3). https://doi.org/10.1002/ppi.1597 

Vosoughi, S., Roy, D., & Aral, S. (2018). The Spread of True and False News Online. 

Science, 359(6380), 1146–1151. https://doi.org/10.1126/science.aap9559 

Vrabie, C. (2014). Smart Nets-Virtual Communities and Their Role in Today’s Society. In 1st 

International Conference on Comparative Public Administration and Management–

Good Governance and Regulatory Quality in the 21st Century. 

Walls, D. M., & Vie, S. (2018). Social writing/social media: publics, presentations, and 

pedagogies. Fort Collins, Colorado: The Wac Clearinghouse. 

Wang, H.-C., Fussell, S. F., & Setlock, L. D. (2009). Cultural difference and adaptation of 

communication styles in computer-mediated group brainstorming. Proceedings of the 

27th International Conference on Human Factors in Computing Systems - CHI 09, 

669–678. https://doi.org/10.1145/1518701.1518806 

Wang, K., Yang, K., & Zheng, Y. (2021). A Review of Domestic and International Research 

on New Media Marketing. Advances in Economics, Business and Management 

Research. Presented at the Proceedings of the 2021 3rd International Conference on 

Economic Management and Cultural Industry (ICEMCI 2021). 

https://doi.org/10.2991/assehr.k.211209.055 

Wang, L. and Coleman, J. (2009). A survey of internet-mediated intercultural foreign 

language education in china. Recall, 21(1), 113-129. 

https://doi.org/10.1017/s0958344009000056 

Wang, Q. (2001). Culture effects on adults’ earliest childhood recollection and self-

description: Implications for the relation between memory and the self. Journal of 

https://doi.org/10.1108/bij-01-2020-0002
https://doi.org/10.1126/science.aap9559
https://doi.org/10.1145/1518701.1518806
https://doi.org/10.2991/assehr.k.211209.055


422 

 

Personality and Social Psychology, 81(2), 220–233. https://doi.org/10.1037/0022-

3514.81.2.220 

Wang, Q., Yang, M., & Zhang, W. (2021). Accessing the influence of perceived value on 

social attachment: developing country perspective. Frontiers in Psychology, 12. 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.760774 

Wang, S. C., Clark, V. L. P., & Scheel, M. J. (2016). The Enculturation Experience of Three 

Chinese American Adolescents. The Counseling Psychologist, 44(5), 661–694. 

https://doi.org/10.1177/0011000016633875 

Wang, X., & Shen, Y. (2024). Is internationalization abroad a prerequisite for university 

students’ intercultural competence development? Asian Education and Development 

Studies, 13(3), 253–266. https://doi.org/10.1108/aeds-02-2024-0040 

Wanninayake, W. M. C. B., & Chovancová, M. (2012). Consumer Ethnocentrism and Its 

Influence on Product Judgment. Journal of Consumer Research, 29(4), 621-635. 

Ward, C., & Kennedy, A. (1993). Psychological and sociocultural adjustment during cross-

cultural transitions: A comparison of secondary students overseas and at home. 

International Journal of Psychology, 28(2), 129-147. 

Ward, C., Bochner, S., & Furnham, A. (2001). The psychology of culture shock. Routledge. 

Warnke, G. (1987). Gadamer: Hermeneutics, Tradition, and Reason. Stanford University 

Press. 

Warren, A., Jaafar, N., & Sulaiman, A. (2016). Youth civic engagement behavior on 

facebook: a comparison of findings from malaysia and indonesia. Journal of Global 

Information Technology Management, 19(2), 128-142. 

https://doi.org/10.1080/1097198x.2016.1187527 

Waters, M. C., & Jiménez, T. R. (2005). Assessing Immigrant Assimilation: New Empirical 

and Theoretical Challenges. Annual Review of Sociology, 31(1), 105–125. 

https://doi.org/10.1146/annurev.soc.29.010202.100026 

Weber, M. (1921). 1968) Economy and Society: An Outline of Interpretive Sociology. 

Ephraim Fischoff et al., trans, 1. 

Wei, Y., Spencer-Rodgers, J., Anderson, E., & Peng, K. (2020). The Effects of a Cross-

Cultural Psychology Course on Perceived Intercultural Competence. Teaching of 

Psychology, 48(3), 221–227. https://doi.org/10.1177/0098628320977273 

Wenting, F., Lijia, W., & Cuixin, G. (2022). The influence of social crowding on consumers’ 

preference for green products. Frontiers in Psychology, 13. 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.83286 

https://doi.org/10.1177/0011000016633875
https://doi.org/10.1108/aeds-02-2024-0040
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.29.010202.100026
https://doi.org/10.1177/0098628320977273


423 

 

Werhun, C. D., & Penner, A. J. (2010). The Effects of Stereotyping and Implicit Theory on 

Benevolent Prejudice Toward Aboriginal Canadians. Journal of Applied Social 

Psychology, 40(4), 899–916. https://doi.org/10.1111/j.1559-1816.2010.00603.x 

West, J., Evans, R., & Jordaan, J. (2021). Measuring preservice teachers' ethnocentrism: a 

south african case study. Journal of Education, (85), 1-25. 

https://doi.org/10.17159/2520-9868/i85a09 

West, S., Taylor, P., & Green, K. (2021). Reinterpreting Ethnocentrism in the Modern Era. 

Sociological Review, 69(2), 215-233. 

Westen, D. (1998). The scientific legacy of Sigmund Freud: Toward a psychodynamically 

informed psychological science. Psychological Bulletin, 124(3), 333–371. 

https://doi.org/10.1037//0033-2909.124.3.333 

Wheeler, S. C., & Petty, R. E. (2001). The effects of stereotype activation on behavior: A 

review of possible mechanisms. Psychological Bulletin, 127(6), 797–826. 

https://doi.org/10.1037/0033-2909.127.6.797 

Whorf, B. L. (1956). Language, Thought, and Reality: Selected Writings of Benjamin Lee 

Whorf. Edited by J. B. Carroll. Cambridge, MA: MIT Press. 

Wiese, E. B. P. (2010). Culture and migration: Psychological trauma in children and 

adolescents. Traumatology, 16(4), 142–152. 

https://doi.org/10.1177/1534765610388304 

Wiggins, B. E. (2011). Toward a Model for Intercultural Communication in Simulations. 

Simulation & Gaming, 43(4), 550–572. https://doi.org/10.1177/1046878111414486 

Wihbey, J., Joseph, K., & Lazer, D. (2018). The social silos of journalism? twitter, news 

media and partisan segregation. New Media &Amp; Society, 21(4), 815-835. 

https://doi.org/10.1177/1461444818807133 

Wiklund, H. (2005). A Habermasian analysis of the deliberative democratic potential of ICT-

enabled services in Swedish municipalities. New Media & Society, 7(5), 701–723. 

https://doi.org/10.1177/1461444805056013 

Williams, K. (2020, January 16). TikTok Was Installed More Than 738 Million Times in 

2019, 44% of Its All-Time Downloads. Sensor Tower Blog. 

https://sensortower.com/blog/tiktok-revenue-downloads-2019. (Erisim Tarihi: 

03.07.2024). 

Williams, R. (1993). Kültür (S. Aydın, Trans.). Ankara: İmge Yayınları. 

Williams, R. (2018). Anahtar Sözcükler. (çev. Savas Kiliç). Iletisim Yayinlari, Istanbul. 

https://doi.org/10.1111/j.1559-1816.2010.00603.x
https://doi.org/10.1037/0033-2909.124.3.333
https://doi.org/10.1037/0033-2909.127.6.797
https://doi.org/10.1177/1534765610388304
https://doi.org/10.1177/1046878111414486
https://doi.org/10.1177/1461444805056013


424 

 

Wilson, L. (2022). The relative importance of click-through rates (ctr) versus watch time for 

youtube views. International Journal of Pervasive Computing and Communications, 

19(4), 573-595. https://doi.org/10.1108/ijpcc-10-2021-0269 

Wilson, P. (2024). A Comparative Study of the Influence of Culture on Family Dynamics 

between Ghana and Latvia: Hoftsede’s Cultural Dimensions. Preprints. 

https://doi.org/10.20944/preprints202406.1708.v1 

Wilson, R. E., Gosling, S. D., ve Graham, L. T. (2012). A Review of Facebook Research in 

the Social Sciences. Perspectives on Psychological Science, 7(3), 203–220. 

https://doi.org/10.1177/1745691612442904 

Wisniewski, T. P., Yekini, L., & Omar, A. (2017). Psychopathic Traits of Corporate 

Leadership as Predictors of Future Stock Returns. SSRN Electronic Journal. 

https://doi.org/10.2139/ssrn.2984999 

Wittenberg-Lyles, E., Oliver, D., Demiris, G., Swarz, J., & Rendo, M. (2014). Youtube as a 

tool for pain management with informal caregivers of cancer patients: a systematic 

review. Journal of Pain and Symptom Management, 48(6), 1200-1210. 

https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2014.02.015 

Wolfer, L. (2017). No sex, cursing and politics: adult views of inappropriate facebook posts. 

Journal of Human Values, 23(2), 116-128. https://doi.org/10.1177/0971685816689740 

Wolsko, C., Lardon, C., Mohatt, G. V., & Orr, E. (2007). Stress, coping, and well-being 

among the Yup`ik of the Yukon-Kuskokwim Delta: the role of enculturation and 

acculturation. International Journal of Circumpolar Health, 66(1), 51–61. 

https://doi.org/10.3402/ijch.v66i1.18226 

Wu, E. K. Y., & Mak, W. W. S. (2011). Acculturation Process and Distress. The Counseling 

Psychologist, 40(1), 66–92. https://doi.org/10.1177/0011000011410893 

Xiaoyan, W., Zainudin, S. S. S., & Yaakup, H. S. (2024). Intercultural Communication 

Competence Among Higher Education International Students: A Systematic Literature 

Review. Migration Letters, 21(4), 712–725. https://doi.org/10.59670/ml.v21i4.7683 

Xiong, Y., Cho, M., & Boatwright, B. (2019). Hashtag activism and message frames among 

social movement organizations: Semantic network analysis and thematic analysis of 

Twitter during the #MeToo movement. Public Relations Review, 45(1), 10–23. 

https://doi.org/10.1016/j.pubrev.2018.10.014 

Xiu, D., Maercker, A., Killikelly, C., Yang, Y., & Jia, X. (2020). Grieving parents’ meaning-

making narration in relation to value orientations: a cross-cultural study. Transcultural 

Psychiatry, 60(6), 905-916. https://doi.org/10.1177/1363461520970735 

https://doi.org/10.2139/ssrn.2984999
https://doi.org/10.3402/ijch.v66i1.18226
https://doi.org/10.1177/0011000011410893
https://doi.org/10.59670/ml.v21i4.7683
https://doi.org/10.1016/j.pubrev.2018.10.014


425 

 

Xu, K. (2013). Theorizing Difference in Intercultural Communication: A Critical Dialogic 

Perspective. Communication Monographs, 80(3), 379–397. 

https://doi.org/10.1080/03637751.2013.788250 

Xu, X. (2022). Exploring the Impacts of Social Media Usage on a Chinese International 

Student’s Identity Development. Journal of Linguistics and Communication Studies, 

1(1), 27–33. https://doi.org/10.56397/jlcs.2022.11.05 

Yalcinkaya, G. (2008). A culture‐based approach to understanding the adoption and diffusion 

of new products across countries. International Marketing Review, 25(2), 202–214. 

https://doi.org/10.1108/02651330810866281 

Yang, M., Zhang, W., Ruangkanjanases, A., & Zhang, Y. (2021). Understanding the 

mechanism of social attachment role in social media: a qualitative analysis. Frontiers 

in Psychology, 12, 720880. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.720880 

Yang, S., Isa, S. M., Yao, Y., Xia, J., & Liu, D. (2022). Cognitive image, affective image, 

cultural dimensions, and conative image: A new conceptual framework. Frontiers in 

Psychology, 13: 935814. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.935814 

Yang, W., Wang, C., & Bautista, A. (2023). A YouTube video club for teacher learning: 

Empowering early childhood educators to teach STEM. British Journal of Educational 

Technology, 55(2), 605–624. https://doi.org/10.1111/bjet.13396 

Yasin, A., Fatima, R., Liu, L., Wang, J., Ali, R., & Wei, Z. (2021). Understanding and 

deciphering of social engineering attack scenarios. Security and Privacy, 4(4). 

https://doi.org/10.1002/spy2.161 

Yazıcı, M. (2016). Değerler Ve Toplumsal Yapida Sosyal Değerlerin Yeri. Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 24(1). https://doi.org/10.18069/fusbed.10221 

Yeniyurt, S., & Townsend, J. D. (2003). Does culture explain acceptance of new products in a 

country? International Marketing Review, 20(4), 377–396. 

https://doi.org/10.1108/02651330310485153 

Yereskova, T., & Mazuryk, O. (2022). National self-consciousness of members of society in 

the context of the social dynamics of a transforming society. Skhid, 3(2), 9–14. 

https://doi.org/10.21847/1728-9343.2022.3(2).261987 

Yesil, M. M. (2009). Kültürlerarasi Iletisim. Istanbul: Beta Yayinlari. 

Yesilyurt, E. (2020). Sosyal medya etkileyicilerinin marka algisi ve satin alma niyeti 

üzerindeki etkisi. Atatürk Üniversitesi Iktisadi ve Idari Bilimler Dergisi, 34(1), 17-34. 

Yildirim, A. ve Simsek, H. (2021). Sosyal Bilimlerde Nitel Arastirma Yöntemleri. 

SeçkinYayincilik, Ankara. 

https://doi.org/10.1080/03637751.2013.788250
https://doi.org/10.56397/jlcs.2022.11.05
https://doi.org/10.1108/02651330810866281
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.935814
https://doi.org/10.1111/bjet.13396
https://doi.org/10.1002/spy2.161
https://doi.org/10.18069/fusbed.10221
https://doi.org/10.1108/02651330310485153
https://doi.org/10.21847/1728-9343.2022.3(2).261987


426 

 

Yin, R. K. (1992). The Case Study Method as a Tool for Doing Evaluation. Current 

Sociology, 40(1), 121–137. https://doi.org/10.1177/001139292040001009 

Yoon, E., Chang, C.-T., Kim, S., Clawson, A., Cleary, S. E., Hansen, M., … Gomes, A. M. 

(2013). A meta-analysis of acculturation/enculturation and mental health. Journal of 

Counseling Psychology, 60(1), 15–30. https://doi.org/10.1037/a0030652 

Young, J., Meyers, T., & Morse, S. (2023). What is “prison culture”? developing a theoretical 

and methodological foundation for understanding cultural schema in prison. 

Criminology, 61(3), 421-448. https://doi.org/10.1111/1745-9125.12335 

Yuk, J. (2011). The multiculturalism backlash: European discourses, policies and practices. 

Cultural Trends, 20(3-4), 337–340. https://doi.org/10.1080/09548963.2011.589975 

Yusup, E., & Gemiharto, I. (2022). Analysis of Intercultural Communication in 

Implementation of Independent Student Exchange Program. Ilomata International 

Journal of Social Science, 3(1), 1–11. https://doi.org/10.52728/ijss.v3i1.416 

Zahoor, S. Z., & Shah, A. M. (2024). Impact of Social Media on Users’ Complex Buying 

Behaviour: Analysing the Mediating Effect of Perception and Moderating Effect of 

Extended Social Media Usage. Management and Labour Studies, 49(1), 119–148. 

https://doi.org/10.1177/0258042X231167315 

Zahran, F. A. (2020). Internalization Perspective: Incorporating Intercultural Awareness in 

Language Teaching. International Journal of Social Sciences Perspectives, 6(2), 68–

77. https://doi.org/10.33094/7.2017.2020.62.68.77 

Zalega, T. (2019). The Impact of Consumer Ethnocentrism on Global Trade. Journal of 

International Business and Economics, 47(1), 129-146. 

Zeitzoff, T. (2017). How Social Media is Changing Conflict. Journal of Conflict Resolution, 

61(9), 1970–1991. https://doi.org/10.1177/0022002717721392 

Zhang, C. (2019). A Study on Politeness Principle of Intercultural Communication of HCC 

and LCC. Advances in Social Science, Education and Humanities Research. Presented 

at the Proceedings of the 2019 3rd International Seminar on Education, Management 

and Social Sciences (ISEMSS 2019). https://doi.org/10.2991/isemss-19.2019.141 

Zhang, S. (2020). Psychoanalysis: the influence of freud’s theory in personality psychology. 

https://doi.org/10.2991/assehr.k.200425.051 

Zhang, Y. (2022). Variety-Seeking Behavior in Consumption: A Literature Review and 

Future Research Directions. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.874444 

Zhang, Y., Zhou, H., & Qin, J. (2022). Research on the Driving Factors of Collective 

Nostalgia and the Impact of Collective Nostalgia on National Brand Consciousness. 

https://doi.org/10.1177/001139292040001009
https://doi.org/10.1037/a0030652
https://doi.org/10.1080/09548963.2011.589975
https://doi.org/10.52728/ijss.v3i1.416
https://doi.org/10.1177/0258042X231167315
https://doi.org/10.33094/7.2017.2020.62.68.77
https://doi.org/10.1177/0022002717721392
https://doi.org/10.2991/isemss-19.2019.141


427 

 

International Journal of Environmental Research and Public Health, 19(24), 16738. 

https://doi.org/10.3390/ijerph192416738 

Zhang, Z. (2024). Exploring Interpersonal Harmony: A Cross-Cultural Comparison between 

Eastern and Western Societies. Arts, Culture and Language, 1(4). 

https://doi.org/10.61173/4eqvgk92 

Zhao, X. (2021). Challenges and Barriers in Intercultural Communication between Patients 

with Immigration Backgrounds and Health Professionals: A Systematic Literature 

Review. Health Communication, 38(4), 1–10. 

https://doi.org/10.1080/10410236.2021.1980188 

Zhou, L. (2021). A Case Analysis of How Cultural Identity Works in Intercultural 

Communication. Journal of Innovation and Social Science Research, 8(8), 35–39. 

https://doi.org/10.53469/jissr.2021.08(08).10 

Zhou, Y., & Sun, J. (2020). Using Social Media to Promote Intercultural Communication 

Between Chinese and American University Students. Chinese Journal of Applied 

Linguistics, 43(2), 169–187. https://doi.org/10.1515/cjal-2020-0011 

Zhu, S. (2020). A Study on Affective Barriers in Intercultural Communication and Related 

Strategies. Theory and Practice in Language Studies, 10(12), 1651. 

https://doi.org/10.17507/tpls.1012.20 

Zhu, W., & Li, J. (2024). Intercultural Competence Enhancement for English Majors in 

China. The Educational Review, USA, 8(3), 501–505. 

https://doi.org/10.26855/er.2024.03.030 

Zhuravskaya, E., Petrova, M., & Enikolopov, R. (2020). Political effects of the internet and 

social media. Annual Review of Economics, 12(1), 415–438. Annual Reviews. 

https://doi.org/10.1146/annurev-economics-081919-050239 

Zimmerman, M. A., Ramirez-Valles, J., Washienko, K. M., Walter, B., & Dyer, S. (1996). 

The development of a measure of enculturation for Native American youth. American 

Journal of Community Psychology, 24(2), 295–310. 

https://doi.org/10.1007/bf02510403 

Zomeren, M., Postmes, T., & Spears, R. (2008). Toward an integrative social identity model 

of collective action: a quantitative research synthesis of three socio-psychological 

perspectives. Psychological Bulletin, 134(4), 504-535. https://doi.org/10.1037/0033-

2909.134.4.504 

https://doi.org/10.3390/ijerph192416738
https://doi.org/10.61173/4eqvgk92
https://doi.org/10.1080/10410236.2021.1980188
https://doi.org/10.53469/jissr.2021.08(08).10
https://doi.org/10.1515/cjal-2020-0011
https://doi.org/10.17507/tpls.1012.20
https://doi.org/10.26855/er.2024.03.030
https://doi.org/10.1146/annurev-economics-081919-050239
https://doi.org/10.1007/bf02510403


428 

 

Zulqarnain, W., Hashmi, N. U., & Zulqarnain, A. (2020). Social Media and Pakistani 

Journalists: WhatsApp Usage for News and Ethical Performance. New Media and 

Mass Communication, 88. https://doi.org/10.7176/nmmc/88-02 

Zywica, J., & Danowski, J. (2008). The faces of Facebookers: Investigating social 

enhancement and social compensation hypotheses; predicting Facebook™ and offline 

popularity from sociability and self-esteem, and mapping the meanings of popularity 

with semantic networks. Journal of Computer-Mediated Communication, 14, 1–34 

 

İnternet Kaynakları 

Arrington, M. (2005). 85% of college students use Facebook. TechCrunch. 

https://techcrunch.com/2005/09/%2007/85-of-college-students-use-facebook. (Erişim 

Tarihi: 14.02.2024). 

BetterHelp Editorial Team. (2024). Understanding Societal Stereotypes And How They Can 

Be Harmful | BetterHelp. Betterhelp.com; BetterHelp. 

https://www.betterhelp.com/advice/stereotypes/understanding-societal-stereotypes-

and-how-they-can-be-harmful/?. (Erişim Tarihi: 10.01.2025). 

Britannica, T. Editors of Encyclopaedia. (2021). modernization summary. Encyclopedia 

Britannica. https://www.britannica.com/summary/modernization. (Erişim Tarihi: 

20.05.2024). 

Erginoglu, S. (2023). Rakamlarla Sosyal Medya Aliskanliklari. Tr.linkedin.com. 

https://tr.linkedin.com/pulse/rakamlarla-sosyal-medya-ali%C5%9Fkanliklari-serkan-

ergino%C4%9Flu. (Erisim Tarihi: 18.03.2024). 

Günbayı, İ. (2019). Nitel Araştırmada Veri Analizi: Tema Analizi, Betimsel Analiz, İçerik 

Analizi ve Analitik Genelleme. Nirvana Sosyal Bilimler Sitesi Güncel Eleştirel Sosyal 

Bilimler Platformu. https://www.nirvanasosyal.com/h-392-nitel-arastirmada-veri-

analizi-tema-analizi-betimsel-analiz-icerik-analizi-ve-analitik-genelleme.html. (Erişim 

Tarihi: 20.07.2024). 

Hoffman, N., ve Schwartz, R. (2012). Visualizing Instagram: Tracing Cultural Visual 

Rhythms. http://razschwartz.net/wp-

content/uploads/2012/01/Instagram_ICWSM12.pdf. (Erisim Tarihi: 13.06.2024). 

Jilani, Z. (2019). How to Beat Stereotypes by Seeing People as Individuals. Greater Good. 

https://greatergood.berkeley.edu/article/item/how_to_beat_stereotypes_by_seeing_peo

ple_as_individuals?. (Erişim Tarihi: 30.05.2024). 

https://techcrunch.com/2005/09/%2007/85-of-college-students-use-facebook
https://www.betterhelp.com/advice/stereotypes/understanding-societal-stereotypes-and-how-they-can-be-harmful/?
https://www.betterhelp.com/advice/stereotypes/understanding-societal-stereotypes-and-how-they-can-be-harmful/?
https://www.britannica.com/summary/modernization
https://www.nirvanasosyal.com/h-392-nitel-arastirmada-veri-analizi-tema-analizi-betimsel-analiz-icerik-analizi-ve-analitik-genelleme.html
https://www.nirvanasosyal.com/h-392-nitel-arastirmada-veri-analizi-tema-analizi-betimsel-analiz-icerik-analizi-ve-analitik-genelleme.html
https://greatergood.berkeley.edu/article/item/how_to_beat_stereotypes_by_seeing_people_as_individuals?
https://greatergood.berkeley.edu/article/item/how_to_beat_stereotypes_by_seeing_people_as_individuals?


429 

 

Kemp, S. (2024). Digital 2024: Global Overview Report. DataReportal. 

https://datareportal.com/reports/digital-2024-global-overview-report. (Erişim Tarihi: 

20.05.2024). 

Lenhart, A. (2012). Teens, Smartphones & Texting. Pew Research Center: Internet, Science & 

Tech; Pew Research Center: Internet, Science & Tech. 

https://www.pewresearch.org/internet/2012/03/19/teens-smartphones-texting/. (Erişim 

Tarihi: 24.12.2024). 

Markoff, J. (2007). The tangled history of Facebook. The New York Times. 

http://www.nytimes.com/2007/08/31/business/worldbusiness/31iht-

facebook.5.7340806.html. (Erişim Tarihi: 20.05.2024). 

New World Encyclopedia,. (2024). “Gustave Le Bon.” The New World Encyclopedia 

(NWE); NWE. https://www.newworldencyclopedia.org/entry/Gustave_Le_Bon. 

(Erişim Tarihi:30.12.2024). 

Phillips, S. (2007). A Brief History Of Facebook. The Guardian; The Guardian. 

https://www.theguardian.com/technology/2007/jul/25/media.newmedia. (Erişim 

Tarihi:18.11.2024). 

Potofsky, A. (2011). The French Revolution. Oxford Bibliographies. 

https://www.oxfordbibliographies.com/display/document/obo-9780199730414/obo-

9780199730414-0026.xml. (Erişim Tarihi:17.9.2024). 

Samur, S. (2020). Dijitalleşme ve Dijital Dönüşümün Toplumsal Hayata Etkisi. IIENSTITU. 

https://www.iienstitu.com/blog/dijitallesme-ve-dijital-donusumun-toplumsal-hayata-

etkisi?. (Erişim Tarihi: 27.11.2024). 

Schonfeld, E. (2010). Facebook Closing In On 500 Million Visitors A Month (ComScore) | 

TechCrunch. TechCrunch. https://techcrunch.com/2010/04/21/facebook-500-million-

visitors-comscore/. (Erişim Tarihi: 27.11.2024). 

Sharma, V. (2022). Web 3.0: The Evolution of Web. Analytics Vidhya; Data Science 

Blogathon. https://www.analyticsvidhya.com/blog/2022/06/difference-between-web-

2-0-and-web-3-0/. (Erişim Tarihi: 29.05.2024). 

Spangler, T. (2016). Musical.ly’s Live.ly Is Now Bigger Than Twitter’s Periscope on iOS 

(Study). Variety. https://variety.com/2016/digital/news/musically-lively-bigger-than-

periscope-1201875105/. (Erişim Tarihi: 29.07.2024). 

Speaker Agency. (2023). Kültürlerarası İletişim: Farklı Kültürler ile Nasıl Etkili İletişim 

Kurulur? Speaker Agency. https://www.speakeragency.com.tr/blog/kulturlerarasi-

iletisim-farkli-kulturler-ile-nasil-etkili-iletisim-kurulur. (Erişim Tarihi: 15.03.2024). 

https://datareportal.com/reports/digital-2024-global-overview-report
https://www.pewresearch.org/internet/2012/03/19/teens-smartphones-texting/
http://www.nytimes.com/2007/08/31/business/worldbusiness/31iht-facebook.5.7340806.html
http://www.nytimes.com/2007/08/31/business/worldbusiness/31iht-facebook.5.7340806.html
https://www.newworldencyclopedia.org/entry/Gustave_Le_Bon
https://www.theguardian.com/technology/2007/jul/25/media.newmedia
https://www.oxfordbibliographies.com/display/document/obo-9780199730414/obo-9780199730414-0026.xml
https://www.oxfordbibliographies.com/display/document/obo-9780199730414/obo-9780199730414-0026.xml
https://www.iienstitu.com/blog/dijitallesme-ve-dijital-donusumun-toplumsal-hayata-etkisi?
https://www.iienstitu.com/blog/dijitallesme-ve-dijital-donusumun-toplumsal-hayata-etkisi?
https://techcrunch.com/2010/04/21/facebook-500-million-visitors-comscore/
https://techcrunch.com/2010/04/21/facebook-500-million-visitors-comscore/
https://www.analyticsvidhya.com/blog/2022/06/difference-between-web-2-0-and-web-3-0/
https://www.analyticsvidhya.com/blog/2022/06/difference-between-web-2-0-and-web-3-0/
https://variety.com/2016/digital/news/musically-lively-bigger-than-periscope-1201875105/
https://variety.com/2016/digital/news/musically-lively-bigger-than-periscope-1201875105/
https://www.speakeragency.com.tr/blog/kulturlerarasi-iletisim-farkli-kulturler-ile-nasil-etkili-iletisim-kurulur
https://www.speakeragency.com.tr/blog/kulturlerarasi-iletisim-farkli-kulturler-ile-nasil-etkili-iletisim-kurulur


430 

 

Squires, D. (2016). History and Different Types of Social Media. Everything You Always 

Wanted to Know about Social Media: (but Were Too Afraid to Ask). 

https://scalar.usc.edu/works/everything-you-always-wanted-to-know-about-social-

media-but-were-too-afraid-to-ask/history-and-different-types-of-social-media. (Erişim 

Tarihi: 29.05.2024). 

The Editors of Encyclopædia Britannica. (2021). Impact of modernization on society | 

Britannica. Www.britannica.com. 

https://www.britannica.com/summary/modernization. (Erişim Tarihi: 29.05.2024). 

Usta, A. (2013). 1990’lı Yıllardan Günümüze Web Dünyasının Gelişimi. Web Dünyasının 

Tarihi ve Semantik Web Nedir? 

https://sosyalmedyamacerasi.blogspot.com/2013/01/Web-dunyasinin-tarihi-semantik-

web.html. (Erişim Tarihi: 21.07.2024). 

Wang, C. (2020). Why TikTok made its user so obsessive? The AI Algorithm that got you 

hooked. Medium. https://towardsdatascience.com/why-tiktok-made-its-user-so-

obsessive-the-ai-algorithm-that-got-you-hooked-7895bb1ab423. (Erişim Tarihi: 

20.02.2024). 

Williams, K. (2020). TikTok Was Installed More Than 738 Million Times in 2019, 44% of Its 

All-Time Downloads. Sensor Tower Blog. https://sensortower.com/blog/tiktok-

revenue-downloads-2019. (Erişim Tarihi: 03.07.2024). 

World Health Organization. (2021). Mental health and forced displacement. Who.int; World 

Health Organization: WHO. https://www.who.int/news-room/fact-

sheets/detail/mental-health-and-forced-displacement?utm_source=chatgpt.com. 

(Erişim Tarihi: 03.09.2024). 

Worthy, L. D., Lavigne, T., & Romero, F. (2025). Stereotypes, Prejudice and Discrimination. 

Maricopa.edu; MMOER. 

https://open.maricopa.edu/culturepsychology/chapter/stereotypes-prejudice-and-

discrimination/?. (Erişim Tarihi: 23.01.2025). 

 

  

https://scalar.usc.edu/works/everything-you-always-wanted-to-know-about-social-media-but-were-too-afraid-to-ask/history-and-different-types-of-social-media
https://scalar.usc.edu/works/everything-you-always-wanted-to-know-about-social-media-but-were-too-afraid-to-ask/history-and-different-types-of-social-media
https://www.britannica.com/summary/modernization
https://sosyalmedyamacerasi.blogspot.com/2013/01/Web-dunyasinin-tarihi-semantik-web.html
https://sosyalmedyamacerasi.blogspot.com/2013/01/Web-dunyasinin-tarihi-semantik-web.html
https://towardsdatascience.com/why-tiktok-made-its-user-so-obsessive-the-ai-algorithm-that-got-you-hooked-7895bb1ab423
https://towardsdatascience.com/why-tiktok-made-its-user-so-obsessive-the-ai-algorithm-that-got-you-hooked-7895bb1ab423
https://sensortower.com/blog/tiktok-revenue-downloads-2019
https://sensortower.com/blog/tiktok-revenue-downloads-2019
https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/mental-health-and-forced-displacement?utm_source=chatgpt.com
https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/mental-health-and-forced-displacement?utm_source=chatgpt.com
https://open.maricopa.edu/culturepsychology/chapter/stereotypes-prejudice-and-discrimination/?
https://open.maricopa.edu/culturepsychology/chapter/stereotypes-prejudice-and-discrimination/?


431 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı ve SOYADI Eren KESER 

EĞİTİM DURUMU 

Mezun Olduğu Lise Fatih Anadolu Lisesi, Manavgat,  

Lisans Diploması Yakın Doğu Üniversitesi, İletişim Fakültesi, Halkla ilişkiler ve 

Tanıtım Bölümü, Lefkoşa, 2009 

Yüksek Lisans 

Diploması 

Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Halkla İlişkiler ve 

Tanıtım Ana Bilim Dalı, Konya, 2013. 

Tez Konusu Kamu Kurumlarında Kurumsallaşma Faaliyetleri Olarak Halkla 

İlişkiler Çalışmaları: Uygulamalı Bir Örnek Olarak T.C. MATAB 

(Manavgat Çevre Koruma Turizm Alt yapı Tesisleri Yapma ve 

İşletme Birlik Başkanlığı) 

Yabancı Dil / Diller  İngilizce 

BİLİMSEL FAALİYETLER 

 Keser, E. (2024). “Kültürel Emperyalizm Bağlamında Yeni Dijital Sömürgecilik 

Uygulamaları: GeForce NOW ve Game Pass” / “New Digital Colonialism 

Applications in the Context of Cultural Imperialism: GeForce NOW and Game 

Pass”.Bilar: Bilim Armonisi Dergisi, 7 (1): 135-153. doi: 10.37215/bilar.1487367 

 Keser, E. (2020). Digitalization and Augmented Reality Applications: Whether 

Augmented Human or Lost Humanity ?. S. Kolukirik (Ed.), Digitalization and Future 

of Digital Society (s. 157-177). Peter Lang D, Book chapter, DOI: 10.3726/b17856 

 Keser, E. ve Ebren, F. (2020). Covid-19 Pandemi Sürecinde Sinema Filmlerinin 

Dağıtımı: Evde Film Seyretmek. F. Uslu (Ed.), DİJİTALLEŞME EĞİLİMLERİ - 

COVID-19 Pandemisi Sonrası Dijitalleşme Eğilimlerinin Sosyal ve Beşeri Bilimlere 

Yansımaları, .Nobel Bilimsel Eserler, 2020-12-01 | Book chapter, E-ISBN:978-625-

7296-94-6 

 Keser, E. ve Uslu, F. (2019). Kamu Diplomasisi Örneği Olarak Milli Kültürün 

Çocuklara Üç Boyutlu İnteraktif Uygulamalarla Aktarılması An Instance On 

Transferring National Culture to The Children with Three Dimensional Interactive 

Applications. International Congress Of Science Culture and Education, Antalya: 

Aralık 2019, 576-581. 

 Keser, E. ve Uslu, F. (2020). Dijital Sosyoloji Ve İletişim Çalışmaları Bağlamında 

‘The Boys’ Dizisi Alımlama Analizi. 4. International Mersin Symposium, 22 - 24 

October 2020, Mersin / Turkey, Mersin: 2020, 262-285. ISBN: 978-625-7882-98-9 

 

https://doi.org/10.3726/b17856


432 

 

İŞ DENEYİMİ 

Stajlar 
Yakın Doğu Üniversitesi Halkla İlişkiler ve Tanıtım Ofisi,  

PRA Ajans Konya 

Çalıştığı Kurumlar  Dijital İletişim Ortamları Tasarımı ve Eğitimi – Eğitmen 

2018 - Devam Ediyor 

(Anlaşma sağlana Kolejlerde seminerler, seçmeli ders olarak 

ve Üniversitelerde İletişim Atölyeleri şeklinde 

sürdürülmektedir.) 

 Video animasyon ve reklam jenerikleri v.b. için (Adobe 

After Effetcs); Fotoğraf düzenleme için (Adobe 

Photoshop);  dergi, bülten, e-dergi tasarımı için (Adobe 

Indesign); film endüstrisi tarafından sektörde sıkça 

kullanılan 3D animasyon (karakter modelleme, render)  ile 

özel efektler yapılmasını sağlayan (Maxon Cinema 4D); 

kurgu ve montaj işlemleri içinde (Adobe premiere) 

programları çalışılmakta ve uygulamalı ders eğitimleri 

verilmektedir. Ayrıca Maxqda Nitel Veri Analiz Programı 

kullanım eğitimi de verilmektedir. 

 İlköğretim ve ortaöğretim kademesindeki öğrencilere 

yönelik olarak 3 boyutlu tasarım ve baskılama, artırılmış 

gerçeklik, oyun geliştirme ve kısa animasyonlu video 

yapımları imkanı sunan SCRATCH, AUTODESK 

TINKERCAD, BLENDER 3D, UNITY programlarının 

eğitimleri de uygulamalı olarak verilmektedir. 

 T.C. MATAB Başkanlığı, Antalya - Basın Yayın ve Halkla 

İlişkiler Birim Müdürü 01/2012 - 04/2014 

T.C. Matab Başkanlığı – Basın Yayın ve Halkla İlişkiler 

Birim Müdürü olarak çalışarak kurumsal iletişim faaliyetleri 

gerçekleştirilmiştir. 

 Technocity Bilgisayar, Antalya - İş yeri sahibi  

06/2009 - 11/2010 

Technocity bilgisayar satış, donanım, yazılım ve teknik 

servis işletmeciliğini yürütmek. 

 


