
T.C. 

ORDU ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
 

SİNEMA VE TELEVİZYON ANABİLİM DALI 

 

 

 

ALEJANDRO JODOROWSKY SİNEMASINDA JUNGCU ARKETİPLERİN 

KEŞFİ  

 

YAZAR 

Zelfi Kelleci 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN 

Doç. Dr. Muhsine Sekmen 

 

 

 

ORDU- 2025



ii 

TEZ KABUL SAYFASI 

Zelfi KELLECİ tarafından hazırlanan “Alejandro Jodorowsky Sinemasında Jungcu 

Arketiplerin Keşfi” başlıklı bu çalışma, 24.01.2025 tarihinde yapılan savunma sınavı 

sonucunda başarılı bulunarak, jürimiz tarafından  YÜKSEK LİSANS tezi olarak kabul 

edilmiştir.  

 

 

   

Başkan 
Doç. Dr. Muhsine Sekmen 

Ordu Üniversitesi / Güzel Sanatlar Fakültesi 
İmza 

 

 

 

Üye 
Prof. Ufuk Uğur 

Ordu Üniversitesi / Güzel Sanatlar Fakültesi 
İmza 

 

 

 

Üye 
Prof. Dr. Aslı Yurdigül 

Atatürk Üniversitesi / İletişim Fakültesi 
İmza 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

ETİK BEYANI 

Tez Yazım Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; tez içinde 

sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde 

ettiğimi, tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta 

bulunarak kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda aleyhime 

doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

Zelfi KELLECİ 



iv 

ÖZET 

SİNEMA TELEVİZYON ANABİLİM DALI 

ALEJANDRO JODOROWSKY SİNEMASINDA JUNGCU ARKETİPLERİN 

KEŞFİ 

ZELFİ KELLECİ 

Carl Gustav Jung, arketipleri kolektif bilinçdışında yer alan evrensel semboller, temalar ve 

figürler olarak tanımlamaktadır. Jung’a göre, bu arketipler insan zihninin derinliklerinde saklı 

kalmış, kültürden bağımsız olarak tüm insanlarda ortak olan temel imgeler olarak varlığını 

sürdürmektedir. Jung’un arketip teorisi, insan deneyiminin ortak temalarını inceleyerek bireyin 

içsel dünyasıyla olan bağının daha kapsamlı bir anlayışını sunar ve bu yönüyle bireyin kendi 

kimliğini, duygusal yapısını ve yaşam deneyimlerini anlamlandırmasına katkı sağlar. Bu çalışma, 

Şilili yönetmen Alejandro Jodorowsky'nin “Köstebek” (El Topo), “Kutsal Kan” (Santa Sangre) 

ve “Kutsal Dağ” (The Holy Mountain) adlı filmlerini, Jung’un arketip teorisi çerçevesinde ele 

almaktadır. Jodorowsky’nin anlatısında arketipler, yalnızca semboller olarak değil, aynı zamanda 

kahramanın yolculuğu süresince ona rehberlik eden, karşısına engel çıkaran ya da onu dönüştüren 

somut figürler olarak görünür hale gelmektedir. Bu arketipler, yönetmenin sanatsal evreninde 

rehber, düşman, gölge gibi farklı roller üstlenerek karakterlerin dönüşüm süreçlerine derinlik 

kazandırmaktadır. Jodorowsky'nin filmleri, sembolizm ve görsel metaforların yanı sıra nesneler, 

karakterler ve sahneler aracılığıyla Jung’un arketip teorisiyle yakından bağlantılı bir sinematik 

anlatım sunmaktadır. Bu araştırma, yönetmenin eserlerinde yer alan tüm bu unsurları Jung’un 

kolektif bilinçdışı ve evrensel arketipler perspektifinden incelemeyi amaçlamakta ve 

Jodorowsky’nin sembolik anlatımını Jung’un arketip teorisi bağlamında çözümlemeyi 

hedeflemektedir. Çalışmanın elde ettiği bulgular, Jodorowsky’nin filmlerindeki sembolizmin ve 

mitolojik ögelerin, Jung’un arketip teorisiyle doğrudan bir ilişki içinde olduğunu ortaya 

koymaktadır. Bu bulgular, yönetmenin sinemasında ortaya çıkan psikolojik boyutu vurgulamakta 

ve sinema ile psikoloji arasındaki etkileşimi daha iyi kavramamıza katkı sağlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Arketipler, Jodorowsky, Jung, Kolektif Bilinçaltı, Sembolizm, Mitoloji 



v 

ABSTRACT 

DEPARTMENT OF CINEMA AND TELEVSION 

THE DISCOVERY OF JUNGIAN ARCHETYPES IN ALEJANDRO 

JODOROWSKY'S CINEMA 

ZELFİ KELLECİ 

Carl Gustav Jung defines archetypes as universal symbols, themes, and figures residing in the 

collective unconscious. According to Jung, these archetypes lie deep within the human mind and 

exist as fundamental images shared by all people, independent of cultural influences. Jung’s 

theory of archetypes emphasizes the universal themes within human experience, offering a more 

comprehensive understanding of the individual’s inner world and contributing to the individual’s 

sense of identity, emotional structure, and life experiences. This study examines the films of 

Chilean director Alejandro Jodorowsky—specifically “El Topo,” “Santa Sangre,” and “The Holy 

Mountain”—within the framework of Jung’s archetype theory. In Jodorowsky’s narratives, 

archetypes appear not only as symbols but also as concrete figures that guide, challenge, or 

transform the hero throughout their journey. These archetypes take on various roles within the 

director’s artistic universe, such as guide, enemy, or shadow, adding depth to the characters' 

transformative processes. Jodorowsky’s films, through the use of symbolism and visual 

metaphors, along with objects, characters, and scenes, present a cinematic narrative closely linked 

with Jung’s theory of archetypes. This research aims to analyze all these elements within 

Jodorowsky’s works from the perspective of Jung’s collective unconscious and universal 

archetypes, seeking to interpret Jodorowsky’s symbolic narrative within the framework of 

Jungian theory. The findings reveal that the symbolism and mythological elements in 

Jodorowsky’s films are directly related to Jung’s theory of archetypes. These findings highlight 

the psychological dimension in Jodorowsky’s cinema and contribute to a better understanding of 

the interaction between cinema and psychology. 

Key Words : Archetypes, Jodorowsky, Jung, Collective Unconscious, Symbolism, Mythology 

 

 



vi 

TEŞEKKÜR 

Bu araştırmada bana yol gösteren, destek veren, emeklerini esirgemeyen, beni 

yüreklendiren, öğrencisi olmaktan gurur duyduğum tez danışmanım Sayın Doç. Dr. 

Muhsine Sekmen’e sonsuz teşekkürlerimi sunarım. Yüksek lisans eğitimim boyunca 

bilgileriyle ışık tutan, bana akademik yolda yürüme şevki kazandıran Ordu Üniversitesi 

Radyo, Televizyon ve Sinema bölümündeki tüm hocalarıma sonsuz teşekkür ederim. 

Ayrıca, bu süreçte manevi destekleriyle yanımda olan aileme, özellikle de anneme ve 

rahmetli babama minnettarım. Tüm zorluklar karşısında bana güç veren sevgili 

arkadaşlarıma ve yakınlarıma da teşekkür ederim. Bu çalışmanın ortaya çıkmasında 

katkıda bulunan herkese şükranlarımı sunarım. 

Zelfi KELLECİ



vii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

TEZ KABUL SAYFASI ................................................................................................. ii 
ETİK BEYANI ............................................................................................................... iii 
ÖZET .............................................................................................................................. iv 
ABSTRACT ..................................................................................................................... v 
TEŞEKKÜR ................................................................................................................... vi 
İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. vii 
TABLOLAR ................................................................................................................... ix 
GÖRSELLER .................................................................................................................. x 
SİMGELER VE KISALTMALAR ............................................................................. xii 
1. GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

1.1 Amaç .................................................................................................................. 2 
1.2 Problem .............................................................................................................. 2 
1.3 Önem .................................................................................................................. 4 
1.4 Önermeler ........................................................................................................... 5 
1.5 Evren ve Örneklem ............................................................................................ 5 
1.6 Materyal ve Yöntem ........................................................................................... 5 

2. JUNG'UN ARKETİP TEORİSİ ............................................................................... 8 
2.1 Carl Gustav Jung’un Hayatı ve Çalışmaları ....................................................... 8 
2.2 Arketipler ve Kolektif Bilinçdışı Teorisi ......................................................... 10 
2.3 Arketiplerin Mitolojideki Yansımaları ............................................................. 16 
2.4 Arketipler ......................................................................................................... 20 

2.4.1 Kahraman Arketipi .................................................................................... 20 
2.4.2 Anima ve Animus Arketipleri ................................................................... 21 
2.4.3 Gölge Arketipi ........................................................................................... 24 
2.4.4 Persona Arketipi ........................................................................................ 25 
2.4.5 Bilge Adam Arketipi ................................................................................. 26 
2.4.6 Anne Arketipi ............................................................................................ 28 
2.4.7 Hilekâr Arketipi ......................................................................................... 30 
2.4.8 Yeniden Doğuş Arketipi ............................................................................ 31 
2.4.9 Müjdeci Arketipi ....................................................................................... 32 
2.4.10 Tiran Arketipi ............................................................................................ 33 
2.4.11 Tanrıça Arketipi ......................................................................................... 33 
2.4.12 Kurtarıcı Arketipi ...................................................................................... 34 
2.4.13 Şifacı Arketipi ........................................................................................... 35 
2.4.14 Kurban Arketipi ......................................................................................... 35 
2.4.15 Kendilik (Self) Arketipi ............................................................................. 37 
2.4.16 Femme Fatale (Ölümcül Kadın) Arketipi .................................................. 38 
2.4.17 Çocuk Arketipi .......................................................................................... 39 

3. ALEJANDRO JODOROWSKY'NİN HAYATI VE SANAT ANLAYIŞI ......... 41 
3.1 Genel Bakış ...................................................................................................... 41 
3.2 Çocukluk ve Erken Yaşam ............................................................................... 41 
3.3 Panik Hareketi ve Sürrealizm ........................................................................... 43 
3.4 Sinematografik Yolculuğu ve Eleştirileri......................................................... 44 
3.5 Sembolizm ve Ruhsal Arayışı .......................................................................... 47 

4. JODOROWSKY FİLMLERİNDE JUNGCU ARKETİPLERİN ANALİZİ ..... 49 
4.1 Köstebek (El Topo, 1970): Sinematik Değerlendirmesi ve Filmin Konusu .... 49 



viii 

4.1.1 Jungcu Arketiplerin İncelenmesi ............................................................... 52 
4.2 Kutsal Dağ (The Holy Mountain, 1973): Sinematik Değerlendirmesi ve Filmin 

Konusu ........................................................................................................................ 73 
4.2.1 Jungcu Arketiplerin İncelenmesi ............................................................... 77 

4.3 Kutsal Kan (Sante Sangre, 1989): Sinematik Değerlendirmesi ve Filmin 

Konusu ...................................................................................................................... 107 
4.3.1 Jungcu Arketiplerin İncelenmesi ............................................................. 110 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER ....................................................................................... 124 
KAYNAKLAR ............................................................................................................ 128 
ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................ 134 
 

  



ix 

TABLOLAR 

Sayfa 

Tablo 4.1 Köstebek Filmindeki Arketipler, Karakterler ve Açıklamaları. ................ 71-72 

Tablo 4.2 Kutsal Dağ Filmindeki Arketipler, Karakterler ve Açıklamaları .......... 105-106 

Tablo 4.3 Kutsal Kan Filmindeki Arketipler, Karakterler ve Açıklamaları ................. 123 

Tablo 4.4 Jodorowsky’nin Filmlerindeki Ortak Arketipler ve Açıklamaları ............... 125 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

GÖRSELLER 

Sayfa 

Görsel 4.1. Köstebek ( El Topo, 1970 ) Film Afişi. ....................................................... 49 

Görsel 4.2. Açılış Sahnesi (El Topo Filmi, 1970). ......................................................... 52 

Görsel 4.3. Köy Sahnesi (El Topo Filmi, 1970). ............................................................ 54 

Görsel 4.4. Mara’nın Yıkıcı Dönüşüm Sahnesi (El Topo Filmi, 1970) .......................... 59 

Görsel 4.5. İlk Usta’nın Yardımcıları  (El Topo Filmi, 1970). ....................................... 60 

Görsel 4.6. Son Usta İle Karşılaşma (El Topo Filmi, 1970). .......................................... 65 

Görsel 4.7. Yeniden Doğuş Sahnesi (El Topo Filmi, 1970). .......................................... 67 

Görsel 4.8. Köstebek ve oğlu Hijo’nun yüzleşmesi (El Topo Filmi, 1970). .................. 69 

Görsel 4.9. Son Sahne Köstebek’in Mezarı (El Topo Filmi, 1970). ............................... 71 

Görsel 4.10. Kutsal Dağ ( The Holy Mountain ) Film Afişi. .......................................... 73 

Görsel 4.11. Tarot Kartları. ............................................................................................. 74 

Görsel 4.12. İkiz Kız Kardeşler (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ............................................ 77 

Görsel 4.13. Ampüte adam Hırsız’ın yüzünü temizliyor (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ..... 78 

Görsel 4.14. Ampüte adam ve Hırsız Platformda (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ................ 79 

Görsel 4.15. Hırsız ve Kopya İsa Heykelleri (Kutsal Dağ Filmi, 1973) ......................... 81 

Görsel 4.16. Hırsız, kopya İsa heykelinin yüzünü yer (Kutsal Dağ Filmi, 1973) .......... 82 

Görsel 4.17. Hırsız bir balık oltasında kuleye tırmanıyor (Kutsal Dağ Filmi, 1973). .... 83 

Görsel 4.18. Hırsız fanusun içinde (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ....................................... 85 

Görsel 4.19. Simyacı ve Hırsız taş kırma ritüeli (Kutsal Dağ Filmi, 1973). .................. 86 

Görsel 4.20. Venüs gezegeninin temsilcisi Fon (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ................... 88 

Görsel 4.21. Mars gezegeninin temsilcisi İsla (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ...................... 90 

Görsel 4.22. Jüpiter gezegeninin temsilcisi Klen (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ................. 91 



xi 

Görsel 4.23. Satürn gezegeninin temsilcisi Sel (Kutsal Dağ Filmi, 1973). .................... 93 

Görsel 4.24. Uranüs gezegeninin temsilcisi Berg (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ................ 94 

Görsel 4.25. Neptün gezegeninin temsilcisi Axon (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ............... 96 

Görsel 4.26. Plüton gezegeninin temsilcisi Lut (Kutsal Dağ Filmi, 1973). .................... 97 

Görsel 4.27. Para yakma sahnesi (Kutsal Dağ Filmi, 1973). .......................................... 99 

Görsel 4.28. Hırsız yanılması olan karakteri denize atar (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ... 101 

Görsel 4.29. Hırsız kurban sahnesi (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ..................................... 102 

Görsel 4.30. Kamera geri çekilir ve film seti görünür (Kutsal Dağ Filmi, 1973). ........ 104 

Görsel 4.31. Kutsal Kan ( Santa Sangre, 1989 ) Film Afişi. ........................................ 107 

Görsel 4.32. Akıl hastanesindeki Fenix ( Santa Sangre, 1989 ). .................................. 110 

Görsel 4.33. Fenix, Alma’ya bir elma hediye eder ( Santa Sangre, 1989 ). ................. 112 

Görsel 4.34. Orgo, Fenix’e kendi dövmesini gösterir ( Santa Sangre, 1989 ). ............. 114 

Görsel 4.35. Alma, elleriyle kuş kanadı yapar ( Santa Sangre, 1989 ). ........................ 115 

Görsel 4.36. Fenix akıl hastanesinden kaçar ( Santa Sangre, 1989 ). ........................... 118 

Görsel 4.37. Fenix ve annesi birlikte gösteri yaparken ( Santa Sangre, 1989 ). ........... 119 

Görsel 4.38. Concha’nın aslında bir dekor olduğu görülür ( Santa Sangre, 1989 ). ..... 120 

Görsel 4.39. Alma, Fenix’in takma tırnaklarını çıkarır ( Santa Sangre, 1989 ). ........... 121 

Görsel 4.40. Fenix ve Alma ellerini kaldırır ( Santa Sangre, 1989 ). ........................... 122 

 

 

 

 

 

 

  



xii 

SİMGELER VE KISALTMALAR 

Kısaltmalar 

 

Çev.  : Çevirmen  

Ed.  : Editör 

s.   : sayfa numarası 

vb.  : ve benzeri 

 



1 

1. GİRİŞ 

Sinema, insan psikolojisini ve kültürel anlatıları görsel bir dil aracılığıyla ifade eden güçlü 

bir sanattır. Bu bağlamda, Şilili yönetmen Alejandro Jodorowsky'nin sineması, 

sembolizm ve mitolojik imgelerle dolu, derin psikolojik ve spiritüel temaları işleyen bir 

sanat formudur. Jodorowsky'nin “Köstebek”, “Kutsal Kan” ve “Kutsal Dağ” gibi filmleri, 

yönetmenin sanatsal yaklaşımını ve anlatı yapısını ortaya koymaktadır. 

İsviçreli psikolog Carl Gustav Jung'un arketip teorisi, sinema ve diğer hikâye anlatımı 

biçimlerinde sıkça kullanılan bir araçtır. Jung, arketipleri kolektif bilinçaltında yer alan 

ve tüm insanlar arasında evrensel olarak paylaşılan semboller, temalar ve figürler olarak 

tanımlar. Bu arketipler, insan psikolojisinin temel yapıtaşları olup, insan deneyiminin 

ortak yönlerini temsil ederler (Hull, 1990; Jung, 1959’dan). Jung'a göre arketipler 

insanların düşünce, duygu ve davranışlarını etkileyen içsel imgelerdir. Bunlar, insanların 

dünyayı nasıl algıladıklarını ve içsel deneyimlerini nasıl ifade ettiklerini şekillendirir. 

Jung, arketiplerin bireyin bilinçaltından kaynaklandığını ve mitler, rüyalar, sanat ve din 

gibi kültürel ürünlerde ortaya çıktığını savunur. 

Alejandro Jodorowsky, sinema tarihinde iddialı, yenilikçi ve alışılmışın dışında anlatım 

yöntemleri kullanan bir yönetmen olarak kabul edilmektedir. Özellikle 1970'li ve 80'li 

yıllarda çektiği “Köstebek”, “Kutsal Kan” ve “Kutsal Dağ” gibi filmleriyle tanınan 

Jodorowsky, zengin bir görsel dil ve sembolizm kullanımıyla bilinir. Filmleri hem 

biçimsel açıdan deneysel hem de içerik açısından oldukça psikolojik ve spiritüel temaları 

işler. “Köstebek” ve “Kutsal Dağ” gibi filmlerinde, kahramanın yolculuğu, Jung'un 

kahramanın yolculuğu arketipine paralel olarak, kişisel dönüşüm ve aydınlanma hikayesi 

olarak işlenir. Filmlerinde sıkça anima/animus, gölge, kahraman ve bilge yaşlı adam gibi 

evrensel arketip imgelerine yer verir. 

Bu çalışmanın amacı, Alejandro Jodorowsky'nin “Köstebek”, “Kutsal Kan” ve “Kutsal 

Dağ” filmlerinde yer alan sembolizm ve mitolojik imgelerin, Carl Gustav Jung'un arketip 

kuramı çerçevesinde incelenmesidir. Araştırma, Jodorowsky'nin filmlerinde kullandığı 

nesneler, karakterler, sahneler ve metaforları, Jung'un kolektif bilinçaltı ve evrensel 

arketipler perspektifinden değerlendirmeyi amaçlamaktadır. Ancak Jodorowsky'nin bu 

arketipsel anlatımı ve sembolik dili, akademik çalışmalarda yeterince irdelenmemiştir. 

Var olan çalışmalar, çoğunlukla Jodorowsky sinemasının biçimsel özelliklerine, 

postmodern söylemine ya da spiritüel içeriğine odaklanmış, fakat altta yatan psikolojik 



2 

katman ve Jungcu imgeler göz ardı edilmiştir. Oysa Jodorowsky'nin kullandığı renkler, 

mekanlar, nesneler ve metaforlar, Jung'un kolektif bilinçaltı ve evrensel arketipleri ile 

doğrudan ilişkilidir. 

Sonuç olarak, Jodorowsky'nin filmlerindeki unsurlar detaylı bir şekilde incelenecektir. 

Jung'un arketip teorisi ışığında bu öğelerin nasıl yorumlanabileceği ve Jodorowsky'nin 

anlatımında hangi arketiplerin öne çıktığı analiz edilecektir.  

1.1 Amaç 

Bu araştırmanın amacı, Alejandro Jodorowsky'nin “Köstebek”, “Kutsal Kan” ve “Kutsal 

Dağ” filmlerinde yer alan sembolizm ve mitolojik imgelerin, Carl Gustav Jung'un arketip 

kuramı çerçevesinde incelenmesidir. Jodorowsky’nin anlatısında arketipler, yalnızca 

semboller olarak değil, aynı zamanda kahramanın yolculuğu süresince ona rehberlik 

eden, karşısına engel çıkaran ya da onu dönüştüren somut figürler olarak görünür hale 

gelmektedir. Bu arketipler, yönetmenin sanatsal evreninde rehber, düşman, gölge gibi 

farklı roller üstlenerek karakterlerin dönüşüm süreçlerine derinlik kazandırmaktadır. 

Jodorowsky'nin filmleri, sembolizm ve görsel metaforların yanı sıra nesneler, karakterler 

ve sahneler aracılığıyla Jung’un arketip teorisiyle yakından bağlantılı bir sinematik 

anlatım sunmaktadır. Bu bağlamda, Jodorowsky'nin filmlerinde kullanılan unsurların 

Jung'un arketip teorisiyle olan bağlantıları detaylı bir şekilde incelenecektir. Ayrıca, 

Jodorowsky'nin filmlerinde yer alan mitolojik karakterler ve imgelerin Jung'un 

arketipleriyle olan örtüşmeleri ve bu mitolojik unsurların arketiplerin hangi yönlerini 

yansıttığı değerlendirilecektir. Sonuç olarak, bu araştırma, Jodorowsky'nin “Köstebek”, 

“Kutsal Kan” ve “Kutsal Dağ” filmlerinde kullanılan sembolizm ve mitolojik öğeler ile 

Jung'un arketip teorisi arasındaki bağlantıları ortaya koyarak, sinema ve psikoloji 

alanlarındaki bilgi boşluklarını doldurmak ve her iki disiplinin bakış açılarının 

birleştirilmesi yoluyla yeni bir sentez oluşturulmasına katkı sağlamayı amaçlamaktadır. 

1.2 Problem 

Alejandro Jodorowsky'nin filmleri, semboller ve mitolojik imgeler içeren, psikolojik ve 

spiritüel temaları işleyen özgün yapıtlar olarak değerlendirilmektedir. Bu çalışmanın 

problemi, Jodorowsky'nin “Köstebek”, “Kutsal Kan” ve “Kutsal Dağ” filmlerinde 

kullanılan sembolizm ve mitolojik imgelerin, Carl Gustav Jung'un arketip kuramı 

çerçevesinde nasıl değerlendirilebileceğidir. Bu bağlamda araştırmada şu sorulara yanıt 

aranacaktır: 



3 

1. Jodorowsky'nin Filmlerinde Hangi Jung Arketipleri Temsil Edilmektedir? 

Jodorowsky'nin filmlerinde yer alan semboller, imgeler ve karakterler, Jung'un 

tanımladığı arketiplerle doğrudan ilişkilidir. Örneğin, Jung'un kahraman arketipi, 

Jodorowsky'nin filmlerinde kahramanın yolculuğu temasıyla paralellik gösterir. Jung, 

arketipleri kolektif bilinçaltında yer alan evrensel semboller, temalar ve figürler olarak 

tanımlar ve bu arketipler, insan deneyiminin ortak yönlerini temsil eder (Jung, 1959; Hull 

1990’dan). Alejandro Jodorowsky'nin “Köstebek”, “Kutsal Kan” ve “Kutsal Dağ” 

filmlerinde kullanılan unsurların hangi Jung arketiplerini temsil ettiği ve bu arketiplerin 

Jung’un teorisiyle nasıl bir örtüşme gösterdiği belirsizliğini korumaktadır.   

2. Mitolojik Öğeler ve Jung Arketipleri Arasındaki İlişki Nedir? 

Mitolojik unsurlar, Jung'un arketip teorisinin önemli bir parçasıdır çünkü mitler, 

arketiplerin somutlaşmış biçimleridir. Jodorowsky'nin sineması da bu bağlamda önemli 

bir örnektir. Jodorowsky, filmlerinde mitolojik semboller ve öğeleri kullanarak 

izleyicilerin bilinçdışına ulaşmalarını ve arketiplerle yüzleşmelerini teşvik eder. Özellikle 

"Kutsal Dağ", "Kutsal Kan" ve "Köstebek" gibi yapımlarında mitolojiyi, sembolleri ve 

arketipsel figürleri ustaca harmanlayarak, karakterlerin içsel yolculukları ve dönüşüm 

süreçlerini anlamlandırır. Jodorowsky'nin sinemasındaki mitolojik unsurların ve Jung 

arketiplerinin birbirleriyle nasıl etkileşimde bulunduğu belirsizliğini korumaktadır.  

3. Jodorowsky'nin Filmlerindeki Semboller ve Karakterler, Jung’un Kolektif Bilinçdışı 

Teorisiyle Nasıl Bir Bağlantı Kurmaktadır? 

Jodorowsky'nin filmleri, Jung’un kolektif bilinçdışı teorisinin sinematik bir yansıması 

olarak değerlendirilebilir. Jung’un kolektif bilinçdışı, insanlığın ortak deneyimlerini ve 

evrensel temalarını içeren bir bilinçdışı katmanıdır. Jodorowsky'nin eserlerindeki 

semboller, figürler ve olaylar, bu kolektif bilinçdışındaki arketiplerle doğrudan ilişki 

kurar. Jodorowsky'nin kullandığı semboller, figürler ve imgeler, Jung'un arketip 

teorisindeki önemli kavramları, özellikle Gölge, Bilinçdışı, Anima/Animus ve Kahraman 

gibi arketipleri yansıtmaktadır. Ancak, bu unsurların Jung’un kolektif bilinçdışı ve 

arketipler teorisi bağlamında Jodorowsky sinemasında nasıl bir anlam taşıdığı ve nasıl bir 

etki yarattığı açıklığa kavuşturulmamıştır. 

4. Jodorowsky’nin sinemasında yer alan sembolizm ve mitolojik imgeler, bireylerin 

psikolojik bütünleşmesi ve dönüşümü için nasıl bir model sunabilir? 



4 

Jodorowsky'nin sineması, izleyiciyi derinden etkileyen ve katarsis yaratan bir deneyim 

sunar. Jung’un arketip teorisi bağlamında bu katarsis, bilinçdışındaki arketiplerin 

tanınması ve bütünleşmesiyle bağlantılıdır. Jung, bireyin psikolojik sağlığını destekleyen 

bu sürecin, bilinçdışındaki arketiplerin keşfi ve onların bilinçle bütünleşmesiyle mümkün 

olduğunu belirtir. Ancak, Jodorowsky'nin filmlerinde kullanılan sembolik dilin ve 

mitolojik imgelerin bu sürece nasıl katkıda bulunduğuna dair bir anlayış eksikliği 

bulunmaktadır. 

1.3 Önem 

Bu araştırmanın önemi, Alejandro Jodorowsky'nin sineması ile Carl Gustav Jung'un 

arketip teorisi arasındaki ilişkiyi inceleyerek, sinema ve psikoloji disiplinlerindeki 

mevcut bilgi boşluklarını doldurmayı ve bu iki alan arasındaki etkileşimi daha iyi 

anlamayı hedeflemesinden kaynaklanmaktadır. Araştırmanın önemini vurgulayan 

gerekçeler şu şekildedir: 

Öncelikle, Alejandro Jodorowsky'nin zengin sembolizm ve mitolojiye dayalı sineması ile 

Carl Jung'un derin psikolojik teorileri arasındaki potansiyel ilişkiyi keşfetme isteği büyük 

bir motivasyon kaynağıdır. Jodorowsky'nin eserlerinde kullanılan semboller ve mitolojik 

imgeler, Jung'un arketip teorisi ve kolektif bilinçaltı kavramları ile belirgin paralellikler 

göstermektedir. Bu paralelliklerin incelenmesi, sinema ve psikoloji disiplinlerine hem 

teorik hem de pratik katkılar sunma potansiyeline sahiptir. 

Bunun yanı sıra, Jodorowsky'nin filmlerinin psikolojik ve sembolik analizi konusunda 

önemli bir kaynak oluşturma hedefi de bu araştırmanın önemini artırmaktadır. 

Jodorowsky'nin filmleri, derin psikolojik temalar ve sembolik anlatımlarla doludur ve bu 

unsurların Jung'un arketip teorisi çerçevesinde analiz edilmesi hem film eleştirisi hem de 

analitik psikoloji alanlarına değerli katkılar sağlayacaktır. 

Son olarak, psikoloji ve sinema gibi farklı disiplinler arasındaki etkileşimin önemini 

vurgulamak ve disiplinler arası çalışmalara katkı sağlamak bu araştırmanın bir diğer 

önemli amacıdır. Jodorowsky'nin sineması ve Jung'un arketip teorisi arasındaki 

bağlantıların ortaya konulması, bu iki alanın bakış açılarının birleştirilmesi yoluyla yeni 

bir sentez oluşturulmasına yardımcı olacaktır. Bu sayede, sinema ve psikoloji arasındaki 

etkileşim daha iyi anlaşılacak ve her iki disiplinin de birbirine olan katkısı 

derinleştirilecektir. 



5 

1.4 Önermeler 

1. Alejandro Jodorowsky'nin filmlerindeki sembolizm ve mitolojik imgeler bilinçli olarak 

seçilmiştir ve belirli bir anlam taşımaktadır. 

2. Carl Gustav Jung'un arketip teorisi, Jodorowsky'nin filmlerindeki sembolizmi ve 

mitolojik imgeleri anlamak için uygun bir kuramsal çerçeve sunmaktadır. 

1.5 Evren ve Örneklem 

Bu araştırmanın evrenini, Alejandro Jodorowsky'nin filmografisinde yer alan ve 

sembolizm, mitolojik imgeler ile arketip kullanımını merkeze alan eserler 

oluşturmaktadır. Yönetmenin bu temaları en yoğun ve sistematik biçimde işlediği üç film 

seçilmiştir: Köstebek (1970), Kutsal Kan (1989) ve Kutsal Dağ (1973). Bu seçim, 

olasılıksız amaçlı örneklem yaklaşımına dayanmaktadır. Olasılıksız amaçlı örnekleme, 

araştırmanın belirli bir konu veya kuramsal çerçeveye (Carl Gustav Jung'un arketip 

teorisi) yönelik en uygun veriyi sağlayabilecek durumları seçmesi nedeniyle tercih 

edilmiştir (Patton, 2014).  

Araştırmanın kuramsal çerçevesi, Jung'un kolektif bilinçaltı ve arketip kavramları ile 

sınırlandırılmıştır. Bu tercih, Jodorowsky'nin filmlerindeki imgelerin kökenini mitolojik 

ve evrensel sembollerle ilişkilendirme hedefiyle doğrudan bağlantılıdır. Diğer psikolojik 

yaklaşımlar (örneğin Freudyen psikanaliz veya bilişsel teoriler), çalışmanın kapsamı 

dışında tutulmuştur. 

Çalışmanın kapsamına, Jodorowsky'nin filmlerindeki politik söylemler, postmodern 

anlatı teknikleri veya diğer yönetmenlerin eserleri dahil edilmemiştir. Bu tercih, 

araştırmanın sembolik ve mitolojik katmanları derinlemesine inceleyebilmek için 

odaklanma gerekliliğinden kaynaklanmaktadır. Ayrıca, kaynak ve zaman etkinliği 

gözetilerek, örneklem boyutunun yönetilebilir bir çerçevede tutulması amaçlanmıştır. 

1.6 Materyal ve Yöntem 

Alejandro Jodorovsky sinemasındaki Jungcu arketipleri keşfetmek için nitel bir araştırma 

yöntemi olan tematik analiz yöntemi kullanılacaktır.  

Tematik analiz, verilerdeki örüntüleri (temaları) belirleme, analiz etme ve raporlama için 

kullanılan bir yöntemdir (Braun, V. ve Clarke, V. 2019). Tematik analiz, nitel verilerin 

incelenmesinde pratik ve kuramsal olarak esnek bir yöntem olduğu için tercih 

edilmektedir. Bu yöntem, belirli bir kuramsal çerçeveye sıkı sıkıya bağlı olmaması 



6 

sayesinde, çeşitli teorik yaklaşımlar ve farklı amaçlar doğrultusunda kullanılabilir (Braun, 

V. ve Clarke, V. 2019). Bu da Jungcu kuram çerçevesinde bir analiz yapmak için 

uygundur.  

Veri toplama aşamasında öncelikle kapsamlı bir literatür taraması yapılacaktır. Literatür 

taraması, belirli bir konu veya araştırma sorunuyla ilgili olarak mevcut yazılı kaynakları 

sistemli bir şekilde inceleyerek bilgi toplama sürecidir (Balcı, 2001). Bu bağlamda, 

Jung’un arketip kuramı ve sinema alanındaki uygulamalarına dair önceki çalışmaların 

yanı sıra, Jodorowsky'nin filmleri üzerine yapılmış akademik yayınlar detaylı olarak 

incelenecektir. Böylelikle hem kuramsal çerçeve hem de filmlerin daha geniş bağlamı 

ortaya konulmaya çalışılacaktır.   

Jodorowsky'nin filmografisinde yer alan yapımlara dair mevcut kayıtlar ve belgeler, 

doküman analizi yöntemiyle detaylı bir şekilde incelenecektir. Bu şekilde toplanan 

veriler, ilerleyen süreçte gerçekleştirilecek tematik analiz için temel bir veri kaynağı 

sağlayacaktır. Doküman analizi ise, belirli bir hedef doğrultusunda kaynakların tespit 

edilmesi, incelenmesi, not alınması ve işlenmesi gibi aşamaları kapsayan bir yöntemdir 

(Karasar, 2005). Bowen bu tanımı genişleterek doküman analizinin basılı, dijital ve 

çevrimiçi materyalleri kapsayan geniş bir süreç olduğunu ifade etmektedir. Bu bağlamda, 

Jodorowsky filmleriyle ilgili senaryolar, yapım notları, yönetmenin açıklamaları ve 

eleştirel değerlendirme yazıları analiz edilecek; Jungcu motif ve temaları tespit etmeye 

çalışılacaktır. 

Çalışmada öncelikle, alanyazın ve filmlere dair birincil ve ikincil kaynaklar kapsamlı bir 

şekilde incelenecektir. Bu incelemeler sonucunda elde edilen veriler, daha sonra 

uygulanacak tematik analiz için gerekli ham veri setini oluşturacaktır. Böylelikle, detaylı 

bir literatür taraması ve doküman incelemesi ile toplanan bu veri seti üzerinde tematik 

analiz yöntemi uygulanarak, Jodorowsky filmlerindeki Jungcu arketip motif ve temaları 

ortaya çıkarılmaya çalışılacaktır. 

Tematik Analizin Aşamaları  

Tematik analiz süreci, birkaç aşamadan oluşan sistematik bir yaklaşımı gerektirir. İlk 

olarak, araştırmacı veriye aşina olmak için verileri gerektiğinde deşifre eder, tekrar tekrar 

okur ve ilk izlenimlerini not alır. Daha sonra, veri setindeki dikkat çekici unsurlar 

sistematik bir şekilde kodlanır ve bu kodlarla ilişkili olan veriler bir araya getirilir. 

Üçüncü aşamada, kodlar potansiyel temalar altında gruplandırılır ve tüm veriler bu 



7 

temalarla ilişkilendirilir. Ardından, belirlenen temaların hem kodlanmış veri içeriğiyle 

hem de tüm veri setiyle uyumu gözden geçirilir ve bu süreçte analiz için bir tematik harita 

oluşturulur. Beşinci aşamada, temaların özellikleri netleştirilir ve analizin genel hikâyesi 

belirlenir; her bir tema açık ve anlaşılır bir şekilde tanımlanır ve isimlendirilir. Son olarak, 

rapor hazırlanarak analiz sonuçlandırılır; bu aşamada, somut ve etkileyici doğrudan 

alıntılar seçilir ve kodlanan veri içerikleri son kez incelenir (Braun, V. ve Clarke, V. 

2019). 

Alejandro Jodorovsky filmlerinde Jungcu arketipleri incelemek için tematik analizin 

uygun olduğu görülmektedir: 

1. Veriye aşina olma: Jodorovsky filmlerinin izlenmesi ve notlar alınması 

2. İlk kodların oluşturulması: Filmlerde Jungcu arketip özellikleri taşıyan 

sahne/karakterlerin belirlenmesi ve kodlanması   

3. Temaların aranması: Jungcu arketipler kodlarının genel temalar altında birleştirilmesi 

(Örneğin; Bilge Yaşlı Adam, İyi Anne temaları) 

4. Temaların gözden geçirilmesi: Temaların filmler bütünüyle uyumu 

5. Temaların tanımlanması: Her Jungcu arketip temasının özelliklerinin tanımlanması 

6. Raporlama: Bulguların yorumlanması  

 

 

 



8 

2. JUNG'UN ARKETİP TEORİSİ 

2.1 Carl Gustav Jung’un Hayatı ve Çalışmaları 

Carl Gustav Jung, 1875 yılında doğmuş ve çocukluğunun ilk dönemlerini Konstanz Gölü 

çevresindeki Kesswil’de geçirmiştir. Altı aylıkken ailesi, Rhine Falls yakınlarındaki 

Laufen’e taşındı. Jung'un bir kız kardeşi vardı ve babası, İsviçre Reform Kilisesi’nde 

papazlık yapıyordu. Jung, yaşamının ilerleyen yıllarında, gençlik anılarını "Hayatımın İlk 

Deneyimlerinden" başlığı altında yazıya dökmüştür. Bu yazılar, daha sonra önemli 

düzenlemeler yapılarak "Anılar, Düşler, Düşünceler" adlı eserinde yer almıştır (Jung, 

2015, s. 3). İlk anıları iki ya da üç yaşlarına ait olan Jung, çocukluk dönemindeki 

deneyimlerini ayrıntılı bir şekilde hatırlar. Bu erken anılar, yaşamının ilk dönemlerindeki 

huzurlu ve güvenli çevreyi yansıtır. Bir başka anısında, güzel bir yaz gününde çocuk 

arabasında yatarken gökyüzünün masmavi olduğunu ve güneşin ışınlarının yeşil 

yaprakların arasından süzüldüğünü anlatır (Jung, 2013, s. 11-23). 

Jung, psikoloji alanını seçmesinde etkili olan önemli deneyimlerini, özellikle çocukluk 

dönemindeki düşlerine, görülerine ve fantezilerine odaklanarak açıklamıştır. İlk düşünde, 

kendisini taşlarla sınırları çizilmiş bir deliğin bulunduğu çayırda görür. Merdivenlerden 

aşağı inerken, altın bir tahtın üzerine yerleştirilmiş, tepesinde bir göz bulunan ve canlı bir 

ağaç gövdesine benzeyen bir figürle karşılaşır. Ardından annesinin sesini duyar, ancak ne 

demek istediğinden emin olamaz. Jung, bu figürün İsa'yı simgelediğini ifade etmiştir. 

Yıllar sonra, bu figürün bir penis, ardından töresel bir fallus ve yeraltındaki bir tapınak 

olarak sembolize edildiğini fark edecektir. Bu düşü, “yeryüzünün sırlarına" giriş olarak 

değerlendirmiştir. Jung, çocukluğunda bir dizi görsel halüsinasyon yaşamıştır. Ayrıca 

Jung, çocukluğunda bir dizi görsel halüsinasyon yaşamıştır ve istemli olarak imgeler 

yaratabilme yeteneğine sahipti. 1935 yılında verdiği bir seminerde, büyükbabasını 

merdivenlerden inerken gördüğünde, bu görüntü ona anneannesinin bir portresini 

anımsatmıştır. Buradaki halüsinasyon, büyükbabasının gerçek görüntüsüne bir zihinsel 

çağrışım yaparak anneannesinin portresini hatırlamasıyla ilgili olup, bir tür zihinsel 

projeksiyon ve algısal çarpıtmadır. On iki yaşındayken, Basel’deki Münsterplatz 

Meydanı’ndan geçerken, katedralin çatısındaki güneşin parıltısı gözlerini alır. Bir anda 

aklına korkutucu bir düşünce gelir ve bu düşünceden kurtulmaya çalışırken büyük bir acı 

duyar. Sonunda Tanrı’dan bu düşünceleri almasını diler. Ardından, Tanrı’nın gücüyle 

katedralin üzerine pislediğini görür ve bu görüntü ona büyük bir rahatlama getirir. Bu 



9 

deneyim, Tanrı karşısında yalnız olduğunu ve sorumluluğunun o an başladığını fark 

etmesine yol açar (Jung, 2015, s.3-4). 

Carl Gustav Jung'un on bir yaşına basması, Basel'deki liseye gitmesiyle birlikte hayatında 

önemli bir dönüm noktası oldu. Bu dönem, Jung'un kasabadaki arkadaşlarından koparak, 

daha varlıklı ve kültürlü bir çevreye adım atmasını sağladı. Bu çevredeki insanlar, onun 

sosyal statüsünü ve ekonomik durumunu sorgulamasına neden oldu (Jung, 2013, s. 24-

33).  

Jung, gençlik yıllarında okuma konusunda büyük bir tutkuyla doluydu ve özellikle 

Goethe’nin Faust adlı eserinden derin bir şekilde etkilenmişti. Ayrıca, Schopenhauer’in 

felsefesi üzerinde durarak kötülüğün varlığını ve dünyadaki acıları kabul etmeyi 

öğrenmişti. Jung, sekizinci yüzyıla yönelik güçlü bir nostalji hissi taşıyor ve bu hissi iki 

farklı kişilikle ifade ediyordu: “Numara 1” ve “Numara 2”. Numara 1, Basel’de yaşayan, 

okula giden ve romanlar okuyan sıradan bir çocuktu. Numara 2 ise kendisini doğayla ve 

kozmosla bütünleşmiş hisseden, dini ve manevi düşüncelere dalmış bir tarafıydı. Bu iki 

kişilik arasındaki etkileşim, Jung’un hayatı boyunca sürdü. Ona göre, herkesin bir yönü 

içinde yaşadığı döneme aitken, diğer yönü eski çağlarla bağlantılıydı. Meslek seçme 

zamanı geldiğinde, bu iki kişilik arasındaki çatışma daha da yoğunlaştı. Numara 1 bilimle 

ilgilenmek isterken, Numara 2 insan bilimlerine yönelmek istiyordu (Jung, 2015, s. 5). 

Üniversite yıllarında Carl Gustav Jung, bilim ve felsefe arasında gidip geldi. Meslek 

seçimi konusunda karar vermekte zorlandı. Doğa bilimleri mi, tarih ve felsefe mi daha 

uygun olurdu karar veremiyordu. Mısır ve Babil’e olan ilgisi, arkeolog olma isteğini 

artırdı ama maddi imkanları sınırlı olduğu için Basel dışındaki üniversitelerde 

okuyamadı. Sonunda doğa bilimlerini seçmeye karar verdi, ancak bu seçimin ardında iki 

düş yattı: İlk düşte tarihöncesi hayvanların kemiklerini bulduğu bir ormandaydı ve bu düş 

doğayı ve dünyayı öğrenme arzusunu tetikledi. İkinci düşte ise karanlık bir ormanda, 

içinde dev bir ışın saçan bir su birikintisi buldu (Jung, 2013, s. 54-63). 

1900'lerin sonlarına doğru Jung, Burghölzli Hastanesi’nde Eugen Bleuler’in yönetiminde 

asistan hekim olarak çalışmaya başladı ve burada tinsel fenomenlerin psikolojik kökenine 

odaklandı. Kuzeni Helene Preiswerk ile gerçekleştirdiği seansların analizi, bu tür 

fenomenlerin psikolojik değerlendirilmesi konusunda önemli bir adım oldu. Jung’un 

çalışmaları, Flournoy, Myers ve William James gibi isimlerin eserlerinden etkilenirken, 

Wilhelm Wundt ve Emil Kraepelin’in araştırma yöntemlerini de Flournoy ve Janet’nin 



10 

çalışmalarıyla birleştirmeyi amaçladı. Jung ve Riklin, Francis Galton’un ortaya koyduğu 

ve Wundt, Kraepelin ile Gustav Aschaffenburg’un geliştirdiği “çağrışım” deneylerinden 

yararlandılar. 1906’da Freud ile iletişime geçen Jung, zihinsel bozuklukların nedenleri ve 

psikoterapiye yönelik ortak ilgi alanları nedeniyle Freud’la bir araya geldi. Ancak 

aralarındaki ilişkinin genellikle abartıldığını ve kendi bilimsel yaklaşımı ile karmaşalar 

kuramının Freud’la tanışmadan önce şekillendiğini sıklıkla vurgulamıştır (Jung, 2015, s. 

7-9).  

Jung, bilimsel çalışmalarının yanı sıra, bilinçdışı ve içsel dünyasını somut bir biçimde 

ifade etme ihtiyacı hissetmiş ve bu amaçla Zürich Gölü kıyısında, 1922’de satın aldığı 

araziye 1923’te Bollingen’deki “Kule” adını verdiği evi inşa etmeye başlamıştır. Kule, 

Jung için hem içsel yolculuklarının hem de bilinçdışının bir sembolü haline gelmiştir. Bu 

süreçte doğa ile olan bağını derinleştirirken, 1920’lerin başında yaptığı Tunus seyahatiyle 

Avrupa dışındaki farklı kültürlere ve felsefelere dair önemli gözlemler edinmiştir. Arapça 

bilmemesine rağmen yerel halkın davranışlarını ve ifadelerini analiz etmiş ve bu 

deneyimler, bilinçdışı ve arketipler üzerine düşüncelerini geliştirmesine katkı sağlamıştır. 

1938’de Kalküta Üniversitesi’nin kuruluşunun 25. yıl dönümüne katılan Jung, Hint 

felsefesi ve dini hakkında derinlemesine bilgi edinmiş, bu bilgiler Doğu ve Batı düşünce 

sistemlerini karşılaştırmasına olanak tanımıştır. 1925’te Wembley Sergisi’nde kabileler 

üzerine yapılan araştırmalardan etkilenerek Afrika’nın tropik bölgelerine seyahat etmiş 

ve burada yaşadığı deneyimleri kişisel bir aydınlanma süreci olarak değerlendirmiştir. 

1944’te geçirdiği kalp krizi sırasında, ölümün eşiğine gelerek dünyayı uzaydan görme ve 

boşlukta yüzen bir taş üzerinde Hintli bir figürle karşılaşma gibi yoğun imgeler yaşamış, 

bu deneyimler onun varoluşun derin anlamlarını keşfetmesine yardımcı olmuştur (Jung, 

2013, s. 155-204). 

2.2 Arketipler ve Kolektif Bilinçdışı Teorisi 

Erken çağlarda, Platon'un “idea” kavramının her türlü fenomenin öncesinde ve üstünde 

olduğuna dair düşüncesi, oldukça etkili ve kavranabilir bir fikir olarak öne çıkıyordu. 

“Arketip” terimi ise, antik çağlarda bile kullanılmış olup, Platon'un “idea” kavramına 

benzer bir anlam taşır (Jung, 2005, s. 19). Bu durum, arketip kavramının tarihsel kökenini 

ortaya koymaktadır. 

Arketip terimi, psikoloji literatüründe ilk kez Carl Gustav Jung (1875-1961) tarafından 

tanımlanmıştır. Arketipler, kelime anlamıyla kalıp, şablon veya ilktip anlamına gelir ve 



11 

insan kültürünün temel yapı taşlarıdır. İnsanlar, tarih boyunca benzer olaylarla 

karşılaşmış ve bu olaylardan belirli davranış kalıpları geliştirmiştir. Anne, baba, erkek, 

kadın gibi kavramlar ve geçim sağlama, eş bulma, yolculuğa çıkma gibi roller, 

arketiplerin temel şablonlarını oluşturur. Her arketip, belirli sosyal ve psikolojik 

durumlara cevaben ortaya çıkmış “prototip-ilktip” olarak tanımlanabilir (Jung 2014, s. 

88-89). Bu yapı taşları, insan davranışlarının ve kültürel normların anlaşılmasında kritik 

bir rol oynar. 

Jung, insan kişiliğinin yalnızca geçmiş deneyimlere değil, aynı zamanda geleceğe yönelik 

hedefler, tutkular ve umutlar tarafından da şekillendiğini öne sürer. Psike (insan zihninin, 

bilincinin ve bilinç dışının tamamı), bireyin zihinsel, duygusal ve ruhsal yapısının 

temelini atar ve üç seviyeden oluşur: bilinç, kişisel bilinçaltı ve kolektif bilinçaltı. Bilinç, 

bireyin algılarını ve anılarını oluşturur, çevresine uyum sağlamasına yardımcı olur. 

Kişisel bilinçaltı, bastırılmış deneyimler, dürtüler ve arzularla şekillenir. Kolektif 

bilinçaltı ise evrimsel deneyimlerin birikimidir ve birey tarafından bilinmeyen derin 

katmanları içerir. Jung’a göre, psişik yapının işlevleri önceden biçimlenmiştir ve en 

önemli işlevlerinden biri de yaratıcı fantezidir. Bu fantezilerde, “ilk imgeler” belirginleşir 

ve arketip kavramı burada önemli bir yer tutar. Arketiplerin temellerine ilk olarak Platon 

işaret etmiştir. Etnoloji alanında ilk “ilk fikirler”i vurgulayan kişi Adolf Bastian’dır. 

Fantezilerin “kategorileri” üzerine çalışanlar arasında ise Hubert ve Mauss yer alır. 

Ayrıca, bilinçdışında biçimlenen düşünceleri ilk fark eden kişi Hermann Usener’dir. 

Jung’un en büyük katkısı, arketiplerin sadece gelenek, dil ve göç gibi dışsal faktörler 

yoluyla değil, her zaman ve her yerde, dış etkilerden bağımsız olarak kendiliğinden ortaya 

çıkabileceğini göstermiş olmasıdır (Jung, 2005, s. 22).  

Arketipler, insan ruhunun derin gücünü ve potansiyelini simgeler, aynı zamanda Tanrı, 

insan ve evren arasındaki kadim bağlantıları içeren bir bilgi birikimidir. Bu bilgelik 

kaynağının farkına varılması ve bilinçli bir şekilde içselleştirilmesi, bireyi yalnızlık 

duygusundan kurtararak, evrensel ve sonsuz bir kozmik sürece katılmasına olanak tanır 

(Jung, 2006a, s. 52). Bu, arketiplerin insan ruhu ve evren arasındaki bağlantısını açıklar. 

Arketipler, her bireyin yapısında bulunan ve kalıtım yoluyla nesiller boyunca aktarılan 

varoluşsal kodlardır. Yunanca "arkhetypos" kelimesinden türeyen bu kavram, evrensel ve 

sürekli varlık gösteren ilk imgeler, figürler veya yapılar olarak tanımlanır (Darıcı, 2013, 

s. 77; Kavut, 2020’den). Bu, arketiplerin kalıtsal ve evrensel doğasını açıklar. 



12 

Arketiplerin etkileri, doğum, ölüm, doğal afetler ve ergenlik dönemi gibi büyük insanlık 

durumlarında belirgin olarak görülmektedir. Bu durumlar, insan ruhunun derinliklerinde 

yankı bulan kolektif bilinçdışının yansımalarıdır (Öztekin, 2011, s. 296 ve Serrican, 2015, 

s.1463; Kavut, 2020’den). Bu, arketiplerin insan yaşamındaki kritik anlarla olan 

bağlantısını açıklar. 

Kolektif bilinçdışı, insanları benzer durumlarda benzer şekilde davranmaya yönlendiren 

kalıtsal eğilimleri içerir ve bu eğilimler, zihinsel deneyimlerin önceden belirleyicileridir. 

Jung, temel arketipler arasında “Persona”, “Anima ve Animus”, “Gölge” gibi figürleri 

tanımlar. Bu ayrım, bireyin içsel dünyasını daha derinlemesine anlamamıza yardımcı 

olur. Jung’un psikanalitik kuramı, psikanaliz teorilerinin temeli üzerine inşa edilmiştir. 

Bilinçdışının varlığını kabul eder, ancak id, ego ve süperego gibi mekanizmalar yerine, 

üç boyutlu bir yapı önerir: bilinç, kişisel bilinçdışı ve kolektif bilinçdışı. Kişisel bilinçdışı, 

bireye özgü bilinçdışı deneyimlere sahipken, kolektif bilinçdışı, atalarımızdan miras 

kalan ortak bilinçdışıdır. Bu bilinçdışındaki bilgiler bazen bilinç düzeyine 

çıkarılabilirken, bazen de bilinçli erişime kapalıdır. Kolektif bilinçdışını oluşturan 

unsurlar, arketiplerdir ve bunlar, sanat eserleri ve rüyalar gibi alanlarda belirgin şekilde 

görülür. Masallarda, mitlerde ve destanlarda, insanlık tarihinin ortak korkuları, arzuları 

ve özlemleri açığa çıkar. “İlk görüşte âşık olma” ve “deja vu” gibi olaylar, kolektif 

bilinçdışının etkilerini gösterir. Jung’a göre bilinç, dış dünyayı algılamak ve tanımak 

anlamına gelir. Bilinç, belirli bir sınırı olmayan bir olgudur ve bilinçdışı içerik bilinç 

alanına katıldıkça genişler. Ancak arketipsel içerik, bilinç alanına dahil olamaz. Jung, 

arketiplerin izlerinin sürülebileceğini, ruhsal hayattaki etkilerinin takip edilerek 

tanınabileceğini, fakat köklerinin her zaman ele geçirilemez bilinçdışı alanda saklı 

kalacağını düşünür (Jung , 2014, s. 11-19).  

Freud ve Jung arasındaki temel fark, bilinçaltının doğasına ilişkindir. Freud’a göre 

bilinçaltında cinsellik ve saldırganlık gibi dürtüler bulunur. Ancak Jung, bilinçaltını 

bireysel ve kolektif olarak ikiye ayırır. Kolektif bilinçdışında, bireysel deneyimlerden 

bağımsız, atalarımızdan miras kalan evrensel imgeler bulunur. Jung, Freud’un cinselliği 

fazlaca vurguladığını düşünür ve bunu eleştirir. Freud’un, bireyin zihnindeki her şeyin 

sadece kişisel tecrübelerle sınırlı olduğu görüşünü reddeder. Jung, insanın geçmişle 

bağlantılı olduğuna inanır ve “Bugünün veya dünün insanı değiliz, engin bir çağın 

insanıyız” şeklinde ifade eder. Jung, arketipleri kişisel deneyimlerden bağımsız, evrensel 

ve kalıtsal imgeler olarak tanımlar. İlk olarak “Başlangıçtan beri olan imgeler” ve 



13 

“Kolektif bilincin hakimleri” gibi terimler kullanan Jung, daha sonra bu kavrama St. 

Augistinus’tan esinlerek arketip adını vermiştir (Doksat, 2014; Gülcan, 2020’den).  

Kolektif bilinçdışı, kişisel bilinçaltından daha derin bir yapıya sahip olup, evrimsel 

gelişimin izlerini taşıyan kalıtımsal bir düzeye sahiptir. Arketipler, duygusal olarak güçlü 

ve kalıtımla gelen, evrensel düşünme biçimleri olarak sembollerle anlaşılır ve bu anlayışa 

uygun şekilde davranmayı içerir. Bazı arketipler, önemli bir gelişim gösterdiği için ayrı 

bir kişilik olarak ele alınabilir. Arketipleri daha iyi kavrayabilmek için simgeleri anlamak 

gerekir; simgeler, arketiplerin dışsal yansımasıdır ve rüyalarda görülen simgeler, 

içgüdüsel tepkilerin doyuma ulaşmasını sağlayarak, ilkel içgüdülerin dönüşmüş halleri 

olarak ortaya çıkar. Jung'a göre simgeler, bastırılmış isteklerin maskelenmiş hallerinden 

ziyade, anima, animus, persona ve gölge gibi arketipleri birleştirmeye yönelik bilinçdışı 

çabaların ifadesidir (Jung, 2014, s. 77-81). 

Donah Zohar’ın 2000 yılında popüler hale getirdiği ve iş dünyasında da yaygın olarak 

kullanılan “ruhsal zekâ” kuramı, Jung’un teorilerinden esinlenmiştir. Zohar’a göre, 

insanların karakter yapılarını ve potansiyel zekalarını şekillendiren arketipler, beş ana 

kategoriye ayrılır: Geleneksel arketip, bu kategoriye ait özellikler arasında kabile, hafıza, 

kök ve bürokrasi yer alırken, sıradan insanı temsil eder; Sosyal arketip, doğa ana, annelik, 

sevgi, aşk ve üremeyi simgeler; Araştırmacı arketip, bilgi, haber, ölümsüz çocuk ve 

Merkur’ün etkisiyle şekillenir; Gerçekçi arketip, kahramanlık, savaşçılık ve Şiva gibi güç 

simgeleriyle bağlantılıdır; Girişimci arketip ise liderlik, güç, otorite, büyük baba figürleri 

ve bilgelik ile özdeşleşir (Zohar ve Marshall, 2000).  

Arketipler hem karanlık hem de aydınlık yönlere sahiptir ve insanın içindeki güçlü bir 

sesi ortaya çıkarır. Kendi bireysel kaderimizi, insanlığın ortak yazgısıyla birleştirerek, 

kötülüklere karşı direnmemizi ve zor zamanları atlatmamızı sağlayan olumlu güçleri 

harekete geçirir. İlkel imgeleri kullanan arketipler, sanatçıların eserlerinde çağın ruhunu 

şekillendirerek, toplumun tek taraflı düşüncelerine bir denge getirir (Jung, 2015, s. 56). 

Bu, arketiplerin sanatsal yaratıcılık ve toplumsal dönüşüm üzerindeki etkisini gösterir.  

Arketip kavramını ele aldığımızda, kişilik bütünlüğünü bir daireyle simgeleyebiliriz; bu 

dairenin merkezi, kişilik bütünlüğünü temsil eder, ancak bilinç düzeyinde sabit bir yer 

edinememesi, bilincin doğası gereği her zaman tek bir şeye odaklanmasıyla ilişkilidir. 

Jung’a göre kişilik, bilinç ve bilinçdışı arasında bir denge kurarak şekillenir. Bilinçdışı, 

"gölge" olarak adlandırılan ve genellikle karanlık yönlerimizi barındıran bir alan olarak 



14 

tanımlanır; burada sabit bir merkez bulunmaz, ancak gölge, bilinçli kişilikten farklı bir 

yapı sergileyerek bir tür merkez görevi üstlenebilir. Bilincimiz, dış dünyaya dönük 

olduğundan, bu dünyada etkili bir şekilde hareket edebilmek için persona adı verilen 

toplumsal bir maske kullanırız; bu maske, dışa dönük tutumumuzu temsil eder ve güçlü 

bir personaya sahip kişiler, bazen gerçeklikten uzak, maskemsi bir yüz taşıyabilir. 

Örneğin, filmlerdeki "gizemli kadın" figürü bu duruma örnek olarak verilebilir; dışarıdan 

uyumlu ve huzurlu bir görüntü sergilese de içsel dünyasında tamamen farklı bir gerçeklik 

barındırabilir. Jung’a göre, dünya algımız hiçbir zaman tam bir bütünlük taşımaz; 

yalnızca yüzeysel bir anlayışa sahibizdir ve dünyanın özünü, yani Kant’ın “şeyin kendisi” 

dediği gerçeği kavrayamayız. Bu öz, şeylerin bilinçdışı tarafında saklıdır ve bizim için 

bir sır olarak kalır. Dolayısıyla, dünyayı anlamak için onun bilinmeyen yönlerine, yani 

şeylerin içindeki gölgeye yönelmemiz gerekir; bu süreçte arketipler, bilinçdışının dünya 

algımıza olan etkisini ve bu algıyı anlamlandırmamızdaki rolünü gözler önüne serer 

(Jung, 2021, s.81) 

Hristiyanlığın ilk dönemlerinde, birine “Tanrı’nın oğlu” demek alışılmadık bir durum 

değildi; bu, Mısır krallarının Ra'nın oğlu olarak kabul edilmesinden kaynaklanan bir 

anlayıştı. Ancak günümüzde Tanrı inancımız daha soyut ve felsefi bir yaklaşım taşıdığı 

için bu kavram bize uzak görünmektedir. Ölümsüzlük arketipleri üzerine konuşurken, 

ölümsüzlüğü kavramsal olarak ele aldıkça, onun gerçekleşmesi daha imkânsız görünür. 

Metafizik konularda mutlak bir hakikate ulaşmak mümkün değildir; değerlendirme kriteri 

yalnızca “haklılık”tır (Jung, 2021, s.148).  

Jung’un “Analitik Psikoloji” okulu, arketipleri ve bilinçdışı dinamikleri anlamak için 

imgelerden yararlanır. İmgeler, çok anlamlı ve belirsiz yapılarıyla sözcüklerin net 

ifadelerinden farklıdır; birden fazla anlam taşıyan bu imgeler, derin bir gerçekliğe ulaşır 

ve insan zihninde çocukluk ve saflık gibi duyguları uyandırır. Ancak bu imgeler bazen 

çocuksuluk veya ilkellik gibi etiketlerle küçümsenebilir. Oysa Jung’a göre arketipler, 

sadece biyolojik tepkilerle sınırlı değildir; bulundukları çevrenin ve durumun etkisiyle 

ortaya çıkar. Arketipler, kendi başlarına bir güç taşımazlar; bunun yerine, bulundukları 

ortamın anlamını yansıtarak bu ortamdan etkilenirler. Jung’un arketipler ve bilinçdışı 

dinamikler üzerindeki düşünceleri, “numinosum” kavramıyla daha derin bir anlam 

kazanır. “Numinosum,” insanın manevi bir uyanışı, ilahi bir güç veya kutsallıkla 

karşılaştığı anı anlatmak için kullanılır ve genellikle bir tür büyülenme, saygı ve korku 

karışımı hissi uyandırır. Arketipler de bu güçle ilişkilidir; çünkü arketiplerin ortaya çıkışı, 



15 

insanın çevresiyle ve içsel dünyasıyla kurduğu bu derin bağlantılara dayanır. 

Numinosum, aynı zamanda bireyin bilinçdışındaki güçleri daha iyi anlamasına, kişisel 

dönüşümünü gerçekleştirmesine yardımcı olan bir kavramdır. Bu anlamda, Jung’a göre 

arketipler, bireyi bu manevi güçlerle tanıştırarak onun bilinç düzeyini yükseltir ve kişisel 

bütünleşmeye katkı sağlar (Jung, 2005, s. 15).  

Jung'un teorisinin temelinde, bireyin ruhsal bütünlüğe ulaşmak için geçirdiği 

“bireyleşme” süreci bulunur. Bu süreç, insanın içsel potansiyelini keşfetme ve daha 

yüksek bir bilinç düzeyine ulaşma yolculuğudur. Bireyleşme süreci, bilinç ve 

bilinçdışının birbirini etkileyerek bir denge kurmasıyla gerçekleşir. Jung, bu yolculuğun 

her aşamasında bireyin içindeki arketipsel öğelerle karşılaşacağını ve bunları entegre 

etmesi gerektiğini belirtir. Bu sürecin ilk aşamalarında önemli bir arketipsel öğe, 

“gölge”dir; kişi, bu öğeyle yüzleşerek kendi karanlık yönlerini kabul etmek zorundadır 

(Jung, 2021, s.16). Bireyleşme süreci, yalnızca içsel gölgeyle yüzleşmekle değil, 

çevresindeki arketipsel figürlerle de yüzleşmeyi gerektirir. Olumsuz arketipler, 

bireyselleşme sürecinde görünüşte olumsuz bir etki yapabilse de aslında bireyin içsel 

gelişimini destekleyen ve önemli birer öğretmen olarak işlev görür. Jung’a göre, gölge ve 

diğer olumsuz arketipler, bireyin gelişim yolculuğunda karşılaştığı zorluklar ve 

çatışmalarla yüzleşmesi için gereklidir. Bu süreç, başlangıçta acı verici ve zorlu olabilir, 

ancak nihayetinde kişisel büyüme, denge ve bütünleşme için bir fırsat sunar. 

Jung’un arketip kavramı, insan deneyiminin evrensel ve temel yönlerini yansıtır. İnsanlar 

tarih boyunca benzer duygusal ve psikolojik deneyimler yaşamış, bu deneyimleri zamanla 

ortak semboller ve imgelerle kavramsallaştırmışlardır. Bu deneyimler, kültürel 

farklılıklara rağmen nesilden nesile aktarılan, bir tür ortak insanlık mirası olarak kabul 

edilen özel şekiller alır. Jung, bu şekilleri efsaneler, masallar ve kolektif bilinçdışı 

aracılığıyla tanımlar, çünkü bu imgeler, insanlık tarihinin farklı kültürlerinde benzer 

biçimlerde kendini tekrar eder ve her birey için anlamlı bir iz bırakır (Meadow, 1992, s. 

188; Kavut, 2020’den).  

Sonuç olarak, Carl Gustav Jung'un arketipler ve kolektif bilinçdışı kavramları, insan 

psikolojisinin derinliklerine dair önemli bir perspektif sunar. Arketipler, insanlığın ortak 

deneyimlerinden türeyen evrensel imgeler ve kalıplar olarak, bireylerin rüyalarında, 

mitlerde ve sanatta belirir. Kolektif bilinçdışı ise, bu arketiplerin kaynağı olan, tüm 

insanlık tarafından paylaşılan ortak bir bilinçdışı alanıdır. Jung'a göre, arketipler ve 

kolektif bilinçdışı, bireylerin kişisel ve ruhsal gelişimlerinde kilit bir rol oynar ve 



16 

bireylerin kendilerini ve dünyayı anlamalarına yardımcı olur. Bu kavramlar, insan 

deneyiminin evrenselliğini vurgulayarak, bireysel farkındalığın ötesine geçen bir anlayış 

sağlar. Jung'un bu teorileri, psikoloji alanında önemli bir yer tutmakta ve modern 

psikoterapi uygulamalarında da etkisini sürdürmektedir. Arketipler ve kolektif 

bilinçdışının incelenmesi, insan doğasının temel yapı taşlarını keşfetmeye yönelik sürekli 

bir araştırma ve anlayış arayışını temsil eder. 

Bu arketipler, sinema alanında da film analizlerinde güçlü bir araç olarak kullanılır. 

Sinema, görsel ve işitsel unsurlarıyla arketipleri ve kolektif bilinçdışını keşfetme olanağı 

sunar. Film analizlerinde, karakterlerin ve olayların arketipsel temalarını inceleyerek, 

filmin alt metinlerini ve evrensel mesajlarını daha iyi anlayabiliriz. Alejandro 

Jodorowsky'nin sineması, bu bağlamda özellikle dikkat çekicidir. Jodorowsky'nin 

filmleri, arketipsel imgelerle ve sembollerle doludur; bu da onun sinemasını Jungcu bir 

perspektiften analiz etmeyi son derece zengin ve anlamlı kılar. Jodorowsky, sinemasında 

bireyin ruhsal yolculuğunu ve kendini keşfetme sürecini, arketipsel karakterler ve 

mitolojik temalar aracılığıyla işler. Bu nedenle, Jung'un arketip ve kolektif bilinçdışı 

kavramları, Jodorowsky'nin sinemasını analiz ederken önemli bir çerçeve sunar. 

2.3 Arketiplerin Mitolojideki Yansımaları 

Jung’a göre, arketipler kolektif bilinçdışının evrensel olguları olarak, insanlık tarihinin 

her döneminde ve farklı kültürlerde kendini benzer biçimlerde ifade eder. Bu arketipler, 

mitoslar, efsaneler, sanat eserleri ve dini motifler gibi kültürel yapıtlar aracılığıyla 

kendilerini gösterir.  

Mitoslarda yer alan benzer figürler, imgeler ve temalar, arketiplerin etkisini ve ortak insan 

deneyimlerinin izlerini taşır. Jung, bu mitoslardaki yinelenen öğelerin, tüm insanlık 

tarafından paylaşılan bir anlam taşıdığını ve bireylerin bu sembollerle karşılaştıklarında, 

benzer psikolojik tepkiler verdiğini savunur. Ona göre, modern insanların rüyaları ile ilkel 

ruhun ürünleri olan kolektif imgeler ve mitolojik motifler arasında benzerlikler 

bulunmaktadır. Jung, mitoloji ve arketiplerin bilinçdışı süreçleri anlamada önemli bir rol 

oynadığını vurgular. Psikologların, bireysel rüyalar ve bilinçdışının diğer ürünleri 

hakkında bilgi sahibi olmanın yanı sıra, mitolojik bilgiyi de edinmeleri gerektiğini söyler. 

Çünkü mitolojik imgeler, rüyalar ve bilinçdışı imgeler arasındaki benzerlikleri anlamak 

için gereklidir. Aynı zamanda Jung, arketiplerin yalnızca belirli mitolojik imgeler veya 

motiflerle özdeşleştirilemeyeceğini, bunun yerine arketiplerin, kültürler ve zaman 



17 

dilimlerinden bağımsız olarak var olan temel yapılar olduğunu ifade eder. Arketipler, 

çeşitli şekillerde temsili resimler oluşturma eğilimindedir, ancak bu temsillerin temel 

yapısı her zaman aynıdır, yalnızca ayrıntılarda farklılıklar olabilir. Örneğin, “düşman 

kardeşler” motifinin çeşitli kültürlerde farklı temsilleri olsa da temel yapı aynıdır (Jung, 

2009, s.67). Jung, bu şekilde arketiplerin, mitolojilerde farklı biçimlerde görünseler de 

aslında evrensel, ortak bir yapıyı ve anlamı taşıdığını savunur. 

Birey, bilinçdışındaki deneyimlerini simgeler aracılığıyla ifade eder; bu simgeler ise 

düşlerde, sanatta ve dinde gibi yaşamın çeşitli alanlarında kendini gösterir. Analitik 

Psikoloji'nin asıl amacı, bilinçle bilinçdışı arasında uyum sağlanmasıdır. Bu ancak 

kişinin, bilinçdışını simgesel dil aracılığıyla algılamasıyla mümkündür. Jung'un bu 

düşünceleri, simgelerle zenginleşmiş olan mitolojilerle doğrudan ilişkilidir. Tüm mitoloji, 

kolektif bilinçdışının bir çeşit yansıması olarak görülebilir. Jung'un ulaştığı sonuçlara 

göre, insan psikesinde bulunan içsel bir modelleyici güç, farklı coğrafyalarda ve zaman 

dilimlerinde birbirinden bağımsız olarak benzer hayal dünyalarının ortaya çıkmasına 

neden olur. Campbell, bu “modelleyici güç” olarak tanımladığı kolektif bilinçdışının, her 

kültürdeki temel mitolojik imgeleri yaratan bir yapıyı temsil ettiğini söyler. Arketiplerin 

alegorik ifadeleri olan mitolojiler, ortaya çıktıkları toplumların zengin yaşam 

deneyimlerini taşır. Campbell, arketiplerin her kültürde evrensel olduğunu vurgular ve 

tanrı imgelerinin farklı kültürlerde çeşitlense de bu imgelerin temel yapılarını ve insanlık 

tarihindeki ortak deneyimlerini değişmeden kalacağını ifade eder. Tanrıların imgeleri ve 

mitolojik semboller kültürler arasında farklı şekillerde yorumlanıp uygulanabilir, ancak 

arketiplerin ve temel düşünce biçimlerinin sabit kalacağına dikkat çeker (Tecimer, 2005, 

s. 95-96). 

Arketipler, insanlık tarihine dayanan bir miras ve birikimdir ve farklı kültürlerde benzer 

biçimlerde görülür. Jung'un bu açıklamaları, arketip kavramının daha iyi anlaşılmasına 

yardımcı olur:  

Arketipler tam olarak suların çekildiği nehir yatakları gibidir ama kurumuş 

bir nehir yatağı belirsiz bir sürenin sonunda yeniden su tutabilir. Bir arketip, 

uzun zaman, içinden yaşamın ırmakları akmış eski bir vadiye benzer. Sular 

ne kadar uzun süre akmışsa, nehir yatağı o kadar derin oyulmuştur; şimdi 

nehrin kuruluğuna bakmayın, er ya da geç bir gün sular geri dönecektir. (...) 

Eğer devinen artık varlık değil kitleyse, kişisel ayarlamalar durur ve 

arketipler etkilerini göstermeye başlarlar, tıpkı bildiği davranış kalıplarının 

yardımıyla karşılaştığı sorunların üstesinden gelemeyen bireyin yaşamında 

olduğu gibi. (Jung; s.98 Tecimer (2005)’ten) 



18 

İnsanlık tarihinin izleri, sembolik simgeler, mitolojik anlatılar ve eski inançlar yoluyla 

gün yüzüne çıkmaktadır. Arkeologlar, geçmişin derinliklerinden kıymetli bulgulara 

ulaşırken, dil bilimciler ve din uzmanları bu sembolik öğeleri çözümler. Kültürel 

antropologlar ise, ilkel topluluklarda sabit kalan sembolik örneklerin varlığını ortaya 

koyar. Jung'un Analitik Psikoloji Okulu, sembollerin çağdaş insanla olan ilişkisini 

açıklayarak, bilinçdışının insanlık tarihinin izlerini taşıdığına dikkat çeker. Jung’a göre, 

bilinçdışındaki semboller, insanlık tarihinin ortak mirası olan “kolektif bilinçdışı”ndan 

türetilir ve çağdaş insanın rüyalarında eski mitolojik anlatılarla paralel öyküler yer alır. 

Bu semboller, günümüz insanının tutumlarını ve davranışlarını etkileyen önemli unsurlar 

olup, hala içsel yaşamımızda belirleyici bir rol oynamaktadır (Jung, 2009, s. 106-107). 

Jung, insanın sembolik dünyasını ve psikolojik evrimini incelediği “İnsan ve Sembolleri” 

adlı eserinde, toplumların törenlerle insanın içsel değişimini nasıl yansıttığını ele alır. 

Özellikle Noel ve Paskalya gibi dini törenlerin, eski mitolojik figürler ve sembollerle olan 

derin bağlarına dikkat çeker. Hristiyan toplumlarındaki Noel ve Paskalya gibi dini 

törenlerin, eski mitolojik figürler ve sembollerle derin bağlantılar taşıdığını belirtir. 

Noel'de, İsa'nın doğumu, yeniden doğuş simgesini yansıtırken, Paskalya'da İsa'nın 

çarmıha gerilişi, Osiris, Tammuz, Orfeus ve Baldur gibi tanrı-kral figürlerinin ölüm ve 

diriliş öyküleriyle benzerlik gösterir. Ancak Hristiyanlık, bu mitolojik öğeleri kendi inanç 

sistemiyle bütünleştirerek, dirilişi tek bir olay olarak tanımlar. Jung, bu sembollerin 

modern insanın bilinçdışında hala güçlü bir etki yarattığını, eski mitlerle günümüz 

insanlarının düşleri arasındaki bağlantıların tesadüf olmadığını vurgular. Semboller, 

insanlığın ortak mirasından gelen mesajlar taşır ve modern toplumda da önemli bir rol 

oynamaktadır. Yine aynı eserde Jung, toplumların ister basit kabileler ister daha karmaşık 

yapılar olsun, gençlerin hayatlarındaki geçişleri ölüm ve yeniden doğum törenleriyle 

kutladıklarını belirtir. Bu törenler, çocukluktan gençliğe ve nihayet olgunluğa geçişi 

simgeler. Jung'a göre, bu olgunlaşma süreçleri yalnızca gençlik psikolojisiyle sınırlı 

değildir; tüm hayat boyunca benlik istekleri ile egonun buyrukları arasında sürekli bir 

çatışma yaşanır. Bu çatışma, özellikle otuz beş ile kırk yaş arasında, erken olgunluktan 

orta yaşa geçişte daha belirgin hale gelir. Orta yaştan yaşlılığa geçerken de bu çatışma 

yeniden önem kazanır. Jung, bu kritik evrelerde olgunlaşma arketipinin güçlü bir şekilde 

devreye girdiğini ve gençlik törenlerinden daha anlamlı, ruhsal açıdan tatmin edici 

durumlara geçişi sağladığını belirtir. Dinsel bağlamda, bu arketipsel olgunlaşma törenleri 

kiliselerin doğum, evlenme ve ölüm ayinleriyle iç içe geçmiştir (Jung, 2009, s. 108).  



19 

Sonuç olarak, bu semboller ve ritüeller, insanlık tarihinin farklı kültürlerinde ve inanç 

sistemlerinde benzer temaları, yani insanın ruhsal olgunlaşmasını ve içsel dönüşümünü 

anlatmaktadır.  

Jung, mitoloji üzerine yaptığı çalışmaları 1925 yılında şöyle anlatmıştır: 

 Adeta kendi yaptığım bir akıl hastanesinde yaşıyordum. Sentorları, 

nimfaları, satirleri, tanrı ve tanrıçaları, tüm o düşsel figürleri birer hastaymış 

ve ben onları analiz ediyormuşum gibi ele alıyordum. Bir Yunan ya da Afrika 

söylencesini sanki bir akıl hastası bana hastalık geçmişini anlatıyormuş gibi 

okuyordum (Jung, 2006b, s. 24). 

Jung, tanrıyı yalnızca dini bir figür olarak değil, insanın içsel dünyasında, yaşam ve ölüm 

arasındaki döngüselliği ve yenilenme sürecini simgeleyen bir arketip olarak ele alır. 

Birçok mitolojik motifi incelediği çalışmalarında, bunlardan biri de “yenilenen tanrı” 

motifidir. Jung, Psikolojik Tipler adlı eserinde bu motifi şu şekilde yorumlar:  

Yenilenen Tanrı yeni bir tutumu, yani yoğun bir yaşam, yaşamın geri 

kazanılması ile ilgili yenilenmiş bir olasılığı gösterir çünkü psikolojik olarak 

Tanrı her zaman en büyük değeri, yani libidonun en büyük toplamını, yaşamın 

en büyük yoğunluğunu, psikolojik yaşam etkinliğinin en yüksek değerini 

gösterir (Jung, 2015, s. 301). 

Örneğin, İzdubar’ın güneş tanrısıyla ilişkilendirilmesi ve Alman antropolog Frobenius’un bu 

motifi farklı kültürel bağlamlarda incelemesi, mitolojik sembollerin evrenselliğini ortaya 

koyarken Jung’un bu sembollere getirdiği psikolojik yorumlar, bu mitlerin bireysel ve kolektif 

bilinçdışı üzerindeki etkisini anlamamıza ışık tutar. Güneşin doğup batması gibi döngüsel 

süreçler, yaşamın yenilenmesi ve dönüşümünü ifade ederken, Jung bu süreci yalnızca dışsal bir 

fenomen olarak değil, aynı zamanda bireyin içsel dünyasında gerçekleşen bir psikolojik süreç 

olarak ele alır. Bu bağlamda, “yenilenen tanrı” motifini, insanın psikolojik olarak yoğun bir yaşam 

ve dönüşüm arayışına duyduğu ihtiyacı simgeleyen bir arketip olarak görür. Hem mitolojik hem 

de psikolojik bağlamda, bu tür imgeler, insanın ölüm ve ötesine dair sezgisel bir anlayış 

geliştirmesinde önemli bir rol oynar. Bu yüzden de Jung, ölümden sonra yaşamla ilgili 

düşüncelerinin düşler ve mitlerden kaynaklandığını ifade eder. Bilinçdışının imgelerinin, 

bilincin üretmediği ve kendilerine özgü bir gerçeklik taşıdığı düşüncesini savunur (Jung, 

2013, s. 205-222). 

Sonuç olarak Jung'un, insanlığın ortak bilinçdışında var olan evrensel arketiplerin, farklı 

kültürlerde ve dönemlerde benzer mitoslar ve semboller aracılığıyla ifade bulduğu 

vurgulanmaktadır. Arketiplerin bu evrenselliği, mitolojik öykülerin ve sembollerin 



20 

insanlar üzerindeki psikolojik etkilerini, doğumdan ölüme ve hatta ölüm sonrası süreçlere 

kadar anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

Jung’un çalışmaları, bu arketiplerin hem bireysel hem de kolektif bilinçdışının 

dinamiklerini yansıttığını göstermektedir. Bu bağlamda, arketiplerin modern kültür ve 

sanat üzerindeki etkisi de devam etmektedir. Jung'un teorileri ve mitolojiye yaklaşımı, 

Alejandro Jodorowsky'nin sinemasındaki mitolojik öğeleri analiz ederken, Jung'un 

arketip teorileri ve mitolojiye yaklaşımı önemli bir çerçeve sunmaktadır. 

2.4 Arketipler 

2.4.1 Kahraman Arketipi 

Kahraman, öykünün ana karakteridir ve genellikle tehlikeli ve bilinmeyen bir yolculuğa 

çıkarak, değişmiş ve gelişmiş olarak geri döner. Kahramanın asıl özelliği, cesaret ya da 

soyluluk değil, bir amaç uğruna kendini feda etme gücüdür. Bu yolculuk, bireysel ya da 

toplumsal çıkarlar doğrultusunda gerçekleştirilebilir. Vogler'in belirttiği gibi, kahraman 

kavramı özünde kendini feda etmeyle ilintilidir. Kahramanın dramatik işlevi, izleyicilerde 

özdeşlik duygusu yaratmaktır. İzleyiciler, kahramanın evrensel güdülerini ve beğenilen 

niteliklerini anlayarak, onunla özdeşleşirler. Kahramanın zayıflıkları ve kusurları, 

izleyicinin onunla bağ kurmasını kolaylaştırır. Önemli olan, kahramanın serüveni 

sırasında elde ettiği yeni bilgiler ve bu bilgilerin onu nasıl dönüştürdüğüdür. Kahramanın 

yolculuğu, zaman ve mekân içinde gerçekleşirken, aynı zamanda psikolojik bir 

yolculuktur. Kahraman, yolculuğun başında bireysel egoyu temsil ederken, yolculuk 

sonunda egonun sınırlarını aşmayı başarır. Bu süreç, kahramanın kimlik ve bütünlük 

arayışını ifade eder (Tecimer, 2005, s. 124-125). 

Çoğu arketip öykü karakteridir ve kahraman, bu arketiplerin başında gelir. Kahraman, 

gölgelerle savaşarak egoyu simgeler ve saflığı temsil eden bakireyi kurtarmak için yola 

çıkar. Bu yolculuk, bilincin içe dönüşü ve bilinçsiz ruhun derin katmanlarına sızışını 

anlatır (Jung, 2014, s. 192). 

Kahraman miti, dünyanın her köşesinde ve farklı kültürlerde benzer temalarla ortaya 

çıkar. Örneğin, Antik Yunan’daki Herakles ve Perseus, Orta Çağ’da Kral Arthur ve 

şövalyeleri, Uzakdoğu'da Çin'deki ünlü savaşçı figürleri ya da Afrika'nın yerel halklarının 

kahraman hikayeleri, hepsi benzer yapılar ve temalar içerir. Kahramanın doğumu 

genellikle sıra dışıdır, bazen doğaüstü bir olayla başlar. Güçlü bir başlangıçtan sonra, 

kahraman önemli bir amaca yönelir ve büyük bir güç elde eder. Ancak bu güç, onu kibre 



21 

sürükler ve en sonunda düşüşüne, ihanete uğrayarak ya da kendi kendini feda ederek sona 

erer. Bu mitler, kültürler arası büyük farklılıklara rağmen, temel bir yapıyı paylaşıyorlar: 

kahramanın mücadeleleri, düşüşü ve nihayetinde bir tür arınma ya da kurtuluşuyla sona 

erer. Kahramanlar mitinin bir başka önemli özelliği, kahramanın başlangıçtaki 

güçsüzlüğünün, güçlü “koruyucu” figürler tarafından desteklenmesidir. Yunan 

kahramanlarından Theseus'un yanında Poseidon, Perseus'un yanında Athena, Achilles'in 

yanında Chiron gibi koruyucular yer alır. Bu figürler, kahramanın egoda bulunmayan 

gücü sağlayan sembolik temsilcilerdir. Onların rolü, kahramanı yaşamın zorlu 

görevlerine hazırlamaktır (Jung, 2009, s. 110-112). 

Evrensel kahraman miti, genellikle canavar, yılan, cin veya ucube gibi kötülük 

sembollerini yenen ve halkını felaketten kurtaran güçlü bir insan veya tanrı-insan 

figürünü anlatır. Kutsal metinlerin anlatılması veya törenlerde tekrarlanması, kahraman 

figürünün danslar, şarkılar, dualar ve kurbanlarla yüceltilmesi, izleyicileri etkileyerek 

onları kahramanla özdeşleştirir. Bu durum, insanların kendi zayıflıklarını ve 

çaresizliklerini aşarak bir süreliğine neredeyse insanüstü özellikler kazandığını 

anlamamıza yardımcı olabilir. Böyle bir inanç, bireyi uzun süre ayakta tutabilir ve 

yaşamına belirli bir yön verebilir. Toplum düzeni üzerinde de benzer bir etki yaratabilir 

(Jung, 2009, s. 79). 

Kahraman arketipi hem bireysel hem de toplumsal düzeyde psikolojik anlamlar taşır. 

Kahramanın yolculuğu, kişisel dönüşüm ve bütünlük arayışını temsil eder. Mitolojide 

sıkça karşılaşılan kahraman figürleri, evrensel temalar ve semboller aracılığıyla insanın 

içsel ve dışsal mücadelelerini yansıtır. Kahramanın başlangıçtaki güçsüzlüğünden, 

koruyucu figürlerin desteğiyle güç kazanmasına kadar olan süreç, insanın yaşam 

mücadelesini ve olgunlaşma sürecini simgeler. Bu arketip, kültürler arasında ortak bir 

motif olarak, bireysel ve kolektif bilinçdışıyla olan bağlantımızı anlamamıza yardımcı 

olur ve toplumların ruhsal ve kültürel dinamiklerini ortaya koyar. Kahraman arketipi, 

insanın evrensel hikâyesinin bir parçası olarak, her dönemde ve her kültürde varlığını 

sürdürmektedir. 

2.4.2 Anima ve Animus Arketipleri 

Jung'a göre, iç dünyamızda çeşitli yapılar bulunmaktadır. Her bireyde dişil bir davranış 

ve hissetme yapısı (anima) ile eril bir yapı (animus) mevcuttur. Jung, bu iki yapı 

arasındaki dengesizliklerin, cinsel kimlik bozukluklarından kişilik bozukluklarına kadar 



22 

çeşitli psikiyatrik sorunlara neden olabileceğini öne sürer. En derin katmanda ise, 

rüyalarımızda farklı şekillerde beliren ve yerkürenin merkezindeki magmatik katman gibi 

enerjik bir yapı olan “kendilik” bulunur. Jung’un “bireyleşme” olarak adlandırdığı süreç 

ise, hayatımız boyunca kişiliğimizin şekillenmesini kapsar. Çocukluktan ergenliğe, 

ergenlikten yetişkinliğe ve “yaşam dönemi” olarak nitelendirdiği otuzlu yaşlarda çeşitli 

evrelerden geçeriz. Bireyleşme sürecini başarıyla tamamlayan kişiler, kendileriyle barışık 

olup, çevreleriyle anlamlı ilişkiler kurar, başkalarına örnek olurlar ve ölümle gelen 

pişmanlık, çaresizlik ve korku hislerini yaşamazlar (Jung, 2014, s. 10). 

Erkeğin dişi arketipi anima, kadının ise erkek arketipi animustur. Erkeklerin fazla erkeksi 

özellikler sergilemesi durumunda anima bilinçdışında kalır ve gelişim gösteremez, bu da 

bilinçdışının zayıf ve etkisiz hale gelmesine neden olur. Bu durumdaki erkekler genellikle 

güçsüz ve bağımlı olabilirler. Erkekler, içsel olarak sahip olduğu kadın imgesine göre eş 

seçer; erkeklerde anima figürü genellikle annede, kadınlarda ise animus figürü babada 

ortaya çıkar (Jung, 2014, s. 74). 

Anima’nın erkeğin ruhundaki bir iç figür olarak nasıl algılandığına iyi bir örnek olan 

Hindu mitolojisinde, tanrıçalar, erkeğin içsel dişil yönünü temsil ederler. Özellikle 

Şiva'nın eşi Parvati, erkeğin anima'sının dışavurumudur. Parvati, sadece bir tanrıça değil, 

aynı zamanda Şiva'nın içsel ruhani yolculuğunda ona rehberlik eden bir figürdür. Parvati, 

erkeklerin iç dünyasında yer alan, bilinçdışındaki güçleri ve sezgileri simgeler. Bu figür, 

erkeğin kendi içsel kadınsı yönlerini tanımasına yardımcı olur ve onu manevi bir uyanışa 

taşır. Şiva'nın Parvati ile birleşimi, erkeğin içsel dişil enerjiyle birleşmesini ve bu 

enerjinin bilincine varmasını ifade eder (Keith, 2021). 

Jung, İnsan ve Sembolleri eserinde anima'yı şu şekilde açıklar: 

Erkekte animanın görünüşü önce annesinin karakteri tarafından biçimlenir. 

Eğer annesini olumsuz olarak algılamışsa, anima depresif bir tabiat, sürekli 

hoşnutsuzluk ve alınganlık özellikleri taşır. Ancak erkek bu durumu 

aşabilirse, bu özellikler onun erkeksiliğini güçlendirici olarak etkiler. Anima 

figürü, "Ben bir hiçim. Her şey anlamsız. Başkalarının durumu farklı, ama 

ben... Bana hiçbir şey keyif vermiyor" diye fısıldar. Hastalık, iktidarsızlık ve 

kazalardan sürekli korku onun tarafından üretilir ve yaşam kederli, sıkıcı bir 

hale bürünür. Bu tür bir huy, intihara kadar götürebilir ve o zaman anima bir 

ölüm meleği olur. Anima, Cocteau'nun “Orphée” filminde bu rolü oynar. 

Fransızlar bu tür anima figürüne “femme fatale” adını da verirler. İhmal 

edilen anima zorlu durumlar yarattığında buna “animaya kapılmışlık” denir. 

Bu, erkeğin uygunsuz şekilde dişilleşmesine yol açar; ya dişil rolde bir 

eşcinsel olur ya da kadınlara karşı ağır bir soğuklukla davranır. Olumsuz 

animanın bir başka ortaya çıkış biçimi, efemine iğnelemelerle her şeyi 



23 

değersizleştirmektir. Bu tür dokundurmalar, yalan kadar biraz gerçek de 

içerir ama her zaman tahrip edicidir. Dünyanın her yerinde, içinde “zehirli 

çiçek” figürü bulunan söylenceler vardır. Bu, vücudunda gizli bir silah veya 

zehir barındıran ve aşıklarını daha ilk gecede öldüren bir güzeldir. Bu 

animanın etkisinde olan erkek, ailesini sorumsuzca terk edebilir veya kendi 

Eros'unun değersizliğini ortaya koyan zulümler yapabilir. Orta çağda bu, 

cadıların etkisiyle açıklanırdı. Birçok mit ve masalda, erkeğin kendi asıl 

sevgilisine ulaşabilmesi, yani kendi sevme yetisini yeniden bulması için önce 

cadısal bir sahte sevgiliden kurtulması gerekir. Heinrich von Kleist'ın 

“Kaetchen von Heilbronn” oyunuyla bu masal motifi edebiyata da girmiştir 

(Jung, 2009, s. 177-178). 

Erkeğin annesiyle olan ilişkisi olumluysa, anima'nın da olumlu yönleri ortaya çıkar. Bu, 

erkeğin “gerçek” kadını tanımasına ve bilinçdışının, akıl yoluyla fark edemediği değerleri 

ve değersizlikleri ayırt etmesine olanak tanır. Dahası, bu süreç, zihnin içsel doğru 

değerlerle uyum sağlamasına yardımcı olur ve erkeğin kendi derinliklerine ulaşma yolunu 

keşfetmesini sağlar. Anima, böylece içsel bir rehber işlevi görür. Olumlu işlevi, bir erkek 

kendi arzusundan gelen duygularını, huylarını ve bilinçdışı fantezilerini ciddiye alıp, 

onları bir şekilde ifade etmeye çalıştığında ortaya çıkar. Örneğin, yazı, resim, heykel, 

müzik veya dans yoluyla bu duyguları ortaya koyarsa, derinlerden daha fazla içerik 

yükselir. Ancak bu çalışma zihinsel ve ahlaki olmalı, yani duygular katılarak 

yürütülmelidir (Jung, 2009, s. 183-185). 

Kadındaki animus, bilinçdışının karşı cinsten biçimlenmiş hali olarak hem olumlu hem 

de olumsuz yönler taşır. Genellikle erotik fanteziler ya da yönelimler değil, daha çok 

“kutsal” inançlar ve güçlü düşünceler olarak ortaya çıkar. Animus, kadının dışa vurduğu 

güçlü, enerjik tavırlarda ya da sessiz ama sert bir güç olarak görülebilir. Kadındaki 

animusun sıkça karşılaşılan teması, “tek istediğim sevgi ama o beni sevmiyor” ya da “bu 

koşullarda yalnızca iki olasılık var” gibi olasılıkların her ikisinin de sevimsiz olmasına 

dayanır. Animus, kadınlarda genellikle katı, bencil ve soğuk bir güç olarak görünür ve bu 

da kadının ilişkilerini olumsuz etkileyebilir. Kadının animusuyla olan ilişkisi, çoğunlukla 

babasıyla olan bağları tarafından şekillenir ve bu durum onun ruhsal yapısında derin izler 

bırakır. Bir kadının animusla bilinçli olarak yüzleşmesi, genellikle uzun ve acı verici bir 

süreçtir. Ancak bu sürece adım atıp animusunun ne olduğunu ve ona nasıl etki ettiğini 

fark ederse, ona kapılmak yerine gerçeklerle yüzleşirse, animus ona cesaret, inisiyatif, 

objektiflik ve ruhsal açıklık gibi değerli içsel güçler kazandırabilir ve onu güçlü bir rehber 

yapabilir (Jung, 2009, s. 188-194). 



24 

Anima ve animusun, bireyin bilinçdışı ile kurduğu ilişkiyi derinleştirerek kişisel gelişimi 

ve bireyleşmeyi destekleyici işlevleri vardır. Anima, erkeğe içsel rehberlik ederken, 

animus kadının zihinsel ve ruhsal berraklık kazanmasına yardımcı olur. Her iki arketip de 

bireyin içsel dünyasında anlamlı bir bütünlük ve denge sağlamaya çalışır. 

Bu arketiplerin mitolojiye yansıması da oldukça zengindir. Mitlerde, anima ve animus, 

bireyin karşılaştığı içsel ve dışsal çatışmaları, dönüşüm süreçlerini ve nihayetinde kendini 

gerçekleştirme yolculuğunu temsil eden figürler olarak ortaya çıkar. Mitolojik anlatılar, 

anima ve animusun sembolik dilini kullanarak insan ruhunun derinliklerindeki evrensel 

temaları işler ve bu temalar, bireyin kendi bilinçdışı ile kurduğu ilişkinin evrensel 

doğasını yansıtır. 

2.4.3 Gölge Arketipi 

Cinsellik ve yaşam dürtüleri, Jung’un teorisinde gölge arketipinin bir parçasıdır ve 

hayatta kalma ile üreme içgüdülerinden türetilmiştir. Gölge, egonun karanlık yönünü 

temsil eder ve potansiyel kötülük burada gizlenir. Ahlaki bir ölçütü yoktur; hayvanlar 

gibi, eylemler bilinçli seçimler değil, doğal dürtülerdir. İnsanlar için hayvanlar dünyası 

vahşi ve zalimce görünür. Gölge, kişiliğimizin kabul edemediğimiz yönlerini barındırır 

ve semboller olarak yılan, ejderha, canavarlar ve şeytanlar gösterilebilir. Rüyalarımızda 

şeytanla mücadele ederken aslında kendi içsel karanlığımızla yüzleşiriz (Jung, 2009, s. 

118-120). 

Bilinçdışı, bazen yardımcı bazen de olumsuz bir biçimde bilinç yönelişi üzerinde etkili 

olur ve zamanla bilinç, bilinçdışı etmenlere adapte olma gereği duyar. Bu nedenle, 

bilinçdışından gelen eleştiriler ve sinyallerin kabul edilmesi önemlidir. Düşler 

aracılığıyla, kişiliğimizin göz ardı ettiğimiz yanlarıyla tanışırız. Birey, kendi gölgesini 

fark ettiğinde, başkalarında sıkça gördüğü ve kendinde inkâr ettiği bencillik, zihinsel 

tembellik, dağınıklık gibi özelliklerle yüzleşir ve bu durumdan utanabilir. Eğer bir 

dostunuz sizi bir kusurunuz nedeniyle eleştirirse ve bu sizi öfkelendirirse, bu noktada 

bilincinde olmadığınız gölgenizin bir parçası vardır. Kendi düşleriniz sizi eleştirdiğinde 

ise bu, egonuzun yakalandığı an olup, şaşkın bir sessizlikle sonuçlanır (Jung, 2009, s. 

168). 

Gölge arketipi, bireyin gizli, bastırılmış, değersiz (ve günahkâr) yönlerini 

içerir. Ancak bu karanlık yan, sadece bilinçli egonun zıddı değildir. Egonun 

değersiz ve yıkıcı tasarımları olduğu gibi, gölgenin de normal güdüler ve 

yaratıcı dürtüler gibi iyi özellikleri vardır. Ego ve gölge birbirine sıkı sıkıya 



25 

bağlıdır ve bu bağ, düşünce ile duyguların bağına benzer. Ego, gölge ile 

sürekli bir çatışma içindedir ve bu durum, bir "kurtuluş savaşı"dır. Bu 

çatışma, ilkel insanın bilinçliliğe erişme çabalarında, arketipsel kahramanla 

kötülüğün kozmik güçleri arasındaki savaşla ifade edilir. Kahraman figürü, 

bilinçdışının tembelliğini yenerek ortaya çıkan ego, olgun insanı çocukluğun 

mutlu durumuna dönme arzusundan kurtaran bir araçtır (Jung, 2009, s. 117). 

Gölgenin dost mu düşman mı olacağının, kişinin ona nasıl yaklaştığına bağlıdır. Gölge, 

bilinçdışında kalsa ve görmezden gelinse ya da yanlış anlaşılsa düşman hale gelir. Ancak, 

gölgeyi tanıma ve onunla bilinçli bir şekilde yüzleşme süreci, onunla dostça bir ilişki 

kurulmasına olanak tanır. Gölgeyle başa çıkmak kolay değildir. Dışarıdan gelen acı bir 

deneyim, gölge dürtülerini ve güdülerini durdurmak için yardımcı olabilir. Kahramanca 

bir karar da bu dürtüleri durdurabilir.  

Jung, bilinçdışı kişiliğin belirli bir yönünü gölge olarak adlandırırken, bu yön genellikle 

egonun bilmediği şeyleri de içerir. Bu yüzden, gölge bazen çok değerli unsurları da 

barındırabilir. Gölgenin içerdiği değerli yaşam unsurlarıyla mücadele etmek yerine, 

onları yaşamın içine entegre etmek daha iyidir. Bu süreç, dürtülerin aşılması kadar cesaret 

gerektirir. Kuran'ın 18. suresinde, Musa ile Hızır'ın öyküsü gölgeyle karşılaşmanın ahlaki 

sorunlarını güzel bir şekilde anlatır. Musa, Hızır'ın yaptıklarına anlam veremez ve onu 

terk eder. Ancak Hızır, Musa'ya yaptıklarının nedenlerinden bahseder: Balıkçıların 

kayığını, gelecek haydutlardan korumak için delmiştir; genç bir çocuğu, ebeveynlerini 

öldürmek üzere olduğu için öldürmüştür; bir duvarı, içinde saklı olan hazineyi korumak 

için onarmıştır. Hızır, Tanrı'nın gizemli yaratıcı yöntemlerini temsil eder ve safça 

bakıldığında, yasaya sadık Musa'nın gölge yanı gibi görünse de aslında öyle değildir 

(Jung, 2009, s. 172-174). 

Jung, Hızır'ı Musa'nın “gölge yanı” olarak tanımlıyor, çünkü Hızır'ın eylemleri yüzeyde 

Musa'nın değerlerine ve anlayışına aykırı görünüyor. Ancak, Hızır'ın açıklamaları, onun 

eylemlerinin arkasında daha büyük bir iyilik ve koruma amacı olduğunu ortaya koyuyor. 

Bu durum, Jung'un gölge kavramıyla bağlantılıdır. Gölge, bilinçdışımızdaki ve farkında 

olmadığımız yönlerimizi içerir ve bu yönler bazen korkutucu veya anlaşılmaz görünebilir. 

Ancak, Hızır örneğinde olduğu gibi, gölgede bulunan unsurların derin bir anlamı ve 

değeri olabilir. Hızır'ın eylemleri Musa'ya başlangıçta yanlış veya kötü görünse de aslında 

bir bilgelik ve koruma içerir. 

2.4.4 Persona Arketipi 



26 

Persona, bireyin sosyal kimliğini temsil eder ve kişinin topluma sunduğu yüzü ifade eder. 

Latince “maske” anlamına gelen persona, bireyin dış dünyaya kendini göstermeden önce 

taktığı maskedir. Persona, bireyin sosyal beklentilere uyum sağlamak ve kabul görmek 

için bastırdığı pek çok şeyi içerir (Jung, 2021, s. 103). 

Jung, persona kavramını tanımlarken, eski çağ aktörlerinin rollerini belirtmek amacıyla 

giydikleri maskelerden esinlenmiştir. İnsanlar, içinde bulundukları koşulların 

kendilerinden beklediği özelliklere uyma davranışını sergiler. Başarılı olmak için bu 

şekilde davranmak gereklidir. Persona, bireyin dünya ile ilişkilerini düzenlemesine 

yardımcı olan bir gerekliliktir. Persona geliştirmekte başarısız olan insanlar, toplumsal 

rollerini bulmakta zorlanabilirler ve bu durum onları huzursuz ve kaba bireyler haline 

getirebilir. Ancak, bireyin kendisini oynadığı rolle özdeşleştirmesi de tehlikelidir, çünkü 

bu durum, kişinin kendi gerçek benliğinden uzaklaşmasına yol açabilir (Fordham, 1997, 

s. 58-61). 

Persona, kolektif bilinçdışının yanlışlıkla kişisel bir öğe olarak algılanan bir parçasıdır. 

Bu algı ortadan kalktığında, kişilik kolektif bilinçdışına kayar ve bu süreç, mitolojik 

düşünceler ile duygusal içerik taşıyan fantezilerin ortaya çıkmasına neden olur. Bu süreç, 

bireysel ve kolektif bilinçdışının bir sentezini ortaya çıkarır ve bireyleşme süreci olarak 

adlandırılır (Jung, 2015, s. 15). 

Kişisel bilinçdışının içselleştirilmesi, persona'nın farkına varılması ve tanrı benzeri olma 

durumunun aşılmasının ardından, bir sonraki adım, erkekler için anima'nın ve kadınlar 

için animus'un entegrasyonudur (Jung, 2015, s. 72). 

Sonuç olarak, persona kavramı insanın toplumsal ilişkilerinde oynadığı rolü, toplumun 

beklentilerine uyum sağlamak için takındığı maskesini ifade eder. Ancak, bu maskenin 

altında yatan gerçek benlik, bireyin derinliklerinde gizlenir. Jung'un bu kavramı analiz 

etmesi, insan psikolojisinin karmaşıklığını ve içsel çatışmalarını anlamamıza yardımcı 

olur. Kişinin iç ve dış dünya arasındaki dengeyi kurması, persona ile gerçek benliği 

arasındaki ilişkiyi anlaması ve bu ilişkiyi sağlıklı bir şekilde yönetmesi, bireyin psikolojik 

sağlamlığını ve kişisel gelişimini destekler.  

2.4.5 Bilge Adam Arketipi 

Bilge karakter, temel arketipler arasında yer alır ve kahramanın gelişimine rehberlik eden, 

onu koruyan ve eğiten olumlu bir rol modelidir. Jung, bu karakteri “Yaşlı Bilge” olarak 

adlandırır ve onu bir ruhsal bütünleşmedeki köprü kişiliği olarak tanımlar; hayatın ve 



27 

evrimin temel taşlarından biri olarak kabul eder. Mitoloji, halk hikayeleri ve hatta 

rüyalarda bu figür; simyager, sihirbaz, doktor, üniversite profesörü, din görevlisi, aziz, 

eğitimci, ata veya diğer otoriter kişiler şeklinde tezahür eder. Kahramanın içsel 

üstünlükleri ve erdemlerini açığa çıkaran bilge varlığı, daha yüksek bir bilinç seviyesine 

ulaşılacağını müjdeleyen bir işarettir. Bilgeler sıkça tanrısal bir hikmetle ve derin manevi 

anlayışla konuşurlar. “Mentor” kelimesi, batı dillerinde bilge anlamına gelir ve 

Homeros'un Odysseus destanından gelmektedir. Mentor karakteri, genç kahraman 

Telemachus'a yolculuğunda eşlik eder. Aslında bu, Athena'nın Mentor kılığında 

Telemachus'a yardım etmesidir. Mentor, ilahi bilgelikle dolup taşar ve tanrıçanın ses 

tonuyla konuşur (Tecimer, 2005, s. 126). 

Bilge figürü, kahramana mentorluk ve danışmanlık yapar, gelecekte karşılaşacağı 

zorluklar konusunda bilgi verir ve cesaretlendirir. Korkuları ve endişeleri aşmasına 

yardımcı olacak tavsiyelerde bulunur ve onu maceraya hazırlar. Âdem için Cennet 

Bahçesi'nde Tanrı, Kral Arthur için Merlin, Luke Skywalker için Obi-Wan gibi figürler, 

mükemmel bilge örnekleridir. Kahraman ile bilge arasındaki ilişki, edebiyat ve sinema 

için zengin bir kaynaktır (Tecimer, 2005, s. 126). 

Bilgenin mitoloji ve masallardaki rolü, kahramana çeşitli hediyeler vermek şeklindedir. 

Bu hediyeler çoğunlukla somut, maddi nesnelerdir (bir araç, büyülü bir giysi, tüm kapıları 

açan bir anahtar, güçlü bir silah gibi). Bazen ise bilgenin hediyeleri manevi değerler taşır 

(bir öğüt, bir uyarı, bir ipucu, bir sırrın çözümü, bir ilham gibi). Eğer kahraman, bu 

hediyeleri hak ederse, bilge onları verir. Kahraman, bu hediyeleri hak etmek için 

gösterdiği öğrenme arzusu, fedakarlığı ve maceraya olan bağlılığını çeşitli sınavlarla ispat 

etmelidir. Arada sırada hediyeler önemsiz gibi görünse de sonradan önemleri anlaşılabilir. 

Bazı durumlarda, kahramanın dışsal bir bilgesi olmayabilir; bunun yerine içsel bir bilge, 

onurlandırılması gereken bir adalet veya onur ilkesi bulunabilir. Bu tür bir bilge, 

kahramanın içinde taşıdığı değerleri, ahlaki anlayışı, onur ve adalet duygusunu temsil 

eder. Psikolojik açıdan, içsel bir bilge, kahramanın yol gösterici vicdanı olarak işlev görür 

(Tecimer, 2005, s. 127). 

Bu arketip, bilginin insanı özgür kıldığı inancından yola çıkıyor. Yaşlı bilge, bilgi ve 

beceri bakımından tanınan, filozof, derviş, uzman, bilim insanı ve öğretmen gibi isimlerle 

bilinir ve doğru ile yanlış arasındaki farkı belirler (Jung, 2014, s. 93). 



28 

Bir bilge, zaman zaman birden fazla erkek karakter olarak tasvir edilebilir ve bu kişilikler 

genellikle mantıklı, gerçekçi ve hatta çekişmeli olabilir (Jung, 2014, s. 190). 

Edebi metinlerde bu arketip, farklı paradigmalarla karşımıza çıkmaktadır. Karagözlü'ye 

göre,  

İnsanın yaşamında aktif rol oynayabilecek iki temel arketip, yaşlı bilge adam 

ve büyükannedir. Jung bu iki figürü anlatının temel arketipleri olarak 

tanımlamaktadır (Karagözlü, 2012, s. 1410). 

Jung, kahramana destek olan bu kişilerle ilgili olarak, 

 Düşlerdeki kesin inançlar, yasaklar ve bilgece öğütler genellikle baba 

figüründen gelir. Bu figür, güven veren, son sözü söyleyen bir ses olarak 

tanımlanır. Bu nedenle, esasında bilge yaşlı adam, tinsel öğeleri en çok 

simgeleyen karakterdir (Jung, 2006a, s. 109). 

Yaşlı bilge figürü, sadece rüyalarda değil, meditasyon veya "aktif hayal" süreçlerinde de 

son derece canlı bir şekilde ortaya çıkabilir. Hindistan'da bazen gözlemlendiği üzere, bu 

tür bir figür bir guru rolü üstlenebilir. "Yaşlı bilge adam" rüyalarda herhangi bir otorite 

figürü olarak belirebilir (Jung, 2005, s. 79). 

Bilgelik, bu dengeyi bulmaya çalışır ve bu cesareti, çatışmayı anlaşılabilir kılar (Jung, 

2005, s. 91). 

Yaşlı bilge tipi, bazen sıradan bir boyutta, bir kraterin dibinde yüksek kayalarla çevrili 

olarak; diğer zamanlarda ise minik bir figür olarak, alçak bir taşlık alanda yükselen bir 

dağın zirvesinde görülebilir. Bu yaşlı bilge arketipi, çok küçük olmasına rağmen, konuya 

derinlemesine girildiğinde, kaderi şekillendirme gücüne sahiptir. Arketiplerin bu 

özellikleri, mikrofizik dünyasına yönelik modern araştırmalarda gözlemlenen büyük 

enerji yoğunluklarını yansıtır; en ufak şeylerin büyük etkilere sahip olduğu hem fizikte 

hem de psikoloji alanında keşfedilmiştir (Jung, 2005, s. 85). 

2.4.6 Anne Arketipi 

Anne arketipi, Carl Jung'un çalışmalarında geniş bir yelpazede incelenmiş ve sayısız 

biçimde ortaya çıkmıştır. Bu arketip, kişisel anne ve büyükanne gibi doğrudan figürlerin 

yanı sıra üvey anne ve kayınvalide gibi dolaylı ilişkileri de kapsar; hatta sütanne veya 

dadı gibi bakım veren diğer kadın figürlerini de içerir. Daha kapsamlı bir bağlamda, ata 

ve bilge kadın figürleri, Bakire Meryem gibi tanrıça simgeleri temsil eder. Bu figürler 

aynı zamanda kurtuluş arzusu, cennet ve Tanrı krallığı gibi metafiziksel kavramlarla 



29 

ilişkilendirilir; kilise, üniversite, kent gibi toplumsal yapılarla veya gök, toprak gibi doğal 

elementlerle de simgelenir. Anne arketipi ayrıca, yeraltı dünyası, ay gibi kozmik ögelerle; 

tarla, bahçe, kaya gibi doğum ve dölleme yerleriyle; gül ve lotus gibi kap biçiminde 

çiçeklerle de ilişkilendirilir. Tüm bu semboller, olumlu ve iyi anlamlar taşıyabileceği gibi 

olumsuz ve kötü anlamlar da taşıyabilir. Kader tanrıçaları ve cadı, ejderha gibi uğursuz 

simgeler de bu arketipi yansıtır (Jung, 2005, s. 24). 

Anne arketipi, bireyin entegrasyon sürecinde kritik bir rol oynar ve genellikle varoluşun 

ve yaratılışın temelini oluşturur. Bu arketip, annenin koruyucu, besleyici ve kollayıcı 

özelliklerinden türetilmiş; verimlilik ve bereketin bir simgesi olarak kabul edilir. 

Karanlık, nemli, ıslak ve gizemli nitelikler anneye mal edilir ve bu özellikler çeşitli 

sembollerde kendini gösterir (Koçak ve Mollaibrahimoğlu, 2009, s. 3). 

Anne kompleksi ve onun etkileri, cinsiyete göre değişiklik gösterir. Erkek çocuklarda bu 

kompleksin belirgin etkileri arasında eşcinsellik bazen iktidarsızlık bulunur. Erkek 

çocuğun üzerindeki diğer etkiler Kybele-Attis mitolojisinde görülür; bu etkiler arasında 

kendini hadım etme, delirme ve erken ölüm bulunur. Erkeklerde anne kompleksi, cinsel 

partnerin imgesi olan anima ile birleştiğinde, cinsiyet farklılıklarından kaynaklanan 

karmaşıklıkları ortaya çıkarır. Bu bağlamda, erkek için ilk dişi figür olan anne, oğlunun 

cinselliğini çeşitli şekillerde ima eder ve oğul zamanla annenin feminenliğine bilinçdışı 

veya içgüdüsel bir yanıt verir. Bu süreç, erkek çocuğun kimlik kazanma ve farklılaşma 

mücadelesinde karmaşık bir dinamik yaratır (Jung, 2005, s. 27). 

Anne arketipi, kişisel gelişimimizde merkezi bir rol oynar ve çocukluk dönemimizde 

bizleri besleyen kişi ile kurduğumuz ilişki, hayatta kalmamız için zorunludur. Bu yapı, 

evrimsel olarak tasarlanmıştır: Her birey, dünyaya annelik figürünü aramaya, onu 

tanımaya ve onunla bağ kurmaya yatkın bir şekilde gelir (Jung, 2014, s. 107). 

Olumlu bir anne kompleksi taşıyan erkekler genellikle, anneleriyle pastaneye giden bir 

çocuk gibi, hiçbir zahmete katlanmadan sürekli isteklerde bulunurlar. Hayat, onlara sevgi 

dolu bir anne gibi davranır; bu beklentiler karşılanmadığında, onlar acı bir hayal 

kırıklığıyla veya öfkeyle tepki gösterirler. Erkeklerin anneleriyle olan olumlu 

deneyimleri, animasını farklı yönlere çekebilir ve bu, erkeğin hayatın zorluklarıyla başa 

çıkma kabiliyetini etkileyebilir (Jung, 2009, s. 178). 



30 

Çocuğun dünyaya gelmesi hem fiziksel hem de psikolojik bir süreçtir. Çocuk, annesiyle 

bilinçdışı bir birlik içinde olup, zamanla "ben" duygusu geliştirir. Bu süreçte, çocuk, 

anneden uzaklaşarak bağımsız bir birey olma yolunda ilerler (Townsend ve Cloud, 2000). 

2.4.7 Hilekâr Arketipi 

Folk hikayelerinde ve mitolojide sıkça yer alan hilekâr arketipi hem kötü niyetli hem de 

faydalı eylemlerle motive edilen karmaşık bir karakterdir. Bu figürün uzun bir geçmişi 

vardır çünkü Hermes ve Dionysos’tan Yunan mitolojisinde, Koyote'den Yerli Amerikan 

mitolojisine, Anansi'den Afrika kültürüne kadar ve Nasreddin Hoca'dan Türk folkloruna 

kadar birçok farklı kültürel söylemde yer alır. Bu figürlerin farklı kültürlerde farklı 

görünümlere ve özelliklere sahip olmaları, hilekarın sabit bir tanımının problemli 

olduğunu öne sürmektedir. Hilekâr figürü, karmaşık bir karakterdir ve doğasını açıklamak 

için teorik bir arka plana ihtiyaç duyulur. 

Amerikan antropolog ve folklorist Paul Radin, hilekarı hem yaratıcı hem yok edici, verici 

ve inkâr eden, başkalarını kandıran ve her zaman kendisi kandırılan biri olarak tanımlar. 

Bilinçli olarak hiçbir şey istemez, üzerinde kontrolü olmayan dürtülerden dolayı 

davranmak zorundadır. Ne iyiyi ne kötüyü bilir, ama her ikisinden de sorumludur. Ahlaki 

veya sosyal hiçbir değere sahip değildir; tutkularının ve iştahlarının merhametine 

kalmıştır, ancak eylemleriyle tüm değerler ortaya çıkar (Radin, 1956, s. 11).  

Carl Jung, hilekarın doğasını tartışırken, tipik hilekâr motiflerini taşıyan Yunan 

mitolojisindeki Hermes’e (hırsızlık, iletişim, zekâ, ruh rehberliği gibi zıtlıkları barındırır) 

atıfta bulunarak açıklar. Hilekarın sinsi şakalara ve kötü şakalara olan düşkünlüğü, şekil 

değiştirme güçleri, yarı hayvan yarı ilahi doğası, çeşitli işkencelere maruz kalması ve bir 

kurtarıcı figüre yaklaşımı, onun antik Yunan Hermes'ten bile daha eski, ilkel zamanlardan 

kurtulan bir şeytan gibi görünmesini sağlar (Jung, 2005, s. 160).  

Radin ve Jung gibi bilginlerin yanı sıra Harold Scheub da hilekarın çelişkili doğasını 

tartışır ve kutsal olmayan hilekarın tanrılarla yüksek bir bağlantısı olmadığını belirtir. 

Kutsal hilekâr Tanrı ile kutsal bir bağa sahipken, kutsal olmayan hilekâr böyle bir bağa 

sahip değildir. Scheub, hilekâr figürünün bedensel groteskliği üzerine tartışmasını 

sürdürür ve belirtir ki, bu figür küçük bir boyuta, palyaçovari bir tavıra, neşe sevgisine 

sahip olabilir veya belki de devasa genital organlara sahip olabilir. Tüm bu tuhaflıklar, 

onun kendi dünyasını, uyumu ve düzeni bozan korku ve şok uyandıran illüzyonlarla dolu 

bir dünya kurmasını sağlar (Carvalho, 2012, s. 6).  



31 

Bu arketip, hareketsizlik ve düzenlilikle başa çıkamadığı için sürekli olarak olayları 

karmaşıklaştırır ve mevcut düzeni bozarak kaos oluşturur. Bu süreç, süregiden hataların 

ve ikiyüzlülüklerin altını çizerek, sabit bir psikolojik durumun saçmalığını ve 

verimsizliğini ortaya koyar. Olumlu tarafı ise böylece sağlıklı değişim ve dönüşüm için 

fırsatlar sunar. Amacı, hareketleri ve sözleriyle değişimi tetiklemektir; ancak bunu 

beklenmedik ve tuhaf davranışlar, maskaralıklar veya dikkat çekici dil sürçmeleriyle 

gerçekleştirir. Başkalarının hayatlarını hilekarlığıyla etkiler ve değiştirir, fakat kendisi 

değişmez. Oyuncu-hileci olarak bilinen bu arketipin örnekleri arasında “48 Saat” 

filmindeki Reggie Hammond (Eddie Murphy), "Around the World in 80 Days" filmindeki 

Passepartout, “Cilalı İbo Teksas Fatihi” filmindeki “Cilalı İbo” (Feridun Karakaya) ve 

“Adanalı Tayfur Kardeşler” filmindeki “Adanalı Tayfur” (Öztürk Serengil) 

bulunmaktadır. Oyuncu-hileci arketipi, kahramanın yakın dostu veya sadık hizmetkârı 

olabilir; aynı zamanda gölge takımının bir üyesi ya da kendi kaderini takip eden bağımsız 

bir karakter olarak da görülebilir (Tecimer, 2005, s. 131-132). 

2.4.8 Yeniden Doğuş Arketipi 

Yeniden doğuş arketipi, Jung'un çalışmalarında, yaşamın somut tezahürlerinden farklı 

olan aşkınlığı betimlemek için kullanılır. Bir tanrının veya tanrısal bir kahramanın ölüm 

ve yeniden doğuşu ile tasvir edilir. Bu süreçte birey ya bu tanrısal drama sadece bir tanık 

olarak katılır, ya da ritüel aracılığıyla tanrıyla özdeşleşerek bu dramın bir parçası olur ve 

etkilenir. Önemli olan, ritüel yoluyla gerçekleşen bu dönüşüm sırasında, bireyin de orada 

bulunması ve bu süreçten etkilenmesidir (Jung, 2005, s. 50). 

Yeniden doğuş olgusu, en bilindik şekliyle akıllara reenkarnasyonu getirir ve 

ilk bakışta doğaüstü gibi görünen, gizemli ve büyüleyici etkisiyle insan zihnini 

yüzyıllar boyunca meşgul etmiş, psikede derin izler bırakmıştır. Bu arketip, 

dünya üzerindeki bütün kültürlerde benzer ya da farklı isimler ve türlerle 

ortaya çıkmış ve birçok edebi esere ilham kaynağı olmuştur. Çıkış noktasını 

tabiattaki sonsuz döngünün oluşturduğu bu arketip, akla gelen yenilenme, 

ölümü yenme ve yeniden diriliş fikirlerini barındırır. Bu fikirler, yalnızca bir 

Hıristiyan mirası olmaktan uzak, tüm toplumlar ve kültürler arasında 

yaygındır; nerdeyse bütün mitolojilerde ve semavi olan/olmayan bütün 

dinlerin anlatılarında farklı biçimlerde ortaya çıkmış yeniden doğuş 

söylemlerine rastlamak mümkündür. Her yeniden doğuştan önce bir “ölüm” 

gelir, çünkü doğada olduğu gibi, yeniden doğuşun gerçekleşebilmesi için 

ölüm birincil zorunluluktur. Sembollerle ifade edilebilen bu ölüm, yaşamın 

tüm düzeylerinde ve alanlarında ortaya çıkabilir (Jacobi, 1999, s. 176-177). 



32 

Yeniden doğuş, çok katmanlı bir kavramdır ve ruh göçü, diriliş ve dönüşüm gibi farklı 

biçimlerde ele alınır. Ruh göçünde yaşam, farklı bedenlerde devam ederken, diriliş 

insanın ölümden sonra yeniden var olmasıdır. Dönüşüm ise varlığın yapısal ya da koşulsal 

değişimini ifade eder. Yeniden doğuş, bireysel yaşamda bir yenilenme ya da köklü bir 

varlık değişimi olarak da görülebilir. En bilinen örneklerden biri, İsa'nın ölümden sonra 

bedeniyle göğe yükselişidir (Jung, 2005, s. 47). 

Carl Gustav Jung, analitik psikolojiyi temel alan ve yeniden doğuş olgusunu kapsamlı bir 

şekilde inceleyen bir teorisyendir. Jung'a göre, yeniden doğuş, evrensel bir kahramanın 

yolculuğu ile sıkı sıkıya bağlantılıdır. Bu süreçte, libido gibi yaşamsal enerjiler 

bilinçaltına çekilir ve bireyin bilinci, bilinçaltının derinliklerinde kaybolur. Kurtuluş, 

ancak mitolojik kahramanlık hikayelerinde sıklıkla karşımıza çıkan zorlu ve dönüştürücü 

bir yolculukla mümkün olabilir. Bu yolculuk, bireyi karanlık ve bilinmeyenle yüzleşmeye 

zorlar, böylece birey, içsel bir yeniden doğuş ve dönüşüm sürecine girmiş olur (Jacobi, 

1999, s. 155-156). 

2.4.9 Müjdeci Arketipi 

Müjdecinin görevi, kahramanı mücadeleye çağırmak ve bir değişim sürecinin 

başlangıcını müjdelemektir. Kendi halinde, dengede gibi görünse de aslında içinde 

bulunduğu anlamsızlık batağını fark etmemeye çalışır ve çeşitli savunma 

mekanizmalarıyla bu statükoyu sürdürmeye çabalar. Ancak bir anda, öyküye yeni bir 

enerji dahil olur; müjdeci çıkagelir ve kahramanın durağan yaşam dengesini bozar. Bu 

noktadan itibaren, işlerin eskisi gibi devam etmeyeceği açıktır. Böylece serüven başlamış 

olur. Müjdeci arketipi, kahramanı kışkırtarak harekete geçmeye yönlendirir. Değişim 

kaçınılmaz olur. Müjdecinin çağrısına kahraman ister hevesle, isterse isteksizce yanıt 

verir. Psikolojik olarak ise müjdeci, kahramanın iç dünyasında yenilenmenin gerekliliğini 

vurgulayan bir bilgi, fikir ya da hayali bir imge de olabilir (Tecimer, 2005. s.128). 

Cebrail hem İslam hem de Hristiyanlıkta ilahi mesajları ileten baş melek olarak müjdeci 

arketipinin önemli bir örneğidir. İslam’da, Cebrail, Peygamber Muhammed’e Kur’an’ı 

vahyederek ona peygamberlik görevini tebliğ eder ve bu yolculuğun başlangıcını 

müjdeler. Hristiyanlıkta ise Cebrail, Meryem’e görünerek onun Tanrı’nın oğlu İsa’yı 

doğuracağını haber verir ve bu mesajıyla insanlık için yeni bir dönemin başlangıcını ilan 

eder. Her iki durumda da Cebrail, ilahi planın taşıyıcısı olarak kahramanın dönüşüm 

yolculuğunu başlatan kritik bir rol oynar. 



33 

2.4.10 Tiran Arketipi 

Başkalarını yaratan ve kutsayan Kral arketipinin aksine, Tiran yok etmeyi ve yıkmayı 

amaçlar. Narsisizmle boğuşan Tiran, gerçekten de evrenin merkezinde oturduğunu 

düşünür. Tiran, gücün sınırlı olduğuna yanlış bir şekilde inanır; kıtlık zihniyetine sahiptir. 

Gerçeği anlamaz güç ve etki aslında onu başkalarıyla paylaştıkça artar. Bu nedenle, 

mutlak güç hakkındaki kırılgan yanılsamasını sürdürme yükü onu çok güvensiz kılar; 

otoritesine ve üstünlüğüne yönelik herhangi bir tehdit onu öfkelendirir ve fiziksel, 

duygusal veya zihinsel olarak tacizle saldırmasına neden olur. 

Tiran, başkalarını bir tehdit olarak görmediğinde ve onları yerlerine oturtmadığında, 

onları kendi çıkarı için sömürülecek nesneler olarak görür; hedeflerine ulaşmak için 

arkadaşlarını, ailesini ve çalışanlarını otobüsün altına itmeye razıdır. Tiran'ın, iş adamları 

veya politikacılar, kendi kariyerlerini, idareleri altındaki insanların pahasına 

ilerlettiklerinde kendini bu şekilde gösterdiğini görürüz (McKay ve McKay, 2024). 

2.4.11 Tanrıça Arketipi 

Tanrıça, ilahi dişiliğin vücut bulmuş halidir. İlahi dişi, genellikle şefkat, besleme, 

bağışlama, sezgi ve empati ile ilişkilendirilen, herkesin ve her şeyin içindeki bir enerjidir. 

Galaksileri yaratan ve hayatlarımızda bize rehberlik eden ilahi gücün dişil yönüdür. İlahi 

dişi, öncelikle içsel varlığa ve kendi duygusal dünyanıza odaklanır; bu enerjiye erişmek 

zihninizi, bedeninizi ve ruhunuzu iyileştirmenize yardımcı olabilir ve dünyaya ve 

çevrenizdekilere daha fazla nezaket göstermenize yardımcı olabilir. Tanrıça, İlahi 

Kadının kişileştirilmiş halidir. İnsanlar ruhsal eğilimler geliştirdiğinden beri dünya 

çapında tapınılmıştır (Bolen, 2004, s. 101, 130). 

Yıkıcı tanrıça arketipi, tanrıça arketipinin gölge tarafını temsil eder ve genellikle yaratıcı, 

besleyici güçlerin tersi olan yıkıcı bir enerjiyle karakterize edilir. Tanrıça arketipi, 

doğurganlık, sevgi ve kapsayıcılık gibi pozitif yönleriyle bilinirken; yıkıcı tanrıça bu 

özelliklerin zıddına, içsel denge kaybına ve kontrolsüz bir güç ihtiyacına yönelir. Güven, 

şefkat ve ilham verme yetilerini yitiren bu arketip, çevresindekileri tehdit olarak 

algılayarak onların enerjisini baskı altına alma ve manipüle etme eğilimi gösterir. Kendi 

gölgesine yenik düşen yıkıcı tanrıça, aslında içsel bir yaralanmadan beslenir; dolayısıyla 

çevresini kontrol etme ve onlara zarar verme güdüsüne kapılır. Gölgede kalan bu arketip, 

yaratıcı ve besleyici olan tanrıça arketipinin yıkım gücüne dönüşmüş, ışığını kaybetmiş 

bir versiyonudur (Bolen, 2004, s. 154). 



34 

Anadolu'nun ana tanrıçası olarak bilinen Kibele, genellikle iki dişi aslanın arasında bir 

tahtta otururken tasvir edilir. Mitlere göre, Kibele topraktan doğmuştur. Sevdiği genç 

tanrı Attis, Kibele'nin yoğun tutkusunun etkisiyle deliliğe kapılır ve kendini hadım ederek 

yaşamını yitirir. Kibele'ye tapınma ritüelleri oldukça dikkat çekicidir; rahiplerinin, vahşi 

translar sırasında kendilerini hadım ettikleri söylenir. Ayrıca, tapınaklarda kurban edilen 

bir boğanın kanıyla yıkanarak "yeniden doğduklarına" inanılan inisiyeler, bu ritüelin 

önemli bir parçasıdır. Morford ve Lenardon'a göre bu mit, "yok edilen alt erkek 

figürünün, her şeye hükmeden ebedi dişi gücün karşısında diriliş ve yeni bir yaşam elde 

edebileceğini" simgeler (Morford ve Lenardon, 2003, s.180, 364). 

Mısır doğum tanrıçası Hathor'un ikinci kişiliği olan Sekhmet, tanrıça arketipinin yıkıcı 

tarafıdır. İnekle özdeşleştirilen Hathor, Horus'un sevgilisi ve doğum yapan kadınların 

koruyucusudur. Kadınlar öldüğünde Hathor'a giderlerken, erkekler Osiris'e gider 

(Bleeker, 1973, s.45).  

Sonuç olarak, tanrıça arketipi, hem yaratıcı hem de yıkıcı yönleriyle insanlık tarihindeki 

ilahi dişil enerjiyi anlamamıza rehberlik eden güçlü bir semboldür. Kibele ve Hathor-

Sekhmet gibi figürler, bu arketipin farklı yönlerini ve etkilerini ortaya koyar. Yaratıcı 

tanrıça, doğurganlık, sevgi ve şefkat ile yaşamı beslerken; yıkıcı tanrıça, dengenin 

bozulduğu durumlarda ortaya çıkan içsel yaraları ve kontrol güdüsünü temsil eder.  

2.4.12 Kurtarıcı Arketipi 

Kurtarıcı (mesih) arketipi, insanları kurtarmak, onlara yol göstermek ve umut sağlamak 

amacıyla ortaya çıkar. Mesih arketipi; fedakârlık, bağışlayıcılık ve sevgi gibi evrensel 

değerleri içselleştirir ve bu özellikleriyle topluma liderlik eder. Mesih figürleri, çoğu 

zaman zor durumdaki insanlara yardım etmek ve onları kendi gerçeklerine kavuşturmak 

için çeşitli fedakârlıklar yapar. İnsanların kurtuluşuna hizmet eden bu figürler, toplumun 

manevi rehberleri olarak görülürler. 

Mesih arketipinin bir de “gölge” tarafı, yani “karanlık Mesih” vardır. Bu gölge yön, mesih 

figürünün aşırı kontrol arzusuna ve kendisini kurtarıcı rolünde gördüğünde bireyleri baskı 

altına alma eğilimine işaret eder. Karanlık Mesih, başkalarını manipüle etme, onların 

bağımsız iradelerini yok sayma gibi eğilimlerle göze çarpar. Gölge Mesih, genellikle 

bireyin kendi egosunu yüceltme çabasıyla hareket eder ve diğer insanların kurtuluşunu 

sağlamaktan ziyade, onlara hükmetme isteğini taşır. Bu yön, mesih arketipinin bencilce 

ve zarar verici bir yola saptığı bir karaktere dönüşmesine neden olur (Myss, 2002, s. 210). 



35 

Sinemada mesih arketipine sıkça rastlanır. Örneğin, Matrix filminde Neo karakteri, 

insanlığı makinelerin baskısından kurtaracak olan “seçilmiş kişi” olarak ortaya çıkar. 

Neo’nun kurtarıcı yolculuğu, klasik mesih arketipini modern bir anlatıma dönüştürür ve 

onun karakter gelişimi, Mesih’in fedakârlık, kendini adama ve nihayetinde insanlığın 

kurtuluşunu sağlama yönündeki özelliklerini temsil eder. Benzer bir şekilde, The Green 

Mile filminde John Coffey, insanlara acılarını hafifletmek için özel yeteneklerini kullanan 

bir mesih figürüdür. Coffey’nin kendine has şifacı özellikleri, onun toplumda dışlanan 

insanlara nasıl umut verdiğini gösterir. 

2.4.13 Şifacı Arketipi 

Şifacı arketipi, insan ilişkilerinde ve bireyin içsel dönüşümünde önemli bir rol oynar. Carl 

Jung’un ifadesiyle, “İki kişinin buluşması iki kimyasal maddenin teması gibidir. Herhangi 

bir tepkime varsa ikisi de dönüşür” (Raff, 2000;Jung, 1953’ten). Bu cümle, şifacı ile yaralı 

arasındaki etkileşimin karşılıklı bir değişim sürecini tetiklediğini vurgular. Şifacının 

görevi, sadece danışanını iyileştirmek değil; aynı zamanda onun içsel yaralarını 

keşfetmesine ve kendi içsel şifacısıyla bağ kurmasına rehberlik etmektir. 

Şifacının gölge yönü, kendi içsel yaralarıyla yüzleşmekten kaçındığında ortaya çıkar. 

Jung’un belirttiği gibi, “Kendi içindeki karanlık içeriklerini tanımayan bir şifacı, ister 

istemez bunu danışanına yansıtır”. Şifacı arketipi, yaralı kişiye hem bir bilgi kaynağı hem 

de güven duygusu sağlar. Ancak Jung, şifacının “dört duvar arasında kalmış bir bilgelik 

değil, her zaman bir yolculuğun hareketliliği” içinde olması gerektiğini vurgular (Raff, 

2000;Jung, 1953’ten).  

Şifacı, kendini “kurtarıcı” rolüyle tanımlamak yerine, danışanın kendi içsel şifacısıyla 

bağlantı kurabilmesi için ona rehberlik etmelidir. Erich Neumann’a göre, bireyin kolektif 

bilinçle uyum sağlaması yaratıcı gücünü ortaya çıkarmasına olanak verir; ancak bu, 

kişinin kendi bağımsızlığını ve yaralarını kabul etmesiyle mümkün hale gelir (Neumann, 

1959). 

2.4.14 Kurban Arketipi 

Kurban arketipi, bireyin kendisini dış koşullar veya diğer güçler tarafından mağdur 

edilmiş, edilgen bir pozisyonda hissetmesiyle şekillenen bir psikolojik yapıdır. Din ve 

mitolojik anlatılarda kurban arketipi, insanın acı çekmesi ya da kendini feda etmesi 

yoluyla kutsal olanla bir ilişki kurmasına yönelik evrensel bir temayı temsil eder. Bu 

arketip, bireyin gücünü kaybetmesi ya da yaşadığı olaylar karşısında çaresiz kalması 



36 

üzerinden oluşur. Dini ve mitolojik kökenlerde ise, bireyin ya da topluluğun iradesi 

dışında gerçekleşen fedakârlıklar ya da kurban etme ritüelleri, bu arketipin en belirgin 

örneklerini oluşturur. 

Dini anlatılarda İbrahim’in Tanrı tarafından oğlu İsmail’i kurban etmesi emredilir. Bu 

hikâye, İbrahim’in inancını ve Tanrı’ya olan bağlılığını sınamak için bir deneme olarak 

görülür. İbrahim, Tanrı’nın emrini yerine getirmek üzere oğlunu kurban etmek 

üzereyken, Tanrı son anda bir koç göndererek İsmail’i kurtarır. Burada İsmail, kurban 

arketipinin edilgen bir simgesi olarak tanımlanır; onun yaşamı Tanrı’nın iradesine ve 

babasının teslimiyetine bağlıdır. İsmail’in son anda kurban olmaktan kurtulması, bireyin 

iradesi dışında gelişen olaylarda kendini kaderin ellerine bırakmasını simgeler 

(Soyşekerci, 2020, s. 299).  

Yunan mitolojisinde ise Herakles, Mısır’ın mitolojik kralı Busiris tarafından ele geçirilir. 

Busiris, kıtlığı önlemek amacıyla tüm yabancıları tanrılara kurban etmektedir. Herakles, 

burada kurban olarak seçilen bir figürdür. Ancak, Herakles’in kurban arketipi yoluyla 

temsil ettiği edilgenliğe karşı büyük bir gücü vardır. Zincirlerinden kurtularak Busiris’i 

öldürür ve kendini kurban olmaktan kurtarır. Bu mit, bireyin edilgenlik ve kader 

karşısında kendi gücünü kullanarak direnmesini sembolize eder. Herakles’in Busiris’i alt 

etmesi, kurban arketipinin bireysel irade ile kırılabileceğini gösterir (Erhat, 1996, s. 238). 

“Kutsal Geyiğin Ölümü” filmi, aynı şekilde, kurban etme temasını işler ve kurban 

arketipinin derin psikolojik boyutlarını ele alır. Steven Murphy, ailesinin hayatta kalması 

için Martin'e bir kurban vermek zorunda kalır. Martin, Steven'ın geçmişteki bir suçunun 

intikamını almak için ailesinden birinin hayatını almak ister. Steven, kurban arketipi 

yoluyla, hem kendi vicdanıyla hem de toplumsal sorumluluklarla yüzleşir. Filmdeki 

kurban teması, İphigenia mitindeki kurbanlık figürünün modern bir yansımasıdır. 

İphigenia mitolojisi, bir baba tarafından kızının kurban edilmesi temasını işler. 

Agamemnon, Troya’ya sefer yapmak üzere hazırlanan ordusunun rüzgarlarını 

hareketlendirmek için, kızı İphigenia’yı Artemis’e kurban etmek zorunda kalır. Son anda, 

tanrıça Artemis, İphigenia’yı kurtararak yerine bir geyik gönderir (Erhat, 1996 s.512-

514).  

Meryl Streep’in “Sophie’nin Seçimi” filmindeki karakteri Sophie ise Nazi rejiminin zor 

şartları altında, kendi çocuğunu kurban etmek zorunda kalır. Bu seçim, Sophie’nin 

hayatında taşımak zorunda kaldığı ağır bir travma olarak kurban arketipinin bir örneğini 



37 

oluşturur. Sophie, kendi iradesi dışında, kendisine dikte edilen bu seçimsizlik karşısında, 

kurban konumunda edilgen kalır.  

Kurban arketipi, bu mitolojik ve dini anlatılar ile sinematik örneklerde, bireyin kendi 

iradesi dışında gelişen koşullar karşısında kendini çaresiz hissetmesini ve büyük bir 

fedakârlık göstermesini ifade eder. Ancak bazı durumlarda, Herakles gibi birey, kendi 

gücünü kullanarak kurban konumundan kurtulmaya çalışabilir; diğer yandan, İbrahim, 

Steve ve Sophie gibi karakterler, iradeleri dışında alınmış kararlara teslim olmak zorunda 

kalır.  

2.4.15 Kendilik (Self) Arketipi 

Carl Gustav Jung’un psikoloji kuramında "Self" (Kendilik), insanın ruhsal bütünlüğünü 

ve bireyselliğini ifade eden temel bir arketiptir. Jung’a göre "Self", bilinçli ve bilinçdışı 

yönleri birleştiren ve bir bütünlük içinde dengelemeyi amaçlayan ruhsal merkezdedir. 

Jung, "Ego varsa Self de vardır" diyerek, insanın bilinçli yönü olan egonun, ruhsal 

bütünlük olan Self’in yalnızca bir parçası olduğunu ifade eder. Ego, bireyin kimlik 

duygusunun merkezindeyken, Self bireyin bilinç ve bilinçdışı bütünlüğünü ifade eden 

daha büyük bir yapı olarak yer alır. Bu bağlamda Self, bireyin kendini tanıma ve 

gerçekleştirme sürecinin nihai hedefidir ve Jung’un bireyselleşme sürecinin merkezinde 

yer alır. Jung’a göre yaşamın nihai amacı bireyleşmek ve bütünleşmektir. Bu süreç, 

bilinçli ve bilinçdışı yönlerin bir araya getirilmesiyle, bireyin kendi varoluş anlamını 

keşfetmesini ve potansiyelini gerçekleştirmesini mümkün kılar (Jung, 2009, s. 184). 

Self, bilinç ve bilinçdışının bir araya gelmesiyle ortaya çıkan bütünlüğü temsil eder. 

Jung’a göre, bu bütünlük süreci genellikle simgeler aracılığıyla ifade edilir; özellikle 

mandalalar (dairesel semboller) Self’i temsil eden önemli göstergelerdir. Mandalalar, 

bireyin ruhsal ilerlemesini ve içsel dengesini simgeler. Ayrıca, Self’in hayata geçirilmesi 

sürecinde diğer arketiplerle de ilişki kurulur. Örneğin, Persona’nın (toplum önündeki 

maskemiz) ötesine geçmek, Gölge’nin karanlık yönleriyle yüzleşmek ve Anima/Animus 

gibi bilinçdışı karşıt yönlerle bütünleşmek bu sürecin temel aşamalarıdır. Jung’un 

vurguladığı gibi, bu süreç içsel çatışmalarla dolu olsa da, nihai hedef bireyin kendi gerçek 

özüyle bütünleşmesi ve ruhsal bir dengeye ulaşmasıdır. Sonuç olarak, Self arketipi, 

Jung’un ruhsal ve psikolojik kuramında bireyin kendini gerçekleştirme yolculuğunun en 

önemli unsurlarından biridir (Jung, 2009, s. 226-228). 



38 

Hayat, insanın içinde taşıdığı eril ve dişil enerjileri dengelemeyi gerektirir; bu, bilinç ile 

bilinçdışı arasında bir bütünleşme ve sentez yaratmanın yoludur. Bu nedenle masallar ve 

efsanelerde eril ve dişil karakterler sembolik bir rol üstlenir: Kadın kahraman eril bir 

figürle karşılaşır ve onunla birleşirken, erkek kahraman bir prensesle buluşur; Keloğlan 

padişahın kızını alır ve bu birleşmeler hep derin bir anlam taşır. Jung’a göre, hepimizin 

en temel görevi bu enerjileri entegre ederek dengeli bir biçimde çalıştıracak kapasiteyi 

geliştirmektir. Bu süreç, "hieras gamos" yani “kutsal evlilik” olarak adlandırılır ve bu, ille 

bir partnerle fiziksel bir birleşmeyi ifade etmez. Kişi, animasını bir heykelde, bir 

karakterde veya bir projeksiyon alanında görerek bir dönüşüm yaşayabilir. Bu dönüşüm, 

anima ve animusun bütünleşmesini sağlar ve psişenin merkezindeki en yüksek arketiple, 

Self ile bağlantı kurarak insanın tanrısal özüyle bütünleşmesini mümkün kılar. Kendilik 

aynı zamanda Tanrısal bir yansımanın parçasıdır. Bu bakış açısı, panenteist bir yaklaşıma 

dayanır: Tanrının bir yansımasının insanda var olduğu inancı. Tasavvuf felsefesindeki 

vahdet-i vücûd (varlığın birliği) anlayışıyla ve doğu felsefesindeki Brahman’dan 

yansıyan Atman kavramıyla benzerlik gösterir. Masallarda ve mitolojilerde kutsal kâse, 

büyük hazine ya da en değerli ödül gibi semboller bu arketipi temsil eder. Kahraman, 

kendiliğine kavuştuğunda, bütünleşmiş bir evrensel insan olarak yeniden doğar ve 

özgürlüğün en yüce formunu deneyimler (Akçakaya, 2023). 

2.4.16 Femme Fatale (Ölümcül Kadın) Arketipi 

Femme fatale arketipi, edebiyat, sinema ve diğer sanat alanlarında sıkça karşımıza çıkan, 

çekici ve baştan çıkarıcı özellikleriyle dikkat çeken, ancak aynı zamanda yıkıcı ve 

tehditkâr bir figürdür. Bu karakter, erkeklerin zaaflarını ve arzularını manipüle ederek, 

onları ahlaki, ekonomik ya da toplumsal çöküşe sürükleyen bir rol üstlenir. Femme fatale, 

toplumun “ideal kadın” anlayışına zıt bir figür olarak, bağımsızlığı, cinsel özgürlüğü ve 

geleneksel normlara karşı duruşuyla eril otoriteyi tehdit eden bir unsur olarak kabul edilir. 

Femme fatale figürünün bedeni, modern dönemde gösteri dünyasının bir cazibe ve fetiş 

objesi olarak sunulmuştur. Bu figür, bir yandan eril özneyi etkileyen bir cazibe kaynağı 

olurken, diğer yandan da bu cazibenin eril özne üzerinde yarattığı çaresizliği simgeler. 

Walter Benjamin, Pasajlar adlı eserinde, “kadın ve ölüm imgelerinin Paris imgesiyle 

birleşmesi, Baudelaire’in şiirine özgün bir karakter kazandırır” diyerek, modern şairin 

kent tasavvurunda kadının oynadığı önemli role vurgu yapar. Benjamin’e göre, 

Baudelaire’in şiirlerinde meta, bir fetiş olarak ele alınır ve fahişe hem bir satıcı hem de 

bir meta olarak bu fetişizmin simgesi haline gelir (Benjamin, 2023 s.99-100).  



39 

Femme fatale, erkeklere hem güç atfeden hem de onları tehdit eden bir figürdür. Modern 

toplumda, bağımsız kadınlara yönelik erkek korkularını cinsellik, yıkım ve ölümle 

ilişkilendirerek yansıtır. Güçlü cinsel çekiciliğiyle erkeklerin toplumsal konumlarını 

tehdit eder ve genellikle toplumsal normların dışında, kaos ve ölümle ilişkilendirilir. 

Femme fatale, ideal eş, anne veya evlat figürlerinin karşıtı olarak öne çıkar ve toplumsal 

normları tehdit eder.  

Foucault’nun Cinselliğin Tarihi adlı kitabında ifade ettiği üzere, modern iktidar 

stratejileri, bedenleri ve cinselliği normalleştirmeye yönelik mekanizmalarla şekillenir. 

Femme fatale miti, cinsellik üzerine normların oluşturulması, normal ve anormal olanın 

tanımlanması ve cinsiyet farkının söylem yoluyla inşa edilmesi açısından önemli bir 

araçtır. Foucault’ya göre kadın bedeni, cinsellikle ilişkilendirilen bir nesne olarak 

konumlandırılır ve bu algı hem tıbbi uygulamalara hem de aile yapısına entegre edilir 

(Foucault, 2003, s. 79-80). Bu nedenle femme fatale, kadın bedeni etrafında kurulan bilgi, 

iktidar ve normların düzenlenişini yansıtan bir simge olarak karşımıza çıkar. 

2.4.17 Çocuk Arketipi 

Çocuk arketipi, Carl Gustav Jung’un arketip teorisinde, bireyin iç dünyasında masumiyet, 

saflık ve yaratıcı potansiyel enerjiyi temsil eden önemli bir unsur olarak tanımlanır. Bu 

arketip, insanın geçmişteki çocukluk deneyimlerine ve gelecekteki sınırsız potansiyeline 

atıfta bulunur. Jung’a göre, çocuk arketipi yalnızca bireyin kişisel gelişim sürecine katkı 

sağlamakla kalmaz, aynı zamanda insanın bütünleşme ve dönüşüm kapasitesini de ifade 

eder. Bu, insan doğasının yeniden doğuşa ve yenilenmeye olan eğilimini temsil eder 

(Jung, 1990 s.161). 

Mitolojik ve edebi anlatılarda çocuk arketipi sıklıkla kahramanın yolculuğundaki 

başlangıç noktası olarak görülür. Örneğin, Yunan mitolojisinde Hermes, bebekliğinde 

dahi olağanüstü zekasıyla dikkat çekerken, Hristiyanlıkta İsa’nın çocukluğu hem saflığın 

hem de gelecekteki kurtarıcı rolünün bir sembolüdür. Benzer şekilde, modern edebiyatta 

The Little Prince (Küçük Prens), çocuk figürünü bireyin masumiyetini, hayal gücünü ve 

anlam arayışını yansıtan güçlü bir metafor olarak kullanır. Bu figürler, çocuk arketipinin 

her kültürde ortak bir bilinçdışı öğe olarak işlendiğini gösterir (Campbell, 2010 s.35). 

Psikolojik süreçler bağlamında çocuk arketipi, bireyin kendi geçmiş travmalarıyla 

yüzleşme ve kendini yeniden keşfetme sürecinde merkezi bir rol oynar. Jung’un 

bireyselleşme kavramı çerçevesinde, çocuk arketipi kişinin kendi içindeki yaratıcılığı ve 



40 

masumiyeti yeniden bulmasına olanak tanır. Modern psikolojide ise "iç çocuk" 

kavramıyla ilişkilendirilir. İç çocuk, bireyin çocukluk döneminden kalan duygusal 

ihtiyaçlarını, arzularını ve travmalarını temsil eder. Bu kavram, bireyin kendini kabul 

etmesi ve iyileşmesi için bir köprü görevi görür. Çocuk arketipi bu bağlamda, ruhsal 

yenilenme ve içsel dengeye ulaşmanın bir simgesi olarak işlev görür (Kalsched, 1996 

s.23). 

Çocuk arketipinin bir de gölge yönü vardır. Bu gölge, bireyin büyümeyi reddetmesi ya 

da yetişkinlik sorumluluklarından kaçınması durumunda ortaya çıkar. Örneğin, kişinin 

sürekli başkalarına bağımlı hale gelmesi veya çocukluk travmalarına takılıp kalması, bu 

arketipin olumsuz bir tezahürüdür. Bu durum, bireyin kendi iç gücünü fark etmesini ve 

olgunlaşma sürecini tamamlamasını engelleyebilir. Jung’a göre, bu gölge taraf, kişinin 

kendini gerçekleştirme sürecinde bir engel oluşturabilir ancak aynı zamanda üstesinden 

gelindiğinde önemli bir dönüşüm kapısı aralayabilir (Jung, 1990 s.164). 

Sonuç olarak çocuk arketipi, insanın masumiyet, yenilenme ve potansiyel yönlerini ifade 

eden güçlü bir semboldür. Bu arketip, kişisel gelişim sürecinde hem bireysel hem de 

kolektif bilinçdışının bir rehberi olarak işlev görür. Jung’un teorisinde çocuk arketipi, 

insanın ruhsal yolculuğunda bütünleşme ve yeniden doğuşun kaçınılmaz bir parçasıdır. 



41 

3. ALEJANDRO JODOROWSKY'NİN HAYATI VE SANAT ANLAYIŞI 

3.1 Genel Bakış 

Alejandro Jodorowsky'nin filmleri, kült sinema tutkunları tarafından büyük bir saygıyla 

karşılanırken, birçok eleştirmen tarafından anlaşılamaz ve sınıflandırılamaz olarak 

reddedilir. Jodorowsky'nin sineması, yaşam boyu süren ruhani yolculuğunun bir 

yansımasıdır ve şiddetli gerçeküstü görüntülerle, mistisizmle ve dini provokasyonlarla 

doludur. Ürettiği uzun metrajlı filmlerin sayısı azdır (bunlardan ikisini daha sonra 

reddetmiştir). Filmleri, 1960'ların sonu ve 1970'lerin başındaki gençlik karşı kültür 

hareketiyle, özellikle “kara film” alt türü ve “gece yarısı filmi” fenomeniyle 

ilişkilendirilir. Bunuel ve Fellini gibi ünlü yönetmenler eleştirmenler tarafından 

beğenilirken, Jodorowsky, filmlerini yazan, yöneten, müziklerini besteleyen ve bazen de 

oynayan bir sanatçı olarak, sinema dünyasının sınırlarında yer alır. Fando ve Lis (1968), 

El Topo (Köstebek) (1970) ve The Holy Mountain (Kutsal Dağ) (1973) gibi belirgin 

gerçeküstü ve ezoterik duyarlılıkları olan tartışmalı filmleri, onun vizyonunu ekrana 

taşımıştır. 

Jodorowsky'nin eserleri, dönemin diğer birçok “karşı kültür” filmi kadar modern 

görünmeyebilir; bununla birlikte, eleştirmenlerin Jodorowsky'nin eserlerini yeniden 

değerlendirme süreci yavaş ilerlemiştir. Bu durumu etkileyen en temel faktörlerden biri, 

filmlerinin uzun süre sınırlı erişilebilirliğe sahip olmasıdır. Özellikle, mülkiyet 

anlaşmazlıkları nedeniyle, bu filmler uzun yıllar yalnızca kült film tüccarları ve 

perakendecileri tarafından dağıtılan düşük kaliteli korsan kopyalar halinde dolaşımda 

kalmıştır. Ancak, Jodorowsky'nin filmleri yeni nesiller tarafından yeniden keşfedilmeye 

başlandığında, bu eserlerin kült statüsünün eleştirel değerlendirmeye eklemlenip kalıcı 

hale gelip gelmeyeceği zaman içinde netlik kazanacaktır. Onun filmlerini önemli kılan 

unsurları anlamak adına, Jodorowsky'nin hayatı ve düşüncelerini incelemek de büyük 

önem taşımaktadır.  

3.2 Çocukluk ve Erken Yaşam 

Alejandro Jodorowsky, 1929'da Şili'nin kuzeyindeki çöllerde küçük bir sahil maden 

kasabası olan Iquique'de Rus Yahudi göçmenlerin çocuğu olarak dünyaya geldi. En eski 

anılarından biri, Şili üzerindeki Amerikan sömürge etkisinden kaynaklanan ayrımcılıktı, 

çünkü Şilililerin Amerikalı madencilik sanayicilerinin refah içinde yaşadığı bölgeye 



42 

yürümeleri yasaktı (Hertz, 1980) Ancak Jodorowsky, sonraki yıllarda yaşadığı her yerde, 

milliyetinin dış algıları nedeniyle yerel önyargılarla da karşı karşıya kalacaktı (Demby, 

1973, s.18; Church, 2007’den). 

Sekiz yaşındayken ailesi başkent Santiago'ya taşındı. Orada anarşizme hayran kaldı ve 

sonunda iki yıl boyunca psikoloji ve felsefe okuyarak üniversiteye gitti. Jodorowsky daha 

sonra okulu bıraktı ve dönüşümlü olarak sirk palyaçosu, tiyatro oyuncusu ve tiyatro 

yönetmeni olarak çalıştı ve fiziksel ifadeye olan yoğun hayranlığı sayesinde kukla ve 

pandomime güçlü bir ilgi geliştirdi. Pandomim sanatı, Jodorowsky'nin bir oyuncunun 

yazılı tiyatro metinlerine olan güvenini ortadan kaldırmasına izin verdi, bunun yerine 

oyuncuların kendilerinin anlam üretme şeklini ön plana çıkardı. Yirmi üç yaşına 

geldiğinde elli oyuncuyla kendi tiyatro şirketini kurdu, ancak Şili'de daha fazla 

öğrenemeyeceğini hissederek, Fransa'da eğitim almak için yerel başarısını terk etti. Bu 

sırada ailesiyle birçok bağını kopardı ve bu, belirli bir milliyet duygusunu kesin olarak 

reddetmesine yardımcı oldu (Church, 2007). 

1953'te Paris'e gelen Alejandro Jodorowsky, Etienne Decroux ile pandomim çalıştıktan 

sonra ünlü öğrencisi Marcel Marceau'nun topluluğuna katıldı. Sonraki altı yıl boyunca 

Marceau'nun “Kafes” ve “Maske Yapıcı” gibi önemli performanslarından birkaçını yazdı 

ve toplulukla dünya turuna çıktı. Paris'e döndüğünde, Maurice Chevalier'in sahnelere 

dönüşünü ve birçok tiyatro oyununu yönetti. 1957'de, Thomas Mann'ın kısa romanı 

“Başsız Cesetler”e dayanan 40 dakikalık bir pandomim rutini olan ilk filmini yönetti ve 

bu film yönetmen Jean Cocteau tarafından çok beğenildi. Ancak film, aktris Ruth 

Michelly tarafından alınarak kayboldu. Bu film, Jodorowsky'nin pandomim ve tiyatro 

deneyimini filme entegre etme konusundaki ilk girişimiydi ve bu yaklaşım, “El Topo” ve 

“Santa Sangre” gibi filmlerinde de devam etti. Filmlerinde tiyatral bir etki yaratmak için 

sabit veya yavaş hareket eden kamera kullanarak pandomim ve fiziksel ifadeye 

yoğunlaşan Jodorowsky, sözlü diyalogu seyrek kullanıp aforizmalarla yetinerek yazılı 

metinlerden kaçındı. Daha sonra Fransa'dan Meksika'ya giden Jodorowsky, Beckett, 

Ionesco, Arrabal, Adamov ve Strindberg gibi yazarların avangard ve sürrealist 

oyunlarının yanı sıra 100'den fazla oyun yönetti. Orijinal oyunlar üretti ve Strindberg'in 

Rüya Oyunu gibi çalışmaları radikal uyarlamalarla sahneledi. Bu oyunlar, Ulusal 

Tiyatro'da ve Meksika kırsalında sahnelendi; bazı performanslarda iki çıplak kadının 

sahneye konulmasıyla felsefi içeriğe ilgi çekildi. Bu dönemdeki çalışmalar, 



43 

Jodorowsky'nin ileride yapacağı filmlerin tarzını belirleyen ciddi felsefi ve sanatsal 

temalar ile çarpıcı görsellerin sahnelenmesine işaret etmekteydi (Church, 2007). 

3.3 Panik Hareketi ve Sürrealizm 

1960'larda Jodorowsky, Meksika ve Paris arasında gidip geldi. Sürrealizmden büyük 

ölçüde ilham alan ve sanatsal hareketini yeniden canlandırmaya kararlı olarak, Paris'te 

sürrealizmin kurucularında olan Andre Breton ile temasa geçti. Ancak, Breton'un 

yaşlandıkça çok muhafazakâr hale geldiğini ve sürrealizmin kabul gördükçe yüksek 

kültüre dahil edildiğini görünce hayal kırıklığına uğradı. Breton hala şiirsel ve fantastik 

bir hareketi savunurken, Jodorowsky daha çok rock müzik, bilim kurgu, pornografi ve 

çizgi roman gibi popüler gençlik kültürünün unsurlarından etkilendi. Bu unsurlar, 

Jodorowsky'nin sonraki çalışmalarını derinden etkiledi. Absürdist oyun yazarı ve daha 

sonra film yapımcısı olan Fernando Arrabal ile yazar, sanatçı ve animatör Roland Topor 

ile birlikte, 1962'de gerçeküstücülüğün ötesine geçmenin bir yolu olarak "Panik 

Hareketi"ni kurdu. Panik Hareketi adını, bütünlük anlamına gelen tanrı Pan'dan alır. Bu 

hareket, birçok farklı medyayı dolaşan ve basit kategorizasyondan kaçınan sanatçılar için 

bir platform sağladı. Cocteau, Leonardo da Vinci ve Pier Paolo Pasolini gibi sanatçılar bu 

anlamda ilham kaynağı oldu. Jodorowsky, Panik Hareketi'nin kurucularından her birinin 

bağımsız olarak yarattığını ve kendi çalışmalarını etiketlediğini, ancak eleştirmenler ve 

diğer sanatçılar tarafından yapılan ciddiye alınma girişimlerine gizlice güldüklerini 

belirtir. Bu yüzden, Panik Hareketi'nin kurucuları için büyük ölçüde bir şaka olduğunu 

iddia eder (Babcock, 2004). 

Panik, hiçbir zaman bir hareket ya da tam anlamıyla bir grup değil, sadece 

Arrabal ve Jodorowsky’nin ‘muziplik’ olarak tanımladıkları birtakım 

fikirlerin keşfi adına birbirine hiç de benzemeyen bu üç kişi için bir 

yakınlaşma aracı olmuştur (Richardson, 2006, s. 135; Demirci, 2020’den). 

Alejandro Jodorowsky, sürrealizmi politik ve mistik öğelerle harmanlayarak, bilinçdışı 

ve metafizik bir yolculuk yaratır. Freudyen ve Jungçu analitik materyalleri sinemada 

yeniden işleyerek, derin semboller ve anlamlar oluşturur. Filmleri, sürrealist bir metin 

üzerinden inşa edilirken, mistisizm, ezoterizm, tarot ve simya gibi öğelerle zenginleşir ve 

politik sürrealizm ile karşıtlıklar sunar. Jodorowsky, Ortodoks sürrealizmin aksine, dışsal 

siyaseti absürt ve eleştirel bir söylemle birleştirir, bilinçdışı imgeleri işlerken izleyiciyi 

derin bir sembolizm ve mistik temalarla etkiler (Demirci, 2020). 



44 

Tematik anlamda Jodorowsky’den daha az hırslı ancak sosyal bilinci daha 

yüksek olan Arrabal sineması, Jodorowsky’nin şiddet ve kişisel fanteziler 

yoluyla özgürlüğe ulaşma arzusunu paylaşır. Bununla birlikte Arrabal’ın 

zorbalık içeren sarsıcı imgeleri asla sebepsiz ya da keyfi değil, travmatik 

olana verilen zaruri yanıtlardır (Richardson, 2006, s. 143). 

Jodorowsky, Freudyen analitik yaklaşımdan farklı olarak, Jung'un kolektif bilinçdışı 

kavramını merkeze alır ve filmlerinde derin bir metafizik imgelem yaratır. Psikomaji adlı 

terapi yöntemiyle kolektif bilinçdışının arketipik yoğunluğunu birleştirerek simyayı 

öyküsel bir biçime dönüştürür. Bu yönüyle Jodorowsky sineması, sürrealist sinemayı 

genişletirken, anlatım tekniği bakımından Arrabal'ın sinemasından ayrılır. 

Bu yönetmenler, deneysel sürrealizmi pornografik sürrealizm, politik 

sürrealizm, grotesk sürrealizm, metafizik imgelem, psikomaji, fantastik 

gerçeklik, simya ve mitoloji gibi çeşitli alanlarla birleştirir. Böylece, filmleri 

zengin ve çok yönlü bir içerik sunar. Ayrıca, Freud ve Lacan'ın rüya 

sembolizmine Jung’un arketip teorilerini ve astrolojiyi ekleyerek, kolektif 

bilinçdışını merkez alan derin anlatılar oluştururlar. Bu da onların 

filmlerinin bilinçdışı zihnin derinliklerine inen psikolojik bir derinlik 

taşımasını sağlar. Sürrealizmin hem gerçek hem de içsel siyaset dengesini, 

günümüzün tarihsel ve toplumsal koşullarına uyarlayarak, filmlerini çağdaş 

ve güncel kılarlar. Bilinçdışının ifade alanını çok katmanlı ve zengin görsel 

materyallerle anlatan bu yönetmenler, sürrealist sinemanın yeni bir boyutunu 

yaratır ve bu nedenle onların çalışmaları sürrealist olarak nitelendirilir. 

(Demirci, 2020). 

3.4 Sinematografik Yolculuğu ve Eleştirileri 

Jodorowsky'nin tiyatro ve sinema hakkındaki düşünceleri doğrudan sürrealist yazar 

Antonin Artaud'dan ilham almıştır. Jodorowsky'nin stilize içeriği, Artaud'nun teorize 

ettiği bedensel şok ve mistik niteliklere dayanır. Ancak, Jodorowsky'nin filmlerinde 

kullandığı sabit kamera kurulumları ve gerçekçi düzenleme yöntemleri, Artaud'nun 

izleyicileri dünyanın karanlık güçlerine dair trajik bir farkındalığa yönlendirme amacına 

ters düşüyor gibi görünmektedir. Örneğin, El Topo'da, hayali unsurlara gerçeklik hissi 

vermek için gün ışığında ve basit çekim teknikleri kullanarak çalışmıştır (Jodorowsky, 

1971, s.128). Benzer şekilde, The Holy Mountain'da karakterler aydınlanma yoluyla 

ölümsüzlüğe ulaşma hedeflerine yaklaştıkça, Jodorowsky belgesel tarzı el kamerasına 

geçerek, izleyicinin kendi gerçeklik anlayışını değiştirmesi gerektiği mesajını 

vurgulamıştır. Ayrıca, birçok sahneyi gerçek mekanlarda ve amatör oyuncularla çektiği 

için, bu da filmlerine özgün bir hava katmaktadır (Jodorowsky, 1971, s.128). 



45 

Jodorowsky'nin ilk uzun metrajlı filmi Arrabal'ın iki genç âşığın efsanevi Tar şehrine 

ulaşmak için absürd bir çöl yolculuğunu konu alan oyunu üzerine kurulu olan “Fando ve 

Lis”te yazılı metinden kaçmak isteyen Jodorowsky, sahne prodüksiyonunu ve tek sayfalık 

bir senaryoyu kullanarak filmi uyarladı ve yönetti. Oyunun yan karakterlerini çıkararak, 

âşıkların nükleer sonrası bir dünyada ilerlemesini engelleyen bir dizi gerçeküstü ve kural 

dışı karşılaşmalarla değiştirdi. İki yıl boyunca hafta sonları çekilen film, oyunculara 

yapılan gerçek şiddeti tasvir ederek filme bir gerçekçilik ipucu kattı; filmin galasından 

bir el ilanına göre: "Oyuncular, gerçekten çıplak soyuldu, işkence gördü ve dövüldü. 

Yapay kan hiç kullanılmadı." Bu iddialar biraz abartılı olsa da son ürün rahatsız edici 

derecede sadomazoşistik (hem başkasına acı vermekten hem de acı çekmekten haz 

duyulan dinamikler) bir sanat eseri olarak kaldı. Jodorowsky'nin sonraki filmlerinde 

bulunan mistik ve Doğu dini sembollerinin bolluğundan yoksun olan “Fando ve Lis”, bir 

"Panik Filmi" olarak lanse edilirken, 1968 yılında Acapulco Film Festivali'nde 

prömiyerini yaptı ve filmdeki küfürlü, şiddetli ve kışkırtıcı görüntüler nedeniyle gösterim 

sırasında neredeyse bir isyan çıktı. Ölüm tehditleri ve tiyatronun dışında bekleyen öfkeli 

bir kalabalık tarafından saldırıya uğrayan Jodorowsky, gösterimden gizlice çıkarılmak ve 

bir arabanın altına saklanmak zorunda kaldı. New York'ta kısa bir süre gösterildikten 

sonra dolaşımdan kaldırıldı. Film kaybolmuş ve görülmemiş olarak kabul edildiği 

yıllarda, Jodorowsky'nin gizemli ilk uzun metrajlı filmi, gerçek bir belgesel olduğu bile 

söylentilere konu oldu (Church, 2007). 

Bu filmden kazandığı finansman ile El Topo (1970) filmini çekti. Jodorowsky, El Topo'yu 

New York'a getirdi ve burada bir yıldan fazla bir süre boyunca ilk “gece yarısı filmi” 

olarak oynadı ve büyük karlar ve hatırı sayılır bir kült izleyici kitlesi topladı. John Lennon 

filmden o kadar etkilendi ki, Beatles menajeri Allen Klein dağıtım haklarını satın aldı ve 

Jodorowsky'nin bir sonraki filmi için bütçenin çoğunu finanse etti. Alternatif basındaki 

bazı eleştirmenler El Topo'yu şimdiye kadar yapılmış en iyi filmlerden biri olarak ilan 

ederken, daha ana akım eleştirmenler, karşı kültürü sömürmekten başka söyleyecek çok 

az şey ve amacı olmayan aşırı şiddetli, iddialı, saçma sapan kaba gerçeküstü görüntülerin 

karmaşası olduğundan şikayet etti. Örneğin Pauline Kael, filmi, nihayetinde "kutsal" olan 

ve Bunuel'in filmlerinin olmadığı şekilde “geleneksel dindarlıkları” pekiştiren 

"ticarileştirilmiş gerçeküstücülük" olmakla suçladı. (Hoberman ve Rosenbaum, 1983, 

s.100-101). 



46 

Bununla birlikte, Buñuel'in dine yönelik saldırıları öncelikle Katoliklikle sınırlı olsa da, 

Jodorowsky, Batı'nın melez bir karışımını yaratarak Batı dini geleneklerini yalnızca ihlal 

etmekle kalmaz, aynı zamanda merkezden uzaklaştırır. Batılı olmayan ve okült inançlarla 

kendini "ateist bir mistik" olarak tanımlar, dinden “gezegeni öldürdüğü için”, ancak 

mistisizmi ve simya gibi okült uygulamaları sever. Jodorowsky'nin filmlerinde önemli 

olan, sadece (örgütlü) dinin siyasi iktidar ve gelenek söylemlerinin saldırıya uğraması ve 

altüst edilmesi değil, aynı zamanda onların yerine melez bir mistisizmin yüceltilmesi, tüm 

dini ve okült inançların altında yatan daha evrensel bir maneviyat duygusundan 

yararlanarak, belirli milliyet ve siyasi kültür meselelerinden kaçınmasıdır. Onunla yapılan 

röportajlar, sanki kendi mitolojisini bu kadar çok manevi hammaddeden inşa ediyormuş 

gibi, inanç sistemlerini yıkıcı bir şekilde eğlenceli bir tavırla karıştırdığını gösterir. 

(Church, 2007) 

Jodorowsky birkaç kez politik devrimi umursamadığını (örneğin Godard'ın karşı-

sinemasıyla karşılaştırıldığında), daha ziyade kişisel düzeyde manevi devrimi 

umursadığını şu sözlerle belirtmiştir: 

 Biz sadece zalimlerimizi değiştirebiliriz. İnsanların kendilerini zalimlerden 

kurtarması imkânsızdır. İnsanlar kendilerini değiştirmek zorunda 

(Jodorowsky, 1971, s. 110-111).  

The Holy Mountain, 1973 yılında Cannes Film Festivali'nde prömiyer yapar ve New 

York'ta sınırlı sayıda gösterime sokulur, çünkü yapımcı Allen Klein filmin ticari olarak 

yeterince başarılı olmadığını düşünür. The Holy Mountain'dan sonra Jodorowsky, Frank 

Herbert'in epik uzay operası Dune'un serbest bir uyarlaması üzerinde çalışmaya başlar. 

Pahalı uluslararası ortak yapımda, “mesih” kahramanı oğlu Brontis Jodorowsky 

oynayacak ve Orson Welles, Gloria Swanson, David Carradine, Udo Kier, Dalila Di 

Lazzaro ve Salvador Dali gibi yıldızlar yer alacaktı. Filmin her gezegeni, farklı kültürleri 

yansıtacak şekilde farklı bir sanatçı tarafından tasarlanacaktı; uzay gemileri organik, yarı 

canlı yaratıklar gibi görünecek şekilde tasarlanmıştı. Pink Floyd, filmin müziğinin çoğunu 

yazmak üzere anlaştı. Bir yıllık ön prodüksiyonun ardından, filmin Hollywood 

yapımcıları projenin pazarlanabilir olmadığından korkarak geri çekildi ve proje öldü 

(Church, 2007).  

"Gökkuşağı Hırsızı" (1990), Jodorowsky için bu film kesinlikle kiralık bir yönetmen 

işidir. Film, Alexander Salkind tarafından senaryoyu yazan eşi Berta Domínguez D.'ye 



47 

hediye olarak üretilmiştir. Tuhaf bir sokak atmosferine ve maddi zenginlik yerine Tarot 

ve simyayı savunan mesihçi bir kahramana sahip olmasına rağmen, Jodorowsky'nin bu 

vasat film üzerindeki etkisi oldukça sınırlıdır ve bu filmi de o zamandan beri reddetmiştir. 

Jodorowsky, Hollywood’un kısıtlamalarına rağmen bağımsızlığını koruyarak kendi 

sanatsal vizyonunu gerçekleştirmeye çalışmıştır. Hollywood filmlerinin belirli bir yaş 

grubuna hitap ettiğini ve sanatın gerçek değerini yansıtamadığını düşünür.  

Filmleri sinemalara önceden satmanız gerekiyor ve bu onları deforme ediyor- 

yalnızca belirli bir pazara yönelik belirli bir uzunlukta olması gereken 

filmleri önceden satıyorsunuz. Ve bu tiyatroların sahibi kim? Her zaman 

sevgilisi olan bir iş adamı. Bu nedenle, bu zengin adamın karısı tarafından 

seçilen filmler en fazla otuz yaşında ve son derece güzeller. Ve böylece film 

endüstrisi yıkılıyor. Bu durumda bir film yaratamazsınız. Filmin sahibi bu 

zengin adam, piyasası yok (Jodorowsky, Files, (2004)’ten). 

Jodorowsky, 1993'te İtalya'da oğullarının çoğunun yer aldığı "Opera Panica"yı yönetti. 

2000 yılında Chicago Underground Film Festivali'nde Jack Smith Yaşam Boyu Başarı 

Ödülü'ne layık görüldü.  

The Dance of Reality (2013) ve Endless Poetry (2016) filmleri otobiyografik unsurlar 

içeren bu filmler, Jodorowsky'nin çocukluğuna ve sanatçı olma yolculuğuna odaklanır.  

Alejandro Jodorowsky, şu an 95 yaşında olup, Fransa'da yaşamaktadır. Halen yaratıcı 

çalışmalarına devam eden Jodorowsky, özellikle psikolojik ve spiritüel temalı projeler 

üzerinde yoğunlaşmaktadır. Psikomaji ve Tarot konusunda atölye çalışmaları 

düzenlemekte ve bu alanlarda kitaplar yazmaktadır. Ayrıca, sosyal medya 

platformlarında aktif olarak hayranlarıyla etkileşimde bulunmakta ve düşüncelerini 

paylaşmaktadır. Jodorowsky, yaşına rağmen enerjisini ve yaratıcı tutkusunu koruyarak, 

sanat dünyasında etkisini sürdürmeye devam etmektedir. 

3.5 Sembolizm ve Ruhsal Arayışı 

Alejandro Jodorowsky, sanatında ve sinemasında karmaşık temaları ve sembolleri yoğun 

bir şekilde kullanarak kendine özgü bir anlatım tarzı benimsemiştir. Filmlerinde Freudyen 

cinsellik, simya sembolleri ve kara büyü gibi unsurları harmanlayarak izleyiciyi 

gerçeküstü bir dünyaya taşır. Jodorowsky'nin eserleri, teatral zulüm ve masalsı ahlakla iç 

içe geçmiştir. Görsel şiir ve güçlü bir manipülasyon, onun çalışmalarında belirgin bir 

şekilde yer alır. Bu nedenle, Jodorowsky’nin filmleri, modern izleyicinin alışık olmadığı 

türden, yoğun sembolizm ve aforizmalarla doludur (Files, 2004). 



48 

Jodorowsky, eserlerinin korku türü olarak sınıflandırılmasını reddeder. Özellikle 

filmlerinde, din, delilik ve aşk gibi derin temaları işler. 

Jodorowsky’nin sanatı, sık sık Hollywood’un kısıtlayıcı doğasına karşı eleştirel bir duruş 

sergiler. Filmlerinin ticari kaygılarla sınırlanmasını sevmez ve genç nesillerin sanata 

sahip çıkması gerektiğine inanır.  

Açık olmak istiyorum: Hollywood filmleri kendi tarzlarında çok fantastik, çok 

gerekli. Ben, Hong Kong filmlerini severim; onları seviyorum ve sonra 

unutuyorum. Ama sadece bir kez izlediğiniz ve tüm hayatınız boyunca 

hatırladığınız iyi bir sanatsal film seni değiştirebilir. Sana özgür olman 

gerektiğini gösterir (Jodorowsky; Files, (2004)’ten). 

Bununla birlikte, filmlerindeki mistik öğeler ve apolitik doğası, aslında dinin ulusal ve 

kültürel bağlamlarda kurumsallaşmasına meydan okuduğu için politiktir. Jodorowsky'nin 

filmleri, siyasi kurumlara karşı anarşik bir umursamazlık ve tüketim kültürünün keskin 

bir eleştirisiyle karakterizedir. Western türü, Jodorowsky'nin neredeyse parodi noktasına 

kadar oynadığı bir anlatı çerçevesi ve ikonografi sağlar; defalarca bir Western yapmak 

için yola çıktığını iddia etmiştir (Church, 2007). 

Jodorowsky, diyalogu isteğe bağlı bir unsur olarak görür ve pandomim eğitiminden 

dolayı görsel anlatımı ön planda tutar. Filmlerinde diyalog, temel bir öğeden ziyade bir 

baharat olarak kullanılır. “El Topo” gibi filmlerde bir seferde on beş dakikadan fazla hiç 

konuşmadan sahneler geçebilir (Files, 2004). 

1980'lerde, Jodorowsky yeni bir terapi biçimi olan "psiko-maji" üzerine çalışmaya ve 

dersler vermeye başlar. Psiko-maji, Jungcu psikanalizi, batıl inanç ve mistisizm 

biçimleriyle (örneğin, Tarot) birleştirir ve kişinin bilinçdışına hitap eder. Bu, "aile 

bilinçdışı"na olan inanca dayanır; ona göre geçmişteki aile ilişkileri (birkaç nesil geriye 

giden) bir kişinin mevcut ilişkilerinin ve dünya anlayışlarının tüm yönlerini kontrol eder. 

"Kendimi anlamak istiyorsam," der Jodorowsky, "aile ağacımı anlamalıyım, çünkü 

sürekli olarak onlardan etkileniyorum." Bu fikirler, Jodorowsky'nin filmi olan “Santa 

Sangre” (1989) için şekillendi (Jodorowsky, 2023). 

Sonuç olarak Jodorowsky’nin sanatı ve sineması, izleyiciyi ruhsal ve zihinsel bir 

yolculuğa çıkararak mevcut gerçekliğin sınırlarını zorlamayı amaçlar. Filmlerindeki 

sembolizm ve aforizmalar, izleyicinin bilinçdışını harekete geçirmeyi ve onları kişisel bir 

dönüşüme yönlendirmeyi hedefler.  



49 

4. JODOROWSKY FİLMLERİNDE JUNGCU ARKETİPLERİN ANALİZİ  

4.1 Köstebek (El Topo, 1970): Sinematik Değerlendirmesi ve Filmin Konusu 

"Köstebek" (El Topo), 1970 yılında Alejandro Jodorowsky tarafından yazılmış ve 

yönetilmiş, sinema tarihinin en önemli kült filmlerinden biridir. Film, mistik bir batı 

(Western) tarzında çekilmiş olup hem görsel hem de anlamsal açıdan yoğun sembollerle 

doludur.  

 

                                      

Görsel 4.1. Köstebek ( El Topo, 1970 ) Film Afişi  

                                                   (www.imdb.com)  

El Topo'nun üretimi ve gösterimi birçok tartışmayı beraberinde getirir. Bir sansür 

raporunda, film 'gerçekten güzel renkli sinematografi' ve 'yeni bir tür sinema üretme 

çabası' sergileyen 'mükemmel bir yapım' olarak değerlendirilmiştir. Ancak, filmde 

gösterilen kan, şiddet, skatoloji (genellikle insan dışkısı, bağırsak işlevleri ve bunlarla 

ilgili konular üzerine odaklanan bir kavramdır), kutsal olmayanlık, lezbiyenlik, sadizm 

ve diğer geleneksel olmayan cinsel uygulamalar nedeniyle sansürlenmesi gerektiği 

http://www.imdb.com/


50 

belirtilmiştir. Sansürcüler, El Topo'nun onaylanması halinde şimdiye kadar onaylanan en 

acımasız filmlerden biri olacağını ve gelecek için bir emsal oluşturacağını belirtmişlerdir. 

Ancak film yasaklanırsa, Direccion General de Cinematografia'nın ulusal sinemayı ne 

kadar desteklediği sorgulanacaktır (Algarabel, 2012, s. 209-210). Sonunda, El Topo 'C' 

kategorisinde sınıflandırılmış ve 21 yaş üzeri yetişkinler için uygun görülmüştür. Film, 

1970 yılının Ağustos ayında gösterim onayı almış ancak 15 Nisan 1971'e kadar ticari 

olarak gösterime girmemiştir. “Fando ve Lis”in ticari gösterimiyle ilgili yaşanan 

sorunlardan sonra, Jodorowsky, El Topo'nun 18 Aralık 1970'te New York'ta prömiyer 

yapmasına karar vermiştir. Film, kült statüsüne burada ulaşmıştır. 

El Pais'in festival raporu, El Topo'nun İspanyolca'da yayınlanan ilk incelemesini 

içeriyordu. Başlıkta, 'El Topo, sıra dışı ve dahi bir film' olarak tanımlanmış ve ulusal 

okuyuculara filmin olağanüstü ve parlak karakteri tanıtılmıştır. İnceleme kısa ama 

etkileyici olup, filmin değerlendirilmesindeki zorlukları yansıtmaktaydı. Angel S. 

Harguindey, El Topo'nun 'anlatılamaz veya söylenemez, hele analiz edilemez' olduğunu 

yazmıştır (Harguindey, 1976). Harguindey, filmin Batı dünyasında anladığımız kültürün 

sınırlarını aştığını, yazarın İncil metinlerine, Doğu felsefesine ve karşı kültürle 

ilişkilendirilen unsurlara dair yetkin bir bilgi sergilediğini ve izlediği sahneleri kelimelere 

dökmenin zorluğunu vurgulamıştır. Filmi değerlendirme ve iletme girişimi, Harguindey 

için zorlu bir görev olmuştur, çünkü film, izleyiciler kadar çok yoruma açıktır. 

El Topo, 1977'den 1982'ye kadar İspanya'da devam eden yetişkin sineması deneyine dahil 

oldu; 'C' kategorisi. Bu kategori, içeriği veya teması nedeniyle izleyicinin duyarlılığını 

zedeleyebilecek tüm ürünlere atanmıştır. 'C' sınıflaması sadece yumuşak pornografi değil, 

aynı zamanda aşırı şiddet veya kışkırtıcı politika nedeniyle potansiyel olarak rahatsız 

edici olarak kabul edilen materyali de kapsıyordu. 1990'lardan itibaren, tür festivalleri ve 

fanzinlerde bir kült film olarak yer aldı. Kırk yıl içinde, İspanyol film kültürlerinde farklı 

kategorilerde hareket etti; başlangıçta bir festival aracılığıyla yüksek beğeni avangart 

geleneğiyle ilişkilendirildi, kısa süre sonra düşük beğeni 'C' ürünü olarak sınıflandırıldı 

ve daha yakın zamanda orta beğeni çerçevesine yeniden yerleştirildi. Jodorowsky, El 

Topo hakkında şunları söyler: 

Çoğu Kuzey Amerikalı'nın halüsinojen ilaçlardan istediğini filmden 

soruyorum. Aradaki fark, bir kişi halüsinojen bir film yarattığında, hap almış 

bir kişinin vizyonlarını gösteren bir film yaratmasına gerek olmamasıdır; 

daha ziyade, hapı üretmesi gerekiyor (Jodorowsky, 1971, s. 97).   



51 

Bu nedenle, El Topo, Jodorowsky'nin kendi zihninin bir ürünü olmaktan çok, birçok karşı 

kültür uyuşturucu kullanıcısının yaşadığı dini hislere benzer bir ruhsal aydınlanma süreci 

olarak okunmak istenmiştir. Film, birçok izleyici için "kara filmi" olarak ün kazanmış 

olsa da Jodorowsky'nin ölümü aşabilecek aydınlanmış bir kimliğe yönelik kişisel 

arayışını yansıtmaktadır. 

Film, itibarlı bir silahşor olan Köstebek ’in (Alejandro Jodorowsky) ve çıplak oğlu 

Hijo’nun (Brontis Jodorowsky) çölde ata binmesiyle başlar. Oğluna ilk oyuncağını ve 

annesinin resmini gömmesini söyleyerek onu bir erkek olmaya teşvik eder. Açılış 

jeneriğinde, köstebeğin yeraltında yaşadığı ve güneşi aradığı, bazen yolculuğunun onu 

kör olduğu yüzeye çıkardığı belirtilir. Bu merkezi metafordan sonra, film dört İncil 

bölümüne ayrılır: Yaratılış, Peygamberler, Mezmurlar ve Kıyamet. 

Köstebek ve oğlu, haydutların yüzlerce kişiye tecavüz edip katlettiği kana bulanmış bir 

kasabaya giderler. Köstebek, bu haydutları ve onların Albay'ını öldürür ve ardından 

oğlunu, görevin hayatta kalan keşişlerine bırakır. Köstebek, kurtardığı genç bir kadın olan 

Mara ile birlikte yola çıkar. Köstebek, çölde mucizevi bir şekilde yiyecek ve su 

bulabilmektedir, ancak Mara yapamaz – Köstebek ona tecavüz edene kadar. Mara daha 

sonra, Köstebek’in çölün dört ustasını öldürerek ona olan aşkını kanıtlamasını ister. 

Köstebek, bu dört ustayı öldürmek için hile yapar. Üstatlardan biri, Köstebek ‘in kendini 

yok eden sevgi yerine kendini beğenmiş nefretle dolu olduğunu ve kendini şiddet yoluyla 

bulmak yerine tamamen ortadan kaybolması gerektiğini söyler. Dördüncü usta ise kendi 

hayatına sahiptir ve Köstebek’e hayatın ne kadar az şey ifade ettiğini kanıtlamak için 

kendini öldürür. Onursuz zaferiyle aşağılanan Köstebek, çölde koşar, silahını parçalar ve 

daha önce yolculuklarına katılan ve sadistçe şehvet duyan Siyahlı Bir Kadın tarafından 

vurulur. Mara, El Topo'nun cesedi bir grup deforme olmuş insan tarafından götürülürken 

Siyahlı Kadın ile birlikte uzaklaşır. Köstebek, yıllar sonra deforme olmuş insanlarla dolu 

bir yeraltı mağarasında yeniden doğar. Orada bir tanrı olarak tapınılmasına rağmen, 

kendisinin sadece bir insan olduğunu ilan eder. O ve bir Cüce Kadın yüzeye çıkar ve 

mağara sakinlerini kurtarmak için bir tünel inşa etmek üzere para dilendikleri bir sınır 

kasabasına giderler. Bu burjuva kasabasında, kült püriten inançlar (belirli bir kült veya 

inanç sistemi etrafında saf ve katı bir ahlak anlayışını benimsemesi), sosyal olarak 

onaylanmış ırkçılık, sömürgecilik, ekonomik sömürü, sefahat ve şiddetin dip akıntısını 

maskeler. Örneğin, siyah köleler, şehvetli beyaz kadınlar tarafından satılmayı veya haksız 

yere tecavüzle suçlanmayı beklerken spor için iple bağlanır ve damgalanır. Köstebek ve 



52 

Cüce Kadın, alaycı bir genelev izleyicisi için birlikte olmaları karşılığında para alırlar, 

daha sonra evlenmeye giderler, ancak Köstebek’in yetişkin oğlunun orada rahip olduğunu 

öğrenirler. Hijo, babasını onu terk ettiği için öldürmeye yemin eder, ancak tünel kazma 

işi bitene kadar bağışlar. Hijo, tünel tamamlandığında babasını öldüremezken, deforme 

olmuş bir insan seli kasabaya doğru akar. İnsanüstü bir güce sahip olan Köstebek, kasaba 

halkının kurşunlarına direnir ve hepsini öldürür. Ardından, Cüce Kadın, Hijo ve yeni 

doğmuş bebekle birlikte uzaklaşırken, Köstebek kendini yakar (Jodorowsky, 1971, s. 

105-128). 

4.1.1 Jungcu Arketiplerin İncelenmesi 

 

Görsel 4.2. Açılış Sahnesi (El Topo Filmi, 1970) 

Görsel 4.2.’de görüldüğü gibi El Topo’nun açılış sahnesinde, Köstebek ve yedi yaşındaki 

oğlu Hijo çölde attan inerler. Köstebek, Hijo’ya bir oyuncak ve annesinin fotoğrafını 

vererek bunları toprağa gömmesini ister. Oğlunun artık “koca bir adam” olduğunu 

belirten Köstebek, Hijo’nun çocukluktan yetişkinliğe geçişini sembolik bir ritüelle 

başlatır. Bu sahne hem Köstebek’in hem de Hijo’nun yolculuğunun başlangıcını simgeler. 

Bu sahnede öne çıkan ilk arketip, Anima’dır. Annenin fotoğrafı, Hijo’nun içsel dişil 

yanını ve anne figürünü temsil eder. Bu nesnenin gömülmesi, Hijo’nun içsel dişil yönü 

ve annesiyle olan bağı geride bırakarak bireysel kimliğini oluşturmaya başlamasını 

simgeler. Jung’a göre, anima arketipi, erkek kahramanın iç dünyasında kadınsı 

özelliklerin temsilidir ve bireyin kendini tam anlamıyla keşfetmesi için önemlidir. 



53 

Ayrıca, Hijo’nun oyuncakları ve annenin fotoğrafını gömerek geçmişten kopması, 

Yeniden Doğuş arketipinin bir örneğidir. Bu ritüel, Hijo’nun eski kimliğini geride bırakıp 

yeni bir kimlik edinme sürecini başlatır. Jungcu anlamda yeniden doğuş, bireyin kendi öz 

benliğini bulma ve gelişim sürecinin bir parçasıdır. 

Son olarak, Köstebek’in oğluna bu geçişi yönlendirmesi, Bilge arketipini temsil eder. 

Rehberlik eden bilge bir figür olarak Köstebek, Hijo’ya olgunlaşma yolunda destek 

sağlayarak onun yolculuğunu şekillendirir. 

Filmin jenerik sahnesinde, bir köstebeğin yer altındaki tünelleri kazdığı ve daha sonra 

insan ellerinin toprağı kazmaya devam ettiği görüntüler eşliğinde şu sözler duyulur: 

“Köstebek, yer altında tüneller kazan bir hayvandır. Güneşi aramak için arada bir 

yeryüzüne çıkar. Güneşi gördüğü anda ise kör olur.” Bu sahne, Köstebek’in içsel 

yolculuğunu ve arayışını sembolize eder. 

Köstebek, gölge arketipine örnek olarak yer altındaki karanlık tünellerde yaşar ve 

bilinçdışındaki bastırılmış yönleri temsil eder. Köstebeğin güneşi araması, bireyin 

bilinçdışındaki karanlık yönlerinden kurtulma ve aydınlanma arayışını simgeler. Ancak, 

güneşi gördüğünde kör olması, bilinçdışının karanlık derinliklerinden çıkıp 

aydınlanmanın zorluklarını ve tehlikelerini ifade eder. Bu durum, bilinçdışındaki gölge 

yönlerle yüzleşmenin ve aydınlanma arayışının birey için ne kadar zorlu ve acı verici 

olabileceğini gösterir. Jungcu arketipler açısından bu sahne, gölge arketipinin ve 

kahramanın aydınlanma yolculuğunun zorluklarını yansıtır. Mitolojik olarak, bu sahne 

Yunan mitolojisindeki İkarus 1 ’un hikayesine benzetilebilir. İkarus, güneşe çok 

yaklaştığında kanatlarının erimesi ve düşmesi, aydınlanma arayışının tehlikelerini ve 

sınırlarını simgeler. Aynı şekilde, köstebeğin güneşi ararken kör olması da bu temayla 

örtüşmektedir. Bu sahne, filmin genel temasını simgeler. 

 
 

1 Daidalos, oğlu İkaros ile Labyrinthos'tan kaçmak için balmumuyla kanatlar yapar. İkaros’a fazla 

yükselmemesini öğütler; ancak İkaros, gurura kapılarak yükselir ve güneşin erittiği kanatlarıyla denize 

düşerek boğulur. (Erhat, 1996, s. 486) 



54 

 

Görsel 4.3. Köy Sahnesi (El Topo Filmi, 1970) 

Köstebek ve oğlu Hijo, çöldeki yolculuklarına devam ederken, yaşayan tüm halkının 

öldürüldüğü bir köye gelirler. Köyde gezerlerken, can çekişen tek bir erkek bulurlar. Bu 

adam, Köstebek'e onu öldürmesi için yalvarır. Görsel 4.3.’de görüldüğü gibi, Köstebek 

silahını çıkarır ve yanındaki 7 yaşındaki Hijo'ya verir, ondan adamı öldürmesini ister. 

Hijo, adamı öldürür ve köyde yaşayan son kişiyi de ortadan kaldırır. Sahnenin sonunda, 

Köstebek'in ölen köylülerden çaldığı yüzükleri parmağına geçirdiği görülür. Bu sahnede 

gölge arketipi güçlü bir şekilde kendini gösterir; Köstebek, oğlunu şiddet ve ölümle 

tanıştırarak onu kendi karanlık tarafıyla yüzleşmeye zorlar. Hijo'nun birini öldürmeye 

zorlanması, onun masumiyetinin kaybı ve gölge yönlerinin ortaya çıkışıdır. Bu sahne, 

Yunan mitolojisindeki Herkül'ün gençlik dönemindeki geçiş ritüeline de benzetilebilir. 

Bu ritüel, "Herakles'in Aslanı2" ya da "Nemea Aslanı'nı Öldürme" olarak bilinen mitolojik 

olaydır.  

Aynı zamanda, Köstebek'in ölülerden çaldığı mücevherler, “hilekâr” arketipini temsil 

eder. Köstebek, sadece fiziksel olarak değil, aynı zamanda ahlaki olarak da karanlık bir 

yola girdiğini gösterir. Bu sahne, karakterlerin içsel çatışmalarını ve ahlaki düşüşlerini 

 
 

2 Herkül, tanrı Zeus'un oğlu olarak tanınması yolunda ilk kahramanlık görevi olarak, Nemea Vadisi'nde 

dehşet saçan Nemea Aslanı'nı güreşerek boğar. Athena’nın yardımıyla aslanın postunu yüzer ve zırh olarak 

kullanır. (Vikipedi, 2024, 9 Haziran) 

 



55 

vurgular. Carl Jung, hilekarın doğasını tartışırken, tipik hilekâr motiflerini taşıyan Yunan 

mitolojisindeki Hermes’e (hırsızlık, iletişim, zekâ, ruh rehberliği gibi zıtlıkları barındırır) 

atıfta bulunarak açıklar (Jung, 2005, s.106) 

Köstebek ve oğlu Hijo, çölde üç haydutla karşılaşır. Haydutlardan birinin, katledilen 

köyden topladığı topuklu kadın ayakkabılarını okşadığı, daha sonra da onları hedef alarak 

ateş ettiği görülür. Bu haydut, anima arketipinin bozulmuş bir yansımasını temsil eder; 

kadınsı nesneleri sahiplenmesi ve sonra yok etmesi, onun içsel çatışmasını ve dişil 

enerjiye yönelik karanlık tutumunu gösterir. Diğer haydut, çölde bulduğu yenilebilecek 

meyveleri kılıcıyla doğrayıp daha sonra doyumsuzca yiyerek arzularını tatmin eder. Bu 

haydut, arzu ve dürtülerin kontrolsüz ifadesi olan gölge arketipini temsil eder. Üçüncü 

haydut, bulduğu çakıl taşlarıyla kıyıya bir kadın silueti çizerek bu siluetle ilişki yaşar, bu 

da yine bozulmuş animanın ortaya çıkardığı bastırılmış arzularının sembolik bir 

ifadesidir.  

Bu üç haydut, Köstebek ve oğlunu fark eder ve su birikintisinin olduğu alanda karşı 

karşıya gelirler. Haydutlardan biri kırmızı bir balon şişirir ve tarafların tam ortalarına 

bırakır. Balonun söndüğü noktada birbirlerine ateş ederler. Bu sahne, çatışmanın ve 

rekabetin sembolik bir ifadesidir. Köstebek, iki haydutu öldürür ve birini sağ bırakır. Sağ 

kalan hayduttan köydeki katliamın sorumlusunu sorar ve albayın yaptığını öğrenir. 

Sonrasında bu haydutu da öldürüp su birikintisine atar ve köyden çaldığı yüzükleri 

haydutun ağzına tıkar. Bu sahnede Köstebek'in kahraman arketipi belirginleşir. O, adaleti 

sağlamak ve kötülüğü yok etmek için mücadele eden bir figürdür. Haydutları yenmesi, 

onun kahramanlık yolculuğundaki zorlukları aşma yeteneğini gösterir. Ancak, 

Köstebek'in ölen köylülerden çaldığı yüzükleri onun ağzına tıkması ve haydutu suya 

atması, onun gölgesi olan yüzleşmesi gereken hilekâr arketipinin, kahraman arketipi 

arasındaki gerilimin bir yansımasıdır. Kahraman olarak adalet sağlamaya çalışsa da bu 

tür şiddet dolu ve karanlık eylemleri, gölge arketipinin hala güçlü olduğunu ve onun içsel 

mücadelesinin devam ettiğini gösterir. 

Köstebek ve oğlu Hijo, Albay ve askerlerinin saldırısına uğramış bir köye gelir. Köyün 

kilisesinde Albay ve askerleri, genç rahipleri zorla dans ettirip taciz etmektedir. 

Askerlerden biri, bir rahibi tamamen soyduktan sonra ona etek ve başörtü giydirip Hz. 

Meryem’e benzetmeye çalışır ve dudaklarına kan sürer. Bu sahnede, kutsal olanın şiddet 

ve cinsellikle kirletilmesi gölge arketipini açıkça ortaya koymaktadır. Bu sırada köylüler 

dışarıda bir duvara dayatılmış ve bir asker tarafından sırayla vurulmaktadır.  



56 

Kilisede bir diğer asker İncil’i yırtarken, kiliseden çıkmakta olan bir kadının kuyudan su 

almakta olduğu görülür. Askerler kadına taciz girişiminde bulunur, fakat kadın “Bana 

dokunursanız Albay sizi öldürür” diyerek askerleri uzaklaştırır. Kadın, kuyudan aldığı 

suyu Albay’ın ayaklarını yıkamak için getirir ve ayaklarını öper. Kilisede Albay’ın 

kıyafetleri kutsal figürlerin üstüne asılmış durumdadır; burası neredeyse onun evi gibi 

görünmektedir ve Albay kendisini tanrı gibi hissetmektedir. Kadını iterek kiliseden 

çıkarır ve kapıda bekleyen askerlerinin etrafında dönmesini izler. Bu sırada askerler 

korkudan tir tir titrerken, Albay onları silahla daha fazla korkutur. 

Köstebek, sırtında Hijo ile gizlice köye girerken, kuledeki bir gözcüyü öldürür. Albay, 

askerlerine onları aşağılayan şekilde davranır ve kadına her bir askeri dudağından 

öpmesini emreder. Askerleri “artık” olarak nitelendirirken, kadını da bir nesne gibi 

kullanarak kendi gücünü gösterir. Kadın askerleri tek tek öper ve ardından Albay kadının 

diz çökmesini emreder. Albay, “Bu köpekler izlemeyi sever, göğüslerini aç” diyerek 

kadını aşağılar. Kadın bunu yapınca, Albay onu yere iter ve askerlerine “Onu yiyin, 

köpekler” emri verir. Bu sahneler, Albay’ın sınırsız gücünü ve sadist kontrolünü açıkça 

gösterir. Albay, mutlak güç arketipi olan Tiran’ın bir temsilcisi olarak, askerlerini köpek 

gibi görür ve kadını nesneleştirerek kullanır. Askerlerin sürekli korku ve itaat içinde 

olmaları ise, kişiliklerinin ve özgür iradelerinin tamamen bastırıldığını ortaya 

koymaktadır. 

Albay’ın kadına olan davranışı ve onu askerlerine “yem” olarak sunması, Tiran 

arketipinin en karanlık ve çarpık yüzünü sergiler. Tiran arketipi, kontrol ve güç arzusuyla 

hareket eden, başkalarını manipüle eden, baskı altında tutan ve çoğunlukla zulmeden bir 

karakter modelidir. Tiran figürleri, güçlerini korumak için her yolu mubah gören, 

acımasız, adaletsiz ve zalim kişilerdir. Jodorowsky'nin burada din ve kutsal değerlere 

karşı yapılan bu saygısızlık üzerinden güçlü bir iktidar eleştirisi sunduğunu gösterir. 

Albay'ın yani otoritenin gücü kötüye kullanışı ve kutsal olanı hiçe sayması, 

Jodorowsky'nin mutlak güce yönelik eleştirisinin abartılı bir yansımasıdır. 

Köstebek'in köye gizlice girip gözcüyü öldürmesi ise, kahramanın karanlık ve tehlikeli 

bir dünyaya adım attığını ve bu dünyada adaleti sağlamak için zorluklarla yüzleşmeye 

hazır olduğunu gösterir. 

Köstebek ve oğlu Hijo, köye gelerek rahipleri Albay ve askerlerinin baskısından kurtarır. 

Köstebek, Albay’ı sembolik olarak hadım ederek onun iktidarını, gücünü ve kontrolünü 



57 

elinden alır. Bu eylem, Albay’ın güç ve otoritesini fiziksel bir zayıflıkla birlikte sembolik 

olarak yok eder ve onun baskıcı yönetimini sona erdirme arzusunu yansıtır. Albay, "Sen 

kimsin de adaleti sağlıyorsun?" diye sorar. Köstebek ise ona "Tanrıyım" diyerek karşılık 

verir. Bu yanıt, Köstebek'in kendisini ilahi adaletin bir temsilcisi olarak gördüğünü ifade 

eder ve onu "kurtarıcı" arketipine yaklaştırır. Köstebek bu noktada yalnızca kişisel bir 

intikam peşinde değil, aynı zamanda evrensel bir adaletin aracı olarak, haksızlıkları sona 

erdirme rolünü üstlenir. 

Bölgeden ayrılmak üzereyken, Köstebek oğlunu Hristiyan rahiplere bırakır ve Albay'ın 

yanından kurtardığı kadını yanına alır. Kadın, Köstebek’e sevinç içinde sarılarak onun 

atına biner. Bu sırada oğlu Hijo da ata binmek için gelir, ancak Köstebek onu ayağıyla 

iter ve "Kimse hayatta kimseye bağımlı olmasın" der. Köstebek’in bu hareketi, oğluna 

bağımsızlık dersi vermeye çalıştığını gösterir, fakat bunu destekleyici bir baba gibi değil, 

onu dışlayarak ve zorlayarak yapmaktadır. Bu tavır, onu klasik bir baba arketipini değil 

yıkıcı baba arketipine daha yakın bir figür yapar. Bu olumsuz gibi görünse de Hijo’nun 

bireyselleşmesini sağlayacak kendilik (self) arketipine ulaşmasını sağlayacak önemli bir 

çatışma noktası yaratır. 

Köstebek’in bu davranışı, Yunan mitolojisindeki Kral Laios3 ile oğlu Oedipus arasındaki 

ilişkiye benzetilebilir. Laios, kehanet sonucu oğlunu terk eder, böylece Oedipus kendi 

yolculuğuna zorla itilmiş olur. Bu şekilde Laios, oğluna doğrudan rehberlik etmeyen, 

ancak onu kaderini keşfetmeye zorlayan bir “Yıkıcı Baba” gibi davranır. Köstebek’in de 

oğluna olan tavrı, aynı şekilde, Hijo’nun kendi yolunu bağımsızca bulması için onu yalnız 

bırakmayı tercih eder. Bu sert ve dışlayıcı yöntem, oğlunu kendi başına güçlü bir birey 

haline getirme arzusunu yansıtır ve onu zorlayıcı bir yolculuğa iter. Köstebek'in Hijo’ya 

verdiği bu bağımsızlık dersi, oğlunun kendi kaderini bulması için zorlayıcı bir sınav 

sunar. 

Giriş sekansının ardından Jodorowsky filmi yaradılış, peygamberler, mezmurlar ve 

kıyamet olmak üzere dört epizoda böler. Yaratılış epizoduna geçildiğinde, Köstebek ve 

yanındaki kadın, ilerlerken suların aktığı bir yerde dururlar. Kadın suyu içmek ister fakat 

 
 

3 Thebai kralı Laios, tanrının doğacak oğlunun onu öldüreceği uyarısına rağmen Oidipus'u dünyaya 

getirir. Oidipus dağa bırakılır, ancak büyüyüp geri döndüğünde babası Laios'u bilmeden öldürür ve annesi 

İokaste ile evlenir. Bu trajik olaylar dizisi Sophokles'in "Kral Oidipus" eserinde anlatılır. (Erhat, 1996, s. 

610) 



58 

su acı olduğundan dolayı içemez. Köstebek, bu sahnede Hz. Musa'nın hikayesini anlatır 

ve ona göndermeler yapar. Elinde bir ağaç dalıyla suyu karıştırırken, Musa'nın da bir ağaç 

dalıyla suyu tatlandırdığına dair hikayeyi paylaşır. Bu göndermede, Köstebek'in Hz. 

Musa'nın mucizesine atıfta bulunarak, suyu tatlandırmak için sembolik bir eylemde 

bulunduğunu görürüz.  

Bu sahne, Köstebek’in kurtarıcı rolünü pekiştirir; çünkü burada yalnızca fiziksel güçle 

değil, manevi bir yönlendirme ve mucizevi bir çözüm sunarak zorluğu ortadan kaldırır. 

Dolayısıyla, bu sahnede Hz. Musa'nın mucizesine gönderme yapılması, Köstebek'in 

karakterinin ilahi veya kurtarıcı bir figür olarak betimlenmesini daha da kuvvetlendirir. 

Köstebek, kadına "Mara" adını verir. Mara, Tevrat'ta acı anlamına gelen ve 

İsrailoğulları'nın çölde buldukları acı su kaynağını simgeler. Köstebek, "Çünkü acı bir su 

gibisin" der. Bu, Mara'nın yaşadığı zorluklar ve acılarla dolu geçmişine ve karakterinin 

psikolojik yaralarına atıfta bulunur. Mara’nın adı, onun içsel dünyasının acılarını ve 

mücadelelerini simgeler. 

Köstebek ve Mara, çölde yolculuklarına devam ederken acıkırlar. Bu sırada Köstebek, 

Mara’nın ayaklarının altındaki kumu kazıp birkaç yumurta çıkararak bu yumurtalarla 

ikisini besler. Susadıklarında ise silahını bir kayaya doğrultarak ateş eder ve kayadan su 

fışkırır. Mara, Köstebek’in gerçekleştirdiği bu mucizeleri görüp benzerlerini 

yapabileceğini düşünerek kendisi de kumu kazar ve kayaya ateş eder; ancak başarısız 

olur. Çölün ortasında çaresiz bir şekilde “hiçbir şey yok” diyerek etrafta dolaşır ve kendi 

güçsüzlüğünü fark eder. Bu başarısızlığın ardından öfkesine kapılan Köstebek, Mara'nın 

kıyafetlerini yırtarak Mara’ya tecavüz eder. Mara, bu acıdan sonra birden mucizeler 

gerçekleştirmeye başlar.  Bu travmatik deneyim sonrasında Mara, kendini yeniden 

tanımlar ve içsel gücünü keşfeder. Ancak bu noktada, Tanrıça arketipinin yıkıcı yönüyle 

şekillenmiş bir figüre dönüşmeye başlar.  

Mara, artık hem yaratıcı hem de yıkıcı bir Tanrıça arketipi olarak köklü bir değişim 

geçirir. Bu değişim, onun gücüne olan inancını artırır ve ona çevresindekiler üzerinde 

egemenlik kurma arzusunu kazandırır. Mara, giderek egomani ve güç arzusuyla dolup 

taşan bir karaktere dönüşür. Köstebek’e sevgisini kazanması için daha üstün olması 

gerektiğini söyler ve ondan dört ustayı bulup öldürmesini talep eder. Bu tavrı, Mara’nın 

artık yalnızca bağımsız bir kadın değil, aynı zamanda çevresindekileri kendi gücünü ve 

üstünlüğünü kanıtlamak için kullanan bir Yıkıcı Tanrıça figürüne dönüştüğünü gösterir. 



59 

Güç ve kontrol arayışının yanı sıra hükmetme isteği, Mara’nın içsel dönüşümünü 

tamamlar ve onu çöl yolculuğunda baskın bir figür haline getirir. 

 

Görsel 4.4. Mara’nın Yıkıcı Dönüşüm Sahnesi (El Topo Filmi, 1970) 

Görsel 4.4’te görüldüğü üzere Yıkıcı Tanrıça Arketipi olarak Mara, kahramanın 

yolculuğuna beklenmedik zorluklar ve kaos getirir. Bu kaotik doğası, Köstebek’in 

kendini sorgulamasına ve içsel bir dönüşüm geçirmesine katkıda bulunur. Tıpkı Hindu 

mitolojisinde Kali4 veya Yunan mitolojisinde Hera5 gibi, Mara da hem yaratıcı hem de 

yıkıcı güçleri bünyesinde taşır ve yolculuğun akışını kendi amaçları doğrultusunda 

dönüştürür. 

Bu bakımdan Mara’nın Tanrıça arketipi, Köstebek'in büyüme ve gelişim yolculuğunda 

hem bir meydan okuma hem de bir öğretmen rolü üstlenir; ancak gücünü yıkıcı bir şekilde 

kullanarak hikâyede kaos ve gerilim yaratır. 

 

 
 

4 Kali, Ana Tanrıça inancıyla ilişkili olarak kurban ve yamyamlık gibi ritüellerle tanınır. Tantrik 

metinlerde, Kali insan başını tutan bir el, korkuyu gideren ve lütuf bağışlayan diğer ellerle betimlenir. 
(Kaya, 1997, s. 101) 
5 Hera, Homeros destanlarında "inek gözlü", "ak kollu" ve "altın tahtlı" olarak tasvir edilen tipik bir 

Yunan tanrıçasıdır. Kıskanç, hırçın, inatçı ve dırdırcı olarak tanımlanan Hera, çıkarlarını savunmak için 

Ege ve Anadolu kültürlerine karşı kin ve geçimsizlik doludur. Bu yönleriyle kusurlu bir kadını, hatta 

varlıklı ve bencil burjuva kadınını simgeler. (Erhat, 1996, s. 431) 

 



60 

 

Görsel 4.5. İlk Usta’nın Yardımcıları (El Topo Filmi, 1970) 

Köstebek ve Mara, İlk Silah Ustası'nı bulurlar. Usta, Görsel 4.5'te görüldüğü gibi, kolları 

olmayan bir adam ve ayakları olmayan bir adamdan oluşan iki yardımcıyla birlikte 

yaşamını sürdürür. Bu iki yardımcı, birbirlerinin eksik yönlerini tamamlayarak tek bir 

bütün gibi çalışırlar. Usta, bir kulenin içerisinde yaşamaktadır ve ustanın yardımcısı, 

Köstebek'e merdivenle kuleye çıkması gerektiğini söyler. Köstebek, merdivenlerden 

tırmanarak adeta kutsal bir dağa tırmanıyormuş gibi kuleye çıkar. Kuledeki kapının 

üzerinde bir koyun oturmaktadır. Köstebek, koyunu kaldırır ve ustanın yanına girer. 

Usta, Köstebek'e kendisini anlatır; ölümden korkmadığını, ölümü gerçek bir son olarak 

görmediğini ve vücudunun kurşun işlemediğini söyler. Usta, Köstebek'e tekrar sorar: 

"Benimle gerçekten karşılaşmak istiyor musun?" Köstebek, bu soruyu reddetmez ve 

karşılaşmaya karar verirler. Köstebek, Mara'ya bu ustayı yenebilecek güce sahip 

olmadığını söyler. Mara ise ona hile yaparak ustayı yenmesi gerektiğini söyler. 

Karşılaşma çölde gerçekleşir. Köstebek'in yanında Mara, Usta'nın yanında ise 

yardımcıları vardır. İki taraf birbirlerine doğru yürürken, Usta kazılmış bir kuyuya düşer 

ve düşerken Köstebek onu kafasından vurur. Çünkü Usta'nın sadece kafasına kurşun 

işlemektedir. Bu sırada Mara kahkahalarla güler ve ustanın yardımcılarını da öldürür. 

Yardımcılar, birbirlerinden farklı noktalara düşerler. Köstebek, ustanın yardımcılarına 



61 

hürmet göstermek adına onları tekrar tek vücut halinde yan yana bırakır ve bu 

karşılaşmayı kazanmış olur. 

Köstebek'in kuleye tırmanması, kahramanın ruhsal ve fiziksel yolculuğunu simgeleyen 

klasik bir "yukarıya tırmanma" temasıdır. Mitolojide dağa ya da kuleye tırmanmak, 

kahramanın kendini aşma, zorlukları yenme ve bir aydınlanmaya ulaşma çabasını 

sembolize eder. Bu, kahraman arketipinin tipik bir anlatı yapısıdır. Ancak, Köstebek’in 

ustaya karşı hile yapması, kahramanın yolculuğunda her zaman "adil" ya da "onurlu" 

yollardan zafer kazanmadığını gösterir. Bu, kahramanın strateji ve kurnazlıkla sınandığı 

bir an olabilir, yani saf güç yerine zekayı kullanması gerektiğini ima eder. 

Mara, hilekar arketipini temsil eder; Köstebek'e ustayı yenmek için hile yapmasını 

öğütler. Onun manipülatif ve stratejik yaklaşımı, Köstebek'in yolculuğunda beklenmedik 

zorluklar ve değişiklikler yaratır. Mara'nın kahkahaları ve ustanın yardımcılarını 

öldürmesi, onun karanlık ve kaotik yönlerini ortaya koyar. Usta, bilge arketipini temsil 

eder; ruhsal ve fiziksel üstünlüğüyle öne çıkar. Yardımcılarının birbirini tamamlayan 

özellikleri ise, iş birliği ve karşılıklı bağımlılığın önemini simgeler. Ustanın kazılmış 

kuyuya düşmesi ve sadece kafasına kurşun işlemesi, onun savunmasızlığını ve 

kırılganlığını gösterir. Köstebek'in kutsal bir yolculuğu ve aydınlanma arayışını 

sembolize ederken, kapının üzerindeki koyun, masumiyet ve kurban edilme temasını 

temsil eder. Köstebek'in koyunu kaldırarak ustanın yanına girmesi, bir tür ritüel ve geçişi 

simgeler. Hile, strateji ve adalet arasındaki gerilim, kahramanın ahlaki gelişimini ve 

ruhsal sınavını derinleştirir. 

Köstebek ve Mara, İlk Silah Ustası'nı yendikten sonra bir su kenarında dinlenirken, at 

üstünde bir kadın onlara yaklaşır ve ikinci ustanın yerini bildiğini söyleyerek kendisini 

de yanlarına almalarını ister. Köstebek, kadının sunduğu bilgiyi kabul eder ve bu teklif, 

kahramanın bilinmeyeni araştırma ve zorlukları aşma dürtüsünün bir ifadesi olarak 

yorumlanabilir. Kadın burada, Köstebek’in yolculuğunda yeni bir kapı açarak ona yol 

gösteren bir müjdeci arketipi işlevi görür. Müjdeci arketipi, kahramanın hayatını 

değiştirecek bir haber veya bilgi sunarak yolculuğun bir sonraki aşamasına geçişi sağlar. 

Bu sahnenin devamında Mara ve kadın, bir su birikintisinde yüzerken görülür. Kadın, 

Mara'ya bir ayna hediye eder ve bu hediye, Mara'nın kendine bakıp derin bir saplantı 

geliştirmesine neden olur. Mara aynaya o kadar takılır ki, Köstebek ile birlikte olurken 

bile aynadan kopamaz. Yola devam ederken Mara'nın bu saplantısını fark eden Köstebek, 



62 

aynaya ateş ederek onu kırar. Mara, aynanın parçalarını toplar ve Köstebek'e teslim eder; 

bu, onun kendi içsel yüzleşmesini ve bağımlılıklarından kurtulma gereğini simgeler. 

Kadının bu noktadaki rolü, Mara’nın içsel çatışmalarını açığa çıkaran bir ayartıcı 

arketipine dönüşür. 

Bu arketip, özellikle Yunan mitolojisinde Sirens olarak bilinen figürlerde kendini 

gösterir. Sirenler, denizcileri büyüleyici şarkılarıyla kendilerine çekerek tehlikeli 

kayalıklara doğru sürüklerler. Bu cazibeleri, denizcilerin gerçek yolculuklarından 

sapmalarına ve felakete sürüklenmelerine neden olur. Aynı şekilde, Sirenler gibi ayartıcı 

arketipindeki karakterler, kahramanların kendi içsel çatışmalarını açığa çıkarır ve onları 

yollarından alıkoyar. (Erhat, 1996, s. 870) 

Mara’ya ayna hediye eden kadının da benzer bir işlevi vardır. Kadın, Mara’yı kendi 

yansımasına ve kimlik arayışına saplantılı bir şekilde bağlar; bu durum Mara'nın içsel 

yolculuğunda bir sapmaya neden olur. Kadının bu hediyesi, Mara'nın özgüven ve güç 

arayışını tetikler, ancak bu arayışa zarar verici bir saplantı unsuru katar. Bu nedenle, kadın 

tıpkı Sirenler gibi kahramanı ve yanındaki kişiyi kendi yolculuklarından uzaklaştırarak 

içsel bir meydan okumaya sürükleyen bir ayartıcı işlevi görür. Bu arketip, kahramanın 

veya diğer karakterlerin kendi zayıflıklarını keşfetmelerine vesile olur, bu da onların 

dönüşüm süreçlerine zorlu bir katkı sağlar. 

Bu durumda kadın, hem Köstebek’in yolculuğuna yeni bir yön veren müjdeci hem de 

Mara’nın kimlik arayışını tetikleyen ayartıcı arketipleri arasında değişen bir figür olarak 

anlatıyı şekillendirir. Kadının varlığı, kahramanın yolculuğunda farklı işlevler üstlenerek 

karakterlerin dönüşüm süreçlerine katkı sağlar. 

Köstebek, ikinci ustayı bulur. Usta, annesiyle birlikte yaşamaktadır. Anne, bir tarot 

okuyucusudur ve Köstebek'e oğluyla hemen karşılaşması için izin verir. Köstebek 

silahına davranır davranmaz usta onun silahını vurur ve düşürür. Usta, Köstebek'e 

kurallara göre artık bir ölü olduğunu, ancak ona ders vermek için konuşmaya devam 

edeceğini söyler. Usta, ellerini ve parmaklarını güçlendirmek için bakır dövdüğünü ve 

kibritlerden hassas geometrik şekiller yaparak ustalaştığını gösterir. Almak için vermek 

gerektiğinden bahseder. Ustanın "alma-verme" felsefesi, Köstebek'e sadece fiziksel 

zaferin değil, içsel bir dengede olmanın önemini anlatır. Daha sonra Usta Köstebek'i 

hırpalar ve onun sevgiyi bilmediğini iddia eder. Usta, sevgiyi göstermek için annesinin 

ayakları önüne çöker ve ayaklarını öperek ona olan bağlılığını sunar. 



63 

Usta, Köstebek’e bakırdan yapılmış küçük bir levhayı hediye eder. Hediye, Köstebek’in 

annesinin ayaklarının önüne düşer. Köstebek eğilip hediyeyi alırken, cebindeki cam 

kırıklarından birini ustanın annesinin ayaklarının önüne gizlice bırakır. Anne ayağa 

kalktığında cam ayağına batar ve ayağı kanamaya başlar. Usta, annesinin kanayan ayağını 

görünce şok olur, ne yapacağını bilemez ve güçsüzleşir. Bu anı fırsat bilen Köstebek hem 

ustayı hem de annesini orada öldürür. 

Ustanın annesine olan bağımlılığı, anima arketipi ve anne kompleksi üzerinden 

açıklanabilir. Usta, annesiyle derin bir duygusal bağ ve bağımlılık içindedir. Annesine 

olan sevgisi, onu güçlü kılarken aynı zamanda kırılgan ve zayıf hale getirir. Anneye bir 

şey olduğunda gücünü kaybeder, bu da onun derin bağımlılığını ve kırılganlığını ortaya 

koyar. Ustanın annesi, tarot okuyucusu olarak bilgelik ve rehberlik sunan bir figürdür. 

Ancak, aynı zamanda oğlu üzerinde derin bir duygusal kontrolü ve bağımlılığı simgeler. 

Ayna parçası, Mara'nın kendi kimlik arayışının ve yansımasına olan saplantısının bir 

sembolüdür. Köstebek’in bu cam parçasını kullanması, onun hilekâr arketipinden aldığı 

bir stratejiyi yansıtır. Hilekâr arketipi, olayları manipüle ederek avantaj sağlama sanatını 

temsil eder. Burada Köstebek, hilekarın mirasını devam ettirir ve bu ayna parçasını 

stratejik bir silah olarak kullanır. Bu parça, ustanın güç dengesini bozmak için kullanılır, 

çünkü annenin yaralanması ustanın en büyük zayıflığını ortaya çıkarır.  Ayrıca ayna 

parçasının annenin ayağına batması, gölge arketipi ile de açıklanabilir. Gölge arketipi, 

bilinçaltında saklanan karanlık yönler, bastırılmış arzular ve zayıflıkları simgeler. Ustanın 

dışarıya gösterdiği bilgelik ve fiziksel güç, aslında derin bir içsel kırılganlığı gizler. Kırık 

aynanın annenin ayağına batması, ustanın gölgede kalan zayıflıklarını açığa çıkarır. 

Anneye duyduğu sevgi ve bağımlılık, onun en büyük gölge yönüdür.  

Ayna parçası, Köstebek’in ustanın zayıflığını ve annesine olan sağlıksız bağımlılığını 

açığa çıkarmak için kullandığı bir strateji olarak hizmet eder. Hilekâr arketipi, gölge 

arketipi ve anima arketipi bu olayda iç içe geçer. Ayna parçası, kimlik arayışı, kırılganlık 

ve manipülasyonun sembolleri olarak kullanılırken, Köstebek'in zaferi, bu zayıflıkları 

stratejik olarak kullanarak elde edilir. 

Peygamberler epizoduna geçildiğinde Köstebek, çölde yolculuğuna devam ederken ölü 

bir beyaz tavşan ve onu yiyen bir karga bulur. Tavşanı alarak ilerideki tavşan çiftliğine 

gider ve burada üçüncü ustayla karşılaşır. Üçüncü usta, tavşan çiftliğinin sahibidir ve 

beyaz, tavşanları andıran bir kıyafet giymektedir. Köstebek ile birlikte müzik yaparak 

birbirlerini tanımaya çalışırlar. Usta, Köstebek'in içsel çatışmalarını ve dönüşümünü sezer 



64 

ve ona, "Kendinden bezmişsin, artık daha fazla ihanet etmek istemiyorsun. Artık 

kanunlara saygı göstermek istiyorsun. Bazıları çiçek verir, bazıları değerli nesneler verir. 

Sen ise bana armağan olarak hayatını getiriyorsun" der. 

Bir süre sonra usta, Köstebek’e, tavşanlarının önce Köstebek’ten yedi metre 

uzaklıktayken ölmeye başladığını ve şimdi neredeyse hepsinin öldüğünü söyler. Bu 

durum, Köstebek’in varlığının ve içsel çatışmalarının, çevresindeki dünyaya zarar 

verdiğini simgeler.  

Usta, Köstebek’e silahını kullanmak isteyip istemediğini sorar ve ona iki siyah karganın 

olduğu bir hedef gösterir. İkisi birlikte ateş eder ve kargalar ölür. Usta, “Bunlardan 

hangisini sen öldürdün, hangisini ben öldürdüm? Hadi bir bakalım,” der. Kafasına 

vurularak ölen karganın Köstebek tarafından vurulduğunu, kalbine vurularak ölen 

karganın ise kendisi tarafından vurulduğunu söyler. Usta, kafa ve kalp arasındaki farkı 

vurgulamak için bu sembolleri kendi vücudunda göstererek açıklama yapar.  

Bu noktada usta, Köstebek'e ateş eder ve onu kalbinden vurur. Ancak Köstebek ölmez, 

ayağa kalkar ve ustayı kafasından vurarak yere düşürür. Köstebek, kalbinin üzerinden 

önceki sahnede ustanın ona verdiği küçük bakır levhayı çıkarır ve ustaya doğru 

yaklaşarak, "Fazla kusursuzluk bir hatadır" der. Ustayı tavşanlarının üstüne atarak gömer 

ve oradan uzaklaşır. 

Üçüncü ustayla karşılaşması, onun içsel dönüşümünün ve kendiyle yüzleşmesinin bir 

sembolüdür. Usta, Köstebek'i içsel çatışmalarıyla yüzleştirir ve ona dönüşümün ve 

kendini tanımanın yollarını gösterir. Usta, Köstebek'in varlığının çevresindeki dünyayı 

nasıl etkilediğini ona gösterir. Ancak, bu zaferin onu ruhsal ve duygusal dönüşümünü 

tamamlamaya yaklaştırdığı söylenemez. Aksine, Köstebek, ustayı yenmek için yine 

hileye başvurur ve dönüşümüne yardımcı olmaya çalışan bilge arketipine sahip ustayı 

öldürür. Bu, Köstebek'in hala içsel çatışmalarını tam anlamıyla çözmediğini ve 

yolculuğunun devam ettiğini gösterir. Ölü tavşanlar, masumiyetin ve saflığın kaybını 

simgeler. Tavşanların ölümü, Köstebek'in varlığının çevresine olan etkisini ve içsel 

çatışmalarının dış dünyaya yansımasını gösterir. Ustanın, Köstebek'e kafasına ve kalbine 

ateş ettiğini göstermesi, düşünce ve duygular arasındaki ilişkiyi ve çatışmayı simgeler. 

Kafa (düşünce) ve kalp (duygu) arasında yer değiştirme, içsel denge ve harmoni arayışını 

temsil eder. Köstebek'in, ustaya "Fazla kusursuzluk bir hatadır" demesi, insanın kusurlu 



65 

doğasını ve mükemmellik arayışının tehlikelerini vurgular. Ancak, Köstebek'in bu sözü, 

onun hala kusursuzluğu ve gerçek dönüşümü tam olarak kabul edemediğini gösterir. 

Ustanın bilge arketipine sahip olması ve Köstebek'e rehberlik etmeye çalışması, 

Köstebek'in yolculuğunda önemli bir fırsattır, ancak Köstebek bu fırsatı değerlendiremez. 

Bu sahne, Köstebek'in yolculuğunun devam ettiğini ve hala dönüşüm sürecinde olduğunu 

gösterir. Köstebek, içsel dengeyi ve gerçek dönüşümü bulma yolunda hala mücadele 

etmektedir. 

Köstebek, üçüncü ustayı öldürdükten sonra Mara'nın yanına gider ve ustanın kanlarını 

Mara'nın tenine sürer. Köstebek hiddetle oradan uzaklaşırken, Mara arkasından 

bağırarak, "Sen kazandın, beni bırakma! Sadece bir usta kaldı, en iyisi olacaksın," der. 

Bu sahne, Köstebek'in vahşi ve şiddet dolu doğasını, Mara'nın ise onun gücüne olan 

hayranlığını ve bağımlılığını gösterir. 

 

Görsel 4.6. Son Usta ile Karşılaşma (El Topo Filmi, 1970) 

Köstebek, Görsel 4.6’da gösterildiği gibi, dördüncü ve son ustayı bulduğunda karşısında 

oldukça yaşlı bir adam görür. Bu usta, Köstebek'e silahı olmadığını ve bir sinekkapanıyla 

silahını takas ettiğini söyler. Köstebek, çölde karşılaştığı ustalar içinde en güçsüzü olan 

ihtiyar, çıplak bir adam tarafından alt edilir. Son Usta ile yumruk yumruğa dövüşerek 

ustayı yenemeyeceğini anlayan Köstebek yine hile yaparak silahını çeker. Fakat usta 

kelebek yakalamak için kullandığı ağ sopa ile kurşunu yakalar. Köstebek, bu düelloyu 

kazanamayacağını anlar ve ustanın kurnazlıkla yenilmesinin bir anlamı olmadığını fark 



66 

eder. Usta, Köstebek'in silahını alır ve kendisini vurur, canının dahi bir önemi olmadığını 

vurgular. Son nefesini verirken Köstebek'e, "Sen kaybettin" der. Bu sahnede Köstebek'in 

iktidarı ciddi şekilde sarsılmıştır. Köstebek, dördüncü ve son ustaya karşı kendisini üstün 

ve güçlü hissetmesine rağmen, ustanın ona karşı gösterdiği kayıtsızlık ve kendi canına 

kıyması, Köstebek’in gücünü ve kontrolünü anlamsızlaştırır. Ustanın, Köstebek'in 

karşısında “kendi gücünü bile değersizleştirerek” canını hiçe sayması, Köstebek'in bu 

zaferin anlamsızlığını kavramasına yol açar ve onun iktidarının sembolik bir çöküşünü 

işaret eder. Köstebek, içsel bir mücadele yaşarken, kendisini yargılayarak bir köprüde 

yürür ve Tanrı'dan yardım diler. O esnada, onlara daha önce katılmış olan kadın gelir ve 

Köstebek’e ateş etmeye başlar; fakat Köstebek yaralanmaz. Bunun üzerine kadın, silahını 

Mara’ya verir ve ona Köstebek’i vurmasını söyler. Mara, silahı alır ve Köstebek'i vurur. 

Böylece Mara, iktidarın yeni sahibi olan kadınla birlikte oradan ayrılır. 

Dördüncü usta, bilge ve yaşlı arketipinin bir temsili olarak, maddi güçlerin anlamsızlığını 

vurgulamak amacıyla silahını bir sinekkapanla takas etmiştir. Ustanın kendisini vurması 

ve canının önemsiz olduğunu belirtmesi, yaşamın ve ölümün ötesinde bir anlayışa sahip 

olduğunu gösterir. Son nefesini verirken Köstebek'e, "Sen kaybettin" demesi, Köstebek'in 

içsel zaferden yoksun olduğunu ve ruhsal yetersizliğini ortaya koyar. 

Bu olayın ardından Köstebek, kendi iç dünyasında derin bir çatışma yaşar. Kendisini 

yargılayarak bir köprüde yürüyüp Tanrı’dan yardım diler; bu eylem, onun içsel arayışını 

ve ruhsal dönüşüm isteğini sembolize eder. Köprü, fiziksel ve ruhsal dünyalar arasında 

bir geçişi ve manevi yolculuğu temsil eder. Siyahlı kadının Köstebek’e ateş açması ve 

ardından Mara’yı yönlendirerek Köstebek’i öldürtmesi, ayartıcı arketipinin dönüştürücü 

ve yıkıcı gücünü ifade eder. 

Mara, Köstebek'i öldürerek onun yolculuğuna son verir ve böylece nihai bir dönüşüm 

getirir. Güç ve iktidar arayışı içindeki Mara, yıkıcı tanrıça arketipi ile kahramanın 

yolculuğundaki görevini tamamlar. Köstebek'in içsel çatışmaları ve bağımlılıkları, 

Mara'nın bu eylemiyle son bulur. Bu, Köstebek'in kahramanlık yolculuğunda önemli bir 

dönüm noktasıdır. 



67 

 

Görsel 4.7. Yeniden Doğuş Sahnesi (El Topo Filmi, 1970) 

Mezmurlar bölümüne geçildiğinde, Köstebek yıllar sonra deforme olmuş insanlarla dolu 

bir yeraltı mağarasında yeniden doğar. Mağara sakinleri onu bir tanrı olarak kabul eder, 

ancak Köstebek, kendisinin sadece bir insan olduğunu açıklar. Cüce kadın, bu insanların 

ensest ilişkiler nedeniyle deforme olduklarını, bu yüzden toplum tarafından dışlanıp 

yeraltında yaşamaya mecbur bırakıldıklarını anlatır. Cüce kadın mağara sakinlerini 

kurtarmak için bir tünel inşa etmek gerektiğini anlatır. Ancak mağarada zaten bir çıkış 

deliği vardır ve cüce halk aslında istediği zaman mağaradan çıkabilmektedir. Cüce halkın, 

ancak Köstebek’in kazacağı tünelle kurtulabileceklerine inanmaları, insanların 

kendilerine dayatılan sınırları kabullendiğini ve bu sınırları aşmak için dışsal bir güce 

ihtiyaç duyduğunu gösterir. Bu durum, cüce halkının kurban arketipinin bir yansımasıdır. 

Yönetmen burada, insanların zaman zaman kendi özgürlüklerini sınırlayan inanç 

sistemlerine veya dışsal bir “kurtarıcıya” olan ihtiyaçlarına bağlı kalarak, aslında sahip 

oldukları gerçek potansiyeli fark edemediklerine dair bir eleştiride bulunmaktadır.  

Köstebek bu göreve başlamadan önce, topluluğun başındaki yaşlı bir kadın onunla 

görüşmek ister. Görsel 4.7'de görüldüğü gibi, yaşlı kadın, Köstebek’i bir bebek gibi 

kollarında yeniden doğurur ve ona ikinci bir başlangıç sağlar. 

Köstebek, mağarada yeniden doğarak, kahraman arketipinin bir başka aşamasını temsil 

eder. Mağara sakinleri tarafından bir tanrı olarak görülse de kendisinin sadece bir insan 

olduğunu kabul eder. Bu, Köstebek’in içsel dönüşümünün ve insanlığının kabul 



68 

edilmesinin bir göstergesidir. Yaşlı kadın tarafından yeniden doğurulması, Köstebek’in 

ruhsal ve fiziksel yeniden doğuşunu simgeler. Yaşlı kadının bu eylemi, Kelt mitolojisinde 

bilgelik ve ilham tanrıçası olan Ceridwen’i çağrıştırır. Efsaneye göre, Ceridwen bilgelik 

kazanmak isteyen bir kişiyi kazanında kaynatarak yeniden doğmasını sağlar (The 

Goddess Garden, 2024). 

Yaşlı kadın, Köstebek’i yeniden doğurarak, şifacı arketipini temsil eder. Kahramanı hem 

fiziksel hem ruhsal olarak yenileyerek dönüşüm geçirmesine katkı sağlar. Köstebek’i 

yeniden doğurması, ona ruhsal bir temizlik ve yenilenme sunmasıyla şifacı arketipine 

uygun bir anlatı sağlar. 

Cüce kadın, Köstebek’in bilinçdışıyla bağlantı kurmasına ve dönüşüm sürecinde 

ilerlemesine yardımcı olan bir anima figürüdür. Onun fiziksel olarak küçük ve deforme 

olmuş bir figür olması, Köstebek’in bilinçdışıyla olan çatışmalı ilişkisini yansıtır. 

Anima’nın bireyin bilinçdışında nasıl şekillendiği, bireyin içsel süreçleriyle bağlantılıdır.  

Köstebek, cüce kadınla birlikte mağara sakinlerini kurtarmak için para toplamak amacıyla 

bir sınır kasabasına giderler. Burada, mağara sakinlerini kurtarmak için çabalayacak 

olması, onun kahraman arketipini ve kurtarıcı rolünü pekiştirir.  

Bu kasaba, dışarıdan bakıldığında bir burjuva toplumu gibi görünse de altında derin bir 

sefahat ve şiddet akıntısı barındırır. Burada kült püriten inançlar, sosyal olarak 

onaylanmış ırkçılık, sömürgecilik, ekonomik sömürü ve şiddetle maskelenmiştir. Siyah 

köleler, beyaz kadınlar tarafından şehvetle satılmayı veya haksız yere tecavüzle 

suçlanmayı beklerken eğlence için iple bağlanır ve damgalanır. 

Kasaba, medeni ve düzenli bir toplum gibi görünse de altında yatan şiddet, ırkçılık ve 

sömürü temalarıyla karanlık bir yeraltı dünyasını temsil eder. Bu, toplumun yüzeydeki 

görünümüyle derinlerdeki gerçekliği arasındaki çelişkiyi sembolize eder. Siyah köleler 

ve beyaz kadınlar, kasabanın sosyal adaletsizliğini ve ekonomik sömürüsünü temsil eder.  

Halk, bir kilisede toplanmıştır. Rahip eline bir silah almış ve halk "Kurtar bizi, Tanrım" 

sözleriyle alkış tutmaktadır. Rahip, elindeki silaha tek kurşun koyarak karşısındaki 

halktan birilerine verip rulet oynatmakta ve hayatta kalanların tanrı inancı olduğunu 

vurgulamaktadır. Genç rahiplerden birisi silahı alıp oyuna dahil olduğunda, diğer rahip 

silahın emniyetinin açık olduğunu ve korkmaması gerektiğini kulağına fısıldar. Ancak 

genç rahip, gizlice gerçek bir kurşunu silaha yerleştirip emniyeti kapatarak gerçekten rulet 



69 

oynar. Genç rahip ölmez, ancak o sırada halkın içinden bir çocuk silahı rahibin elinden 

alır ve kendisine ateş eder. Çocuk ölür. 

Rahipler, dinin ve inancın temsili olarak karşımıza çıkar. Kilise, topluluk ve inancın 

merkezi olarak karşımıza çıkar. Ancak, bu sahnede, kilise aynı zamanda manipülasyon 

ve kontrolün bir mekanıdır.  Genç rahip ise, daha saf ve gerçek bir inanç arayışını 

simgeler. Ancak, onun da gerçek kurşunu silaha yerleştirmesi, inancın ve cesaretin ölümle 

sınandığı bir durumu ortaya koyar. 

Bu sahne, inancın ve dinin yanlış kullanımı ve manipülasyonunu işler. Rahipler, dinin ve 

inancın temsili olarak güç arketipini yansıtırken, halk ve özellikle çocuk, kurban 

arketipini temsil eder. Silah ve Rus ruleti, hayatın ve ölümün belirsizliğini ve dinin bu 

belirsizliği nasıl manipüle edebileceğini simgeler. Genç rahibin cesareti ve gerçek inancı, 

inancın ve cesaretin tehlikeli boyutlarını ortaya koyar. Çocuğun ölümü ise, masumiyetin 

trajik kurban edilmesini sembolize eder.  

 

Görsel 4.8. Köstebek ve oğlu Hijo’nun yüzleşmesi (El Topo Filmi, 1970) 

Kıyamet epizoduna geçildiğinde, Köstebek ve Cüce Kadın, alaycı bir genelev izleyicisi 

için birlikte olmaları karşılığında para alırlar ve daha sonra evlenmeye giderler. Ancak 

Köstebek, yetişkin oğlu Hijo’nun bu kasabada rahip olduğunu öğrenir. Hijo, bir önceki 

sahnedeki genç rahipten başkası değildir. Babası tarafından terk edilmenin acısıyla dolu 

olan Hijo, babasını öldürmeye yemin eder, ancak Görsel 4.8.’te görüldüğü üzere, tünel 

kazma işi bitene kadar Köstebek'i bağışlar. Hijo rahipliği bırakır ve babasının, yani 

Köstebek'in silahşör iken giydiği kıyafeti giyer. Hijo, çocukken terk eden babasıyla 



70 

yüzleşince bir dönüşüm geçirir, ancak bu dönüşüm, babasının onu bıraktığı haliyle 

ilişkilidir. 

Köstebek, kahraman yolculuğunda önemli bir dönüşüm geçirirken, aynı zamanda baba 

arketipini de temsil eder. Oğlu Hijo ile yüzleşmesi, onun geçmişteki hatalarıyla ve terk 

ettiği ailesiyle yüzleşmesini simgeler. Hijo, babası tarafından terk edilen bir çocuk olarak, 

Köstebek'in gölge arketipini temsil eder. Babasına karşı beslediği öfke ve intikam arzusu, 

onun içsel çatışmalarını ve karanlık yönlerini açığa çıkarır. Rahipliği bırakıp babasının 

silahşör kıyafetini giymesi, Hijo'nun babasıyla yüzleşmesi ve onun kimliğine 

bürünmesiyle sonuçlanan bir dönüşüm sürecini simgeler. Rahiplik, ruhsal ve dini bir rolü 

temsil ederken, silahşör kıyafeti, güç ve adalet arayışını simgeler. 

Tünel tamamlandığında, Hijo babasını öldürmekten vazgeçer ve deforme olmuş bir insan 

seli kasabaya doğru akar. Kasaba halkı, tüm bu deforme insanları kurşuna dizer ve 

öldürür. Köstebek böylece kimseyi kurtaramamış olur. Ancak, insanüstü bir güce sahip 

olan Köstebek, kasaba halkının kurşunlarına direnerek hepsini öldürür. Bu kaosun 

ortasında, Cüce Kadın, Köstebek'ten olan bebeğini doğurur. Köstebek, kendisini yakarak 

hayatına son verir. Hijo ve yeni doğmuş bebeğiyle birlikte Cüce Kadın uzaklaşırken, 

Köstebek'in mezarı üzerinde arıların bal yaptığı görülür. 

Köstebek'in kendisini yakarak hayatına son vermesi, fedakârlık ve dönüşüm temasını 

yansıtır. Bu eylem, onun içsel çatışmalarını ve insanüstü gücünü sona erdirme arzusunu 

simgeler. 

Bebeğin doğumu, anima'nın yaratıcı gücünün ve dönüşüm kapasitesinin bir sembolüdür. 

Cüce Kadın, Köstebek ile olan ilişkisi aracılığıyla hem onun fiziksel soyunu hem de 

ruhsal mirasını devam ettirir. Bu yaratıcı güç, Köstebek’in kendisini yakarak 

gerçekleştirdiği fedakârlıkla birleşir. Köstebek’in ölümünden sonra yaşamın devam 

ettiğini gösteren bu bebeğin varlığı, anima’nın dönüştürücü ve doğurgan işlevine işaret 

eder.  

Hijo, babasını öldüremeyerek içsel bir dönüşüm geçirir ve Köstebek'in gölge arketipiyle 

yüzleşir. Bu yüzleşme, onun babasının mirasını ve geçmişini kabul etmesiyle sonuçlanır. 

Hijo, içsel çatışmalarını ve babasına karşı olan öfkesini aşarak yeni bir yolculuğa başlar. 

Böylece şiddetle başlayan hikâyenin şiddetle bitmesi ve oğlunun Köstebek’in yerini 

alması anlatıya döngüsel bir nitelik kazandırır. 



71 

 

Görsel 4.9. Son Sahne Köstebek’in Mezarı (El Topo Filmi, 1970) 

Görsel 4.9.’da görüldüğü üzere Köstebek'in mezarı üzerinde arıların bal yapması, doğanın 

döngüselliğini ve yaşamın devamlılığını simgeler. Arılar, ölümün ardından gelen yeni 

hayatın sembolüdür. Bu sahnede Köstebek’in kendini yakarak hayatına son vermesi ve 

ardından mezarının üzerinde arıların bal yapmaya başlaması, Feniks mitini çağrıştırır. 

Eski Mısır ve Yunan mitolojilerinde yer alan Feniks, kendini ateşte yok ettikten sonra 

küllerinden yeniden doğan efsanevi bir kuş olarak bilinir. Feniks'in ölümü, ardından gelen 

yeni yaşamı ve doğanın döngüselliğini simgeler. Aynı şekilde, Köstebek’in kendini feda 

etmesi, ruhsal bir arınma ve yenilenme sürecini ifade ederken, mezarında beliren arılar 

ise ölümün ardından gelen hayatın ve bereketin sembolüdür. Bu durum, Köstebek’in 

ölümünün bir son değil, yeni bir başlangıç anlamına geldiğini ve doğanın döngüsel 

yapısıyla uyum içinde olduğunu ortaya koyar (Gülkanat, 2024). 

 

Tablo 4.1 Köstebek Filmindeki Arketipler, Karakterler ve Açıklamaları 

Arketip Karakterler ve Açıklamaları 

1. Anima Arketipi Hijo: Hijo'nun içsel dişil yanını ve annesiyle olan bağını 
temsil eden anne fotoğrafı. 

Cüce Kadın: Cüce Kadın'ın Köstebek’ten olan bebeğini 
doğurması ve yeni bir yaşamı simgelemesi. Anima'nın 
yaratıcı gücünün ve dönüşüm kapasitesinin bir 



72 

sembolüdür. Cüce Kadın, Köstebek ile olan ilişkisi 
aracılığıyla hem onun fiziksel soyunu hem de ruhsal 
mirasını devam ettirir. 

İkinci Silah Ustası: İkinci Silah Ustası'nın annesine olan 
bağımlılığı ve annenin rehberlik eden bir figür olarak 
yer alması. 

2. Ayartıcı Arketipi Kadın: Mara'ya ayna hediye eden kadının onu kendi 
yansımasına saplantılı hale getirmesi ve Köstebek’i 
vurması için Mara’yı ayartması. 

3. Bilge (Rehber) Arketipi Köstebek: Köstebek'in oğluna rehberlik ederek onu 
yetişkinlik yolunda yönlendirmesi. 
İlk Silah Ustası: İlk Silah Ustası'nın ölümden 
korkmaması ve ruhsal üstünlüğü. 

Cüce Kadın: Cüce Kadın'ın Köstebek'e mağara 
sakinlerini kurtarma yolunda destek olması. 

4. Gölge Arketipi Köstebek: Köstebek'in yer altında yaşayıp 
bilinçdışındaki bastırılmış yönlerini temsil etmesi ve 
Hijo'yu öldürmeye zorlaması. 
İkinci Silah Ustası: İkinci Silah Ustası'nın annesine 
duyduğu bağımlılığın içsel çatışmaları açığa çıkarması. 
Hijo: Hijo’nun babasına karşı öfkesini ve intikam 
arzusunu yansıtarak Köstebek'in karanlık tarafını temsil 
etmesi. 

5. Hilekâr Arketipi Mara: Mara’nın Köstebek'e ustayı yenmek için hile 
yapmasını önermesi ve manipülatif tavrı. 

Köstebek: Köstebek’in öldürdüğü kişilerden yüzük 
çalması. 

6. Kahraman Arketipi Köstebek: Köstebek'in haydutlarla savaşarak adaleti 
sağlamaya çalışması. 

Köstebek’in kendisini yakarak hayatına son vermesi, 
kahraman arketipinin nihai fedakârlığını temsil eder; 
bu eylem, onun kendi insanlığıyla yüzleşmesini, 
dönüşümünü tamamlamasını ve yaşamın 
döngüselliğine kendisini adayarak evrensel bir dengeye 
ulaşmasını simgeler. 

7. Kurban Arketipi Kasaba Halkı: Kasabadaki çocuk ve halkın, din ve inanç 
adına manipüle edilmesi. 

8. Kurtarıcı (Mesih) Arketipi Köstebek: Köstebek’in suyu tatlandırarak kadına 
yardım etmesi ve ilahi bir figür gibi davranması. 

9. Müjdeci Arketipi Kadın: Köstebek’e ikinci ustanın yerini göstererek 
kadının kahramanın yolculuğuna rehberlik etmesi. 

10. Tanrıça Arketipi (Yıkıcı Tanrıça) Mara: Mara’nın güce ve kontrol arzusuna sahip yıkıcı 
yönleriyle kendini göstermesi. 

11. Tiran Arketipi Albay: Albay’ın gücü kötüye kullanarak çevresine baskı 
yapması ve kadınları nesneleştirmesi. 

12. Yeniden Doğuş Arketipi Hijo: Hijo’nun oyuncakları ve annenin fotoğrafını 
gömerek çocukluktan yetişkinliğe geçiş sürecini 
başlatması. 

Köstebek: Yaşlı kadının Köstebek'i yeniden doğurarak 
ruhsal bir yenilenme sağlaması. 

13. Şifacı Arketipi Yaşlı Kadın: Yaşlı kadının Köstebek'i yeniden doğurarak 
ruhsal bir yenilenme sağlaması. 



73 

4.2 Kutsal Dağ (The Holy Mountain, 1973): Sinematik Değerlendirmesi ve 

Filmin Konusu 

Alejandro Jodorowsky'nin 1973 yapımı "The Holy Mountain" filmi, sembolik ve 

gerçeküstü bir anlatımla fantastik bir hikâye sunar. John Lennon, Yoko Ono ve Allen B. 

Klein’ın desteğiyle çekilen bu film, Jodorowsky ve Klein arasındaki anlaşmazlıklar 

nedeniyle 2007 yılına kadar home video formatında izleyiciyle buluşamamıştır.    

 

Görsel 4.10. Kutsal Dağ ( The Holy Mountain ) Film Afişi , (www.imdb.com)  

"Kutsal Dağ," karşı kültürün ve ruhsal isyanın özlerini içeren, absürtlük, hazcılık ve tarot 

mistisizmi temalarını barındıran bir eserdir. Film, şehirli, kavramsal ve politik bir hiciv 

içermekte olup, Jodorowsky'nin simyacı rolünde ölümsüzlüğe ulaşmanın sırrını aradığı 

bir yolculuğu anlatır. Film, birçok olağanüstü tuhaf sahne içerir ve Jodorowsky'nin 

provokatif tarzını yansıtır. Bu film, dönemine ait bazı kült sahneleri hatırlatır ve 

sinemanın büyük şovmen-provokatörünün önemli bir eseri olarak kabul edilir (Bradshaw, 

2020). 

Film, bireyin kimliğini maskelerle yeniden tanımlarken, toplumsal ve Hristiyan inancına 

yönelik eleştiriler sunar. Film, küçük bir elit tabakanın dini ve politik gücü kullanarak 

toplumu sömürmesini ve büyük kesimi fakirliğe mahkûm etmesini ele alır. Film, çizgisel 

olmayan bir anlatıya sahip olup, zaman içinde hızlı geçişlerle eklektik bir yapı sunar.  

(Altun, 2015, s.15). 

Film, ezoterik anlamlarla dolu bir İsa figürünün simyacı (Jodorowsky tarafından 

canlandırılır) ve güneş sisteminin yedi gezegenini temsil eden figürlerle tanışmasını konu 

edinir. Bu karakterler, ölümsüzlüğe ulaşma amacıyla Kutsal Dağ’ı ararlar. 

http://www.imdb.com/


74 

Jodorowsky'nin tarot kartlarının sembollerini ve anlamlarını incelediği çalışmaları, filmin 

sembolik düzlemini anlamlandırmada önemli bir rol oynar (Altun, 2015, s.12). 

 

Görsel 4.11. Tarot Kartları  

Görsel 4.11.’de görülen tarot kartları, hem Jung’un hem de Jodorowsky’nin arketipler 

konusunda ortak ilgi gösterdikleri ve çalışmalar yaptıkları bir alandır. 

Tarot, Orta Çağ'ın son dönemlerinde ortaya çıkan ve 78 karttan oluşan bir kart destesidir. 

Zamanla psikolojik destek amaçlı olarak kullanılmaya başlanmış ve günümüzde kehanet 

ve fal ile güncelliğini korumuştur (Douglas, 1991, s. 13).  

Jodorowsky, tarot hakkındaki araştırmaları neticesinde, Tarot’un sembollerini ve 

arketipik yapısını inceleyen “Tarot’un Bilgeliği: Sembol ve Arketiplerle Yaşamı 

Keşfetmek” adlı kitabı yazmıştır. Bu kitapta, tarot kartlarının yalnızca birer kehanet aracı 

olmadığını, aynı zamanda insanın ruhsal yolculuğunu ve içsel dönüşüm süreçlerini 

anlamada güçlü bir rehber olduğunu savunur. Jodorowsky, her bir kartı bir “öğretmen” 

olarak ele alır ve kartların sembolik dilini çözerek, bireylerin kendilerini ve bilinçdışı 

dinamiklerini daha iyi anlamalarına yardımcı olmayı amaçlar.  

Jodorowsky bu kitapta, 78 kartın hiyerarşisinin ardındaki gizli çağrışımlarını, daha önce 

peşine hiç düşülmeyen semboller ve simgelerin anlamını araştırmıştır. Jodorowsky'e 

göre, Tarot'u geleceği görme yanılsamasından bağımsız düşünürsek, Tarot kendini 

keşfetmenin bir aracı olan psikolojik bir desteğe dönüşür (Jodorowsky, 2023). 



75 

Tarot destesi, 78 karttan oluşur ve iki gruba ayrılır: Büyük Arkana ve Küçük Arkana. 

Büyük Arkana, 22 kartla derin, ruhsal ve arketipsel temaları yansıtarak bireyin yaşam 

yolculuğunda önemli deneyimleri simgeler. Örneğin, “The Fool (Aptal)” yeni 

başlangıçları, “The High Priestess (Başrahibe)” sezgiyi ve “The Tower (Kule)” ani 

değişimi temsil eder. Küçük Arkana ise 56 kartla günlük olaylar ve kişisel mücadeleleri 

ifade eder ve dört gruptan oluşur: Kupa (duygular), Asa (yaratıcılık), Karo (maddi dünya) 

ve Sinek (zihinsel alan). Bu kartlar dört elementi (su, ateş, toprak ve hava) simgeler ve 

kişinin günlük yaşantısındaki durumları yansıtır. (Jodorowsky, 2023). 

1 Mart 1933’te Jung, aktif imgeleme üzerine düzenlediği bir seminerde Tarot hakkında 

konuşarak bu imgeler hakkında bilgi sahibi olduğunu göstermiştir: 

Çift cinsiyetli figürün ortaya çıktığı diğer bir tuhaf okült deneyim alanı 

Tarot’tur. Bu, çingeneler tarafından başlangıçta kullanıldığı söylenen bir 

oyun kartı destesidir. Eğer doğru hatırlıyorsam İspanyol örnekleri, on beşinci 

yüzyıl kadar eski. Bu kartlar gerçekten bizim kart destelerimizin kökenidir; 

kırmızı ve siyah renkler zıtlıkları simgeler ve dört gruba —maça, kupa, karo 

ve sinek— bölünmesi de bireyleşme sembolizmine aittir. Bunlar psikolojik 

imgeler, bilinçdışının içerikleriyle oynuyormuş gibi oynanan sembollerdir. 

Belirli şekillerde birleşirler ve farklı birleşimler insanlık tarihindeki olayların 

oyunlu gelişimine karşılık gelir. Tarot’un orijinal kartları, kral, kraliçe, 

şövalye, as gibi sıradan kartlardan oluşur, yalnızca figürler biraz farklıdır; 

ayrıca güneş sembolü, ayaklarından asılı adam sembolü, yıldırım düşen kule 

veya kader çarkı gibi semboller içeren yirmi bir kart daha vardır. Bunlar, 

bilinçdışının akışının sıradan bileşenleriyle karışan, farklılaşmış doğada 

arketipsel fikirlerdir; bu nedenle yaşamın akışını anlamak veya gelecekteki 

olayları öngörmek, en azından mevcut durumun koşullarını okumak amacıyla 

kullanılan sezgisel bir yöntem için geçerlidir. Bu, mevcut durumu en azından 

okumaya izin veren Çin’in kehanet yöntemi I Ching ile benzer bir yapıdadır. 

İnsan her zaman bilinçdışı yoluyla mevcut durumun anlamına erişme 

ihtiyacını hissetmiştir, çünkü mevcut durum ile kolektif bilinçdışı arasındaki 

koşullar arasında bir tür benzerlik veya uygunluk vardır (Douglas, 1997, s. 

923). 

Filmde kartların bizzat sahnelere yansıtılması, tarotun sadece sembolik bir altyapı değil, 

aynı zamanda anlatının temel bir parçası olarak kullanıldığını göstermektedir. Kutsal Dağ 

filminde tarot kartları ve onların sembollerinin doğrudan kullanımı, Jung ve 

Jodorowsky’nin tarot üzerine geliştirdikleri düşünceleri anlamak önemli hale 

gelmektedir.  



76 

Film, geleneksel sanatsal yöntemleri ve Batılı ahlaki varsayımları reddeden, karşı-

kültürel köklere sahip bir yapımdır. Jodorowsky'nin kişisel inançlarını ve Zen Budizmi 

gibi çeşitli inanç sistemlerinden aldığı unsurları yansıtır. "Hırsız" olarak bilinen bir 

karakterin çölde uyanışı ve İsa Mesih'e benzerliği nedeniyle İsa'nın alçı kopyalarını 

yapmak için kullanılmasıyla başlayan hikâye, Hırsız'ın Simyacı ile tanışması ve ruhsal 

bir yolculuğa çıkmasıyla devam eder. Simyacı, her biri bir gezegeni temsil eden yedi 

kişiyle birlikte, ölümsüzlüğün sırrını bulmak için Lotus Adası'na gitmeleri gerektiğini 

söyler (Jones, 2023). 

Filmin ana karakteri olan İsa'ya benzeyen hırsız, her şeyi altına dönüştürebilen Simyacı 

ile birlikte olağanüstü bir yolculuğa çıkar. Bu yolculukta, her biri farklı bir gezegeni ve o 

gezegenle ilişkilendirilmiş negatif unsurları temsil eden yedi kapitalist figür ona eşlik 

eder: Kozmetik üreticisi (Venüs), silah üreticisi (Mars), milyoner sanat taciri (Jüpiter), 

savaş oyuncakları üreticisi (Satürn), politik ve ekonomik danışman (Uranüs), emniyet 

amiri (Neptün) ve mimar (Plüton) (Senak, 2018). Simyacı'nın yönlendirmesiyle, bu yedi 

karakter tüm paralarını ve heykellerini yakarak Kutsal Dağ'a doğru yolculuğa çıkarlar. 

Amaçları, Kutsal Dağ'da yaşayan dokuz ölümsüz üstadın ölümsüzlük sırrını öğrenmektir. 

Her biri, dünya ve insanlığı manipüle eden güç odaklarının simgesi olarak karşımıza 

çıkar. Simyacı liderliğindeki bu grup, ölümsüzlük ve aydınlanma arayışıyla Kutsal Dağ’a 

doğru yola çıkar ve bu yolculuk, herkesin kendi ego ve arzularından arınması gereken 

sembolik bir süreç olarak ilerler. Zirveye ulaştıklarında ise karakterler, gerçeğin bir 

ilüzyon olduğunu fark eder. Filmin sonunda Jodorowsky, kameraya dönerek seyirciye 

"Bu sadece bir film" der ve hayatın anlam arayışının aslında bir tür döngü ve yanılsama 

olduğunu çarpıcı bir şekilde vurgular. Film, izleyiciyi aktif kılarak semboller üzerinden 

bir öğretinin yolculuğunu sunar ve finalde, hayatın gerçekliğine dönerken izleyiciyi öznel 

bir birey olarak tanımlar (Altun, 2015, s.21). 

 

 

 

 

 

 



77 

4.2.1 Jungcu Arketiplerin İncelenmesi 

 

Görsel 4.12. İkiz Kız Kardeşler (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Film açılış sahnesinde, Simyacı ve karşısında, modern görünümleriyle ikiz kız kardeşler 

karşılıklı oturmaktadır. Dini ritüel havası hakimdir; mistik bir atmosfer eşliğinde, Simyacı 

ruhsal bir arınma törenini başlatmak üzere harekete geçer. Simyacı, bir tasın içine kutsal 

suyu andıran bir sıvı döker ve bu suya batırdığı bezle ikiz kız kardeşlerin yüzlerindeki 

makyajı siler. Bu eylem, kız kardeşlerin dış kimliklerini oluşturan yapay, geçici 

yüzeylerin temizlenmesini sembolize eder; toplumsal maskeleri olan Persona’ları (yani 

toplumsal maskeleri) soyulmaktadır. Ardından, simyacı kız kardeşlerin takma tırnaklarını 

söker, görsel 4.12’deki gibi boyalı saçlarını tıraş eder ve kıyafetlerini çıkarır. Bu sahnede 

Simyacı, Jung’un simyacı arketipini temsil eden bir rehber ve dönüştürücü olarak, kız 

kardeşlerin Persona’sını kaldırarak onların Öz’e, gerçek benliklerine ulaşmalarına 

rehberlik eden bir dönüşüm ritüeli gerçekleştirmektedir. 

Filmde, Hırsız karakteri sarhoş bir halde yerde baygın yatarken görülür. Yüzünde sinekler 

dolaşmakta ve hemen yanında Tarot kartları bulunmaktadır. Bu kartlar arasında özellikle 

“Aptal” (The Fool) kartı öne çıkar. Tarot kartları içinde “Aptal” kartı, masumiyet ve 

bilinmeyene cesurca adım atan bir yolculuğu simgeler. Aynı zamanda, henüz gelişmemiş 

bir potansiyeli ve sınırsız olasılıkları da ifade eder (Banzhaf ve Theler, 2001, s. 45). Bu 

sahnede Hırsız, yönsüz, başıboş ve bilinçsiz bir halde, hayatın anlamını ve kendi kimliğini 

keşfetme sürecinin en başında olan bir karakter olarak betimlenir. 

Hırsız burada Carl Gustav Jung’un teorisiyle “kahraman” arketipiyle ilişkilendirilir. 

Ancak bu noktada Hırsız, Kahraman arketipinin başlangıç aşamasını temsil eden, henüz 

farkındalık kazanmamış bir birey olarak görülür. Bu arketip, kahramanın yolculuğunun 



78 

başlangıcını işaret eder. Hırsız, henüz farkındalık kazanmamış olsa da hayatın anlamını 

ve kendi kimliğini bulmak için büyük bir dönüşüm yolculuğuna çıkmaya hazırdır. 

Jung’un bireyleşme süreci açısından, Hırsız burada henüz "kendilik" (Self) arketipine 

ulaşmamış olsa da bu hedefe giden yolculuğun ilk adımını atmaya hazırlanan bir 

karakterdir. 

 

Görsel 4.13. Ampüte adam Hırsız’ın yüzünü temizliyor (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Görsel 4.13’de görüldüğü gibi, elleri ve ayakları olmayan ampüte bir adam hırsıza 

yaklaşır ve hırsızın yüzündeki sinekleri nazikçe temizler. 

Ampüte adamın sırtında Değnek Beşlisi tarot kartı asılıdır. Tarot’ta Değnek Beşlisi, 

bireysel farklılıklar, inanç ayrılıkları ve farklı yönlere gitmek isteyen kişilerin aynı 

noktada buluşmak zorunda oldukları durumları simgeler. Kart üzerindeki figürler, farklı 

renklerde giysiler giyerek değneklerini farklı yönlere tutmaktadır; bu durum, bireysel 

farklılıkları, farklı inanç sistemlerinin ve yönelimlerin yarattığı çatışmaları temsil 

eder. (Banzhaf ve Theler, 2001, s. 71) 

Bu esnada çıplak bir çocuk grubu gelir ve yerde yatan hırsızı omuzlarına alarak, İsa’nın 

çarmıha gerilmesine benzer şekilde bir çarmıha gererler ve onu taşlamaya başlarlar. 

Hırsız ayılır, kendine gelir ve çarmıhtan kurtularak çocukları bağırarak uzaklaştırır. 

Çocuklar kaçarken, hırsız ampüte adama saldıracak olur ancak ampüte adam ona bir 

sigara ikram eder. İkili arasında beklenmedik bir uzlaşma ile dostluk gelişir.  

Ampüte adamın Değnek Beşlisi kartıyla simgelenmesi, gölge arketipinin insanın içindeki 

bastırılmış, çözülmemiş ya da kabul edilmemiş yönlerini simgelemesiyle örtüşür. 



79 

Hırsız, çarmıh sahnesinde çocuklarla olan karşılaşmasında bir "kurban" rolü 

üstlenmişken, ampüte adamın sigara ikramı ve dostluk girişimi, Hırsız’ın kendi içindeki 

çatışmaları uzlaştırmasının ve gölge yönüyle barışmasının bir sembolü haline gelir. 

Ampüte adam, Hırsız’ın kaba, yaralı veya eksik yönlerini simgeler; bu yönler Hırsız 

tarafından başlangıçta kabul edilemez görünse de dostluk ve uzlaşma aracılığıyla gölge 

entegre edilir. 

Hırsız ve ampüte adam birlikte şehre girdiklerinde kaos dolu bir ortamla karşılaşırlar: bir 

köşede askerler protesto yapan öğrencileri vurmakta, başka bir sokakta bir tabur asker 

kurban edilmiş hayvanları flama gibi taşıyarak yürüyüş yapmaktadır. Aynı zamanda, üst 

tabakaya ait elit bir insan grubu ise vurulan insanların fotoğraflarını çekmektedir. 

Elitlerden biri, hırsıza kendisini fotoğraflaması için fotoğraf makinesini verir ve 

karşılığında ona para öder. Hırsız bu teklifi kabul eder ve farkında olmadan yozlaşmış 

toplumsal düzene katkıda bulunur. 

Bu sahnede hırsız, bilinmeyene cesurca adım atan, saflık ve potansiyel dolu bir figürdür; 

buna göre hırsız, toplumun kaotik ve yozlaşmış yapısının içinde kendi kimliğini 

sorgulamadan, başıboş bir şekilde bu rollerin içinde sürüklenmektedir.  

Hırsız ve ampüte adam, şehrin içinde ilerlerken minyatür bir gösterinin sergilendiği bir 

platformun önünde dururlar. Gösteri, Güney Amerika’nın sömürgecilik dönemini ele 

almakta ve minyatür bir şehirde kertenkeleler (yerliler) ve kurbağalar (sömürgeciler) 

kullanılarak İspanyolların Amerika kıtasını sömürgeleştirmesini kanlı bir savaşla 

betimlemektedir. Sahne gerçek kurbağa ve kertenkelelerle düzenlenmiş, sömürgeciliğin 

kanlı tarihini grotesk bir biçimde canlandırmaktadır.  

 

Görsel 4.14. Ampüte adam ve Hırsız Platformda (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 



80 

Görsel 4.14’teki gibi gösterinin sonunda, hırsız ve ampüte adam platforma çıkar. Hırsız, 

ölü kertenkele ve kurbağaların arasında sıçrayarak bir kurbağayı, yani sömürgeciyi 

canlandırır. Bu sahne, hırsızın kendini kolektif bilinçdışının karanlık yönlerine, 

sömürgecilik ve acımasızlık temalarına kaptırdığını simgeler. 

Ampüte karakter ise, gölge arketipinin temsili olarak hırsızın yanında durur ve elindeki 

parayı kaldırarak onun toplumun çelişkileri ve çatışmaları karşısında uyum sağlamak 

zorunda kalışını simgeler. Bu hareketiyle ampüte, hırsızın hem içsel hem de toplumsal 

çatışmalarla yüzleşmesini zorunlu kılan bir anı sembolize eder; böylece hırsızın içinde 

bulunduğu düzene istemese de bir parçası olarak dahil olduğunu ima eder.  

Minyatür şehirde kertenkeleler ve kurbağalarla simgelenen sömürgecilik ve kanlı savaş 

gösterisi, toplumun tarihsel gölgesini yansıtır. Sömürgeciliğin zalimlik, çıkarcılık ve kan 

dökme üzerinden şekillenen doğası, Jung’un kolektif bilinçdışı kavramında bir gölge 

olarak yer alır. Kertenkeleler (yerliler) ve kurbağalar (sömürgeciler) ile bu sahne, 

toplumun bastırdığı karanlık yönleri ve geçmişte işlenen zulümlerin hatıralarını 

canlandırır. Hırsızın burada sömürgeci rolünü üstlenip kurbağa taklidi yapması, kendini 

istemeden toplumun kolektif gölgesine, yani acımasızlık ve maddiyatçılığa kaptırdığını 

gösterir. 

Bu arada elitlerin, vurulan insanların ve kanlı gösterinin fotoğraflarını çekmesi Jung’un 

Persona arketipine yönelik bir eleştiridir. Persona, bireyin toplumsal maskesi, toplumda 

takındığı yüzdür. Elitler burada, gerçek acılara duyarsız kalıp yalnızca yüzeydeki 

görüntülerle ilgilenen toplumun kayıtsız yönünü simgeler.  

“Satılık Mesihler” adlı sahnede, Roma İmparatorluğu askerleri pazar yerinde çoğaltılmış 

İsa ikonları satarken, elitler ellerinde kameralarıyla bu anları kaydeder. Askerler, hırsız 

ve ampüteye bir çarmıh vererek onları sokak boyunca bu yükü taşımaya zorlar; elitlerden 

bir kameraman, hırsız ve ampüteyi filme almaya devam eder. Ardından, askerler hırsızı 

içki içmeye davet ederken, ampüteyi yanlarından kovarlar. 

Bu sahnede, hırsız “Kurban” arketipini de yansıtır. Hırsız saflıkla bilinmeyene doğru bir 

adım atarken bu sahnede toplumsal rolleri sorgulamadan ve bilinçsizce üstlenir. Çarmıh 

taşımaya zorlanarak “Kurban” arketipinin temaları yansıtılır. Hırsız, toplumun ona 

dayattığı bu rolü bilinçsizce kabul ederken, ampüte karakter ise hırsızın içsel gölge yanını 

yansıtan bir figürdür. Ampütenin askerler tarafından kovulması, hırsızın bu yolculuğunda 



81 

gölge yanlarıyla yalnız başına yüzleşmek zorunda kalmasını, uyumsuzluklarını 

toplumdan dışlanarak kendi başına çözmeye itilişini simgeler. 

 

Görsel 4.15. Hırsız ve Kopya İsa Heykelleri (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Hırsız, sarhoş olup bayılınca, askerler onu bir fabrikaya götürür ve bedeninin kalıbını 

çıkararak balmumundan heykeller yaparlar. Görsel 4.15’teki gibi hırsız uyandığında, 

etrafında kendisine benzeyen ve çarmıha gerilen İsa figürlerine dönüştürülmüş yüzlerce 

balmumu heykelle çevrili olduğunu fark eder. Bu sahte kopyaların arasında çılgına dönen 

hırsız, bağırarak heykelleri parçalamaya başlar ve sonunda bir heykel kopyasını sırtına 

alarak dışarı çıkar. Bu esnada ampüte adam gelmiş ve onu takip etmektedir. 

Askerlerin hırsızın bedenini kalıba alıp çoğaltarak İsa figürlerine dönüştürmesi, toplumun 

kolektif bilinçdışının bir yansımasıdır. Balmumu heykeller, hırsızın kendi özgün 

kimliğinden koparılıp toplumun dayattığı yüzeysel değerlerle şekillendirilmiş bir "kutsal" 

figüre veya “kurban”a dönüştürülmesini ifade eder. Hırsız, burada toplumun ona 

yüklediği bu sahte imajlarla kimliksizleşir; özgün benliği, toplumun dayattığı Persona ile 

tamamen örtülür. Bu durum, Jung’un “Persona” arketipini simgelerken, kolektif 

bilinçdışının etkisiyle kopyalanarak çoğaltılmış bu idealize figürler, toplumun sahte 

kimlik dayatmalarını ve hırsızın özgün kimliğinden uzaklaşma sürecini derinleştirir. 

Hırsızın, bu kopya figürler arasında uyanıp heykelleri parçalamaya başlaması, onun bu 

yüzeysel kopyalardan kurtulma ve gerçek kimliğini bulma çabasıdır. Hırsız, burada 

persona ile yüzleşir ve toplumun ona yüklediği yüzeysel kimlikleri reddederek kendi öz 

kimliğine, kendilik arketipine giden yolculuğuna devam eder. 



82 

Hırsız, dışarıda, kilise önündeki kaldırımda beden işçiliği yapan kadınlarla karşılaşır. Dua 

ettikten sonra kilisenin önünde bekleyen bu kadınlardan biri, üzgün ve bitkin bir halde 

İsa figürünü taşıyan hırsıza yaklaşır ve önünde saygıyla eğilerek figüre bulaşan boya 

lekelerini temizler. 

Toplumsal ahlakın dışında kalan bu kadınlar, burada hırsıza kutsal bir saygı gösterisi 

sunar; İsa figürüne dokunarak lekeleri temizlemeleri, dünyevi olanın kutsalla bağ 

kurduğu bir tür manevi arınmayı simgeler.  

Hırsız, harabe bir kiliseye girer. Kilisenin içinde, İncil üzerinde gezinen salyangozlar ve 

toz kaplı eşyalar, kutsal olanın çürümüşlüğünü, yozlaşmış inançları ve manevi değerlerin 

değersizleşmesini simgeler. Elindeki İsa heykelini boş kaidenin üzerine bırakır. Kilisenin 

ortasında bir yatak bulur; yorganı kaldırdığında, kaidede olması gereken gerçek İsa 

heykelini yanına alarak uyuyan papazı görür. Hırsız papazı uyandırır. Papaz, anlaşılmaz 

sesler çıkararak öfkeyle hırsıza bağırır; hırsızın kaideye koyduğu İsa figürünü kaldırıp, 

yanına alarak uyuduğu gerçek İsa figürünü kaideye yerleştirir ve hırsızı kopya heykelle 

birlikte kiliseden dışarı atar. 

Hırsızın harabe kiliseye girişi, onun ruhsal bir arayışa yöneldiğini ve kutsal olanı bulma 

çabasıdır. Papazla karşılaşması, hakikate ulaşma isteğini temsil eder. Ancak papaz, 

gerçek İsa heykelini yanına alarak uyuması, hırsızı ve getirdiği kopya figürü kiliseden 

kovması kutsal olanı kendi kişisel rahatlığı ve bencilliğine indirgediğini gösterir.  

 

Görsel 4.16. Hırsız, kopya İsa heykelinin yüzünü yer (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 



83 

Görsel 4.16’daki gibi hırsız, yerdeki İsa heykelini alıp öper ve heykelin yüzünü yemeye 

başlar. Yüzü tamamen yok olan heykeli kırmızı ve mavi balonlara bağlayarak gökyüzüne 

gönderir. Heykel, balonlarla havalanarak gözden kaybolur. Heykelin kırmızı ve mavi 

balonlarla gökyüzüne gönderilmesi ise, İsa'nın gökyüzüne yükselmesiyle benzer bir 

sembolizme sahiptir.  

Bu hareket, hırsızın sahte kutsallıkla hesaplaşmasını ve ondan kurtulma arzusunu 

sembolize eder. Kopya heykelin yüzünü yiyerek onu tüketmesi, toplumun ona yüklediği 

sahte kutsallıktan kurtulma çabasıdır.  

Bu sahnede, hırsızın yolculuğu Jung’un arketipleri bağlamında kurban arketipinden 

arınma ve yüzleşme süreci olarak görülür. Hırsız, toplumun dayattığı yüzeysel roller ve 

sembolik kimliklerle yüzleşir; kurban arketipinden çıkarak kendi hakikatine ulaşmaya 

doğru bir adım atar. 

Hırsız, onu takip eden kadınlar ve ampüte adamla bir balık pazarına girer. Pazarın tam 

ortasında yükselen kırmızı bir kule, hırsızın dikkatini çeker. Kulenin tepesinden devasa 

bir balık oltası sarkıtılmıştır. Pazardaki balıkçılar, bu oltaya balık ve üzüm bırakır; 

karşılığında yukarıdan bir kese altın iner.  

 

Görsel 4.17. Hırsız bir balık oltasında kuleye tırmanıyor (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Hırsız, oltadan inen keseyi görünce gözleri açılır. Görsel 4.17.’de görüldüğü gibi hemen 

oltaya atlayarak kulenin tepesine tırmanmaya başlar. Bu davranışı, onun maddi hırslarını 

ve bilinçsiz bir şekilde sahip olma arzusuyla hareket ettiğini gösterir. Hırsız, bilinmeyene 

cesurca adım atarken, aynı zamanda dünyevi arzularının kontrolündedir. Kuleye 



84 

ulaşması, maddi hırslarının onu ruhsal bir yüzleşmeye yönlendirdiği bir dönüm 

noktasıdır. 

Hırsız, kulenin tepesindeki pencereden içeri girdiğinde tahtında oturan Simyacı ile 

karşılaşır. Simyacı, Bilge Adam (Mentor) arketipini taşır. Simyacı, hırsızın yolculuğunda 

ona rehberlik etmek üzere karşısına çıkan bir figürdür. Hırsız, maddi arzularını ve güç 

hırsını yansıtarak bıçağını çeker ve Simyacıya saldırır. Ancak Simyacı, sakin bir şekilde 

onu yener ve etkisiz hale getirir.  

Simyacı, hırsızın karnına, göğsüne ve başına dokunarak çakralarını kontrol eder. Bu 

hareket, bireyin enerji merkezlerindeki dengesizlikleri ve ruhsal blokajlarını açığa çıkarır. 

Simyacı, ardından yanındaki yardımcısına hırsızın boynundaki bir şişliği işaret eder. 

Şişlik kesildiğinde içinden devasa bir mavi mürekkep balığı çıkar. Bu balık, gölge 

arketipinin güçlü bir sembolüdür ve hırsızın bastırdığı karanlık yönlerini temsil eder. 

Gölge, bireyin kabul etmek istemediği veya farkında olmadığı yanlarını içerir. 

Simyacı, Hırsız’a “Altın istiyor musun?” diye sorar. Hırsız, altın istediğini söylediğinde, 

Simyacı onu soyar, öncelikle bir havuzda yıkar ve ardından bir fanusa dışkısını yapmasını 

söyler. Bu ritüeller, Jung’un simya metaforunda nigredo (kararma) ve albedo (arınma) 

aşamalarını yansıtır (Jung, 1980, s. 217). Nigredo, bireyin ego ile yüzleşme sürecidir. Bu 

aşama, karanlık ve kaotik bir dönemdir ve bireyin bastırılmış gölgeleriyle yüzleşmesini 

gerektirir. Hırsız’ın dışkısını fanusa koyma eylemi, onun kendisinin en değersiz, aşağılık 

yönlerini temsil eder. Bu süreç, bireyin karanlık yanlarını kabul ederek içsel bir dönüşüm 

için ilk adımı attığı evredir (Jung, 1980, s. 219). Hırsız’ın boynundaki şişlikten çıkan mavi 

mürekkep balığı da nigredo aşamasının bir parçasıdır; bu balık, onun gölge yanını ve 

bastırdığı içsel korkularını simgeler. 

Albedo, bireyin saflığa ve aydınlanmaya doğru ilerlediği, ruhsal arınmanın gerçekleştiği 

aşamadır. Simyacı’nın Hırsız’ı havuzda yıkaması, bu ritüelin fiziksel bir yansımasıdır 

(Jung, 1980, s. 227). Hırsız’ın dünyevi bağlarından arındırılması, ego ve maddi hırslarının 

üzerinden saf bir benlik formuna geçiş yapmasını sağlar (Jung, 1980, s. 230). 



85 

 

Görsel 4.18. Hırsız fanusun içinde (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Görsel 4.18’deki gibi Simyacı, hırsızı altında ateş yanan bir fanusa oturtur ve yanındaki 

başka bir fanusa hırsızın dışkısını koyar. Hırsız, fanusun içinde otururken ateşi 

harlandırır, böylece hırsızın terlemesini sağlar. Bu süreçte, hırsızın teri ve dışkısı 

birleşerek bir dönüşüm sürecine girer. Simyacı, laboratuvarında gerçekleştirdiği bir dizi 

işlemle dışkıyı saf altına dönüştürür. Bu süreç, Jung’un simya metaforundaki rubedo 

(kırmızılaştırma) aşamasına denk gelir. Rubedo, bireyin en alt düzeydeki yönlerinin bile 

dönüştürülerek en saf haline getirilmesini ve kişinin potansiyelinin ortaya çıkarılmasını 

temsil eder (Jung, 1980, s. 233). 

Simyacı, bu dönüşümle ilgili olarak hırsıza şu sözleri söyler: “Sen de bir dışkısın, ama 

kendini altına dönüştürebilirsin.” Bu ifade, bireyin en değersiz gördüğü yanlarının bile 

bir potansiyele sahip olduğunu ve içsel dönüşüm yoluyla saflaşabileceğini anlatır. 

İstediği altını elde etmiş şekilde oturan Hırsıza, Simyacı bir ayna uzatır. Hırsız, aynadaki 

görüntüsünü gördüğünde kendini kabul etmekte zorlanır ve elindeki altınla aynayı 

parçalar. Hırsız, altına ulaşarak hayalini gerçekleştirdiğini sanırken, aynadaki görüntüsü 

ona bu hedefin aslında kendisini değiştirmediğini, aksine içsel boşluğunu ve çirkinliğini 

daha belirgin hale getirdiğini fark ettirir. Bu, onun için dayanılmaz bir yüzleşmedir.  

Simyacı, hırsıza kendi kıyafetlerine benzeyen bir kıyafet giydirir ve bu ritüel ile hırsızı 

kendisine benzer bir görünüme kavuşturur. Bu dönüşüm, hırsızın artık bir yolculuk 

rehberi olan Simyacı ile aynı düzeyde bir anlayışa erişmek için çıktığı yolu simgeler. Bu 



86 

eylem, hırsızın artık bir rehber figür olan Simyacı’yla aynı düzeyde bir anlayışa erişme 

potansiyelini taşıdığını ifade eder. Bu sahne, Persona arketipiyle ilişkilidir; Simyacı, 

hırsızın yeni bir kimlik kazanarak dönüşüm yolculuğuna hazırlanmasını sağlar. Kıyafet, 

dış dünyaya sunulan bir imajı simgeler ve hırsızın bu yeni yolda nasıl bir rol üstleneceğini 

ifade eder. 

 

Görsel 4.19. Simyacı ve Hırsız taş kırma ritüeli (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Görsel 4.19’da görüldüğü gibi Simyacı, hırsızı aynalarla dolu bir odaya götürür. İkisi 

odanın içinde birlikte yürürken, odanın ortasında büyük bir taş dikkat çeker. Simyacı, bu 

taşın yanına oturarak hırsıza yönelir ve aynayı kırdıktan sonra şimdi de bu taşı kırması 

gerektiğini söyler. Hırsız, Simyacı’nın verdiği baltayla taşı kırmaya çalışır. Ancak 

defalarca denemesine rağmen taş kırılmaz.  Simyacı, baltayı alır ve yalnızca bir darbe ile 

taşı parçalar. Taş parçalandığında, içinden bir cam küre çıkar. Simyacı küreyi hırsıza 

gösterir ve ona, “Her taşın içinde bir ruh vardır,” diyerek, yüzeyde sıradan görünen 

şeylerin altında derin bir anlam ve öz barındığını ifade eder. 

Aynalarla dolu oda, hırsızın kendi yansımasıyla yüzleşmesini simgeler ve onun gölge 

arketipiyle yüzleşme sürecini başlatır. Simyacı, bu yüzleşmenin ardından taşı kırmasını 

istemesi bireyin içsel engellerini ve çözülmesi gereken derin sorunları temsil eder. 

Hırsızın taşı kıramaması, kendi içsel gücünü henüz keşfetmediğini ve engelleri aşmak 

için daha derin bir farkındalığa ihtiyaç duyduğunu gösterir. Simyacı’nın taşı bir darbede 

kırması, Bilge arketipinin rehberlik gücünü ve bireyin zorlu engelleri aşmasına nasıl 

yardımcı olabileceğini ifade eder. Taştan çıkan cam küre, her yüzeyin altında bir ruh ve 

öz barındığını, bireyin bu özü keşfetmesi gerektiğini simgeler. 



87 

Ardından Simyacı, hırsızı tarot kartlarıyla dolu bir odaya götürür. Bu odanın duvarları, 

mitolojik figürler ve olaylarla süslenmiş tarot kartlarıyla kaplıdır. Simyacı, tarot kartları 

aracılığıyla hırsıza, insanın ruhsal yolculuğunu ve bu yolculuk sırasında karşılaşacağı 

sembolik temaları gösterir. Kartların üzerindeki semboller, insanın içsel dinamiklerini ve 

evrensel arketipleri anlaması için bir rehber niteliğindedir. Simyacı, bu kartlar sayesinde 

hırsıza, bir ruhun nasıl yaratıldığını ve insanın kendi potansiyelini nasıl ortaya 

çıkarabileceğini anlatır. 

Simyacı daha sonra, üzerinde altı köşeli yıldız bulunan altından bir daireyi hırsıza sunar 

ve bu sembolü ruhsal dengenin bir temsili olarak tanımlar. Hırsızı yere yatırır ve bir dizi 

ritüel gerçekleştirir. Bacaklarının arasına bir asa koyarak, “Bilmek,” kollarının arasına bir 

kılıç koyarak, “Cesaret etmek,” der. Ardından altın bir kupa getirir ve bunu “İstemek” 

olarak adlandırır. En sonunda, altı yıldızlı daireyi hırsızın başının üzerine yerleştirir ve 

“Sessiz olmak” diyerek, bu dört ilkenin ruhsal yolculukta dengeli bir şekilde birleşmesi 

gerektiğini ifade eder. 

Simyacı, hırsızı daha sonra yeni bir ritüel odasına götürür. Bu odanın duvarlarında tablo 

gibi duran kapitalizmi temsil eden yedi insan figürü yer alır. Simyacı, bu figürlere dikkatle 

bakan hırsıza şu mesajı verir: 

“Hiçbir insan tek başına başarıya ulaşamaz. Simya çalışmalarında başarılı olabilmen için 

bu arkadaşların sana eşlik edecek. Onlar senin gibi hırsızlar, ama farklı bir düzeydeler. 

Gezegendeki en güçlü insanlar: sanayiciler ve siyasetçiler.” 

Bu figürlerin kapitalizmi temsil etmeleri, insanlığın ortak bir karanlık tarafını (örneğin, 

güç ve kontrol arzusu) yansıtırken, aynı zamanda bu özelliklerin dönüştürülerek insanlığa 

hizmet edebileceği potansiyeli de barındırır. Bu figürlerin her biri kendi bireysel 

kahramanlık arketiplerini taşırken, bir araya geldiklerinde insanlığın kolektif 

dönüşümünü temsil ederler. Jung’un kolektif bilinçdışı teorisinde, kahramanın yolculuğu 

yalnızca bireysel düzeyde değil, evrensel bir sürecin parçası olarak görülür.  

Simyacı, bu figürleri Hırsız’a birer “yol arkadaşı” olarak tanıtarak, onların sadece bireysel 

kahramanlıklarını değil, bir araya geldiklerinde insanlığın kolektif bilinçdışındaki 

dönüşümünü başlatacak bir güç olduklarını ima eder. Simyada maddelerin birleşerek 

daha yüksek bir forma dönüşmesi gibi, bu figürlerin de Hırsız’ın yolculuğunda kolektif 

bir anlam yaratacak şekilde bir araya geldiği söylenebilir.  



88 

 

Görsel 4.20. Venüs gezegeninin temsilcisi Fon (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Görsel 4.20’de görüldüğü gibi ilk figür Venüs gezegeninin temsilcisi olan Fon ile başlar. 

Fon, işini insan vücudunun rahatına ve estetik görünümüne adamış bir girişimci olarak 

tanımlanır. Kendisine ait bir fabrikada yatak, şilte, kumaş, giyim, makyaj ve kozmetik 

ürünleri üretilir. Fabrikasında ağırlıklı olarak kadın işçiler çalışmaktadır. 

Fon’un Venüs gezegenini temsil etmesi, estetik, güzellik ve arzularla ilişkilidir. Venüs, 

Roma mitolojisinde aşk, güzellik, arzu ve doğurganlık tanrıçasıdır. Aynı zamanda Yunan 

mitolojisindeki Afrodit'in karşılığıdır. Bu tanrıça, aşkın ve estetiğin ilahi bir temsilcisi 

olarak görülmüş ve bu kavramlar gezegenle ilişkilendirilmiştir. Sembolik olarak 

Venüs/Afrodit, çekiciliği ve armoniyi temsil eder. Bu semboller, gezegenin astrolojik 

anlamına taşınmıştır (Bulut, 2021, s.90). 

Fon, Venüs arketipini temsil eder. Fon’un insan vücuduna rahatlık ve güzellik sunmaya 

yönelik çalışmaları, bu estetik ve çekim değerleriyle doğrudan örtüşür. Kozmetik ürünler, 

maskeler ve giyim üretimi gibi faaliyetleri, Venüs’ün güzelliği ve arzuyu yüceltme 

temalarını yansıtır. Ancak, Fon’un bu değerleri yüzeysel bir kapitalist ideal üzerinden 

sunması, Venüs’ün derinlikten yoksun ve yüzeyde kalan gölgeli yönünü temsil eder. 

Fon’un faaliyetleri, aşk ve estetikle bağlantılı değerleri ticari bir meta haline getirerek, 

Venüs arketipinin tüketim toplumundaki çarpık yorumunu ortaya koyar.  

Fon, bu fabrikayı babasından devraldığını söyler. Babasının kör, sağır ve dilsiz olduğunu, 

herhangi bir karar vermeden önce annesinin mumya halindeki heykeline danıştığını 

belirtir.  



89 

Fon’un kendi fabrikasını ve iş modelini babasından devralması, kapitalist düzenin bir 

nesilden diğerine aktarılan bir yapı olduğunu gösterir. Ancak bu yapının içindeki körlük, 

sağırlık ve dilsizlik, sistemin içsel bir duyarsızlık ve işlevsizlik üzerine kurulu olduğunu 

simgeler. 

Fon’un, babasının kör, sağır ve dilsiz olduğunu ve karar vermeden önce annesinin 

mumyasına danıştığını söylemesi, Yıkıcı Baba arketipiyle ilişkilendirilir. Babası, 

sembolik olarak geçmişe bağlı, statik ve duygusal olarak işlevsiz bir otorite figürüdür. 

Anneden geriye kalan bir mumyaya danışılması, yaşamdan ve değişimden kopmuş bir 

geleneğin sürdürülmesini temsil eder. Bu, kapitalist sistemin geçmiş değerlerin 

gölgesinde hareket ettiğini ve yeniliği yalnızca yüzeyde barındırdığını vurgular. 

Fon’un birçok eşi ve çocuğu vardır; eşlerini genellikle fabrikasında çalışan işçi kızlar 

arasından seçer. Ancak onlarla yalnızca çalışma saatleri içerisinde bir araya gelir. İşçi 

olarak başlayan kızlar arasından eş seçtiğinde, onları sekreter pozisyonuna yükseltir. 

Fon’un eşlerini fabrikasında çalışan işçilerden seçmesi ve onları sekreterliğe yükseltmesi, 

kapitalizmin bireysel ilişkilerde bile hiyerarşik bir kontrol ve manipülasyon sistemi 

kurduğunu gösterir. Bu davranış, güç ve kontrol üzerinden şekillenen bir gölge 

dinamiğini yansıtır. 

Fon’un fabrikası, insanlara özel maskeler üretir. İnsanların oldukları kişi olarak değil, 

görünmek istedikleri şekilde sevilmek istediklerini düşündüğünü ifade eder. Bu yüzden 

müşterilerine istedikleri yüze sahip olabilecekleri maskeler sunar. Bu maskeler, kişiye 

özel olarak tasarlanır ve bir ömür boyu dayanıklı olacak şekilde üretilir.  

Fon’un işinin temelinde, insanların oldukları kişi olarak değil, görünmek istedikleri kişi 

olarak sevilmek istemesi fikri yatar. Bu, Persona arketipine doğrudan bir referanstır. 

Persona, bireyin topluma sunduğu maske ve dış dünyadaki kimliğidir. Fon’un fabrikası, 

bu maskeyi literal anlamda üretir ve insanların kendi "ideal" yüzlerini seçmelerine olanak 

tanır. Bu durum, modern kapitalist toplumda bireyin kendini nasıl sürekli olarak yeniden 

yaratmaya çalıştığını ve yüzeysel değerlerle kendini tanımlama eğilimini eleştirir.  

Fabrikanın ilginç bölümlerinden biri de cesetleri güzelleştirme üzerine çalışır. 

Kadavralara makyaj yapılır ve hatta elektronik cihazlarla donatılarak, ailelerine "son bir 

öpücük" verebilecek şekilde tasarlanır. Fon’un amacı, yaşam ve ölüm arasındaki sınırda 

bile estetik ve insan algısını şekillendirmeyi hedefler. Kadavralara makyaj yapılması ve 

teknolojik cihazlarla donatılması, ölüm sonrası bile toplumsal beklentilerin etkisini 



90 

simgeler. Bu uygulama, aynı zamanda ailelerin ölüyü "ölü" olarak görmek istememeleri 

ve kapitalist toplumun aşırılığına dair bir eleştiri olarak okunabilir. Cesetlerin 

güzelleştirilmesi, modern dünyada bireylerin sadece yaşamları boyunca değil, öldükten 

sonra da toplumsal bir performans sergilemek zorunda kaldığını gösterir. Maskelerin 

sadece hayatta olanlar için değil, ölüler için de üretilmesi, Persona arketipinin ölüm 

sonrasında bile toplumun dayattığı bir görünüm standardına uygun hale getirildiğini 

sembolize eder. 

 

Görsel 4.21. Mars gezegeninin temsilcisi İsla (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

İkinci figür görsel 4.21.’de görülen, Mars gezegeninin temsilcisi İsla’dır. Mars, 

mitolojide savaş tanrısı olarak bilinir ve hem yıkıcı gücü hem de cesareti temsil eder. 

Roma mitolojisinde Mars, savaşın ve askeri stratejinin tanrısıdır. Aynı zamanda Yunan 

mitolojisindeki karşılığı Ares’tir. Ancak Ares’ten farklı olarak Mars, yalnızca savaşın 

kaosunu değil, aynı zamanda disiplinli askeri düzeni ve cesareti de simgeler. Bu 

özellikleriyle Mars, eril enerjiyi, mücadeleyi, rekabeti ve hayatta kalma güdüsünü ifade 

eder (Bulut, 2021, s.104). 

Filmde İsla karakteri, Mars’ın arketipik anlamını savaş endüstrisindeki yıkıcı rolünü 

yansıtır. İsla’ın silah fabrikası, savaşı bir tüketim ürününe, şiddeti ise bir pazar talebine 

dönüştüren yıkıcı bir anlayışı temsil eder.  

Kadın olması, onu geleneksel Mars (erkek) enerjisi ile zıt bir şekilde yapılandırır ve bu 

da karakterini daha karmaşık bir hale getirir. İsla, Mars arketipini feminist bir 

perspektiften yeniden yorumlayan güçlü bir karakterdir.  



91 

İsla, erkek sekreterlerle çalışmayı tercih eder ve kadınları çalıştırmaz, kendi kadınlığını 

ve feminen enerjiyi reddediyor gibi görünse de, bu seçim onun gücü erkeklerle aynı 

düzlemde oynayarak kazandığını gösterir.  

Fabrikası, geleneksel ve modern her türlü silahı üretir ve satar. Ürünleri arasında 

bombardıman uçakları, hidrojen bombaları, ışın silahları, ölümcül bakteriler, karşıt 

madde dalgaları ve kanserojen gazlar gibi son derece yıkıcı silahlar bulunmaktadır. 

Bununla birlikte, zararsız insanları vahşi bireylere dönüştüren ilaçlar ve zehirler gibi 

ürünler de üretir. 

İsla, yürüyüşler ve oturma eylemlerine katılan gençler için de tasarlanmış silahlar üretir. 

Bu ürünler arasında kolajlanmış tüfekler, el bombalı gerdanlıklar, gitar şeklinde silahlar 

ve dini gruplara yönelik tematik silahlar yer alır. Örneğin, mistik sembollerle süslenmiş 

silahlar; Budistler, Yahudiler ve Hristiyanlar için özel olarak tasarlanmıştır. 

İsla’nın fabrikası, savaşı bir tüketim ürünü, şiddeti ise bir pazar talebine dönüştüren 

modern kapitalizmin eleştirisini temsil eder. Genç neslin yürüyüş ve eylemleri için 

ürettiği silahlar, toplumsal hareketlerin bile bir pazarlama fırsatı olarak görüldüğünü ve 

savaşın bir meta haline getirildiğini ortaya koyar. Dini gruplara özel silahlar tasarlaması, 

mistik sembollerle süslenmiş ürünler üretmesi, onun şiddeti sadece fiziksel bir düzlemde 

değil, ideolojik ve ruhsal düzlemlerde de manipüle ettiğini gösterir. Bu, onu yalnızca bir 

savaş figürü değil, aynı zamanda toplumun inanç ve değerlerini kontrol eden bir figür 

haline getirir. 

 

Görsel 4.22. Jüpiter gezegeninin temsilcisi Klen (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Görsel 4.22’de görülen üçüncü figür Jüpiter gezegeninin temsilcisi Klen’dir.  



92 

Jüpiter, mitolojide tanrıların kralı olarak bilinir ve hem bolluğu hem de otoriteyi temsil 

eder. Roma mitolojisinde Jüpiter, Yunan mitolojisindeki Zeus’un karşılığıdır. Bu 

gezegen, genişleme, büyüklük, bilgelik, zenginlik, bolluk ve otoriter düzenin sembolüdür. 

Aynı zamanda inanç sistemlerini ve ahlaki değerleri şekillendiren bir figürdür. Ancak 

Jüpiter’in gölgeli tarafı, aşırı lüks, kibir ve yüzeysel gösterişle kendini gösterebilir (Bulut, 

2021, s.112). 

Klen, burjuva sınıfına mensup, lüks ve gösterişli bir yaşam süren, bir sanat fabrikası 

sahibi olarak karşımıza çıkar. Klen karakteri, Jüpiter arketipini burjuva yaşam tarzı ve 

sanat fabrikası üzerinden yansıtır. Kendisi büyük, sanat eserleriyle dolu bir evde yaşar. 

Ancak bu görkemli yaşam, eşiyle arasındaki soğuk ilişkiyle gölgelenmiştir. Klen, burjuva 

yaşam tarzının ve sanat fabrikasının dışarıdan kusursuz görünen dünyasında, aslında 

eşine karşı duygusal bağlarını kaybetmiş ve onunla yüzeysel bir ilişki sürdürmek zorunda 

kalmıştır. 

Klen’in, soğuk evliliğine tezat oluşturan bir hayatı vardır. Haftalık olarak yüksek 

miktarda para ödediği bir sevgilisi vardır. Sevgilisi, eşinin tam zıttı bir figürdür; toplumun 

geleneksel normlarına uymayan, kendisini daha serbest bir şekilde ifade eden ve özgür 

ruhlu bir kadındır. 

Klen’in eşiyle sürdürdüğü ilişkiyi bir tür toplumsal maske gibi kullandığını gösterir. 

Evliliği, toplumda kusursuz bir burjuva hayatı imajını korumanın bir aracı haline 

gelmiştir.  

Klen, sevgilisiyle sanat fabrikasında birlikte çalışarak her hafta yeni bir sanat eseri üretir. 

Ancak bu "renkli" hayatın, uyuşturucu maddeler etkisinde gerçekleştiği ima edilir ve bu, 

özgürlük arayışının yüzeysel bir kaçış olduğunu vurgular.  

Klen’in sanat fabrikası, insan bedeni ve cinselliğiyle yakından ilişkili eserler üretir. Bu 

fabrikada üretilen eserlerden biri olan "dişi makine", Klen tarafından "aşk makinesi" 

olarak adlandırılır. Performans sırasında, sevgilisi elinde bir fallus simgesiyle dürterek 

dişi makineyi çalıştırır. Bu dürtme eylemi sonucunda, dişi makine harekete geçerek 

kendisinin küçük bir kopyasını, yani "bebek makineyi" üretir. 

Bu, Jüpiter’in yaratıcı ve büyüten yönünün kapitalist bir sistemde yüzeyselleştirildiğini 

ve maddeselleştirildiğini gösterir. Klen’in sanat fabrikasında sergilenen performanslar, 

zenginliğin ve bolluğun yarattığı estetik gösterişin, derinlikten uzak bir tüketim aracı 

haline geldiğini vurgular. Dişi makine, Jung’un Anne Arketipinin modern kapitalist bir 



93 

yorumudur. Doğal ve kutsal bir yaratıcı güç olan "anne", burada mekanik bir süreçle 

eşdeğer hale getirilmiş ve metalaştırılmıştır. Makinenin bebek makine üretmesi, 

doğurganlığın bile üretim hattına indirgenmesini temsil eder. Dişi makine, yalnızca 

mekanikleşen bir doğurganlık figürü olarak değil, aynı zamanda kapitalist estetik 

anlayışının, insan doğasını ve cinselliğini birer ürün haline getirip bunu bir sanat eseri 

gibi sunmasının da bir eleştirisidir. Klen ve metresinin performansı, bu metalaştırmayı 

estetik bir deneyimmiş gibi sunarak, tüketim toplumunda sanatın da içeriğinden ve 

anlamından koparıldığını sergiler. 

 

Görsel 4.23. Satürn gezegeninin temsilcisi Sel (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Görsel 4.23.’de görülen dördüncü figür olarak Satürn gezegeninin temsilcisi Sel’dir.  

Satürn, mitolojide zamanın ve disiplinin tanrısı olarak bilinir. Roma mitolojisinde Satürn, 

Yunan mitolojisindeki Kronos’un karşılığıdır ve genellikle yapı, sınırlamalar, disiplin, 

kontrol ve otoriteyle ilişkilendirilir. Aynı zamanda ölümü ve zamanın geçiciliğini temsil 

eder. Satürn’ün gölgeli tarafı ise baskı, aşırı disiplin, katı kurallar ve bireysel 

özgürlüklerin kısıtlanması olarak kendini gösterir (Bulut, 2021, s.122) 

Sel, müşterileri yalnızca çocuklar olan bir fabrika sahibidir. Filmde Sel karakteri, Satürn 

arketipinin disiplin ve kontrol yönlerini, geleceği şekillendirmek için kullandığı oyuncak 

fabrikası aracılığıyla yansıtır. Fabrikasında yalnızca yaşlı kadınlar ve erkekler çalışır. Bu 

fabrikada üretilen oyuncaklar, çocuklara yönelik gibi görünse de tamamen savaş 

temalıdır. Sel’in fabrikasında oyuncak silahlar, tüfekler, oyuncak askerler, minyatür 

plastik bombalar gibi ürünler üretilir. 



94 

Sel’in fabrikası, hükümet politikalarına doğrudan bağlıdır. Fabrikadaki üretimi 

yönlendiren bir bilgisayar, hükümet tarafından programlanır ve gelecekteki savaşlar veya 

devrimler hakkında bilgiyle beslenir. Bu bilgisayar, çocukları doğumdan itibaren belirli 

bir düşmana karşı koşullandıracak oyuncakların tasarımını yapar. Örneğin, hükümet Peru 

ile savaşılması gerektiğini programladığında, bilgisayar Peru halkını inceler ve fabrikaya 

nasıl oyuncaklar üretilmesi gerektiğini söyler. 

Bu doğrultuda, Sel’in fabrikası "Peru yerlileri"ni temsil eden kahverengi tenli, büyük 

cinsel organlı "yerli vampir" oyuncaklar üretir. Bu oyuncaklar yalnızca beyaz tenli 

"haçlılar" tarafından yok edilebilir olarak tasarlanır. Oyuncaklara "Lima" (Peru’nun 

başkenti) gibi isimler verilir ve yerli kültürünü çağrıştıran detaylarla boyanır. Sel, bu 

oyuncakları pazarlamak için savaş temalı çizgi roman kampanyaları da düzenler. 

Örneğin, bir çizgi romanın adı "Yüzbaşı Kaptan, Perulu Canavara Karşı"dır. 

Bu kampanyalar ve oyuncaklar, savaş başlamadan 15 yıl önce çocukların düşmanlarından 

nefret etmeye koşullandırılmasını hedefler. Sel’in oyuncaklarıyla büyüyen erkek 

çocuklar, büyüdüklerinde düşmanlarını zevkle öldürmek üzere savaşa gidecek şekilde 

şekillendirilir. Bu sistem, çocukların masumiyetini savaş ideolojisine hizmet eden bir araç 

haline getirir ve gelecekteki savaşlar için askerler yaratır. 

Sel’in fabrikasında yalnızca yaşlı kadınlar ve erkeklerin çalışması, toplumsal düzenin 

devamlılığını sağlayan geçmiş nesillerin, gelecek nesilleri kontrol etmeye yönelik bir araç 

olarak kullanıldığını ima eder.  

 

Görsel 4.24. Uranüs gezegeninin temsilcisi Berg (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 



95 

Görsel 4.24’te görüldüğü gibi beşinci figür olarak Uranüs gezegeninin temsilcisi 

Berg’dir. 

Uranüs, Yunan mitolojisinde gökyüzü tanrısı olarak bilinir ve Gaia'nın (toprak ana) eşi 

ve ilk tanrılardan biridir. Uranüs, hem ilahi bir varlık olarak gökyüzünü simgeler hem de 

kaotik ve baskıcı bir otorite figürü olarak öne çıkar. Uranüs’ün mitolojideki temsilleri, 

gökyüzü ve yeryüzü arasındaki dengeyi ve çatışmayı yansıtır.  

Uranüs’ün enerjisi özgürlük ve yenilik arayışını teşvik ederken, gölgeli tarafı kaos, 

düzensizlik ve aşırı bireyselcilik olarak ortaya çıkabilir. Uranüs, otoriteyi reddetme ve 

sıradan olanı yıkıp yeni bir düzen kurma arzusu taşır (Bulut, 2021, s.132). 

Filmde Berg karakteri, Uranüs arketipinin devrimci ve sıra dışı yönlerini yansıtır. Berg, 

başkanın ekonomi danışmanı olarak görev yapmaktadır ve annesiyle birlikte başkanlık 

sarayında bir odada yaşamaktadır. Berg ve annesi arasında bağımlı bir ilişki vardır; her 

yerde birlikte hareket ederler ve fiziksel olarak birbirlerine bir ip aracılığıyla bağlıdırlar. 

İkisi de "bebekleri" olarak adlandırdıkları bir yılanı besler ve bu yılan, aralarındaki tuhaf 

bağı güçlendiren bir sembol olarak öne çıkar. 

Berg’in annesi, arketipik olarak Yıkıcı Anne veya Boğucu Anne figürünü temsil eder. 

Yıkıcı Anne, bireyin bireyselliğini bastıran, onu kendi varlığına bağımlı kılan ve kontrol 

eden bir figürdür. Berg’in annesiyle olan bağımlı ilişkisi, Uranüs’ün bireysellik arzusuna 

ters bir durum yaratır. Annesiyle fiziksel bir bağla birbirlerine bağlı olmaları, Berg’in 

bireysel özgürlüğünün ve devrimci fikirlerinin, annesinin kontrolü ve baskısıyla 

çeliştiğini gösterir. Bu ilişki, Uranüs’ün özgürlük arayışının nasıl boğucu bir otorite 

altında sıkışıp kaldığını sembolize eder. 

Yılan sembolü, burada dönüşüm veya yenilenmeden çok, bağımlılık ve kontrolün bir 

aracıdır. Annenin bu sembolü beslemesi, Berg’in kendi iradesi yerine annesinin etkisi 

altında yaşadığını daha da vurgular.  

Berg, başkana sürekli olarak ekonomik raporlar sunar. Bu raporlarda, önümüzdeki beş yıl 

içinde 4 milyon kişinin yurt dışına gönderilmesi gerektiğini savunur. Başkan, Berg’in 

önerisiyle, "Gaz odaları" adını verdikleri bir ekonomi politikasını hayata geçirir. Bu 

politika kapsamında gaz okulları, gaz üniversiteleri, gaz kütüphaneleri, gaz müzeleri, gaz 

salonları açılacaktır.  

Berg’in önerdiği ekonomi politikaları, bu, Uranüs’ün yıkıcı değişim arketipinin karanlık 

bir yansımasıdır.  



96 

Sonuç olarak, Berg karakteri Uranüs arketipinin hem yaratıcı hem de gölgeli yönlerini 

taşır. Yenilik ve özgürlük arayışı, annesiyle olan bağı ve ideolojik saplantılarıyla 

çelişerek, kaos ve kontrol arketipinin bir yansımasına dönüşür. Uranüs’ün bireysellik ve 

devrim potansiyeli, Berg’in dünyasında hem bir vizyon hem de bir felaket kaynağıdır. 

 

Görsel 4.25. Neptün gezegeninin temsilcisi Axon (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Altıncı figür Neptün gezegeninin temsilcisi Axon’dur.  

Neptün, denizlerin ve suyun tanrısı olarak bilinir. Yunan mitolojisinde Poseidon’un 

karşılığıdır ve genellikle okyanuslarla, su kaynaklarıyla ve denizlerdeki gücüyle 

ilişkilendirilir. Trident (Üç dişli mızrak) ile tasvir edilir ve suyun üzerinde mutlak bir 

hakimiyeti simgeler. Aynı zamanda, suyun düzenini kontrol eden bir güç olarak görülür; 

sakin suları olduğu kadar fırtınaları da yönetir. Neptün, bilinçaltını, mistik deneyimleri, 

kaosu ve yanılsamaları temsil eder. Bu gezegen, idealizm, hayaller ve mistik derinliklerle 

ilişkilendirilirken aynı zamanda yanılsama, kaos ve manipülasyonu da beraberinde 

getirir. Hem kurtarıcı hem de yanılsamaların kaynağı olabilir. Neptün’ün arketipi, ruhsal 

boyutta bir arayışla yüzeysel bir manipülasyonun ince çizgisinde yer alır (Bulut, 2021, 

s.138). 

Filmde Axon, Neptün arketipinin bu mistik ve yanılsamalı doğasını temsil eden bir polis 

şefi olarak karşımıza çıkar. Axon, polis teşkilatında bir tür tanrısal figür gibi hareket eder; 

erkekleri hadım ederek kendi otoritesine bağlar ve bu ritüellerle onların üzerinde tam bir 

kontrol sağlar. Hadım ritüeli, bireylerin öz benliklerini yok ederek onları Axon’un 

yarattığı bir idealde eritmesini simgeler. 

Görsel 4.25’te görüldüğü üzere Axon, hadım edilen erkeklerin cinsel organlarını bir 

koleksiyon odasında saklamaktadır. Bu oda, Axon’un otoritesinin ve gücünün bir 



97 

sembolü olarak hizmet eder. Ritüelin ardından, Axon bu koleksiyon odasında gönüllü 

erkeğe bir kutsal kitap verir ve “Bana inanmayı öğren,” diyerek ondan tamamen kendisine 

bağlı olmasını ister.  

Axon’un liderlik tarzı, Neptün’ün hem manipülatif hem de yanılsama yaratıcı doğasını 

yansıtır. Polis teşkilatındaki ritüeller ve kutsal kitap, Neptün’ün mistik ve ruhsal yönlerini 

taşırken, bu kutsal unsurların kontrol ve baskı için kullanılması Neptün’ün gölgeli tarafını 

açığa çıkarır. Axon’un kendisini bir tanrı olarak sunması, yanılsama yaratma ve 

gerçeklikten uzak bir figür olma özelliklerini sergiler. 

Axon ve polis gücü, gösteri yapan öğrenci gruplarına karşı şiddetle saldırır. Bu 

saldırılarda öğrenciler vahşice öldürülür ve bu cinayetler sembolik işkenceler eşliğinde 

gerçekleştirilir. Bu katliamların ardından polisler, Axon’un verdiği kutsal kitabı açarak 

ritüel dualar yapar. Bu dualarda tekrar edilen tek cümle, “Axon gerçek güç ve ışıktır,” 

ifadesidir. 

Axon’un polisiye gücünü ideolojik ve baskıcı bir kontrol mekanizmasına dönüştürmesi, 

Neptün’ün manipülatif ve kaotik doğasını yansıtır. Neptün’ün gölgeli tarafı olan bu 

baskıcı kontrol, Axon’un gücünü derinleştirir. Axon, sahte bir ruhsal lider gibi hareket 

ederek bu yanılsamayı manipülatif bir araç haline getirir. 

 

Görsel 4.26. Plüton gezegeninin temsilcisi Lut (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Sonuncu figür Görsel 4.26’da görülen Plüton gezegeninin temsilcisi Lut’tur. 

Plüton, Roma mitolojisinde Yeraltı Tanrısı olarak bilinir ve Yunan mitolojisindeki 

karşılığı Hades’tir. Plüton adı, "zenginlik" anlamına gelen Plouton kökünden gelir; çünkü 



98 

yeraltı hem ölümün hem de değerli madenler gibi zenginliklerin kaynağı olarak görülür. 

Mitolojik olarak, Plüton/Hades, ölümün ve yeraltı dünyasının hükümdarıdır. Aynı 

zamanda ölümden doğan yeniden doğuşu ve dönüşümü de temsil eder (Bulut, 2021, 

s.146). 

Filmde Plüton arketipini temsil eden Lut, ölüm ve yeniden doğuş, yıkım ve dönüşüm 

temalarını grotesk bir şekilde yansıtır. Lut, aile kompleksleri tasarlayan bir mimar olarak 

tanımlanır. Ancak bu projeler ona büyük bir maddi kayıp getirmiştir. Tasarladığı 

komplekslerde ailelere küçük bahçeler, pencereler ve ısıtma sistemleri sağlamıştır. Fakat 

bu yaklaşımın yanlış bir fikir olduğunu düşünen Lut, insanın bir “yuvaya” değil, yalnızca 

bir "sığınağa" ihtiyaç duyduğunu savunur. Ona göre, eğer sığınak fikrini satmayı 

başarabilirse, büyük miktarda kazanç elde edebilir. 

Lut, Plüton dönüşüm arketipinin karanlık bir yansımasını sergiler.  

Lut, üst sınıf bireylerin katıldığı bir toplantıya katılır. Toplantı sırasında, büyük bir yemek 

masası etrafında toplanmış olan bu insanlar, önlerindeki pişmiş tavukları elleriyle abartılı 

bir şekilde yemektedirler. Lut, bu esnada elindeki projeyi tanıtır. Projesine göre, işçilerin 

yaşayacakları alanlar yalnızca uyumaya yönelik olacaktır. Elektrik, su veya yemek gibi 

temel ihtiyaçlara yönelik hiçbir olanak sunulmayacaktır. İşçiler, yemek yemek için 

fabrikalara bağımlı hale getirilecek, tüm bina sakinleri ortak kullanılan tuvaletleri 

paylaşacaktır. Lut’un bu sunumu, masadaki elitlerden büyük bir alkış alır. 

Sunumun ardından Lut, sahneye adeta bir sihirbaz gibi çıkar ve bir gösteri başlatır. Ortada 

bir tabut bulunmaktadır. Bir kadın tabutun içine girer ve bu eylem, Lut’un projesinin 

temelini açıklayan sembolik bir an olarak sunulur. Proje, insanların aile bağlarından ve 

geleneksel ev kavramından tamamen koparak “özgür” bireyler olmalarını teşvik etmeyi 

amaçlar. Proje ismini “Özgürlük Şehri” olarak açıklar ve sloganı “Şimdi özgür bir adam 

ol” şeklindedir. 

Tabutlar, Lut’un projesinde bireylerin yaşamını bir metaya dönüştürür. "Özgürlük Şehri" 

adını verdiği proje, tabutları minimal yaşam alanları olarak pazarlayarak özgürlük fikrini 

tamamen çarpıtır.  

Minyatür tabutlar, bireylerin yaşam alanlarını temsil eder. Tabut, bireyin eski kimliğini 

geride bırakmasını, sosyal ve toplumsal bağlarından soyutlanarak yalnızca hayatta 

kalmaya indirgenmesi, Plüton’un kökten değişim ve ölümden doğan yeniden yaratım 

temasını çarpıtır. 



99 

Tüm figürlerin tanıtılmasının ardından, grubun tüm üyeleri, bir helikopterle Simyacı ve 

Hırsız’ın bulunduğu kırmızı kulede toplanır. Simyacı, onlara güç ve paraya sahip 

olduklarını ancak ölümlü olduklarını hatırlatır. Ölümden kaçış olmadığını, fakat 

ölümsüzlüğün mümkün olabileceğini söyler.  

Kutsal dağlardan, bu dağların zirvesinde yaşayan ve dünyayı yöneten dokuz ölümsüzden 

bahseder. Bu ölümsüzler, ölümü yenmeyi başarmış ve bilgeliğin sırlarını koruyan 

figürlerdir. Simyacı, bir zamanlar onların da ölümlü olduğunu ve eğer bunu başardıysalar, 

kendilerinin de başarabileceğini ifade eder. 

Simyacı, gruba bilgelik sırlarını elde etmek için kutsal dağa gitmeleri gerektiğini söyler. 

Ancak, bu yolculuğa çıkmadan önce, geçmişlerinden ve maddi bağlarından arınmaları 

gerektiğini belirtir. Gruba, aydınlanmanın doğru formülle herkes için mümkün olduğunu 

ve başarılı olmak için bireysel egolarından vazgeçerek ortak bir varlık olmaları 

gerektiğini anlatır. 

 

Görsel 4.27. Para yakma sahnesi (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Görsel 4.27’deki gibi grup üyeleri, bir masanın etrafında toplanır. Masanın ortasında bir 

ateş yanmaktadır ve göz şeklinde bir figür bulunmaktadır. Simyacı, önce tüm paralarının 

ateşe atılmasını ister. Grup üyeleri, para kazanma arzularını ve maddi bağlarını 

bırakmanın bir zorunluluk olduğunu öğrenir. Ancak Hırsız, gizlice bir miktar para 

saklamaya çalışır. Polis şefi, bunu fark eder ve onu parayı ateşe atması için uyarır. Hırsız, 

sonunda parayı ateşe atar ve ritüel tamamlanır. 



100 

Simyacı’nın gruba maddi değerlerden arınmayı öğretmesi, Bilge Arketipi’nin bireyin ego 

bağlarından kurtulmasını sağlayan yönünü temsil eder. Para, burada ego tatmini, güç ve 

güvenlik arayışının sembolüdür. Simyacı’nın rehberliğinde bu eylem, bireylerin daha 

derin bir dönüşüm yaşayabilmeleri için dışsal bağlarını bırakmaları gerektiğini ifade eder. 

Hırsız’ın parayı saklaması, ego ve arzularıyla olan bağını henüz tamamen koparamadığını 

gösterir. Bu, Hırsız’ın içsel çatışmasını ve Gölge Arketipi ile yüzleşmesini temsil eder. 

Gölge, bireyin bastırdığı ve kontrol altına almakta zorlandığı yönlerini içerir. Hırsız’ın bu 

bağını bırakması, gölgeyle yüzleşme ve onu aşma sürecini ifade eder. 

Ardından, her bir üyenin kendilerini temsil eden balmumu heykelleri ateşe atılır ve 

yakılır. Balmumu heykeller, grup üyelerinin geçmişteki kimliklerini, egolarını ve 

toplumsal maskelerini (Persona Arketipi) temsil eder. Bu heykeller, bireylerin kendilerini 

topluma sunarken inşa ettikleri sahte benliklerin sembolüdür. Heykellerin ateşe atılması, 

bireylerin kendi sahte kimliklerini yok ederek öz benliklerine ulaşma sürecini ifade eder. 

Grup kutsal dağa doğru yola çıkar. Yolculuk boyunca grup, yerlilerle karşılaşır. Bu 

insanlar, gruba halüsinojenik bitkilerden yapılan karışımlar sunar. Grup, bu maddeler 

eşliğinde çeşitli ritüeller gerçekleştirir ve bilinçlerini arındırmaya çalışır. Yolculuğun her 

aşaması, grubun fiziksel ve ruhsal arınmasını ve bilgelik yolunda ilerlemesini temsil eder. 

Sürrealist görüntülerle dolu bu süreç, onların bilinçaltı korkularıyla yüzleşmelerini sağlar. 

Bir limana vardıklarında, grubun peşinden bir çocuk grubu ve daha önceki sahnelerde 

gördüğümüz, beden işçiliği yapan kadınlardan biri de gelir. Kadın, Hırsız’ı daha önce İsa 

figürüne benzetmiş ve onu bir inanç figürü olarak görmüştür. Kadın ve çocuklar, Hırsız’ın 

mucize gerçekleştireceğini bekler. Hırsız, ellerini açarak bir mucize gerçekleştirecekmiş 

gibi davranır, ancak Simyacı yanına gelir ve ona mucizelerinin sonuçlarının vizyonunu 

gösterir: çocuklar Hırsız’ın dağıttığı ekmekleri kapışırken kavga eder ve birbirlerine zarar 

verir. Bu vizyon, mucizelerin kaos yaratabileceğini öğretir. Hırsız, bu mucizelerden 

vazgeçer ve kadın ile çocukları geride bırakır, gemiye biner. Ancak kadın, grubu küçük 

bir kayıkla gizlice takip etmeye devam eder. 

Kadının Hırsız’ı İsa figürüne benzetmesi, Hırsız’ın Yaratıcı Arketipi ile yüzleşmesini 

sağlar. Yaratıcı Arketipi, bireyin kendini bir kurtarıcı ya da tanrısal bir figür olarak görme 

eğilimini ifade eder. Kadının Hırsız’ı kutsal bir figür olarak algılaması, Hırsız’ın kendini 

aşırı yüceltmesine neden olabilecek bir sınavdır.  Kadın, Hırsız’ın karşısına çıkmış bir 

Anima Arketipi olarak değerlendirilebilir. Jung’un Anima kavramı, erkeğin bilinçdışında 



101 

bulunan dişil yönünü temsil eder ve bu arketip bireyin duygusal olarak kendini keşfetmesi 

için bir katalizör görevi görür. Kadının Hırsız’ı takip etmesi, onun kendisiyle yüzleşmesi 

için bir itici güç olur. 

Simyacı’nın Hırsız’a, mucizenin kaosa yol açabileceğini gösteren halüsinasyon sahnesi, 

ego tatmininin olumsuz sonuçlarını vurgular. Çocukların ekmek için birbirine zarar 

verdiği vizyon, Hırsız’ın kendi arzularını ve kurtarıcı olma isteğini sorgulamasına neden 

olur. 

Kadının Hırsız’ı küçük bir kayıkla takip etmeye devam etmesi, inanç ve sevginin bir 

sembolü olarak görülebilir. Kadın, Hırsız’ın kusurlarına rağmen onu bir kurtarıcı olarak 

görmeye devam eder. Bu, Hırsız’ın ruhsal yolculuğunda bir yansıma ve kendini kabul 

etme sürecinin devam ettiğini gösterir. 

 

Görsel 4.28. Hırsız yanılması olan karakteri denize atar (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 

Gemide, grup bir ritüel daha gerçekleştirir. Hırsız yere yatırılır ve bedensel bir metafor 

olarak, filmde daha önce onun uzlaşmacı yönünü temsil eden görsel 4.28’de görülen 

Ampüte karakter, onun bedeninden çıkarılır. Hırsız, bu yanılsama figürle yüzleşir ve onu 

denize atması gerektiğini öğrenir. Ampüte, bir yanılsamadır ve Hırsız’ın geçmişindeki 

travmaların bir yansımasıdır. Simyacı’nın rehberliğinde, Hırsız, zihnindeki bu canavarı 

denize atarak geçmişinden özgürleşir. 

Bu sahne, Hırsız’ın bireysel dönüşüm yolculuğundaki kritik bir dönüm noktasını temsil 

eder. Ampüte’nin denize atılması, Hırsız’ın kendi gölge arketipiyle yüzleşmesini ve 

geçmiş travmalarından özgürleşmesini sağlar. Simyacı’nın rehberliği, bu dönüşüm 

sürecinde bireyin bilge bir rehber aracılığıyla kendi potansiyelini keşfetmesine olan 

ihtiyacı ifade eder. Ancak nihayetinde, bu yüzleşme bireyin kendi çabasıyla gerçekleşir 



102 

ve Hırsız, gölgesini kabul edip aşarak ruhsal olarak özgürleşir. Bu süreç, bireyleşme 

yolunda öz benliğe giden bir adım olarak değerlendirilir. 

Grup, kutsal dağın eteklerine ulaştığında saçlarını tıraş eder ve mavi kıyafetler giyer. 

Budist rahipleri andıran bu dönüşüm, yolculuklarının manevi bir boyut kazandığını 

gösterir. Dağın eteklerinde bir panayır alanı bulurlar. Burada, ölen ancak dağın zirvesine 

ulaşamayan yolcuların mezarlarının arasında, burjuva gruplarının düzenlediği eğlenceler 

gerçekleşmektedir. Panayırın lideri, grubu kalmaya ve bu yaşam tarzını benimsemeye 

ikna etmeye çalışır. Ancak grup, bu kapitalist cazibeyi reddeder ve yolculuğa devam 

eder. Panayırın lideri, grubu bu yaşam tarzını benimsemeye ikna etmeye çalışırken, 

grubun reddi, Persona Arketipine ve bu maskenin ardındaki boşluğa karşı bir 

başkaldırıdır. 

Dağa tırmanış zorlu bir süreçtir. Zirveye yaklaştıkça grup, bilinçaltlarındaki korkular ve 

bastırılmış duygularla yüzleşir. Bu süreç, Gölge Arketipi ile yüzleşmeyi ve bastırılmış 

yönleri kabul etmeyi gerektirir. Grup, kutsal dağın zirvesine ulaştığında, masanın 

etrafında oturan dokuz figürle karşılaşır. Bu figürler sırtları dönük bir şekilde 

oturmaktadır. Simyacı, grubun yolculuğunun sonuna gelindiğinde artık onlara rehberlik 

etmemesi gerektiğini söyler ve bireylerin kendi yolculuklarını kendi başlarına 

tamamlamaları gerektiğini ifade eder. Bu, Bilge Arketipinin grup üyelerinin içsel 

bilgeliklerini bulmalarını teşvik eden bir aşamayı simgeler. Simyacı, bir rehber olarak 

grup üyelerinin bireysel olarak olgunlaşmalarını bekler ve onların yolculuğa çıkması için 

gerekli olan içsel güce sahip olduklarını anlatır.  Ardından, Simyacı gruptan ayrılmaya 

karar verir ve Hırsız, peşinden gelir. 

 

Görsel 4.29. Hırsız kurban sahnesi (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 



103 

Simyacı yere çöker ve Hırsız'a bir kılıç verir. Simyacı, Hırsız'a yolculuğa devam etmesi 

gerektiğini ve kutsal dağa saldırmasına gerek olmadığını söyler. Hırsız'a, artık kendi 

gücüne sahip olduğunu ve kendisinin de bir üstat olduğunu hatırlatır. Bu öğüdün 

ardından, Simyacı Hırsız'a bu kılıçla kafamı kes der. Görsel 4,29’da görüldüğü gibi 

Hırsız, bu kılıcı kullanır ve simyacının önünde bir koyun belirir. Bu an, kurban etme 

ritüeline atıfta bulunarak, Hırsız’ın içsel dönüşümünü ve ilk mucizesini gerçekleştirdiğini 

simgeler. Hırsız’ın koyunu kurban etmesiyle birlikte, içsel yolculuğunda büyük bir adım 

atar.  

Simyacı, onları takip eden kırmızı kıyafetli kadını da yanına davet eder. Kadın, Hırsız’ı 

sevdiği için onu takip etmektedir. Simyacı, Hırsız’a kadının yanında yolculuk yapmasını, 

"Zirveleri unut ve aşkın içinde sonsuzluğa ulaş. Ben seni simya odalarında ve kulemde 

bıraktım, artık bu senin ailen ve senin halkın. Dünyayı değiştir, vatanına dön," diyerek 

önerir. Hırsız ve kadın, Simyacı’dan ayrılır ve kendi yollarına devam ederler. 

Hırsız, bu sahnede kendilik arketipine doğru önemli bir adım atmaktadır. 

Simyacı’nın Hırsız’a kılıcı vermesi, ona kendi içsel gücünü ve potansiyelini fark ettirme 

sembolüdür. Simyacı, Hırsız’a "kendi üstatlığını" hatırlatarak, onun yolculuğunda dışsal 

bir rehberin ötesine geçmesi gerektiğini ima eder. Bu, hırsızın dışsal otorite figürlerinden 

bağımsızlaşarak, kendi içsel rehberliğini bulması ve özgün bir birey olması gerektiğini 

ifade eder. Jung’un terimleriyle, bu, bireyin kendi egosunu ve bilinçdışını bütünleştirme 

yolunda bir adımdır. 

Hırsız’ın kılıcı kullanarak bir koyunu kurban etmesi, sembolik bir "kurban etme ritüeli" 

olarak, eski kimliklerini ve ego sınırlamalarını geride bırakma anlamına gelir. Koyunun 

ortaya çıkışı, Hırsız’ın içsel dönüşümünü ve bilinçdışı ile bir bağlantı kurmasını simgeler. 

Bu ritüel, Jung’un bireyleşme sürecindeki dönüşüm aşamasını temsil eder; birey, 

bilinçdışının karanlık yönleriyle yüzleşir ve bunları entegre ederek ruhsal bir yükselişe 

geçer. Hırsız bu eylemiyle, kendi içsel mucizesini yaratır ve Self arketipine yaklaşır. 

Simyacı’nın Hırsız’a "zirveleri unut ve aşkın içinde sonsuzluğa ulaş" demesi, 

bilinçdışıyla bütünleşme ve insan olmanın derin anlamını kucaklama çağrısıdır. Simyacı, 

Hırsız’a rehberlik etmeyi bırakır ve onu bir yol ayrımına getirir: artık kendi hayatını kendi 

başına yönlendirmeli, kendi seçimlerini yapmalı ve kendi halkıyla bir bağ kurmalıdır. Bu 

noktada Hırsız, bilinç ve bilinçdışını sentezleyerek bireyleşme sürecini tamamlamaya 



104 

doğru bir adım daha atar. Simyacı’dan ayrılması, Hırsız’ın dışsal rehberlerden 

özgürleştiğini ve kendi içsel rehberliğine güvenmeye başladığını gösterir. 

Kadının Hırsız’ın yanında olması ve bu yolculuğu paylaşması, anima (erkeğin dişil yönü) 

ile bir tür bütünleşmeyi simgeler. Kadın, Hırsız’ın bilinçdışında yer alan dişil enerjiyi 

temsil eder ve bu enerjiyle kurulan ilişki, Self’e ulaşma sürecinde çok önemlidir. Bu ilişki, 

Jung’un "kutsal evlilik" (hieras gamos) kavramını çağrıştırır. Hırsız ve kadının birlikte 

yolculuğa devam etmesi, Hırsız’ın eril ve dişil enerjileri birleştirerek ruhsal bütünlüğüne 

kavuştuğunu gösterir. 

Sonuç olarak, bu sahnede Hırsız, bireyleşme yolculuğunda ego sınırlarını aşarak kendi 

içsel gücünü keşfeder ve bilinçdışı ile bir bağlantı kurar. Bu süreç, Jung’un tanımladığı 

Self arketipine doğru ilerlemeyi ifade eder. Hırsız’ın nihai amacı, kendi varoluşsal 

anlamını bulmak ve ruhsal bir bütünlüğe ulaşmaktır; bu sahne, bu yolculuğun dönüm 

noktasıdır. 

Grubun geri kalanı ise dokuz ölümsüz figüre yaklaştığında, bu figürlerin oyuncak 

olduğunu fark eder. Simyacı, bu durumu açıklayarak, ölümsüzlüğün gerçek bir kavram 

olmadığını ve bu yolculuğun nihai amacının gerçeklik olduğunu ifade eder. 

Simyacı, kameraya dönerek grubun ve izleyicilerin yanılsamaları kırması gerektiğini 

söyler. “Biz bir rüyayız, bir imgeyiz. Gerçek yaşam bizi bekliyor” der ve masayı 

devirirler. Simyacı, grubun yanılsamalarını kırmasına rehberlik eder. Bilgelik Arketipi 

olarak, Simyacı grubun gerçekliğe ulaşması için onları uyarır. Masanın devrilmesi, Gölge 

Arketipinin ve Persona maskelerinin yıkılmasını simgeler. 

 

Görsel 4.30. Kamera geri çekilir ve film seti görünür (Kutsal Dağ Filmi, 1973) 



105 

Görsel4.30’daki gibi kamera geriye çekilir, film seti görünür ve Simyacı, filmin bir 

hikaye olduğunu, ancak hayatın gerçekliğinin daha büyük bir anlam taşıdığını vurgular. 

Grup, kutsal dağa ve ölümsüzlük arayışına elveda diyerek gerçek yaşama dönmek üzere 

oradan ayrılır.  

Kamera geriye çekildiğinde, tüm sürecin bir hikaye olduğunu ve hayatın gerçekliğinin 

çok daha büyük bir anlam taşıdığını vurgulayan Simyacı, gerçeklik ile hayal arasındaki 

farkı anlamanın gerekliliğine dikkat çeker.  

Son sahne, Personanın yanılsamalarını çürütür. Grubun ölümsüzlük arayışının sona 

ermesi ve gerçek yaşama dönme kararı, onların toplumsal maskelerinden sıyrılmalarını 

ve bireysel, özsel gerçekliklerine dönmelerini simgeler. 

Tablo 4.2 Kutsal Dağ Filmindeki Arketipler, Karakterler ve Açıklamaları 

Arketip Karakter Açıklama 

1.Bilge Adam Arketipi Simyacı Rehber ve dönüştürücü figür. Kız 
kardeşlerin makyajını silerek 
Persona’yı soyar. Hırsızı ego, gölge 
ve içsel çatışmalarıyla yüzleştirir, 
ona dönüşüm yolculuğunda 
rehberlik eder. Bilgelik ve 
bireyselleşme sürecinin simgesidir. 

2. Kahraman Arketipi Hırsız Masumiyetle bilinmeyene doğru 
yolculuğa çıkan figür. Tarot 
kartlarıyla “Aptal” olarak tanıtılır. 
Toplumun dayattığı kimlikleri 
sorgular ve dönüşüm yolculuğuna 
çıkar. Kendi gölge yönleriyle 
yüzleşerek ve bütünleşerek, 
Kendilik Arketipine dönüşür. 

3. Persona Arketipi Elitler, Papaz, Hırsız Yüzeysel kimliklerin ve toplumsal 
maskelerin temsili. Elitlerin savaş 
kurbanlarını fotoğraflaması, 
papazın gerçek İsa heykelini kişisel 
çıkarı için kullanması, Persona’nın 
toplumda sahte kimlikleri nasıl 
yarattığını gösterir. 

4. Gölge Arketipi Ampüte Adam Ampüte adam, kahramanın 
kafasında yarattığı, fiziksel olarak 
var olmayan bir figür. Ampüte 
figürü ile yüzleşip denize atılması, 
Hırsız’ın gölgesinden kurtuluşunu 
simgeler. 

5. Kurban Arketipi Hırsız Toplumun dayattığı rollerin 
bilinçsizce kabul edilmesi. Hırsız’ın 
çarmıha gerilmesi ve askerler 
tarafından manipüle edilmesi, bu 
arketipi gösterir. 



106 

6. Kendilik (self) Arketipi Hırsız Dönüşüm yolculuğu sonunda Hırsız, 
kendi içsel gücünü keşfetmesi, 
bilinç ve bilinçdışını sentezleyerek 
eski kimliklerinden arınması ve 
ruhsal bütünlüğe ulaşması. 

7. Venüs Arketipi Fon Aşk, estetik ve arzuların simgesi. 
Kozmetik ve güzellik ürünleri üreten 
fabrikası, Venüs’ün yüzeysel 
kapitalist yorumu olarak eleştirilir. 

8. Mars Arketipi İsla Savaş ve yıkımın temsili. Silah 
fabrikasıyla savaş ve şiddeti bir 
tüketim ürünü haline getirir. 
Feminist perspektif ve eril enerji 
çatışmasını temsil eder. 

9. Jüpiter Arketipi Klen Bolluk ve otoriteyi simgeler. Sanat 
fabrikası ve burjuva yaşam tarzı, 
Jüpiter’in lüks ve yüzeysel gösteriş 
yönünün kapitalist bir yansımasıdır. 

10. Satürn Arketipi Sel Disiplin ve kontrol arketipi. 
Oyuncak fabrikasıyla çocukları 
savaş ideolojisine koşullandırır. 
Toplumun geleceğini manipüle 
eden bir figürdür. 

11. Uranüs Arketipi Berg Yenilik ve devrimin simgesi. 
Ekonomik politikaları ve annesiyle 
bağı, Uranüs’ün özgürlük arzusunu 
ve kaotik doğasını temsil eder. 

12. Neptün Arketipi Axon Mistisizm ve yanılsama temsili. 
Polis şefi olarak mistik ritüellerle 
manipülasyon yaratır. Hadım 
ritüelleriyle bireysel özgürlüğü 
baskılar. 

13. Plüton Arketipi Lut Ölüm ve yeniden doğuş, yıkım ve 
dönüşüm temaları. Minimal yaşam 
alanları ve “Özgürlük Şehri” 
projeleri, Plüton’un dönüşüm 
temasını karanlık bir kapitalist 
bağlamda yorumlar. 

14. Anima Arketipi Kırmızı Kıyafetli Kadın Kadının Hırsız’ın yanında olması ve 
bu yolculuğu paylaşması, anima 
(erkeğin dişil yönü) ile bir tür 
bütünleşmeyi simgeler. Kadın, 
Hırsız’ın bilinçdışında yer alan dişil 
enerjiyi temsil eder ve bu enerjiyle 
kurulan ilişki, Self’e ulaşma 
sürecinde çok önemlidir. 

15. Kurtarıcı (Mesih) Arketipi Hırsız Filmde, elitler ve toplum hırsızın 
kimliğini manipüle eder. Elitler, 
onun gerçek kimliğinden 
uzaklaşmasına ve sahte bir 
kutsallıkla, yani İsa'nın heykelleriyle 
özdeşleşmesine neden olur. Bu, 
hırsızın kimlik krizine girmesine ve 
kendi öz kimliğini bulma 
yolculuğuna çıkmasına yol açar. 

 



107 

4.3 Kutsal Kan (Sante Sangre, 1989): Sinematik Değerlendirmesi ve Filmin 

Konusu 

Alejandro Jodorowsky'nin yönettiği 1989 yapımı avangart sürrealist psikolojik korku 

filmi "Santa Sangre," yönetmenin dokuz yıllık bir aradan sonra sinemaya dönüşünü 

simgeler. Film, ilk kez Mayıs 1989'da 42. Cannes Film Festivali'nin "Farklı Bir Bakış" 

bölümünde gösterildi ve eleştirmenlerden büyük övgü aldı (Moldes, 2012, s. 376). 

 

Görsel 4.31. Kutsal Kan ( Santa Sangre, 1989 ) Film Afişi  

(www.imdb.com) 

İtalyan-Meksika ortak yapımı bu uzun metrajlı eser, Jodorowsky'nin yanı sıra Roberto 

Leoni ve Claudio Argento tarafından yazılmış bir senaryoya dayanır. Argento aynı 

zamanda filmin yapımcılığını üstlenmiştir. Filmde, Fénix’in yaşamının farklı dönemleri, 

Jodorowsky’nin oğulları tarafından canlandırılmıştır. Adán Jodorowsky, Fénix’in 

çocukluk halini, Axel Jodorowsky ise yetişkinliğini oynamıştır. 

"Santa Sangre," dissosiyatif kimlik bozukluğu temasını işlerken gerçek hayattan 

esinlenmiştir. Roberto Leoni, bir dönem çalıştığı psikiyatri hastanesinde zihinsel 

bozukluklardan muzdarip hastalarla olan deneyimlerini Claudio Argento'ya aktardı. 

Argento, bu hikâyeyi beğendi ve Alejandro Jodorowsky'ye sunulmak üzere geliştirdi. 

Jodorowsky, kendisine gelen bu hikâyeyi, ünlü Meksikalı seri katil Gregorio Cárdenas 

http://www.imdb.com/


108 

Hernández’in gerçek yaşam hikâyesiyle birleştirerek senaryoya katkıda bulundu (Leoni, 

2019). 

Yönetmen, ilhamını şu sözlerle dile getirmiştir: "On yedi kadını boğan ve onları 

bahçesine gömen Goyo Cárdenas ile karşılaştım. O, sıradan bir Meksikalı gibi 

görünüyordu. Akıl hastanesinde on yıl geçirdikten sonra iyileştiği ilan edildi ve serbest 

bırakıldı. Bu hikâyede bir tür kurtuluş gördüm ve bu tema üzerine bir film yapma fikrini 

geliştirdim" (Festival de Cannes, 2008). 

Film, hem görsel estetiği hem de anlatım tarzıyla öne çıkar. Ancak "aşırı derecede açık 

şiddet içeren birkaç sahne" nedeniyle NC-17 derecesi almış, düzenlenmiş bir versiyonu 

ise "tuhaf, ayrıntılı şiddet, şehvet ve uyuşturucu içeriği" nedeniyle R derecesiyle 

yayınlanmıştır (MPAA, 2024). 

"Santa Sangre," 2008 yılında restorasyon çalışmalarıyla yeniden gündeme gelmiştir. 

Filmin restore edilmiş kopyası, 2008 Cannes Klasikleri programında gösterilerek 

izleyicilere bu etkileyici eseri yeniden keşfetme fırsatı sunmuştur. Jodorowsky, bu filmi 

gerçeküstü estetik anlayışını ve çok yönlü sanatçı kimliğini yansıtan bir başyapıt olarak 

tanımlar (Festival de Cannes, 2008). 

"Santa Sangre," eleştirmenlerden olumlu yorumlar almış, Empire dergisinin 2008'deki 

"Tüm Zamanların En İyi 500 Filmi" listesinde 476. sıraya yerleşmiştir. Uluslararası 

alanda bağımsız sinema filmlerin destekleyen British Film4, yapımı "Jodorowsky'nin en 

iyi filmlerinden biri" olarak nitelendirerek, "1960'ların psikedelik sinemasının 

halüsinasyonlu merceğinden süzülen nemli bir kâbusun tüm rahatsız edici gücüyle 

yankılanıyor" yorumuyla yazmıştır (Film4, 2020). 

Film, gösterildiği dönemde izleyici üzerinde güçlü bir etki bırakmıştır. V Muestra de Cine 

Mexicano en Guadalajara’da yapılan gösterimde bazı izleyiciler, sahnelerin yoğunluğu 

nedeniyle salonu terk etmiştir (Mantecón, 2018). Ayrıca, Rotten Tomatoes’da Eylül 2024 

itibarıyla %87 beğeni oranına ve 7,4/10 ağırlıklı ortalamaya sahiptir. Sitenin fikir birliği 

şöyle özetlenir: "Alejandro Jodorowsky'nin tarzına aşina olmayanlar filmi bunaltıcı 

bulabilir, ancak 'Santa Sangre,' yönetmenin şiddet, bayağılık ve kişisel ahlaki temalarını 

işleyen kışkırtıcı bir yolculuktur" (Rotten Tomatoes, 2024). 

Filmle ilgili anılar, Jodorowsky ailesi için de oldukça anlamlıdır. Yönetmenin oğlu Adán 

Jodorowsky, sekiz yaşında oynadığı bu filmi tanıtmak üzere yapılan bir etkinlikte, 

babasıyla yaşadığı çarpıcı bir anıyı paylaşmıştır: "Çekimler sırasında açlıktan bayılacak 



109 

hale gelmiştim. Babama gittiğimde beni tamamen unuttuğunu fark ettim. O an bir oyuncu 

olarak artık onun oğlu olmaktan çıkmıştım." Adán ayrıca babasının oyunculuğa 

yaklaşımındaki ciddiyeti vurgulayarak, babasının kendisine attığı bir tokadı şu sözlerle 

anlatmıştır: "Babam bana vurduğunda, filmde iyi bir performans sergilemem gerektiğini 

asla unutmamamı istediğini söyledi. Bu film benim çocukluğumun bir parçası ve restore 

edilmesi beni çok mutlu etti" (Festival de Cannes, 2008). 

Alejandro Jodorowsky’nin ailesiyle çalışması, sinema anlayışında derin bir anlam taşır 

ve onun yaratıcı sürecinin ayrılmaz bir parçasıdır. Aile üyelerini filmlerine dahil etmek, 

hem karakterlere gerçekçilik kazandırır hem de bireysel bir yaratım sürecini kolektif bir 

deneyime dönüştürür. Örneğin, 1973 yapımı kült filmi "Kutsal Dağ"da oğlu Brontis 

Jodorowsky önemli bir rol oynarken, "Santa Sangre"de oğulları Adán ve Axel 

Jodorowsky'nin performansları filmin duygusal merkezini oluşturur. 

Jodorowsky, "Bir Kuşun En İyi Öttüğü Yer" adlı otobiyografik kitabında da aile, kolektif 

yaratım ve sanat yoluyla kendini ifade etme süreçlerini vurgular. Ailesiyle çalışmayı 

yalnızca bir sanatsal tercih değil, aynı zamanda manevi bir yolculuk olarak görür. Bu 

süreç, sadece film yapmakla sınırlı kalmaz; Jodorowsky için kendini ve çevresindekileri 

dönüştürmenin bir aracı haline gelir. Aileyle birlikte üretmek, onun için sanatın en derin 

anlamıyla hem bireysel hem de kolektif bir deneyimdir. 

Film, bir akıl hastanesinde yaşayan, geçmişin travmatik anılarıyla boğuşan Fenix adlı bir 

adamın hikâyesini anlatır. Çocukken bir sirkte büyüyen Fenix, bıçak fırlatan babası Orgo 

ve trapez sanatçısı annesi Concha'nın çatışmalı ilişkisine tanıklık eder.  

Orgo'nun sadakatsizliği ve Concha'nın öfkesi, şiddetli bir yüzleşmeye yol açar: Concha, 

kocasına sülfürik asit döker, Orgo ise Concha'nın kollarını keserek intikam alır ve 

sonunda intihar eder. Bu trajik olaylar, Fenix'in zihinsel durumunu derinden 

etkiler.Yetişkin Fenix, akıl hastanesinden kaçar ve kolsuz annesi Concha'nın etkisi 

altında, onun kontrolünde kadınları öldürmeye zorlanır.  

Fenix, annesiyle aralarındaki bağı koparamaz; ancak geçmişiyle yüzleştikçe, annesinin 

aslında ölü olduğunu ve onun yerine bir mankenle yaşadığını fark eder. Bu keşif, Fenix'in 

gerçeklikle bağ kurmasına ve kendi kimliğini yeniden inşa etmesine olanak tanır.  

Film, Fenix'in çocukluk aşkı Alma'nın yardımıyla annesinin hayaletinden kurtulması ve 

sonunda kendi ellerinin kontrolünü geri kazanmasıyla sonlanır. 

 



110 

4.3.1 Jungcu Arketiplerin İncelenmesi 

 

Görsel 4.32. Akıl hastanesindeki Fenix ( Santa Sangre, 1989 )  

Film, görsel 4.32’deki gibi akıl hastanesinde bir ağacın tepesinde çıplak halde oturan genç 

Fenix’in görüntüsüyle başlar. Hemşireler, çiğ balık dolu bir tabakla onu aşağı inmeye 

ikna etmeye çalışır ve ardından ona tulum giydirirler. Bu sırada, Fenix’in göğsündeki 

Anka kuşu dövmesi dikkat çeker. 

Anka kuşu, mitolojide ölümsüzlük, dönüşüm ve yeniden doğuşun güçlü bir sembolüdür. 

Antik Mısır’da "Bennu" kuşu olarak yaşam döngüsünü ve güneşin doğuş-batışını temsil 

eder. Yunan mitolojisinde ise kendini yakıp küllerinden yeniden doğan efsanevi bir kuş 

olarak tasvir edilir. Romalılar için bu sembol, sonsuz yaşamın ve imparatorluğun 

sürekliliğini ifade ederken, Doğu mitolojilerinde ruhsal dönüşüm ve ilahi uyanış anlamına 

gelir (Gülkanat, 2024). 

Bu sahne, Fenix’in toplumsal düzenden kopmuş, kendi ruhunun derinliklerine yolculuk 

eden bir figür olduğunu gösterir. Göğsündeki Anka kuşu dövmesi, onun ruhsal arınma ve 

dönüşüm sürecini simgeler. Hemşirelerin müdahalesi ise kahramanın hikayesine yapılan 

bir “geri çağrı”dır; bu çağrı, onun “normal” hayata dönme ya da ruhsal dönüşümünü 

tamamlaması için bir fırsat yaratır. 

Yeniden doğuş arketipi, bireyin derin bir kriz, kayıp ya da çöküş yaşadıktan sonra kendini 

yeniden inşa ettiği ruhsal uyanış sürecini ifade eder. Anka kuşunun küllerinden yeniden 

doğması, kişinin geçmişin yüklerini geride bırakıp yeni bir kimlikle hayatına devam 

etmesini simgeler. 



111 

Fenix’in göğsündeki Anka kuşu dövmesi, onun hikayesinin bu yeniden doğuş arketipi 

üzerine inşa edildiğini ve geçmiş travmalarının külleri arasından yeni bir benlik 

bulacağını simgeler. Ancak bu sembol, sadece dönüşümün ve kurtuluşun değil, aynı 

zamanda bu sürecin içerdiği zorlukların ve acının da bir göstergesidir. Filmin 

başlangıcında bu dövme, Fenix’in ruhsal bir yolculuğa çıkacağının ve kendi karanlık 

geçmişiyle yüzleşerek arınma yolunda ilerleyeceğinin habercisidir. 

Fenix’in çocukluğuna dönülen diğer sahnede, ailesinin sahibi olduğu sirk yeni bir şehre 

gösteriler düzenlemek için gelir. Fenix, cüce arkadaşıyla birlikte bu yeni şehirde gösteri 

yapacakları için heyecanlıdır. Babasına koşar, ancak babası Orgo arabasında alkol alıp 

sızmıştır. Fenix, babasını uyandırmaya çalışır, ancak Orgo onu tersler. Cüce arkadaşı, 

Orgo’nun neden bu kadar çok içtiğini sorunca Fenix, annesinin ona babasının Amerika’da 

bir kadını öldürdüğünü söylediğini anlatır.  

Baba figürü (Orgo), mitolojik ve arketipsel düzeyde otorite, güç ve güvenliğin 

sembolüdür. Ancak Orgo'nun alkol bağımlılığı ve çocuğunu terslemesi, bu arketipin 

gölge yönünü yansıtır. Orgo, "gölge baba" arketipini temsil eder; gücünü kaybetmiş ve 

bağımlılıkları tarafından kontrol edilen bir figürdür. Fenix'in babasını uyandırmaya 

çalışması, onun onay ve sevgi arayışını temsil eder. Ancak bu çaba reddedildiğinde, Fenix 

kendi bireyleşme sürecine itilmiş olur. 

Sirkte, dövmeli kadın sağır ve dilsiz küçük bir kız olan Alma’yı ip cambazlığı yapması 

için zorlamaktadır. Alma korkmuş ve ağlamaklıdır. Dövmeli kadın sert bir şekilde, eğer 

pratik yapmazsa onu döveceğini söyler. Bu sırada Orgo gelir ve dövmeli kadın, onun 

bıçak fırlatma gösterisinde kullanılan nesne olarak sahne alır. Orgo, sarhoş olmasına 

rağmen bıçak fırlatma gösterisini kusursuz şekilde gerçekleştirir ve kadına zarar 

vermeden tahtaya isabet ettirir. 

Dövmeli Kadın, zorba ve baskıcı bir figür olarak karşımıza çıkar. Dövmeli kadın, gölge 

yönleriyle "kötü anne" ya da "kara tanrıça" arketipine bağlanabilir. Alma'yı zorlayarak, 

ona sınavlar ve zorluklar yükleyen bir inisiyasyon rehberi gibi hareket eder. 



112 

 

Görsel 4.33. Fenix, Alma’ya bir elma hediye eder ( Santa Sangre, 1989 ) 

Fenix, gösteriyi izlerken Alma ile göz göze gelir. İkisi uzun süre birbirlerine bakar ve 

ardından Alma, Fenix’in yanına gelir. Fenix, görsel 4.33’teki gibi sihirbazlık yeteneğiyle 

gökyüzünden minik bir elma çıkarır ve bunu Alma’ya hediye eder. Alma, Fenix’i 

yanaktan öper ve elindeki elma ile ipin üzerine çıkarak yürümeye başlar. Bu sırada Fenix, 

şişelere vurarak ona müzik yapar. İkili arasında özel bir bağ oluşur. 

Alma, masumiyet, kırılganlık ve hassasiyet gibi özellikler taşır, bu da anima'nın özellikle 

genç veya olgunlaşmamış bir düzeyini işaret eder. Sağır ve dilsiz oluşu, anima'nın henüz 

tam anlamıyla bilinçle bütünleşmediği, ifade edilmesinin zor olduğu bir durumu temsil 

edebilir. Fenix'in Alma ile iletişim kurma çabası, anima'nın bilinçli benlikle ilişki kurma 

sürecine benzer. Bu süreç, Jung'un bireyleşme teorisinde, erkeğin anima ile yüzleşmesi 

ve onu içselleştirerek bütünleşmesini ifade eder. 

Alma’nın ip cambazlığı yapması ve korkularını yenmesi, anima'nın erkeğin bilinçdışında 

yarattığı zorluklar ve sınavlarla ilişkilendirilebilir. Fenix’in onunla etkileşimi, anima'nın 

bireyin yaratıcı potansiyelini ve duygusal derinliğini nasıl tetikleyebileceğini gösterir. 

Özellikle Fenix’in Alma’ya elmayı sunması ve Alma’nın bunu kabul ederek cesaretle ipte 

yürümeye başlaması, anima'nın erkeği yeni bir farkındalık ve denge düzeyine 

yönlendirdiği sürecin simgesi olarak görülebilir. 

Dolayısıyla, Alma, Fenix’in bilinçdışı dünyasındaki anima arketipini temsil eder. Onunla 

kurulan bağ, Fenix’in kendi duygusal ve yaratıcı yönlerini keşfetmesine ve bireyleşme 

sürecinde ilerlemesine yardımcı olur. 



113 

Fenix’in annesi Concha, iki erkek kardeşi tarafından tecavüze uğrayıp kolları kesilen bir 

kızı koruyucu azizi olarak gören dini bir tarikatın lideridir. Bu tarikat, "Sante Sangre" 

isimli kiliselerinde, öldürülen kızın kutsal kanını temsil eden bir havuzda, kolları kesilmiş 

kızın heykeline tapmaktadır. Ancak tarikatın kilisesi, bir toprak sahibinin emriyle 

yıkılmak üzeredir. Tarikatın takipçileri, polise ve buldozerlere karşı direniş gösterir. 

Çatışmayı çözmek için bir Roma Katolik Monsenyör gelir. Kiliseyi incelediğinde, 

gördüklerini küfür olarak değerlendirir ve heykelin tapınılmasını sapkınlık olarak 

nitelendirir. Öfkeyle oradan ayrılan Monsenyör, yıkım kararını destekler ve kilise yıkılır. 

Bu esnada Concha, tapınağın ortasındaki kutsal azize heykelini ölümüne korumaya 

çalışır. Ancak Fenix annesi Concha’yı oradan uzaklaştırır ve birlikte sirklerine geri 

dönerler. 

Concha, "kutsal anne" arketipinin çarpıtılmış bir versiyonunu temsil eder. Kutsal anne, 

genellikle şefkat, koruma ve rehberlik sağlayan bir figürdür. Ancak Concha, liderlik ettiği 

tarikatla birlikte, bu arketipi aşırı bir fanatizmle bütünleştirerek masumiyetin ve acının 

kutsanmasını merkezine alır. Concha’nın arketipi, kutsallık ile sapkınlık arasındaki 

gerilimi simgeler. Bir yandan masumiyeti koruma amacıyla hareket eden bir figürdür; 

ancak bu koruma, sağlıksız bir dini saplantıya dönüşmüştür. Bu durum, anne figürünün 

hem koruyucu hem de kısıtlayıcı olabileceğini gösterir. Concha’nın aziz heykelini ve 

tapınağı korumak için gösterdiği fanatik direniş, annenin bireyin ruhsal gelişimine nasıl 

hem yardımcı hem de engelleyici olabileceğini sembolize eder. 

Sirke döndüklerinde, Concha, kocası Orgo’nun dövmeli kadınla bir ilişki yaşadığını 

keşfeder. Orgo, aynı zamanda bir hipnozcu olduğu için, Concha’yı transa sokar ve ona 

tecavüz eder. Bu sırada Fenix, tüm olanları gizlice izler. 

Orgo, "gölge baba" arketipini somutlaştırır. Güç ve otoriteyi temsil eden bir baba figürü 

olmasına karşın, bu otorite yıkıcı, manipülatif ve şiddet doludur. Orgo’nun hipnoz 

yeteneği, baskıcı ve kontrol edici doğasını pekiştirir. Concha’ya tecavüz ederek, bir baba 

figürünün aileyi korumaktan ziyade onu nasıl bozabileceğini gösterir.  

Aynı gün, sirkteki yaşlı ve hasta bir fil Fenix’in gözleri önünde kan kusarak ölür. Filin 

cesedi, tabuta konularak fakir bir mahallenin çöplüğüne bırakılır. Tabutu bulan yoksul 

insanlar, filin etini yemek için cesedi parçalar ve paylaşır. Fenix, bu trajik sahneyi 

çaresizlikle izlerken babasına sarılarak ağlamaya başlar. Ancak babası Orgo, Fenix’i 



114 

azarlayarak “Bir kız gibi ağlama!” der ve ona bir dövme yapacağını, böylece erkekliğe 

adım atacağını söyler. 

Filin ölümü, Fenix’in çocukluğunun ve masumiyetinin sonunu temsil eder. Filin 

cesedinin fakir bir mahallede paylaşılması ise yoksulluğun ve çaresizliğin insanları nasıl 

ilkel hayatta kalma dürtülerine ittiğini simgeler. Bu sahne, kolektif bilinçdışında hayatta 

kalma güdüsünün ve insanlığın karanlık tarafının bir yansımasıdır. 

 

Görsel 4.34. Orgo, Fenix’e kendi dövmesini gösterir ( Santa Sangre, 1989 )  

Orgo, Fenix’in ellerini sandalyeye bağlar ve büyük acılar içinde göğsüne bir anka kuşu 

dövmesi işler. Dövme tamamlandığında, görsel 4.34’deki gibi Orgo, Fenix’i aynanın 

karşısına götürerek kendi göğsündeki anka kuşu dövmesini gösterir ve “Artık sen de 

benim gibi bir erkeksin” der. 

Orgo’nun sözleri, bu dövmenin bir erkekliğe geçiş ritüeli olarak sunulduğunu ortaya 

koyar. Ancak bu ritüel, sağlıklı bir bireyselleşme sürecinden ziyade, toksik bir erkeklik 

anlayışının zorla aktarılmasıdır. Orgo, kendi karanlık ve yıkıcı doğasını bu ritüel 

aracılığıyla oğluna devretmekte, sağlıksız bir babalık modelini ve nesiller boyunca süren 

bir travmayı yeniden üretmektedir. 

Jung’un “gölge arketipi” perspektifinden bakıldığında, dövme ritüeli, Orgo’nun kendi 

bastırılmış karanlık yönlerini Fenix’e kazıyarak aktardığını sembolize eder. Orgo’nun 

kendi göğsündeki anka kuşu dövmesini göstererek Fenix’e “benim gibi” olduğunu ilan 

etmesi, babasının gölgesinin oğlunun kimliğini işgal etme çabasını temsil eder. Bu durum, 



115 

Fenix’in bireyleşme yolculuğundaki en büyük engellerden biri olan, babasının karanlık 

mirasıyla yüzleşme zorunluluğunu işaret eder. 

Fenix’in aynanın karşısına götürülmesi, bireyin kendi yansımasıyla yüzleşmesini 

sembolize eder. Ancak Fenix burada kendi kimliğini değil, babasının etkisini ve onun 

karanlık yansımasını görür. Bu sahne, bireyin kimliğini kendi seçimleriyle inşa etmesi 

gerekirken, ona zorla dayatılan bir gölgeyle yaşamak zorunda bırakılmasını ifade eder. 

Dövmenin fiziksel acı eşliğinde yapılması, bu ritüelin yalnızca fiziksel değil, derin bir 

ruhsal yaralanmaya da yol açtığını vurgular. Fenix’in ağlayışı, bu dönüşümün sağlıklı bir 

yeniden doğuş değil, travmatik bir geçiş olduğunu gösterir. Anka kuşu dövmesi, yeniden 

doğuşun sancılı bir süreç olduğunu simgelese de, burada babasının kontrolü altındaki 

yozlaşmış bir anlam kazanır. 

Bu sahne, Fenix’in ruhsal yolculuğundaki bir dönüm noktasıdır. Dövme, hem Fenix’in 

geçmişin külleri arasından yeniden doğma potansiyelini hem de babasının karanlık 

mirasına zorla bağlanışını sembolize eder. Orgo’nun dövmeyi erkekliğe geçişin bir işareti 

olarak sunması, toksik ataerkilliğin ve sağlıksız bir erkeklik ideolojisinin kuşaklar 

boyunca aktarılmasını ifade eder. Fenix’in bu dövmeyi ve babasının mirasını 

sorgulaması, onun kendi bireysel kimliğini bulma ve özgürleşme mücadelesinin temel 

unsurlarından biridir. 

 

Görsel 4.35. Alma, elleriyle kuş kanadı yapar ( Santa Sangre, 1989 )  

Fenix babası ile dışarı çıktıklarında, Alma, Fenix’i beklemektedir. Alma, Fenix’in 

göğsündeki dövmeye dokunur ve Fenix’in acı çektiğini fark eder. Daha sonra görsel 



116 

4.35’deki gibi elleriyle kanat yaparak, Fenix’in göğsündeki kuşu taklit eder ve bir 

pandomimle kuşun sanki Fenix’in göğsünden uçarak özgürleştiğini canlandırır.  

Alma, Fenix’in bilinçdışındaki anima arketipini temsil eder. Alma’nın dövmeye 

dokunması ve ardından pandomim yoluyla dövmedeki kuşu özgürleştirmesi, Fenix’in 

içsel özgürleşme sürecinin sembolüdür. Alma’nın kanat çırpma hareketi, Fenix’in 

göğsündeki kuşun fiziksel bir dövme olmaktan çıkıp onun ruhsal bir dönüşüm aracına 

dönüştüğünü gösterir. Bu hareket, anima’nın bireyin bastırılmış yönlerini nasıl 

özgürleştirebileceğini simgeler. 

Sirkte büyük bir gösteri düzenlenmektedir ve sıra Fenix’in performansına gelmiştir. 

Fenix, Alma ile birlikte sahneye çıkar. Gösteri sırasında Alma’yı bir kutunun içine koyar 

ve kutuyu bir örtüyle örter. Örtüyü kaldırdığında, Alma’nın yerine kutudan annesi 

Concha çıkar. Gösteri devam ederken, Concha saçlarından tutularak havaya kaldırılır. 

Havada süzülürken etrafı ve seyircileri selamlar. 

Ancak Concha, kocası Orgo’nun dövmeli kadınla bir köşede uygunsuz bir şekilde 

yakınlaştığını fark eder. Hemen sahneden indirilmesini ister. İndirildikten sonra, büyük 

bir öfkeyle Orgo ve dövmeli kadına doğru koşar. Fenix, annesinin peşinden giderek onu 

durdurmaya çalışır, ancak Concha Fenix’i sirk alanındaki bir karavana kilitler. 

Concha, dövmeli kadın ve Orgo’yu birlikte yakalar, öfkeyle Orgo’nun üzerine asit döker 

ve cinsel organını yakar. Acı ve öfke içinde Orgo, kendisini savunmak için Concha’yı 

hedef tahtasına doğru iter ve bıçakları kullanarak onun her iki kolunu keser. Bu eylem, 

tapınılan kızın kaderine bir göndermedir; o kız da kolları kesilmiş bir şekilde kurban 

edilmiştir. Concha'nın ölümündeki paralellik, tapınılan kızın figürünün bir tür devamıdır. 

Concha, tapınağında kolları kesilen kızın kutsal heykeline tapmış ve onu canı pahasına 

korumuştur. Concha, tıpkı o kutsal kızı korumaya çalışan bir figür gibi, acıyı ve şiddeti 

bir tür kutsallık olarak kabul eder. Bu bağlamda, Concha'nın kollarının kesilmesi, 

tapınılan kızın kaderiyle paralellik gösterir ve tarikatın ve Concha'nın anlayışındaki 

sapkın kutsallığın bir yansımasıdır. Orgo’nun eylemi, sadece fiziksel bir şiddet değil, aynı 

zamanda Concha’nın fanatik inancının ve onun sembolize ettiği kurban anlayışının bir 

yansımasıdır. Concha olay yerinde hayatını kaybederken, Orgo yaşananlardan sonra derin 

bir suçluluk ve umutsuzluk içinde intihar eder. Orgo’nun bu eylemi, sadece fiziksel değil, 

aynı zamanda psikolojik ve sembolik bir bağlamda da tapınılan kızın kaderini 

tekrarlamaktadır. 



117 

Tüm bu olaylar sırasında, Fenix karavanın penceresinden olanları çaresizlik içinde izler 

ve çığlık çığlığa bağırmaya başlar. Alma da bir köşeden olanları görür. Dövmeli kadın 

hızla gelir, Alma’yı elinden tutar ve onu sirki terk ederek götürür. Fenix’in karavanın 

içinden çığlıkları duyulur. 

Concha’nın bu sahnedeki davranışları, "gölge anne" arketipidir. Öncelikle gösteri 

kutusundan Alma’dan hemen sonra Concha’nın çıkması, Fenix’in annesiyle olan 

çözülmemiş bağını ve bu bağın her an onun hayatına nasıl müdahale edebileceğini 

sembolize eder. Concha’nın davranışları, gölge anne arketipinin yıkıcı, cezalandırıcı ve 

kontrol edici yönünü temsil eder. Orgo ve dövmeli kadının uygunsuz yakınlaşmasını fark 

ettiğinde verdiği tepki, onun kendi sınırlarını koruma içgüdüsünü ve baskın kontrol 

arzusunu açığa çıkarır. Ancak bu tepkisi, sağlıksız bir öfke ve yıkıcılıkla sonuçlanır. 

Concha’nın Orgo’ya asit dökmesi ve ardından kendi kolunun kesilmesi, annelik 

arketipinin yıkıcı yüzüyle oğluna (Fenix’e) aktarılan bir travmayı temsil eder. 

Orgo, "gölge baba" arketipinin bir yansımasıdır. Otorite ve güç sembolü olması beklenen 

baba figürü, burada yıkıcı, baskıcı ve ahlaki olarak çürümüş bir hale bürünmüştür. 

Dövmeli kadınla olan ilişkisi, onun kontrolsüz arzularını ve gölge yönlerini açıkça ortaya 

koyar. Concha’nın asitle ona zarar vermesi, onun karanlık doğasının ifşa edilmesi ve 

fiziksel olarak cezalandırılmasını temsil eder. Ancak Orgo’nun, öfkesiyle Concha’nın 

kollarını kesmesi, kendi kontrolsüz şiddetini ve yok edici doğasını zirveye çıkarır. 

Sonunda kendisini öldürmesi, gölge arketipinin yıkıcı döngüsünün tamamlanmasıdır. 

Dövmeli kadın, femme fatale (ölümcül kadın) arketipine uygun olarak cinsel cazibesinin 

farkında olan ve bu gücü kullanan bir figürdür. Femme fatale figürü, tarih boyunca Lilith, 

Sirenler, Medusa ya da Pandora gibi mitolojik ve edebi figürlerde görülen "yıkıcı dişil 

enerji"nin bir modern yansımasıdır. Bu figürler, cezbedici oldukları kadar tehlikeli 

yanlarıyla da bilinirler. Dövmeli kadın, Orgo’nun trajik sonuna dolaylı olarak neden olan 

bir katalizördür ve bu yıkıcı etkisi femme fatale özelliklerini taşır. 

Fenix, olayların merkezindeki masum ve çaresiz bir çocuk figürüdür. Karavana 

kilitlenmiş ve olayları sadece izleyebilmekle sınırlı kalmıştır. Bu durum, Jung’un “çocuk 

arketipi”ni çağrıştırır. Çocuk arketipi, genellikle yenilik, umut ve potansiyel anlamlarına 

gelir; ancak Fenix’in burada yaşadığı, bu potansiyelin travmalarla gölgelenmiş halidir. 

Fenix’in bu trajik sahneyi gözlemlemesi, onun kimliğinin travmatik bir biçimde 

şekillendiğini ve gelecekte bu travmayla yüzleşmek zorunda kalacağını gösterir. 



118 

Alma, bu sahnede pasif bir gözlemci ve sessiz bir tanıktır. Jung’un “anima” arketipi 

perspektifinden bakıldığında, Alma, Fenix’in bilinçdışındaki dişil yönünü temsil eder. 

Dövmeli kadının Alma’yı elinden tutup götürmesi, Fenix’in bilinçdışıyla kurması 

gereken bağın travmatik olaylar nedeniyle kesintiye uğradığını ve bir kopuş yaşandığını 

sembolize eder. Bu durum, Fenix’in ruhsal yolculuğunda daha sonra yeniden kazanması 

gereken bir bağlantıya işaret eder. 

 

Görsel 4.36. Fenix akıl hastanesinden kaçar, annesiyle buluşur ( Santa Sangre, 1989 )  

Fenix, down sendromlu diğer hastalarla birlikte akıl hastanesinden bir sinemaya 

götürülür. Hemşireler, hastaları sinemaya soktuktan sonra arabada beklemeye çekilir. 

Ancak sinemanın girişinde bir serseri ortaya çıkar ve hastaları uyuşturucu vererek eğlence 

dolu, ancak tehlikeli bir sokağa gitmeye ikna eder. Sokakta dolaşırken, Fenix sokakta, 

cinsellik üzerinden kazanç sağlayan biri haline gelmiş olan dövmeli kadını fark eder ve 

yoğun bir öfkeye kapılır. Gecenin sonunda, Fenix akıl hastanesinde uyanır ve kolsuz 

annesi Concha’nın sokaktan kendisini çağırdığını duyar. Görsel 4.36’daki gibi hücresinin 

penceresinden bir ipe tırmanarak kaçar ve annesiyle buluşur. 

Fenix’in dövmeli kadını cinsellik üzerinden kazanç sağlayan biri olarak görmesi, onun 

geçmişteki femme fatale arketipine bağlı yıkıcı enerjisinin tam anlamıyla çözülmediğini, 

toplumsal düzen içinde daha kaotik bir hal aldığını gösterir. Dövmeli kadın, Fenix’in 

gölgesinde hâlâ etkisini sürdürmektedir. 

Concha, Fenix’i hastaneden kaçırarak hâlâ onun üzerinde etkili olan güçlü bir bilinçdışı 

figür olduğunu gösterir. Kolsuz oluşu, gücünü yitirmiş ancak manipülasyon kapasitesini 

koruyan gölge anne arketipini yansıtır. 



119 

Dövmeli kadın, Alma’yı satarak zorla birliktelik yaşatmaya çalışır. Ancak Alma, kaçar 

ve bir kamyonun çatısında uyuyarak kurtulur. Daha sonra dövmeli kadın, kimliği belirsiz 

bir saldırgan tarafından öldürülür. Saldırganın yalnızca uzun kırmızı ojeli kadın elleri 

görülür. 

Alma’nın zorla sömürüye itilmek istenmesi, anima’nın baskı altına alınmaya çalışıldığını 

ve bilinçdışında yıkıcı güçlerin etkisi altında olduğunu gösterir. Ancak Alma’nın kaçışı, 

anima’nın içsel gücünü ve hayatta kalma yeteneğini ortaya koyar. Alma’nın 

masumiyetini koruma mücadelesi, Fenix’in bireyselleşme sürecindeki anima ile kurduğu 

ilişkinin sağlıklı bir temele oturması için gerekli olan bir çatışmayı simgeler. 

Eller ise eylemin sembolüdür. Bu ellerin görünmesi, bilinçdışında hareket eden güçlü bir 

yıkıcı enerjiyi temsil eder. Bu durum, Fenix’in geçmişinin ve annesi Concha’nın 

gölgesinin hâlâ aktif bir tehdit olduğunu ima eder. 

 

Görsel 4.37. Fenix ve annesi birlikte gösteri yaparken ( Santa Sangre, 1989 )  

Fenix, çocukken sihirbazlık gösterileri yaptığı pelerinli takım elbisesiyle görülür. Fenix, 

bir sahnede annesi Concha ile birlikte performans sergilerken görülür. Gösteri, 

“Concha’nın Sihirli Elleri” adıyla sunulmaktadır. Görsel 4.37’deki gibi Fenix, 

Concha’nın arkasında durarak ellerini hareket ettirir ve bu şekilde Concha’nın kolları 

varmış gibi görünmesini sağlar.  



120 

Sahne, bireyin içsel dünyasını dış dünyaya yansıtma alanıdır. Fenix’in sahnedeki 

performansı, annesinin gölgesinde yaşamaya devam ettiğini ve onun kimliğini hâlâ bir 

şekilde taşıdığını sembolize eder. 

Fenix’in Concha’nın “elleri” olarak hareket etmesi, Concha’nın fiziksel eksikliğine 

rağmen Fenix üzerindeki kontrolünü sürdürdüğünü gösterir. Bu onun gölgesinde 

yaşamaya devam ettiğini ve Fenix’in hâlâ bireyselleşme sürecini tamamlayamadığını 

gösterir. 

Sahnede performans sergileyen genç bir kadın, Fenix’e ilgi göstermeye başlar. Ancak bu 

kadın, dövmeli kadın gibi femme fatale arketipinin bir yansıması olarak görülebilir. Bu 

durumu fark eden Fenix’in annesi Concha, Fenix’i manipüle ederek onun ellerini kullanıp 

bu kadını ve ilgilendiği diğer kadınları öldürmesini sağlar. Fenix’in zihnindeki karışıklık 

giderek artar ve bu durum bir dizi rüya ile kendini daha açık şekilde gösterir. Rüyalarında, 

annesinin emirlerine boyun eğerek birçok kadını öldürdüğünü ve bu kadınların 

hayaletlerinin onu rahatsız ettiğini görür. 

Bu sırada Alma, sokaklarda dolaşırken "Concha’nın Sihirli Elleri" yazılı bir afişe denk 

gelir ve Fenix’i bulmaya karar verir. Alma, Fenix’in yaşadığı eve gider ve içeride bir 

sahne düzeniyle karşılaşır. Ancak burada Concha hiddetle karşılarına çıkar ve Fenix’i 

Alma’yı öldürmeye zorlar. Fenix ve Alma, Concha’dan kaçmaya çalışırlar. Bu esnada 

dışarıda bir kadın, içeriden gelen sesleri duyar ve polise haber vermek için koşar. Çıkan 

mücadele sırasında Fenix, bir bıçağı Concha’nın karnına saplar. 

 

Görsel 4.38. Concha’nın aslında bir dekor olduğu görülür ( Santa Sangre, 1989 )  



121 

Kısa bir geri dönüş sekansında, Concha’nın aslında kocası Orgo tarafından sakatlandıktan 

hemen sonra öldüğü ve görsel 4.38’de görüldüğü gibi Fenix’in annesinin kolsuz 

mankenini bir sahne dekoru olarak kullanarak onun varlığını zihninde yeniden yarattığı 

ortaya çıkar. Fenix, yaşadığı harap olmuş evi hem bir sahne hem de bir tapınak haline 

getirmiştir. Bu evde, Concha’nın liderlik ettiği "Kutsal Kan" tarikatının kolsuz kadın 

heykeli durmaktadır. Fenix’in zihnindeki Concha, bu hayale eşlik eder ve Fenix’i 

Alma’yı öldürmeye zorlar. Hayali Concha, “Ellerimi kullan, onu öldür” diyerek Fenix’in 

kendi ellerini bir cinayet aracı olarak görmesine neden olur. 

Concha’nın “Ellerimi kullan” diyerek Fenix’in ellerini cinayet aracı haline getirmesi, 

bireyin bilinçdışında bir arketipin etkisi altına girdiğinde kontrolünü kaybetme hissini 

sembolize eder. Concha’nın ölümünün ve manken figürüyle sembolik varlığının sona 

ermesi, Fenix’in bu gölge arketipiyle yüzleşip özgürleştiğini ifade eder. 

 

Görsel 4.39. Alma, Fenix’in takma tırnaklarını çıkarır ( Santa Sangre, 1989 )  

Sonunda Fenix, bu zihinsel ve fiziksel hapishaneyi yok etmeye karar verir. Evi ve içindeki 

manken tapınağı yok ederken, Alma görsel 4.39’da görüldüğü gibi Fenix’in 

tırnaklarındaki kırmızı takma tırnakları tek tek çıkarır ve atar. Fenix, tırnaklar 

çıkarıldığında ellerine hayranlıkla bakar. Bu sırada, hayali palyaço arkadaşları ortaya 

çıkar, onu alkışlar ve ardından vedalaşarak yok olurlar. Alma, Fenix’in gömleğini yırtar 

ve göğsündeki anka kuşu dövmesini işaret ederek elleriyle bir pandomim yapar. Bu 

hareket, anka kuşunun göğsünden uçup gittiğini ve Fenix’in nihayet özgürleştiğini 

sembolize eder. 



122 

Tapınağın yok edilmesi, bilinçdışı figürlere olan bu saplantının sona erdiğini ve bireyin 

kendi kontrolünü yeniden ele geçirdiğini gösterir. Alma, Fenix’in kendini keşfetme 

yolculuğunda bilinçdışı ile bilinç arasındaki köprüyü kurar. Fenix’in annesinin 

manipülatif gölgesi altında sıkışıp kaldığı hapishaneden kurtulmasına yardım eder. 

Alma’nın kırmızı takma tırnakları çıkarması, Fenix’in fiziksel ve sembolik olarak bu 

gölge etkisinden kurtuluşunu simgeler. 

Alma, anka kuşunun uçuşunu simgeleyen pandomimiyle, Fenix’in geçmişin külleri 

arasından yeniden doğabileceğini işaret eder.  

Anima, burada kurtarıcı bir figür olarak, Fenix’in yeni bir kimlik kazanmasına öncülük 

eder. Anima (Alma) ve Fenix’in birleşmesi, Fenix’in bireyleşme sürecinin zirvesidir. 

Alma, Fenix’in içsel çatışmalarını çözmesine yardım ederek, onun kendisini ve iradesini 

yeniden sahiplenmesini sağlar. Bu, sadece bir kurtuluş değil, aynı zamanda bir yeniden 

doğuş hikayesidir. Fenix, anima ile bütünleşerek geçmişin karanlığını geride bırakır ve 

kendi benliğinin efendisi olur. 

 

Görsel 4.40. Fenix ve Alma ellerini kaldırır ( Santa Sangre, 1989 ) 

Son sahnede, görsel 4.40’da görüldüğü gibi Alma Fenix’i evin dışına, polislerin beklediği 

yere götürür. Polisler, Alma ve Fenix’e ellerini kaldırmasını söyler. Fenix ellerini 

kaldırırken kendi ellerine hayranlıkla bakar. “Ellerim, benim ellerim!” diyerek ellerinin 

kontrolünü yeniden kazandığını fark eder. Bu farkındalık, ona büyük bir huzur ve neşe 

getirir.  

Son sahne, Fenix’in bireyleşme sürecinin doruk noktasını ve ruhsal özgürlüğünü ifade 

eden güçlü bir finaldir. Polislerin önünde ellerini kaldırması, yalnızca fiziksel bir 



123 

teslimiyet değil, aynı zamanda ruhsal bir teslimiyettir. Alma’nın rehberliğinde, Fenix’in 

anima ile birleşmesi, onun geçmişin gölgelerinden kurtulmasını ve ruhsal olarak yeniden 

doğmasını sağlamıştır. Ellerine hayranlıkla bakışı, anima’nın rehberliği sayesinde içsel 

özgürlüğünü keşfettiğini gösterir. Polislerin Fenix’e teslimiyet çağrısı, onun yalnızca 

kendi içsel karanlığıyla değil, aynı zamanda toplumla da yüzleşmesi gerektiğini simgeler. 

Fenix’in bu çağrıya uyup ellerini kaldırması, bireyselleşme sürecinin sonunda bireyin 

yalnızca kendi içsel dünyasıyla değil, dış dünyayla da barış içinde bir bütünlük 

kurabileceğini ifade eder. 

Fenix, anka kuşu dövmesiyle başlayan bu dönüşüm geçmişin külleri arasından doğarak 

hem içsel dünyasında hem de dış dünyasında huzuru ve bütünlüğü bulur. 

Tablo 4.3 Kutsal Kan Filmindeki Arketipler, Karakterler ve Açıklamaları 

Arketip Karakter Açıklama 

1. Yeniden Doğuş (Anka 
Kuşu) 

Fenix Anka kuşu, Fenix’in yeniden doğuş 
ve ruhsal dönüşüm arketipini temsil 
eder. 

2. Gölge Anne Concha Concha, manipülatif ve kontrol 
edici doğasıyla yıkıcı bir gölge anne 
figürüdür. 

3. Gölge Baba Orgo Orgo, güç ve otoritenin yozlaşmış 
bir figürü olarak gölge baba 
arketipini temsil eder. 

4. Anima Alma Alma, Fenix’in bilinçdışındaki dişil 
yönünü temsil eder ve onun 
bireyselleşme sürecine rehberlik 
eder. 

5. Femme Fatale Dövmeli Kadın Dövmeli kadın, yıkıcı ve tehlikeli 
dişil enerjiyi simgeleyen femme 
fatale arketipini taşır. 

6. Çocuk Fenix Fenix, masumiyet ve potansiyeli 
simgeleyen çocuk arketipini taşır, 
ancak travmalarla gölgelenmiştir. 

7. Kutsal Anne Concha Concha, kutsal anne arketipinin 
fanatik ve sapkın bir versiyonunu 
temsil eder. 

 

 

 

 



124 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER 

Sinema, insan psikolojisini ve kültürel anlatıları görsel bir dil aracılığıyla ifade eden güçlü 

bir sanattır. Bu bağlamda, Alejandro Jodorowsky’nin sineması, sembollerle yüklü, 

psikolojik ve spiritüel temaları işleyen bir sanat formu olarak öne çıkmıştır. Carl Gustav 

Jung’un arketip teorisi ise, bu tür anlatılarda insan psikolojisinin temel yapı taşlarını 

anlamak ve yorumlamak için önemli bir çerçeve sunmuştur. Bu çalışma, Alejandro 

Jodorowsky’nin “Köstebek,” “Kutsal Kan” ve “Kutsal Dağ” filmlerinde yer alan 

semboller ve mitolojik imgelerin, Jung’un arketip teorisi ışığında nasıl 

yorumlanabileceğini incelemiştir. Araştırmada, Jodorowsky’nin filmlerindeki sembolik 

dilin ve mitolojik unsurların, kolektif bilinçdışındaki evrensel arketiplerle olan ilişkisi 

analiz edilmiştir. Bu inceleme, sinema ve psikoloji disiplinleri arasındaki etkileşimi daha 

derinlemesine anlamayı sağlamış ve her iki disiplinin birleştirilmesi yoluyla yeni bir bakış 

açısı sunmayı hedeflemiştir. 

Filmlerin her biri, farklı arketiplerin izini sürmek için ayrı birer laboratuvar olarak 

değerlendirilmiş ve her film özelinde farklı sonuçlara ulaşılmıştır. Jung’un kolektif 

bilinçdışı ve evrensel arketipler kavramı, Jodorowsky’nin filmlerinde açıkça görünür hale 

gelmiştir; anima/animus, gölge, kahraman ve bilge yaşlı adam gibi arketipler, anlatının 

temel yapı taşlarını oluşturmuştur. Jodorowsky’nin sineması hem biçimsel hem de içerik 

açısından psikoloji ve sanat disiplinlerini birleştiren güçlü bir anlatı sunmuştur. 

Yönetmenin anlatım dili, yalnızca bireysel karakterlerin dönüşüm süreçlerini değil, aynı 

zamanda seyircisinin de bilinçdışındaki arketipleri harekete geçirme potansiyeli 

olduğunu göstermiştir. Çalışmada, Jodorowsky’nin kullandığı sembolik unsurların ve 

mitolojik imgelerin, Jung’un arketip teorisiyle olan doğrudan ilişkisi net bir şekilde ortaya 

konmuştur. 

İncelenen filmler olan “Köstebek,” “Kutsal Dağ” ve “Kutsal Kan” her biri kendine özgü 

anlatım tarzıyla, karakterler ve olay örgüleri, insanın bireyselleşme sürecindeki 

mücadelelerini, travmatik geçmişiyle yüzleşme çabalarını ve yeniden doğuş yolculuğunu 

yansıtmıştır. 

“Köstebek” filmi Jodorowsky’nin bireysel bir kahramanlık yolculuğunu anlattığı, 

katmanlı bir mitolojik ve dini metaforlarla süslenmiş bir film olarak öne çıkmıştır.  



125 

“Kutsal Dağ” ise bireyin ego, gölge ve persona gibi Jungcu kimlik katmanlarını soyarak 

öz benliğine ulaşma çabasını konu almıştır. 

“Kutsal Kan” ise travmatik geçmişin gölgesinde kalan bir bireyin, kendi kimliğini 

yeniden inşa etme çabasını konu almıştır.  

Jodorowsky’nin filmlerinde Jung’un arketipleri açıkça izlenmiş, çünkü yönetmenin 

çalışmaları, bireysel ve kolektif bilinçdışının derinliklerine inmeye yönelik bir anlatı 

sunmuştur. Her bir filmde farklı arketiplerin izini sürmek mümkün olmuş, bu durum 

filmlerin derin psikolojik katmanlarını ortaya çıkarmıştır. Ayrıca, her filmde ortak 

arketiplerin varlığına da rastlanmış, bu da kolektif bilinçdışındaki arketiplerin doğasının 

evrensel bir gerçeklik taşıdığını göstermiştir. Bu evrensellik, arketiplerin yalnızca 

bireysel bir deneyimden değil, insanlığın ortak psikolojik ve kültürel mirasından 

kaynaklandığını kanıtlamıştır. 

Tablo 4.4 Jodorowsky’nin Filmlerindeki Ortak Arketipler ve Açıklamaları 

Arketip Kutsal Kan Kutsal Dağ Köstebek 

Anima 

Arketipi 

Alma ve Fenix'in içsel 

dişil yönlerini temsil 

eder 

Kırmızı Kıyafetli Kadın, 

Hırsız'ın anima 

arketipini temsil eder 

Cüce Kadın ve Hijo'nun 

içsel dişil yönlerini 

simgeler 

Gölge 

Arketipi 

Orgo ve Concha, gölge 

baba ve gölge anne 

figürlerini simgeler 

Ampüte Adam, 

kahramanın gölgesini 

simgeler 

Köstebek'in yer altında 

yaşamı, Hijo'nun içsel 

karanlık yönlerini 

gösterir 

Kahraman 

Arketipi 

Fenix, yeniden doğuş 

yolculuğuna çıkar 

Hırsız, masumiyetle 

bilinmeyene doğru 

yolculuğa çıkar 

Köstebek, adalet 

arayışında bir kahraman 

olarak savaşır 

Yeniden 

Doğuş 

Arketipi 

Fenix, yeniden doğuş 

ve ruhsal dönüşüm 

arketipini taşır 

Hırsız, dönüşüm 

yolculuğunda kendini 

keşfeder 

Hijo'nun çocukluktan 

yetişkinliğe geçişi ve 

Köstebek'in yeniden 

doğuşu 

 



126 

Jodorowsky’nin filmlerinde mitolojik öğeler ile Jung'un arketipleri arasındaki ilişki çok 

derin ve açık bir şekilde işlenmiştir. Örneğin Kutsal Dağ filminde gezegenler, farklı 

mitolojik sembollerle ve arketipsel figürlerle ilişkilendirilerek derin bir anlam katmanına 

büründürülmüştür. Her gezegen, sadece bir sembol değil, aynı zamanda belirli bir arketipi 

ve buna bağlı olarak karakterlerin içsel yolculuklarını yansıtan bir mitolojik öğe olarak 

işlev görmüştür.Bu süreç, mitolojik öğelerin ve sembollerin, arketiplerin keşfindeki 

rolünü gözler önüne sermiştir. 

Jodorowsky'nin bu çalışmada incelenen filmlerinde semboller ve karakterler, Jung'un 

kolektif bilinçdışı teorisiyle derin bir bağlantı kurmuştur. Kolektif bilinçdışının temelini 

oluşturan evrensel arketipler, filmdeki karakterler ve semboller aracılığıyla görünür hale 

gelmiştir.Örneğin Kutsal Kan filminde Fenix karakteri, arkaik bir yeniden doğuş sembolü 

olan anka kuşu dövmesiyle karşımıza çıkmış, bu dövme Fenix'in ruhsal dönüşümünü 

simgelemiş ve Jung'un bireyselleşme sürecinde sıklıkla karşılaşılan "yeniden doğuş" 

temasına işaret etmiştir. Fenix'in, geçmişin gölgesiyle yüzleşmesi, kişisel dönüşümünü 

sağlaması ve nihayetinde içsel huzura kavuşması, Jung'un kolektif bilinçdışındaki 

bireysel çatışmaların çözüme ulaşma sürecini temsil etmiştir. 

Jodorowsky'nin filmlerindeki semboller, mitolojik imgeler ve metaforlar, izleyicinin 

bilinçdışındaki katmanlara ulaşmasını ve içsel bir yolculuğa çıkmasını sağlayan güçlü bir 

psikolojik model sunmuştur. Yönetmenin filmlerinde kullandığı bu unsurlar, yalnızca 

karakterlerin dönüşüm süreçlerini anlatmakla kalmamış; aynı zamanda izleyiciyi kendi 

içsel çatışmaları ve potansiyelleriyle yüzleşmeye teşvik etmiştir. Bu yaklaşım, 

Jodorowsky’nin geliştirdiği psikomaji adlı terapi yönteminin sinematik bir yansıması 

olarak değerlendirilmiştir. 

Bu yöntem, semboller ve ritüelistik eylemler aracılığıyla bilinçdışını harekete geçirmiştir. 

Jodorowsky’nin sinemasında, bu tekniklerin etkisi filmin her sahnesinde hissedilmiş; 

filmler, bireyin kendi içsel sorunlarını çözmesine yönelik bir ritüel işlevi görmüştür. 

Örneğin, Kutsal Dağ filminde bu yaklaşım, izleyicinin ego, persona ve gölge gibi Jungcu 

unsurları keşfetmesine olanak tanımışken, final sahnesinde Simyacı’nın yanılsamaları 

yıkarak “Gerçek yaşam bizi bekliyor” demesi hem karakterleri hem de izleyiciyi bir 

uyanışa çağırmıştır. Bu sahne, psikomajinin temelini oluşturan dönüşüm ve farkındalık 

yaratma hedefini somut bir şekilde sinemaya taşımıştır. Jodorowsky’nin sineması, 

yalnızca bir içsel yolculuk sunmakla kalmamış; aynı zamanda bireyin kendi gerçekliğini 

sorgulaması ve yaşamını dönüştürmesi için güçlü bir model oluşturmuştur. 



127 

Jung’un arketip teorisiyle analiz edildiğinde, Jodorowsky’nin sembolizmi, sinema ile 

psikoloji arasındaki güçlü bağı göstermiştir. Bu yaklaşım, sinemanın bir terapötik araç 

olarak kullanılabileceğine işaret etmiştir. 

Jodorowsky sineması, Jung’un arketip teorisiyle analiz edildiğinde, sinema ve psikoloji 

arasındaki bağın ne kadar güçlü olduğunu ortaya koymuştur. Benzer çalışmaların diğer 

yönetmenler ve farklı teorik yaklaşımlar üzerinden yapılması, bu disiplinler arası alanı 

daha da zenginleştirecektir. Özellikle postmodern sinema ve psikolojik teoriler arasındaki 

etkileşimlerin detaylı bir şekilde incelenmesi önerilmektedir. 

Bu tezde kullanılan Jungcu analiz yöntemi, farklı kültürlerden ve dönemlerden filmler 

üzerinde uygulanabilir. Özellikle Batı ve Doğu sinemalarının arketipsel imgeleri nasıl 

yorumladığı, karşılaştırmalı olarak analiz edilebilir. Jodorowsky’nin filmlerinin izleyici 

üzerinde psikolojik bir etkisi olduğu sonucundan hareketle, sinemanın terapötik bir araç 

olarak kullanılabilirliği araştırılabilir. Jung’un arketip teorisi ile sinemanın birleştirildiği 

projeler, bireylerin içsel yolculuklarına rehberlik edebilecek potansiyele sahiptir. 

Çalışmada, arketiplerin evrensel yönlerine odaklanılmıştır. Gelecek araştırmalarda, 

arketiplerin belirli kültürel ve toplumsal bağlamlarda nasıl değiştiği veya dönüştüğü 

karşılaştırmalı olarak incelenebilir. 

Sonuç olarak, gelecek çalışmalar Jodorowsky’nin sinemasının bu disiplinlerarası 

etkilerini daha geniş bir bağlamda ele alarak, sanat ve psikoloji arasındaki sınırların nasıl 

aşılabileceğine dair yeni perspektifler sunabilir. Bu bağlamda, Jodorowsky’nin sineması 

değerli bir kaynak olarak varlığını sürdürmektedir. 



 

KAYNAKLAR 

Altun, G. (2015). Jodorowsky sinemasında, The Holy Mountain üzerinden gerçeküstücü görsel 

anlatının analizi (Yayınlanmış lisans tezi). T.C. Bahçeşehir Üniversitesi, İletişim 

Fakültesi, Sinema ve Televizyon Bölümü. 

Balcı A. (2007). Sosyal bilimlerde araştırma yöntem teknik ve ilkeler. Ankara: PegemA 

Yayıncılık. 

Banzhaf, H., & Theler, B. (2001). Keywords for the Crowley Tarot. Weiser Books. 

Benjamin, W. (2023). Pasajlar (A. Cemal, Çev.). Yapı Kredi Yayınları. (Orijinal eser yayımlanma 

tarihi 1993) 

Bleeker, C. J. (1973). Hathor ve Thoth: Antik Mısır dininin iki önemli figürü. Leiden: Brill. 

Bolen, J. S. (2004). Goddesses in every women: Powerful archetypes in women’s lives. New 

York: Harper Perennial.  

Braun, V. ve Clarke, V. (2019). Psikolojide tematik analizin kullanımı. S. N. Şad , N. Özer ve A. 

Atli (Çevirenler). Eğitimde Nitel Araştırmalar Dergisi – Journal of Qualitative Research 

in Education, 7(2), 873-898. doi: 10.14689/issn.2148-2624.1.7c.2s.17m 

Bulut, G. (2021). Mitolojik astroloji ve psikoloji. Zodyak Astroloji Yayıncılık.  

Campbell, Joseph (2010). Kahramanın Sonsuz Yolculuğu. Çev. Sabri Gürses. İstanbul:Kabalcı 

Yayınları. 

Darıcı, S. (2013). Bilinçaltı reklamcılık ve iletişim teknikleri. İstanbul: İstanbul Gelişim 

Üniversitesi Yayınları. 

Douglas, A. (1991). The tarot: The origins, meaning and uses of the cards. Londra: Arkana. 

Douglas, C. (Ed.). (1997). Visions: Notes of the seminar given in 1930-1934 by C. G. Jung (Cilt 

2). Princeton, NJ: Princeton University Press, Bollingen Series XCIX. 

Eliade, M. (2001). Mitlerin özellikleri (S. Rifat, Çev.; 2. bs.). Om Yayınevi. 

Erhat, A. (1996). Mitoloji sözlüğü (19. basım). Kavak Yayınları. 

Fordham, F. (1997). Jung psikolojisi (A. Yalçıner, Çev.; 4. baskı). İstanbul: Say Yayınları. 



 

Foucault, M. (2003). Cinselliğin tarihi (H. U. Tanrıöver, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Gülcan, C. (2020). Psikolojik tipler ve Jung psikolojisi üzerine bir değerlendirme. Karadeniz 

Sosyal Bilimler Dergisi, 2020(2), 123-145. https://doi.org/10.38155/ksbd.685872 

Hoberman, J., & Rosenbaum, J. (1983). Midnight movies. New York: Harper & Row. 

Jodorowsky, A. (1971). El Topo: The book of the film. New York: Douglas Book Corporation. 

Jodorowsky, A., & Costa, M. (2023). Tarot’un bilgeliği: Sembol ve arketiplerle yaşamı keşfetmek 

(B. Yiğitler & T. Ö. Kumaş, Çev.). Omega. 

Jung, C. G. (1980). Psychology and alchemy (R. F. C. Hull, Translate, 2nd ed.). Princeton 

University Press. (Original work published 1944) 

Jung, C. G. (1990). The archetypes and the collective unconscious (R. F. C. Hull, Translate, 2nd 

ed.). Princeton University Press. (Original work published 1959) 

Jung, C. G. (2005). Dört arketip. (M. B. Saydam, Yay. Haz.). Metis Yayınları. (Özgün eser 

1976’da yayımlanmıştır) 

Jung, C. G. (2006a). Analitik psikoloji (E. Gürol, Çev.; 2. Baskı). İstanbul: Payel Yayınevi. 

Jung, C. G. (2006b). Jung’dan seçme yazılar (A. Storr, Der.; L. Özşar, Çev.). Ankara: Dost 

Kitabevi Yayınları. 

Jung, C. G. (2009). İnsan ve sembolleri (A. N. Babaoğlu, Çev.; 4. Baskı). İstanbul: Okuyan Us 

Yayınları. 

Jung, C. G. (2013). Anılar, düşler, düşünceler: Otobiyografi (İ. Kantemir, Çev.; 6. Baskı). 

İstanbul: Can Sanat Yayınları. 

Jung, C. G. (2014). Jung psikolojisi: Tüm çalışmaları & Freud’la karşılaştırmalı psikoloji ve 

modern psikanaliz kuramı (F. Saatçıoğlu & M. Ukray, Yay. Haz.). E-Kitap Projesi.  

Jung, C. G. (2015). Kırmızı kitap Liber Novus (O. Gündüz, Çev.). İstanbul: Kaknüs Yayınları.  

Jung, C. G. (2021). Rüya analizleri (A. Beyaz, Çev.). Pinhan Yayıncılık. (Orijinal eser 

yayımlanma tarihi 2007) 



 

Karagözlü, V. (2012). Arketipsel sembolizm bağlamında Mihr ü Vefâ mesnevisinin incelenmesi. 

Turkish Studies - International Periodical for the Languages, Literature and History of 

Turkish or Turkic, 7(1), 1975-1986. https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.3695 

Karasar, N. (2005). Bilimsel Araştırma Yöntemi. Ankara: Nobel Yayıncılık. 

Kalsched, D. (1996). The inner world of trauma: Archetypal defenses of the personal spirit. 

Routledge. 

Kavut, S. (2020). Carl Gustav Jung: Kavramları, kuramları ve düşünce yapısı üzerine bir inceleme 

/ Carl Gustav Jung: A study on his concepts, theories and philosophy. İstanbul Gelişim 

Üniversitesi Dergisi, 6(2), 123-134. 

Kaya, K. (1997). Hint mitoloji sözlüğü (19. basım). İmge Kitabevi. 

Keith, A. B. (2021). Hint mitolojisi (İ. Korkmaz, Çev.). (2. baskı)  Maya Kitap.  

Moldes, D. (2012). Alejandro Jodorowsky. Madrid: Cátedra. 

Morford, M. P. O.ve Lenardon, R. J. (2003). Classical Mythology Seventh Edition, Oxford 

University Press. 

Myss, C. M. (2002). Sacred contracts: Awakening your divine potential. Bantam Books. 

Neumann, E. (1959). Sanat ve yaratıcı bilinçdışı. Princeton University Press. 

Patton, M. Q. (2014). Nitel araştırma ve değerlendirme yöntemleri (2. baskı) (M. Bütün & S. B. 

Demir, Çeviri Editörleri). Pegem Akademi Yayıncılık. 

 

 Radin, P. (1956). The trickster: A study in American Indian mythology. New York: Philosophical 

Library. https://doi.org/10.2307/480813 

Soyşekerci, S. (2020). Tuvaldeki korku: Rembrandt ve İbrahim’in kurbanı. İdil Sanat ve Dil 

Dergisi, 9(66), 299-308. https://doi.org/10.7816/idil-09-66-11 

Tecimer, Ö. (2005). Sinema: Modern mitoloji. Plan B Yayınları. 

Townsend, J., ve Cloud, H. (2000). Anne faktörü (E. Aksay, Çev.). İstanbul: Sistem Yayıncılık. 

Zeren, V. Ö. (2019). ‘Yarın Başka Koruda’ Oyununun Belleksizlik Arketipi Bağlamında 

İncelenmesi. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi / The Journal of International 

Social Research, 12(64), 224-235. https://doi.org/10.17719/jisr.2019.3362 

https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.3695
https://doi.org/10.7816/idil-09-66-11
https://doi.org/10.17719/jisr.2019.3362


 

Zohar, D. & Marshall, I. (2000). SQ: Ruhsal Zekâmızla Bağlantı Kurmak. (Çev. B. Erdemli ve 

K. Budak). İstanbul: MetaYayınları. (İlk baskı. 2004). 

Elektronik Kaynaklar 

Akçakaya, Ü. (2023, 4 Şubat). Carl Gustav Jung ve kahramanın yolculuğu [Söyleşi]. Bookinton. 

Erişim adresi: https://www.bookinton.com/gundem/uzman-gorusleri/carl-gustav-jung-

ve-kahramanin-yolculugu/ (Erişim Tarihi: 25.11.2024). 

Algarabel Rutter, N. M. (2012). Cine y poder: Reconstrucción de los discursos de la censura y el 

escándalo en México (1968-2002) (Doktora tezi). Centro de Investigaciones y Estudios 

Superiores en Antropología Social. 

https://repositorio.ciesas.edu.mx/handle/123456789/88 (Erişim Tarihi: 25.10.2024). 

Babcock, J. (2004, January 1). Jodorowsky: I am old. LA Weekly. Retrieved from 

https://arthurmag.com/2010/02/01/jodorowsky-i-am-old/ (Erişim Tarihi: 25.10.2024). 

Bradshaw, P. (2020, 24 Ocak). The Holy Mountain review – inside the mind of a visionary 

provocateur. The Guardian. Erişim adresi: 

https://www.theguardian.com/film/2020/jan/24/the-holy-mountain-review-alejandro-

jodorowsky (Erişim Tarihi: 15.03.2024). 

Cannes. (2008, 20 Mayıs). Santa Sangre by Alejandro Jodorowsky. Erişim adresi: 

https://www.festivalcannes.com/en/72editions/retrospective/2008/actualites/articles/can

nes-classics-santa-sangre-by-alejandro-jodorowsky/ (Erişim Tarihi: 20.09.2024). 

Carvalho, F. S. (2012). Breaking the codes of sexuality: Angela Carter’s vampire woman. UFMG, 

1–8. Erişim adresi: 

http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/emtese/article/viewFile/3530/3481 

(Erişim Tarihi: 01.01.2024). 

Church, D. (2007). Great directors: Jodorowsky, Alejandro. Erişim adresi: 

http://sensesofcinema.com/2007/great-directors/jodorowsky (Erişim Tarihi: 18.02.2024). 

Demirci, T. T. (2020, 29 Nisan). Arrabal, Jodorowsky ve geç dönem Bunuel sineması üzerine 

karşılaştırmalar. EK Dergi. Erişim adresi: https://www.ekdergi.com/arrabal-jodorowsky-

ve-gec-donem-bunuel-sinemasi-uzerine-karsilastirmalar (Erişim Tarihi: 08.04.2024). 

https://www.bookinton.com/gundem/uzman-gorusleri/carl-gustav-jung-ve-kahramanin-yolculugu/
https://www.bookinton.com/gundem/uzman-gorusleri/carl-gustav-jung-ve-kahramanin-yolculugu/
https://repositorio.ciesas.edu.mx/handle/123456789/88
https://repositorio.ciesas.edu.mx/handle/123456789/88
https://arthurmag.com/2010/02/01/jodorowsky-i-am-old/
https://www.theguardian.com/film/2020/jan/24/the-holy-mountain-review-alejandro-jodorowsky
https://www.theguardian.com/film/2020/jan/24/the-holy-mountain-review-alejandro-jodorowsky
https://www.theguardian.com/film/2020/jan/24/the-holy-mountain-review-alejandro-jodorowsky
https://www.festivalcannes.com/en/72editions/retrospective/2008/actualites/articles/cannes-classics-santa-sangre-by-alejandro-jodorowsky/
https://www.festivalcannes.com/en/72editions/retrospective/2008/actualites/articles/cannes-classics-santa-sangre-by-alejandro-jodorowsky/
https://www.festivalcannes.com/en/72editions/retrospective/2008/actualites/articles/cannes-classics-santa-sangre-by-alejandro-jodorowsky/
http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/emtese/article/viewFile/3530/3481
http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/emtese/article/viewFile/3530/3481
http://sensesofcinema.com/2007/great-directors/jodorowsky
http://sensesofcinema.com/2007/great-directors/jodorowsky
https://www.ekdergi.com/arrabal-jodorowsky-ve-gec-donem-bunuel-sinemasi-uzerine-karsilastirmalar
https://www.ekdergi.com/arrabal-jodorowsky-ve-gec-donem-bunuel-sinemasi-uzerine-karsilastirmalar


 

Files, G. (2004). A delirious surrealist: Alejandro Jodorowsky. Erişim adresi: 

http://povmagazine.com/articles/view/a-delirious-surrealist-alejandro-jodorowsky 

(Erişim Tarihi: 12.05.2024). 

Gülkanat, A. (2024, 28 Haziran). Anka kuşu mitolojisi: Efsanevi bir yolculuk. Ali Gülkanat. 

https://www.aligulkanat.com.tr/anka-kusu-mitolojisi-efsanevi-bir-yolculuk/ (Erişim 

Tarihi: 05.08.2024). 

Jacobi, J. (1999). Complex/archetype/symbol in the psychology of C. G. Jung. Londra: 

Routledge. Erişim adresi: 

https://books.google.com.tr/books?id=RlzF8NtoB7QC&printsec=frontcover&hl=tr#v=o

nepage&q&f=false (Erişim Tarihi: 05.08.2024). 

Jones, M. (2023). Review: The Holy Mountain (1973). Philosophy in Film. Erişim adresi: 

https://philosophyinfilm.com/2017/11/30/review-the-holy-mountain-1973/ (Erişim 

Tarihi: 14.02.2024). 

Koçak, A., ve Mollaibrahimoğlu, Ç. (2009). Göktürk ve Uygur göç destanları üzerine bir 

inceleme. Erişim adresi: https://www.academia.edu/20782954 (Erişim Tarihi: 

22.06.2024). 

McKay, B., ve McKay, K. (2024, 14 Ağustos). The four archetypes of the mature masculine: The 

king. Art of Manliness. Erişim adresi: 

https://www.artofmanliness.com/character/behavior/the-four-archetypes-of-the-mature-

masculine-the-king/ (Erişim Tarihi: 15.09.2024). 

MPAA. (2024, 11 Ekim). Santa Sangre. Erişim adresi: 

https://www.filmratings.com/Search?filmTitle=santa+sangre&x=0&y=0 (Erişim Tarihi: 

11.10.2024). 

Film4. (2010, 5 Ocak). Santa Sangre. Erişim adresi: http://www.film4.com/reviews/1989/santa-

sangre (Erişim Tarihi: 07.09.2024). 

Raff, J. (2000). Jung ve simyasal hayal gücü. Nicolas-Hays, Inc. https://www.nicolashays.com 

(Erişim Tarihi: 08.08.2024). 

Rotten Tomatoes. (2024, 8 Eylül). Santa Sangre. Erişim adresi: 

http://www.rottentomatoes.com/m/santa_sangre/ (Erişim Tarihi: 08.09.2024). 

http://povmagazine.com/articles/view/a-delirious-surrealist-alejandro-jodorowsky
http://povmagazine.com/articles/view/a-delirious-surrealist-alejandro-jodorowsky
https://www.aligulkanat.com.tr/anka-kusu-mitolojisi-efsanevi-bir-yolculuk/
https://books.google.com.tr/books?id=RlzF8NtoB7QC&printsec=frontcover&hl=tr#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=RlzF8NtoB7QC&printsec=frontcover&hl=tr#v=onepage&q&f=false
https://philosophyinfilm.com/2017/11/30/review-the-holy-mountain-1973/
https://philosophyinfilm.com/2017/11/30/review-the-holy-mountain-1973/
https://www.academia.edu/20782954
https://www.artofmanliness.com/character/behavior/the-four-archetypes-of-the-mature-masculine-the-king/
https://www.artofmanliness.com/character/behavior/the-four-archetypes-of-the-mature-masculine-the-king/
https://www.artofmanliness.com/character/behavior/the-four-archetypes-of-the-mature-masculine-the-king/
https://www.filmratings.com/Search?filmTitle=santa+sangre&x=0&y=0
https://www.filmratings.com/Search?filmTitle=santa+sangre&x=0&y=0
http://www.film4.com/reviews/1989/santa-sangre
http://www.film4.com/reviews/1989/santa-sangre
https://www.nicolashays.com/
http://www.rottentomatoes.com/m/santa_sangre/
http://www.rottentomatoes.com/m/santa_sangre/


 

The Goddess Garden. (2024, 9 Kasım). The Celtic Goddess Cerridwen. Erişim adresi: 

https://thegoddessgarden.com/the-celtic-goddess-cerridwen/ (Erişim Tarihi: 

09.11.2024). 

Vikipedi. (2024, 9 Haziran). Nemea aslanı. Erişim adresi: 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Nemea_aslan%C4%B (Erişim Tarihi: 15.06.2024). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://thegoddessgarden.com/the-celtic-goddess-cerridwen/
https://thegoddessgarden.com/the-celtic-goddess-cerridwen/
https://tr.wikipedia.org/wiki/Nemea_aslan%C4%25B
https://tr.wikipedia.org/wiki/Nemea_aslan%C4%25B


 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı Soyadı  Zelfi Kelleci 

Yabancı Dili İngilizce 

Orcid Numarası 0009-0008-1527-9565 

Ulusal Tez Merkezi 

Referans Numarası 
10698699 

Lise Bulancak Anadolu Lisesi 

Lisans 
Marmara Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Sinema ve 

Televizyon   

Yüksek Lisans 
Ordu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sinema ve 

Televizyon 

Mesleki Deneyim  

Akademik Çalışmalar  



 

 


