
 

 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

KENTE BAKMAK İÇİN YENİ BİR İÇSELLİK 

PARADİGMASI: KENTSEL BİR İÇ OLARAK 

ÇAMLIK VE İÇSELLİĞİN FRAGMANTER 

ANLATILARI 

 

 

 

 

Ecehan KIVILCIM SÖZGEN 

 

 

 

 

Aralık, 2024 

     İZMİR



 

 

KENTE BAKMAK İÇİN YENİ BİR İÇSELLİK 

PARADİGMASI: KENTSEL BİR İÇ OLARAK 

ÇAMLIK VE İÇSELLİĞİN FRAGMANTER 

ANLATILARI 

 

 

Dokuz Eylül Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü 

Doktora Tezi 

Mimarlık Anabilim Dalı, Bina Bilgisi Programı 

 

 

 

 

Ecehan KIVILCIM SÖZGEN 

 

 

 

 

Aralık, 2024 

    İZMİR  



ii 

DOKTORA TEZİ SINAV SONUÇ FORMU 

ECEHAN KIVILCIM SÖZGEN tarafından PROF.DR. DENİZ GÜNER 

yönetiminde hazırlanan “KENTE BAKMAK İÇİN YENİ BİR İÇSELLİK 

PARADİGMASI: KENTSEL BİR İÇ OLARAK ÇAMLIK VE İÇSELLİĞİN 

FRAGMANTER ANLATILARI” başlıklı tez tarafımızdan okunmuş, kapsamı ve 

niteliği açısından bir Doktora tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

Prof.Dr.  Deniz GÜNER  

 Danışman 

 

Doç. Dr. Erdal Onur DİKTAŞ                         Doç. Dr. Umut ŞUMNU 

   Tez İzleme Komitesi Üyesi    Tez İzleme Komitesi Üyesi 

 

 

Prof. Dr. Deniz HASIRCI            Doç. Dr. Burkay PASİN  

Jüri Üyesi      Jüri Üyesi  

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Okan FISTIKOĞLU 

Müdür 

Fen Bilimleri Enstitüsü  



iii 

TEŞEKKÜR 

İçsellik ve iç mekâna dair yeni olasılıklar öyle bir zenginlik barındırıyor ki, yeteri 

kadar bulguya ulaşmış olup olmadığımdan emin olmak oldukça zordu. Bu yolda 

attığım her adım, sorduğum her soru beni daha derinlere çekti. Ancak nihayetinde bu 

tez, uzun soluklu bir yolculuğun, bitmek tükenmek bilmeyen arayışların bir ürünü 

olarak şekillendi. Bir yanda sezgisel ama öte yanda bilimselliğe meyleden arayışım tez 

danışmanım Prof. Dr. Deniz GÜNER ile tanışmamla yön buldu. İç mekân-kentsel 

mekân arasında salınan merakımı fark ederek bu tez kapsamında yapılandırmama 

imkân sağladı. Bu sebeple ilk olarak, kişisel ve akademik yolculuğumun en büyük 

destekçisi olan, tezimin her aşamasında bana rehberlik eden, cesaretlendiren ve sabır 

gösteren çok değerli hocam Deniz GÜNER’e teşekkür etmek istiyorum. Onun desteği 

olmadan, araştırmalarım için yol bulmak ve bu çalışmayı tamamlamak oldukça zor 

olurdu. Teşekkürlerim kelimelere sığmayacak kadar büyük. 

Tezimin gelişiminde gösterdikleri ilgileri ve çok değerli katkıları için Tez İzleme 

Komitesi üyeleri Doç.Dr. Umut ŞUMNU’ya ve Doç.Dr. Erdal Onur DİKTAŞ’a içten 

teşekkürlerimi sunuyorum. Ufuk açıcı yorumları ve yönelttikleri sorular sayesinde 

tezin kapsamı ve tartışma içeriği oldukça zenginleşti.  

Ve son olarak, her başarımda izleri olan aileme teşekkür etmek istiyorum. 

Çalışmayı, azmetmeyi ve güçlü olmayı bana öğreten sevgili babam Ahmet 

KIVILCIM’a, bana olan inancı ve koşulsuz sevgisiyle her zaman güç veren sevgili 

annem Hülya KIVILCIM’a, doğduğu andan itibaren hayatımı daha da güzelleştiren 

sevgili kardeşim Nilhan KIVILCIM BÖBECİ’ye ve aile bildiğim tüm sevdiklerime 

teşekkürlerimi sunarım. Bana olan inancınız, sabrınız ve sevginiz olmadan bu süreci 

tamamlamam imkânsız olurdu. Minnettarım. 

Bu yolculuk, yalnızca akademik bir süreç değil; sevgili eşim Mehmet Eren 

SÖZGEN’in desteğiyle içsel bir keşifti. Hayatımın her alanında olduğu gibi, bu süreçte 

de desteği, sabrı ve sevgisi bana ışık oldu. Varlığı her adımda bana güç verdi. Tüm 

kalbimle teşekkür ederim. 

 Ecehan KIVILCIM SÖZGEN 



iv 

KENTE BAKMAK İÇİN YENİ BİR İÇSELLİK PARADİGMASI: KENTSEL 

BİR İÇ OLARAK ÇAMLIK VE İÇSELLİĞİN FRAGMANTER 

ANLATILARI 

ÖZ 

Belirsiz, karmaşık ve çoklu okumalara açık olan içsellik olgusu, konvansiyonel 

olarak ilişkilendirildiği iç mekân bağlamından kentsel bağlama taşındığında, günümüz 

mimarlık ortamında yeni bir problem alanı tanımlar. Kentsel mekân-iç mekân 

arasındaki ilişkiyi çoklu okumalara açan ve kente yeni bakışlar yöneltmek üzere çeşitli 

teorik denemeleri harekete geçiren bu manevra, mekân bilgisini yeni bağlamlara 

taşıyan geniş bir sapmalar ve alternatifler yelpazesi sunarak kentsel mekânı yeniden 

düşünmeye davet eder. 

1980’li yıllardan itibaren, postyapısalcı düşüncenin etkisiyle yerleşik kabulleri 

sorgulayan ve mevcut teorik çerçeveleri yeniden yapılandıran düşünsel ortamda 

gelişen “kentsel içsellik” (urban interiority) kavramı kenti, mekânı ve içselliği 

birbirleri üzerinden yeniden düşünmeyi mümkün kılan yeni bir düşünce ufku tanımlar.  

Kentsel mekânı iç mekânın epistemik alanı içinde konumlandıran ve yeniden 

tartışmaya açan bu tez, disiplinlerarası bir konumda duran “kentsel içsellik” kavramını 

üçlü bir teorik zeminde ele alır ve tartışır. Bu doğrultuda, farklı epistemolojik alanlarda 

işlerlik gösteren özne-merkezli bir bakışı nesne-merkezli materyalizm ile bir araya 

getiren ve bu iki uç arasında bağlayıcı olarak Duygulanım Teorisi’ni devreye sokan 

bir bakış kurar. Fiziksel unsurlar kadar fiziksel olmayan unsurları da tartışmaya dâhil 

eden bu bakma biçimi, içsellik olgusunun sunduğu düşünsel çerçevenin 

potansiyelleriyle birlikte kentsel mekâna yeni bir bakış denemesi sunar. 

 “Duygulanımsal Ontoloji” olarak adlandırılan bu yeni bakış, içselliğin bedensel 

olarak algılanan, çeşitli duygulanımsal yoğunluklar üreten maddesel ve duygulanımsal 

izlerini tezin çalışma alanı olarak belirlenen Denizli Çamlık Sahası’nda takip eder ve 

kentsel içsellikleri bedensel-maddesel-duygulanımsal bir arakesitte, ilişkisellikler 

üzerinden keşfetmeyi amaçlar. 



v 

Tez, iç/dış, nesnel/öznel, kamusal/özel gibi düaliteler arasındaki boşluklarda 

cereyan eden kentsel içsellik kavramının muğlak anlamsal dünyasını ve çoklu 

katmanlarını açığa çıkararak iç mekâna dair bilginin düalitelere dayalı kanıksanmış 

güzergâhlarının dışında nasıl üretilebileceğini sorunsallaştıran yeni bir düşünsel ve 

kavramsal çerçeve sunar. 

Anahtar kelimeler: Kentsel iç mekân, kentsel içsellik, iç mekân kuramı, 

Duygulanımsal Ontoloji, Yeni Materyalizm, Duygulanım Teorisi.   

  



vi 

TOWARDS A NEW PARADIGM OF INTERIORITY: ÇAMLIK AS AN 

URBAN INTERIOR AND FRAGMENTED NARRATIVES OF 

INTERIORITY 

ABSTRACT 

The phenomenon of interiority, characterized by its ambiguity, complexity, and 

openness to multiple interpretations, establishes a new field of inquiry within 

contemporary architectural discourse when relocated from its traditional association 

with interior to an urban context. This approach redefines the relationship between 

urban and interior, fosters diverse interpretations and theoretical explorations, and 

presents a broad spectrum of alternatives that transport spatial knowledge into new 

contexts.  

Since the 1980s, under the influence of poststructuralist thought, the concept of 

“urban interiority” has developed within an intellectual milieu that reconfigures 

existing theoretical frameworks. This concept articulates a new intellectual horizon 

that enables the rethinking of the urban, space, and interiority in relation. The concept, 

emerging between dualities such as interior/exterior, objective/subjective, and 

public/private, encompasses the intermediary values and dimensions of privacy, 

publicity, and subjectivity, shaped by its semantic ambiguity and multilayered 

complexity. Within the context of the thesis, it functions as a theoretical and 

conceptual tool that critically explores the potential for generating knowledge of 

interior beyond conventional dualistic frameworks. 

By situating urban within the epistemic field of interior, this thesis investigates the 

concept of “urban interiority” through an interdisciplinary approach grounded in a 

threefold theoretical framework. Within this framework, a new perspective is 

developed that integrates a subject-centered approach with object-centered 

materialism, with Affect Theory as a mediator between these two polarities. This 

perspective, encompassing both physical and non-physical elements, introduces a new 

approach to rethinking urban, while exploring the potentials offered by the 

phenomenon of interiority. 



vii 

This approach provides a basis for investigating urban interiorities at the 

intersection of corporeality, materiality, and affect through relationality. Named 

“Affective Ontology”, this new perspective traces the material imprints of interiority, 

perceived corporeally and generating various affective intensities, within the Denizli 

Çamlık Field, selected as the thesis's field of study. 

The study examines the ambiguous and multilayered nature of the concept of urban 

interiority, which emerges in the interstices of dualities such as inside/outside, 

objective/subjective, and public/private. It establishes a conceptual and 

methodological framework that critically interrogates the production of spatial 

knowledge about interior beyond the conventional, dualistic paradigms. 

Keywords: Urban interior, urban interiority, theory of interior, Affective Ontology, 

New Materialism, Affect Theory. 

  



viii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

DOKTORA TEZİ SINAV SONUÇ FORMU ......................................................... ii 

TEŞEKKÜR ........................................................................................................... iii 

ÖZ ........................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ........................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................... viii 

ŞEKİLLER LİSTESİ ............................................................................................... x 

TABLOLAR LİSTESİ ......................................................................................... xiii 

BÖLÜM BİR - GİRİŞ ........................................................................................... 1 

1.1 Kuramsal Çerçeve ve İçselliğe Yeni Bir Bakış ..................................... 11 

1.2 Tezin Kurgusu ....................................................................................... 25 

1.3 Yöntem .................................................................................................. 27 

1.4 Kapsam ve Sınırlılıklar .......................................................................... 33 

BÖLÜM İKİ - KENTSEL İÇ: KAVRAMSAL KADRAJ ............................... 37 

2.1 Teorik Çerçeveyi Genişleten Açılımlar ................................................. 51 

2.2 Tarihsel Arka Plan, Düşünsel ve Teorik Açılımlar ............................... 62 

2.2.1 İç Mekânın Özel ve Kamusal Arasındaki Salınımları: On 

Dokuzuncu Yüzyıldan Günümüze ............................................ 63 

2.3 Bölüm Değerlendirmesi ........................................................................ 83 

BÖLÜM ÜÇ - İÇ MEKÂN KURAMININ TARİHÇESİ VE PARALEL BİR 

OKUMA OLARAK İÇSELLİK TARTIŞMALARI ........................................ 85 

3.1 İç Mekânın Tarihsel Anlatısı ................................................................. 85 

3.1.1. İç Mekân Bilgisinde Bir İzlek Dışı: Mekân Kuramı................... 105 

3.1.2. İç Mekân Bilgisinde Kökensel Bir İzlek: İçsellik Tartışmaları .. 112 

3.2 Bölüm Değerlendirmesi ...................................................................... 121 



ix 

BÖLÜM DÖRT - ‘KENTSEL İÇ’ OLARAK ÇAMLIK VE ÇOKLU 

İÇSELLİKLER ................................................................................................. 123 

4.1 Çamlık’ın İçsellik Tarihçesi: Çamlık Ne Zaman ‘İç’ Oldu? ............... 128 

4.2 Çamlık’ta Kentsel İç’lere Dair Keşifler ve Çoklu İçsellikler .............. 148 

4.3 Bölüm Değerlendirmesi: Kentsel İçselliğe Dair Notlar ...................... 176 

BÖLÜM BEŞ - KENTSEL İÇSELLİĞİN OLUŞ KOŞULLARI VE YENİ BİR 

İÇSELLİK TERCÜMESİ ................................................................................ 186 

5.1 Yeni Bir Çerçeve ve Kavram Seti ....................................................... 186 

5.2 Bölüm Değerlendirmesi ...................................................................... 199 

BÖLÜM ALTI - SONUÇ .................................................................................. 202 

KAYNAKLAR ................................................................................................... 209 

 

  



x 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 1.1 İçsellik olgusunu anlamak üzere önerilen düşünsel çerçeve .................... 7 

Şekil 2.1 Giambattista Nolli’nin 1748 tarihli Roma Haritası ................................ 45 

Şekil 2.2 Düğün resepsiyonu ve nesneler yoluyla gerçekleştirilen mekânsal işgalin 

gösterimi ................................................................................................ 52 

Şekil 2.3 Noor Fajrina Farah Istiani’ye ait sinemetrik çizimi ............................... 56 

Şekil 2.4 Nerea Feliz Arrizabalaga tarafından üretilmiş Hidden in Plain Sight 

projesi .................................................................................................... 59 

Şekil 2.5 Londra Hyde Park’taki geçici pavyon yapısı Kristal Saray’ın iç mekân 

görüntüsü ............................................................................................... 66 

Şekil 2.6 Galerie Lafayette Haussmann ve Le Bon Marché mağazalarında iç mekân.

 ............................................................................................................... 67 

Şekil 2.7 Martinelli (2019) tarafından hazırlanmış, kentsel unsurlar ile iç mekânlar 

arasındaki değiş-tokuşları proje çizimleri üzerinden aktaran kolajlar .. 74 

Şekil 2.8 Louis Kahn’ın “Mimarlık bir oda yapmakla başlar” (solda) ve “Sokak Bir 

Odadır” (sağda) ifadelerini içeren çizimleri ......................................... 77 

Şekil 2.9 Paley Park, New York ............................................................................ 78 

Şekil 2.10 Stadtlounge, St Gallen .......................................................................... 79 

Şekil 2.11 Lanternen Pavyonu, BMW Guggenheim Lab ve Fladerhaus .............. 81 

Şekil 2.12 Minibar, Ankara’da enformel bir oluşum olarak açık hava barı .......... 83 

Şekil 3.1 Edward Wettenhall, Enter into Thy Closet (1684) başlıklı kitabın ön 

kapağında yer alan, arkasında bir melekle dua eden kadını tasvir eden 

illüstrasyon ............................................................................................ 94 

Şekil 3.2 James “Athenian” Stuart’ın 1759 yılına ait bir çizimi ........................... 96 



xi 

Şekil 3.3 William Chambers tarafından, Pall Mall’daki York House için önerilen 

dekorasyonu gösteren çizim ve Thomas Lightoler tarafından çizilen 

“Developed Surface Interior” ................................................................ 97 

Şekil 4.1 Çamlık Sahası Haritası ......................................................................... 124 

Şekil 4.2 Çamlık Sahası’na dair ilk izlenimler .................................................... 125 

Şekil 4.3 Çamlık Bulvarı başlangıcından Çamlık Kent Ormanı’na doğru ilerleyen 

ardışık kent imgeleri ............................................................................ 127 

Şekil 4.4 1973 yılında Çamlık’ta Hıdırellez kutlamaları .................................... 131 

Şekil 4.5 Belediye Başkanı Mimar Hasan Gönüllü döneminde (1973-1978) Çamlık 

Mesireliği’ne uzanan yoldaki genişletme ve asfaltlama çalışmaları ... 134 

Şekil 4.6 Merkez ilçe haritası (solda) ve 1967 tarihli Denizli Nazım İmar Planı 

taslağı .................................................................................................. 135 

Şekil 4.7 Atatürk Stadyumu ve Çamlık Bulvarı’na uzanan Tugay Yolu ............ 137 

Şekil 4.8 İlk açıldığı yıllarda açık hava tiyatrosu, o dönemki adıyla “Kültür Sanat 

Merkezi”. ............................................................................................. 138 

Şekil 4.9 Önen’in 1988 yılı basımı kitabında yer verdiği Denizli Şehir Planı’nda 

Çamlık Mesireliği, Askeri Alan, Stat, Denizli Lisesi, Açık Hava 

Tiyatrosu ve 1976 yılında faaliyete geçen Fakülte’nin yerleşim planı.

 ............................................................................................................. 139 

Şekil 4.10 Demokrasi Meydanı ve Demokrasi Parkı’na ait proje görseli ........... 140 

Şekil 4.11 Çamlık Mahallesi Krokisi’nde Çamlık Bulvarı’nın başlangıcını 

işaretleyen Açık Hava Tiyatrosu, yanında Nikah Sarayı ve karşısında yer 

alan Belediye Futbol Sahası, Gençlik Merkezi ve Askeri Saha’nın sınırı

 ............................................................................................................. 141 

Şekil 4.12 Çamlık’ta düzenlenen etkinliklerden bir fotoğraf .............................. 142 

Şekil 4.13 Çamlık Kent Ormanı’nda banklarda oturan gençler .......................... 145 



xii 

Şekil 4.14 Çamlık Bulvarı’nda peyzaj düzenlemesi ve altyapı yenileme çalışmaları

 ............................................................................................................. 145 

Şekil 4.15 Karcı Dağı’nın eteklerinde Çamlık Kent Ormanı ve Çamlık Bölgesi’nin 

güncel görünümü ................................................................................. 146 

Şekil 4.16 Çamlık’ın içselleşme sürecindeki önemli dönüm noktalarını ve tarihsel 

gelişim aşamalarını özetleyen zaman çizelgesi ................................... 147 

Şekil 4.17 Çamlık Sahası’nda Cumhuriyet Bayramı kutlaması .......................... 153 

Şekil 4.18 Çamlık’ta Galatasaray’ın şampiyonluk kutlaması ve Duman ............ 155 

Şekil 4.19 Galatasaray’ın şampiyonluk kutlaması ve Duman, çizimler .............. 155 

Şekil 4.20 Çamlık’ta “Pedallar Cumhuriyet İçin Çevrildi” etkinliği .................. 159 

Şekil 4.21 Kulaklık .............................................................................................. 161 

Şekil 4.22 Merdiven ............................................................................................ 169 

Şekil 4.23 Yoga Matları ...................................................................................... 170 

Şekil 4.24 Kozalak .............................................................................................. 173 

Şekil 4.25 Dondurma ........................................................................................... 174 

Şekil 4.26 Çamlık’ta Kar ..................................................................................... 176 

Şekil 5.1 İçsellik olgusunun oluş süreçlerini açıklayan yeni bir çerçeve ve kavram  

seti ....................................................................................................... 196 

Şekil 5.2 İçsellik olgusunun oluş koşullarını keşfetmek üzere önerilen kavram 

setinin akış şeması ............................................................................... 199 

 

 

 



xiii 

TABLOLAR LİSTESİ 

Sayfa 

Tablo 2.1 Kentsel İç Mekân üzerine açılan derslerin düzey, program ve  üniversitelere 

göre dağılımı .............................................................................................. 49 



1 

BÖLÜM BİR 

- GİRİŞ 

 

1980’lerin ortalarından itibaren mekân kavramına ilişkin epistemolojik ve ontolojik 

yaklaşımlar köklü bir paradigma değişimine uğrayarak, mekânın alımlanması, 

anlamlandırılması ve temsiline dair çerçevelerde radikal dönüşümlere zemin 

hazırlamıştır. Kartezyen mekân kavrayışının 1  çözünmesi ve mekânın tanımlayıcı 

karakteristikleri olarak görülen “sınır” (border) ve “kapalılık” (enclosure) 

niteliklerinin koşul olmaktan çıkmasıyla birlikte mekân, fiziksel bir düzenleme ya da 

geometrik bir yapı olmanın ötesinde, toplumsal ilişkiler ve kültürel pratikler ile 

biçimlenen zamansal, dinamik ve çok katmanlı bir olgu olarak yeniden 

konumlandırılmıştır. 

Sınır olgusunun çerçevelediği ve tanımladığı mekân kavramsallaştırmalarını 

buharlaştıran bu dönüşüm süreci, mekânı sınırları belirsiz ve görünmez olan, alansal 

ve teritoryal karakterde açığa çıkan, sosyal/ psikolojik/davranışsal eşikler üzerinden 

tanımlanan bir zemine yerleştirmiş ve böylece mekân katı sınırlarla tanımlanmış 

kategorik sabitliklerden uzaklaşarak iç-dış, kamusal-özel gibi düalist karşıtlıkları aşma 

eğilimi göstermiştir. 

Mekânın alımlanışında yaşanan bu radikal dönüşüm (Warf & Arias, 2008), 

kavramın ölçeklerarası ve disiplinlerarası bir hareketlilik kazanmasına neden olmuş ve 

farklı bilgi alanları arasında karşılıklı etkileşimleri ve bu etkileşimler aracılığıyla 

birbirini dönüştüren bir düşünsel diyalog sürecini başlatmıştır. Epistemolojik 

çerçevelerin yeniden inşa edildiği bu dönem, iç mekân ve kentsel mekân arasındaki 

konvansiyonel sınırları silikleştirerek, bu iki alanı birbirine yakınlaştıran bir sürecin 

de başlangıcı olmuştur. Bu çerçevede, kentsel mekâna ilişkin kavramsal yaklaşımlar 

 
1 Kartezyen düşünce, René Descartes’ın (1596-1650) öncülüğünde gelişen bir felsefi sistemdir ve bu 

düşünce sisteminde mekân sabit ve özdeş bir öz olarak ele alınır. Descartes’e göre mekân ve zaman, 

zihinden bağımsız, doğuştan gelen (a priori) kategorilerdir. Daha fazlası için bkz. Descartes, R. (1644). 

Principia philosophiae 

Kartezyen mekân kavrayışı, mekânı sabit, değişmez ve dış dünyadan bağımsız bir gerçeklik olarak 

kabul eder (Heidegger, 2002; Rajchman, 1998; Bollnow, 2008). Bu anlayışa göre mekân, matematiksel 

hesaplamalarla analiz edilebilen, homojen bir yapıya sahiptir. Bu yaklaşım, mekânı statik bir kavrayış 

biçimiyle ele alır ve onu ‘nesneleştirme’ ile ‘formüle etme’ eylemlerine indirgeme eğilimi gösterir. 

 



2 

sosyal yapıları, kültürel normları ve bireyler-arası ilişkileri barındıran dinamik bir 

zeminde tartışılmaya başlanmış ve iç mekân yalnızca fiziksel bir yerleşim ya da pratik 

alanı olmanın ötesine geçerek, toplumsal bağlamlarla iç içe geçmiş bir alan olarak 

yeniden konumlandırılmıştır.  

Söz konusu gelişmelerle eşzamanlı olarak, iç mekân kuramlarının epistemolojik 

olarak inşa edilmeleri, kent ve kentsellik olgularının yeni terminolojiler aracılığıyla 

içmimarlık disiplininin bilgi alanına yerleşmelerini de ivmelendirmiştir. Bu epistemik 

manevra, kentsel mekân-iç mekân arasındaki ilişkiyi çoklu okumalara açmış ve kente 

yeni bakışlar yöneltmek üzere çeşitli teorik denemeleri harekete geçirmiştir.  

Teorik çerçevelerin giderek genişlediği bu düşünce iklimi içerisinde gündeme gelen 

“kentsel iç” kavramı kenti, mimari mekânı ve iç mekânı birbirleri üzerinden trialektik 

olarak yeniden düşünmeyi mümkün kılan yeni bir düşünce ufku tanımlamaktadır. İç 

mekânın mikro düzeydeki duyumsal, duygulanımsal ve atmosferik etkilerini kentsel 

bağlamın makro ölçekli sosyal, kültürel ve politik dinamikleriyle iç içe geçirerek 

mekânsal deneyimin çok katmanlı yapısını keşfetmeyi olanaklı kılan bu kavram, çok 

katmanlı mekânsal bağlamları ve ölçeklerarası ilişkileri sorgulayan bir araştırma 

çerçevesi sunmaktadır. 

Kavramsal olarak ilk kez 2000’li yılların başlarında Avustralyalı akademisyen 

Suzie Attiwill öncülüğünde kurulan Urban Interior Research Group {UI} isimli 

araştırma kolektifi2 tarafından teorik ve pratik alana taşınan “kentsel iç” kavramı iç 

mekânı yapılandıran ve koşullandıran niteliklerin kentsel mekânda nasıl yeniden 

üretilebileceği sorusunu gündeme getirmiştir. Bireyleri kentsel yaşama dâhil etmek ve 

kentteki aidiyet ilişkilerini güçlendirmek üzere içmimarlığın araç ve yöntemlerini 

ödünçlenen araştırma kolektifi (Hinkel, 2011a; Attiwill, 2011b; Kıvılcım Sözgen, 

2021) iç mekânı sadece fiziksel bir çevre olarak değil, aynı zamanda kentsel ve kültürel 

bağlamlar içerisinde, bireylerin sosyal ilişkileri, gündelik pratikleri, kültürel 

etkileşimleri ve toplumsal yapılarla iç içe geçmiş dinamik ve çok boyutlu bir yapı 

olarak kavramsallaştırmıştır.  

 
2 Hinkel, 2011a; Attiwill, 2011b. 



3 

Bu bağlamda, söz konusu kolektif, “kentsel iç” (urban interior) kavramını “kentsel 

içsellik” (urban interiority) kavramı ile ilişkilendirmiş ve bu yakınlaştırma mevcut 

düşünsel çerçeveleri genişleterek, iç mekânı sosyo-kültürel pratiklerin ve kimlik 

oluşturma süreçlerinin kesişim noktası olarak okunmasını mümkün kılmıştır.  

İç mekânın hem fiziksel hem de algısal katmanlarını dikkate alan bu açılım, mevcut 

tartışmalara bireysel ve kolektif pratikler, mekânsal aidiyet ve öznellik gibi çeşitli 

eksenleri dâhil etmeye olanak tanımış ve bu çerçevede, iç mekânı yapılandıran bir 

nitelik olarak içsellik, mevcut tartışmaları daha kapsamlı bir perspektife taşımıştır. 

Böylece muğlak anlamsal dünyası 3  ve çoklu katmanları ile mahremiyet, 

kamusallık, öznellik gibi olguların farklı ara değerlerini ve düzeylerini içermeyi vaat 

eden “kentsel içsellik” kavramı, iç mekânı “özel yaşamın sürdürüldüğü fiziksel bir 

kapalılık” olarak gören modernist anlayıştan uzaklaşarak, mekânsal geçişliliklere ve 

sınır-aşımı pratiklerine doğru açılan bir teorik güzergâh oluşturmaya başlamıştır.  

Bir taraftan iç mekân kavramsallaştırmalarına dair yerleşik kabullerin ötesine 

uzanan ve eleştirel bir sorgulama yürüten bu kavram, diğer taraftan çeşitli disiplinlerce 

farklı epistemolojik çerçevelerde ele alınan kent ve kentsellik olgularının iç mekân 

bilgisi ve kuramı ile nasıl yeniden düşünülebileceğini sorunsallaştırmaktadır. Nitekim 

içsel yaşamla ilişkilendirilen mahremiyet, aidiyet, benlik ve arzu kavramları ile 

kentselliğin sıkı bir bağ kurduğu da sıklıkla vurgulanmaktadır (Attiwil, 2011a; 

Attiwill, 2018; Di Palma vd., 2009; Ionescu, 2018; Sennett, 2017). Kentsel mekânı iç 

mekânın kavramsal dünyası içinde konumlandıran bu ele alış biçimi, bilgiyi yeni 

bağlamlara taşıyan geniş bir alternatifler yelpazesi sunmakta ve mekâna dair bilginin 

 

3 Kentsel içsellik kavramını yapılandıran içsellik olgusunun sabit bir an veya belirli bir anlam ile 

özdeşleştirilemez muğlak ve dinamik dünyası kentsel mekânı da kendi uğradığı çözünme ortamına 

doğru çekmektedir. Kentsel mekân ise zaten indirgenemez heterojenlikler ve melezlikler içermekte 

olup, göründüğünden çok daha muğlak ve geçirgen sınırlara, geçişliliklere ve ilişkiselliklere sahiptir. 

Dolayısıyla, kentsel mekân ve içsellik, tarihsel olarak taşıdıkları anlam birikimleriyle yüklü kavramlar 

olarak öne çıkmaktadırlar. Ancak anlam katmanlarının aşındığı, çözülerek eski yüklerinden arındığı ve 

yeni içeriklerle yeniden yapılandığı bir dönüşüm sürecinde bir araya gelerek oluşturdukları kavram 

setinde -kentsel içsellik- yüklerinden sıyrılarak yeni bir anlam dünyasının kapısını aralamıştır. 

 



4 

normatif sınırlarının ötesine geçerek alışılmadık sapmalar, öngörülemeyen yollarla 

yeniden üretilmesine olanak tanımaktadır. 

Bu bağlamda, kentsel içsellik kavramlaştırması, içsellik olgusunun kentsel 

bağlamdaki spekülatif mekânsallıklarını sorunsallaştırmakta ve kentsel mekânı iç/dış, 

kamusal/özel gibi düaliteler çerçevesinde düşünmek dışındaki alternatifleri işaret 

etmektedir. Kavram, içselliği kentsel perspektif üzerinden yeniden tanımlarken, kentin 

mekânsal ve kavramsal sınırlarını da yeniden tartışmaya açmaktadır.  

Dolayısıyla bu tez, iç mekânı kentsel içsellik kavramı aracılığıyla yeniden 

düşünmenin ve içsellik olgusunun kapısını araladığı yeni bir bakma biçiminin arayışı 

ile ortaya çıkmıştır. İç/dış, nesnel/öznel, kamusal/özel gibi düaliteler arasındaki 

boşluklarda cereyan eden “kentsel içsellik” kavramı, bu çalışma kapsamında iç 

mekâna dair bilginin düalitelere dayalı kanıksanmış güzergâhlarının dışında nasıl 

üretilebileceğini sorunsallaştıran düşünsel ve kavramsal bir araç olarak 

konumlandırılmıştır. 

Bu doğrultuda, “içsellik olgusu, sınır kavramından bağımsız olarak nasıl ele 

alınabilir?” sorusuyla yola çıkılmış ve sınır kavramına ya da doğrudan fiziksel 

parametrelere işaret etmeyen yeni bir düşünsel çerçevenin kurulması hedeflenmiştir. 

Bu provakatif tartışma zemini iç mekân teorilerinin mevcut sınırlarını aşarak, iç 

mekânın kavramsal katılığını kırmak üzere oldukça harekete geçirici görünmektedir. 

Söz konusu olan, iç mekânı sabit veya statik bir yapıya indirgeyen ve onu fiziksel 

parametrelerle sınırlayan düşünsel çerçevelerin ürettiği ön belirlenimlerdir. Mevcut 

içmimarlık alanyazınında hâlâ kabul gören bu iç mekân bilgisi, fiziksel özellikler, 

işlevler, dönemsel üsluplar ve stilistik kodlarla kuşatılmış durumdadır ve üretilen 

tartışmalar ağırlıklı olarak beden-merkezli deneyim, algı ve modernist görme 

rejimlerine dayanan yaklaşımları temel almaktadır.  

Öte taraftan iç mekân kuramlarının içsellik olgusu dolayımıyla –özellikle de 

postyapısalcı düşüncenin etkisiyle- içerisine yerleşmeye başladığı normatif olmayan 

eksenler ve temas kurduğu yeni materyalist felsefe, iç mekânın normativitesini 

sorgulamak için oldukça etkili olmuştur. Bu bağlamda, bu çalışma kapsamında 



5 

1970’lerden itibaren egemen olan özne-merkezli düşünce sistematiklerinin dışına 

çıkmaya çalışılmıştır. Nitekim bilginin ve gerçekliğin özne-merkezli paradigmalar 

tarafından şekillendirildiği uzun süreç  postyapısalcı düşünce akımları ile kesintiye 

uğramış ve 1990’ların ikinci yarısından itibaren Gilles Deleuze ve Felix Guattari’nin 

Asamblaj (Assamblage) Kuramı (1998), Bruno Latour’un Aktör-Ağ Teorisi (2005), 

Manuel DeLanda’nın Asamblaj-Etkileşim Kuramı (2006), Levi Byrant’ın Onto-

Kartografya’sı (2007), Graham Harman’ın Spekülatif Realizm’i (2010), Jane 

Bennett’in Vital Materyalizm’i (2010), Rosi Braidotti’nin Neovitalist Madde Teorisi 

(2011), Karen Barad’ın Materyalist Onto-Epistemoloji ve Failsel Realizm’i (2007) 

gibi farklı düşünürlerin kuram ve kavramlarından oluşan yeni materyalist felsefenin 

de etkisiyle bilgi ve gerçekliğin materyal dünya ile etkileşimler aracılığıyla 

şekillendiği savı mekân tartışmalarını derinden etkilemiştir.  

Bu düşünce çerçevesinde verili ve değişmez parametrelerle tanımlama eğiliminden 

sıyrılan mekân, maddesel (material) ve maddesel-olmayan (immaterial) boyutları da 

dikkate alınarak, ilişkiler, süreçler ve duygulanımsal etkileşimler aracılığıyla 

şekillenen dinamik bir yapı olarak yeniden kavramsallaştırılmaya başlanmıştır. 

Sınırları ve yönelimleri önceden belirli olmayan ve sonsuz biçimde oluşabilecek 

konfigürasyonlarla tanımlanan bu yeni mekân kavrayışı, kentsel içsellik kavramının 

kendi çizgilerini, süreçlerini ve oluşlarını sürdürebileceği yeni bir kuramsal zemin 

üretmiştir. 

Ancak, içmimarlığın mevcut alanyazını incelendiğinde, özellikle nesne yönelimli 

yaklaşımlar ve materyalist açılımlar bağlamında belirgin bir boşluğun varlığı dikkat 

çekmektedir. Nesne-merkezli bakışı temel alan çalışmalar içmimarlık alanyazınında 

kısmi bir yer edinmiş olmalarına karşın, bu çalışmalar sayı bakımından oldukça azdır. 

Bu yaklaşımların mevcut tartışmalarda sınırlı bir yer kaplaması, iç mekânı ve içselliği 

güncel eğilimler üzerinden yeniden düşünme imkânını daraltmaktadır.  

Yeni epistemolojik tartışmalar, güncel metodolojik yaklaşımlar ve kavramsal 

çerçeveler arasındaki bağlantıların eksikliği, kentsel içselliği anlamlandırmaya yönelik 

daha bütünleşik bir perspektife duyulan ihtiyacı ortaya koymaktadır. Böylece, farklı 

teorik ve metodolojik yaklaşımları bir araya getiren, bütünleşik bir yaklaşımın 

gerekliliği açığa çıkmaktadır. 



6 

Bu bağlamda çalışma, iç mekân ve içselliğin yalnızca özne-merkezli ya da nesne-

merkezli yaklaşımlar aracılığıyla tam anlamıyla kavranamayacağını ileri sürmektedir. 

Özneler-arası, nesneler-arası ve özneler-nesneler arası ilişkilerin dolanık yapısı daha 

bütünleşik ve ilişkisel bir metodolojik çerçeveyi gerektirmektedir ve bu kapsamda, 

maddesel ve maddesel-olmayan bileşenlerin ve bedenlerin birbirleriyle eşzamanlı 

olarak var olan ve anlam üreten aktörler olarak ele alındığı yeni bir düşünsel 

çerçevenin arayışı söz konusu olmuştur. 

Bu yeni düşünsel çerçevenin maddeler dünyası ve beden arasındaki hiyerarşik 

ayrımları aşarak, çokluklar arasındaki bağları görünür kılması amaçlanmaktadır. Bir 

diğer hedef ise varlıklar arasındaki ilişkileri yatay bir düzlemde ve hiyerarşik-olmayan 

bir yapıda, varlıklar dünyasının kendi dolanıklığı içinde kurmaktır. 

Bu durum, nesne-merkezli materyalizm ve özne-merkezli iç mekân ve içsellik 

kuramlarının arasında yeni bir metodolojik köprü kurulmasını zorunlu kılmaktadır. 

Bunun sonucunda, madde ile her türden duygulanımsal karşılaşmaları ve bunların 

sonuçları olarak bedensel tepkileri bilgi üretiminin merkezine koyan Duygulanım 

Teorisi (Affect Theory) içselliğin ilişkisel ve dolanık dünyasını keşfetmeyi, daha 

bütünleşik ve ilişkisel bir bakış inşa etmeyi mümkün kılmaktadır. 

Dolayısıyla bu çalışma, içselliği anlamak üzere önerdiği düşünsel çerçeveyi özne-

merkezli içsellik kuramı, onun karşısında konumlanan nesne-merkezli materyalizm ve 

bu iki uç arasında bağlayıcı olarak çalışan Duygulanım Teorisi’nin arakesitinde 

konumlandırmaktadır. (Şekil 1.1). Tezin önerdiği trialektik metodolojik bakış ve 

arayışında olduğu bütünleşik dünya, bu üç yaklaşımın ilişkiselliği ve birbirine 

dolanıklığı üzerinden kurulmuştur.  



7 

 

Şekil 1.1. İçsellik olgusunu anlamak üzere önerilen düşünsel çerçeve 

 

Bu trialektik çabada, ölçeklerarası geçişlilik ve disiplinlerarası bağlantılar yoluyla 

içmimarlıktan mimarlığa, mimarlıktan kentsel tasarıma uzanan çok boyutlu bir 

yaklaşım sunulmaktadır. İçselliği yapılandıran olayların, durumların ve 

mekânsallıkların öznelerden nesnelere, duygulardan duygulanımlara ve oradan da 

bilinçaltına dek uzanan tüm bileşenlerini ve süreçlerini anlamaya yönelik bütünleşik 

bir metodolojik arayış söz konusudur. 

Bu arayışın sonucu olarak sosyolog, sanat tarihçisi ve Antroposen araştırmacısı 

Pelin Tan’ın Félix Guattari’nin “transversal” kavramını ödünçlenerek geliştirmiş 

olduğu Transversal Metodoloji4, bu çalışma kapsamında varlıklar arasındaki ilişkisel 

 
4 Tan, 2021. 



8 

ağların ve dolanık yapıların anlaşılmasına yönelik bir yöntem olarak benimsenmiştir. 

Bu yöntem, birbiriyle ayrıştırılamayacak bileşenlerin çok katmanlı yapılarını ortaya 

koyarak, farklı bilgi alanlarıyla kurulan bağlar sayesinde daha kapsamlı, bütünleşik ve 

ilişkisel bir okuma potansiyeli sunmaktadır (Guattari, 2015). Heterojen yapısıyla 

disiplinler arasında dolanan, maddesel ve maddesel-olmayan bileşenler ile 

duygulanımlar arasındaki dinamik etkileşimleri çözümlemeye olanak sunan bu 

metodoloji, kapalı ve sabitlenmiş düşünce sistematiklerinden uzak durarak, açık uçlu, 

esnek ve dönüşüme açık bütünleşik bir epistemolojik çerçeve oluşturmayı 

hedeflemektedir. 

Dolayısıyla bu metodolojik çerçeve, içsellik olgusunun fiziksel, maddesel olan ve 

olmayan, algısal ve duygulanımsal tüm bileşenlerini bir arada ele alarak, heterojen bir 

yapı içinde çözümlemeyi ve tutarlılık aramaktan ziyade, ilişkisel yapıların 

sürekliliklerinin ve geçişliliklerinin izini sürmeye odaklanmaktadır. Bu bağlamda 

geliştirilen yeni içsellik paradigması, iç mekânı yalnızca fiziksel sınırlarla ve kapalılık 

hissi ile tanımlamaktan ziyade, onu sürekli değişen, akışkan ve bağlamsal dinamikler 

içerisinde kavramsallaştırmayı önermektedir. Bu yaklaşım, içmimarlık, mimarlık ve 

kentsel tasarım disiplinleri arasında yeni düşünsel bağlar kurarak, mekânsal pratikleri 

disiplinlerarası ve ölçeklerarası bir düzlemde yeniden düşünmeye olanak tanımaktadır.  

Bu düşünsel çerçevede gelişen içsellik anlayışı, görünür/görünmez, maddesel 

(material)/maddesel-olmayan (immaterial) varlık ve koşulların sahip oldukları 

potansiyeller ile bunların bireylerde tetiklediği duygular, duygulanımlar (affections), 

dikkat ve bilişin iç içe geçmesi sayesinde kendini kentsel mekânda icra etmektedir. 

Tez bu anlamıyla, önerdiği yeni içsellik anlayışı sayesinde iç mekân epistemolojisi ile 

kent çalışmaları arakesitinde gelişen mekânsal pratikleri ve bedensel performansları 

anlama ve okuma denemesi olarak da konumlandırılabilir.  

İç mekân kuramı üzerinden kenti ve kentsel mekânı okumayı mümkün kılacak yeni 

bir disiplinlerötesi okuma modeli ve bakış üretmeyi hedefleyen bu araştırmanın çıkış 

noktası, Denizli kentinin Çamlık Bulvarı’nda çeşitli zamansallıklarda farklı biçimlerde 

ortaya çıkan içsellikleri görünür ve okunur kılmaktır. Ev içinden ve domestik alandan 

farklı olarak, kentsel mekânda çeşitli zamansallıklarda ve mekânsallıklarda bir dizi 

geçici ve kalıcı ‘iç’ler ve ‘içsellikler’ üretilebileceğini savlayan tez, bu kapsamda 



9 

önerdiği okuma modelini vaka analizi olarak seçtiği Çamlık Sahası üzerinden 

irdelemektedir.  

Bu alanın seçilme nedeni, Çamlık Sahası’nın kentsel iç kavramı bağlamında somut 

ve gözlemlenebilir veriler sunmasıdır. Milyonlarca yıldır kentin çeperlerinde yabani 

bir doğa parçası olarak varlık gösteren bu alan, yaklaşık bir asır önce kentin ‘iç’ine 

fiziksel, zamansal, altyapısal ve zihinsel olarak yaklaşarak ‘içselleşmiş’ ve kentsel 

yaşamı üreten bir dinamik haline gelmiştir. Güncel durumda ise bulvar ve ara sokakları 

üzerinde, geçici ve anlık mikro-kentsel içsellikler üreterek çeşitli içselleştirme 

pratiklerini açığa çıkarmakta ve “kentsel bir iç” olarak varlık göstermektedir. Bu 

bağlamda, Çamlık Sahası’nın sahip olduğu muğlak ve dinamik koşulların kentsel 

içselliğe dair yapılagelmiş tartışmaların direnç noktalarını zorlayacak çeşitlilikte 

olması bu sahanın tezin çalışma alanı olarak seçilmesine neden olmuştur.  

Çalışmanın amacı, Denizli kent tarihinde Çamlık özelinde istemli ya da istemsiz 

olarak görmezden gelinen birtakım olayları, durumları, fenomenleri, eyleyenleri ve 

kurdukları ilişkileri yeni bir “kentsel içsellik” bakışıyla ortaya sermek ve kayıt altına 

almaktır.5 

Bu doğrultuda tez, aşağıdaki araştırma sorularına cevap üretmeyi amaçlamaktadır: 

1- İç mekân (interior), içsellik (interiority) ve kentsel iç (urban interior) 

kavramlarına dair epistemolojik bakış farklılıkları nelerdir? 

2- Gündelik mekânsal kullanımlarda meydana gelen içselleştirme pratikleri 

(practices of interiorization) nelerdir? Gündelik yaşam bağlamında kentsel 

mekânda içsel koşullar nasıl ortaya çıkar? İçsellik deneyimleri kentsel ölçekte 

ve bağlamda nasıl gerçekleşir? 

3- Kentsel mekânda içsellik nedir? Koşulları nedir? İçsellik (interiority) kavramı 

kentsel bağlamda nasıl mekânsal karşılıklar üretir? 

 
5  Kent anlatıları, çoğunlukla büyük ölçekli olaylara, politik ve ekonomik dönüşümlere odaklanarak 

makro düzeyde kurgulanmaktadır. Ancak bu tür büyük anlatılar, kentsel yaşamın gündelik boyutlarını 

ve sıradan deneyimlerini göz ardı etme eğilimindedir. Bu çalışma ise, olay-beden-madde düzlemlerinde 

mikro ölçekte izlenen ve kayıt altına alınan sıradan ve gündelik olaylara odaklanarak, kent tarihi 

yazımında alternatif bir yaklaşım sunmaktadır. 



10 

4- Kentsel içselliği maddesel ve duygulanımsal bir dolanıklıkta 

kavramsallaştırmak içselliğin keşfinde nasıl bir rol oynar? Bu 

kavramsallaştırma içselliğe içkin olasılıkları ortaya çıkarmak üzere yeni bir 

bakışı hangi yöntem ve kavram setleri ile kurar? 

5- Çamlık Sahası bağlamında ‘dış’ ne zaman artık bir ‘dış’ değildir?  

Çamlık Sahası’nda kimi zaman parçalı, kimi zaman iç içe geçmiş hikâyeler 

üzerinden kaydedilmeye ve aktarılmaya çalışılan kentsel içsellikler ve söz konusu 

içsellikleri meydana getiren koşullar kapsamlı bir tartışmanın önünü açmakta ve 

epistemolojik olarak hem iç mekâna hem de kentsel dinamiklere dair yeni bir 

yaklaşımı ve bakışı ortaya koymaktadır. İçsellik, kimi zaman konvansiyonel 

yaklaşımlardan veya mevcut kuramlardan farklı açılımlar ve kavram setleri sunarak iç 

mekân ile kent arasında yeni düşünsel bağlar kurarken, bazen de iç mekânı ve kenti eş 

titreşime sokarak, birini diğeri içinde tanımlamaktadır. Tez bu anlamıyla, içselliğin 

sunduğu düşünsel çerçevenin iç mekân epistemolojisi ve kent çalışmaları arakesitinde 

gelişen pratiklerini keşfetmeyi amaçlamaktadır. 

Tezde ele alındığı üzere kentsel içsellik kavramı, farklı mekânsal ölçeklerde 

gerçekleşen, mekânı özneyle ve gündelik yaşam pratikleriyle birlikte var eden içsel 

durumları, ilişkilenme biçimlerini ve içselleştirme pratiklerini tanımlamaya yönelik 

keşifler sunmaktadır. Dolayısıyla bu çalışma, kentsel mekânda üretilen içsellikler 

dolayımıyla kurulan, insan ve insan-olmayanlar arasındaki dolanık ilişkilerin 

karmaşıklığını anlamak üzere kuramsal bir okuma girişimi olarak da görülebilir. 

Bu okuma girişimi, içsellik kavramını ve içselleştirme pratiklerini odağına alarak, 

bireylerin kentle kurdukları ilişki biçimlerini anlamaya ve açıklamaya yönelik bir 

kuramsal yaklaşıma sahiptir. Bu doğrultuda, Çamlık Sahası’ndan edinilen veriler ve 

bulgular kentle ilişkilenme biçimlerinin, değişken, geçici ve ilişkisel yapıda 

olduklarını ortaya koymaktadır. Geçici inşalar ve ilişkilenmelerin doğasını anlamak 

amacıyla, insan ve insan-olmayan failler, koşullar ve bu koşulları inşa eden 

tetikleyiciler tespit etmeye çalışılmıştır. Buradan hareketle, kentsel içsellik, insan ve 

insan-olmayan faillerin bir arada var olma durumlarına dayanarak tanımlanabilen, 

süreç içerisinde katlanan akışkan mekânsal çoğulluklardan oluşan, dinamik bir “oluş” 

olarak kavramsallaştırılmaktadır. Bu epistemolojik çaba, kentteki iç’lere bakmak 



11 

üzere yeni bir bakış denemesi ve içselliğe dair yeni bir kavramsal çerçeve sunmayı 

amaçlamaktadır. 

 

1.1 Kuramsal Çerçeve ve İçselliğe Yeni Bir Bakış 

İçsellik. Belirsiz, karmaşık ve çoklu okumalara açık bir felsefi kavram ve iç 

mekânın kavramsal derinliklerini keşfeden kavramsal ve düşünsel bir araç. İç mekân 

için genetik bir köken.  

Bu kavram, konvansiyonel olarak ilişkilendirildiği iç mekân bağlamından kentsel 

bağlama taşındığında, günümüz mimarlık ortamında bir takım sorgulamaları yapmak 

için yeni bir problem alanı tanımlamaya başlamıştır. 1980’lerden itibaren kentsel 

çalışmalar ile iç mekân bilgisini çeşitli tartışma eksenleri dolayımıyla yakınlaştıran 

teorik ve pratik eğilimler “kentsel içsellik” (urban interiority) olarak alanyazına giren 

melez bir kavramsal yapılanmanın doğuşuna zemin hazırlamışlardır. 

Bu melez yapılanmayı odağına alan tez, içsellik kuramını ve iç mekân disiplininin 

eylem alanını “kentsel içsellik” üzerinden yeniden anlama çabasının somutlaşmış 

halidir ve içsellik olgusunun sunduğu yeni düşünsel çerçevenin potansiyelleriyle 

kentsel mekâna, mekân ve yer üretim pratiklerine yeni bir bakış denemesi sunarak 

mevcut kuramsal tartışmaları genişletmeyi amaçlamaktadır.  

Bu doğrultuda, kentsel içselliği, iç mekân kuramının ve içsellik tartışmalarının 

derinleşen ve katmanlaşan kesitlerinde aramaktadır. İç mimarlık alanyazınında 

kökensel bir izlek sunan içsellik kavramı, iç mekânı farklı düşünsel perspektiflere 

açmaktadır. İç mekân ve içsellik farklı yönlere doğru birbirini çekiştirerek ve 

sınırlarını aşarak birlikte ilerleyen iki kavramdır. İç mekân içsel dinamiklerini ve 

anlamını, parçalarının örtüşüp iç içe geçtiği içsellik kavramından alır. İç mekânı 

içselliğin kavramsal dünyası içinde konumlandıran bu ele alış, sınır ve kapalılık 

üzerinden açımlanan kavrayışları aşarak bir genleşme olanağı yaratır. 

İçsellik tartışmalarının tez içeriğine dâhil edilmesi iç mekânı ve kentsel içselliği 

kavramak üzere alternatif kavram setlerini devreye sokar. Böylece, içmimarlık 

epistemesindeki boşlukları tanımlamak ve mevcut paradigmalardan ve düşünce 



12 

kalıplarından ayrılmak üzere bu tez, içmimarlık ve mimarlık alanyazınlarında 

sorgulanmamış veya göz ardı edilmiş unsurlara dikkat çekerek içselliğe dair yeni bir 

bakış geliştirmeyi amaçlar. 

Ancak bu çalışmanın araştırma çerçevesi, yalnızca içmimarlığın epistemolojik 

alanıyla sınırlı kalmaz. Bu noktada, mekân kuramının iç mekâna temas eden/edebilme 

potansiyeli sunan tartışmalarına başvurulur. Farklı disiplinlerin katkılarıyla geniş bir 

tartışma zemini üreten mekân kuramı, iç mekânın olası açılımlarına yönelik yeni 

tartışma eksenleri tanımlamakta ve yapısalcı paradigmalardan ve Kartezyen düşünce 

kalıplarından uzaklaşma olanağı sunmaktadır.  

Bu doğrultuda, sosyolog, sanat tarihçisi ve Antroposen araştırmacısı Pelin Tan’ın 

felsefe ve sosyolojideki yerleşik düşünce kalıplarına meydan okuyan Fransız 

psikiyatrist, filozof ve psikanaliz Félix Guattari’nin “transversal” kavramını 

ödünçlenerek geliştirmiş olduğu “transversal metodoloji” tez çalışmasının yöntemini 

tariflemek ve bakışını inşa etmek için önemli bir izlek olur. Bilginin dolanık 

ontolojisinden hareketle disiplinler arasında geçişlilikler sunan bu çapraz metodoloji, 

mimarlık, içmimarlık, felsefe, psikoloji ve sosyoloji disiplinlerden ödünçlendiği 

paradigmatik çerçeveleri, metodolojik yaklaşımları ve teorik temelleri içselliğe yeni 

bir bakış sunmak üzere bir araya getirir. 

Bu doğrultuda, yeni bir bakış oluşturmak üzere başvurulan yaklaşımlar şöyle 

özetlenebilir: 

1  Gilles Deleuze ve Félix Guattari’nin köksap (rhizomatic) metaforu 

üzerinden geliştirdikleri bilginin bağlantılar ve ilişkiler ağı içinde 

üretildiğini öne süren düşünce sistemi, bu bağlamda öne sürdükleri oluş 

felsefesi ve yapı karşıtı bir kavram olarak ortaya koydukları “Asamblaj” 

(Assemblage), 

2  Deleuzyen varlık felsefesi dolayımıyla inşa edilen Yeni Materyalizm, 

Amerikalı felsefeci Graham Harman’ın “Nesne Yönelimli Ontoloji”si 

(Object-Oriented Ontology) ve bu felsefi yaklaşımların insan-dışı 



13 

varlıklar, nesneler, süreçler ve ilişkisellikler odağında sunduğu 

mekânsal açılımlar, 

3  İngiliz akademisyen ve coğrafyacı Nigel Thrift’in Fransız filozof Jean 

François Lyotard, Kanadalı filozof ve sosyal teorisyen Brian Massumi 

üzerinden geliştirdiği “Duygulanım Teorisi” (Affect Theory) ve 

bedensel ve duygusal deneyimlerle ilişkilendirdiği mekânsal çerçeve, 

4  Amerikalı feminist teorisyen Karen Barad’ın “Dolanıklık” 

(Entanglement) kavramı ve İlişkisel Ontoloji, 

5 Felix Guattari’nin geliştirdiği “Transversal Materyalizm” ve bilgi 

üretiminin trans-disipliner formları. 

Kimi zaman birbiri ile örtüşen, kimi zaman birbirinden bağımsız eksenlerde 

tartışmalar yürüten bu beş yaklaşım, bu tez çalışmasında “içsellik” (interiority) 

kavramının kuramsal çerçevesini genişletmek ve kente yönlendirilecek yeni bir bakışı 

kurmak üzere bir araya getirilir. 

Kentsel içsellik, kentsel bağlamlar arasında işleyen, çeşitli zamansal-mekânsal 

düzlemlerde değişkenlik gösteren heterojen bir yapıya sahiptir. Kentsel mekândan 

mimari mekâna ve oradan da iç mekâna uzanan bir geçişlilik sunarken, aynı zamanda 

fiziksel ve maddesel dünyadan duygulanımsal dünyaya dek uzanıyor olması ve çok 

katmanlı bir izlek ortaya koyması nedeniyle ölçeklerarasında çalışan bir olgudur. 

Özetle, kavramın bu çok katmanlı ve ölçekli yapısı disiplinlerarası etkileşim ile farklı 

araç ve yöntemlerin bir aradalığını zorunlu kılmaktadır. Bu hedef doğrultusunda, 

birbirlerine dolanık olgular arasında daha bütünleşik bir bakış açısı geliştirmek üzere 

doğrudan ilişkili olmayan teori ve yaklaşımlar arasında Transversal Materyalizm’de 

olduğu gibi çapraz ilişkiler kurulur ve bilgi bağlantısal olarak yeniden üretilir.  

Kente yönlendirilen bu yeni bakış, yeni bir içsellik paradigmasını inşa etmek üzere 

çalışma alanı olarak belirlenen Çamlık Sahası’ndan gerekli verileri edinir. Çamlık 

Sahası’nda “kentsel içsellik” (urban interiority) olgusunun maddesel ve 

duygulanımsal olarak yapılanan, geçici ve anlık izlerini takip eder. Kimi zaman 

parçalı, kimi zaman iç içe geçmiş durumlar, koşullar ve olaylar üzerinden 



14 

kaydedilmeye ve aktarılmaya çalışılan söz konusu ‘içsel’ durumlar çok daha geniş 

kapsamlı bir tartışmanın önünü açar ve epistemolojik olarak hem iç mekâna hem de 

kentsel dinamiklere dair yeni bir yaklaşımı ve bakışı ortaya koyar.  

Bu bağlamda, içselliği kavramaya yönelik olan geliştirilen ve tez kapsamında 

“Duygulanımsal Ontoloji” olarak adlandırılan bu yeni bir bakış açısını şekillendirecek 

söz konusu beş temel yaklaşım şu şekilde özetlenebilir: 

1. Yaklaşım 

Gilles Deleuze’ün ontolojik düşünceleri ve Félix Guattari’nin politik ve sosyal 

aktivizm arasındaki ilginç sentezleri, yirminci yüzyılın felsefi ve teorik çalışmalarında 

önemli bir dönüm noktasını oluşturmuştur. 1972’de yayımlanan Kapitalizm ve 

Şizofreni 1: Anti-Oedipus6 ve 1980 yılında yayımlanan Kapitalizm ve Şizofreni 2: Bin 

Yayla7 gibi önemli çalışmaları modern felsefe ve sosyal teori üzerinde derin bir etki 

bırakmıştır. Batı felsefesinin geleneksel metafizik ve ontolojik yaklaşımlarına, 

özellikle de sabitlik, özdeşlik ve değişmezlik üzerine kurulu düşünce sistemlerini 

eleştiren Deleuze ve Guattari, düşünceyi daha akışkan, esnek ve değişime açık bir 

şekilde yeniden yapılandırmıştır.  

Köksap (rhizome) bilgi üretimi, Deleuze ve Guattari’nin botanik ve dendroloji 

alanından felsefeye tercüme ettikleri terimlerden biridir ve bitkilerin kök sistemlerine 

atıfta bulunarak, düşünme ve bilginin ağsal, karmaşık ve hiyerarşik olmayan doğasını 

ifade etmek üzere kullanılmaktadır. Bu kavram, bilgiyi bir ağ gibi düşünmeyi ve 

bağlantılar aracılığıyla yayılan, çoğalan ve merkezi, hiyerarşisi olmayan bir yapı 

olarak görmeyi önermektedir.  

➢ Bu perspektifle düşünmek, iç mekânı ve kentsel içselliği sabit ve hiyerarşik 

yapılardan uzaklaştırıp ilişkiselliklerle tanımlı bir düşünce sisteminde 

kavramaya zemin hazırlamıştır. Çeşitli bağlamlarda, çoklu ölçeklerde ortaya 

 
6 Deleuze, G., & Guattari, F. (1972). L'Anti-Œdipe: Capitalisme et schizophrénie. Les Éditions de 

Minuit. 
7 Deleuze, G., & Guattari, F. (1980). Mille Plateaux: Capitalisme et schizophrénie. Les Éditions de 

Minuit. 

 



15 

çıkan ilişki ağları “kentsel içsellikleri”leri yapılandıran ilişkileri ve bu ilişki 

ağlarına takılan farklı aktörleri açığa çıkarmaya olanak tanımaktadır. 

Deleuze ve Guattari’nin felsefi düşüncelerinin merkezinde yer alan “oluş” 

(becoming) felsefesi ise mekân kavrayışını radikal bir şekilde dönüştüren yeni bir 

güzergâh sunmuştur ve bu tezin inşa etme çabasında olduğu yeni içsellik 

paradigmasının temelleri için kritik bir öneme sahiptir. “Oluş” kavramı sabit ve 

değişmez bir gerçeklik yerine, sürekli değişen, akış halinde olan bir süreci, 

zamansallığı ifade etmektedir. 1972’de yayımlanan Kapitalizm ve Şizofreni 1: Anti-

Oedipus başlıklı eserlerinde felsefi sorgulamalarının temelini üzerine kurdukları bu 

kavram, belirli bir yapıya, nesneye veya düşünceye odaklanmak yerine, sürekli bir 

değişim ve akış içinde olan akışkan bir dünyayı vurgulamaktadır. Bu felsefi yaklaşım, 

statik ve sabit kategoriler yerine, süreçler ve ilişkiler aracılığıyla gerçekliğin 

genişleyen ve değişken yapısını anlamaya çalışır. Bu sayede Deleuze ve Guattari’nin 

felsefesi, “oluş” kavramını merkezine alarak, hiyerarşik ve dikotomik (zihin/beden, 

doğa/kültür, özne/nesne gibi düaliteler üzerine kurulu) yapılardan imal edilmiş 

geleneksel felsefi kategorileri sorgular ve yeni bir düşünsel perspektif sunar. 

Bu akışkan felsefi önerme, değişimin, hareketin ve sürekliliğin öne çıktığı dinamik 

bir ontolojiyi savunmanın yanı sıra fark, süreç ve oluş gibi kavramları merkezine 

alarak yeni bir mekân kavrayışı ortaya koyar. Bu bağlamda, oluş felsefesi mekânı sabit 

ve değişmez olarak görmek yerine, sürekli bir akış ve dönüşüm içinde olan bir süreç 

olarak ele almaya olanak tanır. 

➢ Mekânın sürekli olarak değişen ve farklılaşan dinamiklerle “oluş” halinde 

olduğu kabulüne dayanan bu açılım, bu tez kapsamında benimsenen mekân 

kavrayışının ve içselliği düşünme biçiminin temelini oluşturur.  

➢ Böylece, sınırları ve yönelimleri önceden belirli olmayan ve sonsuz biçimde 

oluşabilecek konfigürasyonlarla tanımlanan bir içsellik anlayışı benimsenir. 

İçselliğin ve içsellik dolayımıyla iç mekânın net koordinatları yoktur, sınırları 

değişkendir. Olasılıklar ve sonsuz potansiyeller taşır. İç mekân ise genetik 

kökeni olan içsellik olgusu dolayımıyla sürekli bir değişim içindedir ve akış 

halindedir. 



16 

➢ Bu yaklaşım, iç mekânı sınır ve kapalılık gibi sabit kategorilerden veya iç-dış 

gibi ikili karşıtlıklarla katılaşmış Kartezyen bağlarından koparır ve onu ‘oluş’ 

düzlemine taşır. Konvansiyonel tanımları ve yaklaşımları aşarak iç mekânın 

kavramsal derinliğini keşfeder ve tezin ana sorunsalı olan kentsel içsellik 

olgusunu daha kapsamlı tartışabilmek için gerekli teorik arka planı 

şekillendirir.  

Deleuze ve Guattari’nin ortak çalışmalarında yapı karşıtı bir kavram olarak ileri 

sürdükleri “asamblaj” (assemblage) kavramı 8  heterojen parçaların bir araya 

gelmesiyle oluşan ve sürekli olarak yeniden yapılandırılan dinamik ve karmaşık 

yapılar olarak tanımlanır. Post-hümanist bir anlayışın ürünü olan asamblajlar, 

insanlarla sınırlı kalmayan, insan-dışı varlıkların da dâhil oldukları karmaşık ağlar 

olarak görülürler ve insan/insan-olmayan, organik/inorganik, kültürel ve doğal 

bileşenlerin bir araya gelerek oluşturdukları bir tür simbiyozu ifade ederler. 

Dolayısıyla, Deleuze ve Guattari’nin Asamblaj Teorisi insan-merkezli bir bakış 

açısından uzaklaşarak, çok yönlü ve ilişkisel bir perspektif sunar. 

Deleuze ve Guattari, asamblajların katmanlarını, bağlantılarını ve etkileşimlerini 

inceleyerek, bireylerin, toplumların ve doğanın nasıl bir araya geldiklerini anlamaya 

çalışırlar. Onların perspektifi, hiyerarşik olmayan bir düzenleme prensibine dayanır ve 

çoklu bağlantılar ve ilişkiler ağı üzerinden yayılır.  

➢ Süreç, oluş, işleyiş, hareket, bir araya gelme ve çözülme ile kavramsal inşasını 

kuran asamblaj kavramı, içselliği ve dolayısıyla kentsel içselliği “oluş” ve 

“heterojen bir aradılık”lar olarak ele almaya olanak tanır. Bu bakışta, içselliği 

oluşturan ilişkiler ağı heterojen parçaların bir araya gelmesiyle oluşan ve 

sürekli olarak yeniden yapılandırılan dinamik, karmaşık ve zamansal yapılar 

olarak yeniden tanımlanır. Asamblajlar, sabit bir yapıya sahip olmadıkları için 

sürekli bir değişim içindedirler.  Asamblaj Teorisi bağlamında içsellik, insan 

 
8 “Asamblaj” kelimesinin Türkçe’de doğrudan karşılığı bulunamamış olup, özellikle sanat, tasarım ve 

mimarlık gibi disiplinlerde orijinal haliyle kullanılmaktadır. Bazı çalışmalarda ‘öbekleşme’, ‘toplaşma’ 

gibi karşılıklarla ifade edilse de bu terimler kelimenin felsefi kökeninden gelen özgün anlamını tam 

olarak karşılayamamaktadır. Bu sebeple, çalışma kapsamında ‘asamblaj’ terimi olduğu gibi 

kullanılmıştır. 



17 

ve insan-olmayan çeşitli aktörlerin etkileşimiyle oluşan, dinamik bir olgu 

olarak düşünülebilir. 

2. Yaklaşım 

Yeni Materyalizm veya Neo-materyalizm yirminci yüzyıl düşüncesinde 

özne/nesnenin düalist yapısını inceleyen ve eleştiren bir metodolojik yaklaşım ve 

bağlamsal bir çerçevedir. 1990’ların ikinci yarısından itibaren tartışma zeminini 

kurmaya başlayan Yeni Materyalizm, Manuel DeLanda, Bruno Latour, Rosi Braidotti, 

Quentin Melliassoux, Levi Byrant, Elizabeth Grosz, Graham Harman ve Timothy 

Morton gibi isimlerin doğrudan ve/veya dolaylı olarak katkıları ile felsefi arka planını 

inşa etmiş, sanat başta olmak üzere sosyoloji, etnografya, antropoloji gibi birçok farklı 

alana temas ederek kurucu bir teorik çerçeve sunmuştur. Kuantum felsefesinin 

edimsellik (performativity), belirlenimsizlik (indeterminizm) ve dolanıklılık 

(entanglement) ilkelerinin9 Deleuzyen oluş felsefesi dolayımıyla Yeni Materyalizm’in 

alt metnini oluşturduğu söylenebilir. 

Yeni Materyalizm, epistemolojik ve ontolojik açıdan nesneyi -ya da maddeyi- ve 

onu düşünme, ifade etme biçimlerini radikal bir değişime uğratmıştır. Nesne, klasik 

materyalizmin sahiplendiği a priori kavramsallaştırmasından uzaklaşarak ve 

farklılaşarak canlı, dinamik, ilişkisel, eyleyici ve üretken “fail” (actant) olarak kabul 

edilmiştir ve bu nedenle de nesneler arasındaki ilişki süreçleri önem kazanmıştır. 

Böylece Yeni Materyalizm, Aydınlanma düşüncesinin ve hümanizmanın insan-

merkezci kavrayışından ve modern düşüncenin inşa ettiği nesne/özne, beden/zihin, 

canlı/cansız, madde/ruh, inorganik/organik gibi düalitelerden sıyrılarak çok sesli ve 

katmanlı okumalara imkân tanımıştır. 

 
9  Edimsellik (performativity) kavramı, Deleuze’ün “oluş” kavramıyla paralellikler gösterir.  Şeyler, 

sürekli bir oluş sürecinin parçalarıdır ve her an, performatif ve edimsel olarak oluş sürecindedirler. 

Kuantum belirlenimsizliği (indeterminizm) ise varlığın öngörülemez ve dinamik doğasını işaret eder ve 

Deleuze’ün “fark” kavramıyla paralellikler gösterir. Kuantum dolanıklığı (entanglement) bağımsız 

varlıklar arasında, anlık etkileşimler olduğunu gösterir ve Deleuze’ün ilişkisel ontolojisi ile yakın 

temaslar kurar. Bu paralellikler, kuantum felsefesinin ilkeleriyle Deleuze’ün oluş felsefesi arasındaki 

etkileşimin, yeni materyalist felsefenin temellerini oluşturduğunu gösterir. Öte taraftan Yeni 

Materyalizm, doğa bilimleri ve beşerî bilimler arasındaki geleneksel ayrımı sorgulamakta ve madde ile 

anlamın ilişkisel ve dinamik bir biçimde birbirine bağlı olduğunu savunmaktadır. 
 

 



18 

Sanat, felsefe ve beşerî bilimlerin teorik ve pratik açılımlarında “maddeye dönüş” 

(material turn) kavrayışı temelinde şekillenen Yeni Materyalizm, modernitenin 

Kartezyen öznesini ve özne-merkezci bakışını reddederek (posthumanism) her varlığın 

-canlı/cansız ya da cisimsel olsun olmasın- maddeselliğini düşüncenin merkezine 

alarak yeni bir ontolojik kavrayış sunar ve kendini “farklılık” felsefesi olarak ortaya 

koyar. Tarih boyunca insanın nesneyle kurduğu ilişkinin araçsal düzeye indirgenmiş 

olmasını sorgulayıp reddederken, nesnelerin insan kavrayışından bağımsız olarak 

sahip oldukları ontolojik varoluşlarını kabul eder. İnsan-merkezci (anthropocentric) 

olmayan bir gerçekliğe dayanan bu düşünme biçimi failliği yalnızca insana değil, 

insan-olmayana da atfederek, insanı ontolojik olarak diğer canlı ve cansız varlıklar ile 

eşit bir düzleme yerleştirir. 

Yeni Materyalist düşünürler arasındaki çatışkılar ve uyuşmazlıklar, yönelim ve 

kavrayışlarda farklılıklara sebep olsa da temelde ontolojik bir kabulü paylaşırlar: 

“Şeylerin Failliği” (The Agency of Things). Bu yeni materyalist ontolojik temel, tezin 

içselliğe ilişkin temel dayanağını oluşturur. 

➢ Yeni Materyalist felsefenin nesnelerin failliği ve ilişkileri üzerinden açtığı 

güncel tartışmalar, mekâna ve içselliğe dair düşünsel arayışlara yeni katkılar 

sunmaktadır. Bu felsefi yaklaşım, iç mekân kuramı ve içsellik paradigması 

bağlamında, nesnelerin kendi içsel dinamiklerine ve ilişkisel pozisyonlarına 

daha yakından bakma gerekliliğini vurgulamaktadır. Bu kavrayış biçimi, 

nesnelerin ekolojik, politik, kültürel failliklerinden, hafızalarından veya 

tanıklıklarından söz etmek, mevcut mekânsal ilişkileri yeniden düşünmek için 

de yepyeni perspektifler sunmaktadır. Ayrıca bu düşünme biçimi, nesnelerin 

sadece insanlarla olan ilişkilerini değil, aynı zamanda birbirleriyle olan 

etkileşimlerini ve mekânsal konumlarından kaynaklanan etkilerini de göz 

önünde bulundurmaktadır. Bu sayede, var olan mekânsal ilişkileri ve içsellik 

kavramını yeniden değerlendirerek, daha kapsamlı ve bütünleşik bir bakış 

açısını olanaklı kılmaktadır.  

➢ Bu perspektif kayması sayesinde kentsel içsellik, dolanıklığın ve yeni 

materyalist düşüncenin sonucu olarak maddeler, nesneler ve insan bedenleri 



19 

arasındaki ayrımların geçersizleştiği bir asamblaj olarak 

kavramsallaştırılabilir. 

3. Yaklaşım 

Yeni Materyalizm, insanın şeyliğini, bedenlerin maddeselliğini göz önünde 

bulundurur ve dünyanın özünden yükselen bilinci, duyguyu, duygulanımı ve diğer 

dolaşımsal ve sosyal olguları araştırır. Yeni Materyalizm’in çerçevelediği bu düşünce 

sisteminde materyal-söylemsel bir açılım olarak “Duygulanım Teorisi” (Affect 

Theory) mekâna dair farklı sorular ve perspektifler sunmaktadır.  

1990’lı yılların sonlarına doğru gündeme gelen “duygulanımsal dönüş” (affective 

turn) felsefe, psikoloji, sosyal bilimler ve politika gibi birbirinden farklı bakışlar ve 

pratikler içeren birçok alanda ‘kültür’, ‘toplumsallık’, ‘öznellik’, ‘kimlik’ ve ‘beden’ 

özelindeki tartışmaları genişletmiş ve disiplinleri çapraz kesen, disiplinlerarası ve 

disiplinlerüstü bir çalışma alanı olarak gündeme gelmiştir. İngiliz akademisyen ve 

coğrafyacı Nigel Thrift, postmodern felsefenin öncülerinden Fransız filozof ve 

edebiyat teorisyeni Jean François Lyotard ve Fransız düşünür Gilles Deleuze’ün 

çalışmaları üzerinden geliştirilen “Duygulanım Teorisi”, madde ile her türden 

duygulanımsal karşılaşmaları ve bunların sonuçları olarak bedensel tepkileri bilgi 

üretiminin merkezine koymaktadır. Bu yaklaşım, genellikle nesnel ve cisimsiz olarak 

atfedilen pozitivist bilimlere, öznel kayıtları dâhil ederek yeni bir bakış kurmaktadır. 

Bilimin kurucu parçası olan maddesel, kültürel, toplumsal, cisimleşmiş yoğunlukları 

ve değişken dinamikleri çıkış noktası olarak kabul etmektedir (Massumi, 2002; Barad, 

2007; Seigworth & Gregg, 2010; Clough & Halley, 2007).  

Yeni materyalist düşünce, sıkıca ilişkili olduğu ve derinden etkilendiği Spinozacı 

duygulanım teorisinden ve onun insan duygusunun biyolojik, otonomik ve toplum-

öncesi bileşenleri aracılığıyla düşünen bilgi üretme süreçlerini kendisine temel olarak 

alır (Massumi, 2002; Braidotti 2011). Bu anlayışa göre sevme, uzaklaşma, tiksinti ya 

da korku gibi duygular beden ile tarihsel olarak ilişkilendirilen kültürel olgularda kök 

salmışlardır (Adolphs & Anderson, 2018). Bu tür duygular bir öznenin içinde meydana 

gelen soyut bir şey değil, yakın karşılaşmalar yoluyla bedenler ve diğer her şey 

arasında gerçekleşen performatif bedensel gerçeklikler, duygulanımlardır (Clough & 



20 

Halley 2007; Braidotti 2011). Böylece yeni materyalist yaklaşım, olumlu ya da 

olumsuz duygularla baş başa kalmanın, bu tür dinamik maddesel-duygulanımsal 

karşılaşmalara bağlı olarak oluştuğunu gösterir. 

İnsan-dışı varlıkların pasif alıcılar değil, bilgi üretimi sürecinin aktif aktörleri 

olduğu Yeni Materyalist düşüncede maddelerin duygulanımsal güçleri, etkileme 

güçleri veya kuvvetleri onlara duygulanımsal bir faillik kazandırır (Latour, 2005; 

DeLanda, 2006; Bryant, 2011). Materyal hafızamızı harekete geçiren bu faillikler, 

mekâna dair bağlılık, aidiyet hislerini besleyebilir ya da negatif anlamlar kazanarak 

uzaklaşmaya sebep olabilirler. Mekân özelinde yeniden ifade edilecek olursa hem 

topofili hem de topofobi olasılıklarını içinde barındırırlar.10 

➢ İçsellik bedensel süreçlere ve ilişkiselliklere dayandığı için Duygulanım 

Teorisi’nin açtığı yeni kanallar üzerine düşünmenin önemi açıktır. Duygulanım 

Teori, insan deneyimini sadece nesnel verilere ve mantıksal düşünme 

süreçlerine dayandıran modernist ve pozitivist düşünce alımlayışlarının 

hegemonyası sebebiyle, akademik alanda çok uzun zamandır ötelenmiş bir 

konu olarak, mevcut bakış açılarını sorgulamış ve bir dizi sorunsalı gündeme 

taşımıştır.  

➢ Duygulanım öznellik üzerinden tariflenen bir ilişkisellik halidir. Kartezyen 

düşüncenin dışladığı bir alanı tarifler; mekânı kavramak için akıl ve 

rasyonaliteyi dışlamaz, ancak arzuya ve öznelliğe fazlaca yoğunlaşır. Öznellik 

ve arzu, kentsel bağlama yerleştirildiğinde kentsel bir içselliğin habercisi 

olabilirler.  

➢ Duygulanımlar zihin ve beden, eylem ve tutkular arasında salınır. Deneyimin 

bilinçdışı boyutudur. Ötekileştirilen bilinçdışını devreye sokar ve bilinçli 

olmadan eylemde bulunma ve bulunulabilme durumlarına dikkat çeker. 

Böylece, kentsel bağlamda eylemler ve tutkular, arzular, öznellikler ve 

duygular arasındaki ilişkileri sürekli olarak sorgulayan Duygulanım Teorisi 

 
10  Antik Yunan felsefesinden gelen “topos” (yer) kelimesinin “philia” (sevgi) ve “phobos” (korku) 

sözcükleriyle birleşiminden türetilmiş olan topofili ve topofobi kavramları, insanların mekâna karşı 

oluşturdukları duygusal ve zihinsel tepkilerini ifade eder. Topofili bir yeri veya mekânı sevme ve 

bağlanma durumunu ifade ederken, topofobi, bir yer veya mekândan duyulan korku veya kaçınma 

durumuna karşılık gelir (Ruan & Hogben, 2007). 



21 

içselliğin kentsel mekânda nasıl oluştuğunu keşfetmek için alternatif bir 

mercek sunar. 

➢ Kent mekânı, tasarlanmış sabit bir plan ve estetik fantazmagoryalar yerine 

kentlinin arzuları, jestleri ve eylemleriyle yeniden şekillenmektedir. Duygular, 

duyular, dikkat ve bilişin, maddelerle yoğun olarak iç içe geçmesi ile biriken 

toplamlar kent mekânında yeni tanım ve anlamlar üretirler. Değişen eylemler 

sürekli olarak yeni ilişkiler ve duygulanımlar üretirken, bu durumlar hareket 

halinde ve akışkandır. 

➢ Bu bakışla, içsellik ne insani ne de insan-dışı dünyada değil, bunlar arasındaki 

“duygulanımsal-maddesel dolanıklıkta” konumlandırılabilir. 

4. Yaklaşım 

Amerikalı feminist teorisyen Karen Barad’ın “dolanıklık” (entanglement) kavramı 

Barad’ın postyapısalcı ve feminist felsefi yaklaşımının bir sonucudur (Tan, 2023). Bu 

yaklaşım, insan-merkezli ve nesnel bir gerçeklik anlayışını reddeder veya evrensel ve 

sabit bir gerçeklik yerine, bağlamsal, göreli ve ilişkisel bir gerçekliği önceler. Bu 

bağlamda “dolanıklık” kavramı, bir tür ilişkisel ontolojiyi ifade eder. Varlık, ilişkiler 

ve etkileşimler ağı içinde anlam kazanır ve belirlenir. Nesnelerin ve fenomenlerin 

varoluşu, birbirleriyle olan bağlantıları ve etkileşimleriyle tanımlanır (Barad, 2007).  

➢ Bu yaklaşım içselliğin daha karmaşık, bağlamsal, göreli ve ilişkisel bir şekilde 

anlaşılmasını gerektirir. Bu bakış ekseninde tez, insan ve insan-olmayan her 

şeyi “eyleyen”ler, aktörler, failler olarak kabul eder. Tüm aktörleri ontolojik 

ya da politik bir hiyerarşiye sokmadan, bir araya gelişlerin artırdığı ya da 

azalttığı kuvvetler ve kuvvetlerin dolanık ilişkilerinde tanımlar.  

5. Yaklaşım 

İç mekân söylemlerinin/kuramlarının ve içselliğin çok katmanlı ve dolanık bilgi 

düzlemleri disiplinlerarası bir bakışı gerektirmektedir. Felix Guattari’nin önermiş 

olduğu “transversal metodoloji” bu tez çalışmasının yöntemini tariflemek ve bakışını 

inşa etmek için önemli bir rol üstlenir. 



22 

Yeni materyalist bir kavram olarak “transversalite” (transversality), Guattari’nin 

(2015) felsefesinde çeşitli disiplinlerin ve perspektiflerin bir araya gelerek etkileşime 

girdikleri geçişli bir süreci ifade eder. Bu kavram, sınırlar arasındaki geçişleri ve 

kesişimleri vurgular ve böylece farklı bilgi alanlarının ve düşünce biçimlerinin 

birbirini beslemesine olanak tanır. Fransızca’da “çapraz” veya “kesen” anlamına gelen 

transversal kavramı paralel doğrular arasından çapraz olarak geçen bir çizgi olarak 

düşünülebilir. Benzer şekilde, Guattari’nin (2015) felsefesi de farklı disiplinler 

arasında geçen ve farklı perspektiflerin bir araya gelmesiyle ortaya çıkan ilişkilerin 

incelenmesine odaklanır. Disipliner sınırları aşar ve sabit kategorileri sorgular.   

➢ Transversal metodoloji, bu çalışmada “iç mekân”, “içsellik” ve “kentsel 

içsellik” kavramlarını, farklı disiplinlerden gelen bilgilerini, perspektiflerini bir 

araya getirmeye olanak tanır, aynı zamanda konvansiyonel sınırları aşan 

köksapçı (rhizomatic) bir bilgi üretimini de olanaklı kılar. 

Özetlemek gerekirse, tezin kente yönlendirmek üzere inşa ettiği yeni bakış, 

öncelikle iç mekânı sabit kategorilerden ve düalist karşıtlıklarla katılaşmış Kartezyen 

bağlarından koparabilmek için yerleşik kabullere mesafelenir ve iç mekânı içsellik 

olgusunun sunduğu düşünsel çerçevede konumlandırır. Bu noktada, içsellik olgusu 

kenti, iç mekânı ve kentsel içselliği anlamak ve açıklamak üzere kilit bir rol üstlenir. 

Ancak içselliğin çeşitli bağlamlarda yeniden yapılanan dinamik, zamansal ve çok 

katmanlı yapısı sabit tanımlamalardan sıyrılır ve Kartezyen çerçevelerden11 uzaklaşır.  

Bu noktada, Deleuze’ün oluş felsefesi, içselliğin Kartezyen bağlarından koparak 

postyapısalcı düşünceyle nasıl bir temas kurduğunu anlamak için kritik bir perspektif 

sunar. İçsellik olgusu, postyapısalcı felsefe ile ilk temasını, sabit ve değişmez bir öz 

kabulünden dinamik, bağlam ve ilişkilerle tanımlanan, geçişli, geçici ve açık uçlu bir 

yapıya geçişte kurar. Bu kapsamda, Deleuze ve Guattari’nin bilginin bağlantılar ve 

ilişkiler ağı içinde üretildiğini öne süren düşünce sistemi ve öne sürdükleri “oluş” 

felsefesi içsellik olgusunu çeşitli zamansallıklarda ve farklı biçimlerde ortaya çıkan, 

dinamik ve çoklu yapılar olarak ele almaya olanak tanır ve olguyu “oluş” düzlemine 

 
11 Kartezyen düşünce, özne ve nesne arasındaki ayrımı vurgular ve bu sebeple içselliği bireysel bir öz 

olarak sabitleme ve bu özün değişmez bir doğası olduğunu kabul etme eğilimi gösterir. 



23 

taşır. Bu yaklaşım, içselliği sürekli olarak yeniden yapılanan, etkileşimlerle oluşan ve 

çeşitli bileşenlerin bir araya geldiği ilişkisel bir yapı olarak kavrar ve böylece Deleuze 

ve Guattari’nin ileri sürdükleri “asamblaj” (assemblage) kavramı ile yakın bir temas 

kurar. 

Farklı konfigürasyonlar ve ilişkilerle oluş halinde tanımlanan içsellik olgusu 

asamblaj olarak kavramsallaştırıldığında, içselliği yapılandıran ilişkileri ve bu ilişkileri 

oluşturan heterojen unsurları açığa çıkarır ve özneler-arası/nesneler-arası/özneler-

nesneler arası ilişkilere dikkat çeker. İnsan-merkezci olmayan bir gerçekliğe dayanan 

bu düşünme biçimi ‘insan’ı hiyerarşik sıralamasından koparır ve ‘insan-olmayanlar’ 

ile birlikte hiyerarşik olmayan bir düzleme yerleştirerek Yeni Materyalizm ile örtüşen 

bir kavramsal zemin oluşturur. Bu zeminde, nesne klasik materyalizmin sahiplendiği 

a priori kavramsallaştırmasından uzaklaşarak ve farklılaşarak, canlı, dinamik, 

ilişkisel, eyleyici ve üretken olarak kabul edilir. Böylece içsellik, maddeler, nesneler 

ile insan bedeni arasındaki ayrımların artık geçerli olmadığı içkin yeni bir 

materyalizmi talep eden asamblaj olarak kavramsallaştırılır. 

Bu durumda içsellik, canlı/cansız, maddesel/maddesel-olmayan eyleyenlerin 

oluşturdukları dinamik bir ağdır. Bu ilişkisel ağ içerisinde eyleyen diğerleri üzerinde 

etki bırakma ve onlardan etkilenme potansiyeline sahiptir. Bu noktada, Duygulanım 

Teorisi içselliği bedensel ve duygulanımsal deneyimlerle ilişkilendirerek, bu dinamik 

ağın nasıl çalıştığını anlamakta kritik bir rol üstlenir. Maddesel olan/olmayan tüm 

unsurların oluşturdukları mekânsal koşulların bedenler üzerindeki etkilerini 

sorunsallaştırır ve bu sayede arzular, eylemler ve duyguları tartışma alanına dâhil eder. 

Bu açılım, içsellik olgusunu bedensel-maddesel-duygulanımsal bir arakesite yerleştirir 

ve “materyallerin duygulanımı yapılandırdığı ve failliği harekete geçirdiği birtakım 

bağlantılar ve ilişkisellik halleri” olarak okumaya olanak tanır. 

Bu okuma biçimi, içselliği keşfetmek için maddelerin ve maddesel-olmayan 

bileşenlerin -toprağın, zeminin, kaldırımın, ağacın, gölgenin ya da esintinin- izini 

sürerken, bir yandan bedenin duygulanımsal kayıtlarına ve cisimsel-olmayan ancak 

madde düzeyinde açığa çıkan im’lere (hareketler ve akışlar, dolaşım yoğunlukları, 

davranış, çeşitli eylemler, ses, hava durumu gibi) de bakmayı gerektirir. Bu 



24 

doğrultuda, içsellik “transversal ilişkilere, yan yana gelişlere ve farklı ilişkiselliklere 

içkin sonsuz bir saçaklanma” olarak değerlendirilebilir. 

İçselliğin heterojen unsurları ve çoklu katmanları arasındaki geçişlilikleri ve 

kesişimleri incelemek üzere “dolanıklık” (entanglement) kavramı bu bağlamda, 

değişken ve sabit olmayan içsellik koşullarını birbirleriyle ilişkilendirme ve 

anlamlandırma yöntemi olarak ön plana çıkar ve kavramların iç içe geçmiş yapılarını 

ve disiplinlerarası geçişkenliklerini dikkate alarak hem içselliğin tanımını hem de bu 

tanımın nasıl okunacağına dair yeni bir model önerisini sunar. Transversal 

Materyalizm ise bu dolanıklığı kavramak üzere çeşitli disiplinlerin paradigmatik 

çerçevelerinden, metodolojik yaklaşımlarından ve teorik temellerinden beslenerek 

yeni bir bakış inşa etmeyi mümkün kılar.  

Beş ayrı teorik eğilim çerçevesinde inşa edilen bu yeni bakış, mekânın fiziksel 

olmaktan çok ağ bağlantılı olduğu, zamansallıklarının ritmik ve doğrusal olmadığını 

açığa serer. İç mekân ise Kartezyen bağlarından ve konvansiyonel tanımlarından 

uzaklaşarak, mekânsal bir oluş olarak ele alınır. Bu kavrayış, Amerikalı mimar Stan 

Allen’ın “alan koşulları” (field conditions) olarak adlandırdığı kavrayışla bazı 

bağlantılar kurar (Allen, 1999). Nitekim Allen, mekânın alışılageldik tanımlayıcı 

unsurlarını vektörler, enerji akışları ve dirençler üzerinden yeniden tanımlar ve 

böylece mekânı biçimsel tasvirler yerine koşullar ve olanaklar üzerinden tarifler. Alan 

(field) kavramı, mekânı birtakım güçler ve koşullarla ilişkilendirir ve onu zamansal, 

koşullara dayalı, geçirgen ve teritoryal bir bağlama yerleştirir. Böylece iç mekân ile 

içsellik arasındaki ilişki özne ya da nesne odaklı yaklaşımlardan uzaklaşır ve koşullara 

dayalı, alansal bir düzleme taşınır. Alan koşulları, Allen’ın ifade ettiği gibi, birden 

çoğa, bireylerden kolektivitelere, nesnelerden alanlara doğru hareket eder (Allen, 

1999, s.92).  

Bu bağlamda, içsellik zaman içinde değişen hem bireysel hem de kolektif bir alan 

olarak çerçevelenebilir. Bilinçaltı düzeyinden başlayan ve toplumsal düzeye kadar 

çeşitli katmanlar barındıran bilişsel konumlanışlar, içselliği herhangi bir ortamda, 

yeniden kurgulayabilirler.  



25 

İçsellik, tıpkı mekân kavramı gibi, sabit ve verili bir şey değildir. Oluş halinde olup, 

bazı koşullarda ortaya çıkar. Alan koşulları gibi manyetik ve teritoryaldir. Oluşması 

için belirli koşullara ve belirli bir şiddete ihtiyaç duyar. Bu koşullar maddesel ve 

maddesel-olmayan tüm şeyleri içerebilir.  

İçsellik aynı anda çoklu olarak deneyimlenebilir. Hatta, farklı içsellik katmanları 

aynı zaman dilimlerinde kesişebilir. Böylece içsellik, ölçeklerarasındaki (inter-scalar) 

etkileşimleri içerebilir. Dolayısıyla, içsellik tek bir ölçeğe sıkıştırılamayacak kadar 

karmaşık ve çok katmanlı bir olgudur ve tek bir ölçeği izole etmek yerine, farklı 

ölçeklerarasındaki etkileşimleri ve bağlantıları göz önünde bulundurur.  

 

1.2 Tezin Kurgusu 

Tezin kuramsal çerçevesini oluşturan yeni içsellik paradigması, içselliğin oluş 

koşulları ve görünümleri hakkında açıklamalar yapan bir çoğul bakıştır. Bu 

doğrultuda, tezin kurgusunu şekillendiren dört ana içerik vardır.  

İlk içerik, kuramsal çerçeveyi oluşturmak üzere kentsel iç kavramının tarihsel ve 

düşünsel arka planının araştırılmasına ve açıklanmasına dayanmaktadır. “KENTSEL 

İÇ: KAVRAMSAL KADRAJ” başlığı altında yer verilen bu içerik, yeni bir içsellik 

paradigmasını inşa etmek üzere “kentsel iç” (urban interior) kavramının ortaya çıkışı, 

gelişimi ve önemi hakkında detaylı bir eleştirel inceleme ve literatür taraması 

sunmaktadır. Bu bölümün içeriği, kavramın literatürdeki ilk izleri, kavram tarihi, 

alanyazındaki ilk kullanımları ve güncel açılımları ile şekillenmiştir. Ayrıca, kentsel 

iç kavramının ortaya çıkışına zemin hazırlayan ve kavramsal kadrajını şekillendiren 

tarihsel arka plan da bu ana başlık altında yer alan “Tarihsel Arka Plan, Düşünsel ve 

Teorik Açılımlar” alt başlığında tartışılmaktadır. Bu alt başlık, iç mekânın on 

dokuzuncu yüzyılda kamusal mekân ve özel mekân arasındaki çift yönlü hareketini 

mercek altına alarak katı sınırları bulanıklaştıran bir sürecin, kentsel iç kavramının 

tarihsel arka planının nasıl oluşturduğunu ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Yapılan araştırmalar, mekânsal geçişlilik ve sınır aşımı (transgression) olguları 

üzerinden teorik çerçevesini oluşturmaya başlayan kentsel iç kavramının tarihsel arka 

planındaki tartışmaların kamusal mekân-özel mekân inversiyonları ile sınırlı 



26 

olmadığını göstermiş ve kavramının ortaya çıkış koşullarını üreten “iç mekân” 

(interior) ve “içsellik” (interiority) tartışmalarının da ayrı bir başlık altında 

incelenmesi gerekliliğini ortaya koymuştur. Bu inceleme, tezin ikinci bölümü olarak 

“İÇ MEKÂN KURAMININ TARİHÇESİ VE PARALEL BİR OKUMA OLARAK 

İÇSELLİK TARTIŞMALARI” başlığı altında ele alınmıştır. Bu başlık altında, 

öncelikle iç mekân kavramının tarihsel ve eleştirel bir okuması sunulmuş ve iç mekânı 

fiziksel bir varoluş kipinden kurtaran ve kentsel iç kavramının ortaya çıkış koşullarını 

hazırlayan süreç mercek altına alınmıştır. Bu tarihsel okuma, 1950’li yılların sonuna 

kadar birbirleri ile ilişkili olarak ele alınmış olan “mekân”, “iç mekân” ve “içsellik” 

kavramlarının, yirminci yüzyılın ikinci yarısından itibaren farklı düşünsel ve 

metodolojik yaklaşımlara dâhil olduğunu ve kavramlardan her birinin farklı disiplinler 

veya düşünsel çerçeveler içinde ayrı tartışma alanları tanımladığını açığa çıkarmıştır. 

1950’lerin hümanist temelli bakışı ile başlayan ve postyapısalcı felsefenin mekân, 

beden, duygulanım ve madde üzerinden çeşitli kanallardan yaptığı açılımlar ile 

günümüze uzanan süreç iç mekânın kuramsal çerçevesini genişletmiş, farklı yönelim 

ve kavrayışlar birbiri ile temas etmeye, zıtlıklar iç içe geçmeye başlamıştır. 

Kavramların her birinin yerleştiği düşünsel çerçeve kendi içinde saçaklanarak 

genişlemiş ve “mekân”, “iç mekân” ve “içsellik” ayrı ayrı kollardan karmaşık bilgi 

alanlarına yerleşmişlerdir. Bu sebeple, iç mekân bilgisine önemli katkılar sunan 

‘mekân kuramı’ ve ‘içsellik tartışmaları’ konuları “İç Mekân Bilgisinde Kökensel Bir 

İzlek: İçsellik Tartışmaları” ve “İç Mekân Bilgisinde Bir İzlek Dışı: Mekân Kuramı” 

alt başlıklarında detaylıca ele alınmıştır. Dolayısıyla bu bölüm, tezin ana sorunsalı olan 

kentsel içsellik olgusunu tartışabilmek ve güncel tartışma ortamına daha kapsamlı 

katkılarda bulunabilmek için gerekli tarihsel çerçeveyi ve yeni bir içsellik 

paradigmasını çerçeveleyen teorik arka planı gözler önüne sermektedir. 

Üçüncü ana içerik ise saha çalışmasını odağına almaktadır ve Denizli’nin bir 

zamanlar çeperinde yer alan Çamlık Sahası’nın kentsel bir ‘iç’e dönüşüm süreci ve bu 

süreci şekillendiren içsel dinamikler ve kuvvetler “KENTSEL İÇ’ OLARAK 

ÇAMLIK VE ÇOKLU İÇSELLİKLER” başlıklı bölümde sorunsallaştırılmıştır. Bu 

bölümde, “Çamlık’ın İçsellik Tarihçesi: Çamlık Ne Zaman İç Oldu?” alt başlığı 

kapsamında, bir zamanlar kentin ‘dış’ı olarak tariflenen Çamlık Sahası’nın kentin 

‘iç’ine fiziksel, zamansal, zihinsel olarak nasıl yaklaştığı, kentle ve ‘iç’i üreten 



27 

maddesel dinamiklerle nasıl buluştuğu irdelenmektedir ve Çamlık Sahası’nın 

günümüze uzanan ‘iç’selleşme süreci arşiv taramasından elde edilen veriler 

doğrultusunda kronolojik olarak serimlenmiştir. Ardından, bir diğer alt başlık olan 

“Çamlık’ta Kentsel İç’lere Dair Keşifler ve Çoklu İçsellikler” kapsamında ise 

Çamlık’ın kronolojik içsellik anlatısına eklemlenen, gündelik yaşamda farklı 

zamansallıklarda ortaya çıkan ve çeşitlenen içselliklerin izleri sürülmüştür. Kentsel 

içselliklerin farklı zamansallıklarda sunduğu çeşitlilikler Çamlık Sahası’nın yakın 

okuması ve yapılan gözlemler üzerinden kaydedilmiş, tartışma zeminini genişletmek 

üzere detaylıca aktarılmıştır. 

Dördüncü içerik “KENTSEL İÇSELLİĞİN OLUŞ KOŞULLARI VE YENİ BİR 

İÇSELLİK TERCÜMESİ” başlığı altında kurgulanmıştır ve bu bölüm kentsel 

içselliğin temel unsurlarını anlamak ve oluş koşullarını açıklamak için önerilen yeni 

bir kavram seti geliştirme girişimini sunmaktadır. Çalışma sahasında kaydedilen 

kentsel içsellikleri ve bu içselliklerin yer aldığı ilişki ağlarını, içsellik koşullarını ve 

oluş süreçlerini aktarmak üzere yeni bir kavram setine ihtiyaç duyulmuştur. İçselliği 

anlamak ve açıklamak üzere yapılandırılan bu kavram seti, yeni bir terminoloji 

önerisinden ziyade, var olan terimlerin yeniden tanımlanmaları ile oluşturulmuştur. 

Böylece, içselliği oluşturan ilişki ağları yeni bir kavram seti (gizil, yakınsama ve 

diyalog, tetikleyici, koşul, arzu, itki, bedensel ikna, sapma ve tersyüz örüntü) 

üzerinden kavramsal olarak deşifre edilmiştir. İçsellik kavramı için geliştirilen bu yeni 

kavram setinin, kentsel içsellik kavramının farklı coğrafyalarda ve çeşitli 

sosyokültürel bağlamlarda çeşitlenmesine olanak tanıması ve alımlanışına yönelik 

katkılar sağlaması amaçlanmıştır. 

 

1.3 Yöntem 

Literatürdeki izleri takip edildiğinde iç mekân ve içsellik özne-merkezli bakışı 

temel alan ve çoğunlukla bu bakışın hegemonyasında açılımlar üreten anlatılar 

sunmaktadır. Ancak yakın zamanlarda, çalışmalarıyla çeşitli epistemolojik alanları 

derinden etkileyen Bruno Latour, Manuel DeLanda, Rosi Braidotti, Quentin 

Melliassoux, Levi Byrant gibi düşünürlerin öncülük ettiği Yeni Materyalist felsefe, 

nesne-merkezli bir bakış açısının önemini de açığa çıkarmıştır. Bu karşıt iki yaklaşımın 



28 

arasındaki radikal boşlukta ise, nesne ve özne arasındaki ilişkiyi yeniden kuran 

Duygulanım Teorisi ön plana çıkmaktadır. Tez iç mekânı ve içselliği bu üç yaklaşımın 

ara kesitinde konumlandırarak kavramaya çalışmaktadır.  

Bu trialektik çaba, maddesel-duygulanımsal kuvvelerin etkisinde devinen bütün 

düşünce kitlesini içsellik potasında eritme gayreti olarak da okunabilir. Bu doğrultuda, 

Felix Guattari’nin “transversal” kavramı12, farklı alanlar ve disiplinler arasında yatay 

geçişler sağlayan bir yöntem önerisi sunmak üzere öne çıkar.  

Bu bağlamda Transversal Metodoloji, içsellik olgusunun zamansal, çok bileşenli ve 

çok aktörlü parametrelerinin heterojen çizgilerini açığa çıkarır ve farklı disiplinler ve 

ölçekler arasında bağ kurarak heterojen yapıları anlamlandırmak ve çözümlemek için 

esnek ve bağlantısal bir çerçeve sunar. Böylece bilgi, doğrusal bir şekilde değil, 

bağlantısal bir biçimde yeniden üretilir. Bu dinamik ve açık uçlu bir yaklaşım ortaya 

koyarak kentsel içselliğin yere ve bağlama özgü çizgilerini keşfetmeye olanak tanır. 

Tez kapsamında, özne-merkezli içsellik kuramı, nesne-merkezli materyalizm ve bu 

iki uç arasında bağlayıcı bir rol üstlenen Duygulanım Teorisi, Transversal Metodoloji 

aracılığıyla bir araya gelir ve içselliği anlamak üzere yeni bir bakış kurar. Bu yeni ve 

bütünleşik bakış söz konusu üç yaklaşımın ilişkiselliği ve birbirine dolanıklığı 

üzerinden kurulur. Bu bütünleşik dünya belirsizlikler, geçişlilikler ve muğlaklıklarla 

doludur. Kentsel içsellik, bu bütünleşik dünyada her zaman öngörülemeyen ve 

öncesinde belirlenemeyen unsurlardan meydana gelen, zamansal, dinamik ve oluş 

halinde bir olgu olarak çeşitli olasılıklara açıktır. 

Bu doğrultuda tez, veriyi toplamak, bilgiye dönüştürmek ve ifade etmek üzere 

birbirini takip eden dört farklı çözümleme süreci üzerinden ilerler: kuramsal 

çözümleme, kronolojik-mekânsal çözümleme, deneysel-mekânsal çözümleme ve 

terminolojik çözümleme. 

 
12 Transversal kavramı, Guattari’nin kolektif öznellik, ekosofi ve rizomatik düşünce üzerine inşa ettiği 

teorik çerçevenin temel bir unsuru olarak karşımıza çıkmakta olup, hem Guattari’nin (1984) hem de 

Deleuze’ün (2000) bireysel ve ortak çalışmalarında, psikanaliz teorisinde yerleşik olan hiyerarşik 

yapıları eleştirel bir perspektifle sorgulamak amacıyla geliştirilmiştir. 



29 

Kuramsal çözümleme. İlk çözümleme süreci kuramsal bir düzeyde 

yürütülmektedir. Kentsel içselliği anlamak ve kuramsal çerçeveyi oluşturmak üzere 

kentsel iç kavramının tarihsel ve düşünsel arka planının araştırılmasını ve ardından bu 

temelde kentsel iç’in kavramsal düzeyde açımlanmasını ve tartışılmasını kapsar. Bu 

doğrultuda, literatür taramasına başvurur ve farklı alanlardan çapraz okumalar yapar. 

Kronolojik-mekânsal çözümleme. İkinci çözümleme süreci Çamlık’ın tarihsel 

süreçte -Erken Cumhuriyet döneminden başlayarak günümüze uzanan- içselleşme 

sürecini açığa çıkarmayı hedefler. Yaklaşık bir asır önce, kentin dış çeperi olarak 

işaretlenen Çamlık’ın Denizli’nin yönetimsel, teritoryal ve kentsel olarak ‘iç’e 

dönüşme serüveni ve Çamlık Sahası’nın henüz literatürde yer almayan tarihçesi arşiv 

araştırmalarından elde edilen veriler doğrultusunda açığa çıkarılır. Arşiv çalışması, 

kişisel arşiv malzemelerinden gazetelerdeki haberlere ve köşe yazılarına, resmî 

belgelerden afiş ve posterlere, biyografik materyallerden her türlü yazılı ve görsel 

malzemeye eşit ilgi gösterilen kapsamlı bir arşiv taramasını içermektedir. 

Gündelik yaşamın sıradan bir kaydı gibi görünen bir haber yazısı, sosyal medya 

paylaşımı, eski bir afiş ve gazete yazılarının yanı sıra, bilimsel bir çalışmaya konu 

olamayacağı izlenimi veren Çamlık’ın gündelik ve sıradan detayları, elektrik, su 

şebeke hattının gelişimi, patikanın stabilize yola ve asfalta dönüşümünün maddesel 

tarihi, sokak aydınlatmasının yayılımı, yoga matı ve ateşin efemeral varlıkları bu tez 

kapsamında kentsel içselliği anlama çabasına katkı sunmaları hedefiyle ilişkiler ağına 

dâhil edilmiştir. Bu kapsamda, maddesel olan-olmayan her türlü fail tarih alanına 

taşınmıştır. Geçmişe ilişkin verilerin ilişkisel olarak bir araya getirilmesine ve 

kronolojik olarak aktarılmasına yönelik bu çaba, Çamlık ve Denizli özelinde henüz 

gün yüzüne çıkarılmamış tarihsel bir anlatıyı inşa etmek üzere birbirleriyle dolanık 

olarak okunur. Böylece Çamlık’ın içsellik anlatısı, kent ölçeğinden başlayan ve alt 

ölçeklere doğru inen, ölçeklerarası yeni materyalist bir mekânsal okuma ile kronolojik 

bir kurgu üzerinden ilişkisel olarak aktarılır. 

Deneysel-mekânsal çözümleme. Bu çözümleme süreci Çamlık’a kuramsal 

örneklem yoluyla yaklaşarak, Çamlık’ta dolanık ve karmaşık bir ilişkisellik temelinde 

beliren kentsel içselliklerin keşfinde saha gözlemi ve kayıtlarından oluşan etnografik 

bir süreci yönteme dâhil eder ve içsellik üzerine kesitsel bir metodoloji sunar. 



30 

Saha çalışmasında Çamlık’taki içselliklerin parçalı izlerini yakalamak üzere bulvar, 

‘ara’lar ve orman arasında mekik süren hareket rotaları saptanmıştır. Sahadaki bu çok 

yönlü hareketler sırasında veriyi toplamak ve kaydetmek üzere Rem Koolhaas’ın, 

Delirious New York’u13 yazarken kendini yerleştirdiği “hayalet yazar” pozisyonu14 

Çamlık Sahası için de sahiplenilmiştir. 

Hayalet yazarlık pozisyonu sayesinde Çamlık Sahası bağlamında Denizli kent 

tarihinde kaydedilmemiş, üzerine düşünülmemiş, ifade edilmemiş olanları açığa 

çıkarmak amaçlanmıştır. Dışarıdan bir bakışla bulvarda, ormanda ve ‘ara’larda 

görülebilen her şeyi kaydetmek ve tanımlamak hedeflenmiştir. Gündelik, sıradan ve 

olağan olan şeyler, George Perec’in tanımıyla ‘olağan-içi’ne (l’infra ordinarie) 

yapılan yeni bir bakışla araştırmada yer edinmiştir 15 . Koolhaas’ın küçük şeyler 

üzerinden büyük bir kent anlatısı kurmayı denediği Delirious New York adlı 

manifestosunda yaptığına benzer bir biçimde, bu tezde de Çamlık Sahası’ndaki 

anlatıları inşa etmek, sıradan, gündelik ve küçük olayları/durumları gözlemlemek, 

kayıt altına almak ve ifade etmek üzere hayalet yazar pozisyonu sahiplenilmiştir. 

Sahiplenilen bu pozisyon ve etnografik yöntem, Çamlık Sahası’nın ne zaman ‘iç’, ne 

zaman daha ‘iç’ olduğu sorularına cevap bulmak, sahada var olan/kaybolan fragmanter 

içsellikleri kaydetmek ve deşifre etmek üzere konuşlandırılmıştır.16 Hayalet yazarlığı 

ilişkiler ağına takılan nesneleri akışın o noktasında/anında ortaya çıkaran bir tür kayıt 

makinesi olarak düşünmek, mekânsal deneyimi zamansal olarak ‘o an’da kaydetme 

 
13 Koolhaas, R. (1994). Delirious New York: A retroactive manifesto for Manhattan. The Monacelli 

Press. 
14 Dış dünyada olup bitenleri film yıldızları yerine kaydeden kişi olarak hayalet yazar bu kişilerin 

etraflarında olup biteni hatırlar ve kaydeder (Bayrak Göktaş, 2014). Koolhaas New York’a dair küçük 

ve sıradan şeyleri üzerinden kurguladığı manifestosunda sahiplendiği bu pozisyonu Roland Barthes’tan 

ödünç almış, “Fransız düşüncesinin etkisi altında ama People dergisi üslubunda” yazdığını söylediği 

Delirious New York’ta Barthes’ın Mythologies başlıklı eserinden etkilenmiştir. Sevince Bayrak 

Göktaş’ın (2014) Meydan başlıklı doktora tezinde de sahiplendiği bu pozisyon, günlük hayatta birbiriyle 

ilgisiz gibi görünen ayrıntıları yazmakta, kaydetmekte ve bu kayıtları yeniden inşa ettiği daha büyük 

anlatıların parçası haline getirmektedir.  

Bu yöntemin, önemsiz ve birbiriyle ilgisiz gibi görünen verileri bir araya getirerek görünmeyen ilişki 

ağlarını açığa çıkardığı ve böylece kentleri anlamak üzere büyük anlatılara alternatif, asamblaj bir 

anlatının yeniden kurulmasına katkıda bulunduğu görülmektedir. 
15 Perec, G. (1989). L’infra-ordinaire. Éditions Galilée. 
16 Bu aşama genellikle sanat çalışmalarında görülen, yaparak araştırma (research by doing) yöntemini, 

yani yazarken kurgulayan bir yöntem denemesini kendine temel alır. Bu nedenle önemli ya da önemsiz 

olarak kategorileştirmeden, ulaşılan her veri ve bilgi parçası kentsel iç kavramıyla olan ilişkisi 

doğrultusunda metne dâhil edilir ya da ayrıştırılır. Bu sebeple, Çamlık’ın içsellik anlatısı her fragman 

yazılırken yeniden değişime uğramaktadır. 



31 

çabasıdır. Bu çaba, an’a dair nesneleri ve ilişki kurma biçimlerini not alarak, kişilerin 

düşüncelerini, arzularını bilmeden, sadece dışarıdan görülenler kadarını aktarır. Kayıt 

alma ve görme biçimi dolanık bir örüntü içinde dikkat çeken ya da mevcut koşullar 

için istisnai olan nesnenin, eylemin ya da oluşun diğer şeylerle olan ilişkisini 

keşfetmek üzere şekillendirilir. 

Böylece sahadaki çok yönlü hareket ve kaydedilen ilişkisel veriler ölçeksel, 

mekânsal ya da zamansal olarak sıralanmış bir anlatıdan uzaklaşan, kronolojik ve 

hiyerarşik olmayan bir sıralamada aktarılmaktadır. Bu sıralama, katmanların ve 

ilişkilerin karmaşıktan daha karmaşığa ilerleyen bir düzen(sizlik)de ortaya 

çıkmaktadır. 

Çözümleme aşamaları ardından keşfedilen ve içselliğin çok katmanlı, dolanık 

yapısını oluşturan ögeler için bir ifade düzlemi arayışı belirmiştir. Hayalet yazarlık 

rolü, yazma biçimi ve konvansiyon dışı ifade diline yönelik arayışları da beraberinde 

getirmiştir.  

Bu arayışlar, kentsel içselliklerin aktarılacağı metinlerin biçimlerine ve içeriklerine 

de yansımış ve mekânsal bilgi, betimlemeler üzerinden oluşturulan bir anlatı 

yöntemiyle aktarılmıştır. Betimleme, genellikle “deneysel yazın” olarak 

tanımlanabilecek bir tür öznel ifade biçimini benimsemektedir ve bu çalışma 

kapsamında kentsel içselliği çoğul bir düzlemde okumak üzere kurguyu 

biçimlendirmektedir. Mekânsal bilginin iletiminde ‘betimlemeye dayalı deneysel 

yazın’ bu tezde, mekânları, olayları ve durumları tanımlamak ve okuyucunun değişen 

içsellikleri ve mekânsallıkları zihinsel olarak yeniden canlandırmasına olanak tanımak 

üzere kullanılmıştır. Çamlık’taki iç’ler ve çoklu içsellikler arasında hareket eden bu 

metinler, fragmanter anlatılarla yapılandırılmıştır. Bağımsız bölümler halinde sunulan 

bu anlatılar, zaman ve mekânın doğrusal yapısını kırarak, okuyucuya farklı 

içselliklerin ve mekânsallıkların bir araya geldiği çok katmanlı bir okuma deneyimi 

sunmaktadır. 

Terminolojik çözümleme. Yeni bir içsellik paradigması inşa etmeye doğru yol 

alan bu çalışmada kritik bir rol oynayan terminolojik çözümleme, içselliğin oluş 

sürecini tarifleyen on kavram üzerinden şekillenmektedir: gizil, yakınsama, diyalog, 



32 

koşul, tetikleyici, arzu, itki, bedensel ikna, davranışsal sapma ve tersyüz örüntü. Bu on 

kavram, içselliği oluşturan karmaşıklığı ve dolanıklığı anlamak üzere kuramsal bir 

yalınlaştırma girişiminin sonucudur. 

Literatür taraması, çapraz okumalar  Kuramsal çerçeveyi oluşturmak üzere iç mekân, 

içsellik ve kentsel iç kavramlarının tarihsel ve 

düşünsel arka planının araştırılması 

Arşiv taraması, çapraz okumalar  Tarihsel perspektifte Çamlık Sahası’nın günümüze 

uzanan ‘iç’selleşme sürecinin kronolojik anlatısı 

Saha gözlemi ve hayalet yazarlık  Çamlık’ın kronolojik içsellik anlatısına eklemlenen, 

gündelik yaşamda farklı zamansallıklarda ortaya 

çıkan ve çeşitlenen ‘içsellikler’in keşfi ve analizi 

Oluş halinde varlık gösteren kentsel içselliklerin aktarımı büyük ölçüde metinsel 

araçlarla ifade edilmeye çalışılsa da metnin taşıyabileceği enformasyon miktarındaki 

kısıtlılık ve tezin ancak yazılabilir-basılabilir oluşu, diğer bir ifade aracından 

yararlanmayı, yani görsel temsillerin enformatik gücünden yararlanmayı gerekli 

kılmıştır. Bu sebeple, mekânın farklı boyutlarını ve olgularını açığa çıkarmak amacıyla 

mekânın metinsel anlatısına ek olarak çeşitli mimari temsil biçimleri kullanılmıştır. Bu 

kapsamda, mekânın deneyimsel ve anlatısal yönünü güçlendirmek, gömülü mekânsal 

bilgileri açığa çıkarmak üzere kelimelerle inşa edilmiş metinlere fotoğraf ve çizimlerle 

montajlanmış haritalar eşlik etmektedir. Montaj tekniği 17  aktörleri ve eylemleri 

birbirleri ile ilişkilendirerek, onları otonom kılarak öğeleri konvansiyonel olmayan 

şekilde ifade etmeyi önermektedir. Bu teknik, birbiri ile bağlantılı ya da bağlantısız 

öğeleri ilişkisel olarak bir arada tutmaya, yeni öğelerin eklemlenmesine ve oluşan 

toplamı bir bütün olarak değil, bir asamblaj olarak, yani “otonom bir çoğulluk” olarak 

okumaya da izin vermiştir. 

 
17 Montaj tekniği M. Batu Kepekçioğlu’nun doktora tez çalışmasından ürettiği araştırma makalesinde 

Rus yönetmen Dziga Vertov’un sinematografik öğeleri, mimar Rem Koolhaas’ın ise arkitektonik öğeleri 

bir araya getirme biçimleri üzerinden etraflıca tartışılır. Konvansiyonel olmayan şekilde eklemlemeyi 

öneren bu teknik, özneler-nesneler ile zaman-mekân/uzam kiplerini hiyerarşik düzen içinde birbirlerine 

tabi kılan zaman-mekân-eylem birliğinin mimetik birleşme rejimine ve öğeleri bir araya getiren 

dizgenin sentaktik kurallarına karşı çıkar. Böylece, gündelik hayata atfedilen tahmin edilemezlik hali 

montajlar üzerinde yeniden üretilir (Kepekçioğlu, 2018). 



33 

1.4 Kapsam ve Sınırlılıklar 

  Postyapısalcı felsefenin mekân kavramına yönelik eleştirel yaklaşımından 

hareketle bu çalışma, mekânın yalnızca fiziksel varoluşuyla tanımlanamayacağını, 

aksine çok katmanlı ve dinamik ilişkiler ağı içerisinde sürekli yeniden şekillenen bir 

yapıya sahip olduğunu öne sürmektedir. Mekânın sabit tanımlardan ve 

sınırlandırmalardan uzaklaştırılarak sürekli bir dönüşüm ve yeniden üretim alanı 

olarak ele alınması, çalışmanın temel kabullerinden biridir ve bu doğrultuda “urban 

interior” kavramı durağan bir yapı olarak değil, varlıkların etkileşimleri ve 

ilişkisellikleri aracılığıyla süreklilik kazanan bir oluş olarak konumlandırılmaktadır. 

Mekânın kavramının ‘sınır’la ilişkili tanımlamalarını sorgulayan bu ele alış biçimi, 

“urban interior” kavramını da sınırlarla tanımlı sabit yapılar yerine, daha esnek ve 

dinamik, teritoryal ve alansal tanımlarla tartışmayı amaçlamaktadır.  

Bu çerçevede, çalışma boyunca kullanılan terminolojinin, mekânı sabit sınırlar ve 

fiziksel tanımlarla sınırlamaktan kaçınarak daha kapsamlı bir kavrayış geliştirmesi 

hedeflenmiştir. Bu bağlamda, mekânı sınırlar üzerinden tanımlayan bir yaklaşım 

yerine, mekânsallıkları ve ilişkisellikleri odağına alan bir yaklaşım benimsenmektedir.  

İç mekânın yerleşik tanımlarına eleştirel bir yaklaşım sunan bu tez, iç mekânı farklı 

düşünsel çerçevelerde ele alan yeni perspektiflerin arayışındadır. İç mekânı ve içselliği 

yeniden düşünmek üzere tartışma eksenini normatif eksenler dışına taşıyan geniş bir 

sapmalar (deviations) ve alternatifler yelpazesi sunabilmeyi amaçlamaktadır. Bu 

doğrultuda, iç mekânın kavramsal derinliğini keşfetmek üzere iç mekânın tarihsel 

anlatısına, kökensel bir izlek olan içsellik tartışmalarına ve iç mekân tartışmalarını 

yakından etkileme potansiyeli sunan mekân kuramlarına başvurmuştur. Kuramsal 

çerçeveyi şekillendiren bu içerikler farklı epistemolojik alanlarda işlerlik 

gösterdiklerinden dolayı birbirlerinden ayrılırlar, ama aynı zamanda içsellik olgusunda 

yeniden yakınlaşıp buluşurlar. Ortak bir paydaya sahip olmayan bu teorik eğilimler ve 

yaklaşımlar yeni bir paradigmayı oluşturmak üzere transversal yöntemle ve dolanık 

bir okuma modeliyle bir araya gelmektedirler. Böylece, iç mekâna ve içselliğe dair 

kavramsal açılımlar transversal bir bakış içinde sınırları (tarihsel, disipliner veya 

ölçeksel) katederek yakınsamaktadırlar. 



34 

Kentsel içsellik, kavramsal olarak kendini yaratıcı yeniden okumalara ve farklı 

felsefi karşılaşmalara açık tutmaktadır. Tanımlamaya dair her çaba, kavramın 

belirsizliğini daha da arttırır. Bir yandan mekânın özgün niteliklerini keşfetme arzusu, 

diğer yandan her mekân için geçerli olabilecek normatif kaideler inşa etme çabasının 

yarattığı paradoks, bir taraftan kentsel içsellik kavramının olası salınımlarına izin 

verirken, diğer taraftan onu çerçevelemeye çalışır.  Ancak, yeniden yapılandırılabilir 

yapısı ve muğlak anlamsal dünyası ile çoklu tanım ve yorumlara açık bu kavram tüm 

tanımlama çabalarına da direnç gösterir. Bu sebeple tezin, kentsel içselliği tanımlama 

ve anlamını dondurma çabalarından mesafelenerek, kavramın sahip olduğu çoklu 

katmanları serimleme ve yeni olasılıkları işaret etme çabasında olduğu söylenebilir. 

Dolayısıyla bu tez, kentteki iç’leri ve içsellikleri deşifre etmek üzere keskin ve 

tanımlı bir izlek sunma çabasına girişmez. Kentsel iç kavramını tanımlamaktan, 

içeriğini ve anlam dünyasını sabitleyip, dondurmaktan kaçınır. İçselliğin bedensel 

olarak algılanan, çeşitli duygulanımsal yoğunluklar üreten maddesel izlerini takip 

ederek kentsel iç’leri bedensel-maddesel-duygulanımsal bir arakesitte, ilişkisellikler 

üzerinden keşfetmeye çalışır. Materyalist kavrayış ve Duygulanım Teorisi arasındaki 

ayrımın keskinliğini ortadan kaldırır ve çalışma kapsamında her ikisini eş titreşime 

sokar. Keşfe dayalı bu çaba, bir tür rezonans arayışı olarak da okunabilir. 

Vurgulanması gereken bir diğer husus, bu çalışmanın bir anlamda “açık okuma” 

(open reading) olmasıdır. Yukarıda bahsedilen yaklaşımları ve teorisyenleri çalışmaya 

eklemlerken, çok-disiplinli bir yönü olan bu tez, düşünceleri belirli disipliner alanlara 

hapsederek geliştirmekten ziyade, söz konusu yaklaşımlara/düşüncelere yeni bir 

bakışın çerçevesini ortaya çıkarabilmek ve bu kapsamda irdelenen kentsel içsellik 

kavramı üzerine yeni spekülasyonlar yapabilmek üzere başvurmuştur. Dolayısıyla bu 

çalışmada kullanılan kavramlar, iç mekânın konvansiyonel tanımlarını ve kavramsal 

katılıklarını sorgularken, tek bir düşünce sistemi veya epistemolojik alan içine 

hapsolmamaya çalışarak, açık bir okuma gayesi gütmektedirler. 

Bu noktada, özne-merkezli bakış ve nesne-merkezli bakışın farklı felsefi düşünce 

sistemlerinden geliyor olmaları, bu yaklaşımları birlikte kullanmayı çelişkili kılıyor 

gibi görünebilir. Ancak bu durum çelişkili değildir. Nitekim amaç, yukarıda da 

belirtilmiş olduğu üzere, başta iç mekân kavramının ne olduğu, kökensel bir yakınlık 



35 

kurduğu içsellik kavramı ile birlikte ele alındığında olası açılımlarının ne olabileceği 

gibi meselelerden başlamak ve ardından onu maddesel-duygulanımsal bir dolanıklıkta 

kavramak ve bütünleşik bir bakışa açmaktır. Bu sebeple, kavramları veya kuramları 

ortaya koyan düşünürlerin farklı -hatta kimi zaman karşıt- pozisyonlarını geride 

bırakmak ve bu tez kapsamında yer verilen yaklaşımların iç mekân bilgisine temas 

eden ve belli yoğunluklar üreten içerimlerine odaklanmak önem taşımaktadır. Tez 

kapsamında yer verilen bu yaklaşımlar, birbirlerini çizgisel olmayan bir şekilde takip 

eden, bazı belirsizliklerde örtüşen ve birbirlerini genleştiren içerikler olarak 

görülmelidir. Nitekim Transversal Metodoloji, farklı disiplinler ve alanlar arasında 

hareket etmesi nedeniyle bütüncül bir teori sunmaz; bunun yerine, heterojen bir yapı 

sergiler ve çoklu perspektiflerden beslenir. 

Bu perspektifle düşünmek, iç mekânı ve kentsel içselliği sabit ve hiyerarşik 

yapılardan uzaklaştırıp ilişkiselliklerle tanımlı bir düşünce sisteminde kavramaya 

zemin hazırlamıştır. Çeşitli bağlamlarda, çoklu ölçeklerde ortaya çıkan ilişki ağları 

kentsel içsellikleri yapılandıran ilişkileri ve bu ilişki ağlarına takılan farklı aktörleri 

açığa çıkarmaya olanak tanımıştır. Bu çalışmanın niyeti artık geçersiz kılınmış bir 

Kartezyen düşünceyi canlandırmak olmadığından, bu düşünce çerçevesinin dışına 

çıkabilmiş açılımlar kapsama dâhil edilmiştir.  

Ancak şunu belirtmek gerekir ki, bu tez içsellik üzerine bütüncül ve homojen bir 

teori sunma hedefinde değildir. Bunun sonucu olarak, çoğul içselliklerin peşinde bir 

yaklaşımlar demeti sunmaktadır. Hiyerarşik bir bilgi üretimini sorgulayan ve büyük 

anlatılara karşıt bir pozisyona yerleşen bu yaklaşım, kentsel içselliği oluşturan tekil 

olayları ve durumları keşfetmek üzere bakışını gündelik yaşamın basit ve sıradan 

olayları, çeşitli durumları üzerinde yoğunlaştırmaktadır. Sıradan ve basit olana 

detaylıca bakmak, şeyleri ilişkiler ağı içerisindeki rolleri ile yeniden keşfetmek ve 

dâhil oldukları içsellik örüntülerini açığa çıkarmak için oldukça zengin bir içerik 

sunmaktadır. 

Bu çalışmada elde edilen bulgular, gözlemleme ve kayıt alma süreçlerinde 

deneyimlenen ile sınırlıdır ve kaydedilen veriler öznel nitelik taşımaktadır. İçselliğin, 

muhtemelen değişmeyen doğası, onun nesnel bir algılamaya karşı duyduğu mesafeyle 

ilişkilidir. Bu bağlamda, kişisel deneyimlerin nesnel verilerle doğrudan 



36 

ilişkilendirilmesindeki güçlükler belirli kısıtlılıkları beraberinde getirmektedir. 

Dolayısıyla, bu çalışmada sunulan bulgular, belirli bir zaman dilimi ve mekân 

bağlamında geçerlidir. 

Son olarak bu tez, kapsamı itibari ile mekânın dille, imgelerin sözcüklerle ilişkisi 

üzerine genel problemleri ortaya koymaz, ancak kaydettiği olguları aktarmak üzere 

giriştiği çabada, dilin sahip olduğu kısıtlılık ve kırılganlıkların da farkındadır.  

Bununla birlikte dil, bazı semantik ve pragmatik sınırlılıkları da içerir. Bu 

bağlamda, “urban interior” kelimesi İngilizce karşılığında her ne kadar ‘mekân’ 

kavramının egemen ve baskın terminolojisini semantik olarak kendisine 

mesafelendirmeye çalışsa da mimarlık ve içmimarlık yazınında kelimenin Türkçe 

tercümesi için “kentsel iç mekân” ifadesinin kullanımı bu mesafeli tavrın olasılıklarını 

kaçırıyor görünmektedir. Mekân kavramı, iç ve dış arasında bir sınır tarif etme edimi 

üzerinden kendini inşa etmektedir. Bu çalışma, mekânı salt fiziksel bir yapı olarak ele 

alan yaklaşımların ötesine geçmeyi ve bu bağlamda “urban interior” kavramını 

sınırlarla tanımlı fiziksel yapılar ya da sabit tipolojiler üzerinden değil, teritoryal ve 

alansal tanımlarla, daha esnek ve dinamik bir çerçevede tartışmayı amaçlamaktadır. 

Bu bağlamda, Türkçe yazında “kentsel iç mekân” olarak yer edinmeye başlayan 

“urban interior” kavramı, bu çalışmada eleştirel bir perspektifle yeniden 

değerlendirilmiştir. “Kentsel iç mekân” ifadesinin “mekân” kavramı dolayımıyla 

barındırdığı sınır çizme edimi ve beraberinde getirdiği iç-dış ayrımı, mekânı fiziksel 

ve hiyerarşik bir yapı üzerinden tanımlama eğilimini güçlendirmektedir. Bu yaklaşım, 

“urban interior” kavramının dinamik, geçirgen ve akışkan doğasını göz ardı ederek 

onu katı bir biçimde sınırlandırma ve tipolojik karşılıklar ile tanımını sabitleme riski 

taşımaktadır. Bu nedenle, çalışma kapsamında sınırların ötesine geçen, daha akışkan, 

geçici ve değişken bir yapıyı vurgulayan bir kavramsallaştırmanın arayışı söz konusu 

olmuştur ve kavramın Türkçe karşılığı için “kentsel iç” ifadesinin kullanılması tercih 

edilmiştir.  



37 

BÖLÜM İKİ 

- KENTSEL İÇ: KAVRAMSAL KADRAJ 

 

“Kentsel iç” (urban interior) mimari mekân-kentsel mekân-iç mekân özelinde 

yürütülen güncel çalışmaların arakesitinde beliren yeni bir terim ve içinde birtakım 

belirsizlik dizileri barındıran yeni bir söz öbeği. 

Yirminci yüzyılın sonları itibariyle mimarlık, içmimarlık ve kentsel tasarım 

disiplinlerine sızmaya başlayan bu söz öbeğinin literatürdeki ilk izine yirminci 

yüzyılın başlarında rastlanılır.18 Alanyazındaki ilk izinden günümüze uzanan süreçte 

“kentsel iç” (urban interior) öbeğinin semantik açılımının kendisini oluşturan 

kelimelerin (urban ve interior) bir araya gelip öbekleştiklerinde kurdukları anlamsal 

ve yapısal ilişkiler aracılığıyla çeşitlenmiş olduğunu görülür (Kıvılcım Sözgen, 2021).  

Erken tezahürlerinde urban interior kavramı, öbeği oluşturan her bir kelimenin 

(urban ve interior) anlamını inşa eden egemen tanım ne ise onlar aracılığıyla anlam 

kazanır. Öbeğin anlamı, her bir kelimeyi tanımlayan veya sınırlarını belirleyen daha 

geniş veya temel kavramlar yoluyla şekillenir. Google Ngram Görüntüleyici üzerinden 

yapılan taramada urban interior kavramına rastlanılan ilk metnin 1909 yılında 

yayımlanan The Strand Magazine’de yer aldığı görülür. Dergiden alıntılanan metinde, 

egemen anlam urban kelimesi için idari sınır/fiziksel sınır üzerinden kurulurken, 

interior kelimesi konvansiyonel anlamda kapalılık ile tariflenmiş, fiziksel sınırlarla 

tanımlanmış bir iç mekâna referans verir: 

“İlk resim, övündüğümüz İngiliz evlerimizin sefalet ve şiddetini açıkça 

aydınlattığı korkunç ışıkta, neredeyse ürperten bir kentsel iç mekân (urban 

interior) sunuyor.”19 The Strand Magazine (1909, s.345)   

 
18 Bu veriler, Google Ngram Görüntüleyici arama aracında 1500-2019 yılları arasında İngilizce dilinde 

yayımlanmış ve dijital ortama aktarılmış basılı kaynaklar arasından yapılan tarama sonucunda elde 

edilmiştir. 
19 Orijinal metin:  

“The first picture presents an urban interior, which, in the terrible light it apparently sheds on the 

miseries and violence of our boasted British homes, almost makes one shudder.” The Strand Magazine, 

1909, s.345. 



38 

Benzer bir kullanım şeklini The Arts dergisinin 1928 yılındaki bir sayısında ve 

Architectural Forum isimli derginin 1929 yılına ait sayısında da görmek mümkündür: 

“İngiliz isyanının harekete geçirdiği Wagner ve Olbrich on dokuzuncu yüzyılın 

sonlarında Viyana Secesyonu’nu başlatana kadar, Rokoko ve Fransız 

imparatorluk ithalatı Avusturya’nın kentsel iç mekânında (urban interior) tarif 

edilemez bir çirkinliğin etkeniydi.”20 The Arts (1928, s.160) 

“Gece saatlerinin ve kentsel iç mekânın (urban interior) yaşamla bu kadar 

yakından ilişkili olduğu günümüzde, kontrol edilebilir görme biçimi eskisinden 

daha yaygın.”21 Architectural Forum (1929, s.150) 

Öbeğe dair farklı bir kullanım ve içerik The Architect’s Journal isimli derginin 

1949 yılına ait 110. sayısında görülür. Urban interior öbeğini içeren cümlede urban 

sözcüğü kırsal bölgenin (countryside) karşıtı olarak tanımlanır ve interior kelimesi 

sınırları çizilmiş ve kırsaldan ayrılmış kentin sınırları içinde kalan tüm kentsel mekâna 

karşılık gelecek şekilde kullanılır: 

“Abercrombie ve Nickson'ın Warwick planı kentsel çitlerle ilgili en son 

çalışmadır. Etrafa atılan yeni çitler artıklar olarak nitelendirilebilir ve şekli 

basitleştirilmiştir. Kentin içi (urban interior) ile kır çevresi arasında bir tanım 

vardır ve kuzeydoğuya doğru kıvrılan bir çevre yolunun başlangıçları vardır.”22 

The Architect’s Journal (1949, s.644) 

Antiques dergisinin 1951 yılında yayımlanan 60. sayısında ise urban interior 

öbeğinde egemen anlamın yine urban kelimesi üzerinden idari sınır/fiziksel sınıra 

karşılık gelecek şekilde kurulduğu ve interior kelimesinin konvansiyonel anlamda 

 
20 Orijinal metin:  

“Rococo and French imperial importations had impressed an indefinable ugliness upon the Austrian 

urban interior until Wagner and Olbrich, moved by the English revolt, started the Wiener Secession late 

in the nineteenth century.” The Arts, 1928, s.160. 
21 Orijinal metin:  

“Today when night hours and the urban interior are so closely related to life, the controllable manner of 

seeing is more prevalent than before.” Architectural Forum, 1929, s.150. 
22 Orijinal metin: 

“The Abercrombie and Nickson's plan for Warwick is the latest study of the urban fence. The new fence 

have been thrown around might be described as the excrescences and the shape has been simplified. 

There is definition bewteen the urban interior and the country surroundig and tehere are the beginnings 

of a perimeter road curving round the north east.” The Architect’s Journal, 1949, s.644. 



39 

kapalılık ile üretilmiş bir iç mekâna referans verdiği görülür. Bu ifadede dikkat çeken 

şey, urban interior kelime grubunun açık bir şekilde, “kırsal iç” (rural interior) sözcük 

grubuna karşıt bir anlamı karşılayacak şekilde kullanılmış olmasıdır: 

“Detayı gösterilen 1750-1825 dönemine ait kırsal iç mekânda (rural interior), 

çam kaplama, köşe dolabı ve çam şömine rafı, kalay, kalay, pirinç ve ahşap 

aksesuarların arka planını oluşturdu. Aynı dönemin kentsel iç mekânında (urban 

interior) Hepplewhite tarzı mobilyalar, porselen, tambur şeklinde bir ayna ve 

Çin paravanı bulunuyordu.”23 Antiques, (1951, s.127) 

1960’lı yıllara kadar iki farklı anlam üzerinden (birinci anlam: kentin fiziki sınırları 

içerisinde yer alan ve konvansiyonel anlamda kapalılıkla tariflenen iç mekân ve ikinci 

anlam: kentin idari ve fiziksel sınırları içinde kalan kentsel mekân) söylemsel inşasını 

sürdüren urban interior söz öbeğinin 1976 yılında yeni bir açılım sunduğu görülür. 

Man and His Urban Environment: A Sociological Approach (1976) başlıklı kitapta 

William M. Michelson, urban interior öbeğini ilk kez mimarlığın eylem alanı içerisine 

yerleştirir ve öbeğin diplinlerarası doğasına işaret eder: 

“…yeni yapıların oluşturulması ile başlayan ve kentsel iç mekân mimarlığı 

(urban interior architecture) ile biten kültürel etkinlikler için yer tahsisine 

doğru…”24 Michelson, (1976, s.299) 

Öbeğin disiplinlerarası pozisyonu, içmimarlık alanyazınında önemli bir yer tutan 

Interiors adlı derginin 1981 yılında yayımlanan sayısında da göze çarpar. Urban 

interior, disiplinlerarası yeni bir uygulama alanı olarak tariflenir ve mimarlık-

içmimarlık arasındaki bir ara boşluğa yerleşir:  

“Tutum ve organizasyondaki değişikliklerin mimari formda doğrudan ve önemli 

tezahürleri vardır. Mimarinin iç tasarımla birleşmesi, kentsel iç mekân (urban 

 
23 Orijinal metin: 

“In the rural interior of the period 1750-1825, a detail of which is illustrated, pine sheathing, a corner 

cupboard, and a pine mantel formed the background for accessories of tin, pewter, brass, and wood. The 

urban interior of the same period featured Hepplewhite furniture, porcelain, a bullseye mirror, and a 

Chinese screen.” Antiques, 60, 1951, s.127. 
24 Orijinal metin:  

“… beginning with the creation of new structures, and ending with urban interior architecture, to the 

appointment of place for cultural activities.” Michelson, 1976, s.299. 



40 

interior) olarak adlandırılabilecek yeni bir kentsel tipin evrimiyle 

sonuçlanmıştır.”25 Interiors, (1981). 

Takip eden yıllarda, Roger Trancik tarafından Finding Lost Space: Theories of 

Urban Design (1986) başlıklı kitapta yer verilen urban interior öbeğinin genişleyen 

bir anlamı daha dikkat çeker. Öbeğin 1930’lu yıllardaki açılımına benzer biçimde, 

urban kelimesi kent yaşamının gerçekleştiği kentsel mekânı işaret etmektedir. Ancak, 

interior kelimesinin işaret ettiği tipolojinin de değiştiği görülür. Interior kelimesi yine 

konvansiyonel bir kapalılık ile üretilmiş, fiziksel sınırlarla dışarıdan ayrılan bir “iç 

mekân”a referans verir, ancak bu sefer “oda” tipolojisinden ya da ev içerisindeki bir 

hacimden farklı olarak kamusal niteliğe sahip olan bir iç mekânı tarifler. Böylece, 

urban interior öbeği ‘kamusallık’ perspektifini semantiğine dâhil ederek kentsel 

yaşam ile kamusallığın fiziksel olarak sınırlanmış, ‘ev’den farklı bir klimatize iç 

mekânda gerçekleşme durumuna işaret etmeye başlar: 

“Ayrıca, kapalı alışveriş merkezi (urban interior mall) sokaktan aktivite ve 

ekonomik canlılık çekme eğilimindedir. Kapalı alışveriş merkezleri baştan 

çıkarıcı, konforlu alışveriş ortamları olabilir, ancak dünyanın unutulmaz 

şehirlerinin kamusal alanında var olan ticari alışkanlıkları ve kentsel 

formlarıyla çelişir.”26 Trancik, (1986, s.47). 

Bu noktada, Trancik tarafından urban interior terimi ile ilişkilendirilen kapalı 

alışveriş merkezleri için bir parantez açmak gerekir. Kapalı alışveriş merkezlerinde 

olduğu gibi, fiziksel olarak sınırlandırılmış, sınırları belli ve klimatize bir iç mekânda 

kentsel imgelerle (sokak, aydınlatma, gökyüzü, vb.) yeniden kurulmaya çalışılan 

kamusal yaşamın ilk denemelerine on dokuzuncu yüzyıl sonlarında rastlanmaktadır. 

Avrupa’da on dokuzuncu yüzyıl başlarında görülmeye başlanan pasajlar (Benjamin, 

2014) ve departmanlı mağazalar (Sparke, 2008), aynı yüzyıl başlarında Amerika’da 

 
25 Orijinal metin: 

“Changes in attitude and organization have direct and significant manifestations in architectural form. 

The merging of architecture with interior design has resulted in the evolution of a new urban type, which 

may be called the urban interior.” Interiors, 1981. 
26 Orijinal metin: 

“The tendency of the urban interior mall is also to drain activity and economic vitality from the street. 

Interior malls can be seductive, comfortable shopping environments but they conflict with the 

commercial habits and urban form that exists in the public realm of the memorable cities of the world.” 

Trancik, 1986, p.47. 



41 

inşa edilen New York Crystal Palace gibi fuarlar ve yüzyıl sonlarına doğru Amerika'da 

inşa edilmeye başlanan gökdelenler ve onların sokakları taklit eden, sokak gibi 

davranan lobileri (Merwood-Salisbury & Coxhead, 2018) kamusal mekânın ölçeğini 

ve biçimini taklit ederek kamusal yaşantıyı iç mekâna sızdırmış, böylece iç mekân 

kentsel mekânın uzantısı gibi davranmaya başlamıştır. Kent mekânının fiziksel 

müdahaleler aracılığıyla kontrollü bir iç mekâna döndürülmesi ve kamusal yaşamı 

yeniden üretmesi urban interior öbeğinin kavramsal çerçevesini şekillendiren ilk 

söylemsel oluşum olacaktır. 

Urban interior söz öbeğinin kavramsal derinliğini keşfetmeye yönelik ilk deneme 

Norveçli mimarlık kuramcısı Christian Norberg-Schulz’da gözlemlenir. Norberg-

Schulz’un “…sokağın, kelimenin tam anlamıyla yaşamın gerçekleştiği bir ‘urban 

interior’ olabileceği”27 ifadesi kavramın ilk bilinçli kullanımı sayılabilir (Leveratto, 

2019). Ancak, bu ifadenin, insan eylemleriyle olan derin bağlantısına rağmen, içsellik 

kavramının yalnızca topolojik veya konumsal bir koşulu temsil ettiği izlenimi vererek, 

bu iki terimin bir araya getirilmesini tam olarak meşrulaştırmak üzere kapsamlı bir 

girişim ortaya koymadığı görülür (Leveratto, 2019). 

Yapılan bu etimolojik dökümler, urban interior öbeğinin kavramsal içerik olarak 

kuramsal bir zemine taşınmasının ve alanyazında tartışılmaya başlanmasının ancak 

1980’ler sonrasında mümkün olduğunu göstermektedir. Bu zamana kadar çeşitli basılı 

kaynaklarda tekil kullanımlarına rastlanan urban interior öbeğinin özetle şu anlamları 

ifade edecek şekilde kullanıldığı söylenebilir: 

1. Kentin idari sınırları içerisinde konvansiyonel anlamda kapalılık ile üretilmiş, 

fiziksel sınırlarla tanımlı evsel ya da kamusal niteliklere sahip bir iç mekân 

(rural interior sözcük grubuna karşıt bir anlamı karşılayacak şekilde) 

2. Kırsal bölgenin (countryside) karşıtı olarak, kırsaldan ayrılmış ve kentin idari 

sınırları içinde kalmış tüm alan  

 
27 Orijinal metin:  

“the street (could be) an ‘urban interior’ where life takes place, in the full sense of the word” Taylor, 

1980, s.142. 



42 

Kavramsal olarak urban interior söz öbeği ilk kez 2000’li yılların başlarında 

Avustralyalı akademisyen Suzie Attiwill öncülüğünde kurulan Urban Interior 

Research Group {UI} isimli araştırma kolektifi tarafından teorik ve pratik alana 

taşınmıştır. RMIT Üniversitesi (Royal Melbourne Institute of Technology University) 

bünyesinde, farklı akademik disiplinlere ve çeşitli sivil toplum kuruluşlarına üye bir 

grup araştırmacının bir araya gelmesiyle oluşturulan bu kolektif, araştırmalarının 

temelini “urban interior” üzerine kurmuş ve kavramın anlamsal dünyasını ve olası 

açılımlarını keşfetmek üzere çeşitli yöntemler geliştirmiştir. 

{UI} araştırma ekibi mimarlık, kentsel tasarım, sosyoloji, antropoloji gibi 

alanlardan gelen uzmanların birleştiği bir platform olarak, urban interior kavramının 

karmaşıklığını ve çok katmanlı doğasını anlamak için disiplinlerarası bir yaklaşımı 

benimsemektedir. Urban interior kavramını araştırmalarının merkezine yerleştiren bu 

kolektif, bu kavramsal odak etrafında şekillenen fenomenolojik sorgulamalar 

yürütmekte (Hinkel, 2011a) ve kentteki sokakları, boşlukları, atıl alanları ve ara 

mekânları kentsel yaşama dâhil etmek, kentteki aidiyet ilişkilerini güçlendirmek üzere 

iç mekân tasarımının ve içmimarlığın araç ve yöntemlerini ödünçlenmektedir 

(Kıvılcım Sözgen, 2021).  

{UI}, interior kelimesini sadece binaların içindeki fiziksel boşlukların bir ifadesi 

olarak değil, insanların kentle olan etkileşimi ve kentteki yerleşimleri bağlamında 

kullanarak (Attiwill, 2011b) iç mekân kavramsallaştırmasını sosyal ilişkileri etkileyen 

maddesel, duyusal, fizyolojik ve kültürel deneyimlerle bağlantılı olarak ele almaktadır. 

Böylece, kamusal/özel, bireysel/kolektif ve iç/dış tartışmaları etrafında yürüttükleri 

sorgulamalar aracılığıyla kentsel mekân üzerine yeni düşünme ve müdahale yollarını 

araştıran bir dinamik yaratmışlardır. 2007 yılında yürütmeye başladıkları bu deneysel 

süreci dünya genelinde akademisyenler, araştırmacılar, uygulayıcılar, sanatçılar ve 

diğer paydaşlarla paylaşmışlar, başta Melbourne olmak üzere çeşitli kentlerde 

düzenledikleri etkinlikler ve sergiler aracılığıyla urban interior kavramının tasarım 

disiplinlerindeki dolaşımına ivme kazandırmışlardır. 

{UI} tarafından yürütülen ve zaman içerisinde çeşitlenen araştırma temelli 

etkinlikler 2011 yılında Rochus Urban Hinkel editörlüğünde yayımlanan Urban 

Interior: Informal Explorations, Interventions and Occupations başlıklı kitapta 



43 

derlenmiştir. Kitap, araştırma ekibinin kentsel mekânda yürüttükleri sosyal katılımlı 

uygulamalardan fenomenolojik araştırmalara, geçici fenomenlerden enstalasyonlara, 

performansa dayalı araştırmalardan gözleme dayalı araştırmalara kadar çeşitlenen 

araştırma dizisinin çıktılarını ve bu kapsamda yürütülen tartışmaların bir derlemesini 

sunmaktadır. Kitabın açılış bölümünde, {UI} kurucu üyesi Suzie Attiwill (2011a) 

urban interior kavramını kentsel barınma sorunsalı ile ilişkilendirerek açımlamış ve 

kentlilerin yemek yeme, eğlenme, sosyalleşme gibi aktivitelerinin dar apartman 

dairelerinden sokaklara taştığını ve sokakları yeni yaşam alanlarına çevirdiğini öne 

sürmüştür. Attiwill’in urban interior tanımı bu tespitin ardından netleşmeye ve şu 

ifade ile somutlaşmaya başlamıştır: 

“İnsanların var oldukları alanlar içinde gerçekleştirdikleri yaşama, çalışma, 

oyun oynama, satış, sergileme ve benzeri eylemlerin dış mekâna taşmasıyla söz 

konusu aktivitelere ev sahipliği yapan geçici, deneysel ve deneyimsel 

alanlardır” Attiwill, (2011a, s.18). 

Attiwill’in işaret ettiği gibi, kentsel yaşam ve iç mekân arasında bir yakınlaşma söz 

konusudur. Konvansiyonel olarak iç mekânda (çoğunlukla kapalılık üzerinden 

tanımlanan ve özel alanla ilişkilenen iç mekân) gerçekleşmesi beklenen durum ve 

eylemlerin kent mekânına taşması ve bu durumların sunduğu yeni potansiyeller, iç 

mekânı yapılandıran ve koşullandıran niteliklerin kentsel mekânda nasıl yeniden 

üretilebileceği sorusunu gündeme getirmiştir.  

Hem pratik hem de kuramsal alanda dikkat çekmeye başlayan iç mekân-kentsel 

mekân yakınlaşması ve günümüz kentlerine yönelik ‘yaşanabilirlik’ sorgusu kente dair 

yeni tasarım yaklaşımlarının gereksinimini açığa çıkarmış, böylece {UI} kolektifi iç 

mekân tasarımının yöntem ve araçlarını kentsel mekânın tasarım sürecine dâhil 

edebilmiştir.  

Suzie Attiwill, Roger Kemp ile birlikte urban interior kavramının pratik ve 

teorideki potansiyellerini keşfetmek üzere Urban Room (Kent Odaları) başlığı altında 

kavramsal çerçevesini şekillendirdikleri bir stüdyo dersini 2009 yılında lisans 

düzeyinde yürütmüşlerdir (Hinkel, 2011b). Kentsel çevreyi kamusal mekân-özel 

mekân (public and private space), aydınlatma ve aydınlatma koşulları (lighting and 



44 

lighting conditions), gölgeler (shadows), maddeler (materials) ve maddesel-

olmayanlar (immateriality), hareketler ve akışlar (movements and flows), 

dolaşım/sirkülasyon yoğunlukları ve durgunluk (densities of circulation and stillness), 

davranış (behaviour), ses (sound), tarihsel katmanlama (historical layerings), kentsel 

karakter (urban character), programlar (programs), kamusal mahremiyet (public 

intimacies) gibi çeşitli alt başlıklarda çözümleyen tasarım stüdyosu, “durumsal 

analizler” (situation analysis) 28  aracılığıyla ‘yoğunluklar ve kuvvetler tarafından 

şekillendirilen bir iç mekan oluşturma sürecini’ gündeme getirmiştir.  

Tasarım stüdyoları bünyesinde oluşturulan araştırma ekipleri kentsel mekandaki 

çeşitli zamansal-mekânsal karşılaşmaların geçici işgaller ve zamansal sahiplenmeler 

yoluyla kentsel ‘iç’leri üretilebileceğini ortaya koymuştur. Söz konusu bulgular 

Attiwill tarafından kaleme alınan “Urban Interior: Interior-Making In The Urban 

Environment” başlıklı bildiri metninde tartışılmış ve iç mekân “hem fiziksel hem de 

zihinsel koşulları kapsayan bir yerleşim ilişkisi” olarak kavramsallaştırılmıştır 

(Attiwill, 2011b). Mekânsal, zamansal, kültürel ve sosyal içerimleri iç mekân 

konsepsiyonuna dâhil eden bu ele alış biçimi, bu içerimleri eşzamanlı olarak urban 

interior kavramına da transfer etmiştir. İç mekânı mimari bir kabuktan 

bağımsızlaştıran bu keşifler yeni düşünme yollarını işaret etmesi açısından oldukça 

dikkat çekici, öncü ve provakatif açılımlardır. 

Bu kapsamda üretilen çalışma çıktıları Urban Interior: Informal Explorations, 

Interventions and Occupations (2011) başlıklı kitapta yayımlanarak paylaşılmıştır. Bu 

kitapta, İtalyan mimar ve geometri uzmanı Giambattista Nolli’nin 1748 tarihli Roma 

Haritası’nın (Nuova Topografia di Roma) urban interior kavramı ile ilişkili olarak 

kullanılması ise oldukça dikkat çekicidir. Nitekim Roma Haritası’nda zemin kotu 

referans alınarak kâğıda aktarılan Roma kent planı, kamusal ve yarı kamusal nitelikteki 

tüm kapalı ve açık mekânları aynı düzlemde işaretler (Şekil 2.1). Kentsel mekân iç 

mekâna sızar; iç mekân kentsel mekâna uzanır. Bu kartografik miras, urban interior 

 
28 Urban Interior: Informal Explorations, Interventions and Occupations (2011) başlıklı kitapta yer alan 

metinde, saha analizi (site analysis) yerine durum analizi (situation analysis) ifadesinin kullanımı dikkat 

çekmektedir. ‘Durum’ kelimesi özellikle odağı şehrin yapılı dokusundan kaydırmak için kullanılmış 

(Attiwill, 2011b) ve durum analizi yöntemi ile kuvvet ve yoğunlukların haritasını çıkaran planlar ve iç 

mekân haritalamaları üzerinden kentsel mekânda ‘iç’ üreten durumların izi sürülmüştür. 



45 

kavramının hem teorik hem de pratik açılımlarında önemli bir referans olarak kabul 

edilmektedir.  

 

Şekil 2.1 Giambattista Nolli’nin 1748 tarihli Roma Haritası (Nuova Topografia di Roma) (UC Berkeley 

Kütüphanesi Dijital Arşivi) 

 

Urban interior kavramı, 2015 yılında yayımlanan IDEA Journal dergisinin özel eki 

urban + interior 29 ile etki alanını genişletmiştir. Bu süreli yayın, kavramın daha geniş 

bir akademik ve profesyonel kitle tarafından tanınmasına olanak sağlamış ve kavramın 

teorik temellerinin oluşturulmasına önemli bir katkıda bulunmuştur. IDEA Journal’ın 

bu özel eki, değişim ve dönüşüm içinde olan kent mekânının yaşanabilirliğine dair 

yapılan sorgulamalara iç mekân tasarımının kuram, araç, yöntem ve pratikleri 

aracılığıyla sunduğu/sunabileceği katkıları keşfetmek üzere uluslararası bir çağırı 

yapmıştır (Attiwill, 2011a). Bu çağrı aşağıda listelenen sorular kapsamında araştırma 

çerçevesini belirlemiştir (Attwill, 2020): 

• İç mimarlığın şehirlere ve yaşanabilirliğe etkisi nedir?  

• İç mimarlık yaklaşımı, kentsel yaşamı nasıl şekillendirebilir?  

• İç mimarlık pratiği, mekânsal ve zamansal kentsel koşulları ele almanın bir 

yolu olarak nasıl genişletilebilir?  

 
29  Suzie Attiwill’in öncülüğünde, Luciano Crespi, Belen Hermida, Davide Fassi ve Elena Enrica 

Giunta’nın katılımlarıyla kurulan IDEA (Interior Design/Interior Architecture Educators Association), 

iç mekân tasarımı ve teorisiyle ilgili uluslararası düzeyde yayın yapan akademik bir dergidir. 



46 

• Yeni uygulama biçimleri, kentsel çevrenin koşullarına ve yirmi birinci yüzyılın 

sosyal, siyasi ve kültürel güçlerine nasıl uyum sağlayabilir?  

IDEA Journal özel eki üzerinden yapılan bu çağrı, disiplinlerarası bir diyalog 

oluşturarak urban interior kavramının yeni bir araştırma konusu olarak kabul 

edilmesine zemin hazırlamıştır. Bu bağlamda, yayımlanan makaleler farklı 

perspektiflerden yanıtlar sunarak kavramın akademik ve profesyonel çevrelerde geniş 

yankı bulmasını sağlamıştır. Bu makalelerin bazı başlıkları ve içerikleri şu şekildedir: 

• E-urbanism: Strategies to develop a new urban interior design (E-Şehircilik: 

Yeni bir kentsel iç mekân tasarımı geliştirme stratejileri) 

• Densifying Lilong: Micro-scale design strategy of S.O.F.T. redevelopment of 

the shikumen housing in urban Shanghai (Yoğunlaşan Lilong: Şehir içi 

Şanghay’daki shikumen konutlarının S.O.F.T. yeniden geliştirme için mikro-

ölçekli tasarım stratejisi) 

• The public interior: The meeting Place for the urban and the interior (Kamusal 

iç mekân: Kentsel mekân ve iç mekânın buluşma noktası) 

• The transfigured phenomena of domesticity in the urban interior (Kentsel iç 

mekânda evselliğin biçim değiştiren fenomeni) 

• Outside interior: Traversed boundaries in a Jakarta urban neighborhood 

(Dışarıdaki iç mekân: Jakarta’daki bir kentsel mahallede aşılan sınırlar) 

• Inside out: When objects inhabit the streets (İçeriden dışarı: Nesneler 

sokaklara yerleştiği zaman) 

• Agency in appropriation: The informal territory of foreign domestic helpers in 

Hong Kong (Mekânsal işgal etkenleri: Hong Kong'daki yabancı uyruklu ev 

hizmetlilerinin enformel teritorisi) 

• Reloading spaces: How design makes urban spaces more liveable (Mekânı 

yeniden yükleme: Tasarım kentsel mekânları nasıl daha yaşanabilir hale 

getirir) 

Urban interior kavramına yönelik mevcut bilgi birikimini önemli ölçüde artıran bir 

diğer önemli çalışma da Interiority dergisi tarafından gerçekleştirilmiştir. Dergi, 2021 

yılına ait dördüncü sayısında urban interior kavramının içeriğini genişleten, farklı araç 



47 

ve yöntemlerin denemesini sunan bir çalışma koleksiyonu sunmaktadır. Dergide yer 

alan makaleler, kültürel uygulamalardan ortaya çıkan yerel ve özgün mekânsal 

pratiklerin urban interior kavramı ile ilişkisini açığa çıkarmakta ve farklı toplumların 

özgün mekânsal pratiklerine cevap verebilecek iç mekân koşullarını belirlemeye 

yönelik çeşitli araçların (medya, model ve tipolojilerin) olanaklarını incelemektedir. 

Bu sayı, urban interior kavramının anlaşılmasına yönelik çeşitli perspektifler 

sunarken, mekânsal koşullarının kültürel pratiğin bir taşıyıcısı olarak nasıl performans 

gösterebileceğine dair argümanları da öne çıkarmakta ve çeşitli okuma, yorumlama ve 

müdahale yollarıyla kentsel mekânda manevra yapma olanaklarını tanıtmaktadır 

(Atmodiwirjo & Yatmo, 2021).  

Akademik alanda uluslararası düzeyde yürütülen araştırmalar bir yandan devam 

ederken, urban interior lisansüstü programlarda yerini alarak, yeni bir çalışma ve 

uzmanlık alanı olarak da tanınmaya başlamıştır. Milano Politeknik Üniversitesi 

(Politecnico di Milano) urban interior kavramını disiplinlerarası yeni bir çalışma alanı 

olarak tanıtan ilk üniversite olmuş ve 2013 yılında açılan Architectural Urban Interior 

Design (AUID) programı ile doktora düzeyinde çalışmalar yürütmeye başlamıştır.30  

Uluslararası düzeyde mimarlık, içmimarlık, kentsel tasarım, peyzaj mimarlığı ile 

farklı sanat ve tasarım disiplinlerinin ilgisini çeken bu gündem, Türkiye özelinde 

düzenlenen seminerler, çalıştaylar, lisansüstü tezler ve akademik çalışmalar 

aracılığıyla da tartışma zeminini oluşturmuş ve ağırlıklı olarak içmimarlık 

disiplinlerinin üretimleri ile görünür olmaya başlamıştır. 2016 yılında İstanbul Teknik 

Üniversitesi bünyesinde International Master of Interior Architectural Design 

(IMIAD) atölyesi tarafından organize edilen Inhabiting Nicosia: Interior Strategies for 

the Public Realm isimli çalıştay urban interior kavramının yerel bağlamda tartışılması 

ve yeni perspektifler sunması ile öncü ve önemli bir etkinlik olmuştur. Öğr. Gör. Dr. 

Bahadır Numan ve Doç. Dr. Özge Cordan’ın çerçevesini çizdiği ve davetli katılımcı 

Prof. Dr. Suzie Attiwill’in katkı sunduğu çalıştay, aşağıda listelenen çeşitli başlıklar 

altında urban interior kavramını tanım, yöntem ve stratejiler odağında sorgulamıştır 

(Attiwill, Cordan, & Günçe, 2017): 

 
30 Milano Politeknik Üniversitesi resmi internet sayfası   

Politecnico di Milano. About. https://www.auid.polimi.it/about/ 

https://www.auid.polimi.it/about/


48 

▪ Urban Corridors as Interiors/ İç Mekân Olarak Kentsel Koridorlar 

Önerilen kentsel koridorların iç mekânlar olarak kentin yeniden 

birleşmesindeki rolünü araştırır. 

▪ Interiorizing Urban Volumes / Kentsel Hacimleri İçselleştirmek 

Atıllaşmış hacimsel boşlukların iç mekân olarak yeniden 

işlevlendirilmesini tartışır. 

▪ Interiors as Tactical Urbanism / Taktiksel Şehircilik Olarak İç Mekânlar 

İç mekânların taktiksel şehircilik alanında nasıl bir rol oynayabileceğini ve 

şehir yaşamını nasıl dönüştürebileceğini tartışır. 

▪ (Dis)Continuous Interiors: Synesthesia of the Street / İç Mekânın 

Sürek(siz)liliği  

Sokakların sinestezisinin iç mekânlarla nasıl ilişkilendirilebileceğini 

araştırır; ses peyzajları ve diğer duyusal deneyimlerin kaydedilmesi 

yoluyla sokakların nasıl algılandığını inceleyerek söz konusu algılamaların 

farklı temsil biçimleriyle nasıl ifade edilebileceğini tartışır. 

Çalıştayın ardından, 2017 yılında Başkent Üniversitesi’nin ev sahipliğinde 

gerçekleştirilen İç Mimarlık Araştırmaları Sempozyumu ve 2018 yılında Karadeniz 

Teknik Üniversitesi tarafından düzenlenen II. Ulusal İç Mimari Tasarım Sempozyumu 

gibi etkinlikler aracılığıyla urban interior kavramı mimarlık, içmimarlık, peyzaj 

mimarlığı, kentsel tasarım, güzel sanatlar gibi çeşitli disiplinleri bir araya getiren yeni 

bir araştırma alanı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye akademik gündeminde giderek 

daha fazla yer almaya başlayan, özellikle mimarlık ve içmimarlık disiplinleri 

tarafından ilgiyle sahiplenilen bu kavram, zamanla ders içeriklerine de dâhil olmuş, 

uygulamalı ve teorik alanlarda açılan dersler ile müfredatlara da girmiştir (Tablo 2.1).  

 



49 

Tablo 2.1 Kentsel İç Mekân (Urban interior) üzerine açılan derslerin düzey, program ve üniversitelere 

göre dağılımı 

Ders adı  Düzey Program Üniversite 

Kentsel İç Mekânlar 

(URL 1) 

Önlisans İç Mekân Tasarımı İstanbul Sağlık ve Sosyal 

Bilimler Meslek 

Yüksekokulu  

Kentin İç Mekânları 

(URL 2) 

Lisans İç Mimarlık ve Çevre 

Tasarımı 

İstanbul Kültür 

Üniversitesi 

Kentsel İç Mekân 

Tasarımı 

(URL 3) 

Lisansüstü İç Mimarlık ve Çevre 

Tasarımı 

İstanbul Kültür 

Üniversitesi 

Kentsel İç Mekânlar 

(URL 4) 

Lisans İç Mimarlık Çankaya Üniversitesi 

Kentsel İç Mekân 

(URL 5) 

Lisans İç Mimarlık ve Çevre 

Tasarımı 

İstinye Üniversitesi 

Kentsel İç Mekânlar 

(URL 6) 

Lisans İç Mimarlık ve Çevre 

Tasarımı 

Yaşar Üniversitesi 

Kentsel İç Mekânlar 

(URL 7) 

Lisans İç Mimarlık ve Çevre 

Tasarımı 

Nişantaşı Üniversitesi 

Kentsel İç Mekân ve     

Kent Mobilyaları 

(URL 8) 

Önlisans TBMYO İç Mekân Tasarımı Kırklareli Üniversitesi 

 

Urban interior kavramı ve bu kavramın her geçen gün genişleyen araştırma alanı, 

ulusal düzeyde lisansüstü çalışmalarında da görünürlük ve yoğunluk kazanmaya 

başlamıştır. YÖK Tez Merkezi’nden ulaşılan bilgilere göre yüksek lisans ve doktora 

düzeyinde bu başlıkla üretilmiş tezler şöyle sıralanabilir: 

▪ Kamusal Alanda Kentsel İç Mekânlar: Kent Mobilyaları ve Moda Semti 

Üzerine Bir Analiz ve Tasarım Önerisi (2012, Y. Lisans) 

▪ Kentsel İç Mekân: Taksim Meydanı ve Cumhuriyet Caddesi Altgeçidi (2015, 

Y. Lisans) 

▪ Taktik, Strateji ve Temsil Bağlamında Kentsel İç Mekânın Üretiminde İşgal ve 

Çelişki Durumları: 2016 IMIAD Nicosia Çalıştayı Değerlendirmesi (2017, Y. 

Lisans) 

▪ Yüksek-Vasıflı Göçmenlerin Katılımcı Kentsel İç Mekân Tasarımı Üzerinden 

Adaptasyon Süreci (2018, Y. Lisans) 

▪ Kamusal ve Kentsel İç Mekânın Yerin Kimliği Açısından Değerlendirilmesi: 

Kızlarağası Hanı, İzmir (2018, Y. Lisans) 



50 

▪ Kentsel İç Mekânların İç-Dış Bağlamında Değerlendirilmesi Esma Sultan 

Yalısı ve Çevresi (2019, Y. Lisans) 

▪ Kentsel İç Mekân Olarak Alışveriş Merkezi Ortak Alanlarının Kullanımı 

(2020, Y. Lisans) 

▪ Kentsel İç Mekânlar Olarak Kentsel Boşluklar: Basmane, İzmir (2022, Y. 

Lisans) 

▪ Kentsel İç Mekân Kavramının İrdelemesi: Galataport Örneği (2023, Y. Lisans) 

▪ Kentin İç Mekânları: Ankara Belleğinde Pasajlar, (1950-1980) (2018, Sanatta 

Yeterlik) 

▪ Durumları Tasarlamak: Kamusal Alanda İç(sel) Mekânın Keşfi ve İnşası 

(2019, Sanatta Yeterlik) 

Mimarlık, içmimarlık ve kentsel tasarım disiplinlerinde önemli bir yer edinen urban 

interior kavramı, çeşitli çalışma grupları ve akademik çevreler tarafından yoğun bir 

şekilde ele alınmıştır ve günümüzde hâlâ alınmaktadır. Bu kavramın gelişim süreci, 

yirminci yüzyılın başlarından günümüze kadar uzanan süreçte teorik ve pratik 

alanlarda yürütülen akademik araştırmalar ile şekillenmiştir. Özellikle RMIT 

Üniversitesi’ndeki çalışmalar ve {UI} (Urban Interior Research Group’un) kuruluşu, 

kavramın derinlemesine incelenmesine ve kentsel mekân ile iç mekân arasındaki 

ilişkinin anlaşılmasına büyük katkı sağlamıştır. {UI}, sanat, mimarlık ve kent 

arakesitinde yürüttüğü deneysel çalışmalarda tasarım odaklı araştırma süreçlerini 

benimsemiş ve bu sayede urban interior kavramının uygulamadan kuramsal alana 

aktarılma sürecine önemli katkılar sunmuştur. 

Alanyazındaki ilk izlerinden günümüze uzanan süreçte urban interior kavramı, 

farklı mekânsal ölçeklerde gerçekleşen, mekânı özneyle ve gündelik yaşam 

pratikleriyle var eden içsel durumları tanımlamaya yönelik keşiflerin özelleştiği bir 

araştırma alanı olmuş ve kent mekânının yaşanabilirliği ve sosyal bağlamdaki önemi 

üzerine yapılan tartışmaları teşvik etmiştir. Urban interior kavramı iç mekânın çok 

katmanlı yapısını ve kentsel yaşamın dinamiklerini anlamak üzere mimarlık, şehir 

planlaması, sosyoloji, psikoloji, felsefe ve sanat gibi birçok farklı disiplinden gelen 

teori ve metodolojileri ödünçlenmektedir. İç mekân ve kent üzerine yürütülen 

çalışmalarda ara bir kesite yerleşen kavram, muğlak ve çoğul anlamları ile çok boyutlu 



51 

yapısı sayesinde disiplinlerarası düzlemde kendine kaygan bir zemin üretmiştir. Bu 

süreçte, urban interior kavramının sunduğu yeni bakış açıları, disiplinlerarası bir 

diyalogun oluşmasına ve iç mekân bilgisinin kentsel mekânı şekillendirmesindeki 

rolünün yeniden değerlendirilmesine katkı sağlamıştır.  

Bu bölümde, urban interior kavramını şekillendiren öncü akademik çalışmalar ve 

süreçler incelenmiştir. Bu çalışmalar alanyazına önemli katkılarda bulunmuş ve 

kavramın gelecekteki araştırmaları için teorik bir zemin kurmuştur. Ancak urban 

interior kavramının kapsamı ve derinliği, sürekli saçaklanan anlam dünyası ve bu 

kapsamda yürütülen uygulamaların çeşitliliği göz önünde bulundurulduğunda teorik 

çerçeveyi genişleten bağımsız araştırmaların da bir o kadar önem taşıdığı söylenebilir. 

Urban interior için oluşturulacak kavramsal kadrajı şekillendirmek üzere kuramsal 

tartışmaları genişleten çalışmalara yer vermenin gerekliliği açıktır. Bu bağlamda, 

teorik çerçevenin genişletilmesi, urban interior kavramının anlaşılması ve 

uygulanmasında yeni perspektiflerin keşfedilmesine olanak tanıyacak bir sonraki 

adımdır. Bağımsız araştırmacılar tarafından yapılan bu genişletme çalışmalarının, 

kavramın daha önce göz ardı edilmiş veya yeterince vurgulanmamış yönlerini ortaya 

çıkarma ve disiplinlerarası diyalogları daha da ileriye taşıma imkânı sunacağı 

öngörülmektedir. 

 

2.1 Teorik Çerçeveyi Genişleten Açılımlar 

Kent ve iç mekânın bir araya gelişi, yeni bir sorunsal ve potansiyel olarak ‘içsellik’ 

olgusunu tartışmaya açması sebebiyle önem taşır. “Kentsel bağlamda iç mekânlar nasıl 

üretilebilir?” Bu sorunsal, kentsel mekânla ilişkiselliğinin doğal bir sonucu olarak 

içselleştirme süreçlerini gündeme getirir. 

Kentsel mekânla ilişkisel bir durum olarak gündeme getirilen içselleştirme 

stratejileri Paramita Atmodiwirjo ve arkadaşlarının “Outside Interior: Traversed 

Boundaries in a Jakarta Urban Neighbourhood” (2015) başlıklı çalışmalarında 

tartışılır. Çalışma sahası olarak tanımlanan Jakarta, Endonezya’daki kültürel ve 

iklimsel bağlamın dış mekân etkinliklerini teşvik ettiği bir kenttir ve bu çalışma 

gündelik yaşamın ve rutinlerin iç ve dış mekânlar arasındaki geçişkenlikleri nasıl 



52 

şekillendirdiğini ele almaktadır. Araştırma, iç-dış geçişliliğinin iki temel mekanizma 

tarafından oluşturulduğunu öne sürmektedir. İlk mekanizma mahalle sakinleri 

tarafından gerçekleştirilen eylemler aracılığıyla etkinliklerin içten dışa (inside out) 

veya dıştan içe (outside in) genişlemesi yoluyla ortaya çıkarken, ikinci mekanizma 

mekânsal işgal yoluyla, yani iç mekân unsurlarının bir dış mekâna taşmasıyla 

işlemektedir. Çalışmada örneklenen bir düğün resepsiyonu sokağın bir kısmını işgal 

etmiştir ve iç mekân, dış ortamda taşınabilir çadırın, sandalyelerin, masaların, 

sahnenin, ses sisteminin, yiyecek ve içeceklerin kurulmasıyla oluşmuştur (Şekil 2.2). 

 

Şekil 2.2 Düğün resepsiyonu ve nesneler yoluyla gerçekleştirilen mekânsal işgalin gösterimi 

(Atmodiwirjo, 2015) 

 

İç-dış arasındaki geçişliliklerin işleyişini açıklayan bu iki mekanizma, iç mekâna 

dair niteliklerin ve kurucu unsurların dış ortamda yeniden organize edilmesiyle 

gerçekleşebileceğini göstererek, program ve eylemlerin mekânlar arasındaki 

hareketlerine ve değişimlerine dikkat çeker. Böylece, iç-dış arasındaki atmosferik 

koşulların (sıcaklık, nem, ses ve koku gibi) ve psikolojinin (kalabalık hissi ve 

samimiyet gibi) değiş tokuştaki önemine vurgu yapar (Atmodiwirjo, 2015). Çalışmada 

örneklenen ve tartışmaya açılan mekânsal durumlar, “outside interior” (dışarıdaki iç 

mekân) kavramı üzerinden teorik çerçevesini kuruyor olsa da anlatılar ve diyagramlar 

aracılığıyla aktartılan iç-dış arasındaki geçişlilik mekanizmalarının urban interior 

kavramının anlaşılmasında ve mekânsal üretim süreçlerinde alternatif bir bakış açısı 

sunduğu söylenebilir. 



53 

İç mekâna dair unsurların ve nesnelerin ev dışı bir kapalı mekâna ya da kentsel 

ortama taşınması “evsellik” (domesticity) tartışmalarını urban interior kavramının 

tartışma zeminine dâhil etmektedir. Watakanyaka ve ekibi tarafından Feeling at Home 

in Starbucks: Revealing Transient Urban Interior (2017) başlıklı çalışma, urban 

interior kavramını “evsellik” kavramı üzerinden açımlayan tartışmalardan biridir. 

Çalışma kapsamında, Starbucks iç mekânlarının kentteki yeni bir “ev” olarak nasıl 

hareket ettiğini keşfetmek amaçlanmış ve “evsel iç mekân” (domestic interior) 

kavramının artık sadece evin içindeki yaşamla sınırlı olmadığı, aksine şehrin kamusal 

alanına kadar genişlediği ileri sürülmüştür. Bu bağlamda, evsellik ve evsel alanın 

yalnızca fiziksel parametrelerle değil, “evde hissedilen duygular” ile şekillendiği 

ortaya koyulmuştur. Bu vurgu, urban interior kavramının teorik açılımlarını 

genişletmek üzere bireylerin ve toplulukların aidiyet duygularını besleyen, kentlileri 

evlerinde hissettiren, onlara müdavimlik rolleri sunan ve geçicilik, zamansallıkla ifade 

bulan bir yaklaşım sunması açısından dikkat çekicidir. 

“Evsellik” olgusu urban interior bağlamında İngiliz eğitmen ve araştırmacı Valérie 

Mace tarafından kaleme alınan “The Transfigured Phenomena of Domesticity in the 

Urban Interior” (2015) başlıklı makalede de ele alınmıştır. Ancak iç mekânın bağlamı 

Watakanyaka ve ekibinin ele aldığı bağlamdan (klimatize bir iç hacimden) farklılaşmış 

ve kentsel mekâna taşınmıştır.  Mace, araştırma sahası olarak incelediği Bermondsey 

Caddesi’ni, anı nesnelerinin toplandığı, yeniden düzenlenmiş ve ev ortamına 

dönüştürülmüş bir iç mekân olarak değerlendirmiştir. Kent deneyiminin giderek geçici 

hale gelmesiyle birlikte yerleşiklik kavramının daha geniş ve parçalı bir bağlama 

kaydığı ve kentsel çevreyle entegrasyon yeteneğimizin erozyona uğradığı bir 

gerçeklikte Bermondsey Caddesi’nin samimiyet ve tanıdıklık olguları aracılığıyla 

yaşanabilir ve istikrarlı bir yerleşim biçimi sunduğunu ifade etmiştir. Mace’e göre, 

yerleşiklik kavramı geçici hale geldikçe, beden ve mekân arasındaki ilişki kararsız bir 

hale gelmektedir. Bedenin tanıdık referans noktalarına bağlanma olanaklarının 

azalmasıyla, kentsel çevrenin psikolojik ve duygusal istikrar ihtiyacımızı desteklemesi 

için yer ve aidiyet duygusunu geliştirmesi giderek daha önem kazanmaktadır. Kentsel 

mekânda tanıdık fenomenler bilincimize nüfuz ettikçe beden ve zihin, içsel benliğin 

öznelliği içinde bir içsellik durumu olan ‘içeride olma’ hissini oluşturmaktadır. İçeride 

olma hissi, kentsel çevreyi oluşturan parçaların duygulanımsal nitelikleri aracılığıyla 



54 

bilincimize nüfuz etmektedir. Böylece, kentsel bağlamda iç mekânlar aşinalık ve 

tanıdıklık hissi ile oluşmaktadır.  Kent bir bütün gibi görünse bile iç içe geçmiş bir dizi 

iç mekân olarak deneyimlenmektedir (Mace, 2015). Bu çalışmasında Mace, urban 

interior deneyiminin bilincimizde nasıl ortaya çıktığını anlamak için Alman filozof 

Edmund Husserl tarafından geliştirilen fenomenolojik yönteme başvurmuştur. 

Fenomenolojik anlatı, kişisel bilinç ve iç mekân algısının meditatif bir keşif olarak 

değerlendirildiği ve bu süreçte evsel anıların ve deneyimlerin detaylı bir şekilde 

kaydedildiği bir yaklaşımdır. Bu yaklaşım, sokakları iç mekân olarak 

kavramsallaştıran çalışmaların bir benzeri gibi görünse de urban interior kavramını 

bilinç, aidiyet ve aşinalık gibi alt kavramlarla ilişkilendirerek ve ayrıca yeni bir yöntem 

önerisi sunarak farklılaşmaktadır.  

Urban interior kavramını anlamaya yönelik olarak yeni bir metodolojik yaklaşım 

sunan Mace, “Sensing the Urban Interior” (2014) başlıklı bildirisinde de benzer bir 

metodolojik arayışın peşine düşmüş ve urban interior kavramını açıklamak üzere 

kapsamlı bir yöntem öne sürmüştür. Mace bildirisinde, fenomenolojik ve algısal 

belgeleme, duyusal haritalama, atmosferik koşullarının kaydedilmesi ile çerçevelenen 

bir saha çalışmasının arka plan araştırmasını, metodolojisini ve temel bulgularını 

sunmaktadır. Çalışma kapsamında, Peter Zumthor’un mimari atmosfer üzerine 

yazdıklarını, James J. Gibson’ın ekoloji ve algısal sistemler üzerine yaptığı 

çalışmalarını, Joy Monice Malnar ve Frank Vodvarka’nın duyusal tasarım hakkındaki 

yazılarını temel alan Mace için urban interior kavramı, yalnızca fiziksel bir oluşum 

değil, aynı zamanda insan deneyimi, duygusal durumlar, algılar ve etkileşimlerle inşa 

edilen karmaşık bir ‘entite’dir.  

Urban interior kavramının tanım ve kavramsal açılımlarına yönelik yapılan 

araştırmaların yanı sıra, bu kavramın metodolojik açıdan nasıl ele alınması gerektiğine 

yönelik çalışmalar da giderek önem kazanmıştır. Metodolojik sorgulamalarla 

ivmelenen yöntemsel arayışlar, urban interior kavramının açımladığı mekânsal 

durumları ve nitelikleri anlamak, bu durumları oluşturan unsurları belirlemek üzere 

çeşitlenmeye ve yoğunlaşmaya başlamıştır. Bu gelişme, kavramın ilerleyen 

zamanlarda farklı disiplinlerde daha geniş bir kabul görmesini sağlayacak önemli bir 

adım olacaktır. 



55 

Urban interior kavramının kuramsal ve pratik alanda analiz edilmesine yönelik 

gelişen metodolojik arayışlar zamanla içinde temsil sorunsalıyla karşı karşıya 

gelmiştir. Bu doğrultuda, kavramın farklı mekânsal koşullar içindeki çeşitliliğini ve 

değişkenliğini yansıtabilecek farklı temsil yöntemleri geliştirmek amacıyla çeşitli 

girişimlerde bulunulduğu görülmektedir.  

Bu çalışmalardan biri araştırmacı Noor Fajrina Farah Istiani’ye aittir. Araştırma, 

urban interior kavramının doğa ve kültür arasındaki bağlantısını anlamak amacıyla 

sinematik çizim kullanan alternatif bir temsil yöntemi önermektedir. Bu kapsamda 

Istiani, Hollanda’nın Rotterdam kentinde bulunan bir açık pazaryerini urban interior 

olarak kavramsallaştırmış ve bu alanı çalışma sahası olarak belirlemiştir. Açık 

pazaryerinin zamansal bir kurulum olmasından dolayı, Istiani’nin çalışması 

pazaryerini ‘öncesi’, ‘sırası’ ve ‘sonrası’ olmak üzere üç farklı zaman diliminde 

incelemektedir (Istiani, 2018). Özelleşen ve farklılaşan her ‘an’ için izleme ve kayıt 

alma teknikleri uygulayan araştırmacı, sinematik çizim yöntemini kullanarak pazarın 

üç farklı zaman dilimindeki mekânsal değişimlerini açığa çıkarmıştır. Bu süreçte elde 

ettiği panoramik görüntüler üzerinde, zaman dilimlerine bağlı olarak ortaya çıkan 

farklılıkları işaretlemiştir. Sinematik çizim tekniği ile çizim pratiğine zaman katmanını 

ve hareketli görüntüleri ekleyerek urban interior’a dair mekânsal oluşumları ve 

dinamiklerini anlamaya yönelik yeni bir “sinemetrik” temsil denemesi sunmuştur 

(Şekil 2.3). Bu temsil biçimi, kentteki iç’lerin zaman içinde nasıl değiştiklerini, hangi 

unsurlarla var olup kaybolduklarını, insan etkileşimlerini nasıl şekillendirdiklerini ve 

mekânsal kullanım pratiklerini nasıl dönüştürdüklerini anlayabilmek için yeni 

olasılıklar sunmuştur. Bu çizim biçimi, urban interior kavramını düşünme, analiz etme 

ve temsil etme yollarını çeşitlendirmesi bakımından dikkat çekicidir. 



56 

 

Şekil 2.3 Noor Fajrina Farah Istiani’ye ait sinemetrik çizim (Istiani, 2018) 

 

Temsil odağında yapılan çalışmalar, mekânsal kavramların ve dinamiklerin farklı 

bağlamlarda nasıl ifade edildiklerini ve analiz edildiklerini anlamada kritik bir rol 

oynamaktadır. Bu bağlamda, Istiani’nin Rotterdam’daki açık pazaryerine dair 

araştırması ile Sarah Javed Shah ve Carles Muro'nun (2023) Lahor’daki Delhi Çarşısı 

üzerindeki çalışmaları arasında belirgin bir benzerlik dikkat çekmektedir. Her iki 

çalışma da urban interior kavramını kentsel bir açıklıkta -sokakta- kurulan geçici 

yerleşimler üzerinden incelemeye almış ve verileri aktarabilmek için yeni bir temsil 

yöntemi arayışına girmiştir.  

Ancak Shah ve Muro’nun (2023) çalışması urban interior kavramının mekânsal 

niteliklerini, kültürel karşılaşmalarını ve zamansal unsurlarını keşfetmek üzerine 

yoğunlaşması bakımından farklılaşmaktadır. Araştırmacılar insan, nesne ve mekân 

arasındaki etkileşimlerin görsel anlatılarını sunarlarken urban interior deneyimini 

içsellik dereceleri ve eşikler üzerinden tartışmaya açmışlardır. Çalışma alanı olarak 

belirledikleri kentsel çevrede, çeşitli binalar, avlular, dükkânlar, seyyar satıcılar, 

performans sanatçıları ve yayaların ürettiği ticari ve toplumsal etkinliklerinin 

senkronize bir şekilde var olduğuna dikkat çekmekte ve çizimler bu senkronizasyonu 

kaydetmek üzere araçsallaştırılmaktadır (Shah ve Muro, 2023). Başvurdukları çizim 

pratiği, urban interior kavramıyla ilişkili olarak mekânsal deneyimleri, iç/dış ve 

kamusal/özel arasındaki içsellik derecelerini, sınırların geçirgenlik düzeylerini ve 

eşikleri çeşitli biçimlerde yansıtmaktadır. 



57 

Yapılan dökümlerin ardından, urban interior kavramının konvansiyonel iç mekân 

kavrayışını ve bu kavrayış doğrultusunda tanımlanan sınırlarını (iç/dış, kamusal/özel, 

açık/kapalı gibi) sorguladığı açıkça görülür. Attiwill (2011a) tarafından “mekânsal 

inversiyon” (spatial inversion) kavramsallaştırması ile ifade bulan kavram, Kartezyen 

iç mekân kavrayışını aşındırır ve iç/dış, kamusal/özel gibi kavramların sınırlarını 

bulanıklaştıran bir yaklaşımı benimser. Kentsel mekânı sınırlarla ayrıştıran ve 

homojenleştiren tanımları tersine çevirir. ‘İç’ olarak tanımlanan şeyler ‘dış’ta belirir; 

‘özel’ olan ‘kamusal’ olana taşar. Mekân algısını kökünden sarsan bir kavram olarak 

“mekânsal inversiyon”, urban interior kavramının tanımını ve anlamını çerçevelerken, 

geleneksel sınırları bulanıklaştırarak iç ve dış kavramlarını yeniden düşünmemizi 

sağlar. 

İtalyan mimar ve araştırmacı Stefano Corbo “For an urban interiority” (2020) 

başlıklı makalesinde urban interior kavramının teorik çerçevesini ve tarihsel 

bağlamını yeniden tartışmaya açarak radikal bir bakış açısı ortaya koymaktadır. 

Çalışmasında dikkat çeken ilk açılım, urban interior kavramının kökenini on 

dokuzuncu yüzyıl iç mekânıyla ilişkilendiren tartışmaların, aslında antik çağlara kadar 

uzandığını iddia etmesidir. Corbo için urban interior kavramının en önemli 

kristalleşmelerinden biri, Roma’nın telaşlı rutininden uzaklaşmak üzere bir sığınak 

olarak tasarlanan “Domus Romana” olarak ifade edilen villalardır. Pompeii'de M.Ö. 3. 

yüzyılda inşa edilen Menander Evi, tipik bir Domus Romana örneğidir. Neredeyse bir 

mikro şehir olarak tasarlanan bu yapı tipi, günümüz konutlarına benzer bir mekânsal 

düzenlemeye sahip olmanın ötesindedir. Menander Evi, hamamlar, kaplıcalar ve 

atrium gibi çeşitli özel, yarı kamusal ve kamusal alanlar sunarak, farklı mahremiyet 

düzeylerini belirli mekânsal unsurlarla tanımlamakta ve kamusal ile özel arasında ara 

düzeyler içermektedir. Bu bağlamda, bu tipolojinin öne çıkan unsuru olarak atrium, 

şehrin dış mekânı ile evin en mahrem mekânı arasındaki bir eşiktir. Genel olarak 

Domus Romana, katmanlaşmış bir mahremiyet/kamusallık ilişkisi kuran, gözenekli bir 

yapıdır. Çalışmada Domus Romana’dan başlayan ve Ortaçağ’ın İtalyan resim 

geleneğine kadar uzanan tüm örnekler ortak bir paydada buluşturulmakta ve urban 

interior fikrini harekete geçiren tarihsel çerçeve olarak okunmaktadır. 



58 

Corbo ayrıca bu çalışmasında, katı kategorizasyonları aşma eğiliminde olan urban 

interior kavramının teorik çerçevesini genişleterek insan ile insan-olmayan failler 

arasındaki ilişkiyi yeniden düşünmeye davet etmektedir. Çalışma kapsamında urban 

interior kavramı, çoklu aktörlerin ve vektörlerin varlıklarını bir arada sürdürdükleri 

bir alan, mekânsal bir platoya benzetilir. Bu benzetme, Amerikalı mimar ve teorisyen 

Stan Allen’ın “Alan Koşulları” (Field Conditions) olarak ifade ettiği kavram 

çerçevesine referans verecek şekilde kurulmuştur. “Alan” maddesel-olmayan 

‘işlevler’, ‘hızlar’ ve ‘vektörler’i içerir ve heterojen unsurların her birinin kimliğini ve 

tekilliğini koruyarak ortak bir platformda birleşmesine izin verir. Corbo, Allen’ın bu 

kavramsal açılımını referans alarak konvansiyonel tasvirlerin ve tanımların ötesine 

uzanan bir iç mekân kavrayışı inşa eder. İç mekânı “mekânsal bir süreklilik” (birleşik 

görsel, kavramsal ve fiziksel olasılık alanı) olarak yeniden kavramsallaştıran 

çalışması, urban interior kavramı üzerine yürütülen teorik tartışmalar için yeni bir 

perspektif sunması nedeniyle oldukça dikkat çekici ve provakatiftir.  

Corbo tarafından dikkat çekilen ve urban interior kavramının teorik açılımlarına 

eklemlenen “insan-olmayan aktörler” antroposen sonrası bir içsellik kavrayışı ile 

yakından ilişkili görünmektedir. Benzer bir yaklaşımın izlerine, araştırmacı Nerea 

Feliz Arrizabalaga tarafından üretilmiş “Urban Interiority in the Anthropocene” (2020) 

başlıklı makalede de rastlanılır. Gelecekte yaşanması muhtemel biyoçeşitlilik krizini 

odağına alan bu metin, antroposantrik bakış açılarından sıyrılan yaklaşımıyla insan-

olmayan aktörleri de araştırma kapsamına dâhil etmekte ve türlerarası bir yaklaşımın 

önem ve aciliyetine dikkat çekmektedir. Makalede sunulan yaklaşım, iç mekân 

unsurları arasında yer alan canlı türlerinin, özellikle de böceklerin kentsel ortamlarda 

sürdürülebilir şekilde yaşamlarını devam ettirebilmelerini önermekte ve kentsel 

yaşamda türlerarası bir kamusallığı teşvik etmektedir. Tartışmaya açılan örnek olaylar 

ise semiyotik ve performans açısından sorgulanmaktadır. Araştırma kapsamında 

sunulan iki farklı tasarım önerisi (Şekil 2.4), içmimarlık stratejilerinin bu ihmal edilen 

popülasyon hakkında farkındalık yaratmaya ve aynı zamanda, kamusal ve kentsel 

alanlarda yaşayan çeşitli yaşam formları ile yakınlık ilişkisi geliştirmeye nasıl olumlu 

katkıda bulunabileceğini göstermektedir. Böylece urban interior kavramı kentsel 

çevrenin yalnızca insan türü için değil, diğer canlı türleri için de bir yaşam alanı 

olduğuna dair önemli bir hatırlatıcı olur. 



59 

  

Şekil 2.4 Nerea Feliz Arrizabalaga tarafından üretilmiş Hidden in Plain Sight projesi (Arrizabalaga, 

2020) 

 

Bu bağlamda, Milano Politeknik Üniversitesi’nden Elena Enrica Giunta’nın 

“Urban İnteriors. Artificial Territories. Designing ‘Spatial Script’ For Relational 

Field” (2009) başlıklı çalışması konunun gelişmesine önemli bir katkı sağlar. 

Giunta’nın önerisi, kamusal mekânların ilişkisel doğasını ele alırken nesneleri de 

aktörler olarak urban interior kavramının tartışma evrenine dâhil eder. Bu yaklaşım, 

kamusal mekânları sadece insan ve diğer canlılar arasındaki ilişkilerle değil, aynı 

zamanda nesnelerle olan etkileşimlerde şekillenen dinamikler olarak görür. Kentsel 

mekân ve iç mekânların sürekli olarak inşa ve yeniden inşa süreçlerini, anlamsal ve 

performans arayüzü aracılığıyla etkinleştirebileceğini öne sürer. Giunta için kentsel 

mekândan içsel bir ikame durumuna, yani içselliğe geçiş tasarımcının üç aktörü 

birbirine bağlayabilmesiyle gerçekleşir: bedenler (sosyal bileşenler), nesneler (cansız 

aktörler) ve mekânlar (içerim sistemleri). Performans temelli bu yaklaşım, kamusal ve 

kolektif alanların yeniden anlamlandırılma süreçlerini teşvik ederek, kendi özgün bilgi 

birikimi ve araçlarıyla urban interior kavramının mekânsal tezahürlerini üreten 

aktörleri keşfederek, konunun gelişimine önemli bir katkı sağlamaktadır. 

Çeşitli nesneler ve aktörlerle tanımlanan urban interior kavramı, öznellik ve 

özneleşme süreçleri temelinde farklı bir eksende daha ele alınmaktadır. Öznellik, kişi 

veya tekil özneler ile ilgili olmaktan ziyade, belirli bir olayla veya kolektif bir 

bireyleşme hali ile ilgilidir. Öznenin merkezde olduğu ve içten dışa doğru çalışan 

fenomenolojik ve psikolojik çerçevelerden uzaklaşan bu yaklaşım, urban interior 



60 

kavramını kolektif bireyleşme ve öznellik perspektifinden ele almakta ve bu alanda 

yapılacak yeni tartışmalar için öncü bir rol üstlenmektedir. 

Bu bağlamda, Attiwill “Urban Interiority As Collective Individuation” (2018) 

başlıklı makalesinde urban interior kavramını kolektif bir özneleşme durumu 

üzerinden ele almakta ve çalışmasının teorik temellerini Amerikalı sosyolog Richard 

Sennett’e referansla oluşturmaktadır. Symposium on Architecture: Interior Matters 

başlığıyla 2012 yılında düzenlenen sempozyumun “Interiors and Interority” başlıklı 

oturumunda konuşan Richard Sennett, Alman sosyolog Georg Simmel’in 1903 tarihli 

Metropolis ve Ruhun Zihniyeti adlı kitabında sunduğu perspektiften yola çıkarak, 

içsellik (interiority) olgusunu “kentsel öznellik” odağında tartışmış ve yeni bir teorik 

açılım yaratmıştır. Sennett (2017) kalabalıklar arasındaki yalnızlığın, hislerin ve 

duyguların maruz kaldığı ve uyarıldığı en yoğun yalnızlık anı olduğunu ifade etmiştir. 

Ona göre öznellik, Alman düşünür Walter Benjamin’in koleksiyoncusu gibi dış 

dünyadan bir geri çekilme değil, dünyayla etkileşime girmeden gözlemleyebilme 

özgürlüğüne dayalıdır (Sennett, 2017, s. 16) ve refleksif bir durumdur (Attwill, 2018). 

Kent mekânı bu uyarılmaların gerçekleştiği, onu mümkün kılan bir düzlemdir ve bu 

sebeple içsellik ve öznellik aşırı uyarılma ile kentsel mekânda daha derin 

yaşanmaktadır (Kıvılcım Sözgen, 2022).  

Öte taraftan kentsel öznellik bireysel değil, kolektif bir üretimdir. Bu vurgu 

Sitüasyonistler ile daha da görünür hale gelmiştir:  

“Sitüasyonistlerle birlikte, tüm kapılar kararlı bir şekilde açıktır; her şey 

dışarıda olur. Artık ne iç ne de içsellik için bir oda yoktur; bundan sonra öznel 

yaşam ya dışarıda yaşanır ya da dışarıda kendini ifade eder; kolektiftir ya da 

hiçbir şeydir, tüm bireysel temsillerden uzaklaşmıştır.” Kaufmann, (2002, s. 

287). 

Kentsel özneleri ve öznellik konusunu iç mekân ve kent arakesitinde inceleyen bir 

diğer çalışma ise Vittoria Di Palma editörlüğünde 2009 yılında yayımlanan Intimate 

Metropolis: Urban Subjects in the Modern City başlıklı kitaptır. Başlıkta yer alan 

“intimate” kelimesi, öznellik ilkesine ve bireyin iç dünyasındaki en derin düşünce ve 

duyguların sakralitesine işaret etmektedir. Kelime, “metropol” kelimesiyle bir araya 



61 

geldiğinde ise bireylerin öz-benlik algısının nasıl şekillendiğini ve öznelliğin, bireysel 

mahremiyetin tecrübe edildiği metropoliten bir çevrenin nasıl oluşturulduğunu 

vurgulamaktadır. Intimate metropol iç mekân ve kentin iç içe geçtiği bir metropoldür 

ve bu yüzden de kamusal ve özel, bireysel ve kolektif arasındaki sınırların 

bulanıklaştığı bir yer olarak kavramsallaştırılmıştır (Di Palma vd., 2009). Bu nedenle 

kitapta ele alınan araştırmaların, yalnızca ev içi mekânlar veya sokaklar, kafeler, 

bahçeler ve büyük mağazalar gibi kamusal alanlarla sınırlı kalmaması şaşırtıcı 

değildir. Araştırma, kentsel/evsel, kamusal/özel mekânların kesişim noktalarını 

keşfetmeye yönelik bir yaklaşım sergilemektedir. Böylece, keskin ayrımların kabul 

edildiği söylemsel düzlemi sorgular ve konvansiyonel olarak evsel alanla 

ilişkilendirilmiş kavramlar, metropol ve kentsel mekân bağlamında kitapta yeniden 

tartışmaya açılır. Böylece urban interior kavramı, birey, öznellik, mahremiyet, 

samimiyet ve yakınlık gibi alt kavramlar aracılığıyla yeniden keşfedilmeye kapı aralar. 

Bu kapsamlı dökümü tarihsel bağlamda özetlemek gerekirse, kentin iç mekân 

perspektifinden ele alınışı küresel çağın kentsel çevrede ve mekânsal pratiklerde sebep 

olduğu değişim ve dönüşümlerin sancısına tasarım yoluyla çözüm arayan bir eğilim 

olarak okunabilir. Bu sancıların kökeninin modern kent ve beraberinde getirdiği 

yersizlik, aidiyetsizlik ve tekinsizlik hallerine dayandığını söylemek mümkündür. 

Nitekim Karl Marx’ın modern dünya ve yabancılaşma kavramlarına dair sosyolojik 

analizi, yıllar sonra Jane Jacobs, Kevin Lynch, Christopher Alexander ve Gordon 

Cullen gibi isimler tarafından modernizm, kent planlaması ve kentsel politikalara 

yönelik eleştirilerle kentsel mekân bağlamında yeniden ele alınmıştır. Bu eleştiriler, 

özellikle kentsel mekânın sosyo-psikolojik ihtiyaçlarının 1947 yılında CIAM VI. 

Kongresi’nde tartışılmasına zemin oluşturmuştur (Kıvılcım Sözgen, 2021). Marx’ın 

yabancılaşma teorisi, kentleşme süreçlerinde bireylerin yaşadığı deneyimlerin 

anlaşılmasında önemli bir çerçeve sunarken, bu isimlerin çalışmaları, kentlerin fiziksel 

yapısının insan ihtiyaçlarına nasıl hizmet etmesi gerektiği konusunda derinlemesine 

bir sorgulama yapılmasını sağlamıştır. Modern kent deneyimini odak alan bu 

eleştirilerin, çeşitli coğrafyalarda çeşitli biçimlere bürünerek ve farklı içerimlerle 

donatılarak günümüze ulaştığı ve küreselleşmenin etkisi ile birbirini tetikleyen 

kültürel, toplumsal ve mekânsal tartışmaları gündeme taşıdıkları açıktır. Böyle bir 

ortamda, çeşitli kültür ve toplulukların kaynaşma potası haline gelen kentsel mekânı 



62 

anlamak için alışılageldik tasarım yöntem ve pratiklerinden farklılaşan yeni müdahale 

biçimleri gerekmektedir. Bu noktada, urban interior kavramı “kentsel mekânda 

kaybolan ‘insan’ı bulmanın yeni mekânsal karşılığı olarak” belirmektedir (Kıvılcım 

Sözgen, 2021, s. 102). 

Bu tartışma ve arayışlar, günümüz dünyasında iç mekân ve kent deneyimine dair 

yeni anlayışları gündeme getirmiştir. Kavramın öncüsü olduğu yaklaşım, iç mekân ve 

kent deneyiminin karmaşıklığını anlamak için farklı disiplinlerden gelen bilgi ve 

yöntemleri bir araya getirmiş ve mekânın sadece fiziksel parametreleriyle değil, aynı 

zamanda sosyal, kültürel ve psikolojik boyutlarıyla da ilgilenilmesi gerekliliğini ortaya 

koymuştur.  

Kentsel mekânın iç mekânlarla olan ilişkisini anlamak için detaylı bir araştırma 

sürecine ihtiyaç duyulduğu açıktır. Bu süreç, insanların kentsel mekânlarla 

etkileşimlerini ve bu etkileşimin içsel deneyimlerini anlamak açısından kritik bir 

öneme sahiptir. İç mekânlarla kent yaşamının karmaşık ilişkilerini anlamayı 

hedefleyen bu kavram, geniş bir tarihsel bağlama dayanmaktadır. Urban interior 

kavramının tam anlamıyla kavranması ve potansiyellerinin keşfedilmesi için, bir 

sonraki adım kavramsal kadrajı şekillendiren bir diğer unsur olan tarihsel bağlamın 

incelenmesidir. Bu tarihsel perspektif, urban interior kavramının kavramsal 

derinliğini keşfetmek ve olasılıkları üzerine yeni tartışmalar yürütebilmek için kritik 

bir öneme sahiptir. Bu tarihsel bakışın urban interior kavramının olasılık ve 

potansiyellerini genişletmek üzere kavramsal bir tartışma zemini üreteceği 

öngörülmektedir. 

 

2.2 Tarihsel Arka Plan, Düşünsel ve Teorik Açılımlar  

On dokuzuncu yüzyıl şehirlerindeki nüfus artışı ve hızlı kentsel genişleme, 

toplumsal yapıları kökten değiştiren bir dönemi işaret etmektedir. Endüstri Devrimi ile 

birlikte kentsel alanlarda yaşanan dönüşüm, iç mekânların kamusal ve özel yaşam 

arasındaki dengelerini değiştirmiş ve bu süreçte özel mekân ile kamusal mekân 

arasındaki sınırları bulanıklaştırmıştır. 



63 

Bu süreçte, kamusal mekânın iç mekâna sızması ve evsel mekânın kentsel ve 

kamusal mekâna yayılması, iç mekânın yalnızca özel yaşamın sürdürüldüğü bir alan 

olmaktan çıkarak, şehirdeki sosyal ve kültürel dinamiklerin bir parçası haline 

gelmesini sağlamıştır (Sparke, 2008; Rice, 2016). Bu durum, özel mekân-kamusal 

mekân, evsel mekân-kentsel mekân arasındaki geleneksel ayrımları sorgulayan ve iç-

dış tartışmalarını yeniden şekillendiren bir sürecin başlangıcı olmuştur.  

Dolayısıyla, on dokuzuncu yüzyıl, urban interior kavramının teorik temellerinin 

atıldığı ve iç mekânların, kamusal ve özel yaşam arasındaki ilişkilerin dönüşmeye 

başladığı kritik bir dönem olarak kabul edilmektedir (Sparke, 2008). 

Madalyonun bir yüzünde iç mekâna sızan kamusallık ve kentsel yaşam pratikleri, 

diğer yüzünde kentsel mekâna taşan evsel, özel yaşam on dokuzuncu yüzyılı urban 

interior kavramı için oldukça önemli bir konuma yerleştirecektir.  

 

2.2.1 İç Mekânın Özel ve Kamusal Arasındaki Salınımları: On Dokuzuncu 

Yüzyıldan Günümüze 

Farklı metinler ve anlatılar aracılığıyla kavramsal çerçevesi şekillendirilmeye 

başlanan urban interior kavramına dair fenomonolojik ve düşünsel açılımlara on 

dokuzuncu yüzyıldaki dönüşümü anlamlandırmaya çalışan Alman düşünür ve kültür 

tarihçisi Walter Benjamin’in 1927-1940 yılları arasında yazdığı Pasajlar (Das 

Passagen-Werk) adlı ikonik eserinde rastlanılır. 1983 yılında Alman Suhrkamp 

Yayınevi tarafından yayımlanan Das Passagen-Werk başlıklı iki ciltlik eser, 

Benjamin’in tamamlayamadığı eserine ilişkin notlarını, alıntılarını ve bazı 

tamamlanmış metinlerinden oluşan bir dizi malzemeyi kapsamaktadır. Benjamin’in 

1927 yılında üzerinde çalışmaya başladığı ve öldüğü 1940 yılına kadar aralıksız 

sürdürse de tamamlama imkânı bulamadığı bu çalışması, urban interior söz öbeğine 

hiç değinmemiş olsa bile kavramın ortaya çıkışına zemin hazırlayacak kuramsal bir 

tartışmayı başlatmıştır.  

Fransız şair Charles Baudelaire tarafından 1863 yılında kaleme alınmış Modern 

Hayatın Ressamı (2011) adlı çalışmada “kalabalıkların adamı” (l’homme des foules) 



64 

olarak tanımlanan aylaklık hali, flâneur’ün gözünden sunulan modern kent deneyimi 

ve kenti ‘iç mekân’mışçasına kavrama biçimi, Benjamin’e modernliği anlamlandırmak 

için önemli bir izlek sunmuştur. Modern bireyin prototipi olarak sunulan flâneur için 

cadde, bir yaşam alanıdır ve bina cepheleri arasında flâneur kendini evindeymiş gibi 

duyumsamaktadır: 

“Caddeler, toplumun konutudur. Toplum her zaman uyanık, sonrasız devingen 

bir varlıktır; bireylerin kendi dört duvarlarının koruması altında yaşadıklarını, 

denediklerini, öğrendiklerini ve düşündüklerini, o da binaların dış duvarları 

arasında yaşar, dener, öğrenir ve düşünür. Bu toplum için firmaların parlak 

emaye tabelaları, bir burjuvanın salonundaki yağlıboya tablo kadar iyi bir 

duvar süsü niteliğindedir: üstünde “Afiş yapıştırmak yasaktır” yazılı duvarlar, 

onun için yazı yazabileceği yerlerdir, gazeteci kulübeleri, kitaplıklarıdır, mektup 

kutuları, heykelleridir, sıralar, yatak odasının mobilyalarıdır; cafe’lerin 

terasları ise, aşağıya, evinin avlusuna bakmak için çıktığı cumbalardır.” 

Benjamin, 2014, s.261. 

Bu yeni kavrayış biçimi, modern kent deneyiminin yabancılaşma, aidiyetsizlik ve 

tekinsizlik gibi duygularla yüklü olduğunu ve bu sarsıcı deneyimin, kentsel mekânın 

somut izlerini içinde nasıl taşıdığını ortaya koymaktadır. Kentin kendisi, imgeler ve 

mekânlar arasında kurulan ilişkiler aracılığıyla evselleştirilmiş ve tüm kent, “iç 

mekân” olarak yeniden kavramsallaştırılmıştır. Böylece Pasajlar, “dışarısı olmayan 

bir iç” kavrayışını yapılandırarak urban interior öbeğinin kavramsallaşması yolunda 

önemli ipuçları sunan kült bir eser niteliği kazanmıştır (Attiwill, Giunta, Fassi, & 

Hermida, 1969). 

1822 ile 1837 yılları arasında inşa edilen Paris pasajları, çelik ve cam malzemenin 

bulunuşu sayesinde üstleri örtülerek iç mekânlara dönüştürülmüş kamusal sokaklar 

olarak, on dokuzuncu yüzyılın başlarından itibaren burjuvazinin lüks tüketim 

alışkanlıklarını ve sosyal hayatını şekillendiren en önemli modern kamusal mekânlar 

olarak değerlendirilmektedir (Özbek, 2000; Adorno, 1985). Dönemin koşulları göz 

önünde bulundurulduğunda, on dokuzuncu yüzyıl Paris pasajlarının, atlı arabaların, 

insan kalabalığının, tozun ve çamurun eksik olmadığı, kaldırımların dahi olmadığı bir 

şantiye kent ortamında, alışveriş eylemini daha konforlu ve keyifli bir deneyime 



65 

dönüştürdüğü belirtilmektedir. Bu pasajlar kentlileri dış mekânın olumsuz 

koşullarından koruyarak, modern bireylere vitrinleri seyretme, kafe ve lüks mağazaları 

ziyaret etme imkânı sunmuştur (Sparke, 2008). Bu yeni tipoloji, kapalı, yarı-açık 

ve/veya açık mekânlardan oluşan fiziksel örüntüsünde alışverişin yanı sıra yeme-içme, 

eğlence etkinlikleri, tiyatro gibi aktivitelere ev sahipliği de yapmış ve on dokuzuncu 

yüzyıl Paris’inin kültürel dünyasındaki modern dönüşüme de tanıklık etmiştir.  

ABD’li yazar ve akademisyen Susan Buck-Morss’un ifadesiyle, Benjamin için on 

dokuzuncu yüzyıl Paris’inin kent panoraması, “meta fetişizmi olgusunun görsel 

temsilidir; modern şehir yeni endüstriyel süreçlerin beraberinde getirdiği metalar ve 

mimari yapılardan oluşan bir fantazmagoriye dönüşmüştür” (Buck-Morss, 1983, 

s.213). Benjamin’in “üstleri cam kaplı, mermer duvarlı geçitler” ifadesiyle tanımladığı 

pasaj tipolojisi endüstriyel lüksün yeni bir buluşudur (2014, s. 88). Gün ışığını şeffaf 

çatılardan alan bu geçitler ‘dış’ ile kurduğu güçlü görsel ilişkileri sebebiyle küçük bir 

kent, küçük bir dünyadır (Sparke, 2008; Benjamin, 2014).  

On dokuzuncu yüzyılın ilk yarısında demir ve cam, maksimum miktarda ışık 

gerektiren seraların inşası için sıklıkla başvurulan malzemeler olmuştur. Kraliçe 

Elizabeth için sera yapıları tasarlamakla meşgul olan Joseph Paxton’ın tasarımını 

üstlendiği Kristal Saray (Crystal Palace) Londra’daki Hyde Park’ta 1851 Dünya 

Sergisi’ne ev sahipliği etmek üzere inşa edilmiştir. Cam ve demir konstrüksiyonuyla 

inşa edilen bu yapı, sadece sergileme koşullarını sağlayan bir iç mekân olarak değil, 

aynı zamanda taşıyıcı sistem ve camın oluşturduğu saydam mekânsallık ile birlikte 

peyzaj düzenlemeleri, sokak lambaları, fıskiyeli havuzlar, heykeller ve sergi 

nesneleriyle zenginleştirilmiş atmosferi sayesinde, algısal ve deneyimsel açıdan içinde 

kamusal yaşamı barındıran büyük bir iç mekân olarak görülmelidir. Bu bağlamda, yapı 

görsel içiçelik (interpenetration) 31  stratejisi üzerinden urban interior kavramının 

tipolojik öncülerinden biri olarak kabul edilmektedir (Sparke, 2008). Camın yapısal 

özelliği sayesinde elde edilen saydamlık, dış mekân ile iç mekân arasında görsel 

 
31 İsviçreli mimarlık tarihçisi Sigfried Giedion, 1940’ta yayımladığı Space, Time and Architecture adlı 

çok satan kitabında “modern mekân”ın kurucu öğesi olarak gördüğü “görsel içiçeliği” 

(interpenetration) örneklemek üzere Eyfel Kulesi ve Kristal Sarayı’nı kitabında sıklıkla öncü yapılar 

olarak tanımlamaktadır. 

 



66 

içiçelik (interpenetration) sağlamış ve bu sayede, tematik iç bahçeleriyle karakterize 

olan iklimlendirilmiş iç mekân, kamusal mekânın ölçeğini ve biçimini benimseyerek 

kentsel yaşamı iç mekânda yeniden üretmiştir (Şekil 2.5). 

 

Şekil 2.5 Londra Hyde Park’taki geçici pavyon yapısı Kristal Saray’ın iç mekân görüntüsü (Sparke, 

2008) 

 

Bu yapıda, dünyanın dört bir yanından gelen kültür ve endüstri harikasını aynı çatı 

altında toplamanın amacı “geniş insan kitlelerinin eğitimine ve boş zamanlarını 

ayıracakları zevklerin geliştirilmesine hasredilmiş evrensel bir tapınak inşa etmek” 

olarak duyurulmuştur (MacFarlane, 2018; Kohlmaier & Von Sartory, 1991). 

Ziyaretçilerin arzu düzeylerini artırmaya yönelik bu strateji, sergideki nesnelerin 

kullanım değerlerini geri planda bırakmış ve bu devasa hacim, nesne-arzu 

ilişkiselliğinde kurulu bir fantazmagoryaya dönüşmüştür (Benjamin, 2014).  

Kristal Saray, on dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında inşa edilen diğer birçok ticari 

iç mekân türü için -özellikle de büyük mağazalar- önemli bir model olmuştur. 

Endüstriyel modernite çağı, kaçınılmaz olarak iç mekânı sanayileşmenin etkilerine 

maruz bırakmış, kitlesel üretimin ortaya çıkışı ile iç mekânlara yönelik ürün ve 

malzemelerin sundukları olanaklar radikal bir biçimde değişmiştir. Mağazaların 

vitrinleri ve iç mekânları, gün ışığını mümkün olduğunca içeriye davet ederek ve satışa 

sunulan ürünlerin görsel etkilerini güçlendirerek, fuar ve sergi binalarının arzu 

uyandıran görsel stratejilerini takip etmiştir.  



67 

Yirminci yüzyılın ilk on yılına gelindiğinde, mağazalar vitrinlerini gerçek boyutlu 

mankenlerle dekore etmeye başlamış ve ürünler renkli arka planların önünde gerçeğe 

yakın pozlar veren mankenler aracılığıyla sergilenmeye başlamıştır. Bu teatral vitrinler 

ve mağaza içi sergileme dekorları mağazaların iç mekânlarını hayali ortamlara 

dönüştürmüş, kitlesel tüketiminin temelini oluşturan “irrasyonel” arzunun, yani meta 

fetişizminin inşasında suç ortağı haline gelmiştir (Sparke, 2008).  

Tüketicilerin hayal güçlerini ve fantezilerini canlandırmada iç mekânın teatral 

etkisinin ne kadar etkili olabileceği Galerie Lafayette Haussmann ve Le Bon Marché 

gibi ilk mağazalarda bile gözlemlenebilmektedir (Şekil 2.6). Paris’te 1838 yılında 

açılan ve 1905 yılında yeni binasına taşınan Le Bon Marché mağazası, iç mekânındaki 

anıtsal atmosfer ile teatral etkiler üreten öncü örneklerden biri olmuştur (URL 9). 

Demir konstrüksiyonu ve geniş cam yüzeyleriyle yoğun bir şeffaflık hissi yaratan 

yapının mekânsal organizasyonu, zeminden çatıya kadar yükselen üç katlı merkezi bir 

atrium etrafında şekillenmiş ve heykelsi merdivenleri aracılığıyla ziyaretçileri 

kesintisiz harekete ve dolaşıma teşvik etmiştir. Dağıtıcı ve toplayıcı bir mekân olarak 

işlev gören atrium, doğal aydınlatmanın içeriye girmesine izin veren tasarımı ve 

olumsuz iklim koşullarından yalıtan yapısı sayesinde, sadece ürün satışına değil, aynı 

zamanda çeşitli kamusal ve sanatsal etkinliklere de ev sahipliği yapmıştır (Sparke, 

2008). Bu yeni düzenleme anlayışı, kamusallık vaadinde bulunan kapalı bir hacim 

içerisinde dış mekân etkisi yaratmıştır. Kristal Saray’da üretilen mekânsal stratejilere 

benzer bir biçimde Le Bon Marché mağazası da iklimlendirilmiş iç mekânında kentsel 

yaşamı yeniden üreterek urban interior anlayışına, kavram daha henüz icat edilmeden 

önce temas edebilmiştir. 

   

Şekil 2.6 Galerie Lafayette Haussmann (solda, URL 9) ve Le Bon Marché (sağda, URL 10) 

mağazalarında iç mekân. 



68 

Mağazalar kıyafetlerden aksesuarlara, döşemelik kumaşlardan dekoratif ürünlere 

uzanan çeşitlilikte ürünlerini sergilerken, dönem Avrupa’sının lüks tüketim ile 

tanımlanan yeni burjuvazisi de bu gelişmelere kayıtsız kalamamıştır.  Moderniteyle 

değişen yaşam tarzları hem giyim kuşamı hem de iç mekânı öznelliğin ifade araçlarına 

dönüştürmüş, hatta sosyal statü göstergeleri olarak araçsallaştırılmasına neden 

olmuştur. Modern bireylerin sahip oldukları eylemlerin, özlemlerin ve arzuların 

toplamı tarafından yaratılan, soyut ve bütünleştirici bir kavram olarak “modern yaşam 

tarzı” büyük ölçüde modern iç mekânla kurduğu yakın ilişki aracılığıyla şekillenmiştir 

(Sparke, 2008).   

Bu noktada, on dokuzuncu yüzyıl burjuvazisinin iç mekâna olan özel ilgisi ve 

evsellik deneyimi üzerine bir parantez açmak gerekir. Nitekim, burjuva dünyasının 

“evsellik” (domesticity) anlayışı ve iç mekâna yüklediği sembolik ve öznel anlamlar 

kamusal mekânın nasıl evselleştiği ve yaklaşık iki yüzyıl sonra icat edilecek urban 

interior kavramının düşünsel arka planının nasıl inşa edildiği hakkında da önemli 

ipuçları barındırmaktadır. 

On sekizinci yüzyıldan önce, Avrupa nüfusunun çoğu için ‘ev’ mekânı, işin, boş 

zaman etkinliklerinin, geniş aile ilişkilerinin ve ahlaki eğitimin bir arada bulunduğu 

bir yerdir. On sekizinci yüzyılda, Hollanda’da geliştirilen burjuva sınıfına ait 

mahremiyet (privacy) ve evsellik (domesticity) modeli Kuzey Avrupa’ya yayılmış, 

dönemin Fransız aristokratlarının iç mekânlarında görülen “rahatlık” (comfort) fikri 

bu modele katılmıştır (Sparke, 2008). Bir asır sonra “mahremiyet”, “evsellik” ve 

“rahatlık” kavramları, sanayileşme ve şehirleşmenin ardından gelen yeni orta sınıf 

nüfusunun ihtiyaçlarını karşılamak üzere bir araya gelmiş ve bu değerlerin görsel, 

maddesel ve mekânsal forma dönüştürülmesi sonucunda on dokuzuncu yüzyıl 

evlerinin iç mekânları ortaya çıkmıştır (Rice, 2004). Kamusal yaşamın artan 

karmaşıklığının kimliklere yönelik tehdidine ve modern bireyin “benlik”, 

“mahremiyet” ve “kendini ifade etme” ihtiyacına verilen yanıt Viktorya evlerinin iç 

mekânlarında aranmıştır (Sparke, 2008). 

On dokuzuncu yüzyıl burjuvazisi için iç mekân, çalışma alanlarından ve üretken 

emekten ayrılmış bir alan, kentten ve kentin yabancılaştırıcı deneyim biçimlerinden 

uzak bir sığınak olarak ortaya çıkmıştır (Rice, 2004). Öte taraftan, burjuva evlerinin iç 



69 

mekânı tarihsel olarak on dokuzuncu yüzyılda, üstü kapalı anlamlarla ilişkili olarak, 

farklı izlerin birikmesi yoluyla ortaya çıkmıştır (Rice, 2004; Tanyeli, 1995). Louis-

Philippe döneminde burjuvazi, günlük yaşamlarının izlerini dört duvar arasında 

koruma çabası göstermiştir (Benjamin, 2014). Bu dönemde, ev içindeki eşyaların ve 

aksesuarların izlerinin kaybolmaması, adeta bir onur meselesi haline gelmiştir. 

Burjuvalar, yorulmadan birçok nesne edinmiş; terlikler, saatler, battaniyeler ve 

şemsiyeler için özel kılıflar tasarlamışlardır. Ayrıca, temasın izlerini korumak 

amacıyla kadife ve pelüş gibi malzemelere belirgin bir tercih göstermişlerdir 

(Benjamin, 1969, s.20). Söz konusu olan “yaşayan öznenin izi olarak iç mekân”dır. 

İz bırakma eylemi, on dokuzuncu yüzyılda iç mekânın sakinleri tarafından, 

mekânın nasıl şekillendirildiğini ve kişinin kendisi hakkında nasıl bir izlenim 

oluşturmak istediğini ifade etmesinde merkezi bir rol oynamıştır. Bu eylem, ekonomik 

temelli olmasına rağmen yalnızca burjuvaziye özgü bir davranış değildir. Bir kuş 

kafesi, duvar kâğıdı ya da kullanılan dantel perde gibi kişiselleştirilmiş unsurlar, 

bireyin beğenilerinden izler taşıyan iç mekân ortamının oluşturulmasını sağlamıştır 

(Perrot ve Guerrands, 1991). Bu tür bir kişiselleştirme, burjuvazi veya işçi sınıfı fark 

etmeksizin, nesnelerin seçimi ve düzenlenmesi ile inşa edilmektedir. 

A History of Private Life (1991) başlıklı eserin dördüncü cildinde Michelle Perrot 

ve Roger Henri Guerrand, aynı yüzyılda Fransız işçi sınıfının da iç mekânı nesneler 

aracılığıyla kişiselleştirme eğiliminde olduklarına dikkat çekmiş ve nesneler 

dünyasına yönelik ilgiye burjuva pratiklerinin dışında da rastlanabileceğini şu alıntıyla 

ortaya sermişlerdir: 

“1830’larda Agricol Perdiguier (takma adı Avignonnais-laVertu’ydu) Paris’in 

Saint Antoine banliyösünde sefil bir kulübede yaşıyordu. Zemin kötü döşenmişti 

ve tavan kır evlerinde olduğu gibi kaba yontulmuş siyah kirişlerle 

destekleniyordu. Ancak oda ‘neşeli bir hava veren duvar kağıdıyla’ dekore 

edilmişti. Pencereler ‘sarmaşık asmalarının yapraklarının görülebildiği muslin 

perdelerle’ kapatılmıştı. Her ne kadar Agricol Perdiguier’in dünyasındaki 

neredeyse her şey itici ve nefret dolu olsa da eve döndüğünde sanki başka bir 

dünyaya giriyormuş gibiydi.” Perrot ve Guerrands, (1991, s. 354). 



70 

Perrot ve Guerrand burjuva pratiklerine yeniden odaklandıklarında, Paris 

burjuvazisinin iç mekânlarının çıplak yüzeylerden kaçınarak çeşitli nesnelerle 

doldurulmasının, Paris sokaklarının şiddet ve tehlikelerinden sembolik olarak 

korunma ve aynı zamanda yoksulluğun izlerini gizleme amacı taşıdığını ortaya 

sürmüşlerdir. Bu yaklaşım, iç mekânın bir tür koruma kalkanı olduğu ve sosyal statüyü 

gizleyen ya da belirten bir gösterge olarak işlev gördüğünü savlamaktadır. 

İz bırakma kaygısından hareketle nesnelere sahip olma arzusu, iç mekânı modern 

bir yaşam ve teşhir alanı haline getirme çabasıyla birleştiğinde, kaçınılmaz olarak 

alışveriş eylemini modern kent deneyiminin bir parçası haline getirmiştir. Alışverişin 

bireysel kimlik inşası ve sosyal statü göstergesi olarak önem kazanması, on dokuzuncu 

yüzyılın sonlarına kadar evsel alanla özdeşleştirilen kadınları bu yeni deneyime dâhil 

etmiş ve bu durum, özellikle kadınlar için kamusal alanda yeni bir varoluş biçimi ve 

özgürleşme aracı olarak işlev görmüştür (Watson, J. 1998). Bu süreç, kadınların 

toplumsal rollerini yeniden tanımlamalarına ve kamusal yaşamda daha aktif bir rol 

üstlenmelerine olanak sağlamıştır (Peiss, 1991). 

Tarih boyunca “ev hanımlığı” görevini üstlenen kadınlar, bu dönemde, iç mekânları 

modaya uygun bir biçimde düzenleme ve evlerini konforlu bir “sığınak” olarak 

tasarlama gayreti içerisinde olmuşlardır. Orta sınıfa mensup kadınlar, sosyal statüyü 

yansıtan mekânların giderek daha fazla önem kazandığı ve toplumsal baskının sanatsal 

bir ev ortamı yaratma yönünde eğilim gösterdiği bu dönemde, moda kurallarını takip 

etme ve bu kuralları hem giysilerine hem de yaşadıkları evsel alanlara uygulama 

becerisini geliştirmişlerdir.32 (Watson, 1998; Sparke, 2008).  

Modanın kuşatan etkisi ve iç mekânı kişiselleştirilmiş bir alan olarak kurma arzusu 

kadınların tüketim yoluyla “zevk” dünyasına katılma imkânı sunmuştur. Satın alma 

eyleminin yanı sıra görmenin ve görülmenin, nesneler ve insanlar arasında gezinmenin 

ve etkileşim kurmanın hazzı da giderek önem kazanmıştır. Mağazalar kadınların 

 
32 On dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında ve yirminci yüzyılın ilk on yıllarında modayı modernliğin 

tanımlayıcı bir bileşeni olarak gören bu anlayış Charles Baudelaire, George Simmel ve Walter Benjamin 

gibi birçok yazar ve teorisyenin dikkatini çekmiştir. ‘Modern olmak’ ile ‘modaya uygun olmak’ 

arasındaki yanılsamalı yakınlaşmanın sonucunda sadece modaya uygun giysiler giyiyor olmak değil, 

evin içinde ve dışında modaya uygun iç mekânlarda yaşamak ve bu iç mekânlarda görülmek de aynı 

derecede önem kazanmıştır (Sparke, 2008). Bundan böyle iç mekân, modern kimliklerin yaratılmasında 

kilit bir rol oynayacaktır. 



71 

kamusal alana girmekte özgür oldukları ve aynı zamanda sunulan yeni ürünlerin 

tüketimini teşvik eden, arzu uyandıran, lüks bir dünya iken dönemin orta sınıf 

Viktoryen evleri modern kadının öznelliğinin büyük ölçüde müzakere edildiği, moda 

anlayışlarının sergilenebildiği ve “dekoratör” olarak yeni rolleriyle kendilerini ifade 

edebildikleri bir mekân haline gelmiştir (Sparke, 2008).  

Bu yüzyılda kadınlar, domestik kodların sınırlamalarına rağmen, kendi modern 

kimliklerini oluşturma yolunda önemli adımlar atmışlardır. Amerika’nın ilk 

dekoratörü olan Elsie de Wolfe, modern kadınların kimlik arayışında iç mekânın 

önemini anlayan öncü isimlerden biri olmuş, kadın müşterileri için sosyal statüden 

ziyade kişisel kimliğin ön plana çıktığı özel yatak odaları tasarlamıştır. İç mekân 

kadınların kendi öznellikleri ve modern dünyayla ilişki kurmalarını sağlayan bir araca 

dönüşmüştür (Lewis, 2010; Sparke, 2003). Bedenin etrafındaki malzemeler ve 

uzamsal katmanlar olarak iç mekân, modern öznelerin benliklerini şekillendirmelerine 

yardımcı olmuş, aynı zamanda bireylerin moderniteyle olan ilişkilerini görsel, 

maddesel ve mekânsal düzeyde ifade eden bir alan haline gelmiştir. 

Evsel mekâna (domestic space) sıkışmış olan kadınlar alışveriş için evlerinden 

çıktıkça kendilerini hem tüketici hem de ev hanımı olarak yeniden tanımlamışlar ve 

böylece kente ve kamusal yaşama ilişkin mekânsal pratiklerde yaşanacak radikal 

değişimlerin kapısını aralamışlardır. On dokuzuncu yüzyılın sonlarından itibaren orta 

sınıf kadınlar alışveriş yapmak için günden güne daha fazla oranda kamusal alana 

girerken, özel alan ile kamusal alan arasında köprü görevi görmüşlerdir. Kadınların 

domestik ev içi mekânları, alışveriş yolculuklarında onlara eşlik etmiş, garda 

oturdukları bekleme salonları, seyahat ettikleri tren vagonları, çok katlı mağazalar, çay 

salonları, kulüpler, kafeler, restoranlar, oteller ve tiyatrolar “evden uzak ev” (home 

away home) anlayışıyla tanıdık “ev içi” mekânlar gibi tasarlanmaya başlanmıştır 

(Sparke, 2008). Bu mekânlar, evin sıcaklık hissini ve kamusal alanın sosyal etkileşim 

olanaklarını bir arada sunarak, urban interior kavramının teorik çerçevesini 

şekillendiren özel-kamusal mekân geçişliliğinin temelini oluşturmuştur. 

On dokuzuncu yüzyılın son çeyreği ile yirminci yüzyılın ilk yılları, kitle iletişim 

araçlarının tüketici davranışları ve iç mekân dinamikleri arasındaki etkileşimleri 

şekillendirdiği alternatif iletişim yollarının ortaya çıkışına tanık olmuştur. Litografi ve 



72 

fotoğrafçılığın ilerlemesi, iç mekânların iki boyutlu görselleştirmelerin üretimini ve bu 

temsillerin çoğaltılmasını kolaylaştırmıştır. Bu gelişmeler, mekânların görsel olarak 

kaydedilmesi ve yayılmasında önemli bir dönüm noktası olmuştur. İç mekânlar ise 

dekorasyon dergilerin sayfalarında tasvir edilen, arzu uyandıran stillerden oldukça 

etkilenmiştir (Watson, 1998). Bu dergiler, estetik ve fonksiyonel açıdan iç mekân 

tasarımını yönlendiren, aynı zamanda bireylerin kişisel ve toplumsal kimliklerini ifade 

etmelerine olanak tanıyan içerikler sunmuşlardır. Böylece evsel iç mekân, kendini 

kamusal alanda teşhir etmenin alternatif bir yolunu bulmuştur. Bir zamanlar “özel” 

(private) ve “mahrem” olan iç mekân, gün geçtikçe daha fazla oranda kamusal mekâna 

sızmış ve görünür hale gelmiştir (Colomina, 2011).  

Dergilerdeki, kataloglardaki ve diğer basılı materyallerdeki görsellerin yanı sıra 

sergi ve ticaret fuarlarındaki “oda” reprodüksiyonları ile teşhir edilen evsel mekânlar 

arzu uyandırmış ve tüketicileri yeni bir döşeme ya da mobilya satın alarak modaya 

uygun iç mekânlarını inşa etmeye teşvik etmiştir. On dokuzuncu yüzyılda yaşanan 

sosyo-ekonomik dönüşüm ve tüketim kültürü içinde şekillenen modern yaşam tarzı 

kitlesel tüketim ve iç mekân arasında yeni ve yakın bir ilişki geliştirmiş ve evsel iç 

mekânı kitlesel bir tüketim nesnesine dönüştürmüştür. Çeşitli stilistik kodlarla moda 

ve ticaret dünyasının ilgi alanına girmeye başlayan iç mekân, zamanla modern bir 

sanat biçimi olarak tanımlanmaya başlamış, modern değerlerin aktarımı için bir araç 

ve çok geçmeden de “arzu nesnesi” haline gelmiştir (Sparke, 2008). 

On dokuzuncu yüzyılın son on yılları ve yirminci yüzyılın ilk on yılları, önemli 

sayıda kadının ofislere girmelerine tanıklık etmiştir (Peiss, 1991). Kadınların iş 

dünyasına girişleri, moderniteyi kucaklamalarının en dramatik yollarından biri olmuş, 

deneyimledikleri kimlik değişiminin aniliğini yumuşatmanın bir yolu olarak, ev içi 

unsurları çalışma alanlarına taşımışlardır. Bu yeni iç mekânlar, “evden uzak ev” olarak 

kamusal yaşama entegre edilmiş ve kadınların moderniteyle etkileşiminde kilit rol 

oynayan ‘evcilleştirilmiş kamusal alanlar’ ağının bir parçası haline gelmişlerdir. 

Benjamin’in de gözlemlediği üzere, özel ve kamusal alanlar arasındaki güçlü ayrım, 

neredeyse şekillendiği anda erimeye başlamıştır (Sparke, 2008). 

Böylece, modern iç mekânın kamusal yüzünün, on dokuzuncu yüzyılın ikinci 

yarısında ticaret, kültür, iş ve kamusal boş zamanların yeni iç mekânlarında 



73 

şekillenmeye başladığını söylemek mümkündür. Bir dizi yarı-kamusal ve kamusal 

alanda yeniden üretilen “ev gibi” kamusal iç mekânlar tutucu Viktorya döneminin 

evsellik özelliklerini ödünçlenmişlerdir. On dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısı boyunca 

ev içi mekân giderek kamusal alana sızarken, yirminci yüzyılın ilk yıllarında kamusal 

iç mekânları evsel alana çeken ters yönde bir çekim de söz konusudur. 

İç mekânın evsel ve kamusal mekânlar arasındaki bu salınımı, urban interior 

kavramının teorik çerçevesini oluşturan temel bir tartışmayı başlatmıştır.  

Kavramın on dokuzuncu yüzyılın Paris pasajları ile başlayan ve günümüze uzanan 

evrimi kamusal/özel, iç/dış, evsel/kamusal/kentsel mekânlar arasındaki geçişliliklerle 

belirginleşmiştir. Yirminci yüzyılın ikinci yarısından itibaren ise çeşitli bağlamlarda, 

farklı mekânsallıklarda ortaya çıkan yeni tür mekânsal geçişlilikler urban interior 

kavramının anlam evrenini genişleterek, güncel tartışma eksenlerine doğru taşımış ve 

kavramsal kadrajını yeniden biçimlendirmiştir. 

Yirminci yüzyılın ortalarına doğru ilerlerken, iç mekân ve kent arasındaki ilişkilerin 

yeniden şekillendirilmesinde Le Corbusier’in kentsel unsurlar üzerindeki önerilerinin 

kilit bir rol oynadığı görülmektedir.  Bu bağlamda, Patrizio Martinelli’nin “House, 

Street, City: Le Corbusier’s Research Towards a New Urban Interior” (2019) başlıklı 

makalesi dikkat çekmektedir. Martinelli, Le Corbusier’in bazı projeleri üzerinden (Rue 

Corridor, Dom-ino, Redents ve Immeuble Villa) iç/dış, sokak/bina ve kamusal 

alan/evsel alan arasındaki yeni ilişki türlerini nasıl tanımladığını incelemiş, bir dizi 

kolaj aracılığıyla, Le Corbusier’nin kentsel bağlam ve iç mekân arasında kurguladığı 

mekânsal ilişkilerin izini sürmüştür (Şekil 2.7). İz sürdüğü bu çalışmalardan biri Le 

Corbusier’in Cezayir şehri için 1932 yılında tamamladığı Plan Obus önerisidir.  Le 

Corbusier, bu proje kapsamında kentin bazı unsurlarını binanın içine taşıyarak yeni bir 

mekânsal öneri sunmuştur. Plan Obus’ta, kentsel bir koridor olarak tasarlanan 

çatılarda yaya caddeleri oluşturulmuş ve çeşitli kamusal alanlar tasarlanarak kentsel 

yaşamın parçaları yapı tipolojisine entegre edilmiştir (Şekil 2.7, sağda). Kentsel 

yaşamın, bu tasarımda kıvrımlı ve uzun bir cephe boyunca yer alan şeffaf yüzeyler, 

sundurmalar, asma bahçeler ve dinlenme alanları arasında geçmesi öngörülmektedir. 

Şeffaflıklar, açıklıklar ve boşluklar ile şekillendirilen bu cephe önerisi, iç mekânla hem 

fiziksel hem de niteliksel düzeyde temas sağlayarak, on dokuzuncu yüzyıl şehirlerinde 



74 

bireylerin özel yaşamlarını ve evsellik unsurlarını gizleyen geleneksel cephe 

anlayışlarından belirgin şekilde ayrılmakta ve farklılaşmaktadır. (Şekil 2.7, solda).  

  

Şekil 2.7 Martinelli (2019) tarafından hazırlanmış, kentsel unsurlar ile iç mekânlar arasındaki değiş-

tokuşları proje çizimleri üzerinden aktaran kolajlar 

 

Plan Obus, Rue Corridor, Dom-ino, Redents ve Immeuble Villa projelerinin çoklu 

tipolojik varyantlarıyla iç/dış ve kamusal/özel mekânlar arasındaki yeni ilişki 

biçimlerinin keşfedilmesine zemin hazırlamıştır. Dolayısıyla, yirminci yüzyıl 

başlarında ortaya çıkan ve rasyonel yaklaşımlarla radikal dönüşümler yaratan modern 

mimarlık hareketlerinin urban interior kavramının mekânsal tezahürlerini incelemek 

için potansiyel üretim biçimlerine -fiziksel, biçimsel ve mekânsal- dair önemli ipuçları 

sunduğu söylenebilmektedir. 

Tüm bu gelişmelerin sonucunda 1950’li yıllara gelindiğinde, iç mekân herhangi bir 

fiziksel sınırlama gerektirmeksizin derinlikli bir kavramsal boyutla ortaya çıkmaya 

başlamıştır (Leveratto, 2019). Yirminci yüzyılın önde gelen mimarlık kuramcılarından 

Bruno Zevi’nin Architecture As Space (1948) başlıklı eseri, mimarlık ve şehircilik 

tarihinde iç mekânı merkezi bir konuma yerleştirmiş ve iç mekân tüm tasarımların 

yaratıcı çekirdeği ve nihaî nedeni olarak değerlendirilmiştir. Giulio Carlo Argan gibi 

teorisyenler ve tarihçiler, iç mekânı duvarlarla sınırlandırılmış, dış’tan ayrılan bir 

mekân olarak değil, daha çok “varlığın temel boyutu” olarak tanımlayarak “içsellik” 

(interiority) konusunu topolojik bir seviyeden varoluşsal bir düzleme taşımışlardır. Bu 

dönem, iç mekân hakkında daha derinlikli ve spekülatif tartışmaların yapıldığı bir 

dönemin başlangıcına işaret etmektedir. 



75 

İç mekânla ilgilenen disiplinler -tasarım disiplinlerinin yanı sıra kent coğrafyası, 

beşerî bilimler ve çeşitli sanat alanları- farklı ölçek ve perspektiflerde çeşitli açılımlar 

üretirken, aynı dönemde gerçekleştirilen mimari ve kentsel çalışmalar da kentin 

“insan” boyutuna odaklanmıştır. Bu süreçte, içsellik kavramı hem sembolik hem de 

düşünsel düzeyde varlığını sürdürmüş (Leveratto, 2019) ve “yaşanabilirlik” 

duygusunun yapılandırılmasında kilit bir rol oynamıştır. 

Bu eğilim, Hollandalı mimar Aldo van Eyck’ın Amsterdam’da çeşitli çocuk oyun 

alanlarına yönelik geliştirdiği projeler üzerinden de gözlemlenebilmektedir. Aldo van 

Eyck kentsel tasarıma “içselleştirme” süreçleri yoluyla yaklaşmayı önermiştir. Ona 

göre mimari tasarımın görevi “hem dışarıda hem de içeride iç mekânların 

yaratılması”dır. Dış mekân, insan yapımı çevrenin oluşumunu yönlendiren ve 

şekillendiren unsurları belirleyen bir faktör, içselleştirilerek yaşama uygun hale 

getirilmesi gereken bir yerdir (van Eyck, 1960, s. 238).  

İç mekân kavramını pozisyonel bir durumdan çıkarıp insanlar tarafından 

deneyimlenen, kullanılan ve sürekli olarak dönüştürülen bir ortama karşılık gelecek 

şekilde kullanan van Eyck, urban interior kavramına doğrudan değinmese de düşünsel 

olarak bir yakınlık kurmaktadır. Bu bağlamda, takip eden on yıllarda urban interior 

kavramına temas edecek tasarım araştırmalarının genişlemesi şaşırtıcı değildir.  

1960’lı yıllarda mekân planlamasında belirgin bir değişim yaşanmış, sanatsal ve 

estetik kriterlerden çok sosyal kullanım pratiklerine odaklanan bir eğilim ön plana 

çıkmıştır. Bu dönemde, mekân tasarımında sosyal ve kültürel boyutların öne 

çıkmasına olanak tanıyan “yer yapma” (place-making) pratikleri, yeni bir tasarım 

yaklaşımının oluşumunu desteklemiştir. Savaş sonrası dönemde yaygınlaşan hümanist 

düşünce temeline dayanan bu yaklaşım, özellikle Jane Jacobs ve William H. Whyte 

tarafından geliştirilen “insan odaklı şehirler tasarlama” vizyonu ile kentsel çalışmalara 

yön vermiş ve sosyal angajmanlı teorik tartışmaları tasarım disiplinlerine dâhil etmiştir 

(Kıvılcım Sözgen, 2021).  

Bu bağlamda üretilen kentsel çalışmalar, bireylerin yaşadıkları mekânı tanıma, 

tanımlama ve dönüştürme kapasitelerini artırmak için yeni ve etkili stratejiler aramaya 

başlamış ve aidiyet ilişkilerini güçlendirmeye odaklanmışlardır. Bu bağlamda üretilen 



76 

müdahale biçimleri, konvansiyonel ve stratejik planlama yaklaşımlarına karşıt olarak, 

daha gündelik ve basit yöntemler olarak ortaya çıkmış ve genellikle nesnelerle kurulan 

geçici mekânsal ilişkiler üzerine yoğunlaşmışlardır.  

Yer yapma pratikleri ve taktiksel müdahaleler, çeşitli aidiyet ve sahiplenme 

biçimlerinin geliştirilmesine olanak tanıyarak, kentsel mekân ile içsellik arasındaki 

ilişkiyi incelemek için yeni bir zemin oluşturmuştur. Nitekim urban interior 

kavramının söylemsel inşasında ana damarlardan biri kentsel mekânda yer yapma 

pratikleri ile ilişkilenmiş aidiyet ve içsellik deneyimleridir (Kıvılcım Sözgen, 2021). 

Kent ve iç mekân arakesitinde yürütülen tartışmalar arasında öne çıkan bir diğer 

önemli çalışma, Amerikalı mimar Louis I. Kahn’a aittir. Türkçeye çevrilen kült 

konuşması “Oda, Sokak ve İnsanlığın Uzlaşısı” (1971) kapsamında sokakları 

“toplumun uzlaşım odası” olarak gören Kahn için sokak, tavanı gökyüzü olan bir 

odadır (Şekil 2.8, sağda). Ancak bu tür bir ele alışa dair ilk ipuçlarının 1452 yılına 

kadar geri gittiği görülmektedir. İtalyan mimar Leon Battista Alberti mimari bir proje 

önerisini Papa Nicholas V’e sunarken şehri, sokakları ve meydanları “büyük bir ev” 

olarak tanımlamış, evi, odaları ve koridorları ise “küçük bir şehir” olarak 

nitelendirmiştir (Alberti, 1989’dan aktaran Leveratto, 2019). Kahn’ın mimarlık edimi, 

mekânın temel yapı taşlarından biri olan odanın tasarımını, kentsel mekânın 

yapılandırılmasına yönelik bir model olarak kullanır. Bu, mimarinin ve şehir 

planlamasının her iki düzeyde de benzer bir organizasyon ve yapılandırma 

gerektirdiğini ifade eder. Nitekim Kahn’a göre “mimarlık bir oda yapmak ile başlar” 

ve “plan bir odalar sistemine dönüşür” (Şekil 2.8, solda). Kahn için kapalı bir alandan 

açık bir alana geçmek, bir iç mekândan diğerine, bir binanın odasından bir “şehrin 

odası”na geçmek anlamına gelir. 



77 

   

Şekil 2.8 Louis Kahn’ın “Mimarlık bir oda yapmakla başlar” (solda) ve “Sokak Bir Odadır” (sağda) 

ifadelerini içeren çizimleri (Togay, 2002, s. 21 ve s. 22) 

 

Benzer bir kavrayış, yirminci yüzyılın başlarında kentsel mekânda yaşanan içsel ve 

genellikle evsel deneyimlere odaklanan Benjamin’in Pasajlar adlı eseri bağlamında 

da ifade edilmişti. Uzun bir zaman diliminin ardından, iç mekân ve kent arasındaki 

ilişkiselliğinin tekrar oda metaforu üzerinden kurulması dikkatleri yeniden iç mekânı 

fiziksel sınırlarından bağımsızlaştıran bir görme biçimine çekmiştir. Bu iki yaklaşım, 

kent odası (urban room) kavramının kentsel tasarım, mimarlık ve içmimarlık 

disiplinlerinde geçerli bir kavramsal araç olarak tanınmasını sağlamış ve kentsel 

mekânlarda iç mekân üretimlerini tanımlayan ve urban interior kavramını 

biçimlendiren bir çerçeve oluşturmuştur. 

Oda metaforu ve kentsel mekânın evsel unsurlarla yeniden tasarımı çabası, 

1960’larda modern şehircilik ve planlama anlayışlarına karşı bir tepki olarak 

gelişmiştir (Merwood-Salisbury & Coxhead, 2018). On dokuzuncu yüzyıldan itibaren 

başlayan sosyo-kültürel ve ekonomik değişimlerle birlikte, yaşamın birçok alanında 

hissedilen değişim sancıları kentsel çevreye yönelik artan bir ilgiye sebep olmuştur. 

İnsan ölçeğini göz ardı eden ve kent yaşamını radikal bir şekilde dönüştüren modernist 

planlama yaklaşımı yabancılaştırıcı etkileri sebebiyle eleştirilmiş ve çözümler tarihî 

modellerde aranmaya başlanmıştır. Mimarlar, plancılar ve çeşitli tasarımcılar, sosyal 

etkileşimi güçlendirmek ve yabancılaşmış kentsel mekânı yeniden aşina kılmak üzere 

kentsel mekânı evsel unsurlarla ve iç mekân terimleriyle ilişkili olarak tasarlama 

eğilimi göstermişlerdir (Kıvılcım Sözgen, 2021).  



78 

Bu dönemde, New York’taki bir dizi “cep park” sosyolog William H. Whyte’ın 

dikkatini çekmiş ve bu parklar “kent salonu” (urban living room) fikrinin öne 

çıkmasında önemli rol oynamışlardır. White içselliğin temel niteliklerini 1967 yılında 

hayat bulan New York Paley Park’taki gözlemleri üzerinden tartışmaya açmıştır 

(Merwood-Salisbury & Coxhead, 2018). Cadde omurgasına eklemlenen bir boşlukta 

yer alan Paley Park, onu üç yönde çevreleyen düşey yüzeyler ile kuşatılmış 

durumdadır. Bu kentsel boşluk, caddeyi seyir kadrajına almakta ve kentle olan 

mekânsal ve görsel bağlantılarını sürekli olarak korumaktadır. Parkta yer alan akasya 

ağaçları, su duvarı ve diğer peyzaj unsurları caddede yürüyen herhangi biri için parka 

doğru, duyusal ve bedensel bir yönelim ve yakınlaşma sağlamaktadır. Öğle aralarında, 

kahve molalarında, ya da mesai saatleri arasında kısa molalar için yoğun olarak 

kullanılan bu kamusal mekân, aitlik ve güvenlik hissi sağlayarak, kentsel içselliği 

(urban interiority) hem mekânsal hem zamansal olarak sürekli olarak yeniden 

üretmektedir (Şekil 2.9). 

 

Şekil 2.9 Paley Park, New York (Fotoğraflar: Eugene Kuo, URL 11) 

 

Whyte’ın bu yaklaşımının, yaklaşık kırk yıl sonra bile etkisini hâlâ sürdürdüğü 

gözlemlenmektedir. İsviçre’nin St. Gallen şehrinde Carlos Martinez Architekten 

tarafından 2004 yılında tasarlanan Stadtlounge, kentsel mekânda içselliği üretmek 

amacıyla benzer bir tasarım yaklaşımını benimsemektedir. Bu meydan tasarımı, 



79 

kırmızı halının sembolik çağrışımlarını kullanarak, boş ve kullanılmayan bir alanı 

“kent salonu”na dönüştürmektedir (Şekil 2.10). Bu tasarımda, kırmızı granüllü kauçuk 

tabakası, yaya yolları, rekreasyon ve dinlenme alanlarını kapsayan kentsel boşluğun 

zeminine döşenmiştir. Bu tabaka, hareketi yavaşlatarak kullanıcıların algılarını 

yönlendirir. Tasarım, kullanıcıların mekân üzerinde bıraktıkları izleri silmeden ve 

reddetmeden içselliğin ve insan-merkezli yaklaşımın önemini vurgular. Bu yaklaşım, 

kullanıcıların mekânı aktif şekilde deneyimlemelerine ve kişisel bağ kurmalarına 

olanak tanır. 

  

Şekil 2.10 Stadtlounge, St Gallen, 2004. (URL 12) 

 

1970’li yıllara gelindiğinde, kent ve iç mekân ilişkiselliğinde yeni bir açılım, büyük 

ölçekli yapıların iç hacimlerinde kurgulanan kentsel yaşamlar üzerinden şekillenmeye 

başlar. Bu bağlamda, mimarlık tarihçisi Charles Rice, 1970’lerin ortalarında San 

Francisco, Los Angeles, Fort Worth, New York, Brüksel ve Kahire gibi şehirlerde 

kentsel gelişimin önemli bir parçası olarak görülen büyük ölçekli mimari yapıları ve 

onların atriumlarını inceler. Amerikalı mimar John Portman ile ortaya çıkan ve 

postmodern dönemin karakteristik unsuru hale gelen atriumlar, kentsel yaşamı iç 

mekânlara yönlendirme eğiliminin somutlaşmış örnekleridir. Bu üretim biçimi, 

Interior Urbanism (2016) başlıklı kitap kapsamında, Rice tarafından icat edilen 

“interior urbanism” kavramı altında tartışmaya açılmıştır.33 Türkçeye “iç kentleşme” 

 
33 Önceki paragraflarda, iç mekânlarda kamusal yaşamın kentsel imgelerle yeniden üretilme çabasının 

on dokuzuncu yüzyılın sonlarına doğru görülmeye başlandığı ve urban interior kavramı ile 

ilişkilendirildiği vurgulanmıştı. Bu bağlamda, Rice tarafından öne sürülen interior urbanism kavramının 

tam da bu mekânsal durumu karşılamak için kullanılması belirgin bir çelişkiyi işaret ediyor gibi 

görünmektedir.  

Farklı çalışmalarda urban interior kavramı ile ilişkilendirilegelmiş “fiziksel sınırlarla tariflenen 

kapalı bir iç mekânda kurgulanan kentsel ya da kamusal yaşam” (Avrupa’da on dokuzuncu yüzyıl 



80 

olarak çevrilebilen kavram, ‘iç’ ve ‘dış’a dair deneyimlerin sürekli değişimini ve 

dinamizmini öncelemektedir. 

Portman’ın atriumları gibi iç mekânlar, kentsel yaşamı kendilerine doğru 

çekerlerken, aynı zamanda kentsel öğeleri de iç mekânlara taşıyarak iç ile dış 

arasındaki deneyimleri birleştirmektedirler. Bu tür yapılar, pasajlar ve departmanlı 

mağazalar gibi, kamusal mekânın ölçeğini ve biçimini alımlayarak iç mekânların 

kentsel mekânın bir uzantısı gibi davranmaya başlamasına öncülük etmişlerdir.  

1980’lerin başı itibari ile farklı araştırma alanlarında hızla birikmeye başlayan 

heterojen katkılar iç mekânın ve içselliğin kentsel alandaki işlevsel rolünü 

sorgulamaya açmıştır. 1980’li yıllar Batı düşünce tarihinde kuşku ile hareket edilen ve 

modernist kanonların sorgulandığı, hatta yıkılmaya başladığı bir dönemi 

işaretlemektedir. İç mekân artık özerk bir alan olarak değil, mekânı içselleştirme 

süreçleri ile üretilen bir tasarım yaklaşımı olarak ele alınmaya başlanmıştır.  

Günümüze uzanan süreçte, kentsel alanlarda iç mekân oluşturma çabaları büyük bir 

çeşitlilik göstermiş ve sayıları hızla artmıştır. Bu durum, birçok kentsel tasarım 

projesinin -kimi zaman farkında bile olunmadan- iç mekân referanslarına ve urban 

interior kavramına atıfta bulunarak tasarımlarını şekillendirmelerine yol açmıştır. 

Örneğin, büyük ölçekli kentsel yenileme projelerinde, Carlos Martinez ve Pipilotti 

Rist’in Stadtlounge (2004) veya Raumlabor’un Open House (2011) gibi projelerinde, 

iç mekân unsurlarının belirgin bir şekilde kullanıldığı görülürken, daha küçük ölçekli 

projelerde “kentsel aktivatörler”, “kentsel akupunktur” gibi farklı isimlerle 

adlandırılan iç mekân referanslarına sıkça rastlanmaktadır. Atelier Oslo’nun 

Lanternen (2008), Atelier Bow-Wow’un BMW Guggenheim Lab (2011) ve Heri ve 

 
başlarında görülmeye başlanan departmanlı mağazalar, aynı yüzyıl başlarında Amerika’da inşa edilen 

Kristal Saray benzeri büyük ölçekli fuarlar, yüzyıl sonlarına doğru inşa edilen gökdelenler ve onların 

sokakları taklit eden lobileri gibi) Rice’ın sunduğu bakışla, aslında interior urbanism kavramı 

çerçevesinde tanımlanma eğilimi göstermektedir.  

Aynı mekânsal durumun iki farklı kavramla (hem urban interior hem interior urbanism) 

tanımlanmasından doğan çelişkinin urban interior kavramını ‘konvansiyonel olarak kapalılıkla 

tanımlanmış, sınırlarla tariflenen iç mekân’ anlayışıyla sınırlandıran bir çerçeveden kurtardığı 

söylenebilir. Bu kavramsal değiş-tokuş sayesinde, interior urbanism kavramı ‘fiziksel sınırlarla 

tariflenen kapalı bir iç mekânda kurgulanan kentsel ya da kamusal yaşam’ı temel bir açılım olarak 

sahiplenebilir ve urban interior kavramını sınırlarla tanımlanan konvansiyonel iç mekân 

tartışmalarından öteye taşıyarak özgürleştirebilir. 



81 

Salli’nin Flederhaus (2011) (Şekil 2.11) üretimleri bu çalışmalara örnek sayılabilir 

(Leveratto, 2019).  Benzer şekilde, kolektif uygulamaların ve sanatçıların 

katılımlarıyla gerçekleştirilen projelerde de kentsel mekânı şekillendiren iç mekân 

referansları sıkça kullanılmaktadır.  

   

Şekil 2.11 Lanternen Pavyonu (URL 13), BMW Guggenheim Lab (URL 14) ve Fladerhaus (URL 15) 

(soldan sağa sırayla) 

 

Bu örneklerin yanı sıra, kentsel çevrede yapısal bir unsur kullanmadan üretilen 

projelerin de oldukça provakatif oldukları söylenebilir. Örneğin, 2012’de Yeni 

Zelanda’nın Christchurch şehrinde kurulan Dance-O-Mat jetonla çalışan bir dans 

pistidir. İki yıkıcı depremin ardından kentteki yıkımın etkisiyle “Gap Filler” isimli bir 

kolektif, hareketli bir açık hava dans pisti olan Dance-O-Mat’ı oluşturmuş ve bu 

kurulum yalnızca nesneler aracılığıyla gerçekleştirilmiştir (Merwood-Salisbury & 

Coxhead, 2018). Jeton haznesi ve sistemin otomasyonu için dönüştürülmüş bir çamaşır 

makinesi, hoparlörler, disko topu ve plastik bayraklar iç mekânı tanımlayan unsurlar 

haline getirilmiştir. Kentte üretilen geçici bir iç mekân ve zamansal içsellikler urban 

interior kavramı ile yakından ilişkili görünmektedir. 

Kentsel mekânda nesneler üzerinden kurulan içsellik örneklerinden bir diğerine 

araştırmacı Gretchen Coombs tarafından üretilen “Inside Out: When Objects Inhabit 

The Streets” (2015) başlıklı makalede rastlanmaktadır. Coombs, kentsel mekânın anlık 

sürprizlerle dolu olduğunu öne sürmüştür (2015, s.90). Anlık olaylar, kentsel yaşamda 

sıklıkla görülmeye başlanan bir eğilimin parçasıdır; şehirler yaratıcı deneyler ve 

eylemler için laboratuvarlardır. İnteraktif performanslar ve katılımcı sanat eserleri 

aracılığıyla, birçok sanatçı kentsel kamusal alanın kullanımını yeniden düzenlemekte 

ve insanları şehir yaşantısını farklı bir şekilde deneyimlemeye davet etmektedir. Bu 



82 

etkileşimler, deneyimler aracılığıyla kent ile somutlaşan bir bağ kurarlar, kolektif bir 

şehir yaşamını canlandırırlar ve bir tür tuhaflık, tanıdıklık ve samimiyet duygusu 

yaratırlar. Bu çerçevede, Coombs tarafından yürütülen araştırma kapsamında elle 

çalışan bir dikiş makinesi ve bir daktilo farklı kentsel mekânlara yerleştirilmiştir. Evsel 

alanla ilişkilendirilegelmiş nostaljik nesnelerin kentsel çevreye sızmaları ve tanıdık 

nesnelerle karşılaşma ortamının sağlanması farklı etkileşimlerin doğmasına olanak 

tanımış ve bir tür içsellik durumu oluşturmuştur. Coombs’un belirttiğine göre, 

gündelik yaşamda iç mekânla ilişkilendirilen nesnelerle yaşanan karşılaşmalar 

sonucunda ortaya çıkan bu tür “müdahaleler” veya “rahatsız edici estetikler,” yabancı, 

oryantasyon bozucu ve düzensiz olmaları nedeniyle çağdaş dünyaya dair algımızı 

dönüştürürler ve kamusal alanın nasıl olabileceğine dair mevcut öngörülerimizi altüst 

ederler (Coombs, 2015). Bu açılım, içselliğin ritim bozan bir perspektife taşınması 

anlamında oldukça dikkat çekicidir. Nesnelerin spekülatif yerleştirilmeleri, şehir 

sakinlerine sanat- tasarım, kentsel mekân/evsel alan ve öznel/kolektif farkındalıklar 

arasında fenomenolojik geçişlilikler sunmaktadır (Coombs, 2015). Bu yaklaşım, 

karşılaşmalara dayalı, rutin ve ritimleri bozan geçici bir urban interior anlayışının da 

kapılarını aralamaktadır. 

Bir başka eksende, sanatçı ve yarı-zamanlı akademisyen Can Altay “Transgression 

in and of the City” (2013) başlıklı makalesinde kentin karmaşık doğasına dikkat 

çekmektedir. Bu karmaşıklık yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda sosyal, siyasi ve 

ekonomik boyutları da kapsamaktadır. Altay’a göre, şehirdeki farklı katmanlar 

birbiriyle iç içe geçerek, çarpışmakta ve yeni sınırlar oluşturmaktadırlar. Günümüz 

şehirleri kriz ortamıyla nitelendirilebilirler ve sınırlarla doludurlar. Bu bağlamda, 

transgresyon (transgression) kavramı sınırları yeniden tanımlama potansiyeline sahip 

düşünsel bir araç olarak görülmektedir. Altay, bu kavramı kullanarak, Ankara’da 

geçici ve zamansal bir oluşum olarak değerlendirilebilecek ‘minibar’ fenomenini 

incelemiştir. Enformel bir oluşum olan bu açık hava barı, gençlerin alternatif gece 

faaliyetleri aracılığıyla oluşturdukları geçici bir inşadır (Şekil 2.12, URL 16).  



83 

 

Şekil 2.12 Minibar, Ankara’da enformel bir oluşum olarak açık hava barı (Altay, 2013) 

 

“Minibar” olarak adlandırılan bu enformel oluşum, gençlerin sosyalleşme ve gece 

hayatı amacıyla kentsel unsurları geçici olarak sahiplenmesiyle meydana gelmektedir. 

Bu geçici yer üretme pratikleri, basit kentsel unsurların bile içselliği üretme 

potansiyeline sahip olduklarını ortaya koymaktadır. Belirli eylemler, bu kapasiteyi 

kentsel bağlamda anlam değişimlerine neden olacak biçimde harekete geçirmektedir. 

Altay, minibarı oluşturan mekânsal unsurları “tetikleyiciler” olarak kavramsallaştırmış 

ve bu oluşumda tetikleyiciler, alışılagelmiş mimari unsurlar değil, daha çok 

kaldırımlar, alçak duvarlar ve boşluklar olarak tanımlanmıştır. Söz konusu unsurlar 

içselliğin sınırlarının ortaya çıktığı ve kaybolduğu bir zamansallığı da açığa 

çıkarmışlardır. Bu vaka analizi, sosyalleşme pratikleri, marjinal eylemler ve enformel 

mekânsallıklar yoluyla içselliğin ve dolaysıyla kentsel iç’lerin nasıl üretilebilecekleri 

konusunda önemli ipuçları sunmaktadır. 

 

2.3 Bölüm Değerlendirmesi 

Genel bir çerçevede değerlendirildiğinde, ontolojik olarak kentsel mekânın ‘iç’e 

dönüşümünü temel alan ve söylemsel inşasını bu kavrayış üzerinden kuran urban 

interior kavramının modern kent ve modern kent yaşamının sürüklediği sorunlara 

karşı bir cevap arayışı olarak ortaya çıktığı söylenebilir. Kavramın düşünsel arka 

planını oluşturan ve dolaylı olarak kavramsal kadrajını şekillendiren bu akademik 

yazın, urban interior kavramının doğrudan kendisini, içeriğini ve yöntemini hedef 

almasa da olası açılımlarını ve perspektiflerini genişletmektedir.  



84 

On dokuzuncu yüzyıldan başlayan ve günümüze dek uzanan bu uzun süreç, aynı 

zamanda iç mekânın kamusal mekân ve özel mekân (çoğunlukla evsel alan) arasındaki 

çift yönlü hareketini temel alan karşılıklı dönüşüm süreçlerine de işaret etmektedir. İç 

mekânı yalnızca “özel yaşamın sürdürüldüğü fiziksel bir kapalılık” ile tariflenen bir 

alımlayıştan uzaklaştıran bu süreç, mekânı katı sınırlarla tanımlayan kavrayışta bazı 

çözülmelere de tanık olmuştur. Bu başlık, tarihsel bir perspektifte kamusal mekân ve 

özel mekân ilişkiselliğindeki kavramsal ve mekânsal yer değişimlerini mercek altına 

almış ve mekâna dair tanımlanagelmiş katı sınırları bulanıklaştıran bir sürecin urban 

interior kavramının tarihsel arka planını oluşturduğunu ortaya koymuştur.  

Ancak yapılan araştırmalar, mekânsal geçişlilik ve sınır aşımı üzerinden teorik 

çerçevesini oluşturmaya başlayan urban interior kavramının tarihsel arka planındaki 

tartışmaların kamusal mekân-özel mekân inversiyonları ile sınırlı olmadığını, 

kavramın ortaya çıkış koşullarını üreten iç mekân ve içsellik tartışmalarının da ayrı 

ayrı eksenlerde incelenmesi gerektiğini ortaya koymuştur. Dolayısıyla, bu karmaşık 

ilişkiyi daha derinlemesine inceleyen ve özelleşen yeni bir bölümün gerekliliği 

kaçınılmaz hale gelmiştir. Bir sonraki başlıkta iç mekân ve içsellik üzerinden 

açımlanacak tartışma ekseni, iç mekânı fiziksel bir varoluş biçiminden kurtaran ve 

urban interior kavramının ortaya çıkış koşullarını hazırlayan tarihsel bir inceleme 

sunmaktadır. 

 



85 

BÖLÜM ÜÇ 

- İÇ MEKÂN KURAMININ TARİHÇESİ VE PARALEL BİR OKUMA 

OLARAK İÇSELLİK TARTIŞMALARI 

 

İç mekân ve onu yapılandıran bir olgu olarak içsellik, tarihsel süreçte çeşitli kültürel 

ve sosyal bağlamlarda farklı anlamlar edinmiş ve bu süreç, günümüzdeki 

kavrayışımızı biçimlendiren çok katmanlı ve disiplinlerarası bir anlatının oluşumuna 

zemin hazırlamıştır. 

Çalışmanın bu bölümünde, içselliği anlamanın farklı yollarını inşa etme hedefinde, 

iç mekânın tarihsel okumaları ile birlikte içselliğin evriminin ortaya çıkışındaki kilit 

anları saptamak, çeşitli akademik disiplinlere dağılmış olan katkıları bir araya 

getirmek amaçlanır. 

Çalışma kapsamında içsellik, fiziksel kapalılığı ya da kuşatılmışlığı aşarak iç mekân 

tanımını genişleten düşünsel bir kavram olarak ele alınır. Bu kavram, iç mekânı 

yeniden düşünmek, tezin ana sorunsalı olan kentsel içsellik olgusunu tartışabilmek ve 

güncel spekülasyon ortamına daha kapsamlı katkılarda bulunabilmek için gerekli 

tarihsel çerçeveyi ve teorik arka planı şekillendirir. 

Diğer taraftan, “evsellik” (domesticity) kavramı baskın bir karakterizasyon olarak 

içselliği tanımlamaktadır ve mevcut alanyazını evselliğin içselliği tanımlayıcı 

konumunu aşmak üzere çok az şey söylemektedir. İç mekânı ve içselliği kendi içkin 

düzlemlerinde yeniden düşünmek üzere tartışmayı açan bu bölüm, içsellik olgusunun 

“evsellik” kavramının ötesine geçerek farklı açılımlarını keşfetmeyi ve kavramın 

fenomenolojik, ontolojik ve duygulanımsal açılımlarla olan temasları aracılığı ile diğer 

olasılıklarını ve potansiyellerini açığa çıkarmayı amaçlamaktadır. 

 

3.1 İç Mekânın Tarihsel Anlatısı 

İç mekân ve içsellik kavramları zaman içinde çeşitli kültürel ve sosyal bağlamlarda 

farklı anlamlar kazanmış ve bu süreç günümüzdeki anlayışımızı biçimlendiren çok 

katmanlı ve çok sesli bir tarihsel anlatıyı da şekillendirmiştir.  



86 

Disiplinlerarası kavramlar olarak “iç mekân” (interior) ve “içsellik” (interiority) 

mimarlık, psikoloji, sosyoloji ve felsefe gibi alanlarda ortak bir zemin bulurlar ve bu 

kavramlar, her bir disiplinin kendi perspektifinden ele alındığında değişen anlamlar ve 

açılımlar sunarlar. İç mekân (interior) ve içsellik (interiority) sözcüklerinin 

tarihyazımları, bilgiyi hem bağlamsallaştırabilecek hem de çerçeveleyebilecek tutarlı, 

bütüncül bir anlatı oluşturabilmek üzere sanat tarihi, mimarlık tarihi, tasarım tarihi gibi 

çeşitli tasarım tarihi araştırmalarına ya da edebiyat, psikoloji, felsefe ve beşerî bilimler 

alanında üretilmiş basılı yayınlara sıkça başvurur. Bu noktada, makaleler, eleştirel 

incelemeler, araştırma dokümanları ve görsel belgeler gibi çeşitli içerikler iç mekânın 

ve içselliğin tarihsel bağlamını keşfetmek için oldukça geniş bir araştırma alanı 

tanımlarlar. 

İç mekân ve içsellik kavramları arasındaki sıkı ilişki, onların kökenlerindeki 

etimolojik yakınlıktan kaynaklanır ve bu kökensel yakınlık onları birbirine bağlayan 

bir temel oluşturur.  

Bu hedef doğrultusunda, iç mekân kavramının tarihsel gelişimini anlamak, onun 

etimolojik kökenlerinden yola çıkmayı gerektirir. Bu bağlamda, Charles Rice’ın 2004 

tarihli Rethinking Histories of the Interior başlıklı kitabı “iç mekân” (interior) 

kavramının etimolojik kökeninden hareketle, bu terimin tarihsel süreçteki evrimini 

konu alan bir tartışmayı başlatır. Rice (2004) “interior” sözcüğünün İngilizce’de on 

beşinci yüzyılın sonlarından itibaren kullanılmaya başlandığını ve “iç/dış ayrımını 

ifade etmek” veya “ruhun içsel doğası”nı tanımlamak amacıyla kullanıldığını gözler 

önüne serer.  

On sekizinci yüzyılın başlarından itibaren “içsel karakter ve bireysel öznellik 

halleri”ni ifade etmek için kullanılan bu sözcük, aynı yüzyılın ortalarından itibaren 

“bir devletin topraklarının sınırları ve iç işleri”ni ifade etmek üzere yeni bir anlamla 

kuşatılır. Sözcük, ancak yaklaşık yarım asır sonra -on dokuzuncu yüzyılın başlarından 

itibaren- sözlüklerde yer almaya başlar (Rice, 2004). Kelimenin güncel Oxford 

İngilizce Sözlüğü’nde yer alan karşılığı ise şöyledir: 



87 

"Bir binanın veya odanın içi. Özellikle sanatsal etkiye istinaden; bir binanın 

veya odanın içinin bir resmi veya temsili. Ayrıca tiyatroda, bir binanın veya 

odanın içinden oluşan bir “set”. 

Amerikalı yazar ve sanat eleştirmeni Rudolph Arnheim ise İngilizce’de interior 

olarak yer edinmiş kelimenin Latince “internus” kelimesinden türediğini ve kökü 

“inter” olan, yani “arasında” anlamına gelen bir kelimeye dayandığına dikkat çeker. 

Bu kelime, aynı zamanda, “içinde”, “içeride” anlamına gelen “in” ve “intra” ön 

eklerini de içerir (Arnheim, 1977, s. 56). Bu noktada Arnheim, “interior” kelimesinde 

bir tür çifte anlam, bir gerilim, bir karşıtlık bulunduğunu iddia eder. “Interior” bir 

yandan, bir çerçeve ile sınırlanabilen bir alanı (kapsayıcı olarak mekânı) ifade ederken, 

öte yandan kelimenin “arasında” anlamına gelen Latince kökü dolayımıyla “unsurlar 

ve parçalar arasındaki ilişki”yi vurgular. Burada, şeyler arası gerilimler, uzaklıklar ve 

konumlanmalar üzerinden tanımlanan bir mekân söz konusu olur (Arnheim, 1977; 

aktaran Martinelli, 2020). Interior kelimesinin, ayrıca, Latince “includo” kelimesi ile 

de etimolojik bir yakınlık içerisinde olduğu görülür. Includo sözcüğü “sınırlama 

eylemi ile çevreleme ya da kuşatma” anlamına karşılık gelmektedir. 

Epistemolojik kırılmalarla birlikte, iç mekânı ‘dış’ın karşıtı bir alımlayıştan 

kurtarıp, onun kavramsal derinliğini keşfetmek ve yeni bir içsellik paradigması 

oluşturmak üzere temel kavramsallaştırmalardan biri “içsellik” (interiority) olgusunun 

açtığı yeni düşünme düzlemi olmuştur. İçsellik olgusu, Kartezyen çerçevelerin ve 

düalitelerin 34  ötesine geçen bir perspektifte, iç mekânın katmanlaşmış bilgi 

katmanlarını açığa çıkarmak için özgün bir kavramsal çerçeve sunmaktadır.  

 
34 Düalizm, temel olarak, şeyleri iki karşıt ilkeyi öne sürerek tanımlama ve açıklama eğilimindedir. Bir 

terim, düalist düşünce sisteminde ancak karşı konumuna yerleştirilen diğer şeye atıfta bulunularak 

açıklanır ve her terim ‘ne’ ise ‘o’ olmak için gerekli bir koşul olarak karşıtını gerektirir (Fung & Jackson, 

1996; aktaran Kıvılcım Sözgen, 2024).  

Tarihsel kökeni on sekizinci yüzyılda Aydınlanma felsefesi ile başlayan düalist düşünce formu 

yaklaşık bir asır sonra modern kültür ile düşüncenin neredeyse her alanına sızmaya başlamıştır. 

Günümüz mimarlık ortamında iç mekân üzerinde etkilerini hala hissettiğimiz düalist kavrayış iç mekân 

bilgisini ve kavrayışını kuşatmış durumdadır.  İç ve dış arasındaki ayrım, bir dizi üst üste binen 

söylemsel katmanlarla iç-dış düalitesine dönüşmüş ve iç mekân bilgisi üzerinde egemen bir anlatıya 

dönüşmüştür. “Güvenli iç” ile “tehlikeli dış” kavrayışı etrafında şekillenen söylem birlikleri, iç mekânın 

tarihyazımında belirgin bir rol oynamıştır.   

Ancak kategorilere ayırma eğilimi ‘iç’ ve ‘dış’ olarak karşıt pozisyonlara yerleştirilen her iki tarafın 

birbirinden ödünçlendiklerini geri planda bırakması ve kendilerine içkin, özgün niteliklerini sığ bir 

karşıtlık ilişkisi içinde silikleştirmesi sebebiyle eleştirinin merkezi olmuştur. 



88 

“İçsellik” kelimesi Türk Dil Kurumu Sözlüğü’nde “içsel olma durumu” ifadesiyle 

tanımlanmaktadır. Bu terim, bir şeyin içsel niteliğini veya durumunu belirtmektedir. 

Örneğin, bir fikrin içsel doğası veya bir duygunun içsel kökeni gibi ifadeler üzerinden 

düşünüldüğünde, “içsellik” sözcüğü “şeylerin içkin nitelikleri ile tanımladıkları 

durumlar” olarak tanımlanabilir.  

Oxford İngilizce Sözlüğü’nde (2024) ise kelimenin iki farklı anlamına rastlanılır: 

(i) iç mekânda olma niteliği ya da durumu (the quality or state of being 

interior or inward) 

(ii) iç karakter veya doğa; içsel bir öğe (inner character or nature; an inner 

element) 

Oxford İngilizce Sözlüğü’nde içselliği tanımlayan ilk ifadenin, yani “iç mekânda 

olma niteliği ya da durumu”nun fiziksel bir parametreye doğrudan işaret etmeyen, 

ancak yine de bir iç mekân koşulunda bulunma durumuna karşılık geldiği görülür. 

İkinci karşılığın- “iç karakter veya doğa; içsel bir öğe”- ise şeylerin iç karakteri veya 

doğasına karşılık gelecek şekilde tanımlandığı ve birey bağlamında düşünüldüğünde 

duyguları, düşünceleri, değerleri, inançları ve motivasyonları gibi kendinde olan, içsel 

özellikleri kapsadığını söylemek mümkün olur. Bu açılımın genellikle bir kişinin 

kimliğini ve davranışlarını şekillendiren derin ve özünde olan değişmez özellikleri 

vurguladığı söylenebilir ki bu karşılığın TDK’de yer alan açılım ile örtüştüğü açıkça 

görülür.  

Ancak, iç mekânın ve içsellik sözcüklerinin anlamsal dünyasını keşfetmek için 

sadece sözlük tanımlarına başvurmanın yetersiz olduğu açıktır. Çünkü bir sözcüğün 

anlamı, sadece dilbilgisel tanımıyla sınırlı değildir. Anlam, o kelimeyi kullanan, 

dönüştüren ve işleyen toplumun kültürel, tarihsel ve sosyal bağlamlarının sonuç 

ürünüdür.  

Bu eksende, alanyazında yapılan taramalarda dahi, her iki sözcüğün kimi zaman 

birbiri ile örtüşen, kimi zaman birbirinden bağımsız farklı bilgi katmanlarıyla 

 
 



89 

şekillendikleri görülebilir. Bu nedenle, iç mekân ve içsellik sözcüklerin kavramsal 

derinliğini keşfedebilmek için tarihsel bağlam içinde nasıl değiştiklerini anlamak 

gerekir. Bu doğrultuda, iç mekânın ve içsellik kavramının evrimi, geçmişten 

günümüze sosyal, kültürel ve felsefi değişimlerle birlikte değerlendirilmelidir. Bu tür 

bir döküm, kavramların algılanma biçimlerini, zihniyet tarihi içindeki kullanımlarını 

açıklığa kavuştururken, aynı zamanda günümüz mimarlık ortamında da içsellik 

kavramının oynadığı rolleri değerlendirme imkânı sağlar. Ancak bu şekilde, iç mekân 

ve içsellik kavramlarının gelecekteki potansiyelleri üzerine kurulacak bir projeksiyon 

ortamı mümkün olabilir. 

İç mekân ve içsellik kavramlarının tarihsel anlatılarına bakıldığında, araştırmaların 

büyük bir kısmının, her iki kavramın kökenlerini değişik dönemlere dayandırdıkları 

görülür. İç mekân kavramının kökenleri genellikle antik döneme kadar uzanırken, 

içsellik kavramı modern felsefe ve psikolojinin doğuşuyla daha sıkı bir şekilde 

ilişkilendirilir ve geriye doğru kökenleştirilir. Bu farklı köken inşaları ve 

disiplinlerarası bağlamlar, iç mekân ve içsellik kavramlarının anlamlarının ve 

kullanımlarının çeşitliliğini de ortaya serer. Örneğin, Mario Praz’ın An Illustrated 

History of Interior Decoration: From Pompeii to Art Nouveau (1964) başlıklı 

kitabında iç mekânın ilk örneklerinin Antik Roma’da başladığı savunulurken, Charles 

McCorquodale’ın The History of Interior Decoration (1983) başlıklı çalışmasında ilk 

iç mekânların Antik Yunan ve Roma dönemlerine kadar uzandığı öne sürülmektedir. 

Diğer yandan, Robbie Blakemore, History of Interior Design and Furniture: From 

Ancient Egypt to Nineteenth-Century Europe (1997) başlıklı çalışmasında iç mekânın 

ilk izlerini eski Mısır’a kadar sürmektedir. 

Diğer taraftan, güncel araştırmaların bazılarının her iki kavramın kökenini 

Paleolitik Çağ’daki mağara yerleşimlerine kadar götüren sanat tarihi geleneğini 

benimsedikleri görülmektedir. Bu kapsamda, akademisyen ve yazar John Pile A 

History of Interior Design (2000) başlıklı kitabında iç mekân tasarımının tarihini ve iç 

mekânın kökenini daha gerilere uzatarak, Antik Yunan ve Antik Roma’dan Paleolitik 

Çağ’ın mağara yerleşimlerine doğru genişletmiştir. Pile, iç mekân tasarımının evrimini 

antik çağlardan modern döneme kadar geniş bir zaman diliminde incelemiş, Horst 

Woldemar Janson ve Ernst Gombrich gibi sanat tarihçileri tarafından oluşturulan anlatı 



90 

izleğini takip ederek, Altamira, Lascaux ve Chauvet gibi Paleolitik Çağ mağara 

yerleşimlerinin iç mekân kavramsallaştırmalarının evrimini oluşturan “ilk sığınaklar” 

olduklarını öne sürmüştür. Bu mağaraların içinde bulunan duvar resimleri, dönem 

insanlarının bu mağaraları kullandıklarına dair açık işaretler sunmaktadır. Ancak Pile, 

bu resimlerin mağaraların barınaklar olarak kullanıldıklarına dair kesin birer kanıt 

olamayacaklarını da belirtir. Benzer bir kökenleştirme yaklaşımına, Stanley 

Abercrombie ve Sherrill Whiton tarafından yazılan Interior Design and Decoration 

(2008) başlıklı kitapta da rastlanır. Whiton’un klasik metnini gözden geçirerek 

yenilediği bu çalışmasında Abercrombie, Paleolitik Çağ’ın bu mağara yerleşimlerini 

tarihteki ilk iç mekânlar olarak konumlandırır. Paleolitik Çağ’da mağara duvarları 

Homo Sapiens için sadece koruma sağlamamış, aynı zamanda hayatın devamı için 

önemli olan estetik ve ruhsal işlevleri de yerine getirmiştir. Mağara duvarlarında 

görülen detaylı hayvan tasvirlerini anlamak üzere temel bir açıklayıcı kavramsal 

çerçeve sunan Darwinizm, Homo Sapiens’in, bu resimler aracılığıyla sembolik 

düşünce geliştirmenin bir yolunu bulduğunu düşündürtmektedir (Petit, 2019).  

Mağaralar insanların içsel dünyalarını dışa vurdukları, anlam arayışlarını ve ruhsal 

bağlantılarını pekiştirdikleri yerler olarak ele alındığında, ilk içsellik deneyiminin tam 

olarak burada başladığını söylemek mümkün olmuştur. Böylece, içselliği iç mekân ile 

çakışık bir düzlemde kavrayan John Pile (2000), Daniel J. Huppatz (2012) ve Sven 

Ouzman (2005) gibi isimler Paleolitik Çağ mağaralarını insan bedeninin 

deneyimlediği ilk iç mekânlar ve içselliğin ilk ortamları olarak değerlendirmişlerdir.  

Ouzman (2005), mağaralarda yaşanan içsel deneyimlerin yalnızca mağara 

duvarlarına yapılan resimlerle sınırlı olmadığını, bunun yanı sıra mağaranın akustik 

özellikleri, ses olayları ve dokunma duyularının da bu deneyimlere dâhil olduğunu 

ifade etmektedir. Mağaranın maddesel-olmayan (immaterial) ve atmosferik 

fenomenleri çeşitli duyularla inşa edilmişlerdir (Huppatz, 2012). Farklı duyusal 

deneyimler, herhangi bir mekânının sunduğu içsel derinliği ve karmaşıklığını anlamak 

için bir araştırma ve keşif alanı sunmaktadır. Bu yaklaşım, mağarayı yalnızca ilk 

insanların yaşadığı birer boşluk olarak değil, aynı zamanda onların müdahaleleriyle 

“kutsal bir alan”a dönüştüren üç boyutlu bir alan olarak konumlandırarak, içsellik 

kavramının temelini oluşturmuştur.  



91 

Mağaranın duyusal bir ortam olarak fenomenolojik kavranışı, jeolojik bir boşluğu 

iç mekâna dönüştüren ve içselleştiren süreçleri anlamak için önemli bir başlangıç 

noktası olarak kabul edilmiştir. Akademisyen Daniel J. Huppatz (2012) için bu uzak 

köken, alternatif bir iç mekân tarihinin inşa edilebileceği bir başlangıç noktasını 

tanımlamaktadır. Mimarlık tarihinin çıkış noktası genellikle “İlkel Kulübe” (The 

Primitive Hut)35 iken, içmimarlık tarihinin çıkış noktası Paleolitik mağaralardır ve tam 

da bu sebeple Huppatz (2012) “içsellik” (interiority) olgusunun mimarlık tarihinin 

başlangıcından daha geriye uzandığına ve bu olgunun zaten “evsellikten” (domesticity) 

çok daha eski ve fazla bir kavram olduğuna dikkat çekmektedir. Alanyazında 

“evsellik” (domesticity) baskın bir konsepsiyon olarak içselliği tanımlayagelmiştir ve 

evselliğin içselliği biçimlendiren pozisyonunu aşmak üzere çok az şey söylenmiştir. 

Huppatz (2012) tarafından dikkat çekilen bu nokta, iç mekânın ve içselliğin evsellikten 

öteye uzanan açılımlarını keşfetmek üzere yeni bir perspektif sunması sebebiyle önem 

taşımaktadır. 

İç mekânın tarihsel kökenine yönelik yapılan araştırmalar kapsamında, 

akademisyen Bruno Cruz Petit (2019), sıcak iklim bölgelerindeki ilk iç mekânların 

duvarlar olmadan inşa edildiğini öne sürmüştür. Söz konusu iç mekânlar, korunaklı bir 

doğal alanı, “Yaratılış” (Genesis) anlatısında tarif edildiği gibi bir bahçeyi 

andırmaktadır. Bir iç mekâna girmek, hareketli veya sabit bir eşiği geçmektir ki bu 

deneyim bir tür topofilidir (Petit, 2019). Bu topofili, evsellik temelli bir deneyim 

olabilir veya Pantheon’un iç mekânına adım atmanın psikolojik deneyimi gibi, kutsal 

bir anlamla kuşatılmış da olabilir. İç mekânı psikolojik ve ruhani boyutuyla ele alan 

bu yaklaşımın iç mekânı fiziksel bir barınma ihtiyacından psikolojik temelli bir 

mekânsallığa taşıdığı ve içselliği psikolojik deneyimlerle ilişkilendirdiği söylenebilir. 

Alanyazında ilk ‘iç mekân’ın nerede ve ne zaman geliştiğini saptamaya çalışan 

çalışmalardan ayrı olarak, içselliğin tarihçesinde farklı bir başlangıç noktasına daha 

rastlanılır. Stanley Abercrombie ve Sherrill Whiton (2008) içselliğe dair ilk deneyimin 

 
35  Marc-Antoine Laugier, 1753’te yayımlanan Essai sur l'architecture (Essay on Architecture) adlı 

eserinde, mimarinin temel ilkelerini açıklamak için “İlkel Kulübe” (The Primitive Hut) metaforunu 

ortaya koymuştur. Bu metaforda, Laugier, mimarinin en saf ve en temel formunu temsil eden bir yapı 

olarak basit ve ilkel bir kulübeyi mimarlığın “ideal” modelinin temeli olarak görmekte ve mimarlığın 

yalnızca bu basit yapıdan türeyebileceğini öne sürmektedir (Laugier, 1755). 



92 

anne karnındaki deneyim olduğunu öne sürerler. Anne karnında geçen dönem, bebeğin 

mahremiyet ve güven duygusu ile çevrelendiği ilk içsel deneyimini şekillendirir. Bu 

bakışa göre beden sınırın kendisidir ve içsellik, beden ile dışarısı arasındaki mesafede 

tariflenir (Abercrombie ve Whiton, 2008).  Anne karnındaki deneyim, içsel 

deneyimlerin en temel ve belirleyici olanı olarak kabul edilir ve içselliğin kökenini 

anlamak için önemli bir referans noktasını oluşturur. 

Ağırlıklı olarak felsefe ve psikoloji gibi alanlarda kullanılan içsellik sözcüğünün ise 

alanyazındaki ilk izlerine 1700’lü yılların başlarında rastlanılır. Bu yüzyılda içsellik, 

genellikle teolojik bağlamdaki manevi yaşamla yakından ilişkilendirilmiştir36. İçsellik 

ve iç mekân insan bedeninin kendi fiziksel alanı ile çerçevelenmiştir. Beden, içselliğin 

maddesel mekânıdır (Park, 2023). O yıllarda, ahlaki bir hakikat temelinde tanımlanan 

kavram, yaklaşık bir asır sonra mekânsal bir kullanım kazanacaktır (Simpson & 

Weiner, 1989). 

İç mekânın manevi ve ruhsal boyutu, Augustinusçu “içsel dönüş” perspektifini 

temel alarak içsellik ve iç mekân arasındaki ilişkilerde önemli bir etkileşim alanı 

yaratmaktadır. Bu yaklaşım, ruhsal içselliğin Tanrı ile ruh arasındaki ontolojik 

yakınlıktan türetildiğini öne sürmüştür. Bu bağlamda içsellik, münzevi bir yalnızlıkta 

veya mahremiyet koşullarının sağlandığı inzivalarda bedensel ve ruhsal bir geri 

çekilme hali ile oluşmaktadır. Bu tür bir içsellik temelde bir öz-farkındalık 

 
36 Bu noktada, on yedinci yüzyıl içselliğini anlamak için Ortaçağ’a geri dönen bir parantez açılabilir. 

Ortaçağ’da insan bedeni, ruhun içsel varlığını koruyan veya sınırlayan bir yapı olarak görülmektedir. 

Papa Büyük Gregory’ye göre, “beden görünen evdir (domus carnis), ruh ise evin pencere veya 

kapılarından dışarı bakan görünmez sakini, duyulardır” (Straw, 1988, s. 129; aktaran Park, 2023, s. 27). 

Beden ruhun içsel varlığı ile görünmez bir çatışma halindedir. Bu düşünceye göre yalnızca Tanrı 

insanların gizli iç dünyasını görebilir ve anlayabilir. Beden iç dünyaya dışsaldır. Ancak Rönesans 

dönemi ile bu kavrayışta değişimlere tanık olunmuştur.  

Ortaçağ, Avrupa’sı genellikle Feodalizm ve Skolastik felsefe ile tanımlanmakta ve Hıristiyan 

teolojisinin egemen olduğu bir döneme işaret etmektedir. Bu kültürel ortamda beden ve ruh üzerinden 

belirginleşmeye başlayan iç/dış ayrımı, Tanrı’nın engin bilgi gücüne dayanarak ortaya çıkmış, hatta bu 

ayrım Ortaçağ kentlerinin biçimlendirilişini çok yakından etkilemiştir. Dönem kentlerini ‘dünyevi’ ve 

‘kutsal’ın zıtlığı üzerinden kurgulayan bu biçimleniş Richard Sennett’in, Gözün Vicdanı (2019) başlıklı 

kitabında iç/dış ilişkiselliğinde etraflıca tartışılmıştır. Bu biçimleniş, kiliseyi kutsal atfederek güvenli 

bir sığınak olarak konumlandırmıştır. Bu dönemde yüceltilenler, ahlak ve onun somutlaştığı iç 

mekânlardır.  

Rönesans dönemi ise Skolastiklerin sıkı felsefi ve dini doktrinlere olan bağlılığına karşı özgürlükçü 

bir düşünce tarzının yükselişine sahne olmuştur. Katharine Eisaman Maus tarafından işaret edildiği gibi, 

Rönesans döneminde iç ve dış varlık alanları arasındaki kavramsal ayrım, epistemolojik bir mesele 

olarak kaydedilmiştir. İç, ‘kişisel ve görünmez gerçeklik alanı’ olarak ayırt edilirken, dış ‘toplumsal 

olarak görünen şeylerin alanı’ olarak tanımlanmıştır (Park, 2023). 



93 

deneyimidir. Bu noktada, içselliğin maddesel alanı bedendir ve mahremiyet olgusu 

inanç ve manevi yaşamın bir yansıma alanı olarak bedende tezahür etmektedir. 

Augustinus’un Hıristiyanlıkla ilişkilendirdiği “içe dönüş” düşüncesi, on beşinci 

yüzyılda önemli bir dönüşüme uğramaya başlamıştır. Petit (2019) From Interior to 

Interiority: Locating Key Historical Moments in the Relationship between Spaces and 

Individuals (2019) başlıklı kitabında, on beşinci yüzyıldan itibaren mahremiyet 

koşullarını üreten iç mekânın artık sadece manevi değil, aynı zamanda hedonist bir 

işlev gördüğüne dikkat çekmiştir. Ruhani bir bireysellik ve içsellik halinden modern 

öznelliğe doğru uzanan bu uzun soluklu sürecin izleri “ruhsal, manevi iç mekân”dan 

“hedonistik iç mekân”a geçişte gözlemlenmiştir. Modern kapitalizm ve tüketimdeki 

artış bu hedonistik anlayışı tetiklemiş, toplumsal değişimlerle birlikte iç mekân 

kavrayışını köklü bir biçimde dönüştürmüştür. Macar asıllı Amerikalı tarihçi John 

Adalbert Lukacs (1970, s. 623) dönemin zihniyetini ve dönüşümü şu şekilde ifade 

etmektedir: 

“Ortaçağ insanının öz bilinci kıt olduğu için, soyluların ve kralların odaları da 

dâhil olmak üzere evlerinin içleri çıplaktı. Evlerin iç döşemeleri, zihinlerin iç 

döşemeleri ile birlikte ortaya çıktı.” 

Lukacs’ın ifadesi, ekonomik koşulların yeniden şekillendirdiği bireysellik ve 

gösterişli tüketimle ilişkilendirilen iç mekânın doğuşuna işaret etmektedir. Bu iç 

mekân, sanatsal ve estetik hazlara odaklanan mobilyalarla karakterize edilir. Bu 

noktada, kapitalizmin ruhunu ve modern iktisadî düşüncenin teolojik arka planını 

araştıran Alman ekonomist ve sosyolog Werner Sombart’ın (1967) “kutsal olandan 

dünyevi aşka geçiş” olarak tanımladığı süreçte, ihtişam ve estetik zevke odaklanan 

sanatsal ve hazcı bir iç mekâna geçişe şahit olunulur. Özellikle konut yapılarında, 

stüdyolar, kütüphaneler, dolaplar veya gardıroplar yaygınlaşmaya başlar.  

Benzer bir perspektiften yaklaşan Pensilvanya Eyalet Üniversitesi İngilizce 

profesörü ve yazar Julie Park (2023) on yedinci yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde, 

içselliğin maddesel alanının sadece beden ile sınırlı kalmadığını, fiziksel bir ortam ile 



94 

örtüşmeye başladığını öne sürmüştür. 37  On yedinci yüzyıl İngiltere’sinde fiziksel 

ortam, yoğun ruhsal deneyimler elde edebilmek için aktif olarak değiştirilip 

düzenlenmesi gereken bir alan olarak görülmüştür. Bu bağlamda, Anglikan Piskopos 

Edward Wettenhall’un 1684 tarihli Enter into Thy Closet başlıklı rehberi (Şekil 3.1), 

ibadet yoluyla içsel yaşamı geliştirmek için bir dolabın38 sunduğu iç mekânın (Dua 

Odası da denilebilir) mekânsal düzeninden bahsetmektedir. Wettenhall Dua Odası’nı 

“bir masa, bir tabure ve bir mumluk” ile donatarak ve dua sırasında “görünür cenneti” 

gözlemleyebileceği bir pencere açarak, aktif yaşamdan çekilip dinlenebileceği, ibadet 

için özel bir şapel tasarladığını ifade etmektedir.  

 

Şekil 3.1 Edward Wettenhall, Enter into Thy Closet (1684) başlıklı kitabın ön kapağında yer alan, 

arkasında bir melekle dua eden kadını tasvir eden illüstrasyon (Fotoğraf: Huntington Kütüphanesi, San 

Marino, Kaliforniya; aktaran Park, 2023) 

 
37 Julie Park, metinler ve mekânların bir araya getirildiğinde, 18. yüzyıl İngiliz kültürünün içsel kimliği 

ve içsellik kavramı hakkında, her birinin tek başına sunduğundan çok daha zengin bilgiler sunduğunu 

öne sürer.  

Bu düşünce ekseninde kaleme aldığı My Dark Room: Spaces of the Inner Self in Eighteenth-Century 

England (2023) başlıklı kitap, edebi eserlerdeki mekânsal temaların yakından okunmalarını sunarken, 

aynı zamanda on sekizinci yüzyıl edebiyatında içselliğin ifade edildiği metin türlerinin, mimari 

tasarımların, resimlerin ve sanat eserlerinin çeşitli ortamlarda nasıl ortaya çıktıklarını inceler. On 

yedinci ve on sekizinci yüzyıl kültüründe iç yaşamın duygulanımsal ve psişik boyutlarının dönemin 

yapılı çevrelerine nasıl gömülü olduğunu göstererek, içselliği zihnin soyut alanından fiziki mekâna 

kaydırır. Geleneksel olarak zihnin soyut alanı olarak kabul edilen içselliğin, duruma bağlı ilişkisel bir 

durum olduğunu ortaya koyar. 
38 Türkçe’ye “dolap” olarak çevrilmiş olan İngilizce “closet” sözcüğü, on yedinci yüzyılda “küçük bir 

oda” ifadesini karşılamak için kullanılmaktadır (Park, 2023). 



95 

Dönemin dini rehberlerinin, Wettenhall’ınkine benzer olarak, mevcut ev 

mekânlarının bireyin içsel yaşamını besleyen ve inzivayı mümkün kılan alanlara nasıl 

dönüştürülebileceğini açıklaması dikkat çekicidir. Bu bağlamda, Rönesans döneminde 

özel ev yaşamı ve Shakespeare’in eserleri üzerinde uzmanlaşmış İngiliz edebiyat 

profesörü Lena Cowen Orlin Locating Privacy in Tudor London (2007) başlıklı 

kitabında, on altıncı yüzyılda değerli eşyaların depolanması için kullanılan dolapların, 

on yedinci yüzyıla gelindiğinde yalnızlık ve inziva alanları olarak kullanılmasına, 

işlevlerinin değişmesine dikkat çekmektedir. Orlin, on yedinci yüzyılda söz konusu 

dolapların sunduğu mekânsallıkların, modern varsayımların aksine, daha çok gizlilik 

ve bireysel kontrolün retorik alanı olduklarını belirtmektedir. 

On yedinci yüzyılın sonlarından itibaren, ibadet odaları veya dinlenme, çalışma 

odaları gibi mimari mekânlar, bireyin duyguları ve düşünceleriyle baş başa kalması 

için giderek daha gerekli ve vazgeçilmez hale gelmiştir. Ancak, on sekizinci yüzyılın 

ortalarında, bu mekânlar modern bir çizgide yeniden tanımlanmıştır. İçsellik artık 

sadece dini değil, aynı zamanda seküler içe dönük yaşama biçimlerini de kapsamaya 

başlamıştır (Park, 2023). 

İçsel yaşamın kurulmasına yönelik olarak konuşlanan bu pratiklerin, on yedinci 

yüzyılda matbaanın kolaylaştırdığı, okuma ve yazma ile güçlendirilmiş bir Kartezyen 

“Epistemolojik Dönüş” (The Epistemological Turn) ve “Öznelci Dönüş” (The 

Subjective Turn) ile eşzamanlı olduklarını belirtmek gerekir. Matbaanın icadı ile 

birlikte insan düşünebilen, gözlemleyebilen bir özne olarak öne çıkmıştır. Herhangi 

bir biçimde tanrısal anlamlara, mistik açıklamalara, doğaüstü ve aşkın güçlere ihtiyaç 

duymaksızın yaşamsal alana dair bilgiler elde edebilen özne, artık kendi deneyimleri 

aracılığıyla dünyayı kavrayabilmektedir (Tunçer, 2019).  

Rönesans ve Reformasyon dönemlerinde bireysel özgürlük ve kimlik arayışlarının 

önem kazanmasıyla “Öznelci Dönüş”, kişisel deneyimleri ve düşünceleri edebi alana 

taşımıştır. Diğer türlerdeki varlığına rağmen, on sekizinci yüzyıl İngiliz edebiyatında 

içselliğin en geniş ölçüde tanındığı yer, henüz yeni gelişmekte olan roman türü 

olmuştur. Bu edebi tür, karakterlerin iç dünyalarının gelişimini, metinlerdeki ayrıntılı 

betimlemelerle daha belirgin hale gelen fiziksel çevrelerle doğrudan ilişkilendirerek, 

edebi temsilin yeni bir paradigmasını oluşturmuştur (Park, 2023). Roman, içsel yaşamı 



96 

temsil etmek için yeni bir dil geliştirirken, belirli tür mobilyalar, örneğin, yazı masası, 

çekmeceler ve dolaplar içeren bir mobilya türü olarak “secretaires” benlik deneyiminin 

önemli ve kurucu parçaları olmuştur (Petit, 2019).  

On sekizinci yüzyılın ilk yarısına gelindiğinde, mobilya ticaretindeki artan 

faaliyetlerle birlikte, mimarlar iç mekânların düzenlenmesini ve dekorasyonunu, 

tasarımlarının tamamlayıcı unsurları olarak algılamaya başlamışlardır. Bu yüzyılda 

duvar kaplamaları, resimler, mobilyalar ve renklerin birbirleriyle uyumlu şekilde nasıl 

görünebileceğine dair daha kapsamlı bir tasarım yaklaşımı benimsenmiştir. 

Neoklasizmin öncülerinden biri olan İskoç arkeolog, mimar ve sanatçı James 

“Athenian” Stuart’ın 1759-65 yılları arasında I. Earl Spencer için dekore edeceği evin 

çizimleri, bu ahenkli tasarım yaklaşımını açıkça ortaya koymaktadır (Şekil 3.2). 

 

Şekil 3.2 James “Athenian” Stuart’ın 1759 yılına ait bir çizimi (Kaynak: Britanya Müzesi Dijital Arşivi) 

 

İç mekânların mimari çizimlerdeki temsillerinin, konut tipolojisindeki iç 

mekânların bireyselleşme ve kendilik pratikleri için sağladığı yeni potansiyeller, bu 

ortamların aslında daha spesifik işlevlere sahip olabileceklerine dair bir farkındalığı da 

açığa çıkarmıştır.  Bu farkındalık, iç mekân tasarımında çeşitli temsil biçimlerinin 

denendiği yeni bir tasarım sürecini tetiklemiştir. Bu dönemde, “cutaway section” 

olarak adlandırılan yeni temsil biçimi, bir tür ortografik projeksiyon olarak üç boyutlu 

mekânı iki boyutlu bir kesit düzleminde ifade etmiş ve yüzeyler, desenler ve ışık 



97 

arasında kurulan ilişkilerle izleyicinin iç mekânı hayali bir canlandırmayla 

deneyimlemesine olanak tanımıştır. On sekizinci yüzyıl İngiltere’sinin ünlü 

mimarlarından William Chambers, Pall Mall’daki York House için 1759 yılında 

tasarladığı iç mekânı bu temsil yöntemi ile görselleştirmiştir (Şekil 3.3, solda). Bu 

çizim, her bir oda için düşünülmüş farklı duvar kaplamalarını, mobilyaları ve renkleri 

kapsayan, bütünsel bir tasarım şeması niteliğindedir ve türünün ilk örneği olduğu iddia 

edilmektedir.39 

On sekizinci yüzyılın ikinci yarısında, iç mekânın çizim düzleminde farklı bir ifade 

biçimi ortaya çıkmış ve bu teknik İngiliz mimar ve teorisyen Robin Evans tarafından 

“Developed Surface Interior”40 olarak adlandırılmıştır. Thomas Lightoler’ın çizimleri, 

bu tekniğin en eski örneklerinden biridir. Bu teknik, yalnızca bir odanın tüm dekoratif 

unsurlarının aynı anda görülmesine izin vermekle kalmamış, aynı zamanda odanın 

gerçekte nasıl deneyimlenebileceğinin ipuçlarını da aktarmıştır (Şekil 3.3, sağda).  

     

A                     B 

Şekil 3.3 William Chambers tarafından, Pall Mall’daki York House için önerilen dekorasyonu gösteren 

çizim, 1759 (A) (Kaynak: Royal Institute of British Architects Ref. No. RIBA3083-37) 

Thomas Lightoler tarafından çizilen “Developed Surface Interior”, 1757 (B) (Kaynak: Park, 2023, s. 

32) 

 

Her iki temsil biçiminde (developed surface interior ve cutaway section), gerçekçi 

görüntüler yaratmak üzere kullanılan renk ve gölge oyunları derinlik etkisi 

 
39 Park, 2023, s. 30 
40  Bu yöntem, dört duvarlı bir odanın her bir duvarı için çizilmiş ortogonal görünüşleri aynı sayfa 

düzlemi üzerinde birbiriyle ilişkili olarak konumlandırır. Daha genel bir ifade ile, üç boyutlu bir 

nesnenin bitişik yüzeyleri, tüm yüzeyler dik izdüşüm olacak şekilde dışarıya doğru çizilir. 



98 

yaratmalarının yanı sıra içsellik duygusunu da güçlendiren unsurlar olarak öne 

çıkmışlardır. Yüzeyler, desenler ve ışık arasında kurulan eşzamanlılıklarla 

işaretlenmiş bu çizimler, kişinin iç mekânı hayali bir düzlemde deneyimlemesine ve 

kendisini tamamen bedenlenmiş bir varlık olarak bu iç mekânda yer aldığını hayal 

edebilmesine olanak tanımıştır. Böylece, on sekizinci yüzyılda, iç mekân çizimlerine 

psikolojik bir derinlik ve katman ekleme isteği, gölgelendirme ve perspektif gibi 

tekniklerin daha yaygın ve dikkatli kullanılmasına neden olmuştur (Park, 2023). 

On sekizinci yüzyılın başında, İngiltere’nin yanı sıra, Fransa’da da aristokrasisinin 

yaşama sevincine katılan rafine bir hedonizm gözlemlenmiştir. Bu dönemde, 

bireylerin kendilerine ait bir alan oluşturmaları ve zaman zaman toplumun dışında 

kalarak kişisel dünyalarına çekilmeleri kabul görmeye başlamıştır. Farkındalık, 

hassasiyet ve mekânsal karşılıkları bakımından günümüzün standartlarına ulaşmasa da 

özellikle aristokrat kesimde, zaman zaman gönüllü yalnızlık halinin bir tür lüks ve 

rahatlama şekli olarak görüldüğü belirtilmelidir. Bu farkındalık, içsellik kavrayışını 

mekânsal bir gereklilikle şekillendiren yeni bir yönelimin ortaya çıkmasına da yol 

açmıştır. Böylece, on sekizinci yüzyıl aristokrasisinin yaşam alanlarında, bireylerin iç 

dünyalarını keşfetmeleri ve ifade etmeleri için fiziksel mekânlar giderek özelleşmeye 

ve ayrışmaya başlamıştır. Mekânsal ayrımların önem kazanmasıyla birlikte, bu 

dönemde bireyselliği önceleyen ve içselliği kuran unsurlar olarak duvarlar, kapılar ve 

koridorların yanı sıra yeni mobilyaların ortaya çıkışı da rastlantısal değildir (Petit, 

2019).  

İçsellik, on sekizinci yüzyılda, bireyin iç dünyasını, zihinsel ve duygusal 

deneyimlerini ifade eden ve inziva arzusu ile kurulan yeni bir tür mekânsallığın 

işaretçisi olmuştur. Bu olgu, dönem iç mekânlarının daha özelleşmiş mikro-

ortamlarında -yatak, çalışma masası (studiolo) gibi mobilyalarla ya da pencere nişi gibi 

girinti ve kuytularda- sığınma ve inziva halleri ile somutlaşmıştır. İç mekânın somut 

fiziksel özelliklerini aşan bu durumlar, kişisel düşünceleri, duyguları, motivasyonları 

ve algıları içeren içsel deneyimlerle bağlantılı hale gelerek iç mekânı mahremiyet, 

öznellik, inziva ve benlik pratikleri ile ilişkili bir konuma yerleştirmiştir. 

İtalyan içmimar ve akademisyen Imma Forino “The Interno Nell’Interno: Some 

Furnishing Paradigms for an Interior as Interiority” (2017) başlıklı makalesinde mikro-



99 

ortamlar kuran bu tür mobilya ve nişleri “interno nell'interno” ifadesi ile tanımlamış 

ve iç mekân-içsellik ilişkisini düşünmek üzere yeni bir perspektifi aralamıştır. 

“L’interno nell’interno”, kelime anlamı olarak “içteki iç” anlamına karşılık gelmekte 

ve bir mekânın içinde özel bir amaç için ayrılmış daha küçük bir mekânın varlığını 

ifade etmektedir. Mobilyalar ve nişler aracılığıyla tanımlanan bu mikro-ortamlar, 

fiziksel mekânlar olmalarının yanı sıra, içsellik mefhumunu geliştirmeye olanak sunan 

psikolojik mekânlar tanımlamışlardır. Mobilyalar, dolayısıyla mikro-ortamlar 

vasıtasıyla iç mekân, bireyselliğin ve içsel dünyanın yansıması olmaktan öteye geçmiş 

ve içselliğin kurulmasına, katmanlaşarak güçlenmesine hizmet etmeye başlamıştır 

(Praz, 1982; aktaran Petit, 2000). Bu bağlamda mobilya, bireyin dış dünyayla 

ilişkisinde özel bir kişisel alanın ve onu çevreleyen her şeye duyulan arzunun bir tür 

maddesel karşılığı ve aracısı olarak değerlendirilmeye başlanmıştır.   

On sekizinci yüzyıl iç mekânları, her ne kadar mahremiyet koşullarını öncelemeye 

başlasalar da ev içi yaşamını baskın bir şekilde belirleyen belli davranış kodlarından 

ve toplumsal normlardan tam olarak bağımsızlaşamamışlardır. Bu noktada, on 

sekizinci yüzyıl Fransa’sının öncü mimarlarından ve ilk mimarlık eğitimcilerinden biri 

olan Jacques François Blondel’in yaptığı ve yayımladığı iç mekân incelemeleri önemli 

bir referans sunmaktadır. Blondel, 1722 yılında Paris’te Louise-Françoise de Bourbon 

için inşa edilen Palais Bourbon için kaleme aldığı inceleme yazısında, “commodité 

odaları” olarak adlandırılan süitlerden bahsetmiştir. Bu süitler, belirli davranış 

kodlarından sıyrılmaya imkân tanıyan “konfor” alanları olarak işlev görmektedir ve 

bu odalar, barok görgü kurallarından uzak, özel ve rahat kıyafetlerle “evde olmanın” 

keyfini çıkarma fırsatı sunmaktadır (Petit, 2019). Bu tipolojik referans, on sekizinci 

yüzyıl aristokrasisinin sıkı kurallarla belirlenmiş ev içi yaşamında, sakinlerin 

kendilerini özgürce ifade edebildikleri iç mekânları rahatlık ve konfor kavramlarıyla 

ilişkilendirerek yeni bir içsellik anlayışının geliştirilmesi açısından önem taşımaktadır. 

Orleans Dükü Louis Philippe’in 1773-1850 yılları arasında süren saltanatının 

sonlarında burjuvazinin tarihsel olarak ortaya çıkışı, iç mekânın on dokuzuncu 

yüzyılın sonlarına kadar sürecek olan hedonist karakterini ve konumlanışını 

pekiştirmiştir (Petit, 2019). Avrupa’nın modernleşmesinde önemli bir yere sahip olan 

bu yüzyıl, evsel iç mekânın giderek artan bir şekilde kapitalist dünyadan kaçışın 



100 

sahnesi olarak hizmet etmesine tanıklık etmiştir. Modern teknolojilerin evlerde 

giderek daha fazla yer alması (gece hayatına izin veren gaz lambası gibi) burjuvazinin 

ev içindeki konforunu artırmış, birçok dekoratif ve sanatsal parçanın iç mekânları 

donatması evsel alanı egzotik bir evrene dönüştürmüştür. Bu yüzyılda, iç mekânı 

istikrarlı, kişiselleştirilmiş bir alan olarak kurma arzusu yaygınlık kazanmıştır. 

Özneler, dönemin iç mekânlarında, nesneler ve mobilyalar aracılığıyla kendileriyle 

yüzleşmişlerdir (Rice, 2004).  

Bu noktada, on dokuzuncu yüzyıldaki iç mekânların Sanayi Devrimi ile ortaya 

çıkan rasyonel sömürü alanına radikal bir karşıtlık sundukları ve hayatın her alanına 

sızmaya başlayan modernitenin yabancılaşmış varoluş formlarına karşı yanıt verme 

çabası ile şekillendikleri görülmektedir (Sparke, 2008, Rice, 2004). Bu sebeple, on 

dokuzuncu yüzyılın, özellikle burjuva iç mekânlarında, “evsellik” (domesticity) 

kavramının yükselişine şahitlik ettiği görülmektedir. Burjuva iç mekânı, evselliğin 

sembolik ve pratik yönlerini bir araya getirirken, aynı zamanda kişisel kimliğin ve 

aidiyet duygusunun bir ifadesi haline de gelmiştir. Bu koşullarda içsellik kavramını da 

oldukça besleyecek olan evsellik bağlamının, burjuva iç mekânında hem bir imge hem 

de bir mekânsal koşul olarak ortaya çıktığını söylemek mümkün olmuştur (Rice, 

2004).   

On dokuzuncu yüzyıl Avrupa’sının burjuva evine ve iç mekânlarına daha yakından 

bakıldığında, “evsellik” ve “içsellik” kavramlarının birbirlerine karşılık gelecek 

şekilde yaygın olarak kullanıldıkları görülmektedir. Bu iki olgu, burjuva iç 

mekânlarında iz birikimi yoluyla ve üstü kapalı anlamlarla ilişkili olarak ortaya 

çıkmıştır. İz kavramı, on dokuzuncu yüzyıl iç mekânının sakini tarafından nasıl 

şekillendirildiğini ve sahibi hakkında nasıl bir izlenim oluşturduğunu ifade etmekte 

önemli bir yer tutmaktadır (Rice, 2004). Bu yüzyılda kavramsal içeriğini “benlik”, “iç 

dünya”, “içsel yaşam”, “sığınma”, “arzu” gibi alt kavramlarla genişleten iç mekân, 

zaman içinde toplanmış ve biriktirilmiş nesnelerle doludur. Nesneler koleksiyon ya da 

yığılmalar aracılığıyla evcilleştirilmekte (Tanyeli, 1995) ve bu koleksiyonlar 

aracılığıyla iç mekân sahibi adına konuşmaktadır (Perrot ve Guerrands, 1991). 

Böylece, nesnelere sahip olma edimi özneyi iç mekân ile bütünleşik bir pozisyona 



101 

yerleştirmektedir. Bu durum mimarlık tarihçisi ve kuramcısı Uğur Tanyeli tarafından 

şu cümle ile aktarılmıştır: 

“(…) artifaktları edinmek ve onları belirli mekânlara “yığmak” insanı insan 

kılan bir temel işleve dönüşmüştür. Bu edinme cinnetiyle neyin kastedildiğini 

anlamak için her tür eşyayla tıka basa dolu 19. yüzyıl iç mekânlarının 

fotoğrafları görülmelidir.” Tanyeli, (1995, s.18). 

Bu çerçevede, iz bırakma ediminin, bireyin nesneler aracılığıyla ‘dış’a yansıttığı 

yüzü ile içsel benliği arasında karmaşık, gerilimli bir ilişki kurduğu dikkati 

çekmektedir. Rice, bu ikircikli ilişkiyi iç mekânın semantik açılımı ile ilişkilendirmiş 

ve burjuva evlerinin iç mekânlarını tanımlayan iki farklı açılımdan bahsetmiştir. Bir 

tarafta “görsel öncelikli, renk ve mobilyalar arasındaki koordinasyonda üç boyutlu bir 

alan olarak birleştirilmiş bir iç mekân”, diğer tarafta ise “rahatlık ve konfor için artan 

arzunun, öznelliğin ‘topos'u olarak iç mekân” söz konusudur (Rice, 2007). Bu yüzyılda 

iç mekân, burjuva evselliği bağlamında kavramsal bir özgüllükle ortaya çıkmıştır 

(Rice, 2004) ve kendini mimari bir kabuktan bağımsız olarak ifade edebilmiştir 

(Sparke, 2008). 

On dokuzuncu yüzyıldan yirminci yüzyıla ilerlerken, iç mekânın yalnızca ev içi 

pratiklerle ve evsellik anlatılarıyla sınırlı kalmadığı, aynı zamanda kamusal 

mekânlarla etkileşim içinde yeni bir rol üstlendiği de görülmektedir. İç mekân, modern 

yaşamın temel değerlerini yansıtma rolü evsel alanla sınırlı kalmamış, bu değerleri ev 

dışındaki ortamlara ve kamusal alana da taşımıştır. Bu eksende Sparke (2008), iç 

mekânı insanların modern yaşam deneyimleri ve modern yaşamla müzakereleri 

odağında tartışmaya açmış ve bu müzakerelerin mekânları olarak müzeler, ofisler, 

fabrikalar, departmanlı mağazalar, çay salonları ve hastaneleri örnek olarak 

göstermiştir. Evsel alan ve kamusal alan arasında gelişen bu müzakere ortamı, iç 

mekânın sadece bireylerin özel yaşamlarını yansıtan bir alanla sınırlı olmaktan çıkıp, 

toplumsal etkileşimlerin ve kamusal faaliyetlerin bir parçası haline gelmesinin bir 

sonucudur. Evsel alanda gerçekleşen modern yaşam pratiklerini ve bu pratiklerin 

oluşmasını tetikleyen mekânsal koşulları kamusal mekân bağlamında yeniden 

tartışmaya açan bu yaklaşım, içsellik (interiority) kavramını evsellik (domesticity) 



102 

kavramı ile sıkıca ilişkilendirmeye devam ederken, modern iç mekânı modern “benlik” 

ve “öznellik” inşasının merkezine de yerleştirmiştir.  

Ancak, on dokuzuncu yüzyılın sonlarına dek sığınak metaforuyla ilişkilenen, 

bilinçaltıyla, arzularla ilişkiler kuran ve bireylerin iç dünyasına dair önemli ipuçları 

taşıyan iç mekân, yirminci yüzyılın başlarında radikal bir dönüşüm yaşamıştır (Şumnu, 

2022). Modern mimarlık hareketi ile ev, metaforik olarak makine ile 

ilişkilendirilmiş41 , evsellik ve onunla birlikte gelen psikolojik çağrışımlar ortadan 

kaldırılmıştır. Modern iç mekân sınıfsız, (büyük ölçüde erkeksileştirilmiş olsalar da) 

cinsiyetten bağımsız alanlar olarak yeniden tanımlanmıştır. 

Dönemin öncü mimarları, içerisi ve dışarısı arasındaki sınırları aşındırmaya, 

modern mimari yapıların şeffaflıklarını ve geçirgen gözenekliliklerini artırmaya 

yönelik çeşitli çabalar ortaya koymuşlardır.  Böylece, mahremiyet, evsellik, arzu ve 

öznellik gibi alt kavramlarla anlamsal dağarcığını genişleten içsellik olgusu ve onun 

maddesel mekânı olarak burjuva iç mekânı, modern mimarlığın şeffaflaşan yapıları ve 

iç mekânları ile bir karşıtlık geliştirmeye başlamıştır. Modernist camdan evler 

Viktoryen evlerinin sunduğu düşsel alandan uzaktır ve bireyin kendi köşesine 

çekileceği bir iç mekân kavrayışı radikal biçimde silikleşmeye başlamıştır (Kıvılcım 

Sözgen, 2024). Benjamin (2016), bu keskin karşıtlığı Paul Scheerbart’ın 1914’te 

kaleme aldığı Cam Mimarlığı adlı kitabının önsözünde de yer verilen ifadesiyle şöyle 

aktarmıştır:  

“(…) Camda hiçbir şeyin tutunamaması, öylesine sert ve pürüzsüz bir malzeme 

olması boşuna değil. Aynı zamanda soğuk ve tarafsız. Camdan nesnelerin 

‘aura’sı yoktur. Cam zaten gizemin düşmanıdır. Mülkiyetin de düşmanıdır… 

Birisi 1880’li yılların kentsoylu odasına girse, belki de odanın yaydığı bütün o 

‘rahatlıkta’, ‘senin burada işin yok’ izlenimi en güçlü olanıdır. Senin burada işin 

yok –çünkü burada oturanın, pencere içlerindeki biblolarıyla, koltuklardaki 

 
41 Le Corbusier, Vers une architecture (1923) adlı eserinde, “Ev, içinde yaşamak için bir makinedir” 

ifadesini kullanarak, evleri modern yaşamı kolaylaştıran işlevsel varlıklar olarak görmüştür. Bu metafor, 

onun mimarlıkta işlevselliği ve verimliliği ön planda tutan bir yaklaşımı benimsediğini göstermektedir. 
 



103 

küçük örtüleriyle, pencerelerin üzerindeki saydam malzemeyle, şöminenin 

önündeki paravanla ardında izini bırakmadığı tek bir yer yok.”  

Modern mimarlığın ürünü olan camdan evlerin iç mekânları, on dokuzuncu yüzyıl 

burjuvasının iz bırakma ve nesnelere sahip olma edimi ile şekillendirdiği ev içi 

mekânlarından oldukça farklılaşmıştır. Modern mimarlığın iç mekânları, on 

dokuzuncu yüzyıl burjuva iç mekânlarının aksine, içerisinde yaşayan sakinlerinin iz 

bırakmasına ve kişiselleştirmesine izin vermeyen, anonim mekânlardır (Şumnu, 2022). 

Ayrıca, modern mimarlığın konut tipolojisinde sıklıkla görülen şeffaf yüzeyler ve 

geniş açıklıklar biçimsel kaygılar olmalarının yanı sıra zamanla içerisindeki öznenin 

yaşam tarzını örgütleyen, davranışlarını belirleyen araçlar haline gelmeye de 

başlamışlardır. Aslında, bu evlerde yaşayan kişiler misafir konumundadırlar; evlerin 

gerçek sakinleri yerinden edilmişlerdir (Colomina, 2011).  

Benzer çizgide, akademisyen ve mimar Umut Şumnu “İç Mekânda Modernite 

Kavgası: Alternatif Bir Tarih-Yazım Denemesi” (2019) başlıklı makalesinde, modern 

mimarlığın “anonim” iç mekânlarında ‘biriktirme’, ‘doldurma’ ve ‘yığma’ 

eylemlerinin negatif terimlere dönüştüğünü belirtmektedir. Nitekim modernite on 

dokuzuncu yüzyıl bireylerinin içe dönük yaşantısına ve içsellik (interiority), evsellik 

(domesticity) gibi kavramlara karşı hiçbir sempati beslememektedir (Şumnu, 2019). 

Rahatlık, konfor ve inziva gibi kavramların somut izlerinin modern mimarlığın iç 

mekânlarında giderek silikleştiği ve hatta kaybolduğu görülmektedir. Bu durum, 

modern mimarlığın yirminci yüzyıldan itibaren iç mekânı yeni bir anlayış 

çerçevesinde ele almaya başladığını ortaya koymaktadır. 

Yirminci yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde ise mimarlar, tasarımcılar ve 

dekoratörler tarafından tasarlanan çeşitli stilistik kodlara sahip iç mekânların, farklı 

kültürel, psikolojik, sosyal, ekonomik ve teknik değerlere öncelik verdiği dikkat 

çekmektedir (Sparke, 2008). İspanyol asıllı Amerikalı mimarlık tarihçisi ve kuramcısı 

Beatriz Colomina (2007), modern mimarlığın dünya savaşlarından bağımsız olarak 

değerlendirilemeyeceğini savunmuş ve savaşın mimarlık üzerindeki derin etkilerine 

odaklanmıştır. Mimarlık, Colomina’nın perspektifinden ele alındığında, savaş sonrası 

dönemde belirgin bir mutluluk ve enerji ile tanımlanmaktadır ve bu dönemde 

“evsellik” kavramı iç mekânı ve mimarlığı bir propaganda unsuru olarak yeniden 



104 

kurgulamıştır. Gündem, özellikle basılı yayınlar aracılığı ile ‘modern bir ortamda ev 

mutluluğu sahnesi’ni sürekli olarak yeniden çizmektedir. Hatta mimar figürü, modern 

hareketin kahraman figüründen -ciddi, erkeksi, sade, resmi giyimli- savaş sonrası 

yılların evselleşmiş temsilcisine dönüşmüştür: mutludur, şehvetlidir, zevk arar, rahat 

giyimlidir ve en önemlisi ‘ev’dedir. Fetişist ayrıntılarla belgelenmiş gündelik yaşam, 

sıradan nesnelerin ve yeni bir mimari yaklaşımın gerektirdiği “saplantılı bir evsellik” 

hikâyesine dönüşmüştür. Evin içi, günlük yaşamın devam eden teatral gösterisinin bir 

uzantısıdır. Savaş sonrası dönemde, günlük yaşamın tüm kısa ömürlülüğü mekânı ele 

geçirecek ve iç mekânı yeniden tanımlayacaktır (Colomina, 2007). 

1960’lı yıllara gelindiğinde ise entelektüel akımlar ve sosyal hareketlerce kurulan 

eleştirel ortam, neredeyse her paradigmaya yönelik sorgulamaların yoğunlaştığı ve 

kavramsal çerçevelerin genişlediği bir ortam sağlamıştır. Bu yıllarda, Fransız kültürel 

ortamında da benzer yankılar söz konusu olmuş, varoluşçular ve fenomenologların 

çeşitli yaklaşımlarıyla iç mekâna dair mevcut tartışma zemini daha da genişlemiştir. 

Bu ortamda, Fransız düşünür Gaston Bachelard önemli bir figür olarak öne çıkmıştır. 

Bachelard’ın Mekânın Poetikası (2013) başlıklı eseri, bireyin evle kurduğu ilişkileri 

güven duygusu üzerinden mecazlarla açıklamış ve anlamlandırmıştır. Ev kavramını 

yüceltici bir tavırla ele alan Bachelard, iç mekânı benliğin ve arzuların bir izdüşümü 

olarak kavramsallaştırılmıştır. Ona göre iç mekân, farkındalıktan hatırlamaya, 

düşlemekten hayal gücüne kadar, bilincin tüm yörüngelerinin ortaya çıktığı bir alandır. 

Bu anlamda iç mekân, bilincin kurucu bir figürüdür (Chrétien, 2014). Genel anlamda, 

1950’li yıllardan başlayan ve 1960’ların sonuna kadar fenomenoloji ve varoluşçuluk 

arasında salınan felsefi hareketler mekân konsepsiyonunu ve dolaylı olarak iç mekânı 

kavramsallaştırma biçimini derinden etkilemişlerdir. 

Bu zaman diliminde yaşanan entelektüel akımların, sosyal ve politik hareketlerin 

yanı sıra, aynı dönemde iç mekânı akademik alanda meşrulaştıran önemli bir olay 

gerçekleşmiştir. 1963 yılında kurulan Uluslararası İçmimarlar Federasyonu (IFI), iç 

mekân tarihinde önemli bir kilometre taşı olmuştur. Bu federasyonun bildirgesi ile iç 

mekân, içmimarlık disiplininin ana sorunsalı olarak tanımlanmış ve içmimarlık 

“insanların gereksinimlerini karşılamak amacıyla belirlenmiş mekânları pratik, estetik 

ve sembolik işlev açılarından ele alan, insanların fiziksel ve ruhsal özelliklerine, 



105 

eylemlerine uygun olarak iç mekânları tasarlayan bir meslek alanı” olarak tanınmış ve 

meşrulaştırılmıştır (Kaçar, 1998, s. 56). 

Dönemin eleştirel ortamı konvansiyonel hiyerarşik yapıların ve düalitelerin ötesini 

işaret ederken, içmimarlık disiplininin kurduğu yeni meşruiyet zemini iç mekân 

kuramını disipliner bir düzeye taşımış ve çoklu perspektiflere açmıştır. İç mekân 

bilgisi sistematik ve metodolojik bir çerçeveye oturtulmuş ve bu süreç kuramsal 

temellerin oluşturulması, araştırma yöntemlerinin geliştirilmesi ve alanın kendine 

özgü terminolojisinin geliştirilmesi gibi aşamaları içermiştir. Böylece, farklı akademik 

ve entelektüel çevrelerde, iç mekânın ele alınışı büyük ölçüde çeşitlilik göstermiş, iç 

mekân kavramı giderek çoklu ve bağlantılı bir düşünce sistemine dâhil olmuştur. 

Bu zamana kadar birbirleri ile ilişkili olarak ele alınmış olan “mekân”, “iç mekân” 

ve “içsellik” kavramları, farklı düşünsel ve metodolojik yaklaşımların içerimine dâhil 

olmuş ve kavramlardan her biri, farklı disiplinler veya düşünsel çerçeveler içinde ayrı 

tartışma alanları olarak ele alınmaya başlanmıştır. Kavramların her birinin yerleştiği 

düşünsel çerçeve kendi içinde saçaklanarak genişlemiş ve “mekân”, “iç mekân” ve 

“içsellik” ayrı ayrı kollardan karmaşık bilgi alanlarına yerleşmişlerdir. Her bir kavram 

etrafında parçalı anlatımlar ve bağımsız tartışmalar yürütülmüştür. Bu dönemde iç 

mekân bilgisi, yalnızca iç mekân kuramının çizdiği güzergâhta değil, mekân kuramı 

ve içsellik paradigması arasında yaptığı salınımlarla da tartışma çerçevesini genişletme 

eğilimi göstermiştir. Bu nedenle, sıradaki iki başlık mekân kuramları ve içsellik 

paradigmasını açımlamak üzere oluşturulmuştur ve bu başlıkların sunduğu bilgilerin 

iç mekânı anlamanın ve değerlendirmenin farklı yollarını sunacağı ve iç mekân 

bilgisini daha kapsamlı bir şekilde ele almaya olanak tanıyacağı düşünülmektedir. 

 

3.1.1. İç Mekân Bilgisinde Bir İzlek Dışı: Mekân Kuramı 

Yirminci yüzyılın ilk yarısından günümüze uzanan ve pratik alanda mekânı farklı 

stil kodları ile sürekli olarak üreten ve tüketen çizgisel süreç, teorik alanda 1960’lı 

yıllar ile ilk kırılmayı yaşamıştır. 1950 ve 1960’larda, modern yaşamın nevrotik 

etkileri ve savaş sonrasında yaşanan yıkımlar, eleştirel düşünceyi güçlendiren ve 

mekân kuramını etkileyen arka planı oluşturmuştur. 



106 

İkinci Dünya Savaşı’nın sona ermesiyle birlikte, 1950’lerin kültürel ortamında 

varlık felsefesi, modernitenin ve modern şehir yaşamının getirdiği nevrozları mercek 

altına almıştır. Savaş sonrası dönemde, toplumlar büyük ölçüde travma ve belirsizlikle 

karşı karşıya kalmış, endüstrileşme, kentsel göç, tüketim kültürünün yükselişi ve 

politik çalkantılar, insanların kimlikleri ve yaşam tarzları üzerinde derin etkiler ve 

nevrotik baskılar yaratmıştır (Bauman, 2013). Kökeni Sanayi Devrimi’ne kadar 

uzanan kent ve mekânla yakından ilişkili bu nevrozlar, İkinci Dünya Savaşı’nın 

bitimini takip eden yıllarda eleştirilerin hedefi olmuş, rasyonel tasarım ve modern 

planlama yaklaşımları Jane Jacobs, Christopher Alexander, Gordon Cullen gibi isimler 

tarafından bu başarısızlığın faili olarak ilan edilmişlerdir. Kartezyen düşünce 

düzlemine içkin planlama ve tasarım yaklaşımları kent mekânı özelinde yürütülen 

tartışmalarda kentsel deneyimi üreten yaşanabilirlik, aidiyet gibi önemli kavramları 

göz ardı etmesi sebebiyle ciddi eleştirilere uğramıştır (Kıvılcım Sözgen, 2021). Bu 

ortamda entelektüeller ve düşünürler, konvansiyonel normlara meydan okuyarak, 

toplumsal değişimi sorgulamış ve böylece mekâna dair kanıksanmış her çerçeve 

yeniden değerlendirmeye açılmıştır.  

Ancak 1960’lı yıllar, yalnızca kent ve mekân olgularının eleştirildiği bir dönem 

değil, aynı zamanda toplumsal, sanatsal, kültürel ve politik önemli kırılmaların 

yaşandığı bir dönem olmuştur. Bu dönemde, Vietnam Savaşı karşıtı barış hareketleri, 

ırk eşitliği mücadelesi, kadın hakları hareketleri gibi birçok sosyal hareket, kamusal 

mekânlarda önemli eylemlere sahne olmuş ve bu hareketler, mevcut yapıları 

sorgulamaya ve değiştirmeye yönelik eleştirel bir ortam oluşturmuştur (Mitchell, 

2003).  

1960 dönemi aynı zamanda, postmodernizm ve postyapısalcılık gibi yeni felsefi ve 

kültürel akımların ortaya çıktığı bir zaman dilimidir. Postmodernizm, modernizmin 

rasyonel bakışına eleştirel bir yaklaşım getirerek, bilgi üretim süreçlerini ve bilginin 

doğasını yeniden değerlendirmeye yönelik epistemolojik tartışmaları tetiklemiştir 

(Harvey, 1989; Lyotard, 1979). Bu eleştirel ortamda, postyapısalcılık ve 

postkolonyalizm gibi yeni açılımlar da epistemolojik kırılmaların bir yansıması olarak 

ortaya çıkmıştır (Foucault, 2001; Said, 1978). Dönemin kültürel ve eleştirel ortamının 

sanat dünyasındaki yankılarını da gözlemlemek mümkün olmuştur. Sanatçılar, 



107 

konvansiyonel normlara meydan okuyarak, mekân kavramının yerleşik kalıplarını 

sorgulayan deneysel çalışmalar yapmışlardır.  

1960’lı ve 1970’li yıllarda coğrafya disiplini içinde hümanist düşüncenin 

yükselmesi ve ardından yapısalcı paradigmanın çözülmesi mekân özelinde yürütülen 

tartışmaları yakından ilgilendirmiştir. Bu yıllar, modern düşüncenin kategorik 

sabitliklerinin sorgulandığı bir dönemi işaretlerken, mekân kavrayışında belirgin bir 

değişimin izlerini taşımaktadır. Sınır üzerinden tanımlanmış mekânsal düzenlemeler 

sosyal pratikler ve ‘yer’ inşaları yoluyla sınır aşımına uğramaktadır. Mekân keskin 

sınırlar yerine, teritori ve yer gibi sınırları belirsiz ve görünmez olan 

sosyal/psikolojik/davranışsal eşikler üzerinden tartışılmaya başlanmış ve bu içerik iç 

mekânın alımlanışını da derinden etkileyecek önemli ipuçları sağlamıştır.  

Mekânı kodlayan determinist kavrayış David Harvey, Manuel Castells ve Henri 

Lefebvre gibi düşünürlerin teorik katkılarına dayanan tartışmalar ile çözülürken, 

Fransa’da yaşanmakta olan “Durumcu Hareket” ve ardından 1968 Öğrenci Hareketleri 

ile toplumsal aktivizminin yarattığı politik ve eleştirel ortam iç mekâna dair açılımları 

çoğaltmak üzere yeni bir zemin hazırlamıştır. Bu dönemde, Jacques Derrida, Michel 

Foucault, Jacques Lacan gibi isimler Fransa’daki düşünsel ortamda büyük etki 

yaratmışlar ve yapısalcılığı aşan, onun varsayımlarına meydan okuyan yeni bir 

düşünsel paradigma geliştirmişlerdir. Bu düşünürler, yapısalcı paradigmayı aşarak, 

“postyapısalcılık” adı verilen yeni bir düşünsel akımın öncüsü olmuşlar ve mekân 

kavramını sosyolojik, politik ve ekonomik boyutlarıyla düşünmeye yönelik 

tartışmalara yön vermişlerdir. Sosyoloji ve felsefe temelli bu gelişmeler düşünürlerin 

bağlı oldukları farklı düşünce ekollerine karşın mekâna ilişkin güncel bir 

disiplinlerarası ilgi oluşturmaları bakımından oldukça önem taşımaktadır. 

Postyapısalcı felsefe ile ortaya çıkan, ucu açık ve farklı olasılıklara imkân veren yeni 

bir mekân kavrayışı iç mekânın kavramsal derinliğini keşfetmek için önemli ipuçları 

sunacaktır. 

1970’li yıllara gelindiğinde, özgürlüğün yeni bir deneyim dönemi söz konusu olmuş 

ve 1960’lı yılları temel alan kamu aktivizmi, dönemin belirgin özelliklerinden biri 

haline gelmiştir.  Irkçılık ve savaş karşıtlığı ve kadın hakları gibi konularda sıklıkla 

protestolar görülürken, büyük işçi grevleri gibi ekonomik konular da gündemi sıklıkla 



108 

meşgul etmiştir. Özellikle feminist devrim, mekânı kodlayan cinsiyetçi rolleri 

sorgulayarak tasarım düşüncesinde ve iç mekânın alımlanışında görülecek önemli 

değişimlere gebedir.  

Epistemolojik kaymalar ve postyapısalcı felsefenin yükselişi ile karakterize olan 

1980’li yıllar kentsel mekâna dair yerleşik kanonların ve ön kabullerin sorgulandığı, 

verili sınırların ötesine uzanan denemelerin gerçekleştirildiği ve sınır-aşımı 

olasılıklarının çoğaltıldığı bir dönem olarak karşımıza çıkmaktadır. Mekân kavrayışı 

ve dolayısıyla iç mekân, yaşanan gelişmeler ile yerleşik izleklerinin dışına çıkmış, 

sınırlarından ve ikili karşıtlıklardan sıyrılmaya başlamıştır. Mutlak ve sabit mekân 

kavrayışındaki çözülmeler ve 1980’li yılları işaretleyen epistemolojik kaymalar iç 

mekânı katı tanımlarla sabitleyen çerçevelerden uzaklaştırmış ve kaygan bir zemine 

taşımıştır. Michel Foucault’nun ‘heterotopya’larında ifade bulan “heterojen mekân” 

(heterogeneous space), Edward Soja’nın “üçüncümekân” (thirdspace) anlatısı, 

Anthony Giddens’ın “zaman–mekân ayrışması” (separation of time and space) 

kavramsallaştırmasını daha da geliştiren David Harvey’in öne sürdüğü “zaman–mekân 

sıkışması” (time-space compression), Gilles Deleuze ve Felix Guattari’nin “kaygan 

mekân” (smooth space) gibi kavramsallaştırmaları sınırları aşan ve iç/dış, 

kamusal/özel gibi düaliteleri çözen yaklaşımlar olmuştur. Bu süreçte beden kuramları 

da mekânsal tartışmalara dâhil olmuş ve mekân kavrayışında yeni bir yarık açmıştır. 

1970’li yıllarda kök salan ve kente çevrilmiş sosyo-mekânsal bakış, 1990’lı yıllarda 

yeni bir paradigmaya dönüşmüştür. “Mekânsal dönüş” (spatial turn) olarak 

adlandırılan bu paradigma kayması, mekânsal içerimi sosyal teoriye dâhil etmiş ve 

mekân bilgisine çeşitli katkılar sunmaya aday olmuştur. Temel olarak mekânsal dönüş, 

uzamsal/coğrafi ve zamansal/tarihsel tahayyüllerin eleştirel olarak dengelenmesini 

geliştirmeye yönelik bir girişim olarak, ‘mekân’ olgusunu bu araştırmaya dâhil eden 

bir farkındalık olarak ortaya çıkmıştır (Warf & Arias, 2008). Bu paradigma kayması, 

mekânsal içerimin sosyal teoride içkin hale gelmesi ile iç mekân bilgisine çeşitli 

katkılar sunmaya aday olmuştur. Böylece mekân epistemolojisi, ontolojisi ve mekânın 

ele alınma retoriğinde yaşanan radikal değişimler iç mekânı kavrama biçimini de 

dönüştürmüştür. 



109 

1990’lar ise feminist düşüncenin, bilim ve teknoloji eleştirileriyle, toplumsal 

cinsiyet eşitliği ve adaleti konusunda önemli ilerlemeler kaydettiği bir dönem 

olmuştur. Bu dönemde, özellikle kadınlar ve azınlık grupların seslerini merkeze alan 

yaklaşımlar benimsenmiş, daha kapsayıcı ve eleştirel düşünce tarzları geliştirilmiştir. 

Fransız feminist felsefesinin önemli isimlerinden birisi olan Luce Irigaray feminist 

teoride mekân sorunsalını Martin Heidegger’in (1975) felsefi yazılarını temel alarak 

tartışırken, iç mekânın alımlanışına dair bazı eleştiriler yöneltmiştir. Irigaray, mekânı 

varlık felsefesi üzerinden kavramaya çalışan Heidegger’in ortaya koyduğu açılımların 

mekân ve mimari ile olan tüm ilişkilerimizi tekil bir yapıya indirgediğini iddia 

etmektedir. Heidegger’in mekân tanımları Irigaray’nın perspektifinde ataerkildir ve 

düaliteye dayalı düşüncelerle çerçevelenmiştir. Bu bağlamda, mimari bir üretimin 

sonucu olarak kavranan iç mekân baskıcı ve dışlayıcı bir alandır (Irigaray, 1999, s. 

95). İç mekân mimari form tarafından sınırlanmış ve indirgenmiştir. Irigaray için bu 

indirgemeci tavırdan kurtulmanın tek yolu, mekânı zaman, doğum ve hareketle olan 

etkileşimine dayanarak yeniden tanımlamaktır (Grosz, 2001, s. 157) Irigaray, öneri 

olarak sunduğu etkileşimi açıklamak için “zarf” (envelope) analojisini kullanmış ve 

kadın bedenini “hazne”ye (receptacle) sahip bir zarfa benzetmiştir. Kadın hem 

kendisini (tüm bedeninin teni olarak), hem de başkalarını (çocuk, eş, partner gibi başka 

canlıları içine alan bir rahim ve döl yolu olarak) çevreleyen bir varlıktır. Böylece kadın 

bedeni, hem “kendisi için bir yayılım” (extension within), hem de “başkası için bir 

yayılım”dır (extension without) (Irigaray, 1993; aktaran Başaran, 2003, s. 51). Söz 

konusu olan, mekânın genişlemesi ve bu genişlemenin beden ile olan ilişkisidir. 

Mekân genişlemeler ve yayılımlar bağlamında düşünüldüğünde, iç mekân sınırlı bir 

formdan uzaklaşmakta ve daha belirsiz, esnek ve değişken bir alansallığa doğru 

uzanmaktadır. 

Feminist filozof Elizabeth Grosz patriyarkal düşünceyi aşmanın bir yolu olarak 

Irigaray’nın “aralık” (interval) veya “arada” (between) kavramlarına olan özel ilgisini 

fark etmiştir. Nitekim her iki kavram da temelde, “bir şeyden/yerden diğerine geçiş 

veya hareket” anlamına gelmektedir (Grosz, 2001, s. 157). Öte taraftan “arasında” (in-

between) kavramı Henri Bergson’ın düşüncelerini temel alır ve mekânsal bir gerçeklik 

olmaktan ziyade eleştirel bir model olarak işlev görmektedir (Grosz, 2001). Sabitlikler 

arasındaki ilişkileri kendi homojen alanlarında kavramak yerine “arasında” kavramı, 



110 

bu bağlamda hareketin ve oluşun alanını tanımlamaktadır. Arada kalan, sınırları tehdit 

edici bir potansiyelin alanını işaret etmekte ve bu potansiyel, onu oluşturan 

sabitliklerin işleyişini bozmaktadır. Şeyler arasındaki boşluk, şeylerin çözülme 

alanıdır (Grosz, 2001, s. 93). Böylece “arasında” (in-between) kavramı birçok feminist 

ve postmodern tartışmada başvurulan bir metafor haline gelerek, Batı epistemolojisini 

ve Kartezyen düşünceye karşı bir mücadele alanını tanımlamaktadır. Özetle, Grosz ve 

Irigaray mimarlığı sadece ‘içeren’ veya ‘kapsayan’ bir mekân olarak düşünmenin 

ötesine geçmişler ve mimari üretimleri iç mekân ve nesneler ile yeni bir ilişkisellikte, 

“aralık”, “arasında” ve “belirsizlik” gibi kavramlarla ilişkilendirmek üzere yeni bir 

perspektifi aralamışlardır. Katı sınırlarla tanımlanagelmiş iç mekân feminist felsefe 

aracılığıyla bir kez daha fiziksel ve kavramsal olarak erozyona uğramıştır.   

Başka bir kanalda, İsviçreli mimar Bernard Tschumi (2018) başından itibaren 

sürdürdüğü çalışmalarıyla mimari mekân anlayışına “arasında-mekân” (in-between 

space), akış ve vektörler, programsızlaştırma gibi kavramları kazandırmıştır. Mekân 

üzerinden yaptığı bu kavramsallaştırmalar ve “olay mimarlık” (event architecture) 

kavrayışı ile mekân konsepsiyonunu koşullara dayandırmış ve beklenmedik, 

öngörülmedik olan durum ve olayları mekân konsepsiyonunun içerimine dâhil 

etmiştir.  

Bu gelişmeler yaşanırken, 1990’ların ikinci yarısından itibaren dijital teknoloji 

yaşamın her alanına sızmaya başlamış ve bu dönemde “sanal uzam” (virtual space) 

mekân kavrayışını başka bir boyuta taşımıştır. Dijitalleşen toplum ve dijital beşerî 

bilimler (digital humanities) mekân kavrayışına dijital araçlarla veri kaynaklı farklı 

temsil biçimlerini dâhil etmiş; yerleşik zaman/mekân, iç/dış, kamusal/özel ayrımları 

bir kez daha dönüşmüştür.  

1990’ların ikinci yarısı itibariyle tartışılmaya başlanan Yeni Materyalist felsefe 

Manuel DeLanda, Bruno Latour, Rosi Braidotti, Quentin Melliassoux, Levi Byrant 

gibi isimlerin doğrudan ve/veya dolaylı olarak katkıları ile mekân kavrayışına temas 

eden yeni bir teorik çerçevenin olanaklarını sunmuşlar ve mekân kavrayışında 

özne/nesne, insan/insan-olmayan gibi ayrımları yeniden sorgulamayı mümkün 

kılmışlardır. Sanat, felsefe ve beşerî bilimlerin teorik ve pratik açılımlarında “maddeye 

dönüş” (material turn) kavrayışı temelinde şekillenen Yeni Materyalizm, 



111 

modernitenin Kartezyen öznesini ve özne-merkezci bakışını reddederek her varlığın 

(canlı/cansız ya da cisimsel olsun olmasın) maddeselliğini düşüncenin merkezine 

alarak yeni bir ontolojik kavrayış sunmuştur. Böylece Yeni Materyalizm, Aydınlanma 

düşüncesinin insan-merkezci kavrayışından ve modern düşüncenin inşa ettiği 

nesne/özne, beden/zihin, canlı/cansız, madde/ruh, inorganik/organik gibi düalitelerden 

sıyrılarak iç mekânı yeniden düşünmek üzere teorik bir çerçeve sunmakta ve yeni 

ampirik yaklaşımların, araç ve metodolojilerin keşfedilmesine olanak tanımaktadır.  

İnsan-dışı varlıkların pasif alıcılar değil, bilgi üretimi sürecinde aktif aktörler 

olduğu Yeni Materyalist düşüncede, maddelerin duygulanımsal güçleri veya 

kuvvetleri onlara duygulanımsal bir faillik kazandırmıştır. Bu bakış, doksanlı yılların 

sonlarına yaklaşırken, disiplinlerarası bir çalışma alanı olarak “Duygulanım Teori”sini 

(Affect Theory) gündeme getirmiştir. Kanadalı filozof ve sosyal teorisyen Brian 

Massumi’ye göre duygulanım, “bedenin bir deneyim halinden bir başkasına geçerken 

yaşadığı yeğinlik ile bu geçiş sırasında bedensel kapasitelerde oluşan artma ya da 

eksilmelerdir” (Massumi, 2002; aktaran Akalın, 2017). Yeni Materyalizm’in 

çerçevelediği bir düşünce sisteminde söylemsel bir açılım olarak Duygulanım Teorisi, 

madde ile her türden duygulanımsal karşılaşmaları ve bunların sonuçları olarak 

bedensel tepkileri bilgi üretiminin merkezine koymaktadır. İngiliz akademisyen ve 

coğrafyacı Nigel Thrift ve çağdaşlarının Lyotard ve Deleuze üzerinden geliştirdikleri 

bu kuram, şeyleri varlık temelli değil, oluş temelli kavrayan düşünce sisteminin bir 

parçasıdır. Duygulanım öznellik üzerinden tariflenen bir ilişkisellik halidir ve 

Kartezyen düşüncenin dışladığı bir alanı tarifler. Duygulanım teorisi mekânı kavramak 

için akıl ve rasyonaliteyi dışlamaz, ancak özneyi merkeze alan ve içten dışa doğru 

işleyen fenomenolojik ve psikolojik çerçevelerden de uzaklaşır. Vurgusunu öznellik 

ve arzu odağına taşıyarak beden/zihin arasındaki sınırları ihlâl eder.  Böylece iç 

mekânı ilişkiler düzleminde kavramaya ve içselliği arzu ve öznellik odağında yeni 

okumalara açmaya zemin hazırlar. 

Yirmi birinci yüzyılın çok sesli düşünsel ortamı mekânı dönüşümsellik, edimsellik, 

belirsizlik, farklılık ilkeleri ile düaliteleri aşan bir konuma yerleştirmiş ve bir oluş hali 

olarak ele almıştır. Farklı disiplinlerin katkılarıyla dolanık bir bilgi ağına takılan 

mekân kavramı, iç mekân (interior) kavramının kendine içkin potansiyellerine ve 



112 

çeşitli açılımlarına yönelik soruları artırmıştır. İç mekânın çok katmanlı yapısı ve oluş 

halinin getirdiği belirsizlik ve muğlaklık hali, onun sabit, belirgin sınırlarla değil, 

akışkan ve değişken alanlarla ilişkili olarak ele alınabileceğini göstermiştir. 

 

3.1.2. İç Mekân Bilgisinde Kökensel Bir İzlek: İçsellik Tartışmaları  

Kısa bir hatırlatma yapmak gerekirse, içsellik kavramının alanyazındaki izlerine ilk 

kez on yedinci yüzyılda rastlanmıştı. Bu dönemde, içsellik kavramı ağırlıklı olarak 

inanç sisteminin yönlendirdiği manevi yaşamla ilişkilendirilmiş ve mahremiyetin 

sağlandığı inziva koşullarında bedensel ve ruhsal bir geri çekilme hali ile 

tanımlanmıştı. Manevi bir arayışla tanımlanan içsellik halinin kökeni aslında 

Augustinusçu ‘içsel dönüş’ anlayışını köken alıyordu. Bu manevi içsellik pratikleri, 

on yedinci yüzyılda yaşanan “epistemolojik dönüş” ile bireyin iç dünyasını keşfetmek 

üzere konuşlandırılmıştı ve Foucaultçu bir ifade ile “benliğin pratikleri” olarak 

adlandırılabilecek günlük eylem ve ritüeller, inziva ve ruhsal deneyimle 

ilişkilendirilmişti. İçsellik kavramı on sekizinci yüzyıl itibari ile sadece dini değil, aynı 

zamanda seküler içe dönük yaşama biçimlerini de kapsayan bir pozisyona yerleşmişti. 

On dokuzuncu yüzyılda ise burjuva evselliği içsellik mefhumunun kavramsal içeriğini 

benlik, iç dünya, içsel yaşam, sığınma, arzu gibi alt kavramlarla genişletmesine önemli 

ölçüde katkıda bulunmuştu. Yirminci yüzyıla gelindiğinde içsellik kavramı yalnızca 

evsel alanla sınırlı olmaktan çıkıp kentsel çevrede de tartışılmaya başlanmıştı ve 

modern “benlik” ile “öznellik” inşalarının merkezine yerleştirilmişti. Dolayısıyla, 

farklı düşünsel ve kültürel arka planlara sahip her tarihsel dönem, değişen içsellik 

pratiklerini ön plana çıkarmıştı. Ancak her dönem özelinde ortak olarak görülen bir 

gerçeklik vardı; “bireyin kendisiyle olan ilişkisini derinleştirme ve iç dünyasını 

keşfetme arzusu” her zaman içsellik kavramının merkezinde yer almıştı. 

Bu dökümlerin ardından, Antik çağlardan günümüze uzanan süreçte, insanların 

içsel dünyalarını anlama ve keşfetme çabasıyla çeşitli yollar denedikleri söylemek 

mümkün olmuştur. Bu çabalar felsefi düşünce, dini ritüeller, bilimsel araştırmalar, 

sanat ve psikolojik çalışmalar gibi çeşitli alanlarda farklı bağlamsallıklarda açığa 

çıkmaktadır. İçsellik kavramının pratik alanda barındırdığı deneyimsel çeşitlilik ve 



113 

edebiyat, psikoloji, felsefe ve mimarlık gibi birçok farklı disiplindeki ele alınış 

biçimleri kavramın teorik çerçevesini oldukça genişletmiş görünmektedir. İçsellik 

kavramına yönelik çok yönlü disipliner ilgi ve araştırmalar, kavramın sürekli olarak 

yeniden tanımlanmasını ve çeşitli açılımların ortaya çıkmasına olanak tanımaktadır.  

Akademisyen Peter Greenberg “Expanding Interiority” başlıklı sunumunda, 

alanyazında üç farklı içsellik anlayışının baskınlığına işaret etmektedir. Bunlardan ilki 

bireyin “kendi varlığının bilinçli ve refleksif farkındalığına dayanan bir içsellik” 

anlayışıdır. İçselliğe ilişkin bu açılım, ağırlıklı olarak psikoloji, felsefe ve sosyoloji 

gibi sosyal bilimler alanlarında içsel psikolojik yaşama ve sıklıkla öz-farkındalık 

deneyimlerine atıfta bulunmaktadır. Bu tür psikolojik içsellik, Maurice Merleau-

Ponty’nin felsefesinde merkezi bir yer tutmaktadır. Ona göre, insanın algısal deneyimi, 

bedensel varoluşuyla birlikte şekillenmektedir. Bu bağlamda içsellik ancak beden ve 

algılarla keşfedilebilir. Benzer bir perspektifte, akademisyen Petra Perolini (2012) 

içselliği “bireyin dünyayla ilgili farkındalığını ve anlamlı olan psikolojik ilişkisini 

yansıtan bir süreç” olarak tanımlar. Bu süreç bilinmeyeni biçimlendirir ve onu tanıdık 

kılar.  

Greenberg tarafından içselliğe dair sunulan ikinci anlayış, geleneksel yaklaşımların 

ötesinde iç mekânın oluşturulmasında kurucu olan performans temelli edimsel ve 

deneyimsel süreçler üzerine temellenir. Bu yaklaşım, iç mekânın sadece fiziksel 

öğelerden değil, aynı zamanda enstalasyon, moda, dans, sanat, yazı ve benzeri araçlar 

yoluyla da oluşturulabileceğini kabul eder ve kültürel olarak inşa edilmiş unsurları da 

(güç, cinsiyet ve emek gibi) içerime dâhil eder. 

Greenberg’ün içsellik ile ilgili geliştirdiği üçüncü yaklaşım ise mekânsal, maddesel 

ve çevresel bir içsellik anlayışı ile şekillenir. Bu yaklaşımda, içselliği yönlendiren 

eylemler “çevreleme” ve “kuşatma” deneyimlerine dayandırılır. Bu süreç, fiziksel, 

bedensel ve deneyimsel niteliklere sahiptir ve iç mekân deneyimini duvar, tavan ve 

zemin gibi somut yapısal unsurların ötesine taşıyarak, fiziksel bir kuşatılmışlık ya da 

çevrelenme hissini de içerecek şekilde genişletmektedir. Michael Benedikt’in (2002, 

s. 2) ifadesi ile içsellik, yıldızların veya bir ağacın gölgesinin tavan gibi göründüğü, 

toprağın veya bir yaprak yatağının zemin gibi hissedildiği ve bir kaya yüzeyinin bir 

duvar gibi algılandığı el değmemiş doğal ortamlara kadar uzanabilir. Benedikt (2002) 



114 

için içsellik, odaların ve diğer kapalı alanların deneyimini aşarak dış ortamda çeşitli 

ölçeklere (ağaçlar ve binalarla çevrili sokaklar, meydanlar ve parklar) kadar uzanabilir. 

Bu açılımda içsellik mimari bir çerçeveden bir kez daha bağımsızlaşır.  

İç mimarlık teorisyeni Christine McCarthy ise içselliği Benedikt’e benzer bir 

çizgide ancak daha geniş bir perspektifte ele alır. “Toward A Definition of Interiority” 

(2005) başlıklı çalışmasında içselliğin farklı açılımlarını derleyip tartışırken, kavrama 

dair tek bir tanımı reddeder.  

McCarthy (2005) için içsellik kavramı, fiziksel bir alanla sınırlı olmaksızın sınır, 

kontrol, koruma, kuşatma, yakınlık, gizlilik ve barınma gibi çeşitli mekânsal nitelikleri 

ifade edebilir ve bir takım hisleri içerebilir. İçsellik bedenden dışa doğru, belirlenebilir 

bir sınıra doğru hareketler olarak başlar ve içsellik kişisel düşüncelerden bedene, 

giysilere, mobilyalara veya dekoratif unsurlara kadar değişen ve çeşitlenen ölçeklerde 

ortaya çıkabilir. Bu açılım, içsellik deneyimlerinin çeşitli öğelerle 

ilişkilendirilebileceğini ve içselliğin kısıtlayıcı bir mimari tanıma bağlı olmadığını bir 

kez daha ortaya koyar. Nitekim McCarthy tarafından tanımlanan içsellik, bir koşul 

değil, iç mekânın tanınmasına izin veren soyut bir niteliktir:  

“(...) bir iç mekânı mümkün kılan teorik ve maddesel-olmayan bir dizi tesadüf ve 

değişkene atıfta bulunan bir niteliktir.” McCarthy, (2005, s.112). 

McCarthy’ye göre içsellik, istenen bir alanı elde etmek ve inşa etmek için bir 

ortamın açık bir şekilde manipüle edilmesidir. Böylece, içsellik pratiği, arzu edilen bir 

alan yaratmak için var olan bir ortamı hem fiziksel hem de atmosferik yollarla 

manipüle etmek olarak anlaşılabilir (Huppatz, 2012). Bu eksende iç mekân, içselliği 

gerçekleştiren herhangi bir yapılı çevrenin düzenlenmesi olarak okunabilir (Ionescu, 

2018). Bu yaklaşım ile iç mekân, bir kez daha fiziksel olarak içeride olmak zorunda 

olmayan ancak içsellik koşullarını sağlayan bir konuma yerleşir.  

Bu açılım, fiziksel olarak kapalılıkla tariflenen her iç hacmin iç mekân olarak 

kavranıp kavranamayacağına dair bir tartışmayı da başlatır. Mimari bir üretim, ya da 

fiziksel olarak sınır üreten bir kabuk, içerisindeki iç hacmi çevresinden ayırır ancak 

onu belli koşullarda iç mekâna dönüştürür. Burada dikkat çeken nokta, bir iç mekân 



115 

değil, bir “içeri” inşa ediliyor oluşudur. İç mekân mimari mekânı pıhtılaştırır ve 

okunabilir bir yere, belirli hareketler, etkinlikler ve roller üreten yerel ve zamansal 

olarak belirlenebilir bir anlam boyutuna dönüştürür (Ionescu, 2018). Bu bağlamda 

içsellik, “zihnimizde taşıdığımız soyut imgeler ile bir iç mekânın, yer duygusuna 

katkıda bulunan fiziksel bir yerin deneyimi arasındaki ilişki” olarak ifade edilebilir 

(Power, 2014b). Dolayısıyla ne iç mekân ne de içsellik kısıtlayıcı bir mimari tanıma 

bağlı olan mutlak bir durum değildir. 

Benzer bir çizgide, akademisyen içmimar Liz Teston (2020) içselliği, kapalı bir 

mekânın hissiyatından ziyade duyuların bir koşulu olarak görür. İçselliğin bir yerin 

karakteriyle, algıyla ya da bir zihin durumuyla ilgili olduğunu öne sürer ve içsellik 

ontolojisinde fenomenolojik algının önemine dikkat çeker. Fenomenologlar, 

nesnelerin ve olayların insan bilinci tarafından algılanmasının, insan deneyiminin 

merkezi olduğunu ve gerçeğin bu deneyimlerin içinde şekillendiğini öne sürerler. Bu 

argümana dolaylı olarak temas eden Teston (2020), fenomenolojik bir perspektifte, 

koşullara dayalı bir içsellik sınıflandırması önerir: 

(i) psikolojik içsellik: kişi merkezli bir deneyimdir. Kişi ve yapılı çevre 

arasındaki ya da iki kişi arasındaki bağlam tarafından şekillendirilen 

etkileşimlere dayanır. 

(ii) biçim temelli içsellik: kişilerin algıladığı fiziksel ve mimari biçimlerden 

türetilen, kuşatılmışlık olarak da ifade edilebilecek deneyimlere dayanır.  

(iii) atmosferik içsellik: maddesel ve maddesel-olmayan unsurların (ışık, 

gölge, sıcaklık, akustik, enerjiler gibi) atmosferik etkilerine dayanır.  

(iv) programlanmış içsellik: iç mekânla ilişkilendirilmiş eylemlerin iç 

mekândan taşınarak yeni bir bağlamda ürettikleri içsellik durumuna referans 

verir. Örnek olarak, Sürrealistlerin tekniklerini kullanan Le Corbusier, 

Beistegui Apartmanı’nın çatı bahçesinde evselliğin tanıdık nesnelerini bir 

araya getirerek açık havada bir içsellik ve iç mekân yaratır. 

Teston’un (2020) içsellik sınıflandırmasına dayalı olarak değindiği psikolojik 

içsellik kavramı antropolog Edward T. Hall (1969) tarafından ortaya konmuş olan 



116 

“proksemik teori” ile yakınlık göstermektedir. “Proksemik” kavramı, genel hatlarıyla, 

“kişisel alanın sınırlarınca belirlenmiş mekânsal ve bedensel bir mesafe” olarak 

tanımlanabilir. Örneğin, başka bir kişinin vücudundan gelen sıcaklık hissi veya yeni 

yıkanmış saçın kokusu gibi duyusal deneyimler samimiyetin ilişkisini belirlerken 

mahrem olan ve olmayan alan arasına görünmez bir çizgi çizer. Bu mesafe, içselliğin 

bir tür görünmez eşiğini oluşturur. Böylece içsellik, beden ile dış dünya arasındaki 

mesafeyi ifade etmeye başlar. İçsellik, bedenden dışarı doğru, belirlenebilir bir sınıra 

kadar uzanır ve dışsal etkilere karşı bir tampon görevi görür. Karşılıklı bir etkileşim 

ortamında aktifleşen bu içsellik türü zamansaldır ve bedenler arasındaki etkileşime 

bağlıdır. Beden odaklı bu okumada, içselliğin sınırı gözle görülür veya görünmez bir 

şekilde tanımlanabilir. İçsellik, bir bakıma, bedene yakın gerçekleşen etkileşimleri 

kontrol etme yeteneğidir. Bu bağlamda içsellik, kontrolün samimiyetle değiş tokuş 

edildiği bir süreç ve konum olarak tanımlanabilir. İçselliğin ürettiği bedensel 

yakınlaşma ve samimiyet durumu bir bakıma kontrol kaybıdır ve bedensel sınırların 

isteyerek aşıldığı ve arzuların kontrolsüzce yaşanmaya başladığı bir sınır-aşımı halidir 

(McCarthy, 2005).  

İçselliğin zamansal ve dinamik doğasına ilişkin bir diğer açılım Suzie Attiwill 

tarafından öne sürülmüştür. Attiwill (2004, s. 5), dinamizmin ve zamansallığın iç 

mekâna performatif bir özellik kazandırdığını belirterek, “iç mekân kavramı, belirli 

bir kapalılıktan, dinamik bir kompozisyon veya ilişkiler dizisine dönüşür” ifadesiyle 

durumu özetlemiştir. Böylece içsellik, belli yakınlıkların ve ilişki kurmanın bir imgesi, 

motivasyonu olmaktadır. 

Performans temelli bir diğer yaklaşım ise Avustralyalı akademisyen Patricia 

Pringle tarafından yayımlanan “Spatial Pleasures” (2005) başlıklı makale üzerinden 

okunabilir. Pringle (2005), bedenlerin, mimariden bağımsız olarak, performans 

yoluyla içselliği nasıl inşa ettiğini araştırır. Buradan hareketle, içselliğin bedene, algıya 

ve mekânın görsel manipülasyonuna içkin olduğunu öne sürer. İçsellik, bir tesadüf 

duygusu, mekânın beden dolayımıyla işgali, deneyim ve mekânsal duygulanımın bir 

rezonansıdır. 

Sosyolojik bir eksende, Symposium on Architecture: Interior Matters başlığıyla 

2012 yılında düzenlenen sempozyumda “Interiors and Interority” başlıklı oturumunda 



117 

konuşan Richard Sennett, içsellik olgusunu Georg Simmel’in Metropol ve Zihinsel 

Yaşam (1903) başlıklı makalesini temel alarak inceler. Simmel’e göre, aile ya da küçük 

tanıdık topluluklarının olduğu mekânlarda birey kişisel özgürlüğünü sürdüremez; onu 

bastırır ve baskılar. Ancak sokakta, diğer bireylerle çevrili iken kendi içine döner; 

gerçek benliğiyle hareket edebilir ve hissedebilir. Böylece, içselliği özgürlük ile aynı 

anda deneyimleyebilir. ‘Öteki’ ile karşılaşma mekânı olarak sokak, yeni bir tür 

öznellik ve içsellik üretir. Sokakta yaşanan içsellik ve onun yarattığı, vadettiği 

özgürlük hem topluluk hem metropol tarafından üretilen kısıtlayıcı ve baskılayıcı 

durumlara karşı savunma işlevi görür ve hareket, örgütlenme ve eylem özgürlüğünü 

kişisel özgürlüğe dönüştürür (Sennett, 2017). Bu durum, kentsel ortamda 

deneyimlenen alternatif içselliklerin bireysel ve toplumsal deneyimi şekillendiren 

toplumsal mekanizmalara karşı direniş imkânları sunduğunu açıkça gösterir.Kentsel 

mekânda yaşanan içsellikler özgürleştirici bir katmanı öznellik deneyimiyle birlikte 

içsellik kavramına eklemlerken, kavramın “evsellik” olgusundan öte açılımlarını 

keşfetmek üzere olanaklar sunar.  

Böylece içsellik olgusu fiziksel olarak içeride olmayan ama yine de iç mekânın özel 

niteliklerine sahip dış ortamlarda da yaşanabilir ve deneyimlenebilir bir konuma 

yerleşir. Bu bağlamda, içsellik deneyiminin dış ortamda nasıl bir iç mekân oluşturduğu 

sorunsallaşır. Bu sorunsalı tartışmaya açmadan hemen önce “içsellik” (interiority) ve 

“dışsallık” (exteriority) kavramlarının ilişkiselliği üzerine bir parantez açmak gerekir.  

“İçsellik” ve “dışsallık” kavramları, sıklıkla birbirine karşıt olarak sunulmalarına 

rağmen, aslında birbirleriyle iç içe olan ve birbirlerini tamamlayan kavramlardır. 

Karşılıklı ilişkileri birbirine bağlıdır. Birbirleri arasındaki mübadele süreçlerinden 

türerler; çoğalırlar ve birbirlerine yapışırlar. Bu anlamda içsellik, “hem dışsallıktan 

uzaklaşma durumu hem de dışsallığı ortadan kaldırma ya da reddetme yeteneği”dir. 

Dolayısıyla içsellik, mekânın göreli ve ilişkilerle tariflendiği bir koşullanmasıdır ve 

dışsallıkla kurduğu ilişkinin simetrik olduğu varsayılamaz (McCarthy, 2005).  

“İçsellik” ve “dışsallık” arasındaki karşılıklı bağımlılık, “içeri”/“dışarı” ilişkisinden 

ayrıdır. İçsellik, içerideki konumun garantisi değildir. İç ve içsellik elbette örtüşebilir 

ama bu örtüşme rastlantısaldır (McCarthy, 2005). İçsellik, mekânı gerçek olandan 

mümkün olana kaydırarak kendisini doğrudan uygulamadan kurtarır; başka bir 



118 

deyişle, mekânı mimari formdan ayırır. Salt mimari forma bağlı olmayan bir angajman 

aracıdır (Power, 2014a). 

İçsellik, soyut bir geometri ile kapalılığı ve mahremiyeti sağlar. İçsellik ve dışsallık 

arasındaki ilişkiyi tariflemek üzere beden ve promeksik teoriye geri döndüğümüzde, 

kulak misafiri olma veya röntgencilik gibi saplantılar ve paranoyalar içselliğin sınırını 

işgal eden ve iç ile dış arasında hayali ve gerçek bağlantılar ören davranış 

mekanizmaları haline gelir. Sınır, bu bağlamda, dışsallıktan sınıra ve sınırdan içselliğe 

geçişe aracılık eder. Bu hareket, ‘iç’tekinin gizemini koruyan, hazzı askıda tutan bir 

geçiştir (Rault, 2005). 

Sınırsal bir durum olarak içsellik anlayışı farklı düşünürlerin açılımlarıyla 

çeşitlenmiştir. Bu açılımlardan bir diğeri, sınır kavramının çok yakından ilişkili olduğu 

eşik kavramı ve bu kavramsallaştırmadan türeyen “liminal mekân” (liminal space) ve 

“eşiksellik” (liminality) kavramlarıdır. Liminal durum, yani eşiksellik, ihlale açık olan 

ve mekânsal anlamda doğurganlık potansiyeline sahip olan istikrarsız durumlardır. 

Sınır hem alıkonduğu hem de vaat ettiği sınır-aşımını burada yaşar. (Tawa, 2004; 

aktaran Power, 2014b). Bu nedenle eşiksellik potansiyellerle kuşatılmış bir ‘yer’ ya da 

oluş durumudur (Power, 2014b).  Dolayısıyla içsellik eşikselliği, değişkenliği ve 

potansiyelleriyle tanımlanır.   

İçsellik ve eşik kavramlarını gökyüzü kubbesinin kozmolojik modeliyle ilişkili 

olarak ele alan antropolog Aldo Massola (1968) yeryüzünü, ufka kadar uzanan, 

tonozlu, içbükey bir çanakla, gökyüzüyle örtülü dairesel bir cisim olarak ele alır. Bu 

örtünün ötesinde, tüm ölülerin ruhlarının gittiği başka bir diyar olduğunu öne sürer. 

Bu içbükey çanak, antropolog Dianne Johnson’ın “Night Skies of Aboriginal 

Australia: A Noctuary” başlıklı metninde “gökyüzü kubbesi” (sky dome) olarak 

adlandırdığı şeydir. Kozmolojik perspektiften dünyaya ve gökyüzü kubbesine 

bakıldığında, içsellik çoktan yapılandırılmıştır ve sınırları çizilmiştir. Kubbenin 

altındaki, içerideki mekân oldukça tanıdıktır. Somut bir kubbe olarak gökyüzü oldukça 

sınırlayıcıdır; ancak kozmolojik model bağlamında sonsuza dek değişir, yeniden 

kavramsallaştırılır ve yeniden yapılandırılır. Bu kozmolojik model içselliğin değişken, 

sınırlayıcı doğasını vurgular (Massola, 1968; Power, 2014b). 



119 

Akademisyen Scott McQuire’ye göre iç mekânlar kontrollü ve potansiyel olarak 

kontrol edici ortamlardır. Mekânı kontrol etmek, onu sınırlamak ve kısıtlamak, onu 

içselleştirmektir. Başka bir deyişle, içsellik, kontrol ve sınırın mekânsal tezahürüdür. 

İçsellik bir düzenleme biçimidir ve sınır boyunca değiş tokuşları düzenler. Sınır içeriyi 

ve dışarıyı denetler ya da belirler. Sınır, dışsallığı kontrol eden ve yumuşatan, 

dolayısıyla içeriyi güvenli gösteren bir mekanizmadır (McCarthy, 2005). Bu sebeple, 

içselliğin beraberinde getirdiği aşinalık da güven vericidir. İçselliğin izinsiz girişleri 

düzenleme, kontrol etme ve dışlama mekanizması iç mekânı ayrıcalıklı ve özel bir alan 

olarak konumlandırır. Bu sayede iç mekanı etkileşim kurulabilir kılan bir dizi kural ve 

davranış kodu oluşturulur. Bu bir başlangıç ve karar noktasıdır; iç mekân yalnızca 

kabul edilenlerin erişebileceği ayrıcalıklı bir yer olarak konumlandırılır. Sınırın 

koşulları, esnekliği ve hareketliliği içselliğin ve iç mekânın kapsamını belirler. Bu 

sebeple, içsellik kategorize eder ve stereotipler (McQuire, 2005).  

Antropolog Nancy Munn “Excluded Spaces: The Figure In The Australian 

Aboriginal Landscape” (1996) başlıklı makalesinde içsellik kavramını sınır durumları 

ve dışlama mekanizmaları özelinde tartışmaya açmıştır. Munn (1996) makalenin temel 

sorunsalını tanımlayan ve aynı zamanda başlığında yer alan “excluded spaces” 

(dışlanmış mekânlar) kavramını Avustralya Aborjinlerinin toplumsal kuralları 

uyarınca uyguladıkları mekânsal yasaklarını ifade etmek üzere kullanır. Bu mekânlar, 

bedensel eylemlerin belirli yerlerdeki varlığını kısıtlayan belirli mekân-zamansal 

oluşumlar olarak anlaşılabilir. Bu perspektiften bakıldığında, kişinin belirli yerlerdeki 

varlığını kısıtlayan bir sınırlama ya da dışlama mekanizmasıyla spesifik bir tür içsellik 

elde edilir (Power, 2014b). 

Dolayısıyla iç mekân, içerme ve dışlamanın nüanslarından türeyen dönüşümlerin 

alanıdır. İçsellik bir içerme eylemi olduğu kadar bir dışlama eylemidir. Dışlama, 

burada dışsallıktan ziyade içselliği inşa eden bir mekanizmadır. Ancak, içsellikle 

birlikte somutlaşan içerme, dışlama ve sınır çizme eylemleri her zaman güven ve 

aşinalık üretmeyebilir. İçsellik, kontrol altına alma yeteneği açısından ayrım gözetmez 

ve nesneldir (McCarthy, 2005). Sosyoloji profesörü Beatriz Muñoz González’in 

(2005) de işaret ettiği gibi, içsellik hem topofili hem de topofobi olasılıklarını 

barındırmaktadır. 



120 

Bu noktada, sınırın ideolojik gücü, ince bir sınır geometrisinin bile anoreksik bir 

içsellik kodlamasına izin verdiği anlamına gelebilir. Dolayısıyla, taraflıdır ve içe 

dönüklüğün uzamsal narsisizmini teşvik etme potansiyelini taşır. McCarthy (2005) 

için içsellik, doğası gereği bireyin arzularından daha belirleyici ve zorlayıcı olabilir ve 

sınırları aşılmaz hale gelebilir. Koruma, sığınma ve güvenli olma gibi kavramlarla 

ilişkilendirilegelmiş içsellik kavramı böylece tehditkâr, tehlikeli, tekinsiz veya ensest 

olabilir. Dolaysıyla içsellik, sunduğu mahremiyet ortamında güvenliği veya zevki 

garanti etmez. Buradan hareketle, içselliğin ideolojik bir aygıta dönüşme potansiyeli 

taşıdığı söylenebilir. 

İçselliğin ideolojik olarak araçsallaşması akademisyen mimar Mark Pimlott 

tarafından ortaya konan tartışmalarda derinleşir ve Pimlott (2007) bu bağlamda 

sömürgeleştirme araçlarının kontrol mekanizmasına dayanan içsellik koşuları 

ürettiklerini öne sürer. Sömürgeleştirme süreçleri ve araçları, çeşitli iç mekânlar ve 

içsel durumlar yaratır. Bu iç mekânlar, belirli davranışları teşvik eden koşulları sağlar. 

İçselliği ve iç mekânı ideolojik olarak araçsallaştıran bu tutum küresel dünyayı çoktan 

etkisi altına almıştır ve normatif koşulların üretici haline gelmiştir. Özellikle 

neoliberalizmin artan etkisi ve kamusal mekânı tahakkümü altına almaya çalışan 

tüketim kültürü yanılsamalı bir özgürlük panoraması çizmektedir.  Bu özgürlük, 

Simmel’in metinlerinde betimlediği metropoldeki içselliğin sunduğu özgürlükten 

oldukça uzaktır. Bu noktada Pimlott (2018), günümüz kentlerine kıyasla, 

Hausmann’ın on dokuzuncu yüzyıl Paris’inin dahi daha özgürleştirici olduğunu 

savunmuştur; nitekim o dönemin kamusal mekânları bireye anonimleşme, belli 

davranış kodlarından sıyrılma ve içsel yaşamı özgürce yaşama imkânı sunmuştur. 

Neoliberalizmin veya otoriter rejimlerin kentleşmiş çevreyi normlarla kuşatmasına ve 

davranışları öngörülebilir kalıplara göre şekillendirmesine karşı panzehir olarak 

sunulabilecek olan ancak bu tür bir kent ve içselliktir. 

Sonuç olarak, içsellik kavramı zamanla çeşitli alt kavramlarla genişlemiş ve farklı 

bilgi katmanlarıyla donatılmıştır. Ancak dikkat çeken nokta, bu evrimsel süreçte 

içsellik kavramının her zaman mekânsal bir bağ ile kuşatılmış olmasıdır. İster anne 

karnında ister bir mağarada ya da burjuva salonunda olsun, içsellik deneyimi her 



121 

zaman mekânsaldır. Bu mekânsallık bedenden kentsel çevreye kadar uzanmakta ve 

çeşitli bağlamlara, farklı ölçeklere kadar genişleyebilmektedir.   

Bu çalışmanın tarihsel ve teorik çerçevesi olarak sunulan içsellik tartışması, iç 

mekânın dinamik ve çok katmanlı doğasını keşfedebilmek ve içselliğin karmaşık ve 

süreksizliklerle dolu söylem alanını açımlamak için çoklu ve heterojen okumaları 

çağırmaktadır.  Psikoloji, edebiyat, sosyoloji, antropoloji ve mimarlık gibi birçok 

disiplinde kullanılan ancak felsefi bir kavram olan içsellik, en temel ve basit haliyle 

mimari formların kısıtlamalarından ve Kartezyen düşüncesinin sabitliklerinden 

kurtulmuş bir iç mekân bilgisini inşa etmek için kökensel bir izlektir. Mimarlık için 

içsellik, teoride, söylem ve anlatılarda yeteri ilgiyi görmediyse de bir köken olmaya 

devam etmektedir. 

 

3.2 Bölüm Değerlendirmesi  

Alanyazında iç mekân ve ‘iç’e dair kavramsal açılımlar sunmak üzere üretilmiş 

birçok çalışma iç mekânı ‘öteki’ olarak kodlanmış, verili bir ‘dış’ üzerinden 

tanımlamaktadır. Konvansiyonel olarak iç mekân kavramı, dış mekân ile karşıtlık 

ilişkisi içinde ele alınmıştır. Ancak, günümüze dek süregelen ve Kartezyen düşüncenin 

kesinlik, keskinlik ve tanımlayarak sabitleme eğilimine karşı geliştirilen itirazlar, iç 

mekânın ‘dış’ın basit bir ters yüz edilişi ile kavranamayacağını ortaya koymuştur. 

1960’lı yıllarda mutlak ve sabit mekân kavrayışındaki çözülmeler ve 1980’li yılları 

işaretleyen epistemolojik kaymalar iç mekânı katı tanımlarla sabitleyen çerçevelerden 

uzaklaştırmış ve kaygan bir zemine taşımıştır. Postyapısalcı felsefe, çeşitli 

epistemolojik kırılmalar ve mekânsal dönüş gibi yeni paradigmalar iç mekânın bu tür 

ikili karşıtlıklardan sıyrıldığını göstermekte ve daha karmaşık bir şekilde anlaşılması 

gerektiğine dair işaretler sunmaktadır. 

Bu noktada, iç mekân epistemiğindeki bilgilerin çizgisel ve bütüncül bir anlatının 

aksine parçalı anlatılara dayandığı söylenebilmektedir. İç mekânın dinamik ve çok 

katmanlı doğası, günümüze uzanan süreçte çeşitli disiplinlerden gelen araştırmacıların 

ilgisini çekmiş, parçalı ve tekil anlatılar farklı kavram öbeklerinin iç mekân 

bağlamında birbirleriyle temas etmesine olanak tanımıştır. İç mekân bilgisine yapılan 



122 

bu heterojen katkılar teorik melezliklerle iç mekân tartışmalarını genişletmiş ve 

alternatif içsellik paradigması oluşturabilecek bir zemin tanımlamışlardır. Bu zemin, 

iç mekânı statik bir varlık olarak değil, sürekli dönüşen, ilişkisel bir oluş hali olarak 

ele alarak, iç mekân (interior) kavramının kendine içkin olasılıklarına ve farklı 

açılımlarına dair soruları çoğaltmaya, kavramsal derinliklerini keşfetmeye kapı 

aralamaktadır. 



123 

BÖLÜM DÖRT 

- ‘KENTSEL İÇ’ OLARAK ÇAMLIK VE ÇOKLU İÇSELLİKLER 

 

Çamlık, yaklaşık bir asır önce Denizli kentinin ‘dış’ı olarak tariflenen, ancak 

günümüze uzanan süreçte fiziksel, zamansal ve zihinsel olarak kentin ‘iç’ine 

yaklaşarak “kentsel bir iç” olarak çeşitli içselleştirme pratiklerini açığa çıkaran bir kent 

parçasıdır.  

1923 yılına kadar Denizli’nin idari sınırı dışında kalmış bu bölgenin, kentin 4 km 

güneyinde konumlandığı42 ve “Karcı Dağı’nın etekleri”43 olarak tanımlanan coğrafi 

bir alan olduğu görülmektedir. Yirminci yüzyılın başlarında ‘kentin dışı’ olarak 

tariflenen bu bölge, çeşitli planlama politikaları, imar düzenlemeleri ve altyapı 

çalışmaları ile birlikte kentin büyüdüğü ve genişlediği bir halkanın içinde yer almış ve 

günümüze uzanan süreçte kentle bütünleşerek ‘iç’selleşmiştir.  

Bu içselleşme süreci ile Çamlık bölgesi kentsel yaşamı üreten, onu zamansal ve 

mekânsal olarak çeşitlendiren kentsel bir odak olmuş ve kentliliğin (urbane) menzili 

içine girmiştir. Davetkâr gücünü Çamlık Kent Ormanı’na borçlu olan bu yeni odak, 

kendi içinde çeşitli içsellik katmanları barındırmaktadır. Bölgenin kent ormanı ile 

fiziksel ve zihinsel olarak kurduğu yakın ilişki, kentsel içselliğin çeşitli 

varyasyonlarının oluşmasına olanak vermektedir. 

Tez boyunca “Çamlık Sahası” olarak bahsedilecek olan bu bölge, Çamlık Kent 

Ormanı’nın ana giriş kapısına kadar uzanan bir bulvar boyunca genişlemekte (Şekil 

4.1) ve bu bulvara bağlanan ara sokakları içermektedir (Şekil 4.2). Kentsel bir ‘iç’ 

olarak Çamlık Sahası sahip olduğu dinamik koşullar ile kentsel içselliği çok katmanlı 

olarak üretmekte ve içselliğin çoğul konfigürasyonlarını sunmaktadır (Şekil 4.3). 

 
42 M. TürkerAcaroğlu tarafından kaleme alınan Denizli İlinde Yer Adları (1988) başlıklı bildiri metninde 

yer alan bu bilginin Denizli’nin ilk yerleşim yeri olan ve yaklaşık elli yıl öncesine kadar ‘kentin merkezi’ 

olarak tariflenen Kaleiçi bölgesine olan yaklaşık uzaklığı ifade ettiği düşünülmektedir. 
43 Acaroğlu, 1988, s.39. 



124 

 

Şekil 4.1 Çamlık Sahası Haritası 

 

Bu bölüm ilk olarak, idari sınırların ötesindeki kırsal alan içinde tanımlanıyor 

oluşunun yanı sıra kentselliğin getirdiği dinamiklerin ve imkânların da menzili dışında 

kalıyor oluşu nedeniyle, kentlilerin gündelik hayat pratiklerinde ve zihinsel 

haritalarında bir zamanlar kentin ’dış’ı olarak tariflenmiş Çamlık Sahası’nın kentin 

‘iç’ine fiziksel, zamansal, zihinsel olarak nasıl yaklaştığını, kentle ve ‘iç’i üreten 

maddesel dinamiklerle nasıl buluştuğunu irdeler ve Çamlık Sahası’nın günümüze 

uzanan ‘içselleşme’ sürecini kronolojik olarak serimler. Ardından, bir alt başlıkta, 

içselliğe dair mevcut kuramsal tartışmaları genişletmek ve yeni bir bakış denemesi 



125 

sunmak üzere Çamlık’ın kronolojik içsellik anlatısına eklemlenen, gündelik yaşamda 

farklı zamansallıklarda ortaya çıkarak çeşitlenen ‘kentsel içsellikler’in izi sürülür. 

 

 

Şekil 4.2 Çamlık Sahası’na dair ilk izlenimler44 (Kişisel Arşiv, 2024) 

 

 
44 Alt sütundaki fotoğraflar Denizli Büyükşehir Belediyesi web sitesi dijital arşivlerinden alınmıştır. 



126 

 



127 

 

Şekil 4.3 Çamlık Bulvarı başlangıcından Çamlık Kent Ormanı’na doğru ilerleyen ardışık kent imgeleri 

(Kişisel Arşiv, 2024) 



128 

4.1 Çamlık’ın İçsellik Tarihçesi: Çamlık Ne Zaman ‘İç’ Oldu?  

Tarihi boyunca yönetimsel değişiklikler geçirmiş bir kent olan Denizli, 

Cumhuriyet’in ilanından günümüze uzanan süreçte de idari açıdan önemli değişimler 

geçirmiş ve bu süreçte kentin sınırları ve yönetimsel yapıları sürekli yeniden 

şekillenmiştir.  

Geçmişi antik döneme kadar uzanan kent, Osmanlı İmparatorluğu döneminde 1876 

yılına kadar Kütahya Sancağı’na bağlı bir yönetim olarak varlık göstermiş, 1876-1920 

yılları arasında Aydın vilayetine bağlı olarak idari yapılanmış ve 1910’da yeniden idari 

değişikliğe uğrayarak “Bağımsız Mutasarrıflık” haline gelmiştir. İdari sınırları 

genişleyen Denizli’nin yönetim biçimi Cumhuriyet’in kuruluşuna dek mutasarrıflık 

olarak kalmış45 (Tuğlacı, 1985; Yıldız, 2013) ve Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte 1923 

yılında il statüsünü kazanmıştır (Çeğin, 2012, s.135; Polat, 2009, s.125).  

Çamlık Sahası, Cumhuriyet’in ilanına dek Denizli’nin yönetsel sınırlarının dışında 

kalan coğrafi bir alan olarak tanımlanagelmiştir. Bölge, dönemin kent merkezi ile 

“Çamlık Mesireliği” arasında bir çeper kuşağı olarak da tanımlanabilmektedir. 

Denizli’nin 1923 yılında il statüsü kazanmasıyla birlikte Çamlık bölgesi, kentin 

yönetsel sınırları ‘iç’ine dâhil edilmiş ve bu süreç, bölgenin kentleşme ve yönetimsel 

entegrasyon sürecinde kritik bir dönemeç olmuştur.  

Bölgenin tarihine ve erken dönemlerine ışık tutan bilgiler oldukça sınırlı olsa da 

yirminci yüzyılın başlarında verilen bir karar bölgenin kaderini ve karakterini radikal 

biçimde değiştirmiş ve bu bölge, Çamlık Mesireliği’nin çeperinde yer alan ve 

içerisinde doğal alanları da barındıran bir askeri yerleşim alanı olarak işlev görmeye 

başlamıştır. Basılı kaynaklardaki ilk izlerine 1890 yılında46  rastlanan askeri kışla, 

 
45  “Denizli başlangıçta kaza statüsünde iken, daha sonra 1883 yılından itibaren sancak statüsüne 

yükseltilmiştir. Denizli 1910’da yeniden idari değişikliğe uğrayarak Bağımsız Mutasarrıflık haline 

getirildi. Sınırları genişletilen Denizli`nin yönetim biçimi Cumhuriyet`in kuruluşuna dek mutasarrıflık 

olarak kaldı. Cumhuriyet’in ilanıyla il oldu.” Yıldız, 2013, s. 64. 
46 Osmanlı Devleti’nin borç talepleri hakkında incelemeler yapmak üzere Fransa hükümeti tarafından 

görevlendirilen Vital Cuinet’in Denizli hakkında düzenlediği 1890 tarihli rapordan alıntılanmıştır. Vital 

Cuinet (1890) Denizli Hakkında Rapor’dan aktaran Hüsamettin Ataman, Denizli Son Yüz Yıl (I), 2018, 

s. 104. 



129 

“Piyade Alayı” ya da “Kırmızı Kışla” olarak anılmaktadır 47  ve Delikliçınar 

Meydanı’ndan başlayıp Çamlık Mesireliği’ne kadar uzanan caddeye “Kışla Caddesi” 

adını vermiştir.48  Askeri kışlanın doğusundaki alanın ise “Dalaman Kırı”49  olarak 

bilindiği ve bu çevrede önceleri at yarışlarının, 50  daha sonraları ise bir saha inşa 

edilerek futbol müsabakalarının düzenlendiği 51  bilinmektedir. Bu sebeple, Çamlık 

bölgesindeki yapılaşma izlerinin Cumhuriyet’in ilk yıllarında yalnızca kışla binaları 

ile sınırlı olması şaşırtıcı değildir.52 

Cumhuriyetin ilk yıllarında Denizli’nin idari sınırları içinde olmasına rağmen 

fiziksel ve zihinsel olarak kentin ‘dış’ında konumlanan Çamlık bölgesi, 1927 yılında 

inşası tamamlanan Denizli Lisesi53 ve izleyen yıllarda futbol sahası, askeri gazino54 

gibi yarı-kamusal yerleşimlerle kentsel yaşama ve kentin genişlediği halkaya temas 

etmeye başlamıştır.  

➢ Cumhuriyetin ilk yıllarında, Çamlık Mesireliği’nin ve yakın çevresinin boş bir 

arazi olduğu, tanımlı en yakın yerleşimin askeri garnizon bölgesi olduğu 

görülür. Dönemin yerleşim izleri haritalar, anlatılar ve görseller üzerinden 

takip edildiğinde hem askeri bölgenin hem de Çamlık Mesireliği’nin kentin 

‘dış’ında konumlandığını söylemek mümkündür. Dönem koşullarında, kent 

merkezinden ve konut yerleşimi bölgelerinden Çamlık bölgesine ulaşım yaya 

 
47 “(…) Bu sıralarda, zamanın Garnizon Komutanı’nın yardımıyla Kırmızı Kışla denilen şimdiki Piyade 

Alayı’nın bulunduğu yerde bir saha da yapıldı.” Göçgün, 2006, s. 632. 

“Orgeneral Kurtcehe Noyan, Denizli’de Tevfik Baba’dan nasip aldı. Bu dergâh, ‘Kırmızı Kışla’ adı 

verilen askeri kışlaların yanında, şehir dışında idi.” Dedebaba, 2002, s. 79. 
48 “Delikliçınar meydanından Kışla Caddesi ve Çamlık mesireliğine gidilirdi. Bu yol üzerinden tarihi 

Koca Mektep (Denizli Lisesi) ve Kışla (Askeri Birlik) önemli iki oda noktası idi.” Delikliçınar Yeni 

Camii Nasıl Yapıldı, 2012. 
49  “Çamlık’ın batısında, dağ ile çamlık yolu ve kışla arasındaki bölgeye ‘Dalaman Kırı’ denir.” 

Şemsioğlu, 2016, s. 163. 
50 “Birinci Büyük Harb’in son yıllarında ‘Kırmızı Kışla’ denen, sonradan 51. Piyade Alayı kışlasının 

doğusundaki Dalaman Kırı’nda esaslı bir at yarışı yapılmıştı.” Şemsioğlu, 2016, s. 144. 

“1928 yılı İlkbaharı’ndaki bu koşular Denizli spor tarihinde yapılan ilk resmi ve nizami at 

koşularıdır…At koşuları Piyade Alayı’nın yanına ve bugünki (1968) mühimmat (malzeme) deposunun 

olduğu sahada yapıldı.” Göçgün, 2006, s. 640. 
51 “(…) Bu sıralarda, zamanın Garnizon Komutanı’nın yardımıyla ‘Kırmızı Kışla’ denilen şimdiki 

Piyade Alayı’nın bulunduğu yerde bir saha da yapıldı.” Ataman, 2018b, s.104. 
52  “20. yüzyılın başlarında Denizli Merkez ilçede kamu binası olarak Hükümet Binası, Adliye, 

Postahane, Devlet Hastanesi, Fırka Karargâhı ile kışlaları ve Büyük mektep Binası vardı.” Şemsioğlu, 

2016, s. 67. 
53 Denizli İl Yıllığı, 1967. 
54 1957 yılında inşa edilmiştir. Şemsioğlu, 2016, s. 175. 



130 

ya da binek hayvanlar aracılığı ile sağlanmaktadır. Kent merkezine (Kaleiçi) 

4km uzaklıkta olan (yaklaşık 50 dakika yürüme mesafesindeki) Çamlık 

bölgesi, kent merkezinin idari sınırları içinde yer alıyor olsa da psikolojik 

olarak hâla kentin ‘dış’ındadır. 

Mustafa Kemal Atatürk’ün 1931 yılında gerçekleştirdiği “Büyük Ege Gezisi” 

sırasında ziyaret ettiği ve askeri birlikleri selamladığı Çamlık bölgesi (Kodal, 2003), 

garnizon bölgesi olmasının yanı sıra Denizli’nin eğlence ve sosyal yaşamını piknik 

yapma eylemi ve kır gezisi etrafında şekillendiren kolektif bir eylem alanıdır. Özellikle 

hafta sonları ve Hıdrellez gibi özel günlerde sıkça ziyaret edilen bu bölge, dönemin 

öne çıkan toplumsal karşılaşma mekânlarından birisidir. Dönemin kültürel yaşantısına 

bisiklet sporu ile de eklemlenen Çamlık Mesireliği, 1935 yılında inşa edilen büfe ve 

oyun alanlarına ek olarak, 1936 yılında Vali Ekrem Ergür’ün (1935-1940) döneminde 

yapılan düzenlemeler aracılığıyla sosyal yaşantıyla daha güçlü bir bağ kurmuştur 

(Haytoğlu & Akoğlu, 2021). 

1930’lardan itibaren bu bölgenin Denizli sosyal yaşamı içinde kazandığı anlamlar 

ve devam ettirilen gündelik yaşam pratikleri 1968 tarihli Denizli İl Yıllığı’nda şu 

ifadelerle yer almaktadır:  

“Yalnız şehir halkı değil, il çevresinden de otobüs dolusu insan gelerek bu 

şenliğe katılır. Bu suretle Çamlık, yılda bir defa muhteşem bir gün yaşar. Diğer 

günlerde halk serbest olarak burada piknik yapar.” Denizli İl Yıllığı, 1968, s. 

213. 

Mimar Hüsamettin Ataman, İnanç dergisinin Mayıs 1940 sayısında, Çamlık’ta 

gerçekleşen Hıdrellez kutlamalarıyla ilgili bir paragrafı okuyucularına sunar: 

“Her çam ağacının dibi bir aileye karargâh teşkil eder. Yemek zamanı muayyen 

değildir. Kahvaltıyı orada yapanlar da bulunur. Semaverini yakan, 

gramofonunu hazırlayan, yanı başına çocuğu için bir de salıncak kuran aileler, 

yere serdiği seccade veya mindere uzanır veya şezlonga gömülür keyif 

çattırmaya koyulur… Denizli’ye beş kilometre uzakta bulunan Çamlık mesiresi 



131 

yılda bir defa Denizli halkının eğlencesine tanıklık etmiş olur.” Ataman, 2018b, 

s. 289. 

  

Şekil 4.4 1973 yılında Çamlık’ta Hıdırellez kutlamaları55 

 

Çamlık Mesireliği’nde kamusal yaşamı üreten bir dinamik olarak piknik pratiği ve 

bu pratik etrafında çeşitlenen diğer eylemler (yemek yeme, sohbet etme, salıncak 

binme, vb.) ıslah edilmemiş yabanî doğada -hatta kimi zaman tekinsiz olarak 

değerlendirilebilecek ortamlarda- gerçekleşmektedir. Ehlîleştirilmemiş doğada, düz 

bir çayırda, ağaç altı veya gölgeli bir alanda gerçekleştirilen bu pratik, Cumhuriyet’in 

ilk yıllarında Türkiye’nin birçok ilinde de gözlemlendiği gibi, Osmanlı dönemindeki 

mesire kültürünün56 bir devamı niteliğindedir. 

Çamlık Mesireliği, evcilleştirilmemiş doğanın ve kamusal yaşamın nasıl bir arada 

var olabileceğini gösteren önemli bir örnektir. Geçici yer inşalarıyla sahiplenilen bu 

teritoryal bölge, doğanın el değmemiş yanlarını deneyimleme imkânı sunarken, aynı 

 
55 Denizli Haber gazetesinde yer alan, 27 Mayıs 2020 tarihli “Geçmiş Zaman Olur Ki” başlıklı köşe 

yazısından alınmıştır. 
56 Osmanlı mesire geleneği üzerine çeşitli araştırmalar yapan mimar akademisyen Bahar Deniz Çalış 

Kural’ın tanımı ile mesireler, “yapay olarak sınırlandırılmamış, vadi tabanında, akarsu etrafında doğal 

topografya ile tanımlanmış alanlardır.” “Mesire” sözcüğünün kökü “seyr” kelimesinden türemiştir ve 

bu sebeple, hem İslam tasavvufunda “seyr” kavramına atıfta bulunmakta hem de “temaşa etme” 

anlamına gelmektedir.  

Tasavvufî gelenek bakışında değerlendirildiğinde “mesire” sözcüğü bedeni, ruhu ve aklı arındırmak, 

inanç yolunda bir üst mertebeye ulaşmak için bireyin yaptığı manevi yolculuğu doğa içinde 

gerçekleştirmesi, doğa ve doğal güzelliklerle bütünleşerek tasavvuf felsefesinin önerdiği gibi kendini 

ve nefsini eğitmesi anlamına gelmektedir. Ancak zamanla anlam değişimlerine uğramıştır ve 

günümüzde “farklı halk kitlelerinin doğal güzellikleri seyrederek hoş vakit geçirdikleri açık alanlar” 

olarak tariflenmektedir.  

Mesireler, kent merkezlerinin dışında yer almasına rağmen, kentsel yaşamın uzantısı olmuşlardır. 

Bu bağlamda, kentsel hayatın toplumsal, kültürel, sosyal ve siyasi tüm pratikleri, kent merkezinin 

dışındaki mesire alanlarında devam ettirilmiştir. Dolayısıyla, mesire alanlarında kentliler bir yandan 

kendilerini bir arada yaşadıkları kentin ve kültürün birer parçası olarak hissetme imkânı yakalarken, bir 

yandan kendilerini yaşadıkları toplumdan soyutlayarak, bireysel kimliklerini ifade etme olanağı 

bulabilmektedirler (Çalış Kural, 2008). 



132 

zamanda kentteki kontrol ve denetim mekanizmasından uzaklaşmayı vadetmiş 

görünmektedir. Ehlîleştirilmiş ve düzenlenmiş parklardan farklı olarak Çamlık 

Mesireliği, kentliler için bedensel kontrol mekanizmasının gevşediği ve davranış 

kodlarının esnediği bir kaçış noktası olmuştur. Mesireliğin Foucault’nun heterotopya 

kavramı57 çerçevesindeki dönüşümüne dair ipuçları, Tahsin Saygun’un 1945 yılında 

Çamlık’ta gerçekleştirilen Hıdrellez kutlamalarına ilişkin gözlemlerinde ortaya 

çıkmaktadır: 

“Hıdırellez’i hangi şerait içinde olursa olsun, ekseriya Çamlık’ta geçirmek 

isteyen halkın telaşını görmek lazım…Açık kamyonlar, otobüsler, kaptıkaçtılar, 

tenezzüh otomobilleri, faytonlar, yük arabaları, iki tekerlekli taş arabaları, on 

iki saat Çamlık’a insan taşıdılar. Kadınlar takmış takıştırmış, sürünmüş ve 

yenilerini giymişler. Çamlık bir panayır gibi. Her çamın dibi bir karargâh. Ve 

sanki bütün halk, Denizli denen şehirden bıkmış da veyahut bir afete uğramış da 

şeytan kulağına kurşun, göçmüş gibi. Ellerinde küçük kilim yavruları olanlardan 

tutun da şezlonglarına, masalarına kadar götürenler…Çamlık pazar günü öyle 

bir demokrat muhitti ki, kaç-göç bir tarafa bırakılmış, kadınlar kızlar evlerinde 

gezer gibi sanki. Öyle kayıtsız bir dünya ki, henüz küçük bir çocuğun bindiği 

salıncakta, kerli ferli, yaşını başını almış ellilik bir erkek sallanıyor. Beri tarafta 

hep bir boy gençler, önlerinde her çeşit içki. Biri hafiften bir türküye başlıyor, 

sonra bu sesin kuvveti artıyor ve yayvanlaşıyor. Diğerleri de ona katılıyorlar… 

Çamlık’ın tadını çıkarmaya gelenler, o gecenin geç vaktine kadar kafile kafile 

şehre döndüler. Ve pazar günü şehir, olağanüstü bir gün yaşadı.” Ataman, 

2018b, s.289. 

Saygunışık’ın aktarımı 1945 yılında Denizli’nin toplumsal yapısı ve kamusal 

davranışlarına ışık tutması bakımından önem taşımaktadır. Doğanın sunduğu atmosfer 

ve rekreatif olanaklar kentli bireylere gündelik yaşamın telaşından uzaklaşma imkânı 

 
57 Michel Foucault’nun “heterotopya” (heterotopia) kavramı, toplumsal ve kültürel mekânların çeşitli 

ve çoğu zaman çelişkili anlamlarını açıklamak için geliştirdiği bir kavram olup toplumsal düzenin 

dışında kalan, ama aynı zamanda bu düzenle ilişkili olan “başka mekân/öteki mekân”ları ifade 

etmektedir (Foucault, 2016).  Birtakım çelişkiler barındıran ve heterojen bir algının yaşanmasına sebep 

olan bu mekânlar “etkin bir şekilde hayata geçirilmiş ütopyalar” olarak tanımlanmış ve idealize edilmiş 

ütopyaların pratikte uygulandığında toplumsal kuralları ve normları altüst eden mekânlar haline 

dönüştüklerine işaret etmektedir (Foucault, 1984). 



133 

sunarken, aynı zamanda sosyal normların gevşeyebildiği bir da ortam yaratmıştır. 

Kamusal yaşamın içinde, kalabalıklar arasında yaşanan ‘içsellik’ normatif davranış 

kodlarını çözmüştür ve bu durum, kentli bireylerin bireysel özgürlüklerini daha rahat 

bir şekilde keşfetmelerine olanak tanırken, insanları toplumsal beklentilerin dışında 

kendilerini ifade etmeye teşvik eder görünmektedir.  

Bu aşamaya kadar ulaşılan bilgiler özetlenecek ve değerlendirilecek olursa, Çamlık 

Mesireliği’nin Erken Cumhuriyet döneminin toplumsal yaşamındaki yerine dair 

araştırmalar ve gezi notlarına ilişkin belgeler Karcı Dağı’nın kuzey eteklerindeki 

Çamlık Ormanı’nın kentsel yaşama çok erken bir dönemden itibaren dâhil olduğunu 

göstermektedir.  

➢ Toplumsal yaşam ve kolektif bellekte Denizli kenti ile sıkı bağlar kurmaya 

başlayan bu bölge, 1930’lu yıllarda yapılan düzenlemeler ile ıslah ve terbiye 

edilmiş bir alanda varlık göstermektedir. Bu bölgeyi, mesireliği şehir 

merkezine ve kent yaşamına bağlayan, iç/dış arasındaki dolanıklığı, 

kesişimselliği ve ilişkiselliği sağlayan erişebilirlik ve ulaşılabilirlik, yani yol 

şebekesinin varlığıdır. Stabilize yol, yani insan emeği ile doğasızlaştırılmış 

toprak yol şebeke hattı, sonraki tüm gelişmeleri tetikleyecek olan insan-

olmayan maddesel bir faildir. Bu failin varlığını biçimlendiren, onun varlığını 

mümkün kılan dinamikler arasında jeomorfolojik yapıyı, topografyanın 

yönlendiriciliğini ve bölgenin mesire niteliği kazanmasını mümkün kılan 

gölgelik ve serinlik üreten ağaçların, ormanın, rüzgârın ve manzaranın 

varlığıdır (Şekil 4.4). 

➢ Bölgeye faytonlar ya da binek hayvanlar aracılığı ile ulaşıldığı 

düşünüldüğünde Çamlık bölgesi, yarı kentsel yarı doğal yapısı ile Denizli için 

hala ‘dış’ bir konumdadır. Ancak, bu alanda yapılan düzenleme çalışmaları ve 

Hıdırellez etkinlikleri ile piknik eylemlerinde gerçekleşen geçici yer inşa 

pratikleri bu ‘dış’ta geçici ‘iç’ler üretildiğini göstermektedir. Piknik için serilen 

minderler, sofra örtüleri, kurulan salıncaklar ya da Hıdırellez’de yakılan ateşler 

bu anlamda “domestik geçici yer inşaları”dır ve bu inşalar tek bir nesnenin 

mekândaki varlığına indirgenemez. Nesneler (minder, salıncak vb.) maddesel 

ilişkiler yumağına takılıdır. Minderi koymak için kuru ve yumuşak bir zemin 



134 

aramak, örtüyü eğimi az bir zemine sermek ya da ateşi kuru çalıların 

tutuşmayacağı bir alanda yakmak söz konusu ilişki ağını deşifre etmektedir.  

Çamlık bölgesinin Cumhuriyet’in ilanı ile başlayan idari içselleşme süreci, 

ilerleyen yıllarda çeşitli planlama politikaları ve imar düzenlemeleri ile şekillenmeye 

devam etmiştir. 1950 yılından sonra hızlı bir tempoyla büyümeye başlayan 

Denizli’nin 58  kentsel dokusu bu döneme dek neredeyse hiç değişmemiştir (Savaş 

Yavuzçehre, 2021; İnceoğlu, 1999). 1963-1968 yılları arasında Denizli Belediye 

Başkanlığı görevini üstlenen Mehmet Candoğan’ın 1960’lı yıllarda asfalt şantiyesini 

kurmasıyla birlikte şehirde ilk kez asfalt yol yapımı başlamıştır (Aydıner, 2019). 

Ancak Tugay Yolu’ndan (Kışla Caddesi) Çamlık Mesireliği’ne uzanan stabilize yol 

Belediye Başkanı Mimar Hasan Gönüllü (1973-1978) döneminde genişletilmiş ve 

asfaltlanmıştır (Gönüllü, 2016) (Şekil 4.5). Bölgeyi ve mesireliği daha ulaşılabilir 

kılan bu uygulama bölgedeki su, elektrik ve diğer temel hizmetler vb. diğer altyapı 

gelişimlerini de tetikleyecektir.  

 

Şekil 4.5 Belediye Başkanı Mimar Hasan Gönüllü döneminde (1973-1978) Çamlık Mesireliği’ne 

uzanan yoldaki genişletme ve asfaltlama çalışmaları. (Gönüllü, 2016) 

 

Çamlık bölgesinin tarihsel süreçteki gelişiminde 1967 yılı dikkat çekmektedir. 1967 

tarihinde düzenlenen Denizli Nazım İmar Planı nüfus yoğunluğu ile ilişkili olarak 

yerleşim alanlarının belirlendiği, konut ve sanayi alanlarına ilişkin yer seçimi 

 
58 Önen, 1988. 



135 

kararlarının verildiği, ulaşım bağlantılarının ve kentsel gelişme yönlerinin 

tanımlandığı, kent bütününe yönelik ilk imar planıdır (Özcan & Seçil, 2020). Denizli 

Nazım İmar Planı taslağında (Şekil 4.6) henüz planlama kapsamında olmadığı açıkça 

görülen Çamlık Bölgesi, 1976 yılında yaşanan deprem sonrasındaki süreçte 

planlamaya tabî olacaktır. 

    

Şekil 4.6 Merkez ilçe haritası (solda) ve 1967 tarihli Denizli Nazım İmar Planı taslağı (sağda) (Denizli 

İl Yıllığı, 1967) 

 

1976 yılında, 1967 yılı tarihli Nazım İmar Planı’nın uygulama döneminde meydana 

gelen deprem sonucunda kent genelinde birçok yapı ciddi şekilde hasar görmüştür. Bu 

olay, deprem sonrası afet evleri için ek bir planın devreye alınmasına neden olmuştur. 

Ancak, ek plan kapsamında belirlenen yerleşim alanın yetersiz olduğu öne sürülmüş 

ve bu nedenle Çamlık Mesireliği ile şehir arasında konumlanan, yer yer kaçak 

villaların yer aldığı Çamlık bölgesinin de planlama kapsamına dâhil olması talep 

edilmiştir. Bu talep doğrultusunda, Çamlık bölgesine yönelik planlama kararları 

uygulamaya konulmuş ve gerekli düzenlemeler yapılmıştır (Uysal, 1999). 

➢ Çamlık’ın içselleşme sürecine dâhil olan aktörler, nesneler ve şeyler arasındaki 

ilişkiler belirginleşmeye başlamıştır. Materyalist bir okumada, 1967 yılında 

imara açılan Çamlık Bölgesi, hem imara açılmış boş bir alan olması hem de 



136 

bulunduğu kentin tarihsel, kültürel ve sosyal katmanlarına entegre olan Çamlık 

Mesireliği’nin çeperinde yer alması nedeniyle, başlı başına bir insan-olmayan, 

maddesel bir fail niteliğindedir. Çamlık bölgesi ve mesirelik alan, 1967 tarihli 

Nazım İmar Planı’nı üreten ya da uygulayan tüm kişi/kurumlar, kamu 

yatırımları ve uygulama sürecinde kilit rol oynayan tüm altyapısal müdahaleler 

(asfalt yol ağı, kanalizasyon hattı, kaldırım vb.) Çamlık’ın içselleşme sürecinde 

kritik roller üstlenmiş aktörlerdir. 

1970’li yılların ortalarına gelindiğinde, Belediye Başkanı Hasan Gönüllü tarafından 

Kışla Caddesi’nden mesireliğe kadar uzanan yol “Çamlık Caddesi” ismi ile kullanıma 

açılmıştır (Aydıner, 2019). Emek, İnönü ve Ulus Caddelerinin de bağlandığı bu yeni 

cadde, Tugay Bahçesi köşesinden başlayarak Çamlık Mesireliği’ne kadar 

uzanmaktadır (Gönüllü, 2016).  

Aynı yıllarda, ana caddelerden başlayarak kanalizasyon sistemi için kapsamlı 

çalışmalar gerçekleştirilmiş ve bu süreç sonucunda Çamlık bölgesi altyapısal olarak 

yerleşime uygun hale getirilmiştir (Uysal, 1999). Bölgenin konut ağırlıklı yerleşim izi 

askeri bölgenin sınırlarına kadar dayanmış ve oradan Çamlık Mesireliği’ne kadar 

uzanmıştır. Bu altyapı geliştirmeleri, Çamlık bölgesinin kentsel entegrasyonunu ve 

içselleşme süreçlerini desteklemiş, ayrıca bölgenin yerleşime uygun hale gelmesi için 

gerekli koşulları sağlamıştır.  

➢ Kent büyüdükçe, kent merkezini, kentin ‘iç’ini tarifleyen halka genişlemiş ve 

kendisinden sonra gelen halkanın içine doğru sızmaya başlamıştır. 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında kentin ‘dış’ında yer alan Çamlık bölgesi, imar 

planı uygulamaları sonucu kentin büyüdüğü ve genişlediği bir halkanın içinde 

kalarak kentin ’iç’ine temas etmeye başlamıştır.  

Kentle fiziksel ve altyapısal olarak daha yakın temaslar üretmeye başlayan Çamlık 

bölgesi, 1970’li yıllarda sosyo-kültürel dinamiklerin etkisiyle önemli bir dönüşüm 

geçirmektedir. Kentin ilk özel eğitim kurumu olan Çamlık Koleji, 1970 yılında bu 

bölgede açılmış, ancak kısa bir süre sonra kapanmıştır. Kolej binaları 1976 yılında 

Devlet Mühendislik ve Mimarlık Akademisi olarak faaliyete geçmek üzere yeniden 

düzenlenmiştir (Uysal, 1999). Çamlık Caddesi’ne “Akademi Yolu” ile bağlanan bu 



137 

yerleşim alanında, 59  ileriki yıllarda Pamukkale Üniversitesi’nin Çamlık Kampüsü 

kurulacak ve böylece, Çamlık bölgesi il dışından gelen öğrenci ve akademisyenlerin 

yerleşimine açılacaktır. Kampüsün bu bölgedeki varlığı ve yaşantısı Çamlık 

bölgesindeki ve Denizli’deki değişim ve dönüşümler için bir katalizör etkisi 

yaratmıştır.  

1980’lere gelindiğinde ise toplu taşımanın bölgeye erişimi sayesinde Çamlık 

Mesireliği ve Çamlık Caddesi, kentsel hayata daha kuvvetli bir şekilde eklemlenmiştir. 

Çamlık Mesireliği’nin etrafında gelişen bu değişimlerin yanı sıra mesireliğin kendi 

içinde de bazı düzenlemeler yapılmış ve 1977 yılında kır gazinosu, büfe, çocuk oyun 

alanı ve çeşme inşa edilmiştir.60 Mesirelik alandan geçen ve Kızılcabölük’e uzanan 

Çamlık-Eski Tavas Yolu yürüyüş parkuru olarak düzenlenmiştir.  

Aynı dönemde, 1987 yılında Tugay Yolu’nda açılan Denizli Atatürk Stadyumu 

(Şekil 4.7) ile Çamlık Caddesi’nde inşa edilen açık hava tiyatrosu ve belediyeye ait 

futbol sahası gibi sosyal ve kültürel altyapı hizmetleri de hizmete girmiş, ayrıca yakın 

çevrede (günümüzde Demokrasi Meydanı) gençlik merkezi projesi hazırlıkları 

başlatılmıştır. 

 

Şekil 4.7 Atatürk Stadyumu ve Çamlık Bulvarı’na uzanan Tugay Yolu (Gönüllü, 2016) 

 
59  Eski Çamlık Yolu’na bağlanan ve Çamlık Caddesi’ni çevreleyen alan “Vatan Mahallesi” olarak 

isimlendirilmiş ve 18 Nisan l990’da “Çamlık Mahallesi” olarak değiştirilmiştir. 1983 yılında ise Kışla 

Caddesi ile Çamlık Caddesi birleştirilmiş ve “Kenan Evren Bulvarı” adını almıştır. Ancak bulvar 1990 

yılında iki ayrı bölüm haline getirilmiş ve açık hava tiyatrosundan başlayıp Çamlık Mesireliği’ne uzanan 

bulvarın ismi “Çamlık Bulvarı” olarak değiştirilmiştir (Uysal, 1999). 
60 Çamlık Parkı. Denizli Valiliği Resmî Web Sitesi. 

 



138 

➢ Bölgeye, kentsel yaşamın dokusunu şekillendiren sosyo-maddesel topluluklar 

açısından bakıldığında, Çamlık Caddesi ve yakın çevresi toplumsal yaşamın 

yeniden üretimini ivmelendiren “altyapısal” gelişimin etkisi altındadır. Çamlık 

Mesireliği ve Çamlık Bulvarı kentin büyüdüğü ve genişlediği bir halkanın 

içinde yer almış ve kentle, kentsel yaşamla kurduğu yakın temaslar ile 

içselleşme sürecinde ivme kazanmıştır.  

1985 yılında “Kültür Sanat Merkezi”61 adıyla faaliyete geçen (Şekil 4.8) ve bugün 

“Denizli Ziya Tıkıroğlu Açıkhava Tiyatrosu” olarak bilinen açık hava tiyatrosu, 

Çamlık bölgesindeki sosyo-kültürel dinamikleri besleyen ve gelişimlerini teşvik eden 

önemli bir merkez olmuştur. 1984-1989 yılları arasında Denizli Belediye Başkanlığı 

görevini yapan ve açık hava tiyatrosunun açılmasında kilit rol oynayan Ziya Tıkıroğlu 

bir röportajında bu merkezin önemini şu sözlerle ifade etmiştir: 

“… Çamlık diye bir temel yoktu. Çamlık’a yapılan Kültür Sanat Merkezimiz 

bugünkü Çamlığı oluşturdu diyebilirim. Şehrin kültür sanat estetiğini dokusu ile 

birlikte ele almak lazım diye düşündüm. Bu düşünce şehrin diğer çalışmalarımın 

yanında kültür sanat faaliyetlerine de ağırlık vermemi gerektirdi.”62 Akbeyik, 

2019, s.77 

 

Şekil 4.8 İlk açıldığı yıllarda açık hava tiyatrosu, o dönemki adıyla “Kültür Sanat Merkezi” (Önen, 

1988, s. 68). 

 

 
61  Ziya Tıkıroğlu’nun Denizli Haber gazetesinde yer alan, 22 Eylül 2018 tarihli “Açık Hava 

Tiyatrosunun Havasını Kirlettiler” başlıklı köşe yazısı. 
62Hüdaverdi Akbeyik tarafından kaleme alınan Yaşayanlar Gözüyle Denizli (2019) başlıklı kitapta, 

1984-89 yılları arasında Denizli Belediye Başkanlığı görevi yapan Ziya Tıkıroğlu ile yapılmış röportaj. 



139 

Çamlık Bulvarı’nın başlangıcını işaretleyen açık hava tiyatrosu günümüze uzanan 

süreçte etkinlikler öncesi ve sonrasında ortak ilgi alanlarına sahip bireylerin toplanma 

ve bir araya gelme mekânı olmuştur. Günümüzde “Milli Egemenlik Parkı” içinde 

bulunan tiyatro yapısı, 1990’lı yıllarda parkın mevcut alanında inşa edilen ve “Çamlık 

Kültür Merkezi” ismiyle faaliyet gösteren nikah sarayı ve sergi salonlarıyla birlikte 

sosyo-kültürel bir merkez olarak önemli bir rol üstlenmiştir (Şekil 4.9). 

 

Şekil 4.9 Önen’in 1988 yılı basımı kitabında yer verdiği Denizli Şehir Planı’nda Çamlık Mesireliği, 

Askeri Alan, Stat, Denizli Lisesi, Açık Hava Tiyatrosu ve 1976 yılında faaliyete geçen Fakültenin 

yerleşim planı. 



140 

1990’lı yıllara gelindiğinde, Çamlık bölgesi ve çevresinde konut üretimi hızla 

artarken, Çamlık Bulvarı’nın başlangıcını işaretleyen açık hava tiyatrosuna yaklaşık 

700m uzaklıkta bulunan “Demokrasi Meydanı” kullanıma açılmıştır. 1994 yılını 

işaretleyen bu gelişme,63 aynı zamanda meydan düzenlemesi çerçevesinde tasarlanan 

“Demokrasi Parkı”nın açılışını da kapsamıştır (Şekil 4.10).  

  

Şekil 4.10 Demokrasi Meydanı ve Demokrasi Parkı’na ait proje görseli (T.C. Denizli Valiliği 1993 Yılı 

Çalışma Raporu) 

 

Meydanın güneybatı köşesinde, Demokrasi Parkı’nın karşısında ise Belediye 

Başkanı Ali Marım döneminde (1989-1999) projelendirilmiş gençlik merkezinin 

inşaatı devam etmektedir (Şekil 4.11). Ancak gençlik merkezi projesi 1999 yılında 

tamamlanmadan yıkılacak ve yerine 2008 yılında Forum Çamlık AVM açılacaktır. 

 Yıkım kararının ardından, kısa bir süre boyunca atıl kalan kaba inşaatta bir market 

zinciri faaliyet göstermeye başlamış ve boş kalan alanda zaman zaman sirkler 

kurulmuştur. Takip eden yıllarda, Demokrasi Meydanı, genel seçimler öncesi seçim 

mitinglerinin düzenlendiği bir kentsel mekân olarak Çamlık’ın sosyo-kültürel 

gündemine yeni dinamikler kazandırmıştır. 

 
63 T.C. Denizli Valiliği 1993 Yılı Çalışma Raporu, s.70. 



141 

 

 

Şekil 4.11 Çamlık Mahallesi Krokisi’nde Çamlık Bulvarı’nın başlangıcını işaretleyen Açık Hava 

Tiyatrosu, yanında Nikah Sarayı ve karşısında yer alan Belediye Futbol Sahası, Gençlik Merkezi ve 

Askeri Saha’nın sınırı. (Dağdeviren, 2003). 

 



142 

Çamlık Bulvarı ve yakın çevresinde bu gelişmeler yaşanırken, Çamlık Mesireliği 

kentli bireylerin doğayla bütünleştiği, günlük hayatın stresinden arındığı bir kaçış 

noktası olarak varlığını sürdürmektedir. Hıdırellez kutlamalarının yanı sıra derneklerin 

ve okulların düzenlediği çay davetleri, anneler günü piknikleri gibi etkinlikler (Şekil 

4.12) nedeniyle sıklıkla ziyaret edilen bu doğa parçası, insanların bir araya gelerek 

kolektif paylaşımlar yaptıkları ve anılar biriktirdikleri bir “kentsel iç” olarak anlamını 

ve hafızadaki yerini korumaktadır. 

   

Şekil 4.12 Çamlık’ta düzenlenen etkinliklerden bir fotoğraf 64 

 

2000’li yıllar, Çamlık bölgesinin sosyo-kültürel ve ekonomik yapısında köklü 

değişimlerin yaşanmasına neden olacak önemli bir gelişmeyi işaretlemektedir. Resmi 

olarak 11 Temmuz 1992 tarihinde açılan Pamukkale Üniversitesi, bu dönüşüm 

sürecinin merkezinde yer almış ve bölgedeki gelişmeleri radikal bir şekilde 

etkilemiştir. 1976-1977 yıllarında, Özel Çamlık Koleji’nin binalarında eğitim 

faaliyetlerini sürdüren Denizli Mimarlık ve Mühendislik Akademisi, 1982 yılında 

Denizli Mühendislik Fakültesi olarak Dokuz Eylül Üniversitesi’ne bağlanmıştır. 10 

Kasım 1992 tarihinde ise Pamukkale Üniversitesi Mühendislik Fakültesi adını alarak 

aynı eğitim yerleşkesinde faaliyetlerine devam etmiştir. “Çamlık Kampüsü” olarak 

yeniden isimlendirilen ve halk arasında “Uçaklı Kampüs” 65  olarak da anılan bu 

yerleşke, Pamukkale Üniversitesi’nin ana kampüsü olan Kınıklı Kampüsü’nün 2002 

yılında faaliyete geçmesine kadar eğitim faaliyetlerine ev sahipliği yapmıştır. 

 
64 Denizli Haber gazetesinde yer alan, 27 Mayıs 2020 tarihli “Geçmiş Zaman Olur Ki” başlıklı köşe 

yazısından alınmıştır. 
65 Kampüs önünde kaide üzerine dikili olan F-104 Starfighter savaş uçağından dolayı halk arasında 

“Uçaklı Kampüs” olarak adlandırılmıştır. 



143 

Yerleşkenin Çamlık Bölgesi’ndeki varlığı hem sosyal etkileşimleri hem de demografik 

yapıyı etkilemiş, kentsel yaşantının dönüşümüne katkıda bulunmuştur.  

2002 yılı itibari ile Çamlık Kent Ormanı’na bitişik bir arazide konumlanmış Kınıklı 

Kampüsü’ne taşınmaya başlayan üniversite, 66  bölgenin ulaşım ağı, barınma gibi 

fiziksel altyapı beklentilerinin yanı sıra boş zaman etkinliklerin artması, yaşam 

kalitesinin iyileşmesi gibi sosyal ve kültürel beklentiler ile Çamlık bölgesinin 

gelişimini önemli ölçüde etkilemiş ve bölgenin dinamik bir yaşam alanı haline 

gelmesini sağlamıştır. Bu gelişmelere paralel olarak değişen demografik yapı tüketim 

kalıplarını da değiştirmiş ve bölgedeki hizmet sektöründe önemli değişikliklerin 

yaşanmasına zemin hazırlamıştır. Dolayısıyla 2000’li yıllar ile birlikte bölgede gelişen 

fiziksel ve sosyo-kültürel altyapı Çamlık Bulvarı ve civarında kentsel yaşamı 

canlandırmış ve bölge çeşitli etkinlik mekânları, restoran ve barlar ile şehir sakinlerinin 

hem gündüz hem de gece ziyaret ettiği bir aksa dönüşmüştür. 2003 yılında açılan 

“Moods Kafe”, “Çilek Gece Kulübü”, 2005’te açılan “Davet Restoran & Brunch”, 

2006’da açılan eğlence kulübü “Papirüs”, 2007 de açılan “Friends Bar”, 2010’da 

açılan “Baron Gece Kulübü” ve çeşitli lokaller bu aks üzerindeki kentsel yaşamı 

canlandıran dinamikler olarak öne çıkmaktadır. 

➢ Kentleşme sürecinde Çamlık Sahası’nın geçirdiği bu evrim, kentin sosyal, 

ekonomik ve kültürel dinamiklerinin hem bir yansıması hem de bu 

dinamiklerin kaynağı olmuştur. Çamlık, sadece idari bir dönüşüm yaşamamış, 

aynı zamanda sosyal ve kültürel bir odak olarak da evrilmiştir. Hem Çamlık 

Bulvarı hem Çamlık Mesireliği artık kentin ‘iç’indedir ve birbirine hem 

fiziksel hem altyapısal hem de sosyo-kültürel yaşantı ile sıkıca bağlı bu iki kent 

parçası -“kentsel iç” de denebilir- farklı dinamikler ile yeni içsellikler üretmeye 

başlamışlardır.   

➢ Çamlık Mesireliği, kentle ve kentsel yaşamla kurduğu sıkı ilişki sonucu artık 

“Kent Ormanı” statüsüne geçmiştir. 

Bu süreçte Çamlık Mesireliği, 15 Aralık 2006 tarihinde Orman Bölge 

Müdürlüğü’nden Denizli Belediyesi’ne devredilmiştir. Bu devir ile birlikte, 

 
66 Demirci & Yalçın, 2022. 



144 

belediyenin çalışmaları kapsamında mesirelik alanın Pamukkale Üniversitesi Kınıklı 

Kampüsü’ne bağlantısını sağlayan bir mesirelik girişi açılmış ve alanın farklı 

bölgelerinde göletler, çeşmeler, yürüyüş yolları, oturma grupları, çocuk oyun alanları 

ve koşu parkuru düzenlenmiştir. Bu düzenlemelerle ek olarak mesireliğin elektrik 

tesisatı da yenilenmiş, aydınlatmaların sayısı artırılmıştır. Çamlık Mesireliği’ndeki bu 

düzenleme çalışmalarının yanı sıra mesireliğin ismi “Çamlık Parkı” olarak 

değiştirilmiştir. 

➢ Çamlık Mesireliği’ndeki bu düzenleme çalışmaları yalnızca fiziksel ve 

maddesel bir değişimden ibaret değildir. Bu isim değişikliği ile birlikte 

alandaki davranış kodları da değişmiştir. Ormanda kendiliğinden süregiden 

yaşam, “park” tanımı ile bakım ve düzene muhtaç bir peyzaj mekânına 

dönüşmüştür. Kırılan ağaç dalları, sararmış ve yere düşmüş yapraklar, hatta 

böcek ve hayvanlar artık bu döngüden uzaklaştırılmaya çalışılan “istenmeyen 

ötekiler” pozisyonundadır. Çamlık terbiye edilmeye, kültürleştirilerek 

(cultivated) evcilleştirilmeye ve “içselleştirilmeye” çalışılan bir doğa 

parçasıdır.  

Burada bir parantez açmak gerekmektedir. Yapılan müdahaleler ve 

düzenlemeler ile doğayı disiplin altına alma çabası mesirelik alanı parka 

çevirirken, mekânı içsellik (interiority) tanımına yakınlaştırıyor görünebilir. 

Çünkü iç mekân kuramında içsellik kavramı sıklıkla kontrol etme ve 

diğerlerini dışarıda bırakma eylemi üzerinden tanımlanmaktadır (McCarthy, 

2005; McQuire, 2005). Ancak bu noktada şu soru ortaya çıkar: “Çamlık Parkı” 

bağlamında kentsel içsellikten söz ederken, ‘kentsel iç’ yalnızca tanımlanmış 

ve evcilleştirilmiş, diğer bir deyişle ‘içselleştirilmiş’ bir mekâna mı karşılık 

gelir? Ya da kentsel içsellik evcilleştirilmeyen ve ‘içselleştirilmeyen” -Çamlık 

bağlamında ormanda gözlerden uzak olan ve davranış kodlarının 

normativiteden uzaklaştığı- yerlerde de aranabilir mi? Diğer bir ifadeyle, 

mesirelik alanda düzenlenmemiş, yaya yolundan sapmalarla keşfedilen, ağaç 

dokusunun sıklaştığı, daha tenha ortamlarda bir araya gelen ve anonimleşen 

gençlerin geçici sahiplenme pratikleri ile kurduğu ortam mı daha iç’tir? Yoksa 

orman içinde tanımlı yaya yolu kenarındaki banklarda oturan (Şekil 4.13) ve 



145 

akışı izleyen gençlerin kümelendiği yer mi? Bu muğlak ve geçişli durumları 

doğuran davranışsal kodlar, bilindik “iç” anlayışını çözüyor gözükmektedir. 

 

 

Şekil 4.13 Çamlık Kent Ormanı’nda banklarda oturan gençler (Körmutlu, 2015) 

 

2000’li yıllar itibariyle Çamlık Bulvarı ve çevresinde ticari mekânların el 

değiştirmesi ile hız kazanan mekânsal değişiklikler, 2017 yılı itibari ile daha geniş 

ölçekte gerçekleşmiş, Çamlık Bulvarı’nda peyzaj düzenlemesi ve altyapı yenileme 

çalışmaları başlatılmıştır (Şekil 4.14). Büyükşehir Belediye Başkanı Osman Zolan 

döneminde (2011-2024), Çamlık Parkı’na uzanan yaklaşık 1 kilometrelik bulvar hattı 

boyunca gerçekleştirilen proje kapsamında, kentsel yaşamı ve sosyal etkileşimi teşvik 

etmek amacıyla ağaç altı oturma alanları ve cep parkları tasarlanmış, dekoratif pano 

çalışmaları gerçekleştirilmiştir. Aydınlatma elemanları dağ manzarasının etkileyici 

perspektifini öne çıkarmak üzere stratejik olarak yerleştirilmiştir ve kaldırımlarda 

altıgen biçimlerin oluşturduğu desenler belirli alanları işaretlemek ve yönlendirme 

sağlamak üzere bir kombinasyon sunmaktadır. 

  

Şekil 4.14 Çamlık Bulvarı’nda peyzaj düzenlemesi ve altyapı yenileme çalışmaları67 

 
67 Denizli Büyükşehir Belediyesi Resmî Web Sayfası’ndan Çamlık Bulvarı’nda Sona Doğru başlıklı 

haber yazısından alınmıştır. 



146 

➢ Küçük ama etkili müdahalelerle gerçekleştirilen bu dönüşüm, Çamlık 

Bulvarı’nı şehrin dinamik ve akılda kalıcı çizgisel odaklarından biri haline 

getirmiştir. Bölgenin edindiği yapısal durum, maddesel nitelikler ve 

duygulanımsal kapasiteler Çamlık bölgesini kentsel bir ‘iç’ olarak yeniden 

işaretlemiştir. Fiziksel, maddesel ve duygulanımsal boyutunun yanı sıra, 

onunla iç içe geçmiş sosyolojik katmanı ile Çamlık, sonsuz çeşitlilikte 

içsellikler üretmektedir ve her içsellik, mekânın sosyal ve kültürel dokusuna 

yeni bir katman eklemekte ve Çamlık’ın anlamını sürekli olarak yeniden inşa 

etmektedir. 

Yaklaşık bir asır önce, kentin dış çeperi olarak işaretlenen Çamlık bölgesinin 

Denizli’nin yönetimsel, teritoryal ve kentsel olarak ‘iç’e dönüşme serüveni Nazım 

İmar Planı ölçeğinden başlayan ve alt ölçeklere kadar inen bir dizi karar süreçleri, 

müdahaleler ve düzenlemeler şekillendirmiştir (Şekil 4.16). Çamlık, Cumhuriyet’in 

kuruluşundan günümüze uzanan süreçte fiziksel, zamansal ve zihinsel olarak kentin 

‘iç’ine yaklaşmış ve kentte meydana gelen içsellikleri maddesel (material) ve 

duygulanımsal (affective) izleriyle açığa çıkaran kentsel bir ‘iç’ olmuştur. Şimdi ise 

çoklu içsellikler üreten bir kent parçasıdır (Şekil 4.15). 

 

Şekil 4.15 Karcı Dağı’nın eteklerinde Çamlık Kent Ormanı ve Çamlık Bölgesi’nin güncel görünümü 



147 

        

 

 

Ş
ek

il
 4

.1
6

 Ç
am

lı
k

'ı
n

 i
çs

el
le

şm
e 

sü
re

ci
n

d
ek

i 
ö

n
em

li
 d

ö
n

ü
m

 n
o

k
ta

la
rı

n
ı 

v
e 

ta
ri

h
se

l 
g

el
iş

im
 a

şa
m

al
ar

ın
ı 

ö
ze

tl
ey

en
 z

am
an

 ç
iz

el
g

es
i 



148 

4.2 Çamlık’ta Kentsel İç’lere Dair Keşifler ve Çoklu İçsellikler  

Çeşitli mekânsal-duygulanımsal etki düzeyleriyle Çamlık Sahası, kentin diğer 

parçalarından farklılaşır ve gündelik yaşamda farklı zaman dilimlerinde ve çeşitli 

biçimlerde ortaya çıkan ‘kentsel içsellikler’ aracılılığıyla kendini defalarca katlar. 

İçselliğin çok katmanlı ve çoklu biçimleri Çamlık’ı farklı ölçek ve bağlamlarda 

okumayı mümkün kılar.  

Kentsel içsellik fiziksel varlıklar kadar eterik (ethereal) unsurları da içeren, 

hissedilen, sezilen ve zaman zaman görünür-duyulur olan bir olgudur. Maddesel-

duygulanımsal bir dolanıklıkta beden deneyimi üzerinden duyumsanır ve çoğunlukla 

atmosferik 68  bir içerimde geçici olarak belirginleşir. Bilincin ve bilinçsizliğin 

eşiklerinde oynayan zamansal-mekânsal bir durumdur. 

Bu olgunun geçişlilikler, zamansallıklar ve muğlaklıklar üzerine kurulu dünyası, 

dinamik bir yapıya sahip olmasına ve farklı durumlar ya da olaylar bağlamında 

değişimler gösterebileceğine işaret etmektedir. İçselliğin kentsel mekânda çeşitli 

konfigürasyonlarda açığa çıkan izleri ve görünümleri, söz konusu  konfigürasyonların 

oluş koşullarını şekillendiren, süreç-merkezli bir izlekte takip edilmiştir. 

Bu izlek doğrultusunda, içselliği yapılandıran çeşitli varlıklar (failler/aktörler) 

farklı zamansallıklarda ve konfigürasyonlarda bir araya gelerek geçici ilişkiler kurarlar 

ve bir araya gelen maddesel ve maddesel-olmayan tüm kuvvetler belirli bir şiddete 

ulaştıklarında kentsel mekânda değişiklikler meydana getirecek mekânsal koşulları 

oluştururlar. Mekânsal koşullar, bilinçaltını tetiklerler ve bedeni bu sürece çeşitli 

çağrılar yoluyla dâhil ederler. Böylece, maddelerden ve maddesel-olmayan 

kuvvetlerden oluşan ilişki ağları bedenin katılımıyla şekillenir ve içselliği oluşturmak 

üzere konuşlanırlar. Bu ilişki ağları, içsel dünyayı anlamlandıran bir çerçeve 

oluştururlar. Kentsel mekânda içsel yaşamla kurulan bu bağ, mekânda gerçekleşen 

 
68 Atmosfer kavramını mimarlık alanında ilk kullanan Hermann Schmitz 1969’da yayımladığı System 

der Philosophie, Band 3, Teil 2: Der Gefühlsraum (The Sphere of the Emotions) başlıklı kitabının 

“Emotions as Atmospheres” başlıklı bölümünde atmosfer kavramını “belirli bir ‘yüzeysiz mekânsal 

durumu’ dolduran duygusal kuvvetler” olarak tanımlar. Bu kavram görünür-olmayan bir kuvvet 

yoğunluğunu ifade eder ve bu yoğunluk bedeni dâhil ederek etkimeler üretir. Belirsiz ve görünmez bir 

fenomendir. Etkileşime girdiği bedende uyandırdığı etkime/duygulanımlara göre kovucu veya davetkâr 

olabilir ve bu yüzden de iletişimsel bir yanı vardır. 



149 

konvansiyonel davranış biçimlerinde bazı sapmalara yol açar ve böylece mekânın 

tuhaf bir tersyüz edilişi söz konusu olur. 

Bu doğrultuda, bu çalışmada kentsel içsellik olarak tanımlanan olgu ve olayların 

bazıları konum ve duruma bağı olarak bir süreliğine ortaya çıkıp, ardından gözden 

yitebilirler. Kimi zaman belirgin, kimi zaman örtük olabilirler ve çeşitli 

zamansallıklarda farklı ölçeklerde ve çoklu düzeylerde varlık gösterebilirler.  

İçselliğin farklı görünümlere sahip, çoklu, geçici ve geçişli yapıda olduğu savını 

görünür kılmak üzere, Çamlık’ta gözlemlenen farklı nitelikteki kentsel içsellikleri şu 

başlıklar altında görünür kılmak olasıdır: ‘Cumhuriyet Bayramı ve Kutlama’, 

‘Duman’, ‘Konvoy’, ‘Bisiklet’, ‘Kulaklık’, ‘Kar’, ‘Çıkmaz’, ‘Merdiven’, ‘Temaşa’, 

‘Yoga Matları’, ‘Kozalak’ ve ‘Dondurma’. 

Bu on iki farklı başlık altında, Çamlık Sahası’nda var olan/kaybolan çoklu 

içsellikler sahanın yakın okuması ve yapılan gözlemler üzerinden kaydedilerek 

fragmanter anlatılar 69  aracılığıyla aktarılmıştır. Bu anlatılar, içselliğin çeşitli 

durumsallıklarını ve mekânsallıklarını betimleyerek, kentsel içsellik olgusunun farklı 

boyutlarını ve katmanlarını açığa çıkarmaktadır. Her bir fragmanter anlatının ardından 

kentsel içselliği tartışmak üzere yeni bir tartışma yörüngesi ve bu yörüngede içsellikle 

ilgili ortaya çıkan kavram setleri sunulmuştur.  

Cumhuriyet Bayramı ve Kutlama (Parla, 100 yaşındasın!). Bugün Çamlık, bir 

kutlama alanına dönüşüyor. Ormana uzanan bulvarı ve geniş kaldırımları, 29 Ekim 

 
69 Tezin bu bölümünde, Walter Benjamin’in Pasajlar, Bazı Motifler Üzerine, Tarih Kavramı Üzerine 

gibi çalışmalarında başvurduğu fragmanter yazı tekniği benimsenmiştir. Benjamin’in bu metinlerinde 

her bir fragman, bağımsız olarak anlam taşırken, tüm fragmanların bir araya gelmesiyle eklektik, 

bütünlüğü olmayan, ama daha geniş ve derin bir anlam evreni oluşturmaktadır. Bu fragmanter yaklaşım, 

doğrusal ve sabit bir anlatım yerine, farklı düşünsel unsurların bir araya gelerek daha dinamik, esnek ve 

heterojen bir anlam evreni oluşturmasına olanak tanımaktadır.  

Türkçe’de “fragmanter” kelimesinin doğrudan bir karşılığı bulunmamakta olup, anlamını 

karşılamak için kullanılan “parçalı”, “parçacı” gibi terimler, Benjamin’in anlatı tekniğinin özgün 

yapısını tam olarak yansıtamamaktadır. “Parça” her zaman bir “bütün”e işaret etmesine karşın 

“fragman” bütünü olmayan anlamına gelmektedir. Bu sebeple, “fragmanter” kelimesi bu tez 

kapsamında, Türkçe’ye girdiği ve dilin fonetik kurallarına uygun olarak telaffuz edildiği biçimiyle 

kullanılmıştır. 

Çalışmanın bu bölümü, farklı katmanları ve bakış açılarını bir araya getirerek anlamın heterojen bir 

bütünlük içinde nasıl ortaya çıkabileceğini sorunsallaştırmakta ve Benjamin’in “fragmanter” anlatı 

tekniğine başvurmaktadır. Bu yöntem, bu başlık altında sunulacak on iki ayrı anlatı arasında doğrusal 

olmayan, çok yönlü heterojen bir yapı kurarak hem farklı düşünsel perspektiflerin hem de çeşitli 

anlatısal fragmanların birbiriyle bağıntısal bir şekilde bir araya gelmelerini sağlamaktadır. 



150 

2023’te adımların, marşların ritmiyle yankılanacak bir seremoni alanı sunuyor. 

Kentlileri çağırıyor.  

Kentliler, sözleşmiş gibi buradalar, bir aradalık ve toplumsallık, Çamlık’ın 

atmosferiyle buluşuyor. Aynı anda gerçekleşen birden fazla eylem ve küçük olaylar 

söz konusu. Bedenin hareketlerini, pozisyonlarını içeriyor. Sesleri içeriyor. Mimikleri 

içeriyor. Çok sayıda kişinin katıldığı bir yürüyüş etkinliği, yürürken ıslık çalanlar, 

yinelenen şarkılar, marşlar ve bayraklar. Bu eylemlerin duygulanımsal kayıtları: 

gülümseyen yüzer, gururlu bakışlar, coşkuyla sallanan bayraklar, duyguları açığa 

çıkaran mimikler. İçsellik hareket halinde, kimi zaman yer değiştiriyor, kimi zaman 

duraklıyor, ama akış halinde.  

Kalabalık, geçici bir süre için yanlara açılarak dağılıyor ve küçük kümelere 

ayrılıyor; çünkü caddeden bir konvoy geçiyor. Konvoya katılan her araç, kalabalıkla o 

kısa ‘an’da buluşuyor. Yavaşlıyor. 

Kaldırımdaki beden, yoldaki beden ve araçtaki beden o kısa ‘an’da yakınsıyor ve 

zihinsel-bedensel trialoglar üretmeye başlıyorlar. Trialog lisana ihtiyaç duymuyor; 

zafer ve kutlama naraları kornalar, bedenler ve zihinler arasındaki trialogları üretiyor. 

Taksiler, otomobiller, motorlar ve bir de kasasında gençleri taşıyan bir pick-up göze 

çarpıyor. Pick-up nerede yavaşlasa arkasındaki kasası mekânın bir uzantısı oluyor. 

Arabalarda ise benzer mekânsallık açılır tavan sisteminin arabuluculuğu sayesinde 

gerçekleşiyor. Yalıtılmış bir hareketli hacimde -arabada- açılan tavan ve pencereler 

kısa bir ‘an’ süresince multilogu mümkün kılıyor. 

Taksiler, ticari araçlar, kamu hizmeti araçları da konvoya katılıyor. Her biri kendi 

içerisinde örgütlenmiş bu araçlar dizisi kalabalıkla buluştukları an, “konvoya dâhil 

olunulmasıyla” yeni ve kısa süreli bir ‘iç’ üretiyorlar. Kornolar eşliğinde, 

hoparlörlerden yayılan coşkulu müzik ve marşlar, kalabalığı ortak bir duygudaşlık 

etrafında topluyor ve paylaşılan ortaklıklar o ‘an’ yeni bir aidiyet, yeni bir atmosfer, 

yeni bir kitlesel ‘iç’ tarifliyor. O sırada, belediyenin bando takımı bir kamyonet 

kasasında marş çalıyor ve bulvardaki akışın ‘iç’ine dâhil oluyor. Şiddetli sesin yarattığı 

işitsel peyzaj kaldırımdaki insan kalabalığını içerisine davet ediyor. Keyfînin yerinde 

olduğunu belli eden ifadelerle bir grup insan marşın tanımladığı işitsel bir ‘iç’te (aural 



151 

space) bir araya geliyor. Ses düzeyi arttıkça coşkunun şiddeti artıyor. Yaklaşık on 

dakika sonra, bando takımı ürettiği işitsel uzamdan oluşan kentsel iç’i başka bir yerde 

yeniden oluşturmak üzere Çamlık’ı terk ediyor.  

Hareket halindeki müzik, kamyonet ve eşlikçi kalabalık, güzergâh, yönelim ve akışı 

tanımlayan asfalt ve kaldırım, ayrıca her kadraja giren beyaz ve kırmızı renkler, 

Çamlık Bulvarı’ndan Çamlık Kent Ormanı’na doğru hareket eden, dinamik ve akışkan 

bir içsellik yaratıyor. 

Arabalar tek yönlü trafik rotasını izliyor, ancak yayalar için durum o kadar belirgin 

görünmüyor. Çoğu, ses ve kalabalık neredeyse o yöne doğru ilerliyorlar. Kalabalık 

grup bu salınımı gerçekleştirirken, bulvar izleyicileri -küçük gruplar ya da yalnız 

bireyler halinde- Çamlık Kent Ormanı’na kadar yürüyüp geri dönmeyi tercih ediyorlar. 

Ne tamamen kalabalığın ve coşkunun içinde yer alıyorlar, ne de dışındalar. Kısa süreli 

temaslarla ‘iç’e dâhil olup, hemen ayrılıyorlar.  

Kırmızı-beyaz bayraklar balkona asılı, flamalar ise bulvarın neredeyse her yerinde. 

Elektrik direklerinde, sokak aydınlatmalarında, bahçe duvarlarında, balkon 

korkuluklarında ve pencerelerde… Neredeyse tüm düşey yüzeyler bu iki rengi 

çoğaltıyor ve katlıyor: vitrinler, bahçe duvarları, led ekranlar. Bayrağın temsil ettiği 

aidiyet ve içsellik araç yolundan kaldırımlara ve mekânlara, oradan balkonlara doğru 

uzanıyor ve taşıyor. Bu performatif içsellik süresince fiziki sınırlar neredeyse bir kez 

daha görünmez oluyor. Cadde, Çamlık Sahası’nın akışkanlığını ve birikimlerini 

iletiyor ve artalanlarına taşıyor. Maddelerin ve maddesel-olmayanların ürettikleri bir 

ilişki ağı ortaya çıkıyor: asfalt, kaldırımlar, aydınlatma direkleri, bedenler, araçlar, 

kornalar, diğer sesler ve bayraklar.  

Birlikte var olmanın ve ortak bir değeri kutlamanın coşkusu, Çamlık’ın her 

köşesinde yankılanıyor. “Kolektif eylemlilik” ve “ortak duygudaşlık” yarattıkları 

maddesel ve duygulanımsal dolanıklıkta yeni bir içsellik hali tarifliyorlar. Çamlık 

beklenmedik olanın ve spontane kamusallığın ‘iç’e evrildiği bir kent parçası 

oluveriyor.  



152 

➢ Coşku bu anlatıda tekil ve genel olarak tüm biçimleriyle toplumsal psikolojiyi 

koşullandırmıştır; müzik ve kalabalık beklenmedik sıçramalar ile bireysel 

duyguların niteliğini değiştirmiştir. İç dünyada duyulan hoşnutluk, heyecan ve 

arzu kolektif coşkuya dönüşmüştür. Eyleyiciler olarak insan-öznelerin yaşadığı 

kolektif coşku kentsel mekân ve uzamın içsellik düzeyinde bir “oluşun 

tetikleyicisi”dir. 

➢ Toplumsal dinamiklerle biçimlenen bu kitlesel içsellik hali mekânın akışkan 

transformasyonunun belirli bir anındaki oluş hali ile tanımlanabilir. Ortak bir 

duygudaşlık halini paylaşan özneler kolektif bir kimliğin alt bileşenleri olarak 

oluş sürecini şekillendirirler. Sosyo-mekânsal konfigürasyonların maddesel-

duygulanımsal kapasiteleri aracılığıyla ürettikleri bu kitlesel içsellik örüntüsü, 

sosyal bir kuşatılmışlık hali üzerinden Çamlık Sahası’nı “kentsel iç” olarak 

işaretler. Böylece bu anlatı, “sosyal kuşatılmışlık” ve “sosyal kolektivite” 

kavramını “toplumsal bağlılık”, “grup dinamikleri” ve “kolektif eylem” gibi 

alt kavramlarla birlikte içsellik tartışmalarına dâhil eder.  

➢ Toplumsal aidiyeti güçlendiren bayrakların kentin çeşitli yüzeylerine asılması 

ve Çamlık Bulvarı’ndaki sıralı apartman bloklarının bayraklar dolayımıyla 

kırmızı ve beyaz renklerle kaplanması duyusal ve duygulanımsal bir yoğunluk 

üretmiştir. Söz konusu yoğunluk açığa çıkan bir kentsel iç’i işaret etmektedir. 

Kentin farklı yüzeylerini, mekânlarını ve uzamlarını kaplayan bu yoğunluk, 

yüzeylerdeki farklılıkları ortadan kaldırarak, onları tanımlı ve aşina bir hâle 

getirir ve fiziksel kuşatma etkisini güçlendirerek içselliği bir kez daha katlar. 

➢ Sosyal kolektivite ve bedenler-arası diyaloglarla kentsel içsellik 



153 

 

Şekil 4.17 Çamlık Sahası’nda Cumhuriyet Bayramı kutlaması (Kişisel Arşiv, 2023) 

 

Duman. Şampiyonluk kutlamasının eterik uzamsal faili olarak Çamlık Bulvarı’nı 

kaplıyor.  

Bulvar boyunca süreklilik gösteren kutlama eylemi çeşitli alanlarda alt gruplara 

ayrılıyor ve öbekleşiyor. Söz konusu öbekleri tanımlayan, uzaktan görünür kılan ve 

işaretleyen ise duman. Formu olmayan bu eterik- ‘hava’- birtakım kimyasal 

tepkimelerle yoğunlaşarak materyalize oluyor ve fiziksel bir görünürlük kazanıyor. 

Diğer bir ifadeyle hava, fiziksel bir varlık kazanıyor ve yayılım alanları içinde yeni 

‘iç’ler tanımlaya başlıyor.  

Duman coşkulu kalabalığa dâhil olmak isteyen taraftarlar içinse, bir yer imi, bir 

işaret oluyor. Bedenleri çağırıyor. Görüntüyü filtreliyor. Solunan hava farklılaşıyor. 

Dumanın kurduğu bu geçici mekânsallıkta kutlama coşkusu ve onu örgütleyen ortak 



154 

duygular bir araya geliyor ve mevcut içselliği duygulanımsal kapasitesi aracılığıyla bir 

kez daha katlıyor.  

Ancak bu sefer, eterik içsellik dışlama mekanizmalarını belirgin bir şekilde devreye 

sokuyor. Aynı coşkuyu paylaşmayan ‘öteki’leri psikolojik olarak uzaklaştırıyor ve 

onları belirli bir mesafede tutuyor.  

➢ Maddesel-olmayan bir fail olarak hava, meşaleler ya da boyar diğer maddeler 

aracılığıyla renk alıp da görünürlük kazandığında, yayılım alanlarında 

formsuz, geçici ve eterik bir içsellik üretir. Görsel olarak renkli duman, yayılım 

alanlarında belirgin bir görsel etki yaratarak mevcut atmosferi değiştirir ve 

geçici bir fiziksel kuşatılmışlık hali üzerinden bir ‘iç’ tanımlar.  

➢ Sembolik anlamda renkler belirli temaları veya duyguları temsil edebilir. 

Galatasaray’ın şampiyonluk kutlamasında kullanılan kırmızı renk, dumanın bu 

bağlamdaki anlam derinliğini artırır. Sonuç olarak, kırmızı dumanın yayılımı, 

mekânın görsel ve atmosferik içselliğini sembolik düzlemde de katlar. 

➢ Ortak değerler ve semboller etrafında birleşen tekil öznelerin oluşturduğu 

taraftar grubunun kentsel mekândaki yükselen coşkusu, rakip taraftar 

gruplarını “öteki” olarak tanımlayarak belirgin bir karşıtlık ve ayrım yaratma 

olasılığını gündeme getirir. Bu karşıtlık, sosyal dinamiklerde, mekân 

kullanımında ve toplumsal etkileşimlerde açıkça gözlemlenebilir; gruplar 

arasındaki sınırları belirginleştirebilir ve bu sınırlar üzerinden ayrımcılık veya 

dışlama gibi olumsuz sonuçlar doğurabilir. Galatasaray taraftarlarının 

şampiyonluk kutlaması sırasında kurduğu içsellik, grup içindeki dayanışmayı 

artırabilirken, aynı takıma sempati duymayan diğer bireyler için gerilim 

yaratabilir ve negatif tutumlar geliştirmelerine neden olabilir. Sosyal 

kolektivite ve onun dolayımıyla kurulan cemaatçi içsellik kentsel mekânda 

toplumsal çatışmalara veya gerilimlere yol açabilir. 

➢ Galatasaray’ın şampiyonluk kutlaması sırasında Çamlık’ta bulunmayı istemek 

ya da reddetmek o an orada kutlama yapan kimliklere, kolektif duygulara ve 

çağrışımlara bağlıdır. İçsellik, Çamlık’ın fiziksel niteliklerinin ve mekânsal 

karakterinin ötesine geçerek öznelerin karar mekanizmalarını etkilemiş, 

mekânın algılanışını ve kullanılma biçimini zamansal olarak dönüştürmüştür. 



155 

➢ Atmosferik bir içerim olarak kentsel iç 

 

Şekil 4.18 Çamlık’ta Galatasaray’ın şampiyonluk kutlaması ve Duman 

 

 

Şekil 4.19 Galatasaray’ın şampiyonluk kutlaması ve Duman, çizimler 

 

Konvoy. Bulvarda kentsel bir rutin. Asker uğurlamak için örgütlenen konvoy, 

korna senkronizasyonu, araç pencerelerinden bulvara dağılan yüksek sesli müzik ve 

araçtan dışarı sarkan bedenlerden oluşuyor. Hareket halindeki akışkan mekânsallık 

Çamlık Sahası’nın görünmeyen potansiyellerine işaret ediyor. Şehir turu yapmak, 

zihinsel haritalarda mutlaka bu caddeden geçmek anlamına geliyor.  



156 

Konvoyla birlikte bulvara giren otomobillerden ikisi tüm pencerelerini açmışlar, 

hoparlörlerinden yayılan yüksek sesli müzikle bakışları kendilerine çekiyorlar. Yeni 

bir jargon değil arabayla “piyasa yapmak”. Çamlık’ta sıradan bir eylem. Yavaşça 

bulvarda ilerlemek, etrafa göz gezdirmek, göz göze gelmek, görünür olmak ve dikkat 

çekmek arzulanıyor. Niyetli bir hareket. Belli bir kararlılık derecesi içeriyor. Modifiye 

araç, kesik amortisör, yüksek ses müzik ve eşlik eden patinaj sesleri ile Çamlık 

Bulvarı, görünürlüğün talep edildiği liminal bir mekân (liminal space) haline geliyor.  

➢ Konvoy aracılığıyla açığa çıkan hareket halindeki mekânsallık optik ve sonik 

parametrelerin de dâhil oldukları beden-performans ilişkiselliği üzerinden 

kentsel içselliği üretir. İçsellik araçlar senkronize olarak hareket ettikçe devam 

eder ve durakladıkları anda bulundukları konumda yayılım göstererek içselliği 

katlar. Böylece, kentsel mekânı değiştirir ve yeniden şekillendirir. Hareket-

zaman temelinde, beden yoluyla deneyimlenen bu fenomenolojik içsellik, 

bulvar boyunca akarak kentsel ‘iç’i başka bir yerde yeniden oluşmak üzere 

Çamlık’ı terk eder. 

➢ Bu anlatıda, Çamlık Bulvarı’nda gözlemlenen sosyal ve psikolojik ilişkilerin 

kentsel temaşa halini işaret ettiği görülmektedir. Çamlık gibi kentsel iç’ler bu 

tür etkileşimlerin yaşandığı ve gözlemlendiği yerlerdir. Bu tür mekanlar, 

bireylerin sosyal rollerini, etkileşimlerini ve yaşam biçimlerini 

sergileyebildikleri dinamik ortamlardır. Bu kentsel iç’lerde bireyler sadece 

kendi sosyal kimliklerini ve etkileşimlerini ifade etmekle kalmaz, aynı 

zamanda çevrelerindeki sosyal yapıyı gözlemler. Bu bağlamda, görmeyi ve 

görülmeyi arzulayan beden, kentsel yaşamın bir gözlemcisi ve katılımcısı 

olarak önemli bir rol oynar. Beden, hem çevresindeki mekânları, bireyleri ve 

etkileşimleri dikkatle gözlemler hem de kendi varlığını ve davranışlarını 

başkalarına göstermek için çeşitli yollar arar. Bu süreç, kentsel yaşamın görsel 

ve sosyal boyutlarının iç içe geçtiği bir deneyim alanı oluşturur. 

Kalabalık ve Çamlık’taki kentsel yaşam, bu etkileşimlerin ve gözlemlerin 

yoğunlaştığı yerler olarak, görsel bir şölen niteliği taşır. Böylece kentsel 

iç’lerin, insanların toplumsal kimliklerini ifade etmeleri ve sosyal ilişkilerini 

güçlendirmeleri için bir sahne işlevi gördüğü söylenebilir.  



157 

“Piyasa yapmak” fark edilir olma arzusuyla, kentin popüler mekânlarında 

optik ve sonik dikkat çekme eylemi olarak tanımlanabilir. Çamlık, kentsel bir 

iç olarak, kamusal alanda görünürlük talep edenlerin buluşma noktasıdır. 

Birbirine yabancı kentlilerin birbirlerini izledikleri, işittikleri, gözlemledikleri, 

etiketledikleri ve hatta âşık olabildikleri bir karşılaşma, kamusallaşma yeridir. 

Söz konusu olan kentsel temaşa hali, bedenlerin ve hareketlerin görme ve 

göstermeye dayalı bir atmosfer içinde performans gerçekleştirmelerine 

dayanmaktadır.  

➢ Akış halindeki kentsel içsellik, kentsel temaşa ve performatif içsellik  

Bisiklet (Pedallar Cumhuriyet için çevrildi). 27 Ekim günü akşam üstü sularında 

Çamlık Bulvarı’nı dönüştüren ve içselleştiren bu nesne, kent yaşamının baş döndürücü 

temposunu farklı bir zaman-mekân dilimine yerleştiriyor.  

Pamukkale Bisiklet Derneği, Cumhuriyet’in 100. Yılı coşkusunu paylaşmak üzere 

düzenlediği “Cumhuriyet Sürüşü” ile kentlilere bir çağrıda bulunuyor. Bulvardan 

ormana uzanan doğrusal hat, Karcı Dağı’nın manzarasıyla birleşerek farklı bir 

deneyim ve atmosfer yaratıyor. Etkinlik, Cumhuriyet’in anlamını ve önemini 

vurgulamak için bisikletlerle yapılan bir toplu sürüş ile gerçekleştiriliyor ve Çamlık’ta 

sonlanan bu etkinlik hem katılımcılar hem de yerel halk için büyük bir coşku kaynağı 

oluyor. Tanıdık olan ve olmayan birçok kentli bu etkinlik kapsamında bir araya 

geliyor.  

Bisikletlerini Türk bayraklarıyla süsleyen bisikletliler, her bisiklette tekrarlanan bu 

ayrıntıyla ortak bir kimlik tanımını güçlendiriyorlar. Bu ortak süsleme, etkinlik 

sırasında katılımcılar arasında güçlü bir bağlılık duygusu da yaratıyor ve tüm 

topluluğun bir bütün olarak kendini ifade etmesini sağlıyor. Bu görsel birliktelik, 

etkinliğin ruhunu ve amacını vurgulayan güçlü bir işaret oluşturuyor ve içselliği kuran 

maddesel bir fail olarak ilişkiler ağına dâhil oluyor. 

Etkinlik katılımcılar için oldukça duyusal. Hızla geçilen mekânlar, görsel algıyı 

yoğunlaştırıyor; renkler, ışıklar ve hareketler daha belirgin hale geliyor. Bisikletliler, 

kenti yürüyüşten veya araç kullanmaktan farklı bir perspektiften deneyimliyorlar. Bu 



158 

duyusal değişim, şehirdeki görsel detayları ve estetik unsurları daha fark edilir kılıyor. 

Şehirdeki sesler daha net bir şekilde algılanıyor. Rüzgârın ve çevredeki seslerin, 

bisiklet sürüşüne eklediği doğal sesler, şehir yaşamının karmaşasını ve canlılığını 

deneyimleme fırsatı sunuyor.  

Bu etkinlik, bugün için bulvardaki gündelik rutinlerin yönünü değiştiriyor. 

Bisikletlilerin harekete dayalı kolektif performansı bulvar izleyicileri için kortej 

atmosferi yaratırken, bulvarın ormana ve arkasındaki dağlara uzanan doğrusal hattı 

manzarayla buluşuyor ve bisikletliler için deneyimi özelleştiren bir görsel haza 

dönüştürüyor. İzleme eylemi hareket halindeki akışa odaklanırken arka plandaki 

manzarayı kadraja dâhil ediyor. 

➢ Bisiklet sürme eylemi duyusal bir performanstır. Bisikletli bu eylemi 

gerçekleştirirken kenti sadece görmez, değişen manzaraları ardışık sekanslar 

olarak kavrar ve onları bedeninin uzantısı haline gelen pedalı altında hisseder. 

Bisiklet üzerindeyken düşünür, hisseder ve kenti bisiklet üzerinden 

deneyimler. O esnada hız, mekânsal algıyı değiştirir ve böylece hareket anında 

kentle yeni ilişkiler üretir. Beden bu etkinlikte hem sürücü hem yolcudur. Her 

iki rolde de anlık izleyicidir.  

➢ Bireysel ya da kolektif olarak gerçekleştirilen bu eylem, öznellik kavramını 

kentsel içsellik tartışmalarına dâhil eder. On sekizinci yüzyılda içsel karakteri 

ve bireysel öznellik duygusunu belirtmek için kullanılan içsellik kavramı, 

yirmi birinci yüzyılda kentsel mekânda çeşitli biçimlerde ortaya çıkmaktadır. 

Çamlık öznelliğin topos’u olarak, bireysel ve kolektif öznelliklerin farklı inşa 

biçimlerini açığa çıkarmaktadır. Bu açığa çıkarma eyleminde, benlik, öznellik 

ve arzu’nun içsellik kavramı ile sıkı ilişkiler kurduğu ve öznellik yoluyla kentli 

bireylerin içselliğe ve dolaysıyla kente daha fazla anlam yükledikleri 

söylenebilir.  

➢ Öznellik açılımı, Çamlık bağlamında yeniden düşünüldüğünde, kolektif bir 

etkinliğin parametreleri dâhilinde önceden belirlenmiş bir rotayı takip eden 

topluluk, performansa dayalı bir olayın pek çok unsuruna temas eder. Kolektif 

eylem bedensel katılım yoluyla çoğul bir performatiflik biçimi olarak 



159 

tanımlanabilir ve kolektif eylemin ürettiği atmosfer, tekrar eden nesnelerle 

(bayrak) birlikte hareket halinde ve akan yeni bir ‘iç’ tanımı üretir.  

➢ Öznelliğin topos’u olarak kentsel içsellik 

     

 

Şekil 4.20 Çamlık’ta “Pedallar Cumhuriyet İçin Çevrildi” etkinliği (Denizli Büyükşehir Belediyesi 

Dijital Arşivleri) 

 

Kulaklık. Kalabalıktan, sesten ve gürültüden, herhangi bir sorudan ve hatta kişinin 

iç sesinden uzaklaştıran, bireysel bir yalıtım nesnesi. Kentsel mekândan bir kaçış 

ihtimalini, zihinsel bir uzaklaşma imkânını sunuyor. 

Bulvarın başlangıcını işaretleyen su deposunun hemen karşısındaki bankta genç bir 

kadın oturuyor. Kulaklarında beyaz bir kulaklık, kitap okuyor. Oturduğu bank, Çamlık 

Bulvarı’nın başlangıç noktası olan Dörtyol Kavşağı’ndan yaklaşık 10 metre uzaklıkta 

ve trafik ışıklarının hemen yakınında yer alıyor.  

Araç gürültüsü ve yoğun bir trafikle karakterize Çamlık’ta sıradan bir Ekim akşamı.  

İnsanlar hızlı adımlarla geçiyor, araçlar korna çalarak ilerliyor. Ancak, genç kızın 

etrafındaki bu karmaşa, ona ulaşabilir bir uzaklıkta değil gibi. 



160 

Dışarıdaki canlı ve dinamik dünyaya rağmen, kitap okuma eylemi adeta kendini dış 

dünyadan izole edilmiş bir ‘içsel’ mekânda gerçekleştiriyormuş gibi gözüküyor. Geniş 

kaldırım, çam ağaçlarının oluşturduğu hacimsel alan ve tepe lambası işlevi gören 

sokak aydınlatmasının haresi ve genç kızı ‘dış’ dünyadan yalıtan, ‘iç’e döndüren bir 

fail olarak kulaklık. Her biri, içselliği üreten ilişkiler ağının vazgeçilmez birer parçası. 

Bir araya gelerek oluşturdukları psikolojik-mahrem örüntü, içsel yaşamla kurulacak 

yeni bir ilişki için bir davet sunuyor. Bu örüntü, bedensel ve zihinsel katılımla psişik 

bir kentsel içselliğin doğmasına imkân tanıyor.  

➢ On yedinci yüzyılda münzevi bir yalnızlıkta veya mahremiyet koşullarının 

sağlandığı inzivalarda ortaya çıkan benlik pratiklerini, günümüz kentlerinde 

çeşitli biçimlerde gözlemlemek mümkündür. Bedensel ve ruhsal bir geri 

çekilme hali ile karakterize olan bu pratikler, artık dört duvara ya da belirli 

mobilyalara ihtiyaç duymaz. Kentsel mekân maddesel ve duygulanımsal 

kapasiteleri aracılığıyla mahremiyet, öznellik, inziva ve benlik pratikleri ile 

ilişkili bir konuma yerleşmiştir. Dış dünyanın sızmalarından derinden 

etkilenmesine rağmen, bireysel yalıtım çabaları ile içsel yaşamı mümkün 

kılabilmektedir. 

➢ Kulaklık “atmosferik” perspektifi arka plana iterek, tam anlamıyla zamansal, 

hatta zihinsel bir kaymayı, yersizyurtsuzlaşmayı egemen kılar. Kentliyi o anki 

zamansal ve mekânsal koordinatlardan uzaklaştırırken, aynı zamanda kendine 

özgü içsel bir zaman-mekânı yaratır. Söz konusu olan zihinsel bir yeniden-

konumlanıştır. İçsellik fiziksel ortamdan zihinsel ve uzamsal olana doğru 

katman katman inşa edilmektedir. 

➢ Bilişsel bir konumlanış olarak kentsel içsellik 



161 

 

Şekil 4.21 Kulaklık (Kişisel Arşiv, 2023) 

 

Çıkmaz. Sokak lambaları gece 01.00 itibariyle sönüyor ve renkler koyulaşıyor. 

Çamlık Çıkmaz’daki yüzler artık görünmez oluyor. Çıkmaza çekilen otomobillerin 

kapıları açık, araç içi aydınlatmanın zayıf ışığı ortamı loş hale getiriyor.  

Tamamı erkeklerden oluşan 5-6 kişilik bir grup, çokça gölge ve uzaktan duyulan 

trans müzik...  

Bedenler yarı dairesel bir düzende bir araya geliyor. Kimileri otomobillerin 

bagajlarına yaslanıyor. Gruba bir de sokak köpeği ekleniyor. Alkolün eşlik ettiği derin 

bir sohbet ortamı sabahın erken saatlerine kadar devam ediyor. Kahkaha sesleri 

Çıkmaz’ın tenhalığında yankılanıyor. 

Tenhalık ve bu mekânsallık dolayımıyla gözden uzak olmak, kentsel mekânda 

mahrem kalma talebine cevap veriyor ve müdavimlerini çağırıyor. Bu anlamıyla 

kamusal mekânın ıssızlığı, oradaki müdavimler yoluyla “geçici bir özel alan” (teritori) 

yaratıyor. Çamlık Çıkmazı öznelerin anonimleştiği, enformel yaşam izlerinin 

zamansal olarak somutlaştıkları sayılı yerlerden biri oluveriyor. İçe dönme, haz ve 

arzuya dair bu içsel arayışın kentsel mekandaki yanıtı ‘tenhalık’ oluyor. Mekânın 

uğrakları -müdavimler- Çıkmaz’ın tenhalığında yeni bir kentsel iç üretiyorlar ve söz 

konusu teritoryal içsellik aural-mekânsallık üzerinden yeni bir tanım üretiyor. 



162 

➢ Kentsel iç kavramının kentteki tezahürlerinden biri olan atmosfere dayalı 

aural-mekânsallık olgusu Çıkmaz anlatısı aracılılığıyla tekrar açığa çıkar. 

Alternatif faaliyetler aracılığıyla oluşan söz konusu geçici ve geceleyin 

hareketlenen (nocturnal) oluşum, kentsel içselliğin enformel ve geçici 

boyutuna dikkat çeker. 

➢ Çıkmaz’ın sunduğu tenhalık içselliği oluşturan bir “sınırlı paylaşım” atmosferi 

sunar ve “müdavim” konusunu içsellik tartışmalarına dâhil eder. Ortak bir 

rutine dâhil olan ve kentsel mekâna yönelik benzer tutum ve davranış 

örüntüsünü paylaşan müdavimler duygulanımlar aracılığıyla topofili 

geliştirler. Bu özneler düzenli ve tekrarlı bir şekilde yaptıkları ziyaretler ile 

mekâna özgü rutinleri, aidiyet duygusunu ve yer hissini açığa çıkarırlar. Söz 

konusu rutinler kentsel bir bağlamda oluştuğunda ise kentsel içselliğin 

varlığına işaret eder. 

Müdavim kavramı Çamlık’ta mevcut olan toplumsal durumları, sınırları ve 

dinamikleri açıklamak için bir kılavuz olarak ele alındığında, müdavimlerin 

mekânla kurdukları dolayımsız ilişki ve çerçeveledikleri içsel katman açığa 

çıkar. Çıkmaz’ın tenhalık üzerinden kurduğu mekânsal durum öznelere 

anonimleşme ve dolayısıyla özgürleşme fırsatı sunar. Gece vakti, Çıkmaz’ın 

tenhalığında bir araya gelen özneler anonimleşirler ve Sennett’in içsellik 

tartışmalarında bahsettiği bir tür özgürlük ortamında,70  eylem özgürlüğünü 

kişisel özgürlüğe dönüştürürler. Böylece, bu özgürlük olanağı üzerinden 

mekâna değer ve duygu atfederek aidiyet duygusunu yapılandırırlar ve kentsel 

mekândaki bu pratikleri çeşitli zaman aralıklarında tekrarlama eğilimi 

gösterirler. Çıkmaz’daki dinamiklerin sezgisel ve bilişsel olarak farkındadırlar. 

İçselliği yapılandıran bu sezgisel ve bilişsel konumlanış, haz ve arzularla 

kentsel mekânda, kamusal gözlerden uzak samimi bir karşılaşmayı ifade eder. 

➢ Bu noktada bir parantez daha açmak gerekir. Çamlık Çıkmazı, Çamlık 

Bulvarı’na merdivenler aracılığıyla erişim sağlayan ve “Merdiven” olarak 

hafızalarda kalan mekânın alternatif bir konumda yeniden biçimlenmiş halidir. 

Merdiven, yakın geçmişte gençlerin ağaçların altında bir araya geldikleri, 

 
70 Sennett, 2017. Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bölüm 3. 



163 

basamaklarında oturdukları ve alkol tükettikleri loş bir ‘kentsel iç’ olarak işlev 

görürken, zaman içerisinde yapılan birtakım düzenlemeler ve denetimler 

nedeniyle bu rolünü yitirmiştir. Ancak bu değişim, farklı bir ‘tenha’da -yani 

Çıkmaz’da- yeni bir ‘kentsel iç’ oluşumunu tetiklemiş görünmektedir. 

➢ Psiko-coğrafik anlamda “teritoryal kentsel içsellik” 

Merdiven. 6015 Sokak, üst kotta yer alan Çamlık Bulvarı’na 6014 Sokak ile 

bağlanıyor. 6014 Sokak ise geniş merdivenleri aracılığıyla bu iki kot arasında geçiş 

imkânı sağlıyor. Bu geçiş mekânı, merdivenin mekânsallığından dolayı hafızalarda 

“Merdiven” adıyla yer edinmiş durumda. Çamlık Çıkmazı’nın ise bir önceki 

varyasyonu.  

Yaklaşık on yıl öncesine kadar, gün batımı şehrin üzerini altın rengiyle 

kapladığında, “Merdiven”in etrafı yavaşça canlanmaya başlıyordu. Şehir ışıklarının 

henüz yanmadığı, gökyüzünün turuncu ve mor tonlarının karıştığı saatlerde, liseli 

gençler belirgin bir ritüeli takip eder gibi, ders çıkışı bu mekâna geliyorlardı. Güneş 

batarken, merdivenin basamaklarında yerlerini almaya başlayan grup, günlük yaşamın 

yorgunluğunu geride bırakmak üzere bir araya geliyordu. Sırtlarını hafifçe 

basamaklara yaslıyorlar, ellerindeki içecekleri yudumlayarak sohbetlerine 

başlıyorlardı. 

Yavaş yavaş, geceye özgü bir atmosfer oluşuyordu.  

Gecenin karanlığıyla birlikte, Çamlık Bulvarı’nın ışıkları bir bir yanmaya 

başlarken, “Merdiven” loştu. Dış dünyanın gürültüsünden uzakta, kendi sakinliğinde 

kalıyordu. Gece ilerledikçe, şehir merkezinden gelen gürültüler uzak bir fısıltı gibi 

kalıyor, merdivenin etrafındaki sessizlik ve rahatlık hâkim oluyordu. 

Bazı günler, gençlerden biri, yanında getirdiği gitarı çıkararak hafif bir melodi 

çalmaya başlardı. Gitar tınıları, akşam rüzgarıyla birleşerek etrafa yayılırdı. 

Neredeyse, güneş tekrar doğana kadar süren bu özel gece buluşmaları, her bir 

basamağın altında biriktirilen anıların, paylaşılan duyguların ve yaşanan anların 

mekânı olarak Merdiven’i kentsel bir iç olarak işaretliyordu. 



164 

➢ Merdivenler, ilk bakışta, insan akışına göre tasarlanmış kentsel elemanlardır. 

Ancak bu kentsel elemanlar, detaylı bir tasarım süreciyle planlandığında, lineer 

hareket mekânı olmanın ötesine geçerek, sahanlıklar aracılığıyla durmayı ve 

vakit geçirmeyi tetikleyen, statik mekânlar hâline gelebilirler. Hareket 

sırasında durakladığımız, nefes aldığımız ve durduğumuz “sahanlıklar” ise 

yürüyüşün (dinamik) hız vektörünün durduğu, statik bir dinlenme ve mola 

verme alanlarına -hatta yüksekliği ve bakış mesafesi yeterli ise amfitiyatroya- 

dönüşebilirler.  

➢ Merdivenler genellikle günlük yaşantımızın sıradan ve işlevsel unsurları olarak 

görülür. Ancak, bir merdivenin işlevi yalnızca bir mekânı bir başka mekânla 

bağlamakla sınırlı değildir; aynı zamanda günün farklı saatlerinde ve çeşitli 

bağlamlarda farklı anlamlar kazanabilir. “Merdiven” gündüzleri işlevsel bir 

geçiş aracı olarak varlık gösterse de gece geç vakitlerde bu işlevsel rolün 

ötesine geçerek aleniyetten kaçma mekânına dönüşür. Bu dönüşüm, 

merdivenin kendi maddesel niteliklerinin yanı sıra dâhil olduğu mekânsal 

örüntünün nitelikleri ve tüm bu örüntünün duygulanımsal etkilerinin bir 

birleşimidir. Gece saatleri, sosyal etkinliklerin ve günlük yaşantının neredeyse 

durma noktasına geldiği bir zamandır. Bu bağlamda, merdiven geceleyin, 

aleniyetten kaçma ve yalnızlık arayışında olan bireyler için geçici bir sığınak 

haline gelir. Geçiş hareketi için düzenlenmiş merdiven, bir tür gizlenme veya 

aleniyetten kaçma alanı olarak yeni bir işlev yüklenir. Bu anlam kayması, 

merdivenin sadece işlevsel değil, aynı zamanda sosyal ve psikolojik bir 

bağlamda da yeniden anlamlandırıldığını gösterir ve içselliği “işlevini geçersiz 

kılma, anlamını yerinden etme, tersine çevirme” (détournement) ve “temellük 

etme” (appropriation) gibi kavramlarla ilişkili hale getirir. 

➢ Mahremiyet arayışı ve aidiyet ilişkileri üzerinden inşa edilen bu içsel katman, 

mekânın ve mekânda bulunan bir takım akışkanların duygulanımsal 

kapasiteleri aracılığıyla yaptığı davete bedensel katılım ile oluşur. Maddesel 

düzlemdeki bu davet maddelerin (ağaç gölgesi, basamak, vb.) ve maddesel 

olmayan kuvvetlerin (karanlık, esinti, vb.) duygulanımsal kapasiteleri 

aracılığıyla bedene aktardıkları duygulanımlar yoluyla açığa çıkar. Orada 

bulunmayı talep etme ya da istememe materyal hafızada yer edinen maddesel 



165 

uyaranlar ile ortaya çıkmaktadır. Merdiven’in müdavimi olan gençlerin 

tenhalık arayışı dolayımıyla talep ettikleri içsel koşullar bu anlatı aracılığıyla 

belirginleşir; burası sadece bir buluşma noktası değil, aynı zamanda 

normativiteden, mahalle baskısından, aleniyetten bir tür ruhsal kaçış yeri haline 

gelir. 

➢ Dolayısıyla müdavimlerin Çamlık’ta çerçevelendikleri arka plan, mekân ve 

zamanın yerel ekseninden ayrı düşünülemez. Kentsel içsellik toplumsal ve 

kültürel ortamların derinliklerinde açığa çıkan bir konumlu bilgidir (situated 

knowledge) ve ancak yerel eksende, yani bulunduğu spesifik mekân ve 

zamanda şekillenir ve anlaşılır. Bu anlatı aracılığıyla, içselliği ve içselleştirme 

pratiklerini geniş bir bağlamda değil, yerel ve spesifik bağlamda incelemenin 

gerekliliği açığa çıkar. 

➢ Yer inşası olarak kentsel içsellik; sosyal ritüeller, mekânsal uğraklar 

Merdiven, Kapı ve Varil. Çamlık Bulvarı ve ara sokakları fiziksel ve sosyal 

anlamda dönüşüm geçiriyor. Tüketimin yeni kalıpları hizmet sektöründe hızlı 

değişimler yaratıyor ve yeni açılan kafe, bar ve restoranlar bulvarı sarıp sarmalıyor.  

2010 yılı ve sonrasında açılan kafe, bar, meyhane ve gece kulübü gibi işletmeler, 

Çamlık’ta yeni sosyal dinamikler üretiyorlar ve kentsel yaşantıyı 6015 Sokak’a doğru 

çekiyorlar. 6015 Sokak’ın yeni dinamikleri ve Çamlık Bulvarı’yla olan yaşantısal 

sürekliliği 6014 Sokak’ı ve bu sokakta konumlanan “Merdiven”i kaçınılmaz olarak 

değiştiriyor. 

“Merdiven” önce sokak lambaları ile aydınlatılıyor. Hemen bitişikteki arsaya 

yapılan yeni yapı, restoran ve performans holü olarak karma bir işlevde hizmet 

vermeye başlıyor. Bulvar ile ara sokak arasındaki kot farkına göre düzenlenen bu 

yapıda, restoran bulvar seviyesine yerleşirken, performans holü ara sokak seviyesine 

konumlanıyor ve holün girişi, merdivenin basamaklarının sonlandığı bir kentsel 

sahanlığa açılıyor. Bu değişim, Merdiven’in ‘tenhalık’ üzerinden kurduğu ilişkiselliği 

-ve kentsel içselliği- yok ediyor ve zaman içerisinde dönüştürüyor. 

Fiziksel ve mekânsal olarak merdiven ile yakınlaşan ve sıkı bir ilişki kuran bu kapı, 

sokağı aydınlatan elektrik tesisatı ile birlikte maddesel failler olarak tenhalığı, 



166 

görünmez olma ihtimalini ve geçici bir özel alan oluşma potansiyelini yok ediyor. 

Mekânsal düzlemdeki bu değişim ile merdivenin müdavimleri -güneş batar batmaz 

buraya gelen ve gecenin geç saatlerine kadar vakit geçiren genç grup- başka bir 

konumda ‘tenha’ arayışına girerken, alenileşen merdiven yeni bir ilişkiler ağına dâhil 

oluyor. 

Bu yeni mekânsal durumda, performans holünün giriş kapısı ile “Merdiven” 

etkinlik öncesinde, sonrasında ve arasında kalabalık grupların vakit geçirdikleri bir 

mola alanına dönüşüyor.  

Ve bir Aralık akşamı… 

Gün batımının koyu tonları şehrin üzerini kaplarken, Merdiven’de heyecanlı bir 

kalabalık toplanıyor. Merdiven’in sahanlığına açılan performans holünün giriş kapısı, 

geceyi aydınlatan ve kalabalığı cezbeden bir odak noktası durumunda. Akşamın koyu 

gölgeleri altında, varillerde yanan ateşlerin sıcak ışığıyla aydınlanan bu kapı, merak 

ve beklentilerle çevrili. 

Varil, bir zamanlar endüstriyel atıkların taşındığı, metalden yapılmış basit bir 

kutuyken, şimdi kalabalığın sıcak bir sığınağına dönüşüyor. Bir grup genç, varil içinde 

yanan ateşin etrafında toplanmış sohbet ediyor, melodik bir şarkının ritmiyle hareket 

ediyor. Gece ilerledikçe, performans holündeki program başlayacak ve kalabalık, 

sahnenin önüne doğru hareketlenecek. Ancak, ateşin etrafındaki bu sıcak buluşma, 

performansların bir parçası olmasa da bu gece kentsel yaşamın vazgeçilmez bir unsuru 

oluyor. 

Performans aralarında, önce ve sonrasında varil ve ateş etrafında toplanan 

kentlilerin eylemleri, zamansallıklarıyla doğrudan ilişkili olarak bu alanın kamusallık 

derecesini artırıyor. Sokağa yerleştirilen variller bu duraklama an’larını içsel bir 

örüntüye dâhil ediyorlar. Varil tikel bir nesne değil, tüm olayların içinden akıp gittiği 

maddesel bir fail olarak bu ilişkiler ağının mıknatısı durumunda; ısı değişimi ve 

sıcaklık farkı üzerinden kurduğu alansallık etkinliğe katılanların rastlantısal 

heyecanları, farklılık ve uyarım arayışları ile buluşuyor. Böylece varil ve ateş ikilisinin 

tanımladığı çekim alanı kentsel bir iç’e dönüşüyor.  



167 

Bu fragmanda içsellik performatif. Ateş, merdiven, varil, sokak lambası, giriş kapısı 

ve görünür olma arzusu ile hareket eden göstergesel bedenler söz konusu performatif 

içselliğin failleri olarak ilişkiler ağını üretiyorlar. “Merdiven”in statikliğini bozarak, 

farklı çekim noktaları ve çeşitli yoğunluk anları üretiyorlar. 

➢ Müdavimi olunan bir mekânın yitimi (mekânsal niteliklerin değişmesi veya 

dönüşmesi) müdavimlerin mekân aidiyetini sarsar ve sosyallik pratiklerinde 

değişime yol açar. Merdiven’in mekânsal dönüşümü müdavimlerini yeni 

arayışlara yönlendirmiştir; kent içinde başka mekânlar keşfetmeye başlamışlar 

ve Çıkmaz’ı yer edinmişlerdir. Çıkmaz, zamanla müdavimlerin alışkanlıklarını 

ve sosyal etkileşimlerini uyarladığı bir yer haline gelmiştir. Buradan hareketle 

söylenebilir ki müdavimler, yeni bir mekânı sahiplenmeye başladıklarında, 

oranın karakterini kendi pratikleriyle yeniden şekillendirir ve içselleştirirler. 

Mekân, onların kolektif hafızası ve sosyal ritüelleriyle zenginleşir, eski 

alışkanlıklarını yeni bir bağlamda yaşatmalarına olanak sağlar. Böylece 

müdavim olgusu, mekândan mekâna taşınarak, sürekli bir dönüşüm ve 

yenilenme süreci ile içselliği inşa etmeye devam eder. 

➢ Merdiven’in önceki hali ve güncel durumdaki kullanımlarına bakıldığında, her 

iki durum için de farklı içsellik niteliklerinden bahsetmek mümkündür. Aynı 

mekân -Merdiven- üzerinden aktarılan iki içsellik fragmanında, ilişkiler ağının 

farklılaştığı, yerin durağanlığını bozduğu, farklı ‘içsel’ nitelikler ve yoğunluk 

anları ürettiği söylenebilir. Hatta kentsel iç’in niteliği ve tanımı her iki 

fragmanda değişkenlik göstermektedir. Kalabalıktan sıyrılmayı arzulayan ve 

anonimleşmek isteyen bir grubun kurduğu ‘iç’ (Merdiven’in eski mekânsal 

düzeninde), performans molasında bu alana taşan ve temaşa arzusunda olan 

grubun kurduğu ‘iç’ten (Merdiven’in yeni mekânsal düzeninden) ayrılır. 

Merdiven, her iki durumda aynı değildir; sadece konum itibari ile aynıdır. 

Mekânsal, deneyimsel ve psiko-sosyal olarak “Merdiven” değişmiştir ve bu 

değişimin tetikleyicisi maddeseldir. İlk durumda karanlık, tenha ve sessizliği 

oluşturan faillerin ürettiği ilişkiler ağı ikinci durumda bozulmuştur. Failler 

dağılmış, kimisi yok olmuş, kimisi yeni bir ilişkiler ağına katılmak üzere yer 

değiştirmiştir.  



168 

➢ Mekân sabit bir noktadan ziyade, sürekli bir akış ve etkileşim içinde olan 

bağlantılarla örülüdür. Bu bağlamda, mekânın veya konumun belirli bir 

zamansallıkta dâhil olduğu ilişkiler ağı, mekânın potansiyelini, cazibesini ve 

işlevselliğini büyük ölçüde etkilemektedir. Dolayısıyla, mekânın ya da 

konumun kendisi kadar, dâhil olduğu ilişkiler ağındaki maddesel olan/olmayan 

diğer unsurların nitelikleri ve bu nitelikleri talep eden/tetikleyen/arzulayan 

öznelerin duygulanımları da kritik bir öneme sahiptir. Kentsel içsellikleri 

üreten bu mekânsal cazibe, fiziki mekân/maddesel-olmayan (immaterial) 

özellikler/insani duygulanımlar arasındaki etkileşimde ortaya çıkmaktadır. 

Mekân, statik değil, dinamik ve çok yönlü ilişkiler aracılığıyla anlam 

kazanmaktadır ve aynı mekânın/konumun dâhil olduğu farklı mekânsal 

ilişkiler içselliği farklı biçimlerde ve düzeylerde üretme potansiyeli 

taşımaktadır. Merdiven’in Çamlık’ın içsellik anlatısındaki bu ikircikli rolü, 

faillerin dâhil olduğu farklı mekânsal ilişkilerin varyasyonlara göre düzeyler 

veya eşikler çizdiğini göstermektedir. 

➢ Mekânsal bir araştırmada varil çoğu zaman görmezden gelinebilir, harita ve 

diğer temsillerde yok sayılabilir; ancak bu anlatıda nesnelerin içsellik 

örüntülerini oluşturmadaki yapılandırıcı rolü hayatîdir. Kentsel yaşamı ve 

içselliği üreten bir koşul olarak varlığı ortadadır. Açığa çıkardığı yaşam yeni 

bir mekânsal üretimdir. İçselliği yalnızca mekânsal koşullar kurmaz; nesneler 

de bu koşulları yapılandırır. Nesneler, mekânda dinamik değişiklikler ve 

yoğunluk anları yaratarak, yerin durağanlığını bozar ve çeşitli yoğunluk anları 

üretir.  

➢ İçsellik oluşun farklı hallerine ya da durumun gerektirdiklerine bağlı olarak 

açılır ya da büzülür. İçsellik bu anlatıda kapıya, varile yani nesneye doğru 

büzülürken, görme ve görülmeye dayalı kentsel bir temaşa hali ile duruma 

doğru genişlemiştir. 

➢ Temellük etme olarak kentsel içsellik, tikel nesneler ve kentsel iç’ler 



169 

   

Şekil 4.22 Merdiven (Fotoğraflar: Kişisel Arşiv, 2024) 

 

Yoga Matları. 29 Ekim günü sabahı Çamlık Kent Ormanı’nda bir grup insan 

bayraklarla işaretlenmiş bir alana doğru ilerliyor. Zemine serilmiş yoga matları dışında 

çoğu şey rastlantısal, belirsiz ve düzensiz. Küçük boyutlarda kâğıt bayraklar var, 

ağaçlara yaklaşık göz hizasında asılmış, tutturulmuşlar. Ormanda yoga yapılacak alanı 

işaretliyorlar. İki ağaç arasına iple asılmış büyük boy bir bayrak daha göze çarpıyor. 

Bu bayrak yoga eğitmeninin yerini tarifliyor ve tüm yoga matları bayrağa dönük 

biçimde sıralanmış durumdalar.  

Yüzyıllık çam ağaçları gökyüzüne uzanmış, gövdeleri, dalları ve iğne yaprakları ile 

sınırı belirsiz ancak tanımlı bir hacim oluşturuyorlar. Orman tüm kentin paylaştığı 

gökyüzünü filtreliyor, ışığı süzüyor, bir alan tarifliyor ve birden çok gölgeyi 

mekânsallığına dâhil ediyor. Böylece, içsel bir yolculuk için ihtiyaç duyulan koşulları 

ortaya seriyor. Yoga matları ise bu koşulları yoğunlaştırıp bedenleri eylemselliğe davet 

ediyorlar. 

Kısa bir süre sonra katılımcılar yoga egzersizlerine başlıyorlar. Tekilliklerden 

oluşan kolektif bir ‘iç’e dönme pratiği. Sessizlik... Kuş sesi ve uzaktan gelen kutlama 



170 

marşları dışında yakınlarda duyulur ses kalmayacak düzeyde bir sessizlikte. Her beden 

kendi içsel yolculuğuna başlıyor. 

➢ Bu anlatıda, ışık ve gölge uzamsal bir hareketlilik içindedir. Ormanda hiç 

durmaksızın dolaşan ve yer değiştiren ışık yeğinseldir ve çeşitli teritoriler 

yaratır. Ağaç, ışık ve gölgenin kurduğu bu ilişkiler yumağına beden farklı 

pozisyonlar ve ritmik hareketler ile fiziksel ve zihinsel olarak dâhil olur. Farklı 

katmanlarda içselliği kurar ve defalarca katlar.  

İçselliği tanımlayan birden çok katman ve ölçek bu anlatı aracılığıyla göze 

çarpar: kentsel bir iç olarak Çamlık, Çamlık’ta daha ‘iç’ olarak enformel bir 

yoga alanı, matların tanımladığı -daha ‘iç’- kişisel alan sınır (personal space 

boundary) ve öz-beden duyumsamaları üzerinden deneyimlenen, zihinsel ve 

daha derin bir içsellik katmanı.  

Bu durum, içsellik halkalarının kentsel mekânda nasıl derinleştiklerini 

gösterir. Her bir içsellik katmanı bir diğerini, diğerlerini içerebilmekte, bir 

diğerine karışabilmekte ya da diğerlerinin habercisi olabilmektedir. Yoga 

etkinliği kentsel yaşam ile öznel yaşam arasındaki geçişli ve çok katmanlı bir 

ölçek ilişkilerinin varlığına dikkat çeker ve kentsel içselliği çok katmanlı, çok 

ölçekli olarak işaretler. 

➢ Çok katmanlı ve çok ölçekli kentsel içsellik 

 

Şekil 4.23 Yoga Matları (Kişisel Arşiv, 2023) 



171 

Kozalak. Kentlinin kendi kendine adlandırdığı ve geçici olarak işgal ettiği bu 

kentsel açıklık, ismini Çamlık’a isim veren çam ağaçlarından zemine dökülen 

kozalaklarından alıyor.  

4 Kasım 2023, güneşli bir cumartesi günü.  

Katlanır kamp sandalyelerini yanında getiren ‘bulvar izleyicileri’ yer kapma 

mücadelesini kazanmış görünüyor. İki veya daha fazla kişiden oluşan çeşitli gruplar 

Kozalak’ı doldurmuş, bulvardaki akışı izliyorlar. Her grubun burada bulunabilmesi 

için özel bir gösterge dizisi var sanki: kamp sandalyeleri, karton bardakta kahve ve 

güneş gözlükleri. 

Kozalak’ta sandalyelerine oturan bulvar izleyicileri çoğunlukla yüzleri bulvara 

dönük olacak şekilde oturmuşlar. Bazıları koyu bir sohbette, bazıları telefonlarına 

bakıyor, genç bir kız grubundaki sohbet ortamından neredeyse kopmuş, güneşleniyor. 

Yetişkin bir erkek bisikletini trafonun yanına park ediyor. Genç bir kadın köpeğinin 

tasmasını bir ağaç gövdesine bağlıyor. Bulvarda çok sayıda kafe ve restoran var; fakat 

Kozalak’ın yeni bir çekim noktası olmasının sebebi gözlemledikçe somutlaşıyor. 

Çamlık kentte bir oda ise, Kozalak o odanın balkonu sanki: bir kahve molası anı, gün 

batımı tanığı ve kentte keyfine bakma durağı. Domestik aktiviteleri ve kentsel edimleri 

bir araya getiren kentsel bir iç. 

Kozalak’ta içselliği katlayan tuhaf bir nesne göze çarpıyor: tavla. Bir kadın ve bir 

erkeğin kamp sandalyelerini karşılıklı olarak konumlandırmaya koşullandıran bir fail 

olarak tavla Çamlık’taki kentsel iç’i -Kozalak’ı- katlıyor ve çevresinde yeni bir içsellik 

tanımlıyor. Bu nesne, Kozalak’taki içsel ilişkiler ağına dâhil olarak onun durağanlığını 

sarsan bir yoğunluk anı üretiyor. Dış dünya ile bağlantısını kısmen kesmiş iki kişiden 

ayrı olarak, iki zihne yolculuk eden ve derinleşen farklı içsellik katmanları da söz 

konusu. Tavla mekânın duygulanımsal atmosferiyle çoklu bağıntılar kuran bir fail 

olarak içselliği katlıyor.  

➢ Domestik olarak kodlanmış nesneleri kentsel bağlama yerleştirmek ve nesneler 

dolayımıyla kentsel mekânı geçici olarak sahiplenmek kentsel iç üzerine 

yapılan tartışmalarda belirgin bir şekilde öne çıkar. Geçici sahiplenme, 



172 

bireylerin kentsel mekânı belirli bir bölümünü veya niteliğini kişisel olarak 

benimsemesi olarak tanımlanabilir. Bu teritoryal süreç genellikle nesnelerle 

etkileşim yoluyla gerçekleşir ve fail nesnelerin kentsel iç’leri üretme 

potansiyelini tartışmaya açar. 

Nesneler yoluyla geçici sahiplenmeler, kentsel mekânlarda “ev gibi 

hissetmek” ve mekânı içselleştirmek açısından önemli bir rol oynar.  Kişisel 

nesneler, bireylerin kendilerini rahat ve güvende hissetmelerini sağlayarak 

kentsel mekânları geçici olarak kendi evleri gibi deneyimlemelerine olanak 

tanır. İçselleştirme süreci, bireylerin kentsel mekânı kendi kişisel ve kültürel 

referanslarına göre şekillendirmesiyle gerçekleşir; bu durum, mekânın zamanla 

birey için “ev içi gibi” hissettiren bir alan haline gelmesini sağlar. Bu durum, 

ev ortamının nesneler aracılığıyla psikolojik uzanımını inşa etmek olarak da 

tariflenebilir. Ayrıca, geçici sahiplenme, kentsel mekânların belirli bir süre 

zarfında bireyler tarafından kendi yaşam alanları olarak deneyimlenmesini ve 

içselleştirilmesini mümkün kılar. Bu geçici sahiplenme, şehir içindeki sıkça 

ziyaret edilen mekânlarda bireylerin bu alanları kişisel rutinlerinin ve günlük 

yaşamlarının bir parçası olarak, kısacası “yer” olarak görmelerini sağlar. 

Sosyal etkileşimler ve toplumsal bağlam da bu sürece katkıda bulunurlar. 

➢ Enformel kamusal mekânlar, resmi olarak tanımlanmayan veya 

düzenlenmeyen, ancak toplumsal etkileşim ve topluluk oluşturmada önemli bir 

rol oynayan alanlardır. Bu tür mekânlar, genellikle şehir planlaması ve planlı 

tasarım süreçlerinin dışında gelişir. Enformel kamusal mekânların oluşumu, bir 

dizi enformel pratik, geçici sahiplenme ve yer inşası aracılığıyla gerçekleşir. 

Bu bağlamda, kamusal mekânın tanımlı işlevleri ve davranış kodları, enformel 

kamusal mekânlarla etkileşime girerlerken genellikle daha esnek ve dinamik 

bir hal alırlar. Enformel kamusal alanların sağladığı esneklik, kentsel 

mekânların bireyler ve topluluklar tarafından kişiselleştirilmesine, 

içselleştirilmesine ve teritoriler inşa edilmesine olanak tanır. 

➢ Teritori olarak kentsel ‘iç’ 

➢ Domestik uzanımlar olarak kentsel içsellik  

 



173 

   

 

Şekil 4.24 Kozalak (Kişisel Arşiv, 2024) 

 

Dondurma. Çamlık Bulvarı’ndan geçen herhangi biri için sıradan bir detay olsa da 

gündelik yaşama yeni bir katman açarak eklemlenen fail.  

Çamlık Bulvarı’nda köşe başında konumlanan bir yerel işletmenin dondurması 

kentliyi yaz-kış Çamlık’a davet ediyor. Küçük bir ön bahçeden ulaşılan dükkân 

yaklaşık 30 yıldır hizmet veriyor. Müdavimleri var, Çamlık’tan geçenlerin uğrak 

noktası.  

Yine bir yaz akşamı, dondurma almak üzere bekleyen kalabalık sıra oluşturuyor. 

Dondurmasını alanlardan kimisi oradan ayrılıyor, kimisi alçak bahçe duvarlarında 

kimi de ağaç altındaki banklarda oturmuş dondurmasını yiyor. Bahçeden taşan 

kalabalığı bulvar üzerindeki banklar ağırlıyor. Çöp kutuları dondurma ile servis edilen 

peçetelerle dolmuş durumda. Dondurmanın antropolojik boyut üzerinden kurduğu 

gizli bir etkime alanı var gibi görünüyor. Etkime alanı işletmeyi odağına alıp bulvara 



174 

doğru yayılıyor ve geçici bir ‘iç’ tanımlıyor. Beden, mekân ve nesnenin iç-içe geçtiği, 

birbirini çağırdığı ve koşullandırdığı zamansal bir içsellik hali. 

Bulvarın tanımladığı doğrusal aks ve boşluk, ufuk çizgisinde beliren dağ manzarası, 

cadde aksı boyunca sağlı sollu dizilmiş sokak aydınlatmaları, bulvar boyunca 

genişleyen-daralan kaldırımlar, ahşap oturma ve dinlenme birimleri, zemine döşenmiş 

farklı renklerde altıgen biçimler, yeşil ile kesintisiz görsel bir bağlantı, bulvara temas 

eden işletme verandaları, bulvara açılan kapılar, az katlı yapılaşma ve çeşitli peyzaj 

düzenlemeleri… Tüm bu ilişkisel örüntü dondurmacının diğer şubelerinde 

gözlemlenmeyen bir kuvvet yoğunluğunu bulvara yayıyor ve dükkânı merkez alan 

tanımsız bir yayılımda kentsel bir ‘iç’ üretiyor. 

➢ Dondurma dükkânının çevre ile kurduğu uzun soluklu mekânsal ve 

antropolojik ilişki Çamlık’ın içsel dinamiklerini ve toplumsal anlamını 

derinleştirmiştir. Bu ilişki, eş zamanlı olarak, dükkânın bulunduğu bölgedeki 

mekânsal düzenlemeler, müşteri akışı, sosyal etkinlikler ve toplumsal 

alışkanlıklar üzerinde etkili olur. Dondurma dükkânı, sadece bir ticari hizmet 

noktası değil, aynı zamanda sosyal etkileşimlerin güçlendiği bir odak olarak 

işlev görür. Bu bağlamda, kentsel iç, dükkânın çevresiyle olan bu uzun soluklu 

ilişkilerin bir yansıması olarak ortaya çıkar. Kentsel bir iç olarak Çamlık, 

dondurmacının kuvvet yoğunluğunu katlar ve etkime alanını bulvar boyunca 

yayarak geçici bir kentsel iç üretir. 

➢ Uğrak noktalar, etkime alanı ve kentsel içsellik  

 

Şekil 4.25 Dondurma 



175 

 

Kar. 2022 yılında, Ocak ayının başında Çamlık’ı kaplıyor.  

Kar yağışı başladığında, kent hızla bir beyaz örtüyle kaplanıyor. Binaların 

çatılarında ve sokaklarda biriken kar, şehrin renk paletini değiştiriyor; gözler önünde, 

binaların gri ve kahverengi tonları, yumuşak bir beyaz örtüyle örtülüyor. Bu beyaz 

örtü, kentteki her şeyi bir araya getirip sadeleştirirken, kentin genellikle karmaşık olan 

görünümünü yumuşatıyor. Işıklar, karın üzerinde parlıyor. Geceleyin şehrin 

aydınlatma elemanları, karın yansıttığı ışık sayesinde daha canlı ve belirgin bir şekilde 

parlıyor. Tuhaf bir optik etki. Öyle ki, biriktikçe oluşan beyaz katman renkleri eritiyor, 

fiziksel çevreyi kuşatıyor ve sınırları eritiyor. Çamlık’ta oluşan bu ilginç mekânsal 

durum, yeni eylemler için oldukça davetkâr görünüyor. 

Görsel bir illüzyon olmanın ötesinde, aynı zamanda dokunsal ve işitsel. Şehirdeki 

sesler belirgin bir şekilde değişiyor. Kar, sesleri yumuşatıyor ve kentteki alışılmış 

gürültüleri adeta emiyor. Trafik gürültüsüne kısa bir sürelik veda edilmiş, birkaç 

otomobil dışında bulvardan araç geçmiyor.  

Araç yolu geçici süre kapanıyor.  

Kendini adeta karda yürüyen veya kar oynayan kentlilere tahsis ediyor; esniyor ve 

genişliyor. Adımların kar üzerinde bıraktığı hafif çıtırdama sesi, sessizliğin içinde 

hemen fark ediliyor. Bu ses, şehirdeki huzur verici sessizliği bozuyor, ama aynı 

zamanda karın sessizleştirici etkisini vurguluyor. Çamlık sanki kabuk değiştiriyor ve 

tanımladığı yeni mekânsallıklar, durumlar ve eylemler aracılığıyla yeni içsellikler 

üretiyor. 

➢ Bu anlatı karın sessiz ve sürekli bir biçimde, asfalta, toprağa düştüğünde, 

çatılarda, banklarda, ağaçların yapraklarında biriktiğinde ve kentsel yaşamı 

başka biçimlerde ürettiğinde tanımladığı kentsel içselliği kaydeder.  

➢ Kar yağdığında, kentin genel görsel atmosferi önemli ölçüde değişir. Karın yer 

yüzeyini ve binaların üstlerini kaplaması, şehrin renk paletini değiştirir. 

Renkler beyazın çeşitli tonlarıyla sadeleşir; bu sadeleşme, kentin renkli 

unsurlarını arka planda bırakır ve tüm mekânı beyaz örtüyle kaplar. Fiziksel 



176 

yapısı ve atmosferik içerimiyle kentsel bir iç olarak kabul edilen Çamlık, kar 

yağışının etkisiyle fiziksel olarak yeni bir örtüyle kaplanır ve kuşatılır.  

Beyazla örtülü bu kentsel mekânda sınırlar görünmez hale gelir ve kentsel 

yaşam bahçelerden kaldırımlara, oradan bulvara ve ormana uzanır. Tempo 

yavaşlar ve gündelik eylemler farklılaşır; kar topu oynayanlar, zemine uzanıp 

kolları ve ayakları aşağı yukarı oynatarak meleğe, kelebeğe benzer şekil 

oluşturanlar, kızakla kaymaya çalışanlar... Kentsel bir iç olarak Çamlık kabuk 

değiştirir ve tanımladığı yeni mekânsallıklar, durumlar ve eylemlerle yeni 

içsellikler üretir.  

➢ Atmosferik bir içerim olarak kentsel iç, olağan-dışı zamansal-mekânsal 

anomaliler 

 

Şekil 4.26 Çamlık’ta Kar (Kişisel Arşiv, 2021 ve Denizli Büyükşehir Belediyesi Dijital Arşivleri) 

 

4.3 Bölüm Değerlendirmesi: Kentsel İçselliğe Dair Notlar 

Kentsel mekânı kavramaya dair güncel yaklaşımlar gündelik yaşamda içselliği 

oluşturan, inşa eden mekanizmaların içeriğini gözden kaçıran ya da tam anlamıyla bu 

içeriğe yaklaşamayan üst ölçek planları ve stratejileri reddederek, anlık ve geçici olan 



177 

durumlar üzerinden kentsel mekâna yaklaşmaktadırlar. İktidarın tanımladığı kamusal 

mekânlar kadar, enformel unsurları içeren alternatif kamusallıkların kentsel yaşamı 

üretme gücü ve kapasitesi de güncel kent tartışmalarının temel motivasyonları 

arasındadır.  Bu sayede, kente dair inşa edilen büyük anlatılara eklemlenen ve hatta 

kimi zaman onları parçalayarak yeniden üreten alternatif anlatılar iç mekân yazınında 

yer almaya başlamıştır. 

İçselliğin bedensel olarak algılanan, çeşitli duygulanımsal yoğunluklar üreten 

maddesel izlerini takip ederek kentsel iç’leri bedensel-maddesel-duygulanımsal bir 

arakesitte, ilişkisellikler üzerinden keşfetmeye çalışan bu bölüm, kentsel mekânda 

meydana gelen içsellikleri maddesel (material) ve duygulanımsal (affectionate) var 

olma halleriyle açığa çıkarmaya çalışmıştır. Bu doğrultuda, gündelik yaşamda Çamlık 

Sahası’nda karşılaşılan sıradan ve basit olaylar, kentsel içsellik olgusunun izlerini ve 

göstergelerini çözümleyen bir çerçeve sunmak üzere çıkış noktası olmuştur.  

Bir zamanlar kentin ‘dış’ı olarak tanımlanan Çamlık Sahası zaman içerisinde 

fiziksel ve psikolojik olarak kentin ‘iç’i -kentsel bir iç- haline gelmiş ve kentin en 

dinamik ve canlı noktalarından birine dönüşmüştür. Çamlık, Denizli’de kentte 

olmanın, kentli olmanın hissedilebildiği ender kamusal alanlarından birisidir. 

Görünmeyen sınırlarında ve eşiklerinde birçok karşılaşma potansiyelini barındırır. Bu 

kılcallaşan sahada kentsel yaşam değişim ve oluş hali ile karakterizedir ve bu 

dinamikler, çoklu içselliklerin oluşumunu tetiklemektedir.  

Çamlık Sahası’nda fragmanter anlatılar aracılığıyla aktarılan kentsel içselliklerin 

çoklu biçimleri, içselliği durumlar, koşullar ve olaylar çerçevesinde yeniden 

düşünmeyi olanaklı kılar. Saha çalışmasından elde edilen bulgular doğrultusunda şu 

değerlendirmeler yapılabilir: 

Bulgu 1 

İçsellik kavramına dair farklı açılımlar sunan bilgi katmanlarının gizlendiği 

anlatılar “kentsel iç” ve “kentsel içsellik” tanımlarının tek bir şeye 

indirgenemeyeceğini göstermektedir. İç mekânın ve içselliğin oluşumunda rol 



178 

oynayan güçlerin karmaşıklığı ve dinamik yapısı sabit ve kalıplaşmış tanımları 

reddetmektedir.  

Belirtilmesi gereken ilk nokta, ‘kentsel iç’in tıpkı mekân gibi sürekli bir değişim ve 

oluş halinde olduğudur. İçsellik ve onun kentsel mekandaki tezahürü olarak ‘kentsel 

iç’ olgusu71 sabit ve verili değildir; dinamik bir şekilde inşa edilir. Bu sebeple sınırlarla 

tanımlanamaz; alansal ve teritoryaldir. Metrik ilişkilerini ve koordinatlarını geride 

bırakarak bazen fiziksel, bazen psikolojik bir nitelik taşıyabilir ve bazen geçirgen, 

bazen yaklaştıkça büzülen elastik bir yapı sergileyebilir. Yayılımı ve yoğunluğu 

önceden kestirilemeyen bulutsu bir alan tanımlar.  

Bu açılım, kentsel iç’lerin verili bir fiziksel çevre veya tipolojiye karşılık geldiği 

gerçeğini reddetmez. Nitekim, alanyazınında yaygın olarak yer alan ve bu kavrayış 

çerçevesinde değerlendirilen pasajlar, avlular ve kentsel odalar verili bir fiziksel 

yapılanmanın koşullandırdığı kentsel iç’ler olarak okunabilir. Ancak Çamlık 

Sahası’nda yapılan yakın okumalar ve kaydedilen anlatılar kentsel iç’lerin tipolojik 

olarak düzleştiği kavrayışların ötesine geçmeye olanak tanımaktadır. “Kuşatılmışlık” 

(enclosureness) kavramı çerçevesinde kentsel iç’leri incelemek, fiziksel 

kuşatılmışlığın açılımlarını genişletmekte ve onu alansal koşulların tanımladığı daha 

geniş bir bağlama yerleştirmektedir. Ayrıca, bu perspektif, kentsel iç’leri 

değerlendirirken sadece fiziksel kuşatılmışlığı değil, aynı zamanda sosyal ve/veya 

psikolojik kuşatılmışlıkları da incelemeye imkân tanımaktadır. 

Bulgu 2 

Bu noktada belirtmek gerekir ki iç mekân her zaman içselliğin garantisi değildir. 

Tıpkı bir evin her zaman yuva olmayışı gibi, kentsel bir iç her zaman kentsel içsellik 

olgusunu barındıramayabilir.  

İçsellik, insan-merkezli ve koşullara bağlı bir olgudur. Edim halinde, dinamik bir 

inşadır. Bu argüman içselliğin bireylerin deneyimlerine ve çevresel etmenlere göre 

 
71 Bu noktada, “içsellik ve onun kentsel mekândaki tezahürü olarak ‘kentsel iç’ olgusu” ifadesi yeni 

olasılıkları işaret ediyor görünmektedir. İçsellik olgusunu kentsel mekân yerine kırsalda (rural) ya da 

başka bir bağlamda konumlandırmak ve yeniden tartışmaya açmak “kırsal iç” (rural interior) gibi 

kentsel olmayan iç’lerin varlığını olasılık olarak çağırmaktadır. 



179 

şekillendiğini ve belirli koşullara bağlı olarak ortaya çıktığını ifade etmektedir. Bu 

sebeple içsellik, koşulların dinamikleri ile ilişkili olarak fiziksel bir çevrede belirebilir 

veya belirmeyebilir. Fiziksel bir kuşatılmışlık hali, örneğin bir pasajda -kentsel bir 

iç’te- içsellik üretmeyebilir. Dolayısıyla, kentsel iç’leri tipolojik olarak tanımlayan 

fiziksel kuşatılmışlık hali içselliğin varlığı veya yokluğunu belirlemede tek başına 

yeterli bir gösterge olmayabilir. Ancak, ters bir okumada, içselliğin tanımladığı ve 

somutlaştığı her alan, ‘kentsel iç’ olarak işaretlenebilir. Bu bağlamda, içselliğin 

deneyimlendiği her mekân, fiziksel kuşatılmışlıktan bağımsız olarak, kentsel iç olarak 

değerlendirilebilir. 

Bu bağlamda, kentsel iç’i tanımlayan temel kavramın kentsel içsellik olduğunu 

söylemek mümkün olur. Kentsel içsellik, bir mekânın yalnızca fiziksel kuşatılmışlık 

durumundan ziyade, mekânın kullanıcılarıyla olan sosyal, kültürel ve psikolojik 

etkileşimleri aracılığıyla oluşan içsel deneyim ve anlam bütünlüğünü ifade eder. 

Mekânsallığın ötesini ve tinsel olanı da kapsamına dâhil eder. Bu yaklaşım, içsellik 

olgusunun fiziksel sınırlamaların ötesinde, kullanıcıların mekânla kurduğu ilişkiler, 

hissettiği duygular ve yaşadığı deneyimlerle şekillendiğini savlar.  

Bulgu 3 

İçsellik atmosferik bir içerimde aktüelleştir ve bu süreçte geçici kentsel iç’ler 

tanımlar. Kentsel mekânda bir araya gelen maddesel ve maddesel-olmayan kuvvetler 

belirli bir şiddete ulaştığında aktüelleşirler ve mekânda değişiklikler meydana 

getirecek olayları tetiklerler. Maddesel olan ve/veya maddesel-olmayan varlıkların 

belirli bir rezonansta eş titreşime girerek oluşturdukları ilişki örüntüsü atmosferi 

yapılandırır ve atmosfer o an, anlık olarak belirir ve devreye girer.  

Atmosferik içerim temelde bir kuşatılmışlık hali ile karakterizedir.  Yapısal 

unsurlarla sınırlı olmaksızın maddelerin (duman, sis, kar, vb.) ve maddesel-olmayan 

kuvvetlerin (ışık, gölge, ses, vb.) kuşattığı görünür ya da görünür olmayan 

alansallıklardır. Bu alansallıklar kentsel mekândaki etkime ve yayılım alanları 

boyunca kentsel iç’leri tanımlar ve kentsel içselliği yapılandırır.   



180 

Atmosferik bir içerimde içselliği yapılandıran maddelerin (material) ve maddesel-

olmayan (immaterial) kuvvetlerin şiddetleri ve bedensel yeğinliklerdir. Örnek olarak, 

kentsel mekânda gerçekleşen bir performansın sonik parametreler aracılığıyla, yani 

sesin frekansı, yoğunluğu ve dağılımıyla tanımladığı kentsel iç 72 , bedeni sesler 

aracılığıyla davet eder. Ancak bu iç’e dâhil olmak ses kaynağının yanına yaklaşmak 

ve ses düzeyinin oldukça yüksek olduğu alana dâhil olmakla mümkün olur. İçsellik 

seslerin bedeni sarması ve etkileşimde bulunmasıyla, o an yaşanılmaya başlanır. Bu 

durum, atmosferik bir içerimde aural bir içselliği tarifler. 

Bulgu 4 

Atmosferik bir içerim ve aural içsellik kimi zaman hareket halinde oluşabilir. 

İçselliği şekillendiren kuvvetler sabit olmak zorunda değildirler; aksine, bu kuvvetler 

hareket edebilir ve yer değiştirebilirler. Yer değiştirdikçe yayılım ve etkime alanını 

değiştirirler, yani konumsaldırlar. Bir düğün konvoyu durakladıkça içselliği 

bulunduğu ortama yayar; harekete geçtiğinde ise ortamdaki etkisini kaybederek o 

ortam bağlamında sönümlenir. Ancak araç içindeki bireyler için durum farklıdır. 

Araçla hareket eden ve sesin kurduğu aural mekâna dâhil olmaya devam eden bedenler 

içselliği yaşamaya devam ederler. İçsellik hareketle senkronize oldukça konumsal bir 

süreklilik gösterir. 

Bulgu 5 

Kentsel mekânda tekrar etme eğilimi gösteren sosyal pratikler aidiyet ilişkileri 

üzerinden kentsel içselliği yapılandırırlar. Özneye ve zaman göre farklı 

varyasyonlarda görülen aidiyet olgusu, mekânsal bağlamda, bedensel katılım ve 

duygulanımsal etkileşim sonucu ortaya çıkar. Bu nedenle statik değildir; süresi ve 

sürekliliği değişkendir. Mekân ve zamanın yerel, konumsal ekseninden ayrı 

düşünülemez. Aidiyeti yapılandıran sosyal pratikler, mekânın bireysel ya da toplumsal 

yaşamda belirgin bir anlam kazanmasını sağlarlar ve aidiyet ve güven duygusunu inşa 

 
72  Michael Fowler kentsel tasarım araçlarını genişletmek amacıyla ses, mekân, işitme ve mimari 

arasındaki etkileşimleri üzerine çalışan multidisipliner bir araştırmacıdır ve çalışmaları ses mekânlarının 

haritalanması, analizi ve tasarımı üzerine odaklanmaktadır. Sesin yalnızca bir kaynak veya uyarıcı değil, 

aynı zamanda mekân tanımlayıcı bir araç olduğunu öne süren Fowler (Hinkel, 2009), geçici kentsel 

iç’lerin oluşumunda akustiğin ve işitsel girdilerin sunabileceği katkılara dikkat çekmektedir. 
 



181 

ederler. Birey, benliği ve iç dünyasıyla bu ortamda yüzleşir ve arzularını eylemsel 

olarak açığa çıkarır. İçe dönme, haz ve arzuya dair bu dışavurum kentsel içselliği 

tanımlamada önemli bir rol oynar.  

Bulgu 6 

Kentsel mekânlarda aidiyet ve güven duygusunu oluşturan pratikler, bazen 

nesnelerin de dâhil olduğu bir süreçle gerçekleşirler ve bu süreç, bir yandan da kentsel 

içselliği inşa eder. İçselleştirme mekanizması, bu bağlamda, domestik yaşamın kentsel 

mekâna taşınması yoluyla devreye girer. Domestik nesneler, ev içi rahatlık ve 

mahremiyetin sembolleri olarak işlev görürken, kentsel mekânlara entegre 

edildiklerinde bireylerin bu alanlarla kurdukları duygusal bağları derinleştirirler ve 

mekânın kişisel bir anlam kazanmasına yardımcı olurlar.  

Domestik nesneler, kentsel alanlarda yalnızca fiziksel varlıklar değil, aynı zamanda 

bireylerin evlerinden getirdikleri duygusal ve kültürel değerlerin de taşıyıcısıdırlar. 

Göl kıyısında kurulan bir kamp sandalyesi ya da bir parktaki sofra örtüsü mekânın 

geçici olarak “ev” hissi yaratmasına yardımcı olur ve içsel yaşamın bir taşıyıcısı olarak 

içselliği yapılandırır.  

Bulgu 7 

İçsellik mekânsal bir durum olduğu kadar bilişsel bir konumlanıştır. Birey 

tarafından her an her ortamda teritoryal olarak üretilebilecek performatif aidiyettir. Bu 

aidiyet, kalıcı olabildiği gibi çoğunlukla geçici eylemler yoluyla kurulmakta olup, 

oluşan “içsellik” (interiority) durumu görünür-görünmez/maddi ve maddesel-olmayan 

“mekânsal koşullar”ın sahip oldukları potansiyeller ile bireylerde tetiklediği duygular, 

duygulanımlar, dikkat ve bilişin iç içe geçmesi ile kendini kentsel mekânda icra 

etmektedir. 

Bu konumlanış kimi zaman kişisel alan (personal space) kimi zaman toplumsal alan 

(social space) bağlamında gerçekleşebilir. Kulaklık takarak dış dünyanın 

uyaranlarından uzaklaşma ve içsel yaşama dönme eylemi, kentsel içselliği kişisel alan 

içinde yapılandırır. Bu eylem, bireyin dışsal etmenlerden izole olup, kendi içsel 

dünyasına odaklanmasını sağlar. Öte yandan, yoga etkinliğine katılan bir birey, 



182 

toplumsal alanda içselliği yapılandırır. Yoga, grup halinde yapılan bir etkinlik 

olduğunda hem bireysel hem de toplumsal bağlamda bir içsel deneyim sunar. Bu 

durum, içselliği çok katmanlı ve çok ölçekli olarak işaretler. 

Bulgu 8 

İçsellik, bilinçaltından toplumsal düzeye kadar birçok farklı düzeyde var olan ve 

çeşitli katmanlar barındıran bir olgudur. Dolayısıyla, içsellik tek bir ölçeğe 

sıkıştırılamayacak kadar karmaşık ve çok katmanlı bir olgudur. Tek bir ölçeği izole 

etmek yerine, farklı ölçekler arasındaki etkileşimleri ve bağlantıları göz önünde 

bulundurur. 

Bulgu 9 

Kentsel mekânda bireysel ya da kolektif olarak gerçekleştirilen eylemler, çeşitli 

öznellik biçimlerinin inşasını desteklerler ve bu süreç içsellik olgusuyla sıkı bir ilişki 

kurar. Bireysel eylemler, kişinin kendi içsel deneyimlerini ve kimliğini kentsel 

mekânda somutlaştırırlarken, kolektif eylemler toplumsal bağları güçlendirirler ve 

ortak bir içsel deneyim yaratırlar. Performans temelli bu deneyimler, bireylerin mekân 

içinde benliklerini ifade etmeleri ve arzularını somutlaştırmaları için fırsat sunarlarken 

daha geniş bir çerçevede kentsel içselliği yapılandırırlar. 

İçselliğin performatif boyutu farklı bedensel-eylemsel durumları kentsel içsellik 

tartışmalarına dâhil eder. Cumartesi Anneleri’nin haftalık buluşmaları, sosyal 

kolektivite üzerinden kentsel içselliği oluşturur. Bu buluşmalar, toplumsal hafızayı ve 

kolektif hafızayı yaşatır. Aynı zamanda kentsel mekânı toplumsal hafızanın ve 

mücadelelerin yaşandığı bir alan olarak anlamlandırır. Bu bağlamda, Cumartesi 

Anneleri’nin düzenli buluşmaları, kentsel içselliği sosyal kolektivite aracılığıyla 

tanımlar ve mekânın toplumsal anlamlarını pekiştirir. Öte yandan, şampiyonluk 

kutlaması yapan bir taraftar grubu, kolektif eylemlilik üzerinden kentsel içselliği 

tanımlayabilir. Bu tür kutlamalar, mekânı toplumsal bağlılık ve kutlama için bir araya 

gelinen dinamik bir alan olarak şekillendirirlerken, kentsel içselliği kolektif heyecan 

ve aidiyet duygusu üzerinden inşa ederler. Bu açılımda, bedenler arası diyaloglar ve 



183 

bu diyalogları örgütleyen duygular, kentsel mekânda içselliği yapılandırmada temel 

bir rol oynarlar. 

Böylece, belirli bir zaman ve mekân ön koşulu gerektiren içsellik mefhumu, fiziki 

çevrenin yapısal durumu, iklim şartları, maddesel nitelikleri ve duygulanımsal 

kapasiteleri kadar kültürel arka planı, toplumsal normları ve yerleşik pratikleri de oluş 

sürecine dâhil eder.  Pratiklerin ve rutinlerin toplumsal olarak farklılaşması her yerel 

ölçekte özgünleşen ve çeşitlenen içsellikler üretir. Kentsel içsellik belirli coğrafi, 

tarihsel ve toplumsal zaman-mekânlar içinde aktüel hale gelir. Bu sebeple, içsellik 

üzerine düşünürken değişken toplumsal olguların varlıklarını göz ardı etmemenin 

önemi açıktır. 

Bulgu 10 

Kolektivite üzerinden tanımlanan performatif içselliklerin yanı sıra, örgütlenmemiş 

performanslar ve gündelik yaşamdaki eylemler de kentsel içselliği tanımlayabilirler. 

Örgütlenmemiş performanslar, spontane ve plansız bir şekilde ortaya çıkarak, mekânın 

anlık dinamiklerini ve bireylerin içsel deneyimlerini görünür kılarlar.  

İçsellik, en nihayetinde, insanın bedeni dışındaki dünyayı yorumlayarak, okuyarak 

ona dâhil olması ve orada kendi dünyasını kurma eylemidir. 

Bulgu 11 

Kentsel içsellik yoğun anlamlar taşıyan ve belirli kuvvetler ve şiddetler içeren bir 

yapıdır. Oluşması için belirli bir şiddet gerektirir. Bu şiddet, içselliğin katmanları veya 

kesişimleri doğrultusunda farklı ölçeklerde ve çoklu düzeylerde varlık gösterebilir.  

Bulgu 12 

Kentsel bir mekânda alışılmışın dışında meydana gelen değişiklikler kentsel 

içselliği olağan-dışı zamansal-mekânsal anomaliler ile yapılandırır. Olağan-dışı 

zamansal anomaliler, belirli bir zaman diliminde meydana gelen beklenmedik olayları 

ve değişimleri tanımlarlar. Bu anomaliler, genellikle alışılmış zaman düzenlemelerinin 

dışındadırlar ve toplumsal hayatı geçici olarak etkilerler. Örneğin, bir sokakta bir 

günlüğüne düzenlenen festival, belirli zaman diliminde meydana gelen olağan-dışı bir 



184 

etkinlik olarak değerlendirilebilir. Bu tür olaylar, şehirde ani bir canlılık yaratırken, 

sıradan günlük yaşamın rutininden geçici bir sapma sağlar.  Mekânsal anomaliler ise, 

kentsel çevrelerde meydana gelen, alışılmış düzenlerin ve kullanım biçimlerinin 

ötesinde, beklenmedik ve sıra dışı değişiklikleri ifade eder. Bu tür anomaliler, çeşitli 

bağlamlarda gözlemlenebilirler ve genellikle mevcut düzenin dışında bir deneyim 

sunarlar.  

Bulgu 13 

Mahremiyet, içselliğin sansürsüz ve kontrolsüz şekilde yaşanma biçimidir. İçsellik, 

kontrolün mahremiyetle değiş tokuş edildiği zaman ve yeri belirler.  

İç mekânın olumlu nitelikleriyle ilişkilene gelmiş mahremiyet nosyonu yaklaşık 

olarak on sekizinci yüzyılın ortalarından itibaren içsellik kavramını 

şekillendirmektedir. Ancak içsellik, sunduğu mahremiyet ortamında güvenliği ya da 

zevki garanti etmez. Ortamın kayıt dışılığı mahrem olanın teşhirini teşvik edebilir ve 

bu ortam psikolojik olarak zarar verici olabilir. Buradan hareketle, koruma, sığınma 

ve güvenli olma gibi kavramlarla ilişkilendirile gelmiş içsellik kavramının kimi zaman 

tehditkâr ve tekinsiz olabileceği söylenebilir. İçsellik kentsel mekânda kışkırtıcı, 

sapkın veya paradoksal bir durum üretebilir.  

Bu durum, içselliğin ideolojik bir aygıta dönüşme potansiyeline işaret eder. İçsellik, 

kimi zaman bireylerin ve toplumların davranışlarını ve düşünce biçimlerini 

yönlendiren bir güç haline gelebilir. Dolayısıyla, taraflıdır ve içe dönüklüğün uzamsal 

narsisizmini teşvik eder. 

Bulgu 14 

İçselliğin tek bir türü yoktur; bu yüzden çeşitli biçimlerde ortaya çıkabilir ve farklı 

içsellikler arasında kesişimler, geçişlilikler meydana gelebilir. Bu nedenle Çamlık 

Sahası’nda kaydedilen anlatılar, kentsel içselliği “çoklu” olarak işaretlemektedir. 

Öyleyse içsellik, çok sayıda armoniyle ya da alt-çoklukla birlikte bir titreşim, rezonans 

olarak ifade edilebilir.  

 



185 

Bulgu 15 

Çamlık Sahası’nda kaydedilen anlatılar ve neredeyse her anlatıda öne çıkan 

‘geçicilik’ teması, zaman kavramının kentsel içsellik olgusu üzerindeki etkisini açıkça 

göstermektedir. Bu bağlamda, zaman kategorisi içselliği yapılandıran ve şekillendiren 

önemli bir faktör olarak öne çıkar. İçsellik içerdiği tekilliklerle birlikte ifade edilebilen 

karmaşık ve zamansal bir olgudur.  

İçsellik zamansal ise çeşitli zamansallıklarda çözülebilir, somutlaşabilir; 

değişkenleri değiştikçe kendini gösterip kaybolabilir. Her geçici ve özgün durumda 

ilişkiler kurar ve kendi biricik koşullarını belirler. 

Kaydedilmiş bir kentsel içselliğin tekrarı maddesel ve fiziksel olarak mümkün 

olabilirken, zamansal ve tinsel açıdan mümkün olmayabilir. Bu nedenle içsellik, 

zamansal ve dinamik yapısı sayesinde kendini var eden bir araya gelişlere ya da 

yeğinliklerine, düzeylerine göre içeriğini güncellemeyi ve dolayısıyla tanımını 

genişletmeyi hiç bırakmaz. Bu durum, içselliğin ilişkiselliğe dayalı bir kavram olarak 

farklı ifade biçimlerinin aranmasına olanak sağlar. 

Sonuç olarak, kentsel içsellik materyallerin duygulanımı yapılandırdığı ve failliği 

harekete geçirdiği birtakım bağlantılar ve ilişkisellik halleri olarak ifade edilebilir. 

Kentsel mekânda maddesel-duygulanımsal dolanıklıkta oluşan ilişki ağları kimi 

zaman belirgin, kimi zaman örtük olabilirler. Dinamiklerin ilişkileri değiştikçe var 

olan bir içsellik farklı hallere bürünebilir, yoğunluğu artabilir ya da tamamen yok 

olabilir. Bu sebeple içsellik ve kentsel iç, kontrol edilemeyen birtakım gelişmelerle 

rastlantısal olarak da oluşabilir. 

Bu çerçevede şu soru belirir:  

İçsellik bir ilişkisellik hali ise, bu ilişkisel evreni keşfetmek üzere neler 

söylenebilir?  Çamlık’ta kaydedilen farklı içsellik biçimlerini ve katmanlarını aktaran 

tekil olaylardan ortak bir olguya varmak mümkün müdür? İçselliği olgular düzleminde 

açıklamak üzere nasıl bir çerçeve çizilebilir? 



186 

BÖLÜM BEŞ 

- KENTSEL İÇSELLİĞİN OLUŞ KOŞULLARI VE YENİ BİR İÇSELLİK 

TERCÜMESİ 

 

Çalışma sahasında kaydedilen kentsel içsellikler ve bu içselliklerin yer aldığı ilişki 

ağları, içsellik koşullarını ve süreçlerini aktarmak üzere yeni bir kavram setine ihtiyaç 

duymuştur. Bu bölüm, kentsel içselliğin temel unsurlarını anlamak ve oluş koşullarını 

açıklamak için önerilen yeni kavram setini konu almaktadır.  

“Kentsel iç” (urban interior) kavramını ve “içsellik” (interiority) olgusunu sabit 

önermelerden ve tanımlamalardan uzaklaştırmaya çalışan bu bölüm, kavramın bulanık 

ve muğlak dünyasına ait izlerini gölgeli çizgiler aracılığıyla takip etmeyi, keşfetmeyi 

ve içsellik mefhumunu okuyucunun kendi imgeleminde canlandırabilmesini talep 

etmektedir. 

 

5.1 Yeni Bir Çerçeve ve Kavram Seti  

Kentsel içselliği olgular düzleminde açıklamadan hemen önce bazı temel 

varsayımlardan söz etmek gerekir. 

İçsellik olaylar, durumlar ve koşullarla tanımlanan bir oluş hali ise içselliğin oluş 

süreçlerini tanımlayan, bu süreçlerin nasıl yapılandığını ve nasıl değiştiğini açıklayan 

düşünsel düzlem ilişkisellik 73  temelinde kurgulanmalıdır. Varlıkların ve olayların 

birbirleriyle olan ilişkilerinin çok katmanlı ve sürekli değişim içinde olduğunu ifade 

eden ilişkisellik düzlemi,74 bu bağlamda içsellik olgusunu tanımlayan tekil olayların 

varoluş biçimlerini çözümlemek ve açıklamak için kritik bir ön koşuldur. 

 
73 İlişkisellik (relationality), Gilles Deleuze’ün felsefesinin merkezinde yer alır ve onun varoluş 

anlayışını şekillendiren temel bir kavramdır. Deleuze, ilişkisellik kavramını özellikle Fark ve Tekrar 

(Difference and Repetition) ve Bin Yayla (A Thousand Plateaus) gibi eserlerinde ele alır ve bu kitaplar, 

varlıkların birbirleriyle olan ilişkilerini ve bu ilişkilerin ontolojik önemini detaylıca inceler.  

Deleuze, ontolojik bir çerçevede, varlıkların ilişkiler üzerinden tanımlanması gerektiğini belirtir. Bu 

vurgu, varlıkların kendine özgü özelliklerini keşfetmek yerine, onların başka varlıklarla olan ilişkilerine 

odaklanmayı gerektirir. Dolayısıyla ilişkisellik kavramı içselliğin nasıl oluştuğunu anlamak ve 

açıklamak için kritik bir rol üstlenir. 
74 Deleuze ve Guattari, 1980. 



187 

İlişkisellik, ilişkilerin ve etkileşimlerin kavramsal doğasını vurgularken, ilişki 

ağları 75  bu kavramsal çerçevede ilişkilerin nasıl yapılandığını ve düzenlendiğini 

somut bir biçimde sunarlar. İlişkisellik ve ilişki ağları, varlıkların ve olayların 

etkileşimlerini anlamada farklı ama birbirini tamamlayan roller üstlenirler. Bu 

aşamada, ilişki ağları hakkında bazı önemli noktalara dikkat çekmek gerekir. 

İlişki ağları, çok katmanlı yapıya sahiptirler. Bu katmanlar, farklı düzeylerdeki 

etkileşimleri ve bağlantıları temsil ederler. Her bir katman, varlıkların ve olayların 

çeşitli ilişkilerini ve etkileşimlerini farklı bir perspektiften sunar.  

İlişki ağları, sabit ve statik yapıların ötesine geçer. Bu ağlar, sürekli bir değişim ve 

dönüşüm süreci içindedirler. Varlıkların ve olayların birbirleriyle olan ilişkileri 

dinamik bir yapıdadır ve bu etkileşimler sürekli olarak dönüşüm geçirirler. Bu özellik, 

ilişki ağlarının sabit bir yapı olmalarının ötesinde, sürekli bir hareket ve değişim içinde 

olduklarını gösterir. 

İlişki ağları kapalı mikrokozmoslar değillerdir; tersine, açık sistemlerdir. Bu ağlar, 

belirli bir düzene sıkı sıkıya bağlı olmaktan ziyade, sürekli olarak yeni bağlantılar ve 

etkileşimler oluştururlar. Bu esneklik, ilişki ağlarının değişen koşullara ve durumlara 

uyum sağlama yeteneğini ifade eder. Deleuze’ün ifadesi ile “ilişki açıktan 

ayrılmazdır” (2014, s.20). Bütünü oluşturan ilişki ağlarında şeyleri bir arada tutan 

bağlar çekilip uzatılabilir, sonsuza kadar gerilebilir veya giderek daha inceltilebilir. 

Bir ilişki ağı aynı bileşenlerle aynı şekilde yeniden kurulsa dâhi, zaman mefhumu 

yeni ilişki ağının bir önceki ile tamamen aynı olmasını garanti edemez. Çünkü zaman, 

tek bir bileşenin değil, ilişki ağındaki her şeyi kapsayan bütünün durumunu da 

 
75  İlişki ağları, varlıkların ve fenomenlerin dinamik doğasını anlamak amacıyla kritik bir çerçeve 

sunmaktadır. Deleuze bu kavramı felsefesinde önemli bir yere yerleştirmiştir ve varlıkların kimliğinin 

yalnızca kendi özelliklerinden değil, diğer varlıklarla olan etkileşimlerinden kaynaklandığını öne 

sürmektedir. Nitekim Bin Yayla (A Thousand Plateaus) adlı eserinde, varlıkların sürekli etkileşim içinde 

bulunduklarını ve bu ilişkilerin dinamik ve değişken bir doğa sunduklarını ifade etmektedir.  

Benzer bir eksende, Bruno Latour ise “Aktör-Ağ Teorisi” (Actor-Network Theory) aracılığıyla sosyal 

ve bilimsel fenomenlerin, insan ile nesne arasındaki karmaşık ilişkilerden oluştuğunu ileri sürmektedir. 

Bu teori, toplumsal olaylarda yalnızca insan etkileşimlerinin değil, aynı zamanda nesnelerin de önemli 

bir rol oynadıklarını ortaya koymaktadır.  

Manuel DeLanda ise Deleuze’ün felsefesini sosyo-tarihsel bir bağlamda ele alarak, toplumsal 

ilişkilerin karmaşık yapısını ve bu yapıların belirli bileşenlerin etkileşimleriyle nasıl şekillendiklerini 

incelemektedir. Dolayısıyla ilişki ağları, varlıkların etkileşimleri ve toplumsal dinamikler arasındaki 

karmaşık bağlantıları anlamak için kritik bir öneme sahiptir. 



188 

değiştirir. Zamanın maddesel niteliklere dışsal olan herhangi bir unsur olduğunu 

sanmak yanılgının başlangıcıdır. Niteliklerin kendileri, zamansal bir hareket ile sürekli 

değişim halindedirler. Bu sebeple her yeni yapılanma, bileşenler aynı kalsa dâhi çeşitli 

zamansallıklarda maddelerin farklı özelliklerini ortaya çıkarma ihtimalini doğurur. Bu 

zamansal hareket daima bir değişimle ve dolayısıyla da bir varyasyonla ilişkilidir. Bu 

nedenle, şeylerin tam bir aktüel halidir. İçsellik belli bir zaman-mekânla, belli aktörler 

ve onların belli edimleri ve rolleriyle aktüelleşmiş olarak ifade bulur. 

Varlıklar ve öğeler arasındaki etkileşimler ve bağlantılar, ilişkisellik bağlamında, 

her bir ögenin işlevsel rolünü nasıl kazandığını ve nasıl anlamlı hale geldiğini belirler. 

Her bir ögenin işlevi, yalnızca kendi başına değerlendirilmek yerine, diğer öğelerle 

olan ilişkileri aracılığıyla ortaya çıkar. Bir öge, bağımsız olarak belirli bir işlevi olmasa 

da ilişkili olduğu diğer ögelerle etkileşime girdiğinde işlev kazanabilir. Kısacası, 

ilişkiler ve bağlantılar, işlevlerin ortaya çıkmasında belirleyici rol oynarlar. Bir öge, 

ilişkide bulunduğu diğer ögelerle etkileşime girdikçe, bu ilişkiler aracılığıyla aktüel 

hale gelebilir, anlam ve işlev kazanabilir. Bu dinamik durum, ilişkisel etkileşimlerin 

önemini ve işlevlerin bağlamdan doğduklarını vurgular.  

Dolayısıyla varlıklar, dâhil oldukları bir ilişkisellikte, o ilişkiye dâhil olan diğer 

maddesel-duygulanımsal kuvvetlerle etkileşime girdiklerinde belirli özelliklerini 

ortaya çıkarırlar. Oluşacak her bir ilişki ağı varlığın sayısız özelliklerinden birini ya da 

birden çoğunu ortaya çıkarma potansiyelini taşır. Böylece, şeylere dair nitelikler insan 

ve insan-olmayan tüm varlıkların çeşitli halleriyle de ilişkili hale gelir. Farklı 

unsurların tikel etkileşimlerinden ziyade, unsurların ilişkisellikleri ve ilişkiler 

içerisindeki önemleri söz konusudur. 

Varlıkların henüz bilinmeyen, açığa çıkmamış nitelikleri yeni koşullara bağlı olup, 

kuşkusuz şimdilik görünmezdirler. Varlıklara dair saptayabildiğimiz tüm özellikler, o 

an’a kadar dâhil oldukları tüm ilişkiler dolayımıyla ortaya çıkmıştır ve bir varlık -

maddesel olsun ya da olmasın- ancak bu saptamaların aktardığı kadarı ile bilinebilir 

ve tanınabilir. Henüz kurulmamış ilişkiler, varlıklar dünyasına dair diğer 

bilinmeyenleri de saklı tutarlar. Bu kabulün Yeni Materyalist felsefe ve Nesne 

Yönelimli Ontoloji’yi temel aldığı açıkça ortadadır. 



189 

Varlığın nitelikleri zamana içkindir; böylece varlığa dair bilgi uçsuz bucaksız hale 

gelmektedir. Varlıkları tam olarak anlayabilmek ve tanımlayabilmek için ilişkiler 

dolayımıyla ortaya çıkan niteliksel ve nicelikler özelliklerinin tamamını bilmek gerekir 

ki bu imkânsızdır. Bu sebeple, varlıkları tamamen bilmek olanaksızdır.  

Öyleyse, Deleuze’ün şeylerin özü’nü açıklamak üzere başvurduğu atıfa referansla 

(2014, s.13) söylenebilir ki, maddesel olan ve olmayan varlıklar başlangıç aşamasında 

belirmezler; akış içinde, gizilleri pekiştiğinde ortaya çıkarlar. Bu ifade, içselliği 

açıklamada kullanılacak yeni bir düşünsel terimin ortaya çıkışını da sağlamaktadır: 

gizil.  

Varlıkları etkileri ve duygulanımları aracılığıyla kuvvetler olarak kavrayan bir 

yaklaşımda “gizil”76 faillerin etkilenme ve etkime kuvvetlerine karşılık gelir. Giziller 

şeylere dair tekil potansiyelliklerdir. Varlıkların ilişkinin dolayımı ile performatif 

olarak hayata geçen ve diğer varlıkların programlarını dönüştüren eyleme geçirme 

güçleri, kapasiteleridir. Görünenin ötesinde, ilişkiselliğinin içinde saklı olan 

kuvvelerdir.  

Gizil. Potentia, kuvve, enerji, kapasite. İlişkiler sonucu varlık içinde edime 

geçen kuvveler ve potansiyellikler. 

Giziller herhangi bir ilişkiye dâhil olduklarında kuvveler haline gelirler ve 

aktüelleşirler. Varlıkların ilişkiselliğe açık olmaları onları değişime ve yeni gizillerini 

ortaya çıkarmalarına olanak tanır. Aynı varlığın gizilleri çeşitli düzenlerde, farklı oluş 

veya durumlarda değişik şiddetlerde açığa çıkabilir. Böylelikle aynı varlık, yeni bir 

ilişki ağında yer aldığında yeni bir güce erişir gibi görünebilir. 

 
76 Türk Dil Kurumu Sözlüğü’nde “potansiyel” olarak karşılık bulan gizil kelimesini Türkçe sözlüklerde 

yer verilen karşılıklarıyla, özellikle mimarlık alanında yeniden düşünmek pek kolay görünmese de 

kelimenin felsefe ve fizik alanlarındaki benzer tanımları önemli ipuçlarını ortaya serer.  

Kelimenin felsefi kökeni Aristoteles’e uzanır ve onun varlık anlayışının temel bileşenlerinden biri 

olarak karşımıza çıkar. Aristoteles, “gizil” kavramını potansiyel ile gerçekleşmiş arasındaki ilişkiyi 

anlamak için kullanır. Gizil, bir nesnenin ya da varlığın içinde var olan ama henüz açığa çıkmamış 

nitelikleri ifade eder (Copleston, 2022). Fizikte ise bu sözcük, bir sistemde mevcut olan ancak henüz 

açığa çıkmamış veya gözlemlenemeyen enerji ya da özellikleri tanımlamak için kullanılır (Maxwell, 

2024). Mekanik, elektriksel, ısıl ya da başka enerji biçimlerinin “devim yaratma sığası” (Bohm, 2022, 

s.107) olarak karşılık bulan sözcük, enerjinin dönüşüm gerçekleştirme kapasitesine karşılık gelir.  

Dolayısıyla bu kelime, çalışma kapsamında “maddeyi, nesneyi ve var olan şeyleri kapsayan faillerin 

etkilenme ve etkime kuvveti”ni açıklamak üzere kullanılacaktır.  



190 

Belirli karşılaşma senaryoları ile harekete geçen giziller, değişik senaryolarda geri 

çekilebilirler ve pasifleşebilirler. Herhangi bir ilişki ağında bulunmayan varlıklar geri 

çekilmiş haldedirler; ancak diğer bir varlıkla karşılaştıklarında etkileşime geçebilirler 

ve karşılıklı bir etkime ve etkilenme sürecine girebilirler. Aynı rezonansta buluşan bu 

giziller ancak o ‘an’ keşfedilebilirler.  

Öyleyse, maddeler ve maddesel-olmayan varlıklar, yalnızca kendi başlarına değil, 

aynı zamanda diğer varlıklarla olan ilişkileri içinde de anlam kazanırlar. Bir varlık, 

diğer varlıklarla kurduğu karmaşık ilişkiler içinde varlığını sürdürebilir ve anlam 

bulabilir. Bu bağlamda, varlıkların anlamları ve tanımları, ilişkiler ve etkileşimler 

tarafından şekillendirilir. Bu sebeple, bir varlığın çeşitli durumlarda farklı şekillerde 

algılanması, söz konusu varlığın tanımını ve anlamını kesinleştirmeyi zorlaştırır. 

Maddeler ve maddesel-olmayan varlıklar tekil olarak kavranmaya meyilli olsalar da 

ilişki ağları ile muğlaklaşırlar ve gizillerin eyleme geçerek kurduğu ilişkilerle yeni bir 

oluş hali ortaya koyarlar.  

Giziller, ilişkiler aracılığıyla ortaya çıkan kontrollü ya da kontrol dışı kimyasal ve 

psikolojik etkileri ve etkimeleri (duygulanımları) içerir. Bir gizilin, kurduğu ilişkisellik 

içinde etkileri ve etkimeleri farklılaşabilir. Belirsiz ve görünmez nitelikleriyle giziller 

bedenin farklı bilinç ve algılama modlarını aktifleştirirler ve görünmez bir kuvvet 

alanını tariflerler. Oluşların ve oluşumların eyleyici kuvvetleri olarak giziller şeylerin 

sayısız deneyimlerde bulunmasına olanak sağlarlar. Böylece bir varlık, diğer bir 

varlığın gizillerindeki çokluklar arasında ilişkileri tanımlayarak içselliği üreten 

koşulları yapılandırabilir. Bu doğrultuda, gizillerin içsel koşulları bünyelerinde 

barındırdıkları söylenebilir. 

Gizillerin içsel dinamikleri yakınsama aracılığıyla birbirleriyle yakınlaşır. 

Yakınsama, farklı süreçlerin, varlıkların veya durumların belirli bir noktada birleşmesi 

ya da birbirine yakınlaşması durumuna karşılık gelir. İçsel dinamiklerin yakınsama 

süreci, gizillerin birbirlerine yaklaşmaları ve ilişki ağı oluşturacak şekilde etkileşime 

girmeleri anlamına gelir. Bu noktada, yeni bir kavrama ulaşılır: yakınsama. 

Yakınsama. Şeyler arasındaki bir araya gelişleri ve karşılaşmalar. 



191 

Maddelere ve maddesel-olmayan şeylere ait olan ve açığa çıkan bu dinamiklerin 

birbirlerine yaklaşmaları ve birikimleri yoğunluklar üretir. Söz konusu yoğunluklar 

etkimeler aracılığıyla diyalogları üretirler. Diyalog şeyler arasındaki ilişkileri, bir tür 

rezonans alanını tarifler; insan ve insan-olmayan tüm faillerin ilişkisel bir biçimde 

etkileşime geçtikleri bir süreci tanımlar.  

Diyalog. İçselliği mümkün kılan eylemlerin, edimlerin ve duyumsama 

düzeylerinin bir aradalığı ve yoğunluk an’ları. Belirli koşullarda, belirli bir 

zaman-mekânda bir araya gelen gizillerin etkileşmesi ve aktüelleşmesi. 

Aktüelleşmiş giziller toplamı. 

Daha kısa ve öz ifade edilecek olursa, giziller içsel koşulları bünyesinde 

barındırırlar ve yakınsama-diyalog anlarında belli düzeylerde açığa çıkarırlar. 

Dinamiklerin yakınsaması, farklı bileşenlerin karşılıklı etkileşimleri ve birikimleri 

yoluyla yoğunluklar üretir. Birbiri ile yakınsayan ve etkimeler aracılığıyla diyalog 

aşamasına ulaşan bu süreç, içselliğin koşulunu oluşturan ilişki ağlarının kurulduğu ve 

işlerlik kazandığı sürece karşılık gelir. 

Koşul, içselliğin gerçekleşmesi için gerekli olan arka plan faktörlerini tanımlar. Bu 

faktörler, genellikle mekânsaldır. Koşullar, bir olayın meydana gelmesi için gerekli, 

uygun ortamı sağlarlar. 

 Koşul. Olayların veya süreçlerin nasıl gelişeceğini belirleyen zemin. 

Koşullar, belirli bir olayı, durumu veya tepkimeyi başlatmak için uygun ortamı 

hazırlarlar; ancak bu süreci harekete geçiren bir unsura/unsurlara ihtiyaç duyarlar: 

tetikleyici.  

Tetikleyici belirli koşullar altında bir eylemi veya olayı başlatır ya da olmakta olan 

bir olayın, eylemin ivmesini değiştirir. Yalnızca olayın meydana gelmesine yol 

açmakla kalmaz, aynı zamanda sürecin dinamiklerini ve sonuçlarını da 

şekillendirebilir. Örnek verilecek olursa, orman yangınları için yüksek sıcaklık, 

ağaçların ve bitkilerin kurumasına neden olarak, yangının yayılmasına uygun bir ortam 

oluşturur. Nem oranının düşük olduğu durumlarda bitkiler ve toprak kurur. Bu durum, 

yanıcı materyallerin artmasına ve yangın riski taşıyan bir ortamın oluşmasına katkıda 



192 

bulunur. Bu faktörler, orman ekosisteminde yangın için uygun bir ortam oluşturur. 

Ancak, bu koşullar tek başına bir yangını başlatmazlar; sadece yangının oluşma 

ihtimalini artırırlar. Bir metal parçasının bir yüzeyle sürtünmesi sonucu oluşan bir 

kıvılcım ise kuru bitki örtüsünde ateş başlatabilir. Bu kıvılcım, uygun koşullar altında 

bir orman yangını başlatan tetikleyici bir unsurdur. Koşulların ve ortamın varlığı tek 

başına bir olayın gerçekleşmesini garantilemez; olayın başlaması için bir tetikleyiciye 

ihtiyaç vardır. Tetikleyiciler, mevcut koşullar altında olayın veya sürecin aktif hale 

gelmesini sağlarlar. 

Tetikleyici. Belirli koşullar altında bir eylemi veya olayı başlatan ya da 

olmakta olan bir olayın/eylemin ivmesini değiştiren şey. 

Koşullar genellikle zamanla oluşurlar ve bir süre boyunca devam ederler. 

Tetikleyiciler ise bu koşulların etkisi altında belirli bir anda sürece dâhil olurlar. 

Koşullar, içselliği yapılandıracak olayların veya süreçlerin zeminini oluştururlarken, 

tetikleyiciler mevcut koşulları harekete geçirirler. İçselliği yapılandıracak süreci 

başlatırlar ve bu süreçte bilinçaltına uzanarak eylemi tetiklerler. 

Başka bir örnek verilecek olursa, yaz aylarında, serinlik arayışında olanlar için 

Çamlık Kent Ormanı rüzgâr mekânıdır. Bu gücü belirli bir mekânda -Çamlık Kent 

Ormanı’nda- aktüel hale getiren, onu ormanın duygulanımsal kuvvetleriyle birleştiren, 

varlıkların tümel, aktüel halleridir. Çamlık Kent Ormanı’ndaki koşulları serinlik 

bağlamında aktüel hale getiren ise rüzgârın tetikleyici olarak varlığıdır. Rüzgâr, ortamı 

serinletecek şekilde estiğinde, yaz sıcağından bunalan bedenler için Çamlık önemli bir 

kaçış noktasıdır. Ancak rüzgârın hızı ve şiddeti de bu noktada kritik bir rol 

oynamaktadır. Rüzgâr sert estiğinde, piknikçilerin sofra örtülerini, bardak ve 

tabaklarını uçurmaya başladığında Çamlık’ta içselliği yapılandırmak yerine onu bozar. 

Dolayısıyla, tetikleyiciler belli bir güce ve kuvvete ulaştıklarında içselliği 

yapılandırmak üzere bedeni davet edebilirler ya da dışlayabilirler.  

Bu doğrultuda söylenebilir ki, tetikleyiciler duygulanımın doğuşunun, duyguların 

ve bedenin yol alışının kaynaklarıdır. Koşullar ile eylem arasındaki ilişki tetikleyiciler 

aracılığıyla ve duygulanımlar dolayımıyla kurulur. Duygulanım insan ve şeyler 

arasındaki aralıkta cereyan eder. Varlıkların tikel duygulanımsal kapasiteleri ve 



193 

kurdukları ilişkiler dolayımıyla aktüelleşen tüm etkime kuvvetleri, duygulanımlar 

aracılığıyla bedene etki ederler. Bedenlerin mekânda nasıl hareket edeceğine ve bu 

mekânda hangi eylemleri gerçekleştireceğine dair ipuçları vererek bedeni çağırır ya da 

dışlarlar.  

Beden söz konusu çağrı ya da dışlamaya tepki gösterir. Duygulanımlar aracılığıyla 

söz konusu ilişki ağlarına -daha somut bir ifadeyle ortama, mekâna ya da atmosferik 

bir içerime- katılmak ya da ondan kaçmak üzere bir takım arzular belirir.  

Arzu. Edimlerin başlangıcından bedensel iknanın vardığı noktaya kadar 

genişleyen ve ikisi arasındaki aralığı dolduran, yönelimsel ve bilinçdışı bir güç. 

Arzu tüm eylemlerden önce gelir. Arzu, bedensel hareketler ve davranışlar içinde, 

onları düzenleyen itkiler aracılığıyla eyleme dönüşür. Arzuların itkilere dönüştüğü an. 

Bu an, arzunun seçme gücünü bulduğu ve itkiler aracılığıyla harekete geçtiği bir an’dır. 

Belirsiz bir duygu halinin kararlı bir bedensel harekete geçişidir. Bu sebeple, arzular 

herhangi bir geçici mekân üretim biçiminin zorunlu unsurlarıdır. 

İtki. Bireyin arzusunu yönlendiren, çoğu zaman bilinçli veya bilinçsiz olarak 

harekete geçiren güç. 

İtki, bir davranışı başlatma, yönlendirme veya sürdürme eğiliminde olan içsel 

kuvvet olarak ifade edilebilir. İtki, bireyin eylemlerine yön ve enerji sağlar. Duygusal 

dışavurumdan ziyade, davranışları yönlendiren içsel kuvvet olarak düşünülebilir. Bu 

içsel kuvvet, bir izlenim veya motivasyon kaynağıdır, ancak doğrudan bir duygu ya da 

his olarak ifade edilmez.77   

Bu aşamada eylemsellik, arzu ve itkiler dolayımıyla aradaki mesafeyi azaltmak ya 

da artırmak yoluyla devreye girer. Tepki dolaysız olmayı bırakır ve eyleme dönüşür. 

Böylece, algılanımsal süreçten eylemsel sürece geçiş söz konu olur. Bedensel ikna 

olarak tanımlanabilecek bu geçiş, duygusal ve bilişsel faktörlerin etkisiyle beden 

 
77 “İtki bir duygu değildir, çünkü bir dışavurum olmayıp kelimenin en güçlü anlamıyla bir izlenimdir; 

ama bir davranışı düzenleyen ve onun düzenini bozan hisler ya da heyecanlar da değildir.” Deleuze, 

2014, s.165. 



194 

dolayımıyla gerçekleşir. Bu aşama, duygusal ve düşünsel süreçlerin bir araya gelerek, 

bireylerin davranışlarını ve eylemlerini nasıl şekillendirdiğini gösterir. 

Bedensel ikna. Duygusal ve zihinsel süreçlerin eylemlere ve davranışlara 

dönüşmesi. 

Eyleme geçen beden, kentsel ortamda kendi içsel dünyasıyla bilinç ve bilinçaltı 

düzeyde çeşitli temaslar kurar. Kentsel mekân, eş zamanlı olarak içsel dünyanın dışa 

yansıdığı bir ortama dönüşür. Farklı düzeylerde meydana gelen bu etkileşimler, 

bedenin mekânı nasıl deneyimlediğini, nasıl anlamlandırdığını ve bu mekânda nasıl 

davrandığını belirler. Kentsel mekân ve içsel dünya, bilinç ve bilinçaltıyla kurulan 

temaslar ve bu ikircikli durumlar arasındaki salınımlar, mekânın alışılageldik davranış 

kodlarında bazı sapmalar yaratırlar.  

Davranışsal sapma. İçselliği yapılandıran rezonans anında gözlemlenen 

sapmalar ve an’ı beklenmedik olana dönüştüren davranışsal anomaliler.  

Davranışsal sapma, beklenmedik olarak ortaya çıkan davranışsal anomaliler olarak 

ifade edilebilir. Belirli bir kentsel mekânda geçerli olan sosyal normlar ve kurallar, 

içselliğin oluş süresince gevşemeleri, değiştirilmeleri veya ortadan kaldırılmaları 

nedeniyle ihlâl ve sınır-aşımı ile karakterize edilirler. Çoğunlukla domestik edimler 

üzerinden açığa çıkarlar.  

Domestik edimleri kentsel yaşama taşımak, evinde gibi davranmak, kişinin 

mahrem, özel alanını kentsel kamusal mekâna genişletmesi anlamına gelir. Bu 

genişletme, kişinin kamusal mekânda kendini daha rahat, güvende ve özgür 

hissetmesini sağlarken davranışlarını bu yönde geliştirmesine de imkân tanır. Bu 

durum, bireylerin kamusal mekânla olan etkileşimlerinde daha geniş özel alanlar talep 

etmelerine ve verili toplumsal davranış kodlarından sapmalarına yol açabilir.  

Ancak, davranışsal sapmalar kimi zaman aşırılık ve ölçüsüzlük de içerebilir. Bu tür 

sapmalar, toplumsal normlardan ve kabul gören konvansiyonel değerlerden ayrılan 

eylemler olarak tanımlanabilir. Söz konusu sapmalar, toplumun sosyal düzenini bozma 

potansiyeline sahip olup, genellikle normativiteyi var eden yasal ve etik standartlarla 



195 

uyumsuzluk gösterir. Böylece, içsellik örüntüsü ‘istenmeyen’ bir oluşa evrildiğinde 

mekânsal spazma78 dönüşebilir. 

İçsellik koşullarını yapılandıran ve bedeni eyleme geçiren durumların somutladığı 

davranışsal sapmalar mekânın kodlarını süreç içerisinde geçici olarak çözer ve yerleşik 

tanımlarını ters yüz eder. Bu tersyüz örüntüde kamusal olan özel olana dönüşür, dış 

içe evrilir. İçselliğin tanımladığı alansallık sınırları bulanıklaştırır ve mekâna dair 

yerleşik tanımları muğlaklaştırır.   

Tersyüz Örüntü. Mekânsal kodların ve tanımların tersyüz olma hali. 

Mekânsal sapma ve asimetriler. İnversiyon.  

Tersyüz örüntü mekânın konvansiyonel işlevlerinin, sınırlarının, tanımlarının ve 

kullanım biçimlerinin tersine çevrilmesini ifade eder. Mekânsal bir inversiyon 

durumudur.  

 

 
78 “Mekânsal spazm” kavramı Çamlık’taki içselliklerin tarihsel izini dijital arşivler üzerinden sürmekte 

iken ortaya çıktı. 2019 yılına ait Çamlık Kent Ormanı’nda yaşanan cinayet haberi “haz”, “tutku” ve 

“arzu” ile sıkı ilişkiler kuran içsellik olgusuna temas ediyor göründü.  

Ormanın ‘iç’inde beliren mahrem ve kamusal gözden uzak ‘iç’, cinayet tutkusunu eyleme 

dönüştüren bir örüntü sunmuştu. Bu durum, içselliğin esasında, her zaman olumlu duygular ve niyetlerle 

açığa çıkan eylemleri kapsamadığını açığa çıkardı. İçmimarlık yazınında “gözetim”, “disiplin” ve 

“ceza” gibi kavramlarla da ilişkili olarak açımlanan içsellik mefhumu Çamlık Kent Ormanı’nda 

olumsuz ve karanlık yönleri de açığa çıkarmıştı ve bu durum somut izleri olan bir edime dönüşmüştü. 

Çamlık’ın belki de iç olmaktan kaçındığı tekil bir andı bu: Çamlık’ın mekânsal spazmı. 



196 

 

Şekil 5.1 İçsellik olgusunun oluş süreçlerini açıklayan yeni bir çerçeve ve kavram seti 

 

İçselliğin oluş sürecini açıklamaya yönelik bu kavram seti (Şekil 5.1) Çamlık 

Sahası’nda kaydedilen bir anlatı üzerinden şu şekilde açıklanabilir: 

Kavram setinin mekânsal çevirisi: yoga matları anlatısı  

Varlıklar: Gündelik yaşamdaki nesnelerden maddesel-olmayanlar kategorisine 

uzanan, çeşitli alanları kapsayan bir dizi içerik: Yoga matları, kâğıt bayraklar, ağaçlar, 

25 °C hava sıcaklığı, güneşli ve açık bir hava, bol oksijen, çantalar, havlular, güneş 

gözlükleri, kahve termosu, kahve kokusu, gövde yaprakların tanımladığı hacimsel 

boşluk, filtreli gün ışığı ve gölgeler, sessizlik, kuş sesleri, toprak zemin, yoga grubu, 

asfalt, patika, orman.  



197 

Giziller: 25 °C derecedeki hava sıcaklığının ve açık havanın iklimsel/meteorolojik 

koşulların egzersiz için davetkâr duygulanımlar üretmeleri, ağaçların yoğunluk olarak 

ormandaki varlıkları ve egzersiz alanı için sundukları mekânsal olanaklar ve 

duygulanımsal kapasiteler, temiz hava ve bol oksijenin yoga eylemine teşvik eden 

görünmez kuvveti vb.  

• Varlık: Atmosfer, rüzgâr ve nefes gibi çok yönlü formlarda dönen ve akışkan 

hava  

• Gizil: Havanın belli koşullarda ortaya çıkan odaklayan ve sakinleştiren kuvveti  

ya da 

• Varlık: Ağaç 

• Gizil: Ağaçların optik ve gizleyici/saklayıcı kuvvetleri  

Yakınsama ve Diyalog: Her failin bir araya gelişleri ve etkileşime geçerek 

aktüelleşme süreçleri. Karşılaşma sonucu başlayan etkileşim süreçlerinde açığa çıkan 

kuvvetlerin yoğunlukları ve Çamlık Kent Ormanı’nda geçici bir ilişki ağı kurulması.  

Koşullar: Hava 25 °C derece sıcaklıkta ve güneşli olduğunda, ağaçlar seyrek 

olarak dizilip tanımlı bir hacim ürettiklerinde, toprak yeterince kuru olduğunda, 

ağaçlar gün ışığını filtreleyip geçici bir yer inşasını olanaklı kıldıklarında, 

bayraklar yer tanımlamak üzere ağaçlara asıldıklarında oluşur. 

Tetikleyici: Cumhuriyet Bayramı’nı kutlamak üzere düzenlenen etkinlik ve bu 

kapsamda ağaçlara asılan bayraklar yoga yapılacak alanı işaretler ve eylemi başlatmak 

üzere bedenleri davet eden ilk tetikleyici unsurlar olur. Bu çağrıya yanıt veren 

katılımcıların zemine serdikleri yoga matları da içselliği inşa edecek olan ilişki 

ağlarına takılan tetikleyiciler arasında kendilerine yer bulurlar. 

• Bayraklar ve yoga matları 

Arzu, İtki ve Bedensel İkna: Çamlık’taki koşullar ve bedene yapılan çağrılar 

tetikleyicilerin başlatmak üzere oldukları eylemleri gerçekleştirmek üzere arzuları 

harekete geçirirler.  İtki, yoga eylemini başlatma ve sürdürme eğiliminde olan içsel bir 



198 

kuvvet olarak ifade bulur. İtki, bireyin eylemlerine yönelik bir yön ve enerji sağlar ve 

bedeni eyleme geçirir.  

• Ormandaki koşulların bedenlerle kurduğu çok boyutlu etkileşimlerin 

her biri, her bedende eşsiz ve tekil bir mekân-beden ilişkisi meydana 

getirir. Yani, bedenlerden her birinin, ormanın duygulanımsal 

atmosferinden kendi bedeninin kapasitesini artırmak üzere alacağı bir 

payı vardır.  

Sapma: Orman içindeki bu yoğunluk alanı ve anında ortaya çıkan egzersiz eylemi. 

Ormanda her zaman gözlemlenmeyen bir davranış kodunun varlığı.  

• Ormanda gevşeyen bedensel kontrol mekanizması  

Tersyüz örüntü: Yarı-kentsel mekânda ortaya çıkan bir ‘iç’ ve kamusal mekânda 

geçici yer inşası ile üretilen kişisel alan ve içsellik durumu.  

Özetlemek gerekirse, çeşitli varlıklar (failler/aktörler) gizillerinin 

etkimesi/etkilenmesi aracılığıyla farklı zamansallıklarda ve konfigürasyonlarda bir 

araya gelerek (yakınsayarak) geçici ilişkiler kurarlar (diyaloglar üretirler). Kentsel 

mekânda bir araya gelen maddesel ve maddesel-olmayan kuvvetler belirli bir şiddete 

ulaştıklarında aktüelleşirler ve mekânda değişiklikler meydana getirecek olayları 

tetiklerler. Bu hazırlık süreci, duygulanımsal kapasiteler aracılığıyla bilinçaltına etki 

eder ve bedeni bu sürece dâhil eder. Beden söz konusu çağrı ya da dışlamaya karşı 

tepkiler gösterir. Duygulanımlar aracılığıyla söz konusu atmosfere katılmak ya da 

ondan kaçmak üzere eylemsellik devreye girer. Tepki dolaysız olmayı bırakır ve 

eyleme dönüşür. Böylece algılanımsal süreçten eylemsel sürece geçiş söz konu olur. 

Böylece, maddelerden ve maddesel-olmayan kuvvetlerden oluşan ilişki ağları 

bedenlerin katılımıyla şekillenir ve içselliği oluşturmak üzere konuşlanırlar. İçselliği 

oluşturan ilişki ağları, yoğunlukların ve etkileşimlerin oluşturdukları karmaşık 

yapılara bedensel ve zihinsel katılım yoluyla yapılanırlar. Bu ağlar, bireylerin 

etkileşimleri, duygusal tepkileri ve düşünsel süreçleri aracılığıyla şekillenirler ve içsel 

dünyayı anlamlandıran bir çerçeve oluştururlar. Kentsel mekânda içsel yaşamla 

kurulan bu bağ, mekandaki davranış biçimlerini önemli ölçüde etkiler. Davranışlar, 



199 

mekânın verili kodlarını ve toplumsal normları esnetirler ya da geçici olarak bozarlar. 

İçsellik, eylemselliğin ve zihinsel konumlanış halinin sonlanmasına kadar devam eder 

ve nihayetinde sonlanır. İçsellik sürecinde beklenmeyen veya zamansallık içeren bir 

durum ya da olayda mekânın tuhaf bir tersyüz edilişi de söz konusu olur (Şekil 5.2). 

 

Şekil 5.2 İçsellik olgusunun oluş koşullarını keşfetmek üzere önerilen kavram setinin akış şeması 

 

5.2 Bölüm Değerlendirmesi 

Nesnel dünyayı zihinlerin varlığından bağımsız olarak ele alan materyalist 

yaklaşımlar beden ve zihin felsefelerinin neredeyse günümüze uzanan öncüllerine 

karşı bir tutum benimsemişler ve yeni teorik çerçeveler oluşturmuşlardır. 

Fenomenoloji içsellik olgusunun öznel doğasına dair keşifler sunarken, materyalist 

düşünce bu olgunun nesnel gerçeklik ile olan ilişkisini anlamak üzere yeni bir çerçeve 



200 

önermektedir. 79  Bu iki uç, çalışma kapsamında Duygulanım Teori aracılığıyla 

kesişmiş ve kentsel içselliklerin maddesel-duygulanımsal dolanıklıkta ortaya çıkan 

“oluş” süreçlerini yeni bir kavram seti aracılığıyla açığa çıkarmıştır. İçsellik ve kentsel 

iç, kontrol edilemeyen birtakım gelişmelerle kontrollü ya da rastlantısal olarak 

oluşabilmektedir. 

İçsellik olgusunu anlamak ve açıklamak üzere yapılandırılan bu kavram seti, yeni 

bir kelime grubu önerisinden ziyade, içsellik koşullarını ve süreçlerini somutlaştırmak 

üzere var olan terimlerin yeniden tanımlanması ile oluşturulmuştur ve içselliği 

oluşturan ilişki ağları bu yeni kavram seti üzerinden tercüme edilmiştir. İç mekân 

kuramlarından ve terminolojilerinden farklı olarak, kentsel mekânda içselliği 

yapılandıran atmosferi, efemeral (ephemeral) ve eterik (ethereal) unsurları/durumları 

tanımlamak, yer inşası (place-making) pratiklerini açıklamak, zamansal ve 

duygulanımsal kategorileri ifade etmek üzere oluşturulan bu kavram setinin, kentsel 

mekânda çeşitli biçimlerde tezahür eden içsellik olgusunun, tanımlı zamansal ve 

mekânsal koordinatların dışında, bağlama özgü tekilliklerini açığa çıkarması 

beklenmektedir. 

Bu yeni kavram setini inşa eden düşünsel çerçeve, öznel deneyimlerin nesnel 

gerçeklik ile nasıl ilişkilendirileceğini incelemek için alternatif bir bakış önermektedir. 

Bedenleşmiş zihin (embodied mind)80, öz farkındalık ve sezginin materyalist düşünce 

ile kesiştiği bir aralıktan içselliğe ve kente bakan bu bakış, zihnin bedenle ve materyal 

dünyayla olan bütünleşik ilişkisini incelemeye olanak tanımaktadır. Dolayısıyla bu 

düşünsel çerçeve, fenomenolojik bir bakış açısıyla, içinde bulunduğumuz fiziksel 

 
79 Manuel DeLanda’nın Materialist Phenomenology: A Philosophy of Perception başlıklı kitabı, bu 

tartışmayı derinleştirmek için önemli bir kaynaktır. Bu kitabında DeLanda, fenomenolojik yaklaşımlar 

ile materyalist düşünce arasındaki diyalogları oluşturmak üzere bedenin ve zihnin algılama 

süreçlerindeki rolünü incelemekte ve öznel deneyimlerin ve somut gerçekliklerin nasıl iç içe geçtiğini 

anlamaya yönelik keşifler sunmaktadır. 
80  Bedenleşmiş zihin kavramı, zihinsel süreçlerin bedensel deneyimlerle iç içe geçmiş bir yapıda 

olduğunu ve bu etkileşimin bireyin düşünce ve davranışlarını nasıl etkilediğini anlamamıza olanak tanır. 

Bu kavram, bireyin çevresiyle olan etkileşimini ve bedenin rolünü vurgulayarak, bilişsel bilimler ve 

felsefe alanlarında önemli bir perspektif sunmaktadır. Daha fazlası için bkz.  

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (1991). The Embodied Mind: Cognitive Science and Human 

Experience. MIT Press;  

Johnson, M. (1987). The Body in the Mind: The Bodily Basis of Meaning, Imagination, and Reason. 

University of Chicago Press;  

Lakoff, G., & Johnson, M. (1999). Philosophy in the Flesh: The Embodied Mind and Its Challenge 

to Western Thought. Basic Books. 



201 

çevreyi beden ve zihin yoluyla kavrama biçimine materyalist bir katkı olarak da 

düşünülebilir.   

Ancak bu bakışın özne ve bilinç merkezli oluşu nesnel gerçeklikten uzaklaşma 

olasılığını beraberinde getirir. Fenomenoloji, varoluşu bireyin bilinç deneyimleri 

üzerinden tanımlarken, nesnel gerçeklik ile öznel algı arasında bir gerilim yaratır. Bu 

gerilim, sezgiler, algılar ve gerçeklik arasındaki bağı sorgularken, bireylerin 

deneyimlerinin, nesnel gerçekliğin bir yansıması mı yoksa tamamen öznel bir yorum 

mu olduğu sorusunu gündeme getirir ve nesnel bilgiye ulaşma konusunda sınırlamalar 

taşır. Bu sınırlamalar, fenomenolojik bulguların nesnel gerçeklik üzerindeki 

geçerliliğini sorgulamaya yol açar ve gerçekliğin ne olduğu üzerine derin ontolojik 

tartışmalara kapı aralar. Bu noktada, materyalist yaklaşımlar81 ve Duygulanım Teori 

fenomenolojik yaklaşımın sınırlamalarını olabildiğince esnetmek ve nesnel 

gerçekliğin somut izlerini takip edebilmek için düşünsel çerçeveye dâhil olur. 

Kapsayıcı ve bütünleşik bir bakış kurmak üzere inşa edilen bu düşünsel çerçeve, 

içsellik olgusunun nesnel bir algılanmaya olan mesafesini ortadan kaldırmasa da bu 

mesafeyi azaltma potansiyeli taşır.  

 
81 Felix Guattari ve Pelin Tan’ın takip ettikleri Transversal Metodoloji, Deleuzeyen ilişkisellik düzlemi 

ve asamblaj kavramını, Graham Harman’ın Nesne Yönelimli Ontolojisi’ni ve Karen Barad’ın 

Dolanıklık Teorilerini içermektedir. 



202 

BÖLÜM ALTI 

- SONUÇ 

 

Yerleşik kabulleri sorgulayan ve mevcut teorik çerçeveleri yeniden yapılandıran 

uzun süreç, kent ve kentsellik olgularını merkezine alan yeni kuramsal açılımların 

ortaya çıkmasına olanak tanımış ve bu bağlamda iç mekân kuramının tartışmaları ile 

terminolojisi, kent ve kentsellik olgularını yeni bir tartışma alanına taşımıştır. Kentsel 

mekân-iç mekân arasındaki ilişkiyi çoklu okumalara açan bu manevra, kente yeni 

bakışlar yöneltmek üzere çeşitli teorik denemeleri harekete geçirmiş ve böylece 

“kentsel içsellik” (urban interiority) kavramı son yirmi yılın akademik gündeminde ve 

özellikle disiplinlerarası tartışmalarda giderek daha fazla yer almaya başlamıştır.  

İç mekân-kentsel mekân arakesitinden türeyen ve içsellik olgusunun kentsel 

bağlamda ürettiği spekülatif mekânsallıklara dikkat çeken bu kavram, sahip olduğu 

muğlak ve çoğul anlamları, çok boyutlu yapısı ile disiplinlerarası düzlemde dinamik 

bir zemin üretmekte ve çeşitli tartışma eksenlerini tanımlayarak, akademik ve pratik 

düzeyde önemli bir diyalog alanı oluşturmaktadır. 

Kentsel mekânı iç mekânın epistemik alanı içinde konumlandıran ve yeniden 

tartışmaya açan bu tez, disiplinlerarası bir konumda duran “kentsel içsellik” 

kavramını, bu sınır-aşımı denemesini, üçlü bir teorik zeminde ele alarak kenti, mekânı 

ve iç mekânı yeniden düşünmek üzere yeni bir bakış denemesi sunmuştur. 

Kentsel mekânın iç mekân kuramı üzerinden nasıl ele alınabileceğine dair bir 

düşünsel çerçeve ve kavram seti sunan bu çalışma, mevcut iç mekân kuramını 

genişletmek ve daha kapsamlı bir bakış üretmek üzere yapısalcılık-sonrası dönemin 

mekân odaklı tartışmalarından beslenirken, diğer yandan Yeni Materyalist düşüncenin 

insan-olmayan faillere yaptığı vurguyu Duygulanım Teori ile ilişkilendirerek kentsel 

mekân için yeni bir düşünsel çerçeve kurmayı amaçlamıştır. Bu hedefte, farklı 

epistemolojik alanlarda işlerlik gösteren özne-merkezli bir bakışı nesne-merkezli 

materyalizm ile bir araya getirmiş ve bu iki uç arasında bağlayıcı olarak Duygulanım 

Teorisi’ni konumlandırmıştır. Özne-merkezli ve nesne-merkezli yaklaşımlar 

arasındaki ayrımın keskinliği ortadan kaldıran ve çalışma kapsamında eş titreşime 

sokan bu çaba, bir tür rezonans arayışıdır. Çalışmanın önerdiği bu metodolojik 



203 

çerçeve, özne-nesne dikotomisini aşarak, mekânın çok katmanlı yapısını araştırmak 

için yeni bir yol açmıştır. 

Bu bağlamda, Deleuze ve Guattari’nin bilginin bağlantılar ve ilişkiler ağı içinde 

üretildiğini öne süren düşünce sistemi ve Deleuzyen varlık felsefesi dolayımıyla inşa 

edilen Yeni Materyalizm ve Duygulanım Teorisi kentsel mekânda içselliği oluşturan 

ve inşa eden mekanizmaları keşfetmek üzere yeni bir bakışı inşa etmiştir. Fiziksel 

unsurlar kadar fiziksel olmayan algısal unsurları, bedenleşmiş zihinleri (embodied 

mind) ve sezgileri de tartışmaya dâhil eden bu bakma biçimi, kentsel iç’lerin üretilmesi 

ve keşfedilmesinde içsellik kavramını önemli bir pozisyona yerleştirmiştir. Bu 

çerçeve, içselliğin bedensel olarak algılanan, çeşitli duygulanımsal yoğunluklar üreten 

maddesel izlerini kentsel mekânda takip etmeyi sağlamış ve kentsel iç’leri bedensel-

maddesel-duygulanımsal bir arakesitte, ilişkisellikler üzerinden keşfetmeye olanak 

tanımıştır. 

İçselliği yalnızca bireysel veya psikolojik bir olgu olarak değil, bedensel, maddesel 

ve duygulanımsal yoğunluklarla örülü bir deneyim alanı olarak ele alan ve iç mekân 

ile kentsel mekânın sınırlarını belirsizleştirerek geçirgen ve dinamik ilişkiler ağına 

dayalı bir okuma modeli geliştiren bu çalışma, tasarım ve planlama pratikleri için yeni 

bir perspektifi aralamıştır.  

Ancak, kentsel içselliğin ilişkiselliklere tanımlı çok katmanlı, karmaşık ve dinamik 

yapısı kavrama dair çoklu anlamları ve belirsizlikleri beraberinde getirmiştir. Kentsel 

içselliğin kavramsal özgünlüğünü ve onu muğlak bir alana taşıyanın ne olduğunu 

tanımlamak gerekirse cevapları gündelik yaşamda aramak gerekmektedir.  

Böylesine uçucu ve muğlak bir kavramın ne olduğunu anlamak üzere, gündelik 

yaşamda Çamlık Sahası’nda gözlemlenen sıradan ve gündelik olaylar çıkış noktası 

olmuştur. Kentsel iç ve içsellik tartışmalarının zeminini oluşturacak konular, Çamlık 

Sahası’nda yapılan alana-duruma-yere özgü gözlemler sırasında keşfedilmiş ve 

içselliği yapılandıran, durum içinde gizli, sarılıp sarmalanmış olarak bulunan ilişkiler 

fragmanter anlatılar aracılığıyla aktarılmaya çalışılmıştır. İçsellik olgusunu var eden 

geçici ve uçucu dinamikleri “fragmanlar” olarak kaydeden bu görme biçimi, değişen 

failler tarafından sürekli üretilip, dönüştürülen ve hızla gözden yitirilen “kentsel 



204 

içselliğin” ancak ‘son bakışta’ farkına varılabilen fragmanlar ile yakalanabileceğini 

öne sürmektedir. 

Kentsel içselliğin geniş aralıklı süzgecinden geçebilen, önemsiz ve sıradan görünen 

bu anlatılar, mekânsal deneyimin yalnızca fiziksel sınırlar ve biçimlerle değil, aynı 

zamanda bu sınırların ötesine taşan ilişkisel, etkileşimsel ve duygulanımsal boyutlarla 

şekillendiğini göstermiştir. İçsellik olgusunun çeşitli bilgi katmanlarını açığa çıkaran 

bu anlatılar, farklı ölçekler ve bağlamlar arasında kavramsal yakınlıklar kurarak 

kentsel iç’lerin sabit ve homojen yapılar olarak ele alınmasından öteye geçerek, 

akışkan, çok katmanlı ve değişken, içiçe geçen heterojen oluşlar olarak ele alınmasını 

mümkün kılmıştır.  

Bu anlatılar sonucunda ulaşılan bulgular, materyallerin duygulanımı yapılandırdığı 

ve failliği harekete geçirdiği sosyo-materyal konfigürasyonların kentsel içselliği inşa 

edebileceğini açığa çıkarmıştır. Tezin geldiği noktada, ‘iç’ fiziksel sınırlar üzerinden 

değil, bireyin bedeni aracılığıyla dış dünyayı deneyimleme süreci çerçevesinde ele 

alınmaktadır. Bu bağlamda, kentsel iç’lerin bireylerin kendilerini ait hissedebilecekleri 

geçici/kalıcı yer üretme pratikleri üzerinden aidiyet, kimlik, benlik gibi psiko-coğrafik 

bir anlayış ile üretilebileceği sonucuna varılmıştır. Bu durum, kentsel mekânda içsel 

yaşamın üretildiği herhangi bir ortamın dâhi kentsel içsellik olgusu kapsamında 

değerlendirilebileceğini ortaya koymuştur.  

Bu açılım, içmimarlık alanyazınında kentsel iç’lerin pasajlar ya da avlular gibi 

tipolojik referanslarla ele alındığı kavrayışların ötesine geçmeye olanak tanımaktadır. 

Kentsel içsellik kavramının sunduğu yeni düşünsel çerçevede kentsel iç’leri 

incelemek, fiziksel sınırları aşarak onu alansal koşulların tanımladığı daha geniş bir 

bağlama yerleştirmektedir.  

İçsellik ve kentsel iç, kontrol edilemeyen birtakım gelişmelerle kontrollü ya da 

rastlantısal olarak oluşabilmektedir. Dolayısıyla bu tez, değişken faillerin ve 

durumların ilişkiselliğinden ortaya çıkan içsellik olgusunun dinamik, çok katmanlı, 

müphem ve dolanık dünyasını ortaya koyarak, kentsel içselliğin yeni katmanlarını 

keşfetmek üzere kapsamlı bir bakış inşa etmektedir. 



205 

İçsellik, doğası gereği tekilliklerle birlikte ifade edilebilen karmaşık ve zamansal 

bir olgu olması sebebiyle, kendini var eden bir araya gelişlere, yeğinliklere ve 

düzeylere göre içeriğini sürekli olarak güncellemektedir. Bu durum, “içsellik” 

kavramının, dolayısıyla “kentsel iç” ve “kentsel içsellik” kavramlarının mevcut 

tanımların ötesine geçerek yeni katmanları ve boyutları kapsayacak şekilde 

evrilmelerine ve tanımlarını sürekli olarak genişletmelerine olanak tanımaktadır.  

Dolayısıyla bu tez, kentsel içselliğe dair sabit bir tanım üretmek yerine kavramın 

müphemliğini sürdürmeyi ve bu muğlaklığın gölgeli izlerini keşfetmeyi önermektedir. 

Kavramı muğlak bırakarak doğurganlıklara, olasılıklara açarak, kuvvelere sahip bir 

sınır-aşımı, geçişlilik hali ile tanımlamaya olanak tanımaktadır. Böylece, Zygmunt 

Bauman’ın “müphemlik” (ambivalance) 82  kavramına olumlu bir değer 

atfedilmektedir.  

 Bu doğrultuda çalışma, içsellik olgusunu yeni bir bakışla anlamayı önermekte ve 

bu bakışı kente yönelterek üretilecek içsellik bilgisinin bağlama ve zamana göre 

değişen, farklı kesitlerde anlık olarak yakalanabileceğini öneren yeni bir izlek 

tanımlamaktadır. Bu izlek, katı bir metodolojik çerçeve yerine heterojenliği, 

zamansallığı ve ilişkiselliği temel alan yeni bir kavram seti üzerinden takip 

edilebilmektedir. 

Kentsel iç ve içselliklerin maddesel-duygulanımsal dolanıklıkta ortaya çıkan “oluş” 

süreçlerini açıklayan yeni kavram seti, iç mekân kuramlarından ve terminolojilerinden 

farklı olarak, kentsel mekânda içselliği yapılandıran atmosferi, efemeral (ephemeral) 

ve eterik (ethereal) unsurları/durumları tanımlamak, geçici yer inşası (place-making) 

pratiklerini açıklamak, zamansal ve duygulanımsal kategorileri ifade etmek üzere 

yapılandırılmıştır. Bu kavram setinin, gelecek çalışmalarda kentsel mekânda çeşitli 

biçimlerde tezahür eden içsellik olgusunun, tanımlı zamansal ve mekânsal 

koordinatların dışında, bağlama özgü tekilliklerini açığa çıkarması beklenmektedir.  

 
82 Müphemlik, belirsizlik, bulanıklık veya belirsizliği ifade eden bir durumu ifade eder. Müphem bir 

ifade, net bir anlama sahip olmayan veya birden fazla yoruma açık olan ifadeleri kapsar. Bu bağlamda, 

kavramların sahip oldukları anlamları, zaman içinde muğlaklaşarak yan anlamlar taşıyabilecek bir 

esneklik kazanırlar. Metaforik ve pejoratif kullanımlar sabit anlamı yamultarak yeni bir kavramın 

oluşmasına izin verir. Bauman, Z. (2003). Modernlik ve Müphemlik (Çev. İsmail Türkmen). Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul. 



206 

Ancak bu noktada, önerilen kavram setinin ve olguların güncellik ile sınırlı 

olduklarını kabul etmek gerekir. Bu çalışmanın kapsamı, içselliği olgular düzleminde 

açıklamak üzere incelediği tekil ve bağımsız olaylar/durumlarla sınırlıdır. Konunun 

sürekli değişen, dinamik doğası göz önüne alındığında, bulguların zamanla farklılıklar 

göstereceği ve gelecekteki araştırmalarda güncellemeler gerektireceği açıktır. 

Dolayısıyla, bu tez kapsamında içselliğin oluş koşullarını keşfetmek üzere sunulan 

kavram setinin, yeni kavramların ve terimlerin keşfi ile genişletilmesi mümkün 

görünmektedir. Keşfedilecek her yeni terim içsellik olgusunun ait olduğu epistemik 

çerçeveyi genişleten yeni bir motivasyon olacaktır. 

Araştırmanın dikkat çeken bir başka sonucu, kentsel içsellik olgusunun, toplumun 

gündelik yaşam pratikleriyle, alışkanlıklarıyla ve hatta toplumsal normlarıyla 

yakından ilişkili olduğudur. Bu kavram, farklı mekânsal ölçeklerde gerçekleşen, 

mekânı özneyle ve gündelik yaşam pratikleriyle birlikte var eden içsel durumları ve 

ilişkiler biçimini tanımlamaya yönelik keşifler sunarken bu süreçlerin sosyo-kültürel 

bağlamlardan bağımsız olarak değerlendirilemeyeceğinin altını çizmektedir. Nitekim 

mekân (space) ve yer (place) toplumsallığın bir ürünüdür ve Tanyeli’nin ifadesiyle 

“metropol sosyolojik sonuçları olan bir mekânsal gerçeklik değil, mekânsal olarak 

varlık kazanmış bir sosyolojik gerçekliktir.”83  

Bu noktada, farklı bir kültürden alanyazına giren kentsel içsellik kavramının bu 

coğrafyanın anlamsal dünyasında asılı kalma olasılığı gündeme gelmektedir. Ancak 

kentsel içsellik kavramını belirli bir tanımla sınırlamaktan, içeriğini ve anlamını 

dondurmaktan kaçınmak amacıyla kavramı oluş koşulları ve süreçleri üzerinden 

açıklamak, kavramın yerel ölçekte çeşitli bağlamlarda konumlandırılmasına olanak 

sağlamıştır. Böylece, kentsel içsellik kavramının Türkiye’nin mevcut kültürel 

coğrafyasının ve çok katmanlı sosyo-kültürel yapısının sunduğu dinamikler üzerinden 

çoklu okumalar aracılığıyla ortaya çıkarılmasını öngören bu süreç, bilginin evrensel 

bir kavramdan belirli bir yerel duruma, koşula veya kültürel bağlama her seferinde 

nasıl temellük edilip yeniden üretildiğinin, yerelleştirildiğinin ve tikelleştirildiğinin de 

bir örneğini sunmaktadır. 

 
83 Uğur Tanyeli’nin David Frisby’nin referansıyla kullandığı Georg Simmel’e ait ifade.  

Frisby, D. (2001). Cityscapes of modernity: Critical explorations (s. 248). Cambridge: Polity Press. 



207 

Tasarım disiplinlerinin henüz dar bir alanında seyrettiği gözlemlenen “kentsel 

içsellik” kavramını odağına alarak bu çalışma, iç mekâna dair bilgi üretiminin 

düalitelere dayalı bilindik güzergâhlarının dışında nasıl bir anlam evrenine 

genişleyebileceğini de göstermektedir.  

İç mekânın kentsel bağlama doğru genişleyerek mekânsal sınırları aşması ve kentin 

iç mekâna özgü niteliklerle yeniden yapılandırılması mekânsal pratiklerin ve tasarım 

yaklaşımlarının yeniden düşünülmesine olanak tanımaktadır. Sınırları ve yönelimleri 

önceden belirli olmayan ve sonsuz biçimde oluşabilecek konfigürasyonlarla açığa 

çıkan kentsel içsellik olgusu, mekân, kent ve iç mekân kuramlarının her birini yeni 

tartışma eksenlerine sürükleyen, transversal metodolojiden yararlanan bir harekettir. 

Bu bağlamda tezi, yerleşik disipliner ayrımları ve kanonlaşmış iç mekân anlatılarını 

tersyüz eden kavramsal ve epistemeolojik bir yerinden etme denemesi (transposition) 

olarak da değerlendirmek mümkündür. 

İç/dış, kamusal/özel, nesne/özne gibi düaliteleri aşma denemesi sunan bu tez, 

birbirine karşıt iki durum arasındaki kararsızlıktan ziyade eşzamanlı durumlardaki 

müphemliklere dikkat çekmektedir. Böylece, kamusal/özel, açık/kapalı ya da iç/dış 

gibi ikili karşıtlıkların mekânsal permütasyonlarını ve yeni melezlikleri mümkün 

kılarak iç mekânı deneyimsel, geçici/kalıcı, anlık, süreli, keşfe, performansa, ihtiyaca 

dayalı, ilişkisel, dinamik ve enformel boyutlarıyla yeni okumalara açmaktadır. 

Çalışmanın kapısını araladığı yeni dünya, iç mekâna dair kavram ve tanımları farklı 

biçimlerde düşünme ihtimalini, yeni görme biçimlerini, anlatı ve temsil araçlarını 

gündeme getirmektedir. 

Elde edilen bulgular, kentsel içselliğin dolanık, müphem ve muğlak dünyasının 

nasıl temsil edileceğine dair soruları da beraberinde getirmiş ve içselliği yapılandıran 

ilişki ağlarını ve mekânsallıkları ifade etmeye yönelik mevcut araçların 

yetersizliklerini açığa çıkarmıştır. Özellikle, mimari ifade araçlarının ve fiziksel 

çevrenin biçimsel ilişkilerine odaklanan temsil biçimlerinin maddesel-bedensel-

duygulanımsal dolanıklıkları tam anlamıyla yansıtamadığı bu çalışma ile bir kez daha 

ortaya konmuştur. Bu noktada, gelecekte yapılacak çalışmaların dijitalleşen dünyanın 



208 

sunduğu dinamik, akışkan ve anlık verilere dayalı yeni araçlarla daha kapsamlı temsil 

biçimlerini geliştirebileceği düşünülmektedir. 

Yapılan değerlendirmeler doğrultusunda bu tez, mekânın çok katmanlı ve 

ölçeklerarası ilişkilerini ele alarak, kentsel mekân, mimari mekân ve iç mekân arasında 

trialektik bir düşünme pratiği geliştirilmesine katkıda bulunmuştur. Bulgular, iç 

mekânın mikro düzeydeki duyumsal, duygulanımsal ve atmosferik etkilerinin, kentsel 

bağlamın makro ölçekli sosyal, kültürel ve politik dinamikleriyle nasıl iç içe geçtiğini 

ortaya koymuş ve mimarlık, içmimarlık ve kent araştırmaları arasında yeni bir diyalog 

alanı açmıştır.  

Şimdiye kadar, iç mekân üzerine yeni tartışma zeminlerinin üretilmesini zorlaştıran 

şey, iç mekân bilgisinin mimarlık ve içmimarlık epistemelerinin arasına sıkışmış 

olmasıdır. Bu noktada, iç mekâna yöneltilecek disiplinlerarası bakışlar epistemik 

sınırları aşmak için kritik rol oynamaktadır. Kavramların farklı bilgi alanlarının 

sunduğu yaklaşımlarla değerlendirilmesine olanak tanıyan bu bakışlar, mevcut bilgi 

ve anlayışları sorgulamakta ve kavramların daha geniş bir bağlamda 

değerlendirilmesine olanak tanımaktadırlar. Kentsel içsellik kavramı, mekânı kentsel 

mekân ve iç mekânın farklı arakesitlerinde konumlandırarak yeni okumalara açmakta 

ve farklı disiplinlerin bilgi alanlarını dolayımsız olarak çağırmaktadır. Bu 

konumlandırma kente, mekâna, iç mekâna ve ilişkili olarak yer pratiklerine disipliner 

sınırlar içerisinden bakmanın yetersiz olduğunu bir kez daha ortaya koymaktadır. 

Bu doğrultuda çalışmanın, yalnızca mimarlık veya içmimarlık alanlarında değil, 

aynı zamanda kent çalışmaları, kültürel coğrafya ve sosyoloji gibi alanlarda da yeni 

açılımlara katkı sunması beklenmektedir.  

 

 

 



209 

KAYNAKLAR 

Abercrombie, S., & Whiton, S. (2008). Interior design and decoration (6 ed.). Upper 

Saddle River, NJ: Pearson. 

Acaroğlu, M.T. (1988). Denizli İlinde Yer Adları. Türk Kültür Tarihinde Denizli 

Sempozyumu Bildirileri (27-30 Eylül 1988) içinde. Denizli Valiliği Yayınları, 

Denizli: Bilal Ofset Matbaası. 

Açık Hava Tiyatrosunun Havasını Kirlettiler. (2018, 22 Eylül). Denizli Haber. Erişim 

Tarihi: 25 Temmuz 2024. https://www.denizlihaber.com/yazarlar/ziya-

tikiroglu/acikhava-tiyatrosunun-havasini-kirlettiler/  

Adolphs, R., & Anderson, D. J. (2018). The neuroscience of emotion: A new synthesis. 

Princeton University Press; Princeton. 

Adorno. T. (1985). Walter Benjamin'e Mektuplar (Çev. Ünsal Oskay).  Estetik ve 

Politika. İstanbul: Eleştiri Yayınları.  

Akbeyik, H. (2019). Yaşayanlar Gözüyle Denizli. Denizli: Denizli Büyükşehir 

Belediyesi Kültür Yayınları. 

Alberti, L. B. (1989). De re edificatoria. Milan: Il Polifilo. 

Allen S. (1999). Field Conditions. New York: Princeton Architectural Press. 

Altay, C. (2013). Transgression in and of the city. Architectural Design, 83(6), 102-

109. 

Altay, C. (18 Nisan 2024). [URL 16] Eve Dönüş. 

https://galerisiyahbeyaz.com/assets/catalogs/can-altay-gazete_compressed.pdf    

Antiques (Vol 60), (Anonim, 1951). 

Architectural Forum, (Anonim, 1929). 

Arnheim, R. (1977). The Dynamics of Architectural Form. Berkeley-Los Angeles-

London: University of California Press. 

Arrizabalaga, N. F. (2020). Urban interiority in the anthropocene. Interiority, 3(1), 83-

96. 

Ataman, H. (2018a). Denizli Son Yüz Yıl (I). Denizli: Boy Yayınları. 

Ataman, H. (2018b). Denizli Son Yüz Yıl (2). Denizli: Boy Yayınları. 

Atmodiwirjo, P., & Yatmo, Y. A. (2021). Urban interiority: Emerging cultural and 

spatial practices. Interiority, 4(1), 1-4. 

https://www.denizlihaber.com/yazarlar/ziya-tikiroglu/acikhava-tiyatrosunun-havasini-kirlettiler/
https://www.denizlihaber.com/yazarlar/ziya-tikiroglu/acikhava-tiyatrosunun-havasini-kirlettiler/
https://galerisiyahbeyaz.com/assets/catalogs/can-altay-gazete_compressed.pdf


210 

Atmodiwirjo, P., Yatmo, Y.A., & Ujung, V. A. (2015). Outside interior: Traversed 

boundaries in a Jakarta urban neighbourhood. Idea Journal, 15(1), 78-101. 

Attiwill, S., Cordan, Ö., & Günçe, K. (2017). Urban + Interiority: A Proposition For 

Nicosia, Cyprus. In LIVENARCH V-2017: Rejecting / Reversing Architecture. 

Karadeniz Technical University Faculty of Architecture, Trabzon, Turkey. 

Attiwill, S. (2004). Towards an interior history. idea journal, 5(1), 1-8. 

Attiwill, S. (2011a). Urban and Interior: techniques for an urban interiorist. In Urban 

Interior. Informal Explorations, Interventions and Occupations, Germany: 

Spurbuchverlag, 11-24. 

Attiwill, S. (2011b). Urban Interior: interior-making in the urban environment. In 

Proceedings of the 2011 IDA Congress Taipei Education Conference, Taiwan 

Design Center, 217-224. 

Attiwill, S. (2013). Urban. Interior. Craft.: A World in Making. Making Futures 

Journal Vol 3 ISSN 2042-1664. 

Attiwill, S. (2018). Urban interiority as collective individuation. The Stories of 

Interior: Multiple Perspectives on Interiority, 53-62. 

Attiwill, S. (2020). Urban Interiors and Interiorities. In Cultural, theoretical, and 

innovative approaches to contemporary interior design, IGI Global, 58-67. 

Attiwill, S., Giunta, E. E., Fassi, D., & Hermida, B. (1969). Introduction. In S. Urban 

+ Interior. IDEA Journal, 15(1), 2-11.  

Aydıner, T. (2019). Yerel siyasetin yeniden ölçeklenmesi: Denizli örneği [Doktora 

Tezi]. Pamukkale Üniversitesi. 

Barad, K. (2007). Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the 

Entanglement of Matter and Meaning. Durham & Londra: Duke University 

Publishing. 

Barthes, R. (1972). Mythologies (Jonathan Cape Ltd., Trans.) France: Editions du 

Seuil. 

Başaran, A. (2023) Kadının Yeri: Feminist Fenomenoloji ve Mekân, içinde Kadın ve 

Mekan. İstanbul: Kadem Yayınları. 

Baudelaire, C. (2011). Modern Hayatın Ressamı (Çev. Ali Berktay). İstanbul: İletişim 

Yayınları. 



211 

Bauman, Z. (2003). Modernlik ve Müphemlik (Çev. İsmail Türkmen). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Bauman, Z. (2013). Liquid modernity. John Wiley & Sons. 

Bayrak Göktaş, S. (2014). Meydan [Doktora tezi]. İstanbul Teknik Üniversitesi. 

Benedikt, M. (2002). Environmental stoicism and place machismo. Harvard Design 

Magazine, 16(Winter/Spring), 1-8. 

Benjamin, W. (1969). Paris: Capital of the nineteenth century. Perspecta, 165-172. 

Benjamin, W. (2014). Pasajlar (Çev. A. Cemal). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Benjamin, W. (2016). Deneyim ve yoksulluk, içinde Parıltılar, (Çev. Yılmaz Öner). 

İstanbul: Belge Yayınları. 

BMW Guggenheim Lab [URL 14] (14 Nisan 2024). 

https://www.archdaily.com/160913/update-bmw-guggenheim-lab-atelier-bow-

wow/archit_exteriorfromfirst2  

Bohm, D. (2022). Özel Görelilik Kuramı (Çev. A. Yardımlı). İstanbul: İdea Yayınevi. 

Bollnow, O. F. (2008). Human space (Trans. C. Shuttleworth). Hyphen Press. 

Braidotti, R. (2011). Nomadic subjects: embodiment and sexual difference in 

contemporary feminist theory (2nd ed.) Columbia University Press: New York. 

Britanya Müzesi Dijital Arşivi. Erişim tarihi: 1 Mayıs 2024. 

https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1955-0416-13  

Bryant, L. (2011). The Democracy of Objects. Open Humanities Press. 

Buck-Morss, S. (1983). Benjamin's Passagen-Werk: Redeeming Mass Culture for the 

Revolution. New German Critique, (29), 211-240. 

Chrétien, J.L. (2014). L’espace intérieur. Les éditions de Minuit, Paris. 

Clough, P. T., & Halley, J. (Eds.). (2007). The Affective Turn: Theorizing the Social. 

Durham, NC: Duke University Press. 

Colomina, B. (2007). Domesticity At War. Cambridge: The MIT Press. 

Colomina, B. (2011). Mahremiyet ve Kamusallık: Kitle İletişim Aracı Olarak Modern 

Mimari (Çev. Aziz Ufuk Kılıç). İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Coombs, G. (2015). Inside out: When objects inhabit the streets. idea journal, 15, 90-

101. 

Copleston, F. (2022). Aristoteles (A. Yardımlı, Çev.). İstanbul: İdea Yayınevi. 

Corbo, S. (2020). For an urban interiority. EdA Esempi di Architettura, 1-14. 

https://www.archdaily.com/160913/update-bmw-guggenheim-lab-atelier-bow-wow/archit_exteriorfromfirst2
https://www.archdaily.com/160913/update-bmw-guggenheim-lab-atelier-bow-wow/archit_exteriorfromfirst2
https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1955-0416-13


212 

Cottingham, John (ed.) (1996). Descartes: Meditations on First Philosophy: With 

Selections From the Objections and Replies. New York: Cambridge University 

Press. 

Çalış Kural, B.D. (2008). Kâğıthane Peyzajı: Yeni Bir Peyzaj Modeli Arayışı: 

“Mesire” Kavramına Güncel ve Özgün Bir Yaklaşım içinde Akademik Araştırma 

Özetleri Kataloğu Cilt 3-4. İstanbul: IBB Projem İstanbul Yayınları. 

Çamlık Bulvarında Sona Doğru (17 Şubat 2023). Denizli Büyükşehir Belediyesi 

Resmî İnternet Sayfası. https://denizli.bel.tr/Default.aspx?k=haber-

detay&id=17867  

Çamlık Parkı (14.12.2022). Denizli Valiliği Resmî İnternet Sitesi 

http://www.denizli.gov.tr/camlik-parki  

Çankaya Üniversitesi Ders Planı [URL 4] (25 Mart 2024). 

https://bilgipaketi.cankaya.edu.tr/CourseInfo?Id=107034&BolumKodu=604&

MNo=327 

Dağdeviren, S. (2003). Tarihi ve tabii güzellikleri ile Denizli. Tşof Plaka Matbaa. 

De Carli, C. (1967). Contro la realtà finta. Interni, 1, s.3. 

De Carli, C. (1982). Architettura spazio primario. Milan: Hoepli. 

Dedebaba, N. B. (2002). Bütün Yönleriyle Bektaşilik ve Alevilik V. Cilt. Ardıç 

Yayınları: Ankara.  

DeLanda, M. (2006). A new philosophy of society: Assemblage theory and social 

complexity. Continuum. 

DeLanda, M. (2021). Materialist phenomenology: A philosophy of perception. 

Bloomsbury Publishing. 

Deleuze, G. (1994). Difference and repetition (Trans. P. Patton,). Columbia University 

Press. (Original work published 1968) 

Deleuze, G. (2000). Proust and Signs (Trans. Richard Howard). London: Athlone 

Press. 

Deleuze, G. (2006). Kıvrım: Leibniz ve Barok (Çev. H. Yücefer). İstanbul: Bağlam 

Yayınları. 

Deleuze, G. (2014). Sinema 1–Hareket-İmge (Çev. S. Özdemir). İstanbul: Norgunk. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (1972). L'Anti-Œdipe: Capitalisme et schizophrénie. Les 

Éditions de Minuit. 

https://denizli.bel.tr/Default.aspx?k=haber-detay&id=17867
https://denizli.bel.tr/Default.aspx?k=haber-detay&id=17867
http://www.denizli.gov.tr/camlik-parki


213 

Deleuze, G., & Guattari, F. (1980). Mille Plateaux: Capitalisme et schizophrénie. Les 

Éditions de Minuit. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (1987). A thousand plateaus: Capitalism and 

schizophrenia (Trans. B. Massumi,). University of Minnesota Press. (Original work 

published 1980) 

Demirci, M., & Yalçın, S. Ö. (2022). Pamukkale Üniversitesi Tıp Fakültesi’nin 

kuruluş tarihçesi ve ilk 10 yıllık gelişimi. Pamukkale Medical Journal, 15(1), 175-

185. 

Denizli Büyükşehir Belediyesi Dijital Arşivleri. Erişim Tarihleri: 17 Nisan 2020-24 

Ekim 2024. https://www.denizli.bel.tr/  

Di Palma, V., Periton, D., & Lathouri, M. (2008). Intimate metropolis: urban subjects 

in the modern city. Routledge. 

Delikliçınar Yeni Camii Nasıl Yapıldı? (2012, 4 Haziran). Denizli Haber. Erişim 

Tarihi: 10 Mayıs 2024. https://www.denizlihaber.com/ozgun/kent-

bellegi/deliklicinar-yeni-cami-nasil-yapildi/ 

Evans, R. (1997). The developed surface. In Translations from drawings to building 

and other essays (195-230). Massachusetts: The MIT Press.  

Fladerhaus [URL 15] (14 Nisan 2024). Archdaily. 

https://www.archdaily.com/148401/flederhaus-heri-salli 

Foucault, M. (1984). “Des Espaces Autres” of Other Spaces: Utopias and Heterotopias 

(Trans. J. Miskowiec). Architecture, Mouvement, Continuité (5), 46-49. 

Foucault, M. (2001). Yapısalcılık ve Post Yapısalcılık (Çev. Ü. Umaç ve A. Utku). 

İstanbul: Birey Yayıncılık.  

Foucault, M. (2016). Başka Mekânlara Dair içinde Özne ve İktidar, Seçme Yazılar 2 

(Çev. I.Ergüden, O.Akınhay). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Frisby, D. (2001). Cityscapes of modernity: Critical explorations, Cambridge: Polity 

Press. 

Galerie Lafayette Haussmann [URL 9] (5 Nisan 2024). 

https://haussmann.galerieslafayette.com/en/culture-and-heritage/  

Geçmiş Zaman Olur Ki (27 Mayıs 2020). Denizli Haber. Erişim tarihi 25.01.2023. 

https://www.denizlihaber.com/ozgun/gecmis-zaman-olurki/gecmis-zaman-olur-ki-

237/?site=desktop  

https://www.denizli.bel.tr/
https://www.denizlihaber.com/ozgun/kent-bellegi/deliklicinar-yeni-cami-nasil-yapildi/
https://www.denizlihaber.com/ozgun/kent-bellegi/deliklicinar-yeni-cami-nasil-yapildi/
https://www.archdaily.com/148401/flederhaus-heri-salli
https://haussmann.galerieslafayette.com/en/culture-and-heritage/
https://www.denizlihaber.com/ozgun/gecmis-zaman-olurki/gecmis-zaman-olur-ki-237/?site=desktop
https://www.denizlihaber.com/ozgun/gecmis-zaman-olurki/gecmis-zaman-olur-ki-237/?site=desktop


214 

Giedion, S. (2008). Space, time and architecture: The growth of a new tradition (5th 

rev. and enl. ed.). Harvard University Press. (Original work published 1940) 

Giunta, E. E. (2009). Urban interiors. Artificial territories. designing ‘spatial script’for 

relational field. idea journal, 9 (1), 52-61. 

González, B. M. (2005). Topophilia and topophobia: The home as an evocative place 

of contradictory emotions. Space and Culture, 8(2), 193-213. 

Göçgün, Ö. (2006). 1923’ten 1960’lı Yıllara Uzanan Çizgide Denizli’nin Spor Tarihi. 

Uluslararası Denizli ve Çevresi Tarih ve Kültür Sempozyumu: Bildiriler 2. Cilt 

içinde PAÜ Fen Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü Yayınları: Denizli, 631-641. 

Gönüllü, H. (2016). Denizli Kentinin Büyük Ameliyatı. Denizli: Denizli Büyükşehir 

Belediyesi Kültürü Yayınları. 

Greenberg, P. (18 Nisan 2023). Expanding Interiority. Academia. 

https://www.academia.edu/24827501/EXPANDING_INTERIORITY  

Grosz, E. (2001). Architecture from the Outside: Essays on Virtual and Real Space. 

Cambridge: The MIT Press. 

Guattari, F. (1984). Molecular Revolution: Psychiatry and Politics (Trans. Rosemary 

Sheed). London: Penguin Books. 

Guattari, F. (2015). Psychoanalysis and transversality: Texts and interviews 1955-

1971 (Trans. A. Hodges). South Pasadena, CA: Semiotext(e). 

Hall, E.T. (1969). The Hidden dimension. Garden City, NY: Doubleday. 

Haraway, D. J. (1991). Simians, cyborgs, and women: The reinvention of nature. 

Routledge: New York. 

Harvey, D. (1989). The Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Origins of 

Cultural Change. Oxford: Blackwell. 

Heidegger, M. (2002). Hümanizm Üzerine Mektup Hümanizmin Özü içinde (Çev. A. 

Aydoğan). İstanbul: İz Yayıncılık. 

Hinkel, R. (2009). Urban Interior Reesearch Group Colloquium Booklet. Melbourne: 

RMIT University. 

Hinkel, R. (2011a). Private encounters and public occupations: A methodology for the 

exploration of public space. In Urban interior: Informal explorations, interventions 

and occupations (79-96). Germany: Spurbuchverlag. 

https://www.academia.edu/24827501/EXPANDING_INTERIORITY


215 

Hinkel, R. (2011b). Urban interior: informal explorations, interventions and 

occupations. Germany: Spurbuchverlag. 

Huppatz, D. J. (2012). The first interior? Reconsidering the cave. Journal of Interior 

Design, 37 (4), 1-8. 

Ionescu, V. (2018). The interior as interiority. Palgrave Communications, 4(1), 1-5.  

Irigaray, L. (1993). An ethics of sexual difference. Cornell University Press. 

Irigaray, L. (1999). The forgetting of air in Martin Heidegger (Trans. M. B. Mader). 

Austin: University of Texas Press. 

Istiani, N.F.F. (2018). The Practice of Cinematic Drawing in Grasping the Setting of 

Urban Interior: Case study of Open Market in Rotterdam, The Netherlands. In Amps 

Proceedings Series 14, Moving Images- Static Spaces: Architectures, Art, Media, 

Film, Digital Art and Design, Altınbaş University, Istanbul, Turkey. 

İnceoğlu, N. (1999). Tarihsel Süreç İçinde Denizli Kentindeki Yapısal Değişiklikler- 

Kentleşmede Sürdürülebilirlik Politikaları. Denizli’de Sanayileşme ve Kentleşme 

Sempozyumu Bildiriler Kitabı içinde (103-106). TMMOB Makine Mühendisleri 

Odası: Denizli. 

İstanbul Kültür Üniversitesi Çevre Tasarımı Programı Ders Planı [URL 3] (25 Mart 

2024). 

https://akademikpaket.iku.edu.tr/TR/ects_bolum.php?m=2&p=108&f=8&r=0&

ders_id=11058&ects=ders_detay  

İstanbul Kültür Üniversitesi İç Mimarlık ve Çevre Tasarımı (İngilizce) Programı Ders 

Planı [URL 2] (25 Mart 2024). 

https://akademikpaket.iku.edu.tr/TR/ects_bolum.php?m=1&p=122&f=0&r=0&de

rs_id=6563&ects=ders_detay 

İstanbul Sağlık ve Sosyal Bilimler Meslek Yüksekokulu 2022-2023 Akademik Yılı İç 

Mekan Tasarımı Programı Ders Planı [URL 1] (25 Mart 2024). 

https://www.issb.edu.tr/akademik/ic-mekan-tasarimi/ders-planlari 

İstinye Üniversitesi Ders Planı [URL 5] (25 Mart 2024). 

https://ois.istinye.edu.tr/bilgipaketi/eobsakts/ders/ders_id/9887/program_kodu/

0501001/h/1322/s/3/st/D/ln/tr 

Johnson, D. D. (1998). Night Skies of Aboriginal Australia: a noctuary. Sydney: 

Oceania Publications, University of Sydney. 

https://akademikpaket.iku.edu.tr/TR/ects_bolum.php?m=2&p=108&f=8&r=0&ders_id=11058&ects=ders_detay
https://akademikpaket.iku.edu.tr/TR/ects_bolum.php?m=2&p=108&f=8&r=0&ders_id=11058&ects=ders_detay
https://akademikpaket.iku.edu.tr/TR/ects_bolum.php?m=1&p=122&f=0&r=0&ders_id=6563&ects=ders_detay
https://akademikpaket.iku.edu.tr/TR/ects_bolum.php?m=1&p=122&f=0&r=0&ders_id=6563&ects=ders_detay
https://www.issb.edu.tr/akademik/ic-mekan-tasarimi/ders-planlari
https://ois.istinye.edu.tr/bilgipaketi/eobsakts/ders/ders_id/9887/program_kodu/0501001/h/1322/s/3/st/D/ln/tr
https://ois.istinye.edu.tr/bilgipaketi/eobsakts/ders/ders_id/9887/program_kodu/0501001/h/1322/s/3/st/D/ln/tr


216 

Johnson, M. (1987). The Body in the Mind: The Bodily Basis of Meaning, Imagination, 

and Reason. University of Chicago Press. 

Kaçar, H.T. (1998). İçmimarlık ve Ülkemizdeki Yeri. Anadolu Sanat Dergisi, 08(11), 

55-63.  

Kahn, L. I. (1971). The room, the street, and human agreement. AIA Journal, 56(3), 

33-34. 

Kepekçioğlu, M. B. (2021). Sine-dram ve arki-dramın eleştirisi: Dziga Vertov ve Rem 

Koolhaas [Doktora tezi]. İstanbul Teknik Üniversitesi. 

Kıvılcım Sözgen, E. (2021). Kentsel İç Mekân: Kamusallığın Evselleştirilmesinin / 

“İç” Selleştirilmesinin Söylemsel İnşası. Tasarım+ Kuram Journal, 17 (34), s.101. 

Kıvılcım Sözgen, E. (2022). Re-Thinking The Urban: The Theory of Affect and Urban 

Interiority As A Way of Thinking New Possibilities. Urbanizm: An International 

Scientific Journal of Urban Planning & Sustainable Development, (27). 45-59. 

Kıvılcım Sözgen, E. (2024). İç Mekânda İç-Dış Dualitesinin İnşası ve Kopuş Söylemi 

Olarak “Kentsel İç Mekân”. GRID Mimarlık, Planlama ve Tasarım Dergisi, 7(1), 

36-59. 

Kohlmaier, G., & Von Sartory, B. (1991). Houses of glass: A nineteenth-century 

building type. Cambridge, MA: MIT Press. 

Koolhaas, R. (1994). Delirious New York: A retroactive manifesto for Manhattan. 

New York: Monacelli Press. 

Körmutlu, İ. U. (2015) İrem Uysal Körmutlu. Denizli’de Deniz Vardı Da Biz Mi 

Yüzmedik!?[Blog Yazısı]. 

https://denizlinaber.wordpress.com/2015/07/13/denizlide-deniz-vardi-da-biz-mi-

yuzmedik-camlik-sehir-ormani/  

Köse, H. (2018). Yaratıcı Uzamlar Ya Da “Psikocoğrafya” Kavramı Odağında 

Mekânın Yeniden Üretimi. Moment Dergi, 5(2), 320-342. 

Lajer-Burcharth, E., & Sontgen, B. (2016). Interiors and interiority. Boston: De 

Gruyter. 

Lakoff, G., & Johnson, M. (1999). Philosophy in the Flesh: The Embodied Mind and 

Its Challenge to Western Thought. New York: Basic Books. 

https://denizlinaber.wordpress.com/2015/07/13/denizlide-deniz-vardi-da-biz-mi-yuzmedik-camlik-sehir-ormani/
https://denizlinaber.wordpress.com/2015/07/13/denizlide-deniz-vardi-da-biz-mi-yuzmedik-camlik-sehir-ormani/


217 

Lanternen Pavyonu [URL 13] (14 Nisan 2024). Archdaily. 

https://www.archdaily.com/110854/lantern-pavilion-awp-atelier-

oslo/50075ce228ba0d4148001f93-lantern-pavilion-awp-atelier-oslo-photo  

Latour, B. (2005). Reassembling the social: An introduction to actor-network-theory. 

Oxford: Oxford University Press. 

Laugier, M. A. (1753). Essai sur l’Architecture, Paris: Duchesne 

Laugier, M. A. (1755). Essay on Architecture, London: Gray’s Inn. 

Le Bon Marché [URL 10] (30 Mart 2024). 

https://www.lebonmarche.com/en/store/culture/heritage-lebonmarche  

Le Corbusier. (2007). Toward an architecture (Trans. J. Goodman). Getty Research 

Institute. (Original work published 1923) 

Leveratto, J. (2019). Urban interiors: a retroactive investigation. Journal of Interior 

Design, 44(3), 161-171. 

Lewis, A. (2010). The great lady decorators. New York: Rizzoli. 

Lukacs, J. (1970). The Bourgeois interior. American Scholar, 39(4), 616-630. 

Lyotard, J.-F. (1979). The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. 

Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Mace, V. (2014). Sensing the urban interior. In [in]arch International Conference, 

Universitas Indonesia, Depok (Jakarta). 

Mace, V. (2015). The transfigured phenomena of domesticity in the urban interior. 

Idea Journal, 15, 16-37. 

MacFarlane, K. (2018). Sera Etkisi: İmparatorlardan Şirket Yöneticilerine, Cam 

Mimarinin Güç Gösterisi (Çev. Nur Altınyıldız Artun, Elçin Gen). E-Skop: Sanat 

Tarihi Eleştiri. https://www.e-skop.com/skopbulten/sera-etkisi-imparatorlardan-

sirket-yoneticilerine-cam-mimarinin-guc-gosterisi/3696  

Martinelli, P. M. (2019). House, Street, City: Le Corbusier’s Research Towards A New 

Urban Interior. Interiority, 2(2), 129-153. 

Martinelli, P. M. (2020). Inside the Façade: The Inhabited Space between Domestic 

and Urban Realms. Journal of Interior Design, 45(2), 55-75. 

Marx, K., (2010). Yabancılaşma. Ankara: Sol Yayınları. 

Massola, A. (1968). Bunjil’s Cave: myths, legends and superstitions of the Aborigines 

of south-east Australia. Melbourne: Lansdowne Press,  

https://www.archdaily.com/110854/lantern-pavilion-awp-atelier-oslo/50075ce228ba0d4148001f93-lantern-pavilion-awp-atelier-oslo-photo
https://www.archdaily.com/110854/lantern-pavilion-awp-atelier-oslo/50075ce228ba0d4148001f93-lantern-pavilion-awp-atelier-oslo-photo
https://www.lebonmarche.com/en/store/culture/heritage-lebonmarche
https://www.e-skop.com/skopbulten/sera-etkisi-imparatorlardan-sirket-yoneticilerine-cam-mimarinin-guc-gosterisi/3696
https://www.e-skop.com/skopbulten/sera-etkisi-imparatorlardan-sirket-yoneticilerine-cam-mimarinin-guc-gosterisi/3696


218 

Massumi, B. (2002). Parables for the virtual: Movement, affect, sensation. Durham, 

NC: Duke University Press.  

Maxwell, J. C. (2024). Özdek ve devim (Çev. A. Yardımlı). İstanbul: İdea Yayınevi. 

McCarthy, C. (2005). Toward a definition of interiority. Space and Culture, (8)2, 112-

125. 

Merwood-Salisbury, J., & Coxhead, V. (2018). Exterior interiors: The urban living 

room and beyond. In Interiors beyond architecture (139-152). Routledge,  

Michelson, W. M. (1976). Man and His Urban Environment: A Sociological 

Approach, With Revisions. London: Addison-Wesley Pub. Co. 

Milano Politeknik Üniversitesi resmi internet sayfası (2 Kasım 2024). Politecnico 

di Milano About. https://www.auid.polimi.it/about/  

Mitchell, D. (2003). The right to the city: Social justice and the fight for public space. 

New York: Guilford Press. 

Munn, N. D. (1996). Excluded spaces: The figure in the Australian Aboriginal 

landscape. Critical inquiry, 22(3), 446-465. 

Nişantaşı Üniversitesi Ders Planı [URL 7] (25 Mart 2024). 

https://ebp.nisantasi.edu.tr/DereceProgramlari/Ders/1/0/10467/28053/1  

Orlin, L. C. (2007). Locating Privacy in Tudor London. Oxford: Oxford University 

Press. 

Ouzman, S. (2005). Seeing is deceiving: Rock art and the non-visual. In T. Heyd & J. 

Clegg (Eds.), Aesthetics and rock art. (253–269). Aldershot & Burlington: Ashgate. 

Oxford University Press. (2024, June). Interiority, n. Oxford English Dictionary. 

https://doi.org/10.1093/OED/1089476130 Erişim tarihi: 5 Eylül 2024. 

Önen, C. (1988). Denizli. Denizli: Çağdaş Ambalaj Basım Sanayii ve Tic.A.Ş. 

Özbek, M. (2000). Walter Benjamin’i Okumak-III. Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 

55(04).  

Özcan, K. & Seçil, A. (2020). Kent formunun morfolojik analizi: Denizli örneği. Ege 

Coğrafya Dergisi, 29(2), 141-160. 

Paley Park [URL 11] (29 Aralık 2022). http://www.moderndesign.org/2012/02/harry-

bertoia-side-chair-at-paley-park.html   

Park, J. (2023). My Dark Room: Spaces of the Inner Self in Eighteenth-Century 

England. Chicago: University of Chicago Press. 

https://www.auid.polimi.it/about/
https://ebp.nisantasi.edu.tr/DereceProgramlari/Ders/1/0/10467/28053/1
https://doi.org/10.1093/OED/1089476130
http://www.moderndesign.org/2012/02/harry-bertoia-side-chair-at-paley-park.html
http://www.moderndesign.org/2012/02/harry-bertoia-side-chair-at-paley-park.html


219 

Peiss, K. (1991). Going public: Women in nineteenth-century cultural 

history. American Literary History, 3(4), 817-828. 

Perec, G. (1989). L'infra-ordinaire. Paris: Éditions Galilée. 

Petit, B. C. (2019). From Interior to Interiority: Locating Key Historical Moments in 

the Relationship between Spaces and Individuals. Interiority, 2(2), 195-211. 

Pimlott, M. (2007). Without and within: Essays on territory and the interior. 

Rotterdam: Episode. 

Pimlott, M. (2018). Interiority and the Conditions of Interior. Interiority, 1(1), 5-20. 

Power, J. (2014). Interior space: representation, occupation, well-being and interiority 

(Version 1). University of Tasmania. https://hdl.handle.net/102.100.100/546437 

Power, J. (2014b). The liminality of interiority: Australian indigenous cosmological 

space. SITUATION 2014- exhibition & conference proceedings: University of 

Tasmania.  

Praz, M. (1982). An illustrated history of interior decoration fromPompeii to Art 

Nouveau. London: Thames & Hudson. (Original work published 1964) 

Rajchman, J. (1998). Constructions. Massachusetts Institute of Technology Press. 

Rault, J. (2005). Occupying E.1027: Reconsidering Le Corbusier’s “gift” to Eileen 

Gray. Space and Culture, 8(2), 160-179. 

Rice, C. (2004). Rethinking histories of the interior. The Journal of Architecture, 9(3), 

275–287. 

Rice, C. (2007). The Emergence of The Interior: Architecture, Modernity, Domesticity. 

New York: Routledge. 

Rice, C. (2016). Interior Urbanism: Architecture, John Portman and Downtown 

America. London: Bloomsbury Publishing. 

Royal Institute of British Architects. Erişim tarihi: 1 Mayıs 2024. 

https://www.ribapix.com/design-for-york-house-pall-mall-london-for-the-duke-

of-york-showing-the-proposed-interior-decoration_riba3083-37 

Ruan, X., & Hogben, P. (Eds.). (2007). Topophilia and topophobia: Reflections on 

twentieth-century human habitat. New York: Routledge. 

Said, E. W. (1978). Orientalism. New York: Vintage Books. 

https://hdl.handle.net/102.100.100/546437
https://www.ribapix.com/design-for-york-house-pall-mall-london-for-the-duke-of-york-showing-the-proposed-interior-decoration_riba3083-37
https://www.ribapix.com/design-for-york-house-pall-mall-london-for-the-duke-of-york-showing-the-proposed-interior-decoration_riba3083-37


220 

Savaş Yavuzçehre, P. (2021). Cumhuriyet Döneminde Denizli’de kentsel mekân 

kullanımı hakkında literatür analizi. Denizli Çalışmaları Birikim ve Yol Haritası 

(Ed. Yasemin Beyazıt) içinde. Ankara: Nobel Yayın Grubu. 

Schmitz, H. (1969). System der Philosophie, Band 3, Teil 2: Der 

Gefühlsraum. Bonn: Bouvier Verlag. 

Seigworth, G. J., & Gregg, M. (2010). The affect theory reader. Durham: Duke. 

Sennett, R. (2017). Interiors and Interiority. Independent Magazine of Architecture + 

Technology, Interior Matters SOLID Harvard Symposia on Architecture (47), 10–

19. 

Shah, S. J., & Muro, C. (2023). Manifestations of urban interiority in Delhi Gate 

Bazaar of Lahore. Interiority, 6(2), 177-200. 

Simmel, G. (2002). The Metropolis and Mental Life (1903) in The Blackwell City 

Reader (G. Bridge & S. Watson (Eds.). Oxford and Malden, MA: Wiley-Blackwell. 

Sombart, W. (1967). Luxury and Capitalism. Ann Harbor: University of Michigan 

Press. 

Sparke, P. (2003). The ‘Ideal’ and the ‘Real’ Interior in Elsie de Wolfe’s “The House 

in Good Taste” of 1913. Journal of design history,  63-76. 

Sparke, P. (2008). The Modern Interior. London: Reaktion Books. 

Stadtlounge, St Gallen [URL 12] (19 Nisan 2024). https://ifdesign.com/en/winner-

ranking/project/stadtlounge-st-gallen/131116 

Straw, C. (1988). Gregory the Great: Perfection in Imperfection. Berkeley: University 

of California Press. 

Sue, R. (1999) Craft, creativity and critical practice. In: Sue Rowley (ed.) Reinventing 

Textiles, Vol 1: Tradition and Innovation. Brighton: Telos Art Publishing, 1–20. 

Şemsioğlu, C. (2016). 20. Yüzyıl Başlarında Denizli. Denizli: Denizli Büyükşehir 

Belediyesi Kültür Yayınları. 

Şumnu, U. (2019). İç Mekânda Modernite Kavgası: Alternatif Bir Tarih-Yazım 

Denemesi. Türkiye’de İç Mimarlık Eğitiminin Tarihi, Gelişimi ve Geleceği Ulusal 

Sempozyumu, İTÜ Mimarlık Fakültesi. 

Şumnu, U. (2022). Mimari Mekanın ‘Fazlalığı’ Olarak İç Mekan. Betonart, Aralık: 

75, 12-21. 

T.C. Denizli Valiliği 1993 Yılı Çalışma Raporu. 

https://ifdesign.com/en/winner-ranking/project/stadtlounge-st-gallen/131116
https://ifdesign.com/en/winner-ranking/project/stadtlounge-st-gallen/131116


221 

Tan, P. (2021, 9 Ocak). Transversal materyalizm [Video]. Açık Seminer, “Sessiz 

Şahit” programının ilk oturumu. Erişim tarihi: 5 Şubat 2023. 

https://www.youtube.com/watch?v=Hsc7LBrDfA8 

Tan, P. (2023). Yabanıl ittifaklara doğru: Dolanık sürgünler. Misinin Florası sergi 

kitapçığı. Nilüfer Sanat. 

Tanyeli, U. (1995). Konut Mekânında Modernite Kavgası. Mimarlık, 262, 16-18. 

Tawa, M. (2004). Limit and leimma: What remains for architecture? In H. Edquist & 

H. Frichot (Eds.), Limits: Proceedings of the 21st annual conference of the Society 

of Architectural Historians Australia and New Zealand (Vol. 2, pp. 455–460). 

Melbourne, Australia: Society of Architectural Historians, Australia and New 

Zealand. 

Taylor, L. (1980). Urban open spaces. New York: Rizzoli. 

TBMYO İç Mekân Tasarımı Programı Ders Planı [URL 8] (25 Mart 2024). 

https://tbmyoicmekan.klu.edu.tr/dosyalar/birimler/tbmyoicmekan/dosyalar/dos

ya_ve_belgeler/ders_icerikleri.pdf. 

The Architect’s Journal (Vol. 110), Anonim, (1949). 

The Arts, (Anonim, 1928). 

The Strand Magazine, (Anonim, 1909). 

The Topeka State Journal, (Anonim, 1907).  

Togay, N. (2002). Louis I. Kahn ve Tarih. İstanbul: Boyut Yayın Grubu. 

Trancik, R. (1986) Finding Lost Space: Theories of Urban Design. New York: Van 

Nostrand Reinhold. 

Tschumi, B. (2018). Mimarlık ve Kopma, (Çev. A. Tümertekin). Janus Yayıncılık: 

İstanbul. 

Tuğlacı, P. (1985). Osmanlı şehirleri. İstanbul: Milliyet Yayınları. 

Tunçer, S. (2019). Descartes’da Epistemolojik Özneden Ahlaki Özneye [Yüksek 

Lisans Tezi] Dokuz Eylül Üniversitesi. 

Türk Dil Kurumu. (2023). Türkçe Sözlük. https://sozluk.gov.tr/  

UC Berkeley Kütüphanesi Dijital Arşivleri. Erişim tarihi: 20 Mart 2024. 

https://www.lib.berkeley.edu/EART/maps/nolli.html 

Uysal, M. A. (1999). Cumhuriyet döneminde Denizli kazası [Yüksek Lisans Tezi]. 

Afyon Kocatepe Üniversitesi. 

https://www.youtube.com/watch?v=Hsc7LBrDfA8
https://tbmyoicmekan.klu.edu.tr/dosyalar/birimler/tbmyoicmekan/dosyalar/dosya_ve_belgeler/ders_icerikleri.pdf
https://tbmyoicmekan.klu.edu.tr/dosyalar/birimler/tbmyoicmekan/dosyalar/dosya_ve_belgeler/ders_icerikleri.pdf
https://sozluk.gov.tr/
https://www.lib.berkeley.edu/EART/maps/nolli.html


222 

Van Eyck, A. (1960–61). Forum, 6–7, s. 238. 

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (1991). The Embodied Mind: Cognitive 

Science and Human Experience. Cambridge, MA: MIT Press. 

Warf, B., & Arias, S. (Eds.). (2008). The spatial turn: Interdisciplinary perspectives. 

London: Routledge. 

Watakanyaka, S., Anak, A. A., Zhara, L., & Atmodiwirjo, P. (2017). Feeling at home 

in Starbucks: Revealing transient urban interior. In Seoul World Architects 

Congress, Seoul, South Korea. 

Watson, J. (1998). The micropolitics of home decorating in 19th-century 

France. Mosaic: A journal for the interdisciplinary study of literature, 21-34. 

Wettenhall, E. (1684). Enter into Thy Closet (5th Rev. Ed). London: R. Bentley. 

Yaşar Üniversitesi İç Mimarlık ve Çevre Tasarımı Bölümü Ders Planı [URL 6] (25 

Mart 2024). https://inar.yasar.edu.tr/ders-icerikleri-3/   

Yıldız, B. (2013). Denizli Sancağı´nda Gayrimüslimler (1876-1923) [Doktora Tezi). 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Süleyman Demirel Üniversitesi. 

Zevi, B. (1957). Architecture as space: How to look at architecture (Trans. M. 

Gendel). New York: Horizon Press. (Original work published 1948). 

https://inar.yasar.edu.tr/ders-icerikleri-3/

