
 

 

 

T.C. 

ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

  

İSLÂM CEZA HUKUKUNDA FİTNE  

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

GÜLİSTAN İSEN 

 

 

 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

  

 

 

 

ANKARA, 2025 



 

T.C. 

ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

  

İSLÂM CEZA HUKUKUNDA FİTNE 

 

 

 

 YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

GÜLİSTAN İSEN 

 

 

 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

  

 

 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. Yüksel SALMAN 

 

 

 

 

ANKARA, 2025



i  

 

ONAY SAYFASI 

Gülistan İSEN tarafından hazırlanan “İslâm Ceza Hukukunda Fitne” adlı tez 

çalışması aşağıdaki jüri tarafından oy çokluğu ile Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı’nda Yüksek Lisans Tezi 

olarak kabul edilmiştir. 
 

 
 

Jüri Üyesi Kurumu İmza 

 
 

Doç. Dr. Yüksel Salman 

Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi 

 

Kabul        X Red 

 
 

Doç. Dr. Aytaç Aydın 

Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi 

 

Kabul        X Red 

 
 

Doç. Dr. Mehmet Ali Aytekin 

Hacı Bayram Veli Üniversitesi  

Kabul  Red          X 

 

 

 

 

Tez Savunma Tarihi: 25.11.2024 

 
 
 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam 

Bilimleri Anabilim Dalı’nda Yüksek Lisans Tezi olması için şartları yerine getirdiğini 

onaylıyorum. 

 

 

 

 
 

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü                                  Doç. Dr. Muhammet Enes KALA 

…………………………..……… 



ii  

BEYAN 

Bu tez çalışmasının kendi çalışmam olduğunu, tezin planlanmasından yazımına kadar 

bütün aşamalarda patent ve telif haklarını ihlal edici etik dışı davranışımın olmadığını, bu 

tezdeki bütün bilgileri akademik ve etik kurallar içinde elde ettiğimi, bu tezde kullanılmış 

olan tüm bilgi ve yorumlara kaynak gösterdiğimi beyan ederim. …/…./2025. 

 

 

 
Gülistan İSEN 



iii  

TEŞEKKÜR 

 Öncelikle, öğrencisi olmaktan onur duyduğum, tez sürecimin her aşamasında 

fikirleriyle bana yol gösteren ve destek veren, bu çalışmayı şekillendirmemde rehberlik eden 

değerli danışmanım Doç. Dr. Yüksel Salman hocama en derin şükranlarımı sunarım. Tez 

konusunun belirlenmesinde katkı ve görüşleriyle yanımda olan, savunmamda yer alma 

nezaketinde bulunan hocam ve ilk danışmanım Doç. Dr. Aytaç AYDIN hocama özellikle 

teşekkür etmek isterim. Tez savunmamda yer alan Doç. Dr. Mehmet Ali AYTEKİN  

hocama, görüş ve eleştirileriyle tezin tamamlanma sürecine katkıları için ayrıca çok teşekkür 

ederim. YL eğitim hayatım boyunca sadece hocam olması hasebiyle değil, şahsım da dahil 

olmak üzere öğrencilerine karşı yakınlığı ve ilmi örnekliğiyle, en güzel şekilde rehberlikte 

bulunan Prof. Dr. Yaşar YİĞİT hocama gönülden teşekkür ederim.  

 

Varlığı şükür sebebim olan, hayatımın her kademesinde üzerimden desteğini ve 

duasını esirgemeyen biricik annem Firyaz İsen başta olmak üzere, her daim yanımda olan 

tüm aileme sonsuz teşekkür ederim. Tez yazımına başladığım ilk günden itibaren bu 

çalışmanın manen tamamlayıcı unsurunu teşkil eden  Kudaibergen Sultanbekov’a gösterdiği 

ilgi ve dostluktan dolayı çokça minnettar olduğumu belirtmek isterim. 



iv  

ÖZET 

Yüce Allah’ın eşref-i mahlûkat olarak yarattığı insan, yaratılışı gereği bazı haklara 

sahip olarak dünyaya gelmektedir. Bu haklar, İslâm hukukunda  zarûrât-ı hamse olarak 

adlandırılan can, akıl, din, ırz ve mal dokunulmazlığı  başta olmak üzere eşitlik ve hürriyet 

hakkı, vatandaşlık hakları, özel hayatın gizliliği, kişinin onur ve haysiyetinin korunması, 

konut dokunulmazlığı, eğitim alma hakkı, ifade özgürlüğü gibi temel hakları da 

içermektedir. Ülkemizde şu an yürürlükte olan Türk Medeni Kanunu ve başta AİHM olmak 

üzere uluslararası mahkemelerde bu hak ve özgürlükler kişiye bağlı manevi haklar olarak 

tanımlanmaktadır. Bu haklardan feragat edilemediği gibi başkasına devredilmesi de hukuken 

mümkün değildir. Kişiye ait bu hakların korunması, İslâm hukukunda da beşeri hukukta da 

bireyin vatandaşlığının bulunduğu veya sınırları içerisinde yaşadığı devletin sorumluluğu 

altındadır.  

Âyet ve hadislerde fitne hakkında yapılan uyarılar dikkate alındığında, insana tanınan 

bu hakların ifsadından bahsedildiği görülmektedir. Bu ifsad kimi durumlarda bireysel 

eylemlerle sınırlı kalırken bazı dönemlerde şehir ve ülkelerin yıkılmasıyla sonuçlanacak 

hadiselere neden olacak kadar ileri boyutlara varmıştır. Günümüzde teknolojinin de 

yardımıyla suç çeşitliliğinin artması, fitnenin sebep olduğu maddî-manevî tahribatı, önceki 

asırlarla kıyas edilemeyecek bir noktaya taşırken kitleleri etkisi altına alan ideolojik 

yaklaşımlar,  emperyalizm gibi sömürü düzenleri, uluslararası “askerî, siyasî, iktisadî” 

anlaşmazlıklar, terör eylemleri, inanç ve kültür dezenformasyonuna yönelik eylemlerini 

sistematik bir şekilde devam ettiren misyonerlik faaliyetleri, fitneyi modern teknoloji ve 

dijital ağların da yardımıyla İslâm alemi için küresel ölçekte bir problem haline getirmiştir.  

Temel İslâm kaynaklarında fitne üst bir kavram olarak kullanılmış, anarşi ve terör, 

yol kesicilik gibi kamuda düzen ve istikrarı bozan eylemler, İslâm toplumunun dinî, ahlâkî 

ve iktisadî yönden zayıflatılmasını amaçlayan tüm yaklaşımlar fitne olarak adlandırılmıştır. 

Fitne bu nedenle, İslâmî ilimlerin neredeyse tamamını ilgilendirecek kadar geniş bir konu 

haline dönüşmüştür. Öyle ki başta fıkıh olmak üzere hadis, tefsir, tarih, kelâm, felsefe, 

sosyoloji hatta edebiyat alanında dahi fitne ele alınmıştır. Bu yönüyle değerlendirildiğinde 

fitne multidisipliner bir formda çalışılması gereken bir konu olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Ancak bu şekilde gerçekleştirilecek bir çalışma tez konumuzu fazlasıyla aşacağı için 

çalışmamızda fitne kavramının genelde İslâm hukukunda, özelde ise İslâm ceza hukuku 

alanında tahlil ve değerlendirmeleri üzerinde durulmuştur. 

Araştırmamızda, fitnenin Kur’an ve hadislerdeki kullanımına vurgu yapılmış, 



v  

kavramın tarihsel ve yapısal özellikleri göz önünde bulundurularak toplumsal hayatı ve 

kamu düzenini tehdit eden en önemli unsurlardan biri olduğu gerçeğine değinilmiştir. Bu 

bağlamda klasik fıkıh eserleri ile tefsir ve hadis şerhleri analiz edilerek, fitne içeren 

eylemlerin İslâm ceza hukukundaki yerinin netleştirilmesi hedeflenmiştir. Çalışmada ayrıca, 

fitnenin toplumsal bölünme ve hukukî düzenin bozulmasına yol açtığı tespit edilmiştir. İslâm 

hukukunda ve çağdaş hukukta toplumu kaosa sürükleyen kişilere verilen cezaların genel 

mahiyeti ele alınmış, meselenin daha iyi anlaşılabilmesi için şer‘i hukuk ve pozitif hukuk 

arasında  zaman zaman bazı mukayeseler yapılmıştır.  

Sonuç olarak, fitnenin bireysel ve toplumsal düzeyde ciddi tehlikeler doğurabileceği 

ve bu nedenle fitneye sebep olan unsurların İslâm hukukunun temel prensipleri çerçevesinde 

önlenmesi gerektiği vurgulanmıştır. İslâm ceza hukukunda fitneye yönelik yaptırımların, 

toplumsal düzeni koruma amacı taşıdığı belirtilirken, hukuk sisteminin caydırıcılık ve adalet 

ilkelerini esas aldığına dikkat çekilmiştir. 

 

 Anahtar Kelimeler: İslâm Hukuku, Ceza, Fitne, Kaos, Ta‘zîr, Maslahat, Mefsedet. 

 



vi  

ABSTRACT 

The human being, created by Almighty Allah as the most honorable of creation, 

comes into the world with certain rights due to his creation. These rights include the 

inviolability of life, mind, religion, honor and property, which are called the essentials of 

Islamic law, as well as the right to equality and freedom, citizenship rights, privacy, 

protection of honor and dignity of the person, inviolability of the home, the right to 

education, and freedom of expression. In our country, the Turkish Civil Code currently in 

force and in international courts, especially the ECHR, these rights and freedoms are defined 

as moral rights attached to the person. These rights cannot be waived, and it is not legally 

possible to transfer them to someone else. The protection of these rights belonging to the 

person is under the responsibility of the state in which the individual is a citizen or within 

whose borders he lives, both in Islamic law and human law. 

When the warnings about fitnah in the verses and hadiths are taken into 

consideration, it is seen that the corruption of these rights granted to humans is mentioned. 

While this corruption is limited to individual actions in some cases, in some periods it has 

reached such an advanced level that it has caused incidents that will result in the destruction 

of cities and countries. Today, with the help of technology, the increase in the variety of 

crimes, the material and spiritual destruction caused by fitnah, has brought it to a point 

incomparable with previous centuries, while ideological approaches that influence the 

masses, exploitation systems such as imperialism, international “military, political, 

economic” disputes, terrorist acts, missionary activities that systematically continue their 

actions aimed at disinformation of belief and culture, have made fitnah a global problem for 

the Islamic world with the help of modern technology and digital networks. 

In basic Islamic sources, fitna has been used as a superordinate concept, and actions 

that disrupt public order and stability, such as anarchy and terror, road robbery, and all 

approaches that aim to weaken Islamic society in religious, moral and economic terms have 

been called fitna. For this reason, fitna has become a broad subject that concerns almost all 

Islamic sciences. So much so that fitna has been addressed in the fields of hadith, tafsir, 

history, theology, philosophy, sociology and even literature, especially in fiqh. When 

evaluated from this aspect, fitna appears as a subject that needs to be studied in a 

multidisciplinary manner. However, since such a study would go far beyond our thesis topic, 

our study focuses on the analysis and evaluation of the concept of fitna in Islamic law in 

general and in Islamic criminal law in particular. 



vii  

As a result, it has been emphasized that fitna can cause serious dangers at the 

individual and social level and therefore the elements that cause fitna should be prevented 

within the framework of the basic principles of Islamic law. It has been stated that the 

sanctions against fitna in Islamic criminal law aim to protect social order, and it has been 

emphasized that the legal system is based on the principles of deterrence and justice. 

 

Keywords: Islamic Law, Punishment, Fitna, Chaos, Ta'zir, Maslahat, Mefsedet. 

 



viii  

İÇİNDEKİLER 

ONAY SAYFASI .................................................................................................................. i 

BEYAN ................................................................................................................................. ii 

TEŞEKKÜR ........................................................................................................................ iii 

ÖZET ................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ........................................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................................. viii 

SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ .................................................................... xii 

GİRİŞ .................................................................................................................................... 1 

1. Araştırmanın Konusu ve Amacı ................................................................................... 2 

2. Araştırmanın Önemi ve Özgün Değeri ......................................................................... 2 

3. Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakları ........................................................................... 3 

BİRİNCİ BÖLÜM ............................................................................................................... 6 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE ................................................................................................ 6 

1. Âyetlerde Fitne ............................................................................................................. 7 

2. Hadislerde Fitne ............................................................................................................ 9 

3. Literatürde Fitne Kavramı .......................................................................................... 12 

4. Fitne ile İlgili Bazı Kavramlar .................................................................................... 13 

4.1. Fesad ................................................................................................................. 14 

4.2. Bağy .................................................................................................................. 15 

4.3. Hırâbe ................................................................................................................ 16 

4.4. Anarşi ................................................................................................................ 18 

4.5. Terör .................................................................................................................. 20 

4.6. Cehâlet .............................................................................................................. 21 

4.7. Fesâdü’z-zaman ................................................................................................ 22 

 

 



ix  

İKİNCİ BÖLÜM................................................................................................................ 24 

TARİHSEL SÜREÇTE FİTNE ....................................................................................... 24 

1. Yeryüzünde İlk Fitne .................................................................................................. 24 

1.1. İslâm Tarihinde İlk Fitne .................................................................................. 25 

2. Kaynağına Göre Fitnenin Çeşitleri ............................................................................. 28 

2.1. İnsanların İradesi Dışında Ortaya Çıkan Fitneler ............................................. 28 

2.2. Beşeriyetin Sebep Olduğu Fitneler ................................................................... 29 

 3. İnsanları Fitneye Sevkeden Etmenler ............................................................................. 30 

4. Fitnenin Karakteristik Özellikleri ............................................................................... 30 

4.1. Belirsiz Bir Yapıda Olması ............................................................................... 31 

4.2. Çabuk Yayılması ve Geniş Kitleleri Etkisi Altına Alması ............................... 31 

4.3. Cehâletten Beslenmesi ...................................................................................... 32 

4.4. Eylemlerinde Şer‘i Hükümlere Aykırılık Teşkil Etmesi .................................. 32 

4.5. Bölücülük ve Ayrıştırmaya Sebep Olması ....................................................... 33 

4.6. Şiddet ve Anarşi Doğurması ............................................................................. 34 

5. Fitnenin Ortaya Çıkış Biçimleri ve Fitneyi Hazırlayan Bazı Sebepler ....................... 34 

5.1. Din Temalı Fitne ............................................................................................... 35 

5.1.1. Dinî İnançları Fitne Aracı Olarak Kullanma ....................................... 35 

5.1.2. İslâmofobi ............................................................................................ 37 

5.1.3 .Misyonerlik ......................................................................................... 38 

5.1.4. İctihad Farklılıklarını Fitneye Dönüştürme ......................................... 39 

5.1.5. Şer‘i Hükümleri Literal Anlamlara Hapsetme .................................... 40 

5.1.6. Din İstismarı ........................................................................................ 40 

5.2. Siyaset Temalı Fitne ......................................................................................... 42 

5.2.1. Devlet Yönetiminde Ehliyet ve Liyakati Dikkate Almamak .............. 42 

5.2.2. Âyet ve Hadisleri Bağlamı Dışında Tefsir ve Te’vîllerle Siyasetin  

Malzemesi Yapmak .......................................................................... 43 

5.2.3. İdeolojik Gruplaşmaların Yarattığı Sorunlar ....................................... 44 



x  

5.3. İktisad Temalı Fitne .......................................................................................... 44 

5.3.1. İslâm Hukukunda Ekonomik Faaliyetlerin Düzenlenmesi .................. 46 

5.4. Irkçılık Fitnesi ................................................................................................... 47 

5.4.1. Öteki’leştirme ...................................................................................... 49 

5.5. Medyanın Kötü Amaçlar İçin Kullanılması ve İstismarı .................................. 50 

5.5.1. Dinî ve Ahlâkî Değerleri İtibarsızlaştırma .......................................... 51 

5.5.2. Gerçeğe Aykırı Bilgi Yayma ............................................................... 52 

5.5.3. Terör Örgütlerine Alan Açma ............................................................. 54 

6. İslâm Hukukunda Fitneyi Engelleyici Bazı İlkeler ..................................................... 55 

6.1. Sedd-i Zerâî‘ ..................................................................................................... 56 

6.2. Mesâlih-i Mürsele ............................................................................................. 58 

6.3. Makâsıdü’ş-Şerîa .............................................................................................. 61 

6.4. Hukukun Yürürlüğü ve Cezaların İnfazı .......................................................... 63 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ............................................................................................................ 65 

FİTNE KAPSAMINDA YER ALAN SUÇ VE CEZALAR........................................... 65 

1. Devlet Yönetimine Karşı İşlenen Suç ve Cezaları ...................................................... 67 

1.1. Bağy Suçu ve Cezası ........................................................................................ 68 

1.2. Hırâbe Suçu ve Cezası ...................................................................................... 72 

1.3. Casusluk Suçu ve Cezası .................................................................................. 74 

2. İslâm Dininin Genel İlke ve Değerlerine Karşı İşlenen Suç ve Cezaları.................... 75 

2.1. İrtidat Suçu ve Cezası ....................................................................................... 76 

2.2. İslâm Dini Aleyhinde Faaliyetlerde Bulunma ve Cezası .................................. 78 

3. Toplumsal Ahlâk İlkelerine Karşı İşlenen Suç ve Cezaları ........................................ 80 

4. İnsanlığa Karşı İşlenen Suç ve Cezalar ....................................................................... 82 

4.1. Irkçılık Suçu ve Cezası ..................................................................................... 83 

4.2. Soykırım Suçu ve Cezası .................................................................................. 85 

5. İslâm Ceza Hukuku Bağlamında Yorumlar ................................................................ 88 



xi  

6. Fitneyi Önleyici Adımlar ............................................................................................ 89 

6.1. Bireysel Görev ve Sorumluluklar ..................................................................... 90 

6.2. Devlet Yöneticilerine Düşen Görev ve Sorumluluklar .......................... 91 

6.2.1. Hukuk ve Adalet Mekanizmasının Güçlendirilmesi ........................... 92 

6.2.2. Dinî Değerlerin Korunması ................................................................. 94 

6.2.3. Hayat Standartlarının ve Yaşam Kalitesinin Arttırılması .................... 95 

7. Değerlendirme ............................................................................................................ 96 

7.1. İslâm Hukuku Açısından .................................................................................. 96 

7.2. Pozitif Hukuk Açısından ................................................................................... 97 

SONUÇ ............................................................................................................................... 99 

KAYNAKÇA .................................................................................................................... 102 

 

  



xii  

SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ 

 

AİHM : Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi 

as. 

a.mlf. 

b. 

b.y. 

: Aleyhisselam 

: aynı müellif 

: İbn 

: Basım Yeri Yok 

c. : Cilt 

çev. 

ed. 

: Çeviren 

: editör 

Hz. : Hazreti 

md. 

no. 

ö. 

Ra. 

: Madde 

: Numara 

: ölüm 

: Radıyallahu anh 

s.a.s : Sallallâhü aleyhi ve sellem 

T.C.K. : Türkiye Cumhuriyeti Kanunları 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk. : Tahkik 

ts. 

YL 

: Tarihsiz 

: Yüksek Lisans 

y.y. : Yayıncı yok 



1  

GİRİŞ 

Bir toplum için fitne, fert ve toplum hayatını ciddi manada tehdit ederek  sosyal 

düzeni alt üst eden büyük bir musibettir. Önceki asırlarda yaşamış bazı ümmetlerin Yüce 

Allah’ın gazabıyla helâk edilmesi,1 gönderilen ilahî dinlerin tahrifata uğraması,2 birçok 

devlet ve imparatorlukların yıkılması, kendi dönemlerindeki çeşitli fitne hadiseleri nedeniyle 

gerçekleşmiştir.3 Konu hakkında ümmetini sıklıkla uyaran Hz. Peygamber’in (s.a.s.) fitne 

hakkındaki söz ve uygulamalarının gerçek manada bir toplumsal çözümleme çabası şeklinde 

değerlendirilmesi mümkündür.4 Hz. Peygamber’in “Allah’a kasem ederim ki kâtil  niçin 

öldürdüğünü, maktul niçin öldürüldüğünü bilmeyecek”5 hadisi fitnenin hüküm sürdüğü 

dönemlerde  insanların nasıl bir kaosla karşı karşıya kalacaklarını haber vermektedir.  

Kur’an’da “Bir de öyle bir fitneden sakının ki o, içinizden yalnızca zalimlere zarar 

vermekle kalmaz, hepinizi etkiler. Biliniz ki Allah'ın cezası şiddetlidir”6 âyetiyle fitnenin 

yayılmacı yönü vurgulanmıştır. İmam Buhârî’nin Kitâb’ül-Fiten’in ilk babına aynı âyeti 

seçerek bu kavramla içtimâi hayatta ortaya çıkan fitneleri kastettiğini belirtmesi, fitne 

kavramının hukukî zeminde tartışılabileceği hususunda oldukça aydınlatıcı olmuştur. Bu 

çalışmada öne çıkarılan husus, fitnenin kavramsal çerçevesinden ziyade eylemsel boyutu 

hakkında İslâm hukukçularının yaklaşımı olacaktır. Fitnenin birey ve toplum için ne tür 

tahribatlara sebep olacağı,  hangi yollarla ve ne şekilde gerçekleşebileceği konusu ise bu 

çalışmanın bir diğer temasını oluşturmaktadır.   

Bu çalışmada öne çıkarılan husus, fitnenin kavramsal çerçevesinden ziyade eylemsel 

boyutu hakkında İslâm hukukçularının yaklaşımı olacaktır. Fitnenin birey ve toplum için ne 

tür tahribatlara sebep olacağı,  hangi yollarla ve ne şekilde gerçekleşebileceği konusu ise bu 

çalışmanın bir diğer temasını oluşturmaktadır.   

 
1 el-Furkân 25/39; Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî, Câmiʿu’l-beyân fî 

tefsîri’l-Kurʾân (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1310-1994), 5/471-472. 
2 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî, Ahkâmü’l-Kurʾân (İstanbul: Dârü'l-Hilâfet’i-l Aliyye, 1917-1920), 2/35. 
3 Kamil Çakın, “Fiten Rivayetleri Bağlamında Toplumların Çöküşü”, Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 5/10 (2018), 24-25-26. 
4 Ebû Muhammed (Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el- Aynî, Umdetü’l-kârî fî 

şerhi Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Darü’l-Kütübü’l İlmiye, 1321-2001), 24/269-270; Çakın, “Fiten Rivayetleri 

Bağlamında Toplumların Çöküşü”, 26. 
5 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el-Câmiu’s-Sahîh (Riyad: Daru't-Tayyibe, 2006),  

“Fiten”, 17 (No. 55-56). 
6 el-Enfâl 8/25. 



2  

1. Araştırmanın Konusu ve Amacı 

İslâm literatüründe fitne, Müslüman bir toplumun yapı taşı niteliğinde olan tüm değer 

ve yargılara zarar veren her türlü söz, fiil ve eylem olarak kabul edilmektedir.  Bu bağlamda 

fitne sadece dinî metinlerde yer alan bir kavram olmanın ötesinde, bir toplumun sosyolojik 

yapısını etkileyen çok boyutlu ve kapsamlı bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır.  

İçtimaî hayatta ortaya çıkan fitneler çoğu zaman hukukî bir suç niteliği taşıyan 

eylemlere dönüşürken, toplumdaki birlik ve beraberlik duygusuna zarar vererek toplumsal 

kargaşaya ve ayrışmalara yol açar. Siyasî alanda  görülen fitneler devletin otoritesine ve 

toplumsal düzene karşı bir tehdit unsuru olmaktadır. İktisadî fitne bilhassa haksız kazanç ve 

gelir adaletsizlikleri toplumun büyük bir kesimi arasında fakirleşmeye neden olur. Fitnenin 

ahlakî boyutunda ise zararlı alışkanlıkların ve meşru görülmeyen yaşantıların yayılması yer 

almaktadır.  

 Hz. Peygamber’in fitne hakkında verdiği haberlerin bir çoğunun günümüzde  ortaya 

çıktığı değerlendirilebilir. Hadislerde fitne hakkında nakledilen rivayetler, fitnenin bilhassa 

toplumsal düzeni yıkıcı etkilerine karşı uyarı mahiyetindedir. Bu fitnelerin bir kısmı İslâm 

dininin temel dinamiklerine karşı saldırı niteliği taşırken bir kısmı da Müslüman toplumunda 

emniyet ve asayişi ortadan kaldıracak eylemler hakkındadır. Bu çalışmanın amacı,  

Müslüman toplumlar için hayatî bir tehdit oluşturan ve yarattığı şartlara bağlı olarak 

Müslümanların başta dinî, içtimaî, siyasî, hukukî ve iktisadî hayatını altüst eden bir unsurun, 

fitnenin, özellikleri, ortaya çıkış biçimleri, sebeb olduğu bazı hadiseler ve bu hadiselerin 

İslâm hukukuna göre yasal sonuçları hakkında tespit ve değerlendirmelerde bulunmaktır. 

Ayrıca konu hakkında âyet ve hadislerde yapılan uyarılar, fitneye sebep olan  kimseler 

hakkında Hz. Peygamber ve sahabe döneminde uygulanan yaptırımlar ve verilen cezalar 

hakkında  İslâm hukukçularının görüş ve ictihadlarına yer verilmiştir. 

 2. Araştırmanın Önemi ve Özgün Değeri 

Şer‘i hukukta bir fiilin suç oluşturması için dinî veya hukukî bir normun ihlal 

edilmesi gerekmektedir. Ancak ta‘zîren verilen cezalarda görüleceği üzere kişi henüz suç 

teşkil edecek bir eylemde bulunmasa dahi fitne ihtimali bulunan durumlarda müeyyidelere 

tedbiren tabi tutulmaktadır.7 Bu tedbirler genel olarak siyasî nitelikli kararlar olup sedd-i 

 
7 Ali Şafak, “Bağy”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 4/452. 



3  

zerî‘a ve maslahat kaidelerine dayandırılarak hayata geçirilmektedir.  

Bugün halka kin ve nefret aşılayan söylemlerin, dezenformasyon üreten haberlerin, 

din ve devlet aleyhinde gerçekleştirilen provakasyon faaliyetlerinin benzerlerinin, bin dört 

yüzyıl öncesinde dahi fitne olarak değerlendirilmesi, Hz. Peygamber ve halifelerinin bu 

konularda oldukça sıkı  tedbirlere başvurmaları, konunun suç oluşturan klasik bir eylemden 

çok daha fazla önem taşıdığını ifade etmektedir. 

Fitne içeren eylemler mahiyetine göre tüm maddî ve manevî dinamiklere karşı 

problem teşkil etmektedir. Bu durum da günümüzde görülen suç çeşitliliğine imkân sağlayan 

unsurların fitne olarak değerlendirilmesini mümkün kılmaktadır.  Fitnenin, suça konu olan 

eylemleriyle İslâm ceza hukuku perspektifinde ele alınması bu çalışmanın  nirengi noktasını 

oluşturmaktadır. Ayrıca İslâm alimlerinin fitne kavramına yükledikleri anlam ve fitneye 

karşı tepkileri, Hz. Peygamber ve sahabe döneminde fitne sebebi olarak görülen kimselere 

verilen emsal kararlardaki görünürlüğü üzerinden fitne konusu hukukî zemine taşınmaktadır. 

Bu bağlamda İslâm ceza hukukunda fitne kavramının tarihsel süreç içerisindeki gelişimi ve 

suç teşkil eden eylemlerle ilişkisi incelenerek fitneye karşı alınan hukukî tedbirlerin 

günümüzdeki suç kavramlarıyla bağlantısı ortaya konulacaktır. 

3. Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakları  

Bu çalışmada nitel araştırma yöntemi izlenmiştir. Tezde “fitne” kavramı, İslâm ceza 

hukuku bağlamında ele alınmış, fitne olgusunun toplumsal bütünlüğe etkisi ve hukukî 

boyutları üzerinde durulmuştur. Araştırmada İslâm hukukunun temel kaynakları olan 

Kur’an, Sünnet ve farklı mezheplere ait klasik fıkıh eserleri temel başvuru kaynağı olarak 

kullanılmıştır. Verilerin değerlendirilmesi sürecinde içerik analizi yapılarak, fitne 

kavramının kazandığı anlamlar ve bu anlamların ceza hukuku bağlamındaki yeri 

yorumlanmıştır. İslâm ceza hukukunda fitneyi ele alan müstakil bir esere rastlanılmadığı için 

konuya temas eden ansiklopedi maddeleri ile tez ve makalelere başvurularak konunun tahlili 

yapılmıştır.  

Bu çalışma üç bölümden oluşmaktadır. İlk  bölümde konunun kavramsal çerçevesi 

çizilmiş, fitne kavramının Kur’an ve hadis metinlerindeki kullanımlarına dikkat çekilmiş, bir 

çok İslâm alimine ait klasik kaynaklarda bu kavrama yüklenen anlamlar tesbit edilmiştir. 

Fitnenin İslâm ceza hukukunda tanımlanması, hükümlere konu edilmesi bakımından yeri ve 



4  

önemi ele alınmıştır. Ayrıca konuyla bağlantılı kavramların fitne ile ilintisi ve hukukî 

sonuçları üzerinde  durulmuştur. Bu bağlamda İslâm hukuk literatüründe hangi eylemlerin 

fitne kapsamında yer aldığı, bu eylemlerin suç unsuru taşımaları halinde ne tür müeyyidelere 

tabi tutulduğu konusu değerlendirilmiştir. 

İkinci bölümde fitnenin tarihi arka planı üzerinde durulmuş, henüz Hz. Peygamber 

zamanında yaşanan bazı hadiselerin Müslümanlar arasında fitnenin ilk nüvelerini 

oluşturduğu, Hz. Ebû Bekir (ö. 13/634) ve Hz. Ali (ö. 40/661) dönemlerinde  toplumda 

huzursuzluk yaratacak bir çok hadisenin vücuda geldiği ifade edilmiştir. Daha sonra 

toplumsal bölünmelere sebep olması yönüyle fitnenin ortaya çıkış nedenlerine dikkat 

çekilmiş, bu nedenler ayrı başlıklar altında hukuki sorumluluklarına yer verilmeden 

açıklanmaya çalışılmıştır. 

Son bölümde ise fıkıh literatüründe fitne olarak tanımlanan suç çeşitleri ele alınmış, 

bu suçların müeyyideleri hakkında bilgi verilmiştir. Ayrıca İslâm hukukçularının konuya 

yaklaşımı, fitne hakkındaki görüş ve düşünceleri aktarılmıştır.  

Araştırmamız kapsamında, İslâm ceza hukukunda fitneyi doğrudan ele alan bir  

çalışmaya rastlanmamıştır. Ancak fitneyi, fitneye konu olan eylemleri hadis ve fıkıh 

kaynaklarında bulmak mümkün olduğu gibi meselenin hukuka ait boyutu başta Hz. 

Peygamber ve sahabe dönemi uygulamalarında olmak üzere İslâm tarihi kitaplarında yer 

almaktadır.  

Çalışmamızda kullanılan eserlerde fitne olarak ifade edilen eylemlerin tespitinde ve 

bu eylemler hakkında belirlenen şer’î cezaların ortaya konması amacıyla  birden fazla 

mezhebin temel kaynaklarından istifade edilmiştir. Bu bağlamda, Ebû Muhammed Alî b. 

Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî’nin (ö. 456/1064) el-Muhallâ’sı, Ebû Bekr 

Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî’nin (ö. 483/1090) el-Mebsût adlı 

eseri, Ebü’l-Hasen Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl el-Ferganî el-Merginânî’nin 

(ö. 593/1197) yazdığı el-Hidâye ve Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-

Dımaşkî’ye (ö. 1252/1836) ait Reddü’l-Muhtâr gibi İslâm hukukunun önde gelen 

eserlerinden istifade edilmiştir.  

Âyetlerde yer alan fitne kelimesinin kavramsal çerçevesini belirlemek adına, Ebû 

Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî’nin (ö. 310/923) Câmiʿu’l-beyân fî 

tefsîri’l-Kurʾân adlı eseri, Ebü’l Fidâ İbn Kesîr’in (ö. 774/1373) Tefsîri’l-Kur’âni’l-ʿazîm’i 



5  

ve Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî es-San‘ânî el-Yemenî (ö. 

1250/1834)’ye ait Fethu’l-kadîr adlı tefsîr bu çalışmada en sık başvurulan kaynaklar 

arasındadır. Ayrıca konuyu doğrudan desteklemek için temel hadis kaynakları ve şerhlerden 

sıkça istifade edilmiştir. Türkiyede hadis kaynakları esas alınarak fitne üzerine yapılan 

çalışmalar arasında İbrahim Canan’ın Ahirzaman Fitnesi ve Anarşi kitabı fitneyi sosyolojik 

hadiseler üzerinden açıklayan bir çalışma iken, Ali Çelik’in sonradan kitap halinde basılan 

Hz. Peygamber’in Hadislerinde Fitne adlı doktora tezi de bu alanda dikkat çeken çalışmalar 

arasındadır. 

Bunun yanı sıra, çağdaş İslâm hukukçularının eserleri de literatür taramasına dahil 

edilmiştir. Özellikle, Abdulkadir Ûdeh, Abdülkerîm Zeydân, Yûsuf el-Karadâvî ve 

Hayreddin Karaman’ın eserlerine başvurulmuştur. Yine bu alanda çalışmaları olan Yaşar 

Yiğit ve Yüksel Salman’ın eserleri, bu çalışmaya günümüz İslâm hukuk düşüncesi açısından 

değerli katkılar sağlamaktadır.  

Çağdaş İslâm hukuku literatüründe ise TDV İslâm Ansiklopedisinin ilgili maddeleri 

ve çeşitli akademik makalelerle çalışmanın teorik çerçevesi desteklenmiştir. 

Son dönem çalışmaları arasında yer alan bazı eserler doğrudan konumuzla ilgili 

olmamakla birlikte, fitne ile ilgili genel literatür içerisinde yer almaktadır. Örneğin, Aydın 

Dağlı’nın Fitne Ortamında Ahkamın Değişmesi adlı yüksek lisans tezi, Mustafa Yumuk’un 

kaleme aldığı “Fitne’’ Kelimesinin Geçtiği Âyetlerin İncelenmesi -Te’vilâtu’l-Kur’ân 

Bağlamında başlıklı çalışması bu bağlamda değerlendirilmiştir. Her ne kadar bu çalışmalara 

tezin içerisinde yer verilmemiş olsa da, söz konusu eserler, güncel literatürde konuyla ilgili 

yapılan çalışmaların varlığını ve çeşitliliğini göstermesi açısından önemlidir. Bilhassa Oktay 

Demirbaş’ın Kur’an’da Fitne Kavramının Semantik Tahlili adlı tezi, fitnenin âyetlerde 

kullanımı üzerine yapılan değerli bir araştırma olarak öne çıkmaktadır. 

  



6  

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

İslâmî literatürde geniş bir kullanım ve etki alanı kazanmış olan fitne kelimesine âyet 

ve hadislerden yola çıkılarak birçok anlam verilmiştir.  Bilhassa İslâm dünyasında çok ciddi 

parçalanmalara sebep olan bazı hadiseler, fitne olarak adlandırılmış olup8 toplumsal 

bölünmelerin gerekçesini oluşturan kaos, anarşi, yolsuzluk ve dinî dezenformasyon çabaları 

gibi olumsuz bir çok eylem fitne kavramına dahil edilmiştir.9 Mezhep kavgaları, siyasî 

ihtilaflar ve iktidar mücadeleleri fitnenin tetiklediği kaotik ortamlarda meydana gelen 

hadiselerin yalnızca bir kısmıdır.10 

Allah’ın dininin tahrif edilmesinden soykırıma varıncaya kadar fitnenin bir çok çeşidi 

mevcuttur. İslâm dini aleyhinde bulunma, dinin emir ve yasaklarına karşı gelme, maruf örfte 

yer alan ahlak kurallarını hiçe sayma,  kamu nizamına baş kaldırma, toplumda emniyet ve 

asayişi bozacak eylemler gerçekleştirme, devlete karşı casusluk ve savaş gibi faaliyetlerin 

tamamı fitnedir. Fitne ülke ve millet bütünlüğünü bozan, siyasî ihtilaflara, toplumsal 

bölünmelere ve ahlakî dezenformasyona neden olan bir olgudur.  

Fitnenin temelde İslâm dinini tanımama, reddetme ve dinin emirlerine karşı 

itaatsizlik anlamları bulunmaktadır. Bununla beraber ekonomiyi altüst eden, karaborsa, fahiş 

fiyat uygulamaları, faiz, dolandırıcılık vb ise fitnenin başka bir boyutunu oluşturmaktadır. 

Fitne kavramının  özellikle savaş, zulüm, işkence ve katliam eylerini de içeren oldukça geniş 

bir muhtevası bulunmaktadır.  

Fitne ekseninde gerçekleşen eylemler ve nihayetinde Müslümanlar arasında birlik 

şuurunun yitirilmesi sonucu Müslüman toplumlar oldukça zayıflamış, zamanla bu toplumlar 

başka ülkelerin saldırılarına maruz kalarak bir çok İslâm ülkesi tarih sahnesinden silinmiştir. 

İslâm dünyasında fitnenin yaygınlaştığı dönemlerde yaşanan tüm bu olumsuz hadiseler, 

fitnenin  bireysel bazı eylemler olarak değil, toplumsal düzeyde yıkıcı etkilere sahip bir olgu 

 
8 Veysel Aktürk, Hz. Peygamber Döneminde Öldürülmeleri Emredilenler ve  Öldürülme Nedenleri (Konya: 

Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2009),  313. 
9 Remzi Kaya, “Kur’an Ayetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 17/2 (2008), 11; Ali Karataş, “Kur’ân’da Çokanlamlı Kelimelerde Anlamın Tayini Meselesi -Savaş 

Ayetleri Bağlamında Fitne Kavramı Örneği”,  Marife  13/1 (Nisan 2013), 75.  
10 Mustafa Çağrıcı, “Fitne”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstabul: TDV Yayınları, 1996), 13/158-

159. 



7  

olarak görülmesine neden olmuştur.11  

Çalışmanın bu bölümünde Kur’an’da savaş için dahi gerekçe oluşturan12 ve 

hadislerde ısrarla dikkat çekilen bir olgunun/fitnenin kullanımı üzerinde durulacaktır. Ayrıca 

literatürde fitne ile ilintili bazı kavramlar ele alınacak, fitnenin İslâm hukukunda oturtulduğu 

kavramsal çerçeveye yer verilecektir. 

1. Âyetlerde Fitne 

Fitne kelimesi Kur'ân-ı Kerîm'in otuz dört âyetinde doğrudan, yirmi altı âyetinde ise 

türevleri ile  yer almaktadır. Bu kavram âyetlerde sınama,13 imtihan, kişinin baş etmekte 

zorlandığı müsibetler (salgın hastalıklar da dahil),14  Müslümanlara karşı teşkilatlanma ve 

şirk,15 küfür, dalâlet, sapıklık, Allah’ın belirlediği hükümlere karşı gelme,16 müşriklerin 

müslümanlara uyguladıkları ve şirke döndürmeyi amaçlayan baskılar,17 insanları birbirlerine 

düşürüp tefrika çıkarma,18 müşriklerin sebep olduğu mihnet ve sıkıntılar, düşman saldırısı,19 

günah, batılı yayma, cihada engel olma,20 şeytanın hilesi,21 bâtıl inanç ve kuruntu,22 azap, 

saptırma, Allah’tan başkasına kullukta bulunma,23  ateşe atma,24 nifâk ve küfrünü gizleme,25 

 
11 Aynî, Umdetü’l-kârî, 18/340; Aydın Taş, “Klasik Fıkıh Doktrininde Fitne Kavramının Kullanımı ve Ahkâma 

Etkisi: Serahsî Örneği”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/1 (2015), 7. 
12 el-Bakara 2/193. 
13 el-Bakara 2/102; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 1/319-320. 
14 Tâhâ 20/ 40; el-A‘râf 7/155; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 5/196; Ebû Hâtim Muhammed b. 

Hibbân b. Ahmed el-Büstî, es-Sîretü’n-nebeviyye ve ahbârü’l-hulefâ (Beyrut: el-Kütübü’s-Sakafiyye, 

1407/1987), 2/175;Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî es-San‘ânî el-Yemenî, 

Fethu’l-kadîr (Beyrut: Daru’l-Marife, 1428-2007), 909. 
15 en-Nisâ 4/91; et-Tevbe 9/49; Ebü’l-Fidâ İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm (Kahire: 421/2000), 2/216; 

Aynî, Umdetü’l-Karî, 18/143; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 318; Abdülkerîm Zeydân Behîc (Bîc) el-Ânî el-Kehlî 

el-Muhammedî (el-Mehmedî), el-Medhal Li Diraseti’ş-Şeriati’l-İslâmiyye (Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 

1465/2005), 431.  
16 el-Mâide 5/41; Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî, Ahkâmü’l-Kurʾân, 2/124; ; Ebû 

Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er- Râzî et-Taberistânî, Mefâtîhu’l-ğayb 

(Beyrut: Darü’l-Fikr, 1401-1981), 11/240; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 5/219.  
17 el-Bakara 2/193-197; en-Nisâ 4/91; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kurʾân, 2/504-505-523; Râzî, 

Mefâtîhu’l-ğayb, 5/143-144.  
18 Âl-i İmrân 3/7; Ebû Ubeyde Ma‘mer b. Müsennâ, Mecâzü’l-Kurʾân (Kahire: El-Hanci Kütüphanesi, 1381), 

1/ 86; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 201. 
19 en-Nisâ 4/101; Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 11/23; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 4/238-239. 
20 et-Tevbe 9/49; Ebû Muhammed Abdullāh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, Kitâb’ü (Teʾvîlü) Müşkili’l-

Kurʾân (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, yy.), 260; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 576. 
21 el-A‘râf 7/27; Cessâs, Ahkâmü’l-Kurʾân, 3/30; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 470. 
22 el-Hac 22/53; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 970. 
23 es-Sâffât 37/162; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 6/329. 
24 el-Burûc 85/10; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 7/495; Aynî, Umdetü’l-Karî, 23/67. 
25 el-Hadîd 57/14; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 7/224; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 1457. 



8  

sihir,26 delilik,27 ve kâinattaki dengenin  alt üst olması şeklinde geçmektedir. Ayrıca hayır ve 

şerle deneme anlamında insanın kişisel ve toplumsal zaaflarla imtihan edilmesi Kur’an’da 

fitne kavramıyla ifade edilmiştir.28 Yüce Allah kulların hangi fiili işleyeceğini fiil meydana 

gelmeden önce bilmesine rağmen bu durumu fitne kavramıyla bizlere bildirmiştir çünkü 

Allah’ın kullarını hayır ve şerle denemesi imtihan şeklinde gerçekleşmektedir.29 

İnsanları doğru yoldan saptırma ve Yahudilerin Hz. Peygamber’den kendi arzularına 

göre hüküm vermesini talep etmeleri de Kur’an’ın fitne kavramına yüklediği anlamlara 

dahildir.30 Kimi âyetler fitnenin çeşitleri üzerinde dururken31 diğer bazı âyetlerde ise fitne 

kavramı ilâhî azabı gerektiren sebep anlamında kullanılmıştır.32 Dolayısıyla fitne sadece 

dünyevî sıkıntıların değil, insanın ahirette karşılaşılabileceği azabın da sebebi olmaktadır. 

Enfâl sûresinde “Ey mü’minler! Öyle bir fitneden sakının ki yalnız zulmedenlere has 

kalmaz, masumları da kuşatır”33 ifadesiyle fitnenin yaygın olduğu toplumlarda zalim ve 

mazlum ayırt etmeksizin herkese isabet edeceğine dikkat çekilmiştir.34 Bir başka âyette  

fitnenin insan öldürmekten daha kötü bir durum olduğuna dikkat çekilirken, yeryüzünde 

fitne son bulup tevhid inancı yeryüzüne hakim kılınana kadar Müslümanlara savaş emri 

verilmektedir.35 Medenî birer sûre olan el-Bakara, en-Nisâ, el-Enfâl, et-Tevbe ve el-Ahzâb 

sûrelerinde bu kavramın doğrudan veya dolaylı olarak savaşla ilgili bir bağlam içerisinde 

zikredilmesi dikkat çekmektedir.36  

Kur’an’ın “Bilin ki mallarınız ve çoluk çocuğunuz birer fitnedir. Allah katında ise 

 
26 Yûnus 10/ 81; Cessâs, Ahkâmü’l-Kurʾân, 1/49. 
27 el-Kalem 68/6; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 7/345; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 1516. 
28 el-Enbiyâ 21/22-35; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kurʾân, 5/252; İşler, “Fitne Katilden Beter mi”, 145; 

Taş, Klasik Fıkıh Doktrininde Fitne Kavramının Kullanımı ve Ahkâma Etkisi: Serahsî Örneği”, 4. 
29 Hasibe Erdoğan Karimi, “Nesefî Tefsiri’nde Fitne Kavramı”, Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi 11/3 

(2024), 1491. 
30 el-Mâide 5/49; Müsennâ, Mecâzü’l-Kurʾân, 1/168; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 5/250/251; Karimi, 

“Nesefî Tefsiri’nde Fitne Kavramı”, 494. 
31 el-Bakara 2/11-27-30-205; el-Mâide 5/32-33; el-A‘râf  7/47-85; er-Ra‘d 13/25; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî 

tefsîri’l-Kur’ân, 1/559; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kur’âni’l-ʿazîm, 5/184-185; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 31-41-44-

367-368. 
32 et-Tevbe 9/49; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 576. 
33 el-Enfâl 8/25. 
34 Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 534. 
35 el-Bakara 2/191-193; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 1/519; Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed 

b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-. el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kurʾân (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2006), 3/427. 
36 Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 2/505-506; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 4/238-239; 

Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 134-576; Ali Karataş, “Kur’ân’da Çokanlamlı Kelimelerde Anlamın Tayini 

Meselesi -Savaş Ayetleri Bağlamında Fitne Kavramı Örneği”,  Marife Dini Araştırmalar Dergisi 67/87 

(Bahar 2013), 75. 



9  

büyük bir mükâfat vardır”37 âyetinde mal varlığı ve aile de kişi için kendisini Allah’a 

kulluktan alıkoyması durumunda insana verilen nimetler de birer fitne olarak ifade 

edilmiştir.38 Diğer yandan Müslümanların uğrayacakları herhangi bir sıkıntının diğer din 

mensupları tarafından yanlış sonuçlar çıkarılmasına yol açacak bir fitne olarak 

değerlendirildiği “Rabbimiz! Bizi inkâr edenler için bir fitne konusu yapma” âyeti gereğince 

anlaşılmaktadır.39 

2. Hadislerde Fitne 

Fitne kelimesi hadislerde çok anlamlı bir kavram olarak kullanılmaktadır. Ancak 

özellikle Hz. Peygamber'in vefatından sonra ümmeti etkisi altına alacak, genel olarak 

Müslümanların imtihan edileceği ve bazen kıyametin habercisi olarak zuhur edecek olayları 

ifade eden bir kavramdır.40 Bununla beraber hadis ıstılahında fitne, İslâm toplumunda 

görülen sosyal kargaşa ve anarşi, savaş ve ölümle sonuçlanan tüm kaotik hadiseleri 

içermektedir.41 Ayrıca ahlâkî bozulma,42 İslâm dünyasında görülecek dinî,43 sosyal ve siyasî 

çalkantılar,44 iktidar mücadeleleri için gerçekleşecek silahlı çatışmalar da hadislerde fitne 

kavramına yüklenen anlamlara dahildir.45  

Hz. Peygamber bir hadisinde Allah’tan ümmeti adına üç şey istediğini ilk ikisinin 

gerçekleşeceğini ancak üçüncü olarak ümmetimin birbirine düşürülmemesini talep ettiğini 

ancak bu duanın geri çevrildiğini söylemiştir.46 Başka bir hadiste “Yakında büyük fitneler 

olacak o fitnelerde oturanlar ayaktakilerden, ayaktakiler yürüyenlerden, yürüyenler 

koşanlardan daha hayırlı olacaklar” buyurulmuştur.47  

 
37 el-Enfâl 8/28. 
38 Aynî, Umdetü’l-kârî, 23/67; Mesut Erdal, “Kur’an’ da Fitne Kavramı Üzerine Düşünceler”, Dicle 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 (1999), 221. 
39 el-Mümtehine 60/5.  
40 Tirmizî, “Fiten”, 21 (No. 2184); Çakın, “Fiten Rivayetlerinin Tabiatı”, 1; Taş, Klasik Fıkıh Doktrininde Fitne 

Kavramının Kullanımı ve Ahkâma Etkisi: Serahsî Örneği”, 4. 
41 Aynî, Umdetü’l-kârî, 247-264. 
42 Ebû Abdillah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh (Dımeşk: Dâru’l-İbni Kesîr, 2002-1423), 

'Fiten", 17 (No. 7096); Muhammed b. Îsâ b. Sevre Yezîd et-Tirmizî, el-Câmiu’s-Sahîh (Beyrut: Dârü’l-

Garbi’l İslâmî, 1996), “Fiten”, 8 (No. 2168). 
43 Buhârî, “Fiten”, (No. 8049); Müslim, “İman”, 186 (No. 118); Tirmizî, “Fiten”, 30 (No. 2195); Hattâbî, 

Aʿlâmü(İʿlâmü)’l-hadîs fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 1/480. 
44 Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî, es-Sünen  (Riyad: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

ts.), “Melâhim”, 5 (No. 4297); Tirmizî, “Fiten”, 51 (No. 2229). 
45 Buhârî, “Fiten”, 10 (No. 7083-7097); Tirmizî, “Fiten”, 32 (No. 2202); Aynî, Umdetü’l-kârî, 18/144.  
46 Tirmizî, “Fiten”, 14 (No. 2175). 
47 Buhârî, “Fiten”, 9 (No. 7081); Ebû Muhammed Zekiyyüddîn Abdülazîm b. Abdilkavî b. Abdillâh el- 

Münzirî, Muhtasaru Süneni Ebî Dâvûd (Katar: el-İdâratü’l Aümeti’l-Evkaf, 1442-2021), 8/260. 



10  

Fitne dinî zafiyet ve irtidat,48 içtimâî karışıklıklar,49 zulüm50 ve savaş olarak da 

hadislerde yer almaktadır.51  Bir rivayette “İnsanlar zâlimi ve zulmünü görüp de onu 

zulümden el çektirmezlerse Allah’ın onların hepsinin başına bir ceza indirmesi çok 

yakındır”52 ifadeleri kullanılmıştır. 

Fitnenin yayılmacı yönüne dikkat çeken Hz. Peygamber, fitneyi deniz dalgalarına53 

ve yağmur sellerine benzetmiştir.54   Bilhassa kıyamet kopmadan önce vuku bulacak bazı 

hadiseler de fitne hakkında gelen rivayetlerde yer almaktadır.55 Öyle ki insanların 

bulundukları şartlarda yaşamaktansa, kabirlerdeki ölülere gıpta edeceklerinden 

bahsedilmektedir.56 Hz. Peygamber de dualarında hayatın ve ölümün, kabir ve cehennemin 

fitnelerinden Allah’a sığınmış,57 fitnenin sonraki zamanlarda tüm Arapların evlerine girecek 

kadar yayılacağını ümmetine haber vermiştir.58 Ebû Hüreyre’den nakledilen bir rivayette 

“İnsanlar öyle günler görecek ki, katil niçin öldürdüğünü, maktul de niçin öldürüldüğünü 

bilemeyecek” denilmektedir.59 Tüm bu sebeplere dayanarak fitne zamanı iyilikleri emretmek 

ve kötülüklerden sakındırmak için gayret göstermek gerektiği de hadis metinleri arasında 

yer almaktadır.60  

Hz. Peygamber, fitnenin Müslümanlar arasında tefrikaya sebep olacağına dikkat 

çekmiş, Yahudi ve Hıristiyanlar gibi kendi ümmeti içerisinde de mezhepsel ve ideolojik 

ayrışmaların yaşanacağını  haber vermiştir.  Öyle ki Müslümanların yetmiş üç fırkaya 

bölüneceğini, bunlardan sadece bir grubun ateşten kurtulacağını ifade ederek ümmetini 

uyarmıştır.”61  

 
48 İbn Mâce, “Fiten”, 10  (No. 3962); Müslim, “İman”, 186 (No. 118); Tirmizî, “Fiten”, 30 (No. 2195). 
49 Buhârî, “Fiten”, 8 (No. 7079-7080);  Tirmizî, “Fiten”, 28 (No. 2193); Müslim, “İman”, 66 (No. 119). 
50 Tirmizî, “Fiten”, 8 (No. 2168). 
51 Hattâbî, Aʿlâmü(İʿlâmü)’l-hadîs fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 2/2328. 
52 Tirmizî, “Fiten”, 8 (No. 2168). 
53 Buhârî, “Fiten”, 17 (No. 7096).  
54 Buhârî, “Fiten”, 4 (No. 7060); Aynî, Umdetü’l-kârî, 24/270. 
55 Ebû Dâvûd, “Fiten”, 1 (No. 4255); Aynî, Umdetü’l-kârî, 23/8; İlyas Çelebi, “İslâm Kaynaklarında Fiten, 

Melahim ve Herc İnançları”,  Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, ll-12 (1993-1994), 156. 
56 Buhârî, “Fiten”, 22 (No. 7115); Müslim, “Fiten”, 18 (No. 53). 
57 Buhârî, “Cihad”, 25 (No. 2823); Hattâbî, Aʿlâmü(İʿlâmü)’l-hadîs fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 2/2328; Aynî, 

Umdetü’l-kârî, 23/7.  
58 Buhârî, “Cizye”, 15 (No. 3176). 
59 Müslim, “Fiten”, 56 (No. 2908). 
60 Tirmizî, “Fiten”, 11 (No. 2162); Ebû Ya‘lâ Muhammed b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Halef el-Ferrâ, el-

Emr bi’l-maʿrûf ve’n-nehy ʿani’l-münker (Medine: Mektebetü’l Ulum ve’l-Hikem, ts.), 82. 
61 İbn Mâce, “Fiten”, 17 (No. 3991); Ebû Dâvûd, “Sünnet”, 34 (No. 4596); İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 

3/13; İsa Onay, “Toplumsal Şiddet Bağlamında Fiten Hadislerine İlişkin Bir Değerlendirme”, Gümüşhane 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (Ocak 2020), 41. 

 



11  

Hadis kaynaklarında geçen “Karanlık gecenin parçaları gibi olan fitnelerden önce, 

hayırlı ameller işlemede acele edin. O fitne geldi mi kişi mü’min olarak sabaha erer de kafir 

olarak akşama girer. Mü’min olarak akşama erer de kafir olarak sabaha ulaşır, dinini basit 

bir dünya menfaatine satar”62 rivayeti fitneye maruz kalan kimseler hakkında meselenin 

itikadî boyutunu ifade ederken, Hz. Peygamber’in, tefrika çıkaran kişilerin, ağır cezalarla 

tecziye edilmesini emretmesi63 de konuyu yasal zemine taşımaktadır.  

Bunun yanında, Hz. Peygamber’in, fitne zamanlarında insanların toplumdan 

uzaklaşmasının ve yalnızlığı tercih etmesinin kendisi için daha hayırlı olacağına dair tavsiye 

mahiyetindeki hadisleri de bulunmaktadır.64 

Hadisçiler toplumsal düzen ve sosyal barışa ilişkin hadisleri genellikle müstakil fiten 

kitaplarında ve hadis eserlerinin fiten bölümlerinde nakletmişlerdir. Örneğin Ebû Abdillâh 

Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî (ö. 256/870), gelecekte ümmetin çeşitli 

sıkıntılar yaşayacağına ve kıyamete doğru ortaya çıkacak toplumsal ve ahlakî bozuklukları 

anlatan hadisleri topladığı bölüme Kitâbu’l-fiten adını vermiştir. Ebü’l-Hüseyn Müslim b. 

el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî (ö. 261/875) ise bu hadisleri kitâbu’l-fiten ve eşratü’s-sâat 

başlığı altında ele alarak kıyamete yakın gerçekleşecek alametleri konu edinmiştir.65 Fiten 

başlığı altında devlet başkanına ve idarecilere karşı nasıl davranılması gerektiğini, 

müslümanlar arasındaki iç savaş ve kargaşa dönemlerinde takınılacak tavrı, gelecekte ortaya 

çıkması beklenen felaketler ve kıyamet belirtileri gibi konuları ele almışlardır. Ayrıca fitneyi 

kaos, kargaşa ve iç savaş şeklinde değerlendirmiş ve hadis kitaplarında da bu şekilde yer 

vermişlerdir. Örneğin Buhârî, zamanla insanların cehalette ve dini konulardaki gevşeklikte 

birbirine benzemesi, amellerinin azalması ve fitnenin çoğalması, öldürme olaylarının artması 

gibi olumsuz gelişmelerin vuku bulacağını haber veren hadisleri "Fitnelerin Zuhuru" adını 

taşıyan babda toplamıştır. Bu suretle fitne kavramının kapsamını toplumda dinî, ahlakî, ilmî 

ve içtimaî çöküşü içine alacak şekilde geniş tutmuştur.66  

İslâm dünyasında yaşanan kaos ve çatışmaların günümüzde milyonlarca insanın 

hayatını kaybetmesine neden olduğu düşünüldüğünde, hadis âlimlerinin fitne rivayetleri 

üzerinde ısrarla durmaları, eserlerinde fiten başlığı altında müstakil bölümler açarak henüz 

 
62 İbn Mâce, “Fiten”, 10  (No. 3962); Müslim, “İman”, 186 (No. 118); Tirmizi, “Fiten”, 30 (No. 2196). 
63 Müslim, “İmaret”, 59 (No. 1852); Ebû Dâvûd, “Sünnet”, 30 (No. 4762). 
64 Hattâbî, Aʿlâmü(İʿlâmü)’l-hadîs fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 1/154. 
65 Hatice Gürbüz, Gayb Ve Fiten Hadisleri Çerçevesinde Medine-i Münevvere (Bursa: Uludağ Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020), 35. 
66 Çağrıcı, “Fitne”, 13/157. 



12  

kendi dönemlerinden itibaren konu hakkında gösterdikleri hassasiyetin haklılığını ortaya 

koymaktadır.  

3.  Literatürde Fitne Kavramı 

Fitne kelimesi lügatta, iyisi ve kötüsünün ayırt edilmesi için altın ve gümüşü eritmek 

manasında f-t-n kökünden türetilmiş bir isimdir. Bir insanın iyiliğini ve kötülüğünü ortaya 

çıkaran imtihan ve tecrübelere fitne denir.67 Bu nedenle sözlüklerde kişinin hoşuna gitmeyen 

durumlar karşısındaki tavrı imtihan olarak adlandırılmıştır. Bir kimse için filanca dünyaya 

meftundur cümlesiyle o şahsın dünyaya çok fazla meylettiği ve bu nedenle doğru yoldan 

ayrılarak, sınırları aştığı anlatılmak istenmektedir. Bir başka tanımında fitne, haktan sapma 

manasında kullanılmıştır. Fitne kavramı ayrıca azap, işkence ve eziyet anlamına da 

gelmektedir.68  

Bir kimseyi denemek için zor işlere maruz bırakmak, görüşünden döndürmek, kişinin 

malını veya aklını kaybetmesi, kadının metalaştırılması,69 dinden sapmak, imtihan, sıkıntı, 

üzüntü, belâ, küfür, baskı, şirk, işkence, aldatma, günah, şeytanın hile ve tuzağı, kuruntu, 

delilik, nifak, bâtıl inanç, Müslümanların dinden döndürülmeleri için gösterilen çaba,70 dinî 

ve siyasî çalkantılar, görüş ayrılıkları ve ihtilaflar, kaos, kargaşa ve savaş gibi fitne 

kelimesine yüklenen birçok olumsuz anlam bulunmaktadır.71 Kur’an ve hadis metinlerinin 

hiçbir ilke gözetmeksizin, hevâî düşüncelere göre yorumlanması da fitnedir.72  

  

 
67 Aynî, Umdetü’l-kârî, 23/67; Ebû’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el -İsfahânî, el-

Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân (Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1961), 1/623-625; Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed 

b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî, Lisânü’l-Arab (Kahire: Darü’l-Meârif, 1119), 2/3344; 

Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed el- Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-muhît  (Dımeşk: 

Müssesetü’r-Risâle, 1998), 1221. 
68 Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el Hüseynî 

Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Kâmûs (Kuveyt: Darü’l-Hidâye, 2001), 35/489-498. 
69 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-muhît, 1221; 
70 İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 148; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 7/495; Ebû Bekr Ahmed 

b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakî, Ahkâmü’l-Kurʾân (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1439/2018), 259; İbn Kesîr, 

Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 4/190; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 1516. 
71 Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 2/506; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 2/3344; Fîrûzâbâdî, el-

Kâmûsü’l-muhît, 1221; ; Emrullah İşler, “Fitne Katilden Beter Mi?”, İslâmiyat Dergisi 2/2 (Haziran 1999), 

146; Ali Karataş, “Kur’an’da Çok Anlamlı Kelimelerde Anlamın Tayini Meselesi-Savaş Ayetleri 

Bağlamında Fitne Kavramı Örneği”, Marife 13/1 (Bahar 2013), 85-87. 
72 Muhammed Ali es-Sâbûnî, Safvetü't-Tefâsîr (İstanbul: Yasin Yayınevi, 2010), 1/228; İşler, “Fitne Katilden 

Beter Mi?”, 139-140; Taş, Klasik Fıkıh Doktrininde Fitne Kavramının Kullanımı ve Ahkâma Etkisi: Serahsî 

Örneği”, 7. 



13  

Renk, ırk ve dili ne olursa olsun insanların eşit olduğu ilkesini  bir kenara bırakarak, 

belli bir halkın veya ırkın üstünlüğünü  ileri sürmek de  fitne olarak adlandırılmıştır.73  

Fitne hakkında kullanılan ifadeler, çoğunlukla bu eylemlerin İslâm dinine karşı 

yapılan açık ve gizli tüm saldırıları içerdiğini göstermektedir. Şirk, dinden dönme, Allah’ın 

yasaklarını çiğneme ve vatanından çıkarılma birer fitnedir.74 Allah ve Rasulüne savaş açarak 

İslâm inancına ve mukaddesatına saldırmak, yeryüzünde bozgunculuk yapmak, halkın 

emniyet ve asayişini yıkmaya yönelik faaliyetlerde bulunmak, hukuk nizamına karşı 

kanunsuzluk ve anarşiyi esas alacak eylemlerde bulunmak da fitne kavramına dahil 

edilmiştir.75  

Türkçede fitnenin lügat manasına bozgunculuk, belâ, mihnet, sıkıntı, ayartma, fesat, 

ara bozma, karışıklık, ihtilâl, dinsizlik, canilik, cezâ, delilik, ara bozan, isyan, baş kaldırı, 

kargaşa, ayaklanma, imtihan, deneme, sihir, büyü, baştan çıkartma ve azap şeklinde anlamlar 

yüklenmiştir.76 Ayrıca ceza, canilik, ihtilaf ve dinsizlik, terör77 ve ihtilal anlamıyla da bu 

kavram Arapça kullanımındaki benzer anlamlarıyla dilimize geçmiştir.78 

Literal anlamı dikkate alındığında fitne sözcüğü, genel yapısı itibariyle bireyi ve 

toplumu İslâm dinînin emirlerinden uzaklaştıran, toplumda huzur ve istikrarı zedeleyen her 

türlü fikir, gayrı ahlâkî fiil ve eylemler bütünü olarak ifade edilmektedir. 

4. Fitne ile İlgili Bazı Kavramlar 

Fitne kavramı, anlam itibariyle çok yönlü bir yapıya sahip olup farklı sosyo politik 

ve dini alanlarda çeşitli anlamlar kazanmaktadır. Bu bölümde fitneyi tetikleyen ve 

yayılmasını kolaylaştıran başta fesad, bağy, hırâbe, terör, anarşi ve cehâlet kavramlarının 

niteliği ve fitne ile bağlantısı üzerinde durulacaktır. Buna ek olarak fitnenin 

yaygınlaşmasında zamanın ve toplumsal şartların menfi manada değişmesini ifade eden 

fesâdü’z-zaman kavramına da değinilecektir. 

 
73 Adnan Bülent Baloğlu, Irkçılık (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2017), 9. 
74 Hüseyin Çelik, “Kur’an’da Savaşla İlgili Getirilen Düzenlemeler”, Manas Sosyal Araştırmalar Dergisi 6/3 

(Temmuz 2017), 40. 
75 İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 2/3344; Karimi, “Nesefî Tefsiri’nde 

Fitne Kavramı”, 1498.  
76 Şemseddin Sâmî, Kâmûs-ı Türkî (Dersaadet: İkdam, 1317), 981; Ferit Devellioğlu, Osmanlıca Türkçe 

Ansiklopedik Sözlük (Ankara: Aydın Yayınevi, 1978), 322. 
77 Remzi Kaya, “Kur’an Ayetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi 17/2 (2008), 12. 
78 Taş, “Klasik Fıkıh Doktrininde Fitne Kavramının Kullanımı ve Ahkâma Etkisi: Serahsî Örneği”, 3.  



14  

4.1. Fesad 

Fesad kavramı Arapça’da sulh ve maslahat kelimelerinin zıddı olarak 

kullanılmaktadır.  Mastar manası “bozulmak, çürümek, doğru yoldan sapmak”  anlamına 

gelen bu kavram “şirk, zulüm, çalkantı, düzensizlik, kuraklık ve  kıtlık” anlamında 

kullanılmıştır.79 Kur'ân-ı Kerîm'de on bir âyette doğrudan,  otuz dokuz âyette ise 

müradifleriyle yer alan bu kelime, âyetlerde Allah ve Peygamberine savaş açmak,80 

eşcinsellik,81 eşkıyalık, nifak, başkalarının mallarına zarar vermek, insanları İslâm inancında 

şüpheye düşürmek, fitneye sebep olmak,82 hırsızlık,83 helak,84 soykırıma varan cinayetler,85 

isyan, masiyet, ehli küfrü desteklemek, Hz. Muhammed’e iman eden insanlar arasında 

bölücülük yapmak,86 Müslümanları zorla yönetim altına almak ve onları aldatmak,87 büyü,88 

ticarette aldatma ve dolandırma gibi anlamları içermektedir.89 Ayrıca fert ve toplumun, 

yeryüzünün, barış ve huzur ortamının bozulması, kamuda emniyetin yok olması, iman, 

ahlâk, hak ve istikametten sapılması da ayetlerde bu kavrama yüklenen anlamlara dahildir.90 

Fesad, din birliğine dayalı dayanışma düzeninin değişmesi, sosyal düzenin 

bozulması, asayişin sarsılması ve iç karışıklıkların çıkması anlamına gelen bir kavramdır.91 

Bu kavramın zaman zaman bid’at ifade eden eylemler için de kullanıldığı görülmektedir.92 

Aynı şekilde insanın zaafları, korkuları, kaygıları, hevası, hırs, tekebbür ve cehâlet gibi 

kötülük kaynağı duyguları ile insanın zayıf yönlerini ifade eden kavramlar da bir çeşit fesad 

olarak adlandırılmıştır.93 

 
79 Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 6/110; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-muhît, 306; Şevkânî, Feth’ul- 

kadîr, 1136; İlhan Kutluer, “Fesad”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV Yayınları, 

1995), 12/221. 
80 el-Mâide  5/33; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 3/78; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 5/184-

185; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 367-368.  
81 el-Ankebût 29/29; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 6/68.  
82 el-Bakara 2/204-205; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Ḳurʾân, 1/559; Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 5/215-216-

217. 
83 Yûsuf 12/73; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 706.  
84 Mü’minûn 23/71; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 989. 
85 Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 6/6. 
86 el-Bakara 2/11; Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 5/217; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 31. 
87 Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 134. 
88 Yûnus 10/81; Cessâs, Ahkâmü’l-Kurʾân, 1/56. 
89 Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 4/466. 
90 Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 3/78-79; Kutluer, “Fesad”, 12/221-222. 
91 Devellioğlu, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Sözlük, 314; Hayreddin Karaman vd., Kur'an Yolu Türkçe Meal 

ve Tefsir (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2003), 1/1495. 
92 Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-Şâtıbî el-Gırnâtî, el-Muvâfakat (Suud: Daru İbn 

Affan, 1417/1997), 5/159. 
93 Duran Ali Yıldırım, “Âyetler Işığında Bireysel ve Toplumsal Fesad Sebepleri”, Şırnak Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 7/13 (Nisan 2016), 124. 



15  

Bu sözcük hukukî, siyasî ve sosyal hadiseler ekseninde düşünüldüğünde, fitne 

kavramıyla benzer manalara gelmekte olup yerleşik olan hukukî ve ahlâkî düzenin 

bozulması anlamına gelmektedir.94 Örneğin fitne için  kullanılan şirk, haksızlık, mezhep 

çatışmaları ve gayrı ahlâkî yaşantı ifadeleri fesad kavramıyla da ele alınmıştır. Fesad ve fitne 

kavramları arasında yakın bir anlam bağı bulunmaktadır. Sözlük anlamı bozmak, bozulmak 

ve Kur’an’da genel kullanımı ile bozgunculuk demek olan fesad, her fitne hareketinin bir 

bakıma sonucu gibidir. Bu temel ilişki sebebi ile çoğu zaman her iki terim birlikte, hatta 

birleşik kelime gibi kullanılmıştır.95 

Türkçede fesad kelimesinin lügat karşılığı, bozulmak, mahvolmak, “fail kalıbında 

iken” birine kötülük yapmak veya bir şeyin mahvolmasını istemek, sıla-i rahmi terketmek, 

ahlâk bozukluğu, kıtlık, bâtıl ve zarar sözcükleridir. Tüm bunlarla beraber fesad kelimesi 

fitne, bağy, isyan ve zulüm kavramlarıyla eş anlam taşımaktadır.96  

Yüce Allah fesadın insanların işledikleri günahlar sebebiyle ortaya çıktığını haber 

vermiş97 ve müfsidleri sevmediğini kullarına bildirmiştir.98 Fesad bireyden topluma yayılan, 

daha sonra da tüm toplumu bozulmaya götüren özelliği ile Kur’an’da en fazla işlenen 

konular arasındadır. İnsandaki şirk, küfür ve nifak birey ve toplum üzerinden yeryüzüne 

fesad olarak yansımaktadır.99  

4.2. Bağy 

İslâm hukukçuları tarafından fitne olarak tanımlanan kavramlar arasında yer alan 

bağy kelimesi,100 ilk anlamı itibariyle bir şeyi “hayır veya şer” ileri derecede istemek ve talep 

etmek anlamına gelmektedir.101 Sözlükte haktan ayrılmak, zulmetmek, haddi aşmak 

anlamına gelen bağy, fıkıh terimi olarak ifade ettiği siyasî anlamın yanı sıra “Allah’a karşı 

gelme, dinin çizdiği sınırları aşma” mânasında dinî-ahlâkî bir terim olarak da 

kullanılmaktadır.102 Bu kelime zulüm, kibir, isyan, kanunlardan dışarı çıkmak, cinayet, suç, 

 
94 Yûsuf 12/73. 
95 Devellioğlu, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Sözlük, 314. 
96 Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 6/46; Karaman vd., Dini Kavramlar Sözlüğü, 178. 
97 er-Rûm 30/41; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 6/110; 1136. 
98 el-Kasas 28/77. 
99 Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 31. 
100 Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed es-Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâ (Beyrut: Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1983), 3/314. 
101 İbn Manzûr, Lisanü’l- Arab, 2/321.   
102 Şafak, “Bağy”, 4/451. 



16  

fesad, hased, azgınlık ve serkeşlik gibi çeşitli anlamları içermektedir.103 Dinin ve hukukun 

hükümlerine isyan eden kimseye bâğî veya âsi denildiği gibi, Allah hakkı veya kul hakkı 

olarak görülen bir hakkı yerine getirmemek, dinî bir vecibeyi terk etmek, siyasal düzene 

başkaldırmak da bağy olarak ifade edilmiştir.104 

Tüm bunlarla beraber bağy kavramı, İslâm hukukunda devlet otoritesine karşı 

ayaklanan silahlı grupları da ifade etmektedir. Devlet nizamını, gayrı meşru yollarla veya 

kuvvet kullanarak yıkmaya yönelik her türlü kalkışma bağy kapsamında değerlendirilmiştir. 

İsyan kelimesi ile oldukça yakın anlamlı olan bağy sözcüğü, isyancı bir grubun kendilerine 

göre haklı bir sebeple meşru devlet başkanına başkaldırarak fitne çıkarması anlamına 

gelmektedir.105 Bu bağlamda iki Müslüman grubun savaşmak için karşı karşıya gelmesi de 

bağy anlamında kullanılmaktadır.106  

Bağy ile fitne arasındaki ilişki toplumsal düzenin bozulması, dinî zafiyet ve halk 

arasında anarşinin yaygınlaşmasına neden olan unsurlardır. Bâğy için gerekçe oluşturan 

sebepler siyasî görüş ayrılıkları olabileceği gibi toplum içerisindeki sınıfsal çatışmalar, 

mezhep ayrılıkları veya ideolojik etmenler de olabilmektedir.107  

İslâm tarihinde bağy olarak adlandırılan ilk grup Hâricîler olmuştur. Hanefî 

mezhebinde henüz somut bir eyleme dökülmediği taktirde bile büyük bir fitneye sebep 

olabileceği gerçeğinden yola çıkılarak bâğî olduğu tespit edilen kimseler hakkında yaptırım 

uygulanması gerektiği görüşü yaygındır.108  

4.3. Hırâbe  

Harb sözcüğünden alınan hırâbe kavramı savaş, öldürme, isyan etme, bir kimsenin 

 
103 İbn Manzûr, Lisanü’l-Arab, 2/323; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 798; Devellioğlu, Osmanlıca Türkçe 

Ansiklopedik Sözlük, 79.   
104 Ebü’l-Kasım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kelbî el-Gırnâtî, el-Kavânînü’l-fıkhiyye (Beyrut, 

Dârü’l-kalem, ts.), 238; Abdülkâdir Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî (Beyrut: Darü’l Kütübi’l-Arabi, 

ts.), 1/103-104; Muhammed Selim Avvâ, Fî Usûli’n-Nizâmi’l-Cinâiyyi’l-İslâmî (Kahire: Dârü’l-Meârif, 

1983), 130. 
105 Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî, el-Muhallâ bi’l-âssâr fî şerhi’l-

Mücellâ bi’l-ihtisâr (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1402/1988), 11/335-336-337; Semerkandî, 

Tuhfetü’l-fukahâ,  3/313;  Nesefî, Kenzü’d-Dekaik, 2/209.  
106 Şeybânî, el-Asl, 8/513;  Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullah b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-

Cemmâîlî el-Makdisî, el-Muğnî (Riyâd: Mektebetür-Riyadi'l-Hadise, 1981-1401), 8/104. 
107 Ferrâ, el-Emr bi’l-maʿrûf ve’n-nehy ʿani’l-münker, 146. 
108 Şafak “Bağy”, 4/452. 



17  

tüm malını elinden almak anlamına gelmektedir.109 İslâm hukukunda kat‘u’t-tarîk olarak da 

ifade edilen hırâbe veya eşkıyalık, silahlı veya silahsız bir grup insanın İslâm’ın hüküm 

sürdüğü topraklarda anarşi çıkartarak, kan dökmek, malları gasb etmek, ırz ve namusu 

çiğnemek, ekinleri ve nesli yok etmek için İslâm nizamına karşı isyan etmesidir.110  

Hırâbe suçu, kamu otoritesine karşı çıkma, yasalara baş kaldırma, suç işleme 

amacıyla işbirliği yapma özelliklerini taşımakta olup topluma en fazla korku salan suç olarak 

tasvir edilmiştir.111 Bu suçun Türkçedeki karşılığı eşkıyalıktır. İslâm hukukunda benzeri 

suçlara oranla eşkıyalık için daha ağır bir cezanın konulmuş olması, onun toplum huzur ve 

emniyeti aleyhine işlenmiş bir suç olmasından kaynaklanmaktadır.112  

Hırâbe ile bağy suçu arasında bir takım benzerlikler söz konusudur. Her iki suç 

türünde de cebir ve şiddet unsuru bulunmaktadır. Ancak bağy suçunda doğrudan devlet 

yönetimine yönelik bir başkaldırı söz konusu iken, hırâbe siyasî otoriteden çok, kamu 

düzenini ve toplumsal huzurunu hedef alan bir suç olarak öne çıkmaktadır.113  Tıpkı bağyde 

olduğu gibi hırâbe suçunda da, bu suç için örgütleşen kimselerin tespit edilmeleri halinde 

“henüz eylem aşamasında olmasalar dahi” önleyici bir tedbir olarak kendileri için hapis 

cezası öngörülmüştür.114  

Bir suçun hırâbe olarak gerçekleşmesi için bazı kriterler belirlenmiştir. Bu, suçun 

silahlı bir eylem olması, şehir merkezleri dışında gerçekleşmesi, Müslümanlara ait bir 

memlekette toplu ve organize bir şekilde gerçekleşmesi gerekmektedir. Bu eylemi 

gerçekleştiren suçlular ve mağdurlar arasında bir akrabalık veya yakınlık bağı 

bulunmamalıdır. Bu şartların eksik görülmesi durumunda ceza, had olarak değil kısas olarak 

gerçekleşir.115 Bu nedenle Hanefîlere göre hırâbe suçunun şehirde gerçekleşmesi halinde 

yaralama ve cinayet suçlarına karışan kimseler hakkında kısas talep edilir. Soygun ve gasp 

suçlarında  ise verilen maddi zararın tazmin ettirilmesi istenmektedir.116  

 
109 Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, Tâcü’l-luğa (Mısır: Dâru’l-Kitâbi’l Arabî, ts.), 1/108-308. 
110 Şeybânî, el-Asl, 8/285-286; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 1/559-560; Semerkandî, Tuhfetü’l-

fukahâ, 3/155-156; Avvâ, Fî Usûli’n-Nizâmi’l-Cinâiyyi’l-İslâmî, 189. 
111 Sabri Erturhan, İslâm Ceza Hukuku Etrafındaki Tartışmalar (İstanbul: Rağbet Yayınları, 2008), 200.  
112 Ali Bardakoğlu, “Eşkıya”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstabul: TDV Yayınları, 1995), 

11/466. 
113 Vehbe Zuhaylî, el-Fıkhu’l-İslâmî ve Edilletuh (Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 1989), 6/128. 
114 Şeybânî, el-Asl, 8/287; Ebû’l Hasan Ali b. Hüseyin b. Muhammad el-Su’dî, en-Nıtf fi’l Fetâva (Beyrut: 

Dârü Risâle, 1404-1984), 2/655-656;  Nesefî, Kenzü’d-Dekaik, 2/147. 
115 Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâ,  3/155-156; Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el- Kâsânî, Bedâ’iʿu’s-

sanâ’i fî tertîbi’ş-şerâ’iʿ (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1402-1982), 91-92. 
116 Şeybânî, el-Asl, 8/288. 



18  

Kamu düzeninin muhafazası, emniyet ve asayişin sağlanarak kişilerin mal ve 

canlarının, seyahat özgürlüklerinin korunması İslâm’ın gözettiği temel haklar arasındadır. 

Bu nedenle eşkıyalık gibi eylemler, İslâm hukukunda büyük günahlar arasında yer alır ve 

ağır hukukî müeyyidelere tabi tutulur.117 Öyle ki bu tür eylemlerin cinayetle sonuçlanması 

halinde maktulün ailesine, katile verilecek cezanın kısas veya diyet olarak infaz edilmesi 

hususunda tercih hakkı dahi tanınmaz.118  

Hırâbenin cezası had cezası olarak Allah hakkıdır. Dolayısıyla devlet de bu kimseleri 

affetme yetkisine sahip değildir. Bu suça karışanlar, işledikleri suçun safhalarına mukabil 

ölüm cezası da dahil olmak üzere çeşitli cezalara çarptırılırlar.119 Ancak muhariplerin 

yakalanmadan önce tövbe etmeleri halinde işlenen suçun cezası mağdurların rızasına 

bırakılır. Bu da yaralamalarda mağdurun, cinayette ise maktulün ailesinin kısas veya diyet 

talebi ile hırsızlık ve malın telef edilmesi durumunda bunların tazminin istenmesidir.120  

Âyette “Allah ve Resûlüne karşı savaşanların ve yeryüzünde düzeni bozmaya 

çalışanların cezası ancak ya öldürülmeleri, ya asılmaları, yahut el ve ayaklarının 

çaprazlama kesilmesi, yahut da bulundukları yerden sürülmeleridir. Bu onların dünyadaki 

rüsvaylığıdır. Onlar için ahirette de büyük azap vardır” ifadeleriyle hırâbe suçunun cezası 

belirlenmiştir.121 Hz. Peygamber’in de zarurî durumlarda toplum güvenliğini ve genel 

asayişi ihlâl eden, yol kesen, baskın yapıp adam öldüren kimseleri âyette zikredilen cezalara 

benzer şekilde cezalandırdığına dair çeşitli rivayetler bulunmaktadır.122 Hırâbe, kamu 

hukuku ile bireysel hakları ihlal eden bir suç türüdür. İslâm nizamına karşı isyan eden 

muhâribler, bir taraftan toplum düzenine ve kamu otoritesine karşı savaş ilan ederken, öbür 

taraftan da İslâmî değerlere karşı harp açmış olmaktadır.123  

4.4. Anarşi  

Anarşi kavramsal olarak, kargaşa, düzensizlik ve otoritesizlik demektir. Toplumsal 

otoritenin, her türlü yönetim anlayışının reddedilmesidir.124 Yöneticisi olmayan bir toplum 

 
117 Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 242. 
118 Beyhakî, Ahkâmü’l-Kurʾân, 267. 
119 Şâfiî, el-Üm, 7/385; Beyhakî, Ahkâmü’l-Kurʾân, 267; Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 245-246. 
120 Şâfiî, el-Üm, 5/718-720. 
121 el-Mâide 5/33. 
122 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 11/345; Bardakoğlu, “Eşkıya”, 11/463. 
123 Zeydân, el-Medhal, 389. 
124 Cengiz Çuhadar, “Anarşizm Düşüncesindeki Farklılıklar”, Dini Araştırmalar 16/43 (Temmuz-Aralık 2013), 

105. 



19  

tasavvuru, siyaset karşıtlığı ve yöneticisi olmayan idare anlamına gelmektedir.125 Devlet 

yönetimine ait tüm yapılanmalara karşı reddiye özelliği taşıyan anarşi kavramı,126  doğal 

düzensizlik ve kaostur. Ayrıca kamu düzen ve disiplininin ortadan kalkması, toplumda 

kanunsuzluğun hâkim olmasıdır.127 Bunun yanında yasaların uygulanmaması, yasa 

egemenliğinin olmaması ve yasa karşıtlığıdır.128 

Anarşinin yaygınlaşmasında, kişinin meşru yönetime  karşı koyması sonucu isyana 

kalkışması gösterilir. İslâm dini,  terör ve anarşiye yol açabilecek pek çok fiili yasaklamıştır. 

Örneğin, hırsızlık, gasp, adam öldürme, uyuşturucu kullanımı, alkol tüketimi, kumar, yalan 

ve iftira gibi eylemler, sonuç itibariyle toplumsal düzeni bozarak terör ve anarşiye neden 

olabilmektedir.129 

Anarşizm ise kişinin kendi kendine yeteceği düşüncesiyle yönetimi reddeden bir 

felsefedir.130 Anlam itibariyle bağy ve hırâbe kavramlarıyla benzerlik arzeden anarşi, 

Kur’an’da temel hakları ihlal eden eylemleri ifade eden kavramlara alternatif olarak, son 

dönemlerde sıkça kullanılmaktadır.  

Yüce Allah’ın yasak kıldığı inkar, zulüm, fitne, fısk, hile ve mekr terimlerinin 

eylemsel sonuçları anarşi ve terör kavramlarıyla yakından ilgilidir.131 İslâm hukukunun 

hiçbir şekilde tasvip etmediği bu düşünce yapısına sahip gruplar, ne yazık ki Hâricî 

ayaklanmalarıyla beraber hemen her dönem İslâm devletlerinde  görülmüş ve 

Müslümanların birliğini zedeleyecek eylemlerde bulunmuşlardır. 

Kur’an’da anarşi, isyan ve düzensizlik hukukî yaptırımlarla mahkum edilmiş, bu tür 

eylemler fitne ve fesat olarak adlandırılmıştır. Nisâ sûresinde insanların devlet 

yöneticilerinin emirlerini dinlemeleri emredilmiştir.132 Bu âyette anarşi ve düzensizlik 

 
125 Gökhan Uğur, “Dünden Bugüne Anarşizm ve Anarşizmin Çözmesi Gereken Sorunlar”, Gazi Üniversitesi 

İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 12/1 (2010), 138. 
126 Cengiz Çuhadar, “Tarihi Süreç İçerisinde Felsefi Bir Kavram Olarak Anarşizm”, Dini Araştırmalar 10 

(Eylül-Aralık 2007), 30. 
127 Uğur, “Dünden Bugüne Anarşizm ve Anarşizmin Çözmesi Gereken Sorunlar”, 138-139; Kaya, “Kur’an 

Âyetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”, 10. 
128 Yaşar Yiğit,  Din Anarşi ve Terör (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2008), 17. 
129 Kaya, “Kur’an Ayetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”, 17. 
130 Çuhadar, “Anarşizm Düşüncesindeki Farklılıklar”, 107. 
131 Kaya, “Kur’an Ayetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”, 11-12. 
132 en-Nisâ 4/59. 



20  

yasaklanmakta, insanlar arasındaki ihtilafların hukukun içerisinde kalınarak çözümlenmesi 

istenmektedir.133 

4.5. Terör 

Fitne konusunda üzerinde durulması gereken bir başka kavram da terördür. Sözlük 

anlamında bakıldığında terör, bir topluluğun/grubun güç kazanma amacıyla sistemli olarak 

yaratmış olduğu büyük korku durumlarıdır. Türkçede karşı tarafa korku salma, cana kıyma, 

malı yakıp yıkma, yıldırı ve tedhiş134 anlamında kullanılan terör kavramını fert, çete ve bir 

devletin başka bir devleti içerden çökertmek için gerçekleştirdiği faaliyetler şeklinde 

tanımlamak mümkündür.135  

Başka bir tanımında “terör, belirli bir iktidara ya da siyasal amaca erişmek için şiddet 

hareketlerinin sürekli kullanımı ile toplumda baskı, korku ve yılgınlık yaratılmasıdır” 

şeklinde ifade edilmektedir.136 Fitnenin kavramsal içeriği terör sözcüğü ve eylemleriyle 

yakın anlamlı olup fitneye sebep olan birçok hadise terör eylemleriyle gerçekleşmektedir.137 

Daha çok modern hukukta geçen terör kavramı, genelde siyasî ve ideolojik amaçlarla 

kurulan silahlı örgütler için kullanılmaktadır.138 Terör; örgütlerin kuruluş amacı, finansal 

yapısı, hedef kitlesi, eylemsel faaliyetleri ve örgüt mensuplarının din ve ideoloji bağlılıkları 

itibariyle bağy ve hırâbe kavramlarından daha geniş bir çerçeveye sahiptir.  

Terörün yoğun olarak yaşandığı coğrafyalarda can kayıplarının yaşanması, iktisadî 

hayatın felce uğraması, çocuk kaçırma ve istismar gibi ağır suçlar sıklıkla meydana 

gelmektedir. Terörün özellikle ülke yönetimini hedef aldığı durumlarda suç oranları 

artarken, çoğu zaman yalnız bölge insanını değil milyonları tehdit altında bırakan eylemler 

gerçekleşmektedir.  Bu durum insanların ait oldukları toprakları yaşanmaz hale getirmekte, 

Müslümanları vatanlarından tehcire zorlamaktadır. İslâm hukuku açısından bakıldığında, 

kişinin doğup büyüdüğü toprakları terketmek zorunda kalması, bazen ölümden daha ağır bir 

musibet olarak kabul edilmiştir. Bu sebeple anarşi ve terör fitne olarak değerlendirilen en 

 
133 Hüseyin Çeliker, İslâm Hukukunda Yargı Bağımsızlığı (İstanbul: Hâcegan Akademi Kitaplığı, 2005), 20. 
134 Yiğit,  Din Anarşi ve Terör, 16; Bilal Osmanoğlu-Fahrettin Kıdıl, “Türk Ceza Hukukunda Terör Örgütü ve 

Terör Suçu Kavramları Üzerine Bir İnceleme”, D.E.Ü. Hukuk Fakültesi Dergisi, 21/S (2019), 1141. 
135 Kaya, “Kur’an Ayetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”, 10. 
136 Köksal Bayraktar,  Siyasal Suç (İstanbul: Fakülteler Matbaası, 1982), 158-159. 
137 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/107; Yiğit,  Din Anarşi ve Terör, 22-23. 
138 Fatih Orhan, “İslâm Hukuku ve Türk Hukukunda Siyasi Suç Kavramı”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi 11/58 (Ağustos 2018), 866. 



21  

büyük toplumsal tehditlerden biri olarak görülmektedir. 

Günümüzde terör örgütlerinin desteklenmesiyle ırk ve mezhep farklılıkları üzerinden 

fitne ve çatışma ortamı yaratılmakta olup zulüm, işgal ve sömürge, çağdaş yöntemlerle, algı 

operasyonları ve manipülasyonlarla sürdürülmekte, şahsi menfaatler sebebiyle cinayet ve 

katliamlar işlenmektedir. Bu bağlamda terör sözcüğünün Kur’an ve hadislerde ifade edilen 

fitne kelimesi ile benzerlik taşıdığı anlaşılmaktadır.139  

4.6. Cehâlet 

Cehâlet kelimesi, Arapça “cehl” kökünden türetilmiş olup ilmin zıddı, bilgisizlik, 

bilgi ve görgüden yoksun olmak anlamındadır.140 Türkçede bu kavram “bilgisizlik” ya da 

“bilgi yoksunluğu” anlamına gelmektedir.141 Kur’an’da  dört âyette doğrudan, yirmi ayette 

ise dolaylı anlamları ile yer almaktadır. Bu âyetlerde genellikle cehâletin fenalığı, cahillerin 

yanılgıları, kötülük ve zararları üzerinde durulmuştur.142 Cehâlet kelimesi bilhassa ilahî 

vahiyden habersiz olma,143 Allah’ın emirlerini dinlememe,144 bozguncu ve şiddet 

yanlılığı,145 sefahet ve eşcinsellik,146 sapıklık,147 kaba ve katı davranma manasında 

kullanılmıştır.148  

Konuyla ilgili âyet ve hadislerde müslümanların, bilginin zıddı olan cehâletle birlikte 

Câhiliye dönemi ahlâk anlayışını yansıtan öfke, şiddet, kibir ve saldırganlık anlamındaki 

cehâletten arınmaları emredilmiştir.149 Cahil kimseler dinî emiri bilmeyen ve genel kültürü 

zayıf kimseler olarak tanımlanmaktadır. Ayrıca fayda ve zararı ayırt etmeksizin nefislerine 

kapılıp ölçüsüz davranmaları ve şahsi çıkarlarına düşkün olmalarıyla vasfedilmişlerdir.150 

Yüce Allah Hz. Peygamber’e câhillere uymaması konusunda uyarıda bulunmuştur.151 Bazı 

 
139 Kaya, “Kur’an Ayetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”, 12. 
140 Cürcânî, Kitab’ü’t-Ta‘rîfât, 78. 
141 Devellioğlu, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Sözlük, 159. 
142 Mustafa Çağrıcı, “Cehâlet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları), 7/218.  
143 en-Nisâ 4/17; En‘âm 6/54; Nahl 16/119; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kurʾân, 2/318; İbn Kesîr, 

Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 3/389; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 281. 
144 Hûd 11/29. 
145 el-Furkan 25/63. 
146 en-Neml 27/55; Taberî el-Bağdâdî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 5/571; Şevkânî, Feth’ul-kadîr, 1084. 
147 el-Mü’minûn 23/54; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 5/369.  
148 el-A‘râf 7/199; Müsennâ, Mecâzü’l-Kurʾân, 1/236; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 521. 
149 Çağrıcı, “Cehâlet”, 7/218.  
150 Kaya, “Kur’an Ayetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”, 13. 
151 A‘râf  7/198-199. 



22  

hadislerde âhir zaman fitnelerinden biri olarak cehâletin yaygınlaşacağı haber verilmiştir.152  

Daha çok alt kültürden insanların yer aldığı bu grup, terör ve anarşi eylemlerinde 

aktif rol üstlenerek kendilerine ve çevrelerine telafisi olmayan zararlar verebilmektedirler. 

Bu kimselerin kolaylıkla manipüle edilebilmeleri, fitne odaklı illegal yapılanmaların insan 

kaynağı durumuna gelmelerine neden olmuştur.153 

Cehâletin bir diğer çeşidi olan cehl-i mürekkeb ise, cehâletin yanlış bilgi ve 

muhakemeden dolayı ilim sanılmasıdır. Bu durumda olan kişiler bilmez, bilmediğini de 

bilmez, bilmek istemez. Bilmediği halde, kendini biliyor zannetme veya yanlış bildiklerini 

doğru kabul etme halindedirler.154 Kültür ve eğitimle desteklenmiş bu cehalet sahipleri daha 

çok çevrelerini aldatarak toplumda fitneye sebep olmaktadırlar. Çoğu zaman kalemi kuvvetli 

kişilerce ortaya atılan bir fikir ve ideolaji ile desteklenmesi bu kişilerin verdiği zararı 

arttırmaktadır. Dikkat edilecek olursa insanları dinden uzaklaştıran ve devlet otoritelerine 

karşı başkaldırıyla kaosa neden olan hadiselerin alt yapısı, toplumda kabul görmüş bazı 

kimseler tarafından ısrarla topluma empoze edilmesiyle ortaya çıkmaktadır. 

4.7. Fesâdü’z-zaman 

Fitne ile ilgili bir diğer dikkat çeken terim ise fesâdü’z-zamandır. Fesad ve zaman 

kelimelerinin birleşiminden oluşan bu terkib, kıyamet alametleriyle bağlantılı olarak insanî 

ve ahlakî değerlerde bir çok anlamda bozulmayı ve yozlaşmayı ifade etmektedir.155 Zaman 

içinde toplumun değişmesi, genel ahlâkın bozulması, hak ve adalet duygusunun zayıflaması, 

insanî ilişkilerin kötüye gitmesi anlamında kullanılan fesâdü’z-zaman, hükümlerin 

değişmesinde bir etken olarak kabul edilmiştir. Bu kapsamda daha ilk dönemlerde fitnenin 

yaygınlaşması sebebiyle kadınların camiye çıkmaları tartışılmış, Kur’an ve ilim öğretmek 

için gönüllü insanlar azaldığından, bu tür hizmetlerin ücret mukabilinde yapılmasına müsade 

edilirken, esnafın tamahkârlığını ve karaborsayı önlemek amacıyla narh koymaya cevaz 

 
152 Buhârî, “Fiten”, 5 (No. 7062-7063); Aynî, Umdetü’l-kârî, 24/272; Münzirî, Muhtasaru Süneni Ebî Dâvûd, 

8/255. 
153 İbrahim Canan, Ahirzaman Fitnesi ve Anarşi (İstanbul: Türdav Yayınları, 1982), 60-61; Bekir Topaloğlu, 

“Fitne Üzerine”, Lale Kültür Sanat ve Medeniyet Dergisi 4 (Temmuz-Aralık 2021), 4; Kaya, “Kur’an 

Ayetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”, 12. 
154 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî et-Tûsî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn. 

trc. Ahmet Serdaroğlu (İstanbul: Bedir Yayınevi, ts.), 1/151; Cürcânî, Kitab’ü’t-Ta‘rîfât, 78. 
155 Murat Özay, Gazzali’de Fesâdü'z-zaman  Olgusu ve Hükümlere Etkisi (Isparta: Süleyman Demirel 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 59. 



23  

verilmiştir.156 

Hz. Peygamber “Size, ashabımı sonra onların peşinden gelenleri sonra da onların 

peşinden gelenlerin yaşantılarını tavsiye ederim, bunlardan sonraki nesillerde yalan 

yayılacaktır. O derece ki kendisinden yemin etmesi istenmediği halde insanlar yemin 

edecekler, şâhidlikleri istenmediği halde insanlar yalan şâhidliği yapacaklardır” buyurmuş, 

kendinden sonraki her neslin bir öncekine göre  toplumsal şartlarla daha fazla imtihan 

edileceğine işaret etmiştir. Müslümanların da birlikteliklerinden asla taviz vermemelerini 

emretmiştir.157  

 İslâmî literatürde bu süreç, insanlar arasında doğru ile yanlış arasındaki ayrımın 

bulanıklaşacağı, fitnenin yalnız bireysel değil toplumsal ölçekte yıkıcı etkilere sahip 

olacağına işaret etmektedir. Toplumsal ahlak seviyesindeki azalma, insan hakları ihlallerinin 

artması, insani değerlerin fesada uğrayıp sorumluluk duygusunun azalması, zulmün 

yayılması, yöneticilerin hak ve adaletten ayrılması da fesâdü’z-zaman kavramına yüklenen 

anlamlara dahildir.158  

Fesâdü'z-zaman  ağırlıklı olarak, dindarlığın hukukî süreçlerin işlemesini ve sonuca 

bağlanmasını kolaylaştırdığı dönemlerin geride kaldığını ve dindarlık aşınması sebebiyle 

insanların adalet ve hakkaniyetin gerçekleşmesi yerine kendilerinin veya yakınlarının 

çıkarlarını tercih etme meyillerinin arttığını ifade etmektedir. Dinî hassasiyetlerin azalması, 

İslâm alimleri arasında fesâdü’z-zaman algısının güçlenmesine neden olmuştur. Zamanla 

makâsıdü’ş-şerîanın hükmün konulmasında göz önünde bulundurulmasının gerekçelerinden 

biri de bu yaklaşım olduğu gibi siyâset-i şer‘iyyenin hukukî işlevselliğinin gelişiminde de 

fesâdü’z-zaman algısı önemli bir etkendir.159  

 
156 Salman, “Sosyal Değişme Ekseninde İslâm Hukuku”, 87. 
157 Tirmizî, “Fiten”, 7 (No. 2165-2167).  
158 Kutluer, “Fesad”, 421-422; Onay, “Toplumsal Şiddet Bağlamında Fiten Hadislerine İlişkin Bir 

Değerlendirme”, 37.  
159 H. Yunus Apaydın, “Siyâset-i Şer‘iyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2009), 37/299-300. 



24  

İKİNCİ BÖLÜM 

TARİHSEL SÜREÇTE FİTNE 

Bu bölümde fitnenin tarihi seyri ele alınacak, bir kardeş katliyle ortaya çıkan ilk fitne 

ve sonrasında fitnenin gelişim sürecine değinilecektir.  

1. Yeryüzünde İlk Fitne 

Yüce Allah insanları bu dünyada sınamak, kimin hangi amellerle iştigal edeceğini 

denemek için yaratmıştır. Bu sebeple dünyanın kendisi bizatihi bir imtihan yani fitne 

sahnesidir. Bu yüzden tarihin herhangi bir bölümünde fitnenin bulunmadığı bir dönem veya 

toplum düşünmek pek mümkün değildir. Yaratılan ilk insanın dünyaya gönderilmesini 

gelişen bir fitneye bağlamak mümkündür.160 Bu bağlamda insanlık tarihinin adeta fitne ile 

mücadele tarihi şeklinde seyrettiği anlaşılmaktadır.161 

Hâbil’in, kardeşi Kâbil tarafından katli, Allah’a karşı yeryüzündeki ilk isyan, ilk 

cinayet ve ilk  fitne olarak kabul edilmiştir.162 İnsanların sayısı arttıkça birçok fitne ve zulüm 

ortaya çıkmıştır. Kur’an kıssaları bunların bir kısmına dikkat çekmektedir. 

Lût (a.s.) kavmi, genel ahlâk ilkelerini alt üst edecek bir akıma sebep olmuş, 

kendilerine  karşı duran kimseleri baskı ve tehditlerle sindirmeye çalışmışlardır.163 Öte 

yandan eşkıyalık ve yol kesiciliği normalleştirerek insanların malını gaspeden,  

dolandırıcılığı meşru bir kazanç vasıtası gören Hz. Şuayb’ın (a.s.) kavmi de menfi anlamda 

çığır açan topluluklar arasında yer almaktadır.164 

Firavun’un, tanrılığını ilan edecek kadar ileri gittiği ve emirlerine itaat etmeyen 

kimseleri çeşitli zulüm ve işkencelerle ortadan kaldırdığı, “ashâbü’l-uhdûd” olarak anılan 

Müslümanların inançları uğruna ağır işkencelere maruz kaldıkları ve diri diri yakıldıkları 

Kur’an’da haber verilmektedir.165  

 
160 Cessâs, Ahkâmü’l-Kurʾân, 3/29. 
161 Topaloğlu, “Fitne Üzerine”, 7. 
162 Ebü’l-Fidâ İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye (Beyrut: Mektebetü’l Meârif, 1410/1990), 1/94-95. 
163 el-Â’râf 7/82; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 4/462-463. 
164 el-Â’râf 7/85; Hud 11/84; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 4/465-466. 
165 Ebû Hâtim Muhammed İbn Hibbân, es-Sîretü’n-nebeviyye ve ahbârü’l-hulefâ (Beyrut: el-Kütübü’s-

Sakafiyye, 1407/1987), 2/519; el-Bakara 2/49; İbrahim 14/6; en-Nâziât 79/14; el-Burûc 85/10. 



25  

Tüm bu hadiselere bakıldığında, zulüm ve fitnenin kainatın varoluşundan itibaren her 

dönem ve çağda görüldüğü ve toplumları helake sürükleyecek kadar ürkütücü bir olgu 

olduğu anlaşılmaktadır.166 

1.1. İslâm Tarihinde İlk Fitne  

İslâm tarihinde yaşanan ilk fitne hakkında, Müslüman alimlerin çoğunluğu Osmân b. 

Affân’ın (ö. 35/656) şehid edilmesi sonucu ortaya çıkan siyasî buhranı kabul etmişlerdir.167 

Ancak İslâm’ın ilk yıllarından itibaren Müslümanların çeşitli şekillerde fitneye maruz 

kaldıkları oldukça karmaşık bir çok hadise yaşanmıştır. Müslümanlara yapılan eziyet ve 

işkenceler, Mekke’den hicrete zorlanmaları ve kendileriyle yapılan savaşlar tamamen birer 

fitne olarak adlandırılmıştır.168 İslâm’a karşı düşmanlıklarıyla bilinen Ebû Cehil başta olmak 

üzere Mekkeli müşrikler,169 sürekli ihanet peşinde olan Yahudiler170 ve bulundukları her 

ortamda provokatörlük yapan münafıklar171 fitne hususunda Müslümanlar arasında kaosa 

neden olan ilk gruplardır.172 

Kalbinde iman bulunmayan müşrikler ve gayri müslimler, ikiyüzlü münafıklar, 

Peygamberimize ve Müslümanlara kendi inançlarını benimsetmek ve doğru yoldan 

saptırmak amacıyla tarih boyunca çeşitli oyunlar ve entrikalar kurmuş, başarısız oldukları 

durumlarda da tehdit ve şiddetli saldırılarla zulmetmekten geri durmamışlardır.173 Her ne 

kadar İslâm tarihinde ilk karşılaşılan fitneler hakkında Ridde olayları ve Hz. Osman’ın 

şehadeti naklediliyor olsa da, Hz. Peygamber dinî ve siyâsî fitnenin en sert hallerini kendi 

hayatında müşahede etmek durumunda kalmıştır. Kimi zaman sahabelerin de istemeden 

dahil olduğu hadiseler genelde kendisinin erken müdahalesiyle fazla büyümeden 

 
166 Verilen örneklerde hayata geçirilen eylemlerin gayri müslim ülkelerde daha ileri uçlarda sıkça karşılaşıldığı 

gerçeği bu hadiselerin farklı toplumlar için de birer fitne olduğu gerçeğini değiştirmemektedir. Zira “insani” 

olduğu ifade edilen değerlere sahip bulunan ve bu değerlerin yozlaştırılmasına karşı çıkan “Müslüman 

olmayan” ülkelerde de sayılan bu örnekler, toplumların ifsadına sebep olabileceği endişesiyle fitne olarak 

kabul edilmektedir. Ancak konunun ve kavramın İslâmî perspektiften ale alınması hasebiyle konunun 

dağılmaması için bu tür teferruatlara girmiyoruz.  
167 Karaman vd., Kur'an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 1/275. 
168 Beyhakî, Ahkâmü’l-Kurʾân, 280; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 2/175-176; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 140. 
169 el-Bakara 2 /217. 
170 el-Mâide 5/41-49; İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 442; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 5/219-22; 

Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el- Askalânî, Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî  

(Riyad: 1421/2001); 7/386. 
171 en-Nisâ 4/91; el-Mâide 5/41; et-Tevbe 9 /47-48; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 4/189; Şevkânî, 

Fethu’l-kadîr, 318-575. 
172 İlhan Arslan, “İslâm Devleti’nin İstiklal ve İstikbalini Tehdit Eden Şairlere Karşı Hz. Peygamber’in Tavrı”, 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Akademik Siyer Dergisi 2 (Haziran 2020), 121. 
173 Karimi, “Nesefî Tefsiri’nde Fitne Kavramı”, 1493. 



26  

bastırılmıştır.174  

Hz. Peygamber’in Mekke’de bulunduğu sürece şahsına yönelik iftira, hakaret ve 

suikast eylemleri ile yıllarca devam eden boykot hadisesi kendisi ve ilk Müslümanlar için 

oldukça travmatik olayların yaşanmasına neden olmuştur. Bu dönemde İslâm’ı yaymasına 

mani olunmuş, fakir ve zayıf Müslümanlar baskı ve zulme uğramış, İslâm’la henüz tanışmış 

insanların hile ve telkinlerle din değiştirmeleri ve Müslümanlar arasında fitneye neden 

olmaları için her türlü çaba sarfedilmiştir.175 Nihayetinde müslümanlar,  anavatanlarından 

ayrılarak önce Habeşistan’a sonra da Medine’ye hicret etmek zorunda kalmışlardır.176  

Medine’de Yahudilerin sebep olduğu ve Hz. Peygamber’i zor durumda bırakan bir 

çok fitne yaşanmıştır. Yahudiler Müslümanları aşağılayıp kışkırtmaları, Hz. Peygamber’e 

suikast tertiplemeleri, yaptıkları antlaşmalara her defasında ihanet etmeleri ve Hendek 

muharebesi esnasında saf değiştirerek müşriklerle ittifak kurmaları nedeniyle Müslümanlar 

için fitne unsuru olmuşlardır. Sonuç olarak İslâm’a karşı aldıkları tavır ve Müslümanlara 

ihanet ettikleri için Kaynuka ve Nadiroğulları kabileleri Medine’den sürülmüş,177 Beni 

Kurayza kabilesine Hendek savaşında işledikleri savaş suçundan dolayı ağır yaptırımlar 

uygulanmıştır.178  

Hz. Peygamberin Yahudilerle karşı karşıya geldiği her hadise, Müslümanlarla 

müşrikler arasında gerçekleşen Bedir, Uhud ve Hendek savaşlarının akabinde olmuştur. 

Kitlesel olarak işledikleri suçlar bir yana Medine’de önde gelen Yahudi kimselerin çeşitli 

sebeplerle Müslümanlara düşmanlık besleyerek ısrarla insanları Müslümanlar aleyhinde 

birleşmeye çağırmaları yine bu dönemin fitneleri arasında  yer almaktadır.179 

Medine’de fitne çıkartan bir diğer grup da münafıklardır. Bunların sürekli olarak 

Müslümanlar aleyhine faaliyette bulunmaları,180 savaşlarda Hz. Peygamberi yalnız 

 
174 İbn Mâce, “Mukaddeme”, 12 (No. 172). 
175 İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 214; Bilmen, Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kâmusu, 3/1187. 
176 İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 214-221; İbn Kayyim el-Cevziyye, Zâdü’l-meʿâd fî hedyi hayri’l-ʿibâd 

(Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2009), 1/347-2/468-2/469-2/480.  
177 İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 442; İbn Kayyim, Zâdü’l-meʿâd fî hedyi hayri’l-ʿibâd, 370; İbn Kesîr, el-

Bidâye ve’n-Nihâye, 3/3; Askalânî, Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî,  7/383-384; Ebû Muhammed 

(Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el Aynî, Minhatü’s-sülûk fî şerhi Tuhfeti’l-

mülûk (Katar: Vizaretü'l-Evkaf ve'ş-Şuuni'l-İslamiyye, 1468/2006), 342. 
178 Şâfiî, el-Üm, 9/223; İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 465; İbn Kayyim, Zâdü’l-meʿâd fî hedyi hayri’l-

ʿibâd, 372; Askalânî, Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî,  7/475-476. 
179 Arslan, “İslâm Devleti’nin İstiklal ve İstikbalini Tehdit Eden Şairlere Karşı Hz. Peygamber’in Tavrı”, 121. 
180 et-Tevbe 9/64-65; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 318. 



27  

bırakmaları,181 ashabın birliğini bölmek için Mescid-i Dırâr’ı inşa etmeleri,182 ve Hz. 

Aişe’nin iffetine iftirada bulunmaları sebep oldukları fitneler arasında gösterilebilir.183  

Hz. Peygamber bazı ihtiyati tedbirler almasına rağmen, zahirinde Müslüman olan bu 

kişiler hakkında “Hz. Muhammed ashabını öldürtüyor dedirtmemek ve bu yolla başka 

fitnelere sebebiyet vermemek için” caydırıcı hükümlerde bulunmamıştır.184 Ancak 

münafıklar küfrünü açıkça ortaya koyduktan sonra veya eyleme dökülen fiillerinin ağır ceza 

gerektirmesi durumunda yaptırım uygulamıştır.  

Hz. Peygamber’den sonra ashab da birçok fitneyle karşılaşmıştır. Bu dönemde 

görülen ilk hadise Hz. Ebû Bekir zamanında yaşanan Ridde olaylarıdır.185 Hz. Osman’ın 

şehid edilmesinden sonra gerçekleşen ve Müslümanlar arasında ciddi bölünmelere neden 

olan Cemel Savaşı, Sıffîn Muharebesi ve Hâricî isyanları da fitne olarak adlandırılmış,186 bu 

olaylar etkisi günümüze kadar devam eden ihtilaflara neden olmuştur.187  

Cemel Vak’ası ve Sıffîn’de yaşananlar siyasî anlaşmazlıklar sonucu iken Hâricî’lere 

ait ayaklanmalar Müslümanlar arasında itikadî görüşlere ait ilk parçalanmayı beraberinde 

getirecektir.188 Üstelik bu durum büyüyerek, sünnet dışı mezhep ve görüşlerin ümmet 

içerisinde yayılmasına öncülük etmiştir.189 Özellikle Sıffîn savaşının etkilerinin günümüze 

kadar sürmüş olması fitnenin nasıl bir bela ve musibet olduğunu göstermesi açısından dikkat 

çekicidir. Ayrıca Harre olayı, Haccâc b. Yûsuf’un Mekke'yi muhasara etmesi ve Abdullah 

b. Zübeyr'in şehid edildiği olaylar Müslümanlar arasında yaşanan ilk ihtilaflar, ilk fitne 

hadiseleri olarak tarih kitaplarında yerlerini almıştır.190 

 
181 Âl-i İmrân 3/167; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 2/360. 
182 et-Tevbe 9/107; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 598. 
183 İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 4/189; İbn Kayyim, Zâdü’l-meʿâd fî hedyi hayri’l-ʿibâd (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 2009), 416-417; Askalânî, Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî  (Riyad: 1421/2001); 

7/497-498. 
184 Hattâbî, Aʿlâmü(İʿlâmü)’l-hadîs fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 2/1586; İbn Kayyim, Zâdü’l-meʿâd fî hedyi 

hayri’l-ʿibâd, 487. 
185 Ebû İbrâhîm İsmâîl b. Yahyâ b. İsmâîl el-, Muhtasari’l-Müzenî, Beyrut: Darü'l-fikr, 2. Basım, 1403-1983), 

363; Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/103. 
186 Münzirî, Muhtasaru Süneni Ebî Dâvûd,  6/51; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 3/12. 
187 İlyas Çelebi, “İslâm Kaynaklarında Fiten, Melahim ve Herc İnançları”, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi ll/12 (1997), 170; Aktürk, Hz. Peygamber Döneminde Öldürülmeleri Emredilenler ve  

Öldürülme Nedenleri,  313. 
188 İbn Hibbân, es-Sîretü’n-nebeviyye ve ahbârü’l-hulefâ, 2/535-536-545-546; İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/335. 
189 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 3/13. 
190 Çağrıcı, “Fitne” 13/158. 



28  

2. Kaynağına Göre Fitnenin Çeşitleri 

Fitne, bazı durumlarda bir imtihan olarak gerçekleşir. Yüce Allah, insanların 

hak/bâtıl ayrımında hangi safta duracaklarını beşerin iradesine sunmak için kullarını hayırla 

ve şerle imtihan etmektedir.191 Kimi durumlarda ise fitne, insanın kendi eylemlerine bağlı 

olarak ortaya çıkmaktadır. Fitne bir diğer neden olarak şeytanın insana verdiği dürtülerle 

gerçekleşir. Şeytan, vesveselerle insanları ilahî emirlerden uzaklaştırarak sapkınlığa 

düşmelerine sebep olmaktadır.192  

Râgıb el İsfehânî,  Allah ve kul tarafından gerçekleşmesi itibariyle fitneyi iki kısma 

ayırmıştır. İnsanların Allah tarafından bazı musibetlere uğratılmasını Allah’ın hikmeti ile 

izah ederken, kul tarafından başa gelen bela ve musibette hikmet aranılmayacağı tespitinde 

bulunmaktadır.193 

Fitne kavramı Allah’a nispet edildiğinde insanın sınanıp denenmesi, insana nispet 

edildiğinde baskı, zulüm, sapma, saptırma, fesat, kaos, anarşi, iç huzursuzluk ve buhran gibi 

davranışlara bağlı olarak ortaya çıkan sözlü ve fiilî kötülükleri ifade eder. Aynı kavram 

şeytana nispet edildiğinde ise insanı baştan çıkarma, ayartma ve saptırma gibi çeşitli hileleri 

ifade etmek için kullanılmaktadır.  

Bu bölümde fitnenin kaynağı konusunda İsfehânî’nin tasnifine uyarak önce Yüce 

Allah’ın imtihan olarak insanlar hakkında yarattığı bazı fitnelere temas edecek, sonrasında 

ise çalışmamızın odak noktasını oluşturan ve fitnenin beşeriyetin dahliyle gerçekleşmesi 

hususunu ele alacağız. 

2.1. İnsanların İradesi Dışında Ortaya Çıkan Fitneler 

Yüce Allah  insanların iman ve ahlâktaki samimiyetlerini kanıtlamaları için bir fitne 

olarak onları hayır ve şer ile sınamaya tabi tutmaktadır.194 İster hayır ister şer ister iman ve 

küfür mücadelesi olsun yaratılışta fitneye sebep olabilecek tüm olgu ve hadiseler Allah’ın 

 
191 el-Mülk 67/2; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 7/335; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 6/45; 

Karaman vd., Kur'an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 1/273. 
192 el-A’râf 7/27; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kurʾân, 5/332; Bilmen, Hukuku İslâmiyye ve Istılâhât-ı 

Fıkhiyye Kâmusu, 2/1007-1008; Karimi, “Nesefî Tefsiri’nde Fitne Kavramı”, 1487. 
193 İsfahânî, el-Müfredât fi garibi’l-Kur’ân, 1/623-625. 
194 el-Enbiyâ 21/35; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 5/252. 



29  

iradesiyle gerçekleşmektedir.195 Peygamberleri risaletle, yönetim ve iktidar sahiplerini 

peygamberlerin nübüvvetini tanımakla ve dünyevî imkanlarla, fakir kimseleri yoksulluğa 

sabırla ve harama el uzatmamalarını talep etmekle, tüm insanları kendi zatına kullukla 

imtihan etmektedir.196 Ayrıca dünya hayatının güzellikleri,197 mal ve evlât sevgisi,198 sıhhat, 

afiyet ve rızkın bol olması, kişinin toplumdaki sosyal statüsünü ve değerini arttıran ilim gibi 

verilen her türlü nimet de yüce Allah tarafından birer fitne yani imtihan olarak 

gerçekleşmektedir.199  

Kişinin sahip olduğu otoritesi, ilmi seviyesi ve imtiyazlı görülen hususları kendisini 

fitneye düşüren sebeplerdendir ve bunlar bizzat Allah’ın iradesiyle gerçekleşmektedir. 

Özellikle tarihsel örnekler incelendiğinde, insanların sadece zorluklarla değil, nimetlerle de 

imtihan edildiği görülmektedir. Kur’an-ı Kerim, Âd ve Semûd gibi kadim toplulukların sahip 

oldukları varlıklarla şımarmaları ve yeryüzünde bozgunculuk çıkarmaları nedeniyle helak 

edildiklerini haber verir.  

Karûn’un Allah tarafından verilen ilim nedeniyle kibre kapılması, sonrasında hakka 

sırt çevirmesi şahsı için fitne olmuştur. Firavun’un iktidar ve saltanatı nefsine ilâhlığı 

yakıştıracak kadar kendisini yoldan çıkarabilmiştir. Ayet ve tefsirlerde Hârût ve Mârût isimli 

iki meleğin insanlara sihir öğretmek için gönderilmesinin Allah katından bir fitne olduğu 

açıkça beyan edilir.200  

2.2. Beşeriyetin Sebep Olduğu Fitneler 

Kur’an’da insanların henüz yaratılış aşamasında oldukları bir zaman diliminde,  

meleklerin “yeryüzünde kan dökerek” fesâd çıkaracak bir canlının halkedilmesine karşı dile 

getirdikleri ifadelere yer verilmektedir.201 İnsanoğlunun dünyaya gönderilmesinden sonra 

eyleme dökülen ilk fitne bir cinayet olarak gerçekleşmiştir.202 Sonraki asırlarda 

 
195 Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî, Ahkâmü’l-Kurʾân (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1424/2003), 1/45. 
196 Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kurʾân, 5/465; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 1351. 
197 Tâhâ 20/131; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 5/234. 
198 el-Enfâl 8/28; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 2/3344. 
199 ez-Zümer 39/49; ed-Duhân 44/17; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 6/393. 
200 el-Bakara 2/102; Cessâs, Ahkâmü’l-Kurʾân, 1/57; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 1/320-321; 

Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 80. 
201 el-Bakara 2/30; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 44. 
202 el-Mâide 5/27; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 3/72; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kur’âni’l-ʿazîm, 5/160-

161. 



30  

peygamberlerin şehid edilmeleri,203 ilâhi dinlerin din bilginlerince tahrife uğraması,204 bazı 

devlet yöneticilerinin Müslümanlara yaptıkları işkence ve soykırıma varan toplu kıyımlar,205 

Müslümanların uğradıkları zulüm ve insanlık dışı muameleler206 âyetlerde bahsedilen 

fitnelerdendir.  

Kur’an’da ifade edildiği gibi insanın da toplumun da bozulmasına sebep olan husus 

kendi yaptıklarıdır. İnsanın kulluk vazifesini yerine getirmeyip günahlara dalması, 

başkalarının haklarını ihlal ederek suça karışması insanların eliyle gerçekleşen fitnelerdir.207 

Bu nedenle dünyevi fitnenin, tarafı ilahiden bir imtihan olmasından ziyade insanların sebep 

olması yönü daha baskın gelmektedir. Konuya farklı bir bakış açısı getiren Ebü’l-A‘lâ el-

Mevdûdî (ö. 935/1529) “Görüyoruz ki dünyada fesadın kökü ve fitnenin aslı ve esası 

insanların insanlar üzerinde kendisini ilah yapmak istemesinden kaynaklanıyor. Bu tanrı 

kılmak ve ilahlık iddiası ister doğrudan doğruya isterse dolaylı bir şekilde olsun, bozgunun 

asıl kökü budur” demektedir.208 

3. İnsanları Fitneye Sevkeden Etmenler 

Kişi bir çok nedene bağlı olarak kendisi ve başkaları için fitne sebebi olabilmektedir. 

Bu nedenlerden bazıları beşeri tabiatın sevki ve bireylerin karakteristik özelikleri dolayısıyla 

ortaya çıkarken kimi zaman da kişisel tercihler doğrultusunda gerçekleşebilmektedir. 

İnsanları fitneye sevkeden başta bencillik ve tahakküm hırsı olmak üzere maddiyata 

düşkünlük,209 dünyevileşme,210 yanlış inanç ve ideolojilere kapılma ve hakim kültürlerin 

etkisinde kalarak fıtratın kabul etmeyeceği alışkanlıklar edinme, sosyal medyada gündem 

olan yalan yanlış bilgilere açık olma ve bu bilgiler doğrultusunda kitlesel eylemlerde rol 

alma gibi çeşitli sebepler gösterilebilir.  

4. Fitnenin Karakteristik Özellikleri 

Fitne bireysel suçlardan ziyade, toplumun genel huzurunu, birlik ve düzenini tehdit 

 
203 Âl-i İmrân 3/21; el-Mâide 5/70; Cessâs, Ahkâmü’l-Kurʾân, 2/11; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 

2/235-236; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 5/295; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 210.  
204 el-Bakara 2/174; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 112. 
205 el-Kasas 28/4; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 6/6.  
206 el-Burûc 85/10; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 7/495. 
207 eş-Şûrâ 42/30; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 6/496-497.  
208 Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî, İslâmda Hükümet, çev. Ali Genceli (Ankara: Hilal Yayınları, 1990), 164. 
209 el-Enfâl 8/28. 
210 Tâhâ 20/131; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 5/ 234. 



31  

eden geniş çaplı hadiselere neden olan kolektif eylemlerden oluşmaktadır.211 Bilhassa bazı 

dönemlerde toplumun büyük bir kesimini etkisi altına alan fitneler, savaş ve ihtilallere neden 

olacak kadar ileri boyutlara varabilmiştir. 

4.1. Belirsiz Bir Yapıda Olması 

Fitne çoğunlukla toplumsal arka planı olan sosyolojik bir hadisedir. Bu nedenle yavaş 

gelişir, birden ortaya çıkmaz.  Fitnenin ortaya çıkış sebebi itikadî, iktisadî ve ahlâkî sebepler 

başta olmak üzere her türlü beşerî ve içtimaî bozukluklar olabilmektedir. Hz. Peygamber’in, 

sağır,  dilsiz ve kör bir yapıya sahip olduğunu  belirttiği fitne, çoğu zaman gelişinden çok 

sonra farkedilmektedir. Zira fitneye sebep olan bir çok eylem, toplum yararı gözetildiği ifade 

edilen çalışmalar altında gerçekleşmektedir. Bu nedenle geç farkedilir ve çoğu zaman iş işten 

geçmiş olur.212  

4.2. Çabuk Yayılması ve Geniş Kitleleri Etkisi Altına Alması 

Fitnenin etkili olmasında kaos yaratan hadiselerin toplumda hızlı bir şekilde 

yayılması rol oynamaktadır.213 Bir toplumda fitne genellikle  bir çok sebebin bir araya 

gelmesi ile ortaya çıkar. Mahiyeti itibariyle sürecin başlarında çoğunlukla halk ve yöneticiler 

tarafından problemin ciddiyeti fark edilmeyebilir. Fakat sorun toplumun bünyesine ait  

meselelerden kaynaklandığından,214 insanlar arasında ciddi bir taraftar kitlesi toplayarak 

çoğunluğu etkilemektedir. Çünkü fitneye ait konular genellikle insanlara çekici gelen 

hadiselerden kaynaklanmaktadır.215 Bu bağlamda Hz. Peygamber ashabını uyarmış ve sözlü 

olarak dahi fitneye mahal verilmesini yasaklayarak216 insanların mutlak şekilde fitneden 

uzak durmalarını istemiştir. Bir hadis rivayetinde “Her kim fitnelerle karşılaşmak isterse, 

fitne hemen onu içine çeker. Fitnelerden sığınacak bir yer bulan kimse, derhal kaçıp oraya 

sığınsın” buyurmuş, insanların ancak bu şekilde selamette olacaklarını haber vermiştir.217 

 
211 Buhârî, “Fiten”, 9 (No. 7081); İbn Mâce, “Fiten”, 10 (No. 3957). 
212 Remzi Kılıç, “Misyonerlik ve Türkiyeye Yönelik Misyonerlik Faaliyetleri”, Türklük Birimi Araştırmaları 

(Şubat 2006), 327-332. 
213 Çakın, “Fiten Rivayetleri Bağlamında Toplumların Çöküşü”, 9. 
214 Topaloğlu, “Fitne”, 5; Canan, Ahirzaman Fitnesi ve Anarşi, 54-55. 
215 Ali Çelik, Hz. Peygamber’in Hadislerinde Fitne (İzmir: Çağlayan Yayınları, 1997), 27-31; Canan, 

Ahirzaman Fitnesi ve Anarşi, 58.  
216 Ebû Dâvûd, “Fiten”, 3 (No. 4264-4265). 
217 Buhârî, “Fiten”, 9 (No. 7082); Müslim, “Fiten”, 10 (No. 2886); Ebû Dâvûd, “Fiten”, 2 (No. 4257-4258-

4259). 



32  

Günümüz teknolojik imkânları, toplumda çatışma yaratacak provakatif paylaşımların 

bilgisiz ve sorumsuzca paylaşılmasına aracı yapılmaktadır.218 Hz. Peygamber’in fitneye dair 

yaptığı uyarıların önemi, dijital medyanın fitnenin yayılması yönünde sağladığı kolaylıklar 

gözönünde bulundurulunca daha açık anlaşılmaktadır.219  

4.3. Cehâletten Beslenmesi 

Fitneye neden olan unsurlardan biri de şüphesiz cehalettir. Hz. Peygamber,  

hadislerinde ahir zamanın alametlerini sayarken cehâletin artacağını ve fitnenin çoğalacağını 

açıkça haber vermektedir.220 Buradaki cehâletin ilmi yetersizlik veya çağdan geri kalmışlık 

olmayıp, insanların fitne döneminde hak ve bâtılı birbirinden ayıramamaları ve eylemlerinde 

sağ duyudan uzaklaşmaları yönünde olduğu ifade edilmiştir.221  

Konuyla ilgili Bekir Topaloğlu’nun “Dinini bilmeyen, milli kültür ve değerleriyle 

ilgisi bulunmayan bir kimsenin zamanla kendi değerlerine karşı yabancılaşarak, farklı inanç 

ve ideolojilerin etkisi altına gireceğine” dair tespiti oldukça yerindedir.222 Zira topsumsal 

bilincin düşük, halkın manipülasyona açık bulunduğu coğrafyalarda insanları provoke etmek 

son derece kolaylaşmaktadır. Çünkü kaosun hakim olduğu bir ortamda yalan artar ve doğru 

bilgiye ulaşmak herkes için zorlaşır.223  Müslümanları bir arada tutan değerler istismar 

edilir.224 İslâmî hükümler saptırılarak bilgisiz ve câhil kimseler üzerinden fitne çıkartılır.  

4.4. Eylemlerinde Şer‘i Hükümlere Aykırılık Teşkil Etmesi 

Fitne yapısı itibariyle İslâm hukukuna, dolaylı olarak maruf örfe, muhtevasındaki bir 

çok eylemle pozitif hukuka aykırı bir durum arzetmektedir. Bir toplumda hırsızlık ve 

cinayetlerin, inançsızlığın, fuhşiyatın, adaletsizliğin ve isyanın kitleler tarafından 

işlenmesinin fitne olduğu düşünüldüğünde bu durumun kamuyu çıkmaza sürükleyeceği 

kabul edilecektir. Bu eylemler ister hukûkullahı ihlal etsin ister kul hakkına mütellik olsun 

suç unsuru taşımaktadır. Hz. Peygamber’in hadislerinde herc kavramıyla ifade edilen ve 

 
218 Bayram Ayhan, “Kur’ân’ın Sosyal Medya Sorumluluğu Bağlamında Yorumlanabilecek Müdahaleleri”, 

Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Araştırma Makalesi 8/2 (Aralık 2021), 435. 
219 Buhârî, “Fiten”, 16 (No. 7097); Müslim, “İmân”,  65 (No. 231).  
220 İbn Mâce, “Fiten”, 26 (No. 4051). 
221 Canan, Ahirzaman Fitnesi ve Anarşi, 62. 
222 Topaloğlu, “Fitne”, 5. 
223 Canan, Ahirzaman Fitnesi ve Anarşi, 60.  
224 Çelik, Hz. Peygamber’in Hadislerinde Fitne, 33. 



33  

toplu kıyımlardan bahseden hadislerden fitnenin yaygın olduğu bir toplumun “Müslüman 

olsun veya olmasın” tefessüh edeceği sonucuna varmak çok da zor değildir.  

Fitnenin hakim olduğu bir toplumda anarşi ve kaos oluşur. İnsanlar arasında güven 

duygusu zedelenir, zulüm ve baskının artması karşısında  hukukî ve diyanî değerler 

itibarsızlaştırılır. Böyle bir ortamda yasaların varlığı, hukukun üstünlüğünü sağlamak 

noktasında yetersiz kalırken cinayet ve toplu infazlar artarak çoğalmaktadır.225  

Esasen konuyu şer‘i hükümlere aykırılık olarak belirtmiş olmamıza rağmen, fitne, 

varlığı itibariyle sosyal hayata ve beşeri hukuk sisteminlerine de aykırılık içermektedir.226 

Toplumda huzur ve emniyeti ihlal etmek, seçimle başa gelen meşru yönetim aleyhinde 

propaganda faaliyetleri yürütmek ve ırk, din ve mezhep ayrımcılığı yaparak insanlar arasına 

kin ve nefret tohumları ekmek yalnız İslâm  hukukunda değil, modern hukuk için de suç 

oluşturmaktadır.227 

4.5. Bölücülük ve Ayrıştırmaya Sebep Olması 

Fitne insanlar arasında ayrışmalara ve bölünmelere yol açmaktadır. Bu durum 

toplumda istikrarsızlığa neden olarak sosyal ilişkileri ve toplumsal yapıyı olumsuz yönde 

etkilemektedir. Mahiyeti itibariyle fitneye dair en ciddi unsurun, içerisindeki bölücü 

faaliyetler nedeniyle devletlerin yıkılmasında üstlendiği aktif rol olduğu görülecektir. 

Önceki asırlarda durum böyle olmakla birlikte konu bugün için de  aynı minvalde devam 

etmektedir. 

Yüce Allah müminlere birbirleriyle çekişip ihtilaf çıkarmamaları hususunda 

uyarılarda bulunmuştur.228 İslâm’ın ilk dönemlerinde Müslümanların bu uyarılara  sıkı sıkıya 

riayet ettikleri görülmektedir. Fakat zamanla ortaya çıkan farklı siyasî görüşler, iktidar 

mücadeleleri ve mezhepler arası anlaşmazlıklar Müslümanları olumsuz yönde etkilemiştir. 

 
225 Ebû Dâvûd, “Melahim”, 5 (No. 4297); Aynî, Umdetü’l-kârî, 24/271; Onay, “Toplumsal Şiddet Bağlamında 

Fiten Hadislerine İlişkin Bir Değerlendirme”, 39; Ayhan, “Kur’âna’ın Sosyal Medya Sorumluluğu 

Bağlamında Yorumlanabilecek Müdahaleleri”, 437. 
226 Ceza Kanununun amacı; Madde 1- (1) Ceza Kanununun amacı; kişi hak ve özgürlüklerini, kamu düzen ve 

güvenliğini, hukuk devletini, kamu sağlığını ve çevreyi, toplum barışını korumak, suç işlenmesini 

önlemektir. Kanunda, bu amacın gerçekleştirilmesi için ceza sorumluluğunun temel esasları ile suçlar, ceza 

ve güvenlik tedbirlerinin türleri düzenlenmiştir. https://www.mevzuat.gov.tr/  
227 Selami Turabi, İfade Özgürlüğü ve Terör Suçları (Ankara: İletişim Yayınları, 2017), 25. 
228 Âl-i İmrân 3/103; el-Enfâl 8/25-46; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 2/296; Şevkânî, Fethu’l- 

kadîr, 235-236. 

https://www.mevzuat.gov.tr/


34  

4.6. Şiddet ve Anarşi Doğurması 

Fitne yalnızca düşünsel bir problem olmayıp aynı zamanda şiddet ve anarşi ile 

doğrudan bağlantılı toplumsal bir tehlikedir. Bilhassa ideolojik akımların insanlar arasında 

neden olduğu gruplaşmalar, bir noktadan sonra yalnızca fikri ayrılıklarla kalmayıp çeşitli 

eylemlere dökülmektedir. İçtimai ihtilafların arttığı ve kamu istikrarının sağlanamadığı 

durumlarda kaos ve çatışmanın yaşanması ve artan şiddet eylemlerinin varlığı 

kaçınılmazdır.229  

Fitnenin en önemli özellikleri arasında sosyal karışıklığa neden olan şiddet ve anarşi 

yer almaktadır. Anarşi fitnenin ileri safhasında görülen, otoritenin ve hukukun devre dışı 

kaldığı, insanların kanunlara ve düzene itaatten kaçındığı bir dönemi ifade eder. Şiddet ise 

bu dönemde fitneyi besleyen bir araç haline gelir.230  

Fitnenin hakim olduğu bir toplumda can ve mal güvenliği zedelenir, emanet duygusu 

zarar görür, maddi/manevi çözülmeler başlar. İnsanlar arasında gruplaşmalar meydana gelir, 

her grup kendi doğrularını dikte etmeye çalışır, dolayısıyla bu durum şiddetin artmasına 

neden olur. 231  

5. Fitnenin Ortaya Çıkış Biçimleri ve Fitneyi Hazırlayan Bazı Sebepler 

Hadislerde fitnenin ortaya çıkış biçimleri ve bu süreci hazırlayan sebepler, İslâm 

hukukunda toplumsal düzenin sarsılması ve çöküşüyle ilişkilendirilmiştir. Fitne dinî, ahlâkî, 

siyâsî ve hukukî alanlarla ilişkili olarak, toplumu sarsan ve sosyal düzeni tehdit eden bir 

unsur olarak görülür. Bu bozulmalar çoğu defa bireysel olmaktan çok toplumsal yapı 

üzerinde etkisini hissettirmektedir.  

Fitnenin kavramı İslâm hukuku açısından bilhassa üç yönüyle dikkat çekmektedir. 

Genel anlamda Allah’ın emir ve yasaklarına karşı kayıtsızlık, isyan ve reddetme anlamına 

gelmektedir. İkinci olarak Müslümanlar arasında dinî, ahlâkî, siyasî, hukukî ve iktisadî 

alanlar başta olmak üzere toplumun birlik ve beraberliğini ortadan kaldıran her türlü eylemi 

içermektedir. Son cihetiyle ise gayrimüslimlerin Müslümanlar üzerindeki tahakkümü, onlara 

savaş açması, ülke ve topraklarını işgal etmeleri fitnenin bir diğer yönünü oluşturmaktadır.  

 
229 Onay, “Toplumsal Şiddet Bağlamında Fiten Hadislerine İlişkin Bir Değerlendirme”, 34-36-41. 
230 Ferrâ, el-Emr bi’l-maʿrûf ve’n-nehy ʿani’l-münker, 67-68. 
231 Nebioğlu, Tevhid ve Adalet Anlayışına Etkisi Bağlamında  Kur’an’da Fitne Kavramı, 101. 



35  

Son iki yüzyıllık İslâm tarihinde bir yandan Arap yarımadası başta olmak üzere 

Müslüman nüfusun yoğunlukta olduğu ülkeler abluka altında bir hayata mahkum edilerek, 

milyonlarca insan savaşın pençesi altında ölüm kalım mücadelesi verirken öte yandan hakim 

kültürlerin etkisiyle yayılan dünyaya aşırı düşkünlük insanları ahiret düşüncesinden  hızla 

uzaklaştırmakta, özellikle gençlerin deizm ve ateizm gibi akımlara kapılmalarına neden 

olmaktadır.232 

Müslüman inanç ve kültürünü hedef alan oryantalist çalışmalar, sanat adı altında 

yazılı ve görsel medya eliyle oluşturulan İslâmofobik yaklaşımlar günümüzde fitnenin 

beslendiği asli kaynaklar arasındadır. Kaldı ki bütün bu sebepler kendi iç cephelerinde de 

meseleyi oldukça karmaşık bir forma sokmaktadır. Ancak konuyu bu noktalara taşımak 

tezimizin sınırlarını fazlasıyla aşacağından meseleyi fitne hakkında yapılacak daha başka 

çalışmalara havale ediyor, konuyu belli başlıklar altında ele almanın daha yararlı olacağına 

inanıyoruz.  

Araştırmanın başlarında da belirtildiği gibi bu çalışmada fitnenin sosyal 

karışıklıklara neden olan fiili boyutu üzerinde durulmuştur. Bu bölümde konuyu biraz daha 

açabilmek adına  Müslüman bir toplumda ortaya çıkan fitneler beş ayrı başlık altında  

kategorize edilmiştir. Bu başlıklarda fitnenin dinî, siyasî ve iktisadî nedenlerine dikkat 

çekilmiş, toplumsal ayrışmalarda ırkçılığın fitne aracı haline getirildiği ifade edilmiştir. 

Özellikle dijital ağların fitneyi körükleyen yönüne dikkat çekilerek toplumsal hassasiyetlere 

karşı dezenformasyon üreten çalışmaların  çok ciddi bir tehdit unsuru olduğu vurgulanmıştır.  

5.1. Din Temalı Fitne  

Din, toplumsal barışın en önemli kaynaklarındandır. Dinin, emir ve yasaklarını 

dikkate almamak fitne olarak değerlendirildiği gibi ilahi emirlere aykırı davranmak da 

fitnenin artmasına sebep olan bir etken olarak değerlendirilmiştir.233 

5.1.1. Dinî İnançları Fitne Aracı Olarak Kullanma 

Kur’an’ın geçmiş kavimler hakkında aktardığı bilgiler incelendiğinde, eski 

 
232  Seyyid b. Kutb b. İbrâhîm b. Hüseyn eş-Şâzilî, el-Müstakbel li-hâze’d-dîn (Beyrut: Darü’ş-şuruk, 2017), 

66-67-68. 
233 Seyyid Kutub, el-Müstakbel li-hâze’d-dîn, 20-22. 



36  

topluluklar arasında yaşanan silahlı mücadelelerin bir çoğunun din ve inanç farklılığına 

dayandığı görülecektir. Asrımızda hala devletler arasında gerçekleşen savaşların en büyük 

gerekçelerinden biri, bu çatışmaların dinî karakterli olmasıdır. Bugün hala binlerce yıl 

öncesiyle aynı sebeplerle masum siviller ve çocuklar öldürülmektedir. Bu durumun inanç ve 

değerlerin fitne unsuru olarak kullanıldıklarında, insanları ne tür felaketlere 

sürüklediklerinin en bariz örneği olduğu açıktır.234 

İslâm hukukunda yer alan en önemli haklar arasında kişilere tanınan din ve vicdan 

hürriyeti gelmektedir.235 İslâm dini inanç hürriyetini serbest bırakmış bir din ve hukuk 

sistemidir. Hiç kimse bir başkasını dininden döndürmeye veya kendi inancını kabule 

zorlayamaz.236 Bir kimsenin inancını yaşama özgürlüğüne veya inanç hürriyetine engel 

olunması fitne olarak addedilmiştir.237 Bu nedenle farklı din mensubu olan bir kimsenin dinî 

inancına karışılamayacağı gibi bu kişi müslüman olmaya da zorlanamaz. Bu kimseler 

diledikleri gibi inançlarını yaşayabilir, kendi mabedlerinde rahatça ibadetlerini 

gerçekleştirebilirler. Aynı şekilde İslâm inancına sahip bir kimsenin inanç noktasında 

zafiyete uğratılması da şer‘an kabul edilebilir bir durum değildir. Müslümanlara karşı böyle 

bir yaklaşım fitne sayılmış, bu durumun en az insan hayatına kastetmek kadar ağır bir vebal 

gerektirdiği ifade edilmiştir. Çünkü bir müslümanın öldürülmesi yalnız dünya hayatını 

sonlandırırken, kişinin imanını kaybetmesi ebedi bir hayata mal olmaktadır. Bu nedenle 

Müslümanları dinlerinden vazgeçirmek için yapılan çalışmalar veya İslâmi hükümlerin 

tahkir edilmesi cezai müeyyide gerektiren bir suç olarak görülmüştür.  Hz. Peygamber  ve 

ashab-ı kiramın benzer durumlar karşısındaki duruşları hakkında konuya dayanak teşkil 

edecek birçok örnek bulunmaktadır.   

Bu noktadan hareketle bilhassa son zamanlarda Müslümanlar aleyhinde oldukça faal 

çalışmaları bulunan, İslâmofobi ve misyonerlik adı altında İslâm’ı yıpratma çabalarına 

değineceğiz. 

 
234 Mahmut Aydın, “Dinsel Şiddetin Meşrulaştırıcı Unsuru Olarak Hakikat Tekelciliği” Diyanet Dergi (Erişim 

20 Haziran 2024). 
235  Erdal, “Kur’an’da Fitne Kavramı Üzerine Düşünceler”, 223; Muhammed Mütevellî eş-Şa‘râvî,  100 suʾâl 

ve cevâb  fi’l-fıkhi’l-İslâmî (Kahire: Mektebetü’t-Türasi’l-İslâmî, 1423/2002), 67-68. 
236 Şa‘râvî,  100 suʾâl ve cevâb  fi’l-fıkhi’l-İslâmî, 39. 
237 Erdal, “Kur’an’da Fitne Kavramı Üzerine Düşünceler”, 221-222. 



37  

5.1.2. İslâmofobi 

İslâm ve Müslümanlara karşı kin, nefret ve düşmanlık besleme, onlara güvenmeme, 

şüphe duyma, İslâm’dan korkma şeklinde tanımlanan İslâmofobi,238 son yıllarda varlığını 

medya araçları ile hissettirerek, Batı kaynaklı bir kavram olarak literatürde yer almıştır.239  

Batı dünyasının İslâm ve Müslüman karşıtlığı, günümüzde İslâmofobi kavramıyla 

Müslümanların inancına yönelik olumsuz algı ve imajlar üretmektedir. Bunların en dikkat 

çekici olanı ise terör ve terörist kavramları olarak karşımıza çıkmaktadır.240 

Hz. Peygamber’in nübüvvetinin ilk yıllarından itibaren ortaya çıkan İslâm 

karşıtlığının yayılmasında, kitle iletişim araçlarının bu amaç doğrultusunda kullanımı  

oldukça etkili olmuştur.241 Batılı toplumların İslâm ve Müslüman algısı önemli ölçüde basın 

yayın  yoluyla şekillenmektedir. İslâm’ın temel ilkeleri hakkında bilgi sahibi olmak yerine, 

Batı medyasının şekillendirdiği “İslâmcı terörist” algısı ne yazık ki etkili olmuştur.242 Buna 

sivil toplum kuruluşlarının da desteği eklenince, Müslümanlar çeşitli sebeplerle sıkça “terör” 

ve terörist” kavramları ile yaftalanmışlardır.243 İlginç olan ise dünyanın bir çok bölgesinde 

Müslümanlara terörist yaftası vurulurken, terör olaylarından en fazla mağdur edilen 

kimselerin de yine Müslümanlar olmasıdır. 

İslâm’ın şiddet ve terörü besleyen bir ideolojiden ibaret gösterilerek, sun’i bir korku 

ile dünya kamuoyunda yaymak için çalışılması, provokasyon içeren eylemsel çalışmalar 

olarak ifade edilmiştir. Esasen İslâmofobik tavrın dinler ve medeniyetler arasında kavga, 

sürtüşme ve çatışma ortamının oluşturularak bundan kazanım elde etme çabası olduğu ifade 

edilebilir. Batı, on yıllardır dünyanın bir çok bölgesinde kurduğu sömürge düzeni ile 

milyonlarca insanı katledip ülkelerin yer altı ve yer üstü kaynaklarını çalarken, işlediği 

suçlara karşı bir meşruiyet perdesi olarak sürekli Müslüman ve terörizm kavramlarını  

 
238 Recep Tuzcu, “İslâmofobi Oluşturmada Hz. Peygamber’e yapılan Atıflar”, İlahiyat Akademi Dergisi 6 

(Aralık 2017), 114.  
239  Ünal Kılıç-Nihal Acar, “Algılanan İslâmofobi Ölçeğinin Türkçeye Uyarlanması, Geçerlilik ve Güvenilirlik 

Çalışması” Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 12 (Eylül 2021), 175. 
240 Hasan Gökmen, “Hollandalı Politikacı Geert Wilders’ın “Fitna” Filmi Çerçevesinde Bir Algı ve İmaj Olarak 

İslâmofobi”, 90. 
241 Kılıç-Acar, “Algılanan İslâmofobi Ölçeğinin Türkçeye Uyarlanması, Geçerlilik ve Güvenilirlik Çalışması”, 

179.  
242 Gökmen, “Hollandalı Politikacı Geert Wilders’ın “Fitna” Filmi Çerçevesinde Bir Algı ve İmaj Olarak 

İslâmofobi”, 87. 
243 Fatih Orhan, “Cihad Kavramı Üzerinden İslâm’a Sürülmek İstenen Leke: Terör”, Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 14/2 (Kasım 2015), 89. 



38  

kullanmaktadır.244 Kur’an’ın “Onlara “Yeryüzünde düzeni bozmayın” denildiğinde, “Hayır, 

biz yalnızca ıslah edenleriz” derler”245 âyetiyle insanlara zulüm ve haksızlık ettikleri halde 

kendilerini haklı göstermeye çalışan kimselerin ikiyüzlülüğü aktarılmaktadır. 

5.1.3. Misyonerlik  

Misyonerlik genelde dinî bir geleneği, özelde ise Hıristiyan dinîni yayma hususunda 

dünya genelinde yürütülen düzenli ve örgütlü bir faaliyeti ifade etmektedir.246 Kilise 

tarafından vaaz için görevlendirilmeyi ifade eden misyon terimi, İsevî toplumların kolonilere 

din görevlilerini göndermesi anlamına gelmektedir. Misyon ve misyonerlik, sömürge 

bölgelerinin hıristiyanlaştırılması bağlamında da kullanılmıştır. Misyonerlerin İslâm 

ülkelerine yönelik yoğun çalışmaları, Batılı milletlerin sömürge faaliyetlerine paralel 

biçimde ortaya çıkmıştır. Bu tür çalışmalar siyasî, ekonomik ve sosyal alt yapılara 

dayandırılmıştır.247 Özellikle eğitim kurumları üzerinden devam eden misyonerlik 

çalışmaları248 kültürel aşınmayı amaçlarken, bulundukları İslâm ülkelerinde Müslümanlar 

arasında etnik kimliğe dayalı ayrımcılığın yaygınlaşmasına da neden olmuşlardır.  

Her bölgeye yahut millete farklı tutum ve tavır uygulayan misyonerlerin 

müslümanlara yönelik son iki yüzyıllık çalışmalarında, Hıristiyanlığın anlatılması yanında 

müslümanlarda İslâmî inanç ve değerlerle ilgili çeşitli kuşkular uyandırarak, onları kendi 

kimlik ve değerlerine yabancılaştırmaya yönelik çalışmalar oldukça dikkat çekicidir.249 Bazı 

özel kuruluş ve şirketler tarafından finanse edilen bu çalışmalar, günümüzde birçok 

televizyon programı, gazete ve dergi yayınıyla faaliyetlerini arttırarak devam 

ettirmektedir.250 Bu tür çalışmalar İslâm toplumu içinde ayrışmalara, kimlik kaybına ve 

nihayetinde sosyal birlikteliğin bozulmasına sebep olmaktadır. Bu durum, Müslümanların 

imanında sarsıntıya sebep olarak, fitneye zemin hazırlamaktadır. Hz. Peygamber’in 

“Karanlık gecelerin parçaları gibi olan karışıklıklar gelmeden önce hayırlı amellere koşun. 

O günlerde kişi mümin olarak sabahlayıp, kafir olarak akşamlar. Kimileri de mümin olarak 

akşamlayıp, kafir olarak sabaha çıkar. O gün insanlar dinlerini, dünyalık menfaat 

 
244 Orhan, “Cihad Kavramı Üzerinden İslâm’a Sürülmek İstenen Leke: Terör”, 90. 
245 el-Bakara 2/11. 
246 Şinasi Gündüz, “Misyonerlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi ( (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 

30/193; Kılıç, Misyonerlik ve Türkiyeye Yönelik Misyonerlik Faaliyetleri, 328. 
247 Gündüz, “Misyonerlik”, 30/196. 
248 Kılıç, “Misyonerlik ve Türkiyeye Yönelik Misyonerlik Faaliyetleri”, 332. 
249Gündüz, “Misyonerlik”, 197. 
250 Kılıç, “Misyonerlik ve Türkiyeye Yönelik Misyonerlik Faaliyetleri”, 340. 



39  

karşılığında satacaklardır.”251 hadisini, misyonerlik çalışmalarının Müslüman toplumunda 

oluşturduğu tehlikeleri anlamak açısından dikkat çekici bir bağlam sunmaktadır.  

5.1.4. İctihad Farklılıklarını Fitneye Dönüştürme 

Yüce Allah insanları birbirlerinden farklı eğilimlere sahip biçimde yaratmıştır. 

Bireyler ve kurumlar arasında herhangi bir ihtilafın yaşanmadığı, herkesin aynı inanç ve 

düşünce tarzına sahip olduğu bir toplumun inşası  mümkün değildir.  Aynı dine inanan ve 

aynı değerlere sahip kimselerin bile bu inanç ve değerlere karşı algı ve düşünceleri genellikle 

bir diğerine karşı farklılık taşımaktadır.  İnsan tabiatında var olan  bu durum istismar 

edilmediği sürece   bir rahmet olarak değerlendirilmiştir.  

Müsbet manadaki ihtilafın rahmet olarak değerlendirilmesine rağmen, fikri 

ayrılıkların insanları kutuplaştırarak ictihad farklılıkları üzerinden kaos yaratılması ne 

İslâm’da ne de şer‘i hukukta kabul edilebilir bir durumdur.252  

İtikâdî ve amelî fırkaların ortaya çıkmasında nasların te’vîlindeki ihtilaflar etkili 

olmuştur. Mezhep farklılıklarının zamanla taassub boyutuna varması ve tekfir anlayışının 

yerleşmesi, savaşlara dahi gerekçe teşkil etmiştir. İslâm tarihinde Hâricî ayaklanmalarıyla 

yaşanan dahili fitneler birçok insanın ölümüne sebep olmuştur.253 Din kaynaklı her  ayrışma 

ve bölünmenin fitne olarak kabul edilmesi, tarihsel süreçte yaşanan acı tecrübelerle yakından 

ilgilidir.254  Bilhassa İbn Hazm gibi bazı hukukçular, günah işleyen kimselerin tekfir 

edilmesi gerektiği, kadere imanın reddedilmesi, Yüce Allah’ın ilminin sınırlı olduğu 

yönündeki görüş ve ictihadları örnek gösterilerek, bu tür düşünceleri savunan kimselerin 

fesada sebep olduklarını ifade etmiş ve bu kimselerin tutumunu eserinde bağy ve hırâbe 

suçları kapsamında ele almıştır.255 

 
251 Tirmizî, “Fiten”, 30 (No. 2195). 
252 İbn Mâce, “Fiten”, 20 (No. 4013); Ebû Dâvûd, “Sünnet”, 30 (No. 4762); Yûsuf el-Karadâvî, Dirâsetü fi-

Fıkhî Mekâsıdî’ş-Şeria (Kahire: Dârü’ş-Şuruk, 2006), 57-58-65. 
253 İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 3/13-14. 
254 Ebû Alî Kıvâmüddîn (Gıyâsüddevle, Şemsülmille) Hasen b. Alî b. İshâk et-Tûsî (Siyâsetnâme. Katar: 

Dârü’s-Sekafe, 1407), 234-235; Ebû Bekr Şems’ül-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, el-

Mebsût, neşr. Muhammed Hasan İsmail (Beyrut: Daru’l Kütübi’l-ilmiyye,  1438/2017), 10/132-133; Onay, 

“Toplumsal Şiddet Bağlamında Fiten Hadislerine İlişkin Bir Değerlendirme”, 39. 
255 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/334. 



40  

5.1.5. Şer‘i Hükümleri Literal Anlamlara Hapsetme  

Naslar, değişen ve gelişen hayat şartları dikkate alındığında, dinî hayatın sorunlarının 

tamamına ilişkin açık çözümler sunmaz. Bu sorunların, nasların ortaya koyduğu genel 

hükümler ve alimlerin asırları aşan tecrübeleri ışığında çözüme kavuşturulması gerekir. Bu 

noktada şer‘î hükümleri nasların yalnız lafzî manalarına  hapsetmek, hükümlerin zaman, 

mekan ve toplumsal şartlarla ilişkisini göz ardı etmek hatalı sonuçlara sebebiyet verebilir. 

Bu da doğal olarak  hükümlerde İslâm hukukunda gözetilen maslahat ve makâsıd gibi 

ilkelerin göz ardı edilmesi neticesini doğuracaktır.  

Böyle bir durumda ya İslâm’ın günün problemlerine ve toplumsal şartlara karşı 

yetersiz olduğu veya topluma yoruma kapalı  hükümler dayatılarak daha büyük fitnelerin 

ortaya çıkmasına neden olunacaktır. Nitekim İslâm tarihinin ilk dönemlerinde ortaya çıkan 

gruplardan olan Haricîler, âyette geçen “Hüküm ancak Allah’a aittir”256 ifadesinden, yüce 

Allah’ın hükmün kaynağı olması konusunu yanlış anlamış, insan iradesine hukuk 

düzleminde hiçbir şekilde yetki  tanımayarak İslâm toplumunda büyük fitnelere sebep 

olmuşlardır.  Âyet ve hadislerin tefsir ve te’vîl edilmesinde karşı duruş sergileyen Selefîler 

ve Dâvûd ez-Zâhirî (ö. 270/884) gibi bazı alimlerin yaklaşımı dışında257 İslâm hukukunun 

kolaylık ve kuldan zorluğu kaldırma temelleri üzerine kurulduğu düşüncesi Müslüman 

hukukçuları Kur’an ve hadisi yorumlayarak hüküm istinbatında bulunmaya yönlendirmiştir. 

Kaldı ki Hz. Peygamber’in bizzat kendisi gerekli durumlarda nassı yorumlama  ihtiyacı 

duymuştur.258 Fakihler de  nassın te’vîl ve tefsire açık olan metinlerinden hüküm istinbatında 

bulunarak karşılaştıkları hukukî problemlere çözüm arayışında olmuşlardır.259  

5.1.6. Din İstismarı 

Din istismarı en yalın haliyle Allah’a karşı ihlas ve samimiyeti terk ederek Allah’ın 

rızası dışında maddi veya manevi çıkar sağlamak amacıyla dini araç kılmaktır. İslâm 

tarihinin tanıklık ettiği nifak hareketlerinde din ne yazık ki bir istismar aracı olarak 

 
256 el-En’âm 6/57; Yûsuf 12/40. 
257 Hilâlî, Tefsîru Süfyân b. ʿUyeyne, 53-54-55-56; Şâtıbî, el-Muvâfakat, 1/131. 
258 Ebû Muhammed Süfyân b. Uyeyne b. Meymûn el- Hilâlî, Tefsîru Süfyân b. ʿUyeyne (Riyad: el-Mektebetü’l 

İslâmî, 403-1983), 59-60-66. 
259 Hilâlî, Tefsîru Süfyân b. ʿUyeyne, 53; Murat Şimşek, İslâm Hukukunda Bağlayıcılık Bakımından Hz. 

Peygamberin İçtihad Ve Tasarrufları (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010), 232-236. 



41  

kullanılmıştır.260 İslâm’a hizmet adına yola çıkan kişi ve gruplar tarafından Kur’an ve hadis 

metinlerinin keyfi yorumlamalara konu olması, maddi çıkar elde etme, siyasi rant sağlama 

amacıyla gerçekleştirilen söylemler, dinîn tahrif edilerek insanların hakiki İslâm inancından 

uzaklaşmasına neden olmaktadır.261  Halbuki bu metinlerin sosyal statü veya maddi kazanç 

elde etmek  veya herhangi bir gerekçeyle istismar edilmesi, kesin bir şekilde haramdır. Hz. 

Peygamber “Kişi az bir dünya menfaatine karşı dinini satar”262 buyurarak bu durumu ifade 

etmektedir.263  

İslâm hukukuna göre İslâm’ın temel dinamiklerini, İslâm adına hiç kimsenin 

değiştirmek gibi bir salahiyeti yoktur. Bu nedenle şer‘i hükümlere karşı dezenformasyon 

üreten kişiler hakkında İslâm hukukçuları şartların gerektirmesi halinde ağır yaptırımların 

uygulanabileceğini kabul etmişlerdir.264  

Hz. Peygamber’in “Siz, sizden önceki ümmetlerin yoluna kulaç kulaç, arşın arşın, 

karış karış uyacaksınız. Hatta onlar, bir keler deliğine girseler siz de oraya gireceksiniz”265 

hadisini toplum üzerinde manevi otoritesi bulunan din bilginlerinin dinî tebliğ 

sorumluluklarını yerine getirmedikleri taktirde, özellikle câhil halk tabakasının dinî anlamda 

deformasyona ne denli açık olacağı gerçeğiyle ilişkilendirmek yerinde olacaktır.  

Son dönemlerde İslâm âlimlerinin, toplumsal krizlerin hakim olduğu süreçlerde şer‘i 

hükümleri insanlara ulaştırmaktan kaçınmaları, toplumda kaosun artmasına neden olan 

unsurlar arasında gösterilebilir. Ortaya çıkan olumsuzluklara sessiz kalan ve Müslümanlara 

rehberlikte bulunmayan âlimlerin bu durumu, üzerlerine düşen misyonu yerine 

getirmemeleri nedeniyle, olası fitnelere zemin hazırlayan bir unsur haline dönüşmektedir. 

  

 
260 Ali Ertan Ulukan-Musa Bilgiz, “Kur’an’da Din İstismarını İfade Eden Bazı Kelimeler”, Kafka Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/19 (Ocak 2023), 80-81. 
261 Ulukan-Bilgiz, “Kur’an’da Din İstismarını İfade Eden Bazı Kelimeler” 85-87. 
262 İbn Mâce, “Fiten”, 10  (No. 3962). 
263 Önceleri cemaat olarak bilinen bu grupların, daha sonraları din adına örgütlenme faaliyetleri içerisinde 

oldukları da görülmektedir. Dinî hassasiyetlerin istismar edilerek çıkartılan fitnenin yakın geçmişimizdeki 

en büyük örneği olan fetö örgütü yüzünden ülkemiz elim bir darbe hadisesi yaşamış,  15 Temmuz 2016 

tarihinde yaşanan elim hadiselerde 240 insanımız hayatını kaybetmiştir.  
264 Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkî, Reddü’l Muhtâr Ale’d-Dürri’l-Muhtâr 

(Beyrut: Darü’l-Fikr, 1386/1976), 4/64-65. 
265 İbn Mâce, “Fiten”, 17 (No. 3994).  



42  

5.2. Siyaset Temalı Fitne  

 Geçmişe bakıldığında Müslümanlar arasında tefrikaya neden en ciddi unsur siyasî 

gerekçelerle ortaya çıkan fitneler olmuştur. Hz. Peygamber ileride ortaya çıkacak siyasî 

mahiyette pek çok fitne olacağını haber vermiştir. Hadis rivayetlerinde fitne hakkında 

ümmete yapılan uyarılar, sahabe döneminden itibaren fitne kelimesinin siyasî çalkantıları da 

ihtiva edecek şekilde anlaşılıp yorumlanmasına neden olmuştur.266 

5.2.1. Devlet Yönetiminde Ehliyet ve Liyakati Dikkate Almamak        

İslâm siyaset düşüncesinde yönetenlerle yönetilenler arasındaki ilişki, adalet, ehliyet, 

emanet, biat ve istişare gibi temel kavramlar üzerine kurulmuştur.267 Fıkıh literatüründe 

toplumun yönetilmesine dair ideal bir siyaset çerçevesi oluşturulurken, güncel siyasette bu 

idealden sapma ihtimali sürekli göz önünde bulundurulmuştur. Siyaset, toplumla iç içe 

geçmiş bir yapıya sahip olsa da fakihler, güçle olan yakın ilişkisinden dolayı  sıklıkla adalet 

vurgusu yapmıştır.268   

İslâm hukukunda fertlere siyasî ve kamusal alanda bir çok hak tanınmış, 

Müslümanların siyaset anlayışında devletin sultası  belli bir zümrenin keyfi yönetim ve 

uygulamalarına bırakılmamıştır. Siyasî yönetime iştirak hakkı, yöneticilerin azledilmesi 

veya yargılanması, devlet reisinin diğer vatandaşlarla eşit hukukî sorumluluklara sahip 

olması siyasî hak ve yetkiler arasındadır.269 Devlet yönetiminde ehil kimselerin bulunması 

elzem görülmüş, Müslüman yöneticilere “İslâmi emirlere karşı olunmadığı sürece” itaat 

edilmesi istenmiştir.270  

Müslümanlar arasındaki ilk fitneler, genellikle siyasî karakterli olmuştur. Özellikle, 

liyakatsiz kimselerin, baskı ve cebren yönetime getirilmesi siyasî alanda görülen en ciddi 

problemler arasındadır.  İslâm’ın ilk dönemlerinde halife seçimleri, geniş halk katılımı ve 

 
266 İbn Mâce, “Fiten”, 10  (No. 3962); Onay, “Toplumsal Şiddet Bağlamında Fiten Hadislerine İlişkin Bir 

Değerlendirme”, 36-37. 
267 Nizâmülmülk, Siyâsetnâme, 129-130; Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/21. 
268 H. Yunus Apaydın, “Siyaset”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 

37/295-296. 
269 Mevdûdî, İslâmda Hükümet, 515-718; Yiğit, İslâm Ceza Hukuku Hükümlerin Yürürlüğü, 220. 
270 Müslim, “İmâre”, 8 (No. 1837); Ferrâ, el-Emr bi’l-maʿrûf ve’n-nehy ʿani’l-münker, 61-62; Ûdeh, et-

Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/46; Yüksel Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af (İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2021), 238. 

 



43  

onayıyla yapılmıştır. Bu seçimlerde yetkinliği toplum tarafından kabul gören kişiler tercih 

edilmiştir. 

Buradan çıkarımda bulunan âlimler, Müslüman yöneticiler hakkında bir çok kriter 

belirlemişlerdir.271 Bu çerçevede, idare makamına layık kişilerin ümmetin en hayırlısı, 

yönetim kabiliyetine sahip  kişiler olmasının  önemine vurgu yapılmıştır. Kaldı ki sadece 

devlet liderleri değil, istişare meclisinde bulunarak kendilerini yönlendirecek kişilerin de en 

az seçilecek kimseler kadar bilgi ve deneyim sahibi olmaları gerekmektedir. Aksi taktirde 

ortaya çıkan problemler çoğu defa bütün bir toplumun felaketine sebep olabilmektedir. 

Karadâvî “Müslümanları zillet ve fakirliğe atan, güçsüzlüğü sömürüye neden olan asıl neden 

İslâm’ın ilke ve değerlerinden uzaklaşan ve bunu halklara dikte eden devlet 

yöneticileridir.”272 Bu bağlamda Karadâvî, böyle bir durumda yaşanacak tüm 

olumsuzlukların sorumluluğunu devlet yöneticilerine yüklemektedir.  

5.2.2. Âyet ve Hadisleri Bağlamı Dışında Tefsir ve Te’vîllerle Siyasetin 

Malzemesi Yapmak 

Âyet ve hadislerin yanlış yorumlanması veya art niyetli te’vîllerle istismar edilmesi, 

toplumda anlaşmazlıklara ve ayrışmalara yol açmıştır. Oysa ki nasları yorumlama pratiği 

olan te’vîlin amacı, âyet ve hadislerin doğru anlaşılmasına yardımcı olmak iken, ilk asırdan 

itibaren müslümanlar arasında ortaya çıkan dinî-siyasî ihtilaflarda te’vîlin önemli bir role 

sahip olduğu görülmektedir.273 Hilafetin  kureyşîliği, Ridde olayları, Hz. Osman’ın şehid 

edilmesi, Cemel ve Sıffîn muharebeleri ve  Hz. Ali’ye karşı ortaya çıkan Haricî isyanları 

gibi birçok siyasî-sosyal hadisede meselenin haklılığına dayanak oluşturma saikiyle sıklıkla 

te’vîle başvurulmuştur. Şîa, Mu’tezile ve Hâricîlik gibi itikadi ve siyasî kimlikli mezheplerin 

ortaya çıkması da aynı sebeplere dayanmaktadır. Mezhepler arasında görülen düşünce 

farklılıkları zamanla daha da derinleşerek, Müslümanlar arasında kutuplaşmalara ve 

ideolojik yaklaşımlara sebep olmuş, netice itibariyle birçok kişi  bu ayrışmaların sebep 

olduğu çatışmalarda hayatını kaybetmiştir.  

 
271 Mâverdî, Ahkâmü’s-sultâniyye, 6. 
272 Abdülkadir Ûdeh, İslâm ve Siyasî Durumumuz çev. Beşir Eryaysoy (İstanbul: Pınar Yayınları, 1. Basım, 

1982), 283. 
273 Abdülbaki Deniz, “Siyasî ve Sosyal İhtilfların Oluşmasında Te’vîl Olgusu”, Ağrı İslâmi İlimler Dergisi 

(AGİİD) (Erişim 21 Haziran 2024),  107. 



44  

5.2.3. İdeolojik Gruplaşmaların Yarattığı Sorunlar 

Müslümanlar arasındaki ihtilafların gruplaşmalara yol açması ideolojik 

fırkalaşmaları ortaya çıkarmıştır. Bir Müslümanın devlet yönetimi ve idareciler  hakkında  

görüş ve düşüncelerini ifade etme hakkı vardır.  Fitne endişesi bulunmayıp, cemiyete bir 

zarar gelmediği sürece devlet kendisine müdahale de edemez. Fakat kişilerin meşru 

yönetime karşı cemiyette anarşi yaratacak söylemlerde bulunarak fitne ve ihtilafa yol 

açmasına veya devlete başkaldırmasına müsamaha gösterilmemiştir. Bilhassa toplumda kaos 

yaşandığı kritik dönemlerde bu tür kimseler hakkında, devlet yöneticileri çeşitli 

yaptırımlarda bulunmuşlardır.  

Hz. Peygamber’in fitne hakkında yaptığı uyarılar neticesinde önde gelen bir çok 

sahabe "Üzerinize başı kuru üzüm gibi siyah, Habeşli bir köle bile tâyin edilse dinleyin ve 

itaat edin.”274 hadisini göz önünde bulundurarak özellikle fitnenin baskın bulunduğu 

dönemlerde aktif siyasetten kendilerini geri çekmişlerdir.275 

5.3. İktisad Temalı Fitne 

İslâm dini, mülkiyet teorisi  kapsamında insanlara diledikleri miktarda mülk edinme 

hakkı tanımaktadır.276 Bununla beraber, bir başkasının malına haksız yere el uzatmak veya 

zarar vermek mutlak şekilde yasaklanmıştır. Bu bağlamda iktisadî hayatı alt üst ederek 

mülkiyete verilen zararın her türlüsü yasaklanmış, konu çeşitli yaptırımlarıyla İslâm ceza 

hukukundaki yerini almıştır.277  

Müslümanların maddi anlamda güçlendirilmesi amacıyla Kur’an’da bir çok emir ve 

yasaklama bulunmaktadır. Zekatın farz kılınması, sadaka ve infakın teşvik edilmesi, temel 

olarak sosyal adaletin sağlanması ve ekonomik eşitsizliklerin giderilmesi hedeflerini taşır.278 

Dinî açıdan zengin kabul edilen kimselerin yılda bir defa zekat yükümlülüklerini yerine 

getirmeleri ve ihtiyaç sahiplerine sadaka adı altında infakta bulunulması sosyal adalet 

 
274 Buhârî, “Ahkam”, 4 (No. 1725). 
275 Ferrâ, el-Emr bi’l-maʿrûf ve’n-nehy ʿani’l-münker, 74; Fatih Zengin, “İlk Dönem İslâm Tarihinde Siyasî 

Münzeviler”, Hitit İlahiyat Dergisi, (Haziran 2021), 436. 
276 Ûdeh, İslâm ve Siyasî Durumumuz, 261. 
277 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/429-430-441-442. 
278 Yûsuf el-Karadâvî, Fıkhü’z-Zekat (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1393-1973), 2/879-880-1040-1047; 

“a.mlf”, Müşkilâtü’l-Fakr ve Keyfe Âlecehâ el-İslâm (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 406-1985), 65; Çeliker, 

İslâm Hukukunda Yargı Bağımsızlığı, 37. 



45  

anlayışının bir yansımasıdır.279 Bilhassa zekat, sadece bireysel bir ibadet değil, toplumsal 

refahı artırmaya yönelik bir sistemdir. Bir kimsenin irtidat etmesi durumunda bile, daha önce 

kendisine farz olan zekatın geçerliliğini yitirmemesi, zekatın sadece dinî bir vecibe 

olmadığını, toplumsal adaletin temini için hayatî bir öneme sahip olduğunu 

göstermektedir.280  

Hz. Peygamber, zekat vermekten kaçınan kimselere karşı sert bir tutum sergileyerek 

“Fakat kim (zekatını) vermekten kaçınırsa, şüphesiz biz onu ve malının yarısını Rabbimizin 

kesin emirlerinden biri olarak alırız. Muhammed 'in soyuna ondan bir şey yoktur” ifadelerini 

kullanmıştır.281 

Seyyid b. Kutb b. İbrâhîm b. Hüseyn eş-Şâzilî (ö. 1966) yönetim otoritesine hitaben, 

yöneticilerin toplumsal adaleti sağlamada geniş yetkilere sahip olduklarını vurgulamış ve 

“Bütün kapsamıyla sosyal adaleti gerçekleştirmek de bu yetkilerin içerisindedir. Mesela, 

malî bakımdan zekat farizasının dışında adaleti ve dengeyi gerçekleştirecek, kin ve nefretleri 

giderecek, zenginlik ve fakirliğin zararlarını ümmetin üzerinden kaldıracak, malın 

insanlardan bir azınlığın elinde bulunmasının zararlarını önleyecek şekilde bir takım yeni 

vergiler de koyabilir” ifadeleriyle konuya dikkat çekmiştir.282  

Faiz ve kumar alışkanlıkları da toplumda yol açabileceği huzursuzluklar nedeniyle 

İslâm’da haram kılınmış, faizli işlem yapan kimselere, pişman olduklarından emin 

olununcaya kadar ta‘zîren hapis cezası verilebileceği ifade edilmiştir.283 Dinimiz insanların 

cebren, hile veya aldatma ile mallarının ellerinden alınmasına karşı çıkmış,284 Müslümanın 

mal varlığının haksız bir şekilde ele geçirilmesine neden olan tüm anlaşmalar bâtıl 

sayılmıştır.285 Hz. Peygamber, konuyu daha üst bir boyuta taşıyarak “Kim kendi malını 

savunurken öldürülürse şehittir” ifadesini kullanmıştır.286  

İktisadî sistemin bozulması, gelir dağılımındaki adaletsizlikler, ekonomik 

istikrarsızlıklar hemen her dönemde toplumlarda huzursuzluklara yol açarak kaos, isyan ve 

 
279 Seyyid Kutub, el-ʿAdâletü’l-ictimâʿiyye fi’l-İslâm, 114-105; Karadâvî, Fıkhü’z-Zekat, 1053-1054. 
280 Hattâbî, Aʿlâmü(İʿlâmü)’l-hadîs fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî,  1/744. 
281 Müslim, “Zekat”, 26 (No. 987); İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm, 49. 
282 Seyyid Kutub, el-ʿAdâletü’l-ictimâʿiyye fi’l-İslâm, 158. 
283 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 7/108; Zeydân, el-Medhal, 392. 
284 el-Bakara 2/188; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 122; Mevdûdî, İslâmda Hükümet, 719-720.  
285  İbn A‘râbî, Ahkâmü’l-Kurʾân, 1/137-138; 
286 Müslim, “İman”, 61 (No. 226). 



46  

bölünmelere neden olan bir problem olarak görülmüştür.287 Öte yandan kişinin iktisadî 

durumu ile suça karışma potansiyeli arasında gözetilen kolerasyon, bireyi ve toplumu 

ekonomik hayatı felç eden suçların fitne olarak görülmesi gerektiği sonucunu ortaya 

koymaktadır.288 Âyetlerde, helak edildiği haber verilen Hz. Şuayb’ın kavminin özellikle 

yolsuzlukla anılması, dikkat çekicidir. Kur’an-ı Kerîm'in dört sûresinde  (el-A'râf, Hûd, eş-

Şuarâ ve el-Ankebût) Medyen halkının malî ve iktisadî ilişkilerindeki bozgunculukları, ölçü 

ve tartıda yaptıkları hile ve dolandırıcılıkları aktarılmıştır.289  

Kişinin malî çıkarlarını din ve etik ilkelerinden önde tuttuğu zamanlarda iktisadî 

fitnenin ortaya çıktığı görülmektedir. Bu bağlamda her türlü dolandırıcılık ve kartelleşme, 

gasp, hırsızlık, haksız kazanç, rüşvet, hile, zimmet ve yolsuzluk ve yol kesicilikle insanların 

mallarına el koymak, faiz ve kumar  gibi ekonomik hayatı altüst eden fiiller fitne kapsamında 

yer almaktadır.290 Sosyal hayatın dengelerinin bozulması bir yana genel ahlâkî problemlerin 

de ortaya çıkmasına neden olan bu tür eylemler, sağlıklı bir toplum için  oldukça zararlı 

olmakta ve  dinen yasaklanmaktadır.291  

İktisadî fitne, toplumun farklı kesimleri arasında sınıfsal çatışmalara yol açarak 

toplumsal dayanışmayı zayıflatır. Nihayetinde bu durum  toplumsal düzeni tehdit eden bir 

krize dönüşür. Seyyid Kutub, Hz. Osman’ın şehid edilmesini  ortaya çıkaran fitneleri şu 

cümlelerle ifade eder: “Servetlerin bir tarafta yığılıp büyümesi oranında, diğer tarafta fakirlik 

ve yoksulluk vardı. Aynı şekilde kin ve kızgınlık da vardı. Bütün bunlar üstüste birikip, İslâm 

düşmanlarının faydalanacağı ve sonunda Hz. Osman'ı alıp götürecek azgın bir fitne haline 

dönüşmekte gecikmedi. Bu fitne, Hz. Osman'la birlikte İslam ümmetinin güven ve huzurunu 

da alıp götürdü.  Onu büyük bir çalkantıya ve feverana teslim etti.” Seyyid Kutup, bu 

sözleriyle  sosyal adalete gölge düşürecek en küçük bir hadisenin bile İslâm toplumu için 

çok büyük tahribatlara neden olacağını  belirtmiştir.292  

5.3.1. İslâm Hukukunda Ekonomik Faaliyetlerin Düzenlenmesi 

 İslâm’da serbest piyasa ekonomisi vardır, bu nedenle ticarette belli bir kar haddi 

 
287 Karadâvî, Müşkilâtü’l-Fakr ve Keyfe Âlecehâ el-İslâm, 3-7. 
288 Seyyid Kutub, el-ʿAdâletü’l-ictimâʿiyye fi’l-İslâm, 61-62. 
289 el-A’râf 7/85-93; Hûd 11/84-95; eş-Şuarâ 26/176; el-Ankebût 29/37; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 669-670. 
290 Bilmen, Hukuku İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kâmusu, 2/1053. 
291 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/140-141. 
292 Seyyid Kutub, el-ʿAdâletü’l-ictimâʿiyye fi’l-İslâm, 173-174. 



47  

konulmamıştır. Ancak iktisadî hayatın bazı sınırları ve ilkeleri bulunmaktadır.293 Örneğin 

başkalarının ticari anlaşmalarını bozmak için kişilerin alış verişi üzerine pazarlıkta 

bulunmak, alım satımda garar ve hile yasaktır.294 İnsanları zor duruma düşürme amacıyla bir 

malı ederinin altında satın almak men edildiği gibi, bir ürüne fahiş fiyat uygulamasında 

bulunmak da yasaklanmıştır. İslâm devletlerinde hisbe teşkilatınının kurulmasının temel 

amaçlarından biri de piyasa denetiminin sağlanarak ölçü, tartı alet ve birimlerindeki hileler, 

her türlü iktisadî muameledeki aldatmalar, vaktinde ödenmeyen borçlar, ticarî ve içtimaî 

hayatta sıkça karşılaşılan ve bir yönüyle de kamu düzeninin ihlali sayılan çekişmelerin 

çözüme kavuşturulması olmuştur .295  

Hz. Peygamber, toplum maslahatı için mali tedbirler almıştır. Müslümanların iktisadi 

hayatta aldatılmamaları için ticari ilkeler belirlemiş ve karaborsayı yasaklamıştır.296 Bu 

ilkelerin aşılması durumunda devlet yöneticilerinin duruma müdahale etme hakları 

bulunmaktadır.297 Bu nedenle İslâm hukukçuları, esnaf birliklerinin tekelcilik yaparak 

diledikleri fiyatlarla mal alıp satmalarının zulüm, bağy ve fesad olduğunu belirtmiş, devletin 

bu kimselerin ellerindeki mallara piyasa değeri üzerinden narh koyması gerektiğini 

söylemişlerdir.298  

5.4. Irkçılık Fitnesi  

Irkçılık fitnesi toplum bireylerini ırk temelli ayrıştırarak, insanlar arasında nefret ve 

düşmanlığa sebep olan bir fitne türüdür. İslâm’ın eşitlik ve adalet ilkelerine doğrudan aykırı 

olan bu anlayış, çeşitli âyet ve hadislerde yasaklanmıştır. Yüce Allah insanlar arasında 

kavmiyetçiliğe dayalı ayrımcılığı reddetmiş, kişilere üstünlük sağlayan ölçütün ancak takva 

 
293 Seyyid Kutub, el-ʿAdâletü’l-ictimâʿiyye fi’l-İslâm, 103-108. 
294 el-Mutaffifîn 83/1-3; Hattâbî, Aʿlâmü(İʿlâmü)’l-hadîs fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 2/1048; Taberî, Câmiʿu’l-

beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 7/478-479. 
295 Nizâmülmülk, Siyâsetnâme, 80; Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm 

el-Harrânî, el-Hisbe fi’l-İslâm (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 15-17-18; Cengiz Kallek, “Hisbe”, 

Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/134. 
296 Hayreddin Karaman, Ahmet Özdemir, Fıkhî Bilgi ve İlkeler Işığında Eşya ve Şahsın Hukuku (İstanbul: 

Kitabî Yayıncılık, 2019), 78; Şimşek, İslâm Hukukunda Bağlayıcılık Bakımından Hz. Peygamberin İçtihad 

Ve Tasarrufları, 328. 
297 Kallek, “Hisbe”, 18/143. 
298 İbn Kayyim el-Cevziyye, et-Turuku’l-hükmiyye, nşr. Muhammed Hâmid el-Fıkî (Beyrut: Darü'l-Risaletu'n-

Naşirun, 1953), 243-245-247. 



48  

olduğunu bildirmiştir.299 Hz. Peygamber de “Irkçılığı, soydaşının zulmünü desteklemek” 

olduğunu belirterek “Irkçılık davası güden bizden değildir”300 ifadelerini kullanmıştır. 

Toplumun temel odak noktası insandır. Rengi, ırkı, cinsiyeti ne olursa olsun, toplum 

bireylerden ve bireylerin birlikteliğinden oluşur. İslâm’ın insana bakışında ırka dayalı bir 

üstünlük kabul edilmezken, fıkıhta hukukî ilişkiler bağlamında ırkın belirleyici bir etkisi 

yoktur.301 İslâm inancı, ırk ve kavmiyetçilik asabiyetini tanımamış, ayrı millet veya ayrı 

ırktan olmayı bir çekişme veya üstünlük sebebi olarak kabul etmemiştir.302 Dolayısıyla 

insanlar arasında renk, cinsiyet ve fiziksel farklılıklara bağlı bir değer hiyerarşisinden söz 

edilmesi mümkün değildir.303  Bu tür yaklaşımlar ümmet birliğini bozmaya yönelik eylemler 

olarak değerlendirilmiş, kişinin ırkı, nesebi veya sahip olduğu maddi konumuyla övünmesi 

cehâlet olarak adlandırılmıştır.304 Kur’an’da “Ey insanlar! Şüphesiz sizi bir erkek ile bir 

dişiden yarattık, tanışasınız diye sizi kavim ve kabilelere ayırdık” buyurulmaktadır.305 İslâm, 

insana değer vermiş ve onu rengine, cinsine, dinine, dili ve vatanına, veya sosyal konumuna 

bakmaksızın sırf insan olduğu için değerli görmüştür.  

Irkçılığı eski bir hastalık olarak nitelendiren İslâm dini, insanların birbirlerine karşı 

farklılıklarını kimlikleştirerek büyüklük taslamasını haram saymıştır.306 Hz. Peygamber de 

ümmetini bu fitneye karşı uyarmış ve “Irkçılığa çağıran bizden değildir” buyurmuştur.307  

İnsan, fıtratı itibariyle kendisiyle sosyo kültürel bağları olan, aynı tarihi geçmişe 

sahip olduğu ve aynı dili konuştuğu bir gruba karşı doğal olarak yakınlık duymaktadır. 

Ancak bu yakınlık hissinin başka toplumlara karşı nefret üreterek, ideolojik bir saplantıya 

dönüşmesi İslâm dininin müntesiplerinden talep ettiği insanî ve ahlakî bir duruş değildir. 

Zira İslâm’a göre, hangi ırktan, cinsten ya da sosyal tabakadan olursa olsun herkes insanlık 

onuru bakımından eşit yaratılmıştır.308 Bu yüzden hiçbir ayrım gözetilmeksizin temel insan 

 
299 el-Hucurât 49/13; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 7/85-86. 
300 Ebû Dâvûd, “Edep”, 123 (No. 5119-5121). 
301 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/24. 
302 Buhârî, “İman”, 8 (No. 13); İbn Mâce, “Fiten”, 7 (No. 3948); Mevdûdî, İslâmda Hükümet, 291. 
303 Mahmut Dündar, “İslam’ın Irkçılık Karşısındaki Tutumu ve Kardeşlik Eğitimi”, Sosyal Bilimler Dergisi 12 

(Ağustos 2017), 277. 
304 Ûdeh, İslâm ve Siyasî Durumumuz, 267. 
305 el-Hucurât 49/13; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 7/85-86. 
306 el-Hucurât 49/11; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 7/82-83-84; Bingöl, “Kur’an’a Göre Ötekiler”,   

321. 
307 Ebû Dâvûd, “Edep”, 123 (No. 5121). 
308 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/24; Baloğlu, Irkçılık, 292. 



49  

hakları arasında yer alan inanç, düşünce ve ifade özgürlüğü gibi temel haklar İslâm 

hukukunda herkese ilkten tanınan haklar olmuştur.309  

Hz. Peygamber “Irkçılığa davet eden ırkçılık üzere ölen câhiliyye üzere ölmüş 

olur”310 buyurarak ırkçılık anlayışının İslâm inancında yer edinemeyeceğini açıkça ortaya 

koymaktadır. Kaldı ki Kur’an’ın Müslüman bir topluluk için ortaya koyduğu ümmet 

kavramı, tarih boyunca en kapsayıcı üst kimliklerinden birisi olagelmiş ve Müslümanlar için 

en büyük sosyal birliğin adı olmuştur.311 Irkçılığın fitne sebebi olduğunu gören İslam dini, 

bunun yerine ümmet ve kardeşlik bilincini geliştirerek takvayı üstünlük ölçüsü olarak kabul 

etmiştir.312 Yüce Allah Kur’ân-ı Kerîm’de bütün insanların  yaratıldığını buyurmakta, 

üstünlüğü yalnızca kendisine karşı itaatin gerçekleşmesi şartına bağlamaktadır. İslâm 

inancına göre dil ve renk ayrılığı ile sosyal farklılaşma Allah’ın rahmet eseri olan bir nimet 

ve O’nun ilim ve kudretini ortaya koyan bir alâmettir.313   

İslâm dininde, dünyanın neresinde bulunursa bulunsun, ırkına, diline bakılmaksızın 

tüm Müslümanlar tek ümmet olarak değerlendirilmiştir.314 Yüce Allah, Müslümanlardan 

birlik ve beraberlik içerisinde bulunmalarını istemiş,315 önceki ümmetlere gibi tefrikaya 

düşmelerini haram kılarak316 böyle bir durumun sosyal hayatta çalkantılara, bölünüp 

parçalanmalara neden olacağını haber vermiştir.317  

5.4.1. Öteki’leştirme 

Hz. Peygamber’in, vefatından kısa bir süre önce irad ettiği ve bir anlamda vasiyet 

niteliği taşıyan veda hutbesinde kesin bir dille yasaklanan ırkçılık,318 ne yazık ki ilk halifeler 

döneminden itibaren  müslümanlar arasında bir şekilde yayılma fırsatı bulmuştur. Emevî ve 

Hâşimî kabileleri arasındaki rekabet nedeniyle ortaya çıkan bu durum, İslâm’ın asli siyaset 

nizamını o dönem için altüst etmiştir.319 Hilâfet yönetiminin saltanata dönüşmesi sonrasında  

 
309 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/29-34. 
310 İbn Mâce, “Fiten”, 7 (No. 3948). 
311 Bingöl, “Kur’an’a Göre Ötekiler”, 321. 
312 Dündar, “İslam’ın Irkçılık Karşısındaki Tutumu ve Kardeşlik Eğitimi”, 277. 
313 İbrâhîm 14/4; er-Rûm 30/22; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 6/98-99. 
314 el-Mü’minun 23/ 52; el-Enbiya 21/ 92; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 5/279. 
315 Âl-i İmrân 3/103; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 2/298; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 235-236. 
316 Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Ḳurʾân, 2/301. 
317 el-Enfâl 8/46. 
318  Tirmizî, “Fiten”, 2 (No. 2159). 
319  Mevdûdî, İslâmda Hükümet, 326. 



50  

ırkçılık, Arap olmayan kimselere karşı mevâlî “köle” kavramının  kullanılmasıyla siyasî 

lügatta adeta kurumsallaştırılmıştır.320 Bu durum, benzer bir yaklaşımın Arap olmayan 

milletler tarafından Araplara karşı ortaya konulmasıyla müslümanlar arasında asırlarca 

devam edecek çekişmelerin yaşanması neticesini verecektir. 

Irkçılık, özellikle son iki yüzyıldır dünya siyasetinin şekillenmesine de damga 

vurarak ulus-devlet anlayışının ortaya çıkmasına neden olmuştur. Osmanlı gibi büyük bir 

imparatorlukta yaşanan parçalanmaların ekseriya milliyetçiliğe dayanan isyanlar nedeniyle 

gerçekleşmesi, ırkçılığın İslâm ümmeti için ne kadar büyük bir fitne olduğunun tarihi bir 

kanıtı gibidir. Ülkemizde de bu fitnenin yansıması olarak,  etnik temelli farklılıklar üzerinden 

oluşturulmaya çalışılan yapay ayrımcılık, asırlarca bir ve beraber olan milletimizin zarar 

görmesine ve on binlerce insanımızın hayatını kaybetmesine sebebiyet vermiştir. Halbuki 

ırkçılık ve bölücülük fitnesi içerisinde ölen ve öldürenlerin büyük bir ceza ile karşılaşacakları 

dile getirilmiştir. 321 

Irkçılık, faşizm, terör ve soykırım eylemlerine neden olan “ötekileştirme” kültürünün 

yaygınlaşması, asrımızda yaşanan sosyal, etnik ve din eksenli huzursuzlukların başat 

faktörlerindendir. Bu durumun problem olmaktan çıkarılması ise etnik, siyasal ve düşünsel 

farklılıkların bir çeşitlilik olduğu şuurunun topluma kazandırılmasıyla mümkündür.322  

5.5. Medyanın Kötü Amaçlar İçin Kullanılması ve İstismarı 

İslâm hukuku insanlara görüş ve fikir hürriyeti tanımaktadır. Ancak kendi 

düşüncelerini başkalarına kabul ettirmek için gerçeğe aykırı bilgilerle insanları aldatma323 

veya dezenformasyon üretilmesini kabul etmemektedir.324 Bu husus mer’î hukuk açısından 

da  yaptırımları olan bir ilke olarak yerini almaktadır.325 Dezenformasyon, kamusal 

menfaatlerin ihlalidir bu nedenle bir anlamda “kamuoyuna yönelik aldatma operasyonu” 

olarak tanımlanmaktadır.326 Toplumda endişe, korku ve panik yaratmak saikiyle, ülkenin iç 

 
320  İsmail Yiğit, “Mevâlî” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29/424. 
321 İbn Mâce, “Fiten”, 11 (No. 3964). 
322 Yiğit, Din Anarşi ve Terör, 43; Baloğlu, Irkçılık, 13-15. 
323 el-Hucurât 49/6. 
324 Buhârî, “İman”, 4 (No. 10). 
325 Turabi, İfade Özgürlüğü ve Terör Suçları, 27. 
326 Berke Celil Aktaş, Karşılaştırmalı Hukuk Düzenlemeleri Işığında İnternet Üzerinden Gerçekleştirilen 

Dezenformasyon Fiillerinin Ceza Hukuku Açısından Değerlendirilmesi (İstanbul: Bahçeşehir Üniversitesi, 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023), 64; Mehmet Fatih Çömlekçi, “Sosyal Medyada 

Dezenformasyon Ve Haber Doğrulama Platformlarının Pratikleri”, Gümüşhane Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Elektronik Dergisi (e-GİFDER) 7/3 (Aralık 2019), 1550-1551. 



51  

ve dış güvenliği yahut kamu düzeni ile ilgili gerçeğe aykırı bir bilginin, kamu barışını 

bozmaya elverişli şekilde alenen yayılması suç olarak tanımlanmıştır.  

Ebû Hüreyre’nin rivayet ettiği “İleride sağır, dilsiz ve kör fitneler ortaya çıkar. Kim 

onlara muttali olmak isterse, onu içine çekerler. Dil ile o fitnelere karışmak kılıçla katılmak 

gibidir”327 hadisi şerifi anlam itibariyle bu bölümün nirengi noktasını oluştururken,  bir 

yandan da bizler için meselenin hukukî boyutuna katkı sağlayacak mahiyettedir. Zira bu 

cümleler, insanların teknolojiye tamamen uzak olduğu bir zaman dilimine ait olmasına 

rağmen, çağın Müslümanları tarafından bu hadisin ifade ettiği mana dijital medyaya bakan 

yönüyle rahatlıkla anlaşılmaktadır.  

5.5.1. Dinî ve Ahlâkî Değerleri İtibarsızlaştırma 

Dijital medya araçlarının bilgi, haber ve iletişim sağlamadaki kolaylığı insanları bu 

mecraya fazlasıyla celbetmektedir. Ancak söz konusu kolaylık ve imkanların sağlanmasıyla 

beraber, onun kul hakkını ihlal eden, tesettür ve mahremiyeti yok sayan, toplumda fitne, ifsat 

ve gösterişi yaygınlaştıran, dünya hayatının gayesini unutturarak sınırlı insan ömrünü 

başkalarının beğenisine endekslemiş bir tipoloji üreten, insanî ve ahlakî birtakım risklere de 

çanak tuttuğunu gözden kaçırmamak gerekir.328 Günümüzde deizm ve ateizm gibi 

inançsızlık akımları ile  İslâmofobi gibi ideolojik yaklaşımların yayılmasında teknolojik 

araçlar sıklıkla kullanılmaktadır. Ayrıca ırkçılık, iktisadî fitne olarak ifade edilen 

dolandırıcılık, faiz ve kumar gibi İslâm dininde yasaklanan ve faailleri hakkında hukukî 

işlem gerektiren suç çeşitleri sosyal medya üzerinden pazarlamakta, bir çok kimsenin 

mağduriyetine neden olmaktadır.  

Özellikle genç nüfus, gayrı meşru yaşantılara özendirilmekte, sanal mecralardaki 

bazı zararlı siteler nedeniyle aileler dağılmaktadır. Çocuk istismarları ve teşhirciliğin 

oldukça yayıldığı dijital ağlarda, bu tür yayınların insan kaynağını sağlamak için çocuk 

kaçırma, tehdit ve şantaj gibi illegal yollara başvurulmaktadır. 

 
327 İbn Mâce, “Fiten”, 12 (No. 3968). 
328 Hasan Eryılmaz, “Sosyal Medya Ahlakı”, Tevilat 2/1 (2021), 134. 



52  

5.5.2. Gerçeğe Aykırı Bilgi Yayma 

Günümüzde sosyal ağlarda akla gelebilecek her konuda manipülatif içerikler üretmek 

mümkündür.329 Bugün herhangi bir alanda insanları etkilemenin en kolay ve basit yolu dijital 

araçları etkin kullanmaktan geçmektedir. Özellikle sahte hesapların sanal alemde yaptıkları 

paylaşımlar, toplumun büyük bir kesimini etkisi altına alırken, hedeflenen kitleler istenen 

doğrultuda yönlendirilmektedir.330 

Dijital medya araçları kullanılarak ortaya atılan bir çok asılsız iddia sosyal etkileşimi 

yüksek siyasîler, sanatçılar, yazar ve aktivistlerce de desteklenmesi halinde önü alınamaz 

hadiselere yol açabilmektedir.331 Kimi zaman sadece birkaç günlüğüne gündem olan bazı 

haberler, bazı durumlarda kanlı eylemleri netice verirken, toplumda bölücü ve ayrıştırıcı 

hadiselerin yaşanarak toplumsal kutuplaşmaların derinleşmesine neden olunmaktadır. 

Ortaya atılan iddia ve haberlerin manipülasyon içerdiği ve gerçek dışı olduğunun 

ortaya çıkması üzerine çoğu zaman konunun yalnızca bilgi paylaşımı veya ifade özgürlüğü 

kapsamında savunulması da ayrıca bir fecaat olarak değerlendirilebilir.332 Özellikle 

toplumun sinir uçlarına temas eden konularda birtakım kişi, kurum ve yapıların kasıtlı olarak 

yalan haber ürettiği ve bu haberler aracılığıyla kitleleri etkilemek istedikleri vakıadır. 

Toplumun bazı kesimleri de isteyerek veya istemeyerek bu yalanlara ortak olmaktadır.333 

İslâm dini asılsız haberleri fitne olarak değerlendirmiştir.334 Pozitif hukukta da aleni 

bir şekilde halka yanlış bilgi aktarımının suç oluşturması kamu barışını tehdit etmesi 

sebebiyledir. Bu da esasen fitnenin bir başka tanımından öte bir gerekçe değildir.335  

Sosyal medyada fitne oluşturan eylemler arasında, toplumsal güvenliği ve ülke 

çıkarlarını tehlikeye atacak bilgi paylaşımlarında bulunmak,  ekonomik veya sosyal düzeni 

bozmak için yanlış bilgi üretmek, insanların itibarını, mahremiyetini, fikri mülkiyetini veya 

 
329 Aynur Tekke-Aybala Lale, “Sosyal Medyada Etik, Bilgi Manipülasyonu ve Siber Güvenlik” Akademik 

İncelemeler Dergisi 16/2 (Ekim 2021), 52. 

Çömlekçi, Sosyal Medyada Dezenformasyon Ve Haber Doğrulama Platformlarının Pratikleri, 1556-1557.  
330 Tekke-Lale, “Sosyal Medyada Etik, Bilgi Manipülasyonu ve Siber Güvenlik”, 46-49. 
331 Hasan Oymak, “Kamuoyunda Dezenfornasyon Yasası Olarak Bilinen, 7418 Sayılı “Basın Kanunu İle Bazı 

Kanunlarda Değişiklik Yapılmasına Dair Kanun’’un Getirdikleri”, Yeni Medya Hakemli Uluslararası E-

Dergi 13 (Aralık 2022), 505-506. 
332 Turabi ,İfade Özgürlüğü ve Terör Suçları, 8. 
333 Ayhan, “Kur’ân’ın Sosyal Medya Sorumluluğu Bağlamında Yorumlanabilecek Müdahaleleri”, 453. 
334 Kaya, “Kur’an Ayetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”, 16. 
335 Turabi, İfade Özgürlüğü ve Terör Suçları, 9. 



53  

diğer yasal haklarını ihlal etmek, inanç ve etnik kimlik üzerinden toplumda bölücülüğe sebep 

olmak gösterilebilir. 

Fitne çıkarmak için dijital ağları kullanan kimselerin, sebep oldukları suçlardan 

yargılanmaları adaletin gereğidir. Zira İslâm hukukunda ameller niyetlerle tartılır, bir fiilin 

hükmü kendinden amaçlanan gayeye göredir. İslâm ceza hukuku alanındaki tasarruflara 

bakıldığında suçların şahsiliği ve hüküm belirlenmesinde hakkaniyet ilkesi gözetildiği gibi 

niyet, kasıt ve saikin belirlenerek suçların önlenmesi ve suç ile ceza arasındaki dengenin 

kurulması yönünde adımlar atıldığı görülecektir.336 Bu durum “bir işten maksad ne ise hükm-

i şer‘î ona göredir” şeklinde ilkeye dönüşmüştür.337 Bu nedenle kişinin eylemlerinden niyet 

ve kastın tespit edilmesi halinde bu kimse hakkında hukukî süreç başlatılır. 

İslâm hukukunda fert, toplum ve sosyal düzene karşı işlenen suçların cezası Allah 

hakkı olarak kabul edilip bu cezaların tahfifi veya affı söz konusu değildir. Ancak hadde 

konu olan eylemlerde suç unsurlarının oluşmaması halinde, suçluya verilecek ceza had değil 

ta’zîr cezasıdır. Böyle bir durumda, hakimin takdir yetkisi bulunmaktadır.338  

Klasik hukuk metinlerinde doğrudan karşılığı bulunmasa da, Müslüman bireyin 

dünyevî ve uhrevî hayatını altüst edecek bir mecranın fitneye yol açma potansiyeli göz 

önünde bulundurulmalıdır. Dolayısıyla fitne unsuru taşıyan eylemlerle ilgili cezai 

müeyyidelerin klasik kaynaklardaki yaptırımlarla sınırlı kalmayıp, çağın ihtiyaçlarına uygun 

bir şekilde ta‘zîr kapsamında ele alınması mümkündür. Eline aldığı bir taşla muhatabına 

zarar veren kimse hakkında, adli işlem başlatmak mümkün olduğu halde, attığı bir tweetle 

topluma ayrımcılık ve bölücülük aşılama amacı taşıyan eylemlere dair bir yaptırımın 

olmaması veya İslâm hukukunun bu konuya kayıtsız kalacağının düşünülmesi İslâm’ın 

hukuk ilkeleriyle çelişecektir.  

 
336 Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz b. Abdisselâm b. Ebi’l-Kasım es-Sülemî ed-Dımaşkî, Kavâʿidü’l-

ahkâm fî mesâlihi’l-enâm (Kahire: Mektebü’l Külliyetü’l-Ezheriyye, 1414/1994), 1/59; Şimşek, İslâm 

Hukukunda Bağlayıcılık Bakımından Hz. Peygamberin İçtihad Ve Tasarrufları, 307. 
337Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-hükkâm şerhu Mecelleti’l-ahkâm  (İstanbul:Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2020), 1/40-41.  
338 İbn Hazm, el-Muhallâ, 12/377-378; Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/106; Ertuğrul Gazi Tuncay, 

“İslâm Hukukunda Sınırı Belirlenmemiş Cezalar”, İslâm Bilimleri Araştırmaları Dergisi 3 (2017), 83. 



54  

Bu bağlamda günümüzde fitne unsuru taşıyan eylemlerde cezanın yalnızca klasik 

kaynaklarda belirtilen yaptırımlarla sınırlı kalması düşünülemez Aksi taktirde kişinin 

muamelata konu olan bir çok eylemi hakkında hukuki süreç işletilemeyecektir.339  

5.5.3. Terör Örgütlerine Alan Açma 

Kur’an’ı Kerim, toplumsal hassasiyetlerin üst düzeyde seyrettiği zaman dilimlerinde 

yayılan bilgilerin paylaşımı konusunda hassasiyet gösterilmesini istemektedir. Aksi taktirde 

olası problemlerin can yakıcı boyutlara varabileceği konusunda uyarıda bulunmuştur.340 

Oysa günümüzde insanlar hakkında çeşitli ithamlar, dinî ve millî değerleri aşağılayıcı 

ifadeler kullanılmaktan çekinilmemektedir. Bilhassa dijital medya araçları tarafından ortaya 

atılan bir çok iddia kamuoyunda infiale sebeb olabilecek niteliktedir ve ne yazık ki bu tür 

hadiselere sosyal etkileşimi yüksek  kesimler sanatçılar, yazar ve aktivistler de katılmaktadır. 

Çoğu zaman birkaç günlüğüne gündem olan bazı haberler, kimi zaman daha zararlı boyutlara 

ulaşabilmekte ve toplumda bölücü ve kutuplaştırıcı olayların yaşanmasına neden 

olabilmektedir.  

Günümüzde terör faaliyetleri gerek devlete karşı casusluk, gerek sosyal 

platformlarda terör örgütlerinin propaganda yapmaları şeklinde değişim ve dönüşüm 

göstermiştir.341 Son yıllarda gerçekleşen eylemlere bakıldığı zaman terör örgütlerinin 

çalışmalarını ciddi anlamda online platformlara taşıdığı görülmektedir. Sadece maddi 

kazanç veya eleman temini için değil, kapsamlı dezenformasyon çalışmaları için de sosyal 

medya kullanılmaktadır.342 Kaldı ki sosyal medyanın manipülatif amaçlarla kullanımı 

sadece terör unsurları da dahil olmak üzere farklı inanç ve ideolojik yapılanmalar için birincil 

öneme sahip duruma gelmiştir.343 

İnançları veya etnik kökeni nedeniyle insanları ötekileştirmek  ve saldırıda 

bulunmak, bireylerin özgürlük alanlarına müdahale anlamına gelmektedir. Bu tür bir tutum, 

 
339 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-hükkâm şerhu Mecelleti’l-ahkâm, 1/41. 
340 el-Hucurât 49/6. 
341 Hatice Yalçın, Devletin Güvenliğine Karşı İşlenen Bilişim Suçlarının İslâm Hukuku Açısından 

Değerlendirilmesi (Ankara: Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2019), 29. 
342 Turabi ,İfade Özgürlüğü ve Terör Suçları, 10; Saffet Kürkçü-Mehmet Emin Erendor, “İnternet ve Sosyal 

Medyada Terör Eylemleri: PKK Örneği”, Terörizm ve Radikalleşme Araştırmaları Dergisi 1/2 (Haziran 

2022), 375-376, 378-379-380. 
343 Adnan Bülent Baloğlu, Post Modern Çağda Kadim Sorular (Ankara: TC Diyanet İşleri Başkankığı, 2022),  

69. 



55  

İslâm hukuku yanında TCK’da ve Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi’nde suç unsuru olarak 

yer almaktadır. 344 Meselenin bu denli önem arzetmesi, konuya son dönem anayasal 

metinlerinde hukukî sınır çizilmesini zorunlu kılmıştır.345 Zira fikir ve ifadelerin özgürce 

sunulması; hak ihlallerine, insanlara karşı hakaret ve aşağılayıcı ifadelere, ya da itibar 

suikasına neden olmamak gibi koşulları da içermektedir.  

Elbette insanların hayatını kolaylaştıran teknolojik araçların bizatihi fitne olduğu 

iddia edilemez. Ancak, sosyal ağlar kullanılarak Müslümanlara zarar verilmesi, toplumsal 

birlik ve beraberliğin yıpratılması veya İslâm aleyhtarlığını destekleyecek faaliyetlere 

basamak kılınması fitne kapsamında değerlendirilmelidir.  

Günümüzde hırsızlık, dolandırıcılık, casusluk, terörizm, devlete karşı isyan gibi 

suçlar, bilişim sistemleri üzerinden kolaylıkla işlenmeye başlamıştır.346 İslâm hukukunda 

yaptırımı bulunan neredeyse tüm suçlara dijital kanallar üzerinden  alan açılması, bağy gibi 

İslâm hukukunda ağır müeyyidesi olan bir suçun sosyal medya aracılığıyla operasyonel 

eylemleri netice vermesi çalışmamızın başlarında da ifade ettiğimiz gibi fitne kavramının 

güncellenmesi ve bu tür eylemler hakkındaki yasama faaliyetlerinin fitne çıkartanlar 

hakkında verilen cezaların gözönünde bulundurularak hükme bağlanması ihtiyacını 

doğurmaktadır. Ancak bu şekilde konuyla ilgili hukuki sürecin adil ve gerçekçi bir formda 

işletilmesi mümkün olacaktır. Hz. Ömer’in fitne ile ilgili sorusuna mal ve evlad fitnesini 

değil, denizin dalgalanması gibi yayılacak olanlar hakkında bilgi almak istediğini belirtmesi, 

hadiselerin doğru okunması gerektiğine dair ipuçları vermektedir. 

6. İslâm Hukukunda Fitneyi Engelleyici Bazı İlkeler   

İslâm hukukunda fitneyi önleyici ilkeler, suçun ortaya çıkmasını engellemeye 

yönelik  normatif yapılar olarak kabul edilmektedir. Öte yandan kamuda mutlak adalet ve 

güvenin oluşturulması da şer‘i hukukun amaçları arasındadır. Ayrıca genel güvenliğin 

sağlanarak toplum hayatının muhafazası, adaletin ikamesi ve tanınan hürriyetler 

çerçevesinde insan haklarının korunması amaçlanmaktadır.347  

 
344 Yalçın, Devletin Güvenliğine Karşı İşlenen Bilişim Suçlarının İslâm Hukuku Açısından Değerlendirilmesi, 

3. 
345 Barış Günaydın, İnternet Yayıncılığı ve İfade Özgürlüğü (Ankara: Adalet Yayınevi, 2010), 49.  
346 Yalçın, Devletin Güvenliğine Karşı İşlenen Bilişim Suçlarının İslâm Hukuku Açısından Değerlendirilmesi, 

2. 
347 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/21-22; Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af , 273. 



56  

İslâm hukuku, kıyas, istihsan, örf, maslahat, umûmü’l-belvâ, zaruret gibi yöntemlerle 

toplumda sıkıntı, meşakkat ve mefsedetin oluşmasını engellemeye yönelik geniş bir ictihadî 

alana sahiptir.  Bilhassa sedd-i zerîa ve siyâset-i şer‘iyye gibi önlemlerle toplum düzenini 

bozacak suistimal ve haksızlıklara karşı önleyici çözümler sunmaktadır.348  

Çalışmanın bu bölümünde İslâm hukukunun özellikle kamu düzenini korumaya 

yönelik geliştirdiği bazı temel ilkeler  üzerinde durulacaktır. 

6.1. Sedd-i Zerâî‘   

İslâm hukukunda fitnenin yayılmasını  engelleyici kaidelerin başında sedd-i zerâi 

ilkesi gelmektedir. Zerâi‘, vesile anlamında zerî‘anın çoğuludur. Zerâi, haram veya helal 

olan bir davranışa aracı olan fiilleri içeren bir kavramdır.349 Mâlikî ve Hanbelîlere ait usul 

kaynaklarında bu ilke, herhangi bir fiilin sonucunun hesaplanarak konu hakkında  önleyici 

tedbirler alınmasını ifade etmektedir.350 Bu ilke ekseninde mübah bir fiilin neticesi fesada 

sebeb olacaksa, bu duruma mani olunması sedd-i zerâi gereğidir.351 İslâm hukukçularının 

geneli tarafından kabul edilen bu ilke ile, Allah’ın emir ve yasaklarının ihtiyatî tedbirlerle 

korunması  amaçlanmaktadır.352 

Kamu maslahatının da bir parçası olan sedd-i zerâi ilkesinin dayanakları Kitap ve 

sünnettir.353 Kur’an’ın “Allah’tan başkasına tapanlara kötü söz söylemeyin, sonra onlar da 

bilmeden, taşkınlık yaparak Allah hakkında kötü sözler söylerler” ayeti,354 hukukçular 

tarafından sedd-i zeria ile amel etmenin hukukî delili olarak gösterilmektedir.355 

İslâm hukukunda bu ilkenin gerekçelendirildiği örnekler oldukça fazladır. Örneğin 

Hz. Peygamber, fitne çıkardıkları halde “Muhammed kendi arkadaşlarını öldürmeye 

başladı” denilmesin diye münafıkları öldürtmemiştir. İslâm’la henüz tanışan kimselerin 

dinden uzaklaşmalarına sebep olmamak adına, Hz. Peygamber bu kimselerin yaptıkları bazı 

 
348 Yunus Keleş, Fesâdü’z-zamanın “Dinî Hassasiyetlerin Azalmasının” Ahkamın Değişmesine Etkisi 

(Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Temmuz 2013), 40. 
349 İbrahim Dönmez, “Sedd-i Zerâi‘” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 17 Mayıs 2024).  
350 Vehbe Zühaylî,  Usul’ul fıkh’il-İslâmî  (Dımeşk: Dâr’ül-efkâr, 1986), 2/75. 
351 Abdülkerîm Zeydân Behîc (Bîc) el-Ânî el-Kehlî el-Muhammedî (el-Mehmedî),  el-Vecîz fî usûli’l-fıkh 

(Kahire: Kurtuba Vakfı, ts.), 246; Hasan Rami Kara, Mâlikî Hukukçusu İbn Ferhûn’da Siyâset-i Şer‘iyye 

Nazariyesi (İzmir: Katip Çelebi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022), 77. 
352 Şâtıbî, el-Muvâfakat, 3/510. 
353 Zeydân, El Veciz fi usulil fıkh, 248-250. 
354 el-En’âm 6/108. 
355 Şâtıbî, el-Muvâfakat, 3/509. 



57  

taşkınlıklara belli ölçüde müsamaha göstermiştir.   Fitnenin hakim olduğu dönemlerde silah 

kulanmanın yasaklanması da bu kabilden verilen kararlardandır.356  

Kaynaklarda Hz. Ömer’in, bir cinayete karışan topluluğun tamamına kısas cezası 

verdiği aktarılmıştır. İslâm hukukçuları da bu ictihadın, benzer suçların gerçekleşmesine 

engel olunması için verildiğinde ittifak etmiş ve bu cezanın hakkaniyetinde ittifak 

etmişlerdir. Dolayısıyla masum bir kimsenin cinayetine karışan ve maktulün öldürülmesine 

yardım eden kimselerin tamamı kısasen öldürülebilir.357 Aksi taktirde herhangi birini 

öldürmek isteyen, başkalarının yardımıyla bu suçu işleyerek alacağı cezadan kendisini  

kurtarmış olacaktır. Bu durumda kısasın hikmeti etkisiz hale getirilmiş olacaktır.   

Hediye almak mübah olduğu halde faiz ihtimali taşıdığı durumlarda borçlunun 

alacaklıya hediye vermesinin yasaklanması sedd-i zerâi gereğidir. Ölüm döşeğindeki 

boşamanın hükmü hakkındaki tartışmalar ve karaborsanın yaptırım sebebi sayılması da seddi 

zerâi gereğidir.358 Görücü gidilen birine talip olmak, başkalarının ticari anlaşmalarının 

bozulmasına neden olmak da aynı ilke gereği yasaklanmıştır.359 Savaş zamanında görülen 

hırsızlıklarda el kesme cezasının uygulamadan kaldırılması, emniyetini sağlayacak güç ve 

otoriteye sahip olmayan Müslüman bir devletin, güvenlik gerekçesiyle düşman bir ülkeye 

vergi ödemesine verilen cevaz da yine sedd-i zerâiye dayanan ictihadlar arasındadır. 

Hz. Peygamber’in “Kâtil mirasçı olamaz”360 hadisi, işlenen suçun muadili bir 

yaptırımın uygulanmasından ziyade, bu tür suçların artmasına engel teşkil edecek bir düsturu 

belirlemek içindir. Güvenlik nedeniyle Müslüman olmayan kimselerin, devlet sırlarına vakıf 

olacakları görevlere getirilmeleri veya bu kimselerle  yakın ilişkiler kurulması da aynı ilke 

kapsamında uygun görülmemiştir.361  

İslâm’da, toplum içerisinde açıkça işlenen herhangi bir suçta meseleye sessiz kalan, 

müdahale etme imkanı olupta engel olma gayretinde bulunmayan kimselerin sergiledikleri 

pasif duruştan dolayı manevi mesuliyeti vardır.362 Hz. Ömer’in, kamu düzenini koruma 

konusunda gösterdiği hassasiyet ve suçlularla mücadeledeki emsal teşkil eden bu 

 
356 Tirmizî, “Fiten”, 4 (No. 2161); Zeydân, el-Vecîz fî usuli’l-fıkh, 246. 
357 Şâfiî, el-Üm, 7/56-57; Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Muhammed b. Ahmed el- Kudûrî, el-Muhtasar 

(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1418/1997),  185. 
358 Zeydân, el-Vecîz fî usûli’l-fıkh, 249. 
359 Şâfiî, el-Üm, Hattâbî, Aʿlâmü(İʿlâmü)’l-hadîs fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 2/1044-1045; 9/52. 
360 Ebû Dâvûd, “Diyât”, 20 (No. 4564); Tirmizî, “Ferâiz”, 17 (No. 2109). 
361 Karaman vd.,  Kur'an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 665-666. 
362 Tirmizî, “Fiten”, 12 (No. 2173). 



58  

ictihadından hareketle, bu meselenin hukukî mecrada tartışılabileceği sonucuna 

ulaşılmaktadır. 

 Verilen örnekler değerlendirildiğinde, adaletin sağlanması ve toplumsal dengelerin 

korunabilmesi için fitne oluşturacak kaotik hadiselerin önüne geçilmesinin, en önemli hukuk 

normlarından biri olan  sedd-i zerâi kavramıyla hukukî bir zemine oturtulduğu 

görülmektedir. Ayrıca bu ilke, henüz fiiliyata dökülmeyerek fikri boyutta kalan ancak ilerisi 

için tehlike arzeden durumlarda, devletin önleyici tedbirler alması hususunda hukuka 

dayanak teşkil etmektedir ki, bu da fitne ihtimali taşıyan hadiselerde yetkili otoritelerin elini 

güçlendirmektedir. 

6.2. Mesâlih-i Mürsele 

Maslahat-ı mürsele, hakkında kıyas yapmaya elverişli özel bir nas bulunmayan 

konularda, İslâm’ın genel ilkelerini göz önünde bulundurarak hüküm vermektir. Sahabe 

uygulamalarında da sıkça yer alan  bu ilke, şer‘i  hükümlere kaynaklık eden usul 

kaidelerinden biri olarak kabul edilmiştir. Maslahat konusunda  zarurî, hâcî ve tahsîni 

ayrımlar yapıldığı gibi, bir hükmün hangi şartlarda maslahata uygun olacağına dair kriterler 

de belirtilmeye çalışılmıştır.363  

İslâm hukukçularının ortak kabulüne göre, dinî hükümlerin nihâî hedefi “celb-i 

maslahat ve def-i mefsedet”tir. Bu sebeple maslahat ve mefsedetin şer‘î sınırlarının 

belirlenmesi fıkhın öncelikli konuları arasında yer almıştır. Maslahat-ı mürselede maksat 

bireysel ve toplumsal zorluk ve sıkıntıların ortadan kaldırılması ve güncel problemlerin 

asgari düzeye indirilmesidir.364  

Maslahat veya mefsedet ifade eden bir eylem, birey ve toplum üzerindeki etkileri 

nedeniyle hukukun konusu olur.365  Bir fiilin meşruiyeti, içerisindeki mefsedet veya 

maslahatın ağırlığına göre tercih edilir.366 İslâm hukukunda tüm had ve kısas hükümleri, 

toplumda olası mefsedetleri engelleme gayesiyle konulmuştur. Müslümanlar için savaşa izin 

 
363 Zühaylî,  Usul’ul fıkh’il-İslâmî, 2/35-36; İbrahim Kafi Dönmez, “Maslahat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/83. 
364 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî et-Tûsî, el-Müstasfâ (Beyrut: 

Müessesetü’r-risale, 2010), 1/417; Zühaylî,  Usul’ul fıkh’il-İslâmî, 2/36-37; İzz b. Abdisselâm, Kavâʿidü’l-

ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, 1/5-6.  
365 Şâtıbî, el-Muvâfakat, 2/343. 
366 Âşur, Mekâsıdü’ş-şeriati’l-İslâmî (Kahire: Dârü’l-Kitabi’l-Mısrî, 2011), 110-111; Ali Haydar Efendi, 

Dürerü’l-hükkâm şerhu Mecelleti’l-ahkâm, 1/89. 



59  

verilmesi, fitneye mani olmak içindir. İç isyanların gerektiğinde silahla bastırılması kamu 

maslahatını korumak gayesiyledir. Zekatın toplanması için gerektiğinde silahlı mücadeleye 

başvurulmuştur. Hz. Ebû Bekir dönemindeki Ridde savaşları bu sebeple gerçekleşmiştir ve 

böyle bir durumda devletin cebir kullanabileceğinin  cevazı hakkında icma vardır. Burada 

tamamen ümmetin genel maslahatı öncelenmektedir.367  

Kur’an’da en ağır ceza muhariplere verilmiş, Hz. Peygamber Ureynelilerin ihaneti 

karşısında sessiz kalmayarak günün şartlarında olabilecek en sert müeyyideyle 

cezalandırmaya gitmiştir.368 Devletin birlik ve bütünlüğüne yönelik her eylem fitne olarak 

adlandırıldığı gibi, bu tür eylemlere  ilişkin  toplumun emniyetini sağlamaya amaçlayan  tüm 

yaptırımlar da maslahat olarak görülmüştür.369  

Dört mezhep imamı da ictihadlarında -başka isimler kullanılmış olsa da- maslahatı 

kullanmışlardır.370 Çünkü fakihler, İslâm hukukundaki bütün hükümlerin insanların 

maslahatlarını dikkate aldığı, maddi ve manevi olası tüm mefsedetleri ortadan kaldırmayı 

gaye edindiği kanaatine sahip olmuşlardır.371  

Siyâset-i şer‘iyyeye dayanak gösterilen maslahat kavramı, diğer deliller göz önüne 

alındığında delil değeri bakımından ilk sırada yer alır. Yönetim açısından en temel 

sorumluluk, yönetilenler hakkında maslahatı gerçekleştirme ve zararı engellemektir. 

Bütünüyle faydanın merkeze konulduğu bir sistem için bunun devamlılığını ve meşrûiyetini 

sağlamada en önemli kavram maslahat-ı mürsele olmuştur.372  

Naslarda açıkça ifade edilen hükümler hariç, suça verilen bir çok ceza dönemin 

siyasî, sosyal, iktisadî şartlarıyla yakından ilgilidir.  Hz. Ömer’in sürgün cezası verdiği Rabîa 

b. Ümeyye’nin irtidat etmesi üzerine, sürgünü bir ceza olarak uygulamayacağını belirtmesi, 

cezalandırmada maslahatın dikkate alınması  gerektiğini göstermektedir.373 Dolayısıyla bir 

hususta verilen hükmün, zamanla yetersiz kalması durumunda maslahata başvurulur. 

 
367 Cessâs, Ahkâmü’l-Kurʾân, 3/24;  İzz b. Abdisselâm, Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, 1/14; Şâtıbî, el-

Muvâfakat, 1/374. 
368 Serahsî, el-Mebsût, 10/117-118; Münzirî, Muhtasaru Süneni Ebî Dâvûd, 8/380-381-382; Ebû Muhammed 

Cemâlüddîn Abdullāh b. Yûsuf b. Muhammed Zeylâî, Nasbü’r-râye li-tahrîci ehâdîsi’l-Hidâye (Cidde: el-

Mektebetü’l-Mekkiye, 1997-1418), 3/385-386; Askalânî, Fethu’l-bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 7/574. 
369 İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm, 46; Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/258. 
370 Karaman, İslâm Hukukunda İçtihad, 151. 
371 Şâtıbî, el-Muvâfakat, 1/311; Zühaylî,  Usûlü’l-fıkhi’l-İslâmî, 2/38-39; Karadâvî, Dirâsetü fi-Fıkhî 

Mekâsıdî’ş-Şeria, 77-78. 
372 Kara, Mâlikî Hukukçusu İbn Ferhûn’da Siyâset-i Şer‘iyye Nazariyesi, 65. 
373 Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî en-Nesâî, es-Sünen (Beyrut: Dâru Risalet-i Alemiyye, 1439/2018),    

“Eşribe”, 47 (No. 5676); İbn Hibbân, es-Sîretü’n-nebeviyye ve ahbârü’l-hulefâ, 2/177.   



60  

Kanunen maslahat gereği insanların cezalandırılmaları gerektiği gibi bazı durumlarda yine 

maslahat gereği hakedilen cezanın affı da gerekli olabilmektedir.374 Değişen dünya 

şartlarında ortaya çıkan sorunların çözümü, bir çok alanda maslahat ilkesinin kullanılmasıyla 

mümkün olmaktadır.375 Hakkında bir hüküm bulunmayan konularda kamu yararını 

gözetmek demek olan maslahat hakkında Gazzâlî, “Şerîatın maksadını muhafaza etmektir” 

şeklinde tanımlamada bulunmakta, birey ve kamunun hukukunun korunması için ihtiyaç 

duyulan tedbirlerin alınmasını maslahat olarak değerlendirmektedir.376  

Had ve kısas cezalarının belirlenmesinde de Şari‘ maslahatı dikkate almış, insanların 

bozgunculuğa sebep olacak fiillerden kaçınmaları için hükümler belirlemiştir.377 Alkol 

kullananlara celde vurulması, sanığı suçun itirafına zorlamak için şiddet kullanmanın caiz 

olduğuna hükmedilmesi kamu maslahatı içindir. Evlenmeye karar veren  kişiler arasında 

resmi nikahın kıyılması (böylece akdin hukukî bir temele bağlanması ve aleniyet kazanması) 

da ilerde çıkacak olası sorunlara karşın maslahat gereğidir. Sahabe  tarafından hapishanelerin 

yaptırılması, fethedilen ekili yerlerin sahiplerinin elinde bırakılarak haraca tabi tutulması 

maslahat nedeniyledir.378 Suçluya verilen cezaların infazı nasıl İslâm adalet ilkelerinin bir 

gereği ise maslahata muvafık durumlarda bazı cezaların durdurulması ve affedilmesi de ceza 

siyaseti ve kamu yararının bir gereğidir.379 Hz. Osman’ın, ölüm endişesiyle kişinin eşini 

mirastan mahrum etmek için yaptığı boşamayı geçersiz sayması, önce birey sonra da toplum 

lehine verilmiş kararlardır.380 Hz. Peygamber’in fitneye sebep olan, kendisine ve 

Müslümanlara eziyet eden bazı münafıkları öldürtmemesi de bulunduğu şartların maslahatı 

gereği olmuştur.381  

İslâm dininde mülkiyet edinmenin belli bir sınırı bulunmamasına rağmen, 

yöneticilerin şahıslara ait bazı mülkiyet haklarını kısıtlaması, menfaat amacıyla suç işleyen 

kişinin kural gereği bu menfaatin kendisinden alınmasıyla cezalandırılması kamu maslahatı 

öngörülerek varılan hükümlerdir.382 Savaş esnasında esir Müslümanların siper edilmesine 

 
374 Zühaylî,  Usul’ul fıkh’il-İslâmî,  2/43. 
375 Ali İhsan Sait Karamanlı, Kur’an ve Modern Hukuk (İzmir: Işık Yayınları, Ekim 2014), 231. 
376 Gazzâlî, el-Müstasfâ, 1/415.  
377 İzz b. Abdisselâm, Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, 1/17. 
378 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/68-69. 
379 Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 82. 
380 Zühaylî,  Usul’ul fıkh’il-İslâmî, 2/ 44. 
381 İbn Kayyim, Zâdü’l-meʿâd fî hedyi hayri’l-ʿibâd, 537. 
382 Karaman, Özdemir, Fıkhî Bilgi ve İlkeler Işığında Eşya ve Şahsın Hukuku, 76-77-78.  



61  

rağmen düşman askerlerin vurulması ve Müslümanlara zarar verecek faaliyetlerde bulunan 

kimselerin öldürülmesine fetva verilmesi de tamamen maslahata binaen alınan kararlardır.383 

Daha önce ifade edildiği gibi,  İslam hukukunda bazı suçların cezaları tayin edilmiş, 

bunların dışında yapılan hukuka aykırı eylemler için  ceza tertibi yetkili makamlara 

bırakılmıştır. Kitap ve sünnetin belirlediği alanlar  dışında toplum yararı çerçevesinde suç 

ve ceza tayini maslahat gereği devlet başkanının yetkisindedir. Bu suç ve cezalar, tabiatıyla 

zamanın ve zeminin şartlarına göre farklılık arz edecektir. Tıpkı zina suçunda, değnek 

cezasına ilâveten verilen sürgün cezasının kaldırılması gibi.384 Genel olarak bu tür 

durumlarda müslümanlar günün şartlarını da göz önünde bulundurarak meseleleri Kur’an ve 

sünnet ekseninde çözüme ulaştırma gayreti içerisinde olmuşlardır.385  

İslâm hukukunda hangi merhalede olursa olsun verilen kararlarda mutlak manada 

maslahat öncelenmiştir. Esasen  tüm hukuk kuralları birey ve toplumun maddi ve manevi 

maslahatını temin etme esası üzerine inşa edilmiştir. İslâm hukukubir adım daha ileri giderek 

çizdiği sınırlarla ahiret maslahatını da  hedeflemiştir.  

6.3. Makâsıdü’ş-Şerîa 

Bu kavram İslâmî terminolojide fıkhî hükümlerin gayelerini, yani gerek naslarda 

açıkça belirtilmiş gerekse ictihad yoluyla ulaşılmış dinî-hukukî düzenlemelere hâkim olan 

amaç unsurunu ifade eden bir tabir olarak kullanılmıştır.386 İslâm ceza hukukunda 

hükümlerin konuluş amacı, zarûrâtın korunması olarak belirtilmiştir.387 Bu nedenle, şer‘i 

hükümlerin doğru anlaşılabilmesi için makâsıdı şerîayı bilmek gerekmektedir. Aksi taktirde 

ortaya çıkan meselelere karşı doğru ictihadlarda bulunmak mümkün olmayacaktır.388 Bu 

nedenle çağdaş hukukçuların bir kısmı makâsıdın, hakkında şer‘i bir nas veya kıyas 

edilebilecek benzer bir nas bulunmayan yeni olaylar için delil olabileceği fikrini ileri 

sürmektedir. Uygulamaya bakıldığında makâsıd ilkesine başta Hz. Peygamber’in sünnetinde 

ve râşit halifeler ile selefin ictihadlarında sıklıkla rastlamak mümkündür. Sonraki dönem 

 
383 Zühaylî,  Usul’ul fıkh’il-İslâmî, 2/45. 
384 Keleş, Fesâdü’z-zamanın “Dinî Hassasiyetlerin Azalmasının” Ahkamın Değişmesine Etkisi (Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Temmuz 2013), 304. 
385 Salman, “Sosyal Değişme Ekseninde İslâm Hukuku”, 83-84. 
386 Ertuğrul Boynukalın, “Makâsıdü’ş-Şeri‘â”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2003), 27/423. 
387 Şâtıbî, el-Muvâfakat, 1/31; Zeydân, el-Medhal, 384; Yüksel Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af (İstanbul: 

Ensar Neşriyat, 2021), 195. 
388 Zeydân, el-Vecîz fî usûli’l-fıkh, 378. 



62  

hukukçuları da bilhassa hakkında nas bulunmayan yeni olayların hükümlerinin 

belirlemesinde makâsıdı dikkate almışlardır.389 

İslam hukukunda kanunların nassa uygunluğu zorunludur. Eğer kanunlar İslâm’ın 

emir ve hükümlerine aykırı ise onlarla amel edilmez.390 Burada önemli olan verilen hükmün 

sarih bir nasta geçmesi değil, dînin genel ilke ve gözettiği maslahata uygun olmasıdır. Bu 

nedenle İslâm hukukçuları şer‘i makâsıda uygun olması koşuluyla yeni hükümler ihdas 

etmekten çekinmemişlerdir.391  

Makâsıdın hükümlerin hikmetini anlama konusunda çok büyük bir görev icra ettiği 

belirtilmelidir. Zira ictihadî faaliyetlerle elde edilen şerʿî hükümlerin bir çoğu aynı zamanda 

makâsıd kapsamında hüküm verilmiş kararlardır.392 Bunlar arasında emsal teşkil eden bazı 

uygulamalar da bulunmaktadır. Hz. Ömer’in kıtlık zamanında hırsızlık yapanları had ile 

cezalandırmaması, konunun en dikkat çekici örnekleri arasında gösterilebilir. Şâri‘in had 

cezasından maksadının başkasının malını haksız sebeplerle alanı cezalandırmak olduğu 

kanaatini taşıması, halifenin böyle bir karar almasına neden olmuştur.  

Hz. Peygamber’in Dırar mescidini yıktırması da makâsıd eksenli bir yaklaşımdır.393 

Son dönemlerde eylemleri şer‘i hukukun zahiriyle örtüştüğü halde toplumda fitneye 

sebebiyet veren kimse ve oluşumlarla mücadelenin hassas bir dengede gerçekleştirilmesi de 

makâsıdın gereğidir. Yüce Allah’ın emir ve yasaklamalarının insanların kulluk vazifelerinin 

gereği olan ibadetler dışında, bireyin ve toplumun muhafazasını sağlayan emirler olduğu 

aşikardır.394 Bu nedenle İslâm hukukçularının ictihad faaliyetlerinde bulunurken, bir konuyu 

çözümlemede İslâm hukukunun özü ve gayesi demek olan makâsıdı gözetmeleri 

gerekmektedir.  

Burada dikkat edilmesi gereken husus, makâsıdın kişilerin şer‘i hükümleri hukukî 

formundan çıkartarak kişisel önyargılarına göre hüküm ihdas edebilecekleri bir alan 

olmadığının bilincinde olunmasıdır. Bu bağlamda zinanın yasaklanmasını yalnızca nesillerin 

 
389 Mehmet Aziz Yaşar, “Makâsıdü’ş-Şeri‘â’nın Teorik Boyutu ve Müstakil Delil Olma Problemi”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19/2  (Aralık 2019), 460-461-462. 
390 Ûdeh, İslâm ve Siyasî Durumumuz, 228. 
391 Yüksel Salman, “Sosyal Değişme Ekseninde İslâm Hukuku”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi 32 

(2018), 76. 
392 Fatih Çınar, “Makâsıd İçtihad İlişkisi Üzerine Bir Değerlendirme”, Hitit İlahiyat Dergisi 20/1 ( Haziran/ 

2021), 321. 
393 İbn Kayyim, Zâdü’l-meʿâd fî hedyi hayri’l-ʿibâd, 529. 
394 İzz b. Abdisselâm, Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, 1/15; Salman, “Sosyal Değişme Ekseninde İslâm 

Hukuku”, 92-93. 



63  

karışması ihtimaline bağlamanın doğru bir yaklaşım olmayacağı zikredilebilir.  Çünkü  böyle 

bir münasebetten dünyaya gelen  çocuğun nesebi artık basit testlerle belirlenebilmektedir.395  

Yüce Allah, bazı konuları şerʿî naslarla açık bir şekilde hükme bağlamamıştır. Bu 

durum İslâm âlimlerini ictihadda bulunmaya yöneltmiştir. Muaz hadisi gibi pek çok misal 

bu yetkinin meşru olduğunu göstermektedir.396 Bu bağlamda ictihad ve makâsıd, birbirini 

tamamlayan iki vazgeçilmez fıkıh kavramıdır.  Gelişen ve değişen toplumsal şartlara bağlı 

olarak hukukun canlılığını koruyarak devamlılığını sağlaması ictihada, bu canlı gelişimin 

kanun koyucunun/şâriin isteği çerçevesinde olması makâsıda riayete bağlıdır. 

Makâsıd eksenli ictihadî faaliyetlerde bulunmak sadece şer‘i hukukun değil çağdaş 

hukukun da meseleleri arasındadır.397 Ali Himmet Berki’nin (ö. 1976) de ifade ettiği gibi 

“Hukukî muamele ve münasebetleri kuru ve mücerred nazariyelerle yürütmek mümkün 

değildir. Tatbikatın gözle görülecek kadar bariz ilhamları vardır. Kanun koyucular, hakimler 

bunları nazara almak zorundadırlar. Bu icabları ihmal eden kanunlar, sahifeler üzerinde 

kalmaya ve bunlar muhakeme ve hükümlerinde gözönüne almayan hakimler 

muvaffakiyetsizliğe mahkumdurlar.”398 

6.4. Hukukun Yürürlüğü ve Cezaların İnfazı 

İslâm hukukunda esas olan suçta cezanın tespitinden önce, olasılıkların hesaba 

katılarak hukuki tedbirlerle bu tür eylemlerin önüne geçmektir. Fakat yine de yasadışı bir 

hadisenin yaşanması durumunda her türlü haksız fiil, hukuk ihlali ve yasa dışı eylemler 

yaptırıma tabidir.399 Dolayısıyla bir toplumda anarşi ve fitnenin ortadan kalkması 

amaçlanıyorsa önce gerekli yasal düzenlemeler ve tedbirler alınmalı akabinde ise hukukun 

işlevselliği arttırılmalı ve suç bütün unsurlarını taşıdıktan sonra faili kim olursa olsun verilen 

cezanın hükmü infaz edilmelidir.  

 
395 Ahmat Yaman, “İslâm Hukuk İlmi Açısından Makâsıd İctihadının ya da Teleolojik Yorum Yönteminin 

İlkeleri Üzerine”, Marife Dinî Araştırmalar Dergisi 2/1 (Mayıs 2002), 31. 
396 Muhammed b. Hasan Şeybânî, el-Asl (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1433-2012), 1/177-178.; Gazzâlî, el-

Müstasfâ, 1/390-391; Çınar, “Makâsıd İçtihad İlişkisi Üzerine Bir Değerlendirme”, 322.  
397 Ali Himmet Berki, Hukuk Mantığı ve Tefsir (Ankara: Açık Ceza İnfaz Kurumu İş Yurdu Müdürlüğü 

Matbaası, 2018), 4. 
398 Berki, Hukuk Mantığı ve Tefsir, 73. 
399 Erturhan, İslâm Ceza Hukuku Etrafındaki Tartışmalar, 178.  

 



64  

Bir toplumda kanunlar hakkaniyetli bir şekilde uygulanır ve insanlar hakları 

konusunda kendilerini güvende hissederlerse işte o zaman bütün gayretleriyle devletin 

bekasına çalışırlar. Aksi halde hukuk yalnızca belli bir kesim için uygulanır hale geldiğinde 

bu durum kamu vicdanını büyük ölçüde rahatsız eder ve halkın yöneticilere ve adalete olan 

itimadı sarsılır. Sonuç itibariyle  toplumda genel bir kompleks meydana gelir. Artık halk, 

devletin bekasına veya helakine önem vermez. Neticede böyle bir ortamda fitneler artar, 

müslümanlar arasındaki kardeşlik bağları zayıflar, kamu otoritesi işlevsizleşir. Bazen bu 

gidişat toplumun kendi kendini imhasına kadar devam eder.  



65  

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

FİTNE KAPSAMINDA YER ALAN SUÇ VE CEZALAR 

İslâm hukukunda fitne içeren eylemlerin  hukuka aykırılık teşkil ettiği ve suçun 

failine ceza verilmesi gerektiği konusunda tereddüd bulunmamaktadır.400 Kitap ve sünnette 

fitne ve fesat olarak tanımlanan eylemler, suçun durumuna göre çoğunlukla ölüm veya hapis 

cezasını gerektirecek suçlar olarak kabul edilmiştir. Ayrıca, fitne çıkaran kimselere, 

dönemsel şartlara bağlı olarak  malî müsadere, görevden el çektirme, sürgün ve zorunlu 

ikamet gibi ta’zir cezalarının verildiği de görülmektedir.401 Bununla beraber cezanın 

belirlenmesinde başlıca faktör, suçun toplumda yol açacağı zararın boyutudur. Bir çeşit fitne 

olmasına rağmen hırsızlığın, cezasının hırâbe ile bir tutulmaması, iftiranın yalan 

söylemekten daha ağır sonuçlar doğurması ancak, hukukî sonuçları itibariyle kamu 

güvenliğinde zafiyet yaratacak herhangi bir dezenformasyon çalışmasıyla farklı tutulması bu 

nedenledir.402  

İslâm hukukunda yasaklanan karaborsa ve son zamanlarda sıkça gündeme gelen 

kartelleşmenin topluma maliyeti, alış veriş akdinde alıcının garar ve hile ile aldatılmasından 

çok daha fazladır. İslâm dini bir masumu katletmeyi bütün insanlığı öldürmekle eş tutarken, 

ahlakî, hukukî veya insanî hiçbir değer tanımaksızın bir milletin mensuplarını yaşlı çocuk 

demeden yok etmeye çalışmanın neticeleri aynı kulvarda tartışılmamaktadır. Konu 

hakkındaki örnekleri çoğaltmak elbette mümkündür.  

Esasen Hz. Peygamber’in, misyonu itibariyle adlî davalarda oldukça hassas ve 

affedici bir yöntem takip ettiği bilinmektedir. Buna rağmen, bazı kararlarında çeşitli 

sebeplerle Müslümanlar arasında fitne çıkarmaya çalışan kimselere karşı ağır cezalar 

vermekten geri durmamıştır. Bunlar arasında şair Ka’b İbn Eşref ve Sellam İbn Hukayk adlı 

şahıslar da yer almaktadır.403  

 
400 el-Bakara 2/193;  Ebû Dâvûd, “Fiten”, 2 (No. 4256); Canan, Ahirzaman Fitnesi, 354.  
401 İbn Hibbân, es-Sîretü’n-nebeviyye ve ahbârü’l-hulefâ, 2/177; Talip Türcan, “Sürgün”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38/164; Tuncay‚ “İslâm Hukukunda Sınırı 

Belirlenmemiş Cezalar”, 90.  
402 İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm, 47. 
403 İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye, 483; İbn Kayyim, Zâdü’l-meʿâd fî hedyi hayri’l-ʿibâd, 369-489; İbn 

Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 3/5-6. 

 



66  

Hz. Peygamber, döneminde şöhretli kişiler olarak bilinen, ancak söz ve eylemleriyle 

İslâm dinini tahkir ve tezyif eden ve kamusal anlamda büyük zararları olan  kişilere 

müsamahakar davranmamış, bu kişileri verilebilecek en ağır ceza ile tecziye etmiş ve sebep 

oldukları  zarar ve fitneleri olması gerektiği ölçüde bertaraf etmiştir.404  

Fitne kapsamında yer alan  bağy ve hırâbe suçu, naslarla sabit olan ve cezası ilk 

dönemlerden itibaren klasik İslâm hukuku kaynaklarında yer alan suçlardır. Bunların 

dışında, dinî emirlere itaatsizlik, irtidat, casusluk ve Müslümanlara düşmanlıkta bulunmanın 

yaptırımı konusunda İslâm hukukçularının çeşitli ictihadları söz konusudur. Hz. Peygamber, 

fiili olarak bu tür suçlara karışan kimseler hakkında ölüm cezası, sürgün, müsadere gibi 

yaptırımlarda bulunmuş; ancak bazı istisnai şartlarda suçluların durumlarını da gözönünde 

bulundurarak cezalandırmaya gitmemiştir. Bilhassa suçu işleyenin daha sonrasında 

Müslüman olması veya İslâm’a düşmanlıktan vazgeçmesi yahut yapılan siyasi anlaşmalar 

suçlunun affına neden olan gerekçelerdir.    

Tüm bunlarla beraber fitne çıkaran kimseler hakkında karar mercii devlettir ve 

devletin, ceza siyaseti gereği suçluyu affetme veya alternatif cezalarda bulunma hakkı 

saklıdır.405 Ancak bu yetki, ortada kul hakkı bulunan had, kısas ve diyet cezası  gerektiren 

hususlarda hükümsüzdür. Aynı şekilde cezası âyet ve hadislerde açıkça belirtilen suçların da 

cezalandırmada te’cili veya affı yöneticilerin insiyatifine bırakılmış bir konu değildir. 

Dolayısıyla toplumda fitne çıkartan kimseler, sosyal konumu ne olursa olsun kalkıştığı 

eylemlerin sorumlusu olarak hukuk önünde hesap vermek durumundadır.406  

Bireysel ve toplumsal yapılar üzerinde derin tahribatlar yapan fitne, sakınılması 

gereken bir husus olarak Kur’an’da özellikle vurgulanmıştır. Nitekim Ra‘d sûresinde 

bozgunculara lanet edilmesi,407 İslâm’da toplumsal düzenin korunmasına verilen önemin 

açık bir göstergesidir. İslâm ceza hukukunda belirlenen cezaların büyük bir kısmı, toplumda 

fitne çıkaran kimseler hakkında hükme bağlanmıştır. Bu bölümde başta nasta yer alan 

hükümler olmak üzere, İslâm hukukunda  fitneye sebep olan suçlar ve bu suçlara ilişkin cezai 

müeyyideler ele alınacaktır.  

  

 
404 Canan, Ahirzaman Fitnesi ve Anarşi, 417. 
405 Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 270-271. 
406 İbn Âbidîn, Reddü’l Muhtâr, 4/64. 
407 er-Ra‘d 13/25; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kur’âni’l-ʿazîm, 8/139-140. 



67  

1. Devlet Yönetimine Karşı İşlenen Suç ve Cezaları  

İslâm hukukunun amacı öncelikle birey ve toplumun muhafazasıdır. Verilen cezalar 

suçu önleyici olduğu gibi suçun yayılarak toplumsal güvenliği tehdid etmesine de fırsat 

vermemektedir. Şer’î cezalarda amaç, toplumsal nizamın ihlaline imkan verilmemesidir. Bu 

nedenle bilhassa had ve kısas cezalarının Allah’ın kullarına karşı rahmeti olduğu ifade 

edilmiştir.408  

Bağy, eşkıyalık, silahlı soygun ve terör eylemleri doğrudan devlet otoritesine ve 

kamu nizamına karşı işlenen suçlar olarak değerlendirilmektedir.409 Bu suçların 

cezalandırılması, toplumsal düzenin korunması açısından İslâm hukukunda büyük bir öneme 

sahiptir. Devlet liderlerine yönelik hakaret, verilen emirleri dikkate almamak ve vergi ya da 

zekat ödemelerinden kaçınmak gibi eylemler de kamu düzenine zarar veren davranışlar 

arasında yer almaktadır.  

Savaş zamanında muharebeden kaçmak, düşmanla işbirliği yapmak, casusluk 

faaliyetlerinde bulunmak ve İslâm toplumunun birliğini ve güvenliğini tehlikeye düşürmek 

de ciddi suçlar arasında kabul edilmektedir.410 Bu tür eylemler Kur’an ve sünnette yer alan 

esaslar doğrultusunda hukukî anlamda ciddi sonuçlara neden olmaktadır. Ayrıca, fitne 

çıkarmak için Müslümanlar aleyhinde propaganda yapmak, ağır suç işlemeyi alışkanlık 

haline getirmek (başkalarının ölümüne sebebiyet verme gibi) ve devlet güvenliğine karşı 

tehdit oluşturarak terör faaliyetlerine katılmak da İslâm hukukçuları tarafından, faillerine 

ölüm cezası da dahil olmak üzere ta‘zîr cezalarının verileceği suç çeşitleri olarak kabul 

edilmiştir.411  

Modern dönemde, devletin güvenliğini tehdit eden suçlar yalnızca fiziki eylemlerle 

sınırlı kalmamış, dijital teknolojilerin yaygınlaşmasıyla birlikte siber ortamda gerçekleşen 

saldırılarla da çeşitlenmiştir. Bu tür suçların had gerektiren suçlarla aynı neticelere sebep 

olmakla beraber, fiziki olarak işlenen suçlarla mukayese edilip edilemeyeceğinin İslâm 

hukuku perspektifinde aydınlatılması gerekmektedir. Devlet sırlarına ait gizli verilerin ele 

geçirilmesi veya değiştirilmesi, yok edilmesi veya kopyalanması halinde, faillere ön 

görülecek müeyyideler hususunda bu suçların kıyas yoluyla yaptırıma tabi tutulup 

 
408 Şâtıbî, el-Muvâfakat, 2/62; Zeydân, el-Medhal, 383. 
409 Yiğit, İslâm Ceza Hukuku Hükümlerin Yürürlüğü, 190.  
410 Bilmen, Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kâmusu, 3/1276. 
411 İbn Âbidîn, Reddü’l Muhtâr, 4/63; Yiğit, İslâm Ceza Hukuku Hükümlerin Yürürlüğü, 93-190.  



68  

tutulmayacağı konusunda netliğe varılması ve sosyal medya aracılığıyla halkı kışkırtarak 

devlete isyana sürükleyen kimselerin hukukî statüsünün belirlenmesi, yasal çerçevenin 

genişletilerek toplumsal maslahatın gerçekleşmesine katkı sağlayacak hususlar arasındadır. 

Aynı şekilde, siber saldırılarla terör eylemleri gerçekleştiren ve devlet güvenliğini tehdit 

edici faaliyetlerde bulunan “eli silahsız” suçlulara  karşı verilecek cezaların, en azından ta’zîr 

cezası kapsamında değerlendirilmesi ve şer’î hukuk ekseninde ele alınması kamu düzeninin 

sağlanması adına önem arzetmektedir. 

1.1. Bağy Suçu ve Cezası  

Kavramsal olarak “haktan ayrılmak, zulmetmek, haddi aşmak” anlamına gelen bağy, 

belli bir güce sahip Müslüman bir topluluğun, kendilerine göre haklı bir sebebe dayanarak 

devlet yöneticilerine karşı ayaklanması anlamında fıkıh literatüründe siyasî, dinî ve ahlâkî 

bir terim olarak kullanılmaktadır.412 Eylemin meşru yönetime karşı gerçekleştirilmesi, 

isyancıların kuvvet kullanması, emre itaatsizlik ve yöneticilerin değiştirilmesinin 

amaçlanması bağy suçunun oluşmasını sağlayan unsurlar arasındadır.413 

İslâm hukukuna göre, meşru yollarla yönetimi elinde bulunduran devlet başkanına 

karşı ayaklanmalarda, isyancıların öncelikle barış ve uzlaşıya davet edilmesi gerekmektedir. 

Bu yaklaşım el-Hucurât Sûresi’nde yer alan “Eğer müminlerden iki grup birbiriyle kavgaya 

tutuşursa hemen aralarını düzeltin; ikisinden biri diğerinin hakkına tecavüz etmiş olursa -

Allah’ın emrine geri dönünceye kadar- haksızlığa sapanlara karşı savaşın; dönerlerse 

aralarındaki anlaşmazlığı adaletle çözüme bağlayın ve herkese hakkını verin. Allah hakkı 

yerine getirenleri sever”414 emriyle teyit edilmektedir. İslâm hukukçuları bağy suçunun 

meydana gelmesi durumunda isyancılara verilecek cezanın niteliği konusunda Hz. Ali’nin 

Cemel, Sıffin ve Hâricîler’e karşı muharebelerindeki uygulamalarını esas almışlardır.415  

Bağy suçuna iştirak eden kimseler hakkında uygulanacak aslî ceza genel olarak had 

cezası olarak kaynaklarda yer almaktadır. Ancak, suçluların silah bırakması durumunda, 

kendilerine ta‘zîr cezası verilebileceği ve işledikleri suçun mahiyetine, eylemlerinin 

 
412 Şafak, “Bağy”, 4/451; Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 237. 
413 Avvâ, Fî Usûli’n-nizâmi’l-cinâiyyi’l-İslâmî, 130. 
414 el-Hucurât 49/9. 
415 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/339; Şafak, “Bağy”, 4/451.  



69  

safhalarına göre farklı yaptırımların uygulanabileceği kabul edilmiştir.416 Örneğin, devlete 

muhalif oldukları halde bir grup oluşturmayan veya yönetimi değiştirme girişiminde 

bulunmayan kişilere dokunulmamaktadır. Propoganda yapanlar ikaz edilir, uyarılara kayıtsız 

kalınması halinde ta‘zîr ile cezalandırılırlar. Devletin bâğîlere karşı savaş açmasına ancak 

meşru müdafaa çerçevesinde izin verilmiştir.417 Bir grup teşkil ettikleri halde, devlet 

yönetimi fiili bir eyleme kalkışmayanlar isyan etmedikleri sürece kendileriyle silahlı 

mücadeleye girilmez. Ancak ayaklanmaya kalkıştıkları an, savaşla yola getirilirler ve idam 

cezasıyla yargılanırlar.418  

Bağy “yasal düzene isyan”, İslâm hukukunda siyasî suçlar arasındadır. İsyancıların 

amacı adi suç işlemek olmayıp tamamen siyasî niteliktedir. İslâm hukukçularının 

çoğunluğuna göre, bu kimseler çatışma esnasında yaptıkları tahribattan sorumlu değildirler. 

Buna göre savaş şartlarının gereği olarak insanların mallarına ve canlarına verdikleri 

zarardan hukukî bir yaptırım almazlar. Ancak isyanın dışında kalan sair vakitlerde, 

başkalarına verdikleri fiziki zararın müeyyidesine tabi tutulurken, telef ettikleri malları da 

tazmin etmek zorundadırlar.419 Dolayısıyla bâğî olan kimse, bir başkasının ölümüne sebep 

olduğu zaman suçun cezası kendisine verilir. Kendi ailelerinden birini öldürmeleri halinde 

ise cezanın belirlenmesinde aile söz hakkına sahiptir. Dilerlerse bağışlarlar dilerlerse kısas 

talebinde bulunurlar.420  

Bâğîler isyan çıkardıkları bölgelerde otorite kurma amacıyla bombalı eylemler 

gerçekleştirdikleri ve insanları öldürdükleri taktirde, devletin onları bastırma hakkı doğar. 

Bu durumda, suçlular öldürülebilirler. Ancak teslim olmaları halinde, canları masumdur. 

Gerçekleştirdikleri eylemlere rağmen affedilebilirler veya kendilerine yetkili otoritenin 

kararıyla ölüm cezası da dahil olmak üzere çeşitli ta‘zîr cezaları verilebilir.421 Bununla 

birlikte, İslâm’ın emirlerine karşı çıkmak veya şer’î yönetime isyan etmek veyahut başka 

ülkelere karşı Müslüman bir devleti zayıflatmak amacıyla başkaldırı varsa bu da siyasi bir 

suç olarak kabul edilir. Bu tür fiiller yeryüzünde fesad çıkarma anlamında, bağyden farklı 

olarak eşkıyalık ve terör olarak değerlendirilmiştir.422 

 
416 Ebü’l-Kasım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kelbî el-Gırnâtî, el-Kavânînü’l-fıkhiyye (Beyrut: 

Dârü’l-kalem, ts.), 238; Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 239-240. 
417 Avvâ, Fî Usûli’n-nizâmi’l-cinâiyyi’l-İslâmî, 131; Şafak,  “Bağy”, 4/452. 
418 Rıfat Uslu, “İslâm Hukukunda Sürgün Cezası”, Yeni Fikir 7/14 (Temmuz 2015), 24. 
419 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/344; Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 239-240. 
420 Şeybânî, el-Asl, 7/585; Kudûrî, el-Muhtasar, 203; Merginânî, el-Hidâye; 4/360.  
421 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/101-102-103. 
422 el-Mâide 5/33; Beyhakî, Ahkâmü’l-Kurʾân, 267. 



70  

İslâm hukukçuları bağy suçunu fitne olarak tanımlamış, devlete isyan edenlerin 

doğrudan fitne çıkardıklarını ifade etmişlerdir. Ayrıca bâğilere silah satışı yapılamayacağı, 

kıyafet ve gıda tedarikinin sağlanamayacağı belirtilmektedir. Asilerin silah yapımında 

kullanma ihtimallerine binaen kendilerine demir satışının dahi yapılamayacağı, aksi halde 

bu kimselerin isyanına ortak olunacağı ifade edilmiştir. Bu durum onların günahlarına 

yardımcı olmak şeklinde yorumlanmıştır. İslâm tarihinde, devlet liderine karşı ilk 

ayaklanmalar Kûfe’de yaşandığı için, o dönem Kûfelilerle ticaret uygun bulunmamıştır.423  

Bâğî olan kimsenin karıştığı bir olay esnasında kendi dahli olmasa bile haksız yere 

öldürülen yakınının mirasından pay alamayacağına dair icma vardır.424 Bu kimselerin 

devlete karşı sığınacakları bir teşkilat veya cemiyetin olması durumunda, yaptıklarından 

pişmanlık duyuncaya kadar  hapis cezasına çarptırılırlar.425 Fitnenin büyümemesi için 

bâğilerin harekete geçmelerini beklemek yerine, devletin suçlulara erken müdahalede 

bulunması caiz görülmüştür. Burada önemli olan, öncelikle bu tür grupların devlete ve 

topluma vereceği zararın önlenmesidir.426  

Müslümanların bir yönetici çevresinde toplanarak birlik kurulduğu, asayiş ve 

emniyetin sağlandığı bir ülkede devlet başkanına karşı yapılan ayaklanmalara karşı imkân 

sahibi olanların, isyancılara karşı devlet başkanının yanında yer alması gerektiği şeklinde 

bağy suçunda mücadelede halkın da devletin yanında yer alması gerektiği Hanefî hukukçular 

tarafından ifade edilmiştir.427 Bu nedenle bir kimse bâğî olan birini suç esnasında öldürürse 

bundan dolayı cezaya tabi tutulmaz.428 Ancak asıl itibariyle bâğiye karşı yaptırımda 

bulunmak bireylerin değil, devletin vazifesidir. Bilhassa fiili olarak henüz bir suça 

karışmayan kimseyi, böyle bir yapılanmada bulunduğu gerekçesiyle sivil bir kimsenin 

öldürme salahiyetinden bahsedilemez. Bu şartlarda gerçekleşecek bir müdahalede bâğiyi 

öldüren kişi, tıpkı irtidatta olduğu gibi katil olan kişinin kamu otoritesine karşı suçlu 

bulunmasına ve  ta‘zîren cezalandırılmasına neden olacaktır. 

 
423 Merginânî, el-Hidâye, 4/234-361; Nesefî, Kenzü’d-Dekaik, 2/212. 
424 Serahsî, el-Mebsût, 9/238; Nesefî, Kenzü’d-Dekaik, 2/211-212. 
425 Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâ,  3/313. 
426 Merginânî, el-Hidâye; 4/354; Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/105. 
427 Kâsânî, Bedâ’iʿu’s-sanâ’i fî tertîbi’ş-şerâʾi, 93; Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 238. 
428 Merginânî, el-Hidâye; 4/356-357-358. 



71  

Ebû Hanîfe (ö. 150/767)’ye göre bir kimse silahlı veya silahsız bir şekilde insanların 

yollarını kesip tedhişte bulunursa bu da bağy sayılır. Bu ictihad toplumu gerecek benzer 

hadiselerin yaşanmaması için verilmiş fetvalardandır.429  

Bâğînin öldürülmesi durumunda, cenazesi yıkanıp kefenlenir ancak toplumun 

birliğini tehdit eden bir isyancı olarak nitelendirildiğinden cenaze namazı kılınmayacağı 

kimi hukukçular tarafından ifade edilmiştir.430 Netice itibariyle can, mal ve namus 

kavramlarını ihlal ettiği, kaos ve anarşi ortamına neden olduğu için bağy suçu en büyük 

fitneler arasında yer almıştır. Kolluk güçlerine karşı mücadele edilmesi, devletin askerî 

gücünü yıpratması ve terör faaliyetlerine geçit vermesi bağy suçunun müeyyidesini arttıran 

gerekçeler arasındadır.  

İbn Hazm, Müslümanlar arasında gerçekleşen silahlı mücadelelerin iki şekilde 

adlandırıldığını ifade eder; bunlardan biri bağy diğeri hırâbedir. İbn Hazm, bağy konusunu 

ele alırken, bağy suçu işleyenlerin de iki kategoriye ayrıldığını ifade eder. Bunlardan ilk 

grup, devlet yönetimine ve Müslümanlara karşı, kendilerince haklı bir görüşe veya yanlış bir 

ictihada dayanarak isyana kalkışan kimselerdir. Bâğîler hakkında uygulanan hükümler, 

genel olarak bu grupta yer alan kimseler hakkındadır. İbn Hazm, bu kimselerin otoriteye 

başkaldırarark hata ettiklerini belirtmekle yetinmiş, haklarında olumsuz söylemlerde 

bulunmamıştır. İkinci grup ise, meşru yönetime karşı dünyevî çıkar elde etme gayretiyle 

isyan ettiklerini ve bunların da tıpkı hırâbe suçuna katılanlar gibi muamele görmesi 

gerektiğini ifade etmiştir.431 

Günümüzde durum karmaşık bir hal almış, bağy suçunun sınırları dijitalleşme ve 

yeni tehdit unsurlarının ortaya çıkmasıyla oldukça genişlemiş, bu tür eylemler herhangi bir 

örgütlenme ihtiyacı duyulmadan da yapılmaya başlanmıştır. Siber saldırılarla  ulusal 

bilgilerin ele geçirilmesi, gizlilik ihlalleri ve casusluk yazılımları yalnızca bireysel tahribatla 

kalmayıp toplumsal birliği ve devlet güvenliğini alt üst edecek boyutlara varmış ve esasen  

bu tür saldırıların da çerçevesi genişletilerek bağy kapsamında ele alınmasının 

değerlendirilmesi ihtiyacı doğurmuştur.  

 
429 İbn Âbidîn, Reddü’l Muhtâr, 4/113-114. 
430 Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâ,  3/314. 
431 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/333. 



72  

1.2. Hırâbe Suçu ve Cezası 

Türkçe karşılığı eşkıyalık olan hırâbe veya kat’u’t-tarîk kavramı, İslâm hukukuna 

göre bir şahıs veya grubun Müslüman bir ülkede cebir ve şiddet kullanarak yol kesmesi, 

insanların mallarına zorla el koyması veya can güvenliklerini tehdit etmesi anlamında 

kullanılmaktadır.432 Silahlı veya silahsız kimseler tarafından gerçekleştirilen hırâbe, kamu 

güvenliğini tehdit eden, bireylerin seyahat özgürlüğünü engelleyen, aynı zamanda can ve 

mal emniyetine zarar veren bir fiil olarak İslâm ceza hukukunda müeyyidesi oldukça ağır bir 

suç olarak yer almaktadır.433 Öyle ki Yüce Allah, İslâm toplumunun birlik ve beraberliğini 

korumak üzere isyancılara yönelik cezayı bizzat kendisi belirlemektedir.434 Hz. Peygamber, 

Müslümanlara karşı ayaklananların öldürülmesini emreden ifadeler kullanmış,435 iki 

Müslümandan birinin diğerini öldürmesi halinde katilin de maktulün de cehennemlik 

olduğunu haber vermiştir.436 Başka bir hadiste ise “Bizim aleyhimize silâh taşıyan bizden 

değildir” buyurmuştur.437 Mâide Sûresinde yer alan “Allah’a ve peygamberine karşı 

savaşanların ve yeryüzünde bozgunculuk çıkarmaya çalışanların cezası ancak ya 

öldürülmeleri veya asılmaları yahut el ve ayaklarının çapraz olarak kesilmesi ya da 

bulundukları yerden sürgün edilmeleridir. Bu, onların dünyada uğradıkları aşağılayıcı 

cezadır. Âhirette ise onlar için büyük bir azap vardır.”438 âyeti, hırâbe suçlularının cezasını 

açıkça belirtmektedir.  

Hırâbe suçunun hem kamu hem de şahıs hakkını ihlal eden karma nitelikli bir suç 

olması nedeniyle, cezanın işlenen suçun hangi kademesinde verileceği ve devlet 

yöneticilerinin bu cezalarda herhangi bir seçim hakkı bulunup bulunmadığı konusunda farklı 

görüşler ortaya çıkmıştır.439 Hanefî mezhebinin genel ictihadına göre, hırâbe suçuna karışan 

kimse yalnız gasp yapması halinde, bir el ve ayağı çaprazlama kesilir. Muhâribin hem gasp 

hem de cinayet işlemesi  halinde ise kendisine verilecek ceza yetkili otoritenin kararına 

bırakılmıştır. Dilerse muhâribin elini ve ayağını kesmeden çarmıha gerer veya öldürür.440 

 
432 Avvâ, Fî Usûli’n-Nizâmi’l-Cinâiyyi’l-İslâmî, 189. 
433 Şeybânî, el-Asl, 8/285-286; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 1/559-560. 
434 el-Mâide 5/33. 
435 İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/104. 
436 Müslim, “Fiten”, 14 (No. 2888). 
437 Buhârî, “Fiten”, 7 (No. 7070-7071). 
438  el-Mâide 5/33; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 3/78; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kur’âni’l-ʿazîm, 5/184-

185. 
439 Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 245. 
440 Muhammed b. İdris eş-Şâfiî, Ahkâmü’l-Kur’ân (Suud, Dârü’l Tedmüriyye, 1427/2006), 2/735. 



73  

Âyette geçen sürgün ifadesi,441 bazı  İslâm hukukçuları tarafından muhâribin hapsedilmesi 

olarak yorumlanmıştır. Toplumda fesad çıkaran bir kimsenin bulunduğu şehirden başka bir 

beldeye gönderilmesinin, topluma karşı herhangi bir yarar sağlamayacağı öngörülerek, 

muhâribler için belirlenen sürgün cezasının hapis olarak anlaşılmasının pratikte daha doğru 

olacağı da ifade edilmiştir.442 Bu cezalar, suçun Müslüman bir ülkede, Müslümanlara veya 

o ülkede yaşayan zimmilere karşı işlenmesi koşuluna bağlıdır.443  

Rivayete göre Ebû Berde el-Eslemî, müslüman olmak için gelen insanlara karşı 

eşkıyalık yapmaya başlayınca, Cebrâil (a.s.) Hz. Peygamber’e âyet-i kerîmede geçen tertip 

üzere bu kimselerin cezalandırılmaları gerektiğini haber vermiştir; Adam öldüren öldürülür, 

mal alıp adam öldürmeyenin eli ve ayağı çaprazlama olarak kesilir, adam öldürüp mal alanlar 

asılır.444 İmam Şâfiî de bu cezaların ancak Müslüman muhariplere uygulanabileceğini 

söylemektedir.445  

Kadınların hırâbe suçunu işlemeleri halinde had cezasına çarptırılıp 

çarptırılmayacakları konusunda farklı görüşler bulunmaktadır. Tahâvî gibi bazı İslâm 

hukukçuları, hırsızlık ve zina gibi suçlarda kadınlara da had cezası uygulanmasını örnek 

göstererek, hırâbe suçuna karışan kadınların aynı cezaya tabi tutulmaları gerektiği görüşünü  

savunmuşlardır. Buna karşın, bazı hukukçular kadınların yaratılış itibariyle bu tür bir suça 

kendi iradeleri ile karışamayacaklarını ileri sürerek, hırâbe hükümlerinin yalnızca erkekler 

için olduğunu ifade etmişlerdir.446   

İmam Şâfiî, had cezalarının kadın ve erkekler arasında değişmeyeceğini ve devlete 

karşı yapılan ayaklanmalarda suçluya karşı herhangi bir ayrım yapılamayacağını ifade 

etmiştir.447 İbn Kudâme’nin de el-Muğnî’de, aynı görüşü paylaştığı görülmektedir.448  

Günümüz şartları ve teknolojik gelişmeler hesaba katıldığında mühâripler için kadın 

erkek ayrımı yapmanın pratikte bir anlamının kalmadığını belirtmek gerekmektedir. 

Günümüzde silahlı suçların işlenmesi, artık fiziki güç gerektirmemekte, bir tek düğmeye 

 
441 el-Mâide 5/33. 
442 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 11/347. 
443 Serahsî, el-Mebsût, 9/229; Behnesî, el-Ukube fi'l-fıkhi'l-İslâmî, 119; Avvâ, Fî Usûli’n-Nizâmi’l-Cinâiyyi’l-

İslâmî, 189. 
444 Şeybânî, el-Usûl, 7/227; Serahsî, el-Mebsût, 9/233; Behnesî, el-Ukube fi'l-fıkhi'l-İslâmî, 120. 
445 Şâfiî, Ahkâmü’l-Kur’ân, 2/732; Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 11/346. 
446 Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el- Kâsânî, Bedâ’iʿu’s-sanâ’i fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ (Beyrut: Darü’l 

Kitabil Arabiyye, 1402/1982), 7/91. 
447 Şâfiî, el-Üm, 5/720; “a.mlf.”, Ahkâmü’l-Kur’ân, 2/735. 
448 İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/110. 



74  

basarak aynı anda yüzlerce insanın öldürülmesi veya sakat bırakılması mümkün hale 

gelmiştir.  

 Muhâriblerin yol kesip insanlara korku ve dehşet yaşatıldığı esnada ellerindeki suç 

aletlerinin  silah veya sopa olması arasında herhangi bir fark gözetilmemiştir. Muhâribler 

mala verdikleri zararları tazmin etmek zorundadırlar. Bu mallar, imkan varsa ayniyle eğer 

yoksa kıymetiyle tazmin edilir. Yaralama suçlarında yalnızca kısas değil erş449 cezasıyla da 

yükümlü tutulurlar.450 

Yol kesen ve hakkında ölüm cezası verilen bir kimse hukuken dokunulmazlık sıfatını 

yitirmiştir. Bu kimseler hakkındaki ceza, yetkili otorite tarafından infaz ettirilir. Sivil bir 

kimsenin bu cezayı uygulaması halinde kendisine ta‘zîr cezası verilir. Bu kimselerin adam 

öldürme veya gasb suçuna karışmadan yakalanmaları halinde müebbet hapis cezasına 

çarptırılabileceğine dair görüşler de bulunmaktadır.451 Ayrıca sadece suçlular değil, suç 

hazırlığı esnasında tespit edilen kişiler ve bu muhâriblerle beraber olan ve onlara yardım 

eden kimseler de sedd-î zerâi ilkesi gereği cezalandırılır.452 

1.3. Casusluk Suçu ve Cezası 

Fitne, toplumu parçalayarak iç güvenliği tehlikeye atan her türlü bozgunculuk 

hareketini içermektedir. Casusluk da bu çerçevede dış güçler veya iç unsurlar tarafından 

toplum içinde fitne yaratma potansiyeline sahip ciddi bir tehdit olarak değerlendirilebilecek 

bir suçtur. Her iki sözcük de kavramsal olarak kamu güvenliğini tehlikeye atma, Müslüman 

toplumu ve devletini zayıflatma, toplumda kaos yaratma suçlarını haizdir. Bu sebeplerle 

tarih boyunca en önemli siyasî ve askerî strateji olarak kullanılan casusluk faaliyetleri,453 

İslâm hukukunda kamu güvenliğini ve toplumun maslahatı tehdit eden ciddi bir suç 

kategorisinde ele alınmış ve şiddetle cezalandırılması gereken bir suç olarak 

değerlendirilmiştir.  

Ömer Nasuhi Bilmen (ö.1971) “Onlar sizinle beraber sefere çıksalardı, problem 

artırmaktan başka bir işe yaramazlar, sizi fitneye ve ayrılığa düşürmek için aranızda 

 
449 Ali Şafak, “Erş”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 11/307. 
450 Şâfiî, el-Üm, 5/718-5/719; İbn Hümâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 4/186-187. 
451 İbn Âbidîn, Reddü’l Muhtâr,4/113-114-115. 
452 İbn Hümâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 4/187. 
453 Nizâmülmülk, Siyâsetnâme, 100. 



75  

koşuşturup dururlardı. Kaldı ki, içinizde onlar için casusluk yapacaklar da vardır. Allah, o 

zâlimleri çok iyi bilir”454 âyetindeki fitnenin Müslümanlara düşman kuvvetlerini çok 

göstererek vehme düşürme, düşman lehinde casusluk yapma ve nemmamlık gibi şer fiiller 

olduğunu söylemektedir.455 Âyette dikkat çekilen ve savaş zamanında düşmanla işbirliği 

şeklindeki casusluğun müeyyidesi ağırlaştırılmıştır.456 

Bunun dışındaki zamanlarda da Müslümanlar aleyhine casusluk yapmanın hukukî bir 

suç teşkil ettiği ve bir Müslümanın düşman lehine casusluk yapmasının haram olduğu 

konusunda İslâm hukukçularının icması vardır.457 Bu kimselere, suçun ortaya çıkaracağı 

tahribat  gözönünde bulundurularak “suç-ceza dengesini korumak suretiyle” ölüm de dahil 

olmak üzere cezalar verilebileceği hakkında İslâm hukukçularının çeşitli ictihadları 

mevcuttur.458 Ayrıca casusluğun yasal müeyyidesinin belirlenmesinde suçlunun İslâm 

mensubu olup olmaması da dikkate alınan bir etmendir.459 

Bununla birlikte, başka ülkeler adına casusluk yapan kimsenin Müslüman olması 

durumunda verilecek cezanın değişip değişmeyeceği konusunda İslâm hukukçuları arasında 

görüş ayrılıkları bulunmaktadır. İbn Kayyim el-Cevziyye (ö. 751/1350)’nin aktardığına 

göre, Hatıb b. Belta’nın ölüm cezası almasını isteyen Hz Ömer’e karşı, Hz. Peygamber bu 

duruma müdahale ederek, onun Bedir Savaşına katılmış olmasını hafifletici bir neden olarak 

göstermiştir. İbn Kayyim’e göre, Hz. Hatıb’ın Müslümanlığının değil Bedir savaşına 

katılmış olmasının gerekçe gösterilmesi, Müslümanlar aleyhine casusluk faaliyetleri yürüten 

kimselerin en ağır şekilde cezalandırılması gerektiği kanaatini uyandırmaktadır.460 Yaşar 

Yiğit’in “Kanaatimize göre, casusluk suçu Müslümana, suçun ve suçlunun durumu da göz 

önünde bulundurularak, ölüm de dahil olmak üzere ta‘zîr  uygulanabilir.”461 şeklindeki 

ifadeleri çoğu İslâm hukukçularının konu hakkındaki genel görüşlerini yansıtmaktadır.  

2. İslâm Dininin Genel İlke ve Değerlerine Karşı İşlenen Suç ve Cezaları 

İslâm toplumunun manevi bütünlüğüne karşı işlenen suçlar, bireysel birer günah 

 
454 et-Tevbe 9/47; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 575. 
455 Bilmen, Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kâmusu, 3/1276. 
456 Behnesî, el-Ukube fi'l-fıkhi'l-İslâmî, 194. 
457 Cengiz Kallek, “Casus”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/165. 
458 Yiğit, İslâm Ceza Hukuku Hükümlerinin Yürürlüğü, 198.  
459 Yaşar Yiğit, “İslâm Ceza Hukukunda Casusluk Suçu ve Cezası”, Diyanet İlmi Dergi 35/3 (1999), 42. 
460 İbn Kayyim, Zâdü’l-meʿâd fî hedyi hayri’l-ʿibâd, 480. 
461 Yiğit, “İslâm Ceza Hukukunda Casusluk Suçu ve Cezası”, 43. 



76  

olmaktan ziyade toplumu tehdit eden fiiller olarak görülür. Bu fiiller arasında öncelikli 

olarak irtidat ve İslâm dini aleyhinde propaganda faaliyetleri gelmektedir.  

2.1. İrtidat Suçu ve Cezası 

İrtidat kelimesi hukuk ıstılahında, Müslüman olan bir kimsenin dinini terketmesi, 

İslâm ahkamına veya inanç ve ibadet esaslarına ait bir hükmü inkar ederek İslâm dairesinden 

çıkması anlamına gelmektedir.462 İslâm hukukçuları irtidat eden kimsenin bu tavrını, dini 

basite almak ve dindar kimseleri saptırmaya yönelik bir fitne olarak değerlendirmiştir.463 

Âyetlerde irtidat ağır bir suç ve büyük bir günah olarak kabul edilmiş, dinden çıkıp küfründe 

ısrar eden kişinin ebedi olarak cehennemde kalacağı vurgulanmıştır.464 İslâm ceza 

hukukunda bu suça uygulanan dünyevî ceza “katlü’l-mürted” yani ölüm cezasıdır.465 İslâm 

dairesinden çıkan ve dine tekrar dönmeyi kabul etmeyen bir erkeğin, irtidatından dolayı 

ölümle cezalandırılacağında tüm mezhep imamları ittifak halindedir.466  

Ebû Yûsuf (ö.182/798),  “İslâm'dan çıkıp küfre sapanların bazıları tekrar tövbe edip 

İslâm’a girdiler kimileri ise terk ettikleri dine geri döndüler. İslâm’a girmeyi kabul etmeyen 

kimseler hakkında Hz. Peygamber’in “her kim dinini değiştirirse onu öldürünüz”467  

anlamındaki hadisi mürtedin hükmü hakkında delil gösterilmiştir.” demekte ve bu cezanın, 

mürtedin tövbe edip İslâm’ı yeniden kabul etmesi için üç gün süre verildikten sonra irtidat 

konusunda ısrarcı olması halinde gerçekleştirileceğini ilave etmektedir.468  

İrtidat eden kişiye üç gün süre verilmesi görüşü, Hz. Ömer’in ictihadına 

dayanmaktadır. Hz. Ömer, İslâm’ı kabul eden bir kimsenin bu dini terk etmesinin, inancında 

oluşan şüphelere dayalı olduğunu ve bu nedenle de bu kimselere dini telkinde bulunmanın, 

 
462 Ebû Yûsuf Ya‘kūb b. İbrâhîm b. Habîb b. Sa‘d el-Kûfî, Kitâbü’l-Harâc (İstanbul: el-Mektebetü'l-

Ezheriyye li't-Türas, yy.), 196; İbn Kudâme, el-Muğnî, 8/123; Nesefî, Kenzü’d-Dekaik, 2/200; Mâverdî, 

Ahkâmü’s-sultâniyye, 69. 
463 Zeydân, el-Medhal, 389.  
464 el-Bakara 2/217; en-Nisâ 4/137;  Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 140. 
465 İbn Hazm, el-Muhallâ, 12/108-109; İbn Âbidîn, Reddü’l Muhtar, 4/221; Salman, İslâm Ceza Hukukunda 

Af, 229-232. 
466 İbn Mâce, “Hudud”, 20 (No. 2535); Şeybânî, el-Asl, 8/492-493; Şâfiî, el-Üm, 9/261; Mehmet Ali Aytekin 

(ed.),  İrtidat Cezasına İlişkin Klasik ve Modern Görüşlerin Değerlendirilmesi (Ankara: İlahiyat Yayınları, 

2021), 157-167. 
467 İbn Mâce, “Fiten”, 2 (No. 2535). 
468 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Harâc, 196-197; Serahsî, el-Mebsût, 10/107-108; Mâverdî, Ahkâmü’s-sultâniyye,  70; 

Merginânî, el-Hidâye; 4/330-331; Nesefî, Kenzü’d-Dekaik, 2/200; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/125-147. 



77  

şüphelerini gidermenin gerekli olduğu yönünde fetva vermiştir.469 

Ebü’l Berekât en-Nesefî (ö.710/1310) mürtedin öldürülmesi gerektiğine dair 

ictihadları, İslâm toplumuna yönelik güvenlik tehditleri ile ilişkilendirmiş ve irtidat eden 

kimselerin daha sonrasında Müslümanlara karşı ayaklanma başlatarak topluma zarar 

verdikleri gerekçesine dayandırmıştır.470 Kadınların İslâm dinini terketmeleri halinde 

kendilerine uygulanacak yaptırım konusunda ihtilaf vardır. Ancak Hanefî mezhebine göre 

irtidat eden kadına ölüm cezası verilmez, İslâm’a dönmeyi kabul edinceye kadar hapis 

cezasıyla cezalandırılır.471  

Fakat Müslümanlara karşı casuslukta bulunan, isyan ve terör faaliyetlerine katılarak 

İslâm devletine karşı savaşan kadınlar için de katlü’l-mürted cezasının geçerli olacağı kabul 

edilmiştir.472 İrtidat sonrası casusluk, bağy ve hırâbe gibi kamu hukuk düzenini tehdit eden 

suçların sıkça işlenmesi, dinden dönmenin salt bir inanç değişikliği olarak görülmesine mani 

olmuştur. Hz. Peygamber döneminden itibaren, İslâm’ı kabul ettikten sonra irtidat edenlerin 

çoğu zaman Müslümanlara karşı silahlandığı İslâm kaynaklarında yer almaktadır.473 Bu 

doğrultuda Müslüman hukukçular din değişikliğini potansiyel suç olarak değerlendirmiş ve 

mürtedin hükmüne ilişkin ictihatlarını kamu güvenliğine tehdit olarak yorumlamışlardır.  

İslâm hukukunda, irtidat eden kişinin mal varlığına el konularak devlet hazinesine 

(beytülmâl) aktarılması öngörülmüştür.474 Mürted için öngörülen bu yaptırımlar, din 

değiştiren kişinin mensubu olduğu bir toplumdan çıkarak başka bir topluma aidiyet 

bildirmesinin sadece dine değil vatana ihanet suçu olarak kabul edilmesi nedeniyledir. Zira 

hiçbir rejim, insanlara kendi anayasal düzenini bozma özgürlüğü tanımaz ve kurulu 

düzeninin yıkılmasına müsamaha göstermez. İrtidat, kamu nizamını ihlal eden bir fiil olarak 

değerlendirilmiştir.475  

Bununla beraber mürtede verilecek olan cezanın tatbiki devlet eliyle gerçekleştirilir. 

 
469 Aynî, Minhatü’s-sülûk fî şerhi Tuhfeti’l-mülûk, 357. 
470 Nesefî, Kenzü’d-Dekaik, 2/201. 
471 Şeybânî, el-Asl, 8/497; Ebû Abdillâh Muhammed b. Nasr b. Yahyâ el- Mervezî, İhtilâfü’l-fukahâ (Beyrut: 

Ezvaü’s-Salef, 1420), 305; Serahsî, el-Mebsût, 10/117; Merginânî, el-Hidâye; 4/333; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 8/123.  
472 Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs el-Karâfî, ez-Zehîra, thk. Muhammed Haccî vd. (Beyrut: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslâmî, 1994), 12/40. 
473 Serahsî, el-Mebsût, 10/117-118; Münzirî, Muhtasaru Süneni Ebî Dâvûd, 8/380-381-382; Zeylâî, Nasbü’r-

râye li-tahrîci ehâdîsi’l-Hidâye, 3/385-386. 
474 Şeybânî, el-Asl, 8/493; Şâfiî, el-Üm, 9/261-262; Aynî, Minhatü’s-sülûk fî şerhi Tuhfeti’l-mülûk, 358. 
475 Erturhan, İslâm Ceza Hukuku Etrafındaki Tartışmalar, 237-366.    



78  

Bir kimsenin siyasi otoritenin belirlediği bir hüküm olmaksızın dinini değiştiren bir kişiyi 

öldürmeye kalkışması İslâm hukukuna göre kendisini katil yapmasa dahi yetkili makamların 

otoritesine karşı gelmekten hakkında cezaî işlem yapılır. Bu kişi hakkında tâz’ir ve ölen 

kişinin diyetini beytü’l male ödeme cezası verilir.476 İslâm hukukunda yasama ve yürütme 

faaliyetleri Medine’de ve Müslümanların bir devlet otoritesini ellerinde bulundurmaları 

üzerine gerçekleşmiştir. Bu da hükümlerin yürürlüğü için devletin gerekli olduğu tezini 

ortaya koymaktadır. Dolayısıyla ceza hukukunu uygulamak bireylerin değil devletin yetki 

ve sorumluluğundadır.477 

Esasen günümüz modern hukuk sistemlerinde din değişikliği yasal olarak suç teşkil 

etmemektedir. Ancak, İslâm hukukunun dinî esaslara dayalı yapısı itibariyle irtidat 

meselesine pozitif hukuktan farklı bir perspektifle yaklaşılmıştır.  

2.2. İslâm Dini Aleyhinde Faaliyetlerde Bulunma ve Cezası  

İslâm’a karşı hakaret, aşağılama, tahkir, bid’at ve dezenformasyon içerikli çalışmalar 

İslâm düşüncesine göre fitnedir.478 Din adına sahtekarlık, Allah'a sövmek, Kur'an'a, Sünnete 

ve ümmetin seleflerinin ittifak ettikleri konulara aykırı bid’at üretmek, sahabeye ve 

Müslümanların önde gelen alimlerine lanet okumak bu kapsamda görülmektedir.479  

Bu tür faaliyetlerde bulunan kimseler âyetlerde açık bir şekilde zemmedilmiştir.480 

Kur’an-ı Kerîm’de şehid edildikleri bildirilen peygamberlerin öldürülme nedenleri, 

genellikle vahyin önüne geçme, tevhid mesajına karşı mücadele etme niyetine 

dayanmaktadır.481 Aynı şekilde, İslâm’ın yayılmasını engellemeye yönelik girişimler, 

Müslümanların bireysel veya toplu olarak cinayetlere ve zulümlere maruz kalmalarına neden 

olmuştur. Bu kapsamda, İslâm tarihinin en erken dönemlerinden itibaren Müslümanlara 

karşı işkence ve soykırım da dahil olmak üzere bir çok insanlık suçlarının işlendiği 

görülmektedir ve günümüzde benzer saldırılar devam etmektedir.  

 
476 İrfan İnce, “Ridde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/90. 
477 Çeliker, İslâm Hukukunda Yargı Bağımsızlığı, 22-37. 
478 Şâtıbî, el-Muvâfakat, 5/154-167; Sabûni, Safvetü’t-tefâsîr, 1/270; M. Raşit Akpınar, “İslâm Hukuku 

Açısından Sosyal Medya”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 3/28 (Ekim 

2017), 500.  
479 İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm, 43. 
480 el-Kalem 68/51; el-Müddessir 74/20; el-Alak 96/15-16; Tebbet 111/1. 
481 Cessâs, Ahkâmü’l-Kurʾân,  2/11. 



79  

İslâm dinine ve Müslümanlara karşı açık düşmanlık, Hz. Peygamber’in onur ve 

şerefine yönelik hakaretler, Müslümanlara karşı gerçekleştirilen psikolojik savaş ve 

propaganda faaliyetleri,  Müslümanları İslâm’ın özünden uzaklaştırma gayesiyle yürütülen 

manipülatif  eylemler İslâm hukukunda suç kapsamına girmektedir. İslâm dininin inanç 

ögelerine ve kutsallarına saldırmanın hukukî yaptırımı, İslâm hukukçularına göre ölüm 

cezası olmaktadır.482 Bu cezanın belirlenmesinde Hz. Peygamber’in Müslümanlar aleyhinde 

sürekli faaliyetlerde bulunan bazı müşrik ve Yahudilere yönelik uygulamaları örnek 

gösterilmektedir. Hz. Peygamber, risaleti süresince bu kimselerle fiili olarak çeşitli 

şekillerde mücadele etmiş, gerek sahabe döneminde gerek sonraki asırlarda bu insanların 

zararları bir şekilde bertaraf edilmiştir.483  

Hz. Peygamber’e hakaret suçu kişisel bir hak ihlâlinin ötesinde, tüm Müslümanların 

kutsal değerlerine yönelik olduğundan nitelikli bir suç ve büyük günahlardan biri olarak 

kabul edilmiştir.484 Farklı görüş sahipleri bulunmakla birlikte, Hz. Peygamber’e hakaret 

suçunun cezasının ölüm cezası olduğu konusunda genel bir kanaat bulunmaktadır.485 İbn 

Âbidin, Hz. Peygamber’e sövmeyi alışkanlık haline getiren kişinin ta‘zîr cezası olarak 

öldürülmesine fetva verilir demektedir.486  

Bu cezanın fıkhî yönü, uygulanabilirliği ve caydırıcılığı konusunda farklı görüşler 

ortaya konulmaktadır. Örneğin, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. 

Mecdiddîn Abdisselâm (ö.728/1328), bu tür suçlarda sadece ölüm cezasının değil, alternatif 

ta‘zîr cezalarının da olması gerektiğini ve bu cezaların suçlunun tövbe edip pişmanlık 

belirtmesi üzerine affedilebileceğini ifade etmiştir.487  Dini değerlere yapılan itham ve 

hakaretler, İslâm hukukunda ağır bir suç olarak nitelendirilmekle birlikte, günümüz hukuk 

anlayışı çerçevesinde de ele alınmaktadır.  

Hz. Peygamber’in bilgisi ve onayı ile gerçekleşmiş bazı olaylardan yola çıkarak, 

günümüzde benzer davranışlara meşruiyet kazandırmak doğru bir yaklaşım olarak 

 
482 Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî, eş-Şifâʾ bi-taʿrîfi hukuki (fî şerefi)’l-Mustafâ (Beyrut: Dâru’l-

Fikr, 1988), 2/215-216; Mehmet Boynukalın, “Sövme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslÂm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/398; Suat Erdoğan, “Gayri Müslimlerin Hz. Peygamber’e Karşı 

İşledikleri Hakaret Suçu ve Cezası”, Bilimname Dergisi 51 (Nisan 2024), 485. 
483 Arslan, “İslâm Devleti’nin İstiklal ve İstikbalini Tehdit Eden Şairlere Karşı Hz. Peygamber’in Tavrı”, 121-

122-123. 
484 İzz b. Abdisselâm, Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, 1/23. 
485 Suat Erdoğan, “Gayri Müslimlerin Hz. Peygamber’e Karşı İşledikleri Hakaret Suçu ve Cezası”, Bilimname 

Dergisi 51 (Nisan 2024), 485. 
486 İbn Âbidîn,   Reddü’l Muhtâr, 4/63. 
487 İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm, 43. 



80  

görülmemiştir. Zira  kışkırtıcı bir söz veya eylemleri engelleme yöntemleri her çağda 

farklılık göstermektedir. Günümüz hukuk sistemi içerisinde bu tarz eylemleri etkisiz hale 

getirmenin tek yolu, kişinin yaşamına son vermek değildir.488 

Müslümanların kutsallarına karşı gerçekleştirilen faaliyetlere karşı gösterilen aşırı 

tepkiler ve failler için ölüm cezası talepleri, bu faaliyetlerin İslâm’a ve Müslümanlara zarar 

vermeye yönelik olmasından kaynaklanmaktadır. Bu bağlamda Hz. Peygamber’e hakaret 

suçu için öngörülen cezanın, kendi döneminin şartları içerisinde ulaşılan fıkhî bir yaklaşım 

olarak kabul edilmesi gerektiği ifade edilmektedir.489 Hz. Peygamber’in emri veya izniyle 

katledilen bazı kimselerin öldürülme sebeplerinin; düşmanlarla iş birliği yapmak, 

düşmanları Müslümanlar aleyhine kışkırtmak, toplumun huzurunu bozmak, devleti 

itibarsızlaştırarak vatanın ve milletin geleceğini tehlikeye atmak, insanlar arasında fitne ve 

fesat tohumları ekmek ve vatana ihanet suçlarını da içerdiği gerçeği490 göz önüne 

alındığında, bu konudaki ceza tayininin, suçun toplumsal yapıya verdiği zarar, fitneye yol 

açma potansiyeli ve kamu düzenini bozma tehlikesi göz önünde bulundurularak belirlenmesi 

gerekmektedir.491  

3. Toplumsal Ahlâk İlkelerine Karşı İşlenen Suç ve Cezaları 

İnsanî değer yargılarının hiçe sayılıp, etik ilkelerin dejenere edildiği bir toplumda, 

fitne ve toplumsal bozulmanın kaçınılmaz olduğu gözlemlenmektedir. Üstelik bu tür bir 

fitne, yalnız ilgili toplumun kendi yapısını değil, küreselleşen dünya düzeni içinde farklı 

millet ve toplulukları da olumsuz yönde etkilemektedir. Örneğin, günümüzde uyuşturucu 

kullanımı ve  dijital kumar gibi bireyleri olumsuz yönde etkileyen alışkanlıkların yayılması,  

İslâm hukuku çerçevesinde toplumsal ve ahlaki bir tehdit haline gelmektedir. 

Kolay yoldan kazanç elde etme gayesinin gençleri teşhirciliğe sevketmesi, fitnenin 

barındırdığı ahlakî yozlaşmayı göstermektedir. Aynı şekilde ticarî spekülasyonlarla 

insanların iktisadî yönden aldatılması yalnızca fitne değil toplumsal bir afettir. İnsanların 

ahlâkî yönden ifsad edilmesi, çocuk istismarları, organ ticareti ve aile içi birliktelikler 

toplumdaki ahlâk anlayışını yerle bir eden fitne eylemlerdir. Suç işleme yaşının hızla 

 
488 Arslan, “İslâm Devleti’nin İstiklal ve İstikbalini Tehdit Eden Şairlere Karşı Hz. Peygamber’in Tavrı”, 121-

122-123. 
489 Erdoğan, “Gayri Müslimlerin Hz. Peygamber’e Karşı İşledikleri Hakaret Suçu ve Cezası”, 490. 
490 Arslan, “İslâm Devleti’nin İstiklal ve İstikbalini Tehdit Eden Şairlere Karşı Hz. Peygamber’in Tavrı”, 129. 
491 Tuncay‚ “İslâm Hukukunda Sınırı Belirlenmemiş Cezalar”, 86. 



81  

düşmesi ve özellikle çocukların illegal yapılanmalara dahil edilmeye çalışılarak psikolojik 

ve fiziksel istismara uğramaları toplumsal devamlılığı tehdit edecek boyutlardaki 

hadiselerdir.  

Hz. Peygamber’in, üvey annesiyle nikahlandığını haber aldığı kişinin öldürülmesini 

ve mal varlığına el konulmasını istemesi, ortak ahlâkî değerlere karşı işlenen bir cürmün 

bireysel suçlarla bir tutulamayacağını göstermektedir.492 Ebû Hanife bu konuda verilen 

cezayı ta‘zîr şeklinde değerlendirirken, İmameyne göre bu yaptırım had cezasıdır. Aynı 

şekilde üvey evlatla girilen gayrı meşru münasebette de kıyas gereği ölüm cezasının  

verilmesi gerektiğine hükmedilmiştir.493 Örneklerden de anlaşılacağı üzere İslâm hukukunda 

insan olma haysiyetiyle bağdaşmayan ve kamu vicdanını rahatsız eden hadiselere karşı 

verilen cezalar oldukça ağırlaştırılmıştır.494  

İslâm hukuku dine dayalı bir hukuk sistemidir. Bu nedenle bazı fiiller üçüncü kişilere 

zararı dokunmasa dahi ahlakî ilkelere aykırı olduğu gerekçesiyle suç sayılmaktadır.495 

Başkalarına kazf cezasını gerektirmeyecek şekilde iftirada bulunmak veya alış verişte 

sahtekarlık yapmak sadece ahlaka aykırı eylemler değil aynı zamanda ta‘zîr cezası verilecek 

suçlar arasındadır.496 Hırsızlık had cezasını gerektiren bir suçtur, ancak çalmayı alışkanlık 

haline getiren kimselerin aynı suçta ısrarcı olması durumunda kamu maslahatını korumak 

için ta‘zîren öldürülmeye kadar varan cezalar verilmektedir.497 

Zina suçu diğer kitabî dinlerde olduğu gibi İslâm inancında da yasaklanmıştır.498 

Ahlakî yönden daha problemli bir durumu ifade eden eşcinsellik de yasaktır.499 Yüce Allah 

insanlar arasında böyle bir yakınlaşmayı  haram kılmış, Hz. Peygamber hadislerinde Lutîlere 

tekrar tekrar lanet etmiştir.500 Bu günahın had veya ta‘zîr cezalarından hangisinin 

kapsamında olduğu ihtilaflı bir konudur.501  

 
492 Ebû Dâvûd, “Hudud”, 27 (No. 4456-4457); İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 3/409-409;  İbn Kayyim, 

Zâdü’l-meʿâd fî hedyi hayri’l-ʿibâd, 74. 
493 el-İsrâ 17/34; Serahsî, el-Mebsût, 9/99-102; İzz b. Abdisselâm, Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, 1/25. 
494 Tuncay‚ “İslâm Hukukunda Sınırı Belirlenmemiş Cezalar”, 86. 
495 İbn Hazm, el-Muhallâ, 12/378-379. 
496 İbn Hazm, el-Muhallâ, 12/378; Merginânî, el-Hidâye, 4/151; Zeydân, el-Medhal, 392. 
497 İbn Âbidîn, Reddü’l Muhtâr, 4/63. 
498 Serahsî, el-Mebsût, 9/99. 
499 Behnesî, el-Ukube fi'l-fıkhi'l-İslâmî, 194. 
500 Muhammed Ebû Zehra, el-Cerîme ve’l-Ukûbe fi’l-Fıkhi’l-İslâmî  (Kahire: Dâru’l- Fikri’l-Arabî, 1998), 189. 
501 Zeylaî, Nasbü’r-râye li-tahrîci ehâdîsi’l-Hidâye, 3/342; Ebû Zehra, el-Cerîme ve’l-Ukûbe fi’l-Fıkhi’l-

İslâmî, 190-191. 



82  

Burada belirtilmesi gereken oldukça önemli bir husus vardır ki İslâm hukukunda kaza 

ve yargı işleri yalnızca devlet eliyle ve devlet otoritesinin vereceği kararlarla gerçekleştirilir. 

Bununla beraber suçun kanuniliği ilkesi yalnızca pozitif hukukun  değil, İslâm hukukunun 

da ilkeleri arasındadır. Dolayısıyla müeyyidesi ölüm cezası  olan suçlar da dahil olmak üzere 

İslâm dininde suç sayılan ve  mutlak anlamda yasaklanan fiiller, Medine şehir devleti 

kurulmadan ve konu hakkında açık ve yasaklayıcı hükümler indirilmeden önce,  Hz. 

Peygamber tarafından dahi ağır hukukî yaptırımlara tabi tutulmamıştır.   

İslâm hukukunun bazı suçlarda öngördüğü yaptırımların uygulanabilir olması için, 

herşeyden önce hükümlerin yasalaştırılması ve bu yasaların da devlet yönetimi tarafından 

uygulanması gerekmektedir. Aksi taktirde suçluya fiziki veya silahlı müdahale, müdahale 

eden kişiyi de yasalar önünde suçlu duruma düşürür.  

Ayrıca bazı suçlarda her ne kadar sert hükümler bulunuyor olsa da İslâm hukuku 

suçluyu cezalandırmaktan önce suçu önleme prensibini esas almaktadır. Bu konuda 

Kitâbü’l-Harâc’da dikkat çekici bir bilgi yer almaktadır. Hanefî mezhebine göre toplumda 

ahlaksızlığı yayan, röntgencilik yapan kimselere hapis cezası verilmesi uygun 

görülmektedir. Ancak Ömer b. Abdülaziz’in “Müslümanlardan hiçbirini hapishanelerinizde 

bırakmayın, kan dökmekten aranan kimse dışında geceyi prangalarla geçirtmeyin ve onlara, 

yiyeceklerine yetecek kadar sadaka verin. Ademoğlu günahtan uzak değildir.”502 diyerek 

basit suçlardan hapiste olanların cezalarını olabildiğince hafiflettiği aktarılmaktadır. 

4. İnsanlığa Karşı İşlenen Suç ve Cezalar 

Yüce Allah tarafından tanınan temel insan hakları, insanlığa şeref ve onur 

kazandırırken zulüm ve adaletsizliği ortadan kaldırmayı amaçlar. Tabiatıyla bu haklar ne 

kısıtlanabilir, ne iptal edilebilir, ne de göz ardı edilebilir. Ancak bilhassa 2. Dünya Savaşı 

sonrasında hukuk literatüründe yer almaya başlayan insanlık suçlarına bakıldığında, beşerin 

insan olma haysiyetiyle bağdaşmayan bir çok hak ihlallerinin gerçekleştiği görülecektir. 

Etkileri geniş kitleleri tehdit altında bırakan  bu suçlar dinî, siyasî veya ırkçı nedenlere 

dayanmaktadır.503 Bu suçları bireysel suçlardan ayıran en önemli özellik silahlı çatışma 

esnasında ortaya çıkması, yaygın ve sistematik bir şekilde sivillere karşı yürütülmesidir. Bu 

 
502 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Harâc, 163-164. 
503 Ezeli Azarkan, “Uluslararası Hukukta İnsanlığa Karşı Suçlar”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 

52/3 (Ağustos 2003), 277-278-279; Murat Şimşek, “Uluslararası Hukukta İnsanlığa Karşı Suçlar”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 9/44 (Haziran 2016), 510-512. 



83  

suçlarda belli bir kitleye yönelik toplu imha ve soykırım, ırkçılık, zorla tehcir, hapis ve 

işkence şeklinde haksız uygulamalar görülmektedir.504  

4.1. Irkçılık Suçu ve Cezası 

Yüce Allah insanı değerli, mükerrem bir varlık olarak yaratmıştır.505 Bu nedenle 

farklı inanç ve kültürlerde görülen üstün ırk nazariyesi İslâm hukukunda kabul 

edilmemektedir. İslâm hukukunda insan hakları konusunda herkes eşit haklara sahiptir.506  

Etnik kökene dayalı ayrımcılık demek olan ırkçılık, ırk farkı güderek diğerlerini 

aşağılamanın, ezmenin, sömürmenin, yok etmeye kalkışmanın adıdır. Aynı şekilde ırkçılık; 

belli bir ırkı, nesebi, kökeni öncelemenin, aşırı biçimde vurgulamanın, yeryüzündeki diğer 

ırklara karşı bir üstünlük ve imtiyaz gerekçesi yapmanın adı olarak tanımlanmıştır.507 İslâm 

dinî sosyal hayatta insanî ilişkilerin ırkçılık temeli üzerine inşa edilmesine karşı çıkmaktadır. 

İnsanların yaratılışta eşit olduğu bu nedenle hiçbir topluluk veya ırkın bir diğerine karşı 

üstünlük iddiasında bulunamayacağı belirtilmiştir.508 İslâm hukukuna göre ırkçılığa dayanan 

ayrımcılık, adaletin tesis edilmesini engelleyen bir davranış olarak değerlendirilir. Irkçılık 

bir çok toplumda yoğun bir şekilde fitneye sebep olmuş, bu uğurda cinayetler işlenmiş hatta 

kimi zaman savaşlara neden olmuştur. Tarihi kaynaklara bakıldığında yeryüzünde işlenen 

soykırım suçlarının çoğunlukla ırkçılık temelli olduğu görülecektir. Nitekim günümüzde 

İslâm coğrafyasında yaşanan iç çatışmaların başta gelen sebeplerinden biri de Batı’nın 

bilinçli olarak Müslümanlar arasında yeşerttiği ırkçılık ideolojisidir.509  

İnsanlar arasında zulüm, haksızlık ve cinayetlere sebeb olması hasebiyle İslâm dini,  

gerek Müslümanlar arasında gerek farklı inanç sahiplerine karşı bu düşünce ve tavrı net bir 

şekilde yasaklamıştır. Irkçılığın hukukun alanına girmesi de tam olarak bu nedenledir. Zira 

cezası açıkça ifade edilsin veya edilmesin, şer‘i hukukta menhiyattan olan bir hususun ihlali 

meseleyi ukubatın konusu haline getirmektedir.510 

 
504 Şimşek, “Uluslararası Hukukta İnsanlığa Karşı Suçlar”, 514-515. 
505 el-İsrâ 17/70; Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 5/51. 
506 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/29-331; Karaman, Modern Problemler Karşısında İslâm Hukuku, 

23. 
507 Baloğlu, Irkçılık, 9-11. 
508 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/24. 
509 Dündar, “İslam’ın Irkçılık Karşısındaki Tutumu ve Kardeşlik Eğitimi”, 277-279. 
510 Karaman, Modern Problemler Karşısında İslâm Hukuku, 18. 



84  

Irkçılık en başta İslâm dininin adalet anlayışına aykırıdır.511 Hz. Peygamber, Bilâl-i 

Habeşî’ye “Siyah kadının oğlu” diye hakaret eden sahabesini ikaz edip uyarmış, ırkçılığa 

dayanan bu duruşun  din ve İslâm’dan habersiz  cahiliye ahlakı olduğunu ifade etmiştir.512 

Ayrıca hutbe ve vaazlarında ırkçılık ve kavmiyetçiliği açık bir şekilde yasaklamış,513 bir 

Müslümanı haksız nedenlerle öldürmenin küfür olduğunu söylemiştir.514  

 İslâm hukukunda ırkçılığın ahlâkî ve hukukî bir suç olarak öne çıkmasına neden olan 

birçok husus bulunmaktadır. Öncelikle âyet ve hadislerde insanların yaratılışta eşit haklara 

sahip oldukları ısrarla vurgulanmıştır. Müslümanlar dinde kardeş ilan edilmiş, bir kimsenin 

sahip olduğu imkanlarla başkaları üzerinde kibir ve tahakküm kurması yasaklanmıştır.  

İslâm’da din birliğinin sağlanması için, iyiliği emretme ve kötülüğe engel olma 

prensibini bütün Müslümanlara herkesin gücü nisbetinde emredilmiş, kişinin sebep olduğu 

veya aracı olduğu sevabın ve günahların ortağı olacağı ifade edilmiştir.515 Irkçılık temelli 

eylem ve oluşumlara bakıldığında ise başta âyet ve hadislerde Müslümanlardan istenen 

ümmet olma şuuru ve toplumsal düzen ve istikrarı bozmaya yönelik olduğu görülmektedir. 

Bu oluşumların gerçekleştirdiği eylemlere bakıldığında bağy ve hırâbe gibi had cezası 

gerektiren suçların işlendiği, ırkçılığa dayanan cinayetlerin zaman zaman soykırıma varan 

katliamlara neden olduğu ve birçok ülkede ırkçılığın iç çatışma ve isyanlarla devlet 

bütünlüğünü tehdit ettiği tariği vakıalarla sabittir.516  

Bu bağlamda bir kimsenin ırkçılık saikiyle bir başkasını aşağılayıp tahkir etmesi azar, 

ikaz, maddi ve manevi tazminat cezası gibi müeyyideleri gerekli kılmaktadır.517 Eylemlerin 

şiddet barındırarak fiziki bir zarara sebep olması halinde ise birey ve kamu hakkına müteallik 

suçlarda başta kısas cezası gerektirmektedir.518 Yönetim otoritesini sarsan ve anarşiye sebep 

olan eylemlerin cezası ise yetkili mercilerin vereceği siyasî kararlara bağlıdır.519 Ta‘zîr 

cezası  olarak görülen bu kararlar, devletin işlenen suçla kamuya verilen zarar nispetinde 

görevden el çektirme, süreli veya süresiz hapis, sürgün, vatandaşlıktan çıkarma, mal 

 
511 Hamdan, “İslâm Hukukunda Irkçılık Suçu”, 180-181. 
512 Buhârî, “İman”, 22 (No. 30). 
513 İbn Mâce, “Fiten”, 7 (No. 3948). 
514 İbn Mâce, “Fiten”, 4 (No. 3940). 
515 İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm (Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 11. 
516 Hamdan, “İslâm Hukukunda Irkçılık Suçu”, 193-194. 
517 Ömer Nasuhi Bilmen, İslâm Hukukunda Manevi Zararların Tazmini, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Mecmuası  6/4 (1940), 799-800. 
518 Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 26. 
519 Hamdan, “İslâm Hukukunda Irkçılık Suçu”, 191. 



85  

varlığına el koyma veya daha ağır müeyyidelere hükmetme hakkı vardır.520 Meselenin terör 

suçu olarak değerlendirilmesi ve devletin siyasî tedbirlere başvurması ise bu tür faaliyetlerin 

daha geniş bir çerçevede olağanüstü mahkemelere taşınması sonucunu doğuracaktır. 

Irkçılık, yüce Allah’ın yarattığı ilahi düzene karşı gelerek, bir insanın doğuştan gelen 

özelliklerine göre yargılanmasıdır. İslâm literatüründe ırkçılık tartışması, ahlakî açıdan 

detaylı bir şekilde ele alınmış ancak hukukî yönü eksik bırakılmıştır. Fakat son zamanlarda 

konunun ileri safhalarda görülmesi ve terör örgütlerinin beslendiği kaynaklardan biri haline 

gelmesi meselenin pozitif hukukta da İslâm hukukunda da üzerinde hassasiyetle durulması 

gerektiği sonucunu ortaya koymaktadır.521  

4.2. Soykırım Suçu ve Cezası 

İnsanlığa karşı işlenen suçlar arasında son yüzyıldır, on milyonlarca insanın ölümüne 

yol açan ve farklı coğrafyalarda defalarca kez tekrar eden soykırım gelmektedir.522 Genel 

kabule göre, belli bir kitleyi hedef alan bir eylemin soykırım olarak tanımlanması için, 

mağdurlara yönelik saldırının ölümle sonuçlanmasına gerek yoktur. Grubun tamamen veya 

kısmen yok edilmesini amaçlayan eylemler soykırım olarak tanımlanabileceği gibi, 

bireylerin vücut bütünlüğü tehdit eden veya grubun varlığını sürdürmesini zorlaştıran birçok 

hareket de soykırım suçu olarak adlandırılmaktadır.523 

İslâm hukukunda tanınan neslin korunması ve canın dokunulmazlığı hakları, kişinin 

kendi doğup yetiştiği öz yurdunda yaşama hakkını da içermektedir. Soykırım ise ulusal, 

ırksal, etnik ya da dinsel bir grubu bu haliyle tamamen ya da kısmen yok etme kastıyla 

işlenen eylemlerdir.524 “Suçların suçu” olarak adlandırılan soykırım, temel yapısı itibariyle 

siyasî, hukukî, askerî, tarihi, ahlâkî ve toplumsal boyutlarıyla oldukça kompleks bir yapıya 

sahiptir. Neredeyse insanlık kadar eski bir tarihi geçmişe sahip olmasına rağmen ancak 20. 

yüzyılda uluslararası hukuk çerçevesinde tanımlanmıştır.525  İnsanlık suçu olarak ulusal ve 

 
520 İbn Âbidîn,  Reddü’l Muhtâr, 4/61-62; Tuncay Başoğlu, “Ta‘zîr”, Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/198. 
521 Hamdan, “İslâm Hukukunda Irkçılık Suçu”, 192. 
522 Olgun Değirmenci, “Uluslararsı Ceza Mahkemelerinin Kararları Işığında Mukayeseli Hukukta Ve Türk 

Hukukunda Soykırım Suçu (TCK md. 76)”, Türkiye Barolar Birliği Dergisi 70 (2007), 51-55.  

523 Değirmenci, “Uluslararsı Ceza Mahkemelerinin Kararları Işığında Mukayeseli Hukukta Ve Türk 

Hukukunda Soykırım Suçu”, 87. 
524 Şimşek, “Uluslararası Hukukta İnsanlığa Karşı Suçlar”, 514. 
525 Ebru Çoban, “Uluslararası Hukukta Soykırım Suçu ve Suça Zemin Hazırlayan Toplumsal Yapılar: Ruanda 

Örneği”, Uluslararası İlişkiler Akademik Dergi 5/17 (Bahar 2008), 47. 



86  

uluslararası hukukta bahsi geçen soykırım, tarihin çeşitli evrelerinde farklı nedenlerle sıkça 

görülmektedir. 

Suçun soykırım sayılabilmesi için ırk, ulus, din, etnisite gruplarından en azından 

birinin var olduğu varsayımı olmalı ve bu gruplardan birine şiddet yöneltilmiş olması 

gerekir. Ayrıca bu doğrultuda yapılan eylemlerin sistematik, planlı ve kasıt unsurlarını da 

taşıması gerekmektedir.526  

Soykırım, bir suç çeşidi olarak İslâm ceza hukukuna ait klasik eserlerde yer 

almamaktadır. İslâm hukukuna göre insan ölümlerinin en fazla yaşandığı savaşlarda dahi, 

cezalandırma yalnızca suçlularla sınırlı kalacaktır. Masum sivillerin, kadın, çocuk ve 

yaşlıların, din adamlarının haksız yere öldürülmesi savaş halinde dahi diyanî olarak da kazaî 

olarak da yasaklanmıştır.527 Dolayısıyla İslâm hukukunda savaşlarda kadınlar, çocuklar ve 

yaşlılar öldürülmez. Gözleri görmeyen veya akli dengesi yerinde olmayan kimseler ile 

kendilerini toplumdan soyutlamış ve dinine adamış ruhanilere savaşta dahi dokunulmaz. 528  

Sadece insanları değil hayvanları, bitkileri, ekolojik dengeyi de hedef alan bu suç 

“Hâkimiyeti ele aldığında ise ülkede bozgunculuk çıkarıp ürünleri ve nesilleri yok etmeye 

çalışır. Allah bozgunculuğu sevmez”529 âyetindeki ifadeler ile örtüşmektedir.530 İslâm 

alimleri âyette geçen ekin lafzını, savaşta kadınların ve çocukların öldürülmesi olarak tefsir 

etmişlerdir ki bu da esasen nesillerin yok edilmesi anlamına gelmektedir.531 

Hâlid b. Velîd’in Mekke’nin fethinde Benî Cezîme kabilesiyle girdiği mücadelede 

bazı kadın ve çocukların öldürülmesi üzerine Hz. Peygamber’in üzüntüsünü ortaya koyduğu 

bilinmektedir.532 Her ne kadar bu hadiselerde bir bölge halkını tamamen yok etme veya 

kitlesel öldürme olayları yaşanmamış olsa da, yaşanan olumsuz gelişmelere karşı Hz. 

 
526 Değirmenci, “Uluslararsı Ceza Mahkemelerinin Kararları Işığında Mukayeseli Hukukta Ve Türk 

Hukukunda Soykırım Suçu, 56-57; Çoban, “Uluslararası Hukukta Soykırım Suçu ve Suça Zemin 

Hazırlayan Toplumsal Yapılar: Ruanda Örneği”, 48-51-52. 
527 Şeybânî, el-Asl, 8/434; Şâfiî, el-Üm, 9/223-9/224; Aynî, Minhatü’s-sülûk fî şerhi Tuhfeti’l-mülûk, 339; Ebû 

Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî Tahavi, Şerhu meʿâni’l-âsâr (Beyrut: 

1414/1994), 3/221. 
528 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/349; Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâ,  3/295-296; Kudûrî, el-Muhtasar, 232..  
529 el-Bakara 2/205; Şevkânî, Fethu’l-kadîr,134. 
530 Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 31. 
531 Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Teʾvîlâtü’l-Kurʾân (İstanbul: Mizan Yayınevi, 2005), 1/491-492; Taberî, 

Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 1/560; Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 5/217-218. 
532 Hattâbî, Aʿlâmü(İʿlâmü)’l-hadîs fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 2/1764; Aynî, Umdetü’l-kârî, 17/417. 



87  

Peygamber’in şahsında İslâm hukukunun mesele hakkındaki yaklaşımını belirlemek 

mümkündür. 

Mevdûdî’nin “Eğer gayri müslim bir fırka yeryüzünün iktidarını ele geçirmeye 

kalkarlar ve ilahî hükümler yerine kendi bâtıl kanunlarını uygulamaya koymak için savaş 

yoluna başvururlarsa ve bu şekilde müslümanları imani hassasiyetlerinden uzaklaştırmaya 

kalkışırlarsa işte bu niyet ve hareket tam anlamıyla fitne ve fesaddır. İşte bu fitne ve fesad 

kılıç zoruyla ortadan kaldırılmalıdır”533 ifadelerini bu bağlamda değerlendirmek konunun 

daha iyi anlaşılmasına yardımcı olacaktır.  

Kur’an’da savaşa izin verilen âyetlerde amacın yeryüzünden fitneyi kaldırmak 

olduğu görülecektir.534 Ayrıca hukukun İlâhî yasalardan uzaklaştırılması, helal ve haramın 

toplum nezdinde itibarsızlaştırılması da birer fitne ve savaşın gerekçesi olarak ifade 

edilmiştir.535 Dolayısıyla gaye, müslüman kadın ve erkeklerin fitneden korunması ve 

dinlerini rahatça yaşayabilmeleri için hürriyetlerinin sağlanmasıdır. Kaldı ki Yüce Allah 

Müslümanların ezilen, horgörülen bir ümmet olmasını yasaklamıştır.536  

İslâm ilkesel olarak her türlü savaş, işgal ve saldırı karşısında Müslümanların güçlü 

bir şekilde düşmanlarına karşılık vermelerini istemektedir.537 Bu durumda yapılması 

gereken; siyasî, askerî, iktisadî ve hukukî yollarla her çareye başvurmaktır. Askerî 

müdahalenin mutlak bir zorunluluk ifade ettiği durumlarda savaş dahil her yolla mücadele 

edilmesidir. Neticenin sağlanması durumunda ise savaş suçlularının hak ettikleri şekilde 

cezalandırılması istenmektedir.538  

Hukukî olarak, bir insanın haksız yere öldürülmesinin cezası kısas iken bir topluluğu 

veya milleti tümden hedef alan soykırım gibi bir vahşetin daha az bir yaptırımı olması 

hakkaniyete uygun olmayacaktır. Öldürülen kimselerin yakınlarına diyet miktarının kan 

bedeli olarak verilmesi, geride kalan soykırım mağdurlarına yaşadıkları korku ve travmalar 

sebebiyle maddi-manevi tazminat ödenmesi bir nebze de olsa kamu vicdanını rahatlatacak 

müeyyidelerdendir. Soykırım gibi kitlesel hadiselerde suçlu görülen yönetimlerin iktisadî ve 

askerî yönden zayıflatılması da sonraki zamanlarda olası bir tehdidin önlenmesi açısından 

 
533 Mevdûdî, İslâmda Hükümet, 74. 
534 el-Bakara 2/193; Beyhakî, Ahkâmü’l-Kurʾân, 267. 
535 Zeydân, el-Medhal, 431. 
536 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/574. 
537 İbn Hazm, el-Muhallâ,  5/352; Ûdeh, İslâm ve Yürürlükteki Kanunlar, 95. 
538 et-Tevbe 9/5; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 557. 



88  

alınması gereken bir tedbirdir. Bu cezalar hem İslâm hukukunun yapısına uygundur hem de 

bu tür ağır suçların en üst perdeden müeyyideye tabi tutulması adaletin ikamesi için şarttır.539 

İslâm ceza hukukunda her yasaklanmış fiil suç sayılmaktadır. Yasaklanan her 

eylemin toplum bünyesine, suçun verdiği zararın derecesine göre bir yaptırımı olmak 

zorundadır. Bu konuda şer‘î bir cezanın daha önce bulunup bulunmamasına bakılmaz.540  

Uluslararası yargı, soykırımı suç olarak kabul etmiş ve bu suçun işlenmesi konusunda 

Avrupa Birliği’ne üyeliği olan tüm ülkelere konuya müdahil olma hakkı tanımıştır.541 Ancak 

suçun cezası konusunda ne yazık ki bir netliğe varılmamıştır.542 TCK’da belirlenen 

düzenlemeye göre, soykırım suçunda zamanaşımı sözkonusu değildir. Bu suça iştirak 

edenler ağır müebbet hapisle cezalandırılır. Bu suçlardan dolayı tüzel kişiler hakkında da 

güvenlik tedbirine hükmolunur.543 

5. İslâm Ceza Hukuku Bağlamında Yorumlar 

İslâm hukuku, işlenen suçlarda cezanın toplumsal gerçekliklere göre şekillendiği ve 

müeyyidelerin de  buna göre verildiği hukukî bir yapıya sahiptir. İslâm hukukunda suç ve 

cezanın yalnızca objektif şartlar altında değil, failin niyeti ve cezanın toplumsal etkilerinin 

dikkate alınarak yorumlanması savunulur.544 Dolayısıyla suça verilen cezada, kişiyi suç 

işlemeye sevkeden dinamikler ve suçu cezalandırılabilir hale getiren (ağırlaştıran veya 

hafifleten) şartlar üzerinden müeyyideler takdir edilir.545 Bu nedenle benzer bazı durumlarda 

cezanın arttırılırken kimi durumlarda suçlunun affedildiği görülmektedir.   

Cezası had, kısas veya ta‘zîr olarak belirlenen suçların bir çoğunda, suçun işlendiği 

şartlar ve mağdura verilen zarar gözönünde bulundurularak cezalandırmaya gidilmektedir. 

Müslenin yasaklanmasına rağmen, insanları işkence altında öldürenlerin yaptıklarının bir 

benzeriyle kısasa tabi tutulmalarının hukukta yer edinmesi suça doğrudan verilen cezadır.546 

 
539 İbn Hibbân, es-Sîretü’n-nebeviyye ve ahbârü’l-hulefâ, 2/181. 
540 İzz b. Abdisselâm, Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, 1/56-57; Hayreddin Karaman, Modern Problemler 

Karşıssında İslâm Hukuku (İstanbul: İrfan Matbaası, 1972), 19. 
541 Gözde Kılıç Yaşın, Genel Kamu Hukuku Açısından Soykırım: Bosna Hersek-Sırbistan Soykırım Davası 

Çerçevesinde İnceleme  (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023), 102. 
542 Yaşın, Genel Kamu Hukuku Açısından Soykırım: Bosna Hersek-Sırbistan Soykırım Davası Çerçevesinde 

İnceleme, 94. 
543 Değirmenci, “Uluslararsı Ceza Mahkemelerinin Kararları Işığında Mukayeseli Hukukta Ve Türk 

Hukukunda Soykırım Suçu, 79. 
544 İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm, 45. 
545 İzz b. Abdisselâm, Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, 1/56-57. 
546 Behnesî, el-Ukube fi'l-fıkhi'l-İslâmî, 54. 



89  

Bağy suçunun normal hırsızlıkla mukayese edildiğinde sağ elle beraber sol ayağın da 

kesilmesi, zina suçunda kişinin recm edilmesi için muhsan olma şartı aranırken lûtîlikte 

muhsanlık şartının aranmaması suçun cezasını arttırıcı nedenlerdir.547 Kıtlık yıllarında 

işlenen hırsızlıkta el kesme cezasının uygulanmaması kıtlığın suçun cezası için hafifletici 

sebep olarak değerlendirildiğini göstermektedir.548  

Fitnenin İslâm ceza hukukunda suç niteliği kazanması ve fitne çıkaran kimselerin 

cezaî yaptırıma tabi tutulması bu yönüyle önemlidir. Fitne sebebiyle ortaya çıkan bir eylem  

kasıt ve art niyet taşıdığından, insanlar arasında ırkçılık damarının tahrik edilmesi, toplumun 

azınlık kesimleri hakkında dinî veya millî hassasiyetlerin öne sürülerek provakatörlük 

yapılması veya İslâm’ın değer ve kutsalları hakkında art niyetle bilinçli yapılan 

manipülasyonların ceza hukukunda sonuçsuz kalmadığı İslâm tarihi kaynaklarında 

görülmektedir.  

Bunlara ek olarak, had cezalarını da kapsayan suçlarda, işlenen cürmün affedilmesi 

bazı istisnai durumlar da mümkün görülmüştür. Özellikle yargı makamlarına taşınmayan ve 

fail ile mağdurun uzlaşı sağladığı durumlarda, İslâm ceza hukukunda siyaset-i şer’iyye 

ilkeleri çerçevesinde had cezalarının uygulanmayabileceği belirtilmiştir.549 Bununla birlikte, 

bu yaklaşımın daha ziyade, ani sebeplerle gelişen ve toplumsal düzeyde kollektif bir etkiye 

dönüşmeyen bireysel eylemlerle sınırlı suçlar için geçerli olduğunu vurgulamak 

gerekmektedir.550 

6. Fitneyi Önleyici Adımlar  

Fitneyi önlemenin en etkili yolu, öncelikle fitnenin toplumsal sebeplerini ortadan 

kaldırmaktır. Fitneyi bertaraf etmek, sebeplerini ortadan kaldırmak ve zararlarını asgari 

düzeye indirmek, bir toplumda yaşayan bütün bireylerin sorumlu olduğu bir davranıştır.551 

Müslümanların birliğine zarar vermek isteyen kimseler hakkında İslâm hukukunda bazı 

müeyyideler elbetteki vardır. Fakat caydırıcı önlemlerle, olası zararların derinleşmesine 

mani olmak, sosyo ekonomik statüsü farketmeksizin herkesin üzerine düşen bir 

sorumluluktur.  

 
547 Münzirî, Muhtasaru Süneni Ebî Dâvûd, 8/478-479; İbn Kesîr, Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm, 7/460. 
548 Zühaylî,  Usul’ul fıkh’il-İslâmî, 2/ 44. 
549 Ebû Dâvûd, “Hudud”, 14 (No. 4394). 
550 Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 196-197. 
551 Topaloğlu, Fitne Üzerine, 7. 



90  

Bu noktada eğitim sisteminin bireyleri dinî ve millî değerler konusunda 

bilinçlendirmesi ve aile kurumunun güçlendirilmesi toplumsal birliğin sağlanmasında büyük 

rol oynar. Bunun yanında toplumun refah seviyesinin yükseltilmesi için ekonomik adımların 

sağlam atılması, alkol ve uyuşturu madde kullanımı gibi gençliği ifsad eden alışkanlıklardan 

insanların kurtarılması, fikir ve düşünce özgürlüklerinin sınırlarının net bir şekilde çizilmesi, 

adalet mekanizmasının güçlendirilmesi, ilmi ve teknolojik gelişmelerin takip edilerek ülke 

menfaati yönünde geliştirilmesi fitneyi ciddi manada engelleyecektir. Bu tür hukukî ve 

sosyal düzenlemeler, fitnenin toplumsal zararlarını azaltmada etkili bir araç olarak 

kullanılmalıdır.  

Fitnenin varlığına karşı en büyük görev, öncelikle yönetim erkine düşmektedir. İslâm 

âlimlerinin Müslümanların sorumluluğunu alacak, devleti yönetecek kimseler için 

belirledikleri liyakat kriterlerindeki hassasiyet, meselenin önemine binaendir.  

6.1. Bireysel Görev ve Sorumluluklar 

Hz. Peygamber fitnenin yaygın olduğu dönemlerde Müslümanların sabır ve teennî 

ile hareket etmelerini emretmiş, imkân nisbetinde sakin bir hayatın tercih edilmesi gerektiği 

yönünde tavsiyelerde bulunmuştur.552 Kişinin elinde olan imkanlarla fitneye karşı durması 

ve emri bil maruf yapması elbette çok değerlidir ancak bu durum kendisi için hayati risk 

taşıyorsa,553 hadiselere karşı sessiz kalarak554 içinde bulunduğu zamanın şartlarına sabredip, 

kendini sosyal hayattan soyutlaması555 da verilen tavsiyeler arasındadır.556  

Âyette “Bilmediğiniz bir şeyin ardına düşmeyin. Çünkü kulak, göz ve kalp bunların 

hepsi ondan sorumludur” buyurulmuş, kişinin kaynağını araştırmadığı bilgiyle hareket 

etmemesi istenmiştir.557 Aynı şekilde fitne zamanında Müslümanların pasif bir tutum 

sergileyerek olaylara müdahil olmaması emredilmiş,558 en faziletli sadakanın insanların 

arasını düzeltmek olduğu belirtilerek559 huzursuzluğa sebep olacak en küçük ihtilaflara dahi 

geçit verilmemesi gerektiği vurgulanmıştır.  

 
552 Ebû Dâvûd, “Fiten”, 2 (No. 4262). 
553 Ferrâ, el-Emr bi’l-maʿrûf ve’n-nehy ʿani’l-münker, 82-83. 
554 Ebû Dâvûd, “Fiten”, 3 (No. 4264). 
555 Ebû Dâvûd, “Fiten”, 4 (No. 4267); Aynî, Umdetü’l-kârî; 24/283. 
556 Karimi, “Nesefî Tefsiri’nde Fitne Kavramı”, 1488. 
557 el-İsrâ 17/36. 
558 Ebû Dâvûd, “Fiten”, 2 (No. 4256). 
559 Zeylaî, Nasbü’r-râye li-tahrîci ehâdîsi’l-Hidâye, 4/385. 



91  

Kaotik hadiselerin cereyan ettiği zamanlarda insanların yönetim otoritesine karşı 

fikri ihtilaflarda bulunması anormal bir durum değildir. Ancak  devlet ricaline karşı tepki 

gösterirken fitne yaratmaktan kaçınmak esastır. Maslahat gayesiyle bazı eylemlerde 

bulunurken kargaşa çıkarmaya yeltenmenin yalnızca toplumsal düzene verilen zararı 

artıracağı hatırdan çıkarılmamalıdır. 

6.2. Devlet Yöneticilerine Düşen Görev ve Sorumluluklar  

İslâm dini, şer‘î hukukun uygulanabildiği, Müslümanların inançlarını doğru bir 

şekilde yaşayabilecekleri bir devletin varlığını gerekli görür. Nitekim dinî emirlerin 

kolaylıkla tatbik edilebildiği bir hayat, tam olarak yönetim anlayışı İslâmî bir devlette 

yaşamakla mümkün görülmüştür. Devlet yöneticileri, İslâm hukukunun belirlediği sınırların 

dışına çıkmadıkları sürece, idarede geniş bir yetki alanına sahiptirler.560  

Fitne olgusuna karşı en etkin önlemleri alması gereken merci, yönetimi ellerinde 

bulunduran yöneticilerdir. Tüm dinlerin ve peygamberlerin gönderilmesindeki amacın 

nizamı beşeri sağlamak olduğu düşünüldüğünde fitnenin yayılmasına karşı idareciliğin ne 

denli büyük bir sorumluluk gerektirdiği daha iyi anlaşılacaktır.561  

Hz. Peygamber “Hepiniz çobansınız. Hepiniz güttüğünüz sürüden sorumlusunuz. 

Âmir memurlarının çobanıdır. Erkek ailesinin çobanıdır. Kadın da evinin ve çocuğunun 

çobanıdır. Netice itibariyle hepiniz çobansınız ve hepiniz idâre ettiklerinizden 

sorumlusunuz.”562 buyurmaktadır. Bu bağlamda devlet yöneticileri toplumsal huzurun 

korunması ve fitnenin önlenmesi gayesiyle İslâm hukukunun belirlediği sınırları gözeterek 

toplumsal güvenlik ve adaleti sağlama, halkın ihtiyaçlarına cevap vermek ve İslâm’î 

değerleri topluma aşılamakla mükelleftir.  

Devlet yönetimin güçlendirilmesi ve ordu teçhizatının arttırılması gibi tedbirler de 

fitnenin bilhassa iç çatışma ve savaş bağlamında ortaya çıkmasının engellenmesine yardımcı 

olacaktır.563 Tüm bunları gerçekleştiren meşru yönetimin emirlerini dinlemek ve umumi 

 
560 Karaman, Modern Problemler Karşısında İslâm Hukuku, 21-22. 
561 Hüseyin Çeliker, İslâm Hukukunda Yargı Bağımsızlığı, 20. 
562 Ebû Dâvûd, “İmâre”, 1 (No. 2928). 
563 Mâverdî, Ahkâmü’s-sultâniyye, 43-44. 



92  

menfaati gözeten yeniliklerini uygulamak da bireyin hoşuna gitsin veya gitmesin farz 

hükmünü almaktadır.564  

6.2.1. Hukuk ve Adalet Mekanizmasının Güçlendirilmesi 

Hukukun amacı kamu güvenliğinin sağlanması, adaletin tesis edilmesi, makul 

hürriyetlerin korunması ve insan onuruna saygının temin edilmesidir. İslâm hukuku, bu 

amaçların gerçekleşebilmesi için gerekli olan tüm prensip ve esasları içermektedir.565 Hz. 

Peygamber’in bilhassa müşriklere karşı dahi adil yargılama konusunda gösterdiği hassasiyet, 

İslâm hukukunun, yargılama konusunda bireysel kimlik ve aidiyetlerden ziyade adaleti öne 

çıkardığını göstermektedir.566 Bu bağlamda, hukuk ilkelerinin şer’î esaslara bağlı kılındığı 

dönemlerde adil hükümlerin toplumsal birliği sağlamada günümüzle kıyaslandığında çok 

daha fazla işlevsel olduğu görülecektir.567 

İslâm siyaset düşüncesinde ve siyaset tarihinde genel kabul, adaletin meşruiyetin 

temel dayanağı olduğudur.568 Hz. Peygamber’in, Allah’ın bir had cezasının uygulanmasını 

o beldeye kırk gün sürecek yağmurdan daha büyük bir rahmet olarak değerlendirmesi,569 adil 

müeyyidelerin kamuda düzen ve güvenliği sağlaması açısından ne kadar önemli olduğunu 

vurgulamaktadır.  

Adalet İslâm hukukunun aslî ilkelerinden biri olup, bu ilkenin ihlali toplumda 

fitnenin yayılmasına ve sosyal düzenin bozulmasına neden olacaktır. Yüce Allah “İnsanlar 

arasında hükmettiğiniz zaman adaletle hükmedin” buyurarak,570 adaleti her türlü yönetim ve 

yargı pratiğinde vazgeçilmez bir ilke olarak öne çıkarmaktadır.571 Bu bağlamda yöneticiler 

toplumun tüm kesimlerine karşı adil davranmakla yükümlüdürler. Ayrıca adaleti yalnızca 

hukukî bir zorunluluk olarak değil, İslâm’ın öngördüğü ahlakî bir sorumluluk olarak 

görmeleri ve bu bilinçle insanlara karşı merhametle yaklaşmaları gerekmektedir.572  

 
564 Mâverdî, Ahkâmü’s-sultâniyye, 5. 
565 Âşur, Mekâsıdü’ş-şeriati’l-İslâmî, 103-228-229; Salman, İslâm Ceza Hukukunda Af, 273. 
566 İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm, 12-13; İzz b. Abdisselâm, Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, 2/9. 
567 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/23. 
568 İbn Hibbân, es-Sîretü’n-nebeviyye ve ahbârü’l-hulefâ, 2/158-159. 
569 İbn Mâce, “Hudud”, (No. 2537). 
570 en-Nisâ 4/58. 
571 Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakî, Ahkâmü’l-Kurʾân, 256.  
572 Ebû Ya‘lâ Muhammed b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Halef el-Ferrâ’, el-Ahkâmü’s-sultâniyye  (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 2000), 187. 



93  

İslâm dini, toplumsal birliğin gerçekleşmesi için inanç birliğinin yanı sıra siyasî ve 

sosyal birlikteliği de hedeflemiştir.573 Ancak bu doğrultuda, Müslümanların önceki 

ümmetlerden farklı olarak dinî ve ahlâkî kimliklerini koruyabileceklerini ifade etmektedir.574 

Bu birlikteliğin gerçekleşmesinin temel dinamiklerinden biri de elbette ki adaletin toplumun 

her kesimi arasında mutlak manada sağlanmasına bağlıdır.  

İslâm hukukunda insanlar insan olmak haysiyeti itibariyle kanun önünde eşittir. Dava 

açma, davalı olabilme, muhakeme usulleri, isbat kaideleri, kanunların uygulanması, 

hükümlerin infazı, davacılar arasında adaletin icrası yönünden hiçbir ayrım 

gözetilmemiştir.575 Bu bağlamda özel hayatın dokunulmazlığı, kişinin şeref ve haysiyetinin 

korunması bireysel haklardandır.576  

İslâmi yönetim biçiminde yargı bağımsızlığı mutlaktır. Kaza ehliyetini elinde 

bulunduran kimseye, devlet başkanı da dahil, vereceği hükümde müdahalede 

bulunulamaz.577 Zira İslâm dini adaletin mutlak manada sağlanmasını emretmektedir.578 

Hadisi şerifte “Sizden öncekilerin helak olma sebebi şudur; onlar aşağı derecede bulunan 

kimseleri cezalandırır ve yüksek derecedeki ileri gelenleri bırakırlardı…”579 denilerek 

toplumda sınıfsal fark gözetmenin ve adaletsizliğin Allah’ın gazabını gerektirdiğine işaret 

edilmiştir.  

Ebû Yûsuf’a göre fesad sahiplerinin artması ve hapishanelerin çoğalması, devlet 

başkanının şer‘i hadleri titizlikle uygulamaması nedeniyledir.580 Oysa İslâm toplumunun 

haklarını korumak, devletin güvenliğini sağlamak, dinî değerlerin muhafazasını temin etmek 

devlet yöneticilerinin sorumluluğundadır.581 Müslümanlar arasında manevi bir kardeşliğin 

olduğu unutulmamalı, kamuda eşitlik ve adaletin mutlak manada sağlanması için gayret 

gösterilmelidir.582 Zira adaletten uzaklaşma ve bireysel çıkarlara yönelme, toplumun manevi 

değerlerinden uzaklaşmasına yol açar. Bu uzaklaşma, fitnenin ortaya çıkmasına zemin 

hazırlayarak temel ahlakî değerleri zedeler ve sosyal adaleti ortadan kaldırır. Dolayısıyla  

 
573 Ûdeh, İslâm ve Siyasî Durumumuz, 264. 
574 Âl-i İmrân 3/105; el-Enfâl 8/46; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 236. 
575 Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/331. 
576 Mevdûdî, İslâmda Hükümet, 720-721. 
577 Ûdeh, İslâm ve Siyasî Durumumuz, 225. 
578 en-Nisâ 135; Şevkânî, Fethu’l-kadîr, 335. 
579 Ebû Dâvûd, “Hudud”, 4 (No. 4374). 
580 Ebû Yûsuf, Kitabül Harâc, 333.  
581 Mâverdî, Ahkâmü’s-sultâniyye, 18; Ûdeh, İslâm ve Siyasî Durumumuz, 238; Çeliker, İslâm Hukukunda 

Yargı Bağımsızlığı, 37. 
582 Mevdûdî, İslâmda Hükümet, 515. 



94  

fitne ile etkili mücadele, adaletin tesis edilmesi ve İslâmî değerlerin korunmasıyla 

mümkündür.583 

6.2.2. Dinî Değerlerin Korunması 

Fitnenin yayılmasına karşı Müslüman devlet idarecilerinin alması gereken 

tedbirlerden biri de İslâm dininin genel ilke ve esaslarının korunmasıdır.584 Kur’ân-ı 

Kerîm’de sıkça ahlâkî yozlaşmadaki aşırılıklardan dolayı helak edilen kavimler ele 

alınmıştır. Bu âyetlerde toplumların helak edilmesinin yalnızca belirli kişiler yüzünden 

değil, onların yaptıkları fenalıkların diğer insanlar tarafından görmezden gelinmesi sebebi 

ile de olduğunun altı çizilmektedir.585 

İslâm hukukunda dine davetin yoluna  engel olunması, dindar kimseleri dininden 

döndürme çabaları fitnedir ve gerektiğinde savaş sebebidir. Her bid’at delâlet olarak 

görülmüş, Hz. Peygamber bid’atçılardan beri olduğunu ve bunların tövbelerinin kabul 

edilmeyeceğini ifade etmiştir.586  

Bid’atçıların dini tahrif ederek, Müslümanlar arasında ihtilaflara sebep olmaları iç 

savaşa varan hadiselere sebep olmaktadır.587 Buna göre bir toplumda huzurun sağlanması 

için fitne çıkartan kişilerin davranışlarının engellenmesi gerekmektedir. Bu da ancak 

Müslüman yöneticilerin alacağı hukukî-caydırıcı tedbirlerle mümkün olacaktır. Bu 

insanların topluma verecekleri zararlara engel olmak, dinî değerleri koruma altına almak için 

dinde bid’at çıkartan ve toplumsal ihtilafa sebep olan kişiler, İslâm hukukçularına göre hak 

ettikleri şekilde cezalandırılmalıdırlar.588  

      Bir toplumun genetik kodlarını oluşturan dinî ve kültürel değerlerin koruma 

altına alınması, gelecek nesiller boyunca toplumsal birlik ve beraberliğin devamlılığının 

olmazsa olmazları arasındadır. Müslüman bir ülkede dezenformasyona engel olunması, 

halkın inancına zarar veren yanlış bilgi ve propagandaların önüne geçilmesi, toplumsal huzur 

 
583 İzz b. Abdisselâm, Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, 1/57. 
584 Mâverdî, Ahkâmü’s-sultâniyye, 18. 
585 Nebioğlu, Tevhid ve Adalet Anlayışına Etkisi Bağlamında  Kur’an’da Fitne Kavramı, Sakarya Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Fakültesi YL Tezi, Ağustos 2016. 
586 İbn Mâce, “Mukaddeme”, 8 (No. 45); Şâtıbî, el-Muvâfakat, 5/154.  
587 Şâtıbî, el-Muvâfakat, 5/159. 
588 İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/111; Behnesî, el-Ukube fi'l-fıkhi'l-İslâmî, 194; Arslan, “İslâm Devleti’nin İstiklal 

ve İstikbalini Tehdit Eden Şairlere Karşı Hz. Peygamber’in Tavrı”, 121; Tuncay‚  “İslâm Hukukunda Sınırı 

Belirlenmemiş Cezalar”, 86-87. 



95  

ve güvenin korunması adına elzemdir. Bu konuda gösterilecek hassasiyet en az idari ve 

yargısal denetimin ciddiyeti kadar önemlidir.589 

İnsanların kültürel yapılarına saygı gösterilmesi ve ibadet ritüellerini rahatlıkla 

yerine getirebilecekleri şartların sağlanması temel insanî ve vatandaşlık hakları arasında 

olduğu gibi idarecilerin de  temel sorumlulukları arasındadır.590 

6.2.3. Hayat Standartlarının ve Yaşam Kalitesinin Arttırılması 

İslâm hukuku, devletin bireylerin temel ihtiyaçlarını karşılamasını bir yükümlülük 

olarak görür. Devlet, bireylerin onur ve şerefini her türlü hamiyetsizlik ve düşüklükten 

korumakla yükümlüdür.  İslâm’ın sosyal adalet anlayışı, devletin yalnızca hukuki düzeni 

sağlamakla değil aynı zamanda bireylerin maddi ihtiyaçlarını gidermekle de sorumlu 

olduğunu vurgular. Hz. Peygamber idari işlerle ilgilenen devlet memurları tayin ettiği gibi 

sadece zekat işleriyle ilgilenerek toplanan zekatları bölgenin fakirlerine dağıtan memurlar 

da tayin etmiştir.591  

İslâm devletinde kişinin maddi veya manevi bakımdan çökmesine imkân verilmez. 

Göz göre göre insanların aç, korunmaya muhtaç ve aşırı ihtiyaç içinde kalmasına seyirci 

kalınmaz. İnsanların en azından asgari seviyede gıda, barınma ve eğitim gibi ihtiyaçlarını 

karşılayabilecek bir hayat standardına sahip olması İslâm hukukunda bireylere tanınan  

haklar arasındadır.592 Her ne kadar zekat ve sadaka gibi infak yollarıyla, ihtiyaç sahiplerinin 

korunması isteniyor olsa da bu konuda asıl sorumluluk altına girmesi gerekenler yürütme 

organına malik bulunan devlet yetkilileridir.593   

Fakirlik, insanların inanç ve ahlaki duruşlarına zarar verebilecek bir faktör 

olduğundan, devletin bu sorumluluğu yerine getirmekte yetersiz kaldığı durumlarda 

toplumda çok büyük fitnelerin ortaya çıkması muhtemeldir. Bunun en ciddi sebebi, 

yoksulluğun bireylerin inanç sistemleri ve davranış şekilleri üzerinde olumsuz etkiler 

bırakmasıdır.594 Yoksullukla mücadele etmek ve ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla bir çok 

 
589 İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm, 47; Turabi, İfade Özgürlüğü ve Terör Suçları, 27-28-38. 
590 Ahmet Yaman, “Zimmî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 

44/434-435. 
591 Ûdeh, İslâm ve Siyasî Durumumuz, 228. 
592 Karamanlı, Kur’an ve Modern Hukuk, 51-142-143. 
593 Hüseyin, İslâm Hukukunda Yargı Bağımsızlığı, 37. 
594 Karadâvî, Müşkilâtü’l-Fakr ve Keyfe Âlecehâ el-İslâm, 14. 



96  

birey, hırsızlık, cinayet, zina, haram kazanç sağlama, rüşvet alma, terör örgütlerine katılma 

veya dinden dönme gibi eylemlere yönelmekte; bu durum ise toplumda fitnenin artmasına 

ve yayılmasına neden olmaktadır.595 Tüm bu sebeplerle İslâm dini fakir düşmüş kimselerin 

sıkıntılarını gidermek için öneriler sunmakta ve fakirlere yardım etmeyi, onları bulundukları 

olumsuz şartlardan kurtarmayı ibadet saymaktadır.596 

7. Değerlendirme 

7.1. İslâm Hukuku Açısından 

İslâm hukuku literatürü, fitne kavramını genellikle tefsir, hadis ve fıkıh disiplinleri 

üzerinden ele almış, birçok suç fitne ile ilişkilendirilmiştir. Ancak  İslâm hukukuna ait 

eserlerde, fitne müstakil bir suç kategorisi olarak düzenlenmemiştir. Günümüzde ise suç 

türlerinin çeşitlenmesi ve fitne yaratma amacı güden yeni suç türlerinin ortaya çıkması, 

fitnenin İslâm ceza hukukunda daha kapsamlı ve belirgin bir şekilde ele alınması ihtiyacını 

ortaya koymaktadır.  

Fitne kavramı, tarihsel bağlamda daha çok sosyolojik bir olgu gibi görülse de, eyleme 

dönüştükten sonra fıkhın/hukukun kapsamına giren, aynı zamanda İslâm akaidi ve 

muamelatla ilintili oldukça girift ve karmaşık bir meseledir. İslâm hukukçuları, toplumsal 

barışı hedef alan, insanlar arasında nifak ve ayrılığa yol açan eylemleri “fitne” olarak  

nitelendirmelerine rağmen, eserlerinde fitneyi bağımsız bir suç olarak ele almamışlardır. 

Fitnenin soyut ve çok boyutlu bir kavram olması, onu hukukun somut suç kategorileri arasına 

yerleştirmeyi zorlaştırırken, hukukçuların bu duruşu, konunun hukukî bir çerçevede 

temellendirilmesini güçleştiren en önemli unsurlardan biridir.  

Fitne, özellikle toplumsal barışı ve birliği tehdit eden suçlar (irtidat, bağy, hırâbe) 

hakkında kullanılan bir kavramdır. Bu tür eylemler kamu yararını doğrudan tehdit ettiği için 

İslâm hukukunda ağır yaptırımlarla cezalandırılır. Günümüzde fitne, sosyal medya ve 

dezenformasyon, siyasi manipülasyonlar, ekonomik krizler ve diğer toplumsal sorunlarla da 

ilişkilendirilebilir hale gelmiştir.  

 
595 Emrullah Fatiş, “Fakirlik Problemi Üzerine Sosyal ve İtikadî Yaklaşımlar”, Düşünce – Yorum Sosyal 

Bilimler Araştırma Dergisi Hikmet Yurdu, 12/24 (Temmuz – Aralık 2019), 135-136. 
596 Fatiş, “Fakirlik Problemi Üzerine Sosyal ve İtikadî Yaklaşımlar”, 148. 



97  

İslâm ceza hukukunda fitnenin suç olarak ele alınması, modern yorumlarla bir çok 

sorunun çözümüne yardımcı olacaktır. Ancak fitnenin kavramsal olarak sınırlarının net bir 

şekilde çizilmesi, somut ve soyut suçlarda fitneye karşılık gelen eylemlerin belirlenmesi, en 

önemlisi de bir eylemin ceza hukukunda fitne olarak ele alınmasını gerektirecek unsurların 

tespit edilmesi, fitnenin ceza hukukunda “suç” olarak yer almasının gerekli koşulları 

arasındadır.  

Şer‘i hükümlerin maslahat eksenli oluşu ve ilkesel olarak hukukî esnekliğe sahip 

bulunması, toplumda gerçekleşebilecek her türlü fitne ve kaos hakkında hukukçulara ictihad 

yetkisi vermektedir. Bu yetki dahilinde cezalar, somut şartlara uyarlanarak hayata 

geçirilmektedir.597 Dolayısıyla toplumda kaos çıkarmaya çalışan kimseler  hakkında 

verilecek cezalar, kamu otoritesinin belirlediği sınırlar dahilinde kalmak zorundadır.   

Mal müsaderesi, tazminat cezaları, hapis cezası, vatandaşlıktan çıkarma ve (yasalar 

müsaade ediyorsa) idam cezası, fitne çıkaran kimseler hakkında öngörülen cezalar 

arasındadır. Cezaların belirlenmesinde, fitnenin türü, hedef aldığı toplumsal kitle ve etkileri 

dikkate alınması gereken hususlardandır.598  

7.2. Pozitif Hukuk Açısından 

Fitneye ilişkin eylemler, günümüz ceza hukukuna konu olan birçok suç çeşidiyle 

aynilik arzetmektedir. Halkı kin ve düşmanlığa tahrik ve aşağılama, dezenformasyon ve 

halkı yanıltıcı bilgiyi alenen yayma suçu, casusluk, istismar, teşhircilik, nitelikli 

dolandırıcılık, yasal düzene baş kaldırı, illegal örgütlere katılma, soykırım gibi sosyal hayatı 

tehdit eden ve kamu barışına yönelik işlenen suçlar, pozitif hukukta da çeşitli müeyyidelerle 

cezalandırılmaktadır. 

Bu cezalar tıpkı ta‘zîrde olduğu gibi dönemin şartlarına, suçun işleniş türüne göre 

maddi ve manevi yaptırımlar içermektedir. Uyarı ve kınama, para cezası, hapis, tazminat, 

mali müsadere, itlaf, işten el çektirme veya zorla çalıştırma, memuriyet yasağı, hapis, 

vatandaşlıktan çıkarma verilen cezalar arasında gösterilebilir.599  

 
597 İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm, 44; Ûdeh, et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî, 1/112; Salman, “Sosyal 

Değişme Ekseninde İslâm Hukuku”, 83. 
598 Ali Bardakoğlu, “Hapis”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16/56. 
599 İbn Teymiyye, el-Hisbe fi’l-İslâm, 52-53; Nesefî, Kenzü’d-Dekaik, 2/121. 



98  

Örneğin sırf halk arasında endişe, korku veya panik yaratmak saikiyle, ülkenin iç ve 

dış güvenliği, kamu düzeni ve genel sağlığı ile ilgili gerçeğe aykırı bir bilgiyi, kamu barışını 

bozmaya elverişli şekilde alenen yayan kimse, bir yıldan üç yıla kadar hapis cezasıyla 

cezalandırılır.600 Üretimi, bulundurulması, kullanılması, taşınması, alım ve satımı suç 

oluşturan eşya müsadere edilir.601 Kara para aklama, uyuşturucu madde kullanımı ve ticareti, 

dolandırıcılık, kaçakçılık,  ihaleye fesat karıştırma gibi ekonomik çıkar elde etme amacıyla 

işlenen suçlara karşı kazanç müsaderesi uygulanır.602 Eşya müsaderesinde ise; suçun 

işlenmesinde kullanılmak üzere hazırlanan eşya, kamu güvenliği, kamu sağlığı veya genel 

ahlâk açısından tehlikeli olması durumunda müsadere edilir şeklinde hükme bağlanmıştır.603  

Anayasa’nın 167. maddesinde “devlet, para, kredi, sermaye, mal ve hizmet 

piyasalarının sağlıklı ve düzenli işlemelerini sağlayıcı ve geliştirici tedbirleri alır” denilerek, 

devletin piyasaların sağlıklı ve düzenli işleyişinin sağlanmasında yükümlülüğünün olduğu 

belirtilmiştir. Ekonomik dezenformasyona ilişkin hükümler 765 sayılı mülga TCK’da ve 

özel kanunlarda yer almaktadır.604  

Ülkemizde bir dönem yürürlükte olan ölüm cezası, özellikle terör faaliyetleri ve 

anayasal düzene karşı işlenen suçlar gibi toplumda ciddi fitneye yol açan fiillerde 

uygulanmıştır. Ancak ölüm cezasının kaldırılmasının ardından bu tür suçlar için öngörülen 

cezalar, kanunî düzenlemelerle ağırlaştırılmış ve  müebbet hapis cezasına varan 

müeyyidelerle karşılık bulmuştur.605 Fitne oluşturan suçlar bağlamında, bu tür cezai 

düzenlemeler, devletin anayasal düzeni ve toplumsal barışı koruma sorumluluğunun bir 

yansıması olarak değerlendirilmelidir.  

 
600 Oymak, “Kamuoyunda Dezenfornasyon Yasası Olarak Bilinen, 7418 Sayılı “Basın Kanunu İle Bazı 

Kanunlarda Değişiklik Yapılmasına Dair Kanun’’ un Getirdikleri”, 507. 
601 Necati Meran, Yeni Türk Ceza Kanunu (Ankara: Seçkin Yayıncılık, 2007), 279. 
602 Meran, Yeni Türk Ceza Kanunu, 291. 
603 Meran, Yeni Türk Ceza Kanunu, 278. 
604 Berke Celil Aktaş, Karşılaştırmalı Hukuk Düzenlemeleri Işığında İnternet Üzerinden Gerçekleştirilen 

Dezenformasyon Fiillerinin Ceza Hukuku Açısından Değerlendirilmesi, Bahçeşehir Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Bilişim Hukuku Yüksek Lisans Programı  Yl Tezi, İstanbul 2023. 
605 Türk Ceza Kanunu (TCK), Resmi Gazete 25611 (12/10/2024), Kanun No. 5237, md. 47/1. 



99  

SONUÇ 

Kur’an ve sünnette fitneye dair ortaya konulan uyarılar, bu kavramın sadece teolojik 

değil, aynı zamanda ahlakî ve hukukî bir sorun olduğunu ortaya koymaktadır. İslâm 

hukukuna ait klasik kaynaklarda belirlenen cezalar, genel olarak somut suçları 

kapsamaktadır. Bu doğrultuda, cezalandırılabilir eylemler fiziki olarak kanıtlanabilir somut 

suçlar üzerinden şekillendirilmiştir. Fitnenin, soyut ve çok boyutlu bir kavram olması 

sebebiyle, yalnızca belli bir suça yönelik eylemden ibaret görülmemiş; toplumsal, dinî ve 

siyasî hayatı tehdit eden geniş kapsamlı bir olgu olarak değerlendirilmiştir. Bu durum, 

fitnenin klasik hukuk kaynaklarındaki suç kategorileriyle  doğrudan ilişkilendirilmesini 

zorlaştırsa da çağdaş hukukçular tarafından fitneye daha geniş bir perspektifle 

yaklaşılmasına ve bir suç olarak ele alınmasına mani değildir.  

İslâm hukuk sistemi, kamu düzeninin sağlanmasından bireysel hakların korunmasına 

kadar geniş bir çerçevede hükümler sunmaktadır. Özellikle ticaret hukuku, ceza hukuku, aile 

hukuku, kamu hukuku ve devletler arası hukuk gibi çeşitli alanlarda kapsamlı düzenlemeler 

içerir. Geniş bir perspektife ve zaman ile mekan sınırlarını aşan bir anlayışla toplumsal 

sorunlara çözüm üretebilme kapasitesine  sahip olan bir hukukun, çağdaş dünyanın karşı 

karşıya olduğu problemlere karşı yetersiz ve kayıtsız kalması düşünülemez.  

İslâm hukukunun bu geniş kapsamlı yapısı, yalnızca bireysel hakların korunmasını 

değil, aynı zamanda kamu düzenini tehdit eden unsurların bertaraf edilmesini de 

hedeflemektedir.  Özellikle kamu güvenliği ve devletin bekasına yönelik tehditlerin 

engellenmesi amacıyla, fitneye dair hukukî tedbirlerin alınması kaçınılmazdır. Bu bağlamda, 

Hz. Peygamber’in “İnsanlar zâlimi ve zulmünü görüp de onu zulümden el çektirmezlerse, 

Allah’ın onların hepsinin başına bir ceza indirmesi çok yakındır”606  hadisi konunun hukukî 

mecrada tartışılmasına referans oluşturmaktadır.  

İslâm ceza hukukunda fitneye yönelik yaptırımların belirlenmesi, hukukî düzenin 

sağlıklı işleyişi için büyük önem taşımaktadır. Bununla beraber fitnenin suç teşkil eden 

boyutları,  suçu özendirme, suça teşvik etme ve suça yönlendirme, toplumun belli bir 

kesimini aşağılama, kamuoyunu aldatma, halkı kin ve düşmanlığa tahrik etme, kamu 

güvenliğini tehlikeye atma, suç örgütü kurma, devletin birlik ve güvenliğine karşı tehdit 

 
606Tirmizî, “Fiten”, 8 (No. 2168).  



100  

oluşturma gibi pozitif hukukta yer alan suçların İslâm ceza hukukunda özel olarak 

incelenmesi ve fitnenin bu bağlamda müstakil bir suç olarak İslâm hukukunda hakettiği yeri 

alması, hukukun temel amaçları ve toplumun maslahatıyla örtüşmektedir. 

Hadis literatürüne bakıldığında,  Hz. Peygamber’in fitneyi geniş bir çerçevede, 

kıyamete kadar sürecek toplumsal tüm kaotik hadiselerin kaynağı ve sebebi olarak aktardığı 

görülmektedir. Bu hadislerde fitneye karşı bireysel ve ahlaki bir duruş sergilenmesi gerektiği 

düşüncesi öne çıkmış olsa da, bu çalışmada fitnenin aynı zamanda hukuki bir mücadeleyi 

gerektiren bir olgu olduğu savunulmuş, fitnenin İslâm hukukunda detaylı bir şekilde ele 

alınması ve ceza hukukunda yer alan suç kategorileri arasına girmesi gerektiği üzerinde 

durulmuştur. Zira fitne, bireysel eylemlerden ziyade, toplumsal ve dinî hayata yönelik ciddi 

tehditler içermekte, bu nedenle hukukî açıdan somutlaştırılması gereken bir olgu olarak 

ortaya çıkmaktadır.  

Bu doğrultuda, fitnenin hukuki bir suç olarak tanımlanması, İslâm ceza hukukunun 

toplumsal adaleti sağlamadaki fonksiyonunu güçlendirecek ve İslâm hukukunun dinamik ve 

evrensel yapısına katkı sağlayacaktır. Özellikle fitneye dair hadislerde yer alan uyarılar, 

fitneye karşı alınacak önlemlerin önemini ortaya koymaktadır. Bu durumu, hukukî 

tedbirlerin arttırılması gerektiği konusunda birer ikaz olarak değerlendirerek, fitneye karşı 

geliştirilecek hukukî düzenlemeleri arttırmak toplumsal bütünlüğün sağlanmasına hizmet 

edecektir.  

Fitne ve ilgili suçların kaynağını belirlemek, fitne içeren eylemlerin gerçekleşmesine 

karşı önleyici tedbirlerin alınmasına katkıda bulunacaktır. Zira eyleme geçen bir suçun 

cezalandırılması ne kadar önemliyse, suçun gerçekleşmesine sebep olan unsurların 

belirlenmesi ve fitneye sebep olan kimselerin bertaraf edilmesi de hem özel hukukun hem 

de kamu hukukunun korunmasında  aynı derecede önemlidir.    

Sonuç olarak bu çalışma, fitne olgusunun İslâm ceza hukukunda yalnızca dinî 

metinlerde yer alan soyut bir kavram olarak kalmayıp, toplumu tehdit eden suçlarla ilişkili 

olarak ele alınması gerektiği tezini savunmaktadır. İslâm hukuku alanında bu olguya yönelik 

geliştirilecek cezaî müeyyidelerin bireysel ve toplumsal güvenliğin sağlanması konusunda 

etkin olacağı düşünülmektedir.  

Bu doğrultuda gelecekteki araştırmaların, fitne ve toplumsal suçlar arasındaki 

bağlantıyı daha derinlemesine incelemesi ve İslâm hukukunun çağdaş problemlere yönelik 



101  

çözüm önerileri üretmesi bu çalışmanın devamı niteliğinde literatüre değerli bir katkı 

sağlayacaktır.  

  



102  

KAYNAKÇA 

Akpınar, M. Raşit. “İslâm Hukuku Açısından Sosyal Medya”. Süleyman Demirel 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 3/28 (Ekim 2017), 493 – 509. 

Aktaş, Berke Celil. Karşılaştırmalı Hukuk Düzenlemeleri Işığında İnternet Üzerinden 

Gerçekleştirilen Dezenformasyon Fiillerinin Ceza Hukuku Açısından 

Değerlendirilmesi. İstanbul: Bahçeşehir Üniversitesi,  Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2023. file:///C:/Users/casper/Downloads/829001%20(1).pdf 

Aktürk, Veysel. Hz. Peygamber Döneminde Öldürülmeleri Emredilenler ve  Öldürülme 

Nedenleri. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2009. file:///C:/Users/casper/Downloads/235012.pdf 

Apaydın, H. Yunus.  “Siyaset”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/294-299. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009.   

Apaydın, H. Yunus. “Siyaset-i Şer‘iyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

37/299-304. İstanbul: TDV Ansiklopedisi, 2009. 

Arslan, İlhan. “İslâm Devleti’nin İstiklal ve İstikbalini Tehdit Eden Şairlere Karşı Hz. 

Peygamber’in Tavrı”. Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Akademik Siyer Dergisi 2 (Haziran 2020), 119-130. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1171281 

Askalânî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-. Fethu’l-bârî bi-şerhi 

Sahîhi’l-Buhârî. Riyad: y.y., 1421/2001. 

Avvâ, Muhammed Selim. Fî Usûli’n-Nizâmi’l-Cinâiyyi’l-İslâmî. Kahire: Dârü’l-Meârif, 

1983. 

Aydın, Mahmut. “Dinsel Şiddetin Meşrulaştırıcı Unsuru Olarak Hakikat Tekelciliği” 

Diyanet Dergi Erişim 20 Haziran 2024. 

https://dergi.diyanet.gov.tr/makaledetay.php?ID=3973 

Ayhan, Bayram. “Kur’ân’ın Sosyal Medya Sorumluluğu Bağlamında Yorumlanabilecek 

Müdahaleleri”. Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/2 (Aralık 

2021), 435-456. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2023819 

Aynî, Ebû Muhammed (Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el. 
Umdetü’l-kârî fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l İlmiye, 1321-2001. 

Aynî, Ebû Muhammed (Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el. 

Minhatü’s-sülûk fî şerhi Tuhfeti’l-mülûk. Katar: Vizaretü'l-Evkaf ve'ş-Şuuni'l-

İslamiyye, 1468/2006. 

Aytekin, Mehmet Ali (ed.).  İrtidat Cezasına İlişkin Klasik ve Modern Görüşlerin 

Değerlendirilmesi. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2021. 

Azarkan, Ezeli. “Uluslararası Hukukta İnsanlığa Karşı Suçlar”.  Ankara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi 52/3 (Ağustos 2003), 275-297. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1171281
https://dergi.diyanet.gov.tr/makaledetay.php?ID=3973
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2023819


103  

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/628950 

Baloğlu, Adnan Bülent. Irkçılık. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 2. Basım, 

2017. 

Baloğlu, Adnan Bülent. Post Modern Çağda Kadim Sorular. Ankara: T.C. Diyanet İşleri 

Başkanlığı, 2. Basım, 2022. 

Bardakoğlu, Ali. “Eşkıya”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11/463-466. İstanbul: 

TDV Yayınları,  1995. 

Başoğlu, Tuncay. “Ta‘zîr”. Türkiye Diyanet Vakfı  İslâm Ansiklopedisi. 40/198-202. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2011.  https://islamansiklopedisi.org.tr/tazir 

Bayraktar, Köksal. Siyasal Suç. İstanbul: Fakülteler Matbaası, 1982. 

Behnesî, Ahmed Fethî. el-Ukube fi'l-fıkhi'l-İslâmî. Dımeşk: Dârü’ş-Şurûk, 1403/1983. 

Berki, Ali Himmet. Hukuk Mantığı ve Tefsir. Ankara: Ankara Açık Ceza İnfaz Kurumu İş 

Yurdu Müdürlüğü Matbaası, 2018. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî. Ahkâmü’l-Kurʾân. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

1439/2018.  

Bilmen, Ömer Nasuhi. Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kâmusu. 3. Cild. İstanbul: 

Bilmen Yayınevi, 1985. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. “İslâm Hukukunda Manevi Zararların Tazmini”. İstanbul 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası 6/4 (1940), 798-812. 

Bingöl, Abdülkerim. “Kur’an’a Göre Ötekiler”. Muş Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi 6/3 (Nisan 2018), 319–332. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/anemon/issue/36489/364963 

Bingöl, Abdülkerim. “Kur’an’ın Milliyetçiliğe Yaklaşımı”. Muş Alparslan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi 5/3 (Kasım 2017), 879 – 987. 

https://dergipark.org.tr/en/pub/anemon/article/297644 

Boynukalın, Ertuğrul. “Makâsıdü’ş-Şeri‘â”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

27/423-42. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/makasidus-seria 

Boynukalın, Mehmet. “Sövme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/ 397-398. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. https://islamansiklopedisi.org.tr/sovme 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Câmiu’s-Sahîh. Dımeşk: 

Dâru’l-İbni Kesîr, 1. Basım, 2002-1423. 

Canan, İbrahim. Âhir zaman Fitnesi ve Anarşi. İstanbul: Türdav Yayınları, 1982. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî. Ahkâmü’l-Kurʾân. İstanbul: Darü'l-Hilafeti’l-

Aliyye, 1917/1920. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tazir
https://dergipark.org.tr/tr/pub/anemon/issue/36489/364963
https://dergipark.org.tr/en/pub/anemon/article/297644
https://islamansiklopedisi.org.tr/makasidus-seria


104  

Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-. Tâcü’l-luğa. Mısır: Dâru’l-Kitâbi’l Arabî, ts. 

Cevziyye, İbn Kayyim el. et-Turuku’l-hükmiyye. nşr. Muhammed Hâmid el-Fıkî. Beyrut: 

Darü'l-Risaletu'n-Naşirun, 1953. 

Cevziyye, İbn Kayyim. Zâdü’l-meʿâd fî hedyi hayri’l-ʿibâd. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

2009.  

Çağrıcı, Mustafa. “Cehalet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/218. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. https://islamansiklopedisi.org.tr/cehalet 

Çağrıcı, Mustafa. “Fitne”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/156-159. İstabul: 

TDV Yayınları, 1996. https://islamansiklopedisi.org.tr/fitne 

Çelebi, İlyas. “İslâm Kaynaklarında Fiten, Melahim ve Herc İnançları”. Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12 (Ocak 2014), 151-196. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/162570 

Çelik, Hüseyin. “Kur’an’da Savaşla İlgili Getirilen Düzenlemeler”. Manas Sosyal 

Araştırmalar Dergisi 6/3 (Temmuz 2017), 1624-7215. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/577864 

Çeliker, Hüseyin. İslâm Hukukunda Yargı Bağımsızlığı. 1. Baskı. İstanbul: Hâcegân 

Akademi Kitaplığı, 2005. 

Çınar, Fatih. “Makâsıd İçtihad İlişkisi Üzerine Bir Değerlendirme”. Hitit İlahiyat Dergisi 

20/1 (Haziran 2021), 323-352. 

Çoban, Ebru. “Uluslararası Hukukta Soykırım Suçu ve Suça Zemin Hazırlayan Toplumsal 

Yapılar: Ruanda Örneği”, Uluslararası İlişkiler Akademik Dergi 5/17 (Bahar 2008), 

47-72. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/539809 

Çömlekçi, Mehmet Fatih. “Sosyal Medyada Dezenformasyon Ve Haber Doğrulama 

Platformlarının Pratikleri”. Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik 

Dergisi (e-GİFDER) 7/3 (Nisan 2019), 1549-1563. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/904253 

Çuhadar, Cengiz. “Anarşizm Düşüncesindeki Farklılıklar”. Dini Araştırmalar Dergisi 16/43 

(Aralık 2013), 105 – 122. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/52146 

Çuhadar, Cengiz. “Tarihi Süreç İçerisinde Felsefi Bir Kavram Olarak Anarşizm”. Dini 

Araştırmalar 10 (Eylül-Aralık 2007), 75-89. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/52006 

Değirmenci, Olgun. “Uluslararsı Ceza Mahkemelerinin Kararları Işığında Mukayeseli 

Hukukta Ve Türk Hukukunda Soykırım Suçu (TCK md. 76)”. Türkiye Barolar 

Birliği Dergisi 70 (2007), 50-111. 

Deniz, Abdülbaki. “Siyasî ve Sosyal  İhtilafların Oluşmasında Te’vîl Olgusu”. Ağrı İslâmi 

İlimler Dergisi 6 (Haziran 2020), 105-136. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/agiid/issue/55326/721955 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/162570
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/577864
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/539809
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/904253
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/52146
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/52006
https://dergipark.org.tr/tr/pub/agiid/issue/55326/721955


105  

Devellioğlu, Ferit. Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Sözlük. Ankara: Aydın Yayınevi, 1978. 

Dönmez, İbrahim Kafi. “Maslahat”. Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 28/79-94. 

Ankara: TDV Yayınları, 2003. https://islamansiklopedisi.org.tr/maslahath 

Dündar, Mahmut. “İslâm’ın Irkçılık Karşısındaki Tutumu ve Kardeşlik Eğitimi”. Sosyal 

Bilimler Dergisi 12 (Ağustos 2017), 276-283. 

Ebû Dâvûd Süleymân b. eş-Eş’as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. es-Sünen. Riyad: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-Şâtıbî el-Gırnâtî. el-Muvâfakat. 5 

Cild. Suud: Daru İbn Affan, 1417/1997. 

Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî el-Meâfirî el-Basrî 

el-Mısrî. es-Sîretü’n-nebeviyye. Beyrut: Daru İbn Hazm, 430-2009. 

Ebû Ya‘lâ el-Ferrâ’,  Muhammed b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Halef. el-Emr bi’l-maʿrûf 

ve’n-nehy ʿani’l-münker. Medine: Mektebetü’l-Ulum ve’l-Hikem, ts. 

Ebû Ya‘lâ el-Ferrâ’, Muhammed b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Halef. el-Ahkâmü’s-

sultâniyye.  Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 2000. 

Ebû Yûsuf, Ya‘kub b. İbrâhîm b. Habîb b. Sa‘d el-Kûfî. Kitâbü’l-Harâc. İstanbul: el-

Mektebetü'l-Ezheriyye li't-Türas, ts.  

Ebû Zehra, Muhammed. el-Cerîme ve’l-Ukûbe fi’l-Fıkhi’l-İslâmî. Kahire: Dâru’l- Fikri’l-

Arabî, 1998. 

Ebü’l-A‘lâ el-Mevdûdî. İslâm’da Hükümet. çev. Ali Genceli. Ankara: Hilal Yayınları, 1990. 

Erdal, Mesut. “Kur’an’da Fitne Kavramı Üzerine Düşünceler”.  Dicle Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 1 (1999), 221-230. 

Erdoğan, Mehmet. İslâm Hukukunda Ahkâmın Değişmesi. İstanbul: İfav Yayınları, 2011. 

Erdoğan, Suat. “Gayri Müslimlerin Hz. Peygamber’e Karşı İşledikleri Hakaret Suçu ve 

Cezası”. Bilimname Dergisi 51 (Nisan 2024), 485/513. 

Ersoy, Seyde. İslâm Hukukunda Terörle İlgili Suçlar ve Cezaları. Sütçü  İmam Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri, Yl Tezi, Eylül 2017.  

Erturhan, Sabri. İslâm Ceza Hukuku Etrafındaki Tartışmalar. İstanbul: Rağbet Yayınları, 

2008. 

Eryılmaz, Hasan. “Sosyal Medya Ahlakı”. Tevilat 2/1 (2021), 133-139. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/1848662 

Fatiş, Emrullah. “Fakirlik Problemi Üzerine Sosyal ve İtikadî Yaklaşımlar”. Düşünce – 

Yorum Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi Hikmet Yurdu. 12/24 (Temmuz – Aralık 

2019), 129-153. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D03434/2019_24/2019_24_FATISE.pdf 

https://islamansiklopedisi.org.tr/maslahat


106  

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed el-. el-Kâmûsü’l-

muhît.  Dımeşk: Müessesetü’r-Risâle, 1998. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed. el-Müstasfâ. 2 Cild. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2010. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed. İhyâ’ü ʿulûmi’d-dîn.. trc. Ahmet Serdaroğlu. İstanbul: 

Bedir Yayınevi, ts. 

Gökmen, Hasan. “Hollandalı Politikacı Geert Wilders’ın “Fitna” Filmi Çerçevesinde Bir 

Algı ve İmaj Olarak İslâmofobi”.  ANTAKİYAT/Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (Kasım 2018), 84-98. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/587655 

Günaydın,  Barış. İnternet Yayıncılığı ve İfade Özgürlüğü. Ankara: Adalet Yayınevi, 2. 

Basım, 2010. 

Gündüz, Şinasi. “Misyonerlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 30/193-199. 

Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Gürbüz, Hatice. Gayb Ve Fiten Hadisleri Çerçevesinde Medine-i Münevvere. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Hamdan, Muhammed Nur. “İslâm Hukukunda Irkçılık Suçu”. Düzce İlahiyat Dergisi 7/2 

(Aralık 2023),168-197. 

Hilâlî, Ebû Muhammed Süfyân b. Uyeyne b. Meymûn el-. Tefsîru Süfyân b. ʿ Uyeyne. Riyad: 

el-Mektebetü’l İslâmî, 403-1983. 

İbn Abdisselâm, Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz. Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-

enâm. 7 Cild. Beyrut: Dârü’l Kütübi’l-İlmiyye, 1414/1991. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkî. Reddü’l Muhtâr 

Ale’d-Dürri’l-Muhtâr. 6 Cilt. Beyrut: Darü’l-Fikr, 1386/1976. 

İbn Arabî, Ebû Bekr Muhammed b. Abdillah. Ahkâmü’l-Kurʾân. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, ts. 

İbn Âşur, Muhammed Tâhir. Mekâsıdü’ş-şeriati’l-İslâmî. Kahire: Dârü’l-Kitabi’l-Mısrî, 

2011. 

İbn Cüzey, Ebü’l-Kasım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kelbî el-Gırnâtî. el-

Kavânînü’l-fıkhiyye. Beyrut: Dârü’l-kalem, ts. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî. 12 Cild. el-Muhallâ 

bi’l-âssâr fî şerhi’l-Mücellâ bi’l-ihtisâr. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1408/1988. 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed. es-Sîretü’n-nebeviyye ve ahbârü’l-hulefâ. 2 Cilt. 

Beyrut: el-Kütübü’s-Sakafiyye, 1407/1987. 

İbn Hişam, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik. es-Sîretü’n-nebeviyye. thk. Mustafa 

Sekka vd. Beyrut: Dârü’l-Marife, ts.  

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/587655


107  

İbn Hümâm, Mevlâna Şeyh Nizam. el-Fetâva’l-Hindiyye. Beyrut: Dârü’l Kütübi’l İlmiyye, 

1421/2000. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ. el-Bidâye ve’n-Nihâye. Beyrut: Mektebetü’l Meârif, 1410/1990. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ. Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿazîm. Kahire: y.y., 1421/2000. 

İbn Kudâme el-Makdisî, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullah b. Ahmed b. 

Muhammed b. Kudâme el-Cemâîlî. el-Muğnî. 8. Cild. Riyâd: Mektebetür-Riyadi'l-

Hadise, 1401/1981. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî. Sünen. 2 Cilt. Beyrut: Dâr 

İhyâ el-Kutubi’l-Arabiyya, 1975/1395. 

İnce, İrfan. “Ridde”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/88-91. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2008. https://islamansiklopedisi.org.tr/ridde#1 

İsfahânî, Ebû’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb. el-Müfredât fî 

garîbi’l-Kurʾân. Beyrut: Dârü’l-Kalem, 1412/1961. 

İşler, Emrullah. “Fitne Katilden Beter Mi?”. İslâmiyat Dergisi 2/2 (Haziran 1999), 137-153. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D01910/1999_2/1999_2_ISLERE.pdf 

Kadî İyâz, Ebü’l- Mûsâ el-Yahsubî. eş-Şifâʾ bi-taʿrîfi hukuki (fî şerefi)’l-Mustafâ. 2. Cilt. 

Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1988. 

Kallek, Cengiz. “Casus”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/163-166. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. https://islamansiklopedisi.org.tr/casus 

Kallek, Cengiz. “Hisbe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/143-145. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1998. 

https://cdn2.islamansiklopedisi.org.tr/dosya/18/C18023663.pdf 

Kara, Hasan Rahmi. Mâlikî Hukukçusu İbn Ferhûn’da Siyâset-i Şer‘iyye Nazariyesi. İzmir: 

Katip Çelebi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022. 

Karadâvî, Yûsuf. Fıkhü’z-Zekat. 2 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1393-1973. 

Karadâvî, Yûsuf. Müşkilâtü’l-Fakr ve Keyfe Âlecehâ el-İslâm. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

406-1985. 

Karadâvî, Yûsuf. Dirâsetü fi-Fıkhî Mekâsıdî’ş-Şeria. Kahire: Dârü’ş-Şuruk, 2006. 

Karaman, Hayreddin - Özdemir, Ahmet. Fıkhî Bilgi ve İlkeler Işığında Eşya ve Şahsın 

Hukuku. İstanbul: Kitabî Yayıncılık, 2019. 

Karaman, Hayreddin vd., Kur'an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. 1. Cilt. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2003. 

Karaman, Hayreddin. İslâm Hukukunda İçtihad. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 3. Basım, 1985. 

Karaman, Hayreddin. Modern Problemler Karşıssında İslâm Hukuku. İstanbul: İrfan 

https://isamveri.org/pdfdrg/D01910/1999_2/1999_2_ISLERE.pdf
https://islamansiklopedisi.org.tr/casus


108  

Matbaası, 1972. 

Karaman, Hayreddin. Mukayeseli İslâm Hukuku. 3. Cilt. İstanbul: İz Yayınları, 2006. 

Karamanlı, Ali İhsan Sait. Kur’an ve Modern Hukuk. İzmir: Işık Yayınları, 2014. 

Karataş, Ali. “Kur’ân’da Çokanlamlı Kelimelerde Anlamın Tayini Meselesi -Savaş Ayetleri 

Bağlamında Fitne Kavramı Örneği”.  Marife 13/1 (Nisan 2013), 67-87. 

http://marife.org/tr/download/article-file/493677 

Karimi, Hasibe Erdoğan. “Nesefî Tefsiri’nde Fitne Kavramı”. Akademik Tarih ve Düşünce 

Dergisi 11/3 (2024), 1485-1509. https://dergipark.org.tr/en/download/article-

file/3550202 

Kâsânî, Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el-. Bedâ’iʿu’s-sanâ’i fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ. 

Beyrut: Darü’l Kitabil Arabiyye, 1402/1982. 

Kaya, Remzi. “Kur’an Ayetleri Işığında Terör ve Çözüm Önerileri”. Uludağ Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi 17/2 (Haziran 2008), 1-34. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/13483/162873 

Keleş, Yunus. Fesad’üz-zamanın (Dini Hassasiyetlerin Azalmasının) Ahkamın Değişmesine 

Etkisi, Doktora Tezi, Temmuz 2013 Kayseri. 

Kılıç, Remzi. “Misyonerlik ve Türkiyeye Yönelik Misyonerlik Faaliyetleri”. Türklük Birimi 

Araştırmaları Dergisi  19 (Şubat 2006), 327-342. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tubar/issue/16960/177106 

Kılıç, Ünal-Acar, Nihal. “Algılanan İslâmofobi Ölçeğinin Türkçeye Uyarlanması, Geçerlilik 

ve Güvenilirlik Çalışması”. Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 12 (Eylül 

2021), 175-198. 

Kudûrî, Ebî Bekr Muhammed b. Ahmed. el-Muhtasar. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1418/1997.  

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-. el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-

Kurʾân. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2006. 

Kutluer, İlhan. “Fesad”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/421-422. İstabul: 

Ankara: TDV Yayınları, 1995. 

Küçük, Ali Haydar Efendi. Dürerü’l-hükkâm şerhu Mecelleti’l-ahkâm. 2 Cilt. İstanbul: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2020. 

Kürkçü, Saffet-Erendor, Mehmet Emin. “İnternet ve Sosyal Medyada Terör Eylemleri: PKK 

Örneği”. Terörizm ve Radikalleşme Araştırmaları Dergisi 1/2 (Haziran 2022), 367-

396. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-. Teʾvîlâtü’l-Kurʾân. 

İstanbul: Mizan Yayınevi, 2005. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-. Ahkâmü’s-sultâniyye. 

http://marife.org/tr/download/article-file/493677
https://dergipark.org.tr/tr/pub/uluifd/issue/13483/162873
https://dergipark.org.tr/tr/pub/tubar/issue/16960/177106


109  

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ilmiyye, ts. 

Meran, Necati. Yeni Türk Ceza Kanunu. Ankara: Seçkin Yayıncılık, 2007. 

Merginânî, Ebü’l-Hasen Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl el-Fergânî el-. el-Hidâye. 

Pakistan: İdaretü'l-Kur'an ve'l-Ulumi'l-İslâmiyye, 1416.   

Mervezî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Nasr b. Yahyâ el-. İhtilâfü’l-fukahâ. Beyrut: Ezvaü’s-

Salef, 1420. 

Münzirî, Ebû Muhammed Zekiyyüddîn Abdülazîm b. Abdilkavî b. Abdillâh el-. Muhtasaru 

Süneni Ebî Dâvûd. Katar: el-İdâratü’l Ammeti’l-Evkaf, 1442/2021. 

Müsennâ, Ebû Ubeyde Ma‘mer. Mecâzü’l-Kurʾân. Kahire: El-Hanci Kütüphanesi, 1381. 

Müslim b. Haccac, Ebü’l-Hüseyn el-Kuşeyri en-Nîşâburî. el-Câmiu’s-Sahîh. Riyad: Daru't-

Tayyibe 1. Basım, 1470/2006. 

Müzenî, Ebû İbrâhîm İsmâîl b. Yahyâ b. İsmâîl el-. Muhtasari’l-Müzenî. Beyrut: Darü'l-fikr, 

2. Basım, 1403/1983. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî. es-Sünen. 9 Cild. b.y.: Dâru Risalet-i 

Alemiyye, 1439/2018. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd en-. Kenzü’d-Dekaik. 

Pakistan: Mektebü’l Büşra, 1331/2010. 

Nizâmülmülk, Ebû Alî Kıvâmüddîn (Gıyâsüddevle, Şemsülmille) Hasen b. Alî b. İshâk et-

Tûsî. Siyâsetnâme. Katar: Dârü’s-Sekafe, 1407. 

Onay, İsa. “Toplumsal Şiddet Bağlamında Fiten Hadislerine İlişkin Bir Değerlendirme”. 

Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/17 (Ocak 2020), 29–63. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/932909 

Orhan, Fatih. “Cihad Kavramı Üzerinden İslâm’a Sürülmek İstenen Leke: “Terör”. 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/2 (Kasım 2015), 89–113. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/46845 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/932909
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/46845


110  

Orhan, Fatih. “İslâm Hukuku ve Türk Hukukunda Siyasi Suç Kavramı”. Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi 11/58 (Ağustos 2018), 866-878. 
https://www.sosyalarastirmalar.com/articles/the-concept-of-political-crime-in-islamic-law-

and-turkish-law.pdf 

Osmanoğlu, Bilal-Kıdıl, Fahrettin. “Türk Ceza Hukukunda Terör Örgütü ve Terör Suçu 

Kavramları Üzerine Bir İnceleme”.  Dokuz Eylül Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Dergisi 21/2 (2019), 1141-1177. https://hukuk.deu.edu.tr/wp-

content/uploads/2019/09/BILAL-OSMANOGLU-FAHRETTIN-KIDIL.pdf 

Oymak, Hasan. “Kamuoyunda Dezenfornasyon Yasası Olarak Bilinen, 7418 Sayılı “Basın 

Kanunu İle Bazı Kanunlarda Değişiklik Yapılmasına Dair Kanun’’ un Getirdikleri”. 

Yeni Medya Hakemli, Uluslararası, E-Dergi 13 (Aralık 2022), 504 – 514. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2860682 

Özay, Murat. Gazzali’de Fesâdü'z-zaman Olgusu ve Hükümlere Etkisi. Isparta: Süleyman 

Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er- et-

Taberistânî. Mefâtîhu’l-ğayb. Beyrut: Darü’l-Fikr, 1401/1981. 

Rüveyfiî, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-. 

Lisânü’l-Arab. 2. Cilt. Kahire: Daru’l-Meârif, 1119/1707. 

Sâbûnî, Muhammed Ali. Safvetü't Tefâsir.  2 Cilt. İstanbul: Yasin Yayınevi, 2010. 

Salman, Yüksel. “Sosyal Değişme Ekseninde İslâm Hukuku”. İslâm Hukuku Araştırmaları 

Dergisi 32 (2018), 71-103. 

Salman, Yüksel. İslâm Ceza Hukukunda Af . İstanbul: Ensar Neşriyat, 2021. 

Sâmî, Şemseddin. Kâmûs-ı Türkî. Dersaadet: Çağrı Yayınları, 1317. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed es-. Tuhfetü’l-fukahâ. 

3 Cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1983. 

Serahsî, Muḥammad İbn-Aḥmad as-. el-Mebsût. ed. Muhammed Hasan İsmail. 30 Cilt. 

Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 4. Basım, 1438/2017.  

Şa‘râvî, Muhammed Mütevellî eş-. 100 suʾâl ve cevâb fi’l-fıkhi’l-İslâmî. Kahire: 

Mektebetü’t-Türasi’l-İslâmî, 1423/2002. 

Şafak, Ali. “Bağy”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 4/451-452. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1991. https://islamansiklopedisi.org.tr/bagy 

Şafak, Ali. “Erş”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11/307-308. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1995. https://islamansiklopedisi.org.tr/ers 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. el-Üm. 5 Cild. Al-Mansura: Daru’l Vefa 

li’t-Tıbâa ve’n-Neşr ve’t-Tavziî, 1422-2001. 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. Ahkâmü’l-Kur’ân. 3 Cild. Suud: Dârü’l 

https://www.sosyalarastirmalar.com/articles/the-concept-of-political-crime-in-islamic-law-and-turkish-law.pdf
https://www.sosyalarastirmalar.com/articles/the-concept-of-political-crime-in-islamic-law-and-turkish-law.pdf
https://hukuk.deu.edu.tr/wp-content/uploads/2019/09/BILAL-OSMANOGLU-FAHRETTIN-KIDIL.pdf
https://hukuk.deu.edu.tr/wp-content/uploads/2019/09/BILAL-OSMANOGLU-FAHRETTIN-KIDIL.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2860682
https://islamansiklopedisi.org.tr/bagy


111  

Tedmüriyye, 1427/2006. 

Şâzilî, Seyyid b. Kutb b. İbrâhîm b. Hüseyn eş-. el-ʿAdâletü’l-ictimâʿiyye fi’l-İslâm. Beyrut: 

Darü’ş-şuruk, 1415/1995. 

Şâzilî, Seyyid b. Kutb b. İbrâhîm b. Hüseyn eş-. el-el-Müstakbel li-hâze’d-dîn. Beyrut: 

Darü’ş-şuruk, 2017.  

Şentürk, Recep - Canatan, Kadir. “Irkçılık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 19/ 

462-464. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. https://islamansiklopedisi.org.tr/irkcilik 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed es-San‘ânî el-Yemenî. Fethu’l- 

kadîr. Beyrut: Darü’l-Marife, 1428-2007. 

Şeybânî, Muhammed b. Hasan. el-Asl. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1433-2012. 

Şeybânî, Muhammed b. Hasan. el-Usûl. thk.  Muhammed Boynukalın. Katar: Awdaf, 

1433/2012. 

Şimşek, Murat. “Uluslararası Hukukta İnsanlığa Karşı Suçlar”. Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi 9/44 (Haziran 2016), 509-518. 

Şimşek, Murat. İslâm Hukukunda Bağlayıcılık Bakımından Hz. Peygamberin İçtihad Ve 

Tasarrufları. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010. 

Taberî, Ebû Caʿfer Muhammed b. Cerir b. Yezîd el-Âmilî. Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-

Kurʾân. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1310/1994. 

Takıyyüddîn, Ahmed b. Abdilhalîm b. Teymiyye. el-Hisbe fi’l-İslâm. Darü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, ts. 

Taş, Aydın. “Klasik Fıkıh Doktrininde Fitne Kavramının Kullanımı ve Ahkâma Etkisi: 

Serahsî Örneği”. Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/1 (2015), 1-33. 

https://isamveri.org/pdfdrg/D02042/2015_1/2015_1_TASA.pdf 

TCK, Türk Ceza Kanunu (Kanun No. 5237). Resmi Gazete 25611 (12/10/2024). Erişim 6 

Aralık 2024. 

https://mevzuat.gov.tr/anasayfa/MevzuatFihristDetayIframe?MevzuatTur=1&Mevz

uatNo=5237&MevzuatTertip=5 

Tekke, Aynur-Lale, Aybala. “Sosyal Medyada Etik, Bilgi Manipülasyonu ve Siber 

Güvenlik”. Akademik İncelemeler Dergisi 16/2 (Ekim 2021), 44-62. 

Tirmizî, Muhammed b. Îsâ b. Sevre. el-Câmiu’s-Sahîh. 4 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Garbi’l İslâmî, 

1. Basım, 1996. 

Topaloğlu, Bekir. “Fitne Üzerine”. Lale Kültür Sanat ve Medeniyet Dergisi 4 (Temmuz-

Aralık 2021), 2-8. 

Tuncay‚ Ertuğrul Gazi. “İslâm Hukukunda Sınırı Belirlenmemiş Cezalar”, İslâm Bilimleri 

Araştırmaları Dergisi 3 (2017), 82-99. 

https://www.islambilimleri.com/Makaleler/274962294_4.%20s%c4%b1n%c4%b1r

https://islamansiklopedisi.org.tr/irkcilik
https://isamveri.org/pdfdrg/D02042/2015_1/2015_1_TASA.pdf


112  

%c4%b1%20belirsiz%20cezalar.pdf 

Turabi, Selami. İfade Özgürlüğü ve Terör Suçları. Ankara: İletişim Yayınları, 2017. 

Tuzcu, Recep. “İslâmofobi Oluşturmada Hz. Peygamber’e yapılan Atıflar”, İlahiyat 

Akademi Dergisi 6 (Aralık 2017),  113 – 156. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1022583 

Türcan, Talip. “Sürgün”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 38/164-166. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010. https://islamansiklopedisi.org.tr/surgun#1 

Ûdeh, Abdülkâdir. et-Teşrîʿu’l-cinâʾiyyü’l-İslâmî. 2 Cilt. Beyrut: Darü’l Kütübi’l-Arabi, ts. 

Ûdeh, Abdülkâdir. İslâm ve Siyasî Durumumuz. çev. Beşir Eryaysoy. İstanbul: Pınar 

Yayınları, 1. Basım, 1982. 

Uğur, Gökhan. “Dünden Bugüne Anarşizm ve Anarşizmin Çözmesi Gereken Sorunlar”. 

Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi. 12/1 (2010). 133-158.  

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/287379 

Ulukan, Ali Ertan-Bilgiz, Musa. “Kur’an’da Din İstismarını İfade Eden Bazı Kelimeler”. 

Kafka Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/19 (Ocak 2023), 79-106.  

Uslu, Rıfat. “İslâm Hukukunda Sürgün Cezası”. Yeni Fikir 7/14 (Temmuz 2015), 120 – 131. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1721302 

Yalçın, Hatice. Devletin Güvenliğine Karşı İşlenen Bilişim Suçlarının İslâm Hukuku 

Açısından Değerlendirilmesi. Ankara: Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019.  

file:///C:/Users/casper/Downloads/571317%20(1).pdf 

Yaman, Ahmet. “İslâm Hukuk İlmi Açısından Makâsıd İctihadının ya da Teleolojik Yorum 

Yönteminin İlkeleri Üzerine”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi  1/2 (Mayıs 2002), 

25-51. http://marife.org/tr/download/article-file/827121 

Yaman, Ahmet. “Zimmî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/434-438. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2013. 

https://cdn2.islamansiklopedisi.org.tr/dosya/44/C44023694.pdf 

Yaşar, Mehmet Aziz. “Makâsıdü’ş-Şeri‘â’nın Teorik Boyutu ve Müstakil Delil Olma 

Problemi”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19/2 (Aralık 2019), 

2564-6427. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/905552 

Yaşın, Gözde Kılıç. Genel Kamu Hukuku Açısından Soykırım: Bosna Hersek-Sırbistan 

Soykırım Davası Çerçevesinde İnceleme. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023. 

file:///C:/Users/casper/Downloads/827697.pdf 

Yektar, Osman Nedim. Hz. Peygamber’in Suça ve Suçluya Bakışı. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014. 

Yıldırım, Duran Ali.  “Ayetler Işığında Bireysel Ve Toplumsal Fesad Sebepleri”, Şırnak 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1022583
https://islamansiklopedisi.org.tr/surgun#1
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/287379
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1721302
http://marife.org/tr/download/article-file/827121
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/905552


113  

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/13 (Nisan 2016), 123 – 147. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/412506 

Yiğit,  Yaşar. İslâm Ceza Hukuku Hükümlerinin Yürürlüğü. Sistem Ofset Yayıncılık, Ankara 

2012. 

Yiğit, İsmail. “Mevâlî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/424-426. Ankara: 

TDV Yayınları, 2004. https://islamansiklopedisi.org.tr/mevali 

Yiğit, Yaşar.  Anahatlarıyla  İslâm Ceza Hukuku. Ankara: Detay Yayıncılık, 1. Basım, 2020. 

Yiğit, Yaşar.  Din Anarşi ve Terör. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1. Basım, 

2008. 

Yiğit, Yaşar. “İslâm Ceza Hukukunda Casusluk Suçu ve Cezası”. Diyanet İlmi Dergi 35/3         

(1999), 39-50. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el- 

Bilgrâmî el-Hüseynî. Tacu’l-Arus min Cevahiru’l-Kâmûs. Kuveyt: Darü’l-Hidâye, 

2001. 

Zengin, Fatih. İlk Dönem İslâm Tarihinde Siyasi Münzeviler. Hitit İlahiyat Dergisi. Haziran 

2021/ 439-462. 

Zeydân, Abdülkerîm.  el-Medhal Li Diraseti’ş-Şeriati’l-İslâmiyye.  Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle, 1465/2005.  

Zeydân, Abdülkerîm.  el-Vecîz fî usûli’l-fıkh. Kahire: Kurtuba Vakfı, ts. 

Zeylaî, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdullāh b. Yûsuf b. Muhammed. Nasbü’r-râye li-

tahrîci ehâdîsi’l-Hidâye. 3 Cilt. Cidde: el-Mektebetü’l-Mekkiyye, 1418/1997. 

Zuhaylî, Vehbe. el-Fıkhu’l-İslâmî ve Edilletuh. 6 Cilt. Dımeşk: Dârü’l-Fikr, 1989. 

 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/412506

	ONAY SAYFASI
	BEYAN
	TEŞEKKÜR
	ÖZET
	ABSTRACT
	İÇİNDEKİLER
	SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ
	GİRİŞ
	1. Araştırmanın Konusu ve Amacı
	2. Araştırmanın Önemi ve Özgün Değeri
	3. Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakları

	BİRİNCİ BÖLÜM
	KAVRAMSAL ÇERÇEVE
	1. Âyetlerde Fitne
	2. Hadislerde Fitne
	3.  Literatürde Fitne Kavramı
	4. Fitne ile İlgili Bazı Kavramlar
	4.1. Fesad
	4.2. Bağy
	4.3. Hırâbe
	4.4. Anarşi
	4.5. Terör
	4.6. Cehâlet
	4.7. Fesâdü’z-zaman


	İKİNCİ BÖLÜM
	TARİHSEL SÜREÇTE FİTNE
	1. Yeryüzünde İlk Fitne
	1.1. İslâm Tarihinde İlk Fitne

	2. Kaynağına Göre Fitnenin Çeşitleri
	2.1. İnsanların İradesi Dışında Ortaya Çıkan Fitneler
	2.2. Beşeriyetin Sebep Olduğu Fitneler
	3. İnsanları Fitneye Sevkeden Etmenler

	4. Fitnenin Karakteristik Özellikleri
	4.1. Belirsiz Bir Yapıda Olması
	4.2. Çabuk Yayılması ve Geniş Kitleleri Etkisi Altına Alması
	4.3. Cehâletten Beslenmesi
	4.4. Eylemlerinde Şer‘i Hükümlere Aykırılık Teşkil Etmesi
	4.5. Bölücülük ve Ayrıştırmaya Sebep Olması
	4.6. Şiddet ve Anarşi Doğurması

	5. Fitnenin Ortaya Çıkış Biçimleri ve Fitneyi Hazırlayan Bazı Sebepler
	5.1. Din Temalı Fitne
	5.1.1. Dinî İnançları Fitne Aracı Olarak Kullanma
	5.1.2. İslâmofobi
	5.1.3. Misyonerlik
	5.1.4. İctihad Farklılıklarını Fitneye Dönüştürme
	5.1.5. Şer‘i Hükümleri Literal Anlamlara Hapsetme
	5.1.6. Din İstismarı

	5.2. Siyaset Temalı Fitne
	5.2.1. Devlet Yönetiminde Ehliyet ve Liyakati Dikkate Almamak
	5.2.2. Âyet ve Hadisleri Bağlamı Dışında Tefsir ve Te’vîllerle Siyasetin Malzemesi Yapmak
	5.2.3. İdeolojik Gruplaşmaların Yarattığı Sorunlar

	5.3. İktisad Temalı Fitne
	5.3.1. İslâm Hukukunda Ekonomik Faaliyetlerin Düzenlenmesi

	5.4. Irkçılık Fitnesi
	5.4.1. Öteki’leştirme

	5.5. Medyanın Kötü Amaçlar İçin Kullanılması ve İstismarı
	5.5.1. Dinî ve Ahlâkî Değerleri İtibarsızlaştırma
	5.5.2. Gerçeğe Aykırı Bilgi Yayma
	5.5.3. Terör Örgütlerine Alan Açma


	6. İslâm Hukukunda Fitneyi Engelleyici Bazı İlkeler
	6.1. Sedd-i Zerâî‘
	6.2. Mesâlih-i Mürsele
	6.3. Makâsıdü’ş-Şerîa
	6.4. Hukukun Yürürlüğü ve Cezaların İnfazı


	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	FİTNE KAPSAMINDA YER ALAN SUÇ VE CEZALAR
	1. Devlet Yönetimine Karşı İşlenen Suç ve Cezaları
	1.1. Bağy Suçu ve Cezası
	1.2. Hırâbe Suçu ve Cezası
	1.3. Casusluk Suçu ve Cezası

	2. İslâm Dininin Genel İlke ve Değerlerine Karşı İşlenen Suç ve Cezaları
	2.1. İrtidat Suçu ve Cezası
	2.2. İslâm Dini Aleyhinde Faaliyetlerde Bulunma ve Cezası

	3. Toplumsal Ahlâk İlkelerine Karşı İşlenen Suç ve Cezaları
	4. İnsanlığa Karşı İşlenen Suç ve Cezalar
	4.1. Irkçılık Suçu ve Cezası
	4.2. Soykırım Suçu ve Cezası

	5. İslâm Ceza Hukuku Bağlamında Yorumlar
	6.1. Bireysel Görev ve Sorumluluklar
	6.2. Devlet Yöneticilerine Düşen Görev ve Sorumluluklar
	6.2.1. Hukuk ve Adalet Mekanizmasının Güçlendirilmesi
	6.2.2. Dinî Değerlerin Korunması
	6.2.3. Hayat Standartlarının ve Yaşam Kalitesinin Arttırılması


	7. Değerlendirme
	7.1. İslâm Hukuku Açısından
	7.2. Pozitif Hukuk Açısından


	SONUÇ
	KAYNAKÇA

