
 
 

                                                  T.C. 

NEVŞEHİR HACI BEKTAŞ VELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

EDEBİYAT VE İDEOLOJİ BAĞLAMINDA TÜRK TİYATROSUNDA 

TOPLUMCULUĞUN GÖRÜNÜMLERİ 

(1946-1960) 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

Turhan KOÇ 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Abdullah ŞENGÜL 

 

 

 

2025 

Nevşehir 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

                                                  T.C. 

NEVŞEHİR HACI BEKTAŞ VELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

 

 

 

EDEBİYAT VE İDEOLOJİ BAĞLAMINDA TÜRK TİYATROSUNDA 

TOPLUMCULUĞUN GÖRÜNÜMLERİ 

(1946-1960) 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

Turhan KOÇ 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Abdullah ŞENGÜL 

 

 

 

2025 

Nevşehir 



 
 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

Bu çalışmadaki tüm bilgilerin akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde ettiğimi 

beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi çalışmanın 

özünde olmayan tüm materyal ile sonuçları da tam olarak aktardığımı ve bunlara ilişkin 

referansları gösterdiğimi belirtirim. 

 

 

 

 

Tezi Hazırlayan 

Turhan KOÇ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

TEZ YAZIM KILAVUZUNA UYGUNLUK 

 

“Edebiyat ve İdeoloji Bağlamında Türk Tiyatrosunda Toplumculuğun Görünümleri 

(1946-1960)” adlı Doktora Tezi, Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Tez Yazım Kılavuzu’na uygun olarak hazırlanmıştır.  

 

 

 

 

 

 

Tezi Hazırlayan                                                                                     Danışman 

Turhan KOÇ                                                                           Prof. Dr. Abdullah ŞENGÜL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı Başkanı 

Prof. Dr. Abdullah ŞENGÜL 

 

 

 

 

 

 



 
 

KABUL VE ONAY SAYFASI 

 

Prof. Dr. Abdullah ŞENGÜL danışmanlığında Turhan KOÇ tarafından hazırlanan 

“Edebiyat ve İdeoloji Bağlamında Türk Tiyatrosunda Toplumculuğun Görünümleri 

(1946-1960)” adlı bu çalışma, jürimiz tarafından Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalında Doktora Tezi olarak 

kabul edilmiştir. 

 

           11/02/2025 

 

 

JÜRİ                                                                                                       İMZA 

 

Danışman: Prof. Dr. Abdullah ŞENGÜL                       .……………………………….. 

 

Üye: Prof. Dr. Hülya ERAYDIN ARGUNŞAH             .……………………………….. 

 

Üye: Prof. Dr. Ahmet BOZDOĞAN                               .……………………………….. 

 

Üye: Doç. Dr. Şamil YEŞİLYURT                                  .…....………………………….. 

 

Üye: Doç. Dr. Tekin TUNCER                                        .…....………………………….. 

 

 

 

 

ONAY: 

Bu tezin kabulü Enstitü Yönetim Kurulunun …../…../….. tarih ve ……………..sayılı 

kararı ile onaylanmıştır.                                                                                                                                  

 

                                                                                                                        …../…../…. 

 

                     Enstitü Müdürü 



 

 

TEŞEKKÜR 

 

Bu çalışmanın hazırlanmasında ve olgunlaşmasında doğrudan ya da dolaylı olarak emeği 

geçen ve katkı sunan herkesi tek tek yazmak belki mümkün olmayacak. Her şeyden önce, 

maddi ve manevi bütün zorluklarla başa çıkarak beni bugünlere getiren ailem, en büyük 

teşekkürlerden birini hak ediyor. Bir insan yetiştirmenin ne kadar meşakkatli bir yol 

olduğu baba olunca daha iyi anlaşılıyor. Lisansüstü eğitim sürecimin her aşamasına tanık 

olan, beni hiç yılmadan destekleyen, ihtiyaç duyduğum zamanı cömertçe bana bahşeden 

sevgili eşim Melike’ye ne kadar teşekkür etsem yetmeyeceğini biliyorum. Benim 

emeklerim, onun fedakârlığıyla anlam kazandı. Oğlum Mehmet Aybars’a, varlığıyla 

çalışma azmimi kamçıladığı için sevgi dolu bir teşekkür borçluyum. Tez yazımı esnasında 

sabırla beni dinleyen, ihtiyaç duyduğum kaynaklardan beni haberdar eden, düşünceleri 

ve önerileriyle zihnimin berraklaşmasını sağlayan Doç. Dr. Serkan KÖSE ve Dr. Öğr. 

Üyesi Yücel ÖZDEMİR’e; teze dair sohbetlerime keyifle katılan Dr. Vural AKBOĞA’ya; 

imlâ ve noktalama konusunda yaşadığım sorunları aşmamı sağlayan Doç. Dr. Mustafa 

KARATAŞ’a; bana akademik bakış açısı kazandıran ve her başvurduğumda elinden gelen 

desteği esirgemeyen Prof. Dr. Günil Özlem AYAYDIN CEBE’ye; sıkıştığım noktalarda 

verdiği yol açıcı tavsiyelerini asla unutmayacağım Doç. Dr. Şamil YEŞİLYURT’a; her 

fırsatta bana zaman ayıran Doç. Dr. Tekin TUNCER’e; savunma jürime katılarak beni 

onurlandıran ve özgün bakış açılarıyla teze katkı sunan Prof. Dr. Hülya ERAYDIN 

ARGUNŞAH ve Prof. Dr. Ahmet BOZDOĞAN’a; tezin hemen her aşamasında yanımda 

olan, beni yönlendiren, neredeyse yazdığım her satırı okuyarak çalışmanın son hâlini 

alması için büyük bir zaman ve emek harcayan Doç. Dr. Murat GÜR’e ne kadar teşekkür 

etsem azdır. Yüksek lisans dönemimden bugüne tecrübesi, birikimi, bilgisiyle önümü ve 

ufkumu açan, düşüncelerimi sabırla dinleyen, her tökezlediğimde elimden tutarak yol 

almamı sağlayan, çalışmayı defalarca okuyup sınırlarımı çizen danışman hocam Prof. Dr. 

Abdullah ŞENGÜL’e sonsuz teşekkürler.  



v 

 

EDEBİYAT VE İDEOLOJİ BAĞLAMINDA TÜRK TİYATROSUNDA 

TOPLUMCULUĞUN GÖRÜNÜMLERİ 

(1946-1960) 

 

ÖZET 

Bu çalışma, 1946-1960 yılları arasında kaleme alınan tiyatro oyunlarının toplumculuk 

açısından incelenmesi hakkındadır. Toplumculuk, Türk edebiyatı araştırmalarının 

çoğunda Marksizmle, daha doğrusu Marksizmin Sovyetler Birliği’ndeki (SSCB) yorumu 

sosyalist gerçekçilikle irtibatlandırılan bir kavramdır. Bu tezde, söz konusu kabule itiraz 

edilmiş ve başka ideolojilerin telkini amacıyla işlevsel kılınmaya çalışılan edebî 

üretimlerin de toplumculuk çatısı altında incelenmesi gerektiği iddia edilmiştir. 

Toplumculuk gibi bir sanat anlayışının kavranabilmesi için sanat ve toplum ilişkisinin 

kökenine dair bir araştırmanın gerekliliğinden hareketle çalışmada mit, mağara resimleri, 

dram ve ritüel gibi köken anlatılar irdelenmiş ve bu anlatıların işlevsel-faydacı 

(pragmatist) bir özle biçimlendiği öne sürülmüştür. Böylece, temelde ideolojik iletkenlik 

potansiyeli öncelenerek üretilen toplumcu tiyatro oyunlarına meşru bir zemin oluşturma 

gayesi güdülmüştür. Çalışmada, Marksist estetik teorisyenlerinin savunuları, edebiyat ve 

ideoloji arasındaki bağın anlaşılabilmesi noktasında ayrıca önemsenmiştir. Buradan yola 

çıkılarak ideoloji, egemen sınıf anlamında iktidar ve iktidarın çıkarlarının toplum 

tarafından doğallıkla kabulünün sağlanması anlamında yönetim olgularıyla 

ilişkilendirilmiştir. Araştırmada, bu tarz eserlerin söz konusu telkini nasıl 

gerçekleştirdiğinin anlaşılabilmesi için Michel Foucault’nun terminolojisine 

başvurulmuş, böylece Foucault’nun teorisinin bir edebiyat incelemesinde faydalanılabilir 

hâle getirilmesi hedeflenmiştir. Marksist-toplumcu tiyatronun önemli dayanaklarından 

Erwin Piscator ve Bertolt Brecht’in görüşleri ise, başka ideolojilerin telkini noktasında 

işlevsel kılınmaya çalışılan tiyatro üretimlerinin anlamlandırılması ve meşrulaştırılması 

bağlamında irdelenmiştir. Sovyet Rusya’ya ait bir sanat anlayışı olan sosyalist 

gerçekçilik, devletin ulusal çıkarlarına hizmet için geliştirilmiş bir estetik teori olsa da 

devrimci romantizm (ideal/ideolojik gelecek tahayyülü) ve olumlu tip (ideal/ideolojik kişi 

kurgusu) unsurlarının, kuramın anavatanını aşarak bütün toplumcu edebî üretimlerin içine 

sinen bir töz biçiminde değerlendirilebileceği öne sürülmüştür. Bu bakış, tezin örneklemi 

toplumcu tiyatro oyunlarının inceleme başlıklarını oluşturmuştur. Sonuçta, 1946-1960 

yılları arasında kaleme alınıp bu çalışmada ele alınan tiyatro oyunlarının, içinde 

üretildikleri toplumu bilinçlendirme, uyandırma, yönlendirme ve değiştirme niyetiyle 

oluşturulduğu tespit edilmiş ve hepsinin toplumcu kıstaslar doğrultusunda şekillendiği 

anlaşılmıştır. Gerçekleştirilen incelemeyle ayrıca, sanat ve ideoloji arasındaki simbiyotik 

ilişkinin daha anlaşılır kılınması hedeflenmiştir.  

 

Anahtar Kelimeler: Toplumcu Tiyatro, İdeoloji, Özne, İktidar, İşlevsellik. 

 

 

 

 

 



vi 

 

APPEARANCES OF SOCIETALISM IN TURKISH THEATER IN 

THE CONTEXT OF LITERATURE AND IDEOLOGY 

(1946-1960) 

 

ABSTRACT 

This study analyzes the plays written between 1946 and 1960 in terms of societalism, a 

concept most often associated with Marxism, particularly with socialist realism, the 

interpretation of Marxism in the Soviet Union (USSR). This study challenges this 

prevailing perspective by contending that literary productions designed to inculcate 

alternative ideologies should also be understood within the paradigm of societalism.To 

comprehend the concept of societalism, it is essential to explore the historical interplay 

between art and society. This study employs a multifaceted approach by examining origin 

narratives, including myths, cave paintings, dramatic performances, and ritual practices. 

The analysis posits that these narratives are imbued with a functional-utilitarian 

(pragmatist) essence, thereby establishing a foundational framework for the examination 

of societalist theater plays. These plays, when assessed within the context of ideological 

conductivity, offer a compelling case study. Moreover, the study delves into the 

contributions of Marxist aesthetic theorists, underscoring the significance of their insights 

in unraveling the intricate link between literature and ideology. From this perspective, 

ideology is associated with the phenomena of power in the sense of the ruling class and 

governance in the sense of ensuring the natural acceptance of the interests of power by 

society.In the research, Michel Foucault's terminology was used to understand how such 

works realize the said indoctrination, thus aiming to make Foucault's theory usable in a 

literary analysis. The examination of the perspectives of Erwin Piscator and Bertolt 

Brecht, two seminal figures in the realm of Marxist-societalist theater, is undertaken in 

the context of unraveling and legitimizing theater productions that seek to function as 

instruments of ideological indoctrination. While socialist realism, an aesthetic theory 

developed to serve the national interests of the Soviet state, has been identified as an 

ideology belonging to the nation of Russia, it has been suggested that the elements of 

revolutionary romanticism (ideal/ideological future imagination) and positive type 

(ideal/ideological person fiction) can be evaluated as an essence that transcends the 

homeland of the theory and permeates all societalist literary productions.This point of 

view constituted the examination titles of the societalist theatre plays sampled in the 

thesis. Accordingly, it was ascertained that the theatrical productions written between 

1946 and 1960 and examined in this study were created with the objective of elevating 

societal awareness, stimulating societal awakening, providing societal guidance, and 

effecting societal change within the societal context in which they were produced. It was 

discerned that these productions were shaped in accordance with societalist criteria. 

Furthermore, the study endeavors to elucidate the symbiotic relationship between art and 

ideology. 

 

Keywords: Societalist Theatre, Ideology, Subject, Power, Functionality. 

 

 

 

 



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK .................................................................................. i 

TEZ YAZIM KILAVUZUNA UYGUNLUK ................................................................ ii 

KABUL VE ONAY SAYFASI ....................................................................................... iii 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................... iv 

ÖZET................................................................................................................................ v 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

KISALTMALAR VE SİMGELER ................................................................................ x 

 

GİRİŞ 

A. Gerekçe, Amaç, Yöntem ........................................................................................... 1 

B. Literatür Eleştirisi ya da Türk Edebiyatında Toplumculuğun Sergüzeşti ................. 5 

C. Modern Türk Tiyatrosunun Toplumcu Kimliği ...................................................... 24 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BİR SANAT OLARAK TİYATRONUN TOPLUMCU TEMELLERİ 

1.1. Anlam Arayışının Bir Tezahürü: Bir Yaşam Rehberi Olarak Sanatın Kökeni ...... 32 

1.1.1. Mit .................................................................................................................. 34 

1.1.2. Mağara Resimleri ........................................................................................... 36 

1.1.3. Dram ve Ritüel ............................................................................................... 37 

1.2. İnsan Düşüncesinin Mit Yaratma Arzusu: İdeoloji ............................................... 41 

1.2.1. Antonio Gramsci ve Hegemonya ................................................................... 43 

1.2.2. Louis Althusser ve Devletin İdeolojik Aygıtları (DİA) .................................. 44 

1.2.3. Pierre Macherey ve Bir Üretim Olarak Edebiyat ........................................... 48 

1.2.4. Terry Eagleton ve Edebiyat-İdeoloji İlişkisi .................................................. 51 

1.2.5. Roland Barthes ve Edebiyat-Mit İlişkisi ........................................................ 56 

1.3. İdeoloji Ağlarını Örüyor: Özne ve İktidar ............................................................ 59 

1.3.1. Michel Foucault’nun İktidar Kavrayışının Bir Yüzü: Biyo-İktidar ............... 61 

1.3.2. Metin Çözümlemesinde Foucault’nun Teorisini İşlevsel Kılmak: İktidarın 

Diğer Yüzü ............................................................................................................... 66 

 

 



viii 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TOPLUMCU TİYATRONUN KRİTLERLERİNE DOĞRU 

2.1. Sanatın Köklerinden Beslenen Bir Toplumculuk: Marksist Estetik ..................... 76 

2.1.1. Georgi Plehanov ve Marksist Estetiğin Temelleri .......................................... 77 

2.1.2. Christopher Caudwell ve Edebiyata Marksist Bir Köken Arayışı ................. 80 

2.1.3. Ernst Fischer ve Sanatın Maddeci Doğası ..................................................... 84 

2.2. Marksist Toplumcu Tiyatronun İki Dayanağı: Erwin Piscator ve Bertolt Brecht 90 

2.2.1. Erwin Piscator ve Politik Tiyatro ................................................................... 90 

2.2.2. Bertolt Brecht ve Epik Tiyatro ....................................................................... 95 

2.3. Kitle Ruhunun Örgütlenmesi ya da SSCB, Parti ve Sanat: Sosyalist Gerçekçilik

 ................................................................................................................................... 102 

2.3.1. İdeal-İdeolojik Bir Gelecek Tahayyülü: Devrimci Romantizm ................... 109 

2.3.2. İdeal-İdeolojik Bir Kişi Kurgusu: Olumlu Tip ............................................. 110 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

1946-1960 ARASINDAKİ TÜRK TİYATRO METİNLERİNDE 

TOPLUMCULUĞUN GÖRÜNÜMLERİ 

3.1. 1946-1960’taki Sosyal/Siyasi Arka Plan ............................................................ 113 

3.2. 1946-1960 Arasındaki İncelenen Oyunların Listesi ........................................... 118 

3.3. Oyunların Toplumculuk Açısından İncelenmesi ................................................ 119 

3.3.1. Toplumculuğun Manifestosu: Biraz Gelir misiniz ve Bi’şey Yap Met ......... 120 

3.3.1.1. Toplumcu Bir Zemin-Metin Olarak Biraz Gelir misiniz ....................... 122 

3.3.1.1.1. Dört Başı Mamur Bir Toplumcu Sanatçı Prototipi: Mateh Usta .... 123 

3.3.1.1.2. Toplumculuğun Sularında “Ben”cilliğin Boğulması: Şarey, Cino ve 

Effer ................................................................................................................ 126 

3.3.1.1.3. Bir Sanat Eseri ve Topluma Ulaşmanın Yegâne Aracı: Supi .......... 131 

3.3.1.2. Toplum İçin Yaşa ya da Öl: Bi’şey Yap Met .......................................... 137 

3.3.1.2.1. Var Olmanın Dayanılmaz Arzusu: Mağara Resimlerinden Met’in 

Karalamalarına ............................................................................................... 139 

3.3.1.2.2. Ölümü Yenmek ya da İdeal Bir Toplumcu-Aydına Dönüşmek: Met

 ........................................................................................................................ 141 

3.3.1.2.3. Yaşama Hakkı ve Sınıfsal Hiyerarşinin Yadsınması ....................... 144 



ix 

 

3.3.1.2.4. “Güzel Günler Göreceğiz Çocuklar”: Met’in Aydınlığı ve Karanlığa 

Açtığı Savaş .................................................................................................... 146 

3.3.2. Bir Marksist-Toplumcu Metin Olarak Yusuf ile Menofis ............................. 152 

3.3.2.1. Egemen/Ezen Sınıfın İdeal Bir Temsilcisi ve Öteki Olarak Yusuf ....... 154 

3.3.2.1.1. “Ben”cilliğin Parantezinde Kötücül Yusuf ..................................... 155 

3.3.2.2. Antik Mısır’da Modern Bir Kahraman: Menofis .................................. 163 

3.3.2.3. Sınıfsal İktidarın Özneleri Olarak Zeliha, Yusuf ve Menofis ................ 169 

3.3.3. Cevat Fehmi Başkut’ta Kurucu ve Kurtarıcı İdeoloji .................................. 171 

3.3.3.1. Cevat Fehmi Başkut’un İdeal/Makbul Kişileri ve Ötekiler .................. 173 

3.3.3.1.1. Yoz-Şehir İstanbul’dan Kurtarıcı-Mekân Anadolu’ya: Sana Rey 

Veriyorum ....................................................................................................... 174 

3.3.3.1.2. “Ankara, Ankara Güzel Ankara”: Kleopatra’nın Mezarı ............... 186 

3.3.3.1.3. Devrim Kendi Çocuklarını Yiyor: Soygun ..................................... 192 

3.3.4. Refik Erduran’ın Toplumculuğunun İzinde: Cengiz Han’ın Bisikleti ve 

Karayar Köprüsü ................................................................................................... 201 

3.3.4.1. Cengiz Han’ın Bisikleti’nde İdeal-İdeolojik Toplumun İnşası .............. 202 

3.3.4.1.1. Osmanlı’nın Makbul, Cumhuriyet’in Maktul Kişileri: Doğulu-Köhne 

Zihniyetleri Açısından Cengiz ve Pakize ....................................................... 204 

3.3.4.1.2. Senteze Doğru: Doğu’nun ve Batı’nın İyi Yönlerini Temsiliyetleri 

Bağlamında Cengiz ve Suzan ......................................................................... 208 

3.3.4.2. Karayar Köprüsü’nde Bireyciliğin Yıkıcı ve Ölümcül Sonuçları ........ 214 

3.3.4.2.1. Ölüm Saçan Bir Sosyete Portresi ................................................... 215 

3.3.4.2.1.1. Yüksek Kültürlü Sosyeteden, Ölümcül Bir Canavara: Cem .... 217 

3.3.4.2.1.2. Yıkıcı-Bireyciliğe Karşı Toplumcu Bir Panzehir: İbrahim ve 

Kadriye........................................................................................................ 225 

3.3.4.2.1.3. Öteki/Canavar Cem’in Eylemleri ............................................ 226 

3.3.5. Ötekiliğin Sorunsallaştırılması ya da Toplumun Vicdanına Sesleniş: 

Kocaoğlan ve Duvarların Ötesi ............................................................................. 230 

3.3.5.1. “Bir yer var biliyorum/ Her şeyi söylemek mümkün”: Ötekilik ve 

Toplum-Dışılığın Cenneti Olarak Kocaoğlan .................................................... 231 

3.3.5.2. İyiliğin Sınırında Toplumun Dışındakiler: Duvarların Ötesi ................ 240 

SONUÇ ......................................................................................................................... 246 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 254 



x 

 

 

KISALTMALAR VE SİMGELER 

 

SSCB: Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

NATO: Kuzey Atlantik Antlaşması Örgütü 

ABD: Amerika Birleşik Devletleri 

DP: Demokrat Parti 

CHP: Cumhuriyet Halk Partisi 

[…]: Bu işaret, alıntılarda tezin imlasına uymayan ifadeleri düzeltmek için kullanılmıştır. 

(…): Bu işaret, alıntılanan ifadelerde en az bir cümle atlandığını göstermek için 

kullanılmıştır.  

 

 

 

 

 

 



1 

 

 

GİRİŞ 

A. Gerekçe, Amaç, Yöntem  

Bu tez, 1946-1960 yılları arasında Türkiye’de ve Türkçe kaleme alınan tiyatro 

oyunlarının toplumculuk açısından incelenmesi hakkındadır. Toplumculuk dendiğinde 

genellikle Marksizmin anlaşıldığı ve toplumcu bir sanat üretiminden, Marksizme dair 

savunuları okura/seyirciye telkin edilmesinin beklendiği söylenebilir. İngilizce “socialist” 

sözcüğünün Türkçe karşılıklarından biri olarak dikkat çeken terimin, özellikle sanat 

üretimleri söz konusu olduğunda “sosyalist”in yerine tercih edildiği görülür. Böylece 

toplumculuk, yalnızca Marksizmle irtibatlı bir şekilde ele alınır. Farklı ideolojik 

eğilimlerden hareketle üretilen metinler, ilgili kavramın çatısı altına dâhil edilmez. 

Yazarın ideolojik tercihini herhangi bir ihtilafa müsaade etmeyecek düzeyde doğrudan 

yansıttığı düşünülen toplumculuğun, terim olarak toplumcu gerçekçilik, sosyalist 

gerçekçilik ya da Marksist estetik yerine sıklıkla kullanıldığı görülür. Bu çalışmada ise, 

söz konusu kavramın ideolojik kapsamının genişletilmesi ve çeşitlendirilmesi 

amaçlanmaktadır. Buna göre tezde, başka ideolojilerin telkini noktasında işlevsel kılınma 

maksadı güdülerek kaleme alınan edebî üretimlerin de toplumculuk şemsiyesi altında 

değerlendirilmesi gerektiği ortaya konacaktır.   

 

Çalışmada tiyatroya, daha doğrusu tiyatro metinlerine, edebiyatın bir türü olduğu 

kabulüyle yaklaşılmıştır. Bu türün tercih edilmesinin gerekçesi ise, tiyatronun diğer edebî 

türlere nazaran sosyal meselelerle daha dolaysız (hatta doğrudan) bir ilişki içinde 

bulunduğuna dair savdır. Ayrıca tiyatronun, göstermeye dayandığından muhatabını 

etkileme kapasitesinin daha yüksek olduğu söylenebilir. Seyirci onu, tek başına değil, 

belli bir toplulukla birlikte tüketir. Bu bağlamda tiyatro, “birbirinden farklı insanların, 

değişik algılamalarla, sonuçta aynı doğruya yöneldikleri sanatsal bir değişim yeridir” 

(Nutku, 1990, s. 11). Emre Kongar ilgili türü, “öteki sanat ve düşün yapıtlarından” ayırır. 

Çünkü “[d]aha toplumsal bir olaydır tiyatro” (1976, s. 40).  Topluma, herhangi bir konuda 

yol göstermek isteyen bir yazarın, fikirlerini iletmek maksadıyla diğer edebî türlere 

kıyasla tiyatroyu daha işlevsel bulduğu söylenebilir. Ahmet Hamdi Tanpınar’ın 

görüşünde, fikrin “bütün hareket sahasına hâkim” olduğu yegâne tür tiyatrodur (1998, s. 

523). Bu sanat üretimi aynı zamanda, “[b]ireyin yaşadığı sosyal çevreyi, bu çevredeki 

yerini, problemlerini, kendisiyle ve çevresiyle olan çatışmalarını anlattığı için diğer edebî 



2 

 

türlerden daha faydalı kabul edilir” (Şengül, 2016a, s. 9). Nitekim Nâmık Kemal, “[b]ir 

milletin kuvve-i nâtıkası edebiyat ise, timsal-i edebin nâtıka-i zî-hayatı da tiyatrodur” 

diyerek bu türe ayrı bir önem atfeder (2016, s.  79). Onun nazarında tiyatro, “eğlencedir; 

fakat eğlencelerin en faidelisidir” (2016, s.  80). Yazarın, bu ifadesinin dışında eğiticilik 

açısından tiyatroya ayrı bir önem verdiği bilinir. Necip Fazıl da tiyatroyu, “sanat hisarının 

en yüksek burcu[na]” yerleştirir ve ilgili türü, “sanat şekilleri içinde en büyük keşif” 

olarak öne alır (2024, s. 5). Tiyatro başta olmak üzere sanatın “eğiticilik” yönünün altını 

çizen Abdullah Şengül, kurmaca eserlerin bu niteliğine yönelimin gerekçesini şu ifadeyle 

ortaya koyar: “Okumayı pek sevmeyen toplumlarda, bireye ulaşmanın en emin ve en 

kolay yollarından biri, eğlenceyle iç içe geçmiş tahkiyedir” (2019, s. 16).  

 

Tiyatro tarihi çalışmalarıyla öne çıkan isimlerden Özdemir Nutku’ya göre, Cumhuriyet 

Dönemi Türk tiyatrosu, ilk yıllarından itibaren “toplum sorunlarıyla uğraşma eğilimi” 

göstermiştir. “Ancak toplum sorunlarına yönelme açısı” kuşaktan kuşağa farklılık gösterir 

(1985, s. 293). Buna ek olarak Kalemden Sahneye 1946’dan Günümüze Türk Oyun 

Yazarlığında Eğilimler başlığı altında beş cilt olarak hazırlanan çalışmanın ilk üç 

cildinde,1 1946-1980 yılları arasında yazılan tiyatro metinleri incelenmiş, bu inceleme 

neticesinde dönem yazarlarının genel olarak farklı ideolojik perspektiflerden hareketle 

okura/seyirciye en az bir mesaj iletmek, onları bir anlamda aydınlatmak gayesi güttüğü 

saptanmıştır. Dolayısıyla, toplumculuğun temel kıstaslarından biri olan “ideolojik telkin” 

söz konusu olduğunda genellikle bu yönüyle işlevsel bir niteliği haiz tiyatro metinlerinin 

bu çalışma için uygun bir zemin sağladığı söylenebilir.  

 

Tezde belirlenen tarihsel aralığın 1946-1960 olmasının arka planında, siyasi kırılma 

anlarının ve bu bağlamda yaşanan süreçlerin, sanat eserleri üzerinde etkisi olduğu savı 

yatmaktadır. Sonuçta sanatçı, “kim olursa olsun, kullandığı dil, aktardığı üslup, içinde 

yaşadığı toplumsal yapıya aittir” (Gezgin, 2021, s. 45). Ahmet Arslan’ın filozof için 

söyledikleri, aynı oranda bir yazar için de geçerlidir ve bir yazarın “belli bir sınıfın 

mensubu olarak belli bir zamanda ve belli bir mekânda, belli bir eğitim almış olarak 

ortaya çıktığı açıktır” (Arslan, 2006, s. 10). Söz konusu zaman dilimi, Türkiye tarihi 

açısından kritik gelişmeler içermesi noktasında dikkate değerdir. Nitekim, 1946 yılında 

çok partili hayata geçilmiş, akabinde gerçekleşen 1950’deki seçimlerde 27 yıllık Tek Parti 

 
1 Akıncı, 2003; Belkıs, 2003; Çelenk, 2003.  



3 

 

Dönemi sona ermiş, Demokrat Parti yönetimi devralmıştır. 1960’a gelindiğinde 27 

Mayıs’ta askerî darbe gerçekleşmiş ve ordu bir süreliğine yönetime el koymuştur. Aşağı 

yukarı 14 yıl içinde gerçekleşen söz konusu siyasi kırılmalar, Türkiye’yi birçok açıdan 

etkilemiş ve değiştirmiştir. Bu politik olayların, özellikle toplumsal düzeydeki etkisi, 

dönem sanatçılarının eserlerine yansımış, hatta çoğu zaman eserlerin ideolojik yönünü 

belirlemiştir. Bu açıdan bakıldığında söz konusu dönemde üretilen tiyatro metinlerinin, 

toplumculuk bağlamında oldukça fazla ve çeşitli malzeme sunduğu dile getirilebilir.  

 

Toplumculuğun, terim olarak toplumcu gerçekçilik, sosyalist gerçekçilik ya da Marksist 

estetik yerine sıklıkla kullanıldığına değinilmişti. Bu tutumda, Karl Marx ve Friedrich 

Engels’in fikir babası olduğu siyasi ve felsefi teorinin devlet düzeyinde ilk uygulayıcısı 

Sovyetler Birliği’nde, ilkeleri 1934’te belirlenen resmî sanat görüşünün etkisi olduğu 

görülür. Rusça karşılığı “sotsialisticheskiy realizm”, İngilizce karşılığı ise “socialist 

realism” olan estetik anlayışın Türkçede kabul görmüş en yaygın çevirisi “toplumcu 

gerçekçilik”tir.  

  

Türk edebiyatına dair ortaya konan çalışmaların çoğunda, Marksizmi benimsemiş ya da 

benimsediği düşünülen yazarlara ait kurmaca eserlerin, toplumcu gerçekçilik bağlamında 

değerlendirildiği söylenebilir. Dolayısıyla bu çalışmalardaki genel eğilim, Sovyetler 

Birliği’ndeki politikacılar ve teorisyenlerce şekillendirilmiş sanat kuramına dair 

kıstasların, Türk edebiyatındaki kurmaca eserler üzerinde uygulanmasına yöneliktir. Bu 

bakış, incelenen metinlerin niteliğinin, söz konusu teorinin çerçevesine uygunluğu 

nispetinde belirlenmesi sonucunu doğurmuştur. Böylelikle, kendine özgü politik, 

sosyokültürel ve ekonomik yapıya sahip bir ülkenin özgün koşullarından doğduğu dile 

getirilebilecek kuramın, bambaşka şartlara sahip Türkiye’ye, âdeta ithal edildiği 

çıkarımında bulunulabilir. Bu açıdan yaklaşıldığında toplumcu gerçekçiliğe dair Türk 

edebiyatında kaleme alınan çalışmalardaki çıkış noktasının tartışmalı bir mahiyet taşıdığı 

söylenebilir. Marksist estetiğin, toplumcu gerçekçilik ya da sosyalist gerçekçiliğe 

indirgenmesi de genel literatürdeki kabuller göz önüne alındığında ayrıca tartışılması 

gereken bir konu olarak dikkat çeker. 

  

Toplumculuk, kelime düzeyinde dayandığı köken itibarıyla daha geniş bir anlam evrenine 

ve kapsama sahip olması gereken bir terim izlenimi uyandırır. Sanat ve insan ya da sanat 



4 

 

ve toplum arasındaki ilişkiye dair düşünceleri çağrıştırır. Sadece bu farkındalık bile, 

kavrama dair öne sürülen iddiaların tartışmaya açılmasının gerekliliğini ortaya koyar. Hâl 

böyle olunca sanat mefhumunun özü, ilk insanlardan bu zamana değin başından geçen 

sergüzeşt ve bilinen ilk sanat üretimlerinin mahiyeti gibi konular, bu çalışmanın iddiaları 

açısından değinilmesi gereken başlıklar olarak öne çıkar. 

 

Bir sanat üretiminin hemen her unsurunu şekillendirme kabiliyetine sahip ideoloji, 

toplumculuk söz konusu olduğunda üzerinde özenle durulması gereken kavramların 

başında gelir. Sanat ve ideoloji ilişkisine dair dile getirilmiş düşünceler, niceliksel ve 

niteliksel açıdan kayda değer bir yekûn oluşturur. Özellikle, Marksist estetiğe dair teori 

üreten araştırmacıların ideolojiye ayrı bir önem atfettikleri belirtilmelidir. Bu noktada, 

ideolojinin sanat eseri üzerinde dolaysız bir etki gücüne sahip olduğuna dair savın -bazı 

Marksist eleştirmenler tarafından tartışmaya açılmışsa da- genellikle kabul gördüğü 

söylenebilir. Bahsi geçen yaklaşımda ideoloji, “edebiyatta üstün bir yer tutar” 

(Lunaçarski, 1998, s. 37). Dolayısıyla, bu iki olgunun ilgili bakış açısı doğrultusunda 

madalyonun iki yüzü gibi iç içe geçtiği yorumu yapılabilir. Tezdeki metinlerin 

çözümlenmesi noktasında, söz konusu ilişkinin mahiyetinin ortaya konması için Antonio 

Gramsci, Louis Althusser, Pierre Macherey, Terry Eagleton ve Roland Barthes gibi 

Marksist eleştirmenlerin bakış açısına ve yöntemlerine başvurulacaktır.  

 

Edebî eserler, “kendilerini meydana getiren şair ve yazarların ideolojisinden bir şekilde 

açık veya örtük izler taşır” (Ateş, 2020, s. 19). Terry Eagleton’ın Plehanov’dan mülhem 

dile getirdiği ve kabul ettiği üzere, “bir sanat eseri olup da ideolojik içerikten tamamen 

yoksun olan bir şey yoktur” (Eagleton, 2014, s. 31) ve terazinin bir kefesine ideoloji, diğer 

kefesine eser yerleştirildiğinde ağır basan unsurdan hareketle incelemenin yörüngesinin 

belirlenebileceği dile getirilebilir. İkinci unsurun ağır basması hâlinde, sanat üretiminin 

genellikle iletken durumuna indirgendiği iddia edilebilir. Sonuçta yazar, “toplumu etkiler. 

Sanat hayatı sadece kopya etmez, aynı zamanda onu şekillendirir” (Wellek ve Varren, 

1993, s. 81). Bu bakış, telkin tabirini gündeme getirir. Edebiyatın, ideolojiyle ilişkisi 

noktasında yazarın telkin niyetinin bir aracı konumuna indirgenmesi, Michel 

Foucault’nun kavramsallaştırdığı özne ve iktidar açısından anlamlandırılabilir. Söz 

konusu yaklaşım dolayısıyla yazar, iktidar mertebesinde ele alınabilir. Ayrıca bu tezde 

tiyatro metinleri, yine Foucault’dan hareketle “söylemsel pratik” kategorisinde 



5 

 

değerlendirilecek ve bu yönüyle üretici (yazar) ile tüketici (okur/seyirci) ilişkisinin iktidar 

ve özne kavramlarıyla irtibatı sorgulanacaktır. Böylece, toplumcu metinlerin hemen 

tamamının öncelikle, yazarın ideolojisini doğrudan ya da örtük bir biçimde 

okura/seyirciye (bilinçli ya da bilinçsiz) telkin etmek maksadıyla kaleme aldığı eserler 

olarak değerlendirilmesi gerekliliği dile getirilecektir. Söz konusu durumun çalışma 

kapsamında incelenen tiyatro metinlerinin ortak özelliklerinden biri olduğu söylenebilir. 

 

Genel kanıya göre Marksist estetikle özdeşleştirilmiş toplumculuk kavramının temelinde, 

toplumu yalnızca bu ideolojik perspektifin doğrultusunda aydınlatma ve yönlendirme 

düşüncesi yatar. Teorinin genel özellikleri ve edebiyata yüklediği misyon, ideolojik 

beklentinin şekillendirdiği bir edebî üretimin nasıl olması gerektiğine yönelik kriterler 

sunması dolayısıyla kayda değerdir. Buradan yola çıkarak toplumculuğun ideolojik 

kapsamının genişletilmesine dair öneriler, bu tezin üzerinde yükseldiği sac ayaklarından 

biri olacaktır. Ayrıca, ideolojinin üretilen sanat eserindeki görünürlük derecesinin, bir 

kurmaca metnin toplumcu etiketiyle değerlendirilip değerlendirilemeyeceği noktasında 

temel kriterlerden biri olduğu savunulacaktır. 

 

B. Literatür Eleştirisi ya da Türk Edebiyatında Toplumculuğun Sergüzeşti  

Türk edebiyatı araştırmaları söz konusu olduğunda toplumculuk kavramının, genel olarak 

Marksist estetiği karşıladığı söylenmişti. Türkçe literatürde “toplumcu gerçekçilik”, 

benzer şekilde “toplumculuk” yerine sıklıkla tercih edilir, hatta iki kavram birbiri yerine 

kullanılarak kapsam alanları “Marksizm”le sınırlandırılır. Ayrıca toplumcu gerçekçilik 

tabirinin, Sovyet edebiyatının estetik anlayışı “sosyalist gerçekçilik” (ya da sosyalist 

realizm) yerine kullanıldığı görülür. Bunların dışında, “sosyal gerçekçilik” ve “toplumsal 

gerçekçilik” ifadelerinin de toplumcu gerçekçilik ya da sosyalist gerçekçilik yerine tercih 

edildiği çalışmalar mevcuttur. “Güdümlü edebiyat” ya da “angaje edebiyat” 

yakıştırmaları da genellikle bu çerçevenin içinde ele alınır. İlginç bir şekilde, bu 

adlandırmalar üzerine derinlemesine bir tartışma yürütülmez. Tezin bu kısmında 

öncelikle, edebiyat türleri arasında bir ayrım gözetmeksizin söz konusu terim 

karmaşasına yönelik bir panorama sunulacaktır. Devamında, toplumculuk kavramının 

kapsam alanını genişleten isimlerin savunularına değinilecektir. Sonuçta ise mevcut 

literatür eleştiriye tabi tutularak toplumculuğun bu tez özelindeki sınırları çizilecektir.  

 



6 

 

Türk edebiyatına dair herhangi bir çalışmada öne çıkan başvuru kaynaklarından birinin 

edebiyat tarihleri olduğu söylenebilir. Bu yüzden, toplumculuğun Türk edebiyatındaki 

izini sürerken edebiyat tarihlerinden başlanabilir. İnci Enginün’ün hazırladığı Cumhuriyet 

Dönemi Türk Edebiyatı başlıklı kitapta toplumculuk yerine daha çok sosyalist kelimesi 

kullanılır (2005, s. 106, 278, 291). Enginün’ün çalışmasında söz konusu tabiri, 

araştırmacının alıntı yaptığı Attilâ İlhan ve Fethi Naci Kalpakçıoğlu gibi isimlerin 

kullandığı görülür (2005, s. 105, 106, 408). “Mizah yazarları” başlığı altında araştırmacı, 

ilgili kavrama başvurarak Rıfat Ilgaz’ın, edebiyata toplumcu şiirle başladığını bildirir 

(2005, s. 330). Burada kelimenin, sosyalistlikle özdeş bir anlam taşıdığı belirtilebilir. 

Çünkü Enginün, başka bir çalışmasında, “toplumcu, sosyalist edebiyat” diyerek iki 

unsuru aynı kefeye koyar (2004, s. 280). Ama kavrama dair herhangi bir tartışma 

yürütmez. Enginün ayrıca, toplumcu gerçekçilik yerine toplumsal gerçekçilik tabirini 

tercih eder ve bu tabiri sosyalistlikle eş görür. Örneğin, Suat Derviş’i hem toplumsal 

gerçekçilik akımının hem de sosyalist edebiyatın ilk temsilcilerinden sayar (2005, s. 291). 

Sabahattin Ali için, toplumsal gerçekçilik “akımının sanatkâr hikâyecisidir” der (2005, s. 

286). Dolayısıyla onun perspektifinde toplumculuğun yalnızca Marksist edebiyatçıları ve 

eserleri kapsadığı dile getirilebilir.  

 

Şükran Kurdakul’un bakış açısında da benzer bir ima sezilir. Kurdakul örneğin, 

çalışmasının Samim Kocagöz (1992, s. 140) ya da Kemal Sülker’den (1992, s. 246) 

bahsettiği kısımlarında, sözü edilen isimlerin “toplumcu dergilerde” yazılar 

yayımladığını bildirir. Kurdakul’un burada “toplumcu dergiler” derken kastı Yürüyüş, 

Ses, Yeni Edebiyat gibi 1940’lı yılların sosyalizmle özdeşleşmiş yayınlarıdır. Buna ek 

olarak Kurdakul’un, daha çok toplumcu gerçekçilik tabirini tercih ettiği ve Marksist 

kimliğiyle öne çıkan Sabahattin Ali (1992, s. 38), Orhan Kemal (1992, s. 154) gibi 

isimleri, toplumcu gerçekçi etiketiyle değerlendirdiği görülür. 

 

Ramazan Korkmaz ve Tarık Özcan, çok yazarlı bir edebiyat tarihi çalışması olan Yeni 

Türk Edebiyatı El Kitabı (1839-2000) içindeki “Cumhuriyet Dönemi Türk Şiiri” adlı 

yazıda, “Toplumcu Gerçekçiler” başlığı altında, bu estetik anlayışın materyalist ve 

Marksist dünya görüşünü kapsadığını bildirir (2015, s. 266). Böylece, Korkmaz ve 

Özcan’ın toplumculuğa dair kabullerinin de Marksist edebiyatçılar ve edebî üretimlerle 

sınırlı olduğu görülür. Onlara göre sanattaki bu anlayış, “yönetici azınlıkla büyük 



7 

 

çoğunluk arasındaki çelişkileri, devrimci bir söylem biçimi geliştirerek dillendirir” (2015, 

s. 267). Araştırmacılar, “Marksist” ve “materyalist” Nazım Hikmet’ten etkilendiklerini 

öne sürdükleri İlhami Bekir Tez, Ahmed Arif, A. Kadir, Attilâ İlhan, Hasan Hüseyin gibi 

isimleri toplumcu şair addederler ve onların şiirlerini, “Marksist ideoloji doğrultusunda” 

geliştirdiklerini vurgularlar (2015, s. 270-271). Onlar ayrıca, “Toplumcu Kırk Kuşağı”2 

sınıflandırması altında Abidin Dino, Cahit Irgat, Niyazi Akıncıoğlu, Fethi Giray ve Ömer 

Faruk Toprak’ın isimlerini anarlar (2015, s. 275). Korkmaz ve Özcan, toplumcu gerçekçi 

şiiri “Marksist estetiği kendisine çıkış yolu olarak seçen” anlayış olarak değerlendirir 

(2015, s. 275). Bunların yanında, araştırmacılara göre, 1960-1980 arası Türk şiirinin 

ideolojik yönelimlerinden biri “Toplumcu-Marksist söylem”dir. Bu yaklaşımda Ulusalcı 

ve İslamcı söylem, toplumculuktan ayrı ele alınır (2015, s. 302).  

 

Mehmet Can Doğan’ın da Türk Edebiyatı Tarihine Bir Bakış’ta “1940’tan 1960’a Türk 

Şiiri” başlığı altında, Korkmaz ve Özcan’ın yaklaşımıyla uyumlu bir şekilde, 

toplumculukla Marksizmi aynı kefede değerlendirdiği ve mesela, Nâzım Hikmet’in şiirini 

“marksist-toplumcu” etiketiyle ele aldığı görülür (2015, s. 520). Yeni Türk Edebiyatı El 

Kitabı’nın içinde “Cumhuriyet Dönemi Türk Romanı”nı inceleyen Osman Gündüz de 

“sosyalist, Marksist, komünist bir ideolojiye bağlı” romancıları ve eserleri, “Toplumcu-

Gerçekçi Bakış” altında ele alır (2015, s. 461). Aynı kitap içinde “Cumhuriyet Dönemi 

Türk Tiyatrosu”nu araştıran Ayşenur Külahlıoğlu İslam, Marksist, sosyalist tabirleri 

yerine toplumcu gerçekçiliği tercih eder (2015b, s. 388). Külahlıoğlu İslam, aynı tutumu 

Türk hikâyesi için de sergiler. Bir yerde, Sadri Ertem ve Sabahattin Ali bağlamında 

“toplumculuk” kavramını kullanır (2015a, s. 349). Sonrasında ise, örneğin Haldun 

Taner’in hikâyeciliği özelinde toplumcu gerçekçilik vurgusunu öne alır (2015, s. 360). 

Yakup Çelik de işçilerin dünyasını, köyü ve köydeki yaşam tarzını “bütün çıplaklığıyla 

 
2 Bu, Türk şiirine yönelik çalışmaların çoğunda ve hemen her tasnif girişiminde kabul gören bir başlıktır. 

Kırk kuşağı şairleri, Marksist yönelimlerinden mülhem toplumculuk etiketiyle ele alınır. Örneğin Yakup 

Çelik, Korkmaz ve Özcan gibi, “Hasan İzzettin Dinamo, Ercüment Behzat Lav, İlhami Bekir; daha sonra 

A. Kadir, Rıfat Ilgaz, Ömer Faruk Toprak, Mehmed Kemal, Enver Gökçe, Niyazi Akıncıoğlu” gibi isimleri 

bu çerçeveye yerleştirir (2010, s. 79). Çelik sonuçta, toplumcu şairlerin Nâzım Hikmet’in yoluna ve 

“1920’li yıllarda Marksistler tarafından belirlenen halk için sanat ilkesine” bağlı kaldıklarını öne sürer 

(2010, s. 83). Hasan Bülent Kahraman ise bu kuşağı, “toplumcu gerçekçi şiir” etiketiyle inceler. Bu estetik 

yönelimin öncü ismi olarak meseleye dair kalem oynatan hemen her araştırmacı ve eleştirmen gibi, Nâzım 

Hikmet’i gösterir ve onun “şiirinin düşünsel arka planını ve ideolojik derin yapısını” sosyalizmin 

belirlediğini vurgular. Kahraman ve onun gibi düşünenlere göre, tarihsel açıdan Sovyetler, bu şiirin 

mekânsal zeminini ve dayanağını oluşturur (Kahraman, 2000, s. 39-40). Anlaşıldığı üzere, “1940 Kuşağı 

Toplumcu Şairleri” ya da “1940 Kuşağı Toplumcu Gerçekçi Şairleri” adlandırmaları genel literatürde, aynı 

kapsama ve ideolojik yüke sahip olduğu kabulüyle birbiri yerine kullanılır. 



8 

 

romana taşı[yan]” Sadri Ertem, Suat Derviş, Sabahattin Âli, Reşat Enis Aygen ve Samim 

Kocagöz gibi yazarları, diğer araştırmacılar gibi, toplumcu gerçekçi başlığı altında 

sınıflandırır (Çelik, 2015, s. 476). Bütün bu tespitlerden hareketle, Türkiye’deki edebiyat 

tarihi çalışmalarının genelinde sosyalist gerçekçilik yerine toplumcu gerçekçiliğin tercih 

edildiği; bu terimle, toplumculuk ve Marksist estetiğin birbiri yerine kullanıldığı ve 

aralarında bir ayrım gözetilmediği söylenebilir.  

 

Ahmet Oktay, Marksist estetiğe dair Türkiye’deki ilk derli toplu ve müstakil 

çalışmalardan biri olan Toplumcu Gerçekçiliğin Kaynakları kitabında, araştırmasının 

sınırını ve içeriğini, “1925-1940 yılları arasındaki Marksçı yazın anlayışını, söylem 

biçimini, doğrudan doğruya dönemin yazarlarının kaleminden sergileme[k]” şeklinde 

belirler (1986, s. 40). Sosyalist gerçekçilik yerine toplumcu gerçekçilik tabirini tercih 

eder. Bu tabirle de Marksist estetiğe yönelik bir tartışma yürütür. Örneğin Suat Derviş’in 

yazılarını, Türkiye’deki toplumcu gerçekçi eleştirinin “ilk yetkin” örneği sayar (1986, s. 

41). Bazı noktalarda, Marksizmi karşılayacak şekilde toplumculuk kelimesine başvurur. 

Oktay burada, solculukla özdeşleşmiş Nazım Hikmet Ran (1986, s. 33), Hasan İzzettin 

Dinamo (1986, s. 34), Rıfat Ilgaz, Suphi Taşan (1986, s. 35), Sadri Ertem (1986, s. 384), 

Niyazi Akıncıoğlu (1986, s. 415) ve Reşat Fuat Baraner (1986, s. 515) gibi yazar ve 

şairlere değinir. Dolayısıyla araştırmacının toplumcu gerçekçilik ya da toplumculuk 

tabirlerini birbiri yerine kullandığı ve bunlarla Marksist estetiği kastettiği söylenebilir. 

Konuya dair müstakil çalışmalardan bir diğerini kaleme alan Bilgin Güngör de kitabının 

henüz başında, toplumcu kelimesinin sosyalistin Türkçe karşılığı olduğunu aktardıktan 

sonra, literatürdeki “geleneğe uygun olarak” “ideolojik/siyasi plan söz konusu olduğunda 

‘sosyalist’i, edebî/estetik plan söz konusu olduğundaysa ‘toplumcu’yu” tercih edeceğini 

bildirir (2024, s. 1). Güngör3 bu doğrultuda, “[t]oplumcu Türk edebiyatının genel olarak 

II. Meşrutiyet’in ilanı sonrasındaki kaotik ortamda sosyalist oluşumlarla iç içe ve bu 

oluşumlara bağlı dergilerdeki edebî ürünlerle varlık kazandığını” öne sürer (2024, s. 234). 

 

Ahmet Demir de doktora tezinde, toplumcu gerçekçilikle sosyalist gerçekçiliği birbiri 

yerine kullanır (2006, s. 36) ve bunlarla Marksist estetiği özdeşleştirir. Onun 

düşüncesinde bu anlayış “estetik dayanağını” Marksizmden alır (2006, s. 1). Böylece 

 
3 Güngör, başka bir çalışmasında da bu görüşü sürdürür ve toplumcu gerçekçiliği edebiyatta, “sosyalist bir 

dünya hedefi[yle]” şekillenen bir akım olarak ele alır (2019b, s. 2). 



9 

 

toplumcu gerçekçilik, “Marksçı yazın anlayışının temsilcisi” olarak sunulur (2006, s. 8).  

Murat Kacıroğlu, bu bakış açısını sürdürerek sosyalist gerçekçilik yerine toplumcu 

gerçekçilik tabirini tercih eder. Bununla Sovyetlerde serpilip gelişen sanat anlayışını 

kasteder ve söz konusu yaklaşımı “Marksist estetiğin ikinci devresi” biçiminde ele alır 

(2016, s.  27). Kacıroğlu, toplumculukla Marksizmi özdeş gören düşünceyi sürdürür ve 

toplumcu bir edebiyatın, aynı zamanda sosyalist bir edebiyat olduğunu söyler (2016, s.  

39).  

 

Kacıroğlu ayrıca, Nâzım Hikmet’in Resimli Ay4 dergisinde “toplumcu bir edebiyatın 

kurulup yayılmasına” hizmet ettiğini bildirir. Hatta bu süreçte “en önemli rolü” o 

üstlenmiştir (2016, s.  30-31).  Bu düşünceyi başka araştırmacılar da sürdürür. Örneğin 

Ahmet Oktay’a göre “toplumcu yazın’ın” doğuş yıllarında, bu konuda başı çeken yegâne 

isim Nâzım Hikmet’tir (1986, s. 345). O, “yalnızca toplumcu şiirin değil, toplumcu 

eleştiri ile poetikanın da kuruluşunda büyük rol oynamıştır” (Bezirci, 2007, s. 92)5. 

Türkiye özelinde, Marksizm dendiğinde Nâzım Hikmet’in,6 Nâzım Hikmet dendiğinde 

ise toplumculuğun doğallıkla gündeme gelmesi, söz konusu isim için ayrı bir parantez 

açmayı gerektirir.  

 

Nâzım Hikmet’in, Marksist estetiğe dair fikirlerini paylaştığı yazılardan, “Putları 

Yıkıyoruz, No.1 Abdülhak Hâmit” ve “Putları Yıkıyoruz, No.2 Mehmet Emin Beyefendi” 

başlıklı olanları öne çıkarılır. Bu metinlerde şair, fazla derinleşmeden ve Marksist bir 

hassasiyetle sanattan beklentilerini, daha doğrusu bir edebî metnin ve sanatçının “büyük”, 

 
4 Kacıroğlu’nun görüşünde, 1924-1931 yılları arasında faaliyet gösteren bu dergi, “[t]oplumcu-gerçekçi 

sanat anlayışını savunan birçok yazar ve şairin kendilerini kamuoyuna tanıttıkları bir” misyona sahiptir. 

Araştırmacı, Resimli Ay’ın yayımlandığı dönemi, Türkiye’deki “realist edebiyatın ilk doğuş evresi” 

biçiminde tarifleyen Sabiha Sertel’in (1987, s. 81), “realist edebiyat” derken “toplumcu edebiyatı” 

kastettiğini öne sürer (Kacıroğlu, 2016, s.  31). Bu iddia, Sovyet Rusya’nın sanat teorisi olan sosyalist 

gerçekçiliği, toplumcu gerçekçilik tabiriyle karşılayan ve toplumculuğu Marksizm’e, Marksist estetiği ise 

sosyalist gerçekçiliğin dar sınırlarına iten anlayışın bir tezahürü biçiminde değerlendirilebilir. Ayrıca 

sosyalist gerçekçilik, ilkeleri 1934 yılında belirlenen bir sanat teorisidir. Dolayısıyla bu tarihten önce 

Türkiye’de süregelmiş sanat tartışmalarının, içeriğini ve odağını “sosyalist düşünce” oluşturduğu için, 

henüz adı konmamış bir kuram üzerinden değerlendirilmesi, anakronik bir hataya düşme tehlikesini 

beraberinde getirir. Bunun yerine, Sertel’in işaret ettiği dönemdeki “realist edebiyat” tartışmalarını, 

Marksist estetiğin Türkiye’deki ilk yansımaları ve bu anlayışın Türk edebiyat kamuoyuna tanıtılması ve 

sınırlarının belirlenmesi çabası olarak ele almak daha doğru bir bakış açısıdır. 
5 Nâzım Hikmet’i aynı doğrultuda ele alan bir diğer isim Aziz Çalışlar’ın, onun şiirine yönelik düşünceleri 

şu şekildedir: “[S]anatta toplumcu ilkeleri ödün vermeksizin savunarak, toplumcu sanatın olduğu kadar, 

maddeci sanat kuramı ve estetiğinin de zenginliğini ortaya koymuş, onun bu yönde gelişmesine özlü 

katkılarda bulunmuştur” (1987, s. 17).  
6 Ahmet Bozdoğan da Nâzım Hikmet’i “toplumcu gerçekçilik anlayışının” bir temsilcisi sayar (2024, s. 

205) 



10 

 

“nitelikli” ve “millî” olabilmesi için ne gibi özelliklerle donanması gerektiğini ortaya 

koyar. Abdülhak Hâmit’i eleştirdiği yazısında Nâzım Hikmet, onun eksikliğinden 

hareketle “[d]âhi sanatkârın umumi vasfı[nı]”, yaşanılan zamanın idrak edilebilmesi ve 

bu idrakin, diğer deyişle kavrayışın milletlerarası (beynelmilel) bir dereceye 

yükseltebilmesi şeklinde belirler. Yani yazar/şair, kendi toplumunun gelişimini, “tarihsel 

sürecin geneli içinde” görebilmeli ve değerlendirebilmelidir (Kacıroğlu, 2016, s.  40). 

Ancak bu şartla sanatçı dahilik mertebesine yükselerek onun, “[y]arattığı tipler ve çizdiği 

karakterler, ifade ettiği his ve fikirler ana hatlarında cihanşümul olabilir” (Ran, 1991,  s. 

14-15). Nâzım Hikmet’in buradaki vurgusu, onun tarihsel maddecilik kabulünün bir 

tezahürü şeklinde ele alınabilir (Kacıroğlu, 2016, s.  40). O, dâhi sanatçıdan zamanını, 

diğer deyişle şimdiyi/anı, geleceğin sosyalist toplumunu oluşturacak emareleri (yani 

şimdinin sosyalizme gebeliğini) öne çıkararak değerlendirmesini bekler. Şairin bu 

yaklaşımı, onun toplumcu gerçekçi hassasiyetlere sahipliği noktasından değil de -çünkü 

Nâzım’ın yazısı 1929 tarihlidir ve sosyalist gerçekçiliğin kavramsallaştırılmasına daha 

yıllar vardır- Marksizme yönelik kabulleri açısından ele alınmalıdır. Meseleye böyle 

yaklaşıldığında, Nâzım’ın eser ve sanatçıya dair beklentilerinin, Türkiye’de Marksist 

estetiğe yönelik bir çerçeve oluşturma gayesiyle anlamlandırılabileceği öne sürülebilir.  

 

Nâzım Hikmet, Mehmet Emin’e karşı kaleme aldığı metninde de benzer bir hassasiyetle, 

millî şairlik mertebesini, “derebeylikle mücadele” ya da “emperyalizme karşı kurtuluş 

kavgası” gibi olgularla ilişkilendirir. Onun nazarında millî şair, “bir zaman için olsun, 

bütün milletin alakadar olduğu, bu mücadeleyi gösteren şairdir” ve Mehmet Emin, söz 

konusu vasıflardan yoksundur (1991, s. 21-22). Görüldüğü üzere o, Abdülhak Hâmit ve 

Mehmet Emin gibi “burjuva şairlerini” eleştirirken (Bezirci, 2007, s. 91) kendi ideolojik 

kabullerinden hareket etmiştir. Böylece, Nâzım’ın buradaki vurgularının da Marksist 

bakış açısının bir sonucu olduğu söylenebilir. Şair bir de Peyami Safa’nın Dokuzuncu 

Hariciye Koğuşu romanını “diyalektik realizm”le ilişkilendirerek yüceltir ve ideal 

gerçekçilik anlayışının bu olduğunu ima eder (1991, s. 34). Söz konusu kavramın içini 

doldurmasa da Nâzım Hikmet’in burada, Marksist estetik açısından romana bir kıstas 

oluşturma amacı güttüğü belirtilmelidir. Dolayısıyla şairin, özellikle 1934’e kadarki süre 

zarfında kaleme aldığı teorik içerikli eleştirel metinleri, Türkiye’de toplumcu 

gerçekçiliğin değil, Marksist estetiğin yerleşmesine ve sınırlarının çizilmesine yönelik bir 

çabanın sonucu olarak görülmelidir. Nâzım’ın bu yazılarda toplumculuk, toplumcu 



11 

 

gerçekçilik ya da sosyalist gerçekçilik tabirlerine yer vermemesi de dikkat çekicidir. Söz 

konusu durum, bu terimlerin o dönemde henüz üretilmediğini, dolayısıyla 

kullanılmadığını gösterir. 

 

Attilâ İlhan, Gerçekçilik Savaşı başlıklı kitapta toplumculuk meselesi için ayrı bir 

parantez açar. Onun yaklaşımının temel kabullerinden biri, yukarıdaki görüşlerle uyumlu 

bir şekilde, toplumculukla sosyalistliğin aynı kefede değerlendirilmesidir. İlhan’ın 

tartışmaya açtığı husus, edebî üretimle ideoloji (toplumculuk söz konusu olduğunda 

sosyalizm) ilişkisinin mahiyetine, aynı zamanda ideolojinin edebî eserdeki yerine ve 

sunuluş biçimine yöneliktir. Buna göre o, 40 kuşağı sosyalistleri arasında saydığı Niyazi 

Akıncıoğlu, Ömer Faruk Toprak, A. Kadir, Suat Taşer, Cahid Irgat, Mehmet Kemal, Rıfat 

Ilgaz, Sabri Soran gibi isimleri “toplumcular” etiketiyle değerlendirir. Kendisini de “40 

toplumcularının ikinci kuşağı[ndan]” addeder (1980, s. 10). Böylece şahsını, “inek 

toplumculuğu” söz grubuyla küçümsediği (1980, s. 9) önceki kuşaktan ayırır ve estetik 

anlayışını, diğer deyişle toplumculuk yaklaşımını başka bir yere koyar. Bu bağlamda o, 

sanat telakkisini “sosyal realizm”, diğer deyişle “toplumsal gerçekçilik” başlığıyla 

adlandırır (1980, s. 10). “İnek toplumculuğu” dediği yaklaşımı ise, “aktif realizm” ya da 

“sosyalist gerçekçilik” tabirleriyle karşılar (1980, s. 11). Dolayısıyla onun tartışmasının 

odağı, toplumculuğun ne olduğundan, neyi kapsaması gerektiğinden ziyade, 

sosyalistliğin tekelinde kabul ettiği bu estetik tavrın niteliği ve biçimine yöneliktir. Bu 

doğrultuda İlhan, toplumsal gerçekçilik (ya da sosyal realizm/sosyal gerçekçilik) 

savunusunu ulusal koşullara uygun ve estetik olma iddiasıyla öne sürerek bu nitelikleri 

taşımayan ve sanat eserinden yalnızca “siyasi planda bir iş görmesini istemekle” 

yetindiğini düşündüğü aktif realist/sosyalist gerçekçi 40 kuşağı toplumcularını yargılar 

(1980, s. 11-12). Anlaşılacağı üzere Attilâ İlhan toplumculuğu, yalnızca Marksizmle 

ilişkili ve Marksist estetiğin bir türü olarak ele alıp değerlendirir. Sosyalist gerçekçi edebî 

üretimleri, toplumculuğun kötü uygulamaları arasına koyar. Kendi sanat teorisini ise, 

Türkiye koşullarına ve ulusal ihtiyaçlara cevap verecek nitelikte, estetiği göz ardı 

etmeyen bir toplumculuk olarak ileri sürer.  

 

Attilâ İlhan’ın kendi vurgularıyla öne çıkardığı gibi, kurmaya çalıştığı estetik teorinin 

temelinde sosyalizm fikri vardır. O, toplumsal gerçekçilik hareketini, “ulusal koşulların 

içerisinden diyalektik yöntemle özgün bir estetik bileşime” ulaşmak şeklinde tanımlar ve 



12 

 

solun o zamana kadarki Sovyet merkezli sanat anlayışına karşı ulusal ve “bağımsız” bir 

sosyalizm fikrinden hareket eder (1980, s. 12-13). Bunun dışında İlhan’ın dayandığı 

teorik prensibin fikir babası, “Dobroliyubov ve Çernişevskiy” gibi gerçekçilerden yola 

çıktığını ifade ettiği “Plekhanov”dur (1980, s. 9) ve bu isim, tezde de belirtileceği üzere, 

Marksist estetiğin öncülerindendir. Plehanov’a ek olarak İlhan, “özgün bir ulusal bileşim 

fikri”ni geliştirirken Atatürk devrimlerine ve devrimciliğine yaslanır. Onun bakış açısında 

“Mustafa Kemal devrimciliği, bilimleri yöntem diye kullanırsa, elbette sosyalizmi amaç 

edinecektir” (1980, s. 14). Dolayısıyla o, kendi sanat anlayışını, ulusallık fikrini öne alsa 

dahi, sosyalizm üzerine inşa eder ve Atatürk devrimleri ve fikirlerini sosyalizmle 

bağdaştırmaya çalışır. Diğer deyişle İlhan’ın teorisi, “Atatürkçülüğe meyilli bir 

sosyalizm” fikri (Güngör, 2019a, s. 193) üzerine kuruludur. Çünkü onun beslendiği düşün 

geleneğinde, Atatürk ilkeleri eğer, “kavramların gerçek anlamları incelenip tespit 

edilerek, birbiriyle ilişkin olarak sistemleştirilebilseydi, sosyalizme varacak bir ideolojik 

çerçeve” meydana gelmesi mümkündü (Boran, 1968, s. 21).  

 

Bütün bu verilere karşın Şenol Aktürk’ün, Attilâ İlhan’ın sınırlarını çizmeye çalıştığı 

“sosyal gerçekçilik” teorisini, “sosyalizmle ilişkisi olmayan bir sanat anlayışı” şeklinde 

değerlendirmesi ilginçtir (2010, s. 37). Bundan dolayı, sosyal gerçekçiliği “sosyalizmi 

kendisine temel almış” bir teori olarak değerlendiren Şamil Yeşilyurt’un tespiti, kavramın 

sınırlarını çizen Attilâ İlhan’ın bakış açısıyla koşutluk sergiler (2003, s. 1). Aktürk’e göre 

ise İlhan’ın düşüncesi, “Balzac, Stendhal, Tolstoy gibi 19. Yüzyıl Avrupa ve Rus 

realistlerinin bireyi toplumla birlikte ele almaya dönük sanatsal tutumlarıyla (realism 

social) paraleldir” (2010, s. 37). Araştırıcının bu tutumunun, İlhan’ın öne aldığı sosyalizm 

vurgusunu görmezden gelmek, ayrıca onun “özgünlük” ve “ulusallık” kıstaslarını yok 

saymak anlamları taşıdığı söylenebilir.7  

 

Aktürk’ün Attilâ İlhan’ın teorisine dair yorumu aynı zamanda, György Lukacs’ın, 

sosyalist olmasalar dahi burjuva toplumundaki çelişkileri eleştirel bir tutumla yansıtan on 

dokuzuncu yüzyıl gerçekçi yazarları için ileri sürdüğü “eleştirel gerçekçi” teorisini 

 
7 Bunların yanında, Aktürk’ün de toplumculuktan kastının Marksist estetik olduğunu belirtmek gerekir. 

Mesela o, bu bağlamda Plehanov’u toplumcu estetiğin kurucusu sayar (2010, s. 41), toplumcu gerçekçilikle 

toplumculuğu birbiri yerine kullanır, “Türk toplumcu sanat kavramı[nın]”, “Sovyet devriminin yarattığı 

geniş entelektüel hareketin rüzgârıyla beslen[diğini]” öne sürer (2010, s. 36). Araştırmacı böylece, 

literatürdeki genel eğilimin yörüngesine yerleşir.  

 



13 

 

gündeme getirir. Secaattin Tural da İlhan’ın düşüncelerinin eleştirel gerçekçiliğe “daha 

yakın olduğunu” bildirir (2019, s. 163). Lukacs’a göre toplumcu gerçekçilik, daha doğru 

tabirle sosyalist gerçekçilik, sosyalizmi kurmaya çalışan “toplumsal güçlerin ele 

alınışıdır” (Lukacs, 1979, s. 108) ve sosyalist perspektife sahip yazarları kapsar. Burjuva 

toplumunun ve düşüncesinin bir parçası olmakla birlikte, hayatın yüzeyinde kalmayarak, 

“belli bir dönemde o yüzeyin altında yatan tarihî anlamın özüne inmek ve bunu somut 

kişiler ve olaylarla” sergilemek ise, gerçekliğin özünü yansıtmak anlamına geldiği gibi 

eleştirel gerçekçi bir tutuma sahip olmaktır (Moran, 2002, s. 56). Diğer deyişle bu 

yaklaşım, burjuva toplumunun içindeki çelişkileri, gerçekçi bir üslupla ve eleştirel bir 

gözle romanlarına yansıtan sanatçıları içeren kavramsal bir çerçeve sunar. Dolayısıyla 

Lukacs, on dokuzuncu yüzyılın gerçekçi yazarlarını (yani Balzac, Stendhal, Tolstoy gibi 

isimleri) eleştirel gerçekçi etiketiyle ele alır. Secaattin Tural, bu görüşten hareket ederek 

Türkiye’deki toplumcu gerçekçilerin, Mehmet Âkif gibi “sosyalist olmayan” yazarlara 

ambargo uygulayıp onları görmezden geldiğini bildirir ve bu gibi isimlerin “eleştirel 

gerçekçilik” çatısı altında değerlendirilmesi gerektiğini öne sürer. Örneğin Safahat’a dair 

bu tarz bir incelemenin, toplumculara, diğer deyişle toplumcu gerçekçilere örnek olacak 

bir metin özelliği taşıyacağını bildirir (Tural, 2019, s. 162). Böylece Tural’ın, 

toplumculukla Marksizmi özdeşleştirdiği ve toplumu belli bir doğrultuda aydınlatmak ve 

yönlendirmek için kaleme alınan edebî üretimlerden Marksist olmayanlarının, 

toplumculuk yerine, “eleştirel gerçekçi” etiketiyle değerlendirilmesi gerektiğini 

düşündüğü anlaşılır.   

 

Ahmetcan Toros, “Her Ağacın Kurdu Kendinden Olur” başlıklı yazısında toplumcu 

tiyatronun 1985’teki durumunu inceler. Onun görüşünde, doğrudan zikredilmese de 

toplumcu tiyatronun Marksist/sosyalist yazarları ve metinlerini kapsadığı görülür. Toros, 

tiyatrocuları, egemen ideolojinin sözcülüğünü üstlenenler ve muhalifler olmak üzere iki 

kola ayırarak toplumcuları, muhalifler kanadına yerleştirir (1985, s. 6). Bu düşüncenin 

kaynağının Marksist teorisyen Louis Althusser olduğu, tezin sonraki kısımlarında 

belirtilecektir. Toros, toplumcu tiyatronun yapı taşlarını ise, toplumcu yani sosyalist 

düşünceyi benimsemek ve diyalektik yöntemi kavramak şeklinde belirler (1985, s. 8). 

Yazarın, 1986’daki bir diğer metninde, aynı meseleyi biraz daha açarak irdelediği görülür. 

Burada Toros, toplumcu sanatçıyı, “[d]iyalektik maddeci felsefeyi yaşama tarzının temeli 

olarak benimsemiş” ifadesiyle tanımlayarak (1986, s. 4) bu sefer toplumculukla 



14 

 

Marksizmi doğrudan ilişkilendirmiş olur. Toplumcu sanatın kitlelere ulaşmasının 

anlamını ise, “karşılıklı etkileşim, dönüştürme ve bilgilenme süreci” şeklinde ele alıp 

(1986, s. 5) düşüncesini Marksizm özelinde dile getirse de aslında genel bir toplumcu 

sanat kriteri ortaya koyar. Onun buradaki kayda değer vurgusu, söz konusu etkileşimin 

“kaba bir biçime” bürünmemesi gerekliliğidir (1986, s. 5). Varlık gibi popüler bir dergide 

düşüncelerini dile getiren Toros’un savunularından hareketle, seksenli yıllarda da 

toplumculuğun Marksizmle ilişkilendirildiği yaklaşımın pek sorgulanmadığı ve bunun 

genel bir kabul mertebesinde bulunduğu söylenebilir.  

 

Emre Yalçın, “1960-80 Dönemi Toplumcu Tiyatromuzda Görülen Biçim Sorunsalı: 

Toplumcu Tiyatro Yazarlarımız Üzerine Eleştirel Bir İnceleme” başlıklı yüksek lisans 

tezinde, toplumculuk kavramı üzerine özellikle eğilir ve bu etiket altında yalnızca 

Marksist tiyatro yazarlarını değerlendirmeyi uygun görür. Yalçın, 1960-1980 yılları 

arasında metin üreten yazarların, “politik”, “epik”, “sosyalist gerçekçi”, “toplumcu 

gerçekçi”, “toplumsal gerçekçi” ve “toplumcu” gibi farklı etiketlerle tanımlandığını 

bildirerek Marksist tiyatro yazarlarına ve eserlerine yönelik literatüre yansıyan terim 

karmaşasına değinir (2013, s. 8-9). O bu bağlamda, toplumcu gerçekçilik ile sosyalist 

gerçekçiliğin aynı anlamı taşıdığını ve bunların özünde, kuramın anavatanı olan SSCB’ye 

aitliğini dile getirir (2013, s. 9). “Epik” ve “politik” adlandırmalarının da birbiriyle benzer 

bir içeriğe ve niteliğe sahip olduğunu bildiren Yalçın, 1960-1980 yılları arasındaki 

Marksist tiyatro metin üreticilerinin, daha kapsayıcı bir kavram olan ve Marksizmi 

doğrudan çağrıştırdığını düşündüğü “toplumcu” etiketiyle anılması ve tanımlanması 

gerektiğini öne sürer (2013, s. 10). Dolayısıyla onun bakış açısı da toplumculuğu, 

ideolojik açıdan sadece Marksizme indirger ve diğer ideolojilerden mülhem üretilen 

metinleri ve yazarlarını dışlar. Bu açıdan Yalçın’a göre Necip Fazıl, toplumculuk çatısı 

altında değerlendirilemez (2013, s. 17).  

 

Türk tiyatrosuna dair yaklaşımlar arasında, Erwin Piscator’un sanat teorisinin özünü 

görmezden gelerek “politik tiyatro” etiketinin kapsamını genişleten ve ideolojik telkin 

niyetiyle kaleme alınan ve siyasi içeriğe sahip hemen her tiyatro metnini “politik tiyatro” 

başlığı altına dâhil eden çalışmalar da mevcuttur. Örneğin, Tolga Alver’in, Atatürk 

Dönemi Türk tiyatrosunu, Piscator’un teorisinden hareketle incelediği “1923-1938 

Atatürk Dönemi Türk Tiyatrosunun Politik Tiyatro Kuramı ve İdeolojik Unsurlar 



15 

 

Açısından İncelenmesi” başlıklı ve Özlem Özmen’in Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türk 

tiyatro üretimlerini aynı başlık altında değerlendirdiği “Türkiye’de Politik Tiyatronun 

Gelişimi” adlı çalışmaların, “Politik Tiyatro”nun özündeki Marksizm mayasını ve 

tarihselliği es geçtiği için, temelde yanlış bir varsayımdan hareket ettiği belirtilmelidir. 

İdeolojik içeriği yoğun ve ideolojik telkin maksatlı kaleme alınan tiyatro metinlerinin, 

Piscator’un kavramsallaştırmasıyla anılması, teorisyenin tiyatro aracılığıyla yapmaya 

çalıştığı işin özünü örten bir mahiyet taşıdığı gibi, onun asıl niyetini göz ardı etmek 

anlamına gelir. Ayrıca, Piscator’un teorikleştirdiği ve uyguladığı “Politik Tiyatro”, 

1920’lerin başından 1930’a kadar yaklaşık on yıllık bir zaman diliminde karşılık bulmuş, 

üretilip tüketilmiş bir anlayışı ifade eder. Bu açıdan, Özlem Özmen’in “Türkiye’de Politik 

Tiyatro’nun Gelişimi” başlıklı makalesinde öne sürdüğü gibi, Tanzimat Dönemi Türk 

tiyatrosunu “politik tiyatro” başlığı altında değerlendirmek, anakronik bir hataya düşmek 

anlamına gelir. Bu bağlamda Özmen örneğin, “Sultan Abdülaziz’in tahttan indirilmesi” 

olayını konu edinen oyunu, “politik tiyatro” biçiminde etiketler (Özmen, 2015, s. 417). 

Söz konusu bakış açısını Tolga Alver de sürdürür ve siyasi içeriğe sahip Türk tiyatro 

üretimlerini, Tanzimat’tan itibaren “politik tiyatro” başlığıyla değerlendirme eğilimi 

sergiler (Alver, 2022, s. 65-66).  

 

Bunların dışında, sadece Marksist tiyatro yazarlarını ve metinlerini toplumcu etiketiyle 

ve politik tiyatro çatısı altına dâhil eden isimler de mevcuttur. Örneğin, Eren Buğlalılar, 

Kadife Koltuktan Amele Pazarına: Türkiye’de Politik Tiyatro kitabında, bu bakıştan 

hareketle, “devrimci mücadelede sanatın öneminden bahse[den]”, “coşkulu bir şekilde 

anti-feodal, anti-emperyalist devrimde sahnenin bir silah haline getirilmesi gerektiğini” 

dillendiren özel tiyatroları, “politik tiyatro” etiketiyle anar (2014, s. 13). O, çalışmasının 

temel tezini, “sınıf örgütlerinin politik sanatın şekillenişinde belirleyici rol oynadıkları” 

düşüncesine dayandırarak bu dönem tiyatrosuna dair herhangi bir çözümlemede “sınıf 

mücadelesi[nin] mutlaka hesaba katılma[sı]” gerektiğini öne sürer (2014, s. 16). Bu 

vurgular, araştırmacının Marksist bakış açısının yansıması biçiminde 

değerlendirilmelidir. Arda Öztürk de doktora tezinde, aynı doğrultuya yerleşerek 

toplumculukla Marksizmi özdeşleştirir, politik tiyatroyla toplumculuğu, ideolojik 

kapsamları bağlamında birbirinden ayırmaz. Öztürk’ün görüşünde örneğin, Arena 

Tiyatrosu ve AST gibi tiyatro toplulukları hem toplumcu tiyatro hareketinin bir temsilcisi 

hem de politik tiyatro yapan grupların öncüleridir (2018, s. 16). Tiyatro TÖS, Yenişehir 



16 

 

Tiyatrosu, Halk Oyuncuları, Ankara Birliği Sahnesi, Dostlar Tiyatrosu, Devrim İçin 

Hareket Tiyatrosu gibi topluluklar da aynı şekilde, “sanatsal faaliyetlerini sosyalizm 

hedefi doğrultusunda şekillendirmişlerdir” (2018, s. 16). Öztürk ayrıca, çalışmasında 

inceleyeceği metinleri Marksist içeriğine göre seçer ve bu metin yazarlarının “Marksist 

estetiği nasıl algıladıkları” sorununa odaklanacağını bildirir (2018, s. 8). Bu bağlamda, 

Emine Candan İri’nin epik tiyatro (2020, s. 245), Emre Yalçın’ın ise toplumcu etiketiyle 

değindiği (2013, s. 1) Zengin Mutfağı oyunu, Arda Öztürk’ün kaleminde politik tiyatro 

hüviyetine bürünür (2018, s. 111).  Sadece bu verinin bile, tiyatro yazınında süregelen 

terim karmaşasını görünür kıldığı söylenebilir.  

 

Âbide Doğan, Türk Edebiyatı Tarihine Bir Bakış’ın içinde, “1940-1960 Arası Türk 

Hikâye ve Romanı”nı incelediği yazısında, toplumcu gerçekçiliği, “Rusya’da 1930’larda 

görülen marxist kuram ve ona dayalı eleştiri yönteminin benimsediği görüşlerden biri” 

biçiminde tanımlar (2015, s. 594). Onun nazarında, 1950’lerde köy romanlarının 

sayısındaki artış, Köy Enstitüleri ve Demokrat Parti ile ilişkilendirilebileceği kadar, 

“Rusya’daki marxist eleştiri yöntemi” olan “toplumcu gerçekçilik” ile de 

gerekçelendirilebilir (2015, s. 595). Devamında ise Doğan farklı bir yaklaşımla, “Sosyal 

Gerçekçi Roman” başlığı altında, “toplumun dertlerini konu edinmeye” başlayan 

romancıları, “toplumcu ve sosyal gerçekçi” addeder. Kavramlar hakkında ayrıca ve 

özellikle bir tartışma yürütmese de bu bakış, araştırmacının toplumculuk ve sosyallik 

tabirlerini aynı kefeye koyduğunu, aynı zamanda toplumculuğu, Marksizme 

indirgemeyerek daha genel bir açıdan ele aldığını gösterir. Çünkü araştırmacı, sosyal 

tabiriyle toplumculuk terimini birbirinden ayırmayarak sosyal/toplumsal içerikli edebî 

üretimleri ve yazarlarını aynı teorik şemsiye altına dâhil eder. Bu bağlamda o, Yakup 

Kadri, Halide Edip, Aka Gündüz, Refik Halit’i, 1940 sonrasında kalem oynatan ve 

Marksizmle özdeşleşmiş Sabahattin Ali, Sadri Ertem, Orhan Kemal, Kemal Tahir, Aziz 

Nesin’in yanında, Tarık Buğra gibi Marksizmin dışında hatta karşısında konumlanmış bir 

yazarın da öncüsü sayar (2015, s. 606). Doğan’ın “Sosyal Gerçekçi Roman” kapsamında, 

“toplumcu ve sosyal gerçekçi” saydığı isimleri, ferdî değil toplumsal meselelerle 

ilgilendikleri nispette, ideolojik ayrım gözetmeksizin aynı etiketle değerlendirdiği 

görülür. O, bu kapsamdaki romanlarda estetik kaygının güdülmediğini söyleyerek söz 

konusu anlatılara dair bir kıstas ortaya koymuş olur. Ona göre ayrıca, sosyal gerçekçi 



17 

 

romancılar, “nesnel bir tavır sergilemeye çalışmışlardır”. Dil olarak ise “konuşma 

sadeliği[ni]” tercih ederler (2015, s. 613). 

 

Doğan’ın kavramsallaştırma girişimi, Attilâ İlhan’ın kendi sanat kavrayışını ifade etmek 

için geliştirdiği terime dayanır. Ama ondan ayrılarak toplumsal/sosyal bir içeriği gerçekçi 

bir üslupla ortaya koyan bütün edebî üretimleri aynı kavram çatısı altında değerlendiren, 

genelleştirici bir bakış açısını işaret eder. Edebî bir eser, bireysel bir öze sahip olsa bile, 

bireyselliğin toplumsal şartlardan kopuk ele alınamayacağı, hatta onun bir sonucu olarak 

değerlendirilmesi gerektiği söylenmelidir.8 Dolayısıyla toplumsallıktan/sosyallikten 

bağımsız bir edebî üretimin imkânsızlığı olgusu ortadadır. Bu olgu görmezden 

gelindiğinde gerçekçi bir üslupla kaleme alınan bütün eserlerin “sosyal gerçekçi” etiketi 

altında değerlendirilmesi gerekir ki söz konusu tutum, örneğin roman ve romancılar 

bağlamında, birçok ayırt edici niteliğin göz ardı edilerek çok genel bir tasnife gidilmesi 

sonucunu doğurur. Yani “sosyal gerçekçi” etiketi, edebiyat bilimcisi ya da eleştirmeninin, 

edebî eserleri ve yazarları kategorize etmeleri, sınırlamaları ve sınıflandırmaları 

noktasında çerçevesi muğlak bir kapsama sahiptir. Dolayısıyla, “sosyal gerçekçi” 

olmayan bir roman mümkün müdür, buradaki tek kriter gerçekçilik midir, gerçekçiliğin 

sınırları nelerdir gibi sorular, böyle bir kavramsallaştırma girişiminin öne çıkan sorunsalı 

olacaktır.9 Buna karşın, aynı etiketin önüne toplumculuk tabirinin eklenmesiyle, kavramın 

sınırlarının daha belirgin bir niteliğe büründüğü söylenebilir. Yine de toplumculukla 

sosyallik/toplumsallık ilişkisinin derecesi ve mahiyeti noktasında bir tartışma 

yürütülmeden bu tabirlerin birlikte kullanılmasının, terim karmaşası yaratan bir sonuç 

doğurduğu belirtilmelidir.  

 

Nurullah Çetin, çok yazarlı edebiyat tarihi kitabının, kendisinin kaleme aldığı “Atatürk 

Devri Türk Şiiri (1923-1940)” kısmında, “Sosyalist Gerçekçi Şiir” başlığı altında, 

 
8 Söz konusu iddiayı genişlemesine tartışan Ernst Fischer’ın düşünceleri, ilerleyen bölümlerde ayrıntılı bir 

şekilde irdelenecektir.  
9 Gerçeklik-gerçekçilik ve sanat-edebiyat ilişkisinin niteliğine ve sınırlarına yönelik Marksist düşünürler 

ve teorisyenlerce oluşturulmuş kayda değer bir literatür mevcuttur. Lukacs’ın çalışmalarının, ayrıca o ve 

Brecht arasındaki tartışmaların çerçevesini de bu bağlam oluşturur. Ernst Fischer, kendisine kadar 

süregelmiş veriden hareketle, Marksist estetikle özdeşleşmiş “gerçekçilik” anlayışının sınırlılığını 

vurguladıktan sonra, “sanatta gerçekçilik kavramanı[nın] belli bir yöntem olarak” dayatılmaması 

gerektiğini bildirir (2012, s. 129). Devamında Fischer, sanat eseri ve sanatçı özelinde, gerçekçi üslubun 

değil, sosyalist perspektifin ve tutumun önemini dikkatlere sunar (2012, s. 130-131). Yani onun görüşünde, 

bir edebî metin, gerçeklik-gerçekçilik açısından değil, sosyalistlik (eserin Türkçe çevirisine göre 

toplumculuk) perspektifinden yola çıkılarak irdelenmeli ve değerlendirilmelidir.  



18 

 

toplumculuk bağlamında, genel literatürün dışında iddialar öne sürer. Ona göre, “sosyalist 

gerçekçi sanat” tabiri, I. Sovyet Yazarları Kongresi’nin gerçekleştiği 1934’ten yılından 

itibaren gündeme gelir. Nâzım Hikmet, “hakikî realizm”, Attilâ İlhan “toplumsal 

gerçekçilik” diyerek bu sanat anlayışını kastetmiştir. Bu yaklaşıma “toplumcu şiir” 

diyenlerin de olduğunu vurgulayan Çetin, söz konusu adlandırmanın çok geniş bir 

bağlamı içerdiğini, çünkü İslamcılar ya da milliyetçilerin de “toplumcu” şiirleri olduğunu 

bildirir. Sonuçta o, Sovyetlerdeki sanat anlayışının Türkçedeki karşılığının ve 

yansımasının “sosyalist gerçekçi şiir” adlandırmasıyla ele alınması gerektiğini söyler 

(2015, s. 437). Nurullah Çetin’in, toplumculuğu Marksizmle sınırlamayarak bu terimin 

başka ideolojik kabullerle üretilen edebî eserleri de kapsadığına yönelik düşüncesi, bu 

çalışmanın iddialarını destekler niteliktedir. O, her ne kadar bu görüşünü derinleştirmese 

de neticede öne sürdüğü yaklaşımla, terimin kapsam alanını genişleterek hemen her 

ideolojinin toplumculuk kisvesi altında değerlendirilebileceğini dile getirir. Ayrıca Çetin, 

özellikle 1940 kuşağının tanımlanması noktasında adlandırma ve kavramsallaştırma 

karmaşasının çözümüne yönelik bir öneri geliştirir. Bu bağlamda o, Marksist şiiri 

toplumculuğun dışında tutar, döneme ve ilgili anlayışa dair diğer adlandırma girişimlerini 

yadsıyarak sosyalist gerçekçilik etiketini öne çıkarır. Onun söz konusu iddiası, sosyalist 

gerçekçiliğin Sovyetlere özgülüğü dolayısıyla, bu tezin kabulleriyle çelişir. Buna karşın, 

toplumculuğun tek bir ideolojinin tekeline alınmaması gerektiğine dair düşüncesi, bu 

çalışmanın iddialarıyla koşutluk sergiler. 

 

Benzer bir yaklaşımla Hülya Argunşah, Mehmet Âkif Ersoy’u “toplumcu bir şair” sayar 

ve bu tutumuyla kavramın Marksizmle sınırlandırılmaması gerektiğini ima eder (2015, s. 

224). Abdullah Şengül’ün, modern Türk edebiyatının ilk dönemlerinde, sosyal ve siyasal 

şartların yazarları “toplumcu bir tavra” yönelttiği şeklindeki vurgusu da (2006, s. 137) 

toplumculuğu Marksizmle ilişkilendirmeyen ve kavramın kapsam alanını genişleten bir 

bakış açısına işaret eder. Burada söz konusu terim, toplumu belli amaçlar doğrultusunda 

eğitmek ve aydınlatmak için edebiyatın bir araç konumuna indirgenmesi anlamını 

barındırır ve bu içeriğiyle, tezin toplumculuğa dair savunularıyla uyum gösterir. Şengül 

ayrıca, modern Türk edebiyatının, toplumculuğu zorunlu bir istikamet olarak “seçen” ilk 

dönem yazarlarının, “yüzeysel kahramanlar” yarattıklarını, diğer deyişle karakterden 

ziyade tip özelliği taşıyan kurmaca kişileri eserlerinde tercih ettiklerini bildirir (2006, s. 



19 

 

137). Şengül’ün bu tespiti, genel açıdan toplumcu edebî üretimlerin öne çıkan 

kıstaslarından biri olarak değerlendirilebilir.10  

 

Toplumculuğu edebiyat, daha genelde sanat düzleminde ele alanların dışında, kavramı 

siyasi bağlamda tartışmaya açan isimler de söz konusudur. Hüseyin Nihal Atsız’ın bu 

noktadaki ifadeleri kayda değerdir. Atsız, 1964 yılında kaleme aldığı “Sosyalizm 

Maskaralığı” başlıklı yazısında, Türk milliyetçiliği için toplumculuğu, “sosyalizmin 

sağlayacağı iktisadî menfaatler” şeklinde değerlendirir ve kavramı sosyalizmden ayırarak 

“milliyetçi bir halkçılık” ifadesiyle tanımlar (Atsız, 1992, s. 346). Onun, bu vurguyla 

toplumculuğu kendi ideolojisinin tekeline alma gayesi güttüğü belirtilebilir. Yine de 

terimin kapsam alanını başka bir yöne kaydırarak ona dair bir tartışma açmakla, bu tezin 

kabulleri doğrultusunda önemli bir düşünce ortaya koyduğu söylenmelidir. Atsız’la 

uyumlu bir ideolojik perspektiften hareket eden Alparslan Türkeş, Dokuz Işık’ta, kavrama 

özel bir yer ayırır ve öğretisinin dördüncü ilkesini “toplumculuk” diye adlandırır. 

Türkeş’in, ilgili başlık altında ekonomiye dair bir içerik ürettiği görülür (Türkeş, 1967, s. 

11-12). Bu durum, Atsız’ın terime yönelik vurguladığı “sosyalizmin sağlayacağı iktisadî 

menfaatler” ifadesiyle koşutluk sergiler. Türkeş ayrıca, toplumculuğun önemli bir 

işlevini, halkı uyandırmak için güzel sanatların seferber edilmesi olarak belirler (1967, s. 

14). O, sanat bağlamında, “kültür faaliyetlerimizi, halkı heyecana getirmek; ona ümit, 

şevk, neşe vermek ve böylece halk enerjisini seferber ederek hareket yaratmak 

istikâmetinde kullanmalıyız” diyerek sanatın, toplumun -elbette kendi ideolojisi 

yönünde- eğitilmesi noktasında işlevsel kılınması gerektiğini bildirir (1967, s. 15). Bu 

düşüncesiyle Türkeş bir anlamda, bu tezin iddialarıyla uyumlu bir çizgide, toplumcu 

sanatın genel bir tanımını ortaya koymuş olur. Toplumu, herhangi bir ideoloji lehine 

eğitmek, aydınlatmak, yönetmek ve yönlendirmek maksadıyla kaleme alınan, estetikten 

ziyade ideolojik beklentilerle şekillenen ve muhatapla iletişimini bu doğrultuda 

gerçekleştiren edebî üretimlerin tamamı, toplumcu edebiyat çatısı altına dâhil edilmelidir 

önermesi, görüldüğü üzere Türkeş’in savunusundan da destek almaktadır.  

 

 
10 Murat Belge’nin de bu bağlamdaki düşünceleri kayda değerdir: Tip, “aynı zamanda, toplumcu olsun veya 

olmasın, ‘gerçekçi’ romanın kaçınılmaz bir aracıdır. Türkiye’de başka birçok şey gibi roman da politik bir 

özellik kazanıp ilericilik-gericilik çatışmasında rol oynamaya başlayınca, romanda fikrî içerik önem 

kazanınca, ‘tip’ yaratmak, iyice gerekli oldu” (1998, s. 21). Belge’nin roman özelinde dile getirdiği bu 

cümleler, fikrî ve ideolojik içeriğin yoğunlaştığı ve amaç mertebesine yükseldiği bütün toplumcu metinleri 

kapsayacak mahiyettedir.  



20 

 

Toplumculuk, genel açıdan bakıldığında sanat ve ideoloji ilişkisi odağında tartışılan bir 

kavramdır. Ömer Faruk Ateş ve Aygül Şengün, edebiyat ve ideoloji merkezli 

çalışmalarında, toplumların belli ideoloji(ler) lehine manipüle edilmesi amacıyla üretilen 

propagandist nitelikli edebî üretimleri, “ideolojik edebiyat” adlandırmasıyla ele alır.11 İki 

isim de bu başlık altında, sanatın devlet güdümünde bir propaganda aracına dönüşümünü 

ve bunun hangi yöntem ve araçlarla gerçekleştiğini sorgular. Böylece ilk bakışta, 

“ideolojik edebiyat” söz grubunun, ideolojik içeriği yoğun ve telkin niyetiyle kaleme 

alınan bütün “toplumcu” üretimleri kapsadığı varsayılabilir. Ama iki araştırmacı da bu 

adlandırmayla, sadece devlet güdümünde şekillenen ve yalnızca devletin çıkarları 

doğrultusunda edebiyatın bir propaganda aracına dönüştüğü yaklaşımı ve metinleri ele 

alır. Dolayısıyla onlar, çalışmanın ilerleyen kısımlarında belirtileceği gibi, Louis 

Althusser’in “Devletin İdeolojik Aygıtı” (DİA) kapsamında değerlendirdiği “edebiyat”la 

sınırlı bir tartışma yürütür. Odaklarında ise Sovyetler ve onların resmî sanat anlayışı olan 

sosyalist gerçekçilik vardır. Nitekim Şengün, ideolojik edebiyatı, “[d]evlet tarafından 

benimsenen belli bir ideolojinin edebiyat alanında zorunlu uygulanması” biçiminde tarif 

eder (2022, s. 16). Ateş de bu bağlamda, sözü edilen başlıkla devlet güdümüyle şekillenen 

ve dayatılan edebiyatı kasteder. Nazi Almanya’sı ve Musolini İtalya’sında da benzer bir 

tutumun varlığına değinir. SSCB döneminde ise, devletin edebiyata müdahalesi, “çok ileri 

bir boyut kazanır” (2023, s. 36). Bu verilerin de gösterdiği gibi ve tezde ayrıca 

bahsedileceği üzere, “ideolojik edebiyat” tabiri ilkin, sadece devlet eliyle şekillenen ve 

devletin, kendi çıkarları doğrultusunda toplumu manipüle etme amacıyla sanata 

müdahalesiyle, diğer deyişle propaganda faaliyetleriyle ilişkili ve sınırlıdır. Nitekim Ateş, 

bu irtibatı vurgulamak amacıyla, “ideolojik propaganda edebiyatı” tabirini de 

çalışmasında sıklıkla kullanır (2023, s. 73, 93, 101). Dolayısıyla bu başlık, bir devletin 

sınırları içinde, başka ideolojilerin telkini niyetiyle kaleme alınan edebî üretimleri 

kapsamaz. Ayrıca, ideolojik olmayan bir edebî üretimin imkânsızlığı düşüncesi de göz 

önüne alındığında12 “ideolojik edebiyat” adlandırmasının, sınırları muğlak bir nitelik 

taşıdığı görülür. Sonuçta, bu tezin kabulleri bağlamında, “toplumcu edebiyat” 

adlandırmasının, “ideolojik edebiyat” sınırlarına dâhil edilen, devlet tarafından bir 

 
11 “İdeolojik Edebiyat” yerine “Toplumcu Edebiyat” tabirinin tercih edilmesi gerektiğine dair bir tartışma, 

bu tezin “İnsan Düşüncesinin Mit Yaratma Arzusu: İdeoloji” başlığı altında ve Louis Althusser’in “Devletin 

İdeolojik Aygıtları” teorisinden bahsedilen kısmında yürütülecektir.  
12 Marksist estetik teorisyenlerinden destek alan ve tezin de kabullerinden biri olan bu iddia, çalışmanın 

ilgili bölümünde ayrıntılandırılacaktır. 



21 

 

propaganda aygıtına indirgenen edebî metinleri de kapsayacak bir çerçeveye sahip olduğu 

söylenebilir. 

 

Toplumculuğa dair Türk edebiyatında ortaya konan çalışmaların ve bakış açılarının 

geneli, diğer deyişle toplumculuğun Türk edebiyatındaki sergüzeşti değerlendirildiğinde 

göze çarpan ilk husus, kavrama dair süregelen terim karmaşasıdır. Buna göre 

toplumculuk, toplumcu gerçekçilik, sosyalist gerçekçilik, sosyal gerçekçilik, toplumsal 

gerçekçilik ve Marksist estetik birbiri yerine kullanılan tabirler olarak öne çıkar.13 

Marksist olmayan toplumcu sanatçılar ve eserleri için, toplumculuk yerine “eleştirel 

gerçekçilik” etiketi önerilir. Ama bu noktada, Lukacs’ın sınırlarını çizdiği teorinin, 

sosyalizm öncesi toplumlara özgü, burjuva sınıfının çürümüşlüğüne ve bozulmuşluğuna 

yönelik eleştirel bir bakış içerdiğine ve sosyalist bir dönüşümün habercisi olduğuna 

değinilmez. Hâlbuki eleştirel gerçekçilik, sosyalist gerçekçilikten bir önceki aşamayı 

temsil eder (Çalışlar, 1995, s. 641). Böylece eleştirel gerçekçiliğin son tahlilde, 

sosyalizme gidilen yolda uğranılan bir durak biçiminde düşünülmesi gerektiği görülür. 

Bu açıdan bakıldığında teorinin ideolojik yükü, Mehmet Âkif Ersoy gibi isimleri dışarıda 

bırakmayı gerektirir.  

 

Genel literatürde ayrıca, yukarıdaki verilerin gösterdiği gibi, kavramın kapsam alanına 

yönelik yoğun ve derinlikli bir tartışmanın yürütülmeyerek toplumculuğun Marksizmle 

sınırlandırıldığı bir yaklaşım sergilendiği görülür. Bu yönelimin arka planında, toplumcu 

gerçekçiliğe dair kabuller etkilidir. Böylece, söz konusu tabirin Sovyet Rusya’nın resmî 

sanat görüşü sosyalist gerçekçilikle14 ilişkisi açısından ele alındığı ve toplumculuğun, 

toplumcu gerçekçilik ifadesinin “kısaltılması” gibi kullanıldığı öne sürülebilir. Yani, 

toplumculuğun Marksizme indirgenmesinde, toplumcu gerçekçi tabirinin etkili olduğu 

iddia edilebilir. Ayrıca bu kelimenin, “socialist” sözcüğünün Türkçe karşılıklarından biri 

 
13 Tiyatro özelinde ise “epik tiyatro”, “politik tiyatro” ve “toplumcu tiyatro” adlandırmalarının, birbirleriyle 

kesişen Marksist niteliklerle ve kriterlerle öne sürüldüğü görülür. Bunlardan farklı olarak Tamer Temel, 

Oyun Yazarlığımızda Toplumcu Gerçekçilik Sorunsalı (2020) kitabında, Türk tiyatrosundan seçilmiş 

metinleri, “toplumcu gerçekçilik” etiketiyle değerlendirme çabası güder. Temel’in çalışmasında, Cevat 

Fehmi Başkut gibi bir yazar dahi toplumcu gerçekçilik açısından incelenmeye çalışılır. 
14 Marksist estetiği masaya yatırdığı çalışmasında Murat Belge’nin (1989), Sovyetlerdeki sanat anlayışını 

özellikle sosyalist gerçekçilik adlandırmasıyla anması ve kitap boyunca yalnızca bu tabiri kullanarak 

toplumcu gerçekçiliği yadsıması kayda değer bir dikkattir. Buna karşın Belge’nin Edebiyat Üstüne 

Yazılar’da, “tip” ve “karakter” meselesini irdelediği yazıda toplumcu gerçekçilik tabirini kullanması (1998, 

s. 29), “sosyalist gerçekçilik” kullanımındaki tutarlılığını zedeler ve kendisini literatürdeki terim 

karmaşasının içine sürükler. 



22 

 

olması da15 sosyalistlikle toplumculuğu özdeşleştiren bakış açısının bir dayanağı 

biçiminde yorumlanabilir. Bunların yanında, kavrama yönelik farklı yaklaşım sergileyen 

ve toplumculukla Marksizm ilişkisini yadsıyan isimler de söz konusudur. Edebî 

üretimlerini toplumun eğitilmesi ve aydınlatılması noktasında işlevsel kılmaya çalıştığı 

hâlde Marksist olmayan yazarların toplumcu addedilmesi, bu tezin kabulleri bağlamında 

anlamlı ve önemlidir.  

 

Toplumcu gerçekçilik tabirinin ilk olarak hangi tarihte ve kim tarafından ortaya atıldığı 

henüz tespit edilememiştir. Ama bu adlandırmanın doğuşunda ve kabulünde, Türkiye’nin 

siyasi atmosferi ve tarihsel şartları dolayısıyla, “sosyalist” ya da “Marksist” kelimelerine 

sıcak bakılmayacağına dair bir öngörünün ve kaygının etkili olduğu düşünülebilir.16 

Bundan dolayı, Türkiye’de sosyalist/Marksist bir sanat kurma niyeti taşıyanların, politik 

bir sansüre maruz kalmamak ve kovuşturmaya uğramamak için “toplumculuk” tabirine 

sıkı sıkıya sarıldıkları öne sürülebilir. Bunlara ek olarak söz konusu kullanımın, 1934’teki 

I. Sovyet Yazarlar Birliği’ndeki toplantıdan sonra ortaya atılıp giderek yaygınlaştığı 

varsayılabilir. Çünkü Yakup Kadri’nin, Türk heyetiyle birlikte bu kongreye katılmasının 

ardından Kadro’nun17 yayımlanan son sayısında kaleme aldığı yazının başlığı, “Sovyet 

Edebiyatı”dır (1934, s. 28) ve yazar, bu metinde toplumculuk ya da sosyalist gerçekçilik 

tabirlerine yer vermez. Onun nazarında, kongrede ilkeleri belirlenen sanat anlayışı hem 

estetik hem de toplumsal kıstasların gözetilmesiyle şekillenmektedir. Temel amacı ise, 

Marksizmden aldığı ilhamla, “Proletarya’nın kültürünü derinleştirmek, zevkini inceltmek 

 
15 TDK tarafından hazırlanan Güncel Türkçe Sözlük’te bile, “toplumcu” maddesinin karşılığı, 

“toplumculuktan yana olan kimse veya görüş, sosyalist” şeklindedir. 
16 Benzer bir varsayımı, 1950-60 arasındaki edebî ortamı ve tartışmaları çözümleyen Aslı Uçar da 

dillendirir. Uçar, “toplumcu gerçekçiliğe” yönelik teorik içeriğin 1950’lerde henüz oluşmaya başladığını 

bildirdikten sonra, bu sanat anlayışını/tutumunu yansıtan (davalı edebiyat, güdümlü edebiyat, gönüllü 

edebiyat, bağlanmış-tutulmuş edebiyat, aktif realizm, sosyal realizm gibi) terimlerin, terminoloji karışıklığı 

yarattığına değinir. O, bu karışıklığın gerekçesini, komünistliğe yönelik baskının sürdüğü ve “Soğuk 

Savaş’ın yoğun günlerinin yaşandığı” 1950’lerde, Sovyetlerin sanat görüşüyle örtüşebilecek bir 

adlandırmanın, “bir komünizm suçlamasına dönüşebilmesi olanaklıdır” düşüncesiyle açıklar (2019, s. 474-

475). Uçar, toplumculukla sosyalistlik ilişkisini yadsımamakla birlikte, bu edebî yönelimin “sanatın estetik 

boyutunu” her zaman yok saymadığını, hatta “başta Nâzım Hikmet olmak üzere, birçok toplumcu şair ve 

yazarın sanatı salt propaganda aracı olarak görmediklerini” dile getirir (2019, s. 477). Yani, onun 

tartışmasının odağı, toplumculuğun ideolojik kapsamından ziyade, estetik mahiyetine yöneliktir. 

Araştırmacı ayrıca, dönem yazınında bir suçlama şeklinde dile getirilen ve toplumculuğu Jdanovcu 

sosyalist gerçekçiliğe indirgeyen düşünceye karşı çıkarak Türkiye’deki toplumcu edebî üretimlere, sanatsal 

ve özgün bir nitelik atfeder (2019, s. 478).  
17 Kadro dergisi, Türkiye’de 1920’li yıllarda faaliyet gösteren Kurtuluş ve Aydınlık’tan sonra, 1931’de 

kurularak Marksizmden beslenen yayınlar arasına girmiştir. Hilmi Ziya Ülken’e göre bu dergi, birinci 

sayısından itibaren, “Marksist düşüncenin bilinen kavramlarından” faydalanmıştır (1994, s. 383).  



23 

 

ve bunun için sanat eserlerinin bedii keyfiyet noktai nazarından mükemmelleşmesini” 

sağlamaktır (1934, s. 31).  

 

Yakup Kadri’nin sosyalist gerçekçiliğe dair bu iyimser yargıları ve söz konusu yazının 

Sovyetlerdeki edebiyat devrimine yönelik -büyük ihtimalle- ilk Türkçe metin olduğu 

dikkate alındığında toplumculuk tabirinin 1934’te literatüre henüz girmediği anlaşılır. 

Marksist estetiğin Türk edebiyatına tanıtılması ve sınırlarının çizilmesi noktasında öncü 

isimlerden Sadri Ertem’in, 1938’de basılan ve edebiyata dair yazılarını içeren Fikir ve 

Sanat (2012) kitabında toplumculuk, toplumcu gerçekçilik ya da sosyalist gerçekçilik 

terimlerini kullanmaması da Türk literatüründe Marksist estetiği sosyalist 

gerçekçiliğin/toplumcu gerçekçiliğin dar sınırlarına yerleştiren yaklaşımın, daha sonraki 

dönemlerde ortaya çıktığı savını güçlendirir. Nâzım Hikmet’in, 1930 öncesi kaleme aldığı 

yazılarda söz konusu terimlere yer vermemesi de aynı doğrultuda yorumlanabilir.18  

 

Tezin devamında oluşturulacak teorik içeriğin ve çalışma boyunca toplumculuğa dair öne 

sürülüp derinleştirilmeye çalışılacak iddiaların, kavramla Marksizm arasındaki ilişkiyi 

yadsıyan önermeler geliştiren isimlerin savunularından hareketle şekillendiği 

belirtilmelidir. Bu bağlamda çalışmanın temel iddiası, toplumcu gerçekçilik tabirinin ve 

çevirisinin, toplumculuğun Marksizme indirgenmesi gibi birçok yanlış ve yanıltıcı 

sonuçlar doğurduğu, bu doğrultuda tercih edilmesi gereken doğru terimin sosyalist 

gerçekçilik olduğu, söz konusu sanat anlayışının ise Sovyetlere özgülüğü dikkate 

alındığında, Türkiye’de toplumcu gerçekçi/sosyalist gerçekçi etiketiyle değerlendirilen 

ve incelenen edebî üretimlerin, toplumculuğun görünümlerinden yalnızca biri olan 

Marksist estetik kapsamında ele alınması gerektiğidir.  Sonuçta tezde, literatürdeki terim 

karmaşasını ortadan kaldırmak için, kullanılagelen adlandırmaların yerine, hepsinden 

daha kapsayıcı bir niteliğe sahip olduğu düşünülen toplumculuk tabiri önerilmektedir. Bu 

öneri geliştirilirken Marksizm dışındaki ideolojik kabullerden hareketle de toplumu 

 
18 Hatta Aslı Uçar’a göre, 1950’lerdeki sosyalist/Marksist edebiyat tartışmaları bile, “toplumcu 

gerçekçilik”in dışında, “güdümlü edebiyat ya da sosyal realizm gibi başlıklar altında” yürütülmüştür (Uçar, 

2019, s. 473). Buna karşın, Attilâ İlhan’ın, 1950’lerde kaleme aldığı yazılarda, Nurullah Ataç gibi isimlerin 

nazarında, o dönemde “toplumcu gerçekçilik” tabirinin, Sovyet Rusya’nın sanat görüşünü karşıladığı, 

Ataç’ın, İlhan’ın geliştirmeye çalıştığı sosyal realizm/toplumsal gerçekçilik/sosyal gerçekçilik teorisini, 

“toplumcu gerçekçilik”le aynı kefeye koyarak eleştirdiği anlaşılır (İlhan, 1980, s. 132). Bu veri, “toplumcu 

gerçekçilik” tabirinin, 1950’lerde literatüre girdiğini, aynı zamanda sosyalist eğilimli yazar ve şairleri 

yaftalamak ve suçlamak için kullanıldığını gösterir. Bu yüzden Attilâ İlhan’ın, söz konusu yazıları kaleme 

alma gerekçelerinden biri, kendisine yöneltilen “toplumcu gerçekçi suçlamasına” itiraz etmektir.  



24 

 

eğitmek, aydınlatmak, yönlendirmek ve yönetmek, diğer deyişle “özneleştirmek”19 

maksatlı kaleme alınan bütün edebî üretimlerin, toplumculuk çatısı altında ele alınması 

gerektiği öne sürülecektir. Dolayısıyla, bu bağlamdaki toplumcu tiyatro metinlerinin, 

Marksizmin yanında, Türkçülük, Kemalizm, İslamcılık, milliyetçilik gibi ideolojik 

yüklerle donanabileceği ve her bir ideolojinin etkisinde ortaya konan üretimin, 

toplumculuğun görünümlerinden birini temsil ettiği altı çizilerek tekrar söylenebilir. 

Böylece, Mehmet Âkif Ersoy’un da Nâzım Hikmet kadar toplumcu bir şair sayılması ya 

da Tarık Buğra’nın tiyatro oyunlarıyla, Sermet Çağan gibi toplumcu yazarlar kapsamına 

dâhil edilmesi gerektiği rahatlıkla dile getirilebilir. 

 

C. Modern Türk Tiyatrosunun Toplumcu Kimliği 

19. yüzyılda başlayan modern Türk tiyatrosunun20 yayımlanmış ilk eseri, “Şinasi’nin 

1860’ta Tercüman-ı Ahval’de tefrika ettikten sonra kitaplaştırdığı Şair Evlenmesi’dir 

(Enginün, 2019, s. 13). 1859’da yazılan bu “küçük piyes” (Tanpınar, 2015, s. 209), İnci 

Enginün’ün aktarımına göre, “Türk tiyatro edebiyatının ilk örneğidir” (2019, s. 13). Bu 

genel kanıya karşın Abdullah Şengül, “Batılı manada tiyatronun Şair Evlenmesi ile 

başladığını söylemenin çok zor” olduğunu bildirerek (2016b, s. 18) bundan önce yazılmış 

Türkçe tiyatro oyunlarının varlığından bahseder (2016b, s. 19-21). Yine de Türk 

tiyatrosuna etkisi dikkate alındığında ötekilerden ziyade Şinasi’nin eseri, bir başlangıç 

noktası olarak kabul edilebilir. 

 

Ahmet Hamdi Tanpınar, kendi dönemi bağlamında Şair Evlenmesi için, “bu küçük piyeste 

bugün bile alınacak dersler vardır” cümlesiyle (2015, s. 209), oyunun eğitici, daha 

genelde ise toplumcu içeriğini ön plana alarak tezin iddiaları açısından kayda değer bir 

tespitte bulunur. Tanpınar, incelemesinin devamında, Şinasi’nin, “her hâliyle 

cemiyetimizde ‘yeni insan’ın başlangıcı” olduğunu dile getirir (2015, s. 212). Batıdan, 

“bir medeniyetin ve düşünce sisteminin dersini almış” (2015, s. 209) bu “yeni insan”, 

kuşandığı değerler ve “1839 Tanzimat Fermanı’nın öngördüğü ilkeler” ışığında 

(Külahlıoğlu İslam, 2015b, s. 379) topluma yön verme çabasını, edebî açıdan ilk kez 

 
19 Bu kavram, Michel Foucault’dan mülhem kullanılmıştır. Kavramın teorik içeriği, tezin ilgili kısmında 

ortaya konacaktır.  
20 Hilmi Kurtuluş’a göre, Tanzimat’ın ilanıyla (1839) birlikte, “Batı medeniyetinin Türkiye’ye 

yerleşmesinde tiyatronun, tiyatronun memleketimizde gelişmesinde de Tanzimat’ın rolü büyük ol[muştur]. 

(…). Tanzimat, öncelikle yazılı bir metin, tiyatro olarak kabul edilmiş bir yer ve oyun oynanacak sahneyi 

Türk tiyatrosuna kazandırmış[tır]” (1974, s. 50-51). 



25 

 

tiyatro aracılığıyla ortaya koyar. Bu doğrultuda, Şair Evlenmesi’nde Şinasi, döneminde 

toplumsal bir sorun olarak işaretlediği görücü usulü evlenmeye dair eleştirel bir içerik 

üretir.21 Metin, kişi kadrosu ve anlatı zamanıyla birlikte düşünüldüğünde Osmanlı 

Devleti’nin, “içinde bulunduğu sosyal ve kültürel çürümüşlüğü” resmederek (Şengül, 

2016b, s. 28) özde, “eğitici bir rol oynar” (2016b, s. 29). Buradan hareketle, Şair 

Evlenmesi’nin, yazarının toplumu, olumsuzu örnekleyerek uyarma ve ona istikamet 

belirleme niyetinin bir ürünü olduğu söylenebilir. Böylece, modern Türk tiyatrosunun 

temelindeki harcın, toplumcu mayayla şekillendiği öne sürülebilir.22  

 

Şinasi’nin açtığı yolda sanatı, özelde ise tiyatroyu, çağın ihtiyaç duyduğu insan tipini 

yaratmak, dolayısıyla toplumu eğiterek daha iyi kılmak amacıyla araçsallaştıran isimlerin 

başını, “san’atla ahlâkı birleştirme” amacı güden (Kaplan, 1948, s. 141) Nâmık Kemal 

çeker. “Sosyal konuları halka gür sesle aktarmak ve halkı kendi düşüncelerinin ortağı 

kılmak azmi, onun bütün edebiyat türlerini sosyal fayda açısından görmesine” yol açar 

(Enginün, s. 2019, s. 22). O, “gür sesinin daha da iyi duyulacağına inanması dolayısıyla 

(…) sahneyi bir kürsü olarak kullanır” (2019, s. 22) ve bu bağlamda, “diğer edebî türler 

içerisinde en fazla ilgiyi tiyatroya gösterir” (Şengül, 2016a, s. 9). Çünkü onun nazarında 

tiyatro, fikirlerini yayabileceği en iyi vasıtadır (Tanpınar, 2015, s. 283). Nitekim, 

sahnelendiğinde büyük bir politik coşku yaratan Vatan yahut Silistre oyunu23, Nâmık 

Kemal’in, “kendinden sonraki siyasi ve edebî kültür ile milliyetçi söylemi etkilediği” 

eserlerinin başında gelir (Gür, 2019, s. 60). Bu aktarımlardan yola çıkarak ilgili ismin, 

 
21 “Eser, batılı tutum ve davranış içerisinde olan kılık, kıyafet ve yaşayış bakımından mensup olduğu toplum 

tarafından yadırganan şair Müştak Bey’in âşık olduğu Kumru Hanım ile evlenmesini konu edinir. Ancak 

olay, Kumru Hanım’ın yerine yaşlı ve çirkin olan büyük ablası Sakine Hanım’ın getirilmesiyle düğümlenir. 

Eserdeki komedi unsurları bu düğümün çözülmesini sırasında oluşturulur. Araya Müştak Bey’in yakın 

dostu Hikmet Efendi girer; nikâhı kıyan Ebullaklaka’ya rüşvet vererek düğümü çözer” (Şengül, 2016b, s. 

28). 
22 Dilek Çetindaş, “kitleyi etkileme potansiyeli[ni]” öne alarak tiyatronun “dönem için yeni bir iktidar 

merkezi” olduğunu dile getirir (2022, s. 101) ve böylece, türün ideolojik iletkenlik kapasitesini, diğer 

deyişle toplumcu niteliğini vurgular.  
23 Nâmık Kemal’in tiyatrodan beklentilerinin, bu oyunun 1873 yılında gerçekleşen “Gedikpaşa 

Tiyatrosu”ndaki ilk gösteriminde, izleyiciler tarafından karşılık bulduğu görülür. Bu eserde yazar, “başta 

vatan aşkı olmak üzere askerlik, şehitlik, vazifeye bağlılık, toplumsal olanın kişisele tercihi, milletin her 

şeyden önce gelmesi gibi” konuları işler (Gür, 2019, s. 61). Memet Fuat’ın aktarımına göre, oyunun 

bitişinden sonra seyirciler, “yaşasın vatan” diye bağırarak “sokaklara dökülürler. Ertesi gün oyun yasak 

edilir. Namık Kemal tevkif edilip Magosa Kalesi’ne sürülür” (2010, s. 236-237). Bu bilgi, her ne kadar 

yazarının sürülmesine neden olsa da toplumcu hassasiyetlerle ve beklentilerle oluşturulmuş bir tiyatro 

oyununun, toplumu etkileme ve harekete geçirme potansiyelinin ne derece yüksek olduğunu göstermesi 

açısından kayda değerdir. Ayrıca, işlediği malzemeyle tarihî tiyatro kategorisinde değerlendirilebilecek 

metin, “[k]onusunu tarihten alan ilk oyun” olarak (Şengül, 2009, s.1935) bugüne değin süregelen tarihî 

tiyatro üretimlerinin Türk edebiyatındaki ilk örneğidir. 



26 

 

toplumcu bir sanat kavrayışına sahip olduğu ve toplumcu hedeflerini gerçekleştirebilmek, 

yani kendi fikirleri doğrultusunda topluma biçim verebilmek için tiyatroyu 

araçsallaştırdığı söylenebilir.24  

 

Tanzimat Dönemi’nin bir diğer önemli ismi25 Ahmet Mithat’ın tiyatroya bakışı da 

toplumcu bir nitelik taşır. Çünkü bu dönemde tiyatro, “sosyal hayatın en önemli şeriki ve 

yönlendiricisi olarak kabul edilir” (Çetindaş, 2022, s. 100).  Onun “Türk edebiyatı 

tarihinde haklı bir yer edinmiş olmasında roman ve hikâyeleriyle gazeteciliği kadar 

olmasa da tiyatro yazarlığının da etkisi vardır” (Bozdoğan, 2003, s. 118). Ahmet Mithat, 

öncekiler gibi “edebiyata toplumu eğitmek görevini” yükler. Ama o, “tiyatroyu sadece bir 

siyaset ve sosyal ıslahat kürsüsü olarak görmez, insanları eğlendirmeyi ve eğlendirirken 

öğretmeyi tercih eder” (Enginün, 2019, s. 50) ve piyeslerinde, sosyal konuları “cesaretle” 

işler (Yalçın, 2002, s. 25). Enginün ayrıca, ilgili ismin tiyatroyu, Nâmık Kemal’le benzer 

şekilde, “medeniyeti’ geliştiren bir araç” saydığını bildirir (2019, s. 73). Özetle, Ahmet 

Mithat da toplumu aydınlatma noktasında tiyatroyu işlevsel bir araç sayar ve kendi 

beklentileri ve bakış açısı ışığında muhataplarını eğitmek için kullanır.26 

 

Anlaşılabileceği gibi Tanzimat’ta tiyatro, öncü isimlerce benimsenmiş değerlerin, diğer 

deyişle ideolojilerin toplum tabanına yayılması niyeti odağında gelişir.27 Niyazi Akı’nın 

tespitine göre, bu dönemin “bireyi yetiştirme, topluma düzen verme, siyaset ve idaremize 

kontrol getirme amacı güden, az çok ihtilâlci ve monarşiye karşı olan tiyatrosu, II. 

Abdülhamit’in büsbütün ağırlaştırdığı sansür yüzünden” susar (1968, s. 9). Özdemir 

 
24 Nâmık Kemal, “Türk tiyatrosunun âdeta bir beyannamesi durumunda olan” (Şengül, 2016a, s. 15) 

“Mukaddime-i Celâl” başlıklı yazısında, tiyatroya dair düşüncelerini detaylıca ortaya koyar ve bu yazıda, 

ilgili edebî türü, bir kere daha şu şekilde tanımlar: “Tiyatro eğlencedir; fakat eğlencelerin en faidelisidir” 

(Namık Kemal, 201, s. 80). Onun tiyatroya verdiği önemin arka planında, tiyatronun, diğer edebî türlere 

nazaran topluma daha faydalı olduğu düşüncesi yatmaktadır. Ayrıca tiyatronun, göstermeye bağlı bir üretim 

oluşundan dolayı, diğer edebî türlere kıyasla, ideolojik iletkenlik potansiyeli daha yüksektir. Bu bağlamda 

Nâmık Kemal, Celâleddin Harzemşah oyununda, “İttihad-ı İslam” düşüncesini (Şengül, 2016a, s. 24) telkin 

edebileceği bir anlatı evreni kurar ve eserde, “Türk-İslâm ideâlinin yeniden canlandırılması fikrini” işler 

(Yalçın, 2002, s.25).  
25 Bu dönemde Ziya Paşa, eser üreterek olmasa da Adana Valiliği sırasında yaptırdığı tiyatro binası ve 

kurdurduğu tiyatro topluluğuyla, bu sanatın gelişimine katkı sunar (Kurtuluş, 1974, s.53). 
26 Ahmet Mithat’ın tiyatro aracılığıyla topluma fikir aşılama niyeti ve gayreti, onun Namık Kemal gibi 

politik baskıya uğramasına neden olur. Yazarın Çerkes Özdenler oyunu, “1876 yılında Osmanlı 

Tiyatrosunda oynandığı sırada Çerkes kavmiyetçiliği yapıldığı şeklinde şâiyâlar çıkınca, tiyatro kapatılmış, 

binası ise devlet tarafından alınarak yıktırılmıştır” (Yalçın, 2002, s. 26). Buradan da anlaşılacağı üzere, 

toplumu etkileme ve yönlendirme gücüne sahip oluşu (yani, toplumcu işlevselliği) dolayısıyla tiyatro, 

yazarlar tarafından özellikle tercih edildiği gibi, Osmanlı iktidarınca denetlenmesi, hatta gerektiğinde 

yasaklanması icap eden bir faaliyet olarak görülür.   
27 Edebiyat, özelde ise tiyatro ve ideoloji arasındaki ilişki, tezin sonraki kısımlarında ayrıntılandırılacaktır.  



27 

 

Nutku’nun ifadesiyle, “Tanzimat’ta tiyatroya artan ilgi, İstibdat ile boğul[up] kal[ır]” 

(1985, s. 264). Tanzimat’tan sonraki bu süreçte, baskı ve sansürün tazyikiyle tiyatro 

yazarları, oyunlarının toplumcu yörüngesini, politikadan soyutlayarak daha “masum” 

içeriklere ayarlar. Böylece dönemin tiyatro yazını, iktidarın tepkisine yol açmayacak 

konular etrafında döner ve “ahlak, kadının toplum içindeki konumu, ailenin kutsallığı” 

gibi meseleler, metinlerin odağına alınır (Ünlü, 2006, s. 118). Öte yandan politik içerikten 

yoksunluk, II. Abdülhamit Dönemi’nde süregelmiş “zaruri” tiyatro anlayışının, toplumcu 

etiketiyle değerlendirilemeyeceği anlamına gelmemelidir.28 Bu dönem tiyatrosu, muhalif 

ve politik ol(a)masa da egemen ideolojiyle29 çelişmeyecek insan tipinin yaratılması ve 

sürdürülmesi noktasında işlevsel kılınır. Yani, iktidarın denetiminde toplumcu bir içerik 

üretimine gidilir. Nitekim, Metin And’ın aktarımında, yönetimin “en baskılı yıllarında 

bile, (…) iyilerin iyiliklerinin karşılığını gör[erek] kötülerin cezalandırılması[nın]” 

örneklendiği melodramlara izin verilir. İlgili dönemde, “tashih-i ahlak”, “mekteb-i irfan”, 

“mesire-i edeb” gibi (And, 2014, s. 73), egemen ideolojiyle çatışmayan ve iktidarca meşru 

görülen ahlaki mottoların, tiyatro aracılığıyla toplum tabanına yayıldığı ve dilden dile 

dolaştığı söylenebilir. Dolayısıyla bu dönemde de tiyatronun, devraldığı geleneği 

sürdürerek toplumcu bir özle şekillendiği iddia edilebilir.   

 

II. Abdülhamit’in sıkıyönetiminin akabinde ilan edilen II. Meşrutiyet (1908),30 sosyal ve 

siyasi açıdan büyük bir kırılmayı işaret eder ve tiyatro, “bu dönemin en canlı ve ilgi gören 

sanat dalları arasında” bulunur (Yalçın, 2002, s. 7). Diğer deyişle, Meşrutiyet’in ilanıyla 

“gelen özgürlük ortamı tiyatroya da yansır, istibdat döneminin yasaklı eserleri olmak 

üzere oyunlar sahnelenirken, tiyatro, hürriyet coşkusunu anlatmanın bir aracı haline 

getirilir” (Ünlü, 2006, s. 118). Önceki dönemde “bunaltıcı bir suskunluğa mahkûm 

 
28 Çünkü, ideolojiden bağımsızlığı zannıyla “masum” sayılabilecek edebî üretimlerde de ideoloji, metnin 

suskunluklarına sinerek toplum tabanına “sinsice” yayılır. Bu görüşün sahibi Pierre Macherey’in iddiaları, 

çalışmanın ilerleyen bölümlerinde ele alınacaktır. 
29 Yusuf Akçura, Üç Tarz-ı Siyaset’te, “Osmanlı milliyeti siyasetinin başarısızlığı üzerine İslamiyet 

politikası[nın] meydan aldı[ğını]” bildirir. Devamında, bu anlayışın din ve milleti bir sayarak “bütün 

Müslümanları, son zamanların millet kelimesine verdiği manâ ile bir tek millet haline koyma”, dolayısıyla, 

“[b]ütün Müslümanlar[ı] birleş[tirme]” ülküsüne dayandığını söyler. Akçura’ya göre II. Abdülhamit, bu 

siyaseti uygulamaya çalışmıştır (Akçura, 1976, s. 21-22). Dolayısıyla İslamcılık, II. Abdülhamit 

Dönemi’nin başat ideolojik yönelimi olarak değerlendirilebilir. Murat Gür’ün düşüncesinde ise İslamcılık, 

“Osmanlı’nın Türk ulus-devletine dönüşümündeki düşünce duraklarından biridir ve Türk milliyetçiliğine 

kaynaklık eder. Başka bir deyişle II. Abdülhamid dönemi İslamcılığı bir tür millî yeniden uyanış 

hareketidir” (2019, s. 65).  
30 “1908’de Meşrutiyet’in ilanı ve 1876 Anayasası’nın yeniden yürürlüğe girmesiyle istibdat dönemi sona 

ermiş, bir özgürlük ortamı yaratılmıştır. 31 Mart olayından sonra (1909) Selanik’ten gelen ordu düzeni 

yeniden kurmuş, Abdülhamid tahttan indirilmiştir” (Şener, 1998, s. 35). 



28 

 

edil[miş]” toplum ve özellikle yazarlar, II. Meşrutiyet’le birlikte, “söyleme, haykırma [ve] 

yazma isteklerini” âdeta dışa vurur (Akı’dan aktaran Karaca, 2006, s. 149). Hissedilen bu 

coşkuyla dönemde diğer türlerdeki gibi, tiyatro sayısında da büyük bir patlama yaşanır ve 

Alemdar Yalçın’ın tespitine göre, sadece 1908-1910 arasında, 139 piyesin31 ya 

sahnelendiği ya da sahneleneceği duyurulur (2002, s. 39). Bu oyunların çoğunluğunu ise, 

“devrin siyâsi cereyanlarının âdetâ propagandasını” yapan (2002, s. 40), yani toplumcu 

niteliğiyle ön plana çıkarak ideolojik aktarım için işlevsel kılınan üretimler oluşturur.  

 

Dönemin baskın ideolojisi milliyetçilik, “1908’den sonra gelişen siyasî olaylara bağlı 

olarak gelişme gösterir. Önce milliyetçi cemiyetler kurulur ve buna bağlı olarak milliyetçi 

dil ve sembolleri kullanan yayın faaliyetleri hız kazanır” (Şengül, 2012, s. 390). Ağırlıklı 

olarak Türkçü fikirlerle biçimlenen II. Meşrutiyet tiyatrosunda, döneme özgü Türklük 

kavrayışı32 ışığında toplumun bilinçlendirilerek dönüştürülmesi hedeflenir.33 Bu 

doğrultuda, yazarlar tarafından ideal-ideolojik bir toplum tasavvuru telkin edilir. Böylece, 

ilgili zaman diliminde de tiyatronun, ideolojik iletkenliği öncelenerek toplumcu 

hassasiyet ve beklentilerle kimliklendiği öne sürülebilir.  

 

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte tiyatro bu sefer, yeni kurulan ulus-devletin egemen-

ideolojik yörüngesine girer34 ve özellikle, “Atatürk ilke ve inkılâplarının tanıtılıp 

benimsetilmesinde önemli bir görev üstlenir” (Buttanrı, 2006, s. 203). Daha açıkçası bu 

 
31 Yalçın, bu üretimlerin içeriklerini şu şekilde belirler: “[İ]çtimaî mevzu olarak istibdâd ve onun 

zulümlerini ele alan piyesler çoğunluktadır. Nâmık Kemal ve Şemsettin Sâmi’nin piyesleri ise birçok 

kumpanya tarafından defaatle temsil edilmişlerdir. Tarihî temsillere de yer verilmiştir” (2002, s. 39).  
32 Abdullah Şengül, II. Meşrutiyet tiyatrosundaki “ulus” tasavvurunun, önceki dönemle ilişkisini özellikle 

vurgulayarak sonraki yıllardakinden farkını da belirtir: “Nitekim bu dönemde, ‘ulus’ anlayışının -bazı 

yazarların İslâm öncesi tarihe gitme gayretlerine rağmen- İslâmiyet’le birleştirilen bir ‘Türkçülük’ şeklinde 

gelişme gösterdiği görülür” (2012, s. 410). Şengül’ün bir diğer tespitine göre, “II. Meşrutiyet sonrası Türk 

fikir hayatında geliştirilmeye çalışılan ‘ulus’ bilinci, daha çok Orta Asya kökenli aydınların 

yönlendirmeleriyle ortaya çıkar” (2012, s. 410). 
33 Alemdar Yalçın, Tanzimat Dönemi’nde kaleme aldığı tiyatrolarında Abdülhak Hâmid’in, “devrinin hiçbir 

içtimaî melesine temas” etmediğini öne sürer (2002: 28). Buna karşın, Abdullah Şengül’ün aktarımında 

Abdülhak Hâmid, Meşrutiyet Dönemi’nde baskın-egemen ideolojinin yörüngesine girerek “konusunu Türk 

tarihinden aldığı İlhan ve Turhan başlıklı iki manzum oyun” kaleme almıştır (2012, s. 399-400). Şengül’e 

göre Hâmid bu oyunlarıyla, “Türkçülük ve İslâmcılık ideallerini birleştirme prensibine bağlı olarak, 

dönemin siyasetine uygun bir siyasî birliğin peşinde[n]” gitmiştir (2012, s. 401). Sanatçının böylece, 

Meşrutiyet’in akabinde kaleme aldığı tiyatrolarla, toplumcu hassasiyetlerle bir içerik üretimine yöneldiği 

söylenebilir.  
34 Sevda Şener, Cumhuriyet’in kurucu-ideolojisinin hedeflerini şu şekilde ortaya koyar: “Batı uygarlığı bir 

bütün olarak benimsenecektir. Milliyetçilik hem ulusal bilinci oluşmuş hem uygarlığın gereği olan insanlık 

değerini benimsemiş Türk insanını yaratmak olarak yorumlanmıştır. Atatürk’ün anladığı anlamda 

milliyetçiliğin temelinde, ulusun kemikleşmiş, kimileri din kuralı kılığına girmiş insancıl değerleri 

yerleştirmek, ulusu layık olduğu ve hak ettiği kültür düzeyine yükseltmek ve ülkeyi dünyanın ileri ve uygar 

ülkeleriyle yarışabilir duruma getirme ülküsü yatar” (1998, s.  52). 



29 

 

dönemde tiyatro, devletin teşviki ve yönlendirmesiyle Cumhuriyet’in ihtiyaç duyduğu 

insanın ve toplumun (yani ulusun) yaratılması amacıyla araçsallaştırılır. Gönüllü 

katılımlardan da destek alınan süreçte “oyun yazarları, toplumsal sorumluluk duygusu 

içinde, çağdaşlaşma yolunda gerçekleştirilen kültür devrimine katkıda bulunmayı, bu 

devrimin geniş kitlelerce benimsenmesini sağlamayı görev edin[ir], bu doğrultuda eğitici 

oyunlar yaz[ar]” (Şener, 1998, s. 326-327). Memleketin ücra köşelerinde yaşayanlara 

bile, yeni değerlerin öğretilip kavratılması amacıyla tiyatro, ayrı bir önem atfedilerek 

kullanıma sokulur. Böylece ilgili edebî tür, rejimce başlatılan eğitim seferberliğinin35 

taşıyıcı sac ayaklarından birine dönüşür: 

 

Türkiye Cumhuriyeti’nin her şeyden önce bir ulus-devlet olarak inşa 

edilmek istenmesi Cumhuriyet’in ilk dönem yazarlarını Eski Türk tarihine, 

destan, efsane ve mitolojiye yöneltir. Yine bu dönemde yeni kurulan 

devletin ilke ve prensipleri, Millî Mücadele’nin zor şartları, bu süreçte 

kazanılan zaferler ve Türk halkının Milli Mücadele’deki rolü anlatılır. Bu 

oyunların hemen hepsinde Mustafa Kemal’in Milli Mücadele, Yeni Türk 

devletinin kuruluşu ve Cumhuriyet’in temel prensiplerinin 

belirlenmesindeki rolüne işaret edilir. (…). Halkevleri bünyesinde kurulan 

tiyatro grupları, memleketin birçok köşesinde verdikleri temsillerle bir 

ulus bilinci oluşturmak, Cumhuriyet’i ve temel prensiplerini tanıtmak 

isterler. Hatta hava şartlarından dolayı dekor götüremedikleri köylerde 

halkı kahvehanelere veya köy odalarına toplayarak bu temsilleri okurlar. 

(Şengül, 2019, s. 16-17) 

 

Anlaşılabileceği üzere, özellikle Cumhuriyet’in erken yıllarında bu sanat, yeni devletin 

beklentileri doğrultusunda topluma yön ve biçim verilmesi amacının hizmetine sokularak 

âdeta bir ideolojik aygıt36 gibi işletilir. Buradan hareketle, Cumhuriyet’in ilk 

zamanlarındaki tiyatronun toplumcu istikametinin, özellikle halkevlerinin 

 
35 Cumhuriyet’in ilk yıllarındaki eğitim politikaları, “Cumhuriyet ideolojisinin yaygınlaştırılıp 

geliştirilmesi yönünde kararlı amaçlara yönelik çeşitli önlem ve etkinlikleri içerir. (…). Eğitimin 

laikleştirilmesi ve demokratikleştirilmesi sürecinde önemli” adımlar atılır, “tarih ve dil konularında ulusal 

amaçlara uygun bir strateji belir[lenir]. (…). Latin harfleri kabul edil[ir].  [K]adın eğitimine ayrı bir önem 

verilerek karma eğitime geçil[ir] ve köye yönelik öğretmen yetiştirme, eğitim politikalarının temel hedefleri 

durumuna getiril[ir]” (Kapluhan, 2012, s. 179). 
36 Louis Althusser’in kavramsallaştırdığı bu tabir, tezin sonraki bölümlerinde detaylandırılacaktır. 



30 

 

faaliyetleriyle37 yönetici-iktidarın güdümünde belirlendiği söylenebilir.38 Bu edebî üretim 

vasıtasıyla ulaşılması arzulanan hedef yine, bireyden yola çıkarak toplumu yönetmek, 

yönlendirmek ve eğiterek değiştirmektir. Dolayısıyla, Cumhuriyet Dönemi de söz konusu 

olduğunda tiyatronun, toplumcu bir özle kimliklendiği iddia edilebilir.39 

 

Atatürk’ün ölümünden sonraki yıllarda bu sanat, egemen ideolojiyle bağı zayıflasa da 

toplumcu özünü muhafaza eder. Yazarlar, gittikçe kendi ideolojik kabullerinin sınırlarına 

çekilir ve üretimleriyle, devletin resmî politikalarıyla aralarına mesafe koymaya başlarlar. 

Asıl önemlisi, 1938 itibarıyla tiyatro yazını, Atatürk’ün karizmatik liderliğinin tutkal 

vazifesi gördüğü önceki 15 yılın coşkulu-ideolojik bütüncüllüğünü yavaş yavaş kaybeder. 

Cumhuriyet’in okullarında yetişerek biçim almış yazarlar, ulaştıkları bilinç düzeyiyle 

dünyayı ve Türkiye’yi daha bağımsız bir gözle farklı açılardan değerlendirebilme 

kapasitesine ulaşır. İsmet İnönü’nün yönetiminde iktidar, birçok farklı sebepten 

kaynaklanan sorunların topluma sirayet ederek insanların yaşamını etkilemeye 

başlamasıyla, artık sorgulanabilir ve eleştirilebilir mertebeye iner.40 Bu dönemde tiyatro, 

ideolojik iletkenlik bağlamında hemen hemen aynı işlevsellik niyetiyle üretilse de 

metinlerin etrafında döndüğü ideolojik yörünge çeşitlenir. Nitekim Özdemir Nutku, 

Cumhuriyet tiyatrosunun bir karakteristiği olarak 1923’ten itibaren oyun yazarlarının 

“kendi dönemlerinin koşulları içinde daha çok tez oyunlarına” yöneldiğini bildirir (1985, 

s. 288). Bu çalışma, tam da burayı başlangıç noktası belirleyerek 1946-1960 yılları 

 
37 9 Şubat 1932’de, Türkiye’nin birçok ilinde açılan halkevleri, “halkın kültürünü tanımak ve halkı çağdaş 

uygarlık doğrultusunda eğitmek amacıyla” kurulur (Şener, 1998, s. 54-55). Halkevin bünyesindeki temsil 

kolu tarafından sahnelenecek oyunların belirlenmesinde, CHP Genel Yönetim Kurulu’nun “onayını alma 

zorunluluğu” (1998, s. 56), bu dönemdeki tiyatro faaliyetlerinin, resmî ideolojiye ne derece bağlı olduğunu 

gözler önüne serer.  
38 Memet Fuat, “Cumhuriyet’ten sonra, Atatürk’ün uyarmalarıyla, zaman zaman devlet[in], sanat işlerine” 

el uzattığını bildirir ve 1935’te Milli Eğitim Bakanlığı’na bağlı olarak kurulan Güzel Sanatlar Umum 

Müdürlüğü’nün, bu süreci yürüttüğünü aktarır (2010, s. 243). 
39 Nurullah Ataç’ın 1927’de kaleme aldığı “Tiyatro Hakkında” başlıklı yazısındaki şu ifadeleri, yazarın 

tiyatroya yüklediği toplumcu misyonu ortaya koyduğu gibi, Erken Cumhuriyet Dönemi’nde eleştirmenlerin 

ilgili türden beklentilerini de açığa çıkarır: “Bazen hayatta örneği olmayan hayalî şahısları bir sanatkâr ibda 

ettikten sonra onların örnekleri, hayatta da yetişmeye başlar. (…). Tiyatro piyesinin de bu şeraiti câmi 

olması icap eder” (2010, s. 133-134).  
40 İnönü Dönemi’nde yaşanan sorunların başat tetikleyicisi, II. Dünya Savaşı’dır. Ülke bu yüzden, 

ekonomik açıdan büyük bir darboğazın içine girer. “Ekonomiyi kontrol altında tutmak için 1940’ta 

çıkartılan Milli Korunma Kanun’a rağmen fiyatların denetiminde yeterince başarılı olunama[z]. (…). 

Karaborsa, vurgunculuk bir zümreyi savaş zengini yaparken, toplumun geleneksel güçlü sınıfı olan 

bürokratlar parasal sıkıntıya düşmekte, toplum içindeki itibarlarını konumlarını yitirme tehlikesiyle karşı 

karşıya kalmaktadırlar. Toplumun çeşitli kesimlerinde yaşanan sıkıntılar basına eleştiri konusu olur” ve 

neticede oklar, yönetime çevrilir (Şener, 1998, s. 95). 



31 

 

arasında kaleme alınan tiyatro oyunlarının, toplumculuk açısından incelenmesini odağa 

alacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



32 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BİR SANAT OLARAK TİYATRONUN TOPLUMCU TEMELLERİ 

 

1.1. Anlam Arayışının Bir Tezahürü: Bir Yaşam Rehberi Olarak Sanatın Kökeni 

Toplumcu edebî üretimlerin üzerinde yükseldiği rasyonel zeminin anlaşılır kılınması için, 

modern sanat üretimlerinin çekirdeği niteliğindeki mağara resimleri, mit ve dram gibi 

anlatıların, özellikle ilksel insan için anlamı ve öneminin tespitine yönelik bir 

araştırmanın lüzumu vurgulanmalıdır. Sözlü kültür ortamının bir ürünü olan bu 

anlatıların, yazılı kültür dönemine ait edebî üretimler üzerinde genel kabul gören bir etkisi 

söz konusudur. Yazının özünde dil vardır ve Walter J. Ong’a göre, “[d]ilin sese dayanan 

bir olgu olduğunu kimse yadsıyamaz” (2014, s. 19). Hatta dil, “o denli sese bağımlıdır ki 

tarih boyunca konuşulan binlerce, belki on binlerce dilden topu topu 106 tanesi edebiyat 

üretebilecek düzeyde yazıya bağlanabilmiş, büyük bir kısmı ise hiç yazılmamıştır” (2014, 

s. 19). Barry Sanders, benzer bir veriyi, “Birleşmiş Milletler’in son sayımına göre, 

dünyada bugün konuşulan yaklaşık üç bin dilden ancak yetmiş sekizi bir edebiyat ortaya 

koymuştur” diyerek aktarır (2010, s. 13). Sonuçta yazı, “hiçbir zaman sözlü nitelikten 

bağını koparamaz” (Ong: 2014, s. 20). “[Y]azının icadından on binlerce yıl önce üretilen 

sözlü sanat biçimlerinin” (2014, s. 23) irdelenmesi, toplumculuk söz konusu olduğunda 

yazılı bir kurmaca üretimin araçsal ve işlevsel kılınma gayretinin gerekçesini de anlaşılır 

kılacaktır.  

 

Sanatın temeline ve niteliğine dair tartışmalar, keşfedilen ilk mağara resimlerinden 

bugüne değin süregelmiştir. Çok uzun yıllar boyunca söz konusu olgu, estetik bir kategori 

biçiminde anılmaktan çok, genellikle işlevsellik ve pragmatizm (faydacılık) açıdan 

masaya yatırılmış ve bu nispette değerli ya da değersiz sayılmıştır. Sanat kavramını ve bu 

kavrama dair ön kabulleri tartışmaya açtığı Sanatın İcadı adlı çalışmasında Larry Shiner, 

modern sanatı şu şekilde tanımlar: “Modern sanat sistemi bir öz ya da yazgı değil, 

yalnızca bizim ürettiğimiz bir şeydir. Genel olarak anladığımız haliyle sanat, hemen 

hemen iki yüzyıllık geçmişi olan bir Avrupa icadıdır.” Ona göre, “[b]unun öncesinde, iki 

bin yıldan fazla bir ömür sürmüş olan daha geniş çerçeveli ve daha faydacı bir sanat 

sistemi” söz konusudur (2013, s. 20). Devamında Shiner, sanat ve zanaat kelimelerinin, 

on sekizinci yüzyılın sonuna kadar “birbirinin yerine kullanıldığını” iddia eder. Buna 



33 

 

göre, “at arabası tekerleği yapımcıları, simyacılar” ile “besteciler ve ressamlar” aynı 

kavram şemsiyesi altında değerlendirilmiştir (2013, s. 23). Uzun yıllar boyunca süregelen 

bu algı biçimi, “Romalıların destansı ve lirik şiirleri (…) ikna, öğretim ya da eğlence aracı 

olarak” kullanmasıyla (2013, s. 52) ya da Orta Çağ düşüncesinin, “modern sanat ve 

sanatçı düşüncelerinden uzak olduğu kadar modern estetik kavramlardan da” uzak 

oluşuyla (2013, s. 63) birlikte hemen hemen kesintisiz bir doğrultuda ilerler. 

Araştırmacıya göre, Rönesans’ta bile, sanat ve sanatçı “terimlerinin hâkim anlamları 

kesin olarak modern-öncesi olma özelliğini” korur (2013, s. 92). Buradaki iddiaların 

ışığında, insanlık tarihinin uzun bir dönemi boyunca (yaklaşık iki bin yıl), sanatın estetik 

değil pragmatist ve işlevsel niyetlerle oluşturulduğu, algılandığı ve anlamlandırıldığı dile 

getirilebilir. Temel amaç, güzellikten ziyade, dönemlerin kültür normları doğrultusunda 

toplum için faydalı, onu bilgilendirerek eğitme kapasitesi yüksek üretimler ortaya 

koymaktır.  Nitekim Platon, Aristo, Horatius gibi isimler, sanat ve işlevsellik arasındaki 

ilişkiyi ön planda tutan yaklaşımlar geliştirmiştir. “Tipik bir Rönesans eleştiricisi ve şairi 

olan Sir Philip Sidney’in” bu konudaki düşünceleri de benzer bir doğrultudadır: “Sanat 

yansıtmadır ve amacı eğlendirerek eğitmektir” (Moran, 2002, s. 36-37).  

 

Shiner’a yakın bir bakış açısına sahip olan Ernst Hans Gombrich, “sanat deyince, müze 

ve sergilerde tadına varılan bir şey veya seçkin salonların güzel süslemelerinde kullanılan, 

arz rastlanır, nefis bir şey anlıyorsak” bunun, “pek yakınlarda” geliştiğini belirtir (2016, 

s. 37). Ona göre, “[i]lkeller için, bir kulübe ve bir imge arasında yararlılık açısından hiçbir 

fark yoktur. Kulübeler onları yağmurdan, rüzgârdan, güneşten ve kendilerini yaratmış 

olan ruhlardan korurlar; imgeler ise onları, doğal güçler kadar gerçek olan öteki güçlere 

karşı korurlar” diyerek sanatın özündeki işlevselliğin altını çizer ve buradaki üretimlerin 

“büyüsel” amaçlara hizmet ettiğini belirtir (2016, s. 38). 

 

Gombrich, mağara resimlerinin altında yatan gerekçeyi de benzer bir niyete bağlar: “[B]u 

ilkel avcılar, belki de sadece zıpkınları ve taşbaltalarıyla haklarından gelebildikleri bu 

hayvanların resimlerini yaparlarsa gerçek hayvanların da kendi güçlerine boyun 

eğeceğine inanıyorlardı” (2016, s. 39-40). Araştırmacı devamında, bu tarz üretimlerden 

yola çıkarak “sanatsal yaratmanın yalnızca büyü ve dine bağlı olmadığını, aynı zamanda 

ilk yazı biçimini oluşturduğunu” da iddia eder (2016, s. 47). Benzer bir savı Jack Goody 

de dillendirir: “[y]azının fiziki kökeni açıkça -grafik sanatlar denilen- çizim, oyma ve 



34 

 

resimle aynıdır” (2013, s. 27). Bu savunu, söz konusu üretimle dilsel iletişimi 

bağlantılandırarak sanatın işlevsellik katmanını zenginleştirir. Sonuçta dil, “belirgin bir 

insan niteliği, bireyler arası etkileşimin önemli bir aracı (…) ve [kültür gibi] öğrenilmiş 

davranışların bir nesilden diğerine aktarılma yoludur” (Goody, 2013, s. 27). 

 

Buraya kadar söylenenlere karşın, Herbert Read’in, Sanat ve Toplum başlıklı 

çalışmasındaki, bilinen ilk sanat üretimlerinin sadece faydacılıkla açıklanması noktasında 

temkinli olunmasına dair çağrısına kulak kabartılabilir. Çünkü ona göre, “[s]anatın asıl 

doğası, ne pratik ihtiyaçları gidermek için objeler üretilmesinde, ne de dinsel ya da felsefî 

görüşlerin ifadesinde yansır” (2018, s. 20). Read, özellikle mağara resimlerinin, hiçbir 

estetik kaygı güdülmeden sadece belli amaçlar doğrultusunda ortaya konduğu görüşüne 

mesafeli yaklaşır (2018, s. 28). Bu tutumuyla, genel kanının dışında konumlandığı 

söylenebilir. Avcıların bunları, “tümüyle amaçsız, boş vakitlerinde ürettiklerini” öne 

süren ya da “her fırça darbesinde büyüsel bir anlam” arayan antropologlardan farklı 

düşünen araştırmacıya göre, “[i]lkel insan da bir insandı; içinde bulunduğu yaratıcı 

faaliyetten muhakkak hoşnuttu ve sadece yaratmak için de yaratıyordu” (2018, s. 31). Bu 

bakış, ilk sanat üretimlerinin estetik bir kaygıyla da ortaya konmuş olabileceği ihtimalini 

gündeme getirir. Devamında o, “Paleolitik çağ insanının ritüelleri hakkında, büyü ile 

sanat arasındaki ilişkiyi genellememizi sağlayacak pek az bilgi mevcuttur” (2018, s. 36) 

diyerek bir anlamda, Gombrich’in aynı bağlamdaki iddialarına karşı bir argüman sunmuş 

olur. Yine de Read’in, sözü edilen kitapta, çocukla eşleştirdiği mağara adamının (2018, s. 

33) sanat üretimiyle pragmatizm arasındaki ilişkiyi tamamen yadsımadığını, meseleye 

estetik bir boyut katarak bir tartışma alanı yarattığını belirtmek gerekir. Benzer bir görüşü, 

daha açık bir şekilde Boris Suçkov da dile getirir: “Sanatın ikili işlevi, yani birbirine 

kenetlenmiş bir biçimde, sanatın bilme ve estetiksel işlevi, ta başından, sanatın doğduğu 

andan bu yana var olmuştur” (1982, s. 11).  

 

1.1.1. Mit 

İlksel insanlar söz konusu olduğunda, “her zaman için bir ‘yaratılış’la ilgili” (Eliade, 

2001, s. 28) olan ve yaşamlarının düzenlenişi noktasında gerçekliğin bilgisini ürettiğine 

inandıkları mitler için ayrı bir parantez açılabilir. Burada, mitlerin her şeyden önce bir 

hikâye, daha genel bir tabirle dile getirilirse, anlatı oluşu yönüyle tartışmaya katılması, 

sanatın özündeki işlevsel-pragmatizme dair yürütülen incelemeyi boyutlandıracaktır. 



35 

 

Çünkü bu öyküler, “sözlü kültürlerin can damarı[dır ve] insanlara kim olduklarını bir kez 

daha anlatır, inandıkları şeyleri hatırlatır; topluluk üyelerini birbirine bağlar” (Sanders, 

2010, s. 14-15). Mitlerden bahisle ayrıca insan, diğer deyişle homo sapiensin anlatma, 

anlattığına inanma ve anlatılanlarla şekillenerek yaşamını anlamlı kılma yatkınlığının 

kökenine dair bir perspektif sunulması imkânı doğacaktır. Mesela mitlerin, “insana özgü 

her anlamlı eylemin örnek tiplerini oluşturma” (Eliade, 2001, s. 28) niteliği, toplumcu 

edebî üretimlerdeki, ideolojilerin kutsadığı örnek insan tiplerinin somutlanma gayretiyle 

örtüştürülebilir. Bugün, türü ne olursa olsun herhangi bir edebî üretimin kurmaca, yani 

gerçek dışı ya da hayal ürünü olduğu bilgisinin artık neredeyse tartışılmadığı bir 

dönemde, kimi yazarların ısrarla sanat üretimlerini “bir gerçeklik gibi sunma”, okur ya 

da seyircilerin ise bu sunuşu, benzer bir ısrarla “gerçeklik gibi algılama” eğiliminin 

temellendirilmesinde de mite dair ortaya konacak bir değerlendirmenin katkı yapacağı 

düşünülmektedir.  

 

Bronisław Malinowski’ye göre mit, “vahşi bir topluluk içinde var olduğu biçimiyle, yani 

ilkel biçimiyle yalnızca anlatılacak bir öykü değil, aynı zamanda bir gerçekliktir” (1998, 

s. 102). O, bu tanımdan hareketle ilksellerin mitlerinin, “ayinlerinde, ahlaklarında 

yaşa[dığını], inançlarına egemen ol[duğunu ve] davranışlarını düzenle[diğini]” öne sürer 

(1998, s. 102-103). Araştırmacı, bu anlatıların işlevselliği bağlamında, “[a]hlakı koruyor 

ve kayırıyor. Ayinin etkinliğini güvence altına alıyor ve insanın davranışı için pratik 

kuralları içeriyor” diyerek mitin, “insan uygarlığı için yaşamsal bir katkı maddesi” 

oluşturduğunu belirtir (1998, s. 103-104). Sonuçta, dile gelen düşsel üretim, bir “masal 

güvercini değil, önemli bir ağırlığı olan etkin bir güç[tür]” (1998, s. 104) ve bugünün 

insanının kaleminden çıkan roman ya da hikâye gibi edebî anlatılardan oldukça farklı bir 

yerde konumlanır. Mit, yukarıda da vurgulandığı üzere, her şeyden önce gerçekliğinden 

şüphe duyulmayan ve üretildiği topluluğun yaşamındaki hemen her unsuru düzenleyen 

bir hakikat biçiminde algılanıp yaşanır. Ayrıca bu anlatılar, “her kavmin millî kültürünün 

temeli, millî bilincinin özüdür” (Bayat, 2005, s. 9) ve “[d]inler, felsefeler, sanatlar, ilkel 

ve tarihsel insanın sosyal biçimleri, bilim ve teknolojideki büyük buluşlar, uyku kaçıran 

düşler hep mitin o temel, büyülü yüzüğünden fışkırır” (Campbell, 2010, s. 13).  

 

Mitlerle ilgili ortaya konması gereken diğer bir özellik de bu hikâyelerin, topluluk için 

“hayatta kalmanın bilgisi[ni]” içerdiğidir (Köse, 2021, s. 55). Mircea Eliade, Mitlerin 



36 

 

Özellikleri başlıklı kitabında bu durumu özellikle vurgular: “Mitler, bu insanlara 

Doğaüstü Varlıklar’a özgü yaratıcı hareketlerin nasıl yineleneceğini, dolayısıyla da, şu 

hayvanın ya da bu bitkinin çoğalmasının nasıl sağlanacağını öğretir” (2001, s. 24). Mit 

aracılığıyla, “söz konusu ‘bilgi’ye büyüsel-dinsel bir güç” eşlik etmiş olur. “Bir nesnenin, 

bir hayvanın, bir bitkinin, vb’nin kökenini bilmek, onlar üzerinde sihirli bir güç edinmek 

demektir; insan bu sayede onlara egemen olmayı başarır” (2001, s. 24-25). Yuval Noah 

Harari’ye göre Antik Çağ mitolojileri, “aslında insanların bitkiler ve hayvanlar üzerinde 

hâkimiyet kurabilme karşısında tanrıya ebediyen sadakat gösterme sözü vermesidir” 

(2015, s. 214). Bu bakış, bugünkü terminolojiden hareketle, kendine özgü tarihsel 

koşullarda ortaya çıkmış bir anlatı biçiminde değerlendirilebilecek mitin temelde, içinde 

doğduğu toplum açısından pratik ihtiyaçlara cevap verdiğini gösterir. Sevda Şener’in 

sanatın kökenine dair dile getirdikleriyle, mitin işlevine yönelik buraya kadar 

söylenenlerin koşutluğu dikkat çekicidir: “[i]lkellerde sanat, yaşamın süsü değil, kendidir. 

(…) Toplumu düzenleyen kuralları ele alır. Bu kuralları koşullayan değer yargılarını 

eleştirir, düzeltir, yeniler” (2003, s. 8). İsmail Gezgin, mitlerin “anlaşılmayan bir dili 

görülebilen bir dile” çevirme niteliğinden bahseder ve “hem dilin hem de sanatın ardında” 

mitlerin yattığını bildirir (2021, s. 11-12). Görünmeyeni görünür kılmak, diğer deyişle 

somutlamak arzusu bağlamında Gezgin, “mitoslarla sanatın aynı kaynaktan çıktığını ve 

dile getirilmek istenilenin, aynı amacı taşıyan farklı formları olduğunu kabul etmek 

gerekir” diyerek yukarıda sunulan perspektifi olumlayıcı bir yaklaşım sergiler (2021, s. 

12).  

 

Mitlerin dönem insanı nazarında, tartışmasız bir gerçeklik biçiminde algılanması, içerdiği 

bilginin tartışmasız kabul edilmesi sonucunu doğurur. Böylelikle ilksel insan, topluluğu 

içinde homojenleşir, üretilen bilgiden faydalanır ve kulağına çalınan “Doğaüstü 

Varlıklar”a ait sesin kılavuzluğunda yaşamını düzenleyerek hayatta kalmaya çalışır. 

Sonuçta, çağdaş dünyanın kabulleri göz önüne alındığında “sanat” kategorisine dâhil 

edilmesi makul karşılanmayacak mitin, sanata dair köken arayışının önemli duraklarından 

biri olarak dikkate alınması gerektiği öne sürülebilir. 

 

1.1.2. Mağara Resimleri 

Mitlerle benzer şekilde mağara resimlerinin, ilksel insanın hayatta kalabilmesi için ihtiyaç 

duyduğu birtakım bilgiler içerdiği ve yukarıda ısrarla vurgulanan işlevsel-pragmatizmle 



37 

 

ilişkisinin burada aranması gerektiği söylenebilir. İlgili resimlerde, avlanacak hayvanın 

ya da avda kullanılması gereken silahın şekline dair tasvirlerle bir bilgi üretildiği ve 

üretilen bilginin mesela nesilden nesle aktarılmasının amaçlandığı iddia edilebilir. 

 

Neticede mağara resimlerinin, insanlık tarihi boyunca aynı anlamı çağrıştıran ve ölümle 

doğrudan ilintili bir “hikâye” taşıması söz konusudur. Bu ilk sanat üretimleri, ilksel 

toplulukların binlerce yıl boyunca birbirlerine aktardığı mitsel bir içeriğe sahiptir. 

Dolayısıyla insanın, doğada ve kendinde gözlemlediği ve başka hiçbir nesneyle alt 

edemediği ölüme dair sembolik bir bilgi üretir, onunla baş edebilmenin manevi araçlarını 

sunar. Özetle, “[y]aşamın hayatta kalmaktan başka bir amacı ve programı yoktur” ve 

bütün bu üretimler, “toplumun bilinçdışına taşıdığı arkaik korkuları[n]” görünür kılınması 

olarak değerlendirilebilir. “Duvara yansıyan [ise], sanatçının değil, topluluğun bilmek 

istediği[dir]” (Gezgin, 2021, s. 45). Devamında, duvarlardaki boğa figürleriyle ölüm 

ilişkisinin altını çizen İsmail Gezgin, bu izleğin Sümerlerin, Mısırlıların, Yunanlıların ve 

Türklerin mitsel hikâyelerinde sürdüğünü bildirir. Binlerce yıl boyunca özünü koruyarak 

süregelen bu arkaik kabulle “[i]nsan, ölüm ile boğa figürünü bilinçdışında birleştirerek 

tanrı-insan-yaşam-ölüm temsiliyle duvarlara ve mitoslara yansıtmıştır” (2021, s. 53). Tam 

bu noktada Herbert Read’e tekrar dönülebilir: “Tüm temel faaliyetlerin arasında sanat, 

bize evren hakkında, insan hakkında veya sanatçının kendisi hakkında bir şey anlatmaya 

çalışır. Sanat bir bilgi türüdür ve sanat dünyası, insanlık için felsefe dünyası ya da bilim 

dünyası kadar değerli bir bilgi sistemidir” (2018, s. 26).  

 

1.1.3. Dram ve Ritüel 

Tiyatronun bugüne uzanan gövdesini ve dallarını bir kök gibi besleyen en önemli 

unsurlardan birinin dram olduğu söylenebilir. Çünkü bu sanat olayının “başlangıcında da, 

özünde de söz değil, hareket vardır” (Nutku, 1990, s. 19). “Dram, bir olayı iş ve hareket 

yoluyla anlatmak demektir” (Şengül, 2020, s. 15) ve bu yönüyle tiyatronun üzerinde 

yükseldiği temel olarak değerlendirilebilir. Tiyatronun bu bağlamda, “[k]aranlık, belirsiz, 

kesinlikleri olmayan, yine de çok ilgi çekici bir yol-mitler, büyüler dünyası içinden-tarih 

öncesi insanına doğru” uzanan (Fuat, 2010, s. 9) bir geçmişe sahip olduğu söylenebilir.41 

 
41 Refik Ahmet Sevengil de dramın, “insan kadar eski olduğunu” vurgular ve buradaki görüşleri destekler: 

“İlk insanlar, yaptıkları işleri veya başlarından geçeni başkalarına anlatabilmek için hem kendi hareketlerini 

hem de karşılaştıkları başka kimselerin veya hayvanların hareketlerini taklit ederek daha geniş ve tafsilâtlı 

bir pantomima oynamış oluyorlardı” (1959, s. 5). 



38 

 

Çalışmanın bu aşamasına kadar, türsel açıdan bir ayrım gözetilmeden genel bir sanat 

olgusundan bahsedildi ve onun temelindeki işlevselliğe dair bir tartışma yürütüldü. 

Dramın ilksel insan için ne anlama geldiğinin ortaya konmasının, tezin örneklemini 

oluşturacak eserlerin birer tiyatro metni olması dolayısıyla, ayrıca önem taşıdığı 

belirtilmelidir.  

 

Dram, tiyatro ve genel olarak sanatın, ilksel insanın gerçekleştirdiği ritüellerle ilişkisini 

öne süren ciddi bir literatür söz konusudur. Özdemir Nutku, bu bağlantıyı, “[r]itüel, 

insanın doğayla çatışmasını simgelerken, ilksel insanın günlük işlerini yansıtan oyunlar 

da onun öteki insanlarla olan ilişkilerini ya da çatışmalarını anlatmıştır” (1990, s. 16) 

ifadesiyle dile getirir. Sevda Şener’e göre, “Antik Yunan tragedya ve komedyasının 

kaynağını araştıranlar, dramın tanrı Dionisos için yapılan ritüellerden doğduğunu” ileri 

sürmüştür. Araştırmacı, “evrimci görüşü benimsemiş” Sir George James Fraser, Jane 

Harrison, Gilbert Murray, Francis Mcdonald Cornford gibi isimlerin, “dramın 

ritüellerdeki taklitten doğduğunu” kabul ettiğini ve “Antik Yunan dramının yapısal 

özellikleriyle ritüellerin yapısı arasındaki benzerliğe” dikkat çektiğini bildirir (2003, s. 8-

9).  

 

Ritüel, Güncel Türkçe Sözlük’te, “[b]ir din veya inanç sistemine ait ibadet, ayin, merasim 

ve bu sırada uyulması gereken kurallar” biçiminde tanımlanır. Kutsallık atfedilen bir 

törendeki biçimsel ve sözel uygulamaların tamamını kapsayan kavramın, ilksel insanın 

yaşamının düzenlenmesinde kritik bir rolü olduğu söylenebilir. Her sene toprakta 

gerçekleşen büyük değişimleri gözlemleyen ilksel insan, “bu değişiklikleri büyü yolu ile 

etkileyebileceğine inanmış, yağmuru yağdırmak, güneşi doğurmak, yemişleri doldurmak, 

hayvanları üretmek, baharı getirmek için büyü törenleri yapmıştır” (Şener, 2003, s. 9-10). 

Burada, doğaya hâkim olma, temel ihtiyaçlar doğrultusunda onu yönlendirme ve yönetme 

niyetinin, büyüsel ritüeller aracılığıyla somutlanması mevzubahistir. Nitekim, “[b]aharın 

başlangıcında, gün dönümlerinde yapılan, ölme ve dirilme olayını taklitli olarak 

canlandıran törenlerin amacı, üstün güçleri etkilemek, değişimi hızlandırmaktır” (2003, 

s. 10). Bu kutsal törenler, “içerik bakımından büyüsel, biçim bakımından dramatiktir” 

(2003, s. 11). Böylelikle, “[d]oğanın baharda yeniden canlanması için yapılan taklitli 

danslar ve kurban verme töreni dramın kökenini” meydana getirmiştir (2003, s. 15). Söz 

konusu görüşü, insanın temel yönelimleri açısından, daha genel bir çerçeveye oturtmak 



39 

 

olasıdır. Çünkü “insan, tabii hadiselerden korunmak için bir üstün güce inanma” ihtiyacı 

duyar. “Bu bakımdan bütün güzel sanatların kaynağında bu inancın yattığını söylemek 

mümkündür” (Şengül, 2020, s. 15). Memet Fuat, insanın doğayla ilişkisini düzenlemek 

adına başvurduğu büyüsel ritüellerden hareketle “oyun sanatı” dediği tiyatroyu dinden 

daha eski bir tarihe yerleştirir ve “kalkıp avlanacak hayvanları taklit eden ilk insanın bu 

davranışlarıyla birlikte” tiyatronun başladığını bildirir (2010, s. 9). Dilek Çetindaş’a göre, 

“[a]klın ön plana geçmesi ve doğanın anlamlandırılmasıyla birlikte insanın tiyatro ile 

ilişkisi gündelikleşir ve tür, aklın mitolojiyi en çok kabul edeceği ve hoş göreceği alana 

çekilerek sanata dönüşür” (2022, s. 93).  

 

Metin And, “[b]ütün eski tören ve ritüellerde ikili bir ilişki” bulunduğunu ve bunların 

“söz (mithos) ve yapılan şey, eylem (dromenon)” olduğunu dile getirir (2007, s. 33). Ona 

göre, “[b]u genel ayrım açısından dramın, tragedyanın çıkışı da epos ve mithos ile, ritüelin 

eylem yönünün birleşmesiyle oluşmuştur. […] İşlevsel ritüellerle, kalıcı, eskimez 

mithosun birbirine geçişmesi dramı yaratmıştır” (2007, s. 33). Bu görüş, dramın, söz ve 

hareketin birlikteliğiyle teşekkül ettiğini öne sürdüğü gibi, ritüelle dram arasındaki 

dolaysız ilişkiyi ortaya koyar.42 

 

Ritüeller, mit ve dramın, ilksel insanın anlam dünyasındaki hayatiyetinin sırrı burada 

aranabilir. Çünkü, örneğin mevsimsel törenler, “içsel olarak sürerli ve sonsuz olan 

durumları, şimdiki zaman çerçevesinde nesnelleştirirler. Bu demektir ki, daha baştan beri 

yalnızca doğrudan deneyimler olmayıp aynı zamanda temsildirler – yalnızca ritüel değil, 

aynı zamanda dramadırlar” (Gaster, 2000, s. 25). Sonrasında mitin, “bir türlü doğru 

anlaşılamayan” işlevini Theodor H. Gaster, şu cümleyle ortaya koyar: “[G]erçek olanı 

ideal olanın, anlık olanı sürerli ve aşkın olanın diline çevirmek” (2000, s. 25). Sonuçta 

ona göre, “mit, mevsimsel törenlerin temel bir parçasıdır; ritüelin ve mitin yorumlanması 

ise dramanın temel doğasının anahtarını verir bize” (2000, s. 25). 

 
42 Theodor H. Gaster’a göre mevsimsel törenler, “ne keyfi ve gelişigüzel şeyler, ne de vakit geçirmek için 

yapılan eğlencelerdir. Tersine, her yerde birbirine az ya da çok uyan birörnek kalıbı izler ve kesinlikle 

işlevsel amaca hizmet eder” (2000, s. 23). İlksel insanın, doğanın mevsimsel döngüsünü algılama biçimi, 

modern insanınkinden çok farklıdır. Onun açısından yenilenme, “yüce tanrının iyiliğinin ya da 

kendiliğinden işleyen bir doğa yasasının etkisiyle olmaz. (…) Tersine, bu uğurda savaşmak ve bunu 

insanların ortak çabalarıyla kazanmak gerekir” (2000, s. 23). Gaster’ın düşüncesinde ilkseller “şimdi”yi, 

parçalı değil, ezelî ve ebedî bir süreç biçiminde algılar. Deneyimlenen “an”ı Tanrılar, o şekilde yaratmıştır 

ve yaşam, o şekilde sürüp gidecektir. Yani, “[t]örellik ya da toplumsal kural, dünyanın yaratılışından gelen 

yapısal düzeniyle aynı şey olarak tanımlanır ve geçerlik kazanır” (2000, s. 24).  

 



40 

 

 

Görüldüğü üzere ritüeller, ilksel insanın dünyayı nasıl algıladığının anlaşılmasında kritik 

bir role sahiptir ve büyüseldir. Tanrıların kurduğuna inanılan ezelî ve ebedî düzenin, insan 

müdahalesiyle sürdürülme arzusunun somutlanmış biçimidir. Ritüel 

gerçekleştirilmediğinde doğanın döngüsel süreci aksayacak, tamamen onun 

sunduklarıyla yetinmek zorunda kalan insanın dünya üzerindeki yaşamı bozulacak, hatta 

son bulacaktır. İlksel insanın, ritüele yüklediği bu hayati misyonun, ritüelle bağlantılı 

olarak şekillenen mit ve dramın özündeki işlevselliği anlamlı kıldığı söylenebilir. 

Theodor H. Gaster’ın bu üç unsuru birbirini tamamlayacak şekilde ele almasını, 

tiyatronun, daha genelde sanat ve pragmatizmin özsel ilişkisini kuvvetlendiren bir 

yaklaşım şeklinde değerlendirmek mümkündür. Buradaki iddiaları pekiştirmek adına, 

tiyatronun köken sözcüğü olan “seyretme, temaşa etme” anlamındaki “theoria”nın, ortaya 

çıktığı Antik Yunan’da, özellikle Pythagorasçılar için, “özü itibariyle ahlâkî-dinsel”, diğer 

ifadeyle işlevsel bir değer taşıdığı ve kelimenin, “sırf bilmek için bilmek, herhangi bir 

pratik kaygıdan hareket etmeksizin seyretmek, temaşa etmek” manasını, çok daha 

sonraları, ancak Aristoteles zamanında aldığı ayrıca belirtilebilir (Arslan, 2006, s. 159).  

 

Sevda Şener’in Theodor H. Gaster’dan aktardığına göre, zaman geçtikçe özellikle 

“kentleşme sürecinden sonra törenlerin işlevselliğini yitir[diği]”, “[r]itüel[in] mitin içinde 

eriyip git[tiği]”, “mitler[in] ise mitolojik anlamları ile [ancak] masal olarak” sürdürüldüğü 

söylenebilir. Buna karşın, özellikle tiyatroda, “eski törenlerin biçimsel özellikleri 

korunmuştur. Bunlar, çatışma, huzursuzluk, kurtulma, yeni bir düzen kurma ve şölen 

öğeleridir” (2003, s. 22). Bu görüş, binlerce yıl boyunca üretilmiş ve doğrudan yaşama 

bağlanmış ritüel, mit ve dram gibi anlatıların bir maya niteliği taşıdığını ve modern sanat 

üretimlerinin derinliğine sindiğini imlemesi açısından kayda değerdir.  

 

Sonuçta insanın, diğer deyişle homo sapiensin, 30.000-50.000 yıllık dünya serüveninin 

yalnızca son 6000 yılında yazı vardır (Ong, 2014, s. 14). Binlerce yıl boyunca sözlü 

kültürün etkisi ve baskısı altında zihni şekillenen insanın, ortaya koyduğu yazılı sanat 

üretimlerinde (özellikle modern sanatta), bu binlerce yıllık geçmişin etkisinden sıyrılması 

pek olası değildir. Nitekim Barry Sanders’a göre, modern dünyadaki roman, hikâye gibi 

türlerin “üstlendiği bir etkinlik” olarak görülen öykü anlatımı, “gerçekte, sözlü kültür 

dünyasıyla arasındaki derin bağları bilinçsiz de olsa korumakta ve yazılı kültürlerde 



41 

 

yaşamı etkilemeye devam etmektedir” (2010, s. 15). Böylelikle ilk insanlarca üretilen 

mağara resimleri, mit ve dramın bugünün modern insanının edebî üretimleriyle özsel bir 

bağa sahip olduğu ve onun (hem üretici hem tüketici olarak) edebî yönelimlerine etki 

ettiği söylenebilir.  

 

Sanat, bugün elbette estetik bir kategoridir ve eski çağlardaki düzeyde pratik ihtiyaçlara 

cevap vermez. Salt bir bilgi kaynağı olarak değerlendirilemez. Örneğin, bir yemeğin nasıl 

hazırlanacağını öğrenmek için edebiyat eserine başvurulmaz. Öte yandan sanatın, özelde 

edebiyatın öğretici bir yönü olduğu da tartışma götürmez. Peki, neyi öğretir ya da neyi 

görünür kılar? Okurun/seyircinin hoşça vakit geçirmesini sağlamanın ötesinde, nasıl bir 

amaca hizmet edebilir? İlksel insanı topluluğunun içinde homojenleştirme, yönetme ve 

yönlendirme kabiliyetine sahip, böylece onu topluluğunun tam bir üyesi kılan mit gibi 

anlatılarla, bugünün modern sanat üretimleri, işlevsellik ve faydacılık (pragmatizm) 

açısından nasıl bir ilişkiye sahiptir? Tezin devamında bu sorular, sırasıyla ideoloji, iktidar 

ve özne kavramları ekseninde cevaplandırılmaya çalışılacaktır.  

 

1.2. İnsan Düşüncesinin Mit Yaratma Arzusu: İdeoloji  

İdeoloji, farklı açılardan çeşitli şekillerde tanımlanabilme özelliğiyle dikkat çeker. 

Kelime, “sosyal bilimlerin pek çok farklı disiplininde kullanılan bir kavramı imlemekle 

birlikte herkes tarafından kabul edilen genel-geçer bir tanıma sahip değildir” (Ateş, 2020, 

s. 5). David McLellan’a göre ideoloji, “bütün sosyal bilimlerin en kaygan kavramıdır” 

(2009, s.1). Benzer şekilde Şerif Mardin, kavramın “kaypak” niteliğini öne alır ve bu 

yönüyle onu “bilim”den ayırır (1992, s. 17). Terry Eagleton ise, ideolojinin “estetik 

üretim” gibi, “karmaşık bir oluşum” olduğunun altını çizer (2009, s.98). Eagleton, bu 

oluşumun kimse tarafından “tek ve yeterli” bir tanımının yapılamayışını, “terimin 

kullanışlı, ama birbiriyle bağdaşmaz nitelikte olan birçok anlamı” içermesine bağlar. 

Çünkü ideoloji kelimesi, “farklı kavramsal liflerle bütün bir doku halinde örülmüş bir 

metindir [ve] farklı tarihlerle yoğrulmuştur” (1996, s. 17) ve birçok isim tarafından 

birbiriyle çelişecek düzeyde farklı tanımlanmıştır. Terimin “Destutt de Tracy, Cabanis ve 

arkadaşları tarafından yaratıldığı bilinir” (Althusser, 2010, s. 75). Tracy’e göre ideoloji, 

“doğru düşünmenin bilimi” iken Karl Marx’ın nazarında “yanlış bilinç” anlamına gelir 

(Ersöz, 2011, s. 1). Kendi politik argümanlarını, Marx’ın teorik savunuları üzerine inşa 

eden Lenin, Marx’ın “bu kavrama yüklediği olumsuz çağrışımı devam ettirmez” (Ateş, 



42 

 

2020, s. 12) ve ideolojiyi, kendi siyasi mücadelesinin ateşleyici unsurlarından biri olarak 

ele alır.   

 

Sözü edilen “karmaşık oluşumun” kapsayıcı ve tek bir biçimde tanımlanamayışı, 

kavramın, kendisine yönelik ancak belli bir ön kabulden hareket edilirse rasyonel bir 

zemine oturtulup işlerlik kazanabileceği düşüncesini doğurur. Bu açıdan, tezin bundan 

sonraki kısmında ideoloji, bir edebî metin incelemesine katkı sunabilme potansiyeli ve 

iktidar olgusuyla ilişkisi doğrultusunda irdelenecektir.43 İdeoloji, iktidar ve edebiyat 

ilişkisinin mahiyeti üzerine kayda değer bir literatür sunan Marksist teorisyenlerden 

Antonio Gramsci, Louis Althusser, Pierre Macherey, Terry Eagleton ve Roland Barthes 

gibi isimlerin ideolojiye dair savunularının ve bu bağlamda yürüttükleri tartışmaların 

izinde genel bir çerçeve sunulacaktır. Bu bakış, çalışmanın öncesinde değinilen mitle, 

ideoloji arasındaki bağlantıyı da görünür kılacaktır. Çünkü ideoloji, her şeyden önce 

biyolojik bir varlık olan insanın zihinsel süreçleri, eğilimleri ve ihtiyaçlarıyla, daha 

genelde soyut düşünebilme yeteneğiyle ilintilidir. İnsanın dünyayı algılama ve yaşam 

içinde kendini konumlandırma, diğer deyişle anlamlı kılma gayretinin, var oluşunun ilk 

anından bugüne süregeldiği söylenebilir. İdeolojiler, her şeyden önce, “bir tür ‘fikirler 

sistemi’ sayılırlar ve psikologların ‘biliş’ dediği düşünce ve inancın sembolik alanına 

aittirler” (Dijk, 2019, s. 19). Böylelikle toplumsal, tarihsel ve kültürel etkilerle birlikte, 

düşünen insanın, zamanını yorumlama yatkınlığı ve yetkinliğinin bir ürünü olarak 

değerlendirilebilir.  

 

Yukarıda anılan isimlerin, ideoloji kavramının içini doldururken Marx ve Engels’in 

savunularından yola çıktığı bilinir. Bu isimler ideolojiyi, “öncelikle bir çağın en üstün 

fikirleri olarak” tanımlar.  Kavram, “hâkim sınıfla ilgili” ve “süperyapının parçaları[dır]”. 

Bu perspektifte, “[h]âkim sınıfın; politika, basın, edebiyat ve eğitim gibi fikir üreten 

araçları kontrol etmesi nedeniyle yönetilenler de onların sunduğu ideolojileri, doğal ve 

karşı konulamaz bir bilgi olarak” benimser (Dijk, 2019, s. 15-16). Dolayısıyla ideoloji, 

(egemen sınıf anlamında) iktidar ve (iktidarın çıkarlarının toplum nezdinde doğallıkla 

kabulünün sağlanması anlamında) yönetim olgularıyla doğrudan ilişkilidir. 

 

 
43 İdeolojinin tarihî serüveniyle ilgili ayrıntılı bilgi için, Ömer Faruk Ateş’in (2023) İdeolojinin Kıskacında 

Türk ve Müslüman Kimliği Azerbaycan-Sovyet Edebiyatı Örneği başlıklı kitabına bakılabilir.  



43 

 

1.2.1. Antonio Gramsci ve Hegemonya 

Antonio Gramsci’nin geliştirdiği “hegemonya” kavramı, ideolojinin toplum tabanına zor 

kullanılmadan yayılması ve gerçeklik gibi algılanıp yaşanması noktasında verimli bir 

bakış açısı sunar. İdeoloji ve edebiyat ilişkisinin, egemen sınıflar lehine nasıl bir mahiyet 

taşıdığının aydınlatılmasını da sağlar. Kavram ayrıca, bu başlık altında görüşleri 

irdelenecek teorisyenlerin ideolojiye dair yaklaşımlarının anlaşılmasını kolaylaştıracaktır. 

Özellikle Louis Althusser’in, kendi ideoloji tezini oluştururken Gramsci’den etkilendiği 

bilinir (Dural, 2012, s. 315).  

  

Gramsci, teorik iddialarını geliştirdiği Hapishane Defterleri adlı yapıtında, ideoloji 

tabirini pek az kullanmış, bunun yerine, “az çok aynı anlamı veren ‘felsefeler’, ‘dünya 

görüşleri’, düşünce sistemleri’ ve bilinçlilik biçimleri gibi bir dizi terimden” 

yararlanmıştır (Hall vd,, 1985, s. 5). Düşünürün, Marksist literatüre başlıca katkısının, 

“hegemonya, organik aydın ve sivil toplum gibi kavramları” yeniden kavramsallaştırmak 

olduğu söylenebilir (1985, s. 5-6). Özellikle “sivil toplum”, onun önce çıkan 

terimlerinden biridir ve “sınıfların, (ekonomik, siyasal ve ideolojik) güç için çekiştiği bir 

savaş alanıdır. Hegemonya burada uygulanmakta ve alt-yapı ile üst-yapı arasındaki 

ilişkilerin koşulları, mücadele yoluyla burada ortaya konmaktadır” (1985, s. 9). 

  

Gramsci, Felsefe ve Politika Sorunları’nda, “çevrenin insana ‘mekanik’ bir şekilde ‘zorla 

kabul ettirdiği’ bir dünya görüşüne mi katılmalı?” diye sorarak insanları, toplumu kuşatan 

ve doğallıkla karşılanan değer yargılarını sorgulamaya çağırır (1975, s. 18). Ona göre kişi, 

“kendi dünya görüşünü eleştirici bir tutumla, bilinçli olarak kendisi” yoğurabilmelidir 

(1975, s. 18). Aksi hâlde, “bir toplumsal grup, başka bir toplumsal gruptan, fikir 

bakımından ona boyun eğdiği, uydusu haline geldiği için, kendisinin olmayan bir dünya 

görüşünü alır” (1975, s. 21). Bu bağlamda ideolojiye o, “sanatta, hukukta, ekonomik 

faaliyette, birey ve toplum yaşamının bütün görüntülerinde gizli olarak bulunan en yüksek 

bir dünya görüşü” anlamı verir (1975, s. 23). Bir toplumsal grup ya da sınıf, başka bir 

toplumsal grup ya da sınıf üzerinde “güç kullanmadan” ideolojisini işletebildiği, diğer 

deyişle egemenlik kurabildiği an, hegemonya kavramı gündeme gelir. Bu açıdan 

kavramın ilk anlamı, politik bir boyut taşır ve Lenin’in, “hem yönetici bir sınıf olarak 

proletaryaya hem de bu yönetimin uygulanmasına yönelik” geliştirdiği yönteme karşılık 



44 

 

gelir. (1975, s. 32). Dolayısıyla Gramsci, hegemonya tabirinin yaratıcısı olarak Lenin’i 

kabul eder (Hall vd., 1985, s. 13).  

 

Lenin’in, proletarya diktatörlüğünün kurulması ve sonrasında diğer sınıfların, mesela 

köylü sınıfının, proletaryanın hâkimiyetini kabul etmesi noktasında politik bir anlam 

yüklediği kavram, Gramsci’nin elinde yeni ve orijinal bir hâle evrilir. Gramsci, 

hegemonyayı kavramsallaştırırken baskıdan ziyade yönetim olgusuna ağırlık verir. Onun 

perspektifinde hegemonya, “gönüllü ve kendiliğinden oluşan ‘rıza’ya dayalıdır” (1985, s. 

19) ve “hâkim sınıfın baskın ideolojilerini doğrudan empoze etmek yerine, toplumsal 

düzenle ilgili ikna edici bir fikir birliği oluşturmak gibi yöntemlerle vatandaşların 

zihinlerinin yönetilmesi üzerinde kurnazca” çalışır (Dijk, 2019, s. 16). Bu, bir sınıfın 

diğer sınıf üzerinde kurduğu egemenlik biçiminde değerlendirilebileceği gibi, egemen 

sınıfın toplum üzerinde politika, kültür, eğitim, ekonomi gibi ideolojik araçlar vasıtasıyla 

zor kullanmadan gerçekleştirdiği tabi kılma süreci şeklinde de ele alınabilir. Bu nedenle 

hegemonik güç, fiziksel baskıya dayanmaz. Sonuçta, iktidarın ideolojisinin toplum 

tabanına yayılması ve meşrulaştırılması noktasında işlevsel bir yönetim modeli sunar. 

Yaratılan illüzyonla hegemonik güç, özellikle rakip sınıfları kendi safına çekmeye çalışır. 

Aynı şekilde toplumu, kendi çıkarları doğrultusunda ve zor kullanmadan dönüştürme 

amacı güder. Başarılı olduğunda verdiği kararların çoğunda ya da sahip olduğu değer 

yargılarında, iktidar tarafından yönetildiğinin ve yönlendirildiğinin, diğer deyişle 

özneliğinin farkına varamayan bireyler ortaya çıkar. Bu mekanizmada, özellikle kültür 

gibi ideolojik araçların başat unsur oluşu, Gramsci’yle Louis Althusser’i birbirine bağlar.  

 

1.2.2. Louis Althusser ve Devletin İdeolojik Aygıtları (DİA) 

Althusser’e göre ideoloji, devleti yöneten egemen sınıfın, çıkarını gözeterek topluma 

dayattığı bir dünya görüşüdür. İktidar mekanizmasına bağlı okul gibi resmî ve aile gibi 

resmî olmayan “kurumlar” aracılığıyla her bireye gark edilir. Böylelikle egemen sınıfın 

çıkarları garanti altına alınır. Bu süreç, “devletin ideolojik aygıtları” (DİA) ile “devletin 

baskı aygıtları” (DBA) sayesinde yürütülür. Onun teorisinin başlıca yeniliği, “devletin 

kamu gücü olarak hukuksal tanımına uymayan bu DİA kavramından gelir” (Pallotta, 

2020, s. 174). DİA ve DBA, temelde aynı amaca hizmet etseler de bazı yönleriyle 

birbirinden ayrılır. “Hükümet, idare, ordu, polis, mahkemeler, hapishaneler” baskı 

aygıtını oluşturan, somut, gözle görülebilir unsurlardır ve egemen sınıfın ideolojisinin 



45 

 

ürettiği gerçeklik kılıfıyla sunulan bilgiyi, toplum tabanına yaymak için, baskı 

kelimesinin çağrıştırdığı üzere “zor kullanma” kapasiteleri yüksektir (2010, s.  168). Yani 

ilgili aygıtların, hâkim ideolojiyi kabul etmeyenler üzerinde baskı ve zor kullanma yetkisi 

vardır ve bu açıdan, “DİA’lar, devletin (baskı) aygıtıyla aynı şey değildir” (2010, s.  168). 

Devamında Althusser, şu yapıları, “devletin ideolojik aygıtları” başlığı altında ele alır: 

“Dinsel DİA, Öğrenimsel DİA (farklı, gerek özel gerekse devlet okullarının oluşturduğu 

sistem), Aile DİA’sı, Hukuki DİA, Siyasal DİA, Haberleşme DİA’sı (basın, radyo-

televizyon vb.), Kültürel DİA (edebiyat, güzel sanatlar, spor vb.)” (2010, s.  169). Sonuçta 

“devletin baskı aygıtı”, “zor kullanarak işler”, oysa DİA’lar “ideoloji kullanarak işlerler” 

ve bu durum, iki unsuru birbirinden ayıran temel farkı meydana getirir (2010, s.  170). 

  

Görüldüğü üzere Althusser’in ideolojiye yaklaşımı, Gramsci’nin hegemonya 

kavramsallaştırmasıyla koşuttur ve politik bir mahiyet taşır. Bu perspektifte ideoloji, 

“iktidar” ve “yönetim” olgularıyla doğrudan ilgilidir. Herhangi bir toplumun, grubun, 

kitlenin ya da sınıfın değer sistemlerini, inanç biçimlerini ve politik görüşlerini kapsayan 

kavrayıcı bir kavram olarak öne çıkar. Düşünürün “devletin ideolojik aygıtları” tabiriyle 

karşıladığı aile, okul, medya, edebiyat gibi “birbirinden ayrı ve özelleşmiş kurumlar” 

(Althusser, 2010, s.  168) aracılığıyla, toplumların yaşamlarını ve algılarını düzenleyip 

yönlendirmek için üretilir. “Bunu benimseyen birey, içinde bulunduğu ve yaşadığı gerçek 

üretim ilişkilerini fark edemez” ve “içinde bir yer işgal ettiği sosyal düzenin doğal ve 

zorunlu olduğuna inanır” (Moran, 2002, s. 65). İktidarı elinde bulunduran egemen sınıfın 

lehine bilgi üreten bu aygıtlar “ideolojiye öncelik vererek” işler (Althusser, 2010, s.  171), 

toplum üyelerini manipüle edip özneleştirir ve zor kullanmadan onları, iktidar 

mekanizmasının gücünü pekiştiren birer pasif unsura dönüştürür.  

 

Louis Althusser’in ideolojiyi, toplumsal düzeni meydana getiren hemen her şeyin 

şekillenmesini sağlayan bir öz olarak değerlendirmesi, kavramın somut bir mahiyet 

kazanmasını sağlar. Bu bakış açısında ideoloji, ekonomik, siyasal, kültürel ve sosyal 

oluşumların hepsine etki eder ve hemen hepsinde görünür kılınır. Onları egemen sınıfın 

çıkarları lehine dönüştürür ve toplum üyelerinin doğallıkla karşıladığı fakat temelde, 

yönetenlerin tahayyülünün ürünü bir gerçeklik oluşturur. Ama her şeyden önce bir 

kurgudur ve “[m]itler ve kurgular, insanları doğumlarından itibaren belli bir biçimde 

düşünmeye, bazı standartlara ve kurallara uygun davranmaya ve belli şeyler istemeye 



46 

 

alıştırırlar” (Harari, 2015, s. 169). Böylece topluma hâkim olan yapaylığın üzerinin 

örtülmesi ve ideolojik gerçekliğin doğal bir nitelik kazanması amaçlanır. Sonuçta 

ideolojinin sorgulanmasının zorlaştığı politik ve suni bir ortam yaratılır.  

 

Althusser’in iktidar kavramsallaştırması, doğrudan devleti yöneten egemen sınıfı işaret 

eder. Bu bağlamda o, iktidarla devleti aynı potada eritir, siyasi düzeni yalnızca yönetenler 

ve yönetilenler açısından ele alır. İdeolojinin, egemen sınıfın çıkarları doğrultusunda 

toplumsal yapıyı şekillendiren bir güç olduğunu vurgular. İktidar tarafından üretilen 

ideoloji, toplumun değişik katmanlarında, farklı şekillerde somutlanır. Görünürlük 

açısından çeşitlilik arz eder. Ama temelde, yönetici iktidarın çıkarlarıyla biçimlenir, 

devletin ideolojik ve baskı aygıtları aracılığıyla tabana yayılır ve bir anlamda köklenir.  

 

Buraya kadar söylenenler, Althusser’in edebiyatı, iktidarın ideolojik aracı olarak 

değerlendirdiğini gösterir. Ona göre sanat, “bize ‘görülmek’ üzere verdiğini, ‘görmek’, 

‘algılamak’ ve ‘duyumsamak’ (tanımak değil) biçimi altında verir; bu, ideolojidir, sanat 

ondan doğar, onun içinde yüzer, sanat niteliği ile ondan kopup ayrılır ve onu anıştırır” 

(Althusser, 2004, s. 104). Böylece edebiyat, sosyal yapıyı ve ideolojiyi pekiştiren ve 

meşrulaştıran bir güç olarak ele alınır. Bu perspektifte edebiyat ayrıca, “bir üretimdir ve 

ürettiği şey de, ‘dönüştürülmüş’, görünürlük kazanmış ve dolayısıyla kendini ele vermiş 

ideolojidir” (Moran, 2002, s. 66). Düşünürün, iktidar diyerek devleti yöneten sınıfı 

kastetmesi, edebiyat ve devlet ilişkisini gündeme getirir ve bu durum, kanon kavramıyla 

anlamlandırılabilecek bir nitelik taşır.  

 

Gregory Jusdanis’e göre, “[m]illi yüksek edebiyat kurumuna ait metinlerin bir araya 

toplanması olarak kanon, bir cemaatin kendi hikâyesini anlattıkları için kurtarılmaya 

değer görülüp diğer kuşaklara aktarılan metinleri içerir” (1998, s.  82). Özellikle ulus 

kimliğinin inşası ve muhafazası açısından değerli görülen edebî üretimleri kapsayan 

kanonun devleti yönetenler tarafından oluşturulması söz konusudur. İktidar, “[e]debiyatın 

milli kültürlerin icat edilmesinde oynadığı araçsal rol yüzünden, kanonluk metinlere özel 

ayrıcalıklar tanır; onları ciddi yorumlama nesneleri olarak kabul eder ve ihmal 

edilmelerini, kaybedilmelerini önler” (1998, s.  82). Bu açıdan kavram, devletlerin kültür 

politikasıyla ve ideolojik beklentisiyle doğrudan ilintilidir. Edebî eserler arasından 

ideolojinin kabulleri doğrultusunda seçilen metinlerle, diğer deyişle “siyasi otoritenin 



47 

 

edebiyata” müdahalesiyle (Ateş, 2020, s. 24) şekillenir ve devleti yöneten iktidarın 

vatandaşlarına sunduğu okuma listesi olarak görülebilir. Böylelikle, “siyasi otoriteler, 

millî kültüre katkıda bulunacak eserleri teşvik ederek kendi ideolojileriyle uyumlu bir 

edebiyat oluşturmaya çalışır” (2020, s. 26). Görüldüğü üzere kanon kavramının, 

ideolojiyle dolaysız bir bağı vardır, hatta onun varlığı, ideolojinin varlığıyla anlam 

kazanır. Tam bu noktada, Althusser’in edebiyatı “DİA”lardan biri olarak ele alması 

hatırlatılabilir. Egemen sınıfın edebiyatı kendi lehine bir aygıt kılmasının, özellikle kanon 

aracılığıyla gerçekleştiği söylenebilir.   

 

Althusser’in düşüncesinden hareket edildiğinde kanon dışında kalıp egemen sınıfın 

çıkarlarıyla çelişen ve farklı ideolojileri meşrulaştırmak için üretilen edebî metinlerin 

“DİA” kapsamına dâhil edilmemesi gerektiği belirtilebilir. Dolayısıyla onun 

kavramsallaştırmasının anahtar sözcüğü “devlet”, daha doğrusu, devleti yöneten “egemen 

sınıf”tır. Onun çıkarlarına hizmet etmeyip müstakil birtakım grupların ya da sınıfların 

lehine, yine ideolojik telkin niyetiyle ortaya konan edebî üretimler, bu açıdan Althusser’in 

kavram dünyasının dışında konumlanır.  

 

Ömer Faruk Ateş, İdeolojinin Kıskacında Türk ve Müslüman Kimliği Azerbaycan Sovyet 

Edebiyatı Örneği başlıklı çalışmasında, devletin güdümünde şekillenen, daha doğrusu, 

egemen sınıfın çıkarları doğrultusunda yönlendirilen ve dayatılan edebiyatı, “ideolojik 

edebiyat” söz grubuyla adlandırır. Ateş’e göre, “[e]debî eser, neşet ettiği ortamda hâkim 

olan ideolojik söylemin [yani egemen sınıfın söyleminin] dilsel/estetik yansıması olarak 

düşünüldüğünde” ideolojik edebiyat tabiri gündeme gelir (2023: 28-29). Böylelikle bir 

sanat kategorisi altında değerlendirilmesi gereken edebî üretimler, politik bir kavram olan 

propagandanın işletildiği mekanizmalara dönüşür. Araştırmacı, bu bağlamı gözeterek 

ilgili adlandırmanın yerine zaman zaman “ideolojik propaganda edebiyatı” kullanımını 

tercih eder (2023, s. 38, 41, 73). Nazi Almanya’sı, Mussolini İtalya’sı ve özellikle 

SSCB’de edebiyatın böyle bir niteliğe bürünmesi söz konusudur (2023, s. 36). Sonuçta, 

“ideolojik edebiyat” şemsiyesi altında değerlendirilebilecek edebî üretimlerin, devleti 

yöneten egemen sınıfla çelişmediği ve onun güdümünde şekillendiği görülür. Bu tespitin, 

Althusser’in “DİA” içinde değerlendirdiği edebiyata dair kıstaslarla örtüştüğü 

söylenebilir. Egemen sınıfın görüşleriyle uyuşmayan, onun karşısında konumlanan 

grupların ya da sınıfların lehine ideoloji üretme amacına hizmet eden edebî üretimler ise, 



48 

 

“DİA” kapsamına alınamayacağı gibi, “ideolojik edebiyat” çatısı altına da sokulamaz. 

Ayrıca, ideolojiden bağımsız bir edebî üretimin imkânsızlığı, ideolojik olmayan bir 

edebiyat düşüncesini imkânsız kılar. Tam bu noktada “toplumcu edebiyat” tabirine 

başvurulabilir. Tezin sonraki kısımlarında, konuya dair detaylı bir tartışma yürütülecektir.  

 

1.2.3. Pierre Macherey ve Bir Üretim Olarak Edebiyat 

Althusser’in, her şeyden önce bir edebiyatçı değil, filozof olduğuna değinen Murat Belge, 

onun ideolojiye dair sunduğu teorik çerçevenin, edebiyat alanında nasıl işlediğini 

gösterme işinin Pierre Macherey’ye kaldığını bildirir (2019, s. 13-14). Macherey, kendi 

zamanına değin pek ele alınmamış bir iddiayla, edebiyatın (sanatın) bir “üretim” olduğu 

teziyle ortaya çıkmıştır (2019, s. 14). Platon ve Aristoteles’ten itibaren sanatın bir 

“yansıtma” olduğu görüşü, edebiyatın bir “yaratma” eylemi olduğunu savunan “İngiliz 

romantik şairi” William Wordsworth’la başka bir merhaleye varmış, sanatın “üretimle” 

eşleştirildiği savunuyla birlikte ise, önceki iki yaklaşımdan çok farklı bir perspektife 

evrilmiştir (2019, s. 14). Macherey’nin nazarında edebiyat, “bir işçinin eseridir” ve 

sonuçta yazar, “kendi metninin işçisi[dir]” (2019, s. 64). Berna Moran’a göre de “[b]ir 

ara Althusser ile birlikte çalışmış olan Macherey, Althusser’in edebiyatla ilgili görüşlerini 

daha ayrıntılarla işleyerek geliştirmiş, metinlere uygulamış ve böylece yeni bir Marksist 

eleştiri kuramı oluşturmuştur” (2002, s. 66). Bu açıdan o, Terry Eagleton’la birlikte ilgili 

ismin “Althusser’ciler” şeklinde anıldığını belirtir (2002, s. 66). 

 

Pierre Macherey, Edebi Üretim Teorisi başlıklı kitabında, “[d]olaysız bilgi verisi yoktur; 

sadece çok genel ve çok muğlak, ister istemez yetersiz, gerçekliği ufkuna yerleştirmiş bir 

bilgi vardır” (2019, s. 21) diyerek bir anlamda, insan algısının süzgecinden geçmemiş 

nesnel bir bilginin imkânsızlığı düşüncesini imler. Macherey’ye göre, “[e]ser göründüğü 

şey değildir” ve bu önerme “gerçeklikle görünüm arasındaki ideolojik ayrıma dayanır” 

(2019, s. 41). Düşünür çalışmasında, edebiyat üretiminin temelde dille, dilin bağlı olduğu 

“teorik ve ideolojik kullanımla”, “ideolojiler aracılığıyla ise toplumsal oluşumlar 

tarihiyle” ilgili olduğunu bildirir (2019, s. 78). “Kısacası, bir kitap asla tek başına gelmez: 

Oluşumlar bütünü ona daima eşlik eder” (2019, s. 78). Macherey ayrıca, edebiyat 

metinlerinin, “(belki de o kadar ayrı şeyler olmayan) dili ve ideolojiyi görülmedik bir 

şekilde kullandıklarını kabul etmek önemlidir” (2019, s. 76) diyerek “tamamlanmış 

eser[in] (hiçbir şey ona eklenemeyeceğinden) kendi tamamlanmamışlığını ideolojinin 



49 

 

içinde” gösterdiğini söyler (2019, s. 86). Böylelikle, “olumlu bir gerçeklik değil, yapay 

bir gerçeklik, bir yanılsama” üreten edebiyatın (2019, s. 87) konusu, “radikal bir 

dışlamanın, -sözünü ediyormuş gibi gözüktüğü ve hiçbir varlığı olmayan şeyin 

dışlanması- hududunda hiç durmadan ilerler” (2019, s. 88). Teorisyenin şu ifadeleri, bu 

düşüncelerin bağlantı noktası olarak gösterilebilir: “Bir eserde önemli olan şey, (…) 

söyleyemeyeceği şeydir, çünkü sessizliğe doğru bir tür yürüyüş içinde bir sözün hazırlığı 

burada etkili olur” (2019, s. 117). Sonuçta, “[i]deolojinin söyleyemeyeceği şeyler, örtbas 

etmek zorunda olduğu gerçekler, eserde boşluklar ve suskunluklar olarak kendini” açığa 

çıkarır (Moran, 2002, s. 67). 

 

Macherey yukarıdaki tespitleri temellendirmek adına derin bir tartışma yürütür. Özellikle, 

bir eserdeki suskunlukların ve boşlukların ne anlama geldiği noktasını aydınlatmaya 

çalışır. Ona göre, “[s]öylenenin belirişi söylenmemiş bir şeyin ‘varlığını’ gerektirir. (…) 

Dolayısıyla, kitap kendi kendine yetmez: Belli bir yokluk da ona eşlik eder, bu yokluk 

olmadan kitap var olamaz” (2019, s. 115). Çünkü aşikâr kılınan şey, birçok başka şeyi 

dışlamayı gerektirir. Dile gelen her söz, “söylenmiş olabilmek için, bir söylenmeyen 

tabakasıyla çevrilir” (2019, s. 115). Bu bakış, görünür olan, daha doğrusu görünür kılınan 

her şeyin, görünmeyen, yok sayılan diğer her şeyi de aynı düzeyde içerdiğini savunur. 

Hatta yok sayılanlar, öne sürülenin varlık sebebi olarak değerlendirilir. Macherey bu 

bağlamda, “[s]essizliğin ifadenin kaynağı olması mümkün müdür? Söylediğim şey 

söylemediğim şey midir?” sorularını sorar (2019, s. 116). Edebî üretimler dikkate 

alındığında bir yazarın susmayı tercih ettiği, hatta kendisini susmak zorunda hissettiği her 

ifade, düşünürün yaklaşımında bir kusur değil, doğal bir eksikliktir. Metin, doğası gereği 

tamamlanmamıştır ve çelişik bir yapı arz eder. Macherey’ye göre eserin, “söylemek 

istediği şeyi söyleyebilmesi için söylemeye mecbur olduğu şeyi ortaya koymak”, onun 

betimlenip fark edilebilmesine olanak tanır. “Bu durumda hikâye yazılanın tersi 

olacaktır” (2019, s. 125). 

  

Jules Verne’in Esrarengiz Ada romanını incelerken Macherey, metnin görünürde, 

“[ç]eşitli engelleri aşarak dünyanın bir ucuna giden ve çalışıp didinerek, bilim ve tekniği 

kullanarak doğaya egemen olan, uygarlık götüren insanoğlunun zaferi[ni]” anlattığını, 

bunun da burjuvazinin ideolojik beklentileriyle koşutluğunu ortaya koyar. “Ne ki, bu 

durumda bazı gerçekleri yani işgal edilen topraklarda yaşayan yerlileri yok farz etmek 



50 

 

gerekiyordu. Bunlar ideolojinin söylemedikleri” ve romanın sustuğu kısımlardır. Bu gibi, 

ideolojinin eksik bıraktığı bölümlerin keşfiyle, “kolonist ideolojinin görmezden geldiği” 

gerçek (Moran, 2002, s. 68), roman aracılığıyla ve eleştirmenin çabalarıyla açığa çıkmış 

olur. Jules Verne’nin eserindeki suskunluklarıyla, egemen burjuva ideolojisinin, 

kolonizasyon faaliyetlerini meşrulaştırmak için gizlediği kısımların koşutluğu dikkat 

çeker.  

 

Anlaşıldığı üzere Pierre Macherey, Althusser’in ideoloji yaklaşımından hareket eder, ama 

edebiyatla ilgili kavram arasındaki irtibatın karmaşıklığını ve derinliğini sergiler. 

Öncesinde, Althusser’in ideoloji ve edebiyat bağlamında, egemen sınıfın tahakkümü 

altında gelişen bir ilişkiyi öne aldığı ortaya konmuştu. Macherey ise bu noktada daha 

girift bir yaklaşım geliştirir. Neticede ise, yazarın edebî üretim sürecinde “yanılsamalı 

dille” uğraştığını ve bunun da “gündelik ideolojinin aracından ve kaynağından başka bir 

şey” olmadığını belirtir (2019, s. 89). İnsan algısından bağımsız, nesnel bir gerçeklik 

mümkün olmadığı için, edebiyat aracılığıyla kurulan dünyanın, doğrudan algısal, diğer 

deyişle ideolojik bir yönü zorunlu olarak vardır. Edebî metnin bir üretim olduğunu her 

fırsatta vurgulayan Macherey, bu imalatın, özellikle içerdiği sessizlikle ideolojiyi görünür 

kıldığını öne sürer.  

 

İdeolojinin kendisini, edebî metnin derinliklerinde sahih ve çıplak bir biçimde sunduğuna 

dair iddia, edebiyat eleştirmenine, toplumu uyandırması ve uyarması için metnin gizli 

politik yönelimlerini açığa çıkarma görevi yükler (Moran, 2002, s. 67). Yani eleştiri, “bu 

‘söylenmeyenler’in ideolojik zorunluluğunu” açıklamakla yükümlüdür (Eagleton, 2009, 

s.102). Macherey’nin ifadesiyle, “yorumlayıcı yorum eserin merkezine yerleşir ve 

eserdeki sırrı ifşa eder” (2019, s. 105). Bu beklenti, Macherey’nin yaklaşımıyla, 

Althusser’in kavramsallaştırması arasındaki koşutluğu imler. Dolayısıyla söz konusu 

isim, egemen sınıfın (iktidarın) kendisini meşrulaştırma sürecinde edebiyatı araç kıldığına 

yönelik savın sınırlarında dolaşır. Metnin suskunluklarına sinen, son tahlilde egemen 

söylemin ürettiği ideoloji olacaktır. Macherey, eleştirmene yüklediği misyonla, iktidarın 

yarattığı bu yanılsamanın aşılmasını hedefler. Sonuçta, onun eleştiri yönteminin pratik ve 

politik bir yönü olduğu söylenebilir.   

 

 



51 

 

1.2.4. Terry Eagleton ve Edebiyat-İdeoloji İlişkisi 

Bir diğer Althusserci Terry Eagleton, Eleştiri ve İdeoloji başlıklı kitabında, ideoloji ve 

edebiyat ilişkisine dair kapsamlı bir yöntem sunarak “Marksist bir edebiyat teorisinin 

belli başlı bileşenlerini şematik olarak” gösterir. Buna göre, “Genel Üretim Tarzı (GÜT), 

Edebi Üretim Tarzı (EÜT), Genel İdeoloji (Gİ), Yazarın İdeolojisi (Yİ), Estetik İdeoloji 

(Eİ) ve Metin” onun eleştiri yönteminin başlıklarını oluşturur (2009, s. 49). Bu bakış 

açısında, Macherey’nin düşünceleriyle koşut bir biçimde, edebiyatın bir üretim olarak 

değerlendirilmesi söz konusudur.  

 

Eagleton’a göre “her toplumsal oluşum, normalde içlerinden biri başat olan üretim 

biçimlerinin terkibi ile tanımlanır” ve o, “Genel Üretim Tarzı” derken toplum içindeki 

egemen üretim biçimini kasteder (2009, s. 50). “Edebi Üretim Tarzı” ise, okur yazar 

toplumlardaki “içlerinden biri normalde başat olacak belli sayıda[ki] edebi üretim 

tarz[larını]” kapsar. Yani bir toplumda, farklı edebî üretim tarzları aynı anda var olabilir. 

Mesela Batı toplumlarında, “kapitalist piyasa için kurmaca yapıtlar üretmek mümkünse, 

öte yandan bir kişinin elyazısıyla çoğalttığı şiirini sokaklarda dağıtması da mümkündür” 

(2009, s. 50). Benzer şekilde, sözlü edebî üretim tarzları, yazılı edebî üretim tarzının 

“önemli kurucu unsurları olarak onunla etkileşim içinde ve görece özerk biçimde varlığını 

sürdürür” (2009, s. 51). 

  

Bütün bu üretimlerin, “Edebi Üretim Tarzı” ile uyumlu bir çizgide gelişmesi kadar, çelişik 

bir nitelik taşıması da olasıdır (2009, s. 52). Edebiyat kapsamındaki sanatsal faaliyetler 

son tahlilde, “üretim, dağıtım, değiş-tokuş ve tüketim yapılarından meydana gelir” (2009, 

s. 52). Eserin üretilme biçimi, onun içerik özelliklerini de doğrudan belirleyecektir. 

Sözgelimi, “kilisenin himaye ettiği yapıt, tekelci kapitalizmin pazarları için üretilmiş 

kurmaca kitaplara göre, daha sofu ve didaktik” (2009, s. 54) olacaktır. Yani, bir edebî 

üretim tarzı, “metnin karakterinin yalnızca dışsal bir sınırlamasından ziyade, içsel bir 

kurucu unsuru[dur]” (2009, s. 54).  

 

Bu unsur, “Genel Üretim Tarzı”nın sunduğu imkânlarla şekillenir. Mesela “[k]apitalist 

üretim tarzı, nüfusu arttırarak, nüfusu edebi dağıtım mekanizmalarının erişebildiği kent 

merkezlerinde toplayarak ve de sınırlı ölçülerde okuryazarlık, refah, boş zaman, barınma 

ve yalnız kalabilmeye olanak vererek, kendi egemen Edebi Üretim Tarzı’nı geliştirir” 



52 

 

(2009, s. 55). “Genel Üretim Tarzı” aynı zamanda, birtakım grupların ya da sınıfların 

okuryazarlık oranını düşürerek ya da artırmayarak, onların refah, boş zaman, barınma ve 

yalnız kalma ihtiyaçlarını görmezden gelerek, yani onları dışlayarak “Edebi Üretim Tarzı 

üzerinde etkili olur”. Eagleton’a göre bu, “aynı zamanda ideolojik önemi olan bir 

etkendir” (2009, s. 56).  

 

Teorisyenin buraya kadar dile getirdiği her şey, Althusser ve Macherey’nin 

düşüncelerinde de karşılığı olan, egemen sınıfın ideolojisinin edebiyat, diğer ifadeyle 

edebî üretim tarzı üzerindeki etkisine yöneliktir. Bu yaklaşımda, “Genel Üretim 

Tarzı”nın, mesela kapitalist piyasanın güdümünde şekillenen bir edebiyat piyasasının 

varlığı söz konusudur. Üretici olarak yazarla birlikte, tüketici olarak okurun da edebiyatla 

ilişkisi, kapitalizmin çıkarları doğrultusunda gelişir. Sonuçta egemen sınıfın ideolojisi, 

toplumdaki “Edebi Üretim Tarzı”nın yörüngesini belirler, ona biçim verir. Buna karşın 

Eagleton, edebiyat ve egemen sınıf arasında tek yönlü bir ilişkiden bahsetmez. Onunla 

çelişen edebî üretim tarzlarına da değinir. Özellikle bir yazarın toplumsal sınıf 

mensubiyetinin, yazarın edebî üretim tarzını her zaman o sınıf lehine belirlemediğini 

vurgular. Yani, “başka bir Edebi Üretim Tarzı içinde bir edebi üreticinin bireysel sınıfsal 

konumu bir yazar olarak o sınıfsal yapıya katılma biçimiyle çelişkili olabilir” (2009, s. 

57). Benzer şekilde, sadece egemen değil “[b]ir toplumsal oluşumun üretici aktörlerini 

aralarında paylaşan toplumsal sınıflar da Edebi Üretim Tarz’larının niteliği üzerinde bir 

etkide bulunabilir” (2009, s. 57). Bu yaklaşım, edebiyat ve ideoloji ilişkisinin 

boyutlandırılması ve derinleştirilmesi anlamına geldiği gibi, edebiyatın doğrudan bir 

sınıfın ya da ideolojinin mekanik bir yansıtıcısı olduğunu iddia eden vulgar (kaba) 

Marksist görüşü yadsır.44  

 

Eagleton, “Genel İdeoloji”yi, “Genel Üretim Tarzı”nın ürettiği unsurlardan biri olarak ele 

alır ve onun, “görece tutarlı bir dizi değer, temsil ve inanç ‘söylemi’nden” meydana 

geldiğini bildirir (2009, s. 60). “Genel İdeoloji”, “herhangi bir toplumsal oluşumda 

bulunabilecek belli ideolojiler toplamını” ifade eder (2009, s. 60). Bu olgu, “Edebi Üretim 

Tarzı’nın niteliği üzerinde önemli ölçüde etkili unsurlar ya da yapılar içerir”. Edebî 

üretimin her şeyden önce dille ilintili oluşu, onu “Genel İdeoloji”ye bağlar. Eagleton’ın 

 
44 Çünkü Eagleton gibi düşünürler, “somut yaşamda, [altyapı ve üstyapı kurumları] arasındaki ilişkilerin ve 

bu kurumlarla tabanın ilişkisinin çok karışık ve karmaşık olduğunun bilincindedir” (Cömert, 2006, s. 402). 



53 

 

perspektifinde dilsel olan, “her zaman aslında siyasal-dilseldir” (2009, s. 61). Bu açıdan 

edebiyat, işgalci bir gücün hegemonyasını kurabilmesini ya da işgal edilen “devlet, sınıf 

veya bölgenin” kimliğini “ideolojik düzeyde korumasını sağlayan canalıcı bir 

mekanizmadır” (2009, s. 61). Yani sanat, yalnızca egemen sınıfın emperyalist çıkarlarına 

hizmet etmez, benzer şekilde ezilen sınıfların ya da grupların var oluşunu ve direnişini, 

yine o topluma hâkim “Genel İdeoloji”nin yörüngesinde kalarak sürdürebilmesine 

yardımcı olabilir.  

 

Eagleton, edebî üretimlerin tamamının kültürel ideolojik aygıta ait olduğunu öne sürer. 

Bu aygıt, yayınevleri, kitabevleri, kütüphaneler gibi “edebi üretim ve dağıtımın özgül 

kurumlarını” kapsar. Ayrıca “edebiyat akademileri, topluluklar ve kitap kulüpleri, edebi 

üreticiler, dağıtımcılar ve tüketicilerin oluşturduğu birlikler, sansür kurulları ve de edebi 

dergiler ile tanıtım organları” da onun kapsamına sokulabilir. Kültürel ideolojik aygıtın, 

“eğitim aygıtına” eklemlenmesiyle gücü hat safhaya ulaşır. Edebiyatın ideolojik işlevi 

tam da burada gerçekleşir. “Anaokulundan üniversiteye dek, edebiyat, egemen ideolojik 

oluşumun algılanabilir ve simgesel biçimlerine bireyleri katmak bakımından canalıcı bir 

araçtır” ve onun gibi başka hiçbir “ideolojik pratik”, söz konusu araçsallığı bu denli 

doğallıkla ve kendiliğindenlikle gerçekleştiremez (2009, s. 63). Bu, bireylerin toplum 

normlarını, değerleri ve dünya görüşünü içselleştirmelerini kolaylaştıran bir süreçtir ve 

Eagleton’ı yine, Althusser’in, kısmen de Macherey’nin teorik durağına yerleştirir. 

Edebiyat böylece “DİA” kategorisinde ele alınır ve egemen sınıf lehine ürettiği ideolojik 

bilginin (yani yanılsamanın) toplum tabanına zor kullanılmadan yayılmasına hizmet eder. 

Diğer tabirle, hegemonik gücün kendisini meşrulaştırma sürecini, büyük bir maharetle ve 

“sinsice” destekler.  

 

Eagleton’un bakış açısının özgün yanlarından biri, “Edebi Üretim Tarzı”nın, “Genel 

Üretim Tarzı” ve “Genel İdeoloji”yle çelişme potansiyelini de vurgulamasıdır. Böylelikle 

edebiyat, yalnızca egemen sınıfın tahakkümünde vücut bulan bir üretim biçiminde 

değerlendirilmez. Tam tersine, “Genel Üretim Tarzı”nın toplumsal ilişkilerini yeniden 

üreten bir “Edebi Üretim Tarzı”, onun egemen ideolojik tarzlarından bazılarıyla 

çatışabilir. Teorisyen, bu duruma örnek olarak, romantiklerin burjuva değerleri ve 

ideolojisiyle çelişmesini gösterir (2009, s. 64). Sonuçta edebiyatın, iktidarın ideolojik 

söylemiyle tek taraflı ve basit bir irtibatı söz konusu değildir. Onu yeniden üretebileceği 



54 

 

gibi, onunla çatışmaya da girebilir. Bu yaklaşım, ideolojik yörüngesi egemen sınıfın 

çıkarlarıyla çelişen edebî üretimlerin varlığını yadsımaz ve onlara yaşam hakkı tanır. 

Edebiyatın farklı bakış açılarını içerme ve yayma potansiyelinin dile getirilmesi, bu 

üretimin toplumdaki farklı görüşlerin ifadesi için bir platform işlevine sahip olduğu 

düşüncesini de imler. Böylece, egemen ideolojiyle çelişebilecek toplumcu edebî 

üretimlerin nefes alabileceği alan açılmış olur. 

 

Eagleton devamında, “Yazarın İdeolojisi” bahsini açar. Burada da “Genel İdeoloji”den 

bağımsız düşünülmeyecek bir olgu söz konusudur. O, ilgili başlık altında, “toplumsal 

sınıf, cinsiyet, milliyet, din, coğrafi bölge” gibi biyografik özellikleriyle yazarın “Genel 

İdeoloji”ye katılım biçimini sorgular. Neticede ikisi arasında benzerlikler olabileceği gibi, 

“yaman çelişkiler”in de bulunabileceğini öne sürer (2009, s. 65-66). Söz konusu ilişkinin 

çok yönlülüğü ve karmaşıklığı dikkat çeker. Örneğin, yazarın sınıfsal konumu, onu 

“Genel İdeoloji” ile uyumlu kılabilir. Ama cinsiyeti, dini ya da yaşadığı çevre gibi 

biyografik nitelikleri dolayısıyla yazar, bu unsurla uyumsuzluk sergileyebilir. Benzer 

şekilde, “Genel İdeoloji değiştikçe, bir noktada onunla uyumlu olan bir Yazarın İdeolojisi, 

bu defa onunla çatışmaya girebilir ve tersi de olabilir” (2009, s. 66). İki unsurun birbirine 

indirgenemeyeceğini vurgulayan Eagleton, “Yazarın İdeolojisi”nin özgüllüğünün altını 

çizer. Ama bu “özgüllük” en nihayetinde, “Genel İdeoloji”nin belirleyiciliğinde ve onunla 

etkileşime girerek gerçekleşir (2009, s. 66-67). 

 

“Estetik İdeoloji”, yine, “Genel Üretim Tarzı” tarafından belirlenen “Genel İdeoloji”ye 

ait “estetik bölge” biçiminde sunulur. Bu, “edebi olanın da dahil olduğu bir dizi alt-

bölümden oluşan içsel olarak karmaşık bir oluşumdur”. “[E]debiyat teorileri, eleştirel 

pratikler, edebi gelenekler, türler, uzlaşımlar, araçlar ve söylemler” söz konusu alanın 

kapsamına dâhil edilir (2009, s. 67). Eagleton’ın buraya kadar dile getirdiği bütün 

unsurların öne çıkan vasfının, son tahlilde karmaşıklık olduğu belirtilmelidir. Hiçbiri, 

birbiriyle tek yönlü ve doğrusal bir ilişki içinde ele alınmaz. Birbirlerini etkileme 

potansiyelleri her zaman vardır ve yansıtıcı değil dönüştürücü bir niteliğe sahiptirler. 

Mesela, “Edebi Üretim Tarzı”nın bir ideolojisinden bahsedilecekse, bu “kesin bir dille, 

Estetik İdeoloji ile Genel İdeoloji arasındaki bir kesişimin” sonucu olacaktır (2009, s. 67-

68). Daha önce de vurgulandığı gibi, söz konusu oluşumların “her biri içsel olarak 

karmaşıktır ve de aralarında bir dizi içsel ve karşılıklı olarak çatışmalı ilişki var olabilir” 



55 

 

(2009, s. 68). “Sosyalist Gerçekçilik”te görüldüğü gibi, “Genel İdeoloji”nin “Edebi 

Üretim Tarzı”nı tek yönlü etkileyebilmesi ve belirleyebilmesi de olasıdır. Ama Eagleton’a 

göre bu durum “tipik değildir” ve “edebi pratikler genelde Edebi Üretim Tarzı/Genel 

İdeoloji/Estetik İdeoloji’nin, bu unsurlardan biri veya öbürünün egemenlik kazandığı, 

karmaşık bir kesişimin ürünüdür” (2009, s. 69). Dolayısıyla onun önerdiği eleştiri modeli 

girift bir okuma ve anlamlandırma süreci gerektirir. Benzer şekilde, edebiyatın doğası 

gereği herhangi bir unsura indirgenemeyecek çok boyutlu bir yapısı olduğunu imler. 

 

Eagleton, teorik tartışmasının neticesinde şu sonuca varır: “Edebi metin ideolojinin 

‘ifadesi’ olmadığı gibi, ideoloji de toplumsal sınıfın ‘ifadesi’ değildir. Metin, daha ziyade, 

belli bir ideoloji üretimidir” (2009, s. 73). Onun bu tespiti, Marksist estetiğin uzun yıllar 

kabul ettiği iddiaya bir cevap, diğer deyişle bir eleştiri olarak değerlendirilebilir. 

Teorisyenin, yukarıda ısrarla altının çizilmeye çalışıldığı karmaşıklık vurgusu, ideoloji ve 

edebiyat, hatta ekonomik alt yapı ve edebiyat arasında mekanik ve basit bir ilişki varsayan 

vulgar (kaba) Marksist bakış açısına yönelik bir itirazın tezahürüdür: Metin, herhangi tek 

bir olguya indirgenemez. Buna karşın, “Yazarın İdeolojisi”nin “Estetik İdeoloji”ye tabi 

olduğu bazı özel durumlar da söz konusudur. “Böylesi bir durumda, edebi üretici olmak, 

kaçınılmaz biçimde, edebi üretimin doğası ve önemine dair ideolojik temsiller içinde 

çalışmak demektir” (2009, s. 71). Yani, çoğunlukla “Genel Üretim Tarzı” ve “Genel 

İdeoloji”nin belirleyiciliğiyle şekillenen “Estetik İdeoloji”ye “boyun eğen” bir yazar 

(üretici), üretimini, ideolojik iktidarına teslim edecektir. Bu ne demektir? Öncelikle söz 

konusu yazar için edebî üretim, en başta fikirlerin iletildiği bir araç biçiminde 

algılanacaktır. Onun tarafından edebiyatın, estetik değil, iletişimsel kaygılarla üretilip 

tüketilmesi amaçlanacaktır. Buradaki fikrî içeriğin, yani ideolojik kapsamın egemen 

sınıfın çıkarlarıyla örtüşmesi söz konusu olabileceği gibi, onunla çelişen grupların ya da 

sınıfların söylemleriyle de koşutluk sergilemesi mümkündür. Yani yazar, “Genel 

İdeoloji”nin dışında, başka bir ideolojik hamiye sığınarak edebî üretimini, iktidarla 

çatışmak için bir silah gibi dokuyabilir. Toplumcu tiyatro metinleri göz önüne alındığında 

edebî üretimin çoğunlukla böyle bir niyete hizmet ettiği söylenebilir. Egemen sınıfa ya da 

başka ideolojik oluşumlara yönelik girişilen herhangi bir fiilî mücadelenin, fikrî açıdan 

meşrulaştırılması noktasında toplumcu tiyatro metinlerinin, edebî bir cephe açarak 

çatışmaya katıldığı öne sürülebilir.  

 



56 

 

Eagleton’ın eleştiri perspektifinin son tahlilde, ideolojik birtakım kabullerle şekillendiği 

ayrıca belirtilmelidir. Bu elbette, teorisyenin gizlemeye çalıştığı bir sır değildir. Çünkü, 

önerilen metin okuma yöntemi, kendisi tarafından daha en başta, “Marksist” etiketiyle 

sunulmuştur. Örneğin, “Metnin İdeolojisi”nin, “Edebi Üretim Tarzı”nın “ilericiliği ya da 

geri kalmışlığıyla” uyumlu olmasının gerekmediğine dair vurguda Eagleton (2009, s. 70), 

kendi ideolojik kabullerinden yola çıkar. İlericilik ya da gericilik, Marksist 

eleştirmenlerin sıklıkla başvurduğu değerlendirme ölçütleridir. Onların “büyük bölümü, 

kendi değerlerine uymayan metinleri ya da sanatsal ürünleri ‘gerici’ olarak niteler” (Ateş, 

2020, s. 23). İdeoloji kavramını eleştirisinin merkezine yerleştiren Eagleton, kendi 

söylemini Marksizmin kabulleri doğrultusunda inşa ederek bir anlamda, ideolojiden 

bağımsız bir eleştirinin imkânsızlığını da göstermiş olur. Böylelikle onun, çalışması 

boyunca öne sürdüğü savunuları aynı zamanda, Eleştiri ve İdeoloji kitabıyla örneklediği 

söylenebilir. Sonuçta eleştiri, “masum bir disiplin değildir, hiçbir zaman da olmamıştır” 

(Eagleton, 2009, s. 18). Buradan hareketle, edebiyatın da “masum” bir faaliyet olmadığı 

belirtilebilir. 

 

1.2.5. Roland Barthes ve Edebiyat-Mit İlişkisi 

Buraya kadar söylenenlerden yola çıkıldığında düşüncelerine başvurulan teorisyenlerin 

ideolojiye yüklediği anlamın, egemen ve sömüren sınıfla ilişkilendirilmesi dolayısıyla 

olumsuz çağrışımlar taşıdığı görülür. Bunda elbette, bu isimlerin ideolojik kabullerinin 

büyük bir payı vardır. Egemen sınıf, kendisini meşrulaştırmak ve çıkarlarını garanti altına 

almak için ideolojisini toplum tabanına yaymaya çalışır, bu noktada da birçok aygıtla 

birlikte edebiyatı araçsallaştırır. Neticede, uzaktan bakıldığında yapay ve art niyetli (yani 

ideolojik), içinde yaşandığında ise doğal ve değiştirilmez (yani gerçeklik) gibi algılanan 

bir düzen inşa edilir. Tam bu noktada Roland Barthes’ın, Türkçeye Çağdaş Söylenler 

adıyla çevrilen ama İngilizce başlığı Mythologies olan eserinden destek alınabilir. 

Barthes, kitabın ön sözünde, yazma gerekçesi olarak basın, sanat gibi olguların yarattığı 

genel yargının, tarihsel olmasına karşın ısrarla “doğallık” biçiminde sunulmasından ötürü 

yaşadığı kızgınlık duygusunu gösterir. Ona göre, bu “yalancı kesinlikler”, “söylen”, yani 

mit kavramıyla açıklanabilir (2014, s. 7). Düşünürün buradaki niyetinin, egemen 

ideolojinin kurguladığı toplumsal yaşamın, doğallık kisvesi altında ördüğü sınırlarında 

gedik açmak olduğu söylenebilir. Böylelikle o, yukarıda anılan isimlerle koşut bir çizgiye 

yerleşir. İlginç olan, Barthes’ın niyetini gerçekleştirirken ideolojiden ziyade mit tabirine 



57 

 

başvurmasıdır. Onun bu yaklaşımı, egemen sınıfın ve kapitalist sistemin ideolojik 

uygulamalarını, mit yaratma arzusunun bir tezahürü biçiminde değerlendirme imkânı 

verir. Buradan hareketle, modern dönemde yönetici sınıfın, tarih öncesi topluluklarda 

mite yüklenen anlamdan faydalanarak anlatılar inşa etmeye çalıştığı ve bu arkaik özü, 

toplumu yeniden tasarlama ve yönetme aracına dönüştürdüğü yorumu yapılabilir.  

 

Şimdiye değin düşüncelerine başvurulan teorisyenlerin yaklaşımı göz önüne alındığında 

bütün ideolojik aygıtların egemen sınıfın emrinde bulunduğu ve onun müdahalelerini 

gizlemek, diğer deyişle yok kılmak için çalıştığı söylenebilir. Barthes da “Adsız Toplum 

Olarak Kenter Sınıfı” başlığı altında, “Kenter Sınıfı” tabiriyle karşıladığı iktidar 

burjuvazinin bu gayretini, “adsızlaştırma” çabası olarak ifade eder. Ona göre bu süreçte 

kenter sınıfı, “adlandırılmak istemeyen toplumsal sınıf olarak” tanımlanır (2014, s. 203). 

Burjuvazinin kendisini “doğallık” ve “evrensellik” kisvesi altında sunduğuna değinen 

Barthes, toplumsal düzendeki hemen her unsurun (basın, sinema, tiyatro, kitle yazını, 

davranış kuralları, adalet, diplomasi, konuşmalar, yargılanan cinayet, “duygulandıran 

düğün”, “düşlenen yemek” gibi) “kenter sınıfının insanla dünya arasındaki bağıntılar 

konusunda edindiği ve bize de geçirdiği tasarıma bağlı kal[dığını]” bildirir (2014, s. 205). 

Bu sınıf, kendi “tasarımlarını ne denli yayarsa, bunlar da o denli doğallaşır” (2014, s. 

206). Egemen burjuvazinin, küçük burjuva üzerindeki etkisinin ve “adsızlaşma” sürecinin 

“yavaş yavaş, basın, yayın, yazın aracılığıyla” gerçekleştiğine değinen Barthes, sonunda, 

bir küçük burjuva çiftinin, büyük burjuva düğününü hayal eder hâle geldiğini belirtir 

(2014, s. 206). O, bütün bu adsızlaşma çabasını, diğer deyişle politikadan arınmayı, 

egemen burjuvazinin “Tarih’i Doğa’ya dönüştürme edimi” olarak değerlendirir (2014, s. 

206). Sonuçta, yönetilenlerin tabi olduğu, onların hayatını düzenleyen, algısını 

şekillendiren, beğeni yargılarını belirleyen ve düşüncelerini, yönetenler lehine tanzim 

ederek sınırlayan normatif ve politik bir sosyal yaşam teşekkül eder.  

 

Barthes, bütün bu işleyişin söylenler, yani mitler aracılığıyla gerçekleştiğini öne sürer. O, 

bu tabiri, göstergebilimsel açıdan “nesne-dil” içindeki bir “üst-dil” olarak tanımlar. Bir 

göstergebilimci tarafından, yazı ile resim aynı şekilde ele alınabilir. Çünkü ikisi de birer 

göstergedir (2014, s. 184). Düşünür, söz konusu kavramın ne olduğunu açıklamak için bir 

gazete resmine başvurur. Bu resimde, Afrikalı siyahi bir adam, Fransız askerî üniforması 

giymiştir ve asker selamı vererek Fransa bayrağına bakmaktadır. Resmin “nesne-dil” 



58 

 

bağlamındaki anlamı budur. “Üst-dil” yani söylen/mit açısından anlamı ise, “Fransa 

büyük bir imparatorluktur, renkli renksiz tüm oğulları bayrağının altında hizmet eder”. 

Barthes’a göre, “sözde sömürgecilik suçlayıcılarına bu zencinin sözde sömürücülerine 

hizmet etme çabasından daha iyi bir yanıt olamaz” (2014, s. 185). Dolayısıyla, egemen 

burjuva sınıfı, sömürgecilik faaliyetlerini söylen/mit aracılığıyla örtbas ettiği gibi, bu 

gazete resminin muhatapları için, özünde tarihsel ve ideolojik, görünürde ise evrensel ve 

doğal bir imge yaratır. İletişimin bu anlamla gerçekleşmesiyle, burjuva toplumu, egemen 

ideolojinin çıkarları ve kabulleri doğrultusunda dünyayı algılayacak ve yaşamını 

düzenleyecektir. Mesela kapitalist sistemin ihtiyaç duyduğu tüketim toplumu, bu sayede 

doğallıkla ve kendiliğinden oluşabilecektir.  

 

Göstergebilim, söylenin/mitin görevinin “tarihsel bir amacı doğa, bir olumsallığı 

sonrasızlık biçiminde temellendirmek olduğunu öğretmişti[r]” ve bu tam da burjuvazinin 

tutumunun kendisidir (2014, s. 207). Söylen, “gerçeğin doğal bir imgesi[ni]” getirir, 

“nesnelerin tarihsel niteliğini sil[er]”, burjuva toplumu bağlamında kendisini, 

“politikadan-arınmış bir söz” olarak sunar (2014, s. 207-208). Barthes’ın “üst-dil”i 

doğrudan söylen/mit kavramıyla karşılaması, bu tezin iddiaları doğrultusunda anlamlıdır. 

Mit, ilgili bölümde gösterilmeye çalışıldığı üzere, üretildiği toplumda gerçeklik gibi 

algılanan, yaşamı düzenleyen, toplum üyelerini bir arada tutan, yönlendiren ve yöneten 

bir niteliğe sahiptir. İlksel insan için sosyal düzenin teminatıdır. Modern zamanlara 

gelindiğinde burjuvazinin toplumun tasarlanmasına yönelik girişimlerinin ideolojik özü, 

Barthes’ın yaklaşımında, söylen/mit aracılığıyla gizlenmeye çalışılır. Yani egemen sınıf, 

kendisini ideolojiden arındırmak için bu “üst-dil”e başvurur, bir anlamda kendi 

ideolojisini (bilinçli ya da bilinçsiz) mitleştirme amacı güder. Böylelikle yarattığı 

yanılsamanın politik, tarihsel özünü örtbas ederek doğal ve evrensel biçimde algılanıp 

yaşanmasını arzular. Fuzuli Bayat’ın öne sürdüğü gibi mitler, ilk ideolojiler olarak 

değerlendirilebilirse (2005, s. 12) modern ideolojilerin, mitlerle özsel bir bağa sahip 

olduğu savı dile getirilebilir. Nasıl ki mağara resimlerindeki semboller binlerce yıl 

boyunca kolektif bilinçdışında taşınarak nesilden nesle aktarıldıysa, ilksel insanın 

görüşünü düzenleyen arkaik formlar olan mitlerin, modern insanın (homo sapiens 

sapiensin) düşüncesinin filtresi ideolojiler bağlamında, “ilkimgeler”i45 yani arketipleri 

 
45 Bu tabir, Carl Gustav Jung’a aittir. İlkimgeler, “türe özgü[dür]” ve “oluşumları türün ortaya çıkışıyla 

eşzamanlı[dır]”. Ayrıca “insanı insan kılan [ve] insan eylemlerinin insana özgü biçimleri[dir]. Jung’a göre, 

 



59 

 

karşıladığı yorumu yapılabilir. Carl Gustav Jung, arketipi, “hemen hemen yeryüzünün her 

köşesindeki mitlerin parçalarını oluşturan kollektif nitelikteki şekiller ve imgeler ve aynı 

zamanda da bilinçdışı kökenli bireysel ürünler” şeklinde tanımlar (1998, s.  57). Yukarıda 

dile getirildiği gibi, mitler ilk ideolojiler biçiminde ele alınırsa, bu anlatıların modern 

ideolojiler için bir “ilkörnek” diğer deyişle arketip olma özelliği taşıdığı iddia edilebilir. 

Buradan hareketle edebî üretimin, ideolojinin taşıyıcılığını üstlendiği nispette, arketipsel 

bağlamda mit hüviyetine bürünme (yani mitmiş gibi üretilip tüketilme) potansiyelini 

içerdiği savlanabilir. 

 

Özellikle kimlik ve toplumsal bağ kurma noktasında mitle ideolojinin benzer bir 

işlevselliğe sahip olduğu söylenebilir. Tek tek kişilerin ideolojiler aracılığıyla 

gruplaşması, onun çatısı altında birleşerek kendisini tanımlaması (yani kimlik edinmesi), 

edebiyatın (özelde tiyatronun) da bu ilişkinin kurucu unsurlarından biri olarak işlemesi 

ve safları sıklaştırma kabiliyeti, “özne” ve “iktidar” kavramlarıyla ilişkilendirilerek ele 

alınabilir. Bu bahis, iktidar mekanizmalarının ideolojiyi toplum tabanına nasıl yaydığının 

ve muhataplarını (okuru/seyirciyi) hangi tekniklerle özneleştirdiğinin anlaşılması için 

uygun bir zemin oluşturacaktır.  

 

1.3. İdeoloji Ağlarını Örüyor: Özne ve İktidar 

Tezin bu kısmında, “özne” ve “iktidar”, Michel Foucault’nun yaklaşımından hareketle ve 

bir önceki başlık altında yürütülen tartışmayla irtibatlandırılarak irdelenecektir. Foucault, 

Deliliğin Tarihi, Kliniğin Doğuşu, Hapishanenin Doğuşu ve Cinselliğin Tarihi gibi öne 

çıkan eserlerinde, genel anlamda sorunsallaştırma kavramını merkeze alarak “söylemsel 

ve söylemsel olmayan pratiklerin analizine” odaklanır (Keskin, 2011, s. 16). 

Sorunsallaştırma, “insanların belli varlık veya davranış biçimlerinin tarihin belirli 

anlarında sorun olarak kabul edilip bazı söylemsel pratikler ile söylemsel olmayan 

pratiklerin nesnesi haline getirilmesi ve Foucault’nun ‘hakikat oyunları’ adını verdiği 

sistemlere dahil edilmesidir” (Keskin, 2011, s. 15). Düşünürün ifadesiyle bu kavram, 

“herhangi bir şeyi doğru ve yanlış oyununa sokan ve onu (ister ahlaki düşünce biçiminde, 

ister bilimsel bilgi, isterse siyasi analiz, vb. biçiminde olsun) bir düşünce nesnesi olarak 

 
“[b]u spesifik tarz insanın çekirdeğinde vardır” ve kalıtsaldır (2005, s. 20). Arketip kelimesinin Türkçe 

karşılıklarından biri olan “ilkimge”nin, kapsamı dolayısıyla, ideolojilerle mit arasındaki köken bağının 

kurulması için uygun bir çerçeve sunduğu söylenebilir. 



60 

 

kuran söylemsel ya da söylemsel olmayan pratikler bütünüdür” (Foucault, 2014, s. 86). 

“Bilgi”, “iktidar” ve “etik”, sorunsallaştırmanın üç ana ekseni olarak sıralanabilir 

(Keskin, 2014, s. 14).  

 

Cinselliğin Tarihi kitabının ikinci cildi için kaleme aldığı “Giriş” yazısında Foucault, 

cinsellik teriminin on dokuzuncu yüzyıl gibi geç bir dönemde ortaya çıktığını ve bunun, 

hiç de küçümsenmeyecek bir olgu olduğunu bildirir (2007, s. 122). Böylece, söz konusu 

zamandan itibaren bu davranışın, bir sorun olarak öne çıktığı belirtilebilir. Dolayısıyla 

Foucault, bu sözcüğün literatüre girmesini basit bir tercih olarak görmez. Ona göre, 

“cinsellik” tabirinin belirmesi, “çeşitli bilgi alanlarının gelişmesi” (bilgi), “yeni bir kural 

ve normlar bütününün yerleştirilmesi” (iktidar) ve son olarak “kişilerin giderek 

tutumlarına, ödevlerine, hazlarına, duygu ve duyumlarına, düşlerine anlam ve değer 

verme biçimlerin[in]” değişmesiyle (etik) ilişkilidir (2007, s. 122). Yani, Foucault burada, 

“cinsellik”in dilde görünürlük kazanmasını, sorunsallaştırma çerçevesinde ele alır ve 

kavramın üzerinde yükseldiği üç sac ayağının (bilgi, iktidar ve etik) altını çizer. 

Böylelikle o, “belli kavramlar ve kuramlar içeren ve ürettiği hakikatlerle ifade bulan bir 

bilgi alanı, belli normlar ve kurallar içeren bir iktidar alanı ve bu bilgi ve iktidar alanları 

bağlamında bireyin kendisiyle kurduğu belli bir ilişki biçimini bir araya getirir” (Keskin, 

2014, s. 14). Düşünürün yaklaşımında “söz konusu olan, kişilerin kendilerini çok çeşitli 

bilgi alanlarına açılan ve bir kurallar, bir zorlamalar sistemiyle eklemlenen bir 

‘cinselliğin’ özneleri olarak görmelerini sağlayan ‘deneyim’in” nasıl oluştuğunu ortaya 

koymaktır (Foucault, 2007, s. 122). Bütün bu terminoloji, sonuçta, delilik, suça 

eğilimlilik, hastalık ve cinsellik gibi öznel deneyimleri kuran mekanizmanın anlaşılması 

için başvurulması gereken araçları sunmaya yöneliktir. Ayrıca şeylerin tarihselliğini 

vurgulayarak o, Barthes gibi düşünürlerle koşut bir çizgiye yerleşir. Foucault’nun daha 

iyi kavranabilmesi ve terminolojisinin bu çalışma özelinde işlevsel kılınabilmesi için, 

yukarıda bahsi geçen tabirler, biraz daha detaylandırılarak ele alınmalıdır.  

 

Bir davranışın öznel deneyime dönüşme süreci tam olarak nasıl işler? Diğer deyişle, tek 

tek bireyler, nasıl bir mekanizmanın etkisinde kalarak bir öznel deneyimin öznesine 

dönüşür ya da dönüştürülür? Öncelikle, bir davranışın sorun olarak görüldüğü, yani 

sorunsallaştırıldığı tarihî bir andan bahsetmek gerekir. Devamında söylemsel ve 

söylemsel olmayan pratiklerin bu davranışa, örneğin deliliğe dair nesnel ve bilimsel bir 



61 

 

bilgi üretme süreci başlar. Delilik bağlamında, psikoloji, psikiyatri, psikopatoloji gibi, 

kendisini bilim olarak sunan bilgi alanları söylemsel pratikleri; klinik, hastane ve akıl 

hastanesi gibi kurumlar ise söylemsel olmayan pratikleri oluşturur. Bunlar aracılığıyla 

üretilen nesnellik ve bilimsellik iddiasındaki bilgi, Foucault’ya göre, bir hakikat değil, bir 

“hakikat oyunu” yaratır ve “[d]eli özne, bir bilgi ya da bir tıp modelinin belirlediği bu 

hakikat oyununa” yerleştirilir (2014, s. 233). Düşünür böylelikle, “deliliğin hangi 

söylemler, hangi hakikat oyunları, hangi tanımlar yoluyla sorunsallaştırılarak ‘akıl 

hastalığı’ olarak değerlendirilmesine neden olacak kurumsal bir alana” nasıl dâhil 

edildiğini sorgular (Keskin, 2014, s. 14). Yani temelde o, “klinikler ve üniversiteler gibi 

bilim kurumlarının, zamansız nesnel gerçeklerin peşinde olmaktan çok, güçlerini 

kapitalist ve sömürgeci elitlerin hizmetinde, neyin gerçek sayılacağını belirlemek için 

kullandıklarını” iddia eder (Harari, 2024, s. 23). 

 

Foucault’nun perspektifinde, bireyin öznesi olarak tanıtıldığı “deneyimlerin kurulmasını 

gerçekleştiren (…) bu pratiklerin merkezinde bir iktidar alanı var[dır]” (Keskin, 2014, s. 

16). Çünkü, “iktidar ve bilgi karşılıklı olarak birbirlerini içerimler; karşılığında bir bilgi 

alanı oluşturmayan iktidar ilişkisi olmadığı gibi iktidar ilişkileri varsaymayan ve 

oluşturmayan bilgi de yoktur” (Keskin, 2014, s. 18). İki unsurun kesiştiği söylemsel ve 

söylemsel olmayan pratiklerin toplamı, Foucault’nun terminolojisinde “dispositif” 

kavramıyla karşılanır. “Bu pratikler yoluyla dispositif’ler birtakım deneyimler kurup 

insanları bu deneyimlerin öznesi olarak tanıtarak, onlara kendileriyle ilgili hakikatler 

dayatır, iktidarın şiddet kullanmadan bedeni kuşatmasını sağlar, onu itaatkâr ve uysal hale 

getirir” (Keskin, 2014, s. 18-19). Böylece dispositifler, “bireyin hareketlerini kontrol 

altına alan, bir anlamda toplumsal düzeni sağlarken diğer yandan öznenin biçimlenişine 

katkı sağlayan” normlar şeklinde tanımlanabilir (Yeşilyurt, 2023, s. 655).  

 

1.3.1. Michel Foucault’nun İktidar Kavrayışının Bir Yüzü: Biyo-İktidar 

Foucault, çalışmalarının genel amacını, “[d]elilik, ölüm, suç, cinsellik gibi deneyimler ile 

çeşitli iktidar teknolojileri arasındaki ilişkileri analiz etmek” (2014, s. 27) cümlesiyle 

ortaya koyar. Görüldüğü üzere “iktidar”, onun teorisinin başat unsurlarından biridir. O, 

bu kavramı öncelikle, Marksist teorisyenlerin genel yaklaşımındaki gibi, merkezî 

yönetim organı devletle irtibatlandırarak ele alır. Burjuvaziyle birlikte şekillenen modern 

devletin iktidar yöntemlerini, diğer deyişle teknolojilerini sorgulamaya girişir. 



62 

 

Modernizm sürecinde yönetim tekniklerinin bireylere yönelmesiyle, “merkezî devlet” 

anlayışının değiştiğine değinen Foucault, bu bireyselleştirici iktidarı “pastorallik” 

şeklinde adlandırır.46 Pastorallik, Foucault’nun “biyo-iktidar” tabiriyle karşıladığı 

modern devletin yönetim modelini oluşturur.  

 

“Biyo-iktidar”ın öncelikle, “geleneksel siyaset teorilerinde rastla[nan] negatif iktidar 

anlayışından çok farklı” olduğunu belirtmek gerekir. Söz konusu “yeni iktidar biçimi 

üretken, yaşamı desteklemeye, yaşamın sağladığı güçleri sınırlamaya değil arttırmaya 

yönelik, yani pozitif[tir]” (2014, s. 16). Foucault, “anatomo-siyaset” tabiriyle adlandırdığı 

pratiğin, “bireylerin bedenlerini, davranışlarını hedefleyen” bir iktidar teknolojisi 

olduğunu bildirir (2014, s. 151). Burada amaç, “insan bedenini disipline etmek, 

yeteneklerini geliştirmek, [onu] daha verimli ve uysal kılmak ve ekonomik denetim 

sistemleriyle bütünleştirmektir” (Keskin, 2014, s. 16). Düşünür ayrıca, nüfusun 

keşfedilmesiyle birlikte, “insanların çocuk yapmaya nasıl yöneltilebileceği”, “nüfus 

akışının nasıl düzen[lenebileceği]”, “bir nüfusun büyüme oranını[n] ve göçleri[n]” nasıl 

kontrol edilebileceği sorularından hareketle “biyo-siyaset”in keşfedildiğini aktarır 

(Foucault, 2014, s. 152). Bu ikinci biçimde, “bedene doğal bir tür olarak yaklaşı[lır] ve 

nüfusu düzenleyici bir denetim” sağlanır (Keskin, 2014, s. 17). Sonuçta, on sekizinci 

yüzyıldan itibaren “yaşam ve beden”, bir “iktidar nesnesi”ne dönüşür (Foucault, 2014, s. 

152-153). Özellikle cinselliğin sorunsallaştırılması ve denetlenip kontrol altına alınması 

noktasında, yukarıda bahsi geçen teknikler, Foucault’ya göre, iktidar burjuvazinin 

çıkarına hizmet eder: “Cinsellik anatomo-siyaset ile biyo-siyaset arasındaki birleşme 

noktasındadır, disiplinlerin ve düzenlemelerin kavşağındadır ve bu işlevinden dolayı on 

dokuzuncu yüzyıl sonunda toplumu bir üretim makinesi haline getirmek için birincil 

önemdeki siyasi bir parça haline gelmiştir” (2014, s. 153).  

 

Biyo-iktidar teknolojisinin, her şeyden önce kârı esas alan kapitalist sistem içindeki yeri, 

temel işlevi kapatma, ıslah ve tedavi olan hapishane ve hastane gibi kurumların ortaya 

 
46 Düşünür, “pastorallik” terimini, Mısır, Asur ve Filistin gibi Antik Doğu toplumlarında benimsenmiş, 

Yunanlılar ve Romalıların ise yabancısı olduğu, “[p]eşinden koyun sürüsünün geldiği çoban olarak ilahi 

varlık, kral ya da lider fikri[nden]” hareketle ve sürüsünü yöneten çoban analojisine başvurarak geliştirir 

(Foucault, 2014, s. 28). Antik Doğu’da yöneticinin çoban gibi görülmesi ve Tanrı’nın da benzer şekilde 

“insanları otlayacakları çayıra götürme ve onlara yiyecek sağlama bakımından bir çoban” gibi algılanması 

söz konusudur (2014, s. 28). Foucault, buradaki tartışmayı yürütürken İbrani metinlerindeki verilerden 

faydalanır. Sonuçta, söz konusu çobanın yönetim biçiminin, yani “pastoral iktidar”ın, tahakkümü değil, 

“sürünün her üyesine ayrı bir özen gösterilmesini içerimle[diğini]” ortaya koyar (2014, s. 31). 



63 

 

çıkış gerekçesiyle ilişkilidir. Herhangi bir ayrım gözetilmeden hemen herkesin kapatıldığı 

Genel Hastane gibi kurumlarda, on sekizinci yüzyıl sonu ve on dokuzuncu yüzyıl başında, 

yani Fransız Devrimi zamanında ayırma işlemi gerçekleşir. Buna göre, “akıl hastaları 

tımarhaneye, gençler ıslahevlerine, suçlular hapishaneye” yerleştirilir (2011, s. 106). 

Sonuçta Foucault, kendi ülkesi Fransa’da bu kurumlar için çalışan sosyal danışman, 

eğitimci ve doktorları zindancıyla bir tutar. Ona göre bu mesleklerin ortak işlevi, 

“marjinal varoluşların gözetlenmesi, sürgü altında tutulmasıdır” (2011, s. 107). Düşünür, 

hapishane özelinde, bu yargısını şu cümlelerle açımlar: 

 

[M]ahkûmun yarı serbest konuma getirilmeye veya şartlı tahliyeye “layık” 

olup olmadığına karar verme hakkının yargılamayı yapan hakimlerin 

dışındaki kişilere bırakıldığı, bunların cezaya son verebilir hale geldikleri 

andan itibaren, yasal cezalandırma mekanizmaları onlara verilmiş olmakta 

ve bu durum onların değerlendirmelerine terk edilmektedir: bunlar 

yardımcı yargıçlardır, ama gene de yargıçtırlar. (2015, s. 57) 

 

Foucault, Hapishanenin Doğuşu başlıklı kitabının başında, on sekizinci yüzyılın 

ortasında, Fransa’da gerçekleştirilen çarpıcı bir idam sahnesini ele alır. Atıfta bulunduğu 

kaynaklarda, bu sahneye yönelik tanıkların anlatımlarına başvurur. Burada, babasını 

öldürmekten suçlu bulunan Damiens adında bir adamın, işkence dolu infaz süreci 

ayrıntılarıyla aktarılır. Suçlunun bu sahnede, halkın önünde teşhir edilmesi ve (kerpetenle 

etlerinin kesilmesi, kanayan yerlerinin kızgın demirlerle dağlanması, uzuvlarının atlara 

bağlanarak bedeninin parçalanması gibi) birçok işkenceye başvurularak öldürülmesi söz 

konusudur (Foucault, 2015, s. 34-37). Foucault devamında, bu olaydan yaklaşık yetmiş 

beş yıl sonra hazırlanan, “Paris Genç Mahkûmlar Evi” için yazılmış yönetmeliği paylaşır 

(2015, s. 37-38). Böylece, çok kısa bir zaman içinde suçluların cezalandırılmasına yönelik 

pratiklerin, teşhir ve infazdan, kapatma ve ıslah sürecine evrildiğini gösterir. Yani, “[f]izik 

acı, bizzat bedenin acı çekmesi, artık cezanın oluşturucu unsurları olmaktan çıkmışlardır. 

Cezalandırma, bu dayanılmaz duygular sanatından, bir askıya alınan haklar ekonomisine 

geçmiştir” (2015, s. 43).  

 

Yazar, çalışmasının devamında Avrupa özelinde, işkence odaklı ve bedenin sürekli acı 

çekmesi üzerine yoğunlaşan idam uygulamalarının, giyotin ve darağacı gibi yöntemlerle 



64 

 

giderek tek seferde gerçekleştirilen acısız bir infaz anlayışına evrilişinin tarihini araştırır. 

Sonuçta tıp, kriminoloji, psikoloji, psikopatoloji, psikiyatri, eğitim bilimleri gibi 

söylemsel pratiklerin ve hapishane, ıslahevleri, hastane, akıl hastanesi gibi söylemsel 

olmayan pratiklerin sürece dâhil olduğu bir cezalandırma ve kapatma pratiğinin “soy 

ağacını” çıkarmaya girişir (Foucault, 2015, s. 59). Onun perspektifinin dikkat çeken yönü, 

işkenceye dayalı infaz uygulamasının dönüştüğü ve ilk bakışta daha insancıl görünen 

cezalandırma ve kapatma uygulamalarının, “insanlığın bir gelişmesi veya insan 

bilimlerinin bir gelişmesi olarak” değerlendirilmemesidir. Foucault’ya göre “bunlar 

aslında daha çok, yeni iktidar taktiklerinin ve bunların arasında da yeni ceza 

mekanizmalarının etkilerinden biridirler” (2015, s. 59). Özetle, bu dönüşümün arka 

planında, iyi niyetten ziyade daha etkili yönetebilme kaygısının yattığı görülür.  

 

Foucault, söylemsel pratiklerin ürettiği bilginin ve oradan hareketle söylemsel olmayan 

pratiklerde gerçekleştirilen uygulamaların, sonuçta, politik bir araç olarak görülen 

bedenin, itaatkâr ve üretken bir niteliğe dönüştürülmesini sağladığını bildirir. Bedenin, 

“iktidar ve egemenlik ilişkileri tarafından kuşatılmasının nedeni büyük ölçüde, üretim 

gücü olmasından kaynaklanmaktadır” (Foucault, 2015, s. 63). Hapishane, hastane gibi 

kapatma kurumları, ıslah ve (hem bedeni hem de ruhu) tedavi misyonunu varoluş 

gerekçesi olarak sunduğu an, bedenin iyileştirilerek kişinin topluma kazandırılması, diğer 

deyişle tabi kılınarak üretime katılması (yani normalizasyon) noktasında iktidarın 

laboratuvarı işlevi görecektir. Bu ne demektir?  

 

Foucault’ya göre, “Büyük Kapatılma”47 olayının gerekçelerinden biri, o dönemdeki 

krizin daha az hasarla atlatılmasına yönelik beklentidir. Çalışamayacak durumda olan her 

yaştan, cinsiyetten ve gruptan insanın kapatılmasıyla, onların dışarıda bulunarak 

ekonomik krizi daha da derinleştirmesinin önüne geçilmesi hedeflenir. Ama bu insanları 

kapatmak, “sonuçları görünür biçimde çok [daha] masraflıdır” (Foucault, 2011, s. 108). 

Buna rağmen, “Genel Hastane” projesi, hapishane, hastane, klinik, ıslahevi gibi 

kurumlara dönüşerek devam eder. Ekonomiye olumsuz etkilerinin yanında, örneğin 

 
47 Foucault, Deliliğin Tarihi başlıklı eserinde, on yedinci yüzyıldaki “Büyük Kapatılma” olayından 

bahseder ve bu olaydan sonra söz konusu yapıların ayrılarak kurumsal bir hüviyete büründüğünü bildirir. 

Bu olayda, 1656 yılında Paris’te kurulan Genel Hastane’ye (Hôpital général), kısa bir zaman içinde, 

şehirdeki “üç yüz bin nüfusun en az altı bini” gözetlenmek ve denetlenmek üzere yerleştirilmiştir (Keskin, 

2011, s. 11). Buraya kapatılanlar, her yaştan ve cinsiyetten “deliler, hastalar, fakirler, eşcinseller gibi farklı 

özellikler taşıyan kişilerin oluşturduğu bir gruptur”. Bedensel engelinden ötürü çalışamayan ve bakıma 

muhtaç kimseler de bu mekâna yerleştirilir (2011, s. 11). 



65 

 

hapishanenin, suçluların ıslah edilerek normalleştirilmesi hedefini gerçekleştiremediği, 

“tersine neredeyse suçun kendisinin kurumsallaştığı, suçlu girenin suça eğilimli olmayı 

öğrendiği bir mekâna” dönüştüğü görülür (Keskin, 2011, s. 17).  

 

Bütün bu oluşumların, ekonomik ve bir anlamda sosyolojik dezavantajlarına rağmen 

önemsenmesinin ve sürdürülmesinin gerekçesini Ferda Keskin, “Panoptikon”la 

ilişkilendirerek şu şekilde ortaya koyar: 

 

Hapishane gibi sürekli gözetim ve denetleme üzerine kurulu bir kurumun 

tüm görünür başarısızlıklarına rağmen ısrarla muhafaza edilmesinin ve 

benzeri kurumların hapishanenin disiplin tekniklerini izlemesinin nedeni 

de bu ince disiplin tekniğinin, bu mikro-mekanizmanın geliştirilmesine 

hizmet eden bir laboratuvar işlevi görmesidir. Kapitalizmin ve 

burjuvazinin ihtiyaç duyduğu ya da kapitalist sistemin gerçek çıkarlarını 

bulduğu şey deliler, hastalar ve suça eğilimlilerin dışlanıp kapatılması 

değil; bu tür bir kapatmanın kullandığı teknikler ve prosedürlerdir. (2011, 

s. 18) 

 

Böylece, burjuvazinin önemli keşiflerinden biri olan “biyo-iktidar”ın, toplumu disipline 

etme, yönetme ve yönlendirme tekniklerini, kapatma pratiklerinin kendisine sunduğu 

imkânlar sayesinde geliştirdiği söylenebilir. “Disiplinci iktidar, etkisini bedenler üzerinde 

icra eder ve onları, bir ödüllendirme ve cezalandırma oyunu içinde, belli bir norma uygun 

davranmaya zorlar: Tartışılmaz biçimde maddidir” (Pallotta, 2020, a. 183). Bu süreç aynı 

zamanda, kişilerin, (delilik, cinsellik, suça eğilimlilik gibi) öznel deneyimlerin birer 

öznesine dönüşmesi noktasında işlevseldir. Dolayısıyla biyo-iktidar mekanizmasının, 

görünürdeki pozitif uygulamalarının, son tahlilde burjuvazinin yönetimsel çıkarları 

doğrultusunda, insanlar üzerinde tek tek işleyerek onları tabi kıldığı ve uysallaştırdığı 

söylenebilir. Mesela işçinin tasarrufa teşvik edilmesi, işsizlik ya da hastalık durumunda 

birtakım sosyal imkânlarla geçiminin ya da iyileştirilmesinin sağlanması, sonuçta 

bedeninin (hem fiziksel hem ruhsal açıdan) sağlıklı ve her an çalışabilir kılınması, 

“[e]mek gücünün yeniden üretiminin” (Pallotta, 2020, s. 178) koşulları olarak 

sıralanabilir. Neticede biyo-iktidarın, işçi lehine görülen bedeni disipline edici (anatomo-

siyaset) pratikleriyle, arka planda kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülmesini 



66 

 

hedeflediği savlanabilir. Yani sözü edilen verimli hâle getirici, “kontrol, denetleme ve 

örgütleme mekanizmaları, insanın üretiminin bir parçası haline gelen nesneleştirilme 

sürecini” işaret eder (Aka Erdem, 2016, s. 48). Bu açıdan Foucault’nun, iktidar 

kavramsallaştırmasının ilk ayağında, merkezî bir iktidar kabulünden hareket ettiği ve 

modern devletin (biyo-iktidarın), ideolojisini toplum tabanına nasıl yaydığının 

çözümlenmesine odaklandığı belirtilebilir. Diğer deyişle, “politik hükümranlığın 

icrasında yönetim pratiğinin akılsallaştırılmasını” (Foucault, 2015, s. 4) araştırdığı 

söylenebilir. 

 

Söz konusu bakış açısı düşünürü, Marksist teorisyenlerin çizgisine yaklaştırır. Onların da 

farklı terminolojiler geliştirerek devleti yöneten egemen sınıfın ideolojisinin, hangi 

araçlarla toplum tarafından içselleştirildiğinin anlaşılması üzerine yoğunlaştığı, bir 

önceki bölümde gösterilmişti. İlgili isimlerle Foucault arasındaki düşünsel bağ, Louis 

Althusser özelinde irdelenebilir. Foucault’nun, “biyo-iktidar” mekanizmasının özde, 

bedenin, üretime katılması için uysallaştırılmasına yönelik işlediğini vurgulaması, 

Althusser’in teorisinde de karşılık bulan bir tespittir. Althusser’e göre, “[e]mek gücü 

sömürü için ancak belirli bir iş için kalifiye ise ve kapitalist toplum düzenine boyun 

eğmişse iş görür: Ancak itaatkâr olarak üretkendir” (Pallotta, 2020, s. 174). Benzer 

şekilde, Foucault’nun geliştirdiği “emek gücü oluşturma teorisi”, iki isim arasında 

“sanılabileceğinden daha büyük bir yakınlık olduğunu” ortaya koyar (2020, s. 175). 

“Foucault’nun düşündüğü disiplinci iktidar maddi olduğu gibi Althusser’in düşündüğü, 

ideolojik aygıtlarca düzenlenmiş pratikler içinde ritüelleşmiş ideoloji de maddidir” (2020, 

s. 183). Ayrıca, disiplinci iktidar ve “baskı-ideoloji kavram çiftinin” (2020, s. 185) anlam 

evrenindeki benzerlikler de onların teorisini birbirine yaklaştırır. Bütün bu koşutluklar 

bağlamında Foucault’nun, 1946-1951 yılları arasında École Normale Supérieure’da 

öğrenciyken Althusser’den ders aldığı (Lasowski, 2019, s. 10) unutulmamalıdır.  

 

1.3.2. Metin Çözümlemesinde Foucault’nun Teorisini İşlevsel Kılmak: İktidarın 

Diğer Yüzü 

Yukarıda dile getirilen örtüşmeye rağmen, Foucault’nun yaklaşımının özgün bir içeriğe 

sahip olduğu vurgulanmalıdır. Onun teorisinde ayrıca, tek ve merkezî olmaktan ziyade, 

kılcal damarlardan müteşekkil ve mikro düzeyde işleyen bir mekanizma söz konusudur. 

İktidar, sadece devlet ve kurumlar tarafından uygulanmaz, günlük yaşamdaki en basit 



67 

 

insani temasları da kapsar. Dolayısıyla tek yönlü ve baskılayıcı değil, çok boyutlu ve 

ilişkiseldir. Bu yüzden Foucault, kavramı “yalnızca bireyler arasındaki bir tür ilişki” 

biçiminde tanımlar (2014, s. 55). Ona göre, “[i]ktidarın işleyişi, bireysel ya da kolektif, 

taraflar arasındaki bir ilişki değildir yalnızca; bazılarının başkaları üzerindeki eylem 

kipidir” (2014, s. 72-73). Kavramın bu yönü, dünya üzerindeki her insanın, başkalarıyla 

temas etme sayısı kadar çok iktidar ilişkisinin varlığını imler. Sonuçta, sadece politik bir 

anlam içermez. Egemen sınıfın devlet ve kurumlar aracılığıyla topluma yönelik 

uyguladığı iktidarın, onun yalnızca bir yüzünü oluşturduğu ve bunun dışında, çok daha 

karmaşık ve kapsamlı bir niteliğe sahip olduğu söylenebilir. Bu yönüyle Foucault, 

Althusser’in geliştirdiği “iktidarın [sadece] birtakım devlet aygıtlarınca uygulanan baskı 

ve ideolojik denetimle icra edildiği fikrini” reddetmiş olur (Pallotta, 2020, s. 180-181) ve 

kendine yeni bir alan açar. Böylelikle sorunsallaştırmanın üçüncü sac ayağı olan “etik” 

bahsine geçilebilir. “Özne”nin kavramsal çerçevesi, bu bahisle birlikte ortaya konacaktır.  

 

Etik, Foucault’nun yaklaşımında, kişinin kendisiyle kurduğu ilişkidir ve “bilgi” ile 

“iktidar” alanlarının ürettiği normların, kişi tarafından içselleştirilmesi ya da 

reddedilmesiyle alakalıdır. Şamil Yeşilyurt, Foucault’dan mülhem “etik”i, “öznenin iç 

hesaplaşması, kabullenişi ve kendini biçimlendirişi” şeklinde tanımlar (2023, s. 656). 

Kişinin kendi varlığına dair kabullerinin ve retlerinin tamamı neticesinde oluşturduğu 

kimlik(ler), “etik”in yörüngesini meydana getirir. Böylece kavram, “bilgi ve iktidar 

eksenlerinin bir araya gelerek kurdukları deneyimler, ürettikleri hakikatler ve dayattıkları 

sınırlar[ın]” (Keskin, 2014, s. 22) bireye nüfuz etmesiyle anlam kazanır. Örneğin, 

psikiyatri, psikopatoloji, tıp gibi söylemsel pratikler tarafından hastalığa dair üretilen 

nesnelliğin (bilgi), sınırlandırıcı ve kural koyucu erklerce (iktidar) çerçevelenmesi ve 

dayatılması neticesinde hastalık adı altında bir öznel deneyim tanımlanır. Buradan doğan 

“hakikat oyununda”, mesela eşcinsellik sorunsallaştırılıp ruhsal ya da fiziksel bir hastalık 

olarak etiketlenir. Herhangi bir birey, söz konusu üretimden yola çıkarak kendisini hasta 

addettiği an (etik), hastalık öznel deneyiminin bir öznesine dönüşmüş olur. Bu bağlamda, 

düşünürün iktidarla doğrudan ilişkilendirdiği özne tanımı şu şekildedir: 

 

Bu iktidar biçimi bireyi kategorize ederek, bireyselliğiyle belirleyerek, 

kimliğine bağlayarak, ona hem kendisinin hem de başkalarının onda 

tanımak zorunda olduğu bir hakikat yasası dayatarak doğrudan gündelik 



68 

 

yaşama müdahale eder. Bu, bireyleri özne yapan bir iktidar biçimidir. Özne 

sözcüğünün iki anlamı vardır: Denetim ve bağımlılık yoluyla başkasına 

tabi olan özne ve vicdan ya da özbilgi yoluyla kendi kimliğine bağlanmış 

olan özne. Sözcüğün her iki anlamı da boyun eğdiren ve tabi kılan bir 

iktidar biçimi telkin ed[er]. (Foucault, 2014, s. 63)  

 

Görüldüğü üzere Foucault’nun yaklaşımında özne, her şeyden önce kişinin kimliğine dair 

kabullerinin neticesinde şekillenir. Kimliğin sınırlarını çizen bilgi ve iktidar alanlarının 

etkisinde, etiğin yürürlüğe girmesiyle (yani kişinin kabulleri ve retleriyle) somutlanır. Söz 

konusu varlık biçimi ortaya çıktığında anne, baba, erkek, kadın, evlat, işçi, patron, ezen, 

ezilen, ahlaklı, ahlaksız, iyi, kötü, deli, suçlu, ulusalcı, sosyalist, faşist, vatansever, vatan 

haini gibi sayısı daha da arttırılabilecek, bakış açısına göre olumlu ya da olumsuz nitelikli 

kimlikler edinilir. Sonuçta, millî, dinî, bireysel, cinsel, ideolojik, kültürel kimlik türleri 

söz konusudur (Ateş, 2020, s. 72) ve bireyin, birçok kimliğin temsilciliğini tek başına 

üstlenebileceği söylenebilir. Mesela, evde baba ve evlat, fabrikada işçi, hastanede hasta, 

siyasi bir eylem içinde sosyalist etiketleriyle anılma, kişinin farklı mekânlar bağlamında 

ayrı ayrı görünür kıldığı kimlikleri örnekler. Foucault’nun düşüncesi açısından ele 

alındığında bütün bu hazır kalıplar, kişinin (denetim ve bağımlılık açısından) başkalarıyla 

ya da (vicdan ve özbilgi yoluyla) kendisiyle kurduğu ilişkinin çıktıları, diğer deyişle birer 

özne olma hâlleridir.  

 

Düşünür, etik ve kimlik kavramlarını birbiriyle ilişkilendirerek “kendilik bilgisi” çatısı 

altında birleştirir. Yukarıda da açıklanmaya çalışıldığı gibi, onun yaklaşımında “kendilik 

bilgisi” içsel ve durağan değil, toplumsal ve dinamiktir. Mekâna göre değişiklik gösterir. 

Sosyal şartlardan etkilenir, bir anlamda kişinin kendisini, farklı habitatları gözeterek 

uyumlu ya da aykırı kılma güdüsüyle şekillenir. Giyildiği nispette içselleştirilen 

kimliklerin tercih sebebi, tek bir nedene indirgenemeyecek düzeyde karmaşık bir 

mekanizmanın etkisinde gerçekleşir. Foucault, Cinselliğin Tarihi başlıklı kitabında, 

“ahlaksâl özne”nin oluşma sürecinin nedenlerini sorgularken bu bağlamda edinilen 

kimliğin, çeşitli kişisel gerekçelerle şekillendiğini ortaya koyar. Bu noktada o, 

“[k]arıkocaya katı ve karşılıklı bir sadakat ve sürekli bir üreme iradesini öneren cinsel 

buyruklar kodunu” ele alır. Söz konusu sorgulamada, “böylesine katı bir çerçevede bile, 

bu ölçülülüğü uygulamanın, yani ‘sadık olma’nın farklı biçimleri” olduğunu dile getirir 



69 

 

(2007, s. 138). Düşünür böylece, bir özne olma hâlinin, bireysel ve kısmen özgün 

koşullardan doğduğunun altını çizer: 

 

Buna göre, sadakat pratiğinin temeli, bilfiil eylemlerde, yasaklar ve 

zorunluluklara katı biçimde uyma ile belirlenebilir. Ancak sadakatin temeli 

arzulara hâkim olmaya, onlara karşı yürütülen sıkı mücadeleye, onlara 

direnme gücüne de dayandırılabilir, ki bu durumda sadakatin içeriğini 

oluşturan şey bu kararlılık ve mücadeledir; bu koşullarda, ahlaksâl pratiğin 

maddesini oluşturan, icraatları çerçevesinde eylemler olmaktan çok ruhun 

çelişkili devinimleridir. Sadakat ilkesi, bunun yanı sıra kişinin eşine karşı 

beslediği duyguların yoğunluğu, sürekliliği ve karşılıklılığında ve her iki 

eşi sürekli birbirine bağlayan ilişkinin niteliğinde de temellendirilebilir. 

(2007, s. 138) 

  

Foucault’nun sunduğu perspektif, kimlik edinimi sonucu giyinilen özneliğin, yalnızca tek 

ve merkezî bir iktidarın sınırlandırmasıyla gerçekleşmediğini, özellikle bireyin, 

kendisiyle kurduğu ilişki bağlamında farklı iktidarlarla (evde anne, baba, eş; okulda 

öğretmen, sınıf arkadaşları; iş yerinde patron, mesai arkadaşı gibi) temasları neticesinde 

de vuku bulduğunu gösterir. Çalıştığı yerde varlığını kabul ettirmek ve para 

kazanabilmeye devam edebilmek için patronun iktidarına boyun eğen bir kişi (bu tabi 

oluşun hem patrona hem de çalışana yönelik olumlu sonuçları olacaktır), kendi özel 

hayatında, örneğin evinde, çocuklarına ve eşine iktidar uygulayabilme özgürlüğüne her 

zaman sahiptir. Benzer şekilde babasının iktidarını kabul eden bir çocuk, bu tercihi 

neticesinde harçlık ya da oyuncak gibi maddi getiriler elde edebilecektir. Babasının da bu 

ilişkide kendi lehine, mesela psikolojik tatmin gibi, olumlu çıktıları söz konusu olabilir. 

Dolayısıyla Foucault’nun yaklaşımında iktidar, ısrarla vurgulandığı gibi, tek ve durağan 

değil, çeşitli, dinamik ve ilişkiseldir. Sadece iktidarın lehine işlemez ve reddedilebilme 

potansiyelini içinde taşır. Özne olma hâlinin böylece, birtakım faydaları da kapsadığı 

görülür. Tam bu noktada Foucault’nun iktidar kavramsallaştırmasının tahakkümü değil 

özgürlüğü varsaydığı, özgürlüğün olmadığı yerde iktidardan bahsedilemeyeceği 

belirtilmelidir. Ona göre bu yönetim biçimi, “yalnızca ‘özgür özneler’ üzerinde ve 

yalnızca onlar ‘özgür oldukları sürece uygulanır. (…) Kölelik, insan zincirlenmiş 

olduğunda değil (bu durumda söz konusu olan maddi bir kısıtlama ilişkisinin 



70 

 

dayatılmasıdır) hareket edebileceği ve hatta kaçabileceği zaman bir iktidar ilişkisidir” 

(2014, s. 75). Aksi hâlde ortaya çıkan pratik tahakküm olacaktır.  

 

Buna karşın, bilgi ve iktidar alanlarının daha kuşatıcı bir şekilde işlediği öznelik biçimleri 

de söz konusudur. İkili ilişkilerde belli çıkarlar doğrultusunda kaygan bir zeminde çalışan 

iktidar, kültür gibi daha buyurganca işleyen mekanizmalarda varlığını tek taraflı 

dayatabilir. Herhangi bir kültürel kabul neticesinde giyindiği kimliklerle kişi, 

içselleştirdiği yaşam biçimini tek gerçeklik gibi algılayabilir. Örneğin, erkeklik ve 

kadınlık gibi cinsiyet rolleri, biyolojinin değil, kültürün güdümünde var olur. Cinsiyet 

rolleri bağlamında üretilen bilginin, insan ilişkilerinin hemen tamamını kapsayarak 

davranışları şekillendirme potansiyeli taşıdığı söylenebilir. Bunun sonucunda erkek ya da 

kadın gibi davranma edimleri ortaya çıkar. Bu kalıplara uyulmadığında ötekileştirme ve 

dışlama mekanizmaları yürürlüğe girer. Söz konusu kabullerle mesela, ataerkil yapının 

toplumdaki yeri sağlamlaşabilir. Kültür böylelikle, biyo-iktidarın, yani egemen 

burjuvazinin çıkarlarının toplum tabanına doğallıkla yayılmasına imkân sağlayabilir. 

Mesela erkeklik ya da kadınlığın ön plana çıktığı tüketim ürünleri, onlara dair reklamlar 

ve kurmaca üretimlerle, bu kimliklerin sınırları kalınlaştırılabilir ve böylece iktidar, kültür 

aracılığıyla işletilebilir.48 Yani, hemen her toplumda kutsandığı dile getirilebilecek kültür 

gibi anlatılarca üretilen bilginin, farkına varılma, tartışılma noktasında bireyi zorlayacağı 

ve ona, reddetmekte güçlük çekeceği bir öznelik dayatacağı savlanabilir. Foucault’nun 

özgürlüğe dair dile getirdikleri, kültür gibi aşılması daha zor normların temelindeki 

yapaylığı ve kırılganlığı imlemesi açısından ayrıca önem arz eder. Sonuçta ona göre, 

“[g]ünümüzün sorunu artık ne olduğumuzu keşfetmek değil, olduğumuz şeyi 

reddetmektir” (Keskin, 2014, s. 20). 

 

 
48 Tam bu noktada Theodor W. Adorno anılabilir. Adorno’ya göre kültür, ayrıştırıcı ve farklılaştırıcı değil, 

aksine homojenleştiricidir ve benzerlikler kurma, diğer deyişle, standartlaştırma işlevine sahiptir. Bu 

bağlamda, “[f]ilmler, radyo ve dergiler bir sistem meydana getirir. Bu alanların her biri kendi içinde ve hep 

birlikte söz birliği içindedir” (2012, s. 47). Dolayısıyla onun yaklaşımında kültür, Althusser’in DİA 

teorisiyle, aynı zamanda da Foucault’nun iktidar kavramsallaştırmasıyla koşutluk sergiler ve toplumdaki 

her bireyin özneleşerek normalleşmesi sürecine doğrudan etki eder. Adorno ayrıca, kültüre dair her şeyi 

“endüstri”yle ilişkilendirir ve bir kısa öyküden sinema filmlerine ve radyo programlarına değin hemen 

bütün kültürel üretimleri, “meta” kategorisinde değerlendirerek bunların belli tüketicileri hedefleyip 

üretildiğini, genel resimde ise “kültür endüstrisi”ne ait her unsurun kapitalizm çarkına eklemlendiğini öne 

sürer (2012, s. 51).  



71 

 

Buraya kadar ortaya konan teorik yaklaşımların, bir kurmaca metin incelemesine nasıl 

katkı sunabileceği sorununun özellikle aydınlatılması gerekir.49 Tezin bağlamı dolayısıyla 

bu sorun, toplumcu edebî üretimler açısından ele alınmalıdır. Sanatın kökenine dair 

yürütülen tartışmada mitlerin, toplulukların yaşamını düzenleyen anlatılar biçiminde 

değerlendirilmesi gerektiği söylenmişti. Bu anlatılar muhataplarına gerçeklik bilgileri 

sunar, içselleştirilen bu bilgiler aracılığıyla ilksel insanın algısına yön verir. Foucault’nun 

terminolojisiyle ifade edilirse mitlerin, söylemsel pratikler biçiminde işlediği, bir iktidar 

alanı yaratarak ilksel insan için öznel deneyimler tanımladığı ve uyulduğu nispette onu 

özneleştirdiği çıkarımına ulaşılabilir. Burada elbette biyo-iktidar gibi bir mekanizmanın 

varlığı söz konusu değildir. Başka iktidar odaklarının çıkarı doğrultusunda üretilen ve 

tüketilen bir bilgi akışından bahsedilemez. Yani, Foucault’nun incelemesinin odağı olan 

modernleşmeye özgü tarihsel şartlar, mitsel dönemler için geçerli değildir. İlksel insanın 

tabi olduğu mitsel iktidar, daha çok tek taraflı, temelde hayatta kalma ihtiyacının zorunlu 

tezahürü, herhangi başka bir çıkar odağının art niyetli uygulamalarından bağımsız, sadece 

bu insan lehine üretilen yapıcı bir ilişkiyi ifade eder.  

 

Bu tezdeki iddialar bağlamında mitin, hakikatin kendisi gibi algılanması, dönem insanının 

hayatını düzenlemesi, zorla değil, gönüllülükle kabul görmesi gibi nitelikleri, biyo-

iktidarın yönetimsel keşiflerinin, arketipsel açıdan mitlerle ilişkilendirilebilmesine olanak 

sağlar. Daha doğrusu, mitsel dönem insanının doğaya içkinliği dikkate alındığında söz 

konusu anlatılardaki iktidar teknolojisinin pastorellikle anlamlandırılabileceği 

düşünülebilir.  Roland Barthes’ın da farklı kavramlardan hareketle, söylen/mit-ideoloji 

bağlantısından yola çıktığına değinilmişti. Dolayısıyla mit, modern iktidar yaklaşımının 

etkililik yönünden varmak istediği durağın arkaik özü biçiminde değerlendirilebilir. 

Sonuçta biyo-iktidar oluşumunun, pastorellikten esinle ve bilinçdışı düzlemde, daha önce 

de ifade edildiği gibi, toplumun tamamında mit gibi algılanıp mit gibi yaşanmayı 

hedeflediği savlanabilir.50  

 

 
49 Türk edebiyatı araştırmaları arasında, Michel Foucault’nun teorisinden ve terminolojisinden hareketle 

edebî metin incelemesi yapılan çalışmalardan, Egem Atik’in (2014) “Sevgi Soysal’ın Romanlarında Özne 

ve İktidar” başlıklı yüksek lisans; Nilüfer Aka Erdem’in (2016) “Özne-İktidar İlişkisi Bağlamında Alev 

Alatlı’nın Romanlarının İncelenmesi” başlıklı doktora tezlerine ayrıca bakılabilir.  
50 Şunu özellikle belirtmek gerekir ki, buraya kadar sunulan perspektif, tezin kapsamındaki toplumcu tiyatro 

metinlerinin temellendirilmesinde ve çözümlenmesinde kayda değer bir bakış açısı sunmasının yanı sıra, 

Marksist teorisyenlerin ve Foucault’nun üzerinde fikir yürüttüğü iktidar pratiğinin niteliğine dair bir öneri 

geliştirmeye yöneliktir ve elbette tartışmaya açıktır. 



72 

 

Althusser’in edebiyatı DİA kapsamında değerlendirmesinin, edebiyatın bir ideolojik 

aygıt gibi çalışması ve egemen ideolojinin içselleştirilmesi noktasında işlevselliğe sahip 

olduğu söylenmişti. Buna ek olarak söz konusu ismin ideolojiye dair iddialarının, 

Foucault’nun iktidar kavramsallaştırmasıyla koşutluğundan bahsedilmişti. Dolayısıyla 

Foucault’nun terminolojisinin de edebiyata uygulanabilecek bir kapsama sahip olduğu 

belirtilebilir. O, ayrıca dile getirmemiş olsa da edebî bir üretimin söylemsel pratik çatısı 

altında ele alınabileceği öne sürülebilir (Koç ve Şengül, 2023, s. 538). Toplumcu 

edebiyatın temel kıstaslarından birinin ideolojik telkin olduğu göz önüne alındığında belli 

bir ideolojiye dair ön kabullerle kurgulanan bir toplumcu metnin, yazarın iktidarının 

güdümünde muhataplarını (okuru/seyirciyi) özneleştirmek niyetine hizmet ettiği 

savlanabilir. Burada, söz konusu sürecin bilinçdışı da işleyebileceğinin altını çizmek 

gerekir. Yazar, kurgusal düzlemde yarattığı tiplerle, onların kimliklerine ait birtakım öznel 

deneyimler tanımlar. İdeolojik kabulünün doğrultusunda bazı kimlikleri olumlayıp 

bazılarını yargılar ve gözden düşürmeye çalışır. Böyle bir amaç, bu tarz üretimlerdeki 

kurmaca kişilerin genelde, derinlikli ve çok boyutlu karakterlerden ziyade tek yönlü ve 

yalınkat tiplerden oluşmasını gerektirir. Onların, olumlanan ya da olumsuzlanan fikirlerin 

taşıyıcılığını yüklenebilme potansiyeline sahip olmaları önemsenir. Buradan hareketle ve 

Murat Belge’nin “genel, toplumsal” özellikleriyle ön plana çıkan roman kişileri için dile 

getirdiği “toplumsal tip” (1998, s.  20) tarifinden mülhem toplumcu metinlerde, 

ideolojinin güdümünde ve etkisinde şekillenen kurmaca kişileri tanımlamak için 

“ideolojik tip” etiketi öne sürülebilir. Çünkü, bir toplumcu edebî metinde, yazarın 

müdahaleleri neticesinde ve ideolojinin yönlendiriciliğinde somutlanan kimliklere ve 

davranış biçimlerine yönelik taraflı bir bilgi üretimi söz konusudur. Okurun/izleyicinin, 

toplumcu edebiyat yazarının metin (yani söylemsel pratik) aracılığıyla uyguladığı iktidarı 

kabul etmesiyle, diğer deyişle ona tabi olmasıyla özneleşme sürecine katıldığı ve bu 

iktidarı içselleştirdiği nispette özneleştiği iddia edilebilir. Böylelikle, bu tarz metinlerin, 

tek tek bireyler üzerinden, bir toplum tasarımı sürecini işlettiği savlanabilir.  

 

Foucault’nun terminolojisi, bir edebî metnin iki dış unsuru (yazar ve okur) haricinde, 

metin içi çatışmaların anlamlandırılmasında da işlevselliğe sahiptir. Onun iktidar 

yaklaşımının ilişkisel boyutu ve özneliğe dair öne sürdüğü dinamiklik, herhangi bir 

metindeki kurmaca kişilerin birbiriyle temasları neticesinde ortaya çıkan çatışmaları, 

özne ve iktidar kavramlarıyla irtibatlı kılar. Bir kişinin, mekâna ve şartlara bağlı olarak 



73 

 

birçok farklı kimliği giyinebildiğine değinilmişti. Bu kimliklerin, diğer tabirle 

özneliklerin duruma göre birbirini dışlama potansiyeli her daim söz konusudur. Örneğin, 

çalıştığı fabrikada işçi statüsündeki biri, bu kimliğe dair kabulleri doğrultusunda iş 

yerindeki davranışlarını şekillendirecektir. Bu bağlamda patronuna boyun eğebilir, kişisel 

çıkarını gözeterek erkeklik özelindeki davranış kalıplarını göz ardı edebilir. Evine 

döndüğünde ise baba ve erkek olarak işçiliğe dair kabullerini bastırıp ailesine, yalnızca 

diğer iki özneliğinin davranış kalıplarıyla yaklaşabilir. Patronunun kendi evine olası bir 

ziyaretinde ise, söz konusu üç öznelik hâli (işçi, erkek ve baba) çatışmaya girecektir. 

Buradan çıkacak sonuca göre söz konusu kurmaca kişi, ailesinin nazarında erkekliğinin 

ve babalığının sağladığı iktidar zeminini yitirebilir ya da tam tersi, işçi kimliğinden ödün 

vererek patronunun gözündeki değerini ve işini kaybedebilir. Sonuçta, Foucault’nun 

teorikleştirdiği özne ve iktidar kavram çiftinin, bir edebî metinde süregelen çatışmaların 

omurgasını oluşturabileceği, bu çatışmaları çeşitlendirip derinleştirebileceği dile 

getirilebilir. 

 

Marksist teorisyenlerin, edebî üretimin egemen sınıflar lehine ürettiği bilgiyle toplumu 

manipüle etme, yapaylığı doğallık gibi sunabilme kabiliyetine sıklıkla atıf yaptığı 

görülmüştü. Bu bakış açısında edebiyat, salt estetik ve masum bir uğraş olmanın ötesinde, 

ideolojinin üretildiği, normalleştirildiği ve yayıldığı büyük bir politik mekanizmanın 

önemli bir parçası biçiminde değerlendirilir. Birçok normatif çerçevenin somutlandığı 

edebiyat, olay örgüsü, kişi ve mekân gibi kurgusal unsurlarıyla, her daim tarihsel ve öznel 

(dolayısıyla sınırlı) bir gerçekliğin sunumunu gerçekleştirir. Marksist düşünürlerin 

yaklaşımında hem üretim hem tüketim noktasında insan algısından bağımsız ve 

ideolojiden arınmış bir edebî üretimin imkânsızlığı önemle vurgulanır. Macherey’nin 

gösterdiği gibi, evrensel değerlerin savunuculuğunu üstlenmiş, bu yönüyle insancıl ve 

masum görünen bir edebiyat eserinde bile ideoloji, tam bu noktada, yani masumluğun 

içine sinmiş suskunluklarda kendisini görünür kılar.  

 

Foucault’nun savunusunun, Marksist düşünürlerin ideoloji bağlamındaki yaklaşımlarıyla 

bir derecede koşut oluşu,51 iktidar ve özne ilişkisini farklı düzeylerde somutlamayan bir 

toplumcu edebî üretimin olanaksızlığı düşüncesini doğurur. Yani, yazarın tabi olduğu 

 
51 Burada, görünürde iyi, toplumun lehine zannolunan ama özünde iktidarın sinsi çıkarlarını gözeten biyo-

iktidar gibi mekanizmalara ve hapishane gibi kapatma pratiklerine dair Foucault’nun düşünceleri 

hatırlanabilir. 



74 

 

iktidar (diğer deyişle ideoloji), yazara tabi metindeki hemen her kurgusal unsurun 

şekillenmesinde başat rol üstlenir ve metin aracılığıyla okurun dikkatine sunulur. Burada 

muhatap, edebî üretim vasıtasıyla yaratılan hakikat oyununu içselleştirip kabul edebilir 

ya da dışlayarak reddedebilir. İdeoloji dozu yüksek böyle bir üretimle, estetik kıstaslar 

gözetilerek de ilişkiye girilebilir. Bu durumda toplumcu edebî mahsul, güzellik ve 

çirkinlik açısından ele alınıp ideolojiye verdiği ağırlık nispetinde değersiz ve kötü 

sayılabilir. Ama toplumcu metin üreticisinin hedef kitlesinin bunlardan ziyade, diğerleri 

olduğu söylenebilir. Böylece, edebî metnin bir bilgi ürettiğine ve hakikat sunumu 

gerçekleştirdiğine yönelik ön kabulle onu tüketmeye hazır alımlayıcının varlığı 

sayesinde, toplumcu sanat üretimlerinin anlam kazandığı savlanabilir. Bu tezin 

kapsamındaki 1946-1960 yıllarında kaleme alınan tiyatro metinlerinin çoğunda, 

ideolojilerin yön verdiği bir sosyal mesaj kaygısı güdüldüğü görülür. Tüketim zinciri 

içinde alıcı bulamayan bir metanın piyasadan silineceği dikkate alındığında toplumcu 

tiyatro ürünlerinin tüketici nezdinde kayda değer bir karşılığı olduğu öne sürülebilir.  

 

Söz konusu alış-verişin varlığı, birincil önceliği estetik bir deneyim yaratmak ve 

yaşatmak olması gereken edebiyat (özelde tiyatro) gibi bir sanat olayı için ne anlam ifade 

eder? Ona yönelik tercihin estetikten ziyade ideolojik beklentilerle şekillenmesinin 

gerekçesi ne olabilir? Bu sorulara farklı açılardan hareketle cevap aranabilir. Örneğin, 

sosyolojik bir perspektiften bakarak Ziya Gökalp’in dile getirdiği gibi, “şuur devrinde” 

şiirin (yani estetiğin) susacağı, “şiir devrinde” ise şuurun (yani fikrin ve ideolojinin) 

seyirci kalacağı belirtilebilir (1976, s. 7). Kısaca, “[b]elli bir dönemde, toplumun eriştiği 

düzeye göre sanatın bu iki öğesinden biri ağır basabilir” (Fischer, 2012, s. 29). Bu tezde 

ise, ideoloji ve mit ilişkisi, mitlerin ilk ideolojiler biçiminde değerlendirilebilmesi ve 

modern ideolojilerin kendisini mit gibi sunma eğilimleri ve gerekçeleri bağlamında bu 

sorular aydınlatılmaya çalışılacaktır. Sözü edilen ilişkinin arkaik ve arketipsel yönü 

yukarıda vurgulanmıştı. Edebiyatın mitlerle kökensel bir bağa sahip olduğu da 

söylenmişti. Buradan hareketle mitin bir kanun, bir kurallar silsilesi ve didaktik 

buyrukların sıralandığı bir bildiriden ziyade, anlatı çatısı altında sanatsal bir form olarak 

dikkate alınması gerektiği öne sürülebilir. Böylelikle kurgusal özünün de altı çizilmiş olur. 

Bütün bunlardan yola çıkıldığında ideolojinin mit hüviyetine bürünerek kendisini 

sunduğu temel aygıtlardan birinin edebiyat olduğu iddia edilebilir. Herhangi bir 

ideolojinin (büyük oranda) gerçeklik gibi üretildiği ve tüketildiği anlatılar olması 



75 

 

nedeniyle toplumcu tiyatro metinlerini, ideolojinin mit yaratma arzusunun bir tezahürü 

biçiminde ele almak mümkündür. Ayrıca bunları, toplumun mite yönelik arkaik ve 

arketipsel yönelimlerinin bilinçdışı düzlemde aktarılması sonucunda benimsenen ve 

tüketilen sanat formları olarak değerlendirmek olasıdır. 

 

Buraya kadar sürdürülen tartışmayla, toplumcu bir edebî üretime özsel bir gerekçe ve 

teorik bir çerçeve sunmak hedeflenmiştir. Ayrıca, bu tarz eserlerin incelenmesi için 

terminoloji, yöntem ve bakış açısı teklif etme gayesi güdülmüştür. Bir sonraki başlık, 

Marksist estetiğin, genel hatlarıyla ve sanatın kökenine dair iddiaları bağlamında 

irdelenmesine ayrılacaktır. Literatürde toplumculuk dendiğinde Marksizmin anlaşılması 

ve toplumculuğun görünümlerinden birinin, bu ideolojinin etkisinde şekillenen edebî 

üretimler olması, böyle bir başlığı gerekli kılmaktadır. Ayrıca, aşağıda yürütülecek 

tartışma, diğer toplumcu metinlerin etiketlenmesi ve incelenmesindeki kıstasların 

belirlenmesini kolaylaştıracaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



76 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TOPLUMCU TİYATRONUN KRİTLERLERİNE DOĞRU 

 

2.1. Sanatın Köklerinden Beslenen Bir Toplumculuk: Marksist Estetik 

Marksizm, tarihi belli prensipler doğrultusunda yorumlayarak çağını değiştirip geleceği 

şekillendirme iddiasındaki felsefi ve politik bir sistem biçiminde ortaya çıkar. Marksist 

estetik ise, Rus kuramcı Georgiy Valentinoviç Plehanov’un “temel taşlarını koy[duğu]” 

(Fréville, 1999, s. 11) bir sanat teorisi olarak dikkat çeker.  Teorisyenin, bu bağlamdaki 

görüşlerini geliştirirken sanatın başlangıcına dair dile getirdiği düşünceler, Marksist 

estetiği, yukarıda genel çerçevesi çizilmeye çalışılan sanat ve faydacılık arasındaki 

ilişkinin çimento vazifesi gördüğü zemine oturtur.  

 

Marx ve Engels’in, Marksist estetiğe dair derli toplu ve kapsamlı görüşler dile 

getirmedikleri, bu meseleye yeterince zaman ayıramadıkları bilinir. Nitekim Murat 

Belge’ye göre, “Marx, Kapital’i yazmayı bitirdikten sonra, Balzac üzerinde bir çalışmaya 

girmeyi bile düşünüyordu. Ama o da, Engels de, sanat ve edebiyatla doğrudan 

ilgilenmeye fırsat ve vakit” bulamamışlardır (1989, s. 29). Jean Fréville de onların, “yeni 

bir estetik kurma yoluna” girmediğini bildirir (1999, s. 12). Buna karşın, söz konusu 

isimler, “genel Marksist kuram içinde sanatı ekonomik yapıya bağlamakla Marksist 

estetiğin temel ilkesini yerleştirmişlerdir” (Moran, 2002, s. 42). Onların, teorik 

kitaplarındaki bazı vurguları ve özellikle, edebiyata dair düşüncelerini dile getirdikleri 

mektuplar, Marksist sanat görüşünün çekirdeğini meydana getirir. Örneğin Murat Belge, 

Karl Marks’ın, “[k]afada ortaya çıktığı şekliyle, bir düşünceler bütünlüğü olarak çıktığı 

şekliyle, bir düşünceler bütünlüğü olarak bütünlük, elinden gelen tek yoldan, sanat, din, 

ya da pratik-akıl yollarından ayrı bir yoldan âlemi özleştiren düşünen kafanın bir 

ürünüdür” şeklindeki ifadesinden hareketle, onun sanatı, özünde “bir bilgi biçimi” olarak 

değerlendirdiğini öne sürer (1989, s. 31). Başka bir örnekte, Marks ve Engels’in, Alman 

İdeolojisi’nde, “[s]anatın ve sanatçının yaratıcı ruhunun, tarihsel gelişimin her bir somut 

aşamasındaki toplumun ekonomik ve politik yaşamına bağımlılığını” sergilediği iddia 

edilir (Marksizm-Leninizm Enstitüsü, 2013, s. 11). “Tüm toplumların bugüne kadarki 

tarihi, sınıf savaşımlarının tarihidir” düsturu da (Marx ve Engels, 2015, s. 49) Marksist 

edebî üretimleri fazlasıyla etkiler. Bu gibi vurgulardan hareket eden teorisyenler genelde, 

söz konusu anlayışı maddeci bir zemine oturtarak sanat ve tarih, sanat ve ideoloji, sanat 



77 

 

ve ekonomi arasında mekanik bir ilişkinin varlığını öne sürer. Yazarın, mensup olduğu 

sınıfın sözcülüğünü üstlendiğini varsayar. Çünkü yazar, “yapıtını her şeyden önce o sınıf 

için kaleme alır” (Lunaçarsaki, 1998, s.  42). Terry Eagleton’ın bu anlayışa yönelik 

itirazlarından yukarıda bahsedilmişti. Söz konusu yaklaşımı benimseyenlerin Ortodoks 

Marksizmin savunucuları olduğu söylenebilir. Bu isimlerin öncülerinden sayılabilecek 

Plehanov, Marx ve Engels’in eserlerindeki teorik kırıntılardan hareketle meseleyi 

genişlemesine ele alıp literatüre Marksist estetiği kazandırmaya çalışır. Yani söz konusu 

isim, “Marksçılığın büyük buluşlarını temel alan bir bilimsel estetik kurmak ister” 

(Fréville, 1999, s. 13). Murat Belge’ye göre, “aradaki Mehring, Lafargue gibi yazarlar 

özgün bir görüş” getirmemiştir (1989, s. 42).  

 

2.1.1. Georgi Plehanov ve Marksist Estetiğin Temelleri  

Plehanov, edebiyata dair yaklaşımını “maddeci eleştiri” biçiminde adlandırır (1987, s. 9). 

Bu bağlamda edebiyatı, fayda prensibinden hareketle ve materyalist perspektifle 

anlamlandırma gayreti güder. Hukuk, eğitim, sanat gibi üst yapı unsurlarının, ekonomik 

alt yapının belirleyiciliğinde şekillendiğini iddia eder. Ayrıca, neden-sonuç ilişkileriyle ve 

sınıf çatışması temelli gelişen bir tarih tezinin terimleşmiş karşılığı olan tarihsel 

materyalizm anlayışını savunur. Bu yaklaşım, “[b]elli bir dönemde insan ilişkilerini ve bu 

ilişkilerin bir dönemden ötekine değişimini belirleyen genel yasalar” (Caudwell, 1998, s.  

15) şeklinde tanımlanabilir. Tarihsel materyalizm anlayışında, toplumların uğradığı 

aşamalar, “ilkel toplumlar, kölelik üzerine kurulmuş toplumlar, feodalizm, kapitalizm, 

sosyalizm”, dünyanın varacağı nihai nokta ise komünizmdir (Moran, 2002, s. 43).  

Kapitalizmin çarklarını işleten burjuvazi yozlaşmıştır, dolayısıyla gericidir. Proletarya, 

yani işçiler ise tarihin kendisine yüklediği sorumlulukla birlikte geleceğin komünist 

toplumunu kuracak yegâne unsurdur, bu yüzden ilerici sınıfı temsil eder. İdeolojinin 

tartışmasız kabul ettiği şekilde, kapitalizmin bozukluğu ile insanın özüne yabancılığı, 

egemen sınıfların tahakkümü ve sömürücülüğü, tarihsel gelişimin temel dinamiği olan 

ezen-ezilen arasındaki çatışma ve diyalektik, son olarak proletaryanın örgütlenerek 

geleceğin komünist toplumunun inşasındaki rolü gibi hususlar, güncelin ve geleceğin 

hakikatidir. Bunlardan hareketle “Marksçılık sanat yapıtlarını belirli yaşam koşullarını az 

ya da çok gerçekçi bir tutumla yansıtmaları açısından inceleyip çözümler” (Lunaçarski, 

1998, s.  42). Bütün bu iddialar, “Ortodoks Marksist” estetikte, bir eserin dile getirmesi 

gereken gerçeklikler biçiminde sunulur. Plehanov bu bağlamda, edebiyat ve eleştirinin 



78 

 

“toplumsal oluşlar”la bağlantısını vurgular (Fréville, 1999, s. 14). Jean Fréville, 

teorisyenin Marksist estetikteki yerini şu ifadelerle ortaya koyar: 

 

Başka alanlarda olduğu gibi estetikte de Marksçılık her şeyden önce bütün 

belirtileri ve örtüleriyle idealist önyargılara savaş açar; burjuvaların ve 

gericilerin yöntemlerine, anlayışlarına, değerlerine ilerici ve devrimci 

sınıfın düşünceleriyle karşı çıkar. İşte bu ödevi Plehanov, güzel yazılarıyla, 

parlak bir biçimde yerine getirir. (1999, s. 15-16) 

 

Friedrich Engels, işle sanatın doğuşu arasında dolaysız bir bağlantı kurar. İnsan elinin çok 

uzun yıllar boyunca sınırlı bir düzeyde kullanıldığına değinen Engels, “ilk çakmaktaşı” 

işlenip bıçak yapma becerisi kazanıldıktan sonra, elin artık “serbest kal[dığını]” bildirir. 

Uzun ve karmaşık bir beceri edinimi ve gelişimi sürecinden sonra el, “Raphael’in 

resimlerini, Thorwaldsen’in heykellerini, Paganini’nin musikisini yaratmayı başarmıştır” 

(1980, s. 17-18). Buradan yola çıkan Plehanov, anahtar sözcüklerinden birini “iş” olarak 

belirler. Çünkü, ideolojisinin kurucusu olan Marx ve Engels’in etkisinde o, sanatın 

doğuşunu ve tarihsel gelişimini ekonominin belirleyiciliğinde somut gerekçelerle 

açıklamaya çalışır. Teorisyenin perspektifinde sanat, tarihsel gelişim çizgisi içinde, estetik 

olanın değil, değerli olanın öncelenmesiyle vücut bulan bir mefhumdur: “Maddi koşullar 

sanatların doğuş ve gelişimini belirler. Doğayla yaptığı savaşta insan, birtakım pratik 

amaçlar güder. [İlksel toplumda] insan olayları ve nesneleri salt yararlık bakımından ele 

al[ır].” “Estetik kavrayış” daha sonra gelişir (Plehanov, 1999, s. 31). Örneğin, bir hayvan 

taklidi yapan insan, bunu ancak yetkin ve güzel bir şekilde başarabildiği zaman iyi bir 

avcı olabilecektir. Murat Belge, Plehanov’un sanata faydacılık açısından bu şekilde 

yaklaşımını, “kaba bir maddecilik” biçiminde değerlendirir (Belge, 1989, s. 45). Berna 

Moran, bu ismin sanatın kökenine dair düşüncelerini aşağıdaki şekilde aktarır: 

 

Sanatın doğuşu sorununu incelerken Plehanov özellikle antropologların ve 

biyologların araştırmalarından yararlanır. Bu düşünüre göre sanatın kökeni 

iştir. Dans olsun şiir olsun, resim ya da süsleme olsun, bunlar, hep ilkel 

toplumların beslenme ve barınma gibi, yarar gözeterek giriştikleri 

faaliyetlerden doğmuştur. Meselâ yük taşıyanlar, kürek çekenler, deriyi 

işleyenler v.b. bu işleri yaparken bir şarkı mırıldanırlar. Yaptıkları işe göre 



79 

 

mırıldandıkları şarkının belli bir ritmi vardır ve bu ritm, iş sırasında 

yapılan beden hareketlerine uygun, onları kolaylaştırıcı ve düzenleyici bir 

tempodadır. (2002, s. 47) 

 

Plehanov’un düşüncesinde, maddi üretim ilişkilerinin biçimi, sanat olayının yörüngesini 

çizer. Bu faaliyetin doğuşu, “insanların yaşamak için yapmaları gereken” işlere bağlıdır 

(Moran, 2002, s. 47). Örneğin, “[a]vcılık yaşamının koşulları, onların yalnız dünya 

görüşünü değil, (…) [aynı zamanda] onların ‘sanatsal güdüleri’ni belir[ler]” (Plehanov: 

1991, s. 44).  

 

Teorisyen, ilksel toplulukların ideolojisinin anlaşılması noktasında en iyi araştırılan 

alanın sanat olduğu görüşündedir. Onun vardığı sonuca göre bu konudaki incelemeler, 

“tarihin materyalist açıklamasının doğruluğunu ve deyim yerinde ise kaçınılmazlığını” 

kanıtlamaktadır (1991, s. 46). Bu araştırmalardan biri, “[n]akış sanatı[nın], ancak onun 

maddi ön koşulunu oluşturan endüstriyel etkinlik sayesinde gelişebil[eceğini]” öne sürer 

(1991, s. 46). Devamında Plehanov, Karl Bücher’in, şiirin iş anlamına gelen hareketten 

doğduğuna yönelik fikirlerini aktarır (1991, s. 47). Düşünür, ele aldığı verilerden yola 

çıktığında “beden hareketlerinin ritmik düzenlenmesini”, Bücher’den alıntılayarak 

“[ü]retim sürecinin karakteri ile” açıklar. Aynı isimden yaptığı aktarımda, “şiir sanatının 

gizi, üretici etkinlikte bulunmak[tır]” iddiasının altını çizer (1991, s. 47). Wallaschek’in, 

ilksel insanlardaki sahne gösterilerinin içeriğini, (avcı toplayıcılık, tarım gibi) maddi 

üretim biçimlerinin belirlediğine dair savunularının ışığında Plehanov, şu sonuca varır: 

“Varlığın düşünce tarafından değil, düşüncenin varlık tarafından belirlendiği tezine, 

bundan daha parlak bir açıklama tasarımlamak olası görünmemektedir” (1991, s. 48).   

 

Onun bu yargısı, Karl Marx ve Friedrich Engels’in, “[h]ayatı bilinçlilik değil, bilinçliliği 

hayat belirler” (1980, a. 16) şeklindeki iddiasıyla tam bir koşutluk sergiler. Ayrıca onlara 

göre, “[b]ireylerin hayatlarını ortaya koyuş tarzı, onların ne olduklarını da ortaya koyar. 

Dolayısıyla, onların ne oldukları üretimleriyle -ne ürettikleriyle olduğu kadar nasıl 

ürettikleriyle de- örtüşür. Bu nedenle, bireylerin ne oldukları, onların maddi üretim 

koşullarına bağlıdır” (2013, s. 30). Söz konusu iki isim, bilinç, tasavvur ve fikirlerin 

tamamının “başlangıçta, insanların maddi faaliyetiyle ve aralarındaki maddi temaslarla, 

yani gerçek hayatın diliyle doğrudan bağlantılı” olduğunu öne sürer. Buna göre, “[b]ilinç, 



80 

 

asla bilinçli varlıktan başka bir şey olamaz; insanların varlığı da onların gerçek yaşam 

süreçleridir” (Marx ve Engels, 2013, s, s. 34). Yani, insanın ve ona dair her şeyin arka 

planında maddi ilişkiler ve maddi üretim ilişkilerinin etkisi söz konusudur. 

“Yazın’ın/sanat’ın dilini toplumbilim diline çevirmeyi başlıca amaç edinen” (Oktay, 

1986, s. 66) Plehanov’un da benzer şekilde, insan faaliyetlerinden biri olan sanatın özüne 

yönelik materyalist bir bakış açısı geliştirme gayreti, yukarıda da vurgulandığı üzere, 

Marx ve Engels’in teorisinde kısmen es geçtiği boşluğu doldurma çabası olarak 

değerlendirilebilir.52 Tezin kapsamı bağlamında, söz konusu ismin yaklaşımları kayda 

değer bir nitelik taşır. Öncesinde söylendiği gibi, toplumcu edebiyat dendiğinde bu estetik 

anlayışın toplumla ilintisi doğrudan gündeme gelir. Marksizmden mülhem üretilen edebî 

metinlerin toplumculukla özdeşleşmesinin arka planında, Plehanov gibi isimlerin 

maddeci tutumlarının bir etkisi olduğu düşünülebilir. İnsana dair hemen her şeyin maddi 

bir temele dayanması gerektiğine dair kabul, sanat gibi bir oluşumun da benzer şekilde, 

birtakım maddi gerekçelerle ortaya çıkması gerektiği varsayımını doğurur. Böylece, adı 

anılan kuramcının bu varsayıma dair derli toplu bir teori geliştirme gayretinin, kendi 

ideolojik kabulleri doğrultusunda anlam taşıdığı belirtilebilir.  

 

2.1.2. Christopher Caudwell ve Edebiyata Marksist Bir Köken Arayışı  

Marksist estetik söz konusu olduğunda İngiliz eleştirmen Christopher Caudwell’in de 

sanatın, özelde ise şiirin kökenine dair materyalist bir perspektiften hareket ettiği görülür. 

Sonuçta, “Caudwell bir Marksistti[r]; üstelik, görüşünü akademik bir düzeyde 

geliştirmekle yetinmeyip militanca yaşamış ve militanca ölmüş bir yazar[dır]” (Belge, 

1989, s. 14). O da Plehanov gibi, Marx ve Engels’ten kalan mirastan yola çıkarak onların 

genel teorisinin “ilkeleriyle tutarlı [olmak kaydıyla] sanatın mahiyetini, doğuşunu ve 

işlevini” açıklama işine girişir (1989, s. 30). Odaklandıkları meselelerin aynı olmasına 

karşın, başvurdukları kaynakların farklı olduğuna değinen Murat Belge, bunun “aradaki 

zaman farkından ötürü” (Plehanov, 1918 yılında ölmüş, Caudwell ise teorisini 1930’larda 

 
52 Bütün bunlara ek olarak Plehanov, devletin güdümünde gelişen salt propagandist edebiyat anlayışına ve 

üretimlerine mesafeli durur. Sanatın partinin emrine verilmesine karşı çıkarak sanatçının nispeten estetik 

özgürlüğe sahip olması ve sanatsallığı gözetmesi gerektiğine dair düşünceler öne sürer (Oktay, 1986, s. 66). 

Murat Belge, benzer şekilde Plehanov’un estetiğe değer verdiğini, ama maddeci kabullerinden dolayı, 

“güzelliği fayda ilkesine göre açıklama çabasına” giriştiğini bildirir (1989, s. 44). Plehanov, söz konusu 

tereddütleri yüzünden özellikle Stalin döneminde, Marksist estetiğe katkıları dikkate alınmadan devletin 

resmî sanat görüşü sosyalist gerçekçilik kapsamında görmezden gelinmiştir. 



81 

 

kaleme almıştır) bu şekilde geliştiğini bildirir. İlki Darwin’e, ikincisi ise nöroloji 

incelemelerine yaslanmıştır (1989, s. 43).  

 

Caudwell, Yanılsama ve Gerçeklik adlı kitabında, kendi şiir incelemesini “herhangi bir 

katkısız estetik kategoriyle sınırlanmayı” reddederek başlatır (1998, s.  18). Onun 

yöntemi, şiire somut ve tarihsel bir zemin arayışının izinde ilerler. Çünkü, “[i]nci nasıl 

istiridyenin ürünüyse, sanat da toplumun ürünüdür” (1998, s.  18) ve dolayısıyla 

toplumsallığın sınırları, bir anlamda bu tarz üretimlerin de sınırlarını belirleyecektir. 

Sanatın temelde, toplumun ideolojik ürünlerinden biri olduğunu varsayan Caudwell, onun 

“somut yaşamla olan etkin ilişkilerini çırılçıplak” göz önüne serebilmek için en etkili 

toplumbilimin, “Tarihsel Maddecilik” olduğunu savunur. Bu yüzden kendi yönteminin 

temelini, tarihsel maddecilik olarak belirler (1998, s.  18). Söz konusu modelde teorisyen, 

Marx ve Engels’in felsefî savunularıyla koşutluk sergileyecektir. Özetle, insanın soyut 

olandan yola çıkarak değil, maddi ilişkilerden hareketle bütün var oluş biçimlerini 

belirlediğine dair savın, şiirin oluşumunda ve gelişiminde nasıl bir karşılık bulduğunun 

araştırmasına odaklanacaktır. Bundan ötürü, Murat Belge’nin de dile getirdiği gibi 

Caudwell, Plehanov’la benzer bir çizgiye yerleşerek incelemesini sürdürür. 

 

Caudwell şiiri, “insan aklının estetik etkinliklerinin en eskilerinden biri” ve “tarihin, 

dinin, büyünün, hattâ yasaların ortak taşıyıcısı” olarak değerlendirir. Özellikle ilksel 

insanda edebiyatın, şiirden ibaret olduğunu öne sürer ve bu bağlamdaki üretimleri, 

“günlük konuşmanın yüceltilmiş bir biçimi” şeklinde tanımlar (1998, s.  21). Bu türe özgü 

ritim ve ölçünün, insanlık tarihi boyunca önemsendiğini belirten düşünüre göre, “[u]ygar 

bir çağda şiire özgü biçim, bütün edebiyatın ilkel biçimi olmaktadır” (1998, s.  22). İlksel 

insan tarafından, kafiyeli ve ölçülü sözün, kaba bir ritim eşliğinde dillendirilerek 

törenlerin icra edilmesi, Caudwell’e müziğin ilksel şiirden doğduğunu düşündürür (1998, 

s.  22-23). Onun, şiiri, edebiyatın ve ilksel insanın toplumsallığının temeli sayan bu gibi 

vurguları, incelemesinde neden şiire odaklandığının anlaşılmasını sağlar. “Basit bir kabile 

ekonomisinde toplumun hizmetin[e]” sunulan bu yüceltilmiş dil (1998, s.  24), doğaya 

içkin insanın sürdürdüğü ilksel üretim ilişkilerinin teminatı ve sağlayıcısı konumundadır. 

Kendisine sunduğu ve sunacağı her şey için doğaya yönelen ve onu kutsayan topluluk 

üyeleri, bu eylemini şiirin imkânlarına başvurarak gerçekleştirir. Dolayısıyla şiir, somut 

bir zemin üzerinde yükselerek doğayla etkileşimin önemli bir unsuru ve yaşamı 



82 

 

düzenleyici büyülü bir dil olarak ilksellerin, belli maddi ihtiyaçlarına cevap vermek 

amacına hizmet eder. Sonuçta, içinde doğduğu ve üretildiği toplumun beklentileriyle 

şekillenmesi yönüyle her daim toplumsal ve tarihseldir. Nitekim Caudwell’e göre, 

“kültür, ekonomik üretimden, şiir de toplumsal örgütleşmeden ayrılamaz” ve “özünde 

ırksal, ulusal, genetik ya da türsel bir şey gibi değil, ekonomik bir şey gibi” işler (1998, 

s.  25). Bu görüş, (ahlak, eğitim, sanat, ideoloji gibi) üstyapı unsurlarının, ekonominin 

(yani altyapının) dolaysız etkisiyle vücut bulduğunu öne süren vulgar (kaba) Marksist 

bakış açısının bir ifadesi olarak değerlendirilebilir.  

 

Caudwell, ritmik dilin ilksel insan için apaçık bir amaca hizmet ettiğini bildirir: “[O]na 

kendini güçlü hissettirecek, tanrılardan kopmamış hissettirecek bir duygu vermek; bu ise 

yürekli tutacaktır onu” (1998, s.  35). Böylelikle, sanatın kökenine yönelik işlevsel bir 

yaklaşım dile getirmiş olur. Marksist görüşte, herhangi bir toplumsal oluşumun 

nedensellikten ve amaçsallıktan bağımsız ortaya çıkması mümkün değildir. Plehanov gibi 

Caudwell de tartışmasını yürütürken maddi bir temel inşa etme gayesi güttüğü için, 

“kolektif konuşmanın dili olan” ritmik dili, “toplumsal coşkunun dili” biçiminde 

tanımlayarak işlevsellik açısından masaya yatırır. Onun perspektifinde, şiirin bir yönüyle 

şarkı oluşu, şarkının da ancak “hep birlikte söylenen bir şey” olabilmesi (1998, s.  37), 

ilksel insanın toplumsallığını pekiştiren yegâne unsurlardan birinin şiir olduğu 

düşüncesini imler. Dolayısıyla bu özel dil, başlangıçta kabilenin somut ihtiyaçlarına 

cevap vermek üzere doğmuş ve gelişmiştir. Devamında düşünür, hasat gerçekleştirilirken 

şiirsel ritme başvurulduğunu ve bu ritmin, söz konusu üretim için “gerekli çalışmayı 

kışkırt[tığını]” öne sürer (1998, s.  37). İnsanın, üretime yönelik ihtiyaç duyduğu enerjiyi 

sağlayacak içgüdüye sahip olmadığını dile getiren Caudwell, bu doğal yoksunluğun 

telafisi için kişinin, “çalışma çarkına koş[ulması], onun coşkularını[n] bir araya topla[nıp] 

faydalı ekonomik kanala” yönlendirilmesi noktasında şiirsel ritmin ve oradan doğan 

şarkının işlevini vurgular (1998, s.  37). “İlkel insan, çapa yapmak, toprak bellemek, çift 

sürmek, ekin biçmek ve ekini içeri taşımak gibi işleri, bunların ihtiyaçlarına uygun 

sanatsal bir öz taşıyan ve bu uğraşların ardındaki ortak coşkuyu dile getiren ritmik bir 

şarkıya çevirir” (1998, s.  38). 

 

Böylece Caudwell, sanatın doğuşuna yönelik yürüttüğü tartışmasını, somut gerekçelere 

bağlayarak üretim ilişkilerinin niteliğine indirgemiş olur. Onun amacı, Plehanov’da da 



83 

 

görüldüğü gibi, tarihsel materyalizm savunusuna bağlı kalarak Marksist bir 

değerlendirme ortaya koymaktır, yani ideolojiktir. Modern zamanlara gelinmesiyle, iş 

bölümünün çeşitlenerek katılaşması ve sınıflı bir toplumun teşekkül etmesi gibi 

gelişmelerden dolayı şairin artık “tipik bir yalnız birey”e dönüştüğünü dile getirir. 

“Böylece sanat, giderek işten tamamen ayrılır; bu ayrılış her ikisinde de, ancak sınıfların 

son bulması ile iyileşebilecek, derin yaralar açar” (Caudwell, 1998, s.  38). Bu vurguyla 

birlikte düşünür, kapitalist sistemin insan doğasına aykırılığının altını çizdiği gibi, kendi 

ideolojik kabulleri doğrultusunda, Marksist olmayan toplumsal ve siyasi bir düzeni 

mahkûm eder. Sanatçının yalnızlığa itilişi, doğallıktan uzak üretim ilişkilerinin zorunlu 

çıktısı biçiminde ve tarihselliği yönüyle ele alınır. Bir diğer Marksist eleştirmen György 

Lukacs da Caudwell’in öne çıkardığı yalnızlık için, “bütün bir topluluk yaşayışının sadece 

bir parçası, bir dönemi, bir yükseliş ya da düşüş anıdır” diyerek bunu, evrensel değil 

tarihsel bir durum olarak değerlendirir. Burjuvazi eleştirmenlerini ve yazarlarını, kendi 

çağlarına özgü bir kesiti, genel insanlığa teşmil ettikleri için olumsuzlar (Lukacs, 1979, 

s. 23). Böylelikle Caudwell’in yaklaşımının, Marksist gelenekte doğrudan karşılık 

bulduğu görülür.   

 

Caudwell’e göre ayrıca, insan özü gereği kolektif bir varlıktır. Şiir, bu kolektivizmin 

doğal bir ürünüdür ve içinde, toplumsallığa dair arkaik bir bilgi taşır. Teorisyenin 

perspektifinde alet, “insan elini yeni bir işleve uydurur, bunu yaparken insanoğlunun 

ellerinin geçmişten miras aldığı biçimini değiştirmez” (1998, s.  40). Benzer şekilde, şiirin 

türsel olarak taşıdığı anlam yükü bir miras gibi aktarılarak burjuvazi toplumundaki şairin 

üretiminde, “kabilenin hasatla ilişkisi demek olan coşkusal, toplumsal ve kolektif 

karmaşayı anlatır, dile getirir” (1998, s.  41). Dolayısıyla, sınıf ayrımının ve 

yabancılaşmanın yaşanmadığı insan doğasıyla uyumlu toplumsal düzene duyulan arkaik 

özlemin ve geleceğin gerçekliğine (yani komünizme) dair beklentinin bir ifadesidir. 

Ahmet Oktay’a göre ilgili isim, Marx’tan yola çıkarak “zorunlulukla özgürlüğün, işle 

oyunun bir arada bulunduğu, uyumlu toplum” düşüncesini kuramlaştırma çabası güder 

(1986, s. 181). Geçmişin bu ideal düzeni bozulmuş, sonuçta, modern dünyaya hâkim, 

ideolojinin yarattığı bir yanılsama inşa edilmiştir. Caudwell’in yaklaşımında kurtuluş, 

sınıfsız toplumla yani komünizmle mümkündür. Çünkü sınıflı “topluma geçiş, Caudwell 

için, sanatın ilkel toplumdaki bütünsel perçinleyici rolünün” sona ermesi demektir (Belge, 

1989, s. 114).  Şiir de özsel açıdan taşıdığı anlam yüküyle, kurtuluş arzusunun biçimsel 



84 

 

bir formu ve “insanın iç dünyası ile dış dünya arasındaki uyumu sağlayan bir çaba” 

(Oktay, 1986, s. 182) olarak anlam kazanıp önemsenir. Çünkü bu tür, “yapısı ve doğası 

gereği, yarattığı gerçekliğin ötesinde bir gerçekliği gözler önüne serer ve ikinci derecede 

olmasına karşın yine de daha yüksek ve daha karışık bir gerçekliği doğurur, biçim olarak 

gösterir” (Caudwell, 1998, s.  40). 

 

2.1.3. Ernst Fischer ve Sanatın Maddeci Doğası 

Bir diğer Marksist teorisyen Ernst Fischer, Sanatın Gerekliliği başlıklı kitabında, 

Plehanov ve Caudwell gibi, sanatın doğuşuna, toplumdaki yerine ve işlevine yönelik 

tartışma yürütür. Özellikle modern dönemlerde sanatın üretilme ve tüketilme gerekçesine 

odaklanır. Kitap okuyan, müzik dinleyen, film izleyen, tiyatroya giden milyonlarca 

insanın bu eylemi neden gerçekleştirdiğini sorgular. Bu eğilim ona göre, hoşça vakit 

geçirmek ve eğlenmek gibi niyetlerle açıklanamaz. Ama, insanın kendi yaşamını yetersiz 

bulmasıyla, ayrıca daha zengin ve “tehlikeden uzak yaşantılara kaçmak” isteğiyle sanata 

yönelim arasında bir ilişki kurulabilir. Bu durumda Fischer, şu soruları sorar: 

“Yaşayışımız neden yeterli değil? Neden gerçekleşmemiş yaşamlarımızı başka 

görüntülerle, başka biçimlerle gerçekleştirmek istiyor, karanlık bir salonun aydınlatılmış 

sahnesinde yalnızca oyun olduğunu bildiğimiz bir şeye soluğumuz kesilircesine 

kapılıyoruz?” (2012, s. 22). Düşünür bu soruları, insanın kendini aşmak isteği ve “sınırlı 

benliğini sanatta toplu yaşayışla birleştirmeyi, bireyselliğini toplumsallaştırmayı” 

arzulaması ekseninde cevaplar. Yani onun yaklaşımında sanat, özsel olarak toplumsallığın 

bir ürünüdür ve kişi, bir sanat üretimine, “bireyden ötede bir şey” (2012, s. 22), yani 

toplumsal bir varlık olduğu için yönelir. Kapitalizmin yanılsamalı ve yalnızlaştırıcı 

dünyasında bireyselleşen insan, var oluşuna yabancılaşır, bir anlamda eksilir. 

Düşüncesinin derinliklerinde ise “çoğalma ve bütünlenme” (2012, s. 22) arzusu taşır. 

Fischer’a göre, “[b]ireyin bütünle kaynaşması için vazgeçilmez bir araçtır sanat. İnsanın 

sınırsız birleşme, yaşantıları ve düşünceleri paylaşma yeteneğini yansıtır” (2012, s. 23).  

 

Onun buradaki bakış açısı, Caudwell’in modern dönemlerdeki şiir üretimlerine yönelik 

dile getirdikleriyle koşutluk sergiler. Sanat eserinin özündeki toplumsallığı ve 

toplumsallaştırıcı rolü, insanın onunla kurduğu ilişkiyi gereklilik düzlemine taşır. Sosyal 

düzenin sunduklarının yozlaştırıcı niteliği, mesela sınıf ayrımından dolayı süregelen kast 

hiyerarşisi, Bertolt Brecht’in de vurguladığı gibi, tiyatroda seyirci olmakla silikleşir ve 



85 

 

kişi tiyatro aracılığıyla, maruz kaldığı ideolojik kuşatmanın dışına çıkarak “evrensel insan 

bütünlüğü kazan[abilir]” (Fischer, 2012, s. 24). Böylece sanat, özlenen ve arzulanan başka 

bir gerçekliğe (yani insanın özsel toplumsallığına) dair yaşattığı deneyimle, tüketici için 

ihtiyaç duyulan bir faaliyet biçiminde değerlendirilir. Fischer’ın savunusunda, “sanatın 

hiç değişmeyen, bir gerçeği yansıtma niteliği vardır” ve “yirminci yüzyıl insanını, tarih 

öncesi mağara resimleri karşısında ya da çok eski ezgileri dinlerken heyecanlandıran, 

sanatın bu niteliğidir” (2012, s. 25). Örneğin, Homeros, Aiskhilos, Sophokles tarihsellik 

bağlamında kölelik düzeninin sürdüğü bir toplumun özgün koşullarını yansıttıkları 

nispette “eskimiş yazarlardır”. “Ama o toplumda, insanın yüceliğini gördükleri, çatışma 

ve tutkularına bir sanat biçimi verdikleri, sınırsız yeteneklerine dikkatimizi çektikleri 

ölçüde de bugün yaşıyormuşçasına yenidirler” (2012, s. 28).  

 

Görüldüğü üzere Fischer’ın, sanatın değişmeyen gerçekliği derken kastı, insana dair 

evrensel değerlerdir. Bir eser tarihsellikten sıyrılıp değişmez hakikatleri aktarabildiğinde 

dönemsel sınırlılıktan sıyrılabilir. Burada, insanın özünde iyi olduğu varsayımı dikkat 

çeker. Tarihin yarattığı yanılsamanın dışına çıkılabildiğinde fark edilebilecek, hemen her 

dönemde yüceltilmiş ve değişmeyen değerlerin varlığına dair bir iddia söz konusudur. 

Yani bir eserdeki tarihî veri, yanıltıcı ve ideolojiktir. İnsanın, genel insanlıkla olan bağını 

zedeler, onu kendi tarihselliğine mahkûm eder. Sanat ise bu yanılsamayı aşarak insanı, 

genel insanlıkla bütünleştirici bir öze sahiptir. Fischer’ın bu perspektifinin, Marx ve 

Engels’in savunularından doğduğu dile getirilebilir. Nitekim onlar, kendi zamanlarındaki 

genel tarih anlayışını, “[y]aşamın gerçek üretimi[ni]” ve “[i]nsanın doğayla olan 

ilişkisi[ni]” dışladığı için eleştirir. Bu tarih yaklaşımının ürettiği bilgiye maruz kalan 

toplum, “o dönemin yanılsamasını paylaşmak zorunda” kalır. Böylelikle insanlar, kendi 

gerçek pratikleri doğrultusunda dile getirilen “sanıları” ve “tasavvurları”, “tek belirleyici 

ve etkin güç” (Marx ve Engels, 2013, s. 47) biçiminde algılayıp kabullenir. Yani, insanın 

özüyle ilişkili olmayan, gerçeklikten uzak birtakım tarihsel veriler, tarih bilgisi biçiminde 

aktarıldığında o dönem insanının düşüncesinde gerçeklik yerine geçer.  

 

Fischer’ın yukarıdaki vurgusunda söz konusu yanılsama, herhangi bir sanat üretiminin 

dış tabakasındaki tortu, onun tarihsel ve değersiz yönü olarak sunulur. Bu tabaka 

temizlendiğinde ortaya çıkan öz, insanın doğayla (aynı zamanda doğasıyla) uyumlu ve 

tarihsel süreklilik içinde nesilden nesle aktarılan olumlu değerleri barındırır. Böylelikle, 



86 

 

yabancılaşmanın ve yalnızlaşmanın doruğa ulaştığı bir çağda sanatın, insanın 

toplumsallığını besleyen ve destekleyen, bir anlamda onu fabrika ayarlarına döndüren 

arkaik bir şifacı işlevine sahip olduğu belirtilebilir. Bu yüzden, “Antigone’nin kişiliği 

bugün de her zamanki kadar sarsıcıdır; insanlar yeryüzünde yaşadıkça bu sözlerden 

heyecan duyacaklardır” (Fischer, 2012, s. 28).  

 

Sanatın büyüsel yanını da özellikle vurgulayan Fischer, onun bu “büyücülük görevi[nin] 

giderek toplumsal ilişkilere ışık tutmak, yoğunlaşan toplumlardaki insanları aydınlatmak, 

insanların toplumsal gerçekleri tanıyıp değiştirmelerine yardım etmek görevine” 

dönüştüğünü bildirir (2012, s. 28). Büyüleme vasfını, aydınlatma niteliğinden ayırdığı 

için düşünürün, sanatın büyüselliğinden bahsederken estetiği kastettiği söylenebilir. Bu 

bağlamda ona göre, “özündeki büyüden yoksun oldu mu, sanat sanat olmaktan” çıkacaktır 

(2012, s. 29). Söz konusu vurguyla Fischer, bazı Marksist eleştirmenlerinin, özellikle 

Sovyetlerdeki sanat teorisyenlerinin estetiği topyekûn yok sayan anlayışlarının dışında 

konumlanır. Çünkü onun perspektifinde sanat, “insanın dünyayı tanıyıp değiştirebilmesi 

için gereklidir. Ama salt özünde taşıdığı büyü yüzünden de gereklidir” (2012, s. 29). Ne 

şekilde olursa olsun insanın toplumsallaşma ihtiyacını karşılar. Yabancılaşmanın ve 

bireyselleşmenin panzehri gibi işler. “Sanatın görevi her zaman insanı bütünlüğü içinde 

heyecanlandırmak, kendisini bir başkasının yaşamı ile bir görebilmesini, başkalarında 

kendisinin olabilecek yaşantıları benimsemesini sağlamaktır” (2012, s. 29). Böylece 

Fischer, estetiğin de toplumsal bir fonksiyon taşıdığını öne sürmüş olur.  

 

Düşünür, “Sanatın Başlangıcı” bahsinde “neredeyse insanla yaşıttır” dediği bu faaliyetin 

(2012, s. 30), çalışma ve işle ilişkisini açığa çıkarma gayesi güder. Bu bölümde o, araçla 

insanın ayrılmaz bir bütün oluşturduğunu öne sürer (2012, s. 30). Aracı kullanan el, 

kültürün “başlıca organı” ve “insanlaşmanın başlatıcısıdır” (2012, s. 31). İnsanın bu 

yetisi, zamanla, doğanın “araç olarak kullanılması” sonucunu doğurur (2012, s. 33). 

Fischer devamında, aracın insanın ve sanatın gelişimine sunduğu katkıyı şu cümlelerle 

ortaya koyar: 

 

Araçların kullanılmasıyla, kural olarak, artık hiçbir şey olanaksız değildir. 

Gerekli olan, daha önce erişilmeyene erişecek, başarılmayanı başaracak 

aracı bulmaktır. Doğa üzerinde yeni bir güç kazanılmıştır ve bu güç yetisi 



87 

 

bakımından sınırsızdır. Büyünün, dolayısıyla da sanatın köklerinden biri 

işte bu buluşa uzanır. (2012, s. 34) 

 

Anlaşılacağı üzere teorisyen, Plehanov ve Caudwell gibi, maddeci bir perspektiften 

hareket eder ve tarihsel ilerlemeyi somut bir zemine oturtarak anlamlandırmaya çalışır. 

Marx ve Engels’in, varlığın bilinci belirlediğine dair görüşü, Fischer’ın yürüttüğü 

tartışmanın çıkış noktasıdır. Bu bağlamda, meyvenin yere düşürülmesi için sırığa 

başvurulmasıyla, sırığın artık herhangi bir sopa hüviyetinden sıyrılarak özel bir araca 

dönüştüğüne değinir. Ona göre böylece, “araç gittikçe artan bir önem kazanır. Amacını 

yerine getirmekteki yeterliliği incelenir; daha kullanışlı, daha etkili olabilmesi, amacını 

daha büyük bir başarıyla yerine getirebilmesi için değiştirilip değiştirilemeyeceği 

araştırılır” (2012, s. 35). Neticede, “her türlü düşünme işleminden önce gelen, ‘ellerle 

düşünme’, zamanla bir amaca yönelir” ve “bu dönüşüm çalışma, bilinçli varlık, bilinçli 

iş, us yoluyla sonucu kestirme de[nilen] şeylerin başlangıcıdır” (2012, s. 35). Yani madde, 

bilincin ve bilinçle ilintili faaliyetlerin gelişmesinde başat bir rol üstlenir. İnsan, doğadaki 

güçsüzlüğünü ve onun karşısındaki acizliğini, ürettiği ve kullandığı araçlarla aşmaya 

çalışır. Zamanla, doğayı kendine köle kılmayı başarır (2012, s. 38).  

 

Düşünür, dilin ortaya çıkışını da araçların keşfiyle ve kullanımıyla ilişkilendirir (2012, s. 

38). Dil sayesinde gerçekleşebilen adlandırma faaliyeti, onun yaklaşımında, ilk soyutlama 

örneklerini meydana getirir (2012, s. 44). İlksel insan, ürettiği alete ad verdiğinde ilk 

kavramı da keşfetmiştir (2012, s. 45). Fischer ayrıca, tarımsal üretimin toplu çalışmayı, 

bunun da belli bir ritim gerektirdiğine değinir.  “Bir büyü yanı olan böylesi nakaratta 

birey, topluluğun dışında çalışsa bile topluluk duygusunu korur” (2012, s. 46). Teorisyen, 

bu vurgusuyla da Caudwell’in savunusunun sınırlarında dolaşır. Onun betimlediği süreç, 

doğayı nesneleştiren ve kendi amaçları doğrultusunda şekillendirebilen öznenin 

doğuşunu sağlamıştır (2012, s. 48). Özetle, araç bulma, geliştirme ve kullanma yeteneği 

insanı gittikçe doğaya karşı güçlü kılmış, kendi bilincini şekillendirmiş, soyut 

düşünebilme ve kavramsallaştırma kabiliyetini destekleyerek dilin oluşumuna katkı 

sunmuştur. Büyü ve sanat, bütün bu süreçten bağımsız değildir ve insanın doğayı alt 

edebilme çabasının gereği ve sonucudur. Bu yüzden Fischer, “taşa yeni bir biçim veren 

ilk araç yapıcı[yı]”, “ilk ad verici[yi]”, “[r]itmik bir ezgi yoluyla çalışma sürecini 

düzenleştiren, böylece insanın toplu iş gücünü artıran ilk örgütleyici[yi]” ilk büyük 



88 

 

sanatçılar addeder (2012, s. 49). Sanatın başat vazifelerinden birinin güç sağlamak 

olduğunu bildirir ve bu yüzden güzellik ve estetiğe dair herhangi bir nedenin, onun 

doğuşuyla ilişkisi olamayacağını öne sürer. Çünkü insan “topluluğunun yaşama savaşında 

kullandığı büyülü bir araç, bir silahtı[r] sanat” (2012, s. 52). Sonuçta düşünür, bu insani 

faaliyetin, doğduğu andan itibaren toplumsal bir eylem olduğunu ve “ilkel toplu yaşama 

düzeni bozulup yerine sınıflar ve bireyler toplumu geçtikten sonra bile, sanat[ın] bu 

toplumsal niteliğini hiçbir zaman bütünüyle” yitirmediğini aktarır (2012, s. 54).  

 

Teorisyenin yürüttüğü tartışma, kapitalist düzenin doğanın karşısında ve ona rağmen 

vücut bulduğunu imler. Sınıflı toplum, bireyselleşme, yalnızlık gibi modern çıktılar, 

yabancılaştırıcı ve yozlaştırıcı bir sistemin sonuçlarıdır. İnsanın doğayla “eksiksiz birliği” 

anlamına gelen büyü törenleri yerini, iş bölümü ve mülkiyet ilişkilerine bırakmıştır (2012, 

s. 56). Bu yanılsamanın içinde kişi, bilinçdışında taşıdığı toplumsallık özlemini her daim 

duyumsar. Sanata yönelim, bu özsel ihtiyacın ve bütünleşme arzusunun bir tezahürü 

olarak ortaya çıkar. Düşünürün izlediği yol haritası, insanın fabrika ayarlarına 

dönebilmesini sağlayabilecek yegâne düzenin, sosyalizm ve komünizm olduğu 

düşüncesini imler. Dolayısıyla, Fischer’ın buraya değin öne sürdüğü hemen her şeyle, 

kendi ideolojik konum alışının kışkırtmasıyla şekillenen ve ona dair kabullerinin 

etkisinde, insanın ve sanatın özüne dair maddeci bir bakış açısı sunduğu söylenebilir.  

Buna karşın, sanatı silah olarak değerlendirmesinin, bu tezin toplumcu edebî üretimler 

bağlamındaki iddiaları açısından önem taşıdığı belirtilmelidir. Marksist estetik üzerine 

kalem oynatan birçok teorisyenin, benzer şekilde silah analojisine başvurduğu görülür. 

Fischer söz konusu bağlamda, “[s]ınıflı toplumda, sınıflar[ın] sanatı -topluluğun bu güçlü 

sesini- kendi yararları için kullanmaya” çalıştığını bildirir (2012, s. 57). Bu vurgu da 

toplumcu tiyatro metinlerinin, kendilerince gerçeklik anlayışına sahip ideolojik 

toplulukların yaşama savaşında bir silah vazifesi gördüğü savını destekler.  

 

Fischer’ın yaklaşımının, toplumsallıkla ilişkilendirilemeyecek bir sanatsal üretimin 

imkânsızlığını öne sürdüğü söylenebilir. Ona göre, bireycilik bile, “daha geniş bir toplu 

yaşayış düzenin[in]” içinde var olabilir (2012, s. 62). Örneğin, “bireysel tutkuyla dolu 

şiirler yaz[an]” Sappho, bu üretimlerle “[o]rtak bir yaşantıyı -yalnız olmanın, kırgın ve 

terk edilmiş olmanın yaşantısını- bütün Yunanlıların ortak diliyle anlatmış” olur (2012, s. 

62). Yani bireysel olmak, aslında toplum içinde bireysel olmaktır ve bu tutum, aynı sosyal 



89 

 

yapı içindeki bireylerin çoğunda mevcut olduğundan aynı zamanda toplumsaldır. Sanatçı, 

bireysel olanı dile getirmekle, bir anlamda bireyselliği toplumsallaştırır. Kendisi gibi 

hisseden ve düşünenlerin dile gelmemiş, somutlanmamış duygu ve düşüncelerini, sanat 

aracılığıyla görünür kılar. Çünkü insan, kendisinden büyük bir bütünün parçasıdır her 

zaman. O, belleğinin derinliklerindeki birlik arzusunu çağlar boyunca aktarır. Dolayısıyla 

edebiyat aracılığıyla sanatçı, bireysel kaygılarla bir eser oluştursa dahi, bunu bir edebî 

form içinde (yani bütüncül bir yapıya katılarak) gerçekleştirmesiyle, bir bütüne dâhil 

olma gereksinimini ve isteğini dışa vurmuş olur.  

 

Tezin bu kısmında Marksist eleştirmenler Plehanov, Caudwell ve Fischer’ın, sanatın 

başlangıcına, önemine ve gerekliliğine yönelik yürüttükleri tartışmalara odaklanıldı. Üç 

ismin de Marx ve Engels’in savunularından yola çıktıkları için düşüncelerini geliştirirken 

meseleye ideolojik sınırlılıkla yaklaştıkları görüldü. Bunun, hemen bütün Marksist 

eleştirinin açmazlarından biri olduğu söylenebilir. Farklı zamanlarda teorik iddialarını 

dillendiren bu düşünürler, temelde Marksizmin iddialarını ispatlama ve yüceltme, onun 

dışındaki ideolojik kabulleri yok sayma ve kötüleme eğilimi sergiler. Tarihsel gelişimi 

belli bir doğrultuda ele alır. Komünizmi, nihai durak olarak işaretler.  

 

Sanatın doğuşuna dikkat kesilmelerinin arka planında ise, bu faaliyete maddi/materyalist 

bir gerekçe bulma kaygısının yattığı söylenebilir. Bu görüşte, insanın hem kendi 

doğasıyla hem de dışındaki doğayla uyum içindeyken köklenen sanat, âdeta insan türünün 

cennette yaşadığı bir zamanda doğmuştur. Bu büyüsel tarihî kesit, insanoğlunun gelişerek 

ve ilerleyerek kendisine ve doğaya yabancılaşmasıyla (diğer deyişle kapitalizmle) 

sonuçlanmıştır. Yani insan bir anlamda, kendi kendisini cennetten kovmuştur. Ama onun 

bilincinin derinliklerindeki cennet bilgisi ve arzusu nesilden nesle aktarılarak özellikle 

sanat aracılığıyla somutlanır ve insan bütün dönemlerde, o altın çağa dönme gereksinimi 

duyar. Bu arzunun gerçekleşmesi ise yalnızca komünizmle mümkündür. Bu vurgu aynı 

zamanda, insanın kendisinin tanrısı olduğu düşüncesini imler. Dolayısıyla materyalist 

bakış açısıyla uyumludur.  

 

Fischer’ın, Antik Yunan’daki sanatçının eserinde, “Diyonizossu bir ayaklanma ile”, 

“toplumun bölünüp parçalanışına, özel mülkiyet tutkusuna, sınıflı toplumun 

kötülüklerine karşı çıkan, eski düzenin ve eski tanrıların, doğruluğunu ve zenginliğini 



90 

 

herkesin paylaşacağı bir altın çağın döneceğini haber veren” bir sesle karşılaşıldığını 

bildirmesi (2012, s. 58), sözü edilen bağlamda anlamlıdır. Onun, altın çağın niteliğine 

dair söylediklerinin, komünizmin idealize ettiği düzenle koşutluğu ayrıca dikkat çeker. 

Tam bu noktada, toplumculuğun Marksist görünümüne dair teori üreten düşünürlerin, 

ütopik bir dünya tahayyülünü imledikleri öne sürülebilir. Toplumculuk ve ütopya 

ilişkisini gündeme getiren bu tespit, başka bir çalışmanın konusu olacak düzeyde 

kapsamlı bir incelemeyi gerektirir. Sonuç olarak bahsi geçen isimlerin, sanatın doğuşu, 

önemi ve gerekliliğine dair öne sürdükleri savlarla, Marksizmin savunularını pekiştirmek 

ve meşrulaştırmak kaygısı güttüğü bir kere daha hatırlatılabilir.   

 

2.2. Marksist Toplumcu Tiyatronun İki Dayanağı: Erwin Piscator ve Bertolt Brecht 

Tezin devamında, tiyatro oyunları kaleme alan ve bu bağlamda bir teori geliştiren Erwin 

Piscator ve Bertolt Brecht’ten hareketle, toplumculuğun görünümlerinden biri olan 

Marksizmden mülhem kaleme alınan tiyatro metinlerinin kıstasları sorgulanacaktır. 

Burada yürütülecek tartışmayla birlikte, toplumcu tiyatro üretimlerine dair ortaya 

konacak teorik kapsam için söz konusu isimlerin savunularından faydalanılması 

hedeflenmektedir.  

 

2.2.1. Erwin Piscator ve Politik Tiyatro 

Erwin Piscator, kendi sanat anlayışını 1929 yılında kaleme aldığı Politik Tiyatro başlıklı 

kitabında dile getirir. Onun “politik tiyatro”sunun ilkeleri, “tiyatronun siyasal bir görev 

üstlenmesiyle başlar ve Marksist felsefenin tarihsel maddecilik ilkesine dayanarak, 

tiyatronun sınıf mücadelesine bir silah olarak hizmet etmesini, seyirciyi 

koşullandırmaların etkisinden kurtararak, yaşamın gerçeklerini doğru bir biçimde 

algılamasını sağlamayı öngörür” (Ünlü, 2012, s. XXXİİ). Yani, Piscator’un geliştirdiği 

“politik tiyatro” temelde, tiyatro aracılığıyla Marksizmin topluma benimsetilmesi, bu 

öğreti doğrultusunda insanların aydınlatılması ve yönlendirilmesi amacını güder. Başka 

Marksist düşünürlerce ifade edildiği gibi onun bakış açısında da tiyatro, “sınıf 

mücadelesine bir silah olarak hizmet etme” misyonu yüklenir. Bu yönüyle, “politik 

tiyatro”ya dair teorik çerçevenin, toplumculuğun öne çıkan ideolojik telkin kriterine sahip 

olduğu görülür. Bertolt Brecht’e göre, tiyatroya “öğretici nitelik kazandırma yolundaki 

en köklü denemeyi Piscator gerçekleştirmiştir. Bu alanda sürdürdüğü girişimlerin tümüne 

katılmış bir kişi olarak şunu söyleyebilirim ki, sahnenin öğretici değerini artırmayı 



91 

 

amaçlamayan hiçbir denemeye başvurmamıştır” (Brecht, 1997, s. 74). Mesela Piscator, 

tarihe seyirciyi politik yargılarına inandırmak amacıyla başvurur (2012, s. XXXİV). 

Buradaki öğreticilik vurgusu, toplumcu bir edebî yönelimin ideolojiyle ilişkisini 

pekiştirir. Böylelikle tiyatronun, sanatsal ve estetik değil, bilgisel niteliğiyle önemsendiği 

ve tüketilmesinin hedeflendiği söylenebilir.   

 

Piscator, Politik Tiyatro başlıklı kitabını kaleme alma gerekçesini şu ifadelerle ortaya 

koyar: “Faşizmi sadece tiyatromuzla durduramayacağımız daha başlangıçta hepimiz için 

çok açıktı. Tiyatromuzun yapması gereken, pratik politika eylemine dönüştürüldüğünde 

belki de bu faşizmi durdurabilecek kritik tepkileri kitlelere iletmek[tir]”. (Piscator, 2012, 

s. XXXİX).  O, yöntem olarak “[e]pik tekniklerin işlevsel karakteri[nden]” faydalandığını 

söyler (2012, s. Xl). Görüldüğü üzere, onun tiyatro aracılığıyla gerçekleştirmeye çalıştığı 

amacı tamamen siyasidir. Estetik, bu siyasi amacın hizmetine sokulmuştur. 

 

Teorisyen, sanat ve politika ilişkisinin 1919’a kadar birbirine koşut ama ayrı çizgilerde 

ilerlediğini bildirdikten sonra Rusya’da gerçekleşen “devrim”in kendisine yol açarak 

sanat görüşünü politikayla bütünleştirdiğini belirtir (2012, s. 13). Ona göre sanat, ancak 

sınıf mücadelesinde bir silah olarak kullanılırsa bir anlam ifade eder (2012, s. 17). O 

ayrıca asıl hedefinin, “bilinçli propaganda yapmak, proletarya için bir tiyatro yapmak 

değil, Proletarya Tiyatrosu’nu kurmak” olduğunu bildirir. Bu yüzden, sanat sözcüğünü 

programından kaldırır, güncel sorunları “politik bir etkinlik” gerçekleştirmek niyetiyle 

tiyatrosunun gündemine taşır (2012, s. 33). Temel ilkesini, “tüm sanatsal araçların 

devrimin hizmetine sunulması, sınıf savaşı düşüncesinin bilinçli vurgulanması ve 

geliştirilmesi” şeklinde belirler (2012, s. 33). Kurduğu “Proletarya Tiyatrosu”nun ilk 

görevi, “komünist düşüncenin kavranmasını yaymak ve derinleştirmektir” (2012, s. 34-

35). Bu anlayış tiyatronun, “[d]evrimci hareketin iletişim kaynaklarından biri olarak, 

basının ve parlamentonun yanı sıra yerini” alması için çabalar (2012, s. 42). 1923-1924 

yıllarında etkinlik gösteren Piscator’a ait Merkez Tiyatrosu’nun amacı, benzer şekilde, 

“geniş sanatsal düzeyde, politik bir bildiriye doğru ilerlemek” cümlesiyle ortaya konur 

(2012, s. 45). Anlaşıldığı üzere onun “entelektüel hedef”i, “her zaman proletarya ve 

toplumsal devrim[dir]” (2012, s. 95). Bertolt Brecht de yönetmenin güzelbilimi/estetiği 

“politik bakış açılarının” emrine verdiğini bildirir (1997, s. 75-76). Böylelikle ilgili ismin 

söz konusu sanatsal faaliyeti, propagandanın yerini alacak düzeyde politikleştirmeye 



92 

 

çalıştığı söylenebilir. Buna özellikle ve bilinçle gayret göstermesi ise anlamlıdır. Kısaca, 

Piscator’un anlayışının özünde devrim fikri, diğer deyişle siyasi tutumunun dayanağı 

Marksizm vardır. Dolayısıyla, “politik tiyatro” dendiğinde bu özün her daim göz önüne 

alınması gerektiği, Marksizmden ayrı ve bağımsız bir “politik tiyatro” olayından 

bahsedilemeyeceği özellikle belirtilmelidir.  

 

Piscator, ideolojik niyetini gerçekleştirebilmek için, yönettiği oyunlardaki sahne 

tekniklerini, seyircinin eseri mümkün mertebe gerçek gibi algılayabilmesi doğrultusunda 

şekillendirir. Rote Fahne’nin, Piscator’un yönettiği Kanakanlar oyunu için yazdığı 

eleştiri, yönetmenin tiyatro aracılığıyla yaratmaya çalıştığı etkiyi gözler önüne serer: 

 

Bu tiyatroda temelde yeni olan, gerçekliğin ve oyunun birbirine garip 

biçimde karışmasıdır. Çoğu kez bir toplantıda mı, yoksa tiyatroda mı 

olduğunuzu bilemiyorsunuz; karışmanız, yardım etmeniz, bir şeyler 

söylemeniz gerektiğini seziyorsunuz. Oyunla gerçeği ayıran çizgi 

belirsizleşiyor. Halk, gerçek yaşamdan bir parçanın sunulduğunu, bir 

tiyatro sahnesini değil yaşamın bir kesitini izlediğini, seyircinin de oyunda 

yer aldığını, sahnede olup bitenlerin tümünün onu ilgilendirdiğini seziyor. 

(Fahne’den aktaran Piscator, 2012, s. 42-43) 

 

Benzer şekilde, Leo Lania’nın, Piscator’un yönettiği oyunlardan Bayraklar için kaleme 

aldığı metin, “politik tiyatro”nun neyi amaçladığı, ne tarz oyunlar ürettiği ve bu sanat 

yaklaşımının bir eserden ne beklediğini açıkça dile getirir: 

 

Yazar herhangi bir sanatsal fantaziden bilinçli olarak uzak kalmış ve çıplak 

gerçeklerin konuşmasını sağlamış. Oyunda ‘kahramanlar’ ve ‘sorunlar’ 

yok, bir bildiri var ve oyun proletaryanın özgürlük için verdiği 

mücadelenin bir öyküsü. Ancak yazar, bir şair, doğruluk ve adalet yolunda 

bir savaşçı olduğundan, yapıtta yaşamın sıcak nabzı oyun kişilerinde 

atıyor, sahnede etten, kandan oluşan insanlar var. Bu nedenle bu 

‘oyunlaştırılmış roman’ bir sanat ürünüdür. (Lania’dan aktaran Piscator, 

2012, s. 54) 

 



93 

 

Bertolt Brecht de Piscator’un sahneyi makinalarla dolu bir fabrikaya, tiyatro salonunu ise 

bir toplantı yerine çevirdiğini söyler. Brecht’e göre bu tiyatroda, “[b]ir çözüme 

bağlanması istenen büyük kamu sorunları, sahneden somut olarak bu parlamento önüne 

çıkarıl[ır]. Diyelim bir milletvekilinin toplumdaki kimi düzensizlikler üzerinde yapacağı 

bir konuşmanın yerini, o bozuklukların artistik bir kopyası al[ır] sahnede” (1997, s. 75). 

Yönetmenin üretimini, farklı isimlerin aktarımlarında görüldüğü üzere, gerçek gibi 

sunma, seyircileri böylece kendi savunularına ikna etme gayreti, bu çalışmanın iddiaları 

açısından kayda değerdir. O, kendi perspektifinden gerçeklik ve yanlılığın birbiriyle 

çelişmediğini ifade eder. Çünkü, gerçeğin “devrimci olduğu bir dönemde bunlar 

bütünüyle” özdeştir. Piscator, sahnelediği tiyatro üretimlerinde, kendi yanlılığının 

gerçeklikten kopmaya değil, tersine onu düpedüz yansıtmaya yaradığını bildirir (2012, s. 

83). Onun somut gerçekliğe yönelimi, “koşulları değiştirmek amacıyla[dır]” (İpşiroğlu, 

1995, s. 32). Yönetmen, Marksizmi hakikat olarak algılar ve tiyatroda onu savunmakla 

hakikatin aktarımını yaptığını düşünür. Böylece seyirci, kendisine dayatılan 

yanılsamadan uyanacak, asıl ideolojik olan toplumsal düzenin farkına vararak gerçekle 

yüzleşecektir. Önceki bölümlerde, toplumcu edebî üretimlerin, ideolojiyi muhatabına 

iletmek ve kabul ettirmek için hakikat gibi üretildiği ve sunulduğu söylenmişti. 

Piscator’un da kendi ideolojisini seyirciye aktarabilmek için benzer bir kaygıyla hareket 

ettiği görülür. Rote Fahne ve Leo Lania’nın aktarımından yola çıkıldığında bu niyetini 

nispeten gerçekleştirdiği anlaşılır.  

 

Yönetmenin tiyatroyu politik bir silah kılma gayreti de bu çalışma özelinde önem arz 

eder. Kendi anlayışını geliştirirken bilinçli ve hesaplı bir tutum sergilediği belirtilebilir. 

Amacı, Almanya’da vuku bulacak olası bir Marksist devrime tiyatro aracılığıyla katkı 

sunmaktır. “Politik tiyatro” her şeyden önce, “hiçbir zaman yerini alamayacağı daha 

büyük bir sürecin içindeki hassas bir araç[tır]” (Piscator, 2012, s. 283). O, seyircisine 

doğrulttuğu bu “silah”ıyla onları, manipüle etmenin ve devrim sürecinde nefer kılmanın 

yollarını arar. Ayrıca bu aygıtı, egemen burjuvaziye yöneltir ve onunla mücadele aracı 

kılar. Almanya’daki diğer ideolojik gruplar, örneğin Hıristiyan-milliyetçi çevreler, 

yönetmenin söz konusu çabasının farkındadır ve kendilerine, neden tiyatroda Piscator 

kadar etkin olmadıklarını sorarlar (2012, s. 102). 1919 yılında, sosyalist Volksbühne’ye 

karşı, “Alman-Hıristiyan-milliyetçi” “ruhta bir tiyatro oluşturulmasını desteklemek için” 

Volksbühnenbund örgütü kurulur (2012, s. 105). Bu bağlamda Almanya’da tiyatronun, 



94 

 

Piscator’un aktif olduğu yıllarda ideolojik bir cephe gibi algılandığı söylenebilir. O, bu 

yüzden kitabını, “kültür cephesinde savaşmak isteyen tüm güçlerin yoğunlaşmasını, 

birleşmesini sağlayacağı” temennisiyle bitirir (2012, s. 283). Söz konusu durum ayrıca, 

Türkiye’deki toplumcu tiyatro üretimlerinin, ideolojik mücadelenin bir platformu gibi 

işlediğine dair sava yönelik Almanya özelinde tarihsel bir veri sunar. 

 

Tam bu noktada Foucault’nun terminolojisine başvurulabilir. Görüldüğü üzere Piscator, 

tiyatroyu bilgi üreten bir nesne, diğer deyişle söylemsel pratik oluşu yönüyle ele alır. O, 

bir yönetmen ve iktidar olarak tiyatro üretimleri aracılığıyla tek tek seyirciler üzerinde 

çalışır ve onların, kendi politik savunuları lehine özneleşmelerini hedefler. Piscator’un, 

sahnede gerçeklikle kurgusallık arasındaki ayrımı ortadan kaldırmayı hedefleyen teknik 

denemeleri, muhatabın tiyatro olayını hakikat gibi algılaması düşüncesinin bir 

yansımasıdır. Yönetmenin politik kabulleri doğrultusunda sahneye taşınan oyun, seyirci 

tarafından gerçeklik düzeyinde alımlandığı an, sahnelenen hakikat oyunu, işlevini yerine 

getirmiş ve özneleşme süreci başarıyla tamamlanmış olacaktır. Foucault’nun 

düşüncesinde biyo-iktidarın, psikiyatri gibi söylemsel pratiklerle hastane ve klinik gibi 

söylemsel olmayan pratikler aracılığıyla yarattığı hakikat oyununun ve onun etkisinde 

işleyen özneleşme sürecinin, Piscator ve onun sanat teorisinin âdeta iskeletini oluşturduğu 

belirtilebilir. Bu elbette, anakronik bir yanlıştan hareketle Piscator’un Foucault’dan 

etkilendiğine yönelik bir tespit değildir. Onun yaptığı işin daha iyi anlaşılmasında 

Foucault’nun kavramsallaştırmasından yararlanma girişimidir.   

 

Silah analojisinden hareket edilirse, kapitalizmle özdeş bir iktidar teknolojisi olarak biyo-

iktidarın, kendi çıkarlarını korumak ve toplumu bu bağlamda yönetebilmek için nesnel 

ve bilimsel bilgi üreten söylemsel ve söylemsel olmayan pratikleri bir silah gibi işlettiği 

öne sürülebilir. Piscator, ön-sezisinin de katkısıyla burjuva ideolojisinin zor kullanmadan 

topluma sinme kabiliyetini keşfetmiş gibi, benzer yöntemlerle kendi ideolojisinin 

meşrulaşması ve yayılması adına tiyatroyu söylemsel bir pratiğe ve bir silaha dönüştürme 

gayreti sarf eder. Bu yüzden bu faaliyeti politik bir propaganda aracı kılar. Temel niyeti, 

gelen seyirciye sunduğu “hakikat gibi” oyundaki “gibi”yi geçersiz kılarak hakikati 

yaratmak ve yansıtmaktır. Onun üretimi böylece bir silah gibi dokunarak burjuvazi ve 

işçi/emekçi sınıf arasında süregelen mücadeleye katılır. Yani yönetmen, kendi silahını 

kapitalizme doğrultup onun psikiyatri, hukuk, medya gibi kurumsal bilgi üreten 



95 

 

pratiklerinin karşısına tiyatroyla çıkar. Böylece tiyatronun, kendisinin de yer yer 

vurguladığı gibi, onun ideolojik mücadelesi için silah ve bu silahın şarjörünü dolduran 

mermi işlevi gördüğü savlanabilir.  

 

Piscator, bu tutumu Marksizme indirgemiş olsa da herhangi bir ideolojinin etkisinde 

üretilen toplumcu tiyatro metinlerinin de onun savunusuyla koşut birtakım niteliklere 

sahip olduğu, bu açıdan yönetmenin kendi sanat görüşü doğrultusunda dile 

getirdiklerinin, genel olarak toplumcu tiyatro üretimleri için de geçerlilik taşıdığı 

söylenebilir. Çünkü, “politik tiyatro” tabirinin, hemen bütün özellikleriyle Marksist bir 

toplumcu tiyatronun özelliklerini karşıladığı görülür. Ama sözü edilen adlandırma, 

Piscator’a özgü ve onun siyasi kabulleriyle ilgilidir. Toplumculuk tabiri ise, bu ismin 

yapmaya çalıştığı işi daha geniş bir bağlama oturtur, farklı ideolojilerin telkini noktasında 

işlevsel kılınmaya çalışılan üretimleri de kapsar. “Politik tiyatro”, Almanya özelinde, 

Birinci Dünya Savaşı sonrasının toplumsal, siyasi ve ekonomik koşullarından doğmuş, 

tarihsel ve bölgesel bir estetik anlayış olarak değerlendirilebilir. Bu yönüyle, dönüp 

dolaşıp coğrafya ve tarihe dayanan bir sınırlılığa takılır. Ama Piscator’un tiyatroya 

yüklediği görevin, köklü ve kendi tarihselliğini aşacak mahiyette olduğu dile getirilebilir. 

Yönetmenin savunusuyla, bir anlamda, Marksist toplumculuğa dair bir yol haritası çizdiği 

belirtilebilir. Bu yüzden, mesela Türkiye’de Marksizm dışındaki herhangi bir ideolojinin 

telkini niyetiyle kaleme alınan bir üretimi “politik tiyatro” etiketiyle değerlendirmek, 

teorik açıdan yanlış bir temele dayanmak anlamına gelir. Bu tarz bir eserdeki ideolojik 

yükün Marksizm olması durumunda söz konusu etiket tercih edildiğinde ise, bu sefer 

“politik tiyatro”nun coğrafi ve tarihsel sınırları göz ardı edilmiş olur. Bundan dolayı 

Piscator’un savunusunu, toplumcu tiyatronun Marksist görünümlerinden biri olarak ele 

almak ve bu anlayışın Almanya’ya özgülüğünü unutmadan toplumculuğun kuramsal 

sınırlarının belirginleştirilmesinde başvurulacak bir yöntem şeklinde düşünmek, daha 

doğru bir bakış olacaktır.  

 

2.2.2. Bertolt Brecht ve Epik Tiyatro 

Erwin Piscator’la uzun yıllar birlikte çalışmış olan Bertolt Brecht’in “epik tiyatro” 

anlayışı, egemen sınıfın hegemonik gücünü yıkma ve topluma hâkim ideolojik 

yanılsamayı aşma düşüncesinin sonucudur. O böylece, Antonio Gramsci’den itibaren 

Marksist düşünürlerin dile getirdiği teorik iddiaları sanat arenasına taşır ve Marksist bir 



96 

 

üretici olarak burjuvazi iktidarına savaş açar. Bu yönüyle Brecht’in tiyatro kuramı, 

Piscator’un “politik tiyatro”su gibi siyasi bir temele yaslanır, ideolojik bir hüviyete 

sahiptir ve Marksist olmayan bir “epik tiyatro”dan bahsedilemez. Böylece onların, 

kuramsal açıdan “birbirlerine herkesten daha yakın” oldukları ifade edilebilir (Ünlü, 

2012, s. XXXİV). Althusser’in sonraki yıllarda DİA kapsamına sokacağı edebiyat (ve 

tiyatro), Piscator’la Brecht’in elinde, devrime hizmet eden ve kapitalizmin aleyhinde 

çalışan Marksist bir aygıt gibi işler. Bu görüşte, ideolojik olan, egemen burjuvazinin 

çıkarına hizmet eden hemen her şeyi kapsar. Marksizm ise ideolojinin dışında, hatta 

karşısında konumlanır. Doğallığın, insancıllığın, gerçekliğin, doğruluğun temsilcisi ve 

uygulayıcısıdır. İki ismin genel ortaklıklarının yanında, arzu ettikleri hedefi 

gerçekleştirmek için tiyatronun işlevsel kılınması noktasında farklı yaklaşımlara sahip 

olduğu söylenebilir. Piscator, sanatsallığı yok sayarak gerçeği öncelemiştir (İpşiroğlu, 

1995, s. 32). Onun salt politik bir hamurdan ürettiği tiyatro görüşünü Brecht, estetik 

çeşniler katarak zenginleştirir, ilgili üretimi hazmı daha kolay bir kıvama getirir. Tiyatro 

özelinde öne sürdükleri ve uygulamalarıyla Marksist estetik içinde önemli bir yeri olan 

yazarın savunusu, bu tezin kapsamı dolayısıyla üzerine eğilmeyi lüzumlu kılar.  

 

Bertolt Brecht, yapısal bağlamda gerçekleştirdiği devrimle, toplumun ve dünyanın 

değiştirilmesi yolunda tiyatroyu faydalı bir aygıt kılmayı hedefler. Marx’ın, “[f]ilozoflar 

dünyayı yalnızca çeşitli biçimlerde yorumladılar, aslolan onu değiştirmektir” cümlesi 

(2013, s. 17), Brecht’in çıkış noktalarından biridir. Nitekim o, kendi anlayışı sayesinde 

tiyatronun, “dünyayı açıklamakla yetinmeyip, onu değiştirmeyi de dileyen” filozofların 

“uğraş yerine” dönüştüğünü bildirir (1997, s. 31).  Benzer şekilde, tiyatroda 

özdeşleşmenin ortadan kaldırılarak epik biçimin tercih edilmesini, seyircinin dünyayı 

yorumlamasına yardım etmekten vazgeçilip dünyanın “değiştirilmesine katkıda 

bulunacak” düzeye getirilmesiyle gerekçelendirir (1997, s. 56). Louis Althusser, Marx’ın 

felsefede gerçekleştirdiğini Brecht’in tiyatroda yaptığını bildirir, dolayısıyla ikisini 

kuramsal düzeyde koşut kılar. Onlar, “kendince, anlamıştır ki, felsefenin ve tiyatronun 

özgün niteliği siyasetle gizli, içten içe bir ilişki sürdürmesidir. Temelde, felsefe de tiyatro 

da siyasetle belirlenir, ikisinin de sınırları siyasetle çizilir” (Althusser, 2004, s. 87).  

 

Brecht, amacını Piscator’dan farklı bir yolla, estetiği de gözeterek gerçekleştirmeye 

çalışır. Onun görüşünde epik tiyatro, “eğlendirici ve öğretici nitelik taşımak zorundadır” 



97 

 

(Brecht, 1997, s. 13). Yani Brecht, “öğreticilik ve eğiticilik ilkelerini” birlikte ele alma 

gayretindedir (Ünlü, 2012, s. XXXİİİ). Yukarıda, Piscator’un “sanat” kelimesini 

dışladığına değinilmişti. Brecht ise farklı dönemlerde kaleme aldığı yazılarının toplandığı 

Epik Tiyatro başlıklı kitapta, güzelbilim, artistik öge ya da sanatsallık kelimeleriyle 

karşıladığı estetiğe sıklıkla atıf yapar. Onsuz bir üretimin seyircide beklenen etkiyi 

yaratmayacağını öne sürer. O, Piscator’un, “[g]üzelbilimin bakış açıları[nı], tümüyle 

politik bakış açılarının buyruğuna” verdiğini vurgulayarak (Brecht, 1997, s. 75-76) kendi 

görüşüyle onun anlayışı arasına sınır çizmiş olur. Yazar, tiyatronun arzu edilen işlevselliği 

sağlayabilmesi ve “toplumsal bir anlam” taşıyabilmesi için “sanatsal araçlarla” 

donatılması gerektiğini bildirir (1997, s. 79). O, bu çabasıyla, “[h]em yazınsal/sanatsal 

ölçütlerin korunması hem de siyasal işlevin gerçekleştirilmesi konusunda olumlu adımlar 

atmıştır” (Oktay, 1986, s. 217). Piscator’u “epik tiyatro”nun mimarı saysa da (1997, s. 

220) Brecht, bu biçimin asıl teorisyeni ve uygulayıcısı olarak öne çıkar. Mustafa Ünlü’ye 

göre, “Piscator’un, çalışmalarının temel ilkelerini ortaya koyan bir kuram oluşturmamış 

olduğu ve epik tiyatronun kuramsal yanı üzerine pek az şey yazdığı göz önüne 

alındığında, epik tiyatronun gerçek kuramcısı” kabul edilmesi gereken isim Bertolt 

Brecht’tir (2012, s. XXXİV). 

 

Zehra İpşiroğlu, Brecht tiyatrosunun 1930’larda doğduğunu bildirir ve onun kendi 

anlayışını, “canlandıran değil, ‘anlatan’ (epik) tiyatro” şeklinde tanımladığını aktarır 

(1995, s. 38). Brecht’in teorisinin başat unsurlarından biri “yabancılaştırma”dır. O 

böylece, “gerçeği öykünme yoluyla yansıtmaya çalışan benzetmeci tiyatro geleneğini 

kırarak, düşünmeye ve kurmacaya dayanan bir tiyatro anlayışının yerleşmesini” sağlar 

(İpşiroğlu, 1992, s. 12). Oyuncuların “yansıladığı kişilerle seyircilerin özdeşleşmesi” 

biçiminde tanımladığı “katarsis” kavramından hareketle Brecht, “[i]ster Aristoteles’in 

koyduğu kurallardan yararlanarak başarsın bu işi, ister yararlanmaksızın, böyle bir 

özdeşleşmeyi sağlayan dram sanatını” Aristotelesçi şeklinde etiketler (1997, s. 51). Ona 

göre özdeşleşme (identifikasyon), burjuvazinin çıkarlarına hizmet eder (1997, s. 55), 

seyircinin kapitalizmin ürettiği yanılsamayı doğallık biçiminde algılamasını sağlar. 

Yabancılaştırma ise teorisyenin, özdeşleşme üzerine kurulan dramatik ve Aristotelesçi 

anlayışın karşısına yerleştirdiği bir kavramdır. Egemen ideolojinin aleyhinde çalışır ve 

mevcut toplumsal düzenin yapaylığını, seyircinin eleştirel düşünebilme kabiliyetini 

harekete geçirerek açığa çıkarır. Brecht’in kuramında, yazar bunu gerçekleştirebilmek 



98 

 

için, “gördüğü ya da duyumsadığı dünyanın benzeri bir dünyayı canlandırmaya çalışmaz, 

benzetmeci tiyatro geleneğinden bağımsız olarak, kafasında kurduğu, tasarladığı bir 

dünyayı anlatır izleyicilere” (İpşiroğlu, 1995, s. 39).  

 

Epik tiyatrodaki bütün unsurlar, seyircinin izlediği oyunla özdeşleşmesine izin 

vermemeye yöneliktir. Bu, daha geniş açıdan, toplumun içinde yaşadığı sistemle 

özdeşleşmesinin engellenmesi niyetine hizmet eder. Brecht böylece, “bilim çağının 

tiyatrosu [saydığı] epik tiyatro [ile], seyircisini bu uyutulmuş/uyuşturulmuş vaziyetten 

çekip almak, onu ait olduğu dünyanın sorunları karşısında bilinçli ve güçlü bir hâlde 

tutmak ister” (İri, 2020, s. 67). Yabancılaştırma sayesinde muhatap, “bir tiyatro oyunu 

izlediği bilincini yitirmeden sahnede gösterilenler üzerine düşünme olanağı bulur” 

(İpşiroğlu, 1995, s. 39). Brecht böylece, “gerçekliğin çelişen ögelerinin sergilenmesi 

yoluyla bir bilinç uyandırmaya çalışır” (Oktay, 1986, s. 216). O, söz konusu tekniği şu 

cümlelerle açıklar: “[İ]nsanlar arasında geçip sahnede sergilenecek olayların yadırgatıcı 

bir özellikle donatılmasını sağlayan, kendiliklerinden anlaşılmayıp bir açıklamayı 

gerektirdiklerinin belirtilmesine ve seyirciler tarafından doğal karşılanmalarının 

önlenmesine imkân veren efektlerdir bunlar. Amaçları, seyircide, toplumsal açıdan 

verimli bir eleştirinin etkin duruma geçirilmesidir” (Brecht, 1997, s. 11). Bu metot aynı 

zamanda, “belli bir toplumun tarihselliğinin kanıtlanmasını” da sağlayacaktır (1997, s. 

26). Kuramcı, tarihselleştirmeyle eş gördüğü yabancılaştırma için ayrıca, “olay ve kişileri 

tarihsel, bir başka deyişle süreklilikten yoksun nesneler gibi sergilemektir” der (1997, s. 

85). Bunlara ek olarak söz konusu efekt, oyuncunun performansının gerçek gibi 

algılanmaması için çalışır. “Epik tiyatro, pek abartmalı kılık değiştirmelerden veya 

seyirlik giysi niteliğini taşıdıklarını nasılsa belli eden kostümlerden yararlanarak böyle 

bir yanılsamanın doğmasını önler” (1997, s. 14). 

 

Kısaca yabancılaştırma efekti Brecht’in gözünde, seyircinin içinde bulunduğu sosyal ve 

siyasi ortamı yadırgaması, doğallığını reddetmesi ve mevcut şartların kendisine dayatılan 

ideolojik bir yanılsama olduğunun bilincine varması için estetik bir zorunluluk biçiminde 

değerlendirilir. Buna göre muhatap, genelde ise toplum, kendisi için kurgulanmış bir 

yaşam içinde varlığını sürdürmektedir. Kapitalizm, burjuvazinin çıkarları doğrultusunda 

süregelen bir sistemdir. Sadece bu sınıfın refahını gözetir. Geri kalan bütün gruplar ve 

sınıflar, onun hegemonyası altında ezilmektedir. Söz konusu sistem, birçok aygıtla, 



99 

 

yarattığı yapay düzeni doğallık biçiminde ve tek gerçeklik gibi sunma becerisine sahiptir. 

Gramsci’den Foucault’ya kadar bu tezde düşüncelerine başvurulan isimlerin, 

burjuvazinin bunu nasıl gerçekleştirdiğine dair çözümlemelerine değinilmişti. Bu 

bağlamda özdeşleşmeye dayalı Aristotelesçi dram anlayışı, muhatabıyla kurduğu 

duygudaşlıkla sahnede sergilenenin, bir oyun ve kurgu değil de gerçeklik gibi 

algılanmasını sağlar. Neticede ise yarattığı yanılsamayı özdeşleştirme aracılığıyla yok 

kılmaya çalışır. Brecht’in teorisi tam burada devreye girerek yabancılaştırmayla 

seyircinin, bütün bu kurgusallığı anlayabilmesini ve aşabilmesini hedefler.  

 

Bütün bu vurgular, çalışmanın önceki kısımlarında Marksizme dair dile getirilen teorik 

perspektifle uyumludur. Dolayısıyla Brecht’in her şeyden önce, kendi ideolojik kabulleri 

doğrultusunda tiyatronun işlevsel kılınmasına gayret ettiği tekrar söylenebilir. Yazarın 

sözcülüğüne soyunduğu şey ahlak değil, ezilenlerdir (Brecht, 1997, s. 36). Bunu ise, 

klasik ve gerçekçi bir üslubun dışına çıkarak yabancılaştırma gibi, yeni bir anlatım 

tekniğiyle gerçekleştirmeye gayret eder.  

 

Brecht’in bu uygulaması, György Lukacs tarafından biçimcilikle itham edilir. Gerçeğin 

bütünselliğinin, ancak bu bütünsellik içinde ifade edilebileceğini vurgulayan Lukacs, 

gerçekçi anlatım dışındaki her yöntemin karşısında konumlanır. Bu yüzden, “Brecht’inki 

de dahil, gerçeğin bütünlüğünü bozan her türlü fragmanlaştırma Lukacs tarafından” 

zararlı addedilir. Brecht’in, estetiğinin başat unsuru kıldığı teknik, ilgili isme göre, 

“insanın içine sürüklendiği yabancılaşma olgusunu süreklileştirmekte ve politik bilinci 

engellemektedir” (Oktay, 1986, s. 152). Buna karşın aynı isim, Brecht’in “tiyatro 

uygulamaları[nın], Hitler’in iktidara geçmesiyle başlayan uzun sürgün yıllarında köklü 

bir şekilde” değiştiğini söyleyerek onun bu -kendisine göre- olgunluk dönemi eserlerini 

gerçekçilik açısından başarılı bularak yüceltir (Lukacs, 1979, s. 100-102). Brecht ise, 

Marksist estetiğe aykırı bir sanat görüşü benimsediği doğrultusunda kendisini yargılayan 

eleştirmenlere, onların Karl Marx’ın öğretilerini anlamadıklarını söyleyerek karşı çıkar 

(1997, s. 129). O ayrıca, “Lukacs’ın gerçekçiliği tek yöntem ve on dokuzuncu yüzyıl 

romanını da vazgeçilmez bir örnek diye ileri sürmesini hem tarihî koşullara ters düşmek 

hem de bağnazlık olarak yorumlar” (Moran, 2002, s. 64). Kendi yaklaşımıyla Brecht, 

Marx’ı doğru bir şekilde anladığını ima eder ve sanat teorisini, onun savunularıyla 

uyumlu hâle getirmeye çalışır. Althusser, Marx’ın, felsefenin dünyanın 



100 

 

yorumlanmasından ibaret oluşunu eleştirmesiyle, Brecht’in “mutfak tiyatrosu ya da 

operası” eleştirilerini aynı kefeye koyar (2004, s. 88). Dolayısıyla ikisini, bakış 

açılarındaki ortaklık açısından özdeşleştirir.  

 

Brecht’in kuramsal açmazlarının tam da bundan, yani bağlı olduğu ideolojiden 

kaynaklandığı öne sürülebilir. Çünkü o, dönüp dolaşıp onun sınırlarına çarpar. Teorik 

yazılarında epik tiyatroyu her ne kadar estetik unsurlarla zenginleştirmeye ve 

derinleştirmeye çalışsa da üretiminin nihai hedefini, toplumun Marksizm lehine 

dönüştürülmesi olarak belirler. Bu durumda epik tiyatro, yazarın ideolojisinin 

taşıyıcılığını üstlenen bir aygıta indirgenmiş olur. Söz konusu bağlamda Brecht, kendi 

zamanındaki insanın içinde yaşadığı sosyal düzenin sorunlarını bilmediğini ve maruz 

kaldığı manipülasyonu algılayamadığını bildirir. Bu sebeple, “hemen her icat karşısında 

atılan zafer naraları çok geçmeden korku çığlıklarına” dönüşmektedir (1997, s. 79-80). 

Toplumu, çağının farkında kılmak için sanatçıya, aydınlatıcı ve öğretici misyonlarını 

yükler. Böylelikle sanatçı, iktidar niteliğiyle Foucault’nun dile getirdiği özneleşme ve 

özneleştirme sürecinin başat unsuruna dönüşür.  

 

Brecht, savunusunu desteklemek için Einstein’a başvurur. Einstein’a göre, doğayı 

egemenliği altına alan insanın eşitlik ve adaletten yoksun bir düzen kurması ve ilk fırsatta 

birbirinin “boğazına sarıl[masının]” nedeni, “kitlelerin zekâ ve karakterlerinin, toplum 

için değerli nesneler üreten az sayıdaki bireylerin zekâ ve karakterine göre kıyas kabul 

etmeyecek gibi düşük düzeyde oluşudur” (Einstein’dan aktaran Brecht, 1997, s. 80). 

Kitlelerin cahilliğine yapılan bu teknokratik atıf, Brecht’in de kabul ettiği ve değiştirmeyi 

arzuladığı bir tespittir. Ona göre insanlar, “kendi doğaları konusunda” bilgisizdir. Sömürü 

ve savaş gibi olumsuzlukları göz önüne aldığında yazar, bireyin “kendi kendisiyle bir 

türlü başa çıkam[adığını]” bildirir (1997, s. 81). Böylece Brecht, tiyatronun toplumu söz 

konusu “yanlış bilinç”ten kurtarmak ve onu “doğru bilinç”e yönlendirmek, en azından 

içinde bulunduğu şartları anlayabilmesi için işlevsel kılınmasını arzular. “Bunu 

başarabilen sanat, toplumun gelişmesine geniş çapta müdahale gücüne kavuşur, insanlara 

az çok belirsiz dürtüler iletmekten çıkar, hisseden ve düşünen kişiye dünyayı, insanların 

dünyasını günlük yaşamında olduğu gibi yararlanması için buyur eder” (1997, s. 81). Bu 

düşüncesiyle o, sanatın insan hayatını kolaylaştıran bir araca dönüşmesini ve pratik 



101 

 

ihtiyaçlara cevap verebilmesini temenni etmiş olur. Toplumun, içine düştüğü yanılgının 

ve yozlaşmanın farkına varabilmesi için uğraşır.  

 

Brecht’in sanat kuramı, Piscator’da da görüldüğü üzere, okuru ve seyirciyi kendi 

ideolojisi lehine manipüle etme üzerine kuruludur. Yazar, kendisini bilici ve aydınlatıcı 

sayarak iktidar koltuğuna oturur. Üretimlerini, söylemsel bir pratik gibi dokur ve 

okuru/seyirciyi doğru-yanlış, diğer deyişle hakikat oyununa sokar. Brecht’in bu noktada 

eğlendiricilik ve estetik nosyonlarını gözetmesi, aslında üretiminin eğiticilik vasfını daha 

etkili kılmaya yöneliktir. Epik tiyatro, özde amaçsal bir niteliğe sahiptir. Nihai hedef, 

sosyalizm ve komünizm yolunda tiyatroyu araçsallaştırmak, toplumu düşünsel bağlamda 

harekete geçirerek burjuvazi ve kapitalizm aleyhine kışkırtmaktır. Buradaki temel 

varsayım, insanların içinde yaşadıkları sosyal ve siyasi düzenin bozukluğunu 

algıladıklarında ona karşı cephe alacakları ve Marksizm lehine saf tutacaklarıdır. 

Mevcudun yanlışlığı ve doğrunun tekliği üzerine inşa edilen bu ön kabul, tarihsel 

maddecilik bağlamında insanlığın varacağı son durağın komünizm olduğu determinist 

inancın bir yansıması şeklinde değerlendirilebilir. Ahmet Oktay, Brecht’in de dâhil 

olduğu Marksist teorisyen ve yazarların toplumu aydınlatma eğilimlerinin ideolojik 

içeriğini şu ifadelerle ortaya koyar: 

 

Sınıflı toplumda, kapitalist üretim biçimi dolayısıyla şeyleşmiş ilişkiler 

içinde bulunur insan, bu ilişkiler yüzünden gerçeği doğru biçimde 

algılayamaz. Ama yanlış-bilinç içinde yaşasa bile, bu durumu aşabilecek 

olan tek sınıf da işçi sınıfıdır. Yazar, başka türlü söylemek gerekirse hem 

yanlış-bilinç biçimini hem de doğru-bilinç biçimini kavrayabilen bilen-

özne, bu devrimci sınıfa kendi bilincini kazandırmak için çalışmalıdır. 

Yani ona gerçeğin doğru bilgisini vermelidir. Böylece bilinçlenecek olan 

insan, sınıfının çıkarlarını kavrayacak ve dünyayı değiştirmek amacıyla 

mücadeleye girişecek ve sosyalist toplumu kuracaktır. (1986, s. 24) 

 

Burada, bir sanat üretimi olarak tiyatronun bahsi geçen bu ideolojik yükü zor 

kullanmadan topluma aktarabilme ve benimsetebilme, böylelikle onu yönlendirebilme ve 

yönetilme kabiliyetine sahip olduğu varsayımı bir kere daha öne çıkar. Tezde 

gösterileceği üzere, farklı ideolojileri benimsemiş yazarların da benzer niyetlerle tiyatro 



102 

 

metni üretmesi söz konusudur. Toplumcu tiyatronun tam buradan, sanatın ideolojik bir 

mücadele aracına ve platformuna dönüştüğü yerden doğduğu söylenebilir. Aydın ve bilici 

yazar, (Türkiye özelinde İslamcılık, Marksçılık, Türkçülük, milliyetçilik, Atatürkçülük 

gibi) kendi politik kabulleri doğrultusunda okuru ve izleyiciyi uyarmayı, aydınlatmayı, 

yönlendirmeyi ve yönetmeyi hedefleyebilir. Bu denklemde, yazar ve ideolojisi bir iktidar; 

metin, bir söylemsel pratik; metinle yaratılan şey, bir hakikat oyunu; okur/izleyici ise 

kendisi için tanımlanan öznel deneyimler (yani metinde olumlanan ya da olumsuzlanan 

kimliklerin davranışları) arasından içselleştirdikleriyle özneleşmeyi bekleyen bir kitle 

olarak öne çıkar. Gramsci’nin hegemonyayı yönetimsellikle ilişkilendirerek ele aldığına 

değinilmişti. Onun yaklaşımında, bir sınıfın başka bir sınıf üzerinde zor kullanmadan ve 

rızaya dayalı bir şekilde benimsettiği iktidar, hegemonyanın işleyiş biçimini gösterir. 

Toplumcu tiyatro üretimleri dikkate alındığında farklı ideolojilerin sanat arenasında 

çarpışması sonucunda ideolojik baskınlığın sağlanarak toplum nezdinde hegemonik 

iktidarı ele geçirmenin hedeflendiği savlanabilir. Bu politik beklentinin, toplumcu edebî 

üretimlerin kıstaslarından biri olduğu belirtilebilir.  

 

Tezin devamında, Marksist estetiğin Sovyetlerdeki uygulaması “sosyalist gerçekçilik”ten 

bahsedilecektir. Bu estetik anlayışa dair kriterler, bugün bile Türkiye’deki toplumcu edebî 

üretimler için bir yöntem ve sınır olarak kabul edilmektedir. Bu yüzden, “sosyalist 

gerçekçilik”e genel hatlarıyla ve öne çıkan nitelikleriyle değinmek yerinde olacaktır. Bu 

bölümle ayrıca, şimdiye kadar çerçevesi çizilen teorik kapsamdan ve sosyalist gerçekçi 

teorisyenlerce öne sürülen kıstaslardan hareketle, oyunların inceleme başlıkları 

belirlenecektir. 

 

2.3. Kitle Ruhunun Örgütlenmesi ya da SSCB, Parti ve Sanat: Sosyalist Gerçekçilik 

Sosyalist gerçekçilik her şeyden önce, Marksist estetiğin Sovyetlere ve Sovyet 

edebiyatına53 özgü bir yorumu olarak ele alınmalıdır, çünkü bu anlayış, belli ve sınırlı bir 

coğrafyaya ve döneme ait olma özelliği taşır. Bu açıdan bölgesel ve tarihseldir. Ahmet 

Oktay’ın Toplumcu Gerçekçiliğin Kaynakları’nda, ilgili yönelimden bahsederken 

 
53 K. Zelinski, Sovyet edebiyatını 1917 Ekim Devrimi’yle başlattıktan sonra şu şekilde tarif eder: “Devrimin 

imajlarının, düşüncelerinin, türkülerinin, devrimin kendisinin sesidir. Bu edebiyatın temelleri işçilerin ve 

köylülerin başarıları, Lenin’in komünist toplumun kuruluşu konusundaki fikirlerinin zaferiyle atılmıştır” 

(1978, s. 15). Zelinski’nin düşüncesinde Sovyet edebiyatının, yani, “[b]u kişisel, ideolojik ve sanatsal 

deneyin kökleri, komünizm için mücadele eden tüm halkın tarihsel yaşantısındadır” (1978, s. 16). 



103 

 

“anavatan” vurgusunu sıklıkla öne aldığı görülür. O, sosyalist gerçekçilikle eş gördüğü 

toplumcu gerçekçiliğin “anavatan”ı olarak Sovyetler Birliği’ni işaret eder (1986, s. 22). 

Adı anılan kitaptaki birinci bölümün başlığı, “Kuramın Anavatanında”dır (1986, s. 43). 

Oktay ayrıca, toplumcu gerçekçiliğin özde, “ulusalcı bir içerik yansıttığı[nı]” bildirir 

(1986, s. 44). Attilâ İlhan, “SSCB’de uygulanan ‘parti sanatı’ sosyalizmin babalarından 

çok, Rus gerçeğine, Lunaçarskiy’le Jdanov’un ‘istidlal ve tefsirlerine’ dayanıyor” diyerek 

Oktay’la benzer bir düşünceyi dillendirir (1980, s. 9). Gennadiy N. Pospelov da ilgili 

kuramın, “toplumcu dönüşüm için sahici olanakların ve aynı zamanda bu olanakları 

gerçekleştirecek güçlerin var olduğu” bir zamanda doğabildiğini ve uygulanabildiğini 

dile getirir (1995, s. 490). Bu ifadeler, söz konusu sanat anlayışının Sovyetlere 

özgülüğünün altını çizdiği gibi, başka herhangi bir coğrafyaya yabancılığını da imler.54 

Sosyalist gerçekçilik, Marx ve Engels’in görüşlerinden hareketle ortaya çıkmışsa da 

onlardan ziyade Vladimir Ilyic Lenin’in, sanatı “Parti”nin ve politikanın emrine veren 

yaklaşımına dayanır. Bu bağlamda onun 1905 gibi erken bir tarihte kaleme aldığı “Parti 

Örgütü ve Parti Edebiyatı” başlıklı yazısı önem arz eder. Çünkü, “Lenin’in bu yazıda 

ilerici dünya görüşü ve partizanlığın önemi konusunda öne sürdüğü görüşler, sosyalist 

gerçekçi estetiğin temeli” olmuştur (Parkhomenko ve Myasnikov, 1976, s. 15).55 İlgili 

isim söz konusu metinde, “parti edebiyatı” tabirini ortaya atar ve bu tabirin içini şu 

ifadelerle doldurur:  

 

Sosyalist proletarya için, edebiyat bireyleri yada grupları zengin etme aracı 

olamaz. Edebiyat, proletaryanın ortak davasından kopuk, bireysel bir 

girişim de olamaz. Partizan olmayan yazarlara paydos! Edebiyat 

süpermenlerine paydos! Edebiyat, proletaryanın ortak davasının bir 

parçası, tüm işçi sınıfının siyasal bilince ermiş tüm öncüleri tarafından 

harekete geçirilen bir tek büyük Sosyal-Demokrat mekanizmanın 

vazgeçilmez dişlisi olmalıdır. Edebiyat, örgütlü, planlı, bütünlenmiş 

 
54 Sadece sanat değil, Sovyetlerdeki ideolojik anlayış da Marx ve Engels’in teorikleştirdiği “Sosyalizm ve 

Komünizm” öğretisiyle tam manasıyla örtüşmez. Oradan aldığı esinle, ama daha çok “V. İ. Lenin ve ondan 

sonra gelen SBKP [Sovyetler Birliği Komünist Partisi] liderleri tarafından yorumlanarak oluşturulur” 

(Şengün, 2022, s. 12). 
55 Zelinski’ye göre Lenin, Sovyet edebiyatına yönelik yapılan hemen her çalışmada atıfta bulunulan bu 

yazısında, “[s]anatçının, yazarın toplumdan bütünüyle bağımsız ve özgür olup olamayacağı sorusunu; 

bağımsız olamıyorsa, kapitalist toplumda neye bağımlı olduğu sorusunu ve nihayet, sosyalist toplumda 

edebiyatın nasıl olması gerektiği sorusunu ortaya atmıştır” (1978, s. 59). 



104 

 

Sosyal-Demokrat Parti çalışmalarının koparılmaz bir parçası olmalıdır. 

(Lenin, 1976, s. 154)  

 

Onun bu cümleleri, edebiyatı “Parti”nin bir organı kılma niyetini açığa çıkarır.56 Buna 

karşın, Lenin’in liderliğinin etkili olduğu 1922-1928 arasındaki NEP (Yeni Ekonomik 

Düzen) döneminde, “yazın ve sanatın özgür bir yaşam ortamı bulduğu, siyasal önderliğin 

bolşevizmi benimsememiş olmalarına rağmen ona açıkça cephe almayan kimi ‘yol 

arkadaşları’na anlayış gösterdiği söylenmeli[dir]” (Oktay, 1986, s. 70-71). Lev Troçki, 

1924’te kaleme aldığı bir yazısında, yazarlara “sanat alanında tam bir öz-belirleme hakkı” 

tanınması gerektiğini belirtir (1976, s. 12). Lenin’in, devrimin ilk yıllarındaki 

uygulamaları bu doğrultuda ilerler. O, örneğin, Çarlığı ve “uşaklarını” temsil eden 

heykellerin yıkılması çağrısı yaptığında yerine heykelleri dikilecek isimleri belirlerken 

(bu isimler arasında Bolşeviklerin politik görüşleriyle örtüşmeyen muhafazakâr yazarlar 

da vardır) estetik standartları gözetmiş, aynı zamanda yüksek kültürlü Rus mirasına sahip 

çıkmıştır. Lenin bu süreçte ayrıca, heykeltıraşları, eserlerini nasıl üretecekleri noktasında 

serbest bırakmış, “program bu yolla farklı biçimlerin özelliklerinin tartışıldığı bir forum 

özelliği kazanmıştır” (Clark, 2011, s. 95). Bu yüzden sosyalist gerçekçilik, Lenin 

öldükten sonra devletin başına geçen Josef Stalin’le birlikte, özellikle 1930’lardan 

itibaren Komünist Parti’nin, diğer deyişle devletin güdümünde ve yalnızca Sovyet 

Rusya’nın çıkarları doğrultusunda şekillenen bir estetik kuram olarak öne çıkar.  

 

Anlaşıldığı üzere, “Sovyet edebiyatının yargıcı ve fikir ustası, Lenin’in Partisi, Markçı – 

Leninci ideolojidi[r]” (Zelinski, 1978, s. 16) ve temel hedeflerinden biri, “sınıfsız 

sosyalist toplumun inşasının gerçekleştirilmesi[dir]” (Jdanov, 1996, s. 14). Böylelikle 

“Sovyet edebiyatı Komünist Parti ile tamamen iç içe geçer ve bu hâliyle kısa bir süre 

sonra parti kararlarının birebir yansıdığı bir alan hâline gelir” (Ateş, 2020, s. 31). Kuramın 

kökleri, on dokuzuncu yüzyıl Rus eleştirmenlerinden Vissarion Belinsky, Nikolay 

Çernışevski ve N. Aleksandrovic Dobrolyubov’un, edebiyatın toplumun dönüştürülmesi 

için işlevsel kılınmasına yönelik düşüncelerine uzanır (Oktay, 1986, s. 105). Söz konusu 

isimlerden mülhem, Sovyetlerde sanatçı, “gerçekliği yorumlamak, yansıtmak ve 

 
56 Ahmet Oktay’ın aktardığına göre, Lenin’in karısı Krupskaya’nın, Stalin’in ölümünden sonra, 1968’de 

yayımlanan mektubu, söz konusu iddiayı tartışmalı kılar. Lenin’in bu yazıda, “literatura” derken kastı 

“güzel sanatların dalı olan yazın” değil, “parti yayınları, propaganda yapıtları[dır]” (Oktay, 1986, s. 86). 

Ama genel literatürde, Lenin’in ilgili ifadelerinin, sosyalist gerçekçiliğin dayanaklarından biri olarak 

değerlendirildiği söylenebilir.   



105 

 

değiştirmek[le]” görevlendirilir (Clark, 2011, s. 102). Bütün bu çerçeve, sosyalist 

gerçekçiliğin Sovyetlere aitliği, aynı zamanda oradaki estetik ve politik gelenekten 

doğduğu savını destekler.  

 

Marksist toplumculuğun kapitalizm içinde hep muhalif konumda bulunduğu göz önüne 

alındığında Sovyetlerle birlikte, bu ideolojinin oraya özgü yorumu sonucunda üretilen 

edebiyatın, egemen sınıfın sözcülüğünü üstlendiği, dolayısıyla iktidar koltuğuna 

yerleştiği söylenebilir. Sosyalist gerçekçilik, Stalin önderliğinde ve onun kültür 

politikalarından sorumlu Andrey Jdanov’un gözetiminde, genel ilkeleri 1934 yılında 

gerçekleştirilen Sovyet Yazarlar Birliği Birinci Kongresi’nde belirlenen, Marksist-

Leninist ve bu doğrultuda propagandist bir sanat görüşüdür. Ahmet Oktay, “devrimci 

romantizm” ve “olumlu tip” kavramlarını formüle etmiş olmasından dolayı, söz konusu 

kuramın asıl kurucusunun Maksim Gorki olduğunu bildirir (1986, s. 105). Özdemir Nutku 

benzer şekilde, “toplumcu gerçekçilik” tabiriyle karşıladığı “sosyalist gerçekçilik” adını 

Gorki’nin “ortaya at[tığını]” söyler (1985, s. 137).57 Bu bağlamda, Jdanov’un, “büyük 

proleter yazar” diye nitelediği (1996, s. 13) Gorki, bahsi geçen kongredeki konuşmasında, 

ilgili sanat görüşünün baş kahramanını, “modern tekniğin gücüyle donatılmış olan, buna 

karşılık kendisi de çalışmayı daha kolay, daha üretici duruma sokan ve sanat düzeyine 

yükselten emekçi -yani emek süreçleriyle örgütlü insan” şeklinde belirler (Gorki, 1976, 

s. 54). Jdanov da aynı kongredeki sunumunda, sosyalist gerçekçiliğin amacını, “gerçeği 

ve somut tarihsel nitelikteki sanatsal yansıtmayı, emekçilerin sosyalizm ruhuyla 

eğitilmeleri ve ideolojik dönüşümlerinin sağlanması göreviyle birleştirmek” diyerek 

ortaya koyar (Jdanov, 1996, s. 18). Böylelikle onlar, 1917 Ekim Devrimi’yle birlikte yeni 

bir rejim kuran Bolşeviklerin, edebiyattan da destek alarak “Homo Sovieticus/Sovyet 

İnsanı”nı yaratma hedefini dile getirmiş olur. “Sovyet edebiyatı, bu yeni kimli[ği] 

oluşturma çabasının açık bir ürünüdür” (Ateş, 2020, s. 117).  

 

Jdanov’un bahsi geçen kongredeki konuşmasında değindiği hususlar, sosyalist 

gerçekçiliğin dayandığı politik zemini ve iktidar tarafından kuşatılmışlığını gözler önüne 

 
57 K. Zelinski, 1906’da yayımlanan Ana adlı romanıyla Gorki’nin, “kaynaklarını halkın hayatından alan 

sosyalist gerçekçiliğin nasıl doğduğunu” açığa çıkardığını bildirir. Çünkü Gorki, kendisine kadar süregelen 

tutumun tersine, “insanın kendini devrime adamasının, onu manevi açıdan zenginleştirdiğini ve doğru yola 

getirdiğini göstererek, çok farklı bir görüş açısı getirmiştir” (1978, s. 73). Yazarı, birçok açıdan bir öncü 

olarak niteleyen Zelinski, onun, “Rus edebiyatının babası” ve “sosyalist gerçekçiliğin kurucusu” sıfatlarını 

tamamıyla hak ettiğini dile getirir (1978, s. 80). 



106 

 

serer. Onun “sanat konusunda yaptığı formüller için kendine kaynak olarak gösterdiği en 

güçlü dayanak” (Belge, 1989, s. 63), Lenin’in yukarıda değinilen yazısıdır. Jdanov’a göre 

Sovyet yazarları, “Partinin önderliğinde, Merkez Komitesinin dikkatli ve titiz yönetimi 

altında ve Stalin yoldaşın büyük destek ve yardımı ile”, “Sovyet iktidarı ve Parti 

çevresinde birleşmişlerdir” (1996, s. 15). Bu vurgu, SSCB’deki yazarların devletin ne 

derece güdümünde ve etkisi altında olduğunu göstermesi açısından dikkate değerdir. 

Böylece söz konusu estetik yaklaşımı, “politikacıların buyruğunda düpedüz güdümlü bir 

edebiyat” (İlhan, 1980, s. 9) saymak gerekir. Aktarılan cümle ayrıca, Sovyet yazarlarının, 

iktidar tarafından kuşatılmışlığından dolayı parti politikaları dışında özgür ve özgün bir 

içerik üretmelerinin olanaksızlığını imler. Jdanov bu bağlamda, ülkesindeki edebiyatın 

başarısını, “sosyalist inşanın başarısına” bağlar. “Onun gelişmesi[ni], sosyalist rejimi[n] 

yerleşmesinin ve başarı kazanmasının bir ifadesi” olarak görür (1996, s. 15). Edebiyat 

aracılığıyla yazarlara yüklediği bu misyon, ilgili ismin sanatı ne düzeyde 

politikleştirdiğini ve devlet eliyle sınırladığını gözler önüne serer. Dolayısıyla sosyalist 

gerçekçilik, Komünist Parti’nin doğrudan etkisiyle şekillenir, onun içeriği, biçimi, öne 

alacağı ya da dışlayacağı neredeyse her şey Parti tarafından belirlenir. “Bu eleştirel 

yaklaşımda olumsuz görüngüler, geçici ve çökmeye yargılı, tarihsel olarak yenilebilir 

nitelikleriyle gösterilir” (Pospelov, 1995, s. 506). Sovyet yazarları, devletin onlara 

sunduğu malzemeyi işlemekle ve onu belirli (aynı zamanda resmî) bir edebî form içinde 

sunmakla görevlendirilir. Çünkü “sosyalist gerçekçilik neyin iyi neyin kötü olduğunu 

bilir” (Lukacs’dan aktaran Oktay, 1986, s. 68). Bu açıdan yazarın, kendisine verilen 

talimatlara uymakla yükümlü bir işçiyle hemen hemen aynı statüye sahip olduğu 

söylenebilir. Stalin’in “insan ruhunun mimarları” dediği (Jdanov, 1996, s. 17) bu edebiyat 

işçileri, rejimin çıkarlarını gözetmek, onun direktifleri doğrultusunda toplumu yönetmek, 

yönlendirmek ve biçimlendirmek vazifesini yürütür. Bu özellikleriyle, “Sovyet sanatı, 

temelde devlet tarafından finanse edilen, ulusal ve kitlesel izleyiciye yönelik bir sanat 

olmuştur” (Clark, 2011, s. 89).  

 

Jdanov, Sovyet Yazarlar Birliği Birinci Kongresi’ndeki konuşmasının henüz başında, 

“[n]e pahasına olursa olsun, deniz ve demiryolu ulaşımı, meta dolaşımı, demirsiz metaller 

gibi ulusal ekonominin çok önemli kesimlerindeki geriliğin üstesinden gelmeliyiz. 

Sosyalist tarımımızın en önemli kesimlerinden olan hayvancılığı yaygınlaştırma 

çalışmasını geliştirmeliyiz” der (1996, s. 14). Bir edebiyat toplantısında bu şekilde 



107 

 

ifadelere özellikle yer verilmesi, ülke yazarlarına ilgili konularda sorumluluk ve ödev 

yüklendiği anlamına gelir. Yani, “[h]ayvancılığı yaygınlaştırma çabasında yazarlara da 

görev düşmektedir” (Belge, 1989, s. 60). Sonuçta, “Partinin sanata karşı bu tavrı alması, 

sanatı, Partinin normal idari nesnelerinden biri haline getirir” (1989, s. 60). Bu 

özellikleriyle sosyalist gerçekçilik, Sovyetlere özgü ve orası için tasarlanmış, Marksizmin 

evrenselliğinden ziyade Sovyetlerin ulusalcılığının ürünü bir sanat anlayışı olarak öne 

çıkar. Söz konusu kuramda, devlet eliyle de olsa, edebiyata toplumun tasarlanması ve 

ideolojik inşası için ayrı bir önem atfedilmesi, genel açıdan Marksist estetiğin edebiyatın 

toplumsal ve politik işlevselliği bağlamındaki yaklaşımıyla uyumludur. Sanatın, egemen 

ideolojinin toplum nezdinde benimsetilmesi ve içselleştirmesi noktasında işe yararlılığına 

dair Marksist kabul, Sovyet Rusya’nın, iktidarın bütün imkânlarıyla edebiyatı hem 

burjuvazinin mağlubiyeti hem de kendi halkının sosyalizm lehine arzu edilen kimliğe 

dönüştürülmesi için bir silah gibi algılayıp dayatması sonucunu doğurmuştur.  

 

Böylece, Marksizmin Sovyetler durağında edebiyat, Althusser’in kavramsallaştırdığı gibi 

bir ideolojik aygıt niteliğine bürünür. Düşünürün yaklaşımıyla kıyaslandığında öne çıkan 

farklardan biri, SSCB’de egemenliğin burjuvaziye değil proletaryaya dayanıyor 

olmasıdır. Ama burada da edebiyat, egemen sınıfın ideolojisinin toplum tabanına 

yayılması için çalışır, daha doğrusu çalıştırılır. Çünkü, “[h]er egemen sınıf kendi 

kültürünü ve bunun sonucunda kendi sanatını yaratır” (Troçki, 1976, s. 171). Bir diğer 

fark, sosyalist bir “iktidar” hüviyetindeki Stalinist Sovyetlerin, sanat üzerindeki 

baskısının sinsice değil, alenen ve zor kullanarak uygulanmasıdır. Bu yönüyle hegemonik 

değil, despotiktir. Çünkü yazarlara, daha genelde topluma estetik ve politik bağlamda bir 

özgürlük ve tercih hakkı tanımaz. Örneğin, “[p]ropaganda amacıyla yazdığı şiirlerde bile 

şair kalmayı öngören” Vladimir Mayakovski, “Parti”nin emrine girmeyip sanat 

anlayışından ödün vermediği için maruz kaldığı baskı ve dışlanma yüzünden intihara 

sürüklenir (Oktay, 1986, s. 74). Bolşevik Devrimi’ne ve sonraki yıllarda rejimin 

çıkarlarına tiyatro aracılığıyla kayda değer bir katkı sunan yönetmen Vsevolod 

Meyerhold, sanat anlayışının egemen estetikle çatışması sonucu giderek gözden düşer ve 

13 Haziran 1939’da “Tiyatro Yönetmenleri Genel Kurultay”ında yaptığı konuşmadan 

ötürü tutuklanır. “2 Şubat 1940 tarihinde, Moskova hapishanelerinin birinde kurşuna 

dizil[ir]” (Nutku, 1985, s. 147). Lukacs da benzer gerekçelerle “tutuklanıp sürgüne 

yollanır” (Oktay, 1986, s. 157). Görüldüğü üzere, devletin resmî sanat görüşüyle (diğer 



108 

 

deyişle egemen ideolojiyle) ihtilafa düşmenin bedeli hapis, sürgün ya da ölümdür. 

Nitekim bu dönemde, “Parti üyelerinden aydınlara, toprak sahiplerinden köylülere, etnik 

azınlıklardan reşit olmayan gençlere dek şüpheli unsur olduğu ileri sürülen her birey 

Büyük Temizlik operasyonlarına; baskı, tasfiye, kovuşturma, hapis, sürgün, infaz 

süreçlerine maruz bırakılmıştır” (Özakın, 2020, s. 3754). Foucault’nun Stalinizmi, 

patolojik bir iktidar biçimi şeklinde değerlendirdiği de göz önüne alınırsa (Foucault, 

2014, s. 59), özellikle Stalin yönetimindeki Sovyetlerin, iktidardan ziyade tahakküm 

kavramıyla anlamlandırılabilecek bir yönetim biçimini karşıladığı söylenebilir. Bütün bu 

tespitler, sosyalist gerçekçiliğin, bu yönetime özgü ve onunla sınırlı bir estetik kuram 

olarak ele alınması gerektiğini bir kere daha ortaya koyar.  

   

Sosyalist gerçekçiliğin yukarıda ifade edilmeye çalışılan Sovyetlere özgü yanlarının 

dışında, bu kuramın anavatanının sınırlarını aşan “devrimci romantizm” ve “olumlu tip” 

unsurları dikkat çeker.58 Aziz Çalışlar söz konusu estetik teori için, “iyimser dünya 

görüşünü içeren ve olumlu kahramanı işleyen bir program” diyerek (1995, s. 641) bu iki 

unsuru öne alır. Gennady N. Pospelov “devrimci romantizm”i, “yazarın geleceğe yönelik 

iyimser inanışı, insan yaşamının daha ileri bütünlenmesine yönelik çaba ve bugün ile 

gelecek arasındaki sürekliliğe olan sanatsal bağlanım” şeklinde tanımlar (1995, s. 504). 

Sosyalist gerçekçiliğin Sovyet edebiyatındaki yerini ve seyrini anlaşılır kılmak için Murat 

Belge’nin aşağıdaki ifadelerine başvurulabilir:  

 

[B]u ülkede ortaya çıkmış bütün belli başlı sanat teorisyenleri “devrimci 

romantizm” adı verilen bir şeyden söz ediyorlardı. Terimi ortaya atan 

Gorki’ydi. Lunaçarski, Plekhanov’u eleştirir ve Çernişevski’yi överken 

aynı terimi ön plana çıkarmıştı. Onu izleyen Jdanov da daha ileride aynı 

sözleri tekrarlayacak, bütün sosyalist sanatçıları “devrimci romantizm” 

yapmaya çağıracaktı. (Belge, 1989, s. 130)  

 

 

 
58 Maksim Gorki, sosyalist gerçekçiliğin, “yaşamın bir yaratıcılık olduğunu” ortaya koyduğunu söylerken 

ve yaratımı oluşturan eylemlerin, “insanın doğasal güçleri yenmesine, sağlıklı ve uzun bir yaşam sürmesine, 

sürekli gelişen taleplerine uygun olarak (…) dünya üzerinde yaşayanlara büyük mutluluklar vermeye, 

insanın en değerli bireysel yeteneklerini geliştirmeye” yönelik olduğu vurgusuyla (1989, s. 267), bu iki 

unsurun işlevselliğinin ve hayatiyetinin altını çizer.  



109 

 

2.3.1. İdeal-İdeolojik Bir Gelecek Tahayyülü: Devrimci Romantizm 

Andrey Jdanov, “devrimci romantizm”in, Sovyet edebiyatının ve eleştirisinin “temel 

yöntemi olduğunu” bildirir (1996, s. 18). Bu uygulamada romantizmin idealizminden 

faydalanılarak komünizmin inşası doğrultusunda idealleştirilmiş, ama Marksizmin 

tarihsel materyalizm savunusu dolayısıyla ulaşılacağı tartışma götürmez bir gelecek 

tahayyülüne yönelinir. Bu açıdan ilgili kavram, olandan ziyade olması gerekenin işaret 

edildiği bir perspektifin karşılığıdır. Jdanov, Sovyet edebiyatının temeli addettiği 

“devrimci romantizm”i meşrulaştırmak adına, devletin “komünist toplumun inşası” için 

verdiği mücadeleyi öne sürer (1996, s. 18). Bu geleceğin gerçekliğine yönelik politik 

girişimlere edebiyat, söz konusu yöntemle destek olur. Çünkü yarınlar ancak, “bilinçli ve 

yöntemli bir çalışmayla bugünden yaratılmaktadır” (Jdanov, 1996, s. 18). Edebiyat 

aracılığıyla yazarlar, bu çalışmanın birer neferi olarak “Parti”nin direktifleriyle geleceğin 

komünist toplumunu yaratmak için devrimci romantizme başvurur. Henüz değilse de 

elbet gerçekleşecek ideali, gerçeklik gibi sunarak okurları bu gelecek için hazırlar.  

 

Anatoli Lunaçarski, “[g]eleceğin şimdiden bilinmesini ve yaşanılan gerçeğin 

zorluklarının aşılmasını sağlayan” devrimci romantizmin (Oktay, 1986, s. 113) Sovyet 

edebiyatını burjuva gerçekçiliğinden ayıran yegâne sınır ve unsur olduğu görüşünü ileri 

sürer. Romantizmden arınmış bir sosyalist gerçekçiliğin olanaksızlığını dile getirir. Ama 

bu tutum, burjuva romantizminden farklıdır. Onlar, gerçekleşmesi imkânsız hayallerin ve 

düşlerin peşinde koşar. “Bu nedenle de salt sanat niteliğine bürünür (ve kendini 

güzelliklerle avutur)”. Sosyalist gerçekçiliğin romantizmi ise nesnel bir gelecek 

tahayyülüne dayanır. Yaşama “yeniden biçim vermek için” çabalar. (Lunaçarski, 1976, s. 

30). Tarihsel materyalizmin iddiaları doğrultusunda gerçekleşmesi tarihsel bir zorunluluk 

olan geleceği, günceli bozarak, daha doğrusu ona yeniden şekil vererek inşa eder. Çünkü, 

“Sovyet sanatı, gerçekten hoşnut olmayışının yanı sıra, bu gerçeği değiştirmek istemekte 

ve bunu başaracağını kesinlikle bilmektedir” (Lunaçarski, 1976, s. 31). Murat Belge’ye 

göre bu tutum, Marksizmin savunularıyla uyuşmaz. Onun yaklaşımında Lunaçarski, 

“Marksist bir edebiyat ve sanat oluşturmak için Marksizm-dışı yöntemlerden 

yararlanmak gibi çelişik bir teorik tutumun ilk temellerini” atmıştır (Belge, 1989, s. 54). 

 

 

 



110 

 

2.3.2. İdeal-İdeolojik Bir Kişi Kurgusu: Olumlu Tip 

“Olumlu tip”, “devrimci romantizm”in doğal bir çıktısı şeklinde düşünülebilir. Bu estetik 

unsur, Sovyet yönetiminin ve sanat teorisyenlerinin, toplumun kendi ideolojileri lehine 

dönüşeceklerine dair iyimser beklentilerine ve bu yöndeki çabalarına dayanır. İdeal 

“Sovyet İnsanı”nın kurgusal düzlemde somutlanmış biçimidir. “Olumlu kahraman” söz 

grubuyla da karşılanan olumlu tip, “sadece düşüncelerinde değil, davranışlarında da 

belirlenen iyi yönleri ve gelişim süreci[yle], okuyucuya kendisinin de böyle bir gelişim 

gösterebileceği olanağını kanıtlar. Olumlu kahramanın eğitici gücünün ‘giz’i 

okuyucudaki etkisinin eğitici yönü, işte bu noktada saklıdır” (Parkhomenko ve 

Myasnikov, 1976, s. 22-23). Böylelikle Sovyet edebiyatı, rejimin öngördüğü insan tipinin 

oluşturulmasına katkı sunar. Eserlerde, “[y]orulmak nedir bilmeyen cesur kızıl ordu 

askerleri, çalışkan okul çocukları veya kendini Parti’ye adamış eylemciler” (Clark, 2011, 

s. 104) kusursuz-örnek vatandaşlar biçiminde sunulur. Sözü edilen kurgusal unsur bir 

anlamda, Abdullah Şengül’ün “Değişimin Öncüleri” ifadesiyle nitelediği “Model 

Şahıslar” teorisiyle uyum gösterir. Buna göre, önce edebî eserde örneklenen ve topluma 

örnek olacak özelliklerle donanan bu kurmaca kişiler, daha sonra gerçek dünyada 

yetiştirilmeye çalışır. Şengül’ün düşüncesinde bu kahramanların, “çağdaş ve yenilikçi 

oluşları” ve sahip oldukları kimliği “en üst noktada temsil etmeleri” gibi iki önemli 

özelliği söz konusudur (2006, s. 131). Maksim Gorki, olumlu tipin temsil etmesi gereken 

değerlere yönelik Sovyet yazarlarına şu ödevleri verir:  

 

[Ç]ok uluslu Sovyetler Birliği’nde amaç birliği bilincinin nasıl geliştiğini, 

bu bilincin yetenekleri nasıl harekete geçirip yön verdiğini, nasıl bilgiye 

susattığını, insanları nasıl çalışma alanında kahramanlığa ve dünyanın dört 

köşesinde proletaryanın bu haklı davası için savaşa hazır duruma 

getirdiğini [ve] yoksulluğu hor görmenin nasıl mülkiyeti hor görmeye 

dönüştüğünü göstermek. (Gorki, 1976, s. 52) 

 

Gorki’nin öne çıkardığı bu içerik, olumlu tip aracılığıyla somutlanacak nitelikleri işaret 

eder. Bolşevikler, Çarlık rejiminin bozuk ve çürümüş sistemini yıkmış, yerine ideal bir 

sistem kurmuştur. Böylece insanlar huzura ve mutluluğa kavuşmuştur. Sosyalist 

zihniyetin öngördüğü davranış ve düşünce biçimlerini içselleştirmişlerdir. Ekim 

Devrimi’yle birlikte bir anda gerçekleştiği varsayılan bu ideolojik dönüşüm, Sovyet 



111 

 

edebiyatının içeriğini, bu bağlamda kurgulanan “olumlu tip”in de çerçevesini oluşturur. 

Bu tip, “[p]olitik erdemin mükemmel bir temsilcisi olarak okurda saygı uyandıracak, 

okurun gıpta ederek benzemeye çalışacağı bir örnek olacak; şimdiki durum ile gelecek 

arasında bir bağ kurarak sosyalizmin başarılabileceğini gösterecek” (Mathewson’dan 

aktaran Moran, 2002, s. 61). Yani SSCB’nin ekonomik refahın, çatışmasız toplumun ve 

Sovyet insanının teşekkül ettiğine dair ideolojik kabulleri, ülkedeki edebî üretimlerin 

güzergâhını belirler.  

 

Sovyet Sosyalist perspektifte yazarlar, nesnel gerçeğin izini sürmez, rejimin dayattığı 

ideolojik gerçekliğin peşinden gider. Bu eserlerde örneğin, “devlet çiftliğinde çalışan bir 

kadın kamu mülkiyetini özel mülkiyetten üstün saydığı için kendisine ödül olarak verilen 

bir kuzuyu” kabul etmez. Ya da harman yarışına katılan bir konsomol grubu, yemek 

saatinde mola vermeyi reddederek yarışmayı kazanır, “ancak üstlerinin kesin emriyle 

biraz yemek yiyip dinlenmeyi” kabul ederler. Onların bu tutumu, “[k]endilerine gözcülük 

eden üstleri” tarafından “komünizmin neredeyse gerçekleşmekte olduğunun bir belirtisi” 

sayılır (Lukacs, 1979, s. 149).59 György Lukacs’a göre, bu sahneler tipik durumları 

yansıtmaz ve “komünizmin neredeyse gerçekleşmek üzere olduğu gibi sakat bir dogmayı 

açıklamak için” kullanılır (1979, s. 150). Bütün bunlar, Bolşeviklerin yönetimi 

devralmasıyla birlikte, toplumdaki çatışmaların son bulduğu ve insanların egemen 

ideolojiyle olağanüstü bir hızla bütünleştiği varsayımına dayanır. Hâlbuki “[t]arihin 

gösterdiği gibi, egemen bir sınıf çevresinde yeni bir kültürün oluşumu çok zaman” 

gerektirir (Troçki, 1976, s. 172). Lukacs bu açıdan, dönem yazarlarını, “çelişkilerin 

uzlaşabilir bir nitelik kazanmalarının ancak zamanla gerçekleşebileceğini, sosyalist 

toplumda bile çözümsüz çatışmalar olabileceğini” göremedikleri için eleştirir (1979, s. 

139). Devamında, yazarların bu eksikliğini, Stalin yönetiminin dayatmalarıyla 

ilişkilendirir ve Sovyet iktidarının sanatçıyı, “kendi keyfi tipolojisini benimsemek 

zorunda” bıraktığını bildirir (1979, s. 143). Böylece Lukacs, “devrimci romantizm” ve 

ondan doğan “olumlu tip”i, sosyalist gerçekçiliğin “fena uygulanmasından doğan, 

gerçekçiliğin zenginliğini, güzelliğini verebilmekten yoksun doğalcı edebiyatın 

 
59 Lukacs’ın eleştirdiği perspektifi Toby Clark, Tatyana Yablonskaya’nın 1949 tarihli Ekin adlı tablosuyla 

örnekler. Söz konusu resimde, kadınların ön planda olduğu bir çalışma sahnesi çizilmiş, “fakat bu 

çalışmanın zorluklarına dair hiçbir iz verilmemiş ve Sovyet sistemi için çalışmanın eğlenceli ve ilham verici 

olduğu havası yaratılmıştır”. Buradan hareketle Clark, Lucaks’ın görüşüyle uyumlu bir sonuca varır: 

“[R]esim sıradan bir gerçekliği değil sosyalist bir gerçekliği yansıtmaktadır: Komünist Parti tarafından 

tanımlanmış sosyalizm anlayışıyla yorumlanan bir gerçeklik” (2011, s. 103-104).  



112 

 

yavanlığından kurtulmak için başvurulan” çareler olarak değerlendirir (Moran, 2002, s. 

62). Murat Belge de sözü edilen unsura eleştirel bir gözle yaklaşır: 

 

Sosyalist Gerçekçi romanlarda gördüğümüz “olumlu tipler”in 

olumluluklarının hangi ölçüye dayandığını sormak bir yana, varolan 

toplumda ve bunca yıl sonra, herhangi bir benzerini görmüyoruz. Onun 

için bunun bilimsel araçlarla önceden görülen bir geleceğin resmedilmesi 

değil, düpedüz kurgusal bir idealin şemalaştırması olduğunu söyleyeceğiz. 

(Belge, 1989, s. 184) 

 

Görüldüğü üzere devrimci romantizm ve olumlu tip, “Sovyet İnsanı”nı yaratmak için 

başvurulan estetik yöntemlerdir ve bu yönüyle Sovyetlere aittir. Buna karşın Marksist 

estetik içinde belki de en çok tartışılan ve (bazı açılardan) bir o kadar da kabul gören iki 

unsur olarak öne çıkarlar. Türkiye’deki Marksist toplumcu edebî üretimlerin 

teşekkülünde de esin kaynağı oldukları söylenebilir. Hatta başka ideolojilerden mülhem 

üretilen toplumcu metinlerin içine sindikleri dahi iddia edilebilir. Çünkü Sovyet 

teorisyenler, ideolojik yükle dolu ve telkin odaklı edebî üretimlerin, toplumun 

dönüştürülmesine hangi araçlarla katkı sunabileceği noktasında somut öneriler 

getirmişler ve kendi ideolojik kabulleri doğrultusunda sözü edilen iki unsuru 

önermişlerdir. Toplumcu metinlerin, kendisini kuşatan ideolojinin öngördüğü iyimser bir 

gerçekliğe ve ideal bir geleceğe dair tasavvurları somutlaması (devrimci romantizm) ve 

bu ideolojinin arzu ettiği insan tipini örnekleyen kurmaca kişiler yaratması (olumlu tip), 

bahsi geçen iki kavramın bu tezin örneklemini oluşturan tiyatro metinleri açısından 

işlerliğini ortaya koyar. Çünkü hemen her ideolojinin bir gerçeklik algısı, gelecek 

tahayyülü ve idealleştirilen ya da olumsuzlanarak ötekileştirilen insan tiplerine yönelik 

kabulleri söz konusudur. Marksist-toplumculuğun Sovyet durağında, rejimin 

beklentileriyle şekillenen unsurlar, bu tarafıyla ilgili coğrafyaya ve döneme aittir. Diğer 

ideolojilerden hareketle kaleme alınan toplumcu metinler, benzer niyetlerle ve kendi 

doğruları ışığında gerçekliği yorumlayıp ideoloji lehine iyimser bir gelecek kurgusu dile 

getirdiğinde ve ideal ve öteki tiplerini kurmaca aracılığıyla somutladığında “devrimci 

romantizm”le “olumlu tip”, doğdukları sınırları aşarak bir töz biçiminde toplumcu 

metinlerin içine sinmiş olur.  

 



113 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

1946-1960 ARASINDAKİ TÜRK TİYATRO METİNLERİNDE 

TOPLUMCULUĞUN GÖRÜNÜMLERİ 

 

3.1. 1946-1960’taki Sosyal/Siyasi Arka Plan 

Türkiye tarihi açısından 1946 yılı, çok partili hayata geçişi, 1950 ise Cumhuriyet Halk 

Partisi’nin 27 yıllık iktidarının son bulduğu keskin bir tarihî virajı işaret eder.60 Ülke 

içinde ve dışında yaşanan toplumsal ve siyasi olaylarla birlikte, “muasır” Batı dünyasıyla 

bütünleşme gerekliliğinin ve isteğinin de kışkırtmasıyla Türkiye’deki tek partili politik 

rejim sona erer. 1945’te, “-işadamı- bankacı Celal Bayar, bürokrat Refik Koraltan, tarih 

profesörü Fuat Köprülü, pamuk üreticisi toprak sahibi Adnan Menderes”, önce toprak 

reformu konusunda CHP’ye karşı cephe alır ve sonrasında partilerinden -kimi istifayla 

kimi ihraçla- ayrılarak 7 Ocak 1946’da Demokrat Parti’nin kurulduğunu ilan eder 

(Ahmad, 2015, s. 126).61 Bu tarihten başlayarak uzun yıllar devam edecek olan bu iki 

parti arasındaki çekişmenin, “ideoloji farklarından değil, kişisel mücadelelerden” 

kaynaklandığı (Karpat, 2012, s. 469) daha en başta söylenmelidir.62 İkinci Dünya Savaşı 

sonrasında çok partili yaşama geçilen Türkiye’de, 1950 yılı seçimlerini63 Cumhuriyet 

Halk Partisi kaybeder ve Demokrat Parti iktidarı ele alır.64 “Artık ‘Millî şef’ dönemi 

 
60 Erken Cumhuriyet Dönemi’ni, “Tek Parti Dönemi olarak adlandırmanın; Tek Parti Dönemi’ni de CHP 

baskıcılığı ile özdeşleştirmenin yaygın bir kanaat olduğunu kabul etmek” gerekir (Kaynar, 2019, s. 35). 
61 1946’da birçok parti kurulmasına rağmen, “bu partilerin en gözdesi, 7 Ocak 1946 tarihinde eski İttihatçı, 

Millî Mücadele’nin Galip Hoca’sı, İş Bankası’nın ilk Umum Müdürü ve Atatürk’ün son Başbakan’ı Celal 

Bayar liderliğinde kurulan DP’dir” (Kaynar, 2019, s. 15). 
62 1946-1960 yılları arasında, DP ve CHP arasında radikal bir ideolojik ve politik bir ayrım göze çarpmaz. 

Kemal Karpat’ın ifadesiyle, “Türkiye’deki (1958’de) siyasi partiler, sağ görüşlü partiler olup hepsi de 

milliyetçiliği temel felsefe olarak kabul eder. Her partinin din hakkındaki görüşleri değişmekle beraber 

aslında hepsi laikliği kabul etmektedir” (2012, s. 471). İki partinin programları da birbirine benzer. Karpat, 

“Demokrat Parti’nin birçok ileri geleni[nin], işlerini geldiği zaman, kendi programlarının Halk Partisi 

programının yeniden yorumlanmasından ibaret olduğunu” söylediğini aktarır (2012, s. 493). 
63 Çok partili sisteme geçildikten sonra yapılan ilk seçim, DP’nin daha fazla örgütlenip güçlenmesini, 

dolayısıyla iktidara geçmesini önlemek amacıyla 1947’de yapılması gerekirken 1946’da gerçekleştirilir 

(Ahmad, 2015, s. 129). Bu “baskın” seçim, iktidar partisinin beklentileri doğrultusunda sonuçlanır ve CHP, 

“465 sandalyenin 390’ını kazanırken, DP 65, Bağımsızlılar ise 7 sandalye” kazanır (2015, s. 130). DP’nin 

bu seçimde kaç sandalye kazandığında dair farklı bilgilerin varlığına değinen Mete Kaan Kaynar, TÜİK 

tarafından 2012’de hazırlanan Türkiye’de Milletvekili Genel Seçimleri 1923-2012 başlıklı çalışmada, 

DP’nin bu seçimdeki sandalye sayısının 61 olarak aktarıldığını bildirir (Kaynar, 2019, s. 17).  
64 Bu seçim sonuçlarına göre, TBMM’deki 487 sandalyenin 416’sını DP alır. Böylece, Nihat Erim’in CHP 

lehine düzenlediği seçim kanunu, kendisi ve partisi aleyhinde işlemiş olur (Kaynar, 2019, s. 18). Bernard 

Lewis, Türkiye’nin demokratikleşme tarihindeki en önemli olgu olarak CHP’nin, iktidarı kaybettiği bu 

seçimi, “serbest ve sakin” bir şekilde yönetmesini gösterir (1993, s. 302). Lewis’in şu aktarımı, onun bu 

düşüncesini pekiştirir: 1950 seçim kanunu, DP ve CHP’nin uzlaşmasıyla kabul edilir, kısa bir süre içinde, 

 



114 

 

kapan[ır], cumhurbaşkanının Celâl Bayar, başbakanınsa Adnan Menderes olduğu yıllar 

başla[r]” (Karaca, 2013, s. 80). 

 

CHP içinden çıkıp başlangıçta “Kemalizm”in ilkelerini benimsediğini vurgulayan DP, 

“kurulur kurulmaz, bütün hücumlarını Halk Partisi idaresinin antidemokratik yönleri 

üzerine yoğunlaştır[ır]” (Karpat, 2012, s. 487), “kısa süre içinde özel girişimin” sözcüsü 

olur, “liberal entelijansiyanın yanı sıra işadamlarının da desteğini” kazanarak (Ahmad, 

2015, s. 128) iktidarı süresince liberalizmin savunuculuğunu yapar. Böylece DP’li 

yıllarda, “dışa açık büyüme, tarımsal kalkınma, devlet eliyle sanayileşme politikasının 

terk edilmesi, özel teşebbüsün desteklenmesi ve kalkınmanın finansmanında dış kaynak 

kullanımına dayalı bir kalkınma stratejisi” ortaya çıkar. (Özcan, 2019, s. 39). Demokrat 

Parti’nin, iktidarını sürdürdüğü ilk dört yıllık dönemde, CHP dönemindeki baskılara 

karşın bir politika güttüğü söylenebilir.  

 

DP döneminde, Türkiye’de karayolu inşasında, önceki dönemlere nazaran belirgin bir 

fark göze çarpar. Feroz Ahmad’ın aktardığına göre asfalt yollar, “Birleşik Devletler’in 

mali ve teknik yardımı sayesinde, 1950’de 1,642 kilometreden 1960’ta 7,049 

kilometreye” çıkarılır (2007, s. 10). Bu dönemde ayrıca, “devlet ve il yolları 47 bin 

km’den 61,5 km’ye, köy yolları ise 41,7 bin km’den 47,5 bin km’ye” çıkar (Özcan, 2019, 

s. 52). İlgili süreçte aynı zamanda, Türkiye’nin Amerika’yla sıkı bir iş birliğine girdiği 

görülür. İkinci Dünya Savaşı sonrası şekillenen dünya düzeni içerisinde süregelen Soğuk 

Savaş yıllarında DP, Amerika’dan yana tavır alır.65 Bu bağlamda, “1954 yılı başlarında 

Cumhurbaşkanı Celâl Bayar’ın çıktığı 52 günlük ABD gezisi, ABD-Türkiye ittifakının, 

özellikle basında yankı bulması için iyi bir fırsat olur. ABD başkanı Eisenhower, 

Türkiye’yi ‘Amerika’nın en büyük dostu’ olarak” tanımlar (Özata Dirlikyapan, 2010, s.  

20). Türkiye, 1945’ten sonraki yıllarda, Batı’yla hızlı bir yakınlaşma sürecine girer. CHP 

ve sonrasında DP, elde edilecek imtiyazlar ve imkânlar söz konusu olduğunda Batı’nın ve 

Amerika’nın çıkarlarını gözetme noktasında bir tereddüt yaşamaz. Yani, “Türk siyasetini 

 
“partiler, radyoda eşit konuşma zamanı, toplantılar için salonlardan yararlanma ve bütün basın 

kolaylıklarıyla, seçim kampanyalarına” başlar (1993, s. 311). Görüldüğü üzere 1950 seçimleri, bir 

öncekinin aksine, demokratik bir hava ve standartlar kapsamında gerçekleşir.  
65 Burada, Batı’yla temas ve entegrasyon girişimlerine CHP döneminde başlandığını belirtmek gerekir. 

“Mart 1947’de Truman doktrinin ilânı Amerikan desteğinin yeni bir teminatını getir[ir]. Ağustos 1949’da 

Türkiye Avrupa Konseyi’nin üyesi ol[ur]”. Hatta, “otoriter rejimi” gevşetme adımları ve bu bağlamda çok 

partili sisteme geçiş hamlesinin arkasında da Batı’yla bütünleşme kaygısının, önemli bir itici güç olduğu 

söylenmelidir (Lewis, 1993, s. 312). 



115 

 

oluşturanlar Batı yardımı ve yatırımları karşılığında bir bedel ödemek zorunda olduklarını 

[bildikleri hâlde] bunu kayıtsız şartsız ödemek ist[er]” (Ahmad, 2015, s. 144). Örneğin, 

NATO’ya (Kuzey Atlantik Antlaşması Örgütü) katılım, daha doğrusu kabul için, DP 

iktidarının ilk yıllarında Kore’ye asker gönderilir.66 Özellikle Ortadoğu’da Batı’nın 

temsilciliğini üstlenmek bir gurur vesilesi olur ve hükumet yetkilileri kendilerini, 

“düşman saldırısına karşı Batı’nın petrol çıkarlarının bekçisi olarak” betimler. Bu tutum, 

Celal Bayar’ın, bir Mısır karikatüründe “Batı’nın tasmalı köpeği olarak çizilmesi” 

sonucunu doğurur (Ahmad, 2015, s. 145). 

 

Söz konusu olumsuz imaja karşın, sergilenen tutumun ve uygulanan politikaların meyvesi 

kısa sürede toplanır. Marshall Planı gibi,67 İkinci Dünya Savaşı sonrası ABD’nin, 

komünizme karşı ülkelere yaptığı ekonomik yardımın etkisiyle Türkiye’de, hissedilir 

derecede maddi refah yaşanır.68 Yaşar Kemal ve Orhan Kemal gibi yazarların eserlerine 

sıklıkla konu edindiği tarımda makineleşme,69 DP iktidarının ilk dört yılındaki önemli 

hamlelerinden biri olarak öne çıkar. Dolayısıyla bu dönemde tarım ciddi oranda gelişir. 

Millî gelirde kayda değer bir artış görülür. Şehir hayatında yaşanan hareketlilik, köyden 

kente göçü hızlandırır ve Türkiye’yi uzun zaman meşgul edecek gecekondu ve 

gecekondulaşma sorunu baş gösterir.70  

 

 
66 Mete Kaan Kaynar’a göre DP’nin Batı lehine Kore’ye desteği ile NATO’ya girmesi arasındaki ilişki 

açıkça ortadadır. Nitekim, “25 Temmuz’da Kore’ye destek iradesinin hükümetçe beyanında bir hafta sonra 

Türkiye, 1 Ağustos’ta, Mayıs 1950 tarihinde NATO’ya kabulü için yaptığı başvuruyu tekrarla[r] ve ikinci 

defa resmî başvuruda bulun[ur]” (Kaynar, 2019, s. 22). 
67 “Savaş sonrasında, Türkiye’ye ekonomik yardım yapma konusunda pek de hevesli olmayan ABD, Soğuk 

Savaş koşullarının ortaya çıkmasıyla birlikte, daha çok stratejik kaygılarla Türkiye’yi söz konusu 

programa” dâhil eder. Böylece DP, Marshall Planı, diğer adıyla Avrupa İmar Programı sayesinde, iktidarı 

süresince alacağı en büyük dış yardıma kavuşmuş olur (Özcan, 2019, s. 47-48). 
68 DP’nin iktidarını sürdürdüğü 1950-60 arası, “çok partili sisteme geçildikten sonraki dönem dikkate 

alındığında, yaklaşık %6,5 ile en yüksek ortalama ekonomik büyüme hızının yakalandığı bir dönem ol[ur]”. 

DP’nin özellikle ilk üç yılında, yani 1950-1953 arasında, Reel GSHM’de (Gayri Safi Millî Hasıla) “yıllar 

itibarıyla sırasıyla, %9,4, %12,8, %11,9 ve %11,2 gibi çarpıcı büyüme hızları yaşan[ır]” (Özcan, 2019, s. 

42). 
69 “1948 ile 1962 arasında traktör sayısı 1 750’den 43 747’ye biçerdöver sayısı 1994’ten 6 072’ye çık[ar]. 

Sonuç olarak yeni topraklar tarıma açıl[ır] ve ekili alan, 1948’de 13 900 bin hektardan 1959’da 22 940 bin 

hektara çık[ar]” (Ahmad, 2015, s. 141). Türkiye’deki tarım bölgelerinin sosyolojik ve ekonomik niteliği, 

tarımda makineleşme sürecinin köylüler aleyhine işlemesine neden olur. Feridun Cemil Özcan’a göre, 

“yarıcı-ortakçı olarak çalışan ailelerin önemli bir kısmı için istihdam imkânını ortadan kaldırması ve 

mevsimlik işgücü ihtiyacını azaltması gibi sonuçlarıyla makineleşme, tarımda açığa çıkan büyük iş 

gücünün şehirlere yönelmesini” hızlandırır. Özcan ayrıca, 1950-55 yılları arasında “yaklaşık 350 bin 

köylünün iç göç hareketine katıldığı ve her traktörün ortalama sekiz kişiyi işsiz bıraktığı[nın]” tahmin 

edildiğini bildirir (2019, s. 51). 
70 Nitekim, DP’nin politikaları sonucunda kentleşme hızının artışı, 1950 yılında, nüfusun yaklaşık %25’ini 

oluşturan kentli oranını, 1960’ta %32’ye çıkarır. Bu durum da “Türkiye’nin gündemine gecekondulaşma 

ve ona bağlı sosyo-ekonomik problemleri” getirir (Özcan, 2019, s. 44). 



116 

 

Tarıma yönelik yatırımın, ilk dört yılın ardından beklenen etkiyi yaratamaması ve 

sürdürülebilirliğin sağlanamaması sonucunda, sanayileşme hamlelerine geçilerek devlet-

sanayi iş birliği güçlendirilir. Yani DP’nin, “1954 sonrasında sanayileşmede devleti tekrar 

devreye sokması, tarımsal üretim hızındaki yavaşlama ve özel sektörün beklenen atılımı 

yapamamasından” kaynaklanır (Özcan, 2019, s. 53). Hükumet, bu atılımlarla birlikte, 

“gerçekleştirilen karayolları, barajlar ve elektrik santralleri gibi altyapı ve enerji 

yatırımlarıyla ekonominin gelecekte de yararlanacağı” işler ortaya koyar (Özcan, 2019, 

s. 54)  Sonradan yaratacağı problemler ve sunacağı katkılar yanında bu ekonomik 

adımlarla Demokrat Parti, “[d]esteğiyle iktidara geldiği kırsal kesime yönelik vaatlerini 

büyük ölçüde yerine getir[ir], özellikle tarımda ticarileşmenin geliştiği, kıyı bölgeleri ve 

Batı Anadolu’da orta ve büyük köylülüğe dayanan sağlam, sadık bir seçmen tabanı” 

oluşturur (Özcan, 2019, s. 42). Kemal Karpat’a göre ise Demokratların en büyük başarısı, 

“sıradan vatandaşa olan inançları sayesinde kitlelerin desteğini sağlayabilmiş 

olmalarıdır” (2012, s. 411).71 Bu doğrultuda Bernard Lewis, çok partili sistemi ve DP’li 

yılları Türkiye açısından, “serbest hareket eden ve devlet idaresine katılan vatandaşların 

modern topluluğuna geçiş dönemi” şeklinde tarif eder (1993, s. 309).  

 

İktidarının ilk dört yılında izlediği ekonomi politikalarıyla halkın nazarında olumlu bir 

izlenim bırakan DP,72 1954 yılındaki seçimlerde aldığı %56 oy oranıyla yerini 

sağlamlaştırır. Buna karşın parti, bu ikinci döneminde uyguladığı “baskılayıcı” 

politikalarla dönemin aydınları, siyasetçileri ve gazetecileri üzerinde ciddi tesirler bırakır. 

Kemal Karpat’ın şu ifadeleri, DP’nin giderek otoriterleşen tutumunu genelleyerek 

resmetmesi açısından kayda değerdir: “Bu siyasi partilerin iktidara geldikten sonraki 

davranışlarından elde edilen tecrübe az çok göstermiştir ki partinin kuruluşu sırasındaki 

görece liberal felsefe ve görüşlerin yerine bir süre sonra eski istibdat zihniyeti, otoriter 

usuller ve âdetler geçmektedir” (2012, s. 470). Parti, iktidarının pekiştiği ve sağlamlaştığı 

1954 itibarıyla, önceki dört yılın görece liberal ve özgürlükçü ortamını baskılama, hatta 

 
71 Karpat bu bağlamda, Demokratlarla birlikte politikanın “seçkin bir zümrenin” tekelinden çıktığını ve 

halkı hor gören zihniyetin terk edilerek siyasi ortamın, bireysel düşüncelere değer veren ve her vatandaşın 

“politikaya fiilen katılmasına imkân sağla[yan]” bir merhaleye evrildiğini bildirir (2012, s. 411). Karpat’a 

göre DP ayrıca, yürüttüğü iktisadi politikalarla “kitle halinde köyleri etkileyebilmiş, köylerdeki yoksulluk 

ve cehalet kısır döngüsünü kırmayı başarmış ilk siyasi örgütlenme[dir]” (2012, s. 494). 
72 Ekonomik hamlelerinin yanında parti, özellikle iktidarının ilk zamanlarında, CHP’nin o zamana kadar 

süregelmiş “baskıcı” politikalarını ve uygulamalarını kısmen ve görece yumuşatıcı girişimlerde bulunur. 

Buna göre, “DP’nin iktidara geldiği yıl içinde Arapça ezan yasağı kaldırılır; Nâzım Hikmet’in de 

yararlandığı bir genel af yasasıyla CHP döneminde işlenen bütün suçlar affedilir ve basın yasasında 

demokratikleştirici düzenlemeler yapılır” (Özata Dirlikyapan, 2010, s.  19). 



117 

 

ortadan kaldırma yoluna girer. Onun bu uygulamalarından en çok etkilenen unsurlardan 

biri muhalif basındır. Nitekim, “Eylül-Kasım 1954 döneminde, aralarında Hüseyin Cahit 

Yalçın ve Bedii Faik gibi yazarların da bulunduğu birçok gazeteci, para ve hapis 

cezalarına çarptırılır” (Özata Dirlikyapan, 2010, s.  21). Bununla da yetinmeyen DP, 

muhalefete karşı ciddi yaptırımlar uygular. CHP’nin bazı toplantılarını yasaklar. Yaptığı 

konuşmalardan ötürü CHP’li yöneticileri tutuklatır. Televizyonlarda DP aleyhine ve CHP 

lehine yayın ve haber yapmak yasaklanır. Alaattin Karaca, DP’nin söz konusu 

uygulamalarını şu cümlelerle ortaya koyar:  

 

DP, iktidara geldiği ilk yıldan itibaren ekonomik anlamda geçici bir 

rahatlama sağlamış ve dış politikada başarılı adımlar atmışsa da, 

muhalefete yönelik baskılar uygulamakta da gecikmez. CHP milletvekili, 

gazeteci Hüseyin Cahit Yalçın’ın dokunulmazlığının kaldırılması (1952), 

Millet Partisinin kapatılması (1954), CHP mallarının hazineye devri, Köy 

Enstitülerinin Öğretmen Okullarına çevrilmesi ve Halkevlerinin 

kapatılması, İnönü döneminde baskının bu dönemde de sürdüğünü 

gösteren örneklerdir. (2013, s. 81) 

 

Partinin uyguladığı bu baskılara ek olarak iktidarının ikinci dört yıllık döneminde yaşanan 

ekonomik sıkıntılar, DP’yi ve ona duyulan güveni sarsmaya başlar. İlk dönemde 

yürürlüğe konulan ekonomi politikalarının yanlışlığı, sonraki dört yılda etkilerini 

göstermeye başlar. “1954’ten sonra, ekonomik değişiklikler ile hayat pahalılığı, 

köylerden büyük şehirlere yönelik akın, lüksün artması ve çeşitli maddelerin piyasada 

yokluğu ortaya çıkınca, Demokratlara yöneltilen eleştiriler çoğal[ır]” (Karpat, 2012, s. 

483). Ayrıca ülkede “dış borç artar, geri ödemelerde sıkıntılar yaşanır, enflasyon aşırı 

ölçüde yükselir” (Karaca, 2013, s. 81). Feroz Ahmad, bu yıllardaki ekonomik gerilemeyi 

şu cümlelerle gerekçelendirir: 

 

Savaş sırasında ticaret dengesini Türkiye’nin lehine çeviren döviz birikimi 

tükenmişti. 1950’lerin ortasında Türkiye sermaye malları ve yedek parça 

satın alamaz hale geldi. Sonuç olarak tarım makineleri gerektiği gibi 

hizmet veremedi ve çoğu atıl kaldı. Bu arada yavaşlayan fabrikalar yarı 

kapasiteyle çalışıyordu. (2015, s. 142) 



118 

 

 

1955 yılında yaşanan 6-7 Eylül olayları da DP’nin iktidarını yıpratan ve ülkeyi 1960 

darbesine yaklaştıran önemli etkenlerin başında gelir.73 Nitekim, “Adnan Menderes’in, 

27 Mayıs 1960’ta, ordu yönetime el koyduğunda kurulan Milli Birlik Komitesi’nce 

yargılandığı zaman suçlu bulunduğu maddelerden biri de 6-7 Eylül olayları olacaktır” 

(Özata Dirlikyapan, 2010, s.  22).  

 

Yaşanan olumsuz gelişmelerin gölgesinde gerçekleşen 1957 seçimlerini DP yine kazanır 

fakat oy kaybına uğrar. Bu dönem itibariyle muhalif sesler daha gür çıkmaya başlar. 

Sonuç olarak ordunun 27 Mayıs 1960 tarihinde yönetime el koymasıyla DP’nin iktidarı 

son bulur.  

 

3.2. 1946-1960 Arasındaki İncelenen Oyunların Listesi  

 Eser Adı ve Yayım Yılı Yazar Adı 

1 Günün Adamı (1949) Haldun TANER 

2 Sana Rey Veriyorum (1950) Cevat Fehmi BAŞKUT 

3 Yusuf ile Menofis (1950) Nâzım Hikmet RAN 

4 Soygun (1951) Cevat Fehmi BAŞKUT 

5 Kadıköy İskelesi (1952) Cevat Fehmi BAŞKUT 

6 Branda Bezi (1952) Nazım KURŞUNLU 

7 Balıkesir Muhasebecisi (1953) Reşat Nuri GÜNTEKİN 

8 Makine (1953) Cevat Fehmi BAŞKUT 

9 Harput’ta Bir Amerikalı (1955) Cevat Fehmi BAŞKUT 

10 Kleopatra’nın Mezarı (1956) Cevat Fehmi BAŞKUT 

11 Kocaoğlan (1956) Orhan ASENA 

12 Bir Pazar Günü (1957) Ahmet Kutsi TECER 

13 Biraz Gelir misiniz (1958) Aziz NESİN 

 
73 Bu travmatik sosyal/siyasi olay, Türk edebiyatında ve Türk edebiyatına dair ortaya konan bilimsel 

çalışmalarda da işlenmiş ve irdelenmiştir. Örneğin, Abdullah Şengül, Yılmaz Karakoyunlu’nun, sözü edilen 

konuyu merkeze aldığı Güz Sancısı ve Mayıs Kısrakları romanlarını, “Kurmaca ve Bellek” ilişkisi odağında 

ele alır ve bu iki eserden hareketle, “6-7 Eylül Olayları”nın Türk romanına yansıma biçimini sorgular. 

Şengül’ün tespitine göre ilgili mesele, “kurmaca metinlerde sebep ve sonuçlarıyla yeterince 

anlatılamamıştır” (2023, s. 78). Araştırmacı, bu doğrultuda kaleme aldığı bir diğer çalışmasında, Ahmet 

Ümit’in Beyoğlu’nun En Güzel Abisi’ne odaklanır. Şengül, “6-7 Eylül Olayları”nın edebî düzlemde nasıl 

kurulduğuna da dikkat kesilerek romanı, “bellek inşası” açısından inceler (2024, s. 312). 



119 

 

14 Tahterevalli (1958) Çetin ALTAN 

15 Duvarların Ötesi (1958) Turgut ÖZAKMAN 

16 Tablodaki Adam (1958) Cevat Fehmi BAŞKUT 

17 …Ve Değirmen Dönerdi (1958) Haldun TANER 

18 Bi’şey Yap Met (1959) Aziz NESİN 

19 Öbür Gelişte (1959) Cevat Fehmi BAŞKUT 

20 Karayar Köprüsü (1959) Refik ERDURAN 

21 Cengiz Han’ın Bisikleti (1959) Refik ERDURAN 

22 Mine (1959) Necati CUMALI 

23 Öbür Gelişte (1960) Cevat Fehmi BAŞKUT 

 

3.3. Oyunların Toplumculuk Açısından İncelenmesi 

1946-1960 yılları arasında yazılan metinlerin, genel hatlarıyla değerlendirildiğinde 

toplumcuk açısından verimli bir içerik sunduğu söylenebilir. Sevinç Sokullu’ya göre, 

“özellikle batı kültüründen etkilenen genç kuşağın eleştirisiyle başlayan [tiyatro], 

Cumhuriyet döneminde hemen hemen bütün yazarların başvurdukları bir eleştiri tarzı 

olmuştur” (1993, s. 260). Bu dönemdeki birçok yazarın, farklı hassasiyetlerle ve ideolojik 

kabullerle de olsa, bütüncül bir gözle ele alınabilecek ve ortak bir kümede incelenebilecek 

bir içerik üretimine yöneldikleri ifade edilebilir. Bunların yanında, yeni bir kavrayışla 

insana ve topluma eğilen yazarlar da mevcuttur. Oyunların hemen hepsinde, birçok açıdan 

bozulmuş ve düzeltilmesi gereken bir Türkiye portresi çizilir. 

 

İlk dört yıl hariç, Demokrat Parti’nin siyasi iktidarını kapsayan bu zaman diliminde 

yaşananlar, iktidar-yazarların konu tercihlerini doğrudan belirler. Buna göre, 

bireyci/”ben”cil kişiler ve onlardan müteşekkil sosyete, sosyal hayatın önemli bir 

unsurunu meydana getirir. Toplumsal hayatta yozlaşma ve çürüme gözlemlenir. 

Gecekondulaşma, dikkat çekici bir sorun olarak hissedilmeye başlar. Ekonomik sınıfların 

şekillenmesinden dolayı çatışmalar yaşanır ve para, hemen bütün değerlerin üstüne 

yerleştirilir. 2. Dünya Savaşı şartlarından beslenen türedi zenginler ortaya çıkar. Aile 

kurumunda çözülmeler görülür, kadının toplum hayatındaki yeri değişmeye başlar. 

Bunlara ek olarak Cumhuriyet’in kurucu değerlerinden uzaklaşılması, devlet yönetiminin 

sağlıklı ve hakkaniyetli işlememesi gibi birçok sosyal/siyasi mesele, yazarlar tarafından 

toplumcu bir dikkatle ortaya konup dönemin tiyatro metinlerinde sorunsallaştırılır. 



120 

 

Nitekim, bu on dört yıllık süreçteki tiyatro üretimlerine dair yapılan çalışmalar, söz 

konusu içeriği onaylar ve bu metinlerin “sosyal ve siyasi içeriklerini”, bir önceki ve bir 

sonraki döneme göre, ayırt edici bir özellik olarak sunarlar.74 Tezin bundan sonraki 

kısmında, 1946-60 yılları arasındaki seçili tiyatro oyunları, görünür kıldıkları farklı 

toplumsal içerikleri ön plana alınarak yukarıda teorik sınırları çizilen toplumculuk 

açısından çözümlenecektir. 

 

3.3.1. Toplumculuğun Manifestosu: Biraz Gelir misiniz ve Bi’şey Yap Met 

Aziz Nesin’in yazdığı Biraz Gelir misiniz (1958) ve Bi’şey Yap Met (1959) adlı oyunların, 

yazarın edebî üretimleri arasında kayda değer bir yere sahip olduğu belirtilebilir. Nesin, 

oyun yazarlığından ziyade, diğer türlerdeki eserleriyle öne çıkan bir isimdir. Hâlbuki, 

onun ilk kalem denemesi bir tiyatro oyunudur (Şener, 2011, s. 161). Yazarın kendisi de 

oyun yazarlığını, “mizahçılığı” ve “öykücülüğü” küçümseyişine bağlayanlara, tiyatro 

tutkusunun çok erken yaşlarda başladığı vurgusuyla cevap verir: “Nerden bileceklerdi, 

daha ondört yaşımdayken oyuncu olmak için Ertuğrul Muhsin Beye baş vurduğu mu?” 

(Nesin, 2016, s. 5). Devamında Nesin, yirmi üç yaşından beri durmadan oyun yazdığını 

bildirir (2016, s. 6). Ona göre bu metinler, içeriği/özü başka bir türde ve şekilde ifade 

edilemeyeceği için tiyatro oyunu biçiminde kaleme alınmıştır. Çünkü sanatçının, 

“kafasına bir düşün, biçimiyle birlikte” gelmektedir (2016, s. 7). Buradan hareketle, 

 
74 Örneğin Özdemir Nutku, 1950 kuşağı tiyatro yazarlarını, “[s]orunları yalnızca göstermekle kalmayan 

onları yorumlayan ve birtakım sonuçlara çıkan” isimler biçiminde ele alır (1985, s. 298). Ayrıca Nutku, bu 

zaman diliminde kaleme alınan tiyatro oyunlarındaki genel eğilimi, “bireyden toplum sorunlarına 

yönelme”, “olaylardan ve durumlardan toplum sorunlarına yönelme”, “evrensel anlamda sorunlar ve bu 

yoldan toplumu irdeleme” ve “köy sorunlarına yönelme” şeklinde, dört ana başlığa indirger (1985, s. 298). 

Diğer bir araştırmacı Niyazi Akı, 1950-59 yılları arasında yazılan bazı oyunlara, “Topluma Yönelen Çaba” 

başlığı altında yer verir. Burada, söz konusu oyunlar, başlıktan da anlaşılacağı üzere, “toplumsal içerikleri” 

bağlamında değerlendirilir. Oyunların konusunun, dönemin sosyal ve siyasi olayların ve sorunların 

tazyikiyle şekillendiği varsayımı, Akı’nın incelemesinin ve tespitlerinin odak noktasını meydana getirir. 

Buna göre, bu tezin de örneklemlerinden biri olan Nâzım Kurşunlu’nun 1952’de yayımlanan Branda 

Bezi’nde, “kiracı evsahibi ilişkileri, arsa spekülâsyonu ve dolandırıcılığı belirir ve büyük şehirlerin mesken 

derdi bütün acılığı ile ortaya çıkar” (Akı, 1968, s. 50). Sevda Şener de (1971) 1923-1970 arası tiyatro 

oyunlarını “Töre, Adet ve Ahlâk Değerleri Sorunları”, “Ekonomi Sorunları”, “Kültür Sorunları” ve 

“Toplum Ülküleri” başlıkları altında değerlendirir. Çünkü onun yaklaşımına göre sanat, “içinden doğduğu 

toplumu yansıtır” (Şener, 1971, s. 7). Nitekim Şener’in bakış açısında tiyatro sanatı, “insan ve toplum 

hayatının karşıtlık, çelişki ve çatışmalarını ele alarak, onları yansıtırken, özü ve biçimi bakımından 

gelişimin ve uyumun sağlanmasına katkıda bulunur” (Şener, 1972, s. 7). Benzer şekilde, burada sunulan 

perspektifi, çalışma evrenini 1946-1950 yılları arasında yazılmış tiyatro metinleri olarak belirleyen Uğur 

Akıncı’nın (2003) kitabı da destekler. Akıncı, araştırmasını, “Toplumsal, Kültürel ve Siyasal Değişim 

Sürecini Ele Alan Eğilimler”, “Ekonomik Sorunları İrdeleme Eğilimi”, “Bireysel ve Toplumsal Sorunları 

Evrensel Boyutta İrdeleme Eğilimi” şeklinde tasnif ederek oluşturur. Bütün bu literatürdeki temel odağın, 

1946-60 yılları arasında yazılan tiyatro eserlerinin topluma dönüklük, diğer tabirle toplumsallık niteliği 

taşıdığına ve sosyal-siyasi kırılmaları, çatışmaları ve süreçleri doğrudan yansıttığına dair iddia olduğu 

görülür. 



121 

 

yazarın tiyatroyla ilişkisinin köklü ve sağlam bir temele, aynı zamanda “zorunlu” bir 

tercihe dayandığı ifade edilebilir.  

 

Biraz Gelir misiniz ve Bi’şey Yap Met’e dair oluşturulan literatür tarandığında söz konusu 

oyunların genellikle “soyutluk” ve “evrensellik” etiketiyle irdelendiği görülür. Örneğin 

Özdemir Nutku, bu eserleri “Evrensel anlamda oyunlar” kategorisine dâhil eder (1985, s. 

306). Uğur Akıncı da ilgili metinleri, “Çağdaş İnsanlık Değerlerini Evrenselleştiren 

Oyunlar” başlığı altında değerlendirir (2003, s. 148). Niyazi Akı ise, Biraz Gelir 

misiniz’de sanatçının, “idealist, dünya zenginliklerinden uzak, özgür, duygu dünyalarının 

aristokratı kimliğinde” tanıtıldığını söyler (1968, s. 70-71). Bu yaklaşım, oyunun 

“gerçekçi” bir perspektifle meydana getirilmediği düşüncesini imler. Çünkü Akı, dönem 

tiyatro yazarlarının genellikle, devrin “siyasi ve idari anlayışına” bağlı olduklarını, diğer 

tabirle gerçekçiliklerini vurgular ve Nesin’i bu kümenin dışında bırakır (1968, s. 71). 

Metin And, Aziz Nesin’in, başka dillere çevrilerek ülke dışında eserleri sahnelenen 

isimlerin başında geldiğini söyledikten sonra (1983, s. 407), Biraz Gelir misiniz’i, 

“soyutlaştırılmış bir çevre ve insanlarla iş, sanat sevgisini, güzelliğini, ölmeden geride 

sesini, güzel yararlı şeyler bırakmak isteyen inançlı sanatçının ölüme bile meydan 

okuyuşunun övgüsü” ifadesiyle tarifler (1983, s. 568-569). And’ın bakış açısında da 

oyunun, “soyutluk” ve “evrensellik” şemsiyesi altına sokulduğu söylenebilir.75  

 

Aziz Nesin ise, kendi eserlerinden yola çıkarak tiyatroya, işlevsel-faydacı bir anlam 

yükler: “Biz seyirci olarak bir tiyatronun kapısından girerken, diyelim ‘A’ isek, çıkarken 

‘A’ artı ‘X’ (A+X) olmalıyız” (2016, s. 8). Yazarın bu cümlesinin, hemen bütün toplumcu 

edebî üretimleri kapsadığı ve Nesin’in böylece, “toplumculuğun formülasyonu”nu ortaya 

koyduğu belirtilebilir.76 Dolayısıyla bu metinler, diğer başka yaklaşımlara ek ve özellikle, 

okurla/seyirciyle kurduğu ya da kurması hedeflenen toplumcu iletişim ve etkileşim 

açısından değerlendirilmelidir. Tezin devamında, yayımlanma yılları dolayısıyla önce 

 
75 Oyunlara dair ortaya konan bu bakış, yazarın itiraz ettiği bir olgudur. Bu metinlerdeki oyun kişilerinin, 

onların isimlerinin ve olayların geçtiği mekânların, bilinen dünyadan farklı oluşu eserlerin, buradaki 

aktarımlarda görüldüğü üzere hem soyut hem de evrensel etiketiyle değerlendirilmesine yol açmıştır. 

Hâlbuki yazarın bu tercihi ne “kolayca uluslararası olmak istediğinden” (Nesin, 2016, s. 7) ne de gerçekdışı 

bir kurgusal dünya yaratmak arzusundan kaynaklanmaktadır. Tam tersi Nesin, söz konusu oyunları 

“gerçekçi” olarak niteler (2016, s. 8). 
76 Çünkü “toplumcu” özellik atfedilen her edebî üretim, alımlama işleminden önce “A” olan muhatabı 

(okuru/seyirciyi), alımlama gerçekleştikten sonra “X”le (yazarın, açık ya da örtük metne akseden 

ideolojisiyle/dünya görüşüyle/tasavvurlarıyla) donanmasını, yani “(A+X)”e dönüşmesini bekler ve bu, 

toplumcu nitelikli edebî üretimler bağlamında genel bir kural olarak belirlenebilir. 



122 

 

Biraz Gelir misiniz, sonrasında ise Bi’şey Yap Met, toplumculuğun genel kriterlerini 

içermesi ve örneklemesi ışığında, ayrıca devamında gerçekleştirilecek çözümlemelere 

zemin oluşturacak dikkatle incelenecektir.  

 

3.3.1.1. Toplumcu Bir Zemin-Metin Olarak Biraz Gelir misiniz 

Çalışmanın ilk örneklemi Biraz Gelir misiniz’de, başkişi Mateh’in toplumculuğun 

idealizmini, Effer, Şarey ve Cino’nun ise, toplumcu bakış açısının dışladığı “ben”cil oyun 

kişilerini temsil ettiği savunulacaktır. Devamında, Mateh’in üretmeyi amaçladığı supinin, 

toplumcu bir tiyatro oyununun prototipi biçiminde ele alınabileceği öne sürülecektir. 

Çünkü Mateh, hemen her ideolojinin kabul edebileceği “ideal-ideolojik sanatçı tipi”ninin 

temsilcisi olabilecek bir hüviyette kurulur. Oyunda, “ben”cilliğin yadsınması hatta 

dışlanması, toplumculuk kisvesi altına sokulabilecek her metnin neredeyse ortak bir 

özelliğidir. Bilinen dünyadaki hiçbir müzik aletine benzemeyen supi ise, bir sanat eseri 

olarak hiçbir ideolojinin kullanmaktan çekinmeyeceği “toplumcu bir tiyatro metni”ni 

işaret eder. Nihayetinde, burada dile getirilen tespitlerden hareketle, söz konusu oyunun 

tezde ele alınacak toplumcu tiyatro üretimleri için bir “okuma kılavuzu” niteliği taşıdığı 

iddia edilecektir 

 

Biraz Gelir misiniz’de, literatürde de vurgulandığı üzere, kişilerin 

davranışlarının/eylemlerinin, isimlerinin ve oyundaki bazı nesnelerin bilinenden farklı 

oluşundan dolayı, dış dünyadan bağımsız ve farklı, hatta “soyut” sıfatıyla nitelenebilecek 

bir dünya kurulduğu görülür. Oyunun başkişisinin adı Mateh’tir. Onun karısının adı Zani, 

oğullarının Şarey ve Misa, kızının ise Cino’dur. Misa ve Bornok, Mateh Usta’nın çırağıdır 

ve üçü birlikte hayatlarını supi denilen üflemeli bir çalgı yapmaya adamıştır. Supi, sadece 

iyi insanların sesini duyabildiği bir müzik aletidir. Mateh’in oyundaki temel amacı ve 

odağı, supiye herkesin duyabileceği bir perde yerleştirebilmek, böylece bu aleti 

dinleyenleri “iyi insan kılmak”tır. Şarey’in tek hedefi ise daha fazla kas yapmaktır. Cino, 

sürekli kendisiyle meşgul ve sık sık, gelecekte ne olmak istediğini değiştiren bir oyun 

kişisidir. Oyunda ölüm insanları, “biraz gelir misiniz” diyerek çağırır. Örnekleri 

artırılabilecek bütün bu unsurlar, metnin gerçek-dışı etiketiyle yorumlanışını haklı 

çıkaran bir çerçeve sunar.  

 



123 

 

Buna karşın, söz konusu içeriğin toplumculuk bağlamında önemli veriler sağladığı 

söylenmelidir. Mateh’in, çırakları Misa ve Bornok’la birlikte gerçekleştirmeye çalıştığı 

şey, daha iyi bir insan, insandan hareketle de daha iyi bir toplum inşa edebilmektir. 

Dolayısıyla onlar topluma dönük, hatta toplumcu bir kimliğe sahiptir ve metin boyunca 

okura olumlanarak takdim edilirler. Şarey ve Cino ise, bütün özellikleriyle kendilerine 

dönük, diğer deyişle bireyci oyun kişileridir ve “ben”lerinden başka hiçbir şeyi 

umursamayışlarıyla dikkat çekerler. Bu kategori içine, tek işi bir şeyler alıp satmak olan 

ve kapitalist-burjuva tipini temsil eden Effer’i de eklemek mümkündür. Bütün bu oyun 

kişilerinin metinde sunulma biçimlerinden hareketle, yazarın toplumcu tutumuna ve 

önerilerine dair yaklaşımlarda bulunmak olasıdır.  

 

3.3.1.1.1. Dört Başı Mamur Bir Toplumcu Sanatçı Prototipi: Mateh Usta 

Biraz Gelir misiniz, Mateh Usta ve çırağı Bornok’un diyaloguyla başlar. Mateh bu 

kısımda, işi ve çalışmayı yücelten cümleler sarf eder: “Bu yer yüzünde bir işin olacak 

Bornok, ama ne iş olursa… (…). Parmağını oynatacaksın, anladın mı? (…). Ama sen 

parmağını oynatınca, ‘Amma parmak oynatıyor’ diyecekler.” (Nesin, 2016, s. 13). 

Devamında Mateh’in, supi adlı üflemeli müzik aletine yeni bir perde eklemeye çalıştığı 

anlaşılır. O, kendisini adadığı bu işi, hakkıyla yerine getiremeyeceğine ve istediğini 

başaramayacağına dair ciddi bir endişe duymaktadır: “Ne zaman yapacağım? Sahi yapar 

mıyım? Doğru söyle Bornok, yapabilir miyim?” (2016, s. 14).  

 

Zani’nin gelişi ve onun kocasına tepkisi, Mateh’in işten başka her şeyi dışlayan ve hayatı 

yadsıyan idealistliğini gözler önüne serer: “Bıktım artık, bıktım bu seslerden? Otuz yıldır 

hep bu… Hiç bitmeyecek mi? Şimdi de bir perdedir tutturdun…”. Mateh, karısının bu 

serzenişlerine sağduyuyla yaklaşır: “Ama Zani… Zanicim… Bigün öleceğiz… Öldüğüm 

zaman, düşünsene… Benim sesim yaşayacak. (…). İşte bu, Mateh Ustanın yaptığı supi 

diyecekler. (…). Ben yokum, sesim var. Ölmüşüm, ama sesim yaşıyor”. Karısının, onun 

bu cümlelerine cevabı anlamlıdır: “Ölünce öyle mi? Sen hiç yaşamadın ki… Hiç 

yaşamadın” (2016, s. 16).  Oyunun henüz başında süregelen bu konuşmalar, metnin genel 

çerçevesini, odağını, yücelttiği değer ve kavramları, aynı zamanda Mateh’in kişiliğini, 

hayata bakışını, şahsi bir iş gibi gözükse de son tahlilde, duyabilenleri iyi insana 

dönüştürecek bir alet için “ben”ini ve ailesini hiçe saydığını, yani sorumlu ve toplumcu 



124 

 

bir sanatçı oluşunu göstermesi açısından önemlidir. Nitekim Mateh’e göre, “[b]ütün iyi 

insanlar supiyi sever. (…). Supiyi sevenler iyi insan olur” (2016, s. 20).  

 

Eserin bu kısmında ayrıca, toplumun iyiliği için çalışmanın ve neticede büyük bir iş 

ortaya koyabilmenin, ölümü yenmenin yegâne yolu olarak sunulması söz konusudur. 

Burada “büyük bir iş”e dair kriterin, topluma sunacağı faydanın derecesiyle koşut oluşu 

özellikle dikkat çeker. Mateh bu bağlamda, karısının kendisini yaşamamakla ithamına 

karşılık, asıl supiler olmazsa yaşamayacağını dile getirir (2016, s. 16). O, karısının 

gözünde ihmalkâr bir koca mesabesinde bulunsa da metnin genelinde Mateh’in idealist 

bir sanatçı biçiminde kurgulandığı, en azından yazarın niyetinin, Mateh özelinde, söz 

konusu sanatçı tipinin bir örneğini kurmak ve göstermek olduğu öne sürülebilir. Çünkü o 

ne kendisi ne de ailesi için değil, herkes için yaşamaktadır (2016, s. 45). Dolayısıyla 

burada, toplumu ileriye taşıyacak, ona yön verecek ve onu iyi kılacak insanların (metinde 

sanatçıların), bütün şahsiliklerinden/bireyselliklerinden ve menfaatperestlikten sıyrılarak 

çalışması, yalnız bunun için uğraşması ve üretmesi gerektiği düşüncesi ortaya konur. Bu 

adanmışlığın birçok bedeli söz konusudur. Büyük sanatçı, bütün bu bedelleri 

göğüsleyebilecek sabrı ve metaneti gösterebilmelidir.  

 

Mateh Usta ve ailesinin geçim sıkıntısı çektiği vurgusu, oyunun birçok yerinde öne alınır. 

Onların maddi sorunlarla boğuşması, söz konusu idealizmin olumsuz çıktılarından biridir. 

Misa’nın supi satmak için sokak sokak dolaştığına dair veriden hareketle, evin temel ve 

muhtemelen tek gelir kaynağının, Misa’nın sattığı supiler olduğu anlaşılır. Mateh, 

işportayı supiyle doldurduktan sonra Misa’ya verir. O da dışarıda satış yapmaya çalışır: 

“Supilerim var… İyi supiler. Yirmi beş kuruşa supi…” (2016, s. 19). Sonrasında ise, 

“Misa elinde boş işportayla girer. Paraları babasına verir. Misa, işportayı karyolanın altına 

koyarken Mateh paraları sayar” (2016, s. 24). Buna karşılık Mateh’in asıl derdinin ve 

hassasiyetinin maddiyat olmadığı belirtilebilir. Nitekim Misa, babasının supilerini çok 

başarılı bulan ama parası olmayan bir müşterinin sözlerini aktarınca Mateh, oğlunun ona 

supiyi ücretsiz vermesini keyifle karşılar (2016, s. 25). Mateh böylece, ürettiği eser 

bağlamında değerinin bilinmesini ve toplum tarafından anlaşılmayı, maddi kaygı ve 

çıkara tercih eder. Onun bu özelliği, metnin ikinci bölümünde iyice açığa çıkacak ve 

kararlarını doğrudan etkileyecektir. 

 



125 

 

Mateh’in söz konusu tutumu, Effer’le görüşmesinde daha da belirginleşir. Effer, hemen 

her yönüyle kapitalist-burjuva sınıfı temsil eden bir oyun kişisidir. Mateh’in evine 

arabayla gelir. Zani, kendi muhitlerine daha önce hiç araba gelmediğini söyleyerek bir 

anlamda, kendi maddi durumlarını da ortaya koyar (2016, s. 25). Onlar, ekonomik açıdan 

alt-sınıfa mensupturlar. Effer’in işi “alıp satmak”tır (2016, s. 26): “Kutu alırım beş kuruşa. 

Sonra onları on kuruşa satarım. Sattığım kutuları on beş kuruşa geri alırım, elli kuruşa 

satarım…” (2016, s. 27). Onun, Mateh’in evine geliş sebebi supi almaktır. Mateh’e, 

supiler için ne kadar istediğini sorar. Devamında, her bir tanesi için yüz lira teklif eder 

(2016, s. 30). Onun bu teklifini bütün aile, önce büyük bir şaşkınlıkla, sonrasında ise 

mutlulukla karşılar. Hemen hepsi, bütün supileri Effer’in önüne yığmak için âdeta yarışa 

tutuşur (2016, s. 31). Mateh, supileri, Effer’in yeni yaptırdığı evin bahçe duvarına, 

parmaklık yerine koymak için alacağını öğrenince “kucağındaki supileri birden yere 

bırakır” ve büyük bir öfkeyle onu evinden kovar: “Bay Effer, hemen gidin evimden… 

Hemen! (Daha sert.) Çıkın buradan diyorum” (2016, s. 33). Görüldüğü üzere Mateh, 

Effer’in supileri, yapılma amacının dışında, başka bir niyetle kullanacağını anladığında 

bu alışverişten kazanacağı parayı elinin tersiyle iterek, diğer tabirle para karşısında 

eğilmeyip dik durarak ideallerinden ödün vermez.  

 

Oyunun ilerleyen bölümlerinde, supinin çıkardığı sesi duyamadığı için bu müzik aletine 

âdeta düşmanlık beslemeye başlayan Effer, eğer onları kendisine satmazsa Mateh’i 

öldürmekle tehdit eder. Mateh, bu tehdit karşısında bile idealinden vazgeçmez: 

“Supilerimin sesini duymayanlara onları kendi elimle vermektense, ölmek çok daha iyi… 

Haydi Effer, çabuk ol! Benim korkum ölmekten değildi, supi yapamamaktandı” (2016, s. 

78). Söz konusu diyalogların, Mateh’in ilkeli duruşunu, asıl derdinin ve gayesinin, 

öncelikle sanatının değerinin bilinmesi oluşunu, son tahlilde maddi çıkarı için değil 

idealleri uğruna yaşama ve bu uğurda ölümü dahi göze alma kararlılığını belirgin kıldığı 

söylenebilir.  

 

Mateh’in metnin büyük bir bölümünde otoriter, sert, tavizsiz bir usta-baba (yani iktidar) 

duruşu sergilemesi, idealizminin gereklerinden biridir. Onun, aynı zamanda çırağı da olan 

oğlu Misa, babasının yanında çalıştıktan sonra, hava kararana değin yaptıkları supileri 

satmakla uğraşır. Zani, küçük oğlunun nerede olduğunu soran Mateh’e, bir anne 

hassasiyetiyle şu cevabı verir: “Akşama kadar senin supilerini satmaya çalışıyor. 



126 

 

Geceleyin de çalıştırıyorsun. Yorgun. Uyusun biraz” (2016, s. 18). Disiplini ve otoriteyi, 

başarının temel şartlarından biri sayan Mateh, karısının bu merhametini yadırgar: 

“İçinizde supiyi seven bir o var. Onu da boyuna uyutun. Misa büyük supici olacak. Supici 

Misa usta…” (2016, s. 18). Mateh devamında, bir usta ve baba olarak oğluna sert 

davranışına dair Zani’nin sitemini, şu cümlelerle meşrulaştırır: “Sert davranıyorum, evet. 

Onu çok seviyorum da ondan. Ama o da supiyi çok seviyor. Misa iyi bir supici olacak” 

(2016, s. 20).77  

 

Onun, Bornok’a karşı muamelesi de benzer şekildedir. Çırağının yaptığı bir hatayı, 

acımasız bir dille yüzüne vurur: “Aptal! Gözünü aç, boyayı taşırıyorsun” (2016, s. 18). 

Mateh, burada altı çizilen tutumuyla, Zani’nin merhametli tavrının karşısında 

konumlanarak disiplinci-sert bir otoriter usta-baba profili çizer ve böylece çırakları 

Bornok ve Misa’nın iyi bir supi ustası olabilmelerini sağlamayı hedefler. Foucault’nun 

terminolojisiyle söylenirse (Foucault, 2014) Mateh’in, görünür kıldığı iktidar pratiği 

aracılığıyla çıraklarını, kendi kabulleri lehine birer özneye dönüştürmeye çalıştığı öne 

sürülebilir. Söz konusu özneliği reddederek Mateh’in iktidar alanının ve söyleminin 

dışında konumlananlar ise, kelimenin tam anlamıyla ötekileştirilir. 

  

3.3.1.1.2. Toplumculuğun Sularında “Ben”cilliğin Boğulması: Şarey, Cino ve Effer 

Biraz Gelir misiniz’de bireyci tutumlarıyla, diğer deyişle “ben”leriyle öne çıkan oyun 

kişileri olumsuzlanır. Bu durum, ideolojik bağlama yerleştirildiğinde “ben”cilliğin 

yargılandığı bir dünya görüşünün tezahürü biçiminde değerlendirilebilir. Buradaki 

durumun, toplumculuk şemsiyesi altına sokularak bu tezin örneklemini oluşturan 

oyunların çoğu için geçerli olduğu özellikle söylenmelidir. Yazar tarafından metne 

yansıtılan ve metin aracılığıyla okura doğrudan ya da dolaylı iletilen, daha doğrusu 

iletilmesi hedeflenen ideoloji ne olursa olsun, çalışmada ele alınan birçok tiyatro eserinde 

bireyciliğin olumsuzlanarak mahkûm edildiği, toplum için var olmanın ve kişisel 

menfaatler yadsınarak toplumu ihya ve inşa etme gayretinin, diğer tabirle toplumcu tutum 

ve davranışların yüceltildiği görülür. Nitekim, Sevda Şener de “Cumhuriyet Dönemi 

tiyatro edebiyatında kişinin topluma karşı sorumlu olduğu düşüncesi[nin] sık sık” yer 

 
77 Mateh’in, Misa ve Bornok’a sarf ettiği şu sözler, onun bu tutumunu tam anlamıyla örnekler: “Pis 

tembeller!... Yazık size verdiğim emeklere, yazık…. Sizin de adam olacağınız yok. Siz ha? Siz mi supi 

ustası olacaksınız? Sen git, ağabeyin gibi pazunu şişir. Ya sen pis kambur? Kambur olmasaydın supiyle 

uğraşmazdın ya…” (2016, s. 39) 



127 

 

aldığını bildirir. Şener devamında, söz konusu “sorumluluğun niteliği[nin] günün 

koşullarına, yazarın dünya görüşüne toplum anlayışına” bağlılığını vurgulayarak (1971, 

s. 183) yukarıdaki iddiayı destekleyen bir tespit ortaya koyar.  

 

Söz konusu yönleriyle oyunda görünür kılınanlar, Mateh’in büyük oğlu Şarey, kızı Cino 

ve “al-satçı” (aynı zamanda tüccar olarak da tanımlanabilecek) Effer’dir. Şarey ve Cino, 

Misa’dan farklı olarak babalarının karşısında yer alır. Onların “yaramazlığı”, henüz 

metnin başında, supinin sesini duyamayışlarıyla okura/seyirciye sezdirilir. Mesela Şarey, 

babasına sarf ettiği şu cümlelerle, onu ve yaptığı işi bir türlü kavrayamadığını dile getirir: 

“Herkes de senin gibi supiyle uğraşsın istiyorsun. İş sanki… Sup, supi… Ne işe yarar, 

anlamam” (2016, s. 17). Effer’in de dâhil olduğu grup böylece, iyi insan kümesine 

sokulmayarak Mateh’in temsil ettiği olumlu değerlerin dışında konumlanır. Onlar, 

Mateh’in Effer için dile getirdiği üzere, supinin sesini “hiç” duyamadıkları için, “her 

kötülüğü” yapabilecek potansiyeldedirler (2016, s. 71).  

 

Şarey, oyun evrenine girdiği andan itibaren sadece kendisiyle meşgul olur. Onun 

neredeyse tek derdi vücudu, kasları ve pazılarıdır: “Oooo… Baba, bugün çok iyi, çok 

iyi… Dokuz milim şişmiş pazum. (Göğsünü şişirir.) Şu göğse bak baba. Nasıl? Tam üçgen 

değil mi? Belim de iki santim incelmiş” (2016, s. 17). Mateh, oğlunun bu cümlelerini 

dikkate almaz. O konuşurken karısına, küçük oğlu Misa’yı sorar. Şarey’e ise 

küçümseyerek yaklaşır: “Önceleri umudum bundaydı ama boş çıktı. Pazusu dokuz santim 

şişmiş” (2016, s. 18). Mateh’in Şarey’i âdeta yok sayması, oğlunun kendi iktidarı lehine 

özneliği reddetmesiyle ilişkilendirilebilir. Böylece Şarey, babasının ideal dünyasının 

ötekisine dönüşür.  

 

Baba-oğul arasındaki çatışma, iki yönlü işlemesiyle de dikkat çeker. Mateh çıkar çıkmaz 

Şarey, onun hakkındaki küçümseyici düşüncelerini dillendirir: “Hah hah hah… Aman 

supinin perdesi… Babam deli be anne… Valla deli babam… Şeytan diyor, devir şunların 

hepsini… Hah hah hah… (…). Vallahi deli… Değil mi anne, deli değil mi?” (2016, s. 

20). Burada Şarey’in, Mateh’i “deli” yaftasıyla niteleyerek babasının iktidarını reddettiği 

ve onu ciddiye almayarak kendi zihniyetinin ötekisi kıldığı iddia edilebilir. Ama metnin 

geneli dikkate alındığında yazar nezdinde asıl yargılanan ve dışlananın Şarey ve onun 

temsil ettiği değerler olduğu ayrıca belirtilmelidir. Nitekim annesi Zani, -her ne kadar 



128 

 

oğlunun sözlerine katılsa da- onu ikaz eder: “Baban senin” (2016, s. 20). Şarey’e, 

buradaki uyarıyla toplumsal rolünün sınırları hatırlatılır. O böylece, kendi düşüncesinin, 

(burada babaya saygısızlığın) toplumsal açıdan yadırgatıcılığına bir engel gibi takılır ve 

adım atabileceği meşru bir zemin bulamaz. Sonuçta onun bireyciliği, çocuk oluşunun 

gölgesinde kalır. Aynı zamanda sosyal normların duvarına çarpar. Buradan hareketle, 

oyunun anlatma zamanı (yani 1950’ler) kapsamında, toplumsal zihniyet içinde nüveleri 

görülmeye başlayan bireyciliğin, henüz çocukluk evresinde bulunduğu varsayımı, yazarın 

bilerek ya da bilmeyerek imlediği ve metnin satır aralarına iliştirdiği bir düşünce olarak 

öne sürülebilir.  

 

Yukarıdaki yorumu destekleyecek bir diğer çocuk oyun kişisi, bireyciliğiyle öne çıkan 

Cino’dur. Onun da çoğu cümlesinin zamiri “ben”dir ve abisi gibi, vücuduyla fazla 

ilgilidir. Şarey’in nazarında Cino sürekli, elinde ayna, “kaşını al[ıp] dudağını 

boya[maktadır]” (2016, s. 21). O ayrıca, hep gelecekte ne olmak istediğini düşünür ve sık 

sık fikir değiştirir. Anlatı zamanı içinde, öncelikle terzi olmak ister, devamında fikrini 

değiştirip “para, ün, her şey” için artist olmaya karar verir (2016, s. 21). Effer’i görüp 

tanıdıktan sonra, önceki kararlarından vazgeçip “anne” olmak arzusunu dile getirir (2016, 

s. 31). Babası ona göre de hem “düdükler, odunlar, kavallar” yaptığı için (çünkü o da 

supilerin sesini duyamamaktadır) hem de Effer’e gösterdiği tepkiden dolayı “deli”dir 

(2016, s. 21, 32). Sayısı artırılabilecek bu örnekler, Cino’nun Şarey’le benzerliğini ve 

onunla koşut bir şekilde, Mateh’in (dolayısıyla metnin) “ideal dünyası”nın dışında 

konumlanışını gün yüzüne çıkarır.  

 

Effer ise, yaşça erişkin bir oyun kişisidir ve daha önce belirtildiği gibi, kapitalist-burjuva 

tipinin bir temsilcisidir. Sadece bu yönüyle bile, Mateh’in karşısında yer aldığı 

söylenebilir. Bu ikisinin daha ilk karşılaşmalarında söz konusu zıtlık ortaya konur. 

Effer’in işi “alıp” satmakken Mateh “yapıp” satmaktadır (2016, s. 26). Mateh bu 

bağlamda, yaşama üreterek katkı sunarken Effer’in temel niteliği, yalnızca tüketimi 

beslemek ve kışkırtmaktır. Dolayısıyla o, tüketim odaklı bir toplum yapısının önemli bir 

parçası olarak işler. Hiçbir değer üretmediği gibi, üretilen değerin de içini boşaltır, onu 

kendisi için bir tüketim nesnesine, yani metaya dönüştürür. Nitekim Effer’in, Mateh’in 

bin bir emekle yarattığı supilerini, yeni yaptırdığı evinin duvarları için süslü ve renkli bir 

parmaklığa dönüştürme niyeti, yani onları adi bir nesne kılma düşüncesi, onun nitelikli 



129 

 

sanata yabancılığını imlediği gibi, her şeyi kişisel bir eşya/meta mesabesine indirgeyen 

kapitalist zihniyetini de yansıtır. Mateh, Effer’in bir türlü sesini işitemediği supileri ona 

satmadıkça Effer’in onları alma iştahı iyice kabarır, paranın gücüne dayanarak onları elde 

etmek için yüklü bir meblağı gözden çıkarır. Onun bu ısrarının arka planında, temsil ettiği 

zihniyet bağlamında, “paranın satın alamayacağı bir şey yoktur” düsturunun bulunduğu 

öne sürülebilir. Buradan bakıldığında Mateh’in, fazlasıyla paraya ihtiyacı olduğu hâlde 

Effer’e direnişi, sorumlu ve duyarlı bir sanatçının, içinde yaşadığı, daha doğrusu yaşamak 

zorunda kaldığı çağının kapitalist baskısına bir başkaldırı şeklinde yorumlanabilir. Diğer 

deyişle Mateh, egemen ideolojinin iktidarına karşı durarak mevcut sistemin öznesi olmayı 

reddeden bir oyun kişisi olarak öne çıkarken Effer, bu sistemin bir elemanı, söz konusu 

iktidarın ise bir öznesidir.   

 

Peki Şarey, Cino ve Effer hangi söylemler ve tekniklerle okura/seyirciye olumsuzlanarak 

sunulur? Yukarıda birkaç kere tekrarlandığı üzere, bu oyun kişilerinin ortak özelliği, 

Mateh’in ideal dünyasının dışında konum alışlarıdır. Üçü de supinin sesini 

duymamaktadır. Dolayısıyla onlar iyi insan kategorisine dâhil değildirler ve her türlü 

kötülüğe yatkındırlar. Bu söylem, oyunun bazı bölümlerinde somutlanır. Örneğin Şarey 

ve Cino, babalarının arkasından atıp tuttukları hâlde Effer’in, onun yaptığı supileri, tanesi 

yüz liradan almak istemesiyle anında değişirler. Cino, babasını en çok destekleyenin 

kendisi olduğunu söyler. Şarey de her zaman babasının yanında yer aldığını dile getirir. 

Babasını övdüğü cümlesinin sonunda ise, bu “yeni” tutumunun gerekçesini, supilere 

biçilen maddi değerin büyüklüğünü “[y]üz lira ne demek?” tepkisiyle gösterir (2016, s. 

31). Böylece onların maddiyata verdikleri değer ortaya konduğu gibi, iki yüzlülükleri de 

görünür kılınır. Mateh’in, bu iki çocuğun gözündeki saygınlığı, babalığından kaynaklı 

değil, maddi açıdan onlara sunduğu katkı ve refaha endekslidir. Bu yüzden ikisi de Effer’e 

hemen her yönden hayranlık duyar. Mesela onlar, ilk başta yadırgasalar da Effer’in çok 

para kazandığını öğrenince yaptığı işi sorgulamaksızın güzel bulurlar (2016, s. 27). Onun 

supiler için teklif ettiği miktarı duyar duymaz Şarey, Effer’i kendi kriterince göklere 

çıkarır: “Sizin pazunuz iki metre bile vardır Bay Effer” (2016, s. 31). Burada o, fiziksel 

gücün göstergesi pazı ile paranın verdiği güç arasında koşutluk kurar. Cino’ya göre 

Effer’in zenginliği, onun her istediğini yapabilmesi için yeterli şarttır: “Adam zengin… 

Ne isterse yapar” (2016, s. 32).  

 



130 

 

Buna karşın, Mateh’in çırakları Bornok ve Misa, Şarey ve Cino’nun tutumunun tam 

tersini sergileyerek Effer’in işini beğenmezler (2016, s. 27). Onlar, her çatışmada ve tercih 

anında, ustalarının “ideal dünya”sına yerleşerek onun temsil ettiği değerlerin yanında saf 

tutarlar. Nitekim oyunun sonunda, Mateh’in mirasını, onun nihayet “usta” sıfatını layık 

gördüğü bu iki oyun kişisi devralacaktır (2016, s. 88). Böylece Bornok ve Misa’nın 

Mateh’in iktidarının; Şarey ve Cino’nun ise Effer’in iktidarının (aynı zamanda 

ideolojisinin) özneleri olduğu düşüncesi dile getirilebilir.  

 

İkinci gruptakilerin kötülüklerinin sınır tanımazlığı, Effer’in, supileri kendisine bir türlü 

satmadığı için Mateh’e silah doğrulttuğu kısımda (2016, s. 76), tam anlamıyla somutlanır 

(hatta doruğa ulaşır). Effer’in bu davranışı, onun zihniyet dairesine ait olan Cino ve 

Şarey’in kötülük potansiyelini işaret etmesi açısından işlevseldir. Böylece iki birbirine zıt 

dünya görüşünün sergilenerek çarpıştırıldığı Biraz Gelir misiniz’de, Mateh ve 

değerlerinin yüceltildiği; Effer’inkilerin ise olumsuzlanarak âdeta dışlandığı olgusu bir 

kere daha vurgulanır. Mateh, “biraz gelir misiniz?” çağrısının peşinden gittikten sonra, 

oyunun sonunda kurtarıcılar olarak Misa ve Bornok işaret edilir. Ustalarının yarım 

bıraktığını, yani bütün insanların duyabileceği ve herkesi iyi kılacak olan yeni perdenin 

supiye eklenmesi işini onlar başaracaktır: “Perdeyi siz yerine koyacaksınız Misa Usta, siz 

Bornok Usta… Kendinizden bir şey çalmadan. Hem de Efferlere yenilmeden” (2016, s. 

95). Cino ve Şarey’in “ben”cil varlıkları, sözlerinin ve sorularının karşılık bulmamasıyla, 

boşlukta yankılanan bir ses gibi gittikçe azalır ve yok olur: “Şarey: Benim pazularım ne 

olacak?/ Cino: Kimse benim en son kararımı bilmiyor” (2016, s. 95). Mateh’in gidişiyle, 

“dışardaki ışık, gün doğumu pembesine döner” ve oyun biter (2016, s. 95). Böylece, onun 

temsil ettiği değerlerin ve ideallerin aydınlığını yayacak güneşin doğmak üzere olduğu 

sezdirilir.78 Bu iyimser gelecek tahayyülünün makbul özneleri, diğer deyişle ideal-

ideolojik kişileri Misa ve Bornok, dışlananları/ötekileri ise Şarey ve Cino olacaktır. Yani, 

Mateh’lerin toplumcu sularında Effer’ler boğulacaktır.  

 

 

 

 
78 Uğur Akıncı’ya göre bu betimleme, “toplumsal sorumluluk sahibi aydın sanatçının uğraşının boşa 

gitmediğine, onun gelecekte de yaşayacağına ilişkin umutlu bir” yaklaşımı yansıtır (2003, s. 82). Akıncı’nın 

yorumunun da buradaki tasvirin “iyimser bir gelecek tahayyülü”nü imlediği doğrultusunda şekillendiği 

söylenebilir. 



131 

 

3.3.1.1.3. Bir Sanat Eseri ve Topluma Ulaşmanın Yegâne Aracı: Supi 

Mateh’in bir sanatçı, supinin ise bir sanat eseri oluşu, metinde dikkat çeken 

hususlardandır. Bu varsayımı güçlendiren önemli bir veri, Mateh’in her şeyden 

vazgeçtikten sonra supilerini Effer’e vermeyi kabul ettiği bölümde ortaya konur. Mateh 

umarsızca, Effer’e istediği supiyi alabileceğini söyler. Misa ve Bornok buna izin vermez. 

Çünkü bu eserler, yapıldıktan sonra Mateh’in sahipliğinden çıkmış ve “herkesin” 

olmuştur (2016, s. 85). Bu durum, her türdeki sanat üretimini kapsayacak mahiyettedir. 

Bu şekildeki yaratımların hepsi, sanatçının elinden çıkar çıkmaz artık muhatabın 

tasarrufuna geçer, ona ait olur. Supinin de benzer bir nitelikle öne alınması, onun bir sanat 

eseri gibi değerlendirilebilmesine olanak sağlar.  

 

Söz konusu oyun kişisinin hayatını adadığı bu uğraşı/sanatı, onun toplumla kurmaya 

çalıştığı ilişkinin de anahtar unsurudur. Bilinen dünyadaki hiçbir müzik aletine 

benzemeyen supiyi, yukarıda birkaç kere dile getirildiği üzere, sadece iyiler 

duyabilmektedir. Hatta o zamana kadar öyle değilse bile, onu işitebildikten sonra herkes, 

birer iyi insana dönüşmektedir.79 Mateh’in, sorumlu bir sanatçı olarak anlatı zamanı 

içindeki tek amacı, supi ile muhatabı arasındaki bu engeli kaldırarak herkesin 

duyabileceği ve dolayısıyla herkesi iyi kılabilecek supiyi üretebilmektir. Bu durum, Aziz 

Nesin’in tiyatrodan beklentileriyle uyumlu bir içeriği işaret eder. Nasıl ki tiyatroya giden 

bir seyirci, salondan çıktıktan sonra “A+X” olmalıysa, supiyi dinleyen bir muhatap da 

sonunda “A+X”e dönüşebilmelidir. Bu tespit, supi ile tiyatro (daha doğrusu toplumcu 

tiyatro) arasında koşutluk kurabilme imkânı sağlar. 

 

Oyunun ilk iki tablosunun geçtiği mekân, Mateh’in supilerini satabildiği, yani toplum 

nezdinde karşılık bulabildiği bir yerdir. Aile bu sayede geçimini iyi-kötü sağlayabildiği 

gibi, yaptığı supilerin başkalarınca işitilerek beğenilmesi, Mateh’i tatmin ve motive eder. 

Söz konusu muhitte Misa, bazı günler işportasına doldurduğu bütün supileri 

 
79 Mateh, anlatı evreninin ayırt edici özelliklerinden biri olan bu olgu için, sadece karısı Zani’ye istisna 

uygular. Zani ona göre, supiyi duyamadığı hâlde “iyi” olan tek insandır (2016, s. 17). Mateh’in bu 

düşüncesini, karısıyla arasındaki duygusal bağ ile ilişkilendirmek olasıdır. Zani’nin, onun şahsi hayatı 

içindeki yeri o kadar büyüktür ki, o, “biraz gelir misiniz” çağırısına uyarak oyun dünyasından ayrıldıktan, 

diğer tabirle öldükten sonra Mateh, artık tutunacak bir dalı kalmadığı için tam anlamıyla boşluğa düşer ve 

ideallerini bir kenara bırakarak ölümü beklemeye başlar (2016, s. 79-82). Çünkü Mateh, karısına bizzat, 

eğer o olmasaydı bu kadar çalışamayacağını, hatta hiç çalışamayacağını söyler (2016, s. 73). Nitekim öyle 

de olur. Ayrıca metin boyunca Zani’nin, kocasından ziyade Effer’in zihniyet dairesine aitliğini işaret eden 

bir duruş ortaya koyduğu söylenebilir.  



132 

 

bitirebilmektedir (2016, s. 24). Böylece, oyunun ilk iki tablosunda, sanatçının halkla 

sağlıklı bir iletişim kurabildiği ve bu etkileşimin sanatçıyı kışkırtarak onun daha iyi bir 

eser ortaya koyma arzusunu kamçıladığı belirtilebilir.  

 

Buna karşın Mateh’in sınır tanımaz ve dur durak bilmez üretme iştahı, bu oyun kişisinin 

mevcutla yetinmesini engeller. Zani’nin, çocukları Cino ve Şarey’e söylediği gibi o, bir 

işi başardığında, hemen yeni bir hedefe yönelir: “Sonra başka bir şey çıkardı, ikinci 

halka… Şimdi de perde, perde… Biter mi sanıyorsunuz?” (2016, s. 22). Zani’nin dile 

getirdiği, Mateh’in ise âdeta mustarip olduğu yaratıcılık dürtüsü (dürtü yerine lanet 

demek de uygun düşer), onun yaptığı işle asla yetinmemesine neden olur. O ayrıca, 

ideallerini gerçekleştirmek için zamanın kendisine yetmeyeceğinden endişe duyar. Aile 

böylece, Misa’nın ifadesiyle, “[g]ünlerin daha uzun, haftaların daha uzun, ayların, yılların 

daha uzun olduğu bir yere” gitmeye karar verir (2016, s. 44). Çünkü Mateh, koca ve baba 

sıfatlarıyla değil, yaptığı işle anılacağını, yaptığı işi başarabildiği nispette ölümü 

yenebileceğini düşünmektedir: “Gitmek zorundayım. Ben ölmek istemiyorum. (…). 

Supimin perdesini tam yerine koyup, istediğim sesi dinleteceğim size… Nasıl yırtmalı bu 

zamanı?” (2016, s. 45). Oyun devamında, üçüncü tablodan itibaren, Mateh’in “zamanı 

yırtmayı” tasavvur ettiği “o yerde” geçecektir (2016, s. 48). 

 

Taşınılan mekânın öncekinden en büyük farklarından biri, supinin toplum nezdinde hiçbir 

karşılık bulmayışıdır. Ailenin yeni komşuları Pinay ve Aşi, onlara hoş geldin ziyaretinde 

bulunduğu sırada supilerle karşılaşırlar ve daha önce hiç görmedikleri bu müzik aletini 

fazlasıyla yadırgarlar. Aşi, ilk başta onu düdük zanneder. Pinay ise kaval sanır. Bu 

diyalog, ilgili kısımda “zurna”, “flüt” gibi üflemeli müzik aletlerinin adının anılmasıyla 

devam eder. Onlar bir de supinin ismini bir türlü doğru söyleyemezler. Bornok ve 

Misa’nın açıklamalarına rağmen, alete yabancılıklarını imleyen “sapi”, “pusi”, “sopi” 

telaffuzlarında ısrar ederler (2016, s. 49).  

 

Pinay, diyalogun devamında Mateh’i, “pasilerini” taşındıkları yeni muhitte satamayacağı 

konusunda uyarır (2016, s. 50). Nitekim Misa, bu yere geldiklerinden beri tek bir supi 

satamaz (2016, s. 63). Çünkü buradaki kimse supilerin sesini duyamamaktadır. Bu 

bağlamda Misa, Bornok’a, başından geçen bir olayı aktarır: “Yalnız geçende biri geldi. 

‘Nedir bunlar?’ dedi. Ben de ‘bunlardan dünyanın en güzel sesleri çıkar’ dedim. Adam 



133 

 

azkaldı alacaktı. ‘Çal bakayım’ dedi. Çaldım. ‘Bundan ses çıkmıyor’ dedi. Daha hızlı 

çaldım, yine duymadı”. Sonrasında Misa, adamın dolandırıcı diye bağırarak polis 

çağırdığını bildirir (2016, s. 63-64). Buradaki veriler, Mateh’in yaratımlarının, halk 

nezdinde karşılık bulmaz hâle geldiğini ortaya koyar. O artık, topluma yabancı bir sanatçı 

kimliğine bürünür. Ayrıca, onun ölümden kaçmak ve zamanını uzatmak niyetiyle 

taşındığı bu mekân, aksi gibi, ölümle doğrudan yüzleştiği yer olur. Mateh ve ailesi “biraz 

gelir misiniz” çağırısıyla ilk kez yeni muhitte karşılaşır (2016, s. 55). Bu andan itibaren 

“Çağıran Ses”, Mateh’in peşini bırakmayacaktır. 

 

Mateh’in toplum tarafından anlaşılmak ve beğenilmek kaygısı taşıyan ve sanat eserlerini 

(yani supileri) toplumun iyiliği, iyileşmesi ve aydınlanması amacıyla üreten bir sanatkâr 

şeklinde kurulması, daha doğrusu yorumlanması, yukarıdaki verilerden de hareketle, 

supiyi bir tiyatro metni olarak okumayı nasıl mümkün kılar? Supi, zaten oyunun başından 

itibaren, belli bir kitleye hitap eden ve onda karşılık bulan bir müzik aleti (buradaki 

bağlama göre bir sanat eseri) biçiminde sunulur. Bu aletin üretimine dair gelişen gelenek 

içinde Mateh’in birçok ustası vardır. Supi söz konusu olduğunda adı anılan hemen her 

usta (daha doğrusu sanatçı), bu alete yeni bir vasıf kazandırma başarısı göstermiştir. 

Örneğin Naker, supide “dördüncü deliği açan” ilk ustadır (2016, s. 40). Supiye ilk perdeyi 

koyan ustanın adı Gareci’dir (2016, s. 40). Mateh, onların bıraktığı yerden devam ederek 

her deliğinden yedi ses çıkan supiyi üretebilmiştir (2016, s. 58). Anlatı zamanı içindeki 

temel amacı ise sadece iyilerin değil, herkesin duyabileceği supiyi yaratabilmektir.  

 

Sadece belli bir kesimde talep ve ilgi gören çalgı aletinin lezzetli ve faydalı sesini, 

herkesin duyabileceği bir niteliğe bürüme, diğer deyişle tüm topluma yayma çabası ne 

anlama gelir? Tam bu noktada, Haldun Taner’in, Günün Adamı oyununun uğradığı 

sansüre dair aktardığı anısına başvurulabilir. Buradaki içeriğin, supiyi toplumcu bir 

tiyatro eseri mesabesinde değerlendirme düşüncesini desteklediği ileri sürülecektir.  

 

Haldun Taner, Günün Adamı’nın maruz kaldığı politik kısıtlamayı, Koyma Akıl Oyma Akıl 

kitabının içindeki “Sansür Üzerine Anılar” başlığı altında dile getirir. Yazarın 1949 

yılında kaleme aldığı eser, Şehir Tiyatrosu repertuvarına alınıp rolleri dağıtıldıktan sonra 

tam provalara başlanacakken “Vali ve Belediye Reisinin bir emriyle” sahneden indirilir 

(1985, s. 16). Aynı zamanda profesör unvanına sahip olan vali, o dönemde asistan olan 



134 

 

Taner’i yanına çağırtır ve onunla söz konusu oyun hakkında konuşur. Bu sohbette, 

kendisinin oyunu okuyup “şahsen” beğendiğini, ama Taner’in bu oyunla, topluma henüz 

yeni yeni alıştırılmaya çalışılan demokrasiyi yıpratarak “onun kulis arkasını, kirli 

çamaşırlarını” teşhir ettiğini söyler. Devamında Taner, ikisinin bir türlü anlaşamadığını 

ve hiçbir gücün, bu oyunu bastırmak ve başka tiyatrolarda oynatmak konusunda kendisini 

engelleyemeyeceğini bildirdiğini aktarır. Profesör Vali bunun üzerine, eserini kitap olarak 

“elbette” bastırılabileceğini ifade eder. Taner’in “Ha bastırıp açıklamışım ha oynatıp 

açıklamışım ne farkı var” sorusunun peşine Profesör Vali, yazarın hayatı boyunca 

kulağından çıkmayacak şu cevabı verir: “Kitabınızı aydınlar alır okur. Ama tiyatroyu 

aydın olmayanlar da seyreder” (1985, s. 17). Bu yanıt, yazılı üretimlerin sadece aydın 

nezdinde karşılık bulduğuna, görsel bir üretim kategorisindeki tiyatronun ise, bu vasfıyla 

tüm topluma ulaşma ve onu etkileme potansiyeline vurgu yapar. Bu yüzden iktidar, 

egemen ideolojisinin beklentilerinin dışında şekillenen, hatta onunla çelişen bir tiyatro 

oyununu, geniş kitlelerde karşılık bulacağı endişesiyle engellemeye çalışır.  

 

Mateh’in, herkesin duyabildiği supiyi yaratma hedefi, toplumun her kesimine 

ulaşabilecek bir tiyatro oyunu üretme niyetinin metaforik ifadesi olarak okunabilir.  

Taner’in anısındaki “Profesör Vali”nin de belirtiği gibi, kitabı sadece sınırlı ve belirli bir 

kesim dikkate alırken tiyatro, bütün topluma ulaşma potansiyeline sahiptir. Bu bağlamda, 

Mateh’in mevcut supileri, özellikle oyunun ilk iki bölümünde gösterildiği üzere, sadece 

belirli bir kesimde karşılık bulabilmektedir. Bu yönüyle söz konusu yaratımın, 

yazılı/kitaplaşmış edebî eserleri sembolize ettiği varsayılabilir.  

 

Mateh, yukarıda vurgulandığı gibi, mevcutla yetinememe, ulaştığı her hedefin peşine 

yenisine yönelme eğilimine sahiptir. Onun bu “yaratma laneti”, başardığı her işin 

kendisine sağladığı tatmin duygusunun çok kısa sürede yok olmasına neden olur. Bir işi 

bitirdiğinde hemen bir diğerine başlar. Oyunun ilk iki bölümünün geçtiği mekânın, onun 

kısmen muhataplarına ulaşabildiği, sanatının halkın “belli” bir kesimince alımlanabildiği 

bir yer oluşu kayda değerdir. Buradaki sınırlı ilgi Mateh’e yetmez. O, kendi sanatına sağır 

olan insanlara da ulaşmak ister. Bu yüzden, metnin ilk iki bölümünde, âdeta yazılı bir 

edebî eser mesabesindeki supi, onun beklentilerini tam anlamıyla karşılayamaz. Mateh 

aslında, bütün insanları “A” iken “A+X” kılacak supiyi yaratabilme kaygısı taşır. 

Oyundaki olay örgüsü zaten, ilgili oyun kişisinin söz konusu tatminsizliği ve hedefi 



135 

 

odağında gelişir. Böylece, Haldun Taner’in anısında da işaret edildiği üzere, Mateh’in 

temelde, toplumun tamamınca anlaşılabilecek80, sınıf ve eğitim farkı gözetmeksizin 

herkesin zevkine hitap edebilecek, bu sayede, duyabilenleri (yönlendirerek, aydınlatarak, 

bilinçlendirerek, eğiterek) iyi bir insan kılabilecek eseri, daha açık bir deyişle toplumcu 

tiyatro eserini üretebilme arzusuyla yanıp tutuştuğu öne sürülebilir.  

 

Mateh’in dile getirilen amacı, tiyatronun tür olarak içinde taşıdığı işlevsellik özüyle de 

örtüşür. Bu noktada, tarihsel olarak gerilere gidilip Şinasi’den itibaren, eğitmek ve 

aydınlatmak niyetiyle (yani muhatabı iyi, hatta daha iyi kılmak için) toplumun geneline 

ulaşmak noktasında tiyatroya başvurulduğu, bu bağlamda türün araçsallaştığı bir kere 

daha gündeme getirilebilir. Mateh, her ne kadar kriteri muğlak bir “iyi”den bahsetse de 

hemen her ideolojinin kendine özgü bir “iyi”si bulunduğu olgusundan hareketle, onun 

supi aracılığıyla tiyatroyu çağrıştıran eserinin işlevi, bilinen bütün “izm”leri ayrı ayrı 

kapsayacak mahiyettedir. Çünkü her ideoloji, teorisyenleri ve savunucuları tarafından 

toplum tabanına yayılabilmenin yollarını arar. Tiyatro bu aşamada önemli bir araç olarak 

belirir. Mateh’in supisinin de benzer şekilde, bu oyun kişisinin idealizmini toplum 

tabanına yayabileceği bir aygıt (âdeta bir DİA) (Althusser, 2010) konumunda bulunduğu 

iddia edilebilir. O, -tıpkı ideolojiler gibi- herkesi ideallerince ve savunularına göre 

şekillendirmek ister. Dolayısıyla onun nazarında supinin, ideolojinin toplumun tamamına 

yayılabilmesi için işlevsellik misyonu yüklenen toplumcu bir tiyatro eserinin sembolü 

gibi kurgulandığı öne sürülebilir.   

 

Biraz Gelir misiniz, yukarıda öne alınan yönleriyle toplumcu tiyatro eserleri bağlamında, 

“zemin-metin” niteliği atfedilebilecek bir mertebeye yerleştirilebilir. Genel bir bakış 

oyunu, herhangi bir “izm”den bağımsız, evrensel insani değerler ışığında şekillenen, 

bilinen gerçeklikten kopuk soyut bir anlatı evrenine dâhil eder. Nitekim, esere dair ortaya 

konan literatür dikkate alındığında Biraz Gelir misiniz’in, bu etiketler altında incelendiği 

görülür.  

 

Bu çalışmada ise oyun, toplumculuğun kriterlerini örneklemesi açısından ele alınmış, bu 

açıdan sunduğu zengin malzemeyle, toplumculuk çatısına dâhil edilebilecek üretimler 

 
80 Tam bu kısımda, supinin sesini duyamayan oyun kişilerinden, örneğin Cino ve Şarey’in, onun supi 

aracılığıyla ne yapmaya çalıştığını anlamadıkları hatırlatılabilir.  



136 

 

için, bir model ve prototip oluşturabileceği savıyla dikkatlere sunulmuştur. Mateh’in 

“idealist bir sanatçı” biçiminde kurgulanışı, onun, ideolojik temsiliyetini (hatta yazarın 

ideolojik kabullerini) perdeleyen anlatı tekniği sayesinde, hemen bütün “izm”lerin 

temsilciliğini üstlenebilecek bir sanatçı konumuna yerleşmesini sağlar. O, Marksist bir 

dünya görüşünün ideal sanatçısı olabileceği gibi Türkçülük ya da İslamcılık gibi bir 

ideolojinin de kabul edebileceği niteliklerle donatılarak sunulur. Diğer deyişle Mateh, 

çalışma azmi, fedakârlığı, toplum için mücadelesi, disiplini, sabrı, öğreticiliği gibi 

evrensel özellikleriyle, her “izm”in arzulayabileceği ve savunuculuğunu üstlenebileceği 

bir “model şahıs”tır.81 Dolayısıyla o, toplumcu bir sanatçı prototipi olarak 

değerlendirilebilir. 

 

Effer, Şarey ve Cino’nun dâhil olduğu grup, bireycilik şemsiyesi altına sokulur. Bu oyun 

kişileri, hemen her yönüyle Mateh’in idealizminin dışında konumlanır. Oyunda toplum 

için çalışmanın yüceltildiği, bu uğurda “ben”cilliğin tam anlamıyla yadsınması gerektiği 

vurgusu, bu üç oyun kişisinin olumsuzlanarak sunulmasıyla belirginleştirilir. Mateh ne 

kadar olması gerekeni imliyorsa, diğerleri o kadar olmaması gerekeni işaret eder. Effer’in 

kötücüllüğü, onun temsil ettiği değerlerle koşutluk sergilediği gibi, “ben”cillik vasfına 

sahip oluşuyla da ilintilidir. Bu yüzden onun, Şarey ve Cino’nun gelecekteki olası 

kötücüllüklerine zemin teşkil ettiği yorumu, makul bir çerçeveye oturur. Böylece metinde 

görünür kılınan temel çatışmanın, toplumculuk ve bireycilik arasında geçtiği söylenebilir. 

Bu tespitin, toplumculuk kisvesi altında incelenecek hemen her metnin öne çıkan 

meselelerinden biri oluşu, Biraz Gelir misiniz’i, söz konusu çatışma açısından prototip 

kılan bir diğer özelliktir. 

 

Oyunda, Mateh’in üretmeyi hedeflediği herkesin duyabileceği ve herkesi iyi kılacak supi, 

sembolik olarak toplumcu bir tiyatro oyunu şeklinde okunabilir. Bu doğrultuda metinden 

elde edilen veriler, ilgili bakış açısını destekler niteliktedir. Böylece oyunun başkişisinin 

asıl gayesinin, toplumu aydınlatabilecek, uyarabilecek ve onu eğiterek iyi kılabilecek bir 

tiyatro eseri ortaya koymak olduğu görülür. Bu yaklaşım, Mateh özelinde, ideal bir 

toplumcu tiyatro üretiminin asıl işlevine de işaret eder.  

 

 
81 “Çünkü model şahısların temsil ettiği değerler, kimlikle ilişkilendirilmiş olsalar bile, kimliklerinden 

soyutlanınca aynı zamanda evrensel değer oldukları görülür” (Şengül, 2003, s. 19). 



137 

 

Oyunun, ideolojik eksende doğrudan bir “izm”i telkin etmeyişi, satır aralarındaki imalar 

ve yazar Aziz Nesin’in politik kimliği ışığında yanlışlanarak metinde, Marksizm’e 

yönelik bir idealizmin yansıtıldığı düşüncesine ulaşılabilir. Nitekim, üretmeyi fazlasıyla 

yücelten ve Mateh gibi sermayenin egemen söyleminin dışında konumlanan bir 

başkişinin varlığını olumlayan, ayrıca Effer gibi, kapitalist bir oyun kişisini 

ötekileştirerek dışlayan ve sınıfsal hiyerarşiyi imleyen anlatı dünyası, söz konusu 

Marksizm imasını biraz daha güçlendirir. Fakat bütün bu tespitler, ilk bakışta 

anlaşılmayacak ve metnin satır aralarına sinmiş, âdeta gizlenmiş bir içeriğin 

çözümlenmesinin sonucudur. Söz konusu ima göz ardı edildiğinde, daha doğrusu metne 

evrensellik perspektifinden yaklaşıldığında Mateh’in temsil ettiği kişiliğin, ayrıca 

gerçekleştirmeyi amaçladığı niyetin (yani toplumu iyi kılacak bir sanat eserinin), sınırları 

çizilmiş içi boş bir kalıp gibi düşünülmesi, oyunun, hemen her “izm”in (diğer deyişle 

ideolojinin) içini doldurabileceği bir model ve prototip gibi okunması olasılığını doğurur. 

Buradan hareketle, herkesin duyabileceği supinin, savunularını toplum tabanına yaymayı 

hedefleyen her ideolojinin kullanmaktan bir an geri durmayacağı toplumcu bir tiyatronun 

metaforik ifadesi olduğu iddia edilebilir. 

 

3.3.1.2. Toplum İçin Yaşa ya da Öl: Bi’şey Yap Met 

Aziz Nesin’in kaleminden çıkan bir diğer oyun Bişey Yap Met’in de kurgusal dünyası, dış 

gerçeklikten bağımsız soyut bir nitelik taşır. Olaylar ve unsurlar, gözlemlenebilir ve 

ispatlanabilir gerçeklikle şekillenmez veya doğrudan onu işaret etmez. Oyun kişilerinin 

isimleri Met, Nek (Met’in babası), Ri (Met’in annesi), Şöö (Met’in büyükbabası), Keer 

(Met’in nişanlısı), Kinata (Yardımcı Kadın) şeklindedir. Bir tek Doktor, dış gerçekliğe 

refere edilebilecek bir meslek gibi görülebilir. Ama onun metindeki işlevi dikkate 

alındığında bilinen gerçeklikten bağımsızlaşan ve metnin soyut dünyasına aitliği öne 

çıkan bir oyun kişisi belirir. Nitekim Doktor, âdeta tanrısal bir konuma yerleşerek aydın 

sınıfı temsil eden Met ve ailesindeki üyelerin boylarının uzaması durduktan sonra, 

yaptıkları işin topluma faydası derecesinde ne kadar yaşayacaklarını belirleyen, yani 

onlara ömür biçen bir “karar vericidir”. Dolayısıyla onun metindeki varlığı da oyunun 

kurgusal paradigmaları doğrultusunda şekillenir.  

 

Diğer taraftan Bi’şey Yap Met, bütüncül bir dikkatle incelendiğinde Nesin’in toplumcu 

tutumuna ve beklentilerine dair kayda değer bir malzeme sunar. Metinde Met ve ailesi, 



138 

 

aydın sınıfı; dışarıdaki vahşi kalabalık ise “ayak takımını”, diğer deyişle halkı temsil eder. 

Oyun temelde, bu iki sınıfın çatışmasına odaklanır. Böylece metinde, aydın ve halk 

arasındaki ilişki ve aydının halka karşı taşıması gereken sorumluluk merkeze alınır. 

Eserde toplum, sınıfsal katmanlardan müteşekkil bir organizma olarak kurulur. Bu oyun 

da Biraz Gelir misiniz gibi, toplumculuğun kıstaslarını somutlayan ve bu bağlamdaki 

metinlerin incelenmesine zemin oluşturabilecek bir içerik sunar.  

 

Gayet geniş, ferah, zevkle döşenmiş bir evde yaşayan aydınlar, tam anlamıyla “karanlık” 

kelimesiyle nitelenebilecek dışarısına karşı âdeta doğuştan sorumludur. Aydın kesimdeki 

her birey, artık boyunun uzaması durduğunda, yani çocukluktan erginliğe eriştiğinde 

karanlıktaki kalabalık için “bişey yapmak” zorundadır. Doktor bu sürecin yargıcı ve 

denetleyicisi konumundadır. O, içeridekilere, yaptıkları işin toplum için “yeni, yararlı, 

doğru, güzel” oluşu nispetinde (2016, s. 120) gün verir. Bu doğrultuda bir iş ortaya 

koyamayanlar, ya Doktor’un getirdiği “zehri” içer ya da dışarıdakiler tarafından 

“öldürülür” (2016, s. 121). Met’in büyükbabası Şöö’nün geçmişteki yargılanması 

sırasında Doktor’un dile getirdiği gibi, oyun evreninde yaşamak, sadece “toplum için 

yaşamak” demektir: “Yaşamak için ne yaptınız Bay Şöö? Başkalarının sırtından 

yaşayamazsınız. Kimsenin hakkını size veremem. Öleceksiniz!” (2016, s. 120). 

Devamında Şöö, o zamanlar ikame ettikleri muhitteki evlerin susuzluk çektiğini, 

kendisinin, bu sorunu giderecek bir pınar bulduğunu aktarır. Bunun üzerine Doktor, 

Şöö’yü tebrik eder ve ona, keşfinin topluma faydası nispetinde bir ömür biçer: “Bu 

buluşunuz için bir ay yaşayacaksınız. (…). [B]ulduğunuz sudan yararlanılan genişlikte 

yaşayacaksınız” (2016, s. 122-123).  

 

Anlaşılacağı gibi, eserde toplumculuğun yüceltildiği, hatta yaşayabilmenin temel şartı 

konumuna yükseltildiği bir anlatı dünyası kurulur. Biraz Gelir misiniz’de sanatçı-halk 

ilişkisinin sorunsallaştırılmasına karşın burada, aydın-halk karşıtlığı ve aydının, mensup 

olduğu sınıfın imkânlarının diyeti olarak değerlendirilebilecek sorumluluğunun, 

okur/seyirci nezdinde altının çizildiği görülür. Tezin bu bölümünde oyun ilk önce, başkişi 

Met’in, evin duvarlarına gelişigüzel çizdiği karalamalarla ilksel insanların mağara 

duvarlarına yaptığı resimler arasındaki ilişki odağa alınarak çözümlenecektir. Bu 

doğrultuda onun çizimlerinin, sanatın işlevsel-faydacı özünü yansıttığı, aynı zamanda 

tezin teorik kısmında öne sürüldüğü üzere, modern toplumcu sanatla, mağara resimleri 



139 

 

arasındaki bağı örnekleyen içgüdüsel bir çaba olduğu iddia edilecektir. Devamında ise 

oyun, Met’in (aynı zamanda halkın) olması gerekene doğru geçirdiği değişim ve ideal-

toplumcu bir aydının hangi özelliklerle donatılması gerektiğine dair sunduğu içerikle 

dikkatlere sunulacaktır. 

 

3.3.1.2.1. Var Olmanın Dayanılmaz Arzusu: Mağara Resimlerinden Met’in 

Karalamalarına 

Met’in, oyunun ilk bölümlerinde evin duvarlarına gelişigüzel çizdiği resimler ve yaptığı 

karalamalar, sanat ve toplumculuk ilişkisi açısından dikkat çekicidir. Çünkü o, bu 

içgüdüsel eylemiyle, ölümü yenmek/ölümsüzlüğe ulaşmak şeklinde tanımlanabilecek, 

insana ait çok eski ve temel bir arzuyu yansıtmış olur. Tezin, mağara resimlerinin 

meydana çıkma gerekçesinin tartışıldığı kısmında, bu üretimlerle modern toplumcu sanat 

ürünleri arasında ilişki kurulmaya çalışılmıştı. En eski mitlere dair veriler de içeren 

mağara resimlerinin özde, ilksellerin ölümle mücadele ve ölümü yenme çabalarının bir 

sonucu olarak değerlendirilebileceğine değinilmişti. Bu noktada İsmail Gezgin’in şu 

cümlesi tekrarlanabilir: “[Mağara resimleri] dilden kaynaklı bilinen, öğrenilen zihinlerde 

kodlanılan ölüm korkusunun dışa vurumu[dur]” (2021, s. 44).  

 

Oyunda, “[T]oplumun bilinçdışına taşıdığı arkaik korkuları[n]” (Gezgin, 2021, s. 45), 

özellikle ölüm korkusunun gün yüzüne çıkışı olarak da tariflenebilecek mağara 

resimleriyle, Met’in çizimleri arasındaki koşutluk kurulur. Söz konusu bağlantının, 

Doktor’un ilgili karalamaları kastederek dile getirdiği şu cümlelerle görünür kılındığı 

söylenebilir: “Herkes edebiyat tarihine girecek şiirler yazamaz, müzeleri süsleyecek 

resimler yapamaz. Ama herkes yaşamak istiyor, kendi gücüne, yaptığı işe göre. (…). 

Kimisi biliyor yaşamak istediğini, kimisi de bilmiyor…” (2016, s. 134). Doktor’un bakış 

açısında bütün edebiyat tarihi (dolayısıyla bütün edebî üretimler), “ölümü yenme”, diğer 

deyişle “yaşama” arzusunun bir dışavurumu olarak ele alınır. Aziz Nesin’in önceki oyunu 

Biraz Gelir misiniz’de de benzer şekilde, sanat ve ölümsüzlük arasında ilişki kurulduğu 

görülmüştü. Nesin’in, Bişey Yap Met’te de aynı görüşü somutladığı, bu sefer Met özelinde 

bu düşüncesini örnekleyerek Doktor aracılığıyla dillendirdiği söylenebilir.  

 

Met’in, akıbetine kayıtsız olduğu oyunun ilk bölümlerinde, evin duvarlarındaki bu 

“anlamsız” çizimler sık sık gündeme gelir. Dışarıdaki kalabalık, yumruklarını sıkmış evin 



140 

 

önünde beklerken ve Doktor henüz gelmemişken Ri, kızgın bir şekilde sahneye girerek 

“helanın duvarlarına” kimin yazılar yazdığını sorar. Nek, koridor duvarlarının da aynı 

şekilde yazılı olduğunu bildirir. Bu “karalamalar” defalarca temizlense de 

tekrarlanmaktadır (2016, s. 115). Kinata söz konusu durumu, heyecan ve korkuyla 

belirtir: “Bayan Ri, Bayan Ri… Az önce duvarlardaki bütün yazıları silmiştim. Şimdi yine 

duvarlara çizilmiş. Şaşılası resimler, yazılar…” (2016, s. 121). Bu seferki çizimlerin, 

öncekilere nazaran temizlenmesi daha zordur (2016, s. 122). Bu durumun, Met’in iç 

geriliminin gittikçe yoğunlaştığını gösterdiği söylenebilir. Doktor’un gelişi yaklaştıkça 

Met’in de korkusu artar. Onun karalamalarının boyutu da bu doğrultuda derinleşmektedir. 

Ri bu sebeple, Doktor’a mahcup olmamak adına Kinata’dan, temizleyebilmesi için 

duvarları kazımasını salık verir (2016, s. 122). Buradan hareketle, Met’in yaşama 

arzusunu ve ölüm korkusunu haykırdığı duvarların, annesinin modern-burjuva 

kaygısından ötürü sessiz kılındığı/susturulduğu söylenebilir. Burada ayrıca, üst-sınıfa 

mahsus kültürel hassasiyetlerin, mağara resimlerini çağrıştıran karalamalar bağlamında, 

insanlığın uygarlık dışı addedilen dönemlerinin arkaik sızıntılarını, her seferinde 

bastırmaya çalıştığı öne sürülebilir.  

 

Met, bilinçdışının güdülemesiyle gerçekleştirdiği eylemin nedenini ve anlamanı 

bilmeden, bu çizimleri yapmayı sürdürecektir. Nitekim Kinata, yine korkuyla, “mutfağın 

bütün duvarların[a]” resimler yapıldığını, yazılar yazıldığını haber verir (2016, s. 133). 

Doktor’a da akseden bu bilgi, onun nazarında ve böylece okur nezdinde, yeni bir biçime 

evrilir. O, evdekilere, alandaki “büyük kule”den ve bu kulenin duvarlarına “kurşun 

kalemle”, “boyalı kalemle”, “çiviyle” yazılmış yazılardan ve yapılmış resimlerden 

bahseder. Sonuçta hepsini, insanın ölümsüzlük arzusuna, daha doğrusu, yaşama isteğine 

bağlar (2016, s. 133-134). Bu genelleştirici ve evrensel insan odaklı bakış açısı, mağara 

resimlerini ortaya koyan “insan”ı dahi kapsayacak mahiyettedir. Böylece Met ile o dönem 

insanı ve Met’in karalamalarıyla mağara resimleri arasındaki bağlantı sezdirilmiş olur. 

Devamında Doktor, ima yoluyla meseleyi Met’le ilişkilendirir: “Sizin evinizde bilinçsiz 

biri var. Hem yaşamak istiyor, hem de ne istediğini bilmiyor” (2016, s. 134). Böylece, 

evdekilerin bir pislik, mahcup olunacak bir leke addettikleri karalamaları o, Met’in iç 

geriliminin ve yaşama arzusunun dışa vurumu şeklinde anlamlandırır. Bütün bu 

çözümlemenin geldiği noktada, çalışma özelinde toplumcu sanatın ilk nüveleri olarak 

kabul edilen mağara resimleriyle Met’in karalamaları arasında kurulan ilişkinin Bişey Yap 



141 

 

Met oyununu, söz konusu bağlamda prototip bir zemin-metin addetmeyi mümkün kıldığı 

söylenebilir.  

 

3.3.1.2.2. Ölümü Yenmek ya da İdeal Bir Toplumcu-Aydına Dönüşmek: Met 

Bi’şey Yap Met’teki olay örgüsü, başkişi Met’in ideal bir toplumcu aydına dönüşmesi 

ekseninde gelişir. Biraz Gelir misiniz’de Mateh, en baştan itibaren ideal bir toplumcu-

sanatçı örneği olarak sunulurken Bi’şey Yap Met’in başkişisi, yaşadığı içsel çatışmaların 

sonucunda eriştiği bilinç düzeyiyle ideal bir aydın tipine evrilecektir. Met özelinde, eserde 

öne çıkan mesajlardan belki de en önemlisi, konfor alanından koparak toplumcu bir 

bilince ulaşabilmenin ve bu tarz bir farkındalıktan hareketle toplum için yapılacak 

fedakârlığın, fizikî yaşamın sınırlarını aşarak ölümsüzlüğün kapısını aralayabileceğine 

dairdir. 

 

Oyun, artık boyunun uzaması durduğu için Doktor’un Met’i yargılamaya geleceği günde 

başlar. Bu özel ve büyük olaydan dolayı, o hariç ailenin bütün üyeleri telaş içindedir. 

Gerçekleştireceği sorgu neticesinde Doktor, ortaya koyduğu işin topluma faydası 

nispetinde Met’e yaşaması için gün verecektir. Babası Nek, oğluna ilgili durumu şu 

cümlelerle ifade eder: “Elbet bişey yapmak zorundasın. Hem de yaptığın işi doktora 

beğendireceksin. Her insan, boyunun uzaması durunca bişey yapmak zorundadır. Neden 

bunu anlamak istemiyorsun” (2016, s. 109). Ri de kaygılı bir dille oğlunu uyarır: “Doktor 

seni yaşatmaz Met. Sonra sana gün vermez” (2016, s. 110). Met, onların sözlerine 

çocuksu bir kayıtsızlıkla karşılık verir: “Hiçbişey yapmayacağım. (…). Kaçtır 

söylüyorum size: Doktor moktor bana vız gelir. (…). Ben gün istemiyorum” (2016, s. 

110). Onun tutumu, bütün aile üyelerinde endişe yaratır. Nişanlısı Keer’in ricası, oyunun 

başlığının esin kaynağı olduğu gibi, aynı zamanda bir leitmotif gibi sık sık tekrarlanır: 

“[B]işey yap Met!” (2016, s. 108). Met, Keer’e ve onu sıkboğaz eden herkese karşı 

çocuksu inadını sürdürür: “Oof, bıktım artık. Hepiniz benimle bozmuşsunuz. 

(Başkalarının sesini taklit ederek) ‘Bişey Yap Met, bişey yap Met…’ Yapmayacağım 

işte…” (2016, s. 108).  

 

Peki, Met’in buraya kadarki umarsızlığı, daha doğrusu anlatı evreninin kültürel ve sosyal 

normları bağlamında, kendisini kuşatan kalıpları kabullenmeyişi ne anlama gelir? Met, 

ailesinin sınıfsal konumu dolayısıyla doğuşundan itibaren birtakım kurallarla 



142 

 

çevrelenmiştir. Anlatı zamanı içinde artık erişkinliğe ulaştığı için bu yaşa gelmenin, kendi 

sınıfsal ve kültürel dairesi içerisindeki gereklerini yerine getirmek zorundadır. Dışarıdaki 

“ayaktakımı” ne kadar kendi sınıfsal görevlerini sorgusuz sualsiz (hatta bilinçsiz) yerine 

getiriyorsa, o da benzer bir tutum sergileyebilmeli, ondan bekleneni aynı biçimde 

gerçekleştirebilmelidir. Met’in isyanı tam da bu noktada başlar. O kendisini, ailesinin 

“biz”i içinde konumlandırmaz. Ona dayatılan normları ve beklentileri, çocuksu davranış 

kalıplarıyla öteleyerek reddeder. Dolayısıyla Met’in buradaki direnişi, kendisini 

sarmalayan kültürel-sınıfsal iktidara ve bu iktidarın telkin ettiği özneliğe karşı bir isyan, 

ayrıca, “ben” olabilmeye dair bir çaba olarak okunabilir. O temelde, kendisine dayatılan 

toplumsal birikimi/mirası bir türlü kabul etmez: “Niçin yaşayacağım? Niçin? (…). 

Yüzlerce yıl önce sıfırı bulana borcumu ödeyeceğim. (…). Bir borç ki, kuşaktan kuşağa 

sürüp gidiyor. Bana sordular mı? (…). ‘İster misin bunları?’ dediler mi?” (2016, s. 147). 

Bu serzeniş, Met’in kendisini toplumsallık yüküyle ve ailesinin temsil ettiği “biz” içinde 

tanımlamak istemeyişini, aynı zamanda “ben” olarak var olabilme arzusunu açığa çıkarır. 

Ama, Doktor’un tanrısal varlığıyla somutlanan, aynı zamanda denetlenen ve sürdürülen 

anlatı evreninin normatif yapısı, Met’in yalnızca bireysel varlığıyla yaşayabilmesini 

olanaksız kılacaktır. O, eğer ölmek istemiyorsa, “ben”cillikten sıyrılarak toplumcu bir 

bilinç düzeyine ulaşmak ve bu farkındalığın kendisine dayattığı doğrultuda “bir şey 

yapmak” zorunda kalacaktır. 

 

Met’in, akıbetine dair kayıtsızlığı ikinci tablonun başında Doktor’un gelişinden itibaren 

yavaş yavaş korkuya dönüşür. Doktor, hemen öncesinde Zes adında birini yargıladığını, 

onun işini gayet düzgün ve özverili yapan bir öğretmen olmasına rağmen, bu niteliğinin 

“yaşamak” için yeter şart olmadığını, kendisine verilen son yirmi dört saatte de gereğini 

yerine getiremediği için “sabaha karşı üçte, kara kalabalı[ğın]” onu parçaladığını aktarır 

(2016, s. 128). Devamında Met, Doktor’un, öğretmeni “iyi adamdı” diye yad edişini, sert 

bir üslupla karşılar: “Öyleyse yaşatsaydınız”. Doktor’un Met’e cevabı anlamlıdır: 

“Benim elimden ne gelir Bay Met… Yaşamak için bişey yapmamış” (2016, s. 128). Met, 

bir ara sahneden ayrıldığında annesi ve babasının, oğullarını bir türlü ikna edemediklerine 

dair sözlerini Doktor, âdeta kestirip atar: “Benim görevim acımak değil, yargılamak” 

(2016, s. 132).  

 



143 

 

Doktor’un kati ve ödün vermez tutumunun, Met’in, içinde bulunduğu durumun 

ciddiyetini kavramasına yardımcı olduğu söylenebilir. Kinata’nın, her seferinde silip 

temizlemesine rağmen, birinin evin duvarlarına ısrarla yazılar yazdığını, resimler 

çizdiğini söylemesi üzerine Doktor’un, “tanrısal-bilici” tavrıyla bu kişinin Met olduğunu 

sezdirmesi (2016, s. 133-134), Met’in kayıtsızlığının, aslında içinde giderek büyüyen 

korkuyu ve yaşamak arzusunu gizlemek için kullandığı bir kılıf biçiminde 

yorumlanabilmesine imkân sağlar. O zamana kadar evin dışında bulunan Keer’in içeriye 

dâhil olmasının ve dışarıdakilerin öne çıkan gürültüsünün peşine, Kinata’nın korkuyla 

dile getirdiği şu sözlerle, Met’in ve metnin gerilimi iyice belirginleştirilir: “Duvarlara 

yine yazmışlar Bayan Ri… Yine yazmışlar” (2016, s. 142). Böylece Met, cümleye 

dökmese de yaşama arzusunu, bu şekilde duvarları karalayarak dışa vurmuş olur. Ama 

Doktor’un belirttiği gibi, henüz ne istediğini bilmemektedir (2016, s. 135). 

 

Met, üçüncü tablonun başında, içinde bulunduğu açmazdan dolayı annesi ve babasını 

suçlar: “Ne diye şu doktoru çağırdınız sanki. (…). Beni öldürmek için değil mi? Doktor’u 

beni öldürmesi için çağırdınız. Beni öldüreceksiniz” (2016, s. 142). Hâlbuki Doktor, 

anlatı evrenine özgü normların teminatıdır ve Nek’in dile getirdiği üzere, çağırılmasa da 

gelecektir (2016, s. 142).82 Devamında Ri, oğlunun suçlamasına sağduyuyla karşılık 

verir: “Biz değil Met, biz değil… Sen kendi kendini öldüreceksin, herkes gibi… Biz seni 

yaşatmak istiyoruz” (2016, s. 142). Anlatı evreninin kurgusal normlarını aşamayacağını 

anlayan Met, bir çıkar yol bulamayışının çaresizliğiyle bağırır: “Ne diye bu Doktor’u 

çağırdınız, ne diye?” (2016, s. 144). Buradaki haykırış, isyandan ziyade zoraki bir 

kabullenişin/boyun eğişin dışavurumudur. Nitekim sonrasında Met’le Doktor, lokal ışıkla 

aydınlatılarak öne çıkarlar ve sahne ikisinin konuşmasına ayrılır (2016, s. 144). Bir 

diyalogdan öte, Met’in iç çatışmasını andıran görüşme,83 onun bu bölüme değin gizlediği 

endişesini ve arzusunu açığa çıkarır: “([K]orku içinde bağırır) Yaşamak istiyorum, 

yaşamak istiyorum… (Ağlar gibi.) Yaşamak istiyorum…” (2016, s. 145). Böylece Met, 

oyunun başındaki kayıtsızlığından sıyrılarak tüm benliğinde hissettiği ölüm korkusunu ve 

yaşama tutkusunu açığa vurur. O artık, ne istediğini bilmektedir ve metnin bundan sonraki 

kısmında, söz konusu isteği nasıl gerçekleştireceği onun temel sorunu olacaktır. Bu 

 
82 Doktor da Nek’in vurgusunu haklı çıkarır: “Ben çağırılmadan gelirim Met… Ne zaman nereye geleceğimi 

bilirim. Boyunuzun uzaması durunca, işte geldim” (2016, s. 145). 
83 Bu düşünce, Doktor’un şu sözleriyle doğrulanabilir: “Ben yokum delikanlım. Ben, sizinle varım. Siz 

olmayınca ben de olmam. (…). Sen yaşadıkça ben varım” (2016, s. 145). Böylece söz konusu bölümde 

Met’in, vicdani bir muhasebeye giriştiği öne sürülebilir.   



144 

 

noktada o, ilk olarak ailesinin dışardakilere bakışını aşmaya çalışarak kendi sınıfının 

sınırlarını ihlal edecek, devamında ise halkın içinde yaşadığı karanlığı dağıtabilmenin ve 

onları aydınlatabilmenin bir yolunu arayacaktır.  

 

3.3.1.2.3. Yaşama Hakkı ve Sınıfsal Hiyerarşinin Yadsınması 

Oyunun dikkat çeken vurgularından ve Met’in ideal bir aydına doğru evriliş sürecinin 

önemli ayaklarından biri, dışarıdakilerin, yani halkın karanlık içinde bulunuşudur. Onlar, 

içeridekiler (diğer deyişle aydın sınıf) tarafından, metnin başından itibaren “ayaktakımı” 

(2016, s. 106), “kalabalık”, “yığın”, “iğrenç ayaktakımı” (2016, s. 118), “kara kabalık” 

(2016, s. 136) gibi küçümseyici ve ötekileştirici ifadelerle anılır.  Met’in annesi Ri’nin, 

evlerinin hizmetçisi olan ve dışarıdakilere mensup Kinata’ya, Doktor geleceği için 

süslenmesinden dolayı sarf ettiği şu sözler, genel açıdan üst-sınıfın alttakilere bakışını 

gözler önüne serer: “Doktor senin için gelmiyor sanırım. (Ters) Herkes haddini bilmeli. 

(…). Şuna bak hele… Sen kim oluyorsun da doktor seni yargılayacakmış” (2016, s. 116). 

Nek de karısını onaylar: “[Kinata’yı kastederek] Delirmiş bu kadın. Ayaktakımından 

birinin yargılandığı hiç görülmüş mü?” (2016, s. 117). Böylece, Doktor tarafından 

yargılanma/yargılanabilme hakkının üst-kesimce, kendi sınıflarına mahsus bir imtiyaz 

gibi algılandığı görülür. Ötekiler/dışardakiler, bu uygulamanın muhatabı olamazlar. Diğer 

deyişle onlar, metnin toplumsal hiyerarşik yapısı içinde, daha doğrusu Met’in ailesine 

göre, gün almak için yargılanmaya layık değillerdir.  

 

Buna karşın Doktor, söz konusu bakış açısının tersi bir çerçeve çizer. O, bir çöpçüyü de 

yargıladığını bildirmesinin peşine, “suratını ekşite[n]” Ri’nin, “[n]e zamandanberi 

ayaktakımı da yargılanmaya başladı” sorusuna, “[i]çinde yaşama isteği varsa, ben 

yargılamak zorundayım Bayan Ri” cevabını verir (2016, s. 127). Biraz sonra da Kinata’ya 

“siz de yargılanacak mısınız” diye sorar. Bunun üzerine şaşkınlıktan ve sevinçten elindeki 

tepsiyi deviren Kinata’yı sakinleştiren Doktor, üst-sınıfın kendilerini imtiyazlı addedişini 

yadsıyarak yaşama hakkının, talep eden herkesi kapsadığını ortaya koyar: “Neden 

olmasın, niçin şaştınız? Siz istedikten sonra…” (2016, s. 129).  Böylece, yargılanmak için 

tek şartın, sınıfsal aidiyet değil, kişisel talep, hatta insan oluştan kaynaklı bir hak olduğu 

anlaşılır. Bu tespitin, oyunda süregelen hiyerarşik yapının suniliğini imlediği gibi aynı 

zamanda, “İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi”ni hatırlatarak metnin, evrensellik 

etiketiyle değerlendirilişini haklı çıkaran bir ima içerdiği dile getirilebilir.  



145 

 

 

Buradaki önemli mesele, metnin kurgusal dünyasına özgü “yaşamak” olgusunun, kişinin 

yaptığı işin faydası ve büyüklüğü nispetinde adının/namının toplum tarafından hatırlanma 

süresiyle ilişkili oluşudur. Söz konusu durum, Doktor’un, evin duvarlarında resmi asılan 

isimleri yad ettiği kısımda tam anlamıyla görünür kılınır. Mesela kurşuna dizilen Perp, 

genç yaşta öldüğü hâlde “dört yüz elli yıl”; çok iyi savaşan, dövüşen ve düşünen General 

Kiş “iki yüz elli yıl”; “ölümünden çok sonra yaşamaya” başlayan Heen ise “beş yüz 

seksen yıl” yaşayacaktır (2016, s. 129-130). Bu bağlamda Doktor’un şu cümlesi, metinde 

“yaşamak” edimine yüklenen anlamın, düzgün ve kısa bir ifadesi biçiminde 

değerlendirilebilir: “Yaşamak için bir şey yapmış olan büsbütün unutulmaz” (2016, s. 

130).84 Bu verilerin gösterdiği üzere, metnin kurgusal düzleminde yaşamak, fizikî 

sınırların ötesinde, “var olmak” tabiriyle karşılanabilecek bir anlam taşır. Ölüm ise 

mecazen, “yok oluş” olgusuyla ilişkilendirilebilir. 

 

Bütün bu sunuşu dinledikten sonra Kinata, âdeta “Tanrı”ya dua edercesine, Doktor’a şu 

isteğini iletir: “Ah, ben de bir aycık yaşayabilseydim” (2016, s. 130). Devamında 

Kinata’nın yargılanma süreci başlar ve o, “yaması belli olmayan çorabı” yapan ilk kişi 

olarak kendisini takdim eder. Bunun üzerine Doktor, onun başarısını, “[y]aşamın üçüncü 

boyutuna girdin Bayan Kinata” sözüyle karşılar (2016, s. 140). Böylece, ekonomik refah 

düzeyi yüksek sınıfa mensupların, konforlarının bedeli olarak halka karşı doğuştan 

sorumlu oluşları ve yargılanma sürecinin, söz konusu sorumluluğun bir bedeli olarak 

sunulmasının yanında, alt-sınıftakilerin de kendi güçleri nispetinde yargılanmak ve 

yaşamak hakkına sahip oldukları gösterilir. Bu hakkın, sınıfsal mensubiyetten değil, insan 

oluştan kaynaklanması, yukarıdaki “insan hakları” vurgusuna ek olarak, yazar Aziz 

Nesin’in metne sızdırdığı Marksizmin öncelediği “sınıfsız toplum” şiarının bir yansıması 

biçiminde de değerlendirilebilir.  

 

Met öncelikle, ailesinin bu bakış açısını aşarak dışarısıyla içerisi arasındaki ilişkiyi baştan 

değerlendirecektir. Bu noktada o, içinde doğup büyüdüğü sınıfın hiyerarşik yaklaşımını 

dikkate almayacak, hatta bu perspektifi yadsıyacaktır. Doktor’un cümleleriyle ortaya 

 
84 Ri’nin, oğlu Met’e sarf ettiği şu sözler de “yaşamak” olgusunun metnin kurgusal dünyasına özgü anlamını 

belirgin kılar: “Yaşamak için bişey yapacaksın. (Anne sevgisiyle içli) Bişey yapacaksın, büyük bişey… 

Yaptığın işte yaşayacaksın. Biz de birlikte yaşayacağız… Met, herkes seni bilecek, tanıyacak. Adın 

kitaplara, anıtlara geçecek” (2016, s. 147). 



146 

 

koyduğu üzere, içerisi ve dışarısı arasında inşa edilen suni ayrımın ve uçurumun farkına 

varmasıyla Met, bu sorunu gidermek için hayatı pahasına bir mücadeleye girişecektir. 

Dışarısının, dışardakilerin ve onları kuşatan karanlığın oyundaki izini sürmek, sözü edilen 

mücadeleyi anlaşılır kılabilmek adına yerinde olacaktır.  

 

3.3.1.2.4. “Güzel Günler Göreceğiz Çocuklar”: Met’in Aydınlığı ve Karanlığa Açtığı 

Savaş 

Bişey Yap Met’in ilk satırları, kendi sınıfsal görevlerini yerine getirmek için yanıp tutuşan 

dışarıdaki kalabalığın (halkın) gürültüsüne ayrılır. Burada, sofrasına konacak yemek için 

sabırsızlanan bir topluluğun giderek artan iştahını yansıtan sözler duyulur: “Heey, daha 

bitmediniz mi?”, “Yaşıyor musunuz daha?”, “Ne olacaksa olsun artık…”, “Kimin 

öleceğini bilelim…”, “Günü biten nerede?” (2016, s. 105). Onlar henüz, bir gölge gibi 

karanlığa sinmiş, hırçın ve vahşilerdir. Oyun, bütüncül bir yapı içinde onların bu 

“bilinçsiz” sayıklamalarıyla, aydınlandıktan sonraki “bilinçli” sözleri arasında 

süregelecektir. Yani anlatı, Met’in yaşadığı değişime bağlı olarak onun fedakârlığı ve 

mücadelesi neticesinde yeni bir hâle bürünen kalabalığın değişimini de işler.  

 

Oyunda, Met’in aydınlanmasıyla halkın bilinçlenmesi, birbirine koşut ve bağlı olarak 

sunulur. Dolayısıyla bu anlatı, başkişi Met’in bir hâlden başka bir hâle geçişinin hikâyesi 

olarak okunabileceği gibi, edilgen bir hüviyette takdim edilen dışarıdaki kalabalığın 

değişim hikâyesi biçiminde de ele alınabilir. Eserin, aydın (Met) ve halk (dışarıdaki 

kalabalık) çatışmasını ve ilişkisini odağına alarak sorunsallaştırdığı iddiası, böylece 

somutlanabilir. İlginç olan, aydınların yaşayabilmek için halka muhtaçlığı, daha doğrusu 

halkta karşılık bulmasının gerekliliği yanında, halkın da aydınlar gibi (diğer deyişle insan 

gibi) yaşayabilmesinin temel koşulu olarak kendisine yön verecek/bilinç aşılayacak üst-

sınıfın varlığına ihtiyaç duymasıdır. Bu noktada iki kesimin ilişkisinin, “mutualist” bir 

ortak yaşam biçimi şeklinde kurulduğu söylenebilir.85  

 

Yukarıda da dile getirildiği gibi, halkın karanlık içinde bulunuşu metnin öne çıkan 

hususlarından biridir. Şöö’nün Met’e sarf ettiği şu sözler, dışarıdakilerin bu niteliğinin öz 

 
85 Biyolojiden ödünç alınan “mutualist” terimi, şu şekilde tanımlanır: “Birbiriyle yakın ilişki içinde olan ve 

böylece karşılıklı yarar sağlayan bir canlı çifti (mutualizm)” (Stockley, 2011, s. 114). Sosyal sınıfların da 

birer canlı organizma olarak ele alınabileceğinden hareketle, buradaki tanım doğrultusunda kavramın, 

oyundaki sosyal yapıyı ve iki sınıfın birbiriyle ilişkisinin mahiyetini iyi yansıttığı düşünülmüştür.   



147 

 

bir ifadesidir: “Bilmiyorlar ki karanlıkta olduklarını. Haberleri bile yok. Onun için de 

karanlıktan kurtulmak istemiyorlar. Kim kendilerine karanlıkta olduklarını söylerse ona 

düşman oluyorlar” (2016, s. 137). Doktor da Şöö’nün anlatı evrenine dair sunduğu bilgiyi 

destekler: “Onlar ne yaşıyor, ne ölüyor. Arada kalmışlar. Yaşamanın tadını hiç 

duymamışlar. Ölümle yaşamın ortasındalar. Karanlıkta kalmışlar. Ama bilmiyorlar 

karanlıkta olduklarını” (2016, s. 145). Bundan dolayı, Met’in yer yer “moruk”, “bunak”, 

“pörsük deri” sıfatlarıyla andığı (2016, s. 155-156) Şöö, ilerleyen yaşına rağmen 

tekrardan gün alabilmek için karanlığı içine doldurabileceği ve böylece dışarıdakileri 

karanlıktan kurtarabileceği bir kutu yapmak için uğraşır: “Bu kutu var ya, bunun adı 

‘Karanlık kutusu’. Yeryüzünün bütün karanlıklarını bu kutuya doldurmaya çalışıyorum” 

(2016, s. 135).  

 

Şöö devamında, gerçekleştirmeye çalıştığı işle bilgisizlik, aydınlık ve korku arasında 

bağlantı kurar: “İnsanlar karanlıktan korkarlar. Neden? Görmezler, bilmezler de ondan. 

Demek biz karanlıktan değil, bilgisizlikten korkuyoruz. Düşünsene Met, her yer aydınlık 

olunca, korku kalmayacak” (2016, s. 136). Böylece o, dışarıdaki halkı çevreleyen 

karanlığı bilgisizlikle, diğer tabirle cahillikle irtibatlandırır. Temelde ise, onları 

bilgilendirmeyi hedefler. Bu bağlamda Şöö, toplumcu bir tutum sergileyerek “karanlık 

kutusu” adını verdiği absürt bir aygıtla aslında, bir yazarın herhangi bir edebî üretimle 

(örneğin tiyatroyla) gerçekleştirmeye çalıştığı gibi toplumu, kendi dünya görüşü lehine 

iyileştirme ve aydınlatma gayesi güder.  

 

Büyükbabasının söz konusu çabasına dair Met’in yaklaşımı küçümseyicidir: “Deli… 

Bunak!” (2016, s. 135). Onun Şöö’ye karşı bu tutumunun arka planında iki gerekçe vardır. 

Birincisi, Şöö’nün, yaşından dolayı fiziksel kusurlarla donanmış olmasına rağmen hâlâ 

yaşama arzusuyla dolu oluşundan, kendisinin ise genç ve fiziken güçlü olduğu hâlde 

ölümün eşiğinde bulunuşundan dolayı hissettiği öfkedir: “Ben yaşamayacağım da şu 

bunak yaşayacak. Hak dedikleri bu mu? Canı kurumuş şu iskelet, şu pörsük deri 

yaşayacak da ben öleceğim… Bu mu adalet dedikleri” (2016, s. 155-156). İkinci sebep, 

Met’in, büyükbabasının “karanlık kutusu” dediği aygıtla gerçekleştirmeye çalıştığı işi 

akıl-dışı/saçma görmesidir. Yani o, büyükbabasının niyetinden ziyade yöntemine itiraz 

eder. Bu bağlamda, Şöö’ye mantıklı sorular yöneltir: “Sen içeride oturduğun yerde, 

dışardaki karanlığı bu kutuya nasıl doldurursun?” (2016, s. 136); “Yanlarına gitmeden, 



148 

 

aralarına katılmadan nasıl onları karanlıktan kurtaracaksın?” (2016, s. 137). Met 

devamında, buradaki sorularını ve tespitlerini, ailesindeki herkesin yüzüne çarparak ve 

öfkesini onlara da kusarak dile getirir: “Kimse dışarı çıkmak istemiyor. Ne dışardakiler 

içeri giriyor, ne içerdekiler dışarı çıkıyor. Dışardakilerle içerdekiler bıçağın iki yanı gibi 

ayrılmış. (…). Korkaklar! Hepiniz korkaksınız…” (2016, s. 146). O böylece, ailesiyle 

dışardakilerin, genel tabloda ise, iki sınıf arasındaki farkın ve katı sınırların altını çizer. 

Aynı zamanda, aydınlarla halk arasındaki kopukluğu vurgulamış olur.  

 

Met’in cümlelerinin işaret ettiği üzere, üst-sınıfa mensuplar, dışarıyla/halkla doğrudan bir 

ilişki kurmamaktadır. Oyunun önceki kısımlarında da görüldüğü gibi, aydın sınıfın 

temsilcisi oyun kişileri, öteki addettikleri dışarıdakileri küçümsemekte, kendilerini 

onlardan üstün görmektedirler. Ayrıca, yaşamak için gün alabilmelerinin ancak, dışarıya 

karşı sorumluluklarını yerine getirmekle mümkün olduğunu, diğer deyişle varlıklarının 

dışarıdakilerin varlığına dayandığını bir türlü kavrayamamaktadırlar. Met’in 

gözlemlerinin ve iç çatışmasının sonucunda ulaştığı bilinç düzeyine göre, aydın ve halk 

arasındaki iletişim bozuktur. Dışarıdaki karanlığın temel nedeni, üst-sınıfın, korktukları 

için halkla doğrudan temastan kaçınmasıdır. Bu yüzden de iki kesim birbirine 

yabancılaşmıştır. Söz konusu tespitler, Met’in tam anlamıyla toplumcu bir bilinçle 

aydınlanarak oyunda sorunsallaştırılan meselenin bam telini kavramasını sağlar.  Onun 

bu farkındalığı, ideal bir aydına dönüşümünün çıkış noktası olacaktır: “Bilmemek 

budalalığı, mutluluk mu Keer? Bilseydik hepimiz ne kadar kaldığımızı, bilerek yaşardık. 

Mutluluk işte bu… Azalıyorum, gittikçe azalıyorum. Neden daha önce bu bilince 

ermedim?” (2016, s. 165-166). 

 

Met, Doktor’un kendisini yargılayacağı zaman iyice yaklaştığında ve gün almak, diğer 

deyişle yaşamak uğruna bir şey yapabilmek için yeterince zamanı kalmadığını 

anladığında yaşlılığından dolayı gözleri tam görmeyen, kulakları tam duymayan 

büyükbabası Şöö’nün “karanlık kutusu”nu çalar (2016, s. 156-157). Bu, kapana kısılmış 

bir insanın can havliyle başvurduğu son çaredir. Devamında Doktor, Met’e, gün ışırken 

yargılanmasının başlayacağını haber verir (2016, s. 157). Dördüncü tabloda, Met’in 

yargılanmasına başlanır. O ilk başta, Şöö’den çaldığı kutuyu kendisininmiş gibi sunmaya 

çalışır. Ama kısa bir sürede bundan vazgeçerek Doktor’a, elindeki kutunun 

büyükbabasına ait olduğunu itiraf eder: “Bütün dünyayı kandırmak kolay. Ama insan 



149 

 

kendini kandıramıyor… Ah, kendimi kandırabilseydim” (2016, s. 163). Bu kısımda Şöö, 

Met’in vicdanının ve düşüncelerinin bir hologramı gibi sahnede belirir ve ona (aslında 

Met kendi kendine konuşur), ölümü pahasına dışarı çıkması gerektiğini söyler: “Dışarı 

çık Met!... Ölümü göze al, dışarı çık… Seni öldürecek olsalar bile, anlat onlara, neden 

korktuklarını… Yüreklerinden karanlığı sök, at!” (2016, s. 164). Sonrasında Doktor, 

Met’e “bişey yapması için” yirmi dört saat mühlet verir. Aksi takdirde ya Doktor’un 

getirdiği zehri içecektir ya da dışarıdaki kalabalık onu öldürecektir (2016, s. 164-165). 

 

Sorgusunun bitişiyle Met’in yaşadığı iç çatışma yoğunlaşır. Varlığı tehdit altına girer ve 

o, yavaş yavaş silinmeye başlar: “Kinata’nın elinde yazıyor. (…). Benim elimde yazmıyor 

kalem. Çok azalmışım” (2016, s. 167). Bu bölümde ayrıca, Met’in yapması gerekene dair 

yaşadığı sıkışmışlık ve çaresizlik duygusu iyice açığa çıkar: “Başkalarının çizip, beni 

içine attıkları çemberden çıkıp kurtulamam. Bir borç yığını altında eziliyorum” (2016, s. 

169). O böylece, kendisini kuşatan normatif çerçeveye isyanı bir kenara bırakır. 

Kuralların ve onları temsil eden metinsel iktidarın uysal ve makbul bir öznesi olmayı 

kabullenir. En azından bu duruma, çaresizlikle boyun eğer. Aksi hâlde, 

yaşayamayacağının ve yok olacağının farkındadır artık.  

 

Oyunun kurgusal paradigmaları doğrultusunda, başka türlü var olabilmenin imkânsızlığı, 

Met’in giderek silikleşmesiyle görünür kılınır. Onun bedeni, hatta kimliği, kişiliği yargı 

sürecinin devamında kendisine verilen yirmi dört saatlik süre işledikçe ve o, yaşamak için 

ne yapacağına dair net bir adım atamadıkça metnin dünyasından yavaş yavaş çekilmeye 

başlar. Bu noktada Tanrı-Doktor, Met’e, mevcut durumunu soğukkanlılıkla hatırlatır: 

“Azalıyorsunuz Bay Met” (2016, s. 169). Toplum için yaşamak ya da ölmek dışında, 

Met’in üçüncü bir seçeneği söz konusu değildir. Bu yüzden ya toplumcu bir bilinçle 

eyleme geçerek dışarıdakiler için bir şey yapacaktır ya da (ölmekten de beter bir duruma 

düşerek) yok olacaktır. Met’in akıbeti için hareket eden sarkaç, ölüm ve yaşamdan ziyade, 

var oluş ve yok oluş arasında gidip gelmektedir. 

 

Nihayetinde Met, her şeyi göze alarak kararını verir: “Dışarı çıkacağım” (2016, s. 181). 

Ailesinin, kendisinin bu kararına dair itirazlarını, ulaştığı aydın bilincin penceresinden 

karşılar: “Kıskançlar… Dışardakilerin yaşamasını istemiyorsunuz” (2016, s. 181). Nek, 

hâlâ oyunun başındaki pozisyonunu korumaktadır: “O iğrenç kalabalık anlamaz. Boşuna 



150 

 

kendini harcama”. Çünkü onlar pis ayak takımıdır, kendileri için yapılacak fedakârlığı 

anlamayacaklardır (2016, s. 181). Şöö de benzer bir kabulden hareketle konuşur: “Bırak, 

yaşamadıklarını, yaşamanın ne olduğunu bilmesinler. Kendi ölmüşlüklerine bırak 

dışardakileri…” (2016, s. 182).86 Bütün bu karşı çıkışlara rağmen, Doktor’un dile 

getirdiği gibi, onu hiçbir şey kararından vazgeçiremeyecektir: “Dinlemez… Artık 

kimseyi dinlemez. (…). Ne yapacağını bilenler başkalarını dinlemez… Yaşamasını 

istemiyor muydunuz? Bırakın, çekmeyin eteğinden, paçasından, yaşasın” (2016, s. 182).  

 

Devamında Met, dışarı çıkar. Bir süre sonra içeri girdiğinde şu şekilde betimlenir: “Üstü 

başı yırtılmış, saçları dağılmış. Alnından kan akıyor. Elbiseleri kan içinde. Göğsüne bir 

bıçak saplanmış” (2016, s. 182). O böylece, anlatı zamanı içinde ulaştığı bilinç 

seviyesiyle ve gerçekleştirdiği eylemle, toplumcu bir aydının doruk noktasına, yani ideal 

bir toplumcu-aydın örneğine dönüşür. Giriştiği mücadele ve halkın aydınlanması uğruna 

kendisini feda edişi, dışarıdaki karanlığın dağılmasını, onların bilinçlenerek 

aydınlanmasını sağlar. Dışardakiler ona teşekkürlerini sunar ve yaşadıkları değişimi haber 

verirler: “Met, sağol… Sana çok borçluyuz… İçimize bir kıvılcım bıraktın Met… İçeriyi 

dışarıya aktardın. Yaşamanın gerekli olduğunu anlayanlar var şimdi aramızda… Kavga 

dışarda başlayacak…. Kendi kavgamız. Sağol Met” (2016, s. 183). Yaralı bir hâlde 

gelişinden sonra Met, yere düşüp “fiziken” ölse de Keer’in “Çok yaşar mı” sorusuna, 

Doktor’un cevabının da işaret ettiği gibi o, toplum için yaptıklarından dolayı herkesten 

çok yaşayacaktır: “([E]liyle salondakileri, resimleri, ordakileri göstererek) Çok… 

Bunların hepsinden daha çok… Hepinizden daha çok” (2016, s. 183). Uğur Akıncı’nın da 

dile getirdiği gibi Met, “fiziksel anlamda belki yok olmuştur, ama bilinçsiz halkın içine 

düşürdüğü kıvılcım onu gerçek anlamda bir ölümsüz kılmıştır” (2003, s. 148). 

 

Bu oyun da Biraz Gelir misiniz’e benzer bir şekilde, iyimser bir gelecek tahayyülünü 

yansıtan bir betimlemeyle sona erer: “Dışarıda gün ağarmıştır. Camdan pembeleşen gök 

görülür. Bir bahar dalı hafif rüzgârla sallanır dışarda. Met yere düşer” (2016, s. 183). 

Böylece, “bahar” vurgusunun çağrıştırdığı yeniden doğuş ve karanlığın dağılarak aydın-

umut dolu bir günün, hatta geleceğin başladığına dair ima, Met’in kendisini feda edişinin 

bir sonucu olarak sunulur. O bu bağlamda, toplumcu bir aydın tipinin en üst mertebesine 

 
86 Bu cümle, Şöö’nün gerçek düşüncesini yansıtmaktadır. Bu yüzden, metnin önceki bölümlerinde, Met’in 

dışarı çıkmasını salık veren Şöö, incelemede de vurgulandığı gibi, Met’in kendisidir, ilgili kısımlarda o, 

kendi kendine konuşmaktadır. 



151 

 

yerleşerek ideal ve örnek bir modele (yani Mateh gibi bir prototipe) dönüşmüştür. Onun 

sayesinde karanlık(lar) dağılmış, bahar tazeliğinde, pembe ve umut dolu günler 

başlamıştır. Dolayısıyla oyun, Met ve dışarıdaki kalabalığın (halkın) pozitif değişiminin 

gerçekleşmesiyle ve bu dönüşümün yaşanabilir-aydınlık bir gelecek yarattığı imasıyla 

bitmiş olur.  

 

Son tahlilde, Aziz Nesin’in, kaleme aldığı bu metinle ancak kendi ideolojik kabulleri 

ışığında “güzel günler[in] gör[ülebileceğini]” somutlayan bir anlatı dünyası kurduğu 

söylenebilir. Ayşegül Yüksel’e göre, Nesin’in bu oyunlar aracılığıyla yansıttığı özlem, 

“toplumun, Met örneği bireylerin çoğalarak sunduğu aydınlığa kavuşacağı, Mateh Usta 

ve onun gibi bireylerin ‘supi’lerinde kusursuza ulaştırdığı sesi algılayacak düzeyde 

duymayı öğreneceği bir insanlık düzeni yönündedir” (1997a, s. 43). Yine de eserdeki 

ideolojik içeriğin doğrudan değil, dolaylı bir üslupla aktarılarak âdeta sümen altı edilmesi, 

metindeki ideal/idealist aydınla, iyimser gelecek tahayyülünün, bütün ideolojileri 

kapsayacak bir çerçeveye yerleştirilmesine olanak sağlar. Nitekim her ideoloji, toplumları 

kendi lehine aydınlatacak Met gibi ölümü göze almış bir aydını arzulayacaktır. Benzer 

şekilde, bu idealist aydının mücadelesi sonunda yaşanacak değişim, ideolojinin kurmak 

istediği geleceğe dair iyimser bir ima ya da vurgu içerecektir. Dolayısıyla Bişey Yap Met, 

Nesin’in kamuya mâl olmuş politik kimliği göz ardı edilerek değerlendirildiğinde eserde, 

tıpkı Biraz Gelir misiniz’deki gibi, bütün ideolojileri kapsayacak ideal bir aydın tipinin 

kurulduğu ve ondan hareketle ideal bir gelecek varsayımının imlendiği söylenebilir. 

Bütün bunlara ek olarak bu iki oyundan hareketle dile getirilen tespitlerin gösterdiği gibi, 

toplumcu bir edebî üretimin çözümlenmesi noktasında, Sovyetlerde gelişen sosyalist 

gerçekçi sanat teorisinin öne sürdüğü “olumlu tip” (Mateh ve Met) ile “devrimci 

romantizm” (iyimser/ütopik bir gelecek tahayyülü, olanın değil olması gerekenin 

gerçeklik gibi sunulması) anlayışlarının verimli bir alan açtığı görülür. 

 

Tezin devamında, 1946-1960 yılları arasında kaleme alınan ve toplumcu bağlama 

yerleştirilebilecek diğer tiyatro oyunları, Biraz Gelir misiniz ve Bişey Yap Met’teki 

başlıklar doğrultusunda incelenecektir. Buna göre metinler, ideal-ideolojik kişileri nasıl 

ve hangi ideoloji lehine kurduğu, aynı zamanda hangi ideolojik özelliklerle donanmış bir 

toplumu ve geleceği idealize ettiği ya da tam tersi, olumsuzladığı/ötekileştirdiği açısından 

sorgulanacaktır.  



152 

 

 

3.3.2. Bir Marksist-Toplumcu Metin Olarak Yusuf ile Menofis 

Nâzım Hikmet’in 1950’de kaleme aldığı Yusuf ile Menofis’in başında, “[b]u piyeste 

muhaverelerin, tiratların birçoğu aynen Tevrat’tan alınmıştır” ibaresi bulunur (1993, s. 

179) ve bu ibare, oyunun temel kaynağını işaret eder. Buna karşın metin, sözlü gelenekte, 

halk anlatılarında, klasik Türk edebiyatında ya da Tevrat ve Kur’an-ı Kerim’de çerçevesi 

çizilen Hz. Yusuf’un neredeyse tam zıddı, kötücül bir “Yusuf” kurgusu ortaya koyar. 

Nâzım’ın “Yusuf” kavrayışını, savunuculuğunu üstlendiği Marksist ideoloji belirler ve 

oyunun olay örgüsü, kişi kurguları ve çatışmaları bu doğrultuda şekillenir. Çünkü her 

şeyden önce o, “Oyunlarım Üstüne” başlıklı yazısında belirttiği gibi, “komünist [bir] 

dram yazarı ve şair[dir]” (Ran, 1997, s. 25). Nitekim oyunda, “Güzel Yusuf, Nâzım’ın 

yarattığı bir karakter olan Menofis’le karşı karşıya getirilince, binlerce yıl öncesinin 

toplumlarındaki sınıfsal/ekonomik ilişkiler ve çelişkiler gün yüzüne” çıkarılır (Yüksel, 

1997b, s. 57). Bu bakış açısını işlemesiyle eser, “Marksist-Toplumcu” kategorisinde 

değerlendirilmek için fazlasıyla uygun bir içerik sunar. 

 

Nâzım Hikmet, Memet Fuat’a yazdığı 09.01.1950 tarihli mektupta, henüz çalışmalarını 

sürdürdüğü Yusuf ile Menofis’in çıkış noktasından bahseder. Son zamanlarda Tevrat’ı 

okuduğunu bildirdikten sonra şunları ekler: 

 

Bak mesela, ben orada yepyeni bir Yusuf keşfettim. Tarlada, kendi buğday 

demetinin önünde başka demetlerin eğildiğini ve güneş ve ay ve on bir 

yıldızın ayaklarına kapandığını gören bir Yusuf. Kendisinden bu rüyaların 

sahibi diye bahsedilen Yusuf. Kardeşlerinin sözlerini babası Yakup’a 

fitleyen, atıldığı zindanda muhafız askerler reisinin gözünde lütuf bulan ve 

nihayet Firavun’un baş veziri olan, bütün Mısır’a hükmeden ve kıtlık 

yıllarında Mısır halkının öküzünü, toprağını Firavun’un üstüne yapıp, 

nihayet kendilerini de Firavun’a köle eden bir Yusuf. (1998, s.  107) 

 

Oyunun özetini de veren bu ifadelerin devamında Nâzım Hikmet, “[i]şte bu Yusuf’dan, 

Kuran- Kerim’in değil, Tevrat’ın bu Yusuf’undan bir piyes” yazmaya çalıştığını aktarır 

(1998, s.  107-108). Nuriye Gülmen, “Yusuf’un hikâyesinin tam ve bütün hâlinin 

bulunduğu en eski met[nin] Yahudilerin kutsal kitabı olarak bilinen Torah’ın Tekvin” 



153 

 

bölümü olduğunu dile getirir (2016, s. 33-34). Gülmen’e göre, Nâzım tarafından 

Torah’taki Yusuf kıssasının seçilmesinin nedeni, bu anlatının “metnin çerçevesinin 

değiştirilmesiyle, Yusuf’un kişiliğinin ve eylemlerinin daha farklı algılanması [için] 

sağladığı zemindir” (2016, s. 36). Kur’an’da daha çok peygamber nitelikleriyle sunulan 

“Yusuf”’un Torah (Nâzım’ın aktarımına göre Tevrat) versiyonu, “Marksist bir yazar olan 

Nâzım Hikmet için” daha geniş bir hareket alanı sağlar (2016, s. 37). Bu tespitten 

hareketle araştırmacı, Yusuf ile Menofis oyununu “ana metin”, Torah’taki Yusuf kıssasını 

ise “yenidenyazma pratiğinde kendisinden aktarım yapılan alt metin” şeklinde 

belirleyerek (2016, s. 41) iki metni karşılaştırdığı aydınlatıcı bir çözümleme ortaya koyar. 

 

Yukarıda öne sürülen gerekçenin yanında, Nâzım’ın, Tevrat’taki “Yusuf”tan hareket 

ettiğini özellikle belirtmesi onun, Türk toplumunun Kur’an’a dair hassasiyetlerini 

gözetmesiyle ve olası tepkilerden çekinme kaygısıyla da ilişkilendirilebilir. Nitekim, 

Kur’an-ı Kerim, İslam inancı bağlamında tartışılmaz bir kutsallık ve dokunulmazlık 

niteliği taşır. Nâzım’ın oyunu, haddizatında dinî ve kutsal bir hüviyet taşıyan Hz. Yusuf’u, 

peygamberlik vasıflarından arındırır. Onu, egemen/ezen sınıfın bütün olumsuzluklarıyla 

donatarak yeniden kurar.  

 

Çalışmanın bu bölümünde, Yusuf ile Menofis’ten yola çıkılarak yazarın ideolojik 

hassasiyetleri ışığında, “Marksist-Toplumcu” bir metnin nasıl şekillendiği belirlenecektir. 

İlk önce, oyun kişilerinden “Yusuf”un, dinî ve geleneksel anlam yükünden arındırılarak 

Marksist bakış açısının ötekisi biçiminde sunuluşunun göstergeleri araştırılacaktır. 

Devamında, Nâzım’ın kendi ideolojisinin sözcülüğünü üstlenmesi için metne dâhil ettiği 

Menofis’in, hangi özellikleriyle Marksizmin ideal tipini temsil ettiği sorgulanacaktır. 

Bütün bunlardan hareketle, hemen her satırda ağırlığı hissedilen ideolojik yüke dair 

tespitler dile getirilecek ve oyun kişilerinin, iktidar-yazarın ideolojik perspektifi 

doğrultusunda mensubu bulundukları toplumsal sınıfın birer öznesi olduğu iddia 

edilecektir. Sonuçta ise Nâzım’ın, kurduğu ideolojik-metinsel dünyayla, Marksizm lehine 

nasıl bir insan ve toplum tahayyül ettiği, tam tersinde ise, nasıl bir insan ve toplumu 

dışladığı ortaya konacaktır.  

 

 

 



154 

 

3.3.2.1. Egemen/Ezen Sınıfın İdeal Bir Temsilcisi ve Öteki Olarak Yusuf 

Yusuf ile Menofis, adının da işaret ettiği üzere, iki oyun kişisinin ve onların temsil ettiği 

değerlerin çatışmasını odağa alır.87 Yusuf ve Menofis, iki zıt kutup biçiminde kurulur. Bu 

denklemde Menofis, Nâzım’ın idealleştirdiği bir tip olarak beyaz, Yusuf ise, ötekinin 

temsilcisi siyah bir oyun kişisidir. İki oyun kişisi de son tahlilde, Sevda Şener’in “tip” 

nitelikli oyun kişilerinin genel özelliği olarak öne sürdüğü üzere, Nâzım’ın, “insanlık ve 

toplum hakkındaki görüşünü açıklamak için kullandığı bir[er] örnektir” (1972, s. 16).  Bu 

bağlamda metin, ideolojik açıdan siyah ve beyazın, diğer deyişle iyi ve kötünün 

mücadelesini işler.  

 

Oyun henüz başlangıçta, efsanevi bir kişi statüsündeki Yusuf ve onun zamansız 

hikâyesini, tarihî bir zemine oturtarak anlatı zamanını, “Milat’tan 1600 yıl önce” şeklinde 

belirler (1993, s. 173). Bu, “Mısır tarihi araştırmacılarının Yusuf’un Mısır’a gelişi için 

tahmini olarak belirledikleri” zamana işaret eder (Gülmen, 2016, s. 44). Böylece, tarihsel 

bir zemin üzerine inşa edilen anlatı, daha başından itibaren yazarın ideolojik müdahalesini 

görünür kıldığı gibi, hareket alanını da genişletir. Çünkü Marksizm, bu çalışmanın 

“Sanatın Köklerinden Beslenen Bir Toplumculuk: Marksist Estetik” başlığı altında dile 

getirildiği gibi tarihi, materyalizmin ilkeleri doğrultusunda yorumlar. Buna göre tarih, 

sınıf mücadeleleriyle şekillenmiştir ve “ilkel toplumlar, kölelik üzerine kurulmuş 

toplumlar, feodalizm, kapitalizm ve sosyalizm”, toplumların uğradığı aşamalardır 

(Moran, 2002: 43). Nâzım, özellikle dinî kitaplarda tarihî bir dönem içinde anılmayan 

Yusuf ve anlatısını, bilimsel verilerin de desteğiyle M.Ö. 1600’e yerleştirerek ona tarihsel 

ve sosyal bir kimlik kazandırır. Böylece o, gökyüzünden yeryüzüne indirilmiş, döneminin 

toplumsal ve siyasi nitelikleriyle âdeta bedenlenmiş olur. Efsanevi ve dinî bir kutsal 

olmaktan çıkarak tarihî, aynı zamanda maddi bir kimliğe bürünen Yusuf, bu yönleriyle 

artık iktidar-yazarın, ideolojik beklentileri ve kabulleri doğrultusunda yoğurabileceği bir 

kıvama gelir. Bu bağlamda o, toplumların sınıf mücadelesi tarihi içine bir aktör olarak 

yerleştirilebilecek esnekliğe kavuşur. Bunlara ek olarak Yusuf, yazarın tarihselleştirme 

girişimiyle, döneminin “maddi üretim koşullarına bağlı” (Marx ve Engels, 2013, s. 30) 

bir surette kurulabilecektir. 

 

 
87 Ayşegül Yüksel’in tespitine göre oyunda, “bireysel çıkar kaygılarına tutsak bireyle, toplumsal hedefleri 

öne çıkmış birey arasındaki çatışma vurgulanır” (1997, s. 15). 



155 

 

3.3.2.1.1. “Ben”cilliğin Parantezinde Kötücül Yusuf 

Başkişi Yusuf, Nâzım’ın Memet Fuat’a yazdığı mektupta belirttiği gibi çıkarcı, kibirli, 

ispiyoncu, gaddar ve son tahlilde, egemen sınıfa mensup, tam anlamıyla kötücül bir oyun 

kişisidir. Onun bu olumsuz nitelikleri, henüz metnin başında açığa çıkar. 25 yaşındaki 

Yusuf, Zeliha’nın iftirasından dolayı zindandadır. Diğer mahkûmlar çalışırken o, 

“[a]vludaki tek ağacın altında” oturmaktadır (1993, s. 173). Birinci Mahpus, onun zindan 

müdürü tarafından kayırıldığını düşünür: “Altı ay kadar yattı içerde, bizimle taş yonttu. 

Sonra zindan müdürünün gözünde lütuf buldu, geceleri onun evinde yatar oldu” (1993, s. 

173). Onun bu imtiyazlı durumunu İkinci Mahpus, “ispiyonculuğuna” bağlar: “Yusuf 

buraya geldiğinin daha ikinci haftasında içerde olup bitenleri gidip zindan müdürüne bir 

bir yetiştirirdi” (1993, s. 173). Birinci Mahpus da onu destekler ve Yusuf’un, “babasının 

karıları” Bilha ve Zilha’nın oğullarıyla beraberken de “onların sözlerini babalarına” 

götürdüğünü aktarır (1993, s. 174). Mahkûmların kendi aralarında konuştuğunu gören 

Yusuf, onları tehdit eder: “Susun. Bana karşı mı geliyorsunuz? Muhafızları çağırayım mı 

ve her birinize yüzer sopa attırayım mı?” (1993, s. 174). 

 

Devamında onun, ispiyonculuğunun yanında kibri ve menfaatperestliği de açığa çıkar. 

Dördüncü Mahpus’un, Yusuf’un yaşam öyküsünü hiç takılmadan dile getirmesinin peşine 

Yusuf, sözü devralır ve âdeta vecde gelerek kendi büyüklüğünü dillendirir: “Yakup’un en 

sevgili oğlu benim, en akıllısı benim, güneş ve ay ve on bir yıldız ve on kere yüz kere on 

bir yıldız bana eğilsin! Ben Yusuf’um. Ben rüyalar gören Yusuf’um. (Kendinden geçmiş 

susar.)” (1993, s. 175). İkinci Mahpus’un, onun bu cümlelerine cevabı anlamlıdır: “Seni 

kuyudan çıkaran kervancının elleri kırılsaydı da…” (1993, s. 175). Bu sözleri duymayan 

Yusuf, mahkûmlara, kibirli bir üslupla nasıl taş yontulacağını gösterir. Taş yontmada 

kendisine rakip gördüğü Menofis’e çatar: “[S]en duvarcısın, taş yontmakta ustasın, ama 

senin taşı yontuşun seni zindandan kurtarmadı ve zindanda sana fayda vermedi. Fakat 

beni taşı yontuşum bana zindan müdürünün gözünde lütuf buldurdu” (1993, s. 176). 

Burada sezdirilen husus, Yusuf’un yaptığı her işin arka planında kendi çıkarını 

gözeten/pragmatist bir kişi olmasıdır. O, iyilik şeklinde tanımlanabilecek bir eylemde 

bulunduğunda dahi, kendi menfaatini gözetir.  

 

Yusuf’un menfaatperestliğini gösteren bir diğer örnek, kendisini ziyarete gelen kadınların 

yanında, işçilere paydos yaptırmasıdır: “Haydi! Gidin içeri… Haydi, gidip dinlenin” 



156 

 

(1993, s. 177). Bunu gören kadınların, ona hayranlığı bir derece daha artar: “Ne iyi yürekli 

insansın. Dinlensinler diye paydos ettirdin işlerini” (1993, s. 177). Ama Yusuf’un bu 

iyiliğinin temelinde, işçilerin menfaati değil, kendi çıkarları vardır. Kendisinin, “iyi 

yürekli” olduğunu düşünen kadınlara, babası Yakup’un iki eşeğinden bahseder. Buna 

göre, Yakup birine taşıyabileceği kadar yük yüklerken ötekine taşıyabileceğinden 

fazlasını sarar. Neticede ilk eşek, diğerinden daha fazla yaşar, dolayısıyla babası için daha 

çok iş görmüş olur. Yusuf, bu örneğe kadar kadınların gözünde “iyi” sıfatıyla anılır, fakat 

gerçek niyetinin anlaşılmasıyla onun, eylemlerinin meşruiyet zeminini de oluşturan asıl 

vasfı ortaya konur: “Akıllı adamsın” (1993, s. 177). Yusuf, hemen her fırsatta “akıllı” 

oluşuyla kendisini öne atacak ve elde ettiği her şeyi, akıllılığının kendisine sağladığı bir 

imkân ve imtiyaz olarak görecektir. Onun nazarında iyilik, bir zaaf; akıl ise, ikbal yollarını 

açan yüce bir haslettir. 

 

Yusuf’un zindanda yatma gerekçesi olan Zeliha’yı reddedişi, kadınlar gittikten sonra 

Birinci Mahkûm’un sorusu üzerine gündeme gelir. O, bu kısımda onu kabul etmediği için 

neredeyse pişmandır: “Beni iç odalarına götürmek istedi, gitmedim. Memelerinin 

arasında yatan bir salkım kına çiçeğiydi, koklamadım. (…). Ben Zeliha’yla yatsaydım 

belki beni de cezalandırmazdın? (…). Senden korktum da ne çıktı, bir İbranî köleyim 

işte” (1993, s. 179). Görüldüğü üzere o, kendisini zindana mahkûm kılan eyleminden ve 

bu eyleminin, arzu ettiği sonuçları henüz sağlamamış olmasından dolayı Tanrı’ya âdeta 

sitem etmektedir. Kendisine dair öne çıkan ve kendi varlığının temeli derecesindeki 

hareketini, es geçtiği bir bedensel haz gibi değerlendirerek sorgular. Bu verinin de 

gösterdiği gibi o, hemen her yönüyle ulvî değil, dünyevî, hatta sekülerdir.  

 

Nuriye Gülmen’e göre, Yusuf’un Zehra’yı reddedişinin arka planında, “Allah sevgisi ya 

da korkusu değil, ikbal kaygısı” yatmaktadır. Çünkü o, ancak söz konusu davranışı 

gerçekleştirirse, kendisine müjdelenen geleceğe kavuşabileceğini, aksi hâlde, “Allah’ın, 

ona bir ihtimal lütfedeceği krallığı vermekten vazgeçeceğini düşünmektedir” (2016, s. 

54). Zindandaki günleri uzadıkça ise, söz konusu inancı sarsılır. Ayrıca, uzun yıllar hapis 

yatmakta olan Yusuf’un, kadınların gelişiyle bedensel ihtiyaçlarını hatırladığı öne 

sürülebilir. Bütün bunlar birleştiğinde yukarıdaki sitem vurgusu, metnin genel bağlamı 

içinde makul bir çerçeveye oturur. Burada Yusuf’un yine, Allah’la kurduğu ilişki ve güya 

onun rızası için yaptığı fedakârlık dikkate alındığında çıkarcı, akılcı ve pragmatist 



157 

 

yönünün açığa çıktığı söylenebilir. Aynı zamanda Gülmen’in, referans metin 

Torah’takiyle bu oyundaki Yusuf’u karşılaştırdığı detaylı incelemesinde tespit ettiği gibi, 

Nâzım’ın Yusuf’unun, “sadakat duygusuyla değil, ikbal hırsıyla hareket” ettiği ve “Torah 

metnindeki erdemli davranışın yerine hesaplı ve hırslı bir davranış” sergilediği 

belirtilebilir (2016, s. 54). 

 

Oyunun devamında Baş Saki ve Baş Ekmekçi, zindandaki mahkûmların arasına katılır. 

Yusuf onları, kendilerini cezalandıran Firavun’a bağlılığını belirterek karşılar: 

“Efendimiz Firavun’un gazabı da bizim içindir, lütfu da. Ve lütfuna da minnetliyiz, 

gazabına da” (Ran, 1993, s. 184). Sonrasında o, Baş Saki’nin rüyasını yorumlar ve “üç 

güne kadar” Firavun’un onu affederek eski görevine iade edeceğini müjdeler. Bu olay 

gerçekleştiğinde Baş Saki’nin kendisini hatırlamasını rica eder (1993, s. 185). Baş 

Ekmekçi de Yusuf’tan, gördüğü rüyayı yorumlamasını ister. Yusuf, onu küçümser ve 

rüyasının anlamından dolayı kendisine bir yardımı dokunamayacağını söyler. Çünkü Baş 

Ekmekçi, “üç güne kadar” Firavun tarafından öldürülecektir (1993, s. 185). Bu yüzden 

onunla hiç ilgilenmez. Aklı fikri Baş Saki’de ve onun sağlayacağı imkândadır. Ona ısrarla 

kendisini unutmamasını salık verir: “Rica ederim beni hatırla. Bana lütfet… Ben zindana 

atılacak bir suç işlemedim” (1993, s. 186).  

 

Baş Saki, Yusuf’un sözlerini memnuniyetle karşılarken öldürüleceğini öğrenen Baş 

Ekmekçi, hırçınlaşarak onun boğazına sarılır. Muhafızlar ikisini ayırır ve Baş Ekmekçi’yi 

“zindanın içine doğru sürüklerler” (1993, s. 187). Yusuf böylece, beklentilerini ve 

hırslarını hayata geçirebileceği yola girmiştir: “Rab, atalarımın Allah’ı, eğer tabirim 

doğru çıkarsa, eğer o beni Firavun’a hatırlatırsa, ben bundan kurtulursa… Ben… ben… 

ben… sen beni yukardan seyret o zaman bak ben neymişim? Ben… Ben…” (1993, s. 

187). Bu son cümleler, Yusuf’un, rüya yorumlama yeteneğini Allah’ın bir lütfu olarak 

değil, ondan bağımsız ve kendine has bir büyük yetenek şeklinde gördüğünün kanıtıdır. 

Yani, Nuriye Gülmen’in de işaret ettiği gibi, Torah’tan farklı olarak bu metinde, Yusuf 

rüyaları yorumlarken ona bu yeteneği bahşeden “Allah”, aradan çıkarılır (2016, s. 56). 

Yusuf, “ben”in penceresinden konuşur. Onun varlığının meşruiyet zeminini oluşturan 

“Allah”, âdeta öteye itilir. “O” yukarıdadır, kendisinin değil atalarının kutsalıdır. 

Dünyada/yaşamda ise Yusuf ve onun beklentilerini gerçekleştirebilme kudretine sahip 

“Firavun” vardır. Çıkarlarına uygun bir şekilde kendisine ikbal yolunu açabileceği için, 



158 

 

efendi sıfatıyla anılmaya layık tek varlık, “Firavun”dur. Bu bakış açısında “Allah”, 

gözlemci statüsüne indirgenerek hayatın dışına yerleştirilir. Firavun ise, maddi hayatın 

efendisi biçiminde öne alınır. Buradan hareketle, Yusuf ile Menofis’te, hemen tüm 

yönleriyle materyalist/maddeci bir Yusuf kurulduğu söylenebilir.  

 

Onun metafiziği dışlayan bu niteliği, bireyciliğiyle koşut bir çizgiye yerleşir. Oyunun 

genelinde Yusuf, maddeci bir zihniyete sahip olduğu için değil, “ben”cil bir kişiliğin 

temsilciliğini üstlendiğinden dolayı kötücüldür. Çünkü, aşağıda gösterileceği üzere, 

Menofis de en az Yusuf kadar maddeci perspektifle hareket eden bir oyun kişisidir. Bunun 

yanında Menofis, ezilen sınıf adına konuşur, istekleri, “biz”in çıkarları doğrultusunda 

şekillenir. Sömürülenlerin lehine hak mücadelesi yürüterek onların sözcülüğüne soyunur.  

 

Yusuf ise, sürekli “ben” diye sayıklar. Onun çıkarcı, kibirli, ispiyoncu, gaddar ve kurnaz 

oluşu, “ben”cil arzularını gerçekleştirebilmesinin âdeta ön-koşuludur. Tanrı’yı bile, kendi 

“ben”inin dışında konumlayarak seyirci addeder. Yeri geldiğinde ise, anlatı zamanının 

Mısır’ındakiler dâhil, bütün kutsal “Tanrı”ları ağzına almaktan ve hepsine ayrı ayrı 

hürmet etmekten geri durmaz. Nitekim, Firavun’un hiçbir kâhin tarafından 

anlamlandırılamayan rüyasını yorumlamak için onun huzuruna çıktığında Yusuf, hepsinin 

ayağına kapanır. Kendisini, bir “İbrani köle” diye küçümseyen kâhinleri ikna için 

Mısır’daki birçok “Tanrı”yı, hiyerarşi gözetmeden sözlerine katar: “Bütün mabudlar, 

Horüs ve İzis ve Oziris ve Amon-Ra ve Mısır diyarının bütün mukaddes öküzleri ve 

timsahları ve kurbağaları ve benim Rabbım, bana Firavun’un ve sizin gözünüzde lütuf 

bulmam için yardım edeceklerdir” (1993, s. 200). Burada Yusuf, hiçbir kutsalı birbirinden 

ayırmaz, kendi “Rabbi”ni diğerlerinden üstün tutmaz. Onun amacı, Mısır’da süregelen 

dinî hiyerarşiyi ve kabulleri yıkmak ya da peygamberlik vasfıyla kendi Rabbi için bir 

tebliğde bulunmak değil, kâhinleri ikna ederek Firavun’dan dünyevî bir çıkar elde 

etmektir.  

 

Oyunun devamında Firavun, Yusuf’a rüyasını anlatır. Yusuf, yorumlamaya başlamadan 

önce Firavun hariç herkesin odadan çıkmasını talep eder. Herkes çıktıktan sonra, 

Firavun’a rüyasının anlamını açıklar. Buna göre Mısır’da yedi yıl bolluk, sonraki yedi yıl 

ise kıtlık yaşanacaktır. Ona, bolluk yılları için bütün yiyecekleri toplamasını salık verir. 

Peşine, aslında kendisini ima ederek “bu işler için Firavun hemen ve şimdi akıllı bir adam 



159 

 

arasın” (1993, s. 201) tavsiyesinde bulunur. Yusuf’un, bu bilgiyi yalnızca Firavun’la 

paylaşmasının gerekçesi, onun yukarıda dile getirilen akılcılığını iyi yansıtır: “Sonra bu 

sırdan edilecek istifadeyi Firavun’dan başkası niçin bilsin?” (1993, s. 201). Bunun üzerine 

Firavun, Yusuf’un, aradığı adam olduğunu anlar ve onu “iktidar”la ödüllendirir: “Senin 

gibi akıllı, hikmetli adam görmedim. (…). Bütün kavmim senin emrin üzre idare 

olunacaktır. Ben yalnız tahtta senden büyük olacağım. (…). Senin adını Zafenat-Paneah 

koydum. (Salondakilere) Zafenat-Paneah’ın önünde diz çökün” (1993, s. 201-202). 

Böylece Yusuf, sahip olduğu kötücül nitelikler, en çok ise aklı ve kurnazlığı sayesinde, 

kişisel arzularına kavuşur ve egemen sınıfın üst düzey bir üyesi konumuna yükselir. Diğer 

deyişle o, “bencilce hırsı, gücü ve aklıyla, bir köleyken, Firavun’dan sonra Mısır diyarının 

en güçlü kişisi hâline gel[ir]” (Akıncı, 2003, s. 131). 

 

Az önce kâhinlerin ayağına kapanan Yusuf, yukarıdaki payeyi elde eder etmez, 

Firavun’un ikazına rağmen önünde eğilmeyen kâhinlerin karşısına bütün kibriyle dikilir: 

“Diz çökün! (…). Benim önümde diz çökmek Firavun’un önünde diz çökmek değil 

midir? (Sesini birdenbire değiştirir. Gayretle sert haykırır.) Diz çökün! Önümde diz 

çökün”. Kâhinlerin birer-ikişer, dediğini yapmasından sonra Yusuf, artık iktidarını ve 

kudretini tescillediği ve kibrini doyurduğu için yumuşar: “Rab benimledir, Firavun 

benimledir ve ben (Salondakilerin hepsine hitapla) sizinle olacağım” (1993, s. 202). Son 

sözleriyle o, arzu ettiği iktidara, kudrete ve lütfa kavuştuktan sonra, kendi “ben”ini, artık 

bir üyesi olduğu egemen/ezen sınıfın “biz”iyle birleştirdiğini ilan eder. Bu noktadan sonra 

Yusuf, egemen sınıfın bütün olumsuz nitelikleriyle donanmış, o sınıf adına konuşan ve 

davranan üst düzey bir temsilci kimliğiyle metinde görünecektir. Oyunun bu kısmına 

kadar “ben”cilliğinin parantezinde süregelen kötücüllüğü artık, mensubu bulunduğu 

sınıfın değerleriyle birleşecektir. Ayrıca, Nuriye Gülmen’in doğru bir şekilde vurguladığı 

gibi, Yusuf ile Menofis’te başkişinin rüya yorumlayabilmesi, kutsal anlatılardaki, özellikle 

Torah’taki işlevinden soyunarak “bir hikmet göstergesi, Tanrı’nın sesi olmaktan çıkar. 

(…). Dolayısıyla Yusuf’a ve onun eylemlerine bağlı olan yüksek değerler yerine 

kurnazlık ve pragmatizm gibi alçaltıcı değerler ikame edilmiş olur” (2016, s. 60).  

 

Üçüncü perdenin başında, Haham, kutsal kitaptan bölümler okurken farklı coğrafyalardan 

araya giren ölülerin sözleri, oyunun toplumcu mesajıyla birlikte, Yusuf’un bir yönetici 

olarak sürdürdüğü düzenin evrensel sonuçlarını göstermesi açısından dikkat çekicidir. 



160 

 

Haham bu bölümde, Tevrat’taki Yusuf kısassının kıtlığa dair kısmını okur.88 O, cümlesini 

bitirince ilk olarak Asyalı Ölü konuşur: “Benim için bütün zamanlarda hep kıtlık vardı. 

Ben kaç kere, kaç kere kıtlıktan öldüm”. Avrupalı Ölü devam eder: “Camekânları cennet 

bahçeleri gibi aydınlık bakkal dükkânları vardı. Domuz etleri pembe, sığır etleri kanlı, 

tereyağları kehribar gibi ve konserve kutuları pırıl pırıldı. Ve ben kıtlıktan öldüm”. 

Amerikalı Ölü, öncekinin vurgusunu güçlendirir: “Suda, suyun yüzünde portakallar ve 

patatesler yüzüyordu ve silahlı adamlar onları kimse almasın diye nöbet bekliyordu. Ben 

o suyun kıyısında portakallara ve patateslere bakarak kıtlıktan öldüm” (1993, s. 220-221). 

Bu diyaloglar, egemen ideolojinin/dinî anlatının söylemiyle hakikat arasındaki çelişkiyi 

ortaya koyar. Kıtlık, aslında olmayan, suni bir başlık/bir yakıştırmadır. Yusuf’un 

yöneticisi olduğu Mısır da dâhil, kıtlıktan kırılan bütün toplumların çektikleri acıların ve 

yoklukların sebebi, egemen sınıfın bütün malları kendi tekeline alması, halkın değil, 

kendi sınıfının menfaatlerini düşünmesi, kıtlığı bir zenginleşme ve toplumu 

yönetme/yönlendirme, diğer deyişle kendisine tabi kılma vesilesi saymasıdır.  

 

Farklı kıtalardan ölülerin konuşturulmasıyla aynı zamanda, Marksist öğretiye ait, insanlık 

tarihi, ezen ve ezilenler arasındaki mücadelenin tarihidir düsturu, öne çıkarılır. Böylece, 

“ezilenlerin karınlarını doyurmak için bütün zamanlarda ve her yerde ezen sınıfın 

temsilcileriyle karşı karşıya geldikleri” vurgulanarak “[açl]ıktan ölümlere kıtlığın değil, 

toplumsal adaletsizliğin sebep olduğu” sezdirilir (Gülmen, 2016, s. 62).  Ölülerin 

sözleriyle açığa çıkan bu toplumcu mesaj, oyunun devamında Yusuf’un yöneticiliği 

özelinde örneklenecektir. Yani, metnin bu kısmında anlatılan husus, sonrasında, toplumcu 

bir titizlikle okura/seyirciye gösterilecektir.  

 

İlginç bir şekilde iktidar-yazar, eserin ideolojik ağırlığının farkındadır. Asyalı Ölü’yü 

konuşturarak oyunun “propagandist” niteliğinin bilincinde olduğunu ve kendisine 

yöneltilecek eleştirileri öngördüğünü gösterir: “Biz burda böyle konuşuyoruz ya, biz 

burda böyle konuştuğumuz için, bizi burda böyle konuşturan adama propagandacı 

diyecekleri aklıma geldi” (1993, s. 221). Olası eleştirilere cevabı Afrikalı Ölü verir: 

“Fakat biz kıtlıktan öldük. Yalan mı? Kaç kere, kaç kere, kaç kere, kaç yerde” (1993, s. 

221). Amerikalı Ölü, onu destekler: “Kıtlıktan öldük! Yalan mı?” (1993, s. 221). Bu 

 
88 Haham’ın cümleleri, Tevrat’tan birebir alınmayken araya giren ölüler ve onların sözleri, yazar tarafından 

metne eklenmiştir (Gülmen, 2016, s.61). 



161 

 

vurgularla Nâzım Hikmet, metni aracılığıyla ideolojik bir yanılsamayı değil, bir hakikati 

örneklediğini/somutladığını öne sürmüş olur. Ölülerin “yalan mı” sorusunu 

tekrarlamalarıyla, bildirilerinin tarihî bir gerçek olduğu iddiası pekiştirilir. Böylece, 

yazarın yaklaşımında, estetik kaidelerden ziyade, gerçeklik temsilinin öncelendiği ve 

önemsendiği söylenebilir.  Bu kısmın peşine Yusuf, Marksizmin kabulleri ışığında 

egemen/ezen sınıfın gerçekçi bir temsilcisi suretiyle metindeki yerini alacaktır. 

 

Üçüncü perdenin ikinci tablosunda, kıtlık başlayalı dört yıl olmuştur ve insanlar Yusuf’tan 

yardım istemektedir: “Bize ekmek ver. Niçin senin karşında ölelim! Çünkü para bitti” 

(1993, s. 222). Yusuf yine, kötücüllüğünün penceresinden konuşur: “Karşılığında bir şey 

alınmadan bir şey verilir mi?” (1993, s. 222). Bu söz üzerine III. Murahhas ve IV. 

Murahhas, artık verecek başka şeyleri kalmadığı için özgürlüklerini satarlar ve buğday 

karşılığında Firavun’a köle olmayı teklif ederler (1993, s. 222-223). Söz konusu 

diyalogda konuşanların “murahhas”, yani halkın sözcüsü konumundaki delegeler oluşları 

üzerinde de düşünmek gerekir. Onların teklifleri, ezilen sınıfı  (halkı) temsiliyetleri 

açısından değerlendirilmelidir. Kıtlığın dördüncü yılına gelindiğinde toplumun, biyolojik 

varlığını sürdürebilmesi için köleleşmekten başka bir seçeneği kalmamıştır. Son tahlilde 

ise, Yusuf’un bizzat yürüttüğü ve yönettiği sistemin, alt sınıfların yanında, hiyerarşik 

olarak bir üst mertebede bulunduğu söylenebilecek delegeleri dahi köleleştirdiği anlaşılır.  

 

Murahhasların bile, buğday için özgürlüklerinden vazgeçişlerinden hareketle, daha alt 

tabakaya mensup sıradan halkın, özellikle bedensel iş göremeyeceklerin (yani köleliğe 

dahi kabul edilmeyecek olanların) açlıktan kırıldıkları varsayılabilir. Nitekim, ilerleyen 

bölümlerde, söz konusu tespiti haklı çıkaran bir ihtiyar oyuna dâhil olur. O, bedeni dâhil, 

artık verecek hiçbir şeyi kalmadığından ekmek için Yusuf’a yalvarır: 

 

Ak saçlarımı efendim görüyor. Ben kocamış bir adamım. (…). Dört gündür 

ağzıma yiyecek girmediğimi efendim anlıyor. (…). Karım, çocuklarımın 

anası, on gün önce kıtlıktan öldü, efendimiz. Ölüsünü mumyalayamadım, 

efendimiz. Ölüsü evde yatıyor. Sinekler bile yemiyor ölüsünü. (…). Bir 

eşeğim vardı, evveli yıl sana getirdim. Eşeğime bedel buğday verdin. Bir 

bahçem vardı, küçük bir bahçe, güzel bir bahçe. (…). Bu yıl sana getirdim. 

(…). Artık sana getirecek bir şeyim kalmadı efendimiz. Bedenim 



162 

 

ihtiyardır. Bedenime bedel bana ekmek verilir mi? (…). Oğullarım 

kaçtılar. ‘Sizi ekmeğe bedel Firavun’a satayım,’ dedim. ‘Ölmeyelim,’ 

dedim, kaçtılar. Bana ekmek ver, efendimiz! (1993, s. 232-233) 

 

İhtiyarın, Yusuf’a yalvarırken anlattıkları, onun ekmek uğruna nelerden vazgeçtiğini 

gösterir. O, açlıktan kırılmamak için oğullarını bile Firavun’a satmayı göze almıştır. 

İhtiyar böylece, yazarın ideolojik kabulleri doğrultusunda ekonominin, toplumsal 

değerleri nasıl doğrudan ve çarpıcı bir şekilde yozlaştırdığını somutlamış olur. Açlığın 

kol gezdiği bir coğrafyada, ahlaki değerler gözetilmez, toplumsal sözleşmeler askıya 

alınır, maneviyat biter. İnsanca yaşamak için değil, yalnızca doymak uğruna her şeyin 

mübah görüldüğü bir düzen kurulur. Sistemin bozukluğu ve çarpıklığı, insanın 

yozlaşmasındaki temel etkendir. Toplumun kuru ekmeğe muhtaç olduğu bu ekonomik ve 

sosyal düzeni kuran ve işleten unsur ise, Yusuf ve onun kötücüllüğüyle bütünleşen 

egemen/ezen sınıftır. Yazarın ideolojisinin yörüngesinde şekillenen bu çıkarımların hepsi, 

oyunun sonlarına doğru sahne alan ihtiyarın yukarıdaki sözleri aracılığıyla 

okura/seyirciye telkin edilir. 

 

İhtiyar, Yusuf’a durumunu ve isteğini dile getirirken laf arasında, buğday ambarlarının 

yağmalanması esnasında “çuvallardan dökülen taneleri” topladığını aktarır. O, bunu 

söylerken acizliğini ve düştüğü acınası hâli vurgulamak niyetindedir. Ama Yusuf, 

İhtiyar’ın aktarımını farklı yorumlar: “Demek sen de yağmacısın ve demek sen de…” 

(1993, s. 234). Tam onu cezalandıracakken İhtiyar’ın bazı sözleri, yaşlılığı, duruşu ve 

mevcut durumu, ona babasını hatırlatır. İhtiyar bir de kendisinin, “varsa”, Yusuf’un babası 

yaşında olduğunu söyler. Bu son cümlenin de tesiriyle babası Yakup’la onun arasında 

irtibat kuran Yusuf, cezalandırmaktan vazgeçerek İhtiyar’a, “istediği kadar buğday” 

verilmesini emreder (1993, s. 234). Bu, Yusuf’un insani ve vicdani olarak verdiği tek 

karardır. Ama, onun sırtlandığı ideolojik yük ekseninde sergilediği kötücüllük yanında, 

söz konusu vicdani duyarlılığın fazlasıyla cılız kaldığı söylenmelidir. İhtiyar ve Yakup 

arasında kurulan benzerlik, oyunun toplumcu içeriğini ve bildirisini pekiştiren bir nitelik 

de taşır. “Böylece Yusuf’un babasını kıtlıktan korumaya çalışırken Yakup gibi pek çok 

insanı ölüme terk etmiş olduğuna dikkat çekilir” (Gülmen, 2016, s. 70). Neredeyse bütün 

verilerin işaret ettiği üzere o, genel çerçevede ve her şeyden önce, işçi Menofis’in ve onun 

temsil ettiği Marksist değerlerin tam zıddı konumundaki, “öteki” Yusuf’tur. 



163 

 

3.3.2.2. Antik Mısır’da Modern Bir Kahraman: Menofis 

Menofis, Tevrat dâhil, hiçbir dinî ya da geleneksel anlatıda bulunmayan, yazarın metne 

eklediği duvar ustası/işçi bir oyun kişisidir. O, her fırsatta Yusuf’un karşısında yer alır. 

Ona karşı dik bir duruş sergiler. Oyunun henüz başındaki ilk cümlesinde bile, bu karşıtlık 

gösterilir: “Şu Yusuf’a bak. İncir ağacının gölgesinde yan gelmiş oturuyor. Sonra insanlar 

onun için, Firavun’un zindanında yedi yıl yattı diyecekler” (1993, s. 173). Menofis’in 

sözüyle Yusuf’un, dinî ve geleneksel anlatılarda aktarıldığı gibi bir kişi olmadığı, en 

azından oyunda böyle bir Yusuf kurgulanmayacağı sezdirilir.   

 

Yusuf’un zindanda bulunduğu bölümde, onun mahkûmları küçümseyerek uyarmasına 

Menofis karşılık verir: “Biz senin babanın karıları değiliz” (1993, s. 174). Menofis’e göre 

Yusuf, taş yontmayı da bilmemektedir (1993, s. 176). Yusuf’un, kendini herkesten üstün 

ve büyük addedişini bedensel olarak da ispatlama niyetiyle, büyükçe bir taşı sırtlandığı 

ama taşıyamayarak düştüğü bölümde Menofis, onun güçsüzlüğünü vurgular: “İşte böyle, 

dedim. Yuvarlandın…” (1993, s. 180). İki oyun kişisi arasındaki çatışma buraya kadar, 

kişisel bir rekabet derecesinde süregelir. Ama İkinci Mahpus’un, Yusuf’a dair duyduğu 

endişeyi dile getirmesinin peşine, söz konusu karşıtlık ideolojik bir hüviyete bürünür: 

“Korkuyorum bu İbrani köleden. Köleliğini, mahpusluğunu, kulluğunu, kölelere, 

mahpuslara hükmetmek için kullanabiliyor, diye korkuyorum” (1993, s. 180). Menofis, 

İkinci Mahpus’un bu sözlerine, âdeta başka bir zamandan cevap verir: “Kulların artık kul 

olmadığı, korku bilmediği günler vardır” (1993 180).  

 

Böylece o, Yusuf’un temsil ettiği olumsuz değerlerin karşısına, yazarın kendisine 

giydirdiği ideolojik bir kimlikle dikilir. Hatta, mahkûmlarla sürdürdüğü diyaloglardan 

hareketle, Yusuf’un içi boşaltılan peygamberlik misyonunu, Menofis’in üstlendiği öne 

sürülebilir. Ama tebliği, dinî ve uhrevi değil, Marksizm kaynaklıdır. Nitekim o, sürekli 

ölümden sonrayı ve ölümden sonraki dünyayı düşünen, bütün varlığını bu düşünce 

üzerine kuran Üçüncü Mahpus’a, iktidar-yazarın ideolojisinin penceresinden karşılık 

verir: “Yedi yüz yıl önce, babanın dedesinin dedesi bu dünyayı da düşündü, hep öteki 

dünyayı değil. (…). Yabancıları kovdular, ehramları zaptettiler; toprağımızın, altınımızın, 

yemiş bahçelerimizin efendilerini yok ettiler. Kullar artık kul olmadı” (1993, s. 181). 

Mevcut sosyal ve siyasi düzenin dışında, başka ve insancıl (aynı zamanda makul) bir 

yaşamı, geçmişten hareketle haber veren Menofis böylece, yeni ve mümkün bir dünyanın 



164 

 

müjdecisi olur: “Ölmeden önce bu dünyada yaşadılar, kâtiplerin anlattığı öteki dünyada 

değil, bu dünyada; ellerinin, ayaklarının, gözlerinin altındaki dünyada yaşadılar. (…) bu 

dünyadaki çınarların altında yaşamak ne demektir, biliyor musun?” (1993, s. 182).  Bu 

sözlerle ayrıca, Menofis’in materyalist zihniyeti açığa çıkar. Çünkü onun derdi ve odağı, 

ölümden sonrası, öte ve soyut dünya değil; mevcut, yaşanılan, beş duyuyla algılanabilen 

maddi dünyadır. Amacı ise bu yaşamı, ezilenler lehine daha iyi kılmaktır. 

 

Yukarıdaki sözleri dinleyen Yusuf, Menofis’in yarattığı tehlikenin farkındadır: 

“Yakalayın Menofis’i. Mahpusları Amon-Ra’ya ve efendilerine isyana kışkırtıyor” (1993, 

s. 182). Oyunun henüz başındaki bu çatışma, Yusuf’un, egemen sınıfın çıkarlarını 

kolladığını gösterdiği gibi, Menofis’i ezilenlerin/sömürülenlerin yanına, hatta kurtarıcısı 

konumuna yerleştirir. Dolayısıyla, metin boyunca sürecek mücadelesiyle Menofis, kendi 

“ben”ini yadsıyarak ezilenlerin/sömürülenlerin menfaatlerini ve haklarını ön plana alan, 

varlığını halkın varlığına adamış toplumcu kahramanın ideal/ideolojik bir örneğini temsil 

eder. 

 

Yusuf’un, mahkûmlara kendisini yakalamasını emrettiği kısımda Menofis, dört muhafız 

üzerine doğru yürürken geri adım atmaz. Böylece, sonuç ne olursa olsun haklı bir dava 

uğruna girişilecek mücadeleden vazgeçmemek gerektiği düşüncesini örnekler: 

“Dördünüzle başa çıkamam, delikanlılar. Ama niye teslim olmalı? Dövüşe dövüşe esir 

düşen teslim olmuş sayılmaz” (1993, s. 182). Menofis, sonuçta yenilir, fakat direnişiyle, 

muhafızların saygısını kazanır: “İyi dövüştün Menofis”. Diğer muhafız da ötekine katılır: 

“Ben de beğendim doğrusu. Ama daha noksanların var. İnsan dövüşe dövüşe daha iyi 

dövüşmesini öğrenir” (1993, s. 182). Bu diyalog, Menofis’in rakipleri ve düşmanları 

tarafından bile saygı duyulan, mert bir kahraman oluşunu işaret eder. 

 

Yusuf devamında, Menofis’i dinlediği ve onun dinini öğrenmek istediği için, Menofis’le 

birlikte, Birinci Mahpus’a da “yüz ellişer değnek” atılmasını emreder. Menofis, hemen 

araya girer ve Birinci Mahpus’un yüz elli değneğe dayanamayacağını, bu yüzden, onun 

yerine kendisine üç yüz değnek atılmasını talep eder. Birinci Mahpus, Menofis’in 

teklifine razı olmadığını dile getirince Yusuf, sırf ona acı çektirmek için diğerinin isteğini 

kabul eder. Bunun üzerine Birinci Mahpus, ona lanet okur: “Rab seni kahretsin, Yusuf. 

Sen İbranilerin, kavmimin yüz kararasısın”. Menofis, mahpusu teskin etmeye çalışır: 



165 

 

“Üzülme, kardeş, her kavmin Yusufları vardır” (1993, s. 183). Bu sahneyle, Menofis’in 

ezilenler lehine kendisini feda edişinin, yani “ben”ini, ezilen “biz”in hizmetine sunuşunun 

altı bir kere daha çizilir. Son cümlesiyle ise, âdeta Marksist bir bilinçle, Yusuf gibilerin 

(ezenlerin) tarihin her döneminde var olduğunu vurgular. Böylece, ideolojik bağlamda 

Marks ve Engels’in, 1848’de yayımlanan Komünist Manifesto’da öne sürdüğü, dünya 

tarihinin, sınıf çatışmalarının tarihi olduğu tezi (2015, s. 49), sezdirilmiş olur.  

 

Sonrasında Menofis, değnek cezasının tatbiki için zindana götürülür. Bu kısımda Yusuf, 

avını parçalamaya hazır vahşi bir hayvanı andırır: “Feryadını bekliyorum, Menofis. (…). 

Menofis, haykır, feryadın bekliyorum. Haykır, seni azat edeyim sopa yemekten, haykır 

acı acı…” (1993, s. 183). Ama Menofis, tabiri caizse Yusuf’un egosunu tatmin etmez. 

Ona karşı direnir ve acısını dışa vurmaz. Yusuf, iktidarına boyun eğmeyerek kendisine 

tabi bir özne olmayı reddeden Menofis’i, verdiği cezayla yücelttiğinin farkındadır: 

“Haykırmayacak. Duymayacağız feryadını… Ve haykırmadığı için, acıya dayanabildiği 

için gururlanıyor… Ve kendi kendinden memnun oluyor. Bedeni işkence çekiyor ve fakat 

ruhu serin sular içmiş gibi ferahlıyor” (1993, s. 183). Daha fazla memnun etmemek 

niyetiyle onu bağışlar: “Bırakın Menofis’i, yeter. Affettim. Ben Yusuf, onu, Menofis’i 

affettim ve acıdım ona” (1993, s. 183). Kurnaz ve akıllı Yusuf, bu sözleriyle rakibine, 

sopadan daha fazla acı çektirdiğinin ve asıl darbeyi bu şekilde vurabildiğinin 

bilincindedir. Nitekim, sonraki karşılaşmalarında Menofis ona, bu hareketini 

unutamadığını söyleyecektir.  

 

Anlaşılabileceği üzere, Menofis de kibirli bir kişiliğe sahiptir. Ama onun bu niteliğini, 

temsil ettiği değerler doğrultusunda, gururlu sıfatıyla değiştirmek gerekir. Buradan 

hareketle onun, Yusuf’un kibrinin karşısına, gururlu bir kahraman hüviyetiyle çıktığı 

söylenebilir. Menofis’in söz konusu vasfı, ezilenler lehine giriştiği mücadelenin 

tetikleyici unsurlarından biridir. Ayrıca o, mevcut düzenin ve egemen ideolojinin değil, 

savunduğu değerlerin, yani Marksizmin bir öznesi olarak, Yusuf gibilerin kibri karşısında, 

ancak gururla dik durulabileceğini gösterir. Böylece Menofis’in, âdeta “düşmanının 

silahıyla silahlandığı” iddia edilebilir.   

 

Zindan sahnesinden sonra, Menofis’in oyunda görüldüğü diğer bölümde, muhafızlardan 

birinin önünde o, Firavun’un karşına çıkarılır. İkinci Kâtip, Menofis’i Firavun’a, 



166 

 

“duvarcıların reisi” diye takdim eder. O ise kendisini, “duvarcı işçilerindenim” diye tanıtır 

(1993, s. 196). Bu kısımda, Menofis’in işçi kimliğinin vurgulanması önemlidir. 

Menofis’in, “Marksist-Toplumcu” eksende çizilen ideal kahramanlığı onun, Marksizmin 

yücelttiği proletaryaya mensubiyetiyle iyice pekişecek ve ideal-toplumcu bir oyun kişisi 

oluşunu güçlendirecektir. Nâzım Hikmet’in, oyununun kurgusal dünyasında, tarihî açıdan 

egemen sınıfa başkaldıran, ezilenleri uyaran ve uyandırmaya çalışan, toplumsal çelişkileri 

fark edip dile getiren ilk kişiyi bir işçi olarak sunması, metindeki ideolojik ağırlığı 

göstermesi açısından da kayda değerdir. Proletaryanın kutsanması ve onun, insanlığın hak 

mücadelesinin lokomotif unsuru addedilişi, Marksist perspektifin anlamlı bir 

tezahürüdür.  

 

Menofis, Zeliha’nın kocası “Potifar’ın duvarını işlerken” işi bıraktığı için Firavun’un 

karşısına çıkarılmıştır (1993, s. 197). Bu, daha önce örneği görülmemiş bir eylemdir: 

“Tuhaf şey, tuhaf şey… (Kâtiplerden tarafa) Şimdiye kadar böyle bir şey görülmüş mü? 

Bunun yazılmışı var mı?” (1993, s. 197). Devamında Menofis, eyleminin gerekçesini 

açıklar: “Potifar yiyeceklerimizi arttırmazsa onun işinde çalışmayacağız” (1993, s. 197). 

O konuştukça Firavun’un şaşkınlığı daha da artar. Sahnedeki kimse, böyle bir şeyi daha 

önce duymamıştır. Firavun ilk başta, şaşkınlığının da etkisiyle Menofis’in lehine bir karar 

bildirir: “Akla gelmeyecek şeyi akletmişsin. (…). Potifar’a söyleyin, duvarların 

örülmesini istiyorsa yiyecekleri arttırsın. Bunların alacaklarını da versin” (1993 198). Bu 

karşılık, Menofis’i şaşırtır: “Hakkımızı tanıyorsun demek, sen Firavun, işi bırakmak 

hakkımızı tanıyorsun demek?” (1993, s. 198). “Hak” kavramı da Firavun’un ilk kez 

duyduğu bir şeydir. Menofis’i yanından gönderdikten sonra, bunun üzerine düşünmeye 

başlar. Yanındakilere “hak nedir” diye sorar. Birinci Kâtip’in cevabı, az önce verdiği 

kararı değiştirmesine neden olacaktır: “Kuvvetlinin olan şey”. İkinci Kâtip devam eder: 

“Duvarcılar, senin atlarından daha zor zaptedileni, demir silahlarından daha kuvvetli olanı 

buldular” (1993, s. 198). Firavun, Menofis’in keşfettiği şeyle, iktidarının tehdit altına 

girdiğini anlar ve ona tanıdığı hakkı geri çeker: “Koşun. Yakalayın. Onu da, ötekilerini de 

hepsini hepsini iki yüz elli ağaca asın!” (1993, s. 198). Böylece, egemenlerle 

ezilenler/egemen sınıfla işçiler arasındaki çatışma, sekteye uğramadan devam eder.  

 

Daha önce de söylendiği gibi, âdeta başka bir zamandan konuşan Menofis, Marksizmin 

kutsadığı kavramları, oyunun anlatma zamanında kimse tarafından bilinmediği, daha 



167 

 

önce bir örneği ortaya konmadığı hâlde, ilhamla içine doğmuş ya da gökten vahiyle 

kendisine bildirilmiş gibi, tek tek ortalığa saçar. Onun hemen bütün sözlerinde ve 

davranışlarında, görünmez bir güç tarafından yönlendirildiği sezilir. Çalışmanın, Michel 

Foucault’nun teorisinden bahsedildiği kısmında, bir toplumcu edebî metin yazarının, 

iktidar kudretiyle, anlatının ve anlatı kişilerinin iplerini, bariz bir şekilde elinde tuttuğuna 

değinilmişti. Yani, yazarın bir iktidar, anlatı kişilerinin ise, onun birer öznesi mesabesinde 

bulunduğu söylenmişti. Toplumcu edebî metin ise, yazarın iktidarının güdümünde 

kurulan ve muhataplarını, onun ideolojisi lehine özneleştirmeyi hedefleyen bir 

“söylemsel pratik” biçiminde tanımlanmıştı. Eser aracılığıyla oluşturulan kurgusal 

dünyanın, bir “hakikat oyunu” yarattığının altı çizilmişti. Bütün bu çerçeveden hareketle, 

Menofis’e yukarıdaki fikirlerin, doğrudan iktidar-yazar Nâzım Hikmet tarafından ilham 

edildiği söylenebilir. Bu denklemde Menofis’in, tanrısal konumdaki iktidar-yazarın 

peygamberi statüsünde bulunduğu ve onun toplumcu mesajlarını, anlatı içinde oyun 

kişilerine, anlatı dışında ise, okura/seyirciye âdeta tebliğ ettiği yorumu dile getirilebilir.  

 

Metnin ilerleyen bölümlerinde yazar, anakronik/zaman dışı bir kahraman kurduğunun 

farkındalığıyla, dört başı mamur bir ideallikten soyarak Menofis’e müdahale eder. Onu, 

çocuksu bir ilk-örneğe dönüştürmeye çalışır. Firavun, Menofis’in ve işçi arkadaşlarının 

öldürülmesini emretmişse de onlar bir yolunu bulup hayatta kalmayı başarmışlardır. 

Menofis, her zamanki gibi diğer işçilerin sözcülüğünü üstlenerek Potifar öldüğü için, 

onun karısı Zeliha’nın karşısına dikilir ve Firavun’un kendilerine vermediği hakkı, ondan 

talep eder: “Kocandan dört çuval buğday, bir çuval kurumuş balık, yarım çuval da tuz 

alacağımız var. (…). Hakkımızı ver” (1993, s. 124). Onun bu isteğine Zeliha, “[h]akkınızı 

istiyorsunuz demek? İstediğinizi vermezsem ne olacak?” karşılığını verir. Bu, Menofis’in 

beklemediği bir cevaptır: “(Biraz şaşkın) İstediğimizi vermezsen ne mi olacak? 

Vereceksin” (1993, s. 214). Zeliha, ısrar eder: “Vermezsem ne olacak?”. Bunun üzerine 

Menofis, iyice afallar: “Vermezsen, vermezsen biz de çalışmayız” (1993, s. 214). Zeliha 

devamında, işçilerin zaten çalışmadığını söyleyerek sorusunu tekrarlar: “Benden 

istediğinizi vermezsem, kocamdan alacağınızı vermezsem, ne olacak? (…). Ne 

yaparsınız?” (1993, s. 215). Menofis, bu rasyonel sorulara ne cevap vereceğini bilemez: 

“Ne mi yaparız? Dedim ya, bunu düşünmedik. Dedim ya, bu işin acemisiyiz henüz. 

Bizden önce yapılmışı yok ki bu işin, örnek alalım”. Akılcılığıyla, ona yine Zeliha yol 

gösterir: “Mesela, beni öldürür müsün? Alacağınızı vermezsem, hemen şimdi üstüme 



168 

 

atılıp beni öldürür müsün? (…). [Ya da a]mbarlarımdan birini yağma edersiniz”. Son fikir, 

Menofis’in aklına yatar: “Bunu yaparız belki. Evet, bunu yaparız. Hem öteki ambarlarını 

da ateşe veririz. Hem de bunu yapacağız. Alacağımızı vermezsen bütün ambarlarını 

yakacağız!” (1993, s. 215).  

 

Oyunun bu bölümüne kadar, söylediklerinden ve yaptıklarından emin bir tutum 

sergileyerek Marksist teori ekseninde eylemlerini gerçekleştiren ve büyük laflar eden 

Menofis, Zeliha’nın soruları neticesinde, ansızın ne yapacağını bilmez bir hâle bürünür. 

Giriştiği mücadele doğrultusunda, tarihsel açıdan ilk-örnek olmanın sıkıntısını yaşar. 

Zeliha’nın akılcı sorularla kendisine hücumunu, aynı maharetle göğüsleyemeyerek 

köşeye sıkışır. Bedensel gücüne ters orantılı bir şekilde, düşünsel zaaf içinde kıvranır. 

Böylece Menofis, metin boyunca ilmek ilmek dokunan idealliğiyle çelişerek 

mükemmellik zırhından soyunur. İnsani bir mertebeye yerleştirilmeye çalışılır. Giriştiği 

mücadele, en az fiziksel yetkinlik kadar, zihnî bir kabiliyet ve olgunluk da 

gerektirmektedir ve yukarıdaki diyalogun gösterdiği üzere Menofis, ikincisinden 

yoksundur. Bunu meşrulaştırmak adına, söz konusu zaafını ilk-örnek oluşuna, diğer 

deyişle acemiliğine bağlar. Devamında, derinlemesine düşünüp taşınmadan Zeliha’nın 

sunduğu fikri çok çabuk benimseyerek ona karşı tehdit unsuruna dönüştürür: 

“Alacağımızı vermezsen bütün ambarlarını yakacağız! Ben Menofis… Biz arkadaşlar 

yani, yalan söylemeyiz, yapamayacağımız işe yaparız demeyiz” (1993, s. 215). Yusuf’tan 

farkı olarak her fırsatta “biz”in penceresinden konuşan Menofis burada, çocuksu bir üslup 

giyinir. Zeliha’nın olgun aklı karşısında, çocuksu bir inatla tepinerek hakkını ister ve onun 

kendisine ödünç verdiği oyuncağı (yani ambarları yağma ve yakma fikrini) kendi 

oyuncağı addedip hemen sahiplenir.  

 

Bütün bunlar, anlatı zamanı içinde (yani Milat’tan 1600 yıl öncesinde) Menofis gibi bir 

kahramanın, Marksizm açısından mükemmel çizilmesinin, bir anakronizm/zaman dışılık 

yaratacağı, aynı zamanda tarihsel gerçeklikle çelişeceği düşüncesiyle ona eklenen 

kusurlardır, denebilir. Menofis’in düşünsel derinlikten yoksunluğu ve temsil ettiği 

değerler bağlamında çocuksuluğu ayrıca, anlatma zamanı açısından da değerlendirilebilir. 

Buna göre, 1950’ler Türkiye’si özelinde, işçi sınıfının henüz oluşmaya başladığı ve daha 

olgunluk seviyesine erişmediği, teorik derinlikten yoksun ve çocukluk evresinde 

bulunduğu düşüncesinin, Menofis’in zaaflarıyla örneklendiği iddia edilebilir. Böylece 



169 

 

iktidar-yazar, kendi yaşadığı zamana dair, tarihsel ve gerçekçi bir veri sunarak Marksist 

estetiğin gerçekçilik hassasiyeti doğrultusunda hareket ettiğini göstermiş olur. 

 

3.3.2.3. Sınıfsal İktidarın Özneleri Olarak Zeliha, Yusuf ve Menofis 

Menofis’in geldiği sırada Yusuf da Zeliha’nın evindedir.89 Dolayısıyla iki ezelî rakip, bu 

sahnede de karşı karşıya gelir (1993, s. 213). Zeliha, Menofis’in yukarıdaki hak talebine 

ilk başta, tıpkı Firavun gibi tepki verir: “Tuhaf şey, tuhaf şey”. Kendisi de yaptığının 

farkındadır: “Bak ben de Firavun gibi konuşuyorum” (1993, s. 214). Hâlbuki Zeliha, 

Menofis gelene kadar, Yusuf’la sürdürdüğü diyalogda, onun Potifar’a benzerliğini 

küçümseyerek yüzüne vurur. Kendisinin, öncesinde “köle Yusuf”tan etkilendiğini bildirir. 

Artık egemen sınıfın bir üyesi olarak Firavun ve maiyetinden farkı kalmayan Yusuf’tan 

ise, hazzetmediğini açıklar: “Potifar’a bir kere daha karılık edemem” (1993, s. 211). 

Çünkü Yusuf, tepkileriyle bile Firavunlaştığını, temsil ettiği kesimin içinde 

homojenleştiğini dışa vurur. Örneğin, Zeliha’nın cariyesinin bir sözüne o, aynen Firavun 

gibi tepki verir: “Tuhaf şey, tuhaf şey” (1993, s. 212). Zeliha, onun söz konusu durumunu 

yadırgar: “Böyle demesini [Firavun’dan mı] öğrendin?” (1993, s. 212-213).  

 

Buraya kadar örneklenen tepkileriyle Zeliha, Yusuf’un temsil ettiği değerlerin ve sınıfın 

dışında bulunduğu izlenimi uyandırır. Bu ilginçtir çünkü o, ölen kocası Potifar sayesinde 

zengin, dolayısıyla ekonomik açıdan üst sınıfa mensup bir oyun kişisidir. Buradan 

bakılınca onun dile getirdiği eleştiriler ve küçümseyici cümleleri, egemen sınıfa karşı, 

içeriden bir tepki gibi değerlendirilebilir. Ama Zeliha, Menofis’in talebi sonrasında âdeta 

Firavunlaşır ve az önce küçümsediği Yusuf’a benzer bir tepki ortaya koyar. Dolayısıyla 

o, tıpkı Cariye karşısında, yani alt sınıfla muhatap olduğunda Yusuf’un, egemenlerin en 

üst düzey temsilcisi Firavun’un söylemini sahiplenmesine benzer bir tepki verir. Böylece 

egemenlerin, kendi sınıfsal çıkarları söz konusu olduğunda Firavun’un bedeninde 

ortaklaştığı, yani tek bir beden gibi hareket ettiği, bu doğrultuda bütün bireysel 

farklılıkları askıya aldıkları söylenebilir. Zeliha, kendisiyle aynı düzlemdeki Yusuf’la 

çatışmaya girdiğinde şahsi beklentileri ve düşünceleri doğrultusunda bir davranış sergiler. 

Ama Menofis gibi, alt sınıfa mensup bir ötekiyle karşı karşıya geldiğinde sınıfının 

 
89 Yusuf’un Zeliha’nın evinde bulunma sebebi de kendince hak gördüğü bir şeye sahip olmak içindir. 

Zeliha’nın kocası Potifar öldüğünden Yusuf, artık onun bedenine sahip olabileceğini düşünür ve bu niyetle 

Zeliha’yı elde etmeye çalışır (1993, s. 207-212).   



170 

 

kimliğiyle bedenlenir ve Firavun’un diliyle konuşmaya başlar. Böylece sınıfsal aidiyetin, 

kişiliği geçersiz kılarak her şeyin üstünde bir belirleyici-iktidar olduğu öne sürülebilir. 

Oyun kişileri son tahlilde, sınıfsal iktidarın birer öznesi konumundadır.90 

 

Menofis de benzer bir tutum sergileyerek Yusuf ve Zeliha’ya karşı, evdeki Cariye’yle 

ortaklaşır. Kendisini, Yusuf’un saldırısından koruyan Zeliha’nın cariyesini, “azat ettiğini” 

bildirir ve onu yanına alır: “Eh, gidiyorum. Bir fazlalaştık” (1993, s. 218). Yani ezilenler 

de Menofis’in önderliğinde, tek bir beden niteliğine bürünür. Böylece, insani ilişkileri ve 

kararları belirleyen temel unsurun, diğer deyişle, oyun kişilerini özne kılan asıl iktidarın, 

sınıfsal mensubiyet olduğu fikrinin örneklendiği ve ezen-ezilen karşıtlığının somutlandığı 

ideolojik anlatı dünyası, tutarlı bir surette akmaya devam eder.  

 

Oyunun sonunda, muhafızlardan biri tarafından bıçaklanan Menofis, “Firavun ve Rab 

senin olsun, Yusuf. Hayat benimledir” der ve ölür. Yusuf, “elinde olmayarak” Menofis’in 

üstüne eğildikten sonra, “[ö]ldü” diyerek zaferini ilan eder. Halktan birinin, 

“[z]annetmiyorum. Hayır” sözüyle, Menofis’in, bedenen ölse de ruhen ve fikren 

yaşayacağı bildirilir ve oyun biter (1993, s. 238).91 Yani Menofis, egemenlerin gözünde 

 
90 Çetin Altan, 1946-1960 yılları arasında yazdığı iki oyundan biri olan Tahterevalli’de (1958), Marksist-

Toplumcu etiketiyle değerlendirilebilecek ideolojik bir anlatı evreni kurar. Oyunda toplum, sınıfsal 

hiyerarşiden müteşekkil bir yapı olarak sunulur. Anlatının merkezindeki ailenin yegâne amacı, maddi 

gelirlerini artırarak ekonomik açıdan bir üst sınıfa geçebilmektir. Bu bağlamda, yaşadıkları apartman, 

toplumu, apartmanın her bir katı ise, sınıfsal hiyerarşik yapıyı sembolize eder. Aile bu doğrultuda, 

oturdukları alt kattan üst kata taşınabilmenin, diğer deyişle, bir üst sınıfa geçebilmenin yollarını arar. Onlar, 

alt katta ikame ettikleri birinci perdede, mensubu bulundukları sınıfın olumlu nitelikleriyle donanmışlardır: 

“Babanız namuslu adamdır… Bakmayın zengin olamadık… Gırtlağınızda şu kadar haram para yoktur” 

(Altan, 1994, s. 83). Diğer deyişle, onların ahlaki standartlarını, öznesi oldukları sınıfsal-iktidar belirler. 

Birinci perdenin sonunda, zengin halanın ölmesi sayesinde aile, büyük bir mirasa konar ve üst kata 

taşınabilecek ekonomik düzeye ulaşır. Böylece, aile üyelerinin ahlaki kabulleri, yeni sınıfsal-iktidarın 

tazyikiyle şekillenerek değişir ve onlar, ikinci perdede bambaşka bir hâle bürünürler. Bu aşamadan itibaren 

aile, oyun kişilerinden yoz-kadın Müco’nun tabiriyle, “[s]osyete hayatının” icapları (1994, s. 103) 

doğrultusunda kültürel ve ahlaki kabullerini günceller. “Baba”, karısını Müco ile aldatır (1994, s. 107). 

Ailenin erkek çocuğu Erol, “Hizmetçi” ile ilişki yaşar (1994, s. 98-99). Baba da hizmetçiyle benzer bir 

münasebet kurduğundan hizmetçinin, Erol’dan mı yoksa Erol’un babası Lütfü’den mi hamile kaldığı 

anlaşılmaz (1994, s. 116-118). Anne de benzer şekilde, kocası Lütfü’yü, “Umum Müdür”le aldatır (1994, 

s. 115). Bütün bunlardan hareketle Tahterevalli’de iktidar-yazarın, kendi ideolojik kabullerinden hareketle, 

sosyeteyi yoz ve yozlaştırıcı bir sınıf olarak ele aldığı ve alt yapının unsurlarından ekonominin, üst yapı 

elemanlarını doğrudan etkilediğine dair Marksist iddia yörüngesinde bir anlatı inşa ettiği söylenebilir. 
91 Bişey Yap Met oyunundaki Met de yukarıdaki incelemede gösterildiği üzere, temsil ettiği değerlerin ideal 

bir temsilcisi olarak bedenen ölse de fikren ve ruhen ölümsüzlüğe ulaşır. Benzer şekilde, Biraz Gelir 

misiniz’deki Mateh Usta’nın ölümü bir son değildir ve o, çırakları Bornok ve Misa aracılığıyla yaşamaya 

devam edecektir. Bu iki oyunun toplumculuk açısından “zemin-metin” addedilmesini haklı çıkaran bir 

içeriğe sahip Yusuf ile Menofis’te Menofis, oyunun sonunda, diğer iki oyun kişisi gibi ölür ama 

gerçekleştirdiği eylemlerle ölümsüzlüğe kavuşur. Yani bu metinde, Bişey Yap Met ve Biraz Gelir 

misiniz’deki izlek sürdürülür. Menofis, ideal-Marksist bir kahraman hüviyetiyle, âdeta Mateh Usta ve 

Met’in açtığı temel üzerinde yükselir.  



171 

 

ölmüşse de halkın/ezilenlerin nazarında yaşayacaktır ve onun ektiği tohum, tarih boyunca 

yeşerecektir. O, “zulme karşı başkaldırının, sömürüye karşı direnmenin ateşini vermiş, 

anlaşılmış olmanın huzuruyla ölümü rahatlıkla karşılayacak güce erişmiştir” (Akıncı, 

2003, s. 132) ve insanlık süregeldikçe Yusuf gibilerin karşısına Menofis gibiler dikilmeye 

devam edecektir. Böylece, halk için mücadele eden kahramanlar ölümsüzdür imasıyla, 

metnin toplumcu mesajı tamamlanmış olur.  

 

Neticede eser, “Marksist-Toplumcu” bir öz ve tutumla muhataplarını Marksizm lehine 

manipüle etmeye, diğer tabirle özneleştirmeye çalışan bir aygıta (ve söylemsel pratiğe) 

dönüşür. Yusuf ile Menofis’in anlatı zamanı, M.Ö. 1600’ler olsa da her edebî metnin, aynı 

zamanda kendi dönemi için yazıldığı söylenmelidir. Dolayısıyla bütün bu çözümleme, 

modern kapitalist sisteme dair bir eleştiri biçiminde de okunabilir, hatta okunmalıdır. 

Oyunda kapitalizmin, insan doğasına aykırı ve yozlaştırıcı sosyal/siyasi çıktıları 

kapsamında geliştirilen ideolojik görüş, aynı zamanda Marksizmi idealize eden yeni bir 

toplumsal/politik düzeni işaret eder. Metinde, bu doğrultuda bir toplum tahayyülü ortaya 

konur.  

 

3.3.3. Cevat Fehmi Başkut’ta Kurucu ve Kurtarıcı İdeoloji 

Cevat Fehmi Başkut, Paydos (1948), Sana Rey Veriyorum (1950), Soygun (1951), 

Kadıköy İskelesi (1952), Makine (1953), Harput’ta Bir Amerikalı (1955), Kleopatra’nın 

Mezarı (1956), Tablodaki Adam (1958), Öbür Gelişte (1960) ve Hacıyatmaz (1960) adlı 

oyunlarıyla, 1946-1960 yılları arasının en üretken tiyatro yazarı olarak dikkat çeker. 

Başkut’un eserleri genel çerçevede, döneminin aktüel sosyal ve siyasi meselelerine dair 

eleştirel bir içerik sunar. Nesrin Tağızade Karaca’nın aktarımına göre, “[k]olay anlaşılan 

ve dolaysız algılanan güncel konular üzerine kurgulanmış oyunlarında bir toplum portresi 

sunmaya çalışan Cevat Fehmi, tiyatro aracılığı ile topluma ‘bir ayna tutmak’ arzusu” taşır 

(2004, s. 76). Başkut, kendi bakış açısı doğrultusunda, “[s]iyaset oyunlarına, parti 

çekişmelerine, yönetim bozukluklarına, her çeşit ticari yolsuzluğa, vurgunculuğa, 

çıkarcılığa, hukuksuzluğa cephe almıştır” (Şener, 2011, s. 106) ve yazarlığı süresince 

kaleme aldığı yirmiden fazla oyunuyla, güncel meseleleri sahneye taşımış, geniş bir 

seyirci kitlesine hitap ederek tiyatronun, toplum tarafından benimsenmesinde ve 

sevilmesinde önemli bir rol üstlenmiştir (2011, s. 127). Anlaşılacağı üzere Başkut, anlatı 



172 

 

zamanıyla anlatma zamanı arasındaki mesafeyi neredeyse sıfırlar. Güncellik, onun 

yazarlığının ayırt edici özelliklerinden biri olarak öne çıkar.92  

 

Sanatın “bir vazifesi olduğuna inanan” Başkut’un, oyunlarının neredeyse hepsinde, her 

yönüyle dışlanan olumsuz-siyah ve çoğunlukla yazarın sözcülüğünü üstlenen olumlu-

beyaz tiplerin varlığı söz konusudur. Metinleri, bu iki zıt kutbun etkileşimi ve çatışması 

odağında gelişir. Yazar, hiç tereddütsüz birinci gruptakileri, ideal-ideolojik dünyasının 

dışına yerleştirerek ötekileştirir. Diğerlerini ise, yücelterek okura/seyirciye makbul bir 

model biçiminde sunar. Bu kurgu tercihiyle o, Sevda Şener’in, dönem tiyatrosunun geneli 

için dile getirdiği gibi, bir oyun kişisini kendi sözcüsü kılar ve “oyunun temasını en 

sanatsız yolla sahneden seyirciye iletir” (1971, s. 190). Böylece Başkut, kurduğu tiplerle 

ve yarattığı anlatı evreniyle, iyi ve kötünün keskin çizgilerle ayrıldığı bir toplum portresi 

çizer.93 Kendi düşüncesini ve oyunda işlenen sorunsalla ilgili mesajını ya da çözüm 

önerisini, genellikle oyun kişilerinden biri aracılığıyla dışa vurur. Diğer deyişle o, 

toplumsal/siyasi içeriği tam anlamıyla sanatının odağına yerleştirerek kendi döneminin 

sorunlarına karşı eleştirel bir tutum sergiler, yaşanan sıkıntıları, ideolojisinin süzgecinden 

geçirerek takdim eder. Bununla da yetinmeyerek âdeta hasta addettiği topluma, 

iyileşebilmesi için reçete(ler) önerir. Yani, tahayyül ettiği toplumu oluşturacak sağlıklı ve 

makbul vatandaşların niteliklerine dair bir liste sunar.  

 

Genel özellikleriyle Başkut’un, Aziz Nesin ve Nâzım Hikmet gibi, toplumcu bir oyun 

yazarı olduğu rahatlıkla söylenebilir. Tiyatro, onun için de kendi ideolojik kabulleri 

doğrultusunda toplumu düzeltme işlevi yüklenen bir “aygıt” vasfı taşır. Hatta o, güncellik 

hassasiyeti bağlamında, dumanı üstünde tüten problemleri, sıcağı sıcağına oyunlarının 

konusu kılarak tabiri caizse, erken teşhiste bulunma gayreti güder ve tedaviye hemen 

başlamayı amaçlar. Başkut’un böylece, eserleri aracılığıyla hastayı (yani toplumu), vakit 

 
92 Yazar, bu tutumundan ötürü, kimilerince övülmüş, kimilerince ise, olumsuz yönde eleştirilmiştir. 

Örneğin, Ziya Somar, Başkut’u, aktüeli yansıtma gayretinden dolayı “usta bir realist” saymıştır (Şener, 

2011, s. 109). Bu yüzden kendisine yöneltilen olumsuz eleştirilere cevabı, bizzat Başkut verir: “Bazı 

münekkitler mevzularımı aktüel mevzular arasından seçmemi benim zaaflarımdan biri olarak öne 

sürüyorlar. Bence bu benim kuvvetimdir. Sanatın da bir vazifesi olduğuna daima inandım ve inanıyorum” 

(Tağızade Karaca, 2004, s. 76). 
93 Sevinç Sokullu’nun tespitine göre, onun “kahramanları bozulmuş ve çürümüş toplum değerleriyle ters 

düştüğü için uyumsuzluktan ötürü gülünç görünürler” (1993, s. 263). 



173 

 

kaybetmeksizin iyileştirmeye çalıştığı ve onu, bu çerçevede eyleme geçirmeyi hedeflediği 

iddia edilebilir.94 

 

Çalışmanın bu bölümünde, Cevat Fehmi Başkut’un Sana Rey Veriyorum, Soygun ve 

Kleopatra’nın Mezarı başlıklı oyunları, toplumcu içerikleri dikkate alınarak detaylı bir 

şekilde çözümlenecektir. Tekrara düşmemek amacıyla, yukarıda zikredilen diğer 

oyunlara, gerçekleştirilen incelemeye dair sunacakları katkı doğrultusunda kısaca 

değinilecektir. Bu bağlamda, olumlanan ve olumsuzlanan, diğer deyişle idealize edilen ve 

dışlanan oyun kişileri ve öne alınan toplumsal/siyasi meseleler tespit edilerek metinlerin, 

kurtarıcı ideoloji olarak Cumhuriyet’in kurucu değerlerini işaret ettiği öne sürülecektir.  

 

3.3.3.1. Cevat Fehmi Başkut’un İdeal/Makbul Kişileri ve Ötekiler 

Cevat Fehmi Başkut, oyunlarının olumlu tiplerini genelde Ankara’da, Cumhuriyet’in 

kurduğu üniversitelerde eğitim almış ve bu sayede Cumhuriyet’in değerleriyle yetişmiş 

gençlerden seçer. Bunun dışında, örneğin Soygun’daki Hâkim Salim gibi, yine 

Cumhuriyet’in millî ve manevi hassasiyetlerini gözeten ve davranışlarıyla örnekleyen 

oyun kişileri de olumlu tip olarak kurulur.95 Yazarın eserlerindeki iç karartıcı/umut kırıcı 

atmosfer ve sosyal/siyasi sorunların sertliği özellikle, idealleştirilen gençlerin varlığıyla 

yumuşar. Hatta çoğu çatışma, onların etkisiyle son bulur. Bu gençlerin, temsil ettikleri 

değerlere bağlılıkları dolayısıyla, anlatıyı saran kara bulutlar dağılarak tıpkı Aziz Nesin’in 

oyunlarının sonunda olduğu gibi, iyimser bir gelecek tahayyülü ortaya konur. Böylece 

Başkut’un, döneminin problemlerinin çözümü ve aydınlık bir gelecek için, Cumhuriyet 

ideolojisiyle yetişmiş idealist gençlere ümit bağladığı söylenebilir. Yazarın, söz konusu 

tespitleri somutladığı oyunlarından biri, 1950 tarihli Sana Rey Veriyorum’dur.  

 
94 Bu tespit, Marksist tiyatro yazarı ve kuramcı Bertolt Brecht’in, tiyatrodan beklentileriyle koşutluk sergiler 

ve Brecht’le Başkut’u, bu bağlamda aynı kümeye yerleştirir. Nitekim Brecht, “Aristoteles Oyun Sanatının 

Dolaysız Etkisi” başlıklı yazısında, Almanya’da, Weimar Cumhuriyeti Dönemi’nde, kürtajın yasaklanması 

gibi güncel bir mevzuyu tiyatroya taşıyan Aristotelesçi bir oyunu, yarattığı farkındalıkla “emekçi 

kadınlar[ın] ortak bir eylem” düzenlemesini ve bu eylem neticesinde, “gebeliği önleyici ilaçların parasının 

bundan böyle hastalık sigortalarınca ödenmesini” sağladığı için övgüyle anar (Brecht, 1997, s. 58). Kendi 

tiyatro anlayışıyla da haddizatında, bu örnekteki gibi, toplumsal ve siyasi bir eylemi ve dönüşümü hedefler. 

Başkut’un da benzer niyetlerle tiyatroyu araçsallaştırdığı, güncel sorunlara yönelerek toplumu harekete 

geçirmeyi amaçladığı söylenebilir. Burada, tezde ısrarla vurgulanan, farklı ideolojik kabullerden yola 

çıkılarak oluşturulmuş olsa da her toplumcu edebî metnin, son tahlilde, toplumu yönetme, yönlendirme ve 

değiştirme niyetiyle vücut bulduğu iddiasının desteklendiği görülür.  
95 Oyunlarındaki toplumcu-ideolojik içerikle uyumlu bir şekilde, Cevat Fehmi Başkut, döneminin “Türk 

Entelejansiyası’nın genel karakteriyle benzeş[ir] (…). Bu bağlamda [o], Cumhuriyet’in inkılâplarına bağlı” 

bir yazardır (Ayhan, 2012, s. 96). 



174 

 

 

3.3.3.1.1. Yoz-Şehir İstanbul’dan Kurtarıcı-Mekân Anadolu’ya: Sana Rey Veriyorum 

Sana Rey Veriyorum, Anadolu’nun çeşitli bölgelerinde 27 yıl boyunca “kasaba 

doktorluğu” yapmış Ramazan Cankurtaran’ın, İstanbul’a dönerek mesleğini, burada 

açtığı muayenehanesinde sürdürebilme ve doktor olarak İstanbul’da tutunabilme çabasını 

odağa alır. Ramazan Cankurtaran’ın muayenehanesi, açıldığı günden beri tabiri caizse 

sinek avlamaktadır. Asuman, söz konusu durumu babasına sitemkâr bir edayla dile getirir: 

“İstanbul’a geleli ve bu muayenehaneyi açalı iki ay oldu. İki ayda kaç hasta kapını çaldı? 

Üç değil mi?” (Başkut, 2005c, s. 12-13).  

 

Cankurtaran ailesi için işler, maddi açıdan iyi gitmemektedir. Bu durumu tersine 

çevirmenin yolu ise dürüstlüğü, namusu ve ahlakı gözeterek çalışmak değil, dönemin ve 

İstanbul’un şartları gereğince dalavereye başvurmaktır. Böylece eserde, zenginleşmeyle 

ahlaksızlaşma arasında bir irtibat kurulmuş olur ve para, yozlaştırıcı bir güç olarak 

işaretlenir.96 Oyunun henüz başında çizilen olumsuz maddi tablonun peşine Ramazan’ın, 

karısı Mübeccel’in de ısrarları sonucunda, muayenehanesine hasta gelmesi, dolayısıyla 

geçimlerini sağlayabilmek adına başvuracağı düzenbazlık açıklanır. Asuman, yapmak 

üzere olduğu “hata”yı önlemek için babasını uyarırken aynı zamanda, onun 

gerçekleştireceği sahtekârlığı da ortaya döker: 

 

Haber aldım ki artık hasta simsarlarıyla iş görmeye karar vermişsin. 

Simsarlar bugün geleceklermiş. Senin için profesördür, hocadır, 

Almanya’dan, Fransa’dan gelmedir deyip hasta taşıyacaklarmış. Üstelik 

bir başka hile yoluna daha sapacakmışsın. Hastabakıcıya talimat 

vermişsiniz. O, bekleme odasında hastaları dinleyip dertlerini öğrenecek, 

 
96 Zenginlikle ahlaksızlık arasında ilişki kurarak paranın yozlaştırıcı gücünü daha açıkça gözler önüne seren 

dönem oyunlarından biri, Reşat Nuri Güntekin’in kaleme aldığı Balıkesir Muhasebecisi’dir (1953). 

Oyunda, namuslu ve dürüst bir şekilde çalışarak geçinebilmenin imkânsızlığı, Necdet’in eski öğretmeni 

Namık’ın, öğrencisinden iş istemeye gelmesiyle örneklenir: “Şimdilik üstü örtülü dilencilik stajındayım” 

(Güntekin, 1971, s. 22). Necdet’in babası Tahir, 2. Dünya Savaş’ı sonrasında vurgunculukla zenginleşmiştir 

(1971, s. 23-24). Öğretmen Namık, bu durumu öğrense bile, daha çok para kazanabilmek için Tahir’in 

yanında çalışma talebini yineler. Onun için, ahlaki standartları korumak değil, ne pahasına olursa olsun 

insanca yaşamak önemlidir: “Babanıza rica edin… Beni himayesine alsın… Şirkette bir iş versin… Nihayet 

bir parça da biz yaşayalım” (1971, s. 25). Oyunun sonunda Tahir, vurgunculuğundan dolayı girdiği 

hapishaneden çıkar ve düşünceleriyle ahlaksızlığın, zenginliğin bedeli olduğunu ortaya koyar. Böylece 

metinde para, yozlaştırıcı bir güç olarak öne alınmış olur: “Bir kere daha birinizin ağzından ideal mideal 

diye bir lâkırdı işitirsem kemiklerinizi kırdığımın resmidir… Hem vurguncu hem evliya öyle yağma yok… 

Ya o ya bu…” (1971, s. 88).  



175 

 

gelecek sana gizlice söyleyecek, sen de hasta daha odanın eşiğinde iken 

kendi keşfinmiş gibi bunu ilan edecekmişsin. Böylece keramet taslayacak, 

biçare ümitsiz hastaları avlayacakmışsın. Bunlar bize yakışır mı baba? 27 

yıl önceki yeminini hatırla! (2005c, s. 14-15) 

 

Ramazan’ın “Türkolojiden mezun” kızı Asuman (2005c, s. 16), henüz metnin başındaki 

bu düşünceleriyle oyunun olumlu kişisi olarak belirmeye başlar. Babasının, mesleğe 

başladığı ilk yıllardaki hatıralarını bulup ona geri okur. Cumhuriyet’in resmen kurulduğu 

1923 yılında mesleğe başlamış olan Ramazan, bu dönemde Cumhuriyet meşalesiyle 

Anadolu’yu aydınlatmaya hevesli, idealist bir doktor hüviyetindedir: 

 

Bugün yemin ettim. Mesleğimi çıldırasıya seviyorum. (…). Namusumu ve 

sanatımın şerefini daima muhafaza edeceğim. Vicdanımın sesinden başka 

ses dinlemeyeceğim. Bütün endişem, hastamın sağlığı olacak. İnsan 

hayatına ana karnına düştüğü andan itibaren mutlak bir surette hürmet 

edeceğim. Bütün Anadolu doktorsuzluktan inliyor. Şehir şehir, kasaba 

kasaba, köy köy dolaşarak ilmin tükenmez kaynağından şifa dağıtacağım. 

Kitapsız yetişmeyi hoş gören bizden evvelkilerin düştükleri hatayı 

işlemeyeceğim. Mevcut bilgilerime her gün bir yenisini ekleyerek 

bunlardan başkalarının da faydalanmasını sağlayacağım. Talebelerim 

olacak, onların benim yapamadıklarımı yapmalarına yardım edeceğim. 

Bundan gurur duyacağım. Göğsüm sevinçle şişiyor, koltuklarım iftiharla 

kabarıyor. Allah'ın yarattığı en güzel eser olan insan hayatını sürdürmek 

için çalışmak şüphesiz vazifelerin en mukaddesi… (2005c, s. 13-14) 

 

Devamında Asuman, babasına, bunları “yazan sen misin” diye sorar (2005c, s. 14). 

Böylece, aradan geçen 27 yılın ardından, Ramazan’ın geçirdiği olumsuz değişim gözler 

önüne serilir. Yukarıdaki alıntıda o, kendisini topluma vakfetmiş, onun iyiliği ve sağlığı 

için mücadeleden başka bir şey düşünmeyen toplumcu-idealist bir aydın-doktor 

görünümündedir. “Ben”ini, âdeta Türk milletinin varlığına adamıştır. Yeni kazanılan 

zaferin ve kurulan devletin, içinde uyandırdığı romantik hislerle ve coşkuyla, 

Cumhuriyet’in kurucu değerleriyle donanmış bir hâlde, Anadolu’da yürüteceği vazife için 

sabırsızlanmaktadır. Asuman’ın dile getirdiği gibi o, bu yıllarda toplumun nazarında, 



176 

 

Cumhuriyet’in kutsal değerlerini eylemleriyle örnekleyerek/göstererek onlara tebliğ eden 

bir peygamber konumundadır: “Az mı can kurtardın? Az mı hayır dua aldın? Her gittiğin 

yerde bir muhabbet, saygı, hatta ibadet halesiyle çevriliyordun. Sana peygamber gözü ile 

bakıyorlardı baba” (2005c, s. 14).  

 

Öte yandan Cumhuriyet’in bu ideal “peygamberi”, zamanla kendi tanrısına yüz çevirir. 

Neticede, onun halkla kurduğu sağlıklı iletişim bozulur. 27 yılın sonunda, hatırasına not 

düştüğü bütün manevi değerleri yadsıyan Ramazan, para kazanabilme hırsıyla, hastaları 

müşteri derecesine indirir ve onları muayenehanesine çekebilmek için çeşitli dalaverelere 

başvurmayı kabul eder. Manevi ve ulusalcı değerlerden, ayrıca idealistliğinden tam 

anlamıyla soyunan Ramazan, maddiyatçı ve düzenbaz bir kişiliğe evrilir. Anlatı 

zamanının yozlaştırıcı tazyikiyle o, paradan başka hiçbir şeyi umursamayan ve para 

kazanmak için her yolu mübah gören bir insana dönüşür. Bu yönüyle, yozlaşarak topluma 

yabancılaşmış aydın tipinin temsilciliğini üstlenir. Hatta 1923’te mukaddes bir meslek 

addettiği hâlde, aradan geçen zamanın ardından artık geçimlerini sağlayamaması 

nedeniyle doktorluğu bırakmayı ve “kundura boyacılığı” yapmayı düşünür (2005c, s. 15). 

Buradan hareketle, oyunun yayımlandığı 1950 özelinde, bir mesleğin kıymeti ve önemi, 

sağlayacağı kazançla doğru orantılıdır, düşüncesinin örneklendiği söylenebilir. Bu 

yüzden, ayakkabı boyacılığı, Ramazan bu işi, lafın gelişi söylemişse de, sağlayabileceği 

maddi getiri dolayısıyla doktorluktan daha değerli bir iş mesabesine yükselir. Böylece, 

iktidar-yazar Başkut’un bakış açısıyla “mukaddes”liğin maddiyatla ölçüldüğü ve 

belirlendiği bir Türkiye portresi sunulduğu öne sürülebilir.  

 

İdealist yıllarında kimliğini, millî ve manevi değerler üzerine kuran ve “ben”ini 

yadsıyarak millete faydadan başka bir amaç gözetmeyen Ramazan artık, paranın dışında 

bir laf etmez hâle gelmiştir: “Baba ne oldu sana? Son zamanlarda paradan başka bir 

şeyden bahsetmiyorsun. Bir doktorun, bir bilim adamının ağzına çok yakışacak kelime 

doğrusu” (2005c, s. 12). Asuman’ın bu serzenişine verdiği cevapla o, çağının yozlaşmış-

egemen zihniyetine teslimiyetini dışa vurur: “Haklısın kızım… Fakat, Allah kahretsin, 

onsuz da olmuyor ki…” (2005c, s. 12).  

 

Anlaşılacağı üzere Ramazan, anlatı zamanının bozukluğu ve çürümüşlüğüne karşı, iradi 

ve ideal bir dirençle karşı durma yoluna gitmez. Kendisini âdeta akıntıya bırakır ve 



177 

 

kurtuluş için kulaç atmayı, diğer deyişle daha iyi bir düzen için mücadele etmeyi aklının 

ucundan geçirmez. Hatta 1923’teki toplumcu tutumu, 1950’de bireycilikle yer değiştirir. 

Böylece, yukarıda incelenen diğer oyunlarda gözlemlendiği gibi, bu metinde de 

bireycilikle kötülük arasında bir koşutluk kurulduğu söylenebilir. Ramazan geçmişte, 

Anadolu insanına doktorluğuyla sağlayacağı faydaların heyecanıyla sabırsızlanırken 

artık, şahsi arzularını hayatının yegâne amacı olarak belirler: “Allah kısmet edip de bir 

kotra sahibi olamadım ki… Bu emelime kavuşamadan ölürsem, vallahi gözüm açık 

gidecek” (2005c, s. 13). Buraya kadarki çözümlemenin gösterdiği gibi söz konusu oyun 

kişisi, iradesizliği yüzünden bir bukalemun gibi renk değiştirir ve anlatı zamanında 

süregelen olumsuz zihniyetin rengine bürünür. Kendisini kuşatan maddiyatçı ve “ben”cil 

çemberin homojen bir üyesine dönüşür. Asuman ise, babasının terk ettiği idealistliği 

sahiplenerek Cumhuriyet ideolojisinin yeni “peygamberi”, kurucu ve kurtarıcı değerlerin 

hatırlatıcısı, dolayısıyla ideal-ideolojik bir tip olarak metindeki yerini alır.  

 

Peki Asuman, anlatı zamanı içinde süregelen toplumsal çürümeye/hastalığa karşı nasıl bir 

tedavi yolu izler? Öncelikle, gerçekleştirmek üzere olduğu yanlıştan döndürmek için 

babasına, mesleğe başladığı ilk yıllardaki idealistliğini, savunuculuğunu üstlendiği 

değerleri ve kendine verdiği sözleri hatırlatır. Bu girişimiyle, Ramazan’a âdeta ayna tutup 

farkında olmadan sürüklendiği suyun pisliğini açığa çıkararak onu sarsmayı ve 

bilinçlendirmeyi hedefler. Yani en başta o, hastada, mustarip olduğu hastalığa dair, tıpkı 

toplumcu yazarların okurda/seyircide gerçekleştirmeyi arzuladığı gibi, bir farkındalık 

yaratma yoluna gider. Ramazan, hastalığını kabul ettiğinde ikinci aşamaya geçer ve ona, 

toplumcu edebî üretimlerin çoğunda gözlemlendiği gibi, iyileşebileceği asıl tedaviyi 

aktarır: “Haydi gel biz kasabaya dönelim” (2005c, s. 15). Yozlaşmaya ve çürümeye 

uğramadan yaşayabilmenin, diğer deyişle saf ve temiz kalabilmenin tek yolu olarak öne 

sürdüğü “Anadolu’ya dönüş” tavsiyesini, şu şekilde gerekçelendirir:  

 

Orada sen tek kalıyorsun. En büyük, en şöhretli, en âlim adam sen 

oluyorsun. Hasta istediğin kadar… Parayı da arzu edersen şerefine ve 

namusuna halel getirmeden daha fazla bulabilirsin. (…). Bu kirli yollara 

sapacak olduktan sonra ne diye 27 sene Anadolu kasabalarının kahrını 

çektin? (2005c, s. 15)  

 



178 

 

Bu fikir, Ramazan’ın da aklına yatar ve üzerinde çok düşünmeden kızının önerisini kabul 

eder: “Hay Allah kahretsin… Doğru söylüyorsun kız… Vallahi böyle yapmalı!” (2005c, 

s. 15).  

 

Ramazan ve kızı Asuman’ın, henüz oyunun başındaki diyaloguyla İstanbul’un toplumsal 

bozulmanın sembol şehri biçiminde kurulduğu, Anadolu’nun ise, bu toksik şehrin 

panzehri gibi sunulduğu söylenebilir. Böylece, mekânın insan üzerinde dolaysız bir etkiye 

sahip olduğu düşüncesinin imlenerek mekâna dair niteliklerin, insanın kişiliğini ve 

eylemlerini doğrudan şekillendirdiği varsayımının örneklendiği bir anlatı dünyası inşa 

edilir. Bu sayede oyunda mekân, “statik ve dinamik bir yapı olmaktan çıkar; daha canlı 

ve işteş bir boyut kazanır” (Oral, 2024, s. 36).  Söz konusu denklemde Ramazan, âdeta 

bulunduğu kabın şeklini alan sıvık97 bir madde kıvamındadır. Yani, arkasından esen 

rüzgâra direnç göster(e)meyen edilgen bir kişiliğe sahiptir. Nâzım Hikmet’in oyunundaki 

Menofis gibi protest değil, uysaldır. Bu bağlamda o, sorgulamadan ona biçim vermeye 

çalışan Asuman’ın telkin ettiği kalıbın şeklini alır. Asuman’ın çizdiği yol, aynı zamanda 

yazarın okura/seyirciye iletmeyi arzuladığı kurtuluş reçetesinin karşılığıdır. Sıvık-aydın 

Ramazan, henüz oyunun başında kendisine sunulan kurtuluş yoluna yönelse, İstanbul’un 

kirli ve paslı rengine bürünmeden Anadolu’nun, Cumhuriyet’in kurucu değerlerini temsil 

ettiği farz edilen saf aydınlığıyla temiz kalabilecektir. Ama olaylar, Asuman’ın 

idealliğinin zıddı bir kişiliğe sahip Mübeccel’in müdahalesiyle, tam tersi bir istikamete 

girer.  

 

Mübeccel, Asuman’la hemen hemen aynı yaştadır ve Ramazan’ın ikinci eşi,98 dolayısıyla 

Asuman’ın üvey annesidir. Onun temsil ettiği olumsuz değerlere dair saptamalar, 

diğerinin idealliğinin kıstaslarını daha da belirginleştirecektir. Mübeccel, babayla kızın 

kendi aralarında konuştuğunu fark edince hemen araya girer: “Oh, maşallah… Baba kız 

baş başa vermiş böyle gizli gizli neler konuşuyorsunuz bakayım?” (2005c, s. 16). 

Ramazan, suçüstü yakalanmış gibi, lafı ağzında gevelerken Asuman, “meydan 

okurcasına” Mübeccel’in karşısına dikilir: “Anadolu’ya dönmeyi düşünüyorduk” (2005c, 

 
97 TDK Güncel Türkçe Sözlük’te “sıvık”, “yumuşak kıvamlı, suyu fazla” şeklinde tanımlanır. Bu kelimenin, 

Ramazan’ın edilgen/pasif kişiliğini uygun bir şekilde yansıttığı düşünülmüştür.   
98 Ramazan’ın ilk eşi, Asuman’ın aktarımına göre, onun Anadolu’daki “çileli hayat[ından]” dolayı vefat 

etmiştir. Dolayısıyla ilk eşin, Ramazan’ın idealistliğini, ölümüyle ise, bu idealistliğin bedelini sembolize 

ettiği söylenebilir. Bu bağlamda Asuman, Ramazan’ın geçirdiği olumsuz değişimin sembol ve tetikleyici 

ismi olacaktır. 



179 

 

s. 16). Üvey annesinin Asuman’a cevabı, bu oyun kişisinin idealliğini temellendiren 

vasıflarından birini ortaya koyar. O, üniversitede Türkoloji eğitimi almıştır: “Hele siz 

küçük hanım… Türkolojiden mezun oldum diye başımıza bela kesildiniz! Kalkıştığınız 

işlere bakın…. Topumuzun kaderini tayin etmek size mi kaldı?” (2005c, s. 16). Son 

cümledeki “topumuzun” sözcüğünün, “toplumumuzun”u çağrıştırdığı düşüncesinden 

hareketle Mübeccel’in, Asuman’ın temsil ettiği ve Cevat Fehmi Başkut’un yücelttiği 

değerlerle toplumun “kaderini tayin etmesine” karşı direnç gösterdiği öne sürülebilir. 

Kısacası, Asuman’ın “Türkoloji” eğitimi alması, onun Cumhuriyet’in kurucu değerleriyle 

yetiştiği ve bu değerlerle bedenlendiğini sezdirmesi açısından işlevseldir.99 Dolayısıyla o, 

sergilediği her davranış ve savunduğu her düşünceyle, yazarın ideal Türk kadını 

kavrayışını örnekler. Mübeccel ise, Başkut’un tahayyül ettiği toplumun içini kemiren bir 

mikrop gibi sunulur. Metinde, o ve onun gibilerin temizlenmesi, diğer deyişle kamusal 

alandan dışlanması gerektiği ima edilir. Buradan hareketle Asuman’ın, yazar-iktidarın 

makbul bir öznesi; Mübeccel’in ise, ideolojik-anlatı evreninin ötekisi biçiminde 

kurulduğu rahatlıkla söylenebilir.100   

 

 
99 Yaşar Kalafat, “Türkoloji”nin kapsamını, şu cümlelerle belirler: “Anadolu kültürüne sahip çıkmakla, 

Anadolu’da milletin kültürüne yani Türkiye Cumhuriyeti kültürüne sahip çıkmış olursunuz. Sahiplenilen 

Anadolu Türk kültürüdür. (…). Anadolu’nun ve onu da kapsayan Türk kültür ekolojisinin araştırıcı olmak 

genel Türklüğün sahipliğini yapmak demektir” (2013, s. 6). Asuman’ın ısrarla Anadolu’ya dönüşü dile 

getirmesi, onun, bir Türkolog olarak donandığı değerlerin ve kuşandığı zihniyetin dışa vurumudur.  
100 Yazarın 1955 yılında kaleme aldığı Harput’ta Bir Amerikalı’da, Mübeccel’in dâhil olduğu kümeye 

eklemlenebilecek “mikrop” oyun kişileri, Cumhuriyet’in kurmaya çalıştığı ulus kimliğini yadsıyan 

Amerika hayranı tiplerlerdir. Metnin olay örgüsü, yıllar önce Amerika’ya gidip orada, milyoner bir iş 

adamına dönüşmüş Abraham Maderus’un, kardeşini bulmak için Türkiye’ye gelişi etrafında şekillenir. 

Maderus, Türkiye’de kendisine rehberlik yapması için tuttuğu Kâtip Necmettin Arş aracılığıyla, gazeteye, 

kayıp kardeşine dair bildiklerinden hareketle bir ilan verdirir. Bunun üzerine, Amerikalı milyonerin kardeşi 

olduğu iddiasıyla üç Ahmetler (Ahmet Hamlet, Ahmet Bulur, Ahmet Okyay) ve ölen kocasının, Maderus’un 

aradığı kardeşi olduğunu öne süren Celile Kızılçiçek, Kâtip Necmettin’e başvurur. Amerikalı milyoneri 

ikna etmek için türlü yollara başvuran bu dört oyun kişisi, genel çerçevede Cumhuriyet’in makbul 

toplumunun ötekisi hüviyetiyle varlık gösterir. Örneğin Celile Kızılçiçek, kendisini Maderus’a 

beğendirmek için Amerikan, dolayısıyla Batı terbiyesiyle yetişmiş bir kadın olduğunu özellikle vurgular. 

Mütareke yıllarında ailesinin İngiliz, Fransız, İtalyan askerlerini memnuniyetle ağırladığını övünerek 

aktarır (2005b, s. 30). Böylece onun, Batı hayranlığının hainliğe evrildiği bir kadın tipini temsil ettiği 

görülür. “Üç Ahmet”lerin de benzer olumsuzluklarla donandığından hareketle, bunların, yazar Başkut’un 

ideal-ideolojik dünyasının ötekisi ve toplumdan temizlenmesi gereken mikroplar biçiminde kuruldukları, 

rahatlıkla ifade edilebilir. Başkut, Makine’de de (1953) Batı hayranlığını olumsuzlar. Bu oyunda asıl 

irdelenen sosyal problem, memur sınıfının, 1950 şartları bağlamında yaşadığı geçim sıkıntısıdır. Başkişi 

Hacı Bey’in, kocasıyla birlikte Fransa’da yaşayan kız kardeşi Muazzez’in oyuna katılmasıyla birlikte, 

Batı’yı yüzeysel yönleriyle, yani, eğlence ve sosyetesiyle alımlayan insan tipinin komikleştirilerek 

eleştirildiği görülür. Hacı Bey, “[s]iz Avrupa’da yalnız güzel kadın ve erkeklere bakıp içki içerek yemek mi 

yediniz Allahaşkına… Yalnız barları dansingleri mi dolaştınız” diyerek (1972a, s. 57) onun, bu 

yüzeyselliğini vurgular. Ama Muazzez’in Batı hayranlığının, yukarıda zikredilen Celile Kızılçiçek gibi, 

hainliğe varmadığı özellikle söylenmelidir. Muazzez, yetiştiği ataerkil iktidarın öznesi olarak eğitim 

almamış, özde taşralı bir kadındır. İktidar-yazar tarafından ona giydirilen Batı hayranlığı, metin boyunca 

naif, hatta komik bir çizgide ilerler.  



180 

 

Mübeccel, Asuman’ı uyardıktan sonra, onu yanlarından kovar: “Dilinizi tutun ve lütfen 

şimdi beni babanızla yalnız bırakın” (2005c, s. 17). Böylece Mübeccel, fikirlerinin 

rüzgârıyla Asuman’ın, Ramazan’ın zihninde pencereler açarak yaratacağı cereyanı 

engellemeye çalışır. Kızının gidişiyle Mübeccel’le baş başa kalan Ramazan, onun iktidarı 

karşısında uysal bir özneye dönüşür: “Söyle karıcığım…” (2005c, s. 17). Sonrasında 

Ramazan’ı, İstanbul’daki simsarlarla görüşmeye zorlayan ve yukarıda bahsi geçen 

dalaverelere başvurmasını asıl planlayanın Mübeccel olduğu anlaşılır (2005c, s. 17-18). 

Mübeccel’in, kocasının, verdikleri karardan caymaması için uğraştığı sırada yaşama dair 

beklentilerini dile getirdiği kısım, bu oyun kişisinin anlatma zamanının neredeyse bütün 

olumsuz değerleriyle donandığını gösterir. Bu özellikleriyle Mübeccel, 1950 

Türkiye’sinin tüketim/lüks odaklı, manevi değerlerden yoksun ve maddiyattan başka bir 

şey düşünmeyen, aynı zamanda kocası Ramazan’ı, kendisi gibi ihtiraslı, kıskanç ve 

doyumsuz kılmaya çalışan yozlaşmış kadın tipinin bir temsilcisidir: 

 

Peki ama benim, senin, kızının bu insanlardan farkımız ne? Doktorluğuna 

sen de doktorsun; fakat hani senin apartmanların? Kadınlığıma ben de 

kadınım; fakat hani benim elmaslarım? Genç kız olmasına senin kızın da 

genç… Hani onun kat kat elbiseleri? Nerede tenis raketi, nerede spor 

otomobili? Niçin onların olsun da bizim olmasın? Sen de aynı okulda 

okumadın mı? Sen de reçete yazmıyor musun? (…). Ramazan gözünü 

aç… Dedim ya gencim, güzelim, yaşamak isterim. (…). Benim de 

apartmanım, karada otomobilim, denizde motorum olacak. (…). Ben de 

poker ve bezik partilerine gideceğim, ben de mücevherler takacağım. Ben 

de bir giydiğimi bir daha giymeyeceğim. (2005c, s. 18-19) 

 

Ramazan, Asuman ve Mübeccel’in işgal etmeye uğraştıkları, diğer tabirle üzerinde iktidar 

kurmaya çalıştıkları savunmasız bir kale gibidir. Dönemin toplumsal ve ailevi normları 

bağlamında, iki genç kadın da düşüncelerini hayata geçirebilmek için onu ikna ederek 

kendi iktidarları lehine özne kılmak zorundadır. Çünkü o, her şeyden önce baba ve koca 

olarak evin geçimini sağlayan erkek ve ailenin akıbetini belirleme yetkisine sahip bir 

karar vericidir. Bu yüzden, ona iki ayrı cepheden saldırırlar. Bu savaşta Asuman, munis, 

saygılı ve itidalli bir üslup takınırken Mübeccel, yırtık ve cazgırdır. Temsilciğini 

üstlendiği maddiyatçılıkla uyumlu bir çizgide, dişilliğini de cephanesine katarak 



181 

 

Ramazan’ın erkekliğine hücum eder: “Sanatı var, meşhur olmak istemiyor, bu ne 

ihtirassız insan? (…). Genç ve güzel karısı var, zengin olmak istemiyor. Bu ne ahmak 

erkek! (…). Ah ben erkek olsaydım!” (2005c, s. 18). Devamında Asuman’ı, “kuş beyinli, 

kendini beğenmiş” ifadeleriyle tarifler ve eğer dediğini yerine getirmezse Ramazan’ı terk 

etmekle, yani dişiliğinden ve bedeninden mahrum bırakmakla tehdit eder (2005c, s. 19). 

Neticede, kocası ona teslim olur ve iki kadın arasındaki mücadelenin ilk raundunu 

Mübeccel kazanır (2005c, s. 19).  

 

Oyunda, Ramazan Mübeccel’in işgali altındayken Asuman, kenara çekilerek pasif bir 

duruma geçer. İktidar koltuğuna oturarak ipleri eline alan Mübeccel’in yetkili olduğu 

süreçte ilk önce, hasta simsarı Bayram gelir ve yukarıda bahsi geçen düzenbazlığın 

düğmesine basılır (2005c, s. 22). Ramazan, başlangıçta cılız bir direnç gösterse de 

karısının kendisi için çizdiği bozuk yola girmeyi kabul eder (2005c, s. 29). Bu sayede 

elde edilecek kirli parayı reddettiği için Asuman, nişanlı olduğu köy öğretmeniyle 

evleneceğini hatırlatarak bu yoz çemberin dışına çıkar (2005c, s. 30). Böylece sahne, 

hemen bütün unsurlarıyla, çürümüş ve bozulmuş büyük şehir İstanbul’un karikatürize bir 

temsiline dönüşür. “Tipik bir taşralı arazi sahibi” Abdürrezzak’ın, kurulan tezgâhla 

kandırılmaya çalışıldığı bölüm, Bayram’ın öncülüğünde planlanan dolandırıcılığın 

pratiğe dökülüşünü ve yaşanan olayların, kazalarla/tesadüflerle komikleştirilerek 

fiyaskoyla sonuçlanmasını işler (2005c, s. 36-41).  

 

Ramazan’ın “kötü yol”a girişinin akabinde, bir başka yoz doktor, Fettah tarafından ona, 

iktidara yürümekte olan muhalefet partisinde milletvekilliği teklif edilir. Teklifin 

sahibinin taşıdığı kötücül nitelikler,101 milletvekilliğiyle ahlaki bozulma arasındaki 

ilişkiyi imler.102 Neticede Ramazan da öncesinde temsil ettiği değerlerden ödün vererek 

 
101 Fettah, 1950 Türkiye’sinin zehirlenmiş toprağında boy veren türedi zenginlerdendir. Ramazan’ın 

aktarımına göre, ikisi, aynı zamanlarda doktorluk yaparlarken sıtmalı hastaları belirlemek için köy köy 

dolaşıp köylülerden kan almakla görevlendirilmişlerdir. Ramazan, canını dişine taktığı hâlde ayda en fazla 

1700 kişinin kanını alabilirken Fettah, 19000 kişinin kanını alabilmiştir. Meselenin iç yüzü ortaya çıktığında 

Fettah’ın, bu sayıyı tutturabilmek için dalavereye başvurarak tavukların kanlarını tüplere doldurduğu 

anlaşılır (2005c, s. 44). Ramazan tarafından aktarılan bu anıyla birlikte, Fettah’ın nasıl düzenbaz ve bozuk 

bir kişiliğe sahip olduğu gözler önüne serilir.  
102 Politikanın ve politikacıların kangrenleşmiş yoz niteliğinin görünür kılındığı bir diğer oyun, 1960 tarihli 

Hacıyatmaz’dır. Metnin olumlu tiplerinden İsmail, Başkut’un sözcülüğünü üstlenerek onun politikacılara 

bakışını şu cümlelerle ortaya koyar: “Devirler değişiyor, iktidarlar düşüyor, politikacılar birer birer 

yuvarlanıyor. Fakat sen daima ayakta kalıyorsun. Tıpkı bir hacıyatmaz gibi, seni yere sermenin imkânı yok” 

(2005a, s. 71). Ayrıca eserde, politikanın, toplumu düzeltecek bir mekanizmadan ziyade, süregelen 

olumsuzlukların kaynağı olarak değerlendirilmesi söz konusudur. Başkut’un bakışında siyaset, ileriye ve 

 



182 

 

dönüştüğü yeni olumsuz hâlin peşine ancak, milletvekili olabilecek kıvama gelmiştir:103 

“Sizi milletvekili yapıyoruz. Gerçi şimdilik aday ama ben meseleye olmuş bitmiş gözüyle 

bakıyorum. Anadolu’da çok bulundunuz. Kendinizi birçok yerde sevdirmişsinizdir. 

Partinin size ihtiyacı var” (2005c, s. 45). İdealist Ramazan’ın masum ve samimi 

duygularla Anadolu’da inşa ettiği kimlik, muhalefet partisinin kendi çıkarına 

kullanabileceği bir aparat, Ramazan’ın ise, iyice soğuduğu doktorluktan kurtulabilmesi 

için bir fırsattır. O, bu teklifi hemen kabul eder: “Hani bana mebusluk değil ya çöpçülük 

teklif etseydiniz peki diyecektim. (…). Yemin ederim ki bundan sonra beni hiç kimse, 

ama hiç kimse doktorluk yaparken görmeyecek” (2005c, s. 45). Anlaşmaları üzerine 

Fettah giderayak, Ramazan’a adaylık sürecindeki masrafları karşılayabilmesi için 

“15.000 liralık bir çek” verir (2005c, s. 46). Ramazan’ın bu ikramdan beklentisi, 

dönüştüğü bireyci kişiliği yansıtması açısından anlamlıdır: “Mübeccel, artık ben bu 

paradan bir kotra alırım değil mi… Ha… Küçük bir kotracık… Sandal kadar…” (2005c, 

s. 46).  

 

Yaşananlara kayıtsızca sahnede beliren Asuman, nişanlısı Ahmet Sönmez’e yazdığı 

mektubu, postaya götürmek üzere dışarı çıkacağını söylemesi üzerine üvey annesi 

Mübeccel, ona hızlıca müdahale eder: “Babanız milletvekili oluyor… Bakan olacağı da 

muhakkak diyorlar. Onun siyasi hayatına zarar vermenize müsaade edemem. Bir bakanın 

 
iyiye doğru gelişmez, aksine, farklı aktörlerin aynı rollere hayat verdiği bir kısır döngü içindedir. Yazar, bu 

konudaki düşüncelerini, yine, İsmail’le yansıtır: “Bu memlekette asırlardır manzara hep aynı… Suistimal, 

kanunsuzluk, akla gelen gelmeyen hırsızlıklar, binbir türlü rezalet. (…). Gelsin seçim, gelsin yeniler. (…). 

Memleketin iliklerine işlemiş yaralar kapanacak. Fakat ne mümkün. Çünkü sen, hayatta ve ayaktasın. (…). 

İşte böylece facia yine başlıyor, yine suistimaller, yine kanun çiğnemeler, yine binbir türlü rezaletler. İktidar 

yine gafil, yine suçlu…” (2005a, s. 71-72). 
103 Siyasetin yoz, yozlaştırıcı ve bozuk bir kurum olarak ele alındığı bir diğer oyun, Haldun Taner’in 

1949’da kaleme aldığı Günün Adamı’dır. Metnin başkişisi Profesör, birinci perdede bilimsel/evrensel etik 

değerleri gözeten dürüst ve çalışkan bir üniversite hocası olarak sunulur. Aynı zamanda, tıpkı Ramazan 

Cankurtaran gibi Profesör de mesleğinin, ailesinin maddi beklentilerini karşılayamamasından mustariptir. 

Ayrıca o, ortaya koyduğu bilimsel çalışmaların hem çevresi hem de toplumca hak ettiği ilgiyi 

görmediğinden yakınır (Taner, 2017, s. 20). Profesör’ün oyunun başında sergilenen olumlu nitelikleri 

muhalefet partisinin dikkatini çeker ve parti, ona milletvekilliği teklifinde bulunur (2017, s. 11-12). Metin 

böylece, Profesör’ün, mesleğini sürdürmekle politikaya atılmak arasında yaşadığı kararsızlığı ve gerilimi 

işler. Aile üyeleri, tıpkı Sana Rey Veriyorum’daki Ramazan Cankurtaran’ın çevresindekiler gibi, kendi 

menfaatleri doğrultusunda, Profesör’e teklifi kabul etmesi için büyük bir baskı yapar. Birinci perdenin 

sonunda o, teklifi kabul ettiğini bildirir (2017, s. 26-27). Bunun üzerine bütün aile, sevinç içinde 

kutlamalara başlar. Hep birlikte, Profesör’ün savunduğu olumlu değerlerin temsilcisi hocasının resmi 

önünde gazetecilere poz verdikleri sırada, Profesör’ün oğlu, fotoğraf karesine girmek için zıplarken hocanın 

resmi düşer (2017, s. 29). Böylece, Profesör’ün politikaya girme kararının onun sahip olduğu değerleri 

aşındıracağı ve kendisini yozlaştıracağı mesajı sezdirilir. Nitekim olaylar, bir “çatalyol” örneği olarak da 

değerlendirilebilecek (Gür, 2024a, s. 279-292) ikinci perdede bu doğrultuda gelişerek oyunda, siyasetin ne 

derece bozuk ve yoz bir kurum olduğunun altı çizildiği gibi temiz, idealist ve namuslu kalınarak politikacı 

olunamayacağı okura/seyirciye telkin edilir.  



183 

 

kızı bir ortaokul öğretmeni ile evlenemez” (2005c, s. 46-47). İktidar koltuğuna iyice 

kurulan Mübeccel, Ramazan’ın iplerini biraz daha sıkar. Asuman’ı aradan çıkararak ona, 

Ahmet’e göndermesi için, nişanın bozulduğunu bildiren bir mektup yazdırır: “Nişan 

bozuldu… Yüzük postada… Üzgünüm… İmza Ramazan…” (2005c, s. 47).  

 

Oyunun ikinci perdesi, seçim çalışmaları için Ramazan’ın ailesiyle birlikte gittiği “Orta 

Anadolu’da[ki] bir kaza merkezinde” geçer (2005c, s. 49). Metnin ideal-ideolojik Türk 

kadını Asuman, Mübeccel’in kendisini nişanlısından ayırmasından dolayı histeriden 

mustariptir. Bu yüzden, yarı-deli ve yarı-bilinçsiz bir hâldedir. Belli belirsiz bir silüet gibi 

ortalıkta dolaşır, hiçbir olaya müdahil ol(a)maz. Böylece, Ramazan’ın bodoslama içine 

daldığı politika çukurunun pisliği, onun üzerine bulaşmaz. Asuman’ın bu bölümdeki yarı-

deliliği, iktidar-yazarın onu, babasının neredeyse merkezine konumlandığı yozlaşmaya 

bilinçle dâhil ve tanık olmasını önleme, aynı zamanda çevresinde süregelen politik 

dalaverelerden korunmasını sağlama niyetiyle ilişkilendirilebilir. Asuman’ın histeriyle 

pasifleştirilmesi ayrıca, Mübeccel’in güdümünde gelişen olayların, onun müdahalesiyle 

kesintiye uğramadan gelişmesi açısından da işlevseldir. Buna karşın Asuman’ın, çocuksu 

bir ölçüsüzlükle etrafta uygunsuz bir kılıkla dolaşarak babasının seçmen gözündeki 

imajını zedelemesi, onun seçimi kaybetmesinin nedenlerinden biri olur (2005c, s. 78-79). 

Bu etkisiyle Asuman, edilgen bir konumdayken bile, Mübeccel’in yozlaştırıcı iktidarını 

aşarak babasının doğru-ideolojik yörüngeye yerleşmesini sağlar. Her hâlükârda, 

Ramazan’ın bütün kirliliğini çevresine de yayan politika macerası sürecinde, yarı-deliliği 

ve çocuksu bilinçsizliğiyle Asuman’ın saflığı muhafaza edilebilecek ve iktidar-yazarın 

ona giydirdiği toplumcu idealizmine halel gelmeyecektir.  

 

Oyunun bir diğer ideal-ideolojik kişisi köy öğretmeni Ahmet, Ramazan’ın mektubunu 

aldıktan sonra, seçim çalışmalarının sürdürüldüğü otele gelir. Bu kısımda Mübeccel, 

Ahmet’in Asuman ve Ramazan’la görüşmesini engellemek için elinden gelen her şeyi 

yapar. Asuman’ın “zengin bir müteahhitle” evleneceği yalanını, şu cümlelerle 

gerekçelendirir: “…Asuman ne kadar olsa realist kız... Diyor ki sevgi on on beş günlük 

iş… Ondan sonra zaruret kendini gösterecek ve geçimsizlik başlayacaktı. İyisi mi…” 

(2005c, s. 62). Ahmet, Mübeccel’in bu sözlerine ilk başta inanamaz. Asuman’la geleceğe 

dair kurdukları hayali dillendirir: “Yok hanımefendi, bu işte biraz abartma var gibi geliyor 

bana. (…). Asuman Hanım da üniversite mezunuydu. O da benim gibi öğretmenlik 



184 

 

yapacaktı. Öyle kararlaştırmıştık. Gül gibi geçinir giderdik” (2005c, s. 62-63). 

Devamında Mübeccel, Asuman adına konuşarak onun sözde verdiği kararı 

temellendirmek için, Ramazan’ın olası milletvekilliğini öne sürer: “Asuman, aramızdaki 

evlilik babamın siyasi mevkiine zarar verebilirdi, diyor. (…). Doğrusu bir ortaokul 

öğretmenini seçmesi alçalma olur. Asuman böyle söylüyor” (2005c, s. 63).  

 

Ahmet, yavaş yavaş ikna olmaya başlar ve mesleğine karşı yapılan taarruza, taarruzla 

karşılık verir: “Sonra hiç şüphesiz böyle bir adam, o beğenmediğiniz öğretmenin 

toplumsal konumuna zarar verir” (2005c, s. 63). Bu cevabıyla Ahmet, köy 

öğretmenliğinin, milletvekilliği ve bakanlıktan daha yüce bir mevki olduğu düşüncesini 

işaret eder. Mübeccel’in, “terfi zammı, maaş, becayiş” konularında, eğer isterse kendisini 

kayırabileceklerine dair teklifine ise, onu tersleyerek ve idealliğini pekiştiren bir içerikle 

karşılık verir: “Allah esirgesin! (…). Bir öğretmenin iltimas ile yükselmesini suç sayarım. 

Böyle bir teklifi kabul etmek şöyle dursun, yapılmasını bile hoş görmem” (2005c, s. 64). 

Sözleri, duruşu ve düşünceleriyle Ahmet, bozuk sosyal/siyasi düzenin dışında, yazarın 

ideolojik dünyasının bir unsuru, hatta neferi şeklinde kurulur. Ramazan gibi, çevresindeki 

akışa kendisini kaptırmayarak Cumhuriyet’in verimli ve kurucu toprağından beslenir. Dik 

ve tavizsiz kişiliğiyle o, etrafını kuşatan çölün rengine bürünmeyen, umut yeşertici bir 

vahayı andırır. Ahmet’in bu özellikleriyle, sosyal/siyasi atmosferin cezbedici karanlığına 

direnç gösterilebileceği, maddi bir çıkar gözetilmediği ve manevi değerler öncelendiği 

takdirde, kirlenmeden de yaşanabileceği düşüncesini örneklediği söylenebilir. Ahmet’in 

sahne almasıyla birlikte ayrıca, Ramazan’ın kolaylıkla dönüştüğü yeni-olumsuz hâlinin, 

herhangi meşru ve makul bir gerekçeyle savunulamayacağının altı çizilmiş olur. Çünkü o 

son tahlilde, kişisel zaaflarının da tazyikiyle, Ahmet gibi davranmamayı tercih etmiştir. 

 

Oyun, yazarın ideolojik beklentilerinin gerçekleşmesiyle sona erer. Ramazan, kesin 

gözüyle bakılan seçimi kaybetmiştir. Bu yüzden Mübeccel ona, tabiri caizse ateş 

püskürür. Çünkü, kocasının mağlubiyetiyle arzu ettiği yaşama dair umutları sönmüştür: 

“Ramazan gözünü aç… Ben böyle bir hayat için yaratılmış kadın değilim… Raman ben 

gencim… Ben güzelim ve dünyada tek erkek olarak sen kalmadın!” (2005c, s. 94). 

Ramazan’ın, yeni taşındıkları apartman dairesine gelen bir kadını bedava muayene 

etmesi, Mübeccel’i iyice çileden çıkarır: “Minnetle, teşekkürle, nemli bakışlarla otomobil 

alınmaz, kürk alınmaz, bankalar bunları kabul edip insana hesap açmaz…” (2005c, s. 96). 



185 

 

Ramazan, karısının dişillik sinmiş yozlaştırıcı saldırılarını, bu sefer uysallıkla karşılamaz. 

Kalesinin yıkık duvarlarını hızlıca onarır. O, yaşadıkları neticesinde bir kere daha 

değişmiş, iktidar-yazarın kendisine yakıştırdığı makul kimliği tekrar giyinmiştir:  

 

Şimdiye kadar aç mı kaldın hanım?... Bu güne dek çıplak mı gezdin 

hanım? Soğukta kaldın üşüdün mü? Sıcakta kaldın bunaldın mı? Evet sana 

mücevher alamadım, kürk alamadım, otomobil alamadım. Fakat, zaten 

bunları almak için evlenmedim. Ben bir kasaba doktoruydum… Yine de 

öyleyim… Elimde çantam köy köy kapı kapı dolaşırım. Bazen bir hasta, 

çıkarır bir lira verir. Bazen bir hasta çıkarır bir ayva verir. Parasız hastanın 

canını alamam. Çünkü ben can almaya değil, can vermeye mecburum. 

(2005c, s. 96-97) 

 

Devamında Ramazan, ona hâlâ direnç gösteren Mübeccel’i, sonrasında ise simsar 

Bayram’ı yanından, dolayısıyla iktidar-yazarın ideal-ideolojik dünyasından kovar 

(2005c, s. 97-98). Böylece, Mübeccel ve onun temsil ettiği yoz değerlerin, anlatıdaki 

olaylara ve Ramazan’a yön veren geçici iktidarı son bulur. Kara kış geçmiş ve işgal 

bitmiştir. Kalenin kapıları bu sefer baharı, yani gelecek-umut dolu günleri, diğer deyişle 

Asuman’ı ve onu biçimlendiren ideal-kurucu değerleri karşılamak üzere, sonuna kadar 

açılmıştır. Dolayısıyla, iki kadın arasındaki mücadelenin nihai kazananı Asuman 

olmuştur. Ramazan, metnin başında kızının ısrarla direttiği tavsiyeye nihayet uyar ve 

Anadolu’ya dönmeye karar verir (2005c, s. 98). Kadın ve erkek olarak madalyonun iki 

yüzü gibi birbirini tamamlayan Asuman ve Ahmet’in, yeniden bir araya geleceği imasıyla 

oyun biter (2005c, s. 99). Ramazan’ın, kızına “çoban yıldızım” şeklindeki hitabı (2005c, 

s. 99), Asuman’ın, babasının ve toplumun doğru istikamette ilerleyebilmeleri için takip 

edilmesi gereken bir kılavuz ve yol gösterici niteliği taşıdığını gösterir. Neticede, 

gençlerin kavuştuklarının imlendiği son sahneyle, onların birleşmesiyle doğacak 

çocukların, kurucu değerler ışığında Cumhuriyet’i ayağa kaldıracak olan makbul nesilleri 

yaratacağı sezdirilir.  

 

Sonuç olarak oyunda, politika gibi, zaten bozulmuş düzenin çürümüş mekanizmasını 

sembolize eden bir kurumun ciddiye alınmayarak Cumhuriyet’in ihtiyaç duyduğu nesli 

yetiştirecek öğretmenlerin, toplumda süregelen zehirlenmenin panzehri gibi sunulduğu 



186 

 

söylenebilir. Daha doğrusu, iktidar-yazar Başkut’un nefes üflediği Asuman ve özellikle 

Ahmet aracılığıyla, öğretmenliğin söz konusu işlevi sezdirilir. Yazarın tahayyül ettiği 

toplumun yapı taşları politikacılar değil, öğretmenler olacaktır. Cumhuriyet’in kurucu 

değerleriyle silahlanmış bu ideal gençler, heybelerindeki ideal-ideolojik birikimi 

Anadolu’ya, yani toplum tabanına yaymakla görevli birer nefer hüviyetindedir. Toplumda 

süregelen hastalığın iyileştirilebilmesi, onların sunacakları reçete ve tedaviyle 

mümkündür. Bütün bunlardan hareketle, Sana Rey Veriyorum oyununda kurulan ideal 

gençlerin, kurtarıcı ideoloji olarak Cumhuriyet’in kurucu değerleriyle bezendiği, 

ellerinde bu sihirli iksiri taşıyarak toplumsal marazın karşısına şifacı niteliğiyle 

dikildikleri öne sürülebilir. 

 

3.3.3.1.2. “Ankara, Ankara Güzel Ankara”: Kleopatra’nın Mezarı 

Cevat Fehmi Başkut’un yukarıdakine benzer bir genç kurguladığı diğer eseri, 

Kleopatra’nın Mezarı’dır (1956). Oyun genel hatlarıyla, “bir Çukurova kasabası” 

eşraflarından Abdürrahman Ağa’nın, define bulma tutkusundan dolayı dolandırıcı 

hocaların eline düşerek gittikçe fakirleşmesini konu alır. O, söz konusu zaafından ötürü, 

istismara müsait bir hâldedir. Emeline kavuşabilmek için, köylülerden Hasan’ın 

aktarımına göre, “mallarını birer birer elden” çıkarmaktadır (2005c, s. 106). Gerçi Hasan 

ve arkadaşı İdris, köyde dolaşan dedikoduların da etkisiyle, Abdürrahman’ın her şeyini 

yavaş yavaş satmasını, onun defineyi bulduğuna ve bu yüzden kasabayı terk edip 

kaçacağına yormaktadır ama gerçek, tam tersidir. Abdürrahman’ın karısı Fatma, 

kocasının, Kleopatra’nın mezarını bulabilmek için “esma çektiği” sırada araya girer ve 

ona, define tutkusunun kendilerine yaşattığı maddi kayıplardan ötürü sitem eder: 

“Satmadık mal kalmadı. Çiftlikler gitti, tarlalar gitti. (…). Sürüler gitti, davarlar gitti” 

(2005c, s. 111). Sonrasında Fatma ondan, bu işten artık vazgeçmesini ister. Daha ikna 

edici olabilmek için “mektepli kızları” Saniye’nin104 düşüncesini iletir: “Senin için bir 

hayale kaptırmış kendini gider, diyor. Ecdadımızdan kalan malları böyle har vurup 

harman savurmaya hakkı yok diyor” (2005c, s. 112). Abdürrahman’ın bu sözlere tepkisi, 

davranışlarına yön veren ataerkil zihniyetini yansıttığı gibi, gelecekteki maddi felaketinin 

 
104 Abdürrahman, kızı Saniye’yi ciddiye almaz. Maddi kararlarda, baba ve erkek olarak kendisini tek 

yetkili/iktidar addeder. Bu yönüyle o, Doğu ataerkil kültürünün bir taşıyıcısıdır: “Kerime hanıma mı? 

Mektepli… Yaz geldi mi Ankara’da teşrif ile başıma bela kesilir… Ah ne diye okuttum. Ne bileyim âdem 

olur sandım. O ukala oldu. Kestane kabuğunu beğenmemiş ama o büsbütün başka. Fakat kulağında olsun 

hatun, onun bildiği kadar benim unuttuğum var” (2005c, s. 112). 



187 

 

de habercisidir: “Ne halt eder? Mal benim, kim ne karışır?” (2005c, s. 112). Böylece 

henüz metnin başında, babasının zaaflı/kusurlu kişiliğinin karşısına Saniye, “mektepli 

kız” kimliğiyle dikilir. Saniye’nin Ankara’da okuduğuna dair bilgi (2005c, s. 112), onun 

makbul zihniyetinin çıkış noktasını işaret eder. Varlık gösterdiği sahnelerde o, önceki 

oyunun Asuman’ı gibi, babasının hatasını önlemek için Cumhuriyet’in kendisini kuşattığı 

değerler ışığında, “akılcı/makul” tutum ve düşünceleriyle olaylara müdahil olacaktır.  

 

Saniye, birinci perdenin dördüncü meclisinde oyuna dâhil olur. Define bulma işinde, 

Abdürrahman’a samimi ve dürüst duygularla yardım eden Hayati’yle105 sürdürdüğü 

diyalogda, Saniye’nin tarih fakültesinde asistanlık yaptığı anlaşılır (2005c, s. 119). O, 

kendi aktarımına göre, tarih fakültesindeki tezini “Kleopatra ile ver[miştir]” (2005c, s. 

120). Dolayısıyla, Ramazan ve Hayati’nin şifahi bilgiden hareketle peşine düştükleri 

hayale karşı, Saniye’nin Kleopatra kavrayışı bilimseldir. Buradan hareketle o, Hayati’ye, 

aradıkları mezarlığın yaşadıkları bölgede bulunduğu kabulünün, tarihsel gerçeklikle 

çeliştiğini söyler: “Hayati, (…) Kleopatra’nın mezarı İskenderiye’de Antuan’ın mezarı 

yanında[dır]” (2005c, s. 121). Buna rağmen Hayati, ikna olmaz, nesnel/ispatlanmış 

bilgiyi değil, kendi inanç ve düşüncelerini referans alır: “Bilmem, belki öyledir. Belki de 

bu başka Kleopatra’dır” (2005c, s. 121). Saniye’yle Hayati, bu konuda ortaklaşamasalar 

da Abdürrahman’ı, Kleopatra’nın mezarını arama işinden vazgeçirmek gerektiği 

noktasında anlaşırlar (2005c, s. 122).  

 

Abdürrahman’a aradığı defineyi bulduracağı vaadiyle Abdullah’ın oyuna katılmasıyla, 

olay örgüsünü belirleyen asıl çatışma gelişmeye başlar. Abdullah, izin almadan eve girer 

ve kendisini, keramet sahibi “büyük hoca” olarak tanıtır: “Adım Abdullah… İlim ve 

fazlımızdan ötürü bize büyük hoca derler. Bize zahir ve ayan olmayan şey yoktur” (2005c, 

s. 124). Abdürrahman’ın zaaflarını çok iyi bilen Abdullah kendisini, onu tavlayacak 

biçimde takdim eder: “Gönül gözüyle baktım. Acıdım hâline… Varayım, şu 

Kleopatra’nın mezarını bulayım, vereyim Abdürrahman Ağa’ya… Sevinsin Müslüman, 

sevinsin fakir, çok çekti çok malı gitti, kurtulsun şu sefaletten, sattığı bütün malları geri 

 
105 Hayati, Abdürrahman gibi, define tutkusundan mustarip bir oyun kişisidir. Define arama işinde 

Abdürrahman’ın başyardımcısıdır. Hayati’nin, metin boyunca işaret edilen en büyük kusuru, cahilliğidir. 

Bunun dışında o, olumlu kişilik özellikleri sergiler. Abdürrahman’ı, güvendiği kişiler hakkında her fırsatta 

uyarır, onun zaafından dolayı istismar edilerek dolandırılmasını elinden geldiğince engellemeye çalışır: 

“Bugüne kadar az mı dolandırıldık ağa… Az mı paran gitti… Dünya namussuz dolu… Makinist Zeynel, 

Hüseyin Hoca, Uzun Hoca… Hangisi dolandırıcı çıkmadı? Kaç kurban kestik, kaç çukur açtık, kaç köprü 

yıktık…” (2005c, s. 116). 



188 

 

alsın dedim” (2005c, s. 127). Bu takdime karşın Abdullah’ın tek amacı, tıpkı önceki 

hocalar gibi Abdürrahman’ı dolandırmak ve soymaktır. Neticede Abdürrahman, 

Abdullah’ın şovundan fazlasıyla etkilenir ve kendisini, uysalca onun sinsi kucağına 

bırakır. Abdullah artık, bu oyun kişisinin gözünde, “Hoca Abdullah [E]fendi 

hazretleri[dir]” (2005c, s. 129).  

 

Öncesinde adları anılanlarla birlikte Abdullah’ın, dini, kötülüklerini ve asıl niyetlerini 

örten bir kılıf gibi kullanan hoca taifesini temsil ettiği görülür. Oyunda, zikredilen hemen 

her hocanın son tahlilde, dolandırıcı ve ikiyüzlü oluşu, bu tip insanların, sosyal hayattan 

dışlanması gerektiği düşüncesini imlediği gibi, Başkut’un ideolojik çıkış noktasını da 

işaret eder. Nitekim o âdeta, Mustafa Kemal Atatürk’ün, “[e]fendiler ve ey millet, iyi 

biliniz ki, Türkiye Cumhuriyeti şeyhler, dervişler, müritler, mensuplar memleketi olamaz. 

En doğru, en hakikî tarikat, tarikatı medeniyedir” (2006, s. 344) demeci yörüngesinde bir 

anlatı evreni kurar. Başkut’un ideal dünyasında da “şeyhler, dervişler, müritler [ve] 

mensuplar[ın]” yeri yoktur. Onlar, kötücüllük etiketiyle okurun/izleyicinin gözünde 

mahkûm edilerek toplumu hastalandıran “mikroplar” biçiminde kurulurken Saniye gibi, 

“tarikatı medeniye”ye mensup bir oyun kişisini kuşatan değerler, sağlıklı ve ideal bir 

“maya”106 vasfı taşır. 

 

Abdürrahman’ın kör bilincini uyarma ve uyandırma işini Saniye üstlenir. O, 

karşılaştıkları ilk andan itibaren Abdullah’a cephe alır. Babası, “büyük hoca” Abdullah’ın 

elini öpmesini istediğinde Saniye, buna direnç gösterir ve onlara hükmeden köhnemiş 

zihniyete boyun eğmez. Bunun üzerine Abdürrahman, kızının kendince kusur saydığı bu 

olumsuz davranışını yine, mektepli oluşuna bağlar: “Mektepli, mektepli… El öpmez 

bunlar… Utanmasalar büyüklerine kendi ellerini öptürürler” (2005c, s. 129). Bu kısımda, 

Abdullah’ın dolandırıcılığının yanında kadın düşkünlüğü de107 sezdirilir: “Bir meleğin 

elini ve hatta ayağını öpmekte hiçbir beis yoktur hazret. Sevaptır bile”. Sözlerinin peşine, 

öpmek için Saniye’ye doğru yürüyüşünü, Hayati’nin uyarısı engeller: “Hoca[!]” (2005c, 

 
106 Bu tabir, Ziya Gökalp’in, milliyet fikrini “toplumsal bir maya” olarak tanımlayışından (2013, s. 71) 

mülhem tercih edilmiştir.  
107 Abdullah’ın bu zaafı, oyunun ilerleyen bölümlerinde ayrıca işlenir. O, herkesi uykuda sandığı bir akşam, 

Saniye’ye yaklaşmaya çalışır ve ona, “sapkın düşüncelerini” açıkça dile getirir. İlgili sahneyle birlikte, 

Abdullah’ın karanlık yüzünün okura/seyirciye doğrudan gösterildiği ve onun, ırz düşmanlığının ve genel 

olarak ahlaksızlığının, bir kere daha altının çizildiği söylenebilir (2005c, s. 155-156). 



189 

 

s. 130). Böylece, Biraz Gelir misiniz’dekine benzer bir şekilde,108 Abdürrahman ve 

Abdullah’ın bir tarafı, Saniye ve Hayati’nin diğer tarafı oluşturduğu iki ayrı cephe açılır. 

Bu iki karşıt zihniyetin ortasında kalan Fatma, Biraz Gelir misiniz oyunundaki Zani gibi, 

mutedil bir arabulucu konumunda bulunacak, oyunun sonunda ise kızının yörüngesine 

girecektir. 

 

İkinci perdenin başında Abdullah, planları için engel gördüğü Hayati’yi evden 

uzaklaştırmak amacıyla, onu hırsızlıkla suçlayabileceği bir tuzak hazırlar. Fatma’nın 

mücevherlerini çaldıktan sonra, küpelerden birinin eşini, sahnede kimse yokken 

Hayati’nin evde bıraktığı ceketinin cebine koyar (2005c, s. 137). Devamında, ailenin 

nazarında kurduğu kimliği pekiştiren bir ayin, daha doğrusu bir şov düzenler: 

 

Eazim ulemayı havasından şeyh Ahmet hazretlerinin hırsızı bulmak için 

tavsiyeleri bu merkezde… Hanede un varsa ondan birazını bakire bir kız 

yerinden alır. Bu un tuz konulmayarak hamur yapılır. Sonra kül pidesi gibi 

bir şey yapılıp kızgın küle gömülür. Daha sonra lüzumu kadar parçalara 

taksim olunarak her parçası üzerine duası yazılır. Ve zanlılara verilir. Artık 

kabil değil lokmasını yutamaz. (2005c, s. 138) 

 

Bu tertip, Asuman için bardağı taşıran son damladır. Abdullah, odasına çekildiğinde 

Saniye, onun hakkındaki düşüncelerini açıkça dile getirir: “Anne haydi babam saflığından 

kanıyor, ama sen bu yobazın saçmalarına nasıl inanıyorsun?” (2005c, s. 139). Saniye, 

yaşananlara tahammülü kalmadığı için Ankara’ya dönmeye karar verdiğini bildirince 

annesi, onu vazgeçirmeye çalışır. Bir önceki oyunda kurtarıcı mekân olarak Anadolu 

işaret edilmişken bu metinde, söz konusu anlamın Ankara’ya yüklendiği görülür. Saniye, 

annesine verdiği cevapla kendisini ideal-ideolojik kılan ve büyük ölçüde Sana Rey 

Veriyorum’un Asuman’ını da kapsayan zihniyetini dışa vurur:  

 

Beni okutun, kafam müspet bilgilerle dolsun, sonra geleyim, burada 

insanların Ortaçağ’da bile inanmakta güçlük çekecekleri şeylere inanmaya 

mecbur tutulayım. Yok efendim, her şeyin bir haddi var. Evi softalar, 

 
108 Hatırlanacağı üzere bu oyunda, Mateh, Misa ve Bornok olumlu/ideal grubu; Effer, Şarey ve Cino ise 

olumsuz/öteki grubu meydana getirmektedir.  



190 

 

yobazlar istila etmiş. Herkes işi gücü bırakmış, cin peri masallarıyla 

meşgul. (…). Hele bu Abdullah Hoca yok mu? O her şeye tuz biber ekti. 

Bu evde yerleşti kaldı. Ev günlük kokularıyla kiliselere döndü. Her odadan 

Arapça, İbranice dua, ilahi sesler yükseliyor. Ortalıkta her şeye hâkim 

yalnız Abdullah Hoca var. O arzu ediyor, o emrediyor. O kumanda ediyor. 

O sürekli para talepleriyle bize son darbeyi indirmeye hazırlanıyor. Haydi 

babama itaat eder görüneyim, babamdır, ama elin kara cahil, hilekâr 

softasına ne diye itaat edeyim? (2005c, s. 139-140) 

 

Buna göre Saniye, Abdullah’la örneklenen, Abdürrahim gibiler sayesinde ise kamusal 

alanda varlık gösterebilen ve yaşama imkânı bulan insan tipini, öncelikle çağdışı sayar. 

Düşüncelerinin vardığı noktada o, kendisine öznelik telkin eden iktidarları sorgular. Onun 

nazarında, Abdullah’ın temsil ettiği yoz değerler, Cumhuriyet’in doğuşuyla birlikte 

çoktan miadını doldurmuş ve tarihin karanlık sayfalarına gömülmüştür. Bu yüzden 

Saniye, bu “yaşayan ölüye” itaati aklının ucundan bile geçirmez. Abdürrahim’i, babası 

olması nedeniyle ayrı bir yere koyar ve onun iktidarına boyun eğermiş gibi görünür.  

Canıgönülden öznesi olmayı kabul ettiği iktidar ise, Cumhuriyet’tir.  

 

Oyunun bitişine yakın Abdürrahman, Abdullah’ın yönlendirmesiyle, son parasıyla 

tuttuğu işçilere köprünün bir ayağını kazdırır: “Çalışın çalışın çocuklar, ağlar, efendiler… 

Hazineyi bulunca dörtte biri sizin. (…). Öyle bir hazine ki bu… Her gören hayran kalır. 

Yakutların, zümrütlerin, elmasların ışıltısı dünyayı alır” (2005c, s. 167). Neticede, 

beklenen olmaz ve köprünün ayağı gürültüyle yıkılır (2005c, s. 169). Abdullah, güya ona 

yardım niyetiyle Antakya, Taşlıköy’de nefesi kendisinden kuvvetli bir büyük hocaya 

başvuracağını söyler. Yolculuğu için, Abdürrahman’ın elinde kalan bin lirayı da alır 

(2005c, s. 171). Abdürrahman, son parasını ona kaptırdığından işçilerin yevmiyesini bile 

veremez (2005c, s. 173). Devamında Abdullah’ın, Antakya diye Kayseri yoluna girdiği 

ve bir daha geri dönmemek üzere kaçtığı anlaşılır (2005c, s. 176). Fatma, kızı Saniye’yle 

sahneye gelir ve Abdullah’ın gerçekleştirdiği nihai vurgunu açıklar: “Sandık odasına 

girdim. Ne görsem beğenirsin efendi, bütün sandıklar kırılmış, çamaşır sandığımın 

dibinde ölümlük, dirimlik sakladığımız yüz altının yerinde yeller esiyor” (2005c, s. 175).  

 



191 

 

Görüldüğü üzere Abdullah, iflah olmaz ve doymak bilmez bir kötülük örneğidir. Elde 

ettikleriyle yetinmez. Abdürrahman’ı, tabiri caizse kanının son damlasına kadar 

sömürmeye çalışır. Abdullah çoktan, evde para edecek ne varsa toplayarak heybesine 

doldurmuş, kaçışının da hikâyesini hazırlamıştır. Abdürrahman’ın kör gözleri nihayet 

açılır. Burada o, tıpkı önceki oyundaki Ramazan Cankurtaran gibi, hiçbir zihnî ve vicdani 

çatışma yaşamadan ansızın aydınlanır ama, iş işten geçmiştir: “Âlim dedim ona, fazıl 

dedim ona, ahlak onda, fazilet onda. Gerçi şeytan da vaktiyle bir melekmiş. Ama kabil mi 

bu kadar ahlaksız olmak? (…). Demek böyle ha, Abdürrahman Ağa… Aklını kimse ile 

değişmezken elin iki paralık bitli softası yere çaldı seni…” (2005c, s. 176).  

 

Bu, “kıssadan hisse”nin peşine, köhnemiş zihniyetinin kurbanı ve eski kültürün öznesi 

“saf” Abdürrahman’ın düştüğü acınası hâle, iktidar-yazarın gönlü razı olmaz. Neticede 

Abdullah, Hasan ve İdris tarafından yakalanır. Abdürrahman, parasıyla birlikte kimliğini 

ve itibarını da kaybettiğini düşünerek hayıflandığı sırada, define bulmak için sattığı çoğu 

arsa ve tarlanın karısı, kızı ve Hayati aracılığıyla satın alındığını öğrenir: “Efendi, sen 

öyle sandığın kadar fakir değilsin. 3-5 tarlan, 3-5 evin yine var…” (2005c, s. 181). Olaylar 

böylece, makbul oyun kişisi Saniye’nin ön ayak olduğu plan sayesinde tatlıya bağlanır. 

Abdullah, metnin ideal-ideolojik dünyasının dışına atılır. Saniye’nin Cumhuriyet’ten 

mülhem yaydığı ışık, Abdürrahman’ı toplumsal düzlemde “yok olmaktan” ve “Orta Çağ” 

karanlığına gömülmekten kurtarır. Bu “mutlu son”la, toplumsal açmazların ve sosyal-

siyasi sorunların, Saniye gibi, Cumhuriyet aydınlığıyla donanmış idealist gençlerle 

aşılabileceği düşüncesi sezdirilir. Yani oyun, Cevat Fehmi Başkut’un ideolojik 

beklentileri doğrultusunda şekillenen ve Aziz Nesin’le Nâzım Hikmet’in metinlerinde de 

gözlemlenen pembe/umut dolu bir gelecek tahayyülüyle bitmiş olur.  

 

Sonuç olarak iktidar-yazar Başkut’un Kleopatra’nın Mezarı oyunuyla, Cumhuriyet’in 

açtığı yolda pozitif ve çağdaş bilgilerle donanmayı yücelttiği, ötekilerin köhnemiş 

varlıklarının ise, tedavülden kalkması gerektiğini işaret ettiği söylenebilir. Buna göre, 

oyunun ideolojik imaları ve toplumcu varsayımları şu şekilde özetlenebilir: Eski 

zihniyetin hemen bütün unsurları zehirli/kangrenleşmiş uzuvlardır, dolayısıyla kesilip 

atılmalıdır. Abdürrahim gibi, özellikle cahilliğinden dolayı istismara açık kişiler ise, 

iyileştirilmesi, hatta müşahede altında tutulması gereken hastalardır. Zaman değişmiş, 

Orta Çağ’ın skolastik karanlığı dağılmıştır. Buna rağmen Abdürrahim, eski çağların 



192 

 

akıldışı-mistik zihniyetini sürdürür. O, son kullanma tarihi geçmiş, dolayısıyla bayatlamış 

bir kültürün öznesi olduğu için, kandırılmaya ve istismara açık bir kişiliğe sahiptir. 

Abdullah’ın onu sömürebilmesi, tam da sarmalandığı ve aşamadığı bu köhne zihniyet 

yüzündendir.  

 

Abdürrahim tam tersi, Saniye gibi akılcı ve pozitif bakış açısını içselleştirebilse, istismara 

kapılarını kapatarak kandırılamayacaktır. Ama o, yaşının getirdiği statikliğin de büyük 

ölçüde etkisiyle, yeniye karşı mesafeli, hatta kapalıdır. Yani onun, sil baştan inşası 

neredeyse imkânsızdır. Bu yüzden, Başkut’un ideolojik anlatı dünyasında idealliğin 

bayraktarlığını gençler üstlenir. Çünkü onlar, dinamik ve elastik zihinleriyle çağın pozitif 

değerlerini bir sünger gibi çekerek içselleştirmede sınırsız bir kapasiteye sahiptir.  

 

3.3.3.1.3. Devrim Kendi Çocuklarını Yiyor: Soygun 

Yazarın 1951 tarihinde kaleme aldığı Soygun, Cumhuriyet’in kurucu değerlerinin toplum 

tabanına yayılmasının hedeflendiği bir diğer oyundur. Metinde, liyakat sahibi-idealist 

Hâkim Salim ve her devrin adamı kötücül/öteki İsmail arasındaki çatışma odağında 

gelişen olay örgüsünde, anlatı zamanında süregelen ahlaki, sosyal/siyasi yozlaşma, adalet 

ve hukuk süzgecinden geçirilerek sorunsallaştırılır. Sevda Şener’e göre Soygun, İkinci 

Dünya Savaşı’nın “sıkıntılı günlerinde, halk en ilkel ihtiyaçlarını karşılamakta sıkıntı 

çekerken, darlığı fırsat bilenlerin karaborsa yaparak zengin oluşlarını gösterir” (1971, s. 

109-110). Oyun, yaklaşık 30 yıllık geniş bir zaman dilimini kapsar. İsmail, dönemin 

şartları doğrultusunda, ama her daim kötücüllük parantezinde, 1930’larda eşkıyalık; 

1940’larda tüccarlık; 1950’lerde ise müteahhitlik yapar. Onun, bütün hukuksuzluk 

girişimlerinin karşısına, adaletin temsilcisi ve sağlayıcısı olarak Hâkim Salim dikilir. Eser 

çarpıcı bir şekilde, görünürde İsmail’in zaferi, Salim’in ise mağlubiyetiyle biter. Yazarın, 

umut bağlayarak okura/izleyiciye takdim ettiği ideal-ideolojik genç, son sahnede oyuna 

dâhil olur.  

 

Oyunun başında, 1930’ların şartları doğrultusunda legal bir hüviyetle kamusal alanda 

varlık gösteremeyen İsmail, dağlara sığınmış eşkıyalık yapmaktadır. Onun adamları 

Hasan ve Mehmet, Salim’in yolunu keser (2005d, s. 15). İsmail, karşılaştıklarında ilk 

başta çıkaramasa da Salim’in, Erzincan’dayken kendisini yargılayan hâkim olduğunu 

anlar: “Defterdaroğlu… Hâkim bey… beni 15 yıla mahkûm eden Ağır Ceza Reis Vekili… 



193 

 

Elime geçtin…” (2005d, s. 21). Bu büyük tesadüf, İsmail’in arasa da bulamayacağı bir 

nimettir. O böylece, kendisine haksızlık yaptığını düşündüğü Salim’den intikamını 

alabilecektir. Aralarında geçen diyalogla İsmail’in cezasını tamamlamadan hapishaneden 

kaçtığı anlaşılır (2005d, s. 22). Devamında Salim, eşkıya başının gerçekleştirdiği 

eylemlere yönelik meşru ve rasyonel bir zemin kurma çabasını, sağlam argümanlarla ve 

temsil ettiği makul değerlerin penceresinden konuşarak boşa çıkarır:  

 

Yalan söylüyorsun, sen toplumu terk etmedin. Toplumun sağladığı 

nimetlerden yorulmadan, emek sarf etmeden, alın teri dökmeden istifade 

için bir kenara çekildin ve onları gasp etmeye başladın. Hürüm diyorsun, 

fakat bu hürriyeti başkalarının hürriyetlerini, hatta hayatlarını tehdit ederek 

ele geçirdin ve yine bu şekilde devam ediyorsun. Cesaret mi? Cesur 

olsaydın doğru olurdun… Cesur olsaydın hakiki cesaret sahiplerinin, 

hayatla pençeleşen o kahramanların safından ayrılmazdın. Azgın 

ihtirasların gözlerini karartmış. Ne yaptığını, ne söylediğini bilmiyorsun. 

(2005d, s. 22-23) 

 

1930’larda, İsmail gibi kanun dışı ve kötücül tipler, Salim gibi adalet sağlayıcı ve 

sosyal/siyasi düzenin teminatı muhafızlar sayesinde, Cumhuriyet kalesinin dışına atılmış, 

diğer deyişle kamusal alandan kovulmuştur. Onlar ancak, şehrin sınırlarının ve egemen 

ideolojinin ötesinde varlık gösterebilmektedirler.  Maruz kaldığı dışlanmanın temel 

sebebi addettiği Salim’le yüzleşmeleri esnasında İsmail, intikam hırsıyla gözünü 

karartmış, onu öldürmeye karar vermiştir. İsmail, bu niyetini gerçekleştirmek üzereyken 

“dağa kaldırdığı” Fatma’nın “[j]andarmalar geliyor!” uyarısıyla kaçmak zorunda kalır ve 

Salim kurtulur (2005d, s. 29). Bu sahne, devletin, kanuni nizamın sağlayıcısı-idealist 

Hâkim Salim’in arkasında durduğunu, hatta onu kolladığını göstermesi açısından 

işlevseldir. Böylece 1930’lar özelinde, Cumhuriyet’in kurucu değerleriyle işletilen 

devletçe sınırları belirlenmiş bir vatan mefhumunun varlığı imlenir.109 Salim, söz konusu 

 
109 Cumhuriyet’in kurucu değerlerinin, güvenli ve sağlam bir vatanın temel şartı addedildiği bir diğer oyun, 

1952 tarihli Kadıköy İskelesi’dir. Metinde, Vatman Arif ve ailesi, toplumsal/siyasi yozlaşmadan 

kaynaklanan ekonomik darboğazdan dolayı evsiz kalır. Olay örgüsü, onların başlarını sokabilecekleri bir 

ev arayışı odağında gelişir. Arif, zalim ev sahibinin baskıları sonucunda kiracısı bulunduğu evi boşaltmıştır. 

Çocukluk arkadaşının yardımıyla, ailesi için bir gecekondu inşasına başlar. Yarım yamalak yaptıkları 

gecekondu, içine girebilecekleri bir şekil alınca o, ev ve vatan arasında ilişki kurduğu şu cümleleri 

dillendirir: “İnsanın bir evi olunca bir vatanı olduğunu daha iyi biliyor. Bastığı toprağı daha çok 

 



194 

 

mekanizmanın taşıyıcı unsurlarındanken İsmail, yukarıda da vurgulandığı üzere, sınırdan 

geçirilmemesi gereken öteki konumundadır.    

 

Oyunun ikinci perdesi 15 sene sonrasında, İkinci Dünya Savaşı şartlarının hâkim olduğu 

1940’larda geçer. Eşkıya başı İsmail, bu bölümde muteber bir tüccara dönüşmüştür. Yani 

o, öncesinde görüldüğü yerde başı ezilmesi gereken bir haşereyken anlatı zamanının 

şimdisinde, kamusal alanda varlık gösterebilir hâle gelmiştir. Sadece bu tespit bile, aradan 

geçen yılların ardından Cumhuriyet’in muhkem surlarında gedikler açıldığını ve kurucu 

değerlerle yoğurulmuş katı sınırların geçirgenleştiğini gözler önüne serer.  

 

İkinci Dünya Savaşı’nın Türkiye’ye etkisi dolayısıyla, millet yokluk içinde kıvranırken 

İsmail, stokçuluk ve vurgunculuk yaparak zenginliğine zenginlik katar. İşlerini 

yürütebilmek için, temas kurduğu memurları tuzağa düşürür, sonrasında onları şantajla 

tehdit eder. Sümerbank müdürlerinden Agâh, bu şekilde İsmail’in ağına takılır. İlk başta, 

onun kendisini zorladığı hırsızlığa direnç gösterir: “Halk, avuç içi kadar patiska için 

birbirini yiyor ve ben bu yokluk içindeki insanlardan on bin kişinin hakkını çalıp sana 

getireceğim ha?” Bu cümlelere cevabı, İsmail’in toplumculuğun zıddı “ben”cil ve çıkarcı 

kişiliğini açığa çıkarır: “Halktan sana ne, bana ne?” (2005d, s. 32).  Devamında Agâh, 

haysiyet ve onurunu korumak kaygısıyla, onun isteğini yerine getirmemek için intihar 

eder (2005d, s. 43).  

 

Sosyal hayat içindeki İsmail, hemen her yönüyle kendi menfaatinden başka bir şey 

düşünmeyen ve temelde bu yüzden, yani kendi menfaatinden başka bir şey 

düşünmediğinden dolayı, salt kötü (kötücül) bir oyun kişisidir.110 Karısı Fatma’yı, yoz-

 
benimsiyor” (2008, s. 163). Hep birlikte başardıkları işi, yani derme çatma kurdukları gecekonduyu hayran 

hayran seyreden anne-baba, oğulları Bülent’in de etkisiyle giderek çocuklaşır ve kendi münferit 

“vatan”larına kavuşmuş olmanın coşkusuyla, “Gençlik Marşı”nı seslendirir (2008, s. 164). Böylece, ailenin 

reisi Arif’in, kendi muhkem vatanlarına kavuşmak için, Millî Mücadele yıllarındakine benzer bir “savaş” 

yürüttüğünün imlendiği ve kurtarıcı maya olarak Cumhuriyet’in kurucu değerlerinin işaret edildiği 

söylenebilir.  
110 Anlaşılacağı üzere bu oyunda da çalışmanın buraya kadarki kısmına değin incelenen diğer metinlerde 

gözlemlendiği gibi, bireyciliğin kötücüllükle ilişkilendirildiği bir anlatı dünyası kurulur. Menfaatperestlik, 

bireyciliğin ön-koşuludur ve bu olumsuz-kangren kişiliğin karşısına, milletin yararından başka bir şey 

düşünmeyen, toplumcu-idealist Hâkim Salim çıkarılır. Yazarın 1958 tarihli oyunu Tablodaki Adam’da 

Şaziye, Cemil, Vedat ve Şakir de kötücül-bireycilikleriyle dikkat çeker. Onlar, kendi maddi çıkarları için, 

zor bir hastalık geçiren Ziya Kaptan’ın ölümünü dört gözle bekler. Onun beklenmeyen iyileşişi, bu oyun 

kişilerine büyük bir hayal kırıklığı yaşatır. Ziya Kaptan’ın oğlu Vedat, emeline kavuşamayınca babasının 

mücevherlerini çalabilmek için, ona silah doğrultacak kadar ileri gider (Başkut, 1972b, s. 134-135). Böylece 

metinde, kendi benlerinin ve paranın kölesi olmuş, tam anlamıyla yoz bir aile portresi çizilir.  



195 

 

sosyeteye mensup kadınlarla çekinmeden ve gizlemeden aldatır (2005d, s. 47). 

Çocuğunun hastalığını hiç umursamaz. Ona göre, çocuk ölürse yenisini “yapmak” 

mümkündür, ama kendisi dünyaya bir kere gelmiştir ve ikinci bir şansı yoktur (2005d, s. 

49). Toplum, savaş şartlarından dolayı sefalet içinde yüzerken İsmail, milletin kanını 

emerek sağladığı zenginlikle, kendisi adına uydurduğu doğum günü için ultra-lüks bir 

davet planlar (2005d, s. 51). Sahte fatura hazırlayarak maliyeyi dolandırmak, 

rutinlerinden biridir (2005d, s. 52). Para, onun için her şeyden önce gelir (2005d, s. 52). 

Fatma, İsmail’in, 1940’lara özgü şehirli ve muteber imajını, önceki hâliyle de 

kıyaslayarak ironik bir dille ortaya koyar:  

 

Ömrünün yarısını Erzincan dağlarında yol kesmekle, diğer yarısını da 

İstanbul mağazalarında halkı soymakla geçiren Meşhur İsmail Karadereli, 

yeni adıyla İsmail Yeditepe, 24 saat sonra dünyaya geliyor. Müjdeler olsun. 

Erzincan hapishanesine ve İstanbul salonlarına müjdeler olsun. Oradaki 

haydutlara ve buradaki hırsızlara, orospulara müjdeler olsun. (2005d, s. 

51) 

 

İsmail, bedenlendiği kötücül niteliklerle döneminde süregelen sosyal, siyasi ve ekonomik 

zaaflardan beslenmektedir.111 O âdeta, Cumhuriyet’in verimli toprağını sömüren yabani 

bir ot gibidir. Yani İsmail, söz konusu varlığını büyük oranda, kötülük çiçeklerini 

açabileceği ve tohumlarını yayabileceği mevcut-dejenere ortama borçludur. Tam bu 

noktada ilgili oyun kişisinin, Atatürk’ün Nutuk’un (1927) sonunda112 işaret ettiği “dâhili 

bedhâhlar”dan biri olduğu söylenebilir. Buradan hareketle o, kurucu liderin uyarmak için 

vurguladığı “[c]ebren ve hile ile aziz vatanın” kalelerini zapt eden düşman unsurlardan 

sayılabilir. Böylece İsmail ve onun gibilerin, Cumhuriyet ideolojisi açısından nasıl bir 

tehlike arz ettiği anlaşılır. “İşte, bu ahvâl ve şerâit içinde” ortaya çıkan Hâkim Salim, 

“Türk istiklâl ve Cumhuriyeti’ni kurtarmak” vazifesini üstlenerek İsmail’in, fütursuzca 

 
111 Başkut’un, buradaki İsmail’in izdüşümü olarak kurduğu bir oyun kişisi, Öbür Gelişte’deki (1960) hırsız-

tüccar Hasan Çilingiroğlu’dur. Bu oyun kişisi, soyadının da çağrıştırdığı üzere, dönemin yoz şartlarından 

ve boşluklarından faydalanarak kendi çıkarı doğrultusunda, hemen her kapıyı açma kabiliyetine sahiptir. O 

da İsmail gibi, İkinci Dünya Savaşı şartlarının yarattığı sıkıntılardan mustarip milletin kanını emerek 

zenginleşmiştir. Hasan, stokçuluğu, İsmail’den de ileri götürür ve şeker hastalarının hayatlarını 

sürdürebilmesi için ihtiyaç duyduğu insülini piyasadan toplatır. Hasan’ın, sırf biraz daha para kazanmak 

için gerçekleştirdiği bu eylem sonucunda, bir sürü şeker hastası, “sapır sapır dökül[ür]” (2005d: 121). 

Böylece, Hasan ve İsmail gibi menfaatperest, “ben”cil ve kötücül tiplerin, toplum açısından ölümcül bir 

tehlike arz ettikleri gösterildiği gibi, onların kötülüklerinin sınır tanımazlığının da altı çizilmiş olur. 
112 Burada, Nutuk’un, Şefik Memiş ve İsmail Şen tarafından 2009 yılında hazırlanan baskısı esas alınmıştır. 



196 

 

sürdürdüğü eylemlerinin karşısına dikilir. İsmail’i, zehirlediği toplumdan söküp atmak 

için, onun bütün işlerini yürüttüğü yazıhanesine baskın düzenler. Salim, karşılaştıklarında 

aradığı kişinin, kendisini 15 yıl önce öldürmeye teşebbüs eden eski eşkıya olduğunu anlar. 

İkinci perde, ilk perdenin tam tersi bir durumun resmiyle, yani bu sefer Salim’in adaletin 

silahını İsmail’e doğrultmasıyla sona erer (2005d, s. 54).  

 

Üçüncü perde Salim’in, temsil ettiği değerlerle birlikte, düşman unsurlarca ele geçirilmiş 

kaleden tasfiyesini işler. İsmail’in karısı Fatma, Salim yokken onun evine gider ve 

yardımcı kadın Nazife’yi kandırarak kocasının, Salim için planladığı tuzağın düzeneğini 

kurar. Hâkim eve geldiğinde ondan son kez, İsmail’in yazıhanesinden toplattığı kanıtları 

geri vermesini ister. Onun bu talebinin ve ortağı olduğu suçun sebebi, kocasının 

tutuklanmasının ardından çocuklarını bekleyen akıbettir: 

 

İsmail bir suç işledi. Suçludur, anlıyorum. Fakat siz bir kişiyi değil, dört 

kişiyi birden cezalandıracaksınız. Çocuklarımın, benim, suçumuz ne? Biz 

onu haydut olarak tanımıyoruz. Kocamız ve babamız diye biliyoruz. Onun 

hapishaneye gitmesi, benim umurumda değil, fakat çocuklarımın 

istikballeri mahvolacak. Sahte faturayı biz mi düzenledik? O halde ceza 

niye? Adalet bu işin neresinde? (2005: 68) 

 

Salim, adalet vurgusu yaparak kati bir dille onu reddeder. Kararını, İsmail’in işlediği 

suçların sonuçlarını, süregelen büyük toplumsal sorun ve sıkıntılarla ilişkilendirerek 

gerekçelendirir: 

 

Dünya harp içinde… Memleket aç, çıplak… Yalnız 250 gram ekmek 

almak için fırınların önünde, güneş ve yağmur altında saatlerce sıra 

bekleyen insan dizileri var. (…). Mideler boş, sırtlar çıplak. (…). Verem 

mahalleleri, kasabaları, şehirleri haraca kesiyor. Gözler büyümüş, ciltler 

sapsarı. (…). Sen ne istiyorsun? Bu zulmedilen insan sürülerini, bu 

günahsız açları, bu masum çıplakları amansızca soyan bir hayduda buyur, 

geç, serbestsin diyeyim, öyle mi? Yağma yok… Adalet ferman dinlemez 

kızım. Bir memleket adaletle ebedileşir ve daima adaletsizlikten yıkılır. 



197 

 

[Eğer onun yakasını] bırakırsam bütün bir cemiyet, bütün bir millet mahva 

sürüklenecek. (2005d, s. 69) 

 

Fatma, hâkimi kararından döndüremeyeceğini anlayınca kocasının kurduğu planın 

düğmesine basar. Salim, tecavüz için kendisine saldırmış gibi, avazı çıktığı kadar bağırır. 

Bunun üzerine, zaten kapıda hazır bekleyen İsmail, polislerle birlikte eve dalar. 

Fatma’nın, hâkim evde yokken onun ceketinin cebine koyduğu “numaraları önceden 

belirlenmiş” paraların da ortaya çıkarılmasıyla Salim hem tecavüzcü hem de rüşvetçi 

ithamıyla karşı karşıya kalır (2005d, s. 74). O, delilleriyle birlikte kusursuzca hazırlanmış 

bu tuzağın sonuçlarına çaresizce boyun eğer: “Kanuna itaat etmek lazım. Görüyorum, 

inanılacak şey değil. Her şey o kadar aleyhime ki… Kapan o kadar mükemmel kurulmuş 

ki bana inanmayacaksınız… Fakat ben masumum. Haydi, yürüyün gidelim” (2005d, s. 

75). Buradan hareketle, Cumhuriyet değerlerinin muhafızı Salim’in, gediklerden sızıp 

içeriye iyice kök salan İsmail’in iftirasıyla, dejenere surların ötesine atıldığı söylenebilir. 

Bu tabloyla, Salim gibilerin itinayla koruduğu kalenin düşüş ve “dâhili bedhâhlar”ca 

teslim alınış süreci tamamlanmış olur.  

 

Oyunun son perdesinde, Salim’in uğradığı haksızlığın ve mesleğini kaybedişinin 

üzerinden 5 yıl geçmiştir. O, geçimini sağlamak için Adliye binasının önünde arzuhalcilik 

yapmaktadır. İsmail bu bölümde, 1950’lerin şartlarıyla uyumlu bir şekilde müteahhitliğe 

soyunmuştur. Beraberindeki tellal, ona Adliye’nin çevresindeki arsaları satmaya 

çalışmaktadır. İlgili arsaların bir kısmını, sözü edilen bina işgal etmektedir. Tellal, 

İsmail’e, bu konudan dolayı endişe duymaması gerektiğini bildirerek Adliye’nin yakın 

zamanda boşaltılacağı haberini verir (2005d, s. 82). Salim’in sistemden tasfiyesinin 

akabinde, adalet mekanizmasının merkez üssü mekânın da tasfiye edileceği bilgisiyle, 

sosyal/siyasi nizamın teminatı hukuk sisteminin, 1950 Türkiye’si özelinde geri 

çekilişinin, hatta çöküşünün imlendiği öne sürülebilir. Böylece, İsmail gibilerin topluma 

sızmasını engelleyecek en önemli filtrenin işlevsiz kaldığı görülür. O, Salim gibi makbul 

ve idealist bir muhafızın pasifleştirildiği hukuki ortam sayesinde, zincirlerinden 

kurtularak dilediğini gerçekleştirebilme ve kötücül bireyciliğini legal bir surette 

sürdürebilme imkânına kavuşur.  

  



198 

 

Dünyevi düzlemde İsmail, kanun ve uygulayıcıları tarafından herhangi bir kovuşturmaya 

uğramaz. Mevcut şartlar Salim’e değil, ona yaşama hakkı tanımıştır. 1930’larda, ancak 

dağ başlarında ya da hapishanede varlık gösterebilen bu oyun kişisi, 1950’lere 

gelindiğinde kamusal alanın âdeta başköşesine oturur. Bu noktada iktidar-yazar, 

okura/seyirciye kathartik bir rahatlama da yaşatacak şekilde, İsmail’i cezalandırma 

yoluna gider. O, son perdede, doktorların uyarısına rağmen sürekli tükettiği fıstıklar 

yüzünden mide kanserine yakalanmıştır ve ölmek üzeredir (2005d, s. 84). İsmail, 

döneminin düzgün işletilmeyen devlet mekanizmasının açıklarından faydalanarak kanun 

önünde hesap vermekten her seferinde kurtulduğu hâlde, son tahlilde iktidar-yazar 

Başkut’un hışmına uğrar. Dünyevi adaletin sağlıklı işlemediği anlatı evreninde böylece, 

ilahi adalet tecelli eder.113 Kurguya bu şekildeki bariz müdahalesiyle Başkut, 1950 

Türkiye’sinin adalet sistemine ne derece güvenmediğini gözler önüne sermiş olur.  

 

İktidar-yazarın sözcülüğünü üstlenen Salim ise, ahlaki açıdan gittikçe bozulan döneme 

ayak uyduramayarak ve maruz kaldığı haksızlığa neredeyse hiç diren(e)meyerek 

mesleğinin ve hayatın dışına itilir. Onun, her şeye rağmen adaletin er geç tecelli edeceğine 

dair inancı tamdır ve bu samimi inancını oyunun sonunda, hâkimliğe yeni başlayan 

arkadaşının oğlu Turgut’a yansıtır: 

 

(Adliye kapısını göstererek) Şu daracık, şu boyaları dökülmüş kapı 

hakikatte büyük, pek büyük bir kapıdır oğlum. Oradan içeri girince sana 

bir hükümdar salahiyeti verecekler. Asacaksın, temize çıkacaksın, sürgüne 

göndereceksin. Sakın gururlu olma. Kudretinle iftihar etmeye kalkma… 

Böyle zamanlarında düşün ki sen orada adaletin gereğinden başka hiç, ama 

hiçbir şey yapamazsın. Hâkimlik mukaddes meslektir. Fakat onda ne 

 
113 Buradakine benzer bir bakış açısı, Nazım Kurşunlu’nun Branda Bezi oyununda (1952) sergilenir. Başkişi 

Osman’ın ev sahibi olan Abdullah, dindarlık kisvesi altında toplumun kanını emen kötücül bir oyun 

kişisidir. Osman ve ailesinin ev sahibi olma arzularını, kendi lehine maddi bir fırsata çevirmek için elinden 

geleni yapar. Yardım ediyormuş gibi görünse de tek amacı onları sömürmektir. Örneğin, şehrin fazlasıyla 

dışında bulunan bataklık içindeki arsasını, tabiri caizse, onlara kakalamaya çalışır (Kurşunlu, 1952, s. 29). 

Ayrıca, bir sene önceki inşaattan artakalan işe yaramaz malzemeyi elden çıkarmak için, Osman’a satmayı 

planlar (1952, s. 35). Oyunun sonunda bir fırtına kopar. Devamında şiddetli bir yağmur yağar. Osman, 

yağmurdan korumak niyetiyle, bütün parasını yatırdığı çimentonun üzerini örtmek için Abdullah’tan 

“branda bezi” ister. Onun, bu branda bezini vermek istemeyişiyle kötücüllüğü doruğa ulaşır. Görünürdeki 

dindar kimliği ve ekonomik düzeyi dolayısıyla toplumda muteber bir yer edinebilmiş Abdullah’ın cezasını, 

son tahlilde iktidar-yazar keser. O, kopan fırtınadan dolayı düşen yıldırımın yıktığı evinin duvarı altında 

kalır (1952, s. 106). Böylece ilahi adalet gerçekleşir ve Abdullah, iktidar-yazarın müdahalesiyle kamusal 

alandan tasfiye edilmiş olur. 



199 

 

yazarlıktaki şöhret, ne tüccarlıktaki servet, ne doktorluktaki refahı 

bulacaksın. Yıllarca ve yıllarca sürecek çalışmaların sonunda alacağın 

mükâfat, nihayet vicdan huzurundan ibaret kalacaktır. Sakın ümitsiz olma. 

Böyle zamanlarda düşün ki oğlum hiçbir fazilet, adalet kadar büyük ve 

ilahi olamaz. Hiçbir millet adaletsiz kalamaz. Hiçbir hürriyet adaletsiz 

ayakta duramaz. İşte sen böyle bir efendiye hizmet edeceksin. Gökkubbe 

başına yıkılsa da sen adaletten ayrılma oğlum. Zulme, zora, hileye karşı 

daima savaş…. Zorbayı cezalandırmakta tereddüt etme, fakat bilhassa 

masumu arayıp hürriyete kavuşturmaktan vazgeçme. Âlicenap ol, 

hoşgörülü ol, merhametli ol, faziletli ol… Eğer bütün bu meziyetleri 

taşıdığın halde yıllarca uğrunda emek verdiğin adaletten bir gün apansız 

bir sille yiyecek olursan, onu yine bütün kalbinle sevmeye devam et… 

Böyle zamanlarında düşün ki oğlum, adalet insanların dünyada 

yaşamalarının yegâne manasıdır. (2005d, s. 90-91) 

 

Salim, dile getirdiği öğütlerle, uzun yıllar boyunca özenle ve gururla taşıdığı kutsal 

emaneti, çiçeği burnunda hâkime teslim eder. Böylece, kendisinin miadı dolmuşsa da 

Turgut gibi parlak, Cumhuriyet değerleriyle yetişmiş gençler sayesinde sistemin bozuk 

çarklarının onarılacağı ve adalet mekanizmasının elbet düzeleceği beklentisi sezdirilir. 

Başkut bu oyunda, Sana Rey Veriyorum ve Kleopatra’nın Mezarı’na kıyasla, daha 

karamsar bir sosyal/siyasi tablo çizse de Turgut’la örneklediği Cumhuriyet gençliğine dair 

umudunu diri tutarak diğer metinlerindekine benzer bir şekilde, iyimser bir gelecek 

tahayyülü ortaya koymuş olur. 

 

Sonuçta Başkut’un, anlatma zamanın güncel sorunlarını, eleştirel bir dikkatle oyunlarına 

yansıttığı görülür. O öncelikle, bir meseleyi problem olarak belirler. Devamında, buna 

uygun bir olay örgüsü kurgular. Konuları, masaya yatırmak istediği probleme göre 

değişir. Eserlerinin kişileri ya siyah ya da beyaz nitelikli, keskin ve genellikle yalınkat 

tiplerdir. Çatışmalar, bu iki zıt kutup arasında gelişir. İyilerin hep iyi ve masum; kötülerin 

ise, sınırsızca kötü ve zararlı addedildiği bu ideolojik anlatı dünyası, yazarın, kendi 

dönemine dair sahip olduğu düşüncelerin/varsayımların somutlanmasından ibarettir.  

 



200 

 

Bu doğrultuda Başkut, hemen her yönüyle bozulmuş ve yozlaşmış bir toplum portresi 

sunar. Onun oyunlarında millet, bir anlamda, iç-dış kanamadan mustarip ve acilen 

müdahale edilmesi gereken ağır bir hasta görünümündedir. Tam bu noktada iktidar-yazar, 

şifacı-doktor koltuğuna yerleşerek inisiyatif alır ve önündeki sedyede uzanmakta 

olduğunu farz ettiği toplumu ameliyata girişir. Yani onun yaklaşımında, “toplumun politik 

bir beden olarak tasavvur” edildiği görülür. Bu bakışta, “[t]oplumun işleyişi, insan 

bedeninin işleyişi gibidir ve topluluğu oluşturan insanlar politik bedenin birer parçasıdır” 

(Gür, 2020, s. 338). İlk iş ise, bedeni çürüten işlevsiz parçaları atmaktır. Böylece, siyah 

kategorisindeki olumsuz/öteki tipler, iktidar-yazarın manipülatif söylemiyle 

gerekçelendirilerek kamusal alanın dışına atılır ya da onların, bu şekilde dışlanması 

gerektiği sezdirilir. Ameliyatın ikinci işlemi, bedeni tekrar sağlıklı kılacak ideal-yapıcı 

unsurların, ideolojik dezenfeksiyon yöntemleriyle temizlenerek titizlikle 

yerleştirilmesidir. 

 

Oyunlarının genelinde Başkut’un, ideal-ideolojik bedenin (yani toplumun) yapı taşlarını, 

tıpkı Atatürk gibi, gençlerden seçtiği görülür. Yazar, kurtarıcı, hatta yeni kurucular olarak 

onları işaret eder. Bu bağlamda o, statikliği, Doğulu mistisizmi, çağdışılığı ve bireyciliği 

okur/seyirci nezdinde mahkûm ederek bu tarz oyun kişilerini, mevcutta süregelen 

sosyal/siyasi bozulmanın, diğer deyişle bedenin hastalanmasının temel sebebi addeder. 

Diğerleriyse bu bağlamda, sağlık ve hayat vericidirler. Bütün bunlardan hareketle, 

çürümüş ve eskimiş zihniyet kenara çekilmeli, onların yerini dinamik ve Cumhuriyet 

aydınlığıyla (dolayısıyla ilkeleriyle) yeşermiş idealist gençler almalı önermesi, Başkut’un 

metinlerinden sızan toplumcu mesaj olarak öne sürülebilir.  

 

Onun toplumculuğu, Kemalist bir özle şekillenir. Yazar, bu ideoloji yörüngesinde 

toplumcu edebî üretimlerin genel kriterlerine uygun bir anlatı evreni kurar. Buna göre, 

muhataba örnek/model olarak sunacağı (Asuman, Ahmet, Saniye, Salim, Turgut gibi) bir 

ideal/olumlu kişi belirler. Olumlu kişilerin karşısına, olay örgüsünü tetikleyerek çatışma 

yaratacak (Mübeccel, Abdullah, İsmail, Celile, Hasan gibi) olumsuz/öteki tipleri koyar. 

Menfaatperest-bireycilik, toplumu hastalandıran bir mikrop niteliğiyle biçimlenen bu 

oyun kişilerinin ortak özelliğidir. Olumsuz/öteki oyun kişilerinin büyük oranda etkisiyle, 

en az bir sosyal/siyasi problemin görünür kılındığı oyunlardaki çatışma(lar), genellikle 

ideal tiplerin müdahalesiyle tatlıya bağlanır. Neticede, Cumhuriyet’in kurucu 



201 

 

değerlerinin, kurtarıcı reçetelere dönüştüğü iyimser bir gelecek tahayyülüyle oyunlar sona 

erer. Başkut ve eserlerinin böylelikle, Kemalist-toplumcu kategorisi altına sokulması 

gerektiği söylenebilir.  

 

3.3.4. Refik Erduran’ın Toplumculuğunun İzinde: Cengiz Han’ın Bisikleti ve 

Karayar Köprüsü  

Cumhuriyet Dönemi Türk tiyatrosunun 1950 kuşağına mensup (Akıncı, 2003, s. 50) 

üretken yazarlarından Refik Erduran, 1946-1960 yılları arasında, İp Oyunu (1957), 

Korkunçlar (1957), Deli (1957), Bir Kilo Namus (1958), Cengiz Han’ın Bisikleti (1959), 

Karayar Köprüsü (1959), İkinci Baskı (1960) ve Büyük Jüstinyen (1960) olmak üzere, 

sekiz oyun kaleme almıştır. Bunlardan yalnızca, İp Oyunu, Korkunçlar, Cengiz Han’ın 

Bisikleti ve Karay Köprüsü basılmıştır. İlk iki metin, kısa oyun kategorisindedir ve 

çözümleme noktasında yeterince veri sağlamadıkları nedeniyle, incelemenin dışında 

bırakılmıştır. Tezin örneklemini yayımlanmış eserler oluşturduğu için çalışmanın bu 

bölümü, Erduran’ın toplumculuğuna dair verimli bir içerik sunan 1959 tarihli Cengiz 

Han’ın Bisikleti ve Karayar Köprüsü odağında gelişecektir.  

 

Özdemir Nutku, Refik Erduran’ı “[b]ireyden toplum sorunlarına yönel[en]” yazarlardan 

sayar. Nutku’ya göre, Erduran’ın dâhil olduğu kümedeki isimler, “çoğu oyunlarında, 

ruhsal baskıları, iç tedirginlikleri, iç çatışmaları, iç bunalımı toplumsal koşullara 

bağlarlar. (…). Bu yazarların temel tutumunda öz yönünden yenilenmeden biçimsel 

yeniliklere gitmek isteyen bir toplumun parçalanışı vardır” (1985, s. 298-299). Uğur 

Akıncı’nın yaklaşımında da Erduran, dönemindeki diğer yazarlarla birlikte, tiyatro oyun 

yazarlığı içerisinde kritik bir dönemeci işaret eder ve “bu sanatın serilip gelişeceği bir 

alan yaratma açısından Türk oyun yazarlığı tarihinde önemli bir gelişimin” öncülüğünü 

üstlenir (2003, s. 154). Bu doğrultuda Memet Fuat, ilgili ismi “başka edebiyat türlerine 

yönelmeden, yaratıcılıklarını yalnızca oyun yazarlığına” adayan gruba yerleştirir (2010, 

s.  247). Erduran, tiyatronun gelişimine ve yetkinleşmesine, sadece oyunlarıyla katkı 

sunmaz, bunun yanı sıra 1966 yılında, Cevat Fehmi Başkut, Ahmet Kutsi Tecer, Haldun 

Taner ve Recep Bilginer’le birlikte “Türkiye Tiyatro Yazarları Derneği”ni kurar (And, 

1983, s. 406). Onun böylece, bu sanatın Türkiye’deki sergüzeştine, politik mücadeleyle 

de destek olma gayesi güttüğü görülür.  

 



202 

 

Yazar, tiyatroyu “hayatın aynası” biçiminde tarifler, ancak bunun yeterli olmadığını ve 

ilgili türün, insan hayatına katkı sunması gerektiğini ifade eder (Erduran’dan aktaran 

Bilgen, 2020, s. 25). Erduran, tiyatro tarihinin zirve eserlerinin karakteristiğini dile 

getirirken kendi tiyatro anlayışını da ortaya koymuş olur: “Tiyatro tarihteki doruklarında 

(…) toplumun sorunlarına ışık tutmuş, sanatsal işlevinin yanı sıra bir çeşit kafa ve gönül 

parlamentosu gibi görev yaparak sağlık katmıştır hayata” (Erduran’dan aktaran 

Karayakupoğlu, 2024, s. 28). O, çalışmanın bu kısmına değin incelenen oyunların 

yazarlarıyla aynı istikamete yerleşerek üretimleri aracılığıyla “topluma sağlık katmayı”, 

diğer deyişle, toplumu daha iyi kılmayı hedefler. Böylece, Erduran’ın sanat kavrayışının 

toplumcu bir özle şekillendiği söylenebilir. 

 

Tezin bu bölümünde, Cengiz Han’ın Bisikleti ve Karayar Köprüsü adlı oyunlarda, 

toplumcu edebî üretimlerin genel kriterlerinden hareketle olumlu/ideal ve olumsuz/öteki 

tiplerin nasıl kurulduğu, anlatılardaki çatışma(lar) merkeze alınarak tespit edilecektir. 

Öncelikle Cengiz Han’ın Bisikleti’ne odaklanılacak ve iktidar-yazarın bu oyunda, kendi 

ideolojik kabulleri ve beklentileri doğrultusunda bir toplum tasarımına giriştiği öne 

sürülecektir. Anlatı evreninde, köksüz Batılılık, köhne Doğululuk ve menfaatperest-

bireyciliğin yadsınarak mutedil bir Doğu-Batı senteziyle, toplum için yaşamanın, diğer 

deyişle toplumcu tutum ve zihniyetin yüceltildiği belirtilecektir. Karayar Köprüsü’nde 

ise temel sorunsalın, kötücül-bireycilik olduğu söylenecek ve oyunda, bu tip insanlardan 

müteşekkil sosyetenin, ölümcül-yıkıcı eylemlerinden dolayı toplum ve yaşam için ne 

derece büyük bir tehlike arz ettiği gösterilecektir. Son tahlilde, bu tasavvurların dramatik 

yapı içinde (yani söylemsel pratik aracılığıyla) somutlanmasıyla okur/izleyicinin, iktidar-

yazarın ideolojik beklentileri lehine özne kılınmasının hedeflendiği iddia edilecektir.  

 

3.3.4.1. Cengiz Han’ın Bisikleti’nde İdeal-İdeolojik Toplumun İnşası 

Cengiz Han’ın Bisikleti’nde anlatı zamanı 1926’dan, Cumhuriyet’in onuncu yıl 

kutlamalarının gerçekleştiği 1933’e kadar uzanan, yedi yıllık bir süreci kapsar. Oyunun 

olay örgüsü, Osmanlı ve Doğu kültürünü benimsemiş ve Cumhuriyet’in Batı merkezli 

çağdaş/pozitif değerlerini yadsıyan Cengiz’in, değişen sosyal/siyasi şartlara ayak 

uyduramayarak yalnızlaşması ve toplumsal hayattan silinmesi odağında gelişir. Metnin 

temel çatışması da bu doğrultuda, Doğu ve Batı karşıtlığı ekseninde şekillenir. Sevda 

Şener de benzer bir tespitte bulunarak oyunda, “Doğunun biraz ilkel, biraz aşiret düzenine 



203 

 

özgü, fakat sağlam değerleri ile Batının çürük, sahte” değerlerinin çatıştığını ifade eder 

(1971, s. 36). Eserin sonunda yazar, söz konusu “çatışmadan çıkabilecek sağlıklı bir 

sentez önerisinde” bulunur (Akıncı, 2003, s. 50). Cengiz Han’ın Bisikleti’nde böylece, 

Cevat Fehmi Başkut’un oyunlarında da gözlemlendiği gibi, Erduran’ın ideolojik 

yörüngesinde bir toplum tasarımı ortaya konmuş olur.  

 

Oyunun birinci perdesi, 1926 yılının şubat ayında, Cengiz’in İstanbul Salacak’taki üç 

katlı yalısının oturma odasında geçer. Medeni Kanun’un114 çıkmak üzere oluşu, birinci 

perdedeki olayların akış yönünü belirleyen temel olgudur. Cengiz, hâlihazırda üç eşlidir. 

Eşlerinden ikisi (Pakize ve Gül), İstanbul’da kendisiyle birlikte yaşamaktayken diğeri 

(Suzan), Avrupa’da ikame eder. Oyunun başında Suzan, Medeni Kanun’un çıkacak 

olmasından dolayı Cengiz’le arasındaki nikahı resmiyete dökmek maksadıyla, abisi 

Avni’yle birlikte İstanbul’a gelmek üzeredir (Erduran, 1979, s. 24). Suzan henüz, 

kocasının öteki evliliklerinden habersizdir ve kendisini tek eş sanmaktadır. Bu yüzden 

Cengiz, mevcut durumu ona belli etmemenin yollarını arar. Onun asıl niyeti, kanunda 

uygulanacak tek seferlik istisnadan faydalanarak üç karısına da resmî nikah kıyabilmek 

ve aynı çatı altında üçüyle de sorunsuzca geçinip gitmektir.115  

 

Öte yandan, zaman değişmiş ve Cengiz’in, Osmanlı’dan artakalan eskimiş zihniyetinden 

doğan beklentileri, toplumsal düzlemde tartışılır, hatta karşılık bulmaz hâle gelmiştir. 

Oyunda böylece, Cengiz ve onun gibilerin, Cumhuriyetçe biçim verilen kamusal alandan 

tasfiyesi süreci işlenir. Toplumun Cumhuriyet tarafından biçimlenmesinin önünde, 

tehlikeli engeller olarak beliren oyun kişileri ise, ayrıca ve özellikle işaret edilir. Genel 

çerçevede, egemen ideoloji ekseninde inşası hedeflenen yeni toplumda, hangi insan 

tiplerinin makbul, hangilerinin ise dışlanan/öteki olması gerektiğine dair ideolojik bir 

perspektifle vücut bulan metin, Erduran’ın bu noktada öne sürdüğü makul bir sentez 

teklifiyle sona erer. Dolayısıyla, yazarın makbul ve öteki şeklinde etiketlediği oyun 

 
114 “Düzenlenen kanun 17 Şubat 1926’da TBMM’de kabul edildikten sonra, 4 Nisan 1926’da T.C. Resmi 

Gazete’de yayınlanarak, 4 Ekim 1926 tarihinde yürürlüğe” girer (Güneğilmez, 2023, s. 29). Türk Medeni 

Kanunu’nun kabul edilmesiyle, “Türk aile yapısında önemli değişiklikler” meydana gelir. Buna göre, “çok 

kadınla evlilik yerine tek kadınla evlilik kuralı” getirilir. Kadın ve erkek arasındaki eşitlik sağlanmaya 

çalışılır. Evlenme ve boşanma, kanunla kontrol altına alınır. Miras konusunda, kız ve erkek çocuklar 

arasında ayrım yapılmaması hedeflenir (Ertan, 2003, s. 282). 
115 Kanunun resmîleşmesinden önceki tarihte birden fazla kadınla evli olan erkekler için bir istisna 

uygulanmış ve tek sefere mahsus olmak üzere bunlara, bütün eşlerine resmî nikah kıyma hakkı tanınmıştır 

(Sağlam, 2024, s. 203).  



204 

 

kişilerinin belirlenerek bunların niteliklerinin saptanması, yazarın tahayyül ettiği 

toplumun yapı taşlarını görünür kılacağı gibi, onun toplumculuğunun ideolojik özünü de 

ortaya koyacaktır. 

 

3.3.4.1.1. Osmanlı’nın Makbul, Cumhuriyet’in Maktul Kişileri: Doğulu-Köhne 

Zihniyetleri Açısından Cengiz ve Pakize 

Cengiz Han’ın Bisikleti’nin, adından da anlaşılacağı üzere başkişisi Cengiz’dir ve olaylar, 

onun ekseninde gelişir. Bu oyun kişisi, anlatı zamanının başından itibaren Osmanlı’dan 

bakiye bir zihniyetin temsilciliğini üstlenir. O, yukarıda da belirtildiği gibi, üç eşlidir. Eski 

bir Osmanlı askeridir. Kendi ifadesiyle, “huysuz”, “kavgacı” ve “inatçı”dır (1979, s. 21). 

Oyunun başlangıcında kendisinden önce, attığı silahların sesi duyulur (1979, s. 10). Ona 

göre doğal olan bu eylem, bulunduğu muhitte artık bir rahatsızlık ve şikâyet gerekçesidir 

(1979, s. 11). Eşkıyalıktan kurtarıp yanına aldığı uşağı Dursun, komşuların söz konusu 

durumu karakola şikâyet ettiğini söyleyince Cengiz, yeni sosyal/siyasi düzenle 

uyuşmazlığını, şu sözleriyle gözler önüne serer: “İyi bak, bu bilekler bana ecdadımdan 

miras. (…). Altı asırdır yüz meydan muhaberesinde kimse bu ellerden silah alamamış 

şimdi mahalle bekçisi mi alacak?” (1979, s. 23). Böylece o, mahalle bekçisinin kanun 

nezdindeki yeni konumunu ve Cumhuriyet açısından neyi temsil ettiğini henüz 

kavrayamadığını göstermiş olur. Bu sözleriyle Cengiz, soyunun şanını ve bileğinin 

gücünü öne alarak bekçinin, kanun temelli iktidarını ve meşruiyetini tanımadığını, daha 

doğrusu onu, kendi haşmeti karşısında küçük gördüğünü ima eder.116  Onun sorunlarının 

temelinde tam da bu mesele, yani yeni devletin yeni nizamı ve kendisinin buna ayak 

uyduramayışı vardır. Resmîleşmek üzere olan Medeni Kanun’a yaklaşımı da söz konusu 

durumu örnekler: “Öf, ne biçim kanun bu be? Benim bildiğim kanun, ortalığı düzeltmek 

için çıkar. Bu daha fazla karıştırıyor işleri” (1979, s. 26).  

 

Cengiz, makineli tüfeğinin namlusuna dokunmak isteyen Gül’e gösterdiği tepkiyle, 

kadına bakışını da açığa çıkarır: “Bırak. Silahın namusu vardır, avrat eli değmez” (1979, 

s. 12). Suzan’ın gelip aileye katılmasının, diğer eşleri için bir sorun ol(a)mayacağını, 

ataerkil kabullerinin penceresinden dillendirir: “Razı etmek mi lazım? Benim sözümden 

çıkmak ne hadlerine?” (1979, s. 25). Cengiz’in, henüz ilk görüşmelerinde Suzan’la 

 
116 Cengiz bu bağlamda, Batılı erkekleri de kendisiyle denk görmeyerek küçümser. Bu yüzden, Suzan’ın 

onlarla kurduğu ilişkiyi ciddiye almaz (1979, s. 52). 



205 

 

teklifsizce birlikte olmaya çalışması da yukarıdaki çıkarımı destekler. Suzan, ne de olsa 

karısıdır ve tensel bir temas kurmak için onun rızasını almanın gereği yoktur: “Biz… karı 

kocayız yahu…” (1979, s. 54). Cengiz, Batılı-olumlu değerlerle yoğurulmuş Suzan 

tarafından “koca” olarak reddedilince hırsını, hizmetçisi Emine’ye yönlendirir. Öznesi 

bulunduğu kültürün kendisine verdiği erkeklik yetkisine dayanarak onu cinsel bir iştahla 

“nikahlar” (1979, s. 56). Sayısı artırılabilecek bu gibi örneklerden hareketle ilgili oyun 

kişisinin, kadınları sadece kendi ihtiyaçlarını/beklentilerini karşılayacak bir araç 

mesabesine indirgediği anlaşılır. Cengiz için onlar, hayatını paylaştığı bir eş değil, 

hayatını kolaylaştıran ve kendisi için yaratılmış canlı birer alettir. Ama yeni hayat, 

kadınları erkekten bağımsızlaştırarak “hür” bir insan kılacak, böylece Cengiz’in 

katı/kemikleşmiş ve köhne kabulleri artık, toplumsal düzlemde karşılık bulmayacaktır. 

Öteki zihniyetin bir diğer temsilcisi Pakize’nin varlığı, bu noktada ayrı bir önem taşır ve 

onun akıbeti, Cengiz’in başına gelecekleri de işaret eder. 

 

Cengiz’in ilk ve en yaşlı karısı Pakize, onun iktidarını uysallıkla kabul eden tek oyun 

kişisidir. Kocasının sürdürmeye çalıştığı Doğulu/ataerkil düzenin evdeki teminatıdır. 

Herhangi bir çatışma durumunda, diğer eşleri yatıştırma görevini o yürütür. Örneğin Gül, 

henüz oyunun başında, üçüncü eşin eve gelecek olmasından dolayı Cengiz’i kendisine 

şikâyet ettiği kısımda Pakize, Gül’ü sakinleştirmek için elinden geleni yapar. Onun 

yaklaşımında, “[b]u dünyada kimsenin kimseye kızmaya hakkı yoktur”, çünkü herkes 

günahkârdır (1979, s. 14). Devamında, Cengiz’le ortaklaştığı değerlerin penceresinden 

konuşarak Gül’e, süregelen düzenin olağanlığını işaret eder: “…[E]rkek bu. Aklına eser, 

karısını frenk diyarına bırakır, aklına eser fizan köyüne getirir. Cancağızı nasıl isterse 

de… elverir ki kesesi boş olmasın… Bizim beyin malı mülkü, Allah ziyade etsin, on 

kadına yeter” (1979, s. 14). Suzan’ı evde kalmaya ikna etme işini de o üstlenir: “Söylemek 

bana düşmez ama… burada kalırsanız… haremde gibi olmazsınız. Ben çok 

geçimliyimdir…” (1979, s. 45). Böylece Pakize’nin, en az Cengiz kadar Doğulu, ataerkil 

düzenin öznesi, eskimiş ve yeni hayatla uyumsuz bir dünya görüşünü benimsediği 

görülür. Hatta bu aşamada, Cengiz gibilerin meşruiyet zemininin taşlarını, Pakize gibi 

uysal kadınların döşediği yorumu dile getirilebilir. Neticede o, Cengiz’in de vurguladığı 

gibi, tereddüt etmeden canını verecek derecede kocasına ve değerlerine bağlıdır (1979, s. 

25).  

 



206 

 

Bunların yanında, Pakize’nin metinde vurgulanan bir diğer önemli kusuru, hacı-hoca 

taifesine fazla güvenmesidir. Yaşadığı sorunları akıl-dışı yöntemlerle çözmeye çalışır. 

Mesela, Cengiz’i sakinleştirmek amacıyla “şeyh efendiden muska alıp” ona yutturmak 

sıklıkla yaptığı işlerdendir (1979, s. 45). Benzer şekilde, “sümüklü baba tekkesinin 

şeyhinden” aldığı muskayı köftenin içine koyarak yedirdiği için, kocasının sinirinin 

“biraz duruldu[uğunu]” zanneder (1979, s. 18). Sonuçta Pakize, egemen ideolojinin 

toplum tabanına biraz daha yayıldığı yıllarda, Suzan’ın aktarımına göre “karın ağrısı ilacı 

diye” şeyhten aldığı şurupları içtiği için ölür (1979, s. 60). Buradan hareketle onun, 

Doğulu zihniyetinin bir yansıması olan kusurundan dolayı, hatta sırf bu zihniyetin bir 

öznesi olduğu için metnin ve iktidar-yazarın ideal-ideolojik dünyasından tasfiye edildiği 

söylenebilir. Böylece, Cumhuriyet’in kurmayı arzuladığı yeni hayat ve yeni toplum içinde 

Pakize gibilere yer olmadığına yönelik toplumcu mesaj, okura/izleyiciye iletilmiş olur.  

 

Pakize’nin aradan çekilmesiyle, Cengiz’in çöküş süreci daha da hızlanır. Nitekim onun, 

içselleştirdiği akıl-dışı/Doğulu değerlerden dolayı kapılarını istismara sonuna kadar açtığı 

görülür. Cengiz’in kamusal alandan tasfiyesi de temelde, aynen Pakize gibi, söz konusu 

zaafından ötürü gerçekleşir. Metnin olumsuz/öteki tiplerinden İbrahim, başı secdeye 

değen samimi bir Müslüman şeklinde kurarak anlatı zamanı boyunca onu, kanının son 

damlasına kadar sömürür.117 Cengiz, askerlik arkadaşı, (Ramazan Cankurtaran gibi, sıvık-

aydın kategorisinde değerlendirilebilecek) Avukat Zeki’ye, İbrahim’le118 birlikte 

girdikleri her ticaret işinde ne hikmetse, battıklarını aktarır. Bunun üzerine Zeki, 

 
117 Bu yönüyle İbrahim, Cevat Fehmi’nin Kleopatra’nın Mezarı oyunundaki Abdullah’ı; Cengiz ise, 

Abdullah’ın kandırdığı Abdürrahman’ı andırır.  
118 İbrahim, oyunun toplum açısından tehlike arz eden öteki-mikrop kişisidir. O, Cevat Fehmi’nin 

Soygun’undaki İsmail gibi, her devrin adamıdır ve “hacıyatmaz” niteliğiyle kurulur. Anlatı zamanın 

başında, Suzan’la ilk görüşmelerinde, kafasını yerden kaldırmaz. Çünkü onun, bu dönemdeki düşüncesine 

göre, Suzan, “taife-i nize”den olduğu için ona doğrudan bakmak günahtır (1979, s. 38). Devamında İsmail, 

devrin değişen şartlarına hızlıca uyum sağlayarak görünüşte “makbul” bir kılığa kolayca bürünüverir. 

Örneğin ikinci perdenin anlatma zamanı 1929’da yani, aradan geçen üç yılda fazlasıyla değişir. Sakalını 

keserek boyun bağı takar. Suzan’la ise, gülümseyerek el sıkışabilir (1979, s. 68). Onun yapmacık 

dönüşümünün, yani kılık değiştirmesinin tek gerekçesi, dönemle uyumlu bir görünüm sergileyerek dikkat 

çekmeden maddi menfaatlerine ulaşabilmektir. Cengiz’in dolandırılma planını, temelde o yürütür. Onu 

soyarak kazandıkları sayesinde zenginleşir ve parasını, dönem şartlarının gerektirdiği şekilde “doğru” 

kullanarak zenginliğini katlar. İbrahim böylece, yeni kurulan Cumhuriyet’in açtığı alandan faydalanarak 

hemen her fırsatı, şahsi çıkarları lehine değerlendirmeye çalışır: “Aslında bunlar zor işler değil Cengiz. 

Biraz zeka, biraz kabiliyet, biraz teşebbüs… memleket de bakir… gözünü açtın mı para kendiliğinden 

ürüyor, nur-u aynım, kendiliğinden ürüyor” (1979, s. 97). Bu menfaatperest-kötücül tip, Avni’nin oyunun 

sonundaki uyarısına göre, dikkat çekmeden dolaşabilmesi ve her işini, meşru bir zemine oturtarak 

gerçekleştirebilmesi nedeniyle, toplum için asıl tehlike olarak işaret edilir (1979, s. 121-122). Yani, 

dışarıdan bakıldığında masum/zararsız bir görünüme sahip olan İbrahim, özde toplumsal çürümenin 

başaktörlerindendir. Bu yönüyle o, Murat Gür’ün, Ömer Seyfettin’in hikâyeleri özelinde çerçevesini 

çizdiği, şekil değiştirerek gittikçe tanınmaz hâle gelen “canavarlar”dan sayılabilir (2024, s. 153).  



207 

 

İbrahim’in onu dolandırmış olabileceği ihtimalinden bahseder. Cengiz, arkadaşının bu 

uyarısını, “[y]ok canım daha neler? Abdestinde namazında muhterem bir zat” diyerek 

ciddiye almaz (1979, s. 21). Cengiz’in Doğulu kavrayışına göre, İbrahim’in “abdestinde 

namazında” oluşu, onun makbul bir kişi olarak görülmesi ve hiçbir kötülük 

yapmayacağının ispatı için yeterli şarttır. Bu yüzden o, Zeki’nin rasyonel uyarısını 

neredeyse duymazdan gelerek konuyu hemen değiştirir (1979, s. 21-22).  

 

Cengiz’in bakışının aksine İbrahim onu, söz konusu zaafından ve saflığından dolayı 

“büsbütün alık” diyerek tarifler (1979, s. 39). Anlaşılacağı üzere İbrahim, akılcı bir 

dikkatle Cengiz’i değerlendirir ve bu sayede onu, kendi lehine kolaylıkla manipüle 

eder.119 Cengiz ise, köhne zihniyetinin buğulu perspektifi yüzünden hemen her şeyi yanlış 

anlamlandırır. Örneğin onun nazarında, akılları ermeyeceği için, “[k]arı kısmının para ile” 

alakası ol(a)maz (1979, s. 75). Bu sözlerinin akabinde sahneye Emine gelir ve Suzan’ın 

(dolayısıyla iktidar-yazarın) kendisine giydirdiği yeni değerlerin farkındalığıyla evden 

ayrılmak istediğini bildirir. Devamında, Cengiz’in varsayımının tersine, titiz bir 

hesaplama yapar ve ondan, evde çalıştığı süre boyunca kazandığı parayı kuruşu kuruşuna 

talep eder: “Buraya geldiğim zaman birikmiş seksen liramı büyük hanıma vermiştim. 

Sonra yedi ay da yirmi beş liradan aylıklarım birikti. Yedi kere yirmi beş, yüz yetmiş beş 

ediyor. Seksen daha, 225” (1979, s. 76). Cengiz yine, köhnemiş zihniyetinin görüş açısını 

daraltmasından dolayı çevresini yanlış değerlendirmiştir. Hiç beklemediği bir şekilde, 

evin eski hizmetçisi, kendisinin ise son eşi Emine, ideolojik donanım açısından kocasının 

önüne geçip Cumhuriyet’in Batılı değerleri ışığında yeni bir kadın tipine evrilmiştir. Bu 

kavrayışla o, kamusal alanda var olma hakkı kazanır ve Cengiz’in Doğulu/köhnemiş 

iktidar alanını terk ederek “hürce” yaşayabileceği dışarıya adım atar: “(Yürür, kapıdan 

çıkarken durup döner, büyük bir ciddiyetle ilave eder) İnsanlar hür doğar” (1979, s. 77). 

 

Cengiz, siyasetin güdümüyle güzergâhı belirlenen ve sosyal hayata sirayet ederek ailesine 

kadar uzanan büyük değişime, son ana kadar direnç gösterir. Katı ve muhafazakâr 

tutumundan ödün vermez. Bu yüzden, İbrahim ve onunla ortaklaşan Avni tarafından 

 
119 Gül, Zeki’ye söylediği şu sözlerle, Cengiz’in zaafını ve ne derece istismara açık olduğunu ortaya 

koyduğu gibi, İbrahim ve Avni’nin kötücül planını, kendi menfaatini de önceleyerek meşrulaştırmaya 

çalışır: “…Cengiz zaten bu işlerde aptaldır. Onlar soymazlarsa başkası soyacak. Herkes cebini doldururken 

siz züğürt mü kalacaksınız? Karınızı rahat ettirmeye niyetiniz yok mu?” (1979, s. 80-81). 



208 

 

soyulur.120 Eşleri onu birer birer terk eder. Zeki’nin şu uyarıları, Cengiz’in yaşadığı 

akıbetin gerekçesini ortaya koyar: “Şimdi herkes paraya akıl erdiriyor, senin bıyığının, 

kılıcının, hatırının, gönlünün günü geçti. Anlıyor musun?” (1979, s. 75). Olaylar o kadar 

hızlı gelişir ki o, gerçekten de ne olduğunu anlayamadan parasız ve yalnız kalır. Bütün 

bunlar, Cengiz’in katılığının, değişime direnişinin ve yeni hayatı kavrayamayışının 

bedeli, hatta iktidar-yazar tarafından kesilmiş cezasıdır.121 

 

Onun oyunun son perdesindeki hâli bu doğrultuda, elinden oyuncağı alınmış küskün bir 

çocuğu andırır. Anlatı zamanının başında, Cengiz’in Doğulu ve ihtişamlı iktidarının 

hüküm sürdüğü kalabalık yalı, aradan geçen yılların ardından Cumhuriyet’in devrimci 

dalgalarına direnememiş, âdeta çökmüştür. Bu kısımda, İbrahim’le Cengiz’in arasındaki 

diyalogdan, eve üç yıldır kimsenin gelmediği anlaşılır (1979, s. 97). Böylece onun, 

kamusal alanın dışına atıldığı görülür. Cengiz son tahlilde, öncesinde Pakize’nin 

ölümüyle de sezdirildiği üzere, varlığını meşru kılan zemini kaybetmiş, Doğulu/köhne 

zihniyetiyle birlikte yazarın ideal-ideolojik dünyasının toprağına gömülmüştür. Yani, 

Osmanlı’nın makbul kişisiyken, tıpkı Pakize gibi Cumhuriyet’in maktulüne dönüşmüştür.  

 

Pakize’den farklı olarak Cengiz’in ölümü, sembolik düzlemde gerçekleşir. Cengiz’in bu 

sembolik ölümü aynı zamanda, onun yeniden dirilişinin ön koşuludur. Bu oyun kişisinin 

olumsuzlanan asıl niteliği, Osmanlı bakiyesi zihniyetinin yeni hayatla uyuşmayan 

tarafıdır. Oyunun sonunda aslında, bir tümör gibi söküp atılan Cengiz’in ilgili yönüdür. 

Bu ameliyatın önemli aşamalarından biri, metaforik bağlamda Cengiz’in kalbinin geçici 

süreliğine durdurulmasıdır. Devamında, onu hayata döndürme safhasına geçilir. 

 

3.3.4.1.2. Senteze Doğru: Doğu’nun ve Batı’nın İyi Yönlerini Temsiliyetleri 

Bağlamında Cengiz ve Suzan 

Metnin geneline dikkat kesildiğinde Cengiz’in olumlu-Doğulu vasıflarla da donandığı 

görülür. Bunlar iktidar-yazarca, yeni hayatla uyumlu ve Cumhuriyet’in ihtiyaç duyduğu 

 
120 Burada, Suzan’ın, abisinin planlarından haberdar olmadığı ve hiçbir şekilde söz konusu dalavereye 

bulaşmadığı, onun ahlaken temiz bir kişi biçiminde kurulması bağlamında, özellikle belirtilmelidir. Suzan, 

bu yönüyle de Sana Rey Veriyorum’un Asuman’ını andırır.  
121 Burada, Suzan’ın, abisinin planlarından haberdar olmadığı ve hiçbir şekilde söz konusu dalavereye 

bulaşmadığı özellikle belirtilmelidir. Böylece Suzan, tıpkı Sana Rey Veriyorum’un Asuman’ı gibi, 

çevresinde süregelen ve fazlasıyla bulaşıcı pislikten korunur ve metnin sonunda, iktidar-yazarın ideal-

ideolojik toplumunun yapı taşı olarak sunulabilir.  



209 

 

insan tipine nakledilmesi gereken özelliklerdir. Örneğin o, Abdülhamit’e kafa tuttuğu için 

iki ay mahpus yatmıştır (1979, s. 18). Yani Cengiz, politik açıdan işlerin yolunda 

gitmediğini düşündüğünde hamlede bulunabilme cesaretini gösterebilmiş, sosyal/siyasi 

aksaklıklara seyirci kalmak yerine, inanmadığı bir düzeni değiştirebilmek için 

mücadeleyi göze alabilmiştir. O böylece, pısırık ve pasif değil, gözünü budaktan 

sakınmayan atak ve aktif bir kişiliği yansıtır. Askerlik arkadaşı Zeki’yle 

görüşmelerinde,122 ona dair düşüncelerini hiçbir sözünü sakınmadan sıralamasıyla, 

Cengiz’in dürüst ve dobra biri olduğu anlaşılır (1979, s. 18-20). Suzan’a göre Cengiz, 

“tuhaf bir adam[dır]” ve “vahşiliğinde hoşa giden bir şey[ler] vardı[r]” (1979, s. 37). O 

ayrıca, eşlerine karşı mert bir duruş sergiler. Örneğin, Suzan’la iletişiminde sert ve yıkıcı 

bir dil kullanmaz. Aksine ona, saygısını belli eden bir tutumla muamele eder: “Suzan 

hanım ne de olsa karımsınız. Belinizden aşağısı erkek kılığında, belinizden yukarısı 

çıplak denecek vaziyette, uşağımla aşkın güzelliğini konuşmanız hoşuma gitmiyor” 

(1979, s. 64). Cengiz’in, buradaki sözlerinden hareketle Suzan’ı, kılığından ötürü 

yadırgayarak âdeta ucube bir Sfenks heykeline benzettiği görülür. Yine de ona karşı naif 

üslup takınır. Ayrıca Cengiz, Suzan kendisiyle tensel bir temasta bulunmak istemediğinde 

ona zorla sahip olmaya çalışmaz. Batılı karısının, kendisine göre “çıplakça” ortalıkta 

dolaşmasına, dişini sıkarak bile olsa müsaade eder (1979, s. 87). Emine tarafından terk 

edildiğine ne kadar kızsa da onun talep ettiği parayı kuruşu kuruşuna öder (1979, s. 76-

77). Böylece Cengiz’in, çevresindeki kadınların hakkını yemediği ve onların yaşam 

alanlarını/tercihlerini tahakkümle sınırlamadığı görülür.  

 

Anlaşılabileceği gibi Cengiz, eşleriyle kurduğu ilişkide zorbalığa başvurmaz. 

Sinirlendiğinde çocuk gibi tepinip ağzına geleni söylese de neticede, öfkesi eylemlerine 

yansımaz ve tahammüllü bir tutum sergiler. İktidarını, zorla benimsetme yoluna gitmez. 

Hatta, oyunun sonunda görüldüğü üzere başına gelenlere, çocuksu bir küskünlükle boyun 

eğer. Bu kişilik özellikleriyle (yani mert, güçlü, cesur, çocuksu, dobra, dürüst ve samimi 

 
122 Zeki, Cengiz’in olumlu niteliklerinin tam tersi bir kişiliği yansıtır. O, avukat olarak rasyonel ve 

Cumhuriyet değerleriyle uyumlu bir zihniyete sahipse de kişisel zaafları dolayısıyla, neredeyse metnin 

ötekisi konumundadır. Bu doğrultuda o, pısırık, pasif, içten pazarlıklı ve korkaktır. Cengiz’in karşısında 

çoğunlukla dik bir duruş sergileyemez. Düşüncelerini dürüstçe dışa vuramaz. Oyunun ilerleyen 

bölümlerinde, Cengiz’den gizlice görüştüğü Gül’le birlikte kaçar (1979, s. 92), sonrasında onunla evlenir. 

Paraya düşkünlüğünden dolayı, her ne kadar birkaç kere uyarsa da sonuçta, Cengiz’i dolandıran İbrahim ve 

Avni’nin şirketinde çalışmaya başlar, böylece, Cengiz’in soyulmasına göz yummuş, hatta ortak olmuş olur 

(1979, s. 101). Neticede Zeki, düşünce ve potansiyel olarak Cumhuriyet’in değerleriyle uyuşmaya Cengiz’e 

nazaran daha hazır ve müsaitken kişisel zaaflarından dolayı, yazarın ideal-ideolojik dünyasının dışına atılır.  



210 

 

oluşuyla) Cengiz’in, iktidar-yazarın tahayyül ettiği toplum bağlamında Doğu’nun 

muhafaza edilmesi gereken vasıflarını örneklediği söylenebilir. Bu oyun kişisi, donandığı 

ve direttiği zihniyet yüzünden iktidar-yazar tarafından ölüme mahkûm edildiği hâlde, 

sahip olduğu kişilik özellikleri sayesinde hayata döndürülmeye, hatta geleceğe taşınmaya 

layık görülmüştür, denebilir. Onun dönüşümüyle ayrıca, Suzan’ın eksik-olumlu varlığı 

tamamlanacaktır. 

 

Suzan, oyuna dâhil olduğu andan itibaren yalının köhne ve karanlık atmosferi hem 

maddeten hem de manen dağılmaya başlar. O, Cengiz’le giriştiği pazarlıkta öncelikle, 

evin dekorunun kendi arzu ettiği şekle sokulmasını talep eder, aksi hâlde orayı terk 

edecektir. Yıllarca ona hasretlik çeken Cengiz, henüz eli eline değmemiş karısının 

isteklerini, ona hasretliğinin de tazyikiyle kabul eder: 

 

Şimdi bak benim İstanbul'da yüzlerce binlerce ahbabım var. Hepsiyle sık 

sık görüşmek isterim. Onun için eğer burada yaşayacaksam derhal telefon 

almak lazım. (Etrafına bakınarak) Beni rahatsız eden birkaç şey daha var… 

mesela saat. (Kalkıp sağdaki saate gider) Yanılmıyorsam Türkiye'de yeni 

takvimle beraber alafranga saat de kabul olundu. (Kol saatine bakar, duvar 

saatine göre ayar eder. Dönüp ortalığa göz gezdirir) Kafesler kalkacak 

tabii. (İtiraz edecek gibi olan Cengiz'i eliyle susturur) İçerisinin 

görünmemesini istiyorsanız tül perdeler takarız. Ufak tefek bazı şeyler 

değişecek gayri, askeri vazoları alacağız… (1979, s. 49) 

 

Böylece Suzan, yaşayacağı mekânı, temsil ettiği Batılı değerler ışığında değiştirerek 

kendi aydınlığını yaymak için ilk adımı atar. Devamında, Cengiz’in üçüncü eşi olmayı 

reddeder ve onunla tensel münasebette bulunmayacağını söyler: “Benim sizinle 

sevişmeye hiç ama hiç niyetim olmadığına göre, aramızda cilve mevzubahis değil Cengiz 

[B]ey. (…). Razı değilseniz hemen gideyim. (…). Çünkü, başkalarına ait hiçbir şeyi 

kullanamam” (1979, s. 53-54). Böylece Suzan, erkekten bağımsız ve iradi bir kadın profili 

çizer. Kendisini kuşatan koşullara uysallıkla boyun eğmez, çevresini ve çevresindekileri, 

kendi kabulleri doğrultusunda dönüştürme yoluna gider. Bu bağlamda, oyunun ikinci 

perdesinde betimlenen evin yeni hâli, Suzan’ın olumlu-baskın kişiliğini ve iktidarının 

etkisini yansıtır:  



211 

 

 

Aradan geçen üç seneye yakın zamanda odanın manzarası bir hayli 

değişmiştir. Pencerelerden kafesler kalkmış, eski koltuklarla divanın 

yerine modern koltuklar ve zarif bir kanepe konulmuştur. Duvardaki resim 

ve yazıların yerine Suzan’ın yaptığı tablolar konulmuştur. (…). Sağdaki 

koltuğun yanındaki bir küçük masanın üstünde bir radyo, merdivenin 

dibindekinin üstünde de telefon durur. İçine çiçek konulan top mermileri 

de yerini modern vazolara bırakmıştır. En çok göze çarpan yenilik ise, 

kocaman bir avize ve elektrik ampulleridir… (1979, s. 57) 

 

Dekordaki bu değişimde, ışık yayan avize ve elektrik ampullerinin özellikle 

vurgulanması, bir tür aydınlanma metaforu olarak okunabilir. İlk perdede o, Cengiz’le 

diyaloglarında bu oyun kişisini “vahşi”, kendisini ise “medeniyet öncüsü” söz grubuyla 

tarifler (1979, s. 55). Anlatı zamanının bu aşamasındaki Suzan’ın Doğu’ya bakışı, 

sözlerinden de anlaşılacağı üzere küçümseyici ve genelleyicidir. O, Batı’yı her yönüyle 

yüceltirken bu medeniyetin tam karşısına konumlandırdığı Doğu’yu, geri kalmışlığın ve 

medeniyet-dışılığın merkezi addeder. Suzan böylece, Cengiz’in, kendine göre köhnemiş, 

Orta Çağ’dan artık zihniyetinin karanlığını dağıtarak Batı aydınlığını, yani medeniyeti 

yalıya taşıma niyetiyle hareket eder. Nitekim o, Avrupa’da kaldığı süre boyunca 

gazetecilik yapmış, ayrıca matematik, dil, tarih, coğrafya, edebiyat, kimya, biyoloji, 

fizyoloji eğitimleri almıştır (1979, s. 52). Buradan hareketle Suzan’ın, Batı’yı yüzeysel 

değil, derinlemesine alımlayarak içselleştirdiği ve Batı’nın olumlu değerleriyle donandığı 

söylenebilir.123 Neredeyse tek kusuru ise, bu medeniyete karşı beslediği aşırı hayranlık ve 

Doğu’yu topyekûn aşağı/değersiz saymasıdır.  

 

Evin dekoruna müdahaleyle yetinmeyen Suzan, evdekileri aydınlatma işine de soyunur. 

Emine’nin kendi ayakları üzerine basarak “hür”leşmesi ve eski eşkıya Dursun’un 

becerilerinin farkına varıp şoför olabilmesi, Suzan’ın onlara öğrettikleri sayesindedir 

(1979, s. 58-61). Emine ve Dursun gibi, toplumun alt katmanına mensup cahil oyun 

kişilerinin, üç yıllık kısa bir eğitimin ardından dönüştükleri yeni-olumlu hâlin 

 
123 Tam bu noktada Suzan’ın, Cevat Fehmi’nin Makine oyunundaki, Batı’yı yüzeysel yönleriyle alımlayan 

Muazzez’in zıddı, ideal-Batılı bir oyun kişisi olarak kurulduğu belirtilebilir. Bu niteliğiyle Suzan, yine 

Cevat Fehmi’nin oyunlarından Sana Rey Veriyorum’un Asuman’ına benzer bir konuma yerleştirilebilir. 

Böylece o, Asuman’ın Cumhuriyet’in kurucu değerlerinin peygamberliğini üstlenmesi gibi, Batı’nın 

olumlu/çağdaş değerlerinin peygamberliğine soyunmuştur, denebilir. 



212 

 

vurgulanması, toplumculuk açısından işlevseldir. Böylece, halkın doğru ve düzgün eğitim 

politikalarıyla kısa sürede Batılı-çağdaş değerlerle donatılabileceği mesajı, 

okura/seyirciye iletilir. İktidar-yazar, söz konusu imayla, tahayyül ettiği Cumhuriyet’in 

ihtiyaç duyduğu insan tipinin, ancak doğru ve bilimsel bir eğitimle yaratılabileceği 

inancını telkin etmiş olur.124  

 

Bu bölümde, Suzan’ın ideolojik-iyi niyetinin karşısına Cengiz, despot-Doğulu kimliğiyle 

dikilir. O, biriktirdiği bütün hıncını Dursun’dan çıkarır: “Müsaade ederseniz, biraz da ben 

ders vereyim. (Devamla) Oğlum, her mahlukun kendini bilmesi gerekir. Sen insan 

mısın?” (1979, s. 63). Bu sahneyle, iki zihniyet arasındaki çatışma, tam anlamıyla su 

yüzüne çıkar. Suzan, muhatap olduklarını ne kadar bireyleştirmeye çalışıyorsa, Cengiz 

tam tersi, eski statülerini hatırlatarak onları, kendi iktidarının öznesi kılma gayreti güder.  

 

Aynı çatışma, müzik üzerinden süregelir. Suzan, kendi zevkleri doğrultusunda radyodan 

alafranga bir şarkı açar. Cengiz, buna karşılık “hışımla gramofonu kurar” ve sahneyi 

“[g]ayet yavan ve azami derecede alaturka bir şarkının nağmeleri” doldurur (1979, s. 65). 

Bunun üzerine Suzan, radyonun sesini daha da artırır. Cengiz de ona, benzer şekilde 

karşılık verince ortam, Doğu ve Batı müziklerinin son ses çarpıştığı bir arenaya döner. 

Telaşla odaya giren Avni, uykulu gözlerle ne olduğunu sorduğunda Suzan, gülümseyerek 

“konser verdik[erini]” söyler. Avni’nin ona cevabı, Cengiz ve Suzan’ın ilişkisinin 

mahiyetini imler: “O gürültü müzik mi? Hiçbir şeye benzetemedim” (1979, s. 66). 

Buradan hareketle, müzik üzerinden somutlanan Doğu ve Batı arasındaki uyumsuz 

ilişkinin, anlatı zamanının bu aşamasında henüz bir harmoni içinde olmadığı ve gürültü 

mesabesinde bulunduğu yorumu dile getirilebilir. Böylece, iki ses birbirini bastırmaya 

çalıştıkça ikisinin birleşebilmesi ve bu birleşimden harmonik bir melodinin doğması 

mümkün değildir mesajının, metnin satır aralarından gün yüzüne çıktığı söylenebilir. Yani 

Cengiz ve Suzan, temsil ettikleri değerlerin uç bir örneği olarak var olageldikleri sürece, 

mutedil ve uyumlu bir çift olamayacaktır. Törpülenebilmeleri içinse, deneyimlenerek 

değişmeleri gerekmektedir.  

 

 
124 Benzer bir imanın, Cevat Fehmi’nin Sana Rey Veriyorum oyununda, köy öğretmeni Ahmet’le 

örneklendiği hatırlatılabilir.  



213 

 

Nitekim anlatı, iki oyun kişisini birleşebilecekleri kıvama getirecek yörüngede ilerler. Bu 

aşamada, Boğaz’a bakarak iki yakanın bir çatlakla ayrıldığını düşünen Suzan, abisine 

göre karşıyı, yani Batı’yı özlemiştir (1979, s. 68). O, Avni’nin tespitini en başta inkâr etse 

de Cengiz’e katlanamayacak hâle geldiğinde ondan boşanmamak kaydıyla Avrupa’ya 

gitmeye karar verir: “Barbar, canavar, yeniçeri kılıklı herif. (Koşarak merdivenden çıkar.) 

Gidiyorum işte. (…). Senelerdir burada esir hayatı yaşıyorum. Medeniyete hasret kaldım. 

Kan kusturdun bana…” (1979, s. 94). Bu seyahatte Suzan, bütün Avrupa’yı dolaştıktan 

sonra, “karşı kıyıya hayranlığı” kalmadığını bildirir ve ait olduğunu ilan ettiği yere, 

“evine” döner (1979, s. 113). Yaşadığı tecrübe sonucunda o, yukarıda işaret edilen 

aşırılığından, diğer deyişle Doğu’yu küçümseyen kör-Batı hayranlığından soyunarak 

mutedil bir bakış açısına kavuşmuş olur. 

 

Öncesinde ayrıntılandırıldığı üzere, Cengiz’in de ideolojik dezenfektasyon yöntemleriyle 

(yani, anlatı boyunca yüzleştiği sorunlar ve çatışmalar sonucunda değişerek) köhnemiş 

zihniyetinden arınması, Suzan’la ikisinin ideolojik bir bağ kurabilecek esnekliğe 

kavuşmasını sağlar. Suzan, ancak bu aşamadan sonra Cengiz’i eş olarak kabul eder ve 

odasının kapılarını ona açar (1979, s. 123). İkisinin terkibinden doğacak nesillerin, 

iktidar-yazarın iyimser gelecek tahayyülünün ve ideal-ideolojik toplumunun yapı taşlarını 

meydana getireceği mesajıyla oyun sona erer.125 Bu mesajı dillendiren kişi, olayların 

Cengiz lehine tatlıya bağlanmasında önemli bir rol üstlenen yoz-Batılı Avni’dir.126 O, 

toplumun düzelmesinin, eksiklerine rağmen Cengiz ve Suzan gibi Doğu ve Batı’nın 

olumlu nitelikleriyle donanmış kişilerin birleşmesi (yani sentezi) sayesinde mümkün 

 
125 Cengiz Han’ın Bisikleti, kişi kurguları kadar, sonu itibarıyla da Cevat Fehmi’nin Sana Rey Veriyorum 

oyununu andırır. Hatırlanacağı üzere, ilgili oyun da ideal-makbul Ahmet ve Asuman’ın birleşerek 

Cumhuriyet’in ihtiyaç duyduğu nesilleri yaratacağı imasıyla sona erer. 
126 Bu oyun kişisi, kumar düşkünü ve menfaatperest bir tiptir. Bu vasfını, kız kardeşi Suzan’ın, onu 

utanmazlıkla ithamına cevaben, gizlemeden dillendirir: “Biliyor musun cicim, insana en faydasız his 

hangisidir diye sorsalar, utanmak derdim. Utanmak hep başkalarının işine yarar. İnsanın kendi işine yaradığı 

görülmemiştir” (1979, s. 46-47). Bu doğrultuda Avni, Batılı birikimini, şeytani zekâsıyla birleştirerek 

İbrahim’le ortak hareket eder. Onun, oyun boyunca tek amacı, kurdukları tezgâhı düzgün işleterek 

Cengiz’den para elde edebilmektir. “[T]orba[sı] dolar dolmaz” ise, Avrupa’ya dönme niyetindedir (1979, s. 

64). O, kendi ifadesiyle, “şarklı” ya da “garplı” değil, “akıllı”dır (1979, s. 114). Bu özellikleriyle Avni, 

kendi çıkarından başka bir şey gözetmeyen, yoz-Batılı statüsünde, olumsuz bir oyun kişisi olarak kurulur. 

Öte yandan o, maddi açıdan neredeyse her şeyini kaybetmiş Cengiz’in, İbrahim’den para koparabilmesine 

ön ayak olur. 1928-1929 yılları arasında, İbrahim’le ortak oldukları şirketin muhasebe defterini çalarak 

Cengiz’e getirir. Bu defter sayesinde Cengiz, Avni ve Suzan’ın yönlendirmesiyle İbrahim’i tehdit eder. 

Defter karşılığında ondan yirmi bin lira para alır. Böylece ekonomik çöküşten kurtularak hayatını Suzan’la 

tekrar kurabilme imkânına kavuşur. Avni, bu planı kurarken temelde, yine kendi menfaatini düşünür. O, 

kumar borcundan dolayı bütün parasını kaybetmiştir ve İbrahim’den gelen paranın yarısını alarak 

Avrupa’ya gitmek arzusundadır (1979, s. 115-123). 



214 

 

olabileceğini vurgular: “(Suzan’a) Sen akıllısın ama zayıfsın. (Cengiz’e) Sen dersen, 

kuvvetlisin, ataksın, üstelik sevimlisin ama… doğrusunu istersen avanağın birisin. 

(Kapıya doğru yürür.) Belki… İlerde… İkinizin iyi taraflarını birleştirecek… Yeni bir 

Türk tipi ortaya çıkar” (1979, s. 122). Devamında Avni kendisini, içinde yeri olmadığını 

bildiği bu ideal-ideolojik toplum tasavvurunun dışında bırakarak anlatı evreninden 

bilinçle ayrılacaktır (1979, s. 122).  

 

Cengiz’in, Suzan sayesinde yok olmanın eşiğinden dönerek tekrar ayağa kalkmasının 

işlendiği son perde, Cumhuriyet’in onuncu yıl kutlamaları sırasında geçer. Başlangıçta, 

dışarıdan “onuncu yıl marşı[nın] duyul[ması]” (1979, s. 95) ve kutlamaların sahne 

boyunca arka fonda sürmesi, metindeki çatışmaların Cumhuriyet lehine tatlıya 

bağlanacağını işaret eder. Cengiz ve Suzan’ın muratlarına erdiği sırada yaşanan coşkuyu 

da Avni betimler: “Bütün millet bebek kesilmiş bu gece. Bakın gökleri boyuyorlar…” 

(1979, s. 122). Böylece oyunda, dışarıda sanki Cumhuriyet’in yeni yaşı değil de Cengiz’le 

Suzan’ın birleşmesi kutlanıyormuş izlenimi yaratılır. Bu doğrultuda onuncu yıla, 

sosyal/siyasi açıdan taze bir başlangıç anlamı yüklenir. Metnin olay örgüsünü tetikleyen 

çatışmalar bu bağlamda, Cumhuriyet’in doğum sancıları olarak değerlendirilebilir. 

“Onuncu Yıl Marşı”nın “[o]n yılda on beş milyon genç yarattık her yaştan” mısraında 

vurgulandığı üzere, sonuçta Cengiz ve Suzan gibi, iktidar-yazarın tahayyül ettiği 

toplumun yapı taşı ideal-ideolojik insan tipinin mümessilleri doğar. Son sahneyle, söz 

konusu sentezin gerçekleşeceği dramatik düzlemde somutlanır: “Suzan odasına girer. 

Cengiz, (…) [k]oşarak odaya dalar. Kapıyı kapar. Sahne karanlık kalır, fakat camlar 

dışarda üst üste atılan havai fişeklerin parıltılarıyla rengarenktir” (1979, s. 123). Cengiz 

Han’ın Bisikleti böylece, buraya değin incelenen diğer toplumcu üretimlerde 

gözlemlendiği gibi, iyimser bir gelecek tahayyülüyle bitmiş olur.  

 

3.3.4.2. Karayar Köprüsü’nde Bireyciliğin Yıkıcı ve Ölümcül Sonuçları  

Karayar Köprüsü’nün olay örgüsü, otuzlu yaşlarındaki Mimar Cem’in odağında gelişir. 

Birinci perdede Doktor Şerif, karısı Semra ve kızı Ayşe’yle birlikte, yeğeni Cem’in evinde 

kalmaktadır ve oyundaki çatışmaları Şerif ve Cem arasında yaşananlar tetikler. Bu oyun 

kişilerinin etkileşimiyle sosyeteye dair korkutucu-olumsuz bir perspektif sunulur. Söz 

konusu sınıfın ve bu sınıfın yarattığı insan tipinin, toplumsal bir kangren olduğu 

düşüncesi sezdirilir. Oyunun başından itibaren kişisel özellikleri titizlikle sergilenen bu 



215 

 

oyun kişilerinin, üzerlerini örten ince-sosyete perdeleri kaldırıldığında içlerinden 

korkunç-kötücül bir canavar çıktığı görülür. Bu canavarlık, iktidar-yazar tarafından teşhir 

edilerek bu tip insanların, yaşam için ne derece yıkıcı, ölümcül ve tehlikeli oldukları 

okura/seyirciye gösterilir.  

 

Olumludan ziyade, olumsuza odaklanılarak olması gerekenin sezdirildiği metin, 

bireyciliği kötücüllükle ilişkilendirmesiyle, bu tezin örneklemini oluşturan çoğu 

toplumcu eserle ortaklaşır. Diğer deyişle sosyetenin, manevi değerleri yadsıyarak 

toplumu çürüten ve bedenden kesilip atılması gereken yoz bir sınıf olarak kurulması, bu 

çalışmanın kapsamına alınan birçok tiyatro oyununda sergilenen bir bakış açısıdır.  Bu 

nedenle, söz konusu meseleyi sorunsallaştıran oyunlara, akışı bozmayacak şekilde, 

Karayar Köprüsü çözümlenirken değinilecektir.  

 

Karayar Köprüsü’nde oyun kişileri, Nâzım Hikmet’in Yusuf ile Menofis ve Aziz Nesin’in 

Bi’şey Yap Met’inde gözlemlendiği gibi, sınıfsal iktidarın özneleri olarak kurulur. Onların 

düşüncelerini, sözlerini ve eylemlerini sınıfsal mensubiyetleri belirler. Hatta, bu oyundaki 

kişilerin yaşamı doğrudan ortadan kaldıran eylemleri, onların birer uç örnek olarak 

değerlendirilmesini gerektirir. Bu aşırılık diğer taraftan, başka oyunlarda daha masum bir 

hüviyette kurulan sosyetik oyun kişilerinin, mevcudiyetleriyle toplum için ne derece 

tehlikeli ve yıkıcı olabileceklerini işaret etmesi açısından işlevseldir.  

 

Sosyetik oyun kişilerinin bireyci-kötücül oluşları, öznesi bulundukları sosyetenin 

bozulmuş ve yozlaştırıcı bir sosyal/ekonomik sınıf olarak etiketlenmesi sonucunu 

doğurur. Bu doğrultuda, Refik Erduran’ın kaleme aldığı Karayar Köprüsü’ndeki Cem, 

Şerif ve Semra’ya dair gerçekleştirilecek çözümleme, genel çerçevede 1946-1960 yılları 

arasında faaliyet gösteren diğer toplumcu tiyatro yazarlarının sosyeteye bakışlarını da 

ortaya koyacaktır.  

 

3.3.4.2.1. Ölüm Saçan Bir Sosyete Portresi 

Metnin başkişisi Cem, kendisinden başka hiçbir şeye değer vermeyen, tam anlamıyla 

“ben”cil bir kişiliğe sahiptir. O, “kendi keyfi için” yaptığı mimarlığa dair dile 

getirdikleriyle söz konusu niteliğini açığa çıkarır: “Bir bina bitti mi karşısına geçerim, 

şeklindeki kusursuzluğa bakarım. Allahlığımın tadını çıkarırım. Bundan büyük zevk olur 



216 

 

mu?” (Erduran, 1962, s. 8). Cem’in modernliğini işaret eden bu sözleri, insanı 

yeryüzünün tanrısı addeden Batılı zihniyetini de görünür kılar. O ayrıca, “[t]oplumsal 

sorumluluk duyguları kişisel tutkuları kadar” gelişmediğinden (Şener, 1971, s. 144) ve ün 

peşinde koştuğu için, basit ve faydalı işlere tenezzül etmeyen bir mimardır (Erduran, 

1962, s. 9). Ayşe’nin tespitine göre Cem, parası, şöhreti olduğu hâlde ve bütün kadınlar 

peşinden koşmasına rağmen, “dünyada yapayalnız[dır]” (1962, s. 11). Bunlardan 

hareketle onun, sosyal hayattan izole, kendi beni için(de) yaşayan, başkalarını değil, 

sadece kendini düşünen ve geri kalan her şeyi yadsıyan bir oyun kişisi olduğu anlaşılır. 

Uğur Akıncı da ilgili oyun kişisini aynı doğrultuda yorumlar ve onun “bilgi ve birikimini 

toplum yararına kullanmak yönünde en küçük bir çaba” göstermeyişini, bencilliğiyle 

ilişkilendirir (2003, s. 83). Cem’in davranışlarını şekillendiren kişiliğindeki bu leke, olay 

örgüsünün ilerleyen safhalarında gerçekleştireceği ölüm saçan-yıkıcı eylemlerinin başat 

gerekçesi olacaktır.  

 

Amcası Şerif, kürtaj uzmanıdır ve bütün kazancını, doğmadan öldürdüğü bebeklerden 

elde eder. Yani Şerif, hayat verici değil, hayat alıcı bir doktordur.127 Yaptığı işten dolayı 

başkaları tarafından, “bezirgân”, “kasap” diye anılır (1962, s. 15). O da yeğeni Cem gibi, 

kendisinden başka bir değer gözetmez ve maddiyatı, hayatının merkezine koyar: “Herkes 

bana düşman, herkes! İyi ki üç beş kuruş biriktirebildim, bir hastane sahibi oldum. 

Hasetlerinden çatlayacaklar. (…). O yüzden tek bir dostum yok. Allah belâlarını versin!” 

(1962, s. 15).  Semra, kocasına nispet yaparcasına Cem’le özellikle ilgilenen, hatta onunla 

birlikte olmak için fırsat kollayan, yoz bir kadın tipidir. Artık bedensel açıdan 

erginleştiğini düşünen Ayşe ise, annesi ve babasının yörüngesinde, mensubu bulunduğu 

sosyal/ekonomik sınıfın normlarıyla şekillenmiştir.128 Ama yaşından dolayı, anlatı 

boyunca çocuksu bir masumiyetle varlık gösterir. Sonda ise, Cem’in ölümcül eylemleri 

neticesinde bir kurbana dönüşür.  

 

Oyun, temelde bu oyun kişilerinin etkileşimi merkezinde gelişir. Onların ilişkileri, 

kişilikleriyle koşut bir şekilde, yani kendi benleri odağında yalan, ikiyüzlülük ve entrika 

 
127 Doktor Şerif, söz konusu niteliğiyle, Sana Rey Veriyorum’daki Ramazan Cankurtaran’ın, oyunun 

sonunda doktorluğa dair öne sürdüğü ideal düşüncelerin dışında, hatta, tam karşısında yer alır. Yani, 

Ramazan, doktorluğu hayat verici vasfıyla meşru ve kutsal addederken Şerif’in doktorluğu, can almak 

üzerine kuruludur.  
128 Bu doğrultuda Ayşe, örneğin, bir kadın ve erkeğin nikahsız da birlikte yaşayabileceklerini düşünür 

(1962, s. 11). Henüz eyleme dökülmemiş bu tarz fikirleriyle o, toplumsal ve kültürel normların dışında 

konumlandığını, aynı zamanda, zihniyetinin, öznesi bulunduğu sınıfsal-iktidarca biçimlendiğini gösterir. 



217 

 

üzerine kurulur. Metinde çarpıcı olan, kötücül-bireyciliklerinin merceğinden hayatı 

alımlayan ve davranışlarını şekillendiren bu oyun kişilerinin, “ben”lerinin sınırını aşarak 

toplumu ve yaşamı doğrudan etkileyen yıkıcı eylemler ortaya koymasıdır. Yani anlatıda 

onların var oluşları, başka var oluşlara rağmen gerçekleşir. Bu noktada, Cem’in yüksek 

kültürlü mimardan ölümcül öteki/canavara dönüşümü odağında yapılacak bir 

çözümleme, onun mensubu bulunduğu sınıfın iktidar-yazar nezdindeki zararlı ve tehlikeli 

vasıflarını gözler önüne serecektir.  

 

3.3.4.2.1.1. Yüksek Kültürlü Sosyeteden, Ölümcül Bir Canavara: Cem 

Birinci perde, Cem’in “İstanbul’un sayfiye yerlerinden birindeki modern villasının” 

salonunda geçer (1962, s. 3) ve sahne onunla, amcasının kızı Ayşe arasındaki diyalogla 

açılır. Evinin dekoru, giyimi, konuşması ve ölçülü davranışlarından hareketle Cem, her 

açıdan ince zevkli, yüksek kültürlü, modern bir oyun kişisi olarak tanımlanabilir.129 

Yengesi Semra’nın aktarımına göre o, “[d]ünyanın en efendi insanı[dır]” (1962, s. 18). 

Oyunun başında Ayşe’yle kurduğu iletişim de bu doğrultuda gelişir. İkisinin konuşması, 

onların mensup oldukları ekonomik/sosyal sınıf ve kişilik özelliklerini göstermesi 

açısından işlevseldir. Bu kısa görüşmede ayrıca, Cem’in mevcuttaki hâline dair, olay 

örgüsünü etkileyecek birçok bilgi de sunulur. 

 

Başkişi Cem’in ince zevkli ve tam bir beyefendi olarak kurulması, onun potansiyel 

canavarlığının üzerini örten bir illüzyon yaratır. Dolayısıyla bu bölümdeki Cem, dışarıdan 

bir gözle değerlendirildiğinde “biz”, yani toplum için tehlike arz etmeyecek niteliklerle 

sunulur. Bu noktada, Cem’in henüz gizlenmekte olan canavarlığını tanımlayabilmek için 

Murat Gür’ün düşüncelerine başvurulabilir. Gür, Ömer Seyfettin’in “Beyaz Lale” adlı 

hikâyesini çözümlediği çalışmasında Radko’yu canavarlık açısından ele alır. 

Araştırmacının Radko’ya dair tespitleri, Cem’in ne tür bir canavar olduğunun 

anlaşılmasında bir tür okuma kılavuzu biçiminde değerlendirilebilir: 

 

Fiziki deformasyon ile bir arada kurgulanan canavarlıklarda canavar, 

uyarıyı doğrudan vücudunda bir ‘alamet’ biçiminde taşıdığından onun 

 
129 Cem, evi iktidar-yazar tarafından betimlendikten sonra şu şekilde takdim edilir: “[S]ahnedeki her şey 

son derece modern, orijinal ve zariftir; odanın döşenişi ev sahibinin gayet ince zevkli ve kültürlü bir insan 

olduğunu derhal belli eder” (1962, s. 4). 



218 

 

toplumdan uzak tutulması ya da dışlanması gerektiği açıktır. Herkesin 

gözünün önünde bir korku nesnesi vardır. (…). Oysa canavarlık fiziki 

olarak tanımlanmadığında, başka bir deyişle canavarın bedeni “makbul” 

biçimde kurgulandığında bu nesne kaybolmaz, aksine belirsiz bir hâle 

gelir. (Gür, 2024b, s. 164) 

 

Cem de en az Radko kadar, fiziksel kusursuzluğuyla ön plana alınan bir oyun kişisidir ve 

dış görünüşünden hareketle, onun canavarlığına/ötekiliğine dair herhangi bir iddiada 

bulunmak olanaksızdır. Bu yüzden Cem, dışarıdan bakıldığında kolayca tanınabilecek 

canavarlardan daha tehlikeli bir konuma yerleşir. Zararsız imajıyla dikkat çekmeden 

içerilere kadar ilerleyebilir. Böylece, kalabalık içinde patlayan bir bomba gibi, daha çok 

insana zarar verebilme imkânına kavuşur. Nitekim, oyunun ikinci perdesinden itibaren o, 

toplumun kılcal damarlarına kadar sızarak bu damarları kurutma yoluna girecektir.  

 

İlk perdenin anlatı zamanı, “Eylül sonuna doğru bir sabahın erken saatleridir” ve sahnede, 

Ayşe’nin çaldığı piyanodan yükselen “tatlı bir melodi” duyulur (1962, s. 4-5). Cem, henüz 

teşhisi konamamış bir hastalıktan mustariptir. Başlangıçta o, metnin genelinde olduğu 

gibi, diğer oyun kişilerinin merkezinde yer alır. Çocukluktan erginliğe geçiş aşamasında 

bulunan Ayşe, ondan hoşlanır.130 Yengesi Semra, onunla yakınlaşmak ve tensel bir ilişki 

kurabilmek için fırsat kollar.131 Amcası Şerif’in anlatı boyunca kararlarına yön veren ve 

olay örgüsünün güzergâhını belirleyen öfkesinin asıl sebebi, karısını Cem’den 

kıskanmasıdır.132 Semra, kocasının bu ithamını kabul etmez: “Ne fesat, ne iğrenç adam 

oldun sen farkında mısın? İnsan öz yeğeninden karısını kıskanır mı?” (1962, s. 18). Şerif 

ise, servetinden ve başarılarından dolayı, Cem dâhil bütün gençlerin kendisine düşmanlık 

beslediğini düşünür (1962, s. 18). Şerif’in bakış açısına göre o, sırf zarar vermek için, 

yengesiyle birlikte olmak da dâhil, her şeyi yapabilecek potansiyeldedir. Böylece Şerif’in, 

Cem’i varlığı için bir tehdit olarak algıladığı anlaşılır.  

 

 
130 Ayşe, Cem’in dikkatini çekebilmek için, yaşadığı fiziksel değişimlerden bahseder (1962, s. 6-7). 

Devamında, Cem’in kendisiyle ilgilenmesinden duyduğu memnuniyeti dile getirir. Onun hastalanması, 

ikisinin yakınlaşması için bir fırsat yaratmıştır. Bunlardan hareketle, Ayşe’nin Cem’den hoşlandığı 

anlaşıldığı gibi, onun, Cem’le kurmaya çalıştığı ilişkinin çocuksu bir masumiyetle şekillendiği de görülür. 

Bu çocuksuluğu sayesinde Ayşe, mensubu bulunduğu sınıfın yoz kimliğine tam anlamıyla bürünmez.  
131 Nitekim Semra, kocası Şerif’in gizlice kendilerini izlediği bir sırada, kur yaptıktan sonra Cem’i 

dudağından öper (1962, s. 32).  
132 Hatta Şerif’in düşüncesinde, karısı Semra da Cem’i, kızı Ayşe’den kıskanmaktadır (1962, s. 17). 



219 

 

Cem ise, çevresince odağa alınışına kayıtsızlıkla karşılık verir. Onun benmerkezciliği, 

başkalarının kendisi hakkındaki düşüncelerine dikkat kesilmesinin önüne geçer. Örneğin, 

Ayşe’nin imalarına ve etrafında fır dönüşüne aldırmaz (1962, s. 5-12). Amcasının, sağlığı 

için gerçekten endişelendiğini zanneder (1962, s. 13). Yengesi Semra’nın abartılı ilgisinin 

üzerinde durmaz (1962, s. 13-14). Bu bölümde Cem, hastalığından dolayı bir süredir 

evinde kalan amcası ve ailesine daha fazla yük olmamak için, nezaketen hastanede yatma 

düşüncesini dillendirir (1962, s. 13). Bunun üzerine Şerif, bekledikleri tahlil sonucunun 

gün içinde çıkacağını, nihai kararı sonuca göre belirlemenin daha doğru olacağını bildirir 

(1962, s. 13). Sonrasında Cem odasına çekilir ve oyun, Şerif ve Semra’nın gerçek 

yüzlerini sergiledikleri diyaloglarıyla devam eder (1962, s. 16-23). Karı kocanın, 

üzerlerini örten ince-sosyete perdesinden soyunarak teşhir edilmeleriyle, mensubu 

bulundukları sınıfın yoz niteliği gözler önüne serilir.133  

 

Bu kısımda onlar, birbirlerine öfkeyle hücum eder. Şerif, kürtaj uzmanı olarak henüz 

doğmadan öldürdüğü bebekleri, âdeta canavarca bir iştahla betimler ve bu işi, karısının 

maddi beklentilerini karşılamak için yaptığını öne sürer (1962, s. 18). Semra ise kocasının 

kabalığından dem vurur. Onun, kendisine ihtiyaç duymadan var olabilmesini sağlayan 

kudretini bir aldatma gerekçesi sayar ve başka erkeklere merakını, onların kendisine 

muhtaç oluşlarına bağlar. Bu doğrultuda, kocasının ithamını haklı çıkarırcasına Cem’le 

özel olarak ilgilendiğini üstü kapalı itiraf eder (1962, s. 19). Bütün bu sert tartışmanın 

akabinde Semra Şerif’e, terzideki randevusuna birlikte gitmeyi teklif eder (1962, s. 22). 

 
133 Sosyeteyi, yozlaşma ve bozulma etiketiyle ele alan bu dönemdeki bir diğer oyun, Ahmet Kutsi Tecer’in 

yazdığı Bir Pazar Günü’dür (1957). Metinde, banka genel müdürü, avukat, politikacı gibi ekonomik açıdan, 

dolayısıyla sınıfsal bağlamda üst katmanda bulunan kişiler ve ailelerin, birbirleriyle kurduğu yalan dolu, 

iki yüzlü ve çapraşık ilişkilere odaklanılır. Adından da anlaşılacağı gibi eser, söz konusu yoz-sınıfın sıradan 

bir “pazar günü”nü işler. Oyun kişilerinin ahlaki bozukluğu, başkaları hakkındaki yaptıkları dedikodularla 

açığa çıkar. Örneğin, “[g]ündüz flörtüyle İstanbul’da, gece nişanlısı ile Roma’da” takılan biri, onların 

gözünde medeniyetin temsilcisidir. (Tecer, 2017, s. 190). Oyunda, bir araya gelen karı kocalar, diğerlerini 

her fırsatta kötüler. Çekiştirdikleri kişilerle aynı ortamda bulunduklarında ise, önceden söylediklerini 

ansızın yutarak birbirlerinin yüzüne gülerler. Mesela, “İdare Meclisi Reisliğine” aday gösterilen Meftun, 

Sabri ve Tevfik tarafından, “hacıyatmaz”, “evin kapısından içeri alınmayacak” adam olarak değerlendirilir 

(2017, s. 195). Meftun’a karşı sürdürülen bu diyalogun samimiyetsizliği ve onun hakkında konuşan Sabri 

ve Tevfik’in iki yüzlülüğü, Meftun’un eve gelmesiyle gün yüzüne çıkar. Politika sayesinde zenginleşmiş 

Meftun, ekonomik açıdan hepsinden üstündür diğerleriyle arasında menfaat ilişkisi vardır. Bu yüzden, az 

önce hakkında demediğini bırakmayan ikili, onun önünde el pençe divan durur (2017, s. 199-202). Sayısı 

artırılabilecek bu örneklerden hareketle, yukarıda da söylendiği gibi, oyunun genelinde sosyete, yoz bir 

sınıf olarak kurulur. Ama Tecer’in sosyete kavrayışı, Erduran’ınki kadar “korkutucu” değildir. Tecer, kendi 

ideolojik perspektifinden hareketle portresini sunduğu sosyeteyi, toplumun kangrenleşmiş ve kesilip 

atılması gereken bir uzvu gibi kursa da ilgili sınıfı, toplum açısından ölümcül-tehlikeli uyarısıyla 

işaretlemez. Onları, toplumun genelinden soyutlayarak âdeta kendi içlerine mahkûm eder ve böylece, kendi 

hâlinde, daha naif bir sosyete portresi çizmiş olur.  



220 

 

Bu veri, ikisi arasındaki ilişkinin ne derece samimiyetsiz ve çıkar odaklı sürdüğünü açığa 

çıkarır. Ailenin, özde göründükleri gibi olmayışı, aynı sınıfsal iktidarın öznesi134 Cem’in 

içinde taşıdığı ama, fırsat bulamadığı için henüz ortaya çık(a)mamış canavarı sezdirmesi 

açısından işlevseldir. 

 

Şerif ve Semra’nın tartışmalarının hemen sonrasında, yarı-arkeolog ve yarı-tarihçi 

Muhiddin oyuna dâhil olur (1962, s. 23). Muhiddin, dile getirdikleriyle ilk olarak Cem’in 

“ben”cilliğini iyice görünür kıldığı gibi, onun içinde uyuyan canavarın da âdeta ete 

kemiğe bürünmesini sağlar. Ayrıca, Muhiddin’in bu kısımda verdiği bilgiler, oyunun 

ikinci perdesindeki olayların geçeceği mekânı belirler.  O, Cem’in babasının uzun yıllar 

kaldığı “Karayar”ın ucundaki köy evini,135 babası öldüğü için Cem’den kiralamak 

 
134 Benzer şekilde, Haldun Taner’in …Ve Değirmen Dönerdi’si de (1958) sosyeteyi hedef tahtasına oturtan 

oyunlardandır. Ressam Küşat’ın karısı Fahrünnisa’nın ailesi, karikatürize edilerek komikleştirilen sosyeteyi 

temsil eder. Eserin ikinci tablosu, söz konusu ailenin odağında gelişir. Bütün aile üyeleri, her an resmî bir 

seremonideymiş gibi, senkronize hareket eder. Örneğin, Küşat, piposunu yaktığında hepsi sırayla hapşırır 

(Taner, 2016, s. 25). “[T]irşe robdöşambr ve ev terlikleri”, işten gelince giyilen “[e]v üniformasıdır” (2016, 

s. 28-29). Geçmişlerine ve geleneklerine fazla bağlı olan bu ailenin evdeki eşyaları nesilden nesle aynen 

aktarılmış, bahçedeki yollar, havuz, lavanta çiçekli tarhların hepsi milim milim hesaplanarak 

yerleştirilmiştir. Aile, o kadar içe dönük ve dışa kapalıdır ki kendileriyle sınırlı dünyaları, deniz manzarasını 

da kapatan selvilerle çevrilmiştir (2016, s. 29-30). Korobaşı Süleyman’ın başlattığı ve hepsinin sırayla 

saydığı dirlik, düzenlik, birlik, beraberlik ve benzerlik, Süleyman’ın ifadesiyle, “ailenin 

kelimeyişahadeti”dir (2016, s. 31). Bunlardan hareketle onların, aile çatısı altındaki sınıfsal birlikleri, 

muhkem surlarla çevrili, toplum-dışı bir yapı olarak değerlendirilebilir. Aileye katılabilmek, ancak onların 

içinde homojenleşmekle mümkündür. Böylece, ailenin tek-tipleştirici baskısı, Küşat’ın sanatçı-

bireyciliğiyle metin boyunca çarpışarak oyunun temel çatışmasını yaratır. Ailenin komikleştirilerek 

sunuluşu, öznesi oldukları sınıfsal-iktidarın, diğer deyişle sosyetenin okur/seyirci nezdinde hafifletilmesi, 

değersizleştirilmesi ve dolayısıyla, mahkûm edilmesi açısından işlevseldir. Bu yönüyle, Refik Erduran’ın 

yaklaşımından farklı bir şekilde, toplumsal açıdan “zararsız” olarak kurulan bu aile, aynı zamanda 

toplumdan ve toplumcu zihniyetten tam anlamıyla kopuktur. Hatta, sadece kendi aile üyelerini odağa alarak 

âdeta tek bir beden gibi hareket etmeleriyle, onların kendilerine dönüklüğü “ben”cillik, dolayısıyla 

bireycilikle ilişkilendirilebilir. Buna ek olarak oyunda, Küşat ve mensubu bulunduğu sanatçı taifesi, 

temelde, toplumdan ve onun sorunlarından uzak, dolayısıyla bireyci oluşlarından ötürü olumsuzlanarak 

sunulur. Bu durum, oyunun başlangıcında, Küşat, intihara kalkıştığından ağır yaralıyken sanatçı sınıfından 

Üstat ve Azat’ın diyaloglarıyla açığa çıkar. Örneğin, bir sanat eleştirmeni olan Üstat, sağlıklıyken Küşat’ın 

tablolarını yerden yere vurduğu ve onları değersiz addettiği hâlde, Küşat’ın öleceğini zannettiği için, anlatı 

zamanında, bu oyun kişisinin eserlerini yere göğe sığdıramaz (2016, s. 14-15). Küşat, intihara kalkışmadan 

önce Azat’a, sövgü dolu bir mektup yazmıştır (2016, s. 10). Azat ise onu, birinci perdenin başında, Üstat’la 

aynı sebepten, en iyi arkadaşıymış gibi sunar.  Sanatçı sınıfını temsil eden bu isimlerin, örnekleri 

çoğaltılabilecek söz konusu samimiyetsiz davranış ve söylemleri, bu sınıfa mensupların iki yüzlülükle 

etiketlenmelerine neden olur. Tüm bunlardan yola çıkarak hem Süleyman ve ailesinin temsil ettiği 

sosyetenin hem de Küşat’ın dâhil olduğu sanatçı grubunun, temelde bireyci oluşları dolayısıyla iktidar-

yazar tarafından olumsuzlandığı söylenebilir. Böylece …Ve Değirmen Dönerdi’de, Karayar Köprüsü ve Bir 

Pazar Günü oyunlarında gözlemlendiği gibi, sosyeteye dair eleştirel bir içerik üretildiği öne sürülebilir. Öte 

yandan, diğerlerinden farklı olarak Haldun Taner’in, bu sınıfı yozluk, ahlaksızlık ve kötücüllükle 

etiketleyerek değil, komikleştirerek gözden düşürmeyi hedeflediği iddia edilebilir. 
135 Muhiddin bu evi, şu şekilde betimler: “Böyle, kayalıkların arasında gözün alabildiğine upuzun bir 

uçurum var. Karayar diyorlar. Köy de karşı tarafta. Bütün tepeler, yamaçlar ormanlık. Hem ne orman…” 

(1962, s. 26). Yeşillik ve orman vurgusunun özellikle yapıldığı bu aktarımla, evin, şehrin ve modern 

kültürün dışında, doğayla iç içe, dolayısıyla yaşam dolu bir mekânda bulunduğu görülür. İlgili betimleme, 

 



221 

 

niyetiyle gelmiştir136 ve orada, Zalteser adında zalim bir Asur prensinin mezarını 

aramaktadır:  

 

Kalkmış, Mezopotamya’dan Anadolu’ya gelmiş. Eti kabileleriyle 

dalaşmağa. Memleketine ikide birde bilmem kaç bin esir kestim diye haber 

yollayıp böbürleniyor. Nihayet bir muharebede gebertilince vasiyeti 

mucibince askerleri taştan muazzam bir abide yapıp ölüsünü altına 

gömmüşler. Yine vasiyeti mucibince en seçkin muhafızlardan otuzu da 

herifle beraber diri diri gömülmüş… (1962, s. 24) 

 

Muhiddin’in bir süredir aradığı mezarlıktaki Zalteser, anlaşılabileceği üzere yıkıcı-

ölümcül vasıflarıyla öne çıkar. O, dönemindeki egemen sınıfın bir üyesi olarak kürtaj 

uzmanı “Doktor” Şerif’le koşut bir çizgiye yerleşir. İkisi de hayat-verici değil, hayat-

alıcıdırlar. Bu bağlantının kurulmasıyla, geçmişin gaddar/ölümcül Zalteser’lerinin, 

modern zamanda Şerif’lere dönüştüğü varsayımı dillendirilebilir. En azından iktidar-

yazarın, sosyeteyi bu şekilde etiketlediği öne sürülebilir. Böylece, aynı sınıfsal-iktidarın 

öznesi Cem’in kötücüllük potansiyeli, yani Zalteser kadar yıkıcı/ölümcül olabileceğinin 

işaret edildiği söylenebilir. Nitekim Cem, oyunun bir sonraki aşamasında kendisini 

Zalteser’le doğrudan özdeşleştirecektir. Onun, ikinci perdede gerçekleştireceği 

eylemlerinin meşruiyet zeminini, kendince kurduğu bu özdeşlik oluşturacaktır.  

 

Devamında ikisi, köy evinin kiralanması konusunda anlaşırlar (1962, s. 26-27). 

Muhiddin, aldığı eğitim ve bilgi birikimiyle aydın statüsünde değerlendirilebilir. Ama o, 

ideal-aydın vasfından uzaktır. Kendi aktarımına göre, Birinci Dünya Savaşı’na 

katılmamak için, Avrupa’da başladığı eğitimini “uzattıkça uzat[mıştır]”. Kurtuluş Savaşı 

esnasında ise, yine aynı gerekçeyle Sorbonne’da Tarih Fakültesi’ne girer. Kısacası 

hayatının büyük bölümünde, Avrupa’da neresi sakinse orada “keyif sür[müştür]” (1962, 

s. 25). Böylece Muhiddin’in, memleketin kendisi gibilere en çok ihtiyaç duyduğu 

zamanlarda uzaktan seyirci kalmayı tercih ettiği görülür. Bu yönüyle o da Cem ve 

diğerleri gibi toplumcu değil, bireyci bir kişiliği yansıtır. Öte yandan, anlatı zamanında 

 
Cem’in, oyunun ilerleyen bölümlerinde gerçekleştireceği yıkıcı-ölümcül eylemlerinin, neyi ortadan 

kaldıracağını, diğer deyişle, yaşam-karşıtlığını sezdirmesi açısından dikkate değerdir. 
136 Muhiddin’le Cem arasındaki diyalogdan, Cem’in babasının bu köy evinde yaklaşık yedi yıl kaldığı ve 

ikisinin uzun yıllardır görüşmediği anlaşılır (1962, s. 27).  



222 

 

artık yaşı kırkı aşmış olduğundan şimdiye kadar es geçtiği sorumluluğu bir nebze yerine 

getirme, yani yanından akıp giden hayatı, ucundan da olsa yakalama arzusundadır (1962, 

s. 25). Muhiddin, bu niyetle Cem’e, babasının başladığı ama bitiremediği bir yardım işi 

teklif eder:  

 

Ha unutmadan, söyliyeyim. Karayar’ın üstünde ahşab bir köprü varmış, 

evvelki kış çökmüş. Babanız onun yerine doğru dürüst bir köprü 

yaptırmaya karar vermiş, malzemesini de getirtip yığdırmış. Ama ömrü 

vefa etmemiş adamcağızın. Şimdi benim buraya geleceğimi duyunca 

köylüler etrafıma toplanıp yalvardılar, “Beye söyle de şu köprüyü 

yaptırıversin” diye. (1962, s. 27-28) 

 

Cem, bu teklife verdiği cevapla bireyciliğini ve toplum-dışılığını tam anlamıyla görünür 

kılar: “Maalesef köprü filân düşünecek hiç vaktim yok. Zaten rahatsızım, iyileşince de 

hemen bir iş seyahatine çıkmam lazım” (1962, s. 28). Öncesinde de işaret edildiği gibi, 

Cem’in kararlarını ve tercihlerini belirleyen zamir “ben”dir ve tanrı koltuğuna kurulduğu 

dünyasında, bize/topluma dair her şeyden âdeta “münezzeh”tir. Onun yanıtı üzerine 

Muhiddin, körpe-toplumculuğunun penceresinden konuşup naif bir dille Cem’i ikna 

etmeye çalışsa da yeterince ısrarcı olmaz ve kenara çekilerek evden ayrılır (1962, s. 28).  

 

Şerif’in, karısı Semra’nın Cem’i dudağından öpüşüne tanık olduğu sahne, oyunun kırılma 

anlarından biridir (1962, s. 32). Cem bu olayda, Semra’ya yüz vermez ve jestlerle 

rahatsızlığını belli edip onun yanından hızlıca uzaklaşır. Yine de Şerif, içinde biriktirdiği 

öfkesini ve intikam hırsını yeğenine yöneltecektir. 

 

Muhiddin çıkarken Şerif’le görüşmek için, profesörün asistanı Zeki gelir. Cem, ikisini 

baş başa bırakarak Muhiddin’i uğurlamak üzere sahneyi terk eder. Zeki, tahlil sonucunu 

getirmiştir ve buna göre Cem, belirtileri kan kanserine benzeyen ve “bulaşık 

mononucleosis” diye tabir edilen, zamanla iyileşeceği zararsız bir hastalıktan mustariptir 

(1962, s. 29-30). Asistan Zeki, bu bilgiyi sadece Şerif’e ilettikten sonra evden ayrılır. 

Özde güzel ve yapıcı bir habere karşılık gelen bilgi, Şerif’in öncesinde bahsedilen 

tanıklığından ötürü, ölümcül/yıkıcı bir silaha dönüşecektir: “Semra Cem’i öperken 

gözlerini indirmiş olan Şerif başını kaldırır, ağır ağır doğrulur, kin ve öfkeyle titreyerek 



223 

 

yürür, sağdaki koltuklardan birine çöker. Bir müddet hareketsiz kalır, sonra aklına bir şey 

gelir gibi yavaş yavaş yüzü aydınlanır…” (1962, s. 32). Gördüklerinin ardından Şerif’in 

ruh hâlinin fiziksel yansımalarının aktarıldığı bu kısım, aynı zamanda onun, Cem’in 

infazına karar verdiği anın betimlenmesidir.  

 

Şerif devamında, sahte bir telaşla Cem’i yanına çağırır. Ona, az sonra söyleyeceklerini 

destekleyecek birkaç soru sorar, hastaya kötü haber verme hazırlığındaki soğukkanlı bir 

doktor tavrı takınır ve nihayetinde ağzındaki baklayı çıkarır: “Cem… metin olman lâzım. 

(Dudaklarını ısırır, alçak sesle). Bilinen hastalıkların belki en kötüsü… (Arkasını döner). 

Kan kanseri” (1962, s. 34). Cem’in sorusu üzerine, hastalığın tedavisinin imkânsız 

olduğunu, en fazla birkaç ay ömrünün kaldığını, daha da kötüsü, beyninde büyümekte 

olan tümörden dolayı acı içinde kıvranarak öleceğini bildirir (1962, s. 34-35). Şerif 

sonrasında, sözlerinin tesirini gözlemlemek için biraz geri çekilir, “kollarını kavuşturup 

durur, nefretle gözlerini kısarak seyreder” (1962, s. 35). Şerif’in, zaten oyunun başından 

itibaren resmedilen kötücüllüğü burada, başkalarının acılarından şeytani bir zevk 

duymasıyla, tam anlamıyla pekişir. O, doktorluğu sayesinde kendisine duyduğu güveni 

de kullanarak karşısındakini, hastalığının tedavisinin olanaksızlığı konusunda kolayca 

ikna eder. Devamında, asıl niyetini açığa çıkarır ve yeğenine, yaşayacağı acıları 

önlemenin tek yolu olarak intiharı tavsiye eder: “Hayır! Sen öyle olmayacaksın! Cem, 

dinle. Geçen gün sana verdiğim uyku hapları var ya… Onlar… Onlardan çok alınırsa 

tehlikelidir” (1962, s. 37).  

 

Şerif’in ölüm saçan kötücüllüğünün Cem’e yönelişi, Cem’in kendi sınıfının kültürel 

normlarını üst düzeyde temsil eden, görünürdeki kibar-beyefendi imajını ansızın terk 

ederek ölüm saçan canavara dönüşümünü/metamorfozunu tetikler: “Yavaş yavaş yüzüne 

hiddete benzer bir ifade gelir. (…). Cem kalkar, elleri ceplerinde, ufalan sigarası ağzının 

kenarında, düşünerek gezinir. (…). Birden durur, gülümser, sigarayı piyanonun pırıl pırıl 

cilâlı sathına ağır ağır bastırarak söndürdükten sonra halının üstüne atar…” (1962, s. 37). 

İktidar-yazarın bu aktarımında, yukarıda Şerif örneğinde görüldüğü gibi, Cem’in yaşadığı 

iç çatışma hareketlerine yansıtılır. İlgili oyun kişisinin sosyetenin ince zevkini yansıtan 

piyano ve halı gibi sembol nesnelere zarar vermesi, söz konusu özneliği artık reddettiği 

anlamına gelir. Buradan, yeni bir Cem doğmuştur. Daha doğrusu, içinde uyuyan arkaik 

canavar, Cem’in bedenini ele geçirmiştir ve kendisini bu zamana kadar sınırlayarak 



224 

 

bastıran sosyete kültürünü, âdeta ortadan kaldırılması gereken ilk hedef olarak 

belirlemiştir. 

 

Tam bu sırada, “[ü]stünde kısacık bir bornoz, ayağında renkli takunyalar”la, denize 

girmek üzere hazırlanmış Ayşe gelir (1962, s. 37). Bu kılığıyla o, “id”ine teslim olmuş 

Cem için cinsel bir obje statüsündedir. Cem, bu iştahla bakışlarını Ayşe’ye yöneltir. 

Özneliğini reddettiği sınıfsal iktidarın mekânı olan şehri terk ederek “dağlara” gideceğini 

bildirir.137 Yaşadığı dönüşümü, “Zalteserliğini” ilan ederek dışa vurur: “Köprünün 

malzemesiyle kendime bir kule yapacağım… Zalteser gibi!” (1962, s. 38). Devamında, 

Ayşe’ye soyunmasını söyler. Kendisine yaklaştığında onu “kaldırır, öper” ve odasına 

götürür. Bu esnada Ayşe, çocuksu bir ürkeklikle çırpınırken o, keyifli kahkahalar savurur 

(1962, s. 38). Böylece, Cem’in içindeki canavar uyanarak Zalteser adıyla ete kemiğe 

bürünür ve onun yaşadığı metamorfoz, kültür-dışı bu eylemiyle dramatik düzlemde 

somutlanmış olur.  

 

İkinci perde, Muhiddin’in kiraladığı dağ evinde geçer. “Karayar”ın tam kenarındaki evin 

duvarında, Cem’in bir önceki bölümde yapmaya karar verdiği “çelik kule”nin, diğer 

deyişle ölüsü için hazırlamayı planladığı anıt mezarın proje resmi bulunur. İktidar-yazarın 

aktarımına göre, içerdeki eşyalar “kaba fakat rahattır” (1962, s. 39). Dağ evinin dekoruna 

dair bir diğer önemli ayrıntı, Cem’in yeni hâlini temsil ettiği öne sürülebilecek “insan 

boyutunda, kanatlı, gayet çirkin ve sırıtkan suratlı, aslan pençeli, tüyler ürpertici bir dişi 

şeytan heykeli[nin]” varlığıdır (1962, s. 40). Muhiddin, Zalteser’in mezarından çıkardığı 

ve Cem’in “melek” diye tanımladığı bu heykelin, “Asur’un en faal şeytanlarından 

Lamaştu” olduğunu bildirir: “Asurîler başlarına ne felaket gelse bu karıdan bilirlermiş. 

İnsanları hastalandıran, çocukların büyümesine mâni olan, kazaları tertipleyen hep bu 

kaltak. En büyük zevki de doğum esnasında zorluk çıkarmak. Velhasıl insan hayatına 

düşman. Karasinek mücadelesi yapar gibi insan mücadelesi yapıyor namussuz!” (1962, 

s. 41).  

 
137 Burada, Cem’in bakış açısından hareketle, kültür-dışı mekân olarak “dağların” işaret edilmesi, Cevat 

Fehmi’nin Soygun oyunundakine benzer bir yaklaşımı yansıtır. Hatırlanacağı üzere bu oyunda da “dağ”, 

egemen ideolojiyle şekillenmiş şehir kültürünün dışı, öteki mekânı sembolize eder. Ama Karayar 

Köprüsü’nde iktidar-yazar, Cem’in karşısında konumlanarak neredeyse tam tersi bir perspektif sergiler. Bu 

doğrultuda o, Anadolu’yu, özelde ise köyü kirlenmemiş, bireyciliğin çukuruna saplanmamış, toplumcu 

hassasiyetlerin ve manevi değerlerin gözetildiği ideal bir mekân şeklinde kurar. Oyunun ilerleyen 

bölümlerinde Cem, canavarlığını tam anlamıyla görünür kılarak yıkıcı-ölümcül eylemlerini, temiz Anadolu 

insanı ve coğrafyasına karşı ortaya koyacak ve oradaki makbul yaşamı, getireceği ölümle kirletecektir.  



225 

 

 

Muhiddin’in bu aktarımı, Cem’in oyunun devamında gerçekleştireceği eylemlerden 

dolayı köylüler tarafından nasıl algılanacağını satır satır ortaya koyar. Hatta Cem’in 

yapacaklarının çarpıcı bir projeksiyonunu sunar. Öncesinde Zalteserleştiğini ilan etmiş 

olan Cem, şimdi de lanetli ve kötücül bir varlıkla, yani şeytanla kendisini özdeş kılar. 

Nitekim Lamaştu’yu, Muhiddin’in ısrarla vurguladığı korkutuculuğunu göz ardı ederek 

“sevimli” bulur ve onu odasında alıkoyacağını söyler (1962, s. 41). Böylece Cem, 

Asurluların ölümcül-yıkıcı prensiyle kendisini eşleştirdiği gibi, yine o döneme ait hayat-

alıcı-kötücül bir diğer figürü benliğine katmış olur. Neticede, hareketlerine yön veren 

bedeninin ve düşüncelerinin yeni sahibi kültür-dışı canavar, katmerli bir hâl alır. Diğer 

deyişle o, yetiştiği kültürün birikimiyle üstesinden gelemediği ölüm gerçeği karşısında 

iyice hırçınlaşarak önünde uzanan yaşam bentlerini birer birer yıkmaya hazır ve artık 

durdurulamaz ölümcül bir sele dönüşür. 

 

3.3.4.2.1.2. Yıkıcı-Bireyciliğe Karşı Toplumcu Bir Panzehir: İbrahim ve Kadriye 

Cem’in köylülerden İbrahim’le karşılaştığı bölümde, iktidar-yazarca olumlanan zihniyet 

görünür kılınır. Yani, köylülerin varlığıyla oyunda, biri yaşam-alıcı (bireyci), öteki 

yaşam-verici (toplumcu) olmak üzere, iki zıt insan tipinin çatışması sergilenir. Böylece, 

olmaması gerekenin karşısına, olması gereken yerleştirilir. Cem, köprünün yerine diktiği 

hiçbir işe yaramayan anıt mezarını138 neredeyse tamamlamış, ama tasarımının tek bir 

eksiği kalmıştır. O da etraftaki ağaçların ortadan kaldırılmasıdır. Cem’in bu planını 

İbrahim’in aklı almaz: “Olur mu hiç, bey? Ağaç kesilir mi?” (1962, s. 47). İbrahim, köyde 

her bir ağaçla özenle ilgilenir, onları kesenler için tutanak tutar ve şikâyette bulunur. Bir 

ağacın, bile isteye kesilebileceğine ihtimal dahi vermez. Karısı Kadriye, bu 

hassasiyetinden ötürü onu, “ağaç bekçisi” diye tarifler (1962, s. 52). Nitekim ona göre 

İbrahim, “[b]u ormanları canından çok sever… Bir dal kırılsa… Uykusu kaçar… Deli 

herif… Yıllar yılı… Evlâdı gibi o ağaçlar… evlâdı gibi…” (1962, s. 87). 

 

Kadriye, Cem’i görmek için köye gelen Ayşe’yi, tuttuğu traktörle dağ evine getirmesiyle 

oyuna dâhil olur. Kadriye de İbrahim’le koşut bir çizgide, özellikle Doktor Şerif’in tam 

karşısında konumlanan hayat-verici bir ebedir. Onun, yol boyunca ahbaplık ettiği Ayşe’de 

 
138 Muhiddin, Cem’in kulesini şu şekilde tarif eder: “Tepesinde kristal bir lâhit var. Cem ölünce oraya 

konulacakmış. Bir nevi modern türbe” (1962, s. 56).  



226 

 

bıraktığı izlenim, bu oyun kişisinin olumlu-toplumcu vasıflarını gözler önüne serer: 

“Ömür kadın. Otobüste ahbap olduk, vaktin nasıl geçtiğini anlamadım. Neler anlattı! 

Şimdiye kadar binlerce çocuğun ebeliğini yapmış. Her birinin hayatını elinden geldiği 

kadar takibediyor… Kendi öz çocuklarıymış gibi! Herşeyle öyle alâkadar ki…” (1962, s. 

55).  

 

Ayşe’yi sağ salim eve ulaştıran Kadriye, gerçekleşmek üzere olan bir doğuma 

yetişemeyeceği endişesiyle telaş içindedir. Bu yüzden kocasını sıkıştırır. Devamında, 

dışarıdaki “tipiye rağmen” ikisi beraber yola koyulurlar (1962, s. 54). Oyunun son 

bölümünde Kadriye, ne kadar uğraşsa da doğurtamadığı bir kadına yardım için onu öküz 

arabasının üstünde kasabaya götürürken Cem’in çıkardığı yangından ötürü üzerine düşen 

kütüğün altında kalır ve ağır yaralı bir hâlde, İbrahim’in omzunda dağ evine getirilir 

(1962, s. 81-82). Bu durumda, yani ölüm döşeğindeyken bile o, acı içinde kıvranan kadını 

yalnız bıraktığı için hayıflanır: “Bu yaşa geldim… ilk defa… kendi haline bıraktım bir 

tazeyi… ilk defa…” (1962, s. 89). Yaşamla olduğu kadar, ölümle de barışık bir kültürün 

öznesi olan Kadriye, ölümü gülümseyerek karşılar (1962, s. 94). İbrahim ise, karısının 

akıbetini öngördüğü hâlde, yanan ağaçları kurtarabilmek için canını hiçe sayarak 

kendisini çoktan dışarı atmıştır (1962, s. 86). Bütün bunlardan anlaşılacağı üzere Şerif, 

gerçekleştirdiği kürtajlardan sağladığı maddi refahla mensubu bulunduğu ekonomik 

sınıfın ölümden beslenen ve ölüm saçan bir üyesiyken Kadriye, hayatı pahasına ve 

bedelsiz gerçekleştirdiği doğumlarla yaşamın ve doğanın yanında, hatta içinde yer alır. 

İbrahim gibi o da yaşamı destekleyip çeşitlendirebilmek için “ben”ini, “biz”in içinde 

eriterek yok sayar. Özetle, ikisi de varlıklarını canlılığın varlığına armağan etmeleriyle, 

iktidar-yazarın tahayyül ettiği toplumun ideal/makbul birer üyesi, bireyciliğin ise 

panzehri olarak okura/seyirciye sunulurlar.   

 

3.3.4.2.1.3. Öteki/Canavar Cem’in Eylemleri  

Yaşamı bu derece kollayan ve destekleyen İbrahim’le Kadriye’nin karşısında ise Cem, 

menfaatperestliğiyle şahsi çıkarları ve zevkleri uğruna, bütün bir ormanı yok etmeyi göze 

alacak düzeyde vahşidir. Ona, bu karanlık varlığı ve estetikliğiyle övündüğü korkunç 

abidesi dolayısıyla köylüler tarafından, odasında alıkoyduğu Lamaştu’ya benzer nitelikler 

atfedilir:  

 



227 

 

Korkuyorlar ya. Neler diyorlar! Büyü yapıyormuş. Şeytanla bir olmuş, 

bastığı toprakta bereket kalmazmış… Diktiği kule de tekin değilmiş, her 

gece tepesine kocaman baykuşlar konuyormuş. Zaten daha yapılırken 

üstünden o usta düşüp de ölünce kulenin adı uğursuza çıktıydı. (…). Zorlu 

biri. (1962, s. 51) 

 

İbrahim’in aktarımı ayrıca, Cem’in köylüler tarafından korkulası bir öteki olarak 

algılandığını gösterir. O burada, Abdullah Şengül’ün, “öteki”ye dair tespitinde öne 

sürdüğü gibi, “merkezî kimliğin kaygılarının, tereddütlerinin” bir temsilcisine dönüşür 

(2007, s. 100). Yerli halkın mistik anlamlar atfettiği Cem’in saçma ve delice hareketleri, 

aslında onun ölüm düşüncesiyle ve ölecek olduğu gerçeğiyle yüzleşememesinin 

tezahürüdür. O, yetiştiği ve içselleştirdiği modern kültür ve mensubu bulunduğu 

ekonomik/sosyal sınıf bağlamında, dünyevi hayatı yücelten, ölümü ise tam anlamıyla yok 

sayan bir zihniyetle biçimlenmiştir. Ölüm fikrini yadsıyarak sadece dünyevi hayatı 

kutsayan bu bakış açısından dolayı Cem, amcasının yalanından sonra ne yapacağını 

bil(e)mez bir hâlde, makullükle örtüşmeyecek delice davranışlar sergiler. O, bu 

durumundan dolayı Kadriye’yle örneklendiği gibi, ölümü gülerek karşılayan ve bu 

gerçeği yaşamın her anında gözeterek ömrün doğal bir uzantısı addeden Anadolu 

kültürünün özneleri tarafından “şeytanlık” ve “uğursuzluk”la itham edilir. Böylece Cem, 

zaten zihniyet bakımından yabancı, köylüler açısından ise yaban konumunda bulunduğu 

taşrada, yaşadığı psikolojik buhran ve manevi çöküşün yön verdiği davranışlarıyla uzak 

durulması gereken tehlikeli bir ötekinin/canavarın temsilciliğini üstlenir.   

 

Cem’in yaşam-karşıtlığı, yerleştiği dağ evinde avcılığa başlamasıyla ikinci perdenin 

başından itibaren görünür kılınır. Bu kısımda o, “[b]aşında kasket sırtında avcı tipi bir 

kürklü ceket, ayağında yüksek botlar[la]” betimlenir (1962, s. 40). Devamında, ava 

çıkmak üzere evden ayrılır. Geri döndüğünde ise “[b]ir elinde tüfeği, öbür elinde de 

vücudunun ön kısmı parçalanmış, başsız bir tavşan ölüsü” vardır (1962, s. 60). Tavşanın 

parçalanmış bir hâlde oluşu, Cem’in avcılığının beslenmek gibi zaruri bir ihtiyacı 

karşılamak amacı taşımadığını gösterir. O, sadece zevk için öldürmektedir. Nitekim 

sonrasında, elindeki “et parçasını”, bir paçavra gibi, kayıtsızca evin bir köşesine 

savuruverir (1962, s. 60). Bu kısımda, Cem’in ölüm saçan eylemleri henüz insan hayatına 

kastedecek noktaya varmamıştır. Onun avcılık merakı ve tarzının iktidar-yazarca özellikle 



228 

 

altının çizilmesi, Cem’in az sonra gerçekleştireceklerine dair okuru/seyirciyi hazırlama 

girişimi olarak değerlendirilebilir.  

 

Ayşe’nin dağ evine gelmesiyle Cem’in kötücül-canavarlığı, bir sonraki aşamaya geçer. 

Ayşe, Cem’in öleceği haberini almıştır ve bu süreçte onu yalnız bıraktığı için duyduğu 

pişmanlıktan dolayı “sevgilisini” görmek ve ondan özür dilemek niyetindedir (1962, s. 

61). Muhiddin, Cem’in tehlikeli oluşu konusunda Ayşe’yi ısrarla uyarsa da o, Cem’le 

yalnız kalmayı tercih eder (1962, s. 68). İkisi bir süre hasret giderdikten sonra Ayşe, 

ağzındaki baklayı çıkarır ve Cem’e, ondan hamile kaldığını “müjdeler” (1962, s. 72). Bu 

haber üzerine Cem, âdeta buz keser, Ayşe’nin karnındaki bebeğin, kendi düşüncesince 

yaşama değil ölüme doğacağını öne sürer: “Ama unutmuşum: filizlenen yeni bir hayat 

değil ki… yeni bir ölüm…”. Sonrasında ondan, bebeği aldırmasını ister (1962, s. 73). 

Ayşe, sevgilisinin bu isteğini net bir şekilde reddedince Cem, gözünü karartır ve onu 

öldürmeye kalkışır. Ayşe, canını kurtarmak için kendisini dışarı atar. Bunun üzerine Cem, 

kapıyı içeriden kilitler. Soğukkanlılıkla ve Ayşe’nin yalvarışları eşliğinde, onun dışarıda 

yavaş yavaş donmasını seyreder: “Cem! Cem! Yalvarıyorum, aç kapıyı! (…). 

Anneciğim!... Korkuyorum, korkuyorum!... Cem, ben sana ne yaptım?... Karnımda 

çocuğun var… Aç şu kapıyı… ne olur… aç… aç… aç” (1962, s. 76). Cinayetin 

ayrıntılarıyla gösterilmesi, metnin toplumcu mesajının pekiştirilmesi açısından 

işlevseldir. Bu sahneyle Cem’in, zaten dönüştüğünü ilan ettiği canavar, insan yaşamına 

karşı ilk eylemini gerçekleştirerek ölümcüllüğünü tesciller: “Ses kesilir. Kapı son bir kere 

hafifçe vurulur. Cem yatağına arka üstü uzanır, lâmbayı söndürür. Caz büsbütün 

cırlaklaşır, ocağın alevlerinin ışığı şeytan heykelinin yüzünde dans eder” (1962, s. 76). 

İkinci perdeyi bitiren bu aktarım, Cem’in işlediği cinayetten duyduğu hazzı işaret ettiği 

gibi, onun kötücül/bireyciliğinin esin kaynağı zihniyetinin, Batılı bir müzik olan “caz”la, 

dolayısıyla Batılılığıyla ilişkilendirilmesine olanak sağlar. Böylece oyunda, Cengiz 

Han’ın Bisikleti’nde de gözlemlendiği gibi, köksüz-Batıcılığın, kötücül-bireycilikle 

irtibatlandırılarak okur/seyirci nezdinde mahkûm edildiği söylenebilir.  

 

Ayşe’yi öldürmesinin ardından Cem, diktiği ucube yapının etrafındaki ağaçları, öncesinde 

planladığı gibi ateşe verir. Bunu da çekinmeden itiraf eder (1962, s. 93). Böylece, ölüm 

saçan-yıkıcı eylemleri son haddine varmış olur. Öncesinde, kızları Ayşe’nin peşine dağ 

evine gelmiş olan Şerif ve karısı Semra (1962, s. 77), Cem’le karşılaştıklarında, kızlarını 



229 

 

onun öldürdüğünü öğrenirler. Daha doğrusu Cem, ormanı yaktığını itiraf ettiği gibi, aynı 

rahatlıkla Ayşe’yi öldürdüğünü de itiraf eder: “Merak etmeyin, acı çekmedi. Gece dışarda 

bıraktım. Donmuş” (1962, s. 98). Devamında, yangını Ayşe’nin cesedinin üzerine yığdığı 

çalı çırpıyı yakarak başlattığını aktarır: Bir yangın oldu ki… Ayşe’ye lâyık bir yangın!” 

(1962, s. 98). Bunun üzerine Şerif, bütün öfkesini içinde hapsederek Cem’e, en çok zarar 

verebileceği şekilde saldırır: “Bütün o ilâhî hesapların yanlış. Öleceğin filan yok. 

Sapasağlamsın. (…). Hastalığın zaten mühim bir şey değildi. Çoktan geçmiş olması 

lazım” (1962, s. 99). Bu bilginin ardından, Cem’in gözündeki sis perdesi ansızın dağılır, 

canavar, içindeki eski yuvasına döner, ama iş işten geçmiştir. Cem, gerçekleştirdiği 

ölümcül-yıkıcı eylemlerinin sonuçlarına katlanamayacağını bildiğinden oyunun sonunda, 

Karayar’dan atlayarak intihar eder (1962, s. 103). Böylece o, eğer üzerine basit ve işe 

yarar bir köprü yapacak olsaydı bütün olayların tatlıya bağlanacağı Karayar’ı, 

tanrılaştırdığı “ben”i için uçsuz bucaksız bir mezar kılmış olur. Cem’in ötekileştirilerek 

hayattan tasfiyesinin temel gerekçesi, Murat Gür’ün roman ve milliyetçilik bağlamında 

dile getirdiği gibi, “bireysel hayat[ını] ya da hazlarını toplumsal/millî ödeve tercih” 

etmesidir (2019, s. 331). Neticede, Şerif’in yalanıyla başlayan olaylar Ayşe, Kadriye ve 

Cem’in ölümü, ayrıca büyükçe bir ormanın ve içindeki bilumum canlının yanmasıyla son 

bulur. Şerif, yaşananları kaderle ilişkilendirdiğinde Muhiddin’in ona cevabı, oyunun da 

toplumcu mesajını imlemesi açısından kayda değerdir: “Kendi suçlarınızın adına kader 

mi diyeceksiniz!” (1962, s. 101).  

 

Muhiddin’in yukarıdaki sözünden mülhem, olaylar silsilesinden ziyade, zincirleme suçlar 

silsilesinin sergilendiği Karayar Köprüsü’yle iktidar-yazar, menfaatperest/“ben”cilliğin, 

sınıfsal bağlamda ise sosyetenin toplum ve yaşam için ne derece tehlikeli olabileceğini 

aşırı örneklerle gözler önüne serer. Onların karşısına, Anadolulu-makbul İbrahim ve 

Kadriye’yi yerleştirerek bireycilikle toplumculuk arasında bir çatışma yaratır ve 

toplumculuğu, ötekinin panzehri, yaşamı çeşitlendirici, aynı zamanda, toplumu 

kurtaracak ve ayakta tutacak yegâne maya olarak okura/seyirciye telkin eder.  

 

Sonuçta, ideal/makbul kişileri Anadolu’dan seçmesiyle iktidar-yazarın, şehri 

yoz/çürümüş sınıfla özdeşleştirdiği, Anadolu’yu ise kurtarıcı mekân şeklinde işaretlediği 

görülür.  Oyunda, buraya kadar incelenen diğer metinlerden farklı bir içerikle olumsuza 

odaklanılır, bireycilik sorunsallaştırılarak merkeze alınır, onun potansiyel 



230 

 

yıkıcı/ölümcüllüğünün dramatik düzlemde örneklenmesiyle toplum, içinde soluk alıp 

veren kötücül sınıfın olası tehlikelerine karşı uyarılır. Cem’in eylemlerini hiçbir engele 

takılmadan kolaylıkla gerçekleştirebilmesi, Anadolu’nun bu gibi tehditlere karşı 

savunmasızlığını gözler önüne serer. 

 

Refik Erduran, bir önceki başlıkta incelenen Cengiz Han’ın Bisikleti’nde, Cevat Fehmi 

Başkut’un oyunlarındakine benzer doğrultuda Cumhuriyet’in kurucu değerlerini 

kutsadığı bir anlatı evreni yaratmış ve Atatürk ilkeleri ışığında bir toplum tasarımı ortaya 

koymuştu. Karayar Köprüsü’nde ise, söz konusu ideolojik vurgunun o derece belirgin 

olmadığı söylenebilir. Bununla birlikte eserde, şehrin yoz ve yozlaştırıcı niteliğiyle öne 

alınarak Anadolu’ya, kurucu değerleri çağrıştıran ideal/kurtarıcı vasıflar atfedilmesi, “ilk 

adım”ın yine, merkez-şehirden değil, Anadolu’dan atılması gerektiği düşüncesiyle 

ilişkilendirilebilir. Nasıl ki kurucu lider, kurtuluş mücadelesini başlatmak için Anadolu’ya 

yönelmişse, Erduran da Karayar Köprüsü’nde, çürümenin dört tarafa yayıldığı şehri 

sosyeteyle irtibatlandırıp olumsuzlar ve Anadolu’yu söz konusu çürümenin (bireyciliğin 

ve menfaatperestliğin) panzehri (toplumcu ve yaşam verici) mekân olarak takdim eder.  

 

3.3.5. Ötekiliğin Sorunsallaştırılması ya da Toplumun Vicdanına Sesleniş: 

Kocaoğlan ve Duvarların Ötesi 

Orhan Asena, Kocaoğlan (1956), Turgut Özakman ise Duvarların Ötesi (1958) başlıklı 

oyunlarda, yukarıda incelenen metinlere kıyasla, ötekilik meselesini farklı bir açıdan ele 

alarak âdeta ters-yüz ederler. İki yazar da söz konusu olguya, toplumculuk bağlamında 

yeni bir görünüm kazandırır. Öncesinde çözümlenen eserlerde, ideolojik kabulleri 

doğrultusunda, özellikle bir öteki kurma yoluna giden yazarların yanında Asena ve 

Özakman, zaten toplum ve devlet tarafından öteki etiketiyle yaftalanarak dışlanmış 

kişileri oyunlarının merkezine yerleştirerek onların maruz bırakıldığı muamelenin 

yanlışlığını sergilemeye çalışırlar. Nitekim Niyazi Akı’ya göre, “[d]aha önceki piyeslerde 

suç işleyen yerilir ve cezalandırılırken, yeni eserlerde, suçlu sandığımız insan hastadır, 

şefkate, bakıma, iyi edilmeye ihtiyacı vardır” (1968, s. 116). İki oyunda da ötekilik, 

benzer hassasiyetlerle sorunsallaştırılır ve metinler böylece, okurda/seyircide konuya dair 

farkındalık yaratılması noktasında iletken bir aygıta (Foucault’dan mülhem, söylemsel 

bir pratiğe) dönüşür. Kocaoğlan ve Duvarların Ötesi bu doğrultuda, yazarlarının toplumu 



231 

 

bilinçlendirme ve yönlendirme niyetlerinin bir ürünü olarak toplumculuk açısından 

değerlendirilmeye uygun bir nitelik taşır.  

 

Çalışmanın bu kısmında, öncelikle Kocaoğlan’da ötekiliğin nasıl kurulduğuna 

odaklanılacaktır. Kocaoğlan’ın, bilişsel zaaflarından dolayı kültürel/toplumsal 

normlardan bağımsız imtiyazlı bir oyun kişisi biçiminde sunulduğu gösterilecek, Belma 

ve özellikle Kemal’in bakışında onun, ulaşmayı arzuladıkları ütopik bir mekân gibi 

algılandığı belirtilecektir. Devamında, oyunun sonunda sergilenen ölümcül felaketin asıl 

sorumlusu olarak toplumun işaretlendiği öne sürülecektir. Duvarların Ötesi’nde ise, 

ötekiliğin benzer hassasiyetlerle sorunsallaştırıldığı gösterilerek oyunda, toplumun ve 

devletin ötekiye bakışının değiştirilmesinin amaçlandığı bildirilecektir. Mahkûmların 

sığındıkları zeytin deposunun, onları özgürleştiren bir mekân şeklinde kurulmadığı 

çevrelerini kuşatan iktidarın başvurduğu tekniklerden hareketle ortaya konacak ve son 

tahlilde, oyun kişilerinin yaşadıkları değişimin, iktidar-yazarın toplumcu edebî üretimi 

aracılığıyla okurda/seyircide gerçekleşmesini hedeflediği değişimi yansıttığı iddia 

edilecektir. 

 

3.3.5.1. “Bir yer var biliyorum/ Her şeyi söylemek mümkün”: Ötekilik ve Toplum-

Dışılığın Cenneti Olarak Kocaoğlan 

Kocaoğlan,139 Kocaoğlan ve Nilkızı lakaplı Belma’nın merkezinde gelişen olaylarla 

şekillenir. Mekân, bir Anadolu kasabasıdır ve anlatı zamanı, üç günlük Ramazan Bayramı 

süresini kapsar. Her perde, sırasıyla bu üç günden birini işler. Kocaoğlan, toplum-

dışılığını hemen her bölümde âdeta bir gölge gibi sahneye yansıtır. “Fahişe” etiketli 

Belma ve hukuk eğitimi alan avukat adayı Kemal arasındaki ilişkinin toplumsal/kültürel 

kabuller dolayısıyla imkânsızlığı, metnin temel çatışmasını meydana getirir. Böylece 

oyunda, geleneğin kıstasındaki kişilerin içinde debelendikleri açmaz(lar) 

sorunsallaştırılarak işaretlenmiş olur.   

 

Oyunda, Ramazan Bayramı “şerefine” kasabaya bir kumpanya gelmiştir ve üç gün 

boyunca gösteri düzenleyecektir. Nilkızı Belma, bu kumpanyanın en dikkat çekici 

 
139 Orhan Asena, bu oyunu ilk önce 1956 yılında düzenlenen Radyofonik Piyes Yarışması için yazar. Eser, 

yarışmanın jüri üyeleri tarafından müstehcen bulunsa da ödül olur. Sonrasında ise, oynanmak üzere basılır 

(Nutku, 1992, s. 114). 



232 

 

üyesidir. Kocaoğlan ise kasabada yaşayan, fazlasıyla iri cüsseli, ama aklı kıt bir oyun 

kişisidir140 ve başlangıçta, iktidar-yazar tarafından yadırgatıcı-tuhaf fiziksel görünümüyle 

takdim edilir: “Yalnız [çocukların] arasında uzun boyu ile, yırtıkları arasından fışkırmış, 

gelişmiş adeleleriyle, çıplak ayaklarıyle, ufacık başı, çenesinin altında uzamış iki tel 

sakalığıyla Kocaoğlan’ı seçmek kolaydır. Güç olan; bu garip yaratığın erkek mi, çocuk 

[mu] olduğunu ayırmaktır” (Asena, 1962, s. 9).  

 

Kasabalının Kocaoğlan’a bakış açısı, onun kumpanyanın duyurusunu yapan Çığırt’ın 

peşine gösterilerin düzenleneceği yere girmeye çalıştığında açığa çıkar. Bu bölümde 

Kolluk Memuru, Çığırt’ın bütün çabasına rağmen Kocaoğlan’ı içeri almaz ve ona 

“köpek” muamelesi yapar: “Öyleyse itini sağlam kazığa bağla arkadaş!” (1962, s. 15). 

Belediye Reisi Remzi, Kocaoğlan’dan âdeta tiksinir ve görür görmez onu, “hayvan” 

diyerek tersler (1962, s. 16). Kocaoğlan, olan biteni bir türlü kavrayamadığından içeri 

girmekte ısrar edince Kolluk Memuru tarafından kovulur: “Yıkıl git karşımdan Allahın 

belası” (1962, s. 16). Kasabalı gençlerin gözünde o, insan değil, âdeta bir “goril”dir (1962, 

s. 28). Hatta Kocaoğlan, kendi aktarımına göre babası tarafından da kabul görmez: 

“Sevmez babam beni. Elinden bir şey gelmez it der. Aptalsın sen der. Ananı sen öldürdün 

hergele der” (1962, s. 33). Böylece, henüz metnin başında Kocaoğlan’ın toplum-dışı bir 

öteki konumunda bulunduğu anlaşılır. Onun yarı-akıllı ve normalden iri cüsseli oluşu, 

öteki addedilişinin başat gerekçesidir.  

 

Kocaoğlan aynı zamanda, zihinsel yetersizliğinden dolayı normal insanların 

çerçevelendiği toplumsal/kültürel normlarla sınırlanmaz. Deliliği, ona geniş bir özgürlük 

alanı sağlar. O, bu yüzden utanma ve sıkılma gibi, belli bir bilinç düzeyi gerektiren 

duygulara yabancıdır. Kocaoğlan’ın, Nilkızı Belma’yı kasabalı “serserilerin” 

tecavüzünden kurtardığı kısım ve sonrasında yaşananlar bu durumu örnekler. Kocaoğlan, 

yanından ayırmadığı “kamış düdüğü”nü, çarpıcı bir beceriyle çalabilmektedir. Bu, onu 

hayvandan farklı kılan neredeyse tek özelliğidir. Kendisini, konuşarak ifade edemediği 

için duygularını da genellikle kamış düdüğü aracılığıyla aktarır. Belma’yla baş başa 

kaldığında da gayriihtiyari kamış düdüğünü öttürmeye başlar. Belma, çaldığı müzik 

eşliğinde Kocaoğlan’ın önünde dans eder. Kocaoğlan ise, bu esnada kendinden geçer ve 

 
140 Hülya Nutku, Kocaoğlan’ı benzer doğrultuda “geri zekalı, iri yarı, iyi yürekli” şeklinde tanımlar (1992, 

s. 114). 



233 

 

yaşadığı cinsel hazzı, hiç gizlemeden “böğürerek” dışa vurur: “İpleri açılmış gözlerle ona 

bakar, yüzünde önce bir kasılma olur, sonra seğirmeler… En sonra da inler Kocaoğlan. 

Apaçık anlamı olan bir iniltidir bu. Ekstaz halindeki bir insanın o kendinden geçişini ifade 

eden bir inilti” (1962, s. 39). 

 

Benzer bir sahne, Belma’nın, sevgilisi Kemal’le kasabadaki “Turist Palas” otelinde odaya 

çekildiklerinde de betimlenir. Burada Kocaoğlan, onları seyredebilmek için “[a]ni bir 

hareketle balkona sıçrar. Işıklı pencereden içeri bakar. Birinci perdenin sonundaki o 

hayvanca, fakat çok şey ifade eden iniltiyi salıverir. Işıklar söner. Kocaoğlan döner. Lokal 

ışıklar onun hazdan kasılmış, biraz da yorgun ve bozuk ifadeli yüzünü aydınlatır” (1962, 

s. 77). Sayısı artırılabilecek bu örnekler, Kocaoğlan’ın davranışlarının, toplumsal/kültürel 

normlarla sınırlan(a)madığını, diğer deyişle iktidar-yazarın da vurguladığı gibi, 

“hayvansı” dürtülerini bastıramadığını gözler önüne serer. Nitekim Orhan Asena, ilgili 

oyun kişisini tam da bu nitelikleriyle141 tanımlar: “Kocaoğlan’da zihin bazı yetileriyle 

adeta kavruk kalmıştır. Usumlama hemen hemen hiç yoktur. Kocaoğlan bir kamış 

düdükten harikulade sesler çıkarabilir. Bu onun bilinçli değil, içtepiyle yaptığı bir şeydir” 

(Asena’dan aktaran Nutku, 1998, s.  35).  

 

Kocaoğlan’ın söz konusu ötekiliği, Karayar Köprüsü’nün kötücül Cem’iyle kıyas kabul 

etmeyecek doğrultuda şekillenir. O, diğeri gibi bireyci-yıkıcı, aynı zamanda tehlikeli ve 

sakınılması gereken bir oyun kişisi olarak değil, masum, sempatik ve acınılası özellikleri 

ön plana alınarak kurulur. Kocaoğlan’ın hesapsız ve çıkar gözet(e)meyen kişiliği ve 

eylemleri, Belma’nın onunla yakınlaşabilmesini sağlar: “Sende kuvvetten cesaretten de 

fazla bir şey var. Sende, insana güven veren bir şey var. Bir saflık… Bir temizlik. (…). 

Mesela senin yanındayım ya, hissediyorum ki dünya yıkılsa altında kalmam…” (1962, s. 

30-31). Bu bakış açısıyla Belma, Kocaoğlan’da başkalarının göremediği olumlu 

özellikler keşfeder: “Şöyle ilk bakışta hiç de güzel değilsin Kocaoğlan. Hatta çirkinsin, 

pek çirkin… Ama sıcak bir tarafın var. Sımsıcak… Somurtuk bir küçük çocuk gibi. İnsan 

okşamak istiyor seni” (1962, s. 32). Birazcık üstü kazındığında, yani ön-yargılar bir 

kenara bırakılarak biraz daha yakından bakıldığında Kocaoğlan’ın çocuksu-sempatik ve 

zararsız yönü açığa çıkar.  

 
141 Orhan Asena, Hülya Nutku’nun aktarımına göre, psikiyatri derslerinde dinlediği bir “örnek”ten 

hareketle, böyle bir kişi kurgulamıştır (1998, s.  35). 



234 

 

 

Belma’nın yaklaşımı, herkes tarafından hor görülmüş ve kenara atılmış bu oyun kişisinin, 

aslında ne derece kayda değer vasıflara sahip olduğunu gözler önüne serer. Böylece 

Kocaoğlan’ın görünürdeki canavarlığının, onun özsel bir niteliği değil,  toplum tarafından 

kayıtsızca üzerine yapıştırılmış suni bir etiket olduğu anlaşılır. Bu sahneyle, “fahişe” 

yaftasından dolayı bir diğer toplum-dışı/öteki olan Belma, kendisiyle özdeşleştirdiği 

Kocaoğlan’la oyun boyunca sürecek ilişkisinin ilk adımını atar. Başkalarınca, 

Kocaoğlan’ın yakınında bulunmak başlı başına bir tekinsizlik gerekçesiyken Belma’nın 

nazarında bu durum ters-yüz edilir ve o, âdeta güvenli bir liman gibi ilgili oyun kişisine 

sığınır: “Haydi götür beni Kocaoğlan, burası tekin bir yer değil” (1962, s. 32).  

 

Kemal’in kavrayışında ise Kocaoğlan, kendisinin gitmeyi arzuladığı, ama asla 

ulaşamayacağını bildiği ütopik bir varış noktasını işaret eder. O, çevrelendikleri 

toplumsal/kültürel normların (yani iktidarın) katı ve muhkem surlarından dolayı, 

Belma’yla evlenemeyeceğinin farkındadır. Bu yüzden, oyunun başlarında babasının 

ısrarlarına daha fazla dayanamaz ve toplumca inşa edilmiş kültürel iktidarın emirlerine 

boyun eğerek (diğer deyişle özneliğini kabullenerek) kasabadan kaçmaya yeltenir. 

Belma’nın Kocaoğlan aracılığıyla kendisine ilettiği mektubu okuduktan sonra, kararından 

vazgeçer ve hareket etmek üzere olan trenden iner (1962, s. 48-57). Oyunun devamında 

ise her şeyi gözle almış, cesur ve asi bir Kemal’den ziyade, mağlubiyeti çoktan 

kabullenmiş, çaresiz ve sinik bir Kemal portresi sunulur.  

 

Kemal, içinde biriktirdiği öfkesini ayık/bilinçli hâllerinde dışarıya yansıt(a)maz. Zaten, 

oyunda görüldüğü kısımların çoğunda sarhoştur. Sadece bu hâldeyken sınır ihlaline 

yönelik düşüncelerini ortaya dökebilir.142 Başka türlü metnin olay örgüsüne dâhil 

ol(a)mayışı, onun diğer zamanlarda kültürel iktidarın baskısıyla sinerek kasabayla ve 

kasabalıyla homojenleştiğini imler. Diğer deyişle Kemal, yalnızca sarhoşken içinde 

debelendiği tutsaklığı eleştirel bir gözle değerlendirir, Belma’ya büyük laflar eder ve dile 

getirdikleriyle her fırsatta bu duruma isyana kalkışır.   

 

 
142 Belma da ilgili durumu Kemal’in yüzüne vurur: “Sarhoşsun, bana gelebilmek için… Beni sevebilmek 

için… Beni kollarının arasına alabilmek için… Hep sarhoş… Hep sarhoşluğuna sığınmak zorundasın… 

Benim gibi bir kadını ayık kafa ile. (…). Çevreni boşlayabilmek için sarhoş… Kendinden utanmamak için 

sarhoş…” (1962, s. 92-93).  



235 

 

Kocaoğlan’la birlikte “Aş-İş Lokantası”nda içtikleri sahne, Kemal’in söz konusu 

niteliğini somutlar. Bu kısımda o, sarmalandığı kuralları büyük bir farkındalıkla ortaya 

koyar ve kendisini kaçmaya zorlayan gerekçenin çevresindeki “herkes” olduğunu bildirir: 

“Seni kıvır kıvır kıvrandıran… Kurtulamadığın… Anan, baban, arkadaşların” (1962, s. 

58). Fiziksel üstünlük, bu sinsi iktidarla mücadelede bir işe yaramaz: “Ayı gibi kuvvetinin 

hiçbir işe yaramayacağı yerdir burası.  Ne senden daha kuvvetlidirler, ne de senden daha 

akıllı. Ama sana yürü derler yürürsün, dur derler durursun” (1962, s. 59). Kocaoğlan’ın 

bilişsel zaaflarından dolayı eşlik edemediği sohbetlerinde143 Kemal, ona gıpta ettiğine 

değinir: “Ne imreniyorum sana bilsen” (1962, s. 59). Sonra onu, kendi açısından tanımlar: 

“Sen Kocaoğlan içimde çocuk kalmış, bozulmamış, dost, düşman hiç kimsenin 

bozamamış olduğu bir ben var ya osun işte” (1962, s. 61). Böylece Kocaoğlan, Kemal’in 

yaklaşımında kültürce kirletilmemiş ve çocuksu bilinçsizliğiyle temiz kalabilmiş bir oyun 

kişisi olarak öne alınır. Kendisiyse bu bağlamda, doğumundan bu yaşına kadar maruz 

kaldığı telkin(ler)le şekillenmiş, âdeta zehirlenmiştir. Yani, toplumsal/kültürel iktidarın 

bir öznesine dönüşmüştür. Devamında, Kocaoğlan’ın çaldığı kamış düdüğü eşliğinde, 

onun temsil ettiği “ütopik mekân”ı betimler. Ayrıca, sınırlandıkları kuralların ve bu 

kurallarla biçimlenerek kemikleşmiş toplumun, insan aklının icadı, suni bir yapı olduğunu 

öne sürer: 

 

Dinle beni Kocaoğlan… Bu hava beni nerelere götürdü bilir misin? Bir 

yere… Nasıl anlatayım bilmem… İnsanların daha kolay yaşayabildikleri 

bir yere… (…). Böyle bir yer yoktur… Kimbilir, belki de vardır… 

Unutulmuş…. Haritalara girmemiş… Masallarda, düşlerde, hayallerde 

kalmış. (…). İnsanlıktan bıkmış benim gibilerin cenneti… İnsanoğlunun 

düşünmeye başlamadan önceki cenneti… Ah şu insanoğlunun düşünmesi 

yok mu Kocaoğlan… Asıl felâket bu… Düşüne düşüne bulunmuş bütün 

şu kurallar… Şu etiketler… Şu laflar… Sana Kocaoğlan diye ad takan kim, 

ha? Bana deli diyen kim? Ona, ona orospu diyen… Allah kahretsin şu akıllı 

uslu insanları. (1962, s. 62-63) 

 

Burada Kocaoğlan, Kemal tarafından kültür/toplum-dışılığın cenneti olarak yüceltilir. 

Daha doğrusu onun nazarında, toplumsal normların sınırlayıcılığından kurtularak 

 
143 Buradaki diyalog, Kemal’in monoloğu olarak da okunabilir. 



236 

 

özgürleşebilmek, Kocaoğlanca temsil edilen ütopik-mekâna ulaşmakla mümkündür. 

Onun alkole düşkünlüğünün arka planında da bu arzusu yatar. Çünkü, ancak sarhoşken 

Kocaoğlan’ın doğuştan sahip olduğu imtiyazı elde edebildiğini, diğer deyişle aklının, 

kendisini her an denetleyen ve kararlarında “ölçü”yü kaçırmaması gerektiğini hatırlatan 

baskısından kurtulabildiğini düşünür.   

 

Ayrıca Kemal’in, toplumda süregelen ve üyelerince doğallıkla karşılanan sosyal düzenin 

yapaylığına dair vurgusu, egemen ideolojinin toplum tabanına sinsice yayılarak kendisini 

doğallık biçiminde sunduğunu iddia eden Marksist düşünceyle koşutluk sergiler. Kemal’i 

bu şekilde konuşturan iktidar-yazar, ona söylettikleriyle toplumca içselleştirilmiş bakış 

açısı ve kuralların yapaylığını vurgular. Burada iktidar-yazarın, yarattığı hakikat 

oyunuyla, metnini bir söylemsel pratik biçiminde kurduğu görülür. O, metni aracılığıyla 

okurun/izleyicinin, içinde yaşadığı illüzyonun farkına varmasını ve onları, kendi bakış 

açısı lehine, iktidarının birer öznesi kılmayı hedefler. Tiyatronun ideolojik-iletkenlik 

kapasitesi sayesinde, iktidar-yazarca gerçekleştirilmesi arzulanan bu ideolojik telkin, 

okurda/izleyicide bir karşılık bulduğunda ilgili edebî üretim (Kocaoğlan), toplumcu 

misyonunu büyük ölçüde tamamlamış olacaktır. 

 

İktidar-yazarın, toplumcu edebî üretimi aracılığıyla muhataplarını uyararak 

bilinçlendirmek istediği bir diğer mesele, Nilkızı Belma ve onun öteki addedilişinden 

dolayı yaşadığı, felaketle sonuçlanan çatışmalardır. 27 yaşındaki bu oyun kişisinin gerçek 

adı Nezihe’dir ve anlatı zamanından önceki mesleği öğretmenliktir (1962, s. 88). Üyesi 

bulunduğu kumpanyanın sahibi Vedat’ın cazibesine kapılmasıyla bütün hayatı altüst olur. 

Bu uğurda öğretmenliği bırakarak kumpanyanın “hafif kadınlarından” birine dönüşür: 

 

San’at aşkı mı diyeyim, sizin erkek cazibeniz mi diyeyim, her neyse, gel 

dediniz, geldim… Benim ol dediniz, oldum… İstediğiniz her renge 

boyandım… Pespaye rovülerinizde baldır bacak salladım… Sarhoş 

sofralarınızın mezesi oldum… Yooo… Yooo… Basbayağı mezesi oldum 

sarhoş sofralarınızın. Ve bütün bunları aşk adına yapıyorum sandım. (…). 

Önüme her gelene sattım kendimi… En düşük, en gülünç fiyata sattım 

kendimi. Sanıyordum ki kendimle beraber seni de satıyorum. Kendimle 



237 

 

birlikte seni de düşürüyorum. Hıh… Aptallığın bir başka türlüsü. (…). 

Harcanan benmişim. (1962, s. 73-75) 

 

Belma’nın, Vedat’a sarfettiği ve bir anlamda okura/seyirciye de kendisini tanıttığı bu 

cümleler, onun yaptığı hataları ve bu hatalar neticesinde dönüştüğü insandan (daha 

doğrusu ötekiden) dolayı duyduğu pişmanlığı ortaya koyar. Burada dile getirdikleri, onun 

kasabalı (genelde ise toplum) nezdinde “fahişe” olarak etiketlenmesinin gerekçesidir. Bu 

yüzden erkekler, ona “normal bir kadın” gözüyle bakmaz ve her fırsatta bedeninden 

faydalanmanın yollarını arar. Nitekim, birinci perdenin üçüncü sahnesinde kasabalı 

gençlerin ağızları sulanarak Belma’ya saldırmalarının (1962, s. 17-28) arkasında, söz 

konusu algı yatar.  

 

Ramazan gibi, Müslümanlarca kutsal addedilen bir ayın akabinde, dinî bir bayram 

gününde gerçekleşen bu olay (ve devamındaki olaylar), taşradaki ahlaki bozukluğu 

imlemesi açısından kayda değerdir. Ataerkil zihniyet, Belma’nın temsil ettiği kadın tipini 

insan statüsünde değerlendirmez ve ona karşı gerçekleştirilecek her eylemi meşru görür. 

En azından oyunda, kasabadaki toplumsal düzen, bu zihniyeti içselleştirmiş erkeklerin 

varlığıyla süregelir. Kadın, anlatı coğrafyasında cinsel bir nesne derecesine indirgenir.144 

Örneğin, Tren istasyonundaki memurların en çok dertlendikleri mesele, kasabadaki kadın 

kıtlığıdır. Onların büyük şehir özlemlerinin arkasında da yine kadın(lar) vardır: “Ne var 

ki eskiden onlar bana gelirdi. Haftanın her günü bir başka kadın. Gözünü sevdiğimin 

İstanbul’u” (1962, s. 49). 

 

Belediye Reisi Remzi de sözü edilen zihniyetin bir öznesidir. Bu yüzden, Belma’ya karşı 

beslediği cinsel ilgiyi gizleme gereği duymaz ve baş başa kaldıkları bir an, çekinmeden 

 
144 Benzer bir Anadolu (taşra) portresi, Necati Cumalı’nın Mine (1959) başlıklı oyununda da sergilenir. Bu 

metinde, Cumhuriyet’in kurucu-pozitif değerlerinden uzak, ataerkilliğin hüküm sürdüğü Gölköy kasabası 

mekân olarak seçilir ve erkeğin kadın üzerindeki tahakkümü dolayısıyla, kadının kendisini özgürce var 

edememe meselesi sorunsallaştırılır. Oyunun başkişisi Mine, kasabadaki hemen bütün erkekler tarafından 

ablukaya alınmış, evli bir kadındır. Kocasıyla arkadaşlık etmesine rağmen Kaymakam bile, Mine’yi elde 

etmenin yollarını arar ve niyetini, gizlemeden ona bildirir (Cumalı, 2004, s. 168). En küçük bir hareketi, 

kasabalı erkeklerce “cinselliğe bir çağrı” olarak algılanan Mine, bu ataerkil kuşatmanın farkındadır: “Bir 

kadın için küçük yerlerde yaşamak gerçekten çok güç!” (2004, s. 196). Mine, çevresindeki erkeklere karşı 

ne kadar mesafeli dursa da hakkında uydurulan dedikodular, onun etiketlenmesi için yeterli olur. Oyunun 

sonunda, kasabalı gençlerden Ofisçi, kocası yokken Mine’nin evine girebilecek kadar gözünü karartır. 

Kendisine tecavüz niyetiyle yaklaştığında Mine, Ofisçi’yi vurarak öldürür (2004, s. 212-213). Böylece o, 

sadece kendi namusunu koruyabilmek için gerçekleştirdiği eylemiyle (yani katil oluşuyla), ataerkil 

zihniyetin ve toplumsal yapının bir kurbanına dönüşür. 



238 

 

onun elini okşar (1962, s. 68). Devamında, bir vesileyle makamında Belma’yla yalnız 

kalır. Bu görüşmede Remzi, Belma’nın toplumsal konumundan dolayı içinde bulunduğu 

açmazı, gizlemeden yüzüne vurarak kendi bedensel ihtiyaçları için onu manipüle etmeye 

çalışır. Karısı çoktan öldüğü için, yıllardır annesi ve kız kardeşiyle birlikte yaşayan 50 

yaşındaki Remzi, artık ihtiyaçlarını karşılayacak bir kadın arzulamaktadır. Hedef olarak 

da Belma’yı belirlemiştir (1962, s. 81-82). Ona, evlenmemek kaydıyla, kendince makul 

bir “alışveriş” teklifinde bulunur:  

 

Son seçimlerde Meclisi Umumi azası seçildim. Bu sebeple hayatımın 

yarısı il merkezinde geçecek. Size orada bir ev döşeyebilirim, dayalı döşeli 

bir evde genç bir kadın, ara sıra ziyaretine gelen yaşlı bir akraba. (…). 

Sizden aşk istemiyorum. Size karşı duyduğum hislere aşk adını koymak 

da istemiyorum. Sizi bir uçurumun kenarından çekip alıyorum. Ve 

karşılığında da sizden bana karşı anlayış ve sadakat göstermenizi 

istiyorum. Kapım üstünüze kapandığı anda tıpkı masam gibi, elbiselerim 

gibi, kalemim gibi bana ait olacaksınız. (1962, s. 83) 

 

Kemal’i, “kökünden, dalından kırıp ayıramayacak kadar” çok seven Belma, onunla 

evlenemeyeceğinin farkındadır: “Abdi efendinin gelini olamam ben. Yiyemeyeceğim bir 

lokma bu benim… Boğazımda kalır, boğulurum. (…). Şekerci Abdi efendinin olmadığı 

yerde, Şekerci Abdi efendinin lâneti olacak üstümüzde” (1962, s. 88). Kemal’siz 

sürdüreceği hayatı da istediği gibi şekillenmeyecektir. Çünkü o, gideceği her yerde 

Nilkızı Belma olarak anılacak, kendisinden, bu etiketin gereklerini yerine getirmesi 

beklenecektir. Arkadaşı Nesrin’in, gittiği herhangi bir yerde tekrar “Nezihe öğretmen” 

olabileceğine dair düşüncesini Belma, gerçekçiliğinin penceresinden konuşarak kabul 

etmez: “Olamam… Bırakmazlar beni Nezihe öğretmen olayım” (1962, s. 88). O, önünde 

uzanan seçeneklerin sınırlılığını kavrayarak tercihlerinin sonucunda başına gelecekleri 

öngörebilmektedir. Bu yüzden Belediye Reisi Remzi’nin teklifini, yani onun bir eşyası 

olmayı kabul eder. Üçüncü perdenin üçüncü sahnesinde, bir gece vakti gizlice yola 

koyulurlar (1962, s. 96). Belma, bu kararıyla aslında kendisini feda etmiş ve Kemal için, 

Kemal’den vazgeçmiş olur. Böylece, dışarıdan bakıldığında “kötü” niteliklerle donandığı 

varsayılan yoldan çıkmış, toplum-dışı/öteki Belma’nın ne derece duyarlı, samimi ve 

fedakâr, diğer deyişle “iyi” bir oyun kişisi olduğu anlaşılır. 



239 

 

 

Nihayetinde o, gençlik hatalarının ve yanlış kararlarının tutsağıdır. İktidar-yazar 

tarafından ikinci bir şansa layık bir biçimde kurulsa da katı kültürel-iktidar, Belma’yı 

muhkem surlarının içine sokmayarak ona “namusuyla” yaşama hakkı tanımaz. Bu 

nedenle o, insanlığından vazgeçerek Remzi’nin peşine takılır. İkisi birlikte ilerlerken 

Kocaoğlan gelip yollarını keser (1962, s. 98). Belma’nın bütün ısrarlarına ve 

açıklamalarına rağmen,  önce Remzi’ye saldırır, devamında Belma’yı omuzlayarak 

kaçırır (1962, s. 100-102). Sonrasında bir kovalamaca başlar. Polisler, Kemal’in de 

katıldığı kalabalıkla birlikte Kocaoğlan’ın peşinden gider. Ona ulaştıklarında ise, 

Belma’nın cansız bedeniyle karşılaşırlar. Kocaoğlan, koruma güdüsüyle farkına 

varmadan Belma’yı öldürmüştür. Kemal, hışımla üzerine saldırdığında o, acısını 

“ıstırapla uluyarak” dışa vurur (1962, s. 114).  

 

Sonuçta, oyunun olay örgüsü, çatışmaları ve çarpıcı finali dikkatle takip edildiğinde 

Kocaoğlan’ın, Belma’nın ölümünün faili olarak suçlanamayacak biçimde kurulduğu 

görülür. İktidar-yazar tarafından muhataplara iletilmek istenen mesajın, tam da bu 

noktada belirdiği söylenebilir. Belma aslında, toplumsal/kültürel normların kendisini içeri 

kabul etmeyen katı sınırları yüzünden bu akıbeti yaşar. Yani onun ölümü, “normal” bir 

hayat sürdürebilmesinin imkânsızlığından dolayı gerçekleşir. O, Remzi’nin peşinden 

gitmek zorunda kalarak “yaşayan bir ölü” olmayı kabul eder. Bu aşamada devreye giren 

Kocaoğlan, Belma’nın zaten gerçekleşmiş olan manevi ölümünü, sadece maddi düzleme 

taşımış olur. Son tahlilde oyunda, ölümcül felaketle sonuçlanan olayların güzergâhını 

belirleyen ve finaldeki cinayetin gerekçesi olarak işaretlenen asıl failin toplum olduğu 

görülür. Bu organik yapı, Belma ve Kocaoğlan gibileri bünyesine dâhil etmediği için, biri 

katile, diğeri ise maktule dönüşmüştür. Bütün bu tespitlerden hareketle Kocaoğlan, 

iktidar-yazar Orhan Asena’nın toplumun vicdanına seslendiği ve öteki yaftasıyla 

dışlanmışların topluma kazandırılması gerektiğini vurguladığı bir toplumcu metin olarak 

değerlendirilebilir. 

 

 

 

 

 



240 

 

3.3.5.2. İyiliğin Sınırında Toplumun Dışındakiler: Duvarların Ötesi 

Duvarların Ötesi, ötekilik olgusunu tartışmaya açarak toplumun vicdanına seslenen bir 

diğer oyundur.145 Metnin başkişileri, Kocaoğlan’dakilere kıyasla “tehlikeli” ve işledikleri 

suçlardan dolayı hapishaneye atılmış mahkûmlardır. Biri müebbet, diğer üçü idam 

cezasına çarptırılmış dört mahkûm, anlatı zamanında hapishaneden kaçar ve rehin 

aldıkları öğretmen kızla bir zeytin deposuna sığınırlar. Metnin temel çatışması, devlet ve 

toplumsal normlar bağlamında makbul bir vatandaş olan öğretmenle, kesilip atılması 

gereken kangren unsur pozisyonundaki, yaşamdan tecrit edilmiş mahkûmlar arasında 

gelişir. Bu etkileşimde öğretmen, başka hiçbir şekilde görüp tanıma fırsatı bulamayacağı 

korkunç mahkûmların iç dünyasını keşfeder ve bu keşif neticesinde, onların canavar 

değil, birer insan olduklarını kavrar (Çağlar, 2010, s.  160). Mahkûmların da öğretmen 

aracılığıyla yeni bir hâle bürünmeleri, metni bir değişim anlatısı biçiminde okumayı 

mümkün kılar.  

 

Oyunun başında, mahkûmlar sırasıyla sahneye girer. Öğretmen kız, 4. Mahkûm’un 

sırtında, “ağzı bağlanmış” bir hâldedir (Özakman, 2014, s. 108). Sığındıkları zeytin 

deposunun etrafı kuşatılmıştır ve polislerin, gözden çıkarılmış mahkûmlara 

dokun(a)mamasının sebebi, esir alınan öğretmendir. Onlar da bu durumun farkında olarak 

dışarıda bekleyen polislere kızı gösterirler: “Eğer bizi rahat bırakırsanız, kılına bile 

dokunmayız. Tamam mı? Yok içimizden birine bir şey olursa, bizi pusuya düşürmek 

isterseniz saniyesinde kızı paramparça ederiz” (2014, s. 111). Mahkûmların tek talebi 

yaşamaktır: “Ne mi istiyoruz? Bundan basit ne var be? Yaşamak istiyoruz, yaşamak. İşte 

bu kadar” (2014, s. 111). Esir aldıkları kız bu aşamada, kendilerini hayata bağlayan, 

sadece bu yüzden zarar vermemeleri gereken bir nesne konumundadır ve onlar için henüz, 

başka bir anlam ifade etmez: “Bana bak sahtekâr, şakaya gelmez bu iş. Hepinizin hayatı 

ona bağlı. Oyunbozanlık edeni kalbura çeviririm. (…). Bu kıza parmağının ucu ile 

dokunanı, Allah belamı versin zımbalarım” (2014, s. 111-112). 

 

1. Mahkûm’un çizdiği sınırlara rağmen, yine onun müsaadesiyle 2. Mahkûm, öğretmene 

yanaşmaya çalışır: “Benim de bir kadın kucaklayacak iki kolum vardı. Acıyorsun değil 

mi bana? Bana bir kere sarıl. Yalvarırım bir tek kere” (2014, s. 124). Devamında onu 

 
145 Ayşegül Yüksel eseri, “suçluluk olgusu bağlamında birey-toplum ilişkisini inceleyen bir gerilim oyunu” 

şeklinde tanımlar (1997a, s. 95). 



241 

 

duvara dayar. Elinden kurtulan kız dışarı kaçar, 2. Mahkûm da onun peşinden gider, az 

sonra “alnı yarılmış” hâlde geri gelir. İhtiyar lakaplı 4. Mahkûm, onun kıza saldırmasına 

izin vermemiştir (2014, s. 124-125). Plan yapmanın, kendisinin işi olduğunu bildiren 1. 

Mahkûm, burada aslında 2. Mahkûm’a ders vermek için ona müsaade etmiştir, olayların 

bu şekilde gelişeceğini zaten bilmektedir. Durumu kıza da aktarır: “Kusura bakma, ama 

hepsinin anlaması lazımdı. Sana ihtiyacımız var. Bunu kafalarına sokmak için başka çare 

yoktu” (2014, s. 125).  

 

Böylece mahkûmların kızla ilişkisinin, onların suçluluğunu ve tehlikeliliğini pekiştiren 

davranışlarıyla süregeldiği görülür. Lider konumundaki 1. Mahkûm’un kıza ılımlı 

muamelesi, onun yaşayabilmelerinin teminatı oluşundandır. Bütün bunları gözlemleyen 

öğretmen, haklı olarak onlardan korkar ve dışarıdakilerin yakıştırmaları doğrultusunda 

bir akıbet öngörür: “Korksam ne fark eder? Yalvarsam merhamet eder misiniz?” (2014, 

s. 127). 1. Mahkûm, bu soruya hiddetle karşılık verir: “Siz bize ettiniz mi?” (2014, s. 

127). Anlaşılacağı üzere, öğretmenin gözünde mahkûmlar henüz, kendisine her şeyi 

yapabilecek merhametsiz canavarlardır. Bu yüzden kendisini kurban olarak 

konumlandırır. 1. Mahkûm’un cevabı ise, onun da kendisini bir kurban biçiminde 

algıladığını göstermesi açısından anlamlıdır. Devamında o, buradaki imasını açıkça ifade 

eder: “Söylesene ne yapayım? Sen de benim geldiğim yerden gelseydin, senin kafan da 

böyle çalışırdı. Hâkimlerin önüne tek başıma çıktım, tek başıma” (2014, s. 128). Bu 

sözleriyle o, katilliğini ve suçluluğunu yetiştiği şartlara ve adalet (diğer deyişle devlet) 

karşısındaki acizliğine bağlayarak gerekçelendirir. Metnin devamında hemen bütün oyun 

kişilerince altı çizilecek bu düşünce, iktidar-yazarın eseri aracılığıyla muhataplarına 

iletmek istediği mesaja karşılık gelir. 

 

1. Mahkûm sonrasında, yukarıdaki iddiasını pekiştirir ve kendisine katillikten başka 

seçenek sunmayan çarpıcı hayat hikâyesini anlatır. Buna göre o, kumarbaz bir babanın ve 

“ev sahibinin oğlu” ile kırıştan bir annenin çocuğudur. Annesini o adamla birlikteyken 

gördüğü için evden kaçmıştır. Çırağı olduğu kunduracıdan “her Allah’ın günü” dayak 

yemiştir. Uzun yıllar işsiz kalmış, karısını kürtaj masasında kaybetmiştir. 1. Mahkûm, 

bütün bu yaşadıkları neticesinde içinin “zift” bağladığını bildirir ve öğretmenden 

hareketle, kendisini böyle bir hayata mecbur bırakan topluma ve devlete seslenir: “Size 

niye merhamet edeyim? Söylesene ne yaptınız benim için?” (2014, s. 129).  



242 

 

 

Bu sunumun akabinde, mahkûmların dış kabukları yumuşamaya ve yavaş yavaş 

soyulmaya başlar. Genel çerçevede, toplumca ve iktidarca dışlanmış tek bir beden gibi 

kurulan bu oyun kişilerinin, benzer zorluklara ve zorbalıklara maruz kaldıkları bir hayat 

sürdüğü anlaşılır. Onlar, özde kötü oldukları için değil, kötü olmaya itildikleri için, diğer 

deyişle başka seçenekleri kalmadığından suç işlemişlerdir146 ve suçlandıkları eylemlere 

dair, mahkemede kendilerini savunabilecekleri imkânlardan yoksun bırakılmışlardır: 

“Benim de kafamda bir şeyler vardı ama anlatamadım. Bir sürü şey saçmaladım. Avukat 

bile güldü. Tam bunları diyecektim” (2014, s. 128). Öğretmen kız, sert kabukları 

çatladıkça onların içlerinden sızan ışığı, diğer tabirle çocuksu-insanı fark etmeye başlar: 

“Siz biraz benim öğrencilerime benziyorsunuz” (2014, s. 129). Böylece değişimin fitili 

ateşlenir ve mahkûmlar, oyunun başındaki canavarlıklarından, tek kabahati talihsizlik 

olan birer insana doğru evrilmeye başlarlar. Benzer durum, artık onlardan “nefret 

edemeyen” öğretmen için de geçerlidir (2014, s. 132).  

 

Dışarıdakilerden istenen siparişlerin geldiği sahne, mahkûmların yaşam coşkularını ve 

“masum” kişiliklerini göstermesi açısından işlevseldir. Bu bölümde onlar, sepetle yukarı 

çektikleri eşyaları paylaşabilmek için çocuksu bir mücadeleye girişirler: “Durun be yavaş 

olun. Hiç mi elbise görmediniz? O şapkayı bana bırak bacaksız, yoksa fena yaparım” 

(2014, s. 134). Sonrasında, yemek hazırlığına başlarlar: “Durun bakalım. Yemeğe temiz 

pak oturmamız lazım. Toplayın elbiseleri giyinelim” (2014, s. 134). Sofrayı kurma görevi 

öğretmene verilir: “Hayatımda ilk defa sofra kuruyorum. Evde annem yapar. Bana hiç 

göstermez” (2014, s. 135). Bu sözüyle o, yetiştirilme koşulları bağlamında, mahkûmlarla 

arasındaki büyük farkı gözler önüne serer. Bu sayede, insanları bulundukları konuma 

getiren ve kimliklendiren temel olgunun sosyal-ekonomik şartlar olduğu mesajı bir kere 

daha gün yüzüne çıkar. Eli sıcak sudan soğuk suya sokulmadan büyütülmüş öğretmen 

kız, mahkûmların yemek esnasında kurdukları “oyunda”  prenses rolüne layık görülür: 

“Bizim gibi şık, kibar, zarif vatandaşlarla yemek yemek sizin için ne şeref majeste!” 

 
146 Benzer bir hayat hikâyesine sahip diğer oyun kişisi, 2. Mahkûm’dur. O, öldü sandığı babasının aslında, 

yoldan “geçen adamlara kadın teklif eden” bir pezevenk olduğunu aktarır (2014, s. 141). 3. Mahkûm ise, 

kan davasından dolayı “iki adam” öldürmüştür (2014, s. 149). Onun işlediği cinayetler, içinde bulunduğu 

şartlar bağlamında bir zorunluluktur: “Kan davası benimki. Biz onları yok etmezsek onlar bizi yok 

edecekti” (2014, s. 166). 3. Mahkûm sonrasında, kendisini katil kılan şartları detaylandırır: “Annem bana 

intikam alayım diye meme verdi. İntikam alayım diye su verdi, ekmek verdi. Kendi ismimden önce 

geberteceğim insanların ismini belledim” (2014, s. 177).  



243 

 

(2014, s. 136). Herkes oturduktan sonra, 1. Mahkûm “ziyafeti” başlatır: “Nesil bozuluyor 

Edvard. Çocuklarım yemeye başlıyoruz. Hazır mısınız? Başlayalım” (2014, s. 137).  

 

Mahkûmların yer yer hayallere dalarak neşelendikleri bu tür sahneler, dışarıdakilerin 

varlıklarını hissettirdikleri anlarda tam tersi bir atmosfere bürünür ve onların kırılgan 

umutları, gerçekliğin soğuk duvarına çarpıp âdeta tuzla buz olur. Bu keskin dönüşümün 

yaşanabilmesi için bir “projektör ışığı” yeterlidir (2014, s. 144, 153). Yönetici-iktidar, bu 

gibi hamleleriyle varlığını her daim hissettirme yoluna gider ve içeridekilere, sürekli 

gözetlendikleri mesajını iletir. Böylece, kapıldıkları hayallerin yanılsamasıyla, yapmacık 

bir huzura tutunmaya çalışan mahkûmlar tedirginleşir, mekân ise önceki tekinsizliğine 

bürünür: “Kımıldamayın. Hiçbir şey yok. Sadece asap bozuyorlar. Bu da onların hakkı” 

(2014, s. 153). Mahkûmlar uyuma hazırlığı yaparlarken “iktidarın gözü”, odanın içinde 

dolanmaya devam eder: “Üçü birden sigara yakarlar. Sigaraların kızarmış uçları. 

Projektör odayı yalar” (2014, s. 153). “Panoptikon”u andıran bu iktidar teknolojisi, 

içeridekileri huzursuz kılarak onları hata yapmaya zorlar. Dışardakiler böylece, her an 

denetledikleri izlenimi yaratarak içeridekileri yönetmeye devam eder. Neticede, 

mahkûmların hapishaneden kaçmaları, onların özgürlüğe kavuştukları anlamına gelmez, 

sadece tutsaklıklarının biçimi değişmiştir: “Şurda yüz sene beklesen ne olacak? Yaşamak 

başka, ölmek başka. Biz burada ölmüyoruz, o kadar” (2014, s. 143). 3. Mahkûm’un da 

vurguladığı gibi sığındıkları yerin, “hapishaneden farkı yok[tur]” (2014, s. 183). 

 

Oyunun ikinci bölümünde, öğretmen kız birden bayılır (2014, s. 159). Mahkûmlar, kızın 

ağzından kan geldiğini görünce iyice telaşa kapılıp doktor çağırtırlar (2014, s. 160). 

Gelen, öğretmenin eski doktorudur: “Her şeyi berbat etmişsiniz be çocuklar. Ciğerdeki 

yarayı kapatmak için tam on sene uğraştım ben” (2014, s. 163). Doktor devamında, kızın 

tedavi için dışarı çıkarılması gerektiğini bildirir (2014, s. 163-164). Onun ayrılması, 

mahkûmların ölmesi anlamına geldiğinden aralarında sert bir tartışma çıkar. En sonunda, 

içinde bulundukları açmazdan kurtulmak için doktora başvururlar: “Bu kızı elimizden 

alırsanız, bizim de sonumuz geldi demektir” (2014, s. 166).  

 

Mahkûmların, kızla kendileri arasında “insan oluş” açısından kurdukları bağlantı, kendi 

ötekiliklerine dair farkındalıklarını ve iktidar-yazarın temel argümanını açığa çıkarır. 

Ciğeri hasta olduğu için tedavi edilmesi gereken kızın yanına kendilerini 



244 

 

konumlandırırlar ve “suça meyilli” oluşlarını, beyinlerindeki mikroba bağlarlar. Ayrı ayrı 

cümle kursalar da bu kısımda hepsi, tek bir ağızdan konuşuyor gibidir: “Bizim de 

beynimize mikrop dolmuş, ne yapalım? (…). Niye mikropları değil de bizi yok 

ediyorsunuz? Bir fırsat verin bize. (…). Daha 26 yaşındayım ben, daha hiç gün yüzü 

görmedim. Daha hiç kimseyi sevmedim. Daha hiç…” (2014, s. 167). Böylece oyunda, bu 

kısma kadar incelenen diğer metinlerde gözlemlenen, toplumu hastalandıran kötücül-

ötekilerin, temizlenmesi gereken bir “mikrop” addedilişinin tersi bir bakış açısı sunulmuş 

olur. Diğer deyişle Duvarların Ötesi’nde, ötekiliği örnekleyen mahkûmlar, 

gerçekleştirdikleri eylemleri ve “suça meyilli” oluşlarını beyinlerindeki mikropla 

ilişkilendirip iyileştirilme talebinde bulunurlar. Bu bağlamda eserde, ötekiliğin 

görünümlerinden suçluluğun (ve suçlunun), ortadan kaldırılması gereken kangren 

nitelikli bir maraz değil, ıslah ve tedavi edilebilecek bir hastalık biçiminde kurulduğu 

görülür. Bu tespit aynı zamanda, iktidar-yazarın ideolojik kabullerinden biridir: “Suçlu 

dediğimiz insan aslında bedbaht bir hastadır. Bu pek açık gerçeği kabul edinceye kadar 

herhalde yüzyıllar geçecek” (Özakman’dan aktaran Çağlar, 2010, s.  161). Buradan 

hareketle Turgut Özakman’ın, oyunu, ön gördüğü süreyi kısaltarak toplumu dile getirdiği 

düşünce (yani, suçlunun bir hasta olduğu varsayımı) doğrultusunda ikna etme amacının 

hizmetine koştuğu iddia edilebilir.  

 

Eserin son bölümleri, bütün oyun kişilerinin yaşadıkları değişimin odağında gelişir. 

Doktor, mahkûmlarla kısa sohbetinin ardından, öğretmen kız yerine kendisinin 

alıkonulmasını teklif eder. Çünkü o, mahkûmların öne sürdüğü düşünceleri ansızın 

içselleştirerek onlar gibi “hastalara” çare aramadığı için kendisini suçlu sayar (2014, s. 

167). Öğretmen ayıldıktan sonra, bu sefer kendi isteğiyle içeride kalmaya karar verir 

(2014, s. 170). Devamında, iyileşip ayağa kalkabilmesini, diğerlerinin yaşama arzusuyla 

ilişkilendirir. Onun nazarında, mahkûmlar hiç de “imrenilecek bir hayat” 

yaşamamışlardır. “Buna rağmen yaşamak için ölesiyle mücadele ediyorlar. Bense hayatta 

hiç sıkıntı çekmedim. Bunu düşündüm. Baktım iyileşiyorum. Ölmekten utandım” (2014, 

s. 174). Mahkûmlar da artık eskisi gibi değillerdir. Öğretmenin, zarar görmesinler diye 

içeride kalmaya karar vermesi, mahkûmların insana bakışını değiştirir: “Zaten bu yüzden 

insanlardan eskisi kadar nefret etmiyorum” (2014, s. 176). 2. Mahkûm, söz konusu 

durumu hepsi adına ayrıntılandırır:  

 



245 

 

Ümidi kesmiştik yaşamaktan. Cezamız ne ise görecektik. Bir küçük ümit 

belirdi. Allah kahretsin bizi o mahvetti. Biliyor musun, bacaksız seni deli 

gibi seviyor. Ama benden duymamış ol. (….). Gelgelelim sana bakarken 

keşke bu kızı görmeseydim diyorum, anasını satayım, yaptıklarımdan 

pişman oluyorum. Bir insan pişman olmaya başlamışsa onda hayır kalmadı 

demektir. (…). Şurada evcilik oynayacağımıza sahiden evimizde 

olabilirdik. Böyle yanında otururdum. Sen benim karım veya sevgilim 

olabilirdin. Ama olmuyor işte. Değilsin. (2014, s. 186-187) 

 

Anlaşılabileceği üzere metinde oyun kişileri, yaşadıkları tecrübe sonucunda değişerek 

yeni bir hâle bürünür. Dramatik düzlemde örneklenen bu değişim, oyunun toplumcu 

işlevselliğinin ve iktidar-yazarın oyun aracılığıyla gerçekleştirmeyi arzuladığı niyetinin 

anlaşılması noktasında önem arz eder. Burada öğretmen kız, metnin başındaki hâli ve 

düşünceleriyle, iktidar-yazarın hedefindeki okur/seyirci olarak ele alınabilir. İktidar-

yazarın, onu toplum için sakıncalı ve devletçe ölüme mahkûm edilmiş suçluların arasına 

sokmasıyla aslında bir düşünce deneyi gerçekleştirdiği söylenebilir.  

 

Sonuçta, öğretmen kızın ilk baştaki tepkilerinin, daha önce bu tip insanlarla 

karşılaşmamış sıradan bir vatandaşın olası tepkileriyle koşutluk sergileyeceği 

varsayılabilir. Öğretmen, mahkûmları tanıdıkça onlarla empati kurmaya ve onları 

anlamaya başlar. Mahkûmların dış yüzlerini kaplayan çirkin kabuklarının altında, iyiliğin 

sınırına sinmiş masum ve çocuksu bir insan yattığını keşfeder. Bu aşamadan itibaren 

onlara, yalnızca korkunç eylemlerinin yanıltıcı penceresinden bakmaz. İçlerindeki 

potansiyel-iyi insanı odağına alır. Mahkûmlar da kendilerinin bu yönüne seslenen 

öğretmen aracılığıyla kısa zamanda, toplumca/devletçe yaftalandıkları ve kendilerinin de 

içselleştirdikleri canavarlıklarından soyunarak insani vasıflarının yörüngesine yerleşirler. 

Neticede, onların birer kader mahkûmu olduğu anlaşılır. Buradan hareketle, öğretmen ve 

mahkûmların yaşadıkları değişimin, okurda/izleyicide gerçekleşmesi arzulanan değişimi 

yansıttığı öne sürülebilir. 

 

 

 

 



246 

 

SONUÇ 

 

Toplumculuk, Türk edebiyatı araştırmalarında çoğunlukla Marksizmle, hatta Marksizmin 

Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği’ndeki (SSCB) yorumu olan sosyalist 

gerçekçilikle ilişkilendirilerek irdelenen bir kavramdır. Bu çalışma ise, toplumculuğu 

Marksizme indirgeyen bakış açısına itiraz ederek başka ideolojiler ve fikirler lehine 

toplumu uyarma, bilinçlendirme, eğitme, onu yönlendirerek değiştirme niyetine hizmet 

eden edebî üretimlerin de toplumculuk çatısı altında değerlendirilmesi gerektiği 

iddiasıyla şekillenmiştir. Böylece, kavramın ideolojik yükü çeşitlendirilerek kapsam alanı 

genişletilmiştir. Muhatabı, farklı ideolojik bakış açılarından hareketle bilinçlendirme, 

yönlendirme ve eğitme maksadıyla kaleme alınan ya da bu amaçla biçimlenen edebî 

üretimlerin toplumcu etiketiyle ele alınmasıyla ayrıca, literatürde süregelen terim 

karmaşası giderilmiştir. 

 

Toplumculuk gibi bir estetik yönelimin anlaşılması için ilk başta, sanat ve toplum 

ilişkisinin kökenine dair bir incelemenin gerekliliği, çalışma evreni toplumcu tiyatro 

üretimlerinden müteşekkil olan bu tezdeki ilk tartışma başlığının içeriğini belirlemiştir. 

Bu tercihte, literatürde toplumculukla özdeşleştirilen Marksizm doğrultusunda düşünce 

üreten teorisyenlerin yaklaşımlarından yola çıkılmıştır. Onların ideolojik kabulleri, 

sanatın başlangıcına yönelik fikirlerini belli bir sınırlılıkla ele almaları sonucunu 

doğurduğu için tezin birinci bölümünde, söz konusu ilişki daha objektif bir gözle ortaya 

konmuştur. Sanatın maddeci/materyalist bir temelden değil, genel anlamda işlevsel-

faydacı bir temelden teşekkül ettiği dile getirilmiştir. Bu yüzden, toplumculuğun 

Marksizmle sınırlandırılmaması gerektiği sonucuna varılmıştır. Ayrıca söz konusu 

başlıkla, ideolojik yönelimi ağır basan ve toplumu o ideoloji doğrultusunda değiştirme 

niyeti taşıyan hemen bütün sanat üretimlerinin toplumculuk çatısı altında 

değerlendirilmesi gerektiği iddiasına bir zemin oluşturulmuştur.  

 

Tezin önemli tespitlerinden biri, sanatın işlevsel-faydacı (pragmatist) bir öze sahip 

olduğudur. Bu düşünce, köken anlatılar olarak mit, mağara resimleri, dram ve ritüelin 

oluşturulduğu zamanlarda topluluğun hangi ihtiyaçlarına cevap verdiğinin 

sorgulanmasıyla ispatlanmıştır. Bu sorgulamada, ilkseller için âdeta bir “yaşam kılavuzu” 

özelliği taşıyan söz konusu anlatıların, içinde üretildiği topluluğu yönetme ve 



247 

 

yönlendirme niteliğiyle öne çıkarak bilginin nesilden nesle aktarılabilmesi noktasında 

hayati bir önem taşıdığı anlaşılmıştır. Buradan hareketle, bir edebî tür olarak tiyatronun 

işlevsel-faydacı bir özle biçimlendiği öne sürülmüş ve modern Türk edebiyatının 

doğduğu yıllardan itibaren, yazarların ideolojik kabulleri doğrultusunda toplumu 

değiştirme-dönüştürme amacının hizmetine sokulduğu görülmüştür. Tiyatronun 

göstermeye dayalı oluşu, türe ideolojik iletkenlik açısından ayrı bir önem atfedilmesinin 

başat gerekçelerindendir. Bu tespitlerden yola çıkılarak modern Türk tiyatrosunun, 

başlangıcından itibaren toplumcu hassasiyetlerle ve beklentilerle kimliklendiği dile 

getirilmiştir.  

 

Mitler, içinde üretildiği topluluğun hayatını düzenler. Onun pratik ihtiyaçlarını 

karşılamaya yöneliktir ve sorgulanmaz bir nitelik taşır. Bu anlatı aracılığıyla topluluğa 

aktarılan bilgi, mitsel dönem insanında gerçeklik yerine geçip onun zihniyetinin 

sınırlarını çizer. Yani mitler özde, bir dünya görüşü telkin eden sosyal düzenin teminatı 

anlatılardır ve bu özellikleriyle ilk ideolojiler olarak değerlendirilmelidirler. Bu bakıştan 

hareketle çalışmada ideoloji, insan düşüncesinin mit yaratma arzusunun tezahürü şeklinde 

ele alınmıştır. İdeolojiye dair teorik çerçeve, Marksist düşünürlerin yaklaşımı odağında 

çizilmiş ve bu doğrultuda kavram, egemen sınıf anlamında iktidar ve iktidarın çıkarlarının 

toplum nezdinde doğallıkla kabulünün sağlanması anlamında yönetim olgularıyla 

ilişkilendirilmiştir. Bu yaklaşımın, edebiyat-ideoloji ilişkisinin kavranmasında verimli bir 

alan açtığı görülmüştür. Böylece, toplumcu tiyatro üretimlerinin, yazarların ideolojik 

kabullerinin topluma doğallık ve gerçeklik biçiminde sunulabilmesi noktasında işlevsel 

bir nitelik taşıdığı öne sürülmüştür. Sonuçta hemen her ideolojinin, toplumun tamamında 

mit gibi algılanıp mit gibi yaşanmayı hedeflediği bildirilmiştir. Çalışmanın bulgularına 

göre, ideolojinin mitleşme eğiliminin en açık şekilde gözlemlendiği alanlardan biri, 

toplumcu tiyatro üretimlerdir.  

 

Bu tezin tespitlerinden bir diğeri, edebiyat ve ideoloji ilişkisi bağlamında Marksist 

teorisyenlerce dile getirilen düşüncelerin, son tahlilde ideolojik sınırlılıkla şekillendiğidir. 

Bu yüzden, araştırmanın ilgili bölümlerinde temkinli ve eleştirel bir tutum sergilenmiştir. 

Yeri geldiğinde bu durum özellikle belirtilerek onlar tarafından sunulan teorik kapsamın, 

çalışma özelinde istifade edilecek tarafları aydınlatılmıştır. Buna göre edebiyat, 

ideolojinin toplum tabanına sinsice yayılması noktasında işe yarar bir aygıt olarak ele 



248 

 

alınmıştır. Toplumcu tiyatro üretimlerinin ise bu bağlamda, sosyal/siyasi düzlemde 

süregelen ideolojik mücadelenin bir cephesini meydana getirdiği söylenmiştir. 

Devamında bu edebî türün, sadece egemen ideolojinin çıkarları doğrultusunda 

şekillenmediği vurgulanmış ve muhalif oluşumların lehine de ideoloji üreterek hem 

egemen güçlerle çatıştığı hem de toplumun bilinçlendirilerek yönlendirilmesine katkı 

sunduğu belirtilmiştir. 

 

Tezde, toplumcu tiyatro üretimlerinin ideolojik iletkenlik potansiyelini 

gerçekleştirebilmesini sağlayan araçların tespitinde Michel Foucault’nun terminolojisine 

başvurulmuş ve Foucault’nun teorisi, bir edebiyat incelemesinde işlevsel kılınacak 

doğrultuda detaylandırılmıştır. Çalışmada, onun kavramsallaştırdığı olgulardan mülhem 

yazar, bir iktidar; toplumcu tiyatro metni, bir söylemsel pratik; kurgusal düzlemde ortaya 

konan içerik, bir hakikat oyunu; okur/seyirci ise, iktidar-yazarın yarattığı hakikat 

oyunuyla özneleştirmeye çalıştığı, diğer deyişle kendi iktidarının bir öznesi kılmaya 

gayret ettiği kitle olarak değerlendirilmiştir Böylece, yazarın metni aracılığıyla toplumu 

kendi ideolojisi doğrultusunda değiştirmeye çalışırken başvurduğu araçlar, edebiyatı 

ayrıca ele almayan Foucault’nun özne ve iktidar teorisiyle görünür kılınmıştır.  

 

Çalışmanın sonuçlarından bir diğeri, Georgi Plehanov’un sanatın kökenine dair öne 

sürdüğü maddeci teorinin, toplumculuğun Marksizmle irtibatlandırılmasının gerekçesi 

olabileceğidir. Plehanov’la benzer doğrultuda sanatın doğuşuna yönelik düşünce 

geliştiren Cristopher Caudwell ve Ernst Fischer gibi eleştirmenlerin, sanatı maddi ve 

işlevsel bir temel üzerine kurarken aslında Marksizmin iddialarını ispatlama ve yüceltme, 

onun dışındaki ideolojileri yok sayma, hatta kötüleme eğilimi sergiledikleri görülmüştür. 

Bu kısımda, söz konusu isimlerin sanatın işlevselliğine dair dile getirdikleri, sanatın 

toplumcu bir özle şekillendiği iddiasını desteklediği ve daha anlaşılır kılınmasını 

sağladığı için önemsenmiş, araştırmacıların bu doğrultudaki görüşleri, tezin teorik 

içeriğini desteklediği nispette dikkate alınmıştır. Onların ideolojik sınırlılıklarını açığa 

çıkaran tespitler ise, eleştirel bir gözle ele alınarak özellikle vurgulanmıştır. 

 

Çalışmada, Erwin Piscator ve Bertolt Brecht’in tiyatroyu kendi ideolojik kabullerinden 

hareketle bir aygıt kılma gayretlerinin, Marksist-toplumcu bağlamda da olsa, genel açıdan 

toplumcu tiyatronun asıl amacının anlaşılmasında anahtar vazifesi gördüğü saptanmıştır. 



249 

 

Bu yüzden tezde, ilgili isimlere ve onların sanat görüşlerine ayrıca yer verilmiştir. 

Piscator’un öne sürdüğü teoriyle tiyatroyu, egemen ideolojiye (yani burjuvaziye) 

doğrulttuğu bir silah gibi kurduğu görülmüş ve bütün çabasının, içinde yaşadığı toplumu, 

tiyatro üretimleri aracılığıyla Marksizm lehine dönüştürmek olduğu tespit edilmiştir. Epik 

tiyatro anlayışının geliştirici ismi Bertolt Brecht’in de nihai hedefi, toplumun Marksizm 

doğrultusunda şekillendirilmesidir. Bu iki ismin tiyatroyu, kendi ideolojilerini zor 

kullanmadan topluma yayabilmek amacıyla araçsallaştırması, toplumcu tiyatronun temel 

kriterini örneklemesi açısından tezin savunularını pekiştirmiştir. Öyle ki toplumcu tiyatro 

tam buradan, yani sanatın ideolojik bir mücadele aracına ve alanına dönüştüğü yerden 

beslenmektedir. Sonuçta, Piscator ve Brecht, Marksizm bağlamında ideolojik telkin 

işlevselliğini önceleyen bir tiyatro yaklaşımı ortaya koymuşlardır. Yine de onların 

teorileri, başka ideolojilerin telkini noktasında işlevsel kılınmaya çalışılan tiyatro 

üretimlerinin anlamlandırılmasında ve meşrulaştırılmasında önemli duraklardan biridir. 

 

Tezde, SSCB’ye ait sosyalist gerçekçi sanat anlayışının, Karl Marx ve Friedrich 

Engels’ten ziyade Sovyetlerin kurucusu Vladimir Ilyic Lenin’den hareketle, devletin 

ulusal çıkarlarına hizmet için ve Sovyet insanını yaratmak amacıyla oluşturulduğu 

söylenmiştir. Bu bağlamda söz konusu kuramın Türkiye’ye, toplumcu gerçekçilik adı 

altında ithal edildiği görülmüştür. Öte yandan sosyalist gerçekçiliğin iki önemli unsuru 

olan “devrimci romantizm” ve “olumlu tip”in, teorinin anavatanını aşarak hemen bütün 

toplumcu tiyatro üretimlerinin incelenmesinde başvurulabilecek estetik araçlar olduğu 

dile getirilmiştir. Nitekim hemen her ideolojinin bir gerçeklik varsayımı, iyimser bir 

gelecek kurgusu ve idealleştirilen ya da olumsuzlanan insan tiplerine yönelik belli 

kabulleri söz konusudur. Bu çalışmanın örneklemini oluşturan toplumcu tiyatro 

üretimlerinin çoğunda iktidar-yazarların, ideolojik kabulleri doğrultusunda ideal-

ideolojik bir gelecek tahayyülüne ve ideal-ideolojik bir kişi kurgusuna yöneldikleri tespit 

edilmiştir. Dolayısıyla bu unsurların nasıl kurulduğunun ve somutlandığının araştırılması, 

tezin örneklemi olan toplumcu tiyatrolara bakış açısını ve inceleme başlıklarını 

belirlemiştir. Devamında, oyunların konu olarak beslendiği 1946-1960 arasının tarihsel-

siyasi olayları genel hatlarıyla ortaya konmuş ve akabinde, çözümleme aşamasına 

geçilerek metinlerin toplumcu nitelikleri oyunların içeriklerine göre farklı bağlamlardan 

hareketle irdelenmiştir. 

 



250 

 

Sonuçta, tezde incelemeye dâhil edilen tiyatro oyunlarının, farklı yazarlarca kaleme 

alınmışlarsa da benzer bakış açılarını yansıttıkları görülmüştür. Bireycilik/”ben”cillik, bu 

oyunların hemen tamamında menfaatperestlik, çıkarcılık, hatta kötücüllük gibi 

özelliklerle ilişkilendirilerek olumsuzlanmıştır. “Ben”e dair bütün beklentilerden ve 

ihtiraslardan sıyrılıp toplumun daha iyi, sağlıklı, güvenli ve huzurlu olabilmesi için 

çabalamanın, diğer deyişle toplumcu tutum ve davranışların yüceltilmesi, dönem 

oyunlarının hemen tamamının ortak özelliğidir. Bu bağlamda, eserlerde toplumcu 

zihniyetle şekillenmiş oyun kişilerinin ideal-ideolojik tip şeklinde kuruldukları görülür. 

Bunlar, metinlerin genelinde yazarlarca tahayyül edilen toplumun yapı taşlarıdır. Öte 

yandan, “ben”cil/bireyci oyun kişileri, sınırsız kötücüllük potansiyelleriyle 

ötekileştirilerek olumsuzlanan, hatta toplumu zehirleyen ve bu yüzden kesilip atılması 

gereken kangren unsurlar olarak inşa edilir. Neticede çalışmada, hangi ideolojiden 

mülhem olursa olsun, 1946-1960 yılları arasında kaleme alınmış toplumcu tiyatro 

üretimlerinin genel karakteristiğinin, toplumcu tutum ve davranışları idealize ederek 

yücelten, “ben”cil/bireyci zihniyeti ise kötücüllükle irtibatlandırarak olumsuzlayan 

oyunlarla biçimlendiği saptanmıştır.  

 

Oyunlarda gözlemlenen bir diğer benzerlik, yazarların sosyeteye dair olumsuz 

bakışlarıdır. Dönem metinlerinde sosyete, yoz ve yozlaştırıcı bir sınıf şeklinde 

okura/seyirciye takdim edilir ve “ben”cil/bireyci kişilerin kümelendiği bir sınıf olarak 

üyelerinin kötücül vasıflarıyla donanır. Onların yaşam alanları büyük şehirler, hatta 

özelde İstanbul’dur. Böylece İstanbul, bozulmanın ve çürümenin, aynı zamanda paranın 

merkezi addedilir. Anadolu ise, hâlâ manevi değerlerin gözetilip yaşatıldığı ve toplumcu 

zihniyete ev sahipliği yapan “temiz” mekân biçiminde kurulur. Bu doğrultuda, örneğin 

Sana Rey Veriyorum’da görüldüğü gibi, oyun kişileri, yaşam standartlarını yükseltmek, 

daha doğrusu lüks bir hayat sürebilmek maksadıyla İstanbul’a yerleşir. Şehrin bulaşıcı 

kirinden kurtulmak için ise, Anadolu’ya yönelir. Başka oyunlarda da örneklenen bu bakış 

açısıyla, Demokrat Parti iktidarında topluma gark edilen yeni değerlerin olumsuzlandığı, 

şehrin bu olumsuz değerlerle özdeşleştirilerek etiketlendiği, Anadolu’nun ise, 

Cumhuriyet’in kurucu zihniyetiyle irtibatlandırılarak kurtarıcı mekân biçiminde 

sunulduğu bir anlatı evreni yaratılmıştır. 

 



251 

 

Oyunlarda, arzu edilen maddi standarda kavuşabilmek, daha çok para kazanabilmekle 

mümkündür. Siyaset de bu metinlerde, topluma hizmet için tercih edilen bir yol değil, tam 

tersi “ben”cil çıkarların hayata geçirilebilmesinin ve daha fazla para kazanabilmenin 

araçlarındandır. Ama, metinleri kuşatan toplumcu bakışa göre, dönem şartları dolayısıyla 

kirlenmeden, namuslu ve ahlaklı kalarak zenginleşebilmek olanaksızdır. Bu meseleyi 

sorunsallaştıran oyunların genelinde zenginlik, yozlaşmakla eş tutulur. Yani zenginliğin 

bedeli, ahlaki değerlerden ödün vererek “ben”cil ve çıkarcı olmayı göze almaktır. Böylece 

para, yozlaştırıcı bir güç olarak sunulur. Okur/seyirci, metinlerden sızan bu ideolojik 

mesajla, gerçek hayatta çevrelerinde yaşayan zenginlere karşı âdeta uyarılır. Onlara 

paranın değil, olumlu-manevi değerlerin peşinden koşmaları telkin edilir. Özetle, dönem 

oyunlarının genelinde, paranın yozlaştırıcı niteliğiyle öne alınarak karalandığı, toplumun, 

paranın sahibi olan kişilere ve özellikle sosyeteye ve siyasetçilere karşı uyarıldığı bir 

anlatı evreni kurulduğu belirlenmiştir. Bu metinler/söylemsel pratikler aracılığıyla 

iktidar-yazarların, yarattıkları hakikat oyunuyla muhataplarını, kendi bakış açılarını 

dayatarak bilinçlendirme ve değiştirme, diğer tabirle özneleştirme hedefi güttükleri 

saptanmıştır.  

 

Oyunların çözümlenmesinden çıkarılan bir diğer sonuç, dönem metinlerinde ötekilik 

meselesine ayrı bir önem verildiğidir. Oyunların çoğunda ötekiler, ideal-ideolojik insan 

tipinin karşısında konumlandırılır ve “ben”cil/bireyci zihniyetle bağlantılandırılarak 

toplumdan kesilip atılması gereken kangren-uzuvlar biçiminde kurulur. Hatta Karayar 

Köprüsü’nde söz konusu olgu, insan ve canlı yaşamına kasteden Cem gibi oyun 

kişilerinin örneklenmesiyle, ölümcül-tehlikeli bir kimliğe bürünür. Böylece ötekilik, 

canavarlaşan “ben”cil/bireyci sosyeteyle temsil edilir ve onun toplum ve yaşam için ne 

düzeyde tehlikeli olabileceğinin altı çizilir. Kocaoğlan ve Duvarların Ötesi oyunlarında 

ise, söz konusu durum âdeta ters-yüz edilir. Önceki metinlerde, iktidar-yazarların kamusal 

alandan tasfiyesi için özellikle işaretlediği ve abartarak kötücülleştirdiği toplum-içi 

ötekiler bu iki oyunda, zaten hayatın kenara itilmiş toplum-dışı ötekilerle yer değiştirir. 

İlgili eserlerde, muhatapların “vicdanlarına” seslenilerek canavar addedilen insan 

tiplerinin sosyal/kültürel sınırların içine dâhil edilmesi amacıyla bir anlatı evreni kurulur. 

Onların dış yüzeylerini kaplayan çirkin kabuklarının altında çocuksu-masum ve 

potansiyel iyi bir insan yattığı düşüncesi, söz konusu oyunlardan sızan başat toplumcu 

mesajdır. Neticede, iki metnin de özde toplumcu hassasiyetlerle şekillendiği ve iktidar-



252 

 

yazarların toplumu bilinçlendirme, farkında kılma ve değiştirme niyetlerini, toplumculuk 

bağlamında farklı bir görünümle somutladığı saptanmıştır. 

 

Buraya kadar dile getirilen bütün bulgular, 1946-1960 arasındaki tiyatrolarda 

toplumculuğun nasıl bir görünüme sahip olduğunun ortaya konmasına yöneliktir. Öne 

sürülen tespitler, iktidar-yazarların toplumcu hassasiyetlerinin ortaklaştığı noktalara ışık 

tutsa da hemen her yazarın, sorunsallaştırdığı meseleyi kendine özgü bakışından hareketle 

dramatik düzleme taşıdığı, dolayısıyla toplumculuk bağlamında farklı bir görünüm 

sergilediği özellikle belirtilmelidir. Burada, yazarların ideolojik kabulleri doğrudan 

devreye girer. Metinlerin genelinde, yazarlarının ideolojik yörüngelerine dair ipuçları 

bulunsa da Nâzım Hikmet ve Cevat Fehmi Başkut, ideolojik saflarını çok daha net belli 

etmeleriyle öne çıkarlar. Nâzım Hikmet, bu zaman diliminde kaleme aldığı Yusuf ile 

Menofis’te, gizlemeden/sümen altı etmeden Marksist-toplumcu bir anlatı evreni kurar ve 

muhataplarını, Marksizm lehine manipüle etmeye çalışarak onları bilinçlendirme ve 

yönlendirme amacı güder. Cevat Fehmi Başkut ise, dönem içinde yazdığı oyunlarda 

Cumhuriyet’in kurucu değerlerini kurtarıcı ideoloji olarak belirleyerek Atatürk ilkeleri 

doğrultusunda ideal-ideolojik bir toplum tahayyülü ortaya koyar. Buradan hareketle 

çalışmada, Nâzım Hikmet, Marksist-toplumcu; Cevat Fehmi Başkut, Kemalist-toplumcu 

bir yazar olarak belirlenmiştir. Refik Erduran, özellikle Cengiz Han’ın Bisikleti’nde, 

Cumhuriyet’in kurucu değerleri ve on yıllık hedefleri doğrultusunda biçim alan oyun 

kişilerini, ideal-ideolojik kişiler şeklinde işaretlemesiyle Cevat Fehmi Başkut’un 

çizgisine yaklaşır. Çetin Altan ise, Tahterevalli’de toplumu sınıfsal hiyerarşiden 

müteşekkil bir yapı biçiminde kurduğundan ve ekonomiyi, bütün üst yapı unsurlarını 

belirleyen asıl eleman şeklinde sunduğundan Nâzım Hikmet’le benzer doğrultuda ele 

alınabilir. Tezde, bunların dışındaki yazarların etrafında döndükleri ideolojik 

yörüngelerin, kaleme aldıkları metinlerden hareketle net bir şekilde anlaşılamayacağı 

saptanmıştır. Bu yüzden onlar, toplumculuk bağlamında herhangi bir ideolojiyle 

etiketlenmemiş, bu noktada temkinli bir tutum sergilenmiştir.  

 

Sonuç olarak dönemdeki bütün tiyatro metinlerinin, bir “izm”le eşleştirilebilecek netlikte 

bir ideolojiyle damgalan(a)masa da içinde üretildikleri toplumu bilinçlendirme, uyarma, 

uyandırma, yönlendirme ve değiştirme niyetiyle oluşturulduğu tespit edilmiş ve hepsinin 

toplumcu kıstaslar doğrultusunda şekillendiği anlaşılmıştır. Dönemdeki toplumcu tiyatro 



253 

 

metinlerinin Marksizm ve Kemalizm dışında bir ideolojiyle ilişkilendirilememesinin 

sebebi, tezin tarihsel sınırlığının 1946-1960 yılları olarak belirlenmesidir. Bu tarih 

aralığından önceki ve sonraki metinler toplumculuk açısından incelendiğinde başka 

ideolojilerle ilişkilendirilebilecek oyunları tespit etmek mümkün olacaktır. Neticede mit, 

mağara resimleri, dram ve ritüel gibi köken anlatılar nasıl ki işlevsel-faydacı bir özle 

süregelmiş ve toplulukları biçimlendirilerek tecrübeyle edinilen bilginin nesilden nesle 

aktarılmasını sağlamışsa, modern zamanların üretimleri toplumcu tiyatro metinleri de 

kaleme alındıklarından bugüne benzer bir işlevsel-faydacı potansiyelle var 

olagelmektedir. İdeolojinin mitleşme eğiliminin en açıkça gözlemlendiği alan olan 

toplumcu edebî üretimler temelde, ideolojinin taşıyıcılığını üstlenen ve yaygınlaşmasını 

sağlayan estetik yaratımlardır. Dolayısıyla toplumculuk, hiçbir “izm”le 

sınırlandırılamayacak bir şemsiye kavram olarak ele alınmalıdır. Edebî metinlere böyle 

bir bakış açısıyla yaklaşmak, hemen her ideolojinin ütopik arzularının aydınlatılmasına, 

idealleştirdikleri ve ötekileştirdikleri kimliklerin de ortaya çıkmasına olanak sağlayacak, 

aynı zamanda sanat ve ideoloji arasındaki simbiyotik ilişkiyi daha anlaşılır kılacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



254 

 

KAYNAKÇA 

 

Adorno, T. (2012). Kültür endüstrisi – kültür yönetimi. (N. Ülner, M. Tüzel ve E. Gen, 

Çev.). İletişim Yayınları. 

Ahmad, F. (2015). Modern Türkiye’nin oluşumu. Kaynak Yayınları.  

 Aka Erdem, N. (2016). Özne-iktidar ilişkisi bağlamında Alev Alatlı’nın romanlarının 

incelenmesi. (Doktora Tezi, Ardahan Üniversitesi), Ardahan. 

Akçura, Y. (1976). Üç tarz-ı siyaset. Türk Tarih Kurumu Yayınları.  

Akı, N. (1968). Çağdaş Türk tiyatrosuna toplu bir bakış 1923-1967. Atatürk Üniversitesi 

Yayınları. 

Akıncı, U. (2003). Kalemden sahneye 1946’dan günümüze Türk oyun yazarlığında 

eğilimler 1. Cilt 1946-1960. Yazı-Görüntü-Ses Yayınları.  

Aktürk, Ş. (2010). Sosyal gerçekçilik anlayışı ve Suat Derviş’in romanlarında yapı, tema, 

anlatım. (Doktora Tezi, Gazi Üniversitesi), Ankara.  

Altan, Ç. (1994). Toplu oyunları 1 – Çemberler – Tahterevalli – Dilekçe – Mor Defter. 

Mitos Boyut Yayınları. 

Althusser, L. (2004). Felsefi ve siyasi yazılar: sanat üzerine yazılar (cilt 1). (A. 

Tümertekin ve Z. İlkgelen, Çev.). İthaki Yayınları.  

Althusser, L. (2010). İdeoloji ve devletin ideolojik aygıtları. (A. Tümertekin, Çev.). İthaki 

Yayınları.  

Alver, T. (2022). 1923-1938 Atatürk dönemi Türk tiyatrosunun politik tiyatro kuramı ve 

ideolojik unsurlar açısından incelenmesi. (Doktora Tezi, Anadolu Üniversitesi), 

Eskişehir. 

And, M. (1983). Cumhuriyet dönemi Türk tiyatrosu (1923-1983). Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

And, M. (2007). Ritüelden drama Kerbelâ-Muharrem-Ta’ziye. Yapı Kredi Yayınları.  

And, M. (2014). Başlangıcından 1983’e Türk tiyatro tarihi. İletişim Yayınları. 

Argunşah, H. (2015). Millî edebiyat. R. Korkmaz (Ed.). Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı 

(1839-2000) içinde (ss.183-236). Grafiker Yayınları.  

Arslan, A. (2006). İlkçağ felsefe tarihi 1, Sokrates öncesi Yunan felsefesi. İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Ataç, N. (2010). Tiyatro hakkında. M. Bağcı Tayfur (Haz.). Ataç’ın Tiyatro Yazıları içinde 

(ss.132-136). Dergâh Yayınları.   



255 

 

Atatürk, M. K. (2009). Nutuk. Ş. Memiş ve İ. Şen (Dü.). Özgün Ofset.  

Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri I-III. (2006). Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları. 

Ateş, Ö. F. (2020). Edebiyat ve ideoloji: 1917 sonrası Sovyet edebiyatında kimlik 

yozlaşması – Azerbaycan edebiyatı örneği-. (Doktora Tezi, Nevşehir Hacı Bektaş 

Veli Üniversitesi), Nevşehir.  

Ateş, Ö. F. (2023) İdeolojinin kıskacında Türk ve Müslüman kimliği Azerbaycan-Sovyet 

edebiyatı örneği. Bengü Yayınları.  

Atik, E. (2014). Sevgi Soysal’ın romanlarında özne ve iktidar. (Yüksek Lisans Tezi, 

Boğaziçi Üniversitesi), İstanbul.  

Atsız, H. N. (1992). Makaleler -III-. Baysan Basım ve Yayın.  

Ayhan, M. (2012). Türk entelejansiyasında bir politik eleştiri figürü olarak Cevat Fehmi 

Başkut. (Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi), Bursa.  

Barthes, R. (2014). Çağdaş söylenler. (T. Yücel, Çev.). Metis Yayınları. 

Başkut, C. (1972a). Makine. İnkılâp ve Aka.  

Başkut, C. (1972b). Tablodaki Adam. İnkılâp ve Aka. 

Başkut, C. (2005a). Hacıyatmaz – Ölen Hangisi. İnkılâp.  

Başkut, C. (2005b). Harput’ta Bir Amerikalı – Hepimiz Birimiz İçin. İnkılâp.  

Başkut, C. (2005c). Sana Rey Veriyorum – Kleopatra’nın Mezarı. İnkılâp. 

Başkut, C. (2005d). Soygun – Öbür Gelişte. İnkılâp.  

Başkut, C. (2008). Küçük Şehir – Kadıköy İskelesi. İnkılâp.  

Bayat, F. (2005). Mitolojiye giriş. Ötüken.  

Belge, M. (1989). Marksist estetik: Christopher Caudwell üzerine bir inceleme. BFS 

Yayınları. 

Belge, M. (1998). Edebiyat üstüne yazılar. İletişim Yayınları.  

Belge, M. (2019). Önsöz. Edebi Üretim Teorisi içinde (ss.11-15). İletişim Yayınları. 

Belkıs, Ö. (2003). Kalemden sahneye 1946’dan günümüze Türk oyun yazarlığında 

eğilimler 2. cilt 1960-1970. Yazı-Görüntü-Ses Yayınları. 

Bezirci, A. (2007). Nâzım Hikmet: yaşamı, şairliği, eseri, sanatı. Evrensel Basım Yayın. 

Bilgen, U. (2020). Refik Erduran’ın tiyatroları üzerine tematik bir inceleme. (Yüksek 

Lisans Tezi, Uşak Üniversitesi), Uşak. 

Boran, B. (1968). Türkiye ve sosyalizm sorunları. Gün Yayınları. 

Bozdoğan, A. (2003). Ahmet Midhat’a atfedilen bir eser: “Hükm-i Dil” ve Manastırlı 

Mehmet Rıfat. TÜBAR, 14, 117-125. 



256 

 

Bozdoğan, A. (2024). Yeni Türk edebiyatı’nın dönemlerine yönelik alternatif bir 

yaklaşım. Edebî Eleştiri Dergisi, 8(2), 182-211. 

Brecht, B. (1997). Epik tiyatro. (K. Şipal, Çev.). Cem Yayınevi.  

Buğlalılar, E. (2014). Kadife koltuktan amele pazarına: Türkiye’de politik tiyatronun 

oluşumu 1960-1972. Tavır Yayınları. 

Buttanrı, M. (2006). Türk edebiyatında tiyatro: Cumhuriyet devri. Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, 4(8), 203-243. 

Campbell, J. (2010). Kahramanın sonsuz yolculuğu. (S. Gürses, Çev.). Kabalcı Yayınevi.  

Caudwell, C. (1998). Yanılsama ve gerçeklik. (M. H. Doğan, Çev.). Payel Yayınevi.  

Clark, T. (2011). Sanat ve propaganda: kitle kültürü çağında politik imge. (E. Hoşsucu, 

Çev.). Ayrıntı Yayınları.  

Cömert, B. (2006). Eleştiriye beş kala. De Ki Basım Yayın. 

Cumalı, N. (2004). Bütün oyunları 1. Cumhuriyet Kitapları.  

Çağlar, M. (2010). Turgut Özakman’ın oyun yazarlığı. (Doktora Tezi, Çukurova 

Üniversitesi), Adana.  

Çalışlar A. (1995). Tiyatro ansiklopedisi. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Çalışlar, A. (1987). Nâzım Hikmet. Bilim ve Sanat.  

Çelenk, S. (2003). Kalemden sahneye 1946’dan günümüze Türk oyun yazarlığında 

eğilimler 3. cilt 1970-1980. Yazı-Görüntü-Ses Yayınları.  

Çelik, Y. (2010). 1940 kuşağı toplumcu şairleri ve halk şiiri. Millî Folklor, (87), 78-83. 

Çelik, Y. (2015). Atatürk devri Türk hikâye ve romanı (1923-1940). M. K. Özgül (Ed.). 

Türk Edebiyatı Tarihine Bir Bakış: Yeni Türk Edebiyatı içinde (ss.447-516). 

Kurgan Edebiyat Yayınları.  

Çetin, N. (2015). Atatürk devri Türk şiiri (1923-1940). M. K. Özgül (Ed.). Tük Edebiyatı 

Tarihine Bir Bakış: Yeni Türk Edebiyatı içinde (ss.393-446). Kurgan Edebiyat 

Yayınları. 

Çetindaş, D. (2022). Tanzimat devri Türk tiyatrosunda histeri. Paradigma Akademi.    

Demir, A. (2006). Sosyal gerçekçilik anlayışı ve Sadri Ertem’in roman ve hikâyelerinde 

yapı, tema, anlatım. (Doktora Tezi, Gazi Üniversitesi), Ankara.  

Dijk, T. A. V. (2019). İdeoloji: multidisipliner bir yaklaşım. (A. Demir, Çev.). Hece 

Yayınları.  



257 

 

Doğan, Â. (2015). 1940-1960 arası Türk hikâye ve romanı. M. K. Özgül (Ed.). Türk 

Edebiyatı Tarihine Bir Bakış: Yeni Türk Edebiyatı içinde (ss.585-615). Kurgan 

Edebiyat Yayınları.  

Doğan, M. C. (2015). 1940’tan 1960’a Türk şiiri. M. K. Özgül (Ed.). Türk Edebiyatı 

Tarihine Bir Bakış: Yeni Türk Edebiyatı içinde (ss.517-584). Kurgan Edebiyat 

Yayınları. 

Dural, A. B. (2012). Antonio Gramsci ve hegemonya. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 

11(39), 309-321.  

Eagleton, T. (1996). İdeoloji. (M. Özcan, Çev.). Ayrıntı Yayınları. 

Eagleton, T. (2009). Eleştiri ve ideoloji: Marksist edebiyat teorisi üzerine bir çalışma. (S. 

Kılıç, Çev.). İletişim Yayınları. 

Eagleton, T. (2014). Marksizm ve edebiyat eleştirisi. (U. Özmakas, Çev.). İletişim 

Yayınları. 

Eliade, M. (2001). Mitlerin özellikleri. (S. Rifat, Çev.). Om Yayınevi.  

Enginün, İ. (2004). Yeni Türk edebiyatı araştırmaları. Dergâh Yayınları. 

Enginün, İ. (2005). Cumhuriyet dönemi Türk edebiyatı. Dergâh Yayınları.  

Enginün, İ. (2019). Türk tiyatrosu: Şinasi’den Turan Oflazoğlu’na. Dergâh Yayınları.  

Erduran, R. (1962). Karayar Köprüsü. Millî Eğitim Basımevi. 

Erduran, R. (1979). Cengiz Han’ın Bisikleti. T.C. Kültür Bakanlığı Devlet Tiyatroları 

Genel Müdürlüğü. 

Ersöz, A. (2011). Siyasi ideolojiler bağlamında sinema. (Yüksek Lisans Tezi, Akdeniz 

Üniversitesi), Antalya.  

Ertan, T. (2003). İnkılâp hareketleri. A. Sezer (Ed.). Atatürk ve Türkiye Cumhuriyeti 

Tarihi içinde (ss.261-356). Siyasal Kitabevi. 

Ertem, S. (2012). Fikir ve sanat – sanat ve edebiyat üzerine makaleler -. Salkımsöğüt 

Yayınları.  

Fischer, E. (2012). Sanatın gerekliliği. (C. Çapan, Çev.). Sözcükler Yayınları. 

Foucault, M. (2006). Deliliğin tarihi. (M. A. Kılıçbay, Çev.). İmge Kitabevi.  

Foucault, M. (2007). Cinselliğin tarihi. (H. U. Tanrıöver, Çev.). Ayrıntı Yayınları.  

Foucault, M. (2011). Büyük kapatılma. (I. Ergüden ve F. Keskin, Çev.). Ayrıntı Yayınları.  

Foucault, M. (2014). Özne ve iktidar. (I. Ergüden ve O. Akınhay, Çev.). Ayrıntı Yayınları. 

Foucault, M. (2015). Hapishanenin doğuşu (M. A. Kılıçbay, Çev.). İmge Kitabevi. 



258 

 

Fréville, J. (1999). Plehanov ve toplum, sanat, estetik, eleştiri. Sosyalist Açıdan Toplum, 

Sanat ve Eleştiri içinde (ss.11-76). (A. Bezirci, Çev.). Evrensel Basım Yayın. 

Fuat, M. (2010). Tiyatro tarihi. MSM Yayınları. 

Gaster, T. H. (2000). Thespis – eski Yakındoğu’da ritüel, mit ve drama. (M. H. Doğan, 

Çev.). Kabalcı Yayınevi. 

Gezgin, İ. (2021). Sanatın mitolojisi: sanat ne anlatır? – mağara duvarlarından 

Antikçağın sonuna. Redingot Kitap. 

Gombrich, E. H. (2016). Sanatın öyküsü. (E. Erduran ve Ö. Erduran, Çev.). Remzi 

Kitabevi. 

Goody, J. (2013). Yazılı ve sözel arasındaki etkileşim – okur-yazarlık, aile, kültür ve devlet 

üzerine incelemeler. (O. Bulut, Çev.). Pinhan Yayıncılık. 

Gorki, M. (1976). Maksim Gorki. M. Sanatta Sosyalist Gerçekçilik içinde (ss.32-62). (S. 

Cılızoğlu, Çev.). Yeni Dünya Yayınları.  

Gorki, M. (1989). Edebiyat yaşamım. (Ş. Yeğin, Çev.). Payel Yayınevi. 

Gramsci, A. (1975). Felsefe ve politika sorunları. (A. Cemgil, Çev.). Payel Yayınevi. 

Gülmen, N. (2016). Nâzım Hikmet’in Yusuf ile Menofis ve Ferhad ile Şirin oyunlarında 

toplumcu gerçekçilik bağlamında yenidenyazma pratiği. (Yüksek Lisans Tezi, 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi), Eskişehir.  

Gündüz, O. (2015). Cumhuriyet dönemi Türk romanı. R. Korkmaz (Ed.). Yeni Türk 

Edebiyatı El Kitabı (1839-2000) içinde (ss.399-544). Grafiker Yayınları.  

Güneğilmez, Ö. (2023). Mecelleden Türk Medeni Kanunu’na çok eşlilik tartışmaları. 

Atatürk Dergisi, 12(1), 25-30. 

Güngör, B. (2019a). Attilâ İlhan’ın özgün toplumcu-gerçekçilik anlayışı: “sosyal 

realizm”. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 12(25), 188-202. 

Güngör, B. (2019b). Modernist-toplumcu Türk şiiri. Mecmua Uluslararası Sosyal 

Bilimler Dergisi, (7), 1-19. 

Güngör, B. (2024). Toplumcu Türk edebiyatının doğuşu (1909-1929). Pa Paradigma 

Akademi Yayınları.  

Güntekin, R. N. (1971). Balıkesir Muhasebecisi – Tanrı Dağı Ziyafeti. Milli Eğitim 

Basımevi. 

Gür, M. (2019). Türk romanında erkeklik ve milliyetçilik (1908-1923). Kesit Yayınları. 



259 

 

Gür, M. (2020). Çağına kapanan gözler: Ömer Seyfettin’in hikâyelerinde toplumsal uyku 

hâli. H. Eraydın Argunşah (Ed.). Ömer Seyfettin içinde (ss.337-344). Kültür ve 

Turizm Bakanlığı.  

Gür, M. (2024a). Çatallanan yollar, zihinsel yaratımlar ve mümkün dünyalar: çatalyol 

anlatısı olarak Haldun Taner’in Günün Adamı oyunu. D. Çetindaş, D. Oylubaş 

Katfar ve B. Sayak (Ed.). Cumhuriyet’in 100. Yılında Yeni Türk Edebiyatı 

İncelemeleri Prof. Dr. Hülya Eraydın Argunşah Armağanı içinde (ss.279-292). 

Kapadokya Üniversitesi Yayınları. 

Gür, M. (2024b). Ömer Seyfettin öykülerinde kişi kurguları 1: ucubeler ve canavarlar. M. 

Akbaş (Ed.). Doğumunun 140. Yılında Ömer Seyfettin içinde (ss.151-174). 

Ihlamur Akademi. 

Hall, S., Lubbley, B., & McLennan, G. (1985). Siyaset ve ideoloji: Gramsci. (S. Emrealp, 

Çev.). Birey ve Toplum Yayınları. 

Harari, Y. N. (2015). Hayvanlardan tanrılara sapiens – insan türünün kısa bir tarihi. (E. 

Genç, Çev.). Kolektif Kitap. 

Harari, Y. N. (2024). Neksus – Taş Devri’nden yapay zekâya bilgi ağlarının kısa tarihi. 

(Ç. Şentuğ, Çev.). Kolektif Kitap. 

İlhan, A. (1980). Gerçekçilik savaşı. Yazko. 

İpşiroğlu, Z. (1992). Tiyatroda yeni arayışlar. Düzlem Yayınları. 

İpşiroğlu, Z. (1995). Tiyatroda devrim. Çağdaş Yayınları.  

İri, E. C. (2020). Modern Türk tiyatrosunda epik’in görünümü (1960-1980). (Doktora 

Tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi), Isparta. 

Jdanov, A. A. (1996). Edebiyat, müzik ve felsefe üzerine. (F. Berktay (Baltalı), Çev.). 

Kaynak Yayınları. 

Jung, C. G. (1998). Psikoloji ve din. (R. Karabey, Çev.). Okyanus Yayıncılık. 

Jung, C. G. (2005). Dört arketip. (Z. A. Yılmazer, Çev.). Metis Yayınları. 

Jusdanis, G. (1998). Gecikmiş modernlik ve estetik kültür: milli edebiyatın icat edilişi. (T. 

Birkan, Çev.). Metis Yayınları. 

Kacıroğlu, M. (2016). Cumhuriyet dönemi Türk edebiyatında (1923-1940) toplumcu-

gerçekçi edebiyat tartışmaları. ETÜ, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(2), 27-

71. 

Kahraman, H. B. (2000). Türk şiiri, modernizm, şiir. Büke Yayınları. 

Kalafat, Y. (2013). Halk bilimi-Türkoloji-milli kültür stratejileri. Berikan Yayınevi. 



260 

 

Kaplan, M. (1948). Namık Kemal hayatı ve eserleri. İbrahim Horoz Basımevi.  

Kapluhan, E. (2012). Atatürk dönemi eğitim seferberliği ve köy enstitüleri. Marmara 

Coğrafya Dergisi, (26), 172-194. 

Karaca, A. (2013). İkinci Yeni poetikası. Hece Yayınları. 

Karaca, Ş. (2006). Tanzimat’tan Cumhuriyete Türk tiyatro edebiyatı literatürü. Türkiye 

Araştırmaları Literatür Dergisi, 4(7), 141-173. 

Karaosmanoğlu, Y. K. (1934-1935). Sovyet edebiyatı. Kadro Aylık Fikir Mecmuası. 28-

34. 

Karayakupoğlu, D. (2024). Refik Erduran’ın tiyatro oyunlarında yapı ve tema. (Doktora 

Tezi, Gaziantep Üniversitesi), Gaziantep. 

Karpat, K. H. (2012). Türk demokrasi tarihi: sosyal, kültürel, ekonomik temeller. Timaş 

Yayınları. 

Kaynar, M. K. (2019). Türkiye’nin ellili yılları üzerine bazı notlar. M. K. Kaynar (Ed.). 

Türkiye’nin 1950’li Yılları içinde (ss.15-38). İletişim Yayınları. 

Keskin, F. (2011). Büyük kapatılma. Büyük Kapatılma içinde (ss.11-19). (I. Ergüden ve 

F. Keskin, Çev.). Ayrıntı Yayınları. 

Keskin, F. (2014). Özne ve iktidar. Özne ve İktidar içinde (ss.11-24). (I. Ergüden ve O 

Akınhay, Çev.). Ayrıntı Yayınları. 

Kısakürek, N. F. (2024). Tiyatro. Reis Bey içinde (ss.5-6). Büyük Doğu Yayınları.  

Koç, T. & Şengül, A. (2023). Başar Sabuncu’nun Şerefiye adlı tiyatro oyununda toplumcu 

edebiyat, özne ve iktidar. Korkut Ata Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (12), 534-

547.  

Kongar, E. (1976). Toplumbilim açısından tiyatro. Tiyatro Araştırmaları Dergisi, 7(7), 

33-43. 

Korkmaz, R. & Özcan, T. (2015). Cumhuriyet dönemi Türk şiiri. R. Korkmaz (Ed.). Yeni 

Türk Edebiyatı El Kitabı (1839-2000) içinde (ss.237-340). Grafiker Yayınları.  

Köse, S. (2021). Türk destanlarında kaos ve kozmos. Gazi Kitabevi. 

Kurdakul, Ş. (1992). Çağdaş Türk edebiyatı 4: Cumhuriyet dönemi/2. Bilgi Yayınevi.  

Kurşunlu, N. (1952). Branda Bezi. Yeditepe Yayınları. 

Kurtuluş, H. (1974). Türk tiyatrosu. Toker Yayınları.  

Külahlıoğlu İslam, A. (2015a). Cumhuriyet dönemi Türk hikayesi. R. Korkmaz (Ed.). 

Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı (1839-2000) içinde (ss.341-378). Grafiker 

Yayınları. 



261 

 

Külahlıoğlu İslam, A. (2015b). Cumhuriyet dönemi Türk tiyatrosu. R. Korkmaz (Ed.). 

Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı (1839-2000) içinde (ss.379-398). Grafiker 

Yayınları. 

Lasowski, A. W. (2019). Althusser ve biz. (A. Meral, Çev.). İletişim Yayınları.  

Lenin, V. I. (1976). Parti örgütü ve parti edebiyatı. Sanatta Sosyalist Gerçekçilik içinde 

(ss.152-169). (S. Cılızoğlu, Çev.). Yeni Dünya Yayınları. 

Lewis, B. (1993). Modern Türkiye’nin doğuşu. (M. Kıratlı, Çev.). Türk Tarih Kurumu 

Yayınları. 

Lukacs, G. (1979). Çağdaş gerçekçiliğin anlamı. (C. Çapan, Çev.). Payel Yayınevi.  

Lunaçarski, A. (1976). A. Lunaçarski. Sanatta Sosyalist Gerçekçilik içinde (ss.26-31). (S. 

Cılızoğlu, Çev.). Yeni Dünya Yayınları.  

Lunaçarski, A. (1998). Sosyalizm ve edebiyat. (A. Bezirci, Çev.). Doğa Basın Yayın. 

Macherey, P. (2019). Edebi üretim teorisi. (I. Ergüden, Çev.). İletişim Yayınları.  

Malinowski, B. (1998). İlkel toplum. (H. Portakal, Çev.). Öteki Yayınevi. 

Mardin, Ş. (1992). İdeoloji. İletişim Yayınları. 

Marksizm-Leninizm Enstitüsü. (2013). Önsöz. Alman İdeolojisi içinde (ss.7-12). (T. Ok 

ve O. Geridönmez, Çev.). Evrensel Basım Yayın. 

Marx, K. & Engels, F. (1980). Sanat ve edebiyat üzerine. (M. Belge, Çev.). Birikim 

Yayınları. 

Marx, K. & Engels, F. (2013). Alman ideolojisi. (T. Ok ve O. Geridönmez, Çev.). Evrensel 

Basım Yayın. 

Marx, K. & Engels, F. (2015). Komünist manifesto. (C. Üster ve N. Deriş, Çev.). Can 

Yayınları.  

McLellan, D. (2009). İdeoloji. (B. Yıldırım, Çev.). İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Moran, B. (2002). Edebiyat kuramları ve eleştiri. İletişim Yayınları.  

Namık Kemal. (2016). Mukaddime-i Celâl. A. Şengül (Haz.). Namık Kemal Celâleddin 

Harzemşah -inceleme-mukaddime-metin- içinde (ss.61-112). Kesit Yayınları. 

Nesin, A. (2016). Bütün oyunları I – dramatik oyunlar. Nesin Yayınevi. 

Nutku, H. (1992). Güneşe tırmanmazsan ayı göremezsin (tiyatro yazıları). İleri Kitabevi. 

Nutku, H. (1998). Cumhuriyet’in 75. Yılında 75 yılın tanığı bir yazar: Orhan Asena. T.C. 

Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Nutku, Ö. (1985). Dünya tiyatrosu tarihi 2 – 19. yüzyıldan – günümüze kadar. Remzi 

Kitabevi. 



262 

 

Nutku, Ö. (1990). Dram sanatı (tiyatroya giriş). Kabalcı Yayınevi.  

Oktay, A. (1986). Toplumcu gerçekçiliğin kaynakları. B/F/S Yayınları. 

Ong, W. J. (2014). Sözlü ve yazılı kültür – sözün teknolojileşmesi. (S. P. Banon, Çev.). 

Metis Yayınları. 

Oral, C. (2024). Türk romanında mekânın dönüştürücü etkisi (1940-1960). Pa Paradigma 

Akademi Yayınları.  

Orhan, A. (1962). Kocaoğlan. Millî Eğitim Basımevi. 

Özakın, D. (2020). “Stalinist büyük temizlik” metaforunda organizmacı devletin bedensel 

atıkları. Tarih Okulu Dergisi, (48), 3747-3771. 

Özakman, T. (2014). Bütün oyunları 6 – Güneşte On Kişi – Duvarların Ötesi – Töre. Bilgi 

Yayınevi. 

Özata Dirlikyapan, J. (2010). Kabuğunu kıran hikâye Türk öykücülüğünde 1950 kuşağı. 

Metis yayınları. 

Özcan, F. C. (2019). Ellili yıllarda Türkiye ekonomisi. M. K. Kaynar (Ed.). Türkiye’nin 

1950’li Yılları içinde (ss.39-67). İletişim Yayınları.  

Özmen, Ö. (2015). Türkiye’de politik tiyatronun gelişimi. Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, (55), 415-429.  

Öztürk, A. (2018). Türkiye’de 1960 sonrası politik tiyatronun gelişimi. (Doktora Tezi, 

İstanbul Üniversitesi), İstanbul. 

Pallotta, J. (2020). Foucault üzerinde Althusser etkisi: cezalandırıcı toplumdan yeniden 

üretim teorisine. C. Laval, L.Paltrinieri & F. Taylan (Ed.). Marx & Foucault: 

Okumalar, Kullanımlar, Yüzleştirmeler içinde (ss.171-188). (İ. Birkan, Çev.). 

İletişim Yayınları. 

Parkhomenko, M. & Myasnikov, A. (1976). Giriş. Sanatta Sosyalist Gerçekçilik içinde 

(ss.5-25). (S. Cılızoğlu, Çev.). Yeni Dünya Yayınları. 

Piscator, E. (2012). Politik tiyatro. (M. Ünlü ve S. Güney, Çev.). Agora Kitaplığı.  

Plehanov, G. V. (1987).  Sanat ve toplumsal hayat. (C. Karakaya, Çev.). Sosyal Yayınlar. 

Plehanov, G. V. (1991). Marksizmin temel sorunları. (A. Ünlü, Çev.). Ünlü Yayıncılık. 

Plehanov, G. V. (1999). Sosyalist açıdan toplum, sanat, eleştiri. (A. Bezirci, Çev.). 

Evrensel Basım Yayın. 

Pospelov, G. N. (1995). Edebiyat bilimi. (Y. Onay, Çev.). Evrensel Basım Yayın. 

Ran, N. H. (1987). Sanat, edebiyat, kültür, dil: yazılar 1. Adam Yayınları. 

Ran, N. H. (1993). Yusuf ile Menofis – oyunlar 3. Adam Yayınları.  



263 

 

Ran, N. H. (1997). Oyunlarım üstüne. Nâzım Hikmet’in Tiyatrosu içinde (ss.15-32). 

Nâzım Hikmet Kültür ve Sanat Vakfı Yayınları.  

Read, H. (1997). Sanat ve toplum. (E. Kök, Çev.). Hayalperest Yayınları.  

Sağlam, İ. (2024). Çok eşlilik kurumunun Türk medeni hukuku çerçevesinde 

değerlendirilmesi. İstanbul Kültür Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 23(1), 

203-234. 

Sanders, B. (2010). Öküzün A’sı – elektronik çağda yazılı kültürün çöküşü ve şiddetin 

yükselişi. (Ş. Tahir, Çev.). Ayrıntı Yayınları. 

Sertel, S. (1987). Roman gibi. Belge Yayınları. 

Sevengil, R. (1959). Türk tiyatrosu tarihi I eski Türklerde dram san’atı. Maarif Basımevi.  

Shiner, L. (2013). Sanatın icadı – bir kültür tarihi. (İ. Türkmen, Çev.). Ayrıntı Yayınları.  

Sokullu, S. (1993). Türk tiyatrosunda komedyanın evrimi. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Stockley, C. (2011). Şekilli biyoloji sözlüğü. (N. Yiğit, Çev.). TÜBİTAK Popüler Bilim 

Kitapları. 

Suçkov, B. (1982). Gerçekliğin tarihi. (A. Çalışlar, Çev.). Adam Yayıncılık. 

Şener, S. (1971). Çağdaş Türk tiyatrosunda ahlâk ekonomi kültür sorunları (1923-1970). 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Yayınları.  

Şener, S. (1972). Çağdaş Türk tiyatrosunda insan (1923-1972). Ankara Üniversitesi Dil 

ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Yayınları. 

Şener, S. (1998). Cumhuriyet’in 75. yılında Türk tiyatrosu. Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Şener, S. (2003). İnsanı geçitlerde sınayan sanat dram sanatı. Mitos-Boyut Yayınları. 

Şener, S. (2011). Gelişim sürecinde Türk tiyatrosu. Mitos-Boyut. 

Şengül A. (2016a). Celâleddin Harzemşah üzerine genel bir değerlendirme. A. Şengül 

(Haz.).  Namık Kemal Celâleddin Harzemşah -İnceleme-Mukaddime-Metin- 

içinde (ss.7-60). Kesit Yayınları. 

Şengül A. (2016b). İbrahim Şinasi Şair Evlenmesi –inceleme-metin-tıpkıbasım-. Kesit 

Yayınları. 

Şengül, A. (2003). Tahkiyeli eserlerde ‘model şahıs’ meselesi ve Ömer Seyfettin’in 

hikâyelerindeki model şahıslar üzerine bir inceleme. Afyon Kocatepe Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 5(1), 13-28. 

Şengül, A. (2006). Model şahıslar ve Türk edebiyatına yansımaları. Erdem, (45-46-47), 

129-154. 



264 

 

Şengül, A. (2007). Edebiyatta ötekilik meselesi ve Türk edebiyatında ‘öteki’. Karadeniz 

Araştırmaları, (15), 97-116. 

Şengül, A. (2009). Türk tiyatrosunda tarih. Turkish Studies, 4(1), 1931-1987. 

Şengül, A. (2012). Meşrutiyet edebiyatında ‘ulus-inşa’ süreci. Şerif Aktaş’a Armağan 

içinde (ss.390-412). Kurgan Edebiyat Yayınları. 

Şengül, A. (2019). Ulusun sahnedeki öyküsü: Türk tiyatrosunda Milli Mücadele ve 

Cumhuriyet. Kesit Yayınları.  

Şengül, A. (2020). Tarihten sahneye Türk tiyatrosu üzerine araştırmalar. Kesit Yayınları. 

Şengül, A. (2023). Kurmaca ve bellek: Güz Sancısı ve Yorgun Mayıs Kısrakları’nda 6-7 

Eylül 1955 olayları. O. Karatay (Ed.). Prof. Dr. Bilgehan Atsız Gökdağ Armağanı 

içinde (ss.69-78). Akçağ Yayınları. 

Şengül, A. (2024). Mekânın tanıklığından bellek inşasına -Beyoğlu’nun En Güzel Abisi. 

D. Çetindaş, D. Oylubaş Katfar ve B. Sayak (Ed.). Cumhuriyet’in 100. Yılında 

Yeni Türk Edebiyatı İncelemeleri Prof. Dr. Hülya Eraydın Argunşah Armağanı 

içinde (ss.311-320). Kapadokya Üniversitesi Yayınları. 

Şengün, A. (2022). Edebiyat ve ideoloji: 1917 sonrası Sovyet edebiyatında kimlik 

yozlaşması – Kazak edebiyatı örneği-. (Doktora Tezi, Nevşehir Hacı Bektaş Veli 

Üniversitesi), Nevşehir. 

Tağızade Karaca, N. (2004). Cevat Fehmi Başkut ve oyunları (1905-16 Mart 1971). 

Türkbilig, (7), 75-86. 

Taner, H. (1985). Koyma akıl oyma akıl – düz yazılar 3. Bilgi Yayınevi. 

Taner, H. (2016). …Ve Değirmen Dönerdi – Lütfen Dokunmayın. Yapı Kredi Yayınları. 

Taner, H. (2017). Günün Adamı – Dışardakiler. Yapı Kredi Yayınları. 

Tanpınar, A. H. (1998). Edebiyat üzerine makaleler. Dergâh Yayınları.  

Tanpınar, A. H. (2015). On dokuzuncu asır Türk edebiyatı tarihi. Dergâh Yayınları. 

Tecer, A. K. (2017). Bütün oyunları I – Köşebaşı – Satılık Ev – Bir Pazar Günü. Mitos 

Boyut. 

Temel, T. (2020). “Zoon Politikon’dan toplumcu gerçekçiliğe” oyun yazarlığımızda 

toplumcu gerçekçilik sorunsalı. Cinius Yayınları.  

Toros, A. (1985). Her ağacın kurdu kendinden olur. Varlık, (935), 6-9. 

Toros, A. (1986). Toplumcu düşünce, toplumcu sanat, toplumcu sinema. Varlık, 4-6. 

Troçki, L. (1976). Edebiyat ve devrim. (H. Portakal, Çev.). Köz Yayınları. 



265 

 

Tural, S. (2019). Toplumcu edebiyat bağlamında eleştirel gerçekçiliğin Türk edebiyatına 

uygulan(ama)ması. RumeliDe Dil ve Araştırmaları Dergisi, (15), 160-166. 

Türkeş, A. (1967). Dokuz ışık. Sulhi Garan Matbaası. 

Uçar, A. (2019). Ellili yıllarda edebiyat ortamı: toplumculuğun modernizmle dansı. M. 

K. Kaynar (Ed.). Türkiye’nin 1950’li Yılları içinde (ss.471-484). İletişim 

Yayınları. 

Ülken, H. (1994). Türkiye’de çağdaş düşünce tarihi. Ülken Yayınları. 

Ünlü, A. (2006). Türk tiyatrosunun antropolojisi. Aşina Kitaplar.  

Ünlü, M. (2012). Sunuş. Politik Tiyatro içinde (ss.VII-XXXV). (M. Ünlü, S. Güney, 

Çev.). Agora Kitaplığı. 

Wellek, R. & Varren, A. (1993). Edebiyat teorisi. (Ö. F. Huyugüzel, Çev.). Akademi 

Kitabevi. 

Yalçın, A. (2002). II. Meşrutiyette tiyatro edebiyatı tarihi. Akçağ Yayınları.  

Yalçın, E. (2013). 1960-80 dönemi toplumcu tiyatromuzda görülen biçim sorunsalı: 

toplumcu tiyatro yazarlarımız üzerine eleştirel bir inceleme. (Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul Üniversitesi), İstanbul. 

Yeşilyurt, Ş. (2003). 1923-1945 dönemi Türk romanında sosyal gerçekçilik. (Yüksek 

Lisans Tezi, Erciyes Üniversitesi), Kayseri. 

Yeşilyurt, Ş. (2023). “Dispositif” açıdan Savaş ve Açlar romanına bir bakış. E. Bozok, A. 

M. Şahin, U. Işık, M. Yıldız ve H. Körpe (Ed.). Türk Harp Dili ve Edebiyatı 

Sempozyumu Bildiri Kitabı içinde (ss.655-659). Millî Savunma Üniversitesi 

Yayınları. 

Yüksel, A. (1997a). Çağdaş Türk tiyatrosundan on yazar. Mitos Boyut Yayınları. 

Yüksel, A. (1997b). Nâzım Hikmet’in tiyatrosunun bugünü. Nâzım Hikmet’in Tiyatrosu 

içinde (ss.51-71). Nâzım Hikmet Kültür ve Sanat Vakfı Yayınları. 

Zelinski, K. (1978). Sovyet edebiyatı. (F. Savaş, Çev.). Konuk Yayınları. 

Ziya Gökalp (1976). Yeni hayat doğru yol. Kültür Bakanlığı. 

Ziya Gökalp (2013). Türkleşmek, İslamlaşmak, muasırlaşmak. Akçağ Yayınları.  

 


