
 

T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

ARAP DİLİ VE BELÂGATI BİLİM DALI 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

EBÜ’L-‘ATÂHİYE’NİN DÎVÂN’ININ DİNÎ 

MOTİFLİ TENÂS (METİNLERARASILIK) 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 

 

Elvin BAGHIROV 

2502190649 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Ali BULUT 

 

İSTANBUL – 2025



i 
 

ÖZ 

EBÜ’L-‘ATÂHİYE’NİN DÎVÂN’ININ DİNÎ MOTİFLİ TENÂS 

(METİNLERARASILIK) AÇISINDAN İNCELENMESİ 

Elvin BAGHIROV 

Bu çalışmada Birinci Abbasî dönemi şairlerinden Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

divanında geçen dinî motifli tenâs (metinlerarasılık) içerikli şiirlerin incelenmesi yer 

almaktadır. Şairin, özellikle zühd içerikli şiirlerinde, Kur’ân-ı Kerim ve hadislerden 

yaptığı metinlerarası alıntılar ve bu metinlerle kurduğu etkileşim, çalışmanın odak 

noktasıdır. Ebü’l-‘Atâhiye, şiirlerinde insanı manevi değerlere yönlendirme çabası 

güderken, dinî kaynaklara ve özellikle Hz. Peygamber’in (sav) hayatına dair 

gönderimlerde bulunarak bu temaları derinlemesine işlemiş bir şairdir. Bu tez, şairin 

kullandığı metinlerarası etkileşimi, İslâmî kaynaklardan aldığı ilham ve bu ilhamın 

şiirindeki dilsel yansıması açısından değerlendirmeyi hedeflemektedir. 

Ayrıca bu çalışmada, Ebü’l-‘Atâhiye’nin yaşadığı dönemin ilmî, kültürel, 

sosyal ve siyasî bağlamı değerlendirilecek, hayatı ve kişiliği incelenecek, tenâs 

olgusuna genel bakış, bu kavramın tarihî serüveni, farklı bakış açıları sunulacak, 

sonrasında şairin dinî motiflere yönelme nedenleri ve bunların şiirlerindeki tezahürleri 

ortaya konulacaktır. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde yer alan dinî içerikli metinlerin, özellikle 

Kur’ân-ı Kerim ve hadislerle kurduğu ilişkileri çözümlemek ve bu dinî motifli şiirlerin 

metinlerarasılık bağlamında şairin düşünsel birikimiyle nasıl ilişkilendiğini ortaya 

koymak bu çalışmanın temel amacıdır. Şairin zühd anlayışı, ahlâkî değerler, hayat ve 

ölüm üzerine ürettiği içerikler, metinlerarasılık bağlamında değerlendirilerek, İslâmî 

düşünceyi şiir aracılığıyla nasıl yansıttığı incelenecektir. Çalışma, Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

şiirlerinde geçen dinî referansların, onun hayatı ve dönemiyle olan etkileşimini 

araştırarak, dönemin edebî ve düşünsel anlayışına dair bir perspektif sunmayı 

amaçlamaktadır. 

Anahtar kelimeler: Ebü’l-‘Atâhiye, Divan, Tenâs, Metinlerarasılık, Abbasîler. 



ii 
 

ABSTRACT 

THE ANALYSIS OF ABU'L-'ATĀHIYYA'S DĪWĀN IN TERMS OF 

RELIGIOUSLY MOTIVATED TENĀS (INTERTEXTUALITY) 

ELVIN BAGHIROV 

This study analyses the poems in the divan of Abū al-'Atāhiya, one of the poets 

of the First Abbasid period, with religious motifs and intertextuality. The poet's 

intertextual quotations from the Qur'an and hadiths, especially in his ascetic poems, 

and his interaction with these texts are the focal point of the study. Abū'l-'Atāhiya is a 

poet who, while endeavouring to guide people to spiritual values in his poems, has 

made references to religious sources and especially to the life of the Prophet (pbuh) 

and has treated these themes in depth. This thesis aims to evaluate the intertextual 

interaction used by the poet in terms of his inspiration from Islamic sources and the 

linguistic reflection of this inspiration in his poetry. 

In addition, this study will evaluate the scholarly, cultural, social and political 

context of the period in which Abū al-'Atāhiya lived, examine his life and personality, 

present an overview of the phenomenon of tenās, the historical adventure of this 

concept, different perspectives, and then reveal the reasons for the poet's orientation 

towards religious motifs and their manifestations in his poems. 

The main purpose of this study is to analyse the religious texts in Abū al-

'Atāhiya's poems, especially the relations with the Qur'an and hadiths, and to reveal 

how these motifs are related to the poet's intellectual accumulation in the context of 

intertextuality. The content produced by the poet on asceticism, moral values, life and 

death will be evaluated in the context of intertextuality and how he reflects Islamic 

thought through poetry will be analysed. The study aims to provide a perspective on 

the literary and intellectual understanding of the period by investigating the interaction 

of religious references in Abū al-'Atāhiya's poems with his life and period. 

Keywords: Abu al-Atahiya, Dewan, Tenâs, Intertextuality, Abbasids. 



iii 
 

ÖNSÖZ 

Abbasî Halifeliğinin yükselişte olduğu, İslâm kültür ve sanatının altın çağını 

yaşadığı bir dönemde yaşamış olan Ebü’l-‘Atâhiye, Arap şiir ve edebiyatı tarihine ve 

kültürüne renk katan çok önemli konuma sahip bir şairdir. Hayatının ilk safhalarında 

içki, eğlence ve mucûn ortamlarında bulunan şair, sonrasında hayatına değişiklik 

katarak dünyevî zevklerden uzak durmuş, şiirlerinde züht ve ölüm temalarını sıkça 

işlemeye gayret etmiştir. Edebiyat dünyasında zahid şair olarak anılmasının sebebi de 

bu olmuştur. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin, Abbasi devletinin ilk yıllarında yaşaması, onun hem siyasi 

hem de kültürel olarak önemli bir dönemin tanığı olmasını sağlamıştır. Birinci Abbasi 

dönemi (750-847), Emevîler’den (661-750) farklı olarak, Fars ve diğer yerel 

kültürlerle yoğun etkileşim içinde olan, bilime, sanata ve edebiyata önem veren bir 

yönetim anlayışına sahip bir ortam olması hasebiyle, Ebü'l-Atâhiye gibi şair ve 

düşünürlerin kendilerini ifade etmeleri için elverişli bir zemin hazırlamıştır. Farklı 

kültürlerin bir arada bulunduğu bir ortamda, her yeri kuşatmış olan eğlence ve 

mucûnun yaygın olduğu bir dönemin etkisinde kalan şairler gibi Ebü’l-‘Atâhiye de bu 

aşamadan geçmiş, hatta bunu gazel ve hamriyyât içerikli şiirlerine de yansıtmıştır. 

Fakat daha sonra köklü bir değişim sağlayan şair, geçmişini değiştirerek tamamen 

züht, hikmet içerikli şiirler üzerinden devam etmiş, hayatının sonuna kadar bu üsluptan 

ayrılmamıştır. 

Hayatının asıl evresini oluşturan bir süreçte kaleme aldığı şiirlerde Ebü’l-

Atâhiye, metafizik düşünceler, insanın dünya ile olan ilişkisi, ahiret inancı gibi konular 

ve ahlaki öğretilerle dolu konular üzerine yoğunlaşmıştır. Şairin züht ve öğüt içerikli 

şiirleri Endülüslü İbn Abdülberr en-Nemerî (ö. 463/1071) tarafından bir divan halinde 

toplanmıştır. Bu çalışmamızda, birçok baskısı bulunan Ebü’l-‘Atâhiye Divan’ının, 

Şükrî Faysal (1918-1985) tarafından tahkikli Ebü’l-‘Atâhiye, ahbâruh ve eş‘âruh adlı 

eserinden yararlandık. 

Ebü’l-‘Atâhiye bu divanında, geleneksel Arap şiir tarzına ve sanatlı söyleyişe 

mesafeli yaklaşarak, dili daha sade ve doğrudan kullanmış, bu mümtaz çalışmasında 

geniş bir okuyucu kitlesine hitap etmiştir. Ebü’l-Atâhiyye’nin şiirleri, İslamiyet'in 



iv 
 

temel inanç öğretilerini ve mistik unsurlarını içermesinin yanında, derin bir hümanizm 

ve doğrudan bir üslupla öne çıkar. Şairin, gençlik ve ölüm gibi insanın varoluşsal 

sorunlarını ele alışı, onun eserlerine güçlü bir metafizik boyut katarken, aynı zamanda 

bu eserlerin metinlerarası ilişkilerini de ortaya koyar. Ebü’l-Atâhiyye şiirlerinde 

geleneksel yapıyı korumasının yanı sıra özgün bir söylem oluşturmuştur. Ebü'l-

Atâhiye’nin edebi üslubunu belirleyen ana unsurlardan olan sadelik ve ahlaki 

didaktizmi, onu diğer Abbasi dönemi şairlerinden de ayırmıştır. 

İş bu çalışmamız üç ana bölümden oluşmaktadır. Ebü’l-‘Atâhiye’nin yaşamış 

olduğu birinci dönem Abbasî hilafetinde siyasi, sosyokültürel ve entelektüel ortam 

çalışmamızın giriş bölümünde ele alındı. Birinci bölümde şairin hayatı, kişisel 

özellikleri, züht hayatı, yaşadığı dönemin toplumsal sorunları, siyasal olayları ve 

entelektüel birikimlerinin onun şiirlerine nasıl yansıdığı, özgün eserlerinin bu 

dönemdeki edebi geleneğe ne gibi katkılar sağladığı değerlendirildi. Bu bağlamda, 

Ebü'l-Atâhiye'nin İslam ve Arap kültüründeki yerinin anlaşılabilmesi için dönemin 

edebi ortamına ve şairin hem kendi düşünce dünyası hem de ilişkide olduğu düşünce 

akımlarına da yer verildi. İkinci bölümde tenâs/metinlerarasılık olgusuna genel bakış, 

bu kavramın tarihî süreci, hem klasik hem modern Arap edebiyatı münekkitleri ile Post 

modern batı dünyası eleştirmenlerinin bu olguyla ilgili detaylı anlatımları incelendi. 

Metinlerarasılık kuramının yeni bir olgu olmadığı, ta kadimden beri farklı kavramlarla 

klasik Arap eleştiri edebiyatında izlerine rastlandığı hususuna dikkat çekildi. 

Çalışmamızın ana bölümünü oluşturan üçüncü bölümde ise Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

divanında sıkça kullanılan Kur’an-ı Kerim ve hadislerle tenâs/metinlerarasılık 

örneklerine yer verildi. Ayrıca şairin divanının, o dönemin toplumsal, ahlaki ve felsefi 

yaklaşımlarını edebi bir dille yansıtması olgusuna da dokunuldu. 

Böyle bir konu seçme nedenimiz, Arap edebiyatı dönemleri arasında birinci 

dönem Abbasî şiirinin öneminin vurgulanması, şair Ebü’l-‘Atâhiye’nin çağdaşı diğer 

şairler arasındaki yerinin ortaya konulması, modern metinlerarasılık gibi bir kavramın, 

Abbasî dönemindeki Arap şiirindeki tenâs kavramı ile birbirine bağlama girişimidir. 

Aynı zamanda Ebü’l-‘Atâhiye üzerine yapılan çalışmaların genellikle biyografik veya 

tematik incelemelerle sınırlı olmasıdır. Bu çalışma, literatüre kurumsal bir derinlik 

katarak farklı bir perspektif sunmaktadır. Bu, Ebü'l-Atâhiye ve divânı üzerine 



v 
 

yapılacak diğer araştırmalara katkı sağlamasını ve şairin edebi zenginliğini daha geniş 

bir perspektifte değerlendirmeye olanak tanımasını da hedeflenmektedir. 

Bu çalışmanın her aşamasında beni yönlendiren, akademik hayatımda rehberlik 

eden, tezimin tamamlanmasında desteklerini esirgemeyen ve her türlü yardımı 

sağlayan muhterem danışman hocam Prof. Dr. Ali BULUT başta olmak üzere, tez 

izleme komitesinde yer alarak kıymetli görüş ve katkılarıyla çalışmama değer katan 

Doç. Dr. Hatice ARSLAN SÖZÜDOĞRU ve Doç. Dr. Bünyamin AYÇİÇEĞİ 

hocalarıma, savunma günü vakit ayırıp teşrif eden ve kıymetli değerlendirmeleriyle 

çalışmama katkı sağlayan Prof. Dr. Halil İbrahim KAÇAR ve Doç. Dr. Ali BENLİ 

hocalarıma teşekkürü bir borç bilirim. Ayrıca, bu süreçte beni daima motive eden ve 

desteklerini esirgemeyen Ar. Gör. Muhammed Enes BULUŞ kardeşime gönülden 

teşekkür ederim. 

Bu vesileyle, akademik çalışmalarım süresince her zaman yanımda olan, bana 

destek veren ve çalışmalarım dolayısıyla kendilerine yeterince vakit ayıramadığım 

başta muhterem eşim olmak üzere ailemin tüm fertlerine minnettarlığımı ve derin 

hürmetlerimi arz ederim. 

Elvin BAGHIROV 

İSTANBUL, 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZ ............................................................................................................................................. i 

ABSTRACT ............................................................................................................................ ii 

ÖNSÖZ .................................................................................................................................. iii 

KISALTMALAR LİSTESİ .................................................................................................. ix 

GİRİŞ ...................................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

EBÜ’L-‘ATÂHİYE’NİN HAYATI 

1. 1. ADI, KÜNYESİ VE LAKABI ............................................................................. 15 

1. 2. SOYU, DOĞUM YERİ, AİLESİ, VEFATI ......................................................... 17 

1. 2. 1.  Soyu ............................................................................................................ 17 

1. 2. 2.  Doğum Yeri ................................................................................................. 19 

1. 2. 3.  Ailesi ............................................................................................................ 20 

1. 2.  4. Vefatı ........................................................................................................... 22 

1.  3. EBÜ’L-‘ATÂHİYE’NİN KİŞİSEL ÖZELLİKLERİ ........................................... 26 

1. 4. DÎNİ VE FELSEFÎ GÖRÜŞLERİ ........................................................................ 30 

1. 4. HALİFELERE OLAN YAKINLIĞI, EBÜ’L-‘ATÂHİYE HAKKINDA 

ŞAİRLERİN SAYGI DOLU İFADELERİ ............................................................................ 41 

1. 4. 1.  Halifelere Olan Yakınlığı ............................................................................. 41 

1. 4. 2. Ebü’l’Atâhiye Hakkında Şairlerin Saygı Dolu İfadeleri .............................. 56 

1. 5. EBÜ’L-‘ATÂHİYE DİVANININ YAZMA NÜSHALARI VE ÇALIŞMA 

SÜRESİNCE İSTİFADE ETTİĞİMİZ DİVANI ............................................................... 61 

İKİNCİ BÖLÜM 

METİNLERARASILIK 

2. 1. METİNLERARASILIĞIN TARİFİ ..................................................................... 67 

2. 2.  ARAPÇADA SÖZLÜK ANLAMIYLA METİNLERASALIK (TENÂS) .......... 68 



vii 
 

2. 3. TERİM ANLAMIYLA METİNLERARASILIK VE TEŞEKKÜL SÜRECİ ...... 70 

2. 4. KLASİK ARAP EDEBİYATI TENKİTÇİLERİ AÇISINDAN 

METİNLERARASILIK OLGUSU.................................................................................... 80 

2. 4. 1.  Kâdî el-Cürcânî’ye (ö. 392/1001-1002) Göre Metinlerarasılık İçerikli 

Konular….. .................................................................................................................... 80 

2. 4. 2.  Ebû Hilâl el-‘Askerî’ye (ö. 400/1009’dan sonra) Göre Metinlerarasılık 

İçerikli Konular .............................................................................................................. 82 

2. 4. 3.  İbn Reşîk el-Kayrevânî’ye (ö. 456/1064) Göre Metinlerarasılık İçerikli 

Konular..… .................................................................................................................... 83 

2. 4. 4.  İbnü’l-Esîr’e (ö. 637/1239) Göre Metinlerarasılık İçerikli Konular ........... 85 

2. 1. 4.  MODERN ARAP VE BATI EDEBİYATINDA METİNLERARASILIK 

KAVRAMININ GELİŞİM SÜRECİ ................................................................................. 87 

2. 1. 5.  Modern Arap Edebiyatında Metinlerarasılık Kavramının Gelişim Süreci ve 

Arap Eleştirmenlerinin Değerlendirmeleri ..................................................................... 87 

2. 1. 6.  POST MODERN BATI DÜNYASINDA METİNLERARASILIK 

KAVRAMININ GELİŞİM SÜRECİ ............................................................................. 93 

2. 2. KLASİK KAYNAKLARDA METİNLERARASILIK KAVRAMLARI ................. 99 

2. 2. 1.  Serika (ُ َالسَّرِقة) ............................................................................................. 100 

2. 2. 2.  ُİktibâsُ(  103 ......................................................................................... (الِاقتِباَسُ 

2. 2. 3.  Tazmîn (  106 ......................................................................................... (التضْمِينُ 

2. 2. 4.  Telmîh (  108 ............................................................................................ (التَّلْميحُ 

2. 2. 5.  İrsâl-i Mesel (َُُِالمَثل  110 ............................................................................ (إِرْسَال 

2. 2. 6.  ‘Akd (ُ العقَْد) .................................................................................................. 112 

2. 2. 7.  İstişhâd/Şevâhid (ُ الِاسْتِشْهَاد) ......................................................................... 114 

2. 3.  METİNLERARASILIK YÖNTEMLERİ VE TEKNİKLERİ ........................... 115 

2. 3. 1.  DÎNÎ METİNLERARASILIK YÖNTEMLERİ ........................................ 115 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

EBÜ’L-‘ATÂHİYE’NİN ŞİİRİNDE DİNÎ MOTİFLİ METİNLERARASILIK 

3. 1.  KUR’ÂN İLE METİNLERARASILIK .............................................................. 132 



viii 
 

3. 1. 1.  Allah’a Methiye, İsim ve Sıfatlarının Zikri İçerikli Şiirlerle 

Metinlerarasılık: ........................................................................................................... 135 

3. 1. 3.  Takva, Tövbe, Allah Korkusu, Dünyanın Yerilmesi, Elindekine Kanaat 

Konusundaki Şiirlerin Metinlerarasılık Açısından Tahlili: .......................................... 173 

3. 1. 4.  İslâmî Değerler ve Ahlak, Kardeşlik, Namaz, Zekât Hususundaki Şiirlerin 

Metinlerarasılık Açısından Tahlili ............................................................................... 186 

3. 2. HADİS-İ ŞERİFLERLE METİNLERARASILIK ............................................. 194 

3. 2. 1.  İman, Tevekkül, Takva, Gönül Zenginliği, İyilik Konusundaki Dinî Motifli 

Şiirlerin Metinlerarasılık Açısından Tahlili ................................................................. 196 

3. 2. 2.  Ölüm, Ahiret Yurdunun Tasviri, Cennet ve Cehennem, Fanilik İçerikli 

Şiirlerin Metinlerarasılık Açısından Tahlili: ................................................................ 213 

3. 2. 3.  Günahların Yerilmesi, Kaza ve Kadere İman, İslâmî Ahlak Konulu Şiirlerin 

Dinî Motifli Metinlerarasılık Açısından Tahlili ........................................................... 224 

3. 3. HZ. PEYGAMBERİN HAYATINDAN BAZI KARELERLE 

METİNLERARASILIK ................................................................................................... 234 

SONUÇ ............................................................................................................................... 252 

KAYNAKÇA ...................................................................................................................... 256 

ÖZGEÇMİŞ........................................................................................................................ 273 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

a.g.e.  : Adı geçen eser 

ac  : Azze ve celle 

b.  : Bin (Arapça oğul, oğlu) 

Bkz.  : Bakınız 

c.  : Cilt 

çev.  : Çeviri 

DİA  : Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

h.  : Hicrî 

Hz.  : Hazreti 

m.  : Miladî 

md.  : Maddesi 

no.  : Hadis Numarası 

nşr.  : Neşreden 

ö.  : Ölüm 

ra  : Radiyallâhu anh 

s.  : Sayfa 

sav  : Sallallâhu aleyhi ve sellem 

sy.  : Sayı 

t.y.  : Basım tarihi yok  

thk.  : Tahkik eden 

v.d.   : Ve diğerleri  

vs.  : Ve saire  

y.y.  : Basım yeri yok 

yay.  : Yayınları, Yayıncılık 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

Edebiyat, insanlık tarihinin en eski ifade biçimlerinden biri olarak, her daim 

geçmişle kurmuş olduğu bağlar üzerinden kendini yeninden inşa etmiştir. Bu minvalde 

metinlerin birbiriyle olan etkileşimi, edebiyatın doğal bir unsuru olarak karşımıza 

çıkmaktadır. İslâm literatüründe bu etkileşim Kur’ân-ı Kerim, hadis-i şerifler, kelamı 

kibarın sunduğu birikimin derin etkisiyle kendine özgü bir mahiyet kazanmıştır. 

Özellikle klasik Arap edebiyatında günümüz deyimiyle metinlerarası ilişkiyi ifade 

eden tenâs olgusu, Kur’ân ve hadis merkezli bir kültürün ürünü olan, şiir ve edebî 

eleştiri eserlerinde belirgin bir şekilde yer almıştır. 

Arap edebiyatının en önemli şairleri arasında yer almayı başaran Ebü’l-

‘Atâhiye, hem döneminin siyasi ve sosyal atmosferini hem de İslâmî değerlerin estetik 

ifadesini eserlerine, özellikle şiirlerine yansıtabilen bir isimdir. Şairin divanı insanlığa 

ahlâkî, zühd içerikli ve toplumsal mesajlarla örülü zengin bir külliyat sunmaktadır. Bu 

bağlamda, Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde Kur’ân-ı Kerim, hadis-i şerifler ve diğer dinî 

metinlerle kurmuş olduğu sıkı bağ, sadece bir edebî unsur değil, aynı zamanda şairin 

İslâmî kültür ve medeniyetle kurmuş olduğu derin ilişkiyi yansıtmaktadır. 

Bu çalışmada, Ebü’l-‘Atâhiye’nin divanında yer alan dinî motifli metinlerarası 

ilişkiler ele alınarak, şairin İslâmî kaynaklarla kurduğu metinlerarası ilişkilerin 

boyutları ve bu ilişkilerin divanına kattığı estetik ve fikrî değerler incelenecektir. Bu 

doğrultuda, öncelikle metinlerarasılık kavramının mahiyeti ve tarihî arka planı, 

ardından Ebü’l-‘Atâhiye’nin yaşadığı dönemin ilmî, kültürel, sosyal ve siyasî bağlamı 

değerlendirilerek, şairin dinî motiflere yönelme nedenleri ve bunların şiirlerindeki 

tezahürleri ortaya konulacaktır. 

Tezin Hedefleri ve Araştırma Soruları 

Araştırmanın hedeflerini aşağıdaki başlıklarla özetlemek mümkündür: 

a. Ebü’l-‘Atâhiye’nin yaşadığı dönemin ilmî, siyasî ve sosyal bağlamını 

değerlendirerek, onun şiirlerindeki dinî temaların bu bağlamdaki 

yansımalarını ortaya koymak. 



2 
 

b. Metinlerarasılık kavramının, İslâmî ve klasik Arap edebiyatı çerçevesinde 

nasıl bir rol oynadığını, kavramın tarihi arka planını ve bu kavramın Ebü’l-

‘Atâhiye’nin şiirlerinde ne şekilde tezahür ettiğini açıklamak. 

c. Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde yer alan dinî motifli metinlerarası ilişkilerini tespit 

ederek, şairin bu yöndeki bakış açısını analiz etmek. 

d. Şairin, Kur’ân-ı Kerim, hadis-i şerifler ve İslâmî ilimlerle olan sıkça 

kullandığı metinlerarası bağını ortaya koyarak, bu bağların şiirlerine olan 

etkisini incelemek. 

e. Dinî motifli metinlerarasılık kuramının Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde ahlâkî ve 

toplumsal mesajları aktarmadaki işlevini ortaya koymak. 

Araştırmada cevabını aradığımız sorular şunlardır: 

a. Metinlerarasılık kavramının, postmodern çağda “intertextuality” terimiyle 

adlandırılmadan önce klasik Arap edebiyatındaki karşılıkları nelerdir? 

b. Metinlerarasılık olgusunun İslâm edebiyatındaki tarihî kökenleri ve bu 

olgunun klasik Arap edebiyatında kullanım biçimleri nelerdir? 

c. Postmodern dönem hem batı dünyası hem Arap dünyası eleştirmenleri 

tarafından geliştirilen metinlerarasılık teorisi, klasik İslam edebiyatındaki 

metinlerarası anlayışına hangi yönlerden paralellik göstermektedir? 

d. Ebü’l-‘Atâhiye divanında Kur’ân-ı Kerim ve hadis-i şeriflere dayalı 

metinlerarası unsurları hangi yöntem ve biçimlerle yer almakta ve hangi 

temalar etrafında yoğunlaşmaktadır? 

e. Ebü’l-‘Atâhiye’nin divanında dinî motifli metinlerarası etkileşime 

yönelmesinde yaşamış olduğu dönemin siyasî, sosyal ve kültürel atmosferi ne 

derece etkili olmuştur? 

Tezin Amacı 

Çalışmanın amacı, Ebü’l-‘Atâhiye’nin dîvânındaki dînî motifli, zühd temalı 

şiirlerin metinlerarasılık olgusu bağlamında tahlilini ele almaktır. Bu bağlamda 

araştırmada, metinlerarasılık kavramının gelişim süreci, metinlerarasılığın Arap 

edebiyatındaki tarihi kökenleri, modern edebî eleştirideki kullanım biçimi incelenecek 

daha sonra İbn ‘Abdilberr en-Nemerî el-Endelûsî tarafından toplanarak dîvân haline 



3 
 

getirilen, içeriği zühd, hikmet ve öğütlerden oluşan Ebü’l-‘Atâhiye şiirinin Kur’ân-ı 

Kerim, hadis-i şerifler, peygamberin hayatındaki karelerden çıkarılan metinlerarasılık 

olgusu tespit edilerek ortaya konulacaktır. 

Ayrıca bu çalışma, metinlerarasılık kavramına genel bir bakış açısı sunmak, bu 

kavramın Doğu ve Batı edebî eleştirisindeki yerini ve teorik çerçevesini irdelemek gibi 

maksatları da ortaya koymaktır. 

Bu bağlamda, öncelikle Ebü’l-‘Atâhiye’nin yaşadığı dönemin siyasî ve sosyal 

yapısı ile ilmî, edebî ve entelektüel ortamı ele alınacak olup, sonrasında şairin hayatı, 

edebî kişiliği, devlet erkanı ile olan yakınlığı ve şiirleri hakkında kapsamlı bir 

değerlendirmesi yapılacaktır. 

Tezin Yöntemi 

Bu çalışma, nitel araştırma yöntemi kapsamında, metin incelemesi, incelenen 

metnin çözümlemesi tekniklerini esas alarak yürütmeyi hedeflemektedir. Ebü’l-

‘Atâhiye’nin yaşadığı Birinci Abbasî döneminin siyasi, sosyal, edebî ve entelektüel 

arka planını, şairin hayatını, eserlerini ve dönemin ilmî kültürel bağlamını anlamak 

için tarihsel ve biyografik yöntem kullanılacaktır. Metinlerarasılık kavramına dair 

teorik arka plan incelenerek literatür taramasıyla ortaya konulacaktır. Ebü’l-

‘Atâhiye’nin divanında geçen dinî motifli metinlerarsı unsurları, içerik analizi 

yöntemiyle ele alınacaktır. Araştırmada aşağıdaki yöntemler izlenecektir: 

a. Tarihsel ve biyografik yöntem: Birinci Abbasî döneminin siyasi, sosyal, 

edebî ve entelektüel arka planını, şairin hayatı, yaşadığı dönemin ilmî ve 

kültürel özellikleri, birincil ve ikincil kaynaklar üzerinden incelenecektir. 

b. Literatür taraması: Hem şairin hayatını içeren Birinci Abbasî dönemi 

literatür taraması yapılacak hem de metinlerarasılık kavramına dair klasik 

ve modern kaynaklar incelenerek kavramın sözlük ve terim anlamı ile tarihî 

arka planı ortaya koyulacaktır. 

c. İçerik analizi: Ebü’l-‘Atâhiye divanı detaylı incelenerek, şairin Kur’ân-ı 

Kerim, hadis-i şerifler ve diğer İslâmî kaynaklarla kurduğu metinlerarası 



4 
 

bağlar tespit edilecek ve bu bağlamda metinler hem dinî içerik hem de 

estetik yönleriyle ele alınarak değerlendirilecektir. 

Abbasîler Döneminin Siyasi ve Sosyal Arka Planı 

İslâm tarihinde Emevîlerin (661-750) tarih sahnesinden gitmesinin ardından 

Abbasîlerin devlet idaresine sahip olmaları, her alanda köklü değişiklikleri, yenilikleri 

ve gelişmeleri beraberinde getirmiştir. Emevî halifelerinin bir asır kadar devam eden 

idarelerinde benimsedikleri siyasi görüşler ve yaptıkları uygulamalar, geniş bir sahaya 

yayılmış bulunan İslâm toplumu içinde çeşitli memnuniyetsiz unsurların ortaya 

çıkmasına ve sonunda Emevî hanedanının yıkılmasına yol açmıştır. Abbasîlerin 750 

yılında iktidarı ele geçirmesi ile idârî, askerî, siyasi ve ilmî sahada pek çok gelişme ve 

ilerleme kaydedilmiştir.1  

Tarihçiler Abbâsî devletinin bu dönemini, elde ettiği şan ve şöhretten dolayı 

altın çağ olarak adlandırmışlardır. Devletin edindiği muhteşem askeri güç, 

çevresindeki devletler üzerinde başarılı stratejik politik yetkiye sahip olması, tebaasına 

gereken dikkati ayırması, halkın refahını sağlaması, ilime-irfana ve âlimlere önem 

vermesi ve şehirleşme gibi olaylar muazzam gelişim kaydettiğinin gösteren 

etkenlerdendir. Kendilerini hilafete daha layık olduklarını iddia eden Abbasîler, yoğun 

bir şekilde yürüttükleri gizli siyasi çalışma sonucunda kendi devletlerini 

kurabilmişlerdi.2 

Ebü’l-‘Atâhiye, İslâm edebiyatı tarihinde derin izler bırakmış, hem kendine 

özgü şiirleriyle hem de döneminin sosyal kültürel yapısına ayna tutmasıyla öne çıkan 

Birinci Abbasî dönemi şairlerindedir. İslâm medeniyetinin altın çağı olarak 

adlandırılabilecek bir döneme tekabül eden şairin hayatı bilim, felsefe, sanat ve 

edebiyatın zirveye ulaştığı, edebî faaliyetlerin hem saray çevresinde hem de halk 

tabakası arasında zengin ve çeşitli bir yapıya sahip olduğu bir dönemdir. Şair Ebü’l-

‘Atâhiye’nin şiirleri de bu zengin edebî ortamın yansıması olarak şekillenmiş ve 

dönemin şairleri arasında kendine özgü halini almıştır. Şairin edebiyatını anlamak için, 

 
1 Hakkı Dursun Yıldız, “Abbâsîler”, DİA, İstanbul, 1988. c. I. s. 31. 
2 Şevkî Dayf, Târîhü’l-edebi’l-‘Arabî, nşr., Dârü’l-Me‘ârif, 1.Baskı, 1960-1995, c. III, s. 10-11. 



5 
 

içinde bulunduğu dönem ve bu dönemin edebî atmosferinin detaylı bir şekilde ele 

alınması uygun olacaktır. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin de içinde bulunduğu dönem olarak bilinen Birinci Abbasî 

dönemi, 132/750 yılından 232/847 yılına kadar sürmüştür. Bu dönemin ilk halifesi 

Ebü’l-Abbâs es-Seffâh son halifesi el-Mütevekkil’dir (232/847-247/861). Birinci 

Abbasî döneminin en belirgin özellikleri arasında halifelerin İslâm Devleti sınırlarının 

genişletilmesi, sosyal müesseselerin inşası, ilim sahasında büyük hamleler, hilafetin 

terkibindeki coğrafyalarda kardeşlik ve insan haklarının korunması, Arap olmayan 

mevâlîlerin haklarına kavuşması gibi büyük hizmet ve gayretler ortaya koymuşlardır.3  

Ebü’l-‘Atâhiye’nin hilafet sarayı ile buluşması halife Muhammed Mehdî 

(158/775-169/785) ile başlamış, Hârunürreşîd (170/786-193/809) ile devam etmiş, 

Abdullah Me’mûn (198/813-218/833) döneminde şairin vefatıyla son bulmuştur.  

Dönemin sosyal yapısında da önemli dönüşümler yaşanmış, şehirleşmenin 

artmasıyla birlikte Bağdat, Kûfe ve Basra gibi şehirlerde farklı sosyal sınıflar ortaya 

çıkmış, bu sınıflar arasında farklılıklar oluşmuştur. Ebü’l-‘Atâhiye şiirlerinde özellikle 

zühd ve ahlaki temaların bu ve benzeri toplumsal dönüşümlerden etkilendiği açıkça 

görülmektedir. 

II. Abbasî Halifesi Ebû Cafer el-Mansûr (136/785-158/775) döneminde hilafet 

merkezinin yeni kurulan şehir Bağdat’a (149/766) taşınmasının ardından devlet Fars 

kültürüyle özleşmiş ve Arap geleneklerinden uzaklaşmış oldu. Dahili yönetimin 

değişmesiyle birlikte hükümet de değişti, ancak burada Fars kültürünün etkisinin olup 

olmadığı kesin değildir.4 Abbasîlerin birinci dönemi boyunca uygulanmış olan siyasî 

sistemin temelini, Halife Mansûr atmıştır ki, bu sistem doğuda yaygın olan ve Farsların 

Xerxes devrinden beri uyguladıkları sistemdi. Mansûr geniş sınırlara salip olan ülkeyi 

bu sistem sayesinde idare etmiştir.5 Mansûr’un bu devlet idari sistemi Hârûnürreşîd 

 
3 Hüseyin Algül, İslâm Tarihi, c. III, s. 231; Hakkı Dursun YILDIZ, “Abbasîler”, c. I. s. 34. 
4 Muhammed İbrahim el-Feyyûmî, el-Firaku’l-İslâmiyye ve hakku’l-ümmeti’s-siyâsî, Dâru’ş-Şurûk, 

Beyrut, 1419/1998, s. 397-398. 
5 Hasan İbrahim, Târihü’l-İslâm, Kahire, 1965, c. II, s. 253. 



6 
 

dönemine kadar devam etmiştir.6 Abbasîlerin iktidarı ele geçirmesinden sonra, İran-

Fars kültürü Arap kültürü üzerinde büyük etkiler bırakmıştır.7 

İslam devleti içerisindeki bu bölgede yoğun olarak bulunan söz konusu grup 

ve fırkalar, eski inanç ve eğilimlerine uygun ilkeleri yaymak için kendilerine uygun 

bir zemin bularak zahiren İslâm’a girdiklerini göstermiş olsalar da zihinlerinde yer 

etmiş eski inançlarını bir şekilde İslâm’a katmışlardır. Ama her ne olursa olsun Abbasî 

halifeleri, devletlerinin bu döneminde farklı amaçlara sahip olan tüm bu isyancı 

hareketleri askeri güçleri, yetenekli komutanları ve kararlı siyasetleri sayesinde 

bastırmayı başarmışlardır. Ayrıca, devletlerinin sınırları dışında, özellikle Bizans 

İmparatorluğu ile olan sınırlarında, büyük öneme sahip olan askerî başarılara da imza 

atmışlardır. Bu başarılar, devletlerine hem şöhret hem de itibar kazandırmış, aynı 

zamanda tarih boyunca saygı ve hayranlıkla anılmalarını sağlamıştır.8 

Sarayla yakın ilişkisi olan Ebü’l-‘Atâhiye, Abbasîler dönemindeki dinî ve 

ahlâkî değerlere mesafeli duran şairlerin aksine, derin bir manevî bağlılık ve ahlâkî 

duyarlılık sergileyen bir şahsiyet olarak tanınmıştır. Onun zühd temalı şiirleri, dünyevî 

hazlara ve materyalist yaklaşımlara dayalı düşünce akımlarına karşı entelektüel bir 

duruşun ifadesi olarak değerlendirilebilir. 

Abbasî halifelerinin, dönemin yabancı imparatorluklarına karşı yürütmüş 

oldukları savaşlar arasındaki en dikkat çekenlerinden biri 187/803 yılında Bizans 

İmparatoriçesi İrini’nin barış anlaşmasını bozduğu ve İmparatorluk tarafından ödenen 

cizyenin geri verilmesini talep ettiği savaştır. İmparatoriçe İri’ye cevabının ardından, 

Hârûnürreşîd büyük bir orduyla sefere çıkarak Anadolu'yu geçip Herakles’e ulaştı. 

İmparator Nekfur’un kibri ve antlaşmayı bozma girişimi, barışa razı olması ve yeniden 

cizye ödemeye başlamasıyla sonuçlandı. Bu olayı şair Ebü’l-‘Atâhiyye şu dizelerle 

dile getirmiştir:9 

 
6 Ahmet Güzel, Ebû Ca‘fer el-Mansûr, (İslâm Tarihi ve Medeniyeti, Abbâsiler-I), Siyer Yayınları, 

1. Baskı, 2018, c. V, s. 100. 
7 Zâhiye Kaddûra, eş-Şu‘ûbiyye ve eseruha’l-ictimâ‘î ve’s-siyâsî fi’l-hayâti’l-İslâmiyye fi’l-‘asri’l-

‘Abbâsiyyi’l-evvel, el-Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut, 1408/1988, s. 133. 
8 Ahmed Muhammed Aliyyân, Ebü’l-‘Atâhiye: Hayâtühû ve agrâzuhü’ş-şi‘riyye, Dâru’l-

Mektebetü’l-‘İlmiyye, 1. Baskı, Beyrut, 1411/1991, s. 14-16. 
9 Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Târihu’t-Taberî; Târihü’r-rusul ve’l-mulûk, thk., 

Muhammed Ebû Fadl İbrahim, nşr., Dârü’l-Me‘ârif, Kahire, 1387/1967, c. VIII, s. 308-310. 



7 
 

 مِنَ المَلِكِ المُوَفَّقِ لِلصَوابِ         ألَا نادَت هِرَقلَةُ بِالخَرابِ 

 وَيَبرُقُ بِالمُذَكَّرَةِ القِضابِ         غَدا هارونَ يَرعُدُ بِالمَنايا 

 تَمُرُّ كَأنََّها قِطَعُ السَحابِ           وَراياتٍ يَحُلُّ النَصرُ فيها 

المُؤمِنينَ ظَفِرتَ فَاِسلَمأمَيرَ   وَأبَشِر بِالغَنيمَةِ وَالِإيابِ        

Herakles feryat eder harap oluşuna, doğrulukla başarıya eren hükümdar 

karşısında 

İşte Hârûn sabahı ölümle coşturur, parlak kılıçlarla şimşek gibi çakar 

Zaferin yerleştiği sancaklar, sanki bulut parçaları gibi geçer 

Ey müminlerin emiri! Galip oldun esenlikte ol, ganimetle dönüş müjdesine nail 

ol! 

İlk dönem Abbasî asrındaki toplumsal çevreyi derinlemesine incelediğimizde, 

Ebü’l-‘Atâhiyye’nin hayatının ve yetişme döneminin, inançların, mezheplerin ve 

çekişmelerin yoğun olduğu, aynı zamanda entelektüel ve sanatsal faaliyetlerin zirvede 

bulunduğu bir ortamla örtüştüğünü görürüz. Bu dönemin en belirgin özelliği, özgürlük, 

yenilik ve gelişim arayışlarının ön planda tutulmasıdır. Şairimiz Ebü’l-‘Atâhiye, o 

dönemde İslam toplumunun sosyal hiyerarşisinde ikinci basamakta yer alan “mevâlî”10 

sınıfına mensup bir bireydi. 

Mevâlî sınıfının, bu dönemin sosyal hayatı ve büyük medeniyet üretiminde en 

büyük etkiye sahip olduğu konusu açıktır. Özellikle Irak toplumu, farklı kültürel 

akımlarla karşılaşmaya daha açık ve hızlı değişimlere daha yatkın bir yapıya sahipti. 

Bu bölge, Fars, Hint, Helenistik ve Süryani kültürlerinin kesişme noktasıydı. Kûfe’nin 

ise bu akımlardan etkilenme konusunda öncü şehirlerden biri olduğu görülmektedir. 

 
10 Bkz., İsmail Yiğit, “Mevâlî”, DİA, Ankara, 2004, c. XXIX, s. 424-426. 



8 
 

Bu, Kûfe’nin, eski bir medeniyet merkezi olan Hîre’ye yakınlığı ve Fars, Hint ve 

Helenistik kültürlere ait diğer merkezlere olan coğrafi yakınlığı sebebiyledir.11 

Her ne olursa olsun, mevâlî sınıfı, sosyal hayatın yenilenmesinde en etkili 

unsurlardan biri olmuştur. Abbasîler döneminde toplumda var olan canlılık ve 

verimlilik ruhu, Emevî dönemindeki baskın olan Arap kültüründen uzaklaşarak, halkın 

nazarında yüceltilen Fars kültürüne yönelmiştir. Genellikle şehirlerde bulunan mevâlî, 

teoride Araplar’la eşit haklara sahip olsa da uygulamada hiç de böyle değildi.12 Bu 

değişimde, mevâlînin yeni toplum içindeki sayıca üstünlüğü, siyasî nüfuzları ve bilgi 

alanlarındaki üstün başarıları etkili olmuştur. Abbasî halifelerinin, katı bir tutum 

sergilemekten ziyade, gelişimi ve diğer milletlerin kültürlerinden bilgi transferini 

teşvik etmeleri bu süreci hızlandırmıştır. Böylece farklı kültürlerden gelen akımlar, 

Arap kültür nehriyle buluşarak ortak bir zenginlik oluşturmuştur. 

Edebî ve Entelektüel Arka Plan 

Abbasîler döneminde edebî ve entelektüel faaliyetler, sadece saray şairleri ve 

entelektüel çevrelerle sınırlı kalmamış, aynı zamanda halk arasında kullanılan yaygın 

bir kültür haline gelmiştir. Abbasî saraylarında gelişen edebiyat, gazel, methiye ve 

kaside türlerinde büyük gelişmeler kaydetmiş, yalnız edebiyat sadece sarayla sınırlı 

kalmamış, halkın günlük yaşamına da etkisini göstermiştir. Bir yandan saray şairleri 

ile rekabette olan, diğer yandan halkın daha kolay anlayabileceği sade ve içsel üslupla 

şiirleri ile tanınan Ebü’l-‘Atâhiye, hem sarayda gelişmekte olan hem de halk arasında 

yayılan edebiyat anlayışını önemli bir noktaya taşıyan şairdir.  

Bu süreci ilerleten bir diğer önemli unsur ise vezirler ve yöneticilerin toplum 

üzerindeki vazifeleri olmuştur. Bu yöneticiler, bağışlarla, teşviklerle bilim insanlarını 

himaye ederek, ayrıca yabancı dillerden Arapçaya tercüme faaliyetlerini destekleyip 

bilimsel çalışmalara gerekli maddi destek ve bunun için görev tahsis ederek yeni 

gelişmelere büyük katkıda bulunmuşlardır.13 

 
11 Ahmed Aliyyân, Ebü’l-‘Atâhiye: Hayâtühû ve agrâzuhü’ş-şi‘riyye, s. 27. 
12 Hakkı Dursun Yıldız, “Abbâsîler”, DİA, İstanbul, 1988. c. I. s. 31-48. 
13 Ahmed Aliyyân, a.g.e., s. 28; Ahmed b. el-Kâsım İbn Ebî Useybi‘a, ‘Uyûnu’l-enbâ fî tabakâti’l-

etibbâ, thk., Nizâr Rıza, Dâru Mektebeti’l-Hayât, Beyrut, t.y., s. 285-300. 



9 
 

Hilafet merkezinin Şam’dan Bağdat’a geçmesi, yalnız siyasî açıdan değil, sanat 

ve kültür açısından da büyük değişiklikleri beraberinde getirmişti.14 Bağdat 

kurulduğunda hem yapısı hem de sakinleri ve faaliyetleri açısından tamamen yeni bir 

şehir olarak ortaya çıkmıştı. Hiç tereddüt etmeden söyleyebiliriz ki, buradaki yaşam 

tarzı, eski Arap yaşam biçimine çok zayıf bir bağla bağlıydı. Giyim-kuşam, yiyecek-

içecek, mimari tarzlar ve toplumsal adetler gibi unsurlar, Bağdat toplumunda büyük 

bir değişime uğramıştı. Bu değişim, sadece yaşam tarzıyla sınırlı kalmamış, toplumun 

etnik yapısında da kendini göstermişti.15 

Abbasîler döneminde şehirleşme kültürünün yaygınlaşması beraberinde halkın 

zevk ve eğlencelere dalmasını da getirmişti. İçki meclisleri, özellikle bazı şairlerin 

kadın içerikli şiirlerindeki açık saçıklık ve ahlaki sınırları aşmaları Abbasîleri öncülleri 

olan Emevîlerden ayırmaktaydı.16 

Ancak şu gerçeği dile getirmek gerekir ki bu tasvir, toplumun tamamını 

yansıtmamaktadır. İnsanların hepsi zengin olduğunu, hepsinin eğlenceye düşkün 

olduğunu ve kaygısız bir yaşam sürdüğünü söylememiz mümkün değildir. Dolayısıyla 

tarihin herhangi bir çağında yaşamış olan hiçbir milletin, bütünüyle böyle bir hayat 

sürdüğünü söylemek mümkün değildir. Ayrıca, İslam dünyası da yalnızca Irak’tan ve 

onun eğlence hayatından ibaret değildir. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin edebî dilini anlamak için, içinde bulunduğu şair çevresine 

ve edebî geleneğe bakmak gereklidir. Abbasî dönemi, edebî tartışmaların yoğunlaştığı, 

şairlerin birbirleriyle rekabet ettiği ve farklı edebî üslupların bir arada var olduğu bir 

dönemdir. Ebü’l-‘Atâhiye’nin çağdaşları arasında Beşşar b. Bürd (ö. 167/783-84) ve 

Ebû Temmâm (ö. 231/846) gibi şairler bulunmaktadır. Ancak Ebü’l-‘Atâhiye, bu 

şairlerden farklı olarak, şiirlerinde içki ve mücûn meclislerinden, dünya nimetlerinden 

uzaklaşmayı ve insanlara ahlaki bir mesaj vermeyi amaçlamıştır. 

Abbasîler döneminde Arap kültürü ile farklı kültürlerin kaynayıp karışması 

sonucunda, bir ırk ve millet kültürü yerine, çeşitli milletlerin Müslümanlaşmasıyla bir 

 
14 Şerare Yetkin, “Abbâsîler”, DİA, İstanbul, 1988, c. I, s. 49-56. 
15 Ahmed Aliyyân, Ebü’l-‘Atâhiye: Hayâtühû ve agrâzuhü’ş-şi‘riyye, s. 26. 
16 Hakkı Dursun Yıldız, “Abbâsîler”, DİA, İstanbul, 1988. c. I. s. 47. 



10 
 

ümmet kültürü ortaya çıkmıştır. Hint kültürü, Araplara hem Farslar hem de İslam’a 

giren Irak Araplarıyla kaynaşan Hint halkları aracılığıyla ulaşmıştır. Fars kültürü ise 

diğerlerine nazaran Araplar üzerinde daha güçlü bir etki ve yayılma ortaya koymuştur. 

Bunun sebebi, Araplar ile Farslar arasındaki sıkı ilişkiler ve Müslüman olan Farsların 

çokluğu olmuştur. Farsların giyim-kuşamı, yemeği, mimarisi, yönetim sistemi, lüks 

yaşamı ve eğlenceye düşkünlüğünden fazla etkilenen Araplar bunu kendi yaşamlarına 

yansıtmışlardır.17 Farsların giyim-kuşamından etkilenen Abbasîler, Emevîlerin beyaz 

renginin aksine, Fars kıyafet kültürünün ürünü olan siyah rengi tercih ettiler. Eskiden 

kılıçlar omuza asılırken, ikinci Abbasî halifesi Mansûr, kılıçların bele asılmasını, siyah 

renkli elbise giyilmesini emretti. Ayrıca hanedan mensuplarına sırtında 

“feseyekfîkehumullâh ve hüve’s-semî‘u’l-‘alîm”18 âyetinin yazılı olduğu siyah 

elbiseler giydirildi.19 

Abbasîlere, Yunan kültürü ise, Farslar aracılığıyla ve tercüme yoluyla bu 

kültüre ulaşmışlardır. Tıp ve mantık kitapları Yunancadan Farsçaya çevrilmiş, daha 

sonra İbnü’l-Mukaffa‘ ve dönemin diğer mütercimleri Arapçaya çevrilmiştir.20 

Abbasîler, eğitim ve ilmin yayılmasına büyük önem vermiştir. Medreseler 

Hicrî 4. asırdan itibaren ortaya çıkmış, ilk medrese Nîşâbur’da kurulmuştur.21 

Medreselerden önce eğitim, küttâb ve mekteplerde verilirdi. Küttâb, çocukların temel 

eğitim aldığı yerlerdi. Mektepler ise Arapça, nahiv ve arûz gibi derslerin öğretildiği 

eğitim kurumlarıydı. Abbasîler döneminde bu kurumların yaygınlaşması, ilmî ve 

kültürel gelişimi hızlandırmıştır.22 

Abbasîler döneminde mescitler, ibadet mekânı olmanın ötesinde eğitim, yargı 

ve ilmî faaliyetlerin yürütüldüğü merkezler hâline gelmiştir. Mescid-i Nebevî, Mescid-

i Haram, Kûfe ve Basra mescitleri gibi önemli yapılar, dönemin en büyük eğitim 

 
17 Hakkı Dursun Yıldız, “Abbâsîler”, DİA, İstanbul, 1988. c. I. s. 45. 
18 Bakara, 2/137. 
19 İbrahim Sarıçam ve Seyfettin Erşahin, İslâm Medeniyeti Tarihi, TDV Vakfı Yayınları, 10.Baskı, 

Ankara, 2017, s. 107. 
20 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, nşr., Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut, s. 337. 
21 Ahmed Emîn, Duhâ’l-İslâm, nşr., Müessesetu Hindâvî, Beyrut, 1933, s. 416. 
22 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim, el-Me‘ârif, thk., Servet Ukkâşe, 4.Baskı, Dâru’l-

Me‘ârif, Kahire, t.y., s. 135; Ahmed Emîn, a.g.e., s. 416. 

 



11 
 

kurumları arasında yer almıştır. Abbasîler devrinde, hilafetin Bağdat’a taşınmasıyla 

birlikte kültürel etkileşim artmış, şehirler eski medeniyet merkezlerinin tesiri altında 

kalmıştır.23 

Bu dönemde dil, nahiv ve fıkıh ilimlerinin tedvin süreci hızlanmış, özellikle 

Kur’ân’ın i‘rabı ve tefsiri, dil bilimlerine önemli katkılar sağlamıştır. Nahiv âlimleri, 

dil kurallarını Kur’ân’dan istihraç etmiş ve Garîbü’l-Kur’ân gibi eserler telif 

edilmiştir. Kisâî (ö. 189/805), Yûnus b. Habîb (ö. 182/798), Kutrub (ö. 210/825), Ferrâ 

(ö. 207/822), Mufaddal ed-Dabbî (ö. 178/794), Halef el-Ahmer (ö. 180/796) ve Ebû 

Ubeyde (ö. 209/824) gibi âlimler, dilbilim alanında kayda değer çalışmalar ortaya 

koymuştur.24 

Abbasîler döneminin en dikkat çekici ilmî faaliyetlerinden biri de münazara 

meclisleridir. Bu meclisler, halifelerin huzurunda düzenlenmiş ve farklı ilim dallarında 

akademik tartışmalara sahne olmuştur. Hârûnürreşîd ve Me’mûn gibi halifeler, 

dönemin önde gelen âlimlerini bir araya getirerek ilmî münazaralara teşvik etmiştir. 

Özellikle Sîbeveyhi (ö. 180/796), Kisâî (ö. 189/805) ve Asmaî (ö. 216/831) gibi 

âlimler arasındaki tartışmalar, dil ve gramer çalışmalarına yön vermiştir.25 Abbasîler 

dönemi, eğitim kurumlarının çeşitlendiği, ilmî disiplinlerin tedvin edilerek sistematik 

bir yapıya kavuştuğu ve ilmî münazaraların geliştiği bir dönem olmuştur. 

Abbasî halifeleri arasında özellikle geniş bilgi birikimi ve entelektüel ortamıyla 

tanınan Halife Me’mûn’un pek çok münazara meclisi düzenlediği bilinmektedir. İlme 

ve kültüre derin ilgi gösteren Me’mun, dönemin birçok âlimini münazara 

meclislerinde bir araya getirmiş, fikir alışverişinde bulundurmuştur. İbn Ebî Tâhir (ö. 

280/893) Târihu Bağdat isimli eserinde bu münazara meclislerinden birçoğunu 

aktarmış, dönemin ilmî ve entelektüel ortamını kaydetmiştir.26 

Abbasîler dönemi, Arap dili ve edebiyatı açısından önemli gelişmelerin 

yaşandığı bir dönemdir. Başlangıçta Kur’ân-ı Kerîm ve hadislerin dilsel inceliklerini 

 
23 Ahmed Emîn, a.g.e., s. 417. 
24 Ahmed Emîn, a.g.e., s. 494. 
25 Ahmed Emîn, a.g.e., s. 420-421. 
26 Ahmed Emîn, a.g.e., s. 422. 



12 
 

anlamaya yönelik yapılan çalışmalar, zamanla müstakil ilim dallarına dönüşmüş, dil 

ve edebiyat alanlarında önemli eserler ortaya konmuştur. 

Şiir, bu dönemde edebî sanatlar bakımından büyük bir gelişme göstermiş, 

klasik Arap şiirinin temel unsurları korunmakla birlikte, konu ve üslup açısından 

yenilikler yaşanmıştır. Beşşâr b. Bürd (ö. 167/783-84), Ebû Nüvâs (ö. 198/813), Ebü’l-

‘Atâhiye, İbnü’l-Mu‘tez (ö. 296/908) ve Ebü’t-Tayyib el-Mütenebbî (ö. 354/965) gibi 

önemli şairler yetişmiştir. Ayrıca, eski şairlerin divanları derlenerek antolojiler 

oluşturulmuş, Asmaî’nin el-Aṣmaʿiyyât, Mufaddal ed-Dabbî’nin el-Mufaḍḍaliyyât ve 

Ebü’l-Ferec el-İsfahânî’nin el-Egânî adlı eserleri bu alanda öncü olmuştur. 

Dilbilim alanında, sözlük çalışmaları ve gramer araştırmaları büyük bir ivme 

kazanmıştır. İlk sistematik sözlük Kitâbü’l-ʿAyn, Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî (ö. 

175/791) tarafından yazılmış, ardından İbn Düreyd’in (ö. 321/933) Cemheretü’l-luga, 

Cevherî’nin (ö. 400/1009’dan önce) eṣ-Sıhâh ve Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) Esâsü’l-

belâga gibi önemli sözlük eserleri kaleme alınmıştır. Nahiv ilmi, Basra ve Kûfe 

ekolleri şeklinde teşekkül etmiş, Sîbeveyhi, Ferrâ, Ahfeş el-Evsat ve Kisâî gibi âlimler 

bu alanda önemli katkılarda bulunmuştur. 

Abbasîler döneminde tercüme faaliyetleriyle birlikte nesir türü de gelişmiş, 

edebî nesrin sınırları genişlemiştir. Câhiz’in (ö. 255/869) el-Beyân ve’t-tebyîn ve 

Kitâbü’l-Hayevân adlı eserleri, edebî nesrin kurucu metinleri arasında yer almıştır. 

Ayrıca, İbn Kuteybe’nin (ö. 276/889) ʿ Uyûnü’l-aḫbâr, İbn Abdürabbih’in (ö. 328/940) 

el-ʿİkdü’l-ferîd ve Ebü’l-Alâ el-Maarrî’nin çalışmaları bu dönemin önemli eserleri 

arasındadır. 

Biyografi ve tabakat türünde de önemli eserler verilmiş, şair ve ediplerin 

hayatlarını anlatan eserler kaleme alınmıştır. İbnü’l-Mu‘tezz’in Tabakâtü’ş-şuʿarâʾsı, 

Yâkût el-Hamevî’nin (ö. 626/1229) Muʿcemü’l-üdebâʾsı ve Cemâleddin el-Kıftî’nin 

(ö. 646/1248) İnbâhü’r-ruvât’ı, dönemin en önemli biyografi kaynakları arasındadır.27 

 
27 Hakkı Dursun Yıldız, “Abbâsîler”, DİA, İstanbul, 1988. c. I. s. 41. 



13 
 

Abbâsîler dönemi, Arap dil ve edebiyatının sistematik bir yapıya kavuştuğu, 

dilbilim, şiir ve nesir türlerinde özgün eserlerin üretildiği bir dönem olarak öne 

çıkmaktadır. 

Edebiyat sahasına dikkat çeken Alman şarkiyatçısı Carl Brockelmann (1868-

1956) şöyle der: 

“İnsanların meşguliyetleri artmış ve eski şairlerin uzun, sıkıcı kasidelerine 

ayıracak vakit bulamaz hale gelmişlerdir. Dahası, bu tür şiirleri anlamakta ve tadına 

varmakta da zorlanmışlardır. Bu durum, doğal olarak, yeni şiir anlayışının, eski 

kasideleri parçalara ayırarak her bir unsurunu ayrı ayrı ele alma yoluna gitmesine 

zemin hazırlamıştır. Hiç şüphesiz, yeni şiirin düşünsel ufku, eskisine kıyasla yalnızca 

sınırlı ölçüde genişlemiştir. Aynı şekilde, rakiplerini keskin bir alayla hicvetmişlerdir 

ki bu da müvelledûn şairlerinde görülen bir özellikti. Ancak eski şairler, kimi zaman 

dünya hayatının geçiciliğini ve faniliğini daha etkileyici bir şekilde dile getirmeyi 

başarmışlar, bu temaları melankolik bir duyarlılıkla işleyerek zihinlerde derin izler 

bırakmışlardır. Öte yandan, gazel şiiri, daha Abdülmelik devrinde Ömer b. Rebîa 

tarafından kendi başına bir sanat dalı olarak geliştirilip bağımsız bir kimlik kazanmıştı. 

Halifelere ve Bermekîler’e ait kasidelerde eski üslup sık sık kullanılıyordu.”28 

Ebü’l-‘Atâhiye Şiiri ve Metinlerarasılık 

Abbasîler döneminde lüks yaşam, müreffeh hayata rağmen zühd hayatı tercih 

eden ve bu tarzı şiirlerine yansıtan şair Ebü’l-‘Atâhiye’dir. Edebiyat eleştirmenlerinin 

edebî eleştirinin bir parçası olarak değerlendirdikleri metinlerarasılık olgusu, bir 

metnin başka bir metinle ya doğrudan veya dolaylı bir ilişki içinde olmasını ifade eden 

bir kavramdır. Erken dönemlerden itibaren farklı isimlerle varlığını ortaya koyan 

metinlerarasılık kavramı, Arap edebiyatında İslâm öncesi cahiliye şiirlerinden 

başlayarak, Kur’ân-ı Kerim ve hadislerin dil üzerindeki etkisiyle doğal bir şekilde 

gelişim sağlamıştır. Batı dünyasındaki metinlerarasılık teorisi şeklinde ifade edilen bu 

kavram, 20.yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıkmıştır. Şiirlerinde kutsal metinlerle 

metinlerarasılık olgusu ön planda olan Ebü’l-‘Atâhiye, dinî motifli metinlerarası 

 
28 Carl Brockelmann, Târîhu’ş-şu‘ûbi’l-İslâmiyye, Terceme, Nebîh Emîn Fâris, Munîr el-Ba‘lebekkî, 

5. Baskı, Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyîn, Beyrut, 2001, s. 192-193. 



14 
 

alıntıyı şiirlerinde ustalıkla kullanmayı başarmış, alıntının yalnız estetik bir süsleme 

olmadığını, daha ziyade istediği anlamı ortaya çıkarmaya ve şiirsel deneyimini 

derinleştirmeye yardımcı bir araç olduğunu fark etmiştir. Şair aynı zamanda 

metinlerarası alıntıyı, okuru etkilemek, davranışlarını düzeltmek, yanlışlarını kontrol 

altına alabilmek için şekillendirilebilir bir araç olarak görmüştür. Ebü’l-‘Atâhiye 

divanındaki züht içerikli şiirlerinin neredeyse tamamında geniş ölçüde Kur’ân-ı Kerim 

ve hadis-i şeriflerden alıntıda bulunmuştur. Divanda kullandığı metinlerarası alıntı, bir 

âyetin tamamını veya onun konuyla ilgili bir bölümünü kesme, ekleme, çıkarma, tehir-

takdim yaparak orijinal yapısını değiştirme tarzındaki eski eleştirmenlerin tabiriyle de 

edebî intihal değil, alıntılama yaptığı metni şiirsel bağlama yerleştirme biçimidir. 

Şairin Kur’ân ve hadislerle metinlerarası alıntı yapmasındaki asıl gayesi, şiire 

zenginlik katma ve estetik şekil kazandırmaktan öte, insanların ruhlarındaki dinî 

duyguları uyandırmak, onları fani dünyadan ayırıp, sonsuz ahiret yurduna tutunmaya 

teşvik, doğruya irşat etmek, iyiliği emretmek, kötülüğü yasaklamaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

EBÜ’L-‘ATÂHİYE’NİN HAYATI 

1. 1. ADI, KÜNYESİ VE LAKABI 

Kaynaklarda adı, İsmâil b. el-Kâsım b. Süveyd b. Keysân olarak geçmektedir. 

Ataları Aneze kabilesinin azatlı köleleri idi.29 Ebu’l-‘Atâhiye künyesini alması 

hususunda kaynaklarda farklı görüşler vardır. İsfahânî’nin (ö. 356/967) aktardığına 

göre, Ebü’l-‘Atâhiye kendisine sonradan verilmiş bir lakaptır. İbn Manzûr ise şöyle 

der: 

“Ebü’l-‘Atâhiye ünlü şairdir. ‘Atâhiye isminde bir oğlunun olduğu aktarılır. 

Şöyle denildi: “Şayet öyle olmuş olsaydı şair hakkında, lâmı tarifsiz “Ebû ‘Atâhiye” 

denilirdi. Dolayısıyla Ebü’l-‘Atâhiye şairin künyesi değil lakabıdır. Künyesi Ebû 

İshâk, ismi İsmail b. el-Kâsım’dır.”30 

Künyesi Ebû İshâk’tır. Annesinin Ümmü Zeyd b. Ziyâd el-Mehâribî’dir.31 

Anlatıldığına göre bir defasında Halife Mehdî (ö. 169/785) Ebü’l-Atâhiye’ye “  َأنت

متَعَ  مُتَحَذْلِقٌ  ت ِهٌ اِنْسَانٌ  /Sen bilgiç ve çıldırmış birisin” demiş ve bundan sonra insanlar 

arasında Ebü’l-Atâhiye lakabıyla meşhur olmuştur.32  

Ebü’l-‘Atâhiye’ye bu lakap Bağdat’ta verilmiştir. Bunun kanıtı el-Egânî 

müellifinin, Ebü’l-‘Atâhiye ve Vâlide b. el-Hubâb’ın Bağdat’ta birbirilerini 

hicvetmeleri üzerine, Vâlide b. el-Hubâb’ın, Ebü’l-‘Atâhiye hakkında aşağıdaki 

beyitleri zikrettikten sonra Bağdat’tan ayrılarak Kûfe’ye dönmesi hadisesidir:33 

 
29 Erol AYYILDIZ, “Ebü'l-'Atâhiye”, DİA, X, 1994, s. 294; İbnü’l-Mu‘tez, Ebü’l-Abbâs Abdullah b. 

Muhammed el-Mu‘tez-Billâh Ca‘fer el-Mütevekkil-Alellah el-Abbâsî, Tabakâtü’ş-şuʿarâʾ fî medhi’l-

hulefâ ve’l-vüzerâʾ, thk., Abdüssettâr Ahmed Ferâc, nşr., Dâru’l-Me‘ârif, Kahire, 3. bs., t.y., y.y., s. 

227. 
30 İbn Manzûr Ebû Fazl Muhammed b. Mükrim b. Ali, Lisânü’l-‘Arab, 3.baskı, nşr., Dâru Sadr, Beyrut, 

1414/1993, c. XIII, s. 513. 
31 Ebü’l-Ferec Alî b. el-Hüseyin b. Muhammed b. Ahmed el-Kureşî el-İsfahânî, Kitâbü’l-Egânî, thk., 

İhsân Abbâs v.d., Dâru Sâdir, Beyrut, 1423/2002, c. IV, s. 6. 
32 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 6; Abdüllatif Şirâre, Ebü’l-‘Atâhiye şâirü’z-zühd ve’l-

hübbi’l-hâib, Dârü’ş-Şarki’l-Cedîd, Beyrut, 1. bs., 1962, s. 31. 
33 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 10; ‘Aliyyân, Ebü’l-‘Atâhiye hayâtuh ve agrâduhü’ş-şi‘riyye, Beyrût, 

Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1411/1991, s. 69. 



16 
 

كْبُ سَ هَ بِ وَ         اقِ  حَ سْ ا إِ بَ ى أَ نَّ يكَُ  ا ينَ فِ  انَ كَ   اقِ ي الآفَ فِ   ارَ ا الرَّ

 اقِ فَ ات ِ بِ   تْ تَ ية  أَ ا كُنْ هَ ا لَ يَ           اهٍ عَتَ ا بِ وه  تُ عْ نَّى مَ فتَكَ 

Aramızda Ebû İshak künyesi ile tanınırdı, onunla ufukları aşmıştı o 

Daha sonra bunaklığıyla çılgın diye künyelendi, herkesin kullandığı bu künye 

ne kadar da yakıştı ona 

Bu beyitlerde Kûfe’deki arkadaşları arasında, Ebü’l-‘Atâhiye’nin Ebû İshâk 

künyesi ile bilindiğine dair delil bulunmaktadır. Şaire Ebü’l-‘Atâhiye lakabı Bağdat’a 

geldikten sonra oradaki mucûn, müstehcen ve benzer içerikli şiir meclislerinde yer 

almasından dolayı verilmiş ve bu yeni lakap onun çılgınlığının, şaşkınlığının 

göstergesi gibi olmuştur.34 

İbnü’l-Adîm’in (ö. 660/1262) aktardığı ikinci bir görüşe göre, oğlu 

Muhammed35 ‘Atâhiye’ lakabıyla çağırıldığı için babası Ebü’l-‘Atâhiye künyesini 

almıştır.36 Fakat oğlu Muhammed zahit bir şair olarak tanındığı için böyle bir lakap 

aldığı düşünülmemektedir.37 Zira kendisine atfedilen şu beyit konuyu bu açıdan 

desteklemektedir: 

تُ وُ قُ  مِ لَ ي الكَ اعِ رَ  مُ لَ كَ              وتُ مُ الصَّ  تُ اكِ السَّ  حَ لَ فْ أَ  دْ قَ   

وتُ كُ السُّ  هُ رَ كْ ت ا مَ  ابٌ وَ جَ                 ابُ وَ جَ  هُ لَ  قَ طَ نَ   لُّ ا كُ مَ   

 
34 ‘Aliyyân, Ebü’l-‘Atâhiye hayâtuh ve agrâduhü’ş-şi‘riyye, s. 68. 
35 O, Ebû Abdullah Muhammed (el-‘Atâhiye) b. İsmail (Ebü’l-‘Atâhiye) b. el-Kâsım’dır. Şiir ve züht 

alanında babasının yolunu takip eden Iraklı bir şairdir. Edebiyat ve fıkıh alanında tanınmış birisidir. Bir 

süreliğine kadılık vazifesine atanmıştır. Nisâbe b. Ebî Hayseme (ö. 279/892-93), İbn Ebi’d-Dünyâ (ö. 

281/894), el-Müberred (ö. 286/900), Hâfız İbrâhim b. İshâk el-Harbî (ö. 285/899) gibi döneminin büyük 

âlimleri kendisinden ilim almışlardır. Hicrî 244 senesinde vefat etmiştir. ez-Ziriklî, Haru’d-Dîn b. 

Mahmûd b. Muhammed b. Ali b. Fâris ez-Ziriklî ed-Dimaşkî, el-A‘lâm, nşr., Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 

15. bs., 2002, c. VI, s. 34. 
36 İbnü’l-Adîm, Ebü’l-Kâsım Kemâlüddîn Ömer b. Ahmed b. Hibetillâh b. Muhammed el-Ukaylî el-

Halebî, Buğyetü’t-taleb fî târîhi Haleb, thk., Süheyl Zekâr, Dâru’l-Fikr, Beyrut, 1. bs., 1408/1988, c. 

IV, s. 1756. 
37 Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit el-Bağdâdî, Târîḫu Bağdâd, thk., Beşşâr Avâd 

Ma‘rûf, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1. bs., 1422/2002, c. II, s. 357. 



17 
 

وتُ مُ يَ  هُ نَّ أَ  نٌ قِ يْ تَ سْ مُ                       ومٍ لُ ظَ  ئٍ رِ مْ ي لِا بِ جَ ا عَ يَ   

Susan kurtulmuştur, zira konuşmasına dikkat edenin sözleri gıda gibidir 

Her söze verilecek cevap olsa da, susmak istemeyene her söz bir cevaptır. 

Nefsine zulmetmiş, öleceğini yakinen bilen kişiye hey şaşarım.38 

Hatîb el-Bağdâdî’nin (ö. 463/1071) aktardığı bir başka görüşe göre, tutarsız 

davranışları sebebiyle, müstehcenliğe ve içkiye olan merakından dolayı kendisine 

“sapıtmış, bunamış, ahmak” anlamında Ebü’l-‘Atâhiye lakabı verilmiştir.39 

İbn Sellâm’ın (ö. 232/847) aktardığına göre, Ebü’l-‘Atâhiye çömlekçilik 

yaparak hayatını sürdürürdü. Zındıklıkla itham edilmiş olan şairin, birinin adı Lillâh, 

diğerininki de Billah olan iki kızı vardı.40 Kendisi bununla övünürdü. Şair olan oğlu 

ise dervişlik yolunu seçmişti. Konuşmasının tamamı şiirden oluşan Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

doğuştan şair olma gibi bir melekesi vardı. Gazelleri, kadınların doğasına ilişkin 

konular içeren düşük şiirlerdi.41 

1. 2. SOYU, DOĞUM YERİ, AİLESİ, VEFATI 

1. 2. 1.  Soyu 

Tarihi kaynaklarda, ‘Aneze kabilesinden olduğu, atalarının Enbâr42 

yakınlığındaki Aynüttemr ismiyle bilinen küçük bir yerleşim yerinden oldukları 

 
38 Hatîb el-Bağdâdî, a.g.e., c, II, s. 357; İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 69. 
39 Hatîb el-Bağdâdî, a.g.e., c, VII, s. 226. 
40 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 69. 
41 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim b. Kuteybe ed-Dînevêrî, eş-Şi‘r ve’ş-Şuarâ, nşr., 

Dâru’l-Hadîs, Kahire, 1423, c. II, s. 779; İbnü’l-Mu‘tez, Tabakâtü’ş-şuʿarâ, 228. 
42 Enbâr, Bağdat’ın batısındaki Fırat nehri yakınlığında bulunan tarihi bir şehirdir. Persler onu Feyrûz 

Şâpûr diye isimlendirmişler. Şehrin kurucusu Feyrûz Şâpûr’dur. el-Enbâr diye isimlendirilmesinin 

nedeni, burada depolar halinde tahıl ve buğday ambarlarının olmasıdır. Abbâsî halifesi Ebu’l-Abbâs es-

Seffâh (ö. 752) hayatının sonuna kadar burada yaşamış, şehri yeniden imar ederek saraylar ve binalar 

inşa etmiştir. İbn Abdülhak el-Bağdâdî, Ebü’l-Fezâil Safiyüddîn Abdülmü’min b. Abdilhak b. Abdillâh 

el-Bağdâdî, Merâsıdü’l-ıttılâʿ ʿalâ (fî) esmâʾi’l-emkine ve’l-bikâʿ, thk., Ali Muhammed el-Becâvî, 

Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut, 1945, c. I, s. 120; el-İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 5-6. 



18 
 

geçmektedir.43 Başka bir görüşe göre atalarının Nabat asıllı olduğu ifade edilmiştir.44 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin Nabat asıllı olduğunu destekleyen birkaç olay aktarılmaktadır. 

Ebü’l-Ferec el-İsfahânî’nin (ö. 356/967) naklettiğine göre, Ebû Düeyl Mus‘ab b. 

Düeyl el-Cellânî şöyle demiştir: 

“Ben, o gün dışında ‘Aneze kabilesinden olan Mendel b. Ali ve kardeşi Hayyân 

b. Ali’yi bu kadar öfkeli görmemiştim. O gün Ebü’l-‘Atâhiye yüzü gözü kan içinde 

onların yanına gelir. Onlar, Ebü’l-‘Atâhiye’ye, “Sana neler oldu, kim yaptı bunu?” 

diye sorarlar. Ebü’l-‘Atâhiye onlara, “Ben kimim?” diye sorar. Onlar, “Sen bizim 

kardeşimizsin, amcamızın oğlusun, azatlı kölemizsin” derler. Bunun üzerine Ebü’l-

‘Atâhiye onlara, “Falanca kasap beni öldüresiye dövdü, bana hakaret etti ve benim 

Nabatî olduğumu iddia etti. Gerçekten ben Nabatî isem arkama bakmadan koşarım, 

yok eğer değilsem kalkın ve gidip ondan hakkımı alın.” der. Bunun üzerine Mendel b. 

Ali öfkeli bir şekilde ayakkabısını bile bağlamadan ayağa kalkar ve “Allah’a yemin 

ederim ki, hakkını Mûsa’nın oğlu Îsâ dahi almış olsa bunu ondan geri alırım” der ve 

onunla beraber giderek hakkını alır.”45 

İsfahânî el-Egânî’sinde, Ebü’l-‘Atâhiye ve İbrâhim el-Mevsilî’nin Vâsıt ile 

Basra arasında yerleşen Mezâr’dan olduklarını, ailesi ile beraber çömlekçilik yaptığını, 

daha sonra Bağdat’a geldiklerini ve oradan ayrılarak İbrâhim el-Mevsilî’nin Bağdat’a, 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin ise Kûfe’nin batısındaki Hîre’ye yerleştiği rivâyetini aktarmakta 

ve Riyâşî’nin (ö. 257/871) de bu görüşü desteklediğini belirtmektedir.46 Kaynaklarda 

annesine Ümmü Zeyd denildiği, önce Kureyşli Benî Zühre kabilesinin sonra 

Muhammed b. Hâşim b. Utbe b. Ebî Vakkâs’ın mevâlisi olduğu geçmektedir.47 

Dolayısıyla Ebü’l-‘Atâhiye, babası tarafından Aneze kabilesinin mevlâsı, annesi 

 
43 Yâkût el-Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkût b. Abdillah el-Hamevî el-Bağdâdî er-Rûmî, 

Mu‘cemü’l-buldân, nşr., Dâru Sâdir, Beyrut, 2. Baskı., 1995, c. IV, s. 176; İbn Kuteybe, a.g.e., c. II, 

779; İbn Hallikân, Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî Bekr b. Hallikân 

el-Bermekî el-İrbilî, Vefeyâtü’l-aʿyân ve enbâʾü ebnâʾi’z-zamân mimmâ s̱ebete bi’n-naḳl evi’s-

semâʿ ev es̱betehü’l-ʿayân, thk., İhsân Abbâs, nşr., Dâru Sâdir, Beyrut, 1971, c. I, s. 219, 226. 

44 Şevkî Dayf, Târîhü’l-Edebi’l-‘Arabî, el-‘Asru’l-‘Abbâsiyyu’l-evvel, Kahire, Dâru’l-Ma‘ârif, 

2004, s. 237. 
45 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 7; İbnü’l-Adîm, a.g.e., c. IV, s. 1755. 
46 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 7; Abdüllatif Şirâre, Ebü’l-‘Atâhiye, s. 32. 
47 Şevkî Dayf, a.g.e., s. 237; el-İsfahânî, a.g.e., IV, s. 7. 



19 
 

tarafından ise Benî Zühre kabilesinin mevlâsı olarak bilinmektedir.48 Oğlu 

Muhammed b. Ebi’l-‘Atâhiye, soylarının Aneze kabilesine dayandığını, büyük 

dedeleri Keysân’nın Aynüttemr’e mensup olduğunu belirtmiştir.49 Bu nedenle 

Abdüllatif Şirâre, Ebü’l-‘Atâhiye’nin aslının Arap olduğunu, fakat mevâli olduğunu 

ifade etmektedir.50  

Halid b. Velîd tarafından düzenlenen bir fetih sırasında dedeleri Keysân esir 

çocuklar arasında bulunan yetim bir çocuktu. Halid b. Velîd tarafından esir alınarak 

Medine’ye götürülen esir çocuklar Abbâd b. Rifâ‘a el-Anezî b. Esed b. Râbi‘a b. 

Nizâr’ın eşliğinde Halife Hz. Ebû Bekr’in huzuruna getirilirler. Halife onlara 

neseplerini sorar, herkes bildiğini söyler, sıra Keysân’a geldiğinde Aneze kabilesinden 

olduğunu belirtir. Abbâd bunu duyduğunda Hz. Ebû Bekr’den çocuğu kendi 

himayesine vermesini ister ve Halife de çocuğu ona verir. Abbâd çocuğu kölelikten 

azat eder ve böylece Abbâd’ın azatlı kölesi olur.51 

1. 2. 2.  Doğum Yeri 

Ebü’l-‘Atâhiye, Emevîler’in (661-750) tarih sahnesinden düşüşünden iki sene 

önce, 130 (748) yılında, Kûfe’nin batısında yerleşen el-Enbâr şehri yakındaki 

Aynüttemr52 diye bilinen küçük bir beldede doğmuştur.53 Buġyetü’ṭ-ṭaleb fî târîḫi 

Ḥaleb’te  doğum yılının 130 olduğunu söyleyenlerin yanı sıra, 132 olduğunu ifade 

edenler de bulunmaktadır.54 İbn Hallikân’ın (ö. 681/1282) belirttiği bir görüşe göre,55 

Aynüttemr, Hicaz bölgesinde Medine yakınlığında bulunan küçük bir beldedir. Fırat 

nehrinin sulama işlerinin yapıldığı mekân olduğu da söylenmiştir. Ebü’l-Ferec el-

 
48 Muhsin el-Emîn, Ebû Muhammed el-Bâkır Muhsin b. Abdilkerîm b. Alî el-Emîn el-Hüseynî el-Âmilî, 

A‘yânü’ş-Şî‘a, Beyrut, Dâru’l-ma‘ârif li’l-matbû‘ât, 1406/1986, c. III, s. 393. 
49 Abdüllatif Şirâre, a.g.e., s. 32. 
50 Abdüllatif Şirâre, a.g.e., s. 32. 
51 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 6; Abdüllatif Şirâre, a.g.e., s. 32; İbnü’l-Adîm, Buğyatü’t-taleb fî târîhi 

Haleb, c. IV, s. 1753. 
52 Yakut el-Hamevî, Ebû Abdullah Şihâbüddin Yakut b. Abdullah er-Rûmî, Mu‘cemü’l-büldân, Dâru 

Sâdir, Beyrut, 2. bs., 1995, C. IV, s. 176; Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed b. el-İmâd el-Ukberî el-

Hanbelî, Şezerâtü’z-zeheb fî ahbârin min zeheb, thk., Mahmdûd el-Arnavût, Dâru İbn Kesîr, Beyrût, 

1406/1986, c. III, s. 52. 
53 Yâkût el-Hamevî, a.g.e., c. IV, s. 176; İbnü’l-Adîm, a.g.e., c. IV, s. 1757. 
54 İbnü’l-Adîm, a.g.e., c. IV, s. 1751. 
55 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, c. I, s. 219. 



20 
 

İsfahânî’nin aktardığı bir diğer görüşe göre Ebü’l-‘Atâhiye’nin Mezâr’dan olduğu 

söylenmektedir.56 

Aynüttemr, Kûfe’nin batısında, Enbâr’a yakın bir yerde bulunan, hurma ve 

şeker kamışının bolluğuyla meşhur olan, kara yoluyla buradan farklı beldelere şeker 

kamışı ve hurma ticareti yapılan bir yerin adıdır. Eski bir belde olan Aynüttemr, Hz. 

Ebû Bekir’in hilafeti döneminde, hicrî 12. yılında Hâlid b. Velîd’in komutasında 

Müslümanlar tarafından fethedilmiştir. Fetihten sonra buradan Medine’ye birçok esir 

getirilmiştir. Ebü’l-‘Atâhiye’nin büyük dedesi Keysân, Muhammed b. Sîrîn’in (ö. 

110/729) validesi (Sîrîn annesinin adıdır) ve Hz. Osman’ın azatlı kölesi Hamrân b. 

Ebân (ö. 75/694) da bu esirler arasındaydı.57 

Seyyid Muhsin el-Emîn (1867-1952) A‘yânü’ş-Şî‘a’da bu çelişkili rivâyetler 

üzerine şöyle bir yorumda bulunmaktadır: 

“Bu konuda isabetli olan görüş, Ebü’l-‘Atâhiye’nin, Hicaz’da değil, Irak’taki 

Aynüttemr’de doğmuş olmasıdır. Günümüzde o beldeye “Şifâsen” denilmektedir. 

Faraza, Hicaz bölgesinde Aynüttemr denilen bir belde bulunmuş olsa dahi, Ebü’l-

‘Atâhiye’nin orada doğmadığını söyleriz.”58 

el-Egânî hariç, Ebü’l-‘Atâhiye’nin doğum yeri olarak yukarıda geçen tarihî 

bilgilerden çıkarılan sonuca göre Aynüttemr’de doğduğu söylenebilir. Hayatının 

neredeyse tamamını Irak’ın Kûfe, Bağdat, Enbâr gibi büyük şehirlerinde geçiren 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin, Hicaz’da değil de bu şehirlere yakın bir yerde doğduğu 

anlaşılmaktadır.  

1. 2. 3.  Ailesi 

Babasının ismi Kâsım, dedesi ise Süveyd’dir. Büyük dedesi Keysân’a gelince, 

Abbâd b. Rifâ‘a onu evlat edinir ve Keysân onun yanında büyümüştür. Kâdisiye harbi 

(15/636) günü, Sa‘d b. Ebî Vakkâs’ın (ö. 55/675) askeri kampında onunla birlikte 

Kûfe’ye girmiştir. Daha sonra Abbâd’ın bir cariyeden Zeyd isminde evladı olur. 

Keysân büyüdüğünde Abbâd, Zeyd’in annesini kölelikten azat eder ve onu Keysân’la 

 
56 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 6. 
57 Yâkût el-Hamevî, a.g.e., c. IV, s. 176. 
58 Âmilî, A‘yânü’ş-Şî‘a, c. III, s. 393. 



21 
 

evlendirir. Abbâd b. Rifâ‘a, onların bu evliliğinden doğan çocuklarına Süveyd ismini 

verir. Böylece Zeyd b. Abbâd ile Süveyd b. Keysân bir anneden olan kardeşler olurlar. 

Önce Abbâd ardından Keysân ölür. Daha sonra Süveyd büyür. Bir anneden olan 

kardeşi Zeyd vefat ettikten sonra evlatlarının himayesi Süveyd’e kalır. Sonra 

Süveyd’in el-Kâsım, Muhammed, İsmâil, Abdurrahman ve Hasan isminde erkek 

evlatları olur. Kuteybe b. Müslim (ö. 96/715) Horasan’a vâli olarak atandığı zaman 

Zeyd b. Abbâd’ın evlatları onunla beraber Horasan’a gönderilir. Süveyd b. Keysân ve 

evlatları Kûfe’de kalırlar. Daha sonra el-Kâsım b. Süveyd’in iki erkek ve iki kız evladı 

olur ki, bu erkek evlatlarından en küçüğü İsmâil Ebü’l-‘Atâhiye’dir.59 

Kaynakların verdiği bilgiye göre babasının mesleği hacamatçılıktı. 

Çömlekçilik yapan Ebü’l-‘Atâhiye, ailesinin geçimini sağlamak için bir dönem 

hacamatçılık mesleğini de icra etmiştir.60 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin annesi Ümmü Zeyd, o dönemde Buhârâ’nın önde 

gelenlerinden, kendisine Ziyâd denilen birinin kızıdır. Annesi tarafından 

Ebü’l’Atâhiye’nin dedesi olan Ziyâd el-Muhâribî61, Muhammed b. Hâşim b. Amr b. 

Utbe ez-Zührî’nin mevlâsıdır. Zühre ise Kureyş’ten olup Hz. Peygamber’in (sav) 

dayıları sayılırlar.62 Ebü’l-‘Atâhiye soy ve neseple övünmeyi fazilet olarak 

görmediğini şu mısralarıyla açıklamaktadır: 

الِ مَ عْ الَ  الحِ صَ بِ  اسُ قَ ا يُ ب  سَ نَ                ى رَ ا أَ مَ فَ   الُ جَ ت الر ِ بَ اسَ نَ ا تَ إذَ وَ   

Erkekler nesepleriyle yarışırlarsa şunu bilsinler ki, 

Salih amellerle kıyaslanacak herhangi bir nesep bilmem.63 

el-Egânî’de Muhammed b. Ebi’l-‘Atâhiye’den nakledildiğine göre, bir 

defasında Kinâneli bir adam bir konuda Ebü’l-‘Atâhiye ile tartışır. Daha sonra Ebü’l-

 
59 İbnü’l-Adîm, Buğetü’ṭ-ṭaleb fî târîḫi Ḥaleb, c. IV, s. 1754. 
60 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 6; İbnü’l-Adîm, a.g.e., c. IV, s. 1759. 
61 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 5. 
62 İbnü’l-Adîm, a.g.e., c. IV, s. 1754. 
63 İbnü’l-Adîm, a.g.e., c. IV, s. 1755. 



22 
 

‘Atâhiye’ye karşı küstahça davranarak kavmi ve soyu ile övünmeye başlar. Bunun 

üzerine Ebü’l’Atâhiye şu mısraları okur: 

المَجْدِ   ونَسَبٍ يعُْلِيكَ سُورَ               دَعْنِي مِنْ ذِكْرِ أبٍ وجَد ِ          

هْدِ    خْ مَا الفَ  وطَاعَةٍ تعُْطي جِنانََ الخُلْدِ             رُ إلاَّ فِي التُقىَ والزُّ  

ا عِد ِ               لابَدَُّ وِرْدٍ لهلِ الوِرْدِ         ا إلى ضَحْلٍ وإمَّ إمَّ  

Seni şeref surlarına yükselten babayı, dedeyi ve neseple övünmeyi bırak! 

Övünmek yalnız, sana ebedi cennetleri verecek olan takvada, zühtte ve 

itaattedir. 

Su başına gelen herkes mutlaka, ya derin olmayan çukura ya da akarsuya 

gider.64 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin zahit ve şâir olarak bilinen Muhammed adında bir oğlu, 

Billâh ve Lillâh adlarında iki kızı vardı. Eşinin ismi Hâşimiyye’dir. Ma‘n b. Zâide’nin 

azatlı kölesi Amr el-Yemâmî’nin kızıdır.65 

1. 2.  4. Vefatı 

Tarihi kaynaklardan Ebü’l-‘Atâhiye’nin bir hastalığa yakalandığını ve o 

hastalığının ardından vefat ettiğini öğrenmekteyiz. Hastalığı esnasında kızı Rukiye’yi 

yanına çağırarak şu şiiri okumasını ister ve kızı okumaya başlar: 

ي ومِ مُ هُ  مِ دْ رَ  تَ حْ ا تَ ي  حَ  تُ رْ بِ قُ  وَ         يومِ سُ رُ  ي وَ مِ الِ معَ ى بِ لَ البِ  بَ عِ لَ   

ي ومِ زُ لُ بِ   لٌ كَّ وَ لمُ  لىَ البِ  نَّ إِ              تيوَّ قُ  نَ هَ وْ أَ ي فَ مِ سْ ى جِ لَ البِ  مَ زِ لَ   

Zamanın yıpranmışlığı izlerimi ve suretimi oynattı, ben hayatta iken 

endişelerimin enkazı altında gömüldüm, 

 
64 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 7-8. 
65 Hatîb el-Bağdâdî, Târîḫu Baġdâd, c. II, s. 357; İbnü’l-Adîm, a.g.e., c. IV, s. 1752. 



23 
 

Yıpranmışlık bedenimi sardı ve gücümü zayıflattı, gerçekten eskimişlik bana 

bağlı bir kaderdir.66 

el-Egânî’de Abdullah b. ‘Atiyye’den rivâyet edildiğine göre Muhammed b. 

Ebi’l-‘Atâhiye babasının ölüm hastalığı sırasında en son okuduğu şiirin şu olduğunu 

kaydetmiştir:  

بني فَإِن ي مُقِرٌّ بِالَّذي قَد كانَ مِن ي              إِلَهي لا تُعَذ ِ  

وَعَفوُكَ إِن عَفَوتَ وَحُسنُ ظَن ي            وَما لي حيلَةٌ إِلا  رَجائي  

وَأنَتَ عَلَيَّ ذو فَضلٍ وَمَن ِ                 لَّةٍ لي في البَرايا فَكَم مِن زَ   

أنَامِلي وَقَرَعتُ سِن ي عَضَضتُ                إِذا فَكَّرتُ في نَدَمي عَلَيها   

لَشَرُّ الناسِ إِن لَم تَعفُ عَن ي             يَظُنُّ الناسُ بي خَيرا  وَإِن ي  

وَأفُني العُمرَ فيها بِالتَمَن ي              أجَُنُّ بِزَهرَةِ الدُنيا جُنونا    

كَأنَ ي قَد دُعيتُ لَهُ كَأنَ ي                 وَبَينَ يَدَيَّ مُحتَبَسٌ طَويلٌ   

قَلَبتُ لِهَلِها ظهَرَ المِجَن ِ             وَلَو أنَ ي صَدَقتُ الزُهدَ فيها   

Allah’ım bana azap etme, çünkü ben yaptıklarımı kabul ediyorum, 

Beni affedeceğine hüsnü zannım vardır, bunu ummaktan başka seçeneğim 

yoktur, 

İşlediğim o kadar günahım var, ama Sen’in lütfun ve ikramın boldur, 

Günahlarım konusunda pişmanlığımı düşündüğümde, parmak uçlarımı ısırır, 

dişlerimi gıcırdatırım. 

İnsanlar hakkımda hayır düşünürler, sen beni affetmezsen eğer, insanların en 

şerlisi olurum, 

Dünya çiçeğiyle çılgına dönerim, ömrümü onu arzulayarak geçiririm. 

 
66 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 37. 



24 
 

Önümde uzun bir engel vardır, sanki ben onu çağırırmışım gibiyim, 

Eğer onda (dünyada) zühd olduğunu doğrulasaydım, onun ehline kalkanın 

arkasını çevirirdim.67 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin ölümü Abbasî Halifesi Hârûnürreşîd’in hilafetinden 

sonraya denk gelmektedir. Hârûnürreşîd’in 193/809 senesinde ölümünden sonra 

yaklaşık yirmi yıl daha yaşadığı söylenmiştir. Kaynaklarda Ebü’l-‘Atâhiye’nin ölüm 

tarihi ile ilgili farklı görüşler vardır. Mes‘ûdî şairin vefat tarihi hakkında şöyle 

demektedir: 

“Bu sene, yani 211 yılında zahit, dindar bir şekilde yaşamış, sufî elbiseleri 

giymiş Ebü’l-‘Atâhiye İsmail b. el-Kâsım vefat etti.”68 

İbn Küteybe’nin aktardığına göre şairin vefat tarihi 205 senesi olarak 

geçmektedir.69 Hatîb el-Bağdâdî’nin Ahmed b. Kâmil el-Kâdî’den rivâyetine göre, 

Ebü’l-‘Atâhiye 213 senesinde Bağdat’ta vefat etmiştir.70 Ebü’l-Ferec el-İsfahânî’nin 

el-Eğânî’sindeki rivâyetlere gelince birkaç tarih zikredilmiştir. Bir rivâyete göre 

Ebü’l-‘Atâhiye, arkadaşı İbrahim el-Mevsilî, Ebû Amr eş-Şeybânî, halife el-

Me’mûn’un (813-833) hilafeti döneminde aynı günde, 213 senesinde vefat etmişlerdir. 

Bir başka rivâyette, İsmail b. Ebî Kuteybe’den nakledildiğine göre, Ebü’l-‘Atâhiye 

209 yılında vefat etmiştir. Bir başka rivâyete göre ise Bağdat’ta 211 yılında vefat 

etmiştir. Yine el-Egânî’de oğlu Muhammed’den nakledilen rivâyette şairin vefat tarihi 

210 olarak verilmektedir.71 

Çağdaş araştırmacılardan Muhammed ‘Aliyyân, el-Egânî’deki bir rivâyete 

dayanarak, Ebü’l-‘Atâhiye’nin 213 yılında Me’mûn’un hilafeti döneminde 

 
67 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 87; Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 375-376. 
68 Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb  c. IV, s. 31. 
69 İbn Kuteybe, eş-Şi‘r ve’ş-şuarâ, c. II, s. 782. 
70 Bağdâdî, şairin oğlu Muhammed’e dayanarak Ebü’l-‘Atâhiye’nin hicrî 130 yılında doğduğunu, 

mezarının da Bağdat’ta ez-Zeyyât köprüsünün karşısında İsa nehrinin kenarında olduğunu 

söylemektedir. Bkz., Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, c. VI, s. 257; İbn Hallikân 211 ve 213 yılını 

vefat tarihi olarak vermiş ve kabrinin Bağdat’ta ez-Zeyyâtîn köprüsünün karşısında İsa nehrinde 

olduğunu belirtmiştir. Bkz., İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, c. I, s. 222. 
71 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 87-88. 



25 
 

Medînetü’s-Selâm’da (Bağdat) vefat ettiği görüşünü tercih etmiştir.72 Hannâ el-Fâhûrî 

(1914-2011) ise 218 yılını tercih etmiştir.73 

Şairin vefat tarihi hakkında tarihi rivâyetlerin farklılığını göz önünde 

bulundurursak kesin bir tarih belirlemenin zor olduğu anlaşılmaktadır. Genel bir 

kanaat olarak şairin vefatının 205 ile 218 yılları arasında gerçekleştiği söylenebilir. 

el-Egânî’de Ahmed b. Ebî Hayseme’den rivâyet edildiğine göre, Muhammed 

b. Ebi’l-‘Atâhiye babası öldüğünde şu ağıtı okumuştur: 

كْ عَ مَ جْ تُ أَ ى الموْ وَ طَ وَ           ى  رَ كَ الثَّ مَّ ي ضَ بِ ا أَ يَ   

كْ عَ رةٍ مَ فْ ى حُ تُ إلَ           رْ صِ  تَّ مَ مِ وْ ي يَ نِ تَ يْ لَ   

كْ عَ جَ ضْ مَ  دَ اللُ رَّ بَ            كْ عَ رَ صْ مَ  اللُ رحمَ   

Ah babacığım, toprak seni kucakladı, ölüm seni sardı, 

Keşke öldüğün gün seninle aynı çukurda olsaydım, 

Allah sana rahmet eylesin, Allah kabrini serinletsin.74 

Yine el-Egânî’de şairin ölümüne ilişkin aktarılan bir başka rivâyet, Ahmed b. 

Züheyr’den nakledilen, Muhammed b. Ebi’l-‘Atâhiye’nin şu sözleridir: 

“Muhammed b. Ebî Muhammed el-Yezîdî benimle karşılaştı ve bana: 

“Babanın mezarının üzerine yazılmasını emrettiği şiiri bana söyle” dedi, ben de ona 

şunları söyledim: 

 وكَمْ كَذِبٍ فَشَا لَكَ في حَيَاتِهْ          كَذَبْتَ عَلَى أخٍَ لَكَ في مَماتِهْ 

 في مَماتهْ   و كَذَبْتَ عَلَيْه حَي ا             وَأكَْذَبُ ما تَكونُ عَلَى صَدِيقٍ 

 
72 ‘Aliyyân, Ebü’l-‘Atâhiye: Hayâtuh ve agrâduhu’ş-şi‘riyye, s. 94; Mahmûd Ferec Abdülhamid el-

Ukde, Ebü’l-‘Atâhiye: Şâiru’z-zuhdi ve’l-hikme, Riyad, Dâru’l-Ulûm, 1405/1985, s. 185. 
73 Hannâ el-Fâhûrî, el-Câmi‘ fî târîhi’l-edebi’l-‘Arabî, Beyrut, Dâru’l-Cîl, 1.Baskı., 1986; s. 714. 
74 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 88; Mecduddîn en-Nişâbî el-İrbilî, Ebü’l-Mecd Es‘ad b. İbrahim eş-Şeybânî 

el-İrbilî, Muzakere fî elkâbi’ş-şuarâ, y.y., t.y., s. 27. 



26 
 

Kardeşin öldüğünde hakkında yalan söyledin, oysaki kardeşin hayatta iken 

nice yalanların yayılmıştı 

Bir arkadaş hakkında söylenebilecek en kötü yalan, ona hem hayattayken hem 

de öldükten sonra yalan söylemendir. 

Bunun üzerine adam utanarak oradan ayrıldı.”75 

1.  3. EBÜ’L-‘ATÂHİYE’NİN KİŞİSEL ÖZELLİKLERİ 

Ebü’l-Ferec el-İsfahânî’nin Muhammed b. Mûsâ kanalıyla aktardığına göre, 

Ebü’l-‘Atâhiye, zarif vücutlu, güzel görünümlü, beyaz tenliydi. Kıvırcık siyah ve gür 

saçlıydı. Becerikli ve parlak zekalıydı.76 Abdullah b. el-Mu‘tez’in (ö. 296/908) ifade 

ettiğine göre bünyesi zayıf birisi idi.77 

Müberred’in (ö. 286/900) anlattığına göre, Halife Mehdî, sarayında hizmetçilik 

yapan Utbe’yi Ebü’l-‘Atâhiye’ye vermek istediğinde Utbe endişeli bir halde Halifeye: 

“Ey müminlerin emiri! Size olan bunca saygımdan, hizmetimden sonra beni, 

çirkin suratlı, çömlek satıcısı, aşkı kazanç aracı yapan bu adama mı veriyorsunuz?” 

demiş.78 

Klasik dönem müverrihlerinden olan Mes‘ûdî, Mürûcü’z-zeheb’de Ebü’l-

‘Atâhiye’nin kısa öyküsünü anlatırken, onun çömlek satıcısı, zarif davranışlı, insanlar 

arasında hoş konuşan birisi olduğunu tarif etmekte, ayrıca neredeyse konuşmalarının 

tamamının şiirden oluştuğunu, insanlara şiirle hitap ettiğini belirtmektedir.79 

Muhammed b. Mûsâ’nın anlattığına göre, Benî ‘İcl kabilesinin mevlâsı 

Abdülhamid b. Serî‘ şöyle demiştir: “Ebü’l-‘Atâhiye’yi çömlekçilik yaparken gördüm. 

İnsanlar ve eğitimciler onun yanına gelir, şiirler okumasını isterlerdi. O okudukça 

onlar da bozuk ve kırık çanak çömlek parçalarını alır, üzerine şiirlerini yazarlardı.”80 

 
75 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 89. 
76 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 9-10; İbnü’l-Adîm, a.g.e., c. IV, s. 1752. 
77 İbnü’l-Mu‘tez, Ṭabaḳātü’ş-şuʿarâ, 230. 
78 Müberred, Ebü’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd b. Abdilekber b. Umeyr el-Müberred el-Ezdî es-Sümâlî, 

el-Kâmil fi’l-luga ve’l-edeb ve’n-nahv ve’t-tasrîf, Kahire, Dâru’l-Fikri’l-‘Arabî, 1417/1997, c. II, s. 

223; İbnü’l-Mu‘tez, a.g.e., 230. 
79 Mes‘ûdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Hüseyn b. Alî el-Mes‘ûdî el-Hüzelî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb ve et-Tenbîh 

ve’l-işrâf, , el-Mektebetü’l-‘Asriyye, ed-Dârü’n-Nemûzaciyye, Beyrut, 1. bs., 1425/2005, c. III, s. 263. 

80 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 8. 



27 
 

Bazı kaynaklarda, Ebü’l-‘Atâhiye’nin kişisel özellikleri arasında cimriliğine de 

dikkat çekilmiştir. Fakat hayatının belli bir kısmını zahitlikle geçiren, şiirlerinde 

cömertliği öven biri hakkında böyle bir yaklaşım abartılı olduğu kanaatini 

uyandırmaktadır. 

el-Egânî yazarı Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, Ebü’l-‘Atâhiye’nin cimriliği hususuna 

dikkat çekmiş, konuyu teyit eder mahiyette bazı örnekler getirerek meseleyi abartarak 

dillendirmiştir. Eserde bu örnekler, bazen Sümâme b. Eşras’ın, bazen de Muhammed 

b. Îsâ el-Cüzeymî’nin diliyle anlatılmaktadır. Muhammed b. Îsâ şöyle der: 

“Ebü’l-‘Atâhiye’ye, malının zekâtını veriyor musun? diye sorduğumda bana, 

“Vallahi malımın zekatını sadece aileme harcıyorum” dedi. Ben, “Sübhânallah, 

malının zekâtını fakirlere ve ihtiyaç sahiplerine vermen gerekir” dediğimde o bana, 

“Şayet malımın zekatını ailemden kesersem, yeryüzünde onlardan daha fakir biri 

bulunmaz” dedi.”81 

Câhiz şöyle anlatır: 

“Arkadaşlarımızdan biri, bir gezinti yerinde Ebü’l-‘Atâhiye ile karşılaştığını 

söyler. Mertliği ile bilinen Ayyâş’ı çağırmış ve ona yemek hazırlamıştır. (Ebü’l-

‘Atâhiye) hizmetçisine, önlerine yemek getirdiğinde kendi önüne zeytinyağlı ve sirkeli 

tirit koyması talimatını vermiştir. (Ebü’l-‘Atâhiye’nin) yanına girdiğimde acele ile 

yediğini gördüm. Beni de yemeğine davet etti ve ben de elimi onunla birlikte 

uzattığımda, bir de baktım ki, zeytinyağlı tirit yerine bezir yağlı sirkeli tirit varmış. 

(Ayyâş) Kendisine dönüp şaşkınlıkla, “Ne yediğini biliyor musun?” diye sorduğumda, 

“Evet. Bezir yağlı sirkeli tirit yiyorum” dedi. Ona, “Seni böyle bir şey yemeye iten 

nedir?” diye sordum. Bana, “Hizmetçi çocuk zeytinyağı ile bezir yağının kabını 

karıştırmış. Bana getirince fark ettim, ben de sorun çıkarmak istemedim ve zaten yağ 

yağdır diyerek yemeğe devam ettim” dedi.”82 

Yukarıda anlatılan rivayetler doğru ise bu, elimizde çifte standartlı ve hayatı 

tenakuz içinde olan bir şahsiyet imasını uyandırmaktadır. Fakat diğer bir yönden 

 
81 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 17. 
82 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 16. 



28 
 

dîvânındaki şiirlerini incelediğimizde dünya sevgisinden uzak, zahitliği öven, mal ve 

şöhrete yeltenmeyen, cömert bir zatın portresi karşımıza çıkmaktadır: 

كَفاكَ بِدارِ المَوتِ دارَ فَناءِ       ما الدُنيا بِدارِ بَقاءِ       لَعَمرُكَ   

تَرى عاشِقَ الدُنيا بِجُهدِ بَلءِ      فَل تَعشَقِ الدُنيا أخَُيَّ فَإِنَّما      

وَراحَتُها مَمزوجَةٌ بِعَناءِ           حَلوَتُها مَمزوجَةٌ بِمَرارَةٍ        

فَإِنَّكَ مِن طينٍ خُلِقتَ وَماءِ          فَل تَمشِ يَوما  في ثِيابِ مَخيلَةٍ     

Yemin ederim ki dünya kalıcı yer değildir. Fanilik yurdu olarak ölüm yurdu 

sana yeterli olsun. 

Ey küçük kardeşim! Dünyaya sakın âşık olma. Zira dünyaya âşık olanların hep 

sorun yaşadığını görürsün. 

Dünyanın tatlı yönü acısıyla beraber olduğu gibi, rahatlığı da cefasıyla 

beraberdir. 

Öyleyse hiçbir zaman kibirli olma, çünkü sen toprak ve sudan yaratıldın.83 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin sürekli Abbâsî hükümdarlarının şiir meclislerinde ve yanı 

başlarında bulunduğunu düşündüğümüzde, ayrıca şiirlerinde zühdün felsefesini 

yapmış, insanları zühd hayatına ve takvalı olmaya çağıran biri olduğunu göz önünde 

bulundurduğumuzda, böyle bir zatın bu derecede cimri olabileceğini kabullenmek 

mümkün değildir. 

Meselenin garip bir boyutu ise, İsfahânî’nin yine aynı eserde Ebü’l-

‘Atâhiye’nin cimriliğini ele aldığı bahsin öncesinde, Sümâme b. Eşras ile Ebü’l-

‘Atâhiye arasında geçen bir tartışmada, Ebü’l-‘Atâhiye’nin paranın esiri olmadığını, 

para biriktirmenin yanlış bir davranış olduğunu söylediğini görüyoruz. Sümâme b. 

Eşras olayı şöyle anlatmaktadır: 

“Ebü’l-‘Atâhiye bir defasında bana şu şiiri okudu: 

 
83 Ebü’l-‘Atâhiye, İsmail b. el-Kâsım b. Süveyd b. Keysân, Dîvânu Ebî’l-‘Atâhiye, Dâru Beyrut li’t-

Tibâ‘a ve’n-Neşr, Beyrut, 1406/1986, s. 12; Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, nşr., 

Matbaa Câmiat Dımışk, 1384/1965, s. 2. 



29 
 

فْسَهُ          تَمَل كهُ المَالُ الذي هُو مالكُه إذَا المَرْءُ لَمْ يعُْتِقْ مِنَ المَالِ نَ   

 ألا إنَّما مالي الذي أنا مُنفِقٌ         وليس ليَ المالُ الذي أنا تاركُه 

ه مَهَالِكُهْ إذا كُنتَ ذا مالٍ فبادِرْ به الذي           يَحِق  وإلاَّ استهلَكتْ   

İnsan paranın kölesi olmaktan nefsini azat etmezse, sahibi olduğu mal onun 

efendisi olur. 

Benimdir dediğim para yalnız harcayabildiğim paradır. Terekemde bıraktığım 

ise benim değildir. 

Şayet paran varsa mutlaka onun hakkını ver! Yoksa onun tehlikeleri seni yer 

bitirir. 

Ebü’l-‘Atâhiye’ye, “Bu şiiri nereden ilham aldın?” diye sordum. “Hz. 

Peygamber’in (sav) şu hadisinden: “Ey Âdemoğlu! Yiyip tükettiğin, giyip eskittiğin 

veya sadaka olarak verip de sevap kazanmak üzere önden gönderdiğinden başka malın 

mı var ki?”84 dedi. Bunun üzerine ona, “Sen Hz. Peygamber’in (sav) bu hadisinin hak 

olduğuna inanıyor musun?” diye sordum, o da “Evet” diye cevap verince ben, 

“Öyleyse neden evinde yirmi yedi bedre85 parayı barındırıyorsun da, o paradan 

harcamıyorsun, onun zekâtını vermiyorsun?” diye sordum. Şöyle dedi: “Ey Ebû Ma‘n! 

Vallahi söylediğin doğrudur, ama ben fakir düşmekten ve insanların eline muhtaç 

olmaktan korkarım.” “Fakirle senin şu hâlin arasında ne fark var ki? Devamlı para 

biriktiriyor, cimrilik yapıyorsun. Sadece bayramdan bayrama et alıyorsun” dediğimde, 

hiçbir sözüme yanıt vermeden şunları söyledi: “Allah’a yemin olsun ki, Âşûrâ günü 

beş dirheme hem et hem baharat aldım.” Bunun üzerine beni gülmek tuttu ve o kadar 

güldüm ki ona karşılık vermeyi ve onu ayıplamayı bile unuttum. Daha sonra konuyu 

kapattım ve anladım ki bu adam, Allah’ın kalbini İslâm’a açtığı şahıslardan değildir.86 

 
84 Müslim b. Haccâc, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kureyşî, el-Câmiu’s-Sahîh, 

thk., Muhammed Fuâd Abdülbâkî, nşr., Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-‘Arabî, Beyrut, y.y., t.y., c. IV, s. 273, 

Hadis no.2958. 
85 Bir bedre, on bin altına eş değerdedir.  
86 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 15; İbn Hamdûn, Ebü’l-Meâlî Muhammed b. el-Hasen b. Muhammed b. 

Alî Hamdûn, et-Tezkiratü’l-Hamdûniyye, nşr., Dâru Sâdir, Beyrut, 1417/1996, c. II, s. 328-329. 



30 
 

İbn Hamdûn’un (ö. 562/1167) et-Teẕkiretü’l-Ḥamdûniyye’sinde Ebü’l-

‘Atâhiye’nin cimriliğine dair aktarılan bir diğer rivâyet ise şöyledir: 

“Bir defasında Ebü’l-‘Atâhiye’ye, “Allah’ın sana rızık olarak verdiği mal 

konusunda neden cimrilik yaparsın?” diye soruldu, o: “Vallahi Allah’ın bana rızık 

olarak bahşettiği malda hiçbir zaman cimrilik yapmadım” diye karşılık verince ona, 

“Evinde sayılmayacak kadar malın olduğu halde bunu nasıl söylersin?” diye 

söylendiler, o da: “Evimdeki mal benim rızkım değildir ki, şayet benim olsaydı onu 

infak ederdim” dedi.”87 

Yukarıda aktarılanların yanı sıra kaynaklarda geçenlere bakıldığında çokça 

malı olan, malını kimseyle bölüşmek istemeyen, malının zekâtını vermek istemeyen, 

cimri bir Ebü’l-‘Atâhiye izlenimi ortaya çıkmaktadır. Öte yandan şiirlerinde cimriliği 

yererek çirkin gösterdiği, cömertliği övdüğü gerçeğini de göz ardı etmemiz mümkün 

değildir: 

ما أشَْيَنَ البُخْلَ لِلْبَخِيل          ما أزَْيَنَ الجُودَ مِنْ حَليفٍ      

Dostun cömert olanı ne kadar güzeldir, cimrinin de cimriliği ne kadar ayıptır.88 

1. 4. DÎNİ VE FELSEFÎ GÖRÜŞLERİ 

 Emevîlerin (661-750) tarih sahnesinden gitmesi ve yerine Abbasîlerin (750-

1258) gelmesi ile İslâm dünyasında yeni bir sayfa açılmış oldu.  İslâmî Hilafetin yeni 

temsilcisi olan Abbasîlerin yönetime gelmesi, kısa bir süre sonra Abbasî Halifesi Ebû 

Ca‘fer el-Mansûr (754-775) tarafından Bağdat’ın büyük bir merkez haline 

çevrilmesinden sonra idârî, askeri, siyâsî ve ilmî alanlarda çok büyük değişikliler 

yapılmış oldu. Abbasîler döneminin ilim ve entelektüel kültür merkezi olan Bağdat’ın 

yanı sıra Basra ve Kûfe gibi büyük şehirler gelişerek çağın edebiyat, şiir, sanat, 

mimarlık, dini akımların merkezi haline gelmiştir.89 

 
87 İbn Hamdûn, a.g.e., c. II, s. 329. 
88 Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 301. 
89 Şevkî Dayf, el-‘Asru’l-‘Abbâsiyyu’l-evvel, s. 16; Hakkı Dursun YILDIZ, “Abbasîler”, DİA, c. I, s. 

31. 



31 
 

Abbasîler döneminin en belirgin özelliği hem ilmî-kültürel alanda hem de sanat 

ve mimari alanda Müslümanların gelişerek parlak bir dönem yaşamalarıdır. Ebü’l-

‘Atâhiye’nin çocukluk ve gençlik yıllarını geçirdiği Kûfe şehri, hicrî birinci asrın 

sonları ve ikinci asrın başlarında, özgürleşme ve gelişmenin yanı sıra Fars, Hint Yunan 

gibi farklı kültürlerin etkileşim içinde olduğu büyük bir edebî faaliyet merkezine 

dönüşmekteydi. Dolayısıyla bu dönemin zihinsel yaşamını, fıkhî ve dinî faaliyetler, 

edebî ve şiirî faaliyetler, dilbilimsel ve nahvî faaliyetler olarak üç bölüme ayırmak 

mümkündür. Fıkhî ve dinî faaliyetleri ile topluma büyük katkıda bulunan ünlü isimler 

arasında İmâm-ı Âzam Ebû Hanîfe Nu‘man b. Sâbit (ö. 150/767), eş-Şa‘bî (ö. 

104/722), İbrâhim en-Nehaî (ö. 96/714), Saîd b. Cübeyr (ö. 94/713) gibi âlimler, edebî, 

şiirsel, dilbilimsel ve nahvî faaliyetleri ile katkısı olanlar arasında Ebû Ca‘fer er-Ruâsî 

(ö. 187/803), onun öğrencisi Kisâî (ö. 189/805) ve Ferrâ (ö. 207/822) gibi ünlü âlimleri 

göstermek mümkündür.90 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin yaşadığı dönemin şairlerine ve onların yaşam tarzlarına 

gelince, bunların büyük bir kısmı toplumsal geleneğe karşı olan, sağlam İslâmî 

düşünceden sapan, devlete karşı radikal dinî mezhep ve akımların oluşturduğu infialin 

yanında yer alan kimselerdir. Yine onlarla beraber olan Ebû Dülâme Zind b. el-Cûn 

gibiler ahlaksızlığı, mucûn denilen sefahati konu edinen müstehcen şiirleri ile bilinen 

şairlerdendir.91 Bunların yanı sıra Kûfe’de nesep ve tarih alanında dönemin otoritesi 

kabul edilen meşhur siyer ve megâzi müellifi İbn İshâk (ö. 151/768), Hişâm el-Kelbî 

(ö. 204/819) ve el-Heysem b. ‘Adî (ö. 207/822) de Ebü’l-‘Atâhiye’nin muasırları 

arasında yer almaktadır.92 

Dolayısıyla Ebü’l-‘Atâhiye’nin zamanında Kûfe’de yaşayan, alanında uzman 

ve ünlü olan bu âlimler ilmî ve edebî hayatın farklı yönlerini temsil ettikleri gibi, 

ciddiyet ve şaka, züht ve zındıklık, hayır ve şer gibi konularda toplumsal ve dinî 

hayattan uzak farklı yönleri temsil edenler de bulunmaktaydı. Şüphesiz Ebü’l-

 
90 Ahmed Muahmmed ‘Aliyyân, Ebü’l-‘Atâhiye: Hayâtuhu ve agrâduhu’ş-şi‘riyye, s. 79; el-Enbârî, 

Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn Abdurrahman b. Muhammed b. Ubeydillâh el-Enbârî, Nüzhetü’l-elibbâʾ fî 

ṭabaḳāti’l-üdebâ, thk., İbrâhim es-Sâmirâî, nşr., Mektebetü’l-Menâr, 3. bs., 1405/1985, s. 51. 
91 ‘Aliyyân, a.g.e., s. 82. 
92 ‘Aliyyân, a.g.e., s. 82. 



32 
 

‘Atâhiye’nin bunlarla görüştüğünü, farklı konularda onlardan etkilendiğini söylemek 

mümkündür. 

Yukarıda anlatılanları göz önünde bulundurursak, şairin Bağdat’a gelip 

Halifelerle tanışmadan önce entelektüel birikimini, edebî ve ilmî kültürünü Kûfe’de 

aldığı söylense de en büyük bilgi ve kültür kimliğine çağın medeniyet ve sanat merkezi 

sayılan Bağdat’ta nail olduğunu belirtmek daha olası gözükmektedir. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin hayatı ve şiirleri konusunda tarihçiler, edipler ve 

âlimlerden aktarılan rivâyetlerin yanı sıra, dönemin farklı dinî mezheplerden ve 

ekollerden oluşan sosyokültürel yapısı, şairin Allah inancı ve yaratılmışlarla ilgili 

mezhebinin değişken olduğunu ortaya koymaktadır. Hîre ve Aynüttemr gibi beldeler 

Hristiyanların çok önem arz eden merkezlerinden biridir. Hristiyanlık ve Zerdüştlüğün 

karışımından oluşan Maniheizm93 şairlerin, düşünürlerin ve yazarların 

zındıklaşmasında önemli bir rol oynamaktaydı. Mütefekkirlerin ve şairlerin ilgisini 

çeken, yazdıkları kitaplarda, ifade ettikleri düşüncelerde eski putperestliği 

canlandırdıkları bu rol ile bazen asıl yüzlerini açığa çıkarır, acı dil ve kaba davranışları 

ile kendilerini alenen ortaya koyar, bazen de bunu sahte maskeler altında ve farklı 

İslâmî mezhepler arkasına saklanarak yaparlardı.94 

Cebrî inanca sahip olan Maniheizm, insanın eylemlerinin ve fiillerinin cebrî 

olarak hayır ve şerden oluştuğunu, bu hayır ve şerrin kaynağının nur ve zulmet 

olduğunu söylerler. Tarihçiler toplumda mevcut olan böyle bir inançsal yapıdan Ebü’l-

‘Atâhiye’nin de etkilendiğini söylerler. 

Çağında yaygın olarak bilinen Cebriyye, Şia Zeydiyye ve diğer mezhepler 

hakkında bilgi sahibi olduktan sonra şairin kendisine uygun İmamet, insanın fiilleri, 

ilahi fiiller, ilahi sıfatlar konusunda bir inanç oluşturduğunu söylemek mümkündür.95 

Şairin cebrî düşünceye meyletmesini kökeniyle ilişkilendiren yaklaşımlar 

olmuştur. Bu bağlamda, Nabatîlerin imamete dair görüşleri dikkat çekicidir. Onlara 

 
93 III. yüzyılda Mâni eski tarafından İran’da kurulan ve günümüzde müntesibi bulunmayan gnostik bir 

din. Şinasi GÜNDÜZ, “Maniheizm”, DİA, XXVII, 575-577, İstanbul, 2003. 
94 Muhammed Mahmud ed-Dûş, Ebü’l-‘Atâhiye hayâtuh ve şi‘ruh, Dâru’l-Kutubi’l-‘Arabî, Kahire, 

1388/1968, s. 185. 
95 ‘Aliyyân, a.g.e., s. 83. 



33 
 

göre, imamet sadece Kureyş’e mahsus bir görev değildir. Nitekim bir Nabatî ile bir 

Kureyşli bir araya geldiğinde, imamet görevi, toplumsal mevcudiyetlerinin zayıf oluşu 

ve sayı bakımından azınlıkta olmaları gerekçesiyle Nabatî’ye tevdi edilirdi. Ancak, 

imamın şeriata muhalefet etmesi hâlinde bu görevden azledileceği belirtilmiştir.96 

Sûlî’nin Muhammed b. Mûsâ’dan rivâyet ettiğine göre Ahmed b. Harb şöyle 

demiştir: 

“Ebü’l-‘Atâhiye, tevhid inancını benimseyerek, Allah’ın yoktan iki zıt cevher 

yarattığını ve bunlardan âlemi inşa ettiğini savunmaktaydı. Ona göre, âlem aslı 

itibarıyla sonradan yaratılmış olup, onu yoktan var eden yalnızca Allah’tır. Ayrıca, 

Allah’ın her şeyi nihayetinde bu iki zıt cevhere döndüreceğine ve gözle görülen 

varlıklar yok olmadan önce bu sürecin gerçekleşeceğine inanıyordu. Ebü’l-Atâhiye, 

bilginin ancak düşünme, akıl yürütme ve araştırma yoluyla tabii olarak elde 

edilebileceğini ileri sürmekteydi. Aynı zamanda, günahkârlar için kesin bir azap 

vaadinin olduğunu ve irade ile birlikte eylemin olduğunu savunurdu. Mezhebi 

itibarıyla, Şii Zeydiyye mezhebinden idi. Bununla birlikte, hiçbir kimseyi ayıplamaz 

ve sultana karşı isyanın caiz olmadığını söylerdi. Buna rağmen, kader konusunda cebrî 

bir görüşe sahipti.”97 

Ebü’l-‘Atâhiye, dünyadan el etek çekmeyi, ona karşı zühdü ve tasavvufu 

benimsemiş, kanaatkar bir yaşamı savunmuştur. O, kulun iradesi ile fiilleri arasında 

uyum olduğunu ve Allah’ın kötülükleri ve iyilikleri takdir ettiğini ifade etmiştir. 

Ayrıca, Ehl-i Beyt sevgisi vardı. Ancak onun bu sevgisi Hz. Peygamber’in (sav) 

ashabından ya da müminlerin annelerinden hiçbirini küçümsemeye sevk etmemiştir98. 

Muhammed b. Yahyâ, ‘Avn b. Muhammed el-Kindî’den şöyle rivâyet etmiştir: 

Abbâs b. Rüstem’in şöyle dediğini işittim: “Ebü’l-‘Atâhiye mezhebinde (inancında) 

kararsızdı. Şöyle ki bir şeye inanır, daha sonra o şeyi kötüleyen birisini duyduğunda o 

inancını terk eder ve başka görüşü benimserdi.”99 

 
96 Ebû Hayyân el-Endelûsî, el-Bahrü’l-Muhît, nşr., Dâru’l-Fikr, Beyrut, 1420/2000, c. I, s. 606; 

Mahmud ed-Dûş, a.g.e., s. 185. 
97 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 8. 
98 İbnü’l-‘Adîm, a.g.e., IV, 1760. 
99 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 8. 



34 
 

Şairin yaşadığı dönemin meşhur inanç tartışmalarından biri, Mu‘tezile 

mezhebinin de başını çektiği Kur’ân’ın mahlûk olup olmadığı konusudur. İsfahânî el-

Egânî’sinde, Kur’ân’ın yaratılmış olup olmadığı konusunda Ebü’l-‘Atâhiye’ye soru 

sorulduğunu ve onun da inancı gereği cevap verdiğini bizlere aktarmaktadır. Şöyle ki, 

Muhammed b. Yahya’dan rivâyet edildiğine göre, İbn Ebî Duâd’ın yakın arkadaşı 

sayılan Ebû Şuayb şöyle demiştir: 

“Ebü’l-‘Atâhiye’ye, “Sana göre Kur’ân mahlûk mudur, değil midir?” diye 

sorduğumda bana, “Sen bana Allah hakkında mı, yoksa Allah’tan gayrısı hakkında mı 

soruyorsun?” sordu. Ben ona, “Allah’tan gayrısı hakkında” dediğimde sustu. Ben ona 

birkaç defa tekrar sordum, ama o bana aynısını söyledi. Sonunda dayanamadım ve 

“Neden cevap vermiyorsun?” diye sorduğumda bana, “Sana cevap verdim ama sen 

eşeksin” diyerek karşılık verdi.”100 

Muhammed b. Yahyâ’dan rivâyet edildiğine göre, Halîl b. Esed en-Nûşecânî 

şöyle der: 

“Bir gün Ebü’l-‘Atâhiye evime geldi ve şöyle dedi: “İnsanlar zındık olduğumu 

zannederler. Oysaki Allah’a yemin ederim, benim tevhitten başka dinim yoktur.” 

Bunun üzerine ona “Öyleyse bize bir şey söyle de seni insanlara onunla tanıtalım” 

dediğimizde, şu şiiri okumaya başladı: 

وَأيَُّ بَني آدَمٍ خالِدُ         ألَا إِنَّنا كُلَّنا بائِدُ   

وَكُلٌّ إِلى رَب ِهِ عائِدُ        كانَ مِن رَب ِهِم  وَبَدؤُهُمْ   

هُ أمَ كَيفَ يَجحَدُهُ الجاحِدُ      فَيا عَجَبا كَيفَ يُعصى الِإلَ   

ِ شَيءٍ لَهُ آيَةٌ  تَدُلُّ عَلى أنََّهُ واحِدُ         وَفي كُل   

Şunu iyi bilin ki hepimiz yok olacağız, hangi Âdemoğlu kalıcı ki? 

Hepsi Rablerinden geldi ve herkes yine Rabbine dönecektir. 

İlâh’a nasıl isyan edilir diye şaşarım! İnkârcı O’nu nasıl inkâr edebilir? 

 
100 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 9; İbnü’l-‘Adîm, a.g.e., IV, 1761. 



35 
 

Her şey O’na (varlığına) delildir, her delil O’nun bir olduğuna işarettir.101 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin inanç yapısı hakkında anlatılan tarihi rivâyetler arasında 

zındıklıkla itham edilmesi de yer almaktadır. Yaşadığı dönemde var olan çeşitli 

mezhep ve dinî kültürel yapının şairin şiirlerinde yer alması, ölüm sonrası hayat ve 

zühdiyyat içerikli şiirlerin yanı sıra, bazı tarihi kaynaklarda zındıklıkla suçlandığını 

görmekteyiz. 

Ahmed b. Süleyman el-Hanefî’nin babasından aktardığına göre, babasının 

şöyle dediği rivâyet edilmiştir: 

“Biz, Halife Hârûnürreşîd ile beraber Tûs’ta iken bir adam Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

zındık olduğuna iddia etti. Hârûnürreşîd bu haberi duyduğunda, dönünceye kadar 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin hapse atılmasını emretti. Döndüğünde bu konuda başka şahitler 

aradı, bulamayınca Ebü’l-‘Atâhiye’yi salıverdi. Daha sonra yine zindana atılmasını 

emretti. Biz onun yanına zindana girdiğimizde Ebü’l-‘Atâhiye bize şu beyti okudu: 

رُ ظِ تَ نْ يَ  الِل  رُ مْ وأَ             رُ بَ العِ وَ  الي امُ  يَ هِ   

رُ دَ القَ وَ  اللُ  نَ يْ أَ فَ         ا ج  رَ ى فَ رَ تَ   نْ أَ  سُ أَ يْ تَ أَ   

(Hayat) günlerdir ve (onda) ibretler vardır, Allah’ın emri beklemektedir 

Bir çıkış yolu görmek için umudunu yitirme, Allah vardır, kader vardır. 

Bu şiiri dinledikten sonra Halife onun zindandan çıkarılmasını emreder.102 

Muhammed b. el-Merzübân’dan rivâyet edildiğine göre, Abdullah b. 

Muhammed el-Hüseyin b. Abdürrahman’ın şöyle dediğini nakletmiştir: 

“Bir defasında Halife Hârûnürreşîd, Ebü’l-‘Atâhiye’ye, “İnsanlar senin zındık 

olduğunu söylüyorlar. Bu doğru mudur?” diye sormuş. Ebü’l-‘Atâhiye, “Efendim ben 

şu sözleri söyleyen birisiyim, nasıl zındık olurum?”  

 
101 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 30. 
102 İbnü’l-Adîm, a.g.e., IV, 1761. 



36 
 

دُ احِ جَ  هُ دُ حَ جْ يَ  فَ يْ كَ  مْ أَ           هُ لَ ى الإِ صَ عْ يُ  فَ يْ ي كَ بِ جَ ا عَ أيَ   

دُ احِ وَ  هُ ى أنَّ لَ عَ   لُّ دُ تَ                 ةٌ آيَ   هُ لَ  ءٍ يْ شَ  ل ِ ي كُ فِ وَ   

İlâh’a nasıl isyan edilir diye şaşarım! İnkârcı O’nu nasıl inkâr edebilir? 

Her şey O’na (varlığına) delildir, Her delil O’nun bir olduğuna işarettir.103 

İbn Mahreveyh’ten rivâyet edildiğine göre, el-Abbâs b. Meymûn Tâi‘, Recâ b. 

Seleme’nin Ebü’l-‘Atâhiye’yi şöyle söylerken işittiğini rivâyet etmiştir: 

“Dün akşam “Amme yetesâelûne”yi104 okudum, sonra ondan daha iyi kaside 

yazdım.”105 

İsfahânî yukarıdaki rivâyeti aktardıktan hemen sonra, Ebü’l-‘Atâhiye’yi 

sürekli zındıklıkla suçlayan Mansûr b. Ammâr’ın bu tarz rivâyetlerle Ebü’l-

‘Atâhiye’ye iftira etmiş olabileceğini söylemektedir.106 

İbnü’l-Adîm Buğyetü’t-taleb fî târîhi Haleb’inde Mansûr b. Ammâr’ın bir 

mecliste Allah’a hamd ve övgü getirdikten sonra Ebü’l-‘Atâhiye’nin zındık olduğuna 

tanıklık ettiğini söyler. Bu haber Ebü’l-‘Atâhiye’ye ulaştıktan sonra ona şöyle bir şiir 

yazar: 

لَيسَ لِلظالِمينَ فيهِ نَصيرُ      إِنَّ يَومَ الحِسابِ يَومٌ عَسيرُ   

ة  لِمُطَّلَعِ القَب  الصِراطِ يا مَنصورُ رِ وَهَولِ        فَاِتَّخِذ عُدَّ  

Gerçekten o hesap günü çetin bir gündür, o gün zalimlere yardımcı da 

bulunmaz. 

Öyle ise sen ey Mansûr, kabri girmeden ve Sırat’ın dehşetini görmeden önce 

hazırlığını yap! 

 
103 İbnü’l-Adîm, a.g.e., IV, 1762; İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 30. 
104 en-Nebe, 78/1. 
105 İbnü’l-Adîm, a.g.e., IV, 1761; İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 29. 
106 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 29. 



37 
 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin bu şiiri Mansûr’a ulaştıktan sonra Mansûr pişman olur 

orada Allah’a hamd-u senadan sonra şöyle der: 

“Sizi şahit tutarak derim ki, Ebü’l-‘Atâhiye gerçekten de ölüm ve yeniden 

dirilmeyi itiraf etmiştir. Bunu kabul eden kimse, kendisine atılan iftiradan ve ithamdan 

uzaktır.”107 

Yine Ebû Ömer el-Kuraşî’den Mansûr b. Ammâr’ın şöyle söylediği rivâyet 

edilmiştir: “Bir defasında Mansûr b. Ammâr insanlara mecliste sivrisinekten bahseder 

ve Ebü’l-‘Atâhiye, Mansûr’un bu sözleri Kûfeli bir adamdan çaldığını söyler. Daha 

sonra onun bu sözü Mansûr’a ulaşınca, Ebü’l-‘Atâhiye hakkında “O zındıktır. Görmez 

misiniz ki, o hiçbir şiirinde Cennet ve Cehennemden bahsetmez, bahsettiği konu yalnız 

ölümdür?” der. Mansûr’un bu sözleri Ebü’l-‘Atâhiye’ye ulaşınca onun hakkında şu 

şiiri okur: 

ا   إِذ عِبتَ مِنهُم أمُورا  أنَتَ تاتيها       يا واعِظَ الناسِ قَد أصَبَحتَ مُهتَم   

لِلناسِ بادِيَةٌ ما إِن يُواريها          كَالمُلبِسِ الثَوبَ مِن عُريٍ وَعَورَتُهُ   

ِ نَفسٍ عَماها عَن مَساويها         وَأعَظمَُ الِإثمِ بَعدَ الشِركِ نَعلَمُهُ  في كُل   

مِنهُم وَلا تُبصِرُ العَيبَ الَّذي فيها        وَشُغلُها بِعُيوبِ الناسِ تُبصِرُها   

Ey insanlara öğüt veren, başkalarını eleştirirken kendin de aynı kusurları 

işlemektesin. 

Yaptığın şey, çıplak bedenine giysi giydirip, kendi avreti dışarıda kalana 

benzer. 

Şirkten sonra en büyük günahın, her nefsin kendi kusurlarını görmezden 

gelerek kendini kör etmesi olduğunu iyi biliriz. 

Ve insanın kendi kusurlarını görmezden gelip, başkalarının ayıpları ile 

uğraşması da öyledir.108 

 
107 İbnü’l-Adîm, a.g.e., IV, 1762. 
108 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 29; Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 425. 



38 
 

Bu olay üzerinden çok geçmeden Mansûr b. Ammâr vefat eder. Ebü’l-‘Atâhiye 

mezarını ziyaret ederek şunlar söyler: 

“Ey Ebu’s-Serrî, bana attığın iftiradan ötürü Allah seni bağışlasın!”109 

Muhammed b. Yahyâ’dan rivâyet edildiğine göre, Nesâî, Muhammed b. Ebi’l-

‘Atâhiye’nin şöyle dediğini aktarır: 

“Ebü’l-‘Atâhiye’nin evini gözetleyen bir kadın komşusu vardı. Bir gece onun 

kunut tutarak dua ettiğini görür ve ayla konuştuğu haberini insanlara aktarır. Bu haber 

zındıklardan Hamdeveyh’e ulaşınca, kadının evine gelir. Ebü’l-‘Atâhiye’nin evini 

gözetlerken onun namaz kıldığında, arkasından dua ettiğine şahit olur. Duasını 

bitirdikten sonra yatağına uzanır. Bunu gören Hamdeveyh alçalmış bir vaziyette eli 

boş geri döner.”110 

Çağdaş araştırmacılardan Şevkî Dayf (1910-2005), Mansûr b. Ammâr’ın 

Ebü’l-‘Atâhiye hakkındaki zındıklık ithamının ince bir nüans olduğunu kaydettikten 

sonra, Ebü’l-‘Atâhiye’nin gerçekten de şiirlerinde ahiretle ilgili sevap ve cezayı konu 

edindiğini, fakat detaylı bir şekilde buna yer vermediğini belirtir. Dolayısıyla Şevkî 

Dayf’a göre, şairin yaşadığı dönemde yaygın olan Maniheizm inancında, dünyada 

zahit olarak yaşamak ve ahiret için çalışmak, kötülüklerden uzak durmak gibi 

iddiaların olduğu söylenmektedir. Bunun yanı sıra Ebü’l-‘Atâhiye’nin zühde dair 

yazdığı şiirleri okuyan kimsenin konuya yaklaşımında karışıklık ortaya çıkacağını dile 

getiren Şevkî Dayf, uzunca anlatımdan sonra Maniheizm’in semavi dinlerden 

ayrıldığını, gerçek Maniheizm inancının Zerdüştlük, Hristiyanlık ve Budizm’in 

karışımından oluştuğunu, Ebü’l-‘Atâhiye’nin ise böyle bir inanca sahip olmadığını, 

Müslüman olduğunu, tevhid inancını benimsediğini ifade etmektedir.111 

Yukarıdaki tarihi rivâyetlerde ve kaynaklarda geçenleri incelediğimizde, 

namazında niyazında olan, şiirlerinin ana eksenini ölüm, yeniden diriliş (ba‘s), yok 

oluş, fanilik, Allah’ın sonsuz kudrete malik olması, ölümden sonrası için hazırlık ve 

benzeri konular oluşturan, kendisine yönlendirilen ithamları ve suçlamaları usulünce 

 
109 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 29. 
110 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 29; İbnü’l-Adîm, a.g.e., IV, 1760. 
111 Şevkî Dayf, el-‘Asru’l-‘Abbâsiyyu’l-evvel, s. 241-242. 



39 
 

cevaplayan bir Ebü’l-‘Atâhiye portresi ortaya çıkmaktadır. Dolaysıyla Ebü’l-

‘Atâhiye’nin gerçek anlamda zındık olmadığı, kendisine nispet edilen bazı kapalı 

ifadelerin açıklanmaya muhtaç olduğu, kıskançlığı yüzünden bazı kimselerin ona iftira 

attıkları, şairlik kabiliyeti ve ismi meşhur olduktan sonra bazı kişiler tarafından 

kendisine karşı bir tavır alındığı kanaati ortaya çıkmaktadır. Bunun yanı sıra Ebü’l-

‘Atâhiye’nin gençliğinin ilk yıllarını geçirdiği Aynüttemr, Kûfe, Hire beldelerinde 

Maniheizm, İran düalizmi gibi inançların belirgin olduğunu gördük. Dolayısıyla 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin Bağdat’a gelmeden önce böyle bir atmosferden etkilenmesinin 

muhal olmadığını, yer yer şiirlerinde hayır ve şerre vurgu yaptığını, Allah’ın yarattığı 

iki cevherden söz ettiğini belirtelim.  

 خَيرُ الرِجالِ رَفيقُها              وَنَصيحُها وَشَقيقُها 

 وَالخَيرُ مَوعِدُهُ الجِنا              نُ وَظِلُّها وَرَحيقُها 

لَظا                   وَزَفيرُها وَشَهيقُها وَالشَرُّ مَوعِدُهُ   

İnsanların en hayırlısı yumuşak olan, nasihat eden, kardeş olandır. 

Hayır karşılığında cennetler, orada gölgelikler ve lezzetli içecekler vardır, 

Şerrin karşılığında kızgın ateşler, o ateşin soluması ve haykırması vardır.112 

Bir başka dizesinde şair yine hayır ve şer hususuna dikkat çekerek şöyle der: 

 اءُ دَ ابِ أعَْ بَ وَقَد يَكونُ مِنَ الحَْ        الخَيرُ وَالشَرُّ عاداتٌ وَأهَواءُ 

 Hayır ve şer adetlerden ve hevalardandır, bazen dost bildiklerimiz düşman 

olabilir113 

Yalnız Ebü’l-‘Atâhiye şiirlerinde hayır ve şerden bahsettiği zaman onları 

Allah’ın yarattığından, hayrın bir iyilik, şerrin ise bir kötülük olmasından, hayrın 

insanı cennete, şerrin ise cehenneme götüreceğinden bahsetmektedir. Bu ise bize, onun 

 
112 Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 256. 
113 Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 1. 



40 
 

etkilenmiş olduğu düalist inancın İslâmî çerçevede değerlendirdiği intibahını 

uyandırmaktadır.  

Arap edebiyatı alanındaki çalışmalarıyla tanınan Cizvit papazı Luvîs Şeyho 

(1859-1927), Ebü’l-Atâhiye’nin inanç ve dini düşünce yapısının farklı evrelerden 

geçtiğini ifade etmektedir. Ona göre şair, hayatının ilerleyen dönemlerinde tövbe 

etmiş, zühd anlayışını benimsemiş ve övgüye değer ideal bir yol takip etmiştir. Bu 

doğrultuda, sâlih âlimlerin meclislerine katılarak onların arasında yer almıştır.114 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin inancını en iyi şekilde müsteşrik Della Vida’nın (1886-1967) 

özetlediğini belirten Abdurrahman Bedevî (1917-2002) Vida’nın bu husustaki 

görüşünü şöyle aktarır: 

“Ebü’l-‘Atâhiye’nin inanç hususunda ilk fark ettiğimiz şey onun açık bir 

şekilde düalizme inanıyor olmasıdır. Düalizme göre görünen alem birbirine zıt iki 

cevherden oluşmaktadır. Varlık aleminde iki kesim rekabet halindedir. Bunlardan biri 

iyilik diğer ise kötülüktür. Varlık en sonunda kâinatın kaynağı olan bu iki zıt cevhere 

dönecektir.”115 Ancak Ebü’l-‘Atâhiye’nin bu düalist görüşü tevhit dairesi içinde 

kalmaktadır. Zira eşyanın başlangıcında Allah tek başına yer alır. İki zıt cevherin 

yaratıcısı da Allah’tır. Allah olmadan alemin varlığı düşünülemez.116 

Ayrıca şairin Müslüman olduğunu, Allah’a iman ettiğini, âlemin hâdis 

(yaratıldığını) olduğunu söylediğini, öldükten sonra dirilişe, ahiret gününe inandığını 

fakat İslâmî farizalara çok fazla özen göstermemesi şairi çekemeyenlerin bu davranışı 

nedeniyle onu dinin dışına ittiklerini ve zındıklıkla itham ettiklerini söyler. Bazıları ise 

şiirlerinde yeniden dirilişi, ahirette insanların bir araya toplanacaklarını zikretmeksizin 

sadece ölümü mevzubahis etmesini iddia ederek felsefecilerin inancında olduğunu 

söylemişlerse de bununla şaire zulmetmişlerdir.117  

 
114 Luvîs Şeyho, Rızkullah b. Yûsuf b. Abdilmesîh b. Yâkub Şeyho el-Yesûî, Mecmûʿa min şiʿri Ebi’l-

ʿAtâhiye fi’l-medîḥ ve’r-ris̱âʾ ve’l-hicv ve’l-vaṣf ve’l-ems̱âl, el-Matba‘atü’l-Kâsûlîkiyya, Beyrut, 

1927, s. 7 (c). 
115 Metin Parıldı, “Ebu’l-‘Atâhiye ve Şiiri”, Basılmamış Doktora Tezi, Konya 2007, s. 82. 
116 Metin Parıldı, “Ebu’l-‘Atâhiye ve Şiiri”, s. 82; Abdurrahman Bedevî, Min târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm, 

Kahire, Sinâ li’n-Neşr, s. 51. 
117 Luvîs Şeyho, Mecmûʿa min şiʿri Ebi’l-ʿAtâhiye, s. 7 (c). 



41 
 

Yukarıda aktarılanların sonucu olarak Ebü’l-‘Atâhiye’nin inanç ve düşüncesi 

hakkında özet olarak şöyle bir kanıya varabiliriz: 

Ebü’l-Atâhiye, içe kapanık bir mizaca sahip olup çocukluk yıllarından itibaren 

yoksulluk ve sefalet duygusuyla yaşamıştır. İlk gençlik dönemlerinde bu duyguların 

etkisiyle eğlence ve içkiye yönelmişse de daha sonraki yıllarda geçmiş hayatından 

tövbe ederek zahidâne bir yaşamı tercih etmiştir. Esasında onu “kalp ve maneviyat 

şairi” yapan temel unsur, dinî eserlerden yaptığı iktibasları şiir formunda işlemesi ve 

divanının ana temasını oluşturan zühd, ölüm, vaaz, tevhit, ahiret, cennet ve cehennem 

ile va‘d ve vaîd gibi konulara dair şiirler kaleme almasıdır. 

Ebü’l-Atâhiye’nin şiirlerinde, açık ve yoruma mahal bırakmayan İslâm 

inancına aykırı herhangi bir görüşe rastlanmamaktadır. Zira şiir, şairin düşünsel 

kimliğini belirlemede önemli bir kaynak niteliğindedir. Yaşadığı dönemde çeşitli 

mezheplerin ve düşünce akımlarının etkili olduğu göz önünde bulundurulduğunda, 

onun inanç yapısının halkın genel inanç anlayışına paralel olduğu söylenebilir. Şairin 

Şii Zeydî mezhebine mensup olduğu yönündeki iddialara ise Şevkî Dayf itiraz etmekte 

ve Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve Hz. Osman’a yönelik 

övgü ifadelerinin bulunduğunu vurgulamaktadır. Bu bağlamda, onun Zeydîliğe nispet 

edilmesini, mezhep ve fırka yazarlarının ortaya attığı temelsiz bir iddia olarak 

değerlendirmektedir.118 Ebü’l-‘Atâhiye’nin karakterinin oluşumunda etkili olan tüm 

bu unsurlar, onun yaratıcı bir şahsiyet kazanmasına katkı sağladığı gibi, basitlikten 

uzak ve derinlikli bir kimliğin inşasında da belirleyici olmuştur. Bu bağlamda, şairin 

dinî ve felsefî görüşlerinin çeşitlilik arz ettiği iddiasının, onun saraya olan yakınlığı ve 

halifelerin meclislerinde şiirleri vesilesiyle makam ve itibar kazanmasından 

kaynaklandığını belirtmek mümkündür.  

1. 4. HALİFELERE OLAN YAKINLIĞI, EBÜ’L-‘ATÂHİYE 

HAKKINDA ŞAİRLERİN SAYGI DOLU İFADELERİ 

1. 4. 1.  Halifelere Olan Yakınlığı 

 Ebü’l-‘Atâhiye’nin yaşadığı çağ, Emevî-Abbasî iktidar mücadelesinin yoğun 

olduğu, Emevîlerin tarih sahnesinden çekildiği, Abbasîlerin o sahneye çıkması ile 

 
118 Şevkî Dayf, el-‘Asru’l-‘Abbâsiyyu’l-evvel, s. 244. 



42 
 

meydana gelen ilk dönem Abbasî asrını ihtiva etmektedir. Bu asırda hilafet merkezinin 

Şam’dan Bağdat’a çevrilmesinden sonra devletin politik izlenimlerinde değişikliklere 

gidilmişti. Abbasîler, Emevîler’in temsil ettiği “mülk devlet” yerine, dine dayalı devlet 

şeklinde gerçek halifelik fikir ve idealini temsil eden kimseler olarak karşılandılar. 

Halife Cuma namazlarında Hz. Peygamber’in (sav) hırka-i şerifini giyiyor, etrafını 

himayesi altında tuttuğu ve devlet işlerinde tavsiye ve görüşlerini aldığı fakihler ve 

diğer din âlimleri ile çeviriyordu.119 

Çocukluk ve gençlik yıllarını Aynüttemr, Kûfe ve Hire gibi yerleşim 

mekânlarında geçiren Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiire gösterdiği merakı, ilim meclislerinde 

bulunması, şairlere olan yakınlığı ve halkın nazarında şiirlerle elde ettiği saygınlığı, 

Bağdat’a gidip halifelerle tanışmasına, onların itibar ve saygınlığını kazanmasına, 

sarayda özel bir mevkiye sahip olmasına vesile olmuştu.  

Mehdi (158-169/775-785) halife tayin edildikten sonra Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

yakın arkadaşlarından sayılan muganni İbrahim el-Mevsilî için Bağdat’ın kapıları 

açılır. Bağdat’a gelerek halife el-Mehdî’nin yakınlığını kazanan İbrahim el-Mevsilî 

arkadaşına mektup göndererek onu Bağdat’a davet eder. Davete icabet ederek 

Bağdat’a halifenin sarayına gelen Ebü’l-‘Atâhiye şairlik yeteneği ile halifenin 

dikkatini çeker, onu hayran bırakır. Ebü’l-‘Atâhiye Bağdat’a geldikten sonra halifeye 

övgü içerikli şu beyitleri yazarak onun ilgisini çeker: 

رُ أذَيالَها                أتََتهُ الخِلفَةُ مُنقادَة   إِلَيهِ تُجَر ِ  

وَلَم يَكُ يَصلُحُ إِلا  لَها            وَلَم تَكُ تَصلُحُ إِلا  لَهُ   

لَزُلزِلَتِ الرَضُ زِلزالَها             وَلَو رامَها أحََدٌ غَيرُهُ   

لَما قَبِلَ الَلُ أعَمالَها           وَلَو لَم تُطِعهُ بَناتُ القُلوبِ   

Hilafet ona boyun eğerek geldi, eteklerini sürükleyerek geldi 

Halifelik sadece ona yakışırdı, o da hilafete 

 
119 Hakkı Dursun YILDIZ, “Abbâsîler”, DİA, I, 34, İstanbul, 1988. 



43 
 

Şayet başka biri istemiş olsaydı, yer yerinden oynardı 

İnsanlar ona itaat etmeseydi, Allah onların amellerini kabul etmezdi.120 

Şiirleri ile sarayda saygın bir kişilik kazanan Ebü’l-Âtâhiye halife tarafından 

ödüllendirilir,121 hatta kendisine Utbe isimli bir cariye hediye edilir.122 Şöhreti her yere 

ulaşan şair, sarayın devlet ricali, halifenin dayısı Yezîd b. Mansûr el-Himyerî ve 

Taberistân vâlisi, komutan Ömer b. el-‘Alâ Memdûh Beşşar’ın da hayranlığını kazanır. 

Tarihçi Mes‘ûdî’nin (ö. 345/956) aktardığına göre, Ebü’l-‘Atâhiye, Utbe’ye 

aşk içerikli gazel yazmaya devam edince, cariye bu durumdan rahatsız olacak ki, halini 

halifeye arz eder. Mehdî Utbe’nin yanına girdiğinde onun ağladığını görür. Ne olup 

bittiğini sorduğunda cariye durumunu anlatır. Halife Ebü’l-‘Atâhiye’nin getirilmesini 

emreder. Ebü’l-‘Atâhiye getirilir, halife ona, “Utbe hakkında bunu sen mi söyledin?” 

diye sorar: 

أبَدَت لِيَ الصَدَّ وَالمَللاتِ                 الَلُ بَيني وَبَينَ مَولاتي  

Allah benimle cariyem arasında geçenleri bilir, o bana karşı geldi, canı sıkıldı. 

Halife dinledikten sonra arkasından, “Ne zaman sana geldi ki, sana karşı 

gelmesinden şikâyet ediyorsun?” diye sorunca, Ebü’l-‘Atâhiye, “Ey Müminlerin 

emiri! Ben bunu demedim, bilakis şöyle dedim: 

ا تَرَيْنَ راحاتِ   ياناقُ خُب ِي بِنا ولا تَعِدِي          نَفْسَكِ مِمَّ

جَهُ اللُ بالمَهاباتِ لَ إِ ا حَتَّى تَجِيئِي بِنَ  ى مَلِكٍ               تَوَّ  

 علَيْه تَاجانِ فَوقَ مَفْرِقِهِ               تاجُ جَللٍَ وتَاجُ إخْباتِ 

 يَقولُ للريحِ كُلَّما عَصَفَتْ       هَل لَكِ يارِيحُ في مُباراتي 

 
120 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 29. 
121 Şevkî Dayf, el-‘Asru’l-‘Abbâsiyyu’l-evvel, s. 239. 
122 İbnü’l-Mu‘tez, Ṭabaḳātü’ş-şuʿarâ, 230. 



44 
 

سولُ ومَن        أخَْوالُهُ أكَْرَمُ الخُؤولاتِ  هُ الرَّ  مَنْ مِثْلُ مَن عَمُّ

Ey deve! Acele et. Rahatlığın için kendine vaat verme ki, 

Bizi Allah’ın yücelttiği bir hükümdara götüresin. 

Öyle bir hükümdar ki başında iki taç vardır, biri celal tacı diğeri tevazudur, 

Her defasında şiddetle esen rüzgâra: Ey rüzgâr benimle rekabete var mısın? 

der. 

Amcası Hz. Peygamber, dayıları ise en cömert olan biri gibi kim olabilir ki. 

Sonra Mehdî başını önüne eğer, düşünürken elindeki asasıyla yere bir şeyler 

çizer, başını kaldırır, “bu sözleri söyleyen sen misin?” der ve şunları okur: 

؟ لالَها دْ فَأحَمِلَ إِ  تْ أدََلَّ                    ألَا ما لِسَي ِدَتي ما لَها   

سِربالَها   سْنُ قَد أسُكِنَ الحُ  مِن جواري الملو           كِ جارِيَة  و    

Hanımefendime ne olmuş ki nazlanmış, ben neden onun nazını çekmeliyim? 

Hükümdarların hizmetçilerinden bir hizmetçi ki, elbisesinde güzellik mesken 

edinmiştir. 

Daha sonra, “elbisesinin içeriğini nereden biliyorsun” diye sorduğunda, Ebü’l-

‘Atâhiye ona karşı çıkarak şunları okur: 

رُ أذَيالَها                أتََتهُ الخِلفَةُ مُنقادَة   إِلَيهِ تُجَر ِ  

وَلَم يَكُ يَصلُحُ إِلا  لَها            وَلَم تَكُ تَصلُحُ إِلا  لَهُ   

Hilafet ona boyun eğerek geldi, eteklerini sürükleyerek geldi, 

Hilafet yalnız ona uygun olduğu gibi, o da hilafete uygundu. 

Sonra halife ona bazı şeyler sorar, her defasında Ebü’l-‘Atâhiye aksini kanıtlar. 

Bunun üzerine halife Mehdî şaire sopa vurulmasını emreder ve yanından çıkarır. Böyle 

bir halde Utbe ile karşılaşır ve ona şunları söyler: 



45 
 

قَد قَتَلَ المَهديُّ فيكُم قَتيل               بَخٍ بَخٍ يا عُتبُ مَن مِثلُكُم   

Aferin sana ey Utbe, zira senin gibiler yüzünden el-Mehdî kurbanı öldürdü. 

Bunun üzerine Utbe’nin gözleri yaşla dolar, ağlamaya başlar. Hayzerân’ın 

yanında Mehdî’ye rastlar. Utbe’nin ağladığını gören halife, oradakilere neden 

ağladığını sorar. Onlar da, Ebü’l-‘Atâhiye’nin kamçılanmış halini gördüğü için derler. 

Halife Ebü’l-‘Atâhiye’ye elli bin dirhem verilmesini emreder. Ebü’l-‘Atâhiye ise 

kendisine verilen elli bin dirhemin hepsini kapıda bulunanlara dağıtır. Bu durumdan 

haberdar olan halife şairi çağırıp ona verdiği bu ikramı başkalarına dağıtmasının 

nedenini sorar. O da, “Sevdiğim bir şahsın ücretini yemek istemedim” der. Bunun 

üzerine halife ona elli bin dirhem daha verilmesini emreder ve kimseye 

dağıtmayacağına yemin ettirir. Ebü’l-‘Atâhiye parayı alıp oradan ayrılır.123 

Şairin Utbe’ye olan sevgisini kanıtlayan bir başka şiir parçası şöyledir:124 

 ا بَةَ حَق  اةَ عُتْ فَتأتَُحِبُّ ال          ي ا بِ رِ مَ وَلَم يَدْ  قالَ لي أحَمَدُ 

سْ   ا قا  فَعِرق  رْ وقِ عِ ى في العُرُ ا  جَرَ حُب   تُ نَعَمْ تُ ثمَُّ قُلْ فَتَنَفَّ

 قا قا  فَغَسْ سْ غَ تَهِلُّ ا يَسْ إِنَّمَ        ا قَ سَ يَرْ تهُُ لَيْ ي عَدِمْ عِ ا لِدَمْ يَ 

 ا حا  تَفَق  ادَ قَرْ تِ الفُؤَ لَوَجَدْ          ي بِ بَةُ قَلْ ا عُتَيْ ينَ يَ تَجُس ِ  لَوْ 

Ahmed bana ne olduğunu bilmeden: “Sen Utbe’yi gerçekten seviyor musun?” 

dedi 

Derin bir nefes aldım sonra, “Evet, öyle bir sevda ki damarlarımda kök salmış 

her tarafa yayılmış” dedim 

Ah o göz yaşlarım hiç dinmiyor, gece karanlığında çağlayan bir sel gibi akıyor 

Ey Utbecik, eğer kalbimden geçenleri hissedebilseydin, onu yaralı bir ateş gibi 

bulurdun 

 
123 Mes‘ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb  c. III, s. 261-262. 
124 Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 583. 



46 
 

Daha sonra Utbe hakkında yazdığı gazelleri nedeniyle halife tarafından 

tutuklanarak zindana gönderilen Ebü’l-‘Atâhiye’ye aracılık yaparak zindandan 

çıkmasını sağlayan kişi Yezîd b. Mansûr’dur. Ebü’l-‘Atâhiye’nin destekçisi olan ve 

onu himaye eden Yezîd b Mansûr ölünce, şair onun hakkında hüzünlü bir ağıt 

söyler:125 

 ى يَزيدَ لِهَلِ البَدوِ وَالحَضَرِ عَ أنَْ            ى البَشَرِ ى يَزيدَ بنَ مَنصورٍ إِلَ عَ أنَْ 

 ابِ وَالهُجَرِ وَ اصِرِ وَالَبْ بَعدَ المَقَ            اكِنُها يا ساكِنَ الحُفرَةِ المَهجورِ سَ 

 ي ي بَشَرِ ي وَفِ رِ ي شِعْ دَكَ فِ تُ فَقْ وَجَدْ       ي ي نَشَبِ ي وَفِ الِ ي مَ دَكَ فِ تُ فَقْ وَجَدْ 

 ي خَبَرِ  يكَ أمَْ ا فِ وَ أمََنظَري اليَومَ أسَْ           الِحَة  اكَ الَلُ صَ ي جَزَ رِ تُ أدَْ فَلَسْ 

Yezîd b. Mansûr’un ölüm haberi halka ulaştı, bedeviler ve şehir halkı Yezîd 

için yas tuttu 

Ey terkedilmiş çukurun sakini, bir zamanlar saraylarda, kapılarda, süslerle 

yaşayan sen! 

Kaybını malımda ve mülkümde hissettim, kaybını şiirimde ve insanlığımda 

hissettim 

Allah seni hayırlara mazhar kılsın, bugünkü görüntüm mü sana daha kötü, 

yoksa benim haberim mi bilemiyorum 

Şairin özel hayatında Utbe’nin hususi yeri vardır. Fakat Şevkî Dayf’ın 

belirttiğine göre tarihçiler Ebü’l-‘Atâhiye’nin Utbe’yi samimi bir sevgiyle 

sevmediğini, bununla sadece edebi ortamlarda ün kazanmak isteğinin olduğunu ifade 

ederler.126 Bazı tarihçiler ise onun Utbe’yi sevdiğini, hakkında söylediği gazellerden 

ötürü halifeden yüz kamçı yemesine rağmen aşk gazellerine devam ettiğini, onun 

ismiyle nağmeler söylediğini kaydetmişlerdir. Belki de bu çılgınlığından dolayıdır ki, 

Mehdî ona Ebü’l-‘Atâhiye lakabını vermiş, o da bu künyesi ile tanınmıştır.127 

 
125 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 28; ‘Aliyyân, Ebü’l-‘Atâhiye hayâtuh ve agrâduhü’ş-şi‘riyye, s. 75. 
126 İbnü’l-Mu‘tez, a.g.e., 230; Husrî, Ebû İshâk İbrâhim b. Ali b. Temîm el-Ensârî el-Kayrevânî, 

Zehrü’l-âdâb ve semerü’l-elbâb, Dâru’l-Cîl, Beyrut, t.y., y.y., c. II, s. 383. 
127 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 6; Şevkî Dayf, el-‘Asru’l-‘Abbâsiyyu’l-evvel, s. 239. 



47 
 

Kaynakların aktardığı bilgileri ve şairin Utbe hakkında yazdığı gazel içerikli 

şiirlerini incelediğimizde, Ebü’l-‘Atâhiye’nin Utbe’ye olan sevdasının gerçek ve 

samimi bir sevgi olduğunu görmekteyiz. Ancak şair yaklaşık yirmi yıla kadarki tüm 

gayretlerine rağmen bu saf sevdasına Utbe’den karşılık göremeyince gazeli bırakmış, 

bir daha gazel yazmayacağına yemin ederek zahidâne bir hayata yönelmiştir. Halife 

Hârûnürreşîd’in 180/797 senesinde Rakka’ya yerleşip, burayı ikametgahı haline 

getirdikten sonra Ebü’l-‘Atâhiye’nin zahid olduğuna, yün giyerek gazel okumayı 

bıraktığına dair rivayetlerde bulunanlar neredeyse ittifak halindedir.128 

Tarihçi Mes‘ûdî’nin Mürûcü’z-zeheb’de Ebü’l-‘Atâhiye’nin sevip de 

kavuşamadığı sevdası Utbe’ye yazdığı şiirler arasından tercih ettiği şiirinden biri 

şöyledir:129 

 افَهْ حَةِ وَالنَظَ اتَ المَلَ ا ذَ وَيَ          افَهْ ألَا يا عُتبَ يا قَمَرَ الرُصَ 

تِ رُزِقْ   افَهْ كِ رَ مِنْ  تكُِ فَدَيْ  زَقْ أرُْ  وَلَمْ       ي تِ عَطفِ ي وَرُزِقْ تِ مَوَدَّ

 يعِ مِنَ السُلفَهْ يعا  كَالصَرِ صَرِ       يما  ى دَنِفا  سَقِ تُ مِنَ الهَوَ وَصِرْ 

  تِ عَلَيَّ آفَهْ بَعَثْ   كَأنََّكَ قَدْ           ينا  تَكِ تكَُ مُسْ ا رَأيَْ أظَلَُّ إِذَ 

Ey Utbe, ey ay yüzlü güzel kadın, ey güzellikte ve temizlikte eşsiz olan! 

Sevgimle donatıldın, şefkatimi sana sundum, canım sana feda olsun, ama 

senden bir merhamet göremedim 

Aşkın yüzünden zayıf düştüm, ağır hastalandım, içkiden baygın düşmüş 

hastalar gibi 

Üzerime bir felaket göndermişsin gibi, seni her gördüğümde içimi bir 

mahcubiyet kaplar. 

Halife Mehdî’nin vefatından sonra Musa el-Hâdî (169-170/785-786) hilafet 

makamına gelir. Yeni halifenin şairle arası pek iyi olmaz. Halifenin şaire karşı tedirgin 

davranması kardeşi Hârûnla olan yakınlığından ve kendisi ile alakayı kesmesinden 

 
128 Mes‘ûdî, Mürûcü’z-zeheb, c. III, s. 262-263; Husrî, Zehrü’l-âdâb, c. II, s. 383. 
129 Mes‘ûdî, a.g.e., c. III, s. 263. 



48 
 

kaynaklanmaktadır. Bir defasında şairden kendisi ile Rey şehrine gitmesini istese de 

şair onunla gelmemiştir. Hâdî’nin halifeliğinin ilk günlerinde Ebü’l-‘Atâhiye ona karşı 

şefkatli olmasını bekleyerek halifeden af ister:130 

فَيَدفَعَ عَن ا شَرَّ ما يُتَوَقَّعُ                ألَا شافِعٌ عِندَ الخَليفَةِ يَشفَعُ   

كَأنََّ عَلى رَأسي الَسِنَّةَ تشُرَعُ             وَإِن ي عَلى عُظمِ الرَجاءِ لَخائِفٌ   

عُني موسى عَلى غَيرِ عَثرَةٍ  وَمالي أرَى موسى مِنَ العَفوِ أوَسَعُ         يُرَو ِ  

عُ                وَما آمِنٌ يُمسي وَيُصبِحُ عائِذا   بِعَفوِ أمَيرِ المُؤمِنينَ يُرَوَّ  

Halifenin yanında aracılık yapacak, beklenen şerri bizden uzaklaştıracak biri 

yok mu? 

Ve çok umutluyum ama korkuyorum, sanki başımın üstünde kesici aletler 

varmış gibiyim. 

Musa beni vurmadan korkutuyor, oysa Musa’nın affı daha geniştir, 

Gece gündüz emin olan hiç kimse, müminlerin emirinin affından korkmamalı. 

Tarihi kaynaklarda Ebü’l-‘Atâhiye’nin halife Musa el-Hâdî’den korktuğu, bu 

nedenle her defasında kendisini affetmesi için halifeye övgüler yağdırdığı rivâyet 

edilmektedir. ‘Anezî’den rivâyet edildiğine göre, Muhammed b. Ahmed b. Süleyman 

şöyle demiştir: 

“Hilafete geldiği ilk gün Hâdî’nin bir çocuğu olur. Halifenin huzuruna buyuran 

Ebü’l-‘Atâhiye onun için şu şiiri okumaya başlar: 

ادِهِ  وَزَيَّنَ الرَضَ بِأوَلادِهِ             أكَثَرَ موسى غَيظَ حُس   

أصَيَدُ في تَقطيعِ أجَدادِهِ            وَجاءَنا مِن صُلبِهِ سَي ِدٌ   

وَاستَبشَرَ المَلكُ بِميلدِهِ           فَاكتَسَتِ الرَضُ بِهِ بَهجَة    

عَلَت بِها ذُروَةُ أعَوادِهِ             وَابتَسَمَ المِنبَرُ عَن فَرحَةٍ   

 
130 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 44; Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 574-575. 



49 
 

ادِهِ                    كَأنََّني بَعدَ قَليلٍ بِهِ  بَينَ مَواليهِ وَقُو   

قَد طَبَّقَ الرَضَ بِأجَنادِهِ              في مَحفِلٍ تَخفُقُ راياتُهُ   

Musa kıskananların öfkesini arttırdı, yeryüzünü çocuklarıyla süsledi, 

Soyundan bize öyle bir efendi geldi ki, atalarının izinden giden daha güçlü ve 

yiğit bir lider. 

Onun gelmesiyle yeryüzü neşeyle doldu, hükümdar onun doğumuna sevindi. 

Onun gelmesiyle minberler, doruğa ulaşan bir sevinçle gülümsedi, 

Sanki yakında onu, hizmetçileri ve komutanları arasında görecek gibiyim, 

Sanki sancakları dalgalanan bir ortamdayım, öyle bir ortam ki, ordularıyla 

yeryüzünü kaplamıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye’ye kızgın olan halife yukarıdaki beyitler üzerine şaire bin dinar 

ve yanında çokça koku verilmesini emreder ve ona karşı yumuşar.”131 

Fakat Hâdî hilafet makamında çok fazla kalmaz, yakalandığı bir hastalık 

sonucu vefat eder. Hilafet makamına Hârûnürreşîd’in gelmesi ile Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

halife ile olan ilişkisi yeniden yoluna girer. Halife Hârunürreşîd, Musa el-Hâdî’nin 

aksine şairlerle özellikle Ebü’l-‘Atâhiye ile sıkı ilişkiler kuran birisiydi. Öyle ki Ebü’l-

‘Atâhiye hem hazarda hem seferde halifenin yanı başında bulunanlardan biridir. 

Halifenin her sene şaire hediyeler dışında elli bin dirhem bağışladığı rivayet 

edilmektedir. Ayrıca başlarında Yezîd b. Mezîd eş-Şeybânî olmak üzere devlet ricali 

tarafından şaire çeşitli bağış ve ödüllerin de verildiği söylenmektedir.132 

Şair daha sonra halifenin sarayından ayrılıp eski hayatına geri döner. Halife 

Hârûn 180/797 yılında Rakka’ya geldiğinde Ebü’l-‘Atâhiye artık içki meclisleri, 

mücûn ve ahlaksız ortamdan ayrılmış züht hayatına, sûfi yaşam tarzına geçmiştir. 

Hârûnürreşîd bir kez daha onu eski hayatına döndürmeye çalışsa da, yeniden gazel 

tarzı şiirler yazmasını istese de şair bundan imtina eder. Halife şairin dövülmesini ve 

 
131 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 45. 
132 Şevkî Dayf, el-‘Asru’l-‘Abbâsiyyu’l-evvel, s. 240. 



50 
 

isteğini yerine getirinceye kadar hapse atılmasını emreder. Mahpus olan şair Halifeden 

şefkat bekleyerek şu beyitleri dile getirir: 

 إنَّ مَ ا أَ نْ تَ  رَ حْ مَ ةٌ  وَ سَ لَ مَ ةُ             زَ ادَ كَ  اللُ  غِ بْ طَ ة   وكَ رَ امَ ة  

 لَ وْ  تَ وَ جَّ عْ تَ  لي فَ رَ وَّ حتَ   عَ ن ِ ي            رَ وَّ حَ  اللُ  عَ نْ كَ  يَ وْ مَ  القِ يَ امَ ةِ 

Sen yalnız rahmet ve esenliksin, Allah senin mutluluğunu ve cömertliğini 

arttırsın, 

Eğer bana acırsan beni emin kılmış olursun, kıyamet günü de Allah seni emin 

kılar. 

Bu şiirin ardından Hârûnürreşîd şaire acır ve hapisten çıkarılmasını emreder. 

Bu tarihten itibaren Ebü’l-‘Atâhiye zühd, ölüm, yok oluş, sevap, ceza, en güzel ahlaka 

davet gibi konularda çokça şiirler yazmaya başlar.133 

Bir defasında Halife Hârûnürreşîd hastalanır, bu haberi duyan Ebü’l-‘Atâhiye 

ona özel bir şiir yazar. ‘Anezi’den rivâyet edildiğine göre Ebû ‘İkrime şöyle demiştir: 

“Hârûnürreşîd humma hastalığına yakalanır, bunu duyan Ebü’l-‘Atâhiye bir kağıt 

parçasına yazdığı şu şiiri dönemin veziri Fazl b. er-Rebî’ye (ö. 208/823-24) gönderir: 

ماتوا إِذا ما ألَِمتَ أجَمَعُهُم          لَو عَلِمَ الناسُ كَيفَ أنَتَ لَهُم   

ناسِ إِذا ما وُزِنتَ أنَتَ وَهُم            الَلِ أنَتَ تَرجَحُ بِال خَليفَةَ   

تَغني إِذا ما رَآهُ مُعدِمُهُم           قَد عَلِمَ الناسُ أنََّ وَجهَكَ يَس  

Şayet insanlar, onlara karşı nasıl olduğunu bilselerdi,  

Sen acı çektiğinde hepsi birden ölürdü, 

Ey Allah’ın halifesi, insanlarla tartılsaydınız, onlara ağır basardınız, 

Herkes bilir ki sen, yoksul olanları zengin kılabilirsin. 

 
133 Şevkî Dayf, el-‘Asru’l-‘Abbâsiyyu’l-evvel, s. 241. 



51 
 

Fazl b. er-Rabî bu şiiri Hârûn’a okuduktan sonra halife Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

saraya getirilmesini emreder ve şair getirilir. Halife iyileşene kadar Ebü’l-‘Atâhiye 

onunla konuşup hasbihal eder. Bu vesileyle halife kendisine büyük mal hediye eder.134 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin ünü ve şöhreti o kadar büyür ki, hatta Bizans’a kadar ulaşır. 

Bir gün Bizans elçisi halife Hârûnürreşîd’in sarayına gelerek, Ebü’l-‘Atâhiye’yi 

görmek istediğini ve şiirini duymak istediğini söyler. Arapçayı iyi bilen elçiye Ebü’l-

‘Atâhiye kendi şiirinden okur. Bizans kralının yanına dönen elçi, krala o büyük şairden 

bahseder. Bu olaydan etkilenen Bizans kralı, tekrar elçisini halifenin sarayına 

göndererek halifeden, Ebü’l-‘Atâhiye’yi kendisine göndermesini, bunun karşılığında 

ondan istediği kadar rehin alabileceğini söyler ve bu isteğinde ısrar eder. Halife bu 

konuda Ebü’l-‘Atâhiye ile konuşsa da şair ondan af diler ve kralın isteğini geri çevirir. 

Daha sonra Bizans kralının, Ebü’l-‘Atâhiye’nin şu iki beytini şehrin ve toplantı 

meclislerinin kapılarına yazılmasını emrettiği haberi Halife Hârûnürreşîd’e ulaşır: 

كِ ي الفَلَ فِ   اءِ مَ ومُ السَّ جُ نُ  تْ ارَ دَ          لَا وَ  ارُ هَ النَّ وَ  لُ يْ اللَّ  فَ لَ تَ ا اخْ مَ   

لى مَلِكِ ى مُلكَه إِ ضَ قَ انْ  دْ قَ         مَلِكٍ  نْ عَ   انِ طَ لْ السُّ  لِ قْ نَ  لِ إلاَّ   

Geceyle gündüz ne değişti, ne de gökyüzündeki yıldızlar döndü yörüngede, 

(Bu) hükümdarlığı sona eren bir sultanın, saltanatı başka bir krala devretmesi 

içindi.135 

Halife Hârûnürreşîd ile Ebü’l-‘Atâhiye arasında cereyan eden bir başka olayı, 

şairin oğlu Muhammed şöyle aktarmaktadır: 

“Bir defasında Hârûnürreşîd babama, “Bana nasihat et” dedi. Babam ilk başta 

halifeden çekindiğini dile getirdi, Hârûn ise onun güvende olduğunu, kendisine nasihat 

etmesini istediğini belirtti. Babam halifeye şöyle bir nasihatte bulundu: 

وَالحَرَسِ إذا تَسَتَّرْتَ بالبْوابِ                لا تَأمَنِ المَوتَ في طَرفٍ وَلا نَفَسٍ   

ِ                  ناقِذَةٌ      المَوتِ   سِهامَ  واعْلَمْ بأنَّ  رِعٍ مِنها وَمُتَّرِسِ لِكُل  مُدَّ  

 
134 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 13. 
135 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 83. 



52 
 

كَالحاطِبِ الخابِطِ الَعوادَ في الغَلَسِ               أرَاكَ لَستَ بِوَق افٍ وَلا حَذِرٍ   

إِنَّ السَفينَةَ لا تَجري عَلى اليَبَسِ            تَرجو النَجاةَ وَلَم تَسلُك مَسالِكَها   

Ölümden emin olma, ne bir anlık ne bir solukluk,  

Kapılar ardına saklansan da, muhafızlar çevreni sarsa da  

Bil ki ölümün okları her türlü zırhı da korumayı delip geçecektir, 

Seni görüyorum, ne durup düşünüyor ne de tedbir alıyorsun, 

Karanlıkta gelişigüzel odun toplayan bir dalgını andırıyorsun. 

Kurtuluşu umuyorsun, ama onun yolundan gitmiyorsun, zira gemi karada yol 

almaz.136 

Bunun ardından Hârûn o kadar ağladı ki elbisesinin kolu ıslandı.”137 

Rabî‘ b. Muhammed el-Hüttelî el-Verrâk’tan rivâyet edildiğine göre, 

Muhammed b. Ebi’l-‘Atâhiye şöyle demiştir: 

“Halife Hârûnürreşîd, Ebü’l-‘Atâhiye’yi hapisten çıkardıktan sonra şair evine 

kapanır ve insanlarla irtibatı keser. Haber halifeye ulaşınca şair hakkında, “Kadın 

çapkını olmuş, ev düşkünü olmuş” der. Bunun üzerine öfkelenen şair halifeye şu 

beyitleri yazar: 

لوْحدَهْ باِ  سُ نِ أْ تَ سْ أَ  تُ رْ صِ فَ          مْ هِ قِ لَ خْ أَ وِ  اسِ النَّ بَرِمتُ بِ   

هِ ى العِ هَ تَ نْ ي مُ فِ  مْ هُ لَّ قَ أَ         ا مَ ي وَ رِ مْ عَ لَ  اسَ النَّ  رَ ثَ كْ ا أَ مَ  دَّ  

Usandım insanlardan ve huylarından, bu yüzden yalnızlıkla dost oldum artık, 

Ne çok insan var, yemin ederim, ama saymaya gelince ne kadar azlar 

aslında.138 

 
136 Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 194. 
137 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 84. 
138 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 84. 



53 
 

Yukarıdaki beyitlerde halife hakkında övgü ifadelerinin bulunmadığını fark 

eden Ebü’l-‘Atâhiye, yazmış olduğu iki beytin üzerine halifeye övgü içeren dört beyit 

daha ekler: 

فَدُموعُ العَينِ تَنسَكِبُ        نَصَبٌ  عادَ لي مِن ذِكرِها   

يَعتَريهِ الهَمُّ وَالوَصَبُ        وَكَذاكَ الحُبُّ صاحِبُهُ   

مَلِكٌ دانَت لَهُ العَرَبُ        خَيرُ مَن يُرجى وَمَن يَهَبُ   

مَن أبَوهُ لِلنَبِي ِ أبَُ         وَحَقيقٌ أنَ يدُانَ لَهُ   

Onu anmak bana yorgunluk olarak geri döndü, bu yüzden gözden yaşlar aktı, 

Aşk böyledir işte peşini bırakmaz, üzüntü ve ıstıraplar onu bulur, 

Ümit edilenlerin ve ikram edenlerin en hayırlısı, Arapların boyun eğdikleri 

sultandır, 

Ona boyun eğmek elbette haktır, babası peygamberin amcası olan bir 

sultandır.139 

Tarihî kaynaklar, Hârûnürreşîd’in vefatından sonra hilafet makamına gelen 

oğlu Emîn (809-813) ile Ebü’l-‘Atâhiye arasında herhangi bir sorunun olmadığını 

söyler. Şairin diğer halifelere olan yakınlığını ve onlar hakkında övgü içerikli şiirlerini 

halife Emîn için de söylediğini görüyoruz: 

وَالَّذي صيغَ مِن حَياءٍ وَجودِ                  يا عَمودَ الِإسلمِ خَيرَ عَمودِ   

ِ هالِكٍ مَفقودِ                وَالَّذي فيهِ ما يسَُل ي ذَوي الحَ زانِ عَن كُل   

بُ الهاشِمِيُّ ال قَرمُ مَحضُ الآباءِ مَحضُ الجُدودِ                وَالمَينُ المُهَذَّ  

طلََعَت شَمسُهُ بِسَعدِ السُعودِ                    إِنَّ يَوما  أرَاكَ فيهِ لَيَومٌ   

Ey İslâm’ın direği, sen en hayırlı direksin! Sen haya ve cömertlikten 

oluşmuşsun, 

 
139 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 84. 



54 
 

Ey ölmüş ve kaybolmuşların hüzünlülerinin tesellisini kendinde bulunduran, 

Sen, soylu Hâşimoğullarından gelen efendisin, babaları ve dedeleri saf 

olansın, 

Seni gördüğüm gün, güneşin mutlulukla doğduğu gündür.140 

Bu şiirinden dolayı halife Emîn ve annesi Zübeyde b. Cafer tarafından 

ödüllendirilmiştir. Halife Emîn’in (ö. 198/813) öldürülmesinden sonra hilafet 

makamına, iktidar mücadelesi yaşadıkları, babası tarafından Horasan’a vali olarak 

atanan kardeşi Me’mun (813-833) gelir. Halife Me’mûn, Hasan b. Sehl’i Irâk valisi 

olarak tayin ettikten sonra, Ebü’l-‘Atâhiye için on bin dirhem, on adet elbise ve her ay 

üç bin dirhem bağlanmasını emretmiştir.141 

Câhiz’in Sümâme’den rivâyet ettiğine göre, bir defasında Ebü’l-‘Atâhiye halife 

Me’mûn’un yanına girer ve şu şiiri okur: 

إِذا أطَاعَ الَلَ مَن نالَها                 ما أحَسَنَ الدُنيا وَإِقبالَها   

ضَ لِلِإدبارِ إِقبالَها         مَن لَم يؤُاسِ الناسَ مِن فَضلِهِ  عَرَّ  

تَلعَبُ بِالناسِ وَأحَوالَها                  كَأنََّنا لَم نَرَ أيَ امَها   

فَنا حالَها                إِن ا لَنَزدادُ اغتِرارا  بِها  وَالَلُ قَد عَرَّ  

كَأنََّنا لَم نَرَ أفَعالَها                نَغضَبُ لِلدُنيا وَنَرضى لَها   

Allah’a itaat ettiği zaman, dünya ve onun gidişatı ne kadar güzeldir, 

Kim O’nun lütfundan insanlara ikram etmezse, dünya ona sırtını çevirir. 

Sanki biz, dünyanın insanlarla ve onların halleriyle oynadığı günleri 

görmemişizdir, 

Dünyaya aldandıkça aldanıyoruz, oysaki Allah bize onun halini göstermiştir. 

 
140 Şevkî Dayf, el-‘Asru’l-‘Abbâsiyyu’l-evvel, s. 243; Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve 

ahbâruh, s. 526;  
141 Şevkî Dayf, a.g.e., s. 243; Ebü’l-Ferec el-İsfahânî, Kitâbü’l-egânî, Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 

Kahire, 1369/1950, c. IV, s. 89. 



55 
 

Dünya için öfkelenir ve onun için hoşnut oluruz, sanki yaptıklarından 

habersiziz.142 

Bunun üzerine halife, “Birinci beyit ne kadar güzeldir, ikinci beyte gelince 

hiçbir şey yapmamışsın” diyerek şöyle devam eder: “Dünya, insanları teselli edenden 

veya sakınandan yüz çevirir. Oysaki, dünya müsamaha gösterene ecir, cimrilik yapana 

ise günah gerektirir.” Ebü’l-‘Atâhiye, “Doğru buyurdunuz, müminlerin emiri! Fazilet 

sahipleri fazilete layıktır, nakıs olanlar da noksana layıktır.” der. Halife Me’mûn şairin 

bu sözleri hakkı itiraf etmesine karşılık kendisine on bin dirhem verilmesini 

emreder.143 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin halifelere yakınlığı, onları her fırsatta öven şiirler yazması 

ve bu övgülerin karşılığında çeşitli ödüllerle taltif edilmesi, onun bir saray şairi olduğu 

izlenimini vermektedir. Bu bağlamda, Şevkî Dayf bir adım daha ileri giderek, Ebü’l-

‘Atâhiye’nin zühd anlayışının görünürde kaldığını, iç dünyasında ise dünyaya ve onun 

geçici nimetlerine bağlılık gösterdiğini ileri sürmektedir.144 Oysaki şairin zühdiyyâta 

dair şiirlerinde ve hayatında samimi olduğu, hem kendi yaşamından hem de 

ölümünden sonra insanların onu hayırla andığı görülmektedir. Muhammed b. 

Abdülmelik ez-Zeyyât’tın naklettiğine göre, Mu‘tasım Billah (833-842) ölümü anında 

oğlu Vâsık’a (842-847) şöyle der: “Vallahi baban gitti ey Hârûn! Şu sözün sahibi 

Ebü’l-‘Atâhiye ne güzel adamdır” der ve şu şiiri okur: 

لاسوقَةٌ يَبقى وَلا مَلِكُ                المَوتُ بَينَ الخَلقِ مُشتَرَكُ   

مَلَكواأغَنى عَنِ المَلكِ ما             ما ضَرَّ أصَحابَ القَليلِ وَما   

لابَل سَبيل  واحِدا  سَلَكوا               لَم يَختَلِف في المَوتِ مَسلَكُهُم  

Ölüm insanlar arasında ortak bir payedir, ne insan kalıcıdır ne de krallar, 

Ne azınlık sahiplerine zarar verendir, ne mülk sahiplerini zengin kılan, 

 
142 Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 338; el-İsfahânî, el-Egânî, Dâru’l-kutub, c. 

IV, s. 53. 
143 İsfahânî, a.g.e., Dâru’l-kutub, c. IV, s. 53. 
144 Şevkî Dayf, el-‘Asru’l-‘Abbâsiyyu’l-evvel, s. 243. 



56 
 

Ölüm konusunda hiç kimsenin yolu farklı değildir, hatta hepsinin gittiği yol 

birdir.145 

1. 4. 2. Ebü’l’Atâhiye Hakkında Şairlerin Saygı Dolu İfadeleri 

Kaynaklarda Ebü’l-‘Atâhiye’nin şairliği hakkında çağdaşı olan şairlerin övgü 

dolu ifadelerinin var olduğunu görmekteyiz. Hatta bazı kimseler onun doğuştan şairlik 

maharetinin olduğunu söylerler. Onun şiir kabiliyeti pek çok kimse tarafından dile 

getirilmiş, hakkında övgü içerikli sözlere yer verilmiştir. 

Ebü’l-‘Atâhiye ve onun şiire olan merakından bahseden İbn Kuteybe ed-

Dîneverî şöyle demiştir: 

“Şiirdeki hızı ve çok kolay şiir söyleme yeteneğinden dolayı bazen söylediği 

şiirlerle, Arap şiir vezninin ve aruzun dışına çıkardı.”146 

Ahmed b. Züheyr’den nakledildiğine göre, Abbasîler devrinin valilerinden ve 

şairlerinden olan Mus‘ab b. Abdillah (ö. 184/800): “Ebü’l-‘Atâhiye insanlar arasında 

en iyi şairlik yeteneği olan kimsedir.” dediğinde, Ahmed b. Züheyr, “Bunu hak ettiği 

nesi var?” diye sormuş o da şairin şu şiirini okumuş: 

آمالِ   أيَ  طِوالٍ               بِآمالٍ  عَلَّقْتُ تَ   

ا          وَأقَبَلتَ عَلى الدُنيا  أيََّ إِقبالِ  مُلِحَّ  

ز لِفِراقِ أ الهَلِ وَالمالِ        يا هَذا تَجَهَّ  

عَلى حالٍ مِنَ الحالِ           فَل بدَُّ مِنَ المَوتِ   

Uzun vadeli emellere bağlandım, ah nasıl emellerdi bunlar! 

Dünyaya da ısrarla rağbet ettim, ah bu nasıl bir rağbet! 

Ey falanca! Ehlinden ve malından ayrılacağın (güne) hazırlan. 

Ölüm öyle bir (gerçek) şey ki, hiçbir halde ondan kaçış yok. 

 
145 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 77. 
146 İbn Kuteybe, eş-Şi‘r ve’ş-Şuarâ, c. II, s. 779. 



57 
 

Sonra Mus‘ab şöyle der:  

“Bu öyle bir hak sözdür ki içinde ne eksiği vardır ne de fazlası. Akıllının 

anlayacağı, cahilin de kabul edeceği dildendir.” 147 

Musa b. Salih eş-Şehrezûrî, onun hakkında şöyle demiştir: 

“Selm el-Hâsir’e gittiğimde, bana kendi şiirini oku dediğimde bana, “Hayır 

okumam, ama sana cinlerin ve insanların en iyi şairi olan, Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirini 

okurum” dedi ve şu beyitleri okudu: 

ما بِهَذا يُؤذِنُ الزَمَنُ             سَكَنٌ يَبقى لَهُ سَكَنُ   

رُنا نَحنُ في دارٍ  عَن بِلها ناطِقٌ لَسِنُ                يُخَب ِ  

لِامرِئٍ فيها وَلا حَزَنُ              دارُ سَوءٍ لَم يَدُم فَرَحٌ   

لَم تَمِل فيها بِهِ الفِتَنُ             ما تَرى مِن أهَلِها أحََدا    

نٍ غُبِنوا             عَجَبا  مِن مَعشَرٍ سَلَفوا أيََّ غَبنٍ بَي ِ  

وَابتَنَوا فيها وَما سَكَنوا                وَفَّروا الدُنيا لِغَيرِهِمُ   

بَينَهُم في حُب ِها الِإحَنُ          تَرَكوها بَعدَما اشتَبَكَت   

حَظُّهُ مِن مالِهِ الكَفَنُ            كُلُّ حَي ٍ عِندَ ميتَتِهِ   

مِنهُ إِلا  ذِكرُهُ الحَسَنُ             إِنَّ مالَ المَرءِ لَيسَ لَهُ   

فُهُ  ا يُخَل ِ بَعدُ إِلا  فِعلُهُ الحَسَنُ                    ما لَهُ مِم   

كُلُّنا بِالمَوتِ مُرتَهَنُ                في سَبيلِ الَلِ أنَفُسُنا   

(İnsan) için bir mesken vardır, (kalmasına) zaman ona işaret etmez, 

Bizler, beliğ konuşan bir konuşmacının bize haber verdiği diyardayız. 

Ne sevincin ne de kederin sonsuza kadar sürmediği kötü bir diyarda. 

 
147 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 11. 



58 
 

O diyarın ehlinden fitneye maruz kalmayan kimseyi göremezsin, 

Önce geçen topluluğa şaşırılır, hangi açık haksızlıkları oldu diye. 

Başkaları için dünyayı biriktirdiler, binalar diktiler ama içinde oturamadılar. 

Onlar dünyaya sevgiyle bağlandıktan sonra onu terk ettiler, 

Her canlı öldüğünde malından kendine kefen payı düşer 

Gerçekten insanın malı kendisine ait değildir, onun tek sahibi yalnız güzel 

hatıralarıdır. 

İyilik yapması dışında (insanın) geride bıraktığı bir malı yoktur 

Canlarımızı Allah yolunda teslim ederiz, çünkü hepimiz ölüme mahkumuz.148 

Yahya b. Ziyâd el-Ferrâ (ö. 207/822) şöyle demiştir: 

“Cafer b. Yahya’nın yanına girdiğimde bana, “Ey Ebû Zekeriya, söyleyeceğim 

şu konuda bana ne dersin?” diye sordu. Ben de “Allah seni esirgesin ne 

söyleyeceksin?” dedim. O bana “Zannedersem Ebü’l-‘Atâhiye çağımızın en büyük 

şairidir.” dedi. Ben de ona, “Vallahi bana göre de öyledir” dedim.”149 

Muhammed b. Şîreveyh el-Enmâtî şöyle demiştir: 

“Şair Dâvûd b. Zeyd b. Razîn’e, “Döneminin en iyi şairi kimdir” diye 

sorduğumda o, “Ebû Nüvâs” dedi. Ona, “Ebü’l-‘Atâhiye hakkında ne dersin?” diye 

sorunca, bana “Ebü’l-‘Atâhiye insanların ve cinlerin en iyi şairidir” dedi.”150 

Zübeyr b. Bekkâr’dan (ö. 256/870) rivâyet edildiğine göre, İbrahim b. el-

Münzir ed-Dahhâk’tan şöyle rivâyet etmiştir: “Abdullah b. Abdülaziz el-Ömerî, 

“Şairlerin en iyisi şu şiirin sahibi Ebü’l-‘Atâhiye’dir” demiş ve şunu okumuştur: 

ألَا  يَنامَ عَلى الحَريرِ إِذا قَنِع فِراشهُ           ما ضَرَّ مَن جَعلَ التُرابَ    

 
148 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 11-12; Şükrî Feysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 381-362. 
149 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 12. 
150 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 12. 



59 
 

Toprağı kendine yatak yapanın, kanaat ettiğinde ipek üzerinde uyumasının ne 

zararı olur ki?151 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirdeki dehasına ilişkin bir başka örnek, şair Ravh b. el-

Ferec el-Hirmâzî’nin onun hakkındaki şu sözleridir: 

“Bir defasında Ebü’l-‘Atâhiye’nin yanında oturuyordum, şöyle dediğini 

işittim: “Eğer tüm konuşmamı şiir yapmak isteseydim buna gücüm yeterdi.”152 

‘Anezî’nin Ebû İkrime’den rivâyet ettiğine göre, Muhammed b. Ebü’l-

‘Atâhiye babası hakkında şöyle demiştir: 

“Babam, kendisine aruz hakkında soru sorulduğunda, aruz ölçüsünün 

kendisinden daha büyük olmadığını ifade ederek, “Ben aruzdan daha büyüğüm, 

şiirimde öyle vezinler bulunmaktadır ki bunlar aruz kalıplarına dahil edilmez” şeklinde 

bir yanıt vermiştir.”153 

Birinci Abbasî döneminde şiir ve edebiyata yönelik çalışmaları konu edinen 

şairler arasında Beşşâr b. Bürd, Ebû Nüvâs, Buhtürî (ö. 284/897) gibi ünlü isimler, 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin muasırları arasında yer almaktadırlar. Şair Ebû Nüvâs’ın, Ebü’l-

‘Atâhiye’ye olan övgüsünü Abbâd’ın mevlası Hârun b. Sa‘dân el-Hâris anlatmaktadır: 

“Bir gün Ebû Nüvâs’ın meclisine katıldım ve şiir okumaya başladı. Mecliste 

bulunanlar ona, “Sen en iyi şairsin” dediler. Ebû Nüvâs, “Şeyh hayatta olduğu sürece 

hayır.” diye yanıtladı. Bununla Ebü’l-‘Atâhiye’yi kastetmiştir.”154 

Mezyed el-Hâşimî’den rivâyet edildiğine göre, es-Sidrî şöyle demiştir: el-

Asma‘î’nin, Ebü’l-‘Atâhiye hakkında şöyle dediğini duydum: 

“Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiiri, içinde mücevher, altın, toprak, çömlek ve çekirdek 

kabuğu bulunan sultanların toprağına benzer.”155 

 
151 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 13; Şükrî Feysal, a.g.e., s. 216. 
152 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 13. 
153 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 13. 
154 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 14. 
155 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 33. 



60 
 

Zübeyr b. Bekkâr’dan rivâyet edildiğine göre, Halife el-Mehdî, Ebül’-

‘Atâhiye’yi tutuklar ve zindana atar. Yezîd b. Mansûr el-Himyerî şairin zindandan 

çıkması için halife ile konuşur ve halife onu zindandan çıkarır. Bunun karşılığında 

Ebü’l-‘Atâhiye şu beyitleri okur: 

إِلا  وَفَضلُ يَزيدٍ فَوقَ ما قُلتُ                 ما قُلتُ في فَضلِهِ شَيئا  لِمَدَحَهُ   

فَقَد كَفانِيَ بَعدَ الَلِ ما خِفتُ                 ما زِلتُ مِن رَيبِ دَهري خائِفا  وَجِل    

Onu övmek için fazileti konusunda bir şey söylemedim, zaten Yezîd’in fazileti 

söylediklerimin üstündedir, 

Hâlâ zamanımın şüphesinden korku içindeyim, korktuğum şey Allah’tan sonra 

bana yeter.156 

Dönemin şairlerinden Müslim b. el-Velîd (ö. 208/823) Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

şiirlerini önceleri hafife aldığını, daha sonra onun gazelini dinlediğini, şiirinin 

güzelliği karşısında aciz kaldığını itiraf eder. Ebû Hârice b. Müslim’den rivâyet 

edildiğine göre, Müslim b. el-Velîd şöyle demiştir: 

“Önceleri Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirini hafife alırdım. Birgün kendisiyle 

karşılaştığımda beni evine çağırdı. Bana ikram etti. Beraberce yedik, sonra hurma 

getirdi onu da yedikten sonra konuşmaya başladık. Ben ona kendi şiirlerimden birkaç 

gazel okudum. Sonra ondan okumasını istedim ve şunları okudu: 

ةَ بِالَلِ يا  قَبلَ المَماتِ وَإِلا  فَاِستَزيريني           العَينَينِ زوريني  قُرَّ  

بُني  ن يُباعِدُني مِنهُ وَيُقصيني              إِن ي لَعَجَبُ مِن حُب ٍ يُقَر ِ مِمَّ  

ا الكَثيرُ فَل أرَجوهُ مِنكِ وَلَو أطَمَعتِني في قَليلٍ كانَ يَكفيني            أمَ   

Gözümün nuru! Allah aşkına ölmeden önce beni ziyaret et. Yoksa benden seni 

ziyaret etmemi iste. 

Beni kendinden uzaklaştıran kimseden daha öte yaklaştıracak sevgiye çok 

şaşırırım. 

 
156 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 33. 



61 
 

Fazla olan şeye gelince, bunu senden istemem, az bir şeyle beni doyursaydın 

bu bana yeterdi.157 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirleri, iki ana kategoriye ayrılmaktadır. Şairin en geniş ve 

en önemli şiir külliyatını zühdiyyât oluşturmakta olup, onu tanınan ve sonraki 

yüzyıllara adını taşıyan temel unsur da bu türdeki eserleridir. Önceki şairlerden farklı 

olarak, zühd konusunu daha uzun ve özgün bir üslupla ele almıştır. Hicrî V. yüzyılda 

Ebû Ömer Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. Abdilberr en-Nemerî el-Kurtubî 

tarafından derlenen bu şiirler, bir divan hâlinde toplanmış olup, söz konusu divanın 

bazı yazma nüshaları Kahire, Şam, Beyrut ve İstanbul’daki kütüphanelerde 

bulunmaktadır.158 Bu çalışmada temel alınan eser, Şükrî Faysal tarafından tahkik 

edilen Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh adlı çalışmadır. 

Şairin ikinci şiir kategorisi ise methiye, mersiye, hüzün, taziye ve hiciv gibi 

farklı edebî türlerdeki manzumelerden oluşmaktadır. Ancak, bu şiirler müstakil bir 

kitap hâlinde derlenmemiş olup, günümüze ulaşan manzumeler bazı klasik Arapça 

eserlerin yazma ve matbu nüshalarında yer almaktadır. Dolayısıyla, bu şiirleri birinci 

kategoriye eklemek de mümkündür.159 

1. 5. EBÜ’L-‘ATÂHİYE DİVANININ YAZMA NÜSHALARI VE 

ÇALIŞMA SÜRESİNCE İSTİFADE ETTİĞİMİZ DİVANI 

Bu bölümde ele alacağımız konular tezimizin ana temasını oluşturmaktadır. 

Asıl konuya geçmeden önce dînî motifli şiir metinlerini metinlerarasılık açısından 

inceleyeceğimiz Ebü’l-‘Atâhiye divanın elimizdeki nüshası, Şükrî Faysal’ın160 (1918-

1985), divanın Şam’da bulunan Dârü’l-kutubi’z-Zâhiriyye’deki İbn Abdülber yazma 

nüshası ve Berlin’deki Tübingen yazma nüshası üzerine tahkikli baskısı olan, 

1384/1965 yılından, Dımaşk Üniversitesi Yayınları tarafından yayımlanan Ebü’l-

‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh isimli çalışmasıdır. Araştırmamızda bunun yanı sıra 

1424/2003 yılı Beyrut, Dâru Sâdır birinci baskısını da kullandık. Şükrî Faysal’ın, 

 
157 İsfahânî, a.g.e., c. IV, s. 34. 
158 Luvîs Şeyho, Mecmûʿa min şiʿri Ebi’l-ʿAtâhiye, s. 9 (d). 
159 Luvîs Şeyho, a.g.e., s. 9. 
160 Suriyeli edip olan Şükrî Faysal, özellikle Arap dili, edebiyatı ve İslam toplumlarının tarihi üzerine 

çalışmalarıyla tanınan Suriyeli akademisyen ve yazardır. Ayrıca Dımaşk Arap Dil Kurumunun genel 

sekreterlik görevini yapmıştır. Daha geniş bilgi için bkz., İsmail DURMUŞ, “Şükrî Faysal”, DİA, 

İstanbul, 2010, c. XXXIX, s. 256-257. 



62 
 

Divan üzerine gerçekleştirdiği tahkik çalışması, bazı açılardan araştırmamızın 

yöntemine katkı sağlamış oldu. Öncesinde de belirttiğimiz üzere Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

kaleme aldığı şiirlerinin tamamı, ne yazık ki günümüze kadar ulaşamamıştır. Zühde 

dair yazdığı şiirleri ilk derleyen isim Endülüslü edip ve tarihçi İbn Abdülber en-Nemerî 

olmuştur.  

Zahiriyye kütüphanesinde bulunan nüshadaki şiirler, Doğu Alfabe düzenine 

göre kafiyelerle tertip edilmiş olup, sadece zühd içerikli şiirleri ihtiva etmektedir. 

Ancak Lâmiyye kasidesinden bazı beyitler ve birkaç Urcûze beyitler de 

bulunmaktadır. Bu nüsha yeni yazılmış olsa da elyazması kötü bir biçimdedir, yaklaşık 

yüz on sayfadan oluşmaktadır.161 

Berlin’deki Tübingen nüshası ise, Şükrî Faysal’ın deyimiyle iki el yazma 

nüshası arasında en kadim olanıdır. Tübingen nüshasının sonunda yazma nüshasının 

hicri 603. yılında yazıldığına dair işaret bulunmaktadır. Yalnız bu nüsha tamamlayıcı 

nüsha olup, 118 sayfadan oluşmaktadır ve hattı şekilli Mağrip usulüne uygundur. Bu 

nüsha, “  .Bismillâhi’r-Rahmâni’r-Rahîm“ ,” الرحمن الرحيم ، هذا ديوانُ أِبي العتاهيةبسم اللَّ 

Bu Ebü’l-‘Atâhiye divanıdır” mukaddimesi ile başlamaktadır. Bu İbn Abdülber’in 

mukaddimesinin bir cüzü sayılır. Ayrıca bu nüshada Ebü’l-‘Atâhiye’ye nispet edilen 

Zâtü’l-emsâl olarak bilinen yaklaşık elli veya altmış beyitten oluşan urcûze de yer 

almaktadır. Söz konusu nüsha, daha önce araştırmacıların haberdar olmadığı yaklaşık 

üç yüz yeni beytin ilk kez yayımlanmasına imkân sağlamaktadır.162 

Zâhiriyye kütüphanesindeki İbn Abdülber nüshası esas alınarak, Ebü’l-

‘Atâhiye divanı üzerine yapılan bir diğer çalışma papaz Luvîs Şeyho’nun (1859-1927), 

1986 yılında birinci baskısı Beyrut’ta yayımlanan el-Envârü’z-zâhiye fî dîvani Ebi’l-

‘Atâhiye isimli çalışmasıdır. Luvîs Şeyho’nun bu çalışması üzerine araştırma yapan 

Şükrî Faysal’ın bazı değerlendirmeleri vardır. Şükrî Faysal’a göre, Papaz Luvîs 

Şeyho’nun Ebü’l-‘Atâhiye Divanı üzerine yaptığı çalışmada divanın değerini tam 

anlamıyla ortaya koyamadığı görülmektedir. Şeyho, İbn Abdülber’in divana yaptığı 

katkıları açıklamaktan kaçınmış ve bu hususta herhangi bir bilgi vermemiştir. Ayrıca, 

 
161 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, Matbaa Câmiati Dımışk, 1384/1965, s. 8. 
162 Şükrî Faysal, a.g.e., s. 10. 



63 
 

Şükrî Faysal, Luvîs Şeyho’nun, Ebü’l-‘Atâhiye’nin zühdiyyât içerikli şiirleri dışında 

kalan diğer şiirlerini layıkıyla değerlendirmediğini dile getirmiştir. Züht içerikli şiirleri 

üzerine olan değerlendirmelerinde dahi pek çok yaygın hatalar yaptığını da ilave eder. 

Muhakkik Şükrî Faysal’a göre bunlardan daha büyüğü ise kasıtlı olarak bazen 

kelimelerde, bazen cümle ve terkiplerde bazen de beytin tamamında yaptığı tahrif ve 

çarpıtmalardır. Burada konuyu fazla uzatmaksızın papaz Luvîs Şeyho’nun şairin 

divanı üzerine yaptığı çalışmasındaki çarpıtmalar hususundaki iddialara birer örnek 

vermek yeterli olacaktır.163 Bir kelime içeriğindeki yapılan tahrife örnek: 

“Bu tür çarpıtma, bazen yaygın ve bilinen bir kelimenin harekelerinin 

değiştirilmesi bazen ise lafzın aslının değiştirilmesi şeklinde yapılmıştır. Örneğin, 

 âyet-i kerimesinde geçen yaygın ve bilinen 164”إِذَا زُلْزِلَتِ الرَْضُ زِلْزَالَها “ ,lafzı ”زُلْزِلَتْ “

Kur’ânî bir lafızdır. Fakat divanı yayımlayan Luvîs Şeyho bu kelimeye, “ لَتْ لْزَ زَ  ” olarak 

hareke vermiştir. Bir başka çarpıtma örneği lafzın temeli hususundadır. “ اب  ”أوََّ

kelimesi bilinir Kurânî bir kelimedir. Papaz Luvîs Şeyho ise bu kelimeyi, “ بآ  أوَْ  ” 

olarak çarpıtmıştır. Divanda şöyle geçmektedir:165 

ابٍ شَكوُر  ِ أوََّ ِ مُراقِبٍ        ولِكُل   طُوبى لِكُل 

 Ne mutlu (Allah için) nöbet tutana, ne mutlu çokça tövbe edip şükredene 

Bazen tek bir kelimedeki çarpıtmalar cümle ve terkiplerdeki çarpıtmalara kadar 

gitmektedir. Papaz Şeyho, İslâmî tabirler kullanmaktan kaçınırdı. Örneğin, “  َلا شريك

 tabiri, divanda şairin yer yer kullandığı bir kelimedir. Luvîs Şeyho ise, bu tabirleri ”له

kaldırarak yerine “ ُلا مثيلَ له” veya “لا شبيه له” ibarelerini kullanmıştır. Aslında, “  ُالحمد

 
163 Detaylı bilgi isteyen Şükrî Faysal’ın Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh isimli çalışmasının 10-14 

sayfa aralıklarına bakabilir. 
164 Zilzâl, 99/1. 
165 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 168. 



64 
 

ُ  رب ِي لا شريك له“ ,166”للَِّ  شُكرا  لا شريكَ له  olması gerekirken, Luvîs Şeyho 167”حَسْبي اللَّ

ibarede çarpıtma yapmıştır.  

Bazen de beytin tamamını silerek tahrife gitmiştir ki bu tarz örneklere sıkça 

rastlanmaktadır. Örneğin aşağıda yer alan beytin tamamını dîvandan kaldırmıştır:168 

ُ            مِنْ مُهْتَدٍ رشيدٍ وهادٍ   أيَنَ أيَنَ النبيُّ صَلَّى علَيه اللَّ

Nerededir, nerede üzerine Allah’ın selâmı olan nebi, mühtedi, reşit, hidayet 

rehberi nebi 

Bu ve başka örnekler bize, Luvîs Şeyho’nun divan üzerine yaptığı çalışmada 

mutaassıp olduğunu göstermektedir. Özellikle divanda geçen Kur’ânî lafız ve 

ibarelerin tahrifi, Hz. Peygamber (sav) ve risaleti hususunda, Allah’ın vahdaniyeti, 

ahiret ve yeniden dirilişle ilgili konulardaki ifadelerin değiştirilmesi, yayıncının kasıtlı 

bir şekilde kelimelerin içeriği ile oynadığını göstermektedir.169 Bu nedenle bu 

çalışmada, Şükrî Faysal’ın, Ebü’l-‘Atâhiye divanı üzerine yapmış olduğu Ebü’l-

‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh tahkikli çalışmasının esas alındığını bir daha vurgulamak 

isteriz. Şükrî Faysal’ın çalışmasını esas almamıza iten başka bir neden, edibin sadece 

Zâhiriyye kütüphanesi ve Tübingen kütüphanesinde bulunan el yazması nüshalarıyla 

yetinmemesi, buna ilaveten İbn Adîm’in (ö. 660/1262) Buğyetü’t-taleb’i, 

Zemahşerî’nin Rebî‘ü’l-ebrâr’ı, Şîrâzî’nin (ö. 622/1225) Cemheretü’l-İslâm’ı gibi 

bazı edebiyat, tarih ve tasavvuf kitaplarında yer alan, Ebü’l-‘Atâhiye’ye nispet edilen 

züht ve benzeri içerikli şiirlerini de toplayarak kitaba tekmile diye eklemesidir. 

İbn Abdülber, Ebü’l-‘Atâhiye’nin hayatından bahsederken onu çağdaşı olan 

mucûn şairlerden ayrı tutmuş, övülen bir yol izlediğini, dünyadakiler hususunda zahit 

olduğunu, sâlih âlimler zümresine girdiğini, Allah’ın kalbine nur verdiğini, ölüm ve 

ölümden sonraki hayata kendini adadığını kaydetmiştir. Hatta şiirlerinin ilim ehli 

tarafından benimsendiğini, züht ve vaz içerikli şiirlerinin benzeri bulunmadığını, sanki 

 
166 Şükrî Faysal, a.g.e., s. 194. 
167 Şükrî Faysal, a.g.e., s. 203, s. 13. 
168 Şükrî Faysal, a.g.e., s. 112, s. 13. 
169 Şükrî Faysal, a.g.e., s. 13. 



65 
 

Kur’ân ve sünnetten alıntı olduğunu ifade etmiştir. Şairin şiirlerini toplayarak divan 

kisvesine saran İbn Abdülber en-Nemerî, kitapta yaptığı bazı çalışmaları şu ifadelerle 

anlatmaktadır: 

“Ebü’l-‘Atâhiye’nin, vaiz Mansûr b. ‘Ammâr’ın sözüne meylettiği haberini, 

âlimlerin birbirileri hakkındaki söylediklerinin hükmü bahsinde, Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

Mansûr b. ‘Ammâr hakkında, Mansûr’un da Ebü’l-‘Atâhiye hakkındaki sözlerini, 

Kitâbü’l-‘ilim’de âlimlerin kavilleri bâbında zikrettim. Ayrıca bu kitapta hâ 

bölümünde, Mansûr b. ‘Ammâr hakkındaki Ebü’l-‘Atâhiye’nin beyitlerini de 

zikrettim. Ulaşmak isteyen kimse için daha yakın ve arzu edene kolay olsun diye bu 

kitapta zikrettiğim, şaire ait şiirleri elif, bâ, te, se… şeklinde sözlükteki harflere uygun 

sıraladım. Ve Allah’tan niyazım, niyet ve çabalarımızı sevdiği ve razı olduğu şeylere 

muvaffak kılmasıdır. O, bana yeter ve O, ne güzel vekildir, ne güzel dost ne güzel 

yardımcıdır O. Yüce ve azametli Allah’tan başka gerçek güç ve kuvvet sahibi 

yoktur.”170 

Cahiliye döneminden Ebü’l-‘Atâhiye’ye kadar Arap şairleri yazdıkları 

şiirlerini tavîl, vâfir, kâmil ve basît bahirlerinde kaleme almışlardır. Ebü’l-‘Atâhiye 

divanında kullanılan aruz bahirlerini incelendiğinde şairin, Arap şiir bahirlerinden 

ustalıkla istifade ettiği tespit edilir. Kâmil, tavîl, basît, vâfir, hafîf, recez, serî‘, 

munserih, remel, mütekârib, medîd, hecez ve muctess bahirleri şairin divanda 

kullandığı şiir vezinleridir. Divan’da en çok rastlanılan bahirler kâmil, tavîl, basît ve 

vâfir bahirleridir. Ebü’l-‘Atâhiye divanında, şiir vezinleri konusunda klasik Arap şiir 

vezni dışına çıkmamış, şiirlerinde sade ve kolay anlaşılır bir dil kullanmıştır. 

 
170 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 38; İbn Abdülber, Câmi‘ü beyâni’l-‘ilim ve 

fadlih, thk., Ebü’l-Eşbel ez-Züheyrî, nşr., Dârü İbni’l-Cevzî, Suudi Arabistan, birinci baskı, 1414/1994, 

c. II, s. 107. 



66 
 

Aşağıdaki besmele ile başlayan fotoğraf, Şam’daki Zâhiriyye kütüphanesinde 

bulunan el yazmasının İbn Abdülber’e nispet edilen mukaddime kısmındandır:

 

 



67 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

METİNLERARASILIK 

2. 1. METİNLERARASILIĞIN TARİFİ 

Edebiyat münekkitleri, klasik dönemden bu yana metinlerarasılık olgusunu 

gündem etmiş, edebiyat ve şiir alanında metinlerarasılık kuramıyla iç içe olan serika 

konusu ile yakından ilgilenmiş, kitaplarında “edebi intihal” gibi bölüm ve başlıklara 

yer vermiş ve konuyu derinden incelemeye gayret göstermişlerdir. Edebi intihal olarak 

isimlendirilen serika konusu ilk dönem eleştirmenleri açısından kayda değer bir konu 

olduğu için, bu olguyu derinden incelemiş, onun için ilke ve kurallar belirlemiş, 

konuyu detaylandırmaya, araştırmaya ve ona ilişkin bazı kavramlar üretmeye 

çalışmışlardır.  

Metinlerarasılık olgusu, kökleri eski Arap lisanına kadar uzanan modern edebi 

tenkit kuramlarından biri sayılmaktadır. Bu kuramın Arapçadaki köklerine o veya bu 

şekilde “ ٌسَرِقَة/serika”, “ ٌتَضْمِين/içerik”, “ ٌاسْتِشْهاد/istişhâd”, “ ٌتَلْميح/referans verme”, 

 iktibas” gibi çeşitli edebî terimler altında rastlamaktayız. Bunlar, önceki/اِقْتِباسٌ “

dönem Arap edebiyatı kaynaklarında alıntılama için kullanılan farklı isimlerden 

bazılarıdır. Arap edebiyatında metinlerarasılık olgusu, farklı isimlerle görünse de eski 

bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Metinlerarasılık kavramını edebi serika başlığı 

altında değerlendiren klasik şair ve edebî tenkitçi İbn Reşîk el-Kayrevânî (ö. 456/1064) 

şöyle der: 

“Bu konu öyle geniş bir alandır ki hiçbir şair bu durumdan tamamen 

kurtulduğunu iddia edemez. Bu bağlamda bazı hususlar sadece alanında usta ve yetkili 

kişiler tarafından anlaşılabilecek kadar derin ve karmaşıkken, diğer hususlar ise cahil 

ve dikkatsiz bir kimsenin dahi fark edebileceği kadar açık ve aşikârdır. Hâtemî (ö. 

388/998) Hilyetü’l-muhâdara adlı eserinde, bu bağlamda bir takım yenilikçi kavramlar 

kullanmıştır. Dikkatli bir şekilde incelendiğinde bu kavramların derin bir anlam 

taşımadığı anlaşılır. “İstırâf”, “ictilâb”, “intihâl”, “ihtidâm”, “igâre”, “mürâfada”, 



68 
 

“istilhâk” bu kavramlardan bazılarıdır. Bu kavramların hepsi birbiriyle yakından 

ilişkilidir ve bazı durumlarda birbirinin yerine dahi kullanılmıştır.”171 

Metinlerin çok eskiden beri, birbiriyle etkileşim ve ahenk içinde olduğu 

bilinmektedir. Dolayısıyla her metin, diğer metinlerle bütünleşebilen ve etkileşim 

kurabilen açık bir alan gibidir. Edebi bir metin ne kadar yeni olursa olsun önceki 

metinlerden gelen bir enerjiyle bağlantılıdır. Bu ise kültürel ve edebi otorite denilen 

şeydir. Modern metinler, önceki metinlerin uzantısından başka bir şey değildir.  

Eski Arap şiiri, İslam öncesi cahiliye döneminden beri, metnin (nassın) otorite 

biçimini, aralarındaki metinsel dönüşmeyi yansıtan metnin, diğer metinlerle olan 

ilişkisini fark etmiştir. Bütün bunlar, metinlerarasılığın göz ardı edilmeyecek Arap 

kökenlerine sahip olduğunu göstermektedir. 

Şimdi ise modern Arap dünyasında metinlerarasılık kuramının karşılığı olan 

tenâs kavramının sözlük ve terminoloji bağlamında içeriğine değinerek, bu ibarenin 

klasik ve modern kaynaklarda kullanım yönlerini incelemeye çalışalım.  

2. 2.  ARAPÇADA SÖZLÜK ANLAMIYLA METİNLERASALIK 

(TENÂS) 

Klasik dönem sözlükleri incelendiğinde, “تَنَاص/Tenâs” kelimesinin birden çok 

anlamının olduğunu görmekteyiz. Genel anlamıyla “النَّص/nas” kelimesi, “yükseltme, 

hareket, beyan etme” anlamlarında kullanılmaktadır. “Araplar, devesini hızlı bir 

şekilde sürüp götürene ‘نَ اقَ تِ ي  :demişler. Asmaî (ö. 216/831) şöyle yazmıştır ’نَصَصْتَ 

 nas, sahip olduğu en yüksek hıza ulaşan yoğun yürüyüşe denilmiştir. Gelinin/النَ صُّ “

oturduğu tahta ‘ ِالعَ رُ وس ةُ   ,denilmiştir. Hz. Ali’ye (r.a.) nispet edilen bir hadiste ’مِنَصَّ

 Kadınlar idrak etme aşamasına ulaştıklarında…”172 şeklinde/إِ ذَ ا بَ لَ غَ   الن ِ سَ اءُ  نَصَّ الحِقَ اقِ ل“

 
171 Ebû Ali el-Hasan b. Reşîk el-Ezdî el-Kayrevânî, el-ʿUmde fî mehâsini’ş-şiʿr ve âdâbih, I-II, thk., 

Muhammed Muhyiddîn Abdülhamîd, Dâru’l-Cîl, 5. Baskı., 1401/1981, c. II, s. 280. 

ُُبِخَيْرٍ  172 شَهِدَ  فَلْيَشْفَعْ  وَمَنْ  أوَْلَى،  فَالْعَصَبَةُ  الْحِقَاقِ  نصََّ  سَاءُ  الن ِ بَلَغَ   Kadınlar idrâk etmek aşamasına“ ,إِذَ ا 

(nassü’l-hikâk) ulaştıklarında, evlendirme hususunda öncelik ‘asabeye (yakın akrabalara) aittir. Bu 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-umde--ibn-resik


69 
 

geçmektedir. Kaybolduktan sonra ortaya çıkan deveye ‘ ُنَصْنَصَ البَعِير’ denilmiştir.”173 

“ ص  -ص  -ن  (n-s-s) kökünden türeme olan ‘النَّص/nas’ lafzı, “bir şeyi kaldırmak” 

anlamına gelmektedir. Sözü kaldırdı, beyan etti anlamında, ‘ ا   الحَدِيث نَصَّ   نَص  هُ  ينُصُّ ’ 

denilmiştir. İzhar ve beyan edilen her şey hakkında, ‘ َُّنص’ denilmiştir. “Birbirinin 

üzerine koydu” anlamında, ‘ المَ  اعَ تَ نَصَّ  ’ ifadesi kullanılmıştır. Ayrıca ‘ ٌّنَص’ nihai 

şeylerin kaynağı ve uç noktalarının sınırına denir. Bineğin yapabileceği en yüksek 

yeteneği/hızı hakkında ‘ ِيْر السَّ فِي   ,denilmiştir.” ”174 “Bir şeyi hareket ettirmek ’النَّصُّ 

kaldırmak anlamında, ‘  ا نَص  هُ  يْءَ   يَنُصُّ الشَّ  denilmiştir. “Falanca öfkeden burnunu ’نَصَّ 

yukarı kaldırmaktadır” anlamında, ‘  غَضَبا أنَْفَهُ  يَنصُُّ   denilmiştir. “Bir şeyi açığa ’فُلنٌ 

çıkardı” anlamında, ‘ َيْء الشَّ  ,ifadesi kullanılmıştır. “Kavim toplandı ’نَصَّ 

kalabalıklaştı” anlamında ‘ ُتَنَ اصَّ القَوم’ denilmiştir.”175 Bir başka anlamıyla ‘  َّنَص/nas’, 

müellifinden gelen orijinal metne denir. Tek bir anlam taşıyan veya yoruma açık 

olmayan metin usulcülere göre nas adlanır. Bu nedenle ‘ ِ النَّص  nassın/لَا  اجْتِهَادَ   مَعَ 

olduğu yerde içtihad olmaz’ denilmiştir. Usulcülere göre Kur’ân ve Sünnet nas kabul 

edilmiştir. Aynı zamanda ‘bir şeyin nassı’, o şeyin sonu ve nihai sınırıdır. Bir şey sona 

erdi anlamında ‘ ُيْءُ   نَصَّ ه  nusûsdur’.”176 “Nassa gelince/’نُصوُصٌ ‘ ,denilir. Çoğulu ’بَ لَ غَ   الشَّ

 
duruma tanık olan kişi ise hayır ile şefaatte bulunmalıdır.” Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali el-Horasânî Ebû 

Bekir el-Beyhakî, es-Sünenü’s-sagîr, thk., Abdülmu‘tî Emîn Kal‘acî, 1.Baskı, nşr., Câmiatü’d-

Dirâsâti’l-İslâmiyye, Karaçi/Pakistan 1410/1989, no. 2397, c. III, s. 25. 
173 Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî, Tâcü’l-luğa, I-VI, thk., Ahmed Abdülğafûr Attâr, Dâru’l-

İlm li’l-Melâyîn, Beyrut, 1407/1987, c. IV, s. 1058-1059. 
174 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî, Lisânü’l-

‘Arab, XV, nşr., Dâru Sâdır, Beyrut, 3.Baskı., 1414, c. VII, s. 97. 
175 Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-

Hüseynî ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Kâmûs, I-XXI, thk., Abdüssettâr Ahmed Ferrâc, 

Hüseyin Nassâr vb., Kuveyt, 1965-2001, c. XVIII, s. 179-182. 
176 Kahire Arap Dil Kurumu, İbrahim Mustafa v.dğr., el-Mu‘cemü’l-vasît, Dâru’d-Da‘va, Kahire, 

1380-81/1960-61, c. II, s. 926. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tacul-luga


70 
 

o, müelliften varit olan kelamın orijinal halidir. Örneğin ‘ ِنَصُّ   الحَدِيث/hadisin nassı’ 

dediğimizde bununla senet silsilesi değil metin kastedilir. ‘شِعْ رِ ي  ’şiirsel nas/نَصٌّ  

dediğimizde, kaside veya o şiirin bütün bir fikir içeren parçası kastedilir. Ayrıca nesrin 

metni de bu şekildedir.”177 

Yukarıda anlatıldığı üzere hem klasik dönem Arapça sözlüklerde hem modern 

sözlüklerde metinlerarasılık lafzının farklı anlamlar içermesinin yanı sıra, “kaldırmak, 

refetmek, üzerine koymak, bir şeyin en son sınırı” gibi ortak anlamları da taşıdığını 

gördük. Şimdi de klasik kaynaklardaki ismiyle tenâs, modern ismiyle Latincedeki 

“intertextuality” sözünün dilimizdeki karşılığı olan ‘metinlerarasılık’ kuramının terim 

anlamını izah etmeye çalışacağız. 

2. 3. TERİM ANLAMIYLA METİNLERARASILIK VE TEŞEKKÜL 

SÜRECİ 

Batı’nın terminolojisini, kavramını, metodolojisini ve vizyonunu oluşturan 

diğer eğilimler gibi metinlerarasılık kuramı da kökenlerini eski Arap eleştirisinin 

topraklarından almıştır.178 Bu görüşü destekleyenler arasında terminolojisinden ziyade 

metinlerarasılık kavramı etrafında dönen yaklaşımların olduğu görülmektedir. 

Hz. Âdem’den beri varlığını koruyan alıntı kavramı, insan hayatındaki diğer 

varlıklar gibi zamanla var olanları taklit ederek gelişmiş, farklı isimler almış ve en son 

güncel haliyle metinlerarasılık, altmetin, göstergelerarasılık, anlamsal dönüşüm, 

anıştırma, aşırma, gönderge gibi yeni isimlerle edebiyat kavramı olarak karşımıza 

çıkmaktadır.179 

Arap edebi tenkitinde metinlerarasılık kavramını ve gelişim süreci 

incelendiğinde, bu kavramın teorik olarak son asırların mahsulü olduğu yanılgısı 

karşımıza çıkmaktadır.180 Oysaki metinlerarasılık olgusu ve alıntı yapma örnekleri çok 

 
177 Abdülkadir Ebû Şerîfe, Hüseyin Lâfî Kazak, Medhal ilâ tahlîli’n-nassi’l-edebî, Dâru’l-Fikir, 

Ammân, 1428/2008, s. 7. 
178 Ahmed ez-Ze‘abî, et-Tenâs nazariyyen ve tatbîkıyyen, nşr., Müesseset ‘Amün lin’neşr ve’t-Tevzî‘, 

‘Ammân, 2000, s. 19. 
179 Kubilay AKTULUM, Metinlerarasılık Göstergelerarasılık, s. 415-487. 
180 Ferhat Korkmaz, “Metinlerarası İlişkilerin Klasik Retorikteki Kökeni Üzerine Bir Araştırma”, 

Hikmet- Akademik Edebiyat Dergisi, Gelenek ve Postmodernizm Özel Sayısı, Yıl:3, s.71-72. 



71 
 

eski zamanlara dayanmaktadır. Kavramın teorisinin oluşum süreci hususunda 

20.yüzyıldan bahsedilmekle birlikte, teori oluşmadan önce kavramın oldukça eskiye 

dayandığını söylemek mümkündür.181 Arap edebi tenkidinin doğası bize, 

metinlerarasılık konusunun kökenlerinin eskiden beri oluşa geldiğini net bir şekilde 

göstermektedir. 

Yeni Arap eleştirmenleri, bu olguyu Arapçaya çevirirken, Fransızca 

orijinalindeki anlamını yansıtan, manaya delaleti uygun olan metinlerarasılık terminini 

tercih etmişlerdir. Bu çeviri hem orijinal dildeki kavramı hem de onun Arap edebî 

mirasındaki estetik ve eleştirel bağlamını yansıtarak oldukça başarılı bir şekilde 

uygulanmıştır.182 Arap dünyasında pek çok çağdaş araştırmacı, klasik Arap 

edebiyatındaki metinlerarasılık olgusunun izlerini sürmüş ve bu olgunun eski 

kaynaklardaki varlığını tespit ederek, farklı isimler altında ortaya koymaya çalışmıştır. 

Post modern batı dünyasının metinlerarasılık kavramını yeni buluş gibi takdim 

etmesi, konu hakkında inceleme yapanlar için açık bir yanılgı olduğu fikrini ortaya 

koyacaktır. Bu hususa dikkat çeken Abdülmelik Murtâz (1935-20023) şöyle der: 

“Metinlerarasılık olgusu, Batı dünyasına ilahi bir vahiy gibi gönderilmiş bir 

kavram değildir. Aksine, havada asılı duran, aslında var olmayan ve gerçekliği kabul 

edilmemiş bir şeyi kanıtlamaya çalışılan bir düşünce ürünüdür. Bu yaklaşım, eski Arap 

eleştirmenlerinden bazılarının, edebi fikirleri şairler arasında ortak bir mülk olarak 

görüp, bu fikirlerin kimseye özgü olmadığını savunmalarıyla paralellik 

göstermektedir. Onlara göre, bu düşünceler şairler arasında bir paylaşım ve rekabet 

konusu olmuş, hiçbir şair bu düşüncelerde diğerine üstün kabul edilmemiştir.”183 

Kubilay Aktulum metinlerarasılığı şöyle tarif etmektedir: 

“Metinlerarasında, her metnin kendinden önce yazılmış öteki metinlerin 

alanında yer aldığı, hiçbir metnin eski metinlerden tümüyle bağımsız olamayacağı 

düşüncesi öne çıkar. Bir metin hep daha önce yazılmış metinlerden aldığı kesitleri yeni 

 
181 Feyza Bulut, “Metinlerarasılık Kavramının Kuramsal Çerçevesi”, Edebi Eleştiri Dergisi, Cilt II, Sayı 

I, Nisan 2018, s. 3. 
182 Abdülmelik Murtâz, Nazariyyetü’n-nassi’l-edebî, 2.Baskı, nşr., Dâru Havme, Cezayir, 2010, s. 

190. 
183 Abdülmelik Murtâz, a.g.e., s. 195. 



72 
 

bir birleşim düzeni içerisinde bir araya getirmekten başka bir şey olmadığına göre, 

metinlerarası da hep önceki yazarların metinlerine, eski yazınsal bir geleneğe bir tür 

öykünme işleminden başka bir şey değildir.”184 Ayrıca metinlerarası ilişki, eskimeye 

ve unutulmaya yüz tutan metinleri yeniden oluşturma ve onlara hayat verme gibi çok 

önemli görevler üstlenir.185 

Edebî intihal konusu klasik Arap edebiyatı eleştirisinin en çok bilinen 

konularından biridir. Eski Arap edebi tenkitçileri metinlerarasılık kavramını, 

kitaplarında yer ayırdıkları “Edebî İntihal” başlığı altında ele almışlardır. Bir şairin 

yeteneği veya şiirsel dehası ne olursa olsun, başkalarının metinlerinden alıntılar yapar. 

Bu metinsel alıntıların bir kısmı bazılarına açık ve net bir şekilde belirmiş olsa da bir 

kısmını ortaya çıkarmak için tenkitçinin yeteneğine ve sağduyusuna gerek 

duyulmaktadır. Bu bağlamda belirtmek gerekir ki, eski Arap edebi tenkitçileri “edebî 

intihal” kavramını farklı anlamlarda kullandıkları için, kimisi reddetmiş, kimisi böyle 

bir ifadeyi kullanmayı uygun bulmamış kimisi de kabul etmiştir.186 

Klasik Arap edebiyatı eleştirmenleri edebî intihal konusunu beş ana başlık 

altında ele almışlardır. Bunlar, “kelime intihali”, “anlam ve şekil intihali”, “kelime ve 

anlamın beraber intihali”, “amaç ve maksatların intihali”. Klasik Arap edebiyatı 

eleştirmenleri bu kısımları övülen intihal ve yerilen intihal şeklinde 

değerlendirmişlerdir. Övülen intihalde asıl olan alıntı yapılan metni gizlemektir. 

Dolayısıyla işbu edebî intihal iddiası belirli bir amaç için yapılmaktadır. Burada şair, 

igâre ve gasp’tan kaçınmak için alıntı yaptığı şeyin anlamını dönüştürerek ve yeni bir 

görünüm kazandırarak ustalığını ve yeteneğini ortaya koyar. Edebiyat eleştirmenleri 

en geniş anlamıyla edebî intihalin meşruiyeti konusunda hemfikirdirler. Çünkü sonra 

gelenin öncekilerin ifadelerinden faydalanması, o ifadeleri kullanması kaçınılmaz bir 

şeydir. Yerilen intihale geldiğimizde, şairin hem anlam hem kelime hem vezin hem de 

kafiyesiyle beraber hiçbir değişiklik yapmaksızın olduğu gibi alıntı yapmasıdır. Buna 

 
184 Kubilay Aktulum, Metinlerarası ilişkiler, Ankara, Öteki Yayınevi, 2000, s. 83-84. 
185 Kubilay Aktulum, Folklor ve Metinlerarasılık, Konya 2013, Çizgi Kitabevi, s.202. 
186 Lîdyâ Va‘dullah, et-Tenâssü’l-ma‘rifî fî şi‘ri ‘İzziddîn el-Munâsara, Dâru Majdalâvî li’n-neşri 

ve’t-tevzî, Ammân-Ürdün, 1.Baskı., 1425/2005, s. 16-17. 



73 
 

aynı zamanda çirkin alıntılama denilmiştir. Tarafe b. ‘Abd’ın (ö. 564) aşağıdaki beyti 

bunun örneklerindendir:187 

 وَتَجَلَّدِ  أسَى   يَقولونَ لا تَهلِك             هُممَطيُّ  وُقوفا  بِها صَحبي عَلَيَّ 

Arkadaşlarım bineklerini yanımda durdurmuşlar bana, 

Kendini üzme, kahrolma, sabırlı ol, diyorlardı. 

İmruü’l-Kays’a (ö. 25/645) ait beyit şöyledir: 

لِ  أسَى   يَقولونَ لا تَهلِك             مَطيَّهُم وُقوفا  بِها صَحبي عَلَيَّ   وَتَجَمَّ

Arkadaşlarım bineklerini yanımda durdurmuşlar bana, 

Kendini üzme, kahrolma, sabırlı ol, diyorlardı. 

İmruü’l-Kays’a ait beyti alarak kafiyede değişiklik yapan Tarafe, İbn Reşîk’in 

de ifade ettiği gibi lafzı ve manayı birlikte intihal ederek, çirkin alıntılamada 

bulunmuştur. 

Abdülkâhir el-Cürcânî (ö. 471/1078-79) şöyle der: 

“Özel olarak şiirde, genel anlamıyla kelamda asıl olan, birbirine benzemesidir 

ki bu, Kur’ân’ın mucize oluşunun da delilidir. Araplar Kur’ân’ı işittiklerinde, daha 

öncesinde hiç duymadıkları bir şey duymuş ve kendilerini sorgulamışlardı. Kur’ân’ın 

benzerini, ona anlam ve lafız bakımından yakın bir kelam bulamadıkları için aciz 

olduklarının farkına varmışlardı.”188 

Abdülkâhir el-Cürcânî, metinlerarasılık sanatını eleştirel söylemdeki ana 

tekniklerden biri olarak ele almıştır. Her ne kadar bu olguya karşı erken dönem Arap 

edebî tenkit tarihindeki en önemli eleştirel söylemi temsil ediyor olsa da belki de 

Cürcânî bunu sanatsal anlamda ilk fark eden kişidir.  

 
187 Ebû Hilâl el-Askerî, Kitâbü’s-Sınâ‘ateyn, thk., Ali Muhammed el-Becâvî, Muhammed Ebû Fadl 

İbrahim, nşr., Mektebetü’l-‘Unsuriyye, Beyrut, 1419/1998, s. 229. 
188 Abülkâhir el-Cürcânî, Ebû Bekir Abdülkâhir b. Abdirrahman, Delâilü’l-i‘câz, thk., Mahmud 

Muhammed Şakir, nşr., Mektebet’ül-Usra, Kahire, 2000, s. 38. 



74 
 

Ebû Hilâl el-Askerî’nin Kitâbü’s-sinâ‘ateyn’inde ve İbn Reşîk el-

Kayrevânî’nin el-‘Umde’sinde Hz. Ali’den aktardıkları, “ ادُ لَنَفِدمَ يعَُ لَ  أنََّ الكَ لَا وْ لَ  ”, “Eğer 

söz tekrarlanmasaydı mutlaka yok olup giderdi”189 ifadesi, metinlerarasılık 

kavramının ilk dönem Arap edebî eleştirmenleri tarafından kullanıldığını 

göstermektedir. Muallaka şairlerinden Antere (ö. 614) bu sanatı şu sözleriyle ifade 

eder: 

مٍ “ عَراءُ مِنْ مُتَردَّ  ”هَلْ غادَرَ الشُّ

“Şairler, söylemedik bir söz bıraktılar mı ki…”190 

Daha sonra Antere’nin bu sözünü Ebû Temmâm (ö. 231/846) şöyle ifade eder: 

لُ لِلخر“  ”كَمْ تَرَكَ الوََّ

“Öncekiler sonrakilere neler bıraktılar…”191 

İlk kuşak şairlerinin şiirlerine dönecek olursak onların serika, alıntı, intihal ve 

benzeri ifadeleri açıkça kullandıklarını görürüz. Şiirlerini incelediğimizde, peygamber 

şairi olarak bilinen Hassân b. Sâbit’in (ö. 60/680) serika kelimesini açıkça kullandığına 

rastlamaktayız: 

عَرَاءَ مَا نَطَقُوا         بَلْ لاَ يوَُافِقُ شِعْرَ   هُمْ شِعْرِي لاَ أسَْرِقُ الشُّ

Ben şairlerin söylediklerini çalmıyorum, aksine benim şiirim onların şiirlerine 

uymuyor.192   

 
189 Ebû Hilâl el-‘Askerî, Kitâbü’s-sınâ‘ateyn, s. 196; İbn Reşîk el-Kayrevânî, Ebû Ali el-Hasen b. 

Reşîk el-Ezdî, el-‘Umde fî mehâsini’ş-şi‘r ve âdâbih ve nakdih, thk., Muhammed Muhyiddin 

Abdülhamid, nşr., Dârü’l-Cîl, Beyrut, 1.baskı, 1401/1981, c. I, s. 91. 
190 Ebû Zeyd Muhammed b. Ebi’l-Hitâb el-Kureşî, Cemheretü Eş‘âri’l-‘Arab, thk., Ali Muhammed 

el-Becâdî, nşr., Nahdatü Mısr, t.y., y.y., s. 348; ‘Antere b. Şeddâd b. Amr el-Absî, Dîvânu Antere, Dâru 

Sâdır, Beyrut, 1958, s. 42. 
191 İbn Reşîk, el-‘Umde, c. I, s. 91. 
192 Ebü’l-Velîd Hassâb b. Sâbit el-Münzir el-Hazrecî el-Ensârî, Dîvân, thk., Velîd ‘Arafât, Beyrut, Dârü 

Sadr, c. I, s. 53. 



75 
 

Anlaşılan şu ki Hassân b. Sâbit kendi şiirleriyle gurur duyuyordu. Çünkü 

şiirleri özel kelime ve anlamlara sahipti. Bu yüzden şiirinin başkalarının şiirlerine 

uyuşması fikrini inkâr ediyordu. Bu hususta benzer bir duruşu sergileyerek serika 

iddiasını reddeden başka bir zat, muallaka şairi olarak bilinen Tarafe b. ‘Abd’dır (ö. 

564). O şöyle der: 

 ا اسِ مَن سَرقَ وَشَرُّ النَّ  ،عَنها غَنيتُ               رُ عَلى الشَعارِ أسَرِقُها وَلا أغُي ِ 

 193ا ا أنَشَدتَهُ صَدَقَ بَيتٌ يُقالُ إِذَ                     تَ قائِلُهُ وَإِنَّ أحَسَنَ بَيتٍ أنَْ 

Ben şiirleri değiştirmek için şiir çalmam, buna ihtiyaç bile duymam. Zira 

insanların en şerlisi hırsızlık yapanlardır 

Muhakkak en güzel beyit senin söylediğindir, öyle bir beyit ki sen onu 

okuduğunda doğru söylemiştir denir. 

Tarafe’nin ifadelerinden, şiirler arası benzerliklerin serika ve intihalle ilişkili 

olmadığını anlamaktayız. Bu anlamda her şairin kendine özgü bir şiir tarzının 

olduğunu dikkate alırsak, şiirlerde kullanılan, hem anlam hem lafız yönünden ortak ve 

yakın kelimelerin ilk kuşak şairlerine göre serika sayılmayacağını söylememiz 

mümkündür. 

İbn Reşîk’e göre bir şairin şiirlerini edebi intihale dayandırması aptallık ve 

acizliktir, bunu tamamen terk etmesi ise cahilliktir. Dolayısıyla şiirlerinde alıntı 

yapacak olan kimse orta yolu bulmalıdır.194 İbnü’l-Esîr’e (ö. 637/1239) gelince o 

bazen, “Bu en iyi intihallerdendir…”195 diye ifade ederken, başka bir yerde, “Şiire dair 

intihaller arasında bundan daha çirkini olamaz…”196 demektedir. 

Klasik Arap edebî eleştirisi mirasında anlam ve kavram açısından 

metinlerarasılığa delalet eden, iktibâs, telmîh, tazmin, serika, tevlîd, istişhâd, ahz, 

mu‘araza gibi pek çok benzer ve yakın kavramlara rastlanılsa da, lafız olarak tenâs 

 
193 Ebû ‘Amr Tarafe b. ‘Abd Sufyân b. Sa‘d el-Bekrî, Dîvân, 1.Baskı., Beyrut, Dârü’l-Ma‘rife, 2003, s. 

65. 
194 İbn Reşîk, el-ʿUmde fî mehâsini’ş-şiʿr ve âdâbih, c. II, s. 281. 
195 Ebü’l-Feth Ziyâüddîn Nasrullah b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî, el-Mes̱elü’s-

sâʾir fî edebi’l-kâtib ve’ş-şâʿir, thk., Muhammed Muhyiddîn Abdülhamid, el-Mektebetü’l-‘Asriyye, 

Beyrut, 1416/1995, c. II, s. 368. 
196 Ziyâüddîn İbnü’l-Esîr, a.g.e., c. II, s. 259. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-umde--ibn-resik


76 
 

 kavramına rastlanmamakta, ilk defa bu kelime alıntılama anlamında modern تناص

Arap dünyasında kullanılmıştır. Uygulama düzeyinde asırlardır kullanılarak 

günümüze kadar gelen, geçen asrın ikinci yarısından itibaren edebiyat teorisi 

kapsamında değerlendirilen “metinlerarasılık” adıyla yer alan kuram, günümüzde de 

hala farklı değerlendirilmelere tabi tutulmaya devam etmektedir. Bu kuramın 

uygulaması eskiye, teorisi ise yeniye dayanmaktadır dersek isabet etmiş oluruz. Özetle 

metinlerarasılık en genel manasıyla bir metnin başka bir metnin bünyesinde yer 

almasıdır tanımlaması klasik dönem Arap edebî tenkitçilerinin de kullanımlarında yer 

almaktadır. 

Burada önemli olan husus, metinlerarasılık olgusuyla edebî intihal arasındaki 

ilişkiyi ortaya koymak ve metinlerarasılık, intihalin aynısı mıdır yoksa intihalden 

tamamen farklı bir şey midir ikilemini tespit etmeye çalışmaktır. 

Metinlerarasılık ile intihal metin arasındaki farkı anlatmaya çalışan Abdülbâsit 

Mirâşede konuya ilişkin görüşünü şöyle açıklar: 

“Edebî intihal kelimeye, beyte veya şiirdeki bir kısma bakar, yapılan intihalin 

yahut ondaki etkinin yerini belirler. Oysaki metinlerarasılık metne bir bütün olarak 

bakan ve metnin daha güzel okunmasını sağlayan bir unsurdur. Dolayısıyla alıntılanan 

beyitle mevcut metin arasında sınır yoktur. Çünkü metinlerarasılık, alıntılanan beyti 

yıkıp yeni bir metnin yapım sürecini yürüttüğü için, mevcut metni zenginleştiren eksik 

metne göndermeyle sağlanır.”197 

Metinler arasındaki metinsel ilişkilere yönelik algılarını ortaya koyan ve daha 

farklı terimler kullanarak metinlerarasılık olgusunu edebi serika çemberinden çıkarma 

yönünde daha mutedil davranış sergileyen klasik dönem bazı edebi tenkitçilerin farklı 

eleştirel duruşları da bulunmaktadır. Bu eleştirmenlere göre bir metnin önceki bir 

metinden alıntı yapması serika şeklinde değil, daha ılımlı bir ifadeyle iktibas, telmih, 

ihtizâ, teşbih vb. terimler başlığı altında ele alınmalıdır. Abdülkâhir el-Cürcânî, Ebû 

Hilâl el-Askerî, Abdülaziz el-Cürcânî (ö. 392/1001-1002) gibi şair ve edipler, insanlar 

 
197 Abdülbâsit Mirâşede, et-Tenâs fî’ş-şi‘ri’l-‘Arabiyyi’l-hadîs (es-Seyyâb, Dankıl ve Derviş 

Örneği), 1.baskı, Ammân-Ürdün, Dâru Verd li’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, 2006, s. 43. 



77 
 

arasında müşterek anlamları bulunan ifadelerin ve olguların “Şiirsel serika” kapsamına 

girmediğini savunurlar. Yedi kıraat imamı, Arap dili ve edebiyat alimi Ebû Amr b. 

‘Alâ’ya (ö. 154/771), “Birbirileriyle görüşmemiş ve birbirilerinin şiirlerini dahi 

işitmemiş, fakat yazdıkları şiirlerin manaları mutabık olan, anlamlarında birbirine 

benzer ifadeler bulunan iki şair görsen ne dersin?” şeklinde soru sorulduğunda şöyle 

cevaplamıştı: 

“Bu, dilleri akıllarına uyan insanların düşünceleridir.” 

Klasik dönem hiciv şairleri arasında sıklıkla karşılaşılan durumlardan biri de 

şiirlerinde birbirilerini hicvederken, hicvettiği şairin şiirlerini çaldığını iddia etmesidir. 

Örneğin, Ferezdak (ö. 114/732) ile Cerîr b. Atiyye (ö. 119/728) arasında geçen bir 

diyalogda şairler birbirlerini hicvederken şöyle bir tabloyla karşılaşırız: 

“Cerîr b. ‘Atiyye, şiirlerinin aşırma ve intihal olduğunu iddia ederek Ferezdak 

hakkında şöyle iddiada bulunur: 

 سَ يَ عْ لمُ منْ يكونُ أَ بُ وهُ  فِ ينَ ا ... وَ منْ  عُرِفَ تْ  قَ صَ ائِ دُ هُ اِ جْ تِ لَ ب  ا 

(Ferezdak) Aramızda babasının kim olduğunu ve kimin şiirlerinin aşırma 

olduğunu bilecek. 

Sıra Ferezdak’a gelir ve hasmını şu beyitle hicvetmeye başlar: 

لُ   إنَّ  اِ سْ تِ رَ اقَكَ  يَ ا جَ رِ يرُ قَ صَ ائِ دِ ي ... مِ ثْ لُ  اد ِ عَ اكَ   سِ وَ ى أَ بِ يكَ تَ نَ قُّ

Ey Cerîr! Benim şiirlerimi çalman, tıpkı baban dışında iddian gibi meşhurdur. 

Ferezdak daha sonra şunları söyler: 

“Ey Cerir! Ne zaman insaf ile hareket edersen bilirsin ki, içinde bulunduğumuz 

çağın insanları ve bizden sonra gelenler, bu hususta mazur görülmeye daha layık, 

zemmedilmekten ise daha uzaktırlar. Zira bizden önce geçenler, manaları bütünüyle 

kuşatmış, onlara öncelik etmiş ve ekserisini ortaya koymuşlardır. Sonraki nesillere ise 

ancak geride kalanlar kalmıştır ki, bunlar da ya onlardan yüz çevrildiği ve ehemmiyet 

verilmediği için yahut ulaşılması zor, erişilmesi güç ve kavranması müşkül olduğu için 



78 
 

terk edilmiştir. İçimizden biri, zihnini yormak, fikrini işletmek, kalbini ve idrakini 

meşakkatle uğraştırmak suretiyle, kendisini garip ve daha önce işitilmemiş bir mana 

bulduğuna, eşi benzeri olmayan ve ilk defa söylenmiş bir beyit nazmettiğine inandırsa 

dahi, divanları incelediğinde ya aynı manayı aynısıyla bulur yahut onun benzerini ve 

emsalini görerek zannettiği kadar üstün ve güzel olmadığını idrak eder. İşte bu 

sebepten, kendi nefsime yasak kıldım ve başkaları için de bir şair hakkında doğrudan 

serika (intihal) ile hüküm vermeyi uygun görmem.”198 

Ferezdak’ın intihal metinler hakkındaki yukarıdaki ifadeleri, yaratıcı metnin 

tazeliğini reddettiği gibi, anlam yönünden intihal metin iddiasını da reddetmektedir. 

Çünkü klasik dönem şairleri tüm anlamları çalmış ve bu alanda söz sahibi olmuşlar. 

Bu nedenledir ki bazen bir metin yeni ve taze görünüyor olabilir, ama anlamı şu ya da 

bu şekilde önceki şiir divanlarından alıntıdır. Dolayısıyla metinlerarasılık, türü ne 

olursa olsun, her metnin ölçüsü kabul edilir.199 

Modern söylemiyle tenâs diye ifade edilen metinlerarasılık kuramı, hayatın her 

alanının kapsayan, insanlık tarihi var olduğu günden beri var olan, ondan ayrılmayan 

bir olgudur denilebilir. Çünkü o insanlık medeniyetinin ve kültürünün tabii bir kuralı 

olarak değerlendirilmektedir. Bu bağlamda konuyla ilişkin İbn Kuteybe’nin şu 

sözlerine dikkat edelim: 

“Allah şiiri, ilmi ve belagati herhangi bir zamanla sınırlandırmamış, herhangi 

bir kavme tahsis etmemiştir. Bilakis Allah bunları, her devirde kulları arasında ortak 

bir şekilde bölüştürmüş ve her eskiyi de kendi zamanında yeni kılmıştır.”200 

İbn Kuteybe’nin yukarıdaki tanıtımını, Hz. Ali’ye nispet edilen şu söz 

desteklemektedir: 

“Eğer söz tekrarlanmasaydı muhakkak yok olup giderdi.”201 

 
198 Ebü’l-Hasen Alî b. Abdülaziz b. el-Hasen el-Kâdî el-Cürcânî, el-Vesâṭa beyne’l-Mütenebbî ve 

ḫuṣûmih, thk., Muhammed Ebü’l-Fazl İbrahim, Ali Muhammed el-Becâvî, Dâru’l-Kalem, Beyrut, s. 

214-215. 
199 Lîdyâ Va‘dullah, et-Tenâssü’l-ma‘rifî fî şi‘ri ‘İzziddîn el-Munâsara, s. 18. 
200 İbn Reşîk, a.g.e., c. I, s. 91. 
201 İbn Reşîk, a.g.e., c. I, s. 91. 



79 
 

Bu bağlamda, ifade edilecek her söz, belirli bir bireye veya topluluğa 

özgülenemez, dolayısıyla hiçbirimiz bir başkasından daha fazla bu sözün sahibi 

olmaya hak iddia edemeyiz. Kültürlerin değişmesi ve gelişmesiyle metinlerarasılık 

kavramının da kapsamı gelişmiş ve günümüzde zirve haline ulaşmıştır. Edebiyat 

eleştirmenlerinin geliştirerek günümüze taşıdıkları metinlerarasılık olgusu şimdiki 

güncel anlamıyla daha geniş bir hareketlilik kazanmıştır. Günümüzün edebiyat 

eleştirmenleri arasında tartışmaya neden olan metinlerarasılık kavramı, metinlerin 

birbiriyle etkileşimi, başka bir deyimle bir metnin sonraki metinde kullanılması veya 

bir metnin zımnî veya sarîh bir şekilde önceki metinlerle bağlılığı gibi anlamlar 

içermektedir.202 

Klasik Arap edebiyatı eleştirmenlerinin yanı sıra modern Arap edebiyatı 

münekkitlerinin de metinlerarasılıkla ilgili farklı tanıtımları, çeşitli tarifleri 

bulunmaktadır. Örneğin modern Arap edebiyatı tenkitçilerinden olan Muhammed 

Miftâh metinlerarasılığı ı şöyle tarif etmektedir:  

“Metinlerarasılık, bilinmeyen bir metni öğrenmenin bir yolu olarak, bilineni 

elde etme konusunda tüm metinlerin ortak yönünün olduğu gerçeğini ortaya çıkarmak 

için birçok araç kullanarak yorumlamaya dayanan bir okuma stratejisidir. Bir yazar 

deneyimlerini, bilgisini ve uzmanlığını yeniden üretmek veya yenilere temel almak 

için bu stratejiyi kullanarak devam eder. Çünkü her yorumlayıcı metin veya her 

yaratıcı metin, olumsuzluğa maruz kaldıktan sonra oluşan birikimlerin bir karışımı 

sayılmaktadır.”203 

Bütün bunlar, metinlerarasılığın göz ardı edilmeyecek kadar Arap kökenine ve 

esaslarına sahip olduğunu göstermektedir. 

Metinlerarasılık kavramını andıran bazı kavramlar hakkında günümüze kadar 

ulaşan ilk dönem klasik edebiyat eleştirmenleri arasından ünlü birkaç ismi zikrettikten 

 
202 Saîd Sellâm, et-Tenâssü’t-turâsî fi’r-rivâyeti’l-Cezâiriyye, 1.Baskı., Dâru Âlemi’l-Hadîs, Beyrut, 

2010, s. 43. 
203 Muhammed Miftâh, el-Mefâhîm meâlimu nahvi te’vîlin vâkıî, 1.Baskı., el-Merkezü’s-Sekâfiyyü’l-

Arabî, Beyrut, 1999, s. 40. 



80 
 

sonra post modern Batı edebiyatının önemli simalarını ve bu şahısların konuya olan 

katkılarını zikretmekle yetineceğiz. 

2. 4. KLASİK ARAP EDEBİYATI TENKİTÇİLERİ AÇISINDAN 

METİNLERARASILIK OLGUSU 

2. 4. 1.  Kâdî el-Cürcânî’ye (ö. 392/1001-1002) Göre 

Metinlerarasılık İçerikli Konular 

Kâdî el-Cürcânî, Arap edebî tenkidinin önemli isimlerinden biri olup, el-Vesâta 

beyne’l-Mütenebbî ve Husûmih adlı eserinde edebî intihal konusuna geniş yer ayırmış 

ve bu bağlamda eleştirmenlerin Ebû Tayyib Mütenebbî’ye yönelik yaklaşımlarını 

incelemiştir. Cürcânî, edebî intihallerin tamamını bilmediğini ve bunları kesin bir 

şekilde ayırt etmenin zor olduğunu belirtir. Ona göre, eski tenkitçiler gibi bir anlamın 

yenilikçi veya orijinal olduğunu iddia etmek zordur ve bu konuda ihtiyatlı 

davranılmalıdır. Bu hususta Cürcânî şunları söyler: 

“Dili hedef alan, dile saldırmaktan usanmayan birçok kişinin yaptığı gibi beni 

bazı hususlarda ayırım yapmaya, falanca konunun ayrıntılarını belirtmeye zorlama 

hakkınız yoktur. Örneğin, “falanca şiir dizesi muhteşemdir, yaratıcıdır, kendisinden 

önce falanca kimse bu hususta böyle bir şey yapmamıştır, falancadan önce böyle bir 

şey üreten olmamıştır” gibi ifadeler söylenir. Ama ben hiçbir zaman öncekilerin ve 

sonrakilerin şiirlerinin tamamını bildiğimi iddia etmedim.”204 

Cürcânî, şiir hırsızlığının çeşitli biçimlerde ortaya çıktığını söyleyerek, bu 

durumu serika, gasp, igâre, ihtilâs, ilmâm, mülahaza gibi terimlerle açıklamıştır. Bu 

terimler, metinlerarası etkileşimde sıkça kullanılan kavramlardır. Ayrıca Cürcânî, 

nakil ve kalb kavramlarını da tanımlamış, naklin anlamın bir gayeden diğerine 

aktarılması olduğunu, kalbin ise nakzetme ve iptal etme anlamı taşıdığını belirtmiştir. 

O, bir şairin diğerinden esinlendiğini anlamak için şiirin özünün ve amacının 

değerlendirilmesi gerektiğini vurgular.205 

 
204 Kâdî Abdülaziz el-Cürcânî, el-Vesâta beyne’l-Mütenebbî ve husûmih, thk., Ali Muhammed el-

Becâvî ve Muhammed Ebü’l-Fadl İbrahim, el-‘Asriyye, 1.baskı, Beyrût, 2006, s. 160. 
205 Kâdî el-Cürcânî, a.g.e., s. 205-214. 



81 
 

Cürcânî, şairlerin Kur’an-ı Kerim ve hadislerden esinlendiklerini kabul ederek, 

Mütenebbî ve diğer şairlerin dini kaynaklardan metinlerarası alıntı yaptığını 

belirtmektedir.206 O, metinlerarası ilişkilerde sadece kelime benzerliğine dayanarak 

intihal iddiasında bulunmanın yanlış olduğunu ve bir metnin alıntı olup olmadığına 

karar verirken şiirin üslubu ve kullanım biçimini değerlendirmek gerektiğini savunur. 

Onun görüşleri, kendisinden sonra gelen eleştirmenlerin incelemelerine temel 

oluşturmuş ve edebî tenkidin şekillenmesine katkı sağlamıştır. 

Cürcânî, metinlerarası alıntılamaların bazen yaygın ifadelerle de olabileceğini 

belirterek, bunun sadece sözlerin tekrarlanması anlamına gelmediğini ve böyle bir 

durumda intihal iddiasının yersiz olacağını dile getirmektedir. Ona göre, şairler ortak 

kullanılan anlam ve benzetmeleri eserlerine dahil edebilirler ve bu, intihal sayılmaz. 

Cürcânî, kelime ve anlamların zahirine dayanarak bir metni intihal ile suçlamanın 

yetersiz olduğuna dikkat çekerek, kelimelerin kullanım biçimi ve özgünlüğü üzerinde 

durulması gerektiğini belirtir. 

Sonuç olarak, Kâdî el-Cürcânî’nin metinlerarası etkileşime dair görüşleri, 

şairlerin eserlerini değerlendirirken daha nesnel ve titiz olunması gerektiğini 

göstermektedir. Cürcânî’nin bu konudaki fikirleri, edebî eleştirinin geçmişten 

günümüze kadar devam eden gelişiminde büyük bir etki yaratmıştır. Onun görüşleri, 

kendisinden önceki âlimlerden etkilenmekle birlikte, birçok bakımdan yenilikçi bir 

mahiyet arz eder. Nitekim, alıntılanan metnin meziyetini değerlendirme hususunda İbn 

Kuteybe, övgüye değer alıntılama türlerini açıklamada ise İbn Tabataba (ö. 322/934) 

gibi münekkitler ondan evvel bazı görüşler ortaya koymuşlardır. Ancak Cürcânî, 

alıntının makbul türlerine dair onlardan çok daha tafsilatlı izahlar getirmiştir. Ona 

göre, şiirde müşterek olarak kullanılan anlamlar, teşbih, istiare ve mecaz gibi sanatlar 

intihal kapsamında değerlendirilemez.207 

 
206 Kâdî Abdülaziz el-Cürcânî, el-Vesâta beyne’l-Mütenebbî ve husûmih, s. 376. 
207 Cürcânî, a.g.e., s. 183. 



82 
 

2. 4. 2.  Ebû Hilâl el-‘Askerî’ye (ö. 400/1009’dan sonra) Göre 

Metinlerarasılık İçerikli Konular 

Ebû Hilâl el-‘Askerî, şiirde alıntı yapmanın kaçınılmaz olduğuna inanmakla 

birlikte, açık ve doğrudan alıntıları kusur olarak değerlendirmektedir. Ona göre, alıntı 

yapılan anlamlar farklı lafızlarla ve kendine özgü bir şekilde nazmedildiğinde kabul 

görebilir. Kitâbü’s-Sinâ‘ateyn’de serika konusunu hüsni ahz ve kubhi ahz olarak ikiye 

ayıran ‘Askerî, alıntılanan anlamların orijinal hallerinden farklı bir şekilde 

sunulmasını, sanatsal iyileştirme ve yazı kalitesi eklenmesini önermektedir. 

‘Askerî, hüsni ahz kavramını anlamların dolaşımı olarak tanımlamış ve bunun 

önceki ve sonraki şairler arasında bir anlam devri olarak görülmesi gerektiğini 

belirtmiştir. Alıntıların gizli veya açık olmasına dair çeşitli örnekler veren ‘Askerî, bir 

metnin tamamını veya çoğunu almak ya da lafız ve anlamı birlikte almanın kubhi ahz 

kapsamına girdiğini ifade etmektedir. 

Bu bağlamda ‘Askerî, Ebû Temmâm'ın, Ebû’l-‘Atâhiye'nin bir beytini 

alıntılayarak farklı bir şekilde kullanmasının hüsni ahz olarak değerlendirilmesi 

gerektiğini ifade eder.208 Buna karşın, lafzın tamamını veya çoğunu almak, anlamı 

doğrudan almak gibi durumlar kubhi ahz kapsamına girer. ‘Askerî, bu tür alıntıların 

sanat değerini düşürdüğünü vurgular. Bu anlayış doğrultusunda ‘Askerî, hüsni ahz 

kavramını anlamların dolaşımı olarak değerlendirmiş, şiirler arasında bir etkileşim 

süreci olarak görmüştür. Ona göre, bir şairin önceki bir metinden tamamen alıntı 

yapması, alıntıyı bozarak kullanması veya belirgin ölçüde kısaltarak aktarması çirkin 

bir alıntılama olarak kabul edilmelidir. Ancak bazı durumlarda, şairler farkında 

olmadan alıntı yapabilirler.209 

Ebû Hilâl el-‘Askerî, serika konusuna getirdiği bu ayrımlar ile edebiyat 

eleştirisini sistematik bir biçimde ele alarak belagat alanına kazandırmıştır. Çağdaş 

eleştirmen İbrahim Selâme, ‘Askerî'nin serika konusunu öncekilerden farklı olarak 

sistematik hale getirdiğini belirtirken,210 bir başka eleştirmen Bedevî Ahmed Tabâne 

 
208 ‘Askerî, Kitâbü’s-sınâ‘ateyn, s. 227. 
209 ‘Askerî, Kitâbü’s-sınâ‘ateyn, s. 197. 
210 İbrahim Selâme, Belâgatü Aristo beyne’l-‘Arab ve’l-Yûnân, Mektebetü Anglo, Kahire, 2.baskı, 

1951, s. 201. 



83 
 

(1914-2000) ise ‘Askerî'nin bu alandaki çalışmalarını benzersiz olarak 

değerlendirmektedir.211 Sonuç olarak, ‘Askerî metinlerarasılık problemini edebiyat 

eleştirisi bağlamından çıkararak belagat çerçevesinde incelemeyi amaçlamış ve bu 

konuda kapsamalı ilk eserlerden birini ortaya koymuştur. 

2. 4. 3.  İbn Reşîk el-Kayrevânî’ye (ö. 456/1064) Göre 

Metinlerarasılık İçerikli Konular 

İbn Reşîk el-Kayrevânî, Arap şiir teorisi, şiir eleştirisi ve belâgat sahasında 

kaleme aldığı el-ʿUmde fî meḥâsini’ş-şiʿr ve âdâbih ve naḳdih adlı eserinde şiir intihali 

konusuna yer veren klasik dönem edebî eleştirmenlerindendir. Bu kavram 

çerçevesinde metinlerarasılık meselesine değinmiş ve bu konunun genişliğini 

vurgulamıştır. Ona göre hiçbir şair, bu husustan tamamen bağımsız olduğunu iddia 

edemez. Konunun, uzmanlık gerektiren ve herkesin kavrayamayacağı boyutları 

olduğu gibi, herkesin fark edebileceği açık yönleri de bulunmaktadır.212 

İbn Reşîk, şiirde intihal ve metinlerarasılık arasındaki ayrımı ele alırken, bu 

alandaki en önemli kaynaklardan biri olarak çağdaşı Ebû Ali el-Hâtemî’nin Hilyetü’l-

muhâdara fî sına‘atı’ş-şi‘r adlı eserine atıfta bulunur.213 Ayrıca, el-Vesâta beyne’l-

Mütenebbî ve husûmih adlı eserin müellifi Abdülaziz el-Cürcânî’nin konuya dair en 

sahih görüşleri ortaya koyduğunu belirtir. Cürcânî’ye göre, edebî tenkit sahasında 

yetkin bir eleştirmen olabilmek için serika (gizli intihal) ile gasp (açık intihal), ihtilâs 

ile igâre gibi kavramlar arasındaki farkı ayırt edebilmek gerekmektedir. 

İbn Reşîk’e göre metinlerarasılık, yeni metnin oluşmasına estetik bir yapı 

katmak amacıyla diğer metinlerin parçalarını bir araya getirmektir.214 Onun şiirlerinde 

Kur’ân-ı Kerim’den yapılan çok sayıda metinlerarası alıntı örneği bulunmaktadır. 

Şairin en önemli ilham kaynaklarından biri olan Kur’ân, onun şiirlerinde estetik bir 

yapı inşa etme amacıyla kullanılmıştır. 

 
211 Bedevî Tabâne, Ebû Hilâl el-‘Askerî ve mekâyisuhu’l-belâgiyye, Dârü’s-Sekâfe li’n-neşri ve’t-

Tevzî, Lübnan, 3.baskı, 1981, s. 165. 
212 İbn Reşîk, el-ʿUmde fî mehâsini’ş-şiʿr ve âdâbih, c. II, s. 280. 
213 İbn Reşîk, a.g.e., c. II, s. 280. 
214 Mutîr b. Saîd ez-Zehrânî, Tecelliyâtü’t-tenâs fî şi‘ri İbn Reşîk el-Kayrevânî, Kahire Arap dili 

Fakültesi Dergisi, Sayı, 38, s. 2736. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-umde--ibn-resik


84 
 

Örneğin, bir şiirinde şu beyit yer almaktadır: 

مَدِ حْ تُ   خْ سُ اْ تَنَلْ وَ   قْ فُ ارْ وَ  دْ سُ تَ  ضِ غْ أَ الذَىَ          وَ  مَ واجْتَنِبِ يْ الضَّ  ئبَ اْ خُذِ العَفوَ وَ   

Affet, haksızlık yapma, zarar vermekten kaçın, görmezden gel, yumuşak 

davran, nail olduklarına şükret. 

Bu beyitte geçen  َخُذِ العَفو ifadesi, doğrudan A‘râf sûresindeki ﴿ ْخُذِ العَفْوَ وَأمُْر

 Sen af yolunu tut, iyiliği emret, cahillerden yüz çevir”215“ بِالعُرْفِ وَأعَْرِضْ عَنِ الجَاهِلِينَ ﴾

âyetinden alıntıdır. Burada şair, âyeti olduğu gibi alıntılamış ancak şiirinin bağlamına 

uygun bir şekilde devam ettirmiştir. 

Buna benzer bir başka örnek ise şu beyittedir: 

ِ رَاجِعُونَ لَقَدْ       إنَّا  ِ أهَْلُ       إلَى اللَّ هذَا البَلَدِ  هَانَ علَى اللَّ  

Hepimiz Allah’a döneceğiz, andolsun ki bu memleketin insanları Allah’a 

gereken değeri vermedi 

Bu beyit, Bakara sûresindeki ﴿  ِ ﴾وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ الَّذِينَ إِذَا أصََابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّ  

“Biz şüphesiz Allah’a aidiz ve şüphesiz O’na döneceğiz”216 âyetinin bir kısmını 

barındırmaktadır. Şair burada, âyetin ilk bölümünü doğrudan almış ancak devamında 

yeni bir anlam inşa etmiştir. Bu durum, metinlerarasılık açısından yeni metnin eski bir 

metinle ilişkisini sürdürerek ona estetik bir boyut kazandırdığına işaret etmektedir. 

İbn Reşîk’in şiirlerinde görülen metinlerarasılık, yalnızca Kur’ân metniyle 

sınırlı kalmamış, Arap atasözleri, meseller ve önceki şiirlerden yapılan alıntılarla da 

desteklenmiştir. O, önceki metinleri yalnızca aktarmakla kalmamış, aynı zamanda 

onları yeniden anlamlandırarak şiirsel yapıyı güçlendirmiştir. 

Sonuç olarak, İbn Reşîk el-Kayrevânî, metinlerarasılığı estetik bir unsur olarak 

ele almakta ve şiirin inşasında önemli bir araç olarak görmektedir. Şiirinde Kur’ân’dan 

 
215 A‘râf, 7/199. 
216 Bakara, 2/156. 



85 
 

ve diğer metinlerden yaptığı alıntıları belirli bir kurgu içerisinde şekillendirerek edebî 

sanatların bir parçası haline getirmiştir. Bu bağlamda, metinlerarasılık olgusunu 

sadece intihal veya aşırma olarak değil, sanatın tabii bir unsuru olarak 

değerlendirmektedir.217 

2. 4. 4.  İbnü’l-Esîr’e (ö. 637/1239) Göre Metinlerarasılık İçerikli 

Konular 

İbnü’l-Esîr, klasik Arap edebiyatının önemli belâgat âlimlerinden ve 

eleştirmenlerinden biridir. O, şiirde serikât (intihal) ve metinlerarasılık kavramlarını 

derinlemesine ele almış, bu konulara dair çeşitli tasnifler yapmıştır. Özellikle 

Kifâyetü’ṭ-tâlib fî nakdi kelâmi’ş-şâʿir ve’l-kâtib ve el-Meselu’s-sâir fî edebi’l-kâtib 

ve’ş-şâʾir adlı eserlerinde, şairlerin önceki metinlerden faydalanma biçimlerini 

ayrıntılı şekilde incelemiştir.218 

İbnü’l-Esîr’e göre şiirler arası alıntı (serika), iki kategoriye ayrılır: İlki, 

yalnızca belâgat ve şiir alanında uzman olanların tespit edebileceği üstü kapalı 

alıntılar, ikincisi ise herkesin fark edebileceği bariz intihallerdir.219 Ona göre, şiirsel 

intihal yalnızca sonradan üretilmiş ve sanatsal bir form kazanmış anlamlar için 

geçerlidir. Genel kullanımda olan ortak anlamlar, atasözleri ve yaygın ifadeler serika 

kapsamında değerlendirilmez.220 

İbnü’l-Esîr, şiirler arasında yapılan alıntılama çeşitlerinden bahsederken şöyle 

der: 

“Şiir üretiminde şairin tamamen alıntılara dayanması aptallık ve acizliktir. 

Alıntıyı külliyen terk etmesi ise cahilliktir. Orta yolu bulması tercih edilendir. 

Kelimenin bir kısmını alması veya mana ile alıntı yapması yahut mananın bir kısmıyla 

alıntı yapması önerilen alıntı şeklidir. “Lafızla beraber anlamı da alıntı yapabilir veya 

lafzını değil sadece anlamı alıntı yapar” denildi. Bu alanın uzmanı olan son dönem 

eleştirmenlerden bazı kimseler şöyle dediler: “Lafzıyla beraber anlamını da alıntı 

 
217 Mutîr b. Saîd ez-Zehrânî, Tecelliyâtü’t-tenâs fî şi‘ri İbn Reşîk el-Kayrevânî, Kahire Arap dili 

Fakültesi Dergisi, Sayı, 38, s. 2755-2767. 
218 İsmail DURMUŞ, “Ziyâeddîn İbnü’l-Esîr” DİA, İstanbul, 2000, c. XXI, s. 30-32. 
219 Ziyaeddin İbnü’l-Esîr, Kifâyetü’ṭ-ṭâlib fî naḳdi kelâmi’ş-şâʿir ve’l-kâtib, thk., Nûrî Kaysî ve b., 

Mektebü’ş-Şâir Şefîk Cebrî, nşr., Musul Üniversitesi, Irak, 2009, s. 109. 
220 İbnü’l-Esîr, Kifâyetü’ṭ-ṭâlib, s. 109. 



86 
 

yapan hırsızdır (سَارِق/sârik). Anlamı alıntı yaparken lafzı değiştiren kabuk 

değiştirendir (سَالِخ/sâlih). Saklamak için anlamın bir kısmını değiştirip, farklı bir tarza 

çeviren kimse ise alanında mahirdir (حَ ا ذِق/hazik).” ”221 

Şairlerin alıntı yapmasını kaçınılmaz gören İbnü’l-Esîr, bununla birlikte 

alıntının belli yöntemlere uygun olması gerektiğini belirtir. Ona göre, tamamen 

alıntıya dayanmak şairin yetersizliğini, hiçbir alıntı yapmamak ise cehaletini gösterir. 

Bu sebeple, alıntının ölçülü ve sanatsal bir dönüşüme tabi tutulmuş olması gerekir.  

İbnü’l-Esîr, metinlerarasılık olgusunu olumlu ve olumsuz olarak ikiye 

ayırmıştır. Olumsuz metinlerarasılık, yani intihal, doğrudan veya kısmen bir başka 

şairin beytini alıp kendine mal etmeyi içerir.222 İstırâf, bir beytin tamamını ya da 

anlamını almak, igâre, lafız ve anlamda küçük değişiklikler yapmak, gasb, hayatta 

olan bir şairin sözlerini izinsiz kullanmak,223 mürâfede ise bir şairin kendi dizelerini 

başka birine vermesi olarak tanımlanır.224 

Olumlu metinlerarasılık ise iki başlık altında incelenir: Lafız üzerinde 

değişiklik yaparak alıntılamadır ki buna Selh denir. Anlamın kısmen değiştirilerek 

alıntılanmasına Akis denir. Bir cümle veya mısradaki tamlama ya da kelime gruplarının 

ters çevrilerek yer değiştirmesiyle yeni bir ifade oluşmasıdır. Küçük ekleme, çıkarma 

ya da değiştirmeler akse zarar vermez.225 

İbnü’l-Esîr, şiirler arasındaki etkileşimin doğal bir süreç olduğunu ancak şairin 

alıntıyı gizleyerek sanatsal bir maharet sergilemesi gerektiğini vurgular. 

 
221 İbnü’l-Esîr, Kifâyetü’ṭ-ṭâlib, s. 109. 
222 Ali Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, 2.baskı, İFAV Yayınları, İstanbul, 2021, s. 255; Ahmed 

Matlûb, Mu‘cemü’l-mustalahâti’l-belâgiyye ve tatavvuruhâ, Matbaatü’l-Mecmai’l-İlmî el-Irâkî, 

Irâk, 1403/1983, c. I, s. 215. 
223 Humeyse Mizîtî, “Envâü’t-tenâs ve âliyyâtih ‘inde İbni’l-Esîr”, Culfa Üniversitesi, Afâk li’l-‘Ulûm 

Dergisi, Sayı 8, 2017, c. II, s. 300; İbnü’l-Esîr, Kifâyetü’t-tâlib, s. 118. 
224 İbnü’l-Esîr, a.g.e., s. 118. 
225 Ali Bulut, a.g.e., s. 37; Dursun Ali Tökel, Deneysel Edebiyat Yönüyle Divan Şiiri, Hece Yayınları, 

Ankara, 2010, s. 143. 



87 
 

2. 1. 4.  MODERN ARAP VE BATI EDEBİYATINDA 

METİNLERARASILIK KAVRAMININ GELİŞİM SÜRECİ 

Bir edebiyat kuramı olarak kabul görülen metinlerarasılık kavramının 

menşeinin Arap edebiyatı ve şiirleri olduğunu, daha sonra gelişerek günümüz post 

modern batı edebiyatında metinlerarasılık olarak şekillendiğini önceki bölümlerde 

anlatmaya çalıştık. İslâm’ın ilk dönemlerinden itibaren hem Hz. Peygamber’in (sav) 

âyetlerden iktibas yaparak konuşmalarında, hem sahabe kelamında metinlerarasılık 

kavramının pratik anlamda işlendiğini görmek mümkündür. Örneğin Hz. Ali’nin Hicr 

Sûresinin 46.âyetiyle iktibas yaparak şöyle dediği rivâyet edilmektedir:226 

ابا  عَلَى بَابِ جَنَّةٍ   وَلَوْ كُنْتُ بَوَّ

مْدانَ أدُْخُلُوهَا بِسَلمٍَ لَقُلْتُ لِهَ   

“Cennetin kapısında kapıcı olsaydım, 

Hemedanlılara, “Esenlikle ora girin!” derdim.” 

Bu ve benzeri örnekler metinlerarasılık kavramının çok eskilerden beri 

kullanılageldiğini göstermektedir. Şimdi ise bu kavramın hem modern Arap edebiyatı 

tenkitçileri hem Batılı edebiyat eleştirmenleri tarafından kısaca anlatımına ve gelişim 

sürecine değinmeye çalışacağız. 

2. 1. 5.  Modern Arap Edebiyatında Metinlerarasılık Kavramının 

Gelişim Süreci ve Arap Eleştirmenlerinin Değerlendirmeleri 

Modern Arap edebiyatında metinlerarasılık kavramı alanında çalışmaları 

bulunan ve görüşlerinden istifade edilebilecek araştırmacı, yazar ve edebiyat 

tenkitçileri arasında Muhammed Miftâh, Muhammed Bennîs, İbrahim Halîl, Abdullah 

el-Gazzâmî, Sa‘îd Yaktîn, Fâtima el-Büreykî, Kâzım Cihâd gibi şahsiyetler 

gösterilebilir. Metinlerarasılık kavramının anlaşılmasında yukarıda isimleri sayılan 

kişilerin metinlerarasılık, metinlerarası etkileşim, ana metin, tazmin, söyleşi gibi 

tanımlarının bilinmesine ihtiyaç duyulmaktadır. 

 
226 Ali b. Ebî Tâlib, Dîvân, thk., Abdülaziz el-Kerâm, y.y., 1988, s. 174. 



88 
 

Bazı modern Arap edebiyatı eleştirmenleri, metinlerarasılığın eski Arap 

eleştirel mirasında var olduğuna dikkat çekerek, klasik Arap münekkitlerinin bu 

kavramı kitaplarında konu edindiklerini söylerler. Modern Batı ve Arap 

eleştirmenlerinin yeni bir kuram olarak iştigal alanı olan metinlerarasılık kavramının 

zaten kadim mirasımızda var olduğuna işaret eden Kâzım Cihâd şu çıkarımlarda 

bulunmaktadır: 

“Batı edebiyatı ve eleştirisinde metinlerarasılık olgusunu gözden 

geçirdiğimizde okuyucu, Arapların yüzyıllardır öncelik vererek incelediği ve büyük 

bir titizlikle isimlendirdikleri ilkeleri burada duyan eleştirmenleri görünce 

şaşıracak.”227 

Bundan sonra metinlerarasılık olgusu hakkında hem Arap dünyasında hem Batı 

dünyasındaki araştırma ve analizleri ile bilinen bazı modern eleştirmenlerin konuya 

ilişkin görüşlerini aktararak, bu kuramın ortaya çıkışına ve eleştirmenler tarafından 

olumlu ve olumsuz yönden değerlendirmelerini aktarmaya çalışacağız. 

Muhammed Miftâh’a (1942-2022) Göre Metinlerarasılık Olgusu 

Modern Arap eleştiri sanatının örnek simalarından biri olan Muhammed Miftâh 

metinlerarasılık olgusunu hem lafız hem anlam içeriği açısından inceleyen, bu 

kavramın aslının Arap edebî kültüründe var olduğu teorisini savunan yirminci yüzyıl 

eleştirmenlerdendir. Örneğin, Muhammed Miftâh bu alandaki araştırmalarında 

metinlerarasılık kavramını birkaç Batılı terimlerle uzlaştırmaya çalışmış, 

metinlerarasılık kuramının bir metnin başka bir metinle farklı şekillerde gerçekleşen 

etkileşim içinde olduğu sonucuna varmıştır. Daha net bir ifadeyle, Muhammed 

Miftâh’a göre metinlerarasılık farklı şekillerde meydana gelen bir metinle başka bir 

metnin karşılıklı metinsel ilişkiye girmesidir. Metinlerarasılık, kontrol edilmesi zor 

olan karmaşık bir dilbilimsel olgudur. Böyle bir olgunun ayırt edilmesi, alıcının kültür 

bilgisine ve yeteneğine dayanmaktadır.228 

 
227 Kâzım Cihâd, Adonis müntehilen, Dirâsetün fi’l-istihvâzi’l-edebî ve irticâliyyetü’t-terceme, 

2.baskı, Kahire, Mektebetün Medbûlî, 1993, s. 25. 
228 Muhammed Miftâh, Tahlîlü’l-hitâbi’ş-şi‘rî  ıstrâtîciyyetü’t-tenâs, 3.baskı., el-Merkezü’s-

Sekâfiyyü’l-Arabî, Dâru’l-Beyzâ, Beyrut, 1992, s. 131. 



89 
 

Miftâh kitabında, Mu‘ârada, Serika, Munâkada gibi metinlerarasılıkla ilgili 

temel kavramları ele alarak bu kavramların Batı edebî kültüründeki karşılığını 

anlatmaya çalışmaktadır.229 O şöyle der: 

“Bu tanımlar her ne kadar Batı eleştirel kültürü alanında kullanılır olsa da, Arap 

edebî kültüründe bunun karşılığını, Mu‘ârada, Serika, Munâkada isimleri altında 

bulmaktayız.”230 

Daha sonra zorunlu ve seçmeli, dâhili ve hârici, rastgele ve gerekli şeklinde 

metinlerarasılığın kısımlarını anlatmaya çalışmakta, her kısım hakkında bilgi 

vermektedir. Bunun yanı sıra kitabında üç başlık altında metinlerarası işlevler, çalışma 

mekanizması, stratejisi konularından bahsetmeye çalışmıştır.231 

Miftâh’a göre Arap edebî tenkiti, metinlerarasılık kavramına yirminci yüzyılın 

yetmişli yıllarının başından beri önem göstermektedir. Bununla birlikte o zamanlar, 

metinlerarasılık kavramı ile karşılaştırmalı edebiyat, yabancı kültürü benimseme, 

kaynakların incelenmesi, edebi serika gibi bazı kavramlar arasında çok fazla karışıklık 

ve düzensizlik mevcuttu. Bunun yanı sıra metinlerarasılık teriminin bazen kullanımı 

herhangi bir düşünsel ve mantıksal kurala tabi değildi.232 O, her bir yaratıcı metnin 

seçilip derlendikten sonra önceki birikimlerin karışımı haline geldiğini belirtir.233 

Abdullah el-Gazâmî’ye (1946) Göre Metinlerarasılık Olgusu 

Abdullah el-Gazâmî’ye göre edebî bir metin, başka bir metnin varlığıyla 

şekillenir ve onun bir uzantısıdır. Edebî metinler, boş bir zeminde meydana gelmediği 

gibi, gelecekte de anlamsız bir boşluk oluşturmaz. Bu bağlamda metinler, insan soyu 

gibi köklü ve geniş bir silsileye sahiptir. Dolayısıyla edebî metin, edebî mirasın 

öncesinden gelen dilsel edebî üründür.234 Gazâmî’ye göre metinlerarasılık, şimdi 

olduğu gibi geçmişe açık ve geleceğe doğru ilerleyen bir yapıdır.235 Gazâmî, bu 

 
229 Muhammed Miftâh, a.g.e., s. 121. 
230 Muhammed Miftâh, a.g.e., s. 121. 
231 Muhammed Miftâh, a.g.e., s. 122-130. 
232 Muhammed Miftâh, a.g.e., s. 119. 
233 Muhammed Miftâh, a.g.e., s. 40. 
234 Abdullah el-Gazâmî, Sekâfetü’l-es’ile, Dâru Su‘âdü’s-Sabâh, Kuveyt, 2.baskı, 1993, s. 111. 
235 Abdullah el-Gazâmî, a.g.e., s. 113. 



90 
 

görüşüyle, metinlerarasılığın kaçınılmaz bir süreç olduğunu ve her metnin önceki 

metinlerle kurduğu ilişki üzerinden anlam kazandığını vurgulamaktadır. 

Metinlerarasılık, bilimsel şiir yetkisinin anlaşılmasında, şairin yaratıcılığı 

sırasındaki farkındalığını ve bilincini temsil eden kültürel, tarihsel ve diğer eğilimleri 

ortaya çıkarmak açısından çok önem kesp etmektedir. Bu açıdan bir nas/metin, yazarın 

niyetini ve tavrını ifade eden metinlerin uzantısıdır. Aynı zamanda metinlerarasılık, 

söylemlerin olumlu yanını geliştirip, olumsuz yanını açığa çıkarması, yeniden üretilen 

düşüncenin kusurlarını ortaya koyması, yanlış ispatlanmış olmasına ve faydasının 

geçersizliğine rağmen devam etme nedenini sorması bakımında kültürel eleştirinin bir 

parçasıdır.236 

Metinlerarasılık olgusunun edebiyatla irtibatının olduğu anlatmaya çalışan 

Abdullah el-Gazâmî şöyle der: 

“Edebî varoluşu temsil etmeye çalışsaydık, okuyucunun metinlerle buluşması 

durumu dışında ona dokunamazdık. Dolayısıyla edebiyat, metin ve okuyucudan 

oluşur. Kıraat ise metinle ilgili belirlenmiş bir dönüşüm sürecidir. Metnin dönüşümü, 

bizim onu algılama biçimimize göre belirlenir.”237 

Muhammed Bennis’e (1948) Göre Metinlerarasılık Olgusu 

Yine bir başka modern tenkitçi Muhammed Bennîs Zâhiratü’ş-şi‘ri’l-mu‘âsır 

fi’l-Mağrib adlı eserinde “saklı metin” kavramını, metinlerarasılık olgusunun 

eşanlamlısı olarak kabul etmektedir. Muhammed Bennîs bu görüşü ile batılı eleştirmen 

ve yazar Julia Kristeva ve Tzvetan Todorov’un metinlerarasılık kuramı tariflerine 

dayanmaktadır: 

“Metinlerarasılık, birkaç metnin bir araya geldiği bir ağdır. Veya 

metinlerarasılık, başka sınırsız metinlerin yeniden yazılması ve okunmasıdır.”238 

 
236 Nihle Faysal Ahmed, et-Tefeülü’n-nassî, nşr., Kültür Sarayları Genel Kurul, Kahire, 1.Baskı., 2010, 

s. 83. 
237 Abdullah el-Gazâmî, el-Hatîe ve’t-tefkîr, 1.baskı, Cidde Suudi Arabistan, 1985, s. 75. 
238 Muhammed Bennîs, Zâhiratü’ş-şi‘ri’l-mu‘âsır fi’l-Mağrib, Dâru’t-Tenvîr, Beyrut, 1985, s. 251-

252. 



91 
 

Muhammed Bennîs’e göre, asıl metni var olmayan (saklı) metindir ve mevcut 

metin her zaman en güçlü olandır.239 Ayrıca Bennîs, bir metin ile ondan önceki veya 

çağdaşı olan diğer metinler arasındaki bağlantıyı da açıklamaya çalışmış, “saklı metin” 

problemiyle ilgili olarak metinlerin kaynaklarıyla ve varoluş tarihleriyle 

bağdaşmadıklarını söyleyerek sözlerini bitirmiştir: 

“Okuyucunun, saklı metinleri belirlemesi ve varlık nedenlerini doğru bir 

şekilde sınıflandırması mümkün değildir.”240 

Yine bir başka yerde Muhammed Bennîs, metinlerarasılığın intihal bir metin 

olmadığına işaret eder, bunun yolunun edebî metni okumaktan geçtiğini, dolayısıyla 

metni eski bir üslupla okumakla yeni eleştiri teorisine göre okumak arasındaki farkın 

olduğunu belirterek şöyle der: 

“Mevcut metin ile kendisinden önce geçmiş veya onun çağdaşı olan diğer 

metinler arasındaki bağlayıcı ilişki ve irtibat eski çağlardan beri şairler ve eleştirmenler 

tarafından terkedilmiş bir konudur. Ne var ki metnin güncel okunuş şekli bu olguyu, 

yaygın olan taklidi okuma yöntemlerinden farklı bir yol izleyerek gelişmiş bir bakış 

açısıyla ele almaya çalıştı.”241 

İbrahim Halîl’e (1948) Göre Metinlerarasılık Olgusu 

Öte yandan başka bir edebî tenkitçi olan İbrahim Halîl’e göre metinlerarasılık 

konusunda konuşan ilk edip İhsân Abbas’tır. O, Tehavvülâtü’n-nas kitabında şöyle 

der: 

“Edip ve araştırmacılardan hiçbirinin metinlerarasılıktan söz etmediği bir 

dönemde İhsan Abbâs gelerek, Abdülvehhâb el-Beyâtî’nin şiirlerinde bu olguya 

değinmiş, her manzum şiir metninin başka metinlerle iç içe olması gerektiğine dikkat 

çekmiştir.”242 

 
239 Muhammed Bennîs, eş-Şi‘ru’l-‘Arabiyyi’l-hadîs bünyâtuhü ve ibdâlâtuh, Dâru Topkâl li’n-Neşr, 

Fas, 3.baskı, 2001, s. 8. 
240 Muhammed Bennîs, a.g.e., s. 276. 
241 Muhammed Bennîs, Zâhiratü’ş-şi‘ri’l-mu‘âsır fi’l-Mağrib, s. 252. 
242 İbrahim Halil, Tehavvülâtü’n-nass, buhûs ve makâlât fi’n-nakdi’l-‘Arabî, Kültür Bakanlığı, 

Amman-Ürdün, 1.baskı, 1999, s. 14. 



92 
 

Sa‘îd Yaktîn’e (1955) Göre Metinlerarasılık Olgusu 

Metinlerarası etkileşim konusunda konuşan bir başka edebî tenkitçi Sa‘îd 

Yaktîn’dir. Yazar, İnfitâhü’n-nassi’r-rivâî isimli kitabında “metinlerarsı etkileşim” 

olgusunu, metinlerarasılık lafzının eş anlamlısı olarak kullanmaktadır. Ona göre 

metinlerarasılık, metinsel etkileşim türlerinden yalnızca biridir 243 ve metinsel 

etkileşim metinlerarasından daha umumidir. Metin, önceki bir metinsel yapı içerisinde 

üretilir, onunla ilişki kurar, onu dönüştür veya onunla iç içe geçer yahut onu ihlal eder. 

Sa‘îd Yaktîn’e göre metin dil, karakterler ve olaylar yoluyla metnin dünyasıyla ilişki 

kuran metin yapısı da dahil olmak üzere metinsel yapılara ayrılmaktadır. Diğer kısma 

metnin etkileşimci yapısı diyoruz. Metin etkileşimcilerinin türü ne olursa olsun, metin 

yapısı tarafından özümsenen ve metin etkileşimi sürecinde onun bir parçası haline 

gelen metin yapılarıdır.244 

Fatıma el-Büreykî’ye (1976) Göre Metinlerarasılık Olgusu 

Metinlerarasılık teorisinin kökenini ve ortaya çıkışını post modern batı dünyası 

ile ilişkilendiren Fatıma el-Büreykî yayınladığı tezinde bu kavramın doğuşu ve 

gelişimi sırasında herhangi bir Arap temeline dayanmadığını savunmaktadır. Fatıma 

el-Büreykî, eski Arap eleştirisinde metinlerarasılık olgusunu inceleyerek bu kuramın 

birçok kritik yönlerini ele aldı. Bunun yanı sıra Abdülkâhir el-Cürcânî gibi bazı eski 

Arap münekkitlerinin edebî intihal konusundaki görüşleri ile metinlerarasılık teorisi 

arasındaki ortak özellikleri de karşılaştırarak, eski Arap edebî eleştirisinde 

metinlerarasılık kuramının özelliklerini gösterdi, metinlerarasılık kavramından 

bahsederken zaman zaman edebî intihal kavramına yer verilmesinin nedenini 

açıkladı.245 Bu nedenler arasında Büreykî’nin de belirttiği gibi, eski Arap 

eleştirmenleri intihal/serika kelimesinin kullanımının olumlu ve olumsuz çağrışım 

arasında gidip gelmesi ve Arap eleştirmenlerinin Bedî ilminin konularından biri kabul 

 
243 Sa‘îd Yaktîn, İnfitâhü’n-nassi’ş-şi‘rî, 2.Baskı., Merkezü’s-Sekâfiyyi’l-‘Arabî, Dâru’l-Beyzâ, 

Beyrut, 2001, s. 98. 
244 Sa‘îd Yaktîn, a.g.e., s. 98-99. 
245 Fâtıma el-Büreykî, Nazariyyetü’t-tenâs fi’n-nakdi’l-‘Arabiyyi’l-kadîm, Doktora Tezi, Ürdün 

Üniversitesi, Yüksek Öğretim Fakültesi, 200, s. 191, 276. 



93 
 

ettikleri serika konusu yer almaktadır. Yazar bu bağlamda önemli sonuçlara ulaştığını 

belirterek şöyle der: 

“Okuyucu, edebî eleştirel mirasımızın, post modern batı eleştirel sahasında 

konuşulan metinlerarasılık kuramıyla örtüşen bazı fikir ve düşüncelerin olduğunu, 

edebiyatçıların hem dini hem edebiyat alanında çeşitli kısımlarıyla bu mirasa 

dayandığını fark edebilir.”246 

Metinlerarasılık olgusu hususunda buraya kadar aktarılanlar, Arap 

eleştirmenlerinin ifadelerinden anlaşılan, onların edebî intihal ile metinlerarasılık 

konusunda iki görüşe ayrıldıklarıdır. Birinci görüş sahipleri, metinlerarasılığın edebî 

intihal olduğunu, hatta bu gruptan olan bazı eleştirmenlerin intihalin doğrudan 

metinlerarasılık olduğunu ve serika konusu kapsamında değerlendirildiğini belirtirken, 

ikinci görüş sahipleri edebî intihalin modern eleştiride metinlerarasılık kavramından 

farklı olduğunu söyleyerek, serikanın modern eleştiride metinlerarasılık kavramına 

aykırı bir şey olduğunu ifade ederler. 

2. 1. 6.  POST MODERN BATI DÜNYASINDA 

METİNLERARASILIK KAVRAMININ GELİŞİM SÜRECİ 

Gelişim süreci sadedinde metinlerarasılık olgusunun tohumlarının eski Arap 

dilcilerinin eserlerinde mevcut olduğunu belirttikten sonra, modern dönem edebiyat 

eleştirmenlerinin, metinlerarasılık olgusunu inceleyerek genel yapısını 

tamamladıklarını söylememiz isabetli olur. Metinlerarasılık kavramı teorik olarak 

yirminci asrın mahsulü olsa da pratik kullanımı çok ötelere dayanmakta hatta insanlık 

tarihi ile yaşıt olmaktadır. Günümüz metinlerarasılık kuramı çalışmaları ile tanınan 

Kubilay Aktulum şöyle der: 

“Gök kubbe altında söylenmemiş söz yoktur. Her söylem başka bir söylemi 

yinelemektedir. Her yazınsal metnin daha önce yazılmış olan metinlerden ayrı olarak 

yazılması mümkün değildir. Her metnin açık ya da kapalı bir biçimde önceki 

metinlerden, yazınsal geleneklerden izler taşıdığı kaçınılmaz bir gerçektir.”247 

 
246 Fâtıma el-Büreykî, Nazariyyetü’t-tenâs fi’n-nakdi’l-‘Arabiyyi’l-kadîm, Doktora Tezi, Ürdün 

Üniversitesi, Yüksek Öğretim Fakültesi, 200, s. 6-8. 
247 Kubilay AKTULUM, Folklor ve Metinlerarasılık, Çizgi Kitabevi Yayınları, Konya, 2013, s. 16. 



94 
 

Aktulum’un da ifade ettiği gibi, “Gök kubbe altında söylenmemiş söz yoktur” 

klişesinin ontolojik kökeni var mıdır yok mudur? Aslında her metnin az olsun veya 

çok olsun temel anlamıyla metinlerarasılık kılıfıyla tanışmak durumunda 

kalmaktadır.248 Muhlise Coşkun bu hususu şöyle özetlemektedir: 

“Her metin doğası gereği başka metinlerle veya dış dünyadaki bildik olgularla 

ilişki içindedir. Bu bağlamda metinlerarasılık metnin kaçınılmazıdır ve o metnin 

dokusudur.”249 

Batılı eleştirmenler tarafından metinlerarasılık “intertextuality” kavramı 

teorisinin oluşum sürecinin 20. yüzyıl olduğu belirtilse de bu teori oluşmadan önceki 

süreç oldukça eskiye dayanmaktadır. İlk defa 1960’lı yıllarda kullanılmış olan 

metinlerarasılık kavramının kuramsal arka planında ve gelişim sürecinde önemli uğrak 

noktaları ve farklı görüşler bulunmaktadır. Metnin özerk olduğu düşüncesine bağlı 

olarak ortaya çıkan bu kavram, metinde “söylemlerin iç içe geçtikleri, yapıtların üst 

üste gelerek birbirileriyle karıştıkları, her yazınsal metnin aslında ‘çoksesli’ olduğu, 

metnin ve anlamın büyük ölçüde önceki metinlerden gelen kesitlerin iç içe geçmelerine 

bağlı olarak üretildiği”ni benimser ve bu minvalde tanımlamaya çalışılır. Bu modern 

kuram öncesinde metinler, genellikle tarihe, yazara, yazarın psikolojisine, 

beklentilerine göre ele alınırken, metnim özerk bir yapılanma olduğu düşüncesinin 

benimsenmesinden sonra metinlerarası kavramının kullanımı yaygınlaşır.250 

Bir terkip olarak bilinen metinlerarasılık kuramının açılımı, İngilizcede “arası” 

anlamında “inter” ön eki, “metin” anlamında “text” kelimesi ve sonuna birleşen “ity” 

eklenmesiyle “intertextuality” ifadesini oluşturmuştur. Dolayısıyla metinlerarasılık, 

bir metnin başka bir metinle olan her türlü muhtemel ilişki oluşturan bir kuramdır 

denilebilir. Türkçe sözlükte, “Bir yazıyı biçim, anlatım ve noktalama özellikleriyle 

oluşturan kelimelerin bütünü, tekst; basılı veya el yazması parça”251 anlamlarında 

kullanılmaktadır. 

 
248 Feyza Bulut, “Metinlerarasılık Kavramının Kurumsal Çerçevesi”, Edebî Eleştiri Dergisi, c. II, sayı 

I, Nisan 2018, s. 6. 
249 Muhlise Coşkun, Felsefe Sözlüğü, (Metinlerarasılık mad.) İstanbul, Paradigma Yayınları, 2010, s. 

1099. 
250 Kubilay AKTULUM, Metinlerarası İlişkliler, Kanguru Yayınları, Ankara, 2014, s. 9. 
251 Türkçe Sözlük, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 2005, s. 1382. 



95 
 

Bir kuram olarak metinlerarasılık her ne kadar modernizm sonrası dönemde 

ortaya çıkıp sık sık postmodernizmle ilişkilendirilmiş olsa da bir metnin farklı bir 

metinden istifade etmesi temelinde kurgulanan edebî ürünler, muhtelif şekillerde 

edebiyat tarihinin birçok devrinde görülür. Metinlerarasılık üzerine araştırmalar yapan 

Ferhat Korkmaz, bu olguyu postmodern sürecinin ürünü olarak kabul etmenin 

yanlışlığına dikkat çekerek metinlerarası uygulamaların klasik edebiyatta mevcut 

olduğundan bahseder: 

“Türk ve dünya edebiyatında metinlerarası tekniğin yeni olduğunu öne sürmek 

ve bu tekniği sadece postmodern edebiyat kuramlarına özgü kılmak, edebiyat teorisi 

bağlamında pek çok soruna neden olabilmektedir. Çünkü iktibas, telmîh, irâd-ı mesel 

ve tazmin gibi klasik belâgat ilminin öne sürdüğü edebî kavramları bir tarafa bırakmak 

gelenek ile modern/modern sonrası arasındaki bütün bağları ortadan kaldırmak 

anlamına gelir. Burada ne bir anakronizme neden olmak ne de kavram kargaşasına 

sebebiyet vermek gibi bir amaç güdülmemektedir.”252 

Postmodern Batı dünyasında metinlerarasılık kuramının temelini attığı 

söylenen, bu alanda çalışmalarıyla tanınan ünlü batılı eleştirmenler arasında Julia 

Kristeva, Mikhail Bakhtin, Roland Barthes, Michael Riffaterre, Gerard Genette 

gösterilebilir.  

Mikhail Bakhtin’e (1895-1975) Göre Metinlerarasılık Olgusu 

Metinlerarasılık kuramı, post modern bir kuram bağlamında 1969 yılında Julia 

Kristeva tarafından ortaya atılmış olmakla beraber Kubilay Aktulum bu kavramın 

aslını Bakhtin’in kavramından aldığını belirtir.253 Mikhail Bakhtin, metinlerarasılık 

olgusu alanında araştırma yapanların neredeyse tümüne göre bu konuyu geliştiren 

eleştirmenlerin başında gelmektedir. Mikhail Bakhtin’in bu alanda kullandığı terim 

“Dialogisme” yani, “söyleşimcilik” kuramıdır. Bakhtin’in söyleşimcilik ilkesi, metnin 

içinde söylemsel bir çeşitlilik olduğu, yapıtın başka yapıtlarla olduğu kadar, tarihsel 

ve toplumsal olgularla da sürekli alıveriş içinde olduğu düşüncesine dayanmakadır. 

 
252 Ferhat Korkmaz, “Metinlerarası İlişkilerin Klasik Retorikteki Kökeni Üzerine Bir Araştırma”, 

Hikmet – Akademik Edebiyat Dergisi, (2017), Gelenek ve Postmodernizm Özel Sayısı, Yıl: 3, s. 71-72. 
253 Kubilay Aktulum, Metinlerarası İlişkiler, İstanbul, Öteki Yayınları, 2007, s. 25. 



96 
 

Bunun nedeni, diyalojik yönelimin açıkça her söyleme özgü bir olgu olmasıdır. 

Dolayısıyla söylemi canlı tutabilmek başka bir doğal söylemle mümkündür ve onunla 

yoğun ve canlı etkileşime girmekten başka elimizden bir şey gelmiyor.254 

Eleştirmenlere göre Bakhtin’in söyleşimcilik teorisi, metinlerarasılık kavramının 

merkezi temelini oluşturmaktadır. Bakhtin’e göre söylenen her söz, derin sosyal bir 

etkileşim içinde kök salan toplumsal bir ufka yöneliktir. Dolayısıyla her söz ve ifade 

biçimi homojen olmayan bir konuşmanın sonucudur.255 

Bakhtin, metinlerarasılığı farklı metin türlerinin bir arada bulunduğu bir 

“karnaval/panayıra”a benzetir. Her çağ kendi dönemini yaşar, bu dönemin de çocukları 

vardır. Eski çağlarda tiyatro, destan, şiir, halk hikayeleri vb. şeklinde çocuklar, 

yerlerini yeni varislerine bırakırken, günümüzde bu çocuğun adı roman olmuştur.256 

Kubilay Aktulum, metinlerarasılığın kurucusu ve kuramcısının Julia Kristeva olduğu 

söylense de aslı itibariyle kuramın özünü oluşturan ismin Mikhail Bakhtin olduğunu 

belirtmektedir.257 

Modern döneme ait bu metin tanımlamalarına baktığımızda çokanlamlılık, 

çoğul yapılar, metinlerarası vb. kavramlar bir “dokuma” eğretisine başvurmayı 

mümkün kılan yapısal bir model sunarlar.258 Metinlerarasılığa uzanan çizgide örgü 

metaforuna, özellikle Roland Barthes’in yaptığı metin tanımlaması vurgu yapar.259 

Metin konusunda en fazla yinelenen sözcüklerden oluşan kumaş, örme işleminin 

sonunda ortaya çıkmaktadır. Çoğu zaman bir “kumaş”, “dokunan bir kumaş” olarak 

tanımlanan metin, Julia Kristeva tarafından da sıklıkla kumaşla benzeşim kurularak 

kullanılır. Metinler “dilin kumaşının ardışık olarak yeniden elden ve gözden 

geçirilmesi” biçiminde okunurlar.260 

Julia Kristeva (1941) Göre Metinlerarasılık Olgusu 

 
254 Musa Laouar, el-Bunyâtü’t-tenâssiyye fî şi‘ri Alî Ahmed Saîd, Mizvâr, (Belkas’ta denetlenmiş ve 

gözden geçirilmiş göstergebilimsel bir çalışma), 1.baskı., 2009, s. 44. 
255 Musa Laouar, a.g.e., s. 45-46. 
256 Mikhail Bakhtin, Karnavaldan Romana, Ayrıntı Yayınları, İstanbul 2014, s. 158. 
257 Kubilay AKTULUM, a.g.e., s. 21. 
258 Kubilay AKTULUM, Parçalık/Metinlerarasılık, Öteki Yayınevi, Ankara, 2004, s. 132. 
259 Kubilay AKTULUM, a.g.e., 119-120. 
260 Kubilay AKTULUM, a.g.e., s. 125-126. 



97 
 

Bulgar asıllı Julia Kristeva, metinlerarasılık kuramının oluşmasında baş rolü 

üstlenen kişi olarak bilinmektedir. Metinlerarasılığı kavramlaştırma girişiminde atıfta 

bulunan Kristeva metinlerarasılığı şöyle tanımlar:  

“Her metin bir alıntılar mozaiği gibi oluşur, her metin kendi içinde başka bir 

metnin eritilmesi ve dönüşümüdür.”261 

Kristeva’ya göre bir metnin örgütlenişi ve ortaya çıkışı bir dokuma işlemine ve 

metinlerin toplamı veya içinde yer aldıkları külliyat da bir kumaşa benzetilir. 

Metinlerarasılık kuramı ise bu kumaş üzerinde bir araya getirilen, yani dokunan 

metinlerin birbirileriyle bağlantılarını tanımlama ve açıklama amacındadır.262 

Kuramın ad koyucusu ve öncüsü sayılan Julia Kristeva, Bakhtin’in yazılarını 

Rusçadan Fransızcaya çevirirken onun “çokseslilik”, “diyaloji” ve “farklı ses veya 

diller/heteroglossia” kavramlarından hareketle bir yapıta farklı bir boyut kazandıracak 

yeni ve eski metinler arasındaki ilişkiye dikkatleri çeker ve bu ilişkiyi metinlerarasılık 

olarak adlandırır.263 Kristeva’ya göre, metinlerarasından söz edebilmek için mutlaka 

somut bir metinlerarası gönderge ya da alıntının olmasına gerek yoktur; çünkü yazı, 

kendinden önceki metinlerden kolaylıkla saptanmayacak ve çoğu zaman bilinçdışı 

olan izler taşır. Bir başka metinden alınan sözceler yeni metinde bağlam değiştirerek 

yeniden dağıtılır.264 Altmışlı yıllarda metinlerarasılık kuramını güncel bir tarzda 

şekillendiren Julia Kristeva, yeni bir teori olarak metinlerarasılığın ve metinsel 

etkileşimin insanlık tarihi ile aynı olduğunu şu ifadeleri ile bizlere sunmaktadır: 

“Hiçbir metin öncesinden bağımsız değildir, bu sonsuz döngüde her metin 

birbirini etkileyerek ve birbirine eklemlenerek ilerler.”265 

Roland Barthes’e (1915-1980) Göre Metinlerarasılık Olgusu 

 
261 Kubilay AKTULUM, a.g.e., s. 35. 
262 Kubilay AKTULUM, a.g.e., s. 146-147. 
263 Esra Melikoğlu, “Metinlerarasılık ve Çokseslilik”, Disiplinlerarası Ortam ve Yöntem Sorunları, 

(Haz. Nedret Öztokat), Multilingual Yay., İstanbul, 2004, s. 73. 
264 Kubilay AKTULUM, Metinlerarası İlişkiler, s. 37. 
265 Senem Gezeroğlu, “Güray Süngü’nün Öykülerinde Metinlerarası İlişkiler”, Filoloji Dergisi, Sayı 2, 

Aralık 2016, s. 196-220. 



98 
 

Kristeva ve Roland Barthes aynı dönemde yaşamış ve birbirilerinin 

metinlerarasılık konusundaki görüşlerinden ve söylemlerinden etkilenmişlerdir. 

Barthes, Kristeva’nın metinle ilgili görüşlerini benimsemekle kalmaz, onun devam 

ettiricilik misyonunu üstlenir.266 Roland Barthes “Metin Kuramı” (1968) başlıklı 

yazısında metni büyük ölçüde Kristeva’nın bu konudaki tanımına bağlı kalarak 

açıklamaktadır: 

“Her metin bir metinlerarasıdır; onda farklı düzeylerde az çok tanınabilecek 

biçimler altında öteki metinler yer alır. Daha önce edinilen kültürden gelen metinler 

ile etrafımızdaki kültürden gelen metinler. Her metin, eski alıntıların yeni bir 

örgüsüdür.”267 

Gerard Genette’ye (1930-2018) Göre Metinlerarasılık Olgusu 

Kendinden önceki kuramcıların çalışmalarından yararlanarak geliştirdiği 

metinlerarası modelini sistematik bir tasnife tabi kılan bir başka eleştirmen Gerard 

Genette’dir. O, diğer eleştirmenlerden farklı olarak metinlerarasılık (intertextuality) 

kuramında “inter” yerine “trans” önekini kullanmış, iki yapıt arasındaki her türlü 

alışveriş ilişkisini “transtextualite” olarak adlandırmıştır.268 Gerard Genette’nin 

“Biçimsel olarak ve çoğu zaman, bir metnin başka bir metindeki somut varlığı” 

biçiminde tanımladığı ortakbirliktelik ilişkisi, metinlerarasılığın en belirtgesel, en açık 

ve en çok başvurulan bir yöntemidir.269 

Batılı postmodern kuramcıların büyük çoğunluğu, metinlerarasılığı edebiyatta 

kurucu bir unsur olarak kabul etmektedir. Ancak, bu kurama yükledikleri anlamlar 

farklılık arz etmektedir. Örneğin, Kristeva metinlerarasılık kavramını geniş bir 

çerçevede ele alırken, Genette daha özel bir model içinde değerlendirmektedir. 

Metinlerarasılık, metin içinde iç içe geçmiş metinler bütünü olarak tanımlanabilir. Bu 

bağlamda, metinlerarasılık okuyucu veya eleştirmenin bilgi ve kültür birikimine bağlı 

olarak yorum alanı sunar ve metni kökenine dönerek anlamlandırmayı mümkün kılar. 

 
266 Kubilay AKTULUM, a.g.e., s. 45-46. 
267 Kubilay AKTULUM, Parçalık Metinlerarasılık, Öteki Yayınevi, Ankara, 2004, s. 149. 
268 Kubilay AKTULUM, Metinlerarası İlişkiler, s. 67-68. 
269 Kubilay AKTULUM, Metinlerarasılık Göstergelerarasılık, Kanguru Yayınları, 2.baskı., 2020, s. 

416. 



99 
 

Ayrıca, edebiyat ve diğer sanatlar arasındaki sınırları kaldırarak metinler arasında bir 

geçiş sağlar. Böylece, önceki metinlerin sonraki metinlerde farklı şekillerde yer 

almasıyla her düzeyde metinlerarası ilişkiler ortaya çıkar. 

Türkiye’de metinlerarasılık kavramı üzerine eleştirmenler ve akademisyenler 

tarafından çeşitli kitaplar, makaleler ve tezler kaleme alınmıştır. Bu alanda öne çıkan 

isimler arasında Tahsin Yücel, Semih Gümüş, Tahir Abacı ve Kubilay Aktulum 

zikredilebilir. Özellikle Kubilay Aktulum, Türkiye’de metinlerarasılık kuramı üzerine 

yaptığı ilk sistematik çalışmalar ve Fransız eleştiri ekolü bağlamındaki ayrıntılı 

araştırmalarıyla tanınmaktadır. Aktulum eserlerinde temel metinlerarası kavramlardan 

bahsederek, alıntı, altmetin, anametin, anlamsal dönüşüm, aşırma, bağlam değiştirme, 

çokseslilik, derlenti, eksilti, gönderge, indirgeme, klişe, kolaj, örgü, öykünme/pastiş, 

taklit gibi kavramların kökenini incelemiş, hakkında detaylı bilgi vermiştir.270 

2. 2. KLASİK KAYNAKLARDA METİNLERARASILIK 

KAVRAMLARI 

Metinlerarasılık kavramı, en geniş anlamıyla tarihi süreci açısından 

değerlendirildiğinde, farklı aşamalardan geçtiği ve edebiyat eleştirmenleri tarafından 

çeşitli isimlerle anıldığı görülmektedir. Klasik Arap edebiyatında rastlanılan alıntılama 

veya taklit gibi işlemler çoğu eserlerde farklı isimlerle ele alınarak değerlendirilmiştir. 

İktibâs, serika, tazmîn, ‘akd, istişhâd, telmîh, irsâl-i mesel, teşbîh, ahz gibi kavramlar, 

klasik kaynaklarda metinlerarasılık olgusunun zaman zaman eşanlamlısı olarak bazen 

belirgin farklarla karşımıza çıkan kavramlardır. 

Metinlerarasılık mefhumu alanında araştırma yapacak olan kişi, bazen bu 

kavram ile iktibâs, serika, mu‘ârada gibi diğer kavramlar arasında açık bir örtüşmenin 

olduğunu, bazen ise tamamen farklı anlamlar içerdiğini fark edebilir. Dolayısıyla 

yapmamız gereken şey, okurun kafasındaki soruları ve karışıklığı kaldırmak için 

kavramları ele almak, kavramlar arasındaki benzer yönleri ve farkları belirtmektir. 

 
270 Kubilay AKTULUM, Metinlerarasılık Göstergelerarasılık, s. 415-487. 



100 
 

2. 2. 1.  Serika ( رِقَةُ   (السَّ

Sözlükte,  َوسَرِقَة  سَرَق ا   یسَْرِقُ   سَرَق  fiilinden mastar olup, çoğulu serikât’tır 

“ Başkasının malını aldı” anlamında“ .(سَرِقَات) مالا    مِنْهُ   سَرَقَ  ” ifadesi kullanılır. Çalmak 

ve intihal yapmak anlamına gelmektedir.271 “Bir kimsenin başkasına ait şiiri veya sözü 

kendisine nispet etmesidir.” 272 Başka bir tanıma göre serika, “Yazardan izin 

alınmadan veya kendisine herhangi atıfta bulunulmadan bir metnin, şiirin veya kitabın 

intihâl edilmesi veya sonraki bir şairin kendisinden önceki bir şairin şiirinin kendisinin 

olduğunu iddia etmesidir.”273 

Serikât-ı şi‘riyye konusu Câhiliye dönemine kadar dayanan bir durumdur. 

Câhiliye şairlerinden İmruu’l-Kays ile Tarafe b. el-Abdi A‘şâ ile Nâbiga ez-Zübyânî, 

Evs b. Hacer ile Züheyr b. Ebî Sülmâ’nın birbirlerinin şiirlerinden alıntı yaptıkları 

rivâyet edilmiştir.274 Serika konusu üzerinde araştırmalar yapan Cürcânî (ö. 471/1078-

79), Zemahşerî gibi belâgatçiler, bu konuyu “ رِقَات عْری ة  السَّ الش ِ ” es-Serikâtü’ş-şi‘r, 

“ عرسُرَ  اقَةُ الش ِ ”ُُSürâkatü’ş-şi‘r (şiir intihalleri) şeklinde isimlendirmişlerdir. Öte taraftan 

İbn Kuteybe, Ebû Hilâl el-Askerî (ö. 400/1009) gibi bazı edip ve belâgatçiler ise serika 

tabiri yerine daha yumuşak bir ifade olarak ahz veya hüsnü’l-ahz (alıntı veya güzel 

alıntı) kelimelerini kullanmayı tercih etmişlerdir. 

Edebî tenkit konularından biri olan serika, tarih boyunca kimi eleştirmen ve 

edipler tarafından çerçevesi gereğinden fazla geniş tutulurken, kimileri de gereğinden 

fazla dar tutmuşlardır. Hem İslâm öncesi hem İslam sonrası dönemler incelendiğinde, 

Arap şairlerinin birbirilerini intihal ile suçladıkları, hatta bazı şairlerin böyle bir şey 

 
271 Muhammed b. Ebî Bekir er-Râzî, Muhtârü’s-sıhâh, thk., Yûsuf eş-Şeyh Muhammed, nşr., 

Mektebetü’l-‘Asriyye, Beyrut, 1420/1999, s. 146; Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, Tâcü’l-‘arûs min 

cevâhiri’l-kâmûs, thk., Abdüssettâr Ahmed Ferrâc, Kuveyt, Dârü’l-Hidâye, 2004, c. XXV, s. 442.  
272 İsmail DURMUŞ, “İntihal”, DİA, 2000, c. XXII, s. 347-350. 
273 Mer‘î b. Abdurrahman, Nazariyyetü’s-serikati’l-edebiyye ‘inde ‘ulemâi’n-nakdi’l-‘Abbâsiyyîn 

ve te’sîruhâ ‘ale’n-nukkâdi’l-lezîne ketebû bi’l-‘İbriyye, (2014), el-Kermil: Ebhâs fi’l-Luğa ve’l-

Edeb, Sayı: 34-35, 109-110. 
274 Ali Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, s. 431-432; a.mlf., Bedî‘ İlmi, 1.baskı, İstanbul, İFAV 2016, 

s. 289;  Mehmet Akif Özdoğan, “Klasik Arap Şiirinde İntihâl Olgusu”, KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

6 (2005), s. 70. 



101 
 

yapmadıklarını şiirlerinde dile getirdikleri görülecektir. Peygamber şairi olarak bilinen 

Hassân b. Sâbit (ö. 60/680 ?) bir beytinde serika ifadesini kullanmış, yazdığı şiirlerle 

iftihar ederek asla şiir hırsızlığı yapmadığını söylemiştir:275 

عَراءَ  أسَْرِقُ  لاَ  شِعْرِي  هُمْ شِعْرُ  یوَُافِقُ  لاَ  بلْ  نَطَقُوا               مَا   الشُّ  

Ben şairlerin sözlerini çalmam, üstelik onların şiirleri benim şiirimle 

uyuşmamaktadır 

Edebiyat tenkitçilerinin ve belâgat âlimlerinin serika için kullanmış oldukları 

bazı kavramlar vardır. ( ٌأطْراف) Etrâf, ( ٌاِجْتِلَب) İctilâb, ( ٌإسْتِلف) İstilâf, ( ٌاِخْتِلَص) 

İhtilâs, ( ٌإنتِحاَل) İntihâl, ( ٌإغَارَة) İgâre, ( ٌتَلْفِیق) Telfîk, (اِسْتِلْحَاق) İstilhâk, ( ٌنَقْل) Nakil 

bunlardandır.276 

Serika (intihal) mevzusu, hicrî III. asırdan itibaren edebî tenkidin konuları 

arasında yer almaya başlamıştır. Bu hususta kaynakların kaydettiği ilk eser, İbn 

Künâse’nin (ö. 207/823) Serikâtü’l-Kümeyt mine’l-Kur’ân ve gayrih adlı eseridir.277 

Serika konusuna işaret eden Câhiz daha sonra gelecek olan araştırmacılara bu alanda 

yol açtığını belirtmiştir. Kitâbü’l-Hayevân eserinde serika konusuna değinen Câhiz, 

şairlerin manalar üzerinden intihal (igâre) yaptıklarını şu ifadeleri ile açıklamaktadır: 

“Yeryüzünde tam isabet eden bir benzetme, garip bir anlam, üstün bir şerefli 

bir mana, yaratıcı ve yenilikçi bir sanat ile öne çıkan hiçbir şair bilinmez ki, 

kendisinden sonra gelen veya muasırı olan şairlerin tümü, başka bir şairin lafzını 

tamamen almasa bile, ya bir kısmını çalmıştır veya kendisinin olduğunu iddia etmiştir. 

Böyle birisi, sadece manadan faydalanmakla yetinmez, kendisini de bu konuda ortak 

sayar. Lafızları ve şiirlerindeki maksatları farklı olan şairlerin birbirileriyle tartıştıkları 

anlam gibi. Bu hususta biri diğerinden daha fazla hak sahibi değildir veya daha 

 
275 Hassân b. Sâbit el-Ensârî, Dîvân, Dâru Sâdır, Beyrut, ts., s. 106; Ahmed Matlûb, Mu‘cemu’l-

mustalahât’il-belâgiyye ve tatavvuruhâ, c. II, s. 38; Ali Bulut, a.g.e., s. 290. 
276 İbn Reşîk el-Kayravânî, el-‘Umde, s. 1072. 
277 İsmail DURMUŞ, “İntihal”, DİA, 2000, c. XXII, s. 347-350. 



102 
 

öncesinde bu manayı işittiğini inkâr edebilir, ya da “Bu mana, ilk kişinin aklına geldiği 

gibi hiç işitmeden benim de aklıma gelmiştir” der.”278 

Câhiz’den sonra gelen şair ve edipler serika konusuna değinmiş hatta bu alanda 

müstakil eserler kaleme alınmıştır. Abbâsî halifelerinden İbnü’l-Mu‘tez’in Serikâtü’ş-

şu‘arâ’sı, Ahmed b. Ebî Tâhir’in (ö. 280/893), Serikâtü’l-Buhtürî’si, Ebü’z-Ziyâ Bişr 

b. Yahyâ en-Nasîbî’nin (ö. ?) Serikâtü’l-Buhtürî min Ebî Temmâm’ı, Mühelhil b. 

Yemût’un (ö. 334/946) Serikâtü Ebî Nüvâs’ı bu alanda yazılmış en meşhur eserlerdir.  

Serikât-i şi‘riyye konusunu eserlerinde uzun uzadıya anlatan Teftazânî (ö. 

792/1390) şöyle der: 

“Eğer iki şair şiirlerinde aynı kişiyi cesareti, cömertliği, güzel ve parlak 

yüzlülüğü ve benzeri konularda niteleyerek uyuşmuşlarsa bu uyuşma serikât (intihal) 

sayılmaz. Aynı zamanda bu ne isti‘âne, ne ahz ne de bu anlama gelen herhangi bir şey 

sayılır. Çünkü bunun gibi genel anlamlar hem örflerde hem de akıllarda yerleşik olan 

anlamlardır, dolayısıyla hem fasih olanlar hem acem olanlar bu konuda ortaktırlar.”279 

Teftazânî serikâtı açık ve gizli olmak üzere ikiye ayırmış, açık serikâtın nesh, 

mesh ve selh olmak üzere üç kısmından bahsetmiştir. Açık serikâtı intihal, igâre ve 

nakil olarak değerlendirerek bu tarz alıntıyı eleştirirken öte taraftan gizli serikâtın çoğu 

çeşidini makbul kabul etmiştir.280 

Serika veya başka değimiyle edebî intihal hususunda aktarılan açıklamalardan 

sonra serika ile metinlerarasılık arasında bazı farklılıkların olduğunu söyleyebiliriz. 

Bunları maddeler halinde ifade etmeye çalışalım: 

1. Serika, metnin değerini düşüren gayri etik bir işlem olduğu halde, 

metinlerarasılık metne güzellik katan yaratıcı bir sanattır. 

2. Serika, en genel anlamıyla önceki metinlere dayanmaktadır. Dolayısıyla bu 

işlemi yapan kimseye metin hırsızı denmektedir. Metinlerarasılık ise, eski 

 
278 Ebû Osman ‘Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz el-Kinânî, Kitâbü’l-hayevân, Dâru’l-Kutubi’l-

‘İlmiyye, 2.baskı, Beyrut, 1424, c. III, s. 149. 
279 Teftâzânî Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Bürhâniddîn, el-Mutavvel şerhu telhisi Miftâh, 

thk., Abdülhamid Hindâvî, 1.baskı, Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut,  1422/2001, s. 709. 
280 Teftazânî, el-Muhtasar şerhu Telhîsi’l-miftâh, thk., ‘Accâc ‘Avde Bergış, 1.baskı, Dârü’t-Takva, 

Dımışk-Şam, 1442/2021, s. 789-803; Ali Bulut, Bedî‘ İlmi, s. 791-794. 



103 
 

(gaip) metinlere pek önem vermez, verse dahi önceki metnin mana ve 

kelime itibariyle birebir alıntısını yapmaz. 

3. Serikadaki eylem bilinçli yapıldığı halde, metinlerarasılıktaki eylem 

verimliliğe dayanmaktadır. Tenâs konusunu mutlak alıntı olarak 

değerlendirirsek, bazı metinlerarasılık çeşitlerinin bedî sanatları 

kapsamında değerlendirmemiz mümkündür. 

2. 2. 2.   İktibâs (ُ  (الِاقتِبَاس 

İktibâs, “ َقَبَس” sülâsî fiilinin “اِقْتِبَاس” ifti‘âl kalıbında kullanılmakta olup, ateş 

közü, hayır, birisinin ilminden istifade etmek gibi anlamlarda kullanılmaktadır. Bir 

kimseden ateş veya hayır istedim anlamında, “ا خيْر  أوَ  ا  نارَ  رَجُل   وَاقْتَبَسْتُ  النَّارَ   ”قَبَسْتُ 

ifadesi kullanılmaktadır.281 Sözlükte “ateşten köz almak” ve “birisinden ilim almak” 

anlamına gelen iktibâs, terim olarak ise şiir yahut nesirde bir âyet-i kerime veya hadîs-

i şerifin tamamının veya bir kısmının alıntı yapılmasıdır. Yapılan iktibâsın âyet veya 

hadis olduğu belirtilmez. Bu nedenle “Yüce Allah (cc) şöyle buyurdu”, “Hz. 

Peygamber (sav) şöyle buyurdu” ya da “Kur’ân-ı Kerim’de şöyle buyurulmuştur” 

şeklinde yapılan alıntılar iktibâs olarak kabul edilemez.282 

Mütekellimin sözlerinde Kur’ân-ı Kerim, hadîs-i şerif, atasözleri, edebiyat 

âlimlerinin sözleri ve diğer şairlerin şiirlerinden alıntı yapmasına belâgat ilminde 

iktibâs denilmiştir.283 İktibâs sanatından bahsedebilmek için alıntının en az bir terkip 

olması gerekmektedir. Dolayısıyla ayet veya hadisten sadece bir kelime alınması 

iktibâs olarak kabul edilmediği gibi, uzun alıntılar da makbul sayılmamaktadır.284 

 
281 Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-‘ayn, thk., Mehdî el-Mahzûmî, Dâru ve Mektebetü Hilâl, t.y., 

c. V, s. 86; İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, Beyrut, Dâru Sâdir, 1993, c. VI, s. 167; Murtezâ ez-Zebîdî, 

Tâcü’l-‘arûs, c. XVI, s. 350-352. 
282 Ali Bulut, Bedî‘ İlmi, s. 275; a.mlf., "Eseru’l-Kur’âni’l-Kerîm fi’l-edebi’t-Türkî, el-İktibâs mine’l-

Kur’ân-‘l-Kerîm fi’l-edebi’t-Türkî,"  Mecelletü’-Tevâsuliyye , no.1, pp.220-239, 2015, s. 226; a.mlf., 

“Abdülhamîd el-Kâtib’in Risalelerinde İktibâs Sanatı “Tâat Risalesi” Örneği”, Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi, C. VII, Sayı 4 (2007), s. 255-257. 
283 İbrahim Kara, “Arap Belâgatında İktibas Sanatı”, Araştırma Makalesi, Artuklu Akademi, 2021, Sayı, 

8 (1), s. 79. 
284 Ali Bulut, Belâgat Meânî-Beyân-Bedî‘, İstanbul, İFAV, 2014, s. 327. 



104 
 

Belâgat âlimleri iktibâs sanatını, şiirde ve nesirde iktibâs olmak üzere iki kısma 

ayırmışlardır. Şiirlerde Kur’ân-ı Kerim ve hadis-i şeriflerden yapılan iktibâs örnekleri 

nesirde yapılandan daha yaygındır. Ziyâ Paşa’nın aşağıdaki mısraları şiirde yapılan 

iktibâs örneklerindendir:285 

Zâlimlere bir gün dedirir kudreti- Mevlâ 

Tallâhi lekad âserakallâhü aleynâ 

İkinci mısradaki ﴿ َِّتَالل ُ قَالُوا  اللَّ اثَرَكَ  لَقَدْ  لَخَاطِئينَ   كُنَّا  وَإنْ  عَلَيْنَا   ﴾  “(Kardeşleri) 

dediler ki: Allah’a andolsun, hakikaten Allah seni bize üstün kılmış. Gerçekten biz 

hataya düşmüşüz.”286 âyetinden alıntı yapılmıştır.287 

Teftazânî, orijinal anlamından yapılmayan alıntı ve orijinal anlamıyla yapılan 

alıntı şeklinde iktibâsı iki kısma ayırmış ve birinci kısım için Sâhib b. ‘Abbâd’ın (ö. 

385/995) şu beytini zikretmiştir: 

تْ بِالْمَكَارِهْ   قَالَ لي: إِنَّ رَقِيبي سي ِئُ الخُلْقِ فَدَارِهْ               قُلْتُ: دَعْنِي، وَجْهُكَ الجَنَّةُ خُفَّ

Bana, “Arkadaşımın ahlakı kötüdür onu idare et” dedi, 

“Beni rahat bırak, yüzün zorlukları hafifleten cennet gibidir”, dedim 

 Şair yukarıdaki beyitte, Hz. Peygamber’in (sav),  ُتِ فَّ حُ ، وَ اتِ وَ هَ الشَّ بِ   ارُ النَّ   تِ فَّ ح  

هِ ارِ كَ مَ الْ بِ   ةُ نَّ الجَ   “Cehennem, nefse hoş gelen şeylerle, cennet de nefsin istemediği şeylerle 

kuşatılmıştır.”288 hadisiyle iktibâs yapmıştır. Teftazânî ikinci kısım iktibâs örneği için 

İbnü’r-Rûmî’nin (ö. 283/896) aşağıdaki beytinin zikretmiştir:289 

 
285 Ziyâ Paşa, Terci-i Bend Terkib-i Bend, Haz. Hüseyin Yorulmaz, Çıdam Yayınları, İstanbul, 1992, 

s. 110; Ali Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, s. 186. 
286 Yusuf, 12/91. 
287 Ali Bulut, a.g.e., s. 275. 
288 Müslim, Ebü’l-Hüseyin Müslim b. el-Haccâc en-Nîsâbûrî, el-Câmiü’s-Sahîh, thk., Muhammed 

Zihni Efendi v.d., nşr., Dârü’-Tıbâa el-Âmira, Türkiye, 1334/1916, hadis no. 2823, c. VIII, s. 142. 
289 Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer b. Ahmed el-Kazvînî, el-Îzâh li-

muhtasarî telhîsi’l-Miftâh, thk., Muhammed Abdülkâdir el-Fâzilî, el-Mektebetü’l-‘Asriyye, Beyrut, 

2009, s. 409;  



105 
 

 لَئِنْ أخَْطأْتُ فِي مَدْحِكَ         مَا أخَْطَأْتَ فِي مَنْعِي 

ذِي زَرْعٍ لَقَدْ أنَْزَلْتُ حَاجَتِي        بِوَادٍ غَيْرِ   

Eğer seni övgüyle yüceltirken hata yaptıysam, sen de sen cömertlik 

göstermemekte hiç yanılmadın, 

Şüphesiz ben ihtiyaçlarımı, “Ekin bitmez bir vadiye” bıraktım. 

Sonuncu mısrada geçen, “ ٍبِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْع” kısmı, ﴿  يَّتِي بِوَادٍ  رَبَّنَا إِن ِي أسَْكَنْتُ مِنْ ذُر ِ

مِ  الْمُحَرَّ بَيْتِكَ  عِنْدَ  زَرْعٍ  ذِي  ﴾غَيْرِ   “Rabbimiz! Ben çocuklarımdan bazısını, senin kutsal 

evinin (Kâbe’nin) yanında ekin bitmez bir vadiye yerleştirdim.”290 âyetinden iktibâstır. 

Hadis-i şeriften yapılan iktibâs için Ebû Ca‘fer el-Endelüsî’nin (ö. 779/1378) 

aşağıdaki beyitleri örnek gösterilebilir: 

يُرْعَى غَرِيبُ الوَطنَِ  قَلَّمَا لَا تُعَادِ النَّاسَ فِي أوَْطَانِهِمْ           

ا بَيْنَهُمْ          خَالِقِ النَّاسَ بِخُلْقٍ حَسَنِ   وَإِذَا مَا شِئْتَ عَيْش 

İnsanlara vatanlarında düşmanlık etme, vatanında yabancı olanın hakkı az 

gözetilir, 

Onların arasında yaşamak istediğinde, “İnsanlara güzel ahlakla muamele et”. 

Sonuncu mısrada geçen “ ِخَالِقِ النَّاسَ بِخُلْقٍ حَسَن” kısmı, Hz. Peygamber’in (sav) 

Muaz b. Cebel’e (ra) nasihat ederken buyurmuş olduğu, “  َئَة ي ِ َ حَيْثُمَا كُنْتَ وَ أتَْبِعِ السَّ اتَّقِ اللَّ

 hadisinden yapılan iktibastır.291 ”الْحَ سَ نةَ تَمْحُهَا، وخَالقِ النَّاسَ بِ خُلُقٍ حَسَنٍ 

 
290 İbrahim, 14/37. 
291 Ahmed b. Hanbel, Müsned, thk., Şu‘ayb el-Arnavût vd. Müessesetü’r-Risâle, y.y., 1999, c. XXXVI, 

s. 381. 



106 
 

Arap edebiyatında nesirde yapılan iktibâs örnekleri şiirdekinden daha yaygın 

olmamıştır. Nesirde iktibâsa Abdülmümin el-İsfahânî’nin şu sözlerini örnek 

göstermemiz mümkündür: 

رُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ تُ  ا إِنَّمَ  ،ارِ صَ نْ الَ   وَ   وشِ يُ جُ الْ   ةُ رَ ثْ كَ   ةِ مَ لَ الظَّ   نَ مِ   ن كَ رَّ غُ  تَ لَا ”   “ارُ الَْبْصَ فِيهِ   ؤَخ ِ

“Zalimlerin ordu ve müttefiklerinin çokluğu seni yanıltmasın. Onları sadece, gözlerin 

dehşetten dışarı fırlayacağı güne kadar ertelemekteyiz.” 

 Yukarıdaki nesir örneğinde   ْرُهُم ا يَعْمَلُ  الظَّالِمُونَ اِنَّمَا يُؤَخ ِ َ غَافِل  عَمَّ ﴿وَلَا تَحْسَبَنَّ الله

الْابَْصَارُ ﴾ ف۪يهِ  تشَْخَصُ   !Sakın, Allah’ı zâlimlerin yaptıklarından habersiz sanma“ لِيَوْمٍ 

Allah onları cezalandırmayı, dehşetten gözlerin dışarı fırlayacağı bir güne 

ertelemektedir.”292 âyetinden iktibâs yapılmıştır.293 

2. 2. 3.  Tazmîn (  (التضْمِينُ 

Sözlükte “ ُمْتُه ي:  مِثْلُ غَرَّ
نَ هُ   عَن ِ نْ تُ هُ   الشَّ يْ ءَ تَضْمِينا  فتَضَمَّ  bir şeyi başka bir şeyin ”وَ ضَمَّ

içine koymak, geçirmek, sigortalamak, tazmin etmek294 anlamına gelen tazmin 

 terim olarak bir şairin başka bir şaire mahsus bir şiir parçasını, mısrasını ,”التضْمِينُ “

veya beytini kendi şiiri içinde zikretmesi, alıntı yapmasıdır. Alıntı yapılan şey belagat 

erbabına göre meşhur değilse, bu alıntıya onun başkasının şiiri olduğuna tembih vardır, 

meşhur ise tembihe gerek yoktur.295 Tazmîn terimi ilk defa İbnü’l-Mu‘tezz tarafından 

(Mehâsinü’l-kelâm) sözü güzelleştiren sanatlar arasında, hüsn-i tazmin başlığı altında 

ele alınmıştır.296 Şiirde yapılan tazmînin kime ait olduğunun belirtilmesi gerekir. 

Bilinmediği takdirde “kavl, inşâd, tağniye” gibi sözlerden biriyle şiir sahibine işaret 

edilmesi gerekmektedir. En güzel tazmîn örneği alıntı yapılan metne teşbih, tevriye 

 
292 İbrahim, 14/42. 
293 Ali Bulut, Bedî‘ İlmi, s. 282. 
294 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, c. XIII, s. 257. 
295 Teftazânî, el- Mutavvel, s. 725. 
296 İbnü’l-Mu‘tez Ebü’l-‘Abbâs Abdullah b. Muhammed, el-Bedî‘ fi’l-bedî‘, Dârü’l-Cîl, Beyrut, 

1410/1990, s. 159; Ali Bulut, a.g.e., s. 286; Ali Bulut, a.g.e., s. 286; a.mlf., Belâgat Terimleri Sözlüğü, 

s. 463. 



107 
 

vb. gibi nüktelerin eklenmesidir.297 Kazvînî’ye (ö. 739/1338) göre bir şiirden alınan 

beyit veya daha küçük bir kısmın tazminine isti‘âne, bir mısra veya daha az kısmın 

tazminine de, îdâ‘ (emanet verme) ve refv (yamama) denilmektedir.298 Tazmîn yapılan 

şiirde küçük değişikliklere gidilebilir.299 

Tazmîn hususunda verilen en meşhur örneklerden biri Harîrî’nin Ebû Zeyd’in 

satmak için çıkardığı bir kölenin söylediğini hikâye ettiği şu beytidir:300 

نْشِدُ عِنْدَ بَيْعي             أضََاعُنِي وَأيََّ فَت ى أضََاعُوا عَلَى أنَ ِي سَأُ   

Bununla beraber ben satıldığım gün şu mısraı okuyacağım, 

“Değerimi bilmeyip beni zayi ettiler, hem de nasıl bir genci zayi ettiler” 

Şair, birinci mısradaki “okuyacağım” ifadesiyle ikinci mısranın tazmîn 

edileceğine işaret etmektedir. Tazmîn edilen ikinci mısraya gelince bazı kaynaklarda 

el-‘Arcî’ye (ö. 120/738) bazı kaynaklarda ise Ümeyye b. Ebi’s-Salt’a (ö. 5/626)301 

nispet edilen aşağıdaki beyitten tazmîn yapıldığı söylenmektedir:302 

لِيَومِ كَرِيهَةٍ وسِدَادِ ثغَْرِه          أضََاعُنِي وَأيََّ فَت ى أضََاعُوا   

Değerimi bilmeyip beni zayi ettiler, hem de nasıl bir genci zayi ettiler, 

Savaşın olduğu ve sınırdaki gediklerin korunması gereken bir günde. 

Arap edebiyatında olduğu gibi Türk edebiyatında da tazmîn sanatına yer 

verildiği görülmektedir. Örneğin Nesîmî (ö. 870/1417 [?]) bir beytinde şöyle 

demektedir:303 

Zülf-ü kaş-u kirpügündür yidi hat Ümmü’l-Kitâb 

 
297 Kazvînî, a.g.e., s. 412; Teftazânî, el- Mutavvel, s. 727. 
298 Kazvînî, a.g.e., s. 413. 
299 İbn Reşîk, a.g.e., c. II, s. 84; İsmail Durmuş, “Tazmîn”, DİA, XIV, 204-206; Ali Bulut, a.g.e., s. 286. 
300 Harîrî Ebû Muhammed Kâsım b. Ali b. Muhammed, el-Makâmât, Beyrut, Matba‘atü’l-Me‘ârif, 

1873, s. 362; Teftazânî, el- Mutavvel, s. 726; Ali Bulut, a.g.e., 287. 
301 Teftazânî, el- Mutavvel, s. 726. 
302 Kazvînî, a.g.e., s. 411; Ali Bulut, a.g.e., s. 287. 
303 Hüseyin Ayan, Nesîmî Hayatı Edebî Kişiliği ve Türkçe Divanının Tenkitli Metni, II. cilt, Türk 

Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 2002, s. 267. 



108 
 

Fazl imiş bâ-yı bi’smillâhi’r-Raḥmâni’r-Raḥîm 

Nesîmî’ye nispet edilen bu beyitte Fatiha sûresinden tazmîn yapılmıştır. 

Behçet Necatigil’in (1916-1979) şu beytinde de tazmîn vardır:304 

Hırslar da boşuna  

Paralar da kavgalar da boşuna. 

Bir hastaya vardın ise 

Bir yudum su verdin ise 

Yûnus, Yûnus. 

Şair burada Yûnus Emre’nin aşağıdaki beytinin ilk mısraından tazmîn 

yapmıştır: 

Bir hastaya vardın ise, bir yudum su verdin ise 

Yarın anda karşı gele, Hak şarabın içmiş gibi 

Metinlerarası ilişkide metinlerarasılık ile tazmîn’in aynı rolü üstlendiğini 

söyleyen Abdülkadir er-Rübbâ‘î el-Belâgatü’l-‘Arabiyye ve Kadâyâ’n-Nakdi’l-

Mu‘âsır (Tazmîn ve metinlerarasılık Örneği) isimli kitabında, “Metinlerarasılığın alıntı 

yapılmayan tazmînler” olduğunu söylemektedir.”305 

2. 2. 4.  Telmîh (  (التَّلْميحُ 

Arapçada ( حُُ–مُُُُ–لُُ ) l-m-h kökünden gelen, tef‘îl vezninin ikinci mastarı olan 

telmîh ( ُالتَّلْميح) sözlükte “ َاخْتَلَسَ النَّظر” gizli ve hızlı bir şekilde bakmak, işaret etmek, 

göz ucuyla bakmak gibi anlamlara gelmektedir.306 Kur’ân’da geçen  307﴾ ِكَلَمْحٍ بِالْبَصَر﴿

 
304 Mehmet Ali Yekta Saraç, Klasik Edebiyat Bilgisi Belâgat, Bilimevi, İstanbul, 2001, s. 251; Ali 

Bulut, a.g.e., 287; Ali Bulut, Bedî‘ İlmi, s. 286; a.mlf., Belâgat Terimleri Sözlüğü, s. 464. 
305 Abdülkadir er-Rübbâ‘î, el-Belâgatü’l-‘Arabiyye ve kadâyâ’n-nakdi’l-mu‘âsır (et-Tadmîn ve’t-

tenâs nemûzecan), Dâru Cerîr, 1.baskı, Ammân, 2006, s. 226. 
306 Zebîdî, Tâcü’l-‘arûs., c. VII, s. 100. 
307 Kamer, 54/50. 



109 
 

ibaresi hakkında Ferrâ (ö. 207/822), “ani bakış” anlamına gelen “ ِبِالْبَصَر  ”خَطْفَة 

olduğunu söylemiştir.308 Terim olarak ise telmîh, şiir ve nesirde bilinen bir kıssa, 

atasözü ve şiire gönderme yapmaktır. Telmîhte doğal bir üslubun kullanılmasına, 

telmîh yoluyla işaret edilen ibarelerin hiç zikredilmemesine dikkat edilmesi gerekir. 

Aksi halde yapılan gönderme veya işaret telmîh sayılmaz.309 

Teftazânî telmihi, “bir cümlenin mefhumunda bir kıssayı veya bir şiiri ya da 

bir meseli zikretmeden onlara işarette bulunmaktır” şeklinde tarif eder ve altı kısmının 

olduğunu belirtir.310 

Hatîb el-Kazvînî, Serikâti-i Şi‘riyye (şiir intihalleri) bölümünde telmîhten 

bahsederken, telmîhi “bir kıssaya veya bir şiire kendisini zikretmeden işaret etmektir” 

şeklinde tarif etmiştir. Bu konuda Sa‘düddîn et-Teftezânî, İbn Yakub el-el-Mağribî (ö. 

1168), İsâmüddîn el-İsferayînî (ö. 945/1538) gibi Telhîsü’l-miftâh şârihleri Kazvînî’yi 

takip etmişler.311 

Kur’ân-ı Kerim’den telmîh sanatına verilebilecek örneklerden biri aşağıdaki 

âyet-i kerimedir: 

 قَبْلُ﴾  مَنْ  أخَِيهِ  عَلَى   أمَِنْتكُُمْ  كَمَا  إَلاَّ  عَلَيْهِ  آمََنُكُمْ  ﴿هَلْ 

“Daha önce kardeşini size emanet ettiğim gibi, şimdi de onu mu size emanet 

edeyim?”312 

Bu âyette Hz. Yakup (as) oğullarının daha öncesinde Hz. Yusuf (as)’a 

yaptıkları ihanete işaret etmiştir ki bu bir telmihtir.313 

Ebü’t-Temmâm’a (ö. 231/846) nispet edilen bir beyitte şöyle dediği rivayet 

edilmektedir: 

 
308 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, c. II, s. 584. 
309 Kazvînî, el-Îzâh, s. 415; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 730; Mehmet Ali Yekta Saraç, a.g.e., s. 253. 
310 Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 730. 
311 İsmail DURMUŞ, “Telmih”, DİA, 2011, c. XXXX, s. 407-408. 
312 Yusuf, 12/64. 
313 Ahmed el-Hâşimî, Cevâhirü’l-belâga fi’l-meânî ve’l-beyân ve’l-bedî‘, thk., Yusuf es-Samîlî, 

Beyrut, el-Mektebetü’l-‘Asriyye, 2013, s. 342. 



110 
 

الكَرْبَ  سَاعَةِ ي فَ  مَنْكَ  وَأحَْفَى أرََقُّ              تَلْتَظِي  وَالنارُ  الرَمْضَاءِ  مَعَ  ولَعَمْرٌ   

Vallahi, şu kızgın toprak ve tutuşmuş ateşle Amr bile  

Senden daha şefkatli ve daha merhametlidir. 

Ebü’t-Temmâm’ın yukarıdaki beyitle aşağıdaki meşhur beyte telmîh yaptığı 

söylenmiştir: 

 لنَّارَ ا بِ  الرَمْضَاءِ  نَ مِ  تَجِيرِ سْ مُ كَالْ             كَرْبَتِهِ   عَنْدَ  و بَعَمْرٍ  سَتَجِيرُ المُ 

Çetin bir zamanda Amr’dan yardım isteyen kimse 

Sıcak toprağa karşı ateşten yardım isteyene benzer. 

Rivayet edildiğine göre, Kuleyb b. Rebîa “Besûs” isimli dişi bir deveyi öldürür. 

‘Amr ismindeki bir adam Kuleyb’in peşine düşer ve ona uzaktan bir ok fırlatır ve 

Kuleyb belinden ağır yaralanır. ‘Amr yaralanan Kuleyb’in yanına geldiğinde Kuleyb 

ondan su ister. Kuleyb’e su vermez üstelik adamı vurarak öldürür. Tağlib ve Bekr 

kabileleri arasında kırk sene süren bir düşmanlığın sebebi bu olaydır. Ayrıca bu hadise, 

İslâm öncesi Arap kabileleri arasında çıkan Cahiliye savaşı olarak da bilinmektedir. 

Bundan dolayı kıssayla ilgili  ِأَ شْ أَ مُ  مِ نَ  البَ سُ وس “Besûs’tan daha uğursuz” denmiştir.314  

2. 2. 5.  İrsâl-i Mesel (َُُِالمَثل  (إِرْسَال 

Bedî ilminde edebî sanatlardan biri sayılan irsâl-i mesel veya îrâd-i mesel 

kavramı, şiirde veya nesirde, bir fikri ispat etme ve kuvvetlendirme amacıyla atasözü, 

hikmetli sözler veya deyimlerden misaller getirmek, alıntı yapmaktır. Başka bir 

deyimle, belli bir kaynaktan çıkmış olmakla birlikte zamanla yaygınlaşarak halkı 

kullandığı atasözü ve özdeyişlerdir.315 İrsâl-i mesel terimini ilk defa Ebû Mansûr es-

 
314 Abdurrahman b. Hasan Habenneke el-Meydânî, el-Belâgatü’l-‘arabiyye, nşr., Dârü’l-Kalem, 

Dımışk, ed-Dârü’ş-Şâmiyye, Beyrut, 1416/1996, c. II, s. 542-543; Teftâzânî, el-Mutavvel, s. 731. 
315 Ali Bulut, Belâgat Terimleri Sözlüğü, s. 330. 



111 
 

Seâlibî (ö. 429/1038) kullanmış ve konuyla ilgili Mütenebbî’nin şiirlerinden örnekler 

sunmuştur.316 

Mütenebbî bir şiirinde şöyle der:317 

دِ اسِ وَ كَ  اتُ يَ قِ لْ ا مُ نَ يْ دَ لَ  نَّ هُ وَ         ى  جَ ى الدُّ فِ  يقُ ارِ طَ  البَ نَّ هِ يْ لَ ى عَ كَّ بَ تَ   

دُ ائِ وَ فَ  مٍ وْ قَ  دَ نْ عِ   مٍ وْ قَ  بُ ائِ صَ مَ          ا هَ لِ هْ أَ  نَ يْ ا بَ مَ  امُ يَّ الَْ  تِ ضَ ا قَ ذَ بِ   

İndimizde eyer kadar değerleri yok iken, patrikler onlara gecenin karanlığında 

ağlarlar 

Kaderin hükmü böyledir, birilerinin başına gelen musibet başkaları için nimet 

olur. 

Yukarıdaki şiirin ikinci mısraında geçen “birilerinin başına gelen musibet 

başkaları için nimet olur” ifadeleri ile şair Mütenebbî hikmet içerikli irsâl-i mesel 

kullanmıştır.  

Edebiyatçılar, şairin bir beyit içinde iki hikmetli söz söylemesine irsâlü’l-

meseleyn kavramını kullanmışlar. İrsâlü’l-meseleyn kavramı kaynaklarda ayrı başlık 

adı altında ele alınarak değerlendirilmiştir.318 

Edebiyatçılar, irsâl-i meseli söz arasında ibareyi kullanmak bakımından 

iktibasa, kullanılan sözle asıl alıntı arasındaki benzerlik dolayısıyla teşbihe ve 

anlatımla örnek gösterilen öğelerin denkliği yönünden lef-i neşre benzetmişler.319 

Mütenebbî’nin şiirlerinde geçen irsâlü’l-meseleyn içerikli bu meşhur örnek 

olarak şairin şu beytini gösterebiliriz:320 

مُ ا لجُرْحٍ بمَي تٍ إيلَ مَ          مَنْ يَهُنْ يَسْهُلِ الهَوَانُ عَلَيهِ   

 
316 İsmail DURMUŞ, “İrsâl-i Mesel”, DİA, 2000, c. XXII, s. 450-451. 
317 Sâhib b. ‘Abbâd, el-Emsâlü’s-sâira min şi‘ri’l-Mütenebbî, thk., Muhammed Hasan Âli Yâsin, 

Bağdat, Mektebetü’n-Nahda, 1965, s. 43. 
318 İsmail DURMUŞ, “İrsâl-i Mesel”, DİA, 2000, c. XXII, s. 450-451. 
319 İskender PALA, “İrsâl-i Mesel”, DİA, 2000, c. XXII, s. 451-452. 
320 Ebü’l-‘Alâ el-Maarrî, el-Lâmiu’l-azîz şerhü Dîvâni’l-Mütenebbî, thk., Muhammed Saîd el-

Mevlevî, Suudi Arabistan, Merkezü’l-Melik Faysal li’l-Buhûs ve’d-Dirâsât, 2008, s. 216. 



112 
 

Hakire hakir duruma düşmek vız gelir, zira ölüye yara acı vermez! 

Şair, yukarıdaki beyitte, kendi eliyle hakir bir duruma düşmüş bir kişinin, 

başkalarının hakaretlerine kayıtsız kaldığını ifade etmektedir. Bu durumun, artık 

hissetme yetisini kaybetmiş bir ölüye benzetildiğini, böylece hakarete maruz kalan 

kimse ile ölü arasında bir benzerlik (teşbih) kurulduğunu dile getirmektedir. Şairin 

kullandığı ifadelerle bu benzerlik aracılığıyla güçlü bir anlam bağlantısı oluşturduğu, 

kullanılan sözle asıl alıntı arasında benzerlik dolayısıyla teşbih yapıldığı 

görülmektedir. 

Kur’ân-ı Kerim ve Hz. Peygamber’in (sav) hadisleri hikmetli kelam olması 

hasebiyle irsâl-i mesel niteliği taşımaktadırlar. Örneğin şifahi edebiyatta ağızdan ağıza 

söylenegelen,  ِالْمَوْت ذَائِقَةُ   كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ ُ ,321(Her canlı ölümü tadacaktır)   كُلُّ   نَفْسٍ 

(Yeryüzündeki her şey fânidir)322,  ِلَا   يلُْ دَغُ   المُ ؤْ مِ نُ   مِ نْ   جُحْرٍ   وَ احِ دٍ   مَ رَّ تَ يْ ن (Mümin bir 

delikten iki defa ısırılmaz)323 gibi âyet ve hadisler bunun en güzel örnekliğini 

oluşturmaktadırlar. 

Şiirlerinde irsâl-i mesel kullanan şairler arasında Mütenebbî, Ebû Temmâm (ö. 

231/846), Züheyr b. Sülmâ (ö. 609), Ebü’l-‘Atâhiye, Ebû Firâs el-Hamdânî (ö. 

357/968) yer almaktadır. 

2. 2. 6.  ‘Akd (  (العَقْدُ 

Sözlükte,  ِ نَقِيضُ  الحَل “çözümün zıttı” olan ‘akd kelimesi bağlamak anlamına 

gelmektedir.324 Bir belagat terimi olarak ‘akd, ister Kur’ân, ister hadis, ister mesel 

türünden olsun iktibas yapmaksızın bir nesri nazma dönüştürmektir. Nazma 

 
321 Âli İmrân, 2/185. 
322 Rahmân, 55/26. 
323 Buhârî, el-Câmiü’s-sahîh, Kitâbü’l-Edeb, thk., Bir grup âlim tarafından yapılmıştır, II. 

Abdülhamid’in fermanıyla basılmıştır, nşr., Bulâk, Mısır, 1311, c. VIII, s. 31, hadis no. 6133. 
324 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, c. III, s. 296. 



113 
 

dönüştürülmek istenen şey şayet Kur’ân veya hadis dışında bir şey ise onu nazma 

dönüştürmek ‘akd sayılır.325 

Örneğin Ebü’l-‘Atâhiye’ye ait olan şu beyitte ‘akd vardır:326 

لُهُ نُطفَةٌ  الُ مَنْ ا بَ مَ  يفَةٌ آخِرُهُ يَفخَرُ وَجِ             أوََّ  

Evveli bir damla nutfe sonu da kokuşmuş leş olan kimse ne diye böbürleniyor! 

Yukarıdaki beyit, Hz. Ali (ra)’nün nazma dönüştürülmüş halidir:   ِوَالْفَخْر آدَمَ  لِابْنِ  مَا 

لُهُ نطُْفَةٌ وَآخِرُهُ جِيفَةٌ وَلاَ  يَرْزُقُ  نَفْسَهُ وَلاَ يَدفَعُ حَتْفَهُ   ?Övünmek Âdemoğlunun neyine ki“ أوََّ

Evveli nutfe, sonu ise kokuşmuş cifedir/leştir. Kendi rızkını dahi yaratamadığı gibi, 

kendini helâkten de kurtaramaz.”327 

Yine İmam Şâfiî’nin (ö. 204/820) şu beyitlerinde ‘akd vardır:328 

ةِ يَّ رِ البَ  رُ يْ خَ  قَالَهُنَّ  عٌ بَ رْ أَ            اتٌ مَ لِ ا كَ نَ دَ نْ عِ  خَيْرِ ال ةُ دَ مْ عُ   

ةٍ يَّ نِ بِ  نَّ لَ مَ اعْ وَ  يكَ نِ عْ يَ  سَ يْ لَ           ا مَ  عْ دَ وَ  دْ هَ ازْ وَ  اتِ هَ بْ الشُّ  قِ تَّ اِ   

Bize göre hayrın temeli beşeriyetin en hayırlısının söylediği şu dört kelimedir: 

Şüpheli şeylerden sakın, (dünyada) zahid ol, seni ilgilendirmeyen şeyleri bırak, 

niyet ile amel et! 

İmam Şâfiî yukarıdaki beyitlerini sırasıyla, Hz. Peygamber’in (sav)    ٌالحَ لَ لُ   بَ ي ِ ن

 Helaller de haramlar da“ وَ الحَ رَ امُ   بَ ي ِ نٌ   وَ بَ يْ نَ هُ مَ ا   أُ مُ ورٌ   مُ شْ تَ بِ هَ اتٌ   لَا   يَ عْ لَ مُ هُ نَّ   كَ ثِ يرٌ   مِ نَ   النَّ اسِ 

 
325 Teftazânî, el-Mutavvel, s. 728; Ali Bulut, Bedî‘ İlmi, s. 296; Kazvînî, el-Îzâz fî ‘ulûmi’l-belâga, 

Kahire, t.y., c. II, s. 423-425. 
326 Teftazânî, el-Mutavvel, s. 728; Kazvînî, Îzâh, c. II, s. 424. 
327 Beyhakî, Ebû Bekir Ahmed b. el-Hüseyin, Şu‘abu’l-îmân, nşr., Muhammed Said Bseyûnî Zaglûl, 

Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, 1410, c. VI, s. 294; Teftazânî, el-Mutavvel, s. 728; Ebû Hâmid 

Behauddîn es-Sübkî, ‘Urûsü’l-efrâc fî şerhî Telhîsi’l-Miftâh, thk., Abdülhamid Hindâvî, nşr., el-

Mektebetü’l-‘Asriyye, 1.baskı, Beyrut, 1423/2003, c. II, s. 336. 
328 Teftazânî, el-Mutavvel, s. 729; Suyûtî, Şerhu ‘Ukûdi’l-cumân fî’l-me‘ânî ve’l-beyân, thk., 

İbrahim Muhammed el-Hamdânî, Emîn Lokman el-Habbâr, 1.baskı, Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, 

2011, s. 384. 



114 
 

bellidir. İkisinin arasında şüpheli şeyler vardır ki, çoğu insanlar bunları bilmezler.”329 

hadisinden,   ُ  Dünyada zahid ol ki Allah seni sevsin!”330“   اِزْهَدْ   فِ ي  الدُّ نْ يَ ا   يُ حِ بُّ كَ   اللَّ

hadisinden,  ِمِ نْ   حُ سْ نِ   إِ سْ لَ مِ   الْ مَ رْ ءِ   تَ رْ كُ هُ   مَ ا   لَا   يَ عْ نِ يه “Kendisini ilgilendirmeyen boş işleri 

terk etmesi kişinin Müslümanlığının güzelliğindendir.”331 hadisinden,    ُإِ نَّ مَ ا   الَ عْ مَ ال

 Ameller ancak niyetlere göredir!”332 hadisinden ‘akdedilmiştir.333“ بِ الن ِ يَّ اتِ 

2. 2. 7.  İstişhâd/Şevâhid (  (الِاسْتِشْهَادُ 

Sözlükte  ُالِاسْتِشْهَاد (el-İstişhâd) kelimesi,  َشَهَد (ş-h-d) kökünden istif‘âl 

kalıbından mastardır. ُُ ُالِاسْتِشْهَاد  kelimesi, “Şahit göstermek, kanıt getirmek, bir 

kimsenin şahitliğini istemek” anlamlarında kullanılmaktadır. İçerdiği anlam itibariyle 

aynı olan “ ُهِيد اهِدُ  ve الشَّ هَداء“ kelimeleri de aynı kökten gelmektedir. Çoğulu ”الشَّ  ve الشُّ

وَ  داهِ الشَّ ” kelimesidir. Örneğin, “Ben onu falan konu için şahit gösterdim, o da buna 

şahitlik yaptı”  ِا عَلَيْه  cümlesinde olduğu gibi.334 وأشَْهَدْتُه عَلَى  كَذَا  فَشَهِدَ عَلَيْهِ أيَ صَارَ شَاهِد 

Lügat, sarf, nahiv ve belagat ilimlerinde “Bir kelimenin veya bir ifadenin lafız, anlam 

ve kullanımdaki doğruluğunu kanıtlamak amacıyla atasözü, vecize ve temsil 

niteliğinde bir söz zikretmek” anlamında kullanılan bir terimdir.335 Edebî sanat olan 

istişhâd terimini ilk inceleyen Ebû Hilâl es-Askerî istişhâdı şöyle tarif etmektedir: 

 
329 Müslim, el-Câmiü’s-sahîh, Kitâbü’l Müsâkât, thk., Muhammed Fuâd Abdülbâkî, nşr., İsa el-Bâbî 

el-Halebî, Kahire, 1374/1955, c. III, s. 219, hadis no. 1599. 
330 Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî, Sünenü İbn Mâce, thk., Muhammed Fuâd 

Abdülbâkî, nşr., Dâru İhyâi’l-Kutubi’l-‘Arabiyye, c. II, s. 373, hadis no. 4102. 
331 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ et-Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, thk., Beşşâr ‘Avvâd Ma‘rûf, nşr., Dâru’l-

Garbi’l-İslâmî, Beyrut, 1996, c. IV, s. 148, hadis no. 2317. 
332 Müslim, el-Câmiü’s-sahîh, c. III, s. 515, hadis no. 1907. 
333 Teftazânî, el-Mutavvel, s. 729. 
334 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, c. III, s. 240-243; Cehvherî, es-Sıhâh, c. II, s. 494; Zebîdî, Tâcü’l-

‘arûs, c. II, s. 391. 
335 İsmail DURMUŞ, “İstişhâd”, DİA, 2001, c. XXIII, s. 397-398; Ali BULUT, Belâgat terimleri 

sözlüğü, s. 258. 



115 
 

“Bir ifade kullanılır, sonra bu ifadeden doğan ve buna zeyil konumda bulunan, 

o ifadenin doğruluğuna delil ve örnek oluşturan başka bir söz onu takip eder.”336 

Ebû Hilâl el-Askerî istişhâd için şu iki beyti örnek olarak kullanmıştır: 

ا لِ لْ مَ عَ الِ ي  إِ نَّ مَ ا يَ عْ شَ قُ  المَ نَ ايَ ا مِ نَ  الَ قْ ـ            وَ امِ  مَ نْ   كَ انَ  عَ اشِ ق 

 وَ كَ ذَ لِ كَ  الر ِ مَ احُ  أَ وَّ لَ  مَ ا يُ كْ ـ         سِ رُ  مِ نْ هُ نَّ  فِ ي الحُ رُ وبِ  العَ وَ الِ ي 

Milletler içinde ancak yüce mertebelere âşık olanlar ölüme seve seve giderler 

Nitekim savaşlarda mızrakların da ilk kırılan yerleri üst taraflarıdır. 

İbn Sinân el-Hafecî (ö. 466/1073) istişhâdı, “istidlâl bi’t-temsîl” olarak 

adlandırmıştır. Bazı kaynaklarda istişhâd ve şevâhid yerine ihticâc veya istidlâl 

kavramları kullanılmıştır. İstişhâd yapılan metinler nazım veya nesir alanındaki 

sözlerdir. Klasik dönem kaynaklarına baktığımızda, Kur’ân-ı Kerim, hadis-i şerifler 

ve fasih Arapların nazım ve nesirleri alanındaki metinleri ile istişhâd yapıldığını 

görürüz.337 

2. 3.  METİNLERARASILIK YÖNTEMLERİ VE TEKNİKLERİ 

Edebi metinlerdeki metinlerarasılık çeşitliliği, içeriğinin çokluğuna 

dönmektedir ve bu hem tarihi hadiseler, olaylar, dinî içerikli konular, ideolojik konular 

veya popüler miras hem de yaratıcının kendi biriktirdiği kültürel okumalarını 

kullanmasıyla ilişkilidir. Bu açıdan metinlerarasılık türlerini dini metinlerarasılık, 

nebevi hadislerle metinlerarasılık, tarihi metinlerarasılık, kültürel metinlerarasılık, 

mitolojik metinlerarasılık, edebî metinlerarasılık şeklinde ele alabiliriz. 

2. 3. 1.  DÎNÎ METİNLERARASILIK YÖNTEMLERİ 

Dinî miras özgünlüğü, farklılığı, yaratıcının duygu ve deneyimlerini 

zenginleştirme ve toplumsal vicdanı etkileme yönüyle hem klasik hem çağdaş Arap 

şiirinde güçlü ve etkili bir varlığa sahip anlamsal bir referans oluşturmaktadır. Şiirin 

din ile olan ilişkisi ta eskiden İslâm peygamberi Hz. Muhammed’in (sav), Hassân b. 

 
336 Ebû Hilâl el-‘Askerî, Kitâbu’s-sınâ‘ateyn el-Kitâbe ve’ş-şi‘r, İstanbul, 1320, s. 331. 
337 Suyûtî, el-İktirâh fî ‘ilmi usûli’n-Nahv, nşr., Abdülhakim ‘Atiyye, Dımaşk, 1427/2006, s. 21. 



116 
 

Sâbit gibi peygamber şairini Kureyşlilere cevap mahiyetindeki söylemlere teşvik 

etmesinden beri orijinalliğini sürdürmektedir. O zamandan günümüze kadar şiirde dinî 

motifli metinlerin işaretleri açıkça görülmektedir. Dinî motifli metinlerarasılık, 

Kur’ân-i Kerim’den, Peygamber efendimizin hadislerinden veya hayat ve yaşamından, 

tarihî olaylardan iktibas, tazmin, telmih ve benzeri bedî sanatlarla alıntılanan metnin 

belirli metinlerle etkileşim haline girmesidir. Kur’ân-ı Kerimle metinlerarasılık, hadis-

i şeriflerle metinlerarasılık, tarihle metinlerarasılık, edebî metinlerarasılık örneklerine 

kısa değinerek tezimizin ana teması sayılan Ebü’l-‘Atâhiye divanını dinî motifli 

metinlerarasılık açısından incelenmesine geçeceğiz. 

2. 3. 1. 1.  Kur’ân-ı Kerimle Metinlerarasılık 

Kur’ân-ı Kerim genel olarak, Müslümanların yüce kitabı, beşeriyetin en büyük 

ana yasası, efendimiz Muhammed’e (sav) indirilen ilahi vahiy olarak kabul edilir. 

Dolayısıyla Kur’ân, en büyük peygamberin en büyük mucizesi sayılır. Bu cihanşümul 

kitapla özet olarak anlatılabileceğimiz şey, Allah kelamı olması hasebiyle zihinleri 

kuvvetlendirmesi, hasta kalplere şifa olması, susuz ruhları doyurması, azgınlaşmış 

nefislere hidayet rehberi olması, vicdanları ihya etmesi, kirli ruhları temizlemesi, 

kalplerdeki pası apaçık delillerle, güneş gibi aydın âyetlerle gidermesi, onun 

hidayetine tabi olanları müstakim yola iletmesi, onun nuruna uyanları dünya ve ahiret 

saadetine kavuşturmasıdır. 

Kur’ân-ı Kerim, İslâm’ın ilk dönemlerinden beri içeriği ve yapısı, Müslüman 

halkların dillerine ezber olması yönüyle sürekli iktibâs, istişhâd, metinlerarasılık 

yapılmaya müsait bir kitap olmuştur. İster Arap ister acem olsun halklar ve milletler 

ondan çokça istifade etmiş, şiir ve nesir alanında ona atıfta bulunmuşlardır. Öncesinde 

bu hususta bazı örnekleri sunmaya çalıştık. Kur’ân’la metinlerarasılık örneklerine eski 

dönem şair ve ediplerinin eserlerinin yanı sıra çağdaş edebiyatçıların, eleştirmenlerin 

ve şairlerin de eserlerinde rastlamaktayız. Kur’ân’da metinlerarası etkileşim 

tezahürlerinden biri, Filistinli şair Abdurrahman Bârûd’un (1937-2010) Yahudilere 



117 
 

karşı, çıkarmış oldukları fitne ve fesadın sonuçlarını hatırlatan, akabinde onlara Kârun 

ve Âd kavmini örnek gösterdiği şu sözleridir:338 

 أفََلَ تَذَكَّرُونَ عُقْبَى الفَسَادِ؟        ( ىإِنَّ قَارُونَ كَانَ من قَومِ مُوسَ )

 خَسْفَةٌ جَلْجَلَتْ بِهِ في طِباقِ ال         أرَْضِ فَريا  تَفْريهِ حتَّى المعَادِ 

روسَ يا أخُْتَ عَادٍ       أيَنَ عَادٌ وأيَنَ ذاتُ العِمَادِ   ما حَفِظْتِ الدُّ

Şüphesiz Kârun, Mûsa’nın kavmindendi, fitnenin sonuçlarını hatırlamıyor 

musunuz? 

Yerin dibine çeken yankı, dehşet saçtı her yana, o azap ki sürecek, mahşere dek 

yarına, 

Dersleri ezberlemedin ey Âd’ın kız kardeşi, söyle bakalım nerede o Âd kavmi 

ve sütunlar sahibi? 

Yukarıdaki şiir parçası, yüce Allah’ın, ﴿ ْإِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَومِ مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِم﴾  

“Şüphesiz Kârûn, Musa’nın kavmindendi, onlara karşı azgınlık etti.”339 ve   َتَر ﴿ألََمْ 

العِمَادِ  ذَاتِ  إِرَمَ  بِعَادٍ  رَبُّكَ  فَعَلَ  ﴾كَيْفَ   “Rabbinin Âd’a, sütunlarla dolu İrem’e neler 

yaptığını görmedin mi?”340 âyetlerinden metinlerarası alıntı yapılmıştır. 

Şiirsel metinlerin güçlü bir otoriteye sahip olması, aynı zamanda onları insani 

yönler ve ahlaki değerlerle donatması açısından, dinî metinlerarasılığın önemine 

değinebiliriz. Çağdaş edebî eleştirmenlerden Bedir Şâkir es-Seyyâb (1926-1964) 

Şenâşil ibnetü’l-Celebî kasidesinde Kur’ân metnini kendi şiirsel deneyimine uygun 

hale getirerek kullanmıştır. Bu durumuyla şair yaşadığı şaşkınlık ve korku dolu 

 
338 Abdurrahman Ahmed Cibrîl Bârûd, el-A‘mâlü’ş-şi‘riyye el-kâmile, 1.baskı, Müessesetü Filistin 

li’s-Sekâfe, Suriye, Dımışk, 1431/2010, s. 130. 
339 Kasas, 28/76. 
340 Fecr, 89/6-7. 



118 
 

psikolojik atmosfere göre uyum sağlamaktadır. Kur’ân metninden sanatsal açıdan 

metinlerarasılık yapan Seyyâb’ın şiirindeki şu parçaya dikkat edelim:341 

عْفَه ا سَ لُّ مَ طِرُ كُ مْ لُّ تُ ثُ تظَ يْ حَ  لِ النَّخْ  تَ حْ تَ وَ   

طبَُ  هُ نَّ جَرُ؛ إِ تُفْ   يَ هِ عُ وَ ائِ قَ تِ الفَ صَ اقَ رَ تَ  الرُّ  

ة فَ هْ ي لَ زُّ فِ هُ تَ   يَ هِ وَ  اءِ رَ ذْ العَ  دِ ي يَ طَ فِ اقَ سَ تَ   

بُ، هَ  الذَّ ارُ لَا وَ نْ كِ الَ دِ يَ لِ اجُ وَ تَ  اءِ عَ رْ فَ ةِ الْ لَ خْ النَّ  عِ ذْ جِ بِ   

ى، مَ عْ الَ  ئُ رِ بْ يُ ، سَ ينَ رِ حُبُّ الآخَ  هُ نْ مِ  بُ لَ صْ يُ سَ   

هُ يْت ا هَ مَ  رِ بْ القَ  ارِ رَ قَ  نْ مِ  ثُ عَ بْ يَ وَ  التعَبُ  دَّ  

ا مَ حْ اللَّ  هُ مَ ظْ و عَ سُ كْ ، يَ تِ وْ مَ الْ  مِ لَ ى ظَ لَ إِ  يلِ وِ السفَرِ الطَّ  نَ مِ   

بُ ثِ يَ   هِ ب ِ حُ بِ  وَ هُ ي فَ جِ لْ الثَّ  لبَهُ قَ  دُ يُوقِ وَ   

Göğe uzanan hurmalar altında, yapraklar yağmur gibi dökülürdü kucağa 

Dalından düşen, fışkıran meyveler dans ederek, olgunlaştı 

Korkudan titreyen bakirenin (Meryem’in) eline düşen meyveler 

Dikili hurma ağacının iç içe geçmiş dalları taç gibidir ve senin elindeki altın 

değil ışıktır 

Başkalarının sevgisi burada ağaca gerilecek ve körleri iyileştirecek 

Ve o ölü, bitkin bir halde iken kabrin derinliklerinden diriltilecek 

Uzun yolculuktan ölümün karanlığına, kemikleri etle kaplanacak 

Ve o sevgisiyle doğrulurken, buz gibi kalbini tutuşturacak 

Şiirden anlaşıldığı üzere şair yolculuk ve hastalıktan muzdariptir. Hayata 

umutla ve sevinçle çıkabilmesi için kendisini sarsacak bir heyecana ihtiyacı vardır. 

Şair bu nedenle Kur’ân metnine sığınarak ondan alıntı yapmıştır. Şiirde geçen “   عِ ذْ جِ بِ 

ي إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ تسَُاقِطْ  342عَلَيْكِ   ,ifadesiyle, Meryem sûresindeki ”النَّ خْ لَ ةِ الْ فَ رْ عَ اءِ  وَهُز ِ

 
341 Bedr Şâkir es-Seyyâb, el-A‘melü’ş-şi‘riyye el-kâmile, 1.baskı, Beyrut, Dârü’l-‘Avde, s. 598-599; 

Abdülvehhâb el-Beyâtî, Dîvânü melâike ve şeyâtîn, Dârü’l-‘Avde, Beyrut, 1.baskı, 1990, s. 598-599. 
342 Meryem, 19/25. 



119 
 

جَنِي ا  ا   hurma ağacını kendine doğru silkele, üzerine taze, olgun (!Ey Meryem)“ رُطَب 

hurmalar dökülsün.” âyet-i kerimesiyle metinlerarasılık yaptığını, âyeti sanatsal 

açıdan kullandığını görmekteyiz. 

Kur’ân âyetleriyle metinlerarası alıntı yapan, bazı tarihi olaylardan alıntı 

yapan, tarihte önemli rolü olan bazı karakterle atıfta bulunan modern Cezayirli 

şairlerden biri de Muhammed Nâsır’dır (1938). Bir şiirinde Mesed sûresiyle 

metinlerarasılık yaparken şöyle der:343 

 بٍ لَ قَ نْ مُ  ءَ وَ سْ أَ  تَ يْ قَ لَ وَ             بٍ هَ لَ  ا بَ أَ  ا دَ يَ  تْ بَّ تَ 

 ب صَ تُ  مْ لَ وَ  تَ دْ رَ أَ  ى تَ فَ             مْ كَ  انِ يرَ الن ِ  لَ عِ شْ مُ  ا يَ 

 بٍ جَ عَ  لَا وَ  ار، ذَ عْ أَ             مْ كَ   يرنالنِ ُي طِ مَ رْ القَ وَ 

 ؟ بِ ضَ الغَ  الُ مَ عَ  مْ أَ  ظٍ يْ غَ            نْ مِ  آنَ رْ القُ  قُ رِ حْ تَ أَ 

 بِ صَ الوَ  اةِ نَ أَ  تَ حْ تَ  ، رِ بِ           ا بَ الجَ  نِ عَ وَ ُيدُ لِ الوَ  لَ شَ فَ 

Ebû Leheb’in elleri kurusun, altüst olmuş hayatla karşılaştın 

Ey ateşleri tutuşturan, kaç genci hedef aldın da isabetli olmadın 

Yakıp yıkan Karmatîler’in nice mazereti varmış, bu hiç de şaşırtıcı değil 

Kur’ân’ı öfkeyle mi yoksa gazaplı işçilerle mi yakarsınız? 

Zorba Velîd dahi bu hususta başarısız oldu, uzun süre acılar altında 

Yukarıdaki şiir parçasında Muhammed Nâsır’ın Mesed sûresindeki  َي بَ أَ   ادَ يَ   تْ بَّ ت  

بٍ هَ لَ   âyetiyle metinlerarasılık yaptığını görmekteyiz. Fakat şair burada tarihi karakter 

olan Ebû Leheb’in şahsına değil, kendi muhatabına yönelik  َاكدَ يَ   تْ بَّ ت  şeklinde 

değişiklik yaparak, Arap ve İslam dünyasını etkileyen Karmâtilerin Bağdat’ı yakması, 

Velîd b. Yezîd’in (ö. 126/744) Kur’ân’ı yakması gibi bazı tarihi olaylara atıfta da 

bulunmuştur.  

 
343 Muhammed Nâsır, Ağniyâtü’n-nehîl, el-Müessesetü’l-Vataniyye li’l-Kutub, Cezayir, 1981, s. 86. 



120 
 

2. 3. 1. 2.  Hadis-i Şerifle Metinlerarasılık 

Peygamber efendimizin hadisleri söylenen kelamın belâgati, lafzın fesahati 

açısından Kur’ân-ı Kerim’den sonra ikinci kaynak olarak kabul görmektedir. 

Kur’ân’la metinlerarasılık örneklerinde olduğu gibi tarih ve çağlar boyunca nice şair 

ve yazarlar hadis-i şeriflerle de metinlerarası alıntıda bulunmuşlardır. Bunun en büyük 

nedeni ise Hz. Peygamber’in üstün bir kelâma sahip olmasıdır. Bu açıdan Peygamberin 

 Bana cevâmiü’l-kelim (özlü ve kapsamlı sözler) verildi”344 hadisi“ بُ عِ ثْ تُ   بِ جَ وَ امِ عِ   الْ كَ لِ مِ 

de konumuza başka açıdan örneklik oluşturmaktadır. 

Şairin çeşitli kültürel olgularda şiirsel bir dil kullanabilmesi, Hz. Peygamber'in 

hadislerinden kendi fikrine hizmet eden dini anlamlardan ilham almasını sağlar. 

Dolayısıyla şairin yaratıcılığına, metin üretme yeteneğine bağlı olarak, şiirsel 

bağlamda etkileşim halinde olması hasebiyle nebevî hadislerle yapılan metinlerarasılık 

şiirlerin şekillenmesinde etkili olmaktadır. Bu minvalde modern dönem şairlerinin 

şiirlerinde sıklıkla dinî metinlerarasılık örneklerine başvurduklarını görebiliyoruz. 

Cezayir devrimi şairi olarak bilinen, Cezayir milli marşının yazarı Müfîd Zekeriya’nın 

(1908-1977) şiirlerinde dinî metinlerle metinlerarasılık örneklerine rastlamaktayız. Bir 

beytinde şöyle der: 

ئِبِ والغَنَمِ القَاصيةِ  دٌ أبَْقَى لَنَا عِبْرَة            مِنَ الذ ِ  مُحَمَّ

Muhammed bize kurt ve başıboş koyunlar hususunda ibretlik bir ders bıraktı 

Yukarıdaki metnin peygamber efendimizin,    ُفَ عَ لَ يْ كَ   بِ الْ جَ مَ اعَ ةِ   فَ إِ نَّ   الذ ِ ئْ بَ   يَ أْ كُ ل

 Öyleyse cemaatten ayrılma, çünkü kurt sürüden ayrılan koyunu yer.”345“ الْ قَ اصِ يَ ةَ 

hadis-i şerifiyle metinlerarasılık yaptığı ortadadır. Yine Müfîd Zekeriya’nın bir başka 

şiirinde hadisle metinlerarasılık yaptığını görmekteyiz. Şöyle der:346 

 
344 Buhârî, el-Câmiü’s-sahîh, Kitâbü’l-İ‘tisâm, hadis no. 7273. 
345 Ebû Dâvûd Süleymân b. Eş‘as es-Sicistânî, es-Sünen, thk., Muhammed Muhyiddin Abdülhamid, 

Mektebe ‘Asriyye, Beyrut, Salât, 47, (547), c. I, s. 150. 
346 Müfdî Zekeriya, Dîvânü’l-lehebi’l-mukaddes, el-Mektebü’t-Ticârî, Beyrut, 1961, s. 153. 



121 
 

 اار  رَ مِ  مْ كُ ورِ حُ جُ  نْ مِ  ا اع  دَ خِ           ا نَ غْ دِ لُ  دْ قَ  ا نَ نَّ إِ فَ   غُ دَ لْ يَ  نْ مَ وَ 

Kim ısırdıysa bizler sizin deliklerinizden defalarca hileyle ısırıldık  

Burada şairin dinî bir metni, alıcıya iletmek istenen anlamla orantılı hale 

getirmek için tam bir ustalıkla kendi şiirine dahil edebildiğini görmekteyiz. Alıntı 

yapılan hadis metni, Hz. Peygamber’in (sav) buyruğu olan,   ٍجُحْر مِنْ  الْمُؤْمِنُ  يُلْدَغُ  لَا 

تَيْنِ    .Mü’min bir delikten iki kere sokulmaz.”347 hadisidir“ وَاحِدٍ مَرَّ

Endülüslü edip ve şair İbn Şüheyd’in (ö. 426/1035) şiirlerinde nebevî hadislerle 

metinlerarasılık yaptığını görmekteyiz. Bir beytinde şöyle der: 

ا ذاكِر اللَِّ           عَليهِ حَفيفٌ للملئِكِ أقبَلتْ  اتُصافِحُ شَيخ    تائِب 

Tövbe ederek Allah’ı devamlı zikreden şeyhi melekler kuşatır, musafaha yapar 

Bu beyitte şair, Hz. Peygamber’in (s.a.v),  َّعَز  َ اللَّ يَذْكُرُونَ  قَوْمٌ  يَقْعُدُ  لَا 

ُ فِيمَن عِنْدَهُ  كِينَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللَّ حْمَةُ، وَنَزَلَتْ عليهمِ السَّ تْهُمُ  المَلَئِكَةُ، وَغَشِيَتْهُمُ الرَّ  Bir“ وَجَلَّ  إِلاَّ  حَفَّ

kavim Allah azze ve celle’yi zikir için bir araya gelirse, onları melekler kuşatır, rahmet 

sarar, üzerlerine sekinet iner ve Allah kendi indindekilere onlardan bahseder.”348 

hadisiyle metinlerarasılık yapmıştır.  

2. 3. 2.  Tarihle Metinlerarasılık 

Tarihî materyal bir bilgi hazinesi ve duygular için anlamsal bir zenginliktir. 

Eserlerine tarihi ve kültürel değerler kazandırmak isteyen şair, çevresini ve milletini 

yakından ilgilendiren konular başta olmak üzere diğer sorun ve kaygılarını dile 

getirmek için bazı tarihi verilerden yararlanır. Böylece metinde çağrıştırılan tarihi 

olaylar, taşıdıkları içerik manevi ve estetik değerlerle kuşatıldığı için okuyucunun 

vicdanında daha fazla yer edinir.  

 
347 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, Kitâbü’l-Edep, 83. 
348 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, Kitâbü’z-Zikir, 39. 



122 
 

Tarihi metinlerarasılıktan maksat, göz önündeki orijinal metnin, yaratıcıya 

anlatı bağlamıyla tutarlı görünen, entelektüel ve sanatsal bir sunum gerçekleştiren 

seçilmiş tarihi metinlerle iç içe geçmesidir. Veya tarihi metinlerarasılık, antik ya da 

modern seçilmiş tarihi metinlerin, yazarın sunduğu fikir ya da eserinde somutlaştırdığı 

ve ortaya çıkardığı durum hakkında mümkün olduğunca tutarlı ve gösterge niteliğinde 

olacak şekilde sanatsal metinlerarası etkileşimdir.349 Şair metinde anlatmak için 

tarihsel olaylara başvurmaz, bunun yerine metne canlılık katacak olan, tarihe ışık tutan 

durumları seçer ve bunları çağdaş şiirsel deneyimiyle uyum içinde yeniden formüle 

ederek otaya koymaya çalışır. Dolayısıyla çağdaş şair, geçmişi ve bugünü birleştirir, 

gelecekteki beklentileri öngören yeni bir bilişsel gerçekliğe göre tarihi yeniden yazar 

ve onu gerçeklikle karıştırır.350 

Çağdaş şairlerden örnekler sunacak olursak, kullanılan tarihi olaylar arasında, 

vatan aşkı ve Kudüs sevgisiyle bilinen şairlerden Abdurrahman Bârûd’un (1937-2010) 

Siyonistlerin bazı uygulamaları nedeniyle, tüm semavî dinlerin kutsal şehri sayılan 

Kudüs’te emniyetin ve barışın yok olmasına yönelik itirazını anlatmak için yazdığı ve 

şu ifadelerde üzüntüsünü dile getirdiği şiiri çok manidardır:351 

 يا خَمْسَ عَشْرةَ التي تحَطَّمَتْ بها القُيودْ 352

 هجْريةٌ .. بدْريةٌ .. بها تعَطرَ الوجودْ 

 لَكِ العَلءَُ والخُلُودْ 

 وَقَلَّدَ الخَلِيفَةُ العَظِيمُ إِيلِياءْ 353

 قِلدََة  .. مِنَ الوُروُدِ .. غَالِية 

 
349 Hasan el-Bendârî ve başkaları, et-Tenâs fi’ş-şi‘ri’l-Filistînî el-mu‘âsır, Gazze’deki el-Ezher 

Üniversitesi dergisi, Silsiletü’l-‘Ulûmi’l-İnsâniyye, 2009, c. XI, sayı, 2, s. 295. 
350 Hasan el-Bendârî ve başkaları, et-Tenâs fi’ş-şi‘ri’l-Filistînî el-mu‘âsır, s. 295. 
351 Abdurrahman Ahmed Cibril Bârûd, el-A‘melü’ş-şi‘riyye el-kâmile, s. 304. 
352 İkinci Halife Hz. Ömer (ö. 23/644) döneminde Kudüs fethedildi. Bkz., Câsim Avcı, “Kudüs, 

Fethedilişinden Haçlı İstilasında Kadar”, DİA, 2002, Ankara, c. XXVI, s. 327-329. 
353 Büyük halife ile Hz. Ömer, İlya ile Kudüs kastedilmiştir. 



123 
 

هُورِ بَاقِيةْ   بِعُهْدَةٍ 354 .. مَحْفُوظَةٍ على الدُّ

لمَُ  يلِياءَ المَْنُ والسَّ والحَيَاةُ الهانِيَةْ لِإِ  

ومُ واللُّصُوصْ   لايَِسْكُنَنْ بِإِيلِياءَ الرُّ

 ولاَ أ حَدْ 

 مِنَ اليَهُودْ 

Ah, prangaların kırıldığı on beşinci (Hicrî yıl) 

Hicri, Bedri, varoluşun güzel koktuğu yer 

Yücelik ve sonsuzluk senindir 

Büyük halife İlya’ya kolye taktı 

Öyle bir kolye ki, güllerden yapılmış, pahalı 

Asırlar boyu korunacak bir antlaşmayla 

İlya’ya güven, huzur ve rahat bir yaşam sunmak için 

İlya’da Bizanslılar ve hırsızlar oturmasın diye 

Ve de Yahudilerden kimse (oturmasın) 

Yine Arap tarihini metinlerarası bağlamda kullanan şiirsel örnekler arasında, 

zalim lakabıyla bilinen Emevî valilerinden olan Haccâc b. Yûsuf es-Sekafî’nin (ö. 

95/714) tarihi bir hadisesini kullanan Suriyeli şair Adonis’in (1930) sanatsal bir şiir 

üslubuyla ifade ettiğini görüyoruz:355 

 هِ يْ دَ يَ  ي فِ   رَ بَ نْ المِ  دَ عَ صَ وَ ...ُ

 
354 Ömer Antlaşması diye bilinen, müminlerin emiri Hz. Ömer (ra)’ın Kudüs halkı için yazmış olduğu 

belgedir. Bkz., Mustafa Fayda, “eş-Şürûtü’l-Ömeriyye”, DİA, 2010, İstanbul, c. XXXIX, s. 273-274. 
355 Adnan Hüseyin Kâsım, el-İbdâ‘ ve mesâdiruhü’s-sekâfiyye ‘inde Adonis, ed-Dârü’l-‘Arabiyye 

li’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, Kahire, 2000, s. 219. 



124 
 

 امُ ثَ لِ  هِ هِ جْ وَ  قَ وْ فَ وَ  سٌ وْ قَ 

 مِ لَ الكَ وَ  تِ وْ الصَّ بِ   لَا  اعُ نَ القِ وَ  امُ هَ الس ِ  الَ قَ وَ 

 ...ا ايَ نَ الثَّ  عُ لَّ طَ وَ  لَ جَ  نُ ابْ  ا نَ أَ 

 اسُ رَ بْ والن ِ  الُ ؤَ السُّ  وَ هُ  ا نَ أَ 

 اسُ رَ الفِ  وَ هُ  ا نَ أَ 

ُ... يئسارَ فَ   نْ مِ  ونُ كُ يَ  نْ مَ لِ  لٌ يْ وَ 

Ve minbere çıktı 

Elinde bir yayla, yüzü kapalı halde 

Sesi ve kelamı değil, yayı ve yüzündeki örtüsü konuştu 

Ben ünlü bir adamım, yok edenlerin öncüsüyüm 

Ben istenen kimseyim ve yol gösterici ışığım 

Ben atlının kendisiyim 

Benim avım olanın vay haline 

Biz burada şair Adonis’in, tarihi bir şahsiyet olan Haccâc-i Zâlim’in meşhur 

Kûfe halkına söylediği,  أَ نَ ا ابْ نُ   جَ لَ  وَ طَ لعُ   الثَّ نَ ايَ ا ،  مَ تَ ى أَ ضَ عُ   العِ مَ امَ ةَ   تَ عْ رِ فُ ونِ ي  “Ben ünlü bir 

adamım, yok edenlerin öncüsüyüm, başımdan örtüyü kaldırdığımda beni tanırsınız.”356 

şeklindeki dizesine gerçekçi bir tarihi ustalık kazandırmaya çalıştığını görüyoruz. 

Gerçek şu ki, şair Adonis yukarıdaki dizesinde, Haccâc gibi tarihi şahsiyetin 

timsalinde, derinlerde yatan mirası ruhlarda uyandırmaya çalışmaktadır. 

2. 3. 3.  Edebî Metinlerarasılık 

Edebî metinlerarasılık ile kastedilen, alıntılanan metnin, yazarın kendisi 

tarafından veya onunla örtüşen veya ondan önce gelen diğer yazarlar tarafından, onun 

kültürüne ait olsun veya olmasın, edebi metinlerle karıştırılmasıdır. Edebiyat, bir 

milletin duygu, fikir ve hayat tecrübesinin özetidir, nesilden nesile aktarılarak, kendi 

 
356 İbn Asâkir, Ebü’l-Kâsım Ali b. el-Hasen Hibetullah eş-Şâfîi, Târîhu medîneti Dımaşk, thk., 

Muhibbuddîn Ebû Saîd Ömer b. Garâme el-‘Amrevî, nşr., Dârü’l-Fikr, Şam, 1415/1995, c. XII, s. 130. 



125 
 

tarzında üretim ve gelişmeyi sürdürmek için içeriğinden yararlanılır, biçiminden ilham 

alınır. 

Edebi mirasın, çeşitli düzeylerde çağdaş şiirde etkili bir varlığa sahip olması, 

yaratıcı benliğe, onun vicdanına bağlılığına ve içinde bulunduğu koşullarla bir arada 

yaşamasına yakın olması demektir. Çağdaş şair, edebî metinlerden alıntı yapmak 

istediğinde, yaşadığı deneyimlerin pek çok özelliğini edebî mirasta bularak ve bundan 

yararlanarak, ifade etmek veya değiştirmek istediği fikir veya konuya hizmet eden 

yönleri sanatsal bir şekilde ifade etmeğe çalışır. 

Edebî metinlerdeki ilk metinlerarasılık örneklerinden biri, Ebû Nüvâs’ın ünlü 

beyti olan,  ُالداء هِيَ  كانَت  بِالَّتي  إِغراءُ   ...  وَداوِني  اللَومَ  فَإِنَّ  لَومي  عَنكَ   Bırak beni“357 دَع 

azarlamayı, çünkü azarlama tahriktir, Sen beni dertten kurtar, derdimin dermanıyla” 

ifadesinin anlatıya dâhil edilmesidir. Zeyd’in yaşamındaki ruh halini yansıtmak için 

burada alıntının öneminden bahsetmektedir. Zira onun dermanı aynı zamanda derdinin 

de kaynağıdır. Metin bağlamında Zeyd’in sevgilisi, hayali ve umudu olan Necme, ona 

aynı zamanda acı veren bir sebep olduğu kadar, iyileşmesinin de anahtarıdır. Ebû 

Nüvâs’ın “Bırak beni azarlamayı” anlamındaki dizesi, Zeyd’in durumunu ifade eden 

bir ironi veya trajediye vurgudur. Çünkü Ebû Nüvâs için dertlerin sebebi olan içki aynı 

zamanda onun dermanıdır. Zeyd için ise Necme, hem acısının hem de onun şifasının 

kaynağıdır.358 

Iraklı çağdaş şair Ali Cafer el-‘Allâk (1945) şöyle der: 

“Edebî metinler, yeni metnin yapısında açık ve onunla bağlantılıdır. 

Dolayısıyla şair bunları kendi metinleri içinde eritmek ve onlara ihtişamını arttıran 

yeni bir biçim vermek için şiirsel açıdan yeniden üretebilir.”359 

Abdurrahman Bârûd’un bir şiirinde, eski Arap atasözü olarak bilinen 

“Sinimmâr’ın Cezası” kıssası metinlerarası anlam açısından değerlendirilmiştir. 

Döneminin meşhur bir kralının isteği üzere, onun için eşsiz bir saray yapan Sinmâr, 

 
357 Ebû Nüvâs, Dîvânu Ebî Nuvâs bi rivâyeti’s-Sûlî, thk., Behçet Abdülğafur el-Hadîsî, 1.Baskı, nşr., 

Dâru’l-Kutubi’l-Vataniyye, Ebû Dabi, 2010, s. 53. 
358 Ahmed ez-Ze‘abî, a.g.e., s. 50. 
359 Ali Cafer el-‘Allâk, eş-Şi‘ru ve’t-telakkî, 1.baskı, Dârü’ş-Şurûk, 1997, s. 131. 



126 
 

yaptığı bu iyiliği karşılığında ölümle cezalandırılmıştır. Şairin anlatmak istediği şey 

insanların bu tarz olaylardan ibret almalarını sağlamaktadır. Bârûd bir beytinde şöyle 

der:360 

ار الَّتي أزَْهَقُوا  لاتََقْرَبِ النَّاسَ بِها جَلْجَلَتْ               رُوحُ سِنِمَّ

İnsanlara onunla yaklaşma, yoksa Sinimmâr’ın çıkan ruhu (kemikleri) sızlar 

Yine bir başka şiir dizesinde Bârûd’un, gurbet sevgisi, iştiyak ve vatandan 

uzakta kalma gibi durumlar ön planda tutularak, şairlerin emiri lakabıyla bilinen 

çağdaş şairlerden Ahmed Şevkî’nin (1868-1932) bir şiir beytine atıf yaptığını 

görmekteyiz. Bârûd şöyle der: 

 أحََللٌَ لِغَيرنا ما تَمنَّى            وعَلَينا العَمى والاسترقاق؟

Üzerimizde körlük ve kölelik varken, başkalarının temenni ettikleri helal olur 

mu? 

Şair Bârûd’un bu şiir dizesinde Ahmed Şevkî’nin beyitlerinden alıntı yaptığını 

anlamı ve içeriğini değiştirdiğini görüyoruz: 

ِ جِنْسٍ   أحََرامٌ علَى بلبله الدوْ      ح، حلَلٌ للطَّير مِن كُل 

 كُلُّ دارٍ أحََقُّ بالهَلِ، إلاَّ       في خَبيثٍ مِن المذاهب رجس 

Bülbüllerin dallara konması haramdır da, diğer kuşların konması helal midir 

Düşüncelerden iğrenç birisi dışında, her hane kendi ehline daha layıktır.361 

2. 3. 4.  Mitolojik Metinlerarasılık 

Mitolojik metinlerarasılık, şairin, psikolojik yönlerle uyum sağlayan mitlerden 

ilham alarak, onları metninde kullanması ve duygusal deneyimini zenginleştirmek için 

onlarla tamamen özdeşleşmesidir. Mit, şairin kaygılarını ve gerçekliğini derin bir 

 
360 Abdurrahman Bârûd, el-A‘mâli’ş-şi‘riyye el-kâmile, s. 109. 
361 Ahmed Şevkî, eş-Şevkiyyât, Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, c. I, s. 45. 



127 
 

şekilde ifade eder, onu somutlaştırmasına yardımcı olur ve kaleme alacağı şiiri ilk 

doğasına döndürmesine yardımcı olur.362 

Çağdaş şairler, günümüz insanın içinde bulunduğu buhranı sanatsal ifadeyle 

ifade etmeğe çalışmaktadır. Dolayısıyla mit, bu dönemde çağdaş Arap’ın duygularının 

verilerinden yararlanılmasını sağlayan kültürel unsurlardan biri olmuş ve onların 

şiirsel deneyimlerinin ayrılmaz bir parçası haline gelmiştir.363 

Çağdaş şair ve yazarlar miti, duygusal deneyiminin zenginliğini ve bu 

deneyimi metafizik boyutla şeffaflaştırma yeteneğini vurgulamak, şiirsel metni 

zenginleştirmek, ufkunu açmak maksadıyla metinlerarası bir teknik olarak 

kullanmaktadırlar.364 

Şiirde mitin kullanılması, şiirin uzunluğu açısında ve dramatik yapısı boyunca 

kendisine bazı özellikler kazandırır. Öyle ki şiirin içeriğinde devasa şiirsel eser görürüz 

ve içinde hurafe, gerçek hikaye, simgeler ve insan deneyimi ve bilgiyle karşılaşırız.365 

Şair Abdurrahman Bârûd, zayıflayıp gücü kaybolduğunda kendini küllere 

gömen “Anka Kuşu” efsanesini, yeniden daha güçlü bir şekilde ortaya çıkabilmek için 

kullanabilmiştir. Şair Bârûd, Yahudilerin o cesur şehir Cenin’e yaptıklarını açıklamak 

için bu efsaneden alıntı yaparak şöyle der: 

 هُب ِي جَنينُ وانفُضي         عَنْكِ الترابَ الحَْمَرا 

مادِ فانهضي         للمَجْدِ أقَوى جوهرا  مِنَ الرَّ
366 

Es ey Cenin! Üzerindeki kırmızı toprağı silkele 

Daha güçlü bir şekilde, zafer için küllerinden yüksel! 

Modern Arap edebiyatında metinlerarasılık kuramı dinî, edebî, tarihî ve 

mitolojik figürlerle zengin bir içeriğe bürünmüş şekliyle değerlendirilmiştir. Bazı 

 
362 Hasan el-Bendârî ve başkaları, et-Tenâs fi’ş-şi‘ri’l-Filistînî el-mu‘âsır, s. 281. 
363 Hasan el-Bendârî ve başkaları, et-Tenâs fi’ş-şi‘ri’l-Filistînî el-mu‘âsır, s. 282. 
364 ‘Adnân Kâsım, Lügatü’ş-şi‘ri’l-‘Arabî, 1.baskı, Mektebetü’l-Fellâh, Kuveyt, 1989, s. 52. 
365 İzzuddîn İsmail, eş-Şi‘rü’l-‘Arabiyyi’l-mu‘âsır kadâyâhu ve zevâhiruhü’l-fenniyye ve’l-

ma‘neviyye, 5.baskı, Kahire, el-Mektebetü’l-Âkâdîmiyye, 1994, s. 249. 
366 Abdurrahman Bârûd, el-A‘mâlü’ş-şi‘riyye el-kâmile, s. 321. 



128 
 

örneklerini de vermeğe çalıştığımız dinî içerikli, modern Arap şiirine ilham veren 

kaynaklar arasında Kur’ân ile metinlerarasılık bağlamında Nûh, Mûsa, Yûşâ gibi bazı 

peygamber isimlerini, edebî içeri olarak Sinnimâr, Şehrezâd, Vaddâh gibi şahsiyet 

isimlerini, tarihî metinlerarasılık bağlamında Selâhaddîn el-Eyyûbî, Hz. Ali, Hz. Ömer 

gibi kahramanları, mitolojik metinlerarasılık için Anka kuşu, Adonis, Afrodit gibi 

figürler çağdaş Arap edebiyatı şairleri tarafından işlenen konulardır. 

Spesifik bir kavram olarak değerlendirdiğimizde metinlerarasılık, “bir metnin 

başka bir metin içinde olması, o metinle etkileşim kurması, önceki metinle 

birlikteliğidir” şeklinde tanımlayabiliriz. Dolayısıyla metinlerarasılık konusu diğer 

edebî kavramlar gibi kökleri ta eskiye dayanan klasik Arap edebiyatının bir parçasıdır. 

Modern Arap ve Batı edebiyatına gelirsek, edebi eleştirinin bir parçası haline gelen 

metinlerarasılık kuramı aslında Arap edebiyatında kadimden beri kullanılagelen bir 

kavram olmuştur. Çünkü Arap şairleri edebî geçmişleriyle övündükleri ve ona bağlı 

kaldıkları için şiirlerinde ve nesirlerinde metinlerarasılık olgusuna yer vermişlerdir. 

Post Modern Batı edebiyatına baktığımızda bu kuramın ismi değiştirilmiş ve yeni 

şekliyle Arap edebiyatına girmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

EBÜ’L-‘ATÂHİYE’NİN ŞİİRİNDE DİNÎ MOTİFLİ 

METİNLERARASILIK 

 Şairler, kendi çağdaş tecrübelerini aktarmada, bu tecrübeleri köklü kültürel 

miraslarıyla ilişkilendirmek suretiyle metinlerarasılık yöntemlerinden istifade 

etmişlerdir. Böylece, şair ile içinde bulunduğu kültürel ortam arasında yaratıcı bir 

etkileşim meydana gelmiştir. Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde dini metinlerin belirgin bir 

tesiri görülmektedir. Bu metinler, onun duygu ve düşüncelerini ifade etmesine katkıda 

bulunmuş ve anlamın derinleşmesine yardımcı olmuştur. Şiirlerinde yer alan bu dini 

göndermeler, şairin kültürel birikimini ve yaşadığı dönemin fikrî etkilerini 

yansıtmaktadır. Özellikle, Ebü’l-‘Atâhiye’nin dini metinlerle kurduğu bu metinlerarası 

ilişki, onun entelektüel derinliğini ve yaşadığı çağın izlerini şiirine aksettirmesi 

bakımından dikkate değerdir. 

Bu bölüm, Ebü’l-Atâhiye’nin dini metinlerle kurduğu metinlerarası ilişkiyi ele 

almaktadır. İnceleme, yalnızca şairin şiirlerinde yer alan metinlerarası unsurları tespit 

edip kaynaklarına ve etkilerine ulaşmakla sınırlı kalmamış, aynı zamanda bu 

metinlerarasılığın yasasını, yani söz konusu şiirlerin diğer metinlerle kurduğu ilişkileri 

belirli kurallar çerçevesinde sınıflandırmaya da çalışmıştır. Ayrıca, bu süreçte 

okuyucunun üstlendiği geri çağırma, karşılaştırma, dengeleme, gözlemleme ve 

inceleme gibi işlevlerin rolü de göz ardı edilmemektedir. Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerine 

dikkatlice bakıldığında, onun Kur’ân-ı Kerîm ile çeşitli şekillerde metinlerarası ilişki 

kurduğu görülür. Şairin kurmuş olduğu bu ilişkiler, metinlerarası iktibas yöntemi 

çerçevesinde değerlendirilebilir. Şairin, dini metni olduğu gibi veya anlamını 

değiştirmeyecek şekilde küçük değişikliklerle şiirine dahil etmesi veya Kur’ân-ı 

Kerîm’den doğrudan alıntılar yaparak yahut anlamını muhafaza edecek biçimde hafif 

değişikliklerle bu metinlere atıfta bulunması metinlerarası iktibastır. Ayrıca Kur’ânî 

metinlerin özünü benimseyip, doğrudan alıntı yapmaksızın, bu anlamları dolaylı bir 

şekilde şiirine yansıtmasıdır. Bazen şairin, dini metne doğrudan atıfta bulunmadan, 

ima ve telmih yoluyla bu metinlere işaret ettiği de görülmektedir. 



130 
 

Metinlerarası iktibas (doğrudan alıntı), metnin etkisini ve okuyucu nezdindeki 

kabul edilebilirliğini artırır. Zira şair, düşüncesini aktarmak için kutsal metinlere 

dayanır ve bu sayede ifadesine bir açıklık kazandırır. Metinlerarasılığın açık bir şekilde 

ortaya konulması, okuyucunun zihnini iktibas edilen asıl metne yönlendirir, böylece 

okuyucunun belleğinde o metin canlanır, hatırlanır ve tanıdık bir anlam dünyasına kapı 

aralanır. Bu tanıdıklık, okuyucunun ruhunu rahatlatır ve Kur’ân âyetlerinde aşina 

olduğu o yaratıcı, büyüleyici güzelliğe yönelmesini sağlar. 

Şairin bu tür bir metinlerarası ilişki kurmasında çeşitli sebepler etkili olabilir. 

Bunlardan biri ve en önemlisi özellikle dini metinlere yönelik duyduğu derin saygı ve 

kutsiyet anlayışıdır. Diğer bir sebep ise, şairin sanatsal ve edebî yetkinliğinin, bu köklü 

metinleri aşacak ölçüde güçlü olmamasıdır. Bu iki sebep, şairin dini referansları 

olduğu gibi ya da küçük değişikliklerle kullanmasını açıklayan temel unsurlardır. 

Bu tür metinlerarasılıkta şair, şiirinde dinî metni doğrudan çağırmakta, bazen 

hiç değiştirmeden, bazen ise özüne dokunmayacak şekilde küçük değişiklikler yaparak 

onu geliştirmekte veya onunla bir tür diyalog kurmaktadır. Bu yaklaşımın ardında 

farklı sebepler bulunabilir. Bunların başında, özellikle dinî metinler ve otoriteler söz 

konusu olduğunda, o metinlere duyulan hürmet ve kutsiyet anlayışı gelir. Öte yandan, 

bu durum bazen şairin sanatsal yetkinliğinin ve estetik yaratıcılığının, önceki metinleri 

aşma noktasında yetersiz kalmasından da kaynaklanabilir. Kur’ân-ı Kerîm ile olan bu 

tür metinlerarasılık hem şair hem de okuyucu nezdinde kabul görmüştür. Zira İslâm 

toplumlarında, Hz. Peygamber (sav) döneminden günümüze kadar çocukların eğitimi 

büyük ölçüde Kur’ân merkezli olarak gerçekleşmiştir. Bu durum, halktan seçkinlere 

kadar herkesin konuşmalarında, doğal ve samimi bir şekilde Kur’ânî ifadelerin yer 

almasını kaçınılmaz kılmıştır. Ebû’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde de Kur’ânî metinlere 

dayalı yoğun bir metinlerarasılık dikkati çeker. Bu bağlamda, şairin bazı doğrudan 

alıntı örneklerine rastlamak mümkündür ki, bunlardan biri de şöyledir:367 

في الرَضِ ما عاشَ خَوفَ إِملقِ      لَو أنََّ عَبدا  لَهُ خَزائِنُ ما   

 
367 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 589. 



131 
 

قِ حَينِ وَكُلٌّ لِحَينِهِ لَا       يدُ عَنِ الكُلُّنا يَحِ يا عَجَبا    

تِ الساقُ مِنهُ بِالسَّ         ادِبُهُ كَأنََّ حَي ا  قَد قامَ نَ  اقِ وَاِلتَفَّ  

اقِ رَ  يلَ مَنْ مَوتِ خَفِي ا  وَقِ      وَاِستَلَّ مِنهُ حَياتَهُ مَلَكُ ال   

Eğer bir kulun olsa yerin hazineleri, fakirlik korkusu yine sarar bedeni, 

Ne gariptir ki, herkes kaçar ecel vaktinden, ama kimse kurtulamaz takdirden, 

Sanki bir ölüdür, ayaktadır ağıt yakanı, bacakları dolanmıştır birbirine 

Canının çekip aldı Azrail gizlice, denildi: Kimdir bu derde çare?  

Okuyucunun veya dinleyicinin, bu beyitleri işittiğinde zihninin hemen Yüce 

Allah’ın şu ayetine yöneleceği neredeyse kesindir: 

اقُ  ،وَظنََّ اَنَّهُ الْفِرَاقُ   ،  اقٍ وَقٖيلَ مَنْ رَ ،  كَلَّ اِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ ﴿ تِ السَّ اقِ﴾ وَالْتَفَّ  بِالسَّ

“Hayır! Artık çok geç, can boğaza geldiğinde, “Yok mu şifa verecek?” 

dendiğinde. O da, bunun ayrılık vakti olduğunu anladığında. Ve bacaklar birbirine 

dolandığında.”368 

Şair, Kur'ânî ifadeleri kendi şiir yapısına konuk etmiş ve bunun bir Kur’ân 

ayetine dayandığını açıkça hissettirmiştir. Kur’ân'daki “ ِاق بِالسَّ اقُ  السَّ تِ   ”وَالْتَفَّ

ifadesini, beyitlerinin son kısmında neredeyse aynen almış ve yalnızca anlam 

bütünlüğünü sağlamak için “ ُمِنه” kelimesini eklemiştir. Aynı şekilde “ اقٍ وَقٖيلَ مَنْ رَ  ” 

âyetini de şiirinin son kısmında doğrudan metinlerarası iktibas yöntemiyle almıştır. 

Böylece şair, hem zahirî yapıda hem de derin anlam düzeyinde Kur’ânî metinle tam 

bir uyum içinde hareket etmiştir. 

 

 
368 Kıyamet, 75/29. 



132 
 

3. 1.  KUR’ÂN İLE METİNLERARASILIK 

Şairler arasındaki metinlerarasılık kaynakları, her şairin temas kurduğu 

kültürlerin çokluğuna ve içinde bulunduğu ortamın edebî açıdan zenginliğine göre 

farklılık göstermektedir. Metinlerarasılık kaynakları, şair ve yazarları ilgilendiren 

diğer edebî sanatlarda olduğu gibi, Ebü’l-‘Atâhiye’nin de yaşamış olduğu döneme ve 

mekana göre değişiklik arz etmektedir. Şairimizin yaşadığı dönemde Bağdat, İslâm 

medeniyetinin içinde yer aldığı farklı medeniyet ve kültürlerin karışımından oluşan bir 

ortam arz etmekteydi. Dolayısıyla Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirleri incelendiğinde, dinî 

motifli kaynaklar başta olmak üzere bilgi içerikli çeşitli kaynakların da var olduğu 

açıkça görülecektir. Ayrıca şairin ustalık kullanarak bu kaynaklardan metinlerarasılık 

yaptığını da gözler önüne sermeğe çalışacağız.  

Bu bölümde, dini motifli metinlerarası alıntı bağlamında Ebü'l-‘Atâhiye'nin 

şiirinde anlam üretmedeki rolü, şiirsel içerikleri ile sahip olduğu Kur'an ve dini bilgiler 

arasındaki anlamsal etkileşimi ortaya konulacak. Şairin divanının münzevi içeriğini 

zenginleştirmeyi amaçlayan bu metinlerarasılığın, şiirsel dizelerinin anlamında 

dönüşüme ve yenilenmeye yol açan yeni sanatsal çağrışımlar üretmedeki rolü de ele 

alınacaktır. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde, özellikle züht ve hikmet temalı şiirlerinde 

Kur’ân-ı Kerim’le olan ilişkisi, ona bağlılığı açık bir şekilde göze çarpmaktadır ki bu 

doğal bir durumdur. Kur’ân-ı Kerim doğası itibariyle, Müslüman şairin kültürünün 

temel bir faktörünü oluşturur. Dolayısıyla bir şair olarak Kur’ân’la metinlerarası alıntı 

yaptığını görüyorsunuz. Çünkü Kur’ân-ı Kerim anlam açısından en önemli araçlardan 

biri olup, içinde barındırdığı kıssalar, ibretlik olaylarla tükenmez bir kaynak sayılır. 

Zira Kur’ân Allah’ın mucizevi kelamıdır. Pek çok şair, içinde yaşadığı çağın olay ve 

koşullarına dair ne hissettiğini yansıtabilmesi için onun ayrıntılarına ve içerdiği derin 

manalarına dayanarak âyetlerden alıntı yapmıştır.  

Kur’ân metni, içinde barındırdığı kıssaları, manaları ve mükemmel dil 

yapısıyla, eski ve modern şiirsel içeriğin en yaygın kullanılan ve en etkili kaynağı 

kabul edilmektedir. Belki de Kur’ân metnini kullanmaya yönelik bu ilginin arkasında, 

onun bereketi ve yenilenmemiş düşünce ve duygu aktarımı açısından temsil ettiği şey 



133 
 

durmaktadır. Bu açıdan bakılırsa metinlerarası alıntının, şairin alıcıya duygularını 

aktarırken dayandığı sağlam bir temel olduğu görülecektir. 

Yukarıda aktarılanların yanı sıra Kur’ân’ın şiir üzerindeki tesirini inkâr eden, 

etkisi olsa dahi Allah, din, diriliş ve sonsuzluk gibi çok az sayıdaki kavramların ötesine 

geçmediğini iddia eden çağdaş şairler de vardır. İslam’ın şiir üzerindeki etkisini inkâr 

eden, edebiyat ve edebî tenkit üzerinde hiçbir etkisinin olmadığını ifade edenlerden 

biri de İzzuddîn İsmail’dir.369 Gerek İslamiyet öncesinde gerekse de İslamiyet’ten 

sonra dinî tesirlere şairler tarafından karşılık verilmediğini iddia eden İzzuddîn İsmail 

şöyle der: 

“Buradan İslam’ın edebiyata ve edebî tenkide olumlu bir etkisinin olmadığı 

anlaşılmaktadır. İslamiyet’i dinî bir öğretiler bütünü olarak anladığımızda bunun 

kanaatimizce doğru olduğu anlaşılacaktır, ancak bu ahlaki yönü olan edebiyat alanıyla 

ilişkilendirilebilir. Burada aktarmamız gereken şey bunun yalın gerçek olmasıdır. 

Ancak İslam’ın edebiyat alanında belirgin bir etkisi de vardır. Çünkü İslâm sadece 

öğretilerden ibaret değildir, aksine tüm edebiyata meydan okuyan mucizevi bir edebi 

kitaba sahiptir ve bu kitap, belagatinin zirvesindeyken, eleştirmenleri etkilediği kadar 

şairleri de etkilemiştir.”370 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin elimizdeki şiir divanını barındırdığı anlamları, Kur’ân-ı 

Kerim ve hadislerle metinlerarası etkileşimleri dikkatlice incelediğimizde, İslam 

inancının, ahlakının ve kültürünün etkisinin şiirlere yansımış olduğunu görürüz. Şair 

divanda, Kur’ân âyetlerinden, hadis-i şeriflerden, peygamber hayatından esinlenerek 

pek çok İslâmî kavramları ve düşünceleri konu edinmiştir. Öyle ki şiirlerin hemen 

hepsinde toplumun temel sabitelerinin ihyasını, İslam’ın öngördüğü esasların hayata 

uygulanmasını savunan, insanlığı sürekli uyarılarıyla düşünmeye davet eden şair 

kendine has bir yetenekle sanki âyet ve hadisleri şiir gibi formüle ederek karşımıza 

sunuyor. Şiirlerde anlaşılır bir üslup kullanılması, okurlara hangi beytin hangi âyetten 

 
369 İzzuddîn İsmail, el-Ususu’l-Cemâliyyetü fi’n-Nakdi’l-‘Arabî, Dârü’l-Fikri’l-‘Arabî, Kahire, 1992, 

s. 157. 
370 İzzuddîn İsmail, a.g.e., s.157-158. 



134 
 

esinlenerek formüle edildiği izlemini de vermektedir. Örneğin Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

divanını tahkik eden Kerem el-Bustânî şairin şu beytine yorum yapmıştır:371 

 أيَُّ يَومٍ يَكونُ آخِرَ عُمري             لَيتَ شِعري فَإِنَّني لَستُ أدَري

 وَبِأيَ ِ البِقاعِ يُحفَرُ قَبري             يوحِ وَبِأيَ ِ البِلدِ تُقبَضُ رُ 

Keşke anlasam, hayatımın sonunun hangi gün olacağını bilmediğimi 

Ruhumun hangi gün kabzedileceğini, mezarım hangi beldeye kazılacağını 

Şairimizin burada, ﴿  ٌاتَكْسِبُ    ماذَاوَمَا تَدْرِي نَفْس وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأيَ ِ أرَْضٍ تَمُوتُ    غَد 

َ عَلِيمٌ خَبِيرٌ 372﴾  âyetiye tenas yaptığını görüyoruz. Âyetin içerdiği anlamlardan biri إِنَّ اللَّ

de insan nefsinin tevazuya, alçakgönüllüye çağrılmasıdır. İnsan oğlunun bilgisinin 

sınırlı olduğu bir hakikattir. Zira yarın başına ne geleceğini, hangi zaman ve mekânda 

ruhunu teslim edeceğini bilemez. Her iki beyitte şairin, kendisini çok ilgilendiren 

konularda dahi bilgisinin sınırlı olduğunu kavradığı görülmekte ve bundan dolayı 

ruhuna hâkim olan bir hüzün ve çaresizlik hali sezilmektedir.  

Ebü’l-‘Atâhiye dîvanı, içermiş olduğu konuları itibariyle yazarını dönemin 

zahit şairi konumuna yükseltmektedir. Şiirlerindeki kendine özel tarzı, kolayca 

anlaşılan bir üslubu, basit ve sade bir dil kullanması belki de şairi dönemindeki 

şairlerden farklı kılmaktadır. Dîvanın büyük bir kısmı zühdiyyât içerikli olsa da bazen 

dönemin halifelerine yazdığı methiyeler, bazıları hakkında kaleme aldığı hicivler, 

mersiyeler, öğüt ve hikmet içerikli şiirler de yer almaktadır. Daha önceki şairlerin 

kullandıkları klasik üslubun ötesinde bir şeyler sunan şair, şiirlerinde sık sık tekrar 

olan anlamlardan ziyade, konuların yenilenmesine ve içeriğinin değiştirilerek okura 

sunulmasına önem vermiştir. Şair daha çok dönemine uygun kolay bir şiir üslubu 

ortaya koymuştur.  

 
371 Ebü’l-‘Atâhiye, Divan, thk., Kerem el-Bustânî, nşr., Li’t-Tıbâ‘a ve’n-Neşr, Beyrut, 1406/1986, s. 

172; Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 170. 
372 Lokman, 31/34. 



135 
 

Ebü’l-‘Atâhiye divanını incelediğimizde pek çok Kur’ân-ı Kerim ile 

metinlerarasılık örneklerine rastlamaktayız, yalnız şairin üslubunun belirli bir konuya 

yönelik olmadığını, şiirlerinde İslâmî içerikli pek çok konulara değindiğini 

söylememiz uygun olur. Şairimizin Kur’ân’la içli dışlı olması, onun İslâm’ının 

güzelliğinden, iman gücünden haber vermektedir. Kur’ân’ın anlamlarını ruhuna nüfuz 

ettirmesi, şiirlerinin ayırıcı özelliklerindendir. 

3. 1. 1.  Allah’a Methiye, İsim ve Sıfatlarının Zikri İçerikli Şiirlerle 

Metinlerarasılık: 

 Ebü’l-‘Atâhiye divanında Allah’ın yüceliğine, esma ve sıfatlarının kutsiyetine, 

tüm noksanlardan uzak olduğuna dair şiir beyitlerine çokça rastlanmaktadır. Şairin 

divanının geneli gözden geçirildiğinde, şiir beyitleri konuları açısından incelendiğinde 

ortaya zahit bir şair portresi çıkacaktır. Burada şairin zahitlik yönünü değil de züht 

içerikli şiir beyitlerinin metinlerarası açısından incelenmesine gayret edilecek. 

Şairimiz şiirlerinin birinde şöyle der:373 

ِ الَّذي هُوَ دائِمٌ   أبََدا  وَلَيسَ لِما سِواهُ دَوامُ               فَالحَمدُ لِلَّ

ِ الَّذي لِجَللِهِ   وَلِحِلمِهِ تَتَصاغَرُ الحَلمُ               وَالحَمدُ لِلَّ

ِ الَّذي هُوَ لَم يَزَل  لا تَستَقِلُّ بِعِلمِهِ الوَهامُ             وَالحَمدُ لِلَّ

هُ   وَلِوَجهِهِ الِإجللُ وَالِإكرامُ              سُبحانَهُ مَلِكٌ تَعالى جَدُّ

Ebedi olan Allah’a hamd olsun, O’ndan başka hiçbir şey ebedi değildir 

Celaliyle ve rıfkıyla hayallerin önünde küçüldüğü Allah’a hamd olsun 

İlmini hayallerin kuşatamadığı, ezeli olan Allah’a hamd olsun 

O noksanlardan uzaktır, meliktir, şanı yücedir, celal ve kerem sahibidir 

 
373 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 352. 



136 
 

Yukarıda geçen beyitlerde şair bazı Kur’ân âyetleriyle metinlerarasılık 

yapmıştır. Örneğin,   ٍكْرَامِ وَيَبْقَ ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان ﴾ى وَجْهُ رَب ِكَ ذُو الْجَلَلِ وَالْاِ  “Yeryüzünde 

bulunanların hepsi fanidir, azamet ve kerem sahibi Rabbinin zatı ise bakidir.”374 Son 

beytin başında ise, Cenab-ı Hakk'ın mümin cinlerin diliyle söylediği şu sözlerle 

metinlerarası etkileşimde bulunduğu tespit edilmiştir: 

تَعَالَ ﴿ وَلَدا  وَاَنَّهُ  وَلَا  صَاحِبَة   اتَّخَذَ  مَا  نَا  رَب ِ جَدُّ  ﴾ى   “Şüphesiz Rabbimizin şanı çok 

yücedir, o ne bir eş edinmiştir, ne bir çocuk.”375 Bu âyet, Mekkeli müşriklerin Cenâb-

ı Hak hakkındaki batıl iddiaları üzerine inerek Allah’ı noksan sıfatlardan münezzeh 

kılmaktadır.376 

Şair beytin son kısmında ise, ﴿ ِكْرَام ﴾تَبَارَكَ اسْمُ رَب ِكَ ذِي الْجَلَلِ وَالْاِ  “Azamet ve 

kerem sahibi Rabbinin ismi ne yücedir!”377 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Ayrıca bu âyeti kerimde Bâki ve Ebedi olma vasfının sadece Cenâb-ı Hakk’a has 

olduğuna, O’nun dışındaki mahlukatın ise fani olduğuna işaret vardır. Ahiret hayatı 

kalıcı olsa bile onun bekası Allah Teâlâ’nın Bâki olmasına bağlıdır.378 

İnsanların gaflet içinde bocalandıklarını, ölümün ansızın geleceğini, Allah’ın 

zatının bâkî kalacağını, kendisinden başka her şeyin yokluğa mahkûm olacağını 

belirten şair bir şiir dizesinde şöyle der:379 

 اهْ ائِرَةٌ رَحَ وَالمَوتُ دَ              اسُ في غَفَلتِهِمْ النَّ 

ِ الَّذيفَالحَمْ   اهْ ا سِوَ لِكُ مَ ى وَيَهْ قَ يَبْ             دُ لِلَّ

 İnsanlar gaflet içindeler, ölüm ise bir rüzgâr değirmeni gibidir 

 
374 Rahmân, 55/26-27. 
375 Cin, 72/3. 
376 Ebü’l-Fidâ İsmail b. Kesîr ed-Dimaşkî, Tefsîrü’l-Kur’ân’i’l-‘Azîm, thk., Muhammed Hüseyin 

Şemsuddîn, 1.baskı, Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, 1419, c. VIII, s. 251. 
377 Rahmân, 55/78. 
378 Ebû Abdillah Fahrüddîn Muhammed b. Amr b. Hasan er-Râzî, Mefâtîhü’l-gayb Tefsîrü’l-Kebîr, 

İhyâü’t-Turâsi’l-‘Arabî, Beyrut, 3.baskı, 1420, c. XXIX, s. 382. 
379 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 408. 



137 
 

Hamd, bâkî kalacak olan, kendisinden başka her şeyin yok olacağı Allah’a 

mahsustur 

Ebü’l-‘Atâhiye burada da Kur’ân’dan ilham alarak,    ُّوَجْهَهُ   اِلاَّ   هَالِكٌ   شَيْءٍ   ﴿كُل  ﴾   

“O’nun zatından başka her şey yok olacaktır.”380 âyetiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. 

Şairin hem yukarıda zikredilen şiiri hem de sonra gelecek olan şiirlerindeki 

metinlerarası yoğun etkileşim, şairin yöneldiği bir hedefe, yani insanları ölüm ve 

sonraki hayatla korkutarak hakikate iletmeye işaret etmektedir. Bu da şairin Kur’ân’a 

olan saygısını ve İslâmî ilimlerdeki bilgisini göstermektedir. 

Şair, Allah’ın sıfatını ve kudretini anlatan Kur’ân âyetleriyle tenas yaptığına 

dair başka bir örnek ise şu beyitleridir:381 

 هُوَ لَم يَزَل مَلِكا  عَلى العَرشِ اِستَوى              وَهُوَ الخَفِيُّ الظاهِرُ المَلِكُ الَّذي 

رُ وَالمُدَب ِرُ خَلقَهُ   وَهُوَ الَّذي في المُلكِ لَيسَ لَهُ سِوى                وَهُوَ المُقَد ِ

 فينا وَلا يُقضى عَلَيهِ إِذا قَضى                  وَهُوَ الَّذي يَقضي بِما هُوَ أهَلُهُ 

دا    صَل ى الِإلَهُ عَلى النَبِي ِ المُصطَفى                وَهُوَ الَّذي بَعَثَ النَبِيَّ مُحَمَّ

 لِ مِنَ الضَللِ إِلى الهُدى لَ ضَّ بَعدَ ال                ى وَأنَقَذَنا بِهِ جَ وَهُوَ الَّذي أنَْ 

 حَت ى مَتى حَت ى مَتى وَإِلى مَتى               حَت ى مَتى لا تَرعَوي يا صاحِبي

 عِبَرٌ تَمُرُّ وَفِكرَةٌ لِلُي النُهى                  وَاللَيلُ يَذهَبُ وَالنَهارُ وَفيهِما 

 لا تَأمَنُ الرَوعاتِ فيهِ وَلا الذَى            حَت ى مَتى تَبغي عِمارَةَ مَنزِلٍ 

 
380 Kasas, 28/88. 
381 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 15. 



138 
 

Gizli ve açık, tükenmeyen mülke sahip melik O’dur, arşa istiva eden meliktir O 

Yarattıklarını (ecelini ve rızkını) takdir eden ve yöneten O’dur, mülkünde 

kendisinden başkası olmayan da O 

Hakkımızda hüküm veren O’dur, O’nun hükmünün üzerine hüküm olmaz 

Muhammed’i peygamber olarak gönderen O’dur, Allah seçilmiş peygamberine 

salavat etti 

Delaletten sonra bizi kurtaran O’dur, delaletten hidayete kavuşturan da O 

Öyleyse ey dostum ne zaman pişmanlık duyacaksın ne zamana kadar ve ne 

zaman 

Gece ve gündüz geçer, halbuki onlarda akıl sahipleri için ibretlik dersler ve 

düşünceler vardır 

Ne zamana kadar ihtişamlı evlerle haddi aşacaksın, oysaki ihtişamdan ve 

zarardan güvende değilsin. 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiir parçasında pek çok Kur’ân âyetiyle 

metinlerarası alıntı yapmaktadır. Şöyle ki şair ilk beytin baş kısmında, لُ  ﴿ الْاوََّ هُوَ 

  ِ ﴾شَيْءٍ عَلٖيمٌ وَالْاٰخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُل   “O, evveldir, ahirdir, zahirdir ve batindir. 

O her şeyi bilendir.”382 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Şairimiz buradaki 

beytinde Allah’ın zahir ve bâtın olduğunu ifade etmeğe çalışmış, yalnız âyette geçen 

bâtın lafzı yerine gizli anlamına gelen  ُّالخَفِي lafzını kullanmıştır. Daha sonra aynı 

beytin sonunda şair, aynı sûrenin farklı bir âyetiyle, ﴿ َم وَاتِ وَالْارَْضَ  ا هُوَ الَّذيٖ خَلَقَ السَّ

﴾فٖي سِتَّةِ اَيَّامٍ ثمَُّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ   “Gökleri ve yeri altı günde yaratan, sonra arşa istiva 

eden O’dur.”383 metinlerarası alıntı yapmıştır. İkinci beytin başında,   َر قَدَّ ﴿وَالَّذٖي 

 
382 Hadîd, 57/3. 
383 Hadîd, 57/4. 



139 
 

 ölçülü yapan, sonra yol gösteren O’dur”384 âyetiyle metinlerarası (Her şeyi)“ فَهَدَ ى ﴾

alıntı yapmıştır. Yüce Allah hikmeti gereği mahlukata yararlı olan şeyleri takdir etmiş, 

sonra insanoğluna doğruyu göstermiştir. Şair ikinci mısranın son cüzünde İhlas 

sûresinin son âyeti olan, ﴾ ٌاحََد كُفُوا   لَهُ  يَكُنْ   Ve O’nun hiçbir dengi yoktur.”385“ ﴿وَلَمْ 

âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Yine üçüncü beyte baktığımızda şairin, ﴿ اِذَا

﴾ى امَْرا  فَاِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ قَضَ   “O, bir işin olmasını istedi mi ona sadece “ol” der, 

o da oluverir.”386 âyetiyle ve ikinci mısranın son parçasında,    َب ُ   يَحْكُمُ   لَا   مُعَق ِ ﴿وَالله

﴾الْحِسَابِ   سَرٖيعُ   وَهُوَ   لِحُكْمِهٖ   “Allah hükmeder, O’nun hükmünü denetleyecek kimse 

yoktur ve O hesabı çabuk görendir.”387 âyetiyle metinlerarası alıntı yaptığını 

görüyoruz. Dördüncü beytin başında ise, ﴿  ْي نَٖ رَسُولا  مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِم هُوَ الَّذٖي بَعَثَ فِي الْامُ ِ

وَالْحِكْمَةَ اَ  الْكِتَابَ  مُهُمُ  وَيُعَل ِ ٖيهِمْ  وَيُزَك  ﴾يَاتِهٖ   “Kendi içlerinden ümmilere, âyetlerini 

okuyacak, onları arındıracak, onlara kitabı ve hikmeti öğretecek bir elçi gönderen 

O’dur.”388 âyetiyle, yine aynı beytin ikinci mısrasının son parçasında,   ُوَمَل ئِكَتَه َ ﴿اِنَّ الله

النَّبِي    عَلَى  ﴾تَسْلٖيما    وَسَل ِمُوا  عَلَيْهِ   صَلُّوا   اٰمَنُوا  الَّذٖينَ   اَيُّهَا  يَا يُصَلُّونَ   “Muhakkak ki Allah ve 

melekleri peygambere salavat ediyorlar, ey iman edenler, siz de ona salavat ve selâm 

ediniz.”389 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Beşinci beyitte,   َمِن ﴿وَيُخْرِجُهُمْ 

﴾ى صِرَاطٍ مُسْتَقٖيمٍ الظُّلُمَاتِ اِلَى النُّورِ بِاِذْنِهٖ وَيَهْدٖيهِمْ اِلَ   “(Allah) onları karanlıklardan nura 

çıkarır ve onları dost doğru yola iletir.”390 ve    ْوَكُنْتمُْ   عَلَ ى   شَفَا   حُفْرَةٍ   مِنَ   النَّارِ   فَاَنْقَذَكُم﴿

 
384 A‘lâ, 87/3. 
385 İhlâs, 112/3. 
386 Âl-i İmrân, 3/47. 
387 Ra‘d, 13/41. 
388 Cuma, 62/2. 
389 Ahzâb, 33/56. 
390 Mâide, 5/16. 



140 
 

 ,Siz bir ateş çukurunun tam kenarında idiniz ve Allah sizi kurtardı.”391 âyetiyle“ مِنْهَا ﴾

altıncı beytin ikinci mısrasının son parçasında, ﴿ َالنُّه لِاوُلِي  لَاٰيَاتٍ  ذلِكَ  فيٖ  ﴾ ىاِنَّ   

“Şüphesiz bunda, akıl sahipleri için çıkarılacak dersler vardır.”392 âyetiyle 

metinlerarası alıntı yaptığı görülmektedir. 

Yukarıdaki beyitlerde peş peşe gelen metinlerarası alıntı örnekleri, Ebü’l-

‘Atâhiye’nin Allah’ın kitabı hususunda derin dinî bilgisinin olduğunu göstermektedir. 

Bu tarz metinlerarası örnekler, okuyucuya kendi kültürüne göre yeni ufuklar 

açmaktadır. Yüce Allah’ın zatı şerifine yapılan bu düzeydeki övgü ve senalarla şair, 

aslında ibadete layık olanın Allah olduğu bilincini de ortaya koymaktadır. Divan’da 

geçen bu ve benzeri şiirlerde şairin kullanmış olduğu metinlerarası alıntı örnekleri 

bizlere, dünya hayatının fani ve geçici olduğunu, ahiret yurdunun ise asıl ve kalıcı 

diyar olduğu bilincini aşılamakta, kulun geç olmadan tövbe etmesini ve yaratıcısına 

geri dönmesini hatırlatmaktadır. 

Bir başka yerde şair, yüce Allah’a övgü, vahdaniyetine, yüceliğine, 

doğmadığına ve de doğrulmadığına, hiçbir çocuk edinmediğine, vâcibü’l-vücûd, ebedî 

ve ezelî ilah olduğuna yönelik bir kasidesinde şunları söyler:393 

 وَيا خَيرَ مَسؤولٍ وَيا خَيرَ مَحمودِ           لَكَ الحَمدُ يا ذا العَرشِ يا خَيرَ مَعبودِ 

 ودِ تَ بِمَولُ ى وَلَسْ لَ وَلَكِنَّكَ المَوْ             الِدا  تَ وَ لَسْ  اللَهُمَّ أنَْ ا لَكَ نَ شَهِدْ 

 ودِ دُ تَ بِمَجْ ودٌ وَلسَْ جُ وَأنََّكَ مَوْ            وفٍ صُ تَ بِمَوْ وفٌ وَلَسْ رُ وَأنََّكَ مَعْ 

 ودِ قُ ائِبا  غَيرَ مَفْ يدا  غَ يبا  بَعِ قَرِ                 تَزَلْ  الُ وَلَمْ  تَزَ وَأنََّكَ رَبٌّ لَا 

Hamd sana mahsustur, ey arşın sahibi, ey güzel ilah, yakarılanların en 

hayırlısı, en iyi övgüye layık 

Şehadet ederiz ki, sen bir baba değilsin Allah’ım, sen Mevla’mızsın, doğrulmuş 

da değilsin 

 
391 Âl-i İmrân, 3/103. 
392 Tâhâ, 20/128. 
393 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 104. 



141 
 

Sen bilinensin, nitelenen değilsin, Sen var olansın, yenilenen değilsin 

Sen ezeli ebedi Rab’sın, yakın olan, uzak olan, görünmeyen, eksik olmayan bir 

Rabsin 

Yukarıdaki şiir parçasında Ebü’l-‘Atâhiye, yüce Allah’ı şanına yakışır bir 

şekilde övmüş, bazı sıfatlarını zikrederek Cenabı Hakk’ı Kur’ân’da ve Hz. 

Peygamberin sünnetinde anlatılır bir biçimde anlatmaya çalışmıştır. Şair burada 

Kur’ân’ı Kerim’in bazı âyetlerinin yanı sıra nebevî hadislerle de metinlerarası alıntı 

yapmıştır. Şiirin ilk mısraında “Hamd sana mahsustur” sözleriyle, bir hadis-i şerifte 

geçen, Hz. Peygamber’in (sav) teheccüd namazına kalkarken okumuş olduğu duasıyla 

metinlerarası alıntı yapmıştır: 

ُ كَانَ النَّبِيُّ صلَّ  دُ قَالَ: )اللَّهُمَّ    مَ لَّ سَ وَ   هِ يْ لَ عَ   ى اللَّ الْحَمْدُ، أنَْتَ قَي ِمُ لَكَ  إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ يَتَهَجَّ

مَ  ، وَلَكَ الْحَمْدُ  السَّ مَوَاتِ وَالْرَْضِ وَمَنْ فِيهِنَّ ، وَلَكَ الْحَمْدُ، لَكَ مُلْكُ السَّ وَاتِ وَالْرَْضِ وَمَنْ فِيهِنَّ

، وَلِقَاؤُكَ حَقٌّ  ، وَوَعْدُكَ الْحَقُّ مَوَاتِ وَالْرَْضِ، وَلَكَ الْحَمْدُ، أنَْتَ الْحَقُّ ... ، وَقَوْلُكَ حَقٌّ أنَْتَ نُورُ السَّ  

“Allah’ım hamd Sana mahsustur. Gökleri, yeri ve onlarda olanları ayakta tutan 

Sensin. Hamd Sana mahsustur, göklerin, yerin ve onlarda olanların mülkü Sana 

mahsustur. Hamd Sana mahsustur. Göklerin ve yerin nuru Sensin. Hamd Sana 

mahsustur, Sen haksın, vadin haktır, Seninle karşılaşmak haktır, sözün haktır…”394 

İkinci beyitte, İhlâs sûresindeki, ﴿  ْيُولَد وَلَمْ  يَلِدْ  احََدٌ   *لَمْ  كُفُوا   لَهُ  يَكُنْ  ﴾ وَلَمْ   

“Kimsenin babası değildir. Kendisi de doğmamıştır.”395 âyetleriyle, yine ikinci beytin 

ikinci mısraında Enbiyâ sûresinin, ﴿ َمَوْل  َ الله انََّ  فَاعْلَمُوا  تَوَلَّوْا    وَنِعْمَ   ىالْمَوْلَ   نِعْمَ يكُمْ  وَاِنْ 

﴾النَّصٖيرُ   “Eğer yüz çevirirseniz bilin ki, Allah sizin Mevla’nızdır. O ne güzel dost, ne 

güzel vekildir.”396 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır.  

 
394 Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmiü’s-Sâhîh, thk., Mustafa Dip el-Buğa, 

Dımışk, Dâru İbn Kesîr, 5.baskı, 1414/1993, no. 5958, c. V, s. 328. 
395 İhlâs, 112/3, 4.  
396 Enfâl, 8/40. 



142 
 

Şair yine bir başka şiirinde Allah’ın sıfatlarından ve azametinden bahsederken 

Âdemoğluna hitap eder, onlara öğüt içerikli sorular yönlendirerek düşünmesini 

sağlar:397 

خَلَوتُ وَلَكِن قُل عَلَيَّ رَقيبُ              ا ما خَلَوتَ الدَهرَ يَوما  فَل تَقُلاِذَ   

وَلا أنََّ ما يَخفى عَلَيهِ يَغيبُ                وَلا تَحسَبَنَّ الَلَ يُغفِلُ ما مَضى  

ذُنوبٌ عَلى آثارِهِنَّ ذُنوبُ                  لَهَونا لَعَمرُ الَلِ حَت ى تَتابَعَت   

Eğer bir gün yalnız kalırsan sakın ola, “yalnızdım” deme, “üzerimde bir 

gözetleyici var” de 

Sakın Allah’ı olup bitenlerden habersiz sanma, ne de O’na hiçbir şey gizli 

kalmaz 

Allah’a yemin olsun o kadar oyalandık ki, peş peşe gelen günahlar çevremizi 

kuşattı 

Şairin buradaki tarzının yine vaz ve nasihat üslubunda olduğu görülmektedir. 

Ebü’l-‘Atâhiye bu kıtada muhatabına ahiret hayatını hatırlatmakta olup, 

yaptıklarımızdan ötürü hesaba çekileceğimizi, Allah’a hiçbir şeyin saklı kalmadığını, 

gizli olandan ve açığa vurulandan mutlaka haberdar olduğunu belirtmektedir. Aynı 

zamanda şair, herkesin kurtulabilmesi için ölümden sonra ne olacağına dair 

korkusunu, yaratıcının sıfat ve kudretini zikrederek muhatabı bilgilendirmektedir. Şair 

yukarıdaki kıtanın birinci mısraında ﴿ ٌمَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ اِلاَّ لَدَيْهِ رَقٖيبٌ عَتٖيد﴾  “o hiçbir söz 

söylemez ki yanında çok dikkatli bir gözetleyici olmasın.”398 âyetiyle metinlerarası 

alıntı yapmıştır. Şiirin ikinci beytinin başında, ﴿ َ ا  وَلَا تَحْسَبَنَّ اللَّ ﴾ يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ  غَافِل  عَمَّ  

“Sakın, Allah’ı zalimlerin yaptıklarından habersiz sanma!”399 âyetiyle, aynı mısraın 

ikinci kısmında ise, ﴿ َلَا يَخْف َ مَ اِنَّ الله ﴾اءِ ى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْارَْضِ وَلَا فِي السَّ  “Şüphesiz yerde 

 
397 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 21. 
398 Kâf, 50/18. 
399 İbrâhim, 14/42. 



143 
 

de gökte de hiçbir şey Allah’a gizli kalmaz.”400 âyetiyle metinlerarası alıntı yaptığı 

görülmektedir. 

Şair bir başka şiirinde yaratıcının azametine işaret ederek Allah’ı methi sena 

eder, kâinatın sahibi, dünyanın yöneticisi, geceyi ve gündüzü yürüten, bulutlardan 

yağmur indiren olduğunu belirttikten sonra nefsi muhatap alarak ona serzenişte 

bulunarak şöyle der:401 

 مَلِكِ المُلوكِ وَوارِثِ الرَبابِ             حِسابِ  غَيرِ بِ سُبحانَ مَن يُعطي 

ِ سَحابِ              وَمُدَب ِرِ الدُنيا وَجاعِلِ لَيلَها   سَكَنا  وَمَنزِلِ غَيثِ كُل 

ضي لِعَطِيَّةٍ يا نَفسُ لا   ابِ  إِلا  عَطِيَّةَ رَب ِكِ                 تَتَعَرَّ  الوَه 

 في دارِ مُعتَمَلٍ لِدارِ ثَوابِ               يا نَفسُ هَل  تَعمَلينَ فَإِنَّنا 

Hesapsız veren tüm noksanlardan münezzehtir, mülkün sahibidir, en büyük 

rabdir 

Dünyanın hükümdarıdır, dinlenilsin diye geceyi yaratan, bulutlardan yağmur 

indirendir 

Ey nefis bolca veren Rabbinin armağanı dışındaki hediyeleri kabul etme 

Ey nefis, bilmez misin ki biz, sevap yurdu (kazanmak) için çalışma yurdundayız 

Yukarıdaki şiir parçasında Ebü’l-‘Atâhiye’nin yine Kur’ân’dan ilham alarak 

bazı âyetlerle metinlerarası alıntı yaptığı görülmektedir. Öyle ki şiirin ilk beytinde 

حِسَابٍ ﴾ بِغَيْرِ  يَشَاءُ  مَنْ  يَرْزُقُ   ُ  Allah dilediğini hesapsız olarak rızıklandırır.”402“ ﴿وَالله

âyetiyle, sonraki mısrada, ﴿ َّنْ  قُلِ الل هُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّ

﴾تَشَاءُ   “De k, “Ey mülkün sahibi olan Allah’ım! Sen mülkü dilediğine verirsin, 

 
400 Âl-i İmrân, 3/5. 
401 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 42. 
402 Nûr, 24/38. 



144 
 

dilediğinden de çeker alırsın.” ”403 âyetiyle, üçüncü beyitte,   ْكُل  نُمِدُّ هَ ؤُلَاءِ وَهَ ؤُلَاءِ مِن﴿

﴾مَحْظوُرا    رَب ِكَ   عَطَاءُ   كَانَ   وَمَا عَطَاءِ رَب ِكَ    “Biz Rabbinin lütfundan her birine, şuna da buna 

da veririz. Rabbinin lütfu yasaklanmış değildir.”404 âyetiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye, Allah'ın yüceliği, ilmi ve kudreti üzerine derin bir anlayış 

sunarak, insanın O'na olan bağlılığını ve teslimiyetini ifade eder, O’nun her şey 

üzerindeki hakimiyetini ve azametine yönelik derin anlamlar içeren bir şiirinde şunları 

dile getirmektedir: 

 انُ هُ مَكَ لُ مِنْ يَخْ  لَمْ  انَ مَنْ حَ سُبْ      ينُ يدُانُ كُلُّ اِمرِئٍ فَكَما يَدِ 

 انُ طِق بِهِنَّ لِسَ يَنْ  سِ لَمْ فْ ي النَّ فِ     اطِرٍ ى بِخَوَ ي المُنَ طِ يُعْ   انَ مَنْ حَ سُبْ 

 نُ لَ دَهُ إِعْ مَعُ عِنْ فَالسِرُّ أجَْ     مَهُ جُبُ عِلْ ءَ يَحْ  شَيْ لَا   انُ مَنْ حَ سُبْ 

 انُ حَ أبََدا  وَلَيسَ لِغَيرِهِ السُبْ        ا الُ مُسَب ِح   يَزَ هُوَ لَا  انُ مَنْ حَ سُبْ 

 انُ ائِبٌ وَعِيَ ا غَ هَ اءَ مِنْ ا شَ مَ        ىاهُ عَلَ ايَ ي قَضَ رِ تَجْ   مَنْ  انَ حَ سُبْ 

 انُ ينَ بِهِ عَلَيهِ ضَمَ الَمِ لِلعَ       قُهُ الُ وَرِزْ  يَزَ هُوَ لَا  انَ مَنْ حَ سُبْ 

 انُ يهِ الرَوحُ وَالرَيحَ هُ وَفِ مِنْ       ى رِهِ طُرُقُ الرِضَ ي ذِكْ فِ   انَ مَنْ حَ سُبْ 

هُ  يفَُ يزٌ لَا مَلِكٌ عَزِ   انُ رَ دَهُ الغُفْ ى عِنْ ى وَيُرجَ صَ يُعْ        ارِقُ عِزُّ

ةَ مُلْ تُبْ   لَمْ      اءِ وَبَطنُهُ رُ الفَضَ مَلِكٌ لَهُ ظهَْ   انُ كِهِ الزَمَ لِ جِدَّ

 
403 Âl-i İmrân, 3/26. 
404 İsrâ, 17/20. 



145 
 

Her insan inandığı gibi yargılanır, ilminin bulunmadığı hiçbir yer olmayan 

Allah tenzihe layıktır 

İçimizde var olan ama dille ifade edilmeyen arzuları veren Allah tenzihe 

layıktır 

İlminin önüne hiçbir şeyin geçemeyeceği, tüm sırların onun indinde aşikâr 

olduğu Allah tenzihe layıktır 

Sürekli ve ebediyen zatı tesbih edilen, kendisinden gayrı tesbih edilmeyen Allah 

tenzihe layıktır 

Hem görünürde hem gizli olarak kendi dilediği şekilde işleri döndürüp 

durduran Allah tenzihe layıktır 

Baki olan ve mahlukatın rızkına kefil olan Allah tenzihe layıktır 

Zikriyle rıza yollarına ulaşılan, zikrinde cevher ve rahatlık bulunan Allah 

tenzihe layıktır 

O, aziz padişahtır, izzet sahibidir, kendisine isyan edilse bile affedeceği 

umulandır 

Fezanın ve arzın sahibidir, mülkünün ciddiyetini hiçbir zaman eskitemez  

Şair bu şiirde de bizlere Allah’ın yüceliğini, kudret ve azametini, ilminin her 

şeyi kuşatmasını anlatırken bazı Kur’ân âyetleri ve hadis-i şeriflerle metinlerarası 

alıntı yapmıştır. Örneğin, şiirin ilk beytinde Hz. Peygamber’den (sav) aktarılan,  البِرُّ لَا  

انُ تدَُ   ينُ دِ ا تَ مَ ، كَ تَ ئْ ا شِ مَ كَ   نْ كُ ، فَ وتُ مُ  يَ لَا   انُ يَّ الدَّ ى، وَ سَ  يُنْ لَا   مُ ثْ الإِ ى، وَ لَ بْ يَ   “İyilikler boşa gitmez, 

günahlar unutulmaz, yargılayan (Allah) ölmez, dilediğin gibi ol, inandığın gibi 

yargılanacaksın.”405 hadisiyle, devamında Allah’ın tesbih ve tenzihine yönelik 

ifadelerini serdederken, ﴿ َم حُ لَهُ السَّ بْعُ وَالْارَْضُ وَمَنْ فٖيهِنَّ  ا تسَُب ِ   يسَُب ِحُ   اِلاَّ   شَيْءٍ   مِنْ   وَاِنْ وَاتُ السَّ

 
405 Ebû Bekir Abdürrezzâk b. Hemmâm es-San‘ânî, Musannef, nşr, Dârü’t-Te’sîl, 2.Baskı, 1437/2013, 

hadis no. 21333, c. X, s. 231. 



146 
 

 Yedi gök ve yer ve bunların arasında bulunanlar Allah’ı tesbih ederler. Her“ بِحَمْدِهٖ﴾

şey O’nu hamd ile tesbih eder…”406 âyeti ile metinlerarası alıntı yapmıştır. Allah’ın 

kullarının devamlı rızıklarına kefil olduğunu ifade ederken, ﴿  َّوَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْارَْضِ اِلا

ِ رِزْقُهَا ﴾  Yeryüzünde hiçbir canlı yoktur ki, rızkı Allah’a ait olmasın.”407 âyeti“ عَلَى الله

ile metinlerarası alıntı yapmıştır.  

Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde sıklıkla karşılaştığımız vaaz, nasihat ve züht 

temalı beyitlerin, döneminin meşhur şairleri ve devlet yöneticilerinin huzurunda ifade 

edilen şiirler olduğu görülmektedir. Bu bağlamda şairimizin hayatından bazı kareleri 

bize aktaran İsfahânî el-Egânî’sinde şöyle der: 

“Bize Sûlî tahdîs etti, o ‘Avn b. Muhammed’ten o da Muhammed b. Ebi’l-

‘Atâhiye’den şöyle dediğini rivâyet etmiştir:  

Hârûnürreşîd bir gün Ebü’l-‘Atâhiye’ye, “Bana nasihat et” dediğinde, şair ona 

“Senden korkuyorum” diyerek karşılık verir, devamında Hârûnürreşîd, “Merak etme, 

emniyettesin” dedikten sonra şair şu şiiri söyler:408 

 ذو خُلَسِ  فَالمَوتُ مُقتَرِبٌ وَالدَهرُ              كَرُّ الطَرفِ وَالنَفسِ  فنى شَبابَكَ أ

ابِ وَالحَرَسِ            لا تَأمَنِ المَوتَ في طَرفٍ وَلا نَفَسٍ   وَإِن تَمَنَّعتَ بِالحُج 

رِعٍ مِنها وَمُتَّرِسِ                     فَما تَزالُ سِهامُ المَوتِ نافِذَة    في جَنبِ مُدَّ

 إِنَّ السَفينَةَ لا تَجري عَلى اليَبَسِ               تَرجو النَجاةَ وَلَم تَسلُك مَسالِكَها 

 تَصِحُّ مِن سَكرَةٍ تَغشاكَ في نَكَسِ            أنَ ى لَكَ الصَحوُ مِن سُكرٍ وَأنَتَ مَتى

 وَثَوبُكَ الدَهرَ مَغسولٌ مِنَ الدَنَسِ                ما بالُ دينِكَ تَرضى أنَ تُدَن ِسَهُ 

 لانَت مَلمِسَهُ في كَف ِ مُلتَمِسِ                  لا تَأمَنِ الحَتفَ فيما تَستَلِذُّ وَإِن

 
406 İsrâ, 17/44. 
407 Hûd, 11/6. 
408 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 193; el-İsfahani, el-Egâni, s. 84. 



147 
 

ِ شُكرا  لا شَريكَ لَهُ   كَم مِن حَبيبٍ مِنَ الهَلينَ مُختَلَسِ           الحَمدُ لِلَّ

Zamanın ve nefsin saldırıları gençliğini heder etti, ölüm yaklaşıyor, zaman 

hızlanmıyor 

Korumalarla ve muhafızlarla korunsan dahi, göz açıp kapayıncaya kadar ve 

bir nefeste ölümden emin olma, 

Ölüm okları zırhı ve kalkanı olanlara doğru yönelmiştir 

(Kurtuluş) yolunu izlemeden kurtuluşu umuyorsun, oysaki gemiler karada 

gitmez, 

Sarhoşluktan nasıl uyanırsın, çöküş seni sardığı halde ondan ne zaman 

kurtulursun, 

Elbiseni her zaman kirden temiz tuttuğun halde, neden dinine hakaret etmeyi 

kabulleniyorsun,  

Ölümü arayan kimsenin avucunda, onun dokunuşu hissedilse dahi, tadını 

çıkarırken ölümden emin olamazsın 

Ortağı olmayan Allah’a şükür ile hamd olsun, ailede nice sinsi dostlar vardır.” 

Şair başka bir şiirinde Allah’ın vahdaniyetine işaret etmek amacıyla İhlâs 

suresiyle metinlerarası alıntı yapmaktadır. Dikkat edilirse, Allah’ın vahdaniyetine ve 

uluhiyetine dair metinlerarası alıntı çeşitlerine çokça yer verdiği görülecektir. Bu, İhlas 

suresinin şairin gönlündeki yeri açısından önemine işaret etmektedir ve bu sevginin 

yansımasının şiirlerinde tecelli ettiği açıkça görülmektedir. O şöyle der:409 

 ا ى مِنَّة  وَيَدَ لَ فَإِنَّهُ هُوَ أعَْ              الواحِدَ الصَمَدا  جُ وَارْ اسِ مِنَ النَّ  اِيأسَْ 

 ى لَهُ أبََدا قَ مُستَيقِنا  أنََّهُ يَبْ                    ادَ بِهِ الَ سُلطانا  فَسَ انَ مَن نَ كَ  إِنْ 

 لَم يعُطِها الَلُ في تَدبيرِهِ أحََدا                  يتَ مَنزِلَة  طِ لَهُ تِه فَقَد أعُْ  فَقُلْ 

 ى عَلَيكَ غَدا ضَ ا يُقْ ي اليَومِ مَ لَم تَدرِ فِ            بِنَفسِكَ إِذْ  تَلعَبْ   حَكَ لاَ  فَوَيْ لَا  أوَْ 

 
409 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 121. 



148 
 

İnsanlardan umudunu kes, yegâne olana ve muhtaç olmayana umut bağla, zira 

O minneti bol ve cömert olandır 

Hükümdarlığa nail olan büyüklük taslar, hükümdarlığının sonsuza kadar 

süreceğine inanır 

O halde ona de ki: Helak olasıca, Allah’ın hiç kimseye vermediği bir makam 

sana verildi 

Hayır hayır, yazıklar olsun, kendinle oynama, çünkü yarın başına gelecek 

olanları bugün bilemezsin. 

Şair Ebü’l-‘Atahiye bu şiirin ilk mısrasının başında, İhlas suresinin ilk ayeti 

olan, ﴾ ٌاحََد  ُ  .De ki, o Allah birdir”410 ayetiyle, metinlerarası alıntı yapmıştır“  ﴿قُلْ هُوَ اللَّ

Daha sonra şiirin ikinci dizesinde şairimizin Fetih suresindeki, ﴿ ُاَيْدٖيهِمْ   فَوْقَ   اللَِّ   يَد ﴾  

“Allah’ın yedi onların elleri üzerindedir.”411 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Şiir incelendiğinde, Ebü’l-‘Atâhiye’nin insanlardan ümit kestiğini, kendisine iltica 

edildiğinde hiç kimseyi kapısından reddetmeyecek olan zata, tek ve muhtaç olmayan 

Allah’a yöneldiği görülecektir. Şiirin son dizesinde “çünkü yarın başına gelecek 

olanları bugün bilemezsin” sözleriyle şair Ebü’l-‘Atâhiye, Lokman suresinin, ﴿  وَمَا

غَد  ا ﴾ تَكْسِبُ  مَاذَا  نَفْسٌ   Hiç kimse yarın ne elde edeceğini bilemez.”412 ayetiyle“ تَدْرٖي 

metinlerarası alıntı yapmıştır. Şiirin metninde geçen dünya hayatının fani oluşuna, 

hesap gününün hak olduğuna yönelik ifadeler Kur’an’ın dokusuyla ahenk 

sağlamaktadır. Aynı zamanda Kur’an metni, rızkın yalnızca Allah’ın elinde olduğuna 

şüphe duyanlar karşısında şair için bir delil ve dayanak sunabilmektedir. 

Herhalde şairimizin İhlas suresine sevgisinden kaynaklı olacaktır ki yine bir 

başka yerde İhlas suresiyle tenas yapmıştır: 

ِ الواحِدِ الصَمَدِ   هُوَ الَّذي لَم يولَد وَلَم يَلِدِ                   الحَمدُ لِلَّ

 
410 İhlas, 112/1. 
411 Fetih, 48/10. 
412 Lokman, 31/34. 



149 
 

 لَهِ بِنا حاجَةٌ إِلى أحََدِ                     عَلَيهِ أرَزاقُنا فَلَيسَ مَعَ ال

Hamd olsun Allah’a, tek ve Samed olana, ne doğurmuş ne doğmuştur O, 

zamandan yana 

Rızkımız O’ndandır, O her daim bize yeter, O varken, başkasına ihtiyaç mı 

düşer? 

Şair iman gücünü Allah’ın esmâ ve sıfatından almaktadır. Kullarının rızıklarını 

ve maişetini O’nun yazdığına ve taksim ettiğine inanmaktadır. Bu açıdan bakıldığında 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin tevhid anlayışına sahip olduğu, yüce Allah’ın esma ve sıfatı 

hususunda bilgiye sahip olduğu anlaşılmaktadır. Sanki şair şunları söylemektedir: 

Madam ki kulların rızkı ve geçimleri Allah’ın elindedir, o halde kulun O’ndan 

gayrısına ihtiyaç yoktur ve tek olan Allah kuluna kafidir. Ayrıca şairin yukarıdaki şiir 

parçasında İhlâs sûresindeki, ﴿ ُ مَدُ اَللَّ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ    *   الصَّ ﴾ا احََدٌ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُو    *لَمْ   “O 

Allah hiçbir şeye muhtaç değildir. Kimsenin babası değildir. Kendisi de doğmamıştır.” 

âyetleriyle metinlerarası alıntı yaptığı görülmektedir. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin düşüncesindeki Allah tasavvuru, kullarını duyan, 

ihtiyaçlarına karşılık veren, içtenlikle yapılan duaları ve yakarışları geri çevirmeyen, 

özetle Kur’ân’ın anlattığı Allah inancıdır. Şair şöyle der:413 

ِ قَرِ   ألََيسَ الَلُ مِنْ   ا ابَ ي أجََ ودِ ا نُ ثُ مَ حَيْ  ى مِنْ بَلَ               يبا  كُل 

ِ أكَْ تَرَ سَ  وَلَمْ  ِ خَ تَرَ رَ   وَلَمْ                     ى دَ ائِل  لِلَّ  ا ابَ اجِيا  لِلَّ

Allah herkese yakın olan değil mi, tabi yakındır. Kendisine niyaz edilirse 

karşılık verir 

Allah’a yakaranın duası asla cevapsız kalmaz, Allah’a umut bağlayan 

kimsenin umudu hüsrana uğramaz. 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiir parçasında, kullarının dualarına icabet eden 

Allah’tan bahsederken, قَرٖيبٌ  ﴿   فَاِن ٖي  عَن يٖ  عِبَادٖي  سَالََكَ  اعِ   دَعْوَةَ   اجُٖيبُ وَاِذَا    دَعَانِ   اِذَا  الدَّ

 
413 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 20. 



150 
 

يَرْشُدُونَ﴾  لَعَلَّهُمْ   بيٖ  وَلْيُؤْمِنُوا  لٖي   فَلْيَسْتَجٖيبُوا    “Kullarım sana beni sorarlarsa, bilsinler ki 

ben onlara çok yakınım, bana dua edenin duasına icabet ederim. O halde doğru yolu 

bulmaları için davetime uysunlar, bana iman etsinler.”414 âyetiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. 

3. 1. 2.  Kıyamet, Ölüm, Berzah ve Ahiret Hayatına Dair Şiirlerin 

Metinlerarasılık Açısından Tahlili: 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde rastlanılan dini motifli içeriklerden bir diğeri 

kıyamet, ölüm ve berzah âlemi, ölümden sonraki hayat sahnelerinin yer aldığı şiirlerle 

metinlerarası alıntı yapmaktır. Şairimiz, kıyamet gününden, ölüm ve ahiret hayatından 

bahseden şiirlerinde Kur’an ayetlerine dayanmış, o günün dehşetli tablosunu çizerek 

öneminden bahsetmiştir. O gün dünya ile ahiret arasında ayrılık günüdür, o gün 

insanların dünyada yaptıklarının karşılığının verileceği bir gündür, o gün kulun hesabı 

görüldükten sonra ya cennete veya cehenneme gideceği gündür. Ebü’l-‘Atâhiye, o 

güne iman etmenin gereği olarak kulun dünya hayatındaki davranışlarının 

değişeceğinin farkındadır. Fakat bu farkındalık ve bilgi, o gün Allah korkusu ve O’nun 

azabının şiddetiyle mahlukatın yaşayacağı korkuyu engellememektedir. Çünkü o gün 

dehşetli bir gündür ve herkes kurtuluşu ummaktadır. Tam da bu bağlamda Ebü’l-

‘Atâhiye’nin şöyle söyler:415 

قُ الوَصالِ                    يا أيَُّها البَطَرُ الَّذي هُوَ مِن غَدٍ   في قَبرِهِ مُتَفَر ِ

رُ في الهُدى   وَأرَى مُناكَ طَويلَةَ الذَيالِ             حَذَفَ المُنى عَنهُ المُشَم ِ

 مِن لاعِبٍ مَرِحٍ بِها مُختالِ                  وَلقَلَّ ما تَلقى أغََرَّ لِنَفسِهِ 

 حَت ى مَتى بِالغِي ِ أنَتَ تُغالي                   يا تاجِرَ الغَي ِ المُضِرَّ بِرُشدِهِ 

هِ  ِ الحَميدِ بِمَن ِ  خَسِرَت وَلَم تَربَح يَدُ البَط الِ                        الحَمدُ لِلَّ

ِ يَومٌ تَقشَعِرُّ جُلودُهُم  وَتشَيبُ مِنهُ ذَوائِبُ الطَفالِ                     لِلَّ

 
414 Bakara, 2/186. 
415 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 283. 



151 
 

 مِلِ فيهِ إِذ يَقذِفنَ بِالحَمالِ                يَومُ النَوازِلِ وَالزَلازِلِ وَالحَوا 

 زُنِ وَالمُورِ عَظيمَةِ الهَوالِ                يَومُ التَغابُنِ وَالتَبايُنِ وَالتَوا

 بُمُقَطَّعاتِ النارِ وَالَغللِ                   يَومٌ يُنادى فيهِ كُلُّ مُضَل ِلٍ 

 عَلَتِ الوُجوهَ بِنَضرَةٍ وَجَمالِ                  لِلمُتَّقينَ هُناكَ نُزلُ كَرامَةٍ 

Ey yarın mezarında uzuvları ayrılmış olarak bulunacak kibirli nankör! 

Hidayet arayan kimse kendi isteklerini gidermiştir, senin isteklerinin hiç 

bitmeyeceğini görmekteyim 

Ders alanlar ne kadar da azdır, nefislerini oyunla eğlenceyle aldatanlar 

kibirlilerdir 

Ey batıla dalıncaya kadar kendi doğruluğuna zarar veren batıl tüccar, sen 

haddi aşmaktasın 

Tüm hamd-ü senalar, nimetleriyle övgü sahibi olan Allah’a mahsustur, 

hayırsızlar kaybetti ve hiçbir kar edemedi 

Allah’ın öyle bir günü vardır ki, o gün onların (günahkarların korkudan) 

tüyleri ürperir ve çocukların saçları beyazlar 

O gün felaket ve zelzele günüdür, o gün gebelerin (dehşetten) çocuklarını 

düşüreceği gündür 

O gün aldanışın, gizlinin ve dengesizliklerin ortaya çıkacağı gündür, o gün 

korku dolu dehşetli bir gündür 

O gün her türlü azgının ateş parçalarıyla çağrılacağı ve prangalara 

vurulacağı bir gündür 

Takvalı kullar için ise, yüzlere parlaklık ve güzellik katan şerefli meskenler 

vardır  

Yukarıdaki şiir parçasında da görüldüğü üzere, Ebü’l-‘Atâhiye, kıyamet 

gününü tasvir ederken Kur’ân-ı Kerîm’den ilham almakta ve ayetlerde geçen ibarelerle 



152 
 

metinlerarası bir alıntı yapmaktadır. Şairin, kıyametin dehşeti karşısında insanların 

korkuya kapılması, günahsız çocukların saçlarının ağarması, o günün şiddetli 

sarsıntılar ve felaketlerle dolu olması, hamilelerin yaşadıkları korkunun etkisiyle 

çocuklarını düşürmeleri gibi hususları ele alması, Kur’ânî anlatımla birebir 

örtüşmektedir. Nitekim, bu tasvirlerin benzeri, yüce kitabımızda ve Hz. Peygamber’in 

(sav) sünnetinde de geçmektedir. Özellikle, Teğâbun sûresinde kıyamet gününün 

“aldanışın ortaya çıkacağı gün” olarak nitelendirilmesi, az sayıda kulun ibret 

alacağına, diğerlerinin ise nefsânî arzulara dalarak dünyayı bir oyun ve eğlence mekânı 

hâline getireceğine dair beyanlar, Ebü’l-‘Atâhiye’nin eserinde metinlerarası bir 

yansıma olarak görülmektedir. Bu bağlamda, şairin Kur’ân ve hadislerden beslenerek 

kıyamet tasvirleri yaptığı açık bir şekilde ortaya çıkmaktadır. 

Şair şiirin birinci beytinde ölümden sonraki hayata işaret ederek kabrin 

korkunç ve dehşet vericiliğini anlatmaya çalışmaktadır ki bununla şair, Hz. 

Peygamber’in (sav),  ُمِنْه أفَْظعَُ  وَالْقَبْرُ  إِلاَّ  قَطُّ  ا  مَنْظَر  رَأيَْتُ   Gördüğüm manzaraların“ مَا 

hiçbiri kabir kadar korkutucu ve dehşet verici değildir!”416 sözleriyle metinlerarası 

alıntı yapmaktadır. Üçüncü mısraın son kısmında Lokmân sûresindeki, ﴿ ََّلَا يُحِبُّ  اِنَّ الل 

فَخُورٍ ﴾   Şüphesiz Allah hiçbir kibirleneni, kendini beğeneni sevmez.”417“ كُلَّ  مُخْتَالٍ 

âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Altıncı mısraın başında Zümer sûresinde geçen, 

﴿ ُ لَ احَْسَنَ الْحَدٖيثِ كِتَابا  مُتَشَابِها  مَثَانِيَ  اَللَّ   جُلُودُهُمْ   تَلٖينُ   ثمَُّ   رَبَّهُمْ   يَخْشَوْنَ   الَّذٖينَ   جُلُودُ   مِنْهُ   تَقْشَعِرُّ  نَزَّ

 Allah, kelamın en güzelini, hükümleri birbirine benzeyen ahenkli“ وَقُلُوبُهُمْ   اِلٰى   ذِكْرِ   اللَِّ ﴾

bir kitap olarak indirdi. Rablerinden korkanların derileri ondan ötürü ürperir.”418 

âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Aynı mısraın son kısmında kıyamet saatinin 

dehşetine dikkat çekerek, Müzzemmil sûresindeki, ﴿  ُْكَفَرْتم اِنْ  تَتَّقُونَ  يَجْعَلُ  فَكَيْفَ  يَوْما  

شٖيبا   ﴾الْوِلْدَانَ   “Nasıl inkâr edersiniz, çocukları ihtiyarlatacak o günden (kıyamet 

 
416 Tirmizi, el-Camiü’l-kebir, thk., Beşşar ‘Avvad Ma‘ruf, 1.baskı, Daru’l-Garbi’l-İslami, Beyrut, 

1996, no.2308, s. 142. 
417 Lokmân, 31/18. 
418 Zumer, 39/23. 



153 
 

saatinden) kendinizi nasıl kurtarırsınız?” âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Şiirin 

yedinci mısrasında şairimiz Hac sûresindeki, ﴿  ْا ارَْضَعَت يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّ

ِ شَديٖدٌ ى وَلَ ى وَمَا هُمْ بِسُكَارَ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَ  ﴾كِنَّ عَذَابَ الله  “Onu 

göreceğiniz gün, her emzikli kadın emzirdiğini bırakır ve her hamile kadın karnındaki 

çocuğunu düşürür.”419 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Sekizinci beyte gelince 

şair, ﴿ ُِيَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذٰلِكَ يَوْمُ التَّغَابن﴾  “Allah’ın sizi toplayacağı o gün var ya, 

aldanışın ortaya çıkacağı gündür.”420 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Mısraın 

son kısmında ise Zilzâl sûresinin, ﴿ زِلْزَالَهَا الْارَْضُ  زُلْزِلَتِ  ﴾اِذَا   “Yeryüzü kendi 

büyüklüğüne uygun o dehşetli sarsıntıyla sarsıldığında…”421 âyetiyle metinlerarası 

alıntı yaptığını görmekteyiz. Dokuzuncu beyitte şairimiz, Mu’min sûresindeki, ﴿  ِاِذ

لَسِلُ يسُْحَبُونَ الْاغَْلَلُ فِ  ﴾ي اَعْنَاقِهِمْ وَالسَّ  “O gün onlar, boyunlarında demir halkalar ve 

zincirler olduğu halde sürüklenecekler.”422 âyetiyle, onuncu beytin ilk mısraında, 

﴾وَازُْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقٖينَ ﴿  “Cennet, muttakiler (Allah’a karşı gelmekten sakınanlar) için 

yaklaştırılacak.” âyetiyle, ikinci mısraında ise, ﴿ ٌيَوْمَئِذٍ نَاضِرَة ﴾وُجُوهٌ   “O gün birtakım 

yüzler parlaktır.”423 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Yukarıdaki şiir parçası üzerinde tefekkür eden bir kimse, Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

Kur’ân-ı Kerîm’in muhtevasına vâkıf olduğunu, âyetlerin bağlamını ve anlam 

bütünlüğünü idrak etme yeteneğine sahip bulunduğunu, ayrıca orada geçen kelimeleri 

delil olarak kullanma hususunda maharet sahibi olduğunu açık bir şekilde görecektir. 

Şair, bu beyitlerde kıyamet gününe dair pek çok ismi bir araya getirmiştir ki, bunun 

gelişi güzel bir tercih olmadığı aşikârdır. Bu itibarla okuyucu, şairin kıyamet gününün 

dehşetli sahnelerini tek bir bütünlük içinde ele almasının hikmetine tefekkürle 

 
419 Hac, 22/2. 
420 Teğâbun, 64/9. 
421 Zilzâl, 99/1. 
422 Mu’min, 40/71. 
423 Kıyâmet, 75/22. 



154 
 

yaklaştığında, onun, günahlara dalmış ve iradesini nefsânî arzuların esiri kılmış 

kimselerin kalplerini sarsmak ve onları hakikate yöneltmek gayesi taşıdığını fark 

edecektir. Böylece, Ebü’l-‘Atâhiye’nin, şiiri bir vaaz ve öğüt vasıtası olarak 

kullanarak, gaflette olan kimseleri ikaz etmeye ve onların ruh dünyasında bir uyanış 

meydana getirmeye yönelik bir çaba içerisinde olduğu anlaşılacaktır. 

Bu konuda en güzel ve başarılı metinlerarası alıntılardan biri de Ebu’l-

Atahiye’nin Halife Mehdi’yi överken söylediği şu sözdür:424 

 ا هَ الَ يَ ذْ أَ  رُ ر ِ جَ تُ   هِ يْ لَ إِ     ة  ادَ قَ نْ مُ  ةُ فَ لَ الخِ  هُ تْ تَ أَ 

 ا هَ  لَ لاَّ إِ  حُ لُ صْ يَ  كُ يَ  مْ لَ وَ    هُ  لَ لاَّ إِ  حُ لُ صْ تَ  كُ تَ  مْ لَ فَ 

 ا هَ الَ زَ لْ زِ  ضُ رْ الَ  تِ لَ زِ لْ زُ لَ     رُهُ يْ غَ  دٌ حَ ا أَ هَ امَ رَ  وْ لَ وَ 

Hilafet ona boyun eğerek geldi, eteklerini sürükleyerek geldi 

Halifelik sadece ona yakışırdı, o da hilafete 

Şayet başka biri istemiş olsaydı, yer yerinden oynardı 

Ebü’l-‘Atâhiye, yukarıda Zilzâl sûresinde geçen, ﴿ زِلْزَالَهَا الْارَْضُ  زُلْزِلَتِ  ﴾ اِذَا   

“Yeryüzü kendi büyüklüğüne uygun o dehşetli sarsıntıyla sarsıldığında…”425  âyetiyle 

metinlerarası iktibas yapmış, kıyamet günündeki büyük sarsıntıya benzer bir şekilde, 

hilafetin Mehdî dışında birine geçmesinin ciddi bir kargaşa ve ilahî gazaba sebep 

olacağını vurgulamaktadır. Şair, Mehdî’yi yeryüzünde hilafete en layık kişi olarak 

göstermekte ve bu düşüncesini dini bir çerçevede temellendirmektedir. 

Şair, dünya hayatının geçici olduğunu, aldatıcı süslerle kuşatıldığını, geçici 

nimetlere dalanlara kurtuluş vadetmediğini, ahiret yolcularına seslenerek ebedi hayata 

göçmeden önce azıklarını unutmamaları gerektiğini hatırlatmakta, konuya olan yoğun 

ilgisinden dolayı, nefesleri kesen o kıyamet sahnesinin, başka bir açıdan tablosunu 

 
424 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 612. 
425 Zilzâl, 99/1. 



155 
 

çizmekte, uçuşan amel defterleri ve sağdan soldan onları yakalamaya çalışan 

insanların görüntüsünü şiirleştirerek bizlere sunmaktadır. İnsanın ruhuna yönelik 

konuşmasında şöyle der:426 

فَ حالِكِ  وَغَدرَكِ يا دُنيا بِنا وَانتِقالِكِ              ألََم نَرَ يا دُنيا تَصَرُّ  

وَلَو كُنتِ في كَف ِ امرِئٍ بِكَمَلِكِ               فَلَستِ بِدارٍ يَستَتِمُّ بِكِ الرِضا   

وَذو اللُب ِ فينا مُشفِقٌ مِن حَللِكِ              الضَنا حَرامُكِ يا دُنيا يَعودُ إِلى   

فَلَيسَ النَجاةُ مِنكِ غَيرَ اعتِزالِكِ               ألَيفُكِ يا دُنيا كَثيرٌ غُمومُهُ   

وَلَكِن خُذي في الزادِ قَبلَ ارتِحالِكِ             أيَا نَفسُ لا تَستَوطِني دارَ قُلعَةٍ   

لَكِ الوَيلُ إِن أعُطيتِهِ بِشِمالِكِ           أيَا نَفسُ لا تَنسي كِتابَكِ وَاذكُري  

غٍ  فَدونَكِهِ مِن قَبلِ يَومِ اشتِغالِكِ               أيَا نَفسُ إِنَّ اليَومَ يَومُ تَفَرُّ  

ري ا لِيَومِ الحَشرِ قَبلَ سُؤالِكِ جَواب               وَمَسؤولَةٌ يا نَفسُ أنَتِ فَيَس ِ  

متِهِ مِن فِعالِكِ                وَمِسكينَةٌ يا نَفسُ أنَتِ فَقيرَةٌ  إِلى خَيرِ ما قَدَّ  

نَجَوتِ كَفافا  لا عَلَيكِ وَلا لَكِ          هُوَ المَوتُ فَاحتاطي لَهُ وَابشِري إِذا   

Nasıl davrandığını görmedik mi ey dünya, bize ihanet ettiğini daha sonra 

yoluna devam ettiğini 

Her şeyinle bir kimsenin avucunda da olsan, memnun olunabilecek bir yer de 

değilsin 

Ey dünya haramların hastalığa döner, içimizdeki akıl sahipleri helallerinden 

kaygılanır 

Ey dünya dostluğunun kaygıları çoktur, senden uzaklaşmak dışında kurtuluş 

yoktur 

Ey nefis, kalesi olan evi yurt edinme, ama yola çıkmadan önce azık edin 

 
426 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 272. 



156 
 

Ey nefis, kitabını unutma, eğer onu solundan verilirse kendine yazık edeceğini 

hatırla 

Ey nefis, o gün feragat günüdür, meşguliyet gününden önce o güne sımsıkı sarıl 

O gün sorumlusun ey nefis, kıyamet günü sorgulanmadan önce vereceğin 

cevabı kolaylaştır 

Zavallısın ey nefis, önceden sunmuş olduğun hayra muhtaçsın 

O ölümdür, ona karşı dikkatli ol, eğer aleyhine ve lehine olanlardan yeterince 

kurtulursan müjdeler olsun sana 

Şair bu sahnede insanoğluna vaaz vererek, amel defterlerinin uçuştuğu o gün 

gelmeden önce dünya hayatında hayırlı çalışmalar yapılması gerektiğini hatırlatmakta, 

kitabı sol tarafından verilenleri uyarmaktadır. Çünkü kıyamet günü kitabı sol 

tarafından verilenler helake sürüklenenler ve cehenneme girenlerdir. İnsan oğlu 

hayatındaki büyük küçük her şeyden sorumludur. Şairimiz yukarıdaki şiir parçasında 

Hâkka sûresinin, ﴿كِتَابِيَه اوُتَ  لَمْ  لَيْتَنٖي  يَا  فَيَقُولُ  بِشِمَالِهٖ  كِتَابَهُ  اوُتِيَ  مَنْ  ا  ﴾وَامََّ  “Kitabı sol 

tarafından verilen ise şöyle der: “Keşke kitabım bana verilmeseydi.” ”427 âyetiyle 

metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Şairin günahları nedeniyle duymuş olduğu büyük korku ve endişe, geçmişte 

işlediği hatalar hafızasında yer alır ve nefs-i levvâme bir türlü şairi rahat bırakmaz. Bu 

nedenle şair günahlarını hatırlamayı ihmal edenleri kınar durur. Günahların Müslüman 

birey üzerindeki büyük etkisini, onları görmezden gelmenin ve önemsememenin 

yarattığı tehlikeyi ve bu tehlikenin sadece dünya hayatında değil, ahiret yurdunda da 

büyük olduğunu ve doğuracağı sonuçları göstermek ister şair. Günahlar, gözlerdeki 

körlükten değil, asıl kalp gözünün körlüğünden kaynaklanmaktadır. Diri kalp 

günahlarından dolayı bağışlanma diler, tövbe eder ve yaptıklarından pişmanlık 

duyarak geri döner. Şair bir şiirinde okuru, yalancı emellerinin peşinden gitmemesi 

hususunda uyararak, dünyanın sonunun ölüm olduğunu belirterek şöyle söyler:428 

 
427 Hâkka, 69/25. 
428 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 22-23. 



157 
 

ِ أنَْ لَا أَ   وبُ ارِقِهِ الذُنُ ى مَفَ وحُ عَلَ تَلُ                 ل  وَكَهْ  ى فَت  تَ  لِلَّ

 وبُ بِكَ المََلُ الكَذُ   عَبُ  تَلْ فَلَ          هُ  بدَُّ مِنْ ي لَا تُ الَّذِ هُوَ المَوْ 

ِ مَ وَأنَْ            يما  ى حَكِ عَ تُدْ   يدُ أنَْ وَكَيفَ تُرِ   وبُ ى رَكُ وَ ا تَهْ تَ لِكُل 

 وبُ القُلُ ى مَ ا تَعْ إِنَّمَ  وَلَكِنْ             ا ايَ ى العُيونُ عَنِ الخَطَ مَ ا تَعْ وَمَ 

Gerçekten sen hem gençsin hem orta yaşlı, her tarafı günahlarla dolu 

İşte bu kaçınılmaz ölümdür, öyleyse sahte umutların seninle oynamasına 

müsaade etme 

Arzu ettiğin her şeye sahipken, nasıl bilge olarak anılmak istersin? 

Gözler günahlara karşı kör değildir, kör olan kalplerdir asıl. 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiir beyitlerinde pek çok dinî metinden ilham alarak 

metinlerarası alıntı yapmıştır. Örneğin ikinci beyitte ölümden ve fanilikten 

bahsederken,   َكُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ  *    الْخَالِدُونَ   فَهُمُ   مِتَّ   اَفَائِنْ ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْد

ر ِ   وَنَبْلُوكُمْ  ﴾  تُرْجَعُونَ   وَاِلَيْنَا   فِتْنَة    وَالْخَيْرِ   بِالشَّ  “Şimdi sen ölürsen, onlar ebedî mi kalacaklar? 

Her canlı ölümü tadacaktır. Biz sizi bir imtihan olarak hem hayırlar hem şerle 

deniyoruz, son dönüşünüz bizedir.”429 âyetiyle, sonuncu beyitte,   ِاَفَلَمْ يَسيٖرُوا فِي الْارَْض﴿

كِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتٖي  فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا اوَْ اذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَاِنَّهَا لَا تَعْمَى الْابَْصَارُ وَلَ 

دُورِ﴾  Yoksa onlar yeryüzünde gezip dolaşmadılar mı ki, düşünecek kalpleri ve“ فِي الصُّ

işitecek kulakları olsun? Gerçekte gözler değil, göğüslerdeki kalpler (basiretler) kör 

olur.”430 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Şair bir başka şiirinde yine ölüm ve ahiret hayatına ilişkin şöyle 

söylemektedir:431 

 
429 Enbiyâ, 21/34, 35. 
430 Hac, 22/46. 
431 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 41. 



158 
 

 يَترُكُ الدورَ يَبابا  خَرابا                  غَيرَ أنََّ المَوتَ شَيءٌ جَليلٌ 

 أيَُّ حَي ٍ ماتَ فيها فَآبا                  أيَُّ عَيشٍ دامَ فيها لِحَي ٍ 

 قَبلَنا لَم يسُلَبوهُ استِلبا                  أيَُّ مُلكٍ كانَ فيها لِقَومٍ 

وا الرِكابا  حمِلوا اِ               إِنَّما داعي المَنايا يُنادي   الزادَ وَشُد 

 أنَفُسَ الخَلقِ جَميعا  نِهابا              جَعَلَ الرَحمَنُ بَينَ المَنايا 

 يَومَ عَرضي أنَ يَرُدَّ الجَوابا           ىوَ لَيتَ شِعري عَن لِساني أيََقْ 

 أمَ شِمالي عِندَ ذاكَ الكِتابا             لَيتَ شِعري بِيَمينِيَ أعُطى 

 أصَبَحوا إِلا  قَليل  ذِئابا                سامِحِ الناسَ فَإِن ي أرَاهُم

 ثمَُّ لا تَبغِ عَلَيهِ ثَوابا                أفَشِ مَعروفَكَ فيهِم وَأكَثِر

 فَهوَ يُعطيكَ العَطايا الرِغابا           إِذا خِفتَ فَقرا  وَسَلِ الَلَ 

Oysaki ölüm yüce bir şeydir, evleri harap virane bırakır 

Orada hangi yaşam canlı için kalıcıdır, orada hangi canlı öldükten sonra geri 

dönücüdür 

Orada bizden önceki kavmin gasp edemedikleri hangi mülk kalıcı olmuştur 

Ölüm çağrıcısı sesleniyor: azıklarınızı yükleyin, üzengileri sabitleyin 

Rahman, bütün beşeriyetin ecellerini hedefle yaratmıştır 

Soruları cevaplayacağım gün, güçlü olacağımı ah bir bilsem, 

Kitabımın sağ taraftan mı, yoksa sol taraftan mı verileceğini ah bir bilsem 

İnsanlara müsamahakâr davran, çünkü onların azı dışında hepsinin kurda 

dönüştüğünü görüyorum 

İnsanlar arasında iyiliklerini yay, çoğalt, sonra bunun için bir karşılık bekleme  



159 
 

Fakirlik kaygın olduğunda Allah’tan iste, O sana istediğin her şeyi bol bol 

verecektir 

Şiir sanatından anlayanlar, bu mısraların şiir ruhundan yoksun mısralar 

olmadığını, Ebü’l-‘Atâhiye’nin yüce Allah’ın kitabından ilham alarak, şiirlerine ahenk 

kattığını göreceklerdir. Yine ahiret, öldükten sonra diriliş ve kabir hayatına dair 

sahneleri barındıran yukarıdaki şiir parçasının dördüncü beytinde şair, ﴿ َيَوْم وَاسْتَمِــعْ 

﴾ يُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَكَانٍ قَرٖيبٍ   “Çağrıcının yakın bir yerden sesleneceği gün, o sese kulak 

ver.”432 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Daha sonra altı ve yedinci mısralarda 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin, ﴾ ا مَنْ اوُتِيَ كِتَابَهُ بِيَمٖينِه  Kime kitabı sağından verilirse.”433 ve“ ﴿فَامََّ

ا مَنْ اوُتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهٖ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنٖي لَمْ اوُتَ ﴿ ﴾كِتَابِيَه وَامََّ  “Kitabı sol tarafından verilen ise 

şöyle der: “Keşke kitabım bana verilmeseydi.” ”434 âyetleriyle metinlerarası alıntı 

yaptığı görülmektedir. Akabinde şair, hakketmeseler dahi insanlara müsamahakâr 

davranılmasını, onlarla iyi geçinilmesinin gerekliliği, karşılıksız yapılan iyilikler gibi 

İslam’ın yüce ve eşsiz ahlak ve ilkelerinden bahsetmektedir. Şurası bilinmeli ki, 

insanoğlu dünyada yapmış olduğu iyilikler sayesinde ahirette kitabı sağ taraftan 

verilenler zümresine ilhak edilecektir. 

Kimi zaman şair zihnindeki terkiplere başvurarak az sözle muradını muhataba 

aktarmaya çalışmaktadır. Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde bazı dinî içerikli terkiplerle 

metinlerarasılık örneklerine rastlanılmaktadır. Şair divanında Kur’ân-ı Kerim’den 

alıntılama yaptığı kelimelerle lafız olarak metinlerarasılık kurmakla yetinmemiş, 

bunun ötesinde Kur’ân’ın en yüce âyeti sayılan Âyeti’l-Kürsî ile metinlerarası alıntı 

yapmıştır:435 

 ي سِ مِن ي الفُؤادَ بِآيَةِ الكُرْ                إِن ي أعَوذُ مِنَ الَّتي شَعَفَتْ 

Kalbimi sevgisiyle kaplayan kimseden Âyet-i Kürsi’ye sığınırım 

 
432 Kâf, 50/41. 
433 İnşikâk, 84/7. 
434 Hâkka, 69/25. 
435 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 570. 



160 
 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin hoş tabiatlı bir yapısının olması, şiir kullanım üslubundaki 

farklılığı ve keskin zekasının kaleme aldığı şiirleri üzerinde büyük etkileri vardır. 

Yukarıdaki şiir beytinde şair, Bakara sûresinin 255.âyeti olarak bilinen Âyet-i Kürsü 

ile metinlerarası alıntı yapmıştır. 

 Ebü’l-‘Atâhiye bazen Kur’ân’da geçen terkip içerikli ifadelerden 

faydalanarak, güzel bulduğu şeylerin güzelliğini göstermek için bu durumu şiirsel 

metne ustalıkla yerleştirmektedir. Yine bir başka şiir parçasında şair ölüm olgusuna 

vurgu yapar, parası, makamı ve mevkii olan herkes için ölümün gerçek olduğunu 

kanıtlamak için Kur’ân âyetlerinden ilham alarak bazı terkip ifadelerle metinlerarası 

alıntı yapar:436 

 اتِ مِنَ المَمَ  ا الطَويلَ يَ رَبَ المَحْ ا أقَْ مَ           طَةٍ بْ ا لَكَ أنَ تَعيشَ بِغِ ا بَدَ مَ  عِشْ 

 اتِ ادِثَ مُتَوَق ِعا  لِلحَ   ا وَكُنْ يهَ عِ                 ارِ الغُرورِ وَعَن دَوافَتَجافَ عَن دَ 

 اتِ ورِ المُشرِفَ اكِرِ وَالقُصُ وَالعَسَ كِرِ            ا سَ ابِرِ وَالدَّ وكُ ذَوُو المَنَ نَ المُلُ أيَْ 

 اتِ افِنَ ادِ الصَّ اتُ مِنَ الجِيَ ائِحَ تُ الرَّ                ا ادِيَ ا وَالغَ لَهَ  اتُ فَمَنْ وَالمُلهِيَ 

 اتِ اوِيَ اتِ الخَ الِيَ ارِ الخَ يَ لَ الد ِ أهَْ              ادِهِمْ ابِ فَنَ نَ أطَباقِ التُرَ هُم بَيْ 

 اتِ الِيَ امِ البَ احِ العِظَ وَ ارُ أرَْ قَرَ               تَقَرَّ ثُ اِسْ بِرٍ حَيْ مُخْ  فيكُمُ مِنْ  هَلْ 

 اتِ اكِيَ ونُ البَ عُيُ  ا ذَرَفَتْ وَلَقَلَّ مَ                دَكُمْ ائِدُ بَعْ ا لَبِثَ العَوَ فَلَقَلَّ مَ 

 اتِ امِخَ اتِ الشَّ اسِيَ صُمَّ الجِبالِ الرَّ               اتِهِ ى نَكَبَ ي عَلَ  يُبقِ رُ لَا هْ وَالدَّ 

َ شَ انَ يَخْ كَ   مَنْ   اتِ مَة  لِلمُؤمِنَ ينَ وَرَحْ مِنِ لِلمُؤْ              مَة  بَحَ رَحْ  أصَْ ى اللَّ

Mutluluk içinde yaşayabildiğin kadar yaşa, hayat ne kadar uzun olsa da ölüme 

o denli yakındır 

O halde gösteriş yurdundan ve onun çağrıcılarından kaçın, hadiselere karşı 

uyanık ol 

 
436 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 72, 73. 



161 
 

Yüce minberleri, yurtları, orduları ve sarayları olan krallar nerede? 

Ve nerede o eğlence sahipleri, nerede çeşitli kokulu yemekler, cins rahvan 

atlar? 

Onlar toprağın katmanları arasında kaldı, onlara “ey ıssız, boş toprak 

sakinleri” diye seslen 

İçinizden, çürümüş kemiklerin ruhlarının bulundukları yeri size haber veren 

var mı? 

Arkanızdan ziyaretçileriniz pek uzun kalmayacak, ağlayanların gözleri pek az 

yaş dökecek 

Zaman afetlerini sağır olan sağlam ve yüksek dağlardan esirgemeyecek,  

Kim de Allah’tan korkarsa mümin erkeklere ve mümin kadınlara onun rahmeti 

olur 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki beyitlerde insanı aldatma ve gösteriş yurdu olan 

dünya hayatının süslerinden kaçınmaya, ona karşı uyanık olmaya çağırmakta, zamanın 

afetlerinden yalnız takva sahibi müminlerin Allah’ın rahmetinden 

yararlanabileceklerini belirtmektedir. Şair Kur’ân’da geçen Hz. Süleyman’ın (as) 

kıssasından esinlenirken, âyette geçen terkiplerle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Örneğin şair, ﴿ َسُلَيْم لِدَاوُدَ  ابٌ   اِنَّهُ   الْعَبْدُ   نِعْمَ نَ  ا وَوَهَبْنَا  ا *    اوََّ الصَّ بِالْعَشِي ِ  عَلَيْهِ  عُرِضَ  فِنَاتُ اِذْ 

﴾بِالْحِجَابِ   تَوَارَتْ   ى حَتَّ   رَب يٖ   كْرِ  فَقَالَ اِن ي احَْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَنْ ذِ *    الْجِيَادُ   “Biz de Dâvûd’a 

Süleyman’ı bahşettik. Süleyman ne güzel kuldu. Şüphesiz o Allah’a yönelen bir 

kimseydi. Hani kendisine bir zaman akşam üstü güzel cins ve soylu atlar sunulmuştu. 

O, “Ben, at sevgisini, Rabbimi anmaktan ötürü tercih ettim” dedi. Nihayet atlar 

perdenin arkasına saklandı.”437 âyetindeki “ ُالْجِيَاد افِنَاتُ   terkibiyle metinlerarası ”الصَّ

alıntı yapmıştır. Yine sekizinci beyitte şair, ﴿  َاء   وَجَعَلْنَا فٖيهَا رَوَاسِيَ شَامِخَاتٍ وَاَسْقَيْنَاكُمْ م

 
437 Sâd, 38/30-32. 



162 
 

 Orada yüksek yüksek dağlar yaratıp, size de bir tatlı sulardan içirmedik mi?”438“ فُرَاتا  ﴾

âyetindeki “ ٍرَوَاسِيَ شَامِخَات” ifadeleriyle metinlerarası alıntı yapmıştır.  

Şair, amel defterlerinin uçuşacağı kıyamet sahnesinden bahsederken, o gün 

insanlığın iki kısma ayrılacağından, bir kısmın nimet yurdu olan cennete, diğerinin 

pişmanlık diyarı olan cehenneme doğru sürükleneceğini ifade etmektedir. Bu 

bağlamda şöyle der:439 

 كَأنَ ي قَد أمَِنتُ مِنَ العِقابِ         تَقَلَّدتُ العِظامَ مِنَ الخَطايا 

 أوَُفَّقُ لِلصَوابِ فَإِن ي لا             متُ في الدُنيا حَريصا  ا دُ مَ وَمَهْ 

 فَما عُذري هُناكَ وَما جَوابي           ألَُ عَن أمُورٍ كُنتُ فيها سْ سَأُ 

ةٍ أحَتَجُّ يَومَ الـ  ـحِسابِ إِذا دُعيتُ إِلى الحِسابِ         بِأيََّةِ حُجَّ

 كِتابي حينَ أنَظُرُ في كِتابي          هُما أمَرانِ يوضِحُ عَنهُما لي 

ا أنَ  ا أنَ أخَُلَّدَ في عَذابِ            أخَُلَّدَ في نَعيمٍ فَإِم   وَإِم 

Günahlarla dolu hayat kuşandım, sanki hesaptan kurtulmuşum gibi 

Dünyada ne kadar hırslı olduysam, doğrulara muvaffak olamadım 

Dünyada yaptıklarımdan sorulacağım, orada mazeretim ve cevabım ne olacak 

Hesap günü hesaba çağrıldığımda sunacağım hangi bahanem olacak 

Kitabıma baktığımda, bunlar kitabımın bana apaçık belirttiği iki konudur 

Ya sonsuza kadar cennette kalır ya ebediyen cehenneme duçar olurum 

Ebü’l-‘Atâhiye, hesap günü insanoğlunun başına gelecekleri bu beyitlerde 

pekiştirerek bizlere sunmaktadır. Bu bazen şairin kendisine hitaben yaptığı 

konuşmasında açık bir tarzda görülmektedir. Şair yukarıda geçen şiir parçasında 

cennet ve cehennem ehlinin halini tasvir ederek Kur’ân’dan bazı âyetlerle 

 
438 Mürselât, 77/27. 
439 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 34. 



163 
 

metinlerarası alıntı yapmıştır. Üçüncü beyitte şair, ﴿  ْفَيَوْمَئِذٍ لَا يَنْفَعُ الَّذٖينَ ظلََمُوا مَعْذِرَتُهُم

يسُْتَعْتَبُونَ  هُمْ  ﴾وَلَا   “O gün zulmedenlere mazeretleri fayda vermeyecek, dertlerinin 

çaresine de bakılmayacak.”440 âyetiyle, sonuncu beyitte ise Hûd sûresinde geçen, 

ا الَّذٖينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمْ فٖيهَا زَفٖيرٌ وَشَهٖيقٌ ﴿ موَاتُ وَالْارَْضُ اِلاَّ    *  فَامََّ خَالِديٖنَ فٖيهَا مَا دَامَتِ السَّ

الٌ   رَبَّكَ   اِنَّ اءَ رَبُّكَ  مَا شَ   موَاتُ  *    يُرٖيدُ   لِمَا   فَعَّ ا الَّذٖينَ سُعِدُوا فَفِي الْجَنَّةِ خَالِدٖينَ فٖيهَا مَا دَامَتِ السَّ وَامََّ

﴾مَجْذُوذٍ   غَيْرَ   عَطَاء  اءَ رَبُّك وَالْارَْضُ اِلاَّ مَا شَ   “Bedbaht olanlara gelince onlar ateştedirler, 

orada onlar için farklı bir soluyuş ve haykırış vardır. Gökler ve yer durdukça onlar 

orada ebedi kalacaklardır. Ancak Rabbinin diledikleri başkadır. Çünkü Rabbin 

dilediğini yapandır. Mutlu olanlara gelince, onlar da cennettedirler, orada gökler ve 

yer durdukça duracaklar, yalnız Rabbinin diledikleri başkadır. Bu ardı kesilmez bir 

ihsan olacak.”441 âyetleriyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Âyetlerle metinlerarası 

alıntı yapmış olduğu şiirin son mısraındaki, “Ya sonsuza kadar cennette kalır ya 

ebediyen cehenneme duçar olurum” ifadesiyle Ebü’l-‘Atâhiye’nin kendi timsalinde 

insanlığa hitap ettiğini, dünya hayatında yapılan hayırların âhirette nimetler dolu 

cennet, işlenen şerlerin ise pişmanlıklarla dolu ebedi ateşte kalış olduğu görülmektedir.  

Yukarıdaki şiir beytinde Ebü’l-‘Atâhiye, kulun ahiretteki halinden, dünyada 

yaptıklarının bir karşısının olacağından, hesap gününden bahsederken âyetlerin yanı 

sıra bazı nebevî hadislerle de metinlerarası alıntı yaptığına işaret etmektedir. Şair 

burada,   الكَي ِسُ مَن دَانَ نفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ المَوتِ، والعَاجِزُ مَنْ أتَْبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا ثمَُّ تَمَنَّى عَلَى

  ِ  Akıllı kişi kendini hesaba çeken ve ölümden sonraki için çalışandır. Aciz kişi ise“ اللَّ

arzularına uyan, sonra Allah’tan kuru beklentiler içinde olandır.”442 hadisiyle 

metinlerarası alıntı yaptığı söylenebilir.  

 
440 Rûm, 30/57. 
441 Hûd, 106, 107, 108. 
442 İbn Mâce, es-Sünen, thk., Şuayb el-Arnavût, Dârü’r-Risâle el-Âlemiyye, 1.baskı, 1430/2009, hadis 

no. 4260, c. V, s. 328; Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, no. 2459, c. IV, s. 246. 



164 
 

İşlenen hatalar karsında nefsin kınanması kulun, ölüm vaadi yaklaştı 

düşüncesiyle Allah’a karşı gelmekten sakındırılması kulluk bilincidir. Şair bu hususta 

şöyle der:443 

 دُ تَرَبَ الوَعْ امُ وَاقْ اتَتِ الَيَّ فَقَد فَ                   ي لَهُ تَهِدِ  وَاجْ افي اللََّ سُ خَ ا نَفْ فَيَ 

Ey nefis, Allah’tan kork ve O’nun uğrunda çalış, çünkü günler geçmekte ve 

vaat yaklaşmakta 

Kendi nefsini muhatap alan Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki beytin başında, ﴿  يَا اَيَّتُهَا

﴾رَاضِيَة  مَرْضِيَّة  ى رَب ِكِ  اِلَ   اِرْجِعٖيِ *    النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ   “Ey mutmain nefis, sen O’ndan razı O 

da senden razı bir şekilde Rabbine dön!”444 âyetiyle, ikinci mısraında,    ُوَاقْتَرَبَ الْوَعْد﴿

﴾الْحَقُّ فَاِذَا هِيَ شَاخِصَةٌ اَبْصَارُ الَّذٖينَ كَفَرُوا  “Gerçek vaat yaklaşmaktadır, bir de bakarsın 

inkar edenlerin gözleri açılıp donakalmıştır.”445 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Ölüm, fanilik, geçici dünya hayatı, ölümden sonraki berzah ve ahiret hayatı da 

yer yer Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde işlediği konulardandır. Şurası vardır ki şair 

ölümü çokça zikrettiği için neredeyse divanın büyük kısmını ölüm içerikli anlatımlarla 

süslemiştir. Bir şiir parçasında şöyle der:446 

 إِذ نَحنُ نَعلَمُ أنََّنا سَنَموتُ                  لِمَ لا نُبادِرُ ما نَراهُ يَفوتُ 

 نَصَحَت لَهُ فَوَلِيُّهُ الطاغوتُ             مَن لَم يوُالِ الَلَ وَالرُسُلَ الَّتي

 وَهُمُ عَلى ما يُبصِرونَ سُكوتُ             عُلَماؤُنا مِن ا يَرونَ عَجائِبا  

 فَجَميعُهُم بِغُرورِها مَبهوتُ                     تَفنيهُمُ الدُنيا بِوَشكِ زَوالِها 

 يَكفيهِ مِن شَهَواتِهِ وَيَقوتُ              الشَهَواتِ ما و إِلى مُ بِ مَن يَسْ وَبِحَسْ 

 
443 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 110. 
444 Fecr, 89/27. 
445 Enbiyâ, 21/97. 
446 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 53. 



165 
 

 فَهُمُ رُقودٌ في ثَراهُ خُفوتُ                يا بَرزَخَ المَوتى الَّذي نَزَلوا بِهِ 

ن كانَ يوصَلُ حَبلُهُ   قَد صارَ بَعدُ وَحَبلُهُ مَبتوتُ               كَم فيكَ مِمَّ

Öleceğimizi bildiğimiz halde geçip gidene neden acele etmiyoruz 

Kim kendisine nasihatte bulunan Allah’ı ve elçilerini dost edinmezse, onun 

dostu tâğuttur 

Bilginlerimiz bizden gariplikler gördüler, buna rağmen sustular 

 Dünya yokluğun eşiğindeyken onları yok etti, hepsi onun aldatıcılığına hayran 

kaldı 

Şehvetlerine doğru yükselene, şehvetleri yeter ve onu besler oldu 

Ey ölülerin indiği berzah yurdu, sesleri kesilmiş halde toprağın altında 

yatanlar 

Aranızda ipini çözenlerden kaç kişi vardır, zaman geçmiş ve ipi kopmuştur 

Şair yukarıdaki şiir parçasında yine Kur’ân-ı Kerim’in bazı âyetlerinden ilham 

alarak metinlerarası alıntı yapmıştır. Şiirin ilk beytinde, ﴿  كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ثمَُّ اِلَيْنَا

 ,Her canlı ölümü tadacaktır, sonra bize döndürüleceksiniz.”447 âyetiyle“ تُرْجَعُونَ ﴾ 

ikinci beytinde, ﴿ َ ِ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّ ﴾ هُمُ الْغَالِبُونَ  وَرَسُولَهُ وَالَّذٖينَ اٰمَنُوا فَاِنَّ حِزْبَ اللَّ  “Kim Allah’ı, 

onun peygamberini, müminleri dost edinirse bilsin ki şüphesiz Allah’ın taraftarları 

galip gelecek olanlardır.”448 âyetiyle, ayrıca aynı beytin ikinci mısraında,   ُّوَلِي   ُ ﴿ اَللَّ

  النُّورِ   مِنَ   يُخْرِجُونَهُمْ   الطَّاغُوتُ   اوَْلِيَاؤُهُمُ   كَفَرُوا   وَالَّذٖينَ الَّذٖينَ امَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ اِلَى النُّورِ  

﴾خَالِدُونَ   فٖيهَا   هُمْ   النَّارِ   اَصْحَابُ   اوُلئِكَ   الظُّلُمَاتِ   اِلَى  “Allah iman edenlerin dostudur, onları 

karanlıklardan aydınlığa çıkarır. Kafirlerin dostu ise tağuttur, onları aydınlıktan 

 
447 Ankebût, 29/57. 
448 Mâide, 5/56. 



166 
 

karanlıklara sürükler. Onlar cehennem ashabıdır, orada ebedi kalacaklardır.”449 

âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Altıncı beyitte şair ölümden sonraki hayata 

dikkat çekerek, ﴿ ْيُبْعَثُونَ   يَوْمِ   ىاِلَ   بَرْزَخٌ   وَرَائِهِمْ   وَمِن﴾  “Onların arkasında, tekrar 

diriltilecekleri güne kadar bir berzah vardır.”450 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır.  

Ebü’l-‘Atâhiye bir başka şiir beytinde yine cenneti ve cennetlikleri, cehennemi 

ve cehennemlikleri tasvir etmektedir. Şairin divanının neredeyse tamamının züht 

içerikli şiirlerden oluştuğunu söylemek herhalde hata sayılmaz. Şiirlerinde ölüm 

olgusuna çokça rastlamaktayız ki, Ebü’l-‘Atâhiye’nin zındıkla itham edilmesine neden 

olan hususun bu olduğu söylenmiştir. Aslında bu şiirlerin Kur’ân ve nebevî hadis 

içerikli pasajlarla desteklenmesi, yer yer İslam’ın iki temel kaynağına başvurarak 

metinlerarası alıntı yapması, şair hakkında zındıklık iddialarını da çürütmektedir. 

Oysaki şairin ölümü ve kabir alemini zikretmesi, dünyadan yüz çevirmek ve dünyadaki 

nimetlere karşı züht halinde olma siyakında geçmektedir. Ölüm, onun dehşeti ve kabir 

alemine ait şiirlerinde örnek verecek olursak bazıları şunlardır:451 

 وَالمَوتُ يَقطَعُ حِليَةَ المُحتالِ                  حِيَلُ اِبنِ آدَمَ في المُورِ كَثيرَةٌ 

ِ هِللِ  حَرَكُ              وَمِنَ النُعاةِ إِلى اِبنِ آدَمَ نَفسَهُ   الخُطى وَطلُوعُ كُل 

 أخََلَقتِ يا دُنيا وُجوهَ رِجالِ                   ما لي أرَاكَ لِحُر ِ وَجهِكَ مُخلِقا  

ِ عارِفَةٍ أتََت بِسُؤالِ                  قِستُ السُؤالَ فَكانَ أعَظمََ قيمَة    مِن كُل 

Âdemoğlunun hileleri hayli fazladır, ölüm ise hilekarların iflahını kesendir 

Âdemoğluna ölüm haberini getiren, ayak seslerinin hareketi ve her hilalin 

doğuşudur 

Seni neden bu kadar yıpranmış bir yüzle görüyorum, ey dünya sen insanların 

yüzlerini yıprattın 

Soruyu tarttım da soruyla gelen her bilge kadının sualinden çok değerliymiş 

 
449 Bakara, 2/257. 
450 Mu’minûn, 23/100. 
451 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 284. 



167 
 

Yukarıdaki şiir parçasına dikkat edilirse, şair ilk beyitte yine âyeti kerime ve 

hadisle metinlerarası alıntı yaptığı görülecektir. Şair burada En‘âm sûresindeki, ﴿  َوَهُو

طُونَ   لَا   وَهُمْ   رُسُلُنَا   تَوَفَّتْهُ   الْمَوْتُ   احََدَكُمُ   جَاءَ   اِذَا  ىحَتَّ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهٖ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَة    ﴾ يُفَر ِ  

“O, kulları üzerinde mutlak hakimiyet sahibidir ve üzerinize koruyucu melekler 

gönderir. Nihayet birinize ölüm geldiğinde elçilerimiz onun canını alır ve onlar 

vazifelerinde kusur da etmezler.”452 âyetiyle, ayrıca Hz. Peygamber’in (sav),   َأَكْثِروا ذِكْر

المَوتَ  يِعني  ات،  اللَّذَّ  Lezzetleri yok eden ölümü çokça anın.”453 hadisi şerifiyle“ هَادِمِ 

metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin ölümü  ve acısını zikrettiği bir başka şiir parçası şöyledir:454 

 وَلا صَغيرا  وَلا شَيخا  وَلا أحََدا                 المَوتُ لا والِدا  يُبقي وَلا وَلَدا

تِهِ   لَو خَلَّدَ الَلُ حَي ا  قَبلَهُ خَلَدا                     كانَ النَبِيُّ فَلَم يَخلُد لِمَُّ

 هُ غَدا مَن فاتَهُ اليَومَ سَهمٌ لَم يَفُتْ                   لِلمَوتِ فينا سِهامٌ غَيرُ مُخطِئَةٍ 

تَها   ألَا  يُنافِسَ فيها أهَلَها أبََدا                     ما ضَرَّ مَن عَرَفَ الدُنيا وَغِرَّ

Ölüm ne ebeveynin yakasını bırakır ne evladın ne çocuğun yakasını bırakır ne 

yaşlının 

Peygamber dahi ümmeti için ölümsüz olmadı, şayet Allah isteseydi ondan 

öncekileri ölümsüz kılardı 

Ölümün içimizde şaşmaz okları vardır, bugün sırası gelmeyenin yarın sırası 

gelecektir 

Dünya ve onun gafletini bilene zarar olmaz, dünya ve içindekilerle hiçbir 

zaman yarışmayacak kimse 

 
452 En‘âm, 6/61. 
453 İbn Mâce, es-Sünen, hadis no. 4258, c. V, s. 326; Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, hadis no. 2307, c. IV, 

s. 141. 
454 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 111. 



168 
 

Şair bu şiir parçasında pek çok âyetle metinlerarası alıntı yapmıştır. Örneğin 

Enbiyâ sûresinin, ﴿  َالْخَالِدُونَ   فَهُمُ   مِتَّ   افََائِنْ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْد﴾  “Biz senden 

önce de hiçbir beşere ölümsüzlük vermedik. Sen ölürsen onlar ebedi mi 

kalacaklar?”455 âyetiyle,  ﴾ َتُرْجَعُون اِلَيْنَا  ثمَُّ  الْمَوْتِ  ذَائِقَةُ  نَفْسٍ   Her canlı ölümü“ ﴿ كُلُّ 

tadacaktır, sonra bize döndürüleceksiniz.”456 âyetiyle, ayrıca “şayet Allah isteseydi 

ondan öncekileri ölümsüz kılardı” ifadesiyle, ﴿ ٍكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان﴾  “Yeryüzünde bulunan 

her canlı fanidir.”457 ve   َةٍ   اجََلٌ   اِذَا جَاء ُ   لِكُل ِ   امَُّ  اءَ اللَّ
﴿قُلْ لَا  امَْلِكُ لِنَفْسيٖ ضَرا  وَلَا نَفْعا  اِلاَّ مَا  ش

﴾اجََلُهُمْ فَلَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَة  وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ   “De ki, Allah dilemedikçe ben kendime dahi ne 

bir zarar, ne de fayda verme gücüne sahibim. Her ümmetin bir eceli vardır, onların 

eceli geldiğinde ne bir an geri ne bir an ileri kalabilirler.”458 âyetleriyle metinlerarası 

alıntı yapmıştır.  

Şair, âyet ve hadislerle yapmış olduğu metinlerarasılık süresince, ölümün acı 

hakikat olduğunu, çocuk, yaşlı, genç demeden, hatta peygamberler dahi hiçbir canlıyı 

bırakmayacağına dair kesin kanaatini ortaya koymaktadır. Eceli gelmeyen kimsenin 

ölmeyeceğini, eceli gelenin de ne bir an geri ne bir an ileri gidemeyeceğini de 

hatırlatmaktadır. Şaire göre ölümlü ve fani bir dünyada rekabet yürütmek 

anlamsızdır:459 

 وَأيَُّ بَني آدَمٍ خالِدُ                   ألَا إِنَّنا كُلَّنا بائِدُ 

 وَكُلٌّ إِلى رَب ِهِ عائِدُ                ؤُهُمُ كانَ مِن رَب ِهِموَبَدْ 

 هُ أمَ كَيفَ يَجحَدُهُ الجاحِدُ          فَيا عَجَبا كَيفَ يُعصى الِإلَ 

ِ تَحريكَةٍ  ِ في كُل   عَلَينا وَتَسكينَةٍ شاهِدُ                وَلِلَّ

 
455 Enbiyâ, 21/34. 
456 Ankebût, 29/57. 
457 Rahmân, 55/26. 
458 Yunus, 10/49. 
459 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 102, 103, 104. 



169 
 

ِ شَيءٍ لَهُ آيَةٌ   تَدُلُّ عَلى أنََّهُ واحِدُ               وَفي كُل 

İyi biliniz ki hepimiz faniyiz, hangi Âdem oğlu ölümsüz ki 

Rablerinden geldiler ve herkes sonunda Rabbine dönecektir  

Hayret nasıl olur da Allah’a isyan edilir, inkârcı nasıl olur da O’nu inkâr eder 

Ve üzerimizdeki her türlü hareket ve sükûnet Allah’ı gösteren bir şahittir 

Her şey de O’na bir işaret vardır, O’nun tek olduğuna delalet vardır 

Burada şair, genel anlamıyla yaratılmışların, özel olarak Âdemoğlunun fani 

olduğunu, Rablerinden geldiklerini ve sonunda yine O’na döneceklerini belirterek, ilk 

beyitte Rahmân sûresinin, ﴿ ٍفَان عَلَيْهَا  مَنْ  ﴾ كُلُّ   “Yeryüzünde bulunan her canlı 

fanidir.”460 âyetiyle, ikinci beyitte, ﴾ َيَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثمَُّ يعُٖيدُهُ ثمَُّ اِلَيْهِ تُرْجَعُون   ُ  Allah ilkin“ ﴿اَللَّ

yaratmayı yapar, sonra onu tekrar eder sonra da O’na döndürüleceksiniz.”461 âyetiyle 

metinlerarası alıntı yapmıştır. Yerlerin ve göklerin yaratanın tekliğine delaletinden 

bahseden şair son iki beyitte, مُ وَاتِ وَالْارَْضِ وَاخْتِلَفِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَاٰيَاتٍ  ا ﴿اِنَّ فيٖ خَلْقِ السَّ

الْالَْبَابِ﴾ ُُلِاوُلِي  “Şüphesiz göklerin ve yerin yaratılışında, gece ve gündüzün birbirini 

izlemesinde akıl sahipleri için alınacak ibretler vardır.”462 âyetiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. 

Yazdığı şiirlerin içeriğini incelediğimizde sanki terki dünya olmuş 

mutasavvıflar gibi pek fazla dünya ve içindekilere aldırış etmeden sürekli ölümü anan 

şair yine bir başka yerde şöyle der:463 

 ا لشَِيءٍ يُخَلَّدُ وَلَستُ أرَى حَي                  كُلُّ مَولودٍ فَلِلمَوتِ يولَدُ   ألََا 

د مِنَ الدُنيا فَإِنَّكَ إِنَّما  دُ                تَجَرَّ  سَقَطتَ إِلى الدُنيا وَأنَتَ مُجَرَّ

 
460 Rahmân, 55/26. 
461 Rum, 30/11. 
462 Âl-i İmrân, 3/190. 
463 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 109. 



170 
 

 مَتاعٌ قَليلٌ يَضمَحِلُّ وَيَنفَدُ                       وَأفَضَلُ شَيءٍ نِلتَ مِنها فَإِنَّهُ 

هُ   فَأصَبَحَ مَرحوما  وَقَد كانَ يُحسَدُ                وَكَم مِن عَزيزٍ أذَهَبَ الدَهرُ عِزَّ

ها  هُ الَلُ يُحمَدُ                 فَل تَحمَدِ الدُنيا وَلَكِن فَذُمَّ  وَما بالُ شَيءٍ ذَمَّ

Gerçek şu ki doğan her insan ölmek üzere doğar, ölümsüz olan canlı hiçbir şey 

görmedim 

Kendini dünyadan sakın, çünkü sen yalnız iken dünyaya düşmüştün 

Dünyadan elde edebileceğin en iyi şey, tükenip yok olacak az bir metadır 

Nice kıymetli kimseler vardır ki zaman kıymetlerini yok etmiştir, rahmetli 

olmuşlardı, bir zaman kendilerine haset edilenler 

Öyleyse dünyayı övmeyi bırak ve onu kötüle, Allah’ın kötülediği şey nasıl 

övülebilir ki 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiir parçasında Kur’ân’nın bazı âyetlerinden ilham 

alarak metinlerarası alıntı yapmıştır. İlk beytin ikinci mısraında Enbiyâ sûresinin, ﴿  وَمَا

﴾الْخَالِدُونَ   فَهُمُ   مِتَّ   اَفَائِنْ جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ    “Biz senden önce hiçbir beşeri ölümsüz 

yaratmadık. Şimdi sen ölürsen onlar ebedi mi kalacaklar?”464 âyetiyle, üçüncü beytin 

ikinci mısraında Âl-i İmran sûresinin, ﴿  ُالْمِهَادُ   وَبِئْسَ مَتَاعٌ قَلٖيلٌ ثمَُّ مَأْوٰيهُمْ جَهَنَّم ﴾  “(Onların 

bu sevinci) az bir metadan ibarettir. Sonra varacakları yer cehennemdir, orası ne kötü 

bir yerdir.”465 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Ayrıca yukarıdaki beyitte dünya 

hayatının geçici, değersiz olduğuna işaret ederek, Nahl sûresinin, ﴿  مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَمَا

 ِ اللَّ بَاقٍ عِنْدَ   ﴾  “Sizin yanınızda olan (dünya) tükenir, Allah katında olan ise 

kalıcıdır.”466 âyeti ile metinlerarası alıntı yapmıştır. 

 
464 Enbiyâ, 21/34. 
465 Âl-i İmran, 3/197. 
466 Nahl, 16/96. 



171 
 

Ölümü anmaya ve dünya hayatının geçici olduğundan bahsetmeye devam eden 

şairimiz bir başka şiir parçasında şunları der:467 

ا بَنُ   زُرُ ي وَتَجْ رِ ا فَتَفْ يَ نْ ا يَدُ الدُّ وَأمََّ               تِهِمي غَفَلَ فَفِ   ا يَ نْ و الدُّ وَأمَ 

 صُرُ ولُ وَتَقْ الا  تَطُ وَلَكِنَّ آجَ               ا فَمَي ِتٌ يهَ قِ فِ يعُ الخَلْ ا جَمِ وَأمََّ 

Dünya halkı gaflet içindedir, dünyanın eli (önüne geleni) kesmekte ve yok 

etmektedir 

Oradaki yaratılanlara gelince hepsi ölüdür, lakin kimisinin eceli uzun 

kimisininki ise kısadır  

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki beytin ilk mısraında Enbiyâ sûresinin, ﴿  ِاِقْتَرَبَ لِلنَّاس

﴾حِسَابُهُمْ وَهُمْ فيٖ غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ   “İnsanların hesaba çekilmeleri yaklaştı, halbuki onlar 

gaflet içinde yüz çevirmektedirler.”468 âyetiyle, ikinci beyitte,   ٍوَمَا تَدْريٖ نَفْسٌ بِاَي ِ ارَْض﴿

 َ ﴾ عَلٖيمٌ خَبٖيرٌ تَمُوتُ  اِنَّ اللَّ  “Hiç kimse nerede öleceğini bilemez, şüphesiz Allah hakkıyla 

bilen ve her şeyden haberdar olandır.”469 âyeti ve ayrıca   النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا  ُ ﴿وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللَّ

تَرَكَ عَلَ  رُهُمْ اِلَ ى ظَهْرِهَا مِنْ دَابَّةٍ وَلَ مَا  ى فَاِذَا جَاءَ اجََلُهُمْ فَاِنَّ اللََّ كِنْ يُؤَخ ِ بِعِبَادِهٖ  ى اجََلٍ مُسَم   كَانَ 

﴾بَصٖيرا    “Eğer Allah insanları, kazandıkları yüzünden cezalandıracak olsaydı 

yeryüzünde hiçbir canlı bırakmazdı. Lakin onları belirli bir süreye kadar 

ertelemektedir. Nihayet belirlenen süreleri gelince (Allah canlarını alır). Şüphesiz 

Allah kullarını görmektedir.”470 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Dünyanın nihayeti gelecektir, bunda hiçbir kuşku yoktur. Dünya ve içindekiler 

sonunda yok olacaktır. Oradaki tüm sevinç ve mutluluk geçicidir. Ölümü istese de 

istemese de her bir insanın ölümü sonunda döneceği bir gerçek olarak tasavvur ve 

 
467 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 168. 
468 Enbiyâ, 21/1. 
469 Lokmân, 31/34. 
470 Fâtır, 35/45. 



172 
 

idrak etmesi gerekir. İşte şair bu bağlamda yine birbirinden güzel özlü sözlü kelimeleri 

ile, ahiret yurdu yolcuları için derin anlamlar içeren başka bir kasidesinde aşağıdaki 

kelimeleri kaleme dökmektedir:471 

 اتِ الكُتُب ا جُلَّ آيَ نَ وَقَرَأْ                     ا فَعُنَ يَنْ  ظَ لَو ا الوَعْ نَ قَد سَمِعْ 

 وَجَب  اتُ يَومٍ قَدْ يقَ ا مِ وَلَهَ                   ا يَهَ كُلُّ نَفسٍ سَتُوَف ى سَعْ 

تِ الَقْ  ُ                     ا لُ بِمَ قَبْ  مُ مِنْ لَ جَفَّ  ا وَكَتَب نَ  عَلَيْ خَتَمَ اللَّ

 قَلَب فَاِنْ   رُ عَلَيهِمْ هْ رَجَعَ الدَّ                 ادَةٍ وكٍ سَ مُلُ  مِنْ ا نَ رَأيَْ  كَمْ 

Keşke dinlediğimiz vaazın ve Kitaptan okuduğumuz çoğu âyetlerin bize faydası 

olsa 

Herkese kazandığının karşılığı verilecek, üzerine vacip olarak takdir edilen bir 

günde 

Kalemler kurumuş, Allah’ın sonuçlandırdığı ve ezelde üzerimize yazdığı takdir 

ile  

Hüküm süren nice krallar gördük, zaman tekrarlanarak onların aleyhine 

döndü 

Şair yukarıdaki beytin birinci mısraında yüce Allah’ın, ﴿  ِوَاتَّقُوا يَوْما  تُرْجَعُونَ فٖيه

 ِ اللَّ توَُفَّ اِلَى  ثمَُّ  يظُْلَمُونَ   لَا  وَهُمْ  كَسَبَتْ  مَا  نَفْسٍ  كُلُّ  ﴾ى   “Sakının öyle bir günden ki, o gün 

hepiniz Allah’a döndürüleceksiniz, sonra da herkese kazandığının karşılığı verilecek 

ve onlara hiçbir haksızlık da yapılmayacak.”472 âyetiyle, ikinci mısraında,   َّاِن ﴿قُلْ 

اِلَ  لَمَجْمُوعُونَ  وَالْاٰخِرٖينَ  لٖينَ  مَعْلُومٍ الْاوََّ يَوْمٍ  مٖيقَاتِ  ﴾ى   “De ki, gerçekten öncekiler ve 

sonrakiler, mutlaka belli bir gün belli bir vaktinde bir araya toplanacaklar.”473 

âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır.  

 
471 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 29. 
472 Bakara, 2/281. 
473 Vâkıa, 56/50. 



173 
 

Ölümden kaçmanın imkansız olduğunu belirtmeye çalışan Ebü’l-‘Atâhiye, 

mahlukattan kimsenin ölümü yenemeyeceğini er geç ona yenik düşeceğini şiir diliyle 

bizlere nazmetmektedir:474 

 ما يَغلِبُ المَوتَ لا جِنٌّ وَلا أنََسُ            ما يَدفَعُ المَوتَ أرَصادٌ وَلا حَرَسٌ 

 إِلا  ثَناهُم إِلَيهِ الصَرعُ وَالخُلَسُ            ما إِن دَعا المَوتُ أمَلكا  وَلا سُوَقا  

 وَلِلبَلى كُلُّ ما بَنَوا وَما غَرَسوا           لِلمَوتِ ما تَلِدُ الَقوامُ كُلُّهُمُ 

 هَل  أبُادِرُهُ ما دامَ بي نَفَسُ             هَل  أبُادِرُ هَذا المَوتَ في مَهَلٍ 

Ne bekçi ne muhafız ölümü defedebildi, ne cin ne insan ölüme galip gele bildi 

Ölüm krallıkları ve kalabalıkları aramasa da, onlar ölüme hastalık ve uygun 

bir fırsatta yenik düştüler 

Bütün toplumların doğurdukları ölüm içindir, inşa ettikleri ve diktikleri şeyler 

de eskimek için 

Acaba bu ölümü bir süreliğine hızlandıramaz mıyım, nefes aldığım sürece onu 

durduramaz mıyım 

Burada şair, ﴿ ْونَ مِنْهُ فَاِنَّهُ مُلَقٖيكُم ﴾قُلْ اِنَّ الْمَوْتَ الَّذيٖ تَفِرُّ  “De ki, sizin kendisinden 

kaçmaya çalıştığınız ölüm var ya o sizi bulacaktır.”475 âyeti ve   ْقُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الْفِرَارُ اِن﴿

﴾ فَرَرْتمُْ مِنَ الْمَوْتِ اوَِ الْقَتْلِ   “De ki, eğer siz ölümden veya öldürülmekten kaçıyorsanız, 

kaçmak size asla fayda vermeyecektir.”476 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

3. 1. 3.  Takva, Tövbe, Allah Korkusu, Dünyanın Yerilmesi, 

Elindekine Kanaat Konusundaki Şiirlerin Metinlerarasılık Açısından Tahlili: 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin takva kavramı, Allah korkusu, dünya ve içindekilerin 

yerilmesi ve bunlarla ilgili sebepleri ve gerekçeleri geniş bir şekilde ele alarak 

 
474 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 188. 
475 Cuma, 62/8. 
476 Ahzâb, 33/16. 



174 
 

kullanması, şairin imanının doğruluğunu göstermekte olup, kendisine yönlendirilen 

küfür ve zındıklık ithamı gibi suçlamaları çürütmektedir. Dolayısıyla Ebü’l-‘Atâhiye 

takva olgusu, Allah korkusu, insanların elindekilere rağbet etmekten kaçınmak gibi 

konuların gerekçelerini aktararak farklı imajlar ortaya koymaya çalışmıştır. Şaire göre 

takva azığı kulu cennete götürecek olan etkenlerden, hatta en faziletli araçlardandır. 

Şair, bir başka şiirinde takva kavramına dikkat çekmiş, bu konuya verdiği 

önemi vurgulamış ve Kur'ân-ı Kerîm'in bazı âyetleriyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır:477 

 أحَسِن فَعاقِبَةُ الِإحسانِ حُسناهُ              تَحقِرَنَّ مِنَ المَعروفِ أصَغَرَهُ لا  

 وَخَيرُ أمَرِكَ ما أحَمَدتَ عُقباهُ                  وَكُلُّ أمَرٍ لَهُ لا بُدَّ عاقِبَةٌ 

اهُ  لَمْ  مَنْ           حُنا بَ ا وَمُصْ انَ سَ تَلهو وَلِلمَوتِ مُمْ   يُصَب ِحهُ وَجهُ المَوتِ مَس 

 واهُ لِلمَوتِ تَقْ  ادِ الفَتىَ وَخَيرُ زَ            لَتَهُ تِ رِحْ لِلمَوْ  كَم مِن فَتى  قَد دَنَتْ 

Sakın az dahi olsa hiçbir iyiliği küçük görme, iyilik yap zira iyiliklerin sonucu 

iyiliktir 

Her bir işin kaçınılmaz bir sonucu vardır, senin için en hayırlı iş sonucuna 

hamdettiğindir 

Eğlencedesin, oysaki gecemiz ve gündüzümüz ölüm içindir, ölümün çehresi 

kime sabahleyin gelmezse akşamleyin gelecektir 

Nice gencin ölüm yolculuğu yaklaşmıştır, gencin ölüm için en hayırlı azığı 

takvadır 

Şairin yukarıdaki şiir parçası incelendiğinde, Kur’ân ve nebevî hadisle 

metinlerarası alıntı yaptığını görülecektir. Şiirin ilk beytinde, “Sakın az dahi olsa 

hiçbir iyiliği küçük görme…” mısrasıyla şair, Hz. Peygamber’in (sav),   َمِن تَحْقِرَنَّ  لَا 

 Sakın hiçbir iyiliği küçük görme, velev ki din“ الْمَعْرُوفِ شَيْئ ا وَلَوْ أنَْ تَلْقَى أخََاكَ بِوَجْهٍ طلَْقٍ 

 
477 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 420. 



175 
 

kardeşini güler yüzle karşılamak gibi iyilik dahi olsa.”478 hadisiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. İkinci beyitte, ﴾ ِعَاقِبَةُ الْامُُور  ِ  İşlerin sonu ancak Allah’a varır.”479“ ﴿وَاِلَى اللَّ

âyetiyle, sonuncu beyitte, ﴿ َالتَّقْو ادِ  الزَّ خَيْرَ  فَاِنَّ  دُوا  ﴾ىوَتَزَوَّ  “Azık toplayın, şüphesiz en 

hayırlı azık takvadır.”480 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Yine başka bir şiir dizesinde işlerin sonunun Allah’a ait olduğunu, O’na tövbe 

edip geri dönenlerin müjdeleneceğini belirten şair Kur’ân’dan ilham alarak şöyle 

der:481 

ِ عاقِبَةُ المُورِ   ى لِمُعتَبِرٍ ذَكورِ وبَ طُ              لِلَّ

ِ مُرَ وبَ طُ  ابٍ شَكورِ            اقِبٍ ى لِكُل  ِ أوَ   وَلِكُل 

İşlerin sonu Allah’a aittir, hatırlayıp ibret alana müjdeler olsun 

Ne mutlu murakabe bilincinde olanlara ve her tövbe edip şükredenlere 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirin ilk beytinde, الْامُُورِ﴾  ﴿وَلِلَِٰ    عَاقِبَةُ    “Bütün işlerin sonu 

Allah’a aittir.”482 âyeti ile, ikinci beytindeُُ﴾ٌاب  O (Süleyman) ne güzel“  ﴿نِعْمَ   الْعَبْدُ   اِنَّهُ   اوََّ

kuldu! Şüphesiz Allah’a yönelen kimse idi.”483 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye, bazen takvayı bir gurur, izzet ve cömertlik nedeni olarak 

zikreder ve insanlar arasındaki saygınlık ve şeref farklılığının bir ölçüsü olarak tasvir 

eder ve şöyle der:484 

 وَحُبُّكَ لِلدُنيا هُوَ الذُلُّ وَالعَدَم           ألَا إِنَّما التَقوى هُوَ العِزُّ وَالكَرَم

حَ التَقوى وَإِن حاكَ أوَ حَجَم           وَلَيسَ عَلى عَبدٍ تَقِي ٍ نَقيصَةٌ   إِذا صَحَّ

 
478 Ebü’l-Hasan Müslim b. El-Haccâc, b. Müslim en-Nîsâbûrî, el-Câmiü’s-Sahîh, thk., Mehmet Zihni 

Efendi vb. Matbaa-i Âmire, İstanbul, hicri 1334, no.2626, c. VIII, s. 37; Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, 

no.1833, c. III, s. 416.  
479 Lokmân, 31/22. 
480 Bakara, 2/197. 
481 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 165. 
482 Hac, 22/41. 
483 Sa‘d, 38/30. 
484 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 348-349. 



176 
 

Bilinsin ki takva izzet ve cömertliktir, dünya sevgin ise zillet ve hiçliktir 

Takvalı kulun kusuru olmaz, takva doğru ise ister sahibi dokumacı olsun ister 

hacamatçı 

Şair takvadan bahsederken onun izzet ve cömertliğin kaynağı olduğuna, 

karşılığında dünya sevgisini de yererek dünyaya rağbet beslemenin zillet ve hiçlik 

olduğuna vurgu yapmaktadır. Burada şairimiz takvanın önemine binaen Hucurât 

sûresinin, ﴿ َِّكُمْ ا  اتَْقَ اِنَّ اَكْرَمَكُمْ عِنْدَ الل﴾  “Allah katında en değerli olanınız, O’na karşı en 

çok takvalı olanınızdır.”485 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmaktadır. 

Takva kavramını devamlı dillendirmeye çalışan Ebü’l-‘Atâhiye, Allah’a karşı 

gelmekten sakınanların bol kazanç elde edeceklerini aşağıdaki şiirinde ifade 

etmektedir:486 

 ارِ وَاعفُ إِذا ظلُِمتا رـأحَ                لا تَظلِمَنَّ تَكُن مِنَ الـ

ِ المُورِ فَقَد غَنِمتا                     وَإِنِ اتَّقَيتَ الَلَ في  كُل 

Sakın kimseye zulmetme ki hürlerden olasın, haksızlığa uğradığında affet 

Eğer her hususta Allah’tan korkarsan, kazananlardan olursun 

Şair yukarıdaki şiir parçasının ilk beytinin ilk mısraında, ﴿  ُوَاِنْ تُبْتمُْ فَلَكُمْ رُؤُس

﴾امَْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تظُْلَمُونَ   “Eğer tövbe edecek olursanız, sermayeniz sizin olur. Siz 

de ne başkalarına haksızlık edersiniz ne de başkaları size zulmeder.”487 âyetiyle, ayrıca 

يسُْلِمُهُ  وَلَا  يَظْلِمُهُ،  لَا  الْمُسْلِمِ  أخَُو   Müslüman Müslümanın kardeşidir, ona“ الْمُسْلِمُ 

zulmetmez, onu (düşmana) teslim etmez...”488 hadisi ile metinlerarası alıntı yapmış, 

ikinci mısraında şair takva kavramına vurgu yaparak, ﴿ ََّوَمَنْ يطُِـعِ الل  َ  وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ الله

 
485 Hucurât, 49/13. 
486 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 61. 
487 Bakara, 2/279. 
488 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2580, c. VIII, s. 18; Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 1426, c. III, s. 

96. 



177 
 

الْفَائِزُونَ  هُمُ  فَاوُلئِكَ  ﴾وَيَتَّقْهِ   “Kim Allah’a ve elçisine itaat ederse, Allah’tan korkar ve 

O’na karşı gelmekten sakınırsa, işte onlar başarıyı elde edenlerdir.”489 âyetiyle 

metinlerarası alıntı yapmıştır.  

Nefis terbiyesi, nefsin arzu ve isteklerine karşı yapılan cihad ve çaba da takva 

çeşitlerindendir. Hatta bu çeşit en büyük cihad sayılır ve nefisle yapılan cihad kulu 

takvaya ulaştırır. Şair bu minvalde şöyle der: 

مَ المَرءَ إِلا  التُقى               ادِ جِهادُ الهَوى أشََدُّ الجِهَ   وَما كَرَّ

 بِبَذلِ الجَميلِ وَكَف ِ الذَى               وَأخَلقُ ذي الفَضلِ مَعروفَةٌ 

 وَطولُ التَعاشُرِ فيهِ القِلى               وَكُلُّ الفُكاهاتِ مَملولَةٌ 

ةٌ   وَكُلُّ تَليدٍ سَريعُ البِلى                  وَكُلُّ طَريفٍ لَهُ لَذَّ

 وَلا شَيءَ إِلا  لَهُ مُنتَهى               وَلا شَيءَ إِلا  لَهُ آفَةٌ 

 وَلَكِن غِنى النَفسِ كُلُّ الغِنى            وَلَيسَ الغِنى نَشَبٌ في يَدٍ 

 يَدُلُّ عَلى صانِعٍ لا يرُى                وَإِن ا لَفي صُنُعٍ ظاهِرٍ 

En büyük cihad arzulara karşı cihattır, kişi sadece takvayla cömert olur 

Erdemli insanın ahlakı, iyilik yaparak ve eziyetten kaçınarak bilinir 

Her fazla mizah insanı daraltır, uzun ilişkiler insana sıkıcı gelir 

Her tuhaf şeyin bir lezzeti vardır, her kadim şey hızla yıpranır 

Afet olmayan hiçbir şey yoktur, her şeyin mutlaka bir sonu vardır 

Zenginlik tek elden ortaya çıkmaz, ama tam zenginlik gönül zenginliğidir 

Muhakkak apaçık bir yaratılış içindeyiz, görünmeyen bir Yaratıcıya delalet 

eder 

 
489 Nûr, 24/52. 



178 
 

Şair yukarıdaki beyitlerde Kur’ân-ı Kerim’in bazı âyetleriyle metinlerarası 

alıntı yapmıştır. İlk beyitte şair Hucurât sûresindeki, ﴿ ِ ﴾كُمْ ا  اَتْقَ اِنَّ اَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّ  “Allah 

katında en değerli olanınız, O’na karşı en çok takvalı olanınızdır.”490 âyetiyle 

metinlerarası alıntı yapmıştır. Beşinci beyitte şair her bir şeyin mutlaka sonunun 

geleceğini belirterek, ﴾ ٍفَان عَلَيْهَا  مَنْ   Yeryüzünde bulunan her canlı fanidir.”491“ ﴿كُلُّ 

âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Daha sonraki beyitte asıl zenginliğin gönül 

zenginliği olduğunu ifade ederek,  ِغِنَى   النَّفْس الْغِنَى  وَلَكِنَّ  الْعَرَضِ،  كَثْرَةِ  عَنْ  الْغِنَى   لَيْسَ 

“Gerçek zenginlik mal çokluğu değil, asıl zenginlik gönül zenginliğidir.”492 nebevî 

hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Sonuncu beyitte insanın yaratılışına dikkat 

çeken şair Allah’ın kudretine işaret ederek, ﴿  ِنْسَان  ي احَْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَاَ خَلْقَ الْاِ
الََّـذٖ

طٖينٍ  ﴾مِنْ   “O Allah ki yarattığı her şeyi güzel yaptı. İnsanı da yaratmaya çamurdan 

başladı.”493 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

İnsanın kendisinden önceki faniler gibi onun da öleceğine dikkat çeker şairimiz 

bir başka beytinde. Ardından Kur’ân’dan ilham alarak şu mısraları söyler:494 

ل               نُ مَي ِتٍ اسُ إِلا  مَي ِتٌ وَابْ النَّ ا وَمَ  لَ حَيٌّ مِنهُمُ أوَ تَعَجَّ  تَأجََّ

 ينَ وَأرَسَلَ ى المُرسَلِ صَ انَ أوَْ ا كَ بِمَ       خلُفُ وَعدَهُ سَبَنَّ الَلَ يٌ  تَحْ فَلَ 

İnsanlar ölüdür ve ölü oğlu ölülerdir, kimisinin eceli ertelenir kimisininki de 

geliverir 

 Sakın Allah’ı, elçilerine önerdiği ve gönderdiği şey hususunda verdiği sözden 

dönecek sanma! 

 
490 Hucurât, 49/13. 
491 Rahmân, 55/26. 
492 Buhârî, el-Câmiü’s-Sâhîh, no. 6081, c. V, s. 368; Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1051, c. III, s. 

100. 
493 Secde, 32/7. 
494 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 304. 



179 
 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiirin ikinci mısraında İbrahim sûresinde geçen, 

﴿ َ َ   اِنَّ  مُخْلِفَ وَعْدِهٖ رُسُلَهُ  فَلَ تَحْسَبَنَّ اللَّ ُُانْتِقَامٍ﴾  ذُو   عَزٖيزٌ   اللَّ  “Sakın Allah’ı, peygamberlerine 

verdiği sözden cayacak sanma! Muhakkak Allah izzet ve intikam sahibidir.”495 âyetiyle 

metinlerarası alıntı yapmıştır. 

İnsanın nefsani arzu ve isteklerini yermeğe gayret etmesi, bu uğurda çaba 

ortaya koyması kulun takvasının göstericilerindendir. İnsanlığı aldatıcı arzu ve 

isteklere karşı gelmeğe çağıran şair, arayan kimse için ilahi delillerin apaçık ortada 

olduğunu, kurtuluşun ilahi hikmete bağlı olduğunu aktarmaya çalışmaktadır:496  

 فَلَرُبَّ خَيرٍ في مُخالَفَةِ الهَوى             خالِف هَواكَ إِذا دَعاكَ لِرَيبَة

ةِ بَي ِنٌ لِمُريدِهِ  ةِ في عَمى               عَلَمُ المَحَجَّ  وَأرَى القُلوبَ عَنِ المَحَجَّ

 مَوجودَةٌ وَلَقَد عَجِبتُ لِمَن نَجا              وَلَقَد عَجِبتُ لِهالِكٍ وَنجاتُهُ 

 Arzularına karşı gel eğer seni şüpheye çağırırsa, arzulara karşı gelmede nice 

hayırlar vardır 

İsteyen için delil belirtileri apaçıktır, nice kalpler görüyorum ki delile karşı 

kördür 

Kurtuluşu var olduğu halde helâk olan kişiye hayret ederim, aynı zamanda 

kurtulan kimseye de şaşırırım 

Şair ilk beyitte Nâziât sûresinin, ﴿ َا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَب ِهٖ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَو  *  ى وَامََّ

الْمَأْوَ  هِيَ  الْجَنَّةَ  ﴾ىفَاِنَّ   “Kim de Rabbinin huzuruna gelmekten korkar ve nefsinin 

arzularından alıkoyarsa, şüphesiz cennet onun sığınağıdır.”497 âyetiyle, ikinci beyitte 

بَصَ ﴿ جَاءَكُمْ  فَعَلَيْهَا  قَدْ  عَمِيَ  وَمَنْ  فَلِنَفْسِهٖ  ابَْصَرَ  فَمَنْ  رَب ِكُمْ  مِنْ  ﴾بِحَفٖيظٍ   عَلَيْكُمْ   اَنَا   وَمَا ائِرُ   

“Rabbinizden size gerçekleri gösteren deliller gelmiştir. Artık kim görmek isterse kendi 

 
495 İbrahim, 14/47. 
496 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 14. 
497 Nâziât, 79/41. 



180 
 

lehine, kim de körlük ederse kendi aleyhinedir. Ben üzerinize gözetici değilim.”498 

âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır.  

Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde insan ruhunun Allah’a yaklaşarak kötülüklerden 

temizlenmesini görmekteyiz. Kulun gerçek teslimiyet ifadesi Allah’a olan 

ubudiyetinden geçmektedir. Helake sürükleyen afetlerden nefsini arındırarak Allah’a 

yönelen insan kamil insan olabilir Ebü’l-‘Atâhiye’ye göre. İşte şairimiz bir şiirinde 

hakiki kulluğun, Allah dışındakilerden uzaklaşarak Allah’a rağbet etmekle mümkün 

olabileceğini ifade etmeye çalışmaktadır:499 

ِ  إِلىَ  ِ فَإِنَّكَ عَبْ                اكَ  ذَ ا وَلَا ى ذَ  إِلَ لَا   غَبْ  فَارْ اللَّ ُ دُ اللَّ  ا كَ لَا  مَوْ  وَاللَّ

اكَ ا عِشْ اسِ مَ لِشِرارِ النَّ  فَكُنْ         ىيما  مِنَ الذََ ا سَلِ يَ تَحْ   تَ أنَْ شِئْ  وَإِنْ   ا تَ تَر 

Allah’a yönel, buna ya da şuna değil, çünkü sen Allah’ın kulusun Allah da 

efendin 

Eziyetten uzak bir halde yaşamak istersen, yaşadığın sürece insanların 

şerlilerinden uzak ol  

Şair yukarıdaki şiir parçasının ilk beytinin birinci mısraında, ﴿ َرَب ِكَ  وَاِل ى 

﴿وَاِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمُوا انََّ   Rabbine yönel ve yalvar.”500 âyetiyle, ikinci mısraında“ فَارْغَبْ ﴾

مَوْلَا اللََّ  ﴾ النَّصٖيرُ   وَنِعْمَ   ىالْمَوْلَ   نِعْمَ كُمْ     “Eğer yüz çevirirlerse biliniz ki, Allah sizin 

dostunuzdur. O ne güzel dost ne güzel yardımcıdır.”501 âyetiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirlerinde öleceğini bildiği halde dine uymadan hayatlarını 

boşa harcayanları kınar ve bu kınamasını da şöyle ifade eder:502 

 وَلا تَدَعِ الِإمساكَ بِالعُروَةِ الوُثقى                وَلا تَجعَلَنَّ الحَمدَ إِلا  لِهَلِهِ 

 
498 Enâm, 6/104. 
499 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 247. 
500 İnşirâh, 94/8. 
501 Enfâl, 8/40. 
502 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 245. 



181 
 

 قا وَلا خَيرَ فيمَن لا يُرى وَجهُهُ طلَْ              وَلا خَيرَ فيمَن لا يُواسي بِفَضلِهِ 

Övgüyü hak edenden başkasına verme, sağlam kulpa tutunmayı da ihmal etme 

O’nun lütfuyla teselli bulmayan kimsede hayır yoktur, yüzünün güldüğü 

görünmeyen kimsede hayır yoktur 

Yukarıdaki şiir parçasında Ebü’l-‘Atâhiye, Kur’ân-ı Kerimden ilham alarak, 

ِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَ ﴿ ِ   وَاِلَى ى  وَمَنْ يسُْلِمْ وَجْهَهُ اِلَى الله ﴾الْامُُورِ   عَاقِبَةُ   الله  “Kim 

iyilik yaparak kendini Allah’a teslim ederse, şüphesiz en sağlam kulpa yapışmıştır. 

İşlerin sonu Allah’a aittir.”503 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

İyilik ve takva hususunda şairin Kur’ân âyetletinden ilham alarak atıfta 

bulunduğu başka bir şiiri şöyledir:504 

هُمُ المَحشَرُ                      لافَخرَ إِلا  فَخرُ أهَلِ التُقى  غَدا  إِذا ضَمَّ

 ا خَيرَ ما يُذخَرُ انَ كَ  وَالبِرَّ                  لَيَعلَمَنَّ الناسُ أنََّ التُقى

 وَهوَ غَدا  في حُفرَةٍ يُقبَرُ                 ما أحَمَقَ الِإنسانَ في فَخرِهِ 

لُهُ نُطفَةٌ   وَجيفَةٌ آخِرُهُ يَفخَرُ                      ما بالُ مَن أوََّ

Yarın mahşer günü bir araya getirildiklerinde, takva ehlinden başkası 

övülmeyecek 

İnsanlar iyi bilsinler ki takva ve iyilik, edinilmesi gereken en hayırlı azıktır 

Yarın bir çukura gömüleceğini bildiği halde gururlanan insan ne kadar da 

ahmaktır 

Başlangıcı nutfe, sonu leş olan insan ne diye övünüyor? 

Şair bu şiir parçasında Kur’ân âyeti ve aynı zamanda nebevî hadisle 

metinlerarası alıntı yapmıştır. ﴿دُوا ادِ   خَيْرَ   فَاِنَّ   وَتَزَوَّ ﴾الْالَْبَابِ   اوُلِي  يَا   وَاتَّقُونِ   ىالتَّقْوَ   الزَّ  “Azık 

 
503 Lokmân, 31/22. 
504 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 152. 



182 
 

toplayın, kuşkusuz azığın en hayırlısı takvadır.”505 âyetiyle, üçüncü ve dördüncü 

beyitte ﴿ ِكَ بِرَب ِكَ الْكَرٖيم نْسَانُ مَا غَرَّ
ايَ ِ صُورَةٍ مَا    فيِٖ   *  كَ فَعَدَلَكَ ا الََّذيٖ خَلَقَكَ فَسَوَّ *    يَا اَيُّهَا الْاِ

﴾اءَ رَكَّبَكَ شَ   “Ey insan! Seni yaratan, şekillendirip ölçü veren, dilediği bir biçimde seni 

oluşturan Rabbine karşı aldatan (gururlandıran) şey nedir?”506 âyetiyle metinlerarası 

alıntı yapmıştır. Ayrıca şairimiz burada,   ٌإنَّ اللَّ  أَ وْ حَ ى إِ ليَّ أَ نْ   تَواضَعُوا حَ تَّ ى لَا  يَبغِي أَ حَ د

 Allah bana, alçakgönüllü olunuz, hiçbir kişi diğerine“ عَ لَ ى أَ حَ دٍ وَ لَا  يَ فْ خَرَ أَ حَ دٌ عَ لَ ى أَ حَ دٍ 

karşı haddi aşıp zulmetmesin, yine hiçbir kişi bir başkasına karşı gururlanmasın diye 

vahyetti.”507 hadisiyle de metinlerarası alıntı yapmıştır. Şiirin son beytinde Ebü’l-

‘Atâhiye, Hz. Ali’ye nispet edilen, “Âdemoğluna ne oluyor da övünüyor! Halbuki onun 

başlangıcı bir nutfe, sonu da leştir.”508 sözüyle metinlerarası alıntıda bulunmuştur. 

Dünyaya rağbet beslenmemesi gerektiğini savunan şair aynı zamanda 

muhatabına terki dünyalığı da aşılamaktadır. Şöyle diyor:509 

 فَعِ الدُنيا بِما اِندَفَعَت وَادْ     قَطَعَت ا انْ اِقطَعِ الدُنيا بِمَ 

 تَنَعَت رُكِ الدُنيا إِذا امْ وَاتْ       بَلِ الدُنيا إِذا سَلِسَت وَاقْ 

 وَالغِنى في النَفسِ إِن قَنِعَت     يَطلُبُ العَيشَ الفَتى عَبَثا  

Dünyayı koptuğu şeyle kopar, itildiği şeyle (elinin tersiyle) it 

Uyumluysa dünyayı kabul et, imtina ederse sen de ondan imtina et 

Genç abes yere geçim ister, nefis zenginliği ise ikna olmasıyla olur  

 
505 Bakara, 2/197. 
506 İnfitâr, 82/6, 7, 8. 
507 Ebû Dâvud Süleyman b. el-Eş‘as es-Sicistânî, Süneni Ebî Dâvud, thk., Şu‘ayb el-Arnavut, nşr., 

Dârü’r-Risâle el-‘Âlemiyye, 1.baskı, 143/2009, no. 4896, c. VII, s. 257. 
508 Ebû Fadl İbrahim el-Meydânî, Mecma‘ü’l-emsâl, thk. Muhammed Muhyiddîn Abdülhamid, nşr. 

Dârü’l-Ma‘rife, Beyrut, c. II, s. 454; Kazvînî, el-Îzâh fî ‘ulûmi’l-belâga, nşr. Dâru İhyâi’l-‘Ulûm, 

Beyrut, 1998, s. 386. 
509 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 82. 



183 
 

Şair burada ﴿ ِ فَعِنْدَ اللَّ نْيَا  الدُّ ثَوَابَ  يُرٖيدُ  كَانَ  وَالْاٰخِرَةِ   مَنْ  نْيَا  الدُّ ﴾ ثوََابُ   “Kim dünya 

sevabı istiyorsa, dünya sevabı da âhiret sevabı da Allah katındadır.”510 âyetiyle, ayrıca 

ُ ا وَابْتَغِ فٖيمَا ات﴿ نْيَا كَ اللَّ ارَ الْاٰخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصٖيبَكَ مِنَ الدُّ ﴾ الدَّ  “Allah’ın sana verdiği şeylerde 

âhiret yurdunu ara, dünyadan da nasibini unutma…”511 âyetiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır.  

İnsanın anlam arayışında kendisini bilmesi, başkalarının hatasını değil kendi 

hatalarını görmesi, insanlara müsamaha ettiği takdirde Allah’ın da onu affedeceğinden 

haberdar olması o insanın yüce değerlerle süslenmiş erdemli bir şahsiyet olduğunun 

göstergesidir. Tam da bu bağlamda Ebü’l-‘Atâhiye şunları söyler:512 

 وَرَأسُكَ مِن ماءِ الخَطيئةِ يَقطُرُ                رَأيَتُكَ فيما يُخطِئُ الناسُ تَنظرُُ 

  لَو كُنتَ تَشعُرُ وَأنَتَ بِعَينِ اللَِّ                 ىرانِ البُيوتِ عَنِ الوَرَ بِجُدْ ى  ارَ تَوَ 

ُ شَ عَينَ اللَِّ وَلَم تَخْ             ا وا بِهَ يَنظُرُ  اسِ أنَْ ونَ النَّ ى عُيُ شَ وَتَخْ   ظُرُ  يَنْ  وَاللَّ

ُ كَفَ  يحٍ قَدْ قَبِ  مِنْ  وَكَمْ  هُ ى اللَّ  تُرُ يحَ وَيَسْ و القَبِ فُ  إِنَّهُ يَعْ ألََا                   شَرَّ

Kafandan günah damlaları damlarken, insanların hatasına baktığını gördüm 

Evlerin duvarlarının arkasına saklanırsın insanlardan, Allah’ın nazarından 

kaçamadığını keşke bilseydin 

Hatalarını insanların bakışından sakınırsın, Allah görendir, ama Allah’ın 

görmesinden sakınmazsın 

Nice kötülükler vardır ki Allah şerrine kâfi gelir, şüphesiz O, kötülükleri 

affeder ve gizler 

Şair bu beyitte yine Kur’ân’dan bazı âyetlerle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Örneğin ikinci beyitte, Şuarâ sûresindeki, ﴿ َيَر الََّذيٖ  حٖيمِ  الرَّ الْعَزٖيزِ  عَلَى  حٖينَ  وَتَوَكَّلْ  يكَ 

 
510 Nisâ, 4/134. 
511 Kasas, 28/77. 
512 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 168. 



184 
 

﴾تَقُومُ   “Namaza kalktığında seni gören mutlak izzet ve merhamet sahibi olan Allah’a 

tevekkül et.”513 âyeyitle ve Âl-i İmrân sûresindeki,   َتَعْمَلُون بِمَا   ُ وَيُمٖيتُ وَالله يُحْـيٖ    ُ ﴿وَاللَّ

﴾بَصٖيرٌ   “Allah yaşatan ve öldürendir, Allah yaptıklarınızı görmektedir.” âyetiyle, 

üçüncü beytin ilk mısraında Ahzâb sûesindeki, ﴿ ُ وَاللَّ النَّاسَ  تَخْشَ وَتَخْشَى  انَْ  احََقُّ  ﴾ يهُ    

“İnsanlardan sakınıyordun, oysa ki kendisinden sakınılmaya daha layık olan 

Allah’tır”514 âyetiyle, dördüncü beyitte, Şûrâ sûresinin,   ٖوَهُوَ الَّذٖي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِه﴿

تَفْعَلُونَ  مَا  وَيَعْلَمُ  ـ اَتِ  ي ِ ﴾ وَيَعْفُوا عَنِ السَّ  “O, kullarının tövbesini kabul eden, kötülüklerini 

bağışlayan ve yaptıklarınızdan haberdar olandır.”515 âyetiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. 

Dünya ve içindekilerin yerilmesine, dünya nimetlerinin geçici olmasına 

yönelik bir şiirinde şair şöyle der:516 

ة  ودٍ وَدارُ صُعُ              ا مَتاعٌ غُرورٌ يَ ألَا إِنَّما الدُنْ   ورِ وَحُدُ  مَرَّ

Gerçekten dünya hayatı aldatıcı metadır, bir kere yükseliş ve düşüş yurdudur 

Şair bu beytinde dünya hayatının aldatıcı bir eğlence yurdu olduğunu belirterek 

Âl-i İmrân sûresindeki, ﴿ ِالْغُرُور مَتَاعُ  اِلاَّ  نْيَا  الدُّ الْحَيٰوةُ  ﴾وَمَا   “Dünya hayatı aldatıcı 

metadan başka bir şey değildir.”517 ve yine aynı mealdeki Hadîd sûresinin 20.âyetile 

metinlerarası alıntı yapmıştır.  

Bir başka beytinde yine benzeri hususa dikkat çekmektedir:518 

 ما أنَتِ يا دُنيايَ إِلا  غُرور                 ألَا إِلى الَلِ تَصيرُ المُور

 
513 Şuarâ, 26/218. 
514 Ahzâb, 33/37. 
515 Şûrâ, 42/25. 
516 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 170. 
517 Âl-i İmrân, 3/185. 
518 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 172. 



185 
 

ا تُ                   إِنَّ امرَأ  يَصفو لَهُ عَيشُهُ   جِنُّ القُبورلَغافِلٌ عَم 

 مِنها خُلِقنا وَإِلَيها نَحور                  نَحنُ بَنو الرَضِ وَسُك انهُا 

 ما دامَ في الدُنيا لِعَبدٍ سُرور                لا وَالَّذي أمَسَيتُ عَبدا  لَهُ 

Her şey Allah’a döner elbet, bil ey insan, Dünya dediğin, sadece bir aldanış, 

bir yalan. 

Eğer bir kimse ki hayatı hep huzurla dolmuş, kabirlerin sakladıklarından 

habersizdir, yanılmış. 

Biz, yeryüzünün çocukları, toprağın sakinleriyiz, oradan yaratıldık ve ona geri 

döneceğiz. 

And olsun, ait olduğum Rabb'ime, bu dünyada bir kulun sevinci sürse de gerçek 

değil yine. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde, metinlerarasılığın bir yöntemi olarak Kur’ân’la 

iktibasa sıkça başvurduğu açık bir şekilde görülmektedir. Nitekim onun bir beytinde 

geçen ifade, okuyucunun zihnini doğrudan şu âyete yönlendirmektedir:  ﴿ ِ اللَّ اِلَى    اَلَا 

الْامُُورُ ﴾  İyi biliniz ki, bütün işler sonunda Allah’a döner.”519 Şair şiirin ikinci“ تَصٖيرُ 

mısraında, ﴿ ِنْيَا اِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُور ﴾وَمَا الْحَيٰوةُ الدُّ  “Dünya hayatı aldatıcı metadan başka bir 

şey değildir.”520 âyetiyle, üçüncü beyitte,    مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفٖيهَا نعُٖيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَة﴿

﴾ىاخُْرَ   “Sizi topraktan yarattık, sonra sizi oraya döndüreceğiz, sonra sizi bir daha 

tekrar oradan çıkaracağız.”521 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Şair âyetin bir 

bölümünü olduğu gibi, herhangi bir değişiklik yapmadan şiirine taşımış ve böylece 

Kur’ân lafzını hem yüzey yapıda hem de anlam katmanında olduğu gibi muhafaza 

 
519 Şûrâ, 42/53. 
520 Âl-i İmrân, 3/185. 
521 Tâhâ, 20/55. 



186 
 

etmiştir. Bu durum, şiirinde derin bir anlam ve estetik değer kazanmasına vesile 

olmuştur. 

Ebû’l-Atâhiye gibi üstün bir şiir yeteneğine sahip bir şairden bu tür bir 

yaklaşımın görülmesi şaşırtıcı değildir. Onun Kur’ân’a yönelimi, bir şairin dilinin ve 

kimliğinin kaynağına, yani Arap-İslâm kültürüne dönüşünü simgelemektedir. Çünkü 

Kur’ân-ı Kerîm, en üstün dil ve en veciz anlam ile nazil olmuştur. Bu sebeple, Ebü’l-

‘Atâhiye’nin Kur’ânî ifadeleri şiirine dahil etmesi, bir yandan köklerine bağlılığını 

ortaya koyarken diğer yandan da şiirine derinlik ve estetik güzellik kazandırmaktadır. 

3. 1. 4.  İslâmî Değerler ve Ahlak, Kardeşlik, Namaz, Zekât 

Hususundaki Şiirlerin Metinlerarasılık Açısından Tahlili 

İnceleme konusu olan Ebü’l-‘Atâhiye divanı’nda, ahlak, İslâmî değerler, 

kardeşlik ve benzeri konulara da yer verildiği görülmektedir. Şair ahlâkî değerleri 

hatırlatırken, bazen münakaşa üslubu, bazen de nasihatle insanlığı doğruya irşat 

etmeğe çalışıyor. Bu konuları sürekli dillendirmesi, Ebü’l-‘Atâhiye’nin iman ve 

İslâm’la ilgili meselelere vakıf olduğunun göstergesidir. Asıl iman ahlakın ta 

kendisidir, kimin ahlakı güzelleşirse imanı fazlalaşır. Divanda yer yer Ebü’l-

‘Atâhiye’nin muhatabını mütevazi bir ahlaka çağırdığı görülmektedir. Ayrıca şair 

Kur’ân hakikatinden ilham alarak şiirlerinde namaz ve zekât konusuna da yer 

vermektedir. Namazın vaktinde ikame edilmesi, dinin temeli olması, doğru yol üzere 

olmanın göstergelerinden olması, namaz temizliğinin kıyamet gününde müminler için 

bir nur olacağı gibi hususları şiirlerinde dillendirdiği görülmektedir. 

Şairin üzerinde durduğu ahlâkî değerlerden biri de Kur’ân’da anlatılan, 

Lokman’ın (as) evladına olan nasihatidir. Konuşurken kullandığı kelimeleri dikkatli 

bir şekilde incelemesi, ölçüp biçtikten sonra ağzından çıkarması insanoğlunu değerli 

kılan olgun davranışlardandır. Şair ayrıca şiirlerinde İslâmî kardeşlik ve hakları 

konusunu da işlemektedir. Bu hususa dikkat çeken şair şöyle der:522 

 وَإِذا نُكِبتَ فَأظَهِرِ الجَلَدا                  ا ظَفِرتَ بِهِ لا تَفرَحَنَّ بِمَ 

 
522 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 118. 



187 
 

 قَصَدا  اسِ مَنْ فَخَيرُ النَّ  صِدْ وَاقْ               هَذِرا    تَكُنْ وَإِذا نَطَقتَ فَلَ 

 وَإِذا دَعاكَ فَكُن لَهُ عَضَدا                  اكَ لَهُ ا رَجَ اكَ لِمَ أخََ  وَاِحفَظْ 

 ا سَنَدا ضَ و الر ِ ونُ أخَُ يَكُ  فَلَقَدْ                 سَنَدا    نَواظِرَهُ وَكُنْ   وَاِرفَعْ 

 شَهِدا  زَينُ المَغيبِ وَزَينُ مَنْ                انَ إِنَّهُمُ وَ اهَدِ الِإخْ وَتَعَ 

Kazandın diye mutlu olma, başına musibet geldiğinde metanet göster 

Konuştuğunda sakın ha saçmalama, tabii ol zira insanların en hayırlısı tabii 

olanlardır 

Senden bir şey istediğinde kardeşini koru, seni aradığında ona destek ol 

Bakışını kaldır ona destek ol, kardeşin rızası dayanak olur 

Kardeşlerinle ahitleş zira onlar yokluğun da şehadetin de süsleridir 

Şair yukarıdaki şiirde Kur’ân’da varit olan yüce İslâmî değerlerden 

yararlanarak bazı âyetlerle metinlerarası alıntı yapmıştır. İlk beyitte, ﴿  َوَلَئِنْ صَبَرْتمُْ لَهُو

ابِرٖينَ ﴾ لِلصَّ  Eğer sabrederseniz, elbette bu sabredenler için daha hayırlıdır.”523“ خَيْرٌ 

âyetiyle, ikinci beyitte, ﴿  َلَصَوْتُ   الْاصَْوَاتِ   اَنْكَرَ   اِنَّ وَاقْصِدْ فيٖ مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِك  

﴾الْحَمٖيرِ   “Yürüyüşünde tabii ol, sesini alçalt. Çünkü seslerin en çirkini merkeplerin 

sesidir.”524 âyetiyle, üçüncü beyitte, ﴾ ْاِنَّمَا الْمُؤْمِنوُنَ اِخْوَةٌ فَاَصْلِحُوا بَيْنَ اخََوَيْكُم﴿ “Ancak 

müminler kardeştirler. Öyleyse kardeşlerinizin arasını bulun.”525 âyetiyle ayrıca, 

جَ   ُ  فِي حَاجَتِهِ، وَمَنْ فَرَّ الْمُسْلِمُ أخَُو الْمُسْلِمِ لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يسُْلِمُهُ، مَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ أخَِيهِ كَانَ اللَّ

ُ  يَوْمَ الْقِيَامَةِ  ا سَتَرَهُ اللَّ ُ  عَنْهُ بِهَا كُرْبَة  مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِم  جَ اللَّ  عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَة  فَرَّ

“Müslüman Müslümanın kardeşidir, ona zulmetmez, onu (düşmana) teslim etmez. Kim 

 
523 Nahl, 16/126. 
524 Lokmân, 31/19. 
525 Hucurât, 49/10. 



188 
 

din kardeşinin ihtiyacını giderirse, Allah da onun ihtiyacını giderir. Kim bir 

Müslümanın sıkıntısını giderirse, Allah da onun kıyamet sıkıntılarından birini giderir. 

Kim de bir Müslümanın ayıbını örterse, Allah da kıyamet günü onun ayıbını örter.”526 

hadisiyle de metinlerarası alıntı yapmıştır.  

Şair İslâmî değerleri ön planda tutmaya çalıştığı gibi, gayri İslâmî davranışları 

da yerer ve hatta dahası, bir damla sudan yaratılan insanoğlunun nasıl olur da 

yaratıcısına karşı başkaldıracağını, böbürlenebileceğini dile getirerek, böyle rezil 

davranışları terk etmeye çağırır:527 

 فَإِنَّكَ مِن طينٍ خُلِقتَ وَماءِ              فَل تَمشِ يَوما  في ثِيابِ مَخيلَةٍ 

ِ شاكِرا    وَقَلَّ امرُؤٌ يَرضى لَهُ بِقَضاءِ                 لَقَلَّ امرُؤٌ تَلقاهُ لِلَّ

Hiçbir zaman gösterişli elbiselerle yürüme, çünkü sen çamurdan ve sudan 

yaratıldın 

Allah’a şükür ile kavuşanlar pek azdır, O’nun kaderine rıza gösterenler pek 

azdır 

Şair yukarıdaki şiir parçasının başında, ﴿ فِي تَمْشِ  وَلَا  لِلنَّاسِ  كَ  خَدَّ رْ  تُصَع ِ وَلَا 

فَخُورٍ  مُخْتَالٍ  كُلَّ  يحُِبُّ  لَا   َ الله اِنَّ  مَرَحا   ﴾الْارَْضِ   “İnsanlara surat asma, yeryüzünde 

böbürlenerek yürüme! Zira Allah hiçbir böbürlenen övüngeni sevmez.”528 âyetiyle, 

ikinci mısraında, ﴿ ٍطٖين مِنْ  سُلَلَةٍ  مِنْ  نْسَانَ  الْاِ خَلَقْنَا  ﴾وَلَقَدْ   “Andolsun ki biz insanı, 

çamurdan, bir sülaleden yarattık.”529 âyetiyle, sonuncu beyitte,   َعِبَادِي مِنْ  ﴿وَقَلٖيلٌ 

كُورُ ﴾  Kullarımdan şükredenler pek azdır.”530 âyetiyle metinlerarası alıntı“ الشَّ

yapmıştır. 

 
526 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2580, c. VIII, s. 18; Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 1426, c. III, s. 

96. 
527 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 3. 
528 Lokmân, 31/18. 
529 Mu’minûn, 23/12. 
530 Sebe, 34/13. 



189 
 

Ahlâkî ilkeleri övdüğü, her toplumda insanlar arası muamele ve davranışlarda 

olması gereken değerleri ön plana çıkardığı bir başka şiirinde Ebü’l-‘Atâhiye şöyle 

der:531 

 لَ الحَمدِ وَالذَم ِ وَذُقْ قَبْ  لُ وَابْ                     قِ جِراحاتِ الخَرَقْ فْ داوِ بِالر ِ 

 نِ الخُلُقْ شَيءٌ عَلى حُسْ  لَم يَضِقْ                   اسَ بِخُلقٍ حَسَنٍ النَّ  عِ وَسَ 

 بَعُدَ الِإحسانُ مِنهُ وَسَحُقْ                    كُلُّ مَن لَم تَتَّسِع أخَلقُهُ 

 جَوَلانِ المَوتِ في هَذا الفُُقْ                 كَم تَرانا يَأخَي نَبقى عَلى

 عُنُقا  بَعدَ عُنقُْ ى الَ نَتَوَ                  نَحنُ أرَسالٌ إِلى دارِ البَلى

Delinmiş yaraları nezaket ilacıyla tedavi et, övgüden ve yergiden önce tecrübe 

et ve tat 

İnsanlarla güzel ahlakla davran, güzel ahlak için hiçbir şey zor değildir 

Ahlakı güzel olmayan her kesten, iyilik uzak olur ve yok olup gider 

Kardeşim daha ne kadar bizi bu ufukta, ölüm gezisini beklerken göreceksin? 

Bizler imtihan yurduna gönderilmiş kimseleriz, birer birer giden canları takip 

ederiz 

Görüldüğü üzere yine Ebü’l-‘Atâhiye bu şiirinde İslâmî değerlere yer vererek 

bazı âyet ve hadislerle metinlerarası alıntı yapmıştır. Şair iyilik ve güzel ahlaka atıf 

yaparak, ﴿ ُ النَّاسِ وَاللَّ وَالْعَافٖينَ عَنِ  الْغَيْظَ  اءِ وَالْكَاظِمٖينَ  رَّ اءِ وَالضَّ رَّ يُنْفِقُونَ فِي السَّ يُحِبُّ  الََّذٖينَ   

﴾الْمُحْسِنٖينَ   “Onlar ki, bollukta ve darlıkta Allah yolunda infak ederler, öfkelerini 

yenerler ve insanları affederler. Allah iyilik edenleri sever.”532 âyetiyle, ayrıca   ُّالْبِر

النَّاسُ  عَلَيْهِ  يَطَّلِعَ  أنَْ  وَكَرِهْتَ  صَدْرِكَ  فِي  حَاكَ  مَا  ثْمُ  وَالْإِ الْخُلُقِ   .İyilik güzel ahlaktır“ حُسْنُ 

 
531 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 247. 
532 Âl-i İmrân, 3/134. 



190 
 

Günah ise kalbini tırmalayıp duran ve insanların bilmesini istemediğin şeydir.”533 

hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirlerinde işlenen hususlardan bir diğeri de İslâm kardeşliği 

mevzusudur. Şaire göre gerçek kardeşlik Allah rızası için yapılan kardeşliktir. Kötü 

ahlak sahibi kimselerle yapılan dostluk ve kardeşliğin faydası olmayacağı gibi kişiye 

zarar da üretmektedir. Dolayısıyla şairin görmek istediği İslâmî kardeşlik dini inancı 

düzgün olan, belalar karşısında sabır ve kararlılık gösterebilecek kıvamda olan dostluk 

ve kardeşliktir:534 

 وَلا خَيرَ في وُد ِ الصَديقِ المُماذِقِ                   ألَا إِنَّما الِإخوانُ عِندَ الحَقائِقِ 

 مُوافِقِ أقََرَّ لِعَيني مِن صَديقٍ                         لَعَمرُكَ ما شَيءٌ مِنَ العَيشِ كُل ِهِ 

 ِ هُ وَكُلُّ صَديقٍ لَيسَ في اللَّ هِ غَيرُ واثِقِ                               وُدُّ  فَإِن ي بِهِ في وُد ِ

ِ  أحُِبُّ   وَأفَرِشُهُ ما يَشتَهي مِن خَلئِقِ                         ما صَحَّ دينُهُ أخَي في اللَّ

َ                        ا فيهِ ذُلٌّ وَريبَةٌ وَأرَغَبُ عَمَّ    ما عِشتُ رازِقي وَأعَلَمُ أنََّ اللَّ

 صَبورٍ عَلى ما نابَ عِندَ الحَقائِقِ                  انِ كُلُّ مُوافِقٍ وَ صَفِي ِ مِنَ الِإخْ 

Biliniz ki kardeşlik gerçek zamanlarda belli olur, ikiyüzlü bir arkadaşla dostluk 

kurmanın hiçbir faydası yoktur 

Yemin ederim ki hayatın tamamı, aynı fikri paylaşan göz aydınlığım olan bir 

dost olmadan anlamsızdır 

Allah ile bağı olmayan her dost, benim de sevgisine güvenmediğim dosttur 

Dini sağlam olan kardeşimi ben de Allah için severim, istediği her şeyi önüne 

sererim 

Zillet ve şüpheli şeylerden uzak olurum, bilirim ki Allah yaşadığım sürece 

rızkıma kefildir 

 
533 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2553, c. VIII, s. 6; Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2389, c. IV, s. 

196. 
534 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 250. 



191 
 

Dost olan, gerçekler karşısında ortaya çıkanlara karşı sabırlı olan kardeşler 

anlaşılır kimselerdir 

Okura kardeşlik duygularını ifade eden, asil dostta aranması gereken özellikleri 

şiirle yazıya dökmeğe çalışan şair, burada da bazı âyet ve hadislerle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. Şair, kardeşlik haklarının sergilendiği ilahi hikmetle peygambere tecellisi 

olan Hucurât sûresindeki, ﴿  الْمُؤْمِنُونَ اِخْوَةٌ فَاَصْلِحُوا بَيْنَ اخََوَيْكُمْ اِنَّمَا﴾  “Ancak müminler 

kardeştirler. Öyleyse kardeşlerinizin arasını bulun.”535 âyetiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. Daha sonraki beyitlerde gerçek kardeşlikte aranan sağlam din hususuna 

dikkat çekerek, ﴿ َِّالل عِنْدَ  ٖينَ  الد  سْلَمُ اِنَّ  الْاِ  ﴾  “Şüphesiz Allah katında gerçek din 

İslam’dır.”536 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Ayrıca Allah için sevmek, Allah 

için engel olmak Hz. Peygamber’den (sav) rivâyet edilen,   مَن أحبَّ لِلَّ  وأبْ غَ ضَ   لِلَّ  وَ أَ عْ طَ ى

 ,Kim Allah için sever, Allah için öfkelenir, Allah için verir“ لِلَّ  وَ مَ نَ عَ   لِلَّ  فَ قَ د اسْ تَ كْ مَ لَ الإِ يمَ انَ 

Allah için engel olursa imanını kemale erdirmiş olur.”537 hadisi ve   لَا تُصَاحِبْ إِلاَّ مُؤْمِن ا

تَقِيٌّ  إِلاَّ  يَأْكُلْ  طَعَامَكَ   Müminden başkasını arkadaş edinme, yemeğini de sadece“ وَلَا 

takva sahibi kimse yesin.”538 metinlerarası alıntı yaptığı görülmektedir. 

Dinî motifli metinlerarasılık açısından incelenmekte olan Ebü’l-‘Atâhiye 

Divanı’nın, İslâmî içerikli ve temel dinî esaslarla şekillenmiş bir zühd divanı olarak 

nitelendirilmesinin isabetli bir değerlendirme olacağı kanaatine varılmıştır. Çünkü şair 

nerdeyse her şiirinde dinî şiarlara, namaz, zekât, İslâm akaidi ve Allah inancı, 

dünyanın faniliği, ölüm gerçeği, ahiret odaklı yaşama ve daha pek çok bunun gibi 

İslâm’ın temelinde var olan kavramlara atıf yapmıştır. Değinmemiz gereken 

kavramlardan bir diğeri de namaz ve zekât kavramlarıdır. Ebü’l-‘Atâhiye şiirlerinde 

namazın zikri, bir Kur’ân-ı Kerim kavramı olarak, dinin direği ve temeli olarak 

geçmekte, yine Kur’ân’daki önemine binaen vaktinde kılınmasına, zayi edilmemesine 

 
535 Hucurât, 49/10. 
536 Âl-i İmrân, 3/19. 
537 Ebû Dâvud, Süneni Ebî Dâvud, no. 4681, c. VII, s. 69. 
538 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2389, c. IV, s. 1 



192 
 

vurgu yapılmaktadır. Hatta şair, bir şiir parçasında namaz ile zekâtı beraber 

zikretmektedir. Bu bağlamda şöyle der:539 

 يقاتِ وَمِنَ الضَللِ تَفاوُتُ المِ                  هورِها أقَِمِ الصَلةَ لِوَقتِها بِطَ 

 مِنهُ الجََلَّ لِوَجُهِ الصَدَقاتِ                 تَ بِرِزقِ رَب ِكَ فَاِجعَلَنْ وَإِذا اِتَّسَعْ 

 الصَلَواتِ إِنَّ الزَكاةَ قَرينَةُ                     في الَقرَبينَ وَفي البَاعِدِ تارَة  

Namazı vaktinde temizliğe riayet ederek kıl, vaktini gözetmemek dalalete 

alamettir 

Rabbinin rızkıyla zengin olursan, en güzelinden sadaka vererek ikramda bulun 

Akrabaya bazen de uzak olanlara, şüphesiz zekât namazın kardeşidir 

İslâmî bir kavram olan namaz kavramını şiirinde işleyen Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

bazı âyetlerle metinlerarası alıntı yaptığı görülmektedir. Örneğin ilk beyitte namaz 

vakitlerine işaret ederek, ﴿ ل الصَّ الَّيْلِ  وَاَقِمِ  مِنَ  وَزُلَفا   النَّهَارِ  طَرَفَيِ    يُذْهِبْنَ   الْحَسَنَاتِ   اِنَّ ةَ 

ـ اَتِ  ي ِ ﴾السَّ  “Gündüzün iki tarafında ve gecenin gündüze yakın olan vakitlerinde namaz 

kıl. Şüphesiz iyilikler kötülükleri giderir.”540 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Mezkûr beytin ikinci mısraında şair namaz vaktini gözetmemenin sapıklık alameti 

olduğunu ifade ederek,  ﴿  َالََّذٖينَ هُمْ عَنْ صَلَتِهِمْ سَاهُونَ   *فَوَيْلٌ لِلْمُصَل ٖين﴾  “Yazıklar olsun 

o namaz kılanlara ki, onlar namazlarını ciddiye almazlar.”541 âyetiyle metinlerarası 

alıntı yapmıştır.  

Ebü’l-‘Atâhiye namaz ile zekât arasındaki bağlantıyı iyi fark etmiş olacak ki, 

konuyu Kur’ân âyetleri üzerinden değerlendirerek namaz ile zekât arasındaki alakaya 

dikkat çekmiştir. Şöyle ki namaz, kul ile Rabbi arasındaki alakayı, zekât ise kul ile 

Allah’ın kulları arasındaki iyilik alakasını ifade etmektedir. Bu nedenledir ki şair 

Kur’ân adabından ilham alarak, Allah’ın pek çok âyetlerde yan yana zikretmeye 

 
539 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 59. 
540 Hûd, 11/114. 
541 Mâ‘ûn, 107/5. 



193 
 

çalıştığı namaz ile zekât kavramını şiirinde yan yana zikrederek, ihtiyaç sahiplerine 

infaka teşvik etmiştir. Şair bu minvalde, ﴿ ل كَ وَاَقٖيمُوا الصَّ اكِعٖينَ ا ةَ وَاٰتُوا الزَّ ﴾ ةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّ  

“Namazı dosdoğru kılın, zekâtı verin ve rükû edenlerle beraber siz de rükû edin.”542 

âyeti ve Kur’ân’ın yirmi beşten fazla yerinde namaz ile zekâtın beraber zikredildiği 

diğer âyetlerle metinlerarası alıntı yapmıştır. Kulun malında bazen yakın akrabasının 

hakkı olduğu gibi uzakta olanların da hakkının olduğuna işaret ederek sadaka ve zekât 

kavramına yer veren şair, yukarıdaki şiirinde ﴿  َدَقَاتُ لِلْفُقَـرَاءِ وَالْمَسَاكٖينِ وَالْعَامِلٖين اِنَّمَا الصَّ

بٖيلِ   ِ وَابْنِ السَّ قَابِ وَالْغَارِمٖينَ وَفٖي سَبٖيلِ الله ِ  مِنَ  فَرٖيضَة  عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبهُُمْ وَفِي الر ِ ُ  الله   لٖيمٌ عَ   وَالله

﴾حَكٖيمٌ   “Sadaklara (zekatlar) Allah’tan bir farz olarak yalnız fakirlere, yoksullara, 

zekât toplayan memurlara, kalpleri İslam’a ısındırılacak olanlara, kölelere, 

borçlulara, Allah yolunda cihad edenlere, yolda kalmış yolculara mahsustur. Allah 

alimdir, hakimdir.”543 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Şair sadaka ve infak 

hususunda akrabaya öncelik vererek, ﴿ َاوَْل بَعْضُهُمْ  ِ وَاوُلُوا الْارَْحَامِ  كِتَابِ اللَّ بِبَعْضٍ فٖي  ﴾ ى   

“Akraba olanlar Allah’ın kitabına göre birbirilerine daha yakındırlar.”544 âyetiyle 

metinlerarası alıntı yapmıştır. 

İncelemesi yapılan şiirlerin içeriğinden, Ebü’l-‘Atâhiye’nin Allah’ın Kitabı 

hususunda samimi bir Müslüman olduğu anlaşılmaktadır. Dönemindeki hasımlarının 

şairi dinsizlik ve düalist inançla itham edenler, onun ölüm odaklı bazı şiirlerinden 

istidlal etmeye çalışmış olsalar da, şairin Allah Teâlâ’nın zatına ve sıfatlarının methine, 

Yüce Mevlâ’nın şanına övgü içerikli şiirler kaleme alması, evladının ölümü sırasında 

kaza ve kadere teslimiyetini gösteren şiir beyitlerinin var olması, yine Kur’ân içerikli 

ahiret hayatı ve kıyamet manzaralarına dair şiirlerinin varlığı şaire yönlendirilen 

ithamların asılsız veya farklı faktörlerden kaynaklı olduğunu söylemek için yeterlidir. 

Namaz, zekât, infak, sadaka gibi dinî kavramların içeriğini, Kur’ân âyetleri ve sünnette 

varit olan hadislere göre doldurmaya çalışması Ebü’l-‘Atâhiye’nin bir İslâm şairi, bir 

 
542 Bakara, 2/43. 
543 Tövbe, 9/60. 
544 Enfâl, 8/75. 



194 
 

züht şairi olması hususundaki kanıttır. Buraya kadar aktarılanlar, Ebü’l-‘Atâhiye 

şiirinde dinî motifli metinlerarası alıntı olgusunun Kur’ân âyetleri bağlamında 

incelenmesini içermekteydi. Bundan sonra divanda inceleyeceğimiz şiirlerde hadis-i 

şeriflerle yapılan metinlerarası alıntı üzerinde durulacaktır. Yüce Allah’ın fazlı ve 

inayetiyle Ebü’l-‘Atâhiye divanının nebevî hadislerle metinlerarasılık açısından 

incelenmesine geçelim. 

3. 2. HADİS-İ ŞERİFLERLE METİNLERARASILIK 

Hadislerle metinlerarasılık örnekleri de Ebü’l-‘Atâhiye şiirlerinde bariz bir 

şekilde gözükmektedir. Onun, birçok şiirinde hadis metinlerinden iktibaslarda 

bulunması, hadis ilmine dair geniş bir birikime sahip olduğunun göstergesidir. Bu 

durum, şairin yaşadığı dönemin hadislerin tedvin ve tasnif sürecine denk gelmesinden 

veya onun Hz. Peygamber’in (sav) asrına yakın bir dönemde yaşamış olmasından 

kaynaklanabilir. Ayrıca, çocukluk döneminde aldığı eğitimin de bu tutumunda etkili 

olduğu düşünülebilir. Zira İslâm toplumunda çocukların zihni, öncelikle Kur’ân-ı 

Kerîm ve Hz. Peygamber’in sünnetiyle şekillenmiş, onların ilk öğrendikleri ve 

ezberledikleri sözler Allah ve Resulüne ait kelamlar olmuştur. Konuyu izah 

mahiyetinde İsfahânî’nin el-Egânî’sinde Sümâme b. Eşras’tan aktarılan rivâyet, şu 

şekilde özetlenebilir: 

“Ebü’l-‘Atâhiye bana şu şiiri okudu: 

 إِذا المَرءُ لَمْ يعُْتِقْ من المالِ نَفْسَه          تَملَّكَه المَالُ الذي هو مالِكُهْ 

 ألا إِنَّما مالي الذي أنَا مُنفِقٌ            وليس ليَ المالُ الذي أنَا تارِكُهْ 

 ه مَهالِكُهْ تْ استَهْلَكَ  يحِقُّ وإلاَّ        نْتَ ذا مالٍ فبادِرْ بِه الذي      إِذا كُ 

İnsan kurtarmazsa paradan nefsini, sahip olduğunu sanır oysa esiridir paranın kendisi 

Bilinsin ki, yalnız harcadığım para bana ait, geride bıraktığım ise artık benim değildir. 

Şayet paran varsa hızlıca onu hak sahibine ulaştır, yoksa tehlikeler onu tüketir  



195 
 

Bunun üzerine Sümame, “Bunu nereden aldın?” diye sorduğunda, Ebü’l-

‘Atâhiye de bunu, Hz. Peygamber’in (sav),   َْأو فَأفَْنَيْتَ  أكََلْتَ  مَا  إِلاَّ  مَالِكَ  مِنْ  لَكَ  ُُوَهَلْ 

قْتَ فَأمَْضَيْتَ   Yiyip tükettiğin, giyip eskittiğin veya (!Ey âdemoğlu)“ لَبِسْتَ فَأبَْلَيْتَ أوَْ تَصَدَّ

sadaka olarak verip önden gönderdiğinden başka malın mı var ki?”545 hadis-i 

şerifinden aldım” diye cevap verdi. Bunun üzerine ben ona, “Sen bunun Hz. 

Peygamber’in kavli olduğuna ve onun hak peygamber olduğuna iman ediyor musun?” 

diye sorduğumda o, “Evet” dedi…”546 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde kimi zaman Allah’a iman, O’nun esmâ ve sıfatlarına 

ilişkin hadislerle metinlerarasılık yaparken, kimi zaman ahiret hayatını zikreder, kimi 

zaman ölüm ve dehşetlerinden bahsederken, kimi zaman takva, dünyada zahit 

yaşamdan söz ederek nebevî hadislerle metinlerarası alıntı yapmaktadır. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin hayatının ikinci evresinde gazel içerikli şiirleri bıraktığını, 

hatta bıraktığı için halifeler tarafından azarlandığını ve bunun yerine, halifelerin 

meclislerinde övgüler, bazen mersiye, ağıt tarzı şiirler okuduğu görülmektedir. Artık 

şairin ilgi alanı zühd, öğüt ve hikmet temalı şiirlerdir. Dolayısıyla geçmişte 

yaptıklarını, hatalarını düşünerek pişmanlıklarını dile getirir, mütevazi tavırla Allah’a 

samimi bir şekilde yalvarır, affedilmesini ister ve çokça dualarda bulunur:547 

بني فَإِن يإِلَهِ   مُقِرٌّ بِالَّذي قَد كانَ مِن ي                 ي لا تُعَذ ِ

 وَعَفوُكَ إِن عَفَوتَ وَحُسنُ ظَن ي          وَما لي حيلَةٌ إِلا  رَجائي

 فَضلٍ وَمَن ِ و وَأنَتَ عَلَيَّ ذُ            ا ايَ ي البَرَ ي فِ لَّةٍ لِ فَكَم مِن زَ 

 ي وَقَرَعتُ سِن ي امِلِ تُ أنََ عَضَضْ          ي عَلَيها إِذا فَكَّرتُ في نَدَمِ 

 لَشَرُّ الناسِ إِن لَم تَعفُ عَن ي            يَظُنُّ الناسُ بي خَيرا  وَإِن ي

 وَأفُني العُمرَ فيها بِالتَمَن ي             أجَُنُّ بِزَهرَةِ الدُنيا جُنونا  

 
545 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2958, c. VIII, s. 211; Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2342, c. IV, s. 

165. 
546 el-İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 15. 
547 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 375, 376. 



196 
 

 كَأنَ ي قَد دُعيتُ لَهُ كَأنَ ي           وَبَينَ يَدَيَّ مُحتَبَسٌ طَويلٌ 

 قَلَبتُ لِهَلِها ظهَرَ المِجَن ِ         وَلَو أنَ ي صَدَقتُ الزُهدَ فيها 

Allah’ım, bana azap etme, ben daha önce yaptıklarımı kabul ediyorum 

Umudumdan başka bir çarem kalmadı, sen istersen affedersin, sana olan hüsnü 

zannım budur 

Ne çok hata işledim, sen ise bana hep lütufta ve ikramda bulundun 

İşlediğim günahlarımdan ötürü pişmanlık çekince tırnaklarımı ısırıyor, 

dişlerimi sıkıyorum 

İnsanlar hakkımda iyi düşünüyorlar, oysaki beni affetmezsen, yaratılmışların 

en şerlisi benim 

Dünyanın güzelliklerine deliriyorum ve hayatımı temennilerle heba ediyorum 

Sanki ona çağırılmışım gibi önümde uzun bir engel vardır 

Şayet dünyayı terk etme hususunda sadık olsaydım, oradakilere sırtımı 

çevirirdim. 

Ebü’l-Ferec el-İsfahânî’nin el-Egânî’sinde Muhammed b. Ebi’l-‘Atâhiye’den 

aktarıldığına göre Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiirini ölüm hastalığına yakalandığı 

sırada söylemiş. Şairimiz geçmişte yaşadıklarının pişmanlığını dile getirirken, 

Allah’tan af ve bağışlanmada bulunarak Hz. Peygamber’in (sav),  َّيمٌ رِ كَ   وٌّ فُ عَ   كَ نَّ إِ   مَّ هُ الل 

ين ِ عَ   فُ اعْ فَ   وَ فْ العَ  بُّ حِ تُ   “Allah’ım, sen affedensin, cömertsin, affetmeği sevensin, öyleyse 

beni de affet.”548 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

3. 2. 1.  İman, Tevekkül, Takva, Gönül Zenginliği, İyilik 

Konusundaki Dinî Motifli Şiirlerin Metinlerarasılık Açısından Tahlili 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirinin belirgin özelliklerinden biri de çokça yer verdiği ölüm 

içerikli temaların yanı sıra, yüce Allah’a iman, zatına övgü, esmâ ve sıfatları, kâdir-i 

 
548 Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, no. 3513, c. V, s. 490. 



197 
 

mutlak oluşu, yaratması, kulları üzerinde hükmetmesi gibi dinî içerikli konulara yer 

vermesidir. Şiirlerini dikkatli bir şekilde incelendiğinde, âyeti kerimelerin yanı sıra 

hadisi şeriflerle de metinlerarası alıntı yaptığı tespit edilmektedir. 

Allah’a imanı kesin bir bilgi olarak niteleyen şair, ayrıca yaratıcı sıfatıyla da 

yaratana övgüde bulunarak şöyle der:549 

ُ                تُ  وَأيَقَنْ آمَنتُ بِاللَِّ   تُ ا كُنْ ي حَيثُمَ بِ  حَسْ وَاللَّ

هُ انَنِ ي خَ أخٍَ لِ  مِنْ  كَمْ  لْ وَلَا             ي وُدُّ  تُ  خُنْ تُ وَلَا  تَبَدَّ

ِ عَلى صُنعِهِ   تُ ي هُنْ ا عَزَّ أخَِ إِن ي إِذَ                   الحَمدُ لِلَّ

نَتْ  كَمْ             ا يفَهَ رِ ا وَتَصْ يَ أعَجَبَ الدُنْ ما  نْ نِ لَوَّ  تُ ي فَتَلَوَّ

Allah’a iman ettim, tam bir yakinle, nerede olsam Allah bana yeter her halimle, 

Nice kardeşim vardır ki severek yanıldım, ne ihanet ettim ne de sadakatten 

ayrıldım 

Yarattığı her şeyle Allah’a hamdolsun, kardeşimin izzetiyle gönlüm huzur 

bulsun. 

Ne gariptir şu dünyanın türlü halleri, renk kattıkça bana, ben oldum o renklerle 

mahkûm eri. 

Bir şairin inanç şeklini öğrenmenin yollarından biri de yazmış olduğu 

şiirleridir. Şiirleriyle kendi inanç biçimini ifade eden aynı zamanda nasihat ve vaaz 

üslubuyla bunu muhatabına ulaştırmaya çalışan Ebü’l-‘Atâhiye, yukarıdaki şiir 

parçasında anlattıklarıyla İslâm ve züht şairi olarak bir daha karşımıza çıkmaktadır. 

Şair yukardaki şiirin ilk beytinin ilk mısraında Hz. Peygamber’in (sav),  وَعَنْ أبي عمرو  

ِ قُلْ لِي في الِإسلمِ قَولا    وقيل أبي عمْرة سُفْيانَ بنِ عبد اللَّ رضي اللَّ عنه قال: قُلْتُ: يا رسول اللَّ

: ثمَُّ اسْتَقِمْ 
ِ  Ebû ‘Amr veya Ebû ‘Amre Sufyân“ لا أسَْألَُ عنْه أحَدا   غيْركَ قال: قُلْ: آمَنْت باللَّ

b. Abdullah’tan rivayet edildiğine göre o şöyle dedi: “Ey Allah’ın elçisi bana İslâm’ı 

 
549 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 80. 



198 
 

öyle anlat ki onu senden başkasına bir daha sorma ihtiyacı hissetmeyeyim, dedim. 

Allah’ın resulü: “Allah’a iman ettim de, sonra dosdoğru (yakin üzere) ol!” 

buyurdu.”550 hadisiyle, ikinci mısraında,   َحيثُمَا كُنْت َ  Nerede olursan ol Allah’tan“اتَّقِ اللَّ

kork….”551 hadisiyle, üçüncü beyitte Allah’ın yaratmasına vurgu yaparken,   ُإنَّ اللََّ   يصنع

وَ صنعَتَه صانعٍ   Şüphesiz Allah, üreten kişiyi de üreticisini de yaratandır.”552“ كلَّ 

hadisiyle, son beyitte    نْيَا مَلْعُونَةٌ مَلعون مَا فيها إِلاَّ ذِكْرَ اللَّ تعالى ومَا وَالاهَ وَعالما إِنَّ الدُّ ألَاَ 

 Dünya ve içindekiler değersizdir. Sadece Allah’ı zikretmek, O’na“ وَمُتَعل ِما  

yaklaştıracak şeylerle ilim sahibi ve talebe olmak müstesnadır.”553 hadisiyle 

metinlerarası alıntı yapmıştır. 

“Allah’a iman ettim” diyerek iman hakikatine vurgu yapan şair, bir başka 

şiirinde bu sefer “Allah’a ve âyetlerine şehadet ederim” diyerek İslâm hakikatine 

vurgu yapmaktadır. Ahiret hayatının varlığına dikkat çeken şair, dünya hayatının 

ancak ahiret hayatı ile anlam kazandığına inanmaktadır:554 

 باطِنَة  ظاهِرَه شَهادَة                       وَآياتِهِ أشَهَدُ بِاللَِّ  

 لَم يَتَّبِعهُ شَرَفُ الآخِرَة            ما شَرَفُ الدُنيا بِشَيءٍ إِذا

Allah’a ve O’nun âyetlerine ederim şehadet, zahirde ve bâtında ederim teslim, 

Ahiret değeriyle donanmaz ise, dünya hayatı bir hiçtir, etmez bir değer 

İslâm’a girmenin yolu ve cennetin anahtarı olan şehadet kelimesi, hadislerde 

ve Hz. Peygamber’in (sav) siyerinde çokça zikredilmektedir ki, şairimiz bu 

kaynaklardan ilham alarak meseleyi şiirlerine de konuk edinmiştir. Şiirin ilk beytinde, 

كَاةِ،   ِ، وَإِقَامِ الصَّ لَةِ، وَإِيتَاءِ الزَّ ا رَسُولُ اللَّ د  ُ وَأنََّ مُحَمَّ سْلَمُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةِ أنَْ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللَّ بُنِيَ الْإِ

 
550 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 38, c. I, s. 47. 
551 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 1987, c. III, s. 526. 
552 Buhârî, Halku ef‘âli’l-‘ibâd, thk., Abdurrahman ‘Amîre, nşr., Dârü’l-Meârifi’s-Su‘udiyye, Riyad, 

t.y., s. 46. 
553 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2322, c. IV, s. 151. 
554 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 176. 



199 
 

رَمَضَانَ  وَصَوْمِ   ،  İslâm beş esas üzerine bina edilmiştir: Allah’tan başka hak“ وَالْحَج ِ

ilahın olmadığına, Muhammed’in Allah’ın elçisi olduğuna şehadet etmek, namaz 

kılmak, zekat vermek, haccetmek ve Ramazan orucunu tutmak.”555 hadisiyle, ikinci 

beytinde dünyanın ahiret yurduyla kıyasta değersiz olduğunu ifade ederek,  َتِ انَ كَ   وْ ل  

ِ   دَ نْ عِ   لُ دِ ا تَعْ يَ نْ الدُّ  اءٍ ا شَرْبَة مَ هَ نْ را  مِ افِ ا سَقَى كَ ، مَ ةٍ وضَ بَعُ   احَ جَنَ   اللَّ  “Dünyanın Allah katında bir 

sivrisinek kadar değeri olsaydı, ondan kafire bir yudum su dahi içirmezdi.”556 

hadisiyle metinlerarası alıntı yaptığını görmekteyiz.  

Yaratıcıyı yücelten ve O’na kul olduğunu ifade eden şair bununla iftihar hissi 

duyar. Öncesinde de sonrasında da mülkün O’na ait olduğunu, izzet ve kerem sahibi 

olduğunu şiirleştirerek sunan şair hakiki ölümün Allah yolunda şehadet olduğuna da 

ayrıca dikkat çeker:557 

 دُ انَهُ وَلَهُ الحَمْ حَ انَهُ سُبْ حَ وَسُبْ                     دُ ري بِأنَ ي لَهُ عَبْ فَخْ   تَبارَكَ مَنْ 

 دُ انِهِ وَهُوَ البَعْ طَ لُ في سُلْ هُوَ القَبْ                  هُهُ كُهُ عَزَّ وَجْ كَ إِلا  مُلْ وَلا مُلْ 

 دُ تَرَبَ الوَعْ امُ وَاقْ اتَتِ الَيَّ فَقَد فَ                   ي لَهُ تَهِدِ  وَاجْ افي اللََّ سُ خَ ا نَفْ فَيَ 

 دُ اشِ الخِفُّ وَالحِلُّ وَالقَصْ وَخَيرُ المَعَ              يلِهِ ي سَبِ لَةٌ فِ اتِ قَتْ فَخَيرَ المَمَ 

Ne yücedir Allah, noksanlardan münezzeh, kul olmakla övünür O’na ederim 

tenzih 

Mülk yalnız O’nundur, izzet yalnız O’nadır, başlangıç da O’dur, son hüküm de 

O’nundur 

Ey nefis, Allah’tan kork, çalış O’nun uğrunda, günler geçer, vaat yaklaşır 

sonunda 

 
555 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 8, c. I, s. 12; Ahmed b. Hanbel, Müsned, no. 4798, c. IV, s. 403; 

Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 16, c. I, s. 34. 
556 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2320, c. IV, s. 150. 
557 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 110. 



200 
 

 En kutlu ölüm şehadetle gelen sondur, en hayırlı hayat helâl ve kanaatkâr 

olandır 

Burada da şairimiz pek çok nebevî hadisle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Birinci beytin başında kulluk mertebesine dikkat çeken şair,   ِأطَْرَت كَمَا  تطُْرُونِي  لَا 

عَبْدُ الِل وَرَسُولُهُ فَقُولوأ   النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ فَإِنَّمَا أنََا عَبْدُهُ   “Hristiyanların Meryem oğlu İsa’yı 

yücelttikleri gibi sizler de beni yüceltmeyiniz. Ben ancak Allah’ın kuluyum. Allah’ın 

kulu ve resulü deyiniz.”558 hadisi ve    َاللَّهُمَّ إِن ِي عَبْدُكَ   ،  ابْنُ عَبْدِكَ ،  ابْنُ أمََتِكَ ،  نَاصِيَتِي  بِيَدِك

 ,Allah’ım ben senin kulunum, senin kulunun kuluyum“ ،  مَاضٍ فِيَّ حُكْمُكَ ُُعَدْلٌ فِيَّ قَضَاؤُكَ 

perçemim senin elinde, benim hakkımdaki hükmün yazıldı, hakkımda verdiğin hükmün 

adildir…”559 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. İkinci beyitte mülkün sadece 

Allah’a ait olduğunu ifade eden şair,   ُلا إلهَ إلاَّ اللَّ وحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ ، لهُ المُلْكُ ولَهُ الحَمْد

ِ شَيءٍ قَديرٌ   Allah’tan başka ilah yoktur, O tektir ve ortağı da yoktur, mülk“ ، وهُوَ عَلى كُل 

O’nundur, hamd O’na mahsustur ve O her şeye kadirdir.”560 hadisiyle, sonuncu 

beyitte en hayırlı ölümün Allah yolunda şehitlik mertebesi olduğuna vurgu yaparak, 

هِيدَ،   نْيَا وَمَا  فِيهَا، إِلاَّ الشَّ نْيَا، وَأنََّ لَهُ الدُّ هُ أنَْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّ ِ خَيْرٌ، يَسُرُّ مَا مِنْ عَبْدٍ يَمُوتُ، لَهُ عِنْدَ اللَّ

أخُْرَى ة   مَرَّ فَيُقْتَلَ  نْيَا،  الدُّ إِلَى  يَرْجِعَ  أنَْ  هُ  يَسُرُّ فَإِنَّهُ  هَادَةِ،  الشَّ فَضْلِ  مِنْ  يَرَى   Öldükten sonra“ لِمَا 

Allah katında hayırlı bir mertebeye erişenler içinde, şehitten başka hiç kimse kendisine 

içindekilerle birlikte dünya verilecek olsa bile yeniden dünyaya gelmek istemez. Şehit, 

şehadet ne kadar üstün bir mertebe olduğunu gördüğü için, dünyaya dönüp bir kez 

daha şehit olmayı arzular.”561 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Âyetlerle metinlerarasılık bölümünde şiirlerinden parçalar sunulmaya çalışılan 

Ebü’l-‘Atâhiye, bu kısımda da yer yer Allah’ın esmâ ve sıfatlarından bahsederek 

 
558 Buhârî, el-Câmiü’s-Sâhîh, no. 3261, c. III, s. 371. 
559 Ahmed b. Muhammed b. Hanbel Ebû Abdullah, Müsned, thk., Ahmed Muhammed Şakir, 1.baskı, 

Dârü’l-Hadis, Kahire, 1416/1995, no. 4318, c. IV, s. 215. 
560 Buhârî, a.g.e. no. 6022, c. V, s. 346; Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 594, c. II, s. 96. 
561 Buhârî, a.g.e. no. 2642, c. III, s. 1029. 



201 
 

yaratanın azametine atıfta bulunmaktadır. Şairin Allah inancına dair bu tarz yanaşma 

üslubu, henüz yeni teşekkül bulan ve temelleri atılan ilim dallarına rağmen, dinî 

ilimlerde bilgi sahibi olduğunu göstermektedir. Yine bir şiirinde şöyle der:562 

 لَطيفٌ جَليلٌ غَنِيٌّ حَميدُ               ألَا إِنَّ رَب ي قَوِيٌّ مَجيدُ 

 يدُ وكَ لِرَب ي عَبِ فَإِنَّ المُلُ             رَأيَتُ المُلَوكَ وَإِن عَظُمَتْ 

 يدُ ولُ وَكُلٌّ يَبِ وَكُلٌّ يَزُ           امِ ا الحُطَ ي جَمعِ هَذَ تُنافِسُ فِ 

Biliniz ki Rabbim azizdir, yücedir, lütufkârdır, azametlidir, zengindir ve 

ebedîdir, 

Nice krallar gördüm, yüce sanılır, hepsi Rabbimin kölesidir diye anılır 

Yıkıntılar peşinde yarışır onlar, fakat hepsi son bulur, böylece biter yollar. 

Şair Allah’ın güzel isimleri hususunda bazı hadislerle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. Örneğin ilk beyitte,  َبِ   نُ مِ ؤْ يُ   انَ كَ   نْ م ِ   لاَّ إِ   ةِ عَ مُ الجُ   مَ وْ يَ   ةُ عَ مُ الجُ   يهِ لَ عَ فَ   رِ الآخِ   مِ وْ اليَ وَ   اللَّ

ُ نَ غْ تَ اسْ   ةٍ ارَ جَ تِ   وْ أَ   وٍ هْ لَ ى بِ نَ غْ تَ ن اسْ مَ فَ   وكٌ لُ مْ مَ   وْ أَ   يٌّ بِ صَ   وْ أَ   رٌ افِ سَ مُ   وْ أَ   يضٌ رِ مَ  ُ وَ   هُ نْ عَ   ى اللَّ يدٌ مِ حَ   يٌّ نِ غَ   اللَّ  

“Kim Allah’a ve ahiret gününe iman ediyorsa cuma günü Cuma namazına gitsin. 

Hasta, yolcu, çocuk, köle bundan istisnadır. Kim de eğlence ve ticaretini tercih ederse, 

Allah’ın hiçbir şeye ihtiyacı yoktur, Allah zengindir ve övgüye layıktır.”563 hadisiyle, 

ikinci beyitte kutsî hadis olan,   ،ِين ُ لَا إِلَهَ إِلاَّ أنََا، خَالِقُ الْخَلْقِ، أنََا الْمَلِكُ الْعَظِيمُ، دَيَّانُ الد ِ أنََّا اللَّ

بِيَدِي قُلُوبهُُمْ  الْمُلُوكِ،   Ben Allah’ım, Benden başka ilah yoktur. Mahlukatın“ وَرَبُّ 

yaratıcısıyım, Ben yüce melikim, din günün sahibiyim, kralların Rabbiyim, kalpleri 

benim elimdedir…”564 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

 
562 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 106. 
563 Ebü’l-Hasen Ali b. Ömer b. Ahmed ed-Dârekutnî, Sünenü’d-Dârekutnî, thk., Şu‘ayb el-Arnavut, 

1.baskı, nşr., Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 1424/2004, no. 1576, c. II, s.305. 
564 İbnü’l-Mübârek Abdullah b. el-Mübârek el-Mervezî, Kitâbü’z-zühd ve’r-rekâik, thk., 

Habîburrahman el-A‘zâmî, nşr., Muhammed ‘Afîf ez-Za‘bî, t.y., no. 1055, s. 371. 



202 
 

Bir başka şiirinde mülkün sahibi olan Allah’ın ezelden beri malik olduğunu, 

yarattıklarının hayatına yön verdiğini, mahlukatın müdebbiri olduğunu, ortağı 

olmadığını söyler:565 

 هُوَ لَم يَزَل مَلِكا  عَلى العَرشِ اِستَوى              وَهُوَ الخَفِيُّ الظاهِرُ المَلِكُ الَّذي 

رُ وَالمُدَب ِرُ خَلقَهُ   وَهُوَ الَّذي في المُلكِ لَيسَ لَهُ سِوى                وَهُوَ المُقَد ِ

 فينا وَلا يُقضى عَلَيهِ إِذا قَضى                  وَهُوَ الَّذي يَقضي بِما هُوَ أهَلُهُ 

Gizli, açık, tükenmez mülke sahip, arşa istiva eden meliktir O, 

Yarattıklarını (ecelini ve rızkını) takdir eden ve yöneten, mülkünde tek 

hükmünde üstün olandır O, 

Hakkımızda mutlak hüküm veren O’dur, O’nun hükmü geçer, üzerine hüküm 

yoktur. 

Şair burada Hz. Peygamber’den (sav) rivâyet edilen şu hadisle metinlerarası 

alıntı yapmıştır: 

ِ صَل ى اللُ عَلَيْهِ وسَلَّم إِذَا أمَسى قال :  وعَن ابْن مَسْعُودٍ رضي اللَّ عنهُ قالَ : أمَْسَيْنَا وأمَْسى   كانَ نبيُّ اللَّ

ِ ، لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّ وحْدَهُ لاَ شَريكَ لَه ِ ، والحمْدُ للَّ ِ شَيءٍ    ، المُلكُ للَّ لهُ المُلكُ وَلَه الحمْدُ وهُوَ عَلى كل 

  .للَِّ وَإِذَا أصَْبحَ قال ذلك أيَْضا  : أصَْبحْنَا وَأصَْبَحَ المُلْك   …قدِيرٌ 

“İbn Mes‘ûd (r.a.)’dan şöyle dediği rivâyet edilmiştir: Allah’ın nebisi (sav) 

akşamleyin şöyle dua ederdi: “Akşama girdik, bütün mülk Allah’ındır. Hamdü senâ da 

O’nadır. Allah’tan başka ibadete layık hak ilah yoktur, O tektir, ortağı da yoktur. Mülk 

O’nundur, hamd O’nadır ve O her şeye kadirdir… ” Sabahleyin de, “Sabaha girdik, 

bütün mülk Allah’ındır…” duasını okurdu.”566 

 
565 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 15. 
566 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2723, c. VIII, s. 82; Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 3390, c. V, s. 

39; Ebû Dâvud, Sünen, no. 2653, c. VIII, s. 51. 



203 
 

Şair yukarıdaki şiirin ikinci beytinde mahlukatın kaderinin, ecelinin Allah’ın 

elinde olduğuna dikkat çekerken,    َمَ قَ ادِ يرَ   الخَ لَ ئِ قِ   قَ بْ لَ   أَ نْ   يَ خْ لُ قَ   السَّ مَ وَ اتِ   وَ الَ رْ ض   ُ كَ تَ بَ   اللَّ

 Allah gökleri ve yeri yaratmadan elli bin sene önce mahlukatın“ بِ خَ مْ سِ ينَ   أَ لْ فَ   سَ نَ ةٍ 

kaderini yazdı…”567 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Allah’a iman hususu kadar niyetler mevzusu da hadis literatüründe 

muhaddislerin eserlerine konu edindikleri ilk başlıklarındadır. Zira niyet olmadan 

yapılan amellerin dergâhı ilahide herhangi bir değeri olmaz. Bu nedenledir ki şairimiz 

Ebü’l-‘Atâhiye de Hz. Peygamber’in (sav) niyetlerle ilgili meşhur hadisini divanına 

konu edinmeden geçememiştir. Şair bu hususta şöyle der:568 

 ى ا نَوَ اوٍ فَلَهُ مَ وَكُلُّ نَ           الِهِمْ مَ اسِ بِأعَْ وَالَلُ لِلنَّ 

Amelle tartar kullarını Yüce Mevlâ, her niyet sahibine niyeti kadar ihsân ola 

Ebü’l-‘Atâhiye bu mısrada Hz. Ömer’den rivâyet edilen   ،ِيَّات بِالن ِ الَْعْمَالُ  إِنَّمَا 

نَوَى مَا  امْرِئٍ   ِ لِكُل   Ameller niyetlere göredir ve her kişiye niyet ettiği şey“ُُ وَإِنَّمَا 

vardır.”569 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Tevekkül olgusu da Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde karşılaştığımız 

konulardandır. Allah’a övgü ile başladığı başka bir şiirinde insanın acizliğine, bazen 

hiç ummadığı yerden rızıklandırıldığına dikkat çekmektedir:570 

ُ وَسُبْحانَهُ  ةٌ وانْقَضاَ                 تَبَارَكَ اللَّ ِ شَيءٍ مُدَّ  لِكُل 

رُ الاِ   نسَانُ في نَفْسِهِ           أمَْرا  ويأْباهُ عليْهِ القَضَاَ يُقَد ِ

جا  وَيُرْزَقُ الِإنْسانُ مِنْ حَيثُ لا        يَرجُو وأحَْيانا  يُضِلُّ الرَّ

Ne yücedir Allah, her işte noksansızdır, her şeyin bir zamanı ve sonu vardır 

 
567 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2723, c. VIII, s. 82. 
568 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 12. 
569 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1, c. I, s. 3; Müslim, a.g.e. no. 1907, c. VI, s. 48. 
570 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 8. 



204 
 

İnsan ister, diler ve tertip eyler hâlini, ilahi takdir önüne geçer, bozar tüm 

hayalini 

Rızkı gelir insanın ummadığı yerden, bazen de umudu saptırır onu doğrudan 

Övgü ile şiire başlayan şair ilk beyitte  Hz. Peygamber’in (sav),   َسُبْحَانَ اللَِّ   عَدَد

 Mahlukatı sayısınca“ خَلْقِهِ سُبْحَانَ اللَِّ  رِضَا نَفْسِهِ سُبْحَانَ اللَِّ  زِنَةَ عَرْشِهِ سُبْحَانَ اللَِّ  مِدَادَ كَلِمَاتِهِ 

Allah’ı noksanlardan tenzih ederim, nefsinin rızasınca Allah’ı noksanlardan tenzih 

ederim, arşının ağırlığınca Allah’ı noksanlardan tenzih ederim, kelimelerinin 

sayısınca Allah’ı noksanlardan tenzih ederim.”571 hadis-i şerifiyle, son beyitte   ْوَلَوْ ُُأنََّكُم

ا وَتَرُوحُ بِطَان ا  ِ  حَقَّ تَوَكُّلِهِ لَرُزِقْتمُْ كَمَا يُرْزَقُ الطَّيْرُ   تَغْدُو  خِمَاص   Şayet Allah’a“ كُنْتمُْ تَوَكَّلُونَ عَلَى اللَّ

hakkıyla tevekkül edebilseydiniz, sabah aç çıkıp akşam tok dönen kuşların 

rızıklandırıldığı gibi siz de rızıklandırılırdınız.”572 ve   ِ منْ لَزِم الاسْتِغْفَار جعل اللَّ لَهُ مِنْ كُل 

ِ هَم ٍ فَرجا  وَرَزَقَهُ مِنْ حيْثُ لا يَحْتَسِبُ   Kim sürekli istiğfar ederse, Allah“ ضِيقٍ مخْرجا  ومنْ كُل 

ona her darlıktan bir çıkış, her üzüntülü durumdan bir kurtuluş gösterir ve ummadığı 

yerden onu rızıklandırır.”573 hadisleriyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Ayrıca şair son 

beyitte,  ْيَتَّقِ   ﴿وَمَن   َ مَخْرَجا ﴾  لَهُ   يَجْعَلْ   اللَّ  “Kim de Allah’a karşı gelmekten sakınırsa, Allah 

ona bir çıkış yolu açar.”574 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Takva, gönül zenginliği, kadere rıza, ölüm için hazırlık ve benzeri konular 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirlerinin vazgeçilmezlerindedir. Dünya hayatının çekilmez zorlukları 

içinde insanı yaşama bağlayan asil duyguların Allah’a kul olarak teslimiyetten 

geçtiğini ifade etmeğe çalışan şairdir Ebü’l-‘Atâhiye. O, duygularını şiirleştiren ve 

şiirlerini dinî içeriklerle süsleyen gönül şairidir. Bir şiirinde şöyle der:575 

 
571 Müslim, a.g.e. no. 2726, c. VIII, s. 83. 
572 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2344, c. IV, s. 166. 
573 Ebû Dâvud, Sünen, no. 1518, c. II, s. 618. 
574 Talak, 65/3. 
575 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 33. 



205 
 

 ابِ يرُ إِلى ذَهَ فَكُلُّكُمُ يَصِ                    ابِ وا لِلخَرَ نُ تِ وَاِبْ لِدوا لِلمَوْ 

 ابِ تُرَ   ا مِنْ نَ ا خُلِقْ يرُ كَمَ نَصِ                   ابٍ ى تُرَ نُ إِلَ ي وَنَحْ نِ نَبْ  لِمَنْ 

ا  أرََ مِنْ  تُ لَمْ ا مَوْ  يَ ألََا   ي ابِ  تُحَ يفُ وَلَا  تَحِ تَ فَلَ يْ أبََ                   كَ بُد 

 ي ابِ ى شَبَ يبُ عَلَ ا هَجَمَ المَشِ كَمَ                ييبِ ى مَشِ تَ عَلَ هَجَمْ  كَأنََّكَ قَدْ 

Ölüm için doğurunuz, virane için inşa, hepiniz yok olup gideceksiniz, yolun 

sonu fena 

Sonumuz toprak iken kim için bu gayret, topraktan geldiğimiz gibi yine ona 

döneriz nihayet 

Ey ölüm, şu ana kadar vazgeçtiğini görülmemiştir hiç, kimseye zulmetmedin, 

kimseyi suçlamadın hiç 

Yaşlılığın gençliğime saldırdığı gibi, sanki sen de yaşlılığıma saldırmış oldun 

Yukarıdaki beyitte fanilik yurdunda fani olan insanın sonunda yine toprağa 

karışarak fani olacağına dikkat çeken şair Ebü’l-‘Atâhiye aslında Hz. Peygamber’in 

(sav),   ُتُرَابٍ مِنْ  خُلِقَ  وَآدَمُ  آدَمَ،  بَنُو  النَّاس  “İnsanlar Âdem’in evlatlarıdır. Âdem de 

topraktandır.”576 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Kur’ân’la metinlerarası alıntı bölümünde de belirtildiği üzere, sâlih amellerin 

basamaklarından olan takva ve hayırlarda çaba sarfetmek mevzusu Ebü’l-‘Atâhiye 

şiirlerinin ana temalarından birini oluşturmaktadır. Muhatabına takva bilinci aşılayan 

şair bu çizgisiyle kendi düşünce dünyasını da ortaya koymaktadır:577 

 دِكْ ضَ جَهْ اصِدا  أوَ بَعْ قَ                   بِجُهدِكْ اِتَّقِ الَلَ  

 دِكْ ي الغَيَّ بِرُشْ تَرِ تَشْ                دُ إِلى كَمْ ا العَبْ أيَُّهَ 

 دِكْ وفِ بِعَهْ تُ   كَ فَلَمْ            لَا تَ مَوْ اهَدْ عَ   وَكَمْ  كَمْ 

 
576 Beyhakî Ebû Bekir Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali, es-Sünenü’l-kübrâ, thk., Muhammed Abdülkadir 

‘Atâ, nşr., Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, 3.baskı, 1424/2003, no. 21062, c. X, s. 391. 
577 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 128. 



206 
 

 اعَةِ رَب ِكْ طَ  لُبُ مِنْ ______ا تطَْ كَ كَمَ لَا طِ مَوْ أعَْ 

Ey kul, ister çabayla ister az bir emekle, Allah’a saygılı ol, dön gönlünle 

yürekle 

Ne zamana kadar doğru yolu bırakıp, dalâleti satın alacaksın hâlâ? 

Mevlân’la yaptığın nice ahdi unuttun, verdiğin sözü tutmadın peki neye 

aldandın? 

Rabbinin lütfundan istediğin gibi, sen de kölene ikram et 

Çalışarak, emek sarfederek Allah’a karşı gelmekten sakınmak, çevresiyle iyi 

geçinmek, hidayet üzere olmak müminin özelliklerindendir. İlk beyitte, حيثُمَا ا َ تَّقِ اللَّ

 ,Nerede olursan ol Allah’tan kork…”578 hadisiyle metinlerarası alıntı yapan şair“ كُنْتَ  

aslında insan oğlunun kendi emeği ve kazancıyla elde ettiği hayırlara işaret ederek,   مَا

ا مِنْ أنَْ يَأْكُلَ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ  ا قَطُّ خَيْر   Hiçbir kimse asla kendi kazancından“  أكََلَ أحََدٌ طعََام 

hayırlı bir rızık yememiştir.”579 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Şiirin son 

beytine baktığımızda, insanoğluna lütuf olarak bahşedilenlerden onun da ikram 

etmesinden, vermesinden söz edildiğini görürüz ki burada şair,   َأنَْفِقْ يَا ابْنَ آدَم :ُ قَالَ اللَّ

عَلَيْكَ   Allah buyurdu: Ey Âdemoğlu! İnfak et ki ben de sana vereyim.”580 kutsi“ أنُْفِقْ 

hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Tevekkül, ilahi takdire boyun eğme, bela ve musibetlere rıza gibi îmânî konular 

şairin şiirlerine renk katan ve onu diğer pek çok şairden farklı kılan özelliklerdendir. 

Bir şiirinde şunları söyler: 

 دَرُ ى عَلَيَّ وَيُقْ رَضيتُ بِما يُقضَ                      لَعَمرُ أبَي لَو أنََّني أتََفَكَّرُ 

 
578 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 1987, c. III, s. 526. 
579 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1966, c. II, s. 730. 
580 Buhârî, a.g.e. no. 5037, c. V, s. 2047. 



207 
 

ِ حَ ا مَ حْ ى الرَّ تَوَكَّل عَلَ   دِرُ وَيَقْ  ي ضِ فَإِنَّ الَلَ يَقْ ، أرََدتَ            اجَةٍ نِ في كُل 

 ا يَتَخَيَّرُ دِ مَ ا لِلعَبْ هُ وَمَ يُصِبْ              دِهِ را  بِعَبْ شِ أمَْ و العَرْ ذُ  ا يُرِدْ ى مَ مَتَ 

 ذَرُ ثُ يَحْ حَيْ  رُ الَلِ مِنْ و لَعَمْ جُ وَيَنْ            نِهِ ابِ أمَْ بَ   انُ مِنْ سَ وَقَد يَهلِكُ الِإنْ 

Yemin olsun, eğer düşünseydim hakkıyla derinden, razı olurdum kaderden ve 

hükümden. 

İhtiyaç duyduğun her hususta Rahman’a dayan, zira Allah hükmeder, takdir 

eder her zaman, 

Arşın sahibi ne zaman kuluna isterse bir dilek, kuluna musibet verir, kul 

seçemez başka bir gerek, 

Bazen insan güvendiği yerden helake gider, Allah’a yeminle sakıncalı yerden 

de kurtuluş eder 

Yukarıdaki şiirin ilk beytinde, Allah’ın mümin kulu için takdirine ve hükmüne 

işaret eden şair Hz. Peygamber’in (sav),   ا ُ  لَهُ شَيْئ ا إِلَاَّ   كَانَ خَيْر  عَجِبْتُ لِلْمُؤْمِنِ لَا يَقْضِي اللَّ

 Müminin durumuna gıpta ederim. Allah’ın onun hakkında takdir ettiği her hüküm“ لَهُ 

onun hayrınadır.”581 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Şiirin üçüncü beytini 

incelediğimizde şairimizin,  ُا يُصِبْ مِنْه ُ بِهِ خَيْر   Allah kimin için hayır murad“ مَنْ يرُِدِ اللَّ

ederse onu musibetlere maruz bırakır.”582 nebevî hadisiyle metinlerarası alıntı 

yaptığını görüyoruz. Son beyitte ise şair,  َفَاِنْ كَرِهْتمُُوهُنَّ فَعَس﴿ ُ   ى انَْ تَكْرَهُوا شَيْـ ا  وَيَجْعَلَ اللَّ

 Eğer onlardan hoşlanmazsanız olabilir ki, hoşlanmadığınız bir şeyde“ فٖيهِ خَيْرا  كَثٖيرا ﴾

Allah pek çok hayır yaratmış olur.”583 âyeti ile metinlerarası alıntı yapmıştır. 

 
581 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân Ahmed et-Temîmî, Sahîh-i İbn Hibbân et-Tekâsim ve’l-Envâ‘, 

thk., Muhammed Ali Sönmez, Halis Aydemir, nşr., Dârü İbn Hazm, Beyrut, 1433/2012, no. 4642, c. V, 

s. 406. 
582 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 5321, c. V, s. 138. 
583 Nisâ, 4/19. 



208 
 

Takva inanan bir insan için var olması gereken manevi süslerdendir. Takvasız 

insan üstüne elbise giyinse de çıplaklar gibidir. Çünkü takva ruhun gıdasıdır. Aynı 

zamanda insanlara karşı sürekli beklenti ve umut içinde olmak ruhu yorduğu halde 

Allah’a umut beslemek, O’na rağbet etmek ruhu diri tutan etkenlerdendir. Takva 

mevzusuna ilişkin başka bir şiirinde şair şu satırlara yer vermektedir:584 

 اسِيا انَ كَ كَ  انا  وَإِنْ يَ تَقَلَّبَ عُرْ               ىابا  مِنَ التقَُ ثِيَ   يَلبَسْ  ا المَرءُ لَمْ إِذَ 

ِ رَ ا عِشْ مَ  يعا  وَكُنْ جَمِ           مْ اسِ كُل ِهِ سٍ مِنَ النَّ ى يَأْ عَلَ  ي كُنْ أخَِ   اجِيا تَ لِلَّ

Eğer insan giymezse takva elbisesini, her ne giyinse çıplak kalır 

Kardeşim tüm insanlardan ümidini kesiver, Allah’a ümit bağla daim, her sefer 

Bu beyitte Ebü’l-‘Atâhiye, Hz. Peygamber’den (sav) aktarılan,  رُبَّ كَاسِيَةٍ فِي  

نْيَا عَارِيَةٍ فِي الْآخِرَةِ   Dünyada nice giyinenler vardır ki, ahirette çıplak olacaklar.”585“ الدُّ

hadis-i şerifle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

İyiliğe teşvik ve sâlih amel, kişiyi ebedi kurtuluşa götüren etkenlerdendir. 

Fakat Allah’ın rahmeti olmaksızın kulun kurtuluşu söz konusu olamaz ve dolayısıyla 

yapılan iyilikler merhamet edenlerin en yücesinin merhametine ihtiyaç duymaktadır. 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde bu konuya yer verir:586 

 ا رِعنَ الخُطَ رُسُلٌ إِلَيكَ وَهُنَّ يسُْ               ا ارِ كِلَيهِمَ اتُ لَيلِكَ وَالنَهَ اعَ سَ 

 اتَ فَبِالجَزَ هَلَكْ  ـمَلِكِ الرَحيمِ وَإِنْ            مَةُ الـا هِيَ رَحْ تَ فَإِنَّمَ وَلَئِن نَجَوْ 

Gece ve gündüzünüzün saatleri gönderilmiş elçilerdir size, adımları hızla 

ilerler 

Eğer kurtulursan bu Rahim ve Melik olanın merhameti sayesindedir, helak 

olursan bunun karşılığı vardır 

 
584 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 434. 
585 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1074, c. I, s. 379. 
586 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 14. 



209 
 

Şair yukarıdaki şiir parçasında Hz. Peygamber’in (sav), ُُ ا مِنْكُمْ عَمَلُهُ  لَنْ يُنْجِيَ أحََد 

دُوا ُ  مِنْهُ بِرَحْمَةٍ، وَلَكِنْ سَد ِ دَنِيَ اللَّ  Bir)“ قالَ رَجُلٌ:  وَلَا إِيَّاكَ يَا رَسُولَ اللَِّ ؟   قالَ: وَ لاَ إِيَّايَ  إِلاَّ أنَْ يَتَغَمَّ

defasında Allah’ın elçisi) “Sizden hiçbiriniz ameli sayesinde kurtulamaz” buyurdular, 

bunun üzerine bir adam: “Sen de mi kurtulamazsın ey Allah’ın elçisi?” diye sorunca, 

, “Ben dahi kurtulamam, şu kadar vardır ki, Allah beni rahmeti ile kuşatmış olursa bu 

başka. O halde müstakim olunuz!” dedi.”587 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Mal zenginliği değil, gönül zenginliği Ebü’l-‘Atâhiye şiirinin önemli gördüğü 

konulardandır. Şair gönül zenginliğini takvayla aynı kefede bulundurarak aralarındaki 

bağlantıya dikkat çekmektedir. Ayrıca muhatabını kanaat sahibi, cömert kimse olmaya 

davet etmektedir. Şöyle der:588 

 ـهَمُّ وَبِالكُفرِ يَكثُرُ العَطَبُ             يمِ يَنقَطِعُ الـلِ ى وَالتَسْ وَبِالرِضَ 

 وَاللَعِبُ وُ هْ بَتُّ اللَّ ـجَدُّ وَيَنْ             كِمُ الـوَعِندَ حُسنِ التَقديرِ يَستَحْ 

 ظمُُ التَعَبُ صِ يَعْ ـعَيشُ وَبِالحِرْ           وعِ يَنخَفِضُ الـوَفي جَميلِ القُنُ 

ِ ـوَ         ـوسِ وَالعِزُّ تَقْ ي النُفُ ى فِ إِنَّ الغِنَ  ةٌ وَلَا  لَا ى اللَّ   ذَهَبُ  فِضَّ

Rıza ve teslimiyetle kaygılar yok olur, inkarla musibetler artar 

Hüsnü takdir ile ciddiyet sağlam olur, oyun ve eğlence ile her şey son bulur 

Güzel kanaatle geçim koşulları azalır, hırsla yorgunluk artar 

Gerçek zenginlik gümüş ve altında değil, gönüldedir, izzet ise Allah korkusudur 

Gerçek rıza ve teslimiyetin kaygıları yok edeceğini, küfürle helakin artacağını 

ifade eden şair, daha sonra kanaat sahibi kimselerle dünya malına karşı hırslı olan 

kimseleri ayırarak okura ulvî ahlaki değerler aşılamaktadır. Müslümanın kanaat sahibi, 

gözü tok bir kimliği olmalı gerçeğine işaret şair,  ِل لِ   نْ مَ طُوبَى  عَيْشُهُ    انَ كَ ، وَ مِ لَ سْ لْإِ هُدِيَ 

 
587 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2816, c. VIII, s. 139; Ahmed b. Hanbel, Müsned, no. 7578, c. VII, 

s. 345. 
588 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 45. 



210 
 

قَنِعَ كَفَاف ا وَ   “Müslüman olup, Allah’ın kendisine verdiğine kanaat eden kimseye müjdeler 

olsun.”589 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Gerçek zenginliğin çokça mal-mülk 

ve evlat sahibi olmakta değil, kalpteki takvada olduğunu ifade ederek ahlâkî bir ilkeye 

dikkat çekerek,  ِلَيْسَ الْغِنَى عَنْ كَثْرَةِ الْعَرَضِ، وَلَكِنَّ الْغِنَى غِنَى النَّفْس “Gerçek zenginlik mal 

çokluğu değil, asıl zenginlik gönül tokluğudur.”590 hadisiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır.  

İyilik, dünya hayatını anlamlandıran, iyi insanlar nezdinde hayata renk katan 

güzelliklerdendir. Şair dünyanın bir eğlence yurdu olduğunu ifade eder ve ondan uzak 

durulmasını, insanın dünyaya aldanmamasını, gururlanmamasını tavsiye ederek 

şunları söyler:591 

 لَكُ النَهجُ ى لَكَ المَسْ وَ ي البِر ِ وَالتَقْ فَفِ          وجُ ا لَعَلَّكَ أنَ تَنْ يَ تَخَفَّف مِنَ الدُنْ 

 جُ ارُ وَالعودُ وَالصَنْ ا اجتَمَعَ المِزمَ إِذَ          ا وَهَ يهِ لَهْ كِ ارِ يَحْ ابَ الدَّ تُ خَرَ رَأيَْ 

ةٌ  ورُ هَلْ رُ ا المَغْ ألَا أيَُّهَ   تَجُّ ا يَومَ القِيامَةِ مُحْ تَ بِهَ فَأنَْ              لَكَ حُجَّ

Dünyayı hafife al belki kurtulursun, zira sen doğru yol iyilik ve takvada 

bulursun 

Harap olmuş ev gördüm o evin eğlencesi, anlatırdı zurna, ut ve zilin 

birleşmesinden ortaya çıkan sesi 

Ey aldanan kimse, Kıyamet günü ihtiyaç içinde olacağın halde suna bileceğin 

mazeretin nedir? 

Yukarıdaki şiirin ilk beytinde insanı doğruya iletecek şeyin iyilik ve takva 

olduğuna işaret eden şair,  َعَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ أكَْثرَِ مَا يدُْخِلُ النَّاسَ الْجَنَّة  ُ ِ  صَلَّى اللَّ  سُئِلَ  رَسُولُ اللَّ

ِ ، وَحُسْنُ   الخُلُقِ   Allah’ın resulüne: “İnsanları en fazla cennete götürecek“ فَقَالَ: تَقْوَى اللَّ

 
589 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2349, c. IV, s. 170; Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1054, c. III, s. 

102. 
590 Buhârî, el-Câmiü’s-Sâhîh, no. 6081, c. V, s. 368; Müslim, a.g.e., no. 1051, c. III, s. 100. 
591 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 93. 



211 
 

şey nedir?” diye soruldu. Resulullah (sav): “Allah’a karşı takva bilincinde olmak ve 

güzel ahlak.” buyurdu.”592 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

İnsanlar çeşit çeşittirler. Kimileri temiz olup temiz kalmaya çalışmakta, 

kimileri de temizlerden faydalanmaktadır. Hayırlı ve faydalı işlerle uğraşmak, 

çevresine hayır ve neşe katmak erdemli insanların vasıflarındadır. Ebü’l-‘Atâhiye bir 

şiir dizesinde insanların çeşit çeşit olduklarını ifade ederek şöyle der: 

 ائِرُهُ و سَرَ كُ ا تَزْ وَلَقَلَّ مَ               الخَلقُ مُختَلِفٌ جَواهِرُهُ 

 اهِرُهُ اطِنُهُ وَظَ وَيَصِحُّ بَ                 ائِعُهُ و طَبَ فُ ا تَصْ وَلَقَلَّ مَ 

İnsanlar cevherleri açısından çeşit çeşittir, içi temiz olanlar pek azdır! 

Tabiatları temiz, içi ve dışı düzgün olanlar ender rastlanılanlardır 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiir parçasında,  ،ِهَب ةِ وَالذَّ النَّاسُ مَعَادِنُ كَمَعَادِنِ الْفِضَّ

فَقُهُوا  سْلَمِ   إِذَا  الْإِ فِي  الْجَاهِلِيَّةِ   خِيَارُهُمْ  فِي   İnsanlar gümüş ve altın madenleri“ خِيَارُهُمْ 

gibidirler. Cahiliye döneminde hayırlı olanları, dini emirleri anladıkları sürece 

İslâm’da da hayırlıdırlar.”593 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye divanında sıkça karşılaştığımız kadere rıza, başa gelene sabır 

içerikli şiirler, sıkça belirtmeğe çalıştığımız ölüm ve ahiret temalı şiirler misali divanın 

omurgasını oluşturmaktadır. Bu minvalde şair şöyle der:594 

 ُ  وإن ي بتَقْديرِ الإلهِ لَرَاضِ         ما هوَ قاضِ أقُولُ وَيَقضِي اللَّ

 فيَا ليْتَنِي أدْرِي متَى أنَا ماضِ           أرَى الخَلْقَ يَمضِي واحدا  بعدَ واحدٍ 

Hüküm verici Allah ne buyurursa evet derim, her takdirine razıyım O’na 

güvenirim  

 
592 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2004, c. III, s. 536. 
593 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2638, c. VIII, s. 41. 
594 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 201. 



212 
 

İnsanların birer birer geçip gidiyor önümden, keşke ben de ne zaman 

gideceğimi bilsem. 

Allah’ın hükmüne boyun eğdiğini, Malik’in mülkünde mutlak tasarruf 

hakkının olduğunu, kulun takdiri ilâhiye razı olduğunu ifade ederek okura İslâmî bilinç 

sunan Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiir parçasında,   ٌوَاسْتَعِنْ بِاللَِّ  وَلَا تَعْجِزْ، وَإِنْ أصََابَكَ شَيْء

يْطَانِ   :لَوْ أنَ ِي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا،  وَلَكِنْ قُلْ  :فَلَ تَقُلْ  ِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّ  قَدَرُ اللَّ

“Allah’tan yardım dile ve asla acizlik yapma. Başına bir şey geldiğinde, “Eğer şöyle 

yapsaydım, böyle olurdu.” diyerek hayıflanıp durma. Sen, “Bu Allah’ın takdir 

ettiğidir, O dilediğini yapar.” de. Çünkü “Keşke şöyle yapsaydım.” sözü şeytanın 

kapısını açar.”595 nebevî hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Ayrıca şair ikinci 

beyitte ecelin ne zaman gelip çatacağına kendisinin bu konuda bilgisinin olmadığına 

işaret ederek Hz. Peygamber’in (sav) şu hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır: 

ُ   عَ لَ يْ هِ   وَ سَ لَّ مَ (  خُطُوطا    فَقَ الَ :  هَذَا الْمََلُ وَهَذَا  أجََلُهُ، فَبَيْنَمَا هُوَ كَذَلِكَ إِذْ   خَطَّ النَّبيُّ  ) صَ لَّ ى اللَّ

 yere birtakım çizgiler çizdi ve sonra şöyle buyurdu: “Bunlar insanın “ جَاءَهُ الْخَطُّ الَْقْرَبُ 

istek ve arzularıdır, şu da onun ecelidir. İnsan hayal içinde yaşayıp giderken bir de 

bakar ki en yakın ölüm çizgisi karşısına gelivermiş.” ”596 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde Allah’ın verdiği hükümler hususunda kaza ve kaderine 

rıza gösterdiğini ifade eder. Zira şaire göre ilahi takdire rıza nefsi rahatlatan 

unsurlardandır. O şöyle der:597 

ِ  اءِ ضَ قَ  لَّ كُ  يتَ ضِ ا رَ ا مَ ذَ وإِ   رٌّ ضُ  كَ يبَ صِ يُ  نْ أَ  شَ خْ تَ   مْ لَ               اللَّ

Allah’ın bütün hükümlerine razıysan, başına gelecek zarardan da korkmazsın 

 
595 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2664, c. VIII, s. 56; İbn Mâce, Sünen-i İbn Mâce, thk., Şuayb el-

Arnavut, nşr., Dârü’r-Risâle el-‘Âlemiyye, 1430/2009, Kahire, no. 4168, c. V, s. 268. 
596 Buhârî, el-Câmiü’s-Sâhîh, no. 6055, c. V, s. 359. 
597 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 140. 



213 
 

Şair yukarıdaki beyitte,  واعْلَمْ أنَ  مَا أخَْطَأكََ لَمْ يَكُنْ لِيُصيبَك ، وَمَا أصََابَكَ لمْ يَكُن

بْرِ ، وأنََّ الْفَرَجَ مَعَ الْكَرْب ، وأنََّ مَعَ الْعُسرِ يسُْرا    Bil ki senin“ لِيُخْطِئَكَ واعْلَمْ أن  النَّصْرَ مَعَ الصَّ

hakkında yazılmamış olan başına gelmez. Senin için takdir seni atlayıp başkasına 

gitmez. Bilesin ki zafer sabırla beraber, kurtuluş üzüntüyle, kolaylık da zorlukla 

beraberdir.”598 hadis-i şerifiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

3. 2. 2.  Ölüm, Ahiret Yurdunun Tasviri, Cennet ve Cehennem, 

Fanilik İçerikli Şiirlerin Metinlerarasılık Açısından Tahlili: 

Ölüm olgusu kadim zamanlardan beri hem şiirde hem nesirde sürekli konu 

edilen, çağlar değişse dahi insanlar arasında dinî ve kültürel farklılıklara rağmen 

canlılığını koruyan konulardandır. İnsanoğlu tarih boyunca ölüm olgusu üzerinde 

durmuş, ölümü anlamlandırmaya çalışmış, imkânsız olmasına rağmen ölümsüzlük 

arayışı içinde hep olmuştur. Ölüm hakikati ve ölüme dair her şey çağlar boyunca şair 

ve ediplerin zihinlerini meşgul ettiği için bu konuda birbirinden farklı şiirler ve eserler 

üretmeğe çalışmışlar. Ölümü dinî felsefi açıdan anlamlandırmaya çalışan şairler hep 

var olagelmiştir. İslâm medeniyeti ve bu medeniyetin yetiştirdiği İslâm şairleri, ölümü 

farklı bir anlam çerçevesine oturtarak, genel edişe ve korkuları gidermeye gayret 

etmiş, ölümü bir yok oluş değil, ebedî hayata bir geçiş olarak ele almış ve bu bakış 

açısıyla toplumların manevi dünyasında derin bir tesir bırakmıştır. Bir züht şairi olan 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirlerinde ölüm teması, İslâmî bir perspektiften değerlendirilmiş, dinî 

duygularla anlamlandırılmış, ölüm ile ahiret arasındaki bağ kurulmaya çalışılmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye ölümü zikrederken soyut bir kavram olarak zikretmez, bilakis 

ölümden sonraki hayat için dünyada amel edilmesi gerektiğini belirterek okura sağlam 

dinî düşünce empoze eder, yaşamın anlamını idrak etmeğe yönelik içerik sunmaya 

çalışır. Çünkü dünya hayatı bir geçiş yeridir ve dolayısıyla geçici bir konumu olanı, 

kalıcı ve ebedi bir hayata değişmek akıl kârı değildir. 

Şair, ölüm ve sonrasındaki hayat hususunda insanları bilinçlendirme gayreti 

göstermiş, onları nelerin beklediğini ifade etmeye çalışmıştır. Aynı zamanda, felsefî 

 
598 Ahmed b. Hanbel, Müsned, no. 2802, c. III, s. 246. 



214 
 

bir yaklaşımla ölümü, gerçek hayata geçiş için bir kapı olarak nitelendirmiştir. Bir 

şiirinde bu hususu şöyle dile getirmektedir:599 

 ارُ ا الدَّ ابِ مَ دَ البَ رِي بَعْ تَ شِعْ فَلَيْ                اخِلُهُ اسِ دَ المَوتُ بابٌ وَكُلُّ النَّ 

رْ  ي الِإلَهَ وَإِنْ يرُضِ                 ا تَ بِمَ عَمِلْ  دٍ إِنْ ارُ جَنَّةُ خُلْ الدَّ   ارُ تَ فَالنَّ قَصَّ

Ölüm bir kapıdır, herkes oradan girer içeri, ah keşke görebilsem kapının 

arkasındaki yeri 

Eğer razı edersen o İlah’ı hayır işleyerek, orası ebedi cennet olur sana, ihmal 

edersen olur ateş 

Ölüm, ölüme hazırlık, cennet ve cehennem konularını şiir edinen şair, 

yukarıdaki beyitte Hz. Peygamber’den (sav) rivâyet edilen,   ِفَمَنْ أحََبَّ أنَْ يزَُحْزَحَ عَنِ النَّار

 وَيُدْخَلَ الْجَنَّةَ، فَلْتَأْتِهِ مَنِيَّتهُُ وَهُوَ يُؤْمِنُ بِاللَِّ   وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَلْيَأْتِ إِلَى النَّاسِ الَّذِي يُحِبُّ أنَْ يُؤْتَى إِلَيْهِ 

“Kim de cehennemden kurtulup cennete girmeği istiyorsa, ölümünü Allah’a ve ahiret 

gününe iman edermiş gibi karşılasın. Ayrıca insanlara karşı, kendine davranıldığı gibi 

davransın.”600 hadis-i şerifiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Müminin ölümü, onun 

için bir sevinç ve müjde olmalı, çünkü yaratanına kavuşması vardır. Her fani gibi 

mümin kul da ölür, fakat mümin ölüm halinde dahi Allah’a karşı bir haya içindedir. 

Şair burada ’e isnat edilen bir başka hadis-i şerifle,  ِالْمُؤْمِنُ يَمُوتُ بِعَرَقِ الْجَبِين “Mümin 

alın teriyle ölür.”601 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde sık sık ölümden söz etmesi, sürekli ölüm 

hallerinden bahsetmesi, ölüme olan duyguyu tazeler, takvayı artırır ve kulu ölümden 

sonrası için çalışmaya teşvik eder. Bir şiirinde şöyle der:602 

نْ   ا يبُهَ اةِ وَطِ حُ الحَيَ ي رَوْ جِبُنِ وَيعُْ             ى رَهُ المَوتَ وَالبِلَ يَكْ  وَإِن ي لَمِمَّ

 
599 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 141. 
600 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1844, c. VI, s. 18. 
601 İbn Mâce, Sünen-i İbn Mâce, no. 1452, c. II, s. 442. 
602 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 48. 



215 
 

 ا وبهَُ سِ ثمَُّ غُرُ وعُ الشَمْ ومُ طُلُ يَدُ           ىى مَتَ ى وَإِلَ ى مَتَ ى حَتَّ فَحَت ى مَتَ 

 ا يبُهَ ا سَيُصِ كَ مَ ي مِنْ سِ اذِرُ نَفْ تُحَ            رَبٌ كَ مَهْ ا مِنْ اتِ مَ ادِمَ اللَذَّ ا هَ أيََ 

 ا يبُهَ ى عَلَيَّ كَثِ ثَ ى حُفرَةٍ يُحْ إِلَ               يازَتِ ونَ جَنَ مِلُ ي يَحْ طِ كَأنَ ي بِرَهْ 

Ben ölümü sevmem, musibetten kaçarım, hayatın güzelliğine hayranlık 

saçarım, 

Güneş doğup batar, ne zamana dek sürer? Hangi gün tükenir bu, hangi gün 

biter? 

Ey zevkleri yok eden, kaçış yoktur ki senden, nefsim endişelidir başa gelecek 

dertten, 

Sanki yakınlarım taşırlar cenazemi, kumulları kazılan derin bir çukura doğru 

İlk beyitte şair, birtakım insanların dünyanın süs ve zinetlerine hayran 

kaldıklarını, ölüm ve musibetlerden hoşlanmadıklarını hatırlatmaya çalışmış, kâinatın 

efendisinin şu kelamıyla metinlerarası alıntı yapmıştır.   يُ وشَ كُ   الُ مَ مُ   أَ نْ   تَ دَ اعَ ى عَ لَ يْ كُ مْ   كَ مَ ا

تَ دَ اعَ ى الَ كَ لَ ةُ   إِ لَ ى قصْ عَ تِ هَ ا، فَ قَ الَ   قَ ائِ لٌ : وَ مِ نْ   قِ لَّ ةٍ  نَ حْ نُ   يَ وْ مَ ئِ ذٍ ؟ قَ الَ : بَ لْ   أَ نْ تُ مْ   يَ وْ مَ ئِ ذٍ   كَ ثِ يرٌ   وَ لَ كِ نَّ كُ مْ   غُ ثَ اءٌ   

ُ   فِ ي قُ لُ وبِ كُ م الْ وَ هْ نَ ، فَ قَ الَ    ُ   مِ نْ   صُ دُ ورِ   عَ دُ و ِ كُ م الْ مَ هَ ابَ ةَ   مِ نْ كُ مْ ، وَ لَ يَ قْ ذِ فَ نَّ   اللَّ كَ غُ ثَ اءِ   السَّ يْ لِ ، وَ لَ يَ نْ زِ عَ نَّ   اللَّ

وَ كَ رَ اهِ يَّ ةُ   الْ مَ وْ تِ  قَ الَ   حُ بُّ   الدُّ نْ يَ ا  الْ وَ هْ نُ ؟  وَ مَ ا   : ِ رَ سُ ولُ   اللَّ  Yakında milletler, yemek“ قَ ائِ لٌ   يَ ا 

yiyenlerin yemek tabağına üşüştükleri gibi, üzerinize üşüşecekler.” Orada 

bulunanlardan birisi: “O gün bizler az mı olacağız?” dedi. Nebi (sav), “Hayır, bilakis 

sizler o gün kalabalık olacaksınız, fakat selin önüne alıp getirdiği çerçöp gibi 

olacaksınız. Allah düşmanlarınızın kalbinden size olan korkuyu söküp alacak, sizin de 

kalbinize vehn atacak.” buyurdu. Adam, “Vehn nedir ya Resulullah?” diye sorunca, 

“Dünya sevgisi ve ölümden hoşlanmamak.” buyurdu.”603 hadis-i şerifiyle metinlerarası 

alıntı yapmıştır. Üçüncü beyitte şair, ات  Lezzetleri yok eden ölümü“ أكَْثِروا ذِكْرَ هَادِمِ اللَّذَّ

 
603 Ebû Dâvud, Süneni Ebî Dâvud, no. 4296, c. VI, s. 355;  



216 
 

çokça anın.”604 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Şairin ölüm karşısına 

endişelenmesi, aslında ölüme karşı değil öldükten sonraki evrelerle ilgilidir. 

İnkarcıların iddia ettikleri gibi, ölümden sonrası hiçlik olsaydı, ölüm her kesin 

arzuladığı bir teselli aracı olurdu. 

İnsanoğlu ölümün pençesinde yaşar, ölüm onun yanı başında dolaşır, fakat ne 

zaman ve nerede öleceğini bilemez. Gece gündüz çalışır, çabalar, hayaller peşinde 

koşuşturur durur, fakat istenmedik bir durumda hakkında yazılı olan ecel aniden gelip 

yakalayıverir. Dünya zevklerini tatmaya ve eğlenmeye devam eden insan, bir gün 

öleceği bilincini kaybederek gaflete dalar ve öncekileri yakalayıveren ölüm kendisine 

de de gelip çatar. Muhatabını gaflete dalma hususunda uyaran, ameli, eceli ve başına 

gelecekler hususunda bilgilendirmeğe çalışan şair şöyle der:605 

 كَم مِن أبٍَ لَكَ صارَ في المَواتِ              إِن كُنتَ تَطمَعُ في الحَياةِ فَهاتِ 

 يَوما  وَأسَرَعَ كُلَّ ما هُوَ آتِ                ما أقَرَبَ الشَيءِ الجَديدَ مِنَ البِلى

 يَعمَلنِ بِأغَفَلِ الغَفلتِ            ا اللَيلُ يَعمَلُ وَالنَهارُ وَنَحنُ عَمَّ 

 وَخُطا الزَمانِ كَثيرَةُ العَثَراتِ           يا ذا الَّذي اِتَّخَذَ الزَمانَ مَطِيَّة  

Hayata karşı çok istekliysen, ölüp giden nice atalarını getir bana 

Her yeni şey çürür gider er geç, bir o kadar hızla gelir kader bunu böyle geç, 

Gece ve gündüz boyunca çalışırız, oysaki en çok gaflete dalanlarız, 

Ey zamanı bineği edinen şaşkın, zamanın adımları tökezler her an. 

Şair burada da dünya süsünün geçiciliğinden, her yeni olanın bir gün 

eskiyeceğinden, gecesini gündüzüne katarak çalışan insanın gaflet içinde ölümü 

unutmasından bahsederek, ölümle ilgili bazı hadislerle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Çevresi ölümle sarılı insandan bahseden şair ilk beyitte,   ٌتِسْعَة جَنْبِهِ  وَإِلَى  آدَمَ  ابْنُ  مُث ِلَ 

 
604 İbn Mâce, es-Sünen, hadis no. 4258, c. V, s. 326; Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, hadis no. 2307, c. IV, 

s. 141. 
605 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 56. 



217 
 

 Âdemoğlu yanı başında doksan dokuz ölüm“ وَتِسْعُونَ  مَنِيَّة  إِنْ أخَْطَأتَْهُ الْمَنَايَا وَقَعَ فِي الْهَرَمِ 

olduğu halde tasvir edilmiştir. Ölüm sıkıntılarını atlatırsa, ihtiyarlaşır (sonunda 

ölür).”606 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. İkinci beyitte,   ،وَتَذْكُرَ الْمَوْتَ وَالْبِلَى

الْحَيَاءِ  حَقَّ  الِل  مِنَ  اسْتَحْيَا  فَقَدِ  ذَلِكَ  فَعَلَ  فَمَنْ  نْيَا،  الدُّ زِينَةَ  تَرَكَ  الْآخِرَةَ  أرََادَ   Ölümü ve“ وَمَنْ 

sonrasında cesedin çürümesini hatırlayın. Kim ahireti arzu ederse, dünya süsünü terk 

eder. Kim de bunu yaparsa Allah’a karşı hakkıyla utanma bilincinde olur.”607 

hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Divanında ölüm temasını işleyen Ebü’l-‘Atâhiye’nin, bazen ölümü farklı isim 

ve niteliklerle anlattığını görüyoruz. Bir şiirinde şöyle der:608 

ةٌ  اتِ          ماذا تَقولُ وَلَيسَ عِندَكَ حُجَّ صُ اللَذ   لَو قَد أتَاكَ مُنَغ ِ

 لَيسَ الثِقاتُ لَهَلِها بِثِقاتِ           أوَ ما تَقولُ إِذا حَلَلتَ مَحَلَّة  

Zevkleri darmadağın eden (ölüm) sana gelince, hiçbir mazeretin olmadığında 

ne diyeceksin? 

Güvenilen kişiler dahi ailesine güven veremeyince, bir sorunu çözsen bile ne 

diyeceksin? 

Şair yukarıdaki beyitte, ölümden sonrası için gayret ortaya koymayan insanı 

kınamış, akıl sahibi kimselerin ölümden sonrası için hazırlık yaptığına işaret ederek, 

Hz. Peygamber’in (sav),  ِالمَوت بَعْدَ  لِمَا  وَعَمِلَ  نفْسَهُ  دَانَ  مَن   Akıllı kişi kendini“ الكَي ِسُ 

hesaba çeken ve ölümden sonraki için çalışandır.”609  hadisi ile metinlerarası alıntı 

yapmıştır. Dikkat edersek, ölüm temasını ön planda tutan Ebü’l-‘Atâhiye, ölümden 

sonrası için çalışma hususunda okura İslâmî bir bilinç aşılamaktadır. Ayrıca bazen 

Kur’ân-ı Kerim’den, bazen hadis-i şeriflerden iktibas yapan şair ölümü farklı isimler 

ve hallerle anlatmaktadır. 

 
606 Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, hadis no. 2456, c. IV, s. 244. 
607 Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, hadis no. 2458, c. IV, s. 246. 
608 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 57. 
609 İbn Mâce, es-Sünen, no. 4260, c. V, s. 328; Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, no. 2459, c. IV, s. 246. 



218 
 

Kabir ziyaretleri, toprağın altında hareketsiz yatan bedenler, yarım kalmış arzu 

ve hayaller, emellerine ulaşamadan dünyaya veda eden kimseler gibi ölüm temalı 

konular, Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirlerinde önemli bir yer tutmaktadır. Şair, bu bağlamda 

bir şiirinde şöyle ifade eder:610 

 اتِ هَوَ ي الشَّ عِ فِ تْ لِ الرَّ ا وَأهَْ يَ ـدُنْ              كِ في الـالقُبورَ قُبورَ أهَلَ المُلْ  تُ زُرْ 

 بِسٍ وَرَوائِحٍ عَطِراتِ وَمَلَ                      ارِبٍ وكَ مَآكِلٍ وَمَشَ وا مُلُ انُ كَ 

Ziyaret ettim dünyada mal-mülk sahiplerinin kabirlerini, arzu-şehvet 

sahiplerinin kabirlerini  

Oysaki onlar yeme, içme, kılık-kıyafet, güzel kokularla süslenmenin krallarıydı 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiir parçasında kabir ziyaretlerini ele alırken, Hz. 

Peygamber’in (sav):  ْرُ الْآخِرَةَ  قَد تذَُك ِ فَإِنَّهَا  الْقُبُور  فَزُورُوهَا  زِيَارَةِ  نَهَيْتكُُمْ عَنْ   Ben size“ كُنْتُ 

kabir ziyaretini yasaklamıştım. Artık ziyaret edebilirsiniz, çünkü kabir ziyaretleri size 

Ahireti hatırlatır.”611 hadis-i şerifiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Bu bağlamda şair, 

kabir ziyaretlerinin ahiret bilincini pekiştiren ve insanı dünya nimetlerine karşı zühd 

ile donatan önemli bir vesile olduğunu hatırlatmaktadır. 

Ebü’l-‘Atâhiye bazen ağıt ve mersiye tarzı kullanarak şiirindeki etkileşim 

gücünü artırmaktadır. Ölümü ve ölüm sonrasını hatırlatmak için şiirindeki üslubu 

değiştiren şair, kabir halkına hitabıyla okurun dikkatini düşünmeye ve tefekküre 

yönlendirmektedir:612 

 ى تمُُ طَعمَ الثَرَ ضِ كَيفَ وَجَدْ بِ الرَْ             انَ ترُيفَ يا مَعشَرَ المَواتِ يا ضِ 

 ى كَ الحُلَ تِلْ  ورِ تَغَيَّرَتْ لَ القُبُ أهَْ                  وهَكُمْ ابُ وُجُ ا التُرَ ورِ مَحَ لَ القُبُ أهَْ 

 ى وَ احِطَةُ النَّ لشََ  ارَ بِكُمْ يَ إِنَّ الد ِ                   كُمْ ارِ يِ دِيَ ى بِنَأْ ورِ كَفَ لَ القُبُ أهَْ 

 
610 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 57. 
611 Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, no. 1054, c. II, s. 358; Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1977, c. VI, s. 

82. 
612 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 16. 



219 
 

 ى لُهُ رَثَّ القِوَ بَحَ حَبْ اتَ أصَْ مَن مَ                اصُلَ بَينَكُمْ  تَوَ ورِ لَا لَ القُبُ أهَْ 

Ey ölüler topluluğu, ey toprağın misafirleri, nasıl buldunuz toprağın tadını? 

Ey kabir ehli, toprak yüzünüzü silip yok etti, ey kabir ehli o süsler, her şey bitti 

Ey kabir ehli, uzaklıktır yurdunuz, sonsuz ayrılıkta kaybolur adınız, 

Ey kabir ehli, artık aranızdaki bağlar kopup gitti, ölenin ipini zaman ekşitti. 

Birinci beyitte ölülere seslenen şairin, Hz. Peygamber’in (sav) Bedir savaşının 

ardından Kureyşlilerin cesetlerine seslenerek,  ا  Rabbinizin“ هَلْ وَجَدْتمُْ مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَق 

size vadettiğini hak olarak buldunuz mu?”613 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Sonraki beyitlerde, “Ey kabir halkı” hitabıyla şair, mezarlığa uğradığında Hz. 

Peygamber’den (sav) bizlere tevarüs edilen kabir ziyaretlerinde okunan,   ْلَمُ عَلَيْكُم السَّ

بِالْثَرَِ  ُ  لَنَا وَلَكُمْ، أنَْتمُْ سَلَفُنَا وَنَحْنُ  يَغْفِرُ اللَّ  ,Selâm olsun size ey kabir halkı“ يَا أهَْلَ الْقُبُورِ، 

Allah bizi de sizi de bağışlasın. Siz bizden önce gittiniz, biz de peşinizden geleceğiz.”614 

hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Dünyanın faniliğini, sırası geldiğinde en çok sevenler ve sevilenler dahi 

insanlar arasında ayrılığın kaçınılmaz olacağını dile getiren şair, bu hususta 

başkalarına da uyarı ve öğüt mahiyetinde şöyle der:615 

كْ   الِ دَ آمَ الٍ بَعْ طِوَ         الٍ بِآمَ  تَ تَمَسَّ

 الِ بَ بِعَزمٍ أيََّ إِقْ        ا يَ نْ ى الدُّ عَلَ   تَ وَأقَبَلْ 

 الِ غَ الا  بِأشَْ غَ حَ أشَْ         دَ تَكْ  فَكُّ أنَْ ا تَنْ وَمَ 

زْ ا هَذَ فَيَ   الِ لِ وَالمَ فِراقِ الهَْ       لِ  ا تَجَهَّ

 الِ الٍ مِنَ الحَ ى حَ عَلَ       تِ  بدَُّ مِنَ المَوْ فَلَ 

 
613 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 3760, c. IV, s. 462; Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2875, c. VIII, s. 

163. 
614 Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, no. 1053, c. II, s. 357. 
615 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 305-306. 



220 
 

Uzun uzun umutlara sarıldın ey insan, 

Azimle dünyaya döndün, ama nasıl bir dönüştü bu 

Dünya meşgalesiyle dolup taşıyor ömrün, 

Vedalaş ailenle, malınla, gelecektir o son günün 

Çünkü ölüm gelir, her halükârda kaçınılmazdır o gün. 

Ölüm, ayrılık, mal ve servet sevgisinden uzaklaşmak, aldatıcı dünya 

meşguliyeti ve bundan kurtuluş yolları gibi temalar Ebü’l-‘Atâhiye şiirinin önemli bir 

parçasını oluşturmaktadır. Bu şiir parçasında şair, insanın dünyaya ve dünya işlerine 

duyduğu bağlılığı, hayallerini ve azmini anlatırken, aynı zamanda bu bağlılıkların 

geçici olduğuna vurgu yapmaktadır. Şair, "uzun uzun umutlara sarıldın" diyerek kendi 

hayallerine ve arzularına olan bağlılığını ifade ediyor. Fakat ardından, dünyanın 

sürekli meşguliyetle dolu olduğuna dikkat çekerek, dünyevi hırsların aslında insanı 

sürekli oyaladığını ve asıl anlamdan uzaklaştırdığını belirtiyor. Şiirin üçüncü ve 

dördüncü mısralarında, okuyucuya bir uyarı yapılmaktadır: “Ey insan! Ailen ve 

malınla vedalaşmaya hazır ol!” Burada şair, dünya hayatının geçici olduğunu ve bu 

dünyadan ayrılmanın kaçınılmaz olduğunu hatırlatıyor. Ölümün her insanın başına 

geleceğini, dünyevi bağlılıklardan vazgeçmenin ve bu gerçeği kabullenmenin önemini 

vurguluyor. İşte tam da burada şair,  َوَيَبْقَى  انِ نَ اثْ   عُ جِ رْ يَ فَ  عَمَلُهُ وَ   مَالُهُ وَ   هْلُهُ ةٌ: أَ ثَ لَ تَ ثَ ي ِ يَتْبَعُ الم 

ى عَمَلُهَ قَ بْ يَ ، وَ مَالُهُ وَ   هْلُهُ أَ   عُ جِ رْ ي  َواحِدٌ،  “Ölüyü üç şey takip eder: Ailesi, malı ve ameli. İkisi 

geri döner, biri onunla kalır. Ailesi ve malı geri döner, amelleri ise onunla kalır.”616 

hadisiyle metinlerarası alıntı yapmaktadır. 

Ebü’l-‘Atâhiye bir başka şiirinde sona ermiş olan gençlik dönemine duyduğu 

pişmanlık ve özlemini ifade etmektedir. Ağlamak ve feryat etmek, onun pişmanlık ve 

özlem sembolleridir, fakat şairin düşünce dünyasında bunların hiçbir yararı yoktur, 

çünkü gençlik gitmiş ve geri gelmeyecektir. Şair, hayatın geçiciliği ve hızla sona erişi 

 
616 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no.2960, c. VIII, s. 211. 



221 
 

üzerine derin bir tefekkür sergiler ki bu, Ebü’l-‘Atâhiye’nin zühd şiirlerinde öne çıkan 

özelliklerden biridir. O şöyle der:617 

 يبُ حِ النَّ  لَا وَ  اءُ البُكَ  نِ يُغْ   مْ لَ فَ          ينِ يْ عَ  عِ مْ دَ بِ  ابِ بَ الشَّ  ى لَ عَ   يْتُ كَ بَ 

 الخَضِيبُ  سُ أَ الرَّ وَ  بُ يْ الشَّ  اهُ نَعَ         ابٍ شَبَ  ى لَ عَ   سِفْتُ أَ  ا سَفَ أَ  ا فَيَ 

 يبُ القَضِ  الوَرَقِ  نَ مِ  رَى يَعْ  مَا كَ          ا ض  غَ   تُ نْ كُ وَ  ابِ بَ الشَّ  نَ مِ  يتُ رَ عَ 

 يبُ المَشِ  فَعَلَ  مَا بِ   رَهُ بِ خْ أُ فَ           يَوْما  يَعُودُ  ابَ بَ الشَّ  تَ لَيْ  يَا فَ 

Gençliğe ağladım yaşla doldu gözüm, ne feryadım çare oldu ne de sızım sözüm, 

Ah gençliğim, saçlarım beyazlamış, rengim solmuş, ölüm habercisi olmuş, her 

halim yorulmuş. 

Gençlikten soyundum taze bir filizken, dalın yapraktan ayrılır ya, öyle bir erken 

Ah bir gün dönse de gençlik ona kavuşsam, ihtiyarlığın neler yaptığını ona 

anlatsam. 

Şair yukardaki şiir parçasında gençliğin, tazeliğin insan hayatında öneminden 

ve değerinden, ihtiyarlığın kaçınılmaz hakikatinden bahsederken  Hz. Peygamber’in 

(sav), ا  اغْتَنِمْ     فَقْرِكَ،  قَبْلَ  شَبَابَكَ  خَمْسٍ:  قَبْلَ  خَمْس  قَبْلَ  وَغِنَاكَ  سَقَمِكَ،  قَبْلَ  تَكَ  وَصِحَّ هَرَمِكَ، 

مَوْتِكَ  قَبْلَ  وَحَيَاتِكَ  شُغْلِكَ،  قَبْلَ   :Beş şey gelmeden önce beş şeyi ganimet bil“ وَفَرَاغَكَ 

İhtiyarlığından önce gençliğini, hastalığından önce sağlığını, fakirliğinden önce 

zenginliğini, meşgul olmadan önce boş vaktini, ölümünden önce hayatını.”618 hadisiyle 

metinlerarası alıntı yapmıştır. 

 
617 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 32. 
618 Beyhakî, es-Sünenü’l-Kübrâ, thk, Hasan Abdülmun‘im Şelebî, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 

1421/2001, Kitâbü’l-mevâiz, no. 11832, c. X, s. 400.  



222 
 

İnsan, öleceğini bildiği halde yaşamaya devam eden tek varlıktır. Ancak insan, 

en aşikâr hakikatleri dahi çabuk unutur. Oysa ölüm, ansızın gelir ve kişiyi hiç 

beklemediği bir anda yakalar. Şair yine ölüm gerçeğine işaret ederek şöyle der:619 

 كَأنَ ي لا أرَى أحََدا  يَموتُ                   نَسيتُ المَوتَ فيما قَد نَسيتُ 

ِ حَي ٍ   فَما لي لا أبُادِرُ ما يَفوتُ                   ألََيسَ المَوتُ غايَةَ كُل 

Unuturken ölümü de unuttum nice şey gibi, sanki görmedim kimseyi gidici 

Değil midir ölüm her canlının sonu? Neden kaçırırım geçip giden yolu? 

İnsanın ölüm gerçeğini ve faniliği unutması insan olmasının bir tezahürüdür. 

Zira her canlı nihayetinde ölümü tadacaktır. Yukarıdaki şiirde ansızın yakalayan ölüm 

gerçeğine dikkat çeken şair,    بَادِرُوا بِالعَْمَالِ سَبْعا ، هَل تَنْتَظِرُونَ إلاَّ فَقْرا  مُنْسِيا  ، أوَ غِنَى مُطغِيا

اعَةَ   أوَِ السَّ يُنْتَظَرُ ،  الَ ، فَشَرُّ  غَائِبٍ  جَّ دا ، أوَ مَوتا  مُجْهزِا  ، أوَ الدَّ مُفَن ِ ، أوَْ مَرَضا  مُفسِدا  ، أو هَرَما  

وأمََرُّ  ؟ أدَْهَى  اعَةُ   Yedi şey gelip çatmadan iyi işler yapmaya bakın. Yoksa sizler“ وَالسَّ

insana yapacaklarını unutturan fakirlikten, azdıracak olan zenginlikten, ifsat edici 

hastalıktan, bunak hale getirecek olan yaşlılıktan, ansızın yakalayan ölümden, gelmesi 

beklenenlerin en şerlisi olan deccaldan, çok büyük olan kıyamet saatinden başka bir 

şey mi gözlüyorsunuz?”620 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye pek çok şiirinde edebî kurgunun temel konularından biri olarak 

kabul edilen bazı soyut olguları somutlaştırarak muhatabına sunmayı 

amaçlamaktadır.621 Şair, muhatabı üzerinde etkin bir üslup oluşturabilmek için bazen 

ima yoluyla, bazen de olayları canlandırarak mesajının iletmektedir. Bu üslupla kaleme 

aldığı şiirlerde, muhatabını hem düşündürmekte hem onlara sağlam bir bilinç 

kazandırmaktadır:622 

 
619 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 55. 
620 Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, no. 2306, c. IV, s. 141. 
621 Faruk Çiftçi, “Ebü’l-‘Atâhiye Şiirlerinde Zühd Anlayışı”, NÜSHA, YIL: VI, SAYI: 23, GÜZ 2006, 

s. 91. 
622 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 176-177. 



223 
 

 عَفِرَه يكَ مُنْ وهٌ فِ ي وُجُ دِ بَعِ           إِن ي سَألَتُ القَبرَ ما فَعَلَتْ 

 ائِحٍ عَطِرَهدَ رَوَ يكَ بَعْ تُؤذِ           يحَهُمُ تُ رِ ي صَيَّرْ ابَنِ فَأجََ 

مَة  سَ تُ أجَْ وَأكََلْ  هَ عِ انَ النَّ كَ               ادا  مُنَعَّ  ا نَضِرَه يمُ يَهُزُّ

 ظمٍُ نَخِرَه وحُ وَأعَْ يضٍ تَلُ بِ         عَرِيَتْ اجِمٍ  رَ جَمَ قِ غَيْ أبُْ  لَمْ 

Mezara sordum, benden sonra toza toprağa bulanmış yüzlere ne yaptın diye 

Dedi ki: seni rahatsız eden kokularını güzel kokularla değiştirdim ben, 

Nimetin kendilerini sarstığı güzellikle, bolluk içinde yaşamış cesetleri yedim, 

Parlayan, bembeyaz ve soyulmuş kafataslarından başka geriye bir şey 

bırakmadım geriye. 

Yukarıdaki şiir parçasında mezarı canlı olarak tasvir eden şair, onu muhatap 

kabul edip soru cevap şeklinde diyalog sunaktadır. Kabirleri, cesetleri yiyen, geriye o 

güzelim görüntüden hiçbir şey bırakmayan bir varlık olarak tanımlamaktadır. Şairin 

buradaki soyut bir şeyi somutlaştırarak tasvir etmesi örnekleri, pek çok Kur’ân-ı Kerim 

ve sünnet naslarında da gözlemlene bilinmektedir. Örneğin Kur’ân’da bal arısına 

hitap, kuşlara hitap, cansız varlıklardan yere ve göğe hitap, ateşe hitap örnekleri 

bulunmaktadır. Bu bağlamda Ebü’l-‘Atâhiye Kur’ân-ı Kerim’den ilham alarak, Kâf 

sûresindeki,  ُُْمِنْ مَزٖيدٍ﴾  ﴿يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلََْتِ وَتَقُولُ هَل  “O gün biz cehenneme, 

“Doldun mu?” deriz. O da, “Dahası var mı?” der.”623 âyeti ile metinlerarası alıntı 

yapmıştır. Yine Hz. Peygamber’in (sav) de Uhud’a selâm vererek,  نَا ا جَبَلٌ يُحِبُّ إِنَّ أحُُد 

 Uhud bir dağdır ki, biz Uhud’u severiz, Uhud da bizi sever.”624 hadisi ile içerik“ وَنُحِبُّهُ 

bakımından metinlerarası alıntı yapmıştır. 

 
623 Kâf, 50/30. 
624 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1393, c. IV, s. 124. 



224 
 

3. 2. 3.  Günahların Yerilmesi, Kaza ve Kadere İman, İslâmî Ahlak 

Konulu Şiirlerin Dinî Motifli Metinlerarasılık Açısından Tahlili 

Toplumun ıslahı, cemiyetin refahı ve bireylerin sağlam temeller üzerinde 

gelişiminin sağlanması için en etkili yol, yalan, iftira, koğuculuk, Allah’a isyan, zulüm, 

yol kesicilik, dedi-kodu ve benzeri kötü ahlâkî davranışlardan arınmak, insanlığın 

sonunu getirebilecek bu ve benzeri olan hayasızlıklardan uzak durmaktır. Ebü’l-

‘Atâhiye, toplumun manevi ve fiziki gelişimini sağlayacak olan, hadis-i şeriflerde 

sıkça üzerinde durulmaya çalışılan büyük günahlar hususunu da şiirinde dile 

getirmiştir. Bir şiirinde şair bu hususu şöyle ifade eder:625 

 وَالشَكَّ وَالشِركَ وَالطغُيانَ وَالريبَه                   إِي اكَ وَالبَغيَ وَالبُهتانَ وَالغيبَة  

بَ مِنكَ المَوتُ تَقريبَه                   ما زادَكَ السِنُّ مِن مِثقالِ خَردَلَةٍ   إِلا  تَقَرَّ

Sakın zulümden, iftiradan, dedi-kodu ve şüpheden, şirk, tuğyan ve zandan, 

Yaşın seni bir hardal tanesi kadar büyütmez, ölümün sana yaklaştığı kadar 

Şair burada büyük günahlardan bir kısmını dile getirmiş,    ِئكُمْ   بِ أَ كْ بَ ر أنُب ِ أَ لَا  

ِ   ، وعُقُوقُ الوَ الِديْنِ وَ كَ انَ   مُتَّكِئ  ا فَجَ لَسَ  ، فَ قَ الَ    ِ . قَالَ : الإشْ رَ اكُ بِ اللَّ الكَبَ ائِرَ ؟ قُلْ نَا : بَلَى يَ ا رَ سُ ولَ   اللَّ

وُ رِ ، وَ شَ هَ ادَ ةُ الزُّ ورِ    Hz. Peygamber (sav): “Size günahların en büyüğünü  :   أَ لَا  وَ قَوْلُ الزُّ

haber vereyim mi?” buyurdu. Biz de: “Evet ya Resulallah” dedik. Resulullah: “Allah’a 

şirk koşmak, ana-babaya itaatsizlik etmek.” dedikten sonra, yaslandığı yerden 

doğrulup oturdu ve “İyi biliniz ki, yalan söylemek ve yalancı şahitlik yapmaktır.” 

buyurdu.”626 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Yine bir başka şiirinde zulüm ve kötülüğü kınayan şair, zalimin de mazlumun 

da varacağı son menzilin Allah’ın huzuru olacağını dile getirerek derin ah çeker ve 

şöyle der:627 

 
625 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 51. 
626 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 5632, c. V, s. 230; Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 87, c. I, s. 64; 

Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, no. 2301, c. IV, s. 137. 
627 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 353, 354. 



225 
 

 ومُ يءُ هُوَ الظلَُ وَما زالَ المُسِ               ومُ أمَا وَالَلِ إِنَّ الظُلمَ لُ 

 ومُ وَعِندَ الَلِ تَجتَمِعُ الخُصُ            ي ضِ ينِ نَمْ انِ يَومِ الد ِ إِلى دَيَّ 

فَتِ اللَيَ ا لِمَرٍ مَ   ومُ ا تُوُل ِيَتِ النُجُ وَأمَرٍ مَ               يالِ تَصَرَّ

 ومُ دَ الِإلَهَ مَنِ المَلُ غَدا  عِنْ          ا نَ ا اِلتَقَيْ ابِ إِذَ ي الحِسَ سَتَعلَمُ فِ 

Doğrusu, vallahi zulüm kınanmıştır, sürekli kötülük işleyen zalimdir, suçlu 

olandır 

Hepimiz din gününün sahibine gideceğiz bir gün, hasımlar Allah’ın huzurunda 

toplanacak o gün 

Gecelerin hangi emirle hareket ettiğini, yıldızların hangi emirle yönetildiğini 

Yarın hesap günü Allah’ın huzurunda toplanınca, o zaman anlarsın, kimin 

suçlu olduğunu. 

el-Egânî’de anlatıldığına göre Ebü’l-‘Atâhiye sûf giyerek bir daha gazel şiiri 

söylemeyeceğine yemin eder. Bu olayın üzerine Hârûnürreşîd onu hapse attırır ve 

gazel söylemesini şiddetle ister. Zorlamalara dayanamayan Ebü’l-‘Atâhiye halifenin 

söylediğini yaptığını belirtir. Buna rağmen Hârûnürreşîd olup bitenlere fazla aldırış 

etmez, Ebü’l-‘Atâhiye ile arasındaki iletişimi sağlamak için bir adam görevlendirir. 

Görevli Ebü’l-‘Atâhiye’nin yukarıdaki şiirini halifeye ulaştırır ve bunun üzerine 

Hârûnürreşîd ağlar, Ebü’l-‘Atâhiye’nin getirilmesini emreder. Şair getirildikten sonra 

kendisine iki bin dinar hediye edilir ve serbest bırakılır.628 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki beyitleri ile âyet-i kerime ve hadis-i şeriflerden 

ilham alarak metinlerarası alıntı yapmıştır. Örneğin şair ilk beyitte zulüm ve haksızlık 

konusuna dikkat çekerken,  ِاتَّقُوا الظُّلْمَ فَإِنَّ الظُّلْمَ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَة “Zulümden sakınınız. 

Çünkü zulüm, kıyamet günü (zalim için) karanlık olacak.”629 hadisiyle metinlerarası 

alıntı yapmıştır. İkinci beyitte şair,  Sonra hiç“  ﴾ مَةِ عِنْدَ رَب ِكُمْ تَخْتَصِمُونَ ا ثمَُّ اِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِي ﴿  

 
628 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 55; Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 353. 
629 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2578, c. VIII, s. 18. 



226 
 

şüphesiz sizler Kıyamet günü, Rabbinizin huzurunda muhakeme edileceksiniz.”630 

âyeti ile metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Kendi kusurlarıyla uğraşmayı bırakıp, başkalarında kusur arayan kimseler 

insanlar arasında en aciz ve hayırlardan yoksun kimselerdir. Böyle kimseler yaptıkları 

cürmün boyutundan dolayı peygamber ifadesiyle müflislerdir.631 Ebü’l-‘Atâhiye her 

insanın kendi günahlarını görmezden gelmesini şirkten sonra en büyük günahlar 

sırasında zikretmektedir. Şair şöyle der:632 

ا  اسِ قَد أصَبَحْ ا واعِظَ النَّ ي  ا يهَ اتِ تَ تَ ورا  أنَْ أمُُ  تَ مِنهُمْ إِذ عِبْ             تَ مُهتَم 

 ا يهَ ارِ يُوَ  ا إِنْ اسِ بادِيَةٌ مَ لِلنَّ                 رَتُهُ يٍ وَعَوْ عُرْ  بَ مِنْ كَالمُلبِسِ الثَوْ 

ِ نَفْ فِ             لَمُهُ كِ نَعْ رْ دَ الش ِ مِ بَعْ ظمَُ الِإثْ وَأعَْ   ا يهَ اوِ مَسَ  ا عَنْ اهَ سٍ عَمَ ي كُل 

 ا يهَ بَ الَّذي فِ صِرُ العَيْ  تُبْ وَلَا  هُمْ مِنْ             ا صِرُهَ اسِ تُبْ ا بِعُيوبِ النَّ لُهَ وَشُغْ 

Ey vaiz, kendi kusurların var iken, insanlarda kusur ararsın, 

Avretini gizlemek için elbise giyenin hali misali, insanlar tarafından avreti 

açıkça görülen kimse gibisin 

Şirkten sonra en büyük günah kör olmaktır kendi nefsine, kendi hatalarını 

görmemek, başaklarınkiyle meşgul olmaktır yine, 

Ve kendi kusurlarını görmezden gelerek, insanların kusurlarıyla aramaktır 

haliyle. 

Yukarıdaki şiir parçasını incelediğimizde şairin hem Kur’ân âyeti hem hadisle 

metinlerarası alıntı yaptığını görürüz. Kur’ân-ı Kerim’e gelince şair, ﴿  َالنَّاس اَتَأْمُرُونَ 

 
630 Zümer, 39/31. 
631 Ebû Hureyre’den rivâyet edildiğine göre bir defasında Resulullah (sav), “Müflis kimdir bilir 

misiniz?” diye sordu. Sahabe efendilerimiz, “Bizim bildiğimiz müflis parası olmayan kimsedir” dediler. 

Resulullah (sav) şöyle buyurdu: “Ümmetimden müflis olan kimseler, kıyamet gününde namaz, oruç, 

zekât sevaplarıyla gelecek, fakat şuna sövmüş, şuna zina iftirasında bulunmuş, şunun haksız yere malını 

yemiş, bunun kanın dökmüş, şunu dövmüştür. İyiliklerinin sevapları alınır şuna buna verilir ve 

üzerindeki kul hakları bitmeden sevapları biter. Sonra hak sahiplerinin günahları o adama yükletilir ve 

en sonunda cehenneme atılır.” Müslim, a.g.e. no. 2582, c. VIII, s. 18; Tirmizî, el-Câmiü’l-Kebîr, no. 

2418, c. IV, s. 217. 
632 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 425. 



227 
 

﴾تَعْقِلُونَ   اَفَلَ بِالْبِر ِ وَتَنْسَوْنَ اَنْفُسَكُمْ وَانَْتمُْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ    “Sizler Kitab’ı okuyup durduğunuz 

halde kendinizi unutur, başkalarına iyiliği emrediyorsunuz. Hala akıllanmayacak 

mısınız?!”633 âyetiyle, ayrıca peygamberden rivayet edilen,    ْلِ مَ نْ   شَ غَ لَ هُ   عَ يْ بُ هُ   عَ ن طُ وبَ ى 

 Başkalarının kusurlarını bırakıp kendi kusurlarıyla uğraşan kimseye“ عُ يُ وبِ   النَّ اسِ 

müjdeler olsun.”634 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

el-Egânî’de yukarıdaki şiir parçasının vürut sebebine ilişkin şunlar 

aktarılmıştır:635 

Yahyâ b. Ali dedi, bize İbn Mahrûyeh tahdîs etti, dedi ki bana Ebû ‘Amr el-

Kuraşî tahdîs etti ve şöyle dedi: “Mansûr b. ‘Ammâr insanlara sivrisinek meclisini 

anlattığı sırada Ebü’l-‘Atâhiye şöyle dedi: “Şüphesiz Mansûr bu sözü Kûfeli bir 

adamdan çalmıştır.” Ebü’l-‘Atâhiye’nin sözü Mansûr’a ulaşınca Mansûr 

dayanamayıp, “Ebü’l-‘Atâhiye zındıktır. Şiirlerinde sadece ölümden bahsettiğini, 

cennet ve cehennemden bahsetmediğini görmüyor musunuz?” dedi. Daha sonra 

Mansûr’un konuşması Ebü’l-‘Atâhiye’ye ulaşınca yukarıdaki şiiri okuyuverdi. Bu 

olayın üzerinden birkaç gün geçmedi ki Mansûr b. ‘Ammâr vefat etti. Ebü’l-‘Atâhiye 

adamın mezarına gelerek şöyle dedi: “Ey Eba’s-Serî bana attığın iftiradan dolayı Allah 

seni bağışlasın.” 

Şaire göre Âdemoğlu dünyada ne kadar fazla mala-mülke sahip olsa dahi 

kanaat etmesi gerekir. Zira son menziline götürülürken hiç kimse sahip olduğu ne mal-

mülk ne de evlatları onunla kalıcı olur, o gün tek başına kalır, çok sevdiği mal ve çok 

değer verdiği kimseler onu bırakıp giderler. Şairimiz bir şiirinde şöyle diyor:636 

 بَلغُكَ مِنها مِثلُ زادِ المُسافِرِ             إِذا كُنتَ بِالدُنيا بَصيرا  فَإِنَّما 

Dünyada ne kadar basiretin olsa da, ondan kazancın yolcunun azığı kadardır 

 
633 Bakara, 2/44. 
634 Beyhakî, Şu‘abu’l-îmân, thk., Abdülali Abdülhamid Hâmid, nşr., Mektebetü’r-Rüşd, Riyâd, 

1.baskı, 1423/2003, no. 10079, c. XIII, s. 142. 
635 İsfahânî, el-Egânî, c. IV, s. 29. 
636 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 149. 



228 
 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiir dizesinde,  Hz. Peygamber’in (sav),  ُلِيَكُنْ بَلَغ

اكِبِ  نْيَا كَزَادِ الرَّ  Sizlerden birinin dünyadaki mal varlığı, bir yolcunun azığı“ أحََدِكُمْ مِنَ الدُّ

kadar olsun.”637 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye’ye göre gerçek bir müminin nazarında dünya hayatının pek 

fazla kıymeti olmamalı. Çünkü mümin kul dünyada yolcudur. Onun için dünya sadece 

bir yolcunun, bir ağacın altında gölgelenip daha sonra yoluna devam ettiği bir 

konaklama mekanıdır. Yaratıcıya gelince onun için dünyanın hiçbir değer yoktur. İşte 

bu bağlamda şair şöyle der:638 

 زَغبَةِ طائِرِ  لَدى الَلِ أوَ مِقدارَ               وَما تَعدِلُ الدُنيا جَناحَ بَعوضَةٍ 

 وَلَم يَرضَ بِالدُنيا عِقابا  لِكافِرِ           فَلَم يَرضَ بِالدُنيا ثوَابا  لِمُؤمِنٍ 

 Dünyanın Allah indinde bir sivrisinek kanadı veya bir kuş tüyü kadar değeri 

yoktur 

Allah, müminin mükafatı için, kafirin de cezası için dünyadan memnun değildir 

Ebü’l-‘Atâhiye burada, Hz. Peygamber’in (sav),  َدَ نْ عِ   لُ دِ ا تَعْ يَ نْ الدُّ   تِ انَ كَ   وْ ل   ِ   احَ جَنَ   اللَّ

اءٍ ا شَرْبَة مَ هَ نْ را  مِ افِ ا سَقَى كَ ، مَ ةٍ وضَ بَعُ   “Dünyanın Allah katında bir sivrisinek kadar değeri 

olsaydı, ondan kafire bir yudum su dahi içirmezdi.”639 hadisiyle metinlerarası alıntı 

yapmıştır. 

Mümin haramlardan kaçınan, bunun ötesinde şüpheli şeylere bulaşmaktan uzak 

duran kimsedir. Ebü’l-‘Atâhiye muhatabını nebevî tavsiyeye kulak vermeye çağırarak 

şöyle der:640 

ا يَعِيبُ و اللُّب ِ مُجتَنِبٌ مَ ذُ وَ     تِه تَأْ  را  فَلَ مْ تَ أَ إِذا عِبْ   

 
637 İbn Ebî Âsım, Kitâbü’z-zühd, thk. Abdülali Abdülhamid Hamid, 2.baskı, nşr. Dârü’r-Reyyân li’t-

Turâs, Kahire, hadis no: 168, s. 82. 
638 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 150. 
639 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2320, c. IV, s. 150. 
640 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 37. 



229 
 

ِ ما لايَرِ       وَدَعْ ما يَرِيبُكَ لا تأْ تِهِ       يبُ وَجُزْهُ إِلىَ كُل 

Eleştirdiğin şeyi yapma, çünkü akıllı kimse kusurlardan kaçandır, 

Seni şüpheye düşüren şeyi bırak, onu yapma geç, şüphe vermeyen şeylere bak 

Şair bu beyitte, Peygamber Efendimizin (sav) “يَرِيبك لا  ما  إلى  يَرِيبك  ما   ”دَعْ 

“Sana şüphe veren şeyi bırak, şüphe vermeyen şeye bak.” 641 şeklindeki hadisine atıfta 

bulunmaktadır. Burada, hayır işlemek, ahirette kurtuluşa götüren yol olarak 

gösterilmektedir. Ayrıca, şüpheli şeylerden kaçınmak, müminin uzak durması gereken 

hususlardandır. Zira müminin nefsi, onun saf ve temiz yapısı sebebiyle onu 

kötülüklerden sakındırır. Bu sebeple, insanın kötülüklerden uzaklaşıp, sadece iyiliğe 

yönelmesi gerekmektedir. Şair, muhatabını şüpheli şeylerden sakınmaya 

çağırmaktadır. Mümin kimse peygamberin buyruklarına kulak veren, onun 

tavsiyelerini izleyendir. 

Kaza ve kadere iman konusu mümin kulun inanç esaslarındandır. Ebü’l-

‘Atâhiye’nin kaza ve kader konusunu hem Kur’ân’la hem hadislerle metinlerarası 

alıntı bağlamında değerlendirerek şiir haline getirmesi şairin bu konudaki kesin 

imanını göstermektedir. Allah’ın kitabı ve peygamberin sünnetine Müslümanca 

yaklaşımı ve bu alandaki bilgi birikimi, hakkındaki bazı olumsuz iddiaları da 

çürütmektedir. Şair şöyle der:642 

تِ الَقْ  ُ                     ا لُ بِمَ قَبْ  مُ مِنْ لَ جَفَّ  ا وَكَتَب نَ  عَلَيْ خَتَمَ اللَّ

 قَلَب فَاِنْ   رُ عَلَيهِمْ هْ رَجَعَ الدَّ                 ادَةٍ وكٍ سَ مُلُ  ا مِنْ نَ رَأيَْ  كَمْ 

Kalemler kurudu, Allah’ın ezelde üzerimize yazdığı kader ile  

Hüküm süren nice krallar geldi, zaman döndü tekrar aleyhlerine. 

 
641 Tirmizî, a.g.e. no. 2518, c. IV, s. 286. 
642 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 29. 



230 
 

Kader konusuna değinen şairin yukarıdaki şiir sahnesinde,   ْةَ لَو وَ اعْ لَمْ:  أنََّ المَُّ

أنَْ   اجْتَمَعُوا عَلَى  لَكَ ، وإِنِ   ُ اللَّ قَدْ   كَتَبَهُ  بِشَيْءٍ  إِلاَّ  يَنْفَ عُوكَ  لَمْ  بِشيْءٍ ،  أنَْ  ينْفعُوكَ  اجتَمَ عَ تْ عَلَى 

حُفُ  تِ الصُّ وكَ إِلاَّ بَشَيْءٍ قَ دْ   كَتَبَهُ اللَّ عَ لَ يْكَ ، رُفِعَتِ القْلَ مُ ، وَ جَفَّ وك بِشَيْءٍ ، لَمْ يَضُرُّ  Bil“ يَضُرُّ

ki, bütün ümmet toplanıp sana fayda vermeğe çalışsalar, Allah’ın sana takdir 

ettiğinden başka bir fayda sağlayamazlar. Yine bütün ümmet sana bir zarar vermek 

için bir araya gelseler, Allah’ın senin için yazdığından başka zarar veremezler. Zira 

kalemler kalkmış, sayfalar kurumuştur.”643 hadisiyle metinlerarası alıntı yaptığı 

görülmektedir. 

İslâm ahlak düşüncesinde kişi yeryüzündekilere merhameti sayesinde 

gökyüzündekilerden saygınlık ve merhamet görür. Merhamet ve tevazu insanı kâmil 

insan yapan duygu ve davranışlardandır. Ebü’l-‘Atâhiye divanı bir bütün olarak 

değerlendirilirse, neredeyse İslâmî her konuya temas ettiği tespit edilecektir. Ahlaki 

değerler kapsamında merhamet duygusu da bunun bir parçasıdır. Yaratılmışlara 

merhamet insanı insan yapan değerlerdendir. Şair bir şiirinde şöyle der:644 

 ا تَ رَحِمْ  حَمَنَّكَ إِنْ فَلَيَرْ                      قَهُ لِرَب ِكَ خَلْ  وَارحَمْ 

 ا تَ ا ظلُِمْ فُ إِذَ ارِ وَاعْ زَ ـأحَْ                مِنَ الـ تَظلِمَنَّ تَكُنْ   لاَ 

Rabbinin yarattıklarına et merhamet, merhamet edersen görürsün merhamet,  

Zorbalardan olup da kimseye zulmetme, zulme maruz kaldığında affet elbet. 

Merhamet ve şefkat duygusunu işleyen şair ilk beyitte,   لَا النَّاسَ  يَرْحَمِ  لَا  مَنْ 

 ُ اللَّ  ,İnsanlara merhamet etmeyene, Allah da merhamet etmez.”645 hadisiyle“ يَرْحَمْهُ 

ikinci beyitte,   ،َنْ ظَلَمَكَ، وَتُعْطِي مَنْ حَرَمَك نْيَا وَالْآخِرَةِ؟ تَعْفُو عَمَّ ألََا أدَُلُّكُمْ عَلَى أكَْرَمِ أخَْلَقِ الدُّ

 
643 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2516, c. IV, s. 284. 
644 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 61. 
645 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2319, c. VII, s. 77; Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 5667, c. V, s. 

239. 



231 
 

 Size dünya ve ahiretin en üstün ahlakından haber vereyim mi? Sana“ وَتَصِلُ مَنْ قَطَعَكَ 

zulmedeni affetmen, sana vermeyene vermen, sana gelmeyene gitmendir.”646 hadisiyle 

metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Şair Allah rızası için birbirini sevenleri cömert olmaya çağırıyor, çünkü 

nezaket, toplumdaki sağlam iletişimi sağlayan unsurlardandır. Alçakgönüllü olmaktan 

mahrum kalan kimse dinî ve dünyevî faydalardan da mahrum kalır. Nezaket, insanlar 

arası ilişkilerde yumuşaklık gibi ahlaki ilkelere önem veren Ebü’l-‘Atâhiye şöyle 

der:647 

فقِ واجْتَنِبِ الخُرْقا  نْيا الكَفافَ وجُدْ عَلَى        أخَِيكَ وَخُذْ بِالر ِ  وأمَسِكْ مِنَ الدُّ

نْيا إِذ         فَإِن ِي رَأيَْتُ المَرْءَ يُحْرَمُ حَظَّهُ        ينِ والدُّ فْقا ا مِنَ الدَّ  حُرِمَ الر ِ

Dünyadan al payını, kardeşine karşı ciddi ol, yumuşak huylu ol, sakın 

beceriksizlikten, 

Çünkü ben, dinden ve dünyadan nasibini alamayan, yumuşak huyluluktan 

mahrum kalan, gördüm nice insan 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiir parçasında  Hz. Peygamber’den (sav) 

nakledilen,  ُفْقَ يُحْرمِ الخيْرَ كُلَّه  ,Yumuşak davranmaktan mahrum kalan kimse“ مَنْ يُحْرَمِ الر ِ

tüm hayırlardan mahrum kalmıştır.”648 hadis-i şerifiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

İnsanlara karşı alçak gönüllü olmaya, ahlakın en ulvi duygularını yaşamaya, 

çevreye nezaketle davranmaya, güler yüzlü olmaya çağıran Ebü’l-‘Atâhiye bir şiirinde 

şöyle der:649 

 هٍ طلَيقِ ى بِوَجْ قَ تَلْ  مَنْ  قِ لْ وَاَ                      اسَ بِرَأيٍ رَفيقِ عامِلِ النَّ 

 وَإِذا أنَتَ كَثيرُ الصَديقِ                         فَإِذا أنَتَ جَميلُ الثَناءِ 

 
646 Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, no. 21091, c. X, s. 398. 
647 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 245. 
648 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2592, c. VIII, s. 22; Ebû Dâvud, Sünen, no. 4809, c. VII, s. 187. 
649 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 247. 



232 
 

İnsanlara nazik ol, karşılaştığın kimseye güler yüzle yaklaş, 

O zaman övgüye layık olursun, dostların çoğalır bir baş. 

Şair yukarıdaki şiir parçasında insanlarla güzel muamele ve güler yüzlü olma 

gibi ahlâkî değerleri göz önünde bulundurarak bazı nebevî hadislerle metinlerarası 

alıntı yapmıştır. Şair ilk beyitte,   َئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا وَخَالِقِ النَّاس ي ِ َ حيثُمَا كُنْتَ  وَأتَْبِعِ السَّ اتَّقِ اللَّ

حَسَنٍ   Nerede olursan ol Allah’tan kork, kötülük işlediğinde arkasından iyilik“ بِخُلُقٍ 

yap ki, o kötülüğü silsin ve insanlarla güzel ahlakla muamele et.”650 hadisi ve ayrıca, 

بِوَجْهٍ طَلِقٍ   Her maruf sadakadır. Din“ كُلُّ مَعْروفٍ صَدَقَةٌ وإِنَّ مِنَ المَعْروفِ أنَْ تَلْقى أخَاكَ 

kardeşini güler yüzle karşılaman da maruftur.”651 hadisi ile metinlerarası alıntı 

yapmıştır.  

Kişinin kendisi için istediği şeyi kardeşi hakkında da istemesi, aynı zamanda 

kendisine yapılmasından hoşlanmadığı bir şeyi başkalarına da yapmaması, İslâm’ın 

hoş gördüğü güzel ahlaktandır. Şair şöyle der:652 

ِ هَو  تَكُ فِ   لا  ا مَحِكْ وج  ونَنَّ لَجُ  تَكُ وَلَا                هَمِكْ تَنْ  ى ي كُل 

 كْ رُ  تَتْ را  وَلَا خَيْ  تَدَعْ   وَلَا                 مَةٍ ي حِكْ تَ فِ افَسْ ا نَ إِذَ  افِسْ نَ 

 اسُ بِكْ نَعَهُ النَّ يَصْ  تُحِبُّ أنَْ              ا يل  كَمَ اسِ جَمِ النَّ  ى إِلَ  نَعْ وَاصْ 

Her heves konusunda aç göz olma, sakın cedelci inatçılardan, akıllıca yol al, 

Hikmetle yarış yarıştığında, iyiliği ihmal etme, hiçbir hayırdan geri durma, 

İnsanların sana karşı davranmasını istediğin gibi, insanlarla iyi davran, 

Şair yukarıdaki şiir parçasında yine nebevî bir hadisten ilham alarak,    َّوَ أَ نْ   تُ حِ ب

أَ وْ   تَ صْ مُ تَ  تَ كْ رَ هُ   لِ نَ فْ سِ كَ   وَ أَ نْ   تَ قُ ولَ   خَ يْ ر  ا  تُ حِ ب    لِ نَ فْ سِ كَ   وَ تَ كْ رَ هُ   لَ هُ مْ   مَ ا   Kendin için“ لِ لنَّ اسِ   مَ ا 

 
650 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 1987, c. III, s. 526. 
651 Tirmizî, a.g.e., no. 1956, c. III, s. 506. 
652 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 269. 



233 
 

sevdiğini insanlar için sevmen, kendin için nefret ettiğin şeyler hususunda insanlar 

için de nefret etmen, hayır söylemen yoksa susman mümin için en faziletli 

amellerdendir.”653 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Şaire göre İslâm kardeşliği, her türlü hayırda bir araya gelebilmek, ayrıca 

hayatta iken ve öldükten sonra kardeşinin hakkını savunabilmek ve nasihat ederek 

yardımlaşabilmektir. İşte böyle vasıflara sahip olan arkadaşlar sevilmeğe değer 

vefakâr kimselerdir. Şair şöyle der:654 

 وَفِي ٍ يَغضُُّ الطَرفَ عَن عَثَراتي                مُؤاتٍ انِ كُلَّ وَ أحُِبُّ مِنَ الِإخْ 

ِ خَيرٍ أرُيدُهُ   اتي وَيَحفَظُني حَي ا  وَبَعدَ وَفَ                    يُوافِقُني في كُل 

 اتِ تُهُ مالي مِنَ الحَسَنَ فَقاسَمْ                  تَ أنَ ي أصََبتُهُ لي بِهَذا لَيْ  وَمَنْ 

حتُ إِخْ   عَلى كَثرَةِ الِإخوانِ أهَلَ ثِقاتِ                واني فَكانَ أقََلُّهُم تَصَفَّ

Severim, kardeşlerim arasında hatalarımı görmezden gelen her türlü vefalı 

olanı severim. 

İstediğim her hayırda benimle aynı fikirde olanı, diri iken de öldükten sonra 

da beni koruyanı severim, 

Böyle bir vasıfta kimse var mı ki, ona uysam, iyiliklerimi onunla paylaşmayı 

severim. 

İnceledim kardeşlerimi, sayıları fazla olmasına rağmen, güvenilir kimseler pek 

azdır (azları severim). 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirin ilk beytinde din kardeşine olan sevgisinden bahsederek, 

هُ  جُلُ أخََاهُ فَلْيُخْبِرْهُ أنََّهُ يُحِبُّ  Din kardeşini seven kişi ona sevdiğini bildirsin.”655“ إذَا أحََبَّ الرَّ

hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Müslümanın müslüman üzerindeki 

haklarından sayılan nasihat etmek, öldükten sonra hakkını korumak gibi konuları 

 
653 Ahmed b. Hanbel, Müsned, no. 21627, c. V, s. 247. 
654 Şükrî Faysal, a.g.e. s. 59. 
655 Ebû Dâvud, Süneni Ebî Dâvud, no. 5124, c. VII, s. 444. 



234 
 

şiirleştiren şair, Hz. Peygamber’in (sav),   َحَقُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ سِتٌّ   قيل:  مَا هُنَّ يَا رَسُول

   َ فَانْصَحْ لَهُ وَإِذَا عَطَسَ فَحَمِدَ اللَّ اللَِّ ؟  قَالَ:  إِذَا لَقِيتَهُ فَسَل ِمْ عَلَيْهِ وَإِذَا دَعَاكَ فَأجَِبْهُ وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ 

تْهُ وَإِذَا مَرِضَ فَعُدْهُ وَإِذَا مَاتَ فَاتَّبِعْهُ   .Müslümanın müslüman üzerindeki hakkı altıdır“ فَسَم ِ

“Nedir onlar ey Allah’ın elçisi?” diye sorulduğunda: “Karşılaştığın zaman selam ver, 

seni davet ettiğinde icabet et, nasihat istediğinde nasihat et, aksırıp da 

“Elhamdülillah” derse, sen de “Yerhamükellâh” de, hastalandığında onu ziyaret et, 

öldüğünde cenazesini takip et.” buyurdu.”656 hadisi ile de metinlerarası alıntı 

yapmıştır.  

Yukarıda aktarılan bilgiler doğrultusunda, Ebü’l-‘Atâhiye’nin Hz. 

Peygamber’in (sav) hadisleriyle ne ölçüde etkileşimde bulunduğu ve şiirlerinde bu 

hadislerden metinlerarası bağlamda ne derece istifade ettiği gözlemlenmiştir. Şairin, 

metinlerarası etkileşimde bulunduğu hadisler vasıtasıyla ilmî birikimi ve kültürel 

derinliğinin boyutu ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bundan sonraki başlık ise, Ebü’l-

‘Atâhiye’nin şiirlerinde Hz. Peygamber’in (sav) siyerine ve hayat hikâyesine dair 

metinlerarası alıntı örneklerini değerlendirmeye yönelik olacaktır. 

3. 3. HZ. PEYGAMBERİN HAYATINDAN BAZI KARELERLE 

METİNLERARASILIK 

Şairler, kendi kültür ve düşünce yapılarına göre, kendi hayatlarına etki eden 

örnek olarak gördükleri şahsiyetlerin ve zatların hayat hikayeleriyle metinlerarası bağ 

kurar, öncekilerin ibret içerikli yaşamlarından ilham alarak şiirler üretirler. Ebü’l-

‘Atâhiye bu şairlerden biridir. Şairin divanı irdelendiğinde, Hz. Peygamber’in hayat 

hikayesinin ve sünnetinin Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde ne oradan büyük etki yarattığı 

görülmektedir. Şunu da söyleyebiliriz ki, Ebü’l-‘Atâhiye döneminin peygamberin 

dönemine yakınlığı şairin divanında peygamberin hayat öykülerinin fazla yer 

vermesine neden olmuş gibi görünmektedir. Ebü’l-‘Atâhiye’nin de yaşadığı asır olan 

Abbasî asrı şairlerinin şiirlerinde Peygamber’in (sav) hayatıyla metinlerarasılık, 

peygambere methiyenin yanı sıra dönemin halifelerine övgü içerikli şiir ve kasidelere 

 
656 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2162, c. III, s. 7. 



235 
 

rastlanmaktadır. Zira Abbasîler dönemindeki şairlerin telif ettikleri şiir türlerinin daha 

gerçekçi ve yaşanılan hayata yönelik didaktik türü şiirler olduğu da bir gerçektir. Bu 

başlık altında Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde Peygamberin hayatından bazı karelerle 

metinlerarası alıntı örneklerine yer verilecektir. 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde, şairin Hz. Peygamber’e (sav) olan sevgisinden 

kaynaklanan, onun ahlakını anlatan, yumuşak huyluluğu ve merhametinin tecellilerini 

sıralayan metinlerarası alıntı örneklerine rastlanmaktadır. Bu bağlamda şair şöyle 

der:657 

دٍ سَمْ   وَأفَضَلُ هَديٍ هَديُ  اهُ الِإلَهُ لِدينِهِ                 تِ مُحَمَّ  نَبِي ٍ تَنَق 

هِ بِالْ وَفِ              حِ رَحمَة  انَ في النُصْ مُ كَ لَ عَلَيهِ السَّ   نِهِ يْ وَلِ ينَ الَمِ عَ ي بِر ِ

 نِهِ بِجَبيِ   ا عُل ِقَتْ كَأنََّ الثُرَيَّ           ىجَ وَجهِهِ الدُّ  ابُ عَنْ جَ يَنْ  ىهُد  امُ إِمَ 

 نِهِ يِ قِهِ وَأمَِ ي خَلْ وَخيرَتِهِ فِ            يمَتِ تُ عِصْ  أوَثقَْ ولِ اللَِّ لِ رَسُ بِحَبْ 

Yolların en hayırlısı, dini için Allah’ın arındırdığı Muhammed’in yolu, 

Selâm olsun O’na, nasihatinde rahmet vardır, alemlere karşı hayırlı ve 

yumuşak huylu. 

Hidayet imamıydı, karanlıklar yüzünün nuruyla aydınlanırdı, sanki Süreyya 

alnından ışık saçardı, 

Resulullah’ın ipiyle, bağladım ismetimi, beşeriyet üzerindeki hayırseverliği ve 

emin oluşuyla. 

Ebü’l-‘Atâhiye burada, bir ahlak ve âlemlere rahmet örneği olarak gönderilen 

Peygamber’in (sav) faziletlerinden bahsetmiş, peygamber şairi olarak bilinen Hassan 

b. Sâbit (ö. 60/680) ve sonraki şairler de dahil olmak üzere seleflerin övgülerinden 

etkilenerek, peygamberin ümmetine olan şefkat ve merhametinin boyutunu gösteren 

hayat hikayesinden pek çok olayı ve kareleri metinlerarasılık kullanarak ele almıştır. 

 
657 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 402. 



236 
 

Şurası bir gerçek ki Hz. Muhammed (sav), mümin kalplerin kendisiyle sükûnet 

bulduğu, özlem duyduğu tartışılmaz örnek bir modeldir. 

Yolların en hayırlısının Hz. Muhammed’in (sav) hidayet yolu olduğunu ifade 

eden Ebü’l-‘Atâhiye ilk beyitte,  مُحْدَثَاتهَُا الْمُُورِ  وَشَرَّ  دٍ،  مُحَمَّ هَدْيُ  الْهَدْيِ  أفَْضَلَ   وَإِنَّ 

“Yolların en faziletlisi Muhammed’in yoludur. İşlerin en kötüsü (dinde) sonradan 

uydurulanlardır…”658 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Ayrıca şair burada 

peygamberin Allah’ın rahmetiyle yumuşak davranışına dikkat çekerek, ﴿  َفَبِمَا رَحْمَةٍ مِن

وا مِنْ حَوْلِكَ اللَِّ  ﴾ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظ ا غَليٖظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّ  “Allah’ın rahmeti sayesinde sen 

onlara karşı yumuşak davrandın. Şayet kaba ve katı kalpli olsaydın onlar etrafından 

dağılıp giderlerdi.”659 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Şair şiirde saydığı bunca 

ulvî vasıfları peygambere olan sevgisini açıklamak için zikretmiştir. Ayrıca burada 

peygamber ahlakını örnek almaya yönelik zımnî çağrı vardır. Ebü’l-‘Atâhiye şiirin 

üçüncü beytinde “Hidayet imamı…” sözleriyle, peygamber efendimizin hayatından bir 

kare olan peygamber şairi Hassân b. Sâbit’in övgü içerikli şu sözleriyle metinlerarası 

alıntı yapmıştır:660 

اجِي بدُ فيمَتَى يَ   مِثلَ مِصباحِ الدُجى المُتَوَق ِدِ يَلُح          البَهيمِ جَبينُهُ  الدَّ

 لِحَق ٍ أوَ نَكالٌ لِمُلحِدِ   كَأحَْمَدٍ           نِظَامٌ فَمَن كانَ أوَ مَن قَد يَكونَ 

Gecenin karanlığında, alnı karanlıkta yanan bir lamba gibi parlar 

Ahmed gibi olan veya olabilecek kim vardır, O hakkın nizamı yahut dinsize 

karşı ibrettir. 

Hz. Muhammed’in manevi özelliklerinin yanı sıra fiziki özelliklerini de konu 

edinen şair peygamberimizin geniş alnından, kalın ve düz kaşlarından teşbih yaparak 

 
658 Ahmed b. Hanbel, Müsned, no. 14334, c. XXII, s. 237. 
659 Âl-i İmrân, 3/159. 
660 Hassân b. Sâbit, Ebü’l-Velîd el-Ensârî, Divan Hassân b. Sâbit, 2.baskı, Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 

Beyrut, 1414/1994, s. 67; İbn Asâkir, Târîhu medîneti Dimaşk,thk., Muhibbuddîn Ebû Sa‘îd Ömer b. 

Garâme el-‘Amrevî, nşr., Dârü’l-Fikr, 1415/1995, c. III, s. 360.  



237 
 

şiir üretmiştir. Yukarıdaki şiir beytiyle metinlerarası alıntı yapabilen bir şairin 

peygamberin hayatına dair bilgisinin derinliğini göstermektedir. 

Ebü’l-‘Atâhiye muhatabının peygamber ahlakıyla ahlaklanmasını ister, çünkü 

peygamber âlemlere gönderilen bir rol model, özellikle mümin kullar için eşi olmayan 

bir önderdir. Onu kendine önder ve örnek kılan hiç kimse hayatta bedbahtlardan 

olamaz. Bir başka şiirinde başa geleceklere sabır kavramını ön plana çıkarırken Hz. 

Peygamber’in (sav) hayatından örnekler zikrederek şöyle der:661 

ِ مُصيبَةٍ وَتَجَلَّدِ   بِأنََّ المَرءَ غَيرُ مُخَلَّدِ  لَم وَاعْ                اِصبِر لِكُل 

ةٌ   وَتَرى المَنِيَّةَ لِلعِبادِ بِمَرصَدِ                أوََما تَرى أنََّ المَصائِبَ جَمَّ

ن تَرى بِمُصيبَةٍ   هَذا سَبيلٌ لَستَ فيهِ بِأوَحَدِ              مَن لَم يُصِب مِمَّ

دا  وَمَصابَهُ  دِ              وَإِذا ذَكَرتَ مُحَمَّ  فَاِذكُر مُصابَكَ بِالنَبِي ِ مُحَمَّ

Her türlü musibete sabret ve cesur ol her zaman, bil ki hiçbir canlı ölümsüz 

değildir bir an, 

Görmez misin musibetler sayısız, ölüm bekler pusuda, her can gidicidir 

sonunda  

Kim senin uğradığın bir musibete uğramamışsa, bu senin yalnız olmadığın bir 

yoldur 

Eğer Muhammed’i ve onun musibetlerini anacaksan, musibet geldiğinde 

peygamber Muhammed’i hatırlayıp, dayanacaksın. 

Şair burada sanki minberden insanlığa vaaz verir gibi sabır tavsiyesinde 

bulunmakta, başa gelecek olanlara sabırla karşılık vermenin, insanın elinden çıkan 

şeylere üzülmemesinin gerektiğini öğütlemektedir. Tam da bu bağlamda şiirin son 

beytinde insanlığın kurtarıcısı efendimiz Muhammed’in (sav) hayatından, bela ve 

musibetlere sabırla karşılık verme içerikli bir örnekle metinlerarası alıntı yapmaktadır. 

Erkek evladı İbrahim’i kaybetmesi, hüzün yılında hem eşi Hz. Hatice’yi (ö. 620) hem 

 
661 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 110-111. 



238 
 

kendisini kollayıp gözeten amcası Ebû Tâlib’i (ö. 620) kaybetmesi, Tâif seferinin 

dönüşünde maruz kaldığı işkencelere karşılık sabır ve sebat gösteren peygamberin 

hayatından karelerle metinlerarası alıntı yaptığı görülmektedir. Resulullah (sav) evladı 

İbrahim’i kaybettiği zaman gözleri ıslanmış ve şöyle demişti:   َوَالْقَلْب تَدْمَعُ  الْعَيْنَ  إِنَّ 

لَمَحْزُونُونَ  إِبْرَاهِيمُ  يَا  بِفِرَاقِكَ  وَإِنَّا  رَبُّنَا،  يَرْضَى  مَا  إِلاَّ  نَقُولُ  وَلَا   Göz yaşarır, kalp“ يَحْزَنُ، 

hüzünlenir. Biz, Rabbimizin razı olduğundan başka bir şey söylemeyiz. Ey İbrahim, 

bizler senin ayrılığına çok kederliyiz.”662 Şair son beyitte, insanlara verdiği bir vaazı 

sırasında ölümün bir musibet olduğuna işaret eden Hz. Muhammed’in (sav) şu 

ifadeleriyle de metinlerarası alıntı yapmıştır: 

يَ ا أ  يُّ هَ ا النَّ اسُ  أَ يُّ مَ ا أَ حَ دٌ  مِ نَ  النَّ اسِ  أَ وْ  مِ نَ  المُ ؤْ مِ نِ ينَ  أُ صِ يبَ   بِ مُ صِ يبَ ةٍ   فَ لْ يَ تَ عَ زَّ   بِ مُ صِ يبَ تِ هِ   بِ ي عَ نِ  المُ صِ يبَ ةِ    

أَ شَ دَّ   عَ لَ يهِ   مِ نْ   مُ صِ يبَ تِ ي لَ نْ   يُ صَ ابَ   بِ مُ صِ يبَ ةٍ   بَ عْ دِ ي  مِ نْ   أُ مَّ تِ ي  فَ إِ نَّ   أَ حَ د  ا  تُ صِ يبُ هُ   بِ غَ يْ رِ ي،   Ey“ الَّ تِ ي 

insanlar! İnsanlardan veya müminlerden herhangi birisinin başına bir musibet 

geldiğinde benim ölümüm ile başına gelen musibeti düşünerek, kendisine isabet eden 

başka bir musibetle hafifletsin. Zira benim ümmetimden hiçbir kimse, benden sonra 

benim musibetimden daha ağır bir musibetle karşılaşmayacaktır.”663 

Şairin burada sabır ve musibetle anlatmak istediği şey şüphesiz Allah rızası için 

gösterilen sabırdır. 

Peygamber sevgisi, şairin şiirlerinde açıkça kendini göstermektedir. Şair, 

Peygamberi methiye ile anarak, onu hidayet rehberi, Allah’ın insanlığa gönderdiği 

rahmet anahtarı gibi yüce vasıflarla nitelemektedir. Bu yaklaşım okura, “Peygamber 

şairi” olarak bilinen Hassân b. Sâbit’in şiirlerini de hatırlatmaktadır. Ayrıca, şairin bu 

yaklaşımıyla ilgili ileri sürülen bazı olumsuz ithamları da bertaraf etmektedir. Ebü’l-

‘Atâhiye, muhatabına sürekli olarak Allah, din ve peygamber sevgisi aşılamaya 

çalışmış ve peygamberi methettiği bir şiirinde de şöyle dile getirmiştir:664 

 
662 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1241, c. I, s. 439. 
663 İbn Mâce, es-Sünen, hadis no. 1599, c. II, s. 531. 
664 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 116. 



239 
 

دٍ   ى وَالمُصطَفى وَالمُؤَيَّدِ نَبِي ِ الهُدَ               سَلمٌ عَلى قَبرِ النَبِي ِ مُحَمَّ

 بِهِ لَم نَكُن لَولا هُداهُ لِنَهتَدي                 نَبِي ٍ هَدانا الَلُ بَعدَ ضَللَةٍ 

دِ               فَكانَ رَسولُ الَلِ مِفتاحَ رَحمَةٍ  ِ مُوَح ِ  مِنَ الَلِ أهَداها لِكُل 

 ِ  يُخَلَّدِ   أنََّهُ لَمْ ضِ إِلاَّ ى الرَْ عَلَ           ىأفَضَلَ مَن مَشَ  وَكانَ رَسولُ اللَّ

ةَ بَعْ لَا   ى أنَْ تُ عَلَ شَهِدْ               وَأنَ لَيسَ حَيٌّ بَعدَهُ بِمُخَلَّدِ              دَهُ  نبُُوَّ

Selâm olsun hidayet peygamberi, seçilmiş ve desteklenen Muhammed’in 

kabrine 

Selâm olsun Allah’ın sapkınlıktan sonra bizleri hidayet ettiği peygambere, 

onun hidayeti olmasaydı doğru yolu bulamazdık 

Resulullah, Allah’ın her muvahhide hidayet bahşettiği rahmet anahtarıydı 

Yeryüzünde yürüyenlerin en hayırlısıydı o, ama ölümsüz değildi, 

O’ndan sonra peygamberliğin olmayacağına, ondan sonra hiçbir canlının 

ebedi kalmayacağına şehadet ettim. 

Şiirin ilk beytini incelendiğinde, ümmetin öğretmeni ve eğitmeni olan Hz. 

Peygamber’in (sav) kabir ziyaretlerindeki tutumunun yansıması görülmektedir. Bu 

ümmetin ilk şakirtleri olarak kabul edilen sahabe neslinin tutumları da, membaı aynı 

olan pınarın farklı kolları olarak bilinmektedir. İşte kabir ziyaretleri bağlamında Ebü’l-

‘Atâhiye, Peygamber’in (sav)  ravzasındaki mezarı şeriflerini, yanı başındaki Hz. 

Ebubekir (ra) ve Hz. Ömer’in (ra) mezarlarını ziyaret eden Abdullah b. Ömer’in (ö. 

 Selâm senin“ السَّ لَ مُ   عَ لَ يْ كُ مْ  يَ ا رَ سُ ولَ   اللَِّ   السَّ لَ مُ   عَ لَ يْ كَ   يَ ا  أَ بَ ا بَ كْ رٍ  السَّ لَ مُ  عَ لَ يْ كَ   يَ ا أَ بَ تَ اه ,(73/693

üzerine olsun ey Allah’ın resulü, selâm senin üzerine olsun ey Ebubekir, selâm üzerine 

olsun ey babacığım.”665 sözleriyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Şair ilk beytin ikinci 

mısraında siyer ve hadis literatüründe pek fazla kullanılan “seçilmiş peygamber” 

 
665 Ebû Bekir Abdullah b. Muhammed b. Ebî Şeybe el-‘Absî el-Kûfî, Musannef, thk., Sa‘d b. Nâsır b. 

Abdülaziz Ebû Hubeyb eş-Şesrî, nşr., Dâru Kunûz İşbiliye li’n-Neşri ve’t-Tevzî‘, Riyad, 1.baskı, 

1436/2015, o, 12152, c. I, s. 132. 



240 
 

ifadesiyle ayrıca peygamberin kendi kelamı olan, النَّ بِ يُّ   المُ صْ طَ فَ ى  Ben seçilmiş“ وَ أَ نَ ا 

peygamberim”666 hadisiyle de metinlerarası alıntı yapmıştır. Şiirin ilerleyen 

beyitlerinde şair, peygamberin birkaç özelliğine işaret etmiş, Allah’ın kendisiyle 

beşeriyeti karanlıklardan kurtararak hidayet nuruyla aydınlatma, rahmet peygamberi 

gibi özelliklerini dile getirmiş, ﴿  َٖينِ  ارَْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَ   ي الَّـذِ هُو ى وَدٖينِ الْحَق ِ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الد 

الْمُشْرِكُونَ  كَرِهَ  وَلَوْ  هٖ  ﴾كُل ِ  “Müşrikler hoşlanmasalar dahi, dinini bütün dinlere üstün 

kılmak için, peygamberini hidayet ve hak din ile gönderendir.”667    وَمَا  ارَْسَلْنَاكَ اِلاَّ رَحْمَة﴿

 Biz seni âlemlere ancak bir rahmet olarak gönderdik.”668 âyetleriyle“ لِلْعَالَمٖينَ ﴾

âyetlerle metinlerarası alıntı yapmıştır. Dördüncü beyitte peygamber efendimizin 

fiziksel özelliklerinden biri olan yeryüzündeki vakarla yürüyüşü ile beşeriyetin en 

hayırlısı gibi özelliğine vurgu yaparak sahabeden Ebû Hureyre’nin (ö. 58/678),  َا مَّ مِ و

ُ   ىلَّ صَ )  اللَِّ   ولِ سُ رَ   نْ مِ   هِ تِ يَ شْ ي مَ فِ   عَ رَ سْ دا  أَ حَ أَ   تُ يْ أَ رَ  هُ ي لَ وِ طْ تَ   ضُ رْ ا الَ مَ نَّ أَ كَ   (مَ لَّ سَ وَ   هِ يْ لَ عَ   اللَّ  “Ben 

Resulullah’tan (sav) daha süratli yürüyen başka birini görmedim. Sanki yer ayağının 

altından dürülüp dümdüz olurdu.”669 kelamıyla metinlerarası alıntı yapmıştır. Aynı 

beytin ikinci mısraında, ﴿ َتُون ﴾اِنَّكَ مَي ِتٌ وَاِنَّهُمْ مَي ِ  “Şüphesiz sen de öleceksin, onlar da 

ölecek.”670 âyetiyle, beşinci beyitte ise Hz. Muhammed’in son peygamber olduğunda 

ve ondan sonra peygamberlik müessesesinin olmayacağına işaret etmiş, ﴿  ٌد مَا كَانَ مُحَمَّ

وَلَ  رِجَالِكُمْ  مِنْ  احََدٍ  اللَِّ اَبَا  رَسُولَ  النَّبِي نَٖ   كِنْ  ﴾وَخَاتَمَ   “Muhammed aranızdaki erkeklerden 

kimsenin babası değildir, lakin o Allah’ın resulü ve nebilerin sonuncusudur.”671 âyeti 

ve   ُنَبِيَّ بَعْدِ ي، وَسَيَكُون ، وَإِنَّهُ لَا  نَبِيٌّ نَبِيٌّ خَلَفَهُ  بَنوُ إِسْرَائِيلَ تَسُوسُهُمُ الْنَْبِيَاءُ، كُلَّمَا هَلَكَ  كَانَتْ 

 
666 Ahmed b. Hanbel, Müsned, no. 23464, c. VI, s. 25. 
667 Tevbe, 9/33. 
668 Enbiyâ, 21/107. 
669 Ahmed b. Hanbel, Müsned, no. 8588, c. VIII, s. 362. 
670 Zümer, 39/30. 
671 Ahzâb, 33/40. 



241 
 

فَيَكْثُرُونَ   ,İsrailoğullarını peygamberler yönetirdi. Bir peygamber vefat edince“ خُلَفَاءُ 

yerine başka bir peygamber geçerdi. Oysaki benden sonra peygamber gelmeyecek, 

halifeler olacak ve çok olacaklar.”672 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Peygamber hayatından örnekler, onun yaşamından ibretler aktararak insanlığı 

hakikate sesleyen maneviyat şairi Ebü’l-‘Atâhiye, bir başka şiirinde, Allah’ın 

beşeriyete peygamber göndererek onlara ikramda bulunduğunu, insanlığın 

kurtuluşunun yalnızca o peygamber aracılığıyla mümkün olabileceğini ifade 

etmektedir. Şair bu bağlamda şöyle der:673 

  يُطَّرَحْ لَا   ينِ أنَْ يَنبَغي لِلد ِ           ينَكُمْ وا دِ ونُ يا بَني آدَمَ صُ 

 فَنَصَحْ   يكُمْ امَ فِ بِنَبي ٍ قَ           وا الَلَ الَّذي أكَرَمَكُمْ مَدُ وَاحْ 

 ُ  وهُ وَشَرَحْ كُلَّ خَيرٍ نِلتُمُ                    بِهِ بِنَبي ٍ فَتَحَ اللَّ

 وا وَرَجَحْ الُ ى وَالبِر ِ شَ قَ ي التُّ فِ          اسُ بِهِ يُوزَنُ النَّ  سَلٌ لَوْ مُرْ 

 ى بِالمِدَحْ لَ ولُ الَلِ أوَْ وَرَسُ           ىلى بِالعُلَ ولُ الَلِ أوَْ فَرَسُ 

Ey Âdemoğulları dininizi koruyun, din göz ardı edilmemeli! 

Size nasihat eden, içinizden bir peygamber göndererek ikramda bulunan 

Allah’a hamdedin, 

Öyle bir peygamber ki, Allah onunla ulaştığınız her hayrın kapısını açtı ve size 

açıkladı 

O gönderilmiş peygamberdir, şayet insanlar takva ve iyilik hususunda onunla 

tartılsalardı o her zaman üstün gelirdi, 

Resulullah yüceliğe en layık olandır, Resulullah övgüyü en çok hak edendir. 

Allah Teâlâ, bu dini koruma vazifesini bizzat üstlenmiştir. 674 Ancak şair, 

burada insanoğluna hitap ederek bu görevin aynı zamanda onun da sorumluluğu 

 
672 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 3268, c. III, s. 273. 
673 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 100. 
674 Hicr, 15/9. 



242 
 

olduğunu ifade etmektedir. Bu bağlamda şair,   دٍ عَلَى ةَ مُحَمَّ تِي أوَْ قَالَ أمَُّ إِنَّ اللََّ  لَا يَجْمَعُ أمَُّ

 Şüphesiz Allah benim ümmetimi veya Muhammed’in ümmetini sapıklık üzerine“ ضَلَلَةٍ 

birleştirmez.”675 hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Müminlere karşı merhametli 

ve şefkatli, onlara kendi içlerinden bir peygamberin gönderildiğini ifade etmeğe 

çalışan şair burada, ﴿  ٌاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ انَْفُسِكُمْ عَزيٖز
 
  بِالْمُؤْمِنٖينَ   عَلَيْكُمْ   حَرٖيصٌ   عَنِتُّمْ   مَا   عَلَيْهِ لَقَدْ ج

﴾رَحٖيمٌ   رَؤُفٌ   “Andolsun ki, size kendi içinizden bir peygamber geldi. Sizin sıkıntı 

çekmeniz ona ağır gelir, o size karşı çok düşkün, müminlere karşı da çok şefkatli ve 

merhametlidir.”676 âyetiyle metinlerarası alıntı yapmıştır. Ümmetin öğretmeni olan bir 

peygamber takva ve iyilikte en önde olan ve öncül olandır. Dolayısıyla şairin, “şayet 

insanlar onunla takva ve iyilik hususunda tartılsalardı” kıyaslaması övgüdür, yoksa 

gerçek bir kıyaslama değildir. Peygamberin hayatını anlatan siyer kaynakları, her 

durumda ümmetine takvayı ve çeşitli iyilikleri tavsiye ettiğini, onları en iyi ahlaki 

değerlere çağırdığını kaydetmektedir.677 

Şairin, Hz. Peygamber’e methiyeler sunmasındaki temel amacı, okuyucularına 

Nebî sevgisi ve bağlılığını aşılamaktır. Zira insan, âlemlerin efendisinin izinden adım 

adım giderek kurtuluşa erişir. Ebü’l-‘Atâhiye, bir başka şiirinde Hz. Peygamber’in 

(sav) vefat hadisesini konu edinmiş, O’nun övgülere layık bir şahsiyet olduğunu ifade 

etmiş ve âlemlerin efendisinin vefatıyla sarsılan sahabenin yaşadığı derin trajediyi 

yansıtmayı amaçlamıştır. Şair şöyle der:678 

ِ لِيَبْ   اوِيا ينَةِ ثَ را  بِالمَدِ سَ قَبْ  تَنْ وَلَا            اكِيا انَ بَ كَ    مَنْ كِ رَسولَ اللَّ

ُ جَزَ  دا  ى اللَّ  ادِيا يل  وَهَ ي ا  دَلِ دِ انَ مَهْ كَ   فَقَدْ             عَن ا كُلَّ خَيرٍ مُحَمَّ

 يا اسِ رِ نَ ر ِ المُطَهَّ تَ لِلبَ ا كُنْ إِذَ           لُهُ ا هُوَ أهَْ ى بِمَ رَ رِيَ الذِكْ تَسْ  وَلَنْ 

 
675 Tirmizî, el-Câmiü’l-kebîr, no. 2167, c. IV, s. 39. 
676 Tevbe, 9/128. 
677 Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm Eyyûb el-Himyerî el-Mısrî, es-Sîretü’n-nebeviyye, thk., Mustafa 

es-Sekâ vd., nşr., Şeriketü Mektebe ve Matbaa Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 2.baskı, Mısır,1375/1955, c. 

I, s. 4. 
678 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 433. 



243 
 

ِ ى رَسُ سَ أتََنْ   ا هِيا جِدَينِ كَمَ ارُهُ بِالمَسْ وَآثَ        ىمَشَ   أفَضَلَ مَنْ ولَ اللَّ

 ادِيابا  وَوَ تا  وَشِعْ بَيْ   رَمَهُمْ وَأكَْ            اسِ كُل ِهِمْ اسِ بِالنَّ انَ أبََرَّ النَّ وَكَ 

رَ مِنْ  دٍ  تَكَدَّ ِ عَلَيهِ سَلَ              بَعدِ النَبي ِ مُحَمَّ  افِيا انَ صَ ا كَ  مَ مُ اللَّ

Ağlamak isteyen Resulullah’a ağlasın, Medine’deki mezarı unutmasın, 

Allah bizim adımıza Muhammed’i her hayırla mükafatlandırsın, zira o hidayet 

rehberi, yol göstericiydi 

Arınmış sadık kullar hususunda unutkan olsan da, zikir ehlini zikretmekten asla 

geri durma 

İki mescitte eserleri bulunan, yeryüzünün en faziletlisi olan Resulullah’ı nasıl 

unutursun? 

Oysaki o, insanların en faziletlisi, evlerin, yolların ve vadilerin en şereflisiydi, 

Halbuki, Peygamber Muhammed’den (aleyhisselâm) sonra saf olan her şey 

bulanıklaşmaya başladı 

Şiirden anlaşıldığı üzere şair muhataba şu mesajı ima etmektedir: “Ağlamak 

isteyen Hz. Muhammed’e (sav) ağlasın. Zira üzerine gerçek anlamda göz yaşı 

dökülmeği hakkeden kişi âlemlerin efendisidir. O, en üstün rehber ve mürşit, 

yaratılmışlara karşı en merhametli kimseydi. Sözleri, uygulamaları ve eserleriyle hala 

aramızda bulunan bir zatı nasıl unutabiliriz?” Hz. Muhammed’in hatıraları hala 

bizlerle birlikteyken, şair, bu dünyaya olan aşırı düşkünlüğümüzü ve bağlanmamızı 

hayretle karşılamakta ve bu durumu kınamaktadır. Aynı zamanda şairin, peygamber 

efendimizin vefatıyla derin bir hüzne kapılan sahabenin yaşadığı hisleri şiirleştirdiği 

de görülmektedir. Zira Hz. Muhammed’in ölümü diğer peygamberlerin veya sıradan 

insanların ölümü gibi değildir. Onun vefatıyla peygamberlik sona ermiş, vahiy 

kesilmiştir. Şair, fahri kâinat efendimizin ölümünü anlatırken, Buhârî’nin Sahîh’inde 

geçen ve siyer kaynaklarında da yer alan şu kıssayla metinlerarası alıntı yapmıştır: 



244 
 

ُ   يَ ضِ رَ )  ةَ شَ ائِ عَ  نْ عَ وَ  ِ   ولَ سُ رَ   نَّ أَ   ( ا هَ نْ عَ   اللَّ ُ لَّ صَ )  اللَّ اللَّ و  بُ أَ وَ  اتَ مَ   ( مَ لَّ سَ وَ   يهِ لَ عَ   ى 

نْ بِ  رٍ كْ بَ  ِ : وَ ولُ قُ يَ  رُ مَ عُ  امَ قَ فَ  ،حِ السُّ ِ   ولُ سُ رَ   اتَ ا مَ مَ   اللَّ ُ لَّ صَ )   اللَّ  رُ مَ عُ  الَ قَ : وَ تْ الَ ، قَ (  مَ لَّ سَ وَ   يهِ لَ عَ   ى اللَّ

ُ   ثنَّهُ عَ بْ يَ لْ ، وَ اكَ  ذَ لاَّ ي إِ سِ فْ ي نَ فِ   عُ قَ يَ   انَ ا كَ مَ   اللَِّ وَ    فَ شَ كَ فَ  رٍ كْ و بَ بُ أَ  اءَ جَ ، فَ مْ هُ لَ جُ رْ أَ وَ   الٍ جَ ي رِ دِ يْ أَ   نَّ عَ طَ قْ يَ لَ فَ   اللَّ

ِ   ولِ سُ رَ   نْ عَ  ُ لَّ صَ )  اللَّ   هِ دِ يَ ي بِ سِ فْ ي نَ ذِ الَّ تا ، وَ ي ِ مَ ا  وَ ي  حَ   تَ بْ ي طِ م ِ أُ وَ   تَ نْ ي أَ بِ أَ : بِ الَ ، قَ هُ لَ بَّ قَ فَ   ( مَ لَّ سَ وَ   يهِ لَ عَ   ى اللَّ

ُ   كَ يقُ ذِ  يُ لَا  ،  رُ مَ عُ  سَ لَ جَ  رٍ كْ و بَ بُ أَ  مَ لَّ كَ ا تَ مَّ لَ ، فَ ى رِسْلِكَ لَ عَ   فُ الِ ا الحَ هَ يُّ : أَ الَ قَ فَ   جَ رَ خَ   مَّ دا ، ثُ بَ أَ   ينِ تَ تَ وْ المَ   اللَّ

َ  دَ مِ حَ فَ  ُ لَّ صَ )دا   مَّ حَ مُ  دُ بُ عْ يَ  انَ كَ   نْ  مَ لَا : أَ الَ قَ وَ  يهِ لَ ى عَ نَ ثْ أ  وَ  رٍ كْ و بَ بُ أَ  اللَّ   دْ دا  قَ مَّ حَ مُ  نَّ إِ فَ ( مَ لَّ سَ وَ  يهِ لَ عَ   ى اللَّ

َ   دُ بُ عْ يَ   انَ كَ   نْ مَ ، وَ اتَ مَ  تُونَ ﴿   :الَ قَ ، وَ وتُ مُ  يَ لَا   يٌّ حَ   اللََّ   نَّ إِ فَ   اللَّ وَمَا  ﴿:  الَ قَ وَ   679﴾ إِنَّكَ مَي ِتٌ وَإِنَّهُمْ مَي ِ

سُلُ أفََإِنْ مَاتَ أوَْ قُتِلَ انْقَلَبْتمُْ عَلَى أعَْقَابِكُمْ وَمَ  دٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّ يَنْقَلِبْ عَلَى  نْ  مُحَمَّ

اكِرِينَ  ُ الشَّ َ شَيْئا  وَسَيَجْزِي اللَّ  . ونَ كُ بْ يَ  اسُ النَّ   جَ شَ نَ فَ  ،680﴾ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّ

“Âişe’den (r.a.) rivayet edildiğine göre, Resulullah (sav) vefat ettiğinde Ebû 

Bekir, es-Sunh denilen bir yerdeydi. Ömer (r.a.) ayağa kalkıp, “Allah’a yemin olsun 

ki, Resulullah (sav) ölmedi” dedi. Hz. Âişe dedi ki, Ömer, “Allah’a yemin olsun ki, o 

vakit içime ondan başka bir kanaat doğmadı. Andolsun ki, Allah onu yeniden 

gönderecek ve o birtakım adamların ellerini ve ayaklarını kesecek.” dedi. O sırada Ebû 

Bekir çıkageldi, Resulullah’ın yüzünü açtı, onu öptü ve şöyle dedi: “Anam babam sana 

feda olsun, hayatta iken de hoştun, öldükten sonra da hoşsun. Nefsimi elinde 

bulundurana yemin ederim ki Allah sana ölümü iki kere tattırmayacaktır.” Sonra dışarı 

çıktı ve şöyle dedi: “Ey yemin eden kimse yavaş ol!” Ebû Bekir konuşmaya 

başladığında Ömer oturdu. Sonra Ebû Bekir Allah’a hamd-u senalar yaptıktan sonra 

şöyle dedi: “Şunu iyi bilin ki, kim Muhammed’e (sav) tapıyorduysa Muhammed artık 

ölmüştür. Kim de Allah’a tapıyorduysa muhakkak ki Allah diridir ve ölmez. Şu 

âyetleri okudu: “Şüphesiz sen de öleceksin, onlar da öleceklerdir.” “Muhammed ancak 

bir elçidir. Ondan önce de elçiler gelip geçmiştir. Eğer o ölür yahut öldürülürse siz 

 
679 Zümer, 39/30. 
680 Âl-i İmrân, 3/144. 



245 
 

topuklarınız üzerine gerisin geri mi döneceksiniz? Kim de topukları üzerine gerisin 

geri dönerse asla Allah’a hiçbir zarar vermiş olamaz. Allah şükredenleri 

mükafatlandıracaktır.” Bu olayın ardından orada bulunanlar içlerini çeke çeke 

ağlamaya başladılar.”681 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin hiciv ve gazel tarzında kaleme aldığı bazı şiirlerinde 

metinlerarası alıntı örneklerine rastlanmaktadır. Nitekim hiciv üslubunu kullanarak, 

Hz. Peygamber’in (sav) hayatındaki bazı olaylarla metinlerarası alıntı yaptığı şu şiiri 

dikkat çekmektedir:682 

ِ قِ يكَ أرَْ قِ أرَْ  َ   مِنْ            ا يكَ قِ  أرَْ يكَ بِاِسمِ اللَّ  ا يهَ فِ يَشْ  بُخلِ نَفسِكَ عَلَّ اللَّ

كَ إِلاَّ ا سِلْ مَ  كَ إِلاَّ وَلَا              ا اوِلُهَ يُنَ   مَنْ مُ كَف ِ يهَ   مَنْ  عَدُوُّ  ا يرَُج 

Sana okuyorum, Allah’ın adıyla sana okuyorum, nefsinin cimriliğinden 

Allah’ın sana şifa vermesi ümidiyle sana okuyorum, 

Elin güvenliği yalnız onu infak edenindir, düşman ise yalnız onu arzu 

edenindir. 

Burada şair, Peygamber’in (sav) hayatında vuku bulan Cebrail meleğinin ona 

gelerek rukye yaptığı olayını metinlerarasılık kullanarak bizlere aktarmaktadır. Şairin 

metinlerarası alıntı yaptığı hadis-i şerif şöyledir: 

دُ، اشْتَكَيْتَ؟ أنََّ جِبْرِيلَ أتََى النَّبِيَّ  ِ  بِاسْمِ اللَِّ  :قَالَ  نَعَمْ، :فَقَالَ    فَقَالَ: يَا مُحَمَّ  أرَْقِيكَ، مِنْ كُل 

 ُ ِ نَفْسٍ أوَْ عَيْنِ حَاسِدٍ اللَّ  .  أرَْقِيكَ  يَشْفِيكَ، بِاسْمِ اللَِّ شَيْءٍ يُؤْذِيكَ، مِنْ شَر ِ كُل 

“Cebrail, ’e gelerek, “Ey Muhammed, rahatsız mısın?” diye sordu. Resulullah 

(sav), “Evet” deyince, Cebrail (as) şöyle dua etti: “Allah’ın adıyla, sana eziyet veren 

her şeyden, her kötü nefisten, gözlerden veya haset edenlerin gözlerinden sana 

okuyorum. Allah sana şifa versin, Allah’ın adıyla sana okuyorum.” ”683 Şairin kınama 

ve hiciv tarzında kullandığı üslup, belirli bir şahsa yönelik olmayıp, genel olarak tüm 

 
681 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 3467, c. III, s. 341; İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, c. II, s. 655. 
682 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 413. 
683 Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 2186, c. VII, s. 13. 



246 
 

cimri nefisleri hedef almaktadır. Ebü’l-‘Atâhiye, insan nefsindeki bâtıni hastalıklardan 

biri olarak görülen cimriliği küçümsemekte ve onun şifasını arzulamaktadır. Aynı 

zamanda insanı cimriliğe karşı uyarırken, muhatabına infak bilincini kazandırmayı 

amaçlamaktadır. 

Anlaşıldığı kadarıyla, Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiir yapısındaki bazı özellikler, 

hayatının belirli bir döneminde yaşamış olduğu sevda duygusuyla, saraydaki cariye 

Utbe’ye duyduğu aşktan hareketle kaleme aldığı gazel tarzı şiirlerle ve şahsiyetine 

yöneltilen ithamlara cevap niteliği taşıyan hiciv tarzı şiirlerle sınırlı kalmamıştır. Şair, 

daha sağlam ve güçlü bir şiir formu yerine, edebî kurgunun temel unsurlarından olan 

soyut kavramları somutlaştırarak anlatmaya çalıştığı bir üslup benimsemiş ve 

dönemine nispetle daha sade bir anlatım tarzı tercih etmiştir. 

Ebü’l-‘Atâhiye divanında, bazen Resulullah’ın (sav) sahabesinin fiilinden, 

hayatından ve uygulamalarından ilham alarak metinlerarası alıntı mekanizmasını 

kullanır. Örneğin bir şiirinde yine eski sevdası Utbe ile olan yolculuğundan 

bahsederken şair şöyle der:684 

ِ وَاللَِّ   ا السَفَرِ دَ ذَ مُ بَعْ ا سَلْ ا مِتُّ يَ مَ              ىي مَتَ الِ ا أبَُ  مَ  وَاللَّ

 مِنَ الحَجَرِ  ي قَبَّلَتْ تُ الَّذِ لْ       وَقَبَّ   افَتْ طَ  ثُ تُ حَيْ طُفْ  سَ قَدْ ألََيْ 

Vallahi, vallahi ey Selm685 bu yolculuktan sonra ne zaman öleceğim umurumda 

değil 

O’nun dolaşıp durduğu yerleri ben de dolaşmadım mı, taşı öptüğü yerden ben 

de öpmedim mi 

 
684 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 549. 
685 Selm b. ‘Amr b. Hammâd el-Hâsir (ö. 186), ilk dönem Abbâsî şairlerinden olup, halife Ebû Bekir 

es-Sıddîk’ın azatlı kölesinin kölesidir. Basra’da doğmuş büyümüş, daha sonra Bağdat’a yerleşmiş. 

Halife Mehdî, Harûnurreşîd’le ilgili methiyeleri, Beşşâr b. Bürd ve Ebü’l-‘Atâhiye hakkında haberleri 

ile meşhurdur. Hüsran lakabıyla anılmasının nedenine gelince Ebü’l-Ferec el-İsfahânî el-Egânî’sinde 

şöyle anlatır: “Selm, Hüsran lakabıyla bilindi. Çünkü babasından miras olarak kalan Mushafları satar 

yerine tambur alırdı. Bir diğer rivâyete göre babası ona mal-mülk bırakmış, o ise bu malı edebiyat ve 

şiir alanında harcamıştı. Bu nedenle ailesinden bazı kimseler ona, “Gerçekten sen hüsransın, 

kaybedensin” demişlerdir.” İsfanânî, el-Egânî, c. XIX, s. 187; Ziriklî, el-A‘lâm, c. III, s. 110. 



247 
 

Şair bu beyitte tarihe adalet örneği olarak not düşmüş büyük sahabe Ömer b. 

el-Hattâb’ın Beytullah’ı tavaf ederken Hacerü’l-Esved’e yaklaştığında söylemiş 

olduğu şu meşhur kavliyle metinlerarası alıntı yapmıştır:686 

ُ ) إِن ِي لََعلَم أنََّك حَجَرٌ، لا تَضُرُّ ولا تَنفَعُ، ولَولاَ أنَ ِي رَأيَتُ النبيَّ    أمََا وَاللَِّ     هِ يْ لَ عَ   صلَّى اللَّ

 يُقَب ِلُك مَا قَبَّلتكُ  (لَّمَ وسَ 

“Allah’a yemin ederim ki senin hiçbir fayda ve zarar veremeyen bir taş 

olduğunu iyi biliyorum. Eğer Resulullah’ı (sav) seni öperken görmeseydim ben de seni 

asla öpmezdim.” 

Şunu da ifade edebiliriz ki, Ebü’l-‘Atâhiye, yukarıdaki beyitlerde Hz. Ömer’in 

sözlerinin zahirî anlamını yalnızca bir metinlerarası alıntı unsuru olarak kullanmakla 

yetinmemiş, aynı zamanda eski sevdası Utbe’ye duyduğu muhabbeti ifade etmek için 

o büyük sahabenin Peygamber sevgisinden de ilham almıştır. Utbe ile birlikte yaptığı 

yolculuktan döndükten sonra, ölüme dahi aldırış etmediğini, Utbe’nin gittiği her yere 

onunla birlikte gittiğini, hatta Utbe’nin öpmüş olduğu taşları öptüğünü dile getiren şair, 

adım adım kalbinde sakladığı bu sevdanın izini sürdüğünü belirtmektedir. Bu 

bağlamda şair, her iki metin arasında bir etkileşim kurarak okuyucuya, bir taşın kendi 

başına bir fayda sağlamayacağını, ancak sevgilinin o taşa dokunmasıyla taşın değer 

kazandığını anlatmaya çalışmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye, bir başka şiir parçasında sahabe-i kirama olan saygısını ifade 

etmiş, onların kadir ve kıymetlerinin yüceliğine işaret etmiş, ayrıca isimlerinden ilham 

alarak metinlerarası etkileşim örnekleri sunmuştur. Şair, ölüm gerçeğini vurgulayarak 

ister âbid ister zalim ve nankör olsun, Allah’ın yarattığı her can için ölümün hak 

olduğunu, hiç kimsenin dünyada kalıcı olmadığını dile getirmiş ve şu beyitleri dile 

getirmiştir:687 

 هَذي المَدائِنَ فيها الماءَ وَالشَجَرُ            أيَنَ القُرونُ وَأيَنَ المُبتَنونَ لَنا 

 
686 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1528, c. II, s. 582; Müslim, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 1270, c. IV, s. 

66. 
687 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 154. 



248 
 

 صَرفُ الزَمانِ وَأفَنى مُلكَهُ الغِيَرُ              الَ بِهِ انُ مَ وَ رْ وشَ ى أنَُ رَ وَأيَنَ كِسْ 

 جاءَت بِفَضلِهِمُ الآياتُ وَالسُوَرُ               بَل أيَنَ أهَلُ التُقى بَعدَ النَبِي ِ وَمَن

لَهُم أعُدُدْ  يقَ أوََّ  وَنادِ مِن بَعدِهِ في الفَضلِ يا عُمَرُ                 أبَا بَكرٍ الصِد 

كَرُ                        وَعُدَّ مِن بَعدِ عُثمانٍ أبَا حَسَنٍ   فَإِنَّ فَضلَهُما يُروى وَيدَُّ

هِمُ   وَلا الجَبابِرَةُ المَلكُ ما عَمَروا                لَم يَبقَ أهَلُ التُقى فيها لِبِر ِ

طَهَ   أنَْ  ذَرْ لِنَفسِكَ وَاِحْ  لْ مَ فَاِعْ  ةٍ مَ                 ا تُوَر ِ  ا وِردٌ وَلا صَدَرُ ا لَهَ في هُوَّ

 يُنجي الرَشيدَ مِنَ المَحذورَةِ الحَذَرُ             ما يَحذَرُ الَلَ إِلا  الراشِدونَ وَقَد

 مَعَ النَجاحِ وَخَيرُ الصُحبَةِ الصُبرُ                وَالصَبرُ يُعقِبُ رِضوانا  وَمَغفِرَة  

 وَعَن قَريبٍ بِهِم ما يَنقَضي السَفَرُ              الناسُ في هَذِهِ الدُنيا عَلى سَفَرٍ 

 وَمِنهُمُ موسِرٌ وَالقَلبُ مُفتَقَرُ                     فَمِنهُمُ قانِعٌ راضٍ بِعيشَتِهِ 

Nerede çağlar, nerede bizim için nehirler ve ağaçlar olan şehirleri inşa edenler 

Nerede Kisra Enüşirvân, zamanın harcadığı, nerede o kaderin cilvelerinin 

tahtını yok ettiği kimseler, 

Bir de peygamberden sonra takva sahipleri, faziletleri hususunda âyetler ve 

sûreler inenler nerede, 

İlkleri Ebû Bekir es-Sıddık’tır, sonra fazilette arkasından sen gelirsin ey Ömer! 

Osman’dan sonra Ebü’l-Hasan’ı (Hz. Ali) sıralarsın, zira bu ikisinin fazileti 

anlatılmakta, çok anılmaktadır meğer, 

Ne takva ehli kaldı iyilikleri ile, ne de mülk sahipleri zorbalar imar ettikleri ile, 

O halde kendin için çalış, ne bir virdi ne bir kalkanı olmayan nefsinin 

istekleriyle vuruş. 

Allah’a karşı gelmekten ancak Raşid olan kimseler sakındı, alınan tedbirlerle 

haramlardan kurtarıldı 



249 
 

Ardından kurtuluş ile rızayı ve bağışlanmayı getiren sabır gelir, en iyi arkadaş 

sabırlı olanla gelir. 

İnsanlar bu dünyada yolculuktalar, çok yakın bir zamanda bu yolculuk sona 

varır, 

Kimisi hayatından ve yaşamından razıdır, kimisi de zengin ama kalbi 

muhtaçtır. 

Ebü’l-‘Atâhiye, sahabe-i kiramın faziletlerini zikrederek, bu mübarek 

şahsiyetlerin büyüklüğüne, iman üzere dünyadan göçtüklerine ve geride bıraktıkları 

güzelliklerle dolu hayat hikayelerinden ilham aldığına işaret etmektedir. Şair, ölümün 

herkes için kaçınılmaz bir gerçek olduğundan bahsetmekle birlikte, zorba ve zalim 

kavimlerin ölümü ile hayatlarını itaat ve kulluk üzere yaşayanların ölümü arasında bir 

fark bulunduğunu vurgulamaktadır. Zira hayırlı kimseler, güzel anıları ve faziletleriyle 

sonraki nesillerde yaşamaya devam ederken; zalim kavimlerin ise yalnızca yurtları ve 

ibret alınabilecek kötü hatıraları dışında geriye bir miras bırakmadıklarına dikkat 

çekmektedir. Şair yukarıdaki şiir parçasında Hz. Peygamber’in (sav),  َلَّ صَ )  يَّ بِ النَّ   نَّ أ ُ   ى اللَّ

بَ بُ أَ دا  وَ حُ أُ   دَ عَ صَ   (مَ لَّ سَ وَ   هِ يْ لَ عَ    يٌّ بِ نَ   كَ يْ لَ ا عَ مَ نَّ إِ فَ   دُ حُ أُ   تْ بُ ثْ : اُ الَ قَ ، فَ مْ هِ بِ   فَ جِ رَ ، فَ انُ مَ ثْ عُ وَ   رُ مَ عُ وَ   رٍ كْ و 

انِ يدَ هِ شَ وَ   يقُ د ِ صِ وَ   “Bir gün Nebi (sav) Ebû Bekir, Ömer ve Osman ile birlikte Uhud 

dağına çıktılar. Bu esnada Uhud dağı deprenip titredi. Bunun üzerine Nebi (sav): Ey 

Uhud uslu dur ve bil ki üstünde bir Peygamber, bir Sıddık ve iki şehit vardır.”688 

hadisiyle metinlerarası alıntı yapmıştır.  

Şair bir başka şiirinde yine eski sevdası olan Utbe’ye olan muhabbetindeki 

başarısızlığını göstermek için Peygamber’in (sav) siyerinden esinlenerek metinlerarası 

alıntı mekanizmasını kullanarak şöyle der:689 

دَتِ   مِ ينَ مِنَ الحُكْ تَهِ ا تَشْ يمَ زِلَ فِ فَأنَْ               يمِ ا جُرْ تُكِ مَ ي فَدَيْ اتِ ي هَ أسََي ِ

 
688 Buhârî, el-Câmiü’s-Sahîh, no. 3472, c. III, s. 344. 
689 Şükrî Faysal, Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, s. 642. 



250 
 

 مِ نَ المَنِيَّةِ وَالسُقْ ى مَركَبٍ بَيْ عَلَ             يتِنِ بُ ثمَُّ حَمَلْ ا عُتْ ي يَ تِ بِ عَبْ تَلَ 

تِ  تَزَ ي لَا ا لِ يلَيَّ مَ خَلِ   مِ ما  مِنَ الحَتْ ارِ حَتْ دَ ى الَقْ ونُ عَلَ تَكُ              ي الُ مَضَرَّ

 ي مِ أرَْ  لَمُ مَنْ ي وَيَسْ رِ نَحْ   ودُ إِلىَ تَعُ           ييَتِ ى وَرَمْ مِ ينَ أرُْ ي حِ ابُ فُؤادِ يُصَ 

 ي مِ ى رَغْ تُ عَلَ صَبَرْ  قَدْ  رِ لَكِنْ بْ ى الصَّ عَلَ          دَةٌ ي جَلَ ا بِ  مَ  وَاللَِّ تُ وَلَا صَبَرْ 

تِ مِ  جِسْ ي سَبيلِ اللَِّ  فِ ألََا   ي مِ ى جِسْ وحَ عَلَ ى أنَُ عِدٌ حَتَّ مُسْ  ألََا         يي وَقُوَّ

 مِ ى عَظْ ما  عَلَ الِ عَظْ ى مِنَ العُذَّ ح  بِمَنْ          احِدٍ دَ وَ احِدا  بَعْ ي وَ امِ تُعَدُّ عِظَ 

ِ كَفَ   مِ تَجيرِ مِنَ الظلُْ امُ المُسْ ا مَقَ فَهَذَ             يتِنِ ظلََمْ   ا قَدْ  مَ اكِ بِحَق ِ اللَّ

Ey sevgili, sana feda ettiğim günahımı geri getir, o halde istediğin hükme 

uyarım, buyruğuna boyun eğerim. 

Benimle oynadın ey Utbe, sonrasında beni ölüm ve hastalıklar merkebine 

bıraktın 

Dostum, kader üzerine mühürlenen bu dertler neden artıyor, bana neler oluyor, 

Bana attığın bakışlar kalbimi yakıyor, atışlarım boğazıma düğümleniyor ve 

nefesim kesiliyor. 

Sabrettim, Allah’a yemin olsun ki sabrım tükendi, ama yine de dayandım, her 

şeye rağmen sabrettim, 

Bilinsin ki, bedenim ve gücüm Allah yolundadır, bilinsin ki bedenim üzerine 

ağlamadıkça mutlu olunmaz, 

Kemiklerim sızlar, bir bir azarların arasında, her kemiğim ötekine katılıyor 

acıyla, 

Yeter artık, Allah aşkına ne çok zulmettin bana, burası zulümden kaçanın 

sığındığı bir yerdir. 



251 
 

Ebü’l-‘Atâhiye yukarıdaki şiirde, Bedir gazvesinde yüce Allah’ın 

Peygamberine olan yardımından ilham alarak metinlerarası alıntı yapmıştır. 

Peygamber, Hz. Ali (ra)’den küçük çakıl taşlar isteyip sonra taşları müşriklerin yüzüne 

fırlatır, bunun üzerine yüzlerine isabet eden toprak ve taşlar sebebiyle gözleri görmez 

olan düşmana müslümanlar saldırır ve zafer kazanırlar. O sırada yüce Allah şu âyetleri 

indirmiştir:  ﴿ َوَل تَقْتلُُوهُمْ  اللََّ فَلَمْ  ﴾ى رَمَ   اللََّ   كِنَّ وَلَ   رَمَيْتَ   اِذْ   رَمَيْتَ   وَمَا ُُقَتَلَهُمْ   كِنَّ   “Onları siz 

öldürmediniz, fakat onları Allah öldürdü. Atarken sen atmadın, fakat Allah attı…”690 

Şair, burada âyetle metinlerarası alıntı yaparak sevdalı olduğu Utbe’ye karşı hissettiği 

aşkın başarısızlık ve hayal kırıklığıyla sonuçlandığını ifade etmektedir. Ebü’l-

‘Atâhiye, Utbe’yi aşk tuzağına düşürme çabasında başarılı olamamış, aksine bu 

tuzakların etkisi kendi kalbinde derin yaralar açmıştır. Şairin içinde büyüyen sevgisi 

giderek artmış olsa da, kaderin bu aşkın gerçekleşmesini istemediği izlenimini 

vermiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
690 Enfâl, 8/17. 



252 
 

SONUÇ 

Ebü’l-‘Atâhiye, Birinci Abbasî devri şairleri arasında önemli bir yer edinmiştir. 

Arap şiir mirasına, kendisinden önceki şairlerden farklı ve özgün bir değer katmış, 

özellikle hikmet ve zühd temalarını işleyerek dönemin edebî geleneğine yeni bir soluk 

getirmiştir. Bu yönüyle Arap edebiyatında müstesna bir mevkiye ulaşmıştır. 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin hayatı iki dönemde ele alındığında, ilk döneminde onun da 

çağının diğer şairleri gibi şiiri, bir sanat ve geçim vasıtası olarak icra ettiği 

görülmektedir. Bu süreçte dönemin edebî ve kültürel ortamında yer almış, sanatkârane 

üslubuyla dikkat çekmiştir. Ancak zamanla dünyevî meşguliyetlerden yüz çevirerek 

hikemî ve zühdî temalara yönelmiş, böylece şiirinde derin bir manevi boyut hâkim 

olmuştur. Bu değişim, onun edebî kişiliğinde ve şiir anlayışında köklü bir dönüşümü 

beraberinde getirmiştir. Hayatının ikinci evresinde ise şair geçmişine tövbe ederek 

bambaşka bir insan portresi çizmiştir. Şiirlerinden de anlaşıldığı üzere Ebü’l-

‘Atâhiye’nin genel odak noktası, toplumun felahına, eğitimine, bilinçlenmesine ve 

toplumda var olan kötü ahlakî prensiplerin düzeltilmesine yönelik bir bilinç ortaya 

koymak olmuştur. Şiirlerinde şairin güncel meselelere bu denli yaklaşımı onu 

çağdaşlarından ayrı kılan bir özellik olmuştur. 

Ebü’l-‘Atâhiye kendine mahsus şiir tarzıyla yaşadığı çağdaki toplumsal 

yozlaşmalara neden olan israf, ahlakî gerileme, insanların asıl amaçtan uzak kalmaları, 

ölümü pek az hatırlamaları gibi pek çok toplumsal etki yaratacak olan hususları kendi 

eleştirel düşünce metodolojisiyle analiz etmiş ve bunun olumlu yönlerini ortaya 

koymaya çalışmıştır. Dolayısıyla şair bu yönüyle değerlendirildiğinde Ebü’l-‘Atâhiye 

divanı, geleneksel Arap şiir ve kaside tarzından ayrılmaktadır. Zira şairin divanındaki 

ana temayı öğüt-nasihat, kâmil insan olma yolunda tefekkür, hikmet, züht ve benzeri 

konular oluşturmaktadır. 

Ebü’l-‘Atâhiye şiir sanatına onurlu ve aydınlatıcı bir tablo çizmiş, züht şiiri 

olarak bilinen bağımsız bir sanatın kurucusu olarak kabul edilmiştir. Hayatının ilk 

evresinde kaleme aldığı gazel ve hiciv tarzından kaçınmış, Kur’ân ve Sünnetin 

anlamlarından zühde dair metinlerarası alıntı örnekleri üzerinde durmuştur. 



253 
 

Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiirleri incelenirken, eserlerinde pek çok dinî terime yer 

verildiği tespit edilmiştir. Bu durum, şairin derin bir iman ve bilgi birikimine sahip 

olduğunu ve işlediği konulara hâkim olduğunu göstermektedir. Şairin biyografisine 

dair kaynaklar ile şiirleri arasındaki bağlantıyı incelediğimizde, Ebü’l-‘Atâhiye’nin 

zahit, dünya malından el çekmiş, ölüm ve ölüm ötesi üzerine tefekkür eden, kâmil 

insan olma çabasında olan ve Allah’a bağlı bir kalp şairi olduğu görülmektedir. Bazı 

şiirlerinde ise, şair, manevi hastalıkları teşhis eden ve bu hastalıkların iyileşmesi için 

tövbe ilacını öneren bir hekim olarak betimlenmektedir. Muhatap, şairin yazdığı ilacı 

alan, pişmanlık duyan ve ölüm sonrası hayatı üzerine düşünceler taşıyan bir hasta 

olarak tasvir edilmektedir. Ayrıca, Ebü’l-‘Atâhiye’nin, züht şiirine nihai şeklini 

kazandıran şair olduğu ifade edilebilir. 

Çağdaşı şairler ve bazı kimseler tarafından Ebü’l-‘Atâhiye hakkında ileri 

sürülen zındıklık iddialarının, şairin düalist olduğu yönündeki söylemlerin ise inanç 

açısından değil, yaşadığı coğrafyanın kültürel etkilerinden kaynaklandığı sonucuna 

varılmıştır. Ebü’l-‘Atâhiye, zahit bir şair olarak, samimiyetini şiirlerinde açıkça ortaya 

koymuştur. Bu bağlamda, şairin inancı hakkında herhangi bir kuşkuya düşmemize 

neden olacak en güçlü delil, onun günümüze kadar ulaşan şiirleridir. Şiirlerinin büyük 

bir kısmının zühd temalı olması ve zühdü ahlâkî bir disiplin olarak işlemesi, onu bir 

zühd şairi yapmaktadır. Şairin şiirlerinde ölüm ve kabir konularını sıkça işlemeleri, 

İslâmî inanç dışında bir referans aramayı gereksiz kılmaktadır. Aksine, Ebü’l-

‘Atâhiye’nin ölüm temalarına sıkça yer vermesinin amacı, insanları uyarmak ve 

nasihat etmektir. Ayrıca, divanında dinî terimlerin fazla bir şekilde tekrarlanması, şaire 

yöneltilen dinsizlik suçlamalarının tamamen asılsız olduğunu ortaya koymaktadır. 

Ebü’l-‘Atâhiye Divan’ındaki dinî bütünlüğün en önemli yönlerini açıklamaya 

ve analiz ederek belirlemeye, şairin dinî mirasını, düşünce dünyasını okurlara 

aktarmak için nasıl bir metodoloji izlediğini ve sanatsal becerisini göstermeye çalıştık. 

İşbu çalışmada şiirleri aracılığıyla Ebü’l-‘Atâhiye’nin kaygılı, düşünceli ve ölümden 

sonra olacaklardan korkan ve bu nedenle pişman olan kişiliğini ortaya çıkardık. Hiç 

şüphesiz ölüm olgusu, yeniden diriliş, mahşer gibi dini içerikli konuların, Ebü’l-

‘Atâhiye şiirine hakim konular olduğunu ve bu kaygıyı dile getirirken şairin 

yararlandığı en önemli kaynağın da dinî metinler olduğu sonucuna vardık. 



254 
 

Birbirinden güzel ve derin anlamlar taşıyan şiirler kaleme alan Ebü’l-

‘Atâhiye’nin sahip olduğu derin kültürel altyapı, şairin üstün yeteneğinin yanı sıra 

ortaya koymak istediği bilgi birikimini de yansıtmaktadır. Kur’ân-ı Kerim âyetleri, 

nebevî hadisler ve Hz. Peygamber’in (sav) siyerinden ilham alarak ortaya koyduğu 

metinlerarasılık örnekleri, yalnızca kendi çağının değil, sonraki çağlara da örnek teşkil 

eden büyük bir şair olduğunu gözler önüne sermektedir. Şiirlerinin neredeyse 

tamamında Kur’ân-ı Kerim ve nebevî hadislerden ilham almış, hayata daima iyimser 

ve pozitif bir bakış açısıyla yaklaşmış, insanlığın kurtuluşunun bu iki temel ilkenin 

ahkâmına sarılmakla mümkün olduğuna vurgu yapmıştır. 

Araştırmanın ikinci bölümünde, klasik Arap edebiyatçılarının izlediği 

yöntemle metinlerarasılık kavramı ele alınmış, postmodern Batı ve Doğu edebi 

tenkitçilerinin tanımlamalarıyla metinlerarasılık olgusunun ortaya çıkış tarihi, sözlük 

ve ıstılah anlamı, en tanınmış klasik edebî tenkitçilerin metinlerarasılığa bakışı, Batı 

edebiyatında metinlerarasılık kuramının tarihi süreci ve gelişimi gibi pek çok konu 

incelenmiştir. Ayrıca, klasik kaynaklarda metinlerarasılık olarak adlandırılabilecek 

bazı kavramlar ve metinlerarasılık yöntemleri de değerlendirilmiştir. Yapılan 

incelemeler sonucunda, metinlerarasılık olgusunun, bazı Batılı eleştirmenlerin iddia 

ettiği gibi postmodern dönemde meydana çıkmış yeni bir olgu olmadığı, aksine 

köklerinin çok daha eskiye, klasik Arap edebiyatına dayandığı ortaya konmuştur. 

Postmodern Batı ve Arap dünyası edebi eleştirmenlerinin ise bu kavramı geliştirerek 

konuya farklı bir zenginlik kattıkları ifade edilmiştir. Modern Arap eleştirmenlerinin 

büyük bir kısmının, edebî intihal (serika) ile metinlerarasılık olgusunun iki farklı 

kavram olduğunu ve serikanın modern eleştiride metinlerarasılık kavramıyla 

çelişmediği sonucuna vardığı tespit edilmiştir. 

Çalışmanın ana bölümü olan üçüncü bölümde, Şükrî Faysal tarafından tahkik 

edilen Ebü’l-‘Atâhiye’nin şiir divanı incelenmiş ve divanın içeriği üzerinde 

durulmuştur. Özellikle şiirlerdeki dinî motifli metinlerarasılık örnekleri ön plana 

çıkarılmıştır. Divanda sırasıyla Kur’ân-ı Kerim âyetleri, Hz. Peygamber’in (sav) 

hadisleri ve sahabe kavilleriyle metinlerarasılık örneklerine yer verilmiş, şairin 

şiirlerinde sıkça vurgulanan ölüm olgusu, içtimai ahlâk, insanın çevresine karşı 

sorumlulukları gibi temalar esas alınarak açıklanmıştır. 



255 
 

Ebü’l-‘Atâhiye şiirinde iman ve İslâm temalı konuların sürekli olarak 

işlenmesi, toplumda var olan bazı ahlâkî hataların eleştirilmesi ve bunlar yapılırken 

hayal unsuruna yeterince vurgu yapılması, şairi geleneksel şiir yazarlarından ayıran 

belirgin bir özelliktir. Şairin derin dinî birikimi, çağdaşları tarafından düalizm gibi 

ithamlara maruz kalmasına rağmen, onun belirli bir inanç sistemine bağlı olmadığını, 

aksine İslâmî kişiliğini ve inancını açıkça ortaya koymuştur. Bu durum, Ebü’l-

‘Atâhiye’nin İslâm dışı bir felsefî düşünceye sahip olmadığını da net bir şekilde ortaya 

koymuştur. Ayrıca, şairin kendine has bir şiir üslubunun bulunması, onun zengin 

kültürel bakış açısının bir sonucu olarak değerlendirilmiştir. 

Bu çalışma, Ebü’l-‘Atâhiye’nin divanını metinlerarasılık açısından 

inceleyerek, şairin sanatsal dünyasını daha derinlemesine kavrayabilmek adına yeni 

bir bakış açısı sunmuştur. Gelecekteki araştırmacılar, Ebü’l-‘Atâhiye’nin eserleri ile 

diğer edebî metinler arasındaki etkileşimleri, onun şiir dilinin evrimi hakkında yahut 

çağdaşı olan şairlerle olan ilişkilerini araştırarak bu alanda daha geniş bir anlayış 

geliştirebilirler. Ayrıca, metinlerarasılık bağlamında, çeşitli kültürel ve tarihsel arka 

planları göz önünde bulundurmak suretiyle şairin eserlerinin sosyal ve edebî 

dinamiklerini incelemek, yeni ufuklar açabilir ve Arap edebiyatı üzerindeki etkisini 

derinlemesine incelemeye olanak sağlayabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



256 
 

KAYNAKÇA 

 

Aktulum,  Kubilay: Folklor ve Metinlerarasılık, Çizgi Kitabevi, 

Konya 2013. 

 .________Metinlerarası ilişkiler, Ankara, Öteki 

Yayınevi, 2000. 

 .________Metinlerarası İlişkiler, İstanbul, Öteki 

Yayınları, 2007. 

Algül,  Hüseyin: İslâm Tarihi, İstanbul, Gonca Yayınevi, 1987. 

‘Aliyyân,  Ahmed Muhammed: Ebü’l-‘Atâhiye: Hayâtühû ve 

agrâzuhü’ş-şi‘riyye, Dâru’l-Mektebetü’l-‘İlmiyye, 1. 

Baskı, Beyrut, 1411/1991. 

‘Allâk,  .________Metinlerarası İlişkliler, Kanguru 

Yayınları, Ankara, 2014. 

‘Antere,  .________Metinlerarasılık Göstergelerarasılık, 

Kanguru Yayınları, 2.Baskı, 2020. 

‘Askerî,  ._________Parçalık/Metinlerarasılık, Öteki Yayınevi, 

Ankara, 2004. 

 ._________Folklor ve Metinlerarasılık, Çizgi Kitabevi 

Yayınları, Konya, 2013. 

Avcı,  Câsim: “Kudüs, Fethedilişinden Haçlı İstilasında Kadar”, 

c. XXVI, s. 327-329, DİA, Ankara, 2002. 

Ayan,  Hüseyin: Nesîmî Hayatı Edebî Kişiliği ve Türkçe 

Divanının Tenkitli Metni, Türk Dil Kurumu Yayınları, 

Ankara, 2002. 

Ayyıldız,  Erol: “Ebü’l-‘Atâhiye”, DİA, c. X, s. 294-295, İstanbul, 

1994. 



257 
 

Bakhtin,  Mikhail: Karnavaldan Romana, Ayrıntı Yayınları, 

İstanbul 2014. 

Bârûd,  Abdurrahman Ahmed Cibrîl: el-A‘mâlü’ş-şi‘riyye el-

kâmile, 1.Baskı, Müessesetü Filistin li’s-Sekâfe, Suriye, 

Dımışk, 1431/2010. 

Bedevî,  Abdurrahman: Min târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm, Kahire, 

Sinâ li’n-Neşr. 

Bedevî,  Tabâne: Ebû Hilâl el-‘Askerî ve mekâyisuhu’l-

belâgiyye, Dârü’s-Sekâfe li’n-neşri ve’t-Tevzî, Lübnan, 

3.Baskı, 1981. 

Bendârî,  Hasan vd.: et-Tenâs fi’ş-şi‘ri’l-Filistînî el-mu‘âsır, 

Gazze’deki el-Ezher Üniversitesi dergisi, Silsiletü’l-

‘Ulûmi’l-İnsâniyye, 2009, c. XI, sayı, 2, s. 295. 

Bennîs,  Muhammed: Zâhiratü’ş-şi‘ri’l-mu‘âsır fi’l-Mağrib, 

Dâru’t-Tenvîr, Beyrut, 1985. 

 ._______eş-Şi‘ru’l-‘Arabiyyi’l-hadîs bünyâtuhü ve 

ibdâlâtuh, Dâru Topkâl li’n-Neşr, Fas, 3.Baskı, 2001. 

Beyâtî,  Abdülvehhâb: Dîvânü melâike ve şeyâtîn, Dârü’l-

‘Avde, Beyrut, 1.Baskı, 1990. 

Beyhakî,  Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali el-Horasânî Ebû Bekir: es-

Sünenü’s-sagîr, thk., Abdülmu‘tî Emîn Kal‘acî, 1.Baskı, 

nşr., Câmiatü’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye, Karaçi/Pakistan 

1410/1989. 

 ._______es-Sünenü’l-Kübrâ, thk, Hasan Abdülmun‘im 

Şelebî, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 1421/2001. 

 ._______es-Sünenü’l-kübrâ, thk., Muhammed 

Abdülkadir ‘Atâ, nşr., Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, 

3.Baskı, 1424/2003. 

 ._______Şu‘abu’l-îmân, nşr., Muhammed Said Bseyûnî 

Zaglûl, Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, 1410. 



258 
 

 .________Şu‘abu’l-îmân, thk., Abdülali Abdülhamid 

Hâmid, nşr., Mektebetü’r-Rüşd, Riyâd, 1.Baskı, 

1423/2003. 

Brockelmann,  Carl: Târîhu’ş-şu‘ûbi’l-İslâmiyye, Arapçaya tercüme 

edenler, Nebîh Emîn Fâris, Munîr el-Ba‘lebekkî, 5. Baskı, 

Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyîn, Beyrut, 2001. 

Buhârî,  Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâil b. İbrahim el-Cu‘fî: 

el-Câmiü’s-sahîh, Kitâbü’l-Edeb, thk., Bir grup âlim 

tarafından yapılmıştır, II. Abdülhamid’in fermanıyla 

basılmıştır, nşr., Bulâk, Mısır, 1311. 

 ._______Halku ef‘âli’l-‘ibâd, thk., Abdurrahman 

‘Amîre, nşr., Dârü’l-Meârifi’s-Su‘udiyye, Riyad, t.y. 

 ._______el-Câmiü’s-Sâhîh, thk., Mustafa Dip el-Buğa, 

Dımışk, Dâru İbn Kesîr, 5.Baskı, 1414/1993. 

Bulut,  Ali: Belâgat Terimleri Sözlüğü, 2.Baskı, İFAV 

Yayınları, İstanbul, 2021. 

 ._______Belâgat Meânî-Beyân-Bedî‘, İstanbul, İFAV, 

2014. 

 ._______Bedî İlmi, 1. Baskı, İFAV Yayınları, İstanbul, 

2016. 

 ._______“Eseru’l-Kur’âni’l-Kerîm fi’l-edebi’t-Türkî, el-

İktibâs mine’l-Kur’ân-‘l-Kerîm fi’l-edebi’t-Türkî,”  

Mecelletü’-Tevâsuliyye , no.1, pp.220-239, 2015. 

 ._______“Abdülhamîd el-Kâtib’in Risalelerinde İktibâs 

Sanatı “Tâat Risalesi” Örneği”, Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi, C. VII, Sayı 4 (2007), s. 255-257. 

Bulut,  Feyza: “Metinlerarasılık Kavramının Kuramsal 

Çerçevesi”, Edebi Eleştiri Dergisi, Cilt II, Sayı I, Nisan 

2018. 

Büreykî,  Fâtıma: Nazariyyetü’t-tenâs fi’n-nakdi’l-‘Arabiyyi’l-

kadîm, 1.Baskı, nşr., Dâru İbn Haldûn, 2014. 



259 
 

Câhiz,  Ebû Osman ‘Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Kinânî: Kitâbü’l-

hayevân, Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 2.Baskı, Beyrut, 

1424. 

Cevherî,  Ebû Nasr İsmail b. Hammâd: Tâcü’l-luġa, thk., Ahmed 

Abdülğafûr Attâr, Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, Beyrut, 

1407/1987. 

Cezerî,  Ebü’l-Feth Ziyâüddîn Nasrullah b. Muhammed b. 

Muhammed eş-Şeybânî: el-Mes̱elü’s-sâʾir fî edebi’l-

kâtib ve’ş-şâʿir, thk., Muhammed Muhyiddîn 

Abdülhamid, el-Mektebetü’l-‘Asriyye, Beyrut, 

1416/1995. 

Cihâd,  Kâzım:  Adonis müntehilen, Dirâsetün fi’l-

istihvâzi’l-edebî ve irticâliyyetü’t-terceme, 2.Baskı, 

Kahire, Mektebetün Medbûlî, 1993. 

Coşkun,  Muhlise: Felsefe Sözlüğü, (Metinlerarasılık mad.) 

İstanbul, Paradigma Yayınları, 2010. 

Cürcânî,  Abülkâhir Ebû Bekir Abdülkâhir b. Abdirrahman: 

Delâilü’l-i‘câz, thk., Mahmud Muhammed Şakir, nşr., 

Mektebet’ül-Usra, Kahire, 2000. 

Cürcânî,  Ebü’l-Hasen Alî b. Abdülaziz b. el-Hasen el-Kâdî: el-

Vesâta beyne’l-Mütenebbî ve husûmih, thk., Ali 

Muhammed el-Becâvî ve Muhammed Ebü’l-Fadl 

İbrahim, el-‘Asriyye, 1.Baskı, Beyrût, 2006. 

Çiftçi,  Faruk: “Ebü’l-‘Atâhiye Şiirlerinde Zühd Anlayışı”, 

NÜSHA, YIL: VI, SAYI: 23, GÜZ 2006. 

Dârekutnî,  Ebü’l-Hasen Ali b. Ömer b. Ahmed: Sünenü’d-

Dârekutnî, thk., Şu‘ayb el-Arnavut, 1.Baskı, nşr., 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 1424/2004. 

Dayf,  Şevkî: Târîhü’l-Edebi’l-‘Arabî, el-‘Asru’l-

‘Abbâsiyyu’l-evvel, Kahire, Dâru’l-Ma‘ârif, 2004. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tacul-luga


260 
 

 .________Târîhü’l-edebi’l-‘Arabî, nşr., Dârü’l-Me‘ârif, 

1.Baskı, 1960-1995. 

 ._________en-Nakdü’l-‘Arabî, Dâru’l-Me‘ârif, Kahire, 

t.y. 

Durmuş,  İsmail: “İrsâl-i Mesel”, DİA, c. XXII, s. 450-451, 

İstanbul, 2000. 

 .__________“İstişhâd”, DİA, c. XXIII, s. 397-398, 

İstanbul, 2001. 

 .__________“Şükrî Faysal”, DİA, c. XXXIX, s. 256-257, 

İstanbul, 2010. 

 ._________“Tazmîn”, DİA, c. XXXX, s. 204-206, 

İstanbul, 2011. 

 .__________“Telmih”, DİA, c. XXXX, s. 407-408, 

İstanbul, 2011. 

 .__________“Ziyâeddîn İbnü’l-Esîr” DİA, c. XXI, s. 30-

32, İstanbul, 2000. 

 .__________“İntihal”, DİA, c. XXII, s. 347-350, İstanbul, 

2000. 

Dûş,  Muhammed Mahmud: Ebü’l-‘Atâhiye hayâtuh ve 

şi‘ruh, Dâru’l-Kutubi’l-‘Arabî, Kahire, 1388/1968. 

Ebû Dâvûd,  Süleyman b. el-Eş‘as es-Sicistânî: Süneni Ebî Dâvud, 

thk., Şu‘ayb el-Arnavut, nşr., Dârü’r-Risâle el-‘Âlemiyye, 

1.Baskı, 143/2009, no. 4896. 

 ._________es-Sünen, thk., Muhammed Muhyiddin 

Abdülhamid, Mektebe ‘Asriyye, Beyrut, t.y. 

Ebû Nüvâs,  el-Hasen b. el-Hânî: Dîvânu Ebî Nuvâs bi rivâyeti’s-

Sûlî, thk., Behçet Abdülğafur el-Hadîsî, 1.Baskı, nşr., 

Dâru’l-Kutubi’l-Vataniyye, Ebû Dabi, 2010. 

Ebû Şerîfe,  Abdülkadir Hüseyin Lâfî Kazak: Medhal ilâ tahlîli’n-

nassi’l-edebî, Dâru’l-Fikir, Ammân, 1428/2008. 



261 
 

Ebü’l-‘Atâhiye,  Ebû İshâk İsmâil b. el-Kâsım b. Süveyd b. Keysân: Divan, 

thk., Kerem el-Bustânî, nşr., Li’t-Tıbâ‘a ve’n-Neşr, 

Beyrut, 1406/1986. 

 .________Dîvânu Ebî’l-‘Atâhiye, Dâru Beyrut li’t-

Tibâ‘a ve’n-Neşr, Beyrut, 1406/1986. 

Emîn,  Ahmed: Duhâ’l-İslâm, nşr., Müessesetu Hindâvî, Beyrut, 

1933. 

Enbârî, Ebü’l-Berekât Kemâlüddîn Abdurrahman b. Ubeydillâh: 

Nüzhetü’l-elibbâʾ fî ṭabaḳāti’l-üdebâ, thk., İbrâhim es-

Sâmirâî, nşr., Mektebetü’l-Menâr, 3. bs., 1405/1985. 

Endelüsî Ebû Hayyân Muhammed b. Yûsuf b. Ali b. Yûsuf: el-

Bahru’l-muhît, nşr., Dâru’l-Fikr, Beyrut, 1420/2000. 

Ensârî,  Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî 

b. Ahmed er-Rüveyfiî: Lisânü’l-‘Arab, nşr., Dâru Sâdır, 

Beyrut, 3.Baskı., 1414. 

Ferâhîdî,  Halîl b. Ahmed: el-Kitâbü’l-‘ayn, thk., Mehdî el-

Mahzûmî, Dâru ve Mektebetü Hilâl, t.y. 

Fâhûrî,  Hannâ: el-Câmi‘ fî târîhi’l-edebi’l-‘Arabî, Beyrut, 

Dâru’l-Cîl, 1.Baskı, 1986. 

Fayda,  Mustafa: “eş-Şürûtü’l-Ömeriyye”, DİA, c. XXXIX, s. 

273-274, İstanbul, 2010. 

Faysal,  Şükrî: Ebü’l-‘Atâhiye eş‘âruh ve ahbâruh, Matbaa 

Câmiati Dımışk, 1384/1965. 

Feyyûmî,  Muhammed İbrahim: el-Firaku’l-İslâmiyye ve hakku’l-

ümmeti’s-siyâsî, Dâru’ş-Şurûk, Beyrut, 1419/1998. 

Gazâmî,  Abdullah: el-Hatîe ve’t-tefkîr, 1.Baskı, Cidde Suudi 

Arabistan, 1985. 

 .______Sekâfetü’l-es’ile, Dâru Su‘âdü’s-Sabâh, Kuveyt, 

2.Baskı, 1993. 



262 
 

Gezeroğlu,  Senem: “Güray Süngü’nün Öykülerinde Metinlerarası 

İlişkiler”, Filoloji Dergisi, Sayı 2, Aralık 2016, s. 196-

220. 

Gündüz, Şinasi: “Maniheizm”, DİA, c. XXVII, s. 575-577, 

Ankara, 2003. 

Güzel,  Ahmet: Ebû Ca‘fer el-Mansûr (İslâm Tarihi ve 

Medeniyeti, Abbâsiler-I), Siyer Yayınları, 1.Baskı, 

2018. 

Halil,  İbrahim: Tehavvülâtü’n-nass, buhûs ve makâlât fi’n-

nakdi’l-‘Arabî, 1.Baskı, Kültür Bakanlığı, Amman-

Ürdün, t.y. 

Harîrî,  Ebû Muhammed Kâsım b. Ali b. Muhammed: el-

Makâmât, Beyrut, Matba‘atü’l-Me‘ârif, 1873. 

Hassân b. Sâbit,  Ebü’l-Velîd el-Ensârî: Divan Hassân b. Sâbit, 2.Baskı, 

Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, 1414/1994. 

 .________ Dîvân, thk., Velîd ‘Arafât, Beyrut, Dârü Sadr, 

t.y. 

Hâşimî,  Ahmed: Cevâhirü’l-belâga fi’l-meânî ve’l-beyân ve’l-

bedî‘, thk., Yusuf es-Samîlî, Beyrut, el-Mektebetü’l-

‘Asriyye, 2013. 

Hatîb el-Bağdâdî,  Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit el-Bağdâdî: Târîḫu 

Baġdâd, thk., Beşşâr Avâd Ma‘rûf, Dârü’l-Garbi’l-

İslâmî, 1. bs., 1422/2002. 

Husrî,  Ebû İshâk İbrâhim b. Ali b. Temîm el-Ensârî el-

Kayrevânî: Zehrü’l-âdâb ve semerü’l-elbâb, Dâru’l-Cîl, 

Beyrut, t.y., y.y. 

İbn Abdülber,  Ebû Ömer Cemâuddîn Yusif b. Abdillah en-Nemerî: 

Câmi‘ü beyâni’l-‘ilim ve fadlih, thk., Ebü’l-Eşbel ez-

Züheyrî, nşr., Dârü İbni’l-Cevzî, Suudi Arabistan, birinci 

Baskı, 1414/1994. 



263 
 

İbn Abdülhak el-

Bağdâdî, 

Ebü’l-Fezâil Safiyüddîn Abdülmü’min Abdillâh: 

Merâṣıdü’l-ıṭṭılâʿ ʿalâ (fî) esmâʾi’l-emkine ve’l-biḳāʿ, 

thk., Ali Muhammed el-Becâvî, Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut, 

1945. 

İbn Asâkir,  Ebü’l-Kâsım Ali b. el-Hasen Hibetullah eş-Şâfîi: Târîhu 

medîneti Dımaşk, thk., Muhibbuddîn Ebû Saîd Ömer b. 

Garâme el-‘Amrevî, nşr., Dârü’l-Fikr, Şam, 1415/1995. 

İbn Ebî Âsım,  Ebû Bekir Ahmed b. Amr: Kitâbü’z-zühd, thk. Abdülali 

Abdülhamid Hamid, 2.Baskı, nşr. Dârü’r-Reyyân li’t-

Turâs, Kahire, t.y. 

İbn Ebî Şeybe,  Ebû Bekir Abdullah b. Muhammed el-‘Absî el-Kûfî: 

Musannef, thk., Sa‘d b. Nâsır b. Abdülaziz Ebû Hubeyb 

eş-Şesrî, nşr., Dâru Kunûz İşbiliye li’n-Neşri ve’t-Tevzî‘, 

Riyad, 1.Baskı, 1436/2015. 

İbn Ebî Tâlib,  Ebü’l-Hasen Ali b. Ebî Tâlib el-Kureşî el-Hâşimî: Dîvân, 

thk., Abdülaziz el-Kerâm, y.y., 1988. 

İbn Ebî Useybi‘a,  Ahmed b. el-Kâsım: ‘Uyûnu’l-enbâ fî tabakâti’l-etibbâ, 

thk., Nizâr Rıza, Dâru Mektebeti’l-Hayât, Beyrut, t.y. 

İbnu Ebi’l-Hattâb,  Ebû Zeyd, Muhammed b. Ebi’l-Hattâb el-Kureşî: 

Cemheretü Eş‘âri’l-‘Arab, thk., Ali Muhammed el-

Becâdî, nşr., Nahdatü Mısr, t.y., y.y. 

İbn Hallikân,  Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. 

Hallikân el-Bermekî el-İrbilî: Vefeyâtü’l-aʿyân ve 

enbâʾü ebnâʾi’z-zamân mimmâ s̱ebete bi’n-naḳl evi’s-

semâʿ ev es̱betehü’l-ʿayân, thk., İhsân Abbâs, nşr., Dâru 

Sâdir, Beyrut, 1971. 

İbn Hamdûn,  Ebü’l-Meâlî Muhammed b. el-Hasen b. Muhammed b. Alî 

Hamdûn: et-Tezkiratü’l-Hamdûniyye, nşr., Dâru Sâdir, 

Beyrut, 1417/1996. 



264 
 

İbn Hanbel,  Ahmed b. Muhammed b. Hanbel Ebû Abdullah: Müsned, 

thk., Şu‘ayb el-Arnavût vd. Müessesetü’r-Risâle, y.y., 

1999. 

 ._________Müsned, thk., Ahmed Muhammed Şakir, 

1.Baskı, Dârü’l-Hadis, Kahire, 1416/1995. 

İbn Hibbân,  Ebû Hâtim Muhammed Ahmed et-Temîmî: Sahîh-i İbn 

Hibbân et-Tekâsim ve’l-Envâ‘, thk., Muhammed Ali 

Sönmez, Halis Aydemir, nşr., Dârü İbn Hazm, Beyrut, 

1433/2012. 

İbn Hişâm,  Cemâlüddîn Abdülmelik Eyyûb el-Himyerî el-Mısrî: es-

Sîretü’n-nebeviyye, thk., Mustafa es-Sekâ vd., nşr., 

Şeriketü Mektebe ve Matbaa Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 

2.Baskı, Mısır,1375/1955. 

İbn Kesîr,  Ebü’l-Fidâ İsmail ed-Dimaşkî: Tefsîrü’l-Kur’ân’i’l-

‘Azîm, thk., Muhammed Hüseyin Şemsuddîn, 1.Baskı, 

Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, 1419. 

İbn Kuteybe,  Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim b. Kuteybe ed-

Dînevêrî: eş-Şi‘r ve’ş-Şuarâ, nşr., Dâru’l-Hadîs, Kahire, 

1423. 

 .________el-Me‘ârif, thk., Servet Ukkâşe, 4.Baskı, 

Dâru’l-Me‘ârif, Kahire, t.y. 

İbn Mâce,  Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî: Sünenü 

İbn Mâce, thk., Muhammed Fuâd Abdülbâkî, nşr., Dâru 

İhyâi’l-Kutubi’l-‘Arabiyye, t.y. 

 .________es-Sünen, thk., Şuayb el-Arnavût, Dârü’r-

Risâle el-Âlemiyye, 1.Baskı, 1430/2009. 

İbn Manzûr,  Ebû Fazl Muhammed b. Mükrim b. Ali: Lisânü’l-‘Arab, 

3.Baskı, nşr., Dâru Sadr, Beyrut, 1414/1993. 

İbn Reşîk,  Ebû Ali el-Hasan el-Ezdî el-Kayrevânî: el-ʿUmde fî 

meḥâsini’ş-şiʿr ve âdâbih, thk., Muhammed Muhyiddîn 

Abdülhamîd, Dâru’l-Cîl, 5. Baskı., 1401/1981. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-umde--ibn-resik


265 
 

 .________Dîvân, thk., Abdurrahman Bâgî, nşr., Dârü’s-

Sekâfe, Beyrut, 1409/1989. 

 .________el-‘Umde fî sınâ‘ati’ş-şi‘r ve nakdihi, thk., 

en-Nebevî Abdülvâhid Şa‘lân, Kahire, 1.Baskı, 

1420/2000. 

İbnü’l-Adîm,  Ebü’l-Kâsım Kemâlüddîn Ömer b. Ahmed b. Hibetillâh b. 

Muhammed el-Ukaylî el-Halebî: Buġyetü’ṭ-ṭaleb fî 

târîḫi Ḥaleb, thk., Süheyl Zekâr, Dâru’l-Fikr, Beyrut, 

1.Baskı, 1408/1988. 

İbnü’l-Esîr,  Ebü’l-Feth Ziyauddîn Nasrullah b. Muhammed: el-

Meselu’s-sâir fî edebi’l-kâtib ve’ş-şâ‛ir, thk., Ahmed el-

Havfî, Bedevî Tabâne, nşr., Dâru Nahde Mısır li’t-Tibâa‘, 

Kahire, t.y. 

 .________Kifâyetü’ṭ-ṭâlib fî naḳdi kelâmi’ş-şâʿir ve’l-

kâtib, thk., Nûrî Kaysî ve b., Mektebü’ş-Şâir Şefîk Cebrî, 

nşr., Musul Üniversitesi, Irak, 2009. 

İbnü’l-Mu‘tez,  Ebü’l-‘Abbâs Abdullah b. Muhammed el-Mu‘tez-Billâh: 

el-Bedî‘ fi’l-bedî‘, Dârü’l-Cîl, Beyrut, 1410/1990. 

 .________Ṭabaḳātü’ş-şuʿarâʾ fî medḥi’l-ḫulefâʾ ve’l-

vüzerâʾ, thk., Abdüssettâr Ahmed Ferâc, nşr., Dâru’l-

Me‘ârif, Kahire, 3.Baskı., t.y., y.y. 

İbnü’l-Mübârek,  Abdullah b. el-Mübârek el-Mervezî: Kitâbü’z-zühd 

ve’r-rekâik, thk., Habîburrahman el-A‘zâmî, nşr., 

Muhammed ‘Afîf ez-Za‘bî, t.y. 

İbnü’n-Nedîm,  Ebü’l-Ferec Muhammed b. Ebî Yakûb: el-Fihrist, nşr., 

Dâru’l-Ma‘rife, Beyrut, t.y. 

 

İbrahim,  Hasan: Târihü’l-İslâm, Kahire, 1965. 

İbrahim,  Sarıçam ve Seyfettin Erşahin: İslâm Medeniyeti Tarihi, 

TDV Vakfı Yayınları, 10.Baskı, Ankara, 2017. 



266 
 

İsfahânî,  Ebü’l-Ferec Alî b. el-Hüseyin b. Muhammed b. Ahmed 

el-Kureşî: Kitâbü’l-Egânî, thk., İhsân Abbâs v.d., Dâru 

Sâdir, Beyrut, 1423/2002. 

 ,________Kitâbü’l-egânî, Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 

Kahire, 1369/1950. 

İsmail,  İzzuddîn: eş-Şi‘rü’l-‘Arabiyyi’l-mu‘âsır kadâyâhu ve 

zevâhiruhü’l-fenniyye ve’l-ma‘neviyye, 5.Baskı, 

Kahire, el-Mektebetü’l-Âkâdîmiyye, 1994. 

 ._________el-Ususu’l-Cemâliyyetü fi’n-Nakdi’l-

‘Arabî, Dârü’l-Fikri’l-‘Arabî, Kahire, 1992. 

Kaddûra,  Zâhiye: eş-Şu‘ûbiyye ve eseruha’l-ictimâ‘î ve’s-siyâsî 

fi’l-hayâti’l-İslâmiyye fi’l-‘asri’l-‘Abbâsiyyi’l-evvel, 

el-Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut, 1408/1988. 

Kahire Arap Dil 

Kurumu,  

İbrahim Mustafa v.dğr.: el-Mu‘cemü’l-vasît, Dâru’d-

Da‘va, Kahire, 1380-81/1960-61. 

Kara,  İbrahim: “Arap Belâgatında İktibas Sanatı”, Araştırma 

Makalesi, Artuklu Akademi, 2021, Sayı, 8 (1). 

Kâsım,  ‘Adnân: Lügatü’ş-şi‘ri’l-‘Arabî, 1.Baskı, Mektebetü’l-

Fellâh, Kuveyt, 1989. 

Kâsım,  Adnan Hüseyin: el-İbdâ‘ ve mesâdiruhü’s-sekâfiyye 

‘inde Adonis, ed-Dârü’l-‘Arabiyye li’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, 

Kahire, 2000. 

Kazvînî,  Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer 

b. Ahmed: el-Îzâh li-muhtasarî telhîsi’l-Miftâh, thk., 

Muhammed Abdülkâdir el-Fâzilî, el-Mektebetü’l-

‘Asriyye, Beyrut, 2009. 

  .________el-Îzâh fî ‘ulûmi’l-belâga, nşr. Dâru İhyâi’l-

‘Ulûm, Beyrut, 1998. 

 .________el-Îzâh fî ‘ulûmi’l-belâga, Kahire, t.y. 



267 
 

Korkmaz,  Ferhat: “Metinlerarası İlişkilerin Klasik Retorikteki 

Kökeni Üzerine Bir Araştırma”, Hikmet- Akademik 

Edebiyat Dergisi, Gelenek ve Postmodernizm Özel Sayısı, 

Yıl:3, s.71-72. 

Laouar,  Musa: el-Bunyâtü’t-tenâssiyye fî şi‘ri Alî Ahmed Saîd, 

Mizvâr, (Belkas’ta denetlenmiş ve gözden geçirilmiş 

göstergebilimsel bir çalışma), 1.Baskı., 2009. 

Luvîs Şeyho,  Rızkullah b. Yûsuf b. Abdilmesîh b. Yâkub Şeyho el-

Yesûî: Mecmûʿa min şiʿri Ebi’l-ʿAtâhiye fi’l-medîḥ 

ve’r-ris̱âʾ ve’l-hicv ve’l-vaṣf ve’l-ems̱âl, el-Matba‘atü’l-

Kâsûlîkiyya, Beyrut, 1927. 

Maarrî,  Ebü’l-‘Alâ Ahmed b. Abdillah b. Süleymân: el-Lâmiu’l-

azîz şerhü Dîvâni’l-Mütenebbî, thk., Muhammed Saîd 

el-Mevlevî, Suudi Arabistan, Merkezü’l-Melik Faysal 

li’l-Buhûs ve’d-Dirâsât, 2008. 

Mahmûd Ferec,  Abdülhamid el-Ukde: Ebü’l-‘Atâhiye: Şâiru’z-zuhdi 

ve’l-hikme, Riyad, Dâru’l-Ulûm, 1405/1985. 

Matlûb, Ahmed: Mu‘cemü’l-mustalahâti’l-belâgiyye ve tatavvuruhâ, 

Matbaatü’l-Mecmai’l-İlmî el-Irâkî, Irâk, 1403/1983. 

Mecduddîn el-İrbilî,  Ebü’l-Mecd Es‘ad b. İbrahim eş-Şeybânî: Muzakere fî 

elkâbi’ş-şuarâ, y.y., t.y. 

Melikoğlu,  Esra: “Metinlerarasılık ve Çokseslilik”, Disiplinlerarası 

Ortam ve Yöntem Sorunları, (Haz. Nedret Öztokat), 

Multilingual Yay., İstanbul, 2004. 

Mer‘î,  İbn Abdurrahman: Nazariyyetü’s-serikati’l-edebiyye 

‘inde ‘ulemâi’n-nakdi’l-‘Abbâsiyyîn ve te’sîruhâ 

‘ale’n-nukkâdi’l-lezîne ketebû bi’l-‘İbriyye, (2014), el-

Kermil: Ebhâs fi’l-Luğa ve’l-Edeb, Sayı: 34-35, 109-110. 

 



268 
 

Mes‘ûdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Hüseyn b. Alî el-Mes‘ûdî el-Hüzelî: 

Mürûcü’ẕ-ẕeheb ve meʿâdinü’l-cevher, 1. Baskı, nşr., 

el-Mektebetü’l-‘Asriyye, Beyrut, 1425/2005. 

Meydânî, Abdurrahman b. Hasan Habenneke: el-Belâgatü’l-

‘arabiyye, nşr., Dârü’l-Kalem, Dımışk, ed-Dârü’ş-

Şâmiyye, Beyrut, 1416/1996. 

Meydânî, Ebû Fadl İbrahim: Mecma‘ü’l-emsâl, thk. Muhammed 

Muhyiddîn Abdülhamid, nşr. Dârü’l-Ma‘rife, Beyrut, t.y. 

Miftâh, Muhammed: el-Mefâhîm meâlimu nahvi te’vîlin 

vâkıî, 1.Baskı., el-Merkezü’s-Sekâfiyyü’l-Arabî, Beyrut, 

1999. 

 .________Tahlîlü’l-hitâbi’ş-şi‘rî  ıstrâtîciyyetü’t-tenâs, 

3.Baskı., el-Merkezü’s-Sekâfiyyü’l-Arabî, Dâru’l-Beyzâ, 

Beyrut, 1992. 

Mirâşede, Abdülbâsit: et-Tenâs fî’ş-şi‘ri’l-‘Arabiyyi’l-hadîs (es-

Seyyâb, Dankıl ve Derviş Örneği), 1.Baskı, Ammân-

Ürdün, Dâru Verd li’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, 2006. 

Mizîtî, Humeyse: “Envâü’t-tenâs ve âliyyâtih ‘inde İbni’l-Esîr”, 

Culfa Üniversitesi, Afâk li’l-‘Ulûm Dergisi, Sayı 8, 2017. 

Muhsin el-Emîn el-

Âmilî, 

Ebû Muhammed el-Bâkır Muhsin b. Abdilkerîm b. Alî el-

Emîn el-Hüseynî el-Âmilî: A‘yânü’ş-Şî‘a, Beyrut, 

Dâru’l-ma‘ârif li’l-matbû‘ât, 1406/1986. 

Murtâz, Abdülmelik: Nazariyyetü’n-nassi’l-edebî, 2.Baskı, nşr., 

Dâru Havme, Cezayir, 2010. 

Müberred, Ebü’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd b. Abdilekber b. 

Umeyr el-Müberred el-Ezdî es-Sümâlî: el-Kâmil fi’l-

luga ve’l-edeb ve’n-nahv ve’t-tasrîf, Kahire, Dâru’l-

Fikri’l-‘Arabî, 1417/1997. 

Müslim, Ebü’l-Hasan b. El-Haccâc, b. Müslim en-Nîsâbûrî: el-

Câmiü’s-Sahîh, thk., Mehmet Zihni Efendi vb. Matbaa-i 

Âmire, İstanbul, 1334/1916. 



269 
 

 ._______el-Câmiu’s-Sahîh, thk., Muhammed Fuâd 

Abdülbâkî, nşr., Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-‘Arabî, Beyrut, 

y.y., t.y. 

 ._______el-Câmiü’s-sahîh, thk., Muhammed Fuâd 

Abdülbâkî, nşr., İsa el-Bâbî el-Halebî, Kahire, 1374/1955. 

Nâsır, Muhammed: Ağniyâtü’n-nehîl, el-Müessesetü’l-

Vataniyye li’l-Kutub, Cezayir, 1981. 

Nihle,    Faysal Ahmed: et-Tefeülü’n-nassî, nşr., Kültür Sarayları 

Genel Kurul, Kahire, 1.Baskı., 2010. 

Özdoğan, Mehmet Akif: “Klasik Arap Şiirinde İntihâl Olgusu”, 

KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, 6 (2005). 

Pala, İskender: “İrsâl-i Mesel”, DİA, c. XXII, s. 451-452, 

İstanbul, 2000.  

Parıldı, Metin: “Ebu’l-‘Atâhiye ve Şiiri”, Basılmamış Doktora 

Tezi, Konya 2007. 

Râzî, Ebû Abdillah Fahrüddîn Muhammed b. Amr b. Hasan: 

Mefâtîhü’l-gayb Tefsîrü’l-Kebîr, İhyâü’t-Turâsi’l-

‘Arabî, Beyrut, 3.Baskı, 1420. 

Râzî, Muhammed b. Ebî Bekir: Muhtârü’s-sıhâh, thk., Yûsuf 

eş-Şeyh Muhammed, nşr., Mektebetü’l-‘Asriyye, Beyrut, 

1420/1999. 

Rübâ‘î, Abdülkadir: el-Belâgatü’l-‘Arabiyye ve kadâyâ’n-

nakdi’l-mu‘âsır (et-Tadmîn ve’t-tenâs nemûzecan), 

Dâru Cerîr, 1.Baskı, Ammân, 2006. 

Sâhib İbn ‘Abbâd, Ebü’l-Kâsım İsmail b. Abbâd: el-Emsâlü’s-sâira min 

şi‘ri’l-Mütenebbî, thk., Muhammed Hasan Âli Yâsin, 

Bağdat, Mektebetü’n-Nahda, 1965. 

San‘ânî, Ebû Bekir Abdürrezzâk b. Hemmâm: Musannef, nşr, 

Dârü’t-Te’sîl, 2.Baskı, 1437/2013. 

Saraç, Mehmet Ali Yekta: Klasik Edebiyat Bilgisi Belâgat, 

Bilimevi, İstanbul, 2001. 



270 
 

Selâme, İbrahim: Belâgatü Aristo beyne’l-‘Arab ve’l-Yûnân, 

Mektebetü Anglo, Kahire, 2.Baskı, 1951. 

Sellâm, Saîd: et-Tenâssü’t-turâsî fi’r-rivâyeti’l-Cezâiriyye, 

1.Baskı, Dâru Âlemi’l-Hadîs, Beyrut, 2010. 

Seyyâb, Bedr Şâkir: el-A‘melü’ş-şi‘riyye el-kâmile, 1.Baskı, 

Beyrut, Dârü’l-‘Avde, t.y. 

Suyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdirrahmân b. Ebi Bekr: el-

İktirâh fî ‘ilmi usûli’n-Nahv, nşr., Abdülhakim ‘Atiyye, 

Dımaşk, 1427/2006. 

 ._______Şerhu ‘Ukûdi’l-cumân fî’l-me‘ânî ve’l-beyân, 

thk., İbrahim Muhammed el-Hamdânî, Emîn Lokman el-

Habbâr, 1.Baskı, Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut, 2011. 

Sübkî, Ebû Hâmid Behauddîn: ‘Urûsü’l-efrâc fî şerhî Telhîsi’l-

Miftâh, thk., Abdülhamid Hindâvî, nşr., el-Mektebetü’l-

‘Asriyye, 1.Baskı, Beyrut, 1423/2003. 

Şevkî, Ahmed: eş-Şevkiyyât, Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut. 

Şerare, Yetkin: “Abbâsîler”, DİA, c. I, s. 49-56, İstanbul, 1988. 

Şirâre, Abdüllatif: Ebü’l-‘Atâhiye şâirü’z-zühd ve’l-hübbi’l-

hâib, Dârü’ş-Şarki’l-Cedîd, Beyrut, 1. Baskı., 1962. 

Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr: Târihu’t-Taberî; 

Târihü’r-rusul ve’l-mulûk, thk., Muhammed Ebû Fadl 

İbrahim, nşr., Dârü’l-Me‘ârif, Kahire, 1387/1967. 

Tarafe, Ebû ‘Amr b. ‘Abd Sufyân b. Sa‘d el-Bekrî: Dîvân, 

1.Baskı., Beyrut, Dârü’l-Ma‘rife, 2003. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Bürhâniddîn: el-

Mutavvel şerhu telhisi Miftâh, thk., Abdülhamid 

Hindâvî, 1.Baskı, Dârü’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, Beyrut,  

1422/2001. 

 ._______el-Muhtasar şerhu Telhîsi’l-miftâh, thk., 

‘Accâc ‘Avde Bergış, 1.Baskı, Dârü’t-Takva, Dımışk-

Şam, 1442/2021. 



271 
 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ: el-Câmiü’l-kebîr, thk., 

Beşşâr ‘Avvâd Ma‘rûf, nşr., Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 

Beyrut, 1996. 

Tökel, Dursun Ali: Deneysel Edebiyat Yönüyle Divan Şiiri, 

Hece Yayınları, Ankara, 2010. 

Türkçe Sözlük, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 2005, s. 1382. 

Ukberî, Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed b. el-İmâd el-Hanbelî: 

Şezerâtü’z-zeheb fî ahbârin min zeheb, thk., Mahmdûd 

el-Arnavût, Dâru İbn Kesîr, Beyrût, 1406/1986. 

Va‘dullah, Lîdyâ: et-Tenâssü’l-ma‘rifî fî şi‘ri ‘İzziddîn el-

Munâsara, Dâru Majdalâvî li’n-neşri ve’t-tevzî, Ammân-

Ürdün, 1.Baskı., 1425/2005. 

Yaktîn, Sa‘îd: İnfitâhü’n-nassi’ş-şi‘rî, 2.Baskı., Merkezü’s-

Sekâfiyyi’l-‘Arabî, Dâru’l-Beyzâ, Beyrut, 2001. 

Yâkût el-Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkût b. Abdillah el-Hamevî el-

Bağdâdî er-Rûmî: Mu‘cemü’l-buldân, nşr., Dâru Sâdir, 

Beyrut, 2. Baskı., 1995. 

Yıldız, Hakkı Dursun: “Abbâsîler”, DİA, İstanbul, 1988. c. I. s. 

31. 

Yiğit, İsmail: “Mevâlî”, DİA, c. XXIX, s. 424-426, Ankara, 

2004.  

Ze‘abî, Ahmed: et-Tenâs nazariyyen ve tatbîkıyyen, nşr., 

Müesseset ‘Amün lin’neşr ve’t-Tevzî‘, ‘Ammân, 2000. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. 

Abdirrezzâk el-Bilgrâmî: Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-

Ḳāmûs, I-XXI, thk., Abdüssettâr Ahmed Ferrâc, Hüseyin 

Nassâr vb., Kuveyt, 1965-2001. 

 ._______Tâcü’l-‘arûs min cevâhiri’l-kâmûs, thk., 

Abdüssettâr Ahmed Ferrâc, Kuveyt, Dârü’l-Hidâye, 

2004.  



272 
 

Zehrânî, Mutîr b. Saîd: Tecelliyâtü’t-tenâs fî şi‘ri İbn Reşîk el-

Kayrevânî, Kahire Arap dili Fakültesi Dergisi, Sayı, 38, 

s. 2755-2767. 

Zekeriya, Müfdî: Dîvânü’l-lehebi’l-mukaddes, el-Mektebü’t-

Ticârî, Beyrut, 1961. 

Ziriklî, Haru’d-Dîn b. Mahmûd b. Muhammed b. Ali b. Fâris ed-

Dimaşkî: el-A‘lâm, nşr., Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 15. 

Baskı, 2002. y.y. 

Paşa,  Ziyâ: Terci-i Bend Terkib-i Bend, Haz. Hüseyin 

Yorulmaz, Çıdam Yayınları, İstanbul, 1992. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



273 
 

ÖZGEÇMİŞ 

Elvin BAGHIROV, 2011 yılında Bakü Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nin Arap 

dili bölümünden mezun oldu. Dil eğitimi için 2011-2014 yılları arasında 

Mısır/Kahire’de bulundu. 2016 yılında Bursa Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi’nde Yüksek Lisans eğitimine başladı. 2019 yılında, aynı üniversitenin 

İlahiyat Fakültesi Temel İslâm Bilimleri Bölümü Arap Dili ve Belâgati Ana Bilim 

Dalı’nda, hazırlamış olduğu “İbn Cinnî en-Nahvî’nin el-Muhteseb adlı eserinin tahlili” 

başlıklı yüksek lisans tezini, Doç. Dr. Fadime KAVAK’ın danışmanlığında tamamladı. 

Ayrıca yazar, 2018 yılından bu yana “Ey Nefsim”, “Sünnetin Dinde Delil Olduğunun 

İspatı”, “el-Vecîz İslam Hukukunda Fıkhî Kaidelerin Şerhi”, “Sufyân-ı Sevrî Tefsirî” 

isimli kitapların Türkçeye tercümesini de yapmıştır. 


