
 

 

 

 

 

 

 

T.C.  

HATAY MUSTAFA KEMAL ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 İLETİŞİM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI  

 

 

 

 
  

FİLMLERDE GÖLGE ARKETİPİ VE BASTIRMA 

KAVRAMININ KARŞILAŞTIRMALI ANALİZİ: 

KARANLIĞIN KALBİ, DÖVÜŞ KULÜBÜ VE 

KARA ŞÖVALYE FİLMLERİ ÜZERİNE BİR 

İNCELEME   
  

                                                         
  
  

YÜKSEK LİSANS TEZİ  
  

  
  

  

Hazırlayan  

Mehmet Ali ARSLAN 

  

Tez Danışmanı  

Doç. Dr. Nil ÇOKLUK    
  

    

Hatay-2025  
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

T.C.  

HATAY MUSTAFA KEMAL ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 İLETİŞİM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI  

 

 

 

 
  

FİLMLERDE GÖLGE ARKETİPİ VE BASTIRMA 

KAVRAMININ KARŞILAŞTIRMALI ANALİZİ: 

KARANLIĞIN KALBİ, DÖVÜŞ KULÜBÜ VE 

KARA ŞÖVALYE FİLMLERİ ÜZERİNE BİR 

İNCELEME   
  

                                                         
  
  

YÜKSEK LİSANS TEZİ  
  

  
  

  

Hazırlayan  

Mehmet Ali ARSLAN 

  

Tez Danışmanı  

Doç. Dr. Nil ÇOKLUK    
  

     

Hatay-2025 

 

 



 

 

ONAY 
 

 

Mehmet Ali ARSLAN tarafından hazırlanan “FİLMLERDE GÖLGE 

ARKETİPİ VE BASTIRMA KAVRAMININ KARŞILAŞTIRILMALI ANALİZİ: 

KARANLIĞIN KALBİ, DÖVÜŞ KULÜBÜ VE KARA ŞÖVALYE FİLMLERİ 

ÜZERİNE BİR İNCELEME” adlı bu çalışma jüri tarafından lisansüstü öğretim 

yönetmeliğinin ilgili maddelerine göre değerlendirilip oybirliği/ oyçokluğu ile 

İLETİŞİM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALINDA YÜKSEK LİSANS TEZİ 

olarak kabul edilmiştir.  

                

27/ 01 /2025  

  

  

                                                               

Jüri Üyeleri 

 

 

İmza 

 

Doç. Dr. Nil ÇOKLUK (Tez Danışmanı) 

 

 

 

Doç. Dr. Yunus Emre ÖKMEN (Üye)   

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Tülay ATAY (Üye)    

   

 

                     

  
Mehmet Ali ARSLAN tarafından hazırlanan “Filmlerde Gölge Arketipi ve 

Bastırma Kavramının Karşılaştırılmalı Analizi: Karanlığın Kalbi, Dövüş Kulübü 

ve Kara Şövalye Filmleri Üzerine Bir İnceleme” adlı tez çalışmasının yukarıda 

imzaları bulunan jüri üyelerince kabul edildiğini onaylarım.  

   

  
  

  

  

                                                                                 Doç. Dr. Sinan ERDOĞAN   

                                                

                                     Enstitü Müdürü



 

 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ  

HATAY MUSTAFA KEMAL ÜNİVERSİTESİ 

 SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

  

  

  

Bu belge ile, bu tezde yer alan bilgilerin tamamının akademik kurallara ve etik 

ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Söz konusu kural ve 

ilkelerin gereği olarak tezde yararlandığım eserlerin tamamına uygun bir şekilde atıfta 

bulunarak kaynak gösterdiğimi ayrıca beyan ederim. (27/01/2025)  

  

 

 

  

Mehmet Ali ARSLAN 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 ÖNSÖZ 

 

 

Bu çalışma, sinema ve psikanalizin kesişim noktasında yer alan üç önemli filmi 

– "Karanlığın Kalbi", "Dövüş Kulübü" ve "Kara Şövalye" – gölge arketipi ve bastırma 

kavramları üzerinden karşılaştırmalı olarak ele almayı amaçlamaktadır. Modern 

toplumun birey üzerindeki baskılarının, içsel çatışmaların ve bilinçdışında bastırılan 

arzuların nasıl patlama noktasına gelebildiğini anlatan bu filmler, yalnızca birer 

sinema eseri olarak değil, aynı zamanda toplumsal ve bireysel sorgulamanın birer aracı 

olarak da değerlendirilmektedir. Bu çalışmada, Carl Gustav Jung’un gölge arketipi ve 

Sigmund Freud’un bastırma teorisi çerçevesinde filmlerin analizi gerçekleştirilmiştir. 

Bu araştırmanın ortaya çıkmasında katkıda bulunan hocalarıma, özellikle her 

daim yanımda olan ve bana her konuda rehberlik eden değerli danışmanım Doç. Dr. 

Nil Çokluk’ a teşekkürü bir borç bilirim. Ayrıca, çalışmam sırasında bana destek olan 

aileme ve arkadaşlarıma, sabırları ve teşvikleri için minnettarım. Bu araştırmanın, 

sinemanın psikolojik ve toplumsal analizler için ne denli güçlü bir araç olduğunu bir 

kez daha gözler önüne sermesi umuduyla... 

Araştırmayı yaparken büyük bir ilham kaynağı olan, modern toplumun birey 

üzerindeki etkilerini ele alan bu filmler, kişisel gelişimime ve akademik birikimime 

büyük katkı sağlamıştır. Umarım bu çalışma, okuyuculara sinema ile psikanaliz 

arasındaki bağları keşfetme konusunda yeni bir bakış açısı sunar. 

 

 

 

 

 

 

Mehmet Ali ARSLAN 

 



 

 

I 

FİLMLERDE GÖLGE ARKETİPİ VE BASTIRMA KAVRAMININ 

KARŞILAŞTIRILMALI ANALİZİ: KARANLIĞIN KALBİ, DÖVÜŞ 

KULÜBÜ VE KARA ŞÖVALYE FİLMLERİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 

 

Mehmet Ali ARSLAN 

İletişim Bilimleri Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2025, 

Doç. Dr. Nil ÇOKLUK 

 

 

                                                 ÖZET 

 

Sinema, yüzyıllardır insan psikolojisinin en derin köşelerine ışık tutan güçlü 

bir iletişim aracı olmuştur. Özellikle 20. yüzyılın başından itibaren, psikanalizle iç içe 

geçen sinema, bilinçaltının karanlık dehlizlerini keşfetmek için bir araç haline 

gelmiştir. Bu çalışmada, sinema aracılığıyla bireyin içsel dünyasının en karanlık 

köşelerine inerek, Carl Gustav Jung’un gölge arketipi ve Sigmund Freud’un bastırma 

teorisi üzerinden bir inceleme yapılacaktır. 

Çalışmada nitel yöntemin yorumsamacı/hermeneutik analiz tekniği kullanılmış 

ve filmler iki boyut açısından incelenmiştir. İlk boyutta, Jung’un gölge arketipi 

kapsamında karakterlerin karanlık yönleri analiz edilmiş; ikinci boyutta ise Freud’un 

bastırma teorisi doğrultusunda bastırılmış arzular ve bilinçaltı süreçler ele alınmıştır. 

Bu iki ayrı başlık altında, her bir filmdeki tematik unsurlar detaylı bir şekilde 

değerlendirilmiştir. Araştırmanın temel sorusu, seçilen filmlerde gölge arketipi ve 

bastırma kavramlarının nasıl işlendiği ve filmlerin ana temalarına nasıl katkıda 

bulunduğudur. Çalışmanın sınırlılığı, filmlerin sayısının sınırlı olması ve psikanalizin 

öznel yorumlara açık olmasıdır. Araştırmanın evreni, psikanalitik temalar içeren tüm 

filmleri içerirken, örneklem olarak "Karanlığın Kalbi", "Dövüş Kulübü" ve "Kara 

Şövalye" filmleri belirlenmiştir. Filmler gelişi güzel örnekleme (haphazard sampling) 

yöntemiyle seçilmiştir. 

Bu araştırmanın temel amacı, "Karanlığın Kalbi", "Dövüş Kulübü" ve "Kara 

Şövalye" gibi kült filmler aracılığıyla bireylerin içsel çatışmalarını ve toplum 

baskılarını Jung’un gölge arketipi ve Freud’un bastırma teorisi çerçevesinde analiz 



 

 

II 

etmektir. Ayrıca, çalışmada sinemanın psikolojik iyileşme ve bireyleşme 

süreçlerindeki rolünü ortaya koymak hedeflenmiştir. 

Analizler sonucunda, bu filmler aracılığıyla bireylerin gölge yönleriyle 

yüzleşme süreçlerinin psikolojik iyileşme ve bireyleşme yolunda kritik bir rol oynadığı 

belirlenmiştir. Ayrıca, sinemanın insan doğasının karanlık yanlarını ve bilinçdışı 

süreçlerini anlamada güçlü bir araç olduğu ortaya konmuştur. Çalışma, bireylerin 

toplumsal normlar ve içsel çatışmalar arasında denge kurabilmeleri için önemli 

ipuçları sunmakta ve sinemanın psikolojik analizdeki önemini vurgulamaktadır. Bu 

araştırma, sinemanın sadece bir eğlence aracı olmanın ötesinde, bir iletişim aracı 

olarak psikolojik süreçlerin derinlemesine anlaşılmasında nasıl kullanılabileceğini 

göstermektedir. Jung ve Freud’un teorik çerçeveleri üzerinden yapılan bu analiz, 

modern filmlerin birey ve toplum arasındaki etkileşimi nasıl yansıttığını ve izleyiciye 

sunduğu psikolojik derinliği ortaya koyarak, sinema ve psikoloji disiplinleri arasındaki 

ilişkiye önemli katkılar sağlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Gölge arketipi, bastırma, psikanaliz, sinema, 

bireyselleşme, içsel çatışma, kitle iletişimi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

III 

 

COMPARATIVE ANALYSIS OF THE SHADOW ARCHETYPE AND THE 

CONCEPT OF REPRESSION IN MOVIES: A STUDY ON THE HEART OF 

DARKNESS, FIGHT CLUB AND THE DARK KNIGHT MOVIES  

 

Mehmet Ali ARSLAN 

Department of Communication Sciences, Master’s Thesis, 2025, 

Assoc. Dr. Nil ÇOKLUK 

 

 

ABSTRACT 

 

Cinema has been a powerful communication tool that sheds light on the deepest 

corners of human psychology for centuries. Especially since the beginning of the 20th 

century, cinema, which has been intertwined with psychoanalysis, has become a tool 

for exploring the dark corridors of the subconscious. In this study, an examination will 

be made through Carl Gustav Jung's shadow archetype and Sigmund Freud's theory of 

repression by delving into the darkest corners of the individual's inner world through 

cinema. 

In the study, the interpretive/hermeneutic analysis technique of the qualitative 

method was used and the films were examined in terms of two dimensions. In the first 

dimension, the dark aspects of the characters were analyzed within the scope of Jung's 

shadow archetype; In the second dimension, repressed desires and subconscious 

processes are discussed in line with Freud's repression theory. Under these two 

separate headings, the thematic elements in each film have been evaluated in detail. 

The main question of the research is how the concepts of shadow archetype and 

repression are handled in the selected films and how they contribute to the main themes 

of the films. The limitation of the study is that the number of films is limited and 

psychoanalysis is open to subjective interpretations. While the universe of the research 

includes all films containing psychoanalytic themes, the films "Heart of Darkness", 

"Fight Club" and "The Dark Knight" were determined as samples. Movies were 

selected by haphazard sampling method. 



 

 

IV 

The main purpose of this research is to analyze the internal conflicts of 

individuals and social pressures through cult films such as "Heart of Darkness", "Fight 

Club" and "The Dark Knight" within the framework of Jung's shadow archetype and 

Freud's theory of repression. In addition, it is aimed to reveal the role of cinema in 

psychological healing and individualization processes. 

As a result of the analysis, it was determined that the processes of individuals 

confronting their shadow aspects through these films played a critical role in 

psychological healing and individualization. In addition, it was revealed that cinema 

is a powerful tool in understanding the dark sides of human nature and unconscious 

processes. The study provides important clues for individuals to establish a balance 

between social norms and internal conflicts and emphasizes the importance of cinema 

in psychological analysis. This research shows how cinema can be used to deeply 

understand psychological processes, beyond being just an entertainment tool. This 

analysis, conducted through the theoretical frameworks of Jung and Freud, provides 

important contributions to the relationship between the disciplines of cinema and 

psychology by revealing how modern films reflect the interaction between the 

individual and society and the psychological depth they offer to the audience. 

Keywords: Shadow archetype, repression, psychoanalysis, cinema, 

individualization, internal conflict, mass communication. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

V 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ............................................................................................................................ I 

ABSTRACT .............................................................................................................. III 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... V 

ŞEKİLLER LİSTESİ ............................................................................................... IX 

TABLOLAR LİSTESİ .............................................................................................. X 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SIGMUND FREUD’UN BİLİNÇDIŞI VE BASTIRMA KAVRAMLARI 

 

1.1. Sigmund Freud .................................................................................................... 7 

   1.1.1. Bilinç ve Bilinçdışı .......................................................................................... 8 

   1.1.2. Cinsellik ve Saldırganlık ............................................................................... 10 

   1.1.3. Bastırma ........................................................................................................ 13 

   1.1.4. Libido ............................................................................................................ 15 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

CARL GUSTAVE JUNG VE ARKETİPLER 

 

2.1. Carl Gustav Jung ve Analitik Psikolojisi ........................................................ 20 

   2. 1. 1. Kolektif Bilinçdışı ....................................................................................... 20 

   2. 1. 2. Freud'dan Kopuş ......................................................................................... 21 

2.2. Arketip Kavramı ............................................................................................... 22 

2.3. Arketip Türleri .................................................................................................. 25 

   2.3.1. Durum Arketipleri ......................................................................................... 25 

   2.3.2. Simgesel Arketipleri...................................................................................... 26 

   2.3.3. Karakter Arketipleri ...................................................................................... 26 

2.4. Carl Gustav Jung’a Göre Arketipsel Bakış .................................................... 27 

   2.4.1. Carl Jung’un Arketip Kuramı........................................................................ 28 

      2.4.1.1. Benlik ...................................................................................................... 29 



 

 

VI 

      2.4.1.2. Persona .................................................................................................... 30 

      2.4.1.3. Anima ve Animus ................................................................................... 31 

      2.4.1.4. Psişe ........................................................................................................ 31 

      2.4.1.5. Gölge ....................................................................................................... 32 

         2.4.1.5.1. Gölgeye Dair Kısa Bir Giriş .............................................................. 34 

         2.4.1.5.2. Tanrının Karanlık Tarafı Olarak Gölge ............................................. 35 

         2.4.1.5.3. Günah Keçisi Yaratan Gölge Eyleme Geçiren Gölge Ya Da Durduran 

Gölge .......................................................................................................................... 35 

         2.4.1.5.4. Karanlık İkiz Olarak Gölge ............................................................... 36 

      2.4.1.6. Sigmund Freud Gölge Yorumu Olarak Rüya ......................................... 36 

2.5. Mitler ve Masallarda Arketipsel Temalar ...................................................... 37 

2.6. Dinsel İnanışlarda Arketipsel Temalar ........................................................... 38 

2.7. Kadınlık Deneyimi Bağlamında Anne Arketipi ............................................. 39 

2.8. Bireyleşme Bağlamında Kahraman Arketipi ................................................. 40 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

PSİKANALİZ VE SİNEMA 

 

3.1. Psikanaliz ........................................................................................................... 42 

   3.1.1. Psikanalize Kavramsal Açıdan Bakış............................................................ 44 

   3.1.2. Psikanalizin Doğuşu ...................................................................................... 45 

   3.1.3. Serbest Çağrışım ........................................................................................... 45 

3.2. Sinema ve Psikanaliz ......................................................................................... 46 

   3.2.1. Süreal Sinema Anlayışı ve Psikanaliz ........................................................... 48 

   3.2.2. Sinema ve Rüyalar ........................................................................................ 49 

   3.2.3. Sinema ve Mitoloji ........................................................................................ 50 

 

 

 

 

 

 



 

 

VII 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

FİLMLERDE GÖLGE ARKETİPİ VE BASTIRMA KAVRAMININ 

KARŞILAŞTIRILMALI ANALİZİ: KARANLIĞIN KALBİ, DÖVÜŞ 

KULÜBÜ VE KARA ŞÖVALYE FİLMLERİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 

 

4.1. Araştırmanın Konusu ....................................................................................... 51 

4.2. Araştırmanın Amacı ......................................................................................... 51 

4.3. Araştırmanın Yöntemi ...................................................................................... 52 

4.4. Araştırma Soruları ............................................................................................ 53 

4.5. Araştırmanın Sınırlılıkları ............................................................................... 53 

4.6. Araştırmanın Evren ve Örneklemi .................................................................. 54 

4.7. Seçilen Filmlerin Analizleri .............................................................................. 54 

   4.7.1. Karanlığın Kalbi ............................................................................................ 54 

      4.7.1.1. Filmin Künyesi ........................................................................................ 55 

      4.7.1.2. Özet ......................................................................................................... 56 

      4.7.1.3. Gölge Arketipine Yönelik Değerlendirme .............................................. 57 

      4.7.1.4. Bastırma Teorisine Yönelik Değerlendirme ........................................... 57 

   4.7.2. Dövüş Kulübü ............................................................................................... 58 

      4.7.2.1. Filmim Künyesi ....................................................................................... 59 

      4.7.2.2. Özet ......................................................................................................... 60 

      4.7.2.3. Gölge Arketipine Yönelik Değerlendirme .............................................. 61 

      4.7.2.4. Bastırma Teorisine Yönelik Değerlendirme ........................................... 62 

   4.7.2. Kara Şövalye ................................................................................................. 62 

      4.7.3.1. Filmin Künyesi ........................................................................................ 63 

      4.7.3.2. Özet ......................................................................................................... 64 

      4.7.3.3. Gölge Arketipine Yönelik Değerlendirme .............................................. 65 

      4.7.3.4. Bastırma Teorisine Yönelik Değerlendirme ........................................... 66 

BULGULAR ............................................................................................................. 67 



 

 

VIII 

SONUÇ ...................................................................................................................... 71 

KAYNAKÇA ............................................................................................................ 74 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

IX 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 

Şekil 1. Heart of Darkness (1993) Film Afişi ............................................................ 55 

Şekil 2. Fight Club (1999) Film Afişi ........................................................................ 59 

Şekil 3. The Dark Knight (2008) Film Afişi .............................................................. 63 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

X 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1. Karanlığın Kalbi (1993) Filmin Künyesi .................................................... 57 

Tablo 2. Dövüş Kulübü (1999) Filmin Künyesi ........................................................ 59 

Tablo 3. Kara Şövalye (2008) Filmin Künyesi ......................................................... 63 



 

1 

GİRİŞ 

 

Arketipler, insanlığın ortak bilinçdışının derinliklerinden süzülerek tarih 

boyunca sanat, edebiyat ve sinema gibi çeşitli alanlarda yankı bulan evrensel semboller 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Carl Gustav Jung’un analitik psikoloji kuramında ele 

aldığı arketip kavramı, bireyin bilinçaltında gizlenen ve toplumsal, kültürel yapılar 

içerisinde çeşitli biçimlerde ifade bulan temel psikolojik figürleri temsil etmektedir. 

Jung’a göre, arketipler kolektif bilinçdışının bir yansıması olarak hem bireysel hem de 

toplumsal yaşamın dinamiklerini şekillendiren unsurlardır (Sungurlar, 2013, s. 51). 

Sigmund Freud ise bireysel bilinçdışının dinamiklerini ve özellikle bastırma 

mekanizmasını inceleyerek psikanalizin temelini atmıştır. Bu iki düşünürün 

perspektifleri, sinema gibi sanat formlarında bireyin içsel çatışmalarının ve toplumsal 

normların etkilerinin anlaşılmasında önemli bir rol oynamaktadır. 

Freud’un bastırma teorisi, psikanalitik kuramında merkezi bir yer tutan, 

bireyin hoşlanmadığı, toplumsal normlara uymayan ya da kendisiyle bağdaştıramadığı 

düşünce, arzu ve anıları bilinçdışına itme süreci olarak tanımlanmaktadır (Gençtan, 

1988, s. 16-18). Sinema, bu bastırılmış içeriklerin ve arketiplerin sembolik bir 

yansıması olarak, karakterlerin iç dünyalarına ve insan psikolojisinin evrensel 

derinliklerine dair görsel bir keşif sunmaktadır. 

Bunun yanı sıra edebiyat ve sinema alanında yapılan pek çok çalışma, 

Jung’un arketip teorisinin farklı kültürel ve sanatsal ürünlerde nasıl işlendiğine dair 

detaylı analizler de sunmaktadır. Örneğin, Deli Dumrul anlatısının arketipsel 

sembolizm bakımından incelenmesi, Türk destanlarının derin psikolojik anlamlar 

taşıyan öğelerle nasıl şekillendiğini ortaya koymuştur (Bars, 2019, s. 58). Benzer 

şekilde, Haruki Murakami'nin Dans Dans Dans adlı romanında gölge arketipi, bireyin 

içsel dünyasında gerçekleşen karmaşık dönüşüm sürecinin bir ifadesi olarak ele 

alınmıştır (Depci & Erkin, 2021, s. 1420). Öte yandan, Yusuf Atılgan'ın “Çıkılmayan” 

adlı öyküsünde kitle psikolojisi ile gölge arketipinin işlendiği görülmektedir. Bu 

çalışma, bireylerin toplumsal baskılar altında nasıl şekillendiğini göstererek, Jung’cu 

arketiplerin modern anlatılardaki yansımalarını ele almıştır (Turut, 2016, s. 223). 

Sinema özelinde, Jung’un gölge arketipi, karakterlerin içsel çatışmalarını, 

bastırılmış arzularını ve toplumsal beklentilere karşı verdikleri mücadeleyi 

betimlemek için güçlü bir araç olarak kullanılmıştır (Cavalli, 2015, s. 72). Örneğin, A 

Clockwork Orange filminde Alex karakteri ve Gone Girl filminde Amy karakteri, 



 

2 

Jung’un gölge ve hilekâr arketipleri üzerinden incelenmiş, bu karakterlerin toplumsal 

normları nasıl yıktıkları ve içsel karanlıklarını nasıl dışa vurdukları detaylı bir şekilde 

analiz edilmiştir (Tekelioğlu, 2024, s. 94). Aynı şekilde, Eminem ve The Weeknd gibi 

sanatçıların müzik videoları ve şarkı sözleri üzerinden Faustian anlaşmaların ve gölge 

arketipinin nasıl yansıtıldığı, Hollywood endüstrisine yönelik eleştirilerle birlikte 

değerlendirilmiştir (Çevik, 2022, s. 9). Ayrıca Sigmund Freud’un çocukluk 

yaşantılarının kişilik gelişimindeki önemine dair görüşleri, sinema karakterlerinin 

incelemesinde de imkân sunmaktadır. Gone Girl’deki Amy karakterinin çocukluk 

travmaları, onun hilekâr ve manipülatif kişiliğinin oluşumunda önemli bir rol 

oynamıştır. (Tekelioğlu, 2024, s. 77). Jung'un gölge arketipi, bu tür travmaların sonucu 

ortaya çıkan karanlık yönleri temsil edebilmektedir.  

Çalışma arketiplerin sinemada nasıl temsil edildiği üzerine yapılmış önceki 

araştırmalarla paralel bir şekilde ilerlemektedir. Ancak, bu çalışmanın odak noktası, 

özellikle gölge arketipi ve bastırma kavramlarının sinemadaki tezahürlerini 

karşılaştırmalı bir analizle ele almaktır. Karanlığın Kalbi, Dövüş Kulübü ve Kara 

Şövalye gibi kült filmler üzerinden, gölge arketipinin nasıl farklı bağlamlarda işlendiği 

ve bastırma kavramının bu anlatılardaki rolü detaylı bir şekilde incelenecektir. 

Literatürde daha önce yapılmış olan çalışmalar bu filmlerdeki karakterlerin içsel 

çatışmalarını, toplumsal normlara başkaldıran yönlerini ve bireyin bilinçdışıyla 

yüzleşme süreçlerini ortaya koymaktadır. 

Özellikle, Jung’un arketip teorisinin çeşitli kültürel ürünlerde nasıl 

uygulandığını araştıran çalışmalar, bu tür filmlerde gölge arketipinin nasıl 

derinlemesine işlendiğini göstermektedir. Örneğin, Who’s Afraid of Virginia Woolf? 

filmi üzerine yapılan bir analizde, karakterlerin içsel çatışmalarının Jung’un gölge 

arketipi üzerinden nasıl çözümlendiği ele alınmıştır (Falsafi, Khorashad & Abedin, 

2011, s. 27-28). Benzer şekilde, İspanyol sinemasındaki kötü karakterlerin evrimi 

üzerine yapılan bir çalışma, antagonistlerin toplumsal değerlerle çatışan yönlerini 

ortaya koymuştur (Linde & Nevado, 2016, s. 58). 

Sinema, bireylerin bilinçdışına hitap eden bu arketipleri, izleyicilere güçlü 

görsel ve işitsel imgeler aracılığıyla aktarabilen bir sanat formudur. Bu bağlamda, 

filmlerde karakterlerin içsel çatışmalarını ve psikolojik süreçlerini analiz etmek için 

Jung’un arketip teorisi oldukça işlevsel bir araç olarak öne çıkmaktadır (Varghese & 

Balasubramanian, 2017, s. 1-2). Örneğin, çağdaş sinemada gölge arketipi, sıklıkla anti-



 

3 

kahramanlar veya topluma karşı çıkan karakterler aracılığıyla yansıtılmaktadır. A 

Clockwork Orange’daki Alex karakterinin toplumun normlarını sorgulayan ve 

yerleşik düzeni tehdit eden bir figür olarak ele alınması bu bağlamda 

değerlendirilmektedir (Tekelioğlu, 2024, s. 94). Benzer şekilde, Gone Girl'de Amy 

karakteri, gölge arketipi ve hilekâr figürü üzerinden toplumsal beklentilere 

başkaldırmaktadır (Tekelioğlu, 2024, s. 77). 

Bu noktada, Sigmund Freud’un psikanalitik teorisiyle de paralellikler kurmak 

mümkündür. Freud’un bastırma kavramı, Jung’un gölge arketipini anlamak için 

önemli bir çerçeve sunmaktadır. Bastırılan her şey, Jung’un gölge arketipine benzer 

şekilde, bireyin kişiliğinin karanlık ve bilinmeyen yönlerini oluşturmaktadır. 

Sinemada gölge arketipinin incelenmesi, karakterlerin bu bastırılmış yönleriyle nasıl 

yüzleştiklerini ve bu yüzleşmenin onların psikolojik gelişimini nasıl etkilediğini 

anlamamıza yardımcı olmaktadır. Örneğin, bir karakterin “kötü” olarak etiketlenen 

davranışlarının altında, aslında toplumun bastırdığı ve görmezden geldiği evrensel 

insani arzuların yattığı görülebilmektedir. Bu nedenle, filmlerdeki gölge arketipinin 

incelenmesi, sadece karakterlerin değil, aynı zamanda izleyicilerin de kendi iç 

dünyalarına ve toplumsal normlara eleştirel bir gözle bakmalarını sağlayabilmektedir. 

Edebiyat ve sinema, insan psikolojisinin derinliklerine inen anlatılar sunarak, 

arketiplerin kültürel ürünlerde nasıl işlendiğini ortaya koymaktadır. Örneğin, Ahmet 

Hamdi Tanpınar’ın “Abdullah Efendi’nin Rüyaları” adlı eserinde, gölge arketipi 

bireyin içsel korkuları ve bastırılmış arzuları üzerinden işlenmiştir (Boy, 2019, s. 169). 

Türk masal ve destanlarında ise gölge arketipi, kahramanların içsel yolculukları ve 

toplumsal tabularla yüzleşmeleri aracılığıyla kendini göstermektedir (Erdoğan, 2020, 

s. 58). Erzurum efsanelerindeki tabuların çiğnenmesi ve gölge arketiplerinin 

kullanımı, toplumsal normlara karşı çıkan figürlerin psikolojik boyutlarını açığa 

çıkarmaktır (Ergöz, 2019, s. 94). 

Gölge arketipi yalnızca bireysel psikolojiyle sınırlı kalmayıp, toplumsal yapılar 

ve kültürel değerler üzerinden de ele alınabilmektedir. Örneğin, Eminem ve The 

Weeknd’in müzik videolarında, Faust anlaşması temasıyla Hollywood endüstrisine 

yönelik eleştiriler, gölge arketipi üzerinden aktarılır (Çevik, 2022, s. 10). Bu sanatçılar, 

şöhretin karanlık yüzünü ve toplumsal baskıların yarattığı içsel çatışmaları yansıtmak 

için gölge arketipini kullanmaktadır. Gölgenin bu tür kültürel ürünlerde temsili, 



 

4 

sanatçıların kendi içsel yolculuklarını ve topluma yönelik eleştirilerini ifade etmelerine 

olanak tanımaktadır. 

Ayrıca, çağdaş sanatta arketiplerin etkisi, bireylerin içsel dünyalarına dair derin 

anlamlar taşıyan semboller aracılığıyla ifade edilmektedir. Anima, animus ve gölge 

arketiplerinin sanat eserlerinde ele alınışı, insan psikolojisinin karmaşıklığını 

görselleştirmek için güçlü bir yöntem olarak kullanılır (Yılmaz, 2024, s. 22). Özellikle, 

gölge arketipi, bireyin kabul etmek istemediği veya bastırdığı yönlerini dışa vurmak 

için sıklıkla tercih edilmektedir. Bu durum, Kiki Smith ve Paula Rego gibi çağdaş 

sanatçıların çalışmalarında sıkça karşımıza çıkmaktadır (Yılmaz, 2024, s. 24-25). 

Jung’un arketip kuramı, edebi ve sanatsal metinlerde sadece bireyin psikolojik 

derinliklerini değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel dinamikleri de analiz 

etmemize olanak tanımaktadır. Örneğin, Orhan Pamuk’un Beyaz Kale romanında, 

gölge arketipi üzerinden bireyleşme süreci ele alınarak, kişinin içsel dönüşümüne 

odaklanılmıştır (Tözün, 2023). Romanın karakterleri, toplum tarafından bastırılan 

yönleriyle yüzleşirken, bireysel özgürlüğe ve kimlik arayışına dair derin anlamlar 

barındırmaktadır. 

Buna benzer şekilde, Jung’un gölge arketipi, tiyatro oyunlarında da yoğun bir 

şekilde kullanılmıştır. Tiyatro metinlerinde gölge arketipi, karakterlerin içsel 

çatışmalarını ve toplumla olan ilişkilerini derinleştiren bir unsurdur (Pelister, 2018, s. 

22). Özellikle antagonist karakterlerin motivasyonlarını anlamak için gölge arketipinin 

kullanımı, sahneye koyulan oyunlarda dramatik gerilimi artırmakta ve izleyiciyi 

karakterlerin içsel dünyasına daha yakınlaştırmaktadır (Pelister, 2018, s. 23). 

Araştırmada, nitel yöntemin yorumsamacı (hermeneutik) tekniği kullanılmış 

ve seçilen filmler iki boyutlu bir analiz çerçevesinde incelenmiştir. İlk boyut olarak, 

Jung’un gölge arketipi perspektifiyle karakterlerin karanlık yönleri, bastırılmış 

duyguları ve bilinçaltındaki unsurlar detaylı bir şekilde analiz edilmiştir. Bu 

kapsamda, karakterlerin içsel çatışmaları, ahlaki ikilemleri ve kişiliklerinin karanlık 

tarafları derinlemesine incelenmiştir. İkinci boyut ise Freud’un bastırma teorisi 

doğrultusunda, karakterlerin bilinçdışı süreçleri, bastırılmış arzuları ve bu 

bastırmaların davranışlarına etkileri üzerine odaklanmıştır. Her iki boyut da 

filmlerdeki tematik unsurlar, sembolik anlatımlar ve karakter gelişimleri üzerinden 

sistematik bir şekilde değerlendirilmiş ve iki ayrı başlık altında sunulmuştur. 

Araştırmanın temel sorusu, seçilen filmlerde gölge arketipi ve bastırma kavramlarının 



 

5 

nasıl ele alındığı ve filmlerin ana temalarına nasıl katkıda bulunduğudur. Çalışmanın 

sınırlılıkları, incelenen film sayısının azlığı ve psikanalizin öznel yorumlara açık 

olmasıdır. Araştırmanın evrenini psikanalitik temalar içeren tüm filmler oluştururken, 

örneklem olarak “Karanlığın Kalbi”, “Dövüş Kulübü” ve “Kara Şövalye” filmleri 

belirlenmiştir. Filmler gelişi güzel örnekleme (haphazard sampling) yöntemiyle 

seçilmiştir. 

Bu çalışmanın temel amacı, “Karanlığın Kalbi”, “Dövüş Kulübü” ve “Kara 

Şövalye” gibi ikonik filmler üzerinden bireylerin içsel çatışmalarını ve toplumun birey 

üzerindeki baskılarını inceleyerek, Jung’un gölge arketipi ve Freud’un bastırma teorisi 

çerçevesinde bir analiz sunmaktır. Ayrıca, sinemanın psikolojik iyileşme ve 

bireyleşme süreçlerindeki rolünü ortaya koymak ve bu süreçlerin modern birey 

üzerindeki etkilerini değerlendirmek hedeflenmiştir. Böylece, sinemanın sadece 

eğlence amacı taşımayan, aynı zamanda derin psikolojik ve sosyolojik mesajlar içeren 

bir sanat formu olarak işlevselliği vurgulanmak istenmektedir. 

Yapılan analizler sonucunda, incelenen filmlerin bireylerin gölge yönleriyle 

yüzleşme süreçlerinde psikolojik iyileşme ve bireyleşme yolunda önemli bir rol 

oynadığı belirlenmiştir. "Karanlığın Kalbi" filminde, karakterin içsel korkularıyla 

yüzleşmesi ve bu süreçte yaşadığı dönüşüm, psikolojik gelişim açısından kritik bir 

örnek teşkil etmektedir. "Dövüş Kulübü"nde ise tüketim toplumunun birey üzerindeki 

yabancılaştırıcı etkileri ve içsel öfkenin patlaması, modern bireyin toplumsal baskılar 

karşısında yaşadığı çatışmaları gözler önüne sermektedir. "Kara Şövalye" ise ahlaki 

ikilemler ve kahraman-anti-kahraman çatışması üzerinden toplumun birey üzerindeki 

baskılarını ve kimlik arayışını temsil ederek, bireyin toplumsal normlar ile içsel 

değerleri arasındaki dengeyi nasıl kurduğunu göstermektedir. Bu sonuçlar, sinemanın 

bilinçaltı süreçlerin ve insan doğasının karanlık yönlerinin anlaşılmasında güçlü bir 

araç olduğunu doğrulamaktadır. 

Bu araştırma, sinemanın yalnızca eğlence amacı taşımayan, aynı zamanda derin 

psikolojik ve sosyolojik analizlere olanak tanıyan bir sanat formu olduğunu ortaya 

koymaktadır. Jung ve Freud’un teorik çerçeveleri üzerinden yapılan bu analiz, modern 

filmlerin birey ve toplum arasındaki etkileşimi nasıl yansıttığını ve izleyiciye sunduğu 

psikolojik derinliği gözler önüne sermektedir. Ayrıca, bu çalışma, sinema ve psikoloji 

disiplinleri arasındaki ilişkiye önemli katkılar sağlayarak, her iki alanda da yeni 

perspektiflerin geliştirilmesine olanak tanımaktadır. Bireylerin toplumsal normlar ve 



 

6 

içsel çatışmalar arasında denge kurabilmeleri için sunulan önemli ipuçları, hem 

akademik çevreler hem de genel izleyici kitlesi için değerli bilgiler sunmaktadır. Sonuç 

olarak, bu araştırma, sinemanın insan doğasının karanlık yanlarını ve bilinçdışı 

süreçlerini anlamada ne kadar etkili bir araç olduğunu vurgulayarak, sinema 

çalışmalarına yeni bir boyut kazandırmaktadır. 

Çalışma dört bölümden oluşmaktadır. Tezin ilk bölümünde Sigmund Freud ve 

Carl Gustav Jung’un psikolojisi işlenecektir, ikinci bölümde arketiplerin kavramsal 

temelleri ve türleri üzerinde durulacaktır. Üçüncü bölümde psikanaliz ve sinemanın 

birbirleriyle nasıl etkileşime girdiği, birbirini nasıl beslediği ve özellikle sinema 

sanatının psikoanalitik kavramlarla nasıl bir ilişki kurduğu ele alınacaktır. Son 

bölümünde ise Karanlığın Kalbi, Dövüş Kulübü ve Kara Şövalye filmleri, bu 

filmlerdeki gölge arketipi ve bastırma kavramının kullanımı ve bu filmlerin arketipler 

aracılığıyla sunduğu psikolojik mesajlar karşılaştırmalı bir şekilde analiz edilecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

7 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SIGMUND FREUD’UN BİLİNÇDIŞI VE BASTIRMA KAVRAMLARI 

 

 

Bu bölümde, psikoloji biliminin temel taşlarından sayılan önemli düşünür, 

Sigmund Freud’un geliştirdiği psikolojik kuramlar ele alınacaktır. Psikanaliz 

alanındaki çalışmalarıyla bilinen Freud insan psikolojisine dair derinlemesine analizler 

sunmuş, modern psikolojinin temellerini atmışlardır. Bu büyük psikolog, bilinçdışı 

kavramına farklı açılardan yaklaşarak, insan davranışlarının kökenlerini ve 

bilinçaltında yatan dinamikleri açıklamaya çalışmıştır. Freud’un psikanaliz teorisi, 

bireyin bilinçaltındaki cinsel ve saldırgan dürtülerin bastırılması ve bu süreçlerin insan 

davranışlarına nasıl etki ettiğine odaklanır. (Gençtan, 1988, s. 11). 

Bölümün ilk kısmında, Sigmund Freud’un bilinç ve bilinçdışı kavramları ile 

insan psikolojisini anlamlandırma çabası ele alınacaktır. Freud’a göre, bilinçdışı, 

bastırılmış arzuların, cinsel dürtülerin ve saldırganlık gibi ilkel güdülerin saklandığı 

bir alandır (Gençtan, 1988, s. 11-12). Freud, bireyin içsel çatışmalarının çoğunun, 

çocukluk döneminde bastırılan arzuların etkisiyle ortaya çıktığını savunmuş ve bu 

nedenle bilinçdışının analizi yoluyla bastırılmış dürtülerin açığa çıkarılmasının, 

psikoterapinin merkezinde yer aldığını belirtmiştir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 

1998). Özellikle bastırma ve libido kavramları, bireyin içsel dünyasında güçlü bir 

şekilde etkili olan psikolojik süreçler olarak ele alınacaktır. 

Kaynaklara dayalı olarak ele alınan bu bölüm, Freud’un psikolojik kuramlarını 

karşılaştırmalı olarak değerlendirerek, insan davranışlarını açıklamada nasıl farklı 

yaklaşımlar benimsediklerini ortaya koyacaktır. Özellikle çalışmamızın ana temasını 

oluşturan gölge arketipi ve bastırma kavramlarının sinemadaki yansımalarını analiz 

ederken yol gösterici olacaktır. 

 

1.1. Sigmund Freud  

Sigmund Freud, modern psikolojinin temellerini atan en önemli düşünürlerden 

biri olarak kabul edilmektedir. Psikanaliz teorisiyle bireyin bilinçaltını anlamlandırma 

çabası, insan davranışlarının derin kökenlerine inme sürecinin başlangıcı olmuştur 

(Gençtan, 1988, s. 11-12). Freud, insan zihnini, bilinç, bilinçöncesi ve bilinçdışı olmak 

üzere üç katman halinde ele almaktadır. Ona göre, bireyin içsel çatışmalarının büyük 

bir kısmı bilinçdışında yer alan bastırılmış dürtüler ve arzularla ilgilidir (Jung, 1998, 



 

8 

s. 24). Bu içsel çatışmalar, bireyin yaşamında çeşitli psikolojik rahatsızlıklar olarak 

kendini gösterebilmektedir. Freud, bireyin içsel dünyasını analiz etmek ve bu 

bastırılmış unsurları açığa çıkarmak için psikanalizi bir araç olarak kullanmıştır 

(Gençtan, 1988, s. 13). 

Freud’un yaklaşımı, insanın bilinçdışı dünyasına ışık tutarak, davranışlarımızın 

arkasında yatan motivasyonları anlamamıza yardımcı olur (Jung, 2016, s. 116-119). 

Bilinçdışı, Freud’a göre, bireyin bilinçli zihninin erişemediği derin bir alan olup, 

burada bastırılmış arzular, korkular ve travmalar saklanmaktadır (Jung, 2001, s. 17-

18). Bu kavramlar, bireyin günlük yaşamını etkileyen ancak farkında olmadığı güçlü 

motivasyonlar olarak işlev görmektedir. Freud’un bu teorisi, Jung’un analitik 

psikolojisiyle bazı ortak noktalara sahip olsa da, Jung daha geniş bir perspektiften, 

kolektif bilinçdışına odaklanarak arketiplerin önemini vurgulamaktadır (Jung, 2009, s. 

238). 

 

1.1.1. Bilinç ve Bilinçdışı 

Freud’un psikanalitik kuramı, insan zihninin karmaşıklığını anlamak için bilinç 

ve bilinçdışı arasında belirgin bir ayrım yaparak modern psikolojiye katkıda 

bulunmuştur (Gençtan, 1988, s. 14). Freud’a göre, zihnin yüzeyinde yer alan bilinç, 

bireyin farkında olduğu düşünceler, duygular ve anılardan oluşur. Bu düzeyde, birey, 

çevresindeki olaylara tepki verir ve günlük yaşamını organize etmektedir. Ancak 

Freud’un en büyük buluşu, bu bilinçli düzeyin altında gizlenen, bireyin farkında 

olmadığı çok daha geniş bir alanın, yani bilinçdışının bulunduğu görüşüdür (Jung, 

2009, s. 238). 

Bilinçdışı, Freud’un tanımıyla, toplumsal normlara ve bireyin kendisine 

yabancı olan arzular, dürtüler ve travmatik anıların saklandığı bir alandır (Gençtan, 

1988, s. 22). Bu alan, bireyin günlük yaşamda farkında olmadan verdiği tepkilerin, 

içsel çatışmaların ve hatta rüyaların kaynağıdır. Freud’a göre bilinçdışındaki bu 

unsurlar, bireyin bastırılmış anılarını ve toplumsal olarak kabul edilemeyen arzularını 

içermektedir (Jung, 1998, s. 24). Örneğin, bir çocukluk travması, birey tarafından 

bilinç düzeyinde hatırlanmasa da bilinçdışında yer alarak bireyin ileriki yaşamında 

çeşitli davranış bozukluklarına yol açabilmektedir (Jung, 2016, s. 116-119). 

Freud, bilinçdışını bir buzdağına benzetir; yüzeydeki küçük kısmı bilinç 

düzeyinde, ancak büyük ve gizli kısmı bilinçdışında yer almaktadır (Gençtan, 1988, s. 



 

9 

23). Bireyin bilinçdışı ile bilinç arasında sürekli bir çatışma hali mevcuttur; bu çatışma, 

kişinin içsel huzursuzluklarının ve nevrotik belirtilerinin temel sebebi olarak görülür. 

Freud, bu çatışmayı çözmek için psikanalizin bir araç olarak kullanılabileceğini öne 

sürmüştür. Bilinçdışının yüzeye çıkarılması, terapinin odak noktasıdır ve rüyalar, dil 

sürçmeleri, serbest çağrışım gibi yöntemler bu süreci kolaylaştırmaktadır (Gençtan, 

1988, s. 11-24; Freud, 1998). 

Bilinçdışının keşfi, Freud’un teorisinde büyük bir devrim yaratmış ve onun 

psikanalitik yöntemi, bireyin bastırılmış arzularını ve korkularını açığa çıkararak 

psikolojik rahatsızlıkları tedavi etmeyi hedeflemiştir (Jung, 2001, s. 17-18). Freud’un 

teorisine göre, bireyin yaşadığı birçok psikolojik sorun, bilinçdışında yer alan 

travmatik olayların bastırılması sonucunda ortaya çıkmaktadır (Gençtan, 1988, s. 13). 

Örneğin, bir bireyin çocukluk döneminde yaşadığı ve bastırdığı bir korku, yetişkinlikte 

fobiler veya obsesif-kompulsif bozukluklar olarak kendini gösterebilmektedir 

(Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). 

Freud, rüya analizinin bilinçdışına ulaşmanın en etkili yollarından biri 

olduğunu savunmaktadır. Ona göre rüyalar, bilinçdışındaki bastırılmış arzuların 

sembolik olarak ifade edildiği birer yol haritasıdır (Jung, 1998, s. 24). Rüya analizi, 

bireyin bilinçdışında yer alan korkuları, arzuları ve çatışmaları açığa 

çıkarabilmektedir. Rüyalar, bilinçdışının dili olarak kabul edilmektedir ve bu dil 

sembollerle doludur (Gençtan, 1988, s. 15). Örneğin, bir yılan sembolü, cinsel arzuları 

veya bastırılmış korkuları simgeliyor olabilmektedir. Freud, rüya analizinde kullanılan 

bu sembollerin, bireyin içsel dünyasının kapılarını aralayarak terapötik süreci 

hızlandırabileceğine inanmaktadır (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). 

Buna karşılık, Carl Gustav Jung, bilinçdışını sadece bireysel bir alan olarak 

görmez; aynı zamanda tüm insanlık tarafından paylaşılan bir kolektif bilinçdışı 

katmanının var olduğunu ileri sürmektedir (Jung, 2009, s. 238). Jung’a göre, bilinçdışı 

yalnızca bireysel travmalar ve arzularla sınırlı değildir; aynı zamanda insanlığın ortak 

deneyimlerinin bir yansımasıdır (Jung, 2016, s. 116-119). Kolektif bilinçdışı, 

arketipler aracılığıyla kendini ifade etmektedir ve bu arketipler, insanlığın ortak 

bilinçdışındaki evrensel semboller olarak kabul edilmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). 

Freud’un bilinçdışı kavramını rüyalar, dil sürçmeleri ve serbest çağrışım gibi 

yöntemlerle analiz etmesine karşın, Jung, kolektif bilinçdışının semboller ve mitler 

aracılığıyla ortaya çıktığını savunmaktadır (Jung, 2009, s. 238). Örneğin, gölge 



 

10 

arketipi, bireyin bilinçdışında bastırdığı olumsuz özellikleri temsil etmektedir ve bu 

gölge, rüyalarda veya sanatsal ifadelerde ortaya çıkabilmektedir (Jung, 1998, s.  24). 

Jung, gölgenin bireyin içsel bütünlüğüne ulaşması için yüzleşilmesi gereken bir unsur 

olduğuna inanmaktadır (Jung, 2016, s. 116-119). 

Freud’un bilinçdışı teorisi, günümüzde halen psikoloji alanında büyük bir 

etkiye sahiptir. Bilinçdışı kavramı, sadece bireysel terapi ve psikanalizde değil, aynı 

zamanda sanat, edebiyat ve sinema alanlarında da geniş bir uygulama alanı bulmuştur 

(Babayev, 2018). Örneğin, edebi eserlerde gölge arketipinin kullanımı, bireyin 

bastırılmış arzularını ve içsel çatışmalarını sembolize etmektedir (Boy, 2019, s. 167). 

Sinema ise bilinçdışının sembolik ifadelerinin izleyiciye görsel ve işitsel olarak 

sunulabildiği bir alan olarak öne çıkmaktadır (Demir & Anbarpınar, 2020). 

Bu bağlamda, Freud’un bilinçdışı teorisi, bireyin psikolojik yapısını ve 

davranışlarının kökenlerini anlamamıza olanak tanımaktadır (Gençtan, 1988, s. 13-

15). Bilinçdışında yer alan bastırılmış dürtüler, bireyin hayatını şekillendiren güçlü 

etkiler yaratabilmektedir. Freud’un psikanalitik yöntemi, bu dürtülerin açığa 

çıkarılması ve bireyin içsel çatışmalarının çözümlenmesi üzerine kuruludur (Gençtan, 

1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bu bağlamda, Freud’un psikanalizi ve Jung’un kolektif 

bilinçdışı teorisi, bireyin hem bireysel hem de toplumsal düzeydeki davranışlarını 

anlamak için önemli birer rehber niteliğindedir (Jung, 2009, s. 238). 

 

1.1.2. Cinsellik ve Saldırganlık 

Sigmund Freud’un psikanalitik teorisi, insan davranışlarını anlamada cinsellik 

ve saldırganlık gibi temel dürtülerin rolünü vurgulamaktadır (Gençtan, 1988, s.  13-

15). Freud’a göre, cinsellik, bireyin hayatının erken dönemlerinden itibaren önemli bir 

motivasyon kaynağıdır. Çocukluk döneminde şekillenen cinsel dürtüler, yetişkinlikte 

bireyin kişilik yapısını, ilişkilerini ve toplumsal rollerini belirleyen kritik faktörlerden 

biridir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bu nedenle Freud, insan psikolojisini 

anlamak için cinselliğin bastırılmış yönlerinin açığa çıkarılmasının büyük bir öneme 

sahip olduğunu savunmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). 

Freud, insan psikolojisinin gelişiminde cinselliğin merkezi bir rol oynadığını 

savunurken, Oedipus ve Elektra kompleksleri gibi kavramları öne sürmüştür. Freud’a 

göre, Oedipus kompleksi, erkek çocukların annelerine karşı duyduğu bilinçdışı cinsel 

arzu ve babalarına karşı hissettikleri kıskançlık ile karakterize edilmektedir (Gençtan, 



 

11 

1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bu kompleks, ismini Yunan mitolojisindeki Oedipus 

karakterinden almaktadır. Oedipus, bilmeden babasını öldürmüş ve annesiyle 

evlenmiştir. Freud, bu mitolojik hikâyeyi, erkek çocukların annelerine yönelik cinsel 

arzularını ve babalarına karşı rekabetçi duygularını açıklamak için bir metafor olarak 

kullanmıştır (Gençtan, 1988, s. 13-15). 

Freud, Oedipus kompleksinin çözülmemesi durumunda, bireyin yetişkinlik 

döneminde çeşitli psikolojik sorunlar yaşayabileceğini öne sürmektedir (Jung, 2009, 

s. 238). Çocukluk döneminde bastırılan bu cinsel arzular, yetişkinlikte çeşitli nevrotik 

semptomlar, fobiler veya obsesif-kompulsif bozukluklar olarak kendini 

gösterebilmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Freud’a göre, bu 

kompleksin sağlıklı bir şekilde çözülmesi, bireyin sağlıklı bir cinsel kimlik ve 

toplumsal roller geliştirmesi için kritik bir öneme sahiptir (Gençtan, 1988, s. 13-15). 

Öte yandan, kız çocukları için Freud, Elektra kompleksini tanımlar. Elektra 

kompleksi, kız çocuklarının babalarına karşı duyduğu bilinçdışı cinsel arzu ve 

annelerine karşı hissettikleri rekabet duygusunu ifade etmektedir (Gençtan, 1988, s. 

11-24; Freud, 1998). Bu kompleks, ismini Yunan mitolojisindeki Elektra 

karakterinden almaktadır; Elektra, annesinden intikam almak için babasının ölümünü 

planlamıştır. Freud’a göre, Elektra kompleksi, cinsel kimliğin oluşumunda önemli bir 

rol oynamaktadır ve kız çocuklarının babalarına olan hayranlıkları, gelecekteki partner 

seçimlerini etkileyebilmektedir (Gençtan, 1988, s. 13-15). 

Freud, cinselliğin yanı sıra saldırganlık dürtüsünün de insan davranışlarının 

arkasındaki temel motivasyonlardan biri olduğunu savunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 

11-24; Freud, 1998). Ona göre, saldırganlık, bireyin kendini savunma, rekabet etme ve 

üstünlük kurma gibi temel içgüdülerinden kaynaklanmaktadır. Ancak toplumsal 

normlar ve ahlaki değerler, bu dürtülerin doğrudan ifade edilmesini engeller. Bu 

nedenle, saldırganlık dürtüsü de tıpkı cinsellik gibi bilinçdışına bastırılır (Jung, 2001, 

s. 17-18). 

Freud’un teorisine göre hem cinsel hem de saldırgan dürtülerin bastırılması, 

bireyin içsel çatışmalarına yol açabilmektedir. Bu çatışmalar, rüyalarda, dil 

sürçmelerinde veya bilinçdışı olarak sergilenen diğer davranışlarda kendini 

gösterebilmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Örneğin, bireyin 

rüyalarında yer alan semboller, bastırılmış cinsel veya saldırgan arzularının 

bilinçdışından bilinç düzeyine sızması olarak yorumlanabilmektedir (Jung, 2009, s. 



 

12 

234). Rüya analizi, bu bastırılmış arzuların anlaşılmasına ve bireyin psikolojik 

sağlığının iyileştirilmesine yardımcı olabilmektedir (Gençtan, 1988, s. 13-15). 

Jung, Freud’un aksine, insan psikolojisinde cinselliğin yanı sıra kolektif 

bilinçdışının ve arketiplerin de önemli bir rol oynadığını belirtir (Jung, 2009, s. 234). 

Jung’a göre, gölge arketipi, bireyin bilinçdışına itilen ve toplumsal normlara uymayan 

saldırganlık, öfke ve cinsel arzuları temsil etmektedir (Jung, 1998, s. 24). Gölge, 

bireyin bilinçli olarak kabul etmek istemediği özellikleri içermektedir ve bu nedenle 

bastırılır (Jung, 2001, s. 17-18). Ancak bu bastırma, bireyin ruhsal bütünlüğüne zarar 

verebilmektedir ve gölge ile yüzleşilmediği takdirde içsel çatışmalara yol 

açabilmektedir (Jung, 2016, s. 116-119). 

Freud ve Jung arasındaki temel farklardan biri, Freud’un insan davranışlarını 

büyük ölçüde cinsel dürtülere dayandırmasıdır (Gençtan, 1988, s. 13-15). Jung ise, 

bireyin ruhsal gelişiminde arketiplerin ve kolektif bilinçdışının rolüne 

odaklanmaktadır (Jung, 2009, s.  234). Örneğin, Freud’un cinsellik ve saldırganlık 

üzerinden açıkladığı pek çok davranış, Jung’a göre arketiplerin bilinçdışı sembollerle 

ifade edilmesiyle ilgilidir (Jung, 1998, s.  24). Jung, bireyin bilinçdışındaki bu 

sembollerle yüzleşmesinin, bireyleşme sürecinde önemli bir adım olduğunu 

savunmaktadır (Jung, 2016, s.  116-119). 

Freud’un teorileri, günümüzde halen psikoterapi ve psikoloji alanlarında büyük 

bir etkiye sahiptir. Oedipus ve Elektra kompleksleri, bireyin çocukluk döneminde 

yaşadığı deneyimlerin yetişkinlikteki cinsel kimliğini nasıl etkilediğini açıklamada 

kullanılır (Gençtan, 1988, s. 11-24, Freud, 1998). Aynı şekilde, bastırılmış saldırganlık 

dürtüleri, bireyin içsel çatışmalarının kaynağı olarak görülebilmektedir (Gençtan, 

1988, s.  16-18). Jung’un gölge arketipi ise, bireyin bastırılmış cinsel ve saldırgan 

dürtülerinin toplumsal normlara karşı nasıl bir direniş gösterdiğini anlamamıza 

yardımcı olur (Jung, 2001, s.  17-18). 

Özetle, Freud’un cinsellik ve saldırganlık teorileri, bireyin psikolojik yapısını 

anlamada önemli bir araç sunmaktadır (Gençtan, 1988, s.  16-18). Oedipus ve Elektra 

kompleksleri, bireyin bilinçdışında yatan arzuların çocukluk döneminden nasıl 

şekillendiğini ve yetişkinlik dönemine nasıl taşındığını açıklamaya çalışır (Gençtan, 

1988, s.  11-24; Freud, 1998). Jung’un arketip teorisi ise, bireyin bu bastırılmış 

yönleriyle yüzleşerek psikolojik bütünlüğe ulaşmasını amaçlamaktadır (Jung, 2016, s.  

116-119) 



 

13 

 

1.1.3. Bastırma 

Bastırma (repression), Freud’un psikanalitik kuramında merkezi bir yer tutan, 

bireyin hoşlanmadığı, toplumsal normlara uymayan ya da kendisiyle bağdaştıramadığı 

düşünce, arzu ve anıları bilinçdışına itme süreci olarak tanımlanmaktadır (Gençtan, 

1988, s. 16-18). Freud’a göre, bastırma mekanizması, bireyin ruhsal dengesini 

koruyabilmek için devreye giren temel bir savunma mekanizmasıdır. Ancak, bu 

mekanizma, bireyin bilinçli düzeyde hatırlayamadığı, ancak davranışlarını ve 

düşüncelerini derinden etkileyen bilinçdışı çatışmaların birikmesine neden olur 

(Gençtan, 1988, s.  11-24; Freud, 1998). Bu nedenle, bastırma yalnızca bireyin ruhsal 

sağlığına zarar vermekle kalmaz; aynı zamanda psikolojik rahatsızlıkların da temelini 

oluşturmaktadır (Jung, 2009, s.  234). 

Freud’un bastırma kavramına göre, bireyin bilinçdışına itilmiş arzuları, 

travmaları ve dürtüleri, bilinç yüzeyine çıkma çabasında olsa da ego tarafından sürekli 

olarak bastırılır (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bu durum, bastırılan 

içeriklerin farklı şekillerde kendini ifade etmesine neden olabilmektedir. Örneğin, 

rüyalarda sembolik anlamlar aracılığıyla ortaya çıkan imgeler, bilinçdışının yüzeye 

çıkma çabasının bir yansımasıdır (Jung, 2001, s. 17-18). Freud, rüya analizinin, 

bastırılmış düşüncelerin ve arzuların bilinçdışından bilinç yüzeyine nasıl sızdığını 

anlamanın önemli bir yolu olduğunu savunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 16-18). Bu 

bağlamda, rüyalar, bastırılmış içsel çatışmaların çözümlenmesine yardımcı olabilecek 

zengin bir kaynak olarak görülür. 

Freud’a göre bastırmanın en yaygın nedenlerinden biri, çocukluk döneminde 

yaşanan travmatik olaylardır (Gençtan, 1988, s.  16-18). Çocuk, toplumsal normlara 

ve ahlaki değerlere aykırı olduğu düşünülen arzularını ve düşüncelerini bastırarak, bu 

duyguların bilinçdışında kalmasını sağlamaktadır (Gençtan, 1988, s.  11-24; Freud, 

1998). Ancak bu süreç, bireyin ileriki yaşamında içsel çatışmalara, kaygılara ve 

nevrotik semptomlara yol açabilmektedir (Jung, 2009, s. 234). Örneğin, çocuklukta 

yaşanan cinsel bir travma, yetişkinlik döneminde fobiler, panik ataklar veya cinsel 

işlev bozuklukları olarak kendini gösterebilmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 

1998). 

Freud, bastırmanın bireyin iç dünyasında önemli bir yer kapladığını ve bu 

sürecin bilinçdışında bir tür “psikolojik enerji” birikimine yol açtığını savunmaktadır 

(Gençtan, 1988, s. 16-18). Bastırılmış anılar ve arzular, bilinçdışında sürekli bir 



 

14 

gerilim yaratır ve bu gerilim, bireyin davranışlarına, düşüncelerine ve duygularına 

yansır. Freud, bastırılan içeriğin bilinç yüzeyine çıkabilmesi için psikanalitik terapinin 

gerekli olduğunu öne sürmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bu 

bağlamda, serbest çağrışım ve rüya analizi gibi teknikler, bastırılmış içeriklerin gün 

yüzüne çıkarılmasında önemli bir rol oynamaktadır (Jung, 2009, s.  234). 

Bastırma, yalnızca bireysel psikoloji üzerinde değil, aynı zamanda toplumsal 

dinamikler üzerinde de derin etkiler yaratır. Toplumsal normlar, bireylerin belirli 

düşünceleri veya duyguları ifade etmelerini engeller; bu durum, bastırma 

mekanizmasının daha da güçlenmesine neden olur (Jung, 1998, s.  24). Örneğin, 

bireylerin öfke, cinsellik veya saldırganlık gibi duyguları bastırmaları, bu duyguların 

bilinçdışında birikmesine ve zamanla patlamalar halinde dışavurulmasına yol 

açabilmektedir (Gençtan, 1988, s. 16-18). Jung, bu tür bastırmaların, bireyin “gölge” 

arketipi ile ilişkilendirilebileceğini savunmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). 

Jung’a göre gölge arketipi, bireyin bilinçdışında yer alan, toplumsal olarak 

kabul görmeyen, bastırılmış dürtüleri ve arzuları temsil etmektedir (Jung, 2009, s. 

234). Gölge, bireyin bilinçli olarak kabul etmek istemediği, toplumsal normlarla 

uyumsuz özelliklerini içermektedir. Bastırma, bu gölge unsurlarının bilinçdışında 

saklanmasına neden olur ve bu durum, bireyin içsel çatışmalarını derinleştirmektedir 

(Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Jung, bireyleşme sürecinin bir parçası olarak 

gölge arketipi ile yüzleşmenin, bastırılmış içeriklerin bilinç yüzeyine çıkarılmasıyla 

mümkün olduğunu öne sürmektedir (Jung, 2016, s. 116-119). 

Freud ve Jung arasındaki en belirgin farklardan biri, bastırma kavramına 

yaklaşımlarındaki farklılıktır. Freud, bastırmayı daha çok cinsel ve saldırgan dürtülerle 

ilişkilendirirken (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998), Jung bu kavramı daha geniş 

bir perspektifle ele alarak, bireyin kolektif bilinçdışındaki arketiplerle yüzleşmesi 

gerektiğini savunmaktadır (Jung, 2009, s. 234). Jung’a göre, bastırılan unsurlar 

yalnızca bireysel travmalarla sınırlı değildir; aynı zamanda kolektif bilinçdışında yer 

alan evrensel sembollerle de ilgilidir (Jung, 1998, s. 24). 

Bastırma hem Freud hem de Jung’un teorilerinde önemli bir yere sahip olsa da, 

her iki düşünürün bu kavrama yaklaşımı farklıdır (Gençtan, 1988, s.  16-18). Freud, 

bireyin psikolojik rahatsızlıklarının büyük bir kısmının bastırılmış cinsel dürtülerden 

kaynaklandığını savunmaktadır (Gençtan, 1988, s.  11-24; Freud, 1998). Bu nedenle, 

psikanalitik terapi, bastırılmış içeriğin açığa çıkarılmasına ve bireyin içsel 



 

15 

çatışmalarının çözülmesine odaklanmaktadır (Gençtan, 1988, s.  16-18). Jung ise, 

bastırmanın bireyin ruhsal bütünlüğünü zedelediğini ve bireyin gölge arketipi ile 

yüzleşmesinin, psikolojik sağlığına katkıda bulunacağını öne sürmektedir (Jung, 2001, 

s.  17-18). 

Freud’un bastırma teorisi, günümüzde psikoterapi alanında geniş bir uygulama 

alanı bulmuş ve birçok terapistin bireyin bastırılmış travmalarını açığa çıkarmak için 

psikanalitik yöntemler kullanmasına öncülük etmiştir (Gençtan, 1988, s.  16-18). 

Jung’un yaklaşımı ise daha bütüncül bir perspektif sunarak, bastırılmış unsurların 

yalnızca bireysel düzeyde değil, toplumsal ve evrensel düzeyde de ele alınması 

gerektiğini savunmaktadır (Jung, 2009, s.  234). 

 

1.1.4. Libido 

Freud'un psikanalitik teorisinin en önemli kavramlarından biri olan libido, 

bireyin davranışlarını ve ruhsal süreçlerini yönlendiren temel yaşam enerjisi olarak 

tanımlanmaktadır (Gençtan, 1988, s.  16-18). Freud'a göre, libido yalnızca cinsel 

arzuları ifade etmekle kalmaz; aynı zamanda bireyin hayatta kalma, kendini 

gerçekleştirme ve diğer insanlarla ilişki kurma çabalarının arkasındaki itici gücü de 

temsil etmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bu açıdan bakıldığında 

libido, bireyin psikolojik gelişiminde ve davranışlarının motivasyonunda önemli bir 

rol oynamaktadır. Freud’un libido kavramını geniş bir perspektifle ele alması, onun 

psikanalitik teorisinin temellerinden birini oluşturmaktadır (Jung, 2001, s.  17-18). 

Freud’a göre, libido enerji formunda olup, bireyin psikoseksüel gelişim 

evrelerinde farklı biçimlerde kendini göstermektedir (Gençtan, 1988, s.  11-24; Freud, 

1998). Çocukluk döneminden itibaren birey, çeşitli psikoseksüel evrelerden geçer: 

oral, anal, fallik, latent ve genital evreler. Bu evreler, libidinal enerjinin farklı bölgelere 

yönelmesiyle şekillenmektedir (Gençtan, 1988, s. 16-18). Örneğin, oral evrede libido 

ağız yoluyla doyuma ulaşırken, anal evrede bu enerji anüs bölgesine odaklanmaktadır 

(Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Fallik evrede ise çocuk, cinsel kimlik gelişimi 

açısından önemli olan Oedipus ve Elektra komplekslerini deneyimler (Jung, 2016, s.  

116-119). 

Freud’un libido kavramı, yalnızca cinselliği değil, aynı zamanda bireyin yaşam 

enerjisinin genel bir ifadesini de içermektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). 

Libido, bireyin hem içsel arzularını hem de dış dünyayla olan ilişkilerini düzenleyen 



 

16 

bir güç olarak görülür. Ancak Freud, libidonun büyük ölçüde cinsellikle ilişkili 

olduğunu savunmaktadır ve bu nedenle cinsel dürtülerle yakından bağlantılı olduğunu 

belirtir (Gençtan, 1988, s. 16-18). Freud’a göre, bireyin cinsel enerjisi bastırıldığında 

veya doyurulmadığında, bu enerji başka kanallara yönelir ve bu durum nevrotik 

belirtilere yol açabilmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). 

Freud, libidonun yalnızca bireyin psikolojik gelişiminde değil, aynı zamanda 

toplumsal ve kültürel yapıların şekillenmesinde de rol oynadığını öne sürmektedir 

(Gençtan, 1988, s.  11-24; Freud, 1998). Birey, toplumsal normlar ve ahlaki değerler 

tarafından cinsel arzularını bastırmak zorunda kaldığında, bu bastırılan enerji 

bilinçdışında birikir ve başka şekillerde kendini ifade etmektedir (Jung, 2009, s.  234). 

Örneğin, sanat, edebiyat ve müzik gibi yaratıcı faaliyetler, libidinal enerjinin 

dönüştürülmüş halleri olarak görülebilmektedir (Gençtan, 1988, s.  16-18). Freud, 

libidonun yalnızca cinsellik ile sınırlı kalmayıp, insanın tüm yaratıcı ve üretici 

eylemlerini motive eden bir güç olduğunu savunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 11-24; 

Freud, 1998). 

Carl Gustav Jung, Freud’un libido kavramını kabul etmekle birlikte, onu daha 

geniş bir anlamda ele almaktadır. Jung’a göre, libido yalnızca cinsel enerjiyi değil, 

bireyin ruhsal ve yaşam enerjisini de kapsar (Jung, 2001, s. 17-18). Jung, libido 

terimini, bireyin hem içsel dünyasını hem de dış dünyayla olan bağlantılarını 

anlamlandıran bir enerji olarak tanımlar (Jung, 2016, s. 116-119). Ona göre, libido 

bireyin sadece cinsel arzularını değil, aynı zamanda kendini gerçekleştirme, yaratıcılık 

ve bireyleşme süreçlerini de yönlendirmektedir (Jung, 1998, s. 24). Bu nedenle Jung, 

Freud’un libido kavramını sınırlayıcı bulmuş ve bu enerjiyi insanın bütünsel psikolojik 

gelişimini açıklamak için genişletmiştir (Jung, 2009, s. 234). 

Jung’un genişlettiği libido kavramı, bireyin yaşam amacı, anlam arayışı ve 

kendini gerçekleştirme süreçlerinde önemli bir rol oynamaktadır (Jung, 2001, s. 17-

18). Örneğin, gölge arketipi ile yüzleşmek, bireyin bastırılmış dürtüleriyle karşı 

karşıya gelmesi ve bu dürtüleri dönüştürmesi anlamına gelir (Jung, 2009, s. 234). Bu 

süreç, bireyin psikolojik bütünlüğe ulaşmasında kritik bir aşamadır ve libidinal 

enerjinin daha yüksek bir amaç için yeniden yönlendirilmesi olarak görülebilmektedir 

(Jung, 2016, s. 116-119). 

Freud’un libido kavramına getirdiği vurgu, özellikle bireyin içsel çatışmalarını 

ve psikolojik rahatsızlıklarını anlamada önemlidir (Gençtan, 1988, s. 22-26). Freud’a 



 

17 

göre, bastırılmış cinsel arzular, bilinçdışında birikerek nevrotik semptomlara yol 

açabilmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Psikanaliz, bu bastırılmış 

arzuları açığa çıkararak bireyin içsel huzurunu yeniden kazanmasına yardımcı olmayı 

amaçlamaktadır (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Jung ise, libidoyu sadece 

cinsel arzularla sınırlamaz; bunun yerine, bireyin içsel dünyasında ve toplumsal 

yaşantısında anlam arayışını destekleyen bir güç olarak görmektedir (Jung, 2001, s. 

17-18). 

Libido hem Freud hem de Jung tarafından insan psikolojisinin merkezinde yer 

alan bir kavram olarak ele alınmaktadır (Gençtan, 1988, s. 22-26). Ancak iki düşünür, 

libido kavramını farklı perspektiflerden değerlendirmektedir. Freud, libidonun büyük 

ölçüde cinsel enerjiye dayandığını ve bu enerjinin bastırılmasının psikolojik sorunlara 

yol açtığını savunurken (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998), Jung, libidoyu insanın 

tüm yaşam enerjisi olarak tanımlar ve bireyin kendini gerçekleştirme sürecinde bu 

enerjinin kritik bir rol oynadığını öne sürmektedir (Jung, 2009, s. 234). Bu farklı 

yaklaşımlar, Freud ve Jung’un psikolojiye dair genel bakış açılarındaki farklılıkları da 

yansıtır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

18 

İKİNCİ BÖLÜM 

CARL GUSTAVE JUNG VE ARKETİPLER 

 

 

Bu bölümde, Jung’un analitik psikolojisi daha çok bireyin kolektif bilinçdışına 

ve arketipler gibi evrensel sembollere yönelmiştir (Jung, 2001, s.  17-18). Ayrıca Carl 

Gustav Jung’un Freud’dan nasıl ayrıldığını ve kendi teorik çerçevesini nasıl 

geliştirdiğini irdeleyeceğiz. Jung, Freud’un aksine, bilinçdışını yalnızca bireysel bir 

alan olarak görmez; aynı zamanda tüm insanlığın paylaştığı kolektif bilinçdışının da 

var olduğunu ileri sürer (Jung, 2009, s. 238). Kolektif bilinçdışının temel öğeleri olan 

arketipler, Jung’un psikolojik teorilerinin temel taşını oluşturmaktadır. Jung, bireyin 

psikolojik sağlığı için bu arketiplerle yüzleşmenin ve bilinç düzeyine çıkarmanın, 

bireyleşme süreci açısından önemli olduğunu savunmaktadır (Jung, 1998, s. 24). Freud 

ile yollarını ayırdığı nokta da tam olarak burada ortaya çıkar; Freud, insan 

davranışlarını temel olarak cinsellik ve saldırganlık gibi dürtülere dayandırırken, Jung, 

bireyin ruhsal gelişiminde daha derin, sembolik ve evrensel bir anlam arayışı içinde 

olmuştur (Jung, 2016, s. 116-119). 

Bölümün devamında ise Carl Gustav Jung’un arketip kavramı ve bu kavramın 

insan psikolojisi üzerindeki derin etkileri ele alınacaktır. Arketipler, Jung’a göre, 

bireysel bilinçdışının ötesinde, insanlığın ortak deneyimlerinin bir yansıması olarak 

kolektif bilinçdışında yer almaktadır ve tüm kültürlerde benzer biçimlerde ortaya 

çıkmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Arketipler, yalnızca bireyin içsel dünyasını değil, 

aynı zamanda toplumsal ve kültürel yapıların da şekillenmesinde önemli bir rol 

oynamaktadır (Gençtan, 1988, s. 22-26). 

Öncelikle, arketip kavramının ne anlama geldiği ve psikoloji ile edebiyat gibi 

alanlardaki yansımaları tartışılacaktır (Jung, 2009, s. 245). Arketipler, bireyin 

psikolojik gelişiminde önemli roller oynamaktadır ve genellikle mitler, masallar, sanat 

eserleri ve rüyalarda sembolik olarak kendini göstermektedir (Jung, 1998, s. 36). 

Jung’un kuramında arketipler, benlik, persona, anima/animus, gölge gibi temel 

unsurlar olarak sınıflandırılır (Jung, 2016, s. 116-119). Bu nedenle, arketiplerin 

türlerine ve Jung’un bu konudaki kuramsal yaklaşımlarına geniş bir perspektiften 

bakılacaktır. Arketipler, bireyin içsel dünyasını şekillendiren, evrensel semboller ve 

motifler olarak kabul edilmektedir (Gençtan, 1988, s. 22-26). Bu bölümde, ayrıca 



 

19 

durum arketipleri, simgesel arketipler ve karakter arketipleri gibi farklı arketip türleri 

de ayrıntılı olarak incelenecektir. Arketiplerin nasıl oluştuğu ve bireyin ruhsal gelişim 

sürecinde nasıl bir rol oynadığı açıklanacaktır (Jung, 2009, s. 245). Özellikle gölge 

arketipi üzerinde durulacak, bireyin bilinçdışında bastırdığı karanlık yönlerin sembolik 

temsili olarak gölge kavramının ne anlama geldiği detaylandırılacaktır (Jung, 2001, s. 

17-18). 

Bölümün ilerleyen kısımlarında, Jung’un arketip kuramına göre gölge 

arketipinin farklı yönleri ele alınacaktır. Gölge arketipi, bireyin bilinçdışına itilmiş, 

toplumsal olarak kabul görmeyen düşünce, arzu ve dürtülerin sembolik bir temsili 

olarak görülür (Jung, 2009, s. 234). Gölge, Tanrının karanlık tarafı, günah keçisi 

yaratan gölge ve karanlık ikiz gibi alt başlıklar altında incelenecektir (Jung, 2016, s. 

116-119). Jung, gölge arketipinin bireyleşme sürecinde önemli bir rol oynadığını ve 

bireyin ruhsal bütünlüğe ulaşabilmesi için gölgesiyle yüzleşmesi gerektiğini 

savunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 24). Bu bölümde ayrıca, arketiplerin mitler, 

masallar, dinsel inanışlar ve sanattaki yansımaları ele alınacaktır (Jung, 2001, s. 17-

18). Mitler ve masallar, kolektif bilinçdışının sembolik anlatımları olarak kabul 

edilmektedir ve arketiplerin tarihsel ve kültürel kökenlerini anlamada önemli ipuçları 

sunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 24). Özellikle, anne arketipi ve kahraman arketipi gibi 

belirli arketipler, bireyin içsel çatışmalarını ve toplumsal rollerini anlamada kritik bir 

öneme sahiptir (Jung, 1998, s. 36). 

Bu bölümdeki tartışmalar, Jung’un analitik psikolojisinin yanı sıra arketiplerin 

bireyin ruhsal gelişiminde ve toplumsal dinamiklerde nasıl bir rol oynadığını anlamaya 

yönelik derinlemesine bir inceleme sunmayı hedeflemektedir. Arketiplerin bireyleşme 

sürecine katkıları, bireyin içsel dünyasında nasıl bir dönüşüm yarattığı ve toplumsal 

yapılar üzerindeki etkileri ayrıntılı olarak ele alınacaktır (Jung, 2009, s. 234). Son 

olarak, arketiplerin psikanaliz, sanat, edebiyat ve mitoloji gibi farklı alanlardaki 

yansımaları, geniş bir literatür taraması ve akademik çalışmalarla desteklenecektir 

(Gençtan, 1988, s. 24; Jung, 2016, s. 116-119; Sönmez, 2023). Böylece, arketiplerin 

bireyin psikolojik yapısını ve toplumsal davranışlarını nasıl etkilediğine dair kapsamlı 

bir anlayış sunulacaktır. 

 



 

20 

 

2.1. Carl Gustav Jung ve Analitik Psikolojisi   

Carl Gustav Jung, modern psikolojinin en önemli figürlerinden biri olarak 

kabul edilmektedir. Freud’un yakın bir öğrencisi ve meslektaşı olarak çalışmalarına 

başlamış, ancak zamanla kendi teorik çerçevesini geliştirerek analitik psikoloji adını 

verdiği yeni bir alan kurmuştur (Jung, 1998, s. 24). Jung, insan ruhunu anlamada 

Freud’un teorilerine birçok açıdan katılmış olsa da bilinçdışına ilişkin görüşleriyle 

ondan ayrılmıştır (Gençtan, 1988, s. 22-26). Jung’a göre, insan psikolojisi yalnızca 

bireysel bilinçdışı unsurlardan değil, aynı zamanda tüm insanlık tarafından paylaşılan 

bir kolektif bilinçdışından da etkilenmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). Analitik 

psikoloji, bu kolektif bilinçdışının arketipler aracılığıyla nasıl işlediğini ve bireyin 

ruhsal gelişimini nasıl etkilediğini incelemeye odaklanmaktadır (Jung, 2009, s.  245). 

Jung’un analitik psikolojisi, bireyin psikolojik sağlığının yalnızca bastırılmış 

arzuların açığa çıkarılmasıyla değil, aynı zamanda bireyin içsel dünyasında yer alan 

semboller, mitler ve arketiplerle yüzleşmesiyle de sağlanabileceğini savunmaktadır 

(Jung, 2016, s. 116-119). Bu bağlamda, Jung’un teorisi, bireyleşme süreci olarak 

adlandırdığı bir süreci tanımlar; bu süreç, bireyin bilinç ve bilinçdışı unsurlar arasında 

bir denge kurarak kendini gerçekleştirmesini hedeflemektedir (Jung, 2001, s. 17-18). 

 

2. 1. 1. Kolektif Bilinçdışı 

Kolektif bilinçdışı, Jung’un psikolojiye getirdiği en önemli kavramlardan 

biridir ve onun Freud’dan ayrılmasının temel sebeplerinden birini oluşturmaktadır 

(Jung, 2009, s. 245). Freud’un bireysel bilinçdışı kavramının aksine, Jung, kolektif 

bilinçdışının tüm insanlık tarafından paylaşılan evrensel bir alan olduğunu 

savunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 22-26). Kolektif bilinçdışı, insanın bireysel 

deneyimlerinden bağımsız olarak var olan, atalarımızdan miras kalan, içsel bir bilgi 

havuzudur (Jung, 2001, s. 17-18). Bu bilgi havuzu, mitler, rüyalar ve sanatsal ifadeler 

aracılığıyla kendini göstermektedir. 

Jung’a göre, kolektif bilinçdışının en temel unsurları arketiplerdir (Jung, 1998, 

s. 24). Arketipler, insanın içsel dünyasında evrensel temsiller olarak bulunmaktadır ve 

bireyin davranışlarını, düşüncelerini ve duygularını etkileyen güçlü semboller olarak 

işlev görmektedir (Jung, 2009, s. 245). Örneğin, gölge arketipi, bireyin bilinçdışında 



 

21 

bastırdığı karanlık yönlerini temsil ederken, anima ve animus arketipleri, bireyin içsel 

dişil ve eril yönlerini ifade etmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). 

Kolektif bilinçdışının işleyişi, bireyin ruhsal gelişiminde büyük bir rol 

oynamaktadır. Jung, bireyin kendini gerçekleştirmesi için kolektif bilinçdışındaki 

arketiplerle yüzleşmesi gerektiğini savunmaktadır (Jung, 2016, s. 116-119). Bu 

yüzleşme, bireyleşme sürecinin bir parçasıdır ve bireyin kendi içsel potansiyelini 

keşfetmesine olanak tanımaktadır (Jung, 2009, s. 245). Jung’un analitik psikolojisinde, 

bireyin sağlıklı bir ruhsal yapıya ulaşabilmesi için kolektif bilinçdışındaki sembollerle 

bilinçli bir şekilde yüzleşmesi ve bu sembolleri içselleştirmesi önemlidir (Jung, 1998, 

s. 24). 

Jung, kolektif bilinçdışının sadece bireysel düzeyde değil, aynı zamanda 

toplumsal düzeyde de etkili olduğunu savunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 22-26). 

Toplumların mitolojilerinde, destanlarında ve dini ritüellerinde kolektif bilinçdışının 

izleri görülür. Örneğin, Jung’un analizine göre, mitolojik hikayeler ve masallar, 

insanın ortak bilinçdışındaki arketipleri sembolik olarak ifade etmektedir (Jung, 2009, 

s. 245). Türkan (2018), “Tahir ile Zühre” hikâyesindeki gölge arketipinin toplumsal 

bellekteki etkilerini analiz ederken, Jung’un kolektif bilinçdışına dair teorilerini 

desteklemektedir. 

Jung’un bu teorisi, sanat ve edebiyat alanında da geniş bir yankı bulmuştur. 

Örneğin, Özata (2021), Marina Carr’ın oyunlarındaki gölge arketipini analiz ederek, 

Jung’un kolektif bilinçdışı teorisinin edebi metinlerde nasıl yansıdığını ortaya 

koymaktadır. Benzer şekilde, Çevik (2022) ise Eminem ve The Weeknd’in müzik 

videolarında Faust anlaşması ve gölge arketipi üzerinden kolektif bilinçdışının nasıl 

işlendiğini ele almıştır. 

 

2. 1. 2. Freud'dan Kopuş 

Freud ile Jung arasındaki iş birliği, modern psikolojinin gelişiminde önemli bir 

dönüm noktası olmuştur. Ancak, zamanla bu iki düşünürün görüşleri arasında belirgin 

farklılıklar ortaya çıkmış ve Jung, Freud’un psikanalitik kuramından ayrılarak kendi 

teorisini geliştirmiştir (Jung, 1998, s. 36). Freud, insan davranışlarının temelinde cinsel 

dürtülerin ve bastırılmış arzuların yattığını savunurken (Gençtan, 1988, s. 22-26), 

Jung, insan psikolojisini daha geniş bir perspektifle ele alarak kolektif bilinçdışı ve 

arketipler üzerinde yoğunlaşmıştır (Jung, 2009, s. 245). 



 

22 

Jung’un Freud’dan kopuşunun en önemli sebeplerinden biri, bilinçdışına dair 

farklı yaklaşımlarıdır (Gençtan, 1988, s. 22-26). Freud, bilinçdışını bireysel 

travmaların ve bastırılmış arzuların saklandığı bir alan olarak görürken (Gençtan, 

1988, s. 11-24; Freud, 1998), Jung, kolektif bilinçdışının insan ruhunu şekillendiren 

evrensel bir unsur olduğunu savunmuştur (Jung, 2001, s. 17-18). Jung’a göre, bireyin 

psikolojik gelişimi sadece bireysel bilinçdışındaki unsurların farkına varılmasıyla 

değil, aynı zamanda kolektif bilinçdışındaki arketiplerle yüzleşerek kendini 

gerçekleştirmesiyle mümkündür (Jung, 2016, s. 116-119). 

Freud’un cinsellik ve bastırma üzerine yoğunlaşan teorisine karşılık, Jung, 

insanın ruhsal gelişiminde mitlerin, sembollerin ve kültürel unsurların büyük bir rol 

oynadığını öne sürmüştür (Jung, 2009, s. 245). Bu farklılık, iki düşünürün yollarının 

ayrılmasına neden olmuş ve Jung, analitik psikolojiyi kurarak kendi bağımsız teorik 

çerçevesini geliştirmiştir (Jung, 1998, s. 36). Sala Tözün (2023) ve Tekelioğlu (2024) 

gibi araştırmacılar, Jung’un teorilerinin edebi metinlere ve sinemaya nasıl yansıdığını 

analiz ederek, Freud’dan farklı olarak Jung’un kolektif bilinçdışına verdiği önemi 

vurgulamışlardır. 

Jung’un teorisinin bir diğer önemli farkı, bireyleşme sürecine yaptığı vurgu ve 

insanın içsel potansiyelini keşfetme sürecidir (Jung, 2016, s. 116-119). Jung, bireyin 

sağlıklı bir ruhsal yapıya ulaşabilmesi için bilinçdışı unsurlarla yüzleşerek kendini 

gerçekleştirmesi gerektiğini savunmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Freud ise, bireyin 

ruhsal sağlığını, bastırılmış cinsel arzuların açığa çıkarılması ve bu arzuların bilinç 

düzeyinde çözümlenmesi üzerine kurar (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bu 

farklı bakış açıları, Freud ve Jung’un psikolojiye dair yaklaşımlarının temel ayrılığını 

ortaya koymaktadır (Gençtan, 1988, s. 22-26). 

 

2.2. Arketip Kavramı  

Arketip kavramı, Carl Gustav Jung tarafından psikoloji literatürüne 

kazandırılan ve insan psikolojisinin derin yapısını anlamada kritik bir öneme sahip 

olan bir terimdir (Jung, 2009, s. 234). Arketipler, bireyin bilinçdışında yer alan 

evrensel, ilkel imgeler ve semboller olarak tanımlanmaktadır. Jung, arketipleri 

insanlığın kolektif bilinçdışının temel yapı taşları olarak görmüş ve bu kavramın insan 

davranışlarını, düşünce kalıplarını ve duygusal tepkilerini nasıl etkilediğini 

incelemiştir (Jung, 1998, s. 36). Arketipler, yalnızca bireysel deneyimlerin ötesinde, 



 

23 

insanlığın ortak deneyimlerinin bir yansıması olarak tüm kültürlerde benzer biçimlerde 

ortaya çıkmaktadır (Gençtan, 1988, s. 24). 

Arketip kelimesi, Yunanca "arche" (ilk) ve "typos" (model) kelimelerinden 

türemiştir ve "ilk model" ya da "orijinal kalıp" anlamına gelir (Jung, 2001, s. 17-18). 

Jung’a göre, arketipler, insan ruhunun derinliklerinde kök salmış, bilinçdışının 

evrensel yapı taşlarıdır ve bu yapılar, nesilden nesile aktarılır (Jung, 2016, s. 116-119). 

Arketipler, insan deneyimlerinin ortak unsurlarını içermektedir ve bu nedenle mitler, 

masallar, sanat eserleri ve dini ritüellerde sıklıkla karşımıza çıkmaktadır (Jung, 2009, 

s. 234). Bu anlamda, arketipler insanlığın kolektif hafızasını temsil etmektedir ve 

bireyin içsel dünyası ile dış dünyası arasında bir köprü kurar (Gençtan, 1988, s. 28). 

Arketipler, bilinçdışında var olan evrensel imgeler olmasına rağmen, her 

bireyde farklı şekillerde ortaya çıkmaktadır (Jung, 1998, s. 36). Jung’a göre, arketipler 

doğrudan bilinç düzeyine çıkamazlar; bunun yerine, semboller aracılığıyla ifade 

edilmektedir. Örneğin, rüyalarda, sanat eserlerinde ya da mitlerde sembolik olarak 

kendilerini göstermektedir (Jung, 2001, s. 17-18). Jung, arketiplerin bilinçdışında yer 

aldığını ve bireyin davranışlarını, düşüncelerini ve duygularını derinden etkilediğini 

savunmaktadır (Jung, 2009, s. 234). Arketipler, bireyin bilinçli olarak farkında 

olmadığı, ancak davranışlarını yönlendiren derin psikolojik motiflerdir (Gençtan, 

1988, s. 28). 

Arketiplerin temel özelliklerinden biri, kültürler ve toplumlar arasında benzer 

biçimlerde ortaya çıkmalarıdır (Jung, 2001, s. 17-18). Örneğin, dünyanın farklı 

bölgelerinde benzer kahraman mitlerinin, yaratılış hikayelerinin ya da doğaüstü 

varlıkların anlatılması, arketiplerin evrenselliğini kanıtlar niteliktedir (Sönmez, 2023). 

Arketipler, insanlığın kolektif bilinçdışının bir yansıması olarak, farklı kültürel 

bağlamlarda benzer semboller ve temalar aracılığıyla kendini göstermektedir (Jung, 

1998, s. 36). Türkan (2018), Tahir ile Zühre hikâyesinde gölge arketipinin farklı 

varyantlarının Anadolu halk kültüründe nasıl ortaya çıktığını analiz ederken, bu 

evrenselliğe dikkat çekmiştir. 

Jung’a göre, arketiplerin varlığı, insanlığın ortak bir bilinçdışına sahip 

olduğunu göstermektedir (Jung, 2009, s. 234). Kolektif bilinçdışı, bireylerin kişisel 

deneyimlerinin ötesinde, atalarından miras kalan ortak bir hafızayı barındırmaktadır 

(Gençtan, 1988, s. 28). Arketipler, bu kolektif bilinçdışının temel unsurları olarak, 

insanın içsel dünyasında ve toplumsal yapılarında kendini ifade etmektedir (Jung, 



 

24 

2001, s. 17-18). Örneğin, anima ve animus arketipleri, bireyin karşı cinsle olan 

ilişkilerini ve içsel dişil/eril yönlerini temsil etmektedir (Jung, 2016, s. 116-119). 

Benzer şekilde, gölge arketipi, bireyin bilinçdışında bastırdığı karanlık yönlerini ifade 

etmektedir (Jung, 2009, s. 234). 

Arketiplerin insan psikolojisi üzerindeki etkileri, yalnızca bireysel düzeyde 

değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel düzeyde de derin izler bırakır (Gençtan, 

1988, s. 28). Örneğin, Çevik (2022), Eminem ve The Weeknd’in müzik videolarında 

Faust anlaşması ve gölge arketipinin nasıl işlendiğini ele alırken, arketiplerin modern 

popüler kültürde nasıl yeniden şekillendiğini tartışmıştır. Benzer şekilde, Pelister 

(2018), tiyatro metinlerinde arketiplerin kullanımı üzerine yaptığı çalışmada, dramatik 

metinlerin karakterlerinin motivasyonlarını anlamada arketiplerin nasıl bir rehberlik 

sunduğunu vurgulamıştır. 

Arketipler, bireyin psikolojik gelişiminde ve ruhsal sağlığında kritik bir rol 

oynamaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Bireyin kendini gerçekleştirmesi, yani Jung’un 

ifadesiyle bireyleşme süreci, arketiplerle yüzleşerek ve onları bilinç düzeyine 

çıkararak gerçekleşir (Jung, 2009: 234). Bireyin gölge arketipiyle yüzleşmesi, kendi 

karanlık yönlerini kabul etmesi ve bu yönleriyle barışması anlamına gelir (Jung, 2016, 

s. 116-119). Jung’a göre, bireyleşme süreci, bireyin bilinç ve bilinçdışı arasındaki 

dengeyi kurması ve içsel bütünlüğe ulaşmasıyla mümkündür (Gençtan, 1988, s. 177). 

Mitler, masallar, rüyalar ve sanat eserleri, arketiplerin en yaygın ifade 

biçimlerinden bazılarıdır (Jung, 1998, s. 36). Arketipler, bireyin içsel çatışmalarını 

sembolik olarak ifade etmesine olanak tanımaktadır ve bu semboller aracılığıyla birey, 

bilinçdışındaki bastırılmış içeriklerle yüzleşebilmektedir (Jung, 2009, s. 234). 

Örneğin, Jung’un analizlerine göre, masallarda karşılaştığımız kahraman figürü, 

bireyin içsel yolculuğunu ve bireyleşme sürecini sembolize etmektedir (Jung, 2001, s. 

17-18). Sala Tözün (2023), Orhan Pamuk’un Beyaz Kale adlı romanında gölge 

arketipinin bireyleşme sürecine nasıl katkıda bulunduğunu analiz etmiştir. 

Arketiplerin sembolik doğası, bireyin içsel dünyasıyla bağlantı kurmasına 

yardımcı olur ve psikoterapide de bu semboller üzerinden bireyin bilinçdışındaki 

çatışmalarını açığa çıkarmak mümkündür (Gençtan, 1988, s. 177). Örneğin, Jung’un 

rüya analizine dayalı terapisi, bireyin bilinçdışında yer alan arketiplerle yüzleşmesini 

sağlayarak, ruhsal sağlığına katkıda bulunmayı hedeflemektedir (Jung, 2009, s. 234). 



 

25 

Özata (2021), Marina Carr’ın oyunlarında gölge arketipinin nasıl işlendiğini ve bu 

arketipin bireylerin içsel çatışmalarını nasıl açığa çıkardığını incelemiştir. 

 

2.3. Arketip Türleri 

Arketipler, Jung’un analitik psikolojisinin temel taşlarından biri olup, insanın 

bilinçdışı dünyasında yer alan evrensel semboller ve imgeler olarak tanımlanmaktadır 

(Jung, 2001, s. 17-18). Jung’a göre, arketipler kolektif bilinçdışında yer almaktadır ve 

insanın düşünce, davranış ve duygularını derinden etkilemektedir (Gençtan, 1988, s. 

177). Arketipler, kültürler ve toplumlar arasında benzer biçimlerde ortaya çıkmakla 

birlikte, bireyin içsel dünyasında farklı şekillerde kendini gösterebilmektedir (Jung, 

2009, s. 234). Bu bölümde, arketiplerin üç ana türü üzerinde durulacaktır: Durum 

arketipleri, simgesel arketipler ve karakter arketipleri. Bu arketip türleri, bireyin 

psikolojik gelişiminde ve toplumsal yapılar üzerindeki etkilerinde önemli rol 

oynamaktadır (Jung, 1998, s. 36). 

 

2.3.1. Durum Arketipleri 

Durum arketipleri, insan yaşamındaki evrensel deneyimleri temsil eden 

sembolik olaylar ya da durumlar olarak tanımlanmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Bu 

arketipler, bireyin hayatında tekrar eden döngüler, krizler, dönüşümler ve gelişim 

süreçleri gibi deneyimlerle ilişkilidir (Gençtan, 1988, s. 177). Örneğin, kahramanın 

yolculuğu, durum arketiplerinin en bilinen örneklerinden biridir. Kahraman, 

zorluklarla dolu bir yolculuğa çıkmakta, içsel ve dışsal mücadelelerle karşılaşmakta 

ve sonunda olgunlaşarak geri döner (Durmuş, 2019). Bu tür bir arketip, insanın içsel 

gelişim sürecini ve bireyleşme yolculuğunu sembolize etmektedir (Jung, 2009, s. 234). 

Durum arketipleri, mitolojilerde, masallarda ve destanlarda sıkça karşımıza 

çıkmaktadır (Jung, 1998, s. 36). Örneğin, Dede Korkut hikâyelerinde karşılaştığımız 

kahramanların dönüşüm süreçleri, durum arketiplerine iyi bir örnek teşkil etmektedir 

(Erdoğan, 2020, s. 58). Benzer şekilde, Tahir ile Zühre hikâyesinde görülen sevgi, 

ayrılık ve kavuşma temaları da birer durum arketipidir (Türkan, 2018). Jung’a göre, 

bu tür arketipler, bireyin içsel çatışmalarını ve toplumsal ilişkilerini anlamada önemli 

bir rol oynamaktadır (Jung, 2009, s. 234). 

Durum arketipleri aynı zamanda modern edebiyat ve sinemada da sıkça 

kullanılır. Örneğin, Haruki Murakami’nin Dans Dans Dans romanında, karakterlerin 



 

26 

içsel yolculukları ve bireyleşme süreçleri, durum arketipleri aracılığıyla anlatılmıştır 

(Depci & Erkin, 2021, s. 1420). Jung, bu tür arketiplerin bireyin içsel dünyasında derin 

bir dönüşüm yarattığını ve ruhsal gelişimi desteklediğini savunmaktadır (Jung, 2001, 

s. 17-18). 

 

2.3.2. Simgesel Arketipleri 

Simgesel arketipler, insan zihninde derin anlamlar taşıyan ve evrensel olarak 

kabul edilen semboller ya da imgeler olarak tanımlanmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). 

Bu tür arketipler, rüyalarda, sanat eserlerinde, mitlerde ve dinsel ritüellerde kendini 

göstermektedir (Jung, 1998, s. 36). Örneğin, su, yeniden doğuşu ve arınmayı 

simgelerken; ateş, dönüşümü ve yıkımı temsil etmektedir (Gençtan, 1988, s. 177). Bu 

tür semboller, bireyin bilinçdışında yer alan duygusal durumları ve arzuları ifade 

etmektedir (Jung, 2009, s. 234). 

Simgesel arketipler, aynı zamanda kolektif bilinçdışının dışavurumları olarak 

da görülebilmektedir (Jung, 2009, s. 234). Örneğin, gölge arketipi, bireyin 

bilinçdışında bastırdığı karanlık yönleri temsil etmektedir ve genellikle rüyalarda ya 

da sanat eserlerinde sembolik olarak ortaya çıkmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Özata 

(2021), Marina Carr’ın oyunlarındaki gölge arketipinin sembolik kullanımlarını analiz 

ederek, bu tür arketiplerin birey üzerindeki etkilerini tartışmıştır. Benzer şekilde, 

Çevik (2022), Eminem ve The Weeknd’in müzik videolarındaki sembolik anlatımları 

inceleyerek, arketiplerin modern kültürde nasıl kullanıldığını ortaya koymuştur. 

Simgesel arketipler, bireyin ruhsal gelişiminde ve toplumsal yapılar üzerindeki 

etkilerinde kritik bir rol oynamaktadır (Jung, 1998, s. 36). Örneğin, ışık ve karanlık 

arasındaki çatışma, insanın içsel dünyasında iyilik ve kötülük arasındaki mücadeleyi 

simgelemektedir (Jung, 2009, s. 234). Demir ve Anbarpınar (2020), çağdaş sanat 

nesnelerinde ışık ve gölge kullanımının, insanın bilinçdışındaki çatışmaları nasıl 

yansıttığını incelemişlerdir. 

 

2.3.3. Karakter Arketipleri 

Karakter arketipleri, insan davranışlarını ve kişilik özelliklerini temsil eden 

evrensel karakterlerdir (Jung, 2001, s. 17-18). Bu tür arketipler, kahraman, bilge yaşlı 

adam, anne figürü, gölge ve hilekâr gibi karakterlerle kendini göstermektedir (Jung, 

2009, s. 234). Karakter arketipleri, bireyin içsel çatışmalarını ve psikolojik süreçlerini 



 

27 

anlamada önemli bir rol oynamaktadır (Gençtan, 1988, s. 177). Örneğin, gölge 

arketipi, bireyin bastırdığı karanlık yönlerini sembolize ederken, anima ve animus 

arketipleri, bireyin karşı cinsle olan ilişkilerini ve içsel dişil/eril yönlerini temsil 

etmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). 

Karakter arketipleri, mitolojilerden modern edebiyata kadar geniş bir yelpazede 

karşımıza çıkmaktadır (Jung, 2009, s. 234). Örneğin, Murathan Mungan’ın eserlerinde 

görülen karakter arketipleri, bireyin içsel dünyasındaki çatışmaları sembolik bir dille 

ifade etmektedir (Sönmez, 2023). Benzer şekilde, Falsafi, Khorashad ve Abedin 

(2011), Who's Afraid of Virginia Woolf filminde karakter arketiplerinin nasıl 

kullanıldığını analiz ederek, bu arketiplerin bireylerin içsel dünyalarını nasıl 

yansıttığını tartışmışlardır. 

Karakter arketipleri, insanın toplumsal ilişkilerini ve kişilik gelişimini 

anlamada kritik bir öneme sahiptir (Jung, 2001, s. 17-18). Örneğin, anne arketipi, 

bireyin duygusal gelişiminde ve toplumsal rollerinde derin bir etkiye sahiptir (Jung, 

2009, s. 234). Pelister (2016), Othello karakterindeki gölge arketipinin nasıl ortaya 

çıktığını incelemiş ve bu arketipin bireyin içsel çatışmalarını nasıl sembolize ettiğini 

açıklamıştır. 

 

2.4. Carl Gustav Jung’a Göre Arketipsel Bakış 

Carl Gustav Jung, modern psikolojinin en etkili kuramcılarından biri olarak, 

insan ruhunu ve bilinçdışını anlama çabasında Freud’un izinden gitmiş ancak zamanla 

kendi teorik çerçevesini geliştirerek psikanalize yeni bir boyut kazandırmıştır (Jung, 

2001, s. 17-18). Jung’un en önemli katkılarından biri, insan zihninin yalnızca bireysel 

bilinçdışından ibaret olmadığını, aynı zamanda kolektif bilinçdışına sahip olduğunu 

savunmasıdır (Gençtan, 1988, s. 177). Bu kolektif bilinçdışı, tüm insanlığın ortak 

deneyimlerinin bir yansıması olarak kabul edilmektedir ve bu alanda yer alan unsurlar, 

arketipler olarak adlandırılır (Jung, 1998, s. 36). Arketipler, insanın bilinçdışında kök 

salmış evrensel semboller ve imgeler olup, kültürden kültüre benzer şekillerde kendini 

göstermektedir (Jung, 2009, s. 234). 

Jung’a göre, arketipler insan psikolojisinin en derin katmanlarında yer 

almaktadır ve bireyin düşünce, duygu ve davranışlarını şekillendirmektedir (Jung, 

2001, s. 17-18). Arketipler, rüyalar, mitler, masallar, sanat eserleri ve dini ritüeller 

aracılığıyla sembolik olarak ifade edilmektedir (Jung, 2009, s. 234). Jung, arketiplerin 



 

28 

doğuştan gelen ve insan zihninin temel yapı taşlarını oluşturan unsurlar olduğunu 

savunmaktadır (Jung, 2016, s. 116-119). Bu nedenle, arketipler insanın içsel dünyası 

ile dış dünyası arasında bir köprü kurar ve bireyin kendini gerçekleştirmesi için önemli 

bir rol oynamaktadır (Gençtan, 1988, s. 179). 

Jung’un arketip kuramı, yalnızca bireysel psikolojiyi değil, aynı zamanda 

toplumsal ve kültürel dinamikleri de anlamada güçlü bir araç sunmaktadır (Jung, 1998, 

s. 58). Arketipler, insanın evrensel deneyimlerinin bir yansıması olarak, toplumların 

kolektif hafızasında derin izler bırakır (Jung, 2001, s. 17-18). Özellikle gölge, 

anima/animus ve benlik gibi temel arketipler, bireyin içsel dünyasında önemli 

dönüşümler yaratır ve ruhsal gelişiminin anahtarı olarak kabul edilmektedir (Jung, 

2009, s. 234). 

 

2.4.1. Carl Jung’un Arketip Kuramı 

Carl Jung’un arketip kuramı, insan ruhunun derinliklerinde yer alan kolektif 

bilinçdışının nasıl işlediğini ve bu bilinçdışının bireyin hayatını nasıl etkilediğini 

açıklamaya yönelik bir teoridir (Jung, 2001, s. 17-18). Jung, arketipleri insan zihninin 

temel yapı taşları olarak tanımlar ve bu arketiplerin nesilden nesile aktarıldığını 

savunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 179). Arketipler, yalnızca bireysel deneyimlerden 

değil, aynı zamanda atalarımızdan miras kalan kolektif bir hafızadan beslenmektedir 

(Jung, 2009, s. 259). Bu nedenle, arketipler insanın içsel dünyasında evrensel bir dil 

oluşturmaktadır (Jung, 1998, s. 58). 

Jung’un kuramında, arketipler bireyin ruhsal gelişimi ve bireyleşme süreci için 

kritik bir öneme sahiptir (Jung, 2009, s. 259). Jung’a göre, bireyleşme süreci, bireyin 

bilinçli ve bilinçdışı unsurlarını birleştirerek kendini gerçekleştirmesini ifade 

etmektedir (Gençtan, 1988, s. 179). Bu süreçte, arketiplerle yüzleşmek, bireyin kendi 

içsel potansiyelini keşfetmesi için gereklidir (Jung, 2016, s. 116-119). Özellikle gölge 

arketipi, bireyin bilinçdışında bastırdığı karanlık yönlerini temsil etmektedir ve bu 

yönlerle yüzleşmek, bireyin ruhsal bütünlüğe ulaşması için önemlidir (Jung, 2001, s. 

17-18). 

Jung’un arketip kuramı, yalnızca psikoloji alanında değil, aynı zamanda 

edebiyat, sanat, mitoloji ve din gibi farklı alanlarda da geniş bir yankı bulmuştur (Jung, 

2009, s. 259). Örneğin, Babayev (2018), Mübariz Ören’in Beyaz Bulutlar romanında 

gölge arketipinin nasıl kullanıldığını analiz ederek, arketiplerin edebi metinlerdeki 



 

29 

yansımalarını incelemiştir. Benzer şekilde, Özata (2021), Marina Carr’ın oyunlarında 

gölge arketipinin nasıl işlendiğini ve bireylerin içsel çatışmalarını nasıl açığa 

çıkardığını tartışmıştır. 

Jung’un arketip kuramının temel unsurlarından biri de bireyin kendini 

gerçekleştirmesi için gölge arketipiyle yüzleşmesi gerektiğidir (Jung, 2009, s. 259). 

Gölge arketipi, bireyin bilinçdışında bastırdığı korkular, öfke, kıskançlık gibi olumsuz 

duyguları temsil etmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). Bu duygular bastırıldığında, 

bireyin ruhsal sağlığı üzerinde olumsuz etkiler yaratabilmektedir ve nevrotik 

rahatsızlıklara yol açabilmektedir (Gençtan, 1988, s. 179). Çınar ve Doğan (2020), 

Bitlis efsanelerinde gölge arketipinin nasıl ortaya çıktığını analiz ederken, bu tür 

arketiplerin toplumsal hafızadaki izlerini vurgulamışlardır. 

Arketipler, bireyin içsel dünyası ile toplumsal yapılar arasındaki ilişkiyi 

anlamada kritik bir rol oynamaktadır (Jung, 1998, s. 58). Örneğin, anne arketipi, 

bireyin annesiyle olan ilişkisini ve toplumsal rollerini belirler (Jung, 2009, s. 259). 

Anima ve animus arketipleri ise, bireyin karşı cinsle olan ilişkilerini ve içsel dişil/eril 

yönlerini sembolize etmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). Pelister (2016), Othello 

karakterinde gölge arketipinin nasıl işlendiğini ve bu arketipin bireyin içsel 

çatışmalarını nasıl temsil ettiğini ele almıştır. 

 

2.4.1.1. Benlik  

Jung’un arketip kuramında benlik (self), bireyin tüm ruhsal yapısının merkezini 

oluşturan ve onu bir bütün haline getiren temel bir arketiptir (Jung, 2001, s. 17-18). 

Benlik hem bilinç hem de bilinçdışı unsurları kapsar ve bireyin ruhsal bütünlüğüne 

ulaşmasını hedeflemektedir (Gençtan, 1988, s. 179). Jung, benliği, bireyin tüm 

potansiyellerini gerçekleştirebilmesi için bir rehber olarak görmektedir (Jung, 1998, s. 

58). Benlik, bireyleşme sürecinin nihai amacıdır; yani birey, benliğiyle bütünleştiğinde 

içsel uyum ve dengeye ulaşır (Jung, 2009, s. 259). 

Benlik arketipi, rüyalarda ve mitolojilerde sıklıkla sembolik figürler 

aracılığıyla kendini göstermektedir (Jung, 2009, s. 259). Örneğin, daire, mandala ya 

da mükemmel bir şekil olarak tasvir edilen benlik, bütünlüğü ve kusursuzluğu 

simgelemektedir (Jung, 2016, s. 116-119). Babayev (2018), Mübariz Ören’in Beyaz 

Bulutlar romanında benlik arketipinin karakterlerin içsel yolculukları sırasında nasıl 



 

30 

ortaya çıktığını analiz ederek, bu arketipin bireylerin kendini gerçekleştirme 

süreçlerindeki rolünü vurgulamıştır. 

Jung’a göre, benlik arketipi, bilinçli benlik ile bilinçdışı arasındaki dengeyi 

kurarak bireyin ruhsal bütünlüğe ulaşmasına yardımcı olur (Jung, 1998, s. 58). Bu 

süreçte, birey öncelikle gölge, anima/animus ve persona gibi diğer arketiplerle 

yüzleşmelidir (Gençtan, 1988, s. 179). Jung, benliğin yalnızca bireysel bir kavram 

olmadığını, aynı zamanda kolektif bilinçdışında da yer aldığını savunmaktadır (Jung, 

2001, s. 17-18). Bu nedenle, benlik arketipi, bireyin toplumsal ilişkilerini ve kişisel 

gelişimini derinlemesine etkiler (Jung, 2009, s. 259). 

 

2.4.1.2. Persona 

Jung’un arketip kuramında persona, bireyin toplum içinde kabul görmek ve 

sosyal rolleri yerine getirebilmek için taktığı “maske” olarak tanımlanmaktadır (Jung, 

2001, s. 17-18). Persona, bireyin kendisini dış dünyaya nasıl sunduğunu ve toplumun 

beklentilerine uyum sağlamak için nasıl davrandığını ifade etmektedir (Gençtan, 1988, 

s. 179). Jung’a göre, persona, bireyin gerçek benliğini gizler ve toplumsal normlara 

uyması için bir araç görevi görmektedir (Jung, 1998, s. 58). 

Persona, rüyalarda genellikle farklı maskeler ya da yüzler olarak sembolize 

edilmektedir (Jung, 2009, s. 259). Jung, personanın aşırı kullanımı durumunda bireyin 

kendi özünden uzaklaşabileceğini ve içsel çatışmalara yol açabileceğini 

savunmaktadır (Jung, 2016, s. 116-119). Özellikle modern toplumlarda, bireylerin 

sosyal medyada ya da iş hayatında taktıkları maskeler, persona arketipinin çağdaş 

yansımaları olarak değerlendirilmektedir (Çevik, 2022, s. 11). Bu durum, bireyin 

gerçek kimliğini bastırarak içsel huzursuzluklara ve psikolojik sorunlara yol 

açabilmektedir (Gençtan, 1988, s. 179). 

Pelister (2016), Othello karakterinin persona arketipi aracılığıyla toplum 

içindeki rolünü nasıl şekillendirdiğini ve bu maskenin ardında sakladığı gerçek kimliği 

incelemiştir. Jung’a göre, bireyin sağlıklı bir ruhsal gelişim gösterebilmesi için 

persona ile gerçek benliği arasında bir denge kurması gerekmektedir (Jung, 2001, s. 

17-18). Bu denge kurulduğunda, birey toplumsal rolleri yerine getirirken kendi içsel 

dünyasını da koruyabilmektedir (Jung, 2009, s. 259). 

 



 

31 

2.4.1.3. Anima ve Animus 

Jung’un arketip kuramında anima ve animus, bireyin karşı cinsle olan içsel 

ilişkilerini temsil eden iki temel arketiptir (Jung, 2001, s. 17-18). Anima, erkeğin 

bilinçdışında yer alan dişil yönü; animus ise kadının bilinçdışında yer alan eril yönüdür 

(Gençtan, 1988, s. 179). Jung, anima ve animus arketiplerinin, bireyin kendi cinsel 

kimliğini ve karşı cinsle olan ilişkilerini anlamasında kritik bir rol oynadığını 

savunmaktadır (Jung, 2009, s. 259). 

Anima, erkeğin duygusal ve yaratıcı yönlerini temsil ederken, animus, kadının 

mantıksal ve analitik yeteneklerini sembolize etmektedir (Jung, 1998, s. 58). Bu 

arketipler, bireyin bilinçdışında yer almaktadır ve rüyalarda, sanat eserlerinde ya da 

mitolojilerde sembolik olarak kendini göstermektedir (Jung, 2009, s. 259). Örneğin, 

Türkan (2018), Tahir ile Zühre hikâyesinde anima ve animusun nasıl temsil edildiğini 

analiz ederek, bu arketiplerin Türk kültüründeki yansımalarını incelemiştir. 

Jung, anima ve animusun bireyleşme sürecinde önemli bir yere sahip olduğunu 

vurgulamaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Bireyin bu arketiplerle yüzleşmesi, içsel 

dengeyi sağlaması ve karşı cinsle sağlıklı ilişkiler kurabilmesi için gereklidir (Gençtan, 

1988, s. 179). Jung’a göre, anima ve animus arketipleri, bireyin içsel dünyasında derin 

dönüşümler yaratır ve ruhsal bütünlüğe ulaşmasına katkıda bulunmaktadır (Jung, 

2009, s. 259). Özata (2021), Marina Carr’ın oyunlarında anima ve animus 

arketiplerinin nasıl işlendiğini ve bu arketiplerin bireylerin psikolojik gelişimindeki 

rolünü ele almıştır. 

 

2.4.1.4. Psişe 

Psişe (psyche) kavramı, Jung’un kuramında insanın tüm ruhsal yapısını ifade 

etmektedir ve bilinç ile bilinçdışı unsurları kapsar (Jung, 2001, s. 17-18). Jung, psişeyi 

bir bütün olarak ele almaktadır ve bireyin ruhsal yapısının çeşitli katmanlardan 

oluştuğunu savunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 182). Psişe, bilinç, kişisel bilinçdışı ve 

kolektif bilinçdışı olmak üzere üç ana katmandan oluşur (Jung, 2009, s. 259). Jung’a 

göre, psişenin en derin katmanında yer alan kolektif bilinçdışı, arketiplerin kaynağını 

oluşturmaktadır (Jung, 1998, s. 58). 

Psişe, bireyin içsel dünyasında yer alan bilinçli ve bilinçdışı unsurlar arasında 

bir denge kurmaya çalışır (Jung, 2001, s. 17-18). Bu dengenin sağlanabilmesi, 

bireyleşme sürecinin bir parçasıdır ve bireyin kendini gerçekleştirmesi için kritik bir 



 

32 

öneme sahiptir (Gençtan, 1988, s. 182). Jung, psişenin dinamik bir yapıya sahip 

olduğunu ve sürekli olarak değişim ve dönüşüm içinde olduğunu savunmaktadır (Jung, 

2009, s. 259). Çınar ve Doğan (2020), Bitlis efsanelerindeki arketipsel temaların 

bireyin psişesindeki etkilerini incelemişlerdir. 

Psişenin bilinçdışı kısmında yer alan arketipler, bireyin ruhsal gelişiminde 

önemli bir rol oynamaktadır (Jung, 2009, s. 259). Özellikle gölge arketipi, bireyin 

bilinçdışında bastırdığı korkular, arzular ve olumsuz duyguları temsil etmektedir 

(Jung, 2001, s. 17-18). Jung’a göre, bireyin psişesi içsel dengeye ulaşmak için bu 

arketiplerle yüzleşmelidir (Gençtan, 1988, s. 182). 

 

2.4.1.5. Gölge 

Carl Gustav Jung’un analitik psikoloji kuramında gölge arketipi, bireyin 

bilinçdışında yer alan ve toplumsal normlara ya da bireyin kendine yönelik ideallerine 

uymadığı için bastırılan yönlerini temsil etmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). Gölge, 

bireyin “karanlık” olarak adlandırılabilecek dürtüleri, korkuları, arzuları ve toplumsal 

olarak kabul görmeyen eğilimlerinden oluşur (Jung, 1998, s. 58). Jung, gölgeyi insanın 

psişesinin kaçınılmaz bir parçası olarak görmektedir ve bireyin ruhsal bütünlüğüne 

ulaşabilmesi için bu karanlık yönleriyle yüzleşmesi gerektiğini savunmaktadır (Jung, 

2009, s. 259). 

Jung’a göre, gölge arketipi, bireyin bilinçli benliği tarafından genellikle 

reddedilmektedir ve bilinçdışına itilir (Gençtan, 1988, s. 182). Ancak bu bastırma, 

gölgenin tamamen yok olmasına değil, aksine güçlenmesine yol açar. Bastırılan gölge, 

bireyin kişiliğinde çatışmalar ve nevrotik rahatsızlıklar olarak ortaya çıkabilmektedir 

(Jung, 2009, s. 259). Gölge, bireyin bilinçdışında yer aldığından, rüyalar, sanatsal 

ifadeler, mitler ve masallar gibi sembolik yollarla kendini göstermektedir (Jung, 1998, 

s. 58). 

Freud’un bilinçdışına yönelik çalışmalarından etkilenmiş olsa da Jung, gölge 

arketipinin bireyin içsel dünyasında daha derin ve kolektif bir yapıya sahip olduğunu 

savunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 182). Freud, bilinçdışını bastırılmış cinsel ve 

saldırgan dürtüler olarak tanımlarken, Jung gölgeyi, bireyin toplumsal ve kültürel 

normlara uymadığı için bastırdığı tüm unsurlar olarak genişletir (Jung, 2001, s. 17-18). 

Jung, bireyin psikolojik gelişimi için gölge arketipiyle yüzleşmenin kaçınılmaz 

olduğuna inanmaktadır (Jung, 2009, s.  259). Bu süreç, bireyleşme olarak adlandırılan 



 

33 

ve bireyin içsel bütünlüğe ulaşması için bilinçdışı unsurlarıyla barışmayı gerektiren bir 

yolculuktur (Jung, 1998, s. 58). Bireyleşme sürecinde, gölge arketipiyle yüzleşmek, 

bireyin kendi karanlık yönlerini kabul etmesini ve onları bilinç düzeyine çıkarmasını 

gerektirmektedir (Gençtan, 1988, s. 182). Jung’a göre, gölgeyi reddetmek ya da 

bastırmak, bireyin ruhsal sağlığını olumsuz etkileyebilmektedir ve içsel çatışmalara 

yol açabilmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). 

Gölge arketipi, bireyin rüyalarında sıklıkla korkutucu ya da tehditkâr figürler 

olarak kendini göstermektedir (Jung, 2009, s. 259). Bu tür rüya sembolleri, bireyin 

bilinçdışında bastırdığı duyguların bir yansımasıdır (Jung, 2016, s. 116-119). Jung’a 

göre, rüyalar aracılığıyla gölgeyle yüzleşmek, bireyin içsel dünyasındaki çatışmaları 

çözmesine yardımcı olabilmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). Çevik (2022), Eminem ve 

The Weeknd’in müzik videolarında gölge arketipinin sembolik kullanımlarını analiz 

ederek, bu sanatçıların toplumsal eleştirilerini ve içsel çatışmalarını nasıl 

yansıttıklarını incelemiştir. 

Gölge arketipi, yalnızca bireysel psikolojiyle sınırlı kalmaz, aynı zamanda 

sanat, edebiyat ve mitolojide de önemli bir yere sahiptir (Jung, 2009, s. 259). Örneğin, 

Dede Korkut hikâyelerinde ve diğer halk anlatılarında gölge arketipi, kahramanların 

içsel çatışmalarını ve toplumsal normlarla olan mücadelesini yansıtır (Erdoğan, 2020, 

s. 58). Gölge, bu tür anlatılarda genellikle anti-kahraman ya da kötücül figürler 

aracılığıyla temsil edilmektedir (Jung, 1998: 58). 

Sönmez (2023), Latife Tekin'in Ormanda Ölüm Yokmuş romanında gölge 

arketipinin nasıl işlendiğini ve bireylerin içsel çatışmalarını nasıl sembolize ettiğini ele 

almıştır. Aynı şekilde, Pelister (2016) Othello karakterinde gölge arketipinin nasıl 

ortaya çıktığını incelemiş ve bu arketipin bireyin içsel çatışmalarını nasıl temsil ettiğini 

açıklamıştır. Jung, gölgenin sanatsal ifadelerde sembolik olarak yer bulmasının, 

bireyin kendi bilinçdışındaki unsurlarla yüzleşmesine olanak tanıdığını savunmaktadır 

(Jung, 2001, s. 17-18). 

Jung’a göre, gölge yalnızca bireysel psikolojide değil, aynı zamanda toplumsal 

yapılar içinde de kendini göstermektedir (Jung, 2009, s. 259). Toplumsal gölge, bir 

toplumun bastırdığı ve kabul edemediği yönlerini temsil etmektedir (Gençtan, 1988, 

s. 182). Örneğin, savaşlar, toplumsal isyanlar ve politik çatışmalar, kolektif gölgenin 

dışavurumları olarak görülebilmektedir (Jung, 1998, s. 69). Çınar ve Doğan (2020), 



 

34 

Bitlis efsanelerinde gölge arketipinin toplumsal hafızadaki izlerini vurgulamış ve bu 

tür arketiplerin toplumların bilinçdışındaki etkilerini ele almıştır. 

Jung, toplumsal gölgenin farkına varılmadığında, toplumların kendilerini yok 

etme riskiyle karşı karşıya kalabileceğini belirtir (Jung, 2001, s. 17-18). Özellikle 

modern toplumlarda, bireylerin toplumsal beklentilere uymak adına bastırdığı yönler, 

gölge arketipinin güçlenmesine ve toplumsal huzursuzluklara yol açabilmektedir 

(Gençtan, 1988, s. 182). Jung’a göre, bireylerin ve toplumların sağlıklı bir ruhsal 

yapıya kavuşabilmesi için gölgeyle yüzleşmeleri gereklidir (Jung, 2009, s. 259). 

Jung’un gölge arketipi, bireyin içsel dünyasındaki karanlık yönleri temsil 

etmektedir ve bu yönlerle yüzleşmek, bireyin ruhsal bütünlüğe ulaşması için kritik bir 

öneme sahiptir (Jung, 2001, s. 17-18). Gölge, bilinçdışında bastırılan korkular, arzular 

ve toplumsal olarak kabul görmeyen duygulardan oluşur (Gençtan, 1988, s. 182). 

Jung’a göre, gölge arketipiyle yüzleşmek, bireyleşme sürecinin önemli bir parçasıdır 

ve bireyin kendini gerçekleştirmesine katkıda bulunmaktadır (Jung, 2009, s. 234). 

Gölge arketipi, bireysel psikolojiden toplumsal dinamiklere kadar geniş bir 

yelpazede etkili olur (Jung, 1998, s. 69). Sanat, edebiyat ve mitolojide sıkça 

karşılaştığımız bu arketip, insanın içsel dünyasını ve toplumsal yapılarla olan ilişkisini 

derinlemesine anlamamıza olanak tanımaktadır (Jung, 2009, s. 234). Jung’un kuramı, 

bireyin gölgesiyle barışarak daha dengeli ve bütün bir yaşam sürmesine rehberlik 

etmektedir (Gençtan, 1988, s. 182). 

 

2.4.1.5.1. Gölgeye Dair Kısa Bir Giriş  

Jung’un psikoloji kuramında gölge arketipi, bireyin kabul etmek istemediği ya 

da toplumsal normlara uymadığı için bilinçdışına ittiği yönlerini ifade etmektedir 

(Jung, 2001, s. 17-18). Gölge, her bireyin psişesinde yer alan karanlık, bastırılmış 

arzuları, korkuları ve öfkeyi temsil etmektedir (Gençtan, 1988, s. 182). Bu nedenle, 

gölge arketipi, bireyin kendisini tam anlamıyla tanıyabilmesi ve bireyleşme sürecini 

tamamlayabilmesi için kritik bir öneme sahiptir (Jung, 2009, s. 234). 

Jung’a göre, gölge sadece bireysel düzeyde değil, aynı zamanda kolektif 

bilinçdışında da yer almaktadır ve kültürel, mitolojik ve dinsel temalarla ifade 

edilmektedir (Jung, 1998, s. 69). Gölge, toplumsal yapılar içerisinde de karşımıza 

çıkar; örneğin, toplumun bastırdığı değerler ve dışladığı unsurlar, kolektif gölge olarak 

adlandırılır (Gençtan, 1988, s. 182; Çevik, 2022, s. 12). Bu bağlamda, gölge arketipi, 



 

35 

bireyin içsel dünyasında olduğu kadar, toplumsal ilişkilerde ve sanatta da kendini 

göstermektedir (Jung, 2009, s. 234). 

Gölgenin psikolojik işlevi, bireyin kendini tam anlamıyla tanıması ve ruhsal 

bütünlüğe ulaşabilmesi için karanlık taraflarıyla yüzleşmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır (Jung, 2016, s. 116-119). Freud’un bilinçdışı kuramına dayanan bu 

yaklaşım, bireyin bastırılmış duygularını ortaya çıkararak içsel çatışmaları çözme 

amacı güder (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Jung ise Freud’dan farklı olarak, 

gölgeyi bireyin bilinçdışında yer alan, ancak onu tamamlayıcı nitelikte bir unsur olarak 

görmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). 

 

2.4.1.5.2. Tanrının Karanlık Tarafı Olarak Gölge 

Jung, gölge arketipinin yalnızca bireysel psikolojinin değil, aynı zamanda dini 

ve mitolojik temaların da merkezinde yer aldığını savunmaktadır (Jung, 2009, s. 234). 

Özellikle, Tanrı figürü gibi kutsal kavramların bile bir gölge yönü vardır. Jung’a göre, 

her şeyin bir zıttı olduğundan, ışığın olduğu yerde karanlığın da bulunması 

kaçınılmazdır (Jung, 1998, s. 69). Bu bağlamda, Tanrı’nın karanlık tarafı, bireyin 

bastırdığı negatif yönleriyle yüzleşmesini simgelemektedir (Jung, 2001, s. 17-18). 

Babayev (2018) ve Demir & Anbarpınar (2020), çağdaş edebi eserlerde Tanrı 

figürünün gölge yönlerini ortaya koyarak, modern toplumların bu arketipi nasıl 

yansıttığını analiz etmiştir. Jung’un yaklaşımına göre, birey Tanrı’nın karanlık 

tarafıyla yüzleşmeden tam anlamıyla bir bireyleşme süreci tamamlanamaz (Jung, 

2016, s. 116-119). 

 

2.4.1.5.3. Günah Keçisi Yaratan Gölge Eyleme Geçiren Gölge Ya Da 

Durduran Gölge  

Gölge arketipinin bir diğer yönü, bireyin ya da toplumun içsel çatışmalarını bir 

“günah keçisi” figürüne yansıtmasıdır (Jung, 2009, s. 234). Bu durum, bireylerin ya 

da grupların kendi gölgelerini dışsal bir hedefe projekte ederek suçlamalar ve 

dışlamalar yoluyla rahatlama sağlamalarına neden olur (Gençtan, 1988, s. 184). 

Özellikle, tarih boyunca çeşitli topluluklar, içsel çatışmalarını çözmek yerine, bu 

çatışmaları bir dış düşmana yönlendirmiştir (Erdoğan, 2020, s. 58). 

Jung, bu tür projeksiyonların bireyin kendi gölgesiyle yüzleşmesine engel 

olduğunu ve içsel gelişimi durdurduğunu savunmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Bu 



 

36 

bağlamda, günah keçisi yaratma mekanizması, bireyin ya da toplumun kendi karanlık 

yönlerinden kaçma eğilimini göstermektedir (Gençtan, 1988: 184). Türkan (2018), 

Tahir ile Zühre hikâyesinin farklı varyantlarında gölge arketipinin günah keçisi 

yaratma mekanizmaları aracılığıyla nasıl işlendiğini incelemiştir. 

 

2.4.1.5.4. Karanlık İkiz Olarak Gölge 

Jung’un gölge arketipine ilişkin en çarpıcı yorumlarından biri, bireyin “karanlık 

ikizi” olarak gölgedir (Jung, 2001, s. 17-18). Karanlık ikiz, bireyin kabul edemediği 

yönlerinin somut bir yansıması olarak görülür (Gençtan, 1988, s. 184). Edebiyat ve 

sinemada sıkça karşımıza çıkan bu tema, bireyin içsel çatışmalarını ve bilinçdışındaki 

bastırılmış arzularını açığa çıkarmaktır (Jung, 2009, s. 234). Örneğin, Çevik (2022) ve 

Özata (2021), edebi ve sanatsal eserlerde karanlık ikiz motifini analiz ederek, bu 

arketipin bireyin psikolojik gelişimindeki rolünü ele almıştır. 

Depci & Erkin (2021) ise Haruki Murakami’nin Dans Dans Dans romanında, 

ana karakterin karanlık ikiziyle yüzleşme sürecini incelemiş ve bu yüzleşmenin bireyin 

kendini tanıma yolculuğundaki önemini vurgulamıştır. Jung’a göre, karanlık ikizle 

yüzleşmek, bireyin gölgeyi kabul ederek onu bilinç düzeyine çıkarma sürecinin bir 

parçasıdır (Jung, 2009, s. 234). 

 

2.4.1.6. Sigmund Freud Gölge Yorumu Olarak Rüya 

Freud’un teorisinde rüyalar, bilinçdışının bastırılmış arzularını ve duygularını 

ifade etmenin bir yolu olarak görülür (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Freud’a 

göre, rüyalar aracılığıyla gölgeyle yüzleşmek, bireyin içsel çatışmalarını çözmesine ve 

ruhsal dengeye ulaşmasına yardımcı olur (Gençtan, 1988, s. 184). Jung ise rüyaların, 

yalnızca bastırılmış arzuları değil, aynı zamanda arketipsel sembollerle bireyin içsel 

dünyasını yansıttığını savunmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). 

Jung’a göre, rüyalar bireyin gölgesiyle yüzleşmesi için önemli bir araçtır (Jung, 

2009, s. 234). Bu süreçte, rüyalarda görülen semboller, gölgenin bireyin bilinçdışında 

nasıl bir yer tuttuğunu göstermektedir (Jung, 2016, s. 116-119). Dağlar (2023), Nilgün 

Marmara’nın şiirlerinde rüya motiflerinin nasıl gölge arketipini yansıttığını 

incelemiştir. 

Freud’un aksine, Jung rüyaların sadece bireysel değil, aynı zamanda kolektif 

bilinçdışının bir yansıması olduğunu savunmaktadır (Jung, 2009, s. 234). Çınar & 



 

37 

Doğan (2020), Bitlis efsanelerinde görülen rüya motiflerinin arketipsel temalarını 

analiz ederek, bu motiflerin bireylerin içsel dünyasındaki yansımalarını ortaya 

koymuştur 

 

2.5. Mitler ve Masallarda Arketipsel Temalar 

Mitler ve masallar, insanlığın kolektif bilinçdışında yer alan arketiplerin en 

somut örneklerini sunmaktadır (Jung, 2009, s. 234). Carl Gustav Jung’a göre, mitler 

ve masallar, insanlığın ortak bilinçdışının sembolik anlatımlarıdır ve bu anlatılar 

aracılığıyla arketipler kendilerini açığa çıkarmaktır (Jung, 1998, s. 69). Mitler, 

toplulukların kültürel hafızasında derin izler bırakmış ve nesilden nesile aktarılarak, 

insanların varoluşsal sorularına cevaplar sunmuştur (Gençtan, 1988, s. 184). 

Jung’un arketip teorisine göre, masallar ve mitler, bireyin içsel dünyasındaki 

çatışmaları, korkuları ve arzuları sembolik olarak ifade etmektedir (Jung, 2001, s. 17-

18). Örneğin, Dede Korkut hikâyeleri, kahramanın yolculuğu ve bireyleşme süreci gibi 

arketipsel temaları içermektedir (Erdoğan, 2020, s. 58). Bu anlatılarda gölge arketipi, 

kahramanın karşılaştığı düşman ya da zorluklar olarak kendini göstermektedir 

(Erdoğan, 2020, s. 58). Türkan (2018), Tahir ile Zühre hikâyesinde gölge arketipinin, 

bireyin içsel çatışmalarını ve toplumsal normlarla mücadelesini yansıttığını 

vurgulamaktadır. 

Mitolojik anlatılar, genellikle bireyin kendi gölgesiyle yüzleşmesini ve bu 

yüzleşmenin sonucunda ruhsal bütünlüğe ulaşmasını konu almaktadır (Jung, 2009, s. 

234). Örneğin, Antik Yunan mitolojisindeki kahramanların yolculukları, Jung’un 

bireyleşme süreci teorisine paralel olarak okunabilmektedir (Gençtan, 1988, s. 184). 

Durmuş (2019), Manas Destanı bağlamında, kahramanın sonsuz yolculuğunu 

Campbell'ın monomit kuramıyla ilişkilendirerek, arketiplerin nasıl işlediğini analiz 

etmiştir. 

Masallarda da benzer şekilde arketipsel temalar işlenmektedir. Özellikle 

Grimm Kardeşler’in masalları, bireyin bilinçdışındaki karanlık arzuları, korkuları ve 

bastırılmış duygularını sembolik bir dille aktarır (Jung, 2001, s. 17-18). Çınar & Doğan 

(2020), Bitlis efsanelerindeki arketipsel temaların, toplumsal hafızadaki derin 

etkilerini analiz ederek, bu anlatıların kolektif bilinçdışının bir yansıması olduğunu 

savunmaktadır. 



 

38 

Mitler ve masallar, sadece bireyin değil, toplumların da içsel dünyasını yansıtır. 

Bu anlatılar, toplulukların ortak korkuları, arzuları ve travmalarını sembolik olarak 

ifade etmektedir (Gençtan, 1988, s. 184). Özata (2021), Marina Carr’ın oyunlarında 

gölge arketipinin mitolojik sembollerle nasıl işlendiğini ele alarak, bu tür anlatıların 

bireylerin içsel dünyalarındaki etkilerini vurgulamaktadır. 

 

2.6. Dinsel İnanışlarda Arketipsel Temalar 

Dinsel inanışlar, arketipsel temaların en yoğun şekilde işlendiği alanlardan 

biridir (Jung, 2009, s. 234). Jung’a göre, dinler ve ritüeller, insanlığın kolektif 

bilinçdışındaki arketiplerin sembolik anlatımlarıdır (Jung, 1998, s. 69). Tanrı figürü, 

kutsal kitaplar ve dini ritüeller, bireyin içsel dünyasındaki korkularını, umutlarını ve 

arzularını sembolik olarak ifade etmektedir (Gençtan, 1988, s. 184). 

Özellikle gölge arketipi, dinsel anlatılarda sıklıkla karanlık figürler ya da 

düşman olarak karşımıza çıkmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Örneğin, Hristiyanlıkta 

Şeytan figürü, insanın karanlık arzularını ve bastırılmış dürtülerini temsil etmektedir 

(Jung, 2009, s. 234). Çevik (2022), Eminem ve The Weeknd’in müzik videolarında 

Faustian temalar aracılığıyla gölge arketipinin dinsel ve kültürel temalarla nasıl 

ilişkilendirildiğini analiz etmiştir. 

İslam mitolojisinde de gölge arketipi, cinler ve iblis figürleri üzerinden 

sembolize edilmektedir. Bu figürler, bireyin içsel çatışmalarını ve bastırılmış 

korkularını dışavurur (Jung, 2016, s. 116-119). Demir & Anbarpınar (2020), ışık ve 

gölge enstalasyonlarının dinsel sembollerle nasıl ilişkilendirildiğini ele alarak, bu tür 

sanatsal ifadelerin bireyin bilinçdışındaki etkilerini analiz etmiştir. 

Dinsel anlatılar, bireyin içsel dünyasındaki gölge yönlerini kabul etmesi ve bu 

yönlerle barışması için bir rehberlik sunmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Jung, bireyin 

dinsel ritüeller ve semboller aracılığıyla kendi gölgesiyle yüzleşebileceğini ve bu 

yüzleşmenin bireyin ruhsal gelişimi için kritik olduğunu savunmaktadır (Gençtan, 

1988, s. 184). Çınar & Doğan (2020), Bitlis efsanelerindeki dinsel temaların bireylerin 

içsel dünyasındaki çatışmaları nasıl yansıttığını ele alarak, bu anlatıların toplumsal 

hafızadaki etkilerini vurgulamaktadır. 

 

 



 

39 

2.7. Kadınlık Deneyimi Bağlamında Anne Arketipi 

Carl Gustav Jung'un analitik psikolojisinde anne arketipi, bireyin içsel 

dünyasında güçlü bir etkiye sahip olan en temel arketiplerden biridir (Jung, 2001, s. 

17-18). Anne arketipi, yalnızca biyolojik anneye değil, aynı zamanda doğaya, toprağa 

ve yaşamın besleyici, koruyucu yönlerine de işaret etmektedir (Gençtan, 1988, s. 184). 

Jung, anne arketipinin insan ruhunda evrensel bir sembol olarak yer aldığını ve hem 

pozitif hem de negatif yönleri barındırdığını savunmaktadır (Jung, 1998, s. 69). Anne 

arketipi, rüyalarda, mitolojilerde, edebi eserlerde ve halk anlatılarında sıklıkla 

karşımıza çıkmakta ve bireyin bilinçdışı dünyasında güçlü bir sembol olarak yer 

almaktadır (Jung, 2009, s. 234). 

Anne arketipi, bireyin çocukluk döneminde annesiyle kurduğu ilişkiden 

beslenmektedir ve bu ilişki, bireyin duygusal gelişimini derinlemesine etkiler (Jung, 

2016, s. 116-119). Jung’a göre, anne arketipi yalnızca biyolojik bir figür değil, aynı 

zamanda bireyin içsel rehberi olarak da işlev görmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). 

Birey, anne arketipi aracılığıyla güven, sevgi ve şefkat duygularını öğrenmektedir 

(Gençtan, 1988, s. 184). Ancak, Jung’un teorisinde anne arketipi yalnızca pozitif 

yönleriyle değil, aynı zamanda bireyi kontrol eden, boğan ya da sınırlayan negatif bir 

figür olarak da karşımıza çıkmaktadır (Jung, 2009, s. 234). Bu çift yönlü yapı, bireyin 

hem bağımlılık hem de özgürleşme ihtiyaçlarını yansıtır. 

Anne arketipinin edebiyatta ve sanatta yansımaları da oldukça yaygındır. 

Sönmez (2023), Latife Tekin’in Ormanda Ölüm Yokmuş romanında anne arketipinin 

nasıl kullanıldığını ve kadınlık deneyiminin nasıl işlendiğini incelemiştir. Benzer 

şekilde, Türkan (2018), Tahir ile Zühre hikâyesinde anne arketipinin, toplumsal 

değerlerle iç içe geçmiş bir sembol olarak nasıl işlendiğini tartışmıştır. Bu tür 

çalışmalar, anne arketipinin farklı kültürlerde ve dönemlerde nasıl ele alındığını 

göstermektedir ve Jung’un teorisinin evrenselliğini vurgulamaktadır. 

Jung, bireyin ruhsal bütünlüğe ulaşabilmesi için anne arketipiyle yüzleşmesi 

gerektiğini savunmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Anne arketipi, bireyin içsel 

dünyasında hem koruyucu hem de sınırlandırıcı bir figür olarak yer almaktadır. Jung’a 

göre, birey annesiyle olan bağını sağlıklı bir şekilde çözümlemediği takdirde, bu 

arketip yetişkinlik döneminde çeşitli psikolojik sorunlara yol açabilmektedir (Gençtan, 

1988, s. 184). Özellikle kadınlar için, anne arketipi ile olan ilişki, kendi dişil 

kimliklerini inşa etme süreçlerinde kritik bir rol oynamaktadır (Jung, 2009, s. 234). 



 

40 

 

2.8. Bireyleşme Bağlamında Kahraman Arketipi 

Jung’un teorisinde kahraman arketipi, bireyleşme sürecinin en önemli 

unsurlarından biri olarak kabul edilmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). Kahraman 

arketipi, bireyin kendi içsel çatışmalarıyla yüzleşmesini ve kendini gerçekleştirme 

yolunda ilerlemesini sembolize etmektedir (Jung, 1998, s. 69). Kahraman, 

bilinçdışının karanlık yönleriyle mücadele etmektedir ve sonunda içsel bir dönüşüm 

geçirerek daha yüksek bir bilinç seviyesine ulaşır (Gençtan, 1988, s. 184). Jung’a göre, 

kahraman arketipi, bireyin kendini aşma çabalarının bir yansımasıdır ve mitolojik 

anlatılarda sıklıkla karşımıza çıkmaktadır (Jung, 2009, s. 234). 

Kahraman arketipi, bireyin kendi korkuları, zayıflıkları ve sınırlarıyla 

yüzleşmesini gerektirmektedir (Jung, 2001, s.17-18). Bu süreç, bireyleşme 

yolculuğunun merkezinde yer almaktadır ve bireyin kendi potansiyelini keşfetmesine 

olanak tanımaktadır (Gençtan, 1988, s. 184). Jung, kahraman arketipinin, bireyin hem 

kişisel hem de kolektif bilinçdışı ile olan ilişkisini yansıttığını savunmaktadır (Jung, 

2009, s. 234). Birey, kahraman arketipi aracılığıyla kendi içsel dünyasında bir denge 

kurar ve ruhsal bütünlüğe ulaşır (Jung, 2016, s. 116-119). 

Durmuş (2019), Manas Destanı üzerine yaptığı çalışmada, kahraman 

arketipinin Türk mitolojisindeki yansımalarını incelemiş ve bu arketipin bireylerin 

toplumsal rollerini nasıl şekillendirdiğini ele almıştır. Benzer şekilde, Erdoğan (2020), 

Dede Korkut hikâyelerinde kahraman arketipinin nasıl işlendiğini ve toplumsal 

değerlerle nasıl iç içe geçtiğini tartışmıştır. Bu tür analizler, kahraman arketipinin 

kültürler arası evrenselliğini ortaya koymaktadır ve Jung’un teorisinin geniş etkisini 

göstermektedir. 

Kahraman arketipi, rüyalarda, mitolojilerde ve edebi eserlerde sıklıkla 

karşımıza çıkmaktadır (Jung, 2009, s. 234). Bireyin kendi içsel yolculuğunu sembolize 

eden kahraman, karşılaştığı zorluklar ve engeller aracılığıyla kendini tanımaktadır ve 

dönüşüm geçirir (Gençtan, 1988, s. 184). Jung’a göre, kahraman arketipi, bireyin 

kendini gerçekleştirmesi ve bilinçdışının derinliklerine inerek kendi özüne ulaşması 

için gerekli bir figürdür (Jung, 1998, s. 69). Özata (2021), Marina Carr’ın oyunlarında 

kahraman arketipinin nasıl işlendiğini ve bireylerin içsel çatışmalarını nasıl açığa 

çıkardığını ele almıştır. 

 



 

41 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

PSİKANALİZ VE SİNEMA 

 

 

Bu bölümde, psikanaliz ve sinemanın birbirleriyle nasıl etkileşime girdiği, 

birbirini nasıl beslediği ve özellikle sinema sanatının psikanalitik kavramlarla nasıl bir 

ilişki kurduğu ele alınacaktır. Psikanaliz, insan zihninin bilinçdışı süreçlerini anlamaya 

yönelik bir kuram olarak, sinemanın sembolik diliyle derin bir bağlantı kurar (Jung, 

2009, s. 234; Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Sinema, tıpkı bir rüya gibi, 

izleyicinin bilinçdışı dünyasına hitap eder; bu nedenle, filmlerin içsel dinamikleri, 

karakterlerin psikolojik derinlikleri ve anlatının sembolik yapısı psikanalitik 

yöntemlerle çözümlenebilmektedir (Gençtan, 1988, s. 185). 

Bu bağlamda, bu bölümde ilk olarak psikanaliz kuramının temel kavramları ve 

tarihsel gelişimi ele alınacaktır. Freud’un bilinçdışı, bastırma, serbest çağrışım gibi 

kavramlarının, sinema sanatında nasıl yankı bulduğu üzerinde durulacaktır. Freud’un 

teorileri, özellikle sürealist sinema akımı üzerinde derin bir etki yaratmış; sinema, 

bilinçdışının görsel bir ifadesi haline gelmiştir (Jung, 2001, s. 17-18). Bu nedenle, 

psikanalizin doğuşu ve sinemayla olan ilişkisi ayrıntılı bir şekilde incelenecektir. 

Ardından, sinemanın psikanalizle olan ilişkisi daha derinlemesine ele alınacak 

ve sinemanın, psikanalitik teoriler ışığında nasıl bir anlam kazandığı tartışılacaktır. 

Özellikle sürealist sinemanın, Freud’un bilinçdışı kavramını görsel bir dil aracılığıyla 

nasıl ifade ettiğine odaklanılacaktır (Cavalli, 2015, s. 72). Bunun yanı sıra, rüyaların 

ve mitolojik anlatıların sinemadaki yansımaları da incelenecektir. Rüyalar, 

bilinçdışının en saf ifadesi olarak kabul edilirken, mitoloji ise kolektif bilinçdışının 

sembollerini taşımaktadır (Jung, 2009, s. 234). Sinema, bu iki unsuru bir araya 

getirerek izleyicinin bilinçdışı ile doğrudan bir iletişim kurar. 

Son olarak, sinemanın psikanalizle olan ilişkisinin yalnızca kuramsal değil, 

aynı zamanda pratik bir alan olarak da nasıl geliştirildiği üzerinde durulacaktır. 

Sinemanın psikanaliz aracılığıyla izleyici üzerinde nasıl bir etki bıraktığı, 

yönetmenlerin bilinçdışına hitap eden anlatı teknikleri kullanarak izleyicinin içsel 

dünyasını nasıl keşfe çıkardıkları tartışılacaktır (Tekelioğlu, 2024; Tözün, 2023). Bu 

bölüm, psikanaliz ve sinemanın, insan ruhunu anlamak ve onu yansıtmak için nasıl 

güçlü bir araç haline geldiğini göstermeyi amaçlamaktadır. 

 



 

42 

3.1. Psikanaliz 

Psikanaliz, insan zihninin işleyişini anlama ve açıklama amacı güden bir teorik 

çerçeve ve aynı zamanda bir tedavi yöntemi olarak, modern psikolojinin en köklü 

yaklaşımlarından biridir (Gençtan, 1988, s. 185). Psikanalizin temelleri, Sigmund 

Freud tarafından 19. yüzyılın sonlarında atılmıştır ve o tarihten bu yana insan ruhunu 

derinlemesine incelemek için kullanılan en etkili yöntemlerden biri olarak kabul 

edilmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Freud’un geliştirdiği bu kuram, 

insan davranışlarını, düşüncelerini ve duygularını belirleyen bilinçdışı süreçlerin 

önemini vurgulamaktadır (Jung, 2009, s. 234). 

Freud’a göre, insan zihni üç ana katmandan oluşur: bilinç, bilinçdışı ve 

bilinçaltı (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bilinç, bireyin farkında olduğu 

düşünce ve duyguları ifade ederken, bilinçdışı, bastırılmış arzular, dürtüler ve 

travmatik anıları barındırmaktadır (Gençtan, 1988, s. 185). Freud’un teorisinde 

bilinçdışı, bireyin davranışlarını ve düşüncelerini derinden etkileyen ancak erişilemez 

bir düzlemde olan bir güç olarak tanımlanmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Bu 

bağlamda, psikanalizin temel amacı, bilinçdışında saklı kalmış içerikleri bilinç 

yüzeyine çıkarmak ve bu sayede bireyin ruhsal çatışmalarını çözmektir (Gençtan, 

1988, s. 11-24; Freud, 1998). 

Psikanaliz, Freud'un geliştirdiği ve zamanla genişlettiği birçok kavrama 

dayanmaktadır. Örneğin, Freud’a göre, bastırma (repression) mekanizması, bireyin 

toplumsal normlara ve ahlaki değerlere aykırı düşen düşüncelerini bilinçdışına itmesi 

sürecidir (Gençtan, 1988, s. 185). Ancak bu bastırma, bireyin ruhsal dengesini 

korumaya çalışsa da zamanla nevroz ve diğer psikolojik rahatsızlıkların ortaya 

çıkmasına neden olabilmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Freud’un 

geliştirdiği serbest çağrışım tekniği, bireyin bilinçdışında saklı kalmış içerikleri açığa 

çıkararak bu tür rahatsızlıkların üstesinden gelmeyi hedeflemektedir (Jung, 2009, s. 

234). 

Freud’un teorileri, yalnızca bireysel psikolojiyi anlamada değil, aynı zamanda 

toplumsal dinamikleri ve kültürel yapıları incelemede de etkili bir araç haline gelmiştir 

(Jung, 2001, s. 17-18). Özellikle sanat, edebiyat ve sinema gibi yaratıcı alanlarda 

psikanaliz, eserlerdeki bilinçdışı sembolleri ve metaforları anlamak için 

kullanılmaktadır (Pelister, 2016). Örneğin, Çevik (2022), Eminem ve The Weeknd’in 

müzik videolarında psikanalitik unsurların nasıl kullanıldığını analiz ederek, bu 



 

43 

sanatçıların eserlerinde Faust anlaşması ve gölge arketipi gibi temaların işlendiğini 

ortaya koymuştur. 

Psikanalizin, bireyin bilinçdışında yer alan çatışmalarla yüzleşmesine olanak 

tanıyan bir yöntem olarak sinema üzerinde de derin etkileri olmuştur (Jung, 2009, s. 

234). Sinema, rüyalar gibi bilinçdışı içeriklerin sembolik olarak ifade edilebildiği bir 

alan olarak görülür (Cavalli, 2015, s. 72). Bu bağlamda, Freud’un rüya analizi teorileri, 

sinema filmlerindeki sembollerin ve anlatıların psikanalitik bir perspektiften analiz 

edilmesini mümkün kılar (Gençtan, 1988, s. 185). Jung ise sinemanın, kolektif 

bilinçdışının sembolik ifadelerinin bir yansıması olduğunu savunmaktadır ve bu 

nedenle sinemanın, bireyin içsel dünyasını keşfetmesinde önemli bir araç olduğunu 

belirtir (Jung, 2001, s. 17-18). 

Freud’un psikanaliz kuramı, sadece rüyaların analizinde değil, aynı zamanda 

bireyin çocukluk dönemindeki deneyimlerin etkilerini anlamada da büyük bir öneme 

sahiptir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Freud’a göre, çocukluk döneminde 

yaşanan travmatik deneyimler, bastırılarak bilinçdışına itilir ve yetişkinlikte nevrotik 

belirtiler olarak kendini gösterebilmektedir (Gençtan, 1988, s. 185). Özellikle Oedipus 

kompleksi, erkek çocukların annelerine karşı duyduğu bilinçdışı arzular ve babalarına 

karşı hissettikleri rekabet duygusunu açıklamak için geliştirilmiş bir kavramdır 

(Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Jung ise bu tür çatışmaların, bireyin gölge 

arketipi ile yüzleşmesi sürecinde önemli bir rol oynadığını öne sürmektedir (Jung, 

2016, s. 116-119). 

Psikanaliz, bireyin içsel dünyasını anlamanın ötesinde, toplumsal ve kültürel 

yapıların da çözümlenmesine katkı sağlamaktadır. Örneğin, Babayev (2018), Mübariz 

Ören’in romanında post-yapısal fonksiyonların ve gölge arketipinin nasıl işlendiğini 

analiz ederek, psikanalizin edebi eleştiride nasıl bir araç olarak kullanılabileceğini 

göstermiştir. Benzer şekilde, Dağlar (2023), Nilgün Marmara’nın şiirlerinde gölge 

arketipinin izlerini sürerek, bireysel ve toplumsal bastırmaların sanat yoluyla nasıl 

ifade edilebileceğini ortaya koymuştur. 

Jung’un analitik psikolojisi, Freud’un teorilerinden farklı olarak, bireyin 

bilinçdışı ile bilinç arasında bir denge kurarak kendini gerçekleştirmesine 

odaklanmaktadır (Jung, 2009, s. 234). Jung’a göre, bireyin ruhsal sağlığı, yalnızca 

bastırılmış içeriklerin açığa çıkarılması ile değil, aynı zamanda bireyleşme süreci 

olarak adlandırdığı bir yolculukla sağlanabilmektedir (Jung, 2016, s. 116-119). Bu 



 

44 

süreçte, bireyin içsel dünyasında yer alan arketipler ve sembollerle yüzleşmesi, ruhsal 

bütünlüğe ulaşmasında kritik bir rol oynamaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). 

Psikanaliz, sinemanın da temel ilham kaynaklarından biri olmuştur. Özellikle 

sürealist sinema, Freud’un bilinçdışı kavramından etkilenerek, izleyicinin içsel 

dünyasına hitap eden sembolik anlatılar geliştirmiştir (Chang, Ivonin, & Rauterberg, 

2013). Rüya, mitoloji ve bilinçdışı unsurlar, sinemada izleyici üzerinde derin bir etki 

yaratmak için kullanılan araçlar haline gelmiştir (Jung, 2009, s. 234). Linde ve Nevado 

(2016), İspanyol sinemasında kötücül karakterlerin evrimini analiz ederek, bu 

karakterlerin bilinçdışındaki korkular ve bastırılmış arzularla nasıl 

ilişkilendirilebileceğini göstermiştir. 

 

3.1.1. Psikanalize Kavramsal Açıdan Bakış 

Psikanaliz, insan zihninin derinliklerini keşfetmek için geliştirilmiş bir yöntem 

olarak, modern psikolojinin en köklü ve etkili teorik çerçevelerinden biridir (Gençtan, 

1988, s. 185). Sigmund Freud tarafından 19. yüzyılın sonlarında geliştirilen bu 

yaklaşım, insan davranışlarının temelinde bilinçdışı süreçlerin yattığını savunmaktadır 

(Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Freud’a göre, bireyler çoğu zaman kendi 

düşüncelerinin, duygularının ve eylemlerinin arkasındaki gerçek motivasyonların 

farkında değillerdir (Jung, 2009, s. 234). Bu noktada psikanaliz, bireyin içsel dünyasını 

anlamak, bastırılmış arzuları açığa çıkarmak ve ruhsal çatışmaları çözmek için bir araç 

olarak işlev görmektedir (Jung, 1998, s. 69). 

Psikanaliz, bireyin zihnini üç katmanda ele almaktadır: bilinç, bilinçaltı ve 

bilinçdışı (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bilinç, bireyin farkında olduğu 

düşünce ve duyguların bulunduğu alan iken, bilinçaltı, farkında olunmayan ancak 

kolayca erişilebilecek bilgilerden oluşur. Bilinçdışı ise bireyin bastırdığı ve farkında 

olmadığı düşünce, arzu ve dürtülerin saklandığı derin bir katmandır (Gençtan, 1988, 

s. 185). Freud’a göre, bilinçdışı, bireyin yaşamını yönlendiren en güçlü itici 

kuvvetlerden biridir ve bu nedenle psikanaliz, bilinçdışındaki içeriklerin açığa 

çıkarılmasına odaklanmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). 

Freud’un psikanalitik teorisi, yalnızca bireyin ruhsal dünyasını anlamada değil, 

aynı zamanda toplumsal yapıların ve kültürel dinamiklerin çözümlenmesinde de 

önemli bir araç sunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 185). Örneğin, Çevik (2022), Eminem 

ve The Weeknd’in eserlerinde Faust pazarlığının ve gölge arketipinin nasıl işlendiğini 

analiz ederek, psikanalizin modern popüler kültürde nasıl yankı bulduğunu ortaya 



 

45 

koymuştur. Psikanaliz, bireyin içsel dünyasındaki çatışmaları çözmeye yardımcı 

olmakla kalmaz, aynı zamanda sanat ve edebiyat gibi yaratıcı alanlarda derinlemesine 

analizler yapmaya olanak tanımaktadır (Jung, 2009, s. 234). 

 

3.1.2. Psikanalizin Doğuşu 

Psikanaliz, Freud’un 19. yüzyıl sonlarında histerik hastalar üzerinde yaptığı 

gözlemler sonucunda ortaya çıkmıştır (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). O 

dönemde histerik hastaların semptomları, fiziksel bir neden olmaksızın ortaya 

çıkıyordu ve bu durum, Freud’u hastaların bilinçdışında yatan çatışmaları araştırmaya 

yönlendirdi (Gençtan, 1988, s. 185). Freud, hastalarının bilinçdışındaki bastırılmış 

anıları ve travmaları ortaya çıkararak, bu semptomların ortadan kalkabileceğini 

keşfetti (Jung, 2001, s. 17-18). Bu keşif, psikanalizin doğuşuna ve bireyin bilinçdışına 

inen terapötik bir yöntemin gelişmesine yol açtı (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 

1998). 

Freud’un psikanalizi geliştirmesi, o dönemdeki geleneksel tıp ve psikoloji 

anlayışına meydan okuyan radikal bir yaklaşım olarak kabul edildi (Jung, 2009, s. 

234). Psikanalizin temelinde, bireyin bilinçdışındaki bastırılmış arzuların ve 

çatışmaların, nevroz ve diğer psikolojik rahatsızlıklara yol açabileceği düşüncesi 

yatıyordu (Gençtan, 1988, s. 185). Freud, serbest çağrışım tekniği ve rüya analizi gibi 

yöntemlerle hastalarının bilinçdışındaki içerikleri açığa çıkararak, onların ruhsal 

sağlığını iyileştirmeyi amaçladı (Jung, 2016, s. 116-119). 

Jung ise Freud’un teorisini genişleterek, kolektif bilinçdışı ve arketipler gibi 

kavramlarla psikanalizin sınırlarını daha da genişletti (Jung, 2001, s. 17-18). Jung’un 

analitik psikolojisi, yalnızca bireysel bilinçdışına değil, aynı zamanda tüm insanlık 

tarafından paylaşılan kolektif bilinçdışına da odaklanmaktadır (Gençtan, 1988, s. 185). 

Bu yaklaşım, psikanalizin yalnızca bireysel terapide değil, toplumsal analizlerde de 

kullanılmasına olanak tanıdı (Jung, 2009, s. 234). Örneğin, Durmuş (2019), Manas 

Destanı’nı Campbell’ın monomit kuramı çerçevesinde analiz ederken, psikanalizin 

mitolojik anlatılar üzerindeki etkisini göstermiştir. 

 

3.1.3. Serbest Çağrışım 

Serbest çağrışım, psikanalizin en önemli tekniklerinden biri olarak, Freud 

tarafından geliştirilmiştir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bu yöntem, hastanın 

aklına gelen her düşünceyi sansürlemeden ifade etmesi üzerine kuruludur. Amaç, 



 

46 

bireyin bilinçdışında saklı kalmış düşünce ve arzuları yüzeye çıkarmaktır (Gençtan, 

1988, s. 185). Serbest çağrışım, bireyin içsel dünyasına bir pencere açarak, bastırılmış 

anıların ve travmaların açığa çıkmasına yardımcı olur (Jung, 2001, s. 17-18). Freud, 

bu tekniğin, hastaların bilinçdışındaki çatışmaları keşfetmek ve çözüme kavuşturmak 

için etkili bir araç olduğunu savunmuştur (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). 

Serbest çağrışım tekniği, rüya analiziyle birlikte kullanıldığında, bireyin 

bilinçdışındaki sembollerin ve imgelerin anlaşılmasını sağlamaktadır (Jung, 2009, s. 

234). Rüyalar, bilinçdışının sembolik dilini kullanarak, bastırılmış arzular ve korkular 

hakkında ipuçları sunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Örneğin, Jung, 

rüyaların yalnızca bireysel bilinçdışını değil, aynı zamanda kolektif bilinçdışını da 

yansıttığını savunmaktadır (Jung, 2016, s. 116-119). Bu bağlamda, serbest çağrışım 

tekniği, rüya analizinin daha derinlemesine yapılmasına olanak tanımaktadır. 

Psikanalizin bu teknikleri, yalnızca terapötik bir araç olarak değil, aynı 

zamanda edebiyat, sanat ve sinema gibi alanlarda da kullanılmıştır (Pelister, 2016). 

Örneğin, Demir ve Anbarpınar (2020), mağara alegorisi ve gölge arketipi üzerinden 

çağdaş sanat enstalasyonlarını analiz ederken, psikanalizin sanattaki sembolik dili 

anlamadaki rolünü vurgulamışlardır. Benzer şekilde, Turut (2016), Yusuf Atılgan’ın 

“Çıkılmayan” adlı öyküsünde gölge arketipinin izlerini sürerek, serbest çağrışım 

tekniğinin edebi eleştirideki yerini göstermiştir. 

 

3.2. Sinema ve Psikanaliz 

Sinema ve psikanaliz, insan zihninin derinliklerine inerek bilinçdışını keşfetme 

amacı güden iki disiplin olarak, birbirleriyle yakın bir ilişki içerisindedir (Gençtan, 

1988, s. 185). Sinema, izleyicinin duygularına hitap eden güçlü bir anlatım aracıdır ve 

tıpkı bir rüya gibi, bilinçdışındaki arzuların, korkuların ve bastırılmış duyguların 

semboller aracılığıyla dışavurumunu sağlamaktadır (Jung, 2009, s. 234). Psikanaliz 

ise, bireyin bilinçdışındaki bu sembolleri çözümlemeye ve anlamlandırmaya yönelik 

bir yöntem olarak, sinemanın anlatım teknikleriyle derin bir bağ kurar (Gençtan, 1988, 

s. 11-24; Freud, 1998). 

Freud’a göre, sinema filmleri, rüyalar gibi sembolik bir dil kullanmaktadır ve 

bu nedenle filmlerin analizinde psikanalitik bir yaklaşım benimsemek, izleyicinin 

bilinçdışında yatan anlamları keşfetmesine olanak tanımaktadır (Gençtan, 1988, s. 11-

24; Freud, 1998). Örneğin, serbest çağrışım yöntemi ile bir filmin sahneleri arasında 

bağlantılar kurmak, filmin bilinçdışında yatan temalarını açığa çıkarabilmektedir 



 

47 

(Jung, 2016, s. 116-119). Jung ise, sinemayı, kolektif bilinçdışının sembollerle dolu 

bir aynası olarak görmektedir ve filmlerin, bireylerin arketiplerle yüzleşmesine olanak 

tanıyan bir araç olduğunu savunmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Sinema, bu anlamda 

bireyin kendini gerçekleştirme sürecinde bir rehber işlevi görebilmektedir. 

Psikanalizin sinema üzerindeki etkisi, özellikle sürealist sinema akımı ile 

belirginleşmiştir (Cavalli, 2015, s. 72). Sürealist filmler, bilinçdışının mantık dışı 

yapısını yansıtarak izleyiciyi bilinçdışının derinliklerine doğru bir yolculuğa 

çıkarmaktır. Bu bağlamda, Luis Buñuel ve David Lynch gibi yönetmenler, filmlerinde 

bilinçdışını keşfetmeye yönelik temaları işlemekte ve izleyiciyi, kendi içsel 

dünyalarıyla yüzleşmeye davet etmektedir (Jung, 2009, s. 234). Süreç içerisinde, 

sinemanın psikanalitik analiz için mükemmel bir alan sunduğu görülmektedir 

(Gençtan, 1988, s. 185). 

Psikanalitik teoriler, sinemada karakter analizinden, film anlatısının sembolik 

çözümlemelerine kadar geniş bir yelpazede uygulanmaktadır (Turut, 2016, s. 223). 

Örneğin, Çevik (2022), Eminem ve The Weeknd’in müzik videolarında gölge 

arketipinin temsillerini incelemiş ve bu sanatçıların bilinçdışı korku ve arzularını nasıl 

sembollerle ifade ettiklerini analiz etmiştir. Benzer şekilde, Depci ve Erkin (2021), 

Haruki Murakami’nin eserlerinde bilinçdışı sembollerin nasıl kullanıldığını ve 

karakterlerin içsel dünyalarını nasıl yansıttığını psikanalitik bir perspektifle ele 

almışlardır. 

Sinema, izleyici üzerinde derin psikolojik etkiler yaratan bir sanat dalıdır. 

Özellikle, rüya sekansları, bilinçdışı arzuların ve korkuların dışavurumu için ideal bir 

araç olarak kullanılmaktadır (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Freud’un rüya 

analizine dayanan bu yaklaşım, sinemanın görsel anlatım gücünü kullanarak 

izleyicinin bilinçdışı dünyasına hitap etmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). Bu noktada, 

Demir ve Anbarpınar (2020), çağdaş sanat enstalasyonlarının psikanalitik 

çözümlemelerinde rüya sembollerinin nasıl kullanıldığını ortaya koymuştur. 

Jung’un arketip teorisi, sinemanın anlatısal yapısını anlamada da önemli bir 

yere sahiptir (Jung, 2009, s. 234). Sinema filmleri, kolektif bilinçdışındaki arketiplerin 

dışavurumu olarak değerlendirilmektedir. Özellikle kahraman, gölge, anima ve animus 

gibi arketipler, filmlerde sıklıkla karşımıza çıkmaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). 

Örneğin, Keklik ve İlkyaz (2024), Süheyl ü Nev-Bahâr Mesnevisinde kahramanın 

dönüşümünü analiz ederek, bu dönüşümün arketipsel bir yolculuk olduğunu ortaya 

koymuşlardır. 



 

48 

Psikanaliz ve sinema arasındaki ilişki, yalnızca film eleştirisi ve analizinde 

değil, aynı zamanda film yapım sürecinde de kendini göstermektedir. Yönetmenler, 

karakterlerin içsel çatışmalarını ve psikolojik derinliklerini keşfetmek için psikanalitik 

teorilerden yararlanabilmektedir (Jung, 2009, s. 234). Örneğin, Hitchcock’un filmleri, 

bilinçdışındaki korkuların ve bastırılmış arzuların dışavurumu olarak 

yorumlanabilmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Hitchcock’un 

karakterleri, bilinçdışı çatışmaları ve nevrotik belirtileri sembolik bir şekilde 

yansıtarak, izleyicinin kendi içsel dünyasıyla yüzleşmesine olanak tanımaktadır 

(Gençtan, 1988, s. 185). 

 

3.2.1. Süreal Sinema Anlayışı ve Psikanaliz 

Sürealist sinema, bilinçdışının ve rüyaların mantık dışı yapısını sinema 

perdesine yansıtmayı amaçlayan bir akımdır (Gençtan, 1988, s. 185). Bu tür sinema, 

insan zihninin derinliklerindeki bastırılmış arzular, korkular ve içsel çatışmalar gibi 

bilinçdışı unsurları sergileyerek izleyiciyi alışılmışın dışında bir deneyime davet 

etmektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Sürealist sinemanın temelinde, 

Freud'un psikanalitik kuramları yatmaktadır. Freud, rüyaların bilinçdışı arzuların 

sembolik ifadesi olduğunu öne sürmüş ve bu fikir, sürealist sanatçılar için büyük bir 

ilham kaynağı olmuştur (Jung, 2009, s. 234). 

Luis Buñuel ve Salvador Dalí gibi yönetmenler, bilinçdışının mantık dışı 

yapısını sinema aracılığıyla ifade ederek, izleyicinin bilinçdışına erişmeyi 

amaçlamışlardır (Jung, 2001, s. 17-18). Bu yönetmenlerin filmleri, izleyiciyi 

bilinçdışındaki arzularla yüzleşmeye zorlayarak, toplumun bastırdığı ve hoş 

karşılamadığı dürtüleri açığa çıkarmaktır (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). 

Örneğin, Buñuel'in "Bir Endülüs Köpeği" adlı filmi, kesintisiz bir rüya gibi ilerler ve 

mantıklı bir anlatı yapısı olmaksızın izleyicinin bilinçdışına hitap etmektedir (Cavalli, 

2015, s. 72). 

Sürealist sinemada semboller ve metaforlar, izleyicinin bilinçdışına erişmesini 

sağlayan araçlar olarak kullanılır (Jung, 2009, s. 234). Jung, bilinçdışının sembolik bir 

dille kendini ifade ettiğini savunmaktadır ve sürealist sinema bu sembolleri kullanarak 

izleyiciye yeni bir anlam dünyası sunmaktadır (Jung, 2016, s. 116-119). Örneğin, 

Çevik (2022), Eminem ve The Weeknd’in müzik videolarında sürealist öğeler 

kullanarak bilinçdışı korkuları ve arzuları nasıl ortaya çıkardığını analiz etmiştir. Bu 



 

49 

filmler, izleyicinin rüyalar ve bilinçdışı ile olan bağlantısını güçlendirerek, psikanalitik 

bir yolculuğa davet etmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). 

 

3.2.2. Sinema ve Rüyalar 

Sinema, rüyalar gibi bilinçdışının sembolik anlatımını sunan bir sanat formudur 

(Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Freud, rüyaların bilinçdışındaki bastırılmış 

arzuların ve çatışmaların dışavurumu olduğunu savunmaktadır ve sinemanın da bu 

işlevi yerine getirdiğini öne sürmektedir (Gençtan, 1988, s. 188). Filmler, tıpkı rüyalar 

gibi, izleyiciyi mantık ve gerçeklikten kopararak bilinçdışı bir dünyaya taşımaktadır 

(Jung, 2009, s. 234). 

Rüyalar, bireyin bilinçdışındaki korkular, arzular ve travmalar hakkında 

ipuçları verir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Sinema, bu rüya benzeri 

yapısıyla izleyicinin bilinçdışını keşfetmesine olanak tanımaktadır (Jung, 2001, s. 17-

18). Özellikle David Lynch gibi yönetmenler, filmlerinde rüyalar aracılığıyla 

bilinçdışının derinliklerine inerek, izleyicinin bilinçdışındaki sembollerle 

yüzleşmesini sağlamaktadır (Cavalli, 2015, s. 72). Örneğin, Lynch'in "Mulholland 

Drive" adlı filmi, izleyiciyi rüya ile gerçeklik arasındaki ince çizgide bırakarak, 

bilinçdışı korkuları ve arzuları sorgulamaya iter (Jung, 2009, s. 234). 

Jung’a göre, rüyalar bireyin içsel dünyasında gizlenen arketiplerle 

yüzleşmesine olanak tanımaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Bu bağlamda, sinema, 

rüyaların işlevini yerine getirerek izleyicinin bilinçdışına hitap etmektedir ve onu 

kendi gölge arketipi ile yüzleşmeye davet etmektedir (Jung, 2016, s. 116-119). 

Örneğin, Dağlar (2023), Nilgün Marmara’nın şiirlerinde gölge arketipinin izlerini 

analiz ederken, rüyaların bireyin içsel çatışmalarını nasıl açığa çıkardığını 

vurgulamaktadır. 

Sinema ve rüyaların bu güçlü bağlantısı, özellikle fantastik ve bilim kurgu 

filmlerinde kendini göstermektedir (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Örneğin, 

Christopher Nolan’ın “Inception” filmi, rüya içinde rüya konseptiyle izleyiciyi 

bilinçdışının derinliklerine götürerek, rüyaların ve bilinçdışının nasıl çalıştığını 

keşfettirmektedir (Jung, 2009, s. 234). Bu film, rüyaların çok katmanlı yapısını ve 

bilinçdışındaki sembollerin karmaşıklığını ortaya koyarak, izleyiciyi derin bir 

psikolojik yolculuğa çıkarmaktır. 

 



 

50 

3.2.3. Sinema ve Mitoloji 

Mitoloji, insanlığın kolektif bilinçdışında yer alan arketiplerin dışavurumudur 

(Jung, 2009, s. 234). Sinema, bu mitolojik sembolleri modern bir anlatı diliyle yeniden 

canlandırarak, izleyicinin kolektif bilinçdışındaki arketiplerle bağlantı kurmasını 

sağlamaktadır (Jung, 2016, s. 116-119). Mitolojik hikayeler, insanın temel korkularını, 

arzularını ve toplumsal değerlerini semboller aracılığıyla ifade etmektedir ve sinema, 

bu sembolik anlatımı izleyiciye sunmaktadır (Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). 

Jung’a göre, mitolojinin unsurları, bireyin bilinçdışındaki arketiplerle 

yüzleşmesine olanak tanımaktadır (Jung, 2001, s. 17-18). Sinema, bu arketipsel 

sembollerle izleyiciyi derin bir içsel yolculuğa çıkararak, bireysel ve toplumsal 

bilinçdışını keşfetmeye teşvik etmektedir (Gençtan, 1988, s. 188). Örneğin, Keklik ve 

İlkyaz (2024), Süheyl ü Nev-Bahâr mesnevisindeki kahramanın dönüşümünü analiz 

ederek, mitolojik unsurların bireyleşme sürecine katkısını vurgulamaktadır. 

Sinema, mitolojik anlatılar aracılığıyla izleyiciye arketiplerle dolu bir dünya 

sunmaktadır (Jung, 2009, s. 234). Özellikle kahramanlık hikayeleri, bireyin gölge 

arketipi ile yüzleşmesini ve içsel dönüşümünü sembolize etmektedir (Gençtan, 1988, 

s. 11-24; Freud, 1998). Bu bağlamda, mitolojik öğeler içeren filmler, izleyicinin kendi 

içsel kahramanlık yolculuğunu anlamasına ve bilinçdışındaki korkularla yüzleşmesine 

olanak tanımaktadır (Jung, 2016, s. 116-119). 

Mitoloji ve sinema arasındaki bu derin bağ, modern filmlerde de sıkça 

karşımıza çıkmaktadır. Örneğin, “Yüzüklerin Efendisi” gibi filmler, mitolojik 

sembollerle dolu bir dünyayı anlatarak, izleyiciyi kolektif bilinçdışındaki arketiplerle 

yüzleşmeye davet etmektedir (Jung, 2001, s. 17-18). Bu filmler, izleyicinin kendi içsel 

dünyasında gizlenen kahramanlık, fedakârlık ve dönüşüm temalarını keşfetmesine 

yardımcı olur. 



 

51 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

FİLMLERDE GÖLGE ARKETİPİ VE BASTIRMA KAVRAMININ 

KARŞILAŞTIRILMALI ANALİZİ: KARANLIĞIN KALBİ, DÖVÜŞ 

KULÜBÜ VE KARA ŞÖVALYE FİLMLERİ ÜZERİNE BİR 

İNCELEME 

 

 

Bu bölümde, Carl Gustav Jung'un gölge arketipi ve Sigmund Freud'un bastırma 

kavramları ışığında, üç önemli film olan "Karanlığın Kalbi" (Apocalypse Now), 

"Dövüş Kulübü" (Fight Club) ve "Kara Şövalye" (The Dark Knight) detaylı bir şekilde 

analiz edilecektir. Bu filmler, insan doğasının karanlık yönlerini ve toplumsal 

normlarla bastırılan dürtülerin nasıl ortaya çıktığını gözler önüne seren yapıtlar olarak 

dikkat çekmektedir. Analizimizde, bu filmlerin karakterleri ve olay örgüleri üzerinden, 

Jung’un gölge arketipi ve Freud’un bastırma mekanizması kavramlarının nasıl 

işlendiği ele alınacaktır. 

 

4.1. Araştırmanın Konusu 

Bu araştırma, modern sinemada Jung'un gölge arketipi ve Freud'un bastırma 

teorisinin nasıl işlendiğini incelemektedir. Özellikle, "Karanlığın Kalbi", "Dövüş 

Kulübü" ve "Kara Şövalye" filmleri seçilmiştir, çünkü bu filmler, bireylerin içsel 

çatışmalarını ve toplumsal normlara karşı geliştirdikleri tepkileri derinlemesine ele 

almaktadır. Jung’un gölge arketipi, bireyin bastırdığı karanlık yanlarını simgelerken, 

Freud’un bastırma kavramı, toplumsal kabul görmeyen düşünce ve arzuların 

bilinçdışına itilmesi sürecini açıklamaktadır. 

Özellikle "Karanlığın Kalbi", savaşın vahşetiyle yüzleşen karakterlerin içsel 

dönüşümünü ve gölge arketipiyle olan çatışmalarını ele alırken "Dövüş Kulübü" 

modern toplumun birey üzerinde yarattığı baskıları ve bu baskıların yarattığı içsel 

isyanı, bastırma ve gölge arketipleri aracılığıyla işlemektedir. "Kara Şövalye" ise iyi 

ve kötü arasındaki ince çizgide duran karakterler üzerinden, bastırılmış dürtülerin ve 

karanlık arketiplerin ortaya çıkışını sembolik bir dille anlatmaktadır. 

 

4.2. Araştırmanın Amacı 

Bu çalışmanın temel amacı, Jung’un gölge arketipi ve Freud’un bastırma teorisi 

çerçevesinde seçilen filmlerin analitik bir incelemesini yapmaktır. Gölge arketipi, 



 

52 

bireyin toplum tarafından kabul görmeyen, bastırılmış yanlarını temsil ederken (Jung, 

2001, s. 17-18), bastırma ise bu karanlık yönlerin bilinçdışına itilmesi sürecidir 

(Gençtan, 1988, s. 11-24; Freud, 1998). Bu araştırma, filmlerde bu iki kavramın nasıl 

işlendiğini, karakterler aracılığıyla nasıl somutlaştığını ve anlatının genel yapısına 

nasıl yansıdığını incelemeyi hedeflemektedir. 

Araştırmanın alt amacı, sinemanın, psikanalitik kavramları izleyiciye nasıl 

aktardığını ve bireylerin bilinçdışı dünyalarını nasıl yansıttığını ortaya koymaktır. 

Özellikle "Dövüş Kulübü" filminde, bireyin modern toplumda yaşadığı kimlik krizleri 

ve bu krizlerin sonucunda ortaya çıkan içsel çatışmalar, bastırma mekanizması ve 

gölge arketipi üzerinden ele alınmıştır. Benzer şekilde, "Karanlığın Kalbi" ve "Kara 

Şövalye" filmleri de bireylerin karanlık yönleriyle yüzleşme süreçlerini gözler önüne 

sermektedir. 

 

4.3. Araştırmanın Yöntemi 

Bu araştırma, nitel bir araştırma yöntemi benimseyerek, seçilen filmleri 

yorumsamacı (hermeneutik) bir teknik çerçevesinde derinlemesine yorumlamayı 

amaçlamaktadır. Araştırmada, Carl Gustav Jung’un gölge arketipi ve Sigmund 

Freud’un bastırma teorisi temel alınarak, "Karanlığın Kalbi", "Dövüş Kulübü" ve 

"Kara Şövalye" gibi seçilmiş kült filmler incelenmiştir. Bu bağlamda, araştırma 

yöntemi olarak yorumsamacı (hermeneutik) bir yaklaşım benimsenmiş ve filmler 

gölge arketipi ve bastırma kavramları açısından iki boyutlu bir analiz çerçevesinde 

değerlendirilmiştir. 

Yorumsamacı (hermeneutik) bir tekniğin kullanıldığı çalışmada filmlerin 

derinlemesine anlaşılabilmesi için sembolik unsurların, anlatım tekniklerinin ve 

karakter gelişimlerinin detaylı bir şekilde yorumlanması yapılmıştır. Yorumsamacı 

yaklaşım, izleyiciye sunulan metinlerin (filmlerin) altında yatan anlamları ve bilinçdışı 

mesajları ortaya çıkarmayı hedeflerken, aynı zamanda izleyicinin kendi bilinçdışı 

süreçleriyle de etkileşimde bulunmasına olanak tanımaktadır.  

Filmler, iki ana boyut altında incelenmiştir: Gölge arketipi ve bastırma teorisi. 

Bu iki boyut, her bir filmdeki karakterlerin içsel çatışmalarını ve bilinçdışı süreçlerini 

anlamak için ayrı ayrı ele alınmıştır. 

Her iki boyut altında yapılan analizlerde, filmlerdeki tematik unsurlar, 

sembolik anlatımlar ve karakter gelişimleri sistematik bir şekilde değerlendirilmiştir. 

Bu analizler, filmlerin psikanalitik açıdan nasıl yapılandığını ve izleyiciye bilinçdışı 



 

53 

mesajlar ileterek nasıl etkiler yarattığını anlamamıza yardımcı olmuştur. Özellikle, 

"Karanlığın Kalbi" bireyin içsel korkularıyla yüzleşme sürecini, "Dövüş Kulübü" 

tüketim toplumunun birey üzerindeki yabancılaştırıcı etkilerini ve "Kara Şövalye" 

ahlaki ikilemler üzerinden toplumsal baskıları temsil eden önemli örnekler 

sunmaktadır. 

Araştırmanın uygulama aşamaları şu şekilde planlanmıştır: 

Psikanalitik kuramlarla uyumlu olarak, derin içsel çatışmaları ve bilinçdışı 

süreçleri barındıran "Karanlığın Kalbi", "Dövüş Kulübü" ve "Kara Şövalye" filmleri 

seçilmiştir. Seçilen filmler izlenmiş ve önemli sahneler, karakter diyalogları ile 

sembolik öğeler not alınmıştır. Ayrıca, film eleştirileri ve ilgili literatür taranarak ek 

bilgiler toplanmıştır. Toplanan veriler, Jung’un gölge arketipi ve Freud’un bastırma 

teorisi doğrultusunda iki boyutlu bir şekilde yorumsamacılık çerçevesinde 

değerlendirilmiştir. Her bir boyut için ayrı yorumlar yapılmış ve filmlerin tematik 

derinlikleri ortaya çıkarılmıştır. Filmler, psikanalitik kuramlar ışığında yorumlanarak, 

filmlerin birey ve toplum üzerindeki psikolojik etkileri tartışılmıştır. 

 

4.4. Araştırma Soruları 

1) Karanlığın Kalbi, Dövüş Kulübü ve Kara Şövalye filmlerinde gölge arketipi 

nasıl temsil edilmektedir? 

2)  Bu filmlerde bastırma kavramı hangi unsurlarla ilişkilidirmiştir? 

3)  Gölge arketipi ve bastırma kavramının temsilleri filmlerin ana temalarını ve 

mesajlarını nasıl etkilemektedir? 

4) Üç film gölge arketipi ve bastırma kavramı bağlamında nasıl 

karşılaştırılabilir? 

5) Gölge arketipi ve bastırma kavramının farklı temsilleri, filmlerin farklı 

türlere (dram, aksiyon, gerilim) ait olmasıyla nasıl ilişkilidir? 

6) Filmlerin kültürel bağlamları, gölge arketipi ve bastırma kavramının 

temsilini nasıl etkileyebilir? 

 

4.5. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Bu araştırma, yalnızca "Karanlığın Kalbi", "Dövüş Kulübü" ve "Kara Şövalye" 

filmleri ile sınırlıdır. Bu seçim, söz konusu filmlerin gölge arketipi ve bastırma 

kavramlarını güçlü bir şekilde ele alması nedeniyle yapılmıştır. Ancak, diğer filmler 



 

54 

ve farklı yönetmenlerin eserleri de benzer temalar üzerine analiz edilebileceğinden, bu 

araştırmanın sonuçları evrensel bir genellemeye varmak için yeterli olmayabilir. 

Buna ek olarak, psikanalitik analiz, her zaman öznel bir yoruma dayanmaktadır 

ve bu nedenle, elde edilen bulgular farklı araştırmacılar tarafından farklı şekillerde 

yorumlanabilmektedir. Psikanalizin sembolik ve yorumlayıcı doğası gereği, 

filmlerdeki sembollerin anlamlandırılması, bireyin kendi bilinçdışı ve kişisel 

deneyimlerine dayalı olarak değişebilmektedir. Bu nedenle, bu çalışmanın sonuçları 

belirli bir bağlam içinde değerlendirilmelidir. 

 

4.6. Araştırmanın Evren ve Örneklemi 

Araştırmanın evreni, Jung’un gölge arketipi ve Freud’un bastırma kavramlarını 

içeren sinema filmlerini kapsamaktadır. Örneklem olarak ise, "Karanlığın Kalbi", 

"Dövüş Kulübü" ve "Kara Şövalye" filmleri seçilmiştir. Filmler gelişi güzel örnekleme 

(haphazard sampling) yöntemiyle seçilmiştir.  

 

4.7. Seçilen Filmlerin Analizleri 

 

4.7.1. Karanlığın Kalbi 

"Karanlığın Kalbi" (Heart of Darkness, 1993), Joseph Conrad'ın aynı adlı 

romanından uyarlanmış, karanlık ve derin bir anlatı sunan bir film olarak dikkat 

çekmektedir. Film, içsel karanlıkla yüzleşme temasını işleyerek izleyiciyi insan 

doğasının karanlık yönleriyle karşı karşıya getirmektedir. Yönetmen Nicolas Roeg, bu 

filmi Bernd Eichinger ve Peter Beale'in senaryosu üzerinden, Joseph Conrad'ın eserine 

sadık kalarak beyaz perdeye uyarlamıştır. 

 



 

55 

4.7.1.1. Filmin Künyesi 

                                   Şekil 1.  

                                   Heart of Darkness (1993) Film Afişi 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 1.  

Karanlığın Kalbi (1993) Filmin Künyesi 

Özellik Bilgi 

Yönetmen Nicolas Roeg 

Yapımcı Bernd Eichinger, Peter Beale 

Senaryo Benedict Fitzgerald (Joseph Conrad'ın "Karanlığın Kalbi" 

romanından uyarlama) 

Oyuncular  

Marlow: (Martin Sheen) 

Kurtz: (Marlon Brando) 

Kayıtsız kadın: (Isabelle Adjani) 

Ensign: (Dennis Hopper) 

Colonel Walter E. Kurtz: (Marlon Brando) 

 



 

56 

Tablo 2. (Devamı) 

Müzik Philip Glass 

Görüntü Yönetmeni Anthony B. Richmond 

Ülke Birleşik Krallık, Almanya, Fransa 

Dil İngilizce 

 

Tablo 1’de görüldüğü üzere, filmin kadrosunda Tim Roth, John Malkovich ve 

Philip Glass gibi önemli isimler yer almaktadır. Bu yapım, güçlü görsel anlatımı ve 

etkileyici müzikleri ile izleyicinin bilinçdışının derinliklerine hitap etmektedir.  

 

4.7.1.2. Özet 

"Karanlığın Kalbi", Joseph Conrad'ın aynı adlı eserinden uyarlanmış, insan 

doğasının karanlık taraflarına dair derin bir keşfe çıkaran bir yapımdır. Film, Kongo 

Nehri boyunca yapılan tehlikeli bir yolculuk etrafında şekillenmektedir ve Batı 

uygarlığının getirdiği sömürgecilik temasını derinlemesine işlemektedir. Hikâyenin 

merkezinde, bir İngiliz subayı olan Marlow'un, şirket tarafından kaybolduğu 

düşünülen Kurtz adında bir ajanın izini sürmek üzere görevlendirilmesi yer almaktadır. 

Marlow, yolculuğunun başında Batı medeniyetinin üstünlüğüne inanırken, 

Kongo’nun derinliklerine indikçe bu inancı sarsılmaya başlar. Yolculuk ilerledikçe 

Marlow, Kurtz'un sadece bir adam olmadığını, aynı zamanda Avrupa medeniyetinin 

karanlık yüzünün bir yansıması olduğunu keşfetmektedir. Kurtz, yerel halk üzerinde 

mutlak bir güç kurmuş ve kendisini neredeyse ilahi bir figür haline getirmiştir. Film 

boyunca, Kurtz'un yozlaşmış kişiliği ve insan doğasının en ilkel yönlerine teslim 

olmuş hali, Marlow’un bakış açısıyla izleyiciye aktarılmaktadır. 

Film, yalnızca bir fiziksel yolculuğu değil, aynı zamanda psikolojik bir keşfi 

temsil etmektedir. Marlow'un yolculuğu, aynı zamanda kendi içsel karanlıklarına bir 

yolculuktur. Kurtz'un deliliği ve ahlaki çöküşü, Batı medeniyetinin kendi içinde 

taşıdığı vahşeti ve ikiyüzlülüğü gözler önüne sermektedir. Sonunda Marlow, Kurtz’un 

karanlık dünyasını keşfettiğinde, kendi medeniyetine ve kimliğine dair derin bir 

sorgulamaya girmektedir. Doğasının karanlık ve bastırılmış yönlerini dramatik bir 

şekilde sergileyerek, izleyiciyi ahlaki belirsizlikler ve insan psikolojisinin 

derinlikleriyle yüzleşmeye davet etmektedir. 

 



 

57 

4.7.1.3. Gölge Arketipine Yönelik Değerlendirme 

Carl Gustav Jung’un gölge arketipi, bireyin bilinçdışında sakladığı, genellikle 

kabul edilemez veya toplumsal normlara aykırı olarak görülen kişilik yönlerini temsil 

etmektedir (Jung, 2009). "Karanlığın Kalbi" filminde bu arketip, ana karakter 

Marlow’un bilinçdışındaki karanlık yanlarıyla yüzleşmesi üzerinden derinlemesine 

işlenmektedir. Marlow’un Kongo Nehri boyunca yaptığı yolculuk, fiziksel bir keşif 

olmanın ötesinde, kendi içsel gölgesini keşfetme sürecine de işaret etmektedir. Kurtz 

karakteri, Marlow’un bilinçdışındaki karanlık arzuların ve gücün somut bir temsilcisi 

olarak ortaya çıkmaktadır. Kurtz’un ahlaki çöküşü ve güç hırsı, Marlow’un kendi 

gölgesini tanıma ve kabul etme sürecini tetiklemektedir. 

Filmin görsel ve anlatım dili, gölge arketipinin temsiliyetini güçlendirmektedir. 

Yoğun orman manzaraları ve karanlık atmosfer, Marlow’un içsel dünyasının karanlık 

derinliklerini simgelerken, Kurtz’un karakteri ise bu gölgenin dışa vurumunu temsil 

etmektedir. Marlow’un Kurtz’a olan hayranlığı ve aynı zamanda tiksintisi, bireyin 

kendi gölgesine karşı duyduğu karışık duyguları yansıtmaktadır. Bu çatışma, Jung’un 

bireyleşme sürecinde gölge ile entegrasyonun önemini vurgulamaktadır. Marlow’un 

yolculuğu, bireyin kendi karanlık yönleriyle yüzleşerek daha bütünleşmiş bir kişilik 

geliştirme sürecini sembolize etmektedir. 

Ayrıca, filmin tematik yapısı ve karakter gelişimleri, gölge arketipinin bireyin 

davranışları ve kararları üzerindeki etkisini açıkça ortaya koymaktadır. Marlow’un 

Kurtz’un izini sürme kararlılığı, bilinçdışındaki karanlık arzuların keşfedilme ve kabul 

edilme gerekliliğini göstermektedir. Bu bağlamda, "Karanlığın Kalbi" filmi, Jung’un 

gölge arketipi kavramını derinlemesine işleyerek, izleyiciye bireyin içsel dünyasının 

karmaşıklığını ve karanlık yanlarının psikolojik gelişimdeki rolünü etkili bir şekilde 

sunmaktadır. 

 

4.7.1.4. Bastırma Teorisine Yönelik Değerlendirme 

Sigmund Freud’un bastırma teorisi, bireyin kabul edilemez veya tehdit edici 

düşünce ve duyguları bilinçdışına itmesi sürecini açıklamaktadır (Freud, 1998). 

"Karanlığın Kalbi" filminde bu teori, Marlow’un bilinçdışı süreçleri ve bastırılmış 

duyguları üzerinden incelenmektedir. Marlow’un Kongo’ya yaptığı yolculuk, sadece 

fiziksel bir macera değil, aynı zamanda bilinçdışı bastırılmış duygularını ve 

travmalarını yüzeye çıkarma sürecidir. Kurtz’un karakteri, Marlow’un bastırılmış 

korkularını ve ahlaki çatışmalarını somut bir biçimde temsil etmektedir. 



 

58 

Filmin anlatımı, Marlow’un içsel dünyasında yaşadığı çatışmaları ve bastırdığı 

duyguları görsel ve sembolik öğeler aracılığıyla aktarmaktadır. Marlow’un Kurtz’a 

olan takıntısı, onun bilinçdışındaki bastırılmış öfke, güç arzusu ve kontrol ihtiyacını 

yansıtmaktadır. Marlow’un Kongo’daki deneyimleri, onun bastırdığı duyguların 

yeniden ortaya çıkmasına ve bu duygularla yüzleşmesine neden olmaktadır. Bu süreç, 

Freud’un bastırma mekanizmasının nasıl işlediğini ve bastırılan duyguların zamanla 

nasıl yeniden ortaya çıkabileceğini gözler önüne sermektedir. 

Ayrıca, filmin görsel dili ve karakter etkileşimleri, bastırılmış duyguların 

bilinçdışı süreçlerde nasıl işlediğini derinlemesine göstermektedir. Marlow’un Kurtz’a 

olan hayranlığı ve aynı zamanda nefret duygusu, bastırılmış duyguların karmaşık 

doğasını ve bu duyguların bireyin davranışları üzerindeki etkisini vurgulamaktadır. 

Marlow’un Kurtz’u bulduğunda yaşadığı duygusal çöküş, bastırılmış duyguların dışa 

vurumunun birey üzerindeki yıkıcı etkilerini göstermektedir. 

 

4.7.2. Dövüş Kulübü  

"Dövüş Kulübü" (Fight Club, 1999), modern toplumun bireyler üzerindeki 

baskısını, kimlik arayışını ve bilinçdışında bastırılmış dürtülerin nasıl patlama 

noktasına geldiğini gözler önüne seren bir film olarak dikkat çekmektedir. David 

Fincher’ın yönettiği bu film, Chuck Palahniuk'un aynı adlı romanından uyarlanmıştır. 

Film, psikanalitik temalar ve karakterlerin içsel çatışmaları üzerinden bireyin kimlik 

arayışını ve toplumsal normlara başkaldırışını işlemektedir. 

 

 



 

59 

4.7.2.1. Filmim Künyesi 

                     Şekil 2.  
                    Fight Club (1999) Film Afişi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 3.  

Dövüş Kulübü (1999) Filmin Künyesi 

Özellik Bilgi 

Yönetmen David Fincher 

Yapımcı Art Linson, Ross Bell, Cean Chaffin 

Senaryo Jim Uhls (Chuck Palahniuk'un romanından uyarlama) 

Oyuncular Anlatıcı/Jack: (Edward Norton) 

Tyler Durden: Brad Pitt (William Bradley Pitt) 

Marla Singer: (Helena Bonham Carter) 

Robert Paulson: Meat Loaf (Marvin Lee Aday) 

Tyler Durden'in Annesi: Zooey Deschanel (Zooey Deschanel) 

Müzik The Dust Brothers 



 

60 

Tablo 2. (Devamı) 

Görüntü Yönetmeni Dariusz Wolski 

Ülke ABD 

Dil İngilizce 

 

Tablo 2'de görüldüğü üzere, "Dövüş Kulübü" özellikle Brad Pitt ve Edward 

Norton’un performansları ile dikkat çekmektedir. Filmin müzikleri, The Dust Brothers 

tarafından yapılmış ve bu sayede filme özgün bir atmosfer kazandırılmıştır. Film, 

bireylerin bastırılmış arzularını ve kimlik krizlerini, Tyler Durden karakteri 

aracılığıyla sembolik bir dille ele almaktadır. 

 

4.7.2.2. Özet 

"Dövüş Kulübü", modern toplumun dayattığı değerlerle çatışan bireylerin içsel 

çelişkilerini ve kimlik arayışlarını merkezine almaktadır. Film, anlatıcı olarak 

adlandırılan karakterin, monoton ve tatminsiz bir yaşam sürdüğü büyük şehirde 

başlamaktadır. Anlatıcı, bir otomobil şirketinde çalışmakta ve kronik uykusuzluk 

çekmektedir. Hayatının anlamsızlığı içinde boğulurken, bir destek grubuna katılarak 

kendisini rahatlatmanın yollarını aramaktadır. Ancak bu durum, yalnızca geçici bir 

rahatlama sağlamaktadır ve kısa süre sonra bu grupların da yetersiz kaldığını fark 

etmektedir. 

Bir uçak yolculuğu sırasında Tyler Durden adında karizmatik ve anarşist bir 

adamla tanışır. Tyler, anlatıcının tam zıttı olarak, özgürlüğü ve anarşiyi savunan bir 

figürdür. İkisi, kısa süre içinde "Dövüş Kulübü" adını verdikleri gizli bir topluluk 

kurarlar. Bu kulüp, modern toplumun dayatmalarına karşı bir başkaldırı olarak 

şekillenmektedir; erkekler burada fiziksel şiddet yoluyla bastırılmış duygularını 

serbest bırakmaktadır. Ancak, kulübün giderek daha tehlikeli bir hal alması ve Tyler'ın 

kontrolünü kaybetmesi, anlatıcıyı büyük bir içsel çatışmanın ortasına sürüklemektedir. 

Film, modern kapitalist sistemin bireyler üzerinde yarattığı kimlik krizine ve 

yabancılaşmaya dair derin bir eleştiridir. Anlatıcı, Tyler’ın etkisiyle toplumun 

dayattığı kuralları sorgularken, bastırdığı arzular ve öfkeyle yüzleşmek zorunda 

kalmaktadır. Ancak sonunda, Tyler’ın aslında anlatıcının bastırılmış bir yanının 

yansıması olduğu ortaya çıkmaktadır. Bu dramatik açıklama, bireyin kendi gölgesiyle 

yüzleşmesini ve kendini kabul etme sürecini gözler önüne sermektedir. Film, modern 



 

61 

toplumun birey üzerindeki baskısını, kimlik arayışını ve bilinçdışı arzuların nasıl yıkıcı 

sonuçlara yol açabileceğini güçlü bir şekilde ele almaktadır. 

 

4.7.2.3. Gölge Arketipine Yönelik Değerlendirme 

Carl Gustav Jung’un gölge arketipi, bireyin bilinçdışında yer alan ve toplumsal 

normlar tarafından bastırılan, kabul edilemez veya karanlık olarak görülen kişilik 

özelliklerini temsil etmektedir (Jung, 2009). "Dövüş Kulübü" (Fight Club) filminde bu 

arketip, baş karakterin (Anlatıcı) alter-ego’su Tyler Durden aracılığıyla derinlemesine 

işlenmektedir. Anlatıcı, modern tüketim toplumunun dayattığı yapaylık ve 

yabancılaşma duygusu içinde ezilirken, Tyler Durden karakteri onun bilinçdışındaki 

bastırılmış dürtülerin ve öfkenin somut bir yansıması olarak ortaya çıkmaktadır. 

Film boyunca, Anlatıcı’nın yaşamındaki monotonluk ve tatminsizlik, onun 

içsel gölgesinin dışa vurumu için bir zemin hazırlamaktadır. Tyler Durden, 

Anlatıcı’nın bastırdığı asi, özgür ve kaotik yanını temsil ederken, bu iki karakter 

arasındaki çatışma gölge arketipinin entegrasyon sürecini sembolize etmektedir. 

Anlatıcı’nın Tyler ile kurduğu ikili ilişki, bireyin kendi karanlık yanlarıyla yüzleşme 

ve bu yanları kabul etme gerekliliğini vurgulamaktadır. 

"Dövüş Kulübü"nde, gölge arketipi sadece bireyin içsel çatışmalarını değil, 

aynı zamanda toplumun birey üzerindeki baskılarını da yansıtmaktadır. Anlatıcı’nın 

kurduğu dövüş kulübü, onun içsel dünyasındaki karanlık dürtülerin toplumsal bir ifade 

bulduğu bir mekan olarak işlev görmektedir. Bu kulüp, bireyin bastırılmış öfkesini ve 

özgürlük arayışını fiziksel mücadele aracılığıyla dışa vurmasını sağlamaktadır. 

Jung’un bireyleşme sürecinde gölge ile entegrasyonun önemini vurgulayan bu yapı, 

Anlatıcı’nın kişisel gelişiminde kritik bir rol oynamaktadır. 

Ayrıca, filmdeki diğer karakterler ve olay örgüsü de gölge arketipinin çeşitli 

yönlerini ortaya koymaktadır. Marla Singer karakteri, Anlatıcı’nın bastırdığı duygusal 

ihtiyaçlarını ve ilişkisel çatışmalarını temsil ederken, proje Mayhem organizasyonu, 

bireyin toplumsal normlara karşı olan isyanını ve anarşist eğilimlerini 

simgelemektedir. Bu unsurlar, gölge arketipinin bireyin psikolojik ve sosyal yapısı 

üzerindeki etkisini derinlemesine analiz etmemize olanak tanımaktadır. Sonuç olarak, 

"Dövüş Kulübü" filmi, Jung’un gölge arketipi kavramını kullanarak, modern bireyin 

içsel dünyasındaki karmaşıklığı ve karanlık yönlerinin psikolojik gelişimdeki rolünü 

etkili bir şekilde sunmaktadır. 



 

62 

 

4.7.2.4. Bastırma Teorisine Yönelik Değerlendirme 

Sigmund Freud’un bastırma teorisi, bireyin kabul edilemez veya tehdit edici 

bulduğu düşünce ve duyguları bilinçdışına itmesi sürecini açıklamaktadır (Freud, 

1998). "Dövüş Kulübü" filminde bu teori, Anlatıcı’nın (Edward Norton) bilinçdışı 

süreçleri ve bastırılmış duyguları üzerinden derinlemesine incelenmektedir. 

Anlatıcı’nın hayatındaki stres, iş tatminsizliği ve sosyal yabancılaşma, onun içsel 

dünyasında bastırılmış öfke ve isyan duygularının oluşmasına neden olmaktadır. 

Filmde, Anlatıcı’nın kendisini ifade edememesi ve duygusal olarak sıkışmış 

hissetmesi, bastırılmış duygularının yeniden ortaya çıkmasına zemin hazırlamaktadır. 

Tyler Durden karakterinin ortaya çıkışı, Anlatıcı’nın bastırdığı asi ve kaotik dürtülerin 

bilinçdışından yüzeye çıkmasını temsil etmektedir. Tyler, Anlatıcı’nın bastırdığı öfke, 

özgürlük arayışı ve toplumsal normlara karşı direnişini somut bir biçimde dışa 

vurmaktadır. Bu ikili yapı, Freud’un bastırma mekanizmasının nasıl işlediğini ve 

bastırılan duyguların zamanla nasıl yeniden ortaya çıkabileceğini gözler önüne 

sermektedir. 

"Dövüş Kulübü"nde, bastırma teorisi çerçevesinde, Anlatıcı’nın hayatındaki 

çeşitli sembolik unsurlar ve olaylar, onun bilinçdışı süreçlerini ve bastırılmış 

duygularını yansıtır. Dövüş kulübünün kurulması, Anlatıcı’nın bastırdığı fiziksel güç 

ve kontrol ihtiyacını dışa vurduğu bir mekân olarak işlev görür. Bu kulüp, bireyin 

bastırılmış öfkesini ve anarşist eğilimlerini fiziksel mücadele aracılığıyla ifade 

etmesine olanak tanımaktadır. Ayrıca, proje Mayhem’in ortaya çıkışı, Anlatıcı’nın 

bilinçdışı isyan ve kaos arzusunun toplumsal düzeyde organize edilmesi olarak 

değerlendirilebilir. 

Filmin görsel ve anlatım dili, bastırılmış duyguların bilinçdışı süreçlerde nasıl 

işlediğini derinlemesine göstermektedir. Anlatıcı’nın yaşadığı karışıklık, 

halüsinasyonlar ve Tyler ile olan ilişkisi, bastırılmış duyguların yeniden ortaya çıkışını 

ve bireyin bu duygularla yüzleşme sürecini simgelemektedir. Anlatıcı’nın Tyler ile 

olan ikili ilişkisi, bastırılmış dürtülerin bilinçdışından yüzeye çıkmasının ve bireyin bu 

süreçte yaşadığı içsel çatışmaların bir yansımasıdır. 

4.7.2. Kara Şövalye  

"Kara Şövalye" (The Dark Knight, 2008), Christopher Nolan’ın yönettiği ve 

senaryosunu kardeşi Jonathan Nolan ile yazdığı, modern süper kahraman sinemasının 

en önemli örneklerinden biridir. Film, kahramanlık, adalet ve kaos temalarını 



 

63 

derinlemesine işlerken, Freud’un bastırma ve Jung’un gölge arketipi kavramlarını 

başarılı bir şekilde yansıtmaktadır. 

 

4.7.3.1. Filmin Künyesi 

                     Şekil 3: 

                     The Dark Knight (2008) Film Afişi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 4.  

Kara Şövalye (2008) Filmin Künyesi 

Özellik Bilgi 

Yönetmen Christopher Nolan 

Yapımcı Charles Roven, Emma Thomas, Christopher Nolan, Benjamin 

Melniker 

Senaryo Christopher Nolan, Jonathan Nolan 

Tablo 3. (Devamı) 

Oyuncular Batman/Bruce Wayne (Christian Bale) 

Joker/(Heath Ledger) 

Harvey Dent/Two-Face (Aaron Eckhart) 

Lieutenant James Gordon (Gary Oldman) 

Rachel Dawes (Maggie Gyllenhaal) 



 

64 

Lucius Fox (Morgan Freeman) 

Müzik Hans Zimmer, James Newton Howard 

Görüntü Yönetmeni Wally Pfister 

Kurgu Lee Smith 

Ülke ABD, Birleşik Krallık 

Dil İngilizce 

 

Tablo 3’teki detaylar, "Kara Şövalye" filminin görsel ve işitsel zenginliğini 

yansıtmaktadır. Heath Ledger’ın Joker performansı, filmin gölge arketipi temasını en 

iyi şekilde işlemesine katkıda bulunmuştur. Filmde, Bruce Wayne’in içsel çatışmaları 

ve Joker ile olan mücadelesi, psikanalitik açıdan bastırılmış dürtülerin ve karanlık 

yönlerin ortaya çıkışını simgelemektedir. 

 

4.7.3.2. Özet 

"Kara Şövalye", Gotham şehrinin maskeli kahramanı Batman’in Joker’e karşı 

verdiği zorlu mücadeleyi konu almaktadır. Film, yalnızca bir süper kahraman hikayesi 

olmanın ötesine geçerek, iyi ile kötü arasındaki sınırların bulanıklaştığı bir dünyayı 

sorgulamaktadır. Gotham şehri, organize suçlarla ve yozlaşmış kurumlarla doludur. 

Ancak, Batman'in adalet getirme çabaları, Joker’in sahneye çıkmasıyla daha da 

karmaşık hale gelir. 

Joker, Gotham’ın düzenini kaosa sürüklemek isteyen, anarşist ve nihilist bir 

karakterdir. Onun tek amacı, Batman’in ahlaki değerlerini yıkmak ve insanların 

içindeki karanlığı ortaya çıkarmaktır. Joker, kaosu yayarak insanların maskelerini 

düşürmeyi amaçlamaktadır; bu süreçte Gotham’ın beyaz şövalyesi olarak görülen 

savcı Harvey Dent’i de karanlık tarafa çekmeyi başarır. Harvey Dent, Joker’in 

manipülasyonları sonucunda Two-Face adında bir anti-kahramana dönüşmekte ve 

Gotham’ın adalet simgesi olmaktan çıkmaktadır. 

Film boyunca Batman, kendi karanlık yönleriyle yüzleşmek zorunda 

kalmaktadır. Joker’in eylemleri, Batman’i ahlaki sınırlarını yeniden değerlendirmeye 

itmektedir. Batman, Gotham halkını korumak için kendi kimliğinden ve etik 

değerlerinden ödün vermek zorunda kalmaktadır. Bu mücadele, Batman’in içsel 

çatışmalarını ve kahramanlığın bedelini gözler önüne sermektedir. Sonunda, 

Gotham'ın iyiliği için kendi kahraman kimliğinden vazgeçerek, halkın gözünde bir 

suçlu olarak görülmeyi göze almaktadır. 



 

65 

"Kara Şövalye", yalnızca süper kahraman mitolojisine katkıda bulunmakla 

kalmamakta, aynı zamanda insan doğasının karanlık ve bastırılmış yönlerine dair 

derinlemesine bir inceleme sunmaktadır. Film, adalet, ahlak ve kaos arasındaki ince 

çizgiyi sorgulayarak, izleyiciyi kahramanlık kavramını yeniden düşünmeye teşvik 

etmektedir. Batman'in Joker ile olan mücadelesi, bireyin kendi içsel karanlığıyla 

yüzleşmesini ve bu süreçte kendini gerçekleştirme çabasını simgelemektedir. 

 

4.7.3.3. Gölge Arketipine Yönelik Değerlendirme 

Carl Gustav Jung’un gölge arketipi, bireyin bilinçdışında yer alan ve genellikle 

toplumsal normlar tarafından bastırılan, kabul edilemez veya karanlık olarak görülen 

kişilik özelliklerini temsil etmektedir (Jung, 2009). "Kara Şövalye" filminde bu 

arketip, Bruce Wayne/Batman karakteri üzerinden derinlemesine işlenmektedir. Bruce 

Wayne’in kamuya açık kimliği olan zengin işadamı ve karizmatik sosyal figürünün 

altında yatan Batman kişiliği, onun bilinçdışındaki gölge yönlerini somut bir biçimde 

ortaya koymaktadır. Batman, Bruce Wayne’in bastırdığı öfke, adalet arayışı ve kaosla 

mücadele etme isteğinin dışa vurumudur. Bu ikili yapı, bireyin kendi karanlık 

yanlarıyla yüzleşmesi ve bu yanları entegre etme sürecini sembolize etmektedir. 

Filmin ilerleyen bölümlerinde, Batman’in Joker ile olan çatışması, gölge 

arketipinin entegrasyon sürecini dramatik bir şekilde yansıtmaktadır. Joker karakteri, 

Batman’in içsel korkularını, ahlaki ikilemlerini ve adalet anlayışındaki sınırları test 

eden bir figür olarak karşımıza çıkmaktadır. Joker’in anarşist ve kaotik doğası, 

Batman’in düzen ve kontrol arayışını sorgulatırken, aynı zamanda onun kendi içindeki 

kaotik ve kontrol edilemeyen yönleriyle yüzleşmesine neden olmaktadır. Bu çatışma, 

Jung’un bireyleşme sürecinde gölge arketipiyle entegrasyonun önemini vurgulamakta 

ve bireyin kendi karanlık yönlerini kabul ederek daha bütünleşmiş bir kişilik geliştirme 

sürecini temsil etmektedir. 

Ayrıca, filmdeki diğer karakterler ve olay örgüsü de gölge arketipinin farklı 

yönlerini ortaya koymaktadır. Harvey Dent/D 两的 karakteri, toplumun beklentileri 

ve kişisel adalet anlayışı arasında sıkışmış bir bireyi temsil ederken, Rachel Dawes ise 

Bruce Wayne’in bastırılmış duygusal ihtiyaçlarını ve insan ilişkilerindeki 

çatışmalarını simgelemektedir. Bu unsurlar, gölge arketipinin bireyin psikolojik yapısı 

ve toplumsal etkileşimleri üzerindeki etkisini derinlemesine analiz etmemize olanak 

tanımaktadır. Sonuç olarak, "Kara Şövalye" filmi, Jung’un gölge arketipi kavramını 



 

66 

kullanarak, modern bireyin içsel dünyasındaki karmaşıklığı ve karanlık yönlerinin 

psikolojik gelişimdeki rolünü etkili bir şekilde sunmaktadır. 

 

4.7.3.4. Bastırma Teorisine Yönelik Değerlendirme 

                 Sigmund Freud’un bastırma teorisi, bireyin kabul edilemez veya tehdit edici 

bulduğu düşünce ve duyguları bilinçdışına itmesi sürecini açıklamaktadır (Freud, 

1998). "Kara Şövalye" filminde bu teori, Bruce Wayne’in (Batman) bilinçdışı süreçleri 

ve bastırılmış duyguları üzerinden derinlemesine incelenmektedir. Bruce Wayne’in 

kişisel trajedileri, ailesinin kaybı ve Gotham şehrinin kaosu, onun içsel dünyasında 

bastırılmış öfke, adalet arayışı ve kontrol ihtiyacının oluşmasına neden olmaktadır. 

Batman karakteri, bu bastırılmış duyguların ve dürtülerin somut bir dışavurumu olarak 

ortaya çıkarak, Bruce Wayne’in bilinçdışı süreçlerini temsil etmektedir. 

Filmin anlatımı, Bruce Wayne’in çift yaşamı ve Batman olarak yaşadığı ikili 

kimlik üzerinden bastırılmış duyguların nasıl dışa vurulduğunu göstermektedir. 

Batman’in suçla mücadele etme çabaları, onun bilinçdışındaki öfke ve adalet 

arayışının fiziksel ve toplumsal bir ifade biçimi olarak değerlendirilebilir. Bu süreç, 

Freud’un bastırma mekanizmasının nasıl işlediğini ve bastırılan duyguların zamanla 

nasıl yeniden ortaya çıkabileceğini gözler önüne sermektedir. Batman’in Joker ile olan 

çatışması, bastırılmış duyguların kaotik ve kontrol edilemeyen bir biçimde yüzeye 

çıkışını temsil ederken, Batman’in kendi içsel çatışmaları da bastırılmış duyguların 

birey üzerindeki yıkıcı etkilerini göstermektedir. 

Ayrıca, filmdeki diğer karakterlerin etkileşimleri ve olay örgüsü, bastırma 

teorisinin çeşitli yönlerini ortaya koymaktadır. Harvey Dent’in ikiyüzlü karakteri, 

bastırılmış adalet arayışının yozlaşmış bir biçimini temsil ederken, Rachel Dawes’in 

varlığı Bruce Wayne’in bastırılmış duygusal ihtiyaçlarını ve insani yönlerini ortaya 

çıkarmaktadır. Bu unsurlar, Bruce Wayne’in bilinçdışı süreçlerindeki çatışmaları ve 

bastırılmış duygularının toplumsal düzeyde nasıl etkili olduğunu derinlemesine analiz 

etmemize olanak tanımaktadır. Sonuç olarak, "Kara Şövalye" filmi, Freud’un bastırma 

teorisini etkili bir şekilde işleyerek, bireyin bilinçdışı süreçleri ve bastırılmış 

duygularının psikolojik gelişim üzerindeki etkilerini derinlemesine analiz etmektedir. 

Bruce Wayne’in içsel yolculuğu, bastırılmış duyguların keşfi ve bu duygularla 

yüzleşme sürecini temsil etmekte olup, izleyiciye bireyin psikolojik yapısının 



 

67 

karmaşıklığını ve bastırma mekanizmalarının bireyin davranışları üzerindeki etkisini 

anlamada önemli bir perspektif sunmaktadır. 

 

4.8. Bulguların Yorumlanması 

              Araştırmanın bulguları analiz edildiğinde araştırmanın birinci sorusu 

Karanlığın Kalbi, Dövüş Kulübü ve Kara Şövalye filmlerinde gölge arketipi nasıl 

temsil edildiği sorulmuştur. Bu üç kült filminde Carl Gustav Jung’un gölge arketipi 

çok net görülebilir. Karanlığın Kalbi filminde; Marlow'un Afrika'ya yaptığı yolculuk, 

aynı zamanda kendi iç dünyasına bir yolculuktur. Kurtz, Marlow'un içindeki vahşi, 

kontrolsüz ve karanlık tarafın abartılı bir yansıması gibidir. Kurtz'ün fildişi takıntısı, 

sömürü ve şiddeti meşrulaştırma çabası, Marlow'un içindeki bastırılmış dürtülerle 

yankılanmaktadır. Marlow, Kurtz'ü yargılarken aslında kendi karanlık tarafıyla 

yüzleşmekten kaçınmaktadır. Dövüş Kulübü filminde, Tyler Durden, Edward 

Norton'ın canlandırdığı karakterin içindeki isyanın, tüketim toplumuna karşı duyulan 

öfkenin somutlaşmış halidir. Tyler, Edward'ın içindeki boşluğu doldururken, aynı 

zamanda onun en büyük korkularını temsil etmektedir. Dövüş Kulübü, toplum 

tarafından kabul edilmeyen, bastırılan duyguların bir çıkış noktasıdır. Kara Şövalye 

filminde ise Joker, Gotham şehrinin ve Batman'in içindeki kaosun, anarşinin ve 

adaletsizliğin sembolüdür. Joker, Batman'in içindeki karanlık tarafı ayna tutar ve onu 

kendiyle yüzleştirir. Batman'in içindeki intikam duygusu, Joker'in 

manipülasyonlarıyla daha da güçlenmektedir. Kısaca bu üç filmde de kahramanlar, 

içindeki karanlık tarafıyla mücadele ederken aynı zamanda ona doğru da 

çekilmektedir. Gölge onlar için hem yıkıcı hem de dönüştürücü bir güçtür. Karanlığın 

Kalbi'nde Kurtz, Dövüş Kulübü'nde Tyler ve Kara Şövalye'de Joker, toplum tarafından 

dışlanan ve reddedilen figürlerdir. Ancak aynı zamanda, izleyicilerin empati kurduğu 

ve kendilerinden bir şeyler bulduğu karakterlerdir. Bunun yanı sıra filmler, gölge 

arketipinin sadece bireysel değil, aynı zamanda toplumsal bir boyutunu da ortaya 

koymaktadır. Toplumun bastırdığı duygular, çatışmalar ve adaletsizlikler, bu 

karakterlerde somutlaşmaktadır. Gölgeyle yüzleşmek, kişisel büyüme ve dönüşüm için 

zorunlu bir adımdır. Bu filmler, izleyicilere bu konuda derinlemesine bir düşünme 

fırsatı sunmaktadır.  

İkinci soruda Sigmund Freud’un bastırma kavramı hangi unsurlarla 

ilişkilendirildiği sorulmuştur. Karanlığın Kalbi filmi; Marlow'un içsel yolculuğunu ve 

Kurtz'ün düşüşünü anlatırken, bastırılmış dürtülerin yüzeye çıkışını gözler önüne 



 

68 

sermektedir. Kurtz'ün vahşi doğada insanlığını kaybetmesi, medeniyetin bastırdığı 

ilkel dürtülerin kontrolsüz bir şekilde ortaya çıkması olarak yorumlanabilir. Marlow'un 

ise bu olaylara tanık olmasıyla kendi içindeki karanlıklarla yüzleşmesi, bastırmanın 

kişi üzerindeki yıkıcı etkilerini vurgulamaktadır. Dövüş Kulübü filminde; Tyler 

Durden karakteri modern toplumun tüketim çılgınlığına ve bireylerin kimlik arayışına 

dair bir eleştiri sunmaktadır. Tyler, kahramanımızın bastırdığı öfke ve isyan 

duygularının somutlaşmış halidir. Dövüş kulübü, bu bastırılmış duyguların bir çıkış 

yolu olarak sunulmakta, ancak sonuçta yıkıcı bir hal almaktadır. Bu da bastırmanın 

birey ve toplum üzerindeki potansiyel tehlikelerini ortaya koymaktadır. Kara Şövalye 

filminde ise Gotham Şehrinin karanlık dünyasında geçen hikaye, Joker karakteriyle 

kaosa ve anarşiye olan tutkunun derinlerini keşfetmektedir. Joker'in amacı, toplumun 

temelini oluşturan kuralları ve değerleri yıkmaktır. Bu durum, toplumun bastırdığı 

karanlık yanlarının bir yansıması olarak görülebilir. Batman'in ise bu kaosa karşı 

mücadelesi, içsel çatışmalarıyla birlikte, bastırmanın bireysel ve toplumsal düzeyde 

yarattığı karmaşıklığı vurgulamaktadır. Aslında üç film de bastırma kavramını farklı 

açılardan ele alsa da ortak bir noktada buluşmaktadır: Bastırılmış duyguların ve 

dürtülerin, birey ve toplum üzerindeki yıkıcı etkisi. Filmlerdeki karakterler, 

bastırmanın yarattığı içsel çatışmalarla mücadele ederken, aynı zamanda toplumun 

derin yaralarını da gözler önüne sermektedir. Mesela bu filmler, izleyiciyi kendi iç 

dünyasına dönmeye ve bastırdığı duygularla yüzleşmeye teşvik etmektedir.  

Üçüncü soruda Gölge arketipi ve bastırma kavramının temsillerinin filmlerin 

ana temalarını ve mesajlarını nasıl etkilediği sorulmuştur. Öncelikle bu üç filmde de 

gölge arketipi ve bastırma kavramları derin bir şekilde işlenmiştir. Karanlığın Kalbi 

filminde; Kurtz'ün dönüşümü, medeniyetin sınırlarının ötesinde yatan vahşi ve 

karanlık bir gücün ortaya çıkışı olarak sunulmaktadır. İçindeki gölge, Afrika'nın 

derinliklerindeki karanlıkta büyüyerek, medeni bir adamı vahşi bir canavara 

dönüştürmektedir. Bu dönüşüm, medeniyetin sadece ince bir tabaka olduğunu ve 

altında yatan ilkel dürtülerin her an patlayabileceğini göstermektedir. Dövüş Kulübü 

filminde ise bireyin kimlik arayışını mercek altına almaktadır. Tyler Durden, 

kahramanımızın içindeki isyanın ve kontrolsüzlüğün bir sembolüdür. Dövüş kulübü, 

bu içsel karmaşanın bir nevi terapi seansı gibidir. Ancak, bu durum, toplumun 

temellerini sarsacak kadar yıkıcı bir hal alıyor. Kara Şövalye'de ise Joker, Gotham 

şehrinin karanlık yansıması ve aynı zamanda Bruce Wayne'in iç dünyasının bir 

parçasıdır. Joker, toplumun en derin korkularını tetikleyerek, insanların içindeki 



 

69 

kötülüğü ortaya çıkarmaktadır. Batman ise bu kötülüğe karşı mücadele ederken, kendi 

içindeki gölgeyle de yüzleşmek zorunda kalmaktadır. Bu üç filmde de gölge arketipi 

ve bastırma, bireyin ve toplumun karanlık yönleriyle yüzleşmesinin kaçınılmazlığını 

vurgulamaktadır.  

Dördüncü soruda üç filmin gölge arketipi ve bastırma kavramı bağlamında 

nasıl karşılaştırılabileceği sorulmuştur. Karanlığın Kalbi filmi, sömürgeciliğin 

karanlık yüzünü ve insanın içine düştüğü vahşi doğayı işlemektedir. Kurtz, insanın 

içindeki en karanlık dürtülerin somutlaşmış hali gibidir. Kurtz her insanda bulunan ve 

medeniyetin bastırdığı dürtlere sahiptir. Dövüş Kulübü filmi, tüketim çılgınlığının ve 

kimlik bunalımının yarattığı boşluğu, şiddet ve kaosla doldurmaya çalışan bir 

toplumun portresidir. Tyler Durden, bastırılmış isyanın ve özgürlük arzusunun 

sembolü. İnsanın içinde haykırmak isteyen, ama toplum tarafından susturulan o sesi 

sembolize etmektedir. Kara Şövalye’de ise Gotham City, içindeki kötülüğü bastırmaya 

çalışan bir şehirdir. Joker ise bu kötülüğü tetikleyen bir katalizördür. İnsanların 

içindeki kaosun, doğru ve yanlış arasındaki çizginin bulanıklaştığı bir dünyada ne 

kadar güçlü olabileceğini göstermektedir. Bu üç film de insanın içindeki karanlık 

tarafıyla yüzleşmeyi sağlamaktadır. Gölge arketipi, bu filmlerde hem bireysel hem de 

toplumsal düzeyde bulunmaktadır.  

Beşinci soruda gölge arketipi ve bastırma kavramının farklı temsillerinin, 

filmlerin farklı türlere (dram, aksiyon, gerilim) ait olmasıyla nasıl ilişkilendirildiği 

sorulmuştur. Öncelikle bu üç film gölge arketipini ve bastırmayı farklı türlerde farklı 

şekillerde sunmaktadır. Hepsi de kendi türünün imkanlarını kullanarak gölge arketipi 

ve bastırma kavramlarını daha etkili bir şekilde anlatmaktadır. Karanlığın Kalbi'nin 

dramatik yapısı, içsel çöküşü daha derinlemesine ele alırken, Dövüş Kulübü'nün 

aksiyon dolu sahneleri karakterlerin isyanını daha güçlü bir şekilde dışa vurmaktadır. 

Kara Şövalye ise gerilim unsurlarıyla, kötülüğün içimizdeki yansımalarını daha 

belirgin kılmaktadır. Sonuç olarak, bu üç film de gölge arketipi ve bastırma 

kavramlarını farklı açılardan ele alarak, insanın iç dünyasının karmaşıklıklarını ortaya 

koymaktadır. Farklı türlere ait olmaları, gölge arketipi ve bastırmanın ne kadar 

evrensel olduğunu ve her türde işlenebileceğini göstermektedir. 

Altıncı soruda filmlerin kültürel bağlamlarının, gölge arketipi ve bastırma 

kavramının temsilini nasıl etkileyebileceği sorulmuştur. Bu üç filmi izleyip Jung'un 

gölge arketipi ve bastırma kavramları üzerine düşününce, her filmin kültürel 

bağlamının bu kavramların nasıl sunulduğunu etkilediğini söylemek mümkündür. 



 

70 

Karanlığın Kalbi filmi, sömürgecilik döneminin karanlık yönlerini yansıtmaktadır.  

Filmin yapıldığı ve geçtiği dönem, sömürgeciliğin yarattığı travmanın ve bastırılmış 

gerçeklerin hem bireysel hem de toplumsal düzeyde nasıl ortaya çıktığını 

göstermektedir.  Bu bağlamda, Kurtz’un düşüşü sadece kişisel bir yıkım değil, aynı 

zamanda sömürgeci sistemin bir ürünü olarak da görülebilir. Dövüş Kulübü filmi, 

tüketim kültürü ve bireyselliğin kaybı üzerine odaklanmaktadır. Filmin yapıldığı 

90'ların sonları, küreselleşmenin ve teknolojinin hızla yükselişinin getirdiği belirsizliği 

ve bireylerin kimlik arayışını yansıtmaktadır.  Tyler Durden, bu kültürel belirsizliğin 

bir ürünü olarak, bastırılmış isyan ve bireyselliğin bir sembolü haline gelmektedir. 

Kara Şövalye filmi ise, modern toplumun ahlaki ikilemlerini ve kaosla mücadeleyi ele 

almaktadır. Filmin yapıldığı 2000'lerin başları, terörizm ve güvenlik kaygılarının 

yükseldiği bir dönemdi.  Joker, bu kültürel kaygıları yansıtarak, toplumun bastırılmış 

karanlık yönlerinin bir temsili haline gelmektedir. Kısacası, her filmin kültürel 

bağlamı, gölge arketipi ve bastırmanın nasıl sunulduğunu ve yorumlandığını 

şekillendirmektedir. Filmlerin mesajları, sadece bireysel psikolojiyle değil, aynı 

zamanda o filmlerin yapıldığı dönemin toplumsal ve kültürel gerçekleriyle de 

yakından ilişkilidir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

71 

SONUÇ 

 

Bu araştırma, sinemanın psikolojik derinliklerini ve bireyin bilinçdışı 

dinamiklerini ele alan üç önemli film olan "Karanlığın Kalbi" (Heart of Darkness), 

"Dövüş Kulübü" (Fight Club) ve "Kara Şövalye" (The Dark Knight) üzerinden gölge 

arketipi ve bastırma kavramlarını karşılaştırmalı bir perspektifle analiz etmeyi 

amaçlamaktadır. Üç film de modern toplumun birey üzerindeki baskısını, içsel 

çatışmaları ve insan doğasının karanlık yönlerini açığa çıkaran derin bir anlatı 

sunmaktadır. Bu filmler, bireyin bastırdığı duygular ve gölge arketipiyle yüzleşme 

sürecini çarpıcı bir şekilde işlerken, aynı zamanda bireyin içsel karanlıklarıyla 

barışmanın ne kadar zor ve karmaşık olabileceğini gözler önüne sermektedir. 

Öncelikle, Karanlığın Kalbi filmi, bireyin içsel yolculuğunu ve bilinçdışındaki 

karanlık arzularla yüzleşme sürecini dramatik bir şekilde ele almaktadır. Filmde, 

Marlow'un Kurtz'u bulma çabası, aslında kendi gölgeleriyle yüzleşme çabası olarak 

yorumlanabilmektedir. Yolculuk boyunca karşılaştığı her durak, insanın bilinçdışında 

bastırılmış olan ilkel dürtülerin ve karanlık arzuların dışavurumudur. Marlow'un Kurtz 

ile olan yüzleşmesi, insan doğasının karanlık yönlerini ve bireyin içsel karanlığıyla 

barışmasının ne kadar zorlu olduğunu göstermektedir. Bu bağlamda film, insan 

ruhunun derinliklerindeki gölge arketipi ile bireyin yüzleşme sürecini güçlü bir 

metafor aracılığıyla sunmaktadır. 

Dövüş Kulübü, modern toplumda kimlik arayışını ve bireyin bastırılmış 

arzularını dışa vurma çabalarını ele almaktadır. Filmde, anlatıcının içsel çatışmaları ve 

Tyler Durden karakteri ile olan ilişkisi, Jung'un gölge arketipi ve Freud'un bastırma 

teorisi çerçevesinde okunabilmektedir. Tyler Durden, anlatıcının bilinçdışında 

bastırdığı tüm arzuların bir yansıması olarak ortaya çıkmaktadır. Dövüş Kulübü’nün 

kurulması, modern toplumda bastırılmış erkek kimliğinin ve saldırganlığın patlama 

noktasına geldiğini simgelemektedir. Film, bireyin toplumsal normlara uymayan 

yönleriyle yüzleşme ve bu bastırılmış duyguları serbest bırakma sürecini dramatize 

ederken, aynı zamanda bireyin içsel çatışmalarının nasıl yıkıcı sonuçlara yol 

açabileceğini de gözler önüne sermektedir. Sonuçta, anlatıcının Tyler Durden'ı ortadan 

kaldırması, bastırılmış duygularla yüzleşme ve bireyleşme sürecinin bir simgesi olarak 

değerlendirilmektedir. 

Kara Şövalye ise modern toplumsal düzene meydan okuyan bir anti-kahraman 

olan Joker ile adaletin sembolü Batman arasındaki mücadeleye odaklanmaktadır. 



 

72 

Filmde Joker, Batman’in gölge arketipi olarak karşımıza çıkmakta ve onun bastırdığı 

tüm karanlık yanlarını açığa çıkarmaya çalışır. Joker’in kaosu teşvik eden yapısı, 

Batman’in bastırdığı duygularını ve karanlık yanlarını yüzeye çıkarması için bir 

katalizör görevi görmektedir. Harvey Dent’in Two-Face’e dönüşmesi, bireyin 

bastırdığı öfke ve intikam duygularının nasıl kontrol edilemez hale gelebileceğini 

göstermektedir. Film, bireyin gölge yönleriyle yüzleşmenin toplumsal ve bireysel 

düzeyde ne kadar karmaşık olabileceğini gözler önüne sermektedir. 

Bu üç filmin karşılaştırmalı analizi, bireyin bastırdığı duygular ve içsel 

karanlıklarla yüzleşme sürecinin ne kadar karmaşık ve zorlu bir yolculuk olduğunu 

göstermektedir. Her film, farklı anlatı teknikleri ve karakter dinamikleri kullanarak, 

bireyin bilinçdışında bastırdığı duygularla yüzleşmesini ve bunun sonucunda ortaya 

çıkan psikolojik dönüşümleri dramatize etmektedir. Bu süreçte, gölge arketipi bireyin 

hem kendi içsel barışını bulma çabasını hem de toplumsal normlarla uyum sağlama 

çabasını simgelemektedir. Filmler, bireyin gölgesiyle yüzleşmesinin kaçınılmaz 

olduğunu ve bu yüzleşmenin bireyin kendi kimliğini bulmasında kritik bir rol 

oynadığını ortaya koymaktadır. 

Araştırma, sinemanın psikolojik derinliklerini keşfetmek için güçlü bir araç 

olduğunu bir kez daha kanıtlamaktadır. Sinema, bireyin bilinçdışındaki arzuları, 

korkuları ve bastırılmış duyguları görselleştirerek izleyiciye içsel dünyasının 

kapılarını aralar. Üç film de bireyin içsel karanlığıyla yüzleşmesinin ve bastırılmış 

arzularının nasıl patlama noktasına gelebileceğinin güçlü birer örneğidir. Marlow’un 

Kurtz ile olan yüzleşmesi, anlatıcının Tyler Durden'ı ortadan kaldırması ve Batman’in 

Joker ile mücadelesi, her biri farklı bir perspektiften bireyin gölgesiyle yüzleşme 

sürecini anlatmaktadır. 

Bu bağlamda, gölge arketipi ve bastırma kavramları, bireyin kimlik arayışında 

ve içsel barışa ulaşma sürecinde önemli bir rol oynamaktadır. Bu araştırma, sinema 

aracılığıyla bu kavramların nasıl dramatize edilebileceğini ve bireyin bilinçdışındaki 

karanlık yönlerle yüzleşmesinin toplumsal ve bireysel düzeyde ne tür sonuçlar 

doğurabileceğini göstermektedir. Her üç film de bireyin kendi karanlık yanlarını kabul 

etmesi ve bu süreçte içsel bütünlüğe ulaşması gerektiğini vurgulayan güçlü anlatılar 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu analiz, modern toplumun birey üzerindeki 

baskılarını, kimlik krizlerini ve bastırılmış arzuların patlama noktasına gelmesini 

derinlemesine ele alarak, sinemanın psikolojik ve toplumsal eleştiriyi nasıl başarıyla 

işleyebileceğini ortaya koymaktadır. 



 

73 

Bu çalışmada, "Karanlığın Kalbi" (Heart of Darkness), "Dövüş Kulübü" (Fight 

Club) ve "Kara Şövalye" (The Dark Knight) adlı üç filmin gölge arketipi ve bastırma 

temsilleri üzerinden insanın içsel karanlığıyla yüzleşme süreci incelenmiştir. Filmlerin 

sunduğu farklı temsiller aracılığıyla hem insan doğasının karmaşıklığı hem de ahlaki 

ikilemlerin çeşitliliği üzerine derinlemesine bir yorum ortaya koymak mümkündür. 

Filmlerin sömürgecilik, modern toplumun baskıları ve adalet-kaos mücadelesi gibi 

farklı bağlamlarda bireyin içsel karanlığıyla nasıl yüzleştiğini başarılı bir şekilde 

yansıttığını söylemek mümkündür. Bu farklı temsiller, izleyiciye insan doğasının çok 

yönlü ve karmaşık olduğunu göstererek, ahlaki değerlerimiz üzerine düşünmeye teşvik 

etmektedir. 

Sonuç olarak, bu üç filmin gölge arketipi ve bastırma temsilleri üzerinden 

insanın içsel karanlığıyla yüzleşme sürecinin incelendiği bu çalışmada, insan 

doğasının karmaşıklığı ve ahlaki ikilemlerin çeşitliliği hakkında derin bir bilgi ortaya 

koymak mümkündür. Bu çalışma, gelecekteki araştırmalar için de bir temel 

oluşturabilir ve sinema-psikoloji ilişkisi üzerine daha kapsamlı çalışmalara zemin 

hazırlayabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

74 

KAYNAKÇA 

 

Asquith, M., (2023). Phil always did the castrating: Repression and cowboy 

masculinity in Thomas Savage's The Power of the Dog, Great Plains 

Quarterly, 43/2, 185-198. 

Babayev, Ü., (2018). Mübariz Ören’in Beyaz Bulutlar romanında post-yapısal 

fonksiyon ve gölge arketipi, Vankulu Sosyal Araştırmalar Dergisi, 1/1, 0-0.  

Bars, M. E., (2019). Deli Dumrul anlatısının arketipsel sembolizm bakımından 

çözümlenmesi, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 44, 57-

75. 

Boy, Z. Ç., (2019). Ahmet Hamdi Tanpınar’ın “Abdullah Efendi’nin Rüyaları” adlı 

hikâyesinde “gölge” arketipi, Uluslararası Medeniyet Çalışmaları Dergisi, 

4/2, 166-179. 

Cavalli, T. F., (2015). There's nothin' like the real thing, Jung Journal: Culture & 

Psyche, 9/3, 71-74. 

Chang, H. M., Ivonin, L., Rauterberg, M., (2013). From mythology to psychology: 

Identifying archetypal symbols in movies, Technoetic Arts, 11/2, 99-113. 

Çevik, S., (2022). Deception and duplication: Eminem's and The Weeknd's 

representations of Faustian deal, shadow archetype, and Hollywood industry 

/ Aldatma ve kopyalama: Eminem'in ve The Weeknd'in Faust anlaşması, 

gölge arketipi ve Hollywood endüstrisi temsilleri, Yüksek Lisans Tezi, Dokuz 

Eylül Üniversitesi, İzmir. 

Çınar, Z., Doğan, O., (2020). Bitlis efsanelerinin “self (ben/kendilik)” ve “gölge” 

arketipi açısından tahlili, Littera Turca Journal of Turkish Language and 

Literature, 6/4, 715-730. 

Dağlar, D., (2023). Nilgün Marmara’nın Kuğu Ezgisi adlı şiirinde gölge arketipi, 

Turkish Academic Studies- TURAS, 4/2, 49-59. 

Demir, R., Anbarpınar, E., (2020). Mağara alegorisi ve gölge arketipi bağlamında 

çağdaş sanat nesnesi olarak ışık-gölge enstalasyonu, Uluslararası 

Disiplinlerarası ve Kültürlerarası Sanat, 5/11, 219-231. 

Depci, A., Erkin, H. C., (2021). Haruki Murakami’nin Dans Dans Dans romanında 

bireyselleşme süreci ve gölge, Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 23/4, 1419-1438. 



 

75 

Durmuş, G., (2019). Campbell’ın monomit kuramı bağlamında Manas Destanı: Bir 

kahramanın sonsuz yolculuğu, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

25/2. 

Erdoğan, M., (2020). Dede Korkut hikâyelerinden Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı 

hikâyesinin arketipsel sembolizm açısından çözümlenmesi, Bartın 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 5/1, 57-74. 

Ergöz, R., (2019). Erzurum efsanelerinde tabuların çiğnenmesi ve gölge arketipleri, 

Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, 41, 92-105. 

Falsafi, P., Khorashad, S. K., Abedin, A., (2011). Psychological analysis of the movie 

"Who's Afraid of Virginia Wolf?" by using Jungian archetypes, 2nd World 

Conference on Psychology, Counselling and Guidance (WCPCG), 30. 

Fight Club. (1999). Erişim Linki: https://www.imdb.com/title/tt0137523/  

Heart of Darkness. (1993). Erişim Linki: https://www.imdb.com/title/tt0110002/  

Gençtan, E., (1988). İnsan Olmak, İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Geçtan, E., (1998). Psikanaliz ve Sonrası, İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Jung, C. G., (1998). Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, Çev. Kamuran Şipal, Cem 

İstanbul: Psikoloji Yayınları. 

Jung, C. G., (2001). Dört Arketip, İstanbul: Metis Yayınları. 

Jung, C. G., (2009). İnsan ve Sembolleri, Çev. Ali Nihat Babaoğlu, İstanbul: Okuyanus 

Yayınları. 

Jung, C. G., (2016). Kırmızı Kitap: Liber Novus, İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Keat, Russel, Urry, John, (2016) Bilim Olarak Sosyal Teori, Ankara: İmge Kitabevi. 

Keklik, M., İlkyaz, G., (2024). Süheyl ü Nev-Bahâr mesnevisinde kahramanın 

dönüşümü, Manisa Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 22/1, 

15-34. 

Kocalan, M., Tunç, M., (2024). Gölge sanatında atık nesne kullanımı: Sue Webster ve 

Tim Noble’ın saklı imgeleri, Art-e Sanat Dergisi, 16/32, 827-846. 

Linde, R., Nevado, I., (2016). The evolution of the villain in Spanish cinema (1982-

2015), Comunicacion y Medios, 33, 55-72. 

Özata, C., (2021). Jung’ın gölge arketipi ve Marina Carr’ın Kadın ve Korkuluk 

oyunundaki izleri, Yedi, 25, 81-90. 

Pelister, T., (2016). Othello’da ilkel kavramı bağlamında gölge arketipi, Yedi, 15, 99-

109. 

https://www.imdb.com/title/tt0137523/
https://www.imdb.com/title/tt0110002/


 

76 

Pelister, T. G., (2018). Arketipsel eleştiri bağlamında tiyatro metinlerinde gölge 

arketipinin incelenmesi, Doktora Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, İzmir. 

Rountree, C., (2007). The divine pilgrimage to love by a poet and an angel: Dante and 

Damiel, Jung Journal: Culture & Psyche, 1/1-2, 53-63, 2007. 

Sala Tözün, E., (2023). Jungiyen bakış açısıyla bireyleşme sürecinde gölge arketipi ile 

yüzleşmek: Beyaz Kale örneği, Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 

İstanbul. 

Sönmez, F., (2023). Latife Tekin'in Ormanda Ölüm Yokmuş romanının arketipler 

açısından incelenmesi, Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 16/41, 248-269. 

Sungurlar, I., (2013). Bir arketip olarak gölge, Yüksek Lisans Tezi, Işık Üniversitesi, 

İstanbul. 

Tekelioğlu, Ş. E., (2024). Exploring the shadow and the trickster archetypes: An 

analysis of Alex in A Clockwork Orange and Amy in Gone Girl, Yüksek 

Lisans Tezi, Yeditepe Üniversitesi, İstanbul, 2024. 

The Dark Knight. (2008). Erişim Linki: https://www.imdb.com/title/tt0468569/  

Turut, A., (2016). Yusuf Atılgan'ın Çıkılmayan adlı öyküsünde gölge arketipi ve kitle 

psikolojisi, Söylem Filoloji Dergisi, 1/2, 221-227. 

Türkan, K., (2018). Tahir ile Zühre hikâyesinin çeşitli varyantlarında gölge arketipi, 

Türkbilig, 36, 137-146, 2018. 

Varghese, S., Balasubramanian, A., (2017). Carl Jung's archetypes in Malayalam film: 

A case study on the film Urumi, International Communication Association 

(ICA) Regional International Conference on Communication and Media (I-

COME), 33. 

Yılmaz, D., (2024). Çağdaş sanatta anima, animus ve gölge arketiplerinin etkileri, 

Yüksek Lisans Tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, İstanbul. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.imdb.com/title/tt0468569/

