
MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ'NİN EL-

KİTÂBÜ’L-FERÎD FÎ İʿRÂBİ'L-KURʾÂNİ'L-

MECÎD ADLI TEFSÎRİNİN KIRÂAT YÖNÜNDEN 

TAHLİLİ 

 

Abdullah TANRİVERDİ 

 

Doktora Tezi 

Temel İslâm Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Prof. Dr. Veysel GÜLLÜCE 

2025 

Her Hakkı Saklıdır



 

T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

Abdullah TANRİVERDİ 

 

 

 

MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ'NİN EL-KİTÂBÜ’L-FERÎD FÎ 

İʿRÂBİ'L-KURʾÂNİ'L-MECÎD ADLI TEFSÎRİNİN KIRÂAT 

YÖNÜNDEN TAHLİLİ 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Prof. Dr. Veysel GÜLLÜCE 

 

 

 

 

 

 

ERZURUM 2025 



Aslı Islak İmzalıdır



Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır

Aslı Islak İmzalıdır



I 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET..............................................................................................................................VI 

ABSTRACT ................................................................................................................. VII 

KISALTMALAR VE SİMGELER DİZİNİ ........................................................... VIII 

ÖNSÖZ ...........................................................................................................................IX 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÖNEMİ ............................................................... 1 

II. ARAŞTIRMANIN AMACI VE METODU ............................................................. 4 

III. ARAŞTIRMANIN KAPSAMI VE KAYNAKLARI ............................................. 5 

IV. EL-KİTÂBÜ’L-FERÎD HAKKINDA YAPILAN ÇALIŞMALAR ..................... 7 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

EL-HEMEDÂNÎ’NİN HAYATI, YAŞADIĞI DÖNEM, HOCALARI, 

TALABELERİ VE ESERLERİ 

1.1. DOĞUMU ............................................................................................................... 10 

1.2. KÜNYESİ VE NİSBESİ ........................................................................................ 10 

1.3. HAYATI .................................................................................................................. 11 

1.4. YAŞADIĞI ŞEHİR ................................................................................................ 12 

1.5. YAŞADIĞI DÖNEM ............................................................................................. 14 

1.6. TAHSİLİ ................................................................................................................. 19 

1.7. HOCALARI ............................................................................................................ 20 

1.7.1. Ebû Cûd el-Lahmî (ö. 605/128) ........................................................................ 20 

1.7.2. Ebû Yümn el-Kindî (ö. 612/1216) .................................................................... 21 

1.7.3. Alemüddîn es-Sehâvî (ö. 643/1245) .................................................................. 22 

1.8. TALEBELERİ ........................................................................................................ 23 

1.8.1. es-Sâin ed-Darîr (ö. 684/1285) .......................................................................... 24 

1.8.2. Nâsirüddîn el-Makdisî (ö. 690/1291) ................................................................ 24 

1.8.3. Nizâmeddin et-Tebrîzî (ö. 706/1307) ................................................................ 24 

1.9. ESERLERİ ............................................................................................................. 25 

1.9.1. Şerhü’l-Mufassal li’z-Zemahşerî ....................................................................... 26 

1.9.2. ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde ................................................................ 27 

1.9.3. el-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd ................................................................... 28 



II 

 

1.9.3.1. Sarf Yönü .................................................................................................... 29 

1.9.3.2. Nahiv Yönü ................................................................................................. 33 

1.9.3.3. Lügat Yönü ................................................................................................. 37 

1.9.3.4. Kırâat Yönü ................................................................................................ 40 

1.10. EL-KİTÂBÜ’L-FERÎD’İN KIRÂAT İLE İLGİLİ KAYNAKLARI .............. 41 

1.10.1. İbn Abbas (ö. 68/687) ...................................................................................... 42 

1.10.2. Ebû Amr b. Alâ (ö. 154/771) ........................................................................... 44 

1.10.3. el-Kitâb ............................................................................................................ 45 

1.10.4. Ahfeş’in Me‘âni’l-Kur’ân’ı ............................................................................. 46 

1.10.5. Ebû Hâtim es-Sicistânî (ö. 255/869) ............................................................... 47 

1.10.6. Ferrâ’nın Me‘âni’l-Kur’ân’ı ............................................................................ 48 

1.10.7. el-Kâmil ........................................................................................................... 49 

1.10.8. Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbuhu ........................................................................... 50 

1.10.9. İbn Mücâhid (ö. 324/936) ................................................................................ 52 

1.10.10. Me‘âni’l-Kur’âni’l-Kerîm ............................................................................. 53 

1.10.11. İbn Hâleveyh (ö. 370/980) ............................................................................. 53 

1.10.12. el-Muhteseb ................................................................................................... 54 

1.10.13. el-Keşşâf ........................................................................................................ 55 

1.10.14. ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde ............................................................ 56 

1.11. KIRÂAT İLMİ İLE İLGİLİ GENEL BİLGİLER ........................................... 58 

1.12. KIRÂAT ÇEŞİTLERİ ......................................................................................... 66 

1.12.1. Sahih Kırâatler ................................................................................................. 66 

1.12.1.1. Mütevâtir Kırâat ........................................................................................ 67 

1.12.1.1. Meşhur Kırâat ........................................................................................... 70 

1.12.2. Zayıf Kırâatler ................................................................................................. 71 

1.12.2.1. Âhâd Kırâat ............................................................................................... 71 

1.12.2.2. Şâz Kırâat .................................................................................................. 72 

1.12.2.3. Müdrec Kırâat ........................................................................................... 76 

1.12.2.4. Mevzû Kırâat ............................................................................................ 77 

 

 

 



III 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’NİN İHTİCÂC ANLAYIŞI, TERCİHİ VE 

KIRÂATLERİN ÂYETLERİN MÂNASINA ETKİSİ 

2.1. İHTİCÂC ................................................................................................................ 79 

2.2. MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’NİN İHTİCÂC ANLAYIŞI ............... 81 

2.2.1. Naklî Hüccetler .............................................................................................. 81 

2.2.2. Semâî Hüccetler ............................................................................................. 83 

2.3. MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’NİN KIRÂAT TERCİHİ ................... 86 

2.4. KIRÂATLERİN ÂYETLERİN MÂNASINA ETKİSİ ...................................... 91 

2.4.1. Mânayı Îzâh Eden, Genişleten ve Kapalılığı Gideren Kırâatler ........................ 91 

2.4.1.1. Âyetlerin Mânasını Îzâh Eden Kırâatler ..................................................... 91 

2.4.1.2. Âyetlerin Mânasını Genişleten Kırâatler .................................................... 97 

2.4.1.3. Âyetlerin Mânasındaki Kapalılığı Gideren Kırâatler................................ 103 

2.4.2. Umûmî, Mutlak ve Mücmel Lafızlarla Alakalı Kırâatler ................................ 110 

2.4.2.1. Umûmî Lafızları Tahsis Eden Kırâatler ................................................... 110 

2.4.2.2. Mutlak Lafızları Takyid Eden Kırâatler ................................................... 115 

2.4.2.3. Mücmel Lafızları Açıklayan Kırâatler ...................................................... 118 

2.4.3. Merfû, Mansub ve Meczum Olarak Okunan Fiillerin Anlama Etkisi ............. 124 

2.4.3.1. Meczum ve Merfû Olarak Okunan Fiil..................................................... 125 

2.4.3.2. Meczum ve Mansub Olarak Okunan Fiil .................................................. 126 

2.4.3.3. Merfû ve Mansub Olarak Okunan Fiil ...................................................... 127 

2.4.3.4. Mansub, Meczum ve Merfû Olarak Okunan Fiil ...................................... 128 

2.4.4. Haber ve İnşâ Olarak Gelen Kırâat Vecihlerinin Anlama Etkisi .................... 129 

2.4.5. İ‘râbın Değişmesiyle Kırâatlerin Âyetlerin Anlamına Etkisi .......................... 135 

2.4.6. Fiillerin Sülâsî ve Mezîd Olarak Okunması ve Anlama Yansıması ................ 141 

2.4.7. İsimlerin Sülâsî ve Mezîd Olarak Okunması ve Anlama Yansıması .............. 145 

2.4.8. Lehçeye Dayalı kırâatlerin Âyetlerin Anlamına Etkisi ................................... 148 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’YE GÖRE KIRÂATTE USÛLÎ / 

FONETİK FARKLILIKLAR 

3.1. KIRÂAT İLMİNDE KIRÂAT VECİHLERİNİN KISIMLARI ..................... 151 



IV 

 

3.1.1. Kırâat İlminde Ferşî Farklılıklar (İhtilaflar) .................................................... 153 

3.1.2. Kırâat İlminde Usûlî / Fonetik Farklılıklar ...................................................... 153 

3.2. LEHÇEYE DAYALI KIRÂAT VECİHLERİ .................................................. 154 

3.2.1. İbdâl ................................................................................................................. 154 

3.2.2. Hemze ile İlgili Farklı Kırâatler ...................................................................... 161 

3.2.3. Harekenin Sâkin Kılınması ile İlgili Vecihler ................................................. 165 

3.2.4. İdgâm ............................................................................................................... 169 

3.2.4.1. İdgâm-ı Mütemâsileyn .............................................................................. 171 

3.2.4.2. İdgâm-ı Mütecâniseyn .............................................................................. 173 

3.2.4.3. İdgâm-ı Mütekâribeyn .............................................................................. 175 

3.2.5. İtbâ‘ ................................................................................................................. 182 

3.2.5.1. İtbâ‘ın Lügat Anlamı ................................................................................ 182 

3.2.5.2. İtbâ‘ın Istılahî Anlamı ............................................................................... 182 

3.2.5.3. İtbâ‘ın Sebebi ve Araplar’ın Kullanımı .................................................... 183 

3.2.5.4. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin İtbâ‘ Konusunu Ele Alması ................ 183 

3.2.6. İmâle ................................................................................................................ 189 

3.2.6.1. İmâlenin Lügat Anlamı ............................................................................. 189 

3.2.6.2. İmâlenin Istılahî Anlamı ........................................................................... 189 

3.2.6.3. Arap Lügatında İmâlenin Kullanımı ......................................................... 190 

3.2.6.4. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin İmâleyi Ele Alması ............................. 190 

3.2.7. İşbâ‘ ................................................................................................................. 195 

3.2.7.1. Lügat Anlamı ............................................................................................ 195 

3.2.7.2. Istılahî Anlamı .......................................................................................... 195 

3.2.7.3. Âlimlerin İşbâ‘a Yaklaşımı ....................................................................... 195 

3.2.7.4. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin İşbâ‘a Dâir Ele Aldığı Vecihler .......... 196 

3.2.7.5. Fethanın İşbâ‘ı .......................................................................................... 196 

3.2.7.6. Kesranın İşbâ‘ı .......................................................................................... 197 

3.2.7.7. Dammenin İşbâ‘ı ...................................................................................... 198 

3.2.8. Muzâraat Harflerinin Kesra ile Okunması ...................................................... 199 

3.2.8.1. Muzâraat Harflerinin Tanımı .................................................................... 199 

3.2.8.2. Muzâraat Harflerinin Kesra ile Okunduğu Vecihler................................. 200 

3.3. SARFA DAYALI KIRÂAT VECİHLERİ ......................................................... 202 



V 

 

3.3.1. İştikâk .............................................................................................................. 202 

3.3.2. İştikâk ile İlgili Vecihler .................................................................................. 204 

3.4. NAHVE DAYALI KIRÂAT VECİHLERİ ........................................................ 207 

3.4.1. Te’kîd .............................................................................................................. 207 

3.4.2. Müfred Münâdâ ............................................................................................... 207 

3.5. EDATLARLA İLGİLİ KIRÂAT VECİHLERİ................................................ 208 

3.5.1. Edatın İdgâmı .................................................................................................. 208 

3.5.2. Şartın Cevabı Olarak Gelen Fâ-i Râbıta .......................................................... 208 

 

SONUÇ ......................................................................................................................... 209 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 213 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 231 

 

 

  



VI 

 

ÖZET 

DOKTORA TEZİ 

 

MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ'NİN EL-KİTÂBÜ’L-FERÎD FÎ İʿRÂBİ'L-

KURʾÂNİ'L-MECÎD ADLI TEFSÎRİNİN KIRÂAT YÖNÜNDEN TAHLİLİ 

 

Abdullah TANRİVERDİ 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Veysel GÜLLÜCE 

 

2025, 231 Sayfa 

 

Jüri: Prof. Dr. Veysel GÜLLÜCE 

Prof. Dr. Hasan YILMAZ 

Prof. Dr. Abdulmecit OKCU 

Doç. Dr. Yusuf ÇELİK 

Doç. Dr. Numan ÇAKIR 

 

6./12. yüzyılın son çeyreğinde doğup 643/1245 yılında vefat eden Müntecebüddîn 

el-Hemedânî, kendi asrının önde gelen müfessirlerinden biridir. Kahire’de Salâhiye, 

Dımaşk’ta Zencîliyye medresesinde uzun yıllar tedrîsat faaliyetlerinde bulunmuş, 

tedrîsat faaliyetleri yürüttüğü medreselerde Kur’ân’ı dilbilimsel olarak ele aldığı 

çalışmalarının yanında kırâatle de ilgilenmiş, tefsîr ve kırâat alanında temayüz etmiştir. 

Müellif, eserinde ele aldığı kırâatleri ferşî ve usûlî/fonetik açıdan değerlendirip bu 

kırâatlerin Arap dili ve tefsîrle ilişkisini açıklayarak îzâhlarda bulunmuştur. Eserinde 

çoğunlukla mütevâtir ve şâz kırâatleri ele alan müellif, kırâatleri değerlendirirken hangi 

kırâatin daha isabetli olduğu ya da hangisinin daha zayıf olduğu hakkında yorum 

yaparak kendisi de bir tercihte bulunmaktan geri kalmamıştır. Ele aldığı kırâatlerle ilgili 

kendisinden önceki âlimlerin görüşlerini yansıtarak hem kırâatin mânasıyla ilgili bir 

temel oluşturmuş hem de kırâatin hangi râviden rivâyet edildiğini belirterek bir hüccet 

oluşturma yoluna gitmiştir. Kendisine has bir metot uygulayan el-Hemedânî, daha önce 

yazılan bu tür tefsîrlerin bazılarının uzun bazılarının ise çok kısa olduğunu belirterek 

kendisinin orta bir yol tutarak daha kullanışlı ve istifâde edilmesi daha kolay orta 

büyüklükte bir eser telif ettiğini beyân etmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Tefsîr, Kırâat, Müntecebüddîn el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-

Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd, İhticâc 



VII 

 

ABSTRACT 

Ph. D. DISSERTATION 

 

AN ANALYSIS OF MUNTAJAB AL-DİN AL-HAMADANİ 'S TAFSİR 'EL-

KİTÂBÜ’L-FERÎD FÎ İʿRÂBİ'L-KURʾÂNİ'L-MECÎD' FROM THE 

PERSPECTIVE OF QİRA'AT 

 

Abdullah TANRİVERDİ 

 

Advisor: Prof. Dr. Veysel GÜLLÜCE 

 

2025, 231 Pages 

 

Jury: Prof. Dr. Veysel GÜLLÜCE 

Prof. Dr. Hasan YILMAZ 

Prof. Dr. Abdulmecit OKCU 

Assoc. Prof. Dr. Yusuf ÇELİK 

Assoc. Prof. Dr. Numan ÇAKIR 

 

Muntajab al-Din al-Hamadani, who was born in the last quarter of the 6th century AH 

(12th century CE) and passed away in 643 AH (1245 CE), was one of the prominent exegetes of 

his time. He spent many years teaching at the Salahiyya Madrasa in Cairo and the Zanjiliyya 

Madrasa in Damascus. In these institutions, he engaged in scholarly activities, focusing on 

linguistic analysis of the Qur'an and also delving into the field of qira'at (Qur'anic recitation). He 

distinguished himself in the fields of tafsir (exegesis) and qira'at. In his works, he evaluated the 

qira'at from both a detailed (farshī) and foundational/phonetic (usūlī) perspective, explaining the 

relationship between these recitations and the Arabic language as well as their relevance to 

tafsir. He often addressed both mutawatir (widely transmitted) and shadhdh (irregular) qira'at, 

and while evaluating them, he did not hesitate to comment on which recitation was more 

accurate or which was weaker, making his own preferences clear. By reflecting the views of 

earlier scholars on the qira'at he discussed, he not only established a foundation for 

understanding the meaning of the recitations but also provided evidence by specifying from 

which narrators they were transmitted. Applying his own unique methodology, al-Hamadani 

noted that some of the earlier tafsir works were overly lengthy while others were too brief. He 

aimed for a middle path, composing a work of moderate size that was more practical and easier 

to benefit from. 

Keywords: Quranic Exegesis, Quranic Recitation, Muntajab al-Din al-Hamadani, el-

Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd, Providing Evidence 



VIII 

 

KISALTMALAR VE SİMGELER DİZİNİ 

a.s.       : Aleyh’i-Selam 

b.        : bin, (Oğlu) 

b.y.       : Basım Yeri Yok 

bk.       : Bakınız 

c.c.       : Celle Celaluh 

çev.       : Çeviren 

DİA       : Diyanet İslâm Ansiklopedisi  

Hz.       : Hazreti 

İbn       : Oğlu 

nşr.       : Neşreden 

ö.        : Ölüm tarihi  

r.a.       : Radıyallahu anh 

s.a.v.       : Sallallahu aleyhi vesellem 

şrh.       : Şerh Eden 

TDV       : Türkiye Diyanet Vakvı  

thk.       : Tahkîk Eden  

ts.        : Tarihsiz 

tsh.       : Tashih Eden 

vb.       : ve benzerleri 

vs.        : ve sâire 

y.y.       : Yayıncı Yok 

 

 

  



IX 

 

ÖNSÖZ 

Yüce Allah’ın kelâmı olan Kur’ân-ı Kerîm, mu‘cîz ve vecîz bir kelâmdır. 

İnsanlığı karanlıktan aydınlığa ulaştıracak bu mu‘cîz ve vecîz kelâm, yaklaşık yirmi üç 

sene süreyle Yüce Allah’ın peygamberi olan Hz. Muhammed’e indirilmiş bir kitaptır. 

Hz. Cibrîl’in Kur’ân-ı Kerîm’i yedi harf üzerine Peygamber’e indirmesinin bir gereği 

olarak Peygamber de sahâbeye Kur’ân-ı Kerîm’i okurken farklı vecihlerle okumuş ve 

bu vecihler sahâbe tarafından da aynen okunmuştur. Hicrî ilk asırlardan itibaren bu 

vecihlerle ilgili dilbilimsel tefsîrler yazılmış, vecihlerin değişmesiyle i‘râbın da 

değişmesi sonucunda yeni anlamlar meydana gelmiştir. Bu çerçevede 2./8. ve 3./9. 

yüzyıldan itibaren kırâat ilmiyle ilgili yazılan dilbilimsel tefsîrler günümüze kadar 

sürmüştür. Her asırda İslâm âlimleri bu ilimle meşgul olmuş ve Kur’ân’ın muhtemel 

mânalarını açığa çıkarma gayretinde bulunmuşlardır. 

Bu tezde Müntecebüddîn el-Hemedânî'nin telif ettiği el-Kitâbü’l-Ferîd adlı 

dilbilimsel tefsirinde bulunan kırâat vecihleri ele alınmıştır. Eserinde mütevâtir ve şâz 

kırâatlere yer veren müellif, ferşî ve usûlî/fonetik farklılıklardan kaynaklanan 

okuyuşlara değinerek kırâatler üzerinde detaylı inceleme yapmıştır. Eserinde farklı 

vecihleri ele alarak bu vecihleri sarf ve nahiv açısından değerlendirmiş, kırâat konusuna 

geniş yer ayırmıştır. İslâmî ilimlerde derin bir vukûfiyete sahip olan müellif; tefsîr, 

kırâat, belâgat, sarf ve nahiv alanlarında mütehassıs bir âlimdir. Telif ettiği eserin 

ismiyle Sâhibü’l-Ferîd olarak anılan müellif, kendi döneminin seçkin âlimlerinden biri 

olup Mısır ve Şam’da tedrîsat faaliyetlerini yürütmüş, bulunduğu medreselerde şeyhü’l-

kurrâ olarak müderrislik yapmıştır. Güçlü bir muhâkemeye sahip olan müellif; âlimlerle 

ilmî münâzaralarda bulunmuş, ders halkaları oluşturarak birçok âlim yetiştirmiş, telif 

ettiği bu eserle İslâm ilim mîrâsına seçkin bir eser bırakarak tefsîr ve kırâat ilmine 

büyük bir katkı sağlamıştır. 

Yaklaşık olarak üç senede tamamladığım bu tezimin hazırlanmasında bana 

öncülük eden kıymetli danışmanım Prof. Dr. Veysel GÜLLÜCE hocama, tez savunma 

jüri üyeleri Prof. Dr. Hasan YILMAZ, Prof. Dr. Abdulmecit OKCU, Doç. Dr. Yusuf 

ÇELİK ve Doç. Dr. Numan ÇAKIR hocalarıma tezimin içeriğiyle ilgili katkılarından 

dolayı şükranlarımı sunarım. 

Erzurum-2025   Abdullah TANRİVERDİ 



1 

 

GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÖNEMİ 

Kur’ân-ı Kerîm, Yüce Allah tarafından yaklaşık on dört asır önce Hz. 

Muhammed’e Cibrîl vasıtasıyla indirilmiş ilahî bir kitap olup İslâm dininin kutsal 

kitabıdır. Istılahî olarak birçok tarifi yapılmış olan Kur’ân-ı Kerîm’in yaygın olarak 

yapılan tarifi şu şekildedir: “Kur’ân, Allah tarafından Cebrâil vasıtasıyla mahiyeti 

bilinmeyen bir şekilde son peygamber Hz. Muhammed’e indirilen, mushaflarda yazılan, 

tevâtürle nakledilen, okunmasıyla ibadet edilen, Fâtiha sûresiyle başlayıp Nâs sûresiyle 

biten, başkalarının benzerini getirmekten âciz kaldığı Arapça mûciz bir kelâmdır.”1 

Tanımdan da anlaşılacağı üzere Kur’ân-ı Kerîm’in mûciz oluşu, İslâm dininin 

kutsal kitabı oluşu sebebiyle asırlar boyu Kur’ân üzerine çalışmalar yapılmış, Yüce 

Allah’ın muradının anlaşılması için çaba sarf edilmiştir. Kur’ân ilimleri açısından 

değerlendirdiğimizde Kur’ân’ın anlaşılması için bazı ilimlerin de bilinmesi 

gerekmektedir. Bu konuda müstakil Ulûmü’l-Kur’ân adında eserler telif edilmiş ve 

Yüce Allah’ın muradının ancak bu ilimleri öğrenmekle anlaşılacağı vurgulanmıştır. Bu 

konuda yazılan eserler arasında Zerkeşî (ö. 794/1392) el-Burhân fî ʿUlûmi’l-Kurʾân, 

Süyûtî (ö. 911/1505) el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân ve Zürkânî (ö. 1122/1710) Menâhilü’l-

ʿİrfân fî ʿUlûmi’l-Kurʾân gibi meşhur eserlerin yanı sıra onlarca eser telif edilmiştir. 

Diğer ilahî kitapların aksine Kur’ân-ı Kerîm’in tahrife ve tebdîle uğramamış 

olmasının, muhafaza edilmiş olmasının önemli sebepleri vardır. Şübhesiz bu 

sebeplerden biri Kur’ân’ın Resûlullah zamanında yazıya geçirilmesidir. Kur’ân’ın 

yazılması bizzat Resûlullah’ın emri ve nezaretinde olmuştur.2 Vahiy nâzil oldukça 

Resûlullah tarafından vahiy kâtiplerine yazdırılır ve bu âyetlerin bir nüshası Hâne-i 

Saâdet’te muhafaza edilirdi. Aynı zamanda bir nüshası da vahiy kâtiplerinde bulunurdu. 

                                                 
1 Muhammed b. Alî eş-Şevkânî, İrşâdü’l-Fuhûl, thk. Ebû Hafs Sâmî b. el-Arabî el-Eserî (1. Baskı), 

Dârü’l-Fadîle, Riyad 2000, I, 169-170; Muhammed ez-Zefzâf, et-Ta’rîfu bi’l-Kur’ân’i ve’l-Hadîs (1. 

Baskı), Mektebetü’l-İlmiyye, Beyrut ts., 4-6; Subhî Sâlih, Mebâhis fî ʿUlûmi’l-Kurʾân (10. Baskı), 

Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, Beyrut 1977, 21; Muhammed Ali Sâbûnî, et-Tibyan fî ‘Ulûmi'l-Kur’ân (1. 

Baskı), Mektebetü’l-Büşra, Karaçi 2010, 8; Abdülhamit Birışık, “Kur’ân”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 

2002, XXVI, 383. 
2 Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh ez-Zerkeşî, el-Burhân fî ʿUlûmi’l-Kurʾân, 

thk. Yûsuf Abdürrahmân el-Mer‘aşî (1. Baskı), Dârü’l-Ma‘rife, Beyrut 1990, I, 330; Muhammed 

Hamidullah, Kur’ân-ı Kerîm Tarihi (2. Baskı), Beyan, İstanbul 2010, 15. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/irsadul-fuhul


2 

 

Bir nüshasının Hâne-i Saâdet’te, bir nüshasının da vahiy kâtiplerinde oluşu Kur’ân’ın 

zaptında önemli bir yer teşkil ediyordu. Kur’ân-ı Kerîm bu yöntemle Resûlullah’ın 

zamanında yazılmış ve muhafaza edilmiştir.3 

Araştırmamızın konusu olan kırâat vecihleri de Resûlullah döneminde tespit 

edilmiş ve sahâbe arasında farklı vecihlerle okunmuştur. Sahâbenin okumuş olduğu 

farklı vecihler konusunda birbirilerine muhalefet etmesi ve konuyu Resûlullah’a 

götürmesi kırâat vecihlerinin de Resûlullah döneminde yazıya geçirilip muhafaza 

edildiğinin kanıtı mahiyetindedir.4 

Resûlullah’ın vefâtıyla beraber vahiy de kesilmişti. Dolayısıyla vahiy yazdırma işi 

artık olmayacaktı. Resûlullah vefât ettiğinde Kur’ân-ı Kerîm tek bir mushaf hâlinde 

değildi. Farklı yazı malzemeleri üzerine yazılıydı ve her bir sahâbede farklı nüshalar 

bulunuyordu. Hz. Ebû Bekir’in (ö. 13/634) halifeliği döneminde tarihi kaynaklarda 

sıkça bahsedilen Yemâme Savaşı’nda kurrâ hafızların şehit düşmesi sonucu Hz. Ebû 

Bekir tarafından Hz. Zeyd b. Sâbit (ö. 45/665 ) başkanlığında bir komisyon kurulmuş ve 

Kur’ân-ı Kerîm derlenmiştir. Kendisine tevdî edilen bu görevi Hz. Zeyd son derece 

titizlikle yerine getirmiştir.5 Hz. Zeyd Kur’ân’ı toplama esnasında ne sadece yazılanla 

yetinmiş ne de hıfz edilenle yetinmiştir. O hem kitâbet şartını hem de hıfz şartını 

koyarak her iki yöntemle titizlikle Kur’ân’ı derlemiştir. Hz. Zeyd kendisine getirilen bir 

metni kabul etmek için Resûlullah’ın huzurunda yazıldığına şahitlik edecek iki kişiyi de 

şart koşmuştur.6 

Bazı kaynaklar iki şahitten maksadın hıfz ve kitâbet olduğunu söylese de bu görüş 

isabetli değildir. Zira Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer (ö. 23/644) ve Hz. Zeyd’e “Mescidin 

kapısında oturun, size kim iki şahitle Allah’ın kitabından bir şey getirirse, onu yazın.” 

deme sûretiyle söz konusu iki şahidin iki birey olduğunu vurgulamıştır. Bu şartlarda Hz. 

Zeyd Kur’ân’ı bir araya getirmiştir. Tarihi kaynaklarda Hz. Zeyd’e gelen Kur’ân 

                                                 
3 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, el-İtkân fî 

‘Ulûmi’l-Kur’ân, thk. Merkezü Dirâsâtü’l-Kur’ân’î, Emânetü’l-‘Amme, Suudi ts., II, 383; Ali Eroğlu, 

Kur’ân Târîhi ve Kur’ân İlimleri (1. Baskı), Eser Ofset ve Matbaacılık, Erzurum 2012, 71. 
4 Muhammed Nâsırüddîn el-Elbânî, Muhtasar Sahîhü’l-İmâmü’l-Buhârî (1. Baskı), Mektebetü’l-Me‘ârif 

li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, Riyad 2002, III, 335-336. 
5 ez-Zerkeşî, I, 326-328; Necati Tetik, Başlangıçtan IX. Hicri Asra Kadar Kırâat İlminin Ta’limi (1. 

Baskı), İşaret Yayınları, İstanbul 1990, 49-50. 
6 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 383; Muhammed Mustafa el-Âzami, Vahyedilişinden 

Derlenişine Kur’ân Tarihi (3. Baskı), İz Yayıncılık, İstanbul 1993, 118-119; Mehmet Dağ, Geleneksel 

Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım (3. Baskı), İsam Yayınları, İstanbul 2022, 87-89. 



3 

 

nüshaları her ne kadar farklı yazı malzemeleri üzerine yazılmış olsa da Hz. Zeyd, 

bunlardan deri üzerine yazılanları kabul etmiş, deri üzerinde yazılı olmayanı da tekrar 

deri üzerine yazarak bu şekilde deriden oluşan bir mushaf oluşturmuştur. Kur’ân’ı 

derlemeyle ilgili çarpıcı bir görüş de Hz. Zeyd’in oluşturduğu metnin yedi harfi veya 

yedi vechi de içerdiği görüşüdür. Mushaf adı verilen bu metin Hz. Ebû Bekir’e teslim 

edilmiş, sonra Hz. Ömer’e ve daha sonra da kızı Hz. Hafsa’ya (ö. 45/665) teslim 

edilmiştir.7  

Anlaşılacağı üzere Hz. Zeyd’in oluşturduğu mushaf yedi vecihle okunabilecek 

mahiyette yazılmış bir metindi.8 Hz. Ömer ve Hz. Osman (ö. 35/656) döneminde 

fetihlerin çoğalmasıyla insanlar bölük bölük İslâm’a giriyordu. Farklı şehirlerin 

müslüman olmasıyla her bir şehir kurrâ sahâbeden birinden Kur’ân öğreniyordu. 

Böylece her bir belde farklı vecihle Kur’ân öğreniyordu.9 Yüce Allah’ın insanlara 

kolaylık olsun diye Kur’ân’ı yedi harf üzerine nâzil etmesi sonucu ashâb-ı kirâmın bazı 

harf ve kelimeleri farklı telaffuz etmesiyle kırâat vecihlerinde farklılık oluyordu.10 Bu 

farklılık İslâmiyeti yeni kabul etmiş topluluklarda şaşkınlığa neden oluyor ve kendi 

kırâatlerinin daha doğru olduğunu söyleme cihetine gitmelerine sebebiyet veriyordu.11 

Tarihi vesîkalarda Ermenistan ve Azerbaycan fetihlerinde müslümanlar arasında 

kırâat vecihlerinden dolayı meydana gelen ihtilaftan sonra Hz. Osman’ın bu duruma 

müdahale ettiği anlatılmaktadır.12 Hz. Osman müslümanlar arasında cereyan eden bu 

ihtilaftan sonra Hz. Hafsa’ya haber göndererek İmam Mushaf’ı istemiş ve Hz. Zeyd b. 

Sâbit başkanlığında bir komisyon oluşturarak Kur’ân’ı Kureyş lehçesiyle yazmalarını 

emretmiştir. Zira Kur’ân’ın Kureyş lehçesiyle nâzil olduğunu onlara söylemiştir. Daha 

sonra Hz. Osman oluşturulan nüshanın dışındaki tüm nüshaların yakılmasını emretmiş 

ve asıl nüshayı Hz. Hafsa’ya iade etmiştir.13 

                                                 
7 Muhammed Abdülazîm ez-Zürkânî, Menâhilü’l-ʿİrfân fî ʿUlûmi’l-Kurʾân, thk. Fevvâz Ahmed Zemerlî 

(1. Baskı), Dârü’l-Kitâbü’l-Ezel, Beyrut 1995, I, 327-329; Muhsin Demirci, Kur’ân Târîhi (6. Baskı), 

Seçil Ofset Matbaacılık, İstanbul 2014, 114-123; Tetik, 50. 
8 ez-Zürkânî, I, 327; Tetik, 50. 
9 ez-Zerkeşî, I, 330; Subhî Sâlih, 78; Demirci, Kur’ân Târîhi, 125. 
10 ez-Zürkânî, I, 327; Tetik, 73. 
11 Subhî Sâlih, 78-81; İsmail Karaçam, Kur’ân-ı Kerîm’in nüzûlü ve kırâatı (5. Baskı), İfav, İstanbul 

2016, 185-186; Demirci, Kur’ân Târîhi, 126. 
12 ez-Zerkeşî, I, 330; Tetik, 52. 
13 ez-Zerkeşî, I, 330; Osman Keskioğlu, Nüzûlünden Günümüze Kur’ân-ı Kerîm Bilgileri (7. Baskı), 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2014, 96-97; Karaçam, Kur’ân-ı Kerîm’in nüzûlü ve kırâatı, 

189-190; Demirci, Kur’ân Târîhi, 125-127. 



4 

 

Hz. Zeyd’in istinsah ettiği nüsha çoğaltılarak farklı beldelere gönderilmek 

sûretiyle müslüman beldelerin tümünde aynı lehçeyle Kur’ân’ın okunması sağlanmıştır. 

Hz. Osman dömeninde gerçekleşen bu istinsah olayı kendi dönemine ithafen Mesâhif-i 

Osmâniye olarak adlandırılmıştır.14 Hz. Osman’ın yaptığı istinsah işini Hz. Ali (r.a.) (ö. 

40/661) başta olmak üzere ashâb çok yerinde bir iş olarak görmüş, kendi mushaflarını 

Hz. Osman’ın mushafıyla tashih etmiş, bu mushafa uymayan kendi sahîfe ve 

mushaflarını yakmışlardır. Bu şekilde Mesâhif-i Osmâniye konusunda sahâbe arasında 

icmâ vuku bulmuştur.15 

Bu tezimizin asıl konusu olan kırâat vecihlerinin iyi anlaşılması, sahâbenin farklı 

kırâat vecihleriyle Kur’ân’ı tilâvet etmesi, Resûlullah’ın sahâbeye farklı vecihlerle 

Kur’ân’ı okuması gibi meselelerin anlaşılması için kısa da olsa Kur’ân tarihine 

değinmek gerektiği kanaatindeyiz. Kırâat vecihlerini ele alacağımız bu tezimizde 

konunun iyi anlaşılması için Kur’ân tarihini bilmek, kırâat vecihlerinin Arap dili 

açısından ne şekilde gerçekleştiğini anlamak için de belâgat, sarf ve nahiv konularını iyi 

bilmek gerekmektedir. Çünkü kırâat vecihleri kelimede veya harfte bazı değişiklikler 

yapılarak meydana gelmektedir. Bu tezimizde bu konuyu detaylı bir şekilde ele alıp 

açıklayacağız. 

II. ARAŞTIRMANIN AMACI VE METODU 

Araştırmamızın amacı Kur’ân-ı Kerîm’in farklı kırâat vecihleri belirlemek ve 

mânaya delâletini ortaya çıkarmaktır. İslâm âlimleri Kur’ân-ı Kerîm’i aslına uygun bir 

şekilde sonraki nesillere aktarmak için tarih boyunca birçok çalışma yapmışlardır. 

Araştırmamızın konusu olan Müntecebüddîn el-Hemedânî de (ö. 643/1245) Kur’ân-ı 

Kerîm’in i‘râbıyla ilgili bir eser telif etmiş, eserinde ağırlıklı olarak belâgat ve kırâat 

vecihleri üzerinde durmuştur. Bizim amacımız müellifin eserinde ele aldığı kırâat 

vecihlerini incelemek, müellifin kırâat vecihlerine yaklaşımı ve kırâat vecihleri 

hakkındaki görüşlerini ortaya çıkarmaktır. Öncelikle müellifin matbû olarak elimizde 

mevcut bulunan altı ciltlik eserini baştan sona okuyup eserde müellifin ele aldığı kırâat 

vecihlerini tasnifli bir şekilde ortaya çıkarmayı amaç ediniyoruz. 

                                                 
14 ez-Zürkânî, I, 327; Demirci, Kur’ân Târîhi, 129. 
15 ez-Zerkeşî, I, 330; Subhî Sâlih, 82; Abdürrahmân Çetin, Kur’ân İlimleri ve Kur’ân-ı Kerîm Târîhi (2. 

Baskı), Dergâh Yayınları, İstanbul 2012, 83-88; Karaçam, Kur’ân-ı Kerîm’in nüzûlü ve kırâatı, 194-195; 

Keskioğlu, 100-102. 



5 

 

Kırâat konusunun başlıca iki konusu vardır. Biri ferşü’l-huruf, diğeri de usûlî / 

fonetik farklılıklardır. Ferşü’l-huruf, kırâatlerin mâna üzerindeki etkisini ifâde 

etmektedir. Usûlî / fonetik farklılıklar ise kırâatlerin mâna üzerinde herhangi bir 

etkisinin olmadığını ifâde etmektedir. Biz bu tezimizde müellifin eserinde ele aldığı 

kırâat vecihlerini gerek ferşü’l-huruf, gerekse usûlî / fonetik farklılıklar açısından 

tasnifli bir şekilde ele alıp inceleyeceğiz. Kırâatlerin ferşî farklılıklarını; mânayı 

açıklayan kırâatler, daraltan kırâatler, genişleten kırâatler, tahsis eden kırâatler, takyid 

eden kırâatler, mücmel lafızlar, lehçeyle ilgili vecihler vb. başlıklar altında ele alıp 

detaylı bir şekilde inceleyeceğiz. Müellifin eserinde ele aldığı vecihlerin delilini 

(ihticâc) semâî olarak mı nakli olarak mı getirdiğini belirleyip, şâyet kırâat tercihi varsa 

bunun sebebini ortaya çıkaracağız. 

Usûlî / fonetik farklılıklar açısından da inceleyeceğimiz eserde, ele alınan lehçe ve 

lügat farklılıkları üzerinde detaylı bir şekilde durup; teshîl, tahkîk, ibdâl, hazf ve idgâm 

gibi konular üzerinde detaylı bir inceleme yaparak eserde ne şekilde ele alındığını açığa 

çıkaracağız. Ayrıca itbâ‘, imâle ve işbâ‘ konularını da ele alarak bunların tanımı, 

âlimlerin isti‘mali ve müellifin eserinde bu konularda ele aldığı lügat ve lehçeleri 

inceleyeceğiz. Eserde ayrıca sarf ve nahiv ile ilgili vecihlere de yer vereceğimiz 

çalışmada öncelikle edatlarla ilgili kırâat vecihleri, iştikâk ile ilgili vecihler, temyiz, hâl, 

zarf, bedel, fâil, haber, atıf ve sıfat gibi nahiv konularının tümünü örneklerle ele 

alacağız. Tezimizde yer alan kaynakların yazılışları, şahıs isimleri ve ölüm tarihleri 

tabakat kitaplarındaki ve TDV İslâm Ansiklopedisi’ndeki yazılışları karşılaştırılıp TDV 

İslâm Ansiklopedisi’ni esas alarak yazacağız. Tezimizin yöntemi, diğer tezlerden farklı 

olarak kırâat açısından konuyu ele alışımız daha sistematik ve tafsilâtlı bir şekilde 

olacaktır. Gerek lügat ve lehçe, gerek sarf ve nahiv açısından ele alınan kırâat vecihleri 

açısından oldukça zengin bir çalışma olacağı kanaatindeyiz. 

III. ARAŞTIRMANIN KAPSAMI VE KAYNAKLARI 

Tefsîr ilmiyle uğraşan İslâm ulemâsı kırâat vecihlerinin tefsîr ilminde ne derece 

önemli olduğunu elbette bilmektedirler. Kırâat vecihleriyle tefsîr ilminin âdeta iç içe 

geçmiş tek vücut olduğunu söylemek yanlış olmasa gerek. Zira hicrî ilk asırlarda 

yazılan tefsîrlere baktığımızda çoğunlukla kırâat vecihleriyle ilgili, kırâatlerin mânaya 

etkisi şeklinde olduğunu görmekteyiz. Buna örnek olarak Ferrâ’nın (ö. 207/822) 



6 

 

Me‘âni’l-Kur’ân, Ahfeş’in (ö. 215/830) Me‘âni’l-Kur’ân ve Zeccâc’ın (ö. 311/923) 

Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh adlı eserlerini zikredebiliriz. 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin el-Kitâbü’l-Ferîd adlı İ‘râbü’l-Kur’ân çalışması 

İslâm âleminde bu alanda yapılan çalışmalar arasında önemli bir yer edinmektedir. 

Eserle ilgili yapılan çalışmalara baktığımızda Türkiye’de sadece belâgatla ilgili bir 

doktora çalışması yapılmıştır. Arap dünyasında ise eserle ilgili çalışmalar yapılsa da 

kırâat açısından tam bir çalışma yapılmadığını görmekteyiz. Müellifin eserinin, ilmî 

kişiliğinin ve İslâm ulemâsı arasındaki konumunun anlaşılması için tahsil hayatının 

incelenmesi elbette önemlidir. Bu sayede kırâat düşüncesi ve ilmî kişiliğinin anlaşılması 

sağlanacaktır. 

Tezimizin birinci bölümünde Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin doğduğu beldeyi, 

ilmî hayatını, hocalarını, talebelerini ve eserlerini inceleyeceğiz. Daha sonra 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin kırâat kaynaklarını ve kırâat ilmiyle ilgili genel 

bilgileri detaylı bir şekilde ele alacağız. 

Tezimizin ikinci bölümünde ise Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserinde ihticâc, 

kırâat tercihi ve kırâatlerin âyetlerin anlamına etkisi başlığı altındaki konuları ele 

alacağız. Bu başlıkta Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin kırâat vecihlerini tefsîrinde ele 

alışını ve kırâat anlayışını inceleyeceğiz. Kırâat âlimlerinin kırâat vecihlerini ne şekilde 

incelediğini, Müntecebüddîn el-Hemedânî’in bu görüşlerden ne şekilde etkilendiğini ve 

hangi görüşü tercih ettiğini detaylı olarak inceleyeceğiz. 

Tezimizin üçüncü bölümünde ise Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserinde 

kırâatte usûlî / fonetik farklılıklar konusunu ele alacağız. Bu başlık adı altında lehçe ve 

lügat açısından farklı konuları ele alıp detaylı bir şekilde inceleyerek tezimizi bu konuda 

zenginleştireceğiz. Mânaya herhangi bir etkisinin olmadığı usûlî farklılıkları bu başlık 

altında tasnifli bir şekilde inceleyeceğiz. 

Kaynakları tercih ederken özellikle İslâm dünyasında kabul görmüş aslî 

kaynaklara müracaat etmeye gayret göstereceğiz. Bu kaynaklardan bazılarını şu şekilde 

zikredebiliriz: Sîbeveyhi (ö. 180/796) el-Kitâb, Müberred (ö. 286/900) el-Muktedab, 

Nehhâs (ö. 338/950) İʿrâbü’l-Kurʾân, İbn Cinnî (ö. 392/1002) Sırru Sınâʿati’l-İʿrâb, 

Dânî (ö. 444/1053) et-Teysîr fi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, İbn Esîr (ö. 630/1233) el-Kâmil fi’t-



7 

 

Târîh, Kurtubî (ö. 671/1273) el-Câmiʿ li-Ahkâmi’l-Kurʾân, İbn Akîl (ö. 769/1367) el-

Müsâʿid ʿAlâ Teshîli’l-Fevâʾid, İbn Cezerî (ö. 833/1429) en-Neşr fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr’  

IV. EL-KİTÂBÜ’L-FERÎD HAKKINDA YAPILAN ÇALIŞMALAR 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin telif ettiği bu eser birçok âlimin ilgisini çekmiş 

ve hakkında birçok çalışma yapılmıştır. Özellikle Arap ülkelerinde eser yoğun ilgi 

görmüş, hakkında doktora tezleri, makale ve eserin tahkîk çalışmaları yapılmıştır. Eser 

hakkında yapılan çalışmalar arasında Abdullah Osman Abdurrahman Sultan’ın 

hazırladığı Cühûdü’l-Münteceb el-Hemedânî el-Luğaviyye,16 ve Vedat Recep 

Muhammed Hasan’ın çalışması olan Ârâu Sîbeveyhi en-Nahviyye ve’s-Sarfiyye fî’l-

Kitâbi’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd li’l-Münteceb el-Hemedânî17 adındaki doktora 

tezleri ile Bâsime Halef Mes‘ûd’un çalışması olan et-Tevcîhü’n-Nehviyyu li’l-Kırâati’l-

Kur’âniyye fî’l-Kitâbi’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd li’l-Münteceb el-Hemedânî18 

adlı yüksek lisans tezi bulunmaktadır. Eser hakkında yapılan çalışmalardan biri de 

‘İmad Mûcîd Ali’nin kaleme aldığı Menhecü’l-Münteceb el-Hemedânî fî Kitâbihi el-

Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd adlı makaledir.19 

Arap dünyasında eserle ilgili yapılan doktora ve yüksek lisanas çalışmalarına 

baktığımızda kırâat vecihlerinin ferşî ve usûlî / fonetik farklılıklar arasında herhangi bir 

ayırımın yapılmadığını, kırâatlerin genellikle sarf ve nahiv açısından ele alınıp dağınık 

bir şekilde işlendiğini görmekteyiz. Biz bu tezimizde kırâatlerin ele alınışını ferşü’l-

huruf ve usûlî / fonetik farklılıklar olmak üzere iki ana başlık altında ele alıp her bir 

başlığı tasnifli bir şekilde ele alacağız. Tezimiz bu bakımdan Arap dünyasında yazılan 

tezlerden farklılık arz etmektedir. Bu bakımdan İslâm dünyasında önemli bir yer edinen, 

kırâat açısında temayüz eden bir âlimin eserindeki kırâat vecihlerini çalışmanın ilim 

dünyasına önemli bir katkı sunacağı düşüncesindeyiz. 

                                                 
16 Abdullah Osmân Abdürrahmân Sultan, Cühûdü’l-Münteceb el-Hemedânî el-Luğaviyye, (Doktora Tezi), 

Câmi‘atü Ümmü’l-Kura, Külliyetü’l-Lüğâti’l-Arabiyye Kısmü’l-Dirâsâti’l-Ulya, Suudi 1999-2000, 1. 
17 Vedat Recep Muhammed Hasan, Ârâu Sîbeveyhi en-Nahviyye ve’s-Sarfiyye fî’l-Kitâbi’l-Ferîd fî 

İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd li’l-Münteceb el-Hemedânî, (Doktora Tezi), Cami‘atü’l-Ezher, Külliyetü’l-

Dirâsâtü’l-İslâmiyye ve’l-Arabiyye li’l-Benâti Dirâsati’l-‘Ulya Kismü’l-Luğaviyye, Kahire 2016, 1. 
18 Bâsime Halef Mes‘ûd, et-Tevcîhü’n-Nehviyyu li’l-Kırâati’l-Kur’âniyye fî’l-Kitâbi’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-

Kur’âni’l-Mecîd li’l-Münteceb el-Hemedânî, (Yüksek Lisans Tezi), Câmi‘atü Diyâli, Külliyetü’t-

Terbiyye li’l-Ulûmi’l-İnsaniyye Kismü’l-Luğati’l-Arabiyye, 2012, 1. 
19 İmâd Mûcid Ali, “Menhecü’l-Münteceb el-Hemedânî fî Kitâbihi el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-

Mecîd”, Mecelle Câmia Tikrit li’l-Ulûmi’l-İnsaniyye, 20 (10), 2013, 125-175. 



8 

 

el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd adlı eserin yapılan doktora ve yüksek 

lisans tezlerinin incelenmesi, birçok ilimde yetkin olan Müntecebüddîn el-

Hemedânî’nin eserinin daha iyi anlaşılması açısından önem arz etmektedir. Eserle ilgili 

yapmış olduğumuz araştırmada hakkında iki ayrı tahkîk çalışması yapıldığı 

anlaşılmaktadır. Birincisi Fehmî Hasan en-Nimr - Fuâd Ali Muhaymer’in tahkîk 

çalışması, ikincisi de Muhammed Nizâmeddin el-Füteyyih’in tahkîk çalışmasıdır. 

Türkiye’de Müntecebüddîn el-Hemedânî ile ilgili bilgiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi’nde Ahmet Özel tarafından yazılan maddeyle ulaşmaktayız. Bu maddede 

ilmî kişiliği, eserleri, hocaları, öğrencileri ve tedrîsat faaliyetlerini yürüttüğü 

medreselerle ilgili genel mâlûmat verilmiştir. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eseri 

olan el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd ile ilgili Türkiye’de sadece bir 

doktora çalışmasına rastlamaktayız. Eserin lügat ve sarf yönünü ele alan bu çalışma 

Mahsum Taş tarafından Müntecebüddîn el-Hemedânî ve el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-

Kur’âni’l-Mecîd Adlı Eserinde Lügat ve Sarf adıyla yapılmıştır.20 

Türkiye’de Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-

Kur’âni’l-Mecîd adlı eserle ilgili bir doktora çalışması dışında makale vb. herhangi bir 

çalışma yapılmadığını görmekteyiz. Buna karşın Arap ülkelerinde ise hakkında birçok 

tez ve makale çalışması yapılmıştır. 

İslâm âleminde İ‘râbü’l-Kur’ân çalışmalarına ehemmiyet verilmiş ve onlarca 

çalışma yapılmıştır. İ‘râbü’l-Kur’ân ile ilgili çalışma yapan âlimlerden biri de 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’dir. Müellifin i‘râb ile ilgili yazdığı el-Kitâbü’l-Ferîd fî 

İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd adlı eseri de bu alanda yazılan eserler arasında yerini almıştır. 

Eser, İ‘râbü’l-Kur’ân olarak yazılan ve bize ulaşan kitaplar arasındaki en önemli 

eserlerden biridir. Müellif; eserinde lügat, nahiv, sarf ve kırâat çalışmalarını geniş bir 

şekilde ele almıştır.21 

Birçok ilimde yetkin olan müellifin yazdığı el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-

Mecîd adlı eserin ismini müellif kendisi belirtmiştir.22 Adından da açık bir şekilde 

anlaşılacağı gibi eser Kur’ân’ın i‘râbını yapan bir tefsîrdir. Dilbilimsel olarak 

                                                 
20 Mahsum Taş, Müntecebüddîn el-Hemedânî ve el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd Adlı 

Eserinde Lügat ve Sarf , (Doktora Tezi), Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Diyarbakır 2020, 1. 
21 İmad Mûcid Ali, 127-128. 
22 Müntecebüddîn Hüseyn b. Ebü’l-İz el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd fî İʿrâbi’l-Kurʾâni’l-Mecîd, thk. 

Muhammed Nizâmeddin el-Füteyyih (1. Baskı), Darü’z-Zaman, Medinetü’l-Münevvere 2006, I, 22. 



9 

 

hazırlanmış; nahiv, sarf, kırâat, lügat ve farklı Arap lehçelerine de yer vermesi yönüyle 

bu minvalde yazılmış eserlere nazaran okuyucuları tatmin edici ve zengin içerikli bir 

eserdir.23 

İ‘râbü’l-Kur’ân olarak yazılan dilbilimsel tefsîrlerden bahseden ez-Zerkeşî, 

eserleri müellifleriyle beraber zikretmiş ve bu tefsîrler içerisinde en güzelleri arasında 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin kitabının da olduğunu belirterek eseri methetmiştir.24 

Eserin kendi döneminde gerek hacimsel gerek ihtiva ettiği konular açısından yazılan en 

kapsamlı eser olduğu açık bir şekilde zikredilmektedir. Eserde müellif; sarf, nahiv, lügat 

ve kırâat konularında müfessirlerin görüşlerinden, kırâat kitaplarından, hocalarından 

duyduklarından, müctehidlerin görüşlerinden yararlanarak âyetler ve kelimeler ile ilgili 

tahlillerde bulunmuş ve geniş îzâhlar yapmıştır.25 

Netice itibariyle Kur’ân’ın özelliklerinden biri de Allah’ın (c.c.) insanları 

Kur’ân’a vâris kılarak ondaki güzellikleri ve mâna zenginliğini ortaya çıkarmalarını 

emretmesidir. Bu anlamda İslâm âlemindeki müfekkirler ve araştırmacılar Kur’ân’ın 

mânasını açığa çıkarmak için çalışmalar yapmışlardır. Bu çalışma alanlarının en 

önemlilerinden biri Kur’ân’ın i‘râbıyla ilgili çalışmalardır. Çünkü i‘râb mânayı açığa 

çıkarır, amacı açıklar, belâgate işaret eder. Dolayısıyla Kur’ân’ın daha iyi anlaşılması 

için öğrenilmesi gereken en önemli ilimlerden biri lügat ilmidir. 

 

 

 

                                                 
23 İmad Mûcid Ali, 128. 
24 ez-Zerkeşî, I, 409-410. 
25 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 47. 



10 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

EL-HEMEDÂNÎ’NİN HAYATI, YAŞADIĞI DÖNEM, HOCALARI, 

TALABELERİ VE ESERLERİ 

1.1. DOĞUMU 

Kırâat yönünü inceleyeceğimiz eserin müellifini tanımak için öncelikle müellifin 

doğumu, künyesi ve nisbesi, hayatı, tahsili, hocaları talebeleri, eserleri, yaşadığı şehir ve 

dönem hakkında gerekli bilgileri vererek ele alacağımız eserin daha iyi anlaşılmasını 

amaçlıyoruz. Tabakat kitaplarında yapmış olduğumuz araştırmada Müntecebüddîn el-

Hemedânî’nin nerede ve hangi yılda doğduğu ile ilgili net bir bilgiye rastlanmamakla 

birlikte26 598/1201 yılında Kahire’de öğrenim gördüğü, Ebû Cûd Gıyâs b. Fâris el-

Lahmî’nin o tarihte kendisine ders verdiği bilgisine rastlamaktayız.27 Bu bilgiye 

dayanarak müellifimizin doğumunun 575/1179 ve sonraki yıllar olduğunu söylemek 

mümkündür.28 

1.2. KÜNYESİ VE NİSBESİ 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin birçok kaynak kitapta zikredildiği 

anlaşılmaktadır. Müntecebüddîn el-Hemedânî; bazı kaynaklarda sadece lakabı ve 

künyesiyle, bazılarında adı ve künyesiyle,29 bazılarında ise adı, künyesi, lakabı ve 

nisbesi ile zikredilmektedir.30 Tam adı Ebû Yûsuf Ya‘kûb Müntecebüddîn Hüseyn b. 

Ebü’l-İz el-Hemedânî’dir.31 Buna göre adı Ya‘kûb, künyesi Ebû Yûsuf, lakabı 

Münteceb, nisbesi ise el-Hemedânî’dir. Bazı kaynaklarda adının Ya‘kûb değil Hüseyin 

                                                 
26 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ (1. 

Baskı), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1985, XXIII, 219. 
27 Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf el-Cezerî, Ğâyetü’n-

Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ (1. Baskı), Mektebetü’l-Hancî, Mısır 1933, II, 310. 
28 Ahmet Özel, “Müntecebüddîn el-Hemedânî”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2006, XXXII, 25-26; el-

Hemedânî ile ilgili bilgi veren Ahmet Özel, müellifin 6./12. yüzyılın son çeyreğinde doğmuş olabileceğini 

belirtmektedir. 
29 Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd b. Muhammed b. Alî b. Fâris ez-Ziriklî, el-Aʿlâm (7. 

Baskı), Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, Beyrut 1986, VIII, 95. 
30 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, Buğyetü’l-Vu‘ât 

fî Tabakâti’l-Luğaviyyîn ve’n-Nühât, thk. Muhammed Ebû Fadl İbrâhîm (2. Baskı), Dârü’l-Fikr, b.y., 

1979, II, 300. 
31 İsmâil Paşa el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-Ârifîn Esmâü’l-Mü’ellifîn Âsârü’l-Müsannifîn (3. Baskı), 

Mektebetü’l-İslâmiyye, Tahran 1967, II, 472. 



11 

 

olduğu, babasının adı Ebû’l-İz, dedesinin adı ise Reşîd olarak zikredilmektedir.32 

Ulaştığımız kaynaklarda adının zikredildiği tüm eserlerde lakabının el-Müntecebüddîn 

olarak, nisbesinin ise el-Hemedânî olarak zikredildiğini görmekteyiz.33  

1.3. HAYATI 

Kaynak kitaplarımızda müellifin ailesiyle ilgili hiçbir bilgiye rastlanmamaktadır. 

Kaynaklarda babasından veya yakın akrabalarından bahsedilmemesi babasının ve yakın 

akrabalarının zikredilmeye değer bir devlet kademesinde veya ilimle uğraşan kişiler 

olmadıkları anlaşılmaktadır. Ayrıca Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin Mısır’a ailesiyle 

birlikte mi ya da yalnız mı gittiği de bilinmemektedir.  

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin doğduğu ve yaşadığı dönemde İran bölgesinde 

büyük siyasî çekişmeler ve savaşlar yaşanmaktaydı. Özellikle Abbâsî ve Irak 

Selçukluları ile Hârizmşahlar devleti ve İran halkı arasında çekişmeler de 

yaşanmaktaydı. 590/1193 yılında Hârizmşahlar’ın İran üzerinde hâkimiyet kurması, 

Hârizmşahlar’ın Moğol kervanlarına el koyması ve gönderilen Moğol elçilerinin 

öldürülmesi sonucu Moğollar’ın bölgeyi istilaya başlaması ve benzeri olumsuz olaylar 

bölgede yaşamı iyice zorlaştırmıştı.34  

Hemedan bölgesinde yaşanan savaşlar ve siyasî olaylar neticesinde bölgede 

istikrarsız bir ortam oluşmuştu.35 Hemedan’ın aksine, o dönemde Eyyûbîler’in 

hâkimiyeti altında bulunan Kahire ve Dımaşk bölgesinde ise ilmî bir ortam 

bulunmaktaydı. Eyyûbî devleti müderrislere ve talebelere burs bağlayıp Kahire’yi ve 

Dımaşk’ı ilmin câzibe merkezi hâline getirmişti.36 Bu siyasî olayların ve savaşların 

yaşandığı dönemde Hemedan’da yaşadığı tahmin edilen Müntecebüddîn el-

Hemedânî’nin Kahire ve Dımaşk’taki medreselerde tedrîsat faaliyetleri yürüttüğü 

söylense de ne zaman Hemedan’dan Kahire’ye, oradan da Dımaşk’a gittiğiyle ilgili 

                                                 
32 Ömer Rızâ Kehhâle, Mu‘cemü’l-Mü’ellifîn, el-Müessesetü’r-Risâle, Dımaşk 1957, I, 626. 
33 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr 

ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, thk. Tayyar Altıkulaç (1. Baskı), İsam, İstanbul 1995, III, 1265-1266. 
34 Hâlid Ezâm, Mevsüâtü Târîhi’l-İslâmî Asrü’l-Abbâsî, Dârü Esame, Umman 2009, 267; Faruk Sümer, 

“Tuğrul 2”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2012, XLI, 342-344; Aydın Taneri, “Hârizmşahlar”, DİA, 

TDV Yayınları, Ankara 1997, XVI, 229-230. 
35 Mahmûd Şâkir, et-Târîhü’l-İslâmî (6. Baskı), Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut 2000, VI, 298. 
36 Muhammed Zağlül Sellâm, el-Edebü fi’l-‘Asri’l-Eyyûbî, Menşeetü’l-Me‘ârif, İskenderiye 1990, 85. 



12 

 

kesin bir bilgiye rastlanmamaktadır.37 Ancak kendisinin Kahire’de 598/1201 yılında 

öğrenim gördüğü belirtildiğine göre buradan da anlaşılacağı üzere erken yaşta 

Hemedan’dan Kahire’ye ilmî yolculuk yapmış ve orada ders almıştır.38 Dımaşk’ta 

Zencîliyye medresesinde uzun yıllar şeyhü’l-kurrâ olarak tedrîsat faaliyetlerini yürüten 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, on üç Rebîülevvel 643/1245 tarihinde Dımaşk’ta vefât 

etmiştir.39 

1.4. YAŞADIĞI ŞEHİR 

Doğduğu beldeyle ismi anılan Müntecebüddîn el-Hemedânî, Hemedânî nisbesiyle 

tanınır. Hemedan nisbesiyle tanınan birçok meşhur âlim vardır. Müntecebüddîn el-

Hemedânî de Hemedan nisbesiyle meşhur olan âlimlerden biridir. Müntecebüddîn el-

Hemedânî, Hemedan nisbesiyle mâruf olduğu için Hemedan beldesiyle ilgili muhtasar 

bir bilgi vermenin yerinde olacağı kanaatindeyiz. 

Hemedan bölgesi İran’ın batısında üç tarafı dağlarla çevrili bir ova olup denizden 

yüksekliği 1800 metre olan bir bölgedir. Bazı tarihi vesîkalarda ismi Amadana, 

Hağmatana, Agmadana, Agbatana, Ekbatana, Akmetada vb. şekillerde geçmektedir. 

Arap kaynaklarında “د” harfinin “ذ” harfi gibi telaffuz edilmesinden dolayı, Hemedan 

kaynaklarda Hemezan olarak da geçer.40 Hemedan beldesinin ismini, Hemezan b. Fellûc 

b. Sam b. Nûh adında bir zattan aldığı söylenir. İsfahan ve Hemezan adında iki kardeşin 

olduğu, birinin İsfahan’ı birinin de Hemezan’ı kurduğu söylenir.41 Hemedan bölgesinin 

tarihi, millattan önce 728-673 yıllarına kadar uzamaktadır. O tarihten günümüze kadar 

geçen sürede Hemedan beldesi birçok medeniyete tanıklık etmiş ve başşehirlik 

yapmıştır. Hemedan tarihi serüven içerisinde İlhanlılar, Celâyirliler, Timurlular, 

Karakoyunlular, Akkoyunlular ve Safevî devletleri gibi çeşitli devletlerin hâkimiyeti 

altına girmiştir.42 

                                                 
37 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, III, 1265-1266; Özel, XXXII, 25-26. 
38 ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXIII, 219; el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 

310. 
39 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, III, 1265-1266; ez-Zehebî, Siyeru 

A‘lâmi’n-Nübelâ, XXIII, 219; es-Süyûtî, Buğyetü’l-Vuʿât fî Tabaḳâti’l-Luğaviyyîn ve’n-Nüḥât, II, 300; 

İsmâil Paşa el-Bağdâdî, II, 472; Özel, XXXII, 25-26. 
40 Tahsin Yazıcı, “Hemedan”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 1998, XVII, 183-185. 
41 Ahmed b. Muhammed b. İshâk, Ahbarü’l-Büldan, Darü’l-Kütübü Vesâikü Kavmiyye, Beyrut 1988, 4-

5. 
42 Yazıcı, XVII, 183-185. 



13 

 

Coğrafi olarak, Hemedan bölgesinin alanı geniş ve mevkîsi yüksektir. Yaz ve kış 

akan nehirlerinden ve vadilerinden tarihi kaynaklar sıkça bahsetmektedir.43 Hemedan, 

dağlarıyla meşhur olan büyük bir beldedir. Şehirlerin en temizi, en nezihi olarak dile 

getirilen Hemedan, kış aylarının çok karlı geçmesiyle de bilinir. Kaynaklarda sık sık 

havasının güzelliğinden suyunun temizliğinden ve meyve veren ağaçlarının 

çokluğundan bahsedilir. Yine kaynaklarda Hemedan ehlinin iyi tabiatlı, yumuşak huylu 

ve güzel sözlü olduğundan söz edilir. Bu anlamda Hemedan’ın güzelliklerini, tabiatını, 

havasını anlatan birçok şiiri kaynaklarda görmek mümkündür.44 Muhammed b. Beşşâr 

adında bir şâir Hemedan’ın doğal güzelliklerini şöyle dile getirir: 

وَتوََاصَلِي دِيمًا عَلىَ هَمَذاَنٍ  \ وَلقَدَْ أقَوُلُ تيَاَمَنِي وَتشََامِي  

سَتْ  سَتِ الثُّلوُجُ تبَجََّ عَنْ كَوْثرٍَ شُبْمٍ وَعَنْ حَيوََانٍ  \تبَجََّ  فإَذِاَ 

عْفرََانُ ترَُابهُُ  وَشَرَابهُُ عَسَلٌ بِمَاءٍ قِناَنٍ  \باَدَ نبَاَتُ ألَزَّ  

بْىعُ بلََِدهَُا مِنْ رَوْضَةٍ  يفَْترُُ عَنْ نفَلٍَ وَعَنْ حَوْذاَنٍ  \فكََسَا الرُّ  

باِلْجِلْهَتيَْنِ شَقاَءِقُ النُّعْمَانُ  \حَسَى تعَاَنقُُ مِنْ خَزَامَاهُ الَّذِي   

Sağa sola gidip geldiğimi söylüyorum. / Sürekli Hemadan'a doğru ilerliyorum. 

Karlar birikti, birikti. / Kevser ve Hayvan'ın üzerini kapladı. 

Safran bitkisi kayboldu, toprağı kaldı. / İçeceği ise bal ve su karışımı. 

Bahar, topraklarını çiçeklerle örttü. / Nergis ve düğün çiçekleri açtı. 

O güzel kokulu çiçekler, / iki tepede açan gelinciklerle kucaklaşıyor.45 

Hemedan halkının İslâm’la tanışması ve Hemedan’ın İslâm beldesi olması Hz. 

Ömer dönemine denk gelmektedir. Kaynaklarda Muğîre b. Şû‘be’nin (ö. 50/670) 

hicretin yirmi dördüncü yılında Hemedan’ı fethettiği zikredilmektedir.46 Farklı 

kaynaklarda Ne‘îm b. Mukarren (ö. 21/642) ve Ka‘kâ‘ b. Amr’ın (ö. 40/660) Hemedan’ı 

                                                 
43 Ahmed b. Ebû Ya‘kûb İshâk b. Ca‘fer el-Ya‘kûbî, el-Büldan, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut ts., 82. 
44 Ebû Yahyâ Cemâlüddîn Zekeriyyâ b. Muhammed b. Mahmûd el-Kazvînî, Âsârü’l-Bilâd Ahbârü’l-İbâd, 

Dârü Sadr, Beyrut ts., 483-488. 
45 İbn Muhammed b. Mahmûd el-Kazvînî, 483-488. 
46 Şihâbüddîn Ebû Abdillâh Yâkût b. Abdillâh el-Hamevî er-Rûmî, Muʿcemü’l-Büldân, Dârü Sadr, Beyrut 

1977, V, 410-417; Abdürrahmân b. Haldûn, el-‘İber ve Dîvânü’l-Mübtede’ ve’l-Haber fî Eyyâmi’l-‘Arab 

ve’l-‘Ecem ve’l-Berber ve Men Âsarahüm Min Zevi’s-Sultâni’l-Ekber, Beytü’l-Efkâri’l-Devliyye, Riyad 

ts., 557-558. 



14 

 

kuşattığı ve Fârisî’lerin teslim olduğu zikredilmektedir.47 Hz. Ömer döneminde altı ay 

süren bir savaşla Hemedan beldesi İslâm’la müşerref olmuştur.48 Bazı medeniyetlerin 

başşehri olan Hemedan’ın bir ticaret merkezi olmasının yanında bir kültür ve ilim şehri 

olduğunu söylemek mümkündür.49 Hemedan beldesinin tarihi çok eski zamanlara kadar 

uzamaktadır. Hemedan İslâm’ın hâkimiyeti altına girdikten sonra burada birçok İslâm 

âlimi yetişmiş, belde ilim ve kültür şehri hâline gelmiştir. 

1.5. YAŞADIĞI DÖNEM 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin yaşadığı dönemin siyasî ve ilmî ortamını 

anlamak, onun ilmî kişiliğini ve yaptığı seyahatleri daha iyi anlamamızı sağlayacaktır. 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin hicrî altıncı asrın son çeyreğinde doğmuş olması 

kuvvetle muhtemeldir.50 O dönem, Abbasî hilâfetinin son dönemleri olup, dönemin 

Abbâsî halifesi Ebû Abbas Ahmet el-Nâsır (ö. 622/1225), Bağdat’ta zayıflayan devlet 

otoritesini yeniden tesis etmek istiyordu.51 O dönemin daha iyi anlaşılması için gelişen 

siyasî ve ilmî ortam ile ilgili bazı olaylara değinmek istiyoruz. 

375/985 yılında kötü yaşam koşullarından veya kabileler arası yaşanan 

savaşlardan dolayı aslî yerlerini terk edip Mâverâünnehir ve Horasan’a yerleşen, daha 

sonra Dandanakan savaşında Gazneliler’i mağlup edip Horasan’da Selçuklu devletini 

tesis eden Irak Selçukluları ile Abbasî devleti sürekli bir çekişme hâlindeydi.52  

Azerbaycan üzerinde hâkimiyeti olan Irak Selçukluları, nüfuzunu ve hâkimiyetini 

daha da genişleterek Abbâsîler’in başşehri Bağdat’ta adına hutbe okutmak ve İran’da 

hâkimiyet kurmak istiyordu. Ancak Selçuklu hükümdarı Atabek Cihan Pehlivan’ın (ö. 

581/1186) ölümüyle tahta oturan ikinci Tuğrul (ö. 590/1194) döneminde Irak 

Selçukluları başlayan taht mücadelesinden dolayı otoritesi zayıfladı. Abbâsî halifesi 

Nâsır bu otorite boşluğunu kullanıp Irak Selçukluları’nı ortadan kaldırmak istiyordu. 

Bunun için, Irak Selçukluları’na bağlı olan fakat aralarında husumet bulunan Hemedan 

Atabeki Kızılarslan’a (ö. 587/1191) Irak Selçukluları’yla mücadele için Hemedan 

                                                 
47 Muhammed b. Abdülkerîm b. Abdülvâhid eş-Şeybânî İbn Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh (1. Baskı), Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1987, II, 420. 
48 Ahmed b. Muhammed b. İshâk, 4-5. 
49 Yazıcı, XVII, 183-185. 
50 Özel, XXXII, 25-26. 
51 Ezâm, 267; Sümer, XLI, 342-344. 
52 Muhammed Süheyl Takkuş, Târîhü’l-İslâmî el-Vecîz (5. Baskı), Dârü Nefâis, Beyrut 2011, 190-192. 



15 

 

bölgesine bir ordu gönderdi. Ancak başarılı olamadı.53 İkinci Tuğrul ile Kızılarslan 

arasında devam eden çekişmede Kızılarslan’ın 587/1191 yılında kendisini sultan ilan 

etmesiyle sonuçlansa da Irak Selçukluları’nın hâkimiyetine son veremedi.54 Abbâsî 

halifesi Nâsır, bölgede kendisine tehdit olarak gördüğü Irak Selçukluları’nı ortadan 

kaldırmak istiyordu. Irak Selçukluları’nın hâkimiyetini ortadan kaldırmak için bu sefer 

Irak Selçukluları’yla aralarında husumet bulunan ve Mâverâünnehir’e hâkim olan 

Hârizmşahlar’a yardım etti.55 Hârizmşahlar’ın başında olan Hârizmşah (ö. 629/1231) 

590/1193 yılında Irak Selçukluları’nın saltanatına son vererek bu devleti ortadan 

kaldırdı.56 

O dönemde Horasan ve Mâverâünnehir bölgesinde güçlenen Hârizmşah azgınlık 

çıkarmaya başladı. Melikleri ve devlet büyüklerini esir alıp birçok kabileyi ortadan 

kaldırdı. Şehirlerinde Abbasîler’in hutbesini yasaklayıp önce Abbasîler’in başşehri olan 

Bağdat’a daha sonra da Hemedan’a girdi.57 Bu şekilde Abbâsî devletinin son 

döneminde İslâm âleminde birçok olay cereyan ediyordu. Birçok devlet bağımsızlığını 

ilan ediyor ve sonra o devletlerin varlığı ortadan kalkıyordu.58 Siyasî istikrarın olmadığı 

bölgede birçok hükümdar söz sahibi olmak istiyordu. Bu asırda bölge bunun üzerine bir 

de doğuda Haçlı seferleri olarak bilinen geniş Avrupa savaşlarına sahne oluyordu.59 

Haçlı seferleri, 489/1095 - 692/1292 yıllarında Avrupa hıristiyan topluluklarının 

Orta Doğu’yu ve Beytülmakdis’i istila etmek için yaptığı savaşlardı.60 O dönemde tarihi 

bir vaka olarak gerçekleşen Haçlı seferlerine birçok ırk katılmış ve çeşitli fikirler ortaya 

çıkmıştı. Bütün tarihi olaylarda bir sebebiyet olduğu gibi Haçlı seferlerinin de bir sebebi 

olmalıydı. Avrupa, Haçlı seferlerinin sebebi olarak birincisi; hem dînî hem de siyasî 

ehemmiyeti olan büyük Kostantîn’in ihtilal tehdidi altında olması, ikincisi ise 

Beytülmakdis gibi hıristiyanların dînî mâbedlerinin müslümanların tehdidi altında 

olması olarak görüyordu. Fakat Haçlı seferlerinin altında yatan gerçek, hıristiyanların 

                                                 
53 Ezâm, 267; Sümer, XLI, 342-344. 
54 Ezâm, 268. 
55 Ezâm, 269. 
56 Şâkir, VI, 298. 
57 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, Târîhü’l-Hülefâ 

(1. Baskı), Dârü İbn Hazm, Beyrut 2003, 355. 
58 Ahmed Ma‘mûr el-‘Asîrî, Mûcizü’t-Târîhi’l-İslâmî (1. Baskı), Mektebetü’l-Mâlik, b.y., 1996, 258. 
59 Takkuş, Târîhü’l-İslâmî el-Vecîz, 190-192. 
60 el-‘Asîrî, 214. 



16 

 

İslâm âlemine duyduğu kin ve öfke, mevkî, mal ve kazanç hırsı,61 İslâm’ı ortadan 

kaldırma isteği ve Avrupa’da çoğalan savaşlardan sonra yeni zengin yerler bulma 

isteğiydi.62 

İlk seferini 491/1097 yılında Anadolu Selçukluları’nın hâkimiyeti altında olan 

Antakya’ya yapan Haçlılar, Antakya’yı aylarca kuşatma altında bıraktı. Kuşatma 

esnasında birçok taşkınlık çıkaran ve rezillik yapan Haçlılar; soğuk hava, açlık ve 

yorgunluk nedeniyle zayıf düştü. Bu kuşatmayı kaldırmak için yardımlaşan müslüman 

devletleri birçok bölgeden destek gönderdi. Mısır Fâtımî devleti ve Anadolu 

Selçukluları’nın önderliğinde kuşatma kaldırıldı. Fâtımîler, Haçlılar’ın bu hezimetini 

fırsata çevirip Beytülmakdis’i işgal altından kurtarmak istiyordu. Fâtımî halifesi, 

Haçlılar’a bir heyet göndererek Beytülmakdis’i teslim etme karşılığında kutsal 

mekânların korunması ve hacıların güvenliği konusunda güvence verse de Haçlılar 

olumsuz karşılık verdi.63 

O dönem Fâtımîler ile Haçlılar arasında çeşitli bölgelerde şiddetli savaşlar 

meydana geliyordu. Mısır’da 6./12. yüzyıl ortasında gelişen siyasî ve iktisâdî gelişmeler 

durumu zorlaştırdı. Fâtımî devletinin yıkılmasından önceki çeyrek asırda çeşitli iktisâdî 

buhranlar da yaşandı. Ekonominin kötü yönetilmesi, vezirlerin devlet malını horca 

kullanması ve Nil Nehri’nin suyunun azalması gibi tabii olayların olumsuz gelişmesi 

vb. nedenlerle Mısır’da durum giderek kötüleşti. H. 559 yılında Fâtımîler’in yıkılmasına 

dâir işaretler belirdiğinden dolayı vezir Nûreddin Muhammed (ö. 569/1174), siyasî ve 

iktisâdî çalışmalar yaparak Haçlılar’ın Mısır üzerindeki tehdidini azaltmaya yönelik 

girişimlerde bulundu. Ancak Haçlılar’ın Dımaşk ve Antakya üzerindeki kuşatması 

devam ediyordu. 558/1162 yılında başlayan Mısır İslâm ordusuyla (Fâtımîler) Haçlılar 

arasındaki Mısır çekişmesi 564/1168 yılında sona erdi.64 

Haçlılar’la girdiği savaşlardan dolayı giderek zayıflayan Fâtımî devletinin 

yıkılmasından sonra yerine kurulacak Eyyûbî devletinin temelini 567/1171 yılında 

                                                 
61 Muhammed Ârûsî el-Matvî, el-Hürûbü’s-Salâbiyye fi’l-Meşrik ve’l-Mağrib (1. Baskı), Dârü’l-Ğarbi’l-

İslâmî, Tunus 1980, 29-31. 
62 el-‘Asîrî, 214. 
63 el-Matvî, 51-52. 
64 Muhammed Süheyl Takkuş, Târîhü’l-Eyyûbiyyîn fî Mısır ve Bilâdi Şam ve İklîmi’l-Cezîre (2. Baskı), 

Dârü Nefâis, Beyrut 2008, 14-15. 



17 

 

Selâhaddîn (ö. 589/1193) Mısır’da Abbâsîler adına okunan hutbeyi kaldırarak attı.65 

Fâtımîler’den sonra 569/1173 - 661/1262 yıllarında Mısır’da Eyyûbîler hâkimiyet 

kurdu.66 

Haçlılar’la mücadeleyi sürdüren Selâhaddîn, Haçlılar’ın Dımaşk üzerindeki 

tehlikesinden dolayı 570/1174 yılında Kahire’den Dımaşk’a sefere çıktı. Dımaşk’a 

vardığında orada iyi karşılanan Selâhaddîn şehri teslim aldı.67 Savaşmadan Dımaşk’ı 

teslim alan Selâhaddîn,68 daha sonra Halep'e de sefer düzenleyip Halep’i kuşattı. H. 578 

de Anadolu’ya da seferler düzenleyen Selâhaddîn; Harran, Suruç, Sincar, Nusaybin, 

Rakka gibi yerleri de fethetti.69 Ancak Selâhaddîn’in yaptığı en büyük cihat 

Beytülmakdis’i Haçlılar’ın elinden kurtarmak için yaptığı seferdi. Beytülmakdis’i 

Haçlılar’ın istilasından kurtarmak için önce Beytülmakdis’in yakın çevrelerini ve daha 

sonra hıristiyanların elinde olan sâhil beldelerini,70 birçok kaleyi, Beyrut ve Askalan’ı 

ele geçirdi.71 Kudüs'ün çevresini fethedip sâhil güvenliğini sağlayan ve ordusuyla 

Beytülmakdis’e yönelen Selâhaddîn, 583/1187 yılında ordusuyla Beytülmakdis’e 

ulaştı.72 Haçlılar’a karşı zafer elde eden Müslümanlar, Kudüs’ü ikinci kez fethetti. 

Selâhaddîn birçok belde, kale ve Kudüs’ü fethettikten sonra ordusuyla Dımaşk’a gitti.73 

6./12. yüzyıl sonlarında o dönem varlığını sürdüren İslâm ülkelerinde savaşlara 

rağmen eğitim ve öğretim faaliyetleri devam ediyordu. Abbâsî hilâfetinin son 

dönemlerinde 589/1193 yılında Abbâsî hilâfetinin başında bulunan Halife Nâsır, İslâmî 

ilimlere büyük ehemmiyet vermişti. Bunun için hadis rivâyetine ve dînî kitapların 

telifine önem vermiş, medrese ve okullara gerekli değeri vermiş, Bağdat’ta kütüphane 

ve nizamiye medresesinin yapılmasını emretmişti.74 Mısır’da ise Fâtımî devleti eğitime 

ve eğitim kurumlarına gerekli önemi vermemiş, medrese ve eğitim kurumlarının 

inşâsını yapmamıştı. Çünkü Fâtımî devletinin mezhebi olan Şiîliğin temel 

                                                 
65 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, el-ʿİber fî Haberi men Ğaber, 

thk. Ebû Hâcer M. Saîd b. Besyûnî Zağlûl (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1985, III, 49. 
66 Takkuş, Târîhü’l-Eyyûbiyyîn fî Mısır ve Bilâdi Şam ve İklîmi’l-Cezîre, 14-15. 
67 Takkuş, Târîhü’l-Eyyûbiyyîn fî Mısır ve Bilâdi Şam ve İklîmi’l-Cezîre, 56. 
68 ez-Zehebî, el-ʿİber fî Haberi men Ğaber, III, 59. 
69 ez-Zehebî, el-ʿİber fî Haberi men Ğaber, III, 74. 
70 Abdülaziz b. Abdullah el-Humeydî, Târîhü’l-İslâmî Mevâkif vel ‘İber (1. Baskı), Dârü’l-Endülüs, 

Cidde 1998, XVI, 349. 
71 Ali Muhammed es-Sallabî, ed-Devletü’l-Fâtimîyye (1. Baskı), Müessesetü İkra, Kahire 2006, 143. 
72 el-Humeydî, XVI, 350. 
73 el-Humeydî, XVI, 353. 
74 Ezâm, 270. 



18 

 

özelliklerinden biri gizli eğitim sisteminin olmasıydı. Medreselerdeki eğitim herkese 

açık olduğu için Fâtımîler medreselere gerekli önemi vermemişti. Tedrîsatla ilgilenen 

bazı Şiî âlimler ise eğitim faaliyetlerini el-Ezher ve Amr b. As camilerinde 

yürütüyorlardı.75 Eyyûbîler döneminde ise İslâm kültürü gelişmiş ve İslâmî ilimlere tam 

bir ehemmiyet verilmişti. Tedrîsat için eğitim kurumları inşâ eden Selâhaddîn yeniden 

hadis ve fıkıh dönemi başlattı.76 

Selâhaddîn Mısır’ın yönetimini ele aldığında Mısır’ın övüneceği düzenli bir 

eğitim sistemi yoktu. Selâhaddîn öncelikle medreselere vakıflar kurarak öğrencilere, 

müderrislere ve medrese çalışanlarına gerekli mâlî yardımı sağladı. Hâkimiyetinin 

başından beri medreselerin inşâsına önem veren Selâhaddîn’in bu hassasiyeti Allah’a ve 

insanlara olan sorumluluğunun bilincinde olmasından kaynaklanıyordu. Çünkü ona göre 

medreseler ve mescitler dînin sembolleriydi. Sağladığı eğitim imkânlarıyla Irak’tan ve 

kuzey Afrika’dan âlimleri ve öğrencileri ülkesine dâvet etti.77 İslâm âleminin birçok 

yerinden müderrisler getirildi. Tedrîsat kurumuna gerekli önem verildikten sonra 

özellikle Kahire ve Dımaşk ilmin başkenti hâline geldi.78 

İslâmî ilimlere çok değer veren Selâhaddîn Eyyûbî, bu ilimlerin tedrîsi için bizzat 

kendisi medreselerin inşâsını yapmıştır. Selâhaddîn’in yaptırdığı en önemli 

medreselerden biri Kahire’de Şâfiî medresesi olarak da bilinen Salâhiye 

Medresesi’dir.79 Medreselerin tâcı olarak da isimlendirilen bu medrese imam-ı Şâfiî 

mekânının yanında yapılmış Dünya’nın en büyük medreselerden biridir. Selâhaddîn 

Eyyûbî’nin inşâ etmesinden dolayı da ayrı bir öneme sahip olan Salâhiye Medresesi, 

572/1176 yılında inşâ edilmiş ve dönemin meşhur âlimleri orada ders vermişlerdir.80 

Eyyûbîler döneminde Dımaşk da ilmî merkezlerden biriydi ve orada da medreseler inşâ 

ediliyordu. Dımaşk’ta inşâ edilen en meşhur medreselerden biri, Yemen valisi İzzeddin 

Ebû Amr Osman b. Ali ez-Zencîli tarafından 626/1228 yılında inşâ edilen Zencîliyye 

medresesidir. Bu medresede dönemin meşhur âlimlerinden Hamîdüddin es-Semerkandî 

(ö. 619/1222), Fahrüddin b. Osman (ö. 743/1343), Şemsüddin Süleyman b. İsmâil (ö. 

                                                 
75 Takkuş, Târîhü’l-Eyyûbiyyîn fî Mısır ve Bilâdi Şam ve İklîmi’l-Cezîre, 212. 
76 Muhammed Zağlül Sellâm, 85. 
77 Takkuş, Târîhü’l-Eyyûbiyyîn fî Mısır ve Bilâdi Şam ve İklîmi’l-Cezîre, 212. 
78 Muhammed Zağlül Sellâm, 85. 
79 en-Nu‘aymî ed-Dımaşkî, II, 8. 
80 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, Hüsnü’l-

Muhâdara fî Târihi Mısır ve’l-Kahire, thk. Muhammed Ebû Fadl İbrâhîm (1. Baskı), y.y., b.y., 1968, II, 

257. 



19 

 

744/1343) gibi birçok âlim ders vermiştir.81 569/1173 yılında başlayan Selâhaddîn 

dönemi 589/1193 yılına kadar devam etmiştir.82 

Araştırma konumuz olan müellifimiz Müntecebüddîn el-Hemedânî de Zencîliyye 

medresesinde tedrîsat faaliyetlerinde bulunmuş, şeyhü’l-kurrâ görevini üstlenerek 

medresenin baş müderrislerinden biri olmuştur.83 

1.6. TAHSİLİ 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, yaşadığı asrın önde gelen seçkin âlimlerinden 

biridir. Kaynaklarda şeyhü’l-kurrâ ve nahiv âlimi olarak zikredilen Müntecebüddîn el-

Hemedânî, Mısır ve Dımaşk’ta çeşitli medreselerde ilim halkalarında bulunmuş, 

Dımaşk’ta bulunan Zencîliyye medresesinde baş imam olarak tedrîsatta bulunmuştur.84 

Özellikle kırâat vecihleri alanında yetkin bir kişiliğe sahip olan müellifimiz, dönemin 

tanınmış âlimlerinden dersler almış ve tanınmış birçok âlime de ders vermiştir.85 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin çok mütevazî bir kişiliğe sahip olduğu, sûfî bir hayat 

yaşamayı tercih ettiği ve uzlaşımcı bir şahsiyete sahip olduğu zikredilmektedir.86 

Tenkitçi ve araştırmacı bir yeteneğe sahip olan Müntecebüddîn el-Hemedânî; kırâat, 

tefsîr, tasavvuf, fıkıh, Arap dili ve belâgatı alanlarında yetkin bir şahsiyete sahiptir.87 

Allâme, kâmil imam, kırâatte ve Arapça’da reîs, şeyhü’l-kurrâ, İ‘râbü’l-Kur’ân’ın 

sahibi, Sâhibü’l-Ferîd olarak kendisinden övgüyle bahsedilir.88 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin hocaları arasında Ebû Cûd Gıyâs b. Fâris el-

Lahmî, Ebû Yümn el-Kindî, Kâsım b. Fîrruh (ö. 590/1194), Alemüddîn Ali b. 

Muhammed es-Sehâvî ve İbn Taberzed gibi dönemin tanınmış âlimleri 

zikredilmektedir.89 Ders verme konusunda da yetenekli olan Müntecebüddîn el-

Hemedânî; birçok âlime ders vermiş, öğrencileri arasında Sâinüddin Muhammed b. 

                                                 
81 Muhammed en-Nü‘aymî ed-Dımaşkî, I, 404-405. 
82 Takkuş, Târîhü’l-Eyyûbiyyîn fî Mısır ve Bilâdi Şam ve İklîmi’l-Cezîre, 14-15. 
83 ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXIII, 219. 
84 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, III, 1265-1266. 
85 ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXIII, 219. 
86 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, III, 1265-1266. 
87 Özel, XXXII, 25-26. 
88 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 310; Ziriklî, VIII, 95. 
89 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, III, 1265-1266; el-Cezerî, Ğâyetü’n-

Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 310; es-Süyûtî, Buğyetü’l-Vuʿât fî Tabaḳâti’l-Luğaviyyîn ve’n-Nüḥât, II, 

300; Özel, XXXII, 25-26. 



20 

 

Muhammed el-Hüzelî (ö. 684/1285), Nizâmeddin et-Tebrîzî ve Nâsirüddin Abdülvelî b. 

Abdurrahman el-Makdisî gibi tanınmış âlimler zikredilmektedir.90 Şâtıbî’nin Hırzü’l-

Emânî adlı kasîdesini şerh eden, Kur’ân’ın i‘râbını yapan Müntecebüddîn el-Hemedânî, 

arkasında birçok ilmî eser bırakmış ve İslâm âlimleri içerisinde kendisine mümtaz bir 

yer edinmiştir.91 

1.7. HOCALARI 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin Kahire ve Dımaşk’ta tedrîsat faaliyetleri 

yürüttüğü belirtilmekle beraber ilk olarak eğitim hayatına nerde başladığı, Hemedan’da 

eğitim alıp almadığıyla ilgili herhangi bir bilgiye rastlanmamaktadır.92 Ancak 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin ilk eğitimini Hemedan’da almış olması muhtemeldir. 

O dönem ilmin câzibe merkezi olan Kahire’ye gittiği orada birçok hocadan ders aldığı 

tabakat kitaplarında zikredilmektedir.93 Müntecebüddîn el-Hemedânî; kırâat, Arap 

grameri, tefsîr, hadis, lügat gibi birçok ilim alanında temayüz etmiş bir şahsiyet 

olduğundan çok sayıda hocadan ders almış olmalıdır. Ancak tabakat kitapları bir elin 

parmaklarını geçmeyecek sayıda hocalarını zikretmektedir.94 

1.7.1. Ebû Cûd el-Lahmî (ö. 605/128) 

Adı Ğiyas b. Fâris b. Mekkî b. Abdullah Ebû Cûd el-Lahmî el-Munzirî’dir. 

518/1124 yılında dünyaya gelen Ebû Cûd el-Lahmî, dönemin ileri gelen âlimlerinden 

el-Şerîf el-Hatîb Ebû Futûh (ö. 563/1167) ve Ebû Yahyâ el-Yesi’ b. Îsâ b. Hazm gibi 

âlimlerin ders halkalarında bulunmuş,95 Mısır diyarında şeyhü’l-kurrâ olarak meşhur 

olmuştur. İbn Fazlullah el-Ömerî (ö. 749/1349), Ebû Cûd el-Lahmî’in eş-Şerîf Ebû’l-

Fütûh el-Hattâb ve Abdullah b. Rufâa’dan (ö. 561/1161) kırâat dersleri aldığını 

belirtmektedir. İnsanlar kendisinden kırâat dersleri almak için farklı diyarlardan ilim 

yolculukları yapmışlardır.96 Ders verdiği kişiler arasında Alemüddîn es-Sehâvî, 

Abdüzzâhir b. Neşvân (ö. 649/1251), Müntecebüddîn el-Hemedânî, Ebû Amr b. Hâcib 

                                                 
90 Özel, XXXII, 25-26. 
91 İsmâil Paşa el-Bağdâdî, II, 472; Kehhâle, I, 626. 
92 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 310. 
93 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, III, 1265-1266. 
94 Özel, XXXII, 25-26. 
95 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 4. 
96 es-Süyûtî, Buğyetü’l-Vuʿât fî Tabaḳâti’l-Luğaviyyîn ve’n-Nüḥât, II, 241. 



21 

 

(ö. 570/1175), Ebû Ali Mansûr b. Abdullah el-Ensârî ed-darîr, Ebü’l-Feth Abdülhâdî b. 

Abdülkerîm, Ahmet b. Ca‘fer b. Muhammed b. Abdülhâlik el-Mâlikî, Ali b. Şeca‘ ed-

Darîr ve Ca’fer b. Muhammed b. Abdülhâlik el-Mâlikî gibi dönemin ileri gelen âlimleri 

bulunmaktadır. 

 Mısır’da kırâat şeyhliği yapan Ebû Cûd el-Lahmî bu alanda çok sayıda kurrâ 

yetiştirdi. İyi bir kârî olmasının yanında aynı zamanda iyi bir nahivci ve edip idi. Dînî 

vecibelere riâyet eden, güzel ahlaklı ve dürüst kişiliğe sahip biriydi. Kur’ân’ı çok güzel 

okur ve eda ederdi. Mısır’da Câmi‘ü’l-Atik, Mescidü’l-Emir Musek ve Fadile 

medresesinde kırâat dersleri vermiştir.97 Kaynaklarda ölüm tarihiyle ilgili küçük bir 

farklılık bulunan Ebû Cûd el-Lahmî’nin 605 yılında Ramazan ayının on yedisinde vefât 

ettiği98 bazı kaynaklarda ise 605 yılında Ramazan ayının dokuzuncu gününde vefât 

ettiği belirtilmektedir.99 

1.7.2. Ebû Yümn el-Kindî (ö. 612/1216) 

Kaynaklarda ismi Tâcüddîn Ebû Yumn Zeyd b. Hasen b. Zeyd el-Kindî el-

Bağdâdî olarak geçer. Şeyhü’l-imam, allâme, Hanefî şeyhi, kırâat şeyhi olarak da anılan 

el-Kindî, 520/1126 yılının Şaban ayında dünyaya geldi. Daha küçük yaşta Kur’ân-ı 

Kerîm’i ezberleyen el-Kindî on yaşında kırâat-ı aşere öğrendi. Birçok âlimden ders alan 

el-Kindî, Ebû Muhammed Sibtî el-Hayyât (ö. 464/1072), Ali el-Muammer Hibetullah b. 

Ahmed b. et-Tâber (ö. 531/1136), Hâtip el-Muhavvil Muhammed b. İbrâhim (ö. 

538/1143), gibi tanınmış âlimlerden kırâat dersleri aldı. Nahiv ilmini ise Ali Ebû 

Se‘âdat İbn Şecerî (ö. 542/1148), Sıbtü’l-Hayyât ve İbnü’l-Haşşâb’tan (ö. 567/1172) 

öğrendi.100 Hanbelî mezhebinden Hanefî mezhebine geçtiği belirtilen el-Kindî’nin101 

güzel ahlaklı, güzel mizaçlı, yabancılara ikramda bulunan, birçok ilimle ilgilenen ve çok 

talebesi olan biri olarak zikredilir.102 

                                                 
97 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 4. 
98 es-Süyûtî, Buğyetü’l-Vuʿât fî Tabaḳâti’l-Luğaviyyîn ve’n-Nüḥât, II, 241. 
99 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 4. 
100 ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXII, 34-42. 
101 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Târîhü’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-

Meşâhir ve’l-A‘lam, thk. Ömer Abdüsselâm Tedmûrî (1. Baskı), Dârü’l-Kitâbü’l-Arab, Beyrut 1997, 

XLIV, 142-144. 
102 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, III, 1142. 



22 

 

Babası el-Kindî’yi küçüklüğünde Sıbtü’l-Hayyât’a teslim ettiğinden dolayı kırâat 

ve nahiv ilmini ilk ondan öğrendi.103 İlk hocası olan Sıbtü’l-Hayyât onun zekâsını ve 

ilimleri hemen kavrayışını görünce ona daha fazla ilgi gösterip terbiyesiyle meşgul 

oldu. Onu daha fazla sevip ilgilendi. Ayrıca onu kendi döneminin âlimleriyle de 

tanıştırdı. Kendi kitaplarını ona hibe etti.104 Yedi yaşında Kur’ân’ı ezberleyen el-Kindî 

on yaşında kırâat-ı aşereyi öğrendi. Kendi asrının en önemli kârîlerinden biriydi. 

Meşhur ve garip kırâatleri okudu. Nahiv ilminde de önde gelen âlimlerden biri olan el-

Kindî’nin ders halkasına çok sayıda talebe katılıyordu. Kırâat, nahiv, lügat ve şiir 

alanında temayüz eden el-Kindî güzel tabiatlı, zarif bir şahsiyete sahipti.105 

Birçok beldeye ilim yolculukları yapan el-Kindî, Bağdat, Halep, Dımaşk gibi 

birçok şehir dolaştıktan sonra Dımaşk’a yerleşti.106 Gittiği beldelerde kabul gören, 

etrafına faziletli insanlar toplanan el-Kindî; fıkıhta, nahiv ve kırâat ilminde temayüz etti. 

Birçok âlimin kendisinden hatip ve şâir olarak da bahsettiği el-Kindî, kendi döneminin 

en iyi nahiv âlimi olarak da bilinirdi. Sürekli ilimle meşgul olduğu zikredilir. Kendisi 

hakkında birçok şiir yazılmış, kendisinden övgüyle bahsedilmiştir. 612 yılının 

Rebîülevvel ayında vefât etmiştir.107 

1.7.3. Alemüddîn es-Sehâvî (ö. 643/1245) 

Adı Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Abdüssamed b. Abdülahad b. Abdülğâlib 

el-Hemedânî el-Mısrî el-Sehâvî olarak geçer. Lakabı Alâmüddin’dir.108 Bazı 

kaynaklarda ismi Ali b. Muhammed b. Abdüssamed Ebü’l-Hasen el-Hemedânî es-

Sehâvî el-Mısrî olarak da geçen es-Sehâvî 558/1162 yılında doğdu.109 Mısırın uzak 

beldelerinden bir beldenin ismi olan Sehâ’da doğduğu için ismi bu beldeyle anılır.110 Bu 

                                                 
103 ez-Zehebî, Târîhü’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâhir ve’l-A’lam, XLIV, 142-144. 
104 Şihâbüddîn Ebû Abdillâh Yâkût b. Abdillâh el-Hamevî er-Rûmî, Mu‘cemü’l-Üdebâ İrşâdü’l-Erîb ila 

Ma‘rifeti’l-Edîb, thk. İhsan Abbas (1. Baskı), Dârü’l-Ğarbi’l’İslâm, Beyrut 1993, III, 1331. 
105 ez-Zehebî, Târîhü’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâhir ve’l-A’lam, XLIV, 142-144. 
106 Cemalüddîn Ebü’l-Hasen Ali b. Yûsuf el-Kiftî, İnbâhü’r-Ruvât ʿalâ Enbâhi’n-Nüḥât, thk. Muhammed 

Ebû Fadl İbrâhîm (1. Baskı), Dârü’l-Fikri’l-Arab, Kahire 1986, II, 10-11. 
107 ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXII, 34-42. 
108 Ebû Abbas Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed. b. Ebû Bekir b. Hallikân, Vefeyâtü’l-Aʿyân ve Enbâʾü 

Ebnâʾi’z-Zamân, thk. İhsan Abbas, Dârü’s-Sadr, Beyrut 1970, III, 340. 
109 Salahüddin Halîl b. Eybek es-Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, thk. Remzi Be‘lebekî (2. Baskı), Dârü’s-

Sadr, Beyrut 1991, XXII, 64-66. 
110 el-Hamevî er-Rûmî, Muʿcemü’l-Büldân, III, 196. 



23 

 

beldeye nispetle anılan Sehâvî öncellikle Mısır’da Mâlikî Mezhebinin fıkıhıyla meşgul 

olmuş daha sonra Şâfiî mezhebine intikal etmiştir.111 

Kırâat ilmini Mısır’da meşhur Ebû Muhammed el-Kâsım b. Fîrruh eş-Şâtıbî ed-

Darîr112, Ebû Cûd ğiyas b. Fâris, Ali Ebû Fazl Muhammed b. Yûsuf el-Ğaznevî (ö. 

599/1202), ve Ali el-Kindî’den öğrendi. Diğer ilimlerde de mutahassıs olan es-Sehâvî 

muhakkik, mücevvid ve kârî olarak zikredilmiş; nahiv, lügat ve tefsîr alanlarında yetkin 

olduğu kabul edilmiştir. Fıkıh ve usûl alanlarında derin bir kavrayışa sahip olan es-

Sehâvî, Şâfiî mezhebine mensuptu ve bu mezhebe göre fetvalar da verirdi. İlim 

halkasında çok sayıda talebe olan es-Sehâvî Dımaşk’ta kırâat dersleri vermenin yanısıra 

Şâtıbîyye başta olmak üzere birçok kitabı da şerhetmiştir.113 İbn Halikân (ö. 681/1282), 

es-Sehâvî’yi Dımaşk’ta gördüğünü ve orada insanların kendisinden kırâat öğrenmek 

için izdiham oluşturduğundan bahsetmektedir.114 Farklı kaynaklarda Dımaşk’ta kırâat 

şeyhliği yaptığı zikredilen es-Sehâvî 643 yılının Cemâziyelâhir ayında vefât etmiştir.115 

1.8. TALEBELERİ 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin yaşadığı dönemde Kahire ve Dımaşk İslâm 

âleminin ilim merkezleriydi. Müntecebüddîn el-Hemedânî de bu ilim merkezlerinde 

bulunmuş, birçok hocanın ders halkasına katılmış, dönemin birçok meşhur âliminden 

kırâat ve diğer ilimleri öğrenmiştir. Kendisi Kahire ve Dımaşk’ta ders halkaları 

oluşturmuş, ilim talebeleri de İslâm âleminin birçok beldesinden kendisinden ilim talep 

etmek için rağbet etmişlerdir. Özellikle Dımaşk’ta Zencîliyye medresesinde dönemin en 

meşhur âlimlerinden biri olmuş ve Zencîliyye medresesinde kırâat şeyhliği görevini 

üstlenmiştir. Birçok tabakat kitabında Müntecebüddîn el-Hemedânî hakkında 

edindiğimiz bilgilere göre kendisinden ilim tahsil eden öğrencilerinden bazılarını ele 

alacağız. 

                                                 
111 el-Hamevî er-Rûmî, Mu‘cemü’l-Üdebâ İrşâdü’l-Erîb ila Ma‘rifeti’l-Edîb, V, 1963. 
112 Ebû Muhammed Abdullah b. As‘ad b. Ali b. Süleyman el-Yâfiî el-Yemenî el-Mekkî, Mirʾâtü’l-Cenân 

ve ʿİbretü’l-Yakzân fî Maʿrifeti Havâdisi’z-Zamân, hâşiye Halîl Mansur (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-

İlmiyye, Beyrut 1997, IV, 86. 
113 es-Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, XXII, 64-66. 
114 Süleyman el-Yâfiî el-Yemenî el-Mekkî, IV, 86. 
115 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-Aʿyân ve Enbâʾü Ebnâʾi’z-Zamân, III, 340. 



24 

 

1.8.1. es-Sâin ed-Darîr (ö. 684/1285) 

İsmi Ebû Abdullah Muhammed el-Basrî el-Mukrî el-Mücevvîd ed-Darîr olarak 

geçer. Dımaşk’ta Müntecebüddîn el-Hemedânî’den kırâat dersleri almıştır,116 Şâfiî 

mezhebine mensup ve Şâfiî fakîhi olarak da bilinen es-Sâin’in adâletli ve sâlih bir insan 

olduğu zikredilmiştir.117 Öğrencileri arasında Vâhidüddîn Ebû Hâme İmamü’l-Kelâse118 

(ö. 720/1320), en-Nûr İbrâhim b. Ali b. İbrâhim es-Sivasî (ö. 750/1349), 

zikredilmektedir. Kırâat-i seb‘a’yı Müntecebüddîn el-Hemedânî’den öğrenen es-Sâin 

hakkında öğrencisi Vâhidî, onun bilgili ve dindar bir şahsiyet olduğundan 

bahsetmektedir.119 Yaptığımız araştırmada es-Sâin hakkında detaylı bir bilgi olmayıp 

adı, künyesi, hocası ve öğrencilerinden bahsedildiğini görmekteyiz. Kendisi hakkında 

hemen hemen tüm kaynaklarda Müntecebüddîn el-Hemedânî’den ders aldığı belirtilen 

es-Sâin 684/1285 yılında vefât etmiştir.120 

1.8.2. Nâsirüddîn el-Makdisî (ö. 690/1291) 

İsmi Abdülvelî b. Abdurrahman b. Muhammed el-Makdisî el-Hanefî olarak geçer. 

Kırâat ilmini Müntecebüddîn el-Hemedânî’den alan el-Makdisî kırâat alanında baş 

imam olarak zikredilmektedir. Kendisi hakkında detaylı bilgiye rastlamadığımız el-

Makdisî’nin yetiştirdiği talebeler arasında el-Mûcîr Muhammed b. Abdü’l-İz el-‘Abâr 

zikredilmiştir. el-‘Abâr’ın el-Makdisî’den yedi kırâat üzere eğitim aldığı belirtilmiştir. 

el-Makdisî takriben 690/1291 yılında Dımaşk’ta vefât etmiştir.121 

1.8.3. Nizâmeddin et-Tebrîzî (ö. 706/1307) 

İsmi kaynaklarda Muhammed b. Abdülkerîm b. Ali b. Ahmed Nizâmeddin Ebû 

Abdullah et-Tebrîzî ed-Dımaşkî eş-Şâfiî olarak geçer. et-Tebrîzî’nin Sehâvî’den yedi 

kırâat dersi aldığı ve 635/1237 yılında Sehâvî’den icâzet aldığı, aynı zamanda 

                                                 
116 Şihâbüddin Ebû Felah Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed el-‘Ekerî el-Hanbelî ed-Dımaşkî b. İmâd, 

Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbâri men Zeheb, thk. Mahmut el-Arnâut (1. Baskı), Dârü İbn Kesîr, Beyrut 1988, 

VII, 673. 
117 ez-Zehebî, el-ʿİber fî Haberi men Ğaber, III, 355. 
118 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, III, 1385. 
119 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 255. 
120 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 255. 
121 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, I, 478. 



25 

 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’den de dört kırâat dersi aldığı kaynaklarda belirtilmiştir.122 

613/1216 yılında Tebriz’de dünyaya gelen et-Tebrîzî’nin babası ticaret ile uğraştığı için 

babasıyla beraber ticaret yolculukları yapıp Halep’te ikamet etti. İlim tahsil etmek için 

Kahire ve Dımaşk gibi birçok beldede âlimlerden ders aldı. ez-Zehebî’nin de (ö. 

748/1348) kendisinden kırâat dersi aldığı et-Tebrîzî, kırâat konusunda yetkin, kişilik 

olarak sâkin ve mütevazî bir şahsiyete sahipti.123 

Kaynakların kendisinin iyi bir kârî ve mücevvid olduğundan bahsettiği et-Tebrîzî, 

Mısır’a seyahat edip orada senelerce kaldıktan sonra Dımaşk’a gidip oraya yerleşti ve 

orada kırâat okudu.124 et-Tebrîzî’nin Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin vefât eden son 

öğrencisi olduğunu zikreden kaynaklar kendisinin ders halkasının olduğunu, yaşlanıp 

tâkatı bitinceye kadar kırâatle meşgul olduğunu belirtmektedir.125 

Tabakat kitaplarını incelediğimizde kendisi hakkında kısıtlı bilgiye rastladığımız 

et-Tebrîzî’nin çeşitli ilim yolculukları yaptığı es-Sehâvî ve Müntecebüddîn el-

Hemedânî’den kırâat dersleri aldığı iyi bir kârî ve mücevvid olduğu, ders halkaları 

oluşturarak talebe yetiştirdiği zikredilmiştir.126 Uzun yıllar yaşayan et-Tebrîzî’nin 

kaynaklarda 704/1304 veya 706/1306 yılında vefât ettiği belirtilmiştir.127 

1.9. ESERLERİ 

6./12. ve 7./13. yüzyıllarda Kahire’de Salâhiye, Dımaşk’ta Zencîliyye medresesi 

ilmin ve tedrîsatın merkezi hâline gelmişti. O dönemde bu medreselerde birçok âlim 

yetişmiş, tedrîsat faaliyetlerinde bulunmuş ve çeşitli alanlarda her biri birçok eser telif 

etmiştir.128 Kaynaklarda kendisinden övgüyle söz edilen Müntecebüdin el-

Hemedânî’nin de 6./12. yüzyıl sonlarında Mısır’da tedrîsat faaliyetleri yürüttüğü daha 

sonra Dımaşk’ta kırâat alanında baş müderrislik yaptığı bildirilmektedir. Zehebî’nin 

                                                 
122 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Mü‘cemü Şüyûh ez-Zehebî, thk. 

Abdürrahmân es-Süyûtî (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1990, 523. 
123 Salahüddîn Halîl b. Eybek es-Safedî, A‘yânü’l-Asr ve A‘vânü’n-Nasr, thk. Ali Ebû Zeyd (1. Baskı), 

Dârü’l-Fikri’l-Müassır, Dımaşk 1998, IV, 517-518. 
124 Şihâbüddin Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Muhammed b. Ali b. Ahmed eş-Şeyhi’r-Rübâbîn b. Hacer 

el-Askalânî, ed-Dürerü’l-Kâmine fî Aʿyâni’l-Miʾeti’s-Sâmine, Dârü’l-Cîl, Beyrut 1993, IV, 23. 
125 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 174. 
126 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, III, 1377. 
127 İbn Hacer el-Askalânî, ed-Dürerü’l-Kâmine fî Aʿyâni’l-Miʾeti’s-Sâmine, IV, 23. 
128 es-Süyûtî, Hüsnü’l-Muhâdara fî Târîhi Mısır ve’l-Kahire, II, 257; Abdülkâdir b. Muhammed en-

Nu‘aymî ed-Dımaşkî, ed-Dâris fî Târihi’l-Medâris (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1990, I, 

404-405; Muhammed Zağlül Sellâm, 85. 



26 

 

kırâat ve Arap dili alanında reîs olarak nitelendirdiği Müntecebüddîn el-Hemedânî, 

birçok alanda eser telif etmiştir. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin en önemli eseri 

Sâhibü’l-Ferîd olarak da anılmasına vesîle olan, Kur’ân’ın i‘râbını ve kırâat vecihlerini 

ele alan el-Kitâbü’l-Ferîd isimli eseridir. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin Şerhü’ş-

Şâtıbîye ve Şerhü’l-Mufassal adlı eserleri de telif ettiği kaynaklarda bildirilmektedir.129 

İslâmî ilimlerde derin bir muhâkemeye sahip olan Müntecebüddîn el-Hemedânî, 

farklı alanlarda telif ettiği eserlerle bizlere kıymetli bir mîrâs bırakmıştır. Bizlere düşen 

ise bize bırakılan bu mîrâsı keşfetmektir.130 Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin telif ettiği 

bu üç eser konusunda detaylı bilgi aktaracağız. 

1.9.1. Şerhü’l-Mufassal li’z-Zemahşerî 

Müellif ile ilgi bilgi aktaran tabakat kitaplarında Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin 

Şerhü’l-Mufassal li’z-Zemahşerî adlı bir eser telif ettiği anlaşılmaktadır. Ancak 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd adlı 

eserini tahkîk eden Fehmî Hasan en-Nimr Şerhü’l-Mufassal li’z-Zemahşerî adlı eserin 

değerinden ve kıymetinden bahsettikten sonra tüm çabalara rağmen bu esere 

ulaşamadığını belirtmektedir.131 

Arap gramerine dâir tüm konuları ele alan el-Mufassal; tertibi, anlatımı ve 

muhtevası açısından yazıldığı dönemde kabul görmüş ve birçok İslâm ülkesinde ders 

kitabı olarak okutulmuştur. Zemahşerî (ö. 538/1144) tarafından telif edilen bu esere dâir 

birçok şerh, ihtisar ve nazım şeklinde eser telif edilmiştir.132 “Eğer Arap dilini 

öğrenmek istiyorsan el-Mufassal adlı esere ihtiyacın var.” diyen Kâtip Çelebi (ö. 

1067/1657) telif ettiği Keşfü’z-Zunûn adlı eserinde el-Mufassal hakkında övgü dolu 

sözler sarf ettikten sonra el-Mufassal hakkında yazılan şerhlere değinmiş, müellifin 

şerhine ise ayrı bir parantez açarak “ اجِد   هُ مُفِيدٌ حُ شَرْ  ” “Şerhi gerçekten faydalıdır.” 

açıklamasında bulunarak eseri takdir etmiştir.133 Tabakat kitaplarının çoğunda 

                                                 
129 Şemsüddîn Muhammed b. Ali b. Ahmed ed-Dâvûdî, Tabakâtü’l-Müfessirîn (1. Baskı), Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1983, II, 333. 
130 Müntecebüddîn Hüseyn b. Ebü’l-İz el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd fî İʿrâbi’l-Kurʾâni’l-Mecîd, thk. 

Fehmî Hasan en-Nimr - Fuâd Ali Muhaymer (1. Baskı), Dârü Sekâfe, Katar 1991, I. 38. 
131 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. en-Nimr - Muhaymer, I, 39. 
132 Mehmet Sami Benli, el-Mufassal, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2005, XXX, 368. 
133 Mustafa b. Abdullah Haci Halife Kâtip Çelebi, Keşfü’z-Zunûn ʿan Esâmi’l-Kütüb ve’l-Fünûn, Dârü 

İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut ts., II, 1774-1775 



27 

 

Müntecebüddîn el-Hemedânî ile ilgili verilen bilgiler arasında telif ettiği eserlere de yer 

verilmiş, Şerhü’l-Mufassal li’z-Zemahşerî adlı eseri telif ettiği zikredilmiştir.134 

1.9.2. ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin şerhettiği bu eser Hırzü’l-Emânî ve Vechü’t-

Tehânî fî Kırâat-i Seb‘a olarak meşhur olan Ebû Muhammed el-Kâsım b. Fîrruh eş-

Şâtıbî ed-Darîr’in telif ettiği eserdir.135 Kısaca eş-Şâtıbîye olarak isimlendirilen bu eser, 

Hırzü’l-Emânî Vechü’t-Tehânî li Ebi’l-Muhammed el-Kâsım b. Febîretü’ş-Şâtıbî olarak 

bilinir.136 

Yaptığımız araştırmada Hırzü’l-Emânî’ye dâir onlarca şerh yazıldığını 

görmekteyiz. Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed es-Sehâvî el-Mısrî’nin telif ettiği Fethü’l-

Vesîd fî Şerhi’l-Kasîde, Ebü’ş-Şame Abdurrahman b. İsmâil ed-Dımaşkî’nin (ö. 

665/1267) telif ettiği İbrâzü’l-Meânî min Hırzi’l-Emânî, Burhânüddîn İbrâhîm b. Ömer 

el-Ca‘berî’nin (ö. 732/1332) telif ettiği Kenzü’l-Meânî ve Celâlüddîn Abdurrahman b. 

Ebû Bekr es-Süyûtî’nin telif ettiği Şerhü’l-Memzûc adlı eserler Hırzü’l-Emânî’nin 

üzerine yazılan şerhlerden bazılarıdır.137 

İmam-ı Şâtıbî, Kur’ân ilimlerinde ve lügat ilminde hüccet olarak 

nitelendirilmiştir. Sabırlı ve Allah’a tam bir teslimiyetle teslim olmuş ve Allah’ın 

hükümlerine boyun eğen bir şahsiyet olarak zikredilmiştir. Kaynaklarda kendisinden 

övgüyle bahsedilen imam-ı Şâtıbî’nin telif ettiği Hırzü’l-Emânî’nin üzerine onlarca şerh 

yazılmış ve İslâm âleminde müslümanların hizmetine sunulmuştur.138 Müntecebüddîn 

el-Hemedânî’nin de şerhettiği bu eserin nüshaları çeşitli kütüphanelerde mevcuttur. Bir 

nüshası Mektebetü’l-Ezher’de bulunan eser iki ciltten oluşmaktadır. Bu nüshanın birinci 

cildi besmeleden sonra musannifin Allah’a hamd ve sena etmesiyle başlar, 

mukaddimenin şerhiyle son bulur. İkinci cilt ise Âl-i İmrân sûresiyle başlayıp Nâs 

sûresiyle son bulur. Bir diğer nüshası Dârü’l-Kütübi’l-Misriyye’de bulunup sadece 

                                                 
134 ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXIII, 219 
135 Kâtip Çelebi, I, 646-648; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi (1. 

Baskı), Kimlik Yayınları, Kayseri 2021, 153-154. 
136 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. en-Nimr - Muhaymer, I, 38-39. 
137 Kâtip Çelebi, I. 646-648; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 154-

155. 
138 Seyyid Lâşin Ebû Ferah ve Hâlid Muhammed el-Hâfiz, Takrîbü’l-Meânî fî Şerhi Hirzü’l-Emânî fî 

Kırâat-i Seb‘ (3. Baskı), Dârü’z-Zaman, Suudi 2000, 10; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. 

Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 154-155. 



28 

 

ikinci cildi mevcuttur. Âl-i İmrân Sûresi’nin başından başlayıp mushafın sonuna kadar 

kırâat vecihlerini ele almıştır. Eserin bir nüshası Me‘hedü’l-Mahtûtâti’l-Arabiyye’de 

bulunup iki cüzden oluşmaktadır.139 Eserin bir nüshası da Kastamonu İl Halk 

Kütüphanesi’nde bulunmaktadır.140 

Yaptığımız araştırmalardan anlaşılacağı üzere imam-ı Şâtıbî’nin telif ettiği eser 

birçok kırâat âliminin dikkatini çekmiş ve esere onlarca şerh yazılmıştır. İslâm 

beldelerinin çeşitli bölgelerinde ders kitabı olarak okutulan Hırzü’l-Emânî, müellifimiz 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin de dikkatini çekmiş ve kendisi de esere bir şerh telif 

etmiştir. Kaynaklarda ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde’ye âlimler övgü dolu sözler 

sarf ederek gerekliliğinden ve faydasından söz etmişlerdir.141 

1.9.3. el-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin yazdığı en önemli eserdir. Bu eser dört cilt 

olarak Ma‘hedü’l-Mahtûtâti’l-Arabiyye’de bulunmaktadır. Dârü’l-Kütüp ve 

Mektebetü’l-Ezher’de de nüshası bulunan bu eser matbû olarak elimizde 

bulunmaktadır.142 Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin telif ettiği el-Kitâbü’l-Ferîd fî 

İ‘râbil Kur’âni’l-Mecîd adlı eserle ilgili tabakat kitaplarında bahsedilmekte ve övgü 

dolu sözler sarf edilmektedir.143 Süyûtî, Müntecebüddîn el-Hemedânî ile ilgili bilgi 

verirken Sâhibü’l-İ‘râbi’l-Kur’ân olarak müellifi zikrederek müellifi telif ettiği eserle 

tanıtmaktadır.144 Zehebî, Müntecebüddîn el-Hemedânî’yi şeyhü’l-kurrâ olarak 

tanıttıktan sonra kendisi için İ‘râbü’l-Kur’an diyerek telif ettiği esere vurgu 

yapmaktadır.145  

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserinin ismiyle ilgili kaynaklarda küçük 

farklılıklar bulunmaktadır. Tabakat kitaplarında el-Müfîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd ve 

el-Kitâbü’l-Ferîd146 gibi isimler kullanılmakla beraber Müntecebüddîn el-Hemedânî, 

                                                 
139 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. en-Nimr - Muhaymer, I, 38-39. 
140 Özel, XXXII, 25-26. 
141 ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXIII, 19. 
142 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. en-Nimr - Muhaymer, I, 38. 
143 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 310. 
144 es-Süyûtî, Buğyetü’l-Vuʿât fî Tabaḳâti’l-Luğaviyyîn ve’n-Nüḥât, II, 300. 
145 ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXIII, 219. 
146 İsmâil Paşa el-Bağdâdî, II, 472; Ziriklî, VIII, 95. 



29 

 

kendi eseri için el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd ismini kullanmaktadır.147 

Kaynaklarda eserin ismiyle ilgili küçük farklılıkların olmasının sebebi bazı kaynaklarda 

eserin tam adının zikredilmeyip kısaltmaya gidilmesidir. Eser için kullanılan ortak isim 

el-Kitâbü’l-Ferîd olarak zikredilmekte ve Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin ismiyle 

beraber anılmaktadır. Bu eserin Müntecebüddîn el-Hemedânî’ye âit olduğu, eserin 

sahibiyle ilgili şüphe uyandıracak bir veri olmadığı anlaşılmaktadır. Nitekim müellifin 

kendisi de eseriyle ilgili bilgi vermekte ve bu eseri neden yazma ihtiyacı duyduğunu 

kendi eserinde belirtmektedir. Müellif, ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde’yi 

yazdıktan sonra onu desteklemek için İ‘râbü’l-Kur’ân’ı yazma gereğini duyduğunu 

belirterek öneminden bahsetmiş ve İ‘râbü’l-Kur’ân ile kalplerin ferahlayacağını 

söylemiştir. Yine kendi ifâdeleriyle bu eseri; müfessirlerin vecîz sözlerinden, kırâat ve 

nahiv kitaplarından, hocalarından duyduklarından, kırâat imamlarından ve 

müctehidlerin görüşlerinden yararlanarak sahîh olanı temyiz etmek, müşkil olanı îzâh 

etmek için yazdığını, açık ve anlaşılır bir şekilde talebelerin istifâdesine sunduğunu 

belirtmiştir. Müntecebüddîn el-Hemedânî, kendisinden önce bu minvalde yazılan 

eserlerin ya çok kısa ya da çok büyük hacimli, ihtiyaç duyulmayacak bilgilerle dolu 

olduğunu belirterek, kendi eserinin mutedil uzunlukta olmasını dilediğini belirterek 

i‘râb olarak yazılan eserlerin göz bebeği olacağını belirtmiştir.148 

 Müellifin el-Kitâbü’l-Ferîd’te ele aldığı sarf, nahiv, lügat ve kırâat konularını 

inceleyerek her bir konuyu örneklerle açıklayacağız. Ayrıca müellifin eserinde 

kullandığı kaynakları da araştırıp eserin muhtevasının daha iyi anlaşılmasını 

sağlayacağız. 

1.9.3.1. Sarf Yönü 

el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd’te müellifin ele aldığı konulardan 

biri sarf konusudur.149 Lügat anlamıyla farklı anlamlar içeren sarf kelimesi birçok anlam 

içermektedir. Sarf kelimesi “tevbe”, “adâlet”, “mîzan” veya “fidye” gibi çeşitli 

mânalara gelmektedir.150 Kur’ân-ı Kerîm’de “ ْقلُوُبهَُم ُ  Allah onların kalplerini“ ”صَرَفَ اللََّّ

                                                 
147 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 48. 
148 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 46-47. 
149 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 316. 
150 Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb lî Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Enes Muhammed - 

Zekeriyya Câbir Ahmed, Dârü’l-Hadis, Kahire 2008, 924. 



30 

 

çevirmiştir.”151 âyetinde geçen sarf kelimesi “tahvil” ve “tağyir” mânasında 

kullanıldığı gibi152 başka bir âyet-i kerîmede “فمََا تسَْتطَِيعوُنَ صَرْفاً وَلََ نصَْرًا” “Artık 

kendinizden azabı savmaya gücünüz yetmeyecek ve kendinize yardım da 

edemeyeceksiniz.”153 şeklinde geçen sarf kelimesi ise “savmak” mânasında 

kullanılmıştır.154 Görüldüğü gibi sarf kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de farklı anlamlarda 

kullanılmaktadır. Sarf kelimesinin ıstılahî anlamı ise “  ةِ يَّ بِ رَ عَ الْ  ةِ مَ لِ كَ الْ  ةِ يَّ نِ بْ أَ  نْ عَ  ثُ حَ بْ يَ  مٌ لْ عِ  وَ هُ 

الٍ دَ بْ إِ  وْ أَ  لٍ لََ عْ إِ  وْ أَ  ةٍ حَّ صِ  وْ أَ  فٍ ذْ حَ  وْ أَ  ةٍ ادَ يَ زِ  وْ أَ  ةٍ الَ صَ أَ  نْ ا مِ هَ وفِ رُ حُ  انِ يَ بَ ا وَ هَ تِ يغَ صِ وَ  ” “Sarf ilmi Arapça 

kelimelerin yapısından ve sîğasından bahseden; harflerin asıllarını, ziyâdesini, hazfını, 

sıhhatini, i‘lal ve ibdâlinden bahseden bir ilimdir.” şeklindedir. 

Sarf ilmi, Arapça isimlere ve mutasarrıf fiillere has olan bir ilimdir. Mebnî olan 

isimler, zamirler, Arapça kökenli olmayan isimler ve câmid olan fiiller sarf olmaz. 

Örneğin “ ُيوُسُف” kelimesi Arapça bir kelime olmadığı için “عَسَي” ve “ َليَْس” kelimeleri de 

câmid fiiller olduğu için sarf olmazlar. Şâyet kelimenin aslında üç harften daha az harf 

bulunursa o da sarf olmaz. Dolayısıyla bir veya iki harfte sarf olmaz. Sarf olabilmesi 

için hem ismin hem de fiilin en az üç harften müteşekkil olması gerekmektedir.155 

Kaynaklarda, sarfın kurallarını Ebü’l-Esved ed-Düelî (ö. 69/688) ve Muâz b. 

Müslim el-Herrâ el-Kûfî’nin (ö. 187/803) koyduğu belirtilmektedir. Kelimenin yapısını 

ve hangi anlama geldiğini bilmek için sarf ilmini bilmek gerekir. Sarf ilminin birçok 

faydası bulunmaktadır. Öncelikle Arap dilini hatalardan korur. Allah’ın kelâmının ve 

hadislerin anlaşılmasına yardımcı olur. Kelimenin tahvîl edilmesiyle yeni mânalar elde 

edilir. Örneğin “ بَ تَ كَ  ” “O yazdı.” mâzi fiil müfred müzekker gâib, “ بُ تُ كْ يَ  ” “O yazıyor.” 

muzâri fiil müfred müzekker gâib ve “ بُ تُ كْ أ ” “Yazıyorum.” muzâri fiili ise mütekellim 

için kullanılmaktadır. Görüldüğü gibi aynı harflerden oluşan bir kelimenin yapısının 

değişmesiyle anlamı da değişmektedir. Arapça’da bir kelimenin aslı değişime uğrayarak 

farklı bir şekil alabilir. Örneğin “ َّمَد” kelimesinin aslı “ ََقاَلَ “ ,”مَدد” kelimesinin aslı ise 

“ لَ وَ قَ  ” şeklindedir. Kelimenin yapısını bilmek kelimenin ziyâdesinin olup olmadığını ve 

                                                 
151 Tevbe: 9/127; Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş, Muzaffer Şahin (2. Baskı), Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara 2011. 
152 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 339-340. 
153 Furkân: 25/19. 
154 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 14. 
155 Eymen Emin Abdülğanî, es-Sarfü’l-Kâfî (1. Baskı), Dârü Tevfîkîyye lî Türâs, Kahire 2010, 19. 



31 

 

sıhhatini anlamayı kolaylaştırır.156 Bunu anlamanın yegâne yolu ise sarf ilmini 

öğrenmektir. 

Arap dili ve grameri açısından çok önemli olan ve Kur’ân’ın mânasının daha iyi 

anlaşılmasına vesîle olan sarf konusunu Müntecebüddîn el-Hemedânî eserinde işlemiş, 

kelimelerin yapısı ve kalıbıyla ilgili geniş mâlûmatlar vermiştir. el-Kitâbü’l-Ferîd’te 

müellifin ele aldığı sarf konusunu birkaç örnekle açıklayarak eserin sarf yönünü ele 

alacağız. 

Örnek 1: وَكُلََ مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِئتْمَُا “…Orada dilediğiniz gibi bol bol yiyin…”157 

Âyet-i kerîmede geçen “ ََكُل” kelimesiyle ilgili Müntecebüddîn el-Hemedânî, 

kelimenin vezninin “ لََ عَ  ” aslının ise “ لُ كُ ؤْ أُ  ” olduğunu belirtmiştir. Fâü‘l-fiildeki hemze-i 

sâkine kolaylık için hazfolmuştur. Aynü’l-fiili yani “ك” harfini harekelendirmek için ise 

hemze-i vasıla ihtiyaç duyulmamıştır. Müellif, “ ُخُذ” kelimesinin de yapısının aynı 

olduğunu ve buna örnek olarak verilebileceğini belirtmiştir. Müntecebüddîn el-

Hemedânî bu açıklamayı yaptıktan sonra “ نَ مِ أَ  ” ve “ نُ أمَْ يَ  ” kelimelerinin buna kıyas 

yapılamayacağını belirterek “ ََكُل” kelimesiyle ilgili aslını ve veznini belirterek kelimenin 

sarf yapısıyla ilgili bilgi vermiştir.158 

Örnek 2: َوَالَّذِينَ كَفرَُوا وَكَذَّبوُا بِآيَاَتِنا “İnkâr edenler ve âyetlerimizi yalanlayanlara 

gelince...”159 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmenin i‘râbını yaptıktan sonra “ ةٌ آيَ  ” 

kelimesinin yapısıyla ilgili Sîbeveyhi ve Halîl b. Ahmed gibi meşhur dil bilimcilerin 

görüşlerinden yararlanarak açıklamalarda bulunmuştur. Sîbeveyhi’ye göre “ ٌَآية” 

kelimesinin vezni “ ٌَفعَلَة” olup aslı ise “ ٌَأيَيَة” şeklindedir. Aynü’l-fiili iletli olarak elif’e 

kalb olup mâkabli meftûh olarak gelir. Aslı ise lâmü’l-fiili illetli, Aynü’l-fiili sâlimdir. 

Halîl b. Ahmed’e göre ise “ ٌَآية” kelimesi “ ٌَفعَْللَة” veznindendir. Aslı “ ٌَايَْية” şeklindedir. İki 

 harfine ”ي“ harfi ”ا“ harfinin yan yana gelmesiyle okuyuşu zorlaştığından dolayı ”ي“

bedel olmuştur. 

Müellif, konunun daha iyi anlaşılması için “طَائِي” kelimesini de örnek vererek 

konunun daha iyi anlaşılmasını sağlamıştır. Müellife göre “طَائِي” kelimesinin aslı “  طَيْئِي” 

                                                 
156 Abdüşşekûr Muallim Abdu fârih, es-Sarfü’l-Müyesser (2. Baskı), Dârü’l-‘İlm, Kahire 2021, 7. 
157 Bakara: 2/35. 
158 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I. 229. 
159 Bakara: 2/39. 



32 

 

şeklindedir. Buna göre “ا” harfi “ي” harfine bedel olarak gelmiştir. Ayrıca “ ٌَآية” 

kelimenin aslıyla ilgili farklı görüşlere de yer veren müellif, kelimenin aslıyla ilgili 

diğer görüşleri şöyle açıklamaktadır: Bir görüşe göre “ ٌَآية” kelimesinin aslı “ ٌَآيِية” olup 

vezni “ ةٌ لَ اعِ فَ  ” şeklindedir. Bu görüşe göre kelimede lâmü’l-fiil hazfolmuştur. Müellif, bu 

görüşü desteklemek için “ ةٌ يَ الِ بَ  ” kelimesini örnek vererek bu kelimenin “ ٌَباَلة” şeklinde 

okunduğunu vurgulamıştır. Buna göre kelimenin aslı “ الِيةٌَ بَ  ” olup “ اعَةٌ فَ  ” veznindendir. 

Başka bir görüşe göre ise “ ٌَآية” kelimenin aslı “ يِيةٌَ أَ  ” olup vezni “ ٌَفعَِلة” olarak gelir. 

Aynü’l-fiili elif’e kalb olmuş mâkabli ise meftûh olarak gelmiştir.160 

Örnek 3:  َوَإذِْ نجََّ يْناَكُمْ مِنْ  آلَِ فرِْعَوْن “...Firavun ailesinden kurtarmıştık...”161 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ َُآل” kelimesininin yapısını şöyle açıklamaktadır: 

“ olup aslı ise ”فعَْلٌ “ kelimesinin vezni ”آلَُ “ لٌ هْ أَ  ” şeklindedir. Bu sebepten dolayı ism-i 

tasğîrine “ ٌأهَُيْل” denilmektedir. Burada “ه” harfi mahreç yakınlığından “ء” ye kalb 

olmakta ve “ ُْأأَل” şeklini almaktadır. Bu şekilde hoş olmayan bir okuyuş meydana geldiği 

için “ء” harfi “ا” harfine kalb olarak “ َُآل” şeklini almış ve daha lezzetli bir okuyuş 

meydana gelmiştir. Müellif, bu durumun daha iyi anlaşılması için “ مُ آدَ  ” kelimesini de 

örnek vererek bu kelimenin “ َُآل” kelimesiyle aynı olduğunu belirtmektedir. Başka bir 

görüşe göre ise “ َُآل” kelimesinin aslı “ ٌأوََل” şeklindedir. Bundan dolayı ism-i tasğîri “ ٌاوَُيْل” 

şeklinde gelir. Burada “و” harfi “ا” harfine kalb olmuş ve mâkabli meftûh olarak 

gelmiştir. Sonuç olarak kelime bu değişimlerden sonra “ َُآل” şeklini almıştır.162 

Örnek 4:  ًَوَإذِْ وَاعَدْناَ مُوسَى أرَْبعَِينَ ليَْلة “Hani, biz Mûsâ ile kırk gece için 

sözleşmiştik...”163 

Âyet-i kerîmede geçen “مُوسَى” kelimesinin iştikâkıyla ilgili te’vîl ehlinin ihtilafa 

düştüğünü belirten müellif, kelimeyle ilgili farklı görüşlere yer vererek şöyle 

açıklamaktadır: Bazılarına göre “مُوسَى” kelimesi “ ٌَمُفْعل” veznindendir. Bu görüşü 

savunanlar “ هُ سَ أْ اوَْسَيْتُ رَ  نْ مَ  ” “saçını tıraş ettiğim kişi” kullanımını örnek vererek bu 

görüşünü desteklemektedirler. Bu görüşe göre yukarıdaki metinde geçen “ ُاوَْسَيْت” 

kelimesindeki “وَسَى” fiili “مُوسَى” kelimesiyle aynı vezindedir. Bir diğer görüşe göre 

“ olup ”فعُْليَ“ kelimesinin vezni ”مُوسَى“ اسَ مَ  ” “ يسُ مِ يَ  ” “ اسَ يْ مَ  ” sîğasındandır. Örneğin “ ي وسَ مُ 

                                                 
160 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 238-239. 
161 Bakara: 2/49. 
162 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 252. 
163 Bakara: 2/51. 



33 

 

يدْ دِ حَ الْ  ” “demir ustura” bu mânada kullanılmıştır. Buna göre metinde geçen “مُوسَى” 

kelimesi âyette geçen “مُوسَى” kelimesiyle aynı vezin ve sîğadan olup kelimedeki “و” 

harfi “ي” harfine bedel olarak gelmiştir. Başka bir görüşe göre ise “مُوسَى” kelimesi 

“ يفعُْلَ  ” veznindendir. Bu görüşü savunanlar delil olarak da “ اسً  مَأْ مِ وْ لقَ اْ  نَ يْ مَأسَْتُ بَ  نْ مَ  ” 

“Kavmin arasını düzelttim.” kullanımını örnek göstererek metinde geçen “ ُمَأسَْت” 

kelimesinin âyette geçen “مُوسَى” kelimesiyle aynı vezinde olduğunu belirtmişlerdir.164 

Müellif, eserinde sarf konusunu detaylı bir şekilde işleyerek kelimelerin yapısını 

incelemiş ve farklı görüşlere de yer vererek detaylandırmıştır. Ayrıca toplumun 

kullanımını ve şiirleri de örnek vererek görüşlerini desteklemiştir. Biz burada sarf 

konusuyla ilgili bu örneklerle yetiniyoruz. 

1.9.3.2. Nahiv Yönü 

Nahiv kelimesi sözlükte yol, cihet vb. anlamlara gelmektedir.165 İ‘râb ise sözlükte 

açıklamak, îzâh etmek mânasında kullanılmaktadır. İ‘râb kelimesi nahiv ilminde 

lafızların mânasını açıklamak anlamında kullanılır. Fiil, fâil ve mef‘ûlü beyân ederek 

mânanın ortaya çıkmasını sağlar. Nahiv ilmi; gerek Kur’ân-ı Kerîm’de, gerek hadislerde 

ve gerekse Arap kelâmında cümlenin düzgün bir şekilde okunmasını ve mânanın doğru 

anlaşılmasını sağlayan bir ilimdir. Kur’ân-ı Kerîm için nahiv, kâide ve kuralları 

bilmektir. Bu araştırmayla Kur’ân’a yapılan hizmet, Yüce Allah’ın rızasını kazanmak 

için kelâmın muradını ortaya çıkarmaktır. Araştırmacılar bu vesîleyle Kur’ân lügatında 

yaptığı araştırmalarla çalışmalarını genişletmişlerdir.166 

Kur’ân-ı Kerîm’in doğru okunması ve doğru anlaşılması için Kur’ân’ın 

nüzûlünden itibaren İslâm âlimleri Kur’ân’ın i‘râbını yapmış ve bu alanda birçok eser 

telif etmişlerdir. Müntecebüddîn el-Hemedânî de bu konuda eser telif eden âlimler 

arasında yerini almış ve bu alana büyük katkı sağlamıştır. Müntecebüddîn el-Hemedânî, 

eserde ele aldığı konulardan biri olan nahiv konusunu geniş bir şekilde ele almış, dil 

âlimlerinin görüşlerinden de yararlanarak i‘râb konusunda geniş îzâhlarda bulunarak 

eserde bu konuyu geniş bir şekilde ele almıştır. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin i‘râb 

                                                 
164 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 255-157. 
165 Ya‘kûb lî Fîrûzâbâdî, 1590. 
166 Ahmed Cemil Zafer, Nahvü’l-Kur’ânî (2. Baskı), Matâbi‘u Safâ, Mekketü’l-Mükerram 1998, 1. 



34 

 

ile ilgili nasıl îzâhlarda bulunduğunu, konuyu nasıl ele aldığını açıklamak maksadıyla 

birkaç örnek ile açıklayacağız. 

Örnek 1:  ُمِنْ عِباَدِهِ الْعلُمََاء َ  Allah’a karşı ancak; kulları içinden âlim…“ إِنَّمَا يخَْشَى اللََّّ

olanlar derin saygı duyarlar...”167 

Âyet-i kerîmede geçen “ َالل” lafzındaki “ه” harfinin harekesi fetha yerine damme 

olarak gelir ve lafız merfû olursa, “العلُمَآؤُا” kelimesinin sonundaki “ؤ” harfi de fetha 

olarak gelir ve kelime mansub olursa, mâna tamamen bozulur ve âyetteki mânanın tam 

aksine “ َمِنْ عِباَدِهِ الْعلُمََاء ُ  Allah ancak; kulları içinden âlim olanlara derin“ ”إِنَّمَا يخَْشَى اللََّّ

saygı duyar.”168 şeklinde bir mâna ortaya çıkar. Görüldüğü gibi fiil, fâil ve mef‘ûlün 

değişmesiyle mâna da tamamen değişmektedir. 

Örnek 2: ًا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبا  Ey insanlar! Yeryüzündeki şeylerin“ ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

helâl ve temiz olanlarından yiyin…”169 

Müellif, âyet-i kerîmenin i‘râbını ve tahlilini şu şekilde yapmaktadır. “ ًَحَلََل” 

kelimesi mef‘ûldür. “كُلوُا” ve “ ِا فِي الْْرَْض  lafızları nasb mahallinde hâl olarak gelmiş ”مِمَّ

ve mevsûf olan “ ًَحَلََل” kelimesine takdim edilmiştir. Şâyet “ ًَحَلََل” kelimesini “ ا فِي مِمَّ

 kelimesinin mef‘ûlü mahzûf olur. Yani mâna ”كُلوُا“ cümlesine hâl yaptığımızda ”الْْرَْضِ 

“ طَارًا مِنْ كُلِ شُبْهَةٍ مِنْ حَيْثُ يطَِيبُ أكَْلهُُ  ابً يِ طَ  لًَ لََ حَ  هِ نِ وْ كَ  الِ ي حَ فِ  ضِ رْ ي الَْْ ا فِ مَّ ا مِ ئً يْ وا شَ لُ كُ  ” “Yeryüzünde 

şüphelerden uzak, temiz ve helâl olan yiyeceklerden yiyiniz.” şeklinde gerçekleşir. “ا  ”مِمَّ

kelimesi burada ya mukadder olan “كُلوُا” kelimesinin mef‘ûlü için nasb mahallinde sıfat 

olarak gelmiş, ya da “ا  kelimesi mahzûf olan mastara sıfat olarak gelmiştir. Yani ”مِمَّ

mâna “ ًَأَ كْ لًَ  حَ لََ ل” “temiz yiyecek” şeklinde gerçekleşmektedir.170 

Örnek 3:  ُ نْثىَ بِالْْنُْثىَ فمََنْ ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنوُا كُتِبَ عَليَْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقتَلْىَ الْحُرُّ بِالْحُر ِ وَالْعبَْدُ بِالْعبَْدِ وَالْْ

وَأدَاَءٌ إلِيَْهِ بِإحِْسَانٍ ذلَِكَ تخَْفِيفٌ مِنْ رَب كُِمْ وَرَحْمَةٌ فمََنِ اعْتدَىَ بعَْدَ ذلَِكَ فلََهُ باِلْمَعْرُوفِ عُفِيَ لهَُ مِنْ أخَِيهِ شَيْءٌ فاَت ِباَعٌ 

 ,Ey iman edenler! Öldürülenler hakkında size kısas farz kılındı. Hüre karşı hür“ عَذاَبٌ ألَِيمٌ 

köleye karşı köle, kadına karşı kadın kısas edilir. Ancak öldüren kimse, kardeşi 

(öldürülenin vârisi, velisi) tarafından affedilirse, aklın ve dînin gereklerine uygun yol 

                                                 
167 Fâtır: 35/28. 
168 Muhammed Fâdil es-Sâmerrâî, en-Nahvü’l-Arabiyyu Ahkâm ve Meânî (1. Baskı), Dârü İbn Kesîr, 

Beyrut 2014, I, 20. 
169 Bakara: 2/168. 
170 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 429. 



35 

 

izlemek ve güzellikle diyet ödemek gerekir. Bu, Rabbinizden bir hafifletme ve rahmettir. 

Bundan sonra tecavüzde bulunana elem dolu bir azap vardır.”171 

Müellif, âyet-i kerîmeyi şöyle tahlil etmektedir: Âyet-i kerîmede geçen “ ِ الْحُرُّ بِالْحُر” 

cümlesindeki “ ُّالْحُر” kelimesi mübtada olarak gelmiş, “ ِ بِالْحُر” ise onun haberidir. Yani 

“ رِ حُ الْ بِ  وذٌ خُ أْ مَ  ” “hüre karşı hür” anlamındadır. “ ٌفمََنْ عُفِيَ لهَُ مِنْ أخَِيهِ شَيْء” cümlesindeki “ نْ مَ  ” 

edat-ı şartiye olup ref‘ mahallinde ibtida olarak gelmiştir. “ َُله” ve “ ِمِنْ أخَِيه” ise “ َعُفِي” 

kelimesine sıla olarak gelmiştir. “ ٌشَيْء” kelimesi de “ َعُفِي” için merfûdur. “ َعُفِي” kelimesi 

 kelimesi mastar ”شَيْءٌ “ .konumundadır. Bu sebeple nekre olarak gelmiştir ”عَفْوٍ “

konumunda olup genel kapalılık barındırmaktadır.172 Buna örnek olarak başka bir âyet-i 

kerîmede “لََ  يضَِرْكُمْ كَيْدهُُمْ شَيْءًا” “Onların hileleri size hiçbir zarar vermez.”173 örneğinde 

olduğu gibi “شَيْءًا” kelimesi “ضَيْرًا” anlamında kullanılmıştır. “ ْلَ يضَِرْكُم” şeklindeki “ض” 

harfinin kesrası ve “ر” harfinin iskânıyla okunan kırâat sahîh olup İbn Kesîr, Ebû Amr 

b. Alâ ve Nâfi‘ tarafından rivâyet edilmiştir.174  

Âyette geçen “ ٌفاَت ِباَع” kelimesi “ اعٌ بَ تْ إِ  هِ يْ لَ عَ فَ  ” “Uyması gerekir.” anlamında veya 

hükmü “ ٌإِتبَْاع” şeklinde olup merfû konumundadır. “ف” ise şartın cevabıdır. Âyette 

geçen “ ْمَن” lafzının mevsûle olma ihtimali bulunmaktadır. “ف” harfi de kapalılık 

mânasını vermek için gelmiştir. Bu durumda mâna “ ءٌ يْ شَ  يهِ خِ أَ  ةِ هَ جِ  نْ مِ  هُ لَ  يَ فِ عُ  نْ مَ فَ  ” “öldüren 

kimse kardeşi tarafından afedilirse” şeklinde olur. “ َُله” daki “ه” zamiri ve “ ِأخَِيه” 

kelimesi kâtil olan “ ْمَن” lafzına dönmektedir. Burada hem kâtil hem de maktûl için 

“ خُ الَْْ وَ  ” kelimesi kullanılmıştır. Çünkü İslâm kardeşliği bâkîdir. Âyetteki “ ٌوَأدَاَء” kelimesi 

de “ ٌفاَت بِاَع” kelimesine atıftır. “ ِإلِيَْه” ise “ ٌوَأدَاَء” kelimesine mutealliktir. “ ِإلِيَْه” kelimesindeki 

 .zamiri veliye râcidir ”ه“

Âyetin i‘râbını yapmaya devam eden müellif, “ ٍبِإحِْسَان” ve “ ِبِالْمَعْرُوف” kelimelerinin 

 zamirine nasb ”ه“ kelimesindeki ”فعَلَيَْهِ “ kelimesinden önce takdir edilen ”فاَت ِباَعٌ “

mahallinde hâl olarak geldiğini belirtmektedir. Yani mâna “ ناسِ حْ مُ وَ  لًَ ادِ عَ  كَ الِ ذَ  هِ يْ لَ عَ فَ  ” “Artık 

âdil ve takvalı olması gerekir.” şeklinde gerçekleşir. 

                                                 
171 Bakara: 2/178. 
172 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 440. 
173 Âl-i İmrân: 3/120; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 440; II, 118. 
174 Ebû Alî Hasen b. Ahmed b. Abdilgaffâr el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, thk. Bedreddîn 

Kahvecî - Beşîr Cüveycâtî (1. Baskı), Dârü’l-Me’mûn li’l-Türâs, Beyrut 1984, III, 74; Bu eser el-

Fârisî’nin, hocası İbn Mücâhid’in es-Sebʿa fî Menâzili’l-Kurrâ adlı kitabına dayanarak telif ettiği bir 

eserdir. 



36 

 

Âyet-i kerîmede geçen “ َذلَِك” kelimesi ibtida olarak gelmiştir. Yani af ve diyetten 

bahseden hüküm anlamında kullanılmıştır. Haberi ise “ ٌتخَْفِيف” kelimesidir. “ ْمِنْ رَب كُِم” ya 

ref‘ mahallinde haberden sonra haber olarak gelmiş veya “ ٌتخَْفِيف” kelimesine sıfat olarak 

gelmiştir. “ ٌوَرَحْمَة” kelimesi de “ ٌتخَْفِيف” kelimesine atıf olarak gelmiştir. 

Müellif, âyetin tefsîriyle ilgili şu açıklamalarda bulunmaktadır: “Tevrat ehline 

kısas farz kılınıp diyet ve af onlara haram kılındı. İncil ehline ise af farz kılınıp kısas ve 

diyet haram kılındı. İslâm ümmetine ise kolaylık için kısas, diyet ve af arasında tercih 

hakkı verildi.” 

 edatı ibtida olarak ref‘ mahallinde şartiye ”مَن“ cümlesindeki ”فمََنِ اعْتدَىَ بعَْدَ ذلَِكَ “

olarak gelmiş “ َُفلَه” ise şartın cevabı olarak gelmiştir. Ayrıca “ َُفلَه” kelimesinin mevsûl 

olması da ihtimal dâhilindedir. “ف” harfinin dâhil olmasının sebebi ise mânada kapalılık 

olduğu içindir. “ َبعَْدَ ذلَِك” ifâdesinde yani “ يفِ فِ خْ التَّ   bu kolaylıktan sonra” anlamı“ ”بعَْدَ ذلَِكَ  

hâsıl olmaktadır. Müellif, âyetin i‘râbını bitirdikten sonra “Bu hükümlerden sonra kim 

haddi aşarsa artık onun için şeriat kuralları uygulanır.”175 ifâdesinde bulunmaktadır. 

Örnek 4: ًغَنيٌِّ حَلِيمٌ  قوَْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدقَةٍَ يتَبْعَهَُا أذَى ُ وَاللََّّ  “Güzel bir söz ve 

bağışlama, peşinden gönül kırma gelen bir sadakadan daha hayırlıdır. Allah, her 

bakımdan sınırsız zengindir, halîmdir (hemen cezalandırmaz, mühlet verir).”176 

Âyet-i kerîmede “ ٌقوَْلٌ مَعْرُوف” ibtida ve mevsûf olarak gelmiş “ ٌوَمَغْفِرَة” ise ona atıf 

olarak gelmiştir. Haberi de “ ٍَخَيْرٌ مِنْ صَدقَة” ifâdesidir. Bu durumda mâna “sadaka vermek 

ağır geldiği zaman isteyen kişiyi güzel bir sözle reddetmek ve onu affetmek daha 

hayırlıdır.” şeklinde gerçekleşir. Başka bir görüşe göre “ ٌقوَْلٌ مَعْرُوف” ibtidadır. Haberi ise 

mahzûftur. Yani “Bu sizin için daha hayırlıdır.” mânasındadır. Şâyet “ ٌوَمَغْفِرَة” kelimesi 

de ibtida olarak kabul edilirse mâna şöyle olur: “Güzel bir sözle reddetmekle Allah’ın 

mağfiretini kazanmak, sadakadan daha hayırlıdır.” Çünkü Allah’ın mağfireti ile kulun 

fiili arasında eşitlik olmaz. Allah’ın mağfireti daha faziletlidir. “يتَبْعَهَُا” kelimesi de 

 ise fiil ile merfû konumundadır. Sadaka ”أذَىً“ .kelimesine sıfat olarak gelmiştir ”صَدقَةٍَ “

isteyen kişiye minnet etmek veya sözle eziyet etmek mânasındadır.177 

                                                 
175 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 440-442. 
176 Bakara: 2/263. 
177 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 575. 



37 

 

Örnek 5:  َقاَنِتِين ِ لََةِ الْوُسْطَى وَقوُمُوا لِِلَّّ لوََاتِ وَالصَّ  Namazlara ve orta“ حَافظُِوا عَلىَ الصَّ

namaza devam edin. Allah’a gönülden boyun eğerek namaza durun.”178 

Müellif, bu âyet-i kerîmenin i‘râbını şöyle yapmaktadır: Cumhurun görüşüne göre 

لََةِ الْوُسْطَى“ لوََاتِ “ ifâdesi ”وَالصَّ ِ “ .kelimesine atıftır ”الصَّ  ”وَقوُمُوا“ lafzâ-i celâl ise ”لِِلَّّ

kelimesine mütealliktir. Bu durumda mâna şöyle olur: “Namazda Allah’a karşı boyun 

eğerek durun.” “ َقاَنِتِين” ise “وَقوُمُوا” kelimesindeki zamire hâl olarak gelmiştir.179  

Bilindiği üzere müellif, eserinin ismini İ‘râbü’l-Kur’ân olarak koymuştur. 

Dolayısıyla eserinde ele aldığı ana konularından biri i‘râb konusudur. Eserinde âyetlerin 

i‘râbına geniş yer vermiş, şiirle istişhadda bulunmuş ve birçok âlimin görüşünden 

yararlanmıştır. Biz burada i‘râbla ilgili, eserde geçen birkaç örnekten bahsettik. Eserin 

kırâat yönünü değerlendireceğimiz için i‘râb ile ilgili bu örnekleri yeterli buluyoruz. 

1.9.3.3. Lügat Yönü 

Lügat, milletlerin duygu ve düşüncelerini ifâde ettiği seslerdir. Konuşmak ve 

muhatap olmak anlamındadır.180 Kur’ân-ı Kerîm’i anlamak ve içtihatta bulunmak için 

anlamı açık olmayan kelimeler, yabancı kelimeler, kelimelerin aslı, vucûh, nezâir vb. 

konularında bilgi sahibi olmak gerekmektedir.181 

Yüce Allah Arap dilini Kur’ân-ı Kerîm ile güzelleştirmiştir. Kur’ân’ı anlamak 

isteyenler için bu lisânı vesîle kılmıştır. Yüce Allah bu konuda Kur’ân-ı Kerîm’de şöyle 

buyurmaktadır: “ َإِنَّا جَعلَْناَهُ قرُْآنَاً عَرَبِي ا لعَلََّكُمْ تعَْقِلوُن” “Apaçık Kitap’a andolsun ki, iyice 

anlayasınız diye biz, onu Arapça bir Kur’ân yaptık.”182 

Yüce Allah, Peygamber Efendimiz’e insanları müjdelemesi ve uyarması için 

Kur’ân-ı Kerîm’i Arapça olarak indirdiğini açıkça ifâde etmiştir. Başka bir âyet-i 

kerîmede de Yüce Allah şöyle buyuruyor: “ رَ  بِهِ الْمُتَّقِينَ وَتنُْذِرَ بِهِ قوَْمًا لدُ افإَنَِّمَا يسََّرْناَهُ بلِِسَانكَِ لِتبُشَ ِ ” 

“(Ey Muhammed!) Biz, Allah’a karşı gelmekten sakınanları Kur’ân ile müjdeleyesin, 

inat eden bir topluluğu da uyarasın diye, onu senin dilin ile (indirip) kolaylaştırdık.”183 

                                                 
178 Bakara: 2/238. 
179 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 540. 
180 Ya‘kûb lî Fîrûzâbâdî, 1478. 
181 ez-Zerkeşî, I, 190, 202, 242, 388, 405. 
182 Zuhruf: 43/3. 
183 Meryem: 19/97; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 396. 



38 

 

Âyetlerden de anlaşıldığı üzere Kur’ân-ı Kerîm’in Arapça bir kitap olarak 

insanlara gönderildiğini Yüce Allah açık bir şekilde belirtmiştir. Dolayısıyla Arap dilini 

tam anlamıyla öğrenmeyenlerin Kur’ân’ın ahkâmını, helâlini haramını, işaret ettiği asıl 

mânayı, Kur’ân’ı hakkıyla öğrenmeleri ve anlamaları mümkün değildir. Bundan dolayı 

Kur’ân’ı anlamak için Arapça’yı öğrenmek bir gerekliliktir. 

İslâm âlimleri, Kur’ân tefsîrinde ve sünnette ictihadda bulunmak, şer‘î hükümleri 

ve Allah’ın muradını anlamak için Arapça’yı zorunlu görmüşlerdir.184 Konunun 

ehemmiyetini anlatan bir metinde şu ifâdeler kullanılmaktadır. “ ِين نفَْسُ اللُّغَةِ الْعرََبِيَّةِ مِنَ الد ِ

ا لََ يتَِمُّ الْوَاجِبُ إِلََّ بِهِ فهَُوَ بِيَّةِ وَمَ وَمَعْرِفتَهَُا فرَْضٌ وَاجِبٌ فإَنَِّ فهَْمُ الْكِتاَبِ وَالسُّنَّةِ فَرْضٌ وَلََ يفُْهَمُ إِلََّ بِفهَْمِ اللُّغةَِ الْعرََ 

 Arap dili dînin bir parçasıdır. Onu öğrenmek ve bilmek vâciptir. Muhakkak ki“ ”وَاجِبٌ 

Kur’ân’ı ve sünneti anlamak farzdır. Kur’ân’ı ve sünneti anlamak da ancak Arap dilini 

anlamakla olur. Çünkü Kur’ân ve sünnet ancak Arap dili ile anlaşılabilir.”185 

Müfessirler tefsîr ilminde lügata gerekli ehemmiyeti ve önemi göstermişlerdir. 

Tefsîr ilminde lügat vazgeçilmez bir unsurdur. Tüm müfessirler gibi Müntecebüddîn el-

Hemedânî de eserinde lügata ehemmiyet vermiş, kelimelerin farklı kullanımlarına ve 

iştikâklarına değinmiş, şiirle istişhadda bulunarak görüşlerini desteklemiştir. Biz burada 

eserde ele alınan lügat konusuyla ilgili birkaç örnekle yetineceğiz. 

Örnek 1:  َعَلى ِ الْكَاذِبِينَ ثمَُّ نبَْتهَِلْ فنَجَْعلَْ لعَْنةََ اللََّّ  “…Sonra gönülden dua edelim de, Allah’ın 

lânetini (aramızdan) yalan söyleyenlerin üstüne atalım.”186 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmede geçen “ ْنبَْتهَِل” kelimesinin “ هَالُ تِ بْ لَِْ أَ  ” 

olduğunu belirterek kelimesinin iştikâkıyla ilgili şunları söylemektedir: “ ُبْتِهَال  ”ألََِْ

kelimesi “ انُ عَ تِ لْ لَِْ أَ  ” “lânet” anlamında olup “ لُ هْ بَ لْ أَ  ” kelimesi de “ نُ عْ للَّ أَ  ” “lânet” anlamında 

kullanılmıştır. “ ُبْتِهَال “ :kelimesi Arap kelâmında şöyle kullanılır ”ألََِْ بهَْلةَُ اللِ  هِ يْ لَ عَ  ” “Allah’ın 

lâneti üzerine olsun.” veya “ اللِ  ةُ لَ هْ بُ وَ  ” “Allah’ın lâneti” şeklinde “ب” harfinin dammeli 

olarak gelmesiyle de okunur. Yani mâna “ اللِ  ةُ نَ عْ لَ  ” “Allah’ın lâneti” şeklinde gerçekleşir. 

Kelimenin başka kullanımlarına da değinen müellif, “ ُوبهََلهَُ الل” “Allah onu 

lânetledi, rahmetinden uzaklaştırdı.” ve “ هُ لَ هَ بْ أَ  ” “Onu lânetledi.” yani “ هُ لَ مَ هْ أَ  ” “İhmal 

etti.” şeklindeki kullanımlarına da dikkat çekmektedir. Arap kelâmında “ ُبْتِهَال  ”ألََِْ

                                                 
184 Mahmûd Ahmed ez-Zeyn, Ehemmiyetü’l-Luğâti’l-Arabiyye fî Fehmi’l-Kur’ân’i ve Sünne (1. Baskı), 

Dâiretü’ş-Şüûni’l-İslâmiyye ve’l-‘Ameli’l-Hayr, Dubâi 2009, 5-6. 
185 ez-Zeyn, 37. 
186 Âl-i İmrân: 3/61. 



39 

 

kelimesi şu şekilde de kullanılır. “ لٌ اهِ بَ  ةٌ اقَ نَ  ” “Deve başıboştur.” Yani deve “ اهَ يْ لَ عَ  ارَ رَ  صِ لََ  ” 

“Herhangi bir iple bağlı değil.” anlamındadır. “ ُبْتِهَال  kelimesinin aslını bu şekilde ”ألََِْ

açıklayan müellif, kelime hakkında farklı ictihadlar yapıldığını söyleyerek lânet 

anlamını içermediği zaman istek ve dua gibi anlamlarda da kullanıldığını belirtmiştir.187 

Örnek 2:  ْعَليَْكُم ِ  sahip (Savaş esiri olarak)“ وَالْمُحْصَناَتُ مِنَ الن ِسَاءِ إِلََّ مَا مَلكََتْ أيَْمَانكُُمْ كِتاَبَ اللََّّ

olduklarınız hariç, evli kadınlar (da size) haram kılındı…”188 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ ُوَالْمُحْصَناَت” kelimesinin “ انُ صَ حْ لِْ أَ  ” olduğunu 

belirterek kelimenin Kur’ân-ı Kerîm’de “ يجُ وِ زْ لتَّ أ ” “evlilik” “ مُ لََ سْ لِْ أوَ  ” “teslimiyet” 

“ افُ فَ عِ لْ أوَ  ” “iffet” ve “ ةُ يَّ ر ِ لحُ أوَ  ” “özgürlük” olarak dört anlamda kullanıldığını 

belirtmektedir. Müellif, kelimenin aslının “ عُ نْ مَ لْ أَ  ” “engel” olduğunu belirterek kötülükte 

aşırılığa gideni men etmek anlamında kullanıldığını belirtmiştir. Arap kelâmında ise 

“ ينُ صِ حَ الْ  عُ رْ لدَّ أَ  ” “dayanıklı kalkan” anlamında kullanılmıştır. “ انُ صَ حِ لْ أَ  ” kelimesi ayrıca at 

anlamında da kullanılmıştır. Atın, sahibini helaktan kurtardığı için böyle isimlendirildiği 

söylenmiştir. “ حَصَانُ لْ أوَ  ” ise “ ءِ اسَ لن ِ أ نَ مِ  ةُ يفَ فِ عَ لْ أ ” “iffetini koruyan kadınlar” anlamındadır. 

Böyle isimlendirilmesinin sebebi iffetlerini dedikodudan muhafaza ettiği içindir. 

حْصَانُ “  “ harfi ”ص“ kelimesindeki ”ألَِْ تْ صُنَ حَ  ” ve “ صُنُ حْ تَ  ” şeklinde damme ile, 

“ ve ”حَصَانةًَ “ ”حُصْناً“ نتَْ أحَْصَ  ” şeklinde fetha ve sükûn ile ve “ ٌَمُحْصِنة” şeklinde kesra ile de 

farklı şekillerde okunmaktadır. Şâir bir dizede şöyle ifâde etmektedir: 

“ هُمُ مِنْ عَبْدِهِمْ أَ  عهَْ وَكِ لْ ألقِزَامِ أْ تلِْكَ أفَْعاَلُ  \ حْصَنوُا أمَُّ ” 

“Annelerini kendi kölelerinden biriyle evlendirdiler. / Bu da küçük insanların 

yaptığı kötü bir harekettir.” 

Şiirde geçen “ ُحْصَان  .evlendirme” mânasında kullanılmıştır“ ”ألتَّزْوِيجُ “ kelimesi ”ألَِْ

Görüldüğü gibi “ ُحْصَان  kelimesi Arap kelâmında ve şiirde farklı anlamlarda ”ألَِْ

kullanılmıştır. Kur’ân-ı Kerîm’deki kullanımına baktığımızda ise cumhurun kullanımı 

âyet-i kerîmede geçen “ ُوَالْمُحْصَناَت” vechiyle “ص” harfinin fethası şeklindedir. Yani evli 

çiftler iffetlerini korurlar anlamındadır.189 

                                                 
187 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 65. 
188 Nisâ Suresi: 4/24. 
189 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 240-241. 



40 

 

Örnek 3: ًوَنسَُوقُ الْمُجْرِمِينَ إلِىَ جَهَنَّمَ وِرْدا “Suçluları da suya koşan susuz develer gibi 

cehenneme sevk edeceğimiz günü düşün.”190 

Âyet-i kerîmede geçen “ ُاد  şeklinde kullanımları ”وُرُوداً“ ”وِرْداً“ ”يرَِدُ “ kelimesi ”الوُرَّ

bulunmaktadır. Müntecebüddîn el-Hemedânî, “ًوِرْدا” kelimesinin mastar olduğunu 

söyledikten sonra kelimenin anlamıyla ilgili şunları söylemektedir: “ًوِرْدا” kelimesi 

birinin susadığını ifâde etmek için kullanılır. Suyu istemek için susamak gerekmektedir. 

Yani kelime kişide susama meydana geldiği zamanı ifâde etmektedir. “ًوِرْدا” kelimesi 

hâl olarak gelirse suya ulaşmak mânasında da kullanılmaktadır. Yani suya susamış 

halde ulaştılar mânasında kullanılır. “ًوِرْدا” kelimesi şâyet te’kidli mastar olarak gelirse 

kelâmın bağlamına delâlet eder. Şu halde anlam şöyle olur: “Suçlular suya susamış 

halde cehenneme sevk edilirler. Onlar su içmeyi dilerler.”191 

Başka bir âyet-i kerîmede ise “ ُاد يقَْدمُُ قوَْمَهُ يوَْمَ “ .kelimesi şu şekilde geçmektedir ”الوُرَّ

 Firavun, kıyamet gününde kavminin önüne geçecek“ ”الْقِياَمَةِ فأَوَْرَدهَُمُ النَّارَ وَبِئسَْ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ 

ve onları ateşe götürecektir. Ne kötü varış yeridir orası!”192 Bu âyet-i kerîmede geçen 

 kelimesinin fâili olarak geldiğini söyleyen müellif, daha sonra ”بئِسَْ “ kelimesinin ”الْوِرْدُ “

kelimenin anlamıyla ilgili şunları söylemektedir: “ ُالْمَوْرُود” kelimesi sadece yermek için 

kullanılan bir kelimedir. “ ُالْوِرْدُ الْمَوْرُود” ifâdesi ise ateşin bulunduğu ve kötülerin 

isteyeceği bir yer olarak tarif edilmektedir.193 

1.9.3.4. Kırâat Yönü 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserini baştan sona incelediğimizde kırâat 

açısından zengin bir eser olduğunu görmekteyiz. Müellif, eserinde farklı lügat ve 

lehçelerdan birçok vecih ele almaktadır. Eserde idgâm, ibdâl, işbâ‘, imâle, itbâ‘, 

hemzenin tahkîk veya teshîl ile okunması vb. gibi, farklı kabilelerin kullandığı farklı 

lehçe ve lügatları ele alarak örnekler sunmuştur. Sarf ve nahiv açısından baktığımızda 

da kırâat açısından çok zengin olan eser hemen hemen her bâbtan ve nahiv kurallarının 

her birinden örnekler görmek mümkündür. Özellikle nahiv alanında birçok veche yer 

veren müellif, merfû isim olarak gelen mübteda, haber, fâil, nâib-i fâil, atıf, sıfat, 

                                                 
190 Meryem: 19/86. 
191 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 391-392. 
192 Hûd: 11/98. 
193 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 516. 



41 

 

müfred münâdâ vb. alanlarında örnekler sunmuştur. Ayrıca mansub isim olarak gelen 

mef‘ûl-i mutlak, hâl, atıf, bedel, zarf; mecrûr olarak gelen isimlerden muzâfun ileyh, 

atıf, bedel; merfû olarak gelen fiillerden ref‘ ve cezm arasındaki muzâri fiil, ref‘, nasb 

ve cezm arasındaki muzâri fiil vb. alanlarda kırâat vecihlerini ele almıştır. 

Kırâat açısından oldukça zengin olan eser mansub olan fiillerden, nasb ve ref‘ 

arasındaki muzâri fiil, nasb, cezm ve ref‘ arasındaki muzâri fiil; meczum olarak gelen 

fiillerden cezm ve ref‘ arasında olan, cezm, ref‘ ve nasb arasında olan fiilerden farklı 

vecihlere de geniş yer vermiştir. Ayrıca harflerin farklı kullanımlarına da değinen 

müellif, “ ْإن” edatının şartiyye ve “ ْأن” edatının mastariyye, “  أن” edatının şeddeli ve 

şeddesizi, “  َأل” edatının şeddeli ve şeddesizi, “  َكل” edatının harf ve isim olarak gelmesi, 

zamanı belirten “ا  .mastariyye gibi harflerin de farklı vecihlerine yer vermiştir ”ما“ ve ”لم 

Sarf alanında da sülasî bâblar, mastarlar, cem’-i mükesser ve hazf gibi alanlarda 

kelimelerin yapısıyla ilgili îzâhlarda bulunmuş ve farklı vecihlerini belirtmiştir. 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin kırâatlere yaklaşımının daha iyi anlaşılabilmesi 

için müellifin sarf, nahiv ve tecvîd ilmiyle ilgili ele aldığı bu vecihlerin her birinden 

örnekleri ele alıp bunları, mânayı etkileyen ferşî farklılıklar ve mânayı etkilemeyen 

usûlî / fonetik farklılıklar olmak üzere iki farklı kategoride ele alacağız. 

1.10. EL-KİTÂBÜ’L-FERÎD’İN KIRÂAT İLE İLGİLİ KAYNAKLARI 

Kırâat yönünü incelediğimiz el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd adlı 

eserin kaynaklarına baktığımızda müellifin kendinden önceki âlimlerden sıkça istifâde 

ettiğini görmekteyiz. Eser; nahiv, lügat, tefsîr ve kırâatle ilgili konularda zengin bir 

kaynağa sahiptir. Müellif, eserinde çeşitli ilimlerle ilgili söylediği görüşlerini kaynak 

gösterme cihetiyle delillendirmektedir. 

Müellifin eserinde ele aldığı konularda sarf ettiği görüşlerde kaynak gösterirken 

farklı metotlar kullandığını görmekteyiz. Müellif, kırâatle ilgili görüşlerini ifâde 

ederken bazen “ َقِ يل” “söylendi”194 lafzını kullanırken çoğunlukla “ َقُ رِ ئ” “Okundu.”195 

lafzını tercih etmektedir. Müellif, ayrıca “ َرُ وِ ي” “Rivâyet edildi.”196 “ ِقَ رَ أَ  بَ عْ ضُ  الْ قُ رَ اء” 

                                                 
194 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 461. 
195 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 452. 
196 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 286. 



42 

 

“Bazı kârîler okudu.”197 gibi ifâdeler de kullanmaktadır. Müellif, kırâat dışındaki 

konular için de “ ِوَ قَ الَ  بَ عْ ضُ  أَ هْ لِ  اللُّ غَ ة” “Bazı lügatçılar şöyle dedi.”198 “ ْوَ عَ ن” “fülân 

kişiden”199 “ َقاَل” “Fülân kişi dedi.”200 “ ِوَ فِ ي الْ حَ دِ يث” “hadiste geçen”201 “ ُوَ الْ جُ مْ هُ ور” 

“âlimlerin ekseriyeti”202 “ ِقَ الَ  أَ هْ لُ  التَّ أْ وِ يل” “Müfessirler şöyle dedi.”203 gibi çeşitli ifâdeleri 

kullanmaktadır. 

Müellif, kaynak gösterirken en çok başvurduğu yöntem yalnızca müellifin adını 

zikretmek sûretiyle olmuştur.204 Bazen de müellif ve eser beraber zikredilerek kaynak 

gösterilmiştir.205 Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin Dımaşk’ta Zencîliyye medresesinde 

kırâat ilminde baş müderris olduğunu, orada ders halkaları oluşturup kırâat dersleri 

verdiğini daha önce zikretmiştik. Onun kırâat ilminde yetkin olduğu, ders aldığı 

hocaların ve ders verdiği talebelerin kırâat ilminde meşhur zatlar olduğu kaynaklarda 

açıkça görülmektedir. Bu sebeple onun kırâat ilminde kendi döneminin en iyi 

kırâatçılarından biri olduğunu söylemek mümkündür. Eserinde nahiv, lügat ve tefsîr 

gibi ilimleri ele almakla beraber eserde kırâat vecihleriyle ilgili birçok 

değerlendirmelerde bulunmuştur. 

el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd kırâat yönüyle çok zengin bir 

eserdir. Müellif, âyetlerin i‘râbını ve kelimelerin tahlilini yaptıktan sonra kırâat 

vecihlerini de zikretmiştir. Genellikle mütevâtir ve şâz kırâatleri ele almakla beraber 

farklı lehçe ve kırâatlere de değinmektedir. Müellif, kırâatle ilgili vecihleri ele alırken 

görüşlerini temellendirmek için birçok kırâat kitabını kaynak olarak zikretmiştir. 

kırâatle ilgili görüşünü bazen de sahâbeye veya kişiye dayandırmaktadır. Müellifin 

eserinde kırâatle ilgili görüşlerini dayandırdığı kaynakları şunlardır: 

1.10.1. İbn Abbas (ö. 68/687) 

Tam adı Abdullah b. Abbas b. Abdulmuttalib b. Hâşim b. Abdülmenaf’tır. 

Tercümânü’l-Kur’ân olarak bilinen İbn Abbas Peygamber Efendimiz’in amcasının 

                                                 
197 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 275. 
198 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 126. 
199 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 215. 
200 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 268. 
201 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 408. 
202 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 411. 
203 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 442. 
204 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 268, 403, 435, 444. 
205 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 657. 



43 

 

oğludur. Büyük sahâbeden biri olan İbn Abbas Peygamber Efendimiz’in arkasında 

birçok defa namaz kılmış, bizzat kendisinden Kur’ân-ı Kerîm dinlemiştir.206 Übey b. 

Kâ‘b’dan (ö. 33/654) kırâat dersleri alan İbn Abbas kırâat konusunda meşhur bir 

sahâbidir. Mücâhid (ö. 103/721), Saîd b. Cübeyr (ö. 94/713) ve İkrime b. Hâlîd (ö. 

105/723) gibi kırâat ilminde meşhur zatlar İbn Abbas’ın ders halkasında bulunarak 

kendisinden kırâat dersleri almışlardır.207 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserinde kırâatle ilgili işaret ettiği kaynaklardan 

biri de sadece ismini zikrettiği İbn Abbas’dır. Müellif, eserinde Kur’ân-ı Kerîm’in 

te’vîli konusunda derin vukûfiyete sahip olan, Peygamber Efendimiz’e yakın sahâbeden 

biri olan ve kırâati Peygamber’den öğrenme şerefine nâil olan İbn Abbas’ı birçok yerde 

kaynak olarak göstermiştir. 

Örnek: “208 ”يس 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, Yâsîn sûresinin başındaki hurûf-ı mukattaa ile 

ilgili; Cumhurun kelimeyi “ ْياَسِين” şeklinde “ن” harfinin iskânıyla okuduğunu belirterek, 

sûrenin başında bulunduğu için her harfte durmanın daha evlâ olduğunu söylemektedir. 

Sebebini de kendisinden önce veya sonra ona haber olacak veya atıf olacak herhangi bir 

kelimenin olmadığını belirterek, asıl kabul gören okuyuşun bu şekilde olduğunu beyan 

etmiştir. 

 kelimesinin okuyuşuyla ilgili açıklamalarına devam eden müellif, farklı ”يس“

vecihlere temas etmektedir. Kelimenin “ َياَسِين” şeklinde “ن” harfinin fethasıyla da 

okunduğunu belirten müellif, bu okuyuşun iki ihtimal içerdiğini belirtmektedir. Birinci 

ihtimal, “ن” harfinin harekesi, vasıl için fetha olarak bina edilmiş ve vakf yapmaya 

imkân olmadığı için bu şekilde okunmuştur. “ َأيَْن” ve “ َِكَيف” kelimelerini buna örnek 

vermek mümkündür. İkincisi ihtimal ise, “ن” harfinin harekesinin i‘râb için fetha olarak 

okunmasıdır. Bu şekilde kelime mef‘ûlü bih olur. “ َقاَبيِل” ve “ َهَابِيل” kelimelerini de bu 

görüş için örnek verebiliriz. 

Başka bir görüşe göre sûrenin evveli kasem olduğundan kelime “ ِياَسِين” şeklinde 

kesra ile de okunmuştur. Bir diğer vecihte ise kelime “ ُياَسِين” şeklinde iltikâ-i 

sâkineynden dolayı damme ile okunmuştur. “ ُحَيْث” ve ” ُهَيْت” kullanımlarını da “ ُياَسِين” 

                                                 
206 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 192-193. 
207 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, I, 129-130. 
208 Yâsîn: 36, 1. 



44 

 

okuyuşuna örnek vermek mümkündür. İbn Abbas’a göre bu vecihteki bir okuyuşta 

mâna “ ُياَ إِنْسَان” “ey insan.” şeklinde olur. el-Kelbî’nin (ö. 146/763) bu vecihte okuduğu 

rivâyet edilmiştir.209 

1.10.2. Ebû Amr b. Alâ (ö. 154/771) 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserinde gösterdiği kırâat kaynaklarından biri de 

Ebû Amr b. Alâ’dır. Basra’da şeyhü’l-kurrâ olarak tanınan, birçok ismi ve künyesi 

zikredilen bu zat Ebû Amr b. el-Alâ b. Ammar b. el-Uryan olarak tanınmaktadır. Yedi 

kırâat imamından biri olan Ebû Amr b. Alâ, 68/687 veya 70/689 yılında dünyaya geldiği 

rivâyet edilmektedir. 

Kırâat ilmini Hicaz ve Basra ehlinden öğrenen Ebû Amr, Mekke’de Mücâhid, 

Saîd b. Cübeyr, İkrime b. Halid ve İbn Kesîr (ö. 120/738) gibi âlimlere kırâat dersleri 

verdi. Medine’de ise Ebû Ca‘fer (ö. 130/747), Yezîd b. Rûmân ve Şeybe b. Nisâh 210 

gibi kırâat âlimlerine kırâat dersleri verdi. Basra’da da kırâat dersleri veren Ebû Amr 

kırâat alanında yetkin bir zattır.211 Müntecebüddîn el-Hemedânî de eserinde kırâatle 

ilgili görüşlerini birçok yerde Ebû Amr’a dayandırmaktadır. 

Örnek: ا سُقِطَ فِي أيَْدِيهِمْ وَرَأوَْا أنََّهُمْ قدَْ ضَلُّوا  ,İsrailoğulları (yaptıklarına) pişman olup“ وَلمََّ

gerçekten sapmış olduklarını görünce…”212 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, “ َسُقِط” kelimesinin i‘râb ve tahlilini yaptıktan sonra 

kelimenin farklı vecihlerine işaret etmektedir. Müellife göre kelime, fâili isimlendirmek 

için “ ََسَقط” şeklinde okunmuştur. Bu durumda kelimenin mânası “pişmanlık” olarak 

gelir. ez-Zeccâc da kelime bu şekilde okunduğu zaman mânanın “pişmanlık onlarda 

hâsıl olduğu zaman” şeklinde gerçekleştiğini belirterek bu doğrultuda görüş 

belirtmiştir. Yani pişmanlık kalplerinde ve nefislerinde meydana gelir. Ahfeş de 

kelimenin “ ََسَقط” olarak okunduğuna işaret ederek mânanın pişmanlıkla birlikle vicdan 

azabı olacağını söylemektedir. Kelimenin “ َاسُْقِط” şeklinde de okunabileceğine cevaz 

verildiğini söyleyen Ahfeş ve Ebû İshak, mânasını da “yaptığı kusurdan dolayı pişman 

olup üzülmek.” olarak açıklamaktadırlar. Ebû Amr ise Ahfeş ve Ebû İshak’dan farklı 

                                                 
209 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 335-336. 
210 Yezid b. Rûmân ve şeybe b. Nisâh tâbiîn olup kırâat-i aşere imamlarından Nâfi’nin hocasıdır. 
211 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, I, 223-225. 
212 A‘râf: 7/149. 



45 

 

düşünerek kelimenin “ َاسُْقِط” şeklinde elif (hemze) ile okunamayacağını belirtmektedir. 

Ona göre bu şekilde okunursa fâil isimlendirilmemiş olur. Ahmed b. Yahyâ da (ö. 

291/904) Ebû Amr’ın görüşü savunmaktadır.213 

1.10.3. el-Kitâb 

Eserin müellifi Amr b. Osman b. Kanber’dir. Künyesi Ebû Beşîr ve Ebû 

Hüseyn’dir. Lakabı ise Sîbeveyhi’dir.214 Sîbeveyhi, kendi döneminde kitaplara isim 

koyma geleneği olmasına rağmen kitabına herhangi bir isim koymamıştır. Eser nahiv 

alanında yazılmış ve gönümüze kadar ulaşmış en eski kitaplardan biridir.215 

İslâm âleminde nahiv alanında önemli bir yere sahip olan Sîbeveyhi; Ebû Amr b. 

Alâ, Îsâ b. Ömer es-Sekafî (ö. 149/766), Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî (ö. 175/791) gibi 

meşhur âlimlerin ders halkalarında bulunmuş; el-Ahfeş, Kutrub (ö. 210/825), İbrâhim b. 

Süfyân b. Süleyman ve en-Nâşî gibi meşhur âlimlere de ders vermiştir.216 

İslâm ilim kültüründe önemli bir yer tutan Sîbeveyhi’den gönümüze kadar âlimler 

çalışmalarında kendisinden yararlanmışlardır. el-Kitâb, yazılan ilk nahiv kitaplarından 

olması sebebiyle kendisinden sonra yazılan bütün nahiv ve lügat çalışmalarına 

kaynaklık etmiştir.217 Müntecebüddîn el-Hemedânî de eserinde nahiv, lügat ve kırâat 

gibi birçok alanda kendisinden istifâde etmiştir. 

Örnek:  ُفاَتَّقوُا النَّارَ الَّتِي وَقوُدهَُا النَّاسُ وَالْحِجَارَة “…O hâlde yakıtı insanlarla taşlar olan 

ateşten sakının…”218 Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyetin tahlilini yaptıktan sonra 

 ”و“ şeklinde ”وُقوُدُ “ kelimesinin farklı vecihlerine değinmektedir. Kelimenin ”وَقوُدُ “

harfinin dammesi ile de okunduğunu belirten müellif, bu vecihte kelimenin mastar 

olduğunu belirtmektedir. Kelime yukarıdaki metinde olduğu gibi “و” harfinin fethasıyla 

okunduğu zaman “ ُألَْحَطَب” “ateş” anlamında, “و” harfinin dammesi ile “ ُوُقوُد” şeklinde 

okunduğu zaman ise mastar anlamındadır. Bu iki vecih tıpkı “ ُألَْوَضُوء” ve “ ُألَْوُضُوء” 

örneklerinde olduğu gibi kullanılmakta ve farklı anlamlar ihtiva etmektedir. Başka bir 

                                                 
213 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 132. 
214 Muhammed Abdülmuttalib el-Bekkâ, el-Medhel ilâ Kitâbi Sîbeveyhi ve Şürûhihî (1. Baskı), Dârü’ş-

Şüûnü’s-Sekâfiyyetü’l-‘Ame, Bağdad 2001, 11. 
215 el-Bekkâ, 21. 
216 el-Bekkâ, 16-19. 
217 Sultan, 5. 
218 Bakara: 2/24. 



46 

 

görüşe göre kelime “ ُوَقوُد” şeklinde “و” harfinin fethasıyla okunduğu zaman kendisiyle 

abdest alınan su anlamında kullanılmaktadır. Müntecebüddîn el-Hemedânî, burada 

Sâhibü’l-Kitâb olarak nitelendirdiği Sîbeveyhi’nin de görüşlerine yer vermiştir. 

Sîbeveyhi, “ًوُقدِتَِ النَّارُ وَقوُداً عَالِيا” “Ateş harlandı, yükseldi” şeklindeki kullanımı 

Araplar’dan işittiklerini ifâde ederek konuya açıklık getirmiştir. Sîbeveyhi’nin vermiş 

olduğu bu örnekte “ًوَقوُدا” kelimesindeki “و” harfi fetha ile okunduğundan dolayı ateş 

anlamında kullanılmıştır. Yine Sîbeveyhi, kelimenin “ َْوُقدِت” şeklindeki kullanımının ise 

çokluk ifâde ettiğini belirtmiştir. Meşhur dil âlimi Ahfeş de kelimenin hem damme hem 

fetha ile okunduğuna işaret ederek her iki vechin de mastar anlamında olduğunu 

söylemektedir.219 

1.10.4. Ahfeş’in Me‘âni’l-Kur’ân’ı 

Kitabın müellifi Saîd b. Mes’ade’dir. Tabakat kitaplarında ismi bu şekilde 

geçmekle beraber bazı kitaplarda Saîd el-Ahfeş olarak da geçer. Künyesi Ebü’l-

Hasen’dır. Lakabı ise Ahfeş’dir. Ahfeş isminde başka âlimlerin de olmasından dolayı 

el-Ahfeşü’l-Evsat da denilmiştir. Sîbeveyhi’nin öğrencilerinden olan Ebü’l-Hasen daha 

çok Ahfeş ismiyle meşhur olmuş ve bu adla anılmıştır.220 

Ahfeş’in Me‘âni’l-Kur’ân’ı dilbilimsel tefsîr alanda yazılan ilk eserlerden biridir. 

Bu türden yazılan tefsîr kitapları nahiv açısından yazılan tefsîrlerin ilk örnekleridir. Bu 

tür eserlerin müellifleri âyetlerin i‘râbını esas alarak tefsîr etmişlerdir. Derin ve 

kapsamlı bir ilme sahip olan Ahfeş, Kisâî (ö. 189/805) ile girdiği binlerce ilmî 

münâzaralarla, âlimlerin meclisinde onlarla girdiği münakaşalarla tanınmaktadır. Ahfeş, 

hocası Sîbeveyhi’nin nahiv kitabını yazdığını ve insanlar arasında güzel karşılandığını 

görünce sarf ve nahiv konusundaki bilgi birikimini kullanarak bu eseri telif ettiği 

söylenmektedir.221 

Eserinde farklı bir metot uygulayan Ahfeş, besmele ve Fâtiha sûresinin i‘râbıyla 

başlamış, hurûf-ı mukattaa ile başlayan sûrelerin i‘râbını yaparak muhtevalarını 

açıklamıştır. Daha sonra Bakara sûresinin başından başlayıp yirmi sekizinci âyete kadar 

                                                 
219 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 194. 
220 Ebû’l-Hasen Saîd b. Mes‘ade el-Ahfeşü’l-Evsat, Me‘âni’l-Kur’ân, thk. Hüda Mahmûd Karae (1. 

Baskı), Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1990, I, 5-6. 
221 el-Ahfeşü’l-Evsat, I, 24-25. 



47 

 

olan âyetlerin tefsîrini, i‘râbını ve kırâat vecihlerini ele almıştır. Daha sonra müellif, 

nahiv bâblarına yer vermek sûretiyle tefsîrine devam etmiştir.222 Müntecebüddîn el-

Hemedânî de Ahfeş’in eserinden tefsîrle ilgili tüm konularda ve kırâat alanında istifâde 

etmiştir. Kendisinden naklettiği rivâyetlerde Ebü’l-Hasen ismini kullanmayı tercih 

etmektedir. 

Örnek:  ِمُرْدِفِينَ أنَ ِي مُمِدُّكُمْ بِألَْفٍ مِنَ الْمَلََئِكَة  “…Ben size art arda bin melekle yardım 

ediyorum. Diye cevap vermişti.”223 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmede geçen “ َمُرْدِفيِن” kelimesinin farklı 

vecihlerine değinerek kelimenin. “ َُرَدِفه” ve “ َُأرَْدفَه” kelimelerinde olduğu gibi “د” harfinin 

kesrası ve fethasıyla iki vecihle okunduğunu belirtmektedir. Ahfeş de kelimeye açıklık 

getirmek için Arap kelâmından istişhâdda bulunmuştur. Ahfeş, Araplar’ın “  بنَوُ فلََُنٍ 

 O kişinin oğulları arkamızdan geliyorlar.” şeklindeki kullanımlarına dikkat“ ”يرُْدِفوُننَاَ

çekerek kelimenin mânasının “ َُرَدِفه” ve “ َُأرَْدفَه” “arkasına bindiği zaman” veya “tâbi 

olmak” şeklinde olduğunu belirtmektedir.224 

1.10.5. Ebû Hâtim es-Sicistânî (ö. 255/869) 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserinde kırâatle ilgili göstermiş olduğu 

kaynaklardan biri de Ebû Hâtim es-Sicistânî’dir. Adı Sehl b. Muhammed b. Osman 

olarak da geçer. Basra’da kendi zamanının önemli kırâatçılarındandır. Kırâat ilmini 

Ya‘kûb el-Hadramî’den (ö. 205/821) almıştır. Ali b. Ziyâd el-Miskî ve Hüseyin b. 

Temîm kendisinden kırâat dersleri almışlardır. Nahiv, lügat ve şiir alanlarında yetkin bir 

âlim olan es-Sicistânî 255/868 yılında vefât etmiştir.225 

Örnek:  َسْئوُلًَ إنَِّ السَّمْعَ وَالْبصََرَ وَالْفؤَُادَ كُلُّ أوُلئَِكَ كَانَ عَنْهُ م  “…Çünkü kulak, göz ve kalp, 

bunların hepsi ondan sorumludur.”226 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyetin tahlilini yaptıktan sonra “ َوَالْفؤَُاد” kelimesinin 

farklı okuyuşuna işaret etmektedir. Kelime “ َوَالْفؤَُاد” şeklinde “ف” harfinin dammesiyle 

okunmuş ve bu şekilde meşhur olmuştur. Cumhurun görüşü bu şekildedir. Başka bir 

                                                 
222 el-Ahfeşü’l-Evsat, I, 33. 
223 Enfâl: 8/9. 
224 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 190. 
225 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, I, 434-436. 
226 İsrâ: 17/36. 



48 

 

görüşe göre ise kelime “ َوَالْفوَاد” olarak “ف” harfinin fethasıyla okunmuştur. Bu vecihte 

dammeden sonra gelen “ء” harfi “و” harfine kalb olmuş, damme ise fethaya 

dönüşmüştür. Ebû Hâtim bu okuyuşu kabul etmeyip reddetmektedir.227 

1.10.6. Ferrâ’nın Me‘âni’l-Kur’ân’ı 

Eserin müellifi Yahyâ b. Ziyâd b. Abdullah b. Mansûr el-Eslemî’dir. Müellif, 

Ferrâ ismiyle bilinmektedir. Edebiyat, nahiv, lügat, fıkıh ve şiir gibi alanlarda yetkin bir 

şahsiyettir. Kûfe’de dünyaya gelen müellif, Bağdat’ta ikâmet etmiştir. Abbâsî halifesi 

Me’mun ile ilmî müzekerelerde bulunmuş ve onun için nahiv alanında bir kitap telif 

etmiştir. Yaşamı boyunca birçok kitap telif eden Ferrâ’nın en önemli serlerinden biri 

Me‘âni’l-Kur’ân adlı eserdir.228 

Müellif, Me‘âni’l-Kur’ân’da Kur’ân-ı Kerîm’i baştan sona ele almış ancak tüm 

âyetleri tefsîr etmemiştir. Müellif, sadece müşkil âyetleri ve kelimeleri tefsîr etmiştir. 

Me‘âni’l-Kur’ân aslında bir tefsîr kitabı olmasına rağmen lügata ağırlık vermiş ve 

Kur’ân’ı Kur’ân’la tefsîr etmeye önem vermiştir. Kur’ân’ı tefsîr ederken sünnete çok az 

müracaat eden Ferrâ, daha çok lügavî meselelerde sünnete başvurmuştur. Ferrâ lügat ve 

nahiv ilminin önde gelen âlimlerinden biri olduğundan Me‘âni’l-Kur’ân da lügavî tefsîr 

ağırlıklı bir eserdir. Ferrâ, eserinde mütevâtir ve şâz kırâat vecihlerine yer vermiş ancak 

eserindeki şâz kırâatlere mütevâtir kırâatlerden daha fazla yer vermiştir.229 

Müntecebüddîn el-Hemedânî el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’ân’il-Mecîd adlı eserinde 

Me‘âni’l-Kur’ân’dan kırâat, lügat ve nahiv alanlarında istifâde etmiştir. 

Örnek:  ً  Onlar için oturup yaslanacakları yer hazırladı…”230…“ وَأعَْتدَتَْ لهَُنَّ مُتَّكَأ

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyetin tahlilini yaptıktan sonra “مُتَّكَأ” kelimesinin 

farklı vecihlerine değinmektedir. Cumhur, kelimeyi “مُتَّكَأ” şeklinde “م” harfinin dammesi 

ve “ك“ ”ت” ve ”ء” harflerinin fethasıyla medsiz şekilde ve “ت” harfinin teşdîdiyle 

okumuştur. Kelime başka bir vecihte “ك” harfinin meddi ve “ء” harfiyle “ ًمُتَّكَاء” şeklinde 

                                                 
227 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 186-187. 
228 Kehhâle, IV, 95-96. 
229 İbrâhîm b. Abdullah Ali Hadrân ez-Zehrânî, Tevcîhü’l-Kırâat-i ‘İnde’l-Ferrâ’i Min Hilâl’i Kitâbihi 

Me‘âni’l-Kur’ân, (Yüksek Lisans Tezi), Câmi‘etü Ümmü’l-Kura, Vizâretü’t-Ta‘lîmi’l-‘Âlî Külliyetü’d-

Da‘ve ve Üsûli’d-Dîn, Mekke 2006, 635; Mustafa Karagöz, Dilbilimsel Tefsîr ve Kur’ân’ı Anlamaya 

Katkısı (3. Baskı), Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2020, 181-189. 
230 Yûsuf: 12/31. 



49 

 

okunmuştur. Bu vecihteki “ك” harfi için meydana gelen “ا” harfi fethanın işbâ‘ı olup 

sesi uzatır.231 “ك” harfinin fethasını işbâ‘ ile “ ًمُتَّكَاء” şeklindeki okuyuş Hasan el-

Basrî’den rivâyet edilmiştir.232 Başka bir vecihte ise “مُتكًْا” şeklinde “م” harfinin 

dammesi ve “ت” harfinin sükûnuyla okunmuştur. Kelime bu vecihle okunduğunda 

turunçgiller, muz ve kavun gibi bıçakla kesilen her şeyi kesmeği ifâde etmektedir. Ferrâ 

da kelimeye açıklık getirerek kendisine Basra ehlinden ez-Zümâverd adında bir zâtın 

haber verdiğini söyleyerek kelimenin “içinde et olan sarılı lavaş ekmeği” mânasında 

olduğunu ve onun bıçakla kesilmesini ifâde ettiğini belirtmektedir.233 

1.10.7. el-Kâmil 

Kitabın müellifi Muhammed b. Yezîd b. Abdilekber b. Ömer b. Hisan Ebü’l 

Abbâs el-Müberred en-Nahvî’dir. Ebû Osman Bekir b. Muhammed el-Mâzenî’den (ö. 

249/863) kırâat rivâyetlerinde bulunmuştur. Kendisinden birçok kırâat rivâyet edilen el-

Müberred 286/899 yılında altmış altı yaşında Kûfe’de vefât etmiştir.234 Dönemin 

meşhur âlimlerinden biri olan el-Müberred âlimlerle ilmî münâzaralarda bulunmuş, ders 

halkalarına katılmış ve birçok âlim yetiştirmiştir. Kendisinin iyi bir edip, hafızası güçlü, 

anlaşılır ve fasih konuşan, sohbeti tatlı biri olduğu kaynaklarda belirtilmektedir. Birçok 

âlimin övgüsüne mazhar olan el-Müberred aynı zamanda iyi bir şâirdir.235 

el-Kâmil el-Müberred’in en meşhur eseridir. Eser Arap edebiyatı alanında 3./9. 

yüzyılın en meşhur eseridir. Eser Arap kelâmı şiirini ve çeşitli lügat meselelerini ele 

almaktadır. el-Müberred de mukaddimesinde eserin muhtevasının nesir şeklinde yazılan 

Arap kelâmı, şiir, özlü sözler gibi edebiyat konuları olduğunu belirtmiştir.236 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, eserinde çeşitli alanlarda el-kâmil’den istifâde etmiştir. 

Örnek: فاَتَّخَذْتمُُوهُمْ سِخْرِي ا “Siz ise onlarla alay ediyordunuz…”237 

                                                 
231 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 575. 
232 Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, thk. ‘Âdil Ahmed 

Abdulmevcûd - Ali Muhammed Mu‘avvaz (1. Baskı), Mektebetü’l-‘Abikân, Riyad 1998, III, 277. 
233 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 574-577. 
234 el-Cezerî, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 280. 
235 Ebû Abbâs Muhammed b. Yezîd el-Müberred, el-Kâmil, thk. Muhammed Ahmed ed-Dâlî (3. Baskı), 

Müessesetü’r-Risâle, b.y. 1997, I, 13. 
236 el-Müberred, el-Kâmil, I, 17. 
237 Mü’minûn: 23/110. 



50 

 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “سِخْرِي ا” kelimesinin farklı vecihlerine işaret ederek 

şöyle açıklamalarda bulunmaktadır: Kelime âyet-i kerîmedeki şekliyle “سِخْرِي ا” ve 

 ”سُخْرٍ “ .harfinin dammesiyle hem de kesrasıyla okunmaktadır ”س“ şeklinde hem ”سُخْرِي ا“

ve “ ٍسِخْر” kullanımlarını da bu iki veche örnek olarak gösteren müellif, her iki vechin de 

 kelimesinin mastarı konumunda olduğunu belirtmektedir. Kelime aynü’l-fiilin ”سَخِرَ “

kesrası, dammesi ve fethasıyla mâzi fiil olarak, “سُخْرِيَّةً “ ”سُخْرِي ا“ ”سِخْرِي ةً “ ”سِخْرًا“ ”سُخْرًا” 

şeklinde okunduğunda “alay etmek” mânasına gelmektedir. Mensûbiyet için kullanılan 

 ”سُخْرِي ا“ hem de ”سِخْرِي ا“ harfi, fiili pekiştirmek için ziyâde olarak gelmiştir. Hem ”ي“

olarak gelen her iki vecihte de mâna “istihza” olarak anlaşılmaktadır. Müellif, Sâhibü’l-

Kitâb (Sîbeveyhi) ve hocası Halîl b. Ahmed’in de bu görüşte olduğunu belirtmektedir. 

el-Müberred de her iki vecihle ilgili, ikisinin de iki farklı lügat olduğunu 

belirterek “ ٍكِرْسيٍ “ ”كُرْسِي” ve “ ٍِبِخْتِيٍ “ ”بخُْتي” kelimelerini örnek olarak göstermiş ve 

Araplar’ın her iki vechi, iki lügat olarak farklı okuduklarını belirtmiştir. Ancak te’vîlde 

ikisinin de mânası aynıdır. el-Müberred ayrıca âyette geçen “سِخْرِي ا” kelimesinin ikinci 

mef‘ûl olduğunu da belirtmektedir. Müntecebüddîn el-Hemedânî, burada el-Müberred’i 

kaynak olarak gösterirken kendisinden Muhammed b. Yezîd olarak bahsettiğini 

belirtmemiz gerekir.238 

1.10.8. Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbuhu 

Kitabın müellifi Ebû İshak İbrâhim b. es-Seriyyî benû Sehl’dir. Lakabı ez-

Zeccâc’dır. Bu isimle meşhur olmuştur.239 Tercüme kitaplarında Zeccâc’ın faziletli bir 

insan olduğu, i‘tikadının doğru olduğu, amelde ise Ahmed b. Hanbel’e tâbi olduğundan 

bahsedilir. Eserinde akidesinin ne kadar kuvvetli olduğu İslâm’ı müdafa etmesinden 

anlaşılmaktadır.240 

ez-Zeccâc, eserini yaklaşık 10 yılda tamamlamıştır. Talebeleri onun kırâatini 

okumak için çok iştiyaklı olmuşlardır. Eser lügat açısından da dikkatleri üzerine 

çekecek kadar niteliklidir. Nitekim ez-Zemahşerî Keşşâf’ta lügatla ilgili çalışmalarını 

ez-Zeccâc’a dayandırdığını söylemektedir. Müteahhirîn müfesirlerden el-Begavî (ö. 

                                                 
238 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 623. 
239 ez-Zeccâc Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh, thk. Abdülcelil ‘Âbûr Selebî (1. 

Baskı), Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1988, I, 5; Karagöz, 190. 
240 ez-Zeccâc, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh, I, 8. 



51 

 

516/1122), Muhammed b. el-Hazân, Hizânetü’l-Edeb’in müellifi olan el-Bağdâdî (ö. 

1093/1682) gibi bazı âlimler hem lügat hem de tefsîr alanında görüşlerini ez-Zeccâc’a 

dayandırmaktadırlar.241 Eser, Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin de dikkatini çekmiş 

çeşitli alanlarda kendisinden istifâde etmiştir. 

Örnek:  ِلْناَ أوَْزَارًا مِنْ زِينةَِ الْقوَْم  Fakat biz Mısır halkının mücevheratından…“ وَلكَِنَّا حُم ِ

yüklü miktarlarda takınmıştık…”242 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmede geçen “لْناَ أوَْزَارًا  ifâdesiyle ilgili ”حُم ِ

açıklamalarda bulunarak “َلْنا  harfinin şeddesiz ”م“ harfnin fethası ve ”ح“ kelimesinin ”حُم ِ

haliyle “َحَمَلْنا” şeklinde okunduğunu belirterek bu vecihte kelimenin müteaddî (geçişli) 

fiil olduğunu ve sadece mef‘ûl olan “أوَْزَارًا” kelimesine isnad edildiğini belirtmektedir. 

لْناَ“  kelimesi âyet-i kerîmedeki şekliyle okunduğunda ise müellif, yine kelimenin ”حُم ِ

müteaddî olduğunu ve bu sefer iki mef‘ûle etki ettiğini belirtmektedir. Bu iki mef‘ûlden 

biri fâil konumunda olan “نا” (elif ve nûn), diğeri ise “أوَْزَارًا” kelimesidir. 

Sonuç itibariyle bu iki vecihten “َحَمَلْنا” sadece bir mef‘ûle etki etmekte, muzâaf 

(şeddeli) olarak “َلْنا  şeklinde geldiğinde ise iki mef‘ûle etki etmektedir. Kelime başka ”حُم ِ

bir âyet-i kerîmede de “ ِلوُا التَّوْرَاةَ ثمَُّ لمَْ يَحْمِلوُهَا كَمَثلَِ الْحِمَار  Tevrat’la yükümlü“ ”مَثلَُ الَّذِينَ حُم ِ

tutulup da onunla amel etmeyenlerin durumu, ciltlerle kitap taşıyan eşeğin durumu 

gibidir.”243 aynı şekilde geçmektedir.244 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, “أوَْزَارًا” kelimesinin anlamıyla ilgili ez-Zeccâc’ın 

görüşlerine başvurarak ez-Zeccâc’ın kelimenin anlamının “günahlar” olduğunu 

belirttiğini aktarmaktadır. ez-Zeccâc ayrıca kelimenin anlamının “ağırlık” da 

olabileceğini belirtmiştir.245 Burada hem “َلْنا  şeklinde okunan her iki ”حَمَلْناَ“ hem de ”حُم ِ

vechin de sahîh olduğunu ve kırâat-i seb‘a imamları tarafından okunduğunu 

belirtmemiz gerekir. Âyette “ لْنَ  احُم ِ ” şeklinde geçen kırâati İbn Kesîr, Nâfi‘, İbn Âmir ve 

Âsım tarafından tilâvet edilmiş; “َحَمَلْنا” şeklindeki vecih ise Âsım, Ebû Amr, Hamza ve 

Kisâî tarafından tilâvet edilmiştir.246 

                                                 
241 ez-Zeccâc, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh, I, 24-25. 
242 Tâhâ: 20/87. 
243 Cum’a: 62/5. 
244 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 446. 
245 ez-Zeccâc, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh, III, 372; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 

446. 
246 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 246. 



52 

 

1.10.9. İbn Mücâhid (ö. 324/936) 

Tam adı Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs b. Mücâhid Ebû Bekr el-Bağdâdî, el-

‘Ateşî’dir. Kırâat ilminde Kitâbü Seb‘a adlı eseri telif etmiştir. Kırâat ilmini Ebû Zer‘a 

b. Abdüs ve Kunbül’den (ö. 291/904) öğrenmiştir. Farklı ilimlerde de mâhir olan İbn 

Mücâhid, birçok âlimden ders almış ve kendisi de ders halkaları oluşturarak etrafında 

birçok âlim toplamıştır. 

Kırâat ilminde hüccet olarak kabul edilen İbn Mücâhid’den birçok âlim kırâat 

dersleri almıştır. Kendisinden kırâat dersi alan kişiler arasında Ebû Tâhir Abdülvâhid b. 

Ebû Hâşim, Sâlih b. İdrîs, Ebû Îsâ Bukâr, Ebû Bekir eş-Şezaî gibi âlimler 

bulunmaktadır. Birçok âlimin kendisinden övgüyle bahsettiği İbn Mücâhid’in ahlakının 

güzel olduğu kaynaklarda geçmektedir. İbn Mücâhid birçok alanda bilgi sahibi 

olmasıyla ve dirâyetiyle kendi zamanının önde gelen âlimlerinden biri sayılmıştır. 

Müntecebüddîn el-Hemedânî de eserinde kendisinden istifâde etmiştir. 245/859 yılında 

Bağdat’ta doğan İbn Mücâhid 324/935 yılında vefât etmiştir.247 

Örnek:  ٍيلََفِ قرَُيْش  Kureyş’i ısındırıp alıştırdığı.”248“ لِِ

Kureyş sûresinin ilk âyetinin tahlilini geniş bir şekilde yapan Müntecebüddîn el-

Hemedânî, İbn Mücâhid’in görüşlerinden yararlanarak âyetin farklı vecihlerine de 

değinmektedir. İbn Mücâhid’e göre “ ٍيلََفِ قرَُيْش  şeklinde ”ليَأَلْفَْ  قرَُيْشٍ “ farklı bir kırâatte ”لِِ

 harfinin sükûnuyla okunur. Bu vecihte kelimenin başındaki ”ف“ harfinin fethası, ve ”ل“

 harfinin ”ل“ harfi emir için olup harekesinin aslı kesradır. Kelimenin başındaki ”ل“

fetha ile okunması ise bir lügattır.249 Kurtubî bu vechin İkrime el-Berberî’den (ö. 

105/723) rivâyet edildiğini belirterek İbn Mes‘ûd’un (ö. 32/652) mushafında bu şekilde 

yazıldığını belirtmektedir. Kurtubî, İkrime’nin âyet-i kerîmeyi “ ٍيلََفِ قرَُيْش  şeklinde ”لِِ

okuyanları ayıpladığını da sözlerine eklemektedir.250 

                                                 
247 ez-Zehebî, Maʿrifetü’l-Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr, II, 533-538. 
248 Kureyş: 106/1. 
249 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 471. 
250 Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-Ahkâmi’l-Kurʾân, thk. 

Abdullah b. Abdülmuhsin (1. Baskı), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2006, XXII, 498. 



53 

 

1.10.10. Me‘âni’l-Kur’âni’l-Kerîm 

Eserin müellifi Ebû Ca‘fer en-Nehhâs’dır. Müellif, el-Mısrî, en-Nahvî, el-Lügavî, 

el-Müfessir olarak da isimlendirilmiştir. Aynı zamanda bir edîp olan müellifin tefsîr ve 

diğer ilim dallarında birçok eseri bulunmaktadır. Bağdat’a yerleşen Ebû Ca‘fer en-

Nehhâs, ez-Zeccâc’dan Sîbeveyhi’nin kitabını okumuş ve Kur’ân ilimleriyle meşgul 

olmuştur. 4./10. yüzyıl lügatçılarından olan müellifin telif ettiği bu eser, tefsîr ilmine 

özellikle lügat açısından büyük katkı sağlamıştır. Eser, müfessirlerin ittifakla kabul 

ettiği görüşleri ele almaktadır. en-Nehhâs, Aynı zamanda şâz rivâyetleri de 

değerlendirip onları reddeder.251 Müntecebüddîn el-Hemedânî, en-Nehhâs’ın lügat ve 

kırâatle ilgili bazı görüşlerini nakletmiştir. 

Örnek: ًقاَلَ تزَْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دأَبَا “Yûsuf dedi ki: Yedi yıl âdetiniz üzere ekin 

ekeceksiniz…”252 

Âyet-i kerîmede geçen “ًدأَبَا” kelimesi, “ًدأَبْا” şeklinde hemzenin sükûnu ve âyette 

geçen şekliyle hemzenin harekesiyle iki farklı vecihte okunmuştur. “ًدؤُُوباً“ ”دأَبَاً“ ”دأَبْا” 

kullanımlarını bu iki veche örnek olarak gösteren müellif, her iki vechin de mastar 

anlamında olduğunu belirtmiştir. Müellife göre “ًدأَبَا” kelimesi nasb mahallinde olup 

“ kelimesi ”دأَبَاً“ kelimesinin hâli olarak gelmiştir. Yani ”تزَْرَعُونَ “ بِينَ ئِ أزَْرَعُوا دَ  ” “Ekin 

ektiler.” mânasında fiil için te’kidli mastar konumunda olup aynı zamanda mansubtur. 

Kırâat âlimleri ve lügatçılar bu kanaattedirler. Ebû Ca‘fer en-Nehhâs da konuya açıklık 

getirerek lügat ehlinin kelimeyi sadece “ ََدأَب” şeklinde “أ” nin fethasıyla okuduğunu 

belirtmektedir.253 

1.10.11. İbn Hâleveyh (ö. 370/980) 

Tam adı İbn Hâleveyh Ebû Ubeydullah el-Hüseyn b. Ahmed el-Hemedânî’dir. 

Halep diyarının âlimlerinden biri olan ve et-Tesânif adlı eserin müellifi olan İbn 

Hâleveyh; İbn Mücâhid, Ebû bekir b. Enbârî (ö. 328/940) ve Ebû Ömer ez-Zâhid (ö. 

345/957) gibi âlimlerin ders halkasında bulunmuş 370/980 yılında vefât etmiştir.254 

                                                 
251 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl el-Murâdî el-Mısrî en-Nehhâs, Me‘âni’l-Kur’ân’il-Kerîm, 

thk. Muhammed Ali Sâbûnî (1. Baskı), et-Türâsi’l-İslâm, Mekke 1988, I, 3-5. 
252 Yûsuf: 12/47. 
253 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 596-597. 
254 ez-Zehebî, el-ʿİber fî Haberi men Ğaber, II, 135. 



54 

 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, eserinde İbn Hâleveyh’in görüşlerinden de yararlanmış 

ancak eserinde ismini sadece bir yerde zikretmiştir.  

Örnek: لقَدَْ جِئتْمُْ شَيْئاً إدِ ا “Andolsun, siz çok çirkin bir şey ortaya attınız.”255 

Âyet-i kerîmenin tahlilini yapan Müntecebüddîn el-Hemedânî’ye göre Âyet-i 

kerîmede geçen “ًشَيْئا” kelimesinin mef‘ûlü bih olması câizdir. “ًشَيْئا” kelimesinin mastar 

olması hâlinde ise ”مَجِي ا” “getirilen şey” anlamında gelmektedir. Cumhur “إدِ ا” 

kelimesindeki “إ” harfini kesra ile okumuştur. “إدِ ا” şeklindeki okuyuş, yapılan işin 

korkunç büyüklükte bir iş olduğunu belirtmektedir. “إدِ ا” kelimesi başka bir vecihte ise 

 şeklinde okunursa mastar ”أدَ ا“ harfinin fethası ile okunmuştur. Kelime ”أ“ şeklinde ”أدَ ا“

olarak gelir. İbn Hâleveyh’e göre “أ” ister kesra ister fetha ile okunsun her iki vecihte de 

şaşkınlık mânasındadır.256 

1.10.12. el-Muhteseb  

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserinde kaynak olarak yararlandığı eserlerden 

biri de el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ adlı eserdir. İbn 

Cinnî’ye âit olan bu eser kırâat, nahiv, sarf ve lügat alanında yazılmış önemli eserlerden 

biridir. Nahivciler, lügatçılar ve müfessirler İslâm âleminde hâlâ ehemmiyetini koruyan 

el-Muhteseb’ten istifâde etmektedirler. Özellikle kırâat alanında farklı vecihleri 

barındıran eser, daha çok şâz kırâatler üzerinde yoğunlaşmıştır. Eser; nahiv, sarf ve 

lügat meselerini çözmek ve şâz kırâatleri belirlemek için önemli bir kaynak olarak 

sayılmıştır.257 

Müntecebüddîn el-Hemedânî de lügat, garip lafızlar, mübhem lafızlar ve 

açıklamaya ihtiyaç duyulan kırâat alanlarında eserden sık sık faydalanmıştır. Müellif, 

eseri kaynak gösterirken kitabın ismini zikretmeden sadece müellifin ismini 

zikretmektedir. Eserin müellifi Osman b. Cinnî’dir. Künyesi Ebü’l-Feth’dir. 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, müellifin ismini zikrederken bazen İbn Cinnî, bazen de 

Ebü’l-Feth ismini kullanmaktadır. Arapça ilmini Ebû Ali el-Fârisî’den (ö. 377/987) alan 

İbn Cinnî kırâat ve lügat ilmini de okumuştur. Birçok beldeye ilim yolculukları yapan 

                                                 
255 Meryem: 19/89. 
256 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 393. 
257 Velîd İbrâhîm Ali el-Hâc, Üsûli’d-Dersi’n-Nahvî ‘İnde İbn Cinnî fî Kitâbihi’l-Mühteseb Dirâse ve’s-

Safiyye Tahlîliyye, (Doktora Tezi), Câmi‘âtü’l-‘Ulûmi’l-İslâmiyyeti’l-‘Âlemiyye, Külliyetü’l-Dirasâtü’l-

‘Ulya, Kısmü’l-Luğâti’l-‘Arabiyye ve Âdâbihâ, Umman, 2013, 1. 



55 

 

İbn Cinnî Irak’ın beldelerinde, Bağdat’ta ve Şam’da ikamet etmiştir. Yaşamı boyunca 

ilimle meşgul olan müellif, birçok eser telif etmiştir. İbn Cinnî’nin telif ettiği eserlerden 

biri de kırâat alanında İbn Mücâhid’in Kitâbü’ş-Şevâz fi’l-kırâʾât adlı eserin şerhi olan 

el-Muhteseb’tir.258 Bu kitap Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserinde sıkça 

başvurduğu kaynaklar arasındadır. 

Örnek:  ِوَيذُْهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَان “...sizden şeytanın vesvesesini gidermek...”259 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyetin tahlilini yaptıktan sonra âyet-i kerîmede 

geçen “ ِرِجْزَ الشَّيْطَان” ifâdesinden kastın, şeytanın sizlere susuzluk ve benzeri ihtiyaçlar 

hakkında vesvese ve korku vermesi olduğunu belirtmektedir. İbn Abbas da şeytanın 

vesvesesinin müslümanlara yönelik olduğunu belirterek, müşriklerin su kaynaklarına 

hâkim olduğunu, müslümanların ise temizlenmek, abdest almak ve içmek için su 

bulamadıklarını ifâde etmektedir. “ َرِجْز” kelimesi başka bir vecihte ise “ز” harfinin “س” 

harfine dönüşmesiyle “ ِرِجْسَ الشَّيْطَان” şeklinde okunmaktadır. Şâz bir kırâat olan bu vechi 

İbn Cinnî şöyle açıklamaktadır: “Domuz ve benzeri şeyler müslümanlara göre necis 

sayılmıştır. Bu da azaba yol açtığı için “ َرِجْس” olarak isimlendirilmiştir.”260 Görüldüğü 

gibi müellif, şâz olan “ الشَّيْطَانِ رِجْسَ  ” vechiyle ilgili İbn Cinnî’nin el-Muhteseb adlı 

eserine başvurarak kelimenin neden “ َرِجْس” şeklinde okunduğunu açıklığa kavuşturmuş 

ve İbn Cinnî’nin görüşlerini yansıtmıştır. 

1.10.13. el-Keşşâf 

Eserin müellifi Ebû Kâsım Mahmud b. Ömer ez-Zemahşerî’dir. Uzun zaman 

Mekke’de ikamet ettiği için Cârullah lakabıyla ünlenmiştir. Doğduğu köye nispetle 

Zemahşer ismiyle de anılmaktadır.261 Fakir bir ailede dünyaya gelen Zemahşerî, ilim 

tahsil etmek istemiş ve ilim için birçok beldeye yolculuk yapmıştır. Fıkıh usûlü, hadis, 

tefsîr ve kelâm gibi birçok ilim dalında yetkin olan ez-Zemahşerî262 tefsîr alanında 

önemli bir eser olan el-Keşşâf’ı telif etmiştir. Eser tefsîr alanında Kur’ân’ın belâgat 

                                                 
258 Kehhâle, II, 358. 
259 Enfâl: 8/11. 
260 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 194. 
261 Zemahşer, Havarzım beldesine âit bir köyün ismidir. 
262 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 12-13. 



56 

 

sırrını bize açıklayan ilk kitaplardandır. Kur’ân’ın îcâzından ve lafızların terkibinden 

anlaşılan ince mânaları açıklamaktadır.263  

Müntecebüddîn el-Hemedânî de eserinde özellikle lügat alanında Zemahşerî’nin 

görüşlerinden yararlanmıştır. Kırâat alanında da kendisinden istifâde eden 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, kaynak gösterirken eserin ismini zikretmemiş, müellifin 

adını zikretmek sûretiyle görüşlerini ona dayandırmıştır. 

Örnek: قاَلَ هُمْ أوُلََءِ عَلىَ أثَرَِي “Mûsâ, şöyle dedi: Onlar, işte onlar hemen 

arkamdalar...”264 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyetin i‘râbını yaptıktan sonra “عَلىَ أثَرَِي” lafzının 

farklı vecihlerine değinmektedir. “أثَرَِي” kelimesi Zemahşerî’ye göre “إِثرِْي” şeklinde “إ” 

nin kesrası ve “ث” nın sükûnuyla da okunur. Zemahşerî’ye göre her iki vechin de 

mânası aynı olmakla beraber iki farklı lügattır. Müntecebüddîn el-Hemedânî, “أثَرَِي” 

kelimesinin farklı kullanımlarına değinirken Zemahşerî’nin görüşlerine yer vermiştir.265 

1.10.14. ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’ân’i’l-Mecîd 

adlı eserde ele aldığı kırâat vecihlerine kaynak olarak gösterdiği eserlerden biri 

kendisinin şerhettiği Ebû Muhammed el-Kâsım b. Fîrruh eş-Şâtıbî ed-Darîr’e âit olan 

Hırzü’l-Emânî ve Vechü’t-Tehânî fî Kırâat-i Seb‘a adlı eserdir.266 Müntecebüddîn el-

Hemedânî'nin telif ettiği bu eser âlimlerin övgüsüne mazhar olmuş, özellikle el-Cezerî 

eserin eşsiz olduğunu söyleyerek övgülerde bulunmuştur.267 Bu eserle ilgili gerekli 

bilgilerden daha önce bahsetmiştik. Müntecebüddîn el-Hemedânî, kırâatle ilgili 

konularda ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde’yi birçok kez kaynak olarak 

göstermiştir. 

Örnek 1:  َوَمَا يخَْدعَُونَ إِلََّ أنَْفسَُهُمْ وَمَا يشَْعرُُون “…Oysa sadece kendilerini aldatırlar da 

farkında değillerdir.”268 

                                                 
263 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 30. 
264 Tâhâ: 20/84. 
265 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 444-445. 
266 Kâtip Çelebi, I, 646-648. 
267 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 22. 
268 Bakara: 2/9. 



57 

 

Müellif, âyet-i kerîmedeki “ َوَمَا يخَْدعَُون” lafzının farklı bir vechine işaret ederek 

 .harfinin ise fetha ile mef‘ûl için okunabileceğini söylemiştir ”د“ harfinin damme ile ”ي“

Bu veche göre kelime “ َوَمَا يخُْدعَُون” olarak okunur. Mâna ise “Şeytan ancak kendi 

nefislerinden olanı kandırır.” şeklinde gerçekleşir. Bu kelimenin farklı kullanımlarına 

da değinen müellif, kelimenin “ اعً دَ خَ  ”, “ ااعً دَ خَ وَ  ”, “ هُ عَ دَ خَ  ” ve “ هُ عُ دَ خْ يَ  ” şeklinde de 

kullanıldığını belirtmektedir. Müntecebüddîn el-Hemedânî, “ عُ دَ خَ لْ أ ” kelimesinin aslına 

değinip âyet içindeki i‘râb tahlilini yaptıktan sonra şiirle istişhadda da bulunarak 

kelimenin farklı kullanımına işaret etmektedir. Müellif, kaynak olarak da “ َ فَ   نِ عَ  كَ الِ ي ذَ غَ أ

انَ هُ  ةِ ادَ عَ الِْ  ” ve “ ةِ الْفرَِيدةَِ فِي شَرْحِ الْقصَِيدةَِ فِي الْكِتاَبِ الْمَوْسُومِ  بِالدُّرَّ ” ifâdelerini kullanarak ed-

Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde’yi işaret etmektedir.269 

Örnek 2:  َرَاطَ الْمُسْتقَِيم  Bizi doğru yola, kendilerine nimet verdiklerinin“ اهْدِناَ الص ِ

yoluna ilet.”270 

Müellif, âyet-i kerîmedeki “ َرَاط  kelimesi ile ilgili geniş îzâhlar yaptıktan sonra ”الص ِ

kelimedeki “س” harfinin “ط” harfinden dolayı “ص” harfine dönüştüğünü belirtmektedir. 

Müellif, bu değişime örnek olarak “ رٍ طِ يْ سَ مُ  ” kelimesinin de “ رٍ طِ يْ صَ مُ  ” şeklinde 

okunduğunu, kelimedeki “س” harfinin “ص” harfine dönüştüğünü belirtmektedir. 

رَاطَ “ رَاطَ “ kelimesi başka bir vecihte ”الص ِ  harfinin ”ص“ harfinin sesi ”ز“ şeklinde ”الز ِ

sesine koklatılarak okunur. Ayrıca kelimedeki “ص” harfinin hâlis “ز” harfine 

dönüşmesi de câizdir. “ َرَاط  kelimesi bu iki vecihte de okunabilir. Müellif, bu kırâat ”الص ِ

vecihlerini Kitâbü’l-Mevsûm olarak da adlandırdığı ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-

Kasîde de daha geniş bir şekilde ele aldığını söyleyerek kendi eserini kaynak olarak 

göstermiştir.271 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin kırâat ilmi alanında önemli bir yer teşkil ettiğini 

söylemek mümkündür. Eserinde yer verdiği kırâatleri incelediğimizde kırâat konusunda 

çok zengin bir eser telif ettiğini görmekteyiz. Ele aldığı kırâatlerin hemen hemen 

hepsini delillendirmiş, farklı kırâat vecihlerini i‘râbla ilişkilendirmiş ve bu sayede farklı 

                                                 
269 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 150-151. 
270 Fâtiha: 1/6. 
271 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, I, 49-55; Ahmed b. el-Hüseyn b. Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût 

fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, thk. Sübey‘ Hamza Hâkimî, Mecme‘ü Luğâti’l-Arabiyye, Dımaşk 1980, 86-87; Ebû 

Ca‘fer Ahmed b. Alî b. Ahmed b. Halef el-Ensârî, el-İknâʿ fi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, thk. Ahmed Ferîd el-

Mezîd (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1999, 370-371; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. 

el-Füteyyih, I, 85-86. 



58 

 

i‘râb tahlillerinde bulunmuştur.272 Eserinde kırâatle ilgili genellikle belirttiğimiz eserleri 

ve âlimleri kaynak olarak güsteren müellif, aynı zamanda bu kaynaklardan nahiv, lügat 

ve tefsîr gibi farklı alanlarda da yararlanmıştır. Kırâat dışında nahiv, lügat ve tefsîr ile 

ilgili kullandığı diğer kaynaklar şunlardır: 

1. Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî el-Ezdî, Kitâbü’l-ʿAyn 

2. Ebû Ubeyde Ma‘mer b. el-Müsennâ el-Basrî (ö. 209/824), Mecâzü’l-Kurʾân 

3. İbnü’s-Sikkît Ebû Yûsuf Ya‘kûb b. İshâk (ö. 244/859), Islâhu’l-Mantık 

4. Sa‘leb Ebû Abbâs Ahmed b. Yahyâ (ö. 291/904), Mecâlisü Saʿleb (el-Emâlî) 

5. İbn Düreyd Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen (ö. 321/933), el-Cemhere 

6. Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed el-Ezherî (ö. 370/981), Tehzîbü’l-luğa 

7. Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris (ö. 395/1005), Mücmelü’l-luğa 

8. Cevherî Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd (ö. 400/1010), Tâcü’l-luğa (es-Sıhâh) 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eseri, kullandığı kaynaklardan da anlaşılacağı 

üzere nitelikli bir eserdir. Görüşlerini beyân ederken dayandığı kaynakların hemen 

hemen hepsi hicrî ilk asırlarda yazılan, İslâm ilim kültüründe ana kaynak sayılan ve bu 

alanda kendilerinden sonra yazılan tüm eserlere kaynaklık teşkil eden nitelikli 

eserlerdir.273 

1.11. KIRÂAT İLMİ İLE İLGİLİ GENEL BİLGİLER 

 kükünden gelen bir bir kelime olup274 Yüce Allah’ın ”ق ر ء“ kelimesi ”الَْقرُْآنُ “

indirdiği kitap için kullanılan bir kelimedir. “ نٌ لََ فعُْ  ” vezninde olan “ ُالَْقرُْآن” kelimesinin 

anlamı hakkında ihtilaf olup, İbn Cerîr (ö. 310/923) ve İbn Abbas gibi bazı müfessirler 

kelimenin “ لت لََِوَةُ أ ” kelimesiyle aynı anlamda olduğunu belirtip mastar hükmünde 

olduğunu söylemişlerdir. Istılahî olarak ise “ ُالَْقرُْآن” kelimesinin birçok tarifi yapılmış 

olup en meşhur olan tarifi şu şekildedir: “Yüce Allah’ın Cibrîl vasıtasıyla Hz. 

Muhammed’e indirdiği, kalplerde ve kitaplarda muhafaza edilen, tevâtür ile nakil 

                                                 
272 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 290. 
273 Müellif, belirttiğimiz kaynakların tümünü gerek kırâat gerekse diğer alanlarda eserinde kaynak olarak 

belirtmiş ve görüşlerini temellendirmiştir. 
274 Ya‘kûb lî Fîrûzâbâdî, 1298; Ali Temel, Dilbilimsel Tefsîrlerde Kırâatlere Yaklaşım, Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara 2017, 18. 



59 

 

olunan, Fâtiha sûresiyle başlayıp Nâs sûresiyle sona eren ve tilâvetiyle ibadet edilen 

mu‘cîz bir kitaptır.”275 

“ اتُ ئَ الَْقِرَا ” kelimesi ise “ ةٌ ئَ ارَ قِ  ” kelimesinin cem‘i dir. “ق ر ء” harflerinden türeyen bu 

kelime “ َقرََء” fiilinin mastarıdır. Istılahî olarak ise âlimler tarafından birçok tarifi 

yapılmıştır.276 İbn Cezerî’ye göre kırâat, Kur’ân kelimeleriyle farklı şekilde eda edilen 

ve nakle dayanan bir ilimdir.277 İbn Cezerî’nin yapmış olduğu bu tarif mütevâtir, 

meşhur ve şâz kırâatleri kapsamaktadır. Mâlum olduğu üzere kırâatler nakle yani 

rivâyetlere dayanmaktadır. Bu üç kırâat çeşidi de rivâyete dayanmaktadır.278 ez-Zürkânî 

ise kırâati şöyle açıklamaktadır: “Kırâat ilmi, kırâat imamlarının ittifak ettiği 

rivâyetlerle harfte, harekede veya kelimede yapılan değişiklikle Kur’ân-ı Kerîm’i farklı 

vecihlerle tilâvet etmesidir.”279 Kırâatin ıstılahî tarifiyle ilgili yapılan açıklamalara 

baktığımızda kırâatlerin delillendirilmesi açısından ittifak veya ihtilaf edilen lafızlarda, 

hadislerden yararlanıldığı veya sadece muhtelif Kur’ân lafızlarıyla sınırlandırıldığı gibi 

farklı görüşler de ortaya çıkmaktadır.280 Kırâat konusunun dahi iyi anlaşılması için el-

ahrufü’s-seb‘a konusuna değinmenin faydalı olacağı kanaatindeyiz. 

“ kelimesi ”الَْْحَْرُفُ “ فٌ رْ حَ  ” kelimesinin çoğuludur. Lügat olarak, vecih ve tarîk 

anlamında kullanılır. “ ةُ عَ بْ لسَّ اَ  ” kelimesi ise lügatta iki mânaya gelmektedir. Birincisi sayı 

olarak gelen yedi rakamını ifâde eden lafız. İkincisi ise çokluk ifâde etmek için 

kullanılan lafızdır. Istılahî olarak ise el-ahrufü’s-seb‘a, sahîh hadisler ve ulemânın 

ittifakıyla Kur’ân-ı Kerîm’in yedi harf üzerine nâzil olduğunu ifâde eden bir 

kavramdır.281 

Yedi harf konusuna dayanak olarak gösterilen hadis-i şerif İbn Abbas’tan (r.a.) 

rivâyet edilmektedir. “Peygamber Efendimiz (s.a.v.): Cebrâil (a.s.) Kur’ân’ı bana bir 

harf üzerine okuttu. Ben de ondan harf sayısını artırmasını istedim. Cebrâil (a.s.) yedi 

                                                 
275 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, İlmü’l-Kirâe, thk. Abdülaziz b. Abdullah b. Muhammed Ali 

eş-Şeyh (1. Baskı), Mektebetü’t-Tevbe, Riyat 2000, 15-17. 
276 Neşvân Abduh Hâlid, el-Ferk Beyne’l-Ahrufü’s-Seb‘a ve’l-Kırâati’s-Seb‘a, Mecelle Me‘hedi’ş-Şâtıbî 

li’l-Dirâsâti’l-Kur’ân’iyye, b.y., ts., 8-9. 
277 Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf el-Cezerî, 

Müncidü’l-Mukriʾîn ve Mürşidü’t-Tâlibîn, thk. Nâsır Muhammed Ca‘d (1. Baskı), Âfâkü’l-Arabiyye, 

Kahire 2010, 39; Temel, 18-19. 
278 Neşvân Abduh Hâlid, 9. 
279 ez-Zürkânî, I, 336. 
280 Neşvân Abduh Hâlid, 92. 
281 Şü‘ban Muhammed İsmail, el-Ahrufü’s-Seb‘a ve’l-Kirâat (1. Baskı), Mektebetü’l-Müktedîn, 

Mekketü’l-Mükerrame 2001, 14-39; Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım, 32-33. 



60 

 

harfe kadar artırdı.”282 Müfessirler arasında bu konuda bir ihtilaf olmamakla birlikte bu 

kavramın mefhumu ve mânası hakkında çeşitli görüşler beyân etmişlerdir.283 Hadislerde 

geçen yedi harfle ilgili olarak hakikî ve mecazî mâna olarak başlıca iki görüş 

bulunmaktadır. 

Yedi harfin hakikî mânada kullanıldığını söyleyenlere göre bununla ne 

kastedildiğine dâir farklı görüşler mevcuttur. 

Birinci görüş: Yedi kelimesi hakikî mânada sayı anlamında kullanılmıştır. Kur’ân-

ı Kerîm’in yedi lügat veya yedi lehçe ile nâzil olduğunu ifâde etmektedir. Bu yedi lügat; 

Kureyş, Hüzeyl, Sakîf, Hevâzin, Kinâne, Temîm ve Yemen lügatları veya Kureyş, 

Hüzeyl, Temîm, Benî Ezd, Rebîa, Hevâzin, Benî Sa‘d b. Bekir lügatlarıdır. Bu görüşü 

savunanlar arasında Süfyân b. Uyeyne (ö. 198/814), Ebû Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm (ö. 

224/839), İbn Cerîr et-Taberî, Ebû Şâme ve Kurtubî gibi meşhur âlimler ve onlara tâbi 

olan muasırları bulunmaktadır. 

İkinci görüş: Yedi lafzını hakikî mânada kabul edenlerin savunduğu görüşlerden 

biri de Kur’ân-ı Kerîm’in yedi vecih üzerine nâzil olduğu görüşüdür. Bu konuda İbn 

Kuteybe’nin (ö. 276/889) görüşü dikkat çekicidir. Kırâat ihtilafları üzerine tefekkür edip 

düşündüğünü belirten İbn Kuteybe, onların yedi vecih olduğuna kanaat getirdiğini 

belirtmektedir.284 Ancak yedi vechin mahiyeti ve belirlenmesi konusunda ihtilaf 

bulunmaktadır. İbn Kuteybe bu yedi vechi şu şekilde belirtmektedir. 

1. Bu ihtilaflardan biri kelimelerin i‘râbında veya harekesinde meydana gelen 

farklılık olup mânasında veya yazılışında herhangi bir değişiklik olmaz.285 

Örnek:  ْهَؤُلََءِ بنَاَتيِ هُنَّ أطَْهَرُ لكَُم “…Ey Kavmim! İşte kızlarım. Onlar(la 

nikâhlanmanız) sizin için daha temizdir...”286 

Muhammed b. Mervân (ö. 132/750) âyet-i kerîmede bulunan “ ُأطَْهَر” kelimesini 

 ”ر“ şeklinde mansub olarak okumuştur.287 Bu şekilde ”أطَْهَرَ “ harfinin fethasıyla ”ر“

                                                 
282 el-Elbânî, III, 335. 
283 Temel, 19-25. 
284 Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim b. Kuteybe, Teʾvîlü müşkili’l-Kurʾân, nşr. Seyyid Ahmed sakr 

(2. Baskı), Dârü’t-Türâs, Kahire 1973, 32. 
285 İbn Kuteybe, 36; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, İlmü’l-Kirâe, 17-21; Temel, 19-25. 
286 Hûd: 11/78. 
287 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 503. 



61 

 

harfinin fethasıyla okunan vecihte mânada herhangi bir değişiklik meydana 

gelmemektedir.288 

2. İhtilaflardan biri kelimelerin i‘râbında veya harekesinde olan farklılıklardır. Bu 

vecihlerin yazılışında herhangi bir farklılık olmayıp sadece mânayı değiştirmektedir.289 

Örnek: َفقَاَلوُا رَبَّناَ باَعِدْ بيَْنَ أسَْفاَرِنا “Onlar ise, “Ey Rabbimiz! Yolculuğumuzun 

konakları arasını uzaklaştır...”290 

Âyet-i kerîmede geçen “َرَبَّنا” kelimesi fetha ile mansub okunduğunda nidâ olarak 

kullanılmaktadır. Kelime “ ناَرَبُّ  ” şeklinde “ب” harfinin dammesiyle okunduğunda ise 

ibtida olarak gelir.291 Bu durumda “ ْباَعِد” kelimesi de “ َباَعَ د” şeklinde “د” ve “ع” 

harflerinin fethasıyla okunur.292 Mâna ise “َفقَاَلوُا رَبُّناَ باَعَدَ بيَْنَ أسَْفاَرِنا” “Rabbimiz 

yolculuğumuzun konaklarını uzaklaştırdı.” şeklinde meydana gelir. İbn Abbas’tan 

rivâyet edilen bu vechin anlamıyla ilgili Kurtubî şu ifâdeleri kullanmaktadır. Sanki 

Yüce Allah: “Konaklarını yakınlaştırdık.” dedikten sonra, kâfirler de “Konaklarımız 

bizden uzaklaştı” söyleminde bulunmuşlardır.293 

3. Başka bir ihtilaf ise kelimede geçen harfin değişmesiyle okunan vecih olup 

i‘râbında herhangi bir değişiklik olmaz. Bu vecihlerde yazılışta herhangi bir değişiklik 

olmayıp mânada değişiklik meydana gelmektedir.294 

Örnek: وَانْظُرْ إلِىَ الْعِظَامِ كَيْفَ ننُْشِزُهَا “…Eşeğin kemiklerine de bak, nasıl onları bir 

araya getiriyoruz…”295 

Âyet-i kerîmede geçen “ننُْشِزُهَا” kelimesi bu vecihte okunduğunda yeryüzünde 

yüksek bir yer anlamında kullanılır. Yani bazılarını bazılarının üzerine yükseltiriz. 

Başka bir vecihte ise kelime “ر” harfiyle “ننُْشِرُهَا” şeklinde okunur. Bu şekildeki 

okuyuşta kelime diriltme anlamına gelmektedir. Yani mâna “Diriltiriz” şeklinde olur.296 

                                                 
288 İbn Kuteybe, 36. 
289 İbn Kuteybe, 36-37. 
290 Sebe’: 34/19. 
291 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 290-291. 
292 İbn Kuteybe, 37. 
293 el-Kurtubî, XVII, 300-301. 
294 İbn Kuteybe, 37; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, İlmü’l-Kirâe, 21-22. 
295 Bakara: 2/259. 
296 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 567. 



62 

 

4. Başka bir ihtilaf ise kelimenin tamamen değişmesiyle okunan vecihtir. Bu 

vecihte kelime değişir ancak mâna değişmez.297 

Örnek:  َإنِْ كَانتَْ إِلََّ صَيْحَةً وَاحِدةًَ فإَذِاَ هُمْ خَامِدوُن “Sadece korkunç bir ses oldu. Bir anda 

sönüp gittiler.”298 

Âyet-i kerîmede geçen “ ًصَيْحَة” kelimesi, İbn Mes‘ûd’un okuduğu başka bir 

vecihte “ ًَإِلََّ  زَقْيةًَ  وَاحِدة” şeklinde okunur.299 Bu âyette geçen “ ًصَيْحَة” kelimesi tamamen 

değişmiş “ ًَزَقْية” şeklinde okunmuş ve mânada herhangi bir değişiklik olmamıştır.300 

5. Kelimenin tamamen değişmesiyle meydana gelen ihtilaftır. Bu tür vecihlerde 

hem kelime hem de mâna değişir.301 

Örnek:  ٍوَطَلْحٍ مَنْضُود “Küme küme dizili muz ağaçları”302 

Bu âyette geçen “ ٍطَلْح” kelimesi yerine “ ٍطَلْع” kelimesi getirilerek “ ٍوَطَلْعٍ مَنْضُود” 

şeklinde okunmuştur.303 İbn Hâleveyh, “ ٍطَلْع” şeklindeki kırâati Hz. Ali’nin minberde 

okuduğunu belirterek “ ٍطَلْح” kelimesinin muz ağaçları anlamında kullanıldığını 

belirtmektedir.304 Zemahşerî bu muz ağacının mahiyetiyle ilgili açıklama yaparak bu 

ağacın, çok güzel kokulu çiçeklerinin olduğunu ve meyvesinin baldan tatlı olduğunu, 

Hz. Ali’nin okuduğu “ ٍطَلْع” şeklindeki okuyuşun ise muz ağacının hangi özelliklere 

sahip olduğu mânasını içerdiğini belirtmektedir.305 

6. Başka bir ihtilaf ise takdim ve tehir yapılarak okunan vecihtir.306 

Örnek:  ِ وَجَاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَق “Ölüm sarhoşluğu bir hakikat olarak insana 

gelir…”307 

Âyet-i kerîmede geçen “ قٌ حَ  ” kelimesi takdim, “ تٌ وْ مَ  ” ise tehir olarak “ ُوَجَاءَتْ سَكْرَة

ِ بِالْ مَوْتِ   şeklinde okunmuştur.308 ”الحَق 

                                                 
297 İbn Kuteybe, 37; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, İlmü’l-Kirâe, 22. 
298 Yâsîn: 36/29. 
299 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 346. 
300 İbn Kuteybe, 37. 
301 İbn Kuteybe, 37. 
302 Vâkı’a: 56/29. 
303 İbn Kuteybe, 37. 
304 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, Mektebetü’l-Mütenebbî, Kahire ts., 

151. 
305 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 27. 
306 İbn Kuteybe, 37; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, İlmü’l-Kirâe, 22. 
307 Kâf: 50/19. 



63 

 

7. Başka bir ihtilaf, ziyâde ve noksan şeklinde okunan vecihtir.309 

Örnek:  َوَمَا عَمِلتَهُْ أيَْدِيهِمْ أفَلَََ يشَْكُرُون “…Bunları onların elleri yapmış değildir. Hâlâ 

şükretmeyecekler mi?”310 

Âyet-i kerîmede geçen “ ُْوَمَا عَمِلتَه” lafzı başka bir vecihte “ه” harfinin hazfiyle “ وَمَا

 şeklinde okunmuştur.311 Bu yedi vecih İbn Kuteybe’nin tasnifi ”عَمِلتَْ أيَْدِيهِمْ أفَلَََ يشَْكُرُونَ 

olup el-ahrufü’s-seb‘a’dan maksadın bu yedi vecih olduğunu belirtmektedir. 

Üçüncü görüş: Lafızdaki yedi sayısını hakikî mânada kabul etmekle birlikte 

Kur’ân-ı Kerîm’in nâzil olduğu bu yedi vechin manevi vecihler olduğu görüşüdür. Bu 

manevi vecihlerin ne olduğu konusunda farklı görüşler belirten âlimler bunların helâl, 

haram, emir, zecr, muhkem, müteşâbih ve emsâl olduğunu belirtmişlerdir. Başka bir 

görüşe göre bu manevi vecihler va‘d, vaîd, helâl, haram, mevâiz, emsâl ve ihticâc 

şeklindedir. Başka bir görüşe göre ise muhkem, müteşâbih, nâsih, mensûh, husus, 

umûm ve kasas şeklindedir.312 Bu görüşte olanlar arasında Hz. Ali, İbn Abbas, ve Kâdî 

İyâz (ö. 544/1150) gibi zatlar bulunmaktadır. Ğanim Kaddûrî, Saîd el-Efgânî gibi bazı 

muasır âlimler de bu görüşü benimsemişlerdir. Bu görüşü savunanların öne sürdüğü 

temeller, Araplar’ın yedi lafzını kesretten kinaye olarak kullanmalarıdır. Bu görüşü 

savunanların öne sürdüğü dayanak Araplar’ın seb‘a lafzını “yıllarca” ve “çokluk” 

anlamında kullanmaları gibi nedenler yatmaktadır.313 

el-Ahrufü’s-seb‘a konusu Kur’ân ilimlerinin en hassas konularından biri olarak 

kabul edilmekle birlikte âlimler bu konuda birçok farklı görüş beyân etmişlerdir. Beyân 

edilen fikirler neticesinde konu o kadar karmaşık hâle gelmiş ki neredeyse işin içinden 

çıkılmaz bir hâl almıştır.314 Ancak her ne kadar el-ahrufü’s-seb‘a’daki seb‘a lafzının 

neye delâlet ettiği konusunda farklı fikirler olsa da, maksadı konusunda hemen hemen 

tüm âlimler bunu ümmete bir kolaylık ve rahmet olarak açıklamışlardır.315 Nitekim 

                                                                                                                                               
308 İbn Kuteybe, 37; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 677. 
309 İbn Kuteybe, 38; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, İlmü’l-Kirâe, 22. 
310 Yâsîn: 36/35. 
311 İbn Kuteybe, 38; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 350. 
312 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, İlmü’l-Kirâe, 23. 
313 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, İlmü’l-Kirâe, 23-24; Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel 

Bir Yaklaşım, 80. 
314 Ebü’l-Fazl Abdürrahmân b. Ahmed b. Hasan er-Râzî, el-Ahrufü’s-Seb‘a, thk. Hasan Diyâüddîn ‘Atar 

(1. Baskı), Dârü’n-Nevâdîr, Katar 2011, 49. 
315 Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf el-Cezerî, en-Neşr 

fi’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1998, I, 25. 



64 

 

Peygamber Efendimiz’den rivâyet edilen birçok hadis buna işaret etmektedir. Bu 

konuda en meşhur hadise Hz. Ömer ile Hişâm b. Hakîm (ö. 15/636) arasında geçen 

meseledir. Hz. Ömer (r.a.) bu meseleyi şöyle açıklamaktadır: 

“Resûlullah’ın hayatta olduğu bir dönemde Hişâm b. Hakîm’den Furkân sûresini 

Resûlullah’ın bize okumadığı bir vecihte okuduğunu işittim. Neredeyse namazda onu 

tutacaktım fakat selam verene kadar sabrettim. Selam verdikten sonra yakasından tutup 

senden işittiğim şekilde bu sûreyi sana kim okudu diye sordum. O da Resûlullah’ın ona 

bu şekilde okuduğunu söyledi. Ben de ona yalan konuştuğunu söyleyip vallahi 

Resûlullah’ın senin okuduğundan farklı bir vecihte okuduğunu söyledim. Daha sonra 

onu alıp Resûlullah’a götürdüm. Şöyle dedim. Ya Resûlullah ben bundan Furkân 

sûresini bize okumadığın bir vecihte işittim. Resûlullah onu bırakmamı söyleyip “Oku 

ya Hişâm” dedi. Bunun üzerine Hişâm kendisinden işittiğim şekilde okudu. Resûlullah 

(s.a.v.) “Bu şekilde de nâzil oldu.” dedi. Daha sonra Resûlullah bana dönüp “Oku ya 

Ömer” dedi. Ben de Resûlullah’ın bana okuduğu şekilde okudum. Resûlullah, “Bu 

şekilde nâzil oldu.” dedi. Daha sonra Resûlullah “Muhakkak ki bu Kur’ân yedi harf 

üzere nâzil oldu. Size kolay geleni okuyun.” buyurdu.316 Bu minvalde farklı hadisler de 

olmakla birlikte konunun mahiyeti hakkında tartışmalar bitmiş değildir.  

Cebrâil (a.s.) Yüce Allah’tan Kur’ân-ı Kerîm’i alıp on üç senesi Mekke’de on 

senesi ise Medine’de olmak üzere yirmi üç sene boyunca Resûlullah’a indirmiş, 

Resûlullah da indirilen Kur’ân’ı hemen ashâbına okumuştur.317 Resûlullah “Sizin en 

hayırlınız Kur’ân’ı öğrenen ve öğretendir.”318 buyurarak ashâbı Kur’ân öğrenmeye ve 

öğretmeye teşvik etmiş, ashâb da bu konuda iştiyaklı davranmış ve Kur’ân eğitimine 

büyük önem vermiştir.319  

Gerek Resûlullah’ın döneminde gerekse sahâbe, tâbiîn ve diğer nesillerden her 

dönemde Kur’ân öğrenimine önem verilmiş ve her dönemin meşhur kurrâları olmuştur. 

Sahâbeden Hz. Ali, Übey b. Kâ‘b, Hz. Zeyd b. Sâbit, İbn Mes‘ûd, Ebü’d-Derdâ (ö. 

32/652) ve Ebû Mûsâ el-Eş‘arî (ö. 42/662) meşhur Kur’ân okuyucularından bazılarıydı. 

Tâbiînden Medine’de meşhur olanlar arasında Saîd b. Müseyyeb (ö. 94/713), Ömer b. 

                                                 
316 el-Elbânî, III, 335-336; Temel, 19-20. 
317 Neşvân Abduh Hâlid, 11-12; Muhsin Demirci, Kur’ân’ın Ana Konuları (7. Baskı), İfav, İstanbul 2013, 

19. 
318 el-Elbânî, III, 341. 
319 Neşvân Abduh Hâlid, 11-12. 



65 

 

Abdulazîz (ö. 101/720), Süleyman b. Yesâr (ö. 107/725), Hz. Zeyd b. Eslem (ö. 

136/754), Müslim b. Cündeb (ö. 106/724) ve İbn Şihâb ez-Zührî (ö. 124/742) gibi zatlar 

bulunmaktaydı. Mekke’de ise Mücâhid, Tâvûs (ö. 106/725), İbn Ebû Müleyke (ö. 

117/735) ve Âbid b. Umeyr gibi okuyucular vardı. Mekke ve Medine dışındaki 

beldelerde de meşhur kırâatçılar bulunmaktaydı. Örneğin Basra’da Amr b. Abdülkays 

(ö. 146/763), Ebü’l Âliye (ö. 90/709), Ebû Recâ (ö. 105/723), Nasr b. Âsım (ö. 89/708), 

Câbir b. Hz. Zeyd (ö. 93/711) ve Katâde (ö. 117/735) gibi âlimler vardı. Kûfe’de 

Mesrûk (ö. 63/683), Ubeyde (ö. 18/639), Amr b. Meymûn (ö. 74/693), Ebû 

Abdurrahman es-Sülemî (ö. 73/692) ve Saîd b. Cübeyr gibi okuyucular vardı. Şam’da 

ise Muğîre b. Ebû Şihâb el-Mehzûmî (ö. 91/710) ve Huleyd b. Saîd gibi zatlar 

bulunmaktaydı.320 

Özellikle sahâbe Kur’ân-ı Kerîm’i bizzat Resûlullah’tan dinlemiş ve 

öğrenmişlerdir. Yedi harf meselesiyle ilgili tartışmalar çerçevesinde Resûlullah aynı 

kelimeyi, aynı âyeti farklı kişilerin yanında farklı vecihlerde okumuş ve farklı kırâat 

vecihleri oluşmuştur. Daha sonra kırâat-i seb‘a ve kırâat-i aşere tâbirleri oluşmuş 

Kur’ân’ın farklı vecihleriyle öğrenimi yaygınlık kazanmıştır.321 Burada el-ahrufü’s-

seb‘a ve kırâat-i seb‘a’nın aynı anlamda kullanılmadığını belirtmek gerekmektedir. Bu 

iki kavram tamamen bir birinden bağımsız olmasa da ikisi arasında bazı farklar 

bulunmaktadır. 

1. el-Ahrufü’s-seb‘a, bir kelimenin ihtilaflı olarak farklı vecihlerde okunmasıdır. 

Başka bir ifâdeyle bir kurrâ imamın okuduğu vechi bir senede dayandırarak diğer 

imamlardan farklı olarak okumasıdır. 

2. el-Ahrufü’s-seb‘a, kırâat-i seb‘a ve kırâat-i aşereyi de kapsamaktadır. İster 

kırâat-i seb‘a ister kırâat-i aşere olsun sahîh olma şartıyla tüm kırâatlerle amel edilebilir. 

3. el-Ahrufü’s-seb‘a hakkında hadis olduğu için bu tâbir ahrufü hamse veya 

semaniye olarak değişmesi mümkün değildir. Fakat farklı kırâat vecihleri için kırâat-i 

seb‘a, sitte, semeniye veya aşere denilmesi câizdir. 

                                                 
320 ez-Zürkânî, I, 338. 
321 Tetik, 43. 



66 

 

4. el-Ahrufü’s-seb‘a tâbirini ilk olarak Resûlullah kullanmıştır. Bu itibarla bu tâbir 

tevkîfîdir. Ancak kırâat-i seb‘a tâbirini ise ilk olarak İbn Mücâhid kullanmış ve eserine 

de Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat adını vermiştir. 

5. el-Ahrufü’s-seb‘a için belirlenmiş şartlar yoktur. kırâatler için ise belli şartlar 

vardır. Resm-i Osmânî’ye uygun olması, Arapça kurallarına uyması ve senedinin sahîh 

olması gibi. 

6. el-Ahrufü’s-seb‘a, Kur’ân’ın nüzûluyla birlikte var olan bir olgudur. kırâatler 

ise daha sonra seb’â, aşere diye isimlendirilmiş olup ilk olarak 3./9. yüzyılda Ebû 

Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm telif etmiştir.322 

Yüce Allah’ın indirmiş olduğu Kur’ân’a hizmet etmek için âlimlerimiz tüm İslâm 

beldelerinde Kur’ân öğrenimine ve öğretimine çok büyük önem vermişlerdir. Bu sayede 

Kur’ân öğrenimi faliyeti genişlemiş gönümüze kadar bu hizmet sürmüştür. 

1.12. KIRÂAT ÇEŞİTLERİ 

Bilindiği üzere Cibrîl (a.s.) Peygamber Efendimiz’e Kur’ân-ı Kerîm’i farklı 

vecihlerde okumuş, Peygamber Efendimiz de (s.a.v.) Kur’ân-ı Kerîm’i farklı 

mekânlarda farklı sahâbenin yanında farklı vecihlerde okumuş ve bu şekilde sahâbe 

arasında farklı kırâat vecihleri meydana gelmiştir. Tüm kırâat vecihleri Resûlullah’a 

dayanmak zorundadır. Dolayısıyla sahâbenin de okuduğu farklı vecihteki kırâati 

Resûlullah’a dayandırması gerekmektedir. Senedinin sahîh olup olmaması bakımından 

kırâatin mütevâtir, meşhur, âhâd, şâz, mevzû ve müdrec olarak çeşitli tasnifleri 

yapılmıştır.323 

1.12.1. Sahih Kırâatler 

Sahih kırâat, muttasıl bir senedle sika râviler tarafından rivâyet edilen, Resm-i 

Osmânî’ye ve Arap gramerine uygunluk arz eden kıraatlere denir.324 Sahîh kırâati red ve 

inkâr etmek câiz değildir. Farklı vecihlerdeki sahîh kırâatler Kur’ân’ın yedi harf üzerine 

nâzil olduğu gerçeğinin bir tezahürüdür ve her mü’minin bunu kabul etmesi vâciptir. 

                                                 
322 Neşvân Abduh Hâlid, 16-18. 
323 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 505; Abdulmecit Okcu, Kur’ân Kırâat ve Tecvîd, Kitap 

Dünyası Yayınları, İstanbul 2024, 236-238. 
324 ez-Zerkeşî, II, 252-255; es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 491-492. 



67 

 

İster kırâat-i seb‘a olsun ister kırâat-i aşere veya bunların dışında bir kırâat olsun sahîh 

kırâatin şartlarından birini taşımıyorsa ya zayıftır, ya şâzdır ya da bâtıldır.325 

1.12.1.1. Mütevâtir Kırâat 

Yalan üzerine birleşmesi mümkün olmayan, cumhurun okuduğu kırâat 

çeşididir.326 kırâatlerin çoğu bu şekildedir.327 Bir kırâatin mütevâtir sayılabilmesi için 

âlimler tarafından üç şart belirlenmiştir: Arap dili kurallarına uygun olması, Hz. 

Osman’ın mushafına uygun olması ve senedinin tevâtür derecesinde olmasıdır.328 

Tevâtür derecesine ulaşan bir kırâati kabul etmek ve tilâvet etmek bir gerekliliktir. Bu 

konuda âlimler tarafından bir ihtilaf yaşanmamıştır. 

Kırâat-i seb‘a, mütevâtir olarak kabul edilen kırâatlerdir. İbn Mücâhid’in 

Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat adlı eserinde yedili sistemle tasnif ettiği Kırâat-i seb‘a, İslâm 

âlimleri tarafından kabul görmüş ve kırâat alanında bir dönüm noktası olarak kabul 

edilmiştir. Ancak İbn Mücâhid’in kırâatleri neden yedili sistemle sınırlandırdığıyla ilgili 

bazı nedenler zikredilmiştir. Bu nedenler arasında; o dönemde kırâatlerin sayısının 

artmasıyla ortaya çıkacak sorunlar, sahîh olmayan kırâatlerin okunması ve bu kırâatlerin 

taraftar bulması, art niyetli kişilerin sahîh olmayan kırâatleri Hz. Osman döneminde 

istinsah edilen mushafta hareke ve noktalama işaretlerinin olmayışını fırsat bilerek bu 

mushafa dayandırması ve dilbilimsel yaklaşımlar gibi çeşitli nedenler zikredilmiştir.329 

İbn Cezerî İbn Mücâhid’in yedili sistemine üç imam daha ilave ederek kırâat-i 

aşereyi oluşturmuştur.330 Kırâat-i aşere, âlimlerin ittifakıyla mütevâtir olarak kabul 

edilmiştir. Sahâbenin çoğu Resûlullah’tan bu vecihleri rivâyet etmiş, tâbiîn sahâbeden, 

etbâu’t-tâbiîn de tâbiînden ve daha sonraki nesiller de farklı asırlarda rivâyet etmişler ve 

bu konuda bir nesil diğer nesile muhalefet etmemiştir.331 

İbn Mücâhid’in yapmış olduğu yedili tasnifte kırâat-i seb‘a imamları ve her bir 

imamın râvileri şu şekilde tasnif edilmiştir. 

                                                 
325 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 491-492. 
326 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 66; Okcu, 236. 
327 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 502-503. 
328 Abdulhekim Ağırbaş, Kırâat (2. Baskı), Diyanet İşleri Başkanlığı, Ankara 2022, 63-65; Tetik, 85. 
329 Ağırbaş, 62. 
330 Ağırbaş, 84. 
331 Abdülmahmûd Yûsuf Abdullah, “Aksâmü’l-Kirâe ve Envâ‘ihâ”, Mecelle Câmi‘atü’l-Kur’ân’il-Kerîm 

ve’l-Ulûmi’l-İslâmiyye, Sayı 30, 2015, 6-11. 



68 

 

Kırâat-i seb‘a imamları Kırâat-i seb‘a imamlarının râvileri 

1. Ebû Ruveym Nâfi‘ b. 

Abdirrahmân b. Ebî Nuaym el-Medenî 

(Nâfi‘) (ö. 169/785) 

 

I. Ebû Mûsâ Îsâ b. Mînâ’ b. Verdân 

el-Medenî (Kâlûn) (ö. 220/835) 

II. Ebû Saîd Osmân b. Saîd b. 

Abdillâh el-Kıbtî (Verş) (ö. 197/812) 

 

2. Ebû Ma‘bed Abdullâh b. Kesîr b. 

Amr ed-Dârî (İbn Kesîr) (ö. 120/738) 

 

I. Ebü’l-Hasen Ahmed b. 

Muhammed b. Abdillâh el-Bezzî (ö. 

250/864) 

II. Ebû Ömer Muhammed b. 

Abdirrahmân b. Muhammed el-Mahzûmî 

el-Mekkî (Kunbül) 

 

3. Ebû Amr Zebbân b. el-Alâ’ b. 

Ammâr el-Mâzinî el-Basrî (Ebû Amr b. 

Alâ) (ö. 154/771) 

 

I. Ebû Ömer Hafs b. Ömer b. 

Abdilazîz el-Ezdî ed-Dûrî el-Bağdâdî (ö. 

248/862) 

II. Ebû Şuayb Sâlih b. Ziyâd b. 

Abdillâh es-Sûsî (ö. 261/874) 

 

4. Ebû İmrân Abdullah b. Âmir b. 

Yezîd el-Yahsubî (İbn Âmir) (ö. 118/736) 

 

I. Ebü’l-Velîd Hişâm b. Ammâr b. 

Nusayr es-Sülemî ed-Dımaşkî (Hişâm) (ö. 

245/859) 

II. Ebû Amr Abdullâh b. Ahmed b. 

Beşîr b. Zekvân ed-Dımaşkî (İbn Zekvân) 

(ö. 242/857) 

 



69 

 

5. Ebû Bekr Âsım b. Ebi'n-Necûd 

Behdele el-Esedî el-Kûfî (Âsım) (ö. 

127/745) 

 

I. Ebû Bekr Şu‘be b. Ayyâş b. Sâlim 

el-Esedî el-Kûfî (ö. 193/809) 

II. Ebû Ömer Hafs b. Süleymân b. 

el-Mugîre el-Esedî (ö. 180/796) 

 

6. Ebû Umâre Hamza b. Habîb b. 

Umâre ez-Zeyyât et-Teymî el-Kûfî 

(Hamza b. Habîb) (ö. 156/773) 

 

I. Ebû Muhammed Halef b. Hişâm 

b. Sa‘leb (Tâlib) el-Esedî el-Bağdâdî el-

Bezzâr (ö. 229/844) 

II. Ebû Îsâ Hallâd b. Hâlid eş-

Şeybânî (ö. 220/835) 

 

7. Ebü’l-Hasen Alî b. Hamza b. 

Abdillâh el-Kisâî el-Kûfî (Kisâî) (ö. 

189/805)  

 

I. Ebü’l-Hâris el-Leys b. Hâlid el-

Bağdâdî (ö. 240/854) 

II. Ebû Ömer Hafs b. Ömer b. 

Abdilazîz el-Ezdî ed-Dûrî el-Bağdâdî (ö. 

248/862) 

 

 

Burada şunu belirtmemiz gerekir ki kırâat-i seb‘a imamlarının sıralanışı sıhhat 

derecesine göre olmayıp şehir ve beldelere göre tasnif edilmiş olup ictihadîdir. Başka 

bir ifâdeyle birinci sırada bulunan Nâfi’nin kırâati yedinci sırada bulunan Kisâî’nin 

kırâatinden sıhhat açısından bir üstünlüğü olmayıp her yedi kırâat da sıhhat açısından 

eşit olup mütevâtir olarak kabul edilmektedir. Bu yedi kırâatin sıhhat derecesiyle ilgili 

herhangi bir tartışma olmayıp İslâm ulemâsı bu kırâatlerin mütevâtir olduğu ve 

kendileriyle amel edilmesi gerektiği konusunda görüş birliğine varmıştır.332 

                                                 
332 Ebû Amr Osmân b. Saîd ed-Dânî, et-Teysîr fi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ (2. Baskı), Dârü’l-Tâcü’l-Arabî, Beyrut 

1984, 4-7; Tetik, 132. 



70 

 

1.12.1.1. Meşhur Kırâat 

Senedi sahîh olup mütevâtir derecesine ulaşmayan kırâattir. Meşhur kırâatler Arap 

dil kurallarına ve Resm-i Osmânî’ye uygundur.333 Kurrâ tarafından bilinen ve yanlış 

sayılmayan, şâz olarak kabul edilmeyen kırâat türüdür.334 Kırâat-i seb‘a dışındaki üç 

kırâat olan Ebû Ca’fer, Ya‘kûb el-Hadramî ve Halef b. Hişâm kırâatleri, kırâat-i 

seb‘a’yi on kırâata tamamlayan kırâatler olup, meşhur olarak kabul edilmektedir.335 

Kırâat-i seb‘a’ya dâhil olup kırâat-i aşereyi oluşturan bu üç kırâat da tıpkı kırâat-i seb‘a 

gibi mütevâtir olarak kabul görmüştür.336 Bu kırâatlere uymak vâcip olup reddetmek 

küfrü gerektirir.337 İmâle, teshîl ve terkîk gibi konularda gerek usûlî / fonetik gerekse 

ferşî farklılıklarda ihtilafa neden olan vecihler bu kapsamda değerlendirilmektedir.338 

Kırâat-i seb‘a imamlarının ve râvilerinin, tarîklerinde farklı rivâyetlerde bulunmaları 

meşhur kırâatlere örnek verilebilir.  

Örnek: ًمَا أشَْهَدْتهُُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْْرَْضِ وَلََ خَلْقَ أنَْفسُِهِمْ وَمَا كُنْتُ مُتَّخِذَ الْمُضِل ِينَ عَضُدا “Ben 

onları ne göklerin ve yerin yaratılışına, ne de kendilerinin yaratılışına şahit tuttum. 

Saptıranları da hiçbir zaman yardımcı edinmiş değilim.”339 

Âyette geçen “ ِمَا أشَْهَدْتهُُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْْرَْض” ifâdesini Ebû Ca’fer “ َمَا أشَْهَدْناَهُمْ خَلْق

وَالْْرَْضِ السَّمَاوَاتِ  ” şeklinde yüce Âllah’ın büyüklüğü ve azameti sebebiyle “َمَا أشَْهَدْنا” 

“Şahit tutmadık.” şeklinde nefs-i mütekellim mea’l-gayr olarak okumuştur.340 Ebû 

Ca’fer âyette geçen “ َوَمَا كُنْتُ مُتَّخِذَ الْمُضِل ِين” ifâdesini ise “ خِذَ الْمُضِل ِينَ وَمَا كُنْتَ مُتَّ  ” şeklinde “ت” 

harfini hem âyette geçen şekliyle dammeli okumuş hem de fetha ile okumuştur. Birinci 

vecihte “ ُكُنْت” kelimesi fiil-i mâzi, ma’lûm, nefs-i mütekellim vahde şeklinde, ikinci 

vecihte ise “ َكُنْت” şeklinde fiil-i mâzi, ma’lûm, müfred müzekker muhatap olarak 

gelmiştir. İkinci vecihteki muhatabın Hz. Peygamber olduğunu belirten ez-Zemahşerî, 

mânanın “Onları yardımcı edinmen senin için uygun olmaz.” veya “Onlarla övünmen 

                                                 
333 Ağırbaş, 68. 
334 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 66; Okcu, 237; Ünal, 90. 
335 Ahmet el-Beylî, el-İhtilâf Beyne’l-Kırâat (1. Baskı), Dârü’l-Cîl, Beyrut 1988, 83-84. 
336 Eroğlu, 127. 
337 Okçu, 237. 
338 Hacı Önen, Kırâat Tarihi ve Kırâat Farklılıklarının Kur’ân Tefsîrine Etkisi, Rağbet, İstanbul 2017, 75; 

Ünal, 90. 
339 Kehf: 18/51. 
340 el-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr, II, 233; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz 

Fırat, Kırâat İlmi, 66. 



71 

 

gerekmez.” şeklinde olduğunu belirtmiştir.341 Bu kırâatler meşhur kırâatler olup Kur’ân 

olarak kabul edilmektedir.342 

Meşhur kırâatleri ele alan birçok kırâat kitabı mevcuttur. ed-Dânî’nin et-Teysîr 

fi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ adlı eseri, Şâtıbî’nin Kasîde’si, İbn Cezerî’nin en-Neşr fi’l-

Kırâʾâti’l-ʿAşr’ ve Takrîbü’n-Neşr fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr adlı eserleri meşhur kırâatler 

açısından oldukça zengindir.343 

1.12.2. Zayıf Kırâatler 

Zayıf kırâatleri kısaca, sahih kırâatlerin şartlarından birini veya birden fazlasını 

taşımayan kırâat olarak tarif etmek mümkündür.344 

1.12.2.1. Âhâd Kırâat 

Senedi sahîh olup Resm-i Osmânî’ye veya Arap dil kurallarına muhalif olan veya 

her ikisine de muhalif olan kırâat türüdür.345 Bu tür kırâat kurrâ arasında meşhur 

olmamış ve okunmamıştır.346 Bu tür kırâatlerle ibadet etmek câiz değildir. Bu kırâatler 

ya arza-i ahîrede nesholmuş, ya da sahâbenin ittifakıyla Hz. Osman mushafına 

yazılmamış olma ihtimali söz konusudur.347 

Örnek 1:  ٍحِسَان ٍ  Onlar yeşil yastıklara ve güzel“ مُتَّكِئِينَ عَلىَ رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقرَِي 

yaygılara yaslanırlar, (nimetlenirler).”348 

Senedi sahîh olup Hz. Osman mushafına uymayan âhâd kırâata örnek olarak bu 

âyeti zikretmek mümkündür. Hâkim en-Nîsâbûrî’nin (ö. 405/1014) Âsım el-Cehderî’nin 

(ö. 128/746 tarikinden yapmış olduğu rivâyette Âsım el-Cehderî, âyett-i celîlede geçen 

ٍ “ ve ”رَفْرَفٍ “ ٍ حِسَانٍ “ kelimelerini ”وَعَبْقرَِي   şeklinde med ile ”مُتَّكِئِينَ عَلىَ رَفارَفٍ خُضْرٍ وَعَباقرَِي 

okumuştur.349 Bu kırâatin senedi sahîh olup Hz. Osman mushafına uymamaktadır. 

                                                 
341 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 592. 
342 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 67. 
343 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 503. 
344 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 499; Abdülmahmûd Yûsuf Abdullah, 14. 
345 Ağırbaş, 68. 
346 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 503; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz 

Fırat, Kırâat İlmi, 67. 
347 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 67. 
348 Rahmân: 55/76. 
349 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 504. 



72 

 

Örnek 2:  َوَجَعلَْناَ لكَُمْ فِيهَا مَعاَيشَِ قلَِيلًَ مَا تشَْكُرُون “…Sizin için orada birçok geçim 

imkânları da yarattık. Ama siz ne kadar az şükrediyorsunuz!”350 

Senedi sahîh olup Arap dili kurallarına uymayan âhâd kırâata bu âyet-i kerîmeyi 

örnek verebiliriz. Âyett geçen “ َِمَعاَيش” kelimesini İbn Hâleveyh, Nâfi‘ ve A‘rec’in (ö. 

 harfiyle okuduklarını belirtmiştir.351 Bu ”ء“ harfi yerine ”ي“ şeklinde ”مَعاَئشَِ “ (117/735

kırâatin senedi sahîh olup Arap dili kurallarına uymamaktadır. Dolayısıyla âhâd bir 

kırâattır. 

Örner 3:  ْلقَدَْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أنَْفسُِكُم “Andolsun, size kendi içinizden öyle bir peygamber 

gelmiştir ki…”352 

Senedi sahîh olup kurrâ arasında meşhur olmamış âhâd kırâata örnek olarak bu 

âyeti verebiliriz. İbn Hâleveyh, âyette geçen “ ْأنَْفسُِكُم” kelimesini İbn Abbas ve Hz. 

Fâtıma’nın (ö. 11/632) “ ْأنَْفسَِكُم” şeklinde “ف” harfini yukarıdaki metinden farklı olarak 

fetha ile okuduklarını belirtmiştir.353 İbn Cinnî “ ْرَسُولٌ مِنْ أنَْفسَِكُم” şeklindeki kırâatin 

anlamını “sizin en hayırlınız”, “insanların en şereflisi” şeklinde açıklamaktadır.354 Bu 

tür kırâatlerin senedi sahîh olup kurrâ arasında şöhret bulmamıştır. 

1.12.2.2. Şâz Kırâat 

Şâz kırâat kavramının tarihsel süreç içerisinde ihtiva ettiği anlamın değişime 

uğradığı görülmektedir. Şâz kırâat kavramı, 4./10. yüzyıla kadar kırâat-i seb‘a dışında 

kalan tüm kırâatler için kullanılmıştır. Şâz kırâatlerin hüccet kabul edilip edilmemesi 

konusunda kendisinden sonraki âlimleri etkileyen İbn Mücâhid, bu konuda Kitâbü’ş-

Şevâz fi’l-kırâʾât adında bir eser telif etmiş, şâz kırâatlerin hüccet olarak kabul edilmesi 

konusunda kendisinden sonraki âlimleri etkilemiştir. Bu eser meşhur dil âlimi İbn 

Cinnî’in el-Muhteseb adlı eserine kaynaklık etmiştir. İbn Cinnî, İbn Mücâhid’in izini 

takip etmiş onun eserindeki şâz kırâatleri kendi eserinde de ele almıştır. Şâz kırâatlerin 

hüccet olarak kabul edilmesiyle ilgili İbn Hâleveyh de hocası İbn Mücâhid’den 

                                                 
350 A’râf: 7/10. 
351 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 48. 
352 Tevbe: 9/128. 
353 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 60. 
354 Ebû Feth Osmân b. Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, thk. Ali 

en-Necdî Nâsif - Abdülhalîm en-Neccâr - Abdülfettâh İsmâil Şelebî, Matâbiü’l-İhrâmi’l-Ticâriyye, 

Kahire 1994, I, 306. 



73 

 

etkilenmiş, İbn Cinnî’den önce Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ adlı bir 

eser telif etmiştir. İbn Hâleveyh’in, bu eserini hocası İbn Mücâhid’in şâz kırâatleri 

hüccet olarak kabul etmesinden etkilenerek yazdığını söylemek mümkündür. Zira İbn 

Mücâhid’den nakiller yaparak onunla aynı görüşte olduğunu belirtmektedir. Ancak İbn 

Hâleveyh bu eserinde şâz kırâatleri muhtasar olarak râvilere isnad etmiş ve hüccetleriyle 

pek alakalı olmamıştır. Dolayısıyla şâz kırâatlerin hüccet olarak kabul edilmesiyle ilgili 

İbn Cinnî’nin eseri temel kaynak olarak kabul edilmektedir. İbn Mücâhid ve 

kendisinden sonraki kuşak âlimleri, şâz kırâat kavramını yedi kırâat dışındaki kırâtlar 

için kullanırken, daha sonraki asırlarda şâz kavramının ihtiva ettiği anlam değişmiş, 

kırâat ilminde şâz denilince sahîh kırâatin üç şartını taşımayan ya da senedi sahîh 

olmayan kırâatler anlaşılır olmuştur.355  

Şâz kırâat, senedi sahîh olmayan kırâat çeşididir.356 Başka bir bir ifâdeyle sahîh 

kırâatin üç şartını taşımayan kırâat demektir.357 Süyûtî de şâz kırâati senedi sahîh 

olmayan kırâat olarak tanımlamaktadır.358 Çağdaş araştırmacılar da şâz kırâati tarif 

ederken bu görüşü benimsemişlerdir.359 Örneğin Subhî es-Sâlih Mebâhis fî ʿUlûmi’l-

Kurʾân adlı eserinde sahîh kırâatin üç şartını taşımayan kırâatlerin şâz olduğunu 

belirtmektedir.360 Şâz kırâatleri on mütevâtir kırâat dışında kalan kırâatler olarak tarif 

etmek de mümkündür.361 Şâz kırâati namazda veya namaz dışında okumak câiz değildir. 

Çünkü bu kırâatler Kur’ân değildir. 

Örnek:  ًَيكَ بِبدَنَكَِ لِتكَُونَ لِمَنْ خَلْفكََ آيَة  Biz de bugün bedenini, arkandan“ فاَلْيوَْمَ ننُجَ ِ

geleceklere ibret olman için, kurtaracağız…”362 

Âyet-i kerîmede geçen “ َِيكَ بِبدَنَك  ifâdesini Übey b. Kâ‘b, Ebü’s-Semmal ”فاَلْيوَْمَ ننُجَ ِ

(ö. 160/777) ve Muhammed b. Semeyfe‘ “ يكَ بِبدَنَكَِ فاَلْيوَْمَ ننُحَِ   ” şeklinde “ج” harfi yerine “ح” 

harfini okumuşlardır.363 Bu kırâat Resm-i Osmânî’ye ve Arap dil kurallarına 

                                                 
355 Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım, 334-335. 
356 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 505; Okcu, 238. 
357 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 68; Ağırbaş, 68; Abdülmahmûd 

Yûsuf Abdullah, 14. 
358 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 505. 
359 Önen, 76-77; Çetin, Kur’ân İlimleri ve Kur’ân-ı Kerîm Târîhi, 164; Eroğlu, 127. 
360 Subhî Sâlih, 254. 
361 Karaçam, Kur’ân-ı Kerîm’in nüzûlü ve kırâatı, 286. 
362 Yûnus: 10/92. 
363 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 316; İbn Cinnî bu 

eserinde İbn Mücâhid’in Kitâbü’ş-Şevâz fi’l-Kırâat adlı kitabından alıntılar yapmıştır.; el-Cezerî, en-Neşr 

fi’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr, I, 20; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 425; 



74 

 

uymamaktadır. Bu tür kırâatler bize güvenilir bir şekilde, sahîh bir senedle gelmediği 

için bunlarla ibadet edilmesi uygun değildir.364 

Şâz kırâatin hükmüyle ilgili âlimler bir görüş birliğine varmamakla beraber, 

âlimlerin çoğuna göre şâz kırâatleri okumak ve onlardan hüküm çıkarmak uygun 

değildir.365 Şâfiî fakîhi Tâceddin es-Sübkî (ö. 771/1370), Cemʿu’l-cevâmiʿ fî usûli’l-fıkh 

adlı eserinde şâz kırâatlerin namazda ve namaz dışında okunmasının câiz olmadığını 

belirtmiştir.366 en-Nevevî de (ö. 676/1277) aynı doğrultuda görüş beyan ederek şâz 

kırâati ne namazda ne de namaz dışında okumanın câiz olmadığını şu şekilde 

belirtmiştir. “Şâz kırâat Kur’ân değildir. Kur’ân sadece tevâtür ile sâbit olur. Bu 

kırâatler mütevâtir değildir. Bundan farklı bir görüş beyan eden olursa ya câhildir ya 

da bilmeden hata yapmıştır. Şâyet biri bu kırâati namazda veya namaz dışında okursa 

bu kırâati rededilir.” Bağdat âlimleri de şâz kırâatle okuyan bir kimsenin tevbe etmesi 

gerektiği konusunda görüş birliğine varmışlardır. İbn Abdülber (ö. 463/1071) şâz 

kırâatin câiz olmadığını, şâz kırâat okuyan bir imamın arkasında namaz kılınamayacağı 

konusunda âlimlerin görüş birliği içerisinde olduğunu nakletmektedir.367 Zerkeşî, imam-

ı Mâlik’in de aynı görüşte olduğunu belirterek kendisine dayandırdığı görüş şu 

şekildedir: “Şâz kırâati namazda veya namaz dışında okumak câiz değildir. Şâyet bu 

kırâati okuyan âlim ise uyarılıp doğru bilgiler verilir. Şâyet câhil ise terk etmesi için 

emir verilir. Her kim bu kırâatleri uyarılara rağmen okumaya devam ederse bu 

düşüncesinden vazgeçene kadar hapse atılır.”368 

Âlimlerimiz Kur’ân’ın ancak tevâtürle sâbit olduğunu belirtmişlerdir. Şâz kırâat 

ise tevâtür değildir. Genel itibariyle âlimlerin çoğunun şâz kırâatlerin hükmüyle ilgili 

aynı görüşte olduğunu görmekteyiz. Buna göre şâz kırâatlerin namazda ve namaz 

dışında okunması câiz görülmemiştir. Ancak şâz kırâatlerden ibadet için değil de bir 

haber değeri olması açısından tefsîr ilminde yararlanılmıştır. Hanefî, Hanbelî ve bir 

kısım Şâfiî âlimleri şâz kırâatlerin bir çeşidi olarak değerlendirilen âhâd ve müdrec 

kırâatlere her ne kadar Kur’ân’da yer almasalar da Peygamber sözü olması sebebiyle 

                                                 
364 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 68. 
365 Okçu, 239. 
366 Ebû Zür‘a Veliyyüddîn Ahmed b. Abdirrahîm el-Irâkî, el-Ğaysü’l-hâmiʿ şerhu Şerhi Cemʿi’l-cevâmiʿ 

(1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2004, 109. 
367 en-Nevevî, el-Minhâc fî şerhi Sahîhi Müslim b. el-Haccâc (1. Baskı), Metbe‘ü’l-Mısriyye, Ezher 1929, 

V, 131; ez-Zerkeşî, I, 483; Karaçam, Kur’ân-ı Kerîm’in nüzûlü ve kırâatı, 287-288. 
368 ez-Zerkeşî, I, 482. 



75 

 

önem vermişlerdir. Onlar hadislere verdikleri ehemmiyeti bu tür kırâatlere de 

vermişlerdir. Sahâbe mushaflarında yer alan ve açıklayıcı yönü ağır basan bu kırâatler, 

tıpkı hadisler gibi anlamı kapalı olan âyetlerin açıklanmasında âlimler tarafından 

kullanılmıştır.369 

İbn Cinnî, şâz kırâatleri gerek gramer açısından gerekse rivâyet açısından güçlü 

olduğunu ispatlamaya çalıştığını, ancak bu kırâatleri yaygınlaştırma çabası içerisinde 

olmadığını belirtmiştir. O, Şâz kırâatlerin Hz. Peygamber’e isnad edilmesinden dolayı 

onların terk edilmesinin câiz olmadığını belirterek dirâyet ve rivâyet açısından câiz olan 

kırâatlere tâbi olan âlimlere tâbi olduğunu belirtmektedir.370 İbn Cinnî, ayrıca şâz 

kırâatlerin kuvvetli olduğunu, bu kırâatleri kabul etmenin Allah’ın emri olarak 

gördüğünü de belirtmektedir.371 

Şâz kırâatlerin sayısı çok olmakla beraber en meşhurları kırâat-i erbaa olarak 

tasnif edilmiştir. ed-Dimyâtî (ö. 1117/1705), şâz kırâatleri İthâfü Fuzalâʾi’l-Beşer fi’l-

Kırâʾâti’l-Erbaʿate ʿAşer adlı eserinde tasnif etmiştir. Şâz olan kırâat-i erbaa şunlardır: 

1- Kırâat-i İbn Muhaysın (ö. 123/741) 

2- Kırâat-i Yahyâ el-Yezîdî (ö. 202/817) 

3- Kırâat-i Hasan el-Basrî (ö. 110/728) 

4- Kırâat-i A‘meş (ö. 148/765) 

Şâz kırâat, sahîh kırâatin bazı şartlarını taşıması bakımından çeşitlilik arz 

etmektedir. Âhâd olarak rivâyet olup senedinin sahîh fakat Hz. Osman Mushafına veya 

Arap dili kurallarına muhalif olan, tevâtür derecesine ulaşmamış, tilâveti meşhur 

olmamış kırâatler şâz kırâatin bir kısmını oluşturur. Senedi sahîh olmayan kırâatler şâz 

kırâat olarak nitelendirilmiştir. Peygamber Efendimiz rivâyet etmediği halde kendisine 

isnad edilen mevzû (uydurulmuş) kırâatler, yine kırâatin aslında olmayıp tefsîr amacıyla 

ilave olarak yazılan müdrec olarak nitelenen kırâatler de şâz kırâat olarak kabul 

edilmiştir.372 

                                                 
369 Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım, 337; Ünal, 301. 
370 İbn Cinnî, şâz kırâatlerle ilgili İbn Mücâhid’in izini takip ettiği için “câiz olan kırâatlere tâbi olan 

âlimlere tâbi olma” sözünden kasıt İbn Mücâhid olmalıdır. 
371 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 32-33. 
372 Abdülmahmûd Yûsuf Abdullah, 14-16. 



76 

 

Sahîh olup olmaması açısından kırâatler genel itibari ile mütevâtir ve şâz kırâat 

olarak tasnif edilmiştir. Ancak farklı kitaplarda farklı tasnifler de yapıldığını 

görmekteyiz. Örneğin Süyûtî el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân’da daha tafsilâtlı bir tasnif 

yaparak, özellikle şâz kırâati; âhâd, mevzu ve müdrec gibi farklı kategorilerde ele 

almıştır.373 

1.12.2.3. Müdrec Kırâat 

Müdrec kırâat, kırâatin aslında olmayıp tefsîr amacıyla yazılan ve kırâat olarak 

telakki edilen açıklayıcı eklemelerdir.374 Kârînin, metnin aslında olmayan söz ve 

ifâdeleri metne, gerek tefsîr ve açıklayıcı, gerekse başka bir nedenle eklemesidir.375 

Müdrec kırâat genel itibariyşe şu şekilde tanımlanmıştır: “Hatt-ı mushafa uymayan, 

tefsîr mahiyetli eklemelerden oluşan ve Hz. Peygamber’e nispet edilmeyen zayıf kırâat 

çeşidine verilen isimdir.”376  

Mehmet Dağ’ın bu kırâatlerle ilgili yapmış olduğu açıklama dikkat çekicidir. Dağ, 

Kur’ân’ın müterâdif farklılıklarla okunmasıyla ilgili, sahâbenin lehçe farklılığından 

kaynaklı farklı okuyuşlarının olduğunu, kabilelerin Kur’ân’ı Kureyş lehçesinin telaffuzu 

yerine kendi lehçesinde aynı anlama gelen müterâdif kelimelerle okuduğunu 

belirtmektedir. Dağ ayrıca Hz. Peygamber’in, sahâbenin âyetin tamamını okumak 

yerine mânasını bozmamak şartıyla söz konusu kelimeyi aynı anlamı karşılayacak 

şekilde kendi lehçesinde okumasına izin verdiğini de belirtmektedir. Bize ulaşmayan bu 

tür farklı okumalar kırâat olarak kabul edilmemiş ve Hz. Osman döneminde mushafa 

yazılmamıştır.377 Buradan hareketle müterâdif ifâdelerin de bir tür müdrec kırâat 

olduğunu söylemek mümkündür.378 

Örnek 1:  ٌوَلهَُ أخٌَ أوَْ أخُْت “…Bir erkek veya bir kız kardeşi bulunursa…”379 

Yukarıdaki âyet-i kerîmeyi Sa‘d b. Ebî Vakkâs (ö. 55/675) “ ٍُأوَْ أخُْتٌ  وَلهَُ أخٌَ  مِنْ  أم ” 

şeklinde okuyarak kardeşlerin “ ٍُمِنْ  أم” “ana bir” olması şartıyla okumuştur. Aslında 

                                                 
373 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 503-508 
374 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 506; Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz 

Fırat, Kırâat İlmi, 69; Okcu, 238; Önen, 77. 
375 Ünal, 94; Ağırbaş, 69. 
376 Önen, 77; Ünal, 94. 
377 Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım, 56-57. 
378 Önen, 77. 
379 Nisâ: 4/12. 



77 

 

âyet-i kerîmede “ ٍُأم” kelimesi olmayıp Sa‘d açıklayıcı tefsîr mahiyetinde bir ekleme 

yapmıştır.380 

Örnek 2:  َب كَِ حَتمًْا مَقْضِي اوَإنِْ مِنْكُمْ إِلََّ وَارِدهَُا كَانَ عَلىَ ر  “(Ey insanlar!) Sizden cehenneme 

varmayacak hiç kimse yoktur. Rabbin için bu, kesin olarak hükme bağlanmış bir 

iştir.”381 

Hasan el-Basrî’den rivâyet edilen bir kırâatte kendisi, âyette geçen “وَارِدهَُا” 

kelimesini tefsîr ederek kelimenin “ ُالدُّخُول” “girmek” anlamında olduğunu belirtmiş ve 

âyeti “وَإنِْ مِنْكُمْ إِلََّ وَارِدهَُا الْوُرُودُ الدُّخُولُ كَانَ عَلىَ رَب كَِ حَتمًْا مَقْضِي ا” şeklinde “ ُالْوُرُودُ الدُّخُول” 

kelimelerinin ziyâdesiyle okumuştur.382 Bazı râviler de bu tür açıklayıcı tefsîr 

mahiyetindeki açıklamaları Kur’ân’ın içine dâhil ederek hata yapmışlardır.383 

1.12.2.4. Mevzû Kırâat 

Senedi Peygamber’e dayanmayan uydurulmuş kırâat çeşitleridir.384 Başka bir 

ifâdeyle mutlak anlamda senedi olmaksızın, söyleyen kişiye nispet edilen kırâattır. Bu 

tür kırâatler uydurulmuş olup iftira niteliğinde yalan sözlerdir.385 

Örnek:  ُمِنْ عِباَدِهِ الْعلُمََاء َ  Kulları içinden âlim olanlar derin saygı…“ إِنَّمَا يخَْشَى اللََّّ

duyarlar...”386 

Bu kırâata örnek olarak Ebü’l-Kasım Yûsuf b. Alî b. Cübâre el-Hüzelî’nin387 (ö. 

465/1073) Ebû Hanîfe’ye (ö. 150/767) nispet ettiği bir okuyuşta,388 yukarıdaki metinde 

geçen “ ُمِنْ عِباَدِهِ الْعلُمََاء َ “ ifâdesi ”إِنَّمَا يخَْشَى اللََّّ ُ مِنْ عِباَدِهِ  الْعلُمََاءَ إِنَّمَا يخَْشَى اللََّّ ” şeklinde mevzû bir 

kırâatle okunmuştur. “ه” harfinin ref‘i ve “ء” harfinin nasbi ile okunan bu ikinci vecihte 

mâna tamamen değişir. Buna göre mâna “Muhakkak ki Allah, kulları içinde âlim 

                                                 
380 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 506. 
381 Meryem: 19/71. 
382 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 508. 
383 el-Kurtubî, XIII, 495-497; es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 508. 
384 Okcu, 237. 
385 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 69. 
386 Fâtir: 35/28. 
387 Kaynaklarda büyük bir âlim olduğundan bahsedilir. İlim için çok seyahat eden el-Hüzelî’nin 

doğumuyla ilgili İbn Cezerî, tahminen 390/999 olduğunu belirtmektedir. Detaylı bilgi için bk. el-Cezerî, 

Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ, II, 396-397. 
388 Ebü’l-Kâsım Yûsuf b. Alî b. Cübâre el-Hüzelî, el-Kâmil fi’l-Kırâʾâti’l-Aşr ve’l-Erbaîn el-Ziyâde 

Aleyhâ, thk. Cemal b. es-Seyyid b. Rüfâî eş-Şâyîb (1. Baskı), Müessesetü Semâ, b.y. 2007, 624. 



78 

 

olanlara derin saygı duyar.” şeklinde gelir.389 el-Hüzelî’nin Ebû Hanîfe’e nispet ettiği 

bu kırâatle ilgili İbn Cezerî, bu okuyuşun Ebû Hanîfe’ye nispet edildiği iddiasının doğru 

olmadığını belirtmektedir.390 Süyûtî de bu kırâatin uydurma olduğunu ve aslının 

olmadığını belirterek aynı doğrultuda görüş beyan etmiştir.391 Bu tür sözlerin ihtiva 

ettiği anlamlardan istifâde edilmediği gibi bu sözler kırâat da sayılmaz. Fakat rivâyet 

eden kişiye nispetle kırâat diye isimlendirilmişlerdir.392 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
389 Okcu, 237. 
390 el-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr, I, 20; Abdülmahmûd Yûsuf Abdullah, 16. 
391 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, II, 501. 
392 Nebîl b. Muhammed İbrâhîm el-İsmâil, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi, 70. 



79 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’NİN İHTİCÂC ANLAYIŞI, TERCİHİ VE 

KIRÂATLERİN ÂYETLERİN MÂNASINA ETKİSİ 

2.1. İHTİCÂC 

Hüccet kelimesinden türeyen ihticâc kelimesi, öne sürülen bir görüşün sıhhatini 

ortaya koymak için kullanılan bir kelime olup delil mânasındadır.393 Nahiv açısından 

değerlendirildiğinde ise kâidenin sıhhatini ortaya koymak veya kelimenin kullanılış 

şeklini ve terkibini sıhhat açısından senedini belirtmek mânasına gelmektedir.394 

Lügat olarak burhan ve delil anlamına gelen hüccet kelimesi, ıstılahî olarak bir 

düşünceyi delilleriyle sıhhatini ortaya koymak anlamındadır. Hüccet, sahîh olan bir 

düşüncenin sıhhati üzerindeki şüpheleri gidermek ve sahîh olduğunu delilleriyle te’kid 

etmek mânasındadır. Kırâat ilminde ihticâc; kırâat vecihlerinin tahlili, i‘râbı, beyânı, 

senedi, lügat açısından değerlendirilmesi, farklı mânalara gelmesi, iki vecih arasında 

tercih yapılması ve sahîh kırâatin şartını taşıyıp taşımaması bakımından 

değerlendirilmesi bakımından gerekli delilleri ortaya koymak olarak tarif edilmiştir.395 

Daha önce belirttiğimiz gibi Resûlullah döneminde sahâbe, farklı vecihlerle 

Kur’ân’ı okuyor, aralarında farklı vecihlerden dolayı tartışmalar vuku buluyordu. 

Sahâbe bu konuda birbirini tenkit ediyor, bu okuyuşu kimden işittiğini soruyor ve 

sorguluyordu. Nitekim bu tür tartışmalar Resûlullah’a kadar intikal ediyordu. Sahâbe 

arasındaki bu mesele aslında ihticâc olgusunun fiili olarak Resûlullah döneminde 

başladığının bir kanıtı mahiyetindeydi.396 

Kırâat kitapları telif edilmeye başlanmadan önce insanlar arasında Mekke, 

Medine, Basra, Kûfe ve Dımaşk gibi beldelerde, çoğu sahîh ve mütevâtir olan birçok 

farklı kırâat okunuyordu. Şifahî olarak okunagelen farklı kırâat vecihleri erken dönemde 

                                                 
393 Alî b. Muhammed es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî, Mü‘cemü’t-Ta‘rîfât, thk. Muhammed Sadîk el-

Minşâvî, Dârü’l-Fadîle, Kahire 2004, 73. 
394 Saîd el-Afgânî, fî Usûli’n-Nahvî, Mektebü’l-İslâm, Beyrut 1987, 6. 
395 İbrâhîm Abdullah Rüfeyde, en-Nahvü ve Kütübü’t-Tefsîr (3. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-Vataniyye, 

Binğaz 1990, I, 493; Abdullah Sawas, İhticâc ve Tercihin Kırâat İlmindeki Yeri ve İslâmî İlimlerle 

İlişkisi, (Doktora Tezi), Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Van 2022, 34-36. 
396 Mehmet Dağ, Tarihsel Perspektif ve Promlematik Sorgulaması Bağlamında Kırâat İlminde İhticâc 

Olgusu, (Doktora Tezi), Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2005, 89. 



80 

 

yazılı hâle getirilerek şifahî istişhâd, kitabî istişhâda dönüştürülmeye başlandı. Kırâat 

kitapları da ilk asırlarda bu amaçla telif edildi. Bu alanda ilk örnek teşkil edecek eserler 

arasında meşhur dil âlimi Sîbeveyhi’nin el-Kitâb adlı eseridir. Sîbeveyhi eserinde 

kırâatte istişhâd metodunu kullanmış, nakil konusunda hocası Halîl b. Ahmed’ten 

etkilenmiş ve kendisinden de nakillerde bulunmuştur. 3./9. yüzyıldan itibaren kırâat 

kitaplarının telifi hızlanmış ve kırâatte hüccet gösterme kitabî olarak yaygınlık 

kazanmıştır. O dönemde bu alanda telif edilen eserler arasında Ebû Bekr b. Serrâc (ö. 

316/928) İhticâcü’l-kurrâʾ, Ebû Tahir Abdulvâhid el-Bezzâr (ö. 349/960) Kitâbü’l-Fasl 

Beyne Ebû Amr ve’l-Kisâî bulunmaktadır.397 Bu alanda kırâat-i seb‘a ile ilgili çalışma 

yapan, kırâat ilminde lügat ve nahiv açısından hüccet getirerek ihticâc bâbının 

öncülüğünü yapanlar arasında İbn Mücâhid’i zikretmek mümkündür. Öğrencileri ve 

muasırları da bu alanda çalışmalar yaparak ihticâc olgusunu yaygınlaştırmışlardır.398 

İbn Mücâhid ile aynı asırda yaşamış İbn Hâleveyh de el-Hücce fi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ 

adında bir eser telif etmiştir. Eserinde şâz kırâatlere yer vermeyen İbn Hâleveyh meşhur 

kırâatlere yer vermiş ve hüccet getirmiştir.399 İbn Hâleveyh’in eserinin isminde hüccet 

geçmesi bu meselenin hicrî ilk asırlarda benimsendiğini göstermek açısından önemlidir. 

Hicrî ilk asırlarda yazılan dilbilimsel tefsîrlerde ve daha sonraki asırlarda müfessirler 

farklı kırâat vecihlerini çok sık kullanarak sarf ve nahiv yönünden tahliller ortaya 

koymuş, fiil fâil mef‘ûl ilişkisinden âyetlerin muhtemel mânalarından birine 

hamletmeye çalışmışlardır. Farklı kırâat vecihlerini kullanan müfessirler bu vecihleri 

delillendirme yani hüccet (ihticâc) gösterme yoluna gitmişlerdir. Müfessirler arasında 

ihticâcın ne şekilde yapıldığıyla ilgili farklı yöntemler olduğunu görmekteyiz. Bu 

yöntemleri; farklı bir kırâati hüccet gösterme, hadis-i şerifi hüccet gösterme, Arap 

kelâmını (şiir, nesir) hüccet gösterme, kıyas yoluyla hüccet gösterme ve Resm-i Osmânî 

ile hüccet gösterme olarak zikretmek mümkündür.400 Kırâat ilminde ihticâc geleneği 

yüzyıllar boyu her asırda devam etmiş ve günümüzde de hâlâ devam etmektedir. 

                                                 
397 Ebû Zer‘e Abdürrahmân b. Muhammed İbn Zencele, Hüccetü’l-Kirâe, thk. Saîd el-Afgânî (5. Baskı), 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1997, 18-21. 
398 İbn Hâleveyh, el-Hücce fi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, thk. Abdülalî Sâlim Mükrîm (3. Baskı), Dârü’ş-Şürûk, 

Beyrut 1979, 28. 
399 İbn Hâleveyh, el-Hücce fi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, 31. 
400 Ali b. Amr b. Ali eş-Şehrî, el-İhticâc li’l-Kırâat fî Kitâbi Hücceti’l-Kırâat, (Doktora Tezi), Câmi‘âtü 

Ümmü’l-kurâ Külliyyetü’l-Lüğâtü’l-Arabiyye, Memleketü’l-Arabiyyetü’s-Suudiyye, 2004, 18-22. 



81 

 

2.2. MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’NİN İHTİCÂC ANLAYIŞI 

Resûlullah döneminde başlayan ihticâc geleneği, sahâbe döneminde kırâatin 

kaynağını ve sıhhatini şifahî olarak belirtilmek sûretiyle vuku bulmuştur. Tâbiîn ve 

etbâu’t-tâbiîn döneminde de kırâatte hüccet gösterme geleneği kitabî olarak da yer 

bulmuş ve ilk asırlardan itibaren de yazılı hâle getirilmiştir. Müntecebüddîn el-

Hemedânî de eserinde farklı kırâat vecihlerine yer vermiş, bu vecihlerden kaynaklanan 

farklı anlamlar üzerinde durmuş ve tahliller yapmıştır. Mütevâtir ve şâz kırâatleri tercih 

eden müellif, kırâat ilmindeki ihticâc geleneğine uyarak kırâat vecihlerine hüccet 

getirmiştir. 

Yaşadığı dönemin en önemli âlimlerinden kırâat dersleri alıp önemli şahsiyetlere 

kırâat dersleri veren Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin401 el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-

Kur’âni’l-Mecîd adlı eserinde gerek farklı vecihleri ele alması, gerekse vecihler 

arasında tercihte bulunması açısından baktığımızda kırâatlere yaklaşımını anlamak 

mümkündür.402 Müellif, kırâat vecihlerini ele alırken gerek naklî gerekse semâî delillere 

başvurarak hüccet yoluna gitmiştir. Kullandığı vecihle ilgili farklı âyetlerdeki benzer 

kullanımına dikkat çekerek muhtelif bâblardan örnekler sunmuştur. Arap kelâmını da 

(şiir ve nesir) ikinci derecede delil gösteren müellif, bu delillerin çoğunu Kûfe ehlinden 

seçmiş, az da olsa Basra ehlinin delillerini de kullanmış ve tercih ettiği vecihlere hüccet 

göstermiştir.403 Âyetleri tefsîr ederken hadis-i şeriflerden de yararlanarak âyetin veya 

kelimenin delâlet ettiği mânanın sıhhatini ortaya koymak için delil olarak sunmuştur. 

2.2.1. Naklî Hüccetler  

Müntecebüddîn el-Hemedânî, tercih ettiği kırâat vecihlerine naklî hüccet 

göstererek görüşünü desteklemiş ve sıhhatini ortaya koymaya çalışmıştır. Zaman zaman 

hadisleri hüccet olarak gösteren müellif, bazen de tercih ettiği kırâati desteklemek 

amacıyla kırâatin farklı âyetlerdeki kullanımına işaret edip kırâatin hangi mânaya 

delâlet ettiğini açıklamış ve görüşünü destekleme yoluna gitmiştir.  

                                                 
401 ez-Zehebî, Siyeru A‘lâmi’n-Nübelâ, XXIII, 219. 
402 Basime Halef Mes‘ud, 8. 
403 Sultan, 474-477. 



82 

 

Örnek 1:  ْوَلََ تنَْسَوُا الْفضَْلَ بيَْنَكُم “…Aranızda iyilik yapmayı da unutmayın...”404 

Müellif, cumhurun âyette geçen “تنَْسَوُا” kelimesini “و” harfinin dammesiyle 

okuduğunu belirttikten sonra kelimenin “و” harfinin kesrasıyla da okunduğuna işaret 

ederek “تنَْسَوِا” şeklinde okunduğunu belirtmiştir. Müellif, “و” harfinin damme hâlinde 

okunan vechini başka bir âyet-i kerîmede geçen “َلََلةََ بِالْهُدى  İşte“ ”أوُلئَِكَ الَّذِينَ اشْترََوُا الضَّ

onlar, hidâyete karşılık sapıklığı satın almış kimselerdir.”405 örneğiyle destekleyerek 

hüccet getirmiştir.406 Kelime, rivâyet edilen farklı bir vecihte “تنَاَسَوُا” şeklinde de 

okunmuştur. “ ْوَلََ تنَاَسَوُا الْفضَْلَ بيَْنكَُم” şeklindeki vecihte kelime, fiilin iki kişi arasında 

geçtiğini ifâde ederek mufaale bâbında gelmiştir. Müellif, bu kullanıma da farklı bir 

âyetten örnek getirerek delil göstermiştir. “ ِوَلََ تنَاَبزَُوا باِلْْلَْقاَب” “Birbirinizi (kötü) 

lakaplarla çağırmayın.”407 Müellif, “تنَاَسَوُا” kelimesinin kullanımına benzer olan “تنَاَبزَُوا” 

kelimesini naklî bir delil olarak getirmiştir. 

Âyet-i kerîmede geçen “تنَاَسَوُا” şeklindeki vecih, Ali b. Ebû Tâlib ve Ebû Recâ 

tarafından rivâyet edilmiş olup şâz bir kırâattır. Ebü’l-Feth “تنَاَسَوُا” ile “تنَْسَوُا” arasındaki 

anlam farklılığını şöyle açıklamaktadır: “تنَْسَوُا” kelimesi anlam olarak unutmaktan 

nehyetmektir. “تنَاَسَوُا” ise tercih edilen fiilden nehyetmektir. İkisi arasında bu şekilde bir 

anlam farklılığı olduğunu belirtmiştir.408 

Örnek 2:  ََوَلََ تكَْتمُُوا الشَّهَادة “…Bir de şahitliği gizlemeyin…”409 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “تكَْتمُُوا” kelimesini cumhurun “ت” harfiyle 

okuduğuna işaret ederek kelimenin “ي” harfiyle “يكَْتمُُوا” şeklinde de okunduğunu 

belirtmiştir. Müellif, bu şekilde noktalamanın altta ya da üstte olacak şekilde okunduğu 

başka bir vecihte yine aynı âyet-i kerîmede geçen benzer bir örneğiyle hüccet 

göstermiştir. “ َبِمَا تعَْمَلوُن ُ  Allah, yaptıklarınızı hakkıyla bilendir.”410 Müellif, âyette“ ”وَاللََّّ

geçen “ َتعَْمَلوُن” kelimesinin de aynı şekilde hem “ت” hem de “ي” harfiyle “ َيعَْمَلوُن” 

şeklinde okunduğunu belirterek cumhurun “ت” harfiyle okuduğunu belirtmiştir.411 

Cumhurun aksine noktalamanın üste gelecek şekilde değil de alta gelecek şekilde yani 

                                                 
404 Bakara: 2/237. 
405 Bakara: 2/16. 
406 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 539-540. 
407 Hucurât: 49/11. 
408 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 127. 
409 Bakara: 2/283. 
410 Bakara: 2/283. 
411 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 609. 



83 

 

 şeklinde Ebû Abdurrahman es-Sülemî’nin rivâyetleri olduğunu ”يعَْمَلوُنَ “ ve ”يكَْتمُُوا“

görmekteyiz.412 

Örnek 3:  َلََ يحُِبُّ الْفسََاد ُ  .Ekin ve nesli yok etmeğe çalışır...“ وَيهُْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللََّّ

Allah ise bozgunculuğu sevmez.”413 

Müellif, yukarıdaki metinde geçen “ َوَيهُْلِك” kelimesinin i‘râb açısından tahlilini 

yaptıktan sonra kelimenin farklı vecihlerine değinmektedir. Kelimenin meşhur olmayan 

bir okuyuşunda “ ُوَيهُْلِك” şeklinde “ك” harfinin dammesiyle okunduğunu belirtmiştir. Bu 

durumda kelime isti’naf olarak veya mübteda olarak “ ُوَ هُ وَ  وَيهُْلِك ” anlamında olur. Başka 

bir vecihte ise “ النَّسْلُ ثُ وَ رْ حَ وَيهَْلِكُ الْ  ” şeklinde okunmaktadır. Bu durumda mâna tamamen 

değişmektedir. “ ُيهَْلِك” fiili için “ ُالْحَرْث” ve “ النَّسْلُ وَ  ” fâil olur. Yani nesil ve ekin yayılmak 

sûretiyle helaka götürür. Başka bir kırâatte ise kelime “ َُوَيَهْلك” şeklinde “ي” ve “ل” 

harflerinin fethasıyla okunmuştur. Müellif, bu vechin lugavî olduğunu belirterek “َأبَي” - 

 kullanımlarını bu veche delil olarak getirmiştir.414 ”يرَكَنُ “ - ”رَكَنَ “ ve ”يأبْيَ“

Örnek 4: Örnek 1:  ِوَلََ تلُْقوُا بِأيَْدِيكُمْ إلِىَ التَّهْلكَُة “…Kendi kendinizi tehlikeye 

atmayın...”415 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmenin tefsîrini “Kendinizi elinizle 

tehlikeye atmayın.” şeklinde açıklayarak îzâhlarda bulunmaktadır. Arapların “Filan kişi 

kendini eliyle tehlikeye attı.” şeklinde, kişinin kendi helakına sebep olması kullanımına 

dikkat çeken müellif, “ ُالتَّهْلكَُة” kelimesinin anlamıyla ilgili hadis-i şeriften delil 

getirmiştir. Ebû Ubeyde’den gelen bir rivâyette “ ُالتَّهْلكَُة” kelimesi “ ُوَالْهَلََك” ve “ َُوَالْهَلك” 

kelimeleriyle aynı anlama gelmektedir. Ebû Ubeyde’nin görüşüne göre “ ُالتَّهْلكَُة” 

mastardır.416 

2.2.2. Semâî Hüccetler 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, eserinde kullandığı vecihlerin sıhhatini ortaya 

koymaya çalışmış, zaman zaman görüşünü Arap kelâmıyla veya şiirle de desteklemiş ve 

bu yönde bir hüccet getirmiştir. 

                                                 
412 Muhammed b. Yûsuf Esîr Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahrü’l-Muhît, thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd 

- Ali Muhammed Me‘ûd (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1993, II, 374. 
413 Bakara: 2/205. 
414 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 484-485. 
415 Bakara: 2/195. 
416 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 397; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 465. 



84 

 

Örnek 1:  َْفيَغ ُ بُ مَنْ يشََاءُ يحَُاسِبْكُمْ بِهِ اللََّّ فِرُ لِمَنْ يشََاءُ وَيعُذَ ِ  “…Allah sizi, onunla sorguya çeker 

de dilediğini bağışlar, dilediğine azap eder...”417 

Müellif, bu âyet-i kerîmeyi “ بْ  مَنْ يشََاءُ  فيَغَْفِرْ لِمَنْ يشََاءُ وَيعُذَ ِ ” olarak “ ْفيَغَْفِر” ve “ ْب  ”وَيعُذَ ِ

kelimelerinin meczum şekilde okunduğunu belirterek bu vecihte cümlenin şartın cevabı 

olan “ ْيحَُاسِبْكُم” kelimesine atıf olarak geldiğini belirtmiştir. Merfû olarak okunduğunda 

ise, cümle isti’naf olup “ ُفهَُوَ  يغَْفِر” mânasına gelir. Ayrıca “ ُفيَغَْفِر” ve “ ُب  kelimeleri ”وَيعُذَ ِ

sarf ve nahiv âlimleri tarafından “ َفيَغَْفِر” ve “ َب  şeklinde mansub olarak da ”وَيعُذَ ِ

okunmuştur.418 A‘meş’ten rivâyet edilen başka bir vecihte ise “ ُفيَغَْفِر” kelimesi “ ْيغَْفِر” 

şekinde “ف” harfi okunmadan cezimli bir şekilde okunmuştur. Bu durumda “ ْيغَْفِر” 

kelimesi “ ْيحَُاسِبْكُم” kelimesine bedel olarak gelmiştir.419 Müellif, bu vecihle ilgili 

görüşünü şiirle destekleyerek delil göstermiştir. 

“ جَا \ مَتيَ تأَتْنِاَ تلُْمِمْ بنِاَ فِي دِياَرِناَ تجَِدْ حَطَباً جَزْلًَ وَناَرًا تأَجََّ ” 

“Ne zaman bize gelir, evimize uğrarsın. / Bol odun ve harlı bir ateş bulursun.” 

Müellif, bu şiirde şartın cevabı olan “ ْتلُْمِم” kelimesinin kullanımını A‘meş’ten 

rivâyet edilen “ ْيغَْفِر” şeklindeki veche delil olarak getirmiştir.420 

Örnek 2: ًئنََّهُمْ مِنَ الْجَنَّةِ غُرَفا ِ الِحَاتِ لنَبُوَ   İman edip sâlih amel“ وَالَّذِينَ آمََنوُا وَعَمِلوُا الصَّ

işleyenler var ya, onları cennet köşklerine yerleştireceğiz...”421 

Müellif, bu âyet-i kerîmede geçen “وَالَّذِينَ آمََنوُا” lafızlarının ref‘ mahallinde ibtida 

olarak geldiğini belirterek haberin ise “ ْئنََّهُم ِ  kelimesi olduğunu belirtmiş ve çeşitli ”لنَبُوَ 

îzâhlarda bulunmuştur. “وَالَّذِينَ آمََنوُا” ifâdesinin nasb mahallinde de olabileceğini belirten 

müellif, bu durumda mânanın “İman edenleri yerleştireceğiz.” şeklinde olacağını 

belirtmiştir. “ ْئنََّهُم ِ  şeklinde farklı bir vecihte okunduğunu da ”لنَثُوِْينََّهُمْ “ kelimesinin ”لنَبُوَ 

belirten müellif, bu durumda mânanın “İçinde ikamet edecekleri bir cennet vereceğiz.” 

şeklinde olacağını belirtmiştir. Müellif, bu vecih için bir kasîdeden örnek vererek 

istişhadda bulunmuştur. “ ًة  Kureyş’te ikamet edip on yıllarca“ ”ثوََي فِي قرَُيْشٍ بضِْعَ عَشْرَةَ حِجَّ

hac yaptı.”422 Müellif, kasîde de geçen “ثوََي” kelimesinin tıpkı âyette geçen “ ْلنَثُوِْينََّهُم” 

kelimesi gibi “ikamet etmek” anlamında olduğunu belirterek bu veche hüccet olarak 

                                                 
417 Bakara: 2/284. 
418 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 610. 
419 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 519. 
420 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 611. 
421 Ankebût: 29, 58. 
422 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 175. 



85 

 

göstermiştir. Ebû Ubeyde, kelimenin “ ْلنَثُوِْينََّهُم” şeklinde okunduğunda mânanın “içinde 

devamlı olarak kalınacak yer” olduğunu beyân etmiştir. Bu vecihte okuyanlar arasında 

kırâat-i seb‘a imamlarından Hamza ve Kisâî bulunmaktadır.423 

Örnek 3:  ْبِأمَْوَالِكُمْ وَأنَْفسُِكُم ِ ِ وَرَسُولِهِ وَتجَُاهِدوُنَ فِي سَبِيلِ اللََّّ  Allah’a ve“ تؤُْمِنوُنَ بِالِلَّّ

peygamberine inanır, mallarınızla ve canlarınızla Allah yolunda cihat edersiniz…”424 

Müellif, “ َتؤُْمِنوُن” kelimesiyle ilgili nahiv açısından ihtilaf olduğunu söylemektedir. 

Bazı âlimler kelimenin mahzûf olan “ نْ أَ  ” edatının takdiriyle “ وانُ مِ ؤْ تُ  نْ أَ  ” “iman etmeniz” 

anlamında olduğunu belirtmişlerdir. Bu durumda kelime ya car mahallinde olup bir 

önceki âyet olan “ ٍياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنوُا هَلْ أدَلُُّكُمْ عَلىَ تِجَارَةٍ تنُْجِيكُمْ مِنْ عَذاَبٍ ألَِيم” “Ey iman edenler! 

Sizi elem dolu bir azaptan kurtaracak bir ticaret göstereyim mi size?”425 âyetinde geçen 

“ kelimesine bedel olarak gelmiş, ya da ref‘ mahallinde olup ”تِجَارَةٍ “ وانُ مِ ؤْ تُ  نْ أَ  يَ هِ  ةُ ارَ جَ لت ِ أَ  ” 

“İman etmeniz ticarettir.” mânasında kullanılmıştır. Şâyet mahzûf olan “ َْأن” edatı takdir 

edilmezse fiil ortadan kalkar. Müellif, bu kullanıma Arap kelâmından istişhadda 

bulunarak bu görüşü desteklemiştir. “ اجِرِي احَْضُرُ الوَغَيألَََ أيَُّهَ  اذاَ الزَّ ” “Ey şu engelleyici olan 

kişi, gel de savaşa şahit ol.” Müellife göre metinde geçen “ ُاحَْضُر” kelimesi “ رَ ضُ حْ اَ  نْ أَ  ” 

“şahit olman” mânasındadır. Şâyet “ َْأن” hazfolursa ameli de ortadan kalkar ve fiil de 

aslına döner. 

Ferrâ da “ َتؤُْمِنوُن” kelimesinin “ َْأن” edatının takdiriyle geldiğini belirterek bir 

sonraki âyet olan “ ْيغَْفِرْ لكَُمْ ذنُوُبكَُم” “Allah, günahlarınızı bağışlasın.”426 âyetinde geçen 

“ kelimesinin, istifhamın cevabı olduğu için meczum olduğunu belirtmiş ve ”يغَْفِرْ “ ي ينِ أتِ تَ 

مْكَ رِ كْ أُ  ” “Bana gelirsen sana ikramda bulunurum” kullanımını bu veche delil olarak 

getirmiştir. Ferrâ’ya göre âyette geçen “أنَْ تؤُْمِنوُا” “iman edin ki” ifâdesinden sonra, bir 

sonraki âyette geçen “ ْيغَْفِرْ لكَُم” “Allah sizi bağışlasın” ifâdesi, istifhamın cevabı olarak 

gelmiştir. Arap kelâmının kullanımında da “ َتأَتِينيِ أكُْرِمْك” ona gitme şartıyla ikramda 

bulunacağını belirten bir kullanım söz konusudur. Bu kullanımı Ferrâ, delil olarak 

göstermiştir. 

Sîbeveyhi de “ َتؤُْمِنوُن” kelimesiyle ilgili açıklamalarda bulunarak burada mahzûf 

bir “ َْأن” edatının bulunmadığı ve aynı zamanda “ َتؤُْمِنوُن” kelimesinin “ ٍتِجَارَة” kelimesine 

                                                 
423 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 438-439. 
424 Saf: 61/11. 
425 Saf: 61/10. 
426 Saf: 61/12. 



86 

 

bedel de olmadığını belirtmiştir. Sîbeveyhi’ye göre “ َتؤُْمِنوُن” kelimesi sadece emir 

mânasında bir haberdir. O halde mâna şu şekilde olur. “Allah ve Resûlune iman edin. 

Mallarınız ve canlarınızla cihat edin.” Müntecebüddîn el-Hemedânî, bu görüşü 

desteklemek amacıyla hem Arap kelâmından örnek getirmiş hem de “ َتؤُْمِنوُن” 

kelimesinin emir sîğasında okunduğu kırâat vechini delil olarak getirmiştir. 

“ امِ حَذَ  تْ الَ ا قَ مَ  لَ وْ قَ الْ  نَّ اِ فَ  \ اوهَ قُ د ِ صَ امِ فَ حَذَ  تْ الَ ا قَ ذَ إِ  ” 

“Huzam konuştuğunda ona inanın çünkü o asla yalan söylemez. / Çünkü onun 

sözü haktır ve şüphe götürmez.” 

Müellif, yukarıdaki metinde geçen “قوُهَا  kelimesinin emir sîğasında olduğunu ”فصََد ِ

belirterek kırâat vechine Arap şiirinden delil getirmiş ve istişhâd yapmıştır.427 Müellif, 

bu konuda farklı bir kırâat vechine de değinmektedir. İbn Mes‘ûd’dan (r.a.) rivâyet 

edilen bir vecihte âyet-i kerîme “ وادُ اهِ جَ وَ  هِ ولِ سُ رَ وَ  اللِ وا بِ نُ آمِ  ” “Allah’a ve Resûl’üne iman 

edin ve cihad edin.” şeklinde emir olarak okunmuştur. el-Müberred ve Zeccâc da aynı 

görüşü savunmaktadır.428 Müellif, İbn Mes‘ûd’dan rivâyet edilen bu okuyuşu delil 

göstererek Sîbeveyhi’nin “ َتؤُْمِنوُن” kelimesinin emir mânasında olduğu fikrini 

desteklemektedir. 

2.3. MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’NİN KIRÂAT TERCİHİ 

Hz. Cebrâil (a.s.) Resûlullah’a Kur’ân’ı yedi harf üzerine vahyetmiş, Resûlullah 

da Kur’ân’ın yedi harf üzerine indirilmesinin bir gereği olarak Kur’ân’ı sahâbeye farklı 

vecihlerde okumuştur. Resûlullah’ın Kur’ân’ı sahâbeye farklı zaman ve mekânlarda 

farklı vecihlerle okuması, sahâbe arasında farklı okumalara sebebiyet vermiştir. Her bir 

sahâbenin Resûlullah’tan duyduğu vecihte kur’ân’ı okuması, sahâbe arasında 

tartışmalara neden olmuş, sahâbe de okuduğu kırâatle ilgili “ ايهَ نِ أَ رَ قْ أَ  اللِ  ولُ سُ رَ  انَ كَ وَ  ” 

“Resûlullah bana bu şekilde okudu.”429 diyerek okuduğu kırâat vechini Resûlullah’a 

dayandırarak isnadın temelini oluşturmuştur. Sahâbe, okuduğu kırâati Resûlullah’a 

dayandırarak daha sonraları müfessirler tarafından istişhâd, ihticâc veya istidlâl olarak 

nitelendirilen bir çeşit sened zinciriyle görüşlerini ispat etmeye çalışmıştır. Bu anlamda 

                                                 
427 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 144-146. 
428 el-Kurtubî, XX, 446. 
429 Ebû Hüseyn Müslim b. Haccac İbn Müslim el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî, Minnetü’l-Min‘am fî Şerhi 

Sahîhi’l-Müslim, şrh. Safîyyürrahmân el-Mübârek Fûrî (1. Baskı), Dârü’s-Selâm, Riyad 1999, I, 511. 



87 

 

istişhâd veya ihticâc olgusunun temellerinin sahâbe döneminde atıldığını söylemek 

mümkünkür.430 

Bilindiği üzere Resûlullah’a intikal eden Hz. Ömer ile Hişâm b. Hakîm arasında 

geçen meselede Resûlullah, kırâat vecihleriyle ilgili “ هُ نْ مِ  رَ سَّ يَ ا تَ وا مَ أُ رَ اقْ فَ  ” “Size kolay geleni 

okuyunuz.”431 buyurarak sahâbeye kırâatler arasında tercihte bulunmalarını söylemiş ve 

kırâatler arasında tercih olgusunun temelini atmıştır.432 Daha sonraki nesillerde özellikle 

7./13. yüzyıla kadar yazılan dilbilimsel tefsîrlerde farklı vecihlerle Kur’ân’ın i‘râb’ı 

yapılarak detaylı tahliller yapılmış, Kur’ân’ın muradının muhtemel mânaları açığa 

çıkarılmaya çalışılmıştır. Temellerinin sahâbeye dayandığı ihticâc ve tercih konusunun 

ortaya çıkışıyla ilgili, sahâbe kendi okuyuşunu savunmak için nakil açısından bir 

temellendirmeye gitmiş, duymadığı vecihleri de reddederek bir tartışma içerisine 

girmiştir. Resûlullah’ın sahâbeye vecihlerle ilgili “Kolayınıza geleni okuyunuz.” 

tavsiyesinin bir gereği olarak sahâbenin de bir tercihte bulunduğunu söylemek 

mümkündür. Sahâbenin Resûlullah’la beraber yaşadığı ortam, sahâbenin önde 

gelenlerinin bu konudaki şiddetli tartışmaları hüccet ve tercih olgusunun ortaya 

çıkmasına zemin hazırlamıştır. Sahâbe döneminde her ne kadar sistematik olmasa da bu 

iki olgunun varlığından söz etmek mümkündür.433 Daha sonraki asırlarda müfessirler 

ihticâc ve tercih olgusunu sistematik hâle getirerek tefsîr kitaplarında yer vermişlerdir.  

Kur’ân’ın nüzûlünden itibaren Peygamber Efendimiz Kur’ân’ı sahâbeye okumuş, 

beyân etmiş ve Yüce Allah’ın muradını sahâbeye açıklayıp Kur’ân’ın tefsîrini 

yapmıştır. Daha sonra sahâbe, Tâbiîn, etbâu’t-tâbiîn ve sonraki nesiller de Allah’ın 

muradını anlamak için Kur’ân-ı Kerîm’in tefsîrini yapmaya devam etmişlerdir. 

Günümüze kadar devam eden bu tefsîr çalışmalarının on dört asırlık bir zaman 

serüveninde çeşitli farklılıklar gösterdiğini söylemek mümkündür. Özellikle ilk üç 

asırda yazılan tefsîr kitaplarına baktığımızda farklı kırâat vecihlerine sıkça yer 

verildiğini görmekteyiz.434 kırâatlerin mâna üzerindeki delâletini inceleyen müfessirler, 

âyetlerin muhtemel mânalarını bulmak için sahîh kırâatlerin yanı sıra görüşlerini 

desteklemek için şâz kırâatlerden de yararlanmışlardır. Onlar, farklı kırâat vecihlerinin 

                                                 
430 Dağ, Tarihsel Perspektif ve Promlematik Sorgulaması Bağlamında Kırâat İlminde İhticâc Olgusu, 88-

89. 
431 en-Nîsâbûrî, I, 512; Tetik, 71. 
432 Temel, 19-20. 
433 Dağ, Tarihsel Perspektif ve Promlematik Sorgulaması Bağlamında Kırâat İlminde İhticâc Olgusu, 93. 
434 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, I, 7-8. 



88 

 

desteklediği mânaları vermekle beraber bazen aralarında tercihte de bulunmuşlardır. 

Dilbilimsel olarak yazılan bu tefsîr türlerinde müelliflerin eserlerinde yer verdiği 

vecihleri mutlaka delillendirdiği, hüccet güsterdiği bilinmektedir.435 Mütekaddimûn 

âlimlerin dilbilimsel olarak yazdığı bu tefsîrler arasında İbn Cinnî el-Muhteseb, Ferrâ 

Me‘âni’l-Kur’ân, Ahfeş Me‘âni’l-Kur’ân, el-Müberred el-Kâmil, ez-Zeccâc Me‘âni’l-

Kur’ân ve İ‘râbüh ve en-Nehhâs Me‘âni’l-Kur’âni’l-Kerîm gibi eserler bulunmaktadır. 

Müntecebüddîn el-Hemedânî de kendinden önce yazılan bu eserlerden yararlanmış ve 

görüşlerini desteklemek için kaynak olarak göstermiştir.436 

Kur’ân-ı Kerîm’in yedi harf üzere nâzil olması, Peygamber Efendimiz’in kırâati 

sahâbeye farklı vecihlerle okuması ve sahâbe arasında kırâat farklılığının olması bilinen 

bir vâkıâdır. “ َِفاَقْرَءُوا مَا تيَسََّرَ مِنَ الْقرُْآن” “Artık, Kur’ân’dan kolayınıza geleni okuyun.”437 

Âyet-i kerîmenin bir tezâhürü olarak Kur’ân’ın farklı vecihlerle okunmasına ruhsat 

verilmesiyle Kur’ân-ı Kerîm farklı kırâatlerle okunmuştur. Farklı okumalar neticesinde 

sahâbe arasında oluşan ihtilaflar, sahâbenin okuduğu kırâati delillendirmesiyle 

çözülmüştür. Elbette bu delillendirmenin kaynağı Resûlullah’tı. O dönemde, kırâatin 

farklı vecihleri varsa ve sahâbe de bunları biliyorsa sahâbenin bu vecihler arasında bir 

tercihte bulunduğunu söylemek mümkündür. Peygamber Efendimiz’in Kur’ân’ın yedi 

harf üzerine nâzil olduğunu söylemesi, Kur’ân’ın buna cevaz vermesi, farklı okuma 

vecihleri yüzünden sahâbe arasında oluşan tartışmalar ve bu tartışmaları 

çözümlendirmek için meseleyi Resûlullah’a götürmeleri, bu meselelerin o dönemden 

beri var olduğunu göstermektedir.438 Sahâbe döneminde başlayan ihticâc ve tercih 

olgusu, müfessirlerin ele aldığı vecihleri delillendirmesi ve vecihler arasında tercih 

yapması gönümüze kadar devam etmiştir. 

Müellifimiz Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin de vecihler arasında bir tercih 

yaptığını söylemek mümkündür. Müntecebüddîn el-Hemedânî, eserinde kırâatle ilgili 

meselelerde sadece kendinden önceki âlimlerin görüşlerini nakletmekle kalmamış derin 

ilmî kişiliğiyle değerlendirmiş, bazen itiraz etmiş bazen de münakaşada bulunmuştur. 

Bu anlamda müellifin vecihlerde tercihte bulunması kendi görüşünü yansıtması 

                                                 
435 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 507; Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel 

Bir Yaklaşım, 123-126. 
436 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 171. 
437 Müzzemmil: 73/20. 
438 Dağ, Tarihsel Perspektif ve Promlematik Sorgulaması Bağlamında Kırâat İlminde İhticâc Olgusu, 89. 



89 

 

açısından önem arzetmektedir. Müellif, tercih ettiği bir görüşün sebebini de açıklamış 

ve tahlillerde bulunmuştur.439 Müellifin kırâat vecihlerine değinirken yapmış olduğu 

tercihlerle ilgili birkaç örnek vereceğiz. 

Örnek 1:  ِيْناَهُ م نَ الْغمَ ِ وَكَذلَِكَ ننُْجِي الْمُؤْمِنِينَ فاَسْتجََبْناَ لهَُ وَنجََّ  “Biz de duasını kabul ettik ve 

kendisini kederden kurtardık. İşte biz mü’minleri böyle kurtarırız.”440 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmede geçen “ننُْجِي” kelimesiyle ilgili 

farklı vecihlere değinerek tahlillerde bulunmuş ve bu vecihler arasında tercihte 

bulunmuştur. Kelime yukarıdaki metinde “ننُْجِي” şeklinde iki “ن” harfiyle okunmuştur. 

Bu vecihte birinci “ن” muzâraat harfidir. İkinci “ن” ise fâü‘l-fiil dir. Kelimedeki “ج” 

harfi de şeddesiz okunmuştur. Kelime başka bir vecihte ise “ي  ”ن“ olarak sadece bir ”نجُِ 

harfiyle, ”ج” harfinin teşdîdi ve “ي” harfinin sükûnuyla okunmuştur.441 Bu vecih, Ebû 

Bekir ve İbn Âmir’in rivâyet ettiği sahîh bir okuyuştur.442 Bu vecihle ilgili farklı 

görüşler bulunmaktadır. 

Birinci görüş: “ي  kelimesi mâzi bir fiildir. Kelime mebnî olup mef‘ûlün ”نجُِ 

mastarına isnat edilmiştir. “ي” harfinin sâkin gelmesi ise kolaylık içindir. 

İkinci görüş: “ي  harfine ”ج“ harfi ”ن“ kelimesi müstakbel bir fiil olup ikinci ”نجُِ 

idgâm olmuştur. Müellif, bu görüşün zayıf olduğunu belirtmektedir. Çünkü burada “ن” 

harfi “ج” harfinde gizlenmiştir. Oysa aralarındaki mahreç uzaklığı nedeniyle “ن” harfi 

 .harfine idgâm olmaz ”ج“

Üçüncü görüş: “ي  harfiyle ”ن“ şeklindedir. Kelime iki ”ننُجَي“ kelimenin aslı ”نجُِ 

okunur. Buna göre birinci “ن” madmûm, ikincisi ise meftûhtur. Aynı cinsten iki harfin 

yan yana gelmesinden dolayı kerâhet meydana gelmiş ve ikincisi hazfolmuştur. Bu 

görüşün daha isabetli olduğunu belirten müellif, Kur’ân-ı Kerîm’den farklı örnekler 

vererek “قوُا ي“ kelimelerinin de tıpkı ”تسََاءَلوُنَ “ ve ”وَلآ تفَرََّ  kelimesi gibi bir kullanımla ”نجُِ 

geldiğini belirtmektedir.443 Buna göre “قوُا  harfi ”ت“ kelimelerindeki ”تسََاءَلوُنَ “ ve ”وَلآ تفَرََّ

de iki tane olup ikincisi hazfolmuştur. Görüldüğü gibi müellif, “ننُْجِي” kelimesinin farklı 

                                                 
439 Sultan, 479. 
440 Enbiya: 21/88. 
441 Alî b. Ahmed b. Halef el-Ensârî, 430; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 507. 
442 Ebû Muhammed Mekkî b. Ebî Tâlib el-Kaysî, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, thk. Muhyiddin 

Ramazan (5. Baskı), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1997, II, 113. 
443 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 507. 



90 

 

vecihlerine değinmiş ve bu vecihler arasında hangi vechin zayıf, hangisinin daha isabetli 

olduğunu açıklamak sûretiyle bir tercihte bulunmuştur. 

Örnek 2:  َنسَُارِعُ لهَُمْ فِي الْخَيْرَاتِ بلَ لََ يشَْعرُُون “Onların iyiliğine koştuğumuzu mu 

sanıyorlar? Hayır, onlar farkına varmıyorlar!”444 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyetteki “ ُنسَُارِع” kelimesini cumhurun “ن” ve “ا” 

harfleriyle okuduğunu belirterek mâzisinin ise “ عَ ارَ سَ  ” olduğunu açıklamıştır. Kelimenin 

“süratli olmak” veya “girişimde bulunmak” mânasında olduğunu belirten müellif, bu 

îzâhı yaptıktan sonra kelimenin farklı bir kırâatte “ ُنسُْرِع” şeklinde elifin hazfedilip 

sadece “ن” ile de okunduğunu belirtmiştir. Bu vecih “ ُنسُارِع” kelimesinin kısaltılışı olup 

mâzisinin de “ عَ رَ سْ أَ  ” olmasının câiz olduğunu belirterek gerçek mânasının ise “yürüyüş” 

olduğunu belirtmektedir.445 Müntecebüddîn el-Hemedânî, elifin hazfolduğu “ ُنسُارِع” 

kelimesinin maksûru olan “ ُنسُْرِع” vechini tercih etmektedir. Bu görüşünü de kelimenin 

mâzisinin “ َأسَْرَع” olmasına dayandırmaktadır. Mâna itibariyle de “ اعُ رَ سْ لَِْ أَ  ” “yürüyüş 

yapmak” iken “ ُنسُارِع” ise “çabuk davranmak” mânasında olup âyet-i kerîmede de bu 

mânada kullanılmaktadır. “ ُنسُارِع” kelimesi mufâ‘ale bâbından olup “ َمُسَارَع” 

kelimesinden gelmektedir.446 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin tercih ettiği “ ُنسُْرِع” vechini Hürre en-Nahvî 

rivâyet etmektedir.447 Bu kelimenin farklı vecihlerine de değinen müellif, kelimenin 

 şeklinde iki farklı vecihte de okunduğunu belirtmiştir.448 Bu iki vechi ”يسَُارَعُ “ ve ”يسَُارِعُ “

rivâyet eden ise Abdurrahman b. Ebû Bekre’dir. (ö. 53/673)449 

Örnek 3:  َالْجِباَلِ بيُوُتاً آمَِنِينَ وَكَانوُا ينَْحِتوُنَ مِن  “Onlar güven içinde dağlardan evler 

yontuyorlardı.”450 

Âyet-i kerîmede geçen “ َينَْحِتوُن” kelimesinin vecihlerine değinen müellif, 

cumhurun ve Araplar’ın çoğunun kelimedeki “ح” harfini kesrayla okuduğunu, âyet-i 

kerîmede geçen şekliyle okunan bu vechin daha isabetli olduğunu belirtip tercihini bu 

yönde kullanmıştır. Başka bir vecihte ise kelime “ح” harfinin fethasıyla “ َينَْحَتوُن” 

                                                 
444 Mü’minûn: 23/56. 
445 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 609. 
446 Sultan, 481. 
447 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 94. 
448 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 609. 
449 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 94. 
450 Hicr: 15/82. 



91 

 

şeklinde okunmuştur. Nedeni ise “ح” harfinin boğaz harfi olmasından 

kaynaklanmaktadır.451 Bu vecih Hasan el-Basrî’nin kırâati olup İbn Cinnî bu vecihle 

ilgili lügat açısından geniş îzâhlar yapmaktadır. Her iki vechin de lügat açısından 

muteber olduğunu belirten İbn Cinnî, “ح” harfinin kesrasıyla okunduğu vecih “ َنحََت” - 

 bâbından ”يسَْحَرُ “ - ”سَحَر“ harfinin fethasıyla okunduğu vecih ise ”ح“ ,bâbından ”ينَْحِتُ “

olduğunu belirtmektedir. Fethayla okunmasının gerekçesine de değinen İbn Cinnî, şu 

îzâhta bulunmaktadır. “ َينَْحِتوُن” kelimesindeki “ت” harfi mahreç itibariyle “ط” harfiyle 

aynıdır. “ت” harfine itbâk ve isti‘lâ sıfatı verilerek tefhîm ile okunduğunda “ط” harfi 

gibi okunur. O halde kelime “ َينَْحِطُ “ - ”نحََط” şeklinde olup mânası “içten içe ağlamak” 

şeklinde olur. “ح” harfini kesra ile mahrec ve sıfat itibariyle tam izharı yapıldığında ise 

bir sonraki harf olan “ت” harfinin terkik ile değil de tefhîm ile okuma olasılığı vardır. 

Çünkü seste bir zorlama meydana gelmektedir. O yüzden kelime “ح” harfinin fethasıyla 

 şeklinde okunmuştur.452 ”ينَْحَ توُنَ “

2.4. KIRÂATLERİN ÂYETLERİN MÂNASINA ETKİSİ 

2.4.1. Mânayı Îzâh Eden, Genişleten ve Kapalılığı Gideren Kırâatler 

2.4.1.1. Âyetlerin Mânasını Îzâh Eden Kırâatler 

Kur’ân insanlığı karanlıktan aydınlığa çıkaran bir rehber ve hidayet kitabıdır. 

İnsanlığı doğru yola ileten bir ilahî kitabın açıklayıcı ve anlaşılır olması pek tabiidir. 

Söz gelimi Kur’ân da kendisini “apaçık” şeklinde tanımlamaktadır.453 Bu konuya dâir 

birkaç âyet-i kerîmeyi ele almak istiyoruz. “ أنَْزَلْناَ إلِيَْكُمْ آيَاَتٍ مُبيَ ِناَتٍ وَلقَدَْ  ” “Andolsun, biz size 

açıklayıcı âyetler gönderdik.”454 âyet-i kerîmede geçen “ ٍمُبيَ ِناَت" kelimesini kırâat 

imamları hem ism-i fâil, hem de ism-i mef‘ûl olarak okumuşlardır. Kelime ism-i mef‘ûl 

olarak “ ٍمُبيََّناَت" şeklinde fetha ile okunduğunda “açıklanmış ve tafsil edilmiş” anlamında 

kullanılırken “ ٍمُبيَ ِناَت" şeklinde ism-i fâil olarak kesra ile okunduğunda ise “açıklayıcı” 

anlamında kullanılmaktadır. Kelimeyi “ ٍمُبيَ ِناَت” şeklinde kesra ile ism-i fâil sîğasıyla İbn 

                                                 
451 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 90. 
452 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 5-6. 
453 Mâide: 5/15; Hicr: 15/1; Nûr: 24/34, 46; Şuarâ: 26/2; Kasas: 28/2; Neml: 27/1; Duhân: 44/2; Zuhruf: 

43/2; Talak: 65/11. 
454 Nûr: 24/34. 



92 

 

Âmir, Hafs, Hamza, Kisâî ve Halefü’l-Aşr tilâvet etmiş,455 diğer kırâat imamlarından 

Nâfi‘, İbn Kesir, Ebû Ca’fer, Ebû Âmir, Ya’kûb ise ism-i mef’ûl sîğasıyla “ ٍمُبيََّناَت” 

şeklinde fetha ile tilâvet etmişlerdir.456 Burada her iki vechin de ihtiva ettiği anlam 

açısından Kur’ân’ın anlam bütünlüğüyle uyuştuğunu söylemek mümkündür.457 

Yüce Allah Kur’ân-ı Kerîm’de “ ِهَذاَ بيَاَنٌ لِلنَّاس” “bu (Kur’an), insanlar için bir 

açıklama”458 ve “ ٍتِبْياَناً لِكُل ِ شَيْء” “her şey için bir açıklama”459 şeklindeki ifâdelerle 

Kur’ân’ın “açıklayıcı” bir kitap olduğuna işaret ederken başka âyet-i kerîmelerde “ َْقد

لْناَ الْآيَاَتِ لِقوَْمٍ يعَْلمَُونَ  لُ “ Bilen bir toplum için âyetleri ayrı ayrı açıkladık.”460 ve“ ”فصََّ يفُصَ ِ

 O, âyetlerini, bilen bir topluma ayrı ayrı açıklamaktadır.”461 şeklindeki“ الْآيَاَتِ لِقوَْمٍ يعَْلمَُونَ 

ifâdelerle Kur’ân’ın “açıklanmış” olduğuna işaret etmektedir. 

Burada Kur’ân’ın “açıklanmış” ve “açıklayıcı” ifâdeleri Hz. Peygamber 

döneminde yaşanan ve gelişen olaylar karşısında vahyin nüzulü şeklinde tezahür ettiğini 

söyleyebiliriz. Kur’ân’ın, hayatın olağan akışı sırasında toplumun karşılaştığı 

problemlere ve sahâbenin Hz. Peygamber’e sorduğu sorulara karşı açıklayıcı bir yönü 

bulunmaktadır. Bu çerçevede Hz. Peygamber’in Kur’ân’ı farklı vecihlerle okuması veya 

buna müsaade etmesi (yedi harf) hem bir kolaylık sağlamış hem de ilahî mesajın 

anlaşılmasına ve açıklanmasına vesîle olmuştur. Yani Kur’ân’ın farklı vecihlerle 

okunması, Kur’ân’ın “açıklanmış” ve “açıklayıcı” özelliğini daha da ön plana 

çıkarmıştır. Kendini açıklayan ve tefsîr eden ilahî kitap, bu özelliğini farklı okuma 

biçimleriyle gerçekleştirmektedir. Sahîh yollarla bize ulaşan farklı kırâat vecihleri kimi 

zaman âyetin anlamını îzâh etmekte kimi zaman da âyetin içerdiği anlamdan farklı bir 

anlam ihtiva etmektedir.462 

Asr-ı saâdetten günümüze kadar birçok müfessir gerek sahîh, gerekse zayıf kırâat 

olsun dilbilimsel tefsîr kitaplarında bu kırâatlerin mâna üzerindeki etkisini eserlerinde 

incelemiş ve farklı yorumlar meydana getirmişlerdir. Biz bu kısımda Müntecebüddîn el-

                                                 
455 Muhammed Sâlim Mühaysîn, el-Muğnî fî Tevcîhi’l-Kırâati’l-Aşeri’l-Mütevâtira, y.y., Medinetü’l-

Münevvere 1985, III, 77-78; Mehmet Ünal, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Kırâat Farklılıklarının Rolü, 

Hacıveyiszade İlim ve Kültür Vakfı, İstanbul 20019, 259. 
456 ed-Dimyâtî, İthâfü Fuzalâʾi’l-Beşer fi’l-Kırâʾâti’l-Erbaʿate ʿAşer (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

Beyrut 1998, 411. 
457 Ünal, 259. 
458 Âl-i İmrân: 3/138. 
459 Nahl: 16/89. 
460 En’âm: 6/97. 
461 Yûnus: 10/5. 
462 Ünal, 260. 



93 

 

Hemedânî’nin eserinde ele aldığı ve âyetin anlamını açıklığa kavuşturan kırâat 

vecihlerini ele alacağız. 

Örnek 1:  ْفيِ ظُللٍَ مِنَ الْغمََامِ وَالْمَلََئِكَةُ هَل ُ ينَْظُرُونَ إِلََّ أنَْ يأَتِْيهَُمُ اللََّّ  “Onlar (böyle 

davranmakla), bulut gölgeleri içinde Allah’ın (azabının) ve meleklerin kendilerine 

gelmesini…”463 

Bu âyet-i kerîmede yer alan “ ُوَالْمَلََئِكَة” kelimesi iki vecihle okunmuştur. Cumhurun 

âyet-i kerîmede geçen şekliyle merfû olarak okuduğu kelimeyi, kırâat-i aşere 

imamlarından sadece Ebû Ca’fer mecrûr olarak “ ِوَالْمَلََئِكَة” şeklinde okumuştur.464 

Kelime, âyet-i kerîmedeki şekliyle merfû olarak okunduğunda “الل” lafzına atıf olarak 

gelir. Kelime mecrûr olarak okunduğunda ise “ ٍَظُلل" veya “ ِالْغمََام” kelimesine atıf olarak 

gelir.465 Müntecebüddîn El-Hemedânî, “ ُوَالْمَلََئِكَة" kelimesiyle ilgili iki veche de 

değinmekte fakat her iki vechin âyete tesir ettiği anlamlar üzerinde durmamaktadır. 

Yani sadece i‘râb açısından yaklaşmaktadır. Hâlbuki kelime mecrûr olarak 

okunduğunda âyete farklı bir anlam zenginliği kattığını görmekteyiz. Ebû Ca’fer’in 

mecrûr olarak okuduğu vecihte “ ِوَالْمَلََئِكَة” kelimesi “ ٍَظُلل" veya “ ِالْغمََام" kelimelerine atıf 

olarak yapıldığında iki farklı mâna meydana gelir. 

Birinci mâna: “ ِوَالْمَلََئِكَة” kelimesi mecrûr olarak “ ٍَظُلل" kelimesine atıf olursa âyet, 

“ ُ فِي  ظُللٍَ مِنَ الْغمََامِ وَفي الْمَلََئِكَةِ هَلْ ينَْظُرُونَ إِلََّ أنَْ يأَتِْيهَُمُ اللََّّ ” şeklinde takdir edilir. Mâna ise 

“Onlar, Allah’ın (azap emrinin beyaz) buluttan gölgeler ve melekler içinde gelmesini 

mi bekliyorlar?” şeklinde gerçekleşir.466 

İkinci mâna: “ ِوَالْمَلََئِكَة” kelimesi mecrûr olarak “ ِالْغمََام” kelimesine atıf olursa âyet, 

ُ فِي ظُللٍَ مِنَ الْغمََامِ وَالْمَلََئِكَةِ “  ,şeklinde takdir edilir. Mâna “Onlar ”هَلْ ينَْظُرُونَ إِلََّ أنَْ يأَتِْيهَُمُ اللََّّ

Allah’ın (azap emrinin beyaz) buluttan ve meleklerden (oluşmuş) gölgeler içinde 

gelmesini mi bekliyorlar?”467 şeklinde gerçekleşir. 

                                                 
463 Bakara: 2/210. 
464 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 145; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-

Füteyyih, I, 489. 
465 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 489; Ebû Hayyân, II, 134. 
466 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli Âyi’l-Kurʾân, thk. Abdullah b. 

Abdülmuhsin et-Türkî (1. Baskı), Dârü’l-Hicr, Kahire 2001, III, 606; ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 419; el-

Kurtubî, III, 396; Ünal, 261. 
467 el-Kurtubî, III, 396; Ünal, 261 



94 

 

Görüldüğü gibi “ ُوَالْمَلََئِكَة" kelimesi mecrûr olarak “ ٍَظُلل" veya “ ِالْغمََام" kelimelerine 

atıf olursa farklı mânalar meydana gelmektedir.468 Cumhurun okuduğu merfû şeklindeki 

vecihte ise kelime “ِيأَتْي” fiilinin ikinci fâili olarak gelir. Mâna “Onlar, acak (beyaz) 

buluttan gölgeler içinde Allah’ın meleklerle birlikte onlara gelmesini ve işin 

bitirilivermesini mi bekliyorlar?” şeklinde takdir edilir.469 Sahâbeden gelen bazı 

rivâyetler de cumhurun okuduğu kırâati destekler mahiyettedir. İbn Mes’ûd’un okuduğu 

rivâyet edilen “ ِوَالْمَلََئِكَةُ فيِ ظُللٍَ مِنَ الْغمََام ُ  şeklindeki okuyuşta da ”هَلْ ينَْظُرُونَ إِلََّ أنَْ يأَتِْيهَُمُ اللََّّ

“ ُ  lafızları art arda iki fâil şeklinde okunmuştur.470 ”الْمَلََئِكَةُ “ ve ”اللََّّ

Bu âyet-i kerîme için kullanılan Allah’ın veya meleklerin gelmesi, gitmesi ve 

oturması gibi Allah’ın yarattığı varlıklar için kullanılan ifâdeler müteşâbihtir. Selef ehli, 

insanların mahiyetini bilmediği bu tür ifâdelere yorum yapmamış ve sükût etmiştir. 

Selef ehlinden sonraki âlimler ise bu tür ifâdelere yorum getirerek te’vîle gitmişlerdir. 

Buna göre Allah’ın gelmesinden kasıt; Allah’ın emrinin veya azabının gelmesi, Allah’ın 

hükümlerinin yerine getirilmesi, inkâr edenlerin cezalandırılması gibi yorumlar 

getirilmiştir.471 Kur’an-ı Kerîm’deki “ َِهَلْ ينَْظُرُونَ إِلََّ أنَْ تأَتِْيهَُمُ الْمَلََئِكَةُ أوَْ يأَتِْيَ أمَْرُ رَب ك” “(O 

kâfirler) kendilerine ancak meleklerin veya senin Rabbinin helâk emrinin gelmesini 

bekliyorlar.” ve “عُوا  Hiç olmazsa onlara azabımız geldiği zaman“ ”فلَوَْلََ إذِْ جَاءَهُمْ بأَسُْناَ تضََرَّ

yakarıp tövbe etselerdi ya!” gibi bazı âyetler de bu görüşü desteklemektedir. 

Netice itibariyle üzerinde ihtilaf edilen kelimenin iki farklı okuyuşu olmakla 

beraber ihtiva ettiği anlamlar açısından “Allah’ın buluttan ve meleklerden (oluşmuş) 

gölgeler içinde gelmesi” ve “Allah’ın buluttan gölgeler içinde melekler ile gelmesi” 

biçiminde iki farklı mâna ortaya çıkmaktadır. Sahâbeden gelen rivâyet de cumhurun 

okuduğu kırâati desteklemektedir. Burada her iki kırâatte de “gelmek” fiili mecâzî 

olarak kullanılmıştır. Allah’ın gelmesi Allah’ın emrinin yerine getirilmesi, meleklerin 

gelmesi ise muhtemel bir azabı insanlar üzerinde icra ve tatbik etme görevi olduğu 

anlaşılmaktadır.472 

                                                 
468 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. en-Nimr - Muhaymer, I, 445. 
469 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 419; Ünal, 261. 
470 et-Taberî, III, 605. 
471 Alâüddîn Alî b. Muhammed b. İbrâhîm el-Hâzin el-Bağdâdî, Lübâbü’t-Teʾvîl fî Meʿâni’t-Tenzîl (1. 

Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2004, I, 140. 
472 et-Taberî, III, 605-606; ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 419; el-Kurtubî, III, 396; el-Hâzin, I, 140; Ünal, 

261. 



95 

 

Örnek 2:  ِرَر  Mü’minlerden özür sahibi“ لََ يسَْتوَِي الْقاَعِدوُنَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أوُلِي الضَّ

olmaksızın (cihattan geri kalıp) oturanlarla…”473 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ ُغَيْر” kelimesinin ref‘, nasb ve car hâlinde üç 

farklı vecihle okunduğuna dikkat çekmiştir. Kelime âyet-i kerîmedeki şekliyle “ ُغَيْر” 

vechiyle merfû olarak okunduğunda “ َالْقاَعِدوُن” kelimesinin sıfatı olur. Bu veche göre 

mâna, yardım etmeyenlerin (cihada katılmayanların) farklı bir grup olduğu 

anlaşılmaktadır. Kelime mansub olarak “ َغَيْر” şeklinde okunduğunda ise mâna 

“müstesnâ minh” yani yardım etmeyenlerin o gruptan bir grup (Müslümanlardan bir 

grup) olduğu anlaşılmaktadır. Şâyet kelime “ ِغَيْر” şeklinde mecrûr olarak okunduğunda 

ise “ َالْمُؤْمِنِين” kelimesinin sıfatı olarak gelir.474 Görüldüğü gibi “ ُغَيْر” kelimesi üç vecihle 

okunmakta ve her vecihte âyetin ihtiva ettiği mâna farklılık arz etmektedir. Bu kırâatler 

âyetin farklı mânalarını îzâh etmektedir. 

Kelimeyi “ َغَيْر” şeklinde mansub olarak Ebû Ca’fer, Nâfi‘, İbn Âmir, Kisâî ve 

Halef tilâvet etmiş, “ ُغَيْر” vechiyle merfû olarak da İbn Kesîr, Ebû Amr, Âsım, Hamza 

ve Ya’kûb tilâvet etmiştir.475 “ ِغَيْر” vechiyle mecrûr olarak da A‘meş tilâvet etmiştir.476 

Örnek 3:  ِاتٍ مِنْ قبَْلِ صَلََةِ الْفجَْرِ وَحِينَ تضََعوُنَ ثِياَبكَُمْ مِنَ الظَّهِيرَةِ وَمِنْ بعَْدِ صَلََة الْعِشَاءِ ثلَََثُ ثلَََثَ مَرَّ

 Günde üç defa; sabah namazından önce, öğleyin elbiselerinizi çıkardığınız…“ عَوْرَاتٍ 

vakit ve yatsı namazından sonra bu üç vakit…”477 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ ٍثلَََثُ عَوْرَات” “üç vakit” lafzının iki vechine 

değinerek i‘râbıyla ilgili şu açıklamalarda bulunmaktadır: Âyette geçen “ ُثلَََث” kelimesi 

farklı bir vecihte mansub olarak okunmuştur. Kelime “ ٍثلَََثَ عَوْرَات” şeklinde nasb ile 

okunduğunda âyette geçen “ ٍات  üç defa” lafzına bedel olarak gelir. Bu durumda“ ”ثلَََثَ مَرَّ

muzâf hazfedilerek “ اتٍ رَ وْ عَ  ثَ لَ ثَ  اتُ قَ وْ أَ  ” “vakitler üçtür.” şeklinde takdir edilir. Çünkü 

اتٍ “  zaman zarfı değildir. Kelime âyet-i ”ثلَََثَ عَوْرَاتٍ “ zaman zarfı iken ”ثلَََثَ مَرَّ

kerîmedeki vecihle “ ٍثلَََثُ عَوْرَات” şeklinde merfû olarak okunduğunda ise haber olarak 

gelir. Bu durumda mübtedası mahzûftur. Yani “Bu üç vakit sizin içindir.” mânası 

                                                 
473 Nisâ: 4/95. 
474 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 327. 
475 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 181. 
476 Ebû Muhammed Abdülhak b. Atıyye el-Endelüsî, el-Muharrerü’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-ʿAzîz, thk. 

Abdüsselâm Abdüşşafî Muhammed (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2001, II, 97. 
477 Nûr: 24/58. 



96 

 

anlaşılmaktadır.478 Görüldüğü gibi “ ٍثلَََثُ عَوْرَات” ifâdesi âyet-i kerîmedeki şekliyle 

okunduğunda haber olarak gelir. Mansub olarak “ ٍثلَََثَ عَوْرَات” şeklinde okunduğunda ise 

yine aynı âyette geçen “ ٍات  lafızlarına bedel olarak gelmekte ve âyetin anlamını ”ثلَََثَ مَرَّ

farklı bir açıdan îzâh etmektedir. 

Müellif, “ ٍعَوْرَات” kelimesinin yapısına da değinerek cumhurun “ ٍعَوْرَات” kelimesini 

 harfinin fethasıyla ”و“ harfinin iskânıyla okuduğunu belirttikten sonra aslının ”و“

 bâbından olup bu ”فعَْلةٌَ “ şeklinde olduğuna dikkat çekmektedir. Çünkü kelime ”عَوَرَاتٍ “

bâbtaki isimler çoğul hâlinde aynü’l-fiili harekeli okunur. Meşhur okuyuş “و” harfinin 

iskânıyla okunan okuyuştur. Fakat Hüzeyl kabilesi aslı üzerine “ ٍعَوَرَات” şeklinde “و” 

harfinin harekesiyle okumuştur.479 

Kırâat imamlarından Âsım, Ebû Bekir, Hamza, Kisâî ve Halef mansub olarak 

 şeklinde tilâvet ”ثلَََثُ عَوْرَاتٍ “ diğer kırâat imamları da merfû olarak ,”ثلَََثَ عَوْرَاتٍ “

etmişlerdir.480 

Örnek 4:  َاحِمِين ُ خَيْرٌ حَافظًِا وَهُوَ أرَْحَمُ الرَّ  ,Allah en iyi koruyandır ve O…“ فاَلِلَّّ

merhametlilerin en merhametlisidir.”481 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmede geçen “حَافظًِا” kelimesinin üç 

vechini ele alarak detaylı olarak tahlilini yapmaktadır. Bir vecihte kelime “ح” harfinin 

kesrası, “ف” harfinin iskânı ve aralarında elif olmadan “حِفْظًا” şeklinde okunmuştur. Bu 

vecih mastar olarak “ َحِفْظًا“ - ”يحَْفظَُ “ - ”حَفِظ” bâbından gelmiş, temyiz ve mansubtur. Bu 

veche göre mâna “Allah’ın koruması sizin korumanızdan daha hayırlıdır.” veya “Allah 

koruyucu olarak sizden daha hayırlıdır.” şeklinde söylenebilir.  

 harfinin ”ف“ harfinin fethası ”ح“ kelimesi âyet-i kerîmede geçen vecihte ”حَافظًِا“

kesrası ve aralarına elif gelecek şekilde “ احَافظًِ  ” olarak okunmuştur. Bu vecihte kelime 

ism-i fâildir. Nasb olarak gelen bu vecihle ilgili iki görüş bulunmaktadır. Birinci görüşe 

göre kelime temyizdir. “ ًَهُوْ خَيْرُهُمْ رَجُل” “O insan olarak onların en iyisidir.” 

cümlesindeki kullanımı buna örnek olarak verebiliriz. İkinci görüşe göre ise kelime 

hâldir. Yani “Yüce Allah muhafaza etmekte daha hayırlıdır ve sürekli bu hâl üzeredir.” 

anlamındadır. Başka bir vecihte de kelime muzâfun ileyh olarak “ ٍِحَافظ” şeklinde 

                                                 
478 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 670. 
479 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 320; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 670. 
480 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 321. 
481 Yûsuf: 12/64. 



97 

 

okunmuştur. Bu veche “ ٌَحَافظٌِ “ - ”أحَْفظ” “muhafaza edenlerin en muhafaza edeni” veya 

 merhamet edenlerin en merhametlisi” kullanımlarını örnek olarak“ ”رَاحِمٌ “ - ”ارَْحَمٌ “

vermek mümkündür.482 Görüldüğü gibi her üç vecih de farklı anlamlar ihtiva etmekte ve 

âyeti farklı açılardan îzâh etmektedir. 

 vechiyle elifsiz olarak kırâat imamlarından İbn Kesîr, Nâfi‘, Ebû Amr, İbn ”حِفْظًا“

Âmir ve Âsım; elif ile “حَافظًِا” vechiyle ise Hamza, Kisâî, Hafs ve Âsım tilâvet 

etmişlerdir.483 “ ٍِحَافظ” şeklinde muzâfun ileyh olarak okunan ve şâz olan vechi ise A‘meş 

tilâvet etmiştir.484 

2.4.1.2. Âyetlerin Mânasını Genişleten Kırâatler 

Kur’ân-ı Kerîm’de yer alan bazı kelimeler kurrâ tarafından farklı vecihlerde 

okunmuş ve farklı anlamlar yüklenmiştir. Bir kârînin okuduğu kırâat vechine yüklenen 

anlam ile başka bir kârînin okuduğu anlam aralarında çelişki olmaksızın farklılık arz 

etmektedir. Bu tür kırâatler âyetin anlamını genişletip âyetin daha iyi anlaşılmasına 

vesîle olur. 

Örnek 1:  ِين  Hamd, mükâfat ve ceza gününün (ahiret gününün) mâliki“ مَالِكِ يوَْمِ الد ِ

Allah’a mahsustur.”485 

Kur’ân-ı Kerîm’in ilk sûresi olan olan Fatiha suresinde yer alan “ ِمَالِك” kelimesi 

kurrâ tarafından farklı vecihlerle tilâvet edilmiştir. Kelimenin en meşhur okuyuş biçimi 

olan “ ِمَالِك” vechiyle kırâat-i aşere imamlarından Âsım, Kisâî, Ya’kûb ve Halef okumuş, 

diğer kırâat imamları ise “م” harfini uzatmadan kasr ile “ ِمَلِك” şeklinde okumuşlardır.486 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, “ ِمَالِك” kelimesi için, kelimesinin dört vecihle 

okunduğunu belirtip i‘râblarıyla ilgili çeşitli îzâhlarda bulunmuştur. Müellif, kelimenin 

                                                 
482 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 605-606. 
483 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, thk. Şevkî Dayf, Dârü’l-Me‘ârif, Kahire 1972, 350; el-Fârisî, 

el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, IV, 438-439. 
484 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 303. 
485 Fâtiha: 1/4. 
486 İbn Hâleveyh, İʿrâbü’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ ve ʿİlelühâ, thk. Abdurrahman b. Süleyman b. osman (1. 

Baskı), Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1992, I, 47; Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Ezherî, 

Meʿâni’l-Kırâʾât, thk. Mustafa Ruveys - Ahmed el-Kavzî (1. Baskı), Nevâdirü’l-Mehtûtât, Riyad 1991, I, 

109; Ahmed b. el-Hüseyn b. Mihrân el-İsfahânî, el-Ğâye fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, thk. Muhammed Ayâs el-

Canbâz (2. Baskı), Dârü’ş-Şevâf li’l-Neşr ve’l-Tevzî‘, Riyad 1990, II, 137; Ebü’l-Hasen Tâhir b. 

Abdilmün‘im b. Ubeydillâh b. Galbûn el-Halebî, et-Tezkire fi’l-Kırâʾâti’s-Semân, thk. Eymen Rüşdü 

Süveyd (1. Baskı), Cemâatü’l-Hayriyye li Tehfîzi’l-Kur’ân’l-Kerîm, Cidde 1990, II, 65. 



98 

 

“ ,”مالِكِ “ ,”مَلِكِ “ كِ مليِ  ” ve “ ِمَلْك” şeklinde dört lügatla okunduğuna dikkat çekmektedir. 

Âyet-i kerîmenin “ ينمَ الدِ  وْ مَلكََ يَ  ” vechinde de okunduğunu belirten Müntecebüddîn el-

Hemedânî, her bir vecihle ilgili geniş i‘râb açıklamaları yapmış ve delâlet ettiği 

muhtemel mânalara dikkat çekmiştir. “ ِمَالِك” kelimesiyle ilgili işaret ettiği lügatlardan 

biri de “ ِمَلْك” olup “ل” harfinin sükûnuyla okunduğu vecihtir.487 Biz burada kelimenin 

 vecihlerine değinerek her iki vechin ihtiva ettiği mânalar üzerinde "مَلِكِ “ ve ”مَالِكِ “

duracağız. 

Âyet-i kerîmede geçen “ ِمَالِك” kelimesinin mastarı “ ٌمِلْك” olup ism-i fâil 

sîğasındadır. Mâna itibariyle de “mülkü altında bulunan her şeye dilediği gibi 

tasarrufta bulunan kişi” anlamındadır. Mahlukât açısından düşündüğümüzde bir insanın 

mülkiyeti ve velayeti altında bulanan bir eşya üzerinde mutlak hâkimiyetini ifâde eder. 

Bu eşyaları hibe etme veya satma gibi yetkileri kapsar. Yüce Allah açısından 

düşünüldüğünde, yaratılan her şeyin tek sahibi olan Yüce Allah’ın mülkünde dilediği 

tasarrufu yapma yetkisini ve gücünü ifâde eder.488 

 olup sıfat-ı müşebbehe olarak gelir. “Bir ”مُلْكٌ “ kelimesinin mastarı ise ”مَلِكِ “ 

hükümdarın emri altında olan kişilere bir şeyi nehyetme veya emretmede tasarruf sahibi 

olması” anlamında kullanılır.489 Burada bu kelimenin hem Yüce Allah hem de insanlar 

için kullanıldığını belirtmek gerekir. İnsanlar için güç ve yetkiye sahip olmak anlamında 

kullanıldığı gibi Yüce Allah’ın gücü ve kuvvetini ifâde etmek için de kullanılır.490 

Bazı âlimler “ ِمَلِك” şeklindeki bu kullanımın sadece insanlar arasında 

kullanıldığını, “ ِمَالِك” kelimesinin ise daha umûm bir anlam ifâde ettiğini ve daha 

kapsayıcı olduğunu belirtmişlerdir. Nitekim bazı kullanımlarda kelime, “ َهُوَ مَالِكُ النَّاسِ و

“ O insanların hükümdarı ve dinarların sahibidir.” ve“ ”مَلِكِ الدَّرَاهِمِ  تعَاَلي مَالِكٌ لِلن اسِ  وَاللُ 

 Allah Teâlâ hem insanların hem de insanlar dışındaki her şeyin sahibidir.”491“ ”وَلِغيَْرِهِمْ 

şeklinde geçmektedir. 

                                                 
487 İbn Atıyye el-Endelüsî, I, 68; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 76-77. 
488 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 115-117; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 76-78. 
489 Ebû Abdillâh Fahrüddîn Nasr b. Alî b. Muhammed eş-Şîrâzî el-Fesevî İbn Ebû Meryem, el-Mûdad fî 

Vücûhi’l-Kırâʾât ve ʿİlelihâ, thk. Ömer Hamdân el-Kebîsî (1. Baskı), Cemâatü’l-Hayriyye li Tehfîzi’l-

Kur’ân’l-Kerîm, Cidde 1993, I, 229; Muhammed b. Ebû Bekir er-Râzî, Muhtârü’s-Sıhâh, Mektebetü’l-

lübnan, Beyrut 1989, 557. 
490 Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-

Kurʾân, Mektebetü’n-Nezar Mustafa Elban, b.y., ts., II, 611. 
491 İbn Ebû Meryem, I, 229-230; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 76-78. 



99 

 

Anlaşıldığı üzere kelimenin “ ِمَالِك” vechiyle kullanılması Yüce Allah’ın din 

gününde tüm mahlukâtın tek sahibi olup kendisi dışında hiç kimsenin tasarrufu 

olmayacaktır. O gün her şeyde hüküm verme ve tasarruf etme yetkisi sadece Yüce 

Allah’a aittir.492 “ ِمَلِك" vechinin ihtiva ettiği anlam ise Yüce Allah, kıyamette tüm 

varlıkların mutlak hâkimi olup onlar üzerinde tasarruf yapmaya tek varlık olmakla 

birlikte Dünya’da bir takım yönetme ve tasarruf etme yetkisinin verildiği kişilerin bu 

tasarruflarının sona erdiği ve bu tasarrufun tekrar Yüce Allah’ın hâkimiyetine girdiğini 

ifâde eder. Her iki vechin ihtiva ettiği mâna ile ilgili Mehmet Ünal, her iki vechin bazı 

ortak mânaları olmakla birlikte bazı yönlerden de farklılık arz ettiğini belirtmektedir.493 

Bazı âlimler “ ِمَالِك” kelimesinin “ ِمَلِك” kelimesinden daha kapsamlı olduğunu 

belirtmişlerdir. Bunun içindir ki Allah; kuşların, rüzgârın, insanların ve varlık sahasında 

bulunan her şeyin mâlikidir dersin. Ancak Allah varlıkların melikidir vs. diyemezsin. 

Çünkü melik sadece insanlar için “ ِمَلِكِ النَّاس” şeklinde ifâde edilmiştir.494 Bazı âlimler ise 

يجَْمَعُ مَلِكًا مَالِكًا وَ مَالِكًا لََ “ kelimesini kapsadığını belirterek bunu ”مَالِكِ “ kelimesinin "مَلِكِ “

 Melik kelimesi mâlik kelimesini kapsar fakat mâlik kelimesi melik kelimesini“ ”يجَْمَعُ مَلِكًا

kapsamaz.” şeklinde ifâde etmişlerdir.495 Görüldüğü gibi “ ِمَالِك” kelimesinin farklı 

vecihlerle okunması kelimeye farklı anlamlar kazandırmış ve kelimenin anlamı 

genişlemiştir. 

Örnek 2:  ُ نْجِيلِ بِمَا أنَْزَلَ اللََّّ  İncil ehli Allah’ın onda indirdiği ile“ وَلْيحَْكُمْ أهَْلُ الِْ

hükmetsin...”496 

Âyet-i kerîmede geçen “ ْوَلْيحَْكُم” kelimesi “ل” ve “م” harflerinin iskânıyla 

okunmuştur. Bu vecihteki “ل” harfi “emir” için olup mâna “Onunla hüküm ver dedik.” 

şeklinde gerçekleşir.497 Başka bir vecihte ise “ل” harfinin kesrası ve “م” harfinin 

nasbiyle “ َوَلِيحَْكُم” şeklinde okunmuştur. Bu vecihteki “ل” harfi “ ْكَي” “için” mânasında 

olup sebep belirtir. “ َوَلِيحَْكُم” vechi, bir önceki âyet olan “ ًقا وَقفََّيْناَ عَلىَ آثَاَرِهِمْ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيمََ مُصَد ِ

نْجِيلَ لِمَا بيَْنَ يدَيَْهِ  مِنَ التَّوْرَاةِ وَآتَيَْنَاهُ الِْ ” “O peygamberlerin izleri üzere Meryem oğlu İsa’yı, 

                                                 
492 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 76-78; Muhammed b. Ömer Bâzemül, el-Kırâat ve 

Eseruha Fi’t-Tefsîr ve’l-Ahkam, y.y., b.y., 1992, I, 326. 
493 Ünal, 244. 
494 en-Nehhâs, Me‘âni’l-Kur’ân’il Kerîm, I, 61. 
495 İbn Ebû Meryem, I, 229; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 76-78. 
496 Mâide: 5/47. 
497 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 445-446. 



100 

 

önündeki Tevrat’ı doğrulayıcı olarak gönderdik.”498 ifâdesinde geçen “َوَقفََّيْنا” veya 

 kelimelerine mütealliktir. Mâna ise “İncil ehli iman etsin ve onunla hüküm ”وَآتَيَْناَهُ “

versin diye Hz. Îsâ’yı gönderdik.” veya “Hz. Îsâ’ya İncil’i, kavmi Allah’ın indirdiği 

ahkâma göre hüküm versin diye indirdik.” şeklinde olur. Âyet-i kerîmede geçen “ ْوَلْيحَْكُم” 

kelimesindeki “ل” “emir” anlamında, diğer vecih olan “ َوَلِيحَْكُم” kelimesindeki “ل” ise 

“için” anlamında kulanılmıştır. Her iki vechin de ihtiva ettiği anlam farklı olup mânayı 

genişletmiştir. Kırâat imamlarından sadece Hamza “ َوَلِيحَْكُم” vechiyle okumuş, diğer 

kırâat imamları da “ ْوَلْيحَْكُم” şeklinde tilâvet etmişlerdir.499 

Örnek 3:  َبِي مَعهَُ وَالطَّيْر ِ  Andolsun, Davud’a“ وَلقَدَْ آتَيَْناَ داَوُودَ مِنَّا فضَْلًَ ياَ جِباَلُ أوَ 

tarafımızdan bir lütuf verdik. “Ey dağlar! Kuşların eşliğinde onunla birlikte tespih 

edin…”500 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ َوَالطَّيْر” kelimesinin âyette geçen şekliyle mansub 

olarak okunduğunu belirtmektedir. Bu kırâat mütevâtir olup cumhurun tercihi bu 

yöndedir. Bu vecihte “ َوَالطَّيْر” kelimesi “ ُجِباَل” kelimesine atıf olarak gelmiştir. “ َوَالطَّيْر” 

kelimesi fiilin zamiriyle mansub olursa mâna, “ رْناَ لَ  الطَّيْرَ  هُ وسَخَّ ” “Kuşu onun emrine 

verdik.” şeklinde olur.501 Ebû Ubeyde ve Ebû Amr’ın bu görüşte olduğu 

aktarılmaktadır.502 Şâyet “ َوَالطَّيْر” kelimesi “ ًَفضَْل” kelimesine atıf olursa mâna, “ وَ آتَ يْ نَ ا

رِ يْ الطَّ  يحَ بِ سْ تَ  ” “Ona kuşların tesbihini verdik.” şeklinde olur. Şâyet mef‘ûl-i me‘ah olursa 

 kuş ile beraber.” mânası anlaşılır.503 Kurtubî kelimenin mef‘ûl-i me‘ah“ ”مَ عَ  الطَّ يْ رِ “

olmasını câiz görmüştür.504 

Kelime başka bir vecihte “ ُوَالطَّيْر” şeklinde merfû olarak okunmaktadır. Bu vecihte 

kelime ya “ ُجِباَل” kelimesine atıftır. Bu durumda mâna, “Ey dağlar! Kuşlar!” şeklinde 

gerçekleşir. Ya da “بِي ِ  !kelimesindeki zamire atıftır. Mâna ise, “Ey dağlar! Kuşlar ”أوَ 

tesbih edin.” şeklinde gerçekleşir.505 Bu kırâat Ebû İshak ve A‘rec’den rivâyet edilmiş, 

cumhur ise “ َوَالطَّيْر” şeklinde mansub olarak okumuştur.506 Âyette geçen “ َوَالطَّيْر” 

                                                 
498 Mâide: 5/46. 
499 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 185; ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 246. 
500 Sebe’: 34/10. 
501 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 280. 
502 ez-Zeccâc, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh, IV, 243. 
503 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 280. 
504 el-Kurtubî, XVII, 262. 
505 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 280. 
506 Ebû Muhammed Mekkî b. Ebû Tâlib el-Kaysî, Müşkilü İʿrâbi’l-Kurʾân, thk. Hatem Sâlih ed-Damîn 

(2. Baskı), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1984, 583,584; el-Kurtubî, XVII, 262. 



101 

 

kelimesi gerek metindeki şekliyle mansub, gerekse “ ُوَالطَّيْر” şekliyle merfû olarak 

okunmuş, her iki vecihte de “ َوَالطَّيْر” kelimesi metinde atıf olduğu kelimeye göre farklı 

anlam kazanmıştır. 

Örnek 4:  ٍفتَلَقََّى آدَمَُ مِنْ رَب ِهِ كَلِمَات “Derken, Âdem (vahy yoluyla) Rabbinden birtakım 

kelimeler aldı…”507 

Âyetin tahlilini yapan müellif, âyet-i kerîmede geçen “ َُآدَم” kelimesinin merfû, 

 .kelimesinin de mansub olarak geldiğini belirtmektedir. Mâna itibariyle “Hz ”كَلِمَاتٍ “

Âdem kelimeleri kabul etti ve onlarla amel etti.” şeklinde anlaşılmaktadır. Cumhurun 

okuyuşu bu şekildedir. 

Başka bir vecihte ise “ َُآدَم” kelimesi mansub olarak “ ََكَلِمَاتٍ “ ,”آدَم” kelimesi ise merfû 

olarak “ ٌكَلِمَات” şeklinde gelmiştir. Bu vecihte, “ ٌفتَلَقََّى آدَمََ مِنْ رَب ِهِ كَلِمَات” “Kelimeler 

Rabbinden Hz. Âdem’e ulaştı.” mânası meydana gelmektedir.508 Kırâat imamlarından 

sadece İbn Kesîr “ ََآدَم” kelimesini mansub, “ ٌكَلِمَات” kelimesini de merfû olarak okumuş, 

diğer kırâat imamları ise “ َُآدَم” şeklinde merfû olarak okumuşlardır.509 Gerek cumhurun 

okuduğu, gerekse İbn Kesîr’in okudu vecihler sahîh vecihler olup, her iki vecih de âyet-

i kerîmeye farklı anlam kazandırmaktadır. 

Örnek 5:  ٍوَرَجُلًَ سَلمًَا لِرَجُل “…Yalnızca bir kişiye âit olan bir (köle) adam…”510 

Müellif, âyet-i kerîmedeki “سَلمًَا” kelimesinin fâü’l-fiil ve aynü’l-fiilin fethasıyla 

okunduğuna dikkat çekerek kelimenin başka bir vecihte, fâü’l-fiilin kesrası ve aynü’l-

fiilin iskânıyla “سِلْمًا” şeklinde de okunduğunu belirtmiştir. Bu iki vecih de “ َسَلِم” 

kelimesinin mastarı olup “ َيسَْلمَُ “ - ”سَلِم” bâbındandır. “Hâlis”, “ortağı olmayan” ve 

“selâmet” mânalarına gelmektedir.511 

İbn Cinnî, İbn Kesîr ve Ebû Amr’ın kelimeyi ism-i fâil olarak “ مًاالِ سَ  ” şeklinde 

okuduğunu belirtmektedir. İsmi fâil olarak okunduğunda mânası “ortaklıktan uzak, 

selâmet” şeklinde olur. Ebû Amr ise “سَلمًَا” kelimesinin mânasını “hâlis” olarak 

açıklamaktadır. Cumhurun “سَلمًَا” vechiyle okuduğu kelimeyi Saîd b. Cübeyr “سِلْمًا” 

şeklinde “س” harfinin kesrası ve “ل” harfinin iskânıyla okumuştur. İbn Cinnî de bu iki 

                                                 
507 Bakara: 2/37. 
508 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 234. 
509 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 129. 
510 Zümer: 39/29. 
511 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 457. 



102 

 

vechin mastar olduğunu belirtmektedir.512 Görüldüğü gibi her iki vecih de farklı 

anlamlar ihtiva etmektedir. Cumhurun okuduğu “سَلمًَا” vechine göre mâna “hâlis”, 

 .vechine göre ise “ortaklıktan uzak, selâmet” şeklinde anlaşılmaktadır ”سَالِمًا“

Örnek 6:  ًَأمََنةًَ نعُاَسًا يغَْشَى طَائِفة “…üzerinize içinizden bir kısmını örtüp bürüyen bir 

güven...”513 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmede geçen “ ًَأمََنة” kelimesini cumhurun 

 şeklinde de ”أمَْنةًَ “ harfinin iskânıyla ”م“ harfinin fethasıyla okuduğunu belirterek ”م“

okunduğuna işaret etmektedir. Müellife göre her iki vecih arasında küçük bir anlam 

farklılığı bulunmaktadır. “ ُالْمَْن” korkuyu oluşturan sebeplerin ortadan kalktığı bir 

emniyet iken, “ َُالْمَنة” ise korkuyu oluşturan sebeplerin ortadan kalkmadan oluşan 

emniyet veya bir seferliğine emniyette olmak mânasındadır.514 Her iki vecih arasında az 

da olza bir farklılık bulunup âyetin anlamını genişletmiştir. 

Örnek 7:  ِبِأهَْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ وَلََ يلَْتفَِتْ مِنْكُمْ أحََدٌ إِلََّ امْرَأتَكََ فأَسَْر  “…Geceleyin bir vakitte 

aileni al götür. İçinizden kimse ardına bakmasın. Ancak karın müstesna…”515 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ ََإِلََّ امْرَأتَك” lafzının iki vechine dikkat çekmektedir. 

Kelime merfû olarak “ َُإلََِّ امْرَأتَك” şeklinde okunduğunda “ ٌأحََد” kelimesine bedel olarak 

gelir. Bu durumda mâna “Eşinden başka kimse ardına bakmasın.” şeklinde anlaşılır. 

Müellif, ayrıca bazı âlimlerin bu görüşü reddettiğini, kelimenin sadece “ ْيلَْتفَِت” 

kelimesiyle nefiy olarak merfû okunmasını câiz gördüklerini belirtmiştir. Yanındaki 

birine “ ٌلََ يخَْرُجْ فلََُن” “O kişi çıkmasın.” kullanımını merfû olarak okunan veche örnek 

olarak vermek mümkündür. Kelime âyet-i kerîmedeki vecihle mansub olarak “ ََإِلََّ امْرَأتَك” 

şeklinde okunduğunda “ َأهَْلِك” kelimesine istisna olarak gelir.516 Yani “Ehlinden eşinden 

başka herkesi götür.” şeklinde bir mâna anlaşılmaktadır. Merfû olarak “ َُإِلََّ امْرَأتَك” 

vechiyle İbn Kesîr ve Ebû Amr, diğer kraaat imamları da mansub olarak “ ََإِلََّ امْرَأتَك” 

şeklinde okumuşlardır.517 

                                                 
512 İbn Atıyye el-Endelüsî, IV, 530. 
513 Âl-i İmrân: 3/154. 
514 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 643; İbn Atıyye el-Endelüsî, I, 527; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. 

el-Füteyyih, II, 152. 
515 Hûd: 11/81. 
516 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 506-507. 
517 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 241. 



103 

 

Örnek 3:  َا صَبرَُوا وَكَانوُا بِآيَاَتِناَ يوُقنِوُن  Sabredip âyetlerimize kesin olarak…“ لمََّ

inandıkları zaman.”518 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ا  ,edatının iki vechine değinmektedir. Kelime ”لمََّ

âyet-i kerîmedeki vecihle “ل” harfinin fethası ve “م” harfinin teşdîdiyle “ا  şeklinde ”لمََّ

okunduğunda şart mânasında olup zarf olarak gelmektedir. Mâna ise “Sabır 

gösterdikleri vakit onları önder yaptık.” şeklinde olur. 

Başka bir vecihte ise “ل” harfinin kesrası ve şeddesiz “م” ile “لِمَا” şeklinde 

okunmaktadır. Bu durumda “ل” car harfi olup “َجَعلَْنا” kelimesine mütealliktir. “مَا” harfi 

ise mastariyyedir. Mâna da “Sabrettiklerinden dolayı onlardan bazılarını önder 

yaptık.” şeklinde olur. “ا  edatı her iki vecihte de farklı anlamlarda kullanılarak âyete ”لمََّ

farklı anlamlar kazandırmıştır. Hamza, Kisâî, Ruveys ve Ya‘kûb “ل” harfinin kesrası ve 

şeddesiz “م” ile “لِمَا” şeklinde, diğer kırâat imamları ise “ل” harfinin fethası ve “م” 

harfinin teşdîdiyle tilâvet etmişlerdir.519 

2.4.1.3. Âyetlerin Mânasındaki Kapalılığı Gideren Kırâatler 

Mânası kapalı olan mübhem âyetler ulumü’l-Kur’ân kitaplarında mübhemâtü’l-

Kur’ân ve müşkîlü’l-Kur’ân başlıklarının altında ele alınmış ve incelenmiştir.520 Lügat 

olarak iki kavramın birbirine benzeşmesi anlamına gelen müşkil kelimesi521 ıstılahî 

olarak, kendisiyle ne kast edildiğinin anlaşılmaması, bir kapalılık ve belirsizlik 

bulunmasından dolayı üzerinde düşünülmesi ve araştırma yapılması zorunlu olan 

Kur’ân-ı Kerîm’de geçen lafızlar anlamında kullanılır.522 Kelimenin lügavî anlamına 

baktığımızda müşkildeki anlam belirsizliğin sebebi, bir tür anlam benzeşmesi olduğunu 

söyleyebiliriz. 

Kur’ân-ı Kerîm’de her ne kadar müşkil kelimeler olduğu kabul edilse de Kur’ân’ı 

bir bütün olarak okuduğumuzda ve değerlendirdiğimizde bu anlam belirsizliğinin 

ortadan kalktığını söylemek mümkündür. Şâyet bu müşkil kelimelerin üzerinde derin bir 

                                                 
518 Secde: 32/24. 
519 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 354; Ebü’l-Fadl Şihâbüddîn Seyyid Mahmûd el-

Âlûsî, Rûhu’l-meʿânî fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿAzîm ve’s-Sebʿi’l-Mesânî, tsh. Ali Abdülbarî Atıyye (1. 

Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1994, XI, 136. 
520 ez-Zerkeşî, I, 242. 
521 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, Dârü’s-Sadr, Beyrut ts., 

XI, 358-360. 
522 el-Cürcânî, Mü‘cemü’t-Ta‘rîfât, 181. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-meani
https://islamansiklopedisi.org.tr/lisanul-arab


104 

 

tefekkür ve araştırma yapılmazsa o vakit müşkilin anlamının kapalı kalması ihtimal 

dâhilindedir. Bu kapalılık ilk etapta zihinlerde âyetler arasında bir çelişki ve ihtilaf 

olduğu izlenimi yaratabilir. Ancak bu olumsuz durum âyetler üzerinde derin bir 

tefekkürle giderilebilir.523 Nitekim Yüce Allah “ ِ أفَلَََ يتَدَبََّرُونَ الْقرُْآنََ وَلوَْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللََّّ

 ,Hâlâ Kur’an’ı düşünüp anlamaya çalışmıyorlar mı? Eğer o“ ”لوََجَدوُا فِيهِ اخْتلََِفاً كَثِيرًا

Allah’tan başkası tarafından (indirilmiş) olsaydı, mutlaka onda birçok çelişki 

bulurlardı.”524 ifâdesiyle bu durumu belirtmiştir. Bu âyet-i kerîmeye göre âyetler 

arasında zahiren görülen tenâkuz, Kur’ân’ı bir bütün olarak düşündüğümüzde kesinlikle 

giderilir ve âyetin ihtiva ettiği anlam açıklığa kavuşur. 

Müşkil olarak kabul edilen âyetlerin anlamının açıklığa kavuşması için bazı ilke 

ve kâideler bulunmaktadır. Örneğin müfessir, müşkil olan âyetin anlamını açıklığa 

kavuşturmak için öncelikle âyetin ihtiva ettiği anlama bakarak bu anlam kapalılığını 

gidermelidir. Hüküm verme konusunda da medenî âyetleri mekkî âyetlere tercih etmeli, 

şâyet hükümlerden biri Medine ehline, biri de Mekke ehline aitse Medine ehlilin hükmü 

takdim edilmelidir.525  

Âyetlerin müşkil olan kapalı noktalarının açıklığa kavuşması için kırâat 

vecihlerinin de büyük bir rol oynadığını belirtmek gerekir. Özellikle yaygın bir kırâatte 

müşkil bir lafzın farklı bir kırâatte mânası açıklığa kavuşabilir. Bir âyetteki muhtelif 

kırâatlerden biri müşkil, bir diğer kırâat ise lafzın anlamını ortaya çıkarıp bu müşkili 

ortadan kaldırabilir. Bu sayede muhtelif kırâatler, âyetin anlaşılmasına ve Allah’ın 

muradının açıklığa kavuşmasına yardımcı olur. Ayrıca bu husus, sahîh kırâatler dışında 

kalan zayıf kırâatler için de geçerlidir.526 Biz burada bu konuya dâir Müntecebüddîn el-

Hemedânî’nin eserinde ele aldığı kırâatlerden bir kaçını ele alacağız. 

Örnek: 1: “ لَ عَليَْناَ مَائدِةًَ مِنَ السَّمَ  قاَلَ  اءِ إذِْ قاَلَ الْحَوَارِيُّونَ ياَ عِيسَى ابْنَ مَرْيمََ هَلْ يسَْتطَِيعُ رَبُّكَ أنَْ ينُزَ ِ

َ إنِْ كُنْتمُْ مُؤْمِنِينَ   Hani havâriler de, “Ey Meryem oğlu Îsâ! Rabbin bize gökten bir“ ”اتَّقوُا اللََّّ

sofra indirebilir mi?” demişlerdi. Îsâ da, “Eğer mü’minler iseniz, Allah’a karşı 

gelmekten sakının” demişti.”527 

                                                 
523 Ünal, 286. 
524 Nisâ: 4/82. 
525 İsmail Cerrahoğlu, Tefsîr Uûlü (23. Baskı), Türkiye Diyanet Vakfı, Ankara 2012, 180. 
526 Ünal, 286-287. 
527 Mâide: 5/112. 



105 

 

Yukarıdaki âyet-i kerîmede geçen “ َهَلْ يسَْتطَِيعُ رَبُّك” cümlesi muhtelif vecihlerde 

okunmuştur. Müntecebüddîn el-Hemedânî, eserinde cümlenin farklı vecihlerine 

değinmiş ve bu vecihlerin ihtiva ettiği anlamlar üzerinde durmuştur.528 Cumhur “ ْهَل

 ”رَبُّكَ “ ,harfiyle ”ي“ fiilini "يسَْتطَِيعُ “ cümlesini âyet-i kerîmede geçen şekliyle ”يسَْتطَِيعُ رَبُّكَ 

kelimesindeki “ب” harfini de merfu olarak okumuştur. Cumhurun okuduğu bu vecihte 

fâil Yüce Allah’tır. Kisâî ise bu cümlede geçen fiili hitap sîğasıyla “ َهَلْ تسَْتطَِيعُ رَبَّك” 

şeklinde “ ُتسَْتطَِيع" fiilini “ت” harfiyle ve “ َرَبَّك” kelimesini de “ب” harfinin nasbıyla 

okumuştur. Bu vecihte ise fâil Hz. Îsâ’dır.529 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmede geçen “ َهَلْ يسَْتطَِيعُ رَبُّك” kırâatiyla 

ilgili yaptığı değerlendirmede bu vechin ihtiva ettiği anlam, “ يعهُُ وَأنَْتَ تعَْلمَُ أنََّهُ يسَْتطَِ  هَلْ يفَْعلَُ  

 Ey Îsâ! Rabbin bize gökten bir sofra indirebilir mi? Sen, Rabbinin bunu yapmaya“ ”ذاَلِكَ 

muktedir olduğunu biliyorsun.” şeklindedir. Bu görüşünü Araplar’ın kullanımlarıyla 

destekleyen müellif, Araplar’ın “هَلْ يسَْتطَيِعُ فلََُنٌ أنَْ يزَُورَنِي” “O beni ziyaret edebilir mi?” 

kullanımına dikkat çekmektedir. Müellif, bu cümlenin mânasını, “O beni ziyaret edecek 

mi? sen onun bunu yapabileceğini biliyorsun.” şeklinde açıklamaktadır. Yine 

Araplar’ın “ َمَا أسَْتطَِيعُ ذاَلِك” “Bunu yapmaya muktedir değilim.” kullanımına dikkat çeken 

müellif, bu cümlenin ihtiva ettiği anlamın “Bunu yapacak değilim” şeklinde olduğunu 

belirtmektedir. Müellifin değindiği bir görüşe göre, havâriler Hz. Îsâ’ya “Rabbin bize 

gökten bir sofra indirebilir mi?” sorusunu yöneltiğinde Hz. Îsâ’nın onlara cevaben “ اتَّقوُا

 َ  Allah’a karşı gelmekten sakının.” şeklindeki hitabın “Allah’ın gücünden ve“ ”اللََّّ

kudretinden şüphe etmeyin” anlamında olduğu belirtilmiştir. Başka bir görüşe göre ise 

mâna “Rabbinden istediğin zaman Rabbin sana verir mi?” şeklindedir. Bu görüşe göre 

 itaat” mânasında“ ”أطََاعَ “ kelimesi ”يسَْتطَِيعُ “ cümlesindeki ”هَلْ يسَْتطَِيعُ رَبُّكَ “

kullanılmıştır.530 

Âyetin okunduğu bir diğer vecih ise “ َهَلْ تسَْتطَِيعُ رَبَّك” şeklindedir. Bu vechin ihtiva 

ettiği anlama değinen müellif, bu vechin anlamını şöyle açıklamaktadır: Havâriler Hz. 

Îsâ’ya “Ey Îsâ! Rabbine sormaya gücün yeter mi?” şeklinde bir soru yöneltmişlerdir.531 

                                                 
528 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 527-528. 
529 el-Ezherî, I, 343; Galbûn, 319; İbn Ebû Meryem, I, 455; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-

Füteyyih, II, 527-528; el-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr, II, 192; ed-Dimyâtî, 257. 
530 el-Ezherî, I, 343; İbn Ebû Meryem, I, 455; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 527-

528; ed-Dimyâtî, 257. 
531 Galbûn, 319; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 527-528; el-Cezerî, en-Neşr fi’l-

Kırâ’âti’l-‘Aşr, II, 192. 



106 

 

Bu soru Hz. Îsâ’ya inanmış olan havârilerin peygamberlerinden bir isteğidir. Hz. Îsâ’nın 

Allah’ın bir peygamberi olduğuna inanmaları ve onun Allah katındaki değerinden 

dolayı duasına icâbet edileceğine inanmalarından dolayı Hz. Îsâ’ya bu suali 

yöneltmişlerdir. Bu sual “Bizim için bunu yapabilir misin?” veya “Sen, Rabbinden bize 

gökten bir sofra indirmesi için bir dilekte bulunabilir misin?” mânasındadır.532 

Havârilerin Hz. Îsâ’ya sordukları bu sorudan, Allah’ın gökten bir sofra indirmeye 

kâdir olduğundan şüphe içinde oldukları anlamı çıkmamaktadır. Zira bir sonraki âyete 

baktığımızda “ الشَّاهِدِينَ  قاَلوُا نرُِيدُ أنَْ نأَكُْلَ مِنْهَا وَتطَْمَئنَِّ قلُوُبنُاَ وَنعَْلمََ أنَْ قدَْ صَدقَْتنَاَ وَنكَُونَ عَليَْهَا مِنَ  ” 

“Onlar, “İstiyoruz ki ondan yiyelim, kalplerimiz yatışsın. Senin bize doğru söylediğini 

bilelim ve ona, (gözü ile) görmüş şahitlerden olalım” demişlerdi.”533 şeklindeki 

ifâdelerle bu sorunun cevabını bulmaktayız. Buna göre havârilerin kalplerinin tatmin 

olması için bu soruyu sordukları anlaşılmaktadır. Her iki âyeti değerlendirdiğimizde 

havârilerin Allah ve Hz. Îsâ’ya inanmakla birlikte zihinlerinde hâlâ bir kuşku olduğu ve 

bu kuşkuyu gidermek için bir takım sorular sordukları anlaşılmaktadır. 

Burada “ َهَلْ يسَْتطَِيعُ رَبُّك” şeklindeki kırâatte “Rabbin bize gökten bir sofra 

indirebilir mi?” ifâdesinde havârilerin sanki Allah’ın kudretinden şüphe ettikleri 

anlaşılmakta, kapalı ve müşkil bir durum ortaya çıkmaktadır. Ancak bu müşkil durumun 

cümlenin bir diğer kırâatine baktığımızda ortadan kalktığını görmekteyiz. Kisâî’nin 

okumuş olduğu “ َهَلْ تسَْتطَِيعُ رَبَّك” kırâatine göre havâriler “Sen, Rabbinden bize gökten bir 

sofra indirmesi için bir dilekte bulunabilir misin?” şeklinde bir istekte bulunmuştur. 

Kisâî’nin okumuş olduğu bu veche göre âyete herhangi bir tenâkuz ve belirsizlik 

bulunmamakta ve ayrıca bu okuyuş diğer okuyuştaki kapalılığı da gidermektedir. 

Nitekim bir önceki âyette Yüce Allah’ın “ الْحَوَارِي ِينَ أنَْ آمَِنوُا بِي وَبِرَسُولِي قاَلوُا آمََنَّا وَإذِْ أوَْحَيْتُ إلِىَ 

 Hani bir de, “Bana ve peygamberime iman edin” diye havarilere“ ”وَاشْهَدْ بِأنََّناَ مُسْلِمُونَ 

ilham etmiştim. Onlar da “İman ettik. Bizim Müslüman olduğumuza sen de şahit ol” 

demişlerdi.”534 ifâdelerinde havârilerin Allah’a ve Hz. Îsâ’ya iman ettikleri 

anlaşılmaktadır.535 

                                                 
532 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd el-Ferrâ, Me‘âni’l-Kur’ân, thk. Abdülfettah İsmâil Sülebî, y.y., b.y., ts., 

I, 325. 
533 Mâide: 5/113. 
534 Mâide: 5/111. 
535 Ünal, 288-189. 



107 

 

Örnek 2: وَلََ يخََافُ عُقْباَهَا “Allah, bunun sonucundan çekinmez de!”536 

Müellif, “وَلََ يخََافُ عُقْباَهَا” ifâdesindeki “ ََوَل” lafzında bulunan “و” harfinin “ف” 

olarak da “فلَََ يخََافُ عُقْباَهَا” şeklinde okunduğuna dikkat çekmiştir. Cümle âyet-i 

kerîmedeki vecihle yani “و” harfiyle okunduğundan hâl olarak nasb mahallindedir. Bir 

önceki âyet olan “اهَا  Rableri, suçlarından dolayı onları helâk“ ”فدَمَْدمََ عَليَْهِمْ رَبُّهُمْ بذِنَْبهِِمْ فسََوَّ

etti ve kendilerini yerle bir etti.”537 ifâdesinde geçen “اهَا  kelimesi de, yapılan fiil ”فسََوَّ

olup Yüce Allah’a râcidir. Yani mâna “Hükümdarların, kavimlerinin helak olmasından 

korktukları gibi, Yüce Allah onlara yaptıklarından ve helak olmalarından korkmadı.” 

şeklinde olur.538 

 .şeklindeki vecihte ise âyet bir önceki âyete atıf olarak gelmiştir ”فلَََ يخََافُ عُقْباَهَا“

Buna göre bu âyetteki fâil Allah’tır. Yani “Yüce Allah onlara yaptıklarının sonucundan 

korkmaz.” Bu âyetteki iki vecih olan “ف” ve “و” harfleri arasındaki farkı şöyle 

açıklamak mümkündür. Âyet “ف” harfiyle atıf yapıldığı zaman ikinci âyet birinci âyetin 

sebebidir. Çünkü “ف” harfi cevabın açıklaması olup tertip içindir. “و” harfi ise bu 

şekilde değildir.539 Bazı müfessirler de “ ُيخََاف” fiilindeki fâilin Allah'ın resûlü Hz. Sâlih 

(a.s.) olduğunu belirtmişlerdir. Bu görüşe göre Hz. Sâlih “Yüce Allah’ın, kavmini helak 

etmesinden ve sonucundan korkmaz.” anlamı çıkmaktadır.540 Görüldüğü gibi âyet-i 

kerîme iki vecihle okunmakta ve her bir vecih farklı mâna ihtiva etmektedir. “ ُوَلََ يخََاف

 ”يخََافُ “ vechindeki mânayı ikinci vecih daha da anlaşılır hâle getirmekte ve ”عُقْباَهَا

fiilindeki fâilin Hz. Sâlih değil Yüce Allah olduğunu belirtmektedir. “ف” harfiyle “ َََفل

 vechiyle Ebû Ca’fer, Nâfi‘ ve İbn Âmir tilâvet etmiş, diğer kırâat imamları ”يخََافُ عُقْباَهَا

mushaftaki vecihle “وَلََ يخََافُ عُقْباَهَا” şeklinde tilâvet etmişlerdir.541 

Örnek 3:  ٌَخَافضَِةٌ رَافِعة “Yeryüzü şiddetle sarsıldığı.”542 

Müellif, “ ٌَخَافضَِةٌ رَافِعة” âyetiyle ilgili iki veche değinmektedir. Müellif, cumhurun 

bu âyet-i kerîmeyi yukarıdaki metinde geçen şekliyle merfû olarak okuduğunu 

belirtmektedir. Âyet başka bir kırâatte ise “ ًَخَافضَِةً رَافِعة” şeklinde mansub olarak 

okunmuştur. Âyet mansub olarak okunduğu zaman bir önceki âyette “ ٌَليَْسَ لِوَقْعتَِهَا كَاذِبة” 

                                                 
536 Şems: 91/15. 
537 Şems: 9/14. 
538 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 410. 
539 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 410. 
540 ez-Zeccâc, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh, V, 333. 
541 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 474. 
542 Vâkıa: 56/3. 



108 

 

“Onun kopuşunu yalanlayacak kimse olmayacaktır.”543 geçen “ َُالْوَاقِعة” kelimesinin hâli 

olarak gelir. Yani vâkiâyı, yerin alçalıp yükseldiği zamanı ifâde eder. Müellif, bu hâlin 

üç şekilde gerçekleştiğini belirterek en isabetli hâlin “ ٌَليَْسَ لِوَقْعتَهَِا كَاذِبة” olduğunu, diğer iki 

hâlin ise “ ًخَافضَِة” ve “ ًَرَافعِة” olduğunu belirtmiştir. Sonuç olarak vâkiânın birçok halde 

gerçekleşeceğini söylemek mümkündür.544 “ ٌَخَافضَِةٌ رَافِعة” şeklinde tilâvet edilen âyet 

başka bir vecihte “ ًَخَافضَِةً رَافِعة” şeklinde hâl olarak okunmuş, kıyametin ne şekilde 

kopacağını belirtmiş ve âyetteki kapalılık giderilmiştir. Bu âyet-i kerîmeyi “ ًَخَافضَِةً رَافِعة” 

vechiyle mansub olarak Hasan el-Basrî ve Îsâ es-Sekafî tilâvet etmiş,545 cumhur ise 

âyette geçen şekliyle merfû olarak tilâvet etmiştir. 

Örnek 4:  ْوَقوُلوُا حِطَّةٌ نغَْفِرْ لكَُمْ خَطَاياَكُم “…hıtta! (Ya Rabbi, bizi affet) deyin ki, biz de 

sizin hatalarınızı bağışlayâlim…”546 

Müellif, âyetin i‘râbını yaptıktan sonra âyet-i kerîmedeki “ ٌحِطَّة” kelimesiyle ilgili 

şu açıklamalarda bulunmaktadır: “ ٌحِطَّة” kelimesi mahzûf olan mübtedanın haberidir. 

Aslı ise mansubtur. “ انَ وبَ نُ ا ذُ نَّ حُطَّ عَ  ” “hatalarımızı bağışla” mânasındadır. Başka bir 

vecihte ise “ ةً طَّ حِ  ” şeklinde aslı üzerine mansub olarak gelmiştir. Mânası ise 

“Bağışlamak bizim emrimizdir. Bu beldeyi bağışlamayı kararlaştırırız.”547 şeklinde 

gelir. Bu ikinci vecihle “ ٌحِطَّة” kelimesi tamamen açıklanmış, bağışlanmanın Allah’ın 

emri olduğu belirtilmek sûretiyle kelimedeki kapalılık giderilmiştir. Zemahşerî “ ٌحِطَّة” 

kelimesini “ ًحِطَّة” şeklinde aslı üzerine İbn Ebû ‘Able’nin (ö. 152/769) tilâvet ettiğini 

belirtmiştir.548 

Örnek 5:  ْوَمَا نرََى مَعكَُمْ شُفعَاَءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتمُْ أنََّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاءُ لقَدَْ تقَطََّعَ بيَْنكَُم “…Hani 

hakkınızda Allah’ın ortakları olduğunu zannettiğiniz şefaatçilerinizi de yanınızda 

görmüyoruz? Artık aranızdaki bağlar tamamen kopmuş ve (Allah’ın ortağı olduklarını) 

iddia ettikleriniz…”549 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ ْبيَْنكَُم” kelimesinin nasb ve ref‘ hallerini ele alarak 

i‘râb açısından oluşan farklılığı ve mânayı ele almaktadır. “ ْبيَْنكَُم” kelimesi bir vecihte 

âyetteki şekliyle mansub olarak okunmuştur. Bu vecihte iki görüş mevcuttur. Birinci 

                                                 
543 Vâkıa: 56/2. 
544 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 79-80. 
545 İbn Atıyye el-Endelüsî, V, 239. 
546 Bakara: 2/58. 
547 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 265-266. 
548 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 272. 
549 En‘âm: 6/94. 



109 

 

görüşe göre kelime âyette geçen “ َتقَطََّع” kelimesinin zarfıdır. Fâili ise fiildeki zamirdir. 

Zamirin “ ْوَمَا نرََى مَعكَُمْ شُفعَاَءَكُم” kısmına delâlet etmesi câiz görülmüştür. Çünkü kelâm 

kopukluğa ve birbiriyle ilişkiyi kesmeye delâlet etmektedir. Yani “Aranızda bir 

kopukluk oluştu.” mânası meydana gelmektedir. İkinci görüşe göre ise “ ْبيَْنكَُم” kelimesi 

fâildir. Bu görüş Ahfeş’e aittir. “ ْبيَْنكَُم” kelimesi başka bir vecihte ise “ ْلقَدَْ تقَطََّعَ بيَْنكُُم” 

“Muhakkak ki aranız kopmuş.” şeklinde merfû olarak okunmuştur. Bu vecihte kelime 

fiile ve zarfa isnad edilmiş, âyetin mânası tamamen açıklığa kavuşmuştur. “  وَ  مْ فكُُ لْ خَ  لُ وتِ قُ 

مْ امُكُ أمََ  ” “Önünüzdekiler ve arkanızdakiler savaştı.” veya “ ةِ عَ مُ جُ مُ الْ وْ يَ  بَ هَ ذَ  ” “Cuma günü 

geçti.” cümlelerindeki kullanımlar buna örnek olarak verilebilir. Bu kullanımlar isme 

delâlet etmektedir.550 “ ْبيَْنكَُم” kelimesini kırâat imamlarından Ebû Ca’fer, Nâfi‘, Hafs, 

Âsım ve Kisâî nasb ile; diğer kırâat imamları da “ ْبيَْنكُُم” şeklinde ref‘ ile okumuşlardır.551 

Örnek 6:  َإِنَّ هَؤُلََءِ قوَْمٌ لََ يؤُْمِنوُنَ وَقِيلِهِ يا ِ رَب   “Onun (Muhammed’in), “Ya Rabbi!” 

demesine andolsun ki, şüphesiz bunlar iman etmeyen bir kavimdir.”552 

Müellif, âyet-i kerîmenin başındaki “ ِوَقِيلِه” kelimesinin merfû, mecrûr ve mansub 

olarak üç vecihle okunduğunu belirterek her üç vecihle ilgili oluşan i‘râb'ın detaylı 

tahlilini yapmaktadır. Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ ِوَقِيلِه” kelimesini önceki âyetlerde 

geçen kelimelere atıf yaparak oluşan yeni anlamlar üzerinde durmaktadır. 

Kelime mansub olarak “ َُوَقِيله” şeklinde okunduğunda “ ْهُم أمَْ يحَْسَبوُنَ أنََّا لََ نسَْمَعُ سِرَّ

 Yoksa onların sırlarını ve gizli konuşmalarını“ ”وَنجَْوَاهُمْ بلََى وَرُسُلنُاَ لدَيَْهِمْ يكَْتبُوُنَ 

duymadığımızı mı sanıyorlar? Hayır öyle değil, yanlarındaki elçilerimiz (melekler) 

yazmaktadırlar.”553 âyetinde geçen “ ْهُم  kelimesine atıf olarak gelirse “Söylediğini ”سِرَّ

işitiyoruz.”, “ َيكَْتبُوُن” kelimesine atıf olursa “Söylediğini yazıyorlar.” mânası meydana 

gelir. Şâyet “ َُوَقِيله” vechindeki kelime “ وَإِليَْهِ ترُْجَعوُنَ  وَعِنْدهَُ عِلْمُ السَّاعَةِ  ” “Kıyametin bilgisi de 

yalnız O’nun katındadır ve yalnızca O’na döndürüleceksiniz.”554 âyetinde geçen “ ِالسَّاعَة” 

kelimesine atıf olursa mâna “Ne söylediğini biliyor.”, “ َوَهُمْ يعَْلمَُون ِ  Ancak“ ”إِلََّ مَنْ شَهِدَ بِالْحَق 

                                                 
550 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, III, 357-358; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, 

II, 645. 
551 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 199. 
552 Zuhruf: 43/88. 
553 Zuhruf: 43/80. 
554 Zuhruf: 43/85. 



110 

 

bilerek hakka şâhitlik edenler şefaat edebilirler.”555 âyetinde geçen “ َيعَْلمَُون” kelimesine 

atıf olursa “Onlar hakkı ve ne söylediğini biliyorlar.” mânası meydana gelmektedir. 

Kelime âyet-i kerîmedeki şekliyle mecrûr olarak “ ِوَقِيلِه” şeklinde okunduğunda 

mansub olarak okunduğu gibi “ ِالسَّاعَة” kelimesine atıf olarak da gelir. Bu halde mâna 

“Ne söylediği ve kıyametin nezaman kopacağı bilgisi onun katındadır.” şeklinde olur. 

Kelime merfû olarak “ ُُوَقِيله” vechiyle okunduğunda ibtida olarak gelir. Haberi ise 

mahzûftur. Yani takdiri “  ِوَقِيلهُُ قِيلهُُ ياَ رَب” şeklinde olup “ ُُقيِله” kelimesi mahzûftur. “ ِ ياَ رَب” 

lafzının mahalli ise nasb olup mahzûf ve mukadder haberdir.556 

 vechiyle kesra ile Âsım ve Hamza, diğer kırâat-i aşere imamları da ”وَقِيلِهِ ياَ رَب ِ “

 vechiyle mansub olarak okumuşlardır.557 Burada kelimenin nasb ve car vecihleri ”وَقِيلهَُ “

tevâtür kırâat olduğu, Mücâhid’den rivâyet edilen “ ُُوَقِيله” merfû vechinin ise şâz kırâat 

olduğu anlaşılmaktadır.558 

2.4.2. Umûmî, Mutlak ve Mücmel Lafızlarla Alakalı Kırâatler 

Kur’ân-ı Kerîm’deki bazı kapalı lafızların başka âyetlerle tefsîr edilmesi, tefsîr 

yöntemlerinden en temel yöntem olarak kabul edilir. Kûr’ân’ı tefsîr eden kişi Kur’ân’ı 

bir bütün olarak değerlendirdiğinde âyet ve sûreler arasındaki münasebeti kolay bir 

şekilde görecektir. Kur’ân’ın bir yerinde geçen mutlak bir kelimenin başka bir âyette 

mukayyed olarak geçmesi, bir lafzın delâlet ettiği kapalı bir mânanın başka bir âyette 

daha açık olması, mutlak bir lafzın takyid edilmesi, mücmel olan bir lafzın açıklanması 

ve âmın tahsis edilmesi gibi konularda başka âyetlerden yararlanmak mümkündür.559 

Umûm, Mutlak ve Mücmel lafızlar tefsîr usûlünün müstakil konuları olduğundan biz 

burada sadece lafız açısından değinmekle yetineceğiz. 

2.4.2.1. Umûmî Lafızları Tahsis Eden Kırâatler 

Âm lafız, kelime itibariyle kapsamak, kuşatmak, içine almak ve genellik 

anlamlarına gelen “ َّعُمُومًا“ - ”يعَمُُّ “ - ”عَم” fiilinin ism-i fâilidir. Terim olarak ise belli bir 

                                                 
555 Zuhruf: 43/86. 
556 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 566-567. 
557 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, VI, 159; İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 

400. 
558 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 258. 
559 Subhî Sâlih, 299. 



111 

 

sınırı olmaksızın, efrâdını cem‘ eden ve tek bir mânaya delâlet eden lafız 

anlamındadır.560 Bu tür lafızlar mânayı kapsayan bütün fertleri ifâde eder. Örneğin, “ َِّإن

َ بِكُل ِ شَيْءٍ عَلِيمٌ   edatı ile ”كُلُّ “ Şüphesiz Allah, her şeyi hakkıyla bilendir.”561 ifâdesinde“ ”اللََّّ

bir genellik ifâde edilmiş ve bir istisna bırakmaksızın Allah’ın her şeyi bildiği ifâde 

edilmiştir. Daha çok fıkıh usûlü âlimlerinin alanına giren âm kelimesi, Kur’ân’ın ifâde 

ettiği mânalar ve bu mânaların kapsamı için de kullanılır. Bu konudaki kırâat vecihleri 

genel itibariyle edatlar ve umûm ifâde eden lafızlar üzerinde gerçekleşmektedir. Bir 

lafzın genel olması bütün fertlerini kapsadığı anlamına gelmektedir. Âm bir lafız, 

kapsamına giren bütün kavramları herhangi bir ayırım yapmaksızın içine alır.562 Tahsis 

kelimesi ise sözlükte bir şeyi belirlemek, kendisinin ortağı olmayan diğer fertlerden 

temyiz etmek mânasındadır. Bir fıkıh usûlü terimi olarak tahsis kelimesi, âm bir lafzın 

kapsamına giren fertlerin sınırlandırılmasını ifâde eder.563 Biz burada bu konuyu kırâat 

vecihleri açısından ele aldığımız için konuya kırâatlerin mânaya etkisi üzerinde 

duracağız. 

Sahîh ve mütevâtir olan bir kırâatin kendisiyle aynı şartlara hâiz olan başka bir 

kırâatin anlamını tahsis etmesi veya bir kırâatin umûm ifâde etmesini sağlamasında 

herhangi bir beis yoktur. Ancak âhad haber ve sahâbe kavli olarak kabul edilen müdrec 

ve şâz kırâatlerin mütevâtir bir kırâatin anlamını tahsis edip etmeyeceği konusunda az 

da olsa tartışma konusu olmuş ancak yine de cumhur bu tür kırâatleri de 

değerlendirmiştir. Hanbelîler, Hanefîler ve Şâfiîlerin bir kısmı müdrec ve âhâd 

kırâatlere Hz. Peygamber’den rivâyet edildikleri için büyük bir ehemmiyet 

göstermişlerdir. Bu mezheb imamları sahâbe mushaflarında olan ve açıklayıcı yönü ağır 

basan bu tür kırâatlerin, mânası kapalı olan Kur’ân lafızlarının beyanında 

kullanılmasında bir sakınca görmemişlerdir.564 Bu konu ile ilgili Müntecebüddîn el-

Hemedânî’nin eserinde ele aldığı vecihlerden bir kaçını ele alacağız. 

Örnek 1:  ِ  Artık ona hacda cinsel ilişki, günaha…“ فلَََ رَفثََ وَلََ فسُُوقَ وَلََ جِداَلَ فِي الْحَج 

sapmak, kavga etmek yoktur…”565 

                                                 
560 Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, thk. Ebü’l-

Vefâ el-Afğanî, İhyâü’l-Meârifü’l-Nü‘mâniye, b.y., ts., I, 125. 
561 Ankebût: 29/62. 
562 Ali Bardakoğlu, “Âm” DİA, TDV Yayınları, Ankara 1989, II, 552. 
563 Ferhat Koca, “Tahsis”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2010, XXXIX, 432. 
564 Ünal, 301. 
565 Bakara, 2/197. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/usulus-serahsi


112 

 

Bu âyet-i kerîmede keçen “ َفلَََ رَفثََ وَلََ فسُُوقَ وَلََ جِداَل” cümlesini Ebû Amr, Ya’kûb 

ve İbn Kesîr “ وَلََ جِداَلَ  فلَََ رَفثٌَ وَلََ فسُُوقٌ  ” şeklinde “ ٌفلَََ رَفثٌَ وَلََ فسُُوق” kelimelerini merfû 

olarak “ َوَلََ جِداَل” kelimesini de mansub olarak okumuş, Ebû Ca’fer ise “ ٌفلَََ رَفثٌَ وَلََ فسُُوق

 şeklinde tüm kelimeleri merfû olarak okumuştur. Diğer kırâat imamları ise ”وَلََ جِداَلٌ 

âyet-i kerîmede geçen şekliyle okumuşlardır.566 

Âyet-i kerîmede geçen “ َفلَََ رَفثََ وَلََ فسُُوقَ وَلََ جِداَل” cümlesiyle ilgili üç farklı kırâat 

olduğunu görmekteyiz. Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyetle ilgili hem i‘râb 

açıklamalarında bulunmuş hem de vecihlerin ihtiva ettiği anlamlar üzerinde durmuştur. 

Şimdi bu kırâatlerin ihtiva ettiği muhtelif anlamlar üzerinde duracağız. 

Âyet-i kerîmede geçen “ َفلَََ رَفثََ وَلََ فسُُوقَ وَلََ جِداَل” vechine göre her üç kelimenin 

başında bulunan “َل” edatı kelimeleri nasb ederek mâna itibariyle cinsel ilşkiyi, günaha 

sapmayı ve kavga etmeyi umûmi olarak tüm yönleriyle (istiğrak) nefyetmiştir.567 

Müellif, bu cümlenin haberinin “ ِ  edatının her üç ”لَ“ olduğunu belirterek ”فيِ الْحَج 

kelimenin başında gelmesini ise te’kid olarak değerlendirmektedir. Buna göre mâna 

“Hacda ne cinsel ilişki, ne günah işlemek ne de kavga çıkarmak asla yoktur.” şeklinde 

olacaktır.568 

Bir diğer okuyuş olan “ ٌفلَََ رَفثٌَ وَلََ فسُُوقٌ وَلََ جِداَل” vechine göre ise mâna “ ََفلَََ رَفثََ وَل

 vechinin ihtiva ettiği mânayla bir benzerlik arzetmektedir. Ancak mansub ”فسُُوقَ وَلََ جِداَلَ 

olarak okunan vechin ihtiva ettiği mâna daha güçlüdür. Zira kelimelerin mansub olarak 

okunduğu vecihte cinsi nefyeden ve umûmilik ifâde eden “َل” edatı, merfû olarak 

okunan vecihte bu özelliğini korumayacaktır. Merfû olarak okunan vecihte “ ٌَرَفث”, 

 ,değil ”لَ“ edatı cinsi nefyeden ”لَ“ kelimelerinin başında bulunan ”جِداَلٌ “ ve ”فسُُوقٌ “

 mânasında ihbârî olarak nehyetmek mânasındadır. Bu veche göre cümlenin haberi ”ليَْسَ “

mahzûftur. Merfû olarak okunan vechin şartın cevabı olarak geldiğini belirten müellif, 

cümlenin anlamını şöyle açıklamaktadır: “Haccın kendisine farz olduğu kimse hacca 

niyet eder ve hac ederse hacda kendisine rafes, füsûk ve cidâl yoktur.”569 

Başka bir kırâat olan “ َفلَََ رَفثٌَ وَلََ فسُُوقٌ وَلََ جِداَل” okuyuşunda ise “َل” edatı, ilk iki 

kelimede merfû diğer kelimede ise mansub olarak okunmuştur. “َل” edatının 

                                                 
566 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 406; İbn Ebû Meryem, I, 320. 
567 İbn Ebû Meryem, I, 320; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 471. 
568 Ünal, 303. 
569 İbn Ebû Meryem, I, 320; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 471; Ünal, 303. 



113 

 

kullanımlarına baktığımızda kendisinden sonra şâyet merfû bir kelime gelirse bir 

genellik (istiğrak) ifâde etmez. Sadece cinsin bazı fertlerini nefyeder. Bu durumda 

cümle mübteda veya haber olarak “ َليَْس” gibi amel eder.570 

Bu durumda “rafes” ve “füsûk” kelimelerinin merfû olarak okunması ve “cidâl” 

kelimesinin de mansub olarak okunması, cidâlin nefyine gösterilen önemin rafese ve 

füsûka oranla daha fazla olduğunu göstermektedir. Merfu olarak okunan kelimelerin 

başındaki “َل” edatı, cinsi nefyeden “َل” değil daha önce belirttiğimiz gibi “ َلَيْس” 

mânasındaki “َل” edatıdır. Fakat “cidâl” kelimesinin başındaki “َل” cinsin tüm fertlerini 

nefyetmektedir. Anlam itibariyle bu üç kavramdan “cidâl” diğer iki kavramdan daha 

fazla kaçınılması istenilen bir husustur.571 

Müellif, “ َفلَََ رَفثٌَ وَلََ فسُُوقٌ وَلََ جِداَل” kırâatiyle ilgili farklı bir yöne dikkat çekerek ilk 

iki kelimenin merfû olarak okunmasıyla ilgili “لََ ترَْفثُوُا ولََ تفَْسُقوُا” “Cima etmeyin, kötü 

fiiller işlemeyin.” anlamında olduğunu söyleyerek üçüncü kelimenin neden mansub 

olarak okunduğunu şöyle belirtmektedir: Yüce Allah insanları hacda cidâlin her 

türlüsünden nefyetmiştir. Zira Kureyş kabilesi hac menâsikinin îfâ edildiği bölgeler 

konusunda diğer Arap kabileleri ile muhalefet ediyordu. Örneğin Kureyş kabilesi hac 

mevsiminde Meş‘ar-i Harâm’da vakfe yaparken diğer Arap kabileler Arefe bölgesinde 

vakfe yapıyordu. Hac mevsimini bir sene öne çekiyorlardı bir sene erteliyorlardı. Nesî 

olarak nitelendirilen bu durumu Yüce Allah aslına döndürerek vakfenin sadece Arafat’ta 

yapılmasını emretmiştir. Allah bu âyet-i kerîmeyle hac menâsiki konusundaki ihtilafı 

kaldırmıştır.572 

Örnek 2:  ََةٍ فيِ الْْرَْضِ وَلََ فِي السَّمَاءِ وَلََ أصَْغرََ مِنْ ذلَِكَ وَل أكَْبرََ إِلََّ فيِ كِتاَبٍ مُبِينٍ مِنْ مِثقْاَلِ ذرََّ  “Ne 

yerde, ne de gökte, zerre ağırlığınca, (hatta) bu zerreden daha küçük veya daha büyük 

olsun, hiçbir şey Rabbinden uzak (ve gizli) olmaz; hepsi muhakkak apaçık bir kitapta 

(Levh-i Mahfuz’da yazılı)dır.”573  

Âyet-i kerîmede geçen “ ََوَلََ أصَْغرََ مِنْ ذلَِكَ وَلََ أكَْبر” cümlesinde iki kelime “ر” harfinin 

fethasıyla mansub olarak okunmuştur. Başka bir vecihte ise “ َُوَلََ أصَْغرَُ مِنْ ذلَِكَ وَلََ أكَْبر” 

                                                 
570 Ebû Muhammed Abdullâh Cemâlüddîn b. Hişâm el-Ensârî, Katrü’n-Nedâ ve Bellü’s-Sadâ (4. Baskı), 

Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2004, 154-158. 
571 el-Kaysî, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, I, 285-286; İbn Ebû Meryem, I, 320; el-Hemedânî, el-

Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 471; Ünal, 303. 
572 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 471-472. 
573 Yûnus: 10/61. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/katrun-neda


114 

 

şeklinde merfû olarak okunmuştur.574 Hamza, Ya‘kûb ve Halef “ َُوَلََ  أصَْغرَُ مِنْ ذلَِكَ وَلََ أكَْبر” 

şeklinde merfû olarak, diğer kırâat imamları da “ ََوَلََ أصَْغرََ مِنْ ذلَِكَ وَلََ أكَْبر” şeklinde 

mansub olarak tilâvet etmişlerdir.575 

Âyetin “ ََوَلََ أصَْغرََ مِنْ ذلَِكَ وَلََ أكَْبر” şeklinde kelimelerin mansub okunan vechiyle 

ilgili iki görüş bulunmaktadır. Birinci görüşe göre, fetha ile okunan kelimeler nefy-i 

cins ifâde eder. “ لَ جُ  رَ لََ  ” “Adam yoktur.” veya “ إلَ  اللُ  هَ لَ  إِ لََ وَ  ” “Allahtan başka ilah 

yoktur.” kullanımlarını bu görüşe örnek olarak vermek mümkündür. İkinci görüşe göre 

ise fetha ile okunan kelimeler ya “ ِمِنْ مِثقْاَل” lafzına atıftır ya da “ ٍة  kelimesine fetha ”ذرََّ

olarak car mahalline atıftır. Âyetin “ َُوَلََ أصَْغرَُ مِنْ ذلَِكَ وَلََ أكَْبر” şeklinde her iki kelimenin 

merfû olarak okunduğu vecihle ilgili de iki görüş söz konusudur. Birinci görüşe göre 

merfû kelimeler ibtidadır. Haberi ise “ ٍإِلََّ فِي كِتاَبٍ مُبِين” lafzıdır. İkinci görüşe göre ise 

merfû kelimeler “ ٍة  .lafzına atıf olduğu şeklindedir ”مِنْ مِثقْاَلِ ذرََّ

Müellif, merfû olarak okunan vecihle ilgili birinci görüşün tercih edildiğini 

belirterek bu görüşün daha isabetli olduğunu belirtmektedir. Çünkü ikinci görüşte 

yapılan atıf uygun değildir. Merfû olarak okunan birinci görüşe göre mâna “Rabbinin 

ilminden zerre-i miskalden küçük veya büyük olsun hiçbir eksilme olmaz. Her şeyin 

bilgisi levh-i mahfuzda mevcuttur. Her şeyin bilgisi Allah’ın katındadır. Hiçbir şey 

ondan gizli değildir.” şeklinde anlaşılır. 

Müellif, “ ََوَلََ أصَْغرََ مِنْ ذلَِكَ وَلََ أكَْبر” şeklinde mansub olarak okunan vechin ikinci 

görüşünde “ ِمِنْ مِثقْاَل” lafzına veya “ ٍة وَلََ “ lafzına atıf olarak geldiğini, merfû olarak ”ذرََّ

ةٍ “ vechindeki ikinci görüşte ise ”أصَْغرَُ مِنْ ذلَِكَ وَلََ أكَْبرَُ   lafzına atıf olarak ”مِنْ مِثقْاَلِ ذرََّ

geldiğini belirterek aralarındaki farkın hüküm ve takdir olduğunu belirtmiştir. “ ِمِنْ مِثقْاَل” 

kelimesine atıf yapıldığında “Rabbinden miskal-i zerreden bir eksilme olmaz.”, “ ٍة  ”ذرََّ

kelimesine atıf yapıldığında ise “Rabbinden miskal-i zerre eksilmez.” mânaları takdir 

edilir. Merfû olarak okunduğunda “ ٍة  lafzına atıf yapılmasının sebebi ise ”مِنْ مِثقْاَلِ ذرََّ

mahallinin ref‘ olmasındandır. Bu durumda ” ْمِن” edatı te’kid için zâide olarak 

gelmiştir.576 

                                                 
574 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 398. 
575 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 234. 
576 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 398. 



115 

 

2.4.2.2. Mutlak Lafızları Takyid Eden Kırâatler 

Kur’ân-ı Kerîm’in bazı hükümleri mutlak, bazı hükümleri ise mukayyeddir.577 

Hem sahîh hem de şâz kırâatler açısından baktığımızda bazı kırâatlerin mutlak ifâdeleri 

takyid ettiğini söylemek mümkündür. Konuyla ilgili müellifin eserinde ele aldığı 

vecihlere geçmeden önce, mutlak ve mukayyed kelimelerinin ifâde ettiği mâna 

hakkında bilgi vermek yerinde olacaktır. 

Mutlak kelimesi sözlükte bir karîneyle veya bir şartla kayıtlı olmayan, sınırsız, 

genel bir anlamı olmak anlamındadır.578 Terim olarak ise mânayı sınırlandıracak 

herhangi kayıt olmaksızın ihtiva ettiği mâna anlamındadır. Örneğin “adam”, “kitap” 

veya “öğrenci” dediğimizde bu kelimeleri muayyen yapan bir karîne olmadığı için bu 

lafızlar mutlak olarak ifâde edilir.579 

Mukayed ise mutlakın zıttı olarak kabul edilir. Mutlak lafızda bir sınır yok iken 

mukayyedde ise bir delil ile muayyen olan, sınırlandırılan bir durum ihtiva edilir.580 Söz 

gelimi “âlim adam”, “beyaz kuş” ve “usûl kitabı” lafızları mukayyeddir.581 Örneğin 

 mü’min bir köle azad etmek”582 cümlesindeki köle lafzı, mü’min“ ”فتَحَْرِيرُ رَقبَةٍَ مُؤْمِنةٍَ “

olma şartıyla mukayyed hale gelmiştir. Yine başka bir âyet-i kerîmede “ ُفمََنْ لمَْ يجَِدْ فصَِياَم

 Kim (bu imkânı) bulamazsa, onun keffareti üç gün oruç tutmaktır”583“ ”ثلَََثةَِ أيََّامٍ 

ifâdesinde kefaretle ilgili, şâyet köle azat etmek veya on kişiyi giydirme ya da yedirme 

imkânı bulunmadığı takdirde üç gün oruç tutulabileceği vurgulanmıştır. Burada ilk iki 

maddenin yerine getirilme imkânı bulunmaması şartıyla üç gün oruç tutulabilme izninin 

verilmesi mukayyeddir.584 

Kur’ân’da bu tür lafızlara baktığımızda bir âyette mutlak olarak gelen bir lafız 

başka bir âyette mukayyed olarak gelebilir. Yine mukayyed olarak gelen bir lafız başka 

bir âyette mutlak olarak gelebilir. Mutlak ve mukayyed olarak gelen kelimeler, bir 

                                                 
577 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, IV, 1486. 
578 Ebû Ceyb, el-Kâmûsü’l-Fıkhî (2.baskı), Dârü’l-Fikr, Dımeşk 1988, 232. 
579 eş-Şevkânî, II, 709; Vehbe ez-Zühaylî, Usûlü’l-Fıkhü’l-İslâmî (1. Baskı), Dârü’l-Fikr, Beyrut 1986, I, 

208-209. 
580 eş-Şevkânî, II, 710; ez-Zühaylî, I, 208-209. 
581 Zekî Hüseyn Zeydân, el-Vecîz fî Usûli’l-Fıkhi’l-İslâmî, Mektebetü’l-Filistin, Tanta Üniversitesi 2003, 

162-165. 
582 Nisâ: 4/92. 
583 Mâide: 5/89. 
584 Ünal, 310. 



116 

 

sebebe ve hükme bağlı olarak gelirler.585 Farklı naslarda yer alan ve birinde mutlak 

birinde de mukayyed olarak yer alan lafızlarda hüküm ve sebep farklıysa mutlak 

mukayyede hamledilmez. Şâyet iki nasta yer alan lafızlarda hükümler farklı, hükümlerin 

sebepleri aynı olsa dahi mutlak yine mukayyede hamledilmez.586 Mutlak olarak gelen 

bir lafız başka bir nasta mukayyed olarak gelse dahi mutlak lafzın takyid edildiğine dâir 

bir karîne bulunmazsa mutlak lafız takyid edilmez.587 Örneğin, “ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقةَُ فاَقْطَعوُا

 ”el“ ”يدٌَ “ Hırsız erkek ile hırsız kadının ellerini kesin.”588 âyetinde geçen“ ”أيَْدِيهَُمَا

kelimesi mukayyed değil mutlak olarak zikredilmiştir. Aynı kelimenin başka bir âyet-i 

kerîmedeki kullanımında “ ِِفاَغْسِلوُا وُجُوهَكُمْ وَأيَْدِيكَُمْ إِلَى الْمَرَافق” “Namaza kalkacağınız zaman 

yüzlerinizi, dirseklere kadar ellerinizi yıkayın.”589 geçen “ ٌَيد” “el” kelimesi, “ ِمَرَافِق” 

“dirsekler” kelimesiyle ellerin nereye kadar yıkanacağı belirlenerek mukayyed 

kılınmıştır. Bu iki âyet farklı iki hüküm ihtiva etmektedir. Âyetlerden biri hırsızlığın 

cezası olarak elin kesilmesiyle ilgili, diğeri de abdestin farzı olan elin yıkamasıyla 

ilgilidir. Sebep olarak da farklılık arz eden iki kavram arasında bir ilinti yoktur. Biri 

suça karşılık verilen ceza, biri de bir ibadet hazırlığı söz konusudur. Buna göre hırsızın 

elinin kesilmesindeki mutlak ifâde, ellerin dirseklere kadar yıkanacağı mukayyed 

ifâdesine hamledilerek hırsızın eli dirseklere kadar kesilmeyecektir.590 

Kırâatler açısından baktığımızda hem sahîh hem de şâz kırâatlerde mutlak ve 

mukayyed örneklerine rastlamaktayız. Şâz okumalar her ne kadar sahîh olarak kabul 

edilmeseler de sahâbeden gelen rivâyet olarak kabul edildiği ve muhtemelen Hz. 

Peygamber’den duyulan Kur’ân’la ilgili haberler olduğu için bu tür okumalarla amel 

edilebilir. Çünkü Peygamber’den duyulan haber olduğu için delil olarak kabul 

edilmiştir.591 Müellifin eserinde ele aldığı bir örneği burada ele alacağız. 

Örnek: وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقةَُ فاَقْطَعوُا أيَْدِيهَُمَا “Hırsız erkek ile hırsız kadının ellerini 

kesin…” 

Bu âyet-i kerîmedeki “ أيَْدِيهَُمَاوَالسَّارِقُ وَالسَّارِقةَُ فاَقْطَعوُا  ” cümlesini cumhur yukarıdaki 

metinde geçen şekliyle “ َُوَالسَّارِقُ وَالسَّارِقة” kelimelerini müfred, “أيَْدِيهَُمَا” kelimesini de 

                                                 
585 Zeydân, 162-165. 
586 eş-Şevkânî, II, 709-710; Zeydân, 162-165; Ünal, 311. 
587 Zeydân, 162-165; Ünal, 310. 
588 Mâide, 5/38. 
589 Mâide, 5/6. 
590 Ünal, 311. 
591 Ünal, 312. 



117 

 

mutlak olarak okumuştur. Bu âyeti sadece İbn Mes’ûd “ ْوَالسَّارِقوُنَ وَالسَارِقاَتُ فاَقْطَعوُا أيَْمَانهَُم” 

şeklinde “ ُوَالسَّارِقوُنَ وَالسَارِقاَت” kelimelerini cem‘, “ ْأيَْمَانهَُم” kelimesini de “sağ el” demek 

sûretiyle mukayyed olarak okumuştur.592 

Birine hırsızlık cezasının verilebilmesi için bazı şartların oluşması gerekmektedir. 

Örneğin, kişinin âkil bâliğ olması, çalınan malın başkasının mülkiyetinde olması, malın 

belli bir nisabta olması ve malın saklanabilir cinsten olması gibi çeşitli şartların 

oluşması gerekmektedir.593 Hz. Peygamber de bu anlamda çalınan malın hırsızlık olarak 

ifâde edilebilmesi için çalınan malın miktarı hakkında açıklama yaparak bu kavramı 

takyid etmiştir.594 

Âyet-i kerîmede cumhurun okuduğu sahîh kırâata göre hırsızlık yapan erkeğin ve 

kadının ellerinin kesilmesi, cezaî bir müeyyide olarak istenmektedir.595 Bu vecihte “ ٌَيد” 

“el” kelimesi mutlak olarak gelmiş, hırsızlığa karşı cezaî bir müeyyide olarak hırsızın 

elinin neresinden kesileceği veya hangi elin kesileceğiyle ilgili herhangi bir ifâdeyle 

takyid edilmemiştir. Bu veche göre hırsızın elinin neresinden kesileceği ve hangi elin 

kesileceği bildirilmemiştir. İbn Mes’ûd’un okuduğu veche göre ise âyette mutlak olarak 

geçen “ ٌَيد” “el” kelimesi mukayyed kılınmış, hırsızlığa karşı kesilecek elin sağ el 

olduğu belirtilerek bu belirsizlik giderilmiştir. Burada İbn Mes’ûd’un okuduğı vechin 

şâz bir kırâat olduğunu belirtmemiz gerekmektedir. Bu kırâat her ne kadar şâz olsa da 

daha önce belirttiğimiz gibi şâz kırâatler, Peygamber’den nakledilen haberler olduğu 

için kendileriyle bazı konularda amel edilebilir. Bu kırâat “ ٌَيد” “el” kelimesindeki 

mutlak ifâdeyi elin sağ el olduğunu belirtmesi sûretiyle mukayyed kılmıştır.596 

İbn Mes’ûd’un okuduğu kırâat, her ne kadar şâz olsa da sahîh bir senedle geldiği 

için âlimler tarafından bir delil olarak kabul edilmiş ve mutlak bir ifâdeyi takyit etmek 

için kullanılmıştır. İslâm’ın hırsızlığın cezası olarak uyguladığı el kesme cezası bu 

                                                 
592 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 437-438; Ebü’l-Fidâ’ İsmâîl b. Ömer b. Kesîr 

Kureşî ed-Dımaşkî, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿAzîm (1. Baskı), Dâru İbn Hazm, Beyrut 2000, 616; Ebü’l-Fazl 

Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr 

bi’l-Meʾsûr, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî (1. Baskı), y.y., Riyad 2002, IV, 294-295; el-Âlûsî, 

III, 301. 
593 Abdullah b. Mahmûd b. Mevdûd el-Mevsılî, el-İhtiyâr li-Taʿlîli’l-Muhtâr, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

Beyrut ts., IV, 102-103. 
594 Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî, er-Risâle, thk. Ahmet Muhammed Şâkir, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

Beyrut ts., I, 112. 
595 Kâdi’l-Kuddât Ebüssuûd b. Muhammed el-İmâdî el-Hanefî, İrşâdü’l-ʿAkli’s-Selîm İlâ Mezâyâ’l-

Kitâbi’l-Kerîm, thk. Abdulkâdir Ahmet ‘Ata, Metbeatü’l-Süâde, Riyad ts., II, 51-52. 
596 Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, el-Mebsût, Dârü’l-ma‘rife, 

Beyrut 1989, IX, 169; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 437-438. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tefsirul-kuranil-azim
https://islamansiklopedisi.org.tr/er-risale--safii
https://islamansiklopedisi.org.tr/irsadul-aklis-selim


118 

 

sahâbe sözüyle belirtilmiştir.597 İbn Mes’ûd’un okumuş oluduğu bu kırâat sahîh bir 

kırâat olmayıp mushafına yazdığı açıklayıcı bir not (müdrec kırâat) olsa gerek. Şâyet 

böyle bir durum söz konusu olursa bu kırâati bir tür sahâbe tefsîri olarak 

değerlendirebiliriz. Mütevâtir olarak gelen kırâata göre âyetteki mutlak ifâde bu 

açıklayıcı tefsîrle hangi elin kesileceği belirli hale gelmektedir. Ayrıca fukaha da 

hırsızsın sağ elinin kesilmesi konusunda görüş birliğinde olduğu bilinmektedir.598 

2.4.2.3. Mücmel Lafızları Açıklayan Kırâatler 

İlahî bir kitap olan Kur’ân, üslûp bakımından kendine has bir anlatım tarzına 

sahiptir. Bir konu hakkında onlarca âyet olduğu gibi bazı konularda da sınırlı sayıda 

âyet olduğunu görmekteyiz. Örneğin, Kur’ân’da insanı düşünmeye ve kâinatı tefekkür 

etmeye teşvik eden birçok âyet olduğu gibi599 bazı konularda da sınırlı sayıda âyet 

bulunmaktadır.600 Ayrıca Kur’ân’da bazı konularda detaylı bilgi verilmiş bazı konularda 

da açıklayıcı bir bilgiye yer verilmemiştir. Yine Kur’ân’ın anlatım üslûbu içerisinde, bir 

konuya belli bir sûre ve bir sûrenin âyetlerinde değinilirken, başka bir konuya farklı 

sûrelerden âyetlerde veya birden çok sûrede değinildiğini görmekteyiz. 

Kur’ân’da sarih (açık) ifâdeler olduğu gibi mücmel (kapalı) ifâdeler de 

bulunmaktadır. İslâm ulemâsından gerek müfessirler gerekse fıkıhçılar, Kur’ân’daki 

mücmel ifâdeleri açıklamak için belli bir yöntem geliştirmişlerdir. Anlamı açık olan 

ifâdeler, kendisinden ne kastedildiği başka bir karîneye ihtiyaç duyulmadan açıkça 

anlaşılan müfesser, nas, zâhir ve muhkem olarak da adlandırılan ifâdelerdir. Anlamı 

kapalı olan ifâdeler de mücmel, müşkil ve müteşâbih olarak isimlendirilmişlerdir. Bu tür 

âyet ve ifâdelerin anlamı kapalı olup mânanın açıklığa kavuşması için başka karînelere 

ihtiyaç duyulur.601 

                                                 
597 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 437-438; Muhammed b. Ahmed el-Hatîb eş-

Şirbînî, Muğni’l-Muhtâc ilâ Maʿrifeti Meʿânî Elfâzi’l-Minhâc, thk. Ali Muhammed Muavvid - Âdil 

Ahmed Abdülmevcûd, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2000, V, 465-470. 
598 Ünal, 318. 
599 Bakara: 2/269; En’âm: 6/50; Yûnus: 10/3; Hûd: 11/30; Nahl: 16/17; Furkân: 25/62; Sebe’: 34/46; 

Duhân: 44/13; Muhammed: 47/18; Kamer: 54/22; Vâkı’a: 56/62. 
600 Lokmân: 31/34; Sebe’: 34/30; Kader ve kıyamet ile ilgili âyetlerde bu tür gaybî bilgilerin Allah’ın 

katında olduğu vurgulanmıştır. 
601 Abdülvehab Hallâf, İlmü’l-üsûli’l-fıkh, Dârü’l-Fikri’l-Arabî, Kahire 1996, 152-166. 



119 

 

Mücmel, kelime anlamı olarak mânası tam olarak açıklanmamış kapalı söz 

anlamına gelir.602 Terim olarak ise, sadece kendi lafzıyla ne kast edildiği anlaşılmayan, 

kendisini beyan eden başka bir karîne olmayan, lafızda kapalılık bulunan tefsîr olmadan 

mânası anlaşılmayan lafız demektir.603 

Mücmel lafızdaki kapalılığın sebebi lafzîdir. Lugavî değildir. Başka bir ifâdeyle, 

sadece lugavî olarak bakıldığında anlaşılmayan, kendisiyle ne kastedildiği sadece şâri‘in 

ifâdesiyle anlaşılan lafız demektir. Örneğin “salât”, “zekât”, “siyam”, “hac” ve 

“riba” gibi kavramlar lugavî olarak anlaşılmayan lafızlar olup şâri‘in bunların şartlarını 

açıklamasıyla anlaşılmaktadır. Anlaşılacağı üzere mücmelliğin sebebi lugavî olmayıp 

şâri‘in o sözle ne kastettiği kendisinin açıklamadığı bir durumdur. Söz gelimi, “salât” 

kelimesinin “dua” anlamı, “zekât” kelimesinin “nemâ” anlamı bulunmaktadır. İslâm 

ise bu kelimelere yeni anlamlar yüklemiştir. Kelimenin sözlük anlamıyla mı yoksa dini 

anlamıyla mı kullanıldığı belli olmayan bu tür kelimelerin birden fazla anlamı 

bulunduğundan mânasının sadece şâri‘in açıklamasıyla bilinebileceği anlaşılmaktadır.604 

Bir lafzın mücmel olması; lafzın garip olması, kullanımının az olması, hazftan 

kaynaklanan bir kapalılık bulunması veya takdim veya tehir olması gibi sebeplerden 

kaynaklanabilir.605 Şunu da belirtmek gerekir ki mücmel lafızlar aynı âyette veya başka 

bir sûredeki âyetle açıklığa kavuşabileceği gibi bizzat Hz. Peygamber’in açıklamalarıyla 

da açıklığa kavuşabilir. Örneğin “salât”, “zekât”, “siyam”, “hac” ve “riba” gibi 

kelimeleri Hz. Peygamber açıklamıştır.606 

Bir âyet-i kerîmede eti helal ve haram olan hayvanlarla ilgili “ ََّأحُِلَّتْ لكَُمْ بهَِيمَةُ الْْنَْعاَمِ إِل

 Okunacak (bildirilecek) olanlardan başka hayvanlar, size helâl kılındı.”607“ ”مَا يتُلْىَ عَليَْكُمْ 

denilmektedir. Bu âyette bazı hayvan etlerinin helal, bazılarının ise haram kılındığı 

belirtilmiş ancak hangi hayvan etinin haram kılındığı belirtilmemiştir. Daha sonra 

açıklanacağı vurgulanan bu husus aynı sûrenin üçüncü ayetinde “ ُمَتْ عَليَْكُمُ الْمَيْتةَُ وَالدَّم حُر ِ

 Ölmüş hayvan, kan, domuz eti size haram kılındı.”608 şeklinde açıklanarak“ ”وَلحَْمُ الْخِنْزِيرِ 

hangi hayvan etinin haram olduğuna geniş bir şekilde değinilerek açıklığa 

                                                 
602 el-İsfahânî, 127. 
603 Hallâf, 163. 
604 Hallâf, 163. 
605 Ünal, 320. 
606 Hallâf, 163. 
607 Mâide: 5/1. 
608 Mâide: 5/3. 



120 

 

kavuşturulmuştur. Mücmel lafızlardaki kapalılık gerek sahîh, gerekse zayıf kırâatlerle 

giderildiği görülmektedir. Biz burada müellifin eserinde ele aldığı bu tür kırâatlerden bir 

kaçını ele alacağız. 

Örnek 1:  َْهَيْتَ لكََ وَغَلَّقتَِ الْْبَْوَابَ وَقاَلت  “…Kapıları kilitleyerek, “Haydi gelsene!” 

dedi…”609 

Âyette geçen “ ََهَيْتَ لك” ifâdesini İbn Âmir, Nâfi‘ ve Ebû Ca’fer “ه” harfinin kesrası 

ve “ت” harfinin fethasıyla “ تَ لكََ هِيْ  ” şeklinde; İbn Kesîr “ه” harfinin fethası ve “ت” 

harfinin dammesiyle “ ََهَيْتُ لك” şeklinde; Ebû Amr, Âsım, Hamza, Kisâî, Ya‘kûb ve Halef 

ise metinde geçtiği şekliyle “ه” ve “ت” harflerinin fethasıyla “ ََهَيْتَ لك” şeklinde 

okumuştur.610 

Ebû Vâil (ö. 82/701), Hz. Ali ve Ebû Recâ başka bir kırâatte “ت” harfinin 

dammesi ve “أ” ile “ ََهِأتُْ لك” şeklinde okumuşlardır. İbn Abbâs’ın bu ifâdeyi “ ََهَيْتِ لك” ve 

 şeklinde de okuduğu rivâyet edilmiştir.611 Kisâî’den gelen bir rivâyete göre ”هُي ِأتُ لكََ “

 İşte seninim“ ”هَلمَُّ وَاقَْبلِْ “ şeklindeki okuyuş Havran612 ehlinin bir lügatı olup ”هَيْتَ لكََ “

kabul et.” mânasındadır. Başka bir görüşe göre ise kelime İbrânîce olup aslı “ ْهَيْتاَلِج” 

“Senin için hazırlandım.” şeklindedir.613 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, “ ََهَيْتَ لك” ifâdesinde iki lügat olduğunu 

belirtmektedir. Müellife göre “ ََهِيْتَ لك” ve “ ََهَيْتَ لك” bir lügat, “ ََهَيْتُ لك” ve “ ََهَيْتِ لك” ise 

farklı bir lügattır. Müellif, âyetin bu iki lügata göre de okunduğunu belirtmektedir. 

Müellife göre “ َهَيْت” kelimesi ve diğer vecihler “ ْأقَْبلِْ وَأسَْرِع” “Elini çabuk tut beni kabul 

et.” mânasındadır. Farklı harekelerde okunmasının sebebi ise iki sâkin harfin yan yana 

gelmesinden kaynaklandığını belirten müellif, fetha ile okuyanların dile kolay geldiği 

için bu şekilde okuduklarını, kesra ile okuyanların iki sâkin harfin yan yana 

gelmesinden dolayı aslı üzerine okuduklarını, damme ile okuyanların ise “ ُحَيْث” “İşte 

burdayım.” mânasında kullandıklarını belirtmektedir. “ ََهِأتُْ لك” kırâatine göre mâna 

“ أتُْ جِ  ” “Geldim.” şeklinde olup “ وَالتَّطِيبِ نِ يتهََيْأتَُ لكََ بِالتَّزِ  ” “Süslenerek ve temizlenerek 

sana geldim.” anlamında kullanılmıştır. “ َْهِأت” kırâatinin de bir lügat olabileceğine 

                                                 
609 Yûsuf: 12/23. 
610 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 245; el-Kaysî, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-

Sebʿ, II, 8; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 566-567; el-Hâzin, II, 520. 
611 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 337; el-Hemedânî, el-

Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 566-567. 
612 Havran, bir bölgenin ismidir. 
613 el-Hâzin, II, 520. 



121 

 

değinen müellif, bu kırâatin “ َهِيْت” “çabuk” mânasında olabileceğini belirtmektedir. 

 Geldim.” fiili olduğunu belirterek“ ”هِأتُْ “ kırâatine de değinen müellif, bunun ”هُي ِأتُ لكََ “

mânasının ise “ ََهَلمَُّ لك” “Haydi seninim.” olduğunu belirtmektedir.614 

Görüldüğü gibi “ ََهَيْتَ لك” ifâdesi âyette geçen vechinin dışında birçok vecihle 

okunmakta ve farklı mânalar ortaya çıkmaktadır. Kelimenin “ ُهَيْت” şeklinde okunması 

takdirde kelime fiil mânasında olup Züleyha’nın Hz. Yûsuf için kendisini hazırladığı ve 

onu çağırdığı anlamı hâsıl olmaktadır. Bu vecih İbn Abbâs ve Hz. Ali’den rivâyet edilen 

ءَ “ kelimesinin mânası ”هَيْتُ “ kırâatiyle de uyuşmaktadır. Buna göre ”هُي ِأتُ لكََ “  ”هَيَّ

“Hazırladı.” fiiliyle uyumlu olup “ ََتهََيَّأتُْ لك” “Senin için güzelleştim hazırlandım.” 

şeklinde meydana gelmektedir.615 Bu kırâata göre Züleyha, hazırlanıp güzelleştikten 

sonra Hz. Yûsuf’u odasına çağırıp kapıları kapatmış ve “Haydi seninim.” demek 

sûretiyle onu dâvet etmiştir.616 

Âyette geçen vecihte Züleyhanın Hz. Yûsuf’u kendisine dâvet ettiği anlaşılmakta 

olup Züleyha’nın Hz. Yûsuf için hazırlanıp hazırlanmadığı meselesi mücmel (kapalı) 

kalmaktadır. “ ُهَيْت” kırâatine göre ise bu kapalılık ortadan kalkmakta Züleyha’nın Hz. 

Yûsuf için hazırlandıktan sonra onu çağırdığı anlamı çıkmaktadır. Bütün kırâatleri göz 

önüne aldığımızda âyetin mânası “Senin için hazırlandım. Haydi gelsene.” şeklinde 

olacaktır.617 

Örnek 2: كَلََّ سَيكَْفرُُونَ بعِِباَدتَِهِمْ وَيكَُونوُنَ عَليَْهِمْ ضِد ا “Hayır! İlâhları, onların ibadetlerini 

inkâr edecekler ve kendilerine düşman olacaklar.”618 

Müellif, “ َكَلََّ سَيكَْفرُُون” lafzındaki “ ََّكَل” edatı ile ilgili geniş îzâhlarda bulunmuştur. 

Cumhur, “ ََّكَل” edatını “red” ve “engellemek” anlamında olması sebebiyle tenvinsiz 

okumuştur. Ancak tenvinli olarak “  َكَل” şeklinde de okunmuştur. Bu vecihle ilgili üç 

görüş bulunmaktadır. Bir görüşe göre “  َكَل” edatı “ َّكَل” kelimesinin mastarı olup fiildeki 

zamirle mansubtur. Yani “ وا كَلَ  عُ طَ قَ انْ وَ  مْ اهُ وَ عْ ي دَ كَلُّوا فِ  ” “Davalarında yoruldular ve 

kesintiye uğradırlar.” mânasındadır. Diğer görüşe göre “  َكَل” edatı “ لُ قْ لثَّ اَ  ” “ağırlık” 

                                                 
614 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 566-567. 
615 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 337; el-Kaysî, el-Keşf 

ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, II, 8; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 566-567. 
616 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 267; İbn Ebû Meryem, II, 675-676; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. 

el-Füteyyih, III, 566-567. 
617 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 267; İbn Ebû Meryem, II, 675-676; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. 

el-Füteyyih, III, 566-567. 
618 Meryem: 19/82. 



122 

 

mânasında olup yine mansubtur. Mânası “ لَ  وا كَ لُ مِ  حُ  ” “Ağırlık yüklendiler.” şeklinde olur. 

Bir diğer görüşe göre ise “  َكَل” edatı “ عُ دْ لرَّ اَ  ” “caydırıcı” mânasındadır. 

Kelime “  َكُل” şeklinde “ك” harfinin dammesi ve tenvinli bir vecihte de 

okunmuştur. Bu vecihte de kelime fiille mansubtur. Mânası da “ مْ هِ تِ ادَ بَ عِ بِ  ونَ رُ فُ كْ يَ كُلَ  سَ  ” 

“Hepsi reddedecek ve ibadetleriyle inkâr edecekler.” şeklinde gerçekleşir. Araplar’ın 

 kullanımını bu veche örnek olarak verebiliriz.619 Âyet-i kerîmede ”زيداً مَ رَ رْ تُ  بِ غُ لََ مِ هِ “

bulunan “ ََّكَل” edatındaki kapalılık, kelimenin farklı vecihlerle okunmasıyla yeni 

anlamlar kazanmış ve kelimedeki kapalılık açıklığa kavuşmuştur. 

 ”ك“ şeklinde ”كُلَ  “ vechiyle620 ve ”كَلَ  “ harfinin fethası ve tenvinli olarak ”ك“

harfinin dammesi ve tenvinli vechiyle İbn Nehîk621 tilâvet etmiştir.622 Müntecebüddîn 

el-Hemedânî de cumruhun düşüncesini benimseyerek “ ََّكَل” edatının harf olup 

engellemek veya hakikat mânasında olduğunu belirtmektedir.623  

Örnek 3:  ََإِلََّ مَنْ توََلَّى وَكَفر “Ancak, kim yüz çevirir, inkâr ederse.”624 

Müellif, âyetteki “ ََّإِل” edatını cumhurun “إ” harfini kesra “ل” harfini ise teşdîd ile 

 istisna edatı olup bununla ilgili ”إِلََّ “ şeklinde okuduğunu belirtmektedir. Bu vecihte ”إِلََّ “

iki görüş bulunmaktadır. Bir görüşe göre “ ََّإِل” edatının istisna ettiği şahıs o kavimden 

değildir. Çoğu âlim bu görüştedir. Mâna “Sen onları cezalandırıcı değilsin. Ancak kim 

onlardan yüz çevirirse ve inkâr ederse onu cezalandıracak olan Allah’tır. Allah kâhir 

sıfatıyla dilediğini yapar.” şeklinde gerçekleşir. 

Bir diğer görüşe göre ise “ ََّإِل” edatının istisna ettiği şahıs o kavimdendir. Mâna 

“Onlardan kim imandan yüz çevirir ve inkâr ederse öldürmekte veya esir almakta onlar 

üzerinde cezalandırıcı sensin.” şeklinde olup hitap Resûlullah’adır. Bu vecihte “ ََّإِل” 

edatı istisna-i munkatı veya istisna-i muttasıl olarak geldiğinde “ ْمَن” edatı nasb 

mahallinde ism-i mevsûl olarak gelir. 

Başka bir vecihte ise “ لََ أَ  ” şeklinde “أ” harfi fetha ile “ل” harfi ise şeddesiz olarak 

okunmuştur. Bu vecihte “ َََأل” edatı tenbih, “ ْمَن” ise şartiyye olarak gelir. Cevabı da bir 

                                                 
619 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 389. 
620 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 45. 
621 Beşir b. Nehîk, tâbiîn bir âlim olup ölüm tarihiyle ilgili herhangi bir bilgi bulunmamaktadır. 
622 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 53. 
623 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 389. 
624 Ğâşiye: 88/23. 



123 

 

sonraki âyet olan “ ُ بهُُ اللََّّ  Allah onu azaba uğratır…” şeklinde gelir.625 Yani bu“ ”فيَعُذَ ِ

durumda mâna “Allah’ın azap ettiği kişi bu takdirden kurtulamaz.”626 olarak anlaşılır. 

 edatını şeddesiz olarak İbn Abbas, Hz. Zeyd b. Eslem, Katâde ve Hz. Zeyd b. Ali ”ألَََ “

(ö. 122/740) tilâvet etmişlerdir.627 

Örnek 4:  ِةً وَاحِدةًَ وَأنَاَ رَبُّكُمْ فاَتَّقوُن تكُُمْ أمَُّ  Şüphesiz bu (İslâm), tek bir din olarak“ وَإِنَّ هَذِهِ أمَُّ

sizin dininizdir. Ben de Rabbinizim. Öyle ise bana karşı gelmekten sakının.”628 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ َِّإن” edatının üç farklı vechine değinmiştir. Bir 

okuyuşa göre edat “أ” harfinin fethası ve “ن” harfinin teşdîdiyle “ َّأن” şeklinde 

okunmuştur. Bu vecihle ilgili üç görüş bulunmaktadır. Bir görüşe göre “ َّأن” edatı önceki 

âyet olan “ ٌإنِ يِ بِمَا تعَْمَلوُنَ عَلِيم” “Doğrusu ben, sizin yaptığınız şeyleri tamamen bilirim.”629 

ifâdesinde geçen “مَا” harfine atıftır. Bu durumda mâna “Muhakkak ki ben yaptıklarını 

biliyorum.” şeklinde olur. Diğer görüşe göre “ َّأن” edatına “ل” harfi takdir edilmiş olup 

 .kelimesinin sılasıdır. Anlamı “Bundan dolayı benden sakının.” şeklinde olur ”فاَتَّقوُنِ “

Burada “ َّأن” edatı car olmadığından dolayı mahalli nasbtır. Bir diğer görüşe göre ise “ َّأن” 

edatı fiilin zamiridir. Bu durumda âyetin anlamı “Bilin! Muhakkak ki bu” şeklinde olur. 

Başka bir vecihte “ َّأن” edatı “أ” harfinin fethası ve “ن” harfinin sükûnuyla şeddesiz 

olarak “ ْأن” şeklinde okunmuştur. Bu durumda “ ِهَذِه” kelimesi “ ْأن” edatının ismi, “ ْتكُُم  ”أمَُّ

ise haberidir. Bir diğer vecihte ise “ َِّإن” edatı “أ” harfinin kesrası ve “ن” harfinin 

teşdîdiyle “ َّإن” şeklinde okunmuştur. “ َّإن” burada isti’naf olarak gelmiştir. Ayrıca “ إِن ِي بمَِا

 cümlesine matuf olması da câizdir. Anlam itibariyle çeşitli nimetlere karşı ”تعَْمَلوُنَ عَلِيمٌ 

bir uyarı veya dikkat çekme anlaşılmaktadır.630 Bu âyette geçen “ َِّإن” edatı çeşitli 

vecihlerde okunarak âyetin mânasını açıklığa kavuşturmuştur. 

Kırâat imamlarından Âsım, Hamza ve Kisâî “أ” harfinin kesrası ve “ن” harfinin 

teşdîdiyle “ َّإن” şeklinde, Nâfi‘, İbn Kesîr ve Ebû Amr ise “أ” harfinin fethası ve “ن” 

harfinin teşdîdiyle “ َّأن” şeklinde tilâvet etmişlerdir. “أ” harfinin fethası ve “ن” harfinin 

sükûnuyla şeddesiz olarak “ ْأن” şeklinde sadece İbn Âmir tilâvet etmiştir. 

                                                 
625 Ğâşiye: 88/24. 
626 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 388-389. 
627 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 357. 
628 Mü’minûn: 23/52. 
629 Mü’minûn: 23/51. 
630 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 606. 



124 

 

Ebû Ali el-Fârisî bu edatın vecihleriyle ilgili en güzel okuyuşun “أ” harfinin 

fethası ve “ن” harfinin sükûnuyla şeddesiz olarak “ ْأن” şeklinde okunan vecih olduğunu 

belirterek nedenini ise edattan sonra fiilin gelmemesine bağlamaktadır. “ ْأن” edatından 

sonra bir fiilin gelmesi durumunda ise güzel bir okuyuş olmayacağı değerlendirmesinde 

bulunmaktadır.631 

2.4.3. Merfû, Mansub ve Meczum Olarak Okunan Fiillerin Anlama Etkisi 

Merfû, mansub ve meczum ifâdeleri Arapça’nın i‘râb ile ilgili konularındandır. 

Bu haller hem isimde hem de fiilde meydana gelebilir. İsim, daha çok cümledeki 

konumuna göre sonu değişirken, fiildeki değişiklik ise başında bulunan edattan 

kaynaklanır. Bu değişiklikler hem harekede hem de harfte meydana gelebilir. Merfû ve 

mansub hem isim hem de fiilde meydana gelirken, meczum ise sadece fiilde meydana 

gelir. Bu ifâdelere dâir kırâat vecihlerine geçmeden önce bu ifâdelerin ne anlama geldiği 

hakkında kısa bir bilgi vermekte fayda görüyoruz. 

Merfû, genel itibariyle “damme” ile ifâde edilir. Örneğin “ ٌمُعلَ ِم” kelimesi müfred 

(tekil) olup ref‘ alâmeti “damme” dir. Fakat merfû olmanın tek alâmeti “damme” 

değildir. Tesniye isimlerde “ ِمُعلَ ِمَان” med olarak gelen “ا" harfi, cem-i müzekker-i 

sâlimde ise “ َمُعلَ ِمُون” med olarak gelen “و” harfi merfû olma durumunu ifâde eder. Merfû 

olarak gelebilecek haller şunlardır: Cümlenin öznesi konumunda olan fâil ve mübteda, 

yüklem konumunda olan haber, fiile benzeyen harfin haberi, nâkıs fiilin ismi ve cinsini 

nefyeden “َل” harfinin haberi şeklindedir.632 

Mansub, çoğunlukla “fetha” ile ifâde edilir. Örneğin müfred bir kelime olan 

 ”kelimesinde nasb alâmeti “fetha” dır. Ancak nasb alâmeti sadece “fetha ”مُعلَ ِمًا“

değildir. Nasb alâmeti hareke olabileceği gibi harf da olabilir. Örneğin tesniye (ikil) 

olan “ ِمُعلَ ِمَيْن” kelimesinde nasb alâmeti hece harfi olarak gelen cezimli “ ْي” harfi, “ َمُعلَ ِمِين” 

kelimesi cem-i müzekker-i sâlim bir kelime olup nasb alâmeti med olarak gelen “ي” 

harfi, “ ٍمُعلَ ِمَات” kelimesi Cem-i müennes-i sâlim bir kelime olup nasb alâmeti “kesra”, 

 kelimesi Cem-i mükesser olup nasb alâmeti “fetha” dır. Bu tür kelimelere ”أقَْلَمًَا“

                                                 
631 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 296-297. 
632 Bedrüddin b. Cemâa, Şerhü’l-Kâfiye li’bni’l-Hâcib, thk. Muhammed Dâvûd, Dârü’l-Menâr, Kahire 

2000, 87-118; Ebû Berakât Abdurrahman b. Ahmed el-Câmî, el-Fevâʾidü’z-Ziyâʾiyye (1. Baskı), 

Mektebetü’l-Büşrâ, Kiriatşî (Pakistan) 2011, 5-146. 



125 

 

mansub denir. Hâl, mef‘ûl, temyiz ve müstesna gibi durumlar mansub olarak kabul 

edilirler.633 Arapça’da “ ْمَهْمَا“ ,”مَا“ ,”انِْ “ ,”لِ “ ,”لمَْ “ ,”اذِْمَا“ ,”مَن” vb. edatların fiil-i 

muzârinin başına gelmesiyle muzâri fiil cezm edilir. Örneğin “ ْلمَْ ينَْصُر” “O (erkek) 

yardım etmedi.”, “ ْلِيخَْرُج” “O (erkek) çıksın.”634 Asıl konumuz nahiv olmadığından 

dolayı burada sadece kısıtlı bir bilgiyle yetinip asıl konumuz olan Müntecebüddîn el-

Hemedânî’nin eserinde ele aldığı merfû, mansub ve meczum olan kelimelerin farklı 

vecihlerde okunması ve bu vecihlerin mâna üzerinde etkisini ele alacağız. 

2.4.3.1. Meczum ve Merfû Olarak Okunan Fiil 

Örnek 1:  َرَضِي ايرَِثنُيِ وَيرَِثُ مِنْ آلَِ يعَْقوُب ِ وَاجْعلَْهُ رَب   “Bana ve Ya‘kûb hanedanına varis 

olacak bir çocuk bağışla ve onu hoşnutluğuna ulaşmış bir kimse kıl!”635 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmedeki “ ُيرَِثنُيِ وَيرَِث” lafzıyla ilgili iki 

vecih ele almaktadır. Bir vecihte her iki kelime de “ ْيرَِثنِْي وَيرَِث” şeklinde meczum olarak 

okunmuştur. Bu vecihte iki kelime de mahzûf olan şartın cevabı olarak gelmiştir. Yani 

“ ثْ رِ يَ  بْ هِ إنْ تَ  ” “Eğer bir çocuk bağışlarsan varis olur.” mânası hâsıl olmaktadır. 

Âyet-i kerîmedeki vecihle iki kelimenin merfû okunduğu vecihte ise bir önceki 

âyet-i kerîme olan “فهََبْ لِي مِنْ لدَنُْكَ وَلِي ا” “Bana kendi tarafından bir çocuk bağışla.”636 

şeklinde geçen “وَلِي ا” kelimesine sıfat olarak gelmiştir.637 “ ْيرَِثنِْي وَيرَِث” vechiyle meczum 

olarak Ebû Amr ve Kisâî tilâvet etmiş, diğer kırâat imamları da merfû olarak tilâvet 

etmişlerdir.638 

Örnek 2: فاَضْرِبْ لهَُمْ طَرِيقاً فِي الْبحَْرِ يبَسًَا لََ تخََافُ درََكًا وَلََ تخَْشَى “…Yakalanmaktan 

korkmaksızın, endişe etmeksizin onlara denizde kuru bir yol aç” diye vahyettik.”639 

Müellif, âyet-i kerîmedeki “ ُلََ تخََاف” kelimesinin iki vechine değinmektedir. 

Kelime âyet-i kerîmedeki vecihle “ ُلََ تخََاف” şeklinde merfû olarak okunduğunda üç görüş 

söz konusudur. Bir görüşe göre “ ُلََ تخََاف” kelimesi “ ْفاَضْرِب” kelimesine hâl olarak gelir. 

Yani “Korkusuz bir şekilde onlara yol açmak için vur.” mânası anlaşılır. Diğer görüşe 

                                                 
633 el-Câmî, 149-476; İbn Cemâa, 120-171. 
634 Alî b. Muhammed es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî, Şürûhü’l-Avâmil, thk. İlyas Kablan (1. Baskı), 

Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2010, 19-20. 
635 Meryem: 19/6. 
636 Meryem: 19/5. 
637 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 342. 
638 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 287. 
639 Tâhâ: 20/77. 



126 

 

göre “ ُلََ تخََاف” kelimesi isti’naf olarak gelmiştir. Yani “Sen korkma güvendesin.” mânası 

anlaşılır. Başka bir görüşe göre ise “ ُلََ تخََاف” kelimesi “ًطَرِيقا” kelimesine sıfat olarak 

gelir. Burada ise mevsûf mahzûftur. Yani “İçinde korkma.” mânası hâsıl olmaktadır. 

Kelime bir diğer vecihte ise meczum olarak “ ْلََ تخََف” olarak okunmuştur. Bu 

vecihte de iki görüş söz konusudur. Bir görüşe göre “ ْلََ تخََف” kelimesi mahzûf olan 

şartın cevabıdır. Yani mâna “Yoldan ve arkandan korkma vur.” şeklinde meydana gelir. 

Diğer görüşe göre ise “ ْلََ تخََف” kelimesi nehiy olarak gelmiştir.640 Cumhur kelimeyi 

âyet-i kerîmedeki vecihle “ ُلََ تخََاف” şeklinde merfû olarak okumuş, “ ْلََ تخََف” şeklinde 

cezimli olarak elifsiz bir şekilde ise sadece Hamza okumuştur.641 

2.4.3.2. Meczum ve Mansub Olarak Okunan Fiil 

Örnek:  ِفيَطَْمَعَ الَّذِي فِي قلَْبِهِ مَرَضٌ فلَََ تخَْضَعْنَ بِالْقوَْل  “…(Erkeklerle konuşurken) Sözü 

yumuşak bir eda ile söylemeyin ki kalbinde hastalık (kötü niyet) olan kimse ümide 

kapılmasın…”642 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ َفيَطَْمَع” kelimesi ile ilgili iki veche değinmektedir. 

 ”ف“ harfinin nasbı ile okumuştur. Bu vecihte kelime ”ع“ kelimesini cumhur ”فيَطَْمَعَ “

harfiyle nehyin cevabı olarak gelmiştir. Başka bir vecihte ise “فيَطَْمَعِ الَّذِي” şeklinde 

meczum olarak okunmuştur. Burada “ع” harfi iltikâ-i sâkineynden dolayı kesra ile 

okunmuştur. Bu vecihte kelime nehiy olan “ َفلَََ تخَْضَعْن” lafzının mahalline atıf olarak 

gelmiştir. Mâna “Sözü yumaşak bir eda ile söylemeyin. Kalbinde hastalık olan ümide 

kapılmasın.” şeklinde gerçekleşir. Burada her iki vecih de nehiy anlamındadır.643  

İbn Cinnî de meczum olarak okunan vechin “ َفلَََ تخَْضَعْن” cümlesine atıf olduğunu 

belirterek mânasının “Kalbinde hastalık olan kişi umutlanmasın.” şeklinde olduğunu 

belirtmektedir. İbn Cinnî ayrıca mansub olarak okunan vechin daha güçlü ve daha 

isabetli olduğunu da belirtmiştir. “فيَطَْمَعِ الَّذِي” vechiyle A‘rec ve Ebân b. Osman (ö. 

105/723) tilâvet etmiştir.644 

                                                 
640 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 440. 
641 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 421; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 239. 
642 Ahzâb: 33/32. 
643 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 253. 
644 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 181. 



127 

 

2.4.3.3. Merfû ve Mansub Olarak Okunan Fiil 

Örnek 1: ى  Size (kudretimizi) apaçık…“ لِنبُيَ نَِ لكَُمْ وَنقُِرُّ فيِ الْْرَْحَامِ مَا نشََاءُ إلِىَ أجََلٍ مُسَم 

anlatâlim. Dilediğimizi belli bir süreye kadar rahimlerde durduruyoruz...”645 

Müellif, “ ُّوَنقُِر” kelimesiyle ilgili merfû ve mansub vecihleriyle ilgili 

değerlendirmelerde bulunmaktadır. Cumhur kelimeyi “ ُّوَنقُِر” şeklinde merfû olarak 

okumuştur. Bu vecihte kelime isti’naf olarak gelir. Yani “ رُّ قِ نُ  نُ حْ نَ وَ  ” “Biz durduruyoruz.” 

anlamındadır. Âyetin anlamı “Biz, rahimlerde dilediğimizi durdurur, sâbit kılarız. Onda 

bir aksaklık olmaz.” şeklinde gerçekleşir. Müellif, “ ىإلِىَ  أجََلٍ مُسَم  ” lafzını da “vilâdet 

vakti” olarak belirtmektedir. 

Kelime başka vecihte ise mansub olarak “ َّوَنقُِر” şeklinde okunmuştur. Bu vecihle 

okunursa “ َِلِنبُيَ ن” kelimesine atıf olarak gelir.646 Zemahşerî âyet-i kerîmenin tahlilini 

yaparken mansub olarak okunan vecihle ilgili “Tedrîcî olarak yarattık.” mânasını 

vermektedir. Bunun hikmetini de iki türlü açıklamaktadır: Bunun bir hikmeti, “Yüce 

Allah kudretini göstermek için bu şekilde yaratmış.” diğer hikmeti ise, “Gelişip 

doğuncaya kadar rahimde durdurulması, doğduktan sonra da gelişip buluğ çağına 

ermesi ve mükellef olması için” Allah insanı bu şekilde yaratmıştır.647 Mansub olarak 

 şeklinde ”وَنقُِرُّ “ şeklindeki vecih Âsım’dan rivâyet edilmiştir. Cumhur ise kelimeyi ”وَنقُِرَّ “

merfû olarak okumuştur.648 

Örnek 2: وا  bir bela olmayacağını (Bu yaptıklarında)“ وَحَسِبوُا ألَََّ تكَُونَ فِتنْةٌَ فعَمَُوا وَصَمُّ

sandılar da (gerçekleri görmeyerek, duymayarak) kör ve sağır kesildiler…”649 

Müellif, âyet-i kerîmedeki “ َألَََّ تكَُون” lafzıyla ilgili iki vecih ele almaktadır. Kelime, 

âyet-i kerîmedeki vecihle “ َألَََّ تكَُون” şeklinde mansub olarak okunmuştur. Bu vecihte “ ْأن” 

edatı fiili nasb etmiştir. 

Başka bir vecihte ise merfû olarak “ نُ ألَََّ تكَُو ” şeklinde okunmuştur. Bu vecihte “ ْأن” 

edatı cezimli olarak gelmiştir. Yani “Onlar bir bela olmayacağını sandılar.” mânası 

hâsıl olmaktadır. Bu vecihte “  أن” edatı sâkin okunmuş ve zamîr-i şe’n hazfedilmiştir.650 

                                                 
645 Hac: 22/5. 
646 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 530. 
647 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 177. 
648 el-Kurtubî, XIV, 321. 
649 Mâide: 5/71. 
650 Cümleden önce gelen, kendisinden sonraki cümleyle tefsîr edilen gâib zamirdir. 



128 

 

 harfi dâhil olmuştur. Müellif, ayrıca fiille ”لَ“ edatı sâkin okunmasından dolayı ”أنْ “

beraber şeddesiz okumaların sadece ”َسَوْفَ “ ,”قدَْ “ ,”ل” ve “س” harflerinden biriyle 

olabileceğini de belirtmiştir.651 Kırâat imamlarından İbn Kesîr, Nâfi‘, Âsım ve İbn Âmir 

 ”ألَََّ تكَُونُ “ şeklinde mansub olarak okumuş, Ebû Amr, Hamza ve Kisâî ise ”ألَََّ تكَُونَ “

şeklinde merfû olarak okumuştur.652 

2.4.3.4. Mansub, Meczum ve Merfû Olarak Okunan Fiil 

Örnek:  َالِحِين دَّقَ وَأكَُنْ مِنَ الصَّ رْتنَِي إلِىَ أجََلٍ قرَِيبٍ فأَصََّ ِ لوَْلََ أخََّ  Ey Rabbim! Beni…“ فيَقَوُلَ رَب 

yakın bir zamana kadar geciktirsen de sadaka verip iyilerden olsam!”653 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmede geçen “ ْوَأكَُن” kelimesinin mansub 

meczum ve merfû vecihlerini ele almaktadır. Kelime “ َوَأكَُون” şeklinde mansub olarak 

okunduğunda “ َدَّق دَّقَ “ .kelimesine atıf olarak gelir ”فأَصََّ  kelimesi de temenninin ”فأَصََّ

cevabı olup “ف” harfiyle mansubtur. Yani mâna “ َدَّقَ وَأكَُون رْنِي فأَصََّ  Beni yakın bir“ ”أخَ ِ

zamana kadar geciktirsen sadaka verenlerden olsam.” şeklinde olur. Araplar’ın “ ِزُرْني

 Beni ziyarate gelirsen sana ikramda bulunurum.” kullanımı bu veche“ ”فأَكَْرَمَكَ وَأعُْطِيكََ 

örnek verilebilir. 

Kelime âyet-i kerîmedeki vecihle “ ْوَأكَُن” şeklinde cezimli olarak okunursa yine 

دَّقَ “ دَّقَ “ kelimesinin mahalline atıftır. Çünkü bu vecihte ”فأَصََّ  kelimesi mahzûf olan ”فأَصََّ

şartın cevabı olup cezm mahallindedir. Takdiri “ ْدَّقْ وَأكَُن رْتنَِي أصََّ  Şâyet beni“ ”إنِْ أخََّ

ertelersen sadaka verenlerden olurum.” şeklinde gerçekleşir. Kelime merfû olarak 

 Olurum.” şeklinde bir mâna meydana“ ”وَأنَاَ أكَُونُ “ şeklinde okunduğunda ise ”وَأكَُونُ “

gelir.654 Kelimeyi mansub olarak “ َوَأكَُون” şeklinde sadece Ebû Amr tilâvet etmiş, 

Cumhur ise “ ْوَأكَُن” şeklinde meczum olarak tilâvet etmiştir.655 Merfû olarak “ ُوَأكَُون” 

şeklinde ise Amr b. Ubeyd (ö. 144/761) tilâvet etmiştir.656 

                                                 
651 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 475. 
652 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, III, 246. 
653 Münâfikûn: 63/10. 
654 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 158. 
655 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, VI, 293. 
656 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 129. 



129 

 

2.4.4. Haber ve İnşâ Olarak Gelen Kırâat Vecihlerinin Anlama Etkisi 

Arapça’da cümle; haber, istihbar, emir, nehiy, nida, temenni, taleb vb. birçok 

tasnife tâbi tutulmuştur. Ancak çoğunluk âlime göre bir cümle ya haber, ya taleb ya da 

inşâdır. Haber, genel olarak bir sözü söyleyen kişinin o sözünün yalan ya da doğru olma 

ihtimalinin bulunduğu söz olarak tarif edilir. Başka bir ifâdeyle haber, tasdik etme veya 

tekzip etme ihtimalinin bulunduğu cümledir. Âlimler tarafından birçok tarifi yapılan 

haber, genel itibariyle içinde yalanlama ve doğrulama ihtimalinin bulunduğu cümle 

olarak tarif edilir. Söz gelimi “ ٌد  Muhammed geldi.” cümlesi haberî bir“ ”جَاءَ مُحَمَّ

cümledir. Çünkü bu cümlenin doğruluğu veya yanlışlığı ihtimal dâhilindedir.657 

Kur’ân’da haberî ve inşâî olarak telaffuz edilmiş birçok örneğe rastlamaktayız. 

 Boşanmış kadınlar kendi kendilerine üç ay hâli“ ”وَالْمُطَلَّقاَتُ يتَرََبَّصْنَ بِأنَْفسُِهِنَّ ثلَََثةََ قرُُوءٍ “

(hayız veya temizlik müddeti) beklerler.”658 Bu âyette geçen “ َيتَرََبَّصْن” kelimesi her ne 

kadar “Beklerler.” olarak tercüme edilse de aslında “Beklesinler.” anlamında haberî bir 

cümledir. Buradaki haberî cümle emir mânasındadır.659 Haber cümlesi bazen de nehiy 

anlamında kullanılır. “ َلََ يمََسُّهُ إِلََّ الْمُطَهَّرُون” “Ona, ancak tertemiz olanlar dokunabilir.”660 

Bu âyetteki “ ُيمََسُّه” kelimesi her ne kadar nefiy olarak “Dokunamaz.” anlamında tercüme 

edilse de bu kelimeye nehiy mânasını yükleyenlerde olmuştur. Şâyet kelimeye nehiy 

anlamı verilirse buna göre mâna “Dokunmasın.” olacak şekilde gerçekleşir.661 

İnşâ ise söylenen sözün doğruluğu veya yanlışlığı sorgulanmayan, bu tür ihtimalin 

olmadığı cümle demektir. Söz gelimi “ ٌقمُْ ياَ احَْمَد” “Ey Ahmet ikamet et.” cümlesini 

yalanlama veya doğrulama söz konusu olmadığından bu cümle inşâî bir cümledir.662 

Bazı âlimler haber cümlesini, ifâde edilen anlamın söylenen sözden önce meydana 

geldiğini, inşâ cümlesinin ise ifâde edilen anlamın söylenen sözden sonra meydana 

                                                 
657 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, V, 1686-1687; Önen, 183. 
658 Bakara: 2/228. 
659 Ebü’l-Bekâ Abdullah b. el-Hüseyn el-Ukberî, et-Tibyân fî İʿrâbi’l-Kurʾân, thk. Sa‘d Küreyyim el-Faki 

(1. Baskı), Dârü’l-Yakîn, b.y., 2001, I, 136. 
660 Vâkı’a: 56/79. 
661 Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Cevzî el-Bağdâdî, Zâdü’l-Mesîr fî 

ʿİlmi’t-Tefsîr (3. Baskı), Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut 1984, VIII, 152. 
662 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, V, 1686-1687. 



130 

 

geldiğini belirtmişlerdir.663 İnşânın birçok çeşidi bulunmaktadır. “ ُليَْتَ الشَّباَبَ يعَوُد” “Keşke 

gençliğim geri gelse.” cümlesi bir temenni cümlesi olup inşâî olarak kabul edilir.664 

Âyetlerden örnek verecek olursak “ ََفلَْيصَُلُّوا مَعك” “İçlerinden bir kısmı seninle 

beraber namaza dursun.”665 cümlesi inşâî olup âyetteki fiil emir olarak kullanılmıştır. 

Yine başka bir âyette “وَلََ تمَْشِ فِي الْْرَْضِ مَرَحًا” “Yeryüzünde böbürlenerek yürüme.”666 

şeklinde nehiy anlamında kullanılmıştır.667 Haber ve inşâ olarak gelen bazı kırâatlerin 

mânaya etkisi olduğunu görmekteyiz. Genel tibariyle haber ve inşâ hakkında verdiğimiz 

bilgilerden sonra müellifin eserinde haber ve inşâ olarak gelen kırâatlerin mânaya 

etkisini birkaç örnekle açıklayacağız. 

Örnek 1: وَإذِْ جَعلَْناَ الْبيَْتَ مَثاَبةًَ لِلنَّاسِ وَأمَْناً وَاتَّخِذوُا مِنْ مَقاَمِ إِبْرَاهِيمَ مُصَل ى “Hani, biz Kâbe’yi 

insanlara toplantı ve güven yeri kılmıştık. Siz de Makam-ı İbrahim’den kendinize bir 

namazgâh edinin…”668 

Kırâat imamları âyette geçen “وَاتَّخِذوُا” kelimesindeki “خ” harini hem fetha, hem de 

kesra ile okumuşlardır. Nâfi‘ ve İbn Âmir’in “وَاتَّخِذوُا” kelimesini haber olarak “وَاتَّخَذوُا” 

şeklinde “خ” harini fetha ile okumuş, İbn Kesîr, Ebû Amr, Âsım, Hamza ve Kisâî ise 

yukarıdaki metinde geçen şekliyle inşâî olarak “خ“ ”وَاتَّخِذوُا” harini kesra ile 

okumuşlardır.669  

Bu iki kırâatin anlamları üzerinde duracak olursak kelime “وَاتَّخَذوُا” şeklinde ihbârî 

olarak mazî fiil sîğasıyla geldiğinde mâna “Hz. İbrâhim’in makamını namazgâh 

edindiler.” şeklinde olur. Âyet-i kerîmede geçen vecihle kelime inşâî olarak “وَاتَّخِذوُا” 

şeklinde okunduğunda ise mâna “Hz. İbrâhim’in makamını namazgâh edinin.” şeklinde 

gerçekleşir.670 

İhbarî olarak “وَاتَّخَذوُا” şeklinde okunan veche dikkat çeken el-Ezherî, âyetin 

başında geçen “َجَعلَْنا” “kıldık” kelimesinin de ihbârî olduğunu belirterek daha sonra 

gelen cümlenin de ihbârî olarak “وَاتَّخَذوُا” şeklinde ona atıf olarak geldiğini 

                                                 
663 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, V, 1688. 
664 Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer b. Ahmed el-Kazvînî, et-Telhîs fî Ulûmi’l-

Belâğe, şrh. Abdurrahman el-Berkûfî (1. Baskı), Dârü’Fikri’l-Arabî, b.y., 1904, 151. 
665 Nisâ: 4/102. 
666 İsrâ: 17/37. 
667 Ünal, 349. 
668 Bakara: 2/125. 
669 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, II, 220. 
670 el-Ezherî, I, 174; İbn Ebû Meryem, I, 298; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 377-

378. 



131 

 

belirtmektedir.671 el-Fârisî ise “وَاتَّخِذوُا” şeklinde inşâî olarak okunan vechin sebebini Hz. 

Peygamber ve Hz. Ömer arasında geçen bir diyaloğa dayandırmaktadır.672 Buna göre 

Hz. Ömer’den rivâyet edilen bir hadiste Hz. Ömer, “Ya Resûlullah neden Makam-ı 

İbrâhim’i namazgâh edinmiyorsun?” diye sormuş ve ardından Yüce Allah Resûlullah’a 

emir sîğasında inşâî olarak Makam-ı İbrâhim’i namazgâh edinmesini emretmiştir.673 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’ye göre kelime, âyette geçen vecihle “ خِذوُاوَاتَّ  ” 

şeklinde okunduğunda mâna “Orada namaz kılacağınız bir yer edinin dedik.” şeklinde 

gerçekleşmektedir. Şâyet kelime “وَاتَّخِذوُا” şeklinde “خ” harfinin kesrasıyla okunursa 

kelimenin nereye atıf olacağı konusunda ihtilaf olduğunu belirten müellif, bu konuda 

dört farklı görüş olduğunu belirtmektedir. 

Birinci görüşe göre “وَاتَّخِذوُا” kelimesi önceki âyette geçen “ ُاذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أنَْعمَْت

 Size verdiğim nimetimi hatırlayın.”674 cümlesine atıftır. Buradaki hitab“ ”عَليَْكُمْ 

Yahudilere olduğu için sanki mâna “أذُْكُرُوا وَات خِذوُا” “Hatırlayın ve Makam-ı İbrâhim’i 

namazgâh edinin.” şeklinde gerçekleşmektedir. İkinci görüşe göre “وَاتَّخِذوُا” kelimesi 

aynı âyetin başında geçen “ َوَإِذْ جَعلَْناَ الْبيَْت” cümlesine atıftır. Yani mâna “ اذْكُرُوا إِذْ جَعلَْناَ وَ 

 Kâbe’yi insanlara toplantı ve güven yeri kıldığımızı hatırlayın ve Makam-ı“ ”وَاتَّخِذوُا

İbrâhim’i namazgâh edinin.” şeklinde gerçekleşir. 

Üçüncü görüşe göre ise “وَاتَّخِذوُا” kelimesi aynı âyette geçen “ مَثاَبةًَ لِلنَّاسِ جَعلَْناَ الْبيَْتَ  ” 

cümlesine atıftır. Buna göre mâna “ثوُبوُا وَاتَّخِذوُا” “Kâbe’yi insanlara toplantı ve güven 

yeri kılmıştık. Dönüp tevbe edin ve Makam-ı İbrâhim’i namazgâh edinin.” şeklinde 

olacaktır. Dördüncü görüşe göre de “وَاتَّخِذوُا” kelimesi bir önceki âyette geçen “ قاَلَ إِن ِي

 Ben seni insanlara önder yapacağım.”675 cümlesine atıftır. Burada“ ”جَاعِلكَُ لِلنَّاسِ إِمَامًا

sanki Yüce Allah Hz. İbrâhim’e “Seni insanlara önder yapacağım. Sen de Makam-ı 

İbrâhim’i namazgâh edin.” diye hitap etmektedir. Bu görüşe göre bu ifâdeler Hz. 

İbrâhim’e bir emir olup Hz. İbrâhim bu ifâdelerle imtihan olmaktadır.676 

Müellif, bu dört ihtilafa değindikten sonra el-Fârisî’nin görüşünü benimseyip 

 kırâatinin bir cümleye atıf olarak değil isti’naf olarak geldiğini ”وَاتَّخِذوُا“

                                                 
671 el-Ezherî, I, 174. 
672 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, II, 220. 
673 Saîd b. Mansûr, es-Sünen, thk. Sa‘d b. Abdullah b. Abülaziz el-Hümeyyir (1. Baskı), Dârü’l-Samiî, 

Riyad 1993, II, 609. 
674 Bakara: 2/122. 
675 Bakara: 2/124. 
676 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 377-378. 



132 

 

belirtmektedir.677 Müellif, ayrıca “وَاتَّخَذوُا” vechiyle ilgili de açıklamalarda bulunarak bu 

kelimenin âyetin başında geçen “َجَعلَْنا” “kıldık” kelimesine atıf olarak geldiğini 

belirtmektedir. Bu durumda her iki fiil de mâzi olup ihbârî olarak gelmiştir. El-

Ezherî’nin de benimsediği bu görüşe göre mâna “ ْفثَاَبوُا وَاتَّخَذوُا مِنْ مَقاَمِ إِبْرَاهِيم” “Tevbe 

ettiler ve Hz. İbrâhim’in makamını namazgâh edindiler.” şeklinde gerçekleşir.678 Netice 

itibariyle ulemâ, gerek haber gerekse inşâ olarak okunan her iki okuyuşu da sahîh olarak 

kabul etmişlerdir.679 

Örnek 2: وَلََ يجَْرِمَنَّكُمْ شَنآَنَُ قوَْمٍ أنَْ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أنَْ تعَْتدَوُا “…Sizi Mescid-i 

Haram’dan alıkoydular diye birtakımlarına beslediğiniz kin, sakın ha sizi, haddi 

aşmaya sürüklemesin…”680 

Âyette geçen “ ْأنَْ صَدُّوكُم” cümlesi iki vecihle okunmuştur. Kırâat imamlarından İbn 

Kesîr ve Ebû Âmr hemzeyi kesra ile “ ْإنِْ صَدُّوكُم” şeklinde okumuş, diğer kırâat imamları 

ise âyette geçen vecihle okumuşlardır.681 

Müellif, âyette geçen “ ْأنَْ صَدُّوكُم” lafzında hemzenin hem kesra hem de fetha ile 

okunan vecihlerine değinerek şu açıklamalarda bulunmaktadır: Cümle “ ْإنِْ صَدُّوكُم” 

vechiyle okunduğunda “ ِْإن” edat-ı şartiye olarak gelmiş olup cevabı mahzûftır. Mâna ise 

“Bu şekilde engelleme olduğunda hududu aşmayın.” şeklinde olur.682 Şâyet Mescîd-i 

Haram’a girmenize engel olurlar ise bir topluma karşı beslediğiniz nefret sizi onlara 

karşı bir saldırıya sevk etmesin. Yani “Nefretiniz size yapılan saldırıya benzer bir 

saldırıya sevk etmesin.” şeklinde bir mâna takdir edilir.683 “ ِْإن” edat-ı şartiye olarak 

geldiğinde cevabı geleceğe dâir bir mânayı ifâde eder. Bu kırâatin mânası geleceği ifâde 

ettiği gibi nehiy mânasını da barındırmaktadır. Nehiy olarak gelen fiiller inşâî olarak 

kabul edilir. Dolayısıyla “ ْإنِْ صَدُّوكُم” vechi inşâîdir.684 

 şeklinde fetha ile okunduğunda ise ”أنَْ صَدُّوكُمْ “ edatı âyet-i kerîmedeki gibi ”أنَْ “

 aynı zamanda nasb mahallinde olup mef‘ûl-i li eclih ”أنَْ “ .edatı mastariyye olur ”أنَْ “

                                                 
677 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, II, 220; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 

377-378. 
678 el-Ezherî, I, 174; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 377-378. 
679 el-Ferrâ, I, 77; Meşhur dil âlimi Ferrâ, her iki kırâatin de isabetli olduğunu eserinde belirtmektedir. 
680 Mâide: 5/2. 
681 el-Ezherî, I, 325-326; el-Kaysî, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, I, 405. 
682 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 400. 
683 el-Ezherî, I, 325-326. 
684 el-Kaysî, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, I, 405. 



133 

 

olarak gelir. Mâna ise “sizi engellemeleri” şeklinde olur.685 Yani “Sizi Mescîd-i 

Haram’dan çevirdikleri için bir topluma karşı beslediğiniz nefret sizi karşı bir saldırya 

sevk etmesin.” şeklinde bir mâna takdir edilir. Bu vecihteki mânaya baktığımızda “ َْأن” 

edatı cümleye mâzi bir anlam kattığını görmekteyiz. Bu veche göre müşriklerin 

mü’minleri Mekke’den çıkarmaları gerçekleşmiş ve mü’minlere haddi aşmamaları 

konusunda bir uyarı yapılmıştır.686 Geçmişte yaşanan bir olayı bildirdiği için bu vechin 

ihtiva ettiği mâna ihbârîdir. Müfessirler bu âyeti tefsîr ederken, müşriklerin Hudeybiye 

anlaşmasında Resûlullah ve ashâbının Beytullah’ı ziyaret etmelerini engellemelerinden 

dolayı bu âyetin nâzil olduğunu belirtmişlerdir.687 

Örnek 3:  ِالَّذِينَ لََ يؤُْمِنوُنَ بِالْآخَِرَة ُ  Bir de (şeytanlar), ahirete“ وَلِتصَْغىَ إلِيَْهِ أفَْئدِةَ

inanmayanların gönülleri bu yaldızlı sözlere meyletsin…”688 

Müellif, “َوَلِتصَْغى” kelimesindeki “ل” harfinin “كي” “için” mânasında olduğunu ve 

bir önceki âyet olan “زُخْرُفَ الْقوَْلِ غُرُورًا” “Yaldızlı laflar fısıldarlar.”689 ifâdesinde geçen 

لِيغَْرُوا بذِلَِكَ “ kelimesine atıf olarak geldiğini belirtmiştir. Bu durumda mâna ”غُرُورًا“

 harfinin ”ل“ Mü’minleri bununla aldatmaları için” şeklinde olur. Cumhurun“ ”الْمُؤْمِنِينَ 

kesrasıyla “َوَلِتصَْغى” olarak okuduğu kelimeyi bazı âlimler kolay okunması için “ل” 

harfinin iskânıyla “َوَلْتصَْغى” olarak da okumuştur. Burada da harekenin aslı kesradır. “ل” 

harfinin iskânı şeklindeki vechin isti‘malinin az olduğunu belirtmek gerekir. “ل” harfi 

harekeli olarak geldiğinde mânayı güçlendirir. Çünkü harekeli harf sâkin harften daha 

güçlüdür. Bir görüşe göre ise “ل” harfi sâkin okunduğu zaman lâm-ı emir olarak gelir. 

Bu durumda mâna gönülleri yaldızlı sözlere meyledenlere bir “tehdit” ve “korkutma” 

olarak anlaşılmaktadır. er-Rummânî’nin690 (ö. 384/994) “َوَلْتصَْغى” kelimesindeki “ل” 

harfinin lâm-ı emir olamayacağını belirttiğini aktaran müellif, kelimedeki “ل” harfinin 

lâm-ı emir olmasının câiz olduğunu belirtmektedir.691  

                                                 
685 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 400. 
686 İbn Ebû Meryem, I, 436. 
687 et-Taberî, VIII, 50. 
688 En‘âm: 6/113. 
689 En‘âm: 6/112. 
690 Mu‘tezile kelâmcısı, Arap dili ve belâgatı âlimidir. 
691 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 227-228; el-Hemedânî, 

el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 676-677. 



134 

 

Örnek 4:  َعَلَى الظَّالِمِين ِ نٌ بيَْنهَُمْ أنَْ لعَْنةَُ اللََّّ  ,O zaman aralarında bir duyurucu“ فأَذََّنَ مُؤَذ ِ

“Allah’ın lâneti zâlimlere!” diye seslenir.”692 

Âyet-i kerîmede geçen “ ِ “ cümlesi ”أنَْ لعَْنةَُ اللََّّ ةَ اللِ نَ عْ أنَّ لَ  ” şeklinde “ن” harfinin 

teşdîdiyle mansub olarak da okunmuştur.693 Âyet-i kerîmedeki vecihte “ َْأن” edatı “ َُأنَْ لعَْنة

 ِ  ,şeklinde şeddesiz ve merfû olarak okunmuştur. Anlamı “Müezzin, aralarında o ”اللََّّ

Allah’ın lanetidir. Diye ilan etti.” şeklinde olur. Sîbeveyhi de âyet-i kerîmedeki “ َأذََّن” 

kelimesinin anlamına işaret ederek “işitmek”, “haber vermek”, “bilmek” ve “ilan 

etmek” gibi anlamlara geldiğini belirtmektedir.694 Buna göre mâna ihbârîdir. Cumhurun 

hemzenin fethasıyla okuduğu “ َْأن” edatı hemzenin kesrasıyla da okunmuştur. Bu vecihte 

mâna “ ِ  .muhakkak ki Allah’ın laneti”695 şeklinde meydana gelmektedir“ ”إنِْ لعَْنةَُ اللََّّ

ez-Zeccâc’a göre “ َْأن” edatının şeddesiz okunduğunda “َأي” mânasında tefsîriye 

edatı olması câizdir.696 “ ِأنَّ لعَْنةََ الل” şeklinde “ َّأن” edatının teşdîdiyle mansub olarak İbn 

Âmir, Hamza ve Kisâî tilâvet etmiş, “ ِ أنَْ  لعَْنةَُ اللََّّ ” şeklinde şeddesiz ve merfû olarak İbn 

Kesîr, Kunbül, Nâfi‘, Ebû Amr ve Âsım tilâvet etmişlerdir.697 Şâz bir kırâat olan “ َُإنِْ لعَْنة

 ِ  vechindeyse A‘meş tilâvet etmiştir.698 ”اللََّّ

Örnek 5:  ِ  Allah’a secde etmesinler diye…”699“ ألَََّ يسَْجُدوُا لِِلَّّ

Âyet-i kerîmede geçen “ألَََّ يسَْجُدوُا” lafzı âyet-i kerîmedeki vecihle okunduğunda 

“ نْ أَ  ” edatı “َل” harfinden önce mevcut olup “َل” harfine idgâm olmuştur. Bu durumda 

 edatının mahalliyle ilgili iki görüş ”أنَْ “ ile mansubtur. Bu vecihte ”أنَْ “ kelimesi ”يسَْجُدوُا“

bulunmaktadır. Birinci görüşe göre “ َْأن” edatının mahalli nasb olup mef‘ûlü lehdir. Bu 

durumda mâna “Allah’a secde etmemeleri için onları yoldan çevirmeleri” veya “Secde 

etmemelerini onlara sevdirdi.” şeklinde olur. Bu durumda harf-i car mahzûftur. Şâyet 

 Şeytan, onlara“ ”وَزَيَّنَ لهَُمُ الشَّيْطَانُ أعَْمَالهَُمْ فصََدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ “ edatı önceki âyette geçen ”أنَْ “

yaptıklarını süslü göstermiş ve böylece onları yoldan çıkarmış.”700 “ ْأعَْمَالهَُم” kelimesine 

bedel olursa mâna, “Şeytan onlara secde etmemelerini sevdirdi.” şeklinde olur. Ayrıca 

                                                 
692A‘râf: 7/44. 
693 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 55. 
694 Sîbeveyhi Ebû Bişr Amr b. Osmân İbn Kanber, el-Kitâb, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn (3. 

Baskı), ‘Allâmeü’l-Kütüb, Beyrut 1983, IV, 62. 
695 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 55-56. 
696 ez-Zeccâc, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh, II, 341. 
697 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 281-282; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, IV, 21-22. 
698 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 445. 
699 Neml: 27/25. 
700 Neml: 27/24. 



135 

 

 harfinin sıla-i ibtida olması da câizdir. Bu durumda mâna “Hidâyete ermiyorlar ki ”لَ“

secde etsinler.” şeklinde olur. İkinci görüşe göre ise “ يسَْجُدوُاألَََّ  ” lafzı bir önceki âyette 

geçen “ ِالسَّبِيل” kelimesine bedel olup “ َّصَد” kelimesine mütealliktir. Yani “Secde 

yapmalarını engelledi.” Bu durumda “َل” harfi de sıla olarak gelir. 

Kelime başka bir vecihte ise şeddesiz olarak “ َََأل” şeklinde okunmaktadır. Bu 

durumda “ َََأل” tenbih olarak gelir. Kelimedeki “ي” harfi nidâ olup münâdâsı mahzûftur. 

“ edatı ”ألَََ “ مِ وْ ا قَ يَ  ” veya “ وادُ جُ اسْ  ءِ لََ ؤُ ا هَ يَ  ” lafızlarına takdir edilir. Münâdâ ise bilindiği için 

hazfedilmiştir. “يا” daki “ا” harfi ise iltikâ-i sâkineynden dolayı hazfedilmiştir. “ا” 

lafızda hazfedildiği için hatta da hazfedilmiştir. “ وادُ جُ سْ اُ  ” kelimesindeki “ا” hem lafzen 

hem de hat olarak hazfolmuş ve “يسَْجُدوُا” olarak kalmıştır.701 Ebû Ca‘fer, Kisâî, Ruveys 

(ö. 238/852) ve Ya‘kûb “ألَََ يسَْجُدوُا” şeklinde şeddesiz olarak, Cumhur ise “ل” harfinin 

teşdîdiyle “ألَََّ يسَْجُدوُا” şeklinde tilâvet etmiştir.702 

2.4.5. İ‘râbın Değişmesiyle Kırâatlerin Âyetlerin Anlamına Etkisi 

Arap dili kendine has özelliklere sahip, gerek sarf gerekse nahiv açısından bir 

takım kuralları olan bir dildir. İ‘râb, Arap dilinde âmilin kelimelerin sonunu lafzen veya 

takdiren değiştirmesidir. Başka bir ifâdeyle âmilin değişmesiyle kelimenin sonunun 

değişmesi durumudur. Lafzen kelimenin sonunun değişmesi “ ٌجَاءَ زَيْد” “Zeyd geldi.”, 

 .Zeyd’e uğradım.” şeklinde gerçekleşir“ ”مَرَرْتُ بِزَيْدٍ “ Zeyd’i gördüm.” ve“ ”رَأيَْتُ زَيْداً“

Görüldüğü gibi “ ٌزَيْد” kelimesinin sonu hem merfû hem mansub hem de mecrûr olarak 

üç halde de gelmiştir. Kelimenin merfû, mansub ve mecrûr olma hallerinin alâmetleri 

burada hareke ile “damme”, “fetha” ve “kesra” şeklinde belirtilmiştir. Kelimenin 

sonunun takdiren değişmesi de “جَاءَ الْفتَي” “Genç geldi.”, “رَأيَْتُ الْفتَي” “Genci gördüm.” 

ve “مَرَرْتُ بِالْفتَي” “Gence uğradım.” şeklinde gerçekleşir. Görüldüğü gibi hem fiil hem de 

fâil değişmesine rağmen “فتَي” kelimesinin sonunda herhangi bir değişiklik olmamıştır. 

Bu kelimenin merfû, mansub veya mecrûr olduğuna takdiren karar verilir.703 

Görüldüğü gibi kelimenin sonunun değişmesiyle cümlenin anlamı da 

değişmektedir. Buna göre kırâat vecihlerinde de şâyet fiil, fâil veya mef‘ûl değişirse 

anlam da değişecektir. İstisnaî olarak bazen i‘râbın değişmesine rağmen anlamın 

                                                 
701 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 88-89. 
702 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 332. 
703 İbn Hişâm, 56. 



136 

 

değişmediği vecihlere de rastlanmaktadır. Müellifin bu konuya dâir eserinde ele aldığı 

vecihlerden bir kaçını burada ele alacağız.  

Örnek 1:  ٍإِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِح “…Onun yaptığı, iyi olmayan bir iştir…”704 

Yıkarıdaki metinde geçen “ ٍإِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِح” cümlesini Kisâî ve Ya‘kûb “ َإِنَّهُ عَمِل

 kelimesini de mansub ”غَيْرَ “ harfini fetha ile ve ”ل“ ,harfini kesra ”م“ şeklinde ”غَيْرَ صَالِحْ 

olarak okumuş, diğer kurrâ ise metinde geçen şekliyle okumuştur.705 

Müntecebüddîn el-Hemedânî de âyet-i kerîmede geçen “ ٌإِنَّهُ عَمَل” ifâdesinin 

mânasıyla ilgili şu ifâdelerde bulunmaktadır. “ ُإنَِّه” kelimesindeki zamirin Hz. Nûh’un 

oğlunu işaret ettiğini belirten müellif, bununla ilgili iki görüş olduğunu belirtmektedir. 

Bir görüşe göre muzâf cümlede hazfolmuştur. Bu görüşe göre mâna “ صَالِحٍ  إِنَّهُ ذوُ عَمَلٍ غَيْرُ 

مَعَ الْكَافِرِينَ  وَهُوَ الْكُفْرُ وَكَوْنهُُ  ” “O, sâlih olmayan bir amelin (küfür) sahibidir. Kâfirlerle 

beraberdir.” şeklinde gerçekleşir. Diğer görüşe göre ise cümlede hazf yoktur. Buna 

göre mâna “ حٍ صَالِ  غَيْرُ عَمَلًَ  وَإِنَّمَا جُعِلتَْ ذاَتهُُ  ” “Bizzat kendisi sâlih olmayan bir ameldir.” 

şeklinde olur. Bu görüşe göre Hz. Nûh’un oğlunu, işlediği amelden dolayı mübalağalı 

bir yerme vardır.706 

Âyette geçen kırâatin “Allah’tan Hz. Nûh’a bir nida” olabileceğini belirten 

müellif, Hz. Nûh’un oğluna yaptığı nidadan sonra Yüce Allah, “Oğluna yaptığın nida 

sâlih olmayan bir ameldir.” şeklinde yorumlandığını da belirtmiştir. Başka bir görüşe 

göre ise buradaki sözler Hz. Nûh’a aittir. Hz. Nûh’un “ َياَ بنُيََّ ارْكَبْ مَعنَاَ وَلََ تكَُنْ مَعَ الْكَافِرِين” 

“Yavrucuğum, bizimle beraber sen de bin, inkârcılarla birlikte olma. Diye seslendi.”707 

sözlerinden sonra “ ٍإِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِح” “Bizimle beraber gemiye binmemen sâlih olmayan 

bir ameldir.” şeklinde oğluna hitab etmiştir.708 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, el-Fârisî ve İbn Ebû Meryem; Kisâî ve Ya‘kûb’un 

okumuş olduğu “ صَالِحْ إِنَّهُ عَمِلَ غَيْرَ  ” şeklindeki kırâatin âyette geçen kırâatle aynı mânada 

olduğunu, ihtilafın mânada değil sözde olduğunu eserlerinde belirtmişlerdir. Bu vecihte 

                                                 
704 Hûd: 11/46. 
705 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, IV, 341; İbn Ebû Meryem, I, 647. 
706 Bu görüşe göre Hz. Nûh’un oğlu kötülük ile özdeşleştiği için “zâtı sâlih olmayan bir amel (kişi)” 

olarak ifâde edilmiştir. Örneğin “ ٌزَيْدٌ عَدْل” “Zeyd adâlettir.” denildiğinde Zeyd, âdil bir insan olduğundan 

adâlet ile özdeş kılınmış ve bu şekilde vasıflanmıştır. Hz. Nûh’un oğlu için de bu şekilde bir kullanım söz 

konsudur. 
707 Hûd: 11/42. 
708 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, IV, 341-342; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, 

III, 476. 



137 

 

 kelimesi ise mansub ”غَيْرَ “ .fiil-i mâzi olarak gelmiş, fâili ise fiilde müstetirdir ”عَمِلَ “

olarak gelmiştir.709 Görüldüğü gibi bu iki kırâat arasında i‘râb farklılığı olmasına 

rağmen mânaya herhangi bir etkisi olmamış, müfessirlerin ihtilafı daha çok cumhurun 

okumuş olduğu vecihle ilgili olmuştur.710 

Örnek 2:  َوَيوَْمَ نسَُي ِرُ الْجِباَل “Dağları yürüteceğimiz…”711 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ ُنسَُي ِر” kelimesinin iki farklı vechine 

değinmektedir. Kelime bir vecihte “ ُتسَُيَّر” şeklinde “ت” harfinin dammesi ve “ي” 

harfinin fethasıyla okunmuş, “ ُالْجِبَال” kelimesi ise merfû olarak “ الْجِباَلُ تسَُيَّرُ  ” “Dağlar 

yürütülür.” şeklinde okunmuştur. “ ُوَسُي ِرَتِ الْجِباَل” “Dağlar yürütülür.”712 âyet-i 

kerîmedeki kullanımı bu veche örnek olarak verebiliriz. 

Âyetteki vecihte ise “ َنسَُي ِرُ الْجِباَل” şeklinde “ن” harfinin dammesi ve “ي” harfinin 

kesrasıyla fâil olarak okunmuş, “ َالْجِباَل” kelimesi ise mansub olarak gelmiştir.713 Bu 

vecihte mâna “Dağları yürütürüz.” şeklinde anlaşılır. Görüldüğü gibi fâil ve mef‘ûlun 

değişmesiyle mâna da değişmektedir. Kırâat imamlarından Ebû Amr, İbn Kesîr ve İbn 

Âmir “ ُتسَُيَّر” şeklinde “ت” harfinin dammesi ve “ي” harfinin fethasıyla, diğer kırâat 

imamları da “ ُِنسَُي ر” şeklinde “ن” harfinin dammesi ve “ي” harfinin kesrasıyla 

okumuşlardır.714 

Örnek 3:  َقدََّرْناَهُ مَناَزِلَ وَالْقمََر  “Ayın dolaşımı için de konak yerleri (evreler) 

belirledik…”715 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ َوَالْقمََر” kelimesinin merfû olarak “ ُوَالْقمََر” şeklinde 

de okunduğuna değinmektedir. Kelime merfû olarak okunduğunda ibtida olarak gelirse 

haberi de “ ُقدََّرْناَه” kelimesi olur. Şâyet “ ُوَآيَةٌَ لهَُمُ اللَّيْل” “Gece de onlar için bir delildir.” 

âyetinde geçen “ ُاللَّيْل” kelimesine atıf olarak gelirse,716 mâna “ ُوَ آيَ ةٌ  لَ هُ مُ  الْ قَ مَ ر” “Ay da onlar 

için bir delildir.” şeklinde olur. Âyet-i kerîmedeki vecihle “ َوَالْقمََر” şeklinde mansub 

                                                 
709 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, IV, 341; İbn Ebû Meryem, I, 647; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-

Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 476. 
710 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, IV, 341. 
711 Kehf: 18/47. 
712 Nebe’: 78/20. 
713 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 287. 
714 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 278-279. 
715 Yâsîn: 36/39. 
716 Yâsîn: 36/37. 



138 

 

olarak okunduğunda ise “ لَ ازِ نَمَ  هُ ا لَ نَ رْ دَّ قَ وَ  ” “Biz aya bir yol takdir ettik.” mânası hâsıl 

olmaktadır.717 

 ”وَالْقمََرَ “ ,vechiyle merfû olarak Nâfi‘, İbn Kesîr, Ebû Amr ve Ya‘kûb ”وَالْقمََرُ “

vechiyle mansub olarak ise Ebû Ca‘fer, İbn Âmir, Âsım, Hamza, Kisâî, Halef, Ruveys 

ve Ya‘kûb tilâvet etmişlerdir.718 

Örnek 4:  َوَيسَْألَوُنكََ مَاذاَ ينُْفِقوُنَ قلُِ الْعفَْو “…Yine sana Allah yolunda ne harcayacaklarını 

soruyorlar. De ki: İhtiyaçtan arta kalanı…”719 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ َقلُِ الْعفَْو” lafzının iki vechine değinmiştir. Bir 

vecihte kelime “ ُقلُِ الْعفَْو” şeklinde merfû olarak okunmuştur. Bu vecihte âyetteki “مَا” 

harfi, isim olarak gelmiş, “َذا” harfi ise “ يذِ لَ اَ  ” mânasında ismin haberi, “ َينُْفِقوُن” kelimesi 

de sılasıdır. Mâna ise “ هُ ونَ قُ فِ نْ ي يُ ذِ ا الَّ مَ  ” “Nedir o infak ettikleri şey?” şeklinde olur. Burada 

sılanın râci olduğu isim hazfedilmiştir. Cevabı da “ ُقلُِ الْعفَْو” şeklinde mübtedanın haberi 

ve merfû olarak gelmiştir. Takdiri “ وُ فْ عَ الْ  هُ ونَ قُ فِ نْ ي يُ ذِ لَّ اَ  ” “İnfak ettikleri o şey ihtiyaç 

fazlasıdır.” şeklinde olur. 

Kelime âyet-i kerîmede geçen vecihle mansub olarak “ َقلُِ الْعفَْو” şeklinde 

okunduğunda “ امَ  ” ve “ اذَ  ” harfleri “ َينُْفِقوُن” ile nasb mahallinde olup ikisi de isimdir. 

Cevabı da “ َقلُِ الْعفَْو” şeklinde mansub olarak gelir. Mâna “ َينُْفِقوُنَ الْعفَْو” “İhtiyaçtan 

fazlasını harcıyorlar.” şeklinde takdir edilir. Cevabın i‘râbı da sorunun i‘râbı şeklinde 

gelir.720 Kelime merfû olarak “ ُقلُِ الْعفَْو” vechiyle sadece Ebû Amr, diğer kırâat imamları 

ise mansub olarak “ َقلُِ الْعفَْو” vechiyle tilâvet etmişlerdir.721 

Örnek 5:  ِ َ وَمَلََئِكَتهَُ يصَُلُّونَ عَلىَ النَّبِي   Şüphesiz Allah ve melekleri Peygamber’e“ إنَِّ اللََّّ

salât ediyorlar…”722 

Müellif, “ َُوَمَلََئِكَته” kelimesinin iki vechiyle ilgili açıklamalarda bulunmuştur. 

Kelime, âyet-i kerîmede geçen vecihle “ َُوَمَلََئِكَته” şeklinde okunduğunda “ َِّإن” edatının 

ismine atıf olarak gelir. Haberi ise “ َيصَُلُّون” kelimesidir. Müellif, cumhurun kelimeyi bu 

vecihle okuduğunu da belirterek burada hazf söz konusu olmadığını belirtmektedir.723 

                                                 
717 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 351. 
718 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 370. 
719 Bakara: 2/219. 
720 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 505. 
721 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 182; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, II, 315. 
722Ahzâb: 33/56. 
723 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 268. 



139 

 

Bazı lügat âlimleri ise âyet-i kerîmede hazf söz konusu olduğunu belirtmişlerdir. Onlara 

göre mânanın takdiri “ هِ يْ لَ عَ  ونَ لُّ صَ يُ وَمَلََئِكَتهَُ  يِ  بِ ي النَّ لَ ي عَ لِ  صَ يُ  اللَ  إنَّ  ” “Muhakkak ki Allah ve 

melekleri Allah’ın nebisine salat eder.” şeklindedir. Lügat âlimlerine göre âyette “ يصَُلِ ي

ِ “ ifâdesi hazfedilmiştir. Çünkü âyet-i kerîmedeki ”عَليَ النَّبِيِ    ,lafzı ”يصَُلُّونَ عَلىَ النَّبِي 

hazfedilene de delâlet eder. Bazı âlimler ise “ َيصَُلُّون” fiilindeki zamirlerin Allah ve 

melekler olmasını câiz görmemişlerdir. Çünkü fiillerdeki zamirler cinsiyyet konusunda 

aynı olmak zorundadır. Yüce Allah ise bundan münezzehtir. Meşhur dil âlimi Nehhâs, 

bu âyet-i kerîmenin tahlilini yaparken şöyle bir rivâyette bulunmaktadır: Bir adam 

Resûlullah’a “ تَ أْ شِ وَ  اللُ  اءَ ا شَ مَ  ” “Allah ve sen dilersen.” diye bir hitapta bulunmuş, 

Resûlullah bunu duyunca adama “ تَ أْ شِ وَ  مَّ ثُ  اللُ  اءَ ا شَ مَ  ” “Allah dilerse ve sende istersen.” 

demesi gerektiğini söylemiştir.724 Burada Nehhâs’ın da “ َيصَُلُّون” kelimesindeki 

zamirlerin Allah ve melekleri olmasını câiz görmediği ve buna bir delil getirdiği 

anlaşılmaktadır. 

Kelime bir diğer vecihte “ ُُوَمَلََئِكَته” şeklinde merfû olarak okunmuştur. Bu vecihte 

kelime “ َِّإن” edatına ve isminin mahalline atıftır.725 Bu vecihle okunmasını sadece Kisâî 

câiz görmüştür. Bu veche örnek olarak “ انِ قَ لِ طَ نْ و مُ رٌ مْ عَ داً وَ يْ زَ  إنَّ  ” “Muhakkaki Zeyd ve Amr 

ayrılmışlardır.” kullanımını örnek verebiliriz. Lügat âlimlerinin hemen hemen tamamı 

bu okuyuşu uygun görmemişlerdir.726 

Örnek 6:  ِ الْحَق ِ  İşte bu durumda velâyet (himaye ve koruyuculuk)“ هُناَلِكَ الْوَلََيةَُ لِِلَّّ

yalnızca hak olan Allah’a mahsustur…”727 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ ِ الْحَق” kelimesinin üç vechine değinerek şu 

açıklamalarda bulunmaktadır: Kelime bir vecihte “ ُّالْحَق” vechiyle merfû olarak 

okunmuştur. Bu vecihle ilgili farklı görüşler bulunmaktadır. Bir görüşe göre “ ُّالْحَق” 

kelimesi “ َُالْوَلََية” kelimesinin sıfatıdır. Şâyet sıfat ile mevsûf arasında haber var ise bu 

görüş câiz görülmüştür. Bu görüşe göre “ َُالْوَلََية” kelimesi “ ُّالْحَق” kelimesi ile 

vasıflanmıştır. Diğer görüşe göre “ ُّالْحَق” kelimesi mübteda olup kendisinden sonra gelen 

ise haberdir. Mâna ise “hak olan Allah.” şeklinde gerçekleşir.728 Başka bir görüşe göre 

                                                 
724 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl el-Murâdî el-Mısrî en-Nehhâs, İʿrâbü’l-Kurʾân, thk. Şeyh 

Hâlid el-Alî (2. Baskı), Dârü’l-Mürafeh, Beyrut 2008, 778. 
725 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 268. 
726 en-Nehhâs, İʿrâbü’l-Kurʾân, 778. 
727 Kehf: 18/44. 
728 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 284-285. 



140 

 

 .kelimesi mahzûf olan mübtedanın haberidir. Yani “O haktır.” mânasındadır ”الْحَقُّ “

Başka bir görüşe göre ise “ ُّالْحَق” kelimesi haberden sonraki haberdir. Yani “ َُالْوَلََية” 

kelimesi mübteda, kendisinden sonra gelen “ ِ  kelimesi de ikinci ”الْحَقُّ “ ,birinci haber ”لِِلَّّ

haberdir. Kelime âyet-i kerîmedeki vecihte “ ِ الْحَق” şeklinde mecrûr olarak okunduğunda 

ise “ ِ  .lafzâ-i celâlin sıfatı olarak gelir. Anlamı ise “hak sahibi” olarak gerçekleşir ”لِِلَّّ

Son olarak müellif, kelimenin mansub okunan vechine değinerek oluşan yeni i‘râb 

ilişkisine değinmiştir. Müellife göre kelime “ َّالْحَق” şeklinde mansub olarak okunduğunda 

te’kîd olarak gelir. 

Kırâat imamlarından İbn Kesîr, Nâfi‘, İbn Âmir ve Âsım âyet-i kerîmede geçen 

vecihle “ ِ الْحَق” şeklinde mecrûr, Ebû Amr ise “ ُّالْحَق” şeklinde merfû olarak tilâvet 

etmiştir.729 Mansub olarak da “ َّالْحَق” vechiyle Amr b. Ubeyd okumuştur. Zemahşerî 

mansub ile okunan kırâatin fasih ve güzel olduğunu belirterek Amr b. Ubeyd hakkında 

da kendisinin insanlar arasında en fasih konuşan kişi olduğunu belirterek kendisini 

methetmiştir.730 

Örnek 7:  ُالْآخَِرَةُ خَيْرٌ  وَللَدَّار  “…Ahiret yurdu Allah’a karşı gelmekten sakınanlar için 

daha hayırlıdır…”731 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ ُوَللَدَّارُ الْآخَِرَة” lafzının iki “ل” harfiyle ve merfû 

olarak okunduğu vecihle ilgili, kelimenin sıfat olarak geldiğini belirtmiştir. Cumhurun 

kırâati bu şekildedir. Başka bir kırâatte ise “ ِوَلدََّارُ الْآخَِرَة” şeklinde bir “ل” harfiyle ve sonu 

mecrûr olarak okunmuştur. Şâyet bu vecihle okunursa muzâfun ileyh olur. Mâna “ ُوَلدََّار

 Dünya hayatının varış yeri” şeklinde olur. Bu vecihte mevsûf“ ”الْحَياَةِ الْآخِرَةِ 

hafzolmuştur. Mübtedanın yani “ ُوَلدََّار” kelimesinin haberi ise her iki vecihte de “ ٌخَيْر” 

kelimesidir.732 Kırâat-i aşere imamlarından sadece İbn Âmir “ ِوَلدََّارُ الْآخَِرَة” vechiyle 

okumuştur.733 

Örnek 8:  ِالَّذِي لهَُ مَا فيِ السَّمَاوَاتِ وَمَا فيِ الْْرَْض ِ  Göklerdeki ve yerdeki her şey“ اللََّّ

kendisine ait olan Allah…”734 

                                                 
729 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 392; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 149. 
730 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 589. 
731 En‘âm: 6/32. 
732 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 574. 
733 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 193. 
734 İbrâhîm: 14/2. 



141 

 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “الَّذِي ِ  lafzının iki vecihle okunduğuna dikkat ”اللََّّ

çekmektedir. Âyet-i kerîmedeki vecihle “الَّذِي ِ  şeklinde okunduğunda bir önceki âyet ”اللََّّ

olan “ ِالْعزَِيزِ الْحَمِيد” “mutlak güç sahibi ve övgüye lâyık”735 lafızlarına bedel olarak gelir. 

Özel isim olarak car mecrûr olduğundan sıfat olması câiz değildir. Çünkü ibadet 

yalnızca Allah’a hastır. Başka bir vecihte ise merfû olarak “الَّذِي ُ  şeklinde ”اللََّّ

okunmuştur. Bu vecihte lafzâ-i celâl mübteda olarak gelmiştir. Haberi ise “الَّذِي” lafzıdır. 

Ya da “ ُهُ وَ  الل” mübteda ve haber, “الَّذِي” lafzı ise sıfat olarak gelmiştir.736 Merfû olarak 

ُ الَّذِي“  vechiyle Ebû Ca’fer, Nâfi‘ ve İbn Kesîr, diğer kırâat imamları ise mecrûr ”اللََّّ

olarak tilâvet etmişlerdir.737 

Örnek 9:  ٌوَفيِ الْْرَْضِ قطَِعٌ مُتجََاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِنْ أعَْناَبٍ وَزَرْعٌ وَنخَِيل “Yeryüzünde birbirine 

komşu kara parçaları, üzüm bağları, ekinler…”738 

Müellif, âyet-i kerîmedeki “ ٌوَزَرْع” kelimesinin iki vechini ele almaktadır. Âyet-i 

kerîmedeki vecihle “ ٌوَزَرْع” merfû olarak okunduğunda “ ٌوَفيِ الْْرَْضِ قطَِع” cümlesine matuf 

olarak gelir. Yani mâna “Yeryüzünde ekinler ve hurmalar vardır.” şeklinde gerçekleşir. 

Kelime mecrûr olarak “ ٍوَزَرْع” şeklinde okunduğunda ise “ ٍأعَْناَب” kelimesine atıf olarak 

gelir. Mâna “Cennette üzüm, hurma ve ekinler vardır.” şeklinde gerçekleşir.739 

Merfû olarak “ ٌوَزَرْع” vechiyle İbn Kesîr, Ebû Amr, Hafs, Âsım ve Ya‘kûb, diğer 

tüm kırâat imamları ise mecrûr olarak tilâvet etmiştir.740 Bazı âlimler “ ٍوَزَرْع” şeklinde 

mecrûr ile okunan vechi zayıf görmektedirler. Çünkü ziraat Cennette yapılan bir şey 

değildir. Onlara göre mesele diğer âlimlerin iddia ettikleri gibi değildir. Kelimedeki 

kasıt dünyadaki bahçedir. Yeryüzünde hurma, yemişler ve ziraat olduğu zaman yeryüzü 

cennet olarak isimlendirilebilir.741 

2.4.6. Fiillerin Sülâsî ve Mezîd Olarak Okunması ve Anlama Yansıması 

Arap dili gramer açısından sarf ve nahiv ilminden oluşmaktadır. Fiillerin sülâsî 

veya mezîd olarak gelmesi ve bunun kuralları sarf ilminde ele alınmaktadır. Arapça’da 

                                                 
735 İbrâhîm: 14/1. 
736 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 6. 
737 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 256. 
738 Ra‘d: 13/4. 
739 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 648-649. 
740 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 251. 
741 en-Nehhâs, İʿrâbü’l-Kurʾân, 467. 



142 

 

fiil; kişiyi, olayı ve olayın gerçekleştiği zamanı ifâde eden kelimelere denir. Örneğin 

دٌ المُحَاضَرَةَ “  fiili bir yazma ”كَتبََ “ Muhammed tutanak yazdı.” cümlesinde“ ”كَتبََ مُحَمَّ

eylemine, yazma eyleminin de bir erkek tarafından mâzide gerçekleşen bir fiil olduğuna 

delâlet etmektedir. Fiil Arapça’da mâzi, muzâri ve emir olarak üç kısma ayrılır.742 

Yalın olarak üç harften meydana gelen fiillere sülâsî mücerred fiil denir. Sülâsî 

mücerred fiillere “ ََفعَِلَ “ ,”فعَلَُ “ ,”فعَل” bablarında “ َحَسُنَ “ ,”شَكَر” ve “ َعَلِم” kelimelerini örnek 

verebiliriz. Bu fiillere harf ilave olursa bunlara sülâsî mezîd fiiller denir. Sülâsî 

mücerred fiillere bir, iki veya üç harf ilave olabilir. Örneğin “ ََأفَْعل” bâbında “ َأكَْرَم” fiiline 

bir harf, “ ََإِنْفعَل” bâbında “ ََإِنْطَلق” fiiline iki harf, “ ََإسِْتفَْعل” bâbında “ ََإسِْتغَْفر” fiiline ise üç harf 

ilave olmuştur. Arapça’da aynı zamanda rübâî mücerred fiiler de bulunmaktadır. Bu 

fiiller dört harften oluşmaktadır. Rübâî mücerredin sadece bir vezni bulunmakta olup o 

da “ ََدحَْرَجَ “ ,”فعَْلل” bâbıdır. Rübâî mücerred fiillere de bazen bir harf, bazen de iki harf 

ilave olabilir. Bu fiillere de rübâî mezîd fiiller denir. Bunlara bir harf ilave olursa “ ََتفَعَْلل”, 

 ,”إفْعنَْللََ “ bâbında, ya da ”إِقْشَعرََّ “ ,”إِفْعلَلََّ “ bâbında gelir. İki harf ilave olursa ya ”تدَحَْرَجَ “

 bâbında gelir.743 ”إِحْرَنْجَمَ “

Gerek sülâsî gerekse rübâî mücerred fiiller, harf ilave edilerek okunduğu zaman 

anlamları değişmekte ve farklı anlamlar ihtiva etmektedirler. Örneğin “ َكَسَر” fiili sülâsî 

 fiil bâbında okunduğunda “kırdı” anlamına gelirken,744 iki harf ilave edilerek ”فعَلََ “

hümâsî olan “إنْفِعاَل” bâbında okunduğunda ise “ َإنْكَسَر” “kırıldı” anlamına gelmektedir. 

Burada “ َكَسَر” fiili hümâsî “ َإنْكَسَر” bâbına geçince “mütavaat” (dönüşlülük) anlamı 

kazanmıştır.745 

Kırâat imamlarının farklı bâblarda okumuş olduğu kırâatlere rastlamaktayız. 

bâbların değişmesiyle kelimelerin anlamı da değişmekte ve âyet üzerinde farklı bir 

anlam ihtiva etmektedir. 

Örnek:  ْلِهَامَا ننَْسَخْ مِنْ آيََةٍ أوَْ ننُْسِهَا نأَتِْ بِخَيْرٍ مِنْهَا أوَْ مِث  “Biz herhangi bir âyetin hükmünü 

yürürlükten kaldırır veya onu unutturur (ya da ertelersek), yerine daha hayırlısını veya 

mislini getiririz…”746 

                                                 
742 Mahmûd Süleyman yâkût, es-Sarfü’t-Ta’lîm (1. Baskı), Mektebetü’l-Menârü’l-İslâmiyye, Havalli 

(Kuveyt) 1999, 61. 
743 Eymen Emin Abdülğanî, 43-46 
744 Ya‘kûb lî Fîrûzâbâdî, 1415. 
745 Ünal, 358. 
746 Bakara: 2/106. 



143 

 

Âyet-i kerîmede keçen “ ْمَا ننَْسَخ” kelimesini İbn Âmir “ ْمَا ننُْسِخ” şeklinde, cumhur 

ise metinde geçen şekliyle tilâvet etmiştir. Âynı âyette geçen “ننُْسِهَا” kelimesini ise İbn 

Kesîr ve Ebû Amr “أوَْ ننَْسَأهَْا” şeklinde, diğer kurrâ ise metinde geçen şekliyle tilâvet 

etmiştir.747 

Âyet-i kerîmede geçen iki kelimenin de iki farklı vecihle okunduğunu 

görmekteyiz. “ ْننَْسَخ” kelimesi “ َنسَْخًا“ - ”ينَْسَخُ “ - ”نسََخ” şeklinde “ ََفعَْلًَ “ - ”يفَْعلَُ “ - ”فعَل” sülâsî 

mücerred bâbında gelmiştir. Bir şeyi ortadan kaldırmak, yok etmek, izale etmek gibi 

anlamlara gelmektedir.748 Kelime, metindeki gibi “ ْننَْسَخ” şeklinde okunursa mâna “Biz 

herhangi bir âyetin hükmünü nesheder, yürürlükten kaldırır veya onu unutturursak.” 

şeklinde gerçekleşir.749 Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyetteki “مَا” edatının şartiyye ve 

mansub, “ ْننَْسَخ” kelimesinin de “مَا” ile meczum olduğunu belirtmektedir. Âyette geçen 

 ”.Şâyet neshedersek“ ”مَا ننَْسَخْ “ .ise nasb mahallinde temyiz olarak gelmiştir ”مِنْ آيَةٍَ “

denildiğinde neyin neshedileceği belli değildir. “ ٍَآيَة” kelimesi bu belirsizliği ortadan 

kaldırarak neshedilecek şeyin ne olduğunu temyiz etmektedir. “مَا” edatı temyiz edilen 

(ism-i mef‘ûl), “ ٍَمِنْ آيَة” ise temyiz eden (ism-i fâil) konumundadır. Müellife göre “ ٍَمِنْ آيَة” 

lafzının mef‘ûl olması câiz değildir. Çünkü “ ْننَْسَخ” kelimesi fiil olarak gelmiş, fâili 

müstetir, mef‘ûlu ise “مَا” edatıdır.750 

İbn Âmir’in okumuş olduğu “ ْمَا ننُْسِخ” vechindeki kelime ise “ ََإفْعاَلً “ - ”يفُْعِلُ “ - ”أفَْعل” 

bâbında okunmuştur. Arapça’da “ ََفعَل” ve “ ََأفَْعل” kalıplarındaki kullanımlara 

baktığımızda aralarında fazla bir anlam farklılığı olmadığını görmekteyiz. Nitekim “ َّحَل

 arasında bir anlam farklılığı ”أحََلَّ مِنْ إِحْرَامِهِ “ İhramdan çıktı.” ile“ ”مِنْ إِحْرَامِهِ 

bulunmaktadır. Başka bir kullanımda “ َبدَأََ الخَلْق” “Yaratmaya başladı.” ile “ ْأبَْدأَهَُم” 

“Onlara başladı.” aynı anlamda kullanılmıştır.751 Ancak az da olsa iki kelime arasında 

anlam farklılığı olduğunu görmekteyiz. Kelime if’al bâbında kullanıldığında bir şeyi bir 

hal üzerine bulmayı ifâde eder. Örneğin, “َأنَْسَخْتُ الْية” “Âyeti neshettim.” dediğimizde 

 Onu mensûh olarak buldum.” şeklinde bir anlam oluşmaktadır. Bu“ ”وَجَدْتهَُا مَنْسُوخَةً “

                                                 
747 el-Kaysî, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, I, 257-258; İbn Ebû Meryem, I, 294; el-Hemedânî, el-

Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 356; el-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr, II, 165. 
748 Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ, Mekâyîsi’l-Luğa, thk. Abdüsselam Muhammed Hârûn, 

Dârü’l-Fikr, Kahire 1972, V, 424. 
749 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, II, 183-184. 
750 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 356. 
751 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, II, 184. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mucemu-mekayisil-luga


144 

 

anlamda sülâsî bâbdan farklı bir anlam ihtiva etmemektedir.752 İf’al bâbının başka bir 

farklılığı da kelimeye geçişlilik anlamı kazandırmasıdır. Buna göre “ ْمَا ننُْسِخ” ile okunan 

vecihte “Ey Peygamber! Biz sana bir âyeti neshettirirsek.” şeklinde bir anlam ortaya 

çıkmaktadır. Burada vahyin sünnetle neshedilmesi anlaşılmaktadır.753 Netice itibariyle 

bu iki vecih arasında belirgin bir anlam farklılığı bulunmamaktadır. “ ْمَا ننَْسَخ” vechiyle 

 vechinin giderme, izale etme ya da iptal etme gibi müşterek anlamları ”مَا ننُْسِخْ “

bulunmaktadır.754 

Âyetin bir bütün olarak değerlendirilmesi açısından “ننُْسِهَا” kelimesiyle ilgili gerek 

İbn Kesîr ve Ebû Amr’ın tilâvet ettiği “أوَْ ننَْسَأهَْا”, gerekse diğer kurrânın tilâvet ettiği 

 kelimesi ”ننُْسِهَا“ vecihlerine değinmenin faydalı olacağı kanaatindeyiz.755 ”ننُْسِهَا“

cumhurun okuyuşuna göre “ ًنسَْ ي” “unutmak” mânasına gelmektedir.756 Kökü “ َنَ سِ ي” olan 

kelime “ ََإِفْعاَلً “ - ”يفُْعِلُ “ - ”أفَْعل” bâbında gelmiştir. “ننُْسِهَا” kelimesi nefs-i mütekellim 

mea’l-gayr olarak “Unuttururuz.” mânasına gelmektedir. Müntecebüddîn el-Hemedânî, 

 kelimesine atıf olarak geldiğini belirtmektedir.757 Buna göre ”مَا ننَْسَخْ “ kelimesinin ”ننُْسِهَا“

âyetteki mâna “Biz, neshettiğimiz veya unutturduğumuz bir âyetin yerine, ya ondan 

daha hayırlısını, ya da onun benzerini getiririz.” şeklinde olacaktır. “أوَْ ننَْسَأهَْا” vechi ise 

“ َ سَ نَ  أ ” kökünden olup “ertelemek” mânasındadır. Buna göre âyetin mânası “Biz, 

neshettiğimiz veya ertelediğimiz bir âyetin yerine, ya ondan daha hayırlısını, ya da 

onun benzerini getiririz.” şeklinde gerçekleşir.758  

Kur’ân’daki bazı hükümlerim nesh olup olmadığı veya sünnetin nesh olup 

olmadığı İslâm âlimlerince tartışılan bir konudur. Örneğin, Mekke döneminde 

müslümanlara savaş izni verilmemişken Medine döneminde ise izin verilmiştir. Bunun 

                                                 
752 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, II, 185. 
753 Abdurrahman Çetin, Kırâatların Tefsîre Etkisi (3. Baskı), Ensar, İstanbul 2020, 113. 
754 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, II, 184-185; Muhammed Râzî Fahrüddîn Diyâüddîn Ömer, 

Mefâtîhu’l-Ğayb (1. Baskı), Dârü’l-Fikr, Beyrut 1981, III, 245. 
755 el-Kaysî, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, I, 257-258; İbn Ebû Meryem, I, 295; el-Cezerî, en-Neşr 

fi’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr, II, 165. 
756 İbn Ebû Meryem, I, 295. 
757 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 356. 
758 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-Cessâs, Ahkâmü’l-Kurʾân, thk. Muhammed Sâdık Kamhâvî, 

Dârü’l-Heya et-Türâsü’l-Arabî, Beyrut 1992, I, 73; Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes‘ûd el-Begavî, 

Meʿâlimü’t-Tenzîl (1. Baskı), Dâru İbn Hazm, Beyrut 2002, 56; Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. 

Ahmed b. Mahmûd en-Nesefî, Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâʾiku’t-Teʾvîl, thk. Seyyid Zekeriyya, Mektebetü 

Nizar Mustafa el-Bâzî, b.y., ts., I, 72; Çetin, Kırâatların Tefsîre Etkisi, 114. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ahkamul-kuran--cessas
https://islamansiklopedisi.org.tr/mealimut-tenzil
https://islamansiklopedisi.org.tr/medarikut-tenzil-ve-hakaikut-tevil


145 

 

bir tür “tahsis” olduğunu söyleyenler olduğu gibi bunun bir tür “nesh” olduğunu 

söyleyenler de olmuştur.759 

2.4.7. İsimlerin Sülâsî ve Mezîd Olarak Okunması ve Anlama Yansıması 

Arapça’da fiillerin mücerred ve mezîd halleri olduğu gibi isimlerin de yalın ve 

harfin ilave edildiği vezinleri vardır. İsimlerde sülâsî mücerred on vezinle gelebilir. 

 .kelimelerini buna örnek verebiliriz ”قلَمٌَ “ vezninde ”فعَلٌَ “ ,kelimesi ”شَمْسٌ “ vezninde ”فعَْلٌ “

İsim vezinlerinde rübâî mücerred isimlerde “ ٌَفعَْلل” vezninde “ ٌَجَعْفر”, hümâsî mücerred 

isimlerde “ ٌفعَْللَِل” vezninde “ ٌجَحْمَرِش” kelimesi örnek olarak verilebilir. Mücerred isimlere 

ziyâde olarak yapılan harflerle birçok vezin elde edilir. Sîbeveyhi’nin belirttiğine göre 

sülâsî, rübâî ve hümâsî isimlere harf ilave edilerek üçyüzden fazla vezin elde 

edilebilir.760 

Örnek 1:  َلََة كَاةَ  وَقوُلوُا لِلنَّاسِ حُسْناً وَأقَِيمُوا الصَّ وَآتَوُا الزَّ  “…Herkese güzel sözler 

söyleyeceksiniz, namazı kılacaksınız, zekâtı vereceksiniz…”761 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ًحُسْنا” kelimesinin farklı vecihlerine değinerek şu 

îzâhlarda bulunmaktadır: “ًحُسْنا” kelimesi, “ح” harfinin dammesi ve “س” harfinin 

iskânıyla gelen vecihte mastar olarak gelmektedir. “شُكْرًا” kelimesini bu veche örnek 

olarak vermek mümkündür. Bu vecihte mâna “İnsanlara iyilik içeren sözler söyleyin.” 

şeklinde gerçekleşir. “ح” ve “س” harflerinin fethasıyla okunan “ًحَسَنا” okuyuşuna da 

değinen müellif, kelimenin bu vecihte, mahzûf olan mastara sıfat olarak geldiğini 

belirtmiştir. Mâna ise “Onlara güzel söz söyleyin.” şeklinde gerçekleşir. Müellif, ayrıca 

bu iki vechin tıpkı “ ُالبخُْل” ve “ ُالبخََل” kelimeleri gibi iki lügat olduğunu ve aynı mânaya 

geldiğini belirtmiştir. Kelimenin ayrıca “ ٌُفعُل” bâbından “ح” ve “س” harflerinin 

dammesiyle “ًحُسُنا” şeklinde de okunduğunu belirten müellif, bunun “ ِالرُُعُب” ve “ ِالسُحُت” 

gibi bir lügat olduğunu belirtmiştir. Kelime ayrıca “ًإحْسانا” ve “َحُسْني” vechiyle de 

okunmuştur.762 Kırâat imamlarından Hamza, Kisâî ve Ya‘kûb “ح” ve “س” harflerinin 

                                                 
759 Şadi Eren, Tartışılan Âyetler (1. Baskı), Rağbet, İstanbul 2019, 161. 
760 Yâsin el-Hâfiz, İthâfü’s-Serf fî Ulûmi’s-Serf (2. Baskı), Darü’l-‘Asmâ, Dımaşk 2000, 73-77. 
761 Bakara: 2/83. 
762 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, II, 126-127; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, 

I, 311. 



146 

 

fethasıyla “ًحَسَنا” şeklinde, diğer kırâat imamları ise âyet-i kerîmedeki şekliyle “ًحُسْنا” 

olarak tilâvet etmişlerdir.763 

Örnek 2:  ُوَقدَْ خَلتَْ مِنْ قبَْلِهِمُ الْمَثلََُت “…Oysa onlardan önce ibret alınacak birçok azap 

gelip geçmiştir…”764 

Âyette geçen “ ُالْمَثلََُت” kelimesini cumhur “م” harfinin fethası ve “ث” harfinin 

dammesiyle okumuştur. Bu kelime çoğul olup “ اتُ وبَ قُ عُ الْ  ” “cezalar” anlamındadır. “ ٍسَمُرَة” 

ve “ اتٌ سَمُرَ  ” kullanımlarını “ ُالْمَثلََُت” kelimesine örnek vermek mümkündür. Âyetin 

mânası “Geçmişte onlar gibi yalancılara cezalar verildi.” şeklinde olur. Dammenin 

dile ağır gelmesinden dolayı kelime ayrıca “ ُالْمَثلََْت” olarak “م” harfinin fethası ve “ث” 

harfinin iskânıyla da okunmuştur. Kelimenin “ث” harfinin iskânıyla okunmasının sebebi 

dile kolay gelmesinden dolayıdır. Kelime ayrıca “م” ve “ث” harflerinin dammesiyle 

“ لََتُ الْمُثُ  ” olarak da okunmuştur. Bu vecihte ya fâü’l-fiil aynü’l-fiile itba olmuştur ya da 

farklı bir lügat olan “ ٌَمُثلُةٌَ “ - ”فعُلُة” bâbında veya “ ٌَمُثلْةٌَ “ - ”فعُْلة” bâbında gelmiştir. “ ٍبسُُرَة” 

kelimesini “ ٌَغُرْفةٍَ “ ,”مُثلُة” kelimesini de “ ٌَمُثلْة” kelimesine örnek vermek mümkündür.  

Kelimenin başka bir vechi de “م” harfinin dammesi ve “ث” harfinin iskânıyla olan 

 ”مُثلْةٌَ “ vechinin kolay okuyuşu veya ”الْمُثلََُتُ “ vechindeki okuyuştur. Bu vecih ya ”الْمُثلََْتُ “

kelimesinin kolay okuyuşu veya çoğuludur. Müntecebüddîn el-Hemedânî, son olarak 

kelimenin “م” harfinin dammesi ve “ث” harfinin fethasıyla “ ُالْمُثلَََت” şeklinde okunan 

vechine dikkat çekmiştir. Kelime bu şekilde “ ٍَمُثلْة” kelimesinin çoğulu olarak gelmiştir. 

 kelimesinin kullanımı gibi ”الْمُثلَََتُ “ kelimeleri de ”ظُلمََاتٍ “ - ”ظُلْمَةٍ “ ve ”رُكَباَتٍ “ - ”رُكْبةٍَ “

gelmiştir.765 

Nehhâs kelimenin anlamıyla ilgili Mücâhid’in “misal”, Katâde’nin “ceza” 

anlamında olduğunu söylediklerini nakletmektedir. Farklı vecihlerin kimler tarafından 

tilâvet edildiğine değinen en-Nehhâs “م” ve “ث” harflerinin dammesiyle “ ُالْمُثلََُت” 

vechini A‘meş’in tilâvet ettiğini belirtmektedir.766 Îsâ b. Ömer b. es-Sekafî’nin de 

A‘meş’in rivâyeti gibi tilâvet ettiği kelimeyi “م” harfinin fethası ve “ث” harfinin 

iskânıyla “ ُالْمَثلََْت” ve “م” harfinin dammesi ve “ث” harfinin iskânıyla “ ُالْمُثلََْت” şeklindeki 

                                                 
763 İbn Ebû Meryem, I, 286. 
764 Ra‘d: 13/6. 
765 İbn Atıyye el-Endelüsî, III, 296; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 652-653. 
766 en-Nehhâs, Me‘âni’l-Kur’ân’il Kerîm, III, 472; İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-

Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 354. 



147 

 

okuyuşları da Yahyâ b. Vessâb (ö. 103/721)767 tilâvet etmiştir. Bu kırâatler şâz olup 

cumhurun okuyuşu metindeki şekliyle “ ُالْمَثلََُت” vechidir.768 

Örnek 3:  ٍوَلََ يجَْرِمَنَّكُمْ شَنآَنَُ قوَْم “…Sakın ha sizi, haddi aşmaya sürüklemesin…”769 

Müellif, âyette geçen “ َُشَنآَن” kelimesinin tahlilini yaptıktan sonra kelimenin iki 

farklı vecihle okunduğuna işaret etmektedir. Âyet-i kerîmede geçen veche göre kelime 

“ .harfinin fethasıyla mastar olarak gelmiştir ”ن“ olarak ”شَنآَنَُ “ bâbıbda ”فعَلَََنٌ “ انُ النزََوَ  ” ve 

“ انُ الغلَيََ  ” kelimelerini bu veche örnek vermek mümkündür. Bir diğer vecihte ise kelime 

 şeklinde okunmuştur. Müellif, bu vecihle ilgili iki görüş ”شَنْآنَُ “ harfinin iskânıyla ”ن“

olduğunu belirtmektedir. Bir görüşe göre “ َُشَنْآن” kelimesi mastardır. Diğer görüşe göre 

ise “ َُشَنْآن” kelimesi sıfattır. “كَسْلَن” ve “غَضْبان” kelimeleri bu kullanıma örnek 

verilebilir.770 

Ebû Amr, Hamza, Kisâî ve İbn Kesîr “ن” harfinin fethasıyla “ َُشَنآَن” olarak 

okumuşlardır. İbn Âmir ise “ن” harfinin iskânıyla “ َُشَنْآن” şeklinde okumuştur. Bu 

anlamda her iki vechin de sahîh olduğu anlaşılmaktadır.771 Cevherî ise “شَ نَ أ” kelimenin 

“çirkinlik” ve “nefret” anlamında olduğunu belirterek, gerek harekeyle “ َُشَنآَن” şeklinde 

gerekse iskân ile “ َُشَنْآن” şeklindeki iki vechin de şâz olduğunu belirtmiştir. Harekeli 

okunan vechin mânada şâz olduğu, iskân ile okunan vechin ise lafızda şâz olduğunu 

belirttikten sonra bu görüşlerini desteklemek için her iki vecihle ilgili geniş tahlillerde 

bulunmaktadır.772 

Örnek 4:  ِإِنَّمَا النَّسِيءُ زِياَدةٌَ فِي الْكُفْر “Haram ayları ertelemek ancak inkârda daha da 

ileri gitmektir…”773 

Müellif, âyette geçen “ ُالنَّسِيء” kelimesinin “ ٌفعَِيل” ecvef fiil bâbında, “ يقُ عِ لنَّ اَ  ” ve 

“ يحُ حِ لشَّ اَ  ” gibi mastar olduğunu belirtmektedir. Mâna olarak da bir şeyi ertelemeyi ifâde 

etmektedir. Buradaki ertelemek ayın bizzat kendisi olmayıp “Ayın hürmetini başka bir 

aya ertelemek.” mânasındadır. Bu uygulama inkârda ileri gitmek olarak 

adlandırılmıştır. Müellif, kelimenin anlamıyla ilgili îzâh yaptıktan sonra farklı 

                                                 
767 Yahyâ b. Vessâb, kendi döneminin Irak kırâat temsilcisi olup meşhur kırâat âlimi Â‘meş’in hocasıdır. 
768 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 70-71. 
769 Mâide: 5/2. 
770 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 399-400. 
771 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, III, 195. 
772 İsmâil b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh Tâcü’l-Luğa ve’s-Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülğâfur 

‘Attar (2. Baskı), Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, Beyrut 1979, I, 57. 
773 Tevbe: 9/37. 



148 

 

vecihlerdeki okuyuşuna işaret etmiştir. “ ُالنَّسِيء” kelimesi bir vecihte “ي” harfinin teşdîdi 

ve hemzesiz olarak “ يُّ سِ لنَّ اَ  ” olarak “ يُّ دِ لنَّ اَ  ” vezninde gelmektedir. Kelime başka bir 

vecihte ise “ ُالَنَّهْي” vezninde “ ُالنَّسْي” olarak “س” harfinin iskânı ve şeddesiz “ي” harfi 

şeklinde gelmektedir. Bu vecihte kelime, “ي” harfi hazfedilmeden şeddesiz olarak 

okunmuştur. “ ُسَمْح” - “ يحُ مِ سَ  ” ve “ ُرَطْب” - “ يبُ طِ رَ  ” kullanımları “ ُالنَّسْي” vechine örnek teşkil 

etmektedir.774 

Kırâat imamlarından İbn Kesîr “س” harfinin iskânı ve şeddesiz “ي” harfiyle 

 şeklinde, cumhur ”الَنَّسِيُّ “ harfinin teşdîdi ve hemzesiz olarak ”ي“ şeklinde, Halef ”النَّسْيُ “

ise metindeki şekliyle “ ُالنَّسِيء” olarak tilâvet etmiştir.775 

2.4.8. Lehçeye Dayalı kırâatlerin Âyetlerin Anlamına Etkisi 

Lehçe lügat olarak lisân (dil) veya dilin hareket etmesi anlamına gelmektedir.776 

Dilin bir çeşidi, insanın gelişirken konuştuğu dil anlamlarına da gelen lehçe, ıstılahta bir 

çevrede yaşayan kişiler arasında konuşulan, o çevrede gelişen ve o çevreye ait bir tür 

lügat anlamına gelmektedir. Lehçe lügatın bir cüz’üdür. Başka bir ifâdeyle lügat, 

içerisinde birçok lehçe barındırır. Her lehçenin kendine has özellikleri olmakla beraber 

ait oldukları lügatla ve diğre lehçelerle irtibatları bulunmaktadır.777 Lügat, geniş bir 

alanda ve belli bir toplum tarafından konuşulan bir dildir. Lügat kavramı daha genel bir 

kavram iken lehçe ise dil bakımından has bir durumu ifâde eder.778 

Arapça Dünya’da en çok konuşulan dillerden biridir. Birçok ülkenin resmi dili 

olan Arapça, Arap yarımadasında geniş bir coğrafyada çeşitli kabileler tarafından 

konuşulan bir dildir.779 Söz gelimi Benî Ezd, Benî Esed, Benî Temîm, Benî Sa’d, Benî 

Kureyş, Benî Kinâne, Benî Hüzeyl ve Benî Hevâzin gibi kabilelerin hepsi Arapça 

konuşmalarına rağmen her birinin lehçesi farklıdır.780 Örneğin “ َرَحِم” kelimesi “ ُالرُحُم” ve 

                                                 
774 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 287-288; el-Hemedânî, 

el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 262-263. 
775 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 314; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, IV, 191. 
776 Ya‘kûb lî Fîrûzâbâdî, 1490. 
777 İbrahim Enis, fî Lehcâti’l-Arabiyye (8. Baskı), Mektebetü’l-Hablü’l-Mısriyye, Kahire 1992, 15; Ahmed 

‘Îd Abdülfettah Hasan, İhtilâfü’l-Lehcâtü’l-Arabiyye, Şebeketü’l-Alûke, b.y., ts., 2. 
778 Subhî Abdülhamit Muhammed Abdülkerîm, Lehcâtü’l-Arabiyye fî Me‘âni’l-Kur’ân li’l-Ferrâ (1. 

Baskı), Dârü’t-Tabâatü’l-Muhammedî, Kahire 1986, 30-31. 
779 Ahmed Muhammed ed-Dübeyb, Dirâsâtü fî Lehcâti Şerki’l-Cezîrati’l-Arabîyye (2. Baskı), Dârü’l-

Arabiyyeti’l-Mevsûât, Beyrut 1983, 51-52. 
780 Muhammed Sâlim Mühaysîn, el-Müktebis Mine’l-Lehcâti’l-Arabiyye ve’l-Kur’âniyye, Müessesetü 

Şebâbü’l-Câmia, Medinetü’l-Münevvere, 141-146. 



149 

 

 kelimeleri de aynı ”عُسُرٍ “ ve ”عُسْرٍ “ .olarak iki farklı lehçeyle okunmaktadır ”الرُحْمُ “

şekilde bu iki lehçeyle farklı okunmuştur.781 Nitekim “ ًفأَرََدْناَ أنَْ يبُْدِلهَُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكَاة

 Böylece, Rablerinin onlara, bu çocuğun yerine daha hayırlı ve daha“ ”وَأقَْرَبَ رُحْمًا

merhametli bir çocuk vermesini diledik.”782 âyetinde geçen “رُحْمًا” kelimesi başka bir 

lehçede “رُحُمًا” şeklinde de okunmuştur.783 Her iki vecihte de kelime “rahmet” 

anlamında kullanılmıştır.784 

Kur’ân’ın nâzil olduğu dönemde fasih Arapça konuşulmakta olup sadece 

lehçelerde farklılık bulunmaktaydı. Bu durum Kur’ân-ı Kerîm’de, câhiliye şiirinde ve 

nesrinde açıkça anlaşılmaktadır.785 Şunu da belirtelim ki lehçe farklılıkları harekede 

olduğu gibi bir harfin başka bir harfe idgâmı veya harflerin birbirini etkilemesi şeklinde 

de gerçekleşebilir. Biz bu kısımda müellifin eserinde ele aldığı lehçe farklılığından 

kaynaklanan farklı okumalar ve bu okumaların mâna üzerinde etkisini ele alacağız. 

Örnek 1:  َْلََ تذَر ِ عَلىَ الْْرَْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ ديََّارًاوَقاَلَ نوُحٌ رَب   “Nûh, şöyle dedi: Ey Rabbim! 

Kâfirlerden hiç kimseyi yeryüzünde bırakma!”786 

Âyet-i kerîmede geçen “ديََّارًا” kelimesi isim olup âmı nefyetmek için 

kullanılmıştır. Arap kelâmında “ ٌديََّار” kelimesi “biri” anlamında kullanılmakta olup 

kelimenin anlamıyla ilgili iki görüş mevcuttur. Bir görüşe göre “ ٌديََّار” kelimesi “ ٌفيَْعاَل” 

vezninden olup “ ُالَدَّار” kelimesinden türemiştir. “ ٌديََّار” kelimesinin aslı “ ٌديَْوَار” 

şeklindedir. Buna göre “و” harfi sâkin olan “ي” harfinden sonra gelmiş ve “ي” harfinden 

önceki harf de meftûh olduğu için “ي” harfi kalb olmuş ve idgâm olmuştur. “ ُالَدَّار” 

kelimesinin aslı ise “ َدوََر” şeklindedir. “و” harfi harekeli ve mâkabli meftûh olduğundan 

 harfine kalb olmuştur. Bu görüşe göre âyet “Bu belde sâkinlerinden hiç birini ”ا“

yeryüzünde bırakma.” anlamında kullanılmaktadır. 

Diğer görüşe göre ise “ ٌديََّار” kelimesi “ انُ رَ وْ لدَّ اَ  ” kelimesinden olup “ الٌ يعَ فِ  ” 

veznindendir. “Yeryüzünde yaşayan herkes” anlamına gelmektedir. Bazı âlimler bu 

görüşü reddetmişlerdir. Şâyet kelime bu anlamda kullanılırsa cin ve şeytanları da 

                                                 
781 Muhammed Edîb Abdülvâhid Cemrân, Mü’cemü’l-Fesîhi mine’l-Lehcâti’l-Arabiyye (1. Baskı), 

Mektebetü’l-‘Abikân, Riyad 2000, 217-218. 
782 Kehf: 18/81. 
783 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 165-166; Kırâat imamlarından İbn Âmir, “رُحُمًا” şeklinde 

 .harfinin dammesiyle okumuştur ”ح“
784 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 316. 
785 Enis Ferîhe, el-Lehcâtü ve üslûbü Dirâsetihâ (1. Baskı), Dârü’l-Cîl, Beyrut 1989, 24. 
786 Nûh: 71/26. 



150 

 

kapsayacak ve dolayısıyla yeryüzünde hiç kimse kalmayacaktır. Dolayısıyla mâna bu 

şekilde değildir. Mâna “Belde sâkinlerinden kâfir olanları helak et.” şeklindedir.787 

Burada “ديََّارًا” kelimesinin farklı vecihlerle okunması söz konusu olmayıp kelimenin 

kükenine bağlı olarak farklı lehçelerde değişen mânanın âyete etkisi söz konusudur. 

Örnek 2:  ِالنَّاس ِ  İnsanların ilâhına sığınırım.”788“ قلُْ أعَُوذُ بِرَب 

Müellif, eserinde âyette geçen “ ِالنَّاس” kelimesinin aslına birkaç yerde değindiğini 

görmekteyiz. Bu konuda meşhur dil âlimi Sîbeveyhi’nin görüşünü aktaran müellif, 

Sîbeveyhi’nin kelimenin aslının “ اسٌ أنَُ  ” olduğunu, “ا” ve “ل” harflerinin dâhil 

edilmesiyle “ ِاَ لنَّ اس” şeklini aldığını söylediğini aktarmaktadır.789 Müellif, “ ٌإِنَّهُمْ أنُاَس

 Güya onlar kendilerini fazla temiz tutan insanlar!”790 âyet-i kerîmedeki“ ”يتَطََهَّرُونَ 

 kullanımının buna delil olduğunu söylemektedir. Bu görüşe göre âyet-i ”أنُاَسٌ “

kerîmedeki “ ِالنَّاس” kelimesindeki fâü’l-fiil olan “أ” hazfolmuş ve “ اسٌ نَ  ” olarak kalmıştır. 

Kelimenin aslıyla ilgili başka bir görüş de kelimenin aslının “ ٌنوََس” şeklinde olduğudur. 

Bu görüşe göre herhangi bir hazf meydana gelmeyip tasğîri de “ ٌنوَُيْس” şeklindedir. Bir 

diğer görüşe göre ise kelimenin aslı “ ُ اَ  سُ نُ لْْ ” şeklinde olup “uygar” anlamına 

gelmektedir.791 

Bazıları da kelimenin aslının “ لَ اعَ فَ  ” vezni olduğunu, kelimenin sonuna “ي” harfi 

getirilerek “ ياسِ لنَّ اَ  ” şeklini aldığını belirtmektedirler. Bu durumda kelimenin aslı “ يسَ نَ  ” - 

“ يسَ نْ يَ  ” şeklinde olup “ انُ يَ سْ لنِ  اَ  ” “unutmak” anlamındadır. Bir diğer görüşe göre kelime 

“ لَ عَ فَ  ” vezninden olup aslı “ ٌَنيَس” şeklindedir. Buna göre kelime “ينَْسَي“ - ”نسََي” 

kelimesinden dönüşmüştür. “ي” harfi harekeli ve mâkabli fethalı olduğundan “ا” harfine 

kalb olmuş ve “ اسٌ نَ  ” olarak kalmıştır. Bundan dolayı bazı kırâat imamları ref‘, nasb ve 

car hallerinde “ن” harfini imâle ile okumuşlardır.792 İbn Mücâhid, kırâat imamlarının 

büyük çoğunluğunun “ ِالنَّاس” kelimesini imâle yapmadan okuduğunu, Ebû Amr ve 

Kisâî’nin car hâlinde imâle ile okuduğunu ref‘ ve nasb hallerinde ise imâle ile 

okumadığını belirtmiştir.793 

 

                                                 
787 el-Cevherî, II, 659-660; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 233-234. 
788 Nâs: 114/1. 
789 Sîbeveyhi, el-Kitâb, II, 196. 
790 A‘râf: 7/82. 
791 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 491-492. 
792 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 492. 
793 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, VI, 466. 



151 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’YE GÖRE KIRÂATTE USÛLÎ / 

FONETİK FARKLILIKLAR 

3.1. KIRÂAT İLMİNDE KIRÂAT VECİHLERİNİN KISIMLARI 

Kur’ân-ı Kerîm’in Hz. Osman’ın istinsah meselesinden sonra yazılı olarak son 

halini aldığı kaynaklarımızda mevcut olup son şekliyle günümüze kadar hem kitabî, 

hem de semâî olarak ulaşmıştır. Kur’ân-ı Kerîm’in farklı vecihlerde okunması, hem 

okumada hem de anlamada kolaylık sağlamıştır. Bu durum her asırda Kur’ân’la 

muhatap olan herkes için geçerli olması pek tabiidir. Öte yandan Kur’ân-ı Kerîm’in 

tilâvetindeki farklı vecihler ve ihtilaflar, Kur’ân’ın tamamını kapsamayıp bazı ayetleri 

kapsadığı ve Kur’ân’ın tamamen ihtilaf edilen bir kitap olmadığı bilinmektedir. Ayrıca 

kurrâ hâfızların tilâvetinin genel anlamda benzer olması bu durumu desteklemektedir.794 

Kırâat ilminin başlıca iki konusu vardır. Biri âyetlerin anlamına etki eden ferşî 

farklılıklar, biri de âyetlerin anlamına etki etmeyen usûlî / fonetik farklılıklardır.795 

Kur’ân-ı Kerîm’deki tilâvet farklılıklarının büyük çoğunluğu mânayı etkilemeyen usûlî / 

fonetik farklılıklar olup, diğer farklılıklar ise anlamı az veya çok etkileyen ferşî 

okumalardır. Âyetlerin farklı vecihlerle okunması aynı zamanda âyetlerin farklı 

şekillerde yorumlanmasına da vesîle olmuştur. Bu da müfessirlerin kırâatlerin tefsîr 

üzerindeki etkisini incelemesine yol açmıştır.796 

Tilâvet farklılıkları Kur’ân’ın kolay okunmasını sağlamasının yanında Kurân’a 

anlam zenginliğini de kazandırmış, î‘câz ve belâgat yönünü ortaya çıkarmıştır. Kırâat 

vecihlerinin tilâveti sonucunda farklı anlamlar ortaya çıkarak Yüce Allah’ın muradının 

anlaşılması, mücmel olan bazı ayetlerin mübeyyen olması, âm lafızların tahsis edilmesi, 

mutlak olan lafızların mukayyed olması ve müşkil olan bazı lafızların anlaşılması kolay 

hale gelmiştir. Kur’ân’ın farklı vecihlerle tilâveti, âyetin ihtiva ettiği muhtemel 

mânalarından birine hamledilip, edebî ve fıkhî yönlerinin ortaya çıkmasını ve mânayı 

                                                 
794 Çetin, Kırâatların Tefsîre Etkisi, 469; Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım, 104-

107. 
795 Önen, 128. 
796 Önen, 155. 



152 

 

pekiştirmesini de sağlamıştır.797 Söz gelimi kırâat vecihlerinin anlama etki ettiğinden bu 

vecihlerin tefsîr hükmünde olduğunu söylemek mümkündür. 

Kur’ân-ı Kerîm’in farklı vecihlerle tilâvet edilmesi ve bu tilâvet sonucunda farklı 

anlamların ortaya çıkması bir zenginlik olarak görülüp önem atfedilmesinin yanında bu 

konuda bazı tartışmalar da ortaya çıkmıştır. Örneğin Kur’ân ve kırâat kelimelerinin 

anlamları hakkında çeşitli görüşler beyan edilmiş, kırâatin Kur’ân ile ilişkisi hakkında 

tartışmalar meydana gelmiştir. Bu konudaki tartışmalar Kur’ân ile kırâatin birbirinden 

farklı olması ve Kur’ân ile kırâatin aynı anlamda olması şeklinde iki görüş çerçevesinde 

cereyan etmiştir. Kur’ân ile kırâatin birbirinden farklı olduğunu düşünenlere göre 

Kur’ân, Yüce Allah tarafından insanlara açıklanması için indirilen bir kitap olup kırâat 

ise bu kitabın okunması esnasında meydana gelen farklı telaffuzlardır. Kur’ân ile 

kırâatin aynı olduğunu savunanlar ise her iki kelimenin tanımından ve kırâatlerin de 

nâzil olduğu düşüncesinden yola çıkarak her iki kelimenin aynı anlamda olduğunu 

belirtmişlerdir.798 

Tefsîr, çeşitleri bakımından rivâyet ve dirâyet olarak iki kısma ayrılır. Rivâyet 

tefsîri Kur’ân’ı Kur’ân’la, sünnetle veya sahâbeden gelen haberlerle açıklar.799 Dirâyet 

tefsîri ise dil ve edebiyat gibi çeşitli bilimlerden yararlanarak ictihada dayalı yapılan 

tefsîrlerdir.800 Âyetlerin anlamına zenginlik katan veya açıklayıcı mahiyette olan kırâat 

vecihlerinin bir tür tefsîr olduğunu söyleyebiliriz. Şâyet kırâat vecihleri bir tür tefsîr 

çeşidi olarak kabul edilirse bu kırâatlerin hangi tefsîr çeşidine dâhil edilmesi gerektiği 

sorusu akıllara gelebilir. Kırâat ilmi rivâyete dayalı bir ilim olduğu için o halde kırâat 

vecihleri bir tür rivâyet tefsîridir denilebilir. kırâatler kendileriyle amel edilip 

edilmemesi açısından makbul, merdud ve tevakkuf edilen kırâatler olmak üzere üç 

kısma ayrılır. 

Makbul kırâatler mütevâtir olup Resm-i Osmânî’ye uygun olan ahad kırâatlerdir. 

Merdud olan kırâatler senedleri sahîh olmayıp sahîh kırâat şartlarını taşımayan kırâatler, 

                                                 
797 Ünal, 193. 
798 Önen, 158. 
799 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Mufessirun, 

Mektebetü’l-Vehbe, Kahire ts., I, 31-36. 
800 ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Mufessirun, I, 45. 



153 

 

hakkında tevakkuf edilen kırâatler ise senedi sahîh olup Resm-i Osmânî’ye muhalif olan 

şâz kırâatlerdir.801 

Sahîh kırâatlerden yararlanıp bu kırâatlerin âyete yüklediği mâna ile amel 

edilebilir. Bu kırâatler bir tür tefsîr mahiyetindedir. Ancak sahîh olmayan ve red olan 

kırâatlerin tefsîr ilmi içerisinde kullanılması mümkün değildir. Hakkında tevakkuf 

edilen şâz kırâatler ise sahâbe veya Hz. Peygamber’in sözleri olarak kabul edildiği için 

bu tür kırâatleri rivâyet tefsîri olarak kabul etmek mümkündür.802 Kırâat farklılıklarının 

bazıları anlama etkisi olup bazılarının ise anlama etkisi olmamaktadır. Bu cihetle 

kırâatleri tefsîrle ilişkisi bakımından iki grupta incelemek mümkündür. 

3.1.1. Kırâat İlminde Ferşî Farklılıklar (İhtilaflar) 

Ferşü’l-huruf, kırâat ilminin iki konusundan birini oluşturur. Bu tür kırâatler, 

kelimede bulunan bir harfin ihtilafı veya harekede meydana gelen farklı okumalardır. 

Bu tür kırâatlerin anlama etkisi olup farklı vecihlerle okunması hâlinde farklı mânalar 

meydana gelmektedir.803 Bu kırâatlerin tefsîr ilmiyle ilişkisi olup ferşü’l-huruf olarak da 

adlandırılmaktadır. Biz tezimizin ikinci bölümünde anlama tesir eden kırâat 

farklılıklarını Müntecebüddîn el-Hemedânî örneğinde detaylı bir şekilde incelediğimiz 

için tezimizin bu bölümünde bu konuya dâir herhangi bir örnek vermeyeceğiz. 

3.1.2. Kırâat İlminde Usûlî / Fonetik Farklılıklar  

Kırâat ilminde usûlî / fonetik farklılıklar, kırâat ilminin bir diğer konusunu 

oluşturur. Bu tür kırâatler harf ve harekelerin kelime içerisindeki farklı telaffuzlarıdır. 

Mânaya herhangi bir etkisi yoktur. Meddin miktarı, bir harekenin şeddesiz okunması, 

teshîli ve tahkîki, cehr, hems, ğunne ve ihfa ile ilgili vecihleri bu kısma örnek vermek 

mümkündür. Anlam üzerinde bir etkisi bulunmayan bu tür farklılıklar genellikle 

lehçelerden kaynaklanmakta olup okuma kolaylığı sağlamaktadır.804 Buna aynı 

zamanda kelimenin geçtiği her yerde aynı usûlle okunmasından dolayı “usûlî 

farklılıklar”, kelimenin ses ve telaffuz yönüyle alakalı olmasından dolayı da “fonetik 

                                                 
801 Bâzemül, I, 304. 
802 Önen, 161. 
803 Bâzemül, I, 326. 
804 Bâzemül, I, 307. 



154 

 

farklılıklar” da denir. Temel dayanağı yedi harf olan bu kırâat vecihleri bizlere sahîh bir 

kanalla ulaşmış olup kendi aralarında ittifak edilen kırâat vecihleri olduğu gibi ihtilaf 

edilen kırâatler de mevcuttur.805 

Kırâat âlimleri Kur’ân-ı Kerîm’in eğitimi ve edası hususunda bazı ortak konuları 

benimsemiş bazı konularda da ayrışmıştır. Bu kısımda ele alacağımız vecihler telaffuz 

ile ilgili farklılıklar olup her bir kırâat imamının veya bir grup kırâatçının takip ettiği 

kurallardır. Burada Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserinde ele aldığı usûlî / fonetik 

farklılıklar ile ilgili kırâat vecihlerinin bir kısmını ele alacağız. Bu vecihlerin âyetin 

veya kelimenin anlamında bir etkisi olmadığı için tefsîr ilmiyle bir ilgisi de 

bulunmamaktadır.806 

3.2. LEHÇEYE DAYALI KIRÂAT VECİHLERİ 

3.2.1. İbdâl 

Bedel, lügat açısından bir şeyi başka bir şey ile değiştirmek mânasındadır. 

Örneğin “Bir şeyi başka bir şeyle değiştirdim.” veya “Allah, korkunun yerine emniyeti 

getirdi denilir.”807 Istılahî olarak ise bir şeyi başkasının yerine koymak, değiştirmek, 

kendisinin olmayan bir yeri ilhak etmek mânasına gelmektedir.808 

İslâm âlimlerinden Halîl b. Ahmed, Sîbeveyhi, Ezherî, İbn Cinnî, İbn Fâris ve 

Cevherî gibi meşhur dil âlimleri erken dönemden beri ibdâl konusunu lugavî açıdan 

değerlendirmiş ve gerekli önemi vermiştir.809 Araplar’ın okuyuşunda bir gelenek olarak 

mevcut olan ibdâl, farklı Arap lügatlarında birbirine mahreç ve sıfat yakınlığı bulunan 

harfler arasında gerçekleşmektedir. İbdâl ile ilgili farklı görüşler olmakla birlikte 

ibdâldeki kasıt Araplar’ın bir harf yerine başka bir harfi kullanmaları değil, aynı mânaya 

                                                 
805 Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım, 57-58. 
806 Ünal, 149. 
807 el-Cevherî, IV, 1632. 
808 Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl en-Nahvî el-Luğavî el-Endülüsî İbn Sîde, el-Muhassas, Dârü’l-Kütübü’l-

İlmiyye, Beyrut ts., XIII, 267; Ağırbaş, 234-235. 
809 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, el-Müzhir fî 

‘Ulumi’l-Luğa ve Envâ‘ihâ, tsh. Muhammed Ebû Fazl İbrâhîm, Menşûrâtü’l-Mektebetü’l-‘Asriyye, 

Beyrut ts., I, 460-475. 



155 

 

gelen iki farklı lügatın (kelimenin) okuyuşudur. İbdâlde sadece bir harf değişmekte olup 

mâna değişmemektedir.810 

İbdâl, genel anlamda sarf ve lügat açısından olmak üzere iki kısma ayrılır. Sarf 

açısından ibdâl de iki kısma ayrılır. Birincisi, bir harfin başka bir harf yerine 

kullanılması, ikincisi de harfin başka bir lafıza dönüşmesi şeklinde gerçekleşir.811 

Ancak biz ibdâl konusunu sadece lügat açısından ele alacağız. Müellif, eserinde ibdâl ile 

ilgili birçok örnek vermiş ve farklı mânalarına da değinerek ibdâl ile okunan farklı 

vecihlere dikkat çekmiştir. Biz de ibdâl çeşitlerinden her birine birer örnek vererek 

açıklayacağız. 

Örnek 1:  ُإِيَّاكَ نعَْبدُُ وَإِيَّاكَ نسَْتعَِين “(Allahım!) Yalnız sana ibadet ederiz ve yalnız senden 

yardım dileriz.”812 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ َإِيَّاك” lafzının iki farklı vechine değindikten sonra 

kelimede “إ” harfinin “ه” harfine ibdâli şeklindeki “ َهِي اك” okuyuşuna da değinmektedir. 

Bu tür ibdâlin Araplar arasında yaygın olduğunu belirten müellif, “ ُأرََدْتُ “ ,”هَرَقْتُ “ ,”أرََقْت” 

ve “ ُهَرَدْت” kullanımlarını da örnek vererek bu görüşünü desteklemektedir.813 “إ” harfinin 

 şeklindeki vechi İbn Sivâr (ö. 496/1103) tilâvet etmiştir.814 ”هِي اكَ “ harfine ibdâli olan ”ه“

 harflerinin mahreci boğazın en uzak bölgesi olup (aksa’l-halk) aynı ”ه“ ile ”إ“

mahreç bölgesinden çıkan iki harftir. “إ” ile “ه” harflerinin mahreçlerinin aynı olması ve 

ortak bazı sıfatlarının olması, aralarında ibdâlin gerçekleşmesi kolaylaştırır.815 Sıfat 

itibariyle ikisi arasında bazı sıfatlarda zıtlık, bazı sıfatlarda da birlik mevcuttur. Örneğin 

 harfinin onların zıttı olan cehr ve şiddet ”إ“ ,harfinin hems ve rihvet sıfatı varken ”ه“

sıfatı bulunmaktadır. İkisi arasında ayrıca sıfat birliği de bulunmaktadır. Örneğin her iki 

harfin de istifâl, infitâh gibi ortak sıfatları bulunmaktadır.816 

                                                 
810 es-Süyûtî, el-Müzhir fî ‘Ulumi’l-Luğa ve Envâ‘ihâ, I, 460. 
811 Sultan, 224. 
812 Fâtiha: 1/5. 
813 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 40; el-Hemedânî, el-

Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 81. 
814 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 9. 
815 Ebü’l-Asbağ es-Sümâtî el-İşbîlî İbnü’t-Tahhân, Mehâricü’l-Hurûf ve Sıfâtühâ, thk. Muhammed 

Ya‘kûb Türkistanî (1. Baskı), Merkezü’l-Süffü’l-Elektronid, Beyrut 1983, 80. 
816 İbnü’t-Tahhân, 85- 92. 



156 

 

Örnek 2:  ِلقَدَْ عَلِمْتمُْ مَا جِئنْاَ لِنفُْسِدَ فيِ الْْرَْض ِ  Dediler ki: Allah’a andolsun, siz de“ قاَلوُا تاَلِلَّّ

biliyorsunuz ki biz bu ülkede fesat çıkarmaya gelmedik…”817 

Âyet-i kerîmede geçen “ ِ  harfinden bedel olduğuna ”و“ harfinin ”ت“ lafzındaki ”تاَلِلَّّ

değinen müellif, aslının “ ِوالل” olduğunu, “و” harfinin de “ب” harfinden bedel olduğunu 

belirterek onun da aslının “ ِبالل” olduğunu zikretmiştir. Müellif, ayrıca “ت” harfinin 

kasem için sadece “ ُالل” lafzıyla kullanılabileceğine de değinmektedir.818 Yani “ ِ  ”تاَلِلَّّ

kelimesindeki “ت” harfi “و” harfine bedel olarak gelmiş, “و” harfi de “ب” harfine bedel 

olarak gelmiştir.819 “و” harfinin mahreci dudaklar,820 “ت” harfinin mahreci ise dil ucu 

olup dilin üst seniye dişlerine değmesiyle çıkar.821 Her iki harfin de infitâh, ismât ve 

istifâl gibi ortak sıfatları bulunmaktadır.822 

Örnek 3:  ُإنَِّ آيَةََ مُلْكِهِ أنَْ يأَتِْيكَُمُ التَّابوُت “…Onun hükümdarlığının alâmeti, size o 

sandığın gelmesidir…”823 

Müellif, âyette geçen “ ُالتَّابوُت” kelimesinin iki vezinde olabileceğini belirtmektedir. 

Birincisi vezin “ وتُ فعَْلُ  ” vezninde olup bilinmeyen bir vezindedir. İkinci vezin ise 

ensar’ın lügatı olup “ ُالتَّابوُه” şeklinde “ت” harfine bedel “ه” harfinin geldiği vezindir. 

Müellif, bunun sebebini iki harfin de hems sıfatlarının olması ve ziyâde harflerinden 

olmasına bağlamaktadır. Cumhur kelimeyi metinde geçen şekliyle “ت” harfiyle 

okumuştur.824 

Örnek 4:  َالَّذِينَ كَفرَُوا أوَْ يكَْبِتهَُمْ لِيقَْطَعَ طَرَفاً مِن  “Bir de Allah bunu, inkâr edenlerden bir 

kısmını helâk etsin veya perişan…”825 

Müellif, âyette geçen “ ْيكَْبِتهَُم” kelimesiyle ilgili şu îzâhlarda bulunmaktadır: “ ُالكَبْت” 

sarf etmek, izale etmek, gidermek mânasındadır. Bazı lügatçılar “ هُ تَ بَ كَ  ” kelimesinin 

                                                 
817 Yûsuf: 12/73. 
818 ez-Zeccâc, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh, III, 120; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 

613. 
819 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 613. 
820 Cemal b. İbrâhîm el-Kureş, Dirâsetü’l-Mahâric ve’s-Sıfat (1. Baskı), Mektebetü Tâlibü’l-İlm, Riyad 

2012, 84. 
821 el-Kureş, 71. 
822 el-Kureş, 151-164. 
823 Bakara: 2/248. 
824 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 551. 
825 Âl-i İmrân: 3/127. 



157 

 

aslının “ َُكَبدَه” olduğunu belirtip “ت” harfinin “د” harfine bedel olarak geldiğini 

belirtmişlerdir. Bu halde mâna “Yaptığından dolayı hüzünlendi.” şeklinde olur.826 

Örnek 5: َّائِهَا وَفوُمِهَا وَعَدسَِهَا وَبصََلِهَا  ,Sebze, kabak, sarımsak, mercimek…“ مِنْ بقَْلِهَا وَقثِ

soğan versin…”827 

Müellif, âyette geçen “ ومُ فُ لْ اَ  ” kelimesinin buğday mânasında olduğunu belirterek 

pişirmek mânasına da geldiğine dikkat çekmiştir.828 Bazıları “ ُالَْفوُم” kelimesinin başak 

anlamında olduğunu belirtmişlerdir. Şam lügatında ise nohut anlamına gelmektedir.829 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, “ ُالَْفوُم” kelimesinin İbn Mes’ûd’dan gelen bir rivâyette 

 harfine ibdâliyle okunduğunu belirtmiştir.830 Bazı ”ث“ harfinin ”ف“ şeklinde ”اَ لثُّ ومُ “

kaynaklarda İbn Abbas’ın da “ ُالَْفوُم” kelimesini “ف” harfinin “ث” harfine ibdâliyle “ ُالَثُّوم” 

şeklinde okuduğu rivâyet edilmektedir.831 

Örnek 6:  َوَلََ تقَْرَباَ هَذِهِ الشَّجَرَة “…Ama şu ağaca yaklaşmayın…”832 

Müellif, âyette geçen “ َالشَّجَرَة” kelimesinin tahlilini yaptıktan sonra kelimenin 

يرََةَ “  harfine ibdâliyle okunan bir ”ي“ harfinin ”ج“ harfinin kesrası ve ”ش“ şeklinde ”الش ِ

vechine dikkat çekmiştir. Müellif, “ج” ve “ي” harflerinin mahrecinin bir olmasından 

dolayı iki harfin ibdâl olduğunu ve bunun lugavî olduğunu belirtmiştir.833 Kelimenin 

يرََةَ “  şeklindeki vechi Ebû Zeyd’ten rivâyet edilmiştir.834 ”الش ِ

Müellin âyet-i kerîmedeki “ ِهَذِه” lafzında da “ه” harfinin “ي” harfine bedel olarak 

geldiğini belirtmiştir. Kelimenin aslı “هَذِي” şeklindedir. Çünkü “ي” ve kesra ikisi de 

müenneslik için kullanılır. Söz gelimi “ َأنَْتِ  تفَْعلَِين” cümlesinde hem zamirdeki kesra hem 

de fiildeki “ي” müennesliği temsil eder. “ه” harfi “ي” harfine bedel olarak geldiği için 

 harfinin ”ه“ harfinin mâkabli meksûrdur.835 Her iki harfin mahreçleri farklı olup ”ه“

mahreci boğazın en uzak kısmı, “ي” harfinin mahreci ise dil ortasıdır.836 Her iki harfin 

                                                 
826 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 126. 
827 Bakara: 2/61. 
828 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 274. 
829 el-Cevherî, V, 2005. 
830 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 274. 
831 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 14. 
832 Bakara: 2/35. 
833 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 73-74; el-Hemedânî, el-

Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 231. 
834 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 12. 
835 İbn Atıyye el-Endelüsî, I, 127; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 231. 
836 İbnü’t-Tahhân, 80-81. 



158 

 

de infitâh sıfatı bulunmaktadır.837 Müntecebüddîn el-Hemedânî, her iki harfin ibdâl 

edildiği vecihlere değinmiştir. 

Örnek 7:  ِاسِخُونَ فِي الْعِلْم  İlimde derinleşmiş olanlar…”838…“ وَالرَّ

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyette geçen “ َاسِخُون  kelimesinin i‘râbıyla ilgili ”وَالرَّ

geniş îzâhlar yaptıktan sonra İbn Keysân’dan (ö. 320/932) gelen bir rivâyette kelimenin 

اصِخُونَ “  ”ص“ harfiyle okunduğunu belirtmiştir. Sebebini de ”ص“ şeklinden ”وَالرَّ

harfinden sonra tefhîm sıfatı olan “خ” harfinin gelmesine bağlayan müellif, bu vechin 

bir lügat olduğunu belirtmiştir.839 

Bu vecihte kelimedeki “س” harfi “ص” harfine ibdâl olmuştur. Her iki harfin 

mahreci dil ucu olup alt seniye dişlerin üstünden çıkar.840 Sıfat itibariyle de birbirine 

yakınlığı bulunan iki harfin hems, safir ve rihvet gibi ortak sıfatları bulunmaktadır.841 

Mahreç ve sıfat birliği olan her iki harfin birbirine olan yakınlığından dolayı Arap 

kelâmında ve Kur’ân-ı Kerîm’de bu iki harfin ibdâline sıkça rastlanmaktadır. 

Örnek 8:  ْا الْيتَِيمَ فلَََ تقَْهَر  Öyleyse sakın yetimi ezme!”842“ فأَمََّ

Müellif, âyette geçen “ ْتقَْهَر” kelimesinin İbn Mes’ûd’dan gelen bir rivâyetle “ ْتكَْهَر” 

şeklinde okunduğunu belirtmektedir. Bu vecihte “ق” harfi “ك” harfine ibdâl olarak 

 harfleri, mahrecleri birbirine yakın olan ”ك“ ve ”ق“ şeklinde okunmuştur.843 ”تكَْهَرْ “

harflerdir. “ق” harfinin mahreci dil kökü olup “ك” harfinin mahreci ise “ق” harfinin 

biraz aşağısındadır.844 Şiddet ve infitâh gibi ortak sıfatları da bulunan bu iki harfin hem 

mahreç hem de sıfat açısından birbirine yakınlığı bulunmaktadır.845 Dolayısıyla iki 

harfin birbirine ibdâl olması kolaylaşmıştır. “ ْتكَْهَر” şeklindeki kırâat cumhurun okuduğu 

 hoşlanmamak” mânasında da olabilir. Netice“ ”عَبسََ “ ,mânasında olabileceği gibi ”تقَْهَرْ “

itibariyle her iki kelime de mâna itibariyle birbirine yakındır. Kisâî’ye göre ise her iki 

                                                 
837 İbnü’t-Tahhân, 89. 
838 Âl-i İmrân: 3/7. 
839 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 12. 
840 İbnü’t-Tahhân, 82. 
841 İbnü’t-Tahhân, 87-90. 
842 Duhâ: 93, 9. 
843 el-Cevherî, II, 811; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 420. 
844 İbnü’t-Tahhân, 81. 
845 İbnü’t-Tahhân, 89-99. 



159 

 

kelime de aynı mânadadır.846 İbn Mes’ûd tarafından okunan “ ْتكَْهَر” şeklindeki vecih şâz 

bir kırâattir.847 

Örnek 9:  ا الَّذِينَ آمََنوُا ا الَّذِينَ كَفرَُوافأَمََّ فيَعَْلمَُونَ أنََّهُ الْحَقُّ مِنْ رَب ِهِمْ وَأمََّ  “…İman edenler onun, 

Rablerinden (gelen) bir gerçek olduğunu bilirler. Küfre saplananlar ise…”848 

Müellif, yukarıdaki metinde geçen “ا ا“ edatının ”وَأمََّ  edatına atıf olduğunu ”فأَمََّ

belirtip ikisinin de aynı hükümde olduğunu belirtmiştir. “ا  edatı, Temîm ve Benî Amr ”أمََّ

lügatında “ اايَْمَ  ” şeklinde okunur. İki “م” harfinin kerâhetinden dolayı “م” harflerinden 

biri “ي” harfine ibdâl olmuştur.849 “م” ve “ي” harfleri mahreçleri farklı iki harftir. “م” 

harfinin mahreci dudaklar olup850 “ي” harfinin mahreci ise dil ortasıdır.851 Cehr ve 

infitâh gibi ortak sıfatları bulunan852 iki harf arasında Kur’ân-ı Kerîm’de ibdâl 

gerçekleşmektedir. 

Örnek 10:  ََبِأوَْعِيتَِهِمْ قبَْلَ وِعَاءِ أخَِيهِ فبَدَأ  “Kardeşinin yükünden önce onların yüklerini 

aramaya başladı…”853 

Müellif, yukarıdaki metinde geçen “ ِوِعَاء” kelimesinin “ اءِ عَ إِ  ” olark “و” hafinin “ء” 

harfine ibdâli şeklinde okunduğunu belirtmiştir. Müellif, Arapların “ ةٌ ادَ سَ وِ  ” - “ ةٌ ادَ إسَ  ” ve 

“ احٌ وِجَ  ” - “ احٌ ءِجَ  ” gibi kullanımlarına değinerek bu veche farklı örnekler sunmuştur. “و” 

harfinin kesra ile okunması zor olduğundan “ء” harfine ibdâl olmuştur.854 “ ِإعَِاء” 

şeklindeki kırâati Saîd b. Cübeyr’in okuduğu rivâyet edilmektedir.855 “ء” harfinin 

mahreci boğazın en uzak kısmı,856 “و” harfinin mahreci ise dudaklardır.857 İstifal ve 

infitâh gibi ortak sıfatları bulunan iki harf arasından ibdâl yapılmıştır. 

Örnek 11:  رُكَ بِغلََُمٍ عَلِيمٍ قاَلوُا لََ توَْجَلْ إِنَّا نبُشَ ِ  “Onlar, Korkma, biz sana bilgin bir oğul 

müjdeliyoruz dediler.”858 

                                                 
846 el-Ferrâ, III, 274; ez-Zehrânî, 635. 
847 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 175. 
848 Bakara: 2/26. 
849 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 207. 
850 İbnü’t-Tahhân, 83. 
851 İbnü’t-Tahhân, 81. 
852 İbnü’t-Tahhân, 87-89. 
853 Yûsuf: 12/76. 
854 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 615. 
855 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 69; İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni 

Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 348. 
856 el-Kureş, 35. 
857 el-Kureş, 84. 
858 Hicr: 12/53. 



160 

 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, “ ْتوَْجَل” kelimesi ile ilgili vecihlere değinerek farklı 

lügatlarda dört farklı şekilde okunduğuna dikkat çekip bu lügatlardan birinin “ ْتاَجَل” 

şeklinde olduğunu belirtmiştir. Yukarıdaki metinde okunan “ ْتوَْجَل” şeklindeki vecihte 

 bir araya ”ي“ ile ”و“ harfinden önceki harfin harekesi fetha olduğundan ve ”و“

geldiğinden dolayı “و” harfi “ا” harfine ibdâl olmuş, “ ْتاَجَل” şeklini almıştır.859 “ ْتاَجَل” 

şeklindeki vecih Ebû Muâz’dan rivâyet edilmiş olup şâz bir kırâattır.860 

 ise ”ا“ harfinin mahreci dudaklar olup yirmi sekiz hece harfinden biridir.861 ”و“

cevf denilen ağız boşluğundan çıkan ve med harfi olarak gelen bir harftir.862 “ا” harfini 

hece harflerinden biri olarak kabul edip, hece harflerinin sayılarını yirmi dokuz harfe 

çıkaranlar olmuşsa da, bazıları da med harfi olarak kabul etmişlerdir. Buradaki ibdâl 

med harfi olarak gelen “ا” ile yapılmıştır. 

 harfine ibdâli ”ي“ harfinin ”و“ kelimesinin okunduğu bir diğer vecih ise ”توَْجَلْ “

şeklindeki “ ْتيَْجَل” okuyuşudur.863 Bu iki harf arasında sıfat birliği olup mahreçleri ise 

farklıdır. “و” harfinin mahreci dudaklar,864 ي harfinin mahreci ise dil ortasıdır.865 Her iki 

harfin ortak sıfatları arasında cehr, infitâh, ismât ve istifâl bulunmaktadır.866 

Örnek 12: ًا ترََينَِّ مِنَ الْبشََرِ أحََدا  İnsanlardan birini görecek olursan…”867…“ فإَمَِّ

Müntecebüddîn el-Hemedânî, metinde geçen “ َِّترََين” kelimesiyle ilgili îzâhlar 

yapıp kelimenin farklı vecihlerine değinmektedir. Müellif, kelimenin aslının “ ينَ ترَْأيَِ  ” 

şeklinde olduğunu belirterek Arapların “ َترَْعَيِين” şeklindeki kullanımına dikkat 

çekmektedir. Kelimenin vezni ise “ ينَ لِ عَ فْ تَ  ” şeklindedir. Ebû Amr’dan rivâyet edilen bir 

veche göre kelime “ َّترََ ئِ ن” şeklinde “ي” harfinin “ء” harfine ibdâliyle okunmuştur.868 

Mahreç ve sıfat açısından baktığımızda ise “ي” harfinin mahreci dilin ortası, “ء” 

harfinin mahreci ise boğazın en uzak kısmıdır.869 Her iki harfin de cehr, ismât, istifâl ve 

                                                 
859 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 81-82. 
860 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 75. 
861 el-Kureş, 84. 
862 el-Kureş, 31. 
863 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 82. 
864 el-Kureş, 84. 
865 el-Kureş, 52. 
866 el-Kureş, 125. 
867 Meryem: 19/26. 
868 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 358-359. 
869 el-Kureş, 30. 



161 

 

infitâh gibi ortak sıfatları bulunmaktadır.870 “ء” harfiyle “ َِّترََئن” şeklindeki kırâati İbn 

Rûmî Ebû Amr’dan rivâyet etmiş olup şâz bir kırâattır.871 

Örnek 13:  َوَيْلتَاَ أعََجَزْتُ أنَْ أكَُونَ مِثلَْ هَذاَ الْغرَُابِ يا  “…Yazıklar olsun bana! Şu karga 

kadar olup da…”872 

Müellif, âyet-i kerîmedeki “َوَيْلتَا” kelimesindeki “ا” harfinin kolay okunması için 

 harfinin ”ت“ harfine bedel olarak geldiğini belirtmektedir. Yani kelimenin aslı ”ي“

kesrasıyla “ يتِ لَ يْ وَ  ” şeklindedir. Müellif, ayrıca her iki kırâatin de yaygın olduğunu 

belirtmiştir.873 “وَيْلتَِي” şeklindeki kırâat Hasan el-Basrî ve Ebû İshak tarafından rivâyet 

edilmiştir.874 

 harfi hece harfi olarak gelirse mahreci dil ortası, şâyet med harfi olarak ”ي“

gelirse mahreci cevf (ağız boşluğu) bölgesidir. “ا” ise med harfi olup cevf bölgesinden 

çıkar. Hece harfi olarak gelen “ي” harfi cehr, istifâl, infitâh ve ismât gibi sıfatlara 

sahiptir. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin her iki harfin ibdâl edilmesiyle ilgili farklı 

vecihlere yer verdiğini görmekteyiz. Örnekleri incelediğimizde “ي” harfinin bazen hece 

harfi bazen de med harfi olarak geldiği anlaşılmaktadır. “ا” ise hece harfi olmayıp med 

harfi olarak gelir.875 

3.2.2. Hemze ile İlgili Farklı Kırâatler 

 harfinin teshîl ya da tahkîk ile okunmasıyla ilgili sahîh kırâatler ”ء“

bulunmaktadır. Müntecebüddîn el-Hemedânî, eserinde “ء” harfinin farklı vecihlerine 

değinerek değerlendirmelerde bulunmuştur. “ء” harfinin okuyuşuyla ilgili vecihlere 

geçmeden önce “ء” harfinin mahreç ve sıfatlarına değinmemiz, teshîl ile okuyuşunun 

anlaşılması açısından yararlı olacaktır. Öncelikle “ء” ile “ا” (elif) harflerinin hem 

mahreç hem de sıfat itibariyle iki farklı harf olduğunu belirtmemiz gerekmektedir. Med 

harfi olarak gelen “ا”, mahreci cevf diye tâbir edilen ağız ve burun boşluğu iken, “ء” ise 

hece harflerinden biri olup mahreci aksa’l-halk diye tâbir ettiğimiz boğazın en uzak 

                                                 
870 el-Kureş, 125. 
871 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 87. 
872 Mâide: 5/31. 
873 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 431. 
874 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 38. 
875 el-Kureş, 30. 



162 

 

bölgesidir. Sıfat itibariyle de “ء” harfinin cehr, şiddet, istifâl, infitâh ve ismât gibi 

sıfatları bulunmaktadır.876 

Sîbeveyhi, mahreci en uzak harfin “ء” olduğunu, o yüzden de harfin telaffuzunun 

zor olduğunu belirterek okuyuşunu “öğürmek” veya “zorla kusmak” olarak tarif 

etmektedir.877 Okuyuşundaki zorluktan dolayı “ء”, tahkîk, teshîl ve tebdîl olarak üç 

şekilde okunmuştur.878 Tahkîk ile okuyanlar “ء” harfini mahrecinin ve sıfatlarının 

hakkını vererek okumuşlardır. Teshîl ile okuyanlar ise “ء” ile “ا” arası “ء” ile “و” arası 

veya “ء” ile “ي” arası bir ses ile okumuşlardır.879 Söz gelimi, Hicaz ehli “ء” harfini 

teshîl ile okumuştur.880 Müntecebüddîn el-Hemedânî, eserinde “ء” harfinin teshîl, tahkîk 

ve tebdîl açısından farklı kullanışlarına değinerek Kur’ân-ı Kerîm’den misaller vermiş 

ve farklı vecihlere lugavî açıdan açıklık getirmiştir. Müellifin “ء” ile ilgili kullandığı 

vecihleri örneklerle açıklayacağız. 

 harfinin tahkîk ile okunması, zâtının ve sıfatının hakkı verilerek izhar ”ء“ 

edilmesidir. “ء” harfini teshîl ile okumak demek ise dile kolay gelecek şekilde okumak 

demektir. “ء” harfinin teshîl ile okunması üç şekilde gerçekleşmektedir. Bunlar “ء” 

harfinin sesinin başka bir harfe karışmasıyla, “ء” harfinin başka bir harfe tebdîl 

yapılmasıyla ve “ء” harfinin hazfiyle gerçekleşen farklı vecihlerdir.881 Şâyet teshîl ile 

okunan “ء”, kendisi ve mâkabli meftûh ise “ء” ile “ا” arası bir ses ile, kendisi madmûm 

mâkabli meftûh ise “ء” ile “و” arası bir ses ile, kendisi meksûr mâkabli meftûh ise “ء” 

ile “ي” arası bir sesle okunur.882  

 harfinin sesini başka bir harfe karıştırılarak teshîl ile okunmasından imtina ”ء“

edilirse “ء” harfi “و“ ,”ا” ve “ي” harflerinden biriyle ibdâl edilerek okunabilir.883 “ء” 

harfinin “ا” ile ibdâl edilmesi için kendisinin ve mâkablinin meftûh olması,884 “و” ile 

                                                 
876 Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf el-Cezerî, 

Tayyibetü’n-Neşr fî’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr (1. Baskı), Müessesetü Kurtûbe, Endülüs 2002, 14-16. 
877 Sîbeveyhi, el-Kitâb, III, 548. 
878 Sîbeveyhi, el-Kitâb, III, 541. 
879 Sîbeveyhi, el-Kitâb, III, 541-542. 
880 el-Kaysî, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, I, 80. 
881 Sîbeveyhi, el-Kitâb, III, 541. 
882 Sîbeveyhi, el-Kitâb, III, 542. 
883 Sultan, 274. 
884 Sultan, 274. 



163 

 

ibdâl edilmesi için kendisinin meftûh veya sâkin, makablinin de madmûm olması,885 

 ile ibdâl edilmesi için ise kendisinin meftûh ya da sâkin olup kesradan sonra ”ي“

gelmesi gerekmektedir.886 Hazf ise “ء” harfini kelimede okumamaktır. Söz gelimi Verş 

hazretleri kelime başında mâkabli sâkin tüm “ء” harflerini hazf ile okumuştur.887 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, eserinde bu vecihlere geniş yer vermiş ve çeşitli 

örneklerle açıklamalarda bulunmuştur. 

Örmek 1:  َإِنَّمَا نحَْنُ مُسْتهَْزِئوُن “…Biz ancak onlarla alay ediyoruz. Derler.”888 

Müellif, yukarıdaki metinde geçen “ َمُسْتهَْزِئوُن” kelimesinde geçen “ء” harfinin 

kullanışıyla ilgili beş vecih olduğunu belirtip sahîh olan okuyuşun tahkîk ile okunan 

vecih olduğunu belirtmektedir. Müellif, kelimenin “ زُونَ هْ تَ سْ مُ  ” şeklinde “ء” harfinin 

hazfedilip “ز” harfinin dammesiyle okunduğu bir veche de işaret etmiş ve hazf ile 

okunan vechin zayıf olduğunu belirtmiştir.889 Kırâat-i aşere imamlarından Ebû Ca‘fer 

 şeklinde hemzenin hazfiyle okumuştur.890 ”مُسْتهَْزُونَ “ kelimesini ”مُسْتهَْزِئوُنَ “

Örnek 2:  َََقاَلوُا أنَؤُْمِنُ كَمَا آمََنَ السُّفهََاءُ أل “…Biz de akılsızlar gibi iman mı edelim? 

derler. İyi bilin ki…”891 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîmede geçen “ فهََاءُ ألَََ سُ  ” ifâdesinde art arda 

gelen iki harekeli “ء” harfinin okuyuşuyla ilgili dört veche işaret etmektedir. Bir vecihte 

birinci “ء“ ,”ء” ile “و” arası bir sesle, ikincisinin ise tahkîkiyle ile okunmuştur. Başka bir 

vecihte iki harekeli harfin bir araya gelmesiyle oluşan kerâhetten dolayı ikinci “ء” ibdâl 

olarak “و” harfine dönüşmesiyle okunmuştur. Bir diğer vecihte birinci “ء” teshîl ile, 

ikinci ise “و” harfine ibdâl olarak okunmuştur. Başka bir veche göre ise her iki harfin de 

tahkîkiyle okunmuştur. Müellif, asıl olanın bu vecih olduğunu belirtmiştir.892 

Örnek 3:  ٍسَألََ سَائلٌِ بِعذَاَبٍ وَاقِع “Hiç kimsenin uzaklaştıramayacağı azabı sordu.”893 

                                                 
885 Cemâleddîn Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Mâlik, Şerhu’l-Kâfiyeti’ş-Şâfiye, tsh. Abdülaziz 

Rabîh ve Ahmed Yûsuf el-Dekâk (1. Baskı), Dârü’l-Mesâm li’l-Türâs, Mekketü’l-Mükerrame 1986, IV, 

2107. 
886 Sîbeveyhi, el-Kitâb, III, 543. 
887 Alî b. Ahmed b. Halef el-Ensârî, 242. 
888 Bakara: 2/14. 
889 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 163-164. 
890 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 105-106. 
891 Bakara: 2/13. 
892 el-Kaysî, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, I, 70-76; Alî b. Ahmed b. Halef el-Ensârî, 238-239; el-

Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 160-161. 
893 Meâric: 70/1. 



164 

 

Müellif, metinde geçen “ ََسَأل” kelimesindeki “ء” harfinin tahkîk ile okunmasının 

asıl olduğunu belirtmektedir. Çünkü kelime “ الُ ؤَ لسُّ اَ  ” kelimesinden olup talep 

anlamındadır. Kelime ayrıca “ الَ سَ  ” şeklinde “ء” okunmadan “ الَ قَ  ” vezninde de 

okunmuştur. Burada “ء” harfi “ء” ile “ا” arasında bir ses ile okunmadan “ا” harfine ibdâl 

olmuştur.894 İbn Âmir “ ََسَأل” kelimesini hemzeyi okumadan “ا” ile “ َسَ ال” şeklinde ibdâl 

ile okumuştur.895 

Örnek 4:  َِلََ تقَْصُصْ رُؤْياَكَ عَلىَ إِخْوَتك “…Rüyanı kardeşlerine anlatma…”896 

Müellif, yukarıdaki metinde geçen “ َرُؤْياَك” kelimesini cumhurun “ء” harfinin 

tahkîkiyle okuduğunu ve asıl olanın bu vecih olduğunu belirttikten sonra kelimenin 

 harfine ibdâli şeklinde de okunduğunu ”و“ harfinin ”ء“ şeklinde ”رُوياَكَ “

belirtmektedir.897 “ َرُوياَك” vechi hicaz ehlinin lügatı olduğu rivâyet edilmektedir.898 

Örnek 5: تِي  Evlenmek istediğiniz yetim kızlara…”899…“ فِي يتَاَمَى الن سَِاءِ اللََّ

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyet-i kerîme ile ilgili geniş îzâhlar yaptıktan sonra 

 şeklindeki farklı bir okuyuşuna değinmektedir. Bu vecihte ”ييَاَمَى“ kelimesinin ”يتَاَمَى“

kelimenin aslı “أيَاَمَى” şeklinde olup “ء” harfi “ي” harfine ibdâl olarak “ييَاَمَى” şeklinde iki 

 olduğunu ”أيَاَمَى“ harfiyle okunmuştur.900 Ebü’l-Feth’in de kelimenin aslının ”ي“

belirttiği vechi Ebû Abdullah el-Medenî rivâyet etmektedir.901 

Örnek 6:  ٍوَجِئتْكَُ مِنْ سَبإٍَ بِنبَإٍَ يقَِين “…Sebe’den sana sağlam bir haber getirdim.”902 

Müellif, âyette geçen “ ٍَسَبإ” kelimesinin bir beldenin, bir kabilenin veya bir şehrin 

ismi olabileceğine değinerek kelimenin âyetteki vechin dışında iki farklı vecihte de 

okunduğunu belirtmiştir. Bir veche göre kelime, vakf olmadan vasıl hâlinde “ء” harfinin 

sükûnuyla “ َْسَبا” şeklinde okunmuştur. Bir diğer veche göre ise kelime “ب” harfinden 

sonra “ء” okunmadan “ا” ile “َسَبا” şeklinde okunmuştur.903 Bu vecihte kelime “ء” 

                                                 
894 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 216. 
895 el-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr, II, 291-292. 
896 Yûsuf: 12/5. 
897 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 547. 
898 İbn Atıyye el-Endelüsî, III, 220. 
899 Nisâ: 4/127. 
900 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 350. 
901 İbn Atıyye el-Endelüsî, II, 118. 
902 Neml: 27/22. 
903 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 87. 



165 

 

harfinin hazfiyle okunmuştur. “َسَبا” şeklindeki vecih Hubeyb Yezîdî’den rivâyet 

edilmiştir.904  

Örnek 7:  َفِيهَا دِفْءٌ وَمَناَفِعُ وَمِنْهَا تأَكُْلوُن “…Onlarda sizin için bir ısınma ve birçok 

faydalar vardır. Hem de onlardan yersiniz.”905 

 ”دِفٌ “ kelimesinin mânasıyla ilgili geniş îzâhlar yapan müellif, kelimenin ”دِفْءٌ “ 

şeklinde de okunduğuna değinmiştir. Buna göre “ ٌدِفْء” kelimesindeki “ء” hazfolup “ف” 

harfi damme ile “ ٌدِف” şeklinde okunmuştur. Arap lügatında “ء” harfinin hazfedildiği 

kullanımlara sıkça rastlamaktayız. Söz gelimi “ َ سْ مَ  ةٌ لَ أ ” kelimesindeki “ء” hazfedilerek 

 şeklinde vecih ez-Zehrî’den rivâyet edilmiştir.907 ”دِفٌ “ şeklini almıştır.906 ”مَسَلةٌَ “

Örnek 8:  ٍة  Şimdi onları kuvvetle tut…”908…“ فخَُذْهَا بِقوَُّ

Müellif, metinde geçen “فخَُذْهَا” kelimesinin aslının “فأَخُْذْهَا” şeklinde olduğunu 

belirtmektedir. Ayrıca “ ْخُذ” lafzının aslı da “ ذْ أوُْخُ  ” şeklindedir. İki dammenin bir araya 

gelmesinden dolayı kelimenin kolay okunması için hemze hazfedilmiştir. Hemze 

hazfolduktan sonra geriye “ ْخُذ” olarak kalmaktadır.909 

3.2.3. Harekenin Sâkin Kılınması ile İlgili Vecihler 

Bilindiği üzere Arap dili farklı lehçeleri olan, bazen bir kelimedeki harfin ve 

harekenin değişmesiyle mânanın da değiştiği, bazen de kelimedeki harfin ve harekenin 

değişmesiyle mânanın değişmediği, bâblardan oluşan, farklı kabilelerin farklı 

kullanımından kaynaklanan zengin bükümlü bir dildir. 

Hareke, Arap kelâmının ayrılmaz bir cüz’üdür. Bir kelimedeki aynı harekenin peş 

peşe gelmesi bazen o kelimenin dile zor gelecek şekilde okunmasına sebep 

olabilmektedir. Bu yüzden Araplar kelimenin dile kolay gelecek şekilde harekenin sâkin 

şeklindeki okuyuşunu tercih etmektedirler. Arap kelâmında dile en kolay gelen hareke 

fethadır. Kesranın telaffuzu ondan daha zordur. Damme ise dile en zor gelen 

                                                 
904 İbn Atıyye el-Endelüsî, IV, 255. 
905 Nahl: 16/5. 
906 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 98. 
907 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 7. 
908 A‘râf: 7/145. 
909 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 127. 



166 

 

harekedir.910 Örneğin “ َفعَِل” bâbındaki bir kelimede fâü’l-fiilin harekesi olan fethadan, 

aynü’l-fiilin harekesi olan kesraya geçiş yapılırken kesranın telaffuzu fethadan biraz 

daha zordur. Ya da “ َُفعَل” bâbındaki bir kelimede fethadan sonra dammeye geçişte 

dammenin telaffuzu fethaya göre biraz daha zordur. Söz gelimi “ َُفعُل” bâbındaki bir 

kelimede okuyuşu dile zor gelen dammenin art arda gelmesi veya “ َفِعِل” bâbındaki bir 

kelimenin telaffuzu zor olan kesranın art arda gelmesi gibi durumlarda bazı Arap 

kabileleri dile kolay gelmesi için harekeyi sükûnla okumuşlardır. Çünkü sükûn fethadan 

daha kolaydır. Kesraya örnek olarak “ خِذَ فَ  ” - “ خْذَ فَ  ” ve “ بدَِ كَ   kelimelerini, dammeye ”كبْدَ “ - ”

örnek olarak da “ ُسُل سْلُ “ - ”الرُّ  kelimelerini zikredebiliriz. Art arda ”العنُْقُ “ - ”العنُقُُ “ ve ”الرُّ

gelen kesralardan birinin sâkin okunması veya iki dammenin bir araya gelmesinden 

dolayı oluşan okuma zorluğundan dolayı dammelerden birinin sâkin okunması, Arap 

lügatında sık rastlanan bir durumdur.911 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, eserinde harekeli harflerin sükûnla okunduğu 

vecihleri lügat açısından değerlendirmiştir. Genel itibariyle aynü’l-fiili sâkin okunan 

vecihleri ele alan müellif, bunun okuyuş sebebini de açıklayarak îzâhlarda bulunmuştur. 

Bu tür vecihlere sıkça yer veren müellif, lügat açısından birçok örnek sunmuştur. 

Müellifin açıkladığı bu vecihleri bâblara göre ele alacağız. 

Örnek 1:  ٍمُبْتلَِيكُمْ بِنهََر َ  Şüphesiz Allah, sizi bir ırmakla imtihan…“ إنَِّ اللََّّ

edecektir…”912 

Müellif, âyette geçen “ ٍبنِهََر” kelimesinin “ه” harfinin iskânıyla “ ٍبِنهَْر” şeklinde de 

okunduğuna işaret ederek cumhurun kelimeyi “ه” harfinin fethasıyla okuduğunu ve her 

iki kırâatin de yaygın olduğunu belirtmiştir.913 Bu vecihteki “ َنهََر” kelimesi “ ََفعَل” 

bâbında olup aynü’l-fiili sâkin okunmuştur. Burada iki fethanın yan yana gelmesinden 

dolayı okuma güçlüğü meydana gelmiş ve aynü’l-fiil sâkin olarak tilâvet edilmiştir. 

Örnek 2: وَقطََّعْناَهُمُ اثنْتَيَْ عَشْرَةَ أسَْباَطًا أمَُمًا “Biz onları on iki kabile hâlinde topluluklara 

ayırdık…”914 

                                                 
910 Ebü’l-Feth Osmân b. Cinnî, el-Hasâis, thk. Muhammed Alî Neccâr, Mektebetü’l-İlmiyye, Mısır 1952, 

III, 177. 
911 Sîbeveyhi, el-Kitâb, IV, 113-115. 
912 Bakara: 2/249. 
913 İbn Atıyye el-Endelüsî, I, 334; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 249. 
914 A‘râf: 7/160. 



167 

 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, cumhurun ve Hicaz ehlinin âyette geçen “ َعَشْرَة” 

kelimesini “ش” harfinin iskânıyla metindeki şekliyle okuduğunu belirtmiştir. Başka bir 

vecihte “ َعَشْرَة” kelimesi “ َعَشَرَة” şeklinde “ش” harfinin fethasıyla okunmuştur. Temîm 

ehli ise kelimeyi “ش” harfinin kesrasıyla “ َعَشِرَة” şeklinde okumuştur.915 Ebü’l-Feth, 

 harfinin kesrasıyla okuyanların Temîmliler olduğunu ”ش“ vechiyle ”عَشِرَةَ “

belirtmektedir.916 “ َعَشِرَة” kelimesi “ ٌَفعَِلة” bâbından olup kesranın okuma güçlüğünden 

dolayı aynü’l-fiili sâkin olarak “ َعَشْرَة” şeklinde tilâvet edilmiştir. 

Örnek 3:  َوَقاَلَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلَِ فِرْعَوْن “Firavun ailesinden, imanını gizlemekte olan 

mü’min bir adam şöyle dedi…”917 

Cumhur metindeki “ ٌرَجُل” kelimesini “ج” harfinin dammesiyle okumuştur. Başka 

bir rivâyette ise “ ٌرَجْل” şeklinde “ج” harfinin iskânıyla okunmuştur. Arap lügatında bu 

tür okumalara rastlamak mümkündür. Söz gelimi “ ٌعَضُد” kelimesi aynü’l-fiili sâkin 

olarak “ ٌعَضْد” şeklinde okunmuştur.918 Âyette geçen “ ٌرَجُل” kelimesi “ ٌُفعَل” bâbından olup 

aynü’l-fiili sâkin kılınarak “ ٌرَجْل” şeklinde tilâvet edilmiştir. 

Örnek 4: ًكَمَا زَعَمْتَ عَليَْناَ كِسَفا “…Yahut iddia ettiğin gibi, gökyüzünü üzerimize parça 

parça düşürmedikçe…”919 

Müellif, metinde geçen “ًكِسَفا” kelimesinin “س” harfinin fethasıyla okunan vechine 

dikkat çekerek bunun “ ٍَكِسْفة” kelimesinin cem‘i olduğunu belirtmiştir. Müellif, “ ٍقطَِع” 

kelimesinin “ ةٍ قطِْعَ  ” ve “ ٍَسِدر” kelimesinin de “ ةٍ سِدْرَ  ” kelimesinin cem‘i olduğunu 

belirterek “ًكِسَفا” kelimesinin de bu yapıda olduğunu belirtmektedir. Kelimenin başka bir 

vechi de “س” harfinin sükûnuyla okunan “ ً  ,vechidir. Müntecebüddîn el-Hemedânî ”كِسْفا

bu vecihte kelimenin “bütünden bir parça” mânasında olduğunu ve mef‘ûl mânasında 

fiil olduğunu belirtmektedir. Müellif, ayrıca kelimenin “ك” harfinin fethasıyla “ ً  ”كَسْفا

olarak da okunduğunu belirterek bu okuyuşun meşhur olduğunu belirtmiştir.920 “ًكِسَفا” 

kelimesi “ ٌَفعِل” bâbından olup aynü’l-fiili sâkin kılınarak “ ً  şeklinde tilâvet ”كِسْفا

edilmiştir. 

                                                 
915 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 146. 
916 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 261-262. 
917 Mü’min: 40/28. 
918 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, VI, 108; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 

484. 
919 İsrâ: 17/92. 
920 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 119; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 

222. 



168 

 

Örnek 5: وَلقَدَْ أضََلَّ مِنْكُمْ جِبلَِ  كَثِيرًا “Andolsun, o sizden pek çok nesli saptırmıştı…”921 

Metinde geçen “  َِجِبل” kelimesi “ج” ve “ب” harflerinin kesrası ve “ل” harfinin 

teşdîdiyle okunmuştur. Müellif, “  َِجِبل” kelimesinin farklı vecihlerde de okunduğunu 

belirtmiş ve her bir veche ayrı ayrı değinerek açıklamalarda bulunmuştur. Kelime bir 

vecihte “ ًَُجُبل” şeklinde “ج” ve “ب” harflerinin dammesi ve şeddesiz “ل” şeklinde 

okunmuştur. Başka bir vecihte ise “ ًَجُبْل” şeklinde “ج” harfinin dammesi ve “ب” harfinin 

sükûnuyla okunmuştur. Bir diğer vecihte “  َُجُبل” şeklinde “ج” ve “ب” harflerinin 

dammesi ve “ل” harfinin teşdîdiyle okunmuştur. Müellif, son olarak kelimenin “ ًَجِبْل” 

şeklinde “ج” harfinin kesrası ve “ب” harfinin sükûnuyla okunduğu veche de değinerek 

kelimenin bu vecihlerin tümüyle okunduğunu ve “halk” mânasına geldiğini 

belirtmiştir.922 

 bâbından olup aynü’l-fiili sâkin kılınarak veya harekesi ”فِعِلٌ “ kelimesi ”جِبلَِ  “

değiştirilerek farklı vecihlerde tilâvet edilmiştir. Metinde geçen “  َِجِبل” vechinin 

dışındaki vecihler şâz olup birer lügattır. “ج” harfinin kesrası ve “ب” harfinin sükûnuyla 

okunan “ ًَجِبْل” şeklindeki vechi Hammâd b. Seleme (ö. 167/784) Âsım’dan rivâyet 

etmiştir.923 

Örnek 6:  ِ  Allah’ın nimetiyle denizde akıp gitmektedir…”924…“ تجَْرِي فِي الْبحَْرِ بِنعِْمَةِ اللََّّ

Müellif, âyette geçen “ ِ ِ “ ifâdesinin ”بنِعِْمَةِ اللََّّ  kelimesinin ”نِعْمَةٌ “ şeklinde ”بنِِعْمَاةِ اللََّّ

çoğuluyla ve yine “ع” harfinin iskânıyla okunduğunu belirtmektedir. Kelimenin fâü’l-

fiili kesra ile okunarak aynü’l-fiili hem kesra “ ٌنِعِمَة”, hem de fetha ile “ ٌنِعمََة” şeklinde 

okunması câizdir. Kelime “ ةٌ فِعْلَ  ” kelimesinin çoğulu olarak üç lügatta “ ٌسِدِرَاتٌ “ - ”فعِِلََت”, 

ِ “ şeklinde üç farklı bâbta gelmektedir.925 ”سِدْرَاتٌ “ - ”فِعْلََتٌ “ ve ”سِدرََاتٌ “ - ”فِعلَََتٌ “  ”بِنِعْمَاةِ اللََّّ

şeklindeki çoğul olarak okunan vecih şâz olup A‘rec ve A‘meş tilâvet etmişlerdir.926 

Örnek 7:  ََيبُْصِرُونَ وَترََكَهُمْ فيِ ظُلمَُاتٍ ل  “…Onları göremez bir şekilde karanlıklar 

içinde bırakıverir.”927 

                                                 
921 Yâsîn: 36/62. 
922 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, VI, 44-45; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, 

V, 363. 
923 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 126. 
924 Lokmân: 31/31. 
925 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 170-171; el-Hemedânî, 

el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 220. 
926 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 118. 
927 Bakara: 2/17. 



169 

 

Âyet-i kerîmede geçen “ ٍظُلمَُات” kelimesi “ ٌظَلمََة” kelimesinin çoğuludur. Kelime 

aydınlığın zıttı olan “karanlık” anlamına gelmektedir. Arap kelâmında kelimenin bu 

anlamda kullanıldığını görmekteyiz. Söz gelimi “ اذَ كَ  لَ عَ فْ تَ  نْ أَ  كَ مَ لَ ا ظَ مَ  ” “Seni bunu yapmaya 

ne mâni oldu?” cümlesinde kelime “karanlık” mânasında kullanılmıştır. Çünkü 

karanlık görmeye mâni olur. Müntecebüddîn el-Hemedânî, kelimenin anlamıyla ilgili bu 

îzâhları yaptıktan sonra kelimenin üç vecihle okunduğunu belirtmektedir. Kelime, 

âyetteki vecihte “ ٍظُلمَُات” şeklinde “ل” harfinin kendinden önceki harfin harekesine tâbi 

olmasıyla damme ile okunmuştur. “ل” harfinin harekesi isim ile sıfatı ayırmak içindir. 

Başka bir vecihte kelime “ ٍظُلمََات” şeklinde “ل” harfinin fethasıyla okunmuş, farklı bir 

vecihte ise “ ٍظُلْمَات” şeklinde dammenin “ل” harfine ağır gelmesinden dolayı “ل” harfinin 

iskânıyla okunmuştur.928 Müellif, bu üç vecihle de kırâat olunduğunu belirtmiştir. 

 bâblarında gelmiş olup aynü’l-fiili sâkin ”فعُلَََتٌ “ ve ”فعُلََُتٌ “ kelimesi ”ظُلمَُاتٍ “

kılınarak “ ٍظُلْمَات” şeklinde de tilâvet edilmiştir. Âyet-i kerîmedeki “ ٍظُلمَُات” vechi 

dışındaki okuyuşlar şâz olup “ل” harfinin iskânıyla “ ٍظُلْمَات” şeklindeki vechi Hasan el-

Basrî tilâvet etmiştir.929 

Örnek 8:  َا يمَْكُرُون  Tuzak kurmalarından dolayı da sıkıntıya…“ وَلََ تكَُ فِي ضَيْقٍ مِمَّ

düşme.”930 

Müellif, yukarıdaki metinde geçen “ ٍضَيْق” kelimesin “ض” harfinin hem fethasıyla 

hem de kesrasıyla  ٍضِيْق şeklinde okunduğunu belirtmektedir. Ebû Ali ve Ebû Ubeyd’e 

göre fetha ile okunan vecih “ ٍضَيِ ق” okuyuşunun şeddesiz hâlidir. Ahfeş ise “ ُالَْقوَْل” ve 

“ kelimelerini örnek vererek ”الَْقِيلُ “ يْقُ اَ  لضَّ ” ve “ يْقُ اَ  لضِ  ” vecihlerinin de bu kelimeler gibi 

mastar ve iki lügat olduğunu belirtmiştir.931 “ ٍضَيْق” kelimesi “ ٌفيَْعِل” bâbında ecvef fiil 

olup aynü’l-fiili sâkin okunmuştur. 

3.2.4. İdgâm 

İdgâm kelimesi lügavî olarak bir şeyi bir şeye dâhil etmek, harfi harfe dâhil 

etmek, atın renginin siyaha yakın olması veya burnunun siyah olması, birinin burnundan 

                                                 
928 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 56; el-Hemedânî, el-

Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 171. 
929 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 10. 
930 Nahl: 16/127. 
931 el-Cevherî, IV, 1510-1511; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 155. 



170 

 

konuşması mânalarına gelmektedir.932 Istılahî olarak ise aralarında duraksama 

olmaksızın sâkin bir harfin harekeli bir harfe dâhil edilmesi, iki harfin tek sesle teşdîdli 

bir şekilde okunmasıdır.933 

Arap lügatında idgâm, birbirine misliyet, mütecânis ya da mütekârib olan harflerin 

ister bir kelimede ister iki kelimede birbirilerine idhâl edilmesiyle oluşur.934 İdgâm iki 

harf arasında meydana gelmektedir. Birincisi sâkin (mudgâm) ikincisi ise harekeli 

(mudgâmun fih) olarak gelir.935 Elif dışındaki tüm harfler idgâm olabilir. Çünkü elif 

sürekli sâkindir. İki sâkin harfin idgâm olması mümkün değildir.936 İdgâmın farklı 

türleri olmakla birlikte idgâm-ı kebîr ve idgâm-ı sağîr olmak üzere iki ana kısma 

ayırmak mümkündür. 

İdgâm-ı kebîr, ister misleyn ister mütecâniseyn ister mütekâribeyn olsun iki harfin 

de harekeli olarak geldiği idgâm türüdür. İdgâm-ı kebîrin gerçekleşmesi için öncelikle 

harekeli olan harflerden birincisi sâkin harfe dönüştürülür. Daha sonra idgâm yapılır. Bu 

idgâmın zorluğundan dolayı idgâm-ı kebîr denilmiştir.937 İdgâm-ı sağîr ise idgâm olan 

birinci harfin sâkin, ikinci harfin ise harekeli olma durumudur. Bu idgâm türü çeşitli 

kısımlara ayrılmaktadır. Câiz, vâcip veya tecvîd ilmindeki tam ve nakıs idgâm gibi 

türleri bulunmaktadır.938 

Bilindiği üzere birbirine yakınlığı bulunan harfler birbirini etkilemektedir. 

Yakınlığı bulunan harfler art arda geldiğinde dile zor gelmektedir. Bu zorluğu gidermek 

için iki harf birbirine dâhil edilerek dile kolay gelecek şekilde tek ses ile okunur. 

Birbirine yakınlığı bulunan iki harekeli harfin idgâm ile okunması daha güzel bir 

okuyuş olarak tercih edilmiştir.939 İdgâm konusu müstakil bir konu olduğundan oldukça 

tafsilâtlıdır. Yaptığımız araştırmada bu konuda müstakil kitaplar yazıldığını 

                                                 
932 el-Cevherî, V, 1920; Ya‘kûb lî Fîrûzâbâdî, 550; Okçu, 183. 
933 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Ğâye fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 144; Alî b. Ahmed b. Halef el-Ensârî, 103; 

Abdurrahman Çetin, Kur’ân Okuma esasları (39. Baskı), Emin Yayınları, İstanbul 2016, 231; Ağırbaş, 

210. 
934 Ahmed Muhtar Ömer, Dirâse Savti’l-Luğavî, ‘Alemü’l-Kütüb, Kahire 1997, 387; Ramazan Pakdil, 

Ta’lim Tecvîd ve Kırâat (17. Baskı), İfav, İstanbul 2020, 183; Dağ, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel 

Bir Yaklaşım, 58. 
935 İsmail Karaçam, Kur’ân-ı Kerîm’in Faziletleri ve Okuma Kâideleri (32. Baskı), İfav, İstanbul 2019, 

282; Ağırbaş, 210. 
936 İbn Ali b. Ye‘iş en-Nahvî, Şerhu’l-Mufassal, İdâre Tibââtü’l-Münîre, Mısır ts., X, 121. 
937 Ağırbaş, 210-211. 
938 Ebû Amr Zebbân b. el-Alâ’ b. Ammâr el-Mâzinî el-Basrî, Kitâbü’l-İdgâmi’l-Kebîr, thk. Enes b. 

Muhammed Hasan Mühre, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Lübnan ts., 7. 
939 Sîbeveyhi, el-Kitâb, III, 530; IV, 417-437-438; Ağırbaş, 210. 



171 

 

görmekteyiz.940 Burada tezimizin konusunun dağılmaması açısından konu hakkında kısa 

bir mâlûmatla yetiniyoruz. 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserini incelediğimizde eserinde idgâmın çeşitli 

konularından birçok örnek verdiğini, gerek lügat açısından idgâm (bir kelimede 

gerçekleşen idgâm) gerekse tecvid ilmindeki idgâm (iki kelimede gerçekleşen idgâm) 

kısımlarını tafsilâtlı bir şekilde ele aldığını görmekteyiz. Müellifin idgâm ile ilgili 

değindiği vecihlere her konudan örnekler sunacağız. 

3.2.4.1. İdgâm-ı Mütemâsileyn 

İdgâm-ı mütemâsileyn, mahreci ve sıfatı bir olan harfin kendi cinsinden olan aynı 

harfe uğramasıyla gerçekleşir. Birincisi sâkin ikincisi harekeli olacak şekilde yan yana 

gelmesiyle birinci harf ikinci harfe idgâm edilir.941 Misliyette idgâm çeşitli şekillerde 

vuku bulur. 

Örnek 1:  َفإَذِاَ هِيَ تلَْقفَُ مَا يأَفِْكُون “…Bir de ne görsünler o, onların uydurduklarını 

yakalayıp yutuyor.”942 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, yukarıdaki metinde geçen “ َُتلَْقف” kelimesinin “ل” 

harfinin iskânı ve şeddesiz “ق” harfiyle okunduğunu belirtmiştir. Mâzisi “ َلقَِف” 

şeklindedir. Kelime başka bir vecihte “ ُتلَقَ ف” şeklinde “ل” harfinin fethası ve “ق” 

harfinin teşdîdiyle okunmuştur. Aslı “ ُتتَلَقَ ف” şeklindedir. Kelimedeki “ت” harflerinde biri 

hazfolmuştur. Bir diğer vecihte ise “ ُفإَذِاَ هِيَ تَّلقََّف” şeklinde “ت” harflerinden biri diğerine 

idgâm edilerek teşdîd ile okunmuştur.943 Kelimenin en meşhur olan okuyuşu “ ُتلَقَ ف” 

şeklindeki cumhurun okuyuşudur. Âsım hazretlerinin Hafs rivâyeti ise metinde geçen 

şekliyle “ َُتلَْقف” şeklindedir. “ ُفإَذِاَ هِيَ تَّلقََّف” şeklindeki vecih ise İbn Kesîr’den rivâyet 

edilmiştir.944 

                                                 
940 Ebû Saîd el-Hasen b. Abdillâh b. Merzübân es-Sîrâfî, İdğâmü’l-Kurrâʾ, thk. Ferğali Seyyid Arbâvî (1. 

Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2011, 31; Ebû Amr Osmân b. Saîd ed-Dânî, el-İdğâmü’l-Kebîr, 

thk. Abdurrahman Hasan el-Ârif (1. Baskı), Âlemü’l-Kütüb, Kahire 2003, 71. 
941 Çetin, Kur’ân Okuma esasları, 237. 
942 A‘râf: 7/117. 
943 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 105. 
944 İbn Atıyye el-Endelüsî, II, 439. 



172 

 

Örnek 2:  ْياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنوُا مَنْ يرَْتدََّ مِنْكُم “Ey iman edenler! Sizden kim dininden 

dönerse…”945 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, âyetin tahlilini yaptıktan sonra “ ََّيرَْتد” kelimesinin 

çeşitli vecihlerine değinmektedir. Âyet-i kerîmede geçen vecihte “د” harfinin fethası ve 

teşdîdiyle “ ََّيرَْتد” şeklindeki okuyuşun aslı “ ْيرَْتدَْد” şeklindedir. İki sâkin harfin art arda 

gelmesinden dolayı okuyuş zorluğu meydana gelmiş, kelimedeki birinci “د” ikinci “د” 

harfine idgâm olmuş ve daha kolay bir okuyuş için ikinci “د” fetha ile okunmuştur. 

Kelimenin başka bir okuyuşu da şedde ve cezm izhar edilerek aslı üzerine okunan 

“ دْ يرَْتدََ  ” şeklindeki vecihtir. Burada ikinci harfin sâkin gelmesiyle muzâaf olarak gelen 

kelime izhar edilmiştir.946 Müellif, “ ٌإنِ يمَْسَسْكُمْ قرَْح” “Eğer siz (Uhud’da) bir yara 

aldıysanız.” 947 âyetini “ ْيرَْتدََ د” okuyuşuna örnek göstererek Kur’ân-ı Kerîm’de bu tür 

kelimelerin olduğuna işaret etmiştir. 

Örnek 3:  ْلكَُمْ تحَِلَّةَ أيَْمَانِكُم ُ  Allah (gerektiğinde) yeminlerinizi bozmayı (ve“ قدَْ فرََضَ اللََّّ

kefaret ödemeyi) size meşru kılmıştır…”948 

Müellif, âyetteki “ َتحَِلَّة” kelimesinin aslının “ للَةََ تحََ  ”, vezninin ise “ ةً لَ عَ فَ تَ  ” olduğunu 

belirtmiştir. Kelimedeki birinci “ل” harfinin harekesi “ح” harfine verilip ikinci “ل” 

harfine idgâm olmuştur.949 Müellif, “ َتحَِلَّة” kelimesinin aslına değinerek sadece kelimede 

yapılan idgâmdan bahsetmektedir. İdgâmın kâidesinden bahsetmemektedir. Burada iki 

harekeli harfin birbirine idgâmı söz konusu olup idgâm-ı mütemâsileyn meydana 

gelmiştir. 

Örnek 4:  ُألَََ إِنَّهُمْ يثَنْوُنَ صُدوُرَهُمْ لِيسَْتخَْفوُا مِنْه “İyi bilin ki onlar, O’ndan gizlenmek için 

kalplerindeki düşmanlığı gizliyorlar…”950 

Âyet-i kerîmede geçen “ َيثَنْوُن” kelimesini cumhur “ي” harfini fetha, “ن” harfini ise 

damme ile okumuştur. Kelimenin mâzisi ise “َثنَي” şeklindedir. Müellif, kelimenin 

“engellemek” ya da “hakkı gizleyip yalan söylemek” gibi çeşitli mânalara geldiğini 

belirterek âyetin ihtiva ettiği mânalar üzerinde durmaktadır. Kelimenin farklı 

vecihlerine değinen Müntecebüddîn el-Hemedânî, “ َيثَنْوُن” kelimesinin “ ُّتثَنْوَِن” şeklinde 

                                                 
945 Mâide: 5/54. 
946 Alî b. Ahmed b. Halef el-Ensârî, 394; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 456-457. 
947 Âl-i İmrân: 3/140. 
948 Tahrîm: 66/2. 
949 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 172. 
950 Hûd: 11/5. 



173 

 

 harfinin kesrası ”و“ ,harfinin fethası ”ن“ ,harfinin iskânıyla ”ث“ harfinin fethası ve ”ت“

ve kelimenin sonunda da dammeli ve şeddeli “ن” şeklindeki bir okuyuşunu ele 

almaktadır. Bu vecih “ ُتفَْعوَْعِل” bâbından olup aslı “ ُِتثَنْوَْنن” şeklindedir. Kelimenin 

sonunda bulunan iki “ن” harfinden birincisi sâkin kılınmış, kesrası “و” harfine verilmiş 

ve idgâm edilerek “ ُّتثَنْوَِن” şeklini almıştır.951 

Örnek 5: رَب ِي ُ  Fakat O Allah benim Rabbim’dir…”952“ لكَِنَّا هُوَ اللََّّ

Müellife göre metinde geçen “لكَِنَّا” kelimesinin aslı “ انَ كنْ أَ لَ  ” şeklindedir. Hemzenin 

harekesi “ن” harfine verilmiş ve hemze hazfedilmiştir. Kelime daha sonra iki harekeli 

“ kalacak şeklinde ”ن“ انَ نَ كِ لَ  ” olarak kalmıştır. İki harekeli “ن” harfinin yan yana 

gelmesinden dolayı birincisi sâkin kılınıp ikincisine idgâm edilmiştir.953 

Örnek 6:  ٌَوَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إلِهٌَ وَفِي الْْرَْضِ إلِه “O, gökte de ilâh olandır, yerde de ilâh 

olandır…”954 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’ye göre âyet-i kerîmede geçen “ ٌَإلِه” kelimesi mef‘ûl 

mânasında olup “ الٌ فِعَ  ” veznindedir. “ا” ve “ل” tefhîm ve ta‘zim için lafzâ-i celâle dâhil 

olmuş ve “ هُ لَ لِْ اَ  ” şeklini almıştır. “ء” harfi de gerek sâbit gerekse hazfolma şekliyle teshîl 

ile okunmuş ve iki “ل” harfinin birleşmesiyle kerâhetten dolayı birincisi ikincisine 

idgâm olmuştur. “ا” ve “ل” harfleri mahzûf olan hemzenin yerine geçmekte ve “ ُالل” 

şeklinde okunmaktadır. Müellif, besmelenin i‘râbını yaparken de “ ُالل” lafza-i celîlenin 

aslının “ ٌَإلِه” olduğunu belirtmektedir. Kelime “yaratılmış olanların ibadet ettiği mâbud” 

anlamındadır. Müellif, “ لن اسُ اَ  ” kelimesinin de aynı vezinde olduğunu, aslının ise “ ُ اَ  اسُ نَ لْْ ” 

olduğunu belirtmekte ve bu görüşünü desteklemektedir.955 

3.2.4.2. İdgâm-ı Mütecâniseyn 

İdgâm-ı mütecâniseyn, mahreçleri aynı sıfatları ise farklı olan harflerden birincisi 

sâkin ikincisi harekeli bir şekilde art arda gelmesiyle oluşur. İlk harf ikinci harfe idgâm 

edilir. Üç mahreç yerinden çıkan bu harfleri şu şekilde sıralamak mümkündür. Dil 

ucunun üst seniye dişlerine değmesiyle çıkan “د“ ,”ط” ve “ت” harfleri, dil ucunun alt ile 

                                                 
951 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 318-320; el-Hemedânî, 

el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 437-439. 
952 Kehf: 18/38. 
953 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 278. 
954 Zuhruf: 43/84. 
955 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 60-61. 



174 

 

üst seniye dişlerinin arasından dışarı çıkmasıyla çıkan “ذ“ ,”ظ” ve “ث” harfleri ve dudak 

mahrecinden çıkan “ب” ve “م” harfleridir. “ب” ve “م” arasında idgâm-ı mütecâniseyn 

gerçekleşmesi için “ب” harfi “م” harfinden önce gelmelidir.956 Müntecebüddîn el-

Hemedânî, bu idgâm türüne dâir birçok örnek vermiştir. Biz burada müellifin eserinden 

birkaç örnek vererek konuyu açıklayacağız. 

Örnek 1: وَإِذْ قتَلَْتمُْ نفَْسًا فاَدَّارَأتْمُْ فِيهَا “Hani, bir kimseyi öldürmüştünüz de suçu 

birbirinizin üstüne atmıştınız…”957 

Müellif, âyette geçen “فاَدَّارَأتْمُْ فِيهَا” cümlesinin anlamı hakkında “Onda ihtilaf 

ettiniz, düşmanlık ettiniz.” olduğunu belirterek “ ُْفاَدَّارَأتْم” kelimesindeki idgâma 

değinmektedir. Müellife göre kelimenin aslı “ مْ تُ أْ ارَ دَ تَ  ” şeklinde olup “ مْ تُ لْ اعَ فَ تَ  ” veznindendir. 

Mahreç birliğinden dolayı “ت” harfi “د” harfine idgâm olmuştur. İdgâmın şartlarından 

biri mudgâmın sâkin olmasıdır. Bu kelimede idgâm yapılırken önce “ت harfi sâkin 

kılınır. Sâkin harfle başlamak mümkün olmadığından dolayı “ا” ilave edilir. “ ارَأتْمُْ تدَْ اَ  ” 

hâlini aldıktan sonra sâkin gelen “ت” harfi harekeli “د” harfine idgâm edilir ve “ ُْفاَدَّارَأتْم” 

hâlini alır.958 Kur’ân-ı Kerîm’de bu tür idgâma rastlamak mümkündür. Söz gelimi 

 kelimesine benzer bir kullanımla idgâm edilerek ”فاَدَّارَأتْمُْ “ kelimesi 959”أدَّارَكُوا“

okunmuştur. 

Örnek 2: ًفمََا اسْطَاعُوا أنَْ يظَْهَرُوهُ وَمَا اسْتطََاعُوا لهَُ نقَْبا “Artık onu ne aşabildiler, ne de 

delebildiler.”960 

Müellif, yukarıdaki metinde geçen “فمََا اسْطَاعُوا” lafzının aslının “ وااعُ طَ تَ سْ اِ  ” 

olduğunu belirtmektedir. Mahreçleri bir olan “ت” ve “ط” harflerinin yan yana 

gelmesinden dolayı kerâhet meydana gelmekte olup kelimenin kolay okunması için “ت” 

harfi hazfedilmiştir. Kelimenin farklı bir vechine değinen müellif, kelimenin “ فمََا

 harfinin ”ط“ harfine idgâm edilmesi şeklinde ”ط“ harfinin ”ت“ şeklinde ”اسْطَّاعُوا

teşdîdiyle şeklindeki okuyuşuna dikkat çekmektedir.961 Cumhurun “فمََا اسْطَاعُوا” şeklinde 

                                                 
956 Pakdil, 197-199; Okcu, 190-192. 
957 Bakara: 2/72. 
958 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 294-295. 
959 A‘râf: 7/38. 
960 Kehf: 18/97. 
961 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 328. 



175 

 

okumuş olduğu kelimeyi kırâat-i seb‘a imamlarından Hamza “فمََا اسْطَّاعُوا” şeklinde “ط” 

harfinin teşdîdiyle okumuştur.962 

3.2.4.3. İdgâm-ı Mütekâribeyn 

Mahrecinde veya sıfatında birbirine yakınlığı bulunan harflerden birincisi sâkin 

ikincisi harekeli olarak art arda geldiği zaman idgâm-ı mütekâribeyn meydana gelir. Bu 

harfler iki mahreçten çıkmaktadır. Birincisi dil kökünden çıkan “ق” ve “ك” harfleri, 

ikincisi de dil ucu harfleri olan “ل” ve “ر” harfleridir.963 Tarifi genel itibariyle bu 

şekilde yapılan bu idgâm sadece bu iki mahreç yerinden çıkan harflerle sınırlı değildir. 

Tarifinden de anlaşılacağı üzere aynı zamanda sıfat birliği olan harfler arasında da 

idgâm gerçekleşir. Kur’ân-ı Kerîm’de birçok örneğine rastladığımız bu idgâma müellif 

de eserinde yer vermiş çeşitli îzâhlarda bulunmuştur. Biz de müellifin bu tür idgâma 

verdiği örneklerden her birini ayrı ayrı ele alıp açıklayacağız. 

Örnek 1: يَّنتَْ وَظَنَّ أهَْلهَُا  Bütün zinet ve güzelliklerini alıp süslendiği ve…“ وَازَّ

sahipleri de onun…”964 

Müellif, âyette geçen “ َْيَّنت “ kelimesinin aslının ”وَازَّ تْ نَ يَّ زَ تَ  ” olduğunu belirtmektedir. 

Kelimedeki “ت” harfi önce sâkin kılınmış, daha sonra “ز” harfine idgâm olmuş ve 

kelimenin başına “ا” harfi getirilmiştir. Kelimenin farklı vecihlerine değinen müellif, 

kelimenin “ء” harfinin fethası ve “ز” harfinin iskânıyla, “ي” ve “ن” harflerinin de 

fethasıyla “ َْوَأزَْينَت” şeklinde, “ز” harfinin iskânı ve öncesinde “ا” harfi, “ي” ve “ء” 

harflerinin fethası ve daha sonra şeddeli “ن” gelecek şekilde “ ازْيأَنََّتْ وَ  ” ve son olarak 

يَّنتَْ “ şeklindeki vecihlerine değinmiştir.965 Âyet-i kerîmede geçen ”وَ ازَّ اينَتَْ “  vechinin ”وَازَّ

dışındaki okuyuşlar şâz olup “ َْوَأزَْينَت” vechini Mâlik b. Dînâr (ö. 131/748) , “ ْوَازْيأَنََّت” 

vechini ise Ebû Osman en-Nehdî (ö. 100/718) tilâvet etmiştir.966 

                                                 
962 Alî b. Ahmed b. Halef el-Ensârî, 424. 
963 Pakdil, 199; Okcu, 193. 
964 Yûnus: 10/24. 
965 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 311; el-Hemedânî, el-

Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 368-369. 
966 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 61; ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 129-

130. 



176 

 

Örnek 2:  َالَّذِي تسََاءَلوُنَ بِهِ وَالْْرَْحَام َ  Kendisi adına birbirinizden dilekte…“ وَاتَّقوُا اللََّّ

bulunduğunuz Allah’a karşı gelmekten ve akrabalık bağlarını koparmaktan 

sakının…”967 

Müellif, metinde geçen “ َتسََاءَلوُن” kelimesinin “س” harfinin teşdîdiyle “تسََّاءلون” 

şeklinde okunduğu belirtmektedir. Kelimenin aslı “تتساءلون” şeklindedir. İki mislî harf 

art arda geldiği için kerâhetten dolayı “ت” harfi “س” harfine idgâm olmuştur.968 Kırâat-i 

seb‘a imamları “س” harfinin teşdîdiyle ilgili ihtilaf etmişlerdir. “ َتسََاءَلوُن” kelimesini “س” 

harfinin teşdidiyle “تسََّاءلون” şeklinde İbn Kesîr, Nâfi‘ ve İbn Âmir tilâvet etmiş, Âsım, 

Hamza ve Kisâî ise metindeki şekliyle “س” harfini şeddesiz olarak tilâvet etmişlerdir. 

Örnek 3:  ِقاَت د ِ قِينَ وَالْمُصَّ د ِ  Şüphesiz ki sadaka veren erkeklerle sadaka veren“ إنَِّ الْمُصَّ

kadınlar…”969 

Müellif, âyetteki “ ِقاَت د ِ قِينَ وَالْمُصَّ د ِ  harflerinin ”د“ ve ”ص“ kelimelerinin ”الْمُصَّ

teşdîdiyle okunduğunu belirtmiştir. Kelimelerin aslı “ ِقَات قِينَ وَالْمُتصََد ِ  .şeklindedir ”الْمُتصََد ِ

Bu iki kelime “ َصَدَّق” kelimesinin ism-i fâilidir. Her iki kelimede de “ت” harfi “ص” 

harfine idgâm olmuştur. Müellif, kelimenin farklı vecihlerine de değinerek mânaya 

delâleti üzerinde farklı yorumlar getirmektedir. Kelime başka bir vecihte “ َقِين الْمُصَد ِ

قاَتِ   harfi ise şeddesiz olarak okunmuştur. Bu ”ص“ harfi şedde ile ”د“ şeklinde ”وَالْمُصَد ِ

vecihteki okuyuşta da her iki kelime “ قَ دَّ صَ  ” kelimesinin ism-i fâili olarak gelmektedir. 

Kelime “iman eden”, “tasdik eden.” anlamındadır. Yani mü’min erkekler ve mü’min 

kadınlar Allah’ı ve Resûlü’nü tasdik ederler. Zira tasdik etmek imanın bir cüz’üdür. Bu 

iki kelimeyi “ ِقاَت قِينَ وَالْمُتصََد ِ  şeklinde aslı üzerine Übey b. Kâ‘b tilâvet etmiştir.970 ”الْمُتصََد ِ

İbn Kesîr ve Âsım “ ِقاَت قِينَ وَالْمُصَد ِ  şeklinde, Hafs ve diğer imamlar ise metindeki ”الْمُصَد ِ

şekliyle “ ِقاَت د ِ قِينَ وَالْمُصَّ د ِ  olarak tilâvet etmişlerdir.971 ”الْمُصَّ

Örnek 4:  ِ اثَّاقلَْتمُْ إلِىَ الْْرَْضِ إذِاَ قِيلَ لكَُمُ انْفِرُوا فِي سَبيِلِ اللََّّ  “…Size “Allah yolunda sefere 

çıkın.” denilince, yere çakılıp kaldınız…”972 

Müellife göre âyette geçen “ ُْاثَّاقلَْتم” kelimesinin aslı “ ُْتثَاَقلَْتم” şeklindedir. 

Aralarındaki mahreç yakınlığından dolayı “ت” harfi “ث” harfine idgâm olmuş ve “ء” 

                                                 
967 Nisâ: 4/1. 
968 Alî b. Ahmed b. Halef el-Ensârî, 390; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 199. 
969 Hadîd: 57/18. 
970 İbn Atıyye el-Endelüsî, V, 265; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 101-102. 
971 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, VI, 274. 
972 Tevbe: 9/38. 



177 

 

harfi kelimenin başına dâhil olarak “ ُْاثَّاقلَْتم” olarak okunmuştur. Kelime istifham olarak 

inkâr ve azarlama mânasına gelmektedir. Müellif, kelimeyi aslı üzerine “ ُْتثَاَقلَْتم” şeklinde 

A‘meş’in okuduğuna değinmektedir.973 

Örnek 5: كْرَى  Yahut öğüt alacak da bu öğüt kendisine fayda“ أوَْ يذََّكَّرُ فتَنَْفعَهَُ الذ ِ

verecek.”974 

Müellife göre metindeki “ ُيذََّكَّر” kelimesinin aslı “ تذَكََّرُ يَ  ” şeklindedir. Kelimede “ت” 

harfi “ذ” harfine idgâm olarak “ ُيذََّكَّر” şeklini almıştır.975 Burada herhangi bir kırâat 

mevcut olmayıp müellif, sadece kelimenin yapısına değinerek oluşan bir idgâmdan 

bahsetmektedir. 

Örnek 6:  ْتظََاهَرُونَ عَليَْهِم “…İçinizden bir kesime karşı kötülük ve zulümde 

yardımlaşarak…”976 

Müellife göre “ َتظََاهَرُون” kelmesinin aslı “ َتتَظََاهَرُون” şeklindedir. Âyet-i kerîmede 

geçen vecihteki şekliyle kelimenin başında misliyetin kerâhetinden dolayı ikinci “ت” 

harfi hazfolmuştur. Çünkü kelimede harfin tekrarından dolayı okuma zorluğu meydana 

gelmektedir. Kelime, âyet-i kerîmedeki “ َتظََاهَرُون” vechiyle “ظ” harfi şeddesiz okunduğu 

gibi, iki “ت” harfinden birini “ظ” harfine idgâm ederek teşdîd ile “ َتظََّاهَرُون” şeklinde de 

okunmuştur.977 Kırâat kitaplarına baktığımızda kelimenin yapısıyla ilgili geniş bilgilere 

yer verildiğini görmekteyiz. Kırâat imamları “ظ” harfinin teşdîdiyle ilgili ihtilaf ettikleri 

görülmektedir. İbn Kesîr, Nâfi‘, Ebû Amr ve İbn Âmir “ظ” harfinin teşdîdiyle “ َتظََّاهَرُون” 

şeklinde, Âsım, Hamza ve Kisâî ise “ظ” harfini şeddesiz olarak “ ونَ تظََاهَرُ  ” şeklinde 

tilâvet etmişlerdir.978 

Örnek 7:  ُوَإنَِّ مِنْهَا لمََا يشََّقَّقُ فيَخَْرُجُ مِنْهُ الْمَاء “…Taş vardır ki yarılır da içinden sular 

çıkar…”979 

Müellife göre metinde geçen “ ُيشََّقَّق” kelimesinin aslı “ ُيتَشََقَّق” şeklindedir. 

Kelimedeki “ت” harfi “ش” harfinde idgâm olmuş ve “ ُيشََّقَّق” şeklinde okunmuştır.980 

                                                 
973 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 57; İbn Atıyye el-Endelüsî, III, 34; el-

Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 264. 
974 Abese: 80/4. 
975 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 341. 
976 Bakara: 2/85. 
977 ez-Zeccâc, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh, I, 166; İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min 

Kitâbi’l-Bedîʿ, 15; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 315; el-Cezerî, en-Neşr fi’l-

Kırâ’âti’l-‘Aşr, II, 164. 
978 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 162-163; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, II, 130-131. 
979 Bakara: 2/74. 



178 

 

Kırâat imamlarından A‘meş kelimeyi “ ُيتَشََقَّق” şeklinde aslı üzerine okumuştur. 

Kelimenin ihtiva ettiği mâna “taşın üzerinde geniş bir yarık olup içinden tazyikli ve çok 

miktarda su fışkırması.” şeklindedir.981 

Örnek 8:  ِلهَُ مُعقَ ِباَتٌ مِنْ بيَْنِ يدَيَْهِ وَمِنْ خَلْفِه “İnsanı önünden ve ardından takip eden 

melekler vardır…”982 

Müellif, metinde geçen “ ٌمُعقَ ِباَت” kelimesinin aslının “ اتٌ مُعْتقَِبَ  ” olduğunu “ت” 

harfinin harekesinin “ع” harfine verilmesinden sonra “ق” harfinde idgâm olduğunu 

belirtmiştir. Kelimenin sonundaki “ت” harfi ise te’nis ve cem‘ içindir. Kelimede iltikâ-i 

sâkineynden dolayı “ت” harfinin harekesinin hazfedilip “ع” harfini kesralı “ باَتٌ مُعِتقِْ  ” 

şeklindeki okuyuşun da câiz olduğunu belirten Müntecebüddîn el-Hemedânî, ardından 

bu tür okuyuşun gerekmediğini çünkü kırâat ilminin sünnete ve rivâyete dayalı 

olduğunu belirtmiştir.983 Zemahşerî de kelimenin aslının “ ٌمُعْتقَِباَت” olduğunu belirterek 

 ”harfine idgâm olduğunu, mânasının ise “meleklerden bir cemaat ”ق“ harfinin ”ت“

olduğunu ve bu meleklerin insanları muhafaza etmek için takip ettiğini belirtmiştir.984 

Örnek 9:  ُهُ إلِىَ عَذاَبِ النَّارِ وَبِئسَْ الْمَصِير  Sonra onu cehennem azabına…“ ثمَُّ أضَْطَرُّ

girmek zorunda bırakırım…”985 

Metinde geçen “ ُه  ”ط“ harfi ”ض“ kelimesi meşhur olmayan bir vecihte ”أضَْطَرُّ

harfine idgâm olarak “ هُ أطََّرُّ  ” şeklinde okunmuştur. Bu tür idgâma Kur’ân-ı Kerîm’den 

farklı örnekler sunan Müntecebüddîn el-Hemedânî, muzâraat harfini kesralı okuyanların 

lügatına göre “ ُه  şeklinde hemzenin kesrasıyla de okunduğunu belirtmiştir.986 ”إضِْطَرُّ

هُ “  vechiyle meşhur olmayan okuyuşu İbn Muhaysın tilâvet etmiştir.987 ”أطََّرُّ

Örnek 10:  َإنِْ نشََأْ نخَْسِفْ بِهِمُ الْْرَْض “…Eğer dilersek onları yere geçirir…”988 

Cumhur âyette geçen “ ُنخَْسِفْ بهِِم” cümlesindeki “ف” harfini izhar ederek 

okumuştur. Ancak kırâat imamlarından Kisâî “ف” harfini şiddet ve cehr gibi güçlü 

                                                                                                                                               
980 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 298. 
981 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 287. 
982 Ra‘d: 13/11. 
983 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 659. 
984 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 337. 
985 Bakara: 2/126. 
986 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 381-382. 
987 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 106. 
988 Sebe’: 34/9. 



179 

 

sıfatlarından dolayı “ب” harfine idgâm ederek okumuştur.989 Cumhur, Kisâî’nin okumuş 

olduğu “ف” harfinin “ب” harfine idgâmı şeklindeki okuyuşu benimsememiştir. Çünkü 

onlara göre “ف” harfi ancak kendi misline idgâm olur. İbn Mücâhid, Kisâî’nin okuduğu 

 harfinin idgâmı şeklindeki okuyuşun câiz olmadığını belirtmektedir.990 ”ف“

Örnek 11:  ْفاَبْعثَوُا أحََدكَُمْ بوَِرِقِكُم “…Şimdi siz birinizi şu gümüş para ile kente 

gönderin…”991 

Müellif, metinde geçen “ ْبوَِرِقِكُم” kelimesini cumhurun “ق” harfinin izharı, “و” 

harfinin fethası ve “ر” harfinin kesrasıyla aslı üzerine okuduğunu belirtmiştir. Kelime 

başka bir vecihte “ر” harfinin iskânıyla “ مْ بوَِرْقكُِ  ” şeklinde de okunmuştur. Bir diğer 

vecihte ise mahreç yakınlığı itibariyle “ق” harfi “ك” harfine idgâm edilerek “ر” harfinin 

kesrasıyla “ ْبوَِرِقكُّ م” şeklinde okunmuştur.992 

Zemahşerî kelimenin farklı vecihlerine değinerek İbn Kesîr’in “ مْ بوَِرِقكُّ  ” şeklinde 

 harfine idgâm ederek okuduğunu belirtmiştir. İbn ”ك“ harfini ”ق“ harfinin kesrası ve ”ر“

Muhaysın da “و” harfinin kesrası “ر” harfinin iskânı ve idgâmlı olarak “ مْ قكُّ بوِِرْ  ” şeklinde 

okunduğunu belirtmiştir. Zemahşerî iltikâ-i sâkineynden dolayı bu idgâmın câiz 

olmadığını belirtmiştir.993 İbn Muhaysın’ın okumuş olduğu “ ْبوِِرْقكُّ م” şeklindeki vecih şâz 

bir kırâattır. Ebû Amr, Hamza ve Âsım “ر” harfinin iskânıyla “ ْبوَِرْقكُِم” şeklinde, İbn 

Kesîr, Nâfi‘, İbn Âmir, Kisâî ve Hafs ise metindeki şekliyle “ ْبوَِرِقِكُم” olarak 

okumuşlardır.994 

Örnek 12:  َِفذَاَنكَِ برُْهَاناَنِ مِنْ رَب ك “…İşte bunlar Rabbin tarafından (sana verilen) iki 

delildir…”995 

Yukarıdaki metinde geçen “ َِفذَاَنك” kelimesi “ن” harfinin şeddeli ve şeddesiz haliyle 

iki farklı vecihte okunmuştur. Şeddesiz olarak okuyanlar “ن” ve “ك” harfleri arasında 

 şeklinde ”فذَاَنِ كَ “ şeklinde, şedde ile okuyanlar ise ”فذَاَنِيكَ “ harfinin ziyâdesiyle ”ي“

okumuşlardır. Şeddesiz olarak okunan vecih “ اكَ ذَ  ” kelimesinin, şedde ile okunan vecih 

                                                 
989 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 279. 
990 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, VI, 8. 
991 Kehf: 18/19. 
992 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 135-136; İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi 

Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 24-25; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 256. 
993 İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, 82; ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 572-

573. 
994 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 135. 
995 Kasas: 28/32. 



180 

 

ise “ كَ لِ اذَ  ” kelimesinin tesniyesidir. Kelime tesniye olduğu zaman tesniye alâmeti olan 

 .harfine idgâm olur ”ن“ harfi ”ل“ harfi eklenir. Daha sonra ”ل“ harfinden sonra ”ن“

Burada ikinci harf birinci harfe idgâm olur. Tesniye lafzının bozulmaması için birinci 

harf ikinci harfe idgâm olmaz.996 Müntecebüddîn el-Hemedânî’ye göre “ي” harfinin 

ziyâdesiyle “ َفذَاَنِيك” şeklinde okunan vecihte iki görüş söz konusudur. Bir görüşe göre 

 harfi ”ي“ harfinden birine bedel olarak gelmiştir. Diğer görüşe göre ise ”ن“ harfi iki ”ي“

işbâdan dolayı meydana gelmiştir.997 

İbn Kesîr ve Ebû Amr “ن” harfinin teşdîdiyle “ َفذَاَنِ ك” şeklinde, diğer kırâat 

imamları ise şeddesiz olarak “ َِفذَاَنك” şeklinde okumuşlardır. “ي” harfinin ziyâdesiyle 

 şeklindeki vecih de İbn Kesîr’den rivâyet edilmiştir.998 ”فذَاَنِيكَ “

Örnek 13: ا خَلقَْناَ أنَْعاَمًا وَأنَاَسِيَّ كَثِيرًا  Yarattıklarımızdan birçok hayvanları…“ وَنسُْقِيهَُ مِمَّ

ve insanları sulayalım diye gökten tertemiz yağmur yağdırdık.”999 

Müellif, metinde geçen “ َّأنَاَسِي” kelimesinin yapısıyla ilgili değerlendirmelerde 

bulunmaktadır. Müellife göre “ َّأنَاَسِي” kelimesi “ يإنْسِ  ” veya “ انٌ إنْسَ  ” kelimesinin cem‘idir. 

Kelimenin aslı “ ينُ اسِ نَ أَ  ” şeklindedir. Kelimenin sonundaki “ن” harfi önce “ي” harfine 

dönüşmüş daha sonra birinci “ي” ikinci “ي” harfine idgâm olarak “ َّأنَاَسِي” şeklini 

almıştır. Müellif, kelimenin kullanımına “ ٌسَرْحَان” kelimesini örnek vererek bu kelimenin 

cem‘i olan “ ُسَرَاحِين” kelimesinin de “ ُأنَاَسِين” kelimesine benzer bir kullanımla geldiğini 

belirtmektedir. Cumhur kelimeyi “ َّأنَاَسِي” şeklinde “ي” harfinin teşdîdiyle okumuştur. 

Yahyâ b. Hâris (ö. 202/817) ayrıca “ي” harfini şeddesiz “ َأنَاَسِي” şeklinde de 

okumuştur.1000 

Örnek 14:  َلِننَْظُرَ كَيْفَ تعَْمَلوُن “…Sonra, nasıl davranacağınızı görelim diye.”1001 

Müellif, metinde geçen “ َلِننَْظُر” kelimesini cumhurun her iki “ن” harfini de izhar 

ederek okuduğunu ve bunun asıl olduğunu belirttikten sonra kelimenin bir “ن” ve “ظ” 

harfinin teşdîdiyle “ َلِنظَُّر” şeklinde de okunduğunu belirtmektedir. Kelimedeki ikinci “ن” 

harfi “ظ” harfine dönüşmüş ve daha sonra diğer “ظ” harfine idgâm olmuştur. Bu tür bir 

vechin uzak olduğunu belirten müellif, “ن” harfinin sadece “ ونَ لُ مَ رْ يَ  ” harflerine idgâm 

                                                 
996 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 134. 
997 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 135. 
998 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 493; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 419. 
999 Furkân: 25/49. 
1000 İbn Atıyye el-Endelüsî, IV, 213; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 25-26. 
1001 Yûnus: 10/14. 



181 

 

olabileceğini, dolayısıyla “ظ” harfine idgâm edilemeyeceğini belirtmiştir. Müellif, 

ayrıca “ن” harfinin ihfa ile okunduğunu, dolayısıyla okuyucuların idgâm yapıldığı 

zannına kapıldığını belirtmektedir.1002 Yahyâ b. Hâris’in rivâyet ettiği “ َلِنظَُّر” vechi, 

lügatlarda bilinen bir kırâat olmayıp şâz bir kırâattir.1003  

Örnek 15:  َإِنَّا إذِاً لمَِن ِ الْآثَِمِينَ وَلََ نكَْتمُُ شَهَادةََ اللََّّ  “…Gizlediğimiz takdirde, şüphesiz 

günahkârlardan oluruz. Diye yemin ederler.”1004 

Müellif, âyet-i kerîmedeki “ َلمَِنَ الْآثَِمِين” lafzının “ َثِمِين  şeklinde hemzenin ”لمَِلََّ

hazfedilip harekesinin “ل” harfine vermesi ve “ن” harfinin “ل” harfine idgâmıyla da 

okunduğunu belirtmektedir.1005 İdgâm ile okunan kırâat İbn Muhaysın’dan rivâyet 

edilmektedir.1006 

Örnek 16:  َن وَالْقلَمَِ وَمَا يسَْطُرُون “Nûn (Ey Muhammed) Andolsun kaleme ve satır satır 

yazdıklarına ki.”1007 

Müellif, âyet-i kerîmenin başlangıcındaki “ن” harfinin izhar ile okunduğunu ve 

idgâm yapılamayacağını, sûrenin evvelinde olduğu için bunun asıl olduğunu 

belirtmiştir. Bu durum, vakf yapılan bütün harfler için geçerlidir. Çünkü vakf idgâma 

manidir. Müellif, “ن” harfinin sadece “ َيرَْمَلوُن” harflerine idgâm olabileceğini düşündüğü 

için bu idgâmı uygun görmemektedir. Bir vecihte “ن” harfi vasıl niyetiyle idgâm 

yapılarak okunmuştur.1008 Kırâat imamlarından İbn Kesîr, Nâfi‘, Ebû Amr, İbn Âmir, 

Hamza, Hafs ve Âsım vakf yaparak “ ْنون” şeklinde sükûnla okumuşlardır. Kisâî ve bazı 

kırâat imamları ise ğunne yapmadan idgâm ile, bazıları da idgâmlı ve ğunneli 

okumuşlardır.1009  

Örnek 17: مَا وُورِيَ عَنْهُمَا مِنْ سَوْآتَِهِمَا “kendilerinden gizlenmiş olan avret yerlerini 

onlara açmak için”1010 

Metinde geçen “سَوْآتَِهِمَا” kelimesi başka bir vecihte “ تِهِمَااسَو   ” şeklinde “ء” harfinin 

 harfinde idgâm edilmesiyle de okunmuştur.1011 ”ء“ harfinin ”و“ harfine ibdâli ve ”و“

                                                 
1002 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 356-357. 
1003 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 309. 
1004 Mâide: 5/106. 
1005 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 518. 
1006 İbn Atıyye el-Endelüsî, III, 253. 
1007 Kalem: 68/1. 
1008 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 190. 
1009 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, VI, 309; İbn Atıyye el-Endelüsî, V, 345-346. 
1010 A‘râf: 7/20. 



182 

 

اتِهِمَا“  harfinin teşdîdiyle Hasan el-Basrî, Ebû Ca'fer, Şeybe b. Nisâh ve ”و“ vechini ”سَو 

ez-Zührî okumuşlardır. İbn Cinnî’nin Sîbeveyhi’den naklettiği bir görüşe göre bu vecih 

az kullanılan bir lügattır. Bu şekildeki bir okuyuş kelimenin kolay okunması içindir.1012 

3.2.5. İtbâ‘ 

3.2.5.1. İtbâ‘ın Lügat Anlamı 

İtbâ‘ kelimesinin aslı “ عَ بِ تَ  ” şeklindedir. Bir şeye tâb olmak, birinin arkasından 

yürümek anlamındadır. Biriyle yürümek ya da biriyle kalmak mânasına da gelmektedir. 

Arap dilini kullananlar “ مَ وْ قَ أتَبْعَْتُ الْ  ” “Bir kavme tâbi oldum.” veya “ ُُتبَِعْته” “Ona tâbi 

oldum.”1013 “ ُإِ ذَ ا تَ لَ وْ تُ هُ  وَ اَ تْ بَ عْ تُ ه” “Tilâvet ederken ona tâbi oldum.” “ تَ بَ عَ  الشَّ يْ ءَ  تَ بْ عاً وَ تَ بَ اعًا فِ ي

  İşlerden bir şeye tam tâbi oldu.” söylemlerini kullanmaktadırlar.1014“ ”الَْْ فْ عَ الِ 

“ عَ تبَِ  ” kelimesi birini ömür boyu takip etmek, birinin gölgesi anlamında da 

kullanılmaktadır.1015 Âyet-i kerîmede “ َفمََنْ تبَِعَ هُداَيَ فلَََ خَوْفٌ عَليَْهِمْ وَلََ هُمْ يحَْزَنوُن” “Kim ona 

uyarsa, onlar için herhangi bir korku yoktur, onlar üzülmeyeceklerdir dedik.”1016 

şeklindeki ifâdede “ َتبَِع” kelimesi ömür boyu takip etmek mânasında kullanılmıştır. “ َتبَِع” 

kelimesi Peygamber’e uymak, tâbi olmak anlamında da kullanılmıştır. Örneklerde 

görüldüğü gibi kelimenin kullanımıyla ilgili pek çok örnek vermek mümkündür.1017  

3.2.5.2. İtbâ‘ın Istılahî Anlamı 

Âlimler “ ُالتبْاَع” olgusunun tarifi ve tasnifi konusunda ihtilaf etmişlerdir. Hatta 

bazı âlimler bunu ibdâlin bir bâbı olarak kabul etmişlerdir.1018 Istılahî olarak itbâ‘ı farklı 

şekillerde değerlendirmek mümkündür. İtbâ‘, bir kelimenin bir kelimeye vezin 

açısından ve anlamını te’kit etmesi açısından tâbi olmasıdır. Söz gelimi “ بٌ سَاغِ  ” “aç”, “ 

                                                                                                                                               
1011 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 26. 
1012 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 243. 
1013 el-Cevherî, III, 1189-1190. 
1014 Muhammed b. Mustafa es-Seyyid, el-İtbâ‘ Envâ‘uhû ve Âsâruhû fî Beyâni’l-Kur’ân (1. Baskı), 

Müessese Salâhü’s-Selîm, Riyad 2002, I, 53. 
1015 Abdürraûf Muhammed Osmân, Muhabbetü’r-Rasûl Beyne’l-İtbâ‘ ve’l-İbtidâ, Memleketü’l-Arabiyye 

Suudiyye, Riyad 1993, 101. 
1016 Bakara: 2, 38. 
1017 Salah Abdülfettâh el-Hâlidî, el-İtbâ‘ ve’l-Metbûün fi’l-Kur’ân (1. Baskı), Darü’l-Menâr, Umman 

1997, 18. 
1018 Ebû’t-Tayyib Abdülvâhid b. Alî el-Luğavî el-Halebî, Kitâbü’l-İtbâ‘, thk. İzzeddin et-Tenûhî, 

Mecmûü’l-Luğâtü’l-Arabiyye, Dımaşk 1961, 3. 



183 

 

 bitkin” kelimeleri art arda gelerek anlamı pekiştirmektedir.1019 Müntecebüddîn“ ”لََ غِ بٌ 

el-Hemedânî de eserinde “Muhakkak ki itbâ‘ bir kelimede meydana gelir.” diyerek 

itbâ‘ın bu kısmına dikkat çekmiştir. Söz gelimi “ ٌُمُنْحَدر” “eğim” ve “ ٌمِغِيرَة” “çukur” 

kelimeleri de art arda gelerek anlamı pekiştirmektedir.1020 

İtbâ‘ın konumuzla ilgili tarifini ise şu şekilde yapabiliriz. İtbâ‘, sesin etkili 

olabilmesi için birbirine mahreç ve sıfat açısından yakınlığı bulunan harflerin, bir 

kelimede hareke açısından birbiriyle uyumlu olabilmesi veya bir kelimenin son harfiyle 

onu takip eden kelimenin ilk harfi arasında ses uyumu olması şeklinde meydana gelir. 

Arap lisânında ağırlıklı olarak itbâ‘ bu şekilde meydana gelmektedir.1021 

3.2.5.3. İtbâ‘ın Sebebi ve Araplar’ın Kullanımı 

Lügat âlimleri itbâ‘ın gerekçesini seslerin birbirine yakınlığını gerekçe 

göstermişlerdir. Araplar’ın âdetinde sesleri birbirine yakınlaştırmak veya benzeştirmek 

bilinen bir gerçektir.1022 İtbâ‘, ses ile ilgili bir olgu olup lügat açısından Hicaz ehli, 

Temîm ve Rabîa gibi birçok Arap kabilelerine dayandırılmaktadır.1023 Lügatçılar itbâ‘ 

konusunu ele alırken lügat ve lehçelerden kaynaklanan farklı okuyuşları, farklı konu 

başlıklarında ele almış, Araplar’ın itbâ‘ ile ilgili kullanımlarını ve daha sonra Kur’ân-ı 

Kerîm’de bu konu ile ilgili kullanımları tespit etmişlerdir. Ancak âlimler bu konuyu ele 

alırken tek bir başlık altında incelemediğini görmekteyiz. Örneğin İbn Cinnî itbâ‘ 

konusunu idgâm konusu başlığı altında ele alırken,1024 Sîbeveyhi isimlerin yapısı 

konusunda ele almıştır.1025 

3.2.5.4. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin İtbâ‘ Konusunu Ele Alması 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin eserini incelediğimizde daha önce belirttiğimiz 

itbâ‘ın birinci türüne yani bir kelimenin bir kelimeye tâbi olması şeklinde gerçekleşen 

itbâ‘a sadece bir yerde yer verdiğini başka bir örnek vermediğini görmekteyiz. 

                                                 
1019 Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ, es-Sâhibî, thk. Seyyid Ahmed Sakr, y.y., Kahire ts., 458. 
1020 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 71. 
1021 Sultan, 122. 
1022 İbn Cinnî, el-Hasâis, II, 140; Sultan, 122. 
1023 Sîbeveyhi, el-Kitâb, IV, 107-108-196. 
1024 İbn Cinnî, el-Hasâis, II, 139-140. 
1025 Sîbeveyhi, el-Kitâb, IV, 107-109. 



184 

 

Örnek 1:  ٌإنَِّمَا الْمُشْرِكُونَ نجََس “…Allah’a ortak koşanlar ancak bir pislikten 

ibarettir…”1026 

Müellif, âyetin tahlilini yaptıktan sonra metinde geçen “ ٌنجََس” kelimesinin “ ٌنِجْس” 

şeklinde “ن” harfinin kesrası ve “ج” harfinin sükûnuyla da okunduğunu belirtmiştir. Ebû 

Hayyân (ö. 745/1344) cumhurun “ن” ve “ج” harflerinin fethasıyla “ ٌنجََس” vechini tercih 

ettiğini belirterek bazı âlimlerin ise “ن” harfinin kesrası ve “ج” harfinin iskânıyla “ ٌنجِْس” 

vechini tercih ettiğini, “ ٌنجِْس” kelimesinin “ ٌنجََس” kelimesinin ism-i fâili olduğunu ifâde 

etmektedir.1027 Kelime “ ٌنِجْس” vechiyle okunduğunda mukadder mevsûf hazfedilip 

âyetin mânası şöyle takdir edilir: “ جِنْسٌ نِجْسٌ  ونَ كُ رِ شْ مُ ا الْ مَ نَّ إِ  ” “Muhakkak ki müşrikler pislik 

bir topluluktur.” veya “ ٌضَرْبٌ نِجْس” “necis grup” şeklindedir. Buradaki “ ٌنِجْس” kelimesi 

 ”نجِْسٌ “ pislik” kelimesine tâbidir.1028 Ferrâ da Me‘âni’l-Kur’ân’da Araplar’ın“ ”رِجْسٌ “

kelimesini kullanırken mutlaka öncesinde “ ٌرِجْس” kelimesini de kullandıklarını 

belirterek, “ ٌرِجْسٌ  نِجْس” şeklindeki kullanıma dikkat çekmiş, sadece bir kelime 

kullandıklarında ise “ ٌنجََس” kelimesini tercih ettiklerini belirtmiştir.1029 

Müntecebüddîn el-Hemedânî de diğer lügat âlimleri gibi itbâ‘ konusuna eserinde 

geniş yer vermiş ve işlemiştir. Müellif, bu konuyu daha çok birbirine yakınlığı bulunan 

harflerin ses açısından uyum içirisinde olması şeklinde ele almış ve bununla ilgili 

eserinde birçok örnek sunmuştur. 

Örnek 2:  ِق وَالْقرُْآنَِ الْمَجِيد “Kâf. Şerefli Kur’ân’a andolsun ki.”1030 

Müellif, metinde geçen “ق” harfinin okuyuşuyla ilgili, cumhurun “ق” harfinin 

iskânıyla “ فْ قاَ ” şeklinde okuduğunu ve bunun bir vecih olduğunu belirttikten sonra 

 .harfinin fethası ve kesrasıyla da okunduğunu belirtmiştir ”ف“ şeklinde ”قافِ “ ve ”قافَ “

 harfi harekeli olarak bu iki ”ف“ şeklindeki vecihte iltikâ-i sâkineynden dolayı ”قاَفْ “

vecihte okunmuştur. “ َقاف” vechinde “ف” harfi “ا” harfinin sesine tâbi olmuştur.1031 

Burada lâhik olan harf “ف”, sâbık olan harf ise “ق” harfi olup aralarında sâkin bir “ا” 

harfi bulunmaktadır. “ا” harfi sâkin olup illetli bir harftir. Önceki harfin fethasından 

                                                 
1026 Tevbe: 9/28. 
1027 Ebû Hayyân, V, 28-29. 
1028 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 253. 
1029 el-Ferrâ, I, 430. 
1030 Kâf: 50/1. 
1031 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 281; el-Hemedânî, el-

Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 671. 



185 

 

dolayı “ا” harfinde fetha sesi bulunmaktadır. “ف” harfinin fetha ile okunması önceki 

harfin fethasına tâbi olmasındandır.1032 

Ebû Hâtim es-Sicistânî “ق” harfinin “ف” harfinin iskânından başka bir vecihte 

okunmasının câiz olmadığını belirtmiştir. Sekafî ise “ف” harfini fetha ile okumuştur. 

Sekafî’ye göre bu daha güzel bir okuyuştur. Çünkü “ق” harfi ya Allah’ın ya da 

Kur’ân’ın ismidir. Hasan el-Basrî ve Ebû İshak “ف” harfini kesra ile okumuşlardır.1033 

Örnek 3:  َلََ يحَْطِمَنَّكُمْ سُليَْمَانُ وَجُنوُدهُُ وَهُمْ لََ يشَْعرُُون “…Süleyman ve ordusu farkına 

varmadan sizi ezmesinler.”1034 

Müellif, cumhurun metinde geçen “ ْيحَْطِمَنَّكُم” kelimesini “ي” harfinin fethası ve “ح” 

harfinin iskânıyla, “ط” harfini şeddesiz ve “ن” harfini ise şeddeli okuduğunu 

belirtmiştir. Müellif, kelimenin “ي” ve “ح” harflerinin fethasıyla “ ْمَنَّكُم  ”ح“ ve ”يحََط ِ

harfinin dammesi ve “ي” harfinin fethasıyla “ ْمَنَّكُم  şeklindeki iki farklı vechine daha ”يحَُط ِ

değinmektedir. Farklı bir vecihte ise “ح” harfinin kesrasıyla “ ْمَنَّكُم  şeklinde okunmuş ”يحَِط ِ

ve “ي” harfi de “ح” harfine tâbi olarak “ ْمَنَّكُم  şeklinde de okunmuştur.1035 Arap ”يِحِط ِ

kelâmında “ي” harfini “ح” harfinin kesrasına tâbi kılıp kesra ile okumanın câiz 

olduğunu ifâde eden İbn Cinnî “ ْمَنَّكُم مَنَّكُمْ “ ve ”يحََط ِ  vecihlerinin Hasan el-Basrî’den ”يحَِط ِ

rivâyet edildiğini belirtmiştir.1036 

Örnek 4: ثمَُّ يجَْعلَهُُ حُطَامًا “…Sonra da Allah onları kurumuş çer çöp hâline 

getirir…”1037 

Müellif, cumhurun metinde geçen “ ُُيجَْعلَه” kelimesini “ل” harfinin dammesiyle 

merfû olarak okuduğunu belirttikten sonra, mansub olarak “ َُيجَْعلَه” şeklinde de 

okunduğunu belirtmiştir. Müellif, burada itbâ‘ olduğunu, kelimedeki “ل” harfinin “ع” 

harfine tâbi olduğunu belirtmiştir.1038 Semîn el-Helebî (ö. 756/1355), mansub olarak 

okunan vechin zayıf olduğunu bazı âlimlerin görüşleriyle belirtmiştir.1039  

                                                 
1032 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 671. 
1033 İbn Atıyye el-Endelüsî, V, 156. 
1034 Neml: 27/18. 
1035 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 83-84. 
1036 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 137-138. 
1037 Zümer: 39/21. 
1038 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 454-455. 
1039 Ahmed b. Yûsuf el-Me‘rûf bi’s-Semîn el-Halebî, ed-Dürrü’l-Masûn fî ʿUlûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn, thk. 

Ahmed Muhammed el-Harrât, Dârü Elkâm, Medinetü’l-Münevvere 1985, IX, 421. 



186 

 

Örnek 5:  ُُهِ السُّدس هِ الثُّلثُُ فإَنِْ كَانَ لهَُ إِخْوَةٌ فلَِِمُ ِ  Anasına üçte bir düşer. Eğer…“ فلَِِمُ ِ

kardeşleri varsa, anasının hissesi altıda birdir…”1040 

Metinde geçen “ ِه  harfinin dammesiyle okunduğu gibi ”ء“ kelimesi aslı üzere ”فلَِِمُ ِ

kesrasıyla “ ِه م ِ  harfi kendinden önceki ”ء“ vechiyle de okunmuştur. Bu kelimede ”فلَِِِ

harfin kesrasına tâbi olarak kesralı okunmuştur.1041 

Kırâat-i aşere imamlarından İbn Kesîr, Nâfi‘, Âsım, Ebû Amr ve İbn Âmir aslı 

üzerine “ ِه  vechiyle okumuşlardır. Cumhurun bu kelimeyi aslı üzerine okuduğu ”فلَِِمُ ِ

anlaşılmaktadır. Hamza ve Kisâî ise “ء” harfini kendinden önceki harfin kesrasına tâbi 

kılarak kesralı okumuşlardır.1042 Her iki imamın namaz kılarken kesra ile okuduğu 

rivâyet edilmiştir. Kisâî ayrıca kesra ile okunan vechin Hevâzin ve Hüzeyl kabilelerinin 

lügatı olduğunu belirtmiştir.1043  

Örnek 6:  َجَمِيعاً أيَُّهَا الْمُؤْمِنوُنَ لعَلََّكُمْ تفُْلِحُونَ وَتوُبوُا إِلى ِ اللََّّ  “…Ey mü’minler, hep birlikte 

tövbe ediniz ki kurtuluşa eresiniz!”1044 

Müellif, metinde geçen “أيَُّهَا” kelimesinin “ه” harfinin fethasıyla okunduğu veche 

değindikten sonra “ه” harfinin dammesiyle okunan “ ُأيَُّه” vechine de değinmiştir. İltikâ-i 

sâkineynden dolayı elif düştükten sonra “ه” harfinin harekesi kendinden önceki harfin 

harekesine tâbi olmuş ve itbâ‘ meydana gelmiştir.1045 İbn Âmir dışındaki kırâat 

imamları kelimeyi “ه” harfinin fethasıyla okumuş, İbn Âmir ise “ه” harfinin dammesiyle 

 şeklinde okumuştur.1046 ”أيَُّهُ “

Örnek 7:  َقاَلَ فخَُذْ أرَْبعَةًَ مِنَ الطَّيْرِ فصَُرْهُنَّ إلِيَْك “…Öyleyse, dört kuş tut. Onları kendine 

alıştır…”1047 

Müellif, metinde geçen “ َّفصَُرْهُن” kelimesinin “ ْفخَُذ” lazına atıf olduğunu belirtip 

cumhurun kelimeyi “ص” harfinin dammesi ile tilâvet ettiği gibi “ر” harfinin 

telaffuzunun rahat olması için “ص” harfinin kesrasıyla “ َّفصَِرْهُن” şeklinde de tilâvet 

ettiğini belirtmiştir. Kelime hakkında geniş îzâhlar yapan müellif, kelimenin farklı 

                                                 
1040 Nisâ: 4/11. 
1041 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 219. 
1042 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, III, 137. 
1043 en-Nehhâs, İʿrâbü’l-Kurʾân, 174. 
1044 Nûr: 24/31. 
1045 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 644. 
1046 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 455; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, V, 319. 
1047 Bakara: 2/260. 



187 

 

vecihlerine değinerek kelimenin “ َّهُن  ”ر“ harfinin dammesi ve ”ص“ vechiyle ”فصَُر 

harfinin teşdîdiyle de okunduğunu belirtmiştir. Bu vecihte “ر” harfinin; damme, fetha 

ve kesra ile de okunduğunu belirten müellif, bunların gerekçelerini de sıralamıştır. “ر” 

harfi şâyet damme ile okunursa “ص” harfinin dammesine itbâ‘ olmasından dolayıdır. 

Fetha ve kesra ile okunmasının sebebi ise iltika-i sâkineynden dolayı oluşan kerâhetten 

dolayıdır.1048 Zemahşerî “ص” harfinin dammesi ya da kesrası ve “ر” harfinin teşdîdiyle 

okunan vechin İbn Abbas’tan rivâyet edildiğini belirtmektedir.1049 

Örnek 8:  ََياَ عِيسَى ابْنَ مَرْيم ُ  O gün Allah, şöyle diyecek: Ey Meryem oğlu“ إذِْ قاَلَ اللََّّ

Îsâ!…”1050 

Müellif, metinde geçen “عِيسَى” kelimesinin kendisinden sonra gelen “ َابْن” 

kelimesinin harekesine tâbi olarak meftûh okunduğunu belirtmektedir. Çünkü Yüce 

Allah Hz. Îsâ’yı “ َابْن” kelimesi ile vasıflandırmıştır. Söz gelimi Arapların “ ورٍ مْ نَ عَ دَ بْ يْ ا زَ يَ  ” 

şeklindeki kullanımı da buna benzer bir biçimde gelmiştir. Arapların kullanımında da 

 kelimesinin ”زَيْدَ “ .kelimesinin harekesine itbâ‘ olmuştur ”ابْنَ “ kelimesinin harakesi ”زَيْدَ “

harakesi itbâ‘, “ َابْن” kelimesinin harekesi ise i‘râbtır. Müellife, “عِيسَى” kelimesinin 

sonunun “ا” harfi olduğunu ve bu şekilde takdir edildiğini belirtmektedir.1051 

Örnek 9:  ٌمِنْ حُلِي ِهِمْ عِجْلًَ جَسَداً لهَُ خُوَار “…Ziynet eşyalarından, böğürmesi olan bir 

buzağı heykeli (yaparak ilâh) edindiler…”1052 

Metinde geçen “ ْحُلِي ِهِم” kelimesinin farklı vecihlerine değinen müellif, “ح” harfinin 

harekesinin “ل” harfinin harekesine tâbi olarak kesra ile “ ْحِلِي هِِم” şeklinde de okunduğuna 

değinmektedir. Söz gelimi “ َدلَْو” kelimesinin cem‘i olan “  ٍدِلِي” kelimesi de “ ْحِلِي ِهِم” vechine 

benzer bir kullanımla gelmiştir. Bu kelimede de “د” harfinin harekesi “ل” harfinin 

harekesine tâbi olarak kesra ile okunmuştur.1053 “ ْحِلِي ِهِم” şeklindeki vechi kırâat 

imamlarından Hamza ve Kisâî tilâvet etmiştir.1054 

Örnek 10:  ِوَالْعصَْر “Andolsun zamana ki.”1055 

                                                 
1048 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 570-571. 
1049 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 493. 
1050 Mâide: 5/110. 
1051 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 525. 
1052 A‘râf: 7/148. 
1053 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 131. 
1054 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 294; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, IV, 80. 
1055 Asr: 103/1. 



188 

 

Cumhur bu kelimeyi “ص” harfinin iskânıyla okumuştur. Bazı kırâat imamları ise 

 şeklinde de ”وَالْعصَِرِ “ harfinin kesrasıyla ”ص“ harfinin kesrasından dolayı ”ر“

okumuştur. Müellif, bu vecihte kelimedeki “ص” harfinin harekesinin “ر” harfinin 

harekesine tâbi olduğunu ifâde etmiştir. “ص” harfinin kesrasıyla okunan vecih bir lügat 

olup “ ٌعُصْر” ve “ ٌعُصُر” olarak iki farklı lügat daha bulunmaktadır. Arapların 

kullanımında “ ٍعُسْر” ve “ ٍعُسُر” gibi bu veche örnek teşkil edecek birçok kelime 

bulunmaktadır.1056 “ص” harfinin kesrasıyla “ ِوَالْعصَِر” vechiyle Ebû Münzir tilâvet 

etmiştir.1057 

Örnek 11: وَلََ تنَِياَ فيِ ذِكْرِي “…Beni anmakta gevşeklik göstermeyin.”1058 

Cumhurun metinde geçen “َتنَِيا” kelimesindeki muzâraat harfini fetha ile 

okuduğunu belirten müellif, kelimenin muzâraat harfinin kesrasıyla “َتِنيِا” vechiyle de 

okunduğunu belirtmiştir. Muzâraat harfi olarak gelen “ت” harfinin harekesi kendisinden 

sonra gelen “ن” harfinin harekesine tâbi olmuş ve itbâ‘ meydana gelmiştir.1059 Yahyâ b. 

Vessâb muzâraat harfinin harekesini “ن” harfinin harekesine tâbi kılıp “َتِنِيا” şeklinde 

tilâvet etmiştir.1060 

Örnek 12:  ُيَّةٌ ضُعفَاَء  Himayeye muhtaç çocukları var iken…”1061…“ وَلهَُ ذرُ ِ

Cumhurun metindeki “ ٌيَّة  harfini damme ile okuduğunu ”ذ“ kelimesindeki ”ذرُ ِ

belirten Müntecebüddîn el-Hemedânî, “ذ” harfinin harekesini “ر” harfinin kesrasına tâbi 

kılarak kesra ile de okunduğuna değinmiştir.1062 İbn Cinnî de meşhur olan okuyuşun “ذ” 

harfinin dammesi ile okunan vecih olduğunu belirttikten sonra “ذ” harfini kesra ile 

يَّةٌ “  .vechiyle okuyan râvinin Hz. Zeyd b. Sâbit’in olduğunu belirtmiştir. Hz. Zeyd b ”ذِر ِ

Sâbit “ذ” harfini ayrıca fetha ile “ ٌيَّة  şeklinde de okumuştur.1063 ”ذرَ ِ

                                                 
1056 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 457. 
1057 İbn Atıyye el-Endelüsî, V, 520; Tam adı Ebü’l-Münzir Sellâm et-Tavîl’dir. Hakkında fazla bilgiye 

ulaşamadığımız bu zat, kırâat-ı aşere imamlarından Ya’kûb’un hocasıdır. 
1058 Tâhâ: 20/42. 
1059 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 419. 
1060 Semîn el-Halebî, VIII, 41. 
1061 Bakara: 2/266. 
1062 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 582. 
1063 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 156. 



189 

 

3.2.6. İmâle 

3.2.6.1. İmâlenin Lügat Anlamı 

İmâle kelimesi “ ًَمَيْل” kelimesinden olup mastar anlamındadır. Kelime lügat olarak 

ise “bir şeye meyletmek” mânasına gelmektedir. Mâzi ve muzârisi “ َيمَِيلُ “ - ”مَال” olan 

kelimenin birçok kullanım alanı bulunmaktadır. Söz gelimi “Hâkim hükmünden 

meylettti.”, “Yoldan meyletti.”, “Zulümde ona meyletti.” veya “Haktan meyletti.” vb. 

kullanımları bulunmaktadır.1064 

3.2.6.2. İmâlenin Istılahî Anlamı 

Arap kelâmında harekede asıl olan fethadır. Bazı lügatların iç içe geçmesiyle 

imâle meydana gelmiştir. İmâle bütün lügatlarda olmayıp bazı lügatlarda mevcuttur. 

İmâlede meyleden “ا”, aslî olarak “ي” harfine bedel olarak gelir.1065 İmâle, ıstılahî 

olarak “ا” harfinin sesinin “ي” harfinin sesine yakınlaşması, “ا” harfini “ا” ile “ي” 

harfleri arası bir sesle okumak veya fethayı kesra gibi okumaktır.1066 

Kırâat âlimleri imâlenin ıstılahî tarifini “İmâle, fethanın kesraya meyletmesi veya 

sâkin “ا” harfinin “ي” harfine hâlis bir iklab olmadan meyletmesidir.”1067 Şeklinde 

yaptıklarını ve bunda ittifak ettiklerini görmekteyiz. İbn Hâcip (ö. 646/1249) ise 

imâlenin üç tür olduğunu belirterek bunların; fethanın “ا” harfinden önce kesraya 

meyletmesi, “ا” harfinin “ي” harfine bedel olarak imâle ile gelmesi ve fethanın “ه” 

harfinden önce kesraya meyletmesi olduğunu ifâde etmiştir.1068 

                                                 
1064 es-Seyyîd Muhammed Murtazâ el-Hüseynî ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿArûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, thk. 

Abdülfettâh el-Helv, et-Türâsü’l-Arabiyye, Kuveyt 1997, XXX, 433; Receb Abdülcevâd İbrâhîm, 

Mu‘cemü’l-Müstalahâti’l-İslâmiyye fi’l-Misbâhi’l-Münîr (1. Baskı), Dârü’l-Âfâkü’l-Arabiyye, Kahire 

2002, 271. 
1065 el-Kaysî, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, I, 168. 
1066 Şevkî Dayf, el-Mu‘cemü’l-Vasît (4. Baskı), Mektebetü’ş-Şürûkü’l-Devâb, Kahire 2004, 894. 
1067 Abdülfettâh İsmâil Şelebî, el-İmâle fi’l-Kırâat ve’l-Lehcâti’l-Arabiyye, Dârü’l-Kütübü’l-Helâl, Beyrut 

2008, 30-32; Ağırbaş, 304. 
1068 Şeyh Radî ed-Din Muhammed b. el-Hasan el-Esterâbâdî en-Nahvî, Şerhu Şâfiyeti İbni’l-Hâcib, thk. 

Muhammed Nur Hasan - Muhammed ez-Zafrân - Muhammed Muhyiddin Abdülhamid, Dârü’l-Kütübü’l-

İlmiyye, Beyrut 1982, III, 4. 



190 

 

3.2.6.3. Arap Lügatında İmâlenin Kullanımı 

İmâle, fasih Arapça konuşan Hicaz ve Necid bölgelerinin iki meşhur lügatıdır.1069 

Farklı kaynaklarda ise imâlenin Hicaz ehline has bir lügat olduğu, Beni Temîm ve çevre 

kabilelerinin konuştuğu bir lügat olduğu aktarılmaktadır.1070 İmâlenin meşrûiyyetini el-

ahrufü’s-seb‘a’dan aldığı kırâat âlimlerince kabul edilmiştir. Huzeyfe’ye (ö. 36/656) 

nispet edilen bir hadiste Peygamber Efendimiz (s.a.v.), “Kur’ân’ı Arap luhûnu 

(lehçeler) ve sesleriyle okuyunuz.”1071 buyurmuştur. Fasih Arapça konuşanların 

lügatlarında harfler arasında imâlenin olduğu kaynaklarda açıkça belirtilmektedir. 

İmâle, kırâat âlimlerinin ittifakıyla orta dereceli imâle (imâle-i suğra) ve şiddetli imâle 

(imâle-i kübra) olmak üzere iki kısma ayrılır. İmâle-i suğra, bir harfi fetha ile imâle-i 

kübra arasında bir sesle okumaktır. İmâle-i kübra ise fethayı kesranın sesine, “ا” harfini 

de hâlis “ي” harfine dönüştürmeden “ي” harfinin sesine yakınlaştırmak demektir.1072 

İslâm ulemâsı, imâlenin Arap kabileleri arasında yaygın olduğunu, Kur’ân-ı 

Kerîm’in nâzil olduğu Arap yarımadasında belirli kurallarla Kur’ân’ın bazı lafızlarının 

imâle ile okunduğunu sahîh rivâyetlerle belirtmektedirler.1073 Dil âlimleri imâleyi 

sahîhliğinden dolayı özellikle kırâat kitaplarında geniş çaplı ele alarak mânasını, 

hükmünü ve sebebini açıklayarak, imâle ile isti‘mal eden kabileler ve hangi lügatlarda 

kullanıldığıyla ilgili konulara yer vermişlerdir.1074 

3.2.6.4. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin İmâleyi Ele Alması 

Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd 

adlı eserini incelediğimizde diğer lügat ve kırâat âlimleri gibi kendisi de imâle ile ilgili 

birçok örneğe yer verdiğini görmekteyiz. Müellif, imâle örneklerine hem isimlerde hem 

de fiillerde yer vermektedir. Verdiği imâle örnekleri arasında “ي” harfine bedel olarak 

gelen “ا” harfinin imâlesi, ziyâde olarak gelen “ا” harfinin imâlesi, arızi “ي” için gelen 

                                                 
1069 Abdurrahmân b. İsmâîl b. İbrâhîm Ebû Şâme Dımaşkî, İbrâzü’l-Meʿânî min Hırzi’l-Emânî, thk. 

İbrâhîm Atûh Eved, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Kahire 1891, 204. 
1070 Ebü’l-Berekât Abdurrahmân b. Muhammed b. Ebû Saîd el-Enbârî, Esrârü’l-ʿArabiyye, thk. 

Muhammed Mecîd el-Baytâr, Matbu‘âtü’l-Mücme‘ü’l-İlmiyyü’l-Arabiyyu, Dımaşk 1957, 406 
1071 Ebû Şâme Dımaşkî, 204. 
1072 Ebû Şâme Dımaşkî, 203-204. 
1073 es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, III, 583. 
1074 Ebû Abbâs Muhammed b. Yezîd el-Müberred, el-Muktedab, thk. Muhammed Abdülhâlik Üdeyme, 

Matâbiü’l-İhrâmü’t-Ticâriyye, Kahire 1994, III, 42. 



191 

 

 harfinin imâlesi ve harfin imâlesi gibi çeşitli imâle örnekleri bulunmaktadır. Biz ”ا“

burada müellifin eserinde yer verdiği imâle örneklerinden birer tane ele alacağız. 

Örnek 1:  ُتبِْعوُنَ مَا أنَْفقَوُا مَن ا وَلََ أذَىًثمَُّ لََ ي  “…Sonra da harcadıklarının peşinden 

(bunları) başa kakmayan ve gönül incitmeyenlerin…”1075 

Müellif, metinde geçen “ًأذَى” kelimesindeki “ا” harfinin “ي” harfine bedel olarak 

geldiğini, dolayısıyla vakf hâlinde “ا” harfi meyledilerek okunduğunu belirtmektedir.1076 

Süyûtî, kırâat-i aşere imamlarından Hamza, Kisâî ve Halef’in Kur’ân-ı Kerîm’de geçen 

ister isimde ister fiilde olsun “ي” harfine bedel olarak gelen bütün “ا” harflerini imâle ile 

okuduğunu belirtmiştir. Arap kelâmında “ ىتَ الفَ  ”, “ ىمَ العَ  ”, “ ىشَ خْ يَ  ” vb. kelimelerde de “ا” 

harfi “ي” harfine bedel olarak geldiği için imâle ile okunmuştur.1077 “ي” harfine bedel 

olarak gelen elif-i mümâle vasıl hâlinde imâle yapılmayıp vakf hâlinde imâle 

yapılmaktadır.1078 

Örnek 2:  ِالْعزَِيزِ ترَُاوِدُ فتَاَهَا عَنْ نفَْسِه ُ  Aziz’in karısı, (hizmetçisi olan)…“ امْرَأةَ

delikanlısından murad almak istemiş…”1079 

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “َفتَا” kelimesinin “köle” anlamında olduğunu ve 

kelimede imâle olduğunu ifâde etmektedir. Araplar da bu kelimeyi “فتاتي“ ,”فتاي” 

şeklinde imâle ile okumaktadırlar. “فتاي” kelimesindeki “ا” harfi “ي” harfine bedel 

olarak gelmiştir.1080 

Örnek 3: ًنْسَانُ أنَْ يتُرَْكَ سُدى  İnsan, kendisinin başıboş bırakılacağını mı“ أيَحَْسَبُ الِْ

zanneder.”1081 

Metinde geçen “ًسُدى” kelimesi, “kendisine emir verilmemiş.”, “bir şeyden 

nehyedilmemiş” ve “ihmal edilmiş.” mânasındadır. Hâl olarak mansub bir kelime olan 

 ”سُدىً“ harfine bedel olarak gelmiştir. Kırâat âlimleri ”ي“ harfi ”ا“ kelimesindeki ”سُدىً“

kelimesini vakf hâlinde imâle ile okumuşlardır.1082 

                                                 
1075 Bakara: 2/262. 
1076 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 574. 
1077 Süyûtî, el-İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, III, 591. 
1078 El-Esterâbâdî en-Nahvî, III, 7. 
1079 Yûsuf: 12/30. 
1080 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 573. 
1081 Kıyâme: 75/36. 
1082 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 284. 



192 

 

Örnek 4: مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قلََى “Rabbin seni terk etmedi, sana darılmadı da.”1083 

Metinde geçen “َقلَى” kelimesindeki “ا” harfi “ي” harfine bedel olarak gelmiştir. 

Kırâat imamları bu kelimedeki “ل” harfinin fethasını kesraya meylederek imâle ile 

okumuşlardır.1084 

Örnek 5: “1085”يس 

Müellif, “ ينْ اسِ يَ  ” kelimesindeki “ي” harfinin imâle ile okunduğunu belirtmektedir. 

Nidâ olarak kullanılan “ دُ يْ ا زَ يَ  ” kullanımındaki benzerliğine dikkat çeken müellif, 

kelimenin “ ينُ سِ  ايَ  ” şeklinde isim olarak isti‘mal edildiğinde imâle ile okunmasının daha 

isabetli olduğu görüşündedir.1086 

Ebû Ali el-Fârisî el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa adlı eserde “ي” harfinin “يا” 

şeklinde nidâ olarak geldiğinde fethasının kesraya meyledilerek imâle ile okunmasının 

daha tercih edildiğini belirterek şâyet “ي” harf olarak gelirse imâle ile okunmayacağını 

belirtmektedir. “م” ve “ل” harflerinin “ ََل” ve “ امَ  ” şeklindeki okuyuşları buna örnek 

verilebilir.1087 ed-Dânî de et-Teysîr adlı eserinde “ي” harfinin fethasını kesraya 

meylederek okuyanların Ebû Bekir, Hamza ve Kisâî olduğunu, diğer kırâat imamlarının 

ise hâlis fetha ile okuduğunu belirtmektedir.1088 

Hece harfleri olarak da isimlendirilen hurûf-ı mukattaa harfleri, mahkî (hikâye 

olunmuş, anlatılmış) olduğundan mu‘reb değildirler. Her bir harf bir sayının ismi veya 

isim mahiyetindedir. Söz gelimi “ فْ لِ أَ  ”, “ مْ لََ  ”, “ يمْ مِ  ” harfleri “ دْ احِ وَ  ”, “ انْ نَ ثْ اِ  ” ve “ ةْ ثَ لََ ثَ  ” gibi 

sayı isimleridir. Müellif, bu harflerin isim olmalarının delili olarak da bu isimlerin kolay 

okunması için imâle, cem‘ veya tasğîr ile okunmasını göstermektedir.1089 Bu görüşü 

destekleyici bir mahiyette Sîbeveyhi’den gelen bir rivâyette Halîl b. Ahmed, 

çevresindekilere “ كَ لَ  ” lafzındaki “ك” harfini ve “ بَ رَ ضَ  ” lafzındaki “ب” harfini nasıl 

telaffuz ettiklerini sormuş, onlar da “ ٌكَاف” ve “ ٌباَء” olarak telaffuz ettiklerini 

belirtmişlerdir. Halîl b. Ahmed bunun üzerine “Siz harfi isim olarak zikrettiniz. Harf 

                                                 
1083 Duhâ: 93, 3. 
1084 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 418. 
1085 Yâsîn: 36/1. 
1086 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 99. 
1087 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, VI, 36. 
1088 ed-Dânî, 1984, 183. 
1089 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 98. 



193 

 

olarak zikretmediniz.” diyerek kendisi bu iki harfi “ ْكَه” ve “ َْبه” olarak zikrettiğini 

belirtmiştir.1090 

Örnek 6: “1091”طسم 

Müellif, “ط” harfinde hem isti‘lâ hem de itbâk sıfatı olduğundan tefhîm ile 

okunduğunu, dolayısıyla hurûf-ı mukattaada geçen “طَا” harfindeki “ا” harfinin tefhîm 

ile okunması gerektiğini, tefhîmin ise imâleye mâni olduğunu belirtmektedir. Müellif, 

 harfinin imâle ile okunamayacağını ve bu harfin isim olduğunu da ”ا“ harfindeki ”طَا“

belirtmektedir.1092 Müellif, her ne kadar “ط” harfinin tefhîm ile okunmasından dolayı 

imâleye mâni olduğu görüşünde olsa da ed-Dânî; Ebû Bekir, Hamza ve Kisâî’nin “ط” 

harfinin fethasını imâle ile okuduğunu belirtmiştir.1093 

Örnek 7: “1094 ”حم 

Müellif, “ يمْ امِ حَ  ” lafzındaki “حَا” harfinin isim olmasından dolayı “ا” harfi kesraya 

meyledilerek okunduğunu, başka bir vecihte ise fetha ile okunduğunu belirtmektedir. 

Müellif, her iki vechin de sahîh olduğunu ancak asıl olanın “حَا” harfinin fethasıyla 

imâlesiz olarak okunan vecih olduğunu belirtmektedir.1095 İbn Kesîr, Kâlûn (ö. 220/835) 

ve Hafs “ح” harfini bütüm “حم” lafızlarında fetha ile; Verş, Ebû Amr ve diğer kırâatçılar 

ise imâle ile tilâvet etmişlerdir.1096 

Örnek 8: أنََّا صَببَْناَ الْمَاءَ صَب ا “Gerçekten biz, yağmuru bol bol yağdırdık.”1097 

Müellif, metinde geçen “أنََّا” edatının “أنَ ِي” şeklinde “ا” harfinin imâlesiyle 

okunduğunu belirtmektedir. Şâyet imâle ile okunursa mâna “ انَ بْ بَ صَ  فَ يْ كَ  ” “Nasıl 

yağdırdık?” şeklinde olur.1098 Ebû Amr’dan gelen bir rivâyette “أنََّ ي” edatı “َفعَْلي” 

vezninden olduğu için imâle ile okunmuştur.1099 İbn Akîl de “مَ تَ ي” ve “أَ نَّ ي” edatlarının 

                                                 
1090 Sîbeveyhi, el-Kitâb, III, 320. 
1091 Şuarâ: 26/1. 
1092 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 42. 
1093 ed-Dânî, 165. 
1094 Mü’min: 40/1. 
1095 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 475. 
1096 ed-Dânî, 191. 
1097 Abese: 80/25. 
1098 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 345. 
1099 Alî b. Ahmed b. Halef el-Ensârî, 183-187. 



194 

 

şart ve istifham hallerinde müşebbehe olan “ا” harfinin imâle ile okunduğunu belirterek 

vezninin ise “َفعَْلي” olduğunu belirtmiştir.1100 

Örnek 9:  َأفَأَصَْفاَكُمْ رَبُّكُمْ بِالْبنَِين “Rabbiniz erkek çocukları size seçip-ayırdı da…”1101 

Müellif, metinde geçen “َأصَْفا” kelimesindeki “ا” harfinin “و” harfinden 

dönüştüğünü, çünkü kelimenin aslının “ ةُ وَ فْ لصَّ اَ  ” olduğunu belirtmiştir. Bundan dolayı 

kelimedeki “و” harfi “ي” harfine dönüşerek “يَ صْ فَ ي” olarak asıl şeklini alır.1102 Bu tür 

İmâle “ َََتل” ve “غَزَا” gibi kelimelerde meydana gelir. Kelimelerdeki “ا” harfi “و” 

harfinden dönüşmüştür.1103 

Örnek 10:  ِوَكُنْتمُْ عَلىَ شَفاَ حُفْرَةٍ مِنَ النَّار “…Yine siz, bir ateş çukurunun tam kenarında 

idiniz…”1104 

Müellif, metinde geçen “َشَفا” kelimesiyle ilgili yaptığı îzâhta kelimenin anlamının 

“taraf” olduğunu, lamü’l-fiilin ise “و” harfi olduğunu ifâde etmektedir. Bu görüşüne 

delil olarak da tesniyesi olan “ انِ شَفوََ  ” kelimesini göstermektedir. Müellif, burada bir 

imâle ile okumaya rastlanmadığını belirtmektedir.1105 Ahfeş de aynı doğrultuda görüş 

beyan ederek “َشَفا” kelimesinin tesniyesinin “و” harfiyle olduğunu belirterek bu yüzden 

imâle ile okunmadığını belirtmiştir.1106 Kurtubî ise farklı bir görüş ortaya koymuş, “َشَفا” 

kelimesindeki lamü’l-fiilin “ي” harfi olduğunu ve dolayısıyla imâlenin yapılabileceği, 

farklı bir lügatta ise lamü’l-fiilin “و” olduğunu belirtmiştir.1107 

Örnek 11:  ٍ ُفلَََ تقَلُْ لهَُمَا أف “…Sakın onlara “öf!” bile deme…”1108 

Metinde geçen “ ٍ ُأف” kelimesi isim-fiil olup kerâhet mânasındadır. Müellif, âyetin 

tahlilini yaptıktan sonra kelimenin farklı vecihlerine değinerek mânasını açıklığa 

kavuşturmuştur. Kelime bir lügatta “ِأفُ ي” şeklinde “ي” harfinin imâlesiyle 

                                                 
1100 el-Celîl Bahâüddîn b. Akîl, el-Müsâʿid ʿAlâ Teshîli’l-Fevâʾid, thk. Muhammed Kâmil Berakât (1. 

Baskı), Min Türâsi’l-İslâm, Dımaşk 1982, IV, 295. 
1101 İsrâ: 17/40. 
1102 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 190. 
1103 Abdülfettâh İsmâil Şelebî, 212. 
1104 Âl-i İmrân: 3/103. 
1105 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 103. 
1106 el-Ahfeşü’l-Evsat, I, 228. 
1107 el-Kurtubî, V, 252. 
1108 İsrâ: 17/23. 



195 

 

okunmuştur.1109 İbn Cinnî de “ ٍ ُأف” kelimesinin farklı lügatlardaki vecihlerine değinerek 

 harfinin imâlesiyle de okunduğuna dikkat çekmiştir.1110 ”ي“ şeklinde ”أفُ ِي“

3.2.7. İşbâ‘ 

3.2.7.1. Lügat Anlamı 

İşbâ‘, kelime itibariyle açlığın zıttı olan “tokluk” mânasındadır. Arap kelâmındaki 

kullanımlarına baktığımız zaman “شَبِعْتُ خُ بْ زًا وَ لَ حْ مًا” “Ete ve ekmeğe doydum.”1111 “ َاشَْ بعَْت

 .Okumaya ve yazmaya iştiyakın var.”1112 gibi kullanımları görmekteyiz“ القِرَاءَةَ والكِتاَبَ ةَ 

Genel iltibariyle kelime “tokluk” mânasında olup “bir şeyi arzulamak”, “bir şeye 

iştiyaklı olmak” mânasında da kullanılmaktadır.1113 

3.2.7.2. Istılahî Anlamı 

İşbâ‘, ıstılahî olarak harekeyi kâmil bir şekilde ihtilâs yapmadan hakkını vererek 

okumak demektir.1114 Uzatmanın tam anlamıyla yapılması, harflerin ve harekelerin tam 

anlamıyla hakkının verilmesini ifâde eder.1115 İhtilâs ise harekeyi seri bir şekilde üçte iki 

oranında okumaktır.1116 Bu anlamda işbâ‘ın ihtilâsın zıttı olduğunu söylemek 

mümkündür. 

3.2.7.3. Âlimlerin İşbâ‘a Yaklaşımı 

İşbâ‘, bazı Arap kabilelerinin isti‘mal ettiği lugavî bir kuraldır.1117 Dil âlimlerinin 

bu lügatı eserlerinde farklı şekillerde ele aldıklarını görmekteyiz. İbn Cinnî, Sırru 

Sınâʿati’l-İʿrâb adlı eserinde bu konuyu ele alarak işbâ’ın nasıl yapıldığına dâir 

harekeler üzerinden örnek vererek açıklamıştır. Söz gelimi damme işbâ‘ ile okunursa 

                                                 
1109 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 176. 
1110 el-Ahfeşü’l-Evsat, II, 422; İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh 

ʿAnhâ, II, 18. 
1111 el-Cevherî, III, 1234. 
1112 Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn, thk. Mehdî el-Mahzûmî - İbrâhîm es-

Sâmerrâî, el-Mühâcir ve’l-fehâris, b.y., ts., I, 266. 
1113 Şevkî Dayf, 470-471. 
1114 Kadı Ahmed b. Ömer b. Muhammed b. Ebi’r-Rızâ el-Hamevî, el-Kavâid ve’l-İşârât fî Usûli’l-Kırâat, 

thk. Abdülkerîm Muhammed el-Hasan Bekkâr (1. Baskı), Dârü’l-Kalem, Dımaşk 1986, 53. 
1115 Sîbeveyhi, el-Kitâb, IV, 202; İbn Cinnî, el-Hasâis, II, 316. 
1116 Alî b. Ahmed b. Halef el-Ensârî, 301. 
1117 İbn Cinnî, el-Hasâis, III, 121-123. 



196 

 

kendisinden sonra “و” harfi, fetha işbâ‘ ile okunursa kendisinden sonra “ا” harfi, kesra 

işbâ‘ ile okunursa kendisinden sonra “ي” harfi meydana gelir.1118 

Sîbeveyhi de işbâ‘ konusunu tafsilâtlı bir şekilde ele alarak bu lügata işaret etmiş 

ve “ ُقيِتاَلًَ “ ,”قاَتلَْت” ve “ ُلْت  gibi çeşitli örneklerde bulunmuştur.1119 Car hâlinde işbâ‘ın ”تحََمَّ

alâmetinin “ي” harfi, ref‘ hâlinde ise işbâ‘ın alâmetinin “و” harfi olduğunu belirterek bu 

konuya dâir geniş îzâhlarda bulunmuştur.1120 Netice itibari ile lügat âlimlerinin çoğu 

işbâ‘ olgusunu eserlerinde detaylı bir şekilde işleyip bu konuyu açıklığa 

kavuşturmuşlardır. 

3.2.7.4. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin İşbâ‘a Dâir Ele Aldığı Vecihler 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, tıpkı kendi döneminde ve kendi döneminden önce 

yaşayan dil âlimlerinin, eserlerinde işbâ‘ konusuna değindiği gibi kendisinin de el-

Kitâbü’l-Ferîd adlı eserinde bu konuya değindiğini ve bu konuya dâir birçok örnek 

verdiğini görmekteyiz. Müellifin eserini incelediğimizde işbâ‘ konusuna iki farklı yolla 

işaret ettiğini görmekteyiz. Müellif, eserinde bazen kelimenin işbâ‘ ile okunduğunu 

lafzen belirtmekte, bazen de işbâ‘ kelimesini serâheten zikretmeyip farklı lügatlarda 

işbâ‘ ile okunan vecihlerine değinmektedir. Biz bu kısımda müellifin işbâ‘ ile ilgili ele 

aldığı vecihleri fethanın işbâ‘ı, kesranın işbâ‘ı ve dammenin işbâ‘ı olmak üzere üç 

başlıkla ele alacağızz. Fetha, kesra ve dammenin işbâ‘ ile okunması Kur’ân-ı Kerîm’in 

yanı sıra Arap kelâmında da (şiirde ve nesirde) birçok örneğine rastlamak 

mümkündür.1121 

3.2.7.5. Fethanın İşbâ‘ı 

Örnek 1:  ٍَوَالَّذِينَ كَفرَُوا أعَْمَالهُُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعة “İnkâr edenlere gelince; onların amelleri 

ıssız bir çöldeki serap gibidir…”1122 

Müellif, metinde geçen “ ٍَبِقِيعة” kelimesinin “ ٍبِقِيعاَة” şeklinde “ع” harfinden sonra “ا” 

gelecek şekilde ve “ة” harfiyle okunan bir veche işaret etmiştir. Burada “ا” harfi “ع” 

                                                 
1118 Ebü’l-Feth Osmân b. Cinnî, Sırru Sınâʿati’l-İʿrâb, thk. Hasan Hindâvî (2. Baskı), Dârü’l-Kalem, 

Beyrut 1993, I, 23. 
1119 Sîbeveyhi, el-Kitâb, IV, 80. 
1120 Sîbeveyhi, el-Kitâb, IV, 202. 
1121 İbn Cinnî, el-Hasâis, II, 315. 
1122 Nûr: 24/39. 



197 

 

harfinin fethasından dolayı meydana gelmiş olup işbâ‘ yapılmıştır.1123 İşbâ‘ ile okunan 

bu vechin Müslime b. Muhârib’den rivâyet edildiği aktarılmış olup İbn Cinnî bu 

okuyuşun câiz olduğunu belirtmiştir.1124  

Örnek 2:  ِفلَََ أقُْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُوم “Yıldızların yerlerine yemin ederim ki.”1125 

Müellif, cumhurun “ ُفلَََ أقُْسِم” ifâdesini metinde geçen şekliyle “ل” harfinden sonra 

 ‘harfinin fethası işbâ ”ل“ harfi gelecek şekilde okuduğunu belirtmektedir. Buna göre ”ا“

olmuş ve “ا” harfi meydana gelmiştir. Bir görüşe göre “ ُفلَََ أقُْسِم” lafzının aslı “ل” 

harfinden sonra “ا” harfi olmayacak şekilde “ ُفلََِقُْسِم” olup bu vecihte de okunmuştur. Bu 

durumda “ل” harfi ibtida için olup haber cümlesine dâhil olmuştur. Müellifin zorlama 

bir görüş olduğunu da belirttiği1126 bu vecih Hasan el-Basrî ve Îsâ b. Ömer es-

Sekafî’den rivâyet edilmiştir. İbn Cinnî, kelime şâyet bu vecihte okunursa hâlin fiili 

konumunda olduğunu ve mübtedanın da mahzûf olduğunu belirtmektedir.1127 

3.2.7.6. Kesranın İşbâ‘ı 

Örmek 1:  ْمَنْ يتََّقِ  وَيصَْبِر “…Kim kötülükten sakınır ve sabrederse…”1128 

Âyet-i kerîmede geçen “ ِيتََّق” kelimesi Kunbül'ün İbn Kesîr’den rivâyet ettiği bir 

vecihte hem vasıl hem vakf hâlinde “يتََّقِي” şeklinde “ق” harfinin kesrası işbâ‘ ile 

okunmuştur.1129 Müntecebüddîn el-Hemedânî’ye göre bu rivâyetteki “ي” harfi kesranın 

işbâ‘ı olup işbâ‘dan dolayı meydana gelmiştir.1130 

Örnek 2:  ُقاَلوُا أرَْجِهْ وَأخََاه “Onlar şöyle dediler: Mûsâ’yı ve kardeşini (bir süre) 

beklet…”1131 

Müellif, metinde geçen “ ْأرَْجِه” kelimesinin “ ُُأرَْجِئه” şeklinde “ء” ve “ه” harflerinin 

dammesiyle işbâ‘ yapılmadan ihtiyari olarak okunan bir vechi olduğunu, kelimenin “ه” 

harfnin dammesinin işbâ‘ ile “ هُوأرَْجِئْ  ” şeklinde aslı üzerine de okunduğunu 

                                                 
1123 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 654. 
1124 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 113; Müslime b. 

Muhârib ile ilgili yapmış olduğumuz araştırmada kendisiyle ilgili herhangi bir bilgiye 

rastlanılmamaktadır. 
1125 Vâkıa: 56/75. 
1126 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, VI, 87. 
1127 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 309. 
1128 Yûsuf: 12/90. 
1129 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 351; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, IV, 447. 
1130 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 629. 
1131 A‘râf: 7/111. 



198 

 

belirtmektedir. Müellif, ayrıca işbâ‘ yapılmadan “ه” harfinin kesrasının “ج” harfine itbâ‘ 

olmasıyla okunan “ ِْأرْجِئه” şeklindeki vecih, “ء” harfi okunmadan ve “ه” harfinin 

kesrasıyla işbâ‘ yapılmadan okunan “ ِأرَْجِه” şeklindeki vecih, “ه” harfnin kesrası işbâ‘ ile 

 şeklindeki ”أرَْجِهْ “ harfinin iskânıyla ”ه“ şeklindeki vecih ve son olarak ”أرَْجِهِي“

vecihlerine de değinmiş ve çeşitli îzâhlarda bulunmuştur. Kırâat imamlarından İbn Kesîr 

“ هُوأرَْجِئْ  ” şeklinde dammenin işbâ‘ıyla, Nâfi‘ “ ِأرَْجِه”, Verş “أرَْجِهِي” ve İbn Âmir “ ِْأرْجِئه” 

vecihlerinde okumuşlardır.1132 Kelimenin “ء” harfinin okunup okunmadığı şekillerdeki 

okuyuşların iki yaygın lügat olduğunu belirten müellif, bu kelimenin vecihleriyle ilgili 

geniş îzâhlar yapmıştır.1133 

3.2.7.7. Dammenin İşbâ‘ı 

Örnek 1:  َسَأرُِيكُمْ داَرَ الْفاَسِقِين “…Yakında size fasıkların yurdunu göstereceğim.”1134 

Metinde geçen “ ْسَأرُِيكُم” kelimesi “ء” harfinden sonra sâkin “و” harfiyle “ ْسَأوُْرِيكُم” 

vechinde de okunmuştur. Bu vecihle ilgili iki görüş mevcuttur. Bir görüşe göre “و” harfi 

kelimenin aslından olup fâü’l-fiildir. Bir görüşe göre ise “و” harfi işbâ‘dan dolayı 

meydana gelmiştir. Arap kelâmında bu kelimenin bu şekilde işbâ‘ ile okunması şiirde ve 

nesirde yaygın olarak görülmektedir.1135 Hasan el-Basrî’ye nispet edilen bu rivâyet şâz 

olup İbn Cinnî’ye göre merduttur.1136 

Örnek 2:  ِذلَِكَ الْكِتاَبُ لََ رَيْبَ فِيه “Bu, kendisinde şüphe olmayan kitaptır…”1137 

Müellif, metinde geçen “ ِفِيه” kelimesinin i‘râbıyla ilgili geniş îzâhlar yaptıktan 

sonra bu kelime için dört vechin câiz olduğunu belirtmektedir. Kelime âyet-i kerîmede 

 ”ه“ şeklinde okunmuştur. Farklı bir vecihte ”فِيهِ “ harfinin kesrasıyla işbâ‘ yapılmadan ”ه“

harfinin kesrasıyla ve işbâ‘ yapılarak “فِيهِي” şeklinde okunmuştur. Bir diğer vecihte “ه” 

harfinin dammesiyle işbâ‘ yapılmadan “ ُفِيه” şeklinde, başka vecihte ise “ه” harfinin 

dammesi ve işbâ‘ ile “فيِهُو” şeklinde okunmuştur.1138 Bu dört vecihten iki vecih meşhur 

olup bunlar cumhurun okuduğu kırâat olan “ ِفيِه” ve İbn Kesîr’in kırâati olan “فيِهِي” 

                                                 
1132 İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, 287; el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, IV, 57-58. 
1133 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 102-103. 
1134 A‘râf: 7/145. 
1135 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 128. 
1136 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 258. 
1137 Bakara: 2/2. 
1138 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 103-104. 



199 

 

vecihleridir. İbn Kesîr Kur’ân-ı Kerîm’deki “ يهِ يْ لَ عَ  ”, “ يهِ يْ دَ لَ  ”, “ وهُ نْ مِ  ”, “ وهُ نْ عَ  ” ve benzeri 

yerlerde “ه” harfine “و” veya “ي” harflerinden birini ilave ederek işbâ‘ ile okumuştur. 

Kırâat imamlarından Âsım’ın Hafs rivâyetinde Âsım hazretleri Kur’ân-ı Kerîm’de 

sadece “ً1139 ”فيِهِ مُهَانا ifâdesindeki “ه” harfinin kesrasını “ًفِيهِي مُهَانا” şeklinde işbâ‘ ile 

okumuştur.1140 

Örnek 3:  ْأنَْعمَْتَ عَليَْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِم “…Kendilerine nimet verdiklerinin yoluna 

ilet; gazaba uğrayanlarınkine değil…”1141 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, metinde geçen “ ْعَليَْهِم” kelimesinin on farklı vechi 

olduğunu belirtmekteddir. Bu vecihlerden beşi “ه” harfinin dammesiyle beşi de “ه” 

harfinin kesrasıyla okunan vecihlerdir. “ه” harfinin dammesi ile okunan vecihler; “م” 

harfinin iskânıyla “ ْم“ ,”عَليَْهُم” harfinin dammesiyle “ ُم“ ,”عَليَْهُم” harfinin dammesi ve 

işbâ‘ıyla “م“ ,”عَليَْهُمُو” harfinin kesrasıyla “ ِم“ ,”عَليَْهُم” harfinin kesrası ve işbâ‘ıyla 

 harfinin iskânıyla ”م“ ;harfinin kesrasıyla okunan vecihler ise ”ه“ .şeklindedir ”عَليَْهُمِي“

 ”م“ ,”عَليَْهِمِي“ harfinin kesrası ve işbâ‘ıyla ”م“ ,”عَليَْهِمِ “ harfinin kesrasıyla ”م“ ,”عَليَْهِمْ “

harfinin dammesiyle “ يْهِمُ عَلَ  ” ve “م” harfinin dammesi ve işbâ‘ıyla “عَليَْهِمُو” şeklindeki 

okuyuşlardır. Müellif, “عَليَْهُمُو” ve “عَليَْهِمُو” vecihleri için “م” harfinin cem‘ olduğunu 

belirtip kendisinden sonra “و” harfinin gelmesinin asıl olduğunu belirtmektedir.1142 

Ebû İshak, Müslim b. Cündeb, A‘rec, Îsâ es-Sekafî ve Abdullah b. Yezîd (ö. 

 ”م“ vechiyle; Hasan el-Basrî ve Amr b. Fâyid ise ”عَليَْهُمُو“ harfinin işbâ‘ıyla ”م“ (213/828

harfinin işbâ‘ıyla “عَليَْهِمِي” vechiyle tilâvet etmişlerdir.1143 

3.2.8. Muzâraat Harflerinin Kesra ile Okunması 

3.2.8.1. Muzâraat Harflerinin Tanımı 

Muzâraat harfleri “أ“ ,”ي“ ,”ت” ve “ن” harfleridir. Bu harfler mâzi fiil sîğasının 

evveline gelmekte olup daha sonra muzâri sîğaya dönüşürler. Muhatap veya müennes 

gâib için “ لُ عَ فْ تَ  ”, müzekker gâib için “ لُ عَ فْ يَ  ”, mütekellim için “ لُ عَ فْ أَ  ” ve mütekellim çoğul 

                                                 
1139 Furkân: 25/69. 
1140 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, I, 175; İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 

90. 
1141 Fâtiha: 1/7. 
1142 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 91-92. 
1143 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 44; Yaptığımız 

araştırmalarda Amr b. Fâyid hakkında herhangi bir bilgiye rastlanılmamaktadır. 



200 

 

için “ لُ عَ فْ نَ  ” sîğaları kullanılır. Dört ziyâde harf olarak da isimlendirilen bu harfleri “ تُ يْ نَ أَ  ” 

olarak kodlamak mümkündür.1144 

Asıl olan, muzâraat harfinin harekesinin meftûh veya madmûm olmasıdır. Ancak 

Hicaz ehli dışındaki tüm Arap lügatlarında muzâraat harfinin kesra ile “ َُإعِْلمَُ “ ,”تعِْلم” ve 

 harfinin kesra ile okunmasını ise ”ي“ .şeklinde de okunduğu görülmektedir ”نِعْلمَُ “

Araplar kerih görmüşlerdir.1145 İbn Cinnî de Araplar’ın kullandığı “ ُتِأْ مِ ن ” ve “ ُإِيْ لِ ف” gibi 

kelimelerin muzâraat harfinin kesra ile okunduğunu, muzâraat harfinin “ي” harfine 

dönüşmesi hâlinde ise “ فُ لِ يِيْ  ” şeklinde değilde “ فُ يأَلِْ  ” şeklinde fetha ile okunduğunu 

belirtmektedir. Çünkü kesra “ي” harfinde ağır gelmektedir. Araplar’ın “ َيوَْجَل” ve “ َيوَْحَل” 

kelimelerini “ َيِيْجَل” ve “ لَ يِيْحَ  ” şeklinde telaffuz etmelerinin sebebi “و” harfinin 

okuyuşunun ağır olmasından kaynaklanmaktadır. Okuyuş zorluğundan dolayı bu 

kelimelerdeki “و” harfi “ي” harfine dönüşmüştür.1146 Muzâraat harflerini kesra ile 

okuyan kabileler arasında Temîm,1147 Kays, Esed ve Rabîa kabileleri bulunmaktadır.1148 

Sîbeveyhi, Araplar’ın muzâraat harflerini kesra ile okumasının sebebini “ َفعَِل” 

bâbındaki aynü’l-fiilin kesra olarak okunmasından kaynaklandığını belirtmiştir. Araplar, 

aynü’l-fiili “ ََفعَل” bâbında meftûh olduğunda ise muzâraat harfini fetha ile 

okumaktadırlar.1149 Netice itibariyle Hicaz dışındaki tüm Arap lügatlarında muzâraat 

harflerinin kesra ile okunduğu anlaşılmaktadır. 

3.2.8.2. Muzâraat Harflerinin Kesra ile Okunduğu Vecihler 

Lügat âlimleri tefsîrlerinde muzâraat harfleriyle ilgili vecihleri ele alıp örneklerini 

sebepleriyle beraber zikretmişlerdir. Ayrıca hangi kabilelerin bu vecihleri okuduğu ve 

kullanıldığı bölgeleri açıklayarak bu konuyu açıklığa kavuşturmuşlardır. 

Genel itibariyle baktığımızda tüm lügat âlimleri (Hicaz ehli hariç) “ي” harfi 

dışındaki muzâraat harflerini kesra ile okumayı câiz görmektedirler.1150 Müntecebüddîn 

                                                 
1144 el-Müberred, el-Muktedab, II, 1; Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-

Zemahşerî, el-Mufassal fî İlmi’l-Arabiyye, thk. Fehr Sâlih Kadare (1. Baskı), Dârü ‘İmâr li’n-Neşr ve’t-

Tevzî‘, Umman 2004, 244. 
1145 Sîbeveyhi, el-Kitâb, IV, 110. 
1146 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 198. 
1147 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 330. 
1148 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 82. 
1149 Sîbeveyhi, el-Kitâb, IV, 110. 
1150 el-Esterâbâdî en-Nahvî I, 140-141. 



201 

 

el-Hemedânî’nin eserini incelediğimizde kendisinin de aynı görüşte olduğunu 

görmekteyiz. Müellifin, el-Kitâbü’l-Ferîd adlı eserinde bu konuyla ilgili kırâat 

vecihlerini ayrıntılı bir şekilde ele aldığını görmekteyiz. Bu konuyu ele alırken muzâraat 

harflerinin harekesini Hicaz ehlinin fetha ile okuduğunu; Temîm, Esed, Kays ve Rabîa 

kabilelerinin ise kesra ile okuduklarını belirtmektedir.1151 

Örnek 1:  ُوَلََ ترَْكَنوُا إلِىَ الَّذِينَ ظَلمَُوا فتَمََسَّكُمُ النَّار “Zulmedenlere meyletmeyin. Yoksa size 

de ateş dokunur…”1152 

Müellif, metinde geçen “ترَْكَنوُا” kelimesinin muzâraat harfinin kesrası ve kâf’ın 

fethasıyla “ترِْكَنوُا” şeklinde de okunduğuna değinmektedir. Bu vecih Temîm lügatı olup 

bu lügatta tüm “ عِلَ فَ  ” - “ علَُ فْ يَ  ” bâbındaki muzâraat harfleri kesra ile okunmuştur. Temîm 

lügatında fiil-i mâzide aynü’l-fiili kesra veya fetha olduğunda “ي” harfi dışındaki 

muzâraat harfleri “ َُإعِْلمَُ “ ,”تِعْلم” ve “ َُنِعْلم” örneklerinde olduğu gibi kesra ile okunmuştur. 

 harfi ise muzâraat harfi olarak kesra ile okunması dile ağır geldiğinden dolayı fetha ”ي“

ile okunmuştur. Yine aynı âyet-i kerîmedeki “ ُفتَمََسَّكُم” kelimesinin de muzâraat harfi 

kesra ile okunarak “ ُفتَِمَسَّكُم” şeklinde okunmuştur.1153 

 vechinde ise ”فتَِمَسَّكُمُ “ vechinde muzâraat harfinin kesrasıyla Ebû Amr,1154 ”تِرْكَنوُا“

muzâraat harfinin kesrasıyle Yahyâ b. Vessâb ve A‘meş okumuşlardır.1155 

Örnek 2:  ٌيوَْمَ تبَْيضَُّ وُجُوهٌ وَتسَْوَدُّ وُجُوه “O gün bazı yüzler ağarır, bazı yüzler 

kararır…”1156 

Müellif, âyet-i kerîmedeki “ َُّتبَْيض” ve “ ُّوَتسَْوَد” fiil-i muzârilerin “ َُّتِبْيض” ve “ ُّوَتسِْوَد” 

şeklinde muzâraat harfinin kesrasıyla da okunduğuna dikkat çekmektedir. Yahyâ b. 

Vessâb’ın muzâraat harfini kesra ile okuduğu bu vecihlerle ilgili müellif, bu okuyuşların 

bazı Araplar’ın lügatı olduğunu belirtmektedir.1157 

Örnek 3:  ْيكََادُ الْبرَْقُ يخَْطَفُ أبَْصَارَهُم “Şimşek neredeyse gözlerini alıverecek…”1158 

                                                 
1151 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 82; 382. 
1152 Hûd: 11/113. 
1153 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 229. 
1154 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 241. 
1155 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, I, 330. 
1156 Âl-i İmrân: 3/106. 
1157 İbn Atıyye el-Endelüsî, I, 487; el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 107. 
1158 Bakara: 2/20. 



202 

 

Daha önce lügat âlimlerinin çoğunun “ي” harfi dışındaki muzâraat harflerini kesra 

ile okumayı câiz gördüklerini belirtmiştik. Ancak “ي” harfi, muzâraat harfi olarak 

geldiğinde kendisinden sonraki harfin kesrasına tâbi olduğu bazı vecihler de 

bulunmaktadır. Söz gelimi metinde geçen “ ُيخَْطَف” kelimesinin kırâatiyle ilgili ihtilaf 

olmakla beraber cumhur “ ُيخَْطَف” şeklinde “ي” ve “ط” harflerinin fethasıyla okumuş, 

bazı âlimler ise “خ“ ,”ي” ve “ط” harflerinin kesrasıyla “ ُف   .şeklinde okumuştur ”يِخِط ِ

Müellif, “ َيخَْطَفُ “ - ”خَطِفَ “ ,”يفَْعلَُ “ - ”فعَِل” bâbından olan “ ُيخَْطَف” fiil-i muzârinin 

vecihlerine değindikten sonra “ ُف  harfinin harekesine ”خ“ harfinin ”ي“ vechinde ”يِخِط ِ

tâbi olmasından dolayı kesra ile okunduğuna değinmiştir. Müellifin, eserinde “ي” 

harfinin muzâraat harfi olarak kesra ile okunduğu birkaç veche değindiğini 

görmekteyiz.1159 “ ُف  şeklindeki vechi Hasan el-Basrî ve A‘meş tilâvet ”يِخِط ِ

etmişlerdir.1160 

3.3. SARFA DAYALI KIRÂAT VECİHLERİ 

3.3.1. İştikâk 

İştikâk, sarf ilminde bir kelimeden bir veya daha fazla kelime türetmek anlamına 

gelmektedir. Bu türetilen kelimeler arasında gerek lafız gerekse mâna itibariyle bir 

irtibat bulunmaktadır.1161 Lügat âlimleri de iştikâkı, bir kelimeyi sarf etmek sûretiyle 

kelimeden başka bir kelime türetme olarak açıklamışlardır. Bu kelimelerin gerek aslî 

gerekse fer‘î harfleri arasında benzeşmeler bulunmaktadır. Söz gelimi “ مٌ لْ حِ  ”, “ لَ مَ حَ  ”, 

“ مٌ حْ لَ  ”, “ لٌّ حَ مَ  ” ve “ حٌ مْ لَ  ” kelimelerinin hepsi “م“ ,”ل” ve “ح” harflerinden oluşmaktadır. 

Arap lügatında çok kolay bir şekilde aynı harflerden kelime türetmek mümkündür.1162 

Sarf ilminin konularından olan iştikâk; mücerred kelimeler, bu kelimelere harf 

ilave edilerek oluşturulan mezîd kelimeler ve bunların sîğası, mâzi ve muzâri, ism-i fâil, 

ism-i mef‘ûl vb. halleriyle ilgilenir. Harflerin bir araya gelerek oluşturduğu yeni 

kelimelerin kökenine ulaşılması, kelimeye harf eklemek ya da kelimedeki harflerin 

                                                 
1159 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 179. 
1160 İbn Atıyye el-Endelüsî, I, 103. 
1161 Ebû Bekr Muhammed el-Hasen b. Düreyd, el-İştikâk, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn (1. Baskı), 

Dârü’l-Cîl, Beyrut 1991, 26. 
1162 Abdullah Dervîş, Dirâse fî İlmi’s-Sarf (3. Baskı), Mektebetü Tâlib Câmi‘, Mekketü’l-Mükerrame 

1987, 43. 



203 

 

yerini değiştirmek sûretiyle yeni kelimelerin elde edilmesi iştikâkın alanı içerisine 

girmektedir.1163 

İbn Cinnî iştikâkı, iştikâk-ı sağîr ve iştikâk-ı kebîr olmak üzere ikiye 

ayırmaktadır.1164 İştikâk-ı sağîr, çekimleri ayrı olup asıl harflerinin sıralanışı aynı olan 

ve aralarında mâna ilişkisi bulunan kelimelerdeki türemedir. Sülasî ve rübaî fiillerin 

mastarları, mücerred ve mezîd fiilerden türeyen kelimeler bu türdendir.1165 Halk 

arasında yaygın olan bu iştikâk kolayca anlaşılabilmektedir. Örneğin “ مَ لَ سَ  ” kelimesinden 

 gibi farklı sîğalar meydana getirilebilir.1166 Bu sîğalar ”سَلْمَانُ “ ve ”سَالِمٌ “ ,”يسَْلِمُ “ ,”سَلِمَ “

iştikâk-ı sağîr olarak kabul edilmektedir. 

İştikâk-ı kebîr ise kelimedeki harflerin aynı fakat yerlerinin farklı olduğu, 

aralarında mâna ilişkisinin bulunduğu kelimeler arasında yapılan türemedir.1167 Örneğin 

“ لَ كَ مَ  ”, “ كَ لَ مَ  ”, “ مَ كَ لَ  ”, “ مَ لَ كَ  ” ve “ لَ مَ كَ  ” kelimelerinin harfleri aynı olup yerlerinin değişmesi 

sûretiyle yeni kelimeler ve yeni anlamlar türetilmiştir. Bu tür kelime türetmede 

kelimenin yapısı tamamen değiştiği için buna iştikâk-ı kebîr denilmektedir.1168 

İştikâkın tarifine baktığımızda bir lafzı başka bir lafızdan türetmek, bir sîğayı 

başka bir sîğadan türetmek olduğunu görmekteyiz. Aynı zamanda aralarında mâna 

ilişkisinin de bulunduğu bu kelimelerin aslı aynıdır.1169 Arap lügatında iştikâk, dilin 

gelişmesi için en önemli yollardan biridir. Çünkü iştikâk sayesinde yeni kelimeler 

türetilmekte ve dil bu sayede zenginleşmektedir.1170 

Lügat âlimlerinin çoğunluğu Arap dilindeki bazı kelimelerin müştak, bazı 

kelimelerin ise câmid olduğunu belirtmişlerdir. Sîbeveyhi ve Zeccâc gibi bazı 

müteahhirûn âlimleri bütün kelimelerin müştak olduğunu, bazı âlimler ise her kelimenin 

asıl olduğunu dolayısıyla câmid olduğunu belirtmişlerdir.1171 Görüldüğü gibi Arap 

dilindeki kelimelerin yapısıyla ilgili farklı görüşler bulunmaktadır. Müntecebüddîn el-

Hemedânî’nin, eserinde bu konuya dâir ele aldığı vecihlere baktığımızda müellifin, 

                                                 
1163 Karagöz, 247. 
1164 İbn Düreyd, 26. 
1165 Hulusi Kılıç, “İştikak”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2001, XXIII, 439-440. 
1166 İbn Cinnî, el-Hasâis, II, 134. 
1167 Hulusi Kılıç, XXIII, 439-440. 
1168 İbn Cinnî, el-Hasâis, II, 134. 
1169 Ahmed el-Hânî, Dirâse fî Fıkhi’l-Luğa ve’l-Kitâbeti’s-Selîme (1. Baskı), Elûke, b.y., 2012, 39. 
1170 Ramazan Abdüttevvâb, Fusûl fî Fıkhi’l-Arabiyye (6. Baskı), Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1999, 290. 
1171 es-Süyûtî, el-Müzhir fî ‘Ulumi’l-Luğa ve Envâ‘ihâ, I, 348. 



204 

 

kelimelerin müştak olduğu ve asıllarınında mastar veya fiil olduğu görüşünde olduğunu 

görmekteyiz. Biz bu kısımda müellifin eserinde iştikaka dâir ele aldığı vecihlerden bir 

kaçını ele alacağız. 

3.3.2. İştikâk ile İlgili Vecihler 

Örnek 1: “ ُالَشَّيْطَان” 

Müellif, istiâzenin i‘râbını yaparken “ انُ طَ يْ لشَّ اَ  ” kelimesinin “ َشَطَن” fiilinden 

türediğini ve uzaklaşmak mânasında olduğunu belirtmektedir. Müellif, bu görüşünü 

desteklemek için Araplar’ın bu fiille ilgili kullanımlarına değinerek görüşünü 

desteklemiştir. 

جُلُ “  ”تشََيْطَنَ الرَّ

“Adam, Allah’ın rahmetinden uzaklaştı. (şeytanlaştı)” 

 ”وَقدَْ يشَِيطُ عَلَي أرَْوَاحِناَ الْبطََلُ “

“Kahraman, ruhlarımızda coşku veya heyecan yaratabilir.” 

“ َ نَ  \ ينٌ ا رَهِ هَ ادُ بِ ؤَ فُ الْ وَ  تْ انَ بَ فَ  يً شَطُونُ وَ كَ نَ نْ عَ  ادٍ عَ سُ بِ  تْ أ ” 

“Suad ayrıldı, ve kalbim ona esir oldu. (yani kalbim hâlâ ona bağlı, ayrılığa 

rağmen) / Suad senden uzaklaştı, sert veya uzak bir kararla.” 

Müellif, Araplar’ın kelimenin şiirdeki kullanımını delil göstererek kelimenin 

uzaklaşmak mânasında fiil olduğunu belirtmektedir. Şeytanın böyle isimlendirilmesinin 

sebebi ise hayırdan ve selâmetten uzaklaşmasından dolayıdır. Mâzi ve muzârisi “ اطَ شَ  ” - 

“ يطُ شِ يَ  ” şeklinde olan bu kelime “ الٌ يعَ فِ  ” veznindendir. “ ُشَيْطَان” günahından dolayı helak 

olduğu için böyle isimlendirilmiştir. Bu kullanımda kelime “ نٌ فعَْلََ  ” vezninde olup 

kelimedeki “ن” ve “ا” harfleri ziyâdedir.1172 

Örnek 2:  ٌوَعَلىَ أبَْصَارِهِمْ غِشَاوَة “…Gözleri üzerinde de bir perde vardır…”1173 

Müellif, metinde geçen “ ٌغِشَاوَة” kelimesinin yapısıyla ilgili yedi farklı görüş 

olduğunu belirttikten sonra bunlardan birinin de “ ٌعِشَاوَة” vechi olduğunu, kelimenin “ع” 

harfiyle okunduğunu ifâde etmektedir. Müellif, bu vecihteki kelimenin “الَْعِشَا” 

                                                 
1172 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 51-52. 
1173 Bakara: 2/7. 



205 

 

kelimesinden türediğini ve “الَْْعَْشَي” kelimesinin mastarı olduğunu belirtmiştir. 

Kelimenin mânası ise “gece görmeyen kişi.” şeklindedir.1174 Zemahşerî de el-Keşşâf 

adlı eserinde bu veche değinmektedir.1175 Müellif, değindiği bu kırâatin iştikâkıyla ilgili 

değerlendirmede bulunmuş ve “ ٌعِشَاوَة” kırâatinin mastar olduğunu belirtmiştir. 

Müellifin eserini incelediğimizde sülasî mücerred bâblarla ilgili kırâat vecihlerine 

de sıkça yer verdiğini görmekteyiz. Müellif, verdiği örneklere îzâhlar getirerek kırâatin 

meşhur olup olmadığına da değinmektedir. Arap dilinde sülasî mücerred olarak gelen 

kelimeler “ ََفعَِلَ “ ,”يفَْعلُُ “ - ”فعَلَُ “ ,”يفَْعلَُ “ - ”فعَِلَ “ ,”يفَْعلَُ “ - ”فعَلََ “ ,”يفَْعِلُ “ - ”فعَلََ “ ,”يفَْعلُُ “ - ”فعَل” - 

 bâblarından birine tâbidir.1176 ”يفَْعِلُ “

Örnek 3: ا الَّذِينَ شَقوُا  Mutsuz olanlara gelince…”1177“ فأَمََّ

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “شَقوُا” kelimesini cumhurun “ش” harfinin 

fethasıyla okuduğunu belirtmiştir. Çünkü “شَقوُا” lazım bir fiildir. Kelime âyet-i 

kerîmedeki vecihten farklı olarak “ش” harfinin dammesiyle “ واشُقُ  ” vechiyle de 

okunmuştur. Müellif, her iki vechin de sülasî mücerred olan “ ََفعَل” bâbından olduğunu 

belirtmiştir.1178 Zemahşerî, cumhurun kelimeyi “ش” harfinin fethasıyla “شَقوُا” şeklinde 

tilâvet ettiğini belirterek Hasan el-Basrî’nin ise “ش” harfinin dammesiyle “شُقوُا” şeklinde 

tilâvet ettiğini belirtmiştir.1179 Kur’ân-ı Kerîm’de “شُقوُا” vechine benzer kullanımlara 

rastlamak mümkündür. Söz gelimi “سُعِدوُا” kelimesi de buna benzer bir kullanımla 

gelmiştir.1180 

Örnek 4:  ْإنِْ تحَْرِصْ عَلىَ هُداَهُم “Sen onların doğru yola erişmelerine aşırı istek 

göstersen de…”1181 

Müellif, cumhurun metinde geçen “ ْتحَْرِص” kelimesini “ر” harfinin kesrasıyla 

okuduğunu belirttikten sonra bunun fasih bir lügat olduğunu da belirtmiştir. Kelime, 

 ”.bâbındandır. “bir şeyi arzulamak, istemek ”يفَْعِلُ “ - ”فعَلََ “ yani ”يحَْرِصُ “ - ”حَرَصَ “

mânasındadır. Kelime başka bir vecihte “ ْتحَْرَص” şeklinde “ر” harfinin fethasıyla da 

                                                 
1174 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 144. 
1175 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 169. 
1176 Muhammed Hüseyn Halvânî, el-Muğnî Cedîd fî İlmi’s-Sarf, Dârü’ş-Şerki’l-Arabî, Beyrut ts., 156-

158. 
1177 Hûd: 11/106. 
1178 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 521. 
1179 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 237. 
1180 Hûd: 11/108. 
1181 Nahl: 16/37. 



206 

 

okunmuştur. Kisâî’nin rivâyet ettiği bir lügat olan bu vechin mâzisi “ َحَرِص” olup “ر” 

harfinin kesrasıyla gelir.1182 Kelimeyi “ر” harfinin fethasıyla “ ْتحَْرَص” vechiyle Hasan el-

Basrî tilâvet etmiştir.1183 

Örnek 5:  ٌالِحَاتُ قاَنِتاَتٌ حَافظَِات  İyi kadınlar, itaatkârdırlar…”1184…“ فاَلصَّ

Müellif, metinde geçen “ ٌالِحَاتُ قاَنِتاَتٌ حَافظَِات  şeklindeki ifâdenin İbn ”فاَلصَّ

Mes’ûd’dan rivâyet edilen bir vecihte “ ظُ افِ وَ حَ  تُ انِ وَ قَ  حُ الِ وَ صَّ لافَ  ” şeklinde “ لُ اعِ وَ فَ  ” bâbında 

okunduğunu belirtmektedir.1185 Bu vechi Resûlullah’ın da İbn Mes’ûd’un okuduğu 

vecihte okuduğunu belirten müellif, bu bâbın müennese has olduğunu, cem’-i kesret 

olduğunu ve “çokluk” mânasında olduğunu da ifâde etmektedir.1186 

Müellifin, eserinde değindiği kırâatlerden biri de kelimenin cem’-i mükesser 

hâlinde geldiği vecihlerdir.1187 Müellif, bu vecihlerin tarifini yaparak hangi sîğalarda 

geldiklerine de değinmiştir. Söz gelimi Fâtiha sûresinin i‘râbını yaparken “ َرَاط  ”الص ِ

kelimesinin cem’-i kılleti “ ٌأسَْرِطَة” şeklinde, cem’-i kesreti de “ ٌسُرُط” şeklinde geldiğini 

belirtmektedir.1188 Lügat âlimlerinin, cem’-i kesreti birçok bâbla ele aldıklarını 

görmekteyiz. Belli bir kuralı olmayan bu kelimelerin müfred hâlinden harf veya hareke 

değişikliğiyle cem’-i kesreti oluşturulmaktadır. Arap kelâmında sıkça örneğine 

rastladığımız cem’-i kesretin dayanağı Arap şiiri, Arap lügatı ve semâî delillerdir. 

Birçok bâbla gerçekleştirilen cem’-i kesret “ ًَأفَْعلٌُ “ - ”فعَْل” bâbında “ ٌأكَْلبٌُ “ - ”كَلْب” şeklinde 

veya “ ٍفِعاَلٍ “ - ”فعُوُل” bâbında “ ٌفِحَالٌ “ - ”فحُُل” şeklindeki kullanımları bulunmaktadır.1189 

                                                 
1182 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, IV, 115. 
1183 İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh ʿAnhâ, II, 9. 
1184 Nisâ: 4/34. 
1185 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 257. 
1186 İbn Atıyye el-Endelüsî, II, 47. 
1187 Cem’-i mükesser düzensiz çoğullar anlamında kullanılmaktadır. Cem’-i kıllet ve cem’-i kesret ise 

cem’-i mükesserin iki alt başlığı olarak ifâde edilmektedir. Cem’-i kıllet, sayı itibariyle üç ile on 

arasındaki sayıları ifâde eden çuğullar olup “ ٌُفِعْلةٌَ “ ,”أفَْعِلةٌَ “ ,”أفَْعاَلٌ “ ,”أفَْعل” şeklinde dört vezinde meydana 

gelir. Cem’-i kesret ise on bir sayısından başlayıp sonsuza kadar devam eden sayıları ifâde etmek için 

kullanılmakta olup birçok vezni bulunmaktadır. Detaylı bilgi için bk. Bedrüddin b. Cemâa, Şerhü’l-Kâfiye 

li’bni’l-Hâcib, 251 
1188 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 85. 
1189 Sîbeveyhi, el-Kitâb, III, 567. 



207 

 

3.4. NAHVE DAYALI KIRÂAT VECİHLERİ 

3.4.1. Te’kîd 

Örnek 1:  ِ  Bu işte bizim hiçbir…“ يقَوُلوُنَ هَلْ لنَاَ مِنَ الْْمَْرِ مِنْ شَيْءٍ قلُْ إنَِّ الْْمَْرَ كُلَّهُ لِِلَّّ

dahlimiz yok.” diyorlardı. De ki: “Bütün iş, Allah’ındır…”1190 

Âyet-i kerîmede geçen “ ُكُلَّه” kelimesi mansub olarak okunmuştur. Müellif, 

mansub olarak okunduğunda kelimenin emir için te’kîd konumunda olduğunu, bu 

vechin daha isabetli olduğunu ve cumhurun bu vecihle okuduğunu ifâde etmiştir. Bazı 

âlimler ise mansub olarak okunan “ ُكُلَّه” kelimesinin “ ِمِنَ الْْمَْر” lafzına bedel olarak 

geldiğini belirtmiştir. Kelime ayrıca merfû olarak “ ُكُلُّه” şeklinde de okunmuştur. Bu 

vecihte kelime mübteda olup haberi ise “ ِ  ”إنَِّ “ lafzıdır. Cümle ise ref‘ mahallinde olup ”لِِلَّّ

edatının haberidir.1191 Ebû Amr ve Ya‘kûb kelimeyi “ ُكُلُّه” şeklinde merfû vechiyle, diğer 

kırâat imamları ise “ ُكُلَّه” şeklinde mansub olarak tilâvet etmiştir.1192 

3.4.2. Müfred Münâdâ 

Örnek 2:  ْوَقاَلَ مُوسَى لِْخَِيهِ هَارُونَ اخْلفُْنِي فِي قوَْمِي وَأصَْلِح “…Mûsâ, kardeşi Hârûn’a, 

“Kavmim arasında benim yerime geç ve yapıcı ol…”1193  

Müellif, âyet-i kerîmede geçen “ َهَارُون” kelimesini cumhurun “ن” harfinin 

fethasıyla okuduğunu belirterek kelimenin “ ِأخَِيه” kelimesine bedel veya atf-ı beyân 

olarak geldiğini belirtmiştir. Başka bir vecihte ise “ن” harfinin dammesiyle “ ُهَارُون” 

şeklinde nidâ olarak gelmiştir. Müellif, bu vecihte münâdânın da “ ىمُوسَ  ” kelimesi 

olduğunu belirterek bu kullanıma “ ََيوُسُفُ أعَْرِضْ عَنْ هَذا” “Ey Yûsuf! Sen bundan sakın 

kimseye bahsetme.”1194 âyetinde geçen “ ُيوُسُف” kelimesini örnek göstererek bu kırâati 

desteklemiştir.1195 “ ُهَارُون” şeklindeki veche âlimler kırâat ve tefsîr kitaplarında 

değinmesine rağmen bu kırâati herhangi birine nispet etmemişlerdir.1196 

                                                 
1190 Âl-i İmrân: 3/154. 
1191 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, II, 154. 
1192 İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, 170. 
1193 A‘râf: 7/142. 
1194 Yûsuf: 12/29. 
1195 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, III, 124. 
1196 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 500. 



208 

 

3.5. EDATLARLA İLGİLİ KIRÂAT VECİHLERİ 

3.5.1. Edatın İdgâmı 

Örnek 1:  َا يأَتِْينََّكُمْ مِن يِ هُدىً فمََنْ تبَِعَ هُداَي  Tarafımdan size bir yol gösterici…“ فإَمَِّ

(peygamber) gelir de kim ona uyarsa…”1197 

Âyet-i kerîmedeki “ا  şeklinde olup her iki edat da ayrı ”إنْ مَا“ edatının aslı ”فإَمَِّ

yazılır. Ancak Hz. Osman’ın mushafında “ن” harfi “م” harfine idgâm edilerek 

yazılmıştır. Buradaki “ما” edatı müekked olup şartiyedir. Dolayısıyla kendisine şeddeli 

veya şeddesiz bir “ن” harfi gereklidir.1198 

3.5.2. Şartın Cevabı Olarak Gelen Fâ-i Râbıta 

Örnek 2:  ْوَمَا أصََابكَُمْ مِنْ مُصِيبةٍَ فبَِمَا كَسَبتَْ أيَْدِيكُم “Başınıza her ne musibet gelirse, kendi 

yaptıklarınız yüzündendir…”1199 

Âyet-i kerîmede geçen “فبَِمَا” kelimesi “ف” harfiyle okunmuştur. Âyetin başındaki 

“ امَ  ” edatı cezm mahallinde olup “ف” harfi de şartın cevabı olarak gelmiştir. Kelime 

ayrıca “بِمَا” şeklinde “ف” harfi olmadan da okunmuştur. Bu vecihle ilgili iki görüş 

mevcuttur. Bir görüşe göre “ امَ  ” edatı mevsûle ve mübteda olup “ ْأصََابكَُم” kelimesinin 

sılasıdır. Haberi ise “ َْبِمَا كَسَبت” ifâdesidir. Diğer görüşe göre ise “ امَ  ” edat-ı şartiye olup 

بِمَا “ harfi olmadan ”ف“ ise lafızda mahzûftur.1200 Ebû Ca’fer, Nâfi‘ ve İbn Âmir ”ف“

 şeklinde tilâvet ”فبَِمَا كَسَبتَْ “ ile ”ف“ şeklinde, diğer kırâat imamları ise ”كَسَبتَْ 

etmişlerdir.1201 

 

 

 

                                                 
1197 Bakara: 2/38. 
1198 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, I, 235-236. 
1199 Şûrâ: 42/30. 
1200 el-Hemedânî, el-Kitâbü’l-Ferîd, thk. el-Füteyyih, V, 532. 
1201 el-Fârisî, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa, VI, 128; İbn Mihrân el-İsfahânî, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-

ʿAşr, 395. 



209 

 

SONUÇ 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, İran’ın Hemedan bölgesinde doğmuş ve 

çocukluğunu bu beldede geçirmiştir. Doğduğu beldeye nispetle bu adla anılan müellifin 

çocukluk yılları ve ailesiyle ilgili herhangi bir mâlûmat olmayıp kendisiyle ilgili bilgiler 

sadece tedrîsat faaliyetleriyle ilgilidir. Kendi döneminin önemli dilbilimcilerinden biri 

olan müellif, dönemin ilim merkezleri olan Kahire ve Dımaşk’ta tedrîsat faaliyetleri 

yürütmüş, daha çok telif ettiği el-Kitâbü’l-Ferîd adlı tefsîrle anılsa da şeyhü’l-kurrâ 

olarak da anılmıştır. Mütevazî bir kişiliğe sahip olan müellif, ayrıca araştırmacı ve 

tenkitçi bir yeteneğe de sahip olup kırâat, sarf, nahiv ve belâgat gibi birçok ilim alanında 

yetkin bir âlimdir.  

İtikatta Eş‘arî amelde ise Şâfiî mezhebine mensup olan müellif, hayatı boyunca 

ilimle meşgul olmuş ve birçok kitap telif etmiştir. Kitapları arasında Şerhü’l-Mufassal 

li’z-Zemahşerî, ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde ve el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-

Kur’âni’l-Mecîd adlı eserler bulunmaktadır. Ancak müelliffin yazdığı en meşhur eseri, 

aynı zamanda aynı adla anılmasına vesîle olan el-Kitâbü’l-Ferîd adlı eseridir. Hacimsel 

olarak ortalama genişlikte olan bu eser; ihtiva ettiği kırâat, belâgat, sarf ve nahiv 

konuları açısından oldukça kapsamlı olup kendi döneminin önemli eserlerinden biridir. 

Müellif, bu konuda kendi eseriyle ilgili yapmış olduğu değerlendirmede bu konuya 

açıklık getirerek kendi eseriyle ilgili olarak mutedil bir eser olduğunu vurgulamıştır. 

Eser orta hacimli bir eser olmasına karşın gerek kırâat vecihleri gerekse belâgat 

açısından oldukça zengindir.  

Müellif, el-Kitâbü’l-Ferîd adlı eserinde gerek kırâat açısından gerekse belâgat ve 

diğer ilimler açısından ele aldığı fikir ve düşünceleri İslâm ilim geleneğine uygun olarak 

kaynaklarıyla beraber zikretmiş, tevcîhini yaptığı kırâat vecihlerine de delil getirmek 

sûretiyle ihticâc geleneğine sadık kalmıştır. Müellif, ele aldığı konularla ilgili kendi 

görüşünü desteklemek için Kur’ân-ı Kerîm, hadis, şiir ve Arap kelâmından delil 

getirerek istişhad yoluna gitmiştir. Bu özelliğiyle eser, kırâatlerin Arap kelâmıyla 

ilişkisi bakımından önemli bir kaynak olarak görülmektedir. Müellif, kırâat vecihlerine 

hüccet getirirken hem semâî hem de naklî delillere başvurduğu görülmektedir. Ele aldığı 

kırâat vechine bazen âyetten delil getirerek naklî delilde bulunmuş, bazen de semâî delil 

olarak şiir ve nesirden örnekler sunmuştur. 



210 

 

Müellif, kırâat vecihlerine kaynak gösterirken bazen Ahfeş’in Me‘âni’l-Kur’ân’ı, 

Ferrâ’nın Me‘âni’l-Kur’ân’ı, el-Kâmil, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbuhu, Me‘âni’l-Kur’ân-

ı Kerîm, el-Muhteseb, el-Keşşâf ve ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde gibi eserleri 

zikretmiş, bazen de İbn Abbas, Hasan el-Basrî, Ebû Amr b. Alâ, Ebû Hâtim es-Sicistânî, 

İbn Mücâhid ve İbn Hâleveyh gibi şahıs isimlerini zikretmiştir. Ancak eserin kırâat 

vecihleriyle ilgili en dikkat çeken yönlerinden biri, kırâatlerin çoğunluğunun “ َقرُِئ” 

“Okundu”, “ َرُوِي” “Rivâyet edildi.” şeklinde meçhul sîğa ile ve “ ِقرََأَ بعَْضُ الْقرَُاء” “Bazı 

kârîler okudu.” şeklinde isimler zikredilmeden aktarılmasıdır. Bu anlamda müellifin ele 

aldığı vecihlerin büyük bir çoğunluğu, râvileri belirtilmeden ele alınmıştır. Müellifin, 

kırâatleri meçhul sîğayla veya isim zikretmeden naklettiği bu yöntem, kırâatlerin sıhhat 

derecesiyle ilgili olmayıp, isim zikretmekten kaçınmasıyla ilgili bir durumdur. Zira 

kırâatin kimler tarafından nakledildiğini belirttiği durumlarda dahi isimler tam olarak 

zikredilmemekte, künyeleri ve eserlerinin kısaltmalarıyla işaret edilmektedir. Müellifin, 

kırâat dışındaki rivâyetler için de “ َِوَقاَلَ بعَْضُ أهَْلِ اللُّغة” “Bazı lügatçılar şöyle dedi.”, 

 âlimlerin ekseriyeti” gibi“ ”وَالْجُمْهُورُ “ ,”.Fülân kişi dedi“ ”قاَلَ “ ,”fülân kişiden“ ”وَعَنْ “

ifâdeler kullandığı görülmektedir. Müellifin başvurduğu bu metot, eserinde uyguladığı 

ihtisar anlayışından kaynaklandığını söylemek mümkündür. 

Müellifin, kırâat vecihlerini ele alırken çoğunlukla mütevâtir ve şâz kırâatleri ele 

aldığını görmekteyiz. Ancak genel itibariyle eserinde kırâatlerle ilgili asıl amacının şâz, 

mütevâtir veya başka bir kırâat çeşidinin tespiti ile ilgili bir çabanın içinde olmadığını 

söylemek mümkündür. Müellif, sadece ele aldığı kırâat vechinin sıhhat derecesini 

ortaya koymak amacıyla vecihlerle ilgili gerekli açıklamalar yaptıktan sonra şâz, 

mütevâtir veya cumhurun görüşü olup olmadığı konusunda mâlûmat vermektedir. 

Müellif, özellikle şâz kırâatlerin isti‘mali konusunda oldukça müsamahalı davranmış, 

eserinde bu tür vecihlere oldukça geniş yer vermiş ve onları kullanmaktan imtina 

etmemiştir. Bunun bir neticesi olarak da kırâat-i aşere imamlarının dışındaki şâz olan 

dört kırâat imamlarının isimlerini eserinde sıkça zikretmekte ve ele aldığı kırâat 

vecihlerini onlara nispet etmektedir. Müellifin şâz ve mütevâtir kırâatlere yaklaşımı, 

genellikle âyetlerin i‘râbını yaptıktan sonra vecihlerin Arap diliyle olan irtibatını ortaya 

koymaya çalışması şeklindedir. Bu anlamda müellif, kırâatle ilgili tüm mîrâsı kullanmış 

ve tüm vecihlerden istifâde etmeye gayret göstermiştir. Bu nedenle müellifin eserinin 

bir kırâat kitabı olarak kabul edilmesi yerine, kaynaklarda nakledilen tüm kırâatlerin 



211 

 

gerek ferşî gerekse usûlî/fonetik açıdan Arap dili ve tefsîrle ilişkisinin kurulduğu bir 

eser olarak görülmesi, müellifin kırâat anlayışının tespiti açısından önem arzetmektedir. 

Müntecebüddîn el-Hemedânî, mütevâtir ve şâz kırâatleri ele alırken bir lügat âlimi 

olarak çoğunlukla kırâatin mânaya etkisi üzerinde durmuş ve kimin hangi okuyuşu 

tercih ettiğini belirtmiştir. Ancak müellif, kırâat vecihlerine değinirken bazı kırâatlerin 

mânaya tesiri olduğu halde o kırâatlerin âyete tesir ettiği anlam üzerinde durmayarak 

sadece i‘râb açısından yaklaştığı müşâhede edilmektedir. Eserdeki bu yaklaşım, bir 

eksiklik olarak görülse de müellifin bu yaklaşımı, eserini orta hacimli tutmaya 

çalışmasıyla açıklanabilir. 

Müellifin eserini diğer eserlerden ayıran temel özelliklerden biri, birçok 

müfessirin aksine eserde Arap kabilelerinin imâle, işbâ‘, idgâm, itbâ‘ ve ibdâl gibi 

kullanımlarına geniş yer verilmesidir. Bu bağlamda eserin en dikkat çekici yönlerinden 

biri, müellifin kabilelerin lügatlarına yer vermesi ve onların kendi lügatlarına göre 

okumuş olduğu vecihlerle ilgili değerlendirmelerde bulunmasıdır. Bu durum, müellifin 

mütevâtir ve şâz kırâat ayırımı yapmaksızın tüm kırâatlerden yararlanmak istemesinden 

kaynaklanmaktadır. Zira müellif, diğer müfessirlerin aksine kırâatlerin sıhhat 

dereceleriyle ilgilenmemiş ve böyle bir çaba içerisine girmemiştir. Müellifi diğer 

müfessirlerden ayrıştıran bu yöntem, esere bir özgünlük kazandırmış ve bu yönüyle de 

diğer dilbilimsel tefsîrlerden farklılık arz etmiştir. 

Müellifin, 4./10. yüzyıldan sonra kırâat-i seb‘a’nın kabul gördüğü bir dönemde, 

müfessir ve dilbilimcilerin şâz kırâatlerin tefsîrde isti‘malıyla ilgili takındığı olumsuz 

tavırdan etkilenmediği görülmektedir. Müellif, özellikle şâz kırâatlerin gerek Arap 

lügatıyla ilişkisini, gerekse tefsîrle ilişkisini kendine has bir yöntemle ele almış ve 

başarılı bir yol izlemiştir. Ancak müellifin şâz kırâatlere yaklaşım metodu ile 

kendisinden önceki müfessirlerin metotlarına baktığımızda, kendisinden yaklaşık bir 

asır önce yaşamış Zemahşerî’nin şâz kırâatleri tefsîrde kullanmasıyla bir benzerlik arz 

ettiği görülmektedir. Zira Zemahşerî de el-Keşşâf’da şâz ve sahîh kırâat ayırımı 

yapmaksızın tüm kırâatlerden istifâde ettiği müşâhede edilmektedir. Müellifin, eserinde 

şâz kırâatlere el-Keşşâf’ı kaynak olarak göstermesi, kendisinin bu konuda 

Zemahşerî’den etkilendiğinin ispatı mahiyetindedir. Müellifin Zemahşerî’den 

etkilenmesi, tefsîrlerinin yapısının aynı olduğu anlamında olmayıp sadece şâz 



212 

 

kırâatlerin kullanılmasıyla ilgili bir durumdur. Söz gelimi Zemahşerî, tefsîrinde şâz 

kırâatleri daha çok mânaya etkisi açısından ele alırken, Müntecebüddîn el-Hemedânî ise 

bunun yanında, mânaya etkisi olmayan imâle, ibdâl gibi telaffuzla ilgili usûlî/fonetik 

farklılıklara da geniş yer ayırdığı görülmektedir. 

el-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd, orta hacimli bir eser olmasına rağmen 

müellifin, eserde gerek ferşî, gerekse usûlî/fonetik farklılıklar açısından ihtilafa neden 

olan birçok kırâati ele aldığı görülmektedir. Müellif, bu kırâatlerle ilgili genel olarak 

sahîh kırâatin üç şartından birini ileri sürerek, bazen cumhurun okuyuşunun o yönde 

olduğunu, bazen de Arap dil kurallarına uygun olup olmadığını açıklamak suretiyle 

kırâatin sıhhatini belirlemeye çalışmıştır. Allah’ın kelâmındaki muradın anlaşılması için 

büyük bir çaba içerisinde olduğu görülen müellif, bu kırâatler arasında bazen tercihte de 

bulunarak fasih olmadığını düşündüğü bir kırâati tercih etmediğini belirtmek suretiyle 

eleştirdiği de görülmektedir. Müellifin takındığı bu eleştirel ve tenkitçi yaklaşım, 

kendisinin iyi bir müfessir olmasının yanında yetkin bir dilbilimci olduğunu da 

göstermektedir. Eserin, şâz kırâatlerin tefsîr ve Arap kelâmıyla ilişkisi açısından 

oldukça zengin olması esere ayrı bir önem atfetmektedir. 

Şâz kırâatlerin tefsîr ilminde kullanılmasıyla ilgili İslâm ulemâsının ihtilaf ettiği 

görülmektedir. Özellikle şâz kırâatin tefsîr ilmindeki bilgi değerinin ne olduğu, 

kendisiyle amel edilip edilemeyeceği, genel kabul gören sahîh kırâatler dışında sahîh 

kırâat olup olmadığı ve sahîh kırâatin tespitinde aranan şartların uygun kriter olup 

olmadığı bu ihtilafların başında gelmektedir. İtikatta Eş‘arî, amelde ise Şâfiî mezhebine 

mensup olmasına rağmen şâz kırâatleri hüccet olarak kabul etmekten imtina etmeyen 

müellif, bu konuda mezhepler üstü akılcı bir tutum sergilemiştir. İbn Mücâhid’den sonra 

kırâat-i seb‘a olarak sahih olan kırâatlerin şekillendiği, şâz kırâatlerin tilâvet edilmesinin 

hoş karşılanmadığı bir dönemde müellifin bu denli şâz kırâatlere yer vermesi dikkat 

çekicidir. 

Tabakat kitaplarının gerek kendisinden gerekse eserinden övgüyle bahsettiği, 

dönemin en önemli ilim merkezlerinde tedrîsat faaliyetlerinde bulunan müellifin 

eseriyle ilgili yaptığımız bu çalışmada gerek sahih, gerekse zayıf kırâatlerin ferşî ve 

usûlî / fonetik açıdan değerlendirilmesinin ilim kültürüne az da olsa katkı sağlamasını 

umut ediyoruz. 



213 

 

KAYNAKÇA 

Kur’ân-ı Kerîm. 

‘Asîrî, Ahmed Ma‘mûr, Mûcizü’t-Târîhi’l-İslâmî (1. Baskı), Mektebetü’l-Mâlik, b.y., 

1996. 

Abdu fârih, Abdüşşekûr Muallim, es-Sarfü’l-Müyesser (2. Baskı), Dârü’l-‘İlm, Kahire 

2021. 

Abdülğanî, Eymen Emin, es-Sarfü’l-Kâfî (1. Baskı), Dârü Tevfîkîyye lî Türâs, Kahire 

2010. 

Abdülkerîm, Subhî Abdülhamit Muhammed, Lehcâtü’l-Arabiyye fî Me‘âni’l-Kur’ân 

li’l-Ferrâ (1. Baskı), Dârü’t-Tabâatü’l-Muhammedî, Kahire 1986. 

Abdülmahmûd, Yûsuf Abdullah, “Aksâmü’l-Kirâe ve Envâ‘ihâ”, Mecelle Câmi‘atü’l-

Kur’âni’l-Kerîm ve’l-Ulûmi’l-İslâmiyye, Sayı 30, 2015, 6-11. 

Abdürraûf, Muhammed Osmân, Muhabbetü’r-Rasûl Beyne’l-İtbâ‘ ve’l-İbtidâ, 

Memleketü’l-Arabiyye Suudiyye, Riyad 1993. 

Abdüttevvâb, Ramazan, Fusûl fî Fıkhi’l-Arabiyye (6. Baskı), Mektebetü’l-Hancî, Kahire 

1999. 

Afgânî, Saîd, fî Usûli’n-Nahvî, Mektebü’l-İslâm, Beyrut 1987. 

Ağırbaş, Abdulhekim, Kırâat (2. Baskı), Diyanet İşleri Başkanlığı, Ankara 2022. 

Ahfeşü’l-Evsat, Ebü’l-Hasen Saîd b. Mes‘ade, Me‘âni’l-Kur’ân I-II, thk. Hüda 

Mahmûd Karae (1. Baskı), Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1990. 

Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ, Ebü’l-Hüseyn, es-Sâhibî, thk. Seyyid Ahmed Sakr, y.y., 

Kahire ts. 

Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ, Ebü’l-Hüseyn, Mekâyîsi’l-Luğa I-VI, thk. Abdüsselam 

Muhammed Hârûn, Dârü’l-Fikr, Kahire 1972. 

Ali, İmâd Mûcid, “Menhecü’l-Münteceb el-Hemedânî fî Kitâbihi el-Kitâbü’l-Ferîd fî 

İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd”, Mecelle Câmia Tikrit li’l-Ulûmi’l-İnsaniyye, 20 (10), 

2013, 125-175. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mucemu-mekayisil-luga


214 

 

Âlûsî, Ebü’l-Fadl Şihâbüddîn Seyyid Mahmûd, Rûhu’l-meʿânî fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-

ʿAzîm ve’s-Sebʿi’l-Mesânî I-XV, tsh. Ali Abdülbarî Atıyye (1. Baskı), Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1994. 

Âzami, Muhammed Mustafa, Vahyedilişinden Derlenişine Kur’ân Tarihi (3. Baskı), İz 

Yayıncılık, İstanbul 1993. 

Bağdâdî, İsmâil Paşa, Hediyyetü’l-Ârifîn Esmâü’l-Mü’ellifîn Âsârü’l-Müsannifîn I-II (3. 

Baskı), Mektebetü’l-İslâmiyye, Tahran 1967. 

Bardakoğlu, Ali, “Âm” DİA, TDV Yayınları, Ankara 1989, II, 552. 

Bâzemül, Muhammed b. Ömer, el-Kırâat ve Eseruha fi’t-Tefsîr ve’l-Ahkam I-II, y.y., 

b.y. 1992. 

Begavî, Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes‘ûd, Meʿâlimü’t-Tenzîl (1. Baskı), Dâru İbn 

Hazm, Beyrut 2002. 

Bekkâ, Muhammed Abdülmuttalib, el-Medhel ilâ Kitâbi Sîbeveyhi ve Şürûhihî (1. 

Baskı), Dârü’ş-Şüûnü’s-Sekâfiyyetü’l-‘Ame, Bağdad 2001. 

Benli, Mehmet Sami, el-Mufassal, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2005, XXX, 368. 

Beylî, Ahmet, el-İhtilâf Beyne’l-Kırâat (1. Baskı), Dârü’l-Cîl, Beyrut 1988. 

Birışık, Abdülhamit, “Kur’ân”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2002, XXVI, 383. 

Câmî, Ebû Berakât Abdurrahman b. Ahmed, el-Fevâʾidü’z-Ziyâʾiyye (1. Baskı), 

Mektebetü’l-Büşrâ, Kiriatşî (Pakistan) 2011. 

Cemrân, Muhammed Edîb Abdülvâhid, Mü’cemü’l-Fesîhi mine’l-Lehcâti’l-Arabiyye (1. 

Baskı), Mektebetü’l-‘Abikân, Riyad 2000. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî, Ahkâmü’l-Kurʾân I-V, thk. Muhammed Sâdık 

Kamhâvî, Dârü’l-Heya et-Türâsü’l-Arabî, Beyrut 1992. 

Cevherî, İsmâil b. Hammâd, es-Sıhâh Tâcü’l-Luğa ve’s-Sıhâhu’l-Arabiyye I-VI, thk. 

Ahmed Abdülğâfur ‘Attar (2. Baskı), Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, Beyrut 1979. 

Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî, Zâdü’l-

Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr I-IX (3. Baskı), Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut 1984. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-meani
https://islamansiklopedisi.org.tr/mealimut-tenzil
https://islamansiklopedisi.org.tr/ahkamul-kuran--cessas


215 

 

Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. 

Yûsuf, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr I-II (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

Beyrut 1998. 

Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. 

Yûsuf, Müncidü’l-Mukriʾîn ve Mürşidü’t-Tâlibîn, thk. Nâsır Muhammed Ca‘d 

(1. Baskı), Âfâkü’l-Arabiyye, Kahire 2010. 

Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. 

Yûsuf, Ğâyetü’n-Nihâye fî Tabakâti’l-Kurrâ I-II (1. Baskı), Mektebetü’l-Hancî, 

Mısır 1933. 

Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. 

Yûsuf, Tayyibetü’n-Neşr fî’l-Kırâ’âti’l-‘Aşr (1. Baskı), Müessesetü Kurtûbe, 

Endülüs 2002. 

Cürcânî, Alî b. Muhammed es-Seyyid eş-Şerîf, Mü‘cemü’t-Ta‘rîfât, thk. Muhammed 

Sadîk el-Minşâvî, Dârü’l-Fadîle, Kahire 2004. 

Cürcânî, Alî b. Muhammed es-Seyyid eş-Şerîf, Şürûhü’l-Avâmil, thk. İlyas Kablan (1. 

Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2010. 

Çetin, Abdurrahman, kırâatlerin Tefsîre Etkisi (3. Baskı), Ensar, İstanbul 2020. 

Çetin, Abdurrahman, Kur’ân Okuma esasları (39. Baskı), Emin Yayınları, İstanbul 

2016. 

Çetin, Abdürrahmân, Kur’ân İlimleri ve Kur’ân-ı Kerîm Târîhi (2. Baskı), Dergâh 

Yayınları, İstanbul 2012. 

Dağ, Mehmet, Geleneksel Kırâat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım (3. Baskı), İsam 

Yayınları, İstanbul 2022. 

Dağ, Mehmet, Tarihsel Perspektif ve Promlematik Sorgulaması Bağlamında kırâat 

İlminde İhticâc Olgusu, (Doktora Tezi), Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Erzurum 2005, 88-89. 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd, el-İdğâmü’l-kebîr, thk. Abdurrahman Hasan el-Ârif (1. 

Baskı), Âlemü’l-Kütüb, Kahire 2003. 



216 

 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd, et-Teysîr fi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ (2. Baskı), Dârü’l-Tâcü’l-

Arabî, Beyrut 1984. 

Dâvûdî, Şemsüddîn Muhammed b. Ali b. Ahmed, Tabakâtü’l-Müfessirîn I-II (1. Baskı), 

Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1983. 

Dayf, Şevkî, el-Mu‘cemü’l-Vasît (4. Baskı), Mektebetü’ş-Şürûkü’l-Devâb, Kahire 2004. 

Demirci, Muhsin, Kur’ân Târîhi (6. Baskı), Seçil Ofset Matbaacılık, İstanbul 2014. 

Demirci, Muhsin, Kur’ân’ın Ana Konuları (7. Baskı), İfav, İstanbul 2013. 

Dervîş, Abdullah, Dirâse fî İlmi’s-Sarf (3. Baskı), Mektebetü Tâlib Câmi‘, Mekketü’l-

Mükerrame 1987. 

Dımaşkî, Abdurrahmân b. İsmâîl b. İbrâhîm Ebû Şâme, İbrâzü’l-Meʿânî min Hırzi’l-

Emânî, thk. İbrâhîm Atûh Eved, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Kahire 1891. 

Dımaşkî, Abdülkâdir b. Muhammed en-Nu‘aymî, ed-Dâris fî Târihi’l-Medâris I-II (1. 

Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1990. 

Dimyâtî, İthâfü Fuzalâʾi’l-Beşer fi’l-Kırâʾâti’l-Erbaʿate ʿAşer (1. Baskı), Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1998. 

Dübeyb, Ahmed Muhammed, Dirâsâtü fî Lehcâti Şerki’l-Cezîrati’l-Arabîyye (2. Baskı), 

Dârü’l-Arabiyyeti’l-Mevsûât, Beyrut 1983. 

Ebû Ceyb, el-Kâmûsü’l-Fıkhî (2.baskı), Dârü’l-Fikr, Dımeşk 1988. 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf Esîr el-Endelüsî, el-Bahrü’l-Muhît I-VIII, thk. Âdil 

Ahmed Abdülmevcûd - Ali Muhammed Me‘ûd (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-

İlmiyye, Beyrut 1993. 

Ebüssuûd, Kâdi’l-Kuddât b. Muhammed el-İmâdî el-Hanefî, İrşâdü’l-ʿAkli’s-Selîm İlâ 

Mezâyâ’l-Kitâbi’l-Kerîm I-V, thk. Abdulkâdir Ahmet ‘Ata, Metbeatü’l-Süâde, 

Riyad ts. 

Elbânî, Muhammed Nâsırüddîn, Muhtasar Sahîhü’l-İmâmü’l-Buhârî I-IV (1. Baskı), 

Mektebetü’l-Me‘ârif li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, Riyad 2002. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/irsadul-aklis-selim


217 

 

Enbârî, Ebû Berekât Abdurrahmân b. Muhammed b. Ebû Saîd, Esrârü’l-ʿArabiyye, thk. 

Muhammed Mecîd el-Baytâr, Matbu‘âtü’l-Mücme‘ü’l-İlmiyyü’l-Arabiyyu, 

Dımaşk 1957. 

Enis, İbrahim, fî Lehcâti’l-Arabiyye (8. Baskı), Mektebetü’l-Hablü’l-Mısriyye, Kahire 

1992. 

Ensârî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Alî b. Ahmed b. Halef, el-İknâʿ fi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, thk. 

Ahmed Ferîd el-Mezîd (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1999. 

Eren, Şadi, Tartışılan Âyetler (1. Baskı), Rağbet, İstanbul 2019. 

Eroğlu, Ali, Kur’ân Târîhi ve Kur’ân İlimleri (1. Baskı), Eser Ofset ve Matbaacılık, 

Erzurum 2012. 

Esterâbâdî, Şeyh Radî ed-Din Muhammed b. el-Hasan en-Nahvî, Şerhu Şâfiyeti İbni’l-

Hâcib I-III, thk. Muhammed Nur Hasan - Muhammed ez-Zafrân - Muhammed 

Muhyiddin Abdülhamid, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1982. 

Ezâm, Hâlid, Mevsüâtü Târîhi’l-İslâmî Asrü’l-Abbâsî, Dârü Esame, Umman 2009. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher, Meʿâni’l-Kırâʾât I-III, thk. 

Mustafa Ruveys - Ahmed el-Kavzî, (1. Baskı), Nevâdirü’l-Mehtûtât, Riyad 

1991. 

Fârisî, Ebû Alî Hasen b. Ahmed b. Abdilgaffâr, el-Hücce li’l-Kurrâ’i’s-Sebʿa I-VII, thk. 

Bedreddîn Kahvecî - Beşîr Cüveycâtî (1. Baskı), Dârü’l-Me’mûn li’l-Türâs, 

Beyrut 1984. 

Ferîhe, Enis, el-Lehcâtü ve üslûbü Dirâsetihâ (1. Baskı), Dârü’l-Cîl, Beyrut 1989. 

Ferrâ, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd, Me‘âni’l-Kur’ân I-III, thk. Abdülfettah İsmâil 

Sülebî, y.y., b.y., ts. 

Fîrûzâbâdî, Mecdüddîn Muhammed b. Yâkûb, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Enes 

Muhammed - Zekeriyya Câbir Ahmed, Dârü’l-Hadis, Kahire 2008. 

Galbûn, Ebü’l-Hasen Tâhir b. Abdilmün‘im b. Ubeydillâh el-Halebî, et-Tezkire fi’l-

Kırâʾâti’s-Semân I-II, thk. Eymen Rüşdü Süveyd (1. Baskı), Cemâatü’l-

Hayriyye li Tehfîzi’l-Kur’ân’l-Kerîm, Cidde 1990. 



218 

 

Hâc, Velîd İbrâhîm Ali, Üsûli’d-Dersi’n-Nahvî ‘İnde İbn Cinnî fî Kitâbihi’l-Mühteseb 

Dirâse ve’s-Safiyye Tahlîliyye, (Doktora Tezi), Câmi‘âtü’l-‘Ulûmi’l-

İslâmiyyeti’l-‘Âlemiyye, Külliyetü’l-Dirasâtü’l-‘Ulya, Kısmü’l-Luğâti’l-

‘Arabiyye ve Âdâbihâ, Umman 2013, 1. 

Hâfiz, Yâsin, İthâfü’s-Serf fî Ulûmi’s-Serf (2. Baskı), Darü’l-‘Asmâ, Dımaşk 2000. 

Halebî, Ahmed b. Yûsuf el-Me‘rûf bi’s-Semîn, ed-Dürrü’l-Masûn fî ʿUlûmi’l-Kitâbi’l-

Meknûn I-XI, thk. Ahmed Muhammed el-Harrât, Dârü Elkâm, Medinetü’l-

Münevvere 1985. 

Halebî, Ebû’t-Tayyib Abdülvâhid b. Alî el-Luğavî, Kitâbü’l-İtbâ‘, thk. İzzeddin et-

Tenûhî, Mecmûü’l-Luğâtü’l-Arabiyye, Dımaşk 1961. 

Hâlid, Neşvân Abduh, el-Ferk Beyne’l-Ahrufü’s-Seb‘a ve’l-Kırâati’s-Seb‘a, Mecelle 

Me‘hedi’ş-Şâtıbî li’l-Dirâsâti’l-Kur’ân’iyye, b.y., ts. 

Hâlidî, Salah Abdülfettâh, el-İtbâ‘ ve’l-Metbûün fi’l-Kur’ân (1. Baskı), Darü’l-Menâr, 

Umman 1997. 

Halîl b. Ahmed, Ebû Abdirrahmân el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-ʿAyn I-VIII, thk. Mehdî el-

Mahzûmî - İbrâhîm es-Sâmerrâî, el-Mühâcir ve’l-fehâris, b.y., ts. 

Hallâf, Abdülvehab, İlmü’l-üsûli’l-fıkh, Dârü’l-Fikri’l-Arabî, Kahire 1996. 

Halvânî, Muhammed Hüseyn, el-Muğnî Cedîd fî İlmi’s-Sarf, Dârü’ş-Şerki’l-Arabî, 

Beyrut ts. 

Hamevî er-Rûmî, Şihâbüddîn Ebû Abdillâh Yâkût b. Abdillâh, Mu‘cemü’l-Üdebâ 

İrşâdü’l-Erîb ila Ma‘rifeti’l-Edîb I-VII, thk. İhsan Abbas (1. Baskı), Dârü’l-

Ğarbi’l’İslâm, Beyrut 1993. 

Hamevî er-Rûmî, Şihâbüddîn Ebû Abdillâh Yâkût b. Abdillâh, Muʿcemü’l-Büldân I-V, 

Dârü Sadr, Beyrut 1977. 

Hamevî, Kadı Ahmed b. Ömer b. Muhammed b. Ebi’r-Rızâ, el-Kavâid ve’l-İşârât fî 

Usûli’l-Kırâat, thk. Abdülkerîm Muhammed el-Hasan Bekkâr (1. Baskı), 

Dârü’l-Kalem, Dımaşk 1986. 

Hamidullah, Muhammed, Kur’ân-ı Kerîm Tarihi (2. Baskı), Beyan, İstanbul 2010. 



219 

 

Hânî, Ahmed, Dirâse fî Fıkhi’l-Luğa ve’l-Kitâbeti’s-Selîme (1. Baskı), Elûke, b.y., 

2012. 

Hasan, Ahmed ‘Îd Abdülfettah, İhtilâfü’l-Lehcâtü’l-Arabiyye, Şebeketü’l-Alûke, b.y., 

ts. 

Hasan, Vedat Recep Muhammed, Ârâu Sîbeveyhi en-Nahviyye ve’s-Sarfiyye fî’l-

Kitâbi’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd li’l-Münteceb el-Hemedânî, (Doktora 

Tezi), Cami‘atü’l-Ezher, Külliyetü’l-Dirâsâtü’l-İslâmiyye ve’l-Arabiyye li’l-

Benâti Dirâsati’l-‘Ulya Kismü’l-Luğaviyye, Kahire 2016, 1. 

Hâzin, Alâüddîn Alî b. Muhammed b. İbrâhîm el-Bağdâdî, Lübâbü’t-Teʾvîl fî Meʿâni’t-

Tenzîl I-IV (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2004. 

Hemedânî, Müntecebüddîn Hüseyn b. Ebü’l-İz, el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-

Mecîd I-VI, thk. Muhammed Nizâmeddin el-Füteyyih (1. Baskı), Darü’z-Zaman, 

Medinetü’l-Münevvere 2006. 

Hemedânî, Müntecebüddîn Hüseyn b. Ebü’l-İz, el-Kitâbü’l-Ferîd fî İʿrâbi’l-Kurʾâni’l-

Mecîd I-IV, thk. Fehmî Hasan en-Nimr - Fuâd Ali Muhaymer (1. Baskı), Dârü 

Sekâfe, Katar 1991 

Humeydî, Abdülaziz b. Abdullah, Târîhü’l-İslâmî Mevâkif vel ‘İber I-XVI (1. Baskı), 

Dârü’l-Endülüs, Cidde 1998. 

Hüzelî, Ebü’l-Kâsım Yûsuf b. Alî b. Cübâre, el-Kâmil fi’l-Kırâʾâti’l-Aşr ve’l-Erbaîn el-

Ziyâde Aleyhâ, thk. Cemal b. es-Seyyid b. Rüfâî eş-Şâyîb (1. Baskı), Müessesetü 

Semâ, b.y. 2007. 

Irâkî, Ebû Zür‘a Veliyyüddîn Ahmed b. Abdirrahîm, el-Ğaysü’l-hâmiʿ şerhu Şerhi 

Cemʿi’l-cevâmiʿ (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2004. 

İbn Akîl, el-Celîl Bahâüddîn, el-Müsâʿid ʿAlâ Teshîli’l-Fevâʾid I-IV, thk. Muhammed 

Kâmil Berakât (1. Baskı), Min Türâsi’l-İslâm, Dımaşk 1982. 

İbn Atıyye el-Endelüsî, Ebû Muhammed Abdülhak, el-Muharrerü’l-Vecîz fî Tefsîri’l-

Kitâbi’l-ʿAzîz I-VI, thk. Abdüsselâm Abdüşşafî Muhammed (1. Baskı), Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2001. 



220 

 

İbn Cemâa, Bedrüddin, Şerhü’l-Kâfiye li’bni’l-Hâcib, thk. Muhammed Dâvûd, Dârü’l-

Menâr, Kahire 2000. 

İbn Cinnî, Ebü’l-Feth Osmân, el-Hasâis I-III, thk. Muhammed Alî Neccâr, Mektebetü’l-

İlmiyye, Mısır 1952. 

İbn Cinnî, Ebü’l-Feth Osmân, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâʾât ve’l-Îzâh 

ʿAnhâ I-II, thk. Ali en-Necdî Nâsif - Abdülhalîm en-Neccâr - Abdülfettâh İsmâil 

Şelebî, Matâbiü’l-İhrâmi’l-Ticâriyye, Kahire 1994. 

İbn Cinnî, Ebü’l-Feth Osmân, Sırru Sınâʿati’l-İʿrâb I-II, thk. Hasan Hindâvî (2. Baskı), 

Dârü’l-Kalem, Beyrut 1993. 

İbn Düreyd, Ebû Bekr Muhammed el-Hasen, el-İştikâk, thk. Abdüsselâm Muhammed 

Hârûn (1. Baskı), Dârü’l-Cîl, Beyrut 1991. 

İbn Ebû Meryem, Ebû Abdillâh Fahrüddîn Nasr b. Alî b. Muhammed eş-Şîrâzî el-

Fesevî, el-Mûdad fî Vücûhi’l-Kırâʾât ve ʿİlelihâ I-III, thk. Ömer Hamdân el-

Kebîsî (1. Baskı), Cemâatü’l-Hayriyye li Tehfîzi’l-Kur’ân’l-Kerîm, Cidde 1993. 

İbn Esîr, Muhammed b. Abdülkerîm b. Abdülvâhid eş-Şeybânî, el-Kâmil fi’t-Târîh I-XI 

(1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1987. 

İbn Hacer el-Askalânî, Şihâbüddin Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Muhammed b. Ali b. 

Ahmed eş-Şeyhi’r-Rübâbîn, ed-Dürerü’l-Kâmine fî Aʿyâni’l-Miʾeti’s-Sâmine I-

IV, Dârü’l-Cîl, Beyrut 1993. 

İbn Haldûn, Abdürrahmân, el-‘İber ve Dîvânü’l-Mübtede’ ve’l-Haber fî Eyyâmi’l-‘Arab 

ve’l-‘Ecem ve’l-Berber ve Men Âsarahüm Min Zevi’s-Sultâni’l-Ekber, Beytü’l-

Efkâri’l-Devliyye, Riyad ts. 

İbn Hâleveyh, el-Hücce fi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ, thk. Abdülalî Sâlim Mükrîm (3. Baskı), 

Dârü’ş-Şürûk, Beyrut 1979. 

İbn Hâleveyh, İʿrâbü’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ ve ʿİlelühâ I-II, thk. Abdurrahman b. Süleyman 

b. osman (1. Baskı), Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1992. 

İbn Hâleveyh, Muhtasar fî Şevâzzi’l-Kurʾân min Kitâbi’l-Bedîʿ, Mektebetü’l-

Mütenebbî, Kahire ts. 



221 

 

İbn Hallikân, Ebû Abbas Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed. b. Ebû Bekir, Vefeyâtü’l-

Aʿyân ve Enbâʾü Ebnâʾi’z-Zamân I-VII, thk. İhsan Abbas, Dârü’s-Sadr, Beyrut 

1970. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdullâh Cemâlüddîn el-Ensârî, Katrü’n-Nedâ ve Bellü’s-

Sadâ (4. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2004. 

İbn İmâd, Şihâbüddin Ebû Felah Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed el-‘Ekerî el-

Hanbelî ed-Dımaşkî, Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbâri men Zeheb I-XI, thk. Mahmut 

el-Arnâut (1. Baskı), Dârü İbn Kesîr, Beyrut 1988. 

İbn İshâk, Ahmed b. Muhammed, Ahbarü’l-Büldan, Darü’l-Kütübü Vesâikü Kavmiyye, 

Beyrut 1988. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İsmâîl b. Ömer Kureşî ed-Dımaşkî, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿAzîm (1. 

Baskı), Dâru İbn Hazm, Beyrut 2000. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim, Teʾvîlü müşkili’l-Kurʾân, nşr. 

Seyyid Ahmed sakr (2. Baskı), Dârü’t-Türâs, Kahire 1973. 

İbn Mâlik, Cemâleddîn Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh, Şerhu’l-Kâfiyeti’ş-Şâfiye 

I-IV, tsh. Abdülaziz Rabîh ve Ahmed Yûsuf el-Dekâk (1. Baskı), Dârü’l-Mesâm 

li’l-Türâs, Mekketü’l-Mükerrame 1986. 

İbn Mansûr, Saîd, es-Sünen I-V, thk. Sa‘d b. Abdullah b. Abülaziz el-Hümeyyir (1. 

Baskı), Dârü’l-Samiî, Riyad 1993. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem, Lisânü’l-ʿArab, Dârü’s-

Sadr, Beyrut ts. 

İbn Mihrân el-İsfahânî, Ahmed b. el-Hüseyn, el-Ğâye fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr I-II, thk. 

Muhammed Ayâs el-Canbâz (2. Baskı), Dârü’ş-Şevâf li’l-Neşr ve’l-Tevzî‘, 

Riyad 1990. 

İbn Mihrân el-İsfahânî, Ahmed b. el-Hüseyn, el-Mebsût fi’l-Kırâʾâti’l-ʿAşr, thk. Sübey‘ 

Hamza Hâkimî, Mecme‘ü Luğâti’l-Arabiyye, Dımaşk 1980. 

İbn Muhammed b. Mahmûd el-Kazvînî, Ebû Yahyâ Cemâlüddîn Zekeriyyâ, Âsârü’l-

Bilâd Ahbârü’l-İbâd, Dârü Sadr, Beyrut ts. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/katrun-neda
https://islamansiklopedisi.org.tr/tefsirul-kuranil-azim
https://islamansiklopedisi.org.tr/lisanul-arab


222 

 

İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb‘a fi’l-Kırâat, thk. Şevkî Dayf, Dârü’l-Me‘ârif, Kahire 1972, 

350. 

İbn Ömer b. Ahmed el-Kazvînî, Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân, et-

Telhîs fî Ulûmi’l-Belâğe, şrh. Abdurrahman el-Berkûfî (1. Baskı), Dârü’Fikri’l-

Arabî, b.y. 1904. 

İbn Sîde, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl en-Nahvî el-Luğavî el-Endülüsî, el-Muhassas I-

XVII, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut ts. 

İbn Ye‘iş, İbn Ali en-Nahvî, Şerhu’l-Mufassal I-X, İdâre Tibââtü’l-Münîre, Mısır ts. 

İbn Zencele, Ebû Zer‘e Abdürrahmân b. Muhammed, Hüccetü’l-Kirâe, thk. Saîd el-

Afgânî (5. Baskı), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1997. 

İbnü’t-Tahhân, Ebû Asbağ es-Sümâtî el-İşbîlî, Mehâricü’l-Hurûf ve Sıfâtühâ, thk. 

Muhammed Ya‘kûb Türkistanî (1. Baskı), Merkezü’l-Süffü’l-Elektronid, Beyrut 

1983. 

İbrâhîm, Receb Abdülcevâd, Mu‘cemü’l-Müstalahâti’l-İslâmiyye fi’l-Misbâhi’l-Münîr 

(1. Baskı), Dârü’l-Âfâkü’l-Arabiyye, Kahire 2002. 

İsmâil, Nebîl b. Muhammed İbrâhîm, çev. Yavuz Fırat, Kırâat İlmi (1. Baskı), Kimlik 

Yayınları, Kayseri 2021. 

İsmâil, Nebîl b. Muhammed İbrâhîm, İlmü’l-Kirâe, thk. Abdülaziz b. Abdullah b. 

Muhammed Ali eş-Şeyh (1. Baskı), Mektebetü’t-Tevbe, Riyat 2000. 

İsmail, Şü‘ban Muhammed, el-Ahrufü’s-Seb‘a ve’l-Kirâat (1. Baskı), Mektebetü’l-

Müktedîn, Mekketü’l-Mükerrame 2001. 

Karaçam, İsmail, Kur’ân-ı Kerîm’in Faziletleri ve Okuma Kâideleri (32. Baskı), İfav, 

İstanbul 2019. 

Karaçam, İsmail, Kur’ân-ı Kerîm’in nüzûlü ve kırâatı (5. Baskı), İfav, İstanbul 2016. 

Karagöz, Mustafa, Dilbilimsel Tefsîr ve Kur’ân’ı Anlamaya Katkısı (3. Baskı), Ankara 

Okulu Yayınları, Ankara 2020. 

Kâtip Çelebi, Mustafa b. Abdullah Haci Halife, Keşfü’z-Zunûn ʿan Esâmi’l-Kütüb ve’l-

Fünûn I-II, Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut ts. 



223 

 

Kaysî, Ebû Muhammed Mekkî b. Ebî Tâlib, el-Keşf ʿan Vücûhi’l-Kırâʾâti’s-Sebʿ I-II, 

thk. Muhyiddin Ramazan (5. Baskı), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1997. 

Kaysî, Ebû Muhammed Mekkî b. Ebû Tâlib, Müşkilü İʿrâbi’l-Kurʾân, thk. Hatem Sâlih 

ed-Damîn (2. Baskı), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1984. 

Kehhâle, Ömer Rızâ, Mu‘cemü’l-Mü’ellifîn I-V, Müessesetü’r-Risâle, Dımaşk 1957. 

Keskioğlu, Osman, Nüzûlünden Günümüze Kur’ân-ı Kerîm Bilgileri (7. Baskı), Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2014. 

Kılıç, Hulusi, “İştikâk”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2001, XXIII, 439-440. 

Kiftî, Cemalüddîn Ebü’l-Hasen Ali b. Yûsuf, İnbâhü’r-Ruvât ʿalâ Enbâhi’n-Nüḥât I-II, 

thk. Muhammed Ebû Fadl İbrâhîm (1. Baskı), Dârü’l-Fikri’l-Arab, Kahire 1986. 

Koca, Ferhat, “Tahsis”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2010, XXXIX, 432. 

Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş, Muzaffer Şahin (2. Baskı), Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara 2011. 

 Kureş, Cemal b. İbrâhîm, Dirâsetü’l-Mahâric ve’s-Sıfat (1. Baskı), Mektebetü Tâlibü’l-

İlm, Riyad 2012. 

Kurtubî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr, el-Câmiʿ li-Ahkâmi’l-Kurʾân 

I-XXIV, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin (1. Baskı), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 

2006. 

Matvî, Muhammed Ârûsî, el-Hürûbü’s-Salâbiyye fi’l-Meşrik ve’l-Mağrib (1. Baskı), 

Dârü’l-Ğarbi’l-İslâmî, Tunus 1980. 

Mâzinî el-Basrî, Ebû Amr Zebbân b. el-Alâ’ b. Ammâr, Kitâbü’l-İdgâmi’l-Kebîr, thk. 

Enes b. Muhammed Hasan Mühre, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Lübnan ts. 

Mekkî, Ebû Muhammed Abdullah b. As‘ad b. Ali b. Süleyman el-Yâfiî el-Yemenî, 

Mirʾâtü’l-Cenân ve ʿİbretü’l-Yakzân fî Maʿrifeti Havâdisi’z-Zamân I-IV, hâşiye 

Halîl Mansur (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1997. 

Mes’ûd, Bâsime Halef, et-Tevcîhü’n-Nehviyyu li’l-Kırâati’l-Kur’âniyye fî’l-Kitâbi’l-

Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd li’l-Münteceb el-Hemedânî, (Yüksek Lisans 

Tezi), Câmi‘atü Diyâli, Külliyetü’t-Terbiyye li’l-Ulûmi’l-İnsaniyye Kismü’l-

Luğati’l-Arabiyye, 2012, 1. 



224 

 

Mevsılî, Abdullah b. Mahmûd b. Mevdûd, el-İhtiyâr li-Taʿlîli’l-Muhtâr, Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut ts. 

Müberred, Ebû Abbâs Muhammed b. Yezîd, el-Kâmil I-IV, thk. Muhammed Ahmed ed-

Dâlî (3. Baskı), Müessesetü’r-Risâle, b.y. 1997. 

Müberred, Ebû Abbâs Muhammed b. Yezîd, el-Muktedab I-IV, thk. Muhammed 

Abdülhâlik Üdeyme, Matâbiü’l-İhrâmü’t-Ticâriyye, Kahire 1994. 

Mühaysîn, Muhammed Sâlim, el-Muğnî fî Tevcîhi’l-Kırâati’l-Aşeri’l-Mütevâtira I-III, 

b.y., Medinetü’l-Münevvere 1985. 

Mühaysîn, Muhammed Sâlim, el-Müktebis Mine’l-Lehcâti’l-Arabiyye ve’l-Kur’âniyye, 

Müessesetü Şebâbü’l-Câmia, Medinetü’l-Münevvere 1986. 

Nehhâs, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl el-Murâdî el-Mısrî, İʿrâbü’l-

Kurʾân, thk. Şeyh Hâlid el-Alî (2. Baskı), Dârü’l-Mürafeh, Beyrut 2008. 

Nehhâs, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl el-Murâdî el-Mısrî, Me‘âni’l-

Kur’ân’il-Kerîm I-VI, thk. Muhammed Ali Sâbûnî (1. Baskı), et-Türâsi’l-İslâm, 

Mekke 1988. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd, Medârikü’t-Tenzîl 

ve Hakâʾiku’t-Teʾvîl I-IV, thk. Seyyid Zekeriyya, Mektebetü Nizar Mustafa el-

Bâzî, b.y., ts. 

Nevevî, el-Minhâc fî şerhi Sahîhi Müslim b. el-Haccâc I-VIII (1. Baskı), Metbe‘ü’l-

Mısriyye, Ezher 1929. 

Nîsâbûrî, Ebû Hüseyn Müslim b. Haccac İbn Müslim el-Kuşeyrî, Minnetü’l-Min‘am fî 

Şerhi Sahîhi’l-Müslim I-IV, şrh. Safîyyürrahmân el-Mübârek Fûrî (1. Baskı), 

Dârü’s-Selâm, Riyad 1999. 

Okcu, Abdulmecit, Kur’ân Kırâat ve Tecvîd, Kitap Dünyası Yayınları, İstanbul 2024. 

Ömer, Ahmed Muhtar, Dirâse Savti’l-Luğavî, ‘Alemü’l-Kütüb, Kahire 1997. 

Önen, Hacı, Kırâat Tarihi ve Kırâat Farklılıklarının Kur’ân Tefsîrine Etkisi, Rağbet, 

İstanbul 2017. 

Özel, Ahmet, “Müntecebüddîn el-Hemedânî”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2006, 

XXXII, 25-26 

https://islamansiklopedisi.org.tr/medarikut-tenzil-ve-hakaikut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/medarikut-tenzil-ve-hakaikut-tevil


225 

 

Pakdil, Ramazan, Ta’lim Tecvîd ve Kırâat (17. Baskı), İfav, İstanbul 2020. 

Râgıb el-İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal, el-Müfredât fî 

Garîbi’l-Kurʾân I-II, Mektebetü’n-Nezar Mustafa Elban, b.y., ts. 

Râzî, Ebü’l-Fazl Abdürrahmân b. Ahmed b. Hasan, el-Ahrufü’s-Seb‘a, thk. Hasan 

Diyâüddîn ‘Atar (1. Baskı), Dârü’n-Nevâdîr, Katar 2011. 

Râzî, Muhammed b. Ebû Bekir, Muhtârü’s-Sıhâh, Mektebetü’l-lübnan, Beyrut 1989. 

Râzî, Muhammed Fahrüddîn Diyâüddîn Ömer, Mefâtîhu’l-Ğayb I-XXXII (1. Baskı), 

Dârü’l-Fikr, Beyrut 1981. 

Rüfeyde, İbrâhîm Abdullah, en-Nahvü ve Kütübü’t-Tefsîr I-II (3. Baskı), Dârü’l-

Kütübü’l-Vataniyye, Binğaz 1990. 

Sâbûnî, Muhammed Ali, et-Tibyan fî ‘Ulûmi'l-Kur’ân (1. Baskı), Mektebetü’l-Büşra, 

Karaçi 2010. 

Safedî, Salahüddîn Halîl b. Eybek, A‘yânü’l-Asr ve A‘vânü’n-Nasr I-VI, thk. Ali Ebû 

Hz. Zeyd (1. Baskı), Dârü’l-Fikri’l-Müassır, Dımaşk 1998. 

Safedî, Salahüddin Halîl b. Eybek, el-Vâfî bi’l-Vefeyât I-XXX, thk. Remzi Be‘lebekî (2. 

Baskı), Dârü’s-Sadr, Beyrut 1991. 

Sâlih, Subhî, Mebâhis fî ʿUlûmi’l-Kurʾân (10. Baskı), Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, Beyrut 

1977. 

Sallabî, Ali Muhammed, ed-Devletü’l-Fâtimîyye (1. Baskı), Müessesetü İkra, Kahire 

2006. 

Sâmerrâî, Muhammed Fâdil, en-Nahvü’l-Arabiyyu Ahkâm ve Meânî I-II (1. Baskı), 

Dârü İbn Kesîr, Beyrut 2014. 

Sawas, Abdullah, İhticâc ve Tercihin Kırâat İlmindeki Yeri ve İslâmî İlimlerle İlişkisi, 

(Doktora Tezi), Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Van 

2022, 34-36. 

Sellâm, Muhammed Zağlül, el-Edebü fi’l-‘Asri’l-Eyyûbî, Menşeetü’l-Me‘ârif, 

İskenderiye 1990. 



226 

 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed, el-Mebsût XXXI, 

Dârü’l-ma‘rife, Beyrut 1989. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed, Usûlü’s-Serahsî I-

II, thk. Ebü’l-Vefâ el-Afğanî, İhyâü’l-Meârifü’l-Nü‘mâniye, b.y., ts. 

Seyyid Lâşin Ebû Ferah ve Hâlid Muhammed el-Hâfiz, Takrîbü’l-Meânî fî Şerhi 

Hırzü’l-Emânî fî kırâat-i Seb‘ (3. Baskı), Dârü’z-Zaman, Suudi 2000. 

Seyyid, Muhammed b. Mustafa, el-İtbâ‘ Envâ‘uhû ve Âsâruhû fî Beyâni’l-Kur’ân I-II 

(1. Baskı), Müessese Salâhü’s-Selîm, Riyad 2002. 

Sîbeveyhi, Ebû Bişr Amr b. Osmân İbn Kanber, el-Kitâb I-V, thk. Abdüsselâm 

Muhammed Hârûn (3. Baskı), ‘Allâmeü’l-Kütüb, Beyrut 1983. 

Sîrâfî, Ebû Saîd el-Hasen b. Abdillâh b. Merzübân, İdğâmü’l-Kurrâʾ, thk. Ferğali 

Seyyid Arbâvî (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2011. 

Sultan, Abdullah Osmân Abdürrahmân, Cühûdü’l-Münteceb el-Hemedânî el-Luğaviyye, 

( Doktora Tezi ), Câmi‘atü Ümmü’l-Kura, Külliyetü’l-Lüğâti’l-Arabiyye 

Kısmü’l-Dirâsâti’l-Ulya, Suudi 1999-2000, 1. 

Sümer, Faruk, “Tuğrul 2”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 2012, XLI, 342-344. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî, el-

Müzhir fî ‘Ulumi’l-Luğa ve Envâ‘ihâ I-II, tsh. Muhammed Ebû Fazl İbrâhîm, 

Menşûrâtü’l-Mektebetü’l-‘Asriyye, Beyrut ts. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî, 

Buğyetü’l-Vu‘ât fî Tabakâti’l-Luğaviyyîn ve’n-Nühât I-II, thk. Muhammed Ebû 

Fadl İbrâhîm (2. Baskı), Dârü’l-Fikr, b.y., 1979. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî, 

Hüsnü’l-Muhâdara fî Târihi Mısır ve’l-Kahire I-II, thk. Muhammed Ebû Fadl 

İbrâhîm (1. Baskı), y.y., b.y., 1968 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî, 

Târîhü’l-Hülefâ (1. Baskı), Dârü İbn Hazm, Beyrut 2003. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/usulus-serahsi


227 

 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî, ed-

Dürrü’l-mensûr fi’t-tefsîr bi’l-meʾsûr I-XVI, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-

Türkî (1. Baskı), y.y., Riyad 2002. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî, el-

İtkân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân I-VII, thk. Merkezü Dirâsâtü’l-Kur’ân’î, Emânetü’l-

‘Amme, Suudi ts. 

Şâfiî, Muhammed b. İdrîs, er-Risâle I-III, thk. Ahmet Muhammed Şâkir, Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut ts. 

Şâkir, Mahmûd, et-Târîhü’l-İslâmî I-XXII (6. Baskı), Mektebetü’l-İslâmî, Beyrut 2000. 

Şehrî, Ali b. Amr b. Ali, el-İhticâc li’l-Kırâat fî Kitâbi Hücceti’l-Kırâat, (Doktora Tezi), 

Câmi‘âtü Ümmü’l-kurâ Külliyyetü’l-Lüğâtü’l-Arabiyye, Memleketü’l-

Arabiyyetü’s-Suudiyye, 2004, 18-22. 

Şelebî, Abdülfettâh İsmâil, el-İmâle fi’l-Kırâat ve’l-Lehcâti’l-Arabiyye, Dârü’l-

Kütübü’l-Helâl, Beyrut 2008. 

Şevkânî, Muhammed b. Alî, İrşâdü’l-Fuhûl I-II, thk. Ebû Hafs Sâmî b. el-Arabî el-Eserî 

(1. Baskı), Dârü’l-Fadîle, Riyad 2000. 

Şirbînî, Muhammed b. Ahmed el-Hatîb, Muğni’l-Muhtâc ilâ Maʿrifeti Meʿânî Elfâzi’l-

Minhâc I-VI, thk. Ali Muhammed Muavvid - Âdil Ahmed Abdülmevcûd, 

Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2000. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr, Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli Âyi’l-Kurʾân I-

XXVI, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî (1. Baskı), Dârü’l-Hicr, Kahire 

2001. 

Takkuş, Muhammed Süheyl, Târîhü’l-Eyyûbiyyîn fî Mısır ve Bilâdi Şam ve İklîmi’l-

Cezîre (2. Baskı), Dârü Nefâis, Beyrut 2008. 

Takkuş, Muhammed Süheyl, Târîhü’l-İslâmî el-Vecîz (5. Baskı), Dârü Nefâis, Beyrut 

2011. 

Taneri, Aydın, “Hârizmşahlar”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 1997, XVI, 229-230. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/er-risale--safii
https://islamansiklopedisi.org.tr/irsadul-fuhul


228 

 

Taş, Mahsum, Müntecebüddîn el-Hemedânî ve el-Kitâbü’l-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-

Mecîd Adlı Eserinde Lügat ve Sarf , (Doktora Tezi), Dicle Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Diyarbakır 2020, 1. 

Temel, Ali, Dilbilimsel Tefsîrlerde Kırâatlere Yaklaşım, Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara 2017. 

Tetik, Necati, Başlangıçtan IX. Hicri Asra Kadar Kırâat İlminin Ta’limi (1. Baskı), 

İşaret Yayınları, İstanbul 1990. 

Ukberî, Ebü’l-Bekâ Abdullah b. el-Hüseyn, et-Tibyân fî İʿrâbi’l-Kurʾân I-II, thk. Sa‘d 

Küreyyim el-Faki (1. Baskı), Dârü’l-Yakîn, b.y. 2001. 

Ya‘kûbî, Ahmed b. Ebû Ya‘kûb İshâk b. Ca‘fer, el-Büldan, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

Beyrut ts. 

Yâkût, Mahmûd Süleyman, es-Sarfü’t-Ta’lîm (1. Baskı), Mektebetü’l-Menârü’l-

İslâmiyye, Havalli (Kuveyt) 1999. 

Yazıcı, Tahsin, “Hemedan”, DİA, TDV Yayınları, Ankara 1998, XVII, 183-185. 

Zafer, Ahmed Cemil, Nahvü’l-Kur’ânî (2. Baskı), Matâbi‘u Safâ, Mekketü’l-Mükerram 

1998. 

Zebîdî, es-Seyyîd Muhammed Murtazâ el-Hüseynî, Tâcü’l-ʿArûs min Cevâhiri’l-Kâmûs 

I-XL, thk. Abdülfettâh el-Helv, et-Türâsü’l-Arabiyye, Kuveyt 1997. 

Zeccâc, Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî, Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbüh I-V, thk. Abdülcelil 

‘Âbûr Selebî (1. Baskı), Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1988. 

Zefzâf, Muhammed, et-Ta’rîfu bi’l-Kur’ân’i ve’l-Hadîs (1. Baskı), Mektebetü’l-

İlmiyye, Beyrut ts. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân, el-ʿİber fî Haberi 

men Ğaber I-IV, thk. Ebû Hâcer M. Saîd b. Besyûnî Zağlûl (1. Baskı), Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1985. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân, et-Tefsîr ve’l-

Mufessirun I-III, Mektebetü’l-Vehbe, Kahire ts. 



229 

 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân, Maʿrifetü’l-

Kurrâʾi’l-Kibâr ʿale’t-Tabakâti ve’l-Aʿsâr I-IV, thk. Tayyar Altıkulaç (1. Baskı), 

İsam, İstanbul 1995. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân, Mü‘cemü Şüyûh ez-

Zehebî, thk. Abdürrahmân es-Süyûtî (1. Baskı), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

Beyrut 1990. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân, Siyeru A‘lâmi’n-

Nübelâ I-XXV (1. Baskı), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1985. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân, Târîhü’l-İslâm ve 

Vefeyâtü’l-Meşâhir ve’l-A‘lam I-LIII, thk. Ömer Abdüsselâm Tedmûrî (1. 

Baskı), Dârü’l-Kitâbü’l-Arab, Beyrut 1997. 

Zehrânî, İbrâhîm b. Abdullah Ali Hadrân, Tevcîhü’l-Kırâat-i ‘İnde’l-Ferrâ’i Min Hilâl’i 

Kitâbihi Me‘âni’l-Kur’ân, (Yüksek Lisans Tezi), Câmi‘atü Ümmü’l-Kura, 

Vizâretü’t-Ta‘lîmi’l-‘Âlî Külliyetü’d-Da‘ve ve Üsûli’d-Dîn, Mekke 2006, 635. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî, el-Keşşâf I-VI, 

thk. ‘Âdil Ahmed Abdulmevcûd - Ali Muhammed Mu‘avvaz (1. Baskı), 

Mektebetü’l-‘Abikân, Riyad 1998. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî, el-Mufassal fî 

İlmi’l-Arabiyye, thk. Fehr Sâlih Kadare (1. Baskı), Dârü ‘İmâr li’n-Neşr ve’t-

Tevzî‘, Umman 2004. 

Zerkeşî, Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh, el-Burhân fî 

ʿUlûmi’l-Kurʾân I-IV, thk. Yûsuf Abdürrahmân el-Mer‘aşî (1. Baskı), Dârü’l-

Ma‘rife, Beyrut 1990. 

Zeydân, Zekî Hüseyn, el-Vecîz fî Usûli’l-Fıkhi’l-İslâmî, Mektebetü’l-Filistin, Tanta 

Üniversitesi 2003. 

Zeyn, Mahmûd Ahmed, Ehemmiyetü’l-Luğâti’l-Arabiyye fî Fehmi’l-Kur’ân’i ve Sünne 

(1. Baskı), Dâiretü’ş-Şüûni’l-İslâmiyye ve’l-‘Ameli’l-Hayr, Dubâi 2009. 

Ziriklî, Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd b. Muhammed b. Alî b. Fâris, el-

Aʿlâm I-VIII (7. Baskı), Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, Beyrut 1986. 



230 

 

Zühaylî, Vehbe, Usûlü’l-Fıkhü’l-İslâmî (1. Baskı), Dârü’l-Fikr, Beyrut 1986. 

Zürkânî, Muhammed Abdülazîm, Menâhilü’l-ʿİrfân fî ʿUlûmi’l-Kurʾân I-II, thk. Fevvâz 

Ahmed Zemerlî (1. Baskı), Dârü’l-Kitâbü’l-Ezel, Beyrut 1995. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



231 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı Soyadı Abdullah TANRİVERDİ 

Doğum Yeri ve Tarihi 

Eğitim Durumu 

Lisans Öğrenimi Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Y. Lisans Öğrenimi Atatürk Üniversitesi Temel İslâm Bilimleri Tefsîr 

ABD 

Bildiği Yabancı Diller Arapça, İngilizce 

Bilimsel Faaliyetleri https://doi.org/10.5281/zenod 

o.10714995

İş Deneyimi 

Stajlar Kur’ân-ı Kerîm Öğretmeni 

Projeler Kırâat Alanında Bilimsel Çalışmalar 

Çalıştığı kurumlar Diyanet İşleri Başkanlığı 

İletişim 

E-posta Adresi 

Tarih 20/01/2025 


	İÇİNDEKİLER
	ÖZET
	ABSTRACT
	KISALTMALAR VE SİMGELER DİZİNİ
	ÖNSÖZ
	GİRİŞ
	I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÖNEMİ
	II. ARAŞTIRMANIN AMACI VE METODU
	III. ARAŞTIRMANIN KAPSAMI VE KAYNAKLARI
	IV. EL-KİTÂBÜ’L-FERÎD HAKKINDA YAPILAN ÇALIŞMALAR
	BİRİNCİ BÖLÜM
	EL-HEMEDÂNÎ’NİN HAYATI, YAŞADIĞI DÖNEM, HOCALARI, TALABELERİ VE ESERLERİ
	1.1. DOĞUMU
	1.2. KÜNYESİ VE NİSBESİ
	1.3. HAYATI
	1.4. YAŞADIĞI ŞEHİR
	1.5. YAŞADIĞI DÖNEM
	1.6. TAHSİLİ
	1.7. HOCALARI
	1.7.1. Ebû Cûd el-Lahmî (ö. 605/128)
	1.7.2. Ebû Yümn el-Kindî (ö. 612/1216)
	1.7.3. Alemüddîn es-Sehâvî (ö. 643/1245)

	1.8. TALEBELERİ
	1.8.1. es-Sâin ed-Darîr (ö. 684/1285)
	1.8.2. Nâsirüddîn el-Makdisî (ö. 690/1291)
	1.8.3. Nizâmeddin et-Tebrîzî (ö. 706/1307)

	1.9. ESERLERİ
	1.9.1. Şerhü’l-Mufassal li’z-Zemahşerî
	1.9.2. ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde
	1.9.3. el-Ferîd fî İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd
	1.9.3.1. Sarf Yönü
	1.9.3.2. Nahiv Yönü
	1.9.3.3. Lügat Yönü
	1.9.3.4. Kırâat Yönü


	1.10. EL-KİTÂBÜ’L-FERÎD’İN KIRÂAT İLE İLGİLİ KAYNAKLARI
	1.10.1. İbn Abbas (ö. 68/687)
	1.10.2. Ebû Amr b. Alâ (ö. 154/771)
	1.10.3. el-Kitâb
	1.10.4. Ahfeş’in Me‘âni’l-Kur’ân’ı
	1.10.5. Ebû Hâtim es-Sicistânî (ö. 255/869)
	1.10.6. Ferrâ’nın Me‘âni’l-Kur’ân’ı
	1.10.7. el-Kâmil
	1.10.8. Me‘âni’l-Kur’ân ve İ‘râbuhu
	1.10.9. İbn Mücâhid (ö. 324/936)
	1.10.10. Me‘âni’l-Kur’âni’l-Kerîm
	1.10.11. İbn Hâleveyh (ö. 370/980)
	1.10.12. el-Muhteseb
	1.10.13. el-Keşşâf
	1.10.14. ed-Dürretü’l-Ferîde fî Şerhi’l-Kasîde

	1.11. KIRÂAT İLMİ İLE İLGİLİ GENEL BİLGİLER
	1.12. KIRÂAT ÇEŞİTLERİ
	1.12.1. Sahih Kırâatler
	1.12.1.1. Mütevâtir Kırâat
	1.12.1.1. Meşhur Kırâat

	1.12.2. Zayıf Kırâatler
	1.12.2.1. Âhâd Kırâat
	1.12.2.2. Şâz Kırâat
	1.12.2.3. Müdrec Kırâat
	1.12.2.4. Mevzû Kırâat


	İKİNCİ BÖLÜM
	MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’NİN İHTİCÂC ANLAYIŞI, TERCİHİ VE KIRÂATLERİN ÂYETLERİN MÂNASINA ETKİSİ
	2.1. İHTİCÂC
	2.2. MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’NİN İHTİCÂC ANLAYIŞI
	2.2.1. Naklî Hüccetler
	2.2.2. Semâî Hüccetler

	2.3. MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’NİN KIRÂAT TERCİHİ
	2.4. KIRÂATLERİN ÂYETLERİN MÂNASINA ETKİSİ
	2.4.1. Mânayı Îzâh Eden, Genişleten ve Kapalılığı Gideren Kırâatler
	2.4.1.1. Âyetlerin Mânasını Îzâh Eden Kırâatler
	2.4.1.2. Âyetlerin Mânasını Genişleten Kırâatler
	2.4.1.3. Âyetlerin Mânasındaki Kapalılığı Gideren Kırâatler

	2.4.2. Umûmî, Mutlak ve Mücmel Lafızlarla Alakalı Kırâatler
	2.4.2.1. Umûmî Lafızları Tahsis Eden Kırâatler
	2.4.2.2. Mutlak Lafızları Takyid Eden Kırâatler
	2.4.2.3. Mücmel Lafızları Açıklayan Kırâatler

	2.4.3. Merfû, Mansub ve Meczum Olarak Okunan Fiillerin Anlama Etkisi
	2.4.3.1. Meczum ve Merfû Olarak Okunan Fiil
	2.4.3.2. Meczum ve Mansub Olarak Okunan Fiil
	2.4.3.3. Merfû ve Mansub Olarak Okunan Fiil
	2.4.3.4. Mansub, Meczum ve Merfû Olarak Okunan Fiil

	2.4.4. Haber ve İnşâ Olarak Gelen Kırâat Vecihlerinin Anlama Etkisi
	2.4.5. İ‘râbın Değişmesiyle Kırâatlerin Âyetlerin Anlamına Etkisi
	2.4.6. Fiillerin Sülâsî ve Mezîd Olarak Okunması ve Anlama Yansıması
	2.4.7. İsimlerin Sülâsî ve Mezîd Olarak Okunması ve Anlama Yansıması
	2.4.8. Lehçeye Dayalı kırâatlerin Âyetlerin Anlamına Etkisi

	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	MÜNTECEBÜDDÎN EL-HEMEDÂNÎ’YE GÖRE KIRÂATTE USÛLÎ / FONETİK FARKLILIKLAR
	3.1. KIRÂAT İLMİNDE KIRÂAT VECİHLERİNİN KISIMLARI
	3.1.1. Kırâat İlminde Ferşî Farklılıklar (İhtilaflar)
	3.1.2. Kırâat İlminde Usûlî / Fonetik Farklılıklar

	3.2. LEHÇEYE DAYALI KIRÂAT VECİHLERİ
	3.2.1. İbdâl
	3.2.2. Hemze ile İlgili Farklı Kırâatler
	3.2.3. Harekenin Sâkin Kılınması ile İlgili Vecihler
	3.2.4. İdgâm
	3.2.4.1. İdgâm-ı Mütemâsileyn
	3.2.4.2. İdgâm-ı Mütecâniseyn
	3.2.4.3. İdgâm-ı Mütekâribeyn

	3.2.5. İtbâ‘
	3.2.5.1. İtbâ‘ın Lügat Anlamı
	3.2.5.2. İtbâ‘ın Istılahî Anlamı
	3.2.5.3. İtbâ‘ın Sebebi ve Araplar’ın Kullanımı
	3.2.5.4. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin İtbâ‘ Konusunu Ele Alması

	3.2.6. İmâle
	3.2.6.1. İmâlenin Lügat Anlamı
	3.2.6.2. İmâlenin Istılahî Anlamı
	3.2.6.3. Arap Lügatında İmâlenin Kullanımı
	3.2.6.4. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin İmâleyi Ele Alması

	3.2.7. İşbâ‘
	3.2.7.1. Lügat Anlamı
	3.2.7.2. Istılahî Anlamı
	3.2.7.3. Âlimlerin İşbâ‘a Yaklaşımı
	3.2.7.4. Müntecebüddîn el-Hemedânî’nin İşbâ‘a Dâir Ele Aldığı Vecihler
	3.2.7.5. Fethanın İşbâ‘ı
	3.2.7.6. Kesranın İşbâ‘ı
	3.2.7.7. Dammenin İşbâ‘ı

	3.2.8. Muzâraat Harflerinin Kesra ile Okunması
	3.2.8.1. Muzâraat Harflerinin Tanımı
	3.2.8.2. Muzâraat Harflerinin Kesra ile Okunduğu Vecihler


	3.3. SARFA DAYALI KIRÂAT VECİHLERİ
	3.3.1. İştikâk
	3.3.2. İştikâk ile İlgili Vecihler

	3.4. NAHVE DAYALI KIRÂAT VECİHLERİ
	3.4.1. Te’kîd
	3.4.2. Müfred Münâdâ

	3.5. EDATLARLA İLGİLİ KIRÂAT VECİHLERİ
	3.5.1. Edatın İdgâmı
	3.5.2. Şartın Cevabı Olarak Gelen Fâ-i Râbıta

	SONUÇ
	KAYNAKÇA
	ÖZGEÇMİŞ

