
KIRIKKALE-2024  

i 

 
 

 

T.C. 

KIRIKKALE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

KÜRESELLEŞME DÖNEMİNDE BİREYLERDE 

MİLLİYETÇİLİK ALGISI 

 

 

 

 

 

 
ERHAN ERBAY 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN 

Doç. Dr. Günce DEMİR 



 

ii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KIRIKKALE-2024  

iii 

 
 

 

T.C. 

KIRIKKALE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

KÜRESELLEŞME DÖNEMİNDE BİREYLERDE 

MİLLİYETÇİLİK ALGISI 

 

 

 

 

 

 
ERHAN ERBAY 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN 

Doç. Dr. Günce DEMİR 



 

 



 

i 

 

 

KABUL ve ONAY 

 
Erhan ERBAY tarafından hazırlanan “Küreselleşme Döneminde Bireylerde 

Milliyetçilik Algısı” adlı tez çalışması, aşağıdaki jüri tarafından OY BİRLİĞİ ile 

Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Anabilim Dalında 

YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

 

Danışman: Doç. Dr. Günce DEMİR 

Sosyoloji Anabilim Dalı, Kırıkkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

İMZA........ 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum. 

 

 

Başkan: Doç. Dr. Fahri ATASOY 

Felsefe Grubu Eğitimi Anabilim Dalı, Gazi Üniversitesi, Gazi Eğitim Fak. 

 

İMZA........ 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum. 

 

Üye: Prof. Dr. Dolunay ŞENOL 

Sosyoloji Anabilim Dalı, Kırıkkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

 

İMZA........ 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum. 

 

 

Tez Savunma Tarihi: 16/12/2024 Jüri tarafından kabul edilen bu tezin Yüksek Lisans 

Tezi olması için gerekli şartları yerine getirdiğini onaylıyorum. 

…………………….……. 

Prof. Dr. Abdussamed YEŞİLDAĞ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü 
 



 

ii 

 

 

ETİK BEYANI 

 
Kırıkkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasında; 

• Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

• Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

• Tez çalışmasında yararlanılan eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi, 

• Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

• Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu 

 

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını 

kabullendiğimi beyan ederim. 

 

 

 

 

 

 

Erhan ERBAY 

16.12.2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii  

 

 

ÖZET 

 
KÜRESELLEŞME DÖNEMİNDE BİREYLERDE MİLLİYETÇİLİK ALGISI 

 

Kırıkkale Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyoloji Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi 

Danışman: Doç. Dr. Günce DEMİR 

Aralık 2024, 154 sayfa 

 

 

Toplum içerisinde varlığımızı gösterebilmemiz diğer insanlardan farklı olan, 

kendimize ait kimliğimizi ifade etmemiz ile sağlanabilmektedir. En geniş toplumsal 

birim olarak bir millete ait olma bilinci, düşüncesi, hissiyatı bizi üst kimlik sahibi 

yapmaktadır. Kendimizi ait hissettiğimiz millete bağlılık duygusu ve bunu içeren 

davranışlarımız milliyetçilik ile ifade edilmektedir. Milliyetçilik, kan bağı, dil, din, 

kültür, tarihsel geçmiş, gelecekte birlikte yaşama isteği gibi değişik nesnel veya öznel 

nedenlerle oluşabilecek duygu ve düşünceyi içerir. Milliyetçiliğin kadim zamanlardan 

nesnel özellikler içerdiği veya modern toplum koşullarının sonucu olarak oluştuğu 

yönünde tezler bulunmaktadır. Her iki durumda da milliyetçilik sosyo-kültürel bir 

gerçeklik olarak günümüzde bütün toplumları etkileyen bir fenomen olarak yer 

almaktadır. 

Küreselleşme, metanın ve finansın sınır tanımaksızın dünyanın her yerine 

ulaşabilmesi, ulaşım ve iletişimdeki teknolojinin hızla gelişimi, internet olanakları ile 

insanların arasındaki mesafenin azalması, mobilitenin artması, homojen bir Batı- 

Amerikan kültürün oluşması, bölgesel siyasi oluşumlar, küresel göç, küresel iklim 

değişikliği, nükleer silahlar ve son dönemin pandemik hastalıkları ile birlikte 

toplumsal bir olgu olarak ele alınmaktadır. Küreselleşme çok yönlü özelliği ile etkisini 

göstermektedir. 

Küreselleşmenin kültürü homojenleştirmesinin milliyetçiliği olumsuz etkileyeceği 

düşünülmektedir. Bireyler gündelik yaşamlarında geleneklerine, kültürlerine uygun 

davranmak isterken başta ekonomik gerçekliklerden dolayı zorlanmaktadırlar. 

Küreselleşme olgusu ile milliyetçilik zıt kutuplarda yer almaktadır. Küreselleşme 

döneminde bireylerin milliyetçilik algısının nasıl etkilendiği araştırma sorusu olarak 

yer almaktadır. 

Bireylerin gündelik davranışlarını nasıl düzenledikleri, hangi deneyimleri 

yaşadıklarının öğrenilmesi araştırmanın amacıdır. Bireylerin deneyimlerinin 

öğrenilmesi amacıyla araştırmada fenomenolojik araştırma deseni kullanılmıştır. 

Araştırmada milliyetçiliği gündelik hayatında yaşayan bu hissiyatını çevresine 

gösteren bireyler seçilmeye çalışılmıştır. Örnekler önce amaçlı örneklem sonrasında 



iv  

kartopu yöntemiyle seçilmiştir. Önce bilinen örneklerle bağlantı kurulmuş, bu kişilerin 

yönlendirmesiyle diğer örneklere ulaşılmıştır. 

Araştırmada on yedi kişi ile yarı yapılandırılmış derinlemesine görüşme yapılmıştır. 

Görüşmede yarı yapılandırılmış soru kâğıdı kullanılarak yaklaşık bir saat süren 

görüşmeler ses kaydı alınarak gerçekleştirilmiştir. Araştırma, demografik durum, 

siyasi düşünce, ekonomi/tüketim, gündelik/rutin davranışlar, kültür/eğitim, 

yabancılar, milliyetçilik duygusu, ilave edebilecekleri konular ve görüşme esnasında 

görüşmeciye ait diğer özellikleri içeren dokuz ana başlıkta açık uçlu sorular içeren soru 

kâğıdı kullanılarak gerçekleştirilmiştir. Görüşmeler Ankara, Bayat/Çorum, Çorum, 

Merzifon/Amasya, Tokat, Eskişehir, Gaziantep illerinde yapılmıştır. 

Görüşmeciler milliyetçilik duygu ve düşüncelerini kültürel, geleneksel ve siyasi 

kavramlarla ifade etmektedirler. Siyasi kimliklerini açıklamak için Milliyetçi, 

Atatürkçü, Demokrat, Ülkücü ve Liberal kavramlarını kullanmaktadırlar. 

Görüşmeciler millet tanımını yaparken, on yedi görüşmeciden on altısı tercihinde 

kültür, dil ve devlet, on beşi vatan/yurt ve on kişi de tarihsel geçmiş kavramlarını ortak 

olarak belirtmişlerdir. Milliyetçilik duygu ve düşüncesi, sembollerin yoğun olarak 

kullanıldığı bir fenomendir. Milliyetçi duygu ve düşüncesine sahip bireyler gündelik 

yaşamlarında milliyetçiliklerini Türk bayrağı, istiklal marşı hassasiyeti, Türk 

büyükleri, Atatürk, tarihi olaylar, yerler, mitler, Türkçe isimler gibi birçok sembolle 

göstermektedirler. 

Görüşmecilerin son dönemde rahatsızlık duydukları konu mültecilere ilişkindir. 

Ülkemizde mültecilerin varlığı başta güvenlik endişesi olmak üzere, mültecilere 

sağlanan ekonomik, eğitim, sosyal yardım, sağlık gibi konularda bütçeden fazla pay 

ayrılmasıdır. Mültecilerin sayıca çok olması birçok şehrimizde mültecilerle gündelik 

hayatta karşılaşmalara ve bazen çatışmalara neden olmaktadır. Ülkemizde yabancıların 

iş hayatında olmaları, tüketim tercihlerinde yabancı ürün tercihleri, çocukların eğitimi, 

yabancı ülkelerde iş olanakları gibi konularda, milliyetçi düşünceye sahip 

görüşmecilerin küreselleşmenin etkileri ile geleneksel davranışlarında zorlandıkları 

başlıklar olarak görülmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Küreselleşme, Millet, Milliyetçilik, Türk Milliyetçiliği 



v  

 

 

ABSTRACT 

 
INDIVIDUALS' PERCEPTION OF NATIONALISM IN THE GLOBALIZATION 

PERIOD 

 

 

Kırıkkale University 

Social Sciences Institute 

Department of Sociology, Master’s Thesis 

Supervisor: Doç. Dr. Günce DEMİR 

December, 2024, 154 Pages 

 

We can show our presence in society by expressing our own identity, which is different 

from other people. The awareness, thought and feeling of belonging to a nation as the 

largest social unit makes us have a higher identity. The feeling of loyalty to the nation 

we feel we belong to and our behaviors that include this are expressed by nationalism. 

Nationalism includes feelings and thoughts that may occur for various objective or 

subjective reasons such as blood ties, language, religion, culture, historical past, and 

the desire to live together in the future. There are theses that nationalism contains 

objective features from ancient times or that it emerged as a result of modern social 

conditions. In both cases, nationalism is a socio-cultural reality and a phenomenon that 

affects all societies today. 

Globalization is the ability of goods and finance to reach all over the world without 

borders, the rapid development of transportation and communication technology, the 

decrease in the distance between people with internet opportunities, the increase in 

mobility, the formation of a homogeneous Western-American culture, regional 

political formations, global migration, global climate change, nuclear It is considered 

as a social phenomenon that is discussed with weapons and recent pandemic diseases. 

Globalization shows its effect with its versatile features. 

It is thought that globalization's homogenization of culture will negatively affect 

nationalism. While individuals want to act in accordance with their traditions and 

culture in their daily lives, they have difficulty, especially due to economic realities. 

The phenomenon of globalization and nationalism are at opposite poles. The research 

question is how individuals' perception of nationalism is affected in the period of 

globalization. 

The aim of the research is to learn how individuals organize their daily behaviors and 

what experiences they have. A phenomenological research design was used in the 

research to learn about individuals' experiences. In the research, an attempt was made 

to select individuals who experience nationalism in their daily lives and show this 

feeling to those around them. Samples were selected by the snowball method. First, a 



vi  

connection was established with known examples, and with the guidance of these 

people, other examples were accessed. 

In the research, semi-structured in-depth interviews were conducted with seventeen 

people. The interviews, which lasted approximately one hour, were audio-recorded 

using a semi-structured questionnaire. The research was conducted using a 

questionnaire containing open-ended questions under nine main headings, including 

demographic situation, political thought, economy/consumption, daily/routine 

behaviors, culture/education, foreigners, sense of nationalism, topics they could add, 

and other characteristics of the interviewer during the interview. The interviews were 

held in the provinces of Ankara, Bayat/Çorum, Çorum, Merzifon/Amasya, Tokat, 

Eskişehir and Gaziantep. 

The interviewees express their nationalist feelings and thoughts with cultural, 

traditional and political concepts. They use the concepts of Nationalist, Kemalist, 

Democrat, Idealist and Liberal to explain their political identities. While the 

interviewees were defining the nation, sixteen of the seventeen interviewees stated the 

concepts of culture, language and state, fifteen of them stated the concepts of 

homeland/homeland, and ten participants stated the concepts of historical past. The 

feeling and thought of nationalism is a phenomenon in which symbols are used 

extensively. Individuals with nationalist feelings and thoughts show their nationalism 

in their daily lives with many symbols such as the Turkish flag, sensitivity to the 

national anthem, Turkish elders, Ataturk, historical events, places, myths, and Turkish 

names. 

The issue that the interviewees have been uncomfortable with lately is related to 

refugees. The presence of refugees in our country is primarily due to security concerns, 

as well as allocating too much from the budget for issues such as economic, education, 

social assistance and health provided to refugees. The large number of refugees causes 

encounters with refugees in daily life in many of our cities, and sometimes causes 

conflicts. Issues such as the presence of foreigners in business life in our country, 

foreign product preferences in consumption preferences, children's education, and job 

opportunities in foreign countries are seen as topics where nationalist-minded 

interviewees have difficulty in their traditional behaviors due to the effects of 

globalization. 

Key Words: Globalızatıon, Nation, Nationalism, Turkish Nationalism 



vii  

 

 

TEŞEKKÜR 

 
Yüksek lisans eğitim süreci boyunca bilgisiyle, motivasyonuyla, disipliniyle bütün 

sınıfımızın yanında olan, sosyolojik düşünebilmenin ve sosyoloji bilgisinin yazıya 

dökebilmesi hususunda ayrıca gayret sarf eden, hayata sosyolojik bakışa dair aldığım 

keyfi bir kat daha arttıran, bilgi ve tecrübesiyle tez çalışmalarım esnasında yol gösterip, 

danışmanlığımı yapan, başarılı, dinamik akademisyen, çok değerli sayın hocam Doç. 

Dr. Günce DEMİR’e; 

Yüksek lisans eğitimimde bütün bilgilerini, güler yüzlerini eksik etmeyen 

bölümümüzün değerli sayın hocalarına ve tez savunmamda yer alarak değerli katkılar 

sağlayan saygıdeğer hocalarım Prof. Dr. Dolunay ŞENOL’a ve Doç. Dr. Fahri 

ATASOY’a; 

İlk tanıştığımız üniversite günlerinden beri, hayatı, zorlukları, güzellikleri, ikinci 

üniversite çalışmalarını ve her şeyi birlikte paylaştığım, yüksek lisans çalışmalarımda 

yazılarımın redaksiyonu dahil olmak üzere, maddi, manevi desteğini hiçbir zaman 

esirgemeyen, sevgili eşim Hatice Lale ERBAY’a; 

Eğitimin her zaman her yaşta sürdürülmesine dair inançlarını vurgulayarak, hayata 

dair motivasyonumu yükselten, sevgili annem Yurda ERBAY, sevgili babam Kazım 

ERBAY ve sevgili kardeşim Kerem ERBAY’a; 

Akademik kariyer düşüncelerime desteklerini esirgemeyen, sevgili biricik oğullarım 

Nazım ERBAY ve Can ERBAY’a; 

En içten dileklerimi ve tüm kalbimle teşekkürlerimi sunarım. İyi ki varsınız. 



viii  

 

 

İÇİNDEKİLER DİZİNİ 

 
Sayfa 

ÖZET .......................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ................................................................................................................ v 

TEŞEKKÜR .............................................................................................................. vii 

İÇİNDEKİLER DİZİNİ .......................................................................................... viii 

ÇİZELGELER DİZİNİ.............................................................................................. x 

KISALTMALAR DİZİNİ ......................................................................................... xi 

1. GİRİŞ....................................................................................................................... 1 

2. KAVRAMSAL ÇERÇEVE ................................................................................... 5 

2.1. Küreselleşme ...................................................................................................... 5 

2.2. Millet ............................................................................................................... 18 

2.3. Milliyetçilik ..................................................................................................... 26 

2.4. Türk Milliyetçiliği ............................................................................................ 32 

3. KURAMSAL ÇERÇEVE .................................................................................... 40 

3.1. İşlevselcilik ...................................................................................................... 44 

3.2. Yapısal İşlevselcilik ......................................................................................... 46 

3.2.1. Talcot Parsons ............................................................................................ 47 

3.2.2. Robert K. Merton ....................................................................................... 49 

3.3. Pierre Bourdieu Yaklaşımı ............................................................................... 50 

3.4. Sembolik Etkileşimcilik ................................................................................... 55 

3.4.1. Chicago Okulu ........................................................................................... 57 

3.4.2. George Herbert Mead ................................................................................. 57 

3.4.3. Erwing Goffman ......................................................................................... 60 

4. YÖNTEM .............................................................................................................. 62 

4.1. Araştırmanın Yöntemi ..................................................................................... 66 

4.2. Araştırmanın Amacı ......................................................................................... 68 

4.3. Araştırma Sorusu ............................................................................................. 68 

4.4. Fenomenolojik Araştırma Deseni .................................................................... 69 

4.5. Araştırmanın Kısıtları ...................................................................................... 70 

4.6. Veri Toplama Aracı ......................................................................................... 70 

4.7. Veri Toplama Yöntemi, Derinlemesine Görüşme ........................................... 71 

4.8. Görüşmecilerin (Örneklerin) Seçimi ................................................................ 72 

4.9. Veri Analizi ..................................................................................................... 72 

5. BULGULAR ......................................................................................................... 74 

5.1. Demografik Özellikler ..................................................................................... 75 

5.2. Siyasi Kimlik ve Oy Verme ............................................................................. 76 

5.3. Ekonomi, Tüketim ........................................................................................... 83 

5.4. Milliyetçilik Duygusunu Gösteren Gündelik Rutin Davranışlar ..................... 85 

5.5. Kültür, Eğitim .................................................................................................. 92 

5.6. Yabancılar ...................................................................................................... 110 

5.7. Bulguların Genel Değerlendirilmesi .............................................................. 121 



ix  

6. SONUÇ ................................................................................................................ 133 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 139 

EKLER .................................................................................................................... 144 

EK.1 Resimler ....................................................................................................... 144 

EK.2 Derinlemesine Görüşme Soru Kâğıdı .......................................................... 145 

EK.3 Etik Kurul Raporu ....................................................................................... 151 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 152 



x  

ÇİZELGELER DİZİNİ 

Sayfa 

 

Çizelge 3. 1. Bireysel adaptasyon tipolojisi ................................................................ 50 

Çizelge 5. 1. Görüşmeci demografi tablosu ................................................................ 75 

Çizelge 5. 2. Görüşmecilerin eğitim durumu .............................................................. 76 

Çizelge 5. 3. Görüşmeci siyasi kimlik ölçek tablosu .................................................. 77 

Çizelge 5. 4. Siyasi kimlik kullanılan kavram tablosu ............................................... 78 

Çizelge 5. 5. Siyasi kimlik ölçeği dağılım tablosu ..................................................... 81 

Çizelge 5. 6. Millet Tanımında Yer Alabilecek Kavramlar Dağılım Tablosu ........... 103 



xi  

 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 
 

 

ABD Amerika Birleşik Devletleri 

AGIL Adaptation, Goal Attainment, Integration, Latency 

BOP Büyük Ortadoğu Projesi 

KFC Kentucky Fried Chicken 

Km. Kilometre 

TÜBA Türkiye Bilimler Akademisi 

MVP Most Valuable Player 

TÜİK Türkiye İstatistik Kurumu 

Vb. Ve Benzeri 



 

 



1  

 

 

1. GİRİŞ 

 
Sıradan bir insanın yaşamına anlam vermesi, diğer insanlarla, toplumla etkileşiminin 

nasıl olması gerektiğine dair doğru cevapları bulabilmesi kişinin kendini tanımasıyla 

mümkün olabilecektir. Birey davranışlarını gerçekleştirirken, eyleyen kişi olurken 

muhakkak ki bilgi deposunu bulunduğu toplumdan edinmiştir. Toplum, dışsal bir güç 

olarak, aile, kültür, ekonomi, eğitim, siyaset, din vb. birçok kurumun etkisiyle bireyin 

kimliğini oluşturmasında etkili olur. Birey davranışlarını gerçekleştirirken toplumun 

kendisinden beklentilerini ve kendine ait öznel deneyimlerini birlikte değerlendirerek 

eylemini gerçekleştirir. Her deneyim bilgi deposuna yeni bir katkıdır. Birey bu 

doğrultuda kendisini sürekli değiştirirken eyledikleriyle ve etkileşimleriyle de toplumu 

değiştirebilme konumundadır. Toplum da eyleyen öznelerin farklı etkileriyle dinamik 

bir yapı olarak sürekli değişim içerisindedir. Toplumsal değişimlerin farklı nedenleri, 

kaynakları olabilmektedir. Eski tarihsel dönemlerde doğa olayları toplumsal 

değişimlerde çok etkili olurken neolitik dönemle birlikte insanların yerleşik topluma 

geçmeleri, kentleşme ile birlikte toplumsal değişimde kültür, bilim-teknoloji, siyaset 

vb. etkili olmaktadır. 

Toplumsal değişimlerin etkisiyle oluşan tarihsel dönemler değişik isimler altında bilim 

insanlarınca incelenmektedir. Küreselleşme, serbest piyasa ekonomik sisteminin 

devlet düzenlemelerinden ayrılması, iletişimin hızının kapasitesinin artması, internet 

olanaklarıyla bireylerin sosyalleşmesinin artması, çeşitlenmesi, bilgi-işlem ve ulaşım 

alanında sürekli teknolojik gelişmeler sayesinde ekonominin nicel ve nitel artışı 

dolayısıyla dünyanın küçülmesi ve uzaklıkların kısalması olarak bir meta kavramdır. 

Küreselleşme, üretim ve tüketimde devasa artış gösteren metalarıyla, çok zengin 

yazılı, görsel, dijital medya olanaklarıyla günlük hayatımızda, evlerimizin içinde Batılı 

modern bir aileye vurgu yapmaktadır. Soluduğumuz hava, diğer bireylerle 

ilişkilerimiz, yaşam dünyamız hepsi, küreselleşmenin etkisi altındadır. Herhangi bir 

konuda bir değerlendirme yapmak, kişisel veya toplumsal bir karara ulaşmak, 

küreselleşmenin etkilerini, olanaklarını, kısıtlarını hesaba koymadan mümkün 

gözükmemektedir. Küreselleşmenin meta üretimi, tüketim, ulaşım, iletişim, medya, 



2  

siyasi oluşumlar vb. etkilerinden uzak olduğunu “bunlarla işim olmaz” diye düşünen 

dünyanın herhangi bir coğrafyasında sadece avcılıkla hayatımı idame ettirebilirim diye 

düşünen bir birey bile küreselleşmenin çevresel etkilerinden mesela iklim krizinin 

olumsuz etkilerinden kurtulamaz. Küreselleşme odaya salınan gaz formunda bir 

madde gibi her tarafa yayılır, örneğin bir kolonya bir anda odanın her tarafına yayılır 

ve kolonyanın kokusunu odadaki herkes hissedebilir. Küreselleşme olumlu veya 

olumsuz yönleriyle toplumsal bir olgudur. 

Milliyetçilik, ortaya çıktığı 1789 Fransız İhtilali zamanından itibaren, toplulukların, 

grupların devlet olma çabalarında etkili bir motivasyon aracı, bireylerin bulundukları 

toplumda üst kimlik sahibi olarak varlıklarını gösterme, kabul ettirme ve bu kimlikten 

gurur duyarak dünyayı anlamlandırma çabasının bir ifadesi olarak çok güçlü bir 

fenomen olma özelliğini korumaktadır. Milliyetçilik, güncelliğini yitirmeyen bu 

özelliğiyle sosyal bilimlerde kültürel, siyasi, hukuki, ekonomik ve daha farklı 

alanlarda incelemeleri hak eden bir olgudur. 

Milliyetçilik üzerine alan yazında çok değerli araştırma, inceleme kitapları, makaleler 

bulunmaktadır. Milliyetçilik anketleri araştırmalarda kullanılan bir yöntemdir. 

Araştırmalara baktığımızda daha çok siyasi anlamda, ülke çapında yapılan anketler 

göze çarpmaktadır. Bu araştırmalardan birisi 2010 yılında 2.727 kişiyle yüz yüze 

yapılan KONDA Milliyetçilik ve Ulusal Gurur Araştırmasıdır. Bu araştırmada ülke 

çapında anket yapılmış, bireylerin milli maçları izlerken kazanmayı isteme hisleri ve 

ülkemizde Türklerden başka kişilere hayat hakkı tanımamak şeklinde 

derecelendirilecek milliyetçilik skalasına ışık tutacak sorular yöneltilmiştir. Bu 

araştırmada elde edilen verilerden bir kısmı şöyledir. “Milli değerlerimize sahip 

çıkmam gerektiğine inanıyorum” diyenler %68 oranındadır, “Türkiye’de Türk kültürü 

hâkim olmalıdır” %60, “Türkiye, farklı kültürlerden insanların bir arada yaşadığı bir 

mozaiktir” cümlesine katılanlar %68, “günümüzde milliyetçiliği savunmak anlamını 

yitirmiştir” cümlesine katılanlar %44, “seçme şansım olsa başka bir ülke vatandaşı 

olurdum” cümlesini yanlış ve kesin yanlış bulanlar %75 oranındadır (KONDA, 2024). 

Araştırmaların yapıldığı zaman dilimi araştırmalardaki en önemli bağlamdır. 

Konda’nın araştırmasında bu yana 14 yıl geçmiştir. Aradan geçen zaman zarfında 

ülkemizde çok önemli demografik, sosyal, siyasal, ekonomik değişikler olmuştur. 

Özellikle BOP doğrultusunda, 2013-2017 yılları arasında Irak iç savaşı, 2011 yılında 

gösteriler, ayaklanmalar ile başlayan Suriye iç savaşı, 2011 yılında Libya iç savaşı, 



3  

2013 yılında Mısır’da askeri darbe ile yönetime el konulması, ABD’nin Afganistan’da 

yürüttüğü savaştan çekilmesi sonrası Afganistan’da Taliban’ın yönetimi ele geçirmesi 

ile ülkemizin çok değerli bir stratejik bölgede bulunmasından dolayı ülkemizde birçok 

olumsuzluk yaşanmıştır. Küresel güçlerin dünyadaki enerji sahalarını ele geçirme ve 

ticari yollarda söz sahibi olma planları doğrultusunda stratejik bölgelerde çıkarılan 

savaşlar sonrasında ülkemiz yoğun bir mülteci göçüne uğramıştır. Göç sonrası 

ülkemizde kimi yerlerde demografik yapı bozulma aşamasına gelmiş, gelen 

yabancılara ayrılan bütçe sonrasında ekonomik sorunlar ortaya çıkmış, yine 

mültecilerle kültürel uyumsuzluklar sıcak çatışmalara bile yol açmıştır. Buna göre 

Konda’nın araştırması şimdilerde yapılsa muhakkak çok farklı sonuçlar 

alınabilecektir. 

Göze çarpan araştırmalardan biri de Sabancı Üniversitesinin 2022 yılında Ferhat 

KENTEL ve Hatem ETE tarafından gerçekleştirilen “Türkiye’de Milliyetçilik Algısı” 

isimli araştırmadır. Bu araştırmada elde edilen verilerden bazıları şöyledir: 

katılımcılara 0-10 puan arasında kendilerini ne kadar milliyetçi gördüklerine dair 

yapılan puan ortalaması 7,5 çıkmıştır, “ülkem için savaşır ve ölürüm” ifadesine %84 

oranında katılım çıkmıştır, “ülkesini ve devletini sevmeyen Türkiye’yi terk etmelidir” 

sözüne destek %57 oranındadır, “seçme şansım olsa başka bir ülke vatandaşı olurdum” 

ifadesine kesinlikle katılmıyorum diyenler %42 oranındadır (Kentel & Ete, 2024). 

Milliyetçilik kelimesi YÖKTEZ sitesinde yaklaşık 842.000 tez başlığı içerisinde 

aranmış ve bu kelimeyi içeren 332 adet tez çalışması bulunmuştur. Dergi park sitesinde 

milliyetçilik ile ilgili yapılan aramada 1.482 adet makale bulunmuştur. Milliyetçilik ile 

ilgili kitaplar, makaleler ve tez araştırmaları yoğun olarak bulunmaktadır. Bu 

araştırmanın özelliği, bağlam olarak Küreselleşme olgusunu ele alarak derinlemesine 

görüşme yoluyla, kendi kimliğini milliyetçi olarak niteleyen, bu duygu ve düşüncesini 

gündelik hayatta bir şekilde gösteren bireylerdeki milliyetçilik algısını 

anlamlandırabilmektir. 

Bir kültürün değerleri, inanç ve norm sistemleri insanların zihinlerinde yer eden 

manevi düşüncelerdir, bunlar direkt olarak gözlenemezler. Bir toplumun kültürünü 

öğrenebilmek için insanların zihinlerinden ne geçtiğini bilemediğimizden başka yollar 

bulmamız gerekir. İnsanların açık davranış şekillerini gözlemlemek, onları anlamak 

kültürleri hakkında bilgi edinebilmek için faydalanacağımız etkili bir yoldur (Güngör, 



4  

2019). Araştırmada bireylerin deneyimlerini, açık davranışlarını öğrenebilmek, 

anlayabilmek esas alınmıştır. 

Bu araştırmada, küreselleşmenin etkisi olarak, bireylerin gündelik yaşamındaki 

alışverişlerinde (meta tüketimi), yabancıların iş sahası açma gerekçesiyle ülkemizdeki 

faaliyetleri, bedelli askerliğe bakış, çocuklarımızın ve kendimizin yurt dışında 

yaşamaya dair düşünceler, ülkemize göçle gelen mültecilere dair görüşler ve Avrupa 

Birliğine üye olma gibi başlıklarda derinlemesine görüşme yapılmıştır. Bu 

araştırmanın önemi derinlemesine görüşme ile görüşmecilere yöneltilen bir sorunun 

ardındaki bireysel anlama ulaşılmaya çalışılmasıdır. Araştırma yazılırken sosyolojik 

kuramlar literatür olarak anlatılmaya çalışılmış, araştırma bulguları Sembolik 

Etkileşim ve Bourdieu yaklaşımı açısından değerlendirilmiştir. 



5  

 

 

2. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

 
Tartışmalarda ve açıklamalarda kavram sırtımızı dayayacağımız bir duvardır. 

Kavramlar, insan zihninin dış dünyayı algılaması ve adlandırmasında ortak 

kullanmamız gereken araçlardır. Bu ortak kavramları doğru kullanarak zihnimiz 

algılar, anlam verir ve üzerine yönelik düşünürüz. Doğruya ulaşabilmek için ancak 

ortak kavramlar ile anlaşırız ve tartışırız. Aynı kavramdan farklı şeyler anlıyorsak 

doğru bilgi üretemeyiz, tartışamayız. Buna göre bilmek, anlamak ve tartışmak için 

yapılan çalışmada temel kavramları doğru ve aynı şekilde kullanmamız şarttır. Ortak 

anlamı içeren kavramları farklı şekilde istediğimiz gibi de kullanamayız, 

kullandığımız zaman yeni bir anlam üretiyoruz demektir. Yeni bir anlam üretilmesi ise 

yoğun incelemeler, bilimsel araştırmalar ile sağlanabilir (Atasoy, 2020: 219). 

 

2.1. Küreselleşme 

 
Durkheim sosyolojisinde, devlete sadakatin kökeni nedir? sorusu da yer almaktaydı. 

Vatanperverlik seküler bir dindir ve vatandaşların birer tapınan olduğu devlet 

tarikatından söz edilebilir. Vatanperverlik bireyi bir devlete bağlayan hisler ve 

düşünceler ile kurulur. Durkheim modern dönemlerde vatanperverlik ve dünya 

vatanperverliği olarak iki sadakat şekli olduğunu düşünüyordu. Eski zamanlarda tek 

bir sadakat olarak devlet vardı. Modern zamanlarda insanda küresel bilinç ufku 

artmıştır. Bu bilinç evrensel haliyle vatanperverlikten daha yüksek ahlaki düzeyde yer 

alır ve bu evrensel bilinç bütün olarak insanlığın örgütlenmiş bir toplum olarak hayal 

etmesini mümkün kılar. Bu düşünceyle Durkheim evrenselci insanlık anlayışı ile 

küreselleşme fikrine öncülük ediyordu (Turner, 2022: 172). 

Küresel sözcüğünün kendisinde mecazi olarak “total” anlamından ve işaret ettiği 

geometrik biçim ile dünyanın her coğrafi alanına yönelik güçlü bir çağrışım ve 

anlamlandırma bulunmaktadır. Küreselleşme kavramının “tek olma eğilimi” içermekte 

olduğu kesindir fakat fiili durum bu anlamları içermiyorsa “küreselleşme” sözcüğü 

yanlış seçilmiş demektir (Tomlinson, 2017: 24-25). 



6  

Sosyolojik bir yorum ile küreselleşme kavramı kullanıldığında içinde ister istemez 

modern bir toplumdan bahsederiz. Anthony Giddens’e göre modernlik, on yedinci 

yüzyılda Avrupa’da başlayan ve bütün dünyayı etkisi altına alan toplumsal yaşam ve 

toplumsal örgütlenme biçimine vurgu yapar. Bu düşünce şekli, modernliği belirli bir 

zaman süreci ve coğrafi mekân ile bağlantılı kılar fakat ele alınan özellikler yaşanan 

döneme göre değişebilir karakterdedir. Modernliği birbirine bağlı üç temel özelliği ile 

belirleyebiliriz: 1-Zaman ve uzamın ayrılması. Modernlik öncesi kültürlerin zamanı 

hesaplama şekilleri vardı. Takvim veya yazının bulunması tarıma dayalı devletlerin bir 

özelliği olarak görülmekteydi. Zaman toplumun çoğunluğu için uzam ile bağlantılıydı. 

“Ne zaman” sorusu “nerede” sorusuyla ilişkilendirilirdi. Saat günü kesin bir biçimde 

dilimleyerek nicelleştiren bir ölçü birimi olmaktaydı. 2-Yerinden çıkarma 

düzeneklerinin gelişimi. Yerinden çıkarılma, toplumsal ilişkilerin yerel anlamlarından 

kaldırılarak yeniden yapılandırılmasını içerir. Geleneksel dünyadan modern dünyaya 

geçiş farklılaşma ve uzmanlaşma kavramlarıyla ifade edilmektedir. Modern toplumsal 

kurumlarda simgesel işaretlerin (symbolic tokens) yaratılması ikincisi de uzmanlık 

sistemlerinin kurulması olarak iki tür yerinden çıkarma düzeneğinden bahsedilir. 

Simgesel işaret terimlerine örnek, Marx’ın “evrensel fahişe” olarak söz ettiği paradır. 

3-Bilginin düşünsel temellükü. Toplumsal yaşama dair üretilen bilgi sistemin yeniden 

üretilmesinin bütünleyici bir parçası olmaktadır (Giddens, 2021). 

Toplumların ayrı olarak ele alınmasında kültür ayırt edici bir özelliktir. Günümüzde 

yoğun bir şekilde gerçekleşen benzer meta tüketimi, medya, ulaşım, iletişim, turizm 

ve emek piyasası ile gerçekleşen sürekli göçler ile kültürün unsurları karşılıklı 

etkileşim içerisindedirler. Bu anlamda Amerikan firmaları küresel olarak etkili 

olmaktadırlar. Örneğin Wal-Mart’ın 9.000 mağazasından yılda 200 milyon kişi 

alışveriş yapmakta, dünyada 50 ülkede 17.000 Starbucks kafe bulunmakta, Dominos 

Pizza’nın 9.000 şubesi bulunmakta, Yum Brands firması KFC, Pizza Hut ve Long John 

Silver’s markaları ile 110 ülkede 38.000 lokanta işletmektedir. Amerikan kot pantolon, 

hazır yemek vb. maddi ürünleri yeryüzünün her kara parçasında tüketicilere 

sunulmuştur (Newman, 2022: 50). 

Küreselleşme, bilgi teknolojisi, internet ve iletişim alanındaki zengin gelişme kadar, 

ticaretin uluslararasılaşması, uluslararası şirketlerin birleşmesi, çokuluslu şirketler ve 

dolayısıyla finansal küreselleşme ve bölgesel ekonomik siyasi yapıları anlatırken diğer 

tarafta ülkeler arası eşitsizliği, yoksulluğu, işsizliği, krizleri insanların çaresizliğini de 



7  

içermektedir. Küreselleşmenin yarattığı büyük krizler, insanların çaresizliği büyük 

tepkilere yol açmaktadır. Küreselleşme olgusu iyi ve kötü yanlarıyla beraber 

düşünülmelidir (Durugönül, 2017). 

Küreselleşme döneminde ülkeler arası bölgesel sıcak savaşlar, iç savaşlar, ülkelerde 

yaşanan ekonomik krizler, yönetimlerin antidemokratik baskıcı uygulamaları ve diğer 

pek çok sebepten insanlar ulaşım ve iletişimdeki gelişmeler ile başka ülkelere pek çoğu 

yasal olmayan yollar ile göç etmektedirler. Zygmund Bauman Michel Agier’den 

alıntıyla önümüzdeki 30-40 yıl içerisinde 1 milyar yurdundan ayrılmış, göç eden insan 

öngörüsüne vurgu yapar. Sermayenin, metanın, sembollerin küreselleştiği dönemde 

artık insanlar da küreselleşmiştir. Yurdundan ayrılan insanların benim diyebileceği bir 

mekânları yoktur. Göç yolculuğuna çıkan insanların bir varış yeri de yoktur ya da 

yolculuk “hiçbir yeri” (no-place) kapsar. Paylaşılan dünyanın yersiz yurtsuz 

insanlarını herhangi bir tren istasyonunda, kentlerin gösterişli parklarında yani biz 

yerli vatandaşların gündelik muhitlerinde görebiliriz. Bu insanları televizyonlardan 

seyrederken birden bizzat yüz yüze gelebiliriz ve bu dünyanın kargaşa dolu problemli 

hali artık yaşadığımız ortamdadır. Küreselleşme o tatsız sonuçlarıyla uzaklarda bir 

yerde değil çocuğumuzun elinden tutarak yürüdüğümüz cadde üzerindedir (Bauman, 

2017: 80-81). 

Giddens’e göre modernlik yapısal olarak küreselleştirme özelliğine sahiptir. 

Modernliğin rekabetçi emek ve ürün piyasaları bağlamında sermaye birikimini de 

içerecek şekilde kapitalizm, doğanın dönüştürülmesi anlamında endüstriyalizm, 

enformasyonun ve toplumsal denetleme gücü olarak gözetleme ve savaşın 

endüstrileşmesi bağlamında şiddet araçlarının kontrolünü de içeren askeri iktidar 

olmak üzere dört adet kurumsal boyutu bulunmaktadır. Küreselleşme, uzak 

coğrafyaları birbirlerine bağlayan, çok uzaklardaki olayların yerel oluşumları 

biçimlendirdiği ve tersinin de gerçekleştiği, toplumsal ilişkilerin dünya çapında 

yoğunlaşması olarak tanımlanabilir. Bu anlamda küreselleşmenin de kapitalist dünya 

ekonomisi, uluslararası iş bölümü, ulus-devlet sistemi ve askeri dünya düzeni olarak 

dört boyutu bulunmaktadır (Giddens, 2021). 

Küreselleşmede ekonomik süreçler ulusal sınırların önemini azaltmaktadır. Çokuluslu 

şirketler üretim işletmelerini, planlama işlerini ve pazarlarını dünyada çok geniş bir 

coğrafyada olacak şekilde faaliyetlerine devam etmektedirler. Günümüzde dünya 

genelinde 33,7 milyondan fazla işçi Amerikan kökenli çok uluslu şirketlerde 



8  

çalışmaktadır. Çok uluslu Amerikan şirketlerinin bulundukları ülkenin kültürüne bir 

bağlılıkları bulunmamaktadır. Çok uluslu küresel şirketler dünya üzerinde büyük bir 

serveti kontrol etmekte, her yerde yaşayan insanların hayatlarını etkilemektedirler 

(Newman, 2022: 143). 

Kapitalizm, kapitalist etkileşimler küreselleşmenin çok yönlü belirleyicilerinden 

birisidir. Az gelişmiş ülkelerin batılı ülkeleri yakalayabileceğini umut ettiren 

Modernleşme kuramının iyimser iddialarına karşılık, Bağımlılık Kuramları, batı 

toplumlarının az gelişmiş ülkeler karşısındaki avantajlı konumlarını korumak isterler 

ve bunu sürdürecek mali ve teknik olanaklara sahiptirler. Andre Gunder Frank, 

“azgelişmişliğin gelişmesi” kavramını kullanırken söylemek istediği, periferi 

devletleri yörüngesini bulamamış ve bağımlı ekonomilerdi. Bunları terminolojik 

olarak ileri metropollerin uyduları şeklinde adlandırıyordu. Frank, Capitalism and 

Underdevelopment in Latin America (1969) adlı eserinde, üretmiş olduğu artığa 

kapitalist ülkelerin çokuluslu şirketler vasıtasıyla el koyması nedeniyle üçüncü dünya 

ülkelerinin durgunluğa tabi olacaklarını açıklamaktaydı. Frank, üçüncü dünya 

ülkelerinin büyümesinin kapitalizm ile bağlarının kopartılarak sosyalist kalkınma 

stratejileri uygulamakla olabileceğini söylemekteydi. Bağımlılık kuramının 

yetersizlikleri bulunmaktaydı. Kapitalist ekonomik sistemin merkezden periferiye 

doğru büyümesini ve bu büyümenin kapitalist toplumlar ile pre-kapitalist toplumlar 

üzerindeki etkileri Dünya Sistemleri Kuramı ile açıklanmaktadır. Dünya Sistemleri 

Kuramı New York Eyalet Üniversitesinde kurulan Fernand Braudel Ekonomiler, 

Tarihsel sistemler ve Uygarlıklar Araştırma Merkezindeki Immanuel Wallerstein ve 

meslektaşlarının çalışmalarıyla birlikte anılmaktadır. Dünya Sistemleri Kuramı, 

kapitalizmin yeryüzündeki genişlemesini belgeleyerek sosyolojik bir açıklama 

yapmaktadır. Bu kuramın temel önermesi, kapitalizmin ulusal değil küresel çapta 

örgütlendiği, egemen olan merkezdeki bölgelerin ileri sanayi sistemlerini geliştirip 

periferi ülkelerin ürettiği hammaddeleri sömürdüğü, modern dünyanın uluslararası bir 

ekonomik düzen ve değişik siyasal sistemler ile yerleştiği, oysa pre-modern 

imparatorlukların bunun zıttı bir modele göre kuruldukları söylemini içermektedir 

(Marshall, 2021:168). 

Bauman’a göre, küreselleşme düşüncesinin verdiği en derin anlam, dünya işlerinin 

belirsiz, zapt edilmeyen ve kendi kendine işler özelliği taşıması, bir merkezin, kontrol 

masasının veya bir yönetim biriminin, makamının bulunmamasıdır. Küreselleşme, 



9  

Jovitt’in başka bir isimlendirmesiyle “yeni dünya düzensizliği” anlamını içermektedir 

(Bauman , 2021: 76). 

Küreselleşme yoğun bir şekilde teknolojik gelişmeyi içermektedir. Herbert Marcuse, 

teknolojinin tek-boyutlu toplum oluşturduğunu söyler. Marcuse’de diğer Marksistler 

gibi insanlar ve kendi yarattığı teknolojik yapılarda diyalektik bir ilişki görür. Yani 

insanlar teknolojiyi yaratır, kullanır, değiştirir, yeteneklerini ifade eder ve ihtiyaçlarını 

karşılar. Bu ilişki ile teknoloji ve insan gelişir. Fakat kapitalizmde bu ilişki karşılıklı 

olmaktan çıkar ve tek boyutlu hale gelir. İnsanlar teknolojiyi yaratır fakat teknoloji 

kapitalistler tarafından kontrol edilerek işçileri sömürmek için kullanılır. Artık insanlar 

teknolojiyi kullanarak kendilerini ifade etmek yerine teknoloji tarafından kullanılarak 

köleleştirilirler. Bireysellik bastırılır, özgürlük ve yaratıcılık yok olur. Bunların 

sonucunda insanlar teknolojiyi kullanan, kontrol eden ve ezen güçler karşısında 

eleştirel düşünme yeteneklerini de kaybederler (Ritzer & Stepnisky, 2019: 85). 

Günümüz küreselleşmesi postmodernite içerisinde kültürel farklılaşmaya, bölünmeye, 

karmaşıklığa, yüksek kültür ve elit geleneklerin parçalanmasına da vurgu yapar. 

Küreselleşme ile bireylerin turistik faaliyetlerinin artması, küresel emek piyasasının 

oluşması ile etnik çok kültürlülük ve kültürel çeşitlilik artmaktadır (Turner, 2022: 47). 

Küreselleşme, dünya ekonomisinin devasa boyutlara ulaşması ile yoğun toplumsal 

ilişkileri içermektedir. Bu anlamda McDonaldlaşma, dünyanın dış etkilere kapalı 

kurum (din) ve bölgelerine (Fransa gibi Avrupa ulusları) bile süratle yayılan bir süreç 

olmaktadır. McDonald sistemi, Frederich W. Taylor’un Bilimsel Yönetim İlkelerinin 

ve Ford otomobil endüstrisinde kullanılan montaj hattı sisteminin hazır yiyecek 

endüstrisinde kullanılması yöntemidir. Kroc, bürokrasi, bilimsel yönetim ve montaj 

hattı ilkelerini Mc Donald kardeşlerin ürünleriyle birleştirdi, ulusal ve uluslararası 

bayilik sistemiyle yiyecek ürünlerini pazarladı ve bu yöntemler 20. yüzyılın 

rasyonelleşme birikimlerini yansıttı. McDonald firması 1955 yılında faaliyetine 

başlamış, 1994 yılında 99 milyar hamburger satmış, 2013 yılında satılan hamburger 

300 milyarı geçmiş, 28,1milyar dolar gelir elde etmiştir. McDonald’s ticaret hacmiyle 

beraber yalnız Amerikan popüler kültüründe değil küresel popüler kültürde de merkezi 

bir konum kazanmıştır. Arkasında Ray Kroc’un dehası olduğu kabul edilen 

McDonaldlaşmanın boyutları, müşterilere, işçilere ve yöneticilere verimlilik, 

hesaplanabilirlik, öngörülebilirlik ve denetim sunma ilkelerini içermektedir. 

McDonaldlaşma’da rasyonellik esas olmakla birlikte teknolojinin insanlar tarafından 



10  

kontrol edilmesi yerine, onun insanları kontrol etmesi gibi irrasyonel sonuçlar da 

doğurabilir. Rasyonelliğin irrasyonelliği olumsuz olarak McDonaldlaşmanın beşinci 

boyutu olarak ele alınabilir. McDonaldlaşma, çağımızın postendüstriyel, post fordist 

(kitlesel ürünlere ilginin azalıp, kişiselleşmiş özel ürünlere artan ilgi, daha kısa üretim 

koşulları, esnek üretim, daha yetenekli işçiler, daha fazla farklılaşma) ve postmodern 

toplumların yükselişi olarak en önemli üç toplumsal değişimi yansıtır (Ritzer, 2022). 

İnsanlar diğer canlılar gibi kendi bedenlerini korumaya ve yeme, içme, barınma 

ihtiyaçlarını karşılamak yönünde doğal bir arzu duyarlar. İnsanlar hayvanlardan farklı 

olarak kabul görme ihtiyacı da duyarlar. İnsan daha soyut ilkeler için kendini koruma 

içgüdüsü için hayatını tehlikeye atabilir. Hegel’e göre kabul edilme arzusu başlangıçta 

iki ilkel savaşçıyı kavgaya zorlamıştır. Doğal ölüm korkusu bir savaşçıya boyun 

eğdirdiğinde tarihin diyalektik oluşumu efendi-köle ilişkisi başlamıştır. Tarihin 

başlangıcındaki bu savaşta kazanılacak şey sadece saygınlıktır. Platon’da ruhun, arzu, 

akıl yürütme ve thymus (öfke) olmak üzere üç özelliğinin olduğunu söylemiştir. Arzu 

insanların kendi dışındakilere dair istekleri iken akıl yürütme onların elde edilmesini 

yönetir. İnsanlar bunun haricinde kendilerinin ya da değer verdikleri ilkelerin, şeylerin 

kabul görmesini isterler. Kendine ait biçtiği değerin kabulüne günümüzde özsaygı 

denmektedir. Kendine saygı gösterilmediğinde, insanlar öfke duyarlar. Hegel’e göre 

haysiyet sahibi olarak kabul edilme arzusu tarihin başlangıcında, hayatlarını riske 

atmaya hazır efendiler ve doğal ölüm korkusuna boyun eğen köleler olarak iki sınıfa 

ayrıldılar ve tarih bu diyalektik çelişki ile oluşmaya, yazılmaya başlamıştır. 1989 yılı, 

yani Fransız Devriminin ve ABD Anayasası’nın onaylanmasının iki yüzüncü 

yıldönümü komünizmin dünya tarihinde çöküş yılıdır. Son yirmi yılda Latin 

Amerika’dan, Doğu Avrupa’ya, Sovyetler Birliğinden Orta Doğu ve Asya’ya kadar 

birçok güçlü otoriter rejimler iktidardan düşmüşlerdir. Buna karşın ekonomideki 

liberal ilkeler (serbest piyasa) yaygınlaşmış ve üçüncü dünya ülkelerinde 

zenginleşmeler görülmüştür. Ekonomideki liberalleşme siyasi liberalleşmeyi, 

özgürleşmeyi de beraberinde getirmiştir. Hegel, Amerikan ve Fransız Devrimleriyle 

tarihin sona erdiğini çünkü evrensel kabul edilme mücadelesinin sona erdiği bir 

toplumun oluştuğunu söylemiştir. İnsanın kabul edilme arzusunu karşılamada yetersiz 

kalan komünizm artık yerini liberal demokrasiye bırakmıştır. Değerli bir Hegel 

yorumcusu olan Alexandre Kojeve’nin “evrensel-homojen devlet” dediği, bizimse 

liberal demokrasi olarak tanımladığımız yönetim şekli, efendi-köle ilişkisinin sona 



11  

erdiğini, insanları eşit kabul eden evrensel bir eşitlik anlayışının oluştuğunu 

düşünmektedir. Liberal demokrasinin, kabul edilme sorununu çözdüğü düşünülse bile, 

tarihin sonunun geldiği yani Liberal Demokrasinin bütün sorunları çözebileceği 

yeteneği taşıyıp taşımayacağı büyük tartışmaları içerecek bir sorudur. İnsanların kendi 

ulusal kimliklerini reddettiği Doğu Avrupa ve Sovyetler Birliği gibi ülkelerde 

milliyetçilik yükselmekte, diğer güvenli milletler de ise milliyetçilik değişim 

sürecinden geçmektedir. Batı Avrupa’da ulusal düzeyde kabul edilme arzusu 

medenileştirilmiş ve üç yüz veya dört yüz yıl önceki din anlayışında olduğu gibi 

evrensel kabul edilme ilkeleriyle uyumlaştırılmıştır (Fukuyama, 2023). 

Küreselleşme düşünceleri içerisinde milli devletlerin, milli kimliklerin ve 

milliyetçiliğin yerini kozmopolit bir kültür ve milli-üstü yönetimlerin alabileceği de 

yer almaktadır. Bu düşüncenin üç ana bileşeni bulunmaktadır; ilki, milli devletlerin 

yakın zamanda kalkacağı; ikincisi milliyetçiliğin yer değiştirmesi ve üçüncü olarak 

etnisitenin aşılmasıdır. Milliyetçiliğin, milli devletlerin ve etnisitenin yerini milli üstü 

veya küresel kimlikler ve birlikler aldığında bu üç bileşenin hız kazanacağı 

düşünülmektedir (Smith, 2022: 386). 

Samuel P. Huntington’a göre, küreselleşme döneminde soğuk savaşın bitmesi ile 

birlikte dünya artık yeni bir döneme girmektedir. Yeni dönem, tarihin sonu, milli 

devletler arasında rekabetin yeniden artması, globalizm vb. değişik görüşler ile 

yorumlanmaktadır. Bu yeni dünyada mücadelenin kaynağı ideoloji ve ekonomi 

olmayacaktır. Toplumsal olarak büyük bölünmelerin ve mücadelenin esası kültürel 

olacaktır. Milli devletler mücadele eden önemli aktörler olsa da asıl küresel 

politikalarda mücadeleler farklı medeniyetlere mensup milletler veya gruplar arasında 

gerçekleşecektir. Medeniyetler çatışması dünya politikalarını belirleyecek, 

medeniyetler arasındaki derin ayrımlar mücadele alanları olarak ortaya çıkacaktır. 

Modern milletlerarası sistem Westphalia Barışı ile doğduktan sonra Batı dünyasındaki 

mücadeleler bürokrasilerini, ordularını, merkantilist güçlerini ve topraklarını 

genişletmek isteyen, prenslikler, imparatorluklar, mutlakiyetçi monarklarla 

meşrutiyetçi monarklar arasında gerçekleşmiştir. Bu mücadeleler William Lind’in 

deyimiyle soğuk savaşlar da dahil olmak üzere Batı’ya ait iç savaşlardı. Soğuk savaşın 

bitmesiyle birlikte milletler arası siyaset “Batılı” görünüşünü bırakıyor ve Batı ile 

Batılı olmayan medeniyetler arasında ve Batı dışı medeniyetlerin kendi aralarındaki 

etkileşim milletlerarası siyasetin temeli haline gelmektedir. Medeniyet kimliği 



12  

gelecekte çok önem kazanacak, dünya yedi sekiz medeniyet arasında etkileşimle 

şekillenecektir. Bunlar, Batı, Konfüçyüs, Japon, İslam, Slav-Ortodoks, Latin Amerika 

ve muhtemelen Afrika medeniyetleri olacaktır. Medeniyetler arasında mücadeleler şu 

sebeplerden dolayı gerçekleşecektir. Birincisi medeniyetler birbirlerinden, tarih, dil, 

kültür, gelenek ve en önemlisi din olarak ayrılmaktadırlar. Bu ayrımlar yüzyılların 

ürünü olarak hemen ortadan kalkmayacaklardır. İkinci olarak, dünya küçülmekte ve 

insanlar arasında etkileşimler artmaktadır. Artan etkileşimler medeniyet bilincini ve 

medeniyetler arasındaki ayrılıkların fark edilmesini güçlendirmektedir. Üçüncü olarak, 

Dünya çapındaki sosyal ve ekonomik değişmeler insanları yerel kimliklerden 

kopartmakta ve milli kimlik kaybı olarak ulus devletler zayıflamaktadır. Bu boşluğu 

doldurmak için din devreye girmekte “fundamentalist” denilen hareketler boy 

göstermektedir. Dinin yeniden doğuşu, Gilles Kepel’in ifadesiyle “Tanrının Rövanşı” 

medeniyetleri birleştiren ve milli sınırları aşan bir kimlik ve ümit vermektedir. 

Dördüncü olarak medeniyet bilincinin artması Batı’nın iki yönlü rolü ile 

güçlenmektedir. Batı en güçlü dönemindedir. Batılı olmayan medeniyetlerde ise ecdat 

fenomeni pekişmektedir. Beşinci olarak eskiden “sen hangi taraftasın” sorusunun 

cevabı bir etnik grup, millet veya zengin-fakir şeklinde olabilirdi. Şimdi ise “sen nesin” 

sorusu hangi dinden olduğuna dair (Katolik, Müslüman vb.) cevap daha kesin bir 

dışlayıcılık içermektedir. Son olarak bölgesel ekonomik bloklaşmanın önemi gittikçe 

artmaktadır. Medeniyetler çatışması mikro seviyede mücavir gruplar arasında, makro 

seviyede ise farklı medeniyetlere sahip devletlerin askeri ve ekonomik üstünlük kurma 

isteklerinden kaynaklanır (Huntington, 2019: 71-83). 

Huntington’un “medeniyetler çatışması” savı oldukça yoğun eleştiriler almıştır. 

Edward Said, Hungtinton’un Batı’lı siyasiler için zorluğun Batının güçlenmesiyle 

beraber özellikle İslam’ın savuşturulması düşüncesi olduğunu söyler. Sorunlu olan şey 

Huntington’un kendi düşüncesini herkes için de doğru saydığını düşünmesidir. Bu 

bakış açısı tüm dünyaya İslam kültürüne üstten, tepeden bakma yanılgısıdır. 

Huntington, “uygarlıkları” ve “kimlikleri” olmadıkları bir şekle dönüştürmek isteyen 

bir ideologdur. Bu gergin zamanlarda ufak bir memnuniyet verecek soyutlamalar 

yerine, güçlü ve güçsüz toplumlar, seküler mantıklı politikalar ve cehalet, evrensel 

adalet ve adaletsizlik açılarından düşünmek daha doğru tercihtir. “Medeniyetler 

Çatışması” savı, “Dünyalar Savaşı” gibi dikkat çekmek isteyen bir yutturmacadır 

(Said, 2019: 111-116). 



13  

Huntington, tartışma yaratan makalesinde medeniyetler çatışması küresel siyasete 

hakim olacak demektedir. Oysa kültürel olarak bahsedilen medeniyetler arası 

mücadele, siyasi ve ekonomik hâkimiyet kurma mücadelesinden başka bir şey değildir. 

Bu mücadelede haklı olan değil güçlü olan kazanmaktadır. Bu çatışmanın kültür veya 

medeniyet mücadelesi olduğuna dair işaretler de yoktur. Arap sermayesi batı 

bankalarına gitmekte, Arapların bir kısmı Filistin’de İsrail işgali altındaki mülteci 

kamplarında sıkıntılarla boğuşurken, diğer bir kısmı çölde kayak tesisleri, okyanusta 

kara parçaları inşa ederek lüksü zirvelerde yaşamaktadırlar. Her iki tarafın belirli 

kesimleri birbirlerinin müşterisidir. Bu durumda medeniyetlerin değil, çıkar 

gruplarının çatıştığı çok net ortadadır (Soy, 2019: 144). 

Küreselleşme sözcüğünün altında oluşan gelişim tarihi düzeni köklü bir değişime 

uğratmaktadır. Bu düzen kendisini devlet, toplum ve iktisadın aynı milli sınırlar 

içerisinde birlikte gelişmesi olarak gösterir. Milletler arası iktisat sisteminde ticari 

faaliyetler iç ve dış ticaret olarak devletlerce belirlenirdi. Pazarların küreselleşmesi ile 

birlikte milletler arası ticaret milletler üstü ticaret şekline dönüşmüştür. Bu değişim ile 

birlikte sermaye hareketleri bütün dünyaya yayılmış, milli mevziler küresel mali 

piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Milli piyasalar bu küresel mali piyasalara uyumlu 

oldukları ölçüde önem ve değer kazanmışlardır. Artık devletler küresel ilişkilerdeki 

önemini yitirmektedir. Devletler ve milletler arası ilişkilerin esas yapısını küresel 

ilişkiler oluşturmaktadır. Önceleri milli iktisatlar devlet sınırları içinde yer alırken artık 

devletler pazarların içinde yer almaktadır. Dünya küresel iktisadı ve dünya 

toplumunun karşılık bağımlılık ilişkileri içinde sıkışan devletler, artık özerkliğini, 

hareket kabiliyetlerini ve demokratik özünü kaybetmeye başlamışlardır. Milli 

devletlerin iktidar kaybı; 1-devletin kontrol kabiliyeti ve gücünü kaybetmesi, 2-karar 

mekanizmasında oluşan meşruiyet eksikliği, 3-devletin meşruiyet temin edecek 

olduğu idari ve düzenleme hizmetleri sunmadaki yetersizliği olarak üç başlıkta yer 

almaktadır (Habermas, 2018: 25-27). 

Küreselleşmenin kültürel alandaki araçlarından birisi de medya alanındadır. Dünya 

elektronik medya sistemleri ile izleyicileri birbirlerine bağlamaktadır. Medyanın 

iletişim ağları dünyanın küreselleşmesinde, homojen kültür oluşturmada itici güç 

olmaktadır. İletişim ağlarının küreselleşmeyi artıran teknik özellikleri şu şekildedir: 1- 

Telekominikasyon ağları, ses, görüntü, metin veya elektrik sinyali sayısal verilere 

dönüştürülebilmektedir. 2-Sayısal ağlardaki verimlilik artmış, birim kapasitede olan 



14  

enformasyon miktarı artmış ve iletişim maliyetleri azalmıştır. 3-İletişim bedelleri 

düşmektedir. Alıcı ve vericilerin iletişim sürecinde üretimden tüketime esnekliği 

artmıştır. Medya alanında bulunan firmalar, diğer ülkelerde yatırım yaparak veya diğer 

firmalarla birleşerek küresel ölçeklerde faaliyet göstermektedirler. Batı kaynaklı 

kültürel ürünler bütün dünyaya yayılmaktadır. Birer anekdot olmak üzere, 

Guatemala’nın dağlarında yaşayan Qeche Kızılderilileri Beatles şarkıları dinlemekte, 

Çinlilerin Ike ve Tina Turner sandviçlerine düşkünlükleri, Burma’lı müzisyenlerin 

Doors şarkılarını çalmaları, Rambo filmlerinin Asya ülkelerinde sayısız çevrimi, 

İran’da Robocop video filmlerine, Madonna ve Michael Jackson kasetlerine olan 

talebin artması örnek verilebilir. Medyanın küreselleşmesi ile coğrafi uzaklık/yakınlık 

önemini yitirmekte, yaşam biçimlerine, ilgi alanlarına veya işlerine göre belirlenmiş 

gruplara yönelme söz konusu olmuştur (Uluç, 2011: 285-290). 

Teknolojinin gelişmesiyle beraber internet kullanımı küreselleşmenin yeni ve çok 

yönlü araçlarından olmuştur. Ülkemizde TÜİK’in Hanehalkı Bilişim Teknolojileri 

Kullanım Araştırması (2023) raporuna göre, internete erişim imkânı olan hane oranı 

%95,5 tir. İnternet kullanım oranı, 16-74 yaş grubundaki bireylerde 2022 yılında 

%85,0 iken 2023 yılında %87,1 olmuştur. Cinsiyet ayrımında 2023 yılında İnternet 

kullanım oranı; erkeklerde %90,9, kadınlarda %83,3 olarak gözlenmiştir. E-devlet 

hizmetlerini kullanan bireylerin oranı %73,9 olarak gerçekleşmiştir. İnternet üzerinden 

mal veya hizmet satın alma ya da sipariş verme oranı %49,5'e yükselmiştir. İnternet 

üzerinden öğrenme faaliyeti gerçekleştiren bireylerin oranı %18,7 olmuştur. Bireylerin 

en fazla kullandıkları sosyal medya ve mesajlaşma uygulamaları %84,9 ile WhatsApp, 

%69,0 ile YouTube ve %61,4 ile Instagram olmuştur (TÜİK, 2024). 

Medya sektöründe televizyon yayınları çok önemli yer tutmaktadır. Ailelerin eğlence, 

haber alma, film izleme müzik dinleme vb. aracı olan televizyonlar yaklaşık yüz yıllık 

tarihinde çok gelişmiş ve çeşitlenmişlerdir. Günümüzde internet ortamında da yayın 

yapan birçoğu batı kaynaklı televizyon platformları bulunmaktadır. Bu platformların 

filmleri, müzikleri bütün dünyaya aynı kültürü yayınlamaktadırlar. Dijital yayın 

platformları olan Netflix 203,7 milyon, Amazon Prime 150 milyon, Tencent Video 120 

milyon, İQIYI Global 105 milyon, Disney+ 86,8 milyon, Apple TV 40 milyon ve diğer 

dijital platformlarla beraber toplamda 900 milyondan fazla abonelik tesis edilmiştir 

(Box Offıce, 2024). 



15  

Küreselleşme kavramı pek çok farklı tanımlamaları ve değerlendirmeleri ortaya 

çıkarmaktadır. Bu tanımlamalardan birisi olarak, Manfred B. Steger’e göre, 

küreselleşme dünya genelindeki toplumsal karşılıklı bağımlılıkları ve mübadeleleri 

oluşturan, arttıran, yoğunlaştıran ve yaygınlaştıran toplumsal süreçlerin çok 

boyutluluğunu içermektedir. Bu süreçler aynı zamanda, insanların, yerel ile uzakta 

olan arasındaki ilişkilerin artışını daha çok fark etmelerini sağlamaktadır. 

Küreselleşmenin temelinde ekonomik süreçler olmakla birlikte, siyasi, kültürel ve 

ideolojik boyutlar da bulunmaktadır. Kültürel boyutun içerisinde dillerin 

küreselleşmesi de bulunmaktadır. Küreselleşmenin yarattığı kültürel değişimleri 

ölçmenin ve değerlendirmenin bir yolu da dil kullanımındaki değişiklikleri ölçmektir. 

Dillerin küreselleşmesi ile bazı diller bu dilleri kullanan kişiler azaldığı için yok 

olmakta, bazı diller ise uluslararası kullanımı gittikçe artmaktadır. Hawai Üniversitesi 

Küresel Araştırma Merkezi araştırmacıları, dillerin küreselleşmesini etkileyen beş 

temel değişken tespit etmişlerdir. 1-Dil sayısı: Dünyanın değişik yerlerinde dillerin 

sayısı azalmış ve dolayısıyla kültürel türdeşleşmenin arttığı yorumu yapılmaktadır. 2- 

İnsan hareketleri: insanlar göç veya seyahat ettiklerinde dillerini de götürmektedirler. 

Göç olgusu dillerin yayılmasını etkilemektedir. 3-Yabancı dil öğrenimi ve turizm: 

Yabancı dilin öğrenilmesi turizm faaliyetleri dillerin yayılmasını arttırmaktadır. 4- 

İnternet dilleri: İnternette dil kullanımı uluslararası iletişimde dil egemenliğin 

analizinde kullanılmaktadır. 5-Uluslararası bilimsel yayınlar: Uluslararası bilimsel 

yayınlar küresel entelektüel söylemin dillerini içerdiğinden, bilginin dünya üzerinde 

üretim ve dolaşımında bulunan entelektüelleri etkilemektedir (Steger, 2020). 

Fuat Keyman’da küreselleşmeyi başta ekonomi olmak üzere değişik açılardan 

yorumlamaktadır. Keyman’a göre, küreselleşme modern bir durumdur. Fordizm 

krizine yönelik bir çözüm içerse de eşitsiz bir ekonomik sistemi ve küreselleşmenin 

başat özelliği olan kapitalist üretim sistemini sürdürmektedir. Yerel ile evrenselin 

birleşmesi kapitalizm ile küreselleşme arasındaki ilişkiyi anlamak için yararlı 

olacaktır. Küreselleşme süreci, düşüncesi ve ideolojisi Batı modernitesinin farklı, 

ayrıcalıklı bir kategori olarak tanımlamasını da içermektedir. Küreselleşme süreci, 

modernite, devlet sistemi ve kapitalist üretim sisteminin eklemlenmesidir. 

Küreselleşmeyi yalnızca kapitalizm ile düşünmek indirgemecilik olacaktır. Keyman, 

Edward Said’le benzer şekilde, modernite ve devlet sorunlarını gündeme dahil etmeyip 

yalnızca üretim temelli küreselleşme söylemini, Avrupa-Batı merkezci anlatıyı 



16  

indirgemeci şekilde dile getirmektedir. Küreselleşme süreci sadece kapitalizmle değil 

aynı zamanda Batı modernitesinin farklılıkları ötekileştirme fikrini anlatan 

oryantalizm ile de ilişkilendirilmeli ve kapitalizm-oryantalizm ekseninde yeniden 

yorumlanmalıdır (Keyman, 2011: 55-57). 

Küreselleşme olgusu sanıldığının aksine yalnızca ekonomik veya yalnızca sosyolojik 

özellik taşımamaktadır. Küresel terimi yaşadığımız dünyaya vurgu yapsa da 

küreselleşme olgusu küreselleşen özneye veya öznelere gönderme yapmaktadır. Yani 

dünyayı etkileyen küreselleşme dünyadaki her ulusun, her toplumun, her insanın 

birlikte karar alarak gerçekleştirdiği bir olgu değildir. Küreselleşme, küreselleştirmeyi, 

düşünsel, kültürel ve ekonomik proje olarak planlayıp gerçekleştirenlerin eylemidir. 

Küreselleşme kültürel, düşünsel ve ekonomik bağlamda yani bütününde öznesinden 

ayrı olarak ele alınamaz. Şüphesiz bu özne de tarihsel, düşünsel ve kültürel olarak Batı 

uygarlığının kendisidir (Erkızan, 2011: 61-63). 

Küreselleşmenin ağırlık merkezi kapitalizme yönelik eleştiri Mehmet Ali Kılıçbay 

tarafından da yapılmaktadır. Kılıçbay’a göre, kapitalizm Batı Avrupa’nın eseridir ve 

bu bölgenin ekonomik gereksinmeleri doğrultusunda dinamik hale bürünerek dünya 

ekonomisini fethetmektedir. Doğası gereği kapitalizm bir mekânda duramaz, sermaye 

birikim süreci kesintiye uğrayamaz bu anlamda kapitalizm bütün dünyayı sarmalıdır. 

Batı Avrupa orijinli olan kapitalizm, küresel dünyayı inşa etmek için önce kendi içinde 

merkantilizm, ulus-devlet ve din savaşları ile diğer bütün faktörleri ekonomi 

parantezine almış sonrasında sömürgeler oluşturmuş ve hep askeri güç kullanmıştır. 

Din kapitalist ülkeler için folklorik bir unsur olmuştur. Dil ise lingua franca adayları 

içinde İngilizcenin lehinde küreselleşmenin sonuçlarından biri olmuştur. Artık Levis 

ve Mc Donalds imparatorlukları vardır ve bütün yerellikler giderek marjinalleşmekte 

ve var olma durumlarını yitirmektedir. Örneğin lahmacun bir bölgeye bağlı kalmadan 

ya küreselleşecek ya da yok olacaktır. Trans-nasyonal oluşumların kuvvetlenmesi 

karşısında ulus devletler ulusallıklarını abartılı hale getirmekte fakat etnik mikro 

milliyetçiliklerin çoğalmasına anlam verememektedirler. Bütün eski aidiyet veya 

kimlikler yeniden tanımlanmakta ve daha yenileri eklenmektedir. Bu unsurların 

hepsinin birlikte yaşayabilme zemini olarak demokrasiye umut bağlanmaktadır. Fakat 

artık çok geç olmaktadır, kapitalist uygarlık her çeşit kültürü yok etmekte veya 

marjinalleştirmektedir (Kılıçbay, 2011: 120-121). 



17  

Küreselleşmenin en güçlü göstergelerinden birisi de göç olgusudur. Küreselleşme 

döneminde gerçekleşen oluşumlar sonucunda dünya ölçeğinde göç süreci devam 

etmiştir. Uluslararası göç sınıfsal olmakla beraber günümüzde her kesimin 

hareketliliği artmıştır. Sermaye sahipleri ve üst katmandakiler “serbest” olarak, 

vasıfsız emek sahibi olanlar ve alt kesimler de “serbest olmadan” bu hareketliliğe dahil 

olmuşlardır. Sermayenin özgür dolaşımı onu yurtsuz kılarken her yeri edinme hakkına 

da sahip kılmıştır. Emek ise birçok zorunlu nedenle göç ederek “yersiz yurtsuz” kalmış 

ve yer yurt edinme gayesiyle sermayeye oranla az olsa da hareketli hale gelmiştir. Bu 

bağlamda, sermaye için “yurtsuz” emek için “yersiz yurtsuz” kavramları bu durumu 

açıklamaktadır. Dünya ölçeğinde yeniden yapılanma sürecinde en çok etkilenenler, 

tarım ile uğraşan kırsal kesim, vasıfsız işçiler, küçük esnaf ve işsizler olmuştur. Az 

gelişmiş ülkelerde iç göç süreci yaşanırken gelişmiş ülkelere yoğun bir uluslararası 

göçmen akımı olmuş ve göçmenler hızlı bir yoksullaşma sürecine girmişlerdir. 

Dolayısıyla az gelişmiş ülkeler ve gelişmiş ülkelerin büyük kentleri yoksulluğun ve 

sorunların çok yaşandığı yerler olmuştur. Bu sürecin sonucunda “yeni marjinallik” 

(new marginalty) ve “ileri marjinallik” (advenced marginalty) kavramları 

kullanılmaya başlanmıştır (Erbaş, 2011: 191-192). 

Küreselleşmenin ekonomik yapısı bütün toplumları etkilemektedir. Küreselleşmeyi 

olumlu olarak görenler, brüt, genel gibi sözlerle ifade edilen istatistikler ile büyüme, 

gelişme grafikleri sunmaktadırlar. Fakat küresel ekonominin belirli istatistiklerle 

karşılaştırılmalı ele alınması, küreselleşmenin diğer yüzünü, zengin ile yoksul 

arasındaki uçurumu göstermektedir. 2022 yılı Dünya Eşitsizlik Raporunda yer alan 

bazı istatistikler şöyledir; 

Kıyaslamalar en zengin %10, en yoksul %50 ve orta gelir %40 olmak üzere ele 

alınmaktadır. 2021 yılında bir kişi ortalama yılda 16.700 Avro kazanmakta, toplam 

serveti ise 72.900 Avro’dur. En zengin %10’luk kısım 87.200 Avro kazanmakta, en 

yoksul %50’lik kısım 2.800 Avro kazanmaktadır. En zengin %10, en yoksul %50’nin 

31 katından fazla kazanmaktadır. En zengin %10 ile en yoksul %10 arasındaki fark 

çok daha derindir. Servet incelendiğinde, en zengin %10’luk kısım kişi başı 550.900 

Avro (bu dilim küresel servetin %76’sına sahiptir), en yoksul %50’lik kısım 2.900 

Avro (bu dilim küresel servetin %2’sine sahiptir) ile arada 190 kat fark vardır. 

Raporda 1980 yılından bu yana uygulanan deregülasyon ve serbestleşme uygulamaları 

ile dünyanın her yerinde servet eşitsizlikleri artmıştır. ABD, Rusya ve Hindistan gibi 



18  

ülkelerde eşitsizlik daha çok artarken, Avrupa ülkeleri ve Çin’de daha küçük artışlar 

olmuştur. Bu eşitsizliğin artmasının kaçınılmaz değil siyasi bir tercih olduğu 

düşünülmektedir. Son yirmi yılda ülkeler arasındaki küresel eşitsizlikler azalmıştır. En 

zengin %10’luk kısımdaki ülkeler ile en yoksul %50’lik arasında fark 50 kat iken 40 

kat civarına düşmüştür. Fakat ülke içerisindeki eşitsizlikler daha da artmıştır. En 

zengin %10’luk kısım ile en yoksul %50’lik kısım arasında gelir seviyeleri 8,5 kattan 

15 kata çıkmıştır. Ülke içi eşitsizlikleri ülkeler arasında kıyaslamak açısından; 

Brezilya’da en zengin %10 ile en yoksul %50 arasında yıllık gelir 29 kat iken bu oran 

Fransa’da 7 kat olmaktadır (Chancel, 2024). 

Küreselleşme yeni fırsatlarla beraber yoksullaşma ve etnik çatışmalar gibi riskleri de 

üretmektedir. Küreselleşmede en büyük payı gelişmiş Batı ülkeleri almaktadır. Yeni 

teknolojilerin üretimi, kontrolü, pazarı çok uluslu şirketler ile Batı ülkelerinin 

sahipliğindedir. Ulus üstü gelişmeler, örgütlenmeler, zenginlikler ve saygınlık gelişmiş 

Batı ülkelerine ait olmaktadır. Geride kalmış uluslarca bu durum sorgulanmakta, 

eleştirilmekte, karşıtlığa yol açmakta ve milliyetçilik aracılığıyla eşitsizlik protesto 

edilmekte, milliyetçi ideoloji kullanılarak eşitlik, saygınlık ve güç üretilerek “mesafe 

kapatma”ya gidilmektedir. Sonuçta milliyetçilik küreselleşmenin ürettiği eşitsizliklere 

karşı mesafe kapatma için bir ideoloji olarak yükselmektedir. Küreselleşen dünya 

kültüründe ve çoğul kamusal alanların inşa edildiği bu tarihsel dönemde 

çokkültürlülük/çoğul kimlikler bir alternatif olarak radikal milliyetçiliğin 

ötekileştirici, çatışmacı yönlerini aşma potansiyeline sahip görünmektedir. Etnik 

milliyetçiliğin oluşturduğu kaos ortamı ve şiddet dalgası kültürel çoğulculuk anlayışı 

ile kültürel meşruiyetini yitirecektir (Yıldırım, 2019: 192-194). 

 

 

 

2.2. Millet 

 
Millet kavramı, ilk çıktığı zamana, kavramın içeriğinin nasıl doldurulduğuna dair 

birçok soru işareti barındırarak üzerinde tam bir mutabakat sağlanamayan 

terimlerdendir. Kavramın gizemi, tarihsel dönemlerle birlikte içeriğinin 

değişebilmesidir. E.J. Hobsbawm’a göre, sözcüğün modern anlamı on sekizinci 

yüzyıldan önceye gitmemektedir yani tarih kadar eski değildir. Millet üzerine yapılan 

tanımlar pek çok toplumsal grupları farklı şekilde ayırmaya veya birleştirmeye yeter 



19  

kriterler içerememektedir. Tanımın nesnel veya öznel kriterlere göre yapılması 

yanıltıcı olabilmektedir. Nation kelimesinin ilk anlamı köken ya da soya işaret eder. 

Birçok değişik ülkenin sözlüklerinde yer verilen millet tanımı, toprak parçasıyla 

birlikte ele alınıp yanlış yorumlanmıştır. Millet kavramı tarihsel olarak yeni bir 

kavramdır. Fransa’da devrimler çağında millet, tek ve bölünmez olarak kolektif 

egemenliklerin politik bir ifadesi olan bir devlette somutlaşan yurttaşlar topluluğuydu 

(Hobsbawm, 2020). 

Millet sözcüğü günümüzde, ortak dil, soy ve tarihe sahip topluluklar için kullanılır ve 

millet, bireylerin içinde olmakla kimliklerini kazandıkları, birbirlerine kuvvetli 

hislerle bağlı oldukları bir sosyal olgudur. Millet aynı zamanda uluslararası ilişkilerde 

bir devlete yönelik olarak kullanılır. Millet kelimesinin etimolojisinde yer alan Latince 

“natio” kelimesinden Eski Fransızcada “nacion” oradan da “İngilizce “nation” 

kelimesi ortak kan bağı olarak ortak atalara vurgu yapar. Bu anlamda millet, tarihi 

süreçte birlikte yaşayan, ortak kökleri olan ve ortak yönleri kültürleri artmış 

toplulukların modern zamanlarda birlikte oluşturdukları birimdir. Modern toplum artık 

teokratik krallıklar yerine laik demokratik sistemleri içerirler ve bu sistemin temel 

öğesi milletlerdir (Atasoy, 2020: 13-15). 

Millet kelimesi Türkçeye Arapçadan geçmiş ve Arapçada değişik anlamlarda 

kullanılmıştır. Arapçada “mezhep”, “secde” anlamlarında ayrıca günümüzde “ümmet” 

kelimesinin yerine yani aynı dinin mensuplarının toplamını ifade edecek şekilde de 

kullanılmaktadır. Araplar milleti sosyolojik anlamıyla ifade etmek için millet 

kelimesini değil “Şa’b” kelimesini kullanmaktadırlar. “Şa’bu’l Arabi” Arap milleti, 

“Şabu’t-Türki” Türk milleti anlamına gelmektedir. Türk Dil Kurumu sözlüğünde 

millet kelimesi ulus kelimesiyle eş anlamdadır. Tarihimizde “budun” kelimesi de 

bulunmakta fakat ulus ve budun kelimeleri millet tanımındaki manevi ve bütünleştirici 

içeriği vermemekte daha çok boy birliklerini ifade etmektedirler (Niyazi, 2018:16-17). 

Ernest Renan 1882 yılında Sorbonne Konferansında Ulus üzerine çok değerli 

açıklamalar yapmıştır. Ulus tanımında nelerin yanlış olarak ele alındığını sergiler. İlk 

önce Avrupa’da dünyanın çoğu yerinde İmparatorlukların sona erdiğini söyler. Eski 

dönemlerde Mısır, Çin, Keldani ulus değillerdi dolayısıyla ulus daha yenidir. Saf ırk 

diye bir şey yoktur ve politikayı etnografyaya dayandırmak doğru değildir. İnsanlarda 

“ırk” kedigiller veya kemirgenlerdeki gibi anlam taşımaz, insanların kafatası incelenip, 

“sen bizim kanımızdansın bize aitsin” denemez. Dil birleşmeye davet eder fakat 



20  

zorlayamaz, Latin Amerika, İspanya aynı dili konuşur fakat aynı ulus değildir. Farklı 

dillerde de aynı duygulara ve düşüncelere sahip olunabilir. Dil de tek başına ulus için 

incelenemez. Din açısından artık günümüzde aynı homojen bir inanç gösteren kitleler 

yoktur. Coğrafya tarih için çok önemlidir fakat toprak da ulus oluşturamaz (Renan, 

2021: 45). 

Sadri Maksudi Arsal’a göre, modern toplumların kuruluşunun orijini, babanın 

başkanlığında ana, baba ve çocuklardan oluşan ailedir. Ailenin çoğalıp kalabalık 

olmasıyla oluşan zümreye soy denilmektedir. Soy insanın toplumsallaşmasının ilk 

biçimidir. Her soyun kendine ait ahlaki ve hukuki kuralları vardır. Soy ahlakının esası, 

kutsal tarafı soya bağlılık, soya sadakat göstermektir. Birbirlerine yakın yerlerdeki 

soylar birleşerek oymakları, benzer şekilde oymaklar da birleşerek kabileleri 

oluştururlar. Kabile mücadeleleri ve birleşmeleri sonucunda gerçekleşen barış ile 

kavim-millet oluşmaktadır. Hiçbir millet sadece kabilelerin birleşmesiyle oluşmaz. Bir 

kavim milletin oluşması için gerekli etkenler ve şartlar şunlardır: 1-çoğunlukla aynı 

ırki topluluğa mensup kabilelerin devlet içinde birleşmesi, 2-oldukça kalabalık bir 

nüfus, 3-saha birliği, 4-oluşan yeni devletin aynı sahada uzun zaman bağımsız 

bulunabilmesi, 5-dil birliği, 6-örf ve adetlerin ortaklaşması, 7-ortak dini inanç, 8-bu 

şartların varlığından oluşan milli karakter, 9-ırki maya (Arsal, 2022: 67-80). 

Poggi The Development of the Modern State adlı çalışmasında (akt. Boztemur, 2019) 

millet ve milliyetçiliğin ilk ne zaman nerede doğduğuna ilişkin şunları söyler; Millet 

ve Milliyetçilik feodalizmin siyasal ve ekonomik sorunların sonucunda hanedanların 

ve dinsel otoritelerin güçlerini kaybettiği Geç Orta çağda, devletin yani ittifakların 

hâkimiyetinde oluştuğu topraklarda bulunan siyasal toplulukları tanımladığı 

zamanlarda doğmuştur. Bu dönemde kamusal otoritenin teritoryal yönetiminin güç 

kazanması devlet otoritesinin kurumsallaşmasını ve kentli üretim ve ekonomik 

ilişkileri etrafında dayanışma merkezlerinin doğmasını sağladı (Boztemur, 2019. 168). 

Millet tanımında “Daimiciler”, tarihin temel ilkelerini milli mizaçlarda görüp, millet 

kavramını ırk düşüncesinde şekillendiren, milletlerarası olayları ve ilişkileri de milli 

çıkarlarda görerek yer veren bakış açısına sahiptiler. Bu bakış açısı hem eski hem de 

ezeli olan milletleri, tarihinin temel toplulukları kabul eden, milli bilinci ve milli 

duyguları tarihsel olguların temeli ve açıklayıcı unsurları olarak görmekteydi. 

Modernist paradigma ise tarihselcilik karşıtlığı ve rasyonalist bir düşünce ile, klasik 

millet inşası modelinin ana ilkeleri, milletlerin siyasi doğası ve yurttaşlar ile liderlerin 



21  

milletlerin inşa edilmesindeki rolü önemser. Klasik modernizm paradigması, milletleri 

tüm çağların ve kıtaların kalıcı ve tekrarlanan olgular olarak gören daimici 

varsayımların karşısında yer almaktaydılar (Smith, 2022). 

Benedict Anderson’a göre, “millet” tanımı üzerine milliyetçiler zorluklar 

yaşamışlardır. Bu kavrama dair zorluklar, 1-uluslar tarihçiler için nesnel olarak ele 

alınırken, milliyetçiler için öznel olarak ele alınmaktadır, 2-milliyet sosyo-kültürel bir 

kavram olarak tümellik içerirken, “herkesin bir milleti olması gerekir” tikel 

düşüncenin sui generis bir yapısı olması, 3-milliyetçiler siyaseten çok güçlü 

görünürken, milliyetçilik düşüncesinin güçlü bir felsefi arka planının bulunmaması, 

şeklinde özetlenebilir. Anderson ulus tanımında, ulusun sınırlı ve egemen bir şekilde 

hayal edilmiş siyasal bir topluluk olduğunu antropolojik kaynaklara yaslanarak 

açıklamaktadır. Ulus kavramının hayal edildiğini çünkü en küçük uluslarda bile ulusun 

üyeleri birbirini tanıyamazlar sadece zihinlerinde bir birlik ve beraberlik hayali vardır. 

Hayal edilen ulus sınırlıdır, en kalabalık uluslar bile kendilerini insanlığın tümüyle bir 

göremez, sınırdan sonra başka bir ulus vardır. Uluslar egemen olarak düşünülür, ulusun 

üyeleri özgür bireylerdir, özgür bireylerin odak noktası egemen bir devlete sahip 

olmaktır. Ulus olan bir topluluk sınırlı hayalleri uğruna ölmeyi bile göze alabildikleri 

derin, yatay kardeşlik ve yoldaşlık duyguları içinde cemaat olarak hayal edilir 

(Anderson, 2023. 23-26). 

Millet tanımında bulunan çeşitliliğin kaynağı, kimi yazarların dil, din, ırk gibi nesnel 

öğelere kimilerinin de millet olma bilinci, bağlılık gibi öznel özelliklere yer 

vermesidir. Connor’da karışıklığa örnek olarak millet ve devlet kavramlarının -aynı 

Birleşmiş Milletlerde devlet yerine millet kelimesinin kullanılması gibi- birbirinin 

yerine kullanılmasını gösterir. Millet tanımındaki yaklaşım milliyetçilik kuramlarını 

sınıflandırmada yardımcı olmaktadır. Milliyetçilik kuramları ilkçi (primordialist) ve 

modernist yaklaşımlar olarak iki sınıfta toplanmıştır. İlkçi yerine özcü (essentialist), 

modernist yerine araçsalcı (instrumentalist), yapılanmacı (constructivist) terimleri de 

kullanılmaktadır. Bu ikili sınıflandırmaya kendilerini ara bir yol olarak tanımlayan 

etno-sembolcüler (ethno-symbolist) eklenmiştir. İlkçi yaklaşım, milletleri doğal ya da 

eski çağlardan beri var olan yapılar olarak gören anlayışı göstermektedir. İlk olma, 

sanki hep varmış gibi hissedilen aile üyeleri arasındaki kan bağı, din, dil veya belirli 

alışkanlıkları bulunduran kutsal, mistik bir yapıdır. İlkçiliğin içinde, doğalcı (eskilci), 

biyolojik (sosyo-biyolog), kültürel gibi alt başlıklarda değişik yaklaşımlar mevcuttur. 



22  

Modernist yaklaşım da milliyetçiliğin modern çağa (son birkaç yüzyıla) ait yapılar 

olduğunu söyler. Bu görüşe göre, milletler ve milliyetçilik kapitalizm, sanayileşme, 

merkezi devletlerin kurulması, kentleşme, laikleşme gibi modern süreçlerin ürünü 

olarak ele alınmaktadır. Eski çağlarda milletleri oluşturan koşullar yoktur, milletler 

milliyetçilik çağının sosyolojik gerekliliğinden oluşmuştur yani milliyetçilik milletleri 

yaratmıştır, milletler milliyetçiliği değil (Özkırımlı, 2019). 

Milletlerin modern olgular olduğu iddiasının reddine giden yolu açtığı düşünülen 

Anthony Smith, kendi duruşunu ilkçilik ve modernizm arasında tanımlamış ve son 

eserlerinde kendisini “etnosembolizm” veya “tarihsel etnosembolizm” paradigmasında 

bir araştırmacı olarak sınıflamıştır (Spencer & Wollman, 2020: 57). 

Primordiyalizm etnisiteyi “kan bağı”na bağlar fakat Connor, Geertz ve Grosby gibi 

primordiyalistler etnik gruba atfedilen “kan bağı”nın nesnel olarak 

kanıtlanamayacağını üstü örtük olarak kabul ederler. Burada önemli olan bireylerin 

kan-soy bağı olduğuna inanması yani öznel bir kan bağı olduğu düşüncesidir. Buna 

göre primordiyalizmin etnisite tanımı da kan bağı algısına dayanan bir kategoridir 

(Aktürk, 2019: 23). 

Ernest Gellner, modernliği toplumsal örgütlenme ve kültürün ayırt edici bir şekli 

olarak düşünür. Gellner, Kedourie ile beraber ulusçuluğun modern olduğunu ve 

ulusların ulusçuluğu değil ulusçuluk düşüncesinin ulusları yarattığını 

düşünmekteydiler. Fakat burada ulusçuluğun başarısının entelijansiyanın güçlü 

olmasından değil, modern toplum içerisindeki işlevinden kaynaklanmaktaydı. Ayrıca 

Gellner, ulusçuluğun kapitalizm içerisinde biçimlenen bir sınıf ideolojisi olduğu 

yönündeki Marksist anlayışa da karşıydı. Gellner, ulusların ve ulusçuluğun doğal 

olmadığını çünkü bunların insanlığın kalıcı özelliklerini içermediğini, sanayileşme ile 

ortaya çıktığını söylemektedir. Gellner’in ulusçuluk teorisi, ulusçuluğun önceden var 

olan ulusların dile getirdiği bir duygu olmadığını, önceden var olmayan ulusları 

yarattığını söyler. Gellner, önceden olan yazılı anadil, teritoryal devlet, belirgin bir din 

inancı gibi koşulların bazı ulus biçimlerinde etkili olduğunu fakat aynı koşulların 

ulusçuluk düşüncesi öncesinde ulusları oluşturmadığını açıklar (Gellner, 2022: 26-32). 

Renan’a göre, ulus ruhani, duygusal bir ilkedir. Bu duyguyu, geçmişte yer alan ortak 

hatıralar (bu hatıralardan yas içerenler zaferlerden daha kıymetlidir), acılar çekmiş 

olmak ve şimdiki zamana dair ortak karar alma, birlikte yaşama isteği tarihten alınan 



23  

mirası devam ettirme isteği bunlar ulusal fikri oluşturan sermayedir. Ata kültü en 

önemli külttür, atalar bizi biz yapar. Ataların mirasına sahip çıkıp birlikte olmak Sparta 

marşında yer alan “siz neydiyseniz biz oyuz, siz neyseniz biz o olacağız” her vatanın 

ulusal marşıdır (Renan, 2021: 50). 

Milletin fertlerinin birliktelikleri, aynılıkları ortak kültür sonucu oluşur. Ziya Gökalp, 

milli kültür (hars) ile medeniyet kavramlarını birbirinden ayırır. Milli kültür ile 

medeniyet din, ahlak, hukuk, akıl, estetik, ekonomi, dil ve fen olmak üzere sekiz 

başlıkta toplumsal konuları içerirler. Milli kültür ve medeniyet bazı konularda ise 

farklılık gösterirler. İlk olarak kültür milli olup, medeniyet ise uluslararasıdır. Kültür 

yalnız bir milletin hayatında yer alan uyumluluk, medeniyet ise aynı gelişme 

düzeyinde olan birçok milletin sosyal hayatlarının ortak bütünüdür. Örneğin Avrupa 

medeniyeti içerisinde Alman kültürü, İngiliz kültürü ve Fransız kültürü ayrı ayrı varlık 

gösterirler. İkinci olarak medeniyet, yöntem aracılığıyla ve ferdi kararlarla oluşan 

sosyal olayları içerir. Örneğin, din, ahlak, hukuk bilgileri bireylerin iradeleriyle 

oluşmuştur. Kültür ise fertlerin iradesiyle oluşmayıp, yapay değillerdir. Biyolojik 

varlıklar nasıl gelişiyorsa kültür de aynı şekilde gelişir. Örneğin dil, fertler tarafından 

irade ile yapılmayıp, doğal olarak değişir ve gelişir. Bundan başka, şiir, müzik, 

edebiyat, orta oyun, tiyatro, din vb. de aynı şekilde kültüreldir. Bu şekilde kültür ile 

medeniyeti birbirinden ayıran, kültürün duygulara, medeniyetin ise özellikle bilgilere 

dayalı olmasıdır. Bir millet başka bir milletin dini, ahlaki veya estetik duygularını taklit 

edemez. Türkçülüğün görevi halk içinde bulunan Türk kültürünü arayıp bulmak, 

bununla beraber Batı medeniyetini tam ve canlı bir şekilde milli kültürle 

kaynaştırmaktır (Gökalp, 2020). 

Anthony D. Smıth’e göre millet, işlevsel bir tanım olarak, tarihi bir toprağı/ülkeyi, 

ortak mitleri ve tarihi belleği, ortak bir kamu kültürünü, ortak bir ekonomiyi, ortak 

yasal hak ve ödevleri paylaşan insanların oluşturduğu topluluktur (Smıth, 2022: 32). 

Gellner, ulusların devletler gibi evrensel bir zorunluluk olmadığını olumsallık 

içerdiğini söyler. Uluslar ve devletler her çağda ve her koşulda var olmuş değillerdir. 

Zamanımıza göre normatif bir ulus kavramı Gellner’e göre şunları içerir; iki insan aynı 

kültürü (düşünceler, işaretler, çağrışımlar, davranış ve iletişim şekilleri sistemi) 

paylaştığında aynı ulustan sayılır ayrıca iki insan birbirini aynı ulusun üyesi olarak 

kabul ederse aynı ulusa dâhildirler. Yani ulusları insanlar yaratır ve uluslar kendi inanç, 



24  

sadakat ve dayanışmalarının, ortak hak ve ödevlerinin olduğu düşüncesine sahiptirler 

(Gellner, 2022: 75-76). 

Millet tanımında daimiciler ve modernistlerin varsayımları bir dizi açıklama 

içermektedir. Daimiciler milleti siyasallaşmış etnik-kültürel bir topluluk ve siyasi 

tanınma isteğinde bulunan soydaşlar topluluğu olarak görürken, modernistler ise 

milleti, hukuk önünde eşit yurttaşları olan, ülke sınırlarında siyasi bir topluluk olarak 

görürler. Daimicilerde tarih eski ve kalıcı iken, modernistlere göre yakın tarih vardır 

ve modern koşulların bir ürünüdür. Daimicilere göre millet, yer ve zamanda 

köklenmiştir yani tarihte bir anavatanı vardır, modernistlere göre ise millet bir 

yaratımdır ve inşa edilmiştir. Millet Daimicilerde halka ait bir topluluk düşüncesi, 

modernistlerde ise kitlelerin duygularına yönelen seçkinler tarafından inşa edilmiş bir 

düşüncedir. Daimicilere göre bir millete ait olmak belirli özellikler ister, modernistlere 

göre ise belirli kaynaklara sahip olmak demektir. Daimicilere göre milletlerin tek 

mizacı vardır ve bütündür, modernistlere göre ise parçalanmış bir dizi gruba sahiptirler. 

Daimicilere göre milletin altında yatan ilkeler atadan kalma bağları ve kültürü içerir, 

modernistlere göre ise milletin altında dayanışma, iletişim ve yurttaşlık bulunur 

(Smith, 2022: 60-62). 

Modern öncesi etniklik ilksel bir niteliğe sahiptir. Etniklik bireysel ve kolektif çıkarlar 

doğrultusunda, iktidar mücadelelerinde, yandaşları harekete geçirmek amaçlı araçsal 

olarak seçkinler tarafından kullanılmaktadır. Etnik bir grup, soya ait mitleri, tarihi 

anıları vurgulayan, din, gelenek, dil veya kültürel farklılığa göre ayırt edici kültürel 

farklılık topluluğudur. Etnik bir topluluğun ana nitelikleri, kolektif bir özel ad, ortak 

bir soy miti, paylaşılan tarihi anılar, ortak kültürün farklılığı, özel bir yurt ile kurulan 

bağ, nüfusun önemli kısımları arasında dayanışmanın olması, şeklinde ele 

alınmaktadır (Smith, 2022: 41-42). 

Jürgen Habermas’a göre, millet kavramı kavim-millet ile vatandaş-millet arasında 

gidip gelmektedir. Bir yanda kavim-milletin varlığı doğal kabul edilirken diğer yandan 

vatandaşların hukuka dayandırıldığı bir millet oluşumu vardır. Milli-devlet kuruluşu 

Avrupa’da izlediği yol devletten millete veya milletten devlete yeni kimlik şekli 

kurgusal bir özellik taşıdığını, hukuk yoluyla ve kitle iletişim araçları, medya yoluyla 

aktarıldığını göstermektedir. Milli şuur varlığını bir yandan seçmenlerin kamusal 

alanda diğer yandan da vatan borcu olarak askerlikte göstermesidir. Milli kimlik 

demokrasi anlayışı içinde vatandaşların kendilerini eşit gören anlayışları ile iç içe ve 



25  

basının iletişim olgusuyla siyasi partiler arasında söylemsel olarak yürütülen iktidar 

mücadelesinden oluşmaktadır. Bugünkü kolektif kimlik mahalli şuurdan hanedanlık 

şuuruna oradan da milli ve demokratik şuura doğru gelişmiş ise bu bilinçlenme süreci 

aynı şekilde devam edebilir (Habermas, 2018: 134-135). 

Gökalp, millet konusunda Durkheim’ın cemiyeti yerine milleti koyar. Gökalp, 

cemiyette bulduğu bütün ilahi vasıfları millete aktarır, Tanrı inancı yerine millet 

inancını koyar. Cemiyet ne isterse o olur demekten öte, cemiyetin her isteği ahlaki 

olarak da iyidir der. Gökalp’e göre, milletin temeli harstır. Milletlerarası değerler 

medeniyettir. Hars hisleri, hükümleri, ülküleri içerirken, medeniyet, aklı bilimi, 

teknolojiyi, metotları içerir. Gökalp hars medeniyet ayrımında, Ferdinand Tonnies’in 

Gemeinschaft und Gesellschaft isimli eserinden etkilenmiştir. Tönnies’e göre kültür 

organik toplumun yani cemaatin ifadesidir. Geselschaft’ta tabii toplumlar kendilerine 

has özelliklerini kaybederler, ortada fertle devlet kalır. Medeniyetin ana unsurları da 

akıl ve entelektüalizmdir (Heyd, 2023: 39-47). 

Ziya Gökalp’e göre millet, ırkın, kavmin, coğrafyanın veya iradenin belirlediği bir 

topluluk değildir. Millet, dilce, dince, ahlakça estetik duygu bakımından ortak yani 

aynı terbiyeyi edinmiş bireylerden oluşan bir topluluktur. Türk köylüsü onu “dili 

dilime uyan, dini dinime uyan” şeklinde tarif eder. Millete bağlılık terbiyede, kültürde 

yani duygularda birlikteliktir. İnsan daha beşikte iken işittiği ninnilerle ana dilinin 

etkisinde kalır. Ruhumuzu oluşturan din, ahlak ve güzelliklerimiz ana dilimiz 

vasıtasıyladır. Zevklerimiz, vicdanımız, hasretlerimiz hep içinde yaşadığımız 

toplumdan kaynaklanmaktadır. Milliyette soy kütüğü aranmaz fakat terbiyenin ve 

idealin milli olması gereklidir (Gökalp, 2020: 21-22). 

Türk devriminin düşünsel kaynaklarını araştırıp Kemalizm’e ideolog arayanlar Ziya 

Gökalp isminde yoğunlaşırlar. Bazı araştırmacılar da Gökalp’i “Türk devriminin 

düşün mimarı” olarak nitelendirirler. Ayrıca Atatürk’ün, “Vücudumun babası Ali Rıza 

Efendi, heyecanlarımın babası Namık Kemal, fikirlerimin babası ise Ziya Gökalp’tir” 

dediğini öne sürerler. Fakat Cavit Orhan Tütengil gibi bazı düşünürler Ziya Gökalp’in 

Kemalizm’in biricik ideoloğu olarak görülmesini kabul etmezler. Pozitivizm, 

ulusçuluk, halkçılık, laiklik, dilde özleşme, kadın hakları, uygarlığı bütün olarak 

görme konularında Ziya Gökalp ile M. Kemal Atatürk’ün düşünceleri ve eylemleri 

arasında önemli ayrılıklar bulunmaktadır. Örneğin Ziya Gökalp ulus tanımında, “ulus 

ırksal, kavimsel coğrafi, siyasi veya iradeye bağlı topluluk değil, dilce, dince, ahlakça 



26  

ve güzel sanatlar yönünden ortak olan, yani aynı eğitimi, terbiyeyi almış kişilerin 

oluşturduğu topluluktur”, demektedir. Atatürk ise Ernest Renan’a bağlı kalarak şu 

tanımı yapmaktadır, “zengin anılara sahip olan, birlikte yaşamak konusunda ortak 

isteği ve samimiyeti bulunan, sahip olunan mirasın korunmasına devam edilmesi 

iradesi gösteren topluluğa ulus denir”. Türk Ulusunun oluşumunda, 1-siyasal varlıkta 

birlik, 2-dil birliği, 3-yurt birliği, 4-ırk ve köken birliği, 5-tarihsel yakınlık, 6-ahlaksal 

yakınlık, olgularına vurgu yaparak Ziya Gökalp ile kültürel bir topluluk konusunda 

birleşirken, din konusunu bir etken olarak görmemektedir (Turan, 2019: 21-23). 

Nevzat Kösoğlu millet tanımında kültüre vurgu yaparak şöyle demektedir: bayrak bir 

kültür olgusudur, vatanı, milleti, kutsallığı, devletin bağımsızlığını temsil eden itibarı 

çok yüksek bir değerdir. Bayrağın bezinin Amerikan olması, boyasının Hindistan’dan 

gelmiş olması bir şeyi değiştirmez. Ay yıldızı boyayıp bayrak haline getirip başınızın 

üstüne koyduğunuzda o kültürel olgu haline gelir ve ona yüklediğiniz anlam, yüce bir 

ortak anlam haline gelir (Kösoğlu, 2023: 18-19). 

Hamza Eroğlu, millet tanımında ağırlıklı olarak tarihe vurgu yapmaktadır. Millet tarihi 

ve sosyolojik bakımdan belirli bir aşamaya gelmiş, temelleri de irade ve bağımsızlık 

bilinci ile vatandaki maddi ve manevi kaynaklardan oluşmuştur. Millet, sınırları zorlu 

mücadeleler ile belirlenmiş bir vatandan güç alır. Millet bu vatan üzerinde aynı dille 

aynı duyguyla kültür birliği oluşturmuş ve bütün haline gelmiş bilinçli halk kitlesidir. 

Millet, tarihi ve sosyal bir oluşum, aynı zamanda hukuki ve siyasal bir gerçekliktir 

(Eroğlu, 1972: 256-257). 

 

2.3. Milliyetçilik 

 
Milliyetçilik düşüncesinin kökenleri 18. yüzyıl sonlarına Herder ve Fichte’ye, bazı 

yazarlara göre de Kant ve Rousseu’ya kadar götürülebilir. Milliyetçilik 1920 ve 

1930’larda sosyal bilim konusu olarak ele alınmıştır. Bu dönemlerde Carleton 

Hayes’in 1940’larda da Hans Kohn’un çalışmaları akademik dünyada yer alır. 

Milliyetçilik çalışmalarının görece yeni olması, birçok yeni çalışmalar eklenmesi, yeni 

kavramlar türetilmesi “terim enflasyonu” oluşturmuş durumdadır. Terim 

enflasyonunda yer alabilecek kavramlar olarak, millet (nation), milliyetçilik 

(nationalism), milletlik (nationbood), etno-milliyetçilik (etnonationalism), etnik 

milliyetçilik (ethnic nationalism), vatandaşlığa dayalı milliyetçilik (civic nationalism), 



27  

etnisite (ethnicity), etnik grup (ethnic group), etnik topluluk (ethnic communuity), etnik 

kategori (ethnic category), etnik çekirdek (ethnic core), gösterilebilir (Özkırımlı, 2019: 

12-22). 

Anthony D. Smith’e göre, milliyetçilik 18. yüzyılın ikinci yarısında Batı Avrupa’da ve 

Amerika’da ortaya çıkan iki dünya savaşında yükselişe geçen, sonradan düşüşe geçen 

ve yerini milli devletlerin sınırını aşan küresel güçlere bıraktığı düşünülen modern bir 

hareket ve ideolojidir (Smith, 2022: 25). 

Milliyetçilik araştırmalarında, 1-Milliyetçilik düşüncesinin doğduğu 18. ve 19. 

Yüzyıllar, 2-Milliyetçiliğin akademik araştırmalara girdiği ilk dönem (1918-1945), 3- 

Milliyetçilik tartışmasının geliştiği ikinci dönem (1945-1990) ve 4-Milliyetçilik 

tartışmalarının yeni boyutlara taşındığı dönem olarak dört dönem bulunmaktadır. 

Özkırımlı’nın aktarmasıyla; Kant’ın fenomenler dünyası ve ahlaka ait düşünceleri 

kendisinden sonraki milliyetçilik düşüncelerini oldukça etkilemekteydi; Fichte’nin 

milliyetçiliği, ruhsal canlanmaya/yeniden doğmaya yönelik bir çağrıyı, daveti 

içeriyordu; Herder’in çıkış noktası insanı insan yapan dildir, dil düşüncedir, ortak bir 

dil konuşan insanlar milletin ilk aşamasını oluştururlar, millet de ailenin bir uzantısıdır; 

Rousseau, toplumun işleyişinde “genel iradenin” (general will) önemini ve bunun 

içinde bireylerin “vatandaş” olarak topluma bağlılığını ifade etmekteydi; alman tarihçi 

Henrich von Treitschke’de devletin üzerinde hiçbir gücün olamayacağını ve devletin 

birliğinin milliyete dayalı olması gerektiğini düşünüyordu; Fransız tarihçi Jules 

Michelet ise bireyin özgürlüğünün teminatı olarak milleti görüyordu; John Stuart Mill 

ise milliyeti etnik benzerlik, dil, din, tarihi geçmiş veya ortak anılardan herhangi biri 

veya birkaçının etkisiyle aralarında bir yakınlık kuran insan gurubu olarak 

tanımlamaktaydı (Özkırımlı, 2019). 

Anderson, milliyetçiliğin 18. yüzyılın sonuna doğru ortaya çıkmasını, dinsel 

kesinliklerin ortadan kalkmasına bağlamadan, siyasi düşüncelerle ilişkilendirilerek 

değil, daha kapsamlı biçimde kültürel sistemlerle ilişkili olarak açıklanabileceğini 

söylemektedir (Anderson, 2023: 30). 

Arsal’a göre, milletlerin yaşayabilmesi, kalıcı olması için en önemli olan bireylerin 

kendilerini ait hissettikleri, mensubu oldukları kütleye, topluma sadakatleridir. 

Bireylerin ait oldukları topluma gösterdikleri bu bağlılık duygusuna “zümre hissi”, 

“zümre şuuru”, “zümre zihniyeti” denir ve kısaca milliyetçilik duygusunun kaynağıdır. 



28  

Milliyet duygusunun kaynağı, bireyin yaşamını korumak için mücadele etmesi, bu 

mücadele için gruplaşmak zorunda olması ve insanın gelişmesi gereği toplumsallaşma 

ihtiyacı, barış içinde güvenle yaşama isteğidir. Millet içinde bulunup oluşan yaşama 

isteğine, “milli şuur”, “milliyet duygusu” veya “milliyetçilik” denilmektedir (Arsal, 

2022: 75-76). 

Gellner, ulusçuluğun siyasal birim ile ulusal birimin çakıştığını öne süren siyasi bir 

ilke olduğunu söyler. Bir duygunun ifadesi veya bir hareket olarak ulusçuluğu 

tanımlayan ilke budur. Ulusçu duygu ve düşüncesi, bu ilkenin çiğnenmesinin 

oluşturduğu kızgınlıktan veya bu ilkenin gerçekleşmesi ile duyulan mutluluktan 

kaynaklanır (Gellner, 2022: 69). 

Modern dünyada kim olduğumuzu, ortaklaşa paylaştığımız biricik kültürümüz 

aracılığıyla bilebiliriz. Bu kültür sayesinde kendimizi “otantik kendi”yi keşfederiz. Bu 

duygu ve düşünce karmaşık hayatta bize yönümüzü gösterir. Milli kimlik ve millet 

birbirleriyle ilişkili etnik, kültürel, teritoryal, ekonomik ve yasal-siyasi birçok 

unsurdan oluşmaktadır. Ortak paylaşılan anılar, mitler ve geleneklerin bir araya 

getirdiği topluluk üyeleri arasındaki dayanışma bağlarını içerir. Milli kimlik toplumsal 

düzen ve dayanışmanın meşruiyetini sağlar. Milli kimlikler topluluk içerisindeki 

bireyleri “uyruklar” ve “yurttaşlar” olarak toplumsallaştırırlar. Milli kimlik duygusu, 

kollektif kişilik prizması ile onu ayırt eden kültürü içinde tanımladığı bireysel 

kendiliğini gösteren bir araçtır (Smith, 2022). 

Atasoy’a göre tarihçi E. Carr, milletlerin Orta çağdan sonra tırmanmaya başladığını 

söyler. Ona göre birinci dönem Fransız ihtilali ve Napolyon savaşları sona erer ve 

Fransız Devrimi milliyetçiliğin ikinci yükselişini oluşturur. Bu önemli bir ayrım olup 

milliyetçiliğin Fransız Devrimi ürünü olduğu iddiasını ortadan kaldırır. Chatterjee’nin 

(1996) açıklamasıyla, Milliyetçiliğin kültürel bir olgu olarak, Batı Avrupa’da ortaya 

çıkan “modern milliyetçilik” ve Batının sömürgeci, yayılmacılığına karşı oluşan 

“reaksiyoner milliyetçilik” olarak iki şekilde ele alınabileceğini söyler (Atasoy, 2018: 

247-249). 

Milliyetçilik ile ilgili önemli analizlerden birisi de Hans Kohn’a ait olan ve Magnum 

Opusu olarak bilinen The Idea Of Nationalism’de, Avrupa milliyetçilikleri incelenmiş 

ve milliyetçilikler Doğu tipi milliyetçilik ve Batı tipi milliyetçilik olarak ikiye 

ayrılmıştır. Doğu tipi milliyetçilikler daha otoriter iken Batı tipi milliyetçilikler daha 



29  

liberal özellikler göstermektedir. Kohn, etik ve kültürel milliyetçiliği birey ve toplum 

arasındaki gerilimi düşürmenin yollarından birisi olarak görmektedir (Buçukcu, 2020: 

98). 

Milliyetçiliği 1990’lı yıllarda hareketlendiren gelişme Sovyet İmparatorluğunun 

dağılmasıdır. Milliyetçilik dalgası bu dönemde yükselmiş ve yıllarca bastırılmış milli 

kimlik duyguları yeniden doğmuş ve milli gururlar yeniden duyulmuştur. Baskının 

kalkmasıyla bağımsızlığın ve serbestliğin rahatlığı hissedilmiştir. Yeni milli devletler 

Bağımsız devletler olarak yeniden ortaya çıkmış, Birleşmiş Milletlerde üye sayısı 

çoğalmıştır. Bu sayının artışı Türk Devletleri ifadesine karşılık gelecek şekilde anlam 

içermiştir (Atasoy, 2018: 208). 

Milliyetçiliğin süregelen ve en etkili yüzleri, milli semboller, gelenekler ve 

seremonilerdir. Bu sembol ve seremoniler öylece kabul ettiğimiz gündelik 

yaşamımızda yoğunca yer alır. Bunlar, tarihi bir kültürü içeren fertlerce birlikte 

paylaşılan gelenek, görenek, üslup, davranışları içeren, milli mesire yerleri, kadın ve 

erkek halk kahramanları, adabı muaşeret kuralları, mimari üslup, sanat ve zanaatlar, 

kent planları, eğitim tarzları, gibi örtük olanlar kadar, bayraklar, marşlar, fener alayları, 

para basma, başkentler, müzeler, savaş anıları, şehit anma törenleri, pasaport, sınırlar 

gibi daha açık olanları da içermektedir. Seremoni ve sembolizm milliyetçiliğin 

ideolojisi ile millete ait kavramları birleştirerek ve onları elle tutulur kılarak tarihi ve 

yazgısı belli olan soyut bir topluluğun devamını sağlar (Smith, 2022). 

Atasoy’a göre, milliyetçilik, milletlerin hayatındaki en güçlü his ve idealdir. Milliyetçi 

bireyler şahsi çıkarlarının üstünde bulunan milli değerler olduğunu bilirler ve buna 

göre davranırlar. Milletine olan inancını yitirmezler, inanç zafiyetine düşmezler, geçici 

günlük heveslere itibar etmezler. Milletinin gücünü bilirler, bu gerçeklere uygun 

hayaller kurarak, ütopik düşünmezler, aklı kenara koymazlar. Milletin zor 

durumlarında rasyonel çözümler önerirler. Osmanlının son döneminde gerçekleşen 

aydın tartışmaları buna en güzel örnektir (Atasoy, 2020: 226). 

Gökalp’e göre, milliyetçi hareketler özellikle de Doğu kavimlerinde üç aşamada 

gerçekleşir. İlk önce kültürel uyanış, sonra siyasi bir hareket son olarak da iktisadi bir 

programla belirlenir (Heyd, 2023: 74). 

Tarihsel geçmiş milliyetçiliğin bileşenlerinden güçlü olanlarından birisidir. Erol 

Güngör’e göre, insan toplum bütünü içerisinde kendi özel yerini bilmek ister. Bir 



30  

ailenin ferdi, bir çevrenin insanı bir milletin mensubu olduğu zaman kendi kişiliğini 

keşfeder. Kendi özel tarihi kişiye bu özel duyguyu verir. Bu amaçla birey kendi tarihini 

arar, kökünün derinliklerinde mutluluk duyar. Milliyetçilik hareketleri ile milli tarih 

akımlarının başlama sebebi budur. İnsanlar aile kökünü bulduğunda nasıl kimliğini 

bulmuş olurlarsa, milletler de milli tarihlerinin eseri olarak kendilerinin bağımsız milli 

özellikleri olan bir varlık olduklarını görürler. Milliyetçiliğin doğuşu bir bakıma 

(objektif gerçeklikler yerine efsaneler bile olsa) milli tarihin doğuşu demektir (Güngör, 

2019). 

Arsal’a göre milliyetçilik duygusunun objektif tarifi şöyledir: 

Milliyet duygusu, teşekkül etmiş bir millete mensup fertlerin, mensup oldukları millete, o 

milletin mazisine, istikbaline, lisanına, kültürüne ve teşekkül sahası olan yurda karşı 

besledikleri derin, irsilermiş, ferdi psikolojilerinin bir unsuru mahiyetini iktisap etmiş 

bağlılıktan ibaret bir ruhi halettir. Bu ruhi halet, millet içindeki bütün normal fertlere şamil, 

bütün fertler arasında müşterek bir ruhi halettir. Onun için, ferdi olduğu kadar da maşeri 

(kolektif) bir ruhi halettir; maşeri bir duygu, maşeri bir şuurdur. Milliyet duygusunun menşei 

biyolojik ve sosyolojiktir, mahiyeti ise psikolojiktir. (Arsal, 2022: 90) 

Son yıllarda liberal düşünce değerlere sıkıca bağlı bir milliyetçilik biçiminin 

cazibesine ilgi artmaktadır. Milliyetçiliğin liberal düşüncesi, tutkuların şiddetini 

azaltmış, yumuşatmış, millete duyulan sadakat ve milletle özdeşleşme değerini 

korumakta fakat aşırılığa kaçması istenmemekte ve diğer değerlerin ve görevlerin de 

korunmasına dikkat edilmektedir. Liberal milliyetçiliğe göre bağlılık yalnızca 

duygusallığı içermemektedir. Millete bağlılık anlaşılabilir ve meşrudur. Bir millete 

olan bağlılık (tikelcilik) ve herkesin her türden hakkı olduğuna dair inanç 

(evrenselcilik) liberal milliyetçilik anlayışında bir arada olabilir. Bu düşünce ile liberal 

milliyetçilik, bağnaz milliyetçilik düşüncesi olan yurttaşların millete sadece duygusal 

bağlılığını diğer bütün erdemlerden daha yüce sayması ve yurttaşlardan büyük 

fedakârlık talep etmesi (tikelci milliyetçilik evrenselci değil) ile zıtlık oluşturur. 

(Spencer & Wollman, 2020: 207-208). 

Eroğlu’na göre milliyetçilik, bir sosyal politika ilkesi veya siyasi düşünce olarak millet 

gerçekliğinden hareket eder ve milli menfaatler için bir gaye etrafında birleşmeyi 

içerir. Milliyetçilik, toplumu yüceltme amacını taşır ve kader birliğinin ilkelerini 

belirler. Çağımızda milliyetçilik, bireyleri mensubu olduğu topluma bağlayan güçlü 

bir duygudur (Eroğlu, 1972: 259). 



31  

Milliyetçilik, Türk devriminin temel prensibidir. Türk milliyetçiliği medeni toplumda 

barışçı ve insani özelliği ile örnektir. Türk milliyetçiliği milli birlik ve beraberliğe, 

Türk tarihinden gelen milli duygulara ve milli kültüre dayanır (Eroğlu, 2008: 194). 

Milliyetçilik tartışmasının bir kolu da kozmopolitizm ile ilgilidir. Atasoy’a göre, 

milliyetçilik ile ilgili temel soru insanlık alemi evrensel bir bütün müdür? Yoksa sosyo- 

kültürel varlıklardan mı oluşur? Bu soru ontolojik bir açıklamaya da ihtiyaç duyar. 

Milliyetçi düşüncenin çıkış noktası milletlerin var olduğuna dayanır. Dünyada 

insanlar milletler halinde sosyal birlikler oluşturur. Sosyoloji bilimi, sosyal ve kültürel 

gerçeklikler ile bu toplumsal olguyu açıklar. Bunun dışında bu sosyal gerçekliği ele 

almadan dünyanın ve insanlık aleminin bir bütün olduğunu düşünenler de vardır. 

Kozmopolit düşüncede, dünya tek bir coğrafik vatandır ve üzerinde yaşayan insan 

topluluğu da tek bir millet gibidir. Milliyetçilik, “dünya milliyetçiliği” anlayışında 

olmalıdır, ayrı ayrı milliyetçiliğe gerek yoktur. Kozmopolitizmin Türkiye’deki 

öncülerinden Tevfik Fikret, “Haluk’un Amentüsü” adlı şiirinde “Yeryüzü vatanım, 

insan soyu milletimdir benim” diyerek evrenselci, hümanist düşüncelerini 

açıklamaktadır. Benzer şekilde kozmopolitizm düşüncesinin ilk örneklerinden birisi 

de Diyojen’dir. Diyojen o dönem site devletleri arasında anlaşmazlıklarda taraf 

olmamak için “Ben bir dünya vatandaşıyım” demiştir. Atasoy, milliyetçilik- 

kozmopolitizm tartışmasının zeminini felsefi sorular ile başlatarak belirler ve teoriden 

pratiğe yönelerek sosyal olgular ile açıklamaya yönelir (Atasoy, 2020: 229-230). 

Milliyetçilik-kozmopolitizm tartışmalarında bir yorum olmak üzere, Durkheim da 

modern dönemlerde vatanperverlik ve dünya vatanperverliği olarak iki sadakat şekli 

olduğunu söylemiştir. Benzer bir çıkış noktası olarak, milliyetçiliğin bir sosyo-kültürel 

gerçeklik olarak sosyal olgu olması, bir insanın kozmopolitizm düşüncesine sahip 

olamayacağı anlamını içermemektedir. Milliyetçilik düşüncesinin ekseni ile 

kozmopolitizm düşüncesi aynı eksende yer alan farklı doğrultulardaki yönelimler 

değildir. Milliyetçilik ve kozmopolitizm, insan topluluklarının bulundukları belirli 

coğrafik konuma gönderme yaparak anlam kazanmaktadır. Bu yüzden bir eksende, bir 

noktalar doğrusunda değil, bir alanda örneğin bir daire içerisinde ele alınmalı ve iç içe 

olan bu dairelerde milliyetçilik dışında kozmopolitizm'in bulunduğu büyük dairenin 

içerisinde küçük daire gibi düşünülmelidir. Bu şekliyle milliyetçilik ve kozmopolitizm 

birbirini dışlayacak konuma düşmeyecektir. Durkheim’ın düşüncesi de ya milliyetçilik 

ya da kozmopolitizm olmalıdır şeklinde değil, kozmopolitizmin daha yüksek evrensel 



32  

ve ahlaki bir düşünce olarak ele alınması gerektiğidir. Kozmopolitizm-milliyetçilik 

tartışmasında ikinci bir husus, milliyetçilik düşüncesinin varlığı olarak ele alınan 

milletleri kabul ettiğimizde, kozmopolitizm düşüncesinin test edilemezliğidir. Millet 

olarak bir Türk, Alman veya İngiliz milletten söz edebilirken kozmopolit düşünce 

olarak Dünya milletinin karşısında başka bir dünya (gezegen anlamında) milletinin 

varlığını test edememiş olmamızdır. Belki de bir ütopya olarak dünya dışı bir mesaja, 

varlığa rastladığımız zaman kozmopolitizm düşüncesi de test edilmiş olacaktır. 

 

2.4. Türk Milliyetçiliği 

 
Gökalp’in araştırmalarında Töre sadece Oğuz ismiyle beraber anılmamaktadır, Orhun 

Kitabelerinde de bu kelimeye rastlanır. Thomsen buradaki “Törüg” kelimesini Kanun 

diye tercüme etmiştir. Divanu Lügati’t-Türk’de Töre kelimesi “törü” şeklinde yer 

almaktadır. Burada “İl bırakılır, törü bırakılmaz” demektedir. Manası “Devlet veya 

ülke terk edilir fakat hars terk edilemez” demektir. Töre kelimesiyle il kelimesi birlikte 

yer almaktadır. Türk töresi, eski Türklere atalarından kalmış bütün kuralları 

içermektedir. Bu düşünce doğrultusunda “Türk” kelimesi “töre” kelimesinden 

doğmuştur. Eski Türklerde ailenin gelişimi, Yuva, Ocak, Soy, Boy, Ok şeklinde olurken, 

toplumun gelişimi ise, Aşiret, İl, İlhanlık, Sultanlık, Milli Devlet şeklindedir. Eski Türk 

takviminde on iki sene bir çağ demektir ve Tavuk, At, Tavşan, Öküz, İt, Domuz, 

Maymun, Yılan, Sıçan, Pars, Koyun, Timsah olmak üzere on iki hayvan ismini alırlar. 

Eski Türklerin dininde ağaç, su, demir ve ateş kutsaldır. Oğuzlarda, altı oktan her biri 

dört boya ayrılır ve yirmi dört boy meydana gelir. Her okun da ayrı ayrı damgaları 

vardır. Camiü’t-Tevarih’de, Gün Han’ın Kayı, Bayat, Alka Evli, Kara Evli, boyları, Ay 

Han’ın Yazır, Döğer, Dodurga, Bayırlı boyları, Yıldız Han’ın Avşar, Kırık, Begdili, 

Kargın boyları, Gök Han’ın Bayındır, Peçene, Çavuldur, Çebni boyları ve Dağ Han’ın 

Salur, Eymür, Alayuntlu, Üreğir boyları bulunmaktadır. Eski Türklere ait birçok 

menkıbe (Dokuz Oğuz, Oğuz Han, Şane, Kurt, Ergenekon, Göktürk) tarih kitaplarında 

yer almaktadır (Gökalp, 2021). 

Türkçülüğün ülkemizde ortaya çıkmasından önce Avrupa’da Fransızca Turqueri 

denilen, Türkiye’de üretilen ipekli ve yünlü dokumalar, halılar, kilimler, çiniler, demir 

ve ağaç işleri, ciltler, tezhipler, mangallar, şamdanlar vb. olmak üzere Türk sanatının 

ince eserleri Avrupalı sanat severlerin ilgisini çekmiştir. Bu sanatseverler, evlerinde 

Türk salonu veya Türk odası yapmışlardır. Türklerin yaşamlarıyla ilgili ressamların 



33  

eserleri, şairler ve düşünürlerin Türk ahlakı üzerine yazıları da Turqueri içinde yer 

alırdı. Ayrıca ikinci olarak Rusya’da Almanya’da, Macaristan’da, Danimarka’da, 

Fransa’da ve İngiltere’de bilim insanları eski Türklere, Hunlara ve Moğollara ait 

tarihsel ve arkeolojik araştırmalar ile Türkiyat (Türkoloji) çalışmaları yapmışlardır. 

Fransız tarihçi Deugnes’nin Türkler, Hunlar ve Moğollara ait yazdığı büyük tarihle, 

İngiliz bilim insanı Sir Davids Lumley’in 3.Selim’e ithaf ettiği Kitab-ı İlmü’n Nafi 

(Yaralı Bilim Kitabı) isimli Türk dil bilgisi kitabı aydınlarımızı derinden etkilemiştir 

(Gökalp, 2020: 5-6). 

Türk hayranlığı Türkçülük düşüncesi 19. yüzyılın sonlarından itibaren ortaya çıkmış 

ve zamanın şartlarına göre farklı şekillerde gelişmiştir. Milliyetçilik düşüncesi Türkler 

arasında hem Osmanlı içinde hem de Orta Asya Türkleri içinde19. Yüzyıl sonlarına 

doğru milliyetçilik akımından etkilenerek Türkçülük bağlamında milliyetçilik 

anlayışları oluşturmuşlardır. Osmanlı toplumlar arasında egemenliği azaldığı için 

Türkçülüğü bir siyaset olarak ele almış, Orta Asya Türkleri ise yaşadıkları sorunları 

çözebilmek için Türkçülüğü kimlik oluşturma varlıklarını gösterme çabasıyla 

geliştirmek istemişlerdir. Bu çerçevede Osmanlı Türkçülüğünün önemli ismi Ziya 

Gökalp Batılı düşünce içerisinde devlete (Osmanlı) dayanarak tanımlama yaparken, 

Orta Asya Türkçülüğünün önde gelen ismi Yusuf Akçura ise Batılılaşma içerisinde 

tanımlarını önerilerini topluma (Türk toplumu) dayanarak yapmıştır (Karakaş, 2019: 

60-61). 

Sultan Abdülaziz’in son dönemlerinde ve Sultan Abdülhamit’in ilk dönemlerinde 

İstanbul’da düşünce hareketleri yoğunlaşmış ve darülfünun (üniversite) kurulmuş, 

askeri okullarda yeni bir ruh oluşmaya başlamıştır. Darülfünunda Tarih profesörü 

Ahmet Vefik Paşa, Şecer-i Türkiye’yi (Türklerin Soy Kütüğü) Doğu Türkçesinden 

İstanbul Türkçesine çevirmiş, Lehçe-i Osmani (Osmanlı Lehçesi) isimli Türk sözlüğü 

hazırlayarak Türkiye’deki Türkçenin genel ve büyük Türkçenin bir lehçesi olduğunu 

göstermiştir. Ahmet Vefik Paşa’nın bilimsel Türkçülüğü kadar sanatsal Türkçülüğü de 

mevcuttur. Bununla birlikte Süleyman Paşa’da, ilk kez Çin kaynaklarına dayanarak 

Türk tarihini Deugnes’i kaynak edinip Tarih-i Alem (Dünya Tarihi) adlı eseri 

hazırlamıştır. Süleyman Paşa, Hun’ların Çin tarihindeki Hiungnu’lar olduğunu, 

bunların Türklerin ilk ataları olduğunu ve Oğuz Han’ın Hiung-nu Devletinin kurucusu 

Mete olabileceğini söylemiştir. Süleyman Paşa, Esmayı Türkiye (Türk İsimleri) adlı 



34  

kitabını askeri okullarda okunmak üzere hazırlamıştır. Bu anlamda Türkçülüğün ilk 

isimleri Ahmet Vefik Paşa ve Süleyman Paşa’dır (Gökalp, 2020: 7-9). 

Ziya Gökalp, Azeri Türkçesi ile komedi yazan Mirza Fethali Ahundof, Kırım’da 

Tercüman gazetesini çıkaran ve Türkçülük ilkesi olarak “dilde, fikirde ve işte birlik” 

olan İsmail Gasprinski (Gaspıralı İsmail), tıbbiye’ de Türkçülüğü anlatan Hüseyinzade 

Ali Bey, “Ben bir Türk’üm, dinim, cinsim uludur” dizeleriyle “Cenge Giderken” şiirini 

yazan Türk Şairi lakaplı Mehmet Emin Yurdakul, Leon Cahun’un Asya Tarihine Giriş 

kitabının Türklerle ilgili kısmını Türkçeye çeviren Necip Asım Bey, İkdam gazetesini 

Türkçülüğün yayın organı haline getiren Ahmet Cevdet Bey ayrıca Emrullah Efendi, 

Velet Çelebi ve Necip Asım Bey gibi değerli düşünür ve yazarları Türkçülüğün ilk 

mücahitleri olarak görmektedir (Gökalp, 2020: 9-10). 

Selanik’te Türkçülük akımının öncüleri olan Gökalp, Ömer Seyfettin, Ahmet Hikmet 

ve diğerleri Genç Kalemler dergisini kurmuşlardır. İstanbul’da Türk Yurdu çıkmaya 

başlamış, Türk Ocağı Cemiyeti kurulmuştur. Halide Edip Yeni Turan adlı siyasi 

romanını yayımlamış, Köprülüzade Fuat, Türkiyat araştırmalarıyla ilmi çalışmalar 

yapmıştır. Böylece Türkçülük akımı Türk aydınlarını bünyesinde toplamıştır. 1908- 

1909 inkılabından sonra Turancılık düşüncesi Rusya’dan gelen genç Türkler ile gelişti. 

Gökalp, Turan düşüncesini Pan Slavizm’den etkilenmiş Hüseyinzade Ali’nin Turan 

şiirinde bulmuştur. Selanik’te çıkan Rumeli gazetesinde Demirtaş ve Genç Kalemler 

dergisinde ise Tevfik Sedat imzasıyla yayınlanan aynı başlıklı şiir Türk aydınlarını çok 

etkilemiştir. Şiirin son iki mısrası; 

Vatan Ne Türkiye’dir bizlere, ne Türkistan 

Vatan, büyük ve müebbed bir ülkedir – Turan 

duygulara hitap ederek çok etkileyici olmuştur. Gökalp sonraki yazılarında Turancılık 

düşüncelerini sınırlı tutmuştur (Heyd, 2023: 78-90). 

Mehmed Halid, Türk soyuna vurgu yaparak Biz Anadolu’luyuz, vatanımız Anadolu, 

milletimiz Anadolu milletidir demektedir. Anadolu milleti düşüncesine göre 

milliyetperverliğin iki anlamı vardır; 1. Türk soyundan olan fakat farklı toplumlar 

olarak yaşayanları bir merkezde toplamak Turancılık düşüncesidir. 2-Kendi 

vatanımızda milli bir devlet olarak kalmak, bu devleti yüceltmek ve buna Türkiyecilik, 

memleketçilik, denilmesi yetersizdir, doğru değildir. Kendi vatanımız derken 

Anadolu’dan söz edilmektedir. Anadolucu olmak, Anadoluculuk demek doğrudur ve 



35  

bu isimlendirme güzel ve cazibe doludur, Türkiyecilik, Türkçülük, Turancılık 

Memleketçilik gibi yavan durmamaktadır, esaslı bir siyaseti göstermektedir. 

Turancılık, Türk ırkından olan fakat başka yerlerde vatanı olan başka cemiyetler 

halindeki milletleri bir merkezde toplamak gayesi taşımaktadır. Bu istek ve düşünce 

bugün ve yarın hayaldir (Halid, 2014: 241-245). 

20. yüzyılın başlarında hızlanan Osmanlı İmparatorluğu’nun ne olacağına dair 

tartışmalar Namık Kemal’in mirası olan ittihat (Osmanlı Birliği) ve terakki 

(aydınlanma, ilerleme) kavramları ile gösterilir. 2. Abdülhamit’in baskıcı döneminde 

vatan, özgürlük, eşitlik, kardeşlik, ilerleme birlik kavramları etrafında ilerleyen İttihat 

ve Terakki Cemiyeti 1913 yılında siyasal parti olmuştur. Parti ilki Devlet-Din ilişkisi 

ve ikincisi milletler ile devlet arasındaki ilişkiler üzerinedir. Partiye göre, Millet terimi 

dinsel anlam içermemeliydi. İslamcılar Türk Milleti deyiminden rahatsız oluyorlardı. 

Türk Milleti değil İslam Ümmeti olmalıydı. Milletler arasında uzlaşma veya kaynaşma 

sorunu ile devlet-din ilişkisi sorunu 20. yüzyıl şartlarında Osmanlı İmparatorluk 

Devletinin bölünmesi göze alınmadan çözümlenemeyecek sorunlardı. Akçuraoğlu 

Yusuf da “Üç Tarz-ı Siyaset” makalesinde bunu açıkça söylemeyi göze alamamıştı. 

1908 Devrimi ile geniş bir ideolojik farklılaşma doğurmuştur. Buna göre İslamcı, 

Batıcı, Türkçü ve İslamlaşmak, Batılılaşmak, Uluslaşmak şeklindeki üç düşünce bu 

dönemlerde başlamıştır. 1908 ile 1918 yılları arasında gerçekleşen on yıllık tartışma 

iki yüz yıl birikmiş olan çağdaşlaşma sorunlarını içeren bir tartışmadır. Bu düşünce 

akımlarının İslamcılık, Batıcılık, Türkçülük sözcüklerinin kullanılması Rusya’dan 

gelen Türkçülük düşünceleri ile olmuştur. O dönemde Rusya’daki aydınlar arasında da 

“Batıcılar”, “İslavcılar” ve “Rusçular” terimleriyle tartışmalar sürmekteydi (Berkes, 

2017: 405-411). 

Türk milliyetçiliğinin siyasal bir proje olarak ele alınmasının 2. Meşruiyet döneminde 

olduğu düşünülür. Türk Derneğinin kurulması (1908), Türk Yurdu dergisinin 

yayınlanmaya başlaması, (1911) ve Türk Ocaklarının kuruluşu (1912) bu düşünceye 

örnek verilebilir. Türkçülük, 19. yüzyıldan Balkan Savaşlarına kadar olan dönemde 

kültürel bir harekettir. Balkan Savaşlarından sonra Türkçülük siyasi bir anlam kazanır 

ve Türk milliyetçiliğinde vatan vurgusu artık geniş bir coğrafyayı içermektedir. Siyasal 

Türkçülüğün ilk ana metni sayılan Üç Tarz-ı Siyasetin bu dönemde entelektüel 

dünyada görünmesi önemlidir (Buçukcu, 2020: 149). 



36  

Yakın tarihimize göre “Türk” terimine baktığımızda, terim Osmanlı’da küçültücü 

anlam içermektedir. Osmanlı aristokrasisi, kendisini alt sınıflardan (özellikle yerleşik 

olmayanlar) ayırmak ve İmparatorluğu kuran Türkleri ön plana çıkarmak 

istememektedir. Bu şekilde olmazsa İmparatorluğun parçalanma riski olduğunu 

düşünmektedir. Avrupalılar Osmanlı İmparatorluğuna 14. Yüzyıldan beri “Türkiye” 

(Turchia) adını vermişlerdir. “Türk” adını ilk kez Türklere Çinliler “Türük” diyerek 

vermişlerdir. Örneğin Sevr Barış Antlaşmasının İngilizcesinde 19 kere Ottoman, 305 

kere Turkey, 376 kere Turkısh kelimesi kullanılmıştır. Türk terimi o dönemlerde bile 

Kürtler arasında Diyarbakır, Bitlis, Van gibi Kürt nüfusu çok olan illerde şehirli 

anlamında sınıfsal bir özelliği vurgulamaktadır. İmparatorluğun son dönemlerinde Jön 

Türkler, Türk etnisitesine vurgu yapmışlardır. Yusuf Akçura’da 1904 yılında 

makalesinde devletin temel siyasi politikası olarak Osmanlıcılık, İslamcılık ve 

Türkçülük sıralaması yapmıştır. Osmanlıdan Türk’e geçiş olarak Türkiyeli terimi ilk 

kez Ağustos 1915 tarihli Mekatib-i Hususiye Talimatnamesinde İttihat ve Terakki 

hükümetince kullanılmıştır. Mustafa Kemal Paşa terimi ilk kez 20 Aralık 1921’de 

Ukrayna Büyükelçisi General Frunze’nin itimatnamesini sunma töreninde 

kullanmıştır (Aktoprak & Kaya, 2016: 253-255). 

Gökalp’e göre Türkçülük, Türk milletini bütün alanlarda yükseltmek gayesidir. 

Türkçülüğün programı: 1-Dilde Türkçülük, 2-Estetik Türkçülük, 3-Ahlaki Türkçülük, 

4-Hukukta Türkçülük, 5-Dinde Türkçülük, 6-Ekonomide Türkçülü,. 7-Politikada 

Türkçülük ve 8-Felsefede Türkçülük, şeklinde ele alınmalıdır (Gökalp, 2020). 

Atasoy’a göre, Ülkemizde ideal (ülkü, mefküre) kavramı felsefi tartışmaların dışında 

siyasi bir kavram olarak kullanılmaktadır. Milliyetçi düşüncenin önde gelen ismi Ziya 

Gökalp millet ve milliyetçilikle ilgili olarak “mefküre” kavramını kullanır. Ziya 

Gökalp’e göre mefkûre millet tarafından tarihsel olarak oluşturulan, milli heyecan 

içeren, kutsal, ortak hisle belirlenen istikbaldir. Bu istikbal “Kızıl Elma”dır. Milletin 

içinde bulunduğu şartlara göre kızıl elma değişiklik gösterebilir, ütopya değil, 

sosyolojik gerçeklik zeminine bağlı bir düşüncedir (Atasoy, 2020: 219-220). 

Kızıl Elma Türk milletinin tarihi ülküsünü simgeler. Kızıl Elma değişmeyen belirli bir 

yer, hedef değil, soyut bir milli gerilimi anlatır. Değişik dönemlerde şartlara göre 

somut bir hedef belirlenir ve Kızıl Elma olarak anlamlandırılır. O hedefe ulaşıldığında 

Kızıl Elma bitmez, ileriki dönemlerde hedef değişir. O hedefe hiçbir zaman ulaşılmaz. 

İlk Türkçe sözlüklerden olan Endülüslü Ebu Hayyan’ın kitabında ülkü kelimesi 



37  

yaklaştıkça uzaklaşan hedef şeklinde verilmiştir. Türk Milletinin yükseliş döneminde 

Kızıl Elma Cihan Hâkimiyeti anlamındadır. Kızıl kelimesi renk olarak değil, altın 

anlamındadır, yani altın elma. Ayasofya önündeki Justinyanus heykelinin elinde altın 

top bulunması gibi, Oğuz Han’ın kurultay çadırının iki tarafındaki direklerin uçlarında 

altın top asılı olduğu söylenmektedir (Kösoğlu, 2023: 160). 

Türk milliyetçiliği, kültür, dil, din, tarihsel birliktelik unsurlarıyla güçlenmiş, Osmanlı 

İmparatorluğunun son dönemdeki kurtuluş fikirlerine yönelik tartışmalar ile siyasi bir 

çözüm yolu olarak benimsenmiş, Türkiye Cumhuriyeti bu düşünce ve ruhla 

kurulmuştur. Türkiye Cumhuriyeti’nde milliyetçilik ilkesi 1937 tarihinde 1924 

Anayasasına girmiştir. 1961 Anayasasının başlangıç kısmında, “Bütün fertlerini, 

kaderde, kıvançta ve tasada ortak, bölünmez bir bütün halinde, millî şuur ve ülküler 

etrafında toplayan ve milletimizi dünya milletleri ailesinin eşit haklara sahip şerefli 

bir üyesi olarak milli birlik ruhu içinde daima yüceltmeyi amaç bilen Türk 

milliyetçiliğinden hız ve ilham alarak ve;” denilerek milliyetçilik tanımı yer almıştır 

(Anayasa Mahkemesi, 2024). 1982 Anayasası 2. Madde Cumhuriyetin nitelikleri 

arasında “Atatürk milliyetçiliğine bağlı” ibaresine yer verilmiştir. Bu anlamda Atatürk 

milliyetçiliği kavramı Türkiye Cumhuriyeti Devletinin değiştirilemez maddeleri 

içerisinde bulunmaktadır. 

Reşat Kaynar’a göre, Atatürk emperyalistlere karşı ulusal kurtuluş savaşını tam 

bağımsızlık ilkesiyle gerçekleştirmiş ve “Türkiye Cumhuriyeti’ni kuran Türk halkına 

Türk Milleti denir” demiştir. Atatürk milliyetçiliğinin temel taşı Türk halkının ve 

ülkesinin bütünlüğünün korunmasıdır. Türk halkı Misak-ı Milli (ulusal ant) ile ulusal 

kurtuluş savaşını kazanan ve Türkiye Cumhuriyeti’ni kuran halktır. Bu özellik onu 

ırkçılık düşüncesinden ayırır. Türk halkı başarının bölücülükte değil ülke ve ulus 

bütünlüğünün korunması ile olacağının bilincindedir (Kaynar, 1988: 29-31). 

Afet İnan, Mustafa Kemal’in milli hislerini şöyle anlatır: Mustafa Kemal kurtuluş 

hareketine en büyük milli hislerle girişmiş ve milletin varlığına inanmıştır. Atatürk 

milli hislerin varlığıyla bütün zorlukların üstesinden gelebileceğine iman etmiştir. 

Atatürk, milletin toplumsal birlikteliği, ilerlemesi, refahı, mutluluğu ve çalışması, 

gerektiğinde milleti için kendini feda etmesini milli ahlakın varlığına bağlar. Atatürk, 

mükemmel bir millette milli ahlakın gereklilikleri, milletin fertleri tarafından vicdani 

ve kuvvetli hislerle yerine getirilir, milli his ve milli heyecanın bunda olduğunu söyler 

(İnan, 2021: 69). 



38  

Mustafa Kemal’in milliyetçilik anlayışı “Turancılık” düşüncesine dayanmaz. 

Turancılık düşüncesinde ortak tarih ve kültür birliği esastır. Lozan Barış Antlaşmasının 

1923 yılında imzalanması ile Türkiye’de yaşayan herkes eşit haklara sahip birer Türk 

Vatandaşı kabul edilmişlerdir. Cumhuriyetin ilanından sonra da Fransız Laik 

Milliyetçilik anlayışı ülkemizde Atatürk’ün altı okundan olan “milliyetçilik” ve 

“laiklik” ilkesi olarak kabul edilmişlerdir (Eskibina, 2023: 92). 

Kemalizm’in milliyetçiliği esas olarak 1920’lerde bağımsızlık savaşını kazanan millet 

olarak, yurtseverlik, anti-emperyalist düşünceleri ve hisleri içerdiği açıktır. 

Kemalizm’i açıklayan ilkelerden birisi de milliyetçilik ilkesidir. Milliyetçiliğin içinde 

geçmişe yoğun bir tutku olsa da Kemalizm ideolojisi yoğun bir milliyetçiliği bu 

anlamda içermemektedir. M. Kemal geçmişi bir saplantı haline getirecek her türlü 

düşüncenin karşısındaydı. Atatürk yeni kurduğu yeni devletin jeopolitiği olan 

Anadolu’nun dinsel veya emperyal geçmişine duyulan özlemin modernleşme 

projesine engel olacağını düşünmekteydi. İslami veya mistik düşünce ve 

uygulamalarını içeren diğer Anadolucuların düşüncelerini bunun için kabul 

etmemekteydi. Atatürk geçmişe dönük özlemlerden tamamen bağımsız bir gelecek 

tasavvuru olan bir liderdi (Öğün, 2000: 132-133). 

Milliyetçilik ilkesi, Cumhuriyet Halk Fırkasının programına 10 Mayıs 1931 tarihinde 

yapılan üçüncü olağan kongresinde kabul edilmiştir. Parti programında yer alan Türk 

milliyetçiliği, Türk sınırları içinde yaşayan Türklerin kaderine bağlı, sınır dışındaki 

Türklere kardeşlik sevgisi duyan, milli olmayan akımlara karşı olan, insanlık alemini 

benimseyen, Türk sınırları içerisinde Türkçe konuşan, Türk kültürü ile yetişenleri 

birleştiren bir ilkedir. Toplum da “ümmet” değil “milleti” esas alır, şekliyle yer almıştır 

(Aydemir, 1999: 421-424). 

Türkiye’nin siyasal tarihinde yaklaşık son yetmiş yılında Alparslan Türkeş ve 

kurucusu olduğu MHP son derece önemli yer tutmaktadır. Alparslan Türkeş 

milliyetçiliğini “kin ve garezden uzak” cümlesiyle bir arada kullanarak ötekileştirmeyi 

kabul etmemektedir. Türk Milletini insanlık sahasında üst seviyelere çıkarmak, Turan 

idealini benimsemek, Türklük şuuruna sahip olmak, milli bütünlüğe sahip çıkmak ve 

milli olmayan düşünceleri kabul etmemek milliyetçilik tanımının içerisindedir. 

Alparslan Türkeş Türk milliyetçiliğine ait siyasi ilkelerini, doktriner bütünlüğü Dokuz 

Işık adı altında rehber olarak vermiştir. Türk Milleti kendi milli tarihini, örf adetlerini, 

milli karakterini dikkate alarak milli idare sistemi kurmalı, taklit siyasi düşünceleri, 



39  

idare sistemlerini benimsememelidir. Her milletin farklı durumu olduğundan, 

kendimize ait milli bir doktrin lazımdır ve bu “Dokuz Işık” olarak yer alır. Dokuz Işık, 

1-Milliyetçilik, 2-Ülkücülük, 3-Ahlakçılık, 4-Toplumculuk, 5-İlimcilik, 6- 

Hürriyetçilik, 7-Köycülük, 8-Gelişmecilik ve Halkçılık, 9-Endüstricilik ve Teknikçilik 

şeklindeki ilkeleri içermektedir (Öztürk, 2018). 



40  

 

 

3. KURAMSAL ÇERÇEVE 

 
Sosyoloji kuramı; toplumsal dünyaya ait bilgiyi, yorumu, açıklamayı ve tahmin 

yürütmeyi sistematik şekilde inceleyen, birbiriyle ilintili fikirler kümesidir. Bu 

açıklama geleneksel kuramcıların yaklaşımını içerirken postmodern kuram ise 

evrensel kuramların reddedilmesini, yerel deneyimleri içeren anlatıların öne 

çıkarılmasını, iktidar sahibi olamayan görüşlerin ele alınmasını, toplumun çeperlerinin 

gelişimi için kültürün değiştirilmesini içerir. Ayrıca, mevcut sosyal dünyanın ve 

entelektüel çevrenin rahatsız edilmesini, kendini, diğer teorileri ve sosyal dünyayı 

eleştirme yeteneğini kullanır. Kendi çalışmalarının ve ürünlerinin bulunduğu 

toplumsal, tarihsel ve kültürel bağlamıyla sınırlı olduğunun bilincindedir. (Ritzer & 

Stepnisky, 2019: 4-6). 

Kadir Cangızbay “sosyoloji hürriyetin bilimidir” der. İnsan yoktan var eden bir canlı 

değildir. Kastedilen hürriyet, yürürlükte olan belirleyicileri değişikliğe uğratarak 

varlık kazanır. Bu hürriyet mutlak olmayıp ne için düşünülüyorsa onun çerçevesinde 

şekillenen bir hürriyettir. Sosyolojinin açıklayıcı bir bilim olması nedeniyle toplumsal 

gerçekleri biçimlendiren nedenleri ortaya koyduğu ölçüde açıklama değer 

kazanacaktır. Bu belirleyicileri toplumun içerisinden arayıp bulma ifade etme 

sosyolojinin olmazsa olmaz bir biçimde hürriyeti içermesiyle mümkün olabilir 

(Cangızbay, 2011: 69-70). 

Sosyolojik kuramlar incelenirken öncü olarak İbn-i Haldun’dan bahsedilmesi gerekir. 

İbn-i Haldun 1332 yılında Tunus kentinde dünyaya gelmiştir. Ölüm tarihi olan 1406 

yılına kadar günümüz sosyolojisine öncü birçok eser bırakmıştır. Mukaddime adlı 

eserinde toplumun bilimsel olarak incelenmesini, ampirik olarak araştırılmasını ve 

sosyal olguların nedenlerinin öğrenilmesine dair araştırmalara inanıyordu. İbn-i 

Haldun döngüsel devlet kuramına inanıyordu. Bu kuramına göre Kuzey Afrika’da 

yerleşik toplum ve göçebe toplum olmak üzere iki sosyal sistem bulunmaktaydı. 

Yerleşik toplumlar tarımla uğraşırken göçebe toplumlar hayvancılık ile uğraşırlardı. 

İbn-i Haldun göçebe toplumların yüksek asabiyete sahip olduklarını yani grup 

dayanışması içerisinde olduklarını, yerleşik toplumların ise düşük asabiyete sahip 



41  

olduklarını düşünüyordu. Yüksek asabiyete sahip göçmen topluluklar bu özellikleri ile 

yerleşik toplumları alt ederek onların yerlerine yerleşirlerdi. Bir yere yerleştikleri 

zaman onlar da asabiyetlerini kaybederlerdi. Bu döngüsel devlet oluşumu idi (Ritzer 

& Stepnisky, 2019: 194). 

İbn-i Haldun sosyolojik düşünme biçimine, tarih felsefesine katkılarından dolayı Batı 

entelektüellerince takdirle anılmaktadır. İbn-i Haldun toplumların gelişmesini, devlet 

olgusunun ortaya çıkışını ve geçirdiği aşamaları inceleyip açıklarken toplumların 

yönetimi ve siyaset üzerine yoğunlaşmıştır. İbn-i Haldun’un toplumsal yaşamı 

kendisine konu edindiği bilim (Ümran İlmi) sonraları A. Comte tarafından sosyoloji 

olarak isimlendirilecektir (Bal, 2019: 26-28). 

Durkheim, Marx ve Weber, çalışmaları, düşünceleri ve metodik araştırma yöntemleri 

ile sosyoloji kuramlarında üç ana sütun olarak yer almış ve kendilerinden sonraki gelen 

bilim insanlarını etkileyerek bilim dünyasını ve toplumları derinden etkilemişlerdir. 

Aşağıda bu değerli isimlere ait bazı sosyolojik yöntem ve düşüncelere yer verilmiştir. 

Durkheim, sosyolojiyi kullanarak 1789’dan beri bozulmuş olan toplumsal düzeni 

yeniden kurmaya çalışmaktadır. Durkheim terminolojisinde yer alan anomi, patoloji 

gibi kavramlar toplumun bu hasta halini, değerlerin bozulmasını ve toplumsal bağların 

azalması risklerini içerir (Ünal, 2017: 58-59). 

Marx’a göre, toplumlar diyalektik yasalara göre evrilirler, buna göre değişme 

karşıtların çelişki ve etkileşimlerinden kaynaklanır. Mevcut üretim tarzı içerisinde 

içinde kendine has çelişkileri barındırır bu çelişki kaçınılmaz olarak mevcut sistemi 

yıkar ve yerine yeni bir üretim tarzı ve toplumsal düzeni içeren sistemi getirir. Sınıf 

çatışması bu diyalektik tarihsel sürecin, değişimin motorudur (Durakpaşa, 2017: 25). 

Marx’a göre, aklın pratik olmayan bu tür problemlere yönelmesi insanların 

sömürülmesi ve statükoyu değiştirmeye yönelik bilincin oluşmasını engelleme 

amacını taşımaktadır. Öte dünyanın dinsel bir fantezi olduğunu düşünerek, din için 

“kalpsiz bir dünyanın duygusu ve ruhsuz koşulların ruhu” ve “din insanların 

afyonudur” der (Turner, Beeghley, & Powers, 2021: 130). 

Marx’a göre bireyler kendi yaşantılarını ve tarihi oluştururlar fakat tarihi kendi 

istedikleri koşullarda oluşturamazlar. Üretim ilişkilerinin analizi sonucunda doğal 

koşullar, teknik ve toplumsal iş bölümü ve örgütlenmesi üç belirleyici öğe olarak 

ortaya çıkar. Marx üretici güçlerin gelişmesi, iş bölümü, sınıf analizleri ile toplumların 



42  

tarihinde belirli üretim tarzlarının birbirini takip ettiğini göstermiştir. Buna göre; 1- 

İlkel komünizmi kenarda tutarak, erkeklerin tahakkümü altında olan ve çok geniş aile 

mülkiyeti içerisinde ataerkil üretim tarzı bulunmaktadır. 2-Sonrasında kölelik üstünde 

oluşan ve kölelerin efendi sınıfı tarafından sömürüldüğü, askeri ve politik liderliği olan 

ve mülkiyetin babadan oğula geçtiği yapı bulunur. 3-Savaççı bir asker sınıfın toprağa 

bağlı (serflik) üreticileri sömüren feodal ekonomi. 4-Bilimin başlıca konusu olan, 

sermaye sahipleri (burjuva) ve emeğin sahipleri (proletarya) arasında gerçekleşen 

kapitalist ekonomi (Lefebvre, 2018: 51-58). 

K. Marx ve F. Engels’in 1847 Aralık-1848 Ocak arasında kaleme aldıkları Komünist 

Manifesto, toplumların tarihinin özgür insan (efendi) ile köle, patrisyen ile pleb, lord 

ile serf, lonca ustası ile kalfa yani ezen ve ezilenin karşı karşıya geldiği, sınıf 

mücadeleleri tarihi olduğunu açıklayarak başlar (Marx & Engels, 2008: 32-33). 

K. Marx emeğin ücreti, sermayenin karı, sermayenin rekabeti, toprağın rantı, özel 

mülkiyet gibi iktisadi kavramları açıklarken önemli kuramlarından biri olan 

yabancılaşma kavramını açıklar. K. Marx, kapitalizm gibi özel mülkiyetin esas alındığı 

ekonomik sistemlerde bireyin çıkarının toplumun çıkarıyla ters orantılı olduğunu 

söyler. (Marx, 2021). 

Marx’ın yabancılaşma kavramının gerisinde insan potansiyelinin ne anlama geldiği 

yatar. İnsani potansiyel, üretim faaliyetlerinde üretilen ürünle, çalışan işçiler ile 

üretimdeki birlikteliğin ve ürünün arasında doğal ilişki insanidir. Yabancılaşma bu 

doğal ve insani ilişkiyi yıkmaktadır. (Ritzer & Stepnisky, 2019: 17). 

Marx’a göre, belirli bir toplumsal yapının bütünlüğü içinde düşünerek, inisiyatif sahibi 

bireylerin eylemlerinden doğan fikir ve kurumlar vardır ve bunlar üstyapıyı oluşturur. 

Üstyapı, siyasi kurumları, hukuk kurumunu ve ideolojileri ve ideolojik fetişleri 

içermektedir. Toplumun doğa ile mücadelesi ile oluşan üretim etkinliği ekonomi 

kurumunu oluşturur ve üretim etkinliği (ekonomi) ise toplumda altyapı olarak bütün 

üstyapı kurumlarının belirleyicidir (Lefebvre, 2018: 60). 

Max Weber, insani bilimlerde kullanılan yöntemlerin doğa bilimlerden farklı olması 

gerektiği fikrini oluştururken Dilthey’in görüşlerinden yararlanır. Weber Dilthey’in 

anlama yaklaşımını benimser ve Dilthey’in birinci aşamadan sonra yüksek anlamaya 

ulaşma düşüncesini sosyolojik olarak anlama yorumlama yaklaşımına getirir. Weber 

anlama (Verstehen) ve yorumlama (Dauten) kavramlarını birlikte kullanır. Anlama, bir 



43  

etkinlikte bulunan bireylerin somut durumlarını öznel olarak amaçladığı anlamı 

içerirken yorumlama bu anlamın değerlendirilmesini içerir. (Bal, 2019: 148-150). 

Sosyoloji gibi yeni gelişme döneminde olan bir bilim ilk olarak yöntemlerini 

belirlemeye çalışır. Weber bu anlamda sosyolojide yöntemsel olarak en azından iki 

açıdan katkı sağlamıştır. 1-Weber “yorumlayıcı” yöntemi getirmiştir. 2- Weber’in 

yöntem üzerine ikinci katkısı Pareto gibi kuramcıların da benimsediği “nedensel 

çoğulculuk” kavramıdır (Freund, 2019: 196). 

Weber’e göre toplumsal bilimlerin amacı evrensel yasaları bulmak değildir. Bu yöntem 

gerçekliğin ne olduğunu öğrenmeye çalışan pozitivistlerde görülür. Weber, sosyolojiyi 

tarihsel bir bilim olarak, kültürel bilimlerin içerisinde görür. (Fleury, 2009: 21). 

Günümüzde Weber’e duyulan ilginin sebepleri şunlardır: 1-bir bütün olarak toplumun 

paradigması olan genel ve kapsayıcı düşünceleri, 2-tarihsel ve sosyolojik 

çözümlemesinde değerler ve anlam sorununa metodolojik yaklaşımının zenginliği, 3- 

rasyonalizasyon sürecindeki tahakkümün altında bulunan bir topluma dair siyasi ve 

ahlaki fikirlerinin geçerliliği, 4-karşılaştırmalı şekilde din sosyolojisi ele almasıyla 

modern toplumlardaki sekülerleşme olgusuna dair düşüncelerinin zenginliği, 5- 

postmoderniteye ve tarih sonrasına yönelik belirsizliğin isabetli olması (Turner, 2022: 

80). 

Weber’e göre Batının rasyonelleşmesinde Protestanlık önemli yer tutar. Protestanlığın 

içindeki Kalvinizm mezhebinin kapitalizm ile ilişkili olduğunu düşünür. Protestan 

ahlakı çok çalışmayı, sadeliği, kişisel zevkleri reddeden bir inanç sistemiydi. Protestan 

ahlakı bunu emretmektedir. Weber bu inanç ve yaşama sistemini kapitalizmin ruhuyla 

ilişkilendirir. (Ritzer & Stepnisky, 2019: 25-26). 

Bilim insanını kendi araştırma nesnesini seçmeye yönlendiren araçlar ve tikel değerler 

ne olursa olsun sosyolog için bir “tip” veya “genel kural”, tarihçi için bir “tarihsel 

tekillik” analitik olarak düzenlenip mantıksal bir anlam kazanmaları, yani bir “ideal 

tipin” inşa edilmesi gerekir. Weber’e göre ideal tip gerçekliğin bir yansıması değildir, 

zihinsel inşa, homojen bir düşüncenin oluşturduğu bir imge, hiçbir yerde kavramsal 

saf formu bulunamayacak, gerçekliğe yönelik olarak düşünülme ile ulaşılacak bir 

ütopyadır (Frederic, 2016: 167-168). 

Sosyoloji basitçe toplum bilim kavramında yetersiz olur. Sosyoloji daha zengin bir 

içeriğe sahiptir. Sosyoloji toplum içerisindeki bireyleri, grupları, kurumları, bunların 



44  

arasındaki ilişkiyi, etkileşimleri, ayrı ayrı veya birlikte kaynaklanan sorunları 

bağlantılar kurarak inceleyen bilim dalıdır (Sezal, 2017: 6). 

 

3.1. İşlevselcilik 

 
İşlevselciliğin temel düşünceleri felsefi olarak çok eskilerde yer alabilir. İşlevselci 

düşüncenin ana hatları şöyle sıralanabilir; İnsan toplulukları (toplum) birbirlerine 

karşılıklı bağımlı, farklılaşmış birimlerden oluşurlar. Bu birimler, birey, aile, 

akrabalıklar, köyler veya yaş, cinsiyet kategorileri veya daha geniş olarak statü 

gruplarını içerebilir. Diğer somut analitik birimler de bu bütünlüğün parçaları veya alt 

birimleridir. Farklılaşma ve karşılıklı bağımlılığın birleşmesinden, bu bağımlılığın 

nasıl etkilendiği ve parçaların bütüne nasıl katkısı olduğu sosyologların ilgisini 

çekmiştir. İşlevselciliğin kurucusu olarak söylenen Durkheim, bilimsel yazılarının 

önemli bir bölümünü farklılaşma ve bütünleşmeye ayırmıştır. Durkheim “Toplumsal 

İşbölümü”nde, toplumsal uyumun karşılıklı bağımlılıktan çok benzerliğe dayalı 

olduğu ilkel bir durumu kabul etti. Mekanik dayanışma, semantik olarak organik 

dayanışmanın karşıtı olarak düşünüldüğünde anlam kazanmaktadır, bu kavram 

karmaşık bir organizmanın bir bütün olarak yaşayabilmesi için farklılaşmış parçaların 

birbirlerine karşılık olarak bağımlı işlevler yerine getirdiklerini söylemekteydi. 

Farklılaşma olgusu ilk kez Darwin sonrası biçimleriyle evrimcilerin kuramı olmuştu. 

Durkheim, nüfus artışı, nüfus yoğunluğu ile beraber “artan normatif karmaşıklık” 

anlamına gelen “manevi yoğunluk” kavramını vurgulamıştır. Saint-Simon, Comte, 

Marx, Tönnies, Weber gibi sosyologların, farklılaşma, karşılıklı bağımlılık ve 

uzmanlaşma, bütünleşme temalarını çalışmalarında ele aldıkları görülmektedir 

(Moore, 2019: 362-364). 

İşlevselcilik en çok biyoloji ile benzerlik kurduğu için Emile Durkheim ile birlikte 

anılır. Durkheim, bedenin bir organının birbirinin bir bütün olarak bedenin çalışmasını 

sağladığı gibi, toplumun da beden gibi organik bir bütün olarak düşünülüp, bütüne ait 

her parçanın (organın) birbirinin devamlılığını sağladığı bu benzetme düşüncesini 

savunur. Toplumsal bir fenomenin varlığı, toplumsal bütünlüğe katkı yapması ve bir 

eylemin sonuçlarına göre değerlendirilerek işlevsel açıklaması yapılır. Örneğin suç 

toplum tarafından kabul edilebilir olanı belirlediği için işlevseldir (Marshall, 2021: 

363). 



45  

E. Durkheim toplumsal değişimi ilkel mekanik toplumdan modern organik topluma 

geçişi inceleyerek açıklar. Bu iki toplumsal dayanışma türü ve kaynaklarına göre ayrılı, 

iş bölümü burada anahtar kavramdır. Durkheim mekanik toplumdan organik topluma 

geçişte organik toplumdaki anomik durumdan endişe duymaktadır. Anominin kaynağı 

toplumsal bilincin eksikliği ve bireyin ne yapacağını bilememesi durumudur. Anomik 

toplumda intihar olaylarının arttığını düşünür (Ritzer & Stepnisky, 2019: 15-16). 

Durkheim’ın kolektif bilince dair tespiti mekanik dayanışma olarak dört değişken 

açısından kültürel sistemin hacmi, yoğunluğu, belirlenmişliği ve dinsel içeriği 

bakımından yüksektir. Organik toplumlarda normları ihlal etmenin karşılığı daha az 

cezalandırıcı daha fazla “iade edici” hukuk kuralları bulunur. (Turner, Beeghley, & 

Powers, 2021: 357). 

Sosyolojide işlevselcilik, biyolojik organizmayı esas alarak toplumsal bütünü ve 

toplumsal sistemin devamının sağlanmasının çözümlenmesi açısından açılımlar 

sağlayan bir kuramdır. Buna göre, toplum bir organizmaya benzetildiğinde, toplumun 

içerisinde bulunan, toplumun devamının sağlanmasında rolü olan her fenomen toplum 

için işlevseldir. Sosyolojinin ele aldığı, aile, eğitim, din, ekonomi, siyaset vb. birçok 

kurum işlevseldir. Bazı fenomenler işlevi azaldığı veya etkisizleştiği için silinmiş veya 

silinmek üzeredir. Örneğin yakın geçmişte yer alırken, birçok toplumda demokratik 

sistemlerin artmasıyla krallık, padişahlık yönetimleri sona ermiş, kent yerleşimlerinde 

el sanatlarıyla eşya üreten atölyeler kapanmıştır. 

Milliyetçilik, toplumsal bir fenomen olup, bireyler için toplumda kendini ifade 

etmenin bir yolu ve üst kimlik olarak da işlevi olduğu düşünülmektedir. Bu doğrultuda 

milliyetçilik fenomeninin işlevi toplumsal ve bireysel olarak ele alınabilir. Bir millete 

bağlı olmayı, bağlı olduğunu düşündüğün milletin bütün kurumlarıyla ileri gitmesini 

istemek olarak içselleştirdiğimiz duygu ve düşünceyi milliyetçilik diye 

adlandırmaktayız. Milliyetçilik kavramı 1789 Fransız İhtilali ile ortaya çıkmıştır. 

Fransız ihtilali döneminde millet olgusuna yapılan vurgunun önemi o dönemde halkın 

krala ait olduğunun düşünülmesidir. İhtilal ile artık kral tarafından yönetilen halk 

“millet” olarak “eşit”, “özgür” ve “kardeş” olduğunun bilincindedir. 

İnsanlar ilk olarak o dönemde yer alan üst kimlikleri üzerinden kendilerini tanımlarlar. 

Hiç tanımadığımız birisine sorduğumuz ilk soru, “nerelisin?” veya “kimlerdensin” 

şeklinde bulunduğu toplumsal grup veya coğrafi yere ilişkindir. Bu iki soru birbiriyle 



46  

ilintilidir. İnsanlar ilkel toplumlardan bu yana kendilerini tanıtıp, kimliklerini ifade 

ederken bağlı bulundukları o dönemdeki en üst toplumsal birimi esas alarak 

tanımlarlar. Bu anlamıyla, bir topluluğa ait olma, bir grup ile tanımlanma 

karşımızdakilere kendimize ait birçok ipucu verecektir. Kendimizi bir grup toplumsal 

birim ile ifade etmek, toplumdan saygınlık istemek, birey olarak varoluşumuzu 

göstermesi bakımından işlevsel görünmektedir. Günümüzde toplumsal en üst birim 

olarak “millet” kavramı bulunmaktadır. Her ne kadar Avrupa Birliği gibi bölgesel 

oluşumlar olsa da millet kavramının yerini tutacak kadar tarihsel, kültürel bir içerik 

kazanamamıştır. Milliyetçilik fenomeni olmasaydı bireyler kendilerini tanımlamada, 

kimliklerini ifade etmede zorlanabilirlerdi. 

Milliyetçiliğin ikinci olarak işlevsel olduğu düşünülen yanı, Durkheim düşüncesiyle, 

toplumsal bir bilinç, kolektif şuur oluşturarak toplumun belirli bir siyasi birim olarak 

devamının sağlanması yönünde motivasyon içermesidir. Günümüzde adı millete bağlı 

olmak adına milliyetçilik olarak tanımlanan duygu ve düşünce yoğunluğu, 

ilkçağlardan bu yana bir bireyin bağlı olduğu, teritoryal bir devlete bağlılık olarak 

çeşitli şekillerde olmuştur. Ait olduğun millete bağlılık aynı zamanda bulunduğun 

devlete bağlılığı da içermektedir. Modern devlet yapısı kesin bir sınıra vurgu yaparak 

o coğrafya (ülke) içerisindeki topluluğu da millet olarak ele almaktadır. Yani millete 

bağlılık devlete bağlılığı da içermektedir. Bütün siyasi yönetimler yönettiği bireylerin 

(vatandaşların) devlete duygu ile bağlı olmasını, bu bağlılıkla toplumsal bütünlüğün 

yaratılmasını ve siyasi sistemin, düzenin devam etmesini isterler. Milliyetçilik bu 

bütünselliği, bireylerin motivasyonunu ve sistemin devamını sağlayacak en önemli 

fenomen olarak kullanılmaktadır. Milliyetçiliğin siyasi vurgusu, “devlet millet el ele” 

birlikteliğiyle yapılmaktadır. Milliyetçilik bu şekliyle modern siyasal hayatın 

tükenmeyecek bir argümanı, ideolojisi, motivasyon sağlayıcısıdır. 

 

3.2. Yapısal İşlevselcilik 

 
Yapısal işlevselcilik, toplumun yapıları ve bu yapıların diğer yapılar için işlevsel 

önemi üzerinde durur. Temel konusu ise büyük toplumsal yapılar ve kurumlar, bu 

kurumların birbirleriyle ilişkileri ve aktörler üzerindeki sınırlayıcı etkilerini 

incelemesidir (Ritzer & Stepnisky, 2019: 54). 



47  

Yapısal işlevselci yaklaşım, her toplumun temel amacının kendi varlığını devam 

ettirmek olduğunu düşünür. Bunu gerçekleştirmenin yolunun, toplumun kendisine ait 

onayladığı duygu, düşünce, arzu, istek ve hedeflere sahip bireylerin yetiştirilmesindeki 

başarısı olduğunu bilir. Bu düşünce ile toplumun değerlerinin, hedeflerinin bireylere 

verilmesi sosyalizasyon (toplumsallaşma, sosyalleşme) süreci, toplumun ihtiyaçlarının 

bireylerin ihtiyaçları haline dönüştürülmesini içerir. Sosyalizasyon sürecinde aile, 

arkadaşlar, mahalle, meslektaşlar, öğretmenler, okul, dini kurumlar, hukuki kurumlar, 

medya sosyalizasyon ajanları olarak yer alır (Newman, 2022: 64). 

Milliyetçilik duygu ve düşüncesi, bireyler, etnik gruplar, siyasi gruplar ve diğer yapı 

birimleriyle işlevsel görünmekte ve toplumun devamı için sosyalizasyon yoluyla 

kendini yeniden üretmektedir. Milliyetçilik duygusuna sahip bireyler ve gruplar bu 

yapıyı sahiplenir, toplumsal motivasyon kaynağı olarak toplumun birlikteliği için 

öneminin farkındadır. Milliyetçiliği kültürün önemli bir bileşeni olarak görür ve bu 

düşünceye değer vererek devamı için mücadele eder. 

Milliyetçiliğin, Parsons’un AGIL modeli toplumsal sistem içerisinde, bireylerde 

motivasyon sağladığından bağlılık alt sistemi olarak gizillik (toplumsal sistemdeki 

pozisyonlara yönelik motivasyon) modelinde yer aldığı düşünülmektedir. 

Milliyetçilik, bireylere üst kimlik vermesi ve toplumsal bütünleşmeyi sağlaması 

açısından açık işlev özelliğini gösterdiği, bireylerin topluma uyumunu sağlayarak, 

konfor alanlarını genişletme ve statü olanakları sağlamasıyla ayrıca gizli işlev 

özelliğini de içerdiği düşünülmektedir. Milliyetçilik, bulunduğun toplumsal gruba 

bağlılık gösterme anlamı doğrultusunda ilk devlet biçimlerinden günümüze kadar var 

olmuş yani işlevini sürdürmüş bir yapıdır. Milliyetçilik bilinen siyasi tarih içerisinde 

kimi zaman aynı ülke içerisindeki gruplarda çatışmalara, savaşlara yol açsa da yani 

Merton’un bozuk işlev tanımında yer aldığı özellikleri gösterse de işlevsel gerekliliğini 

yitirmediği düşünülmektedir. 

3.2.1. Talcot Parsons 

Talcot Parsons sosyolojisinde bir felsefe olarak faydacılık ve bunun iktisat teorisinde 

dışavurumuyla ilgilenmekteydi. Parsons rasyonalitenin faydacı kuramlarının 

toplumsal sistemi açıklamada yetersiz kalacağını çünkü bireylerin amaçlarını 

gerçekleştirmek için her zaman hileye müracaat edeceklerini düşünüyordu (Turner, 

2022). 



48  

Parsons toplumsal sistemde önce üçlü bir ayrım yapar; organizma ve kişilik olarak 

bireyler, karşılıklı etkileşim sistemi (dar anlamıyla toplumsal sistem) ve kültürel 

örüntüleme sistemi. Bireylerin fiziki yapılarının korunması, güvenlik kişinin istikrarı 

için önemlidir. Sistem bireylerin etkinlikleri için gerekli motivasyonun olmasını ve 

yıkıcı eylemlerde bulunmamasını bekler. Bunlar toplumsallaşma ile sağlanır, 

sonrasında kurumlar ile desteklenir. Parsons, dilin, deneyimsel bilginin ve kendini 

ifade etme yeteneği kazanmış değer yönelimlerine vurgu yapar. Bunlara deneysel bilgi 

içermeyen var oluşa ait düşünceleri ekler. Üçlü sistem, kültürün içselleştirilmesi 

yoluyla kişiliğin bir parçası olduğu vurgulanıyor ve kendi için bir bütün oluşturuyor 

(Moore, 2019: 394). 

Parsons, çevresiyle bağlantılı bir toplumsal sistemi, dört alt sistemli (AGIL) uyum 

(iktisat), hedefe ulaşma (yönetim biçimi), bütünleşme (hukuk ve kültürel değerler 

sistemi) ve gizillik (toplumsal sistemdeki pozisyonlara yönelik motivasyon) olarak 

modelliyordu. Bu model sorunlu da olsa Parsons ekonominin toplumsal sistem ve 

uyum sorunları arasında özel bir önemi olduğunu düşünüyordu. Parsons parayı genel 

bir mübadele aracı olarak görüyor ve anolojiye başvurarak toplumda hedefleri 

başarmaya sağlayacak diğer araçlar olarak iktidar, etki ve bağlılığa bakıyordu. Bu 

araçlarda Parsons’un alt sistem modelinde (AGIL), para uyum alt sistemin mübadele 

aracı olarak, iktidar yönetimin genelleştirici alt sistemi aracı olarak, etki bütünleştirici 

alt sistemin ve bağlılık da gizillik alt sistemin aracı olarak yer almaktadır (Turner, 

2022: 272-273). 

Hobbes’çi bir problem olan, insanların birbirlerine savaş açmasının nasıl 

engellendiğine dair düzen sorunu Parsons’un en çok üzerinde durduğu kavramdır. 

Parsons’un eylem sistemiyle ilgili varsayımları düzen ile ilgilidir. Parsons’un 

varsayımları şunları içerir; 1-sistem düzenlidir ve parçalar birbirine bağımlıdır, 2- 

sistem deneye meyillidir ve kendini idame ettirir, 3-sistem düzenli bir değişim 

sürecinde olabilir, 4-sistemin bir parçasının doğası diğer parçaları da etkileyebilir, 5- 

sistemin çevresiyle bir sınırı vardır, 6-paylaşma ve birleşme dengedeki bir sistem için 

gereklidir, 7-sistem, parçaların bütün ile olan ilişkisini koruyarak, sistemi içerden 

değiştirmeye çalışan etmenleri kontrol ederek kendini muhafaza etmeye çalışır. 

Parsons’un sosyal sistem düşüncesi mikro düzeyde ego ve öteki-ben arasındaki 

ilişkiyle başlar ve bu sosyal sistemin temel şeklidir. Bu iletişim biçiminin karmaşık 

sistemlerde de olduğunu söyler. Parsons sosyal sistemi fiziksel ve çevresel bağlamda 



49  

birbirleriyle ilişkiye giren insan aktörler olarak düşünür. Aktörler bu ilişkiler ile kendi 

memnuniyetlerini arttırmaya çalışırlar. Birbirleriyle ve sosyal durumlarıyla ilişkilerini 

kültürel sembollerle tanımlamaya çalışırlar. Bu tanımlama Parsons’un kuramındaki 

temel kavramlar olan aktörler, etkileşim, çevre, kültür ve memnuniyetin arttırılmasını 

içerir. Parsons sosyal sistemin temel birimi olarak statü-rol kompleksini kullanır, bu 

aynı zamanda sosyal sistemin yapısal öğesidir. Statü aktörlerin sosyal sistemdeki 

yapısal konumunu, rol ise aktörün o konumda ne yaptığını sistem genelindeki 

bağlamıyla ifade eder (Ritzer & Stepnisky, 2019: 60). 

3.2.2. Robert K. Merton 

Robert Merton da Parsons gibi yapısal işlevselci de olsa onun kuramı Parsons’un 

büyük ölçekli kuramından farklı olup orta ölçeklidir. Merton işlevselciliğin üç 

önermesine itiraz eder. Bu itirazlar; 1-toplumun işlevsel bütünlüğü önermesidir. Buna 

göre tüm sosyal ve kültürel inançlar toplumun bütünü ve bireyler için işlevseldir. 

Merton bu önermenin küçük ilkel toplumlar için geçerli olabileceğini, karmaşık 

toplumları kapsamayacağını düşünür. Modern toplumlarda toplumun bütünü için 

işlevsel yapılar örneğin çevreyi kirleten yapılar bulunabileceğini söyler, 2-evrensel 

işlevselcilik tüm sosyal ve kültürel yapıların olumlu işlevi olduğunu söyler. Merton 

toplum için bu önermenin gerçek dünya ile çeliştiğini, örneğin azgın milliyetçiliğin 

veya nükleer silah yarışının olumsuz işlevleri olduğunu söyler, 3-üçüncü önerme 

zorunluluk olması yani toplumun tüm standart unsurlarının bütünün işlemesi için 

mecburi olmasına dairdir. Buna göre başka hiçbir yapı ve işlev toplumun içindekiler 

kadar iyi çalışamaz. Merton toplumdaki yapılara alternatif çeşitli yapısal ve işlevsel 

gereklilik olabileceğini söyler. Örneğin toplumsal tabakalaşmanın toplum için mecburi 

olduğu doğru olmayabilir. Merton yapısal işlevselci analizin gruplar, örgütler, 

toplumlar ve kültürlere odaklandığını söyler. Yapısal işlevselci bir analizde ele alınan 

her nesnenin standart, tekrar eden, kalıplaşmış bir birim olması gerektiğini belirtir. 

Merton, sosyal rollere, kurumsal kalıplara, sosyal normlara, grup örgütlenmesine, 

sosyal yapıya ve sosyal kontrol mekanizmalarına vurgu yapar (Ritzer & Stepnisky, 

2019: 66-69). 

Modern işlevselcilik Robert Merton’un açık işlevleri (bir sürece katılanların farkında 

olduğu sonuçlar) ve gizil işlevleri (sürece katılanların farkında olmadığı sonuçlar) 

birbirinden ayırdığı çalışmasıyla gelişmiştir. 



50  

Toplumda kurallara uyulmaması, bunlardan sapma görülmesinin toplumsal nedenleri 

üzerine Merton’un Sosyal Yapı ve Anomi denemesi işlevselci toplumsal sistem 

yaklaşımında başarıyla yer almıştır. Merton, bütünleşmenin sağlanabilmesi için 

normların ve değerlerin hayati önemli olduğu önermesinden yola çıkarak aşağıdaki 

sınıflandırma şemasını (çizelge3.1) geliştirmiştir. 

Çizelge 3. 1. Bireysel adaptasyon tipolojisi 
 

 
Kültürel Hedefler Kurumsal Amaçlar 

Uyma + + 

Yenilenme + - 

Ritüelcilik - + 

Geriye Çekilme - - 

İsyan +/- +/- 

Merton, sistemin itiraf edilen amaçlarla kabul edilen usuller arasında herkes için 

geçerli çözümler bulamamasından kaynaklanan sapma olduğunu söyler. Yani sistemin 

belirlediği kültürel hedeflere sistemin belirlediği uygun araçlarla ulaşılamayacağının 

anlaşılması üzerine tercih edilen yol olarak çözümlenir. İşlevsel çözümlemenin 

toplum yapıları ilişkisini formelleştirmek için Merton “açık” ve “gizil” işlevleri ayırdı. 

Açık işlevler örgütlerin açık amaçlarını veya görevlerini, gizil işlevler ise örgütlerin 

faaliyetlerinden doğan ek sonuçları içermekteydi (Moore, 2019). 

 

3.3. Pierre Bourdieu Yaklaşımı 

 
Bourdieu yaklaşımının merkezinde yer alan kavramlardan kültür için şunları söyler; 

kültür insanlar arasındaki etkileşimin zeminidir fakat aynı zamanda tahakküm 

kaynağıdır. Bütün simgesel sistemler (sanat, bilim, din, dil) gerçeklik anlayışımızı 

şekillendirir ve toplumsal hiyerarşiyi de oluşturur. Kültür, inançları, gelenekleri, 

değerleri, dili kapsar ve bireyleri gruplara bağlayan pratikleri içerir (Swartz , 2022: 

11). 

Pierre Bourdieu’nun kuramı, nesnellik ile öznellik veya birey ve toplum arasında hatalı 

zıtlığı aşma üzerinedir. Durkheim ve onun sosyal gerçeklik incelemesini nesnellik 



51  

taraftarı olarak görür ve onların nesnel yapılara odaklanarak aktörleri göz ardı 

ettiklerini düşünür. Bourdieu, sembolik etkileşimcilerin de yapıyı göz ardı ederek 

sadece aktöre odaklandıklarını düşünür. Bourdieu’ya göre nesnel yapılar ile aktörler 

arasında diyalektik bir ilişki vardır. Nesnel yapılar düşünceyi, temsilleri, eylemleri ve 

aktörü kısıtlar fakat aktörün temsilleri reddedilemez. Son durumda aktörler 

eylemleriyle yapıları etkiler. Bourdieu nesnelci-öznelci ikileminden kurtulmak için 

pratiğe yoğunlaşır. Pratik, yapı ve aktör arasındaki diyalektik ilişki ile oluşur. Pratik 

ne özgür irade ile ne de nesnel yapılar ile oluşur. Bu anlamda Bourdieu kendi 

yönelimini yapılandırmacı yapısallık, yapısalcı yapılandırmacılık veya genetik 

yapısalcılık olarak tanımlar (Ritzer & Stepnisky, 2019: 139-140). 

Bourdieu’da aktörlerin pratik stratejistler olması düşüncesi habitus kavramı ile 

toplumsal yapılara bağlanır. Habitus, tercüme edilebilir bir yatkınlıklar sistemi, 

yapılandırıcı yapılar işlevi gören, kültürel bilinç dışı, derinlemesine içselleştirilmiş 

büyük örüntüler, zihinsel alışkanlık, zihinsel ve bedensel algı, beğeni ve eylem 

şemaları gibi tabirler kullanır. Kavram zamanla, eylemin hem bilişsel hem de bedensel 

temelini vurgulayan ve alışkanlık haline gelmiş eylemleri de içine alacak şekilde 

genişlemiştir. Habitus, bireyleri “düzene dolaysız itaate” yönlendirerek toplumsal ve 

ekonomik zorunluluğu erdeme çevirir ve hayat koşullarının pratik olarak sorgusuz 

kabul edilmesini sağlayarak ekonomik ve toplumsal eşitsizliği meşrulaştırır. Habitus, 

yatkınlıkları, kaynakları ve önceki deneyimleri çerçevesinde aktörleri başaralı yapma 

ihtimali en yüksek eylemleri seçmeye yönlendirir. (Swartz , 2022: 144-152) 

Bourdieu için siyasal kavramı, kişiler, gruplar veya sınıflar arasındaki ilişkilere etkili 

olabilecek eylemler veya algılama kapasitesidir ve aynı zamanda bilişseldir. İktidar 

ilişkileri üzerine oluşturulan her söz her kavram siyasaldır. Bir gerçekliğin çeşitli 

aktörlerin konumları üzerinden inşa edilmesi siyasi bir çehre kazanır, her toplumsal 

inşa siyasidir. Hakikat üzerine konuşmak, hakikati tespit etmek veya işaret etmek 

siyasaldır. Bourdieu’ya göre siyasal alan, yurttaşlara meşru algılama ve ifade etme 

biçimleri sunmak için gayret gösteren kurumlardan ibarettir ve görece özerk bir 

alandır. Bourdieu, siyasi alana etki eden özneler olarak tanımladığı siyasi partiler 

içinde bir grubun veya sınıfın temsili talep etmeyi meşru sayan bir ethosa da vurgu 

yapar. Bourdieu’nun tanımıyla bu ethos sembolik iktidar, iktidar üzerinden tatbik 

edilen şiddetin yanlış tanınmasını varsayan bir iktidardır (Çeğin & Ünsaldı, 2022: 91- 

102). 



52  

Bourdieu, Distinction’da, toplum içindeki farklı grupları üst, orta veya alt sınıflar 

üzerinden ayırt eder, yaşam tarzlarına ve sahip olduklarına göre mesleki sınıfları 

tanımlamaya çalışır. Beğeni kavramı da çalışmasının merkezinde yer alır. Bourdieu, 

kültürel analizinde çatışma modelini kullanır. Kültür çatışma modelinde kültür 

sembolik çatışmanın alanı olarak pekiştirilir veya iktidarın uygulandığı bir araç olarak 

değerlendirilir. Bourdieu, estetik beğeni ve yargı yetisini öne çıkaran bir kültür modeli 

sunar ve model sembolik şiddet veya tahakküm aracılığıyla anlaşılabilir. Bourdieu, üst 

sınıfları nitelendiren ve onlarla özdeşleşen mümtaz beğeniyi tanımlar ve farklı yaşam 

tarzlarının farklı beğeniler oluşturduğunu söyler. Bourdieu’nun ortaya koymaya 

çalıştığı model, alan içindeki kültürel tüketim pratiğini en kapsamlı biçimde ve 

sistematik olarak gözlemleyip değerlendirme imkânı sunar. Bu beğeniler teorisidir. 

Beğeniler teorisi, nesnel ve öznel olan arasında diyalektik bir ilişkiyi varsayar (Arun, 

2022: 170-171). Sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme alışkanlıklarından 

dine, bilime, felsefeye kadar bütün kültürel simgeler çıkarları somutlaştırma ve 

toplumsal ayrımları pekiştirme görevi görmektedir (Swartz , 2022: 18). 

Bourdieu sınıf meselesini yeni bir çerçeveye oturtmaya çalışırken kilit bir kavramsal 

değişikliğe yaslanır. Tek tek bireylerin zihninde soyut olarak var olan bir kurgunun o 

kişilerin dışında fakat üzerlerinde varoluşsal bir doğruluk ve tarihsel bir güç kazanan 

somut bir gerçeğe dönüşmesine aracılık eden sosyo-simgesel bir simya. Bourdieu 

klasik kavramları harmanlayarak, genişleterek birbiriyle bağlantılı özellikleri vurgular. 

1-Toplumsal gerçekliğin malzemesi ve heterojenliğin ve eşitsizliğin temeli ilişkilerden 

oluşur. Toplumsal analizin asıl nesnesi bireyler veya gruplar değil maddi ve simgesel 

bağlardan oluşan ağlardır. 2- Bourdieu’nun sınıf anlayışı yoğun şekilde agnostiktir. 

Çünkü mücadele, yeniden üretim değil, Bourdieu’nun düşüncesinin merkezinde yer 

alır ve mücadele toplumsal ayrılığın motorudur. 3-Bourdieu’nun sınıf yorumu, grup 

oluşumu ve tahakkümün simgesel boyutu ve mekanizmaları vurgulaması bakımından 

önemlidir. Sınıflar, bütün kolektiviteler gibi sosyal psikoloji, dramaturji ve 

ikonolojiden oluşan üç katlı çerçevede tanıma ve yanlış tanıma yoluyla ortaya çıkıp 

yaşar. Toplumsal yaşamın taşıyıcıları ve belirleyicileri olarak sınıflar, yaşam 

şanslarının ayrımlı dağılımlarına kazınmış verili bir şey değildir. Daha çok rakip 

alternatiflere karşı hâkim “toplumsal vizyon ve bölünme ilkesi” olarak sınıfı dayatmak 

için mücadele vermeyi gerektiren bir grup oluşumu sonucudur. 4-Bourdieu’nun sınıf 

yaklaşımı sentetiktir. 5-Bourdieu’nun “toplumsal sınıfı oluşturan şey nedir?” sorusuna 



53  

verdiği cevap, teoriyi ve araştırmayı kaynaştırması bakımından özgündür. 

Bourdieu’nun sınıf yapısından toplumsal uzama, sınıf bilincinden habitusa, 

ideolojiden simgesel şiddete, yönetici sınıfından iktidar alanına değin oluşturduğu 

kavramların arkasındaki motivasyon somut araştırmayı içeren bulmaca çözümlerine 

yöneliktir. 6-Bourdieu’nun sınıfı incelemesinin teorik ve ampirik içeriği vardır. 

Toplumu araştırmak için çoklu mütekabiliyet analizi şeklindeki istatistiksel tekniği 

devreye koymuştur. (Vacquant, 2022: 203-210). Yeni sınıf paradigmasına göre, sınıf 

araştırmacılar tarafından doldurulan nesnel ve boş bir kategoriden ziyade, bireylerin 

sosyal pratikleri ve sembolik araçlarıyla inşa ettikleri bir değişkendir. Bundan dolayı 

araştırmanın odağında bireysel kimliklerin sınıf sürecinde nasıl şekillendiği sorusu yer 

alır. Kültürel sınıf analizinde vurgu, sınıf bilincinde değil, belirli kültürel ve sosyal 

pratiklerin sınıflaşması üzerinedir. Yani sınıfın izleri, kolektif hareketlerde değil, 

gündelik yaşantımızda, alışkanlıklarımızda, değerlendirme şemalarımızda yani 

bireysel alanımızda aranmalıdır (Hazır, 2022: 234). 

Alan Bourdieu yaklaşımındaki mekânsal metaforlardandır. Alan habitusun işlev 

gördüğü toplumsal ortamın yapısını belirler. Alan, malların, hizmetlerin, bilginin veya 

stratejilerin üretildiği, dolaşıma sokulduğu arenaları ve aktörlerin farklı sermaye 

türlerini biriktirip tekellerine alma mücadelesinde rekabete dayalı konumlarını ifade 

eder. Alan mücadelesi, ekonomik, kültürel, bilimsel veya dini sermaye gibi belirli 

sermaye türleri arasında oluşur. Her alan belirli bir illusio tipini gerektirir, yani alanın 

değerli olduğuna dair bir inanç bulunur. Bourdieu’nun “hiyerarşinin hâkim ilkesi” 

olarak adlandırdığı ekonomik sermaye (servet, gelir, mülk) dağılımı ve “hiyerarşinin 

ikinci ilkesi” dediği kültürel sermaye (bilgi, kültür ve eğitim özellikleri) arasındaki bu 

temel karşıtlık iktidar alanını şekillendirir. Birbirine rakip iki toplumsal hiyerarşi 

bulunmasına “şiazmatik yapı” adını verir (Swartz, 2022: 162-197). 

Bourdieu, faillerin eylemlerini nesnel ilişkiler içerisinde somut durumlarda 

gösterdiklerini açıklar. Bourdieu bu durumda bağlamları açıklamak için “alan” 

kavramını kullanır. Buna göre her toplumsal formasyon hiyerarşik biçimde 

düzenlenmiş alan dizileriyle (ekonomi, siyaset, kültür, eğitim) yapılandırılmıştır ve bu 

alanlar (ekonomi ve siyaset hariç) iç işleyiş ilkeleriyle yapılandırılmış birer mekandır. 

Alanın içsel yapısı herhangi bir anda faillerin bulunduğu konumlar arasındaki 

ilişkilerle belirlenir ve bu konumlar değiştiğinde yapısal değişiklik olabilir yani 

dinamik özellik taşır (Bourdieu, 2023:17). Milliyetçilik kültürel alanda yer almakta, 



54  

devlet ve milletle organik ilişkisi üzerinden siyasi alanda da iddiası bulunmaktadır. 

Milliyetçi bireyler kültürel alandaki konumlarını siyasi alana taşıyabilmekte ve bu 

alanda da birer fail olarak eylemlerini gerçekleştirebilmektedirler. Kültürel ve siyasi 

alandaki mücadeleler sonuçta tahakküm oluşturma ve güç elde etmeye yöneliktir. 

Fransa’da toplumsal uzamı oluşturmak için toplumun uzamını belirleyen değişik 

sermaye türlerini dikkate almak gerekliydi. Fransa’da ekonomik ve kültürel 

sermayenin ağırlığı olduğundan toplumsal uzam üç boyutta düzenlenir. Birinci boyutta 

eyleyiciler tüm çeşitleriyle toplam sermayelerine göre dağılırlar, ikincisinde ekonomik 

ve kültürel sermayenin toplam mal varlıkları içindeki payına göre ve üçüncüsünde de 

sermayelerin zamanla hacim ve yapısındaki değişimine göre. Bu model toplumsal 

uzamdaki konumların uzamı, o konumdaki bireylerin yatkınlıklarının (yani 

habituslarının) uzamı ve yatkınlıklar aracılığıyla benimsenen konumların uzamı 

arasında kurulan denklik nedeniyle bir sınıflandırma ilkesi olarak görülür. Toplumsal 

uzamın bölgeleri olarak ele alınabilecek sınıflar sadece varlık koşulları açısından değil, 

kültürel pratikleri, tüketimleri ve siyasal düşünceleri açısından da homojen yapı 

içerirler (Bourdieu, 2022: 34). 

Bourdieu yaklaşımında sermaye kavramı çok önemli yer tutmaktadır. Bourdieu’ya 

göre, kültürel sermaye cisimleşmiş halde (beden ve zihin uzun süreli yatkınlıkları 

biçiminde), nesneleşmiş halde (resimler, kitaplar vb. kültürel mal biçiminde) ve 

kurumsallaşmış halde bulunur. Sosyal sermaye, kurumsallaşmış karşılıklı tanıma 

ilişkilerinden oluşan veya bir gruba üyelikle üyelerin birlikteliğinin sahip olduğu 

sermaye desteğini sağlayan fiili veya potansiyel kaynaklar kümesidir. Farklı sermaye 

türlerinin birbirine dönüştürülmesi yeniden üretimin ve dönüşümün en az kayıpla 

güvenceye almayı içeren stratejileri taşır (Şahin & Ünal, 2010). 

Bourdieu’ya göre kültürel üretim alanında iki sermaye mevcuttur. Birisi biriktirilmiş 

prestij, şöhret veya şeref payelerinin derecelerini ifade ederek, bilme ve tanıma 

arasındaki ilişki üzerine kurulu olan “sembolik sermaye” diğeri ise, kültürel ilişkilere 

veya nesnelere özdeşimle yaklaşmasını, onları takdir etmesini, anlamını çözebilmesini 

sağlayan araçlarla donatan veya içselleştirilmiş bilişsel yetenek olarak toplumsal fail 

oluşturan “kültürel sermaye”dir (Bourdieu, 2023:19). Milliyetçilik bir kültürel 

sermaye olarak ele alındığında, milliyetçi bireyler duygu ve düşüncelerini, ilk 

çocukluk yıllarından beri başta aile fertleri, yakın akrabalar, öğretmenler ve kendi 

mahalle yaşantılarından almışlardır. 



55  

Bourdieu, habitus kavramında nesnelci ve öznelci analizleri birleştirir ve bu anlamda 

“habitus” ve “alan” kavramlarını oluşturur. Bourdieu için habitus oyuna dair bir sezme 

yetisi olarak, eyleyicilerin önceden hesaplanmış olması gerekmeyen ve kurallara 

uymayan davranışlar gösterebilen bir “pratik duygusu”, pratikleri türeten bir 

yatkınlıklar kümesi, çocukluk yıllarından başlayan zamanla ikinci duygu veya ikinci 

huy olarak görülen bir telkin sürecinin sonucudur. Failin habitusunun, içerdiği 

yatkınlıklar hayat boyu “kalıcıdır”. Birçok farklı pratikleri türetebildikleri için 

“aktarılabilirdirler”. Nesnel toplumsal koşullarda telkin süreçlerini barındırmaları 

anlamında “yapılandırılmış yapılar” ve habitusun yatkınlıkları, özgül durumlara 

uyarlanmış pratikleri türetebildiği için aynı zamanda “yapılandırıcı yapılardır”. Aynı 

toplumsal sınıflara ait bireylerin habitusları da benzerdir (Bourdieu, 2023: 16). 

Milliyetçilik, kültürün içerisinde, tarihsellikten, mitlerden, sembollerden ve 

geleneksellikten güç alarak beslenir. Türkiye’nin toplumsal yapısını genel anlamıyla 

“habitus” olarak ele alabiliriz. İbrahim Yasa 1960’lı yıllarda (akt. Gökçe-1996) 

Türkiye’nin toplumsal yapısı ile ilgili 1-otoriteye bağlılık ve birincil topluluklara 

bağlılık, 2-toprağa bağlılık, 3-dinsel ve boş inançlara bağlılık, şeklinde üç özellik 

belirlemiştir. Bu özelliklerin bireylere yansımasını içe dönüklük, kuşkuculuk ve 

güvensizlik, bencillik biçiminde üç davranış geliştirdiğini öne sürmektedir (Sungur, 

2014: 20). Milliyetçilik, bireylerin davranışlarında kolektif bir bilinç olarak yapılara 

yaslanır, birey kendi yaratıcılığı (pratik duygusu) içerisinde yaratıcı davranışlar 

sergileyebilir. 

 

3.4. Sembolik Etkileşimcilik 

 
Sosyolojinin kuruluş ve gelişim dönemlerinde tarih felsefesi ile yanlış çalışmalar 

yapıldığı gibi toplumun en küçük birimi olarak fert ve onun psikolojisinin de detaylı 

incelenmesi yanlış bulunmuştur. Yani yalnız makro düzeyde veya mikro düzeyde 

çalışma yapmak sakıncalı görülmüştür. Çünkü toplum ne bireylerden bağımsızdır ne 

de sadece bireylerin yığını olarak düşünülebilir. Hem fert hem de fertlerin oluşturduğu 

düzen önemlidir. Yani her ikisi de esasen birlikte önemlidir. Bu düşünceden hareketle, 

toplum gibi grift bir yapıyı anlamak sadece makro düzeyde veya sadece mikro düzeyde 

bir çalışmayla mümkün değildir. Toplumu açıklayabilmek için makro ve mikro 

düzeyin birlikte ele alındığı, ikisinin iç içe olduğu ve çok faktörlü bilim anlayışı ile 

gerçekliği açıklamak veya anlamak gerekmektedir (Şenol, 2023: 57-58). Milliyetçilik 



56  

duygu ve düşüncesi mikro düzeyde bireylerin kişisel düşünce ve davranışları ile 

şekillenirken aynı zamanda tarihsel, kültürel yapısıyla makro düzeyde de incelenmesi 

gereken bir düşüncedir. 

Sembolik etkileşimciliğin temel önermeleri şunlardır; 1-insanlar düşünme 

kapasiteleriyle dünyaya gelirler, diğer canlılarda bu yoktur ve bu kapasite sosyal 

etkileşimlerle biçimlenir, 2-sosyal etkileşimde olan insanlar anlam ve sembolleri 

öğrenirler. Bu anlam ve semboller etkileşimleri sürdürmeyi sağlar, 3-insanlar içinde 

bulundukları durumları yorumlarlar ve anlam ve sembolleri yeniden üretir ve 

değiştirebilirler, 4-insanların birbiriyle etkileşimde bulunabilmeleri eylemlerin 

sonuçlarını tahmin etmelerini ve bir seçeneği tercih etmelerini sağlar, 5-eylemler ve 

etkileşimler iç içe geçmiş örüntüler yeni grup ve toplumları oluşturabilir (Mutluer, 

2000: 86-87). 

Amerika kökenli bir sosyal psikoloji kuramı olan sembolik etkileşimcilik, anlamların 

etkileşim yoluyla şekillenmesini inceler. Ele aldığı asıl durum, yakın gözlemler ve 

içten tanıma yoluyla gündelik yaşamın anlamlarını çözümlemek ve bununla insan 

etkileşimlerinin temel biçimlerine yönelik bir yorum geliştirmektir. Bu kuramın dört 

ana noktası bulunmaktadır; 1-insanlar diğer canlılardan ayrı olarak kültür üretirler, 2- 

etkileşimci açısından toplumsal dünya dinamik ve diyalektiktir. Konumlar, yaşamlar, 

yaşam öyküleri sürekli değişebilir, oluş sürecindedir, sabit değildir, 3-etkileşimcilik 

açısından, yalnız birey yoktur. Bütün insanlar sürekli başkalarıyla etkileşim 

içerisindedirler, 4-etkileşimciler toplumsal yaşamın temel örüntülerini belirlemek için 

sembollere, süreçlere ve etkileşimlerin ötesine bakmalıdırlar (Marshall, 2021: 647- 

648). 

Milliyetçilik duygu ve düşüncesi kendi bütünselliğini, bulunduğu toplumun 

kültüründen almaktadır. Kültür, başta dil olmak üzere maddi ve manevi ürünlerini 

semboller üzerinden oluşturur. Bir millete ait tarihsel olarak geldiği düşünülen veya 

sonradan toplumun entelektüellerince ortaya çıkarılıp millete ait olan değer ve 

semboller, milliyetçilik duygusunun pekiştiricileri ve yeniden üreticileridir. Başta 

milletin bayrağı olmak üzere birçok sembol insanların milli duygularını kabartır, 

kolektif bir bilinç oluşturur. Bir kişi herhangi bir ortamda yabancı birisi ile birlikte 

olduğunda o kişiyi tanıyabilecek izler arar. Karşımızdaki kişinin üzerinde belirli bir 

kimlik belirleyicisi yoksa yabancıyı tanımaya dair ilk bulabileceğimiz işaret aynı 

dilden konuşabilmemizdir. Eğer aynı dili konuşabiliyorsak yabancıyı tanımaya yönelik 



57  

birçok veri elde etmiş oluruz. Aynı dili konuşamıyorsak tanımaya dair büyük 

sorunlarımız var demektir. 

3.4.1. Chicago Okulu 

Chicago Üniversitesinde 1940’lı yıllarda Kuzey Amerika sosyolojisine egemen olan 

bir sosyoloji disiplini ve geleneğini oluşmuştur. Bu gelenek çoğunlukla felsefi 

pragmatizm, deneyimlerin dolaysız gözlemlenmesi ve kentsel, toplumsal süreçlerin 

analizine yoğunlaşmıştır. Chicago sosyolojisi doğrudan alan çalışması ve deneysel 

incelemeye yönelmiştir. Katılımcı gözlem ile örnek olay incelemesi altı çizilen 

yöntemlerdendir. Bu okul aynı zamanda toplumsal anket araştırmalarının ve cemaat 

kapsamındaki istatistiki araştırmaların kullanılması ve toplumsal alanların kantitatif 

haritalarının çıkarılmasının öncülüğünü yapmıştır. Okulun ikinci ana incelemeleri 

şehir araştırmaları, göç, suç, suç problemleri, toplumsal sorunlarıyla büyüyen şehirler 

üzerine yapılmıştır. Chicago ekolünde üçüncü tema, sosyal psikoloji üzerine başta 

Herbert Mead’in benliğin oluşumu ve Herbert Blummer’in adlandırmasıyla “Sembolik 

Etkileşim” geleneği üzerine olmuştur (Marshall, 2021: 96-97). 

3.4.2. George Herbert Mead 

G. H. Mead eylem ve etkileşime odaklanmakla birlikte gruptan, sosyal olgudan yola 

çıkarak analizi gruptan başlayarak aşağıya doğru ilerletir ve bireysel eylemi grup 

açısından açıklamaya yönelir, grubu bireysel eylem ile açıklamaz. Bütün parçalardan 

önce yer alır. Mead kendini psikolojik davranışçılardan ayırt ederek toplumsal 

davranışçı olarak niteler. İtki-tepki olgusunu kabul etmekle beraber her eylemin bu 

yöntemle açıklanamayacağını düşünür. Yani basit ifadeyle, zihin bir itkinin 

uygulanması ve tepki verilmesi arasında devreye girer yani insanlar düşünerek eylem 

yaparlar. Mead düşüncesinin temel öğesi eylemin (sıralı olmasa da) dört aşamada 1- 

dürtü, 2- algı, 3-maniplasyon, 4-tamamlama şeklinde gerçekleştiğini söyler (Ritzer & 

Stepnisky, 2019: 42-43). 

Mead, araştırmalarıyla temel kavramlar oluşturmuş ve incelemiştir. Bunlar; 1-uyumlu 

bütün (Toplum), 2-etkileşimin ortak ürünü olarak kendilik, (kendilik oluşumunun ilk 

safhası, çocuk oyunu, ikinci safhası şahsiyetin tamamlanma devresi olan yetişkin 

oyunu ayrıca kendiliğin bütünlüğünü veren sosyal grup yani genelleştirilmiş bir 

başkası ve kendiliğin tamamlayıcı öğeleri olarak ferdi ben ve sosyal ben), 3-kendilik 

ile birlikte oluşan zihin, 4-ferdi ben ile sosyal benin etkileşimi ile oluşan sosyal 



58  

kişiliğin gelişmesi, 5-sembollerin bilinçli anlatımı olan dil ve iletişim 6-iletişimin 

temel dinamikleri olarak ele alınan anlamlar ve semboller (Şenol, 2023). 

Sosyal psikoloji mevcut sosyal grubun o grup içerisindeki bireylerin davranışına ve 

eylemine ne kadar etkili olduğunu araştırır. Bireyin davranışı ait olduğu sosyal grubun 

davranışına bağlı olarak anlaşılabilir. Sosyal psikoloji açısından toplum (bütün) 

bireyden (parça) önce gelir. Dil sosyal davranışın önemli bir parçasıdır. İletişim 

sırasında dile getirilemeyen şeyler jest ve mimiklerle aktarılır. Mimik ve jestlerin ifade 

edilmesiyle görülen tutum eylemin değerinin ortadan kaybolmasıyla da korunur. 

Organizmada görülen duygusal haller (korku, öfke, mutluluk) iç organlardaki 

koşullara ve dolaşımda oluşan değişikliklere tepki veren bir tutumdur. Böylece fiziksel 

koşullarla psikolojik koşullar arasında ilişki kurulabilir, kişinin davranışı fizyolojik 

terimlerle açıklanabilir. Yani bedensel mekanizmayla bilinç arasında paralellik 

kurulabilir (Mead, 2022: 15-30). 

Mead’in bir filozof olarak, sosyal psikolojideki etkili teorik sentezi, döneminin dört 

hakim perspektifini 1-faydacılık, 2-Darwinizm, 3-pragmatizm, 4-davranışçılığı 

barındırır. Mead, çalışmalarında Wundt’un eylem akışlarının göstergeleri olan “jestler 

ve mimikler” ve “konuşma” anlayışına önem verir. Wundt çocuklarda konuşma, 

bireysel bilinç ve zihinsel gelişimin toplumsal çevreyle etkileşim sonucu olduğunu 

düşünür. Durkheim’ın kolektif bilincin önemini vurgulaması gibi, Wunt’da bireylerin 

davranışlarının zihinsel topluluklar tarafından düzenlendiğini söyler. Zihinsel topluluk 

fikri Mead’de toplumsal eylem ve organizasyonu düzenleyen “genelleştirilmiş 

diğerleri” veya “tutumlar toplulukları” kavramlarına dönüşmektedir (Turner, 

Beeghley, & Powers, 2021: 461-469). 

Mead, zihnin oluşum ilkelerinde bir süreci ele alır. Birey zihin ve benlik sahibi aktörler 

tarafından oluşmuş bir toplulukta dünyaya gelir. Zihin, benlik ve toplum birbiriyle 

etkileşim içerisinde olan bir süreci içerir. Zihin ve benlik topluma katılma ile 

kazanılırken toplum da zihin ve benlik vasıtasıyla yeniden üretilir. Buna göre 

toplumun birey ve zihin sahibi bireylerden önce olduğu varsayılır. Bu davranışlara 

sahip olmayan bebekler de ortama uyum sağlamaya çalışır. Mead bu bağlamda 

bebeklerin sosyalizasyon sürecine dair bir dizi temel özellik belirler; 1-bebekler 

yetişkin bireylerin ortamına uyum sağlamak için anlamlı hareketlerin etkisine daha 

çok maruz kalırlar, 2-bir bebek dürtülerini toplum içerisinde karşılamaya çalışırken 

anlamlı hareketlerin nasıl okunması gerektiğine dair dürtülerinin karşılanmasına daha 



59  

fazla değer yükler, 3-bir bebek anlamlı hareketleri yapmayı öğrendikçe kendi 

ortamında diğerlerinin rolünü alma yeteneği artar ve ihtiyaçlarını karşılama yönünde 

diğerlerinin tepkilerini öngörebilme kapasitesi artar, 4-bir bebeğin rol alma ve 

kullanma kapasitesi arttıkça kendisiyle iletişim kurma kapasitesi artar, 5-bebeğin 

iletişim kapasitesi arttıkça, nesneleri ifade etme, tepkileri engelleme, istediği tepkileri 

seçme ve böylece uyum sağlama kapasitesi artacaktır, 6-bebek böylece düşünceleri 

davranışları yaptıkça tepkilerini kontrol eder ve düzenli topluluklar içerisinde diğer 

aktörlerle işbirliği yeteneği artabilir (Turner, Beeghley, & Powers, 2021: 518). 

Zihinsel süreçler merkezi sinir sistemi tarafından ifade edilen bu tutum alanında 

gerçekleşir, bu alan fikir alanıdır. Gelecekteki sonuçlar hesaplanır ve burası mevcut 

davranışın kontrol alanıdır, insanların karakteristik özelliği olan akıllı davranış 

alanıdır. Zihin, şeylerin özellikleriyle ilişki içindedir. Şeylerin içinde bulunan 

özellikler ve uyarıcılar organizmada mevcut olan tepkiyi çağırır. Zihinsellik, 

organizmanın bir dizi sembol tarafından aracılıkla oluşan durumla ilişkisidir. Benliğin 

iletişimdeki miktarı bireyin toplumsal deneyimiyle ilişkilidir. Biz bir insan için bir 

anlam ifade ederken başka birisi için başka anlamlar ifade ederiz. Benliği ortaya 

çıkaran şey toplumsal süreçtir. Her türden farklı toplumsal etkiye yanıt veren bir benlik 

vardır. Çoklu kişilik bir anlamda normaldir. Aslında ait olduğumuz topluluk türünde 

standart bir benlik vardır fakat bu benlik bölünebilir. Kişiliğin ayrılması fenomeni, 

bütünsel benliğin kendini oluşturan ve kişinin dâhil olduğu sosyal sürecin farklı 

yönlerine karşılık gelen bileşik benliğin bölünmesiyle oluşur (Mead, 2022: 136-164). 

Mead, bilinci, bir kişi ile anlamlı çevresi arasında oluşan dinamik bir bilgi akışı olarak 

anlar. Kişiler sürekli diğer kişilerle ortak girişimler içerisindedirler. Kişilerin 

zihinlerini ve “ben”lerini oluşturan budur. Mead, “ben” (I) ile “ben” (Me) arasında bir 

ayrım yapar. Ben (I) ve ben (Me) toplumla ilişkilidir fakat “ben” (I) bireyin 

başkalarının tutumuna karşı tepkisi iken, “ben” (Me) kişinin iletişim yoluyla 

benimsediği, başkalarının kendisi hakkındaki tutumlarının bir araya getirilip bir bütün 

oluşturmasıyla oluşur. Yani “ben” (Me) olarak kişi kendisinden bir özne değil bir nesne 

olarak haberlidir (Coser, 2019: 347). 

Mead, benliğin oluşum ilkelerini de açıklamaya çalışır. Zihinsel kapasiteler oluşurken 

benlik de şekillenir, zihnin gelişimi gibi benliğin de gelişimi bir sürecin sonunda olur. 

Benliğin oluşum sürecine dair ilkeler; 1-küçük bir çocuk düşünceli davranışlar 

gösterdikçe anlamlı hareketleri görebilir, daha kolay rol alabilir ve kendisiyle iletişim 



60  

kurabilir, 2-böylece kendisini belirli bir ortamda nesne olarak görebilir, 3-küçük çocuk 

diğerlerinin rolünü almayı öğrendikçe diğerlerin eğilimleriyle ilişki halinde bir nesne 

olarak görebilir, 4-rolünü alabileceği diğerlerinin perspektifi genelleştikçe çocuk 

kendini topluluğun normları, değerleri ve inançlarıyla ilişki içinde görür, 5-hem özel 

hem genel diğerleriyle ilişki içinde bir nesne olarak kendisine ait imgeler düzenli 

oldukça, çocuk daha bilinçli rol alabilir ve tepkileri daha düzenli gerçekleşir, 6-sonuçta 

böylece çocuk tepkilerini daha fazla kontrol edebilir ve bulunduğu toplulukta 

diğerleriyle iş birliği kapasitesi artabilir (Turner, Beeghley, & Powers, 2021: 518). 

3.4.3. Erwing Goffman 

Goffman, toplumsal davranışların ayrıntılarına bakarak, benlik algısının nasıl 

kurulduğunun ve pekiştirildiğinin ve karşılığında o benlik algısının kültürün hiyerarşik 

yapısı üzerine kurulduğu toplumsal kurumları hem yansıttığının hem de nasıl 

sağlamlaştırıldığının görülebileceğini düşünür. Toplumsal durumlar, “toplumsal 

düzenleri doğrulama ve ilan etme” işlevini gören ritüel için uygun ortam sağlar. 

Toplumsal bir durumda en ufacık davranış bile anlam içerir. Jest, mimik, duruş 

kendimiz ile ilgili ne düşündüğümüzü diğerlerinin yansıtmasıyla beraber, kültürel 

değerler içeren bir düzenlemeye, sahneye katkıda bulunur. Goffman bu sahneler için 

insan davranışlarının teşhir olarak düşünüleceğini belirtir (Goffman, 2020: 8). 

Erwing Goffman, bireyin her gün karşılaşılan durumlarda kendisini ve faaliyetlerini 

başkalarına nasıl sunduğunu, başkalarının kendisi hakkında izlenimlerini nasıl 

yönlendirdiğini ve denetlediğine dair bireyin bir tiyatro sahnesinde performansını 

sergilediği gibi dramaturjik ilkeleri açıklar. Dramaturjik teori, toplumsal yapıyı benlik, 

aktör, sahne, vitrin gibi kavramlar ile anlamaya çalışan, gündelik hayatı sahnede 

benliklerini sergileyen bireylerden oluşan bir sistem olarak kabul eder. Kişinin kendini 

ifade etmesi verdiği izlenim ve yaydığı izlenim olarak iki tür işaretleme faaliyeti içerir. 

Başkalarının karşısına çıkıldığında her bir katılımcıdan beklenen, içten duygularını 

bastırarak kendileri için önemli diğerleri için aynı önemde olmayan konularla ilgili 

geçici bir kural çizmesine izin verilmesidir. Diğer kişi de kendisi için önemli olmayan 

fakat başkası için önemli olan konularda sessiz kalır. Böylece bu tür bir etkileşimsel 

anlayış (modus vivendi-karşılıklı anlayış) oluşur. Bir etkileşim, belli bir bireyler 

kümesinin sürekli birbirlerinin karşısında bulunduğu ortamdaki tüm etkileşimleri 

içerir. Performans belli bir durumda bir katılımcının diğer katılımcılardan herhangi 



61  

birini etkilemeye yönelik tüm etkinliklerini içerir. Performans sırasında sergilenen 

veya oynanılan eylem kalıbı ise “rol” olarak adlandırılır. Kişi “person” sözcüğünün 

ilk anlamının maske olması rastlantı değildir. Herkesin her zaman her yerde az çok bir 

rolü oynadığı gerçeğinin kabulü anlamındadır. Kişinin performansının gözlemciler 

için genel ve değişmez olan kısmına “vitrin” denilmektedir. Performansa başlayacak 

kişi fiziki ortam olarak doğru yere geldiğinde bulunan ortam “set” olarak adlandırılır. 

Bir rutinin sahnelenmesinde iş birliği içerisinde bulunan bireylere “takım” 

denilmektedir. Belli bir performans ile çizilen izlenimle çelişen görüntülerin 

sergilendiği yere “sahne arkası” denmektedir (Goffman, 2021). 

Yunanlılar kişinin ahlak statüsünde kötü olan bir durumu ifşa etmek için bedensel 

işareti içeren “damga” terimini ilk kullananlardır. Suçlu veya hain olan kişinin bedeni 

kazılır veya yakılır böylece törenle kirletilmiş, lekelenmiş olan kişinin kamusal 

yerlerden kaçınması gerekirdi. Toplum kişileri kategorize eder, toplumsal çerçeveler 

işaret ettikleri toplumsal bağlamlarda kişilerin kategorilerini belli eder. Kişinin 

gerçekten dâhil olduğu kategorilere ve sahip olduğu sıfatlara onun “fiili toplumsal 

kimliği” denilmektedir. Bir yabancı karşımızdayken onun dâhil olduğu kişi 

kategorisindeki diğerlerinden farklı olan ve çoğunlukla beğenilmeyen, istenmeyen 

tanımlamalara dâhil olduğu yönünde tespitler olabilir ve bunlar kişiyi tehlikeli, kötü, 

zayıf biri kategorisine sokabilir. Bu durumda karşımızdaki yabancı sağlıklı bir kişi 

olmaktan çıkıp lekeli, sakat, umursanmaz bir kişiye dönüşebilir. Böyle bir sıfat kişinin 

itibarına yönelik kapsamlı bir olumsuzluk içerdiğinde bu bir damgadır. Böyle kişinin 

varsayılan ve fiili toplumsal kimliği arasında bir uyuşmazlık çıkar (Goffman, 2022). 



62  

 

 

4. YÖNTEM 

 
Emile Durkheim’ın toplumsal olguların (zihnin dışındaki) şeyler olarak incelenmesi 

önermesi yönteminin temel önermesidir. Durkheim’da “şey” basit bir düşünceyle 

kavramsallaştırılamayan ancak gözlem ve deneyle en dışta ulaşılabilen özelliklerinden 

yola çıkarak en derinlerdeki özelliklerini bilme imkânı bulunan, anlamada 

zorlanacağınız her nesne “şeydir”. Toplumsal olgular birey üzerinde baskı 

oluşturmasıyla ayırt edilen bir davranış veya düşünüş şekillerinden oluşan şeylerdir. 

Baskı kavramıyla anlatılmak istenen bunların bireylerin dışında bir varoluşu gösteren 

kolektif düşünce ve eylemlerdir. Toplumsal olgu bireylerin etkileşimi içinde yeni bir 

ürün olarak ele alınan bireylerden bağımsız olarak billurlaşmış halde bizim dışımızda 

var olur. Anlamı genişletildiği zaman bu varoluş biçimi “kurum” olarak yani kolektif 

olarak inşa edilmiş inanç ve davranış biçimidir. Eğer kolektif biçimler gerçekten varsa, 

insanların gücü bu kolektif biçimleri değiştirmeye yetmez ve insanlar zorunlu olarak 

ona tabi olurlar. Bu anlamıyla sosyoloji kurumları inceler (Durkheim, 2020: 14-30). 

Emile Durkheim’ın bilimsel yaşamının üç amaçtan oluştuğu öne sürülmektedir. 

Bunlar; 1-sosyolojiyi titiz ve ciddi bir bilim olarak kurmak, 2-toplumbilimlerin 

birlikteliğini sağlayacak temeli oluşturmak, 3-modern toplumların dinlerinin ampirik, 

rasyonel ve sistematik temellerini oluşturmak. Durkheim, toplumsal dünyayı ahlaki 

bir varlık olarak görüyor ve sosyal bilimi, insan toplumlarının normatif üst yapısının 

incelenmesi olarak düşünüyordu. Toplumsal olgular sistematik, karşılaştırmalı örgütlü 

bir biçimde incelenmeliydi. Durkheim’e göre, sosyolojik yöntem olgulara dayanan 

tümevarım yöntemidir. Sosyolojik çözümlemenin kurumların (aile vb.), gelenek, 

kanun, töre denilen tekrarlarla güçlenmiş eylemlere bakılarak yapılması gerektiğini 

söyler (Tiryakian, 2019: 214-231). 

C. Wright Mills’e göre, günümüz insanları gündelik hayatlarında sıkıntılarıyla 

mücadele etmekte kendilerini kapana sıkışmış olarak hissetmektedirler. Bu insanların 

farkındalıkları kendi çevreleriyle sınırlıdır ve kendi çevrelerinin dışındaki olaylarda 

aciz bir izleyici durumundadırlar. Gündelik yaşamlarının gerçekleriyle tarihin gidişatı 

arasındaki bağlantıyı kuramazlar. Bu çaresizlik duygusu bu insanları kendi özel 



63  

hayatlarına çekmekte ve çevrelerine, olan bitenlere karşı duyarsız hale getirmektedir. 

Bu dönemlerde insanın ihtiyacı olan şey sosyolojik tahayyül gücüne, becerisine sahip 

olmaktır. Sosyolojik tahayyül, bireylerin meslekleri, iç dünyaları açısından tarihi 

durumun ne olduğunu bilebilmek, kendi toplumsal konumlarına ilişkin bilinçli olmak, 

kadın ve erkekleri modernleşme içerisinde net konumlandırabilmek, tarih ve 

biyografiyi birlikte anlayabilmek, kendi kişisel konumunu yaşadığı dönemin şartları 

içinde anlamlandırabilmek ve bu doğrultuda geleceğini değiştirebilecek inancı, gücü 

ve kendi yaşam fırsatlarını değerlendirebilmektir. Sosyolojik tahayyül yetisine sahip 

olunarak belirsiz kişisel sıkıntılar netleşir, kendi sıkıntılarımızın toplumsal sorunlarla 

bağlantısı kurulur, kamusal hassasiyet gelişir ve bu sorunların çözümüne katılım 

sağlanır. Bu anlamda kişisel gerçekliğimizin toplumsal gerçeklikle bağlantılı 

olduğunun anlaşılması, aklın insan ilişkilerinde büyük rol oynadığını gösteren yegâne 

özelliktir (Mills, 2022: 13-16). 

Auguste Comte göre, matematik ile başlayan bilimler sıralamasında sosyoloji son 

halkayı oluşturur. Comte, Turgot’dan benimsediği “üç hal yasası” ile bilimleri sıralar 

ve ana niteliği pozitiflik olan matematiği başa geçirir, astronomi, fizik, kimya, biyoloji 

ve sosyolojiyi pozitifleşme sırasıyla düzenler. Bu sıralamanın özelliği genelliğin 

azalması ve karmaşıklığın artmasıdır. Sıralamada yer alan bilimler kendinden önceki 

bilimin yönteminden ve sonuçlarından faydalanır. Buna göre sosyoloji, soyutlamayı 

matematikten, gözlemciliği astronomiden, bileşimi fizikten, çözümleme ve 

sınıflandırmayı kimyadan, statik ve dinamik kavramlarını biyolojiden almıştır (Freyer, 

2021: 239). 

Auguste Comte bütün olguların evrensel yasalara tabi olduğunu dolayısıyla sosyal 

olguların da evrensel yasaları olduğunu, görevinin bu evrensel yasaları bulmak 

olduğunu düşünmektedir. Comte metodunu fenomenlerle ilişkili koşulları analiz 

ederek fenomenler arasındaki doğal ilişkileri ve benzerlikleri kurabilmek olarak 

açıklamaktadır. Sosyal fenomenleri anlamanın en iyi yolunun gözlem olduğunu 

düşünmektedir. Comte, yeni bilim olan sosyal fizik için gözlem, deney, karşılaştırma 

ve tarihsel analiz şeklinde dört veri toplama yöntemi kullanılacağını belirtir (Bal, 

2019: 70-72). 

Biyolojide olan hayat ve düzen biyolojik organizmaların karşılıklı bağımlı parçalarla 

hayatlarını devam ettiren şekli ile sosyal fizikte düzen ve ilerleme kavramıyla birlikte 

düşünüldüğünde, Comte’de sosyolojiyi sosyal statik (toplumsal düzenin araştırılması) 



64  

ve sosyal dinamik (toplumsal değişme ve ilerlemenin araştırılması) olarak ikiye ayırır. 

Comte böylece toplumun evrensel yasalarının Newton’cu fizik gibi olduğunu 

keşfederek sosyoloji çağına girildiğini düşünür (Turner, Beeghley, & Powers, 2021: 

45-48). 

Durkheim’a göre toplumsal kavramı, toplumda belirli düzeyde yaygınlık gösteren, 

toplum için az veya çok yararı olan bütün fenomenler için kullanılır. Toplumsal olgular 

bireyin dışındadır, zorlayıcıdır, bireyin üzerinde denetim sağlar, bireyin eylemini, 

düşüncesini, hissetmesini biçimlendirir. Hukuki ve ahlaki kurallar, dinsel inançlar, 

parasal sistemler, bunlara yönelik bireylerin pratikleri toplumsal örgütlenme ile oluşur. 

Eğitim de aile ve öğretmenler vasıtasıyla toplumsal baskının oluşturulduğu 

uygulandığı sistemdir. Buna göre, birey üzerinde baskı uygulama gücü olan, 

bireylerden bağımsız bir varoluşu bulunan, toplumda yaygınlaşmış, sabit veya değil 

her eyleyiş bir toplumsal olgudur. Durkheim, toplumsal olguların şeyler olarak ele 

alınmasını önceler. Toplumsal olguların gözlemlenmesine ilişkin kurallar olarak, bütün 

peşin hükümlerin (kavramların) sistematik biçimde tasfiye edilmemesini, ikinci olarak 

sosyolojinin atacağı adımın şeyleri tanımlamak olması gerektiğini, üçüncü olarak 

toplumsal olgu araştırılırken bu olguları kendi tekil ve değişken oluşumlarından 

yalıtarak incelemesini sağlayacak bakış açısı sahibi olması gerektiğini açıklar. Bir 

yönteme bağlı olarak ilerleme sağlayabilmek için temel bilimsel dayanakların sağlam 

ve somut bir zeminde inşa edilmesi gerekmektedir (Durkheim, 2020). 

Durkheim, “toplumlarda bütünleşmenin ve düzenin temelini oluşturan nedir?” 

sorusuyla teorik çalışmasını yapmıştır. Öncelik makro düzeyde bu soruya cevap 

ararken daha sonra insanların karşılıklı ilişki içerisindeki davranışlarını ve ritüellerini 

inceleyerek mikro düzeyde inceleme yapmıştır. Durkheim, insanların anlam verdiği 

ve faaliyetlerini bunlara göre düzenlediği normlar, değerler, inançlar ve semboller 

sistemiyle ilgilenir (Turner, Beeghley, & Powers, 2021: 353). 

Durkheim tam bir muhafazakâr olarak sosyolojisini de çerçeveleyen beş görüş 

geliştirmişti. Bunlar; 1-toplumun bireye önceliği, 2-insanın arzuları üzerine ahlaki 

kısıtlılık olması gerektiği, 3-cemaat yapısında otoritenin önemi, 4-toplumda dini 

değerlere bağlılık, 5-toplumsal ilişkilerin organik özelliği, şeklindedir. Durkheim 

ontolojik düşünce olarak toplumun bireyden önce geldiğini düşünmekteydi. Durkheim 

sosyolojiyi, “şeyler” olarak ele alınan toplumsal olguların yani bireylerin öznel 

değerlendirmelerinin dışında yer alan toplumsal görüngülerin incelenmesi olarak 



65  

düşünüyordu. Durkheim’ın toplumsal olgu kavramı, bireyin dışında olan bireyin 

davranışlarını kısıtlayan, baskı oluşturan toplumsal görüngülerdir. Bu olgular, dini 

inançlar, hukuki kurumlar, ekonomik sistemler gibi görüngüler ve günümüzde yer alan 

toplumsal hareketlerdir. Durkheim sosyolojisi bireyi homo duplex olarak, biri şiddet 

dolu ve tutkulu diğeri rasyonel ve arkadaş canlısı olarak iki doğaya sahip olarak 

düşünür. (Turner, 2022: 153-154). 

Zygmunt Bauman’a göre, sosyolojik tahayyülün hammaddesi insan deneyimleri, 

sonuçta elde edilen ürün ise toplumsal gerçekliktir. Bauman, C. W. Mills’in söz ettiği 

gibi, günümüz insanlarının hikâyelerinin zayıfladığını ve insanların kendilerini kapana 

sıkışmış hissettiklerini bunun sebebinin de kişisel yaşam sıkıntılarının aslında tarihsel 

olaylarla ve yapısal süreçlerle bağlantılı olduğunu görememelerinden kaynaklandığını 

belirtir. İnsanların kişisel sıkıntılarının yaşadığı dönemin anlamlandırılmasına 

yardımcı olmak sosyolojik tahayyülün işidir. Sosyolojik tahayyül bireylerin yaşadığı 

çağın anlamlandırılmasında bağlamın değerlendirilmesini şart koşar. 

Değerlendirilmelerin, çalışmaların amacı bağlamı inşa etmektir. Bireylerin 

anlatılarının geçerliliği nicelik veya enformasyonel olmayıp, anlatısal ve deneyimsel 

olmasıdır (Bauman, 2023: 11-15). 

Alman sosyologlar Max Weber ve Wilhelm Dilthey yorumlayıcı sosyal bilimlerin 

temellerini atmışlardır. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschajien'da (İnsan 

Bilimlerine Giriş) adlı eserinde Naturwissenschaft (doğa bilimleri) açıklamalarının 

soyut (Erklirung) Geisteswissenschaft (insani bilimlerin) açıklamalarını ise tarihsel 

ortamlardaki insanların gündelik yaşam deneyimini empatiyle anlamaya (Verstehen) 

dayandırır. Weber, sosyal bilimin bir amacı bulunan toplumsal eylemi incelemesi 

gerektiğini öne sürerek yorumlama çabasını-anlamayı (Verstehen) ilke ediniyordu 

(Neuman, 2014: 130). 

Max Weber eylem sosyolojisi ile bir sosyoloji geleneğinin kurucusu olarak, sosyoloji 

biliminin kültür bilimi olarak hedefinin evrensel yasaları saptamak olmadığını söyler 

ve yöntem olarak sosyolojiyi tarihsel bir bilim olarak tanımlar. Weber’e göre, 

kavrayıcı sosyolojinin temeli bireyin eylemi olup, bu eylem bireyin öznel anlamı 

içerisinde yöneldiği ötekinin davranışına göre toplumsal içeriktedir. Weber’in 

sosyolojisi bu anlamda toplumsallaşmış edimci sosyolojidir. Weber, devlet, toplum, 

grup gibi kolektif kavramların kullanımını kabul etmese bile, toplumsal eylemin 

yönlendirilmesini açıklarken bu kurumların taşıdıkları değeri kabul eder ve kurumlara 



66  

bireysel davranışlardaki etkilerini, kurumlaşmış eylem sosyolojisi olarak açıklar. 

Weber sosyoloji bilimini, toplumsal faaliyetlerin yorumlama yoluyla kavrama, her 

türlü değer yargısını kabul etmeyerek aksiyolojik yansızlık gösterme, anlamın 

yorumlanmasında ideal tip kullanılması ve özellikle Marx’dan farklı olarak, 

nedensellik zincirleri oluşturarak çoklu nedenlere başvurmak ilkeleriyle birleştirir 

(Fleury, 2009) 

Sosyologlar araştırmalarını gerçekleştirirken dikkat edecekleri temel kural, 

tanımlamaya, anlamaya çalıştıkları şeyin bireysel gerçeklikten daha fazla 

olabileceğidir. Sosyologlar için araştırmada hedef belirli bir insan topluluğunda 

bulunan gerçekliğe ulaşmak, onu ortaya koyabilmektir (Newman, 2022: 35). 

Araştırma kalite ve şeffaflığına dikkat edilerek tasarlanmış, katılımcılar araştırmanın 

amacı, olası kullanımları varsa riskleri hakkında taahhütname eşliğinde 

bilgilendirilmiş, görüşmecilerden sağlanan bilgilerin gizliliği korunmuş, katılımcılar 

zorlanmadan gönüllü olarak görüşmede yer almış, katılımcılara herhangi bir zarar 

gelmemesine dikkat edilmiş ve araştırma bağımsız şekilde herhangi bir çıkar olmadan 

etik ilkelere uyularak yürütülmüştür (Morris, 2023). 

 

4.1. Araştırmanın Yöntemi 

 
C. Glesne’den aktarıldığı üzere, Kant kategorilerini bilişin bir işlevi olarak düşünür ve 

biliş nesneye kendinde olmayan özellikler verir böylece özne nesneye etki eder. 

Kant’ın epistemolojisi dış gerçekliğin bilgisinden farklı olarak kişilerin kendi 

gerçekliğini yarattığını söyler. Bu görüş Wilhelm Dilthey, Max Weber ve Edmund 

Husserl gibi filozoflarca genişletilmiş ve insandan bağımsız bir gerçekliğin olması 

yadsınmıştır. Gerçekliğe dair bu yorum pozitivizm ve realizmden kaçmak için 

sosyolojiye bir açılım sağlamıştır. Günümüzde yorumlayıcı paradigmanın ontolojik 

anlayışı göreceli olup, gerçeklik bireylerin zihinlerinde oluşturulur, yapılandırılır. 

Gerçeklikler kişilerin deneyimlerine ve bilişsel yapılarına göre şekillenir (Yücel & 

Kızkapan, 2023: 32). 

Nitel araştırma Sosyoloji, Antropoloji, Psikoloji, Felsefe gibi disiplinlerde insan 

davranışlarını bulunduğu ortamda çok yönlü olarak anlamaya çalışan bir yöntemdir. 

Nitel yöntemde insan davranışı esnek ve bütüncül yaklaşımla araştırılır ve araştırmaya 

katılan bireylerin deneyimleri büyük önem taşır. Sosyolojinin bireylerin içinde 



67  

yaşadıkları toplumu nasıl algıladıkları, anlamlandırdıkları ve insanlarla nasıl 

etkileşime girdikleri konularıyla ilgilenmesi nitel yönteme büyük katkı sağlamaktadır 

(Yıldırım & Şimşek, 2021:33). 

Nitel araştırmalar felsefi açıdan “yorumsamacı” özellik olarak öznelliği (sübjektifliğe) 

ilke edinen araştırma türüdür. Nitel yöntemin araştırma desenleri; kültür analizi- 

etnografya, olgubilim-fenomonoloji, gömülü kuram, örnek olay çalışması, eylem 

araştırması, karşılaştırmalı tarihsel araştırma, deney, yarı deney, hikayesel-anlatısal 

analiz, feminist araştırma, eleştirel sosyal araştırma, biyografi-yaşam hikayesi, 

bibliyometrik analiz olarak yer almaktadır (Sığrı, 2021: 64). Araştırmamızda 

fenomenoloji-olgubilim araştırma deseni kullanılacaktır. Fenomenolojik araştırma 

deseninde amaç araştırmaya katılan bireyin kendisinde dış dünyaya ait olguları, 

kendine özgü anlamlarıyla ortaya çıkarmaktır (Sığrı, 2021: 188). 

Sosyolojik araştırmalarda toplanan bilgilere, bireylerin bazı sorulara verdikleri 

cevaplara dayanılarak toplumsal gerçekliğe ulaşılması hedeflenir. Bireylerin 

eylemlerini ve toplumsal hayattaki olayları tanımlamak, tasvir etmek ve betimlemek 

için, sayısal olmayan bilgiye, deyimler, semboller, yazılı sözcükler, metinler, 

gözlemler yoluyla edinilen bilgiler de eklenir. Bu türden araştırmalar nitel 

araştırmalardır. Nitel araştırmalarda araştırmacılar dışarı çıkıp sahada bireylerin 

eylemlerini, toplumda olan biteni gözlemlemeye çalışırlar (Newman, 2022: 36-37). 

Nitel araştırma iyi yapılırsa, mesleki tatbik, akademi, siyaset ve toplumsal düşünmeye 

dair yeni açılımlar sağlayabilir. İnsanların kendilerini, diğerlerini daha iyi 

anlayabilmeleri, insan ilişkileri, bağlamlar etkileşimler hakkında bilgi verebilme 

gücüne sahiptir (Turan, 2021: 21). 

Toplumsal dünyayı anlamak için nitel araştırmalarda bağlam önemlidir. Bir toplumsal 

eylemin anlamı oluştuğu bağlamla anlaşılır. Bir araştırmada çıkarılan anlam, sonuçlar 

elde edildiği bağlamdan kopartılırsa çarpıtılmış olur. Nitel araştırmada toplumsal 

bağlam çalışmanın esasını belirler. Aynı olaylar, davranışlar farklı kültürlerde veya 

tarihsel dönemlerde daha değişik anlamlara yer verebilir (Neuman, 2014: 234). Tez 

araştırmasında, milliyetçilik duygu ve düşüncesine sahip bireylerin davranışları 

küreselleşme dönemi bağlamı içerisinde anlaşılmaya çalışılacaktır. 

Bilim dünyasında etik ilkesi bütün araştırmaların temel prensibidir. Araştırmalarda 

Nuremberg İlkesi olarak adlandırılan Bilinçli Onay araştırmaya katılacak bireylere 



68  

araştırmanın konusu ve araştırmadaki rollerine ilişkin samimi bir bilgilendirmeyle, 

özgür iradeleri ile katılımlarının sağlanmasıdır (Yıldırım & Şimşek, 2021: 98). Etik 

ilkelerin gözetilmediği bir araştırma olsa olsa bir yanılsama sağlayabilir ve günü 

kurtarma amacı taşır. G. Demir’in (Ertekin vd. akt.) TÜBA’nın (Türkiye Bilimler 

Akademisi) duyurusunda yer alan gerçeğe uygunluk, bilimsel araştırmanın zarar 

vermemesi, sorumluluk ve haklar, yazarlar, kaynak gösterme ve alıntılar, bilim insanı 

ve akademik etkinlikte etik başlıkları etik ilkeler olarak ele alınmıştır (Demir, 2022: 

83-84). Araştırma esnasında bu ilkeler gözetilerek çalışılmıştır. 

 

4.2. Araştırmanın Amacı 

 
Küreselleşme olgusu toplumsal bir gerçeklik olarak gündelik yaşamımızda tıpkı elle 

tutulmayan, gözle görülmeyen fakat bizim sürekli varlığını hissettiğimiz bir hava gibi 

yer almaktadır. Burada hava benzetmesi yaşamımızın her anında var olmasıyla 

ilgilidir. Küreselleşme olgusu dikkate alınmaksızın siyaset, hukuk, sağlık, eğitim, 

sanat, spor vb. herhangi bir konuda toplumsal bir açıklama yapmak muhakkak eksik 

bir açıklama, tartışma olacaktır. Milliyetçilik, bireyin toplumsal üst kimliğini 

oluşturan, dil, kültür, tarihsel geçmiş, din, bayrak vb. değerlerle bireyin kendi yaşadığı 

toplumla uyumunu sağlayan, bu duyguyu çevresine, topluma gösterdiğinde gurur 

içerisinde saygı göreceğini bildiği çok güçlü bir fenomen olarak tüm toplumlarda yer 

almaktadır. Araştırmanın amacı, küreselleşme olgusunun tek bir kültür (Batı kültürü) 

oluşturmaya yönelik baskısının milliyetçi kişilerde nasıl etkisinin olduğu, milliyetçi 

bireylerin bu duyguyu törpülemeye yönelik küreselleşme olgusuna karşı günlük 

yaşamlarında nasıl direnç gösterebildiklerini anlayabilmektir. Araştırma 

tamamlandığında, milliyetçilik duygu ve düşüncesinin bireylerin gündelik yaşamdaki 

gösterimleri üzerine saha çalışmasının literatürde yerini alması ve milliyetçilik ölçeği 

üzerine yapılabilecek çalışmaya yardımcı olması umut edilmektedir. 

 

 

 

4.3. Araştırma Sorusu 

 
Araştırma sorusunun belirlenmesinde alanla ilgili kuram ve alan yazın birikimi, 

araştırmanın kişisel ve mesleğe dönük katkısı ve ele alınan konuda karşılaşılan 

toplumsal sorunlar olarak üç faktör rol oynar (Yıldırım & Şimşek, 2021: 78-79). 



69  

Araştırma sorusu çalışmanın amacına yönelen araştırmada ne öğrenilmek istendiğini 

ortaya koyan, net, odaklı, özlü açıklamasıyla araştırmanın merkezini oluşturmalıdır. 

Araştırmanın amacı ile araştırma sorusu birbiriyle ilişkili tutulmalı, araştırma konusu 

hedeflenen kitlenin ilgi alanında yer almalıdır (Sığrı, 2021: 107-108). 

Araştırma sorusu, günümüz toplumsal gerçeği olarak yaşadığımız küreselleşme 

döneminin bireylerde milliyetçilik algısını nasıl etkilediğidir. 

 

4.4. Fenomenolojik Araştırma Deseni 

 
Fenomenolojinin kurucusu filozof Edmund Husserl’e göre bireylerin sosyal 

eylemlerini, deneyimlerini ve gündelik anlamlandırma biçimlerini barındıran “yaşam 

dünyası” (Lebenswelt) doğal sayılan düşünce kalıntıları, toplumsallaşma sürecinde 

düşünmeden kabul edilen bilgiler ve sembollerle kurulur (Durakpaşa, 2017: 35). 

Husserl’in şeylere dönelim daveti özellikle sosyologlara verilen görme, algılama 

şekillerimizi, düşüncelerimizi, kültürümüzü sorgulama ve askıya alma davetidir. Bu 

şekilde nesnelerin bize nasıl göründüklerini bize ait değerler, kültürümüz, bize ait diğer 

semboller olamadan, arada perde olmadan saptayabilmemiz demektir. Şeylerin ne 

olduğuna dair bize sorgulamaksızın öğretildiği gibi olmadığını, kültürümüzü ayraç 

arasına alarak (epoche) incelememiz, saptamamız gerekmektedir. Husserl’e göre 

şeylerin nasıl göründüklerini saptayabilmek aslında nasıl olduklarını saptamak 

demektir (Woff, 2014: 545). 

Fenomenoloji de (olgubilim), fenomeni (olguyu) aracısız, direkt olarak anlamı ortaya 

çıkarmak amaçlanır. Fenomenolojide ele alınan konu hakkında yeterli, tam bir 

bilgimiz bulunmaz. Bunun için ele alınan fenomen (olgu) ayrıntılı, derinlemesine 

irdelenir ve daha yoğun bilgi elde edilmeye çalışılır. Bireyin yaşamı, çevresi, hayatını 

anlamlandırış biçimi, etkileşimleri anlamlandırılmaya çalışılır (Sığrı, 2021: 186). 

Araştırma konularının hepsi olgubilim desenine uymaz. Olgubilim araştırma deseni 

için, araştırmaya katılacak görüşmecilerin ele alınan olguyu “bizzat deneyimlemiş” 

olmaları gerekir ve elde edilen verilerin derinlemesine analiz edilmesi çok önemlidir. 

Ayrıca araştırmacı veri analizi sırasında kendi deneyimlerini, bilgi birikimlerini 

paranteze almalıdır (Yıldırım & Şimşek, 2021: 264). Fenomenolojik araştırma 

deseninde, ele alınan olgu hakkında farkındalığımız azdır, bu olguyu ayrıntılı ve 

derinlemesine anlamak için bu yöntemi kullanırız (Sığrı, 2021: 186). Fenomenolojik 



70  

araştırma deseninde, araştırmacının konuyla ilgili olarak sahip olduğu önyargılarını 

kaldırması (yargıyı askıya almak), ele alınan fenomene değişik bakış açılarıyla 

yaklaşma (hayalperest değişim), fenomenin değişik varyasyonlarını görebilme 

(basamaklama-farklı pozlama), araştırılan fenomeni derinlemesine anlamak için 

çerçeveleme ve basite indirgeme (fenomenolojik indirgeme), ulaşılan her bilgiyi eşit 

görme (yataylandırma) gibi nitel yönteme ilave ilkeleri bulunmaktadır (Sığrı, 2021: 

187). Palkinghorne’nin (1989) (akt. Dinçer, Kütük Yılmaz, & Ekşi, 2023: 27) 

çalışmasında Fenomenolojik araştırmalarda genel olarak araştırmacı şu süreci takip 

eder; 1-araştırılacak konuyu yaşamış, deneyimlemiş kişilerden elde edilecek belli 

sayıda betimlemeleri bulmak, 2-bu betimlemelerle analiz sürecine girerek 

görüşmecinin deneyimini oluşturan temel öğeleri kavrayabilmek, 3-deneyimin doğru, 

açık ve iyi ifade edilmiş betimlemesini sunan bir araştırma raporu oluşturmak ve bu 

raporu okuyacak kişide “bu deneyimi yaşayan kişiyi anlıyorum” hissini verebilmek. 

 

4.5. Araştırmanın Kısıtları 

 
Yarı yapılandırılmış derinlemesine görüşmenin sınırlılıkları; görüşmeye katılan kişi 

eksik, yanlış bilgi veriyor olabilir, elde edilen bulgular evreni kapsamaz, görüşmeleri 

ayarlamak maliyetli ve zaman alıcıdır, görüşmeye katılan kişiler rastlantısal olarak 

belirlenmez, deşifre etmek pahalı ve zaman alıcıdır (Morris, 2023: 26). 

Araştırmaya katılım sağlayanlardan 7 kişi ile Ankara’da görüşülmüş 10 kişi ile diğer 

illerde görüşme yapılmıştır. Araştırmanın maliyeti bu şekilde artmıştır. Yarı 

yapılandırılmış derinlemesine görüşmede, görüşmeye katılan kişilere dair olası bir 

yanlılık olma ihtimali vardır. Görüşme esnasında katılımcının aktardığı bilgilerin, 

deneyimlerinin bir kontrolü yoktur. Elde edilen bilgiler bireyin anımsadıkları, kendi 

yargılarıdır. Görüşmeye ayrılan zaman hem araştırmacının hem de görüşmeye katılan 

kişi için bir kısıt olarak yer almaktadır (Yıldırım & Şimşek, 2021: 133). 

 

 

 

4.6. Veri Toplama Aracı 

 
Araştırma sorusu görüşmede sorulacak soruların rehberi olarak çerçeveyi belirler. Ana 

temalar, alt sorular ile görüşme detaylandırılır (Morris, 2023: 73-74). Araştırma yarı 

yapılandırılmış görüşme olarak, 9 ana başlıkta açık uçlu sorular içeren soru kâğıdı 



71  

kullanılarak gerçekleştirilmiştir. Soru kâğıdında, demografik durum, siyasi düşünce, 

ekonomi/tüketim, gündelik/rutin davranışlar, kültür/eğitim, yabancılar, milliyetçilik 

duygusu, ilave edebilecekleri konular ve görüşme esnasında görüşmeciye ait diğer 

özellikleri içeren sorular yer almaktadır. Elbette aynı araştırma sorusu olmak üzere 

başka bir araştırmacı farklı sorular ile bir araştırma yapabilir. Bu araştırmada güncel 

konular ile ilgili sorular da sorularak görüşmelerin zenginleştirildiği düşünülmektedir. 

 

4.7. Veri Toplama Yöntemi, Derinlemesine Görüşme 

 
Nitel araştırmalarda çoğunlukla alan araştırmaları yapılmaktadır. Alan araştırmasıyla 

milliyetçilik duygu ve düşünceleri bireylerin kendi doğal ortamlarında derinlemesine 

görüşme yapılarak anlamlandırılmaya çalışılmıştır. Nitel veri toplama yöntemi olarak 

temel verilerin toplanması amacıyla Derinlemesine Görüşme yöntemi seçilebilir 

(Sığrı, 2021: 233). Bu araştırmada veri toplama yöntemi olarak yarı yapılandırılmış 

derinlemesine görüşme tekniği uygulanmıştır. 

Yarı yapılandırılmış derinlemesine görüşme, görüşülen kişilerin hikâyelerini kendi 

kelimeleri ile anlattıkları, bir soruya ilişkin daha detaylı açıklamaların yapıldığı, 

karşılıklı sohbet edilerek görüşmeciye hareket serbestliğinin sağlandığı, görüşme 

süresinin sınırlı olmayıp yaklaşık bir saat veya daha fazla sürebildiği, görüşülen kişinin 

belirli bir uzmanlığı veya deneyimi hakkında bilgi alındığı bir yöntemdir. Görüşülen 

kişi araştırılan konuyla ilgili veya konudan sapma olasılığı olması dolayısıyla yarı 

yapılandırılmıştır. Görüşmeci, araştırmacı ile aralarında oluşan güven ortamında 

sorulara verdiği cevabı detaylandırabilir ve sohbet iyi bir tartışma ortamı yaratır 

(Morris, 2023: 20-21). 

Görüşme esnasında yarı yapılandırılmış soru kâğıdı kullanılmış, yüz yüze yapılan 

görüşmelerde ses kaydı yapılmış ve aynı zamanda notlar alınmıştır. Yarı 

yapılandırılmış soru kâğıdında, görüşmecilerin milliyetçilik düşünceleri, küreselleşme 

olgusu içerinde etkileşimlerini anlama amaçlı ana başlıklar ve alt sorular 

hazırlanmıştır. Sorular ilk üç görüşmeden sonra bir daha gözden geçirilerek 

detaylandırılmıştır. Sorular açık uçlu olarak hazırlanmıştır. Sorulara verilen cevaplar 

fenomenolojik araştırmanın içerdiği bireylerin kendi deneyimlerini içermektedir. 

Görüşme esnasında görüşmecinin anlatım akıcılığı engellenmemeye dikkat edilmiştir. 

Görüşmecilere ilk sorular konu içerisine çeken basit sorular olarak hazırlanmış ileriki 



72  

sorularda daha derin duygu düşüncelerini açıklayabileceği sorular sorulmuştur. 

Görüşmeler görüşmecinin evinde, kendi evimde veya görüşmecinin uygun gördüğü 

bir yerde yapılmıştır. 

 

4.8. Görüşmecilerin (Örneklerin) Seçimi 

 
Araştırma sırasında görüşülecek kişilerin niteliği çalışmanın amacına uygun olmalı ve 

araştırmaya katkı sağlayabilmelidir (Morris, 2023: 92). Buna göre, çalışma grubunda 

yer alan kişilerin seçiminde amaçlı örneklem yöntemi ile milliyetçilik duygu ve 

düşüncesine sahip, araştırma sorusuna uygun, konu hakkında bilgisi, deneyimi olan 

kişilerden oluşmasına dikkat edilmiştir. Görüşmeciler için hazır bir liste 

bulunmamaktadır. Mevcut aile, akraba, iş, arkadaş grupları içerisindeki milliyetçi 

düşünceye sahip, bu duygu ve düşüncelerini davranışlarında, dış görünüşlerinde 

gösteren bireyler ile görüşülerek araştırmaya davet edilmiştir. İlk birkaç görüşmeden 

sonra kartopu tekniği kullanılarak görüşmecilerden başka görüşmecilere ulaşma 

konusunda yardım alınmıştır. Araştırmada görüşülecek kişi sayısı için Glaser ve 

Strauss’un (1967) geliştirdiği “veri doygunluğu” kavramına uygunluk gözetilir, artık 

görüşmecilerden elde edilen veriler tekrarlanıyorsa görüşme yeterli sayıya ulaşmış 

demektir (Morris, 2023:107). Fenomenolojik araştırma deseninde ortaya çıkan 

temaları anlamak ve bulguları doğrulamak amacıyla yeterli veri toplamak için 5 ile 25 

arasında görüşme yapılabilir (Sığrı, 2021: 187). 

 

4.9. Veri Analizi 

 
Görüşmecilerin ses kayıtlarında yer alan konuşmalar bir program yardımıyla Word 

ortamında yazıya dökülmüştür. Görüşmelerin yazılı metinleri her sorunun karşılığı 

alınan cevaplar görüşmecilerin isimlerine göre alt alta sıralanarak Excel tablosuna 

aktarılmıştır. Görüşmecilerin aynı soruya verdikleri cevaplar değerlendirilerek 

gerekirse gruplama yapılarak içerik analizi yapılmıştır. Veri analizinde Yönlendirilmiş 

İçerik Analizi Yaklaşımı tercih edilmiştir. Tümdengelim kategorisi uygulaması olarak 

bu yaklaşım, kavramsal bir teoriyi genişletmek, değişkenler arasındaki ilişkiler 

hakkında bilgi sağlamak için kullanılmaktadır (Sığrı, 2021 :301). 

Nitel araştırmalarda verinin içerdiği anlamın analizi esastır ve bu şekliyle alan yazında 

“içerik analizi” olarak tanımlanır. Ravindran’dan (2019) aktarıldığı haliyle, nitel veri 



73  

analizinde “tümdengelimci analiz” ve “tümevarımcı analiz” olarak iki yöntem vardır. 

Tümevarımcı (ınductıve) analizde verilerden çıkan anlamlar ile analizin amacı 

belirlenirken tümdengelimci (deductıve) analizde araştırma öncesinde oluşturulan 

kavramsal çerçeve içerik analizini belirler. Tümdengelimci analizde kuramsal çerçeve 

araştırmayı yönlendirir ve araştırma sorularına bu kavramsal çerçeve içerisinde yer 

verilir. Araştırmanın bu yapısı araştırmanın tasarımında, veri toplama aşamasında bir 

yön belirler ve veri analizinde önemli kolaylık sağlar. Tümdengelimci veri analizi, 

kavramsal çerçevenin oluşturulması, araştırma sorularının belirlenmesi, veri toplama 

(görüşme vb.), kavramsal çerçeveye bağlı veri analizi olmak üzere dört aşamada 

yürütülür (Yıldırım & Şimşek, 2021: 240-241). 

Küreselleşmenin homojen bir kültür oluşturmaya yönelik ön kabulü araştırma 

sorusunun omurgasını oluşturmaktadır. Küreselleşme bu özelliği ile milliyetçi duygu 

ve düşüncesine sahip bireylerin tutum ve davranışlarını nasıl etkilediği, verilerin 

kodları olarak kabul edilen soru başlıkları olarak ele alınmıştır. 

Veriler metne aktarılırken fenomenolojik araştırma desen çalışmasının özelliği olarak 

görüşmecilerin deneyimleri aynı şekilde, müdahale edilmeden metne aktarılmıştır. Bu 

şekilde görüşmecilerin düşünceleri ve duyguları tam olarak metne aktarılmış, 

araştırmanın zengin bir içerik kazanması düşünülmüştür. Nitel araştırmalarda iç 

geçerliliğin göstergesi inanırlıktır (Eroğlu & Nacaroğlu, 2023: 318). İnanırlık için, 

görüşmecilere görüşme öncesinde kavramsal çerçeve açıklanmış, ön yargılardan uzak 

durulmuş, görüşmecilerle önceden iletişim sağlanarak etkileşim sağlanmaya 

çalışılmıştır. 



74  

 

 

5. BULGULAR 

 
Görüşmeler 30 Ekim 2023 tarihinde başlamış aralıklarla devam ederek on yedi 

görüşmenin sonuncusu 13 Nisan 2024 tarihinde yapılmıştır. Görüşmeler çoğunlukla 

ev ortamında bazen de görüşmecilerin işyerinde gerçekleştirilmiştir. Toplamda on yedi 

görüşme yapılmış, yedi görüşme Ankara’da, iki görüşme Bayat/Çorum’da, iki 

görüşme Çorum/Merkezde, iki görüşme Merzifon’da, iki görüşme Eskişehir’de, bir 

görüşme Tokat’ta ve bir görüşme de Gaziantep’te yapılmıştır. Görüşmelerin farklı 

illerde o yörenin kültürünü taşıyan kişilerle yapılmasının, milliyetçilik gibi kültürel 

etkinin ağırlıklı olduğu bir konuda yerel kültürlerin (habitusların) etkilerini göstermesi 

açısından araştırmayı zenginleştirdiği düşünülmektedir. 

Görüşmeler için yaklaşık 3.000 km yol kat edilmiştir. Görüşmeler ses kaydına alınmış 

sonrasında yazıya dökülmüştür. Görüşmelerin ses kaydı yaklaşık 24 saat (1.433 

dakika) olmuştur. Bir görüşme ortalama 1 saat 25 dakika sürmüştür. Ses kayıtları bir 

program ile word belgesi olarak yazıya dökülmüş ve toplam 235 sayfa doküman elde 

edilmiştir. 

Görüşme başlamadan önce görüşmecilere çalışmanın kapsamı hakkında bilgi verilmiş, 

gönüllü olarak katılım sağlandığına dair “Katılım Öncesi Bilgilendirilmiş Gönüllü 

Formu” düzenlenerek imza altına alınmıştır. Görüşmelerin çoğunluğu ev ortamında ve 

görüşmecilerin iş yerlerinde özel odada gerçekleştirilmiş, görüşmeyi olumsuz 

etkileyecek dışarıdan bir müdahale olmamıştır. Görüşmelerin hepsi samimi bir havada 

gerçekleşmiştir. Ev ortamında yapılan görüşmeler esnasında aileden diğer fertler de 

bazı sorulara cevap vermişler, fikirlerini beyan etmişlerdir. Milliyetçilik konusu, siyasi 

içeriği nedeniyle de kendisini milliyetçi görmeyen diğer bireyler için bile cezbeden bir 

konudur ve ilgi çekmektedir. Bu yönüyle planlanabilseydi odak grup görüşmesi de 

gerçekleştirilebilirdi. Milliyetçilik başlığında odak grup görüşmesi ile de güzel ve 

etkili bir çalışma yapılabileceği düşünülmektedir. Görüşme esnasında özellikle konu 

başlığı yabancılar olduğunda ortamda bulunan diğer aile bireyleri de kendi 

deneyimlerini, düşüncelerini heyecanla dile getirmişlerdir. 



75  

5.1. Demografik Özellikler 

 
Görüşmecilerin en genci 42 yaşında en yaşlısı 71yaşında ve görüşmeciler ortalama 

54,5 yaşındadır. Görüşmecilerin meslekleri, Devlet memuru 6 kişi, emekli devlet 

memuru 2 kişi, ev kadını 2 kişi, iş insanı 4 kişi ve işçi 2 kişidir. Görüşmecilere ait 

demografik tablo aşağıda (çizelge 5.1) yer almaktadır. 

Çizelge 5. 1. Görüşmeci demografi tablosu 
 

 

Görüşmeci 

Sıra No 

 

Meslek 

 

K/E 

 

Yer 

 

Tarih 

 

Yaş 

 

Eğitim 
Görüşme 

Süre 

(Dakika) 

Görüşme 

Yazı 

(Sayfa) 

 
1 

 
Devlet Memuru (Eczacı) 

 
E 

 
Ankara 

 
30.10.2023 

 
47 

Yüksek 

Lisans 
 

51 
 

7 

 
2 

Devlet Memuru (Ziraat 

Müh.) 
 
E 

 
Ankara 

 
21.12.2023 

 
56 

 
Lisans 

 
54 

 
9 

 
3 

 
Özel Sektör (İşçi) 

 
K 

 
Ankara 

 
16.01.2024 

 
60 

 
Lise 

 
40 

 
5 

 
4 

Devlet Memuru 
(Öğretmen) 

 
E 

 
Ankara 

 
23.01.2024 

 
55 

 
Lisans 

 
87 

 
10 

 
5 

Devlet Memuru (Yük. 

Ziraat Müh.) 
 
E 

 
Ankara 

 
8.02.2024 

 
60 

Yüksek 

Lisans 
 

85 
 

14 

 
6 

 
Devlet Memuru 

 
E 

 
Ankara 

 
23.02.2024 

 
55 

 
Ön Lisans 

 
36 

 
4 

 
7 

 
Ev Kadını 

 
K 

 
Çorum 

 
2.03.2024 

 
58 

 
Lise 

 
85 

 
14 

 
8 

 
Emekli Memur (Öğretmen) 

 
E 

 
Çorum 

 
2.03.2024 

 
60 

 
Lisans 

 
72 

 
11 

 
9 

 
Ev Kadını 

 
K 

 
Bayat 

 
3.03.2024 

 
52 

 
Lise 

 
129 

 
22 

 
10 

 
İş İnsanı (Esnaf) 

 
K 

 
Bayat 

 
3.03.2024 

 
42 

 
Ortaokul 

 
67 

 
14 

 
11 

 
Ev Kadını 

 
K 

 
Merzifon 

 
4.03.2024 

 
51 

 
İlkokul 

 
132 

 
25 

 
12 

 
Emekli Memur 

 
K 

 
Merzifon 

 
4.03.2024 

 
48 

 
Lise 

 
135 

 
24 

 
13 

 
İş İnsanı (Dershaneci) 

 
E 

 
Tokat 

 
5.03.2024 

 
62 

 
Lisans 

 
123 

 
21 

 
14 

Devlet Memuru (Yük. 
Ziraat Müh.) 

 
K 

 
Ankara 

 
8.03.2024 

 
46 

Yüksek 
Lisans 

 
111 

 
19 

 
15 

 
İş İnsanı (Fabrikatör) 

 
E 

 
Eskişehir 

 
16.03.2024 

 
71 

Yüksek 

Lisans 
 

45 
 

6 

 
16 

 
Özel Sektör (İşçi) 

 
E 

 
Eskişehir 

 
16.03.2024 

 
58 

 
Lise 

 
79 

 
13 

 
17 

 
İş İnsanı (Tüccar) 

 
E 

 
Gaziantep 

 
13.04.2024 

 
46 

 
Lise 

 
102 

 
17 

Toplam/Ortalama  
54,5 

 
 

1.433 
 

235 

Görüşmeciler 7 kadın 10 erkek olmak üzere 17 kişidir. Görüşmecilerin eğitim 

düzeylerine ait tablo (çizelge 5.2) aşağıdadır. 



76  

Çizelge 5. 2. Görüşmecilerin eğitim durumu 
 

 

Görüşmecilerin Eğitim Durumu 

 

Eğitim 

 

Kişi Sayısı 

 

Yüksek Lisans 

 

4 

 

Lisans 

 

4 

 

Ön Lisans 

 

1 

 

Lise 

 

6 

 

Ortaokul 

 

1 

 

İlkokul 

 

1 

 

Toplam 

 

17 

 

 

Derinlemesine görüşmeye ait dokuz ana başlıkta soru kâğıdı oluşturulmuştur. 

Demografik sorularla beraber, siyasi düşünce, ekonomi/tüketim, gündelik/rutin 

davranışlar, kültür/eğitim, yabancılar, milliyetçilik duygu ve düşüncesinin sosyal 

çevredeki yansımaları, milliyetçilik kavramının ne anlam ifade ettiği ve görüşmeciye 

ait dış görünüş ile ilgili sorular sorulmuştur. Sorular alt başlık sorularıyla 

zenginleştirilmiştir. 

Görüşmeler ses kaydına alınmış sonrasında yazıya çevrilmiştir. Görüşmeye ait 

anlatılar excel tablosunda her soruya karşılık listelenerek analiz edilmiştir. 

 

5.2. Siyasi Kimlik ve Oy Verme 

 
Görüşme yapılan katılımcılardan beşi siyasi partilere üye olmuş veya üyelikleri hala 

devam eden ve on ikisi ise siyasi parti üyeliği olmayan kişilerdir. Görüşmecilerden altı 

kişi devlet memuru olduklarından siyasi parti üyelikleri zaten mümkün değildir. Siyasi 

parti üyeliği olanlar emekli devlet memuru, bir ev kadını, bir işçi, iki iş insanı/tüccar 

olmak üzere beş kişidir. Katılımcılar siyasi partiye üye olma düşüncesini 

desteklemektedirler. 

Milliyetçilik düşüncesi veya milliyetçi olma duygusu katılımcıların tamamı tarafından 

siyaset ve siyasi partilerle ilişkilendirilmektedir. Millet ve milliyetçilik tanımları, 

görüşleri, eleştirileri sürekli siyasi parti veya partiler üzerinden yorumlanmıştır. 



77  

Kullanılan kavramların dağılımı aşağıdaki siyasi kimlik-ölçek tablosu (çizelge 5.3) ve 

siyasi kimlik kullanılan kavram tablosu (çizelge 5.4) yer almaktadır. 

Çizelge 5. 3. Görüşmeci siyasi kimlik ölçek tablosu 
 

 

Sıra No 

 

Siyasi Kimliği Tanımlayan Kavramlar 

 

Sağ/Sol Ölçek 

 

1 

 

Atatürkçü, Demokrat, Milliyetçi, Sosyalist 

 

Sol 3 

 

2 

 

Atatürkçü, Milliyetçi, Ülkücü 

 

Sağ 4 

 

3 

 

Atatürkçü, Milliyetçi, Solcu, Sosyalist 

 

Sol 2 

 

4 

 

Atatürkçü, Demokrat, Liberal, Milliyetçi, Sağcı, Ülkücü 

 

Sağ3 

 

5 

 

Atatürkçü, Demokrat, Milliyetçi, Ülkücü 
Sağ sol ayrımını 

kabul etmiyorum. 

 

6 

 

Atatürkçü, Demokrat, Milliyetçi, Muhafazakâr, Ülkücü 

 

Sağ 3 

 

7 

 

Atatürkçü, Demokrat, Liberal, Milliyetçi, Solcu, Sosyalist, 

 

Sol 3 

 

8 

 

Atatürkçü, Demokrat, Milliyetçi, Ülkücü 

 

Sağ 3 

 

9 

 

Atatürkçü, Demokrat, Liberal, Milliyetçi, Solcu, Sosyalist, 

 

Sol 2 

 

10 

 

Atatürkçü, Demokrat, Liberal, Milliyetçi, Sağcı, Solcu 

 

Sağ 1, Sol 3 

 

11 

 

Atatürkçü, Demokrat, Milliyetçi, Muhafazakâr, Sağcı, 

 

Sağ 2 

 

12 

 

Atatürkçü, Demokrat, Liberal, Komünist, Milliyetçi, Solcu, Sosyalist, 

 

Sol 2 

 

13 

 

Atatürkçü, Demokrat, Liberal, Milliyetçi, Muhafazakâr, Sağcı, Ülkücü 

 

Aşırı sağ. 

 

14 

 

Atatürk Milliyetçisi, Demokrat, Liberal, Ülkücü 

 

Merkez, 0 

 

15 

 

Atatürkçü, Demokrat, Milliyetçi, Sağcı, Ülkücü 

 

Sağ 1 

 

16 

 

Demokrat, Liberal, Milliyetçi, Muhafazakâr, Sağcı, Ülkücü 

 

Sağ 2 

 

17 

 

Atatürkçü, Liberal, Milliyetçi, Sosyal Demokrat, 

 

Merkez, 0 

Görüşme yerel seçimlerin öncesinde yapıldığından, katılımcılar görüşmeye oldukça 

hevesli olmuşlar, heyecan ve keyifle görüşmeyi sürdürmüşlerdir. Görüşmecilerden 

siyasi kimliklerinin tarifi istenmiş ve önerilen siyasi kavramlardan (Liberal, Demokrat, 

Solcu, Sağcı, Muhafazakâr, Sosyalist, Milliyetçi, Siyasal İslamcı, Komünist, 

Atatürkçü, Köktendinci, Ülkücü ve Diğer) hangisi/hangilerinin yer aldığı sorulmuştur. 

Görüşmecilere ayrıca liberal görüşü merkezde kabul ederek sağa veya sola doğru en 



78  

fazla beş birim olarak ölçek yapıldığında siyasi kimliğinizi nasıl puan verirsiniz diye 

soru yöneltilmiştir. 

Görüşmeciler siyasal kimliklerini ifade ederken ortalama beş kavram kullanmışlardır. 

Siyasi kimlik ifadesinde iki görüşmeci (en çok) yedi kavram, bir görüşmeci ise (en az) 

üç kavram kullanmıştır. Siyasi kimliğin ifadesinde Siyasal İslamcı ve Köktendinci 

kavramları kullanılmamıştır. 

Çizelge 5. 4. Siyasi kimlik kullanılan kavram tablosu 
 

 

Siyasi Kimlik Kavramı 

 

Kişi Sayısı 

 

Atatürkçü 

 

15 

 

Atatürk Milliyetçisi 

 

1 

 

Demokrat 

 

14 

 

Komünist 

 

1 

 

Liberal 

 

8 

 

Milliyetçi 

 

16 

 

Muhafazakâr 

 

4 

 

Sağcı 

 

6 

 

Solcu 

 

5 

 

Sağ/Sol 

 

1 

 

Sosyal Demokrat 

 

1 

 

Sosyalist 

 

5 

 

Ülkücü 

 

9 

Kullanılan kavramlardan en fazla kullanılan ilk beş kavram esas alındığında 

görüşmeye katılan on yedi kişinin siyasi kimliklerini açıklamak için Milliyetçi, 

Atatürkçü, Demokrat, Ülkücü ve Liberal kavramlarını kullandığı görülmektedir. 

Atatürkçü olma, siyasi kimlik ifadesinde ilk söylenen kelimelerdendir. Görüşmeciler 

Atatürkçü olmayı ifade ederken gururla, coşkuyla, kendinden emin olarak bu terimi 

kullanmaktadırlar. Atatürkçü olmak; milletini, vatanını, bayrağını sevmek, ona ait bir 

figürü herhangi bir yerde taşıyıp göstererek gurur duymak, milli bayramlarda onun 



79  

ismini marşlarla söylemek, ona saygıda bulunmak milli coşkuyu hissederek göstermek 

anlamına gelmektedir. Bir görüşmeci Atatürk ile ilgili şöyle konuşmuştur; 

“Atatürk ile ilgili milliyetçilik deyince bilmiyorum ama Atatürk'ün ilkeleri, konuşmaları sadece 

o geliyor aklıma, başka bir şey değil. İnandığım tek gerçek düşünceler Atatürk'te. Arabamın arka 

camında Atatürk imzası, yine arka camında Atatürk'ün resmi, Türk bayrağı, anahtarlığımda da 

kesinlikle Atatürk imzalı anahtarlığım vardır. Atatürk imzası, resmi, çıkartmaları vardır, Türk bayrağı 

vardır, anahtarlığım bile Atatürk imzalıdır. Arabanın anahtarlığı, Atatürk resmi, imzası kesinlikle 

hayatımın bir parçası” (Kadın, 60 yaşında, Görüşmeci 3). 

Bir görüşmeci de Atatürkçülük düşüncesini sağ sol kavramlarından ayrı tutup, idealize 

ederek şöyle demektedir; 

“Ben şu anki sağ ve sol kavramlarının günümüze uyarlanmış halinin olduğunu düşünmüyorum. 

Atatürk milliyetçiliği olarak kendimce düşündüğüm için, sonucu oraya çıkaracağım yani. Çünkü ben 

Atatürk'te ikisinin de olduğunu düşünüyorum. Okuduğum, araştırdığım, gördüğüm kadarıyla benim 

sevdiğim Atatürk ikisinden de (solculuk-sağcılık) bir şeyler almış” (Kadın, 46 yaşında, Görüşmeci 14). 

Demokrat, siyasi kavramlarda çok kullanılan kavramlardandır. Demokrat ve liberal 

kavramları daha çok siyasette merkeze yapılan bir vurgu olarak söylenmektedir. 

Sosyal demokratlık kavramı ise bir görüşmeci tarafından kullanılmıştır. Görüşmeciler 

Liberal kavramının anlamını tam olarak açıklayamamaktadır. Siyasi liberalizm 

kavramının açıklanmasıyla liberal olmayı kabul etmektedir. 

Milliyetçilik kavramını bir görüşmeci Atatürk milliyetçiliği olarak ayrı kullanmış ve 

diğer on altı görüşmeci milliyetçiliği siyasi kimlik içerisinde tereddütsüz kullanmıştır. 

Milliyetçilik kavramı; vatanseverlik, bölünmez bütünlük, bayrak, ülkü, birlik- 

beraberlik ile birlikte kullanılmaktadır. Milliyetçilik, seçim zamanı sadece siyasi 

partilere oy vermede bir düşünce-ideoloji gerekçesi olmayıp bir yaşam anlayışı, 

toplumsal kimlik, bir amaç, gurur kaynağı, duygu hali ve kültürel bir olgu olarak ifade 

edilmektedir. Bir görüşmeci Milliyetçiliği şöyle anlatmaktadır; 

“Milliyetçi olan toplumcudur, vatana sahip çıkandır, çevrecidir, ayrımcılık yapmayandır. Vatan 

hainliği yapılmadığı sürece milliyetçi olunabilir. Milliyetçi 10 Kasım'ı, Cumhuriyeti, Vatanı bilen 

insanlardır. Milliyetçi çalışkan olmasını bilen insandır” (Erkek, 62 yaşında, Görüşmeci 13). 

Görüşmeciler Milliyetçiliğin bir partinin tekelinde olmadığını diğer partilerin de bu 

düşünceyi sahiplendiğini ve bu düşünceyi desteklediklerini ifade etmektedir. 

Görüşmeciler tarafından Ülkücülük Milliyetçiliğin bir parti ile ilintili olarak daha 

yoğunlaşmış bir düşünce olduğu ifade edilmektedir. Milliyetçilik bir duygu ve düşünce 



80  

hali iken Ülkücülük bir hareket ve eylem anlayışı olarak düşünülmektedir. Bir 

görüşmeci Ülkücülüğü şöyle anlatmaktadır; 

“Ülkücü hareket ne diyor? İslam'ın ahlak ve fazileti. İslam'ın ahlak ve faziletini unutmayan, 

onu yaşayan bir insan hata yapmaz. O çabayı veren bir insan hata yapmaz. Türklüğün gurur ve şuuru. 

Türk olduğuna inanan bir insan kesinlikle vicdanı elden bırakmaz. Bu ikisini birleştirdiğin zaman 

insanın hası ortaya çıkar” (Kadın, 48 yaşında, Görüşmeci 12). 

Sağcı veya solcu olmak siyasi kimlik tanımlanmasında çok kolaylık sağlamaktadır. 

Sağcı veya solculuğun günümüzde kalmadığı bu kavramların 12 Eylül 1980 öncesi 

siyasi kimlikleri açıklayabildiği fakat günümüzde sağ veya sol kavramların siyasi 

kimliği açıklamada yetersiz olduğu da ifade edilmiştir. Görüşmecilerden on bir kişi 

kendisini sağcı veya solcu olarak tanımlarken bir görüşmeci hem sağcı hem de solcu 

olduğunu ifade etmiştir. Sağcılığını vatanını, milletini, bayrağını sevmek olarak 

açıklarken, solculuğunu Atatürkçü olmak ve eşitsizliğe, fakirliğe, sömürüye karşı 

olmanın bir gereği olarak ifade etmektedir. Bir görüşmeci sağ ve sol kavramları kabul 

etmeyip şöyle demektedir; 

“Vatanın bütünlüğüne ilişkin siyasi kimlikleri kabul ederim. İdealist bir insanım. Vatanın 

bölünmez bütünlüğü benim için esastır. Kurtuluş savaşı sırasında dedem Haymana'da şehit olmuştur. Sağ, 

sol ayrımına karşıyım, bu ayrım emperyalist güçlerin bir oyunudur ve bizi bölmek amaçlanmaktadır” 

(Erkek, 60 yaşında, Görüşmeci 5). 

Siyasi kimliğinde sosyalist ve komünist kavramlarına yer verenler aynı zamanda solcu 

olarak da kendilerini tanımlamaktadır. Sosyalistlerin ve komünistlerin 

vatanseverlikleri, toprağımızın, derelerimizin, madenlerimizin korunması üzerine olan 

hassasiyetlerinden kaynaklanmaktadır. Görüşmecilerin milliyetçilik açısından 

sosyalist/komünist kavramlarına özellikle yer verdikleri konu vatan topraklarının 

yabancılar tarafından çeşitli yöntemlerle işgal edildiği düşüncesidir. 

Siyasi kimliklerinde muhafazakarlığa yer verenler bu kavramı sağ düşünce içerisinde 

ifade etmektedir. Bir görüşmeci muhafazakarlığı dinsel tutucu olmaktan ayırıp örf 

adetlerin yerine getirilmesi olarak geleneksel olma ile eş tutarak şöyle demektedir; 

“Çok muhafazakâr bir insan değilim. Ama dinin emrettiği şeyleri elimden geldiği kadar 

yapmaya çalışıyorum. Yani bağnaz bir muhafazakarlığım yok. Sadece din ekseninde muhafazakarlık 

olmaması lazım. Gelenek görenekleri yerine getirmek de bana göre bir muhafazakarlıktır. Yani 

muhafazakâr deyince sadece dini unsurları ele almamak gerektiği kanaatindeyim. Yani şuradaki soru 

muhafazakarlığı sadece din boyutunda ele alıyorsa muhafazakâr değilim. Ama muhafazakarlığı tüm 



81  

yaşam biçimi olarak ele aldığımız zaman evet ben de muhafazakâr bir insanım. Yani geleneklerime 

bağlıyım, bunları gözetirim” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Siyasi kimliklerin ifadesinde sağ ve sol kavramları temel bir görüş ayrımı 

içermektedir. Fransız ihtilali sonrası çıkan sağ/sol kavramı ideolojik bir şema olarak 

siyasi düşünceleri ifade etmektedir. Görüşmecilerden merkezde liberal düşünce “sıfır”, 

sağa ve sola doğru beş puan olmak üzere tasarlanan bir ölçekte yerlerini belirtmeleri 

istenmiştir. Siyasi kimlik ölçeği dağılım tablosu (çizelge 5.5) aşağıdadır. Bir katılımcı 

sağ/sol ideolojik ayrımına karşı olduğunu belirtmiştir. Bir görüşmeci hem sağdan hem 

de soldan puanlama yapmıştır. Bu görüşmeci şöyle demektedir; 

“ben hem solcuyum hem sağcıyım. Hem solcuyum hem sağcıyım derken sağcıyım sağ taraftaki 

insanların görüşlerine saygılıyım. Fikirlerinin bundan %70'ine hani yakınım. Sol'a dair düşüncelerim 

eşitlik, insan hakları. Aynen bana daha çok hitap ediyor. Emek, emeğin karşılığının verilmesi. Yani sol 

dediğimiz zaman bu değerler var, sağ 1, sol 3 puan olarak değerlendiriyorum” (Kadın, 42 yaşında, 

Görüşmeci 11). 

İki görüşmeci kendilerini merkezde kabul etmiştir. 

Çizelge 5. 5. Siyasi kimlik ölçeği dağılım tablosu 
 

 

Siyasi Kimlik Ölçeği 

 

Kişi Sayısı 

 

Sağ 5 

 

1 

 

Sağ 4 

 

1 

 

Sağ 3 

 

3 

 

Sağ 2 

 

2 

 

Sağ 1 

 

1 

 

Sol 3 

 

2 

 

Sol 2 

 

3 

 

Merkez 

 

2 

 

Sağ/Sol Birlikte 

 

1 

 

Sağ/Sol Kabul Etmeyen 

 

1 

 

 

Kendilerini sağ siyasi düşüncenin içinde kabul edenlerin ortalaması 2,9 ve sol siyasi 

düşünce içinde kabul edenlerin ortalaması 2,4 olmaktadır. 



82  

Görüşmecilere yöneltilen sorulardan birisi de “seçimlerde yalnızca milliyetçi 

söylemlerde bulunan kişi veya partilere mi oy verirsiniz?” şeklindedir. Milliyetçi 

söylemlerde yani vatanın bölünmezliği, birlik beraberlik, yurtseverlik vb. vurguları 

yapmayan partilere görüşmeciler oy vermemektedir. Milliyetçi söylemler, belirli bir 

siyasi görüşte olma ve alışkanlıklar partilere oy vermede etkili olmaktadır. Bununla 

beraber sadece milliyetçi söylemler oy verme nedeni olmamaktadır. Özellikle 

siyasilerin güvenilir kişiler olması, geçmiş dönemlerdeki yaptıkları, ekonomik 

çözümlerin sunulması, özgürlükçü olma, yabancılar konusu, vb. gibi çok konuda 

değerlendirme yapılarak oy tercihi yapılmaktadır. Oy vermede çok faktörlü 

değerlendirme yapan bir görüşmeci şöyle söylemektedir; 

“Büyük oranda benim ideolojimi temsil eden insanları seçerim. Ancak böyle bir şekilde 

kendimi de sınıflandırmak istemiyorum. Muhakkak ki ekonomik ya da özgürlükçü diğer konulara da 

bakarım” (Erkek, 56 yaşında, Görüşmeci 2). 

Aynı şekilde başka bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Bana ne verdiğine bakarım. Benim vatanıma, milletime ne türlü faydası olabilecek. İnsana 

insan değeri veren siyasetçilerin her zaman yanındayım. Fikirleri, kişiliği, aile yapısına dikkat ederim. 

Geçmişi nasıl mesela. Vaatlerine bakarım” (Kadın, 42 yaşında, Görüşmeci 11). 

Yine aynı şekilde bir görüşmeci şöyle demektedir; 

“Milliyetçi söylemler bizim için önemli yani. Evet. Milliyetçi söyleme dikkat ederim ama oy 

vermedeki motivasyonun gerisinde sadece bu milliyetçi söylem yoktur herhalde. Yok tabii. Demokrat 

olması lazım. Daha da özgürlükçü olması lazım” (Erkek, 71 yaşında, Görüşmeci 15). 

Milliyetçi söylemi esas alan görüşmeci şöyle söylemektedir; 

“Yani ben kendimi bildim bileli milliyetçiyim. 40 yaşına kadar belki de Türkiye genelinde 

ülkücü olarak milliyetçi olarak lanse edilen partiye söylemleri ne olursa olsun oy vermişimdir. Zaten oy 

verdiğim parti de genel olarak milliyetçilik kavramını ön plana çıkarmıştır” (Erkek, 55 yaşında, 

Görüşmeci 4). 

Aynı şekilde bir görüşmeci milliyetçi söylemi esas alarak şöyle söylemektedir; 

” Şu anda Milliyetçi bir parti olarak .................... Partisi'nin söylemleri milliyetçi bir söylem 

olduğuna göre biz de ona oy veriyoruz. Şimdi söylemleri milliyetçi olacak ama onun altını dolduracak. 

Yani işte ekonomik politikaları, milli eğitim politikaları, devlet politikalarıyla birlikte liyakate de dikkat 

etmesi lazım. Yerel yönetimler için işin ehli siyasetçiler lazım” (Erkek, 62 yaşında, Görüşmeci 13). 

Milliyetçilik düşüncesinin bazı partilerin tekelinde olmasından rahatsızlık duyan 

görüşmeci şöyle konuşmuştur; 



83  

“Bu söylemlere itibar etmiyorum artık. Ben kendi adıma söyleyeyim. Yani insanların milli 

duygularının bu şekilde siyasallaştırılması benim hoşuma gitmiyor. Milliyetçilik gibi bir duyguyu bir 

siyasi partinin tek eline indirgemeyi tasvip etmiyorum. Solcu bir parti de kendisini milliyetçi duygularla 

ifade edebiliyor. Milliyetçiyim diye bir parti de bunu söylüyor. Son zamanlarda, nasıl anlatayım, milli 

görüş adı altında gene aynı duygularla sahip çıkıyorlar. Böyle olunca da milliyetçilik dediğimiz bu 

siyasal fikir bir siyasi partinin tek elinde olmamalı” (Erkek, 60 yaşında, Görüşmeci 8). 

Araştırmaya katılan görüşmeciler, milliyetçiliğin kendileri için, hayatı 

anlamlandırmada, toplumsal olarak saygı talep etmede, toplumdaki bütün diğer birey, 

grup veya kurumlarda olan etkileşimlerinde çok önemli yer tuttuğunu ifade etmişdir. 

Bireysel olarak milliyetçilik kimliği oluşturmak, o kimliği davranış ve tutumlarında 

göstermek, milliyetçiliğin kendi içerisindeki değerleri yaşamak, devam ettirmek kimi 

zaman da bunu hayatının gayesi görüp siyasi boyutta “dava insanı” olmak, 

milliyetçiliğin bir işlevi olarak düşünülmektedir. Bu duygu ve düşünceler, 

milliyetçiliğin bireyin kendini ifade etmesinde işlevsel olduğunu göstermektedir. 

Ülkemizde de milliyetçilik her ne kadar kültürel biçim içerse de siyasi alan içerisinde 

ifade edilmekte, toplumu yönetmeye talip olanlar tarafından güçlü argümanlarla 

kullanılmaktadır. Araştırmaya katılan görüşmecilerin hemen hepsi milliyetçiliği siyasi 

kimlik içerisinde değerlendirmiştir. Milliyetçilik kimliğine ait kültürel sermaye, yoğun 

sembolik sermaye taşımakta ayrıca ister seçmen isterse siyasetçi olarak siyasi 

sermayeye ve devamında ekonomik sermayeye rahatlıkla dönüşebilmektedir. 

Araştırmaya katılan görüşmeciler milliyetçi kimliklerini, muhakkak bir seçmen olarak 

ve geçmişte veya halen siyasi bir partiye üye olarak siyasi sermaye olarak da 

kullanmaktadır. 

 

5.3. Ekonomi, Tüketim 

 
Bireylerin gündelik yaşam içerisinde ihtiyaçlarını karşılamaya yönelik ekonomik 

davranışları genel olarak maksimum fayda üzerine kuruludur. Milliyetçilik 

düşüncesine sahip bireylerin ekonomik davranışlarında toplumun ve/veya ülkenin de 

faydasına olacak davranışlar sergileyeceği düşünülür. Küreselleşme kavramının 

temelinde kapitalizm ve ekonomik ilişkiler vardır. Küreselleşme döneminde ekonomik 

davranışlarda bireysel fayda mı toplumsal fayda mı gözetilmektedir? Bu durumu 

açıklığa kavuşturabilmek için görüşmecilere bazı ekonomik davranışlarla ilişkili 

sorular yöneltilmiştir. İlk olarak “bir ürün alırken üretim yerini (menşei ülkesini) 



84  

kontrol eder misiniz?” diye sorulmuştur. Görüşmecilerden sekiz kişi Türk malı 

ürünleri eğer aynı kalitede ise tercih edeceklerini söylemiştir. Diğer dokuz görüşmeci 

Türk malı olması şartını düşünmediklerini söylemiştir. Bu şekilde bir görüşmeci şöyle 

yorum yapmaktadır; 

“Türk malı olmasını tercih ederim, ayrıca kaliteli olmasına da dikkat ederim. Yani Türk malı 

deyip de kalitesiz bir şey alacak halim yok. Bu ekonomik milliyetçiliktir” (Erkek, 71 yaşında, Görüşmeci 

15). 

Yine bir görüşmeci Türk malı ile ilgili şöyle konuşmuştur; 

“Çocukluğumuzda bize yerli malı kullanmanın önemi anlatıldı. Milliyetçilik duygusu ile hareket 

ederek yerli malı kullanmayı tercih ediyorum” (Erkek, 56 yaşında, Görüşmeci 2). 

Gıda ürünlerinde Türk malı olmasını isteyen bir görüşmeci şöyle demektedir; 

“Gıdada özellikle menşeine bakarım. Yerli üretim olmazsa gıda olarak söylüyorum bunu. 

Kesinlikle almam. Yabancı mal tercih etmiyorum. Ama diğer türlü ürünlerde kalite ararım” (Kadın, 60 

yaşında, Görüşmeci 3). 

Yabancı markaları almama/boykot etmede siyasi faktörler de etkili olmaktadır. Bir 

görüşmeci Gazze olaylarını belirterek şöyle konuşmuştur; 

“Gazze'de yaşanan olaylara kadar genel olarak kontrol ettiğim söylenemez. Gazze olayıyla 

birlikte tepki olarak yani İsrail menşeili malların boykotuna katılıyorum. Ama bu olay olmasa aldığım 

üründe illa Türk malıdır diye bir ayrım yok” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Aynı şekilde bir görüşmeci protesto etmeyi şöyle anlatmıştır; 

“Yok ürünlerin menşeine bakmıyorum. Türkiye'de mi üretilmiştir diye öyle bir alışkanlığım yok. 

Yani Coca Cola ile ben protesto etmiyorum. Coca Cola alıp içiyorum. Öyle bir protesto falan yok. Bunu 

yapmama sebebim de çok basit protestolar olduğu için. Asıl köklü işte İsrail'e ticaret yapıyoruz. Yahudi 

mallarını düşündüm. Onları almam. Onun dışında ne varsa alırım yani. Yahudi'ye gitmesin diye” 

(Erkek, 58 yaşında, Görüşmeci 16). 

Küresel ekonomik sisteme eleştirel bakan bir görüşmeci şöyle demiştir; 

“Alacağım ürünlerin menşeine bakmıyorum. Önceden bakıyordum şekere falan da artık 

bakmıyorum. Şeker fabrikalarımız satıldı. Şimdi şeker de dışarıdan ithal edildiği için artık hangisine 

bakayım diyorum yani neye bakacağım? Kâğıt fabrikamız vardı, kapandı” (Kadın, 48 yaşında, 

Görüşmeci 12). 

Görüşmecilerde tüketici davranışları olarak bir mal alırken, ürün kalitesi ilk dikkat 

edilen husus olmaktadır. Kalitesiz olsa da Türk malı diye ürün alınmamaktadır. Gıda 



85  

ürünlerinde daha çok Türk malı aranmaktadır. Yabancı gıda ürünleri çoğunlukla tercih 

edilmemektedir. 

Görüşmecilere tatillerini nasıl geçirdikleri sorulmuştur. Görüşmeciler büyük oranda 

tatillerini sahil yerlerinde ve devamında memleketlerinde geçirmek istediklerini 

söylemiştir. Dört görüşmeci sadece memleketinde geçirmek istediğini söylemiştir. İki 

görüşmeci ekonomik imkânı olduğundan yabancı ülkelerde tatil yaptığını söylemiştir. 

Küresel dünyanın en önemli özelliklerinden birisi de market raflarının birçok ülkenin 

malları ile dolu olmasıdır. Piyasada yer alan ürünlerin etiketleri o ürüne dair birçok 

bilgi içerir. Ürünün kendisine ait bilgilerle beraber, hangi ülkenin malı olduğu ve 

marka tüketiciler için çok önemlidir. Ürün ambalajı üzerindeki resimler, şekiller, 

rumuzlar tüketiciye yoğun bilgi veren semboller taşır. Marka, bir ürüne dair 

niteliklerini içeren bir semboldür ve tüketiciler için ürüne ait kalıp bir şema sunar. 

Araştırmada yer alan katılımcılar, bir ürün alırken Türk malı olmasına ve kalitesine 

dikkat etmektedir. Aynı kalitede ürün için Türk malı olması tercih nedenidir. Ürün 

etiketlerinde yer alan ülke rumuzları (semboller), tüketim davranışımızı etkilemekte, 

kendi ülkemizin malı ise satın alınmakta, herhangi bir nedenle protesto etmek 

istediğimiz bir ülkenin malı ise o mal alınmamaktadır. Katılımcılar ürün alımlarında 

yerli ürünleri aldıklarını, özellikle siyasi hasmımız gibi olan ülkelerin mallarını ise 

protesto amaçlı almayabileceklerini ifade etmiştir. 

 

5.4. Milliyetçilik Duygusunu Gösteren Gündelik Rutin Davranışlar 

 
Milliyetçilik duygusu yüksek olan kişiler gündelik hayatlarında bu duygularını 

dışarıya vurmak istemektedir. Görüşmecilere milliyetçilik duygu ve düşüncelerini 

yansıttıkları gündelik davranışları ile ilgili bir grup soru yöneltilmiştir. İstiklal marşı 

okunurken saygı duruşunda bulunma, milli bayramlarda bayrak asma, vücudun 

görünen bir yerine milliyetçilik sembolü olabilecek dövme yaptırma, evlerinde, 

işyerlerinde, arabalarında milliyetçilik sembolü olacak bir figür vb. bulundurup 

bulundurmadıkları, milli maçları takip edip etmedikleri, başka bir ülkede yaşamayı 

isteyip istemedikleri ve sosyal medya kullanımları ile ilgili sorular yöneltilmiştir. 

İstiklal marşı millet kavramında bayrak ile beraber en önemli sembollerdendir. 

Görüşmecilerin hepsi istiklal marşına ayrı bir önem vermektedir. İstiklal marşı 

okunurken saygıda bulunmak o an nerede olunursa olunsun mutlaka yapılması gereken 



86  

bir davranıştır. Görüşmecilerin büyük kısmı istiklal marşı okunurken ayağa 

kalkmayanları uyardıklarını söylemektedir. Görüşmeciler istiklal marşıyla ilgili olarak 

coşkuyla konuşmuştur. Bir görüşmeci şöyle demektedir; 

“Kesinlikle saygı duruşunda bulunurum. Beraberinde de söylerim. Beni de çok duygulandırır 

bu. Bunu söylemek benim için büyük gururdur. Çocukluğumdan beri andımız, istiklal marşı ve bize okul 

döneminde öğretilen Atatürk’ün Gençliğe Hitabesi hala hafızamda, söylendiği zaman mutlaka arkadan 

aynı şekilde ben de tekrar ederim. Bayrak gördüğümde dayanamam” (Kadın, 60 yaşında, Görüşmeci 

3). 

Bir görüşmeci istiklal marşı ve milliyetçiliği şöyle birleştirmektedir; 

“İstiklal Marşı'ndan etkilenmiyorsan bu ülkenin adamı değilsin zaten. Geçmişini iyi bileceksin. 

Bir şeyin özü önemli. Yani İstiklal Marşı bu milletin bir özü gibidir. Bağımsızlık olmazsa bir şey olmaz 

zaten. Yani ülken bağımsız değilse zaten millet de değilsin. Milliyetçi olsan ya da bağımsız değilsen, 

senin bütün köklerini keserler” (Erkek, 71 yaşında, Görüşmeci 15). 

İstiklal marşı okunurken saygı duruşunda bulunmayanlar için görüşmeciler şöyle 

demektedir; 

“Kesinlikle benim bu kırmızı çizgim İstiklal Marşı'nda saygı duymayan insanlara karşı da 

agresifleştiğimi düşünüyorum. Bunu net olarak yazabilirsiniz. Yani İstiklal Marşı'nda ayağa kalkmayan 

insanları uyarırım” (Erkek, 56 yaşında, Görüşmeci 2). 

Milli bayramlarda balkona bayrak asmak, vücudun görünen bir yerine milliyetçilik 

sembolü olabilecek dövme yaptırmak, arabaları resim, yazı, bayrak ile donatmak, 

evde, ofiste aynı şekilde tablo, resim, bayrak, figür bulundurmak milliyetçilik 

duygularını başka insanlara gurur ile gösterebilecek yöntemlerdir. Görüşmecilere bu 

konuda sorular sorulmuş, kullanılan objelerin fotoğrafları çekilmiştir (EK.1 Resimler). 

Görüşmecilerde bu şekilde çok çeşitli, zengin materyaller bulunduğu görülmüştür. 

Görüşmeciler, milli bayramlarda evin balkon veya camlarını bayrakla donattıklarını 

söylemektedir. Milli bayramlarda bayrak asmak milli bir görev gibi düşünülmekte ve 

sevinç ve gurur ile yapılmaktadır. Bir görüşmeci gururla anlatmaktadır; 

“Evet milli bayramlarda bayrakla kalmıyoruz. Atatürk'ün resmi büyük bayraklar, bunlarla 

balkonları donatıyoruz. Yani tek bir bayrak asmakla yetinmiyoruz” (Kadın, 52 yaşında, Görüşmeci 9). 

Bir görüşmeci şöyle demektedir; “Milli bayramlarda balkonlara bayrak asıyoruz. Hepimiz 

ailecek asıyoruz. Hem de çok büyük bayrak asıyoruz. Ay yıldızın rengi, şehitlerimizin kanının rengi. Bize 

geçmişimizi hatırlatıyor” (Kadın, 48 yaşında, Görüşmeci 12). 

Bir görüşmeci bayrak asmayı milletle bir tutarak şunları söylemektedir; 



87  

“Her zaman bayrak asarım. Bizim için devlet ve millet olmak önemlidir. Millet unsurunu 

taşımayan insan ihanet edebilir. Devlete millete kesinlikle sadakatle bağlı olmamız lazımdır. Bir siyasi 

partiye bağlılık değil devlete bağlılık olmalıdır. Etnik yapı ne olursa olsun ülkemizin ve milletin 

bütünlüğü düşünülmelidir” (Erkek, 60 yaşında, Görüşmeci 5). 

Milliyetçilik sembolü olabilecek dövme konusunda 8 görüşmeci kesinlikle 

yaptırmayacağını, bu kişilerden 3’ü de bunun dinen uygun olmadığını söylemiştir. Altı 

görüşmeci bu konuda tarafsız kalmıştır. Üç görüşmeci dövme yaptırabileceklerini 

söylemiştir. Görüşmeciler dövme yerine daha çok bayraklı rozet kullanmayı 

önermiştir. 

Görüşmeciler arabalarında da milliyetçilik sembolü zengin objeler kullanmaktadır. 

Bunlar arabaların camına asılan bayraklar, ay yıldız çıkartmalar, ay yıldız kokular, 

Atatürk imzalı çıkarmalar, Atatürk resimleri, Atatürk kokuları, üç hilal maskotlar, 

Atatürk imzalı maskotlar, bayrak maskotlar, Kurt Gökbörü flamalar, özel yazılı AY 

trafik plakaları gibi objelerdir. Bir görüşmeci Nogay Türklerinden olduğunu 

söyleyerek şöyle demiştir; 

“Biz Nogay'ız (Dağıstan Kafkasya Nogay Türklerindeniz). Bizim Kanatlı Kurt Gökbörü denilen 

mavi renkli flamamız vardır. Bu flamayı arabama takarım” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 6). 

Görüşmeciler evlerinde, işyerlerinde de çok zengin objelerle milliyetçilik duygularını 

yansıtmaktadır. Bunlar, duvara asılan bayrak, bayrak tablo, bayraklı saat, Atatürk 

portresi, Atatürk resimleri, Atatürk puzzelı, Atatürk minyatürü, Atatürk Kocatepe 

resmi, heykelcik, Türk Büyüklerinin, Osmanlı Padişahların resimleri-figürleri, Fatih 

Sultan Mehmed Ahidnamesi, figürleri, Çanakkale savaşı minyatürleri, Yeniçeri 

minyatürleri, zırh minyatürleri, Göktürk tablosu, ata binen Kürşat tablosu, Osmanlı 

Arması, kurt başı minyatürleri, üç hilalli eski tip radyolar, ��FY�� yazılı şapkalar, 

yüzükler, kurt başı duvar resimleri bulunmaktadır. En ilginç olanlardan biri, Türk 

Milliyetçilerinin kızıl elması sayılan Turan ülküsünün somut hali bir içme suyu 

şişesidir. Bir görüşmeci bu objeler ile ilgisini şöyle anlatmaktadır; 

“Ben bu objelerin hastasıyım. Benim iş yerimde hepsi de var. Kılıç da vardı bir arada da buraya 

getiremedim daha da getireceğim. İş yerimde bu yazılanların hepsi fazlasıyla var. Bu yazılanların yanı 

sıra yay, ok ve sadak da vardır” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Bayrak milliyetçiliğin en güçlü sembollerindendir. Bayrak hem millet hem de devletin 

sarsılmaz bir sembolüdür. Bayrak seküler din olarak da kabul edilen milliyetçilik 

duygusunun, kendimizi ait hissettiğimiz millete ve devlete ait kutsal bir semboldür. 



88  

Bütün dünyadan insanların bulunabileceği çok kalabalık bir kentin meydanına belirli 

ülkelerin bayraklarını göndere çeksek, o meydana gelen insanlar hiçbir şey 

söylenmeden kendi ülkesinin, milletinin bayrağı altında toplanırlar. Bayrak bu 

anlamda seküler kutsal bir sembol olarak zihinlerimizde yer almaktadır. Araştırmada 

yer alan katılımcılarımız Türk bayrağına gönül bağıyla bağlıdır. Milli bayramlarda 

evlerin balkonlarına bayrak asma, çalışma ofislerinde bayrak bulundurma, milli 

maçlarda bayrak sallama, bayrak rozet takma, arabalarının herhangi bir yerinde bayrak 

bulundurma yoğun olarak tercih edilmektedir. Katılımcılar yurt dışına çıktıklarında 

Türk bayrağı gördüklerinde içlerinin bir hoş olduğunu, çok duygulandıklarını dile 

getirmiştir. 

Görüşmecilerden bir kişi, yaz tatilinde denizin içinde derinlere dalarak (aslında dalgıç 

veya profesyonel yüzücü değildir) Türk bayrağı ile fotoğraf çektirmiş, bir diğer 

görüşmeci istiklal marşı esnasında saygı duruşunda bulunmayanları sertçe uyararak 

çatışmaya girebilmiştir. Milliyetçi bireyler geleneksel toplum kurallarına uyma ile 

birlikte beklenen davranışlardan daha farklı tepkiler gösterebilmektedir. 

Milli marşlar, içeriğini tarihi büyük olaylardan, duygulardan almış, millete, devlete ait 

yoğun bir sembol olarak içselleştirilen kültürel ürünlerdir. Milli marşlar bayrak gibi 

bütün devletler için ayırt edici, kimliği ifade edici semboldür. İstiklal marşı, Türk 

milletinin, devletinin milli marşıdır. Görüşmeciler istiklal marşımızı duyduklarında 

örneğin bir mahalle okulunda bayrak töreninde denk geldiklerinde oldukları yerde 

durup saygı duruşunda bulunduklarını söylemiştir. Çoğunlukla bayrak olur fakat 

bayrak olmasa bile milli marşın duyulması ile (iletişim ile) etkileşim olur ve insanlar 

hazır ol durumuna geçerek milli marşın sonuna kadar saygı duruşunda bulunurlar. 

Katılımcılar için milli marşta saygı duruşunda bulunmak esaslı bir milli görev gibidir. 

Bu görevi yerine getirmeyenler için birçok görüşmeci saygı duruşunda bulunmayanları 

uyarabileceğini söylemiştir. 

Spor karşılaşmalarında bir kulübün taraftarı olma “biz” duygusunu bize en fazla 

yaşatan olgulardandır. O kulübe ait renkler, armalar kimliğimizin bir parçası olarak yer 

almaktadır. Milli maçlar da üst kimliğimizin ortak sembollerle ifade edildiği, o 

kimliğe, milletimize ait gururun, coşkunun büyük bir heyecan içerisinde, 

kalabalıklarla birlikte sergilendiği ortamlardır. Milliyetçi duygunun belki de en saf 

hali, savaş zamanı cephede bir emirle siperden çıkarak, canını hiçe sayıp ölüme 

koştuğunu bilerek düşmana karşı saldırıya geçmektir. Bu şekilde canını ortaya koymak 



89  

muhakkak yüksek bir vatan ve millet sevgisine sahip olmayı gerektirir. Günümüzde 

dünyada yer yer kontrollü çatışmalar olsa da artık büyük sıcak savaşlar 

yaşanmamaktadır. Devletlerin küresel anlamda mücadeleleri daha çok ekonomik 

alanda, enerji sahalarına sahip olmada kendini göstermektedir. Bununla beraber 

dünyada saygın bir yer edinmenin, ait olduğun milletin gururunu taşımanın ve bunu 

göstermenin etkili bir yolu da spor müsabakalarında milli maçlardır. Milli maçlar, milli 

marşlar, bayraklar, folklorik sembollerin sergilendiği en azından kurallarıyla eşitlikçi 

ortamlardır. 

Milli maçlar televizyondan yayın zamanı öncesinde formalar, bayraklar, yüz 

boyamalar, bantlar, değişik figürler ile hazırlık yapılarak ve her zamankinden biraz 

daha kalabalık olmak üzere evlerde, kahvelerde, kafelerde, şehirlerde çeşitli 

kurumların hazırladığı büyük ekranların olduğu kent meydanlarında seyredilmektedir. 

Özellikle maçın galibiyetle bitmesi halinde marşlar, kornalar, şarkılar eşliğinde 

yürüyüşler, konvoylar yapılarak heyecan ve gurur toplu halde sergilenir ve insanlar 

coşku, gurur ve mutlulukla evlerine dönerler. 

Görüşmecilere milli maçlar ile ilgili düşüncelerine dair soru yöneltilmiştir. 

Görüşmecilerin hepsi milli maçları büyük oranda heyecanla takip ettiklerini 

söylemiştir. Milli maçlarda duyduğu milliyetçilik ve üstün olma duygusunu bir 

görüşmeci şöyle anlatmıştır; 

“Milli maçları heyecanla izlerim. Benim için milli maçlar onur meselesi. Onur, gurur. Bir de 

üstünlük meselesi. Başka devletlere karşı üstün olma arzusu. Gelişmişliği gösterme arzusu. Hepsi olarak 

ele alıyorum, yani zaten ülke gelişmişse bütün spor dalların gelişmiş oluyor. Spor ile ekonomi de 

gelişiyor. Onun için spor da bir eğitim meselesidir. Eğitimin güçlü olursa sporun da güçlü oluyor” 

(Erkek, 71 yaşında, Görüşmeci 15). 

Milli maçların toplumsal coşkusu ülkemiz kadın milli voleybol maçlarında çok büyük 

bir keyif, heyecan ve gururla takip edilmiştir. Kadın voleybol milli takımında 

Küba’dan Vargas isimli oyuncu milli takımımızda oynamıştır. Bir görüşmeci bu 

maçlarla ilgili şöyle konuşmuştur; 

“Milli maçları hiç kaçırmayız. Şimdi, bizim voleybol takımımızda, finalde kazandık ve müthiş 

bir gurur, müthiş bir ulusallık rüzgârı vardı. Kadın, erkek, çoluk-çocuk. Şimdi burada Vargas milli 

takımda oynaması çok enteresan. Sonuçta Vargas'ın bir tarafı Türk” (Kadın, 52 yaşında, Görüşmeci 9). 

Kadın voleybol milli takımımız 3 Eylül 2023 tarihinde Avrupa Birliğinin başkenti olan 

Brüksel’de  şampiyonluk  maçında  Sırbistan  kadın  voleybol  milli  takımı  ile 



90  

karşılaşmıştır. Final maçının oynandığı spor salonuna Avrupa’da bulunan Türkler 

hücum etmiş salon hınca hınç dolmuştur. Türk seyirciler maç boyunca yüzlerce bayrak 

sallayarak, kırmızı beyaz formalar giyerek, yüzlerini bayraklarla boyayarak, marşlar 

okuyarak, “Türkiye-Türkiye” diye tempoyla bağırarak coşku ve heyecanlarını 

doruklara çıkarmışlardır. Maç çok çekişmeli geçmiş ve Türkiye kadın voleybol milli 

takımı Sırbistan’ı 3-2 yenerek Avrupa şampiyonu olmuştur. Maçın bitiminde Türk 

milli takımı sahadan hemen ayrılmamış seyirciler ile birlikte “erik dalı” müziği 

eşliğinde oyun oynamışlardır. Türkiye’de ve Avrupa’nın birçok kentinde Türkler 

sokaklara taşmış, konvoylar, kornalar, marşlar eşliğinde, milli gurur ve coşku bütün 

Avrupa’da ve Türkiye’de yaşanmıştır. Milliyetçilik duygularının doruk noktasına 

çıktığı maç sonunda küreselleşmenin etkisi, maçı kazanan Türk milli takımına 500.000 

Euro ikramiye verilmesi ayrıca maçın en iyi oyuncusu (MVP) seçilen Türk milli takımı 

oyuncusu Melissa Teressa Vargas Abreu’nun Küba asıllı olmasıyla görülmüştür. 

Küreselleşmenin bir özelliği de insanların mobilitesinin artmasıdır. Ekonomik 

imkanların elverdiği ölçüde insanlar başka ülkelere yerleşip hayatlarını orada yaşamak 

istemektedir. Zorunlu bir göç nedeni olmadan kendi ülkenden ayrılıp başka ülkede 

yaşamayı istemek önemli bir karardır. Ülkeye ve milletine bağlılığın bir göstergesi 

olarak “imkânınız olsa başka bir ülkede özellikle gelişmiş Batı ülkelerinde yaşar 

mıydınız?” sorusu görüşmecilere sorulmuştur. Görüşmecilerden iki kişi hariç bütün 

görüşmeciler başka bir ülkede ömür boyu yaşamayı kabul etmemiştir. Ülkemizin zaten 

çok güzel olduğu bu güzelliklerin bize ait olarak burada yaşamanın çok değerli olduğu 

dile getirilmiştir. Görüşmeciler yabancı ülkelerde yaşamayı istememenin başka 

yönlerini de vurgulamıştır. Örneğin bir görüşmeci başka bir ülkede yabancı, ikinci sınıf 

insan olarak değer görmenin çok kötü bir şey olacağını söylemiştir. Görüşmeci şöyle 

demiştir; 

“Yok başka bir ülkede yaşamayı istemem. Ekonomik olarak çok imkânım olmasına rağmen 

öyle bir arzum olmamıştır. Bizim ülkemiz hepsinden güzel ve değerlidir. Başka ülkelerde ikinci sınıf 

vatandaşı olacağım. Kendi ülkemizde yaşamak, oturmak çok daha iyi. Yani ülkemizi beğenmeyen, 

gitmek isteyen insanlarımızı anlayamıyorum. Yabancı bir ülkede her zaman ikinci sınıf adamsınız yani, 

bu çekilir bir şey değil” (Erkek, 71 yaşında, Görüşmeci 15). 

Görüşmecilerin büyük bir kısmı yabancı ülkeleri turistik olarak gezip görmenin keyifli 

olacağını fakat orada yaşamayı istemediklerini, bazı görüşmeciler de yabancı 

ülkelerde iş icabı üç beş ay kalabileceğini belirtmiştir. Bu sürenin iş gereği 

kullanılmasıyla  birlikte  başka  kültürleri  tanıma,  turistik  gezi  olarak  da 



91  

değerlendirilmesinin güzel olacağı söylenmiştir. Bir görüşmeci başka bir ülkeye gidip 

yerleşmenin cesaret isteyen bir şey olduğunu bunu yapamayacağını söyleyerek şöyle 

konuşmuştur; 

“Hayır yabancı ülkede yaşamak istemem. Tatil amaçlı gezmek için gidebilirim. Dışarıda 

yaşamak, dışarıyı bilmek korkutucu. Yabancı ülkelerde yaşamak çok riskli. Kim gidecek şimdi oraya O 

kadar şey var ki hesap etmem gereken, hem ailemden de ayrı kalacağım, yani o şeyleri pek cesaretle 

karşılayamıyorum. Ben cesaret edemem herhalde” (Kadın, 48 yaşında, Görüşmeci 12). 

Görüşmecilerden iki kişi yabancı ülkede yaşamayı isteyebileceklerini söylemiştir. 

Yabancı bir ülkede yaşamayı istemenin gerekçesi kendi ülkemizdeki sosyal ve 

ekonomik özgürlüklerin yetersiz olduğu, muhafazakâr bir toplumumuz olduğu, 

özgürlükçü bir ülkede yaşamanın daha mutluluk verici bir şey olduğunu söylemiştir. 

Bir görüşmeci düşüncelerini şöyle aktarmıştır; 

“İmkânım olsa başka bir ülkede yaşamayı isterdim. Çünkü artık ülke zorluyor. Dediğim gibi 

ülke yabancılarla dolduğu için sen özgür değilsin artık. Mesela benim şu an bulunduğum yer 

muhafazakâr küçük bir ilçe. Yani her şeyi istediğin gibi giyemiyorsun, yaşayamıyorsun. Yani artık 

toplum baskısı da var biraz. İstemeden onlara uyuyorsun. Ama özgürce giyinmek, yaşamak, gezmek 

tabii ki isterim. Yani başka ülkede yaşama isteğinin gerisinde Türkiye'deki özgürlüklerin az olduğunu, 

mahalle baskısının çok olduğunu, bunun da siyasi güçler tarafından da istendiğini dolaysıyla toplumsal 

baskı yerine yabancı ülke de olsa daha özgürlükçü bir toplumda yaşamayı istemekteyim” (Kadın, 52 

yaşında, Görüşmeci 9). 

Küreselleşme, dünyadaki bütün ülkeleri bir şekilde ekonomik olarak bütünleşmeye 

yöneltmektedir. Küreselleşmenin tanımını yaparken ekonomiye yapılan vurgu kadar 

iletişim ve ulaşımdaki teknolojik gelişmelerin insanları birbirlerine yakınlaştırması da 

yer almaktadır. İletişimde teknolojik gelişmeler artık internet çağında olduğumuzu, 

bütün gündelik hayatımızda internetin hava, su gibi yer aldığını göstermektedir. 

İnternetin cep telefonlarında yer almasıyla değişik dijital platformlarda insanlar sosyal 

medyayı yoğun olarak takip etmektedir. Bu anlamda artık Küreselleşme tanımına yeni 

bir öğe olarak sosyal platformları kullanabilme olanakları ve yeteneklerinin artması 

olgusunu da ekleyebiliriz. Sosyal medyada milliyetçi düşüncede olan özel grupların 

kurulması ve paylaşım yapılmasıyla ilgili olarak görüşmecilere bu gruplara katılımları 

sorulmuştur. Görüşmecilerden on kişi sosyal medyayı düzenli takip etmediğini bu çeşit 

milliyetçi gruplara üye olmadığını söylemiştir. Sosyal medya gruplarına üye olup aktif 

olarak takip eden yedi görüşmeci vardır. Gruplara üye olan beş görüşmeci aynı 

zamanda kendi düşüncelerini veya beğendikleri paylaşımları ayrıca kendileri de 



92  

paylaştıklarını söylemiştir. Bir görüşmeci sosyal medyayı takip etmediğini çoğunlukla 

köyde yaşadığını sonradan çocuklarının ilçede okuması için ilçeye taşındıklarını 

anlatırken köyden kente göç etmenin, köy yaşamından ayrılmanın zorluğunu şöyle 

anlatmıştır; 

“Köyden taşındık, çocuklarımız da küçük daha. Bakkala ekmek almaya gidiyoruz ya merak 

ettik nasıl oluyor diye. Çünkü köyde ekmeği kendimiz yapıyorduk. İlçede kiralık eve taşınmıştık. Bir 

gün ben ekmek almaya bakkala gittim. Aslında bakkal ekmeğini yemezdim. Ağlaya ağlaya gittim 

bakkala. O ekmeği almak bana bir zor geldi, bir zor geldi. Hiç ekmek almazdık hep kendimiz yapar 

pişirirdik köyde. O çok ağrıma gitti. Köy yaşamınızın değiştiğini net olarak gördük" (Kadın, 51 yaşında, 

Görüşmeci 11). 

Milliyetçilik duygu ve düşünceleri içeren semboller, siyasi partilerce ve siyasi kişilerce 

yoğun kullanım içermektedir. Katılımcılardan siyasi bağlantıları olan kişiler milli 

sembollerin dışında, tarihi, mitolojik Türk milletine ait sembolleri, işaretleri, figürleri 

giysilerinde, arabalarında, evlerinde, işyerlerinde bulundurmakta ve bunlardan gurur 

duymaktadır. Siyasi alan semboller üzerinden yürütülmekte, siyasi partilerce belirli 

işaretler, semboller kullanılarak kendi partilerinin taraftarı olmak için kişiler ikna 

edilmeye çalışılmaktadır. 

 

5.5. Kültür, Eğitim 

 
Küreselleşmenin toplumlarda homojen bir kültür oluşturma etkisinden söz 

edilmektedir. Özellikle Batı ülkelerinin gelenekleri, adetleri, yeme, içme, giyim, aile 

ilişkileri vb. kültürel olgular diğer ülkelerin kültürlerinde yer edinmektedir. 

Küreselleşmenin kültür-eğitim üzerinde etkisi görüşmecilere bazı alt başlık sorularla 

belirlenmeye çalışılmıştır. Ailelerde çocuklara isim verilmesinin kültürel bir yönü 

bulunmaktadır. Yeni doğan çocuklara ebeveynlerin mi yoksa ailenin daha büyüklerinin 

mi isim verdikleri ayrıca isimlerin nereden esinlenerek verildiği öğrenilmeye 

çalışılmıştır. İki görüşmeci isimleri büyükbaba veya anneannenin verdiğini, diğer 

görüşmeciler ise kendilerinin verdiğini söylemiştir. İsimlerin öz Türkçe olmasına, 

tarihi kişilikler olmasına, Türk büyüklerinin isimleri olmasına, kulağa hoş gelen, 

anlamı güzel olan, bir filmde veya bir şiirde yer almış veya aile büyüklerinin isimleri 

olmasına özen gösterilmiştir. Görüşmecilere ait çocukların isimleri şöyledir; Kerem, 

Işıl, Belinay, Çağatay, Hazal, Kutay, Batuhan, Yunus Emre, Hilal, Furkan, Kaan, Alper, 

Oğuz, Özge, Merve, Burak, Dilan, Hüseyin, Halim, Latife, Melike, Ümmügülsüm, 



93  

Mehmet Akif, Tuğba, Esma, Ceylin, Cesur, Selin, Gökçe, Alparslan, Alper, Oğuz, 

Zeynep, Halit, Kubilay Paşa. Bir görüşmeci çocuklarına isim vermesini şöyle 

anlatmaktadır; 

“Türk tarihindeki Mitoloji kahramanı, genelde dini ve milli isimler. Zaten oğullarımın adları 

hem Furkan hem de Kaan” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 6). 

Çocuklarına isimlerini büyüklerinin verdiğini söyleyen bir görüşmeci şöyle 

söylemektedir; 

“Vallahi o zaman bizim cahilliğimize denk geldi, büyükler verdi çocuklarımızın isimlerini. Bize 

hiç söz hakkı bile verilmedi. Verilseydi eğer çocukların isimlerini ben verirdim. Kaynatam kaynanam 

var onların sözü geçerdi. Onlar da çocuklarımıza isim verirken kendi büyüklerinin isimlerini verdi” 

(Kadın, 42 yaşında, Görüşmeci 10). 

Yine bir görüşmeci çocuklarına isimleri büyüklerinin verdiğini şöyle anlatmaktadır; 

“İsim verme hikayesi Ümmügülsüm'ü dedesi koydu. Peygamber Efendimizin kızının adı diye. 

Mehmet Akif'i amcasıyla dedesi koydular. Hem dedesinin adı Mehmet, Mehmet Akif'i ama Mehmet 

Akif'in ismini çok seviyorum istiklal marşımızın da yazarı ya. Ben onun ismini çok seviyorum. Esma'yı 

da babası koydu herhalde ben hiç bilmiyordum” (Kadın, 51 yaşında, Görüşmeci 11). 

Bir görüşmeci de çocuklarına isim verirken Türkçe isimlerine dikkat ettiklerini şöyle 

anlamaktadır; 

“Eşimin adı Alparslan. Bazıları şey diyor bize, eşimin adı Alparslan benim ismim de Ülkü 

ya, kızım da Gökçe. Katalogdan seçilmiş gibisiniz. Ama Gökçe'nin ismini koyarken Gökçe Bilge benim 

fikrim. Kesinlikle Arapça, Farsça olmamasına, Türkçe olmasına dikkat ettik. Şimdi benim de eşimin de 

kırmızı çizgimizdi Türkçe isim. İlla bir Türk kahramanın ismi olacak şeklinde falan değil fakat Türkçe 

bir isim olması. Babam da benim ismimi Ülkü koymasının sebebi tamamen Atatürk kaynaklı aslında. 

Atatürk’ün manevi kızının adıydı Ülkü” (Kadın, 46 yaşında, Görüşmeci 14). 

Toplumda kendimizi ifade etmemiz ilk önce üst kimliğimizi yani hangi milletin ferdi 

olduğumuzu bir şekilde açıklamak ile başlar. Kendi ülkemizde, kendi toplumumuzda 

ise buna ihtiyaç duyulmaz. Diğer insanlarla aynı dilden konuşmamız üst kimliğimiz 

hakkında da yeterli bilgiyi verebilmektedir. Araştırmamıza katılan bireyler kendi 

dilimiz Türkçe konusunda ortak bir hassasiyet göstermektedir. Özellikle bir çeşit 

geleneksel tavır içeren çocuklara isim verme konusunda ebeveyn olarak öz Türkçe 

isim verilmesi konusunda mutabıktırlar. Bir ebeveynin çocuğuna öz Türkçe isim veya 

Türk tarihinden, kültüründen esinlenip isim verilmesi ebeveynlerin milliyetçilik duygu 

ve düşüncelerini açıklamak bakımından güçlü bir sembol kullanımıdır. Çocukların 



94  

sadece eğitim ve mesleki gelişim için yurt dışında bulundukları zaman yabancı dil 

konuşmaları görüşmeciler tarafından uygun bulunmaktadır. 

Küresel dönemde iletişim teknolojisinin gelişmesiyle insanların dünyada geçerli olan 

yabancı dillerden en az birini bilmeleri için ebeveynler çocuklarının eğitim 

süreçlerinde yabancı dil öğrenmelerini istemektedir. Dil, çoğu millet tanımının içinde 

yer alan, tarihsel geçmişe ve kültüre vurgu yapan en önemli olgudur. Kendi 

milletimizden bahsederken aslında konuşabildiğimiz, anlaşabildiğimiz, iletişim 

kurduğumuz insanlardan bahsederiz. Dil bu yönüyle millet kavramının en önemli 

bileşeni olarak yer alır. Milliyetçilik duygusunu yüksek yaşayan insanlar için 

kendisinin ve/veya çocuklarının yabancı dil öğrenme zorunluluğu küresel dönemin 

kendi iç dinamikleridir. İnsanlar çocuklarına öz Türkçe isimler vermeye çalışırken bir 

yandan da çocuklarının yabancı dil öğrenmeleri için para, zaman ve emek 

harcamaktadır. Bu durumu anlayabilmek için görüşmecilere çocuklarının yabancı dil 

öğrenmeleri ve çocuklarının yabancı bir ülkede yaşamalarını isteyip istemedikleri 

sorulmuştur. 

Görüşmecilerin tamamı çocuklarının yabancı dil bilmelerinin gerekli olduğunu 

söylemiştir. Bir görüşmeci eğitim için gerekli olduğunu belirtip şöyle demiştir; 

“Evet çocuğum en az bir yabancı dil bilmelidir. Çünkü Türkçe kaynaklar çoğu zaman yetersiz 

kalıyor. Akademik olarak ilerlemek isterlerse veya yurt dışında bir iş yapmak isterlerse elbette yabancı 

dil gerekli olacaktır” (Erkek, 47 yaşında, Görüşmeci 1). 

Diğer görüşmeci İngilizcenin gerekli olduğunu belirtip şöyle demiştir; 

”Özellikle şu anda maalesef dünya dilidir İngilizce. Bundan uzak kalıp da kültürlü bir çocuk 

düşünemezsiniz. Üniversite tahsili yaptırıyorsanız çocuğunuza, yüksek lisans, doktora yabancı dil 

gerektiren bir şey, en az bir yabancı dil mutlaka bilmesi gerekir diye düşünüyorum” (Erkek, 56 yaşında, 

Görüşmeci 2). 

Bir görüşmeci en az bir yabancı dil bilinmesi gerekir deyip şöyle konuşmuştur; 

“Evet, çocuklarımıza bir yabancı dil fazla olmaz. İki yabancı dil kesinlikle çocuklarımız 

bilmeli. Çünkü bir dil bir millet, bir dil bir insan şeklinde düşünüyorum. Çocuklarımız artık çok fazla 

dışarıya açıldığı için, çok fazla yabancı insanlarla diyalogları ve sosyal medyada birlikte olduğu için 

dil bilmeden ilişkilerin çok zayıf olacağını düşünüyorum. Kesinlikle ve kesinlikle bir yabancı dili 

mükemmel bir şekilde konuşmaları gerekir (Kadın, 60 yaşında, Görüşmeci 3). 

Yabancı dil bilmenin günümüzde gelişmeyle ilgili olduğunu söyleyen bir görüşmeci 

şöyle devam etmiştir; 



95  

“Globalleşmiş dünyada kesinlikle ve kesinlikle yabancı dil bilinmesi düşüncesine katılıyorum. 

Hatta daha fazla da yabancı dilleri bilmeleri ülkemiz için daha yararlı işler yapabilecekleri bilimsel 

olarak birçok ürün, birçok yenilik yapıp ülkeyi ileriye götürmeleri için şart olduğunu düşünüyorum” 

(Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Yabancı dil bilmenin ülkemizde işe girmede önemli bir özellik olduğuna vurgu yapan 

bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Çocuklarımızın bir yabancı dil bilmesi düşüncesine katılıyorum. Günümüzde şu anki iş 

hayatlarında yabacı dil bilinmesi istenmektedir. Bir işe girerken mesela dil var mı diye soruluyor. 

Dolayısıyla iş bulmaları için yabancı dillerinin olması gerektiğine inanıyorum. İş hayatı ve mesleki 

gelişiminde yabancı dil olarak İngilizce, Fransızca uluslararası geçerli olan dillerin öğrenilmesi lazım. 

Kendi iş hayatları için yabancı dil bilmeleri çok önemli” (Kadın, 42 yaşında, Görüşmeci 10). 

Çocukların eğitim veya başka sebeplerle yurt dışına gittiklerinde yabancı dil bilmenin 

gerekli olduğunu söyleyen bir görüşmeci şöyle söylemiştir; 

“Yurt dışında daha rahat eder. Hem rahat eder hem de farklı kültürlerden insanlarla diyalog 

kurar. Büyük kızım da bu arada Türk Dili Edebiyat Öğretmeni oldu, yeni aldı diplomasını. Bir de farklı 

kültürleri tanıması, farklı kültürlerdeki insanlarla iletişim kurabilmesi için gerekli diyorum” (Kadın, 48 

yaşında, Görüşmeci 12). 

Günümüz ticari hayatında yabancı dil bilmenin zorunlu olduğunu söyleyen bir 

görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Bu olay (yabancı dil bilinmesi zorunluluğu) kendi dilini dünyaya hâkim kılasıya kadar böyle 

olacaktır, mecbursun zaten. Ne zaman ekonominle, silahlı gücünle dünyaya hâkim olursan o zaman 

onlar da senin dilini öğreneceklerdir. Ticaret yapmak için yabancı dil şart. Yabancı dil öğretilmesi daha 

çok mesleki ya da eğitim anlamında olmalıdır. Ekonomik açıdan da ticaret açısından da bilim açısından 

da yabancı dil bilinmesi gerekir. Yoksa diğer ülkelerle ticaret yapamazsın, ekonomik ilişkilerini 

sürdüremezsin” (Erkek, 71 yaşında, Görüşmeci 15). 

Küreselleşme dönemi ülkeler arasında mobilitenin artmasıyla da kendini 

göstermektedir. Özellikle zorunlu olan savaş ve afet ile ilgili göçlerin haricinde 

ekonomik gerekçelerle güney yarıkürenin gelişmemiş ülkelerinden Kuzey yarıkürenin 

ekonomisi gelişmiş ülkelerine bir göç yaşanmaktadır. Bu göçlerin sonuçlarından birisi 

de örneğin Avrupa Birliği ülkelerinde siyasi olarak değişimlerin yaşanmasıdır. Göç 

olgusu, göç eden insanlara büyük zorluklar içerdiği gibi göç alan ülke vatandaşlarına 

da ekonomik, sosyal, kültürel birçok sorunlar doğurmaktadır. Bu çerçevede özellikle 

kültürel açıdan çok farklı ülkelere yapılan göç, küreselleşmenin etkilerinden biridir ve 

millet kavramının önemli bileşenlerinden biri olan kültür de bireyleri değişikliğe 

zorlayabilir. Görüşmecilere “çocuklarınızın yabancı ülkelerde yaşamasını ister 



96  

misiniz?” sorusu ile sahip olduğu kültüre yabancı etkinin olması hakkındaki görüşleri 

istenmiştir. Görüşmecilerden birisi çocuklarının yabancı ülkede yaşamasını kesinlikle 

istemediğini söylerken diğer bütün görüşmeciler çocuklarının yabancı ülkede 

yaşayabileceğini söylemiştir. 

Çocuklarının yabancı ülkede yaşamasını kültürel açıdan olumsuz olacağı için 

istemeyen görüşmeci şöyle söylemektedir; 

“Ben çocuklarımın yabancı ülkede yaşamasını istemezdim. Bu benim kişisel görüşüm. Şöyle ki, 

çocuklarınızı yurt dışına gönderdiğiniz zaman mutlaka orada bir evlilik yapacaktır. Türk bir insanla 

evli bile olsa orada çocuğunuz, torununuz büyük oranda o ülkenin kültürüyle yaşayacak. Böyle bir 

kültürde de çocuklarda sorunlar olacağını düşünüyorum ve bunu da gözlemlediğim birçok tanıdığım ve 

çocukları var bu şekilde. Kimliksiz nesil herkes için zararlıdır. Örneğin İngiltere'ye gönderdiniz, eğer 

İngiliz okulunda okutursanız orada yetişen çocuk ne Türk'tür ne İngiliz'dir. Onun için bu konuda ben 

kesin kararlıyım” (Erkek, 56 yaşında, Görüşmeci 2). 

Yabancı ülkede yaşamanın çocuğunu mesleki açıdan geliştireceğini ve ekonomik 

olarak iyi olacağını düşünen bir görüşmeci şöyle söylemiştir; 

“Çocuğum mesleki açıdan kendini geliştirecek ise evet yabancı ülkede yaşamasını isterim ve 

desteklerim. Ama yine seçtiği meslek kendi ülkemde, Türkiye'de bunu yapabilecek olanak var ise, bize 

faydalı olabilecek durumdaysa Türkiye'de kalıp daha yararlı olmasını, kendi milletine daha faydalı 

olmasını tercih ederim. Ama şu zamanda yurt dışının ekonomik olarak bir cazibesi var. Tabii maddi 

gelir düşüncesi etkili olursa tercihini o yönden yana kullanırsa da yine o şekilde de desteklerim. Ama 

şu anki benim düşüncem, çocuğumun Türkiye'de çalışıp mesleğin en güzel şekilde burada icra etmesi 

istediğim tek şey” (Kadın. 60 yaşında, Görüşmeci 3). 

Bir görüşmeci insanın hayatının kadere bağlı olduğu düşüncesiyle şöyle konuşmuştur; 

“Ben her namaz duasından sonra, her namazdan sonra şöyle bir dua ediyorum diyelim. Ya Rabbim 

evladımı vatanına, milletine, ana babasına ve tüm ümmeti Muhammed'e hayırlı bir evlat olmasını nasip 

eyle diyorum. Bu duayı gerçekleştirecekse oğlumun nerede olursa orada yaşamasına olumlu 

bakabiliyorum” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Çocuğunun yurt dışında yaşamasını ekonomik açıdan değerlendiren bir görüşmeci 

şöyle söylemiştir; 

“Ekonomik olarak düşündüğümüzde, belki şu anda o açıdan dolayı isteyebilirim. Fakat 

sonuçta hiç kimsenin yurdunu terk etmesini istemem Sonuçta bu çocuklarımın kendi tercihidir. Bana 

sorsalar gitmelerini istemem. Çocuklarım çeşitli nedenlerle illa gideceğim derse kendileri bilir” (Erkek, 

55 yaşında, Görüşmeci 6). 



97  

Çocuklarının yurt dışında yaşamalarını ekonomik olduğu kadar ülkemizin 

muhafazakâr yapısından dolayı özgürlüklerin kısıtlı olmasına bağlayan bir görüşmeci 

şöyle söylemektedir; 

“Burada yabancı ülke dediğimiz özgürlükleri içeren bir ülke, çoğunlukla batılı ülkeler. Yani 

mahalle baskısı dediğimiz muhafazakâr yapısı olmayan bir ülke. İkincisi ekonomik yönden belli bir 

refah göstergesi olan bir ülke. Bizim çocuklarımızın diploması var ama hak ettiği bir maaşı alamıyor 

ülkemizde. Çocuklarımız ekonomik yönden iyi bir gelecek göremiyorlar ülkemizde. Bunlardan dolayı 

çocuklarımız isterlerse yabacı ülkelere yerleşsinler. Bu kadar basit yani” (Kadın, 52 yaşında, 

Görüşmeci 9). 

Çocukluğunda söz hakkı olmadığını günümüzde ise kararların çocuklar tarafından 

özgürce verilebildiğini söyleyen bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Çocuklarımın hayatına karışamam. Kendileri isterlerse gitmelerine bir şey diyemem. Artık 

yaşları büyük olduğu için çevrelerinde gördükleri, öğrendikleri onlara mantıklı gelir. Şu ana kadar hiç 

böyle bir konumuz söz konusu olmadı ama o zaman da engel olur muyum? Bilemedim, fakat kendi 

hayatları olduğu için engel olmam.. Bizim zamanımız gibi değil. Benim dediğim değil de, kendi 

kararlarını kendileri vererek hayatlarını kursunlar. Kendim de hayatıma çok kişiyi karıştırmayı sevmem. 

Ben kendi çocuklarımı çok rahat ve özgür yetiştirdiğim için kararlarına karışmam. Türkiye vatanımız 

her tarafı altın yani. Türkiye benim için en büyük değerdir” (Kadın, 42 yaşında, Görüşmeci 10). 

Sadece belirli sürelerde çalışmak için çocuklarının yurt dışına yerleşmesini kabul 

edecek olan görüşmeci şöyle söylemiştir; 

“Çocuklarımın yurt dışına gitmesi yerleşik olarak değil de, iş için belirli süre olursa isterim. 

Sürekli oraya yerleşmesini, orada ömür boyu kalmasını istemem. Kısa süreli işleriyle çalışmasıyla 

alakalı olabilir” (Kadın, 48 yaşında, Görüşmeci 12). 

Çocuklarının yurt dışında mesleki eğitim için kalıp sonrasında ülkemize dönmesini 

isteyen bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Ben çocuklarımın yurt dışında yaşamasından daha ziyade bilimsel çalışmalarını, eğitimsel 

çalışmalarını, donanımlarını eğer kendi ülkemizde karşılayamıyorsa bunları yurt dışında, daha 

donanımlı yerlerde yapıp ondan sonra da gelip kendi ülkesinde hizmet yapmasından yanayım. Yani 

mesleki gelişim için bu yurt dışında yaşama konusuna olumlu bakıyorum. Fakat bu süreli olmalı, ömür 

boyu kendi çocuklarımızın, vatandaşlarımızın, yani hele hele de beyin göçü olacak şekilde yurt dışına 

yerleşmesini istemiyorum. Bunun önlenmesi gerekir. Zeki, başarılı, mesleğinde iyi olan insanlarımız 

başka ülkelere örneğin Amerika Birleşik Devletleri’ne, Avrupa ülkelerine yerleşiyorlar. Bu ülkemiz için 

çok önemli bir kayıp” (Erkek, 62 yaşında, Görüşmeci 13). 

Çocuklarına olan bağlılığına vurgu yapan bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 



98  

“Ben çocuklarımı her anne baba gibi çok severim, dolayısıyla dibimden ayrılmasını istemem. 

Aslında Türkiye’de başka bir ilde bile yaşamasını istemem. Fakat öyle mutlu olacaksa tabi ki isterim. 

Türkiye'nin ekonomik şartları malum. Bütün gençlerimiz, bırak gençleri bak doktorlarımız kaçıyor, 

başka ülkelere gidiyor. Geleceklerinde umut görmedikleri için gitmek zorunda kalıyorlar” (Kadın, 46 

yaşında, Görüşmeci 14). 

Görüşmecilere küreselleşme sürecinin tüketim, iletişim, medya vb. etkileri ile bütün 

toplumlarda homojen kültür oluşturma yönündeki düşünceye katılıp katılmadıkları 

sorulmuştur. Görüşmecilerden on dört kişi bu düşünceyi doğru bulurken iki görüşmeci 

küreselleşme etkisinin kısmen olabileceğini ve bir görüşmeci ise küreselleşmenin 

etkisinin olamayacağını söylemiştir. Küreselleşmenin kültür etkisini Z kuşağı ile 

yorumlayan bir görüşmeci şöyle söylemektedir; 

“Bu düşünceye büyük oranda %70 katılırım. Küreselleşme kaçınılmaz bir olgu olduğu için çok 

düşünmüyorum üstüne. Yeni nesil, özellikle Z kuşağı hemen hemen her ülkede bana sanki çok birbirine 

benziyormuş gibi geliyor. Ama bizim ülkenin şartlarının zorluğu nedeniyle Türk gençlerinin daha zor 

durumda olduğunu, istedikleri gibi yaşayamadıklarını düşünüyorum. Ben on sekiz yaşıma geldiğimde 

artık hayatımı kendi başıma idame ettirebileceğimi düşünürken şimdiki Z kuşağının ailesinden ayrı 

yaşayamayacağını düşünüyorum. Ben Z kuşağının sosyal medyaya, tüketime kapıldıklarını 

düşünüyorum. Z kuşağının daha tüketime yönelik bir kuşak olduğunu, devlet gibi, milliyetçilik gibi 

tarzlarının olmadığını düşünüyorum” (Erkek, 47 yaşında, Görüşmeci 1). 

Küreselleşmenin kısmen etkili olduğunu düşünen görüşmeci şöyle söylemiştir; 

“Küreselleşmenin kültürü homojenleştirici etkisi olduğunu kısmen olabilir diyorum ama 

kısmen de küreselleşmeden biz işimize geleni çıkarabiliriz diye düşünüyorum. Örneğin biz bu 

küreselleşme sayesinde şu anda kendi kardeşimiz dediğimiz ülkelerle bir araya geldik. Ortak 

kültürlerimizi birlikte yaşatabiliriz. Dilimiz farklı olsa da ortak kültürle küreselleşme kavramını Türk 

dünyası için kullanabiliriz” (Erkek, 56 yaşında, Görüşmeci 2). 

Küreselleşmenin kültürel etkisinin olmayacağını söyleyen bir görüşmeci şöyle 

demektedir; 

“Ben bu düşünceye katılmıyorum. İletişim teknolojisinin gelişmesiyle herkes kendi kültürünü 

başka kültürden olan kişilere gösterebilmektedir. Çok fazla kültür ve çok fazla millet var, bu yüzden 

homojen kültür ve tek millet olması zor görünüyor” (Kadın, 60 yaşında, Görüşmeci 3). 

Küreselleşmenin homojen kültür oluşturma etkisini olumsuz olarak gören bir 

görüşmeci şöyle söylemiştir; 

“Hamburger, pizza gibi yemek kültürü, Levis kot pantolon, Adidas ayakkabı vb. aynı markaları 

giyme, aynı televizyon platformlarını izleme, evet bunlar kültürü homojenleştirici tüketim alışkanlıkları 

dolayısıyla bu düşünceye katılıyorum. Yani şu an dünyanın gidişi bu yöndedir. Bir elli sene sonra tek 



99  

bir millet olacak belki de. Milliyetçiliği iyice böyle törpüleyecek. Küreselleşmenin bu etkisini ben 

olumsuz olarak görüyorum tabii ki” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Küreselleşmenin kültürel etkisini yeni nesil üzerinden olumsuz değerlendiren bir 

görüşmeci şöyle demektedir; 

“Küreselleşme ile çocukların hepsi aynı şeyleri yapmakta, düşünceleri bile birbirine 

benzemektedir. Çocukların çoğuna sorsan tek din, tek bayrak, tek devlet, ne bileyim mesela aile kavramı 

onlar için pek bir şey ifade etmiyor. İletişimleri oldukça fazla, daha küresel bir kültür ortamındalar. 

İstedikleri şeyi benimsiyorlar. İlla ben Türk olayım, Laz olayım, Çerkez olayım diye düşünmüyorlar. 

Dünya vatandaşı gibi oldular” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 6). 

Küreselleşmenin milliyetçilik duygusunu ortadan kaldıramayacağını düşünen bir 

görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Küreselleşme ile ilgili bu gidişatın olumsuz olduğunu düşünüyorum. Fakat ben herkesin kendi 

özünde kendi kültür değerlerinde belli bir süre sonra küreselleşme zincirini kıracağını düşünüyorum. 

Çünkü mevcut durum böyle görünse de insanlar bir gün mutlaka kendi özüne, öz benliğine, değerlerine 

dönmeyi ister. Bunun engellenebileceğini zannetmiyorum” (Erkek, 60 yaşında, Görüşmeci 8). 

Küreselleşmenin kültürel etkisinden endişelenen görüşmeci şöyle söylemektedir; 

“Küreselleşmenin tek kültür oluşturma düşüncesine katılıyorum. Ve endişe duyuyorum. Çünkü, 

üç çocuk annesiyim. Diyorum ki biz bugünleri, kendi dönemimizi tatlı tatlı yaşadık, geçirdik fakat yarın 

bir gün benim çocuklarım böyle yaşayacak mı? Yok yani öyle olamayacağını düşünüyorum. Dolayısıyla 

tabii ki endişeliyim. Çocuklarımızın gelecekleri nasıl bir yöne gidiyor? Ucunu göremediğimiz bir 

gelecek var. Artık yabancılaşma çok. Herkes her yeri ele geçirmiş bir şekilde yani.” (Kadın, 42 yaşında, 

Görüşmeci 10). 

Küreselleşmeye olumlu yönden bakan bir görüşmeci şöyle söylemektedir; 

“Küreselleşmenin tek kültür oluşturmaya çalışması ile insanlar birbirine yakınlaşmaktadır. 

İnsanlar birbirlerine yakınlaşarak birbirlerini tanımaya çalışıyorlar. Fakat homojen tek bir kültür 

oluşturması mümkün değil gibi görünüyor. Kültürel yakınlaşma ile, insanların savaşmaktan, 

çatışmalardan şundan bundan kurtulacağını düşünüyorum” (Erkek, 71 yaşında, Görüşmeci 15). 

Küreselleşme kavramının odak noktası ekonomidir. Malların ve küresel sermayenin 

sınır tanımaksızın bütün dünyaya ulaşması, ticareti kolaylaştıran ekonomik 

anlaşmalar, yeni teknolojilerin üretimi ve hizmet sektörünün kolaylaştırıcı ve 

kapsayıcı özellikleri küreselleşme olgusunda ekonomik ilişkileri birinci sıraya 

çıkarmaktadır. Bu sistemde insanlar sürekli koşuşturmakta, zamanın kullanımı son 

derece önemli hale gelmektedir. Zaman ve ekonomi ilişkisi biri diğerinin yerine 

geçecek şekilde bütünleşmiştir. Ülkemizde erkekler için askerlik yapmak vatani bir 

görevdir ve zorunludur. Erkekler çoğunlukla eğitimlerini bitirip özellikle yüksek 



100  

öğrenim sonrasında iş hayatına atılmadan askere gitmektedir. Zorunlu askerliğin süresi 

yıllara göre kısalsa da bu dönemde erkekler askerlik ödevlerini en kısa sürede bitirerek 

iş hayatına atılmayı istemektedir. Askerlik olgusu bizim toplumumuzda çok önemli 

kültürel özellikler taşımaktadır. Türkler tarihlerinde Orta Asya’dan itibaren at üzerinde 

savaşarak yeni yerleri fethetmişler, yerleşmişler, askerlik becerileri ile yaşamışlar, 

yönetmişlerdir. “Her Türk Asker Doğar” özdeyişi herkesçe bilinmektedir. Asker ocağı 

“peygamber ocağı” şeklinde tasvir edilmiştir. Askerlik tarih boyunca Türklerin 

künyesi, referansı olmuştur. Askere mazeretsiz gitmeyen erkeklere iyi gözle 

bakılmamıştır. Askere gitmeyenlere kız verilmemiştir. Askere gitmek erkekler için, 

sorumluluk sahibi olabilme, aile kurabilme, çoluğa çocuğa bakabilme, işe girmek, 

yönetici olabilmek için çok önemli bir referans olma özelliği taşımaktadır. Ülkemizde 

özellikle yabancı ülkelerde yaşayıp, çalışan Türk vatandaşları için bir kolaylık 

sağlamak üzere çok kısa süreli olacak şekilde bedelli askerlik uygulaması getirilmiş 

ve daha sonradan Türkiye’de bulunan vatandaşları da kapsayacak şekilde yasal 

düzenleme genişletilmiştir. Askerliğin kültürel kodları ile günümüzün küreselleşme 

olgusu çatışma halindedir. Milliyetçi duygu ve düşünceye sahip görüşmecilerin bu 

konuda neler düşündüklerini öğrenmek için “kendiniz ve/veya çocuklarınızın bedelli 

askerlik yapmasını ister miydiniz?” şeklinde soru yöneltilmiştir. Askerliğin 

sorumluluk sahibi olmada önemli bir tecrübe yaşattığını düşünen bir görüşmeci şunları 

söylemiştir; 

“Gerçekten ailenin dışında başka bir hayatın olduğu, değişik bir yaşamın olduğu, başka 

insanlarla yardımlaşmanın, yardım etmenin veya yardım almanın normal olduğu, çok farklı bir ortam. 

Orada kendi başınasın, kendi sorumluluğunu alıyorsun. Ama yeni nesil sorumluluk alamayan, günlük 

yaşayan çocuklar olduğu için askerlikte çok zorlanacağını düşünüyorum. Askerliğe gitsin, o ortamları 

görsün ama kısa dönem bence ideal bir süre gibi. Orada daha fazla kalması zaman kaybı, özellikle iş 

yaşantısına geç girme” (Erkek, 47 yaşında, Görüşmeci 1). 

Bedelli askerliğin Türk töresine uygun olmadığını düşünen bir görüşmeci şöyle 

konuşmuştur; 

“Bedelli askerliği istemiyorum. Tavsiye etmiyorum. Askerlik Türk devletinin daha doğrusu 

Türk kelimesinin sadece devleti kastetmeden Mete Han'dan beri gelen bir töremizdir. Türkler ordusuyla 

birlikte entegre olmuş bir millettir. Türkler ilk Orta Asya'da devlet olarak ortaya çıktıkları zaman 

eşleriyle birlikte at binmiş, kılıç kuşanmış, ok atmış bir millettir. Askerlik Türklerin ruhu, yaşam biçimi, 

töresidir” (Erkek, 56 yaşında, Görüşmeci 2). 



101  

Bir görüşmeci askere gitmenin vatanına sahip çıkmak olduğunu düşünerek şöyle 

söylemiştir; 

“Çocuğumun bedelli askerlik yapmasını istemem. Çünkü vatanını korumak ya da o milli 

duyguları askeri grup içerisinde, silah altında ya da o eğitim içerisinde birebir almasını tercih ederim. 

En azından bir silahlı çatışmayı, silah kullanmasının zorunlu olduğu hallerde ne yapacağını bilmesi 

lazım. O askeri formayı giymeden insanlar çok fazla milletine, toprağına, vatanına sahip çıkmazlar. Çok 

ucuza gelir o zaman o vatan toprağı onlara” (Kadın, 60 yaşında, Görüşmeci 3). 

Günümüz şartlarında askerlikte geçen zamanın iş hayatında önemli olduğunu düşünen 

bir görüşmeci şöyle söylemiştir; 

“Kendim normal yedek subay olarak 15 ay askerliği severek yaptım. Çocuğumun da normal 

askerlik yapmasını isterdim. Fakat bedelli askerlik yapmasını da uygun buldum. Çünkü o dönemde 

mesleğinde çalışarak bu ülkeye askerlikte geçen sürede yapacağı hizmetlerden daha fazla hizmet 

yapabileceğini düşünüyorum” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Normal sürede askerlik yapmanın doğru olduğunu düşünen fakat günümüzde bedelli 

askerlik uygulamasının da iş hayatına kolaylık sağladığını düşünen bir görüşmeci 

şöyle konuşmuştur; 

“Ben bedelli askerliği istemezdim. Yöneticilerimiz istiyorlar. Şimdi benim çocuğum dese ben 

bedelli yapacağım parasını ben vermem. Kendisi kazanıp ödesin isterim. Bizim dönemde 18 ay askerlik 

yaptık. Bedelli askerlik sadece bizim yaşlarımızda yurtdışında Almanya’da diğer ülkelerde yaşayan 

Türk vatandaşları için çıkarıldı. Dönemler halinde uygulanırdı. Biraz da ekonomik ihtiyaçtan 

uygulandı. Şimdilerde genç erkekler iş hayatıyla askerlik üst üste gelip çakıştığı zaman sorun oluyor. 

Dolayısıyla zaman sıkışınca bedelli askerliği gençler istiyorlar. Zaten şu anda askerlik hemen hemen 

profesyonel ordu şeklinde yapılıyor. Hani doğrudan insan gücüne dayalı bir ordu kavramı yok şu anda. 

Fakat mesela dediğim gibi işe girmişse, 6 ay askerlik yapsın işten geçici olarak çıkartılsın ve geldiği 

zaman tekrar başlayabilsin” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 6). 

Zorunlu askerliğe hümanist düşünce ile karşı olduğunu belirten bir görüşmeci şöyle 

söylemektedir; 

“Yani bedelli askerlik olmasını isterim. Benim elimde olsa zorunlu olarak kimseyi askere 

göndermem. Askerlik profesyonel ordu şeklinde olsun. Herkes kendi işini yapabilsin. Zorunlu askerlik 

özgürlüğü kısıtlayan uygulama. Bir insanın, bir erkeğin zorunlu askere gitmesinin o millete bağlılıkla 

açıklanacak bir kavram olduğunu düşünmüyorum. Ben vatanseverlikle eş tutmuyorum. Zaten “zorunlu” 

olması vatanseverlikle alakalı değil. Askerliği milliyetçilikle eş tutmuyorum. Herkesin askere gitmesi 

milliyetçilik değil. Vatanını sevmenin ölçüsü erkeğin askere gitmesi olmamalı” (Kadın, 52 yaşında, 

Görüşmeci 9). 

Askerliğin vatan savunmasını bilmek olduğunu düşünen bir görüşmeci şöyle 

konuşmuştur; 



102  

“Bedelli askerliği istemem, buna çok karşıyım. Erkek askere gitmeli, görüp yaşamalı. Askere 

gidince vatanı savunmayı görsün, öğrensin. Yani, vatan borcu nasıl ödeniyormuş, dışarıdan 

konuşulduğu gibi olmadığını görsün. Zaten süresini azalttılar, indire indire altı aya indirdiler” (Kadın, 

42 yaşında, Görüşmeci 10). 

Bedelli askerlik uygulamasının zengin fakir ayrımı yaptığını düşünen bir görüşmeci 

şöyle söylemektedir; 

“Çok üzülüyorum bedelli askerliğin olmasına. Sadece zengin çocukları bedelli askerlik 

yapıyorken ekonomik durumu iyi olmayan fakir insanlar tam askerlik yapıyorlar. Askerliğin Peygamber 

ocağı olduğunu unutmayalım. Türklerin kaç bin yıllık tarihinde askerlik kültürü de var. Dolayısıyla 

bizim askerlikte aradığımız şey milliyetçilikle alakalı. Askere gidene artı bir değer katıyoruz.” (Kadın, 

48 yaşında, Görüşmeci 12). 

Askerliğin vatan görevi olduğunu düşünen bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Ben bedelli askerliğin tamamen kalkmasını istiyorum. Biz kendimiz millet olarak herkesin 

askerliğinin normal süresinde vatan için yapılmasını, o duyguları yaşamasını istiyoruz. Askerliği vatan 

severlik olarak düşündüğümüzde torpilli torpilsiz, bürokratın çocuğu, zengin fakir herkesin çocuğu 

hiçbiri ayrım yapılmadan eşit şartlarda, eşit sürelerde askerliği yapmasından, kurallara uymasından 

yanayım” (Erkek, 62 yaşında, Görüşmeci 13). 

Günümüzde bedelli askerliğin normal olduğunu düşünen bir görüşmeci şöyle 

konuşmuştur; 

“Bedelli askerlik uygulamasını isterim. Artık yaşam şartları insanları zorlamaktadır. Tüm 

dünyada askerlik de paralı meslek gibi yapılıyor. Eskiden savaş zamanları gidiyorlarmış yıllarca 

askerde kalıyorlarmış. İhtiyaca göre olması gerektiğini düşünüyorum. Yani bir ihtiyaç yoksa gidip 

aylarca hiçbir şey yapmayan bir genç insanın orada durmasına gerek yok. Bedelli askerlik yapabilir. 

İhtiyaç olduğunda asker alınabilir. Ben karşı değilim bedelli askerliğe yani” (Kadın, 46 yaşında, 

Görüşmeci 14). 

Bedelli askerliğin kısmen olabileceğini düşünen bir görüşmeci şöyle söylemektedir; 

“Bedelli askerliğe karşıyım fakat bu zenginler daha çok faydalanacağı içindir. Hani 

zenginimiz bedel öder, askerimiz fakirdendir denilir ayrıca askerliğini yapmayana adam gözüyle 

bakılmaz, kız verilmez denilir. Toplumumuzda geleneksel değerlerimiz içerisinde askerliğe bu şekilde 

bakılır. Bedelli askerlik kimler için olmalı tartışılmalıdır. Okumuş doktor, avukat olmuş, bir nevi 

askerliğini yapmış diye düşünürüm. Devletimizin böyle insanlara toleranslı davranması lazım. Bu 

insanlar askerlikte mesleklerini yapıp vatan borcunu bu şekilde ödesinler. Askerliğin sadece parası olan 

için kısa yapılmasını doğru bulmuyorum” (Erkek, 46 yaşında, Görüşmeci 17). 

Millet kavramı pek çok düşünür tarafından tartışılan, standart tanımı olmayan bir 

kavramdır. Tartışma esas olarak millet tanımında nesnel özellikler mi yoksa öznel 



103  

özellikler mi yer almalıdır şeklinde olmaktadır. Bireyler ait olduklarını düşündükleri 

millet içerisinde kuşkusuz her iki özelliğe de yer vermektedir. Bu şekilde 

düşünüldüğünde, bireylerin gündelik hayatta edindikleri deneyimler millet kavramının 

sosyal yapıdaki yerine dair ipuçları vermektedir. Millet tanımında yer alan unsurların 

neler olabileceğine dair fikir edinmek üzere görüşmecilere “Millet kavramı 

açıklanırken sizce aşağıdakilerden hangilerine yer verilmelidir?” şeklinde soru 

sorulmuştur. Cevap olarak birden fazla seçenek olabilecek şekilde Kültür, Dil, Din, 

Tarihsel Geçmiş, Vatan/Yurt, Devlet, Kan bağı/etnisite, Gelecekte Birlikte Olmak 

İsteği, Yasalara Bağlı Vatandaşlık olmak üzere 9 seçenek önerilmiştir. Görüşmeciler 

bazı kavramları doğrudan tereddüt etmeden kabul ederken bazı kavramlara yer 

vermede kararsız kalmışlardır. Bu araştırmada Millet tanımında yer alabilecek dokuz 

kavram ele alınmıştır. Elbette daha farklı seçenekler de oluşturulabilir. Alınan 

cevaplara göre oluşturulan millet tanımında yer alabilecek kavramlara ait tablo 

(çizelge 5.6) aşağıda yer almaktadır. 

Çizelge 5. 6. Millet Tanımında Yer Alabilecek Kavramlar Dağılım Tablosu 
 

 

Millet Tanımında Yer Alabilecek Kavramlar 

 

Tercih Eden Görüşmeci Sayısı 

Kültür 16 

Vatan/Yurt 15 

Dil 16 

Devlet 16 

Din 6 

Gelecekte Birlikte Olma İsteği 8 

Tarihsel Geçmiş 10 

Yasalara Bağlı Vatandaşlık 6 

Kan Bağı 1 

Millet tanımında yer alabilecek kavramlarda ilk beş sırayı Kültür, Dil, Devlet, 

Vatan/Yurt ve Tarihsel Geçmiş almıştır. En düşük tercih edilen kavram Kan Bağı 

olmuştur. 

Bir görüşmeci millet kavramı üzerine şöyle söylemiştir; 

“Türk milleti kavramında aynı toprak parçasını paylaşma fikrine katılmıyorum. Aynı toprak 

parçasında olma fikri az gelir yani. Belirli bir toprağın dışındaki Türkler de millet kavramına girmeli. 

Örneğin bütün emeğini yaşamını birikimini Alman devletinde Almanya'nın gelişimi, üretimi için 

harcayan işçilerimiz var. Onlar Almanya topraklarında yaşıyorlar ve bizim kadar Türk milletinin 



104  

fertleridir. İslamiyet veya Müslümanlık ve Türk düsturu doğrultusunda yetiştik. Milletimizin olmazsa 

olmazlardan biri Müslümanlıktır. Dinin milletin tanımında kesinlikle yer alması gerekiyor. Türk üst 

kimlik olarak kullanılması gerekiyor” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Bir görüşmeci Millet tanımında Devlet kavramına vurgu yaparak şöyle söylemiştir; 

“Hepimiz Devlet denildiğinde biliyoruz ki Türklerde devlet deyince akan sular durur. 16 tane 

devlet kurmuşuz 17 devletin 16’sını yıkmışız. Tarihimizde Devletsiz bir millet yok. Derler ki iki tane 

Yahudi yan yana gelse şirket kurar iki Türk yan yana gelse devlet kurar. Milletimizin yapısında devletçi 

bir yapı var. Bilge Kağan'ın Tonyukuk’a yazdırdığı Orhun Anıtlarında “Aç Milleti Tok Kıldım, Halkıma 

Huzur Mutluluk Getirdim” sözleri yer almaktadır. Biz Milliyetçiliği Fransız ihtilalinden aldık dersek 

geçmişimize, tarihimize haksızlık etmiş oluruz. Orhun anıtlarında yer alan sözler efsane değildir. Bu 

sözler dikili taşlarda yer alan hepsi gerçek tane tane yazılmış Türk tarihimizdir” (Erkek, 60 yaşında, 

Görüşmeci 8). 

Bir görüşmeci Atatürk’ün millet tanımına vurgu yaparak şöyle konuşmuştur; 

“Milleti birbirine bağlayabilmek, bir arada tutabilmek için, Atatürk “Ne Mutlu Türküm 

Diyene” derken bu birlikteliği amaçlamıştır. Atatürk'ün Türk milleti kavramında. Milliyetçilik bir 

duygu, bir bağlılık hissi olarak ortaya çıkmaktadır. Çanakkale savaşında Atatürk vatan toprağını 

savunmanın, vatan toprakları için düşünmeden ölüme gitmenin, Türk milletinin bir evladı olmanın 

örneğini vermiştir. Ülkemizdeki değişik etnik gruptan olan insanlar bu toprakları çok rahat vatanları 

olarak görüyorlar. Çünkü Kürtler, Lazlar, Çerkezler kimler varsa bu toprağın çocukları üst kimlik 

olarak Türk milletinin öz ferdidirler. Bence sadece vatandaşlık kavramı sorunlu bir kavram. Bizim 

milliyetçilik duygusunu içeren bir duygu vatandaşlık kavramını açıklayamıyor. Vatandaşlık kavramı 

daha çok devletle olan o idari ilişkiyi açıklıyor. Millete ve o vatana bağlılığı açıklamada yetersiz 

kalıyor” (Kadın, 52 yaşında, Görüşmeci 9). 

Bir görüşmeci millet tanımında “dil” ve “kültür” kavramının yerini anlatırken şöyle 

söylemektedir; 

“Millet dille başlar. Biz önce dilimizi kaybettik zaten. Dilin bölünmesiyle başlar milletin 

bölünmesi. Ben de şunu söylüyorum. Atatürk imparatorluktan bir millet oluşturmaya çalışmıştır ve bunu 

başarmıştır. Türk milletinin tarihi çok uzun bir geçmişe dayanır. Kültür derken ortak bir kültürden 

bahsederiz fakat kültür de ayrılabilir, yöresel kültür diye bir şey bile var. Oradaki kültür yanlış 

anlaşılmamalı sadece Türk kültürü değil, milleti oluşturan kültürlerden birisi. Temelinde bir ortak 

geçmiş de var. Ortak geçmiş olmadan da millet olunamıyor zaten” (Kadın, 46 yaşında, Görüşmeci 14). 

Diğer bir görüşmeci Türkçenin önemine vurgu yaparak şöyle konuşmaktadır; 

“Her devletin dili olur. En önemli konu dildir. Birliği sağlayan dildir. Kültür birliğini sağlayan 

insanları birbirine bağlayan dildir. Yani iletişimdir. Milleti millet yapan en büyük unsur dildir. Millet 

derken devleti de söylüyorum, devleti de işaretliyorum. Kültür ve dil birliği ülkeyi bütünleştirir” (Erkek, 

71 yaşında, Görüşmeci 15). 



105  

Görüşmecilerin ortak millet tanımında ilk sıralarda Kültür, Dil, Devlet, Vatan/Yurt ve 

Tarihsel Geçmiş yer almaktadır. Kültür denildiğinde aslında sadece tek bir kültürden 

bahsedilmemektedir. Özellikle Anadolu’nun bütün yörelerinin kendine has farklı 

özellikleri kabul edilerek bir kültür kavramı oluşturulmaktadır. Kültür kavramının 

içerisinde Türkçe temel özellik olarak görülmektedir. Türkçe dilinin varlığı konuşulan 

diğer yöresel dilleri, insanların ana dilini reddetmemektedir. Türkçe dilinin 

konuşulması, bilinmesi daha çok Devlet kavramıyla, vatandaşlık ile yani yasal 

düzenlemelere vurgu yapılarak değerlendirilmektedir. Devletin yazışma dilinin Türkçe 

olması, milletin dili ile bütünleşerek bölünmez bütünlük olarak ele alınmaktadır. 

Türkçenin önemi ayrıca eğitimde de kendini göstermekte ve eğitimin dili Türkçe 

olarak yine devlet kavramıyla bütünleşmektedir. Üst kimlik olarak Türk milletinin yer 

aldığı toplumsal yapıda değişik etnik yapıların varlığı bir zenginlik olarak ele 

alınmakta ve değişik etnik yapıda olan bireylerin ana dillerini konuşabilmeleri bu 

zenginliğin ileriki zamanlara taşınması, sürdürülmesi anlamına gelmektedir. 

Vatan/yurt kavramı milliyetçilik tanımında istisnasız yer almakta fakat vatan 

topraklarında yaşamayan Türk milleti fertlerinin kavramın dışında kalmaması için 

itina gösterilmektedir. Vatan/yurt kavramı milliyetçilik duygusunun en çok 

yoğunlaştığı bileşendir. Vatan sadece belirli bir toprak parçasına (isterse turan ülküsü 

gibi olsun) vurgu yapmamaktadır. Vatan/yurt denildiği zaman tarihsel geçmiş, milletçe 

yaşanan zorluklar, verilen mücadeleler, efsaneler, kahramanlıklar bütün duygular ifade 

edilmektedir. Şair Mithat Cemal Kuntay’ın “On Beş Yılı Karşılarken” isimli şiirinde 

yer aldığı gibi, 

“Bayrakları Bayrak Yapan Üstündeki Kandır, 

Toprak Eğer Uğrunda Ölen Varsa Vatandır” 

denilerek bir toprağın vatan olması için çok çetin mücadeleler sonucu milletin kanını, 

canını feda etmesi vurgulanmaktadır. 

Tarihsel geçmişe sahip olmak aslında aynı kültüre sahip olmayı içermektedir. Aynı 

tarih dediğimizde, Türk milletinin çağlar boyunca yaşadığı zamanlar anlatılmak 

istenmektedir. Gelecekte birlik olma isteği ise ben sizinle veya hep birlikte yaşamaktan 

memnunum ve bunun ebediyete kadar sürmesini istiyorum demektir. Gelecekte 

birlikte olma isteği duygusal bütünlüğü ve bir arada yaşamaktan mutlu olduğumuzu 

göstermektedir. Yasalara bağlı vatandaşlık kavramı, bu ülkenin vatandaşı olarak bu 



106  

milletin de bir ferdi olmayı ve bundan mutluluk duymayı kabul etmek demektir. 

Vatandaşlık kavramı, devlete bağlılık, yasalara saygı duyma, vatandaşlık ödev ve 

sorumluluklarını yerine getirme taahhüdünü içermektedir. 

Dinin bir kısım görüşmeci tarafından millet tanımında yer alması kabul edilirken 

bunun nedeni aslında kültürel olarak ele alınması ve tarihsel bir geçmiş içinde dinin 

değerlendirilmesi olarak görülmüştür. Tarihsel dönem içerisinde Müslüman olmayan 

Türklerin varlığı ile millet tanımında dinin mutlaka yer alması fikri kabul 

edilmemektedir. Görüşmecilerce Millet tanımında kan bağı olması gerektiği kabul 

edilmemektedir. Özellikle küresel olarak değerlendirdiğimiz dönem için kan bağını 

milletin bir bileşkesi olarak aramak görüşmeciler tarafından kabul edilmemiştir. 

Bireyin kendisini ait hissettiği milletine olan bağlılığını gösteren milliyetçilik duygusu 

çoğunlukla küçük yaşlardan itibaren aile ile birlikte edinilir. Bireylerin sosyalizasyon 

döneminde milliyetçilik duygusunu edinmelerine yönelik olarak görüşmecilere soru 

sorulmuştur. Görüşmecilere “Çocukluk döneminizde ve/veya okul döneminizde sizde 

milliyetçilik duygusu oluşturan ve sizi etkileyen ebeveyn/akraba/öğretmen oldu mu?” 

şeklinde soru sorularak milliyetçilik duygusunun kaynağı olabilecek, kişi, olay vb. 

etkenler hakkında düşünceler öğrenilmeye çalışılmıştır. Ailede ebeveynler, akrabalar, 

okul döneminde öğretmenler milliyetçilik duygusunu bir şekilde oluşturan kişiler 

olarak ortaya çıkmaktadır. Bununla birlikte belirli anma günleri, toplantılar, yürüyüşler 

de çocukluk döneminde milliyetçilik duygusunu yerleştiren olaylar olarak 

aktarılmıştır. Bir görüşmeci milliyetçilik duygusunun oluşmasında dayısının etkisini 

şöyle anlatmaktadır; 

“Dayımı çok severim. Çocukken çok ilgilenirdi benimle. Kendisi seksenli yıllarda sağcı, 

ülkücü olayları olan bir kişiydi. O yüzden çocukluğumdan itibaren belli bir yaşa kadar sempati duydum 

ülkücülere. Bir tarihte Erciyes'te kurultaya gittik. Çok güzel ve değişik bir ortamdı. Silahlar vardı 

havaya ateş ediliyordu. Ben o ortamdan çok etkilendim. O yüzden bir dönem ülkücülere çok sempati 

duydum” (Erkek, 47 yaşında, Görüşmeci 1). 

Bir görüşmeci öğretmeninin etkisini şöyle anlatmaktadır; 

“Benim ilkokul öğretmenim Sosyal Demokrat biriydi. Sosyal Demokrat derken, yüreğinde 

gerçekten Atatürk milliyetçiliği taşıyan Türk milliyetçiliğine ters olmadığını düşündüğüm bir öğretmen. 

Böyle bir öğretmende yetiştim. Lisede tarih öğretmenimin etkisinde kaldım” (Erkek, 56 yaşında, 

Görüşmeci 2). 

Bir görüşmeci lise öğretmenine vurgu yaparak şöyle konuşmuştur; 



107  

“Bizim o dönemizde yani 1980 ihtilali sonrasında özellikle milli güvenlik dersine asker 

öğretmenler gelirdi. Onların Atatürk anlatımları, sonra tarih öğretmenlerinin Atatürk anlatımları, 

Çanakkale Savaşı, Kurtuluş Savaşı Atatürk'ün bugüne kadar kazandığı zaferler ve devrimlerin, 

yeniliklerin anlatılması tabii ki beni o zaman da çok etkilemişti” (Kadın, 60 yaşında, Görüşmeci 3). 

Bir görüşmeci milliyetçiliğini çocukluğunda yetiştiği ortam aile, mahalle sakinleri ile 

bağlantı kurarak şunları söylemiştir; 

“Ben kendimi bildim bileli çok sevdiğim, mensubu olmaktan mutluluk duyduğum bir görüştür 

bu milliyetçi olmak. Nasıl milliyetçi olduğumu ben de bilmiyorum. İnsanın yemek yemeyi veya herhangi 

bir şeyi örneğin yürümeyi öğrenmesi gibi bir şey oldu benim için milliyetçi olmak. Burada belli bir olay 

yok ama bu fikrin oluşmasında belki babamın çok iyi bir milliyetçi olması etkili olmuştur. Odamızda 

asılan, arka fonunda üç hilal, önünde kocaman bir Bozkurt’un olduğu bir duvar halısı vardı evimizde. 

Bir duvar halısı önünde bir kurt. Evet, bozkurt. Bu duvar halısı aklımda öyle sabit kalmış, yer etmiştir” 

(Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Bir görüşmeci ninesinin hatıralarını dinlerken nasıl etkilendiğini şöyle anlatmaktadır; 

“Bizim dedemiz Kurtuluş Savaşı zamanında Haymana’da, şehit olmuştur. Ninem aklına 

geldiğinde dedeme içli içli ağlardı hep. Vatan, millet kavramı bu havayla içimize işlerdi. Rusların 

işgalleri, Kurtuluş Savaşında yaşanan acılar, vatansız kalma korkusu, devletin ve milletin ne demek 

olduğunu bize öğretmiştir” (Erkek, 60 yaşında, Görüşmeci 5). 

Aynı şekilde dedesinden dinlediği hikayelerden etkilen bir görüşmeci şöyle 

konuşmuştur; 

“Yatılı okulda arkadaş çevremizden, genelde öğretmenlerimiz ve abilerimizden de etkilendik. 

Yatılı okuduğumuz için etkili abilerimiz vardı bizim. Gelip giderlerdi. Dedem rahmetli Kurtuluş Savaşı 

hikayelerini anlatırdı. Kurtuluş Savaşı'nda doğudaki Ermeni mezalimiyle ilgili ya da Kafkas göçleriyle 

ilgili çok değişik hikayelerden bahsederdi. Dedem eski Halk Partiliydi, milliyetçi duyguları yüksekti” 

(Erkek, 60 yaşında, Görüşmeci 8). 

Bir görüşmeci kendi inandığı mezhebi doğrultusunda ailesinin etkisini şöyle 

anlatmaktadır; 

“Milliyetçilik duygum öğretmenlerimden kaynaklanmadı. Ondan önce ailemde böyledir. Alevi 

kültüründe yetiştiğimiz için ailemiz daha anlayışlı, daha rahat, daha özgür şekilde yetiştirmiştir. Bizim 

kendi kültürümüzde, alevi kültürümüzde zaten küçüklükten itibaren görüyorsunuz, bu duyguları 

yaşıyorsunuz. Milliyetçilik kavramıyla normal aile kültürü, çevremiz hepsi bir arada oluyor. Biz öz 

Türkler olduğumuz için zaten doğal olarak milliyetçiyiz. Çünkü Türkiye'deki öz Türkler alevilerdir. Biz 

Türk olarak kendimizi en milliyetçi sayarız. Fakat bu Turancı milliyetçiliği anlamında değildir. Bizim 

kültürümüzde sen doğuştan Türklüğünü aile tarafından edinirsin, onun bilincinde olursun. Yedi yaşında, 

yetmiş yaşında da, o bilincini biliyorsun. Sen Türk olduğunu alevi olduğunu biliyorsun” (Kadın, 52 

yaşında, Görüşmeci 9). 



108  

Bir görüşmeci okul öğretmeninden nasıl etkilendiğini şöyle anlatmaktadır; 

“Ben doğma büyüme Ankara’lıyım. Okul müdürümüz vardı. Ben o duyguyu ilk onda böyle 

hissettim. Okulda ikinci sınıfa veya üçüncü sınıfa gidiyorum. Bir gün istiklal marşında ağladığını 

gördüm ben müdür öğretmenimin. Sonrasında bir konuşma yapmıştı. Fakat böyle var ya çok duygulu 

çok coşkulu bir konuşmaydı. Hiç unutmam bu olayı. Öğretmenimin böyle sesi titreye titreye içli içli 

konuşması, ağlaması beni çok etkilemişti. O konuştukça ben de kendi kendime ağladığımı biliyorum. 

Sonra öğretmenim geldi, böyle gözümden yaşlarımı sildi. Hay Allah'ım böyle olunca var ya, daha çok 

ağlamaya başlamıştım. O müdürümüzden o zaman çok etkilenmiştim” (Kadın, 42 yaşında, Görüşmeci 

10). 

Vatan, millet, bayrak duygularını annesinden alan bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Annem bayrağımızı, vatanımızı, çok severdi. Milli bayramlarda uçakların uçmasından çok 

mutlu olur, Allah'ım milletimizi, devletimizi koru diye dua ederdi. Ben o zaman anlamazdım. Annem dua 

ederdi ama ben anlamazdım. Milli bayramlarda, piyesler yapılacak, şiirler okunacak, çocuklar oyun 

oynayacak, coşkuyla bayram kutlaması yapılacak diye okula giderdi. Aslında annemin okuma yazması 

da yoktu. Demek ki bir görüşü, düşüncesi, milliyetçilik duygusu varmış içinde” (Kadın, 51 yaşında, 

Görüşmeci 11). 

Milliyetçilik duygusunu edinmede babasının etkisini bir görüşmeci şöyle anlatıyordu; 

“Babamdan çok etkilendim. Daha doğrusu ben babamın milliyetçilikle ilgili kitaplarını okuya 

okuya edindim bu düşünceleri. Bizim evde kocaman bir kitaplığımız vardı. Yaşar Kemal, Tevfik Fikret, 

Namık Kemal gibi birçok yazarın kitapları vardı. Onların hepsini okumuştu babam. Ben de bu kitapları 

okuyarak okuma alışkanlığı edindim. Biz Aksaray'da yaşıyorduk. Doksanlı yıllarda bazen akrabalar, 

babamın arkadaşları Erciyes’te toplanırdık. Erciyes’teki o kurultaya Türk Cumhuriyetleri temsilcileri 

gelirdi, 23 Nisan bayramı gibi olurdu. O zamanlar cep telefonu falan yok. O zamanın şartlarında 

tanıdıklarımızı yolda beklerdik. Mesela denilirdi ki Mustafa nerede kaldı? Bu yaşananlar, birliktelik, 

birbirinden sorumlu olma. O zaman her şey birlikte yapılır, bir şey yiyorsanız öteki de yiyordu. Bizim 

soframızda ne varsa ötekinin sofrasında da o vardı. Veya bizde bir şey yoksa onda da yoktu. Mesela 

bunları ortaklaşa yapmak, bunların hepsi de bir milliyetçiliktir” (Kadın, 46 yaşında, Görüşmeci 14). 

Küreselleşme, meta üretimi, ticaret, finansın serbest dolaşımı, iletişim, ulaşım, 

teknoloji, medya ve pek çok bileşeni ile dünya üzerinde toplumlarda yoğun değişime 

neden olmaktadır. Ülkemiz, stratejik coğrafi konumu, ekonomik olarak gelişmekte 

olan ülkeler kategorisinde yer alması, Batı ve Doğu arasında ekonomik ve kültürel 

köprü olması küreselleşmenin etkilerini güçlü şekilde göstermektedir. 1970’li yıllarda 

kapitalizmin krize girmesi ekonomik anlamda refah politikası izleyen ülkemizi de 

etkilemiş ve 1980 yılında 12 Eylül Askeri ihtilali ile Batı ekonomilerine entegre olmak 

için ekonomide neoliberal kararlar alınmış ve uygulanmıştır. 1960’lı yıllarda başlayan 

iş bulabilmek için köyden kente göç olgusu ile kent nüfuslarının artması Batılı anlamda 



109  

kentli kültürünü oluşturmaya başlamış, yoğun nüfus artışının devam etmesi ve 

neoliberal sistemin ekonomik eşitsizliği arttırması, ülkemizde kültürel olarak değişim 

yaşanmasına neden olmuştur. 

Ülkemizde 1980’li yıllardan bu yana görülen toplumsal değişimde, ekonomik 

entegrasyon çabaları, ulaşım ve iletişimdeki teknolojik gelişmeler, medya, tüketim 

alışkanlıklarının değişmesi vb. kültürel değişimi de getirmiştir. Aslında ülkemizde 

Batılılaşma (modernleşme) çabaları on sekizinci yüzyıldan itibaren başlamıştır. 

Eğitim, hukuk, siyasal yönetim ve askeri anlamda yoğun Batılılaşma (modernleşme) 

çalışmaları görülmüştür. Fakat ekonomideki yapısal bozukluklar sermaye birikim 

süreçlerini doğru oluşturmamış, Batı ekonomik sistemine entegre olabilmemizi 

sağlayacak finans sermayesi yetersiz kalmıştır. Ülkemiz, son kırk yıl içinde hızlı bir 

toplumsal değişim göstermiş, kültürel değerler de yer yer erozyona uğramıştır. 

Mübeccel Belik Kıray, yapısal işlevselci sosyoloji anlayışı içeren “Ereğli: Ağır 

Sanayiden Önce Bir Sahil Kasabası” isimli çalışmasında, toplumsal değişim hızlı 

olduğunda, kurum ve değerlerin aynı hızla değişmediğini dolayısıyla bir açıklık 

oluştuğunu ve bunun toplumsal çözülmeye ve buhrana neden olduğunu söyler. Bu 

açıklığı önlemeye, toplumu denge halinde tutmaya yarayan Tampon Mekanizma 

kavramından söz eder. Ereğli’de toplumsal çözülmeyi engelleyen tampon mekanizma 

“aile”dir (Kaçmazoğlu, 2017). Ülkemizde küreselleşme ile hızlı bir toplumsal değişim 

gözlenmekte, kültürün homojenleşmesi (Batı’ya ait kültürün yerleşmesi) olgusu ile 

sahip olduğumuz kültürün, değerlerimizin olumsuz etkileneceği, toplumsal 

çözünmenin olabileceği endişesi taşınmaktadır. Küreselleşmenin bu olumsuz 

etkilerine karşı (analoji oluşturacak şekilde) tampon mekanizma olarak milliyetçiliğin 

etkili olabileceği düşünülmektedir. Milliyetçiliğin omurgası, kendini ait hissettiğin 

millete ait değerlerin, kültürün muhafazasıdır. Küresel kültürün yoğun baskısı, milli 

değerlere ve kültüre sarılarak azaltılmaktadır. Küresel kültür unsurları (maddi, manevi) 

kimi zaman milliyetçi düşüncedeki bireylerce kabul edilmemekte veya heterojen 

(melez) bir yapı oluşturulup “küyerelleşme” olarak etkisi azaltılmakta, yerel motifleri 

içermesi sağlanmaktadır. Araştırmaya katılan görüşmecilerde, Batı’ya ait kültürel 

değerlerin çoğunun kabul edilmediği görülmektedir. Tüketici davranışlarında yerli 

ürünlerin ağırlıklı olarak tercih edilmesi, Türkçe kullanmaya özen gösterilmesi, Türk 

isimlerinin çocuklara verilmesi, ülkemize gelen yabancılara karşı kültürel maddi 



110  

manevi değerlerin korunması, milli kültüre ait başta bayrak olmak üzere birçok değere 

saygı gösterilmesi sayılabilir. 

Araştırmaya katılan kimi görüşmeciler babalarının milliyetçi olduklarını ve çok 

etkilendiklerini, kimisi annesinin, dayısının etkili olduklarını yine büyük kısmında 

okuldaki öğretmenlerinin ve yaşadıkları mahalledeki komşular, arkadaşların etkili 

olduklarını söylemiştir. Bu ortam içerisinde (habitus) bu düşünce bireylerde kalıcı 

olmuş ve aynı şekilde bu bireyler de kendi pratiklerini, düşüncelerini çocuklarına, 

çevrelerine aktarmışlardır. İki görüşmeci çocukken aileleriyle beraber Erciyes Dağında 

düzenlenen, bütün tanıdıkların, akrabaların, komşuların keyifle bir piknik havasında 

katıldıkları Zafer Kurultayından nasıl etkilendiklerini anlatmaktadır. Bu toplantıda 

çocukların gördüğü, yaşadığı kolektif bir şuur, bir habitustur. Milliyetçilik duygu ve 

düşüncesi toplumsal olma vasfıyla, bireylerin kimliklerine yansır ve bu bireyler 

milliyetçilik kimliklerinden kendilerine şeref payesi çıkarırlar. Bu şeref payesi 

milliyetçi bireyler için sembolik sermaye özelliğini taşımaktadır. 

Askere gitmek, asker olmak, askeri üniformalı resim çektirmek, kültürel bir değer 

olarak vatani hizmette bulunmak, milliyetçiliğin erkekler için sembolik bir 

taşıyıcısıdır. Askerlik anıları güzel hatıralar olmakla beraber, vatan görevini yapmış 

olmanın gururunu da taşıtır. Katılımcılar kendilerinin veya çocuklarının askere 

gitmesini -her ne kadar ekonomik, mesleki zorunluluktan bedelli askerlik tercih edilse 

bile- bir milliyetçilik sembolü ve kültürel değer olarak kabul etmektedirler. Askerliğe 

dair bir sembol, vatana ve millete borcunu ödemenin, milliyetçi vatansever olmanın 

en önemli sembollerindendir. 

 

5.6. Yabancılar 

 
Küreselleşme olgusunun ön plana çıkardığı etkileşimlerden başlıca olanlarından birisi 

de yabancılar konusudur. Küreselleşme, finansın ve sermayenin sınırsız dolaşımı ile 

birçok ülkede yatırım yapmaktadır. Küreselleşme emek maliyetini düşük tutmak adına 

bir ülkeden diğer ülkelere emek/işçi transferi yapmaktadır. Dünya nüfusu hızla 

artmaktadır. Nüfus artışının etkisi bütün dünyada emlak fiyatlarını da arttırmaktadır. 

İnsanlar kişisel servetlerini korumak için emlak yatırımlarını turistik potansiyeli 

yüksek ülkelerden ev, arsa alarak yapmaktadır. Başka bir ülkeden belirli miktarın 



111  

üzerinde emlak alınarak aynı zamanda o ülkenin vatandaşı olma hakkı da elde edilmiş 

olunmaktadır. Bu uygulama da yabancı ülkelerden ev alınmasını teşvik etmektedir. 

Küreselleşme silah endüstrisini desteklemek adına değişik coğrafyalarda sıcak 

çatışmalar, yer yer iç çatışmalar çıkarmakta ve bunun sonucu olarak da yoğun mülteci 

göçleri meydana gelmektedir. Mülteciler özellikle güvenlik açısından kendi 

ülkelerinden daha iyi şartlara sahip ülkelere yerleşip geri dönmemektedir. Belirli 

başlıklarda açıklanmaya çalışılan yabancılar, bir ülkede/şehirde sayısal olarak belirli 

bir oranı geçtiğinde ekonomik, demografik, kültürel, sosyoekonomik, güvenlik gibi 

birçok soruna neden olmaktadır. Küreselleşme özellikle birçok gelişmiş batılı ülkede 

yabancılar sorununu çok yakından yaşamaktadır. Küreselleşmenin yabancılar sorunu 

oluşturması bütün ülkelerde milliyetçilik akımlarını güçlendirmektedir. Milliyetçilik 

duygusu ev sahibi ülkenin vatandaşlarında olduğu gibi bir şekilde diğer ülkeye 

yerleşen yabancılarda da yükseliş göstermektedir. “Biz” ve “onlar” yan yana iken 

milliyetçilik gerekli motivasyonunu yoğun şekilde sağlamaktadır. 

Araştırmada görüşmecilere yabancılara dair düşüncelerini öğrenmek için bazı sorular 

sorulmuştur. Mültecilere ait düşünceleri için “Türkiye’deki mülteciler ve sığınmacılar 

ülkelerine geri dönmelidir” düşüncesine katılıyor musunuz? şeklinde soru 

sorulmuştur. Ülkemiz son yıllarda Suriye’den, Irak’tan, Afganistan’dan ve başka 

ülkelerden birkaç milyon kişiden oluşan çok sayıda mülteci göçüne maruz kalmıştır. 

Gelen mülteciler yaşamak için ülkelerinden çok zor şartlarda gelmişlerdir ve misafir 

olarak ülkemizde elinden geldiğince iyi şartlar sağlanmıştır. Mülteciler uzun yıllardır 

ülkemizdedir ve geri dönmeyip büyük bir kısmı vatandaşlığımıza geçmektedir. 

Görüşmeciler mültecilerin sorunlarını; sürekli bir güvenlik endişesi oluşturdukları, 

kültürel olarak bize uyum sağlamadıkları, devletimizin kendi vatandaşlarına nazaran 

sosyal güvenlik açısından mültecileri daha çok faydalandırdıklarını, demografik 

yapının hızla bozulduğunu, ucuz işgücü oluşturarak kendi vatandaşlarımızın işsiz 

kalmalarına neden olduklarını ve ekonomik olarak bütçeden mültecilere büyük 

harcamalar yapıldığı şeklinde ele almaktadır. 

Mültecilerden güvenlik endişesi duyan bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Mültecilerin evlerine geri dönmesi düşüncesine katılıyorum. Ülkelerine geri dönsünler, 

ellerinde bıçak taşıyorlar çünkü. Bir tarihte Suriyeli bir adam vardı, kardeşleri de burada parka gelip 

oyun oynuyorlardı. Bu adam bir gün cebinden bıçak çıkartmıştı, çok korkmuştuk. Korkutuyor işte. 

Ayrıca mülteciler yüzünden ülkemizde pahalılık oluyor. Yani gelen mülteciler çok kalabalık. Hani bir de 



112  

“biz çoğalıyoruz, Türkiye'yi alacağız, ele geçireceğiz” diye konuşuyorlar. Korkutuyorlar beni” (Kadın, 

51 yaşında, Görüşmeci 11). 

Bir görüşmeci de güvenlik endişesini şöyle dile getirmiştir; 

“Mültecilerin dönmesini istiyorum. Mülteciler ile alakalı olarak, Avrupa'da birinci öncelik 

asayiş, güvenlik olarak görülüyor. Bizde de bu güvenlik endişesi var. Mesela dün birisiyle görüşürken 

küçük kızı, ortaokul yaşlarında Suriyeli birisinin parkta bıçak çıkardığını görüp korkmuş. Mülteciler 

yanlarında bıçakla dolaşıyor. Avrupa'da mültecilerle ilgili olarak birinci sırada güvenlik geliyor, bizde 

birinci sırada daha çok ekonomi ve kültürel uyumsuzluk var. Yani ekonomik kriz zamanında devlet 

bütçesinden onlara çok fazla harcama yapılmakta. Can güvenliği konusunda örnek olarak biraz ileride 

bir park var. Akşam, gece oraya yabancılar geliyor, birbirlerine bıçak çekip, fuhuş vb. pazarlık 

yapıyorlar. Yani ekonomik, kültürel, ahlaki, işte güvenlik, can güvenliği diyelim birçok sorun 

yaratıyorlar” (Erkek, 62 yaşında, Görüşmeci 13). 

Bir görüşmeci mültecilerin sayıca çok olduğunu ve ekonomik ortamın kötü olduğunu 

belirtip şöyle konuşmuştur; “ 

“Gelenin hepsi gitsin demek biraz zorbalık gibi olur. Bence mültecilerin gitmesinden ziyade 

ülkemize girişlerini de kontrollü ve standartlarda belirlemek lazım. Yani kapıyı açık bırakınca ışığı 

gören geliyor gibi. Öyle olmaması lazım. Avrupa ülkelerinde benim bildiğim kadarıyla gelenleri 

seçiyorlar. Üstelik hangi meslekten insan ihtiyacı varsa o kişileri alıyorlar. Bu saatten sonra gelenlerin 

hepsini göndermek onlara da haksızlık olur. Gelmelerini kontrol etmek gerekir. Ekonomimiz açısından 

bu kontrolü yapmamız gerekir” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 6). 

Mültecilere çok fazla hak tanındığını düşünen bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Mültecilerin ülkelerine dönmelerini istiyorum. Çünkü artık onların burada olmaları 

sığınmacılık olayını çoktan geçti. Bizde tamamen siyasi amaçlı olarak kullanıldığını düşünüyorum. 

Mülteciler dönsünler ülkelerine. Bayramda bayramlaşmaya evlerine gidiyorlar ya, gidince kalsınlar 

orada. Bilirsiniz önce can sonra canan diye bir laf var ya, önce benim kendi ülkem, kendi vatandaşım, 

bu ülkede üreten, çalışan, vergi ödeyen, benim ülkemin vatandaşımın hakları korunmalı, önceliği 

olmalı. Mülteciler benim önüme geçmemeli. Benim hastanede randevum var, onlar için ayrı bir birim 

var, benden önce onlar muayene oluyorlar. Seçim zamanı oy kullanacaklar, bunu kabul etmiyorum” 

(Kadın, 46 yaşında, Görüşmeci 14). 

Yurdumuza gelen mültecilerin bizim kültürümüze uyum sağlamadıklarını düşünen bir 

görüşmeci şöyle söylemektedir; 

“Mülteciler evlerine geri dönmeli düşüncesine katılıyorum. Mülteciler, sığınmacılar 

Suriyeliler, Afganlar Iraklılar çok kalabalıklar. Onların örf ve adetlerinden kaynaklı sıkıntılar var. 

Mülteciler tutucu ve muhafazakârlar. Kendi kültürlerini buraya getirmelerinden rahatsızım ben. Giyim 

olsun, kuşam olsun. Hepsi içinde yani. Ben İstanbul'a sık gittiğim için karşımda hep görüyorum, onların 

örf ve adetleri yaşantıları bize uymuyor. Mesela giydikleri kıyafetler otobüsün her tarafını süpürüyor. 



113  

Kıyafetlerden rahatsızım. Mesela otobüste çok denk geliyorum, sıraya girmek, yer vermek, saygılı 

davranmak yani kent kültürleri yok. Ayrıca toplu ulaşım onlara bedava, ücretsiz her yere gidebiliyorlar. 

Tüm otobüsler tıklım tıklım, çoluk çocuk doluyor. Hastaneler de keza öyle. Ben bunu kabul etmiyorum” 

(Kadın, 52 yaşında, Görüşmeci 9). 

Bir görüşmeci kültürel farklılığa vurgu yaparak şöyle söylemektedir; 

“Evet kesinlikle mültecilerin ülkelerine geri dönmelerini istiyorum. Kültürel olarak çok 

farklıyız. Biz tarihimize, milletimize, devletimize bağlı insanlarız. Biz bir savaş çıksa ülkemizi, 

vatanımızı terk etmeyiz. Ayrıca onların kadınlarına, çocuklarına verdikleri değer, kültürel yaşayış 

şekilleri bize uymuyor. Bizden çok farklı temizlik anlayışları, ahlakları, yaşam şekilleri, yemek kültürleri 

var. Hiçbiri bizim kültürümüze uymuyor” (Kadın, 48 yaşında, Görüşmeci 12). 

Bir görüşmeci mültecilerden geleceğe dair endişe duyup şunları söylemiştir; 

“Evet mültecilerin geri dönmesi düşüncesine katılıyorum. Yabancılar, mülteciler demografik 

yapımızı bozuyorlar ve ileride topraklarımız için hak iddia edebilirler. Dışardan mülteci vb. gelen 

yabancıları belirli bir oranda tutmak gerekir. Devletimizin bu konuya dikkat etmesi gerekir” (Erkek, 60 

yaşında, Görüşmeci 5). 

Mültecilerin gönderilme koşullarından bahseden bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Türkiye'deki mülteciler, sığınmacılar ülkelerine geri dönmelidir. Fakat bu insanların 

ülkelerine döndürülürken dünya genelinde uygulanan insan haklar, normları doğrultusunda, insani 

şartlarda gönderilmeleri gerekmektedir. Uygun koşullar oluştuktan sonra geri dönüşler yapılmalıdır. 

Bu şartlar oluştuğunda gitmek istemeyenler, ülkesine dönmek isteyemeyenlerin ise zorla sınır dışı 

edilerek gönderilmesi gerekmektedir” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Ülkemizdeki mültecilerin (yabancılar) varlığı, mültecilere ekonomik, sosyal pozitif 

ayrımcılık yapıldığının düşünülmesi, gündelik hayatta ister istemez bir araya 

gelindiğinde çatışmalara yol açmaktadır. Milliyetçilik bu yönüyle yani bozuk işlev 

göstermesi halinde bile işlevsel özelliğini kaybetmediği düşünülmektedir. 

Küreselleşme döneminde bir ülkenin vatandaşlarının başka ülkelerden emlak alması 

yaygınlaşmıştır. Bu şekilde bir gün evinizin kapısını açtığınızda karşı komşunuzun 

başka bir ülkeden yabancı birinin olması her zaman mümkündür. Başka ülkelerden ev, 

arsa satın almanın yaygınlaşması “biz” ve “öteki” duygusunun gün içerisinde çok sık 

hissedilmesine neden olacaktır. Görüşmecilere “Yabancılara ülkemizde ev, arsa, 

gayrimenkul satılmalı mıdır?” şeklinde soru sorularak bu konu hakkındaki düşünceleri 

öğrenilmeye çalışılmıştır. Görüşmecilerin tamamı yabancılara ve özellikle mülteci 

olarak bulunanlara arsa, arazi, toprak satışını uygun bulmamaktadır. Mültecilerin arazi 



114  

edinmelerinin ileri zamanlarda sorun çıkaracağını düşünmektedir. Bir görüşmeci 

geleceğe dair karamsarlığı için şunları söylemiştir; 

“Yabancılara ev, arsa kesinlikle satılmamalıdır. Yabancılar mülk ediniyorlar ve sayıları da 

artıyor. Bu anlamda da tarihsel, siyasi bir talepleri olabilir. Ya da orada kendi içimizde ayrıca bir 

oluşum çıkarabilirler” (Erkek, 47 yaşında, Görüşmeci 1). 

Bir görüşmeci mültecilere mülk satışını kabul etmeyerek şöyle konuşmuştur; 

“Hayır, mültecilere kesinlikle ev, arsa satılmamalı. Sonrasında bizden daha çok toprak ve hak 

sahibi oluyorlar. Bizim topraklarımızın, bizim mülkümüzün bir başkasına ait olmasını kabul 

edemiyorum, hazmedemiyorum. Kanıma dokunuyor açıkçası. Bu kadar rahat yaşadıkları yerde mülk 

sahibi olunmamalı zaten” (Kadın, 60 yaşında, Görüşmeci 3). 

Yabancılara toprak satışını istemeyen bir görüşmeci şöyle söylemektedir; 

“Mültecilere toprak satılmamalıdır. Üst kullanım hakkı verilebilir fakat satış yapılmamalıdır. 

Devlet olarak istediğiniz zaman geri almak şartıyla bedeli karşılığında kullanım hakkı verilebilir” 

(Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 6). 

Bir görüşmeci yabancılara toprak satışına karşı çıkışını şöyle açıklamaktadır; 

“Yabancılara ev, arsa satılsa da belirli kurallar çerçevesinde olmalıdır. Kan dökerek aldığımız 

toprakları parayla satamayız” (Kadın, 58 yaşında, Görüşmeci 7). 

Aynı duyguyla bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Yabancılara kesinlikle ev, toprak satılmamalıdır. Satış yerine kullanım hakkı verilmelidir. 

Toprağımızı satacaksak o zaman atalarımız bu topraklar için neden canını feda etti? Atalarımız neyin 

mücadelesini verdi? Kurtuluş savaşı kimler için yapıldı? Bir karış toprağımızı vermeyiz diyoruz fakat 

satıyoruz. Bunu kabul etmiyorum” (Erkek, 60 yaşında, Görüşmeci 8). 

Mültecilere toprak satışına karşı çıkan bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Mültecilere konut, arazi satılmamalı. Ben gidip alabiliyor muyum onların vatanından? 

Bilmem kaç yıl çalışacağım, bilmem ne yapacağım da ondan sonra satış yapıyorlar. Onlar bana 

kolaylıkla mı veriyorlar ki onlar benim ülkeme kolayca yerleşiyorlar. Benim ülkemde de sınır olmalı, 

şartları zor olmalı. Gelsin benim vatanımdan onlar kolayca ev alsın. Benim ülkemde de o kadar kolay 

olmamalı” (Kadın, 42 yaşında, Görüşmeci 10). 

Bir görüşmeci yabancıların aynı yerde yerleşmelerini istemeyerek şöyle 

konuşmaktadır; 

“Yabancılara belirli şartlarla mesela devlet istediği zaman el koyacak şekilde ev, arazi satışı 

olabilir. Yabancıların yönetimde söz hakları olmamalı. Kendi muhtarları, kendi belediye başkanları 

olmamalı. Böyle şeyler var şimdi. Örneğin Didim’de İngiliz mahallesi vardı. Ona karşıyım ben. Toprak 

veriyoruz ya resmen yabancılara” (Kadın, 46 yaşında, Görüşmeci 14). 



115  

Küresel dönemde sermaye sahipleri yatırım şartları uygun olduğunda istedikleri 

ülkelerde ticari yatırım yapmaktadır. Bu şekilde birçok yabancı yatırımcının bir ülkede 

faaliyeti olmaktadır. Bu yatırımlar o ülke ekonomisi için (örneğin istihdam sağlaması) 

olumlu bir gösterge olmakla beraber yanında bazı sorunlar ortaya çıkarmaktadır. Bu 

durumu anlayabilmek için görüşmecilere, “Yabancı şirketler istihdam sağlamak 

koşuluyla ülkemizdeki orman, deniz kenarı, tarihi vb. alanları fabrika, maden ocağı, 

santral, otel vb. şekilde kullanabilmelidir düşüncesine katılıyor musunuz?” şeklinde 

soru sorulmuştur. Görüşmeciler yabancıların kâr elde ettikten sonra doğaya zarar 

vermelerini, havamızı, akarsularımızı, toprağımızı kirletmelerini kabul etmemekte bu 

şekilde kullanıma karşı çıkmaktadır. Bir görüşmeci yabancı yatırımları istemediğine 

ilişkin şöyle konuşmuştur; 

“Maden ocaklarını hiçbir şekilde yabancılara veremezsiniz. Enerji santralini yabancılar 

yapmamalı. Fabrika kurulmasıyla ilgili olarak şartları devletçe belirlenip, lehimize olduğu sürece kısıtlı 

olarak fabrika açtırabilirsiniz. Örneğin bir otomobil fabrikası ise bir Türk şirketiyle %50, %50 ortak 

olacak şekilde anlaşılması lazım. Turistik otel açılmasında Türk menfaatlerinin dışında faaliyet 

gösterecek bir otel olmamalı, örneğin otele giden bir Türk vatandaşı dışlanıyorsa ben o oteli orada 

istemiyorum” (Erkek, 56 yaşında, Görüşmeci 2). 

Yabancı yatırımcı yerine Türk yatırımcı isteyen bir görüşmeci şunları söylemiştir; 

“Yabancı şirketleri bu şekilde istemiyorum. Yabancı şirketler dediler ki biz Türkiye'de istihdam 

sağlayacağız, bin kişilik iş sahası açacağız. Bunun için de şurayı, şu deniz kenarını, bu tarihi yeri, şu 

ormanı bize verin. Hayır, buna ben karşıyım. Çünkü bunları işletebilecek, bizim kendi milletimizden de 

pek çok insan vardır. Bu işi biz kendimiz neden yapmıyoruz da onlara yaptıralım? Bunu bizler daha 

güzel işletip, daha güzel verimli ve üretimi kendimiz yapabilecek bir düzeye getirebiliriz” (Kadın, 60 

yaşında, Görüşmeci 3). 

Liberal ekonomide yabancı yatırımcı olabileceğini fakat çevre korumanın devlet 

kontrolünde olması gerektiğini düşünen bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Biz ülkemizi liberal ekonomiye dayalı olarak biliyoruz. Liberalizmde yabancı yatırımcı var. 

Ama özellikle tarihi, turistik, orman varlığı, hariç, teknolojilerini ülkemize getirip, teknolojik anlamda 

ileri seviyeyi, devletin yasalarına uygun şekilde faaliyet gösteren yabancı sermayeye karşı değilim” 

(Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Yabancı şirketlerin doğamızı kirlettiğini düşünen bir görüşmeci şunları söylemiştir; 

“Yabancıların istihdam sağlayacağız, güzel şeyler yapacağız, üretimi arttıracağız gibi 

sözlerinin doğru olmadığını düşünüyorum. Yabancı şirketlerin fabrika kurmaları olabilir fakat doğal 

kaynaklarımızı kullanıp ormanlarımızı talan etmeleri, dağı ovayı zehirlemelerini onaylamıyorum” 

(Erkek, 60 yaşında, Görüşmeci 8). 



116  

Aynı şekilde yabancı yatırımcıların doğayı zehirlediğini düşünen bir görüşmeci şöyle 

konuşmuştur; 

“Kesinlikle yabancı şirketleri hele maden şirketlerini istemiyorum. Güzelim ormanlarımızın 

yok edilmesine karşıyım. İsterse o ormandan gramı gramına her adımda beş yüz kilo altın çıksın. 

Ormanları yok ettik, o yüzden yağmur yağmıyor kar yağmıyor. Her taraf, ekolojik sistem, mevsim 

döngüsü bozuldu. Her madenden elmas, altın çıkarsalar da hayır kabul etmiyorum. Bir tane ağaç dahi 

kesilmemelidir. Gördük işte madenlerde siyanür kullanılmasını. Erzincan İliç ne oldu? Doğayı 

zehirlediler. O toprak eski haline döner mi?” (Kadın, 48 yaşında, Görüşmeci 12) 

Ülkemizin konumu jeopolitik olarak çok önemlidir. Tarih boyunca topraklarımız 

üzerinde onlarca devlet kurulmuş, birçok ülke bu toprakları ele geçirmeye çalışmıştır. 

Günümüzde de ülkemizin jeopolitik konumu özellikle enerji yatakları, Avrupa’ya 

komşu olma ve askeri, siyasi nedenlerle önemini arttırmaktadır. Görüşmecilere 

“Yabancı ülkeler, ülkemizi ele geçirmek için uğraş vermektedirler, düşüncesine 

katılıyor musunuz?” şeklinde soru sorularak düşünceleri öğrenilmeye çalışılmıştır. İki 

görüşmeci hariç on beş görüşmeci yabancıların özellikle ekonomik faaliyetlerle 

ülkemizi ele geçirmeyi düşündüklerini söylemişlerdir. İki görüşmeci ise bütün 

ülkelerin ekonomik mücadelede benzer davranışlar sergilediklerini söylemiştir. 

Başka ülkelerin ülkemizi ele geçirme düşünceleriyle ilgili olarak bir görüşmeci şöyle 

söylemektedir; 

“Evet diğer ülkelerin böyle bir düşünceye sahip olduğu fikrine katılıyorum. Çünkü Türkiye 

konumu itibariyle öyle stratejik bir noktada ki herkes Türk hava sahasını ya da deniz sahasını 

kullanabilmeyi istiyor. Orası olmadan hiçbir yere geçişin olmayacağını herkes çok iyi biliyor. Ülkemiz 

bu sebeplerle kilit noktası olduğu için Türkiye'ye sahip olmak adına herkes her yerden ekonomik, siyasi, 

kültürel bir şekilde ülkemize saldırıyor” (Kadın, 60 yaşında, Görüşmeci 3). 

Başka ülkelerin ekonomik olarak bizi ele geçirmeye çalıştıklarını düşünen bir 

görüşmeci şunları söylemiştir; 

“Bu düşüncenin doğru olduğunu düşünüyorum. Örneğin …. Bank Trakya’daki çiftçilerimizin 

borçlarından dolayı topraklarının %60'ı üzerine şu anda ipotek koymuş durumda. Bu …. bank İngiliz 

bankası. Yani adam senin Trakya'na ipotek koymuş. Ekonomik olarak ele geçiriyorlar bizi” (Kadın, 52 

yaşında, Görüşmeci 9). 

Bir görüşmeci benzer şekilde şunları söylemiştir; 

“Diğer ülkeler ülkemizi ele geçirmek için uğraş veriyorlar. Şöyle yapıyorlar. Ele geçirmek için 

artık sadece toprak almaya çalışmıyorlar. Milli eğitimde, ekonomide kesinlikle ele geçirildiğini 



117  

düşünüyorum. Bizi ele geçirmek için sıcak savaş yapmıyorlar, başka yöntemleri kullanıyorlar” (Kadın, 

46 yaşında, Görüşmeci 14). 

Yabancıların ülkemizi ele geçirme düşüncesine katılmayan bir görüşmeci şunları 

söylemiştir; 

“Böyle bir düşünceye yok, katılmıyorum. Dış güçlere inanmıyorum. Her ülke kendi çıkarı 

doğrultusunda bir şeyler yapıyor. Ama öyle ülkeyi ele geçirme gibi bir dertleri olduğunu 

düşünmüyorum. Bütün devletlerin birbirlerine karşı ekonomik, siyasi mücadeleleri var” (Erkek, 47 

yaşında, Görüşmeci 1). 

Küresel dönemin milliyetçilik düşüncesini, duygusunu törpülediği düşünülen 

olgulardan birisi de Avrupa Birliği gibi üst siyasi oluşumlardır. Üst kimlik olan millet 

kavramının daha üstünde bir kimlik edinilmesi bireyler tarafından kabul 

görmemektedir. Avrupa Birliği üye ülke vatandaşları kendilerini ait oldukları millet 

üzerinden tanımlamaktadır. Avrupa Birliği ekonomik ve siyasi birliği ifade etmektedir. 

Ekonomik yasalarda birliktelik sıradan vatandaşlara ayrıca bir üst kimlik 

oluşturmamaktadır. 

Ülkemiz Avrupa Birliğine aday ülkelerdendir. Avrupa Birliğine üye olmak için başta 

ekonomik olmak üzere pek çok yasal mevzuat düzenlemesi devletimiz tarafından 

yapılmaktadır. Avrupa Birliğine tam üye olmamız ile ilgili olarak görüşmecilerimize 

“Ülkemizin Avrupa Birliğine tam üye olarak kabul edilmesini ister misiniz?” şeklinde 

soru sorularak düşünceleri öğrenilmeye çalışılmıştır. Görüşmecilerden on bir kişi 

Avrupa Birliğine üye olmayı desteklerken, iki görüşmeci kararsız kalmış, beş 

görüşmeci ise Avrupa Birliğine üye olmayı uygun bulmamıştır. Avrupa Birliğine üye 

olmayı isteyen görüşmeciler, ekonomik açıdan daha gelişeceğimizi, insan hakları ve 

yasalara uyum konusunda iyi olacağımızı, Batılılaşma çabalarımızın devam edeceğini 

gelecekte çocuklarımızın daha iyi şartlarda yaşayacaklarını düşünmektedir. Avrupa 

Birliğine üye olmanın iyi olmayacağını düşünen görüşmeciler, üye ülkelerin Hıristiyan 

olduklarını dini inanç bakımından ve kültürel olarak sorun olacağını düşünmektedir. 

Bir görüşmeci Avrupa Birliğine üye olmamızın birçok konuda iyi olacağını düşünerek 

şöyle konuşmuştur; 

“Avrupa Birliğine üye olmamızı isterim. Türkiye'nin Avrupa'ya doğru yüzünü dönmesi 

gerektiğini düşünüyorum. Avrupa'nın insan hakları, hukuk normları çok gelişmiş durumda. O yüzden 

Avrupa ülkelerindeki hakların, özgürlüklerin ülkemde de olmasını istiyorum. Zaten şu an öyle bir bıçak 

sırtı durumdayız ki ya Batı ya da Orta Doğu diyeceğimiz bir döneme giriyoruz. Bazı sorunlar bizi Orta 



118  

Doğu bataklığına çekmeye çalışıyor. Eğer Avrupa Birliğine girmezsek Ortadoğu ülkeleri gibi birçok 

sorunun içine gireceğiz endişesi taşıyorum” (Erkek,47 yaşında, Görüşmeci 1). 

Avrupa Birliğine üye olmamızın milliyetçilik duygumuzu düşürmeyeceğini 

vurgulayan bir görüşmeci şunları söylemiştir; 

“Avrupa Birliği ile ilgili şöyle söyleyeyim. Ben bir Türk milliyetçisi olarak Türk toplumunun 

aydınlanmasından, okumasından, gelişmesinden mutluluk duyarım. Türk milleti okudukça, tarihini 

tanıdıkça, kendisi geliştikçe daha da milliyetçi olacaktır, ondan eminim. Avrupa Birliği bir ekonomik 

entegrasyon. Bizi de alacaklarını pek düşünmüyorum. Ben Avrupa Birliği'ne üye olunması taraftarıyım. 

Çünkü benim çiftçim, üreticim, o zaman kuru üzümünü yaparken diyecek ki, ben entegrasyon içinde 

bunu satacağım. Bizim eksikliğini hissettiğimiz kurallarımız Avrupa Birliği ile düzenlenecektir. Bu 

konuda Avrupa Birliği'ne girilmesinin devletimize ve milletimize faydası olacağını düşünüyorum” 

(Erkek, 56 yaşında, Görüşmeci 2). 

Avrupa Birliğine üye olmamızı isteyen bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Ben Avrupa Birliğine üye olmamızı onaylıyorum. Neticede bize çok faydası olacak diye 

düşünüyorum. Avrupa Birliği normlarına bakıyorum milliyetçiliği engelleyecek bir konu yok yani. Genel 

olarak hukuki, ekonomik düzenlemeler var. Yani benim milliyetçiliğimi etkileyecek bir şey yok gibi 

geliyor bana” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Birliğe üye olmamızı isteyen fakat Avrupa ülkelerinin bunu istemeyeceğini düşünen 

bir görüşmeci şöyle söylemektedir; 

“Avrupa Birliğine girmeliyiz. Ben şöyle düşünüyorum örneğin ben bir fabrika kurdum ve bu 

fabrika tıkır tıkır çalışıyor ve çok kâr ediyor. Dışardan gelen birisine kardeşim sen bana hiçbir şey 

vermeden gel bana ortak ol der mi? böyle bir teklif yapar mı? Yani söylemek istediğim Avrupa Birliği 

bizi almaz, üye yapacağız der fakat oyalar bizi. Biz gelişmekte olan bir ülkeyiz. Bizi üye yapmadan 

bekletirler. Avrupa nüfusu yaşlanıyor, işgücü sıkıntıları var. Belki bizim genç dinamik nüfustan işgücü 

olarak yararlanmak için isteyebilirler” (Erkek, 60 yaşında, Görüşmeci 8). 

Üye olmayı isteyen bir görüşmeci şunları söylemiştir; 

“Üye olmamızı isterim. Zararlı bir şey değil ki. Ülke çıkarlarımız için faydalı olacağını 

düşünüyorum. Mesela mesleğim gereği biliyorum, bizde etli çiğ köfte sokak satışı yasaklandı, kokoreçte 

düzenlemeler yapıldı, gıda mevzuatımız Avrupa mevzuatına uygun hale getirildi. Böyle güzel 

uygulamalar yapılacağı için üye olmamızı isterim. Avrupa Birliği'ne giriş şartlarını yerine getirdiğiniz 

zaman oradaki yasal konfor da bize ulaşmış oluyor. Benim ülkeme, benim insanıma, insanımın refah 

düzeyine bir faydası olacaksa isterim, siyasi çıkar için başka amaçlar için kullanılacaksa o zaman 

istemem tabi” (Kadın, 46 yaşında, Görüşmeci 14). 

Avrupa Birliğine üye olmayı yasal düzenlemeler açısından isteyen bir görüşmeci şöyle 

söylemektedir; 



119  

“Avrupa Birliğine girmemizi tabi ki çok isterim. Ben Avrupa Birliği'ne karşı olmadım. Üyelikle 

ilgili bazı konular yanlış anlatılıyor. Mesela Avrupa Birliği'ne üye olsaydık kadın cinayetleri olur 

muydu? Hayvan hakları daha korumalı bir şekilde uygulanmaz mıydı? İnsan haklarını, hayvan 

haklarını, doğayı koruyabilirseniz zaten siz de Avrupalısınız” (Erkek, 46 yaşında, Görüşmeci 17). 

Avrupa Birliğinin bizim ülkemizi istemediğini düşünen bir görüşmeci şunları 

söylemiştir; 

“Avrupa ne anlıyor, biz neyle uğraşıyoruz. Avrupa ile kültürlerimiz çok farklı. Avrupalılar 

istemiyor bizi zaten. İngiltere ayrıldı, yarın İtalya'nın ayrılmayacağını bilmiyoruz değil mi? Bir de 

mesela kendi kültürleri dışında güçlü bir devlet istemiyorlar. Üye olarak alınan devletlere bakın. 

Örneğin Kosova küçük devletler var üye yaptıkları. Bizi böyle kenarda tutuyorlar. İçeri almıyorlar 

tamam mı? Ne yok diyorlar ne de evet diyorlar, oyalıyorlar bizi. Gümrük birliği ile bazı karşılıklı 

tavizler veriliyor o kadar. Sermaye, para, mal serbest dolaşacak fakat bizim vatandaşlarımız 

dolaşamayacak, işlerine gelmiyor” (Erkek, 71 yaşında, Görüşmeci 15). 

Avrupa Birliğine üye olmamızın kültürümüzü olumsuz etkileyeceğini düşünen bir 

görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Avrupa Birliğine üye olmayı ben istemem. Bizim çocuklarımız bunların kültürüne kapılır, 

kendi kültürümüzü unuturuz. Zaten gençlerimizin çoğu gidiyor Avrupa’ya. Çocuklarımızın bir Alman 

gibi bir Fransız gibi büyümelerini istemem” (Erkek, 58 yaşında, Görüşmeci 16). 

Görüşmecilerden milliyetçi görüşlere, duyguya sahip olmalarının gündelik yaşamda 

sosyal çevrelerinde nasıl etkili olduğu, milliyetçiliğin kendileri için ne anlam ifade 

ettiği öğrenilmeye çalışılmış ve “Milliyetçilik duygusu, düşüncesine sahip olmanız 

gündelik yaşamınızda sosyal çevrenizi nasıl etkiliyor?” şeklinde soru sorulmuştur. 

Görüşmecilerce milliyetçilik düşüncesine sahip olmak, bu duygularla diğer insanlarla 

etkileşime girmek, bu duygu halini bir şekilde dışarıya göstermek bir gurur kaynağı 

olarak ele alınmaktadır. Milliyetçilik övünç duyulacak bir düşünce olarak 

görüşmecilerin çevrelerinde, aile, iş, arkadaşlar veya uzak gruplarda konuşma tarzı, 

çeşitli objeler vb. şekillerde gösterilen bir olgudur. Görüşmeciler çevrelerinde bulunan 

kişilerin buna saygı duyduklarını karşılarından olumsuz bir tepki almadıklarını 

söylemiştir. Bir görüşmeci bu duygusunu şöyle dile getirmektedir; 

“Ben bir Türk milliyetçisiyim. Turancıyım. Ben Türk milliyetçiliğini savunurken hiçbir 

arkadaşımı sen A partisindensin veya senin kökenin şuradan geliyor gibi ayrım yapmam. Hiçbir şekilde 

insanları ötekileştirmeden daha birleştirici olarak Türk milliyetçiliğini savunuyorum ve bundan gurur 

duyuyorum” (Erkek, 56 yaşında, Görüşmeci 2). 



120  

Bir görüşmeci daha çok milliyetçi kişilerle sosyal çevresini oluşturduğunu belirterek 

şöyle konuşmuştur; 

“Ben hep böyle milliyetçi yapıda olan kişilerle görüşürüm. Bazen milliyetçi olduğum için beni 

eleştirirler ya da övgü dolu sözler söylerler. Milliyetçilik benim için övgü dolu bir durumdur. Milliyetçi 

olmayan insanlarla da muhatap olmam. Çok fazla birlikte olmam. Çünkü herkesin görüşü kendinedir” 

(Kadın, 42 yaşında, Görüşmeci 10). 

Siyasi düşüncelerin gösterilmelerinin yaşanılan şehirlerin siyasi yapılarına göre 

değiştiğini düşünen bir görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Ülkemizde değişik yerleşim yerlerinde siyasi düşünceler ve etnik yapılarda farklılıklar 

olabilmektedir. Düşünceleriniz, siyasi fikirleriniz nasıl bir sosyal çevre edineceğinizi de belirlemektedir. 

Şu an yaşadığım şehir olarak sosyal çevremde milliyetçi düşüncelerimi gösterebilmemde bir sakınca 

yoktur. Fakat başka şehirlerimizde bu şekilde imkân olmayabilir. Sosyal çevremde antipatik görünüp 

yoğun bir tepki de alabilirim” (Erkek, 55 yaşında, Görüşmeci 4). 

Kendi siyasi düşüncesine sahip benzer kişilerle birlikte olduğunu söyleyen bir 

görüşmeci şöyle konuşmuştur; 

“Çalıştığım işyerinde genellikle milliyetçi, Atatürkçü daha aydın insanlarla bir arada 

bulunmaktayım. Bu grubumun içinde benim düşüncelerime zıt fikirli kimseler yok. İş yerinde veya yakın 

çevremde benimle zıt siyasi düşüncelere sahip insanlardan uzak durmaya çalışıyorum. Çünkü bu 

insanlara ne ben kendimi ifade edebiliyorum ne de onların düşüncelerinin yanlış olduğunu ben o 

insanlara anlatabiliyorum. Bu kişilerle aramda huzursuzluk çıkmasın diye mesafeli davranıyorum” 

(Kadın, 60 yaşında, Görüşmeci 3). 

Aynı görüşmeci milliyetçiliğini şöyle anlatmaktadır; 

“Ben Türkiye'de yaşayan Türk milliyetçisiyim. Türk topraklarını seviyorum. Al kırmızı bayrak 

altında özellikle de Mustafa Kemal Atatürk'ün kurtardığı bu topraklarda yaşamak ve onun ve silah 

arkadaşlarının bu kahramanca mücadelesinin karşısında bu toprakları korumak adına sonuna kadar 

milliyetçiyim. Sonuna kadar Türk'üm. Milli duygularım, düşüncelerim her zaman için ön planda. Hiçbir 

zaman bunların değişeceğini zaten düşünmedim. Milli beraberlik duygusunun bizi bir arada tutacağına 

inanıyorum. Millet, aynı vatan, tek toprak, tek bayrak altında olan topluluktur. Ben de o topluluğun bir 

üyesiyim ve sonuna kadar da milliyetçiyim” (Kadın, 60 yaşında, Görüşmeci 3). 

Bir görüşmeci milliyetçilik duygusunu şöyle ifade etmektedir; 

“Ben yörük kızıyım. Atatürk'ün yörükler için söylediği sözlerdeki gibi “gidip Toros Dağlarına 

bakınız, eğer orada tek bir Yörük çadırı görürseniz ve o çadırda duman tütüyorsa şunu çok iyi biliniz ki 

bu dünyada hiçbir güç ve kuvvet asla bizi yenemez” evet ben de bu vatanın sahibi ve ebediyete kadar 

bekçisiyim. Ben aynı zamanda Hasanoğlan Köy Enstitüsü okulundan biri olarak milliyetçilik ruhunu 

Atatürkçü öğretmenlerimden aldım” (Kadın, 58 yaşında, Görüşmeci 7). 



121  

Bir görüşmeci Çerkez olduğuna vurgu yaparak milliyetçilik duygusunu şöyle dile 

getirmektedir; 

“Hepimizin aynı duyguları hissetmemiz, ülkemize sahip çıkmamız gerekmektedir. Özellikle dış 

güçlere, yabancı ülkelere karşı birlik ve beraberlik içerisinde görüşlerimiz, düşüncelerimiz, siyasi parti 

tercihlerimiz ne kadar farklı olursa olsun dışarıya karşı tek bir yumruk halinde olmalıyız. Soyumuz 

Kafkaslardan gelmektedir. Çerkezler ülkemize Rus göçleri sonucunda gelmişlerdir. Ülkemize geldikten 

sonra da Çerkez'ler, Kafkas Türkleri, bu ülkenin asil vatandaşları olmuşlar. Türkiye Cumhuriyeti'nin 

kurulmasında Mustafa Kemal Atatürk'ün ve Cumhuriyeti'nin yanında yer almışlar. Hiçbir zaman hain 

olarak gösterilmemişlerdir. Ve her zaman için kendini Türk milletinin bir neferi, evladı olarak kabul 

etmişlerdir. Ben de kendimi Çerkez olarak da bu şekilde kabul ediyorum, görüyorum. Bizim kültürümüz, 

törelerimiz Türk töresidir. Mesela bizde şöyle töre vardır; bir misafir evimize geldiği zaman ev sahibi 

kahve veya çay getirir ve tepsiyi tutar geri geri çıkar. Veya orada ayakta bekler. Arkasına dönüp gitmez. 

Bu kültürler, gelenekler, düğünlerimizde falan bunların hepsi yaşatılır, nesilden nesile devam ettirilir. 

Bizler Türklüğümüzden gurur duyarız” (Erkek, 62 yaşında, Görüşmeci 13). 

 

5.7. Bulguların Genel Değerlendirilmesi 

 
Küresel dönemde bireylerde milliyetçilik algısını anlayabilmek için görüşmecilere bir 

grup yarı yapılandırılmış soru yöneltilmiştir. Sorular belirli başlıkları içermekle 

beraber alt sorularla birlikte görüşmecilerin duyguları, düşünceleri, deneyimleri 

öğrenilmeye çalışılmıştır. Bu deneyimler kişilere aittir ve değerlidir. 

Görüşmeciler milliyetçilik duygusuyla beraber milliyetçiliği siyasi bir fikir olarak 

değerlendirmiş ve siyasi kimliklerinin ifadesinde milliyetçiliği birinci sırada 

göstermiştir. Küreselleşme bireyleri birçok yönüyle homojen kültüre yöneltmekle 

beraber toplumlar bir şekilde kendi kültürlerini korumaya almakta, geleneksel 

değerlere sahip çıkmaktadır. Görüşme yapılan grup Atatürkçü, Demokrat, Ülkücü ve 

Liberal olarak siyasi kimliklerini ifade etmiştir. Atatürkçü, Demokrat ve Liberal olmak 

siyasi yelpazede merkeze yakın olarak düşünülmektedir. Milliyetçi bireyler içerisinde 

Ülkücü olmak, daha siyasal bir tutum, siyasal bir parti söylemi, milliyetçi 

terminolojiye sahip olmak ve siyasi yelpazede daha sağda bir konum belirlemek 

şeklindedir. Görüşmeciler çoğunluğu merkezle aşırı sağ arasında sağa doğru bir 

ortalama gösterirken, milliyetçilik düşüncesini solda bulan bireyler merkez ile aşırı 

solun ortasında yer almaktadır. 

Milliyetçilik düşüncesi modern bir siyasi düşüncedir. Milliyetçi duygu ve düşünceler 

tarihi olaylarla (ki bunlar zafer hikayeleri olabildiği gibi derin üzüntü ve acı veren 



122  

olaylar da olabilir), tarihi kişilerle, dil, din, mitler, başta bayrak olmak üzere milli 

sembollerle, şiirler, marşlar, şarkılar ile edebiyat, folklor, milli bayramlar ve diğer 

birçok kültürel değerler ile beslenmekte ve kuşaktan kuşağa yazılı sözlü 

aktarılmaktadır. Milliyetçilik geçmişe dair çok fazla vurgu yapması ile gelenekseldir 

ve bu anlamıyla siyasi yelpazede sağda yer almaktadır. Milliyetçilik ekseninde sol 

olarak yer alan siyasi düşüncede ise daha çok kozmopolitanizm, hümanizm gibi 

fikirler bulunmaktadır. On yedi görüşmeciden dokuz kişi kendini sağda, altı kişi ise 

kendini solda görmektedir. Bu durum milliyetçi düşüncenin sağ fikir olarak düşünülse 

de bireylerin çok rahat kendilerini solda görüp milliyetçi düşünceye sahip olduklarını 

göstermektedir. Yani günümüz milliyetçiliği özellikle soğuk savaş dönemlerinin sağ- 

sol düşünce yapısında olduğu gibi değildir. Kendilerini solda gören bireyler milliyetçi 

düşüncelere özellikle vatanın toprağına, derelerine, ormanlarına, havasına, sahip çıkıp 

savunmaktadır. Görüşmeler esnasında sağ siyasi düşüncelere sahip olan iki görüşmeci 

seçimlerde Marksist sol düşünceye sahip partilere oy verebileceklerini çünkü bu 

partilerin vatanın her karışına sahip çıktıklarını gördüklerini söylemiştir. 

Araştırmayla ilgili görüşmelerin biri hariç hepsi ülkemizdeki 31 Mart 2024 yerel 

seçimler öncesinde yapılmıştır. Görüşmeler bu canlı siyasi atmosfer içerisinde 

gerçekleşmiştir. Görüşmeciler görüşmenin adından biraz çekinseler de konuşmaların 

hepsi canlı bir şekilde sürmüştür. Görüşmeciler milliyetçilik ile beraber yaşadıkları 

ekonomik, sosyal sıkıntıların hepsini bazen eleştirerek kimi zaman da kızarak dile 

getirmiştir. Bu bağlamda milliyetçilik düşüncesi görüşmeciler hangi siyasi partiye oy 

verirlerse versinler siyasetin merkezinde yer alan bir düşünce olarak heyecanla 

ilgilendikleri bir konu olmuştur. Süre kaygısıyla kimi görüşmecilere bir an önce 

cümlesini bitirmesi için sonraki soru sorulmak zorunda kalınmıştır. 

Görüşmeciler sadece milliyetçi söylemlere bakıp oy verme tercihlerinde 

bulunmamaktadır. Özellikle yerel seçimlerde parti adaylarının güvenilir olması, genel 

ekonomik durum, işsizlik, eğitim, sağlık ve diğer sosyal sorunlar da oy verme 

tercihlerinde etkili olmaktadır. Bununla birlikte görüşmeciler kendi siyasi 

düşüncelerine uzak partilerde bile milliyetçi söylemleri dikkatle takip etmekte, 

kendilerine uzak siyasi yapıdaki partileri de övmektedir. Küreselleşme olgusu, 

seçimlerde milliyetçi söylemlere sarılan partilere, adaylara artı puan kazandırmaktadır. 

Her seçimde seçmen başta ekonomik sorunlar olmak üzere ülkede yaşanan 

olumsuzlukları küresel ekonomik sisteme, dış güçlere bağlayabilmektedir.  Bu 



123  

düşünceyi milliyetçi söylemlerle iyi yönetebilen partiler seçimlerde bunun faydasını 

görebilmektedir. 

Samuel P. Huntington’a göre, soğuk savaşın sona ermesi muhafazakarların ortak 

hedeflerini kaybetmelerine neden olmuştur. 1970’li ve 1980’li yıllarda 

muhafazakarlığın yeni biçimi neo-muhafazakarlığın fikir babası Milton Friedman, 

taraftarı Irving Kristol ve siyasi söylemcisi Ronald Reagan olarak yer almıştır. Neo- 

muhafazakarlık klasik muhafazakarlıktan ayrılarak liberal görüşlere yaklaşmıştır. 

Sovyetler Birliğinin yıkılması ile neo-muhafazakarlık iyi bir toplum imajı, dünyayı 

iyileştirme düşünceleri doğrultusunda liberalizm ile birliktelik sağlamıştır 

(Huntington, 2019:76). Araştırmada Samuel P. Huntington’un bahsettiğine benzer 

düşünceler görüşmecilerde de tespit edilmiştir. Görüşmecilerin milliyetçilik 

düşünceleri 12 Eylül 1980 öncesi siyasi yapılardaki gibi katı bir durum 

sergilememektedir. 12 Eylül öncesinin sert, kavgacı, diğer düşüncedeki kişilere 

tolerans göstermeyen milliyetçi bireyleri günümüzde karşı tarafı dinleyen, herhangi 

bir fikir çatışmasında orta yol bulmaya çalışan kişiler olarak konuşmaktadır. 

Görüşmeciler 12 Eylül öncesi vurdulu kırdılı davrandıklarını, yanlış yaptıklarını 

kendileri ifade etmektedir. 12 Eylül, dönemin kargaşa, çatışma ortamını bitirmekle 

beraber aynı zamanda soğuk savaş döneminin yani iki kutuplu dünya döneminin 

bitişinin ülkemizdeki ilanıdır. 1990’lı yıllarda ise Sovyetler Birliği dağılıp Rus tehdidi 

ortadan kalktığı için Milliyetçi düşüncede bulunan kişilerde neo-muhafazakarlık 

düşünceleri başlamıştır. Milliyetçi düşüncedeki bireyler rahatlıkla diğer liberal söylem 

içeren partilere yönelebilmekte ve/veya karşı tarafın düşüncelerine destek 

verebilmektedir. Bununla beraber sonraki yıllarda ortaya çıkan terör örgütlerinin 

eylemleriyle milliyetçilik düşüncesi “biz” duygusunu pekiştirmiştir. 

Küresel dönemin temel özelliği, finansın ve metanın sınırsız dolaşımıdır. Küresel 

olma, dünyanın herhangi bir coğrafyasında üretilen bir ürünün başka bir coğrafyada 

bulunan insanlar tarafından satın alınması, kullanılmasıdır. Bu olgu bütün coğrafyalar 

tarafından gerçekleştiğinde yani dünyada üretilen bütün ürünler, dünyanın her 

yerindeki insanlar tarafından tüketildiğinde küreselleşme tam anlamıyla gerçekleşmiş 

demektir. Finansın bütün dünyada serbest dolaşımı, meta üretiminin ve tüketimin 

serbest hale gelmesi yani küreselleşme olgusu, bütün yerel kültürleri ister istemez bir 

araya getirmeye homojenleştirmeye yöneltecektir. Dünyanın büyük sermayeye sahip 

Batılı ülkeleri bu yönde etkin olarak yer almakta, yerel kültürler bu güç karşısında 



124  

direnmeye çalışmaktadır. Tüketim olgusunda bir direnç noktası olarak görülen bir 

davranış, tüketiciler tarafından ürünün orijinini öğrenme ve bu orijine göre ürünü satın 

alıp almama konusunda karar vermedir. Milliyetçi duygu ve düşüncesine sahip 

bireylerin bu konuda daha hassas davrandığı düşünülmektedir. 

Görüşmecilere yöneltilen tüketim ile ilgili sorulara verilen cevaplara göre özellikle 

gıda ürünlerinde Türk malı olmasına özen gösterilmektedir. Türk malı gıda ürünleri 

dini inanç bakımından bir garanti olarak düşünülmekte bununla beraber damak tadı ve 

kültürel özellikler bakımından tercih edilmektedir. Ülkemizde üretimi az olan veya 

olmayan elektronik ürünlerde mecburen yabancı ürünler tercih edilmektedir. Ürün 

satın alınmasında ürünün kalite/ fiyat oranı görüşmecilerin satın alma tercihlerinde en 

önde yer almaktadır. Giyim ile ilgili olarak Çin’in üretime çok hâkim olduğu ve 

ülkemiz piyasalarında Çin menşeili giysilerin çok yer aldığı ve fiyatlarının uygun 

olduğu bilinmektedir. Küreselleşme olgusu giysi tüketiminde milliyetçi duygu ve 

düşünceye sahip bireylerde ekonomik davranmaya yöneltmektedir. 

Görüşmecilerin bir kısmı tüketim tercihlerinde dünyadaki siyasi olaylara göre tercih 

yaptıklarını söylemiştir. Dini inançlarıyla veya kültürel olarak benzer olduğumuz 

ülkelerin başka ülkelere olan ilişkilerinde sorun olduğunda taraf belirtmek üzere satın 

alınan ürünlerin orijini kontrol edilmekte ve buna göre satın alma kararı verilmektedir. 

Bu olgu özellikle İsrail-Filistin sorununda kendini göstermekte ve görüşmeciler İsrail 

mallarının boykotunu desteklediklerini söylemektedir. 

Görüşmecilere yöneltilen tatil sorusuna, yurt dışı tatilleri kısa süreli ve ekonomik 

olursa yapılabileceği şeklinde cevap verilmiştir. Tatillerde tercih edilen mekân olarak 

deniz kenarı, turistik sahil yerleri ve memlekete gitme tercihleri sorulmuştur. 

Yurdumuzun tatil yerleri, doğa güzelliği, kültürel tarihi ören yerlerinin zenginliği ortak 

fikirdir. Görüşmeciler tatile deniz kenarına gitseler de memleketlerinde de tatillerinin 

bir kısmını geçirmek istemektedir. Küreselleşmenin tatil olarak reklamlarda kullandığı 

resim, deniz kenarında bir otelde, her şey dahil paketiyle ailecek vakit geçirmedir. 

Küreselleşmenin bu tatil modeli görüşmecilerin büyük kısmında kabul görmekle 

beraber bu olguya direnç gösterilen davranış ise tatilin bir kısmında memlekette 

bulunarak aile, akraba ve kendi kültürünü yeniden deneyimlemedir. Böylece kent 

yaşamından kendi öz kültürüne kısa da olsa bir seyahat yapılmaktadır. 



125  

Görüşmecilere gündelik hayatta sıklıkla karşılaştıkları milliyetçilik duygu ve 

düşüncelerini gösterebilecekleri bir grup soru yöneltilmiştir. Milli marşlar söylenirken 

marşlara katılıp katılmadıkları, milli bayramlarda bayrak asmak, milliyetçilik sembolü 

olabilecek objelerin diğer insanların görebilecekleri şekilde araçlarında, üstlerinde, ev, 

iş yerlerinde bulundurulması, özellikle milli maçlar olmak üzere spor 

karşılaşmalarındaki davranışları ve sosyal medya kullanımları öğrenilmeye 

çalışılmıştır. 

Milli marşlar söylenirken saygı duruşunda bulunmak istisnasız bütün görüşmecilerin 

ortak davranışıdır. Yolda araç kullanırken bile denk gelindiğinde araç durdurularak 

anma törenine katılım sağlanmaktadır. Milli marşlar ve bayrak, millet olma 

duygumuzu en üst düzeye çıkaran, duygu seli yaşadığımız, özellikle kalabalıklar 

içinde olduğumuzda coşku yaratan anlardır. Birçok görüşmeci eğer tatsız bir deneyimi 

yoksa milli marş okunurken saygı göstermeyen kişileri uyarmaktan çekinmemektedir. 

Milli bayramlarda evin balkonuna, balkon yoksa camdan sarkıtarak bayrak asma gurur 

verici duyguyla, ailecek çoluk çocuk yapılan bir davranıştır. Bazı görüşmeciler yurt 

dışında iken Türk bayrağını gördüklerinde bayrakla beraber fotoğraf çektirmeyi eksik 

etmediklerini söylemiştir. Görüşmeciler, milliyetçilik sembolü olabilecek objeleri, 

üstlerinde, evlerinde, iş yerlerinde kullanmaktan, sergilemekten mutlu olmakta gurur 

duymaktadır. Milliyetçilik sembolü olabilecek şeyler, bayrak motifleri, Türk tarihinde 

yer almış mitolojik semboller, yazılar, damgalar, Türk büyükleri, Atatürk resimleri, 

minyatürler, tarihi kıyafetler, savaş aletleri, duvar resimleri vb. çok zengin bir birikim 

bulunmaktadır. Bu sembollerin kullanılması, bireylerin milliyetçilik düşüncesine 

sahip oldukları kimliklerini ifade etme yöntemleridir. 

Spor, küreselleşme olgusunun en güzel örneklerinden birini göstermektedir. Sporun 

bütün dalları kapitalist ilişkiler içerisinde, günümüz neoliberalizm döneminde 

endüstrileşmiş halde bulunmaktadır. 

Görüşmeciler milli maçları kaçırmadıklarını, özellikle sevdiği spor dallarında 

olduğunda mutlaka seyrettiklerini söylemiştir. Ülkemizde kadın voleybol takımımızın 

son dönemlerde gösterdiği başarılar ve en son Avrupa Şampiyonu olması, bütün 

görüşmecilerimizde milliyetçilik duygusunun tavan yaptığı, gurur duydukları bir 

karşılaşma olmuştur. Tabir yerindeyse kadın voleybol takımımızın final maçında file 

önündeki oyuncumuz, sıcak savaşların siperdeki askeri gibidir. 



126  

Bazı ülkelerin kültürel spor alışkanlıklarını hariç tuttuğumuzda, spor dalları içerisinde 

futbol bütün dünyada ilk sırada yer almaktadır. İletişim teknolojisinin bütün olanakları 

futbol maçlarının yayınlanmasında, maçlar üzerine bahis oynanmasında 

küreselleşmenin açık örneği olarak kullanılmaktadır. Futbol müsabakalarının elli bin, 

seksen bin kişilik stadyumlarda dopdolu oynanması seyir zevki, heyecan ve taraftarı 

olduğu kulübün renkleriyle bir kimlik gösterimi olarak biz-onlar duygusunun 

yaşandığı ortamlardır. Futbolun bu kitleleri etkileyici yönü milli maçlarda daha da 

önem kazanmaktadır. Kültürel bir farklılık içerisinde tarihsel olarak büyük 

çatışmaların yaşandığı ülkeler arasında oynan futbol maçları, tarihsel yenilgilerin 

rövanşı olarak büyük bir coşkuyla seyredilmektedir. 2023 yılı yapımı “Zaferin Rengi” 

isimli filmde bu konu işlenmiştir. Tarih 1923 yılı Haziran ayıdır. Kurtuluş savaşı 

kazanılmış ve İngiliz Ordusu İstanbul’u terk etmektedir. İstanbul’daki Birleşik Krallık 

Ordu Komutanı General Harington bu yenilgiyi sindirememiş ve dönerken 

Milliyetçilik duygusu içerisinde İngiltere’ye galip dönmek için Birleşik Krallık Ordu 

takımı ile Fenerbahçe’nin müsabaka yapmasını istemiş ve adına bir kupa maçı 

düzenlemiştir. Cephede yenemedikleri Türk Milletini futbol sahasında yenerek 

üstünlük gösterilerini sürdürmek istemişlerdir. Fenerbahçe kulübü bu maçın futbol 

maçı olması ötesinde, Türk milletinin yokluklar içerisinde emperyalistlere karşı 

mücadele edip nasıl Kurtuluş Savaşını kazanıp özgür milletlerden olduysa, bu maçı da 

kazanmanın Türk milletinin varlığını bir kez daha bütün dünyaya haykırmak olduğunu 

bilmektedir. Harington kupası maçı çok çekişmeli olarak heyecan içerisinde geçmiş ve 

Fenerbahçe maçı kazanıp Türk milletinin bağımsızlığını bir kere daha bütün dünyaya 

göstermiştir (Oğuz-2023). 

Futbolun kitleleri etkileyici gücü kimi zaman gündemi değiştirmek kimi zaman da 

gündemi gizlemek amacıyla kullanılmaktadır. Gündemi gizleme amacı olarak futbolun 

kullanılmasına bir örnek de Kurtuluş Savaşı sırasında Gazi Mustafa Kemal Atatürk 

tarafından yapılmıştır. Mustafa Kemal Atatürk’ün Söylev’inde (Nutuk) yer alan 

anlatımıyla; Kurtuluş Savaşında Türk Ordusu Büyük Taarruz için bütün hazırlıklarını 

gizlilik içerisinde yapmış ve taarruz planının bütün komutanlara açıklanma zamanı 

gelmiştir. Bu toplantı için 28 Temmuz 1922 günü Akşehir’de bütün komutanlar bir 

futbol maçı seyredilmesi için çağrılmış ve Büyük Taarruzun planları ayrıntılı olarak 

görüşülmüştür (Atatürk, 1978: 492). 



127  

İletişim teknolojisindeki gelişmeler ile Küreselleşme olgusu kendisini bir adım daha 

ileriye atmıştır. İletişim kavramı önceleri diğer insanlarla haberleşmeyi içerirken 

günümüzde sosyal medya platformlarıyla farklı içerik kazanmıştır. Sosyal medya ile 

gerçekte hiçbir zaman bir araya gelemeyeceğimiz insanlara ulaşabilme imkânı 

verilmektedir. Sosyal medya grupları birçok coğrafyadan sayısız insanla bizi 

birleştirmektedir. Sosyal medya herhangi bir olay karşısında kendi düşüncemizi birçok 

kimseye iletme olanağı ve özgürlüğü sağlamaktadır. Küreselleşme döneminde bütün 

yoksulluklarına veya göz kamaştıracak zenginliklerine rağmen insanlar neden sosyal 

medya kullanarak resim, video çeşit çeşit paylaşımlar yapıyorlar? Para için, şan şöhret 

için yapanlar hariç sıradan insanlar neden bu paylaşımları yoğun şekilde yaparlar? 

Sosyal medya paylaşımı, yalnızca bir yazarın en çok satan kitabının tanıtımı, herkesin 

keyifle dinlediği bir şarkı, bir bilimsel çalışmanın ilginç sonuçları şeklinde olsa 

paylaşımın sınırsız olmasının nedeni anlaşılabilir. Fakat tanımadığın insanlardan 

oluşan bir gruba kendine ait özellikleri anlatma çabası ne için olabilir? Sosyal medyada 

yer almak etik bir çaba mı, yoksa insanın doğa durumuna dair izler mi taşır? bilinmez. 

Her şekilde sosyal medyada paylaşım yapmak, insanların varoluşlarının, toplumda ben 

de varım demenin bir yoludur. Hatta kim bilir belki de bu paylaşımların ebediyete 

kalabileceği düşüncesidir. Günümüzde tüketici olarak bir şeyler satın alma nasıl 

toplumda kimlik ifadesi olarak yer alıyorsa, sosyal gruplara üye olma da aynı şekilde 

sosyalleşmenin, kimlik ifademizin bir yolu olarak görülmektedir. Bu anlamda 

Küreselleşme tanımına, bireylerin dijital ortamları kullanarak sosyalleşme yeteneğini 

göstermesi olgusu da eklenebilir. 

Görüşmecilerin hemen hemen hepsi sosyal medya kullanmaktadır. Takip edilen 

grupların içinde özellikle milliyetçi gruplar olmasını isteyen ise üç görüşmeci 

bulunmaktadır. Sosyal medya gruplarında milliyetçi söylemlerde bulunmak veya 

milliyetçi paylaşımları paylaşmak görüşmecilerde tercih edilmemektedir. 

Küreselleşme tüm yönleriyle homojen bir kültür oluşturmaya ve tek bir insan tipi 

çizmeye çalışmaktadır. Kendi kültürel dokusundan vaz geçmek istemeyen, kültürünü 

muhafaza etmeye ve sürdürmeye çalışan milliyetçi düşüncedeki bireyler çelişkiler 

yaşamaktadır. Küresel kültürün baskısı karşısında milliyetçi bireylerin nasıl 

davrandıklarına dair kültür ve eğitim başlıklarında bir grup soru yöneltilmiş ve 

sonrasında görüşmecilere millet kavramını nasıl oluşturacakları sorulmuştur. 



128  

Çocuklara isim verme ebeveynlerin kültürel, geleneksel davranışları sergiledikleri bir 

durumdur. Çocuğa verilecek ismin ne olacağı gibi isimleri verecek kişiler de 

geleneksel kurallarla belirlenmektedir. Görüşmecilerden iki kişi hariç diğer çoğunluğu 

isimleri anne-baba olarak kendilerinin verdiğini söylerken iki görüşmeci çocukların 

isimlerini aile büyüklerinin verdiklerini söylemiştir. Anne babalar için ilk çocukların 

yetiştirilmesi her zaman bir proje olarak görülür. İlk çocuklarda ebeveynler kendi 

kültürleri, ideolojileri, inançları doğrultusunda çocuklarına isim verir ve yetiştirmeye 

çalışırlar. Görüşmeciler milliyetçi duygularıyla çocuklarına verilen isimlerin öz 

Türkçe olmasına dikkat etmektedir. İsim vermede Türk büyüklerinin isimleri, tarihi 

isimler, sıklıkla kullanılmıştır. Çocuklara isim verilirken milliyetçi düşüncede 

davranarak öz Türkçe, tarihi, milliyetçilik sembolü isimler vermek küreselleşmeye 

karşı bir duruş olarak görülmektedir. 

Küreselleşme tanımı, insanların dünya üzerinde mobilitelerindeki artış olarak da 

vurgulanmaktadır. Zorunlu göçler, turizm faaliyetleri, ekonomik zorunluluklardan 

dolayı başka ülkelerde iş arayışları, özellikle Batılı ülke okullarında yüksek eğitim 

görme istekleri, iletişim ve ulaşımdaki teknolojik gelişmelerle artış göstermektedir. Bu 

faaliyetlerin yerine getirilmesi için yabancı dil öğrenme yönünde talep artmaktadır. 

Artık ülkemizde de aileler çocuklarını yüksek öğretimde, iş yaşamlarını 

sürdürmelerinde özellikle Batılı yabancı ülkelere göndermek istemektedir. 

Görüşmeciler de çocuklarının yabancı ülkelerde iyi eğitim almak, mesleki 

gelişimlerini sağlamak, o ülkede çalışıp para kazanmak ve diğer sebeplerle yabancı dil 

öğrenmelerini ve başka ülkelere gitme fikirlerini desteklemektedir. Görüşmeciler 

çocuklarının yabancı ülkeye süresiz yerleşmelerini istememekte, yabancı ülkede 

kalma gerekçesine bağlı olarak geçici süreyle kalmalarını istemektedir. Çocuklarının 

yabancı ülkeye yerleşip yaşamalarını kültürümüzden uzaklaşıp onlar gibi olmak olarak 

değerlendirmektedir. Biz olma kimliğinden onlar olmaya doğru bir süreç kesinlikle 

istenmeyen bir durumdur. Özellikle kendi kültürümüzün özü olan Türk milletinin ferdi 

olma duygusundan uzaklaşıp yabancı ülkeden birisi “onlar” olma ebeveynlerin en 

büyük endişeleridir. Bu endişe ise çocuklarının bir şekilde iyi bir yaşam sürebilecekleri 

umuduyla göz ardı edilmekte ve küreselleşme davranışı ebeveynlerde karşılık 

bulmaktadır. 

Görüşmecilere küreselleşme hakkındaki düşüncelerini öğrenmek amacıyla 

“Küreselleşme süreci, iletişim, tüketim vb. etkileri ile tek bir kültür ve insan tipi 



129  

oluşturmaktadır” sözüne katılıp katılmadıkları sorulmuştur. Görüşmeciler 

küreselleşme sürecinin homojen kültür ve tek insan tipi oluşturduğunu kabul 

etmektedir. Küreselleşme olgusu kabul edilmekte ve özellikle sonraki nesil için endişe 

ile karşılanmaktadır. Küreselleşme güçlerinin ulus devlet yapısını değiştirmeye ve 

milliyetçilik düşüncelerini zedelemeye çalıştığı düşünülmektedir. 

Askerlik yapma kültürümüzde, geleneğimizde çok köklü ve önemli bir yere sahiptir. 

Erkeklerin askere gitmesi, peygamber ocağında bulunma, vatan borcu ödeme gibi milli 

ve manevi değerlerle ölçülen ve mutlaka yerine getirilmesi gereken bir görev olarak 

görülmektedir. Askerlik görevini parayla süresini kısaltarak, bedelli askerlik olarak 

yapmak milliyetçilik duygu ve düşüncelerine küreselleşmenin getirdiği bir zorunluluk 

olarak düşünülerek görüşmecilere bedelli askerliğe dair görüşleri sorulmuştur. 

Görüşmeciler, Türk erkeğinin görevleri ve aile yapısında geleneksel olarak askerliğin 

önemine vurgu yapmıştır. Günümüzde erkeklerin yüksek eğitim sonrası iş yaşamına 

geçiş döneminde zorunlu askerlik görevini yerine getirmeleri zorluk oluşturmaktadır. 

Askerlik görevini en kısa sürede bitirerek işe girip para kazanmak çokça tercih edilen 

bir yöntem olmaktadır. Görüşmeciler de her ne kadar normal sürede askere gitmeyi 

övseler de zorunluluktan dolayı çocuklarının veya kendilerinin bedelli askerlik 

yapması fikrini desteklemektedir. Küreselleşme olgusunun askerlik gibi milli ve 

manevi değeri çok yüksek bir davranışı değiştirdiği görülmektedir. 

Küreselleşmenin güç merkezleri (Devletler, uluslararası şirketler, ulusüstü oluşumlar, 

uluslararası kurumlar vb.) başta finans ve meta olmak üzere düşüncelerinin de 

dünyanın tüm coğrafyalarında bulunmasını istemektedir. Bunun için bilim ve 

teknolojiyi bütün olanaklarıyla kullanmaktadırlar. Küreselleşme güçlerinin bu 

faaliyetleri insanların bütün maddi ve manevi değerlerini ekonomik bir karşılığa, 

paraya çevirmektedir. İnsanların fizyolojik ihtiyaçlarını yerine getirmek için yeme, 

içme, barınma, korunma gibi parasal değerlerle ifade edilebilen fiziki mallardan başka 

olmak üzere, sanat, spor, inanç gibi manevi değerler de artık birer meta olmuş ve 

parasal karşılık bulmuştur. Küreselleşme güçleri bu etkilerini sürdürebilmek ve 

genişletmek için ulus devletleri ve bununla beraber milliyetçilik düşüncesini 

karşılarına almışlardır. Bu bağlamda milliyetçilik düşüncesinin dayanağı olan millet 

kavramı hakkında görüşmecilerin düşünceleri öğrenilmek istenmiş ve millet tanımında 

yer vermek istedikleri kavramlar önerilmiştir. On yedi görüşmeciden on altısı 

tercihinde kültür, dil ve devlet, on beşi vatan/yurt ve on kişi de tarihsel geçmiş 



130  

kavramlarını ortak olarak belirtmiştir. Görüşmeciler millet kavramına bütün 

içtenlikleriyle inanmaktadır. Görüşmeciler, gelenekleri, örf ve adetleriyle şekillenen 

kültürleriyle; milletiyle bütünleştirdikleri on altı kez yıkılsa da on yedi kez kurdukları 

Türk Devletleri ile; etnik bir dil geçmişine sahip olsalar bile bütün yaşamlarını 

sürdürdükleri Türkçeleriyle; tarih boyunca şehit kanlarıyla sulanmış, şiirler, maniler, 

türküleriyle bir uçtan bir uca dolaşan destanların rüzgarında özgürce nefes aldıkları 

vatanlarıyla, millet olduklarını bilmektedir. Küreselleşmenin bu duyguları ne derece 

dönüştürebilecek gücü olduğu yaşanılarak öğrenilecektir. 

Küreselleşme güçleri iç dinamikleri ile bir şekilde değişik coğrafyalarda sıcak 

çatışmalar çıkarmakta ve bölgesel istikrarsızlıklardan faydalanmak istemektedir. 

Bölge istikrarsız hale geldiğinde yine aynı güçler bu sefer, ekonomik yardım, barış 

görüşmeleri, güvenlik koridoru vb. değişik isimlerle bölgede inisiyatif alarak kendi 

stratejilerine uygun durumlar oluşturmak istemektedir. Sıcak çatışmaların tabii sonucu 

olarak çok sayıda insan yerinden yurdundan olmakta güvenlikleri için göç etmek 

zorunda kalmaktadır. Savaş nedeniyle olan mülteci göçleri daha çok komşu ülkeleri 

etkilemekle beraber göç eden insanlar bir hedef olarak sonuçta Batılı ülkelere gitmeyi 

istemektedir. Göç eden insanların diğer ülkedeki yabancı konumu biz, onlar ayrımının 

net ifadesi olarak gündelik yaşamda yer almaktadır. Göç eden insan önceki 

yaşamından kopmuş, mevcut düzeni dağılmış, güvenlik endişesi içerisinde kendine 

yeni bir hayat kurma çabasında uğraş vermektedir. Bu yeni yaşam kurma çabasını, 

farklı bir kültürde başka devletin sınırları içerisinde, onların arasında gerçekleştirmeye 

çalışmaktadır. Mülteci bu durumda mevcut kültürünü muhafaza etmeye çalışarak 

milliyetçilik duygusunu yüksek tutmaktadır. 

Suriye iç savaşı, Irak, Afganistan savaşları sonrasında ülkemize çok kalabalık kitleler 

halinde göç yaşanmış ve halen göç devam etmektedir. Göç eden insanlara kapı açmak, 

yer vermek, karınlarını doyurmak, diğer insani yardımlarda bulunmak şüphesiz etik, 

insani bir davranıştır ve olması gereken budur. Ülkemiz de başta Suriyeli vatandaşlar 

olmak üzere birçok farklı ülkelerden olan göçlere ilgisiz kalmamış, sınır kapılarını 

açmış, mültecilerden başta güvenlik olmak üzere, sağlık, barınma, eğitim vb. 

yardımlarını esirgememiştir. Ülkemiz ekonomik yönden gelişmekte olan ülkeler 

sınıfındadır ve son yıllarda da ekonomik sorunlar artmaktadır. Ülkemize mültecilerin 

gelmesi zaten sorunlarla dolu olan ülke ekonomisine daha büyük yük getirmektedir. 

Araştırmada görüşmecilere milliyetçilik duygu ve düşüncelerine göre yabancılar 



131  

hakkındaki düşünceleri bir grup soru altında öğrenilmek istenmiştir. Görüşmecilere 

yöneltilen sorular, “yabancı şirketler istihdam sağlamak koşuluyla ülkemizdeki orman, 

deniz kenarı, tarihi vb. alanları fabrika, maden ocağı, santral, otel vb. şekilde 

kullanabilmelidir” düşüncesine dair görüşleri, “yabancılara ülkemizde ev, arsa, 

gayrimenkul satılmalı mıdır?” sorusuyla yabancıların emlak alabilmeleri, 

“Türkiye’deki mülteciler ve sığınmacılar ülkelerine geri dönmelidir” düşüncesiyle 

mültecilere dair görüşleri, “yabancı ülkeler, ülkemizi ele geçirmek için uğraş 

vermektedirler” görüşü ve “Ülkemizin Avrupa Birliğine tam üye olarak kabul 

edilmesini ister misiniz?” sorusuyla Avrupa Birliğine üyelik hakkında ve genel olarak 

yabancılar hakkındaki görüşleri öğrenilmek istenmiştir. 

Ülkemizin ekonomik yapısı zaten kırılgan bir çerçevede yürümektedir. Günümüzde 

Batılı ülkelerde var olan ulaşım, iletişim, eğitim, sağlık vb. konularda olması gereken 

temel yatırımların yapılması ile ilgili harcamalar, gerekse enerji konusunda ithalatçı 

konumunda olmamız ekonomimizi kırılgan halde tutmaktadır. Bu ekonomik yapı 

içerisinde son yıllarda mültecilerin ihtiyaçları için ayrılan bütçe ülkemiz 

vatandaşlarının şikâyet konusu olmaktadır. Görüşmecilerin hepsi mültecilerin 

ekonomik olarak yük olduklarını düşünmektedir. 

Görüşmeciler mültecilerle ilgili ikinci sorun olarak kendilerinin ve çocuklarının 

güvenlik içinde olmadıkları yönünde endişe taşımaktadır. Güvenlik sorunu mülteciler 

için de bir sorun olduğundan doğal olarak mülteciler bir arada yaşamakta ve hareket 

etmektedir. Gündelik hayatta birçok anda mültecilerle karşı karşıya gelen 

vatandaşlarımız güvende olmadıklarını düşünmektedir. Görüşmeciler, mültecilerin 

kendi kültürlerini devam ettirdiklerini örf adetlerinin farklı olmasının özellikle kent 

yaşamında sorun yarattığını söylemektedir. Mültecilere hükümetçe sağlık, eğitim, 

barınma gibi konularda sağlanan kolaylıklar, desteklemeler zaten belirli ekonomik 

zorluklarda yaşayan vatandaşlarımızda mültecilere karşı antipati oluşturmada, günlük 

yaşamın değişik anlarında bu tahammül düşüklüğü sıcak tartışmalara neden 

olabilmektedir. Mültecilerin varlığı toplumuzda biz, onlar ayrımını körüklemekte ve 

milliyetçi duygular yükselmektedir. Mültecilere harcanan bütçe payının ekonomik 

sorunlar yaratması son dönemde Avrupa ülkelerinde seçimlerde kendini göstermiş, 

Fransa, Hollanda, Avusturya ve Almanya’da yapılan seçimlerde sağ partiler 

milliyetçilik dalgasının yükselmesiyle oylarını ciddi şekilde arttırmıştır. Ülkemizde 



132  

yapılan seçimlerde de partilerin milliyetçilik söylemleri bu konjonktür içerisinde 

karşılığını bulmaktadır. 

Görüşmeciler yabancıların ülkemizde arazi, arsa almalarının kolay olmaması 

gerektiğini, devletin yabancılara emlak satışında süreli satış veya her an bu arazilere 

el koyabilecek yaptırımlarla satış yapmasını istemektedir. Yabancılara arazi, konut 

satışlarında ilerde demografik yapının bozulabileceği ve değişik siyasal düşüncelerin 

dile getirilerek toprak bile isteyebilecekleri endişeleri bulunmaktadır. Yabancıların iş, 

istihdam sağlamak amaçlı ülkemizin değerli yerlerinde toprağımızı, havayı, 

derelerimizi kirletmeleri kesinlikle kabul edilmemektedir. Son dönemde İliç ilçemizde 

yabancı firmaya ait maden ocağının doğayı nasıl kirlettiği ve çevresel bir felakete yol 

açtığı bütün görüşmecilerce dile getirilmektedir. Görüşmecilerce yabancıların turistik 

amaçlı ülkemizde bulunmalarının dışında ekonomik faaliyetleri hoş karşılanmamakta, 

yabancı ülkelerce ülkemizin refahı ve kalkınmasının engellendiği düşünülmekte ve 

mültecilerin de güvenliklerinin sağlanarak ülkelerine geri gönderilmeleri 

istenmektedir. 

Avrupa Birliği küreselleşme kavramı içerisinde yer alan ulus devlet üstü oluşumlara 

örnektir. Küreselleşme güçleri dünya üzerinde finans, meta ve kültürün engelsiz 

dolaşımı için ulus üstü oluşumları desteklemektedir. Ülkemizde ikinci Mahmut 

döneminde başlayan Batılılaşma çalışmalarının belki de son ucu Avrupa Birliğine tam 

üyelik ile karşılığını bulacaktır. Görüşmeciler Avrupa Birliğine üye olma fikrini kabul 

etmekle beraber kendi kültürümüzün değişeceği endişesini taşımaktadır. Avrupa 

Birliğine üye olmanın, kanunların yapılması ve uygulanmasında Avrupa ülkelerindeki 

standartlara sahip olacağımız, özgürlükler alanında ileriye gidebileceğimiz, ekonomik 

anlamda birçok faydası olacağı gibi düşünceler yer almaktadır. 



133  

 

 

6. SONUÇ 

 
Küreselleşme, bireylerin gündelik yaşamlarında,, ilişkilerinde ve etkileşimlerinde, 

üstüne pek düşünmeden yapılan rutin davranışların arkasında, bu davranışları 

şekillendiren, gerçekleştirmeye yönelten bizim dışımızda yer alan toplumsal bir 

olgudur. Küreselleşme, günümüzün herhangi bir anında sıradan, normal nefes 

alışverişimizde bulunan, görünmeyen fakat tüm fizyolojimizi etkileyen, yaşamsal 

önemde bulunan hava gibidir. Bu hava doğal ortamımızda mevcuttur. Havanın 

niceliğinde veya niteliğinde olan bir değişim kısa sürede insanları etkiler ve 

sonuçlarını fizyolojik veya psikolojik olarak gösterir. 

Küreselleşme, ekonomik anlamda metanın üretimini, dolaşımını, finansın sınır 

tanımaksızın dolaşımını, ulaşımda, iletişimde, teknolojik gelişmeler ile internet 

teknolojisinin olanakları genişletmesiyle, küresel göç, turizm gibi insan mobilitesinin 

artmasıyla ve diğer etkileşimleriyle ele alınmaktadır. Küreselleşme tarih boyunca 

coğrafi keşifler, bilimsel ilerlemeler, endüstrileşme, kentleşme, bireysel özgürlerin 

artması, demokratik yönetimlerin seçimle gelmesi, toplumsal cinsiyet eşitliğinin 

sağlanması ve diğer eşitsizliklerin giderilmesi yönündeki talepler gibi birçok 

motivasyonu içermektedir. Bu bağlamda küreselleşmenin ivmesinin artarak süreceği, 

kültürleri homojen tek bir kültüre (Batı kültürüne) dönüştüreceği düşünülmektedir. 

Gündelik yaşamda yer alan, yeme-içme, giyim, eğlence, medya, spor, okunanlar, 

seyredilenler, beğeniler Batı kültürü ürünlerinin etkisi altında şekillenmektedir. Şu an 

televizyon açılıp göz gezdirilse, Şili’de, Güney Afrika’da, Japonya’da, Avusturalya’da 

veya Avrupa’nın herhangi bir ülkesinde insanların aynı yemekleri sipariş ettiği, aynı 

marka kot pantolon, t-shırt giyindikleri, aynı medya platformlarındaki filmleri 

izledikleri, benzer romanları okudukları görülebilir. Bu anlamda insanlar aynılığı 

yaşamakta, aynı kültüre doğru evrilmektedir. 

Milliyetçilik, kendini ait hissettiğin milletin değerlerine sahip olmak, maddi manevi 

bu değerleri yaşayıp ileri götürme duygu ve düşüncesi olarak ele alınabilir. 

Milliyetçilik hayatı anlamlandırmada seküler bir din olarak kutsal şemsiye görevi 

görmektedir. Milliyetçilik “ben” ve “bizi” oluşturarak “öteki”yi de tanımlar böylece 



134  

birçok kimlikten oluşan benliği de belirler. Milliyetçilik tek başına yaşanılan bir duygu 

veya düşünce değildir. Milliyetçilik, kolektif bir şuur olarak bulunmakta ve üst kimlik 

olarak bireyin kim olduğunu (hangi milletten olduğunu) tarif edecek ilk özellik olarak 

söylenmektedir. Milliyetçilik, toplumun içinde kendimizi biz olarak ifade etmenin yanı 

sıra, topluluğa bağlılık ve hayatın bir amacı, kişisel çıkarın ötesinde ahlaki bir erdem 

olarak düşünülmelidir. Milliyetçi bireyler, ait oldukları milletin değerleri, örf, adetleri 

ile bezenmiş kültürüne sahip çıkmak ve bu kültürü geleceğe taşımak isterler. Gündelik 

yaşamlarında diğer kişilerle iletişim ve etkileşimlerinde milliyetçilik motivasyonu ile 

davranışlarını şekillendirirler. Küreselleşme ise kültürü homojenleştirici etkisi ile 

milliyetçi bireyi gündelik yaşamının herhangi bir anında zorlar, ikilemde bırakır, arzu 

etmediği davranışları gerçekleştirmeye zorlar ve küreselleşme olgusu milliyetçi 

bireylerde Demoklesin kılıcı gibi durmaktadır. 

Küreselleşme döneminde bireylerde milliyetçilik algısı araştırılmaya değer bir soru 

olarak ele alınmıştır. Araştırmanın amacı, milliyetçi duygu ve düşüncesindeki 

bireylerin gündelik yaşamlarında küreselleşmenin homojen kültür oluşturma baskısı 

içinde kültürel değerlerini nasıl koruyabildiklerini, hangi davranışları sergilediklerini 

anlamayı ve yorumlamayı taşımaktadır. Araştırma yöntemi olarak fenomenolojik 

araştırma deseni seçilmiştir. Fenomenolojik araştırma deseninin seçilmesinde, 

görüşmeye katılan bireylerin kişisel deneyimlerinin öğrenilmesi ve aktarılması etkili 

olmuştur. Araştırmaya milliyetçi duygu ve düşüncesine sahip ve değişik sembol ve 

figürlerle milliyetçi görüşlerini dışarıya gösteren bireyler görüşmeci olarak 

seçilmişlerdir. Örnek seçiminde amaçlı örnekleme ve sonrasında kartopu yöntemi 

kullanılmış ve 17 görüşmeci ile araştırma gerçekleştirilmiştir. Görüşmeler Ankara, 

Çorum, Bayat (Çorum), Merzifon, Tokat, Eskişehir ve Gaziantep şehirlerinde, yarı 

yapılandırılmış soru kâğıdı kullanılarak, ses kayıtlarının alındığı, ortalama 1 saat 25 

dakika süren derinlemesine görüşme şeklinde yapılmıştır. Görüşmede elde edilen 

bulgular yorumlanarak aşağıdaki değerlendirmeler öne çıkarılmıştır. 

-Milliyetçilik duygu ve düşüncesi görüşmecilerde, benliğin bir parçası olarak bireyin 

kimliğini oluşturmakta, toplumda kazanılmış bir statü olarak üst kimliğin ifadesinde 

yer almakta ve gururla taşınarak hayatı anlamlandırmada kullanılmaktadır. 

-Görüşmeciler, millet tanımında kültür, devlet, dil ve vatan kavramlarına yer 

vermektedir. Milliyetçilik kültürel alanda bulunmakla birlikte siyasi kimliklerinin bir 

ifadesi  olarak  da  düşünülmektedir.  Milliyetçilik  bir  siyasi  partiyle  birlikte 



135  

yorumlanmaktadır. Özellikle kendi milliyetçiliğini “ülkücü” olarak tanımlayan 

görüşmecilerin siyasi parti veya yan sivil toplum örgütleriyle bir ilişkisi 

bulunmaktadır. 

-Milliyetçilik kimliği gizlenmeden birçok değişik sembol ve figürlerle diğer bireylere 

gösterilmektedir. 

-Görüşmeye katılan kişiler milliyetçilik kültürünü aile içerisinde yaşatarak nesilden 

nesile aktarılmasına dikkat etmektedir. Milliyetçilik sosyalizasyon sürecinde, 

ebeveynler, yakın akrabalar, mahalle ve okulda öğretmenler yoluyla öğrenilmektedir. 

-Milliyetçi bireyler öz Türkçe kullanımına önem vermekte, ebeveynler çocuklarına öz 

Türkçe isim vermektedir. 

-Milliyetçi bireyler için millilik içeren bir ritüel, tören, toplu bir buluşma, kolektif şuur 

için çok önem taşımaktadır. İstiklal marşı esnasında saygı duruşunda bulunmak, Ay- 

Yıldızlı bayrağa saygı göstermek, Türk büyüklerine saygı duyulması, Kurtuluş 

Savaşının kazanılması ve modern Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucusu olarak Mustafa 

Kemal Atatürk’e ve silah arkadaşlarına saygı göstermek, birçok figürler kullanarak bu 

duyguları göstermek çok önemli yer tutmaktadır. 

-Milli Türk kültürü içerisinde önemli bir yeri olan askerlik görevinin bedelli 

yapılmasının tercih edilmesi küreselleşmenin ekonomik zorunlulukları içerisinde ele 

alınmaktadır. Askerlik yapmak vatan borcu sayılmakta fakat iş dünyası, mesleki 

zorunluluklar yüzünden bedelli askerlik görüşmeciler tarafından tercih nedeni 

olmaktadır. 

-Spor, küreselleşme döneminin neoliberal ekonomik uygulamaları (neokapitalizm) 

içerisinde bir meta olarak ele alınmaktadır. Her değerin metalaştığı bu dönemde spor 

etik özelliğini kaybetmektedir. Milliyetçilik duygusu herhangi bir spor dalında olan 

müsabakalarda en abartılı duygular gösterilerek izlenmektedir. Özellikle milli maçlar 

milliyetçiliğin coşkuyla sergilendiği ortamlardır. Başta futbol milli takımımız olmak 

üzere farklı sporlardaki milli takımlarımızın içerisinde Türk olmayan yabancı 

oyuncular bulunmaktadır. Bu uygulama birçok ülke milli takımında da görülmektedir. 

Görüşmeciler milli takımlarımızda yabancı oyuncuları benimsemekte herhangi bir 

olumsuz duygu hissetmemektedir. 



136  

-Mültecilerle, yabancılarla gündelik hayatta olan karşılaşmalar güvenlik endişesi 

doğurmakta, etkileşimler milliyetçilik motivasyonunu yükselten bir ortam 

oluşturmaktadır. 

-Özellikle mültecilere yardım için bütçeden kaynak ayrılması, mültecilere sağlık, 

eğitim ve diğer alanlarda sağlanan ayrıcalıklar milliyetçi bireylerde öteki algısını 

artırmakta ve mültecilerle olan karşılaşmalarda çatışma ortamı yaratabilmektedir. 

-Daha çok yönetimler tarafından söylenen “Yabancılar ülkemizi ele geçirmek 

istemektedirler” sözü görüşmeciler tarafından çoğunlukla onaylanmaktadır. Bu 

düşüncenin “biz ve öteki” kavramını pekiştirdiği için motivasyon kaynağı oluşturduğu 

düşünülmektedir. 

-Milliyetçi bireylerde küresel ekonominin etkisi, tüketici davranışlarında ikilemde 

bırakmaktadır. Tüketici davranışlarında beklenen milli duygu kimi zaman terk 

edilmektedir. Milliyetçi bireyler yerli ürünleri kaliteli olduğu zaman tercih etmekte, 

marka güvencesi tüketimde tercih nedeni olmaktadır. 

-Görüşmeciler tatil ritüellerinde genellikle ülkemizdeki sahil yerlerini tercih 

etmektedir. Fakat yıl içerisinde bir dönem muhakkak memleketlerine gitmek, 

geleneksel yapı içerisinde aile ve akrabalarıyla vakit geçirmek istemektedir. 

Memlekete gitmek kültürel değerleri yaşamak, manevi anlam taşımakta, çocuklara bu 

değerleri aktarmak için bir fırsat olarak düşünülmektedir. 

-Yabancı yatırımcıların ülkemizde iş sahası açması kabul edilebilir olmaktadır. 

Yabancı yatırımcıların tercih edilmeme sebebi daha çok çevre hassasiyeti üzerindedir. 

Çevreye zarar verilmediği sürece yabancı yatırımcılar kabul görmektedir. 

-Görüşmeciler çocuklarının eğitimine çok önem vermektedir. Çocukların iyi eğitim 

alabilmeleri, yabancı dil öğrenmeleri, mesleki gelişimleri ve iş olanakları için yabancı 

ülkelere gitmeleri, oralarda çalışmaları küreselleşmenin zorunluluğu içerisinde kabul 

edilmektedir. Bu tercihlerde milliyetçilikten dünya vatandaşlığına geçiş problem 

olarak görülmemektedir. 

-Milliyetçilik kültürel omurgası yüksek bir fenomendir. Milliyetçilik kültürel bir 

sermayedir. Ülkemizde milliyetçilik kavramı muhakkak siyaset alanı içerisinde ele 

alınmaktadır. Görüşmecilerin hemen hemen hepsi milliyetçiliği siyasi parti, iktidar, 

hükümet gibi kavramlarla birlikte değerlendirmiştir. 



137  

-Küreselleşme olgusu görüşmeciler tarafından kabul edilmektedir. Küreselleşmenin 

kültürü homojenleştirici etkisi olduğu kabul edilmemektedir. 

-Görüşmecilerden daha çok siyasi bağlantısı olanlar sosyal medyada milliyetçi, siyasi 

içerik olan paylaşımlar yapmaktadır. 

Bu araştırmada, “küreselleşme döneminde bireylerde milliyetçilik algısı” ele alınan 

kriterlerce görüşmeye katılan bireylerin deneyimleri öğrenilerek anlaşılmaya ve 

yorumlanmaya çalışılmıştır. Mutlaka daha farklı soru kâğıdı daha farklı yöntemler ile 

bu sorunun cevabı araştırılabilir. Her araştırmanın bulguları nitel yöntemde çoklu 

nedenselliğin bir yüzünü gösterebilir. 

Geleneksel toplumdan modern topluma geçişi açıklayan önemli eserlerden sayılan 

Daniel Lerner’in klasik olan The Passing of Traditional Societs isimli eserinde 

Ankara’nın Balgat semtinde bazı karakterlerin bu geçiş sürecindeki değişimleri 

incelemiştir. Buna göre işlevselci yaklaşıma göre, geleneksel dönemden modern 

döneme geçiş sürecinde geleneksel yapıların çökmesiyle yaşanan sıkıntıları aşmak için 

milliyetçilik gibi kolektif ideolojiler toplumsal bütünleşmeyi, istikrarı sağlayabilir ve 

acıları azaltabilirdi (Özkırımlı, 2019). Bu dönemde milliyetçilik ideolojisinin, kriz 

dönemlerinde ortaya çıkan bir tampon mekanizma görevi gördüğü düşünülmektedir. 

Küreselleşme özellikle ekonomik etkileri ile milliyetçilik duygu ve davranışlarında 

bireyleri ikilemde bırakmaktadır. Küreselleşmenin kültürü homojenleştirici etkisi 

ağırlıklı olarak Batı Avrupa ve Amerika kaynaklı kültür ürünlerinin dünyaya 

yayılmasıdır. Kültürün değişmesi, karışık melez kültürler özellikle meta üretiminde 

yerel ile evrensel olanın birleşmesi, yeni bir form alması şeklinde “küyerelleşme” 

kavramını doğurmakta ve birçok toplumda görülmektedir. Küreselleşme olgusunun 

hızı diğer kurumlarda aynı şekilde olmadığında bireyler toplumda savrulmamak için 

Kıray’ın deyimiyle Tampon Mekanizma ile dengede kalmaktadır. Batı Avrupa ve 

Amerika kültürü küreselleşme etkisi ile toplumların kültürünü değiştirmeye 

çalışmaktadır. Milliyetçilik duygu ve düşüncelerine sahip olma, bulunduğun toplumun 

kültürel değerlerine sarılma, görüşmecilerin de ortak kanısıyla tampon mekanizma 

görevi gördüğü ve küreselleşmenin bu olumsuz etkisinden korunmayı sağladığı 

düşünülmektedir. 

Milliyetçilik, devlet ve millet kavramlarıyla iç içe yorumlanmakta, siyaset alanında bu 

kavramlar yoğun şekilde kullanılmaktadır. Bir öngörü olarak; küresel ekonomi, 



138  

iletişim ve ulaşımdaki gelişmeler, küresel medya ve diğer bileşenleriyle 

küreselleşmenin etkisi zamanla artarak devam edecektir. Ülkeler en azından ekonomik 

olarak zaafa düşmemek için bölgesel siyasi ve ekonomik birliktelikleri kabul 

edeceklerdir. Küreselleşmenin ekonomik sistemi neoliberalizm, dünyanın pek çok 

ülkesinde zengin ile yoksul arasındaki farkı açacak, toplumsal çatışmaların kaynağı bu 

ekonomik eşitsizlikler olacaktır. Siyaset sahasının gündemi, çoğunluğun bu 

eşitsizliklerin ortadan kaldırılması talepleriyle dolacaktır. Milliyetçilik iddiasını 

kültürel olarak sürdürmek isterken siyaset alanı da küreselleşmenin bu olumsuz 

etkisini milliyetçilik söylemleri ile aşmaya çalışacaktır. Küreselleşmenin ekonomik 

olumsuzluğunun antitezinin konjonktürel olarak milliyetçilik ile olacağı 

düşünülmektedir. Milliyetçilik düşüncesinin, modernliğin ürünleri olan bireysel 

özgürlük ve eşitlik taleplerini de içerdiği ölçüde, siyasetin merkezinde yer alabileceği 

düşünülmektedir. 



139  

 

 

KAYNAKÇA 

 
Aktoprak, E., & Kaya, A. (2016). 21. Yüzyılda Milliyetçilik Teori ve Siyaset. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Aktürk, Ş. (2019, Kasım 1). Milliyetçilik-1 Etnisite. Doğu-Batı Düşünce Dergisi, s. 25. 

Anayasa Mahkemesi. (2024, Ekim 4). 1961 Anayasası. Türkiye Cumhuriyeti Anayasa 

Mahkemesi: https://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/onceki-anayasalar/1961- 

anayasasi/ adresinden alındı 

Anderson, B. (2023). Hayali Cemaatler Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Arsal, S. M. (2022). Milliyet Duygusunun Sosyolojik Esasları. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Arun, Ö. (2022, Nisan 1). İnce Zevkler-Olağan Beğeniler: Çağdaş Türkiye'de Kültürel 

Eşitsizliğin Yansımaları. Cogito, s. 170-171. 

Atasoy, F. (2018). Küreselleşme ve Milliyetçilik. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Atasoy, F. (2020). Milliyetçilik Tartışmaları Sosyolojik Temellendirme Örnekli. Ankara: Net 

Kitaplık Yayıncılık. 

Aydemir, Ş. S. (1999). Tek Adam Mustafa Kemal. Ankara: Remzi Kitapevi. 

Bal, H. (2019). Sosyoloji Tarihi. Bursa: Sentez Yayıncılık. 

Bauman, Z. (2017). Retrotopya. İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Bauman, Z. (2021). Küreselleşme Toplumsal Sonuçları. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bauman, Z. (2023). Sosyoloji Ne İşe Yarar? İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Berkes, N. (2017). Türkiye'de Çağdaşlaşma. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Bourdieu, P. (2022). Pratik Nedenler Eylem Kuramı Üzerine. İstanbul: Hil Yayın. 

Bourdieu, P. (2023). Kültür Üretimi Sembolik Ürünler Sembolik Sermaye. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Box Offıce. (2024, Ekim 9). Türkiye ve dünya genelinde en çok abonesi olan dijital yayın 

platformları! Box Offıce Türkiye: https://boxofficeturkiye.com/haber/turkiye-ve- 

dunya-genelinde-en-cok-abonesi-olan-dijital-yayin-platformlari--3084 adresinden 

alındı 

Boztemur, R. (2019, Kasım 1). Milliyetçilik-1 Tarihsel Açıdan Millet ve Milliyetçilik: Ulus- 

Devletin Kapitalist Üretim Tarzıyla Birlikte Gelişimi. Doğu-Batı Düşünce Dergisi, s. 

166. 

Buçukcu, Ö. (2020). Milliyetçilik Tarih, Teori ve Temel Meseleler. İstanbul: Ketebe Yayınları. 

Cangızbay, K. (2011). Sosyolojiler Değil Sosyoloji. Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Chancel, L. (2024, Eylül 16). Dünya Eşitsizlik Raporu 2022. World Inequalıty Lab: 

https://wir2022.wid.world/ adresinden alındı 

Coser, L. (2019). Amerikan Eğilimleri. T. Bottomore, & R. Nisbet içinde, Sosyolojik 

Çözümlemenin Tarihi (s. 347). İstanbul: Kırmızı Yayınları. 

http://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/onceki-anayasalar/1961-


140  

Çeğin, G., & Ünsaldı, L. (2022, Nisan 1). Bourieu'nün Şerhleri Üzerinden "Temsiliyet 

Simyası". Cogito, s. 91-102. 

Demir, G. (2022). Akademide Etik Kodlar. Ankara: Net Kitaplık Yayıncılık. 

Dinçer, E. M., Kütük Yılmaz, P., & Ekşi, H. (2023). Nitel Desenler: Fenomenoloji. İstanbul: 

EDAM Yayınları. 

Durakpaşa, A. (2017). Sosyolojide Temel Kuramlar. İ. Sezal içinde, Sosyoloji (s. 25). İstanbul: 

BETA Basım Yayım. 

Durkheim, E. (2020). Sosyolojik Yöntemin Kuralları. İstanbul: Karbon Kitaplar. 

Durugönül, E. (2017). Küreselleşme ve Toplumlar. İ. Sezal içinde, Sosyoloji (s. 574). İstanbul: 

Beta Basım Yayım. 

Erbaş, H. (2011, Ekim 1). Küresel Kriz ve Marjinalleşme Sürecinde Göç ve Göçmenler. Doğu- 

Batı Düşünce Dergisi, s. 191-192. 

Erkızan, H. N. (2011, Ekim 1). Küreselleşme ve Kültür. Doğu-Batı Düşünce Dergisi, s. 61-62. 

Eroğlu, H. (1972). Türk Devrim Tarihi. Ankara: A.İ.T.İ.A Yayını. 

Eroğlu, H. (2008). Atatürk Hayatı ve Üstün Kişiliği. Ankara: Savaş Yayınevi. 

Eroğlu, S., & Nacaroğlu, O. (2023). Nitel Araştırmada Geçerlik ve Güvenirlik. O. Bektaş, & 

T. G. Şahin içinde, Nitel Araştırma Süreci ve Uygulamaları (s. 318). Ankara: Asos 

Yayınları. 

Eskibina, Y. (2023). Küreselleşme ve Mikromilliyetçilik. Ankara: Platunus Publıshıng. 

Fleury, L. (2009). Max Weber. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Frederic, V. (2016). Alman Sosyolojisinin Felsefe Tarihi. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Freund, J. (2019). Max Weber Zamanında Alman Sosyolojisi. T. Bottomore, & R. Nisbet 

içinde, Sosyolojik Çözümlemenin Tarihi (s. 193-196). İstanbul: Kırmızı Yayınları. 

Freyer, H. (2021). Sosyoloji Kuramları Tarihi. Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Fukuyama, F. (2023). Tarihin Sonu ve Son İnsan. Ankara: Panama Yayıncılık. 

Gellner, E. (2022). Uluslar ve Ulusçuluk. İstanbul: Hil Yayın. 

Giddens, A. (2021). Modernliğin Sonuçları. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Goffman, E. (2020). Reklamlarda Toplumsal Cinsiyet. Ankara: Heretik Yayınları. 

Goffman, E. (2021). Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu. Ankara: Metis Yayınları. 

Goffman, E. (2022). Damga Örselenmiş Kimliğin İdare Edilişi Üzerine Notlar. Ankara: 

Heretik Yayınları. 

Gökalp, Z. (2020). Türkçülüğün Esasları. Ankara: Kripto. 

Gökalp, Z. (2021). Türk Töresi. İstanbul: Kapra Yayıncılık. 

Güngör, E. (2019). Kültür Değişmesi ve Milliyetçilik. İstanbul: Yer-Su Yayıncılık. 

Habermas, J. (2018). Küreselleşme ve Milli Devletlerin Geleceği. İstanbul: Yarın Yayınları. 

Halid, M. (2014). Milliyetperverliğin Manası. M. K. Çalen, & H. Kayıcı içinde, Meşrutiyetten 

Cumhuriyet'e Modern Türk Düşüncesinde Milliyetçilik (s. 244-245). İstanbul: 

Bilgeoğuz Yayınları. 

Hazır, I. K. (2022, Nisan 1). Bourdie Sonrası Yeni Eşitsizlik Gündemleri: Kültürel Sınıf 

Analizi, Beğeni ve Kimlik. Cogito, s. 234. 

Heyd, U. (2023). Türk Milliyetçiliğinin Temelleri Ziya Gökalp'in Hayatı ve Eserleri. İstanbul: 

Sebil Yayınevi. 



141  

Hobsbawm, E. J. (2020). 1780'den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik "Program, Mit, 

Gerçeklik". İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Huntington, S. (2019, Aralık 1). Sağlam Milliyetçilik. Doğu-Batı Düşünce Dergisi, s. 76-91. 

İnan, A. A. (2021). Kemal Atatürk'ü Anarken. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Kaçmazoğlu, H. B. (2017, Temmuz 27). Mübeccel Belik Kıray’ın Sosyolojik Görüşleri 

Üzerine. Sosyoloji Konferansları, s. 388-406. 

Karakaş, M. (2019, Kasım 1). Milliyetçilik-1 Milliyetçilik. Doğu-Batı Düşünce Dergisi, s. 60- 

61. 

Kaynar, R. (1988). Atatürkçülük Nedir. G. Başkanlığı içinde, Atatürkçülük (s. 29-31). İstanbul: 

Milli Eğitim Basımevi. 

Kentel, F., & Ete, H. (2024, Ağustos 18). Sabancı Üniversitesi İstanbul Politikalar Merkezi. 

Sabancı Üniversitesi İstanbul Politikalar Merkezi Yayınları: 

https://ipc.sabanciuniv.edu/Content/Images/CKeditorImages/20220707- 

10070803.pdf adresinden alındı 

Keyman, E. (2011, Ekim 1). Kapitalizm-Oryantalizm Ekseninde Küreselleşmeyi Anlamak: 11 

Eylül, Modernite, Kalkınma ve Öteki Sorunsalı. Doğu-Batı Düşünce Degisi, s. 55-57. 

Kılıçbay, M. A. (2011, Ekim 1). Kültür Çoğunluğu Sona Ererken. Doğu-Batı Düşünce Dergisi, 

s. 120-121. 

KONDA. (2024, Ağustos 18). Konda Barometresi. KONDA: 

https://konda.com.tr/uploads/konda-1012-milliyetcilik-ve-ulusal-gurur- 

f1ca6ab7a9c8c5a7b6656aa6a9ad15a20cc7a6557c56257ce9d6fbd32d312a83.pdf 

adresinden alındı 

Kösoğlu, N. (2023). Türk Olmak ya da Olmamak Milli Kültür, Mozaik, Kültür ve Etnisite. 

İstanbul: Ötüken Yayıncılık. 

Lefebvre, h. (2018). Marksizim. İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Marshall, G. (2021). Sosyoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Marx, K. (2021). 1844 El Yazmaları. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Marx, K., & Engels, F. (2008). Komünist Manifesto. Ankara: İlkeriş Yayınları. 

Mead, G. H. (2022). Zihin Benlik ve Toplum. İzmir: Cem Yayınevi. 

Mills, C. W. (2022). Sosyolojik Tahayyül. İstanbul: Hil Yayın. 

Moore, W. (2019). İşlevselcilik. T. Bottomore, & R. Nisbet içinde, Sosyolojik Çözümlemenin 

Tarihi (s. 362-364). İstanbul: Kırmızı Yayınları. 

Morris, A. (2023). Derinlemesine Görüşme Pratik Bir Giriş. Ankara: Atıf yayınları. 

Mutluer, F. G. (2000). Toplumsal Sapma Fonksiyonalist ve Sembolik Etkileşimci Yaklaşımlar. 

Ankara: Zirve Yayımcılık. 

Neuman, W. L. (2014). Toplumsal Araştırma Yöntemleri Nitel ve Nicel Yaklaşımlar. Ankara: 

Yayınodası. 

Newman, D. M. (2022). Sosyoloji Günlük Yaşamın Mimarisini Keşfetmek. Ankara: Nobel 

Akademi. 

Niyazi, M. (2018). Millet ve Türk Milliyetçiliği. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Öğün, S. S. (2000). Mukayeseli Sosyal Teori ve Tarih Bağlamında Milliyetçilik. İstanbul: Alfa 

Yayınları. 

Özkırımlı, U. (2019). Milliyetçilik Kuramları EleştirelBir Bakış. Ankara: Doğu Batı Yayınları. 



142  

Öztürk, S. A. (2018). Başbuğ ve Dokuz Işık. Ankara: Gece Kitaplığı. 

Renan, E. (2021). Ulus Nedir? İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Ritzer, G. (2022). Toplumun McDonaldlaştırılması. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Ritzer, G., & Stepnisky, J. (2019). Çağdaş Sosyoloji Kuramları ve Klasik Kökleri. Ankara: 

DeKi Basım Yayım. 

Said, E. (2019, Aralık 1). Cehaletin Çatışması. Doğu-Batı Düşünce Dergisi, s. 111-116. 

Sezal, İ. (2017). Neden sosyoloji. İ. Sezal içinde, Sosyoloji (s. 6). İstanbul: BETA Basım 

Yayım. 

Sığrı, P. D. (2021). Nitel Araştırma Yöntemleri. İstanbul: Beta Basım Yayım Dağıtım A.Ş. 

Smith, A. D. (2022). Milli Kimlik. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Smith, A. D. (2022). Milliyetçilik ve Modernizm. Ankara: Fol Kitap. 

Soy, B. (2019, Aralık 1). Birinci Dünya Savaş'ından İkinci Irak Savaş'ına Ortadoğu: 

Medeniyetler Çatışması mı, Çıkar Mücadelesi mi? Doğu-Batı Düşünce Dergisi, s. 

144. 

Spencer , P., & Wollman, H. (2020). Milliyetçilik. İstanbul: Yeni İnsan Yayınevi. 

Steger, M. (2020). Küreselleşme. Ankara: Dost Kitapevi. 

Sungur, Z. (2014). Toplumsal Yapıyı Açıklayan Kavramlar ve Kuramlar. Z. Sungur içinde, 

Türkiyenin Toplumsal Yapısı (s. 20). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

Swartz , D. (2022). Kültür ve İktidar Pierre Bourdieu'nün Sosyolojisi. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Şahin, M. M., & Ünal, A. Z. (2010). Sosyal Sermaye Kuram Uygulama Eleştiri. İstanbul: 

Değişim Yayınları. 

Şenol, D. (2023). Sembolik Etkileşim. İstanbul: Net Kitaplık Yayıncılık. 

Tiryakian, E. (2019). Emile Durkheim. T. Bottomore, & R. Nisbet içinde, Sosyolojik 

Çözümlemenin Tarihi (s. 214-231). İstanbul: Kırmızı Yayınları. 

Tomlinson, J. (2017). Küreselleşme ve Kültür. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Turan, S. (2021). Nitel araştırma Nasıl Yazılır. Ankara: Asos Yayınları. 

Turan, Ş. (2019). Atatürk'ün Düşünce Yapısını Etkileyen Olaylar, Düşünürler, Kitaplar. 

Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Turner, B. S. (2022). Klasik sosyoloji. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Turner, J., Beeghley, L., & Powers, C. (2021). Sosyolojik Teorinin Oluşumu. Bursa: Sentez 

Yayıncılık. 

TÜİK. (2024, Ekim 9). Hanehalkı Bilişim Teknolojileri (BT) Kullanım Araştırması, 2023. 

TÜİK: https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Hanehalki-Bilisim-Teknolojileri- 

(BT)-Kullanim-Arastirmasi-2023-49407 adresinden alındı 

Uluç, G. (2011, Ekim 1). Küreselleşme ve Medya. Doğu-Batı Düşünce Dergisi, s. 285-290. 

Ünal, A. Z. (2017). Klasik Dönemden Günümüze Fransız Sosyolojisi. İ. Sezal içinde, Sosyoloji 

(s. 59). İstanbul: Beta Basım Yayım. 

Vacquant, L. (2022, Nisan 1). Simgesel İktidar ve Grup Oluşumu: Pierre Bourdie'nun Sınıfı 

Yeniden Çerçevelemsi Üzerine. Cogito, s. 203-210. 

Woff, K. (2014). Fenomenoloji ve Sosyoloji. T. Bottomore, & R. Nısbet içinde, Sosyolojik 

Çözümlemenin Tarihi (s. 545). İstanbul: Kırmızı Yayınları. 



143  

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2021). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: 

Seçkin Yayıncılık. 

Yıldırım, E. (2019, Kasım 1). Milliyetçilik-1 Küreselleşen Dünyada Milliyetçilik. Doğu-Batı 

Düşünce Dergisi, s. 192-194. 

Yücel, A. G., & Kızkapan, O. (2023). Nitel Araştırmanın Temelleri. O. Bektaş, & G. Şahin 

içinde, Nitel Araştırma Süreci ve Uygulamaları (s. 32). Ankara: Asos Yayınları. 



144  

 

 

EKLER 

 

EK.1 Resimler 
 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



145  

EK.2 Derinlemesine Görüşme Soru Kâğıdı 

 
Sayın Katılımcı, 

 

Bu yarı yapılandırılmış soru formu, Kırıkkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Sosyoloji Anabilim Dalında hazırlanmakta olan bir yüksek lisans tezine veri toplamak amaçlı 

hazırlanmıştır. Araştırmanın amacı, gündelik yaşamda yapılan bazı davranışları tespit etmektir. 

Elde edilen veriler yalnızca bilimsel amaçlarla kullanılacak olup, kesinlikle üçüncü şahıslarla 

paylaşılmayacaktır. 

Katkılarınız ve iş birliğiniz için teşekkür eder, saygılar sunarız. 
 

 

Danışman 

Doç. Dr. Günce DEMİR 

Kırıkkale Üniversitesi 

Fen Edebiyat Fakültesi  

Öğrenci 

Erhan ERBAY 

Kırıkkale Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

 

1- Demografik Sorular 

1.1 Yaşınız ………. 

 

1.2 Cinsiyetiniz: ( ) Erkek ( ) Kadın 

1.3 Eğitim Düzeyiniz: ( ) İlkokul ( )Ortaokul ( ) Lise ( )Ön Lisans 

( ) Lisans ( )Yüksek lisans ( )Doktora  ( )Diğer…….. 

 

1.4 Yıllık/Aylık Geliriniz .................................. TL/Ay-Yıl 

 

 

 

 

2- Siyasi Düşünceleriniz 

 

2.1 Herhangi bir siyasi partiye üyeliğiniz var mı? ( ) Evet ( )Hayır 

 

 

 

 

2.2 Siyasi kimliğinizi nasıl tanımlarsınız? (Birden fazla seçenek işaretleyebilirsiniz.) 

( )Liberal  ( )Demokrat ( )Solcu ( )Sağcı ( )Muhafazakâr 

( )Sosyalist ( )Milliyetçi ( )Siyasal İslamcı ( )Komünist 

( )Atatürkçü( )Köktendinci ( )Ülkücü ( ) Diğer…………………. 



146  

2.3 Siyasi düşüncenizi aşırı sol, merkezde liberal ve aşırı sağa doğru olmak üzere en 

iyi yansıtan tercihiniz nedir? 

 

Aşırı 

Sol 

    Liberal     Aşırı 

Sağ 

 

 

 

 

 

 
2.4 Seçimlerde yalnızca milliyetçi söylemlerde bulunan kişi veya partilere mi oy 
verirsiniz? 

 

 

 

 

 

 

 

3- Ekonomi/Tüketim 

 

3.1 Bir ürün alırken üretim yerini (menşei ülkesini) kontrol eder misiniz? 

 

 

 

 

 

3.2 Tatilinizi genelde nerede geçirirsiniz? (Yabancı ülke/ Türkiye’de turistik sahil 

yeri/Memleket/Tarihi ören yerleri /Diğer) 

 

 

 

 

 

 

4- Gündelik /Rutin davranışlar 

 
4.1 Başkaları da varken İstiklal Marşı okunduğunda saygı duruşunda bulunur 
musunuz? 

 

 

 

 

 

 

 

4.2. Milli bayramlarda balkon vb. yerlere bayrak asar mısınız? 

 

4.3. Vücudunuzun herhangi görünen yerine bayrak, hilal, vb. milliyetçilik sembolü 

olabilecek dövme yaptırır mısınız? 



147  

4.4 Arabanızın herhangi bir yerine Türk bayrağı veya milliyetçilik sembolü çıkartma 

vb. bir şey asar mısınız? 

 

 

 

 

 

 
4.5 Evde, ofiste, iş yerinde vb. yerde milliyetçilik sembolü bir nesne (biblo, resim, 

çıkartma, minyatür, tablo, kılıç vb) bulundurur musunuz? 

 

 

 

 

 

 

 

4.6 Sevdiğiniz bir spor dalında (futbol, basketbol, voleybol vb.) milli maçları izler 

misiniz? 

 

 

 

 

 

 

 

 

4.7 İmkânınız olursa başka bir ülkede yaşamayı ister misiniz? 

 

 

 

 

 

 

 

4.8 Sosyal medyada milliyetçi söylemler içeren arkadaşlık gruplarına üye misiniz? 

 

 

 

 

 

 

 

4.9 Sosyal medyada milliyetçi söylemler içeren arkadaşlık gruplarının paylaşımlarını 

siz de paylaşır mısınız? 

 

 

 

 

 

 

5- Kültür/Eğitim hakkında düşünceleriniz 



148  

5.1 Çocuklarınıza isim verirken Türk tarihinde yer almış (tarihi, mitolojik, kahraman) 

kişilerin isimlerini vermeyi düşünür müsünüz? 

 

 

 

 

 

 

5.2 Çocukluk döneminizde ve/veya okul döneminizde sizde milliyetçilik duygusu 

oluşturan ve sizi etkileyen ebeveyn/akraba/öğretmen oldu mu? (Sosyalizasyon sürecinde aile 

ve okul dönemlerinde öğrencilere milliyetçilik duygusunun verilmesine dair düşünceleriniz 

nelerdir?) 

 

 

 

 

 

 

 

5.3 Çocuklarım mutlaka bir yabancı dil bilmeli ve konuşabilmelidir düşüncesine 

katılır mısınız? 

 

 

 

 

 

 

 

5.4 Çocuklarınızın yurtdışında yaşamasını ister miydiniz? 

 

 

 

 

 

 

5.5 Millet kavramı açıklanırken sizce aşağıdakilerden hangilerine yer verilmelidir? 

(Birden fazla seçenek işaretleyebilirsiniz.) 

 

 

( )Kültür ( )Dil  ( )Din  ( )Tarihsel Geçmiş 

( )Vatan/Yurt  ( )Devlet  ( )Kan bağı/etnisite 

( )Gelecekte Birlikte Olmak İsteği ( )Yasalara Bağlı Vatandaşlık 

 

 

 

 

5.6 “Küreselleşme süreci, iletişim, tüketim vb. etkileri ile tek bir kültür ve insan tipi 

oluşturmaktadır” düşüncesine katılıyor musunuz? 



149  

5.7 Kendiniz ve/veya çocuklarınızın bedelli askerlik yapmasını ister miydiniz? 

 

 

 

 

 

 

 

6- Yabancılar hakkında düşünceleriniz 

6.1 “Türkiye’deki mülteciler ve sığınmacılar ülkelerine geri dönmelidir” düşüncesine 

katılıyor musunuz? 

 

 

 

 

 

 

6.2 Yabancılara ülkemizde ev, arsa, gayrimenkul satılmalı mıdır? 

 

 

 

 

 

 

6.3 “Yabancı şirketler istihdam sağlamak koşuluyla ülkemizdeki orman, deniz kenarı, 

tarihi vb. alanları fabrika, maden ocağı, santral, otel vb. şekilde kullanabilmelidir 

“düşüncesine katılıyor musunuz? 

 

 

 

 

 

 
6.4 “Yabancı ülkeler, ülkemizi ele geçirmek için uğraş vermektedirler” düşüncesine 

katılıyor musunuz? 

 

 

 

 

 

 

 

6.5 Ülkemizin Avrupa Birliğine tam üye olarak kabul edilmesini ister misiniz? 

 

 

 

7- Milliyetçilik duygusu, düşüncesine sahip olmanız gündelik yaşamınızda sosyal 

çevrenizi nasıl etkiliyor? 



150  

8- İlave olarak belirtmek istedikleriniz. (Özellikle milliyetçilik düşüncesi duygusu sizin 

için ne anlam ifade ediyor açıklar mısınız?) 

 

 

 

 

 

 

 

 

9- Görüşmeciye ait özellikleri (dil, kıyafet, rozet, dövme vb.) belirtiniz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bu araştırmanın özetini edinmek isterseniz e-posta adresinize gönderilecektir. 

 

…………………………………………@.......................................................... 

Tarih …./…./…. 

 

SORULAR BİTTİ. İLGİNİZ İÇİN ÇOK TEŞEKKÜR EDERİZ. 



151  

EK.3 Etik Kurul Raporu 

 



152  

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 
KİŞİSEL BİLGİLER 

Adı Soyadı : Erhan ERBAY 

Doğum Tarihi ve Yeri : 

e-posta : 

Yabancı Dil : 

 

 

EĞİTİM DURUMU 

Lisans : Ankara Üniversitesi Ziraat Fak. (1983-1987) 

Anadolu Üniversitesi AÖF (2014-2019) 

Yüksek Lisans : Kırıkkale Üniversitesi (2021-2024) 

 

 

Çalıştığı Kurum/Kurumlar ve Yıl/Yıllar : Özel Sektör (1987-1989) 

Ankara Defterdarlığı (1989-1993) 

Tarım Bakanlığı (1993-2024) 

Yayınları (SCI) :- 

Yayınları (Diğer) : 

• Erbay, E. & Karayaka, Ü. & Tarachte, M. (2023) Prekarya, İş-İstihdam 
Güvencesizliği: Kırıkkale Örneği The Journal of Academic Social Science 

(141):377-390 

• Erbay, E. & Demir, G. (2024). Küreselleşmenin Gündelik Hayatta 

Milliyetçiliğe Etkisi, Journal of Social, Humanities and Administraive 

Sciences, 10(3): 349-362. 

Araştırma Alanları : Küreselleşme, Milliyetçilik, Toplumsal 

Değişme 


