
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KUTADGU BİLİG’DE YÖNETEN YÖNETİLEN İLİŞKİSİ 

Doktora Tezi 

Muhammet GÖK 

Eskişehir 2025 

 



 

  

 

 

 

BAŞLIK SAYFASI 

KUTADGU BİLİG’DE YÖNETEN YÖNETİLEN İLİŞKİSİ 

 

 

 

Muhammet GÖK 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalı 

Danışmanı: Profesör Doktor Nejat DOĞAN 

 

 

 

 

Anadolu Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Ocak 2025 

Eskişehir 

 



 

  

 

 

JÜRİ VE ENSTİTÜ ONAYI 

 

Muhammet GÖK’ün “KUTADGU BİLİG’DE YÖNETEN YÖNETİLEN İLİŞKİSİ ” 

başlıklı tezi .../.../20.. tarihinde aşağıdaki jüri tarafından değerlendirilerek “Anadolu 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliği’nin ilgili maddeleri 

uyarınca, Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalında Doktora tezi olarak 

kabul edilmiştir. 

 

Ünvanı Adı Soyadı    İmza 

Üye (Danışman):    ...........................................................       .......................... 

Üye :    .........................................................        ........................... 

Üye :   .........................................................       .......................... 

Üye :    .........................................................      ........................... 

Üye :    .........................................................      ............................ 

 

 

 

 

..................................... 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü



 

  

iii 

 

ÖZET 

KUTADGU BİLİG’DE YÖNETEN YÖNETİLEN İLİŞKİSİ 

Muhammet GÖK 

Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalı 

Doktora Programı 

Anadolu Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Ocak 2025 

Danışman: Profesör Doktor Nejat DOĞAN 

Yusuf Has Hacib tarafından kaleme alınan Kutadgu Bilig Türklerin İslam diniyle 

tanışarak yeni bir kültür dairesiyle temas kurduğu bir geçiş dönemini yansıtmaktadır. 

Kutadgu Bilig pek çok sosyal ve siyasal kavram ve düşünce kalıbı açısından büyük 

ölçüde Göktürkler döneminin devamı niteliğindedir. Bununla beraber Karahanlılar 

dönemiyle birlikte Türkler İslam’ı geniş kitleler halinde kabul ederek büyük ölçüde 

yerleşik hayata geçmiş ve farklı kültür havzalarıyla iletişime geçerek yeni 

imparatorluklar kurmuşlardır. Böylece yeni siyasal ve sosyal anlayışlar geliştirerek 

kendi özgün sosyal ve siyasal perspektiflerinde önemli ölçüde dönüşüm yaşamışlardır. 

Günümüz ulus devletleri varlıklarını sürdürebilmek için kendi uluslarının sosyal 

yapılarının derinliklerinden gelen tecrübe ve değerleri araştırmaya ihtiyaç duymaktadır. 

Bu bağlamda Kutadgu Bilig’in muazzam imkânlar sunduğu görülmektedir. Kutadgu 

Bilig; günümüz modern devletlerinin sahip olması gereken hukukun üstünlüğü, devlet 

ve toplumun birbirlerine karşı sorumlulukları, insan haklarına dayalı devlet anlayışı, 

ulus bilincinin güçlenmesi, sosyal devlet anlayışı, refahın adil paylaşımı, din-devlet 

ilişkisinin niteliği, devlet ve toplum hayatı açısından akıl ve bilginin önemi, sosyal 

hayatın düzenlenmesi gibi pek çok konuda topluma yön gösterebilecek özelliklere 

sahiptir. Bu çalışmada öncelikle kültür ve siyasal kültür kavramları ele alınarak bunların 

toplum ve devlet hayatı açısından neye tekabül ettikleri tartışılmış ve Türk siyasal 

kültürünün kökenlerine değinilmiştir. Çalışmanın ana bölümlerinde ise Karahanlılar 

dönemi ve Kutadgu Bilig çalışmaları ele alınmış ve Kutadgu Bilig’in siyasal anlayışı 

ortaya konulmuştur.   

Anahtar Sözcükler; Karahanlılar, Kutadgu Bilig, Siyasal Kültür, Töre, Kut. 



 

  

iv 

 

ABSTRACT 

THE RELATION BETWEEN THE RULER AND THE RULED IN KUTADGU 

BİLİG 

Muhammet GÖK 

Department of Political Science and International Relations  

Graduate School of Anadolu University, Janury 2025 

Supervisor: Professor Doctor Nejat DOĞAN 

Kutadgu Bilig reflects a transition period in which Turks contacted with the Islam, 

herein a new cultural circle. Although Kutadgu Bilig is a work of the Karakhanid 

period, it is largely a continuation of the Gokturk period in terms of many social and 

political concepts and thought patterns. After accepting Islam, Turks established 

empires in different cultural basins. As a requirement of this imperial order, they 

developed new political and social understandings and experienced a significant 

transformation in their unique social and political perspectives. For many reasons, 

today's nation states need to take a fresh look at the experiences and values coming from 

the depths of their own nations' social structures. In this context, Kutadgu Bilig offers 

tremendous opportunities. Kutadgu Bilig has a wide conceptual framework for guiding 

society in many issues such as; rule of law, mutual responsibilities of the state and 

society, understanding of the state based on human rights, strengthening of national 

consciousness, understanding of the social state, fair sharing of welfare, religion-state 

relationship, the importance of reason and knowledge for both state and society, 

moralization of social life, etc. In this study, initially, the concepts of culture and 

political culture and what they correspond to in terms of society and state was 

discussed. In addition, the origins of Turkish political culture were mentioned. In the 

main sections of the study, the Karakhanid period and Kutadgu Bilig studies were 

discussed and the political understanding of Kutadgu Bilig was revealed. 

Keywords; Karakhanids, Kutadgu Bilig, Political Culture, Töre, Kut.



 

  

v 

 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmada danışman olarak beni destekleyen hocam Profesör Doktor Sayın Nejat 

Doğan başta olmak üzere şu ana değin eğitimime katkı sağlayan bütün hocalarıma 

teşekkürü borç bilirim.



 

  

vi 

 

 

03/03/2025 

 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ 

Bu tezin bana ait, özgün bir çalışma olduğunu; çalışmamın hazırlık, veri toplama, analiz 

ve bilgilerin sunumu olmak üzere tüm aşamalarında bilimsel etik ilke ve kurallara 

uygun davrandığımı; bu çalışma kapsamında elde edilen tüm veri ve bilgiler için kaynak 

gösterdiğimi ve bu kaynaklara kaynakçada yer verdiğimi; bu çalışmanın Anadolu 

Üniversitesi tarafından kullanılan “bilimsel intihal tespit programı”yla tarandığını ve 

hiçbir şekilde “intihal içermediğini” beyan ederim. Herhangi bir zamanda, çalışmamla 

ilgili yaptığım bu beyana aykırı bir durumun saptanması durumunda, ortaya çıkacak 

tüm ahlaki ve hukuki sonuçları kabul ettiğimi bildiririm. 

Muhammet GÖK 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

vii 

 

03/03/2025 

 

ÜRETKEN YAPAY ZEKÂ KULLANIM BEYANI 

Bu tezi hazırlarken ChatGPT, Gemini, DALL-E vb. üretken yapay zekâ 

programlarından destek almadığımı beyan ederim.  

Herhangi bir zamanda, çalışmamla ilgili yaptığım bu beyana aykırı bir durumun 

saptanması durumunda, ortaya çıkacak tüm ahlaki ve hukuki sonuçları kabul ettiğimi 

bildiririm.  

 

 

 

Muhammet GÖK 



 

  

viii 

 

İÇİNDEKİLER 

BAŞLIK SAYFASI .......................................................................................................... i 

JÜRİ VE ENSTİTÜ ONAYI .......................................................................................... ii 

ÖZET .............................................................................................................................. iii 

ABSTRACT .................................................................................................................... iv 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ ............................ vi 

ÜRETKEN YAPAY ZEKÂ KULLANIM BEYANI ................................................. vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

ŞEKİLLER DİZİNİ ....................................................................................................... xi 

KISALTMALAR DİZİNİ ............................................................................................ xii 

1. GİRİŞ ........................................................................................................................ 1 

1.1. Amaç .................................................................................................................. 1 

1.2. Önem ................................................................................................................. 2 

1.2.1. Siyasal Kültür .............................................................................................. 7 

1.3. Tezdeki Varsayımlar ...................................................................................... 13 

1.3.1. Tez soruları ................................................................................................ 14 

1.4. Sınırlılıklar ...................................................................................................... 14 

1.5. Araştırma Yöntemi ........................................................................................ 15 

1.6. Tezin Kuramsal Çerçevesi ............................................................................. 17 

1.7. Çalışmanın Tezi .............................................................................................. 23 

1.8. Çalışmaya Esas Kutadgu Bilig Metni ........................................................... 23 

2. KARAHANLILAR DÖNEMİ VE KUTADGU BİLİG ..................................... 25 

2.1. Karahanlılar ................................................................................................... 25 

2.1.1. Karahanlılar döneminin Türk kültür tarihindeki yeri ........................ 29 

2.2. Karahanlılar Dönemine Ait Yazılı Eserleri ................................................. 31 



 

  

ix 

 

2.2.1. Divan-ı Hikmet .......................................................................................... 31 

2.2.2. Divanü Lugati’t-Türk ................................................................................ 32 

2.2.3. Atabetü’l-Hakayık ..................................................................................... 33 

2.2.4. Kutadgu Bilig ............................................................................................ 33 

2.2.4.1. Yusuf Has Hacib ...................................................................................... 35 

2.2.4.2. Kutadgu Bilig Olay Örgüsü ..................................................................... 37 

2.3. Kutadgu Bilig Çalışmaları ............................................................................. 40 

2.3.1. Türkiye ..................................................................................................... 40 

2.3.2. Kırgızistan ................................................................................................ 42 

2.3.3. Özbekistan ................................................................................................ 44 

2.3.4. Kazakistan ................................................................................................ 45 

2.3.5. Azerbaycan ............................................................................................... 46 

2.3.6. Japonya ..................................................................................................... 47 

2.3.7. Rusya ........................................................................................................ 48 

2.3.8. Sovyet Dönemi ......................................................................................... 49 

2.3.9. Avrupa ve Amerika ................................................................................. 51 

2.3.10. Çin ............................................................................................................. 53 

2.4. Türk Sosyal ve Siyasal Düşünce Tarihi Açısından Kutadgu Bilig ............ 55 

3. KUTADGU BİLİG’DE YÖNETEN-YÖNETİLEN İLİŞKİSİ .......................... 62 

3.1. Kutadgu Bilig’de Devletin Kökeni ................................................................ 63 

3.1.1. Kutadgu Bilig’de devletin meşruiyetinin gerekçeleri ................................ 65 

3.2. Thomas Hobbes’a Göre Doğa Durumu ve Devletin Ortaya Çıkışı ........... 67 

3.3. John Locke’a Göre Doğa Durumu ve Devletin Ortaya Çıkışı ................... 69 

3.4. J.J. Rousseau’ya Göre Doğa Durumu ve Devletin Ortaya Çıkışı .............. 72 

3.5. Wu Jing’in Hazırladığı “Yönetim Sanatı” Adlı Eserde Devletin Kökeni . 75 



 

  

x 

 

3.6. Kaynağı ve Kapsamı Açısından Töre ........................................................... 78 

3.7. Kutadgu Bilig’in Sosyal ve Siyasal Çerçevesinde Töre .............................. 81 

3.7.1 Kutadgu Bilig’de ideal nizamın hülasası olarak töre................................. 81 

3.7.2. Hukuki ve toplumsal kurallar sistemi olarak töre ...................................... 86 

3.7.3. Kutadgu Bilig’de hukuki düzenleme olarak töre ....................................... 88 

3.8. Kutadgu Bilig’de Hükümdarın Nitelikleri ve Töre..................................... 98 

3.8.1.  Kutadgu Bilig’de hükümdarın hak ve sorumlulukları ................................ 102 

3.8.2. Kutadgu Bilig'de hükümdarın ahlaki meziyetleri .................................... 107 

3.9. Kutadgu Bilig’de Egemenlik ve Devletin Devamlılığı -  Kut.................... 120 

3.9.1.  Kut kavramının tarihsel kökleri ve kapsamı ............................................... 120 

3.9.2. Kutadgu Bilig ve kut kavramı .............................................................. 121 

3.10. Kutadgu Bilig’de Devletin Kurumsal Aklı ve Bilgisi - Ögdülmiş ........ 129 

3.11. Kutadgu Bilig’de Devlet Yönetiminde Ahlak ve İrfan - Odgurmış ..... 134 

3.12. Kutadgu Bilig’de Bireyin Konumu ......................................................... 148 

SONUÇ ........................................................................................................................ 154 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 185 

ÖZ GEÇMİŞ ............................................................................................................... 193 

 



 

  

xi 

 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

Şekil 1:  Kutadgu Bilig’de ortaya konulan devlet ve toplum yapısı şeması ................. 153 



 

  

xii 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

KB  : Kutadgu Bilig 

 

JJ  : Jean-Jacques



 

  

1 

 

1. GİRİŞ 

Oğuz Türkleri İslamiyet’i kabul ettikten sonra batı yönünde kitlesel bir göç hareketi 

başlatmışlardır. Bu göç hareketi sonucunda değişik yerleşik kültürlerle etkileşime 

geçmişlerdir. Göç ettikleri yerlerdeki Fars, Roma, Arap vb. yerleşik halklarının devlet 

yönetimine ilişkin çeşitli uygulamalarını pratik yararlarını da dikkate alarak kolayca 

benimseyen Türkler klasik ortaçağ imparatorlukları kurmuşlardır. Ne var ki bu 

merkeziyetçi yönetim tarzının tarihi konar-göçer Türk siyasi anlayışının temel 

unsurlarından önemli ölçüde farklılık arz etmesi, özellikle Selçuklu ve Osmanlı 

döneminde çeşitli iç huzursuzlukların ve çatışmaların altında yatan önemli nedenlerden 

biri olmuştur. Günümüz evrensel demokratik anlayışı ise yeniden katılımcı yaklaşımı ön 

plana çıkarmakta ve her bir ferdin sosyal ve siyasal katılımını sürdürülebilir toplumsal 

barış ve refah açısından vazgeçilmez kabul etmektedir. Bu bakımdan tarihsel açıdan 

değerlendirildiğinde Türklerin İslamiyet’i ilk kabul ettikleri dönemi yansıtan Kutadgu 

Bilig’in İslami ilkeler ile İslam öncesi Türk siyasi düşüncesini meczederek yeni bir 

siyasal ve toplumsal anlayış geliştirilmesine öncülük etmiş olduğu görülmektedir. Bu 

yönüyle günümüz Türk siyasi hayatının Türk tefekkürü ve bu zamana kadar ihmal 

edildiği değerlendirilen Türk sosyal hayatının üretimleri aracılığıyla yeniden ve sağlıklı 

bir şekilde inşası açısından önemli bir imkân sunduğu düşünülmektedir. 

1.1. Amaç 

Bu çalışma ile öncelikle Kutadgu Bilig’de ne tür bir devlet-toplum ilişkisinin 

öngörüldüğü, devlet yapısının üzerine oturduğu temel düşünce ile bu düşünceyi 

destekleyen unsurların neler olduğu ve bu unsurlar arasındaki ilişki ağının boyutlarının 

ortaya konulması amaçlanmıştır. Böylece Yusuf Has Hacib’in bu eser ile hem toplumsal 

hayatı hem de devlet yapısını oluşturan kavram ve değerleri bütüncül bir şekilde nasıl 

bir düzenlemeye tabi tuttuğu saptanarak onun ulaşmak istediği siyasal örgütlenmenin 

temel niteliklerinin belirlenmesi hedeflenmektedir. Öte yandan günümüz siyaset bilimi 

kuram ve kavramlarının büyük ölçüde Batı siyasal perspektifinin ürünü olduğu gerçeği 

dikkate alındığında, aynı konularda Türklerin oluşturduğu özgün düşüncelerin alana 

yeni bakış açıları kazandıracağı değerlendirilmektedir. Bu bağlamda Kutadgu Bilig’de 

sunulan siyasal perspektifin günümüz Türk siyasi düşüncesine sağlayabileceği 

katkıların ortaya konulması da bu çalışmanın bir diğer amacını oluşturmaktadır. 



 

  

2 

 

1.2. Önem  

Kutadgu Bilig’in yazıldığı dönem ve muhtevası dikkate alındığında en bariz 

hususiyetinin genel anlamda Türk kültürü, daha dar anlamda ise Türk siyasi düşüncesi 

açısından taşıdığı değer olduğu görülmektedir. Yazıldığı dönemin kültürel özelliklerini 

dil üzerinden aktaran bir eser olarak Kutadgu Bilig’in siyasal açıdan ele alınabilmesi 

açısından öncelikle dil ve kültür arasındaki ilişkiye göz atmak gerekmektedir.  Böylece 

eserin ortaya koyduğu kültürel muhtevanın ve siyasal düşüncenin doğru anlaşılmasına 

zemin hazırlanacaktır.  

Bir toplumun nasıl tanımlanabileceğine ve onun diğer toplumlarla olan benzerlikleri 

veya farklılıklarını en kolay bir şekilde ifade etmeye yarayan bir kavram olarak kültür, 

ister uygar ister ilkel olsun her tür insan topluluğunun devinimini sürdürmesini sağlayan 

temel unsurdur. Türk’ün de belirttiği üzere “Her kültürün kendine özgü ve eşsiz bir 

tarihi, üzerinde yaşadığı coğrafi bir mekânı ve kendine özgü sosyal bir yapısı vardır. O 

nedenle her kültür kendine özgü, eşsiz ve görelidir  (2021, s. 33).” 

Kültüre ilişkin olarak kültürün farklı unsurları ve özellikleri dikkate alınarak pek çok 

değişik tanımlama yapılmıştır. Bu bağlamda en genel tanımıyla kültür “Doğuştan 

kazanılan biyolojik donanımlar temelinde ortaya çıkan, toplumsal olarak öğrenilen 

(kazanılan), toplumsal etkileşim yoluyla sürdürülen, toplum yaşamında yer alan bütün 

maddi-manevi öğeleri kapsayan, toplumsal yaşam tarzı ve dünya görüşünün 

bileşiminden oluşan karmaşık bir bütün ve evrimsel adaptasyon aracıdır (Türk, 2021, s. 

25)”. Levanda ve Schultz (2021 s. 41) ise temel olarak kültürü “toplum üyeleri olarak 

insanlar tarafından öğrenilmiş davranış ve düşünceler bütünü” olarak tanımlamaktadır.  

Kültürün unsurları arasında  “uyumlu ve bütünleşmiş bir sistem” oluştuğu 

görülmektedir. Bununla beraber bazı işlevci düşünürlerin iddia ettiğinin aksine kültürel 

sistemler tamamen bütünleşmiş bir yapı görünümüne sahip değillerdir. Tarihsel ve 

çevresel faktörler kültürel sistemlerin tamamen bütünleşmesinin önüne geçmektedir 

(Türk, 2021, s. 39). 

Kültürel unsurların ortaya çıkışında tabii olarak her bir ferdin etkisi aynı ölçüde olmasa 

da kültür bir toplumsal yapının bütün fertlerinin etkileşimi ile belli bir süreç içinde 

ortaya çıkar ve yine süreç içerisinde kendi dönüşümünü sağlar. Çünkü “Kültür 

toplumun ve o toplumda yaşayan insanların karakteristik özelliklerinin toplamıdır. Bir 



 

  

3 

 

kuşaktan diğerine aktarılan bir grup insan tarafından yaratılmış yaşam biçimlerinin 

toplamı, topluma ilişkin her şeydir  (Türk, 2021, s. 32)”. 

Bir kültürel yapı içerisinde bütün unsurların aklın bir ürünü olarak ortaya çıkmasını ve 

akılcı gerekçelere dayanarak varlığını sürdürmesini beklemek mümkün değildir.  Kültür 

bazen akılla izah edilemeyecek değerleri de ihtiva ederek varlığını sürdürür. “Bu sayede 

kültür, kendi bağlılarını sevk ve idare eder, onları ikna eder. Öyle ki bir kültürün, 

insanlar üzerindeki inandırıcılığını, tarihsel sürekliliğini rasyonel olan öğelerin yanında 

rasyonel olmayan, imgesel öğeleri üzerinden sağladığı dahi söylenebilir (Evkuran, 

2008, s. 8)”.  

Kültür tarihsel bir süreç içerisinde oluşur ve süreklilik arz eder. Bu bağlamda her bir 

kültür sisteminin kendine münhasır bir tarihsel geçmişi ve kuşaklar arası etkileşimle 

sağlanan sürekliliği söz konusudur. Bu kültürel sürekliliğin sağlanmasında “gelenek ve 

görenekler” önemli paya sahiptir. Kültürel sistemlerin yaşadığı tarihsel sürecin farklılığı 

kültürel değerlerin de farklılaşmasına neden olmuştur. Dil ve konuşma yeteneği kültürel 

sürekliliğin sağlanmasında temel etkendir. Bu yetenekler olmaksızın söz konusu 

sürekliliği sağlanmasına imkân yoktur (Türk, 2021, s. 36). 

İnsanın sembolleştirme yeteneği ona özgü bir kabiliyet olan kültürel değer üretme 

yeteneğinin oluşmasında önemli bir yere sahiptir.  İnsan bu yetenek sayesinde hem dilin 

oluşmasını sağlamış hem de soyut düşünmenin önünü açmıştır. Öte yandan bu yetenek 

insana bilgi ve fikir alış verişi yapma imkânı sağlamış ve bunların biriktirilerek 

geliştirilmesi olanağını sunmuştur. “Konuşma ve sembolleştirme yeteneği sayesinde 

insan konuşan insan (homo loquens) ve kültür yaratan insan olabilmiştir” (Türk, 2021, 

s. 22). Dil ve kültür arasındaki güçlü ilişkiye dikkat çeken Lavenda ve Schultz ise  

(2021, s. 74); 

“Her hangi bir dil her zaman her hangi bir kültürün parçasıdır – yani doğuştan gelmez, 

sonradan öğrenilir ve o dili konuşanların bağlı olduğu tüm kültürel pratikler ile 

yakından ilişkilidir – ve düşünme biçimi dâhil olduğu kültürel ve dilbilimsel 

aktivitelerden kolay kolay ayrılmaz. Dolayısıyla üçünü birbirine bağladığı söylenen 

okların yönünü belirlemek şöyle dursun, aslında dil, kültür ve düşünceyi bir birinden 

ayırmak neredeyse imkânsızdır” demektedir. 



 

  

4 

 

Kutadgu Bilig dil üzerinden döneminin kültürel özelliklerini ve siyasal anlayışını 

etraflıca aktarıyor olsa da, eser kendi bakış açısını büyük ölçüde sözlü geleneğe dayanan 

kendinden önceki dönemin kut ve töre gibi siyasal kavramları ve sosyal anlayışı 

üzerinden geliştirmiştir. Bu durum eserin kendi içeriğinin yanı sıra esere yansıyan 

düşüncelerin ortaya çıkış koşullarının göz önünde bulundurulmasını zorunlu 

kılmaktadır. Bu ise siyasal antropolojinin imkânlarından faydalanmayı gerektirmektedir.  

Kültüre ilişkin bütüncül yaklaşım sunmayı hedefleyen bir kuram “insanın biyolojisi, 

kültürü, onun doğal çevresine ve bu üçünün birbiriyle karşılıklı ilişkisine yer vermelidir. 

İnsanla ilgili bu üç varlık alanını dikkate alan antropoloji; insanın biyolojik ve kültürel 

gerçekliğini bir arada incelediğinden dolayı bütüncüldür (Türk, 2021, s. 16).” 

İnsana dair bütüncül bir yaklaşım sunan “antropoloji insan doğasının, insan toplumunun 

ve insanın geçmişinin çalışılması olarak nitelendirilebilir” (Lavenda ve Schultz, 2021, s. 

24). Bu bağlamda antropolojinin doğal olarak çalıştığı konulardan biri de toplumsal 

yapı içerisinde iktidar ilişkilerinin nasıl ortaya çıktığı konusudur. Zira her toplumda 

mutlaka bir siyasal iktidarın mevcut olmasının yanı sıra her toplumda fertler ve 

toplumsal gruplar arasında hem hiyerarşi hem de eşitsizlik temelinde oluşmuş ilişkiler 

vardır (Balandier, 2021, s.  78). Bunun sonucu olarak pek çok değişik şekillerde de olsa 

uzman bir bakış açısıyla oluşturulmuş bir yönetim modelinin varlığına bakmaksızın 

siyaset bütün toplumlarda mevcuttur (Abeles, 2020, s. 19). Bu bütün toplumların kendi 

örgütlenmelerine has yapıları içinde siyasal iktidar kurumuna sahip olduğuna işaret 

etmektedir. Siyasal iktidar ise “toplumu kuran kurallara uyulmasını teşvik eder; toplumu 

kendi noksanlıklarına karşı korur; şahıslar ve zümreler arasındaki rekabetin etkilerini 

toplumun bünyesi dâhilinde sınırlar” (Balandier, 2021, s. 36).  Bu durum göstermektedir 

ki, siyasal iktidar toplumsal bünyede tabii olarak var olan zayıflıklara karşı, toplumsal 

grupları koruma, toplumda istikrarı sağlama ve kendi ilkelerini de dikkate alarak gerekli 

düzenlemeleri yapma işlevini yüklenmiştir (Balandier, 2021, s. 36). Dolayısıyla,  

“yöneten-yönetilen arasındaki mesafe fikri, ilk kez Ortaçağ dinsel aklı tarafından ortaya 

atılmış bir şey değildir. Kökenini toplumla beraber otoritenin doğuşundan almıştır 

(Evkuran, 2008, s. 24)”. 

Sosyal bir disiplin olarak siyasal antropoloji “insanları yönetmeyi sağlayan çeşitli 

kurum ve uygulamaları olduğu kadar bunları temellendiren sembolleri ve düşünce 



 

  

5 

 

sistemlerini de incelemeye yönelik bir araçtır” (Balandier, 2021, s. 5). Bu bağlamda 

siyasal antropoloji siyaset felsefesinden farklı olarak genel geçer teoriler oluşturmak 

yerine toplumlara münhasır olan uygulamaları yine o toplumların kendilerine özgü 

koşullarını dikkate alarak incelemeyi amaçlamaktadır. Bu nedenle “Felsefe siyasal 

antropolojinin gelişimi açısından epistemolojik bir engel görüntüsü vermektedir. 

Gerektiğinde bazı felsefecileri, özellikle de Montesquiue’yü uzak birer öncü kabul 

etmek mümkündür; ama antropolojik girişim ilke olarak felsefi söylemle bir kopuş 

içerir” (Abeles, 2020, s. 14). Öte yandan doğa durumundan uygar topluma geçiş 

konusunda bir çözümleme olarak ortaya çıkan toplum sözleşmesi düşüncesi siyaset 

felsefesine kaynaklık etmenin yanı sıra antropolojinin doğuşuna da ortam hazırlamıştır 

(Abeles, 2020, s. 9). 

Siyasal antropoloji bilimsel bir yaklaşım olarak siyasal unsurların diğer toplumsal 

unsurlarla üst üste düştüğünü dile getirir (Abeles, 2020, s. 10). Çünkü siyaset 

mekanizmasını harekete geçiren kurumlar toplumsal yapı içinde etkin olan dinamiklerin 

tesiriyle dönüşüm geçirmekte ve yeni anlamlar elde etmektedir. Bu noktadan hareketle 

siyasal kültür, siyasal unsurlarla toplumsal unsurların etkileşimini ifade etmektedir 

(Çetin, 2021, s. 17).  

Siyasal antropoloji bütün bir toplumu etkileyen kararların alınışının farklı toplumlarda 

nasıl bir süreç içinde gerçekleştirildiği konusuna özel bir önem vermektedir.  Bunun 

yanı sıra siyasal antropoloji alınan kararların hangi gerekçelerle “doğru ve uygun” ya da 

“yanlış ve uygunsuz” görüldüğü meselesine de ilgi göstermektedir. Siyasal 

antropologlar farklı toplumlarda, toplumsal yapı içerisinde liderliğin nasıl 

değerlendirildiği ve liderlik gücünün nasıl uygulamaya konulduğu, liderlik adayları 

arasındaki rekabetin ne tür bir düzenlemeye tabi tutulduğu ve ortaya çıkan 

anlaşmazlıklara ne tür çözüm bulunduğunu karşılaştırmalı olarak inceler. Siyasal 

sürecin bütün bu aşamalarında kültürel inanç ve uygulamaların önemli bir yeri vardır 

(Lavenda ve Schultz, 2021, s. 193). İktidar ile kutsal arasındaki ilişkide ise toplumlar 

arasında farklı değerlendirmeler olduğu görülmektedir. Doğayla içli dışlı ve dolayısıyla 

ona bağlı olan toplumlarda iktidar-kutsal ilişkisi oldukça güçlü bir şekilde kendini 

göstermektedir (Balandier, 2021, s. 107). 



 

  

6 

 

Kutsal değerlerin siyaset sahasının bir boyutunu teşkil ettiği göz önüne alındığında, “din 

bir iktidar aygıtı olabileceği gibi, iktidarın meşruluğunun bir teminatı siyasal rekabet 

çerçevesinde başvurulan araçlardan biri de olabilir ” (Balandier, 2021, s. 116). Bir 

ülkede baskın olan inançlar ile o ülkedeki siyasal rejim veya rejim içindeki hükümetin 

toplumsal nazardaki meşruiyeti birbirine doğrudan bağlı konulardır. Çünkü “toplumun 

büyük çoğunluğunun inançlarına uygun olan siyasal iktidar meşru ve ona boyun eğmek 

doğal sayılır (Kışlalı, 2016, s. 123).” Bunun sonucu olarak kutsalın iktidarın 

sınırlandırılmasında ve ona karşı muhalif tutum geliştirilmesinde mühim bir rolü 

mevcuttur. Bu bağlamda kutsal, iktidar sahiplerini ve onların uygulayıcı “faillerini sahip 

oldukları makam telakkisiyle uzlaşmayacak şekilde davranmaktan men etmektedir. 

Tahta geçme ayinleri ve onun gereği andlar, hükümdar aleyhine yapılan ayinlerin 

reddedilmesi, ayinsel kusurlar sebebiyle hal etmeler, hep, en üstün iktidara gem vuran 

veya yöneticilerin suiistimalini engelleyen kutsallık boyutu olan” uygulamalardır 

(Balandier, 2021, s. 120). 

Siyasal iktidarın ilk olarak nasıl ortaya çıktığı ve iktidar değişiminin nasıl sağlandığına 

ilişkin çeşitli varsayımlar geliştirilmiştir.  Bu bağlamda geliştirilen teorilerden biri de 

toplum sözleşmesi kuramı olmuştur. Buna göre “siyasal toplum ya da sivil devlet 

insanların özgürlüklerinin bir kısmını bir üçüncü şahsa, hükümdara ya da egemen 

meclise devretmek suretiyle gönüllü olarak birleşmelerini sağlayan bir ön antlaşmayı 

varsaymaktadır. Hukukçulara göre siyasal yetkeyi kuran toplum sözleşmesi ilke olarak 

budur (Abeles, 2020, s. 19)”. Bu toplum sözleşmesi ise devletin bir siyasal kurum 

olarak ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Öte yandan devlet “her türden sosyal 

hayatın bir özelliği, tarım toplumuna geçildiği andan itibaren iş görmeye başlayan bir 

düzenleme kipliği, insan doğasının özünden kaynaklanan bir zorunluluk olarak takdim” 

edilmektedir (Balandier, 2021, s. 124). Toplumsal yapı içinde dağınık vaziyetteki gücün 

devlet aygıtı içinde tekelleşmesi ve bu tekel güç sayesinde toplumsal ve siyasal 

örgütlenmenin yenide düzenlenmesi ise kaçınılmaz olarak yeni güç ilişkilerinin 

inşasının önünü açmaktadır. Bu nedenle “fiziksel gücü tekelleştirmenin yanı sıra, devlet 

örgütlenmesi toplumsal tabakalaşmayı da güçlendirir (Lavenda ve Schultz, 2021, s. 

202)”. 

Toplum sözleşmesi kuramının aksine iktidar kavramının insanlığın varoluşunun 

başlangıcından bu yana mevcut olduğunu bireylerin bir araya gelerek kendilerine ait 



 

  

7 

 

iradeyi belli gerekçelerle bir egemene devretmelerinin söz konusu olamayacağını 

vurgulayan kuramlar da antropoloji disiplini içerisinde kendine yer bulmuştur. Bu 

bağlamda “Maine iki büyük siyasi örgütlenme ilkesinin insan toplumlarını sırasıyla 

etkilediğini göstermişti: kan bağı, sonra da toprak birliği (Abeles, 2020, s. 17)”. Tarih 

boyunca insanlık yalnızca “iki hükümet sistemi örgütlü ve iyi tanımlanmış iki toplum 

sistemi geliştirmiştir. Bunlardan ilki ve en eskisi soylar, boylar ve kabileler üzerine 

kurulu siyasi bir örgütlenme olmuştur; ikinci ve daha yenisi ise toprak ve mülkiyet 

üzerine kurulu toplumsal bir örgütlenme olmuştur (Abeles, 2020, s. 17)”. Buna göre 

başlangıçtan bugüne insan toplulukları temelde fertler olarak değil aileler olarak 

örgütlenmiştir. Ailede baba iktidarı temsil etmekte ve onun dışındaki bütün aile üyeleri 

birey değil statü sahibi kişilerdir. Buna göre sivil toplum bir araya gelerek kendi 

iradelerini bir egemene devreden bireyler arasındaki bir sözleşmenin eseri değildir. 

Toplumsal yapıda en başından beri babalar hâkim pozisyondadır (Abeles, 2020, s. 26).  

Öte yandan ailelerin bir araya gelmesiyle klanlar oluşmaktadır. Aile reislerinin güçlerini 

klan liderine devretmesiyle birlikte boylar oluşmaktadır. Boylar ya da kabileler 

arasındaki konfederasyon ise devletin ortaya çıkışını sağlamaktadır. Maine siyaset 

felsefesinde ileri sürülen doğa durumu ve toplum sözleşmesi kuramlarına yönelik 

eleştirilerinin yanı sıra kendi çözüm önerisini sunarak “statüye dayalı bir aşamalı-

düzenden sözleşmeye dayalı bir ilişkiye geçiş, ilkel evren ile toplumlarımız arasındaki 

tözel farkı silmeksizin modern devletin ortaya çıkışını anlamaya imkân” vermiştir 

(Abeles, 2020, s. 39).  

Devletin ortaya çıkmasıyla birlikte insan topluluklarının elde ettikleri kurallara dayalı 

sosyal hayatı istikrara kavuşturması gerekmiştir. İstikrar ise tabii olarak yönetimi ilişkin 

süreklilik arz eden bir düşünce geleneğinin oluşmasının önünü açmıştır. Böylece her 

toplum siyasal sisteminin işleyişini ve istikrarını sağlayan kendi siyasal kültürünü inşa 

etme çabası içerisine girmiştir. 

1.2.1. Siyasal Kültür 

Bu çalışmanın temel hedeflerinden biri de Kutadgu Bilig’in Türk siyasal kültürü 

açısından neyi ifade ettiğinin ortaya konulmasıdır. Bu, bir yandan ait olduğu döneme 

ilişkin bilimsel çıkarımlarda bulunulmasına imkân verecek; diğer yandan günümüz Türk 



 

  

8 

 

siyasal anlayışının karşılaştığı güçlüklere ilişkin çözüm üretme olanağı sunacaktır. 

Bunun içinse siyasal kültür kavramına değinmek gerekmektedir. 

Devletin ortaya çıkışı ise siyasal kültürün ilkelerinin ve kurallarının sistemli hale 

gelerek var olan siyasi ve toplumsal örgütlenmenin teminatı olarak görülmeye 

başlanmasını sağlamıştır. Oktay (2014, s. 222), siyasi kültürü “bir ulusun içinde veya 

bir devletin yurttaşları arasında hakim siyasi duyguların, inançların ve siyasete ilişkin 

değerlerin bir araya geldiği bir tür salkım veya hevenk” olarak tanımlamaktadır. Çetin’e 

(2021, s. 16) göre ise bu kavramı “bir toplumun siyasal ilişkiler, değerler ve ilkeler 

yönünden geliştirdiği geleneksel, kültürel, ahlaki, ideolojik değerler ve tavırlar bütünü” 

şeklinde tanımlamak mümkündür. Öte yandan siyaset bilimciler siyasal kültür 

kavramının dar bir anlamda kullanarak bir toplumun psikolojik eğilimini ifade edecek 

şekilde tanımlamaktadırlar. Zira siyasal kültür temelde “inançlar, semboller ve 

değerlerle ifade edilen partiler, yönetim ve anayasa gibi siyasal nesneler ilişkin bir 

yönelim modelidir” (Heywood, 2019, s. 269). Siyasal kültürü geniş bir bakış açısıyla 

değerlendiren Çetin (2021, s. 10);  

“Siyasal kültür; sosyal,  siyasal ve ekonomik alanda gerçekleşen tüm belirleyicileri ve 

değişim dinamiklerini ifade eder. Siyasal kültür; siyasal değişmeyi, toplumsal 

değişmeyi, siyasal sisteme yönelen desteği, toplumla devlet arasındaki ilişkiyi, siyasal 

baskıyı, siyasal iktidarı, siyasal eylemleri içeren geniş bir alandır. Bu geniş bir alan 

içerisinde siyasal kültürün en önemli kaynağı, toplumun söz ve davranış normları ile 

kuşaktan kuşağa aktardığı tecrübeler, teamül haline gelerek alışkanlık yaratmış, 

kalıplaşmış kurallar ve yaşam dinamikleridir” demektedir. 

Yukarıda da vurgulandığı gibi siyasal kültür toplumsal özgülüğe ve sürekliliğe sahiptir. 

Bu özgülük ve süreklilik ise tüm toplumsal kesimlerin etkileşimine açık değerler ve 

kavramların kazandığı anlamlara göre şekil alır. Bu nedenle siyaset bir yöneten 

yönetilen ilişkisi olarak ele alınacak olursa bu ilişkinin anlamı her bir toplum için farklı 

olacaktır.  Çünkü  “siyasal bilinç pratik olarak kendini, yöneten yönetilen ilişkisiyle 

açığa vurur. Doğu toplumlarındaki siyaseti irdelerken, Batı siyasetinin incelendiği 

kavram ve araçları kullanmak çok da doğru olmayabilir. Bu tutum iki farklı gerçeği ve 

tarihsel tecrübeyi kabaca eşitlemek anlamına gelir (Evkuran, 2008, s. 17)”. 

Siyasal kültür toplumların çağlar boyunca oluşturdukları sosyal değerler sisteminin 

sonucu ortaya çıkan siyasal düşüncelerinin bir yansımasını teşkil eder. Bu düşüncelerin 



 

  

9 

 

bir kültür halini alabilmesi hem uzun bir süreci ve hem de toplumda var olan birçok 

başka değerler sistemiyle etkileşimi gerektirmektedir. Bu durum ise siyasal kültürde 

değişimi zorlaştırmaktadır. Toplumsal değerler sisteminin içinde kendine yer 

bulamayan cebri uygulamalar ise çeşitli sosyal kırılmalara neden olmaktadır. Bu 

bağlamda siyasal kültürde süreklilik ve doğal bir dönüşüm önemli hale gelmektedir. 

Zira; 

“siyasal kültür bir toplumun tarihsel, toplumsal arka planından beslenir. Bir toplumun 

geçmişinden bugüne aktarılan doğrular, yanlışlar, söz konusu toplumun deneyimlediği 

büyük kırılmalar, savaşlar, devrimler siyasal sistem ile halk arasındaki ilişkide 

merkezidir. Bir toplumun zihniyeti ile hâkim siyasal kültürü arasında güçlü bir ilişki 

vardır ve siyasal kültür olağan koşullarda oldukça yavaş değişir ( Durdu, 2018, s. 581).” 

Siyasal kültür ve toplumsal kültür arasındaki ilişkinin yadsınamayacak kadar açık 

olduğu dikkate alındığında bunlardan hangisinin belirleyici olduğunun anlaşılması 

önemli hale gelmektedir. Bu konuda yapılan çalışmalar ise bir birine zıt iki temel bakış 

açısına göre şekillenmektedir. Modern teoriler siyasal kültüre baskın konum verirken 

toplumsal kültürü edilgen bir bakış açısı içerisinde sunmaktadırlar. Öte yandan bir kısım 

teoriler ise siyasal kültürün tamamen toplumsal kültür tarafından belirlendiğini ileri 

sürmektedir.  Çetin’e göre “her iki bakış açısının ve yönteminin de indirgemeci, 

belirleyimci olduğu kesindir. Bir tarafta sosyolojizm yapılırken diğer tarafta kültürcülük 

yapılmaktadır (2021. s. 12)”. 

Günümüz sosyal bilimler anlayışı bütün insanların ve tabii olarak insanlar tarafından 

oluşturulan toplumların ve siyasal sistemlerin “aynı doğaya sahip” yapılar olduğu 

düşüncesi üzerine inşa edildiği için söz konusu “doğa”nın tabi olduğu koşulları “sosyal 

bilimlerin zorunlu, evrensel ve mutlak doğruları olarak" kabul etmektedir (Çetin, 2021, 

s. 11). Böyle bir yaklaşımın sahibi olan sosyal bilimler siyasal kültürün toplumsal 

kültürden etkilendiği yönündeki kuramlardan endişe duymaktadır. Zira “egemen siyasal 

kültürün toplumsal kültürü belirlediği, düzenlediği ve değiştirdiği ön kabulü üzerine 

kurulu modern sosyal bilimler, bu teorinin baş aşağı çevrilmemesi konusunda çok 

duyarlıdır (Çetin, 2021 s. 9)”.  

Aydınlanma çağının felsefi düşüncesi ve pozitivist metodoloji “Topluma, geleneğe, 

kültüre, tarihe, dine ve siyasete kuşkucu ve dışlayıcı bakış açısı” gelişmesine yol 



 

  

10 

 

açmıştır. Bu dışlayıcı bakış açısı sosyal bilimler alanında yapılan çalışmaları toplumu 

anlamak yerine onu düzenlemeye dönük bir gelişim yoluna sevk etmiştir (Çetin, 2021, 

s.10).  

Günümüzde kitle iletişim imkânlarının geniş olması nedeniyle toplumsal etkileşim 

önemi ölçüde artmıştır. Bu etkileşimin gücünün siyasal yapıyı da dönüşüme zorlamaya 

yeter hale geldiği göz önünde bulundurulduğunda, toplumsal kültürün daha iyi 

kavranması ve onun temellerinde yatan ana unsurların ve güdülerin doğru analiz 

edilmesi gerekmektedir. Toplumların kimlik belgesi niteliğindeki tarihsel birikimlerin 

ihmal edilmesi sağlıklı bir tahlil açısından makul bir sonuç doğurmayacaktır. Bu 

çalışmanın konusu itibariyle Türklerin tarihsel birikimlerinin ana hatlarına toplum-

devlet ilişkisi çerçevesinde bakmak gerekmektedir. 

Türklerde devlet ile toplum arasındaki ilişkilerde göz önünde bulundurulması gereken 

hususlardan biri de coğrafyanın koşullarıdır. Coğrafi koşulların da zorlamasıyla konar-

göçer bir hayat tarzını benimsemek durumunda kalan Türkler bu durumun getirdiği 

güçlüklerle mücadele etmek için sıkı bir toplumsal işbirliğine gitmek zorunda 

kalmışlardır. Bu işbirliği ise devlet yapısının oluşmasının önünü açmıştır. Bu konuda 

Niyazi şunları aktarmaktadır;  

Bozkır Türk devletinin önce de belirtildiği üzere herhangi bir ailenin sadece kılıç zoru 

ile meydana getirdiği bir topluluk olmadığı ileriye sürülmekte, daha çok değişik 

sebeplerle sıkı işbirliğine girmiş boyların, devlet şuuru doğmuş halk tabakalarının eseri 

olduğu savunulmaktadır. Hatta görevlerini yerine getirmedikleri hallerde halkta 

“hakanın kutu taplamadı” kanaatinin doğması bazı araştırmacılara halk ile hakan 

arasında zımni bir mukavele olduğu hissi uyandırmaktadır. Bu zımni mukaveleye göre 

halkın hakana sadakat göstermesine karşılık, hakan da ülkeyi dış düşmanlardan 

korumak ve halkın geçimini sağlamak görevini üstlenmiştir (Niyazi, 2021. s. 33). 

Türklerde devlet ile toplum ilişkisinin birikimlerini töre temsil etmektedir. Töre belli bir 

süreç içinde oluşan örf ve adet hukukunun desteğiyle gelişimini sürdürür. Töre 

çoğunlukla kanun anlamında kullanılmakta olup konar-göçer hayat tarzının “sosyal ve 

hukuki” mahiyet kazanmasıyla oluşmuştur.  Bu bağlamda töre eski Türklerde toplumsal 

hayatı tanzim eden kurallar ve değerler toplamıdır (Çetin, 2021, s. 46). 



 

  

11 

 

Tarihi belgelerden anlaşılmaktadır ki, Türkler devletin yapılandırılmasında toplumsal 

eğilimlere ve dönemin koşullarına göre hareket etmişlerdir (Niyazi, 2021. 14). Bu 

durum devletin toplumsal değerleri dikkate almasını gerekli kılmıştır. Zira “Töre, Türk 

örf ve geleneklerinin kesin hükümlerinin birliğidir. Töresiz bir devletin var olmayacağı” 

düşüncesi ile kağanlar emirlerini töreye göre vermişler (Çetin, 2021, s. 47). Aynı 

zamanda Kağanlar, töre hükümlerinin tanzim edilmesi ve uygulanması yükümlülüğünü 

taşır. Bu bağlamda kağanların töreye ilişkin başlıca yükümlülükleri arasında;  

“halkını eğitmek; devleti, milleti ve töreyi düzene koymak; milleti ve devleti derleyip 

toplamak; halkı ve nüfusu çoğaltmak; açları doyurmak ve çıplakları giydirmek; at ve 

elbise vermek; millete altın, gümüş ve diğer değerli şeyler kazandırmak; devlet ve millet 

kazanmak (devlet, töre vb); halkı kondurmak, yurtluk vermek; halkın güvenliği 

sağlamak; tutmak (devleti, töreyi, milleti vb. tutmak, idare etmek); işini, gücünü vermek 

(devlet ve halkın karşılıklı yükümlülüğü) ” yer alır (Ögel, 2016, s. 143-172). 

Türk töresinin bir yönüyle “örf hukuku” mahiyeti taşıdığı değerlendirilir. “Türklerin 

benliklerine işlemiş olan bu kurallar/töre, toplumu düzenleyen, yaşatan ve yöneten en 

önemli kaynak olarak görüldüğü için sürekli “il” sözcüğü ile birlikte anılmıştır (Çetin, 

2021, s. 76)”. Bu durumun Türklerdeki kanun ve ülkenin ancak birlikte var olabileceği 

düşüncesinin sonucu olduğu görülmektedir. Devlet ile milletin işbirliğini benimseyen 

Türk siyasi düşüncesinin en önemli unsurlarından biri “kutsal vatan” anlayışıdır (Çetin, 

2021, s. 45).  

Töreye yani kanuna bağlı bir devlet anlayışı ve coğrafi bağlılık Türklerde ulus bilincinin 

gelişmesinin önünü açmıştır. Dini motiflerle desteklenen bu unsurla Türk milli 

kimliğinin inşası hızlanmıştır. Türklerin Tanrı tarafından korunması ve onlara başka 

halklara karşı üstünlük verilmesi, iktidarın ilahi kaynaklı olması ulus bilincinin erken 

oluşmasını teşvik etmiştir. W.Barthold, bu noktaya işaret ederek, “ulus vicdanının bu 

derece yükselmesi dünya tarihinde az görülmüştür” (Arslan, 1987, s. 56) demektedir. 

Günümüzde kabaca Orta Asya olarak tanımlanan tarihi Türkistan coğrafyasında doğu-

batı yönündeki önemli kavşaklara hakim olan Türkler iktisadi kervancılığın yanı sıra 

“fikri kervancılık” vazifesiyle farklı kültürlerin etkileşiminin odağında yer almışlardır 

(Ülken, 2007, s. 70). Bu etkileşim tarihsel süreçte Türklerin İslam’ın hem fikri hem de 

siyasi boyutuyla karşılaşmasıyla sonuçlanmıştır. 



 

  

12 

 

Türklerin ulus bilinci İslamlaşmayla birlikte tabii olarak dönüşüme uğramıştır. Yeni bir 

uygarlık dairesine giren Türkler bu uygarlığın içinde geleneksel toplum ve devlet 

anlayışlarına yabancı uygulamalarla karşılaşmışlardır. İslam dininin temel ilkelerine 

bağlı kalarak farklı Müslüman halkların katkısıyla oluşan bu uygarlık etkin olduğu 

bütün coğrafyalar için ortak değerler sistemi inşa etmiştir. Bu değerler sistemi farklı 

uluslara ait kültürel birikimlerin bir potada erimesine yol açmıştır. Zira “Uygarlık tekile 

uzanan evrensellik, kültür ise çoğulcu ve geleneksel bir çeşitliliktir” (Türk, 2021, s. 33). 

Bununla beraber “Ümmet ruhu ve İslam mefkuresi itibariyle her tarafta aynı vasıflara 

malik gibi görünen bu medeniyet, hakikatte, kendisini temsil eden içtimai teşekküllerin 

her birinde ayrı bir mana ve hüviyet almıştır” (Ülken, 2007, s. 81). Böylece uygarlığın 

tektipleştirişi etkisine rağmen halklar belli ölçüde kendi özgün tefekkürlerini İslam 

uygarlığı içerisinde sürdürmüşlerdir. Bu durum özellikle siyasal sisteme ilişkin İslam 

dininin geniş bir alan bırakmasıyla mümkün olmuştur. Zira “günlük hayatın değişik 

yönleri için kaideler getiren Kur’an’da devlet şekline ve müesseselerine ilişkin bir ayet 

bulunmaması anlamlıdır. Bu konuda bize Hz Peygamberden de bir hadis intikal 

etmemiştir (Niyazi, 2021. s.66)”. 

İslami dönemde Türk düşüncesi “ümmet” fikri etrafında şekillenmiştir. Bu düşünce 

siyasal sistem olarak imparatorluk anlayışını benimsemiş ve milletler arası dini bir 

topluluk oluşturmaya katkıda bulunmuştur. Türk düşüncesi bu yapı içerisinde özgün 

karakterini ancak İslam medeniyetinin diğer temsilcileriyle müşterek inşa edilen kültür 

dairesinin parçası olarak göstermiştir (Ülken, 2007, s. 16). Bu müşterekliğe rağmen 

yukarda bahsi geçen siyasal sisteme ilişkin İslam dininin tanıdığı genişlik, Türklere 

İslam öncesi özgün tefekkürlerini devlet yapısına yansıtma imkânı vermiştir. 

İslamlaşma asrı bu özgün tefekkürün İslam diniyle uyumunun benzersiz bir şekilde 

gerçekleştiği dönemi ifade etmektedir. Zira bu dönemde Türkler Müslüman olmakla 

birlikte diğer Müslüman halklarla kendi özgün yapılarına büyük oranda tesir edecek 

düzeyde bir etkileşime girmemişlerdir. Kutadgu Bilig ise bu dönemin mahiyetini 

gösteren eserlerin başında gelmektedir. Zira “Karahanlılar ve Gazneliler dönemi Türk 

hâkimiyet telakkisini en belirgin bir şekilde Kutadgu Bilig’de görmekteyiz. Kutadgu 

Bilig eski Türk devlet telakkisinin, İslam anlayışıyla mecziydi (Niyazi, 2021. s.  50).” 

Sonraki dönemde ise koşullar değişmiş ve Türkler batıya göçle birlikte pek çok halkla 



 

  

13 

 

etkileşime geçmiştir. Bu durum ise toplum ve devlete ilişkin başlangıçtaki telakkilerde 

değişim yaşanmasına neden olmuştur.  

Türk siyasal ve toplumsal anlayışındaki bu dönüşüm, etkilerini günümüze değin 

sürdürmüştür. Çetin, günümüz siyasal anlayışının seçkinci yapısına vurgu yaparak bu 

durumun Osmanlı dönemiyle devamlılık arz ettiğini ifade etmektedir. Ona göre siyasal 

kültür, kökü geçmişe dayanan bir seçkinler topluluğu tarafından yönlendirilmektedir. 

Zira “siyasal kültürün niçinliğini ve nasıllığını belirleyen tek güç de yine bu seçkinler 

topluluğudur. Seçkinlerin temsil ettiği siyasal kültür toplumsal kültürle özdeşleşemediği 

için siyasal kültür değişimi barışçı ve kendiliğinden uzlaşı içerisinde gerçekleşmemiş 

tam tersine dayatma ve yönlendirmeler ağır basmıştır (Çetin, 2021, s. 50)”. Sağlıklı bir 

siyasal yapının kurulmasında içten gelen dinamiklerin hesaba katılmasının 

kaçınılmazlığı dikkate alındığında başlangıçtaki özgün intibakın değerlendirilmesi 

elzem görülmektedir. 

Kültür ve siyasal kültür arasındaki ilişki ve bunların ortaya çıkış süreçleri, etkileşimleri, 

toplumsal hayatın inşasına katkıları ve milletlerin kaderlerinde oynadıkları güçlü rol bu 

kavramların iyi anlaşılmasını gerekli kılmaktadır. Kutadgu Bilig gibi Türk tarihinin iki 

farklı dönemi yansıtan bir geçiş dönemi eserinin iyi anlaşılması Türk siyasal kültürünün 

doğru kavranmasına katkı verecektir. Bu ise günümüz Türk siyasal sisteminin doğru 

kurgulanması açısından büyük önem taşımaktadır.  

1.3. Tezdeki Varsayımlar 

Bu çalışma ile Kutadgu Bilig’in bir yandan kendinden önceki Türk siyasi düşüncesini 

yansıttığı diğer yandan da sonraki dönemin siyasi anlayışının gelişmesine önemli bir 

kaynaklık teşkil ettiği görüşünden hareket edilmiştir. Eserin bu temel niteliğinin bu 

günkü Türk siyasi düşüncesine de katkıda vereceği düşünülmektedir. Bu bağlamda 

esere ilişkin şu varsayımlar oluşturulmuştur; 

1) İslam öncesi sosyal ve siyasal alana ilişkin Türk düşünce yapısı Kutadgu 

Bilig’de etkisini göstermiştir. 

2) Töre olarak ifade edilen Türk hukuk anlayışı Kutadgu Bilig’de hukukun 

üstünlüğünü de kapsayacak şekilde genişleyerek siyasal yapının 

toplumsal anlamda inşasının önünü açmıştır. 



 

  

14 

 

3) Kutadgu Bilig’de sunulan siyasal yapı batıya göç eden Türklerin kurduğu 

devletlerde görülen dış kaynaklı (Fars-Bizans) etkilerden daha 

bağımsızdır.  

4)  Kutadgu Bilig’in ortaya koyduğu siyasal anlayış günümüz Türk siyasal 

düşüncesinde karşılaşılan temel sorunlara çözüm sunma imkânı 

vermektedir. 

1.3.1. Tez soruları 

Çalışmanın varsayımlarının doğrulanabilmesi için ise şu tez sorularının cevap bulması 

gerekmektedir; 

1) Kutadgu Bilig Türklerin İslamiyet öncesi siyasi anlayışlarını yansıtmakta 

mıdır? 

2) Kutadgu Bilig Türklerin İslamiyet öncesi siyasi anlayışlarını İslami 

ilkeler içerisinde yeniden inşa yoluna gitmiş midir? 

4) Kutadgu Bilig Batı ve Doğu dünyasının klasik eserleriyle temel siyasi 

kavramlar açısından karşılaştırılabilecek niteliklere sahip midir?  

5) Kutadgu Bilig günümüz Türk siyasetinin temel sorunlarının çözümüne 

katkı sunabilecek niteliklere sahip midir? Eğer sahipse, bu katkılar 

nelerdir? 

1.4. Sınırlılıklar 

Çalışmanın önemli bir sınırlılığı ilgili esere yönelik yapılan bilimsel faaliyetlerin geniş 

bir coğrafyada ve birbirinden farklı kültürel çevrelerde gerçekleştirilmiş olmasından 

kaynaklanmaktadır. Türkiye, Batı dünyası, Rusya ve Çin’de esere ilişkin yapılan 

çalışmalar oldukça zengin bir külliyat oluşturmaktadır. Her ne kadar bu eserlerin önemli 

bir kısmı eseri dil ve felsefi köken itibariyle ele alıyor olsa da böylesine hacimli bir 

külliyatı hem zaman hem de dil kaynaklı zorluklar nedeniyle tamamıyla incelemek 

imkânı bulunamamıştır. Öte yandan eserin belli kavramlarının Batı dünyasındaki 

benzerleriyle karşılaştırılmasında bütün bir Batı siyasi düşüncesinin değerlendirilmeye 

tabi tutulmasının zaman açısından sorun oluşturması nedeniyle ancak öne çıkan bir 

kısım eserler dikkate alınmıştır.  



 

  

15 

 

 

1.5. Araştırma Yöntemi 

Kutadgu Bilig sembolik şahıslar üzerinden kurgusal bir olay örgüsünü aktaran manzum 

bir eserdir. Bu yüzden doğrudan kuramsal bir tartışmayı aktarmak yerine siyasal 

düşüncesini sembolik şahısların işaret ettiği kavramlar üzerinden aktarmaktadır. 

Eserdeki olay örgüsü ve sembolik şahısların ilişkilerinin siyaset biliminin kavramları 

çerçevesinde değerlendirilebilmesi için metin içeriğinin analiz edilerek yorumlanması 

gerekmektedir.  Bu hususlar dikkate alınarak çalışmada nitel bir araştırma yöntemi olan 

tümevarım içerik analizi yöntemi benimsenmiştir.  

Sosyal bilimler araştırmalarında “görece stabil örüntüler ve uygulamalar” ölçülmek 

istendiğinde veri toplama yöntemi olarak nicel yöntem benimsenirken; istisnai veya 

özel durumlarla ilgili derinlemesine bir anlama çabası içine girildiğinde veya geniş 

örüntülerin altında kalan anlamlar ve eğilimler görülmek istendiğinde nitel yöntemler 

tercih edilir. Nicel çalışma “ne” sorusuna; nitel araştırmalar ise “nasıl” ve “neden” 

sorularına cevap arar (Berg ve Lune, 2019, s. 13). “Nitel araştırma eşyanın anlamları, 

kavramları, tanımları, özellikleri, mecazları, sembolleri ve tariflerine gönderme yapar. 

Bunun aksine nicel araştırma sayı ve ölçülerine, mevzubahis bir şeyin miktar ve 

ölçülerine bakar (Berg ve Lune, 2019, s. 13)”. 

Nitel araştırma, “gözlem, görüşme ve doküman analizi gibi nitel veri toplama 

tekniklerinin kullanıldığı, algıların ve olayların doğal ortamda gerçekçi ve bütüncül bir 

biçimde ortaya konmasına yönelik nitel bir sürecin izlendiği araştırma” olarak 

tanımlanmaktadır (Yıldırım ve Şimşek, 2008, s. 39). İçerik analizi için ise “metin veya 

metinsel verilere dönüştürülmüş dokümanların içerisinde açık olan veya gizli kalmış 

anlamların sistematik olarak kavramlara ve kategorilere indirgenerek objektif bir şekilde 

nitel veya nicel olarak analiz edilmesi” (Güçlü, 2021, s. 201) tanımlaması 

yapılmaktadır. 

İçerik analizi, “kitap, dergi, mektup, her tür kanun metni dahil tüm yazılı metin ya da 

yazıyla aktarılmış her türlü sözel anlatımlı radyo, televizyon internet, sosyal medya 

mesajları, v-logların yanında, fotoğraflar ve çizimler gibi görsel öğelerin analizine” de 

imkan vermektedir.  Medya çalışmalarının dışında, “sosyoloji, psikoloji, işletme, tarih, 



 

  

16 

 

siyaset bilimi ve kamu yönetimi” vb. alanlarda yapılan araştırmalar için de başvurulan 

bir yöntemdir (Gül ve Nizam, s.195).   

“İçerik analizi teknikleri, içerikte gizlenmiş, ilk bakışta görülmeyen birçok farklı 

yapının anlaşılmasını amaçlamaktadır. Bazı bilgi kaynaklarının ilk incelenmesinde 

görülemeyen bağlantıların anlaşılması, bu yapıların çözümlenmesi bazı durumlarda 

tahmin edildiğinden daha karmaşık olmaktadır (Kurtuluş, 2010, s. 51)”. Üzerinde 

çalışılan metnin anlaşılması için yorumlayıcı bir yaklaşımın takip edilmesi gerektiği 

değerlendirilmektedir.  

İçerik analizi araştırmacılar tarafından esnek bir yöntem olarak kabul edilir. İçerik 

analizi yöntemi araştırmacılara belli bir metin veya metin grubu içinden belli kelime ve 

kavramları tespit ederek bu kelime ve kavramların oluşturduğu anlamsal çerçeveyi 

inceleme ve bunlardan çıkarımlar sağlama imkânı verir (Güçlü, 2021, s. 199).  

İçerik analizi her ne kadar teorik bir perspektife ve genel geçer standartlara sahip 

olmasa da gelişi güzel kullanılan bir yöntem de değildir. Yöntemin uygulanmasına 

ilişkin genel kuralların bulunmayışı nedeniyle içerik analizi kullanıcısının niteliklerine 

göre şekillenir. Sağladığı esneklik dolayısıyla oldukça kullanılışlı bir yöntem olan içerik 

analizine var olan materyallerin incelenmesinde başvurulur (Güçlü, 2021, s. 200). 

Tümevarım yöntemini kullanan içerik analizi kodlama yaparak verilerin dayandığı 

kavramları ve bu kavramların ilişkisini belirlemeye çalışır. Araştırmacı elde ettiği 

“tanımlayıcı ve ayrıntılı verileri” kullanarak üzerinde çalışma yürüttüğü bilimsel 

problemin ana temalarını belirleme, bu verilerle anlamlı bir yapı oluşturmaya diğer bir 

deyişle bir kuram inşa etmeye çalışır (Şahin, 2022, s. 191). 

Çalışmasında tümevarım içerik analizi yöntemini kullanmaya karar veren bir 

araştırmacının “açık kodlama”, “kategoriler oluşturma” ve “özetleme” şeklinde üç 

basamaktan oluşan bir metot takip etmesi gerekmektedir. Araştırmada öncelikle 

metindeki veriler titiz bir şekilde okunarak gerekli notlar çıkarılır ve araştırmada 

kullanılacak başlıklar oluşturulur. Bu araştırmanın “açık kodlama” safhasını ifade eder. 

Bu aşamada elde edilen kodlamalardan benzerlik gösterenler aynı kategori grupları 

içine alınarak sınıflandırma yapılır. Böylece benzer ve ilişkili veriler için üst başlıklar 

oluşturma ve verileri karşılaştırma imkânı doğar. Bu safha “kategori oluşturma” 



 

  

17 

 

safhasıdır. Son olarak araştırmayı “özetleme” aşamasına geçilir. Bu aşamada “araştırma 

konusuyla ilgili genel bir tanım oluşturularak kategorilerin üretilmesi gerçekleştirilir 

(Güçlü, 2021 s. 210). 

Bu çalışmada takip edilen tümevarım içerik analizi araştırma yöntemi kapsamda;  

• Kutadgu Bilig’in okunması, 

• Tezin konusu bağlamında öne çıkan kısımların alıntılanarak kodlanması,  

• Bu alıntıların kavramsal muhtevalarına göre kategorilere ayrılması,  

• Esere ilişkin alan yazın taraması, 

• Eserin değerlendirilmesine ilişkin hazırlık kapsamında, devletin doğuşu, 

egemenliğin kaynağı, kültür, siyasal kültür, siyasal kültürün devamlılığı 

vb. konularda araştırma yapılması, 

• Verilerin benzer eserlerdeki fikirlerle karşılaştırılması, 

• Kategorilerin özetlenerek elde edilen verilerin bir kompozisyon dahilinde 

aktarılması ve  

• Araştırmadaki bulguların ortaya konulması, süreçleri takip edilmiştir. 

 

1.6. Tezin Kuramsal Çerçevesi 

Siyasal sistem özü itibariyle bir yanda yönetenlerin diğer yandan yönetilenlerin olduğu 

çift yönlü bir etkileşime dayanan idari bir alanı ifade etmektedir. Bu alanın nasıl 

yönetileceği diğer bir ifadeyle yönetenlerle yönetilenler arasındaki etkileşimin 

niteliğinin nasıl olacağı her zaman güncel kalan olan bir mesele olarak kalmıştır. 

Kutadgu Bilig’de yöneten-yönetilen ilişkisinin ele alındığı bu çalışmada, yukarda bahsi 

geçen etkileşimin niteliklerinin ortaya konulması amaçlanmaktadır. Özellikle töre ve 

kut gibi hem siyasal hem de sosyal yönü olan kavramların her iki alanı da kapsayacak 

şekilde nasıl kullanılabildiğinin anlaşılabilmesi önemlidir. Zira aynı kavramlarla hem 

siyasal yapının hem de sosyal yapının inşa edilebilmesi devlet ve toplumun (dolayısıyla 



 

  

18 

 

bireyin) ilişkilerinin hangi temel ölçütlere göre şekillendiğine ilişkin önemli işaretler 

taşımaktadır. Kutadgu Bilig’in toplum ve devlete ilişkin kavramsal alanı ortaklaştırması 

günümüz Türk siyasal anlayışının geliştirilebilmesine katkı sağlayabilecek bir niteliktir. 

Bu bağlamda Kutadgu Bilig’in kavramlarının -özellikle de devlet ve toplum hayatının 

norm bütünlüğünü sağlayan töre kavramının- sosyal alanda anlamsal derinlik kazanarak 

siyasal alanın inşasına katkı sunduğu görülmektedir. Bu husus Kutadgu Bilig’in 

sunduğu siyasal anlayışın gelişiminde sosyal alanın rolünün göz önünde 

bulundurulmasını gerektirmektedir. 

Sosyal bilim çalışmaları yürüten araştırmacılar olguları niteliksel yönüyle ele almayı 

yeğler. Ayrıca sosyal bilimler doğa bilimlerinin çözmeye çalıştığı problemlerden farklı 

bir niteliğe sahip olan “psikolojik ve zihinsel olgularla” da ilgilemektedir (Weber, 

2021a, s. 147). Toplumsal ve siyasal etkileşimler için etkili bir çerçeve sunan sosyal 

teori siyasal davranışların ortaya çıkış sürecinin anlaşılmasına ilişkin geniş bir 

perspektife sahiptir. Sosyal teorinin siyasi, ekonomik, kültürel vb. alanlara ait sorunlara 

ilişkin araştırma yapanlara ihtiyaçları olan kavramsal çerçeveyi ve yeterli bilimsel 

altyapıyı sunma imkânı mevcuttur. Sosyal teori “bu alanların ve sorunların hepsini 

birden” kapsamaktadır (Outhwaite, 2019, s. 9). 

Sosyal teori diğer disiplinlerden farklı olarak belli sınırlar içinde hareket etmek yerine 

ya diğer disiplinler arasında sosyal kesişim alanları oluşturur ya da bu disiplinlerden biri 

içinde kendine yer edinir. Bu yüzden sosyal teori ortaya çıktığı on dokuzuncu yüzyılın 

sonundan bu yana kendinden önceki disiplinlere açık olmuş ve bu disiplinlerin içine 

nüfuz edebilmiştir (Outhwaite, 2019, s. 97). 

Sosyal teori ile siyasetin güçlü etkileşimi dikkate alındığında siyasal yapının çözümü 

kavuşturamadığı sorunlara toplumsal alanın anlaşılması yoluyla daha kolay bir çözüm 

bulma olanağı mevcuttur (Outhwaite, 2019, s. 87). Güçlü bir etkileşimi ifade eden bu iki 

alanın ilişkisinde hangisinin baskın olduğu ise tartışma konusudur. “Siyaset bilimciler 

bekleneceği üzere devlete ve siyasal sürece öncelik verme eğilimindeyken,  sosyologlar 

ise devlet karşısında topluma öncelik verme eğilimindedirler (Outhwaite, 2019, s. 97)”. 

Bu iki alanın hangisinin diğerine göre daha öncelikli olduğu konusunda göz önünde 

bulundurulması gereken husus toplumların siyasal ve toplumsal yapısının nasıl organize 

edildiği ile ilgili görülmektedir. Belli düşünsel süreçleri geçerek toplumsal alanın 



 

  

19 

 

yönetimine ilişkin ortak kültürel değerler üretme konusunda kendi kendine yeten 

toplumlar siyasal alan üzerinde belirleyici bir güce sahiptir. Zira idealist sosyal teorinin 

somutlaştırdığı gibi “toplumun derin yapısı maddi güçlerden ziyade düşünceler 

tarafından meydana getirilmektedir (Wendt 43)”. Parsons, (2021, s. 343) kültürel 

meşruluk açısından bir toplumun öz-yeterliliğini “kurumları kendi üyelerinin görece 

uzlaştığı değerlerle meşrulaştırıldığı ve kültürel sisteminin diğer bileşenleri ile özellikle 

yapısal sembolizmine uygunluğu ile meşrulaştırıldığı sürece öz-yeterlidir” ifadesiyle 

açıklar.  

Toplum üyelerinin sosyal kurumlar üzerindeki uzlaşısının temelini oluşturan “etki ve 

değer bağlılıkları” ikna edilmenin yanı sıra “onur ve vicdan çağrısıyla” gönüllülük 

üzerinden inşa edilir.  Öte yandan “hiçbir büyük ve karmaşık sosyal sistem, kendi 

normatif düzeninin büyük parçaları ile uyum bağlayıcı/zorlayıcı olmadığı, yani 

uyumsuzluğa karşı yaptırımlar bulunmadığı sürece ayakta kalamaz.” Yaptırımlar ile bir 

yandan toplumun iyi üyelerine sorumlulukları hatırlatılarak uyumsuzluğun önüne 

geçilir; diğer yandan uyumsuzluk halinde ihlal cezalandırılır (Parsons, 2021, s. 349). 

Sosyal kurumlar üzerindeki uzlaşı ile politik topluma geçiş aşaması tamamlanır.  

Politik toplum diğer tüm sosyal gruplar içindeki en gelişmiş toplumdur. Zira diğer tüm 

grupları kendi içine dâhil etmekte ve tüm toplumsal faaliyetleri içermektedir. Politik 

toplumlar arasında “kavim, kabile, klan, ulus, kent, devlet ve diğerleri” sayılabilir. Bu 

kolektif hayat tarzı “belirgin bir yapı, sınırları kesin olarak saptanmış politik 

organizmalar” bünyesinde gelişim gösterebilmektedir. Diğer bir deyişle “ulusal yaşam 

toplumsal fenomenin en gelişmiş biçimini oluşturur ve toplumbilim daha gelişmiş bir 

düzenin bilgisine sahip değildir (Durkheim ve Maus, 2021, s. 129)”. Böylece sınırları 

belli ve gelişmiş yapının kendi iç sisteminin işleyişi üzerinden yürüttüğü toplumsal ve 

siyasal etkileşim süreçleri sayesinde benzerleri arasında özgün bir nitelik kazandığı 

düşünülebilir. 

Durkheim ve Maus’a göre toplumların özgün taraflarının önemli unsurlarını “siyasi 

kurumlar, adli kurumlar ve toplumsal morfoloji fenomeni” oluşturur.  “Söylenceler, 

öyküler, para, sanat teknik, araçlar, dil, sözcükler, bilimsel bilgi, edebi biçimler ve 

düşünceler sınırları aşarak” diğer toplumlarca benimsenebilir (Durkheim ve Maus, 

2021, s. 131).  Bu araç ve fikir yayılımı uygarlığın başlangıç aşamasını işaret eder. Artık 



 

  

20 

 

etkileşim yalnızca toplumu oluşturan fertler arasında değil toplumlar arasında da 

gerçekleşir hale gelmiştir.  

Uygarlığın “kolektif yaşamın özel türünü yani birbirini etkileyen politik öğelerin 

karşılıklı ilişkisinin çoğulluğunun temelini” göstermesi nedeniyle uygarlık 

araştırmalarında toplumbilim tarih ve etnolojiden daha önde yer alır. Bir toplumun 

uygarlık sürecinin anlaşılabilmesi için onu ait olduğu uygarlığın “nereden 

kaynaklandığı, neleri başkalarından aldığı, belirli bir noktadan başka bir noktaya nasıl 

ulaştığı” sorularına cevap bulunması gerekmektedir. Bu soruların cevabı bulunduğunda 

“hangi farklı kolektif etkileşim düzeninin” o toplumun uygarlık serüvenini etkilediği 

belirlenecektir (Durkheim ve Maus, 2021, s. 132).  

İnsan uygarlığının gelişim süreci göz önüne alındığında modern toplumların 

oluşturduğu güçlü kurumsallığa sahip devletler hariç tutulursa insanlık tarihinin önemli 

ölçüde karizmatik liderlerin egemenliğine tabi siyasal organizasyonların tarihi olduğu 

gözlemlenmektedir. Çeşitli gerekçeler etrafında oluşturulan bu egemenliğin 

sürdürülmesi ile devletlerin varlığını sürdürmesi arasında dikkate değer bir paralellik 

söz konusudur. Her ne kadar hanedanlık yoluyla egemenliğin veraset yoluyla intikali 

sağlanarak siyasal süreklilik sağlanmış olsa da iktidar sahibi olan her bir hanedan 

üyesinin seleflerinin taşıdığı egemenlik şartlarına haiz olması göz önünde tutulmuştur. 

Bu tür bir siyasal sistemde görülen egemenlik şartlarının ise toplumların uzun bir 

süreçte oluşturduğu kültürel kodlarının izlerini taşıdığı açıktır. 

Kutadgu Bilig’in kavramları hem toplumu hem devleti içine alacak şekilde çift yönlü 

muhtevaya sahip olsalar da, bu iki alandaki anlamlarında önemli farklar olduğu açıktır. 

Eserde hükümdarın egemenlik gücünü ifade eden “kut” kavramı da belli yönleriyle 

karizmatik liderliğin niteliklerini içermektedir. Bu bağlamda Kutadgu Bilig’deki 

hükümdarın niteliklerinin karizmatik liderliğin özellikleriyle ne ölçüde örtüştüğü 

önemlidir. Zira hükümdarın niteliklerini etkileyen başka unsurlar da mevcuttur.  

Bu araştırmanın incelediği Kutadgu Bilig adlı eser Türklerin büyük ölçüde uygarlık 

akışı yönlerinin değiştiği bir zaman dilimini ifade eden Karahanlılar Devleti döneminde 

kaleme alınmıştır.  Araştırma ilgili eserin siyasal söylemini ele alacak olması nedeniyle 

eserde mevcut egemenlik düşüncesini ortaya çıkarmayı hedeflemektedir. Bu bağlamda 

Türklerin kadim egemenlik anlayışının yansıması olan “kut” kavramının karizmatik 



 

  

21 

 

liderliğe örneklik teşkil ettiği varsayımı göz önünde bulundurulmaktadır. Öte yandan 

uygarlık yönündeki değişim nedeniyle bu dönemde “çıkarın zorunlu aciliyeti” gereği 

siyasal yapıda bazı acil değişikliğe gidildiği düşünülmektedir. 

Weber’e göre olağanüstü durumlarda doğal olarak ortaya çıkan liderler olan karizmatik 

liderler “herkeste bulunmaması anlamında doğaüstü sayılan belirli fiziksel ve manevi 

lütuflara sahip” kişiler olarak kabul edilirler.  Olağanüstü koşullarda ortaya çıkan bu 

liderlik varlığını da olağanüstü koşullara dayandırarak sürdürmeyi tercih eder. Karizma 

özü itibariyle kurumsal yapıyla çelişir. Bu yüzden karizmatik liderlik “bürokratik olana 

her bakımdan tamamen karşıttır. Karizma dünyada yaşar; ancak kesinlikle bu dünyadan 

değildir.”  Karizmatik lider ve destekçileri görevlerini başarıya ulaştırmak için her türlü 

dünyevi meşguliyetten, gündelik meselelerden ve aile mesuliyetlerinden sıyrılmak 

zorundadırlar (2021b, s. 177-179). 

Karizmatik egemenliğin sınırlılıkları ve koşulları onun kendi içsel yapısınca belirlenir. 

Karizmatik lider yürüteceği faaliyetleri kendisi belirler ve bunları uygulamaya 

koyabilmek için kendisine itaat eden bir taraftar topluluğuna ihtiyaç duyar. Hitap ettiği 

topluluk “onun görevini tanımazsa” karizmatik liderin istekleri sonuçsuz kalır. 

Liderliğini sürdürebilmek için “kanıtlar” göstererek toplum tarafından görevi 

konusunda tanınmayı sağlaması gerekir (Weber, 2021b, s.178).  

Weber’e göre karizmatik lider iktidarını halkın daha önce karşılaşılmayan, olağanüstü 

ve bilinen kurallara uymayan şeylere atfettiği kutsallığa olan inanç bağlılığı sayesinde 

kendine yüklenen görevi tanıması üzerine inşa eder. Bunun sonucunda “hakiki 

karizmatik egemenlikte, bu yüzden yasal önergeler ve düzenlemeler ve resmileşmiş 

hukuksal yargılar bulunmamaktadır (Weber, 2021b, s. 181)”. 

Karizmatik liderin otoritesi istikrarsızdır. Çünkü sahip olduğu karizmayı kaybedebilir. 

Kendisinin “Tanrı tarafından terk edilmiş” olduğunu düşünebilir. Kendini destekçilerine 

“gücü elinden alınmış” biri olarak takdim edebilir. Böyle durumlarda ona yüklenen 

görev son bulmuştur. Onu takip edenler ise yeni bir karizmatik lider bulma arayışı içine 

girmek zorundadır  (Weber, 2021b, s. 180). 

Karizmatik liderin başarısızlığı durumunda onun Tanrı tarafından gönderilen görevli 

olmadığı düşünülür.  Bu durum kralların yalnızca Tanrıya karşı sorumlu olduğu 



 

  

22 

 

teorisiyle çelişmektedir. Gerçek karizmatik lider daha çok halkına karşı sorumludur. 

Sadece bu yüzden kendisi şahsen Tanrı tarafından görevlendirilmiştir (Weber, 2021b, s. 

180). 

Weber’e göre karizma, gündelik işleyişin kapsamı dışında oluşu nedeniyle gerçekleşme 

ihtimali her zaman için yüksek olan olağan hayatın ekonomik taleplerinin ön plana 

çıkmasıyla tehdit altına girer. Daha önce yürütülen toplumsal ortaklığa dayalı tedarik 

tarzı  “ödenek” ve “harçlık”  şeklinde bir dönüşüm geçirdiğinde Karizma için bu 

çöküşün ilk aşamasını işaret eder (2021b, s 186). Bütün bunlara rağmen karizmatik 

liderlik koşulları yeniden belirlenen bir toplumsal müktesebatta dönüşüm sağlayarak 

varlığını sürdürme olanağına da sahiptir.  

Sosyal eylemlerin öngörülemeyen sonuçlarının nedenlerini araştıran Merton, (2021, s. 

340) bu nedenler arasında “çıkarın zorunlu aciliyeti”ni de saymaktadır. Ona göre 

“çıkarın zorunlu aciliyeti” eylemde bulunan bir kişin eylemin diğer ya da uzun vadeli 

sonuçlarını hesaba katmaksızın öngördüğü acil sonuçlarına göre teşebbüste bulunduğu 

durumu ifade eder. Böyle bir davranışın temel unsurları “psikolojik ihtiyaçlardan temel 

kültürel değerlere kadar” geniş bir alana uzanır. Çıkar aciliyeti dolayısıyla 

gerçekleştirilen eylem söz konusu çıkarın ilişki içinde bulunduğu değerler açısından 

akla uygun olsa da eylemi gerçekleştirenin uzun vadedeki hayati çıkarları açısından 

akıldışı olabilir (Merton, 2021, s. 340).  

Failin öngörmediği sonuçlar her zaman için ortaya çıkmasını istemediği sonuçlar 

anlamını da taşımamaktadır. Elde edilen sonuçlar başlangıçtaki maksadı ihtiva etmese 

de birey davranışı açısından her zaman olumsuz olarak değerlendirilmezler. Diğer bir 

ifadeyle başlangıçta “istenmemiş” olan sonuçlar “istenmeyen” sonuç anlamına gelmez. 

“Bununla birlikte amaca yönelik eylemin kasıtlı ve öngörülen sonuçları, harici 

gözlemciye aksiyolojik açıdan olumsuz gibi görünse de bu durumun doğası gereği fail 

tarafından göreli olarak daima istenmektedir (Merton, 2021, s. 334)”. Çıkarın zorunlu 

aciliyeti gereği ortaya konulan bir eylemin öngörülemeyen sonuçlarına tesir eden 

nedenlerinden hiç birinin tek başına bütün bir olayı açıklama gücü bulunmamaktadır  

(Merton, 2021, s. 336). 



 

  

23 

 

1.7. Çalışmanın Tezi 

Kutadgu Bilig İslam’a henüz geçen Türklerin dış etkenlerin görece az olduğu bir 

dönemde büyük ölçüde kendi kültürel dinamikleriyle oluşturduğu özgün bir siyasal 

sistemi yansıtmakta olup bu özgün sistemin günümüzün siyasal sorunlarının çözümünde 

de yol gösterebilecek niteliktedir.  

1.8. Çalışmaya Esas Kutadgu Bilig Metni 

Bu çalışmada Kutadgu Bilig incelemesi Reşid Rahmeti Arat tarafından yapılan tercüme 

metin üzerinden gerçekleştirilmiştir. Bu tercüme eser üç ciltlik Kutadgu Bilig serisinin 

ikinci cildi olarak 1959 yılında basılmıştır. Bu çalışmanın giriş kısmında Arat, (1959, s. 

IX) eserin günümüz Türkçesine aktarılışı sırasında tercüme yerine tefsir yoluna 

gitmemeye özen gösterildiğini ve müellifin ifadesine mümkün olduğunca sadık kalmaya 

çalışıldığını dile getirmiştir. Arat’ın Kutadgu Bilig serisinin ilk cildi ise 1947 yılında 

yayınlanmıştır. Üçüncü cilt eserin indeksinden oluşmakta olup 1979 yılında 

yayınlanmıştır. Kutadgu Bilig’in metin yayınını ihtiva eden birinci cilt mevcut Kutadgu 

Bilig nüshalarından yalnızca birini esas almak yerine üç nüshanın da dâhil edildiği 

karşılaştırmalı bir metin olarak hazırlanmıştır. Arat, (1947, s.V) nüshalardan birini esas 

almak yerine üçünü aynı anda değerlendirmeye tabi tutmasının nedenini çalışmanın 

önsözünde şöyle açıklamaktadır; 

“Kutadgu Bilig’in eldeki nüshaları eserin yazıldığı tarihten çok sonraki devirlere aittir. 

Bunların aralarındaki farklar manzum bir eserde beklenebileceklerden çok fazladır. 

Birçok hususlarda, diğerlerine nispetle daha itinalı, daha düzgün görülen Fergana 

nüshasında da dil tarihi bakımından, daha yeni şekillere tesadüf edilmektedir. Bütün 

bunlar bize bu nüshaların hiç birini esas kabul etmek imkânının vermemektedir. Onun 

için metnin tespitinde her üç nüshadan aynı şekilde istifade edilerek Türk dilbilgisinin 

bugünkü neticelerine göre, asıl nüshanın metnine uygun olması lazım gelen şekiller 

tercih edilmiş ve böylece bu nüshaların verdiği malzeme çerçevesi içinde kalmak şartı 

ile nüshaların ayrı ayrı her birinden farklı; fakat asıl nüshaya mümkün mertebe yakın bir 

esas elde etmeye çalışılmıştır.” demektedir.  

Arat’ın karşılaştırmalı metin yayını bilim âleminde büyük ölçüde hüsnü kabul görmekle 

birlikte bazı eleştirilere maruz kalmıştır. Bu eleştiriler iki noktada toplanmaktadır;  



 

  

24 

 

1) Arat’ın en eski esas almak yerine bütün nüshaları çalışmasına dahil etmesi 

adeta dördüncü bir Kutadgu Bilig nüshasının ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. 

2) Metnin kolayca anlaşılabilmesi için bazı yabancı kelimelerin günümüz 

Türkçesiyle verilmesi bilimsel hakikatlerin tahrifi  olarak değerlendirilmiştir. 

(Kaymaz, 107-108) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

25 

 

2. KARAHANLILAR DÖNEMİ VE KUTADGU BİLİG  

 

Kutadgu Bilig’in muhtevasının doğru anlaşılabilmesi için hangi sosyal ve siyasal 

koşullarda ve nasıl bir coğrafyada kaleme alındığının bilinmesi oldukça önemlidir. Zira 

böylesine hacimli bir eser ancak ciddi bir ihtiyaç sonucu ve belli bir kültür birikimi 

sayesinde kaleme alınabilir. Bu bakımdan öncelikle Karahanlılar döneminin ele 

alınması yararlı olacaktır. 

2.1. Karahanlılar 

Önceleri Türkistan ve Uygur hanları adıyla bilinen bu hanedanın mensupları kara han, 

kara hakan, arslan kara hakan, buğra karahakan gibi unvanlarında “yükseklik ve 

yücelik” anlamına gelen kara kelimesini kullandılar. Bu devlete ilk defa Rus şarkiyatçısı 

Vasilij Vasilevic Grigorev 1874’te yazdığı bir makalede Karahanlılar adını vermiş, 

hânedan daha sonra bu adla tanınmıştır (Özaydın, 2001. s.404.). 

İlk büyük Müslüman Türk devleti olarak kabul edilen Karahanlılar devletinin kurucusu 

olan hanedanın kökenine ilişkin pek çok görüş ileri sürülmüştür. Bu görüşler genel 

itibariyle; Uygur görüşü (J. Deguignes, 1756), Türkmen görüşü (J.V. Hammer-

Purgstall, 1835), Yağma Görüşü (W. Barthold, 1898), Karluk görüşü (F. Gerenard, 

1900), Karluk-Yağma görüşü (M.F. Köprülü, 1927), Çiğil görüşü (W. Barthold, 1927), 

Türk görüşü (Ahmet Zeki Velidi Togan, 1939), Yağma ve Çiğil görüşü (B. Gafurov, 

1972), Türk-Uygur görüşü (Wang Chihlai, 1977), Karluk-Uygur görüşü (Ma Yung, 

Wang Ping Hua, 1978), Karlık-Yağma-Dokuz Oğuz görüşü (Kuo Ping Liang, 1980) 

olarak sıralanmaktadır (Anat ve Almaz, 2003. s. 37-38). 

Anat ve Almaz (2003, s. 79- 80), Karahanlıların kökenini Göktürkleri yıkıp, günümüz 

Moğolistan’ının Arhangay eyaletindeki kadim Türk başkenti Ötüken’i ele geçirerek 

Uygur Kağanlığını kuran hanedanlığa dayandırmaktadır. Onlara göre çeşitli iç 

kargaşalar ve Kırgız baskısıyla 840 yılında son bulan Uygur Kağanlığının tebaası çeşitli 

bölgelere göç etmek zorunda kalmıştır. Bu göç gruplarından birine başkanlık eden 

hanedan ailesine mensup Panteğin adında bir lider kendisine bağlı halk kitlesiyle 

birlikte Yedi-su bölgesine gelmiştir. Burada Karluklarla mücadele ederek kendini kağan 

ilan etmiş ve Karahanlılar hanedanlığını kurmuştur. Sonraki süreçte ise çevresindeki bir 

kısım toprakları ele geçirerek kağanlığını genişletmiştir.  



 

  

26 

 

İlk karargâhları Kara Ordu olan bu hanedanlığın adı modern dönem Batı kaynaklarında 

“Karahanlılar Hanedanlığı, İlikhanlar Hanedanlığı, Hakaniye Hanedanlığı, Hanlar 

Hanedanlığı, Afrasiyap Hanedanlığı, Tabgaç Hanedanlığı” gibi adlarla anılmıştır. Bu 

hanedanlık adlarının ise hanedanlık hükümdarlarının kullandığı unvanlardan mülhem 

verildiği görülmektedir (Anat ve Almaz, 2003. s. 62). 

Bilge Kül Kadır Han’ın hanedanlığın kurucusunun unvanı olduğu dikkate alındığında 

Panteğinin devleti kurduktan sonra kendine bu unvanı aldığı anlaşılmaktadır. 

Pantegin’in ölümünden sonra yerine oğulları Bazir Han ve Oğulçak Kadır Han geçerek 

devleti ikili sitemle yönetmeye başlamışlardır. Büyük Kağan olan Bazir Han 

Balasagun’u Oğulçak Kadır Han ise Talas’ı başkent yapmıştır (Anat ve Almaz, 2003. s. 

79-80). 

Oğulçak Kadır Han hâkimiyeti döneminde Karahanlılara sığınan Samanilerden Ebu 

Nasır adında biri ile karşılaşarak Müslüman olan Satuk Buğra Han, amcasına karşı 

hâkimiyet mücadelesine girişmiştir. Bu mücadeleyi başarıya ulaştıran Satuk Buğra Han 

(Satuk Buğra Kara Han b. Bazır) tahta geçtikten sonra henüz Müslüman olmayan Türk 

gruplarına karşı büyük bir mücadeleye girerek İslam’ın bölgede yayılmasına hizmet 

etmiştir. Satuk Buğra Han’ın ölümünden sonra tahta geçen oğullarında Baytaş Arslan 

Han döneminde de İslamlaşma süreci devam etmiş ve bütün Karahanlı coğrafyasında 

İslam hâkim olmuştur (Genç, 1981, s. 39-41). İslami ismi Musa bin Abdulkerim olan 

Baytaş döneminde tasavvuf müritlerinin de desteğiyle hanlık İslamlaştırılmış ve 960 

yılında 200 bin çadırlık büyük bir Türk kitlesi Müslüman olmuştur. Bu süreçte 

Budizmin merkezi olan Hoten’e karşı cihat ilan edilmiştir. Hoten ancak Baytaş’ın 

ölümünden sonra fethedilebilmiştir. Karahanlılar hükümdarı İlik Han Nasır döneminde 

uzun süredir devam eden Maveraünnehir bölgesinin ele geçirilmesi siyaseti 999 yılında 

Buhara’nın ele geçirilmesiyle sonuçlanmıştır. Karahanlılar Buhara’yı ele geçirerek 

Samaniler devletine son vermiş olsa da Samaniler hanedanlığından Muntasır’ın 

Oğuzların desteğiyle çıkardığı isyan hareketi büyük başarılar kazanarak Karahanlıları 

zor duruma düşürmüştür (Anat ve Almaz, 2003. s. 84-85). 

Muntasırın ölümü ile Samaniler hanedanlığı fiilen son bulmuş olsa da bu durum Samani 

toprakları üzerinde Gazneliler ile Karahanlılar arasında yaşanacak hâkimiyet 

mücadelesinin başlangıcı olmuştur. Karahanlı Hükümdarı İlik Han Nasır’ın Buhara’yı 



 

  

27 

 

ele geçirdiği dönemde Gazneli Sultan Mahmud da Horasan bölgesinde büyük bir 

hükümdar olarak ortaya çıkmıştır. Başlangıçta iki hanedanlık arasında akrabalık ilişkisi 

kurularak Amu Derya sınır olmak kaydıyla anlaşma yoluna gidilmiştir. Öte yandan 

1006 yılında Gazneli Sultan Mahmud’un bir Hindistan seferinde olduğu dönemde 

Karahanlı orduları Amu Derya nehrini geçerek Horasan’a girmiştir. Ancak bu ordular 

Gazneli kuvvetleri karşısında tutunamamış ve bir kısmı esir düşmüş bir kısmı da 

Maveraünnehre geri çekilmiştir. 1007 yılında yapılan ikinci savaşta da Karahanlı ordusu 

özellikle Gaznelilerin filleri kullanmasıyla yine mağlup olmuştur. Bunun sonucunda 

Karahanlıların Horasan’a yönelik yayılma faaliyetleri son bulmuştur (Anat ve Almaz, 

2003. s. 92-93).  

Bu mağlubiyet neticesinde Karahanlılar Hanedanlığı içerisinde ayrılıklar baş göstermiş 

İlik Han Nasır ile ağabeyi Togan Ahmed Han arasında çeşitli çekişmeler yaşanmıştır. 

İlik Han Nasır Maveraünnehir, Togan Ahmed Han ise Kaşgar ve Yedisu bölgesine 

hükümdarlık yapmıştır. İki hükümdar arasındaki mücadele Karahanlıların fiilen Doğu 

ve Batı Karahanlılar olarak ikiye bölünmesinin önünü açan bir gruplaşmanın başlangıcı 

olmuştur. Karahanlılar hanedanlığı Büyük Kol (Aliciler) ve Genç Kol (Hasancılar) 

olarak ikiye ayrılmıştır. Öte yandan Togan Han döneminde doğudan gelen büyük bir 

istilacı gayrimüslim Türk kitlesine karşı başarılı bir mücadele verilmiştir (Anat ve 

Almaz, 2003. s. 93-95). 

Togan Ahmed Han’dan sonra hanedanın en güçlü üyesi olarak geride kardeşi Mansur 

kalsa da Yusuf Kadır Han onun hükümdarlığını tanımamıştır. Yusuf Kadır Han 

Mansur’a karşı Sultan Mahmud’dan yardım istemiş ancak bu talebi sonuçlanmamıştır. 

Bunun üzerine Yusuf Kadır Han, Mansur ile anlaşarak Gazneli topraklarına saldırmış 

ancak Sultan Mahmud’un güçleri karşısında Karahanlı ordusu mağlup olmuştur. 

Mağlubiyet sonrası Sultan Mahmud ile Yusuf Kadır Han görüşerek anlaşmaya 

varmıştır. Öte yandan bu dönemde Ali Tegin Selçuklularla ittifak kurarak Buhara’yı 

yeniden ele geçirmiştir. Mansur ise hükümdarlıktan feragat ederek tahtı Yusuf Kadır 

Han’a bırakmıştır (Genç, 1981, s. 47-48). 

Kardeşleri Ali Tegin ile Ahmed’in Yusuf Kadır Han’a cephe alması üzerine Yusuf 

Kadır Han, Gaznelilerle olan ittifakını yenilemiştir. Bu ittifak ile Arslan Yabgu ve Ali 

Tegin’e karşı mücadele başlatılmış ise de Ali Tegin tamamen mağlup edilememiş ve 



 

  

28 

 

Semekant ve Buhara’daki hâkimiyetini sürdürmüştür. Sultan Mahmud’un ölümünden 

sonra Gaznelilerle olan ilişkiler de bozulmaya başlamıştır (Genç, 1981, s. 48-49). 

Sultan Mahmud’un ölümünden sonra taht mücadelesi sırasında Sultan Mesud kardeşine 

karşı Ali Tegin’den yardım istemiş ancak hükümdarlığı ele geçirdikten sonra yardıma 

karşılık vaat ettiği bölgeyi Ali Tegin’e vermemiştir. Bunun üzerine Ali Tegin 

Harzemşahlarla anlaşarak Gazneli topraklarına saldırmaya karar vermiştir. Ali Tegin’in 

ölümü üzerine oğulları bu mücadeleyi sürdürmek istemişse de çabaları sonuçsuz kalmış 

ve sahip oldukları Maveraünnehir toprakları İlig Nasır oğullarının eline geçmiştir. 

Bunun sonucunda İlig Nasır oğulları Maveraünnehir bölgesinde bağımsız bir devlet 

oluşturmuştur. Böylece Maveraünnehir bölgesinde Batı Karahanlılar devleti 

kurulmuştur (Genç, 1981, s. 50-51). 

I. İbrahim bin Nasır döneminde bu devlet Semerkant’tan yönetilmiştir. Büyük Tamgaç 

Han olarak bilinen bu hükümdar ideal bir hükümdar olarak vasıflandırılmıştır. Tamgaç 

Han Doğu Karahanlılar karşısında başarılar elde etmiş ise de Selçuklulara karşı toprak 

kayıpların yaşamıştır. Tamgaç Han’ın ölümünden sonra da devam eden Karahanlı-

Selçuklu mücadelesinde Alp Arslan Maveraünnehiri ele geçirmek istemiş ise de ömrü 

buna kâfi gelmemiştir. Alp Arslan’ın oğlu Ayaz’ın Karahanlılarla mücadelesi ise 

sonuçsuz kalmıştır. Melikşah’ın iktidara gelmesiyle yeniden alevlenen bu mücadele 

Tamgaç Han’ın oğlu Şems’ül Müluk’un Selçuklu ordusu karşısında dayanamayacağını 

görerek af dilemesi Sultan’ın da onu affetmesiyle son bulmuştur (Genç, 1981, s. 51-54). 

Batı Karahanlılar tahtına oturan Ahmed Han döneminde ülkede karışıklıklar yaşanmış 

ve ulema Ahmed Han’ı Sultan Melikşah’a şikâyet etmiştir. Bunun üzerine Melikşah 

Maveraünnehir seferine çıkmış ve Buhara ve Semerkant’ı ele geçirmiştir. Ahmed Han 

yakalanmış ve Batı Karahanlıları doğrudan Selçuklulara bağlanmıştır. Doğu 

Karahanlıları ise sikkelerinde Melikşah’ın adını zikretmek ve onun adına hutbe okumak 

suretiyle tabiiyetlerini bildirmiştir. Batı Karahanlıları bu dönemden sonra istikrarsız bir 

döneme girmiş ve süreç içerisinde Selçuklulara karşı istiklallerini tamamen 

kaybetmişlerdir (Anat ve Almaz, 2003. s. 118-119). 

Batı Karahanlı toprakları İlig Han Nasır’ın oğullarının eline geçince Kadır Han’ın 

oğulları da doğuda kalan topraklar ile yetinmek zorunda kalmışlardır. Doğu 

Karahanlıları’nın ilk hükümdarı ise Süleyman Arslan Han olmuştur. Süleyman Arslan 



 

  

29 

 

Han döneminde gayrimüslim Türklere karşı büyük mücadeleler yürütülmüştür. Bu 

mücadeleler sonucunda doğuda bir takım topraklar kazanılmıştır. Bununla beraber 

doğudaki bu mücadele devletin batıdaki gelişmelere yeterli dikkati vermesini 

önlemiştir. Süleyman Arslan Han’ın ölümünden sonra hanedan içinde taht mücadelesi 

belirmiş ve çeşitli karışıklıklar yaşanmıştır. Bu fırsatı değerlendiren Batı Karahanlıları, 

Doğu Karahanlılara ait bazı yerleri ele geçirmiştir. Süleyman Arslan Han’ın oğlu 

İbrahim bin Muhammed’in ölümünden sonra tahta geçen Tuğrul Karahan Mahmud, 

Batı Karahanlılarına karşı mücadeleye girişmiş ve bunun sonucunda iki devlet 

arasındaki sınır yeniden düzenlenmiştir (Genç, 1981, s. 59-62). 

Doğu Karahanlılar Devleti de Tuğrul Karahan Mahmud’dan sonra istikrarını 

kaybederek kısa sürede yıkılmıştır. (Genç, 1981, s. 63-64). 

2.1.1. Karahanlılar döneminin Türk kültür tarihindeki yeri   

Karahanlılar dönemi iki açıdan Türk kültür tarihinde önemli bir kırılmayı işaret 

etmektedir. Bunlardan ilki kitlesel bir şekilde İslam dininin kabulü; ikincisi ise yerleşik 

hayata geçiş sürecinin büyük bir aşama kaydetmesidir.  

İslam dininin kabulüyle birlikte bu dini hâlihazırda kabul etmiş olan diğer halkların 

kültürel birikimleriyle temas kurulmuş ve kültür alışverişi hızlanmıştır. Ayrıca bu yeni 

dinin insan ve evrene bakışı ve ümmet fikrinin Türklerin geleneksel algılarında belli bir 

dönüşüm sürecini tetiklediği görülmüştür. Kutadgu Bilig’de görüldüğü üzere yerleşik 

hayata geçiş ise sosyal yapıda çok geniş bir değişimi beraberinde getirmiş ve kültürel 

alanda yeni fikri üretim yöntemleri ve sosyal kurumları ortaya çıkarmıştır.  

Karahanlılar konargöçer Türk topluluklarının yerleşik hayata geçiş süreçlerinde farklı 

toplumsal gruplar arasında yaşanan çatışmaların önüne geçmek için yoğun çaba sarf 

etmek zorunda kalmıştır. Bu bağlamda devlet gelirlerinin sürekliliğini temin etmek için 

çiftçilerin göçebe toplulukların istilalarından korunması sağlanmıştır (Anat ve Almaz, 

2003, s. 134). Öte yandan tımar sahiplerinin daha fazla gelir temin etmek için tımar 

alanlarını genişletme çabaları devletin ilk dönemlerinde tımar sahiplerinin kendi 

aralarında ve hükümdarla çeşitli çatışmalar yaşamasına neden olmuştur (Anat ve Almaz, 

2003, s. 133). 



 

  

30 

 

Kutadgu Bilig’de görüleceği üzere Karahanlılar döneminde yönetici sınıf ile halk 

arasındaki mesafe genişlemiştir. Halk ile yönetici sınıf arasındaki mesafenin 

genişlemesi ise Karahanlılar devletinin kuruluş koşullarından kaynaklanmaktadır. 

Ülken’e göre “Bu devleti kuranlar On Oğuzlardan Karluk boyuna mensup bir 

hanedandır. Onlar istila neticesinde Uygurları idare ettikleri için memlekette – 

kendiliğinden – tecanüssüz iki tabaka doğmuştur  (Ülken, 2007. s. 170)”.  

Karahanlılar dönemine ilişkin göz önünde bulundurulması gereken başka bir husus ise 

ülke halkının öteden beri ülkenin Doğu ve Batı uygarlıklarının önemli bir kültürel 

etkileşim merkezinde yer alması nedeniyle güçlü bir yerleşik kültür tecrübesine sahip 

olmasıdır.  Her ne kadar devleti kuran hanedanlık konargöçer bir gelenekten gelmişse 

de bölgede güçlü bir yerleşik kültürü hazır bulmuştur. Bu husussa dikkat çeken Ülken, 

(2007, s.167) Uygurların İslam’ın bölgeye gelmesinden çok önce başlattıkları fikri 

faaliyetlerin İslam’ın gelişiyle yeniden canlandığını ve bunun sonucunda yeni eserler 

verdiğini ifade etmektedir. Ona göre farklı kültür havzaları arasındaki etkileşimin 

odağında bulunmaları nedeniyle Uygurlar, diğer Türk topluluklarından daha önce 

yerleşik kültür ürünü eserler oluşturmakta muvaffak olmuşlardır. Bu dönemde verilen 

eserlerin olgunluğuna dikkat çeken Arslan, Kutadgu Bilig örneğinden hareketle, 

“Kutadgu Bilig uygarlığa yeni girmiş bir ulusun ilk emeklemelerini değil, İslam öncesi 

eski ve yüksek bir uygarlığın belirtilerini yansıtmaktadır (Arslan, 1987, s. 77)” 

demektedir.  

Karahanlılar İslam dinin kabulünden sonra da siyasi anlayış ve uygulamalar konusunda 

eski Türk devlet anlayışını takip etmişler ancak özellikle İslam hukukuna ilişkin bazı 

idari meselelerde İslam müesseselerini benimsemişlerdir (Genç, 1981. 342). 

Karahanlılar dönemine kadar Türk topluluklarının devlet anlayışıyla İslami geleneklerin 

uzlaşısını örnekleyecek bir uygulamanın bulunmadığına işaret eden Ülken’e (2007. s. 

164) göre, ilk olarak Karahanlılar ile Selçuklular Türk töresi ile İslami devlet anlayışını 

başarıyla uzlaştırmaya muvaffak olmuşlardır. Ona göre bu başarı hem siyasi hem de 

fikri bir olgunluğun işaretidir.  

Farklı uygarlıkların izlerini taşıyan bu yeni kültür ortamı yeni bir medeniyet anlayışının 

doğuşuna ortam hazırlamıştır. Bir yanda konargöçerliğin özgün siyasal anlayışı, güçlü 

şifahi kültürü ve dinamik sosyal yapısı diğer tarafta ise Çin, Hint ve İran kültürlerin 



 

  

31 

 

birikimleri bu medeniyet anlayışına daha başlangıçta olgunluk ve diriklik vermiştir.  Bu 

yeni gelişen medeniyet anlayışına ilişkin Anat ve Almaz şunları söylemektedir; 

“Karahanlılar hanedanlığı döneminde sosyal ekonomi genellikle yükseldiğinden ve 

şehir hayatının gelişmesi yerli milletlerin Türkleşmesi ve Türklerin Müslüman olması 

ve iç ve dış ilişkilerin güçlenmesi üstelik hükümran tabakanın ilim ve medeniyete önem 

vermesiyle Karahanlılar hanedanlığı döneminde ilim ve medeniyet son derece 

gelişmiştir. Bir tür yeni medeniyet – İslami Türk medeniyeti – şekillenmiştir. Bu 

dönemde bazı ünlü yazarlar ortaya çıkmıştır ( 2003. s. 203).” 

2.2. Karahanlılar Dönemine Ait Yazılı Eserleri 

Karahanlılar Türkçesi araştırmacılar tarafından çoğunlukla “Orta Türkçe” dönemine ait 

gösterilmektedir.  Bununla beraber bu dönem Türkçesi dil özellikleri yönünden Eski 

Türkçe dönemiyle büyük benzerlik gösterir. Ayrıca bu dönem Türkçesini “çağdaş Türk 

lehçelerinin kaynağı” olarak kabul etmek mümkündür. (Arıkoğlu ve Güven, 2019, 187). 

Karahanlıların sağladığı istikrar ve kültür ortamında bazıları günümüze kadar ulaşan 

edebi eserler kaleme alınmıştır. Bu dönemden günümüze Kuran tercümeleri, Kaşgarlı 

Mahmut’un eseri Dîvânu Lugâti’t-Türk, Hoca Ahmet Yesevi’nin Divan-ı Hikmet’i, 

Yusuf Has Hacib’in yazdığı Kutadgu Bilig, Edip Ahmet Yükneki tarafından yazılan 

Atabetü’l-Hakayık ve Kuran tercümeleri ulaşmıştır.   

Karahanlılar döneminde İslam dinin kabul edilmesiyle başlayan süreçte kaleme alınan 

bu eserler ilk edebi Türk-İslam kültürü ürünleridir. Bu edebi ürünlerin söz varlığında az 

da olsa Arapça ve Farsça kelimeler mevcuttur (Arıkoğlu ve Güven, 2019, 186). Bununla 

beraber Karahanlılar döneminde dile Arap ve Farsçadan yeni kelimeler girmiş olsa da 

Türkçe ses ve dil yapısını korumayı başarmıştır (Açık, 2019 265). Dönemin kültürel 

müktesebatına ilişkin bir fikir sunması açısından bu dönemin başlıca eserlerini kısaca 

değinmek yararlı olacaktır. 

2.2.1. Divan-ı Hikmet  

Divan–ı Hikmet, “Piri Türkistan” veya “Hazreti Türkistan” namı ile tanınan büyük Türk 

mutasavvıfı Hoca Ahmed Yesevi’nin hikmetlerini ihtiva etmektedir. Hoca Ahmet 

Yesevi çevresinde toplanan ve İslam’ı yeni kabul etmiş olan Türklere onların anlayacağı 

sade Türkçe ile şeriat hükümlerini ve tarikat adabını ifade eden şiirler söylemiştir. 



 

  

32 

 

Yanındaki dervişler bu şiirleri yazıya dökmüştür. Daha sonra “hikmet” adını alan bu 

şiirler “Divan-ı Hikmet”  adı verilen eserlerde toplanmıştır. (Bice, 2006, s.23) 

Ülken’e göre (2007. s. 205) “Hoca Ahmed’in basitliği, kolay anlaşılır ve avamcı olması 

büyük bir süratle halk arasında yayılmasına, az zaman zarfında bir veli gibi birçok 

zümre tarafından takip ve taklit edilmesine sebep olmuştur”. Hoca Ahmet Yesevi’nin 

eserinin geniş bir coğrafyada gördüğü bu ilgi süreç içinde dil ve içerik değişimini 

beraberinde getirmiştir. 

Köprülü’ye göre (199. s. 114) Hoca Ahmed Yesevi’nin Türk tarihi açısından taşıdığı 

değer yazdığı manzumelerden değil; İslam’ın Türkler arasında ilk yayıldığı dönemde bir 

tasavvuf yolu oluşturarak asırlarca insanların ruhi irşadına hizmet etmesinden 

kaynaklanmaktadır.  

Divan-ı Hikmet nüshaları arasında hem içerik hem de dil açısından bazı farklılıklar 

görülmektedir. Bu ise esere değişik kişiler tarafından farklı dil sahalarında ilaveler 

yapıldığını göstermektedir. Yesevi dervişlerinin Divan-ı Hikmet’e yaptıkları ilaveler 

nedeniyle eser zaman içinde Hoca Ahmet Yesevi’ye ait orijinal nüshadan farklılaşarak 

hikmet geleneğini ihtiva eden bir manzume derlemesine dönüşmüştür. (Eraslan, 1991, s. 

429) 

2.2.2. Divanü Lugati’t-Türk  

Divanü Lugati’t-Türk, Kaşgarlı Mahmut tarafından 1074 yılında tamamlanarak 

muhtemelen 1077 yılında Abbasi Halifesi Muktedi-Biemrillah’ın oğlu Ebü’l-Kasım 

Abdullah’a sunulmuştur. (Kaçalin, 1994, s. 446 ) 

Divanü Lugati’t-Türk Kaşgarlı Mahmut’un Türk boylarından derlediği dil ve kültür 

unsurlarını ihtiva eden bir eserdir. Eser Türkçenin ilk sözlüğü olma niteliği taşımaktadır. 

Eser bir sözlük çalışması olmanın ötesinde “gramer kitabı; kişi, boy ve yer adları 

kaynağı; Türk tarihine, coğrafyasına, mitolojisine, folklor ve halk edebiyatına dair 

zengin bilgiler ihtiva eden, aynı zamanda döneminin tıbbı ve tedavi usulleri hakkında 

bilgi veren ansiklopedik bir eser niteliği de taşımaktadır (Kaçalin, 1994. s. 447)”. 

Türkiye’de M. Fuad Köprülü, Zeki Velidi Togan, Necib Âsım, Kilisli Rifat Bilge, 

Besim Atalay, Ahmet Caferoğlu gibi alimler eser ve müellifi üzerine çalışma yapmıştır. 



 

  

33 

 

Bunun yanı sıra Alman, Fransız, Rus ve Macar ilim adamları Divan-ı Lügati’t-Türk 

çalışmaları gerçekleştirmiştir (Kaçalin, 1994. s. 449). 

2.2.3. Atabetü’l-Hakayık 

Kutadgu Bilig’den sonra kaleme alınan en eski ikinci İslami dönem Türk edebiyatı 

ürünü olan Atebetü'l-Hakayık'ın nerede ve ne zaman yazıldığı bilinmemektedir. Eserin 

Müellifi Edib Ahmed 'in Yükneki’dir (Gülensoy, 1991, s. 50) 

Kitabın sanatsal açıdan ifade gücü zayıf olmasına ve çeşitli vesilelerle ayet ve hadislere 

başvurulmasına rağmen eserde bir bütün olarak “sırri hikmet havası” (tasavvufi sezgisel 

bilgi)  sezilmektedir (Ülken, 2007, s. 207). Eserde içtimai ve dini ahlak kaidelerinin 

topluma yerleşmesi amacıyla ayet ve hadislerle desteklenen düşünceler herkesin 

anlayabileceği çok sade bir dil kullanılarak ifade edilmiştir. Eser bu yönüyle bir 

nasihatname özelliği taşımaktadır (Gülensoy, 1991, s. 51). 

Edip Ahmed Yükneki’nin eseri Divan-ı Hikmetten farklı olarak aruz vezniyle 

yazılmıştır. Divan-ı Hikmet hece vezniyle yazıldığı için halk arasında yayılmıştır. Buna 

karşın Atabet-ül Hakayık’ın yalnız yüksek sınıflar arasında rağbet gördüğü 

anlaşılmaktadır (Ülken, 2007. s. 206). 

2.2.4. Kutadgu Bilig  

Kutadgu Bilig Karahanlılar döneminde yaşayan Balasagun’lu Yusuf Has Hacib 

tarafından 1069-1070 yılında tamamlanarak Tavgaç Uluğ Buğra Han’a sunulmuştur. 

Türklerin İslam’a geçtikten sonra oluşturduğu eserlerden bilinen ilk büyük manzum eser 

olan Kutadgu Bilig,  dönemin toplumsal ve siyasal anlayışını ortaya koymakta olup 

6645 beyitten oluşmaktadır. Müellif eserini hicri 462 yılında ve on sekiz ay içinde 

tamamlamıştır (KB 6495, 6624). Yusuf Has Hacib eserinin adının Kutadgu Bilig 

olmasına ilişkin “Kitabın adını Kutadgu Bilig koydum; okuyana kutlu olsun ve ona yol 

göstersin ” (KB 350) demektedir. Bununla beraber eserin başlangıç kısmında, esere 

Çinlilerin Edeb’ül Müluk, Maçinlilerin Ayin’ül Memleke, Meşriklilerin Zinet’ül Ümera, 

İranlıları Şahname-i Türki veya Pendname-i Müluk, Turanlıların ise Kutadgu Bilig adını 

verdiği belirtilmiştir (KB, 1959. s.1). 

Çağatay (1950, s. 71) Kutadgu Bilig’in  “saadet veren bilgi” anlamına geleceğini 

vurgulamış ve “kut” kavramının  “baht, saadet, ikbal, haşmet manasına gelen isimden –



 

  

34 

 

ad- fiil ve, -gu isim yapan eklerle teşekkül” ettiğine dikkat çekmiştir.  Bununla beraber 

eserin mukaddimesinde kitaba değişik dillerde verilen isimleri göz önünde bulundurarak 

Kuıtadgu Bilig’in “devlet idaresinin yolu, onun hikmetini anlatan eser, bir bilgi” 

anlamına gelebileceğini ifade etmiştir.  

“Kut” kavramının pek çok kaynaktan anlaşıldığına göre “mutluluk” anlamında 

kullanılmadığını ifade eden Arslan, bu kavramın “siyasal iktidar” “egemenlik”, 

“souveraineté”, “staatsmacht” ya da “staatsgevalt” anlamlarında kullanıldığını 

belirtmiştir. Arslan, kitabın adı olan “Kutadgu Bilig”i  “Mutluluk Veren Bilgi” yerine 

“İktidara Ulaştıran Bilgi” veya  “Devlet Yönetme Bilgisi”  olarak günümüz Türkçesine 

aktarmanın doğru olacağını vurgulamıştır (Arslan, 1987, s. 3-4). 

Kutadgu Bilig Türklerin kitleler halinde Müslümanlığı benimsediği bir dönemde kaleme 

alınmış olması nedeniyle bir geçiş dönemi eseri niteliği taşımaktadır. Bu sancılı geçiş 

döneminin zorluklarını bir münevver olarak derinden hisseden Yusuf Has Hacib 

dönemin Türk düşüncesini yeni koşullara göre yeniden ve bütüncül bir şekilde 

açıklayarak devrin devlet adamlarına sunmayı hedeflemiştir. Arsal’a göre Yusuf Has 

Hacib eseriyle bir yandan bu dönemdeki “münevver Türklerin ahlak, hukuk ve devlet 

idaresi sahasındaki an’anevi telakkilerini ve o devirdeki hukuki teşkilatı bir kitapta 

tespit ederek bu an’anevi telakkilerin gelecek nesillere geçmesini” sağlamayı diğer 

yandan da  “Hanlara ve diğer devlet adamlarına bu ananeleri izah ve bu telakkileri 

telkin” etmeyi amaçlamıştır (Arsal, 2020, s. 85). 

Yusuf Has Hacib eserinde vezirin, kumandanın, ulu hâcibin, kapıcı başının, elçilerin, 

kâtibin, hazinedarın, aşçıbaşının, içkici başının, hizmetkârların ne tür niteliklere sahip 

olması gerektiğini, ahiret hayatını kazanmanın önemi ve dünya hayatının kötü yönleri,  

devlet yöneticilerine nasıl hizmet edileceği ve ziyafet adabı gibi hususları ele almıştır. 

Bunun yanı sıra toplumun çeşitli kesimleri ve bu kesimlerle nasıl iletişim kurulması 

gerektiğine değinmiştir (Kirişçioğlu, 2019. s. 26). 

Yapılan araştırmalar göstermektedir ki Kutadgu Bilig uzun yıllar hem Moğollar hem de 

Türkler arasında canlı bir fikir kaynağı olarak etkisini göstermiştir. Altınorda devletinin 

başkenti olan Saraycık’ta yürütülen arkeoloji çalışmalarında üzerinde Kutadgu Bilig 

mısraları bulunan eşyalara rastlanmıştır. Bu da Kutadgu Bilig’in geniş coğrafyalarda 

kabul görerek sosyal hayatta kendine yer bulduğunu göstermektedir (Arslan, 1987, s. 2) 



 

  

35 

 

Yusuf Has Hacib’in dönemin diğer eserlerinden şu hususlarda ayrılmaktadır; 

1) Yaşadığı devirde ve sonraki yüzyıllarda siyasî ve kronolojik tarih bol miktarda yazılırken, 

buna karşılık Yusuf Has Hâcib, Siyasetname tarzında sosyal tarihe doğru dikkat çekici bir 

yönelimin öncüsü olmuştur.  

2) Siyaset felsefeleri ve fikirlerini, sosyal nizamı kurma ve müesseseleşme bakımlarından 

tarihin bir açıklaması olarak kullanmak o devir için kolay bir durum değildi ve olağan dışı 

bir üslup sayılmaktaydı.  

3) Kutadgu Bilig’de devlet yönetimi konusundaki açıklamalarda toplumsal güçler temel 

alınmıştır. Bu husus tarihsel olayların açıklanması ile hükümdarın ferdî yönetimi arasındaki 

münasebet sorununu aktif bir biçimde yazım alanına taşımıştır (Kirişçioğlu, 2019. s 28). 

İçerik ve şekil açısından klasik Türk şiiri geleneğinin bilinen ilk örneklerinden olan 

Kutadgu Bilig’in gösterdiği edebi başarı daha önceden benzer nitelikte eserlerin kaleme 

alınma ihtimalini düşündürmektedir (Çelik, 2019, s. 47). Kutadgu Bilig her ne kadar 

türünün bilinen ilk örneklerinden olsa da oldukça sade bir Türkçe ile yazılmıştır. Zira 

“Kutadgu Bilig’deki İslam-İran terimleri dışında, ahlak, politika ve devlet gibi soyut 

sorunları işlemek ve anlatmak için başarıyla kullanılan dil tamamıyla Türkçedir  

(Arslan, 1987, s. 71)”. 

Eserde yer alan Arapça-Farsça kökenli kelimelerin sayısı araştırmalara göre farklılık 

göstermektedir. Buna göre Üşenmez, 334 Arapça 79 Farsça; İncetahtacı, 380 Arapça, 89 

Farsça;  Dadaboyev ve Xolmutadova 400 Arapça ve 89 Farsça kelime tespit etmiştir 

(Açık, 2019. s. 255). 

2.2.4.1. Yusuf Has Hacib 

Kutadgu Bilig’in başlangıç kısmında verilen bilgilere göre Yusuf Has Hacib 

Balasagunlu olup eserini Kaşgar’da tamamlamış ve Doğu Karahanlı hükümdarı Tavgaç 

Buğra Han’a sunmuştur. Eserinin karşılığında kendisine has hacib ünvanı verilmiş ve 

Yusuf Ulu Has Hacib olarak şöhret kazanmıştır (KB, 1959. s.2).  Yusuf Has Hacib 

“zamanın ictimai ve dini bilgilerini tahsil ve tekmil etmiş Türk’e ait dünyayı tasavvur 

eden ve bu uğurda amel eden bir münevverdir. Dönemin önemli siması ve bürokratıdır 

(Kök, 2020, s. 16)”. 



 

  

36 

 

Devrinin meziyetleri kabul edilen “binicilik, dövüş sanatı, satranç” gibi alanlara vakıf 

olan Yusuf Has Hacib iyi bir eğitim görmüş ve dönemin fazileti sayılan Arapça ve 

Farsçayı da öğrenmiştir. Aynı zamanda o bu dillere ait edebiyatları bilmektedir (Kök, 

2020, s. 19).  

Arslan’a (1987, s. 20) göre “Çin, Hind ve İslam felsefi sistemlerini iyi bildiği şüphesiz 

olan Yusuf’un yine o kadar da kendi öz kültürüne ve diline de bağlı olduğu eserinden 

açıkça anlaşılmaktadır. Ayrıca “Kutadgu Bilig” çağının komşu edebiyat geleneklerini 

de yansıtmaktadır.” Öte yandan Yusuf Has Hacib eserinde açıkça görüldüğü üzere 

dindar bir Müslümandır. “Yusuf Has Hacip Kutadgu Bilig’de Hakka karşı tam bir 

teslimiyet içinde, bir gönül adamı hüviyetindedir (Külekçi, 1980, s. 17)”. Kuvvetli inanç 

sahibi bir Müslüman olan Yusuf aynı zamanda Türklüğünün idrakinde bilinçli bir 

Türkçüdür.  Türklük ve İslam’ı uyumlu bir şekilde bir araya getirerek Türk tefekkürünü 

ve geleneklerini tavizsiz bir şekilde dile getirmesi bunu açıkça göstermektedir (Külekçi, 

1980, s. 16).  

Kutadgu Bilig’in devri için ne anlama geldiğini anlayabilmek için onun Yusuf’a 

kazandırdığı “ulu has hacib” ünvanının neyi ifade ettiğine bakmak gerekmektedir. 

“Hacib”, Arapça “hacb” mastarından türemiş olup “bir kişinin bir yere girmesine engel 

olan kimse, kapıcı”  anlamına gelen bir kavramdır. Başlangıçta saray teşkilatı içinde 

mabeynci anlamında kullanılan terim zaman içinde farklı anlamlar kazanmıştır. 

Hacibliğin ilk defa tesis edilmesini Sasanilere ve İslam Peygamberinin uygulamalarına 

dayandıran görüşler mevcuttur. Türk ve İslam devletlerinin hemen hemen tamamında 

bu makamın ihdas edildiği görülmektedir. Ancak makamın gücü ve görevleri devletten 

devlete değişmektedir. Karahanlıların saray teşkilatında ulu hacib hükümdardan sonra 

gelmekteydi. Devlet teşkilâtının tamamında ise hükümdar ve vezirden sonraki en büyük 

makam ulu hacibe aitti (Taneri, s. 508-509). 

Kutadgu Bilig’e göre ulu hacib soyu sopu temiz, dini bütün, dürüst, zeki, bilgili, akıllı 

ve güvenilir biri olmalıdır. Bunların yanı sıra gözü tok, nazik, uyanık, anlayışlı, güzel 

çehreli ve hayâ sahibi olmalıdır. Yusuf Has Hacib’e göre “ulu haciblik” devlet 

görevlilerin maruzatlarını bildirdiği önemli bir makamdır. Ulu hacib sarayın sanatkâr 

görevlileri ile münasebet kurar, yabancı elçilerin ağırlanması üstlenir, merasimlerin 

doğru yönetilmesini takip eder, toplumun ihtiyaç kesimlerini dinleyerek onların 



 

  

37 

 

taleplerini hükümdara bildirir ve memurların uygunsuz davranışlarını düzeltir. Bu 

görevlerin yerine getirilmesi sırasında ulu hacib ihtiyatlı olmalı, beyin sözünü takip 

etmeli, dikkatli olmalı, boşboğazlık etmemeli, yalancılık ve kötü huy sahibi 

olmamalıdır. Bunların yanı sıra sır saklamayı bilmeli, memleketine karşı sadakat 

göstermeli ve işlerini vakitli yapmalıdır (KB 2435-2525). 

2.2.4.2. Kutadgu Bilig Olay Örgüsü 

Kutadgu Bilig dönemin geleneğine uygun olarak Allah’ın yüceltilmesi, Peygamberin, 

dört halifenin ve dönemin Hakanı Tavgaç Uluğ Buğra Han’ın övülmesiyle başlamıştır. 

Eserde Yusuf Has Hacib diğer dillerde benzeri pek çok eserin varlığını dile getirerek bu 

eseri Türkçe yazmasının sebebini açıkça belirtmiştir. Eser temelde dört sembolik şahsın 

arasındaki karşılıklı konuşmalardan oluşmaktadır. Bunlardan birinci Küntogdı 

hükümdardır. Güneşle sembolleştirilen Küntogdı töreyi (adalet-kanun) temsil 

etmektedir. İkinci şahıs Aytoldı olup dolunayla sembolleştirilmekte ve kutu temsil 

etmektedir. Aytoldı birinci vezir olarak görev yapmıştır. Üçüncü şahıs Ögdülmiş ise 

Aytoldı’nın oğludur. Eserde babasından sonra ikinci vezir olan Ögdülmiş aklı ve bilgiyi 

temsil etmektedir. Eserdeki dördüncü sembolik şahıs ise Odgurmuş olup akıbeti (aynı 

zamanda ahlak ve irfanı) temsil etmektedir. Bu dört şahsa ilişkin Yusuf Has Hacib 

şunları söylemektedir; 

Önce Küntogdı hükümdardan bahsettim; ey iyi insan bunu izah edeyim (KB 353) 

              Sonra Aytoldı’dan söz açtım; mübarek saadet güneşi onunla parlar (KB 354) 

Bu Kün-Toğdı dediğim doğrudan doğruya kanundur; Aytoldı ise, saadettir (KB 355) 

                            Bundan sonra Öğdülmiş’i anlattım; o aklın adıdır ve insanı yükseltir (KB 356) 

Ondan sonrası Odgurmış’tır; onu ben akıbet olarak aldım (KB 357) 

Ben sözü bu dört şey üzerine söyledim; okursan anlaşılır; iyice dikkat et (KB 358). 

Bunların dışında Aytoldı’yı saray erkanına tanıtan Küsemiş, Odgurmış’ın takipçisi 

Kumaru ve saray içinde görevli Yumuşçı eserin diğer şahıslarıdır.  

Eserin olay kurgusu şöyle gelişir; Genç, akıllı, yakışıklı ve eğitimli bir kişi olan Aytoldı 

kendi yeteneklerinin heba olmasındansa devlete yararlı olma düşüncesiyle yaşadığı yeri 

terk ederek hükümdarın şehrine gelir. Bir müddet uğraştıktan sonra Küsemiş vasıtasıyla 



 

  

38 

 

hükümdarla tanışmaya muvaffak olur. Hükümdar Aytoldı’nın kabiliyetine hayranlık 

duyar ve onu vezir olarak hizmetine alır. Aytoldı ile hükümdar Küntogdı kendi 

yeteneklerine ve niteliklerine ilişkin uzun münazaralara girişirler. Hükümdarın çok 

sevdiği Aytoldı aniden ölür. Hükümdar onun ölümünden çok etkilenir ancak onun 

yerini dolduracak kimse de bulamaz. Aytoldı’nın genç oğlu Ögdülmiş babasının 

vasiyeti üzere hükümdara giderek kendini arz eder. Hükümdar Ögdülmiş’in 

kabiliyetlerinden çok etkilenir ve babasının yerini onun dolduracağına inanır. Ögdülmiş 

vezir olarak hizmet eder ve ülkenin sorunlarının üstesinden gelip halkın huzurunu temin 

eder. Ne var ki ülkenin halledilmesi gereken işleri çoktur ve bunların üstesinden 

gelinmesi için daha fazla güvenilir ve ahlaklı insana ihtiyaç vardır. Hükümdarın bu 

yöndeki talebi üzerine Ögdülmiş, münzevi bir hayat yaşayan manevi kardeşi 

Ogdurmış’ı tavsiye eder. Hükümdar Ögdülmiş vasıtasıyla iki kez mektup göndererek 

Odgurmış’ı saraya davet eder. Odgurmış ısrarla devlet hizmetine girmekten kaçınır. 

Ancak ikinci mektuptan sonra kısa süreli bir görüşme için sarayı ziyaret etmeyi kabul 

eder. Odgurmış saraya gelip hükümdarla görüştükten sonra münzevi hayatına geri 

döner. Odgurmış’ın ahireti tercih eden münzevi hayatından etkilenen Ögdülmiş devlet 

işlerinden elini çekmek ister. Bunun üzerine Ogdurmış ölüm döşeğindeyken buna karşı 

çıkarak onun devlet hizmetinde olmasının daha doğru olacağını söyler. 

Kutadgu Bilig’i felsefi açıdan değerlendiren Mehdiyev ( 2019, s. 158) ise eserin olay 

örgüsünü şu şekilde özetlemiştir; 

“Eserde İlke kendisini izhar etmek için Mutluluğu yardımcı seçer. Ancak ardından 

mutluluğun geçici olduğu düşüncesiyle onunda kendisine bağlı olduğu Akla yönelir. 

Akıl, İlkenin olumsal düzlemde tezahür etmesinde kilit rol oynar ve asla kendisinden 

ayrılmaz. Ne var ki aklın cevaplayamayacağı nihai sorular vardır ve bu sebeple de İlke, 

Ölümün yardımına başvurmaktadır. Ancak Ölüm tabiatı gereği, yardımcı olamayacağını 

ve dahası, bu tür soruların cevabının akli düzeyde imkansız olduğunu ortaya koyar. 

Fakat eserin kurgusu içinde bu karakterler, bütünüyle birbirinden bağımsız değildir. 

Hepsi İlkeye saygı duyar, mutluluğu arar, aklı över ve ölür. Ölümün diğerleriyle 

ilişkisine eserin sonunda yer verilmesi çift katmanlı bir sembolizme işaret eder; şöyle ki 

mutluluk ve aklın ölümü olağanken, ilkenin ortadan kalkması, bir bütün olarak düzenin 

ortadan kalkması demektir.” 



 

  

39 

 

Kutadgu Bilig’in hali hazırda üç nüshası bulunmaktadır. Bunlar; Herat Nüshası, 

Fergana Nüshası ve Kahire Nüshasıdır. Bu nüshalara kısaca göz atmanın yararlı olacağı 

düşünülmektedir. 

Herat nüshası 

1439 yılında bugünkü Afganistan’ın Herat şehrinde Arap harfleriyle nüshaya geçirildiği 

için Herat nüshası olarak bilinen bu nüsha daha sonra Uygur harflerine çevrilmiştir. Bu 

nüsha daha sonra Anadolu topraklarına erişmiş ve Tokat’a ulaşmıştır. Herat nüshası 

1474 yılında Tokat’tan İstanbul’a getirilmiştir. Bu nüsha uzun süre İstanbul’da 

kaldıktan sonra Doğu bilimci Hammer tarafından bir sahaftan satın alınarak Viyana’ya 

götürülmüştür. Eseri tercüme eden ve 1823’te Journal Asiatique’te yayınlayan Jaubert 

eserden ilk söz eden kişi olmuştur. Macar Doğu bilimci Vambery ise 1870 yılında 

Almanca tercümesi ile beraber nüshanın bir kısmını neşretmiştir. Wilhelm Radloff bu 

nüshanın tamamının neşir ve tercümesini gerçekleştirmiştir.  

Fergana nüshası 

Şimdiye kadar ele geçen Kutadgu Bilig nüshaları arasındaki en mühim nüsha Fergana 

nüshasıdır. Zeki Velidi Togan 1913 yılında Kazan Üniversitesi Arkeoloji ve Tarih 

Derneği tarafından Fergana’ya gönderildiğinde bu nüshaya Namangan şehrinde tesadüf 

etmiştir. Togan bu Kutadgu Bilig nüshasından aldığı birkaç sayfayı Rus Bilimler 

Akademisine sunduğu rapor vasıtasıyla yayınlamıştır. 223 yapraktan oluşan bu eser 

Taşkent Devlet Şarkiyat Enstitüsü Ebu Reyhan el Beyruni Şark Yazmaları merkezinde 

tutulmaktadır. Toplam 6107 beyitten oluşan eserin her bir sayfasında 15 satır mevcuttur.  

Kahire nüshası 

İzzeddin Ay-Demir ed-Devatdar için hazırlanan Arap harfli Kahire nüshası yazısı 

açısından diğer nüshalardan daha iyi durumdadır. Kahire nüshası 1896 yılında Alman 

araştırmacı Bernhard Moritz tarafından Hidiv Kütüphanesinin mahzeninde parçalanmış 

bir halde bulunmuş ve daha sonra parçalar derlenmiştir. 1367 yılından daha önce bir 

dönemde yazıldığı düşünülen Kahire nüshası Moritz tarafından Karl Edvard Sachau’ya 

gönderilmiştir. Kopyaları ünlü Türkolog Radloff’a ulaşan bu nüsha hakkında 

Radloff’un verdiği bilgilere göre eser 5800 beyit 196 yapraktan oluşmakta ve her 

sayfada 17 satır yer almaktadır. Mısır Milli Kütüphanesinde bulunan eser büyük ölçüde 



 

  

40 

 

iyi muhafaza edilmiştir. Radloff 1891 yılında Viyana ve Kahire nüshalarını 

karşılaştırarak Kutadgu Bilig’in daha iyi hazırlanmış bir metnini Almanca tercümesi ile 

beraber yayınlamıştır.  

2.3. Kutadgu Bilig Çalışmaları                                                      

Kutadgu Bilig’i ilk defa olarak felsefi ve kritik bir gözle Otto Alberts adlı bir Alman ile 

Melioransky isimli bir Rus bilgini incelemiştir (Arslan, 1987, s. 2). Bilim camiasına 

tanıtıldığı günden bu güne kadar Kutadgu Bilig alanında yapılan çalışmalar dünya 

geneline yayılmış ve esere ilişkin yapılan çalışmalar büyük bir külliyata dönüşmüştür. 

Esere ilişkin erken dönemde yapılan çalışmalar eserin felsefi kökeni ve dil varlığı 

üzerine yoğunlaşmış iken yakın dönemde, özellikle Türkiye’deki çalışmaların eserin 

sunduğu sosyal tefekküre yöneldiği görülmektedir.  

2.3.1. Türkiye 

Türkiye’deki Kutadgu Bilig çalışmalarının en önemlisi Reşit Rahmeti Arat tarafından 

15 yıllık bir çalışmanın sonunda 1947 yılında yayınlanmıştır. Bu çalışmada Arat üç faklı 

nüshayı karşılaştırarak aralarındaki farkları dipnotta göstermiştir. Arat’ın ikinci Kutadgu 

Bilig çalışmasının ikinci kitabı 1959 yılında yayımlanmıştır. Bu kitap Türkiye 

Türkçesine nazım halinde aktarılmıştır. Arat’ın Kutadgu Bilig indeksi çalışması ise 

vefatından sonra yayımlanabilmiştir (Aktaran; Jamal ve Kafkasyalı 24). 

Türkiye’de Kutadgu Bilig alanında yapılan bir diğer çalışma ise Agop Dilaçar 

tarafından gerçekleştirilmiştir. Dilaçar çalışmasında öncelikle Yusuf Has Hacib’in 

yetiştiği ve eserini verdiği muhite ilişkin yorumlarda bulunmuştur. Dilaçar eserin 

İslam’ın dönemdeki ilk Türkçe eser olmasının önemini vurgulamıştır. Bunun yanı sıra 

eserin Yusuf Has Hacib’in olgunluk döneminde yazıldığını ve yetkin bir felsefeye sahip 

olduğunu ifade etmiştir (Jamal ve Kafkasyalı 25). 

Fuat Köprülü ise Kutadgu Bilig çalışmasında eserin fikri açıdan bölgedeki İslami 

gelenekten önemli bir farklılığa sahip olmadığını ve eserdeki ideolojinin Orhun 

abidelerindeki Türk ideolojisini yansıtmadığını söylemiştir. Ahmet Caferoğlu ise 

konusu ve dili açısından eserin İranlılar ve Araplardan etkilendiğini söylemiştir. Halil 

İnalcık da Yusuf’un İran edebiyatını tanıdığını ifade ederek Kutadgu Bilig’de İran 

edebiyatının tesirinin bulunduğuna dikkat çekmiştir. Bununla beraber eserin eski Türk 



 

  

41 

 

geleneğini yansıtan özelliklerinin de bulunduğunu vurgulamıştır. Alessio Bombacı ise 

Kutadgu Bilig’in öncülü olan Arap ve İran eserlerinde siyasi unsurların etik ve felsefi 

unsurlarla harmanlanmasına, alegorilere ve diyalog yapısına şahit olunmadığına dikkat 

çekerek Kutadgu Bilig’in bu bağlamda orijinal bir eser olduğunu belirtmiştir (Aktaran; 

Jamal ve Kafkasyalı, 27-30). 

Kutadgu Bilig’e ilişkin ülkemizde yapılan çalışmaların özellikle Reşid Rahmeti Arat’ın 

tercümesi sonrası yoğunlaştığı görülmektedir. Bununla beraber eser daha ziyade felsefi 

kökeni ve dil özellikleri açısından değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Bu bağlamda 

Kafesoğlu’nun (1980) çalışması eserin Türk kültürü açısından taşıdığı değere ilişkin 

analizleri barındırmaktadır. Öte yandan Kafesoğlu, söz konusu çalışmasında Kutadgu 

Bilig’de yer alan görüşlerin felsefi kökenine ilişkin görüşleri de ele almıştır. Eserin 

Çin’in Konfüçyüs düşüncesinden izler taşıdığı görüşünü makul karşılamış ancak 

Konfüçyüs düşüncesinin kökenlerinde eski Türk inanç sisteminin yer aldığını 

söylemiştir.  

Başer (1995) “Kutadgu Bilig’de Kut ve Töreden Sevgi Toplumuna” adlı çalışmasında 

eserde yer alan kut ve töre kavramları üzerine yoğunlaşmıştır. Başer, bu kavramların 

Türk siyasi düşüncesinin teşekkülünde nasıl bir rol oynadığına değinerek kut ile töre 

(siyasal iktidar – hukuk) ilişkisini ele almıştır. Başer çalışmasında töre unsurunu 

merkezi bir konuma yerleştirerek diğer üç unsurun töreyi tamamlayıcı nitelikte 

olduğunu ifade etmiştir.  

Hüseyin Akyüz (2002) “Kutadgu Bilig’de Sosyo-Pedegojik ve Siyasal Söylem” adlı 

eserinde Kutadgu Bilig’in genel muhtevasına değindikten sonra eserin toplumsal eğitim 

konusundaki bakış açısını ele almıştır. 

Hayati Develi (2006) tarafından hazırlanan Kutadgu Bilig çalışması ise eserin günümüz 

Türkiye Türkçesine aktarılmış nesir bir özeti niteliğindedir. 

Ayhan Bıçakçı (2019) tarafından hazırlanan ve içinde pek çok akademisyenin Kutadgu 

Bilig konulu makalesinin bulunduğu “Kutadgu Üzerine Felsefi Araştırmalar” adlı 

çalışma ilgili eseri pek çok yönüyle ele almıştır.  

Abdullah Kök (2020) tarafından kaleme alınan “Türklerin Entelektüel Mirası Kutadgu 

Bilig, Devlet: Adalet, Kut, Töre” adlı çalışma diğer birçok eserde olduğu gibi Kutadgu 



 

  

42 

 

Bilig’i eseri dört temel kişisi üzerinden ele almıştır. Bununla beraber eserin dört temel 

karakteri ile doğrudan ilgili bulunmadığı konulara değinmemiştir. Bu bağlamda eser 

benzeri klasik eserlerdeki görüşler bağlamında değerlendirmeye tabi tutulmamıştır.  

Fatih M. Şeker (2016) “Türk Düşünce Tarihi, Açısından Kutadgu Bilig” adlı 

çalışmasında Kutadgu Bilig’in orijinal Türk tasavvurunun bir mahsulü olduğuna vurgu 

yapmıştır. Ona göre Kutadgu Bilig kendisinden sonraki dönem üzerinde adeta kurucu 

bir eser niteliği ile temel oluşturmuş ve Türk-İslam devletlerinin merkezi idari yapısının 

fikri çekirdeğini oluşturduğu yönünde görüşler ifade etmiştir. Bu bağlamda özellikle 

Türklerin İslamlaşma sürecine değinen Şeker, eserinde Türklerin İslamlaşma sürecinde 

coğrafyanın mistik yapısının önemli bir rol oynadığına değinerek eserin geçiş dönemini 

yansıttığını dile getirmiştir. Odgurmuş ile Gündoğdu arasındaki ilişkinin sonraki dönem 

Türk siyasi tefekkürünü derinden etkilediğini vurgulamıştır.  

Mehmet Kara (2012)  tarafından kaleme alınan diğer bir Kutadgu Bilig çalışması olan 

“Bir Başka Açıdan Kutadgu Bilig” adlı kitap ise eserin İslami ilkelerle uyumu üzerine 

yoğunlaşmıştır. 

Arsal (2020), “Türk Tarihi ve Hukuk” adlı eserinde Kutadgu Bilig için iki fasıl 

ayırmıştır. Arsal bu eserinde Kutadgu Bilig’in eski Türklerin ahlak, hukuk ve devlet 

yönetimi anlayışlarına ilişkin zengin bir kaynak olduğuna dikkat çekmiştir. Arsal 

Kutadgu Bilig’in özgün bir Türk eseri olduğuna vurgu yapmış ve İslami dönemin 

tesirlerinin eserde yüzeysel kaldığını söylemiştir. 

Ahmet Bican Ercilasun (2020) “Kutadgu Bilig Grameri; Fiil” adlı çalışmasında 

Kutadgu Bilig’deki fiil yapısını ele almıştır. 

Türkiye’de Kutadgu Bilig’i çeşitli yönleriyle ele alan pek çok kitap, makale ve tez 

yayımlanmıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 37-38). 

2.3.2. Kırgızistan 

Stalin döneminde etnik unsurlara ait kültürel değerlerin ön plana çıkmasının milliyetçi 

bölücülüğe hizmet edeceği düşüncesi ile Türk halkların kendi milli eserlerine yönelik 

çalışmaları desteklenmemiş olsa da 1950’li yıllara kadar Kırgızistan’da Kutadgu Bilig’e 

ilişkin birkaç önemli eser kaleme alınmıştır. Kruşchev döneminde Stalin dönemi 



 

  

43 

 

politikalarının gevşetilmesi ile birlikte Kırgızistan’da Kutadgu Bilig ve Divan’ı Lügat 

it-Türk gibi eski Türk kültürüne ait eserlere ilgi artmıştır. Böylelikle bu eserlerin Kırgız 

kültürüyle ilişkisi ortaya konulmaya çalışılmıştır. Kutadgu Bilig Kırgız tarihi, dili ve 

kültürüne bağlanmıştır. Bununla beraber bu eserin Kırgız kültürü ile genel Türk halkları 

kültürü bağlamındaki konumunun nasıl belirleneceği konusunda tartışmalar 

yürütülmüştür. Kırgızistan’da yarım yüzyıldan fazla bir sürede Kutadgu Bilig’e ilişkin 

toplam 68 eser kaleme alınmıştır. Esere ilişkin 2002 yılına kadar kaleme alınan 

çalışmalar çoğunlukla eseri Kırgız tarihi ve kültürü bağlamında çeşitli yönleriyle ele 

almışken, 2003 sonrasında çalışmaların konularında önemli bir değişim 

gözlemlenmiştir. Bu dönemdeki konularda görülen çeşitliliğe ilişkin değişim doktora 

tezleri ve doktora sonrası çalışmalarda açıkça takip edilebilmektedir (Jamal ve 

Kafkasyalı, 2016. S. 41-42). 

Kırgızistan’da K.K. Yudakhin tarafından kaleme alınan “S.E. Malov’un Eski Türkçe 

Yazıtları Abidelerine Girişi: Metinler ve Araştırma” adlı çalışması, U. Asanaliev ve K. 

Asyraliev’in “Kutadgu Bilig’in Dil Özellikleri” adlı çalışması, A.Narynbaev’in yazdığı 

“Ortaçağ Uygur İdeolojileri” ve B.T. Imanaliev tarafından kaleme alınan “Balasagunlu 

Yusuf Has Hacib ve Onun Kutadgu Bilig’teki Siyasal ve Felsefi Görüşleri” adlı 

çalışmalar bu dönemin dil ve felsefe açıdan önemli Kutadgu Bilig çalışmalarını 

oluşturmaktadır. K. Artykbayev’in Kutadgu Bilig çalışmaları ise eserin genel okuyucu 

tarafından anlaşılmasına önemli katkılarda bulunmuştur. Bunun yanı sıra Artykbayev 

çeşitli coğrafi ve dil unsurlarını ileri sürerek Kutadgu Bilig’in Kırgız halkının kültürel 

mirasının bir parçası olduğunu söylemiştir. Buna hususta bazı Kırgız akademisyenler 

Artykbayev’in görüşünü desteklerken bazıları da onun öne sürdüğü gerekçeleri 

reddederek eserin Uygur kültür sahasına ait olduğunu dile getirmiştir. Öte yandan 

Artykbayev, sonraki dönemde Kutadgu Bilig’in o dönemdeki Türk halklarının ortak 

kültürüne ait bir eser olduğunu vurgulamışsa da Kırgızistan’daki Kutadgu Bilig 

çalışmaları uzun süre eserin hangi Türk halkına ait olduğu tartışmaları çerçevesinde 

devam etmiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 43-55). 

Bağımsızlık sonrası döneme gelindiğinde ise eser Kırgız milli kimliğinin inşasını 

destekleyecek şekilde ulusal Kırgız kültürünün bir parçası olarak takdim edilmiştir. 

Kırgızistan’daki Kutadgu Bilig çalışmalarında Karahanlılar hanedanının kökenine 

ilişkin tartışmalar da akademik alanda önemli yer tutmuştur (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. 



 

  

44 

 

s. 55-58). Öte yandan 2003 sonrası dönemde özellikle gelişen teknik imkânlar sayesinde 

konuya ilişkin yapılan çalışmalara erişimin kolaylaşması Kırgız akademisyenlerin 

çalışmalarını daha geniş bir çerçeveden ele almalarına olanak tanımıştır (Jamal ve 

Kafkasyalı, 2016. s. 61). 

2.3.3. Özbekistan 

Kutadgu Bilig’in üçüncü nüshasının Namangan’da bulunmuş olması esere ilişkin 

çalışmaların bu bölgede oldukça erken bir dönemde başlamasına vesile olmuştur. 1913 

yılında Zeki Velidi Togan tarafından özel bir kütüphanede keşfedilen Namangan 

nüshası 1924 yılında Buhara’da yaşayan bir âlim olan Abdurrauf Fıtrat tarafından 

sahibinden satın alınmıştır. Ebu Reyhan el-Biruni adındaki Şarkşinaslık Enstitüsü 

yazma eserler kütüphanesinde korunan eserin kaydında hicri 462’de kaleme alındığı 

belirtilmiştir.  

Abdurrauf Fıtrat 1925 yılında eser üzerine çalışmaya başlamıştır. Fıtrat, “Eğitim ve 

Öğretmen” dergisinin ikinci sayısında Namangan nüshasının tanıtımını yapmıştır. Bu 

makale 1927 yılında İstanbul’da Türkçeye tercüme edilerek yayınlanmıştır. Kutadgu 

Bilig’in bazı parçaları ise 1928 yılında yayınlamıştır. Abdurrauf Fıtrat bütün hayatını 

Kutadgu Bilig çalışmalarına adamıştır. Fıtratın çalışmalarının çoğu bir araya getirilerek 

2000 yılında bir antoloji olarak Özbekistan’da yayınlanmıştır. Fıtrat bu eserde Kutadgu 

Bilig’in yazıldığı bölgenin kültürel yapısına dikkat çekmekte ve eserin edebi 

kurgusunun Firdevsi’nin Şehnamesi ile olan benzerliğine vurgu yapmaktadır. Bunun 

yanı sıra Fıtrat, Avrupalı araştırmacıların eseri doğru okuyamadığını da dile getirmiştir 

(Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 81). 

Özbekistan’da Kutadgu Bilig çalışmaları yapan diğer bir araştırmacı ise Kazakbay 

Mahmudov olmuştur. Mahmudov, “Yusuf Has Hacib ve Onun Ekonomi Teorisi”, 

“Balasagun Hakkında ve Kutadgu Bilig ve Edebi Dili” gibi çalışmaları ile Kutadgu 

Bilig’i farklı yönleri ile ele alan çalışmalar yapmıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 82). 

Kutadgu Bilig ile ilgili çalışma yürüten bir diğer Özbek âlim ise Kayum Kerimov 

olmuştur. Kerimov, dünya genelinde Kutadgu Bilig araştırmalarında öne çıkan 

çalışmalara değinmiş ve Kutadgu Bilig’in herhangi bir etnik unsura mal edilmemesi 

gerektiğine dikkat çekmiştir. Ona göre eserin dili için en uygun isimlendirme “Buğra 



 

  

45 

 

Han Dili” olacaktır. Bunun yanı sıra Kerimov eserin Türk halkların kültürünün derin 

izlerini taşıdığını ve halen bazısı kullanılmakta olan özlü sözleri barındırdığını dile 

getirmiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 82). 

Baqizhan Tokhliev, Aziz Kayyumov, Gani Abdurrahmanov ve Qasimjan Sadikov 

Kutadgu Bilig çalışmalarına katkı sağlayan diğer Özbek âlimler olmuştur. Boqizhan 

Tokhliev “Kutadgu Bilig ve Türki Folklor” adlı bir doktora tezi kaleme almıştır. 

Tokliev, eserinde eserin çok katmanlı yapısına dikkat çekmiş ve Kutadgu Bilig’in İslam 

öncesi Türk edebi geleneğini yansıttığını vurgulamıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 

83-84). 

Qasımjan Sadıkov ise “Uygurca Nüshası Temelinde Kutadgu Bilig’in Dili Üzerine 

Araştırma” adlı çalışması ile doktor unvanı almıştır. Bunun yanı sıra Sadıkov, eserin 

dilini incelediği pek çok çalışma gerçekleştirmiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 85). 

2.3.4. Kazakistan 

Kazakistan’daki Kutadgu Bilig çalışmaları belli ölçüde Sovyet şarkiyatçıların tesiriyle 

başlamıştır. Kazakistan’da Sovyet âlimlerin faaliyet yürüttüğü Uygur çalışmaları ofisi 

Kutadgu Bilig çalışmalarında öncü bir rolü üstlenmiştir. Uygur çalışmaları ofisinin 

1963’te Kazakistan Bilimler Akademisi bünyesinde yeniden oluşturulması Kutadgu 

Bilig çalışmaları açısından da önemli bir adım olmuştur. (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 

87-88). 

Uygur çalışmaları ofisi 1960’lı yıllarda Çin’den gelen âlimlerin etkisiyle eski Uygur 

edebiyatı çalışmalarında büyük bir ivme kazanmış olsa da, o döneme kadar 

Kazakistan’da zaten Kutadgu Bilig çalışmaları başlamıştı. Örneğin G.A. 

Abdurakhmanov tarafından kaleme alınan “Eski Türkçe Sentaktik Araştırması” adlı eser 

Kutadgu Bilig ve Divan-ı Lügat-it Türk’ün sentaktik özelliklerini incelemiştir. (Jamal 

ve Kafkasyalı, 2016. s. 88). 

Kazakistan’da Kutadgu Bilig çalışmalarının öncülerinden biri de Kelimbetov Nemat’tir. 

Onun “Kazak Edebiyatının Kökeni” adlı eseri Kutadgu Bilig’le ilgi Kazakistan’da 

yapılan çalışmalarda öncü bir role sahiptir. Nemat, bu eserinde Balasagunlu Yusuf’u 

Orta Asya’da eser veren diğer bazı âlimlerle birlikte Kazak edebiyatının öncüsü kabul 

etmiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 89). 



 

  

46 

 

Abdueli Kajdar’ın “Yusuf Has Hacib Balasaguni”, “Yazılı Uygurca ve Edebi Eserler 

İçin Terminoloji Oluşturma İlkeleri Meselesi” ve “Yazılı Uygurca Edebi Dilinin 

Gelişimi” gibi makaleleri Kutadgu Bilig çalışmalarına dikkate değer katkıda 

bulunmuştur (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 91). 

1970 yılında “Uygur Dili Araştırması” adlı antoloji çalışmasında A.A. Valitova ve 

diğerleri tarafından kaleme alınan Kutadgu Bilig temelli gramer araştırması akademik 

açından büyük bir başarı olarak kabul edilmektedir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 91). 

V.U. Mahpirov’un “Divan’ı Lügati-Türk ve Kutadgu Bilig’de Etnik Konular” ve 

Alimzhan Tilivaldi’nin  “Kutadgu Bilig’de İkili Çatışma ve Olay Örgüsünde Bunun 

Rolü” gibi monografiler Kutadgu Bilig alanında Kazakistan’da yapılan diğer önemli 

çalışmaları oluşturmaktadır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 91). 

Kazakistan’daki Kutadgu Bilig çalışmalarında eserin modern dönem Türk lehçelerine 

çevirisinin yapılması teşebbüsü önemli bir adımı ifade etmektedir. İkinci Sovyet 

Türkoloji Kongresinde alınan kararlar doğrultusunda Kazakistan Bilimler Akademisi 

şair Askar Eguebay başkanlığındaki bir heyete eserin çeviri görevini vermiştir. 

Eguebay, bu çeviriye yazdığı önsözde Kutadgu Bilig’in ortak Türk kültür mirasının bir 

parçası olduğunu vurgulamış olsa da bir yandan da eserin Kazak edebiyat tarihinin 

ulusal mirasının bir parçası olduğunu söylemekten kendini alamamıştır (Jamal ve 

Kafkasyalı, 2016. s. 92-93). 

1990’lı yıllara gelindiğinde Kazakistan’da Kutadgu Bilig hakkında pek çok doktora tezi 

hazırlanmıştır. Son dönemde ise Kamalov Ablet Shakurov, K.W. Ibraev, G.M. 

Molotova, B.R. Kulzhanova, M.B. Primbetova, Kuanysh Alzhan ve Mukhtar Izotov gibi 

âlimlerin Kutadgu Bilig konusunda dikkate değer çalışmaları olmuştur. Öte yandan üç 

bölümü Kutadgu Bilig’e ayrılan ve Kazak Edebiyatı ve Sanatı Araştırmaları Enstitüsü 

tarafından hazırlanan “Eski Türk Edebiyatının Hülasası”  adlı eser 2014 yılında 

yayınlanmıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 94-96). 

2.3.5. Azerbaycan  

Azerbaycan’da Kutadgu Bilig’in ilk şiirsel çevirisi Kamil Valiyev ve Ramiz Askar 

tarafından gerçekleştirilmiştir. İkinci çeviri ise Halil Rıza tarafından yapılmıştır. Kamil 

Valiyev ve Ramiz Askar tarafından yapılan çeviri R.R. Arat tarafından Türkçe ve 



 

  

47 

 

Özbekçe dilinde yapılan tercümeler dikkate alınarak yapılmıştır. Eser Kutadgu Bilig’i 

Türk halklarının ortak mirasının parçası olarak kabul etmiş ve Azerbaycan dili, 

edebiyatı ve tarihini anlamak ve öğrenmek açısından büyük öneme sahip olduğunu 

vurgulamıştır. Eser Kutadgu Bilig’in dilini Hakaniye Türkçesi olarak kabul etmiştir 

(Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 98). 

Sovyet döneminde Kutadgu Bilig çalışmaları alanında Azerbaycanlı âlimler dikkate 

değer başarılar elde etmişler. Bu bağlamda V. Aslanov tarafından kaleme alınan 

“Azerbaycan Dili ile Kutadgu Bilig’in Söz Varlığı Karşılaştırılması” ve A. 

Rustamova’nın “Ortaçağda Yazılan Azerbaycan Şiirleri ile Balasagunlu Yusuf’un 

Kutadgu Bilig’i Arasındaki Bazı Ortaklıklar Hakkında” adlı eserleri bunlar arasında yer 

alır. Bunların dışında edebiyat tarihine ilişkin eserler ya da edebiyat yayınlarının belli 

bölümlerinde yer alan Kutadgu Bilig makaleleri de dikkate değer nitelik taşımaktadır. P. 

Xalilov’un “Sovyetler Birliğindeki Halkların Edebiyatı”, F. Zeynalov’un “Eski Türkçe 

Belgeleri Mirası”, A. Safarli’nin “Ortaçağdaki Eski Azerbaycan Edebiyatı”, M. 

Seyidov’un “Azerbaycan Mitolojisinin Kökeni” adlı çalışması bu bağlamda 

değerlendirilebilecek eserlerdir (Kafkasyalı, 2016. s. 98-99). 

Fuzuli Bayat’ın “Kutadgu Bilig’de Ortaçağ Sosyal Yapısı” adlı monografisi ve Nizami 

Caferov’un “Ortaçağda Eski Türk Edebi Dili” adlı çalışması Azerbaycan’da 

gerçekleştirilen önemli Kutadgu Bilig çalışmaları arasında yer alır (Jamal ve Kafkasyalı, 

2016. s. 99). 

İran’da Muhammedreza Karimi tarafından Kutadgu Bilig hem Farsçaya hem de 

Azerbaycan Türkçesine tercüme edilmiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 100). 

2.3.6. Japonya  

Japonya’da Fujiu Mihashi, Takao Nishiwaki ve Mutsumi Sugahara gibi Türkologlar 

Kutadgu Bilig çalışmalarında dikkate değer başarı elde etmişlerdir. Takao Nishiwaki, 

eserin İslami çeşniler katılarak dindar Uygur Budist rahipler tarafından yazıldığını ileri 

sürmüştür. Nishiwaki, Kutadgu Bilig’in Firdevsi’nin Şehnamesinden ziyade Kaykavus 

bin İskenderin Kabusname’sine benzediğini söylemiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 

101-102). 



 

  

48 

 

Mutsumi Sugahara Ankara’da gerçekleştirilen Yusuf Has Hacib’in 990. Doğum Yılı 

Seminerinde “15. Yüzyılda Türkçe ve Kutadgu Bilig’in Herat Nüshası” adlı bir 

monografi sunmuştur. Sugara, bu çalışmasında Türkçenin 15. Yüzyıldaki baskın yazı 

dili oluşunu yansıtması ve dönemindeki Uygurca nüshaların en önemlisi olması 

nedeniyle Herat nüshasının yeniden değerlendirilmesi gerektiğini vurgulamıştır. Sugara, 

ayrıca çeşitli Türkoloji çalışmaları kapsamında Kutadgu Bilig konusunda iki makale 

daha hazırlamıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 103). 

Juten Oda ise “Eski Türkçe ve Osmanlı Türkçesi Arasındaki İlişki Üzerine” adlı 

çalışmasında Kaşgarlı Mahmut’un kullandığı “Hakaniye Türkçesi” ifadesine dikkat 

çekmiş ve Osmanlı Türkçesi ile ortaçağ Orta Asya Türkçesi arasındaki ilişkiyi 

kanıtlamaya çalışmıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 104). 

2.3.7. Rusya 

Rusya’da Türkoloji alanında yapılan çalışmalar 17. yüzyıla kadar geri gitmektedir. 20. 

yüzyıl ise Rusya’daki Türkoloji çalışmalarının altın çağı olmuştur. Rusya’daki Asya 

Müzesi önemli miktarda Türk kültürel unsuru edinmiştir. Rusya’daki erken dönem 

Kutadgu Bilig çalışmaları V.V. Radlov, V.V. Bartold,  P.M. Melioranskii gibi âlimlerin 

öncülüğünde gerçekleşmiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 109). 

Eserleriyle Türkoloji alanında dünya genelinde bir şöhrete sahip olan V.V. Radlov, 

Kutadgu Bilig’in Uygur harfleriyle yazılan nüshasının varlığından ilk kez 1884’te 

haberdar oldu. Radlov, 1890 yılında “Viyana İmparatorluk ve Kraliyet Saray 

Müzesindeki Otantik Uygurca Nüshanın Kopyası” adlı bir çalışma yayınladı. 1891 

yılında ise Radlov, “Balasagunlu Yusuf Has Hacib ve Kutadgu Bilig” adlı eserini 

yayınladı. 1910 yılında eserin fonetik transkripsiyonunu, tercümesini ve dipnotlarını 

tamamladı. 1893 yılında tercüme çalışmasının giriş bölümü için hazırladığı “Uygurca 

İle İlgili Meseleler” adlı monografiyi yayınladı. 1890’dan 1898 yılına kadarki dönemde 

Kutadgu Bilig’in iki cilt halinde Almancaya tercümesini yayınladı. Aynı zamanda 

“Kutadgu Bilig’in Kahire’de Keşfedilen İkinci Nüshası Hakkında” başlıklı çalışmasını 

yayınladı.  Kutadgu Bilig çalışmaları alanında yoğun faaliyet yürüten ve önemli 

başarılar elde eden Radlov, esas uzmanlığının kuzey Türkçesi olması nedeniyle 

Kutadgu Bilig’in tercümesi ve transkripsiyonu konularında bazı hatalar yapmaktan 



 

  

49 

 

kurtulamamış ve bu hususta R.R. Arat’ın eleştirilerine maruz kalmıştır (Jamal ve 

Kafkasyalı, 2016. s. 111- 112). 

Rusya’daki Türkoloji çalışmalarına önemli katkılarda bulunan V.V Bartold aynı 

zamanda eserleriyle Kutadgu Bilig araştırmalarında dikkate değer bir yere sahip 

olmuştur. Orta Asya tarihi alanında yaptığı çalışmalar ve bilim gezileriyle Türkoloji 

çalışmalarına ciddi katkılar sağlayan Bartold’un Kutadgu Bilig konusundaki gerçek 

başarısı ise Karahanlılar hakkında yaptığı araştırmalara dayanmaktadır. Onun Türkistan 

(Mogol İstilasına Kadar Türkistan) adlı çalışması Karahanlılar hanedanın yakından ve 

daha iyi tanınmasının önünü açmıştır. Bartold’un Kutadgu Bilig hakkındaki görüşleri 

ise onun 757 sayfalık hacimli bir eseri olan “Moğol ve Türk Edebiyatı Tarihi” adlı 

antoloji çalışmasında yer almaktadır. Bartold burada Yusuf Has Hacib’in eserde yer 

alan ifadelerine dikkat çekerek Kutadgu Bilig’in dilinin Türkçe olduğunu söylemiştir. 

Bu bağlamda Karahanlıların kendilerini Uygur olarak tanımlamadığını ve Yusuf Has 

Hacib’in eserini yazdığı dili Uygurca olarak ifade etmediğini vurgulamıştır (Jamal ve 

Kafkasyalı, 2016. s. 119- 120). 

Rusya’da Kutadgu Bilig alanında çalışma yürüten bir diğer Türkolog ise P.M. 

Melioranskii olmuştur. Melioranskii “Kül Tigin Abidesi Yazıtları”, “Orhun-Yenisey 

Yazıtlarının Edebiyat Üzerine” ve “Cengiz Han Kutadgu Bilig’i Üzerine” adlı üç ustalık 

eseri kaleme almıştır. Bartold bir makalesinde Melioranskii’nin Kutadgu Bilig adında 

bir eserden bahsettiğini ifade etmiştir. Bu eserin Muhammed Hindi Şah adlı İranlı bir 

din adamına ait bir dokümanda Cengiz Han’a sunulduğu dile getirilmekteydi. 

Melioranski bu bilgiye dayanarak Cengiz Han’a hizmet eden Uygur kökenli devlet 

adamlarının Yusuf Has Hacib tarafından Tavgaç Buğra Han’a sunulan Kutadgu 

Bilig’den haberdar oldukları için Cengiz Han’a yazılan esere de bu adı verdiklerini ileri 

sürmüştür. Bundan dolayı birincisine Uygur Kutadgu Bilig’i, ikincisine Cengiz Han 

Kutadgu Bilig’i adını vermiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 130- 131). 

2.3.8. Sovyet Dönemi 

Rusya’daki imparatorluk dönemindeki Türkoloji araştırmaları Sovyet döneminde de 

neredeyse kesintisiz bir şekilde sürmüştür. Petersburg’daki Doğu Araştırmaları 

Enstitüsünün kıdemli âlimleri Malov, Tenisheff, Kononov ve Ivanov gibi yeni nesil 



 

  

50 

 

akademisyenlerin yetişmesini sağlamıştır. 1918-1992 yılları arasında Kutadgu Bilig 

araştırmalarında önemli ilerlemeler kaydedilmiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 134). 

1970 yılında Kononov’un da aktif bir şekilde katılım sağladığı 4. Sovyetler Birliği 

Türkoloji Kongresi “Kutadgu Bilig” temalı özel bir seminer gerçekleştirmiş ve esere 

ilişkin geniş kapsamlı ve derinlemesine bir araştırma yapılması yönünde bir karar 

alınmıştır. Böylece Sovyetler Birliğindeki Kutadgu Bilig araştırmaları yeni standartlar 

üzerinden yeni bir seviyeye ulaşmıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 135). 

Sovyetler Birliği araştırmacılarının Kutadgu Bilig çalışmalarına esas katkıları ilgilerini 

eserin kendisiyle sınırlamak yerine eserin tarihi, kültürel ve dini değerler arka planına 

dönük incelemelerinden kaynaklanmaktadır. Bu araştırmacılar eski ve modern Türk 

lehçelerine hâkim dil bilimciler olmalarının yanı sıra tarihçi ve arkeolog niteliklerine de 

sahiptiler. Orta Asya tarihi ve Karahanlılar hakkında önemli çalışmalar 

gerçekleştirmişlerdir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 137). 

Sovyetler Birliği döneminde Kutadgu Bilig’in kökenine ilişkin görüşler şu şekilde 

sınıflandırılmıştır. 

• Radlov’un temsil ettiği birinci grup âlimler dil tartışmalarına girmek yerine 

“Kutadgu Bilig’in Dili” demekle yetinmişlerdir. A.A. Valitova ise “Karahanlı 

Hanedanının Dili” denilmesini tavsiye etmiştir. 

• S.E. Malov, “Çağatayca” tabirinden vazgeçerek “Koço Uygurcası ya da Eski 

Uygurca” tanımlamasını yapmıştır. 

• Tenisheff, Kutadgu Bilig’in yazıldığı dönemin özelliklerini dikkate alarak 

Karahanlı Uygurcası, ya da tarihi ve kültürel özellikleri göz önünde 

bulundurarak Karluk Uygurcası denmesi gerektiğini ifade etmiştir.  

• N.A. Baskakov, Kutadgu Bilig’i Karahanlılar dönemine ait Uygurca bir eser 

olarak sınıflandırmıştır. 

• T.F. Bolagova Kutadgu Bilig’in dilinin Kıpçakça ile Karlukça’nın karışımı 

olarak kabul etmiştir.  



 

  

51 

 

• A.M. Shirobok ise Kutadgu Bilig’in dili için “Karlukça” tespitinde bulunmuştur. 

(Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 145). 

1960’tan sonraki dönemde Valitova, bir seri Kutadgu Bilig monografisi hazırlamıştır. 

Bunların arasında “Karahanlı Hanedanlığında Sınıf Meselesi Hakkında”, “Uzun 

Kutadgu Bilig Şiirinin Yaratıcı Konusu Hakkında”, “Bir 11.yy Türkçe Edebi Eser Olan 

Kutadgu Bilig’in Etnik Aidatı Hakkında”, “Kutadgu Bilig’in Şiir Özellikleri”, “Kutadgu 

Bilig’in Yayınlanan Bölümleri ve Bunların Tercümeleri” ve “Doğu Şirinini Tipolojisi” 

adlı eserler bulunmaktadır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 146). 

1983 yılında S.N. Ivanov, kendisine akademik camiada tanınma imkânı sağlayan 

Kutadgu Bilig’in Rusçaya tam tercümesini gerçekleştirmiştir. Kononov’un sıkı 

editörlüğünde gerçekleştirilen bu çeviri Sovyetler Birliğindeki Kutadgu Bilig 

çalışmalarının gelişimi açısından bir dönüm noktası olmuştur (Jamal ve Kafkasyalı, 

2016. s. 147). 

2.3.9. Avrupa ve Amerika 

Avrupa ve Amerika’daki Kutadgu Bilig çalışmaları 1820’lere kadar geriye gitmektedir. 

Napolyon’un başlattığı bir süreç olarak Batılı pek çok âlim Doğu dünyasını yakından 

tanımak için Şarkiyat çalışmalarına ağırlık vermeye başlamıştır. Bunlardan biri de 

tercüman ve diplomatik danışman olan Avusturyalı Hammer Purgstall (1774-1856) 

olmuştur (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 159). 

Hammer Pugstall yazılışından 700 yıl sonra tesadüfen Kutadgu Bilig’in bir nüshasını 

İstanbul’da bir kitapçıda bulmuştur. Fransız Şarkiyat Akademisin profesörlerinden A. 

Jaubert ise 1825 yılında Kutadgu Bilig’in Viyana Nüshasını ilk defa kamuya tanıtmıştır. 

Bundan 45 yıl sonra ise Vambery, Viyana Nüshasın 915 beytinin Latin harfleriyle 

hazırlanan transkriptini ve Almanca tercümesini yayınlamıştır. Danimarkalı Türkolog 

W. Thomson ise başarılı bir şekilde Kutadgu Bilig’in kafiye düzenini ortaya koymuştur. 

İki Amerikalı âlim olan Robert Dankoff ve Walter May Kutadgu Bilig’in iki ayrı 

İngilizce tercümesini hazırlamışlardır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 159). 

A. Jaubert 1823 ya da 1832 yılında Kutadgu Bilig’in pek çok hata barındıran ilk 

yayımını gerçekleştirmiştir.  Jaubert’in bu yayınından sonra kütüphanelerde tutulan pek 



 

  

52 

 

çok eski Uygurca metine yönelik büyük bir ilgi uyanmıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. 

s. 160). 

Vambery ise çalışmasını “Uygurca Belgeler ve Kutadgu Bilig” başlığı altında 

yayımlamıştır. Uygur yazısıyla yazılan kitabın başlığını Latin harfleriyle “Kutadgu 

Bilik” olarak koyan ilk kişi olmuştur. Kutadgu Bilig’in sözcük yapısını ve gramerini 

çalışarak bir Uygurca-Almanca sözlük çalışması gerçekleştirmiştir (Jamal ve 

Kafkasyalı, 2016. s. 163). 

Kutadgu Bilig’in küresel düzeyde tanınması açısından eserin İngilizceye çevirisinin 

yapılması önemli bir adım olmuştur. 1983 yılında Robert Dankoff Kutadgu Bilig’i 

İngilizceye tercüme etmiş ve bu çalışma Chicago Üniversitesi tarafında “Wisdom of 

Royal Glory: A Turko - Islamıc Mırror For Prınces” adıyla yayımlanmıştır. Walter 

May’in şiirsel tercümesi ise “İyiliksever Bilgi” adıyla Moskova ve Bişkek’te basıldı. 

Dankoff’un tercümesi bilim camiasında oldukça başarılı bulunmuştur (Jamal ve 

Kafkasyalı, 2016. s. 163-164). 

University of Massachusetts Amherst’te Üniversitesinde tarih profesörü olan Audrey L. 

Altstadt “Abbas Kulu Ağa Bakıhanlı’nın Nasihatleri” adlı bir makale hazırlayarak bunu 

Azerbaycan Çalışmaları Dergisinde yayımlamıştır. Altstadt, makalenin önemli bir 

kısmında “Nasihatler” ile “Kutadgu Bilig” arasındaki bağı konu edinmiştir. Ona göre 

“Nasihatler”, Kutadgu Bilig’de yansıtılan ahlaki ve felsefi düşünceleri somut hale 

getirmiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 167). 

19. yüzyılın sonundan itibaren Türkoloji çalışmalarına özel bir önem veren Almanya bu 

alanda dünyaca tanınan âlimler yetiştirmiştir.  Almanya’da Türkoloji çalışmalarının 

önde gelen isimlerinden olan Omeljan Pritsak çalışmalarını Karahanlılar Hanedanı 

üzerine yoğunlaştırmıştır. Omeljan Pritsak Türkoloji alanında “Karahanlılar Hanedanı 

Üzerine Araştırma” adlı eseriyle tanınmıştır. Pritsak, bu çalışmanın yayımlanmasından 

önce “Karahanlı Hanedanına İlişkin Bazı Tartışmalı Konular Hakkında” adlı bir makale 

kaleme almıştır. Pritsak’ın Orta Asya tarihine ilişkin en önemli çalışması ise 

“Karluklardan Karahanlılara” adını taşımaktadır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 169). 

Petter Zieme Almanya’da yetişen üçüncü nesil Uygur edebiyatı uzmanlarındandır. 

Zieme Turfanda keşfedilen belgeler üzerine pek çok monografi hazırlamıştır. Zieme, 



 

  

53 

 

yapmış olduğu pek çok çalışmada Kutadgu Bilig’i konu edinmiştir (Jamal ve 

Kafkasyalı, 2016. s. 170). Profesör Hendrik Boeschoten, ise çalışmalarında 

Harzemşahlar dönemi eserleri ile Karahanlı dönemi eserleri olan Kutadgu Bilig ve 

Divan-ı Lügat-it Türk arasında karşılaştırma yaparak bu iki dönem arasındaki dil 

ilişkisini incelemiştir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 170).   

Almanya’daki önde gelen başka bir Türkolog olan Marcel Erdal’ın çalışmalarında da 

Kutadgu Bilig ve Divan-ı Lügat-it Türk önemli bir yer tutmuştur. Almanya’da 

akademik topluluğun Kutadgu Bilig çalışmaları alanındaki bir diğer başarısını ise 

“Philologiae Turciae Fundament” adlı dört ciltlik referans kitapta Kutadgu Bilig 

çalışmalarına ilişkin sunulan araştırmalar oluşturmaktadır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 

171). 

Türkoloji’nin derin köklere sahip olduğu bir başka Avrupa ülkesi olan Hollanda’da ise 

Uwe Blasing, Kutadgu Bilig konusunda çalışmalar yürütmüştür. Yusuf Has Hacib’in 

doğumunun 990. Yılı olması nedeniyle 2009 yılında Ankara’da düzenlenen anma 

programına katılan Blasing, Kutadgu Bilig’in söz varlığını ele aldığı “Kıl adına Namaz: 

Zamansal Bir İsmin Evrimi” adlı çalışması ile akademik dünyanın dikkatini çekmiştir 

(Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 171). 

2.3.10. Çin 

Karahanlılar döneminde yazılan bir eser olarak Kutadgu Bilig coğrafi olarak Çin’e uzak 

sayılmayacak bir bölgede yazılmış olsa da Kutadgu Bilig çalışmaları Çin’de geç 

başlamıştır. Bunda ülkenin Kutadgu Bilig çalışmalarının dünya genelinde yaygınlaştığı 

dönemde yaşamış olduğu sosyal dönüşüm ve kargaşaların da etkisi vardır. Bununla 

beraber Çin’deki Kutadgu Bilig çalışmaları 1914 yılına kadar geriye 

götürülebilmektedir (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 174).  

Çin’deki Kutadgu Bilig çalışmaları 1920’li yıllardan itibaren Natawani, Abdulkadir-

Damolla, Kutluk-Xoh gibi Uygur kökenli âlimlerin öncülüğünde başlamıştır. 1930’lu 

yıllardan itibaren ise Kutadgu Bilig Çin kökenli âlimlerin dikkatini çekmeye başlamış 

ve esere ilişkin He Qiming iki tercüme faaliyeti yürütmüştür. 1950’li yıllara kadar 

çeşitli gazete ve süreli yayınlarda konuya ilişkin makaleler yayımlanmıştır. 1950’li 

yıllardan itibaren hükümetin azınlık politikasının değişmesi ile birlikte Kutadgu Bilig 



 

  

54 

 

çalışmaları hız kazanmaya başlamıştır. Bu dönemde Ahmet Ziya’i eserin modern 

Uygurcaya bir tercümesini yapmıştır. 1956 yılında Lao She, Kutadgu Bilig’in yalnız 

Uygurların değerli bir kültürel mirası olmadığını, anavatanın kültür tarihinin de kıymetli 

bir hazinesi olduğunu söylemiştir. Bu dönemden itibaren Kutadgu Bilig, Uygur tarihi 

araştırmaları için kaynak bir eser olarak görülmeye başlanmıştır. Kutadgu Bilig 

konusunda Muhammedjan Sadik ve Abduxukur Muhammet’imin dikkate değer 

araştırmalar gerçekleştirmiştir. Bu dönemde Hu Zhenhua ve Geng Shimin “Kutadgu 

Bilig- Uzun bir Uygur Klasik Şiiri” adlı bir çalışma yayımlamıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 

2016. s. 175-178). 

Çin’deki 1979 öncesi Kutadgu Bilig çalışmaları kısa tanıtım makaleleri ile sınırlı 

kalmıştır. 1979 sonrası dönemde azınlıkların kültürel miraslarının korunmasına yönelik 

çağrıların da etkisiyle Kutadgu Bilig çalışmaları yeni bir atılım kazanmıştır. 1979 

yılında Geng Shimin ve Wei Cuiyi eserin kısaltılmış bir Çince çevirisini yayımlamıştır. 

1979’da Ablat Umar “Yusuf Has Hacib ve Onun Kutadgu Bilig’i” adlı bir çalışma 

yayımlamıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 179-180). 

1980’li yıllarda Sincan Uygur Özer Cumhuriyetinin desteğiyle Kutadgu Bilig 

çalışmalarında büyük bir artış sağlanmıştır. Sağlanan resmi destek sayesinde Kutadgu 

Bilig’in modern Uygurcaya ve Çinceye tercümesi yapılarak yayımlanmıştır. Tercümeler 

sayesinde hem Uygur kökenli hem de Çin kökenli âlimler arasında Kutadgu Bilig’e 

yönelik akademik ilgi bir hayli artmıştır.  Bunun sonucunda eseri çeşitli yönleriyle ele 

alan pek çok çalışma kaleme alınmıştır (Jamal ve Kafkasyalı, 2016. s. 180). 

1986 yılına gelindiğinde Kaşgar’da Kutadgu Bilig konulu akademik bir seminer 

gerçekleştirilmiştir. Bu seminerde Kutadgu Bilig çalışmalarının koordinasyonunun 

önemine dikkat çekilmiş ve yapılan çalışmalarda disiplinler arası bir yaklaşımın 

gerekliliği vurgulanmıştır. 1986 sonrası dönemde ise çalışmalar görece hız kaybetmiştir. 

1995 sonrası dönemde Çin halkının yaşadığı sosyal değişim ile pazar ekonomisinin 

oluşturduğu koşullar ve Kutadgu Bilig çalışmalarının öncülerinin ölmesi bu alanda bir 

durgunluk döneminin yaşanmasına neden olmuştur. 1999 yılı sonrası yayımlanan yıllık 

ortalama çalışma sayısı bu durgunluğun normale döndüğüne işaret sayılmıştır. (Jamal ve 

Kafkasyalı, 2016. s. 185-188). 



 

  

55 

 

Kutadgu Bilig’in sunduğu sosyal ve siyasal anlayışa ilişkin yapılacak incelemeye 

geçmeden önce bu hususta daha önce dile getirilen düşüncelere değinmenin faydalı 

olacağı görülmektedir. Böylece elde edilen bulguların esere ilişkin şimdiye kadar ortaya 

konulan genel perspektifin dikkate alınmak suretiyle değerlendirilmesine olanak 

sağlanacaktır. 

2.4. Türk Sosyal ve Siyasal Düşünce Tarihi Açısından Kutadgu Bilig  

Kutadgu Bilig’in sunduğu sosyal ve siyasal anlayışa ilişkin yapılacak incelemeye 

geçmeden önce bu hususta daha önce dile getirilen düşüncelere değinmenin faydalı 

olacağı görülmektedir. Böylece elde edilen bulguların esere ilişkin şimdiye kadar ortaya 

konulan genel perspektifin dikkate alınmak suretiyle değerlendirilmesine olanak 

sağlanacaktır. 

Türk tefekkür tarihinin ve siyasi düşüncesinin en önemli serlerinden biri 1069-1070 

tarihinde Balasagunlu Yusuf Has Hacib tarafından kaleme alınmıştır. Kutadgu Bilig adlı 

bu eser edebi yönünden çok, Türk fikir tarihi açısından değerlidir (Ülken, 2007, s. 166). 

Kutadgu Bilig İslami dönemde yazılan Türk eserlerinin ilklerinden olmasına rağmen 

oldukça güçlü bir felsefi birikim ve pek çok açıdan kavramsallaşmayı başarmış etkili bir 

dil yapısına sahiptir. Eserin mükemmelliğine dikkat çeken Ülken (2007, s.167), 

Kutadgu Bilig hakkında “şekil ve tertip tarzı, fikirlerindeki insicam noktasından o kadar 

mükemmeldir ki birdenbire meydana çıkıverdiği tasavvur edilemez. Ondan evvele ait 

diğer metinlere malik değilsek de kuvvetle tahmin edebiliriz ki bu neviden birçok yarım 

eserlerin ve essai’lerin arkasından gelmiş ve onları mükemmelleştirmiştir” demektedir. 

Akyüz’e (2002, s. 4) göre ise bu tür bir gelenek yerleşmeden veya deneme niteliğindeki 

eserler aracılığıyla bir hazırlık süreci tecrübe edilmeden Kutadgu Bilig ayarında başarılı 

bir eserin ortaya çıkması pek mümkün görünmemektedir. Mevzu ve şekil açısından 

Kutadgu Bilig üzerindeki Fars ve Çin kültürü etkisine değinen Köprülü (1991, s. 22-23), 

Kutadgu Bilig’in yazıldığı coğrafyaya dikkat çekerek Türklerin eserin yazıldığı 

dönemde zaten yazılı kültüre aşina olduğunu, İslam’ın kabulünün ardından asırlarca 

beklenemeyeceğini ve bu yüzden eserin “münferit bir mahsul” olarak 

düşünülemeyeceğini vurgulamaktadır.   

Bıçak’a (2019a, s. 80) göre  “Kutadgu Bilig toplumsal sorunlar hakkında Türkçede 

yazılmış geniş çaplı ilk kuramsal temellendirmedir.” Bu kuramsal temellendirme 



 

  

56 

 

Türklerin kitleler halinde İslam’a geçmeleri dolayısıyla bir zorunluluk olarak ortaya 

çıkmıştır. Yeni bir din ve medeniyet çevresine dahil olan Türklüğün geçmiş ile gelecek 

arasında kurması gereken sağlıklı bağlantı güçlü bir kuramsal alt yapıyı zorunlu 

kılmıştır. Zira bir yandan toplumun eski merkezi değerleri canlılığını korumasına 

rağmen geçersiz hale gelmiş, diğer yandan da yeni dinle gelen değerler toplumsal hayat 

içerisinde tam bir görünürlüğe kavuşmamıştır. Bu durum ise “zaman zaman bilinç 

düzeyinde de kendini hissettiren bir bilinçaltı çatışması yaratmıştır (Akyüz, 2002, s. 

34)”. Bu geçiş dönemindeki hassas ve kırılgan durumun taşıdığı toplumsal savrulma 

ihtimalini göz önünde bulunduran “Kutadgu Bilig yazarı Yusuf ise, yeni bir din ve 

uygarlık değiştirmiş bir topluma, yeni ahlak ve siyaset hedefleri gösteriyor, alt-üst olan 

değerleri yeni bir düzen ve sisteme bağlamak istiyordu (Arslan, 1987, s. 14)”.  

Başer, Kutadgu Bilig ile İslam öncesi Türk düşüncesi arasındaki ilişki ve tutarlılığa 

vurgu yapar. Ona göre “Kutadgu Bilig’de ortaya konulan mevzunun iskeleti, töre, kut 

gibi kavramlara bakış ve onlara yüklenen fonksiyonlar, aynen İslamiyet’ten önceki asli 

Türk telakkilerine uymaktadır. Bunun doğruluğu Orhun Kitabelerine o gözle bakılıp adı 

geçen kavramları incelemekle kolayca görülecektir (1995, s. xıv).” Öte yandan Kutadgu 

Bilig mitolojik düşünceyi yazılı edebiyata aktaran bir eser olarak “dağ, nehir, astral 

tasavvurlarla bağlı mitlere, su ve ateşle ilgili” inançları da ihtiva etmektedir (Gocayeva, 

2019. s. 749). Bu bağlamda Kutadgu Bilig’in Türkistan’ın coğrafi ve tarihi birikimini 

güçlü bir şekilde taşıdığı açıktır.  

Kutadgu Bilig bu coğrafyaya ait şifahi İslam yapısını geçmişi dikkate alarak geleceğe 

dönük olarak ele almıştır. Hükümdarı düşünceleri ile etkileme imkânı olan Yusuf Has 

Hacib içinde yaşadığı toplumun kültürünü bu kültür yapısı sınırları dâhilinde kalmak 

suretiyle dönüştürebilme kabiliyet ve araçlarına sahiptir (Şeker, 2016, s. 47). Geçiş 

devrinin ilk eserlerinden biri olarak Kutadgu Bilig, Türklerin İslam’a girişten önceki 

kültürünün bu yeni dönemde yaşadığı dönüşüm tecrübesini anlamak açısından da 

değerli bir eserdir.  Bu bağlamda Uyanık  (2019, s. 152) eser hakkında; “Fıkıh ve 

kelamda Arap ve Fars akıllarının üretiminden farklı bir İslam tasavvuru ortaya koyduğu 

için Türk aklı ve Türk felsefesinin kurucu metnidir” demektedir. Kutadgu Bilig’in bu 

“kurucu metin” olma özelliği ise tarihsel bağlamından ayrı düşünülemez. Çünkü 

“İslamlaşma devrinin ve bu devir içinde şekillenen anlayış ve hayat tarzının kendinden 

sonraki bütün dönemleri varoluşsal bir mahiyette etkilediği görülür. Bir Türk siyaset 



 

  

57 

 

nazariyesinin imkânını var eden maya bu dönemin içinde saklıdır (Şahin, 2019, s. 

309)”. Bu husus dikkate alındığında kadim konar-göçer Türk kültürünün düşünce 

yapısını belli bir sistem dâhilinde sunan Yusuf Has Hacib’in kendinden önceki “siyasi 

ve ahlaki” birikimi  “yeni değerler ve istikametler” çerçevesinde düzenleyerek devlet 

yapısını ahlaki değerler üzerine oturttuğu görülmektedir. Yusuf bu vesileyle “Türk 

düşüncesinin fikri ve siyasi aka planını, ulaştığı merhaleyi ve yöneldiği istikameti 

ortaya koymuştur (Şeker, 2016, 124)” 

Kutadgu Bilig hem Türk kültürü, toplumsal yapısı ve gelenekleri ile ilgili önemli veriler 

sunmakta hem de devrindeki “kültürel, sosyal ve felsefi” alana ilişkin düşünceleri 

ortaya koymaktadır (Avşar, 2019. s. 913). Yusuf eserini yazarken temelde Türkistan 

coğrafyasının sözlü kültürünü “kaynak ve dayanak” olarak almıştır.  Eserde 

Türkistan’ın sözlü kültürüne ait unsurlara yoğun bir şekilde yer verilmiştir. Kutadgu 

Bilig aynı zamanda bu bölgenin iletişim halinde olduğu başka coğrafyalara ait kültür ve 

felsefelerin etkilerini de barındırmaktadır (Ünal, 2019, s. 297). Zira bir siyasetname 

olarak Kutadgu Bilig’in zengin bir kaynak çeşitliliğine sahip olması gerekmiştir. Bütün 

bir toplumun yaşam koşullarını ilgilendiren bir saha olarak siyaset, toplumun yönetici 

sınıfına yön verecek ilkeleri belirleme sorumluluğunu üstlenir (Artıkbaev, 2019. s. 802). 

Bununla beraber bu etkiler eserin ait olduğu toplumun temel çizgilerini aşındıracak 

boyuta ulaşmamıştır. Örneğin; “Yusuf hiçbir zaman Hind, Çin ve Yunan toplumlarının 

ana sorunlarını kendi toplumuna taşımamıştır (Akyüz, 2002. s. 53)”. 

Kendi toplumunun kültürüne dayanan ve diğer toplumların birikimlerinden faydalanan 

“Yusuf Has Hacib bu eseri ile insan hayatının anlamını ve insanın toplum ve dolayısıyla 

devlet içindeki görevlerini tespit edip inceleyen bir toplum ve devlet felsefesi sistemi 

kurmuştur (Arslan, 1987. s. 20)”. Bu sistemi kurma sürecini ise eserinde yer verdiği 

sembolik karakterleri birbiriyle tartıştırarak ve zaman zaman onlardan biri lehine tutum 

sergileyerek oluşturma yolunu tercih etmiştir.  Eserinde sembolik bir anlatımı tercih 

eden şairin fikri yapısı bu sembollerin ifade ettiği kavramlar üzerinde ele alındığında 

kendisinin bunların bir sentezi olduğu sonucuna varılabilir (Şeker, 2016. s. 127). Bu 

sembolik karakterler vasıtasıyla Yusuf “riyaset, vezaret, feraset ve diyanet 

temsiliyetleriyle Türk siyaset nazariyesinin hususiyetlerini müşahhas hale” 

getirmektedir (Şahin, 2019. s. 309). Kutadgu Bilig’de dört temsili şahıs ile müşahhas 

hale getirilen bu kavramlar bir birini tamamlayarak bir terkip oluşturmakta “hem 



 

  

58 

 

ahlakın hem de siyasetin külli bir suretini vermektedir. Eserin tamamına serpiştirilen 

diğer unsurlar, sadece bir binanın asıl sütunlarının aralarını dolduran yapı taşları 

vazifesi görmektedir (Taş, 2019, s. 206)”. 

Karahanlılar döneminde Türkler İslam dinini samimiyetle benimseyip kabullenmelerine 

rağmen kendi kültür ve değerlerine sahip çıkmaktan geri durmamışlardır. (Çoşkun, 

1981, s. 64). Kutadgu Bilig bu noktadan hareketle göz önünde tutulduğunda tamamıyla 

bir hayat felsefesi inşa etmeye yönelik kurgulanan bir eser olması nedeniyle her yönüyle 

“bir Türk eseri, Türk dehası mahsulü” olarak değerlendirilebilir. Zira “edebi, fikri 

malzemenin hemen hepsi Türk hayatından alınmıştır. Müellifin kullandığı 

darbımeseller, Türk atalar sözleridir, fikrini teyit için serdettiği şiirler Türk şairlerinin 

şiirleridir (Arsal, 2020, s. 93)”. Şeker’e göre içinde yaşadığı toplumun değerleri 

üzerinden yeni bir sistem oluşturmaya yönelen Yusuf Has Hacib, geçmiş toplumsal 

tecrübeye sırt çevirmeden onu kendi gerçekliği içinde değerlendirerek yeni gelen İslami 

anlayışı “yerleştirmede ne derece işlevsel olabileceğinin imkânlarını” aramıştır. Onun 

geçmiş birikimle kurduğu ilişkinin temelinde bu düşünce vardır. Yusuf “Dini çerçevede 

eskiye ait kavram dünyasını yeniden aktüelleştirerek İslam’a mal eder, bölgeye 

Müslümanlığın hangi tecrübeler içinden geçerek yerleşebileceğinin adeta programını 

verir (2016. s. 48). Akyüz’e göre ise kavramlar yeni anlam dünyaları kazanacak şekilde 

dönüşüm yaşamış ve yeni dönemin getirdiği zorlukların üstesinden gelmek üzere farklı 

amaçlara yönelik olarak yeni şekillere bürünmüştür. Bu yüzden Kutadgu Bilig tam 

olarak bir tarih, felsefe ya da sanat eseri olarak değerlendirilemez. Fakat tüm bu bilgi 

alanlarına dair unsurlar toplumun maruz kaldığı güçlüklerin üstesinden gelmede bir araç 

olarak kullanılarak yeni kurulan hayatın parçalarını oluştururlar (2002, s. 50). 

Taş’a göre Kutadgu Bilig bir geçiş dönemi eseri olarak hem İslam öncesi hem de İslami 

döneme ait toplumsal gerilimleri ihtiva etmektedir. Dönemin geçiş sürecinin sağlıklı bir 

şekilde gerçekleşmesinin imkânlarını arayan “bir uzlaştırma çabası” olarak eser “esas 

itibariyle Türklerin kültür, medeniyet ve düşünce serüvenlerini” göz önüne çıkarır 

(2019. s. 206). Şeker ise Türkistan coğrafyasının tarihi tecrübesi olan şifahi kültüre 

vurgu yapar. Bölgenin bu realitesi gereği İslam’da bu bölgeye ancak şifahi kültür 

üzerinden nüfuz edebilmiştir.  İslam’ın sözlü gelenekteki yansıması ilişkin Şeker; “Eski 

ile yeni arasındaki kaynaşmaya müsait bir yapı arz eden, geçiş devri en açık bir şekilde 

bu yorum biçiminde görülebilir” demektedir. Ona göre “Göçebe hayatın iç ve samimi 



 

  

59 

 

cepheleri, devir denilen şey, geçiş devrinin bölgeye ait manzarası, geçiş irtibatı, hakiki 

kırılış ve kopuşlar” bu gelenekte kendini gösterir (2016. s. 36). Bu bağlamda Türkistan 

coğrafyasına etkin bir nizam olarak dâhil olan Sünni İslam anlayışı Yusuf Has Hacib 

tarafından mümkün olduğunca önceki devrin gerçekleriyle uyumlu bir şekilde 

aktarılmıştır. Bu durum Türklerin kitabi çerçevede İslamlaşabilmesinin ancak kendi 

gelenekleri bağlamında mümkün olabileceği manasını taşımaktadır (Şeker, 2016, s. 79). 

Zira bu dönemde İslami ilimler Türkistan coğrafyasında tesirini göstermeye başlamış 

olsa da “bu mıntıkada Türklerin en kesif bulunduğu ve ananelerine en bağlı kısmı 

olduğu için İslami tesirler ancak mahalli ve milli şekiller içerisine girmek, onlar 

tarafından temsil edilmek şartıyla sokulabiliyordu (Ülken, 2007 s.167)”.  

Yusuf Has Hacib’in ideal bir nizam kurulması düşüncesiyle yazdığı Kutadgu Bilig bir 

fert olarak insanın yanı sıra toplum hayatı ve devlet düzenine ilişkin idealler ortaya 

koyar. Döneminde coğrafyasındaki hayatın yansımasından müteşekkil Türk düşünce 

hayatını eserdeki sembolik karakterler üzerinden dile getirerek yeni ideal toplum ve 

devletin kurgusunu oluşturur (Şeker, 2016, s. 17-18). Yusuf Has Hacib’in oluşturma 

çabası içinde bulunduğu toplumsal yapı konusunda Akyüz şunları söylemektedir;  

“Bu eserde yazar birbiriyle çok sıkı ilişkisi olan birey, toplum ve devlet hayatının ideal 

ölçülere uygun bir şekilde düzenlenmesi için gerekli zihniyet, erdem ve bilgilerin neler 

olduğunu, ya da neler olması gerekliliğini belirtmek istemektedir. Bunu sağlayabilmek 

için de, bir yandan gündelik hayatta kullanılan öğe ve malzemeleri irdeleyerek yeniden 

kurmaya uğraşırken, diğer yandan da gündelik hayatın üzerine çıkarak ideal tip ve 

model oluşturma yoluna gitmiş ve mevcut toplumu her yönden kuşatmak istemiştir. 

Böylece gerçek olan ile ideal durumda bulunan arasında çok sağlam ve güçlü bağlar 

kurulmak yoluyla yeni bir “hayat düzeni” ve “felsefe” gündeme getirilmiştir (Akyüz, s. 

7)”. 

Yusuf’un eser boyunca hükümdara merkezi bir yer vermesi, onun siyaset düşüncesinde 

devlete merkezi bir yer vermesinden kaynaklanır (Şeker, 2016, s. 188). Zira Yusuf’un 

hedeflediği ideal düzen ancak sağlıklı işleyen bir devlet sayesinde 

gerçekleştirilebilecektir. Yusuf Has Hacib’in kurmayı hedeflediği yeni hayat üzeninde 

devlet toplumun bütün unsurlarını kuşatan ve onlara yön veren kapsayıcı bir yapıdır. 

Bunula beraber devlet bu gücü ancak kendine meşruiyet sağlayan sorumlulukları yerine 

getirmek suretiyle kullanabilmektedir. Yusuf Has Hacib bu eseriyle devletin 

meşruiyetini belli zorunluluklar temeli üzerine kurgulamakta ve devlet yine söz konusu 



 

  

60 

 

zorunluluklar dolayısıyla “işlevsel ve amaçsal” bir karaktere sahip olmaktadır. Daha 

sonraki aşamada devlet “mutlak iyilik ve mutlak erek” haline gelmektedir (Ertugay, 

2014. s. 98). Öte yandan özellikle töre kavramı üzerinden devlet ve toplum arasında 

fikri bir ortaklaşma arzulanmıştır. Böylece devletin fikri planda toplumdan koparak 

buyurgan bir anlayışa savrulmasının önüne geçilmek istenmiştir.  

Devleti eserinde merkezi bir konuma yerleştiren Yusuf Has Hacib, devletin 

sürekliliğinin sağlanması ve başarılı bir yönetim sergilenebilmesinin “adalet, meşveret, 

ehliyet ve liyakat” sayesinde mümkün olduğunu pek çok kez dile getirmiştir. Eserde, 

“Devlet adamlarının bu özellikleri taşıyıp sağladıkları takdirde devletin ayakta 

kalabileceği belirtilmiştir. Kutadgu Bilig’de iki dünyada da saadeti yakalamak için bu 

prensiplerin geçerli olduğuna vurgu yapılmıştır (Yılmaz, 2019. s.816)”. 

İslami ilimlerde temel kaynaklar mahiyetindeki hadisler ile sünnetlere ilişkin Kutadgu 

Bilig’de pek çok unsur mevcuttur. Bununla beraber İslam’dan önce Türk kültüründe 

zaten mevcut olan ve İslami dönemde gelen yeni değerlerle uyuşan unsurları yalnızca 

İslami dönemle irtibatlandırmak yanıltıcı olacaktır (Artıkbaev, 2019, s. 804). Şeker’e 

göre (2019, s. 126) “Kutadgu Bilg’i İslam öncesi döneme indirgeyenlerle Farabi ve İbn 

Sina’nın görüşlerine hapsedenler, bu yolda vermiş oldukları hükümlerin altını 

doldurabilecek ve hesabını verebilecek malzemeyi ortaya koyabilmiş değillerdir.” 

Kutadgu Bilig her ne kadar İslam öncesi Türk düşüncesinin unsurlarına güçlü bir 

şekilde yer vermiş ve kurguyu o dönemin materyalleri üzerinden inşa etmiş olsa da 

gerek yeni medeniyet havzasının getirdiği temel ölçütlerdeki farklılıklar ve gerekse 

yerleşik hayata geçişin zorunlulukları toplumsal düzene ilişkin bazı keskin farklılıkları 

mecbur kılmıştır. Örneğin; Ülken’e göre eser, “Oğuz töresinden farklı olarak zadegan 

ve avamı esaslı bir surette ayırıyor. Bunun sebebini Buğrahanlar devletinin kuruluşunda 

aramalıdır. Bu devleti kuranlar On Oğuzlardan Karluk boyuna mensup bir hanedandır. 

Onlar istila neticesinde Uygurları idare ettikleri için memlekette kendiliğinden 

tecanüssüz iki tabaka oluşmuştur (2007. s.170 )” 

Yusuf Has Hacib’in bu eseri kaleme alış sürecinde yerleşik toplumsal kültürün dışında 

hangi dış kaynaklı tesirlerden etkilendiği meselesi önemli bir tartışma konusu olmuştur. 

Duralı’ya göre “Türk devlet anlayışını inşa eden iki bilgeden biri olan Yusuf Has Hacib 

Farabi’den esinlenmiştir (Duralı, 2019, s. 37)”.  Şeker, bu esinlenmeye ilişkin 



 

  

61 

 

“Siyasetin rasyonel standartlarından müstağni kalmadan, realiteyi idealleri adına 

harekete geçirerek Türk siyaset düşüncesini dolduran Kutadgu Bilig, Medinetül 

Fadıla’da izah edilen prensiplerin uygulanabilir hale gelmiş şeklidir (2016 s. 185).” 

demektedir. Ona göre Yusuf Has Hacib ile Farabi’nin eserleri halef selef ilişkisi dikkate 

alınarak okunduğunda bu fikirleri daha somut bir şekilde gösterecek birçok delil 

bulunabilecektir. Şeker, “Farabi’nin amali felsefesinin” Yusuf Has Hacib’in “siyasi 

düşüncesinin” temel kaynağı olduğunu söylemiştir (2016. s. 185). 

Kutadgu Bilig’de Yusuf Has Hacib, İslamlaşma sürecindeki Türk toplumunun zihniyet 

dünyasını dolayısıyla toplumu dönüştürme çabası içine girmiştir. Bu bağlamda 

toplumun tek tek fertlerin erdem kazanmasıyla bütüncül olarak dönüşüm sağlaması 

hedeflenmiştir. Yusuf bunun için öncelikle sorunları tespit etmektedir (Çetin, 2019. s. 

645). Yusuf’un çoğunlukla konargöçer bir toplum olan o dönem Türklerinin dönüşümü 

konusundaki çözüm önerisinin en önemli parçasından birini de tasavvufi terbiye 

oluşturmaktadır. Fakat o tasavvufu ısrarla konar-göçerliğin koşullarına uygun münzevi 

karakterden şehirli bir karaktere büründürme gayreti gösterir. Zira yerleşik hayat 

gelinen aşamada Türkler için kaçınılmaz hale gelmiştir. Ünal, (2019, s. 305)  bu hususta 

şunları söylemektedir;  

Kutadgu Bilig, bir siyasetname ve ahlak kitabıdır. Lakin onun sadece bir siyasetname olarak 

görülmesi eksik ve dolayısıyla yanlıştır. Zira bir siyasetnamede devlet adamının devlet yönetme 

sanatını nasıl icra etmesi gerektiği, bu icra sırasında uyması gereken kuralların ne olduğu anlatılır. 

Ancak burada sadece bunlarla yetinilmemiş, bir tarafı ile gerekli bir teşkilat olan devletin ve onun 

bu dünyaya yönelik faaliyetlerinin mahiyeti, bir taraftan da insanın bu dünyada amacının ne 

olması gerektiği ve fakat dünyanın onu kendi zati amacından ne kadar uzaklaştırdığı da ortaya 

konmaya çalışılmıştır. Böylece mesnevide, birçok yerde açıkça ifade edilmese de metafizik ilkeler 

ve esaslar ima edilmiştir.  

 

 

 

 

 

 



 

  

62 

 

3. KUTADGU BİLİG’DE YÖNETEN-YÖNETİLEN İLİŞKİSİ  

Kutadgu Bilig manzum bir eser olması ve okuyucuya sunduğu siyasal mesajları bir olay 

örgüsü çerçevesinde aktarması nedeniyle bazı kısıtlılıklara sahiptir. Bu durum öncelikle 

eserin mesajlarını semboller üzerinden ve anlamsal yoğunluk içerisinde aktarmasını 

gerektirmiştir. Bu ise eserdeki yöneten yönetilen ilişkisinin doğru anlaşılabilmesi için 

semboller ve olay örgüsünün yorumlanması zorunluluğunu doğurmuştur. Öte yandan 

eserdeki bazı temel kavramların tarihsel bir sürecin devamlılığı içerisinde aktarılmaları 

nedeniyle Yusuf Has Hacib bunların neyi ifade ettiklerine ilişkin doğrudan bir 

tanımlama yapmamıştır.  Bu kapsamda bu kavramların iyi anlaşılması noktasında eserin 

dışına çıkarak başka kaynaklardan yararlanma zarureti hâsıl olmuştur. 

Yusuf Has Hacib, ideal nizamını toplum ve devlet hayatının temel ihtiyaçları 

kapsamında dört sembolik şahıs etrafında inşa etmiştir. Bu dört sembolik şahıs çift 

taraflı olarak hem devlet hem de toplum hayatına ilişkin belli kavramların muhtevasını 

kapsayacak niteliklere sahiptir. Bunlar şu şekilde özetlenebilir; 

                      Unvan         Devlet için anlamı                               Fertler için anlamı 

1)Küntogdı (Hükümdar)   Töre – kanun                                           Örf-Adet 

2)Aytoldı    (1. Vezir)     Kut – egemenlik, iktidar                           Mutluluk 

3)Ögdülmiş  (2.Vezir)    Devletin kurumsal aklı – bilgisi            Ferdi akıl-bilgi 

4)Ogdurmış  (Zahit)       Devletin ahlaki denetimi             Ferdin ahlaki denetimi  

Kutadgu Bilig’in en baskın ve merkezi karakteri hükümdar Küntogdı’dır. Hükümdar 

Küntogdı’nın temsil ettiği kavram töredir. Töre devlet hayatı için adalet ve kanun 

anlamlarını taşırken toplum için örf ve adet anlamına gelmektedir. Fakat daha genel 

anlamda törenin bireyi, toplumu ve devleti bütünüyle kapsayan çok geniş bir kurallar ve 

değerler sistemi olduğu görülmektedir. Kutadgu Bilig’de törenin nadiren de olsa toplum 

hayatının dışına çıkarak doğaya içkin evrensel bir düzene gönderme yapmak için de 

kullanıldığı görülmektedir. Bu bağlamda Yusuf Has Hacib’in tasavvur ettiği evrensel 

nizam içinde devlet kavramının neyi karşıladığı hususu Kutadgu Bilig’in bütüncül bir 

şekilde değerlendirilmesi açısından önemlidir. Töre kavramının öncelikle bu açıdan ele 

alınması gerekmektedir. 



 

  

63 

 

Kutadgu Bilig’in olay örgüsü içerisinde ideal devleti ve onun ortaya çıkış sürecini 

anlamak için eserin temel kavramları olan töre ve kut arasındaki ilişki örüntüsünün 

doğru yorumlanması ve bu kavramların eserde doğrudan aktarılmayan kapsamlı 

muhtevalarının tarihsel süreç içerisindeki anlamlarını doğru saptanması gerekmektedir. 

Böylece Kutadgu Bilig’deki siyasal nazariye daha açık bir şekilde ortaya konulacaktır. 

3.1. Kutadgu Bilig’de Devletin Kökeni 

 Toplumsal bir varlık olarak insanın bir araya gelerek bir hiyerarşi çerçevesinde 

yaşamını sürdürmesi olağan karşılanması gereken bir durum olmasına rağmen siyasal 

örgütlenmenin nasıl ortaya çıktığına ilişkin yapılan varsayımlardan bazıları bu hususta 

insan doğasının kötülüğüne bazıları ise zayıflığına dikkat çekmektedir. Bir kısım 

düşünürler ise insan doğasının hem zayıf hem de kötülüğe temayüllü olmasını buna 

gerekçe göstermektedir. Bu bağlamda Batı siyasi düşüncesinde sıklıkla insan 

topluluklarının devlet öncesi dönemine atfen kullanılan “doğa durumu” kavramı insanın 

söz konusu bu olumsuz yönlerinin ortaya çıktığı ve onu bir devlet sistemine mecbur 

bıraktığı koşulları ifade etmek için kullanılmaktadır. Onlara göre mutlak özgürlüğün 

hâkim olduğu bu doğa durumundan insan kendi doymak bilmez arzularının neden 

olduğu kargaşalardan ve güvenlik kaygılarından kurtulmak için zımni bir toplum 

sözleşmesi ile özgürlüklerinin önemli bir kısmından vaz geçer ve siyasal bir 

örgütlenmenin parçası olarak devlete boyun eğer.  

Yusuf Has Hacib “doğa durumuna” benzer bir duruma ilişkin herhangi açık bir atıfta 

bulunmamış olsa da onun hem devlete yüklediği görevler hem de eserdeki kut ve töre 

kavramlarını temsil eden sembolik şahısların münasebeti devletin ortaya çıkışına ilişkin 

Batılı düşünürlerle benzer bir bakış açısına sahip olduğunu göstermektedir. Yusuf Has 

Hacib’in devlete yüklediği sorumluluklarla insanların adeta doğa durumundan çıkış 

gerekçelerini açıklığa kavuşturduğu görülmektedir.  

Yusuf Has Hacib eserinde doğa durumuna benzer bir durumdan bahsetmese de insan 

doğasına ilişkin Batılı düşünürlerinkine benzer bir yargıya sahiptir. Ona göre insanoğlu 

“hem ilk atasından gelen miras hem de bedeninin bitmek tükenmek bilmeyen 

arzularından dolayı nefsini kontrol edememekte ve hem kendisi için hem de başkaları 

için kötülük yapmaktadır (Bıçak, 2019a, s. 89). Yusuf Has Hacib, insana dair bu 

olumsuz bakış açısını şu sözlerle dile getirmektedir; “Halkın dili kötüdür seni çekiştirir; 



 

  

64 

 

insanın tabiatı kıskançtır, etini yer (KB 194)., Bu yalnguk (insan) adı insana yanıldığı 

için verildi; yanılmak(yangluk) insan (yalnguk) için yaratıldı (KB 197)., Sen bana 

yanılmayan bir kimse söyleyebilir misin; ben sana yanılan binlerce insan göstereyim 

(KB 198).” 

Yusuf Has Hacib, insanı ve yanılmayı bir birinden ayrılmaz iki kavram olarak 

sunmaktadır. Yusuf Has Hacib insanın ve toplumun yanılgıdan kurtulmasını ise insanın 

onu kuta götüren değerler sistemini içselleştirmesine bağlar. Bu bağlamda Yusuf Has 

Hacib insana dair mutlak bir kötümserliğe sahip değildir. İnsan akıl, ilim, bilgi ve ahlak 

gibi meziyetlerle iyilik yolunu bulabilir. Kuta yani mutluluğa ulaşabilir. Zira insanın 

kurtuluşu insandaki doğrulukta içkindir “Yusuf Has Hacib ideal insan tipini ahlaklılık 

ve onun temel göstergelerinden biri olan doğruluk üzerinden açıklamaktadır (Bıçak, 

2019a, 89)”. Bu ise töre çerçevesinde yaşanılacak bir toplumsal düzen aracılığıyla 

mümkün olacaktır. 

Kutadgu Bilig’de ferdin ve toplumun mutluluğunu ifade eden bir kavram olarak kut çift 

katmanlı bir anlama sahiptir. Kutun birinci anlamı ferdi mutluluktur ki, ona sahip 

olmanın ve onu elde tutmanın yolu akıl, bilgi ve ahlaki erdemlerden geçmektedir. Kutun 

ikinci anlamı ise hükümdarın siyasi iktidarıdır. Ancak buradaki iktidar kavramı bir 

yönüyle devletin kurumsallığını ve sürekliliğini de ifade etmektedir. Zira iktidar devri 

gibi bir düşüncenin mümkün olmadığı bir dönemde devletin sürekliliği ile hükümdarın 

iktidarının sürekliliği yaklaşık olarak aynı şeye tekabül etmekteydi. Bu bağlamda 

hükümdarın saadeti de iktidarının yani kutunun devamına bağlı olmaktaydı. Yusuf Has 

Hacib’e göre ferdi mutluluk anlamında kut için akıl, bilgi ve ahlaki erdemler gerekli 

iken toplumsal mutluluğu, diğer bir ifade ile devletin devamlılığı yahut hükümdarın 

iktidarını sürdürmesi anlamında kut için ayrıca töreye bağlılık da gerekmekteydi. Çünkü 

her ne kadar hükümdarın ferdi mutluluğunu sürdürmek için şahsen gerekli meziyetlere 

sahip olması gerekiyor olsa bile devlet ve toplum düzeni için gerekli olan esas meziyet 

veya ulaşılması gereken hedef töreydi. Bu bağlamda daha eserin başında kutu temsil 

eden Aytoldı’nın töreyi temsil eden hükümdar Küntogdı’ya kavuşmak üzere yola 

çıkması ve ona vezir olması özel bir anlam ifade etmektedir. Siyasal iktidarın 

sürekliliğini ifade eden Aytoldı’nın töreyi temsil eden dar anlamda kanuna vezir olması 

Batı siyasi geleneğinde “doğa durumu” denilen duruma benzer nitelikler taşıyan 

toplumsal kargaşayı sonlandırmış ve gerçek anlamda devleti yani kanunu uygulama 



 

  

65 

 

gücüne sahip bir siyasal iktidarı ortaya çıkarmıştır. Böylece arzu edilen devlet düzenine 

geçilmiştir. Burada Başer’in de dikkat çektiği gibi kutu temsil eden Aytoldı’yı töreyi 

temsil eden hükümdarın huzuruna çıkaran ve onları bir araya getiren Küsemiş yani 

Özleyiş’tir. “Burada halkın talebinin kut ve töreyi birleştirmesine şahit” olunmaktadır 

(Başer, 1995, s. 49). Esasında halk toplumsal düzenin tesis edilmesi için kut ve törenin 

bir araya gelmesinin özlemi içindedir.  

Yusuf Has Hacib ile aynı kültür muhitinin mütefekkiri olan Farabi ise devletin ortaya 

çıkışını insanların yaşamlarını sürdürme isteklerine ve mükemmelleşme arzularının 

gerektirdiği şeylere tek başlarına ulaşamamalarına bağlamaktadır. Ona göre her bir 

insan diğer insanlar karşısında bu durumdadır ve mükemmelliğe ulaşmak için diğer 

insanların yardımına ihtiyaç duyar. Bu ise toplumların ortaya çıkışına zemin hazırlar 

(Farabi, 1990, s. 79). Bu topluluk içinde riyaset görevini üstlenen bir kişi ve onun 

etrafında ona yardım vazifesi yürüten ve mertebe olarak da ona yakın olan başka kişiler 

bulunur. Bu üst mertebedeki kişilerin emrinde ise rütbece daha düşük olanlar bulunur. 

Böylece silsile yoluyla bir hiyerarşi çerçevesinde en aşağı toplumsal sınıfa ulaşılır. En 

aşağıdaki sınıfın emir verme yetkisi olmayıp yalnızca kendilerine emredilenleri yerine 

getirirler (Farabi, 1990, s. 81). Görüldüğü gibi devletin ortaya çıkışında Farabi’nin bakış 

açısında ferdin ihtiyaçları ön planda tutulmakta ve töre benzeri kapsamlı bir kavrama 

rastlanmamaktadır.  

Kutadgu Bilig’de devletin ortaya çıkışı bağlamında insan ihtiyaçlarına yönelik detaylı 

bir anlatım görülmemektedir. Kuramsal perspektifini örtülü ve özlü bir şekilde sunan 

Yusuf Has Hacib, devlete yüklediği sorumluluklar vasıtasıyla insanın neden devlete 

ihtiyaç duyduğunu ortaya koymaktadır. Bu sorumluluklar aynı zamanda devletin 

meşruiyetinin temellerini oluşturmaktadır.  

3.1.1. Kutadgu Bilig’de devletin meşruiyetinin gerekçeleri 

Kutadgu Bilig siyasal iktidar gücü olan kut ile hukuku ifade eden töreyi bir araya 

getirerek siyasal örgütlenmeyi inşa ettikten sonra bu yapının devamlılığı için gerekli 

olan koşulları dile getir. Bu bağlamda ilgili siyasal yapının muhatabı olan halkın bu 

sisteme rıza göstermesi ve onun meşruiyetini kabul etmesi gerekmektedir. Bu hususu 

hükümdara hatırlatan Yusuf Has Hacib ona şöyle hitap eder;   



 

  

66 

 

Tebaanın senin üzerinde üç hakkı vardır; bu hakları öde ve onları zorluğa düşürme (KB 

5574) 

Bunlardan biri: memleketinde gümüş temiz kalsın, onun ayarını koru ey bilgili insan! 

(KB 5575) 

İkincisi halkı adil kanunlarla idare et; birinin diğerine tahakküme kalkışmasına meydan 

verme, onları koru (KB 5576) 

Üçüncüsü bütün yolları emin tut; yol kesici ve haydutların hepsini ortadan kaldır (KB 

5576) 

Böylece tebaa hakkını ödedikten sonra, sen de onlardan kendi hakkını isteyebilirsin ey 

cömert hükümdar! (KB 5578) 

Yusuf Has Hacib’in beyitlerde de görüleceği üzere halkın hakkı olarak saydığı üç temel 

unsur göze çarpmaktadır. Halkın devlet üzerindeki hakkına ilişkin unsurlardan ilki 

ekonomik hakları, ikincisi kanun ve hukuk güvencesini, üçüncüsü ise güvenlik hakkını 

işaret etmektedir. Yusuf bu hakları sıralamakla kalmamakta bu hakların yerine 

getirilmesinin ehemmiyetini öyle bir noktaya taşımaktadır ki, siyasal iktidarın ve 

devletin meşruiyetinin bu hakların yerine getirilmesiyle mümkün olacağını 

vurgulamaktadır. Çünkü “tebaa hakkını ödedikten sonra, sen de onlardan kendi hakkını 

isteyebilirsin” diyerek halkın devlete itaati dahil olmak üzere hükümdarın bütün bu 

hakları karşılanmasından sonra kendi hakkını talep edebileceğini dile getirmektedir. 

Böylece Yusuf devletin meşruiyet kazanmasını bu üç hakkın gerçekleştirilmesine 

dayandırmaktadır.  

Bu çalışmada bazı Batılı düşünürlerin görüşlerinin yanı sıra Kutadgu Bilig’in kaleme 

alındığı coğrafyaya komşu bir ülke olan Çin’de Tang Hanedanı’nın ilk döneminde (626-

649) hükümdar ile yakın çevresindeki yöneticiler arasında çeşitli konulara ilişkin 

gerçekleşen konuşmaların derlenmesinden oluşan “Yönetim Sanatı” adlı eserin 

muhtevasına da değinilmiştir. Yönetim Sanatı ile Kutadgu Bilig’in benzer siyasi 

meselelere ilişkin tutumları karşılaştırılmıştır. Böylece Kutadgu Bilig’in siyasal 

nazariyesinin daha berrak bir şekilde ortaya konulması hedeflenmektedir.  

Devletin ortaya çıkışı konusunda Batı’da Thomas Hobbes, John Locke ve J.J. Rousseau 

gibi düşünürler doğa durumu varsayımı üzerinden kendi teorilerini oluşturmuşlardır. Bu 

düşünürler devletin ortaya çıkışını farklı insan ihtiyaçlarına dayandırmışlardır.  



 

  

67 

 

3.2. Thomas Hobbes’a Göre Doğa Durumu ve Devletin Ortaya Çıkışı 

Doğa durumu konusunda ön plana çıkan düşünürlerden biri İngiliz yazar Thomas 

Hobbes’tur. Eski Ahit’teki bir canavardan esinlenerek eserine devleti karakterize eden 

bir kavram olarak  “Leviathan” ismini veren Hobbes, devletin ortaya çıkış nedenini 

insanın açgözlü, bencil, ikiyüzlü vb. kötü temayüllerinin sonucu ortaya çıkan 

güvensizlik ortamı olarak gösterir. Ona göre insanların doğuştan birbirleri üzerinde açık 

bir şekilde hâkimiyet kuramayacak derece eşit yaratılmaları doğa durumundaki 

güvensizliğin temelini oluştur. Bu eşitlik durumu aynı zamanda insanların başkalarıyla 

girdikleri mücadeledeki başarıya ulaşma umudunda da eşitlik sağlamaktadır. Böylece 

aynı şeylere hâkim olma arzusu çatışmayı kaçınılmaz hale getirmektedir. Bu çatışma 

ortamının getirdiği güvensizlikten kurtulmak için kişinin “kendisi için tehlikeli 

olabilecek kadar büyük başka kuvvet kalmadığını görünceye kadar cebren veya hileyle, 

olabildiği kadar çok insanı hâkimiyeti altına” almak dışında yolu kalmamaktadır 

(Hobbes, 2019, s. 100). Bu ise insanları gözetim altında tutan devletin sağladığı genel 

gücün yokluğunda herkesin herkese karşı yürüttüğü bir savaş durumu anlamına 

gelmektedir (Hobbes, 2019, s. 101). Bununla beraber Hobbes, (2019, s. 102) insanın 

kendi bencil çıkarları için yürüttüğü bu savaş nedeniyle onu suçlamaz. Zira bu eylemleri 

yasaklayan bir yasanın olmadığı bir durumda kişi bu eylemlerden dolayı kınanamaz. Bu 

eylemleri yasaklayacak yasaları yapacak bir kişi üzerinde uzlaşma yapılmadıkça böyle 

yasaların yapılması da mümkün değildir. Bu yüzden bu doğa durumunda yapılan her tür 

eylem adildir. Öte yandan “ölüm korkusu, rahat bir hayat içinde gerekli şeyleri elde 

etmek arzusu ve çalışarak onları elde etme umudu” gibi insanı barışa yönelten duygular 

mevcuttur. Akıl ise barış için insanların üzerinde uzlaşabileceği uygun koşulları 

gösterir. Hobbes, bu koşulları “Doğa Yasaları” olarak nitelendirir (Hobbes, 2019, s. 

103). Hobbes, (2019, s. 104) doğa yasasını “akılla bulunan ve insanın kendi hayatı için 

zararlı veya hayatını koruma yollarını azaltıcı olan şeyleri yapmasını yasaklayan veya 

insanın hayatının en iyi şekilde koruyabileceğini düşündüğü bir ilke veya genel kural” 

olarak tanımlar. Doğal hak içinse insanın “kendi doğasını, yani kendi hayatını korumak 

için kendi gücünü dilediği gibi kullanmak ve kendi muhakemesi ve aklı ile bu amaca 

ulaşmaya yönelik en uygun yöntem olarak kabul ettiği her şeyi yapma özgürlüğüdür” 

(Hobbes, 2019, s. 103) tanımlaması yapar. Doğa durumunda suç bulunmadığı için 

Hobbes ilk ve temel doğa yasasını “herkesin her şeye hakkı vardır” ifadesiyle belirtir. 



 

  

68 

 

İkinci doğa yasası olarak ise kişinin “başkalarına karşı ancak kendisine karşı onlara 

tanıyacağı kadar özgürlükle yetinmesini” gösterir (Hobbes, 2019, s. 104). Zira kişinin 

doğa durumundan çıkış için kendi özgürlüklerinden vazgeçmesinin amacı can 

güvenliğinin şüpheye mahal bırakmayacak şekilde sağlanmasıdır (Hobbes, 2019, s. 

106). Devletin kurulmasıyla birlikte doğa durumunda suç olmayan şeyler devlet için suç 

konusu olabilir ve bu filler devlet zoruyla cezalandırmaya tabi tutulabilir. İnsan bu 

cezalandırmaya direnme hakkına sahip değildir (Hobbes, 2019, s. 112). Üçüncü doğa 

yasası ise adalettir. İnsanın devletin kurulması sırasında yapılan ahde sadakat 

göstermesi adaletin gereğidir. Aksi takdirde herkesin her şey üzerinde hakkı olduğu 

doğa durumundaki savaş hali devam edecektir (Hobbes, 2019, s. 113). Bu yüzden 

adaletsizlik “ahdin ifa edilmemesinden başka bir şey değildir (Hobbes, 2019, s. 114)”. 

Hobbes’a göre adalet ve mülkiyetin başlaması devletin kuruluşuna ihtiyaç duyar. 

Mülkiyetin olabilmesi için adalet gereklidir. Bu açıdan cebri bir güç olarak devletin 

bulunmadığı bir yerde adalet olmadığı için mülkiyette mümkün değildir (Hobbes, 2019, 

s. 114).  

Hobbes devletin kuruluşu sonrasında hükümdarın konumunu belirlemek için ilahi 

kaynaklara yönelir. O Tanrının kişiselleştirilebileceğini savunarak Musa Peygamberin 

İsrailoğullarını kendi adına değil Tanrı adına yönettiğini ileri sürer (Hobbes, 2019, s. 

128).  Fakat devletin kuruluşu için ahit yapan fertlerin tek bir kişilik olarak ortaya 

çıkması gerekir. Bunun için ahitte bulunan insanların her birinin rızasıyla bütün bir 

topluluğun tek bir kişi tarafından temsil edilmesi gerekir. Zira toplum kişiliğinin tek bir 

kişi tarafından temsil edilmesi, temsil edilenlerin birliği için yeterlidir (Hobbes, 2019, s. 

128). Hobbes, (2019, s. 136) bu aşamada artık devletin kuruluşunun tamamlandığını 

ifade ederek “Tek bir kişilik halinde birleşmiş bir topluluk bir devlet, Latince 

CİVATAS, olarak adlandırılır. İşte o ejderhanın veya daha saygılı konuşursak, ölümsüz 

tanrının altında, barış ve savunmamızı borçlu olduğumuz, o ölümlü tanrının doğuşu 

böyle olur” demektedir. Bununla beraber çokluğu oluşturan toplum bir temsilci şahsında 

tekliğe ulaşmış olsa bile fertlerin hükümdarın yaptıklarından dolayı sorumlulukları 

ortadan kalkmamaktadır. Diğer bir deyişle hükümdar temsil ettikleri adına faaliyet 

yürüttüğü için yaptıklarından kendi adına sorumlu değildir. Buna karşı temsil edilenler 

hükümdara iradelerini teslim ettiği için hükümdarın yaptıklarının da sorumluluğunu 



 

  

69 

 

taşımaktadırlar. Yani temsil edilenlerin her biri aynı zamanda hükümdarın yaptıklarının 

amilidir (Hobbes, 2019, s. 128). 

Thomas Hobbes devletin kuruluşundan sonra onun amacını net bir şekilde ortaya 

koymaktadır. Hobbes devletin amacını bireysel güvenlik olarak özetlemektedir. Zira 

insanlar doğaları gereği özgürlüğü ve başkaları üzerinde hâkimiyet kurmayı 

sevmektedirler. Bu yüzden devlet yapısı içinde yaşamanın getirdiği kısıtlamalara ancak 

kendilerini koruyarak mutlu bir şekilde hayatlarını devam ettirmek; diğer bir deyişle 

devletin icbar gücüyle ahitlerini yerine getirmeye ve doğa yasalarına tabi olmaya 

mecbur edecek genel bir gücün yokluğunda ortaya çıkacak savaş durumundan 

kurtulmak için rıza gösterirler (Hobbes, 2019, s. 133). Çünkü doğal hukuk bu güvenliği 

sağlama araçlarına sahip değildir. Doğal hukukun unsurları olan eylemler yani kısaca 

kişinin kendisine yapılmasına rıza gösterdiği şeyleri başkasına yapması ancak bunu 

zorlayacak bir gücün korkusuyla tatbik edilebilecektir (Hobbes, s. 133). Böyle bir gücü 

kurmak içinse fertlerin “bütün kudret ve güçlerini, tek bir kişiye veya hepsinin iradesini 

oyların çokluğu ile tek bir iradeye indirgeyecek bir heyete devretmeleri” gerekmektedir 

(Hobbes, s. 136). 

3.3. John Locke’a Göre Doğa Durumu ve Devletin Ortaya Çıkışı 

Batı’da aydınlanmanın öncü isimlerinden biri olan İngiliz düşünür John Locke  

“Yönetim Üzerine İki İnceleme” (Two Treatises of Government) adlı eserinde devletin 

kökeni ve siyasal iktidarın meşruiyetinin kaynağı konusunu ele alır. Bu bağlamda 

özellikle Sir Robert Filmer’in iktidarın kaynağını ilahi menşeili göstererek mutlak 

monarşiyi destekleyen tutumunu sert bir şekilde eleştirir.  

John Locke, (2020, s. 4) çalışmasında eleştirilerine hareket noktası olarak Sir Robert 

Filmer’in iki varsayımını almaktadır. Bunlar: “Bütün hükümetler mutlak monarşidir” ve 

“Hiçbir insan hür doğmaz.” John Locke eserin ilk kısmını oluşturan “Yönetim Üzerine 

Birinci İnceleme” başlığı altında bu iki varsayımın geçersizliğini göstermeye çalışır. Bu 

kapsamda öncelikle babalıktan ve mülkiyetten kaynaklanan mutlak monarşi görüşünü 

çürütmek için argümanlar oluşturur.  Eserin ikinci kısmı ise “Yönetim Üzerine İkinci 

İnceleme” başlığını taşımakta ve yazar bu bölümde devletin oluşum sürecine ilişkin 

kendince meşru bir model inşa etmeye çalışmaktadır.   



 

  

70 

 

John Locke, Filmer’in Hristiyan dini kaynaklarını referans göstererek vardığı “Adem’in 

yaratılışını inkar etmeden insanoğlunun doğal özgürlüğü kabul edilemez” yargısı ile 

mutlak monarşiye gerekçe oluşturduğunu dile getirir. Locke Adem’in pozitif vahyin 

sonucu olarak monark olduğu görüşünü reddeder. Ona göre Hristiyan kutsal kitabında 

yer alan “babanı onurlandır” ifadesi mutlak monarşiye gerekçe gösterilemez. Adem 

Peygamber ancak doğa hakkı gereği hükümdar olabilir. Ancak Locke’a göre halkı 

olmayan bir kişinin yaratılır yaratılmaz monark olması da makul değildir. Locke, kutsal 

kitapta Adem Peygambere verilen yetkenin ancak babalık hakkı olabileceğini 

vurgulayarak buradan mutlak monarşiye gerekçe üretilemeyeceğini söyler (2020, Locke 

Yönetim Üzerine Birinci İnceleme). 

John Locke’a göre Adem Peygamber, Tanrının lütfuyla pozitif vahyin gereği olarak 

bütün dünya üzerinde mülkiyetten kaynaklı bir özel hükümdarlığa ve babalıktan 

kaynaklı doğal hükümdarlığa sahip olmuş olsa bile onun ölümünde bu haklar veraset 

yoluyla intikal edemez. Zira bir baba olarak ona verilen mutlak iktidar onun ölümünden 

sonra çocuklarına geçecektir. Çünkü babalıktan kaynaklanan haklar kendi neslinden 

olan her bir baba için geçerli olacaktır. Bu durumda büyük oğul mülkiyete dayalı 

iktidara sahip olmuş olsa bile babalıktan kaynaklanan iktidara sahip olmadığı için 

mutlak monarşinin öngördüğü iktidar gücü bölünmüş olacaktır. Dahası Adem 

Peygamberin çocukları arasında mülkiyetten kaynaklanan bir iktidar ilişkisi söz konusu 

olmadığı için egemenliğin temelleri ve prensiplerinin mülkiyetle bir ilişkisinin olmadığı 

açıktır (Locke, 2020, s. 81-86). 

John Locke’a göre Adem Peygamberin çocukları ya da bütün dünya üzerinde babalık 

hakkı veya ilahi vahiy yoluyla kendisine verilen bir otoritesi bulunmuyordu. Böyle bir 

otoritesi olsaydı bile kendinden sonrakilerin bu hakkı yoktu. Böyle bir veraset hakkı 

olsaydı bile bunu belirleyecek herhangi bir ilahi vahiy bulunmadığı için buna ilişkin 

kural koymak mümkün değildi. Eğer bu hak kuralları belirlenmiş olsaydı bile aradan 

geçen süreç içinde Adem Peygamberin en büyük oğluyla ilgili bilgiler kaybolduğu için 

uygulanamazdı (Locke, 2020, s. 167). 

Locke doğa durumunu “tam ve eksiksiz bir özgürlük durumu” olarak tanımlamaktadır. 

Ona göre doğa durumu aynı zamanda “bütün iktidarın ve yetki sınırının karşılıklı 

olduğu bir eşitlik durumu” anlamına gelir (Locke, 2020, s. 169). Locke’a göre doğa 



 

  

71 

 

durumu aklın bizzat kendisi olan ve herkesi kendine uymaya mecbur eden bir doğa 

yasası ile yönetilir. Bu doğa durumu için de bütün insanlar kadir-i mutlak tanrının eşit 

kullarıdırlar. Doğa yasası çerçevesinde hem kendilerini koruma sorumluluğu taşırlar 

hem de doğa yasasının ihlalini cezalandırma hakkına sahiptirler. Doğa durumundaki 

cezalandırma eylemi ise “telafi edici ve sınırlayıcı bir iktidarı” gerekli kılar. İnsanların 

salt kendi akıllarıyla verdikleri kararlarda adil olup olmayacakları konusunda ise Locke 

bu durumdan kaynaklanan sorunların çözümü için sivil yönetimlerin makul olduğunu 

belirtmektedir. Bununla beraber doğa durumunun koşullarının mutlak monarşinin 

zorbalığına tahammül etmeye yeğlenmesi gerektiğini söyler. Öte yandan doğa 

durumunun hayali bir olgu olduğu yönündeki iddialara karşı Locke, yeryüzündeki bütün 

hükümdarların ve bağımsız devlet yöneticilerinin doğa durumu yaşamaya devam 

ettiğini ifade etmektedir (Locke, 2020, s. 171-177). 

Doğa durumunu mutlak savaş durumu olarak kabul etmeyen Locke’a göre savaş 

durumu bir kişinin bir başkası üzerinde zor kullanması veya buna ilişkin niyetini açığa 

vurmasıyla ortaya çıkar. Cebir durumunun sona ermesiyle taraflar tekrar adil yasaya eşit 

bir şekilde tabi olurlar. Ancak zararları engelleyecek bir hakemlik merciinin olmayışı 

nedeniyle doğa durumunda mağdurun zararı telafi edilene ve saldırgan barış teklif edene 

kadar masumun savaş durumunu sürdürme hakkı vardır. İnsanların doğa durumundan 

çıkarak toplum halinde yaşamayı tercih etmelerinin sebebi bu savaş durumudur (Locke, 

2020, s. 181-182).  

Locke, Eski Ahit’e göndermede bulunarak Tanrı’nın dünyayı insanoğlunun tamamına 

ortak mülk olarak verdiğini belirtir. Bununla beraber Tanrı insana dünyada hayatını 

kolaylaştırması için akılda vermiştir. İnsan aklıyla ihtiyacı kapsamında yeryüzünün 

sunduğu ortak mülkiyetin bir kısmını işleterek kendine şahsi mülk edinir. Böylece 

üzerinde emek harcanan nesne özel mülkiyete dönüşür. Fakat zaman içinde insanların 

çoğalmasıyla özel mülklere hudutlar belirlenmiş ve bunlar yasa ve sözleşmelerle garanti 

altına alınmıştır (Locke, 2020, s. 187-203). 

Locke’a göre insan doğa durumunda kendisi ve mülkünün mutlak efendisi olsa dahi 

insanın doğa durumundaki hakkının kullanımındaki belirsizlik ve sık sık haksız 

saldırılara maruz kalma durumunun adaletin gözetilmesine engel teşkil etmesi nedeniyle 

bir başkasının iktidarına tabi olmaya razı olur. Zira böyle bir durumda kişinin 



 

  

72 

 

mülkiyetini kullanması oldukça güvensiz hale getirir. “Bu yüzden insanların devletler 

olarak bir araya gelip kendilerini bir yönetimin altına sokmalarının en büyük ve asli 

amacı mülkiyetlerin korunmasıdır, doğa durumunda bununla ilgili birçok eksik şey 

vardır (Locke- 253-254)”.  

Batı dünyasında devletin doğuşu konusunda doğa durumu ve onun neden olduğu 

zorluklardan kurtulmak için insanların bir sözleşme yaptığı varsayımını temel hareket 

noktası olarak alan düşünürlerden biri de Jean Jacques Rousseau’dur. Rousseau 

“Toplum Sözleşmesi” adlı eserinde insanların doğa durumundan çıkarak bir sözleşme 

çerçevesinde devletin doğuşunu gerçekleştirmeleri sürecini ele almaktadır. Rousseau bu 

eseri ile “adalet ile fayda birbirinden ayrı düşmesin diye, hakkın onayladığını çıkarın 

gerektirdiğiyle uzlaştırmaya” çalışacağını dile getirmiştir (Rousseau, 2019, s. 3). Öte 

yandan Rousseau  “insan özgür doğar oysa her yerde zincire vurulmuştur” diyerek daha 

kitabının başında yaşadığı çağdaki mevcut koşulları insani bulmadığını dile getirmiştir 

(Rousseau, 2019, s. 4). 

3.4. J.J. Rousseau’ya Göre Doğa Durumu ve Devletin Ortaya Çıkışı 

 Rousseau hem doğa durumu hem de toplum sözleşmesi konusunda selefi Thomas 

Hobbes’tan farklı düşünmektedir. O, doğa durumunu Hobbes’un resmettiği şekliyle 

herkesin herkesle savaş halinde olduğu acımasız bir mücadele ortamı olarak kabul 

etmez. Ona göre insanların doğa durumundan toplum düzenine geçmelerinin nedeni 

Hobbes’un ileri sürdüğü gibi savaş hali ve dolayısıyla güvenlik arayışı değil işbirliği 

ihtiyacıdır. Rousseau insanların şöyle bir aşamaya geldiğini varsayar “doğal yaşama 

halindeyken korunmalarını güçleştiren engeller, diretme güçleriyle, tek tek her kişinin 

bu durumda kalabilmek için harcayacağı çabalara üstün gelsin. O zaman bu ilkel durum 

sürüp gidemez artık; insanlar yaşayışını değiştirmezlerse, yok olup giderler (Rousseau, 

2019, s. 13)”. Bu ise belli bir sözleşme çerçevesinde sözleşmenin tarafları arasında 

karşılıklı faydayı ön planda tutan bir işbirliğini zorunlu kılar.  

Rousseau aileyi toplumların oluşma sürecine ilişkin değerlendirmelerinde ilk politik 

toplum örneği olarak ele alır. Ona göre “bütün toplumların en eskisi ve tek doğal olanı 

aile topluluğudur (Rousseau, 2019, s. 4)”. Rousseau ailede babayı başa çocukları da 

halka benzetir. Çocuklar eşit ve özgür doğmakla birlikte özgürlüklerinden çıkarları 

uğruna feragat ederler. Devlet ve aile arasındaki fark ise ailede babanın çocuklara olan 



 

  

73 

 

sevgisi onlara gösterdiği ilgiye denk gelir; buna karşılık devlet düzeninde devlet başkanı 

halkına sevgi beslemek yerine onların üzerinde hükmetme zevkini tatmin eder 

(Rousseau, 2019, s. 5). 

Rousseau’ya göre toplum düzeni diğer hakların temelini oluşturan bir haktır. Ona göre 

bu hak doğadan gelmeyip sözleşmeden kaynaklanmaktadır. Önemli olan da bu 

sözleşmenin koşullarını doğru anlamaktır (Rousseau, 2019, s. 4). Rousseau böylece 

Hobbes’un doğa yasası tezine karşı bir argüman geliştirir. Ona göre insan için ilk yasa 

kendi varlığını korumak ve kendi çıkarlarına karşı yeterli özeni göstermektir (Rousseau, 

2019, s. 4). Bu bağlamda Rousseau, gücün egemenler tarafından halka boyun eğdirmek 

için bir hak olarak kabul ettirildiğini ancak bunun hiçbir ahlaki temeli bulunmadığını 

ifade eder (Rousseau, 2019, s. 7). Bu noktada Hobbes’un devletle ilgili “leviathan” 

tasavvurunu keskin bir şekilde eleştirir.  

Rousseau kaba gücün hak yaratmada herhangi bir etkisi olmadığını vurgulayarak 

insanlar arasında her çeşit haklı otoritenin temelinde sözleşmelerin bulunduğunu dile 

getirir (Rousseau, 2019, s. 7). O halde yönetme yetkisi de bir sözleşmeye dayanmalıdır. 

Rousseau toplum sözleşmesinin çözüme kavuşturduğu meseleye şu sözlerle açıklık 

getirir: “üyelerinden her birinin canını, malını bütün ortak güçle savunup koruyan öyle 

bir toplum biçimi bulunmalı ki, orada her insan hem herkesle birleştiği halde yine kendi 

buyruğunda kalsın, hem de eskisi kadar özgür olsun (Rousseau, 2019, s. 14).” Bu 

sözleşmeye taraf olmakla fert bir şey kaybetmeyecek, aksine sahip olduklarını 

korumada toplum gücünden faydalanacaktır. Öte yandan herhangi bir egemene karşı 

özgürlüğünü kaybetmeyecektir. Zira toplumu oluşturan bireylerin tamamı kendisiyle 

aynı haklara sahip olacaktır. Rousseau’ya göre bu sözleşmeye taraf olan her fert bütün 

varlığını ve gücünü genel iradenin emrine vererek her bir üyeyi bütünün bölünmez bir 

parçası olarak kabul eder (Rousseau, 2019, s. 15). Böylece egemen varlık yahut politik 

bütün ortaya çıkar. Bununla beraber sözleşmeye taraf her fert “kendi kendisiyle 

sözleşme yaparak iki bakımından bağlanmış bulunmaktadır: Önce egemen varlığın 

üyesi olarak kişilere karşı, sonrada devletin üyesi olarak egemen varlığa karşı 

(Rousseau, 2019, s. 16)”. Öte yandan politik bütün yahut egemen varlık kendini hiçbir 

zaman bu ilk sözleşmenin dışına çıkmaya zorlayamaz (Rousseau, 2019, s. 16). Böylece 

devlet sistemi ortaya çıkmış olur.  



 

  

74 

 

Rousseau’nun üzerinde ısrarla durduğu bir diğer konu da genel istem ile özel istem 

ayrımıdır. Rousseau insanların, insan olarak kendi şahısları için istedikleri özel istem ile 

yurttaş olarak istedikleri genel istem arasında karşıtlığın olmaması gerektiğini vurgular. 

Zira genel istem ile elde edilecek menfaatte şahsın kendi faydası da mevcuttur. Ayrıca 

genel isteme aykırı olarak özel istemin peşine düşülmesi toplumsal dışlanmaya da neden 

olabilecektir (Rousseau, 2019, s. 17). Ona göre ancak yurttaşların bütününün çıkarlarını 

ifade eden genel istem devlet aygıtının organlarını onun kuruluş amacına ve tüm 

toplumun faydasına uygun bir şekilde yönetebilir. Çünkü toplum sözleşmesinin yolunu 

özel çıkarların çatışması açtığı gibi bu çıkarlar arasındaki uzlaşma da genel istemi 

ortaya çıkarmıştır. Rousseau, (2019, s. 23) “İşte bu toplumsal bağı kuran şey, bu 

birbirinden ayrı çıkarlar arasındaki ortak şeydir. Bütün çıkarların anlaştığı bazı noktalar 

olmasaydı, hiçbir toplum var olamazdı. İşte, toplum bu ortak çıkar açısından 

yönetilmelidir” demektedir. Bu yüzden genel istem her zaman doğrudur ve kamusal 

yararlara yöneliktir (Rousseau, 2019, s. 26). 

Rousseau insanın kendi organları üzerinde kesin bir yetkiye sahip olması gibi politik 

bütünün de kendini oluşturan birimler üzerinde kesin bir yetkisinin olduğunu söyler. 

Ona göre bu yetki genel istemin idaresi altında olursa egemenlik adını alır (Rousseau, 

2019, s. 28). Egemenlik hiçbir zaman başkasına geçirilemez; egemen varlık ancak 

kendisi tarafından temsil edilebilir (Rousseau, 2029, s. 23). 

Günümüz Batı siyasal sisteminin oluşumunda büyük katkı sahibi olan bu üç düşünür 

devletin ortaya çıkış nedenini benzer kavramsal çerçevede fakat farklı gerekçelere 

dayandırarak ele almaktadır. Üçünün de ortak noktası insanların devlet öncesi yaşamını 

tanımlayan doğa durumunu bir varsayım olarak kabul etmeleridir. Fakat doğa 

durumundaki insanın ihtiyaçlarına bakış açıları farklılaşmaktadır. Üçü de insanın doğa 

durumunda tam bir özgürlük içinde olduğu vurguluyor. Bununla beraber Thomas 

Hobbes’a göre insanın doğa durumundaki asıl ihtiyacı güvenliktir. Ona göre insan 

toplum sözleşmesine güvenlik nedeniyle rıza göstermektedir. John Locke ise doğa 

durumuna ilişkin daha olumlu bir bakışa sahiptir. Ancak ona göre doğa durumunda 

mülkiyetin korunması sorunu vardır. Locke insanın mülkiyetinin güvenliğini sağlamak 

için bir egemene boyun eğdiğini vurgular. Rousseau ise doğa durumunu herkesin 

herkesle savaş halinde olduğu bir durum olarak tanımlamayı reddeder. Ona göre 

insanlar tek başlarına bir noktadan sonra doğa durumunda sahip olduklarını koruyamaz 



 

  

75 

 

hale gelmektedir. Bu durumda çıkarlarını korumak için işbirliğine gitmektedir. Doğa 

durumunda sahip olduklarından vazgeçmeden üstelik onları toplum gücüyle korumak 

için bir sözleşmeyle politik bütünün parçası olmaktadır. İnsan kendisine tanınan her 

hakkı kendisi de toplumun diğer üyelerine tanıyarak bir anlamda sahip olduklarına 

hukuki güvence sağlamaktadır. 

3.5. Wu Jing’in Hazırladığı “Yönetim Sanatı” Adlı Eserde Devletin Kökeni  

Kutadgu Bilig’de sunulan devlet anlayışını daha açık bir şekilde ortaya koyabilmek için 

onu benzeri eserlerle temel düşünce unsurları itibariyle karşılaştırmak gerektiği göz 

önünde bulundurulduğunda bilhassa onun ait olduğu kültür muhiti ile etkileşim 

halindeki kültür dairelerinin benzer içeriğe sahip eserlerini gözden geçirmek gerekir. Bu 

nedenle Çin’in Tang Hanedanı dönemi siyasal anlayışını konu edinen “Yönetim Sanatı” 

adlı eseri ele almanın yararlı olacağını düşünüyorum. Bu eser Kutadgu Bilig’in 

değerlendirilmesi açısından taşıdığı önem itibariyle özellikle üç yönüyle öne 

çıkmaktadır. Bunlardan ilki eser öteden beri Türklerin çok yoğun etkileşim içerisinde 

bulundukları Çin kültürünün bir mahsulüdür. Bu bağlamda Kutadgu Bilig’in İslam 

öncesi dönemi de yansıtan bir eser olduğu hususu göz önünde bulundurulduğunda, bu 

kültürel etkileşimin izlerinin Kutadgu Bilig’de görülebilme ihtimali mevcuttur. İkinci 

olarak Yönetim Sanatı adlı eser içeriğini 626-649 yılları arasında Çin sarayındaki 

siyasal istişarelerden almaktadır. Bu dönem tam olarak 1. Göktürk devletinin yıkıldığı 

ve Türklerin Çin esareti altına girdiği dönemi işaret etmektedir. Yönetim Sanatında 

Göktürklerle ilişkilere yönelik yoğun bir vurgu göze çapmaktadır. Karahanlıların büyük 

ölçüde Göktürklerin devamı niteliğinde olmaları eseri Kutadgu Bilig’in 

değerlendirilmesi açısından ayrıca değerli kılmaktadır. Üçüncü olarak ise Kutadgu 

Bilig’in yazıldığı dönemde de Türkler ve Çinliler arasındaki etkileşimin devam ettiği 

bilinmektedir. Zira bu dönemde Karahanlı toprakları Çin’in Batıya açılan kapısı 

niteliğindedir. Öte yandan Karahanlıların kuruluş tarihi ile Yönetim Sanatının yazıya 

aktarılıp imparatora takdimi arasında bir asır civarında bir süre söz konusudur ki, bu 

sürenin kültür tarihi açısından oldukça kısa bir zaman dilimini ifade ettiği 

değerlendirilmektedir.  

Yönetim Sanatının derleme faaliyeti Wu Jing tarafından 720 yılında tamamlanmış ve 

eser 729’da imparatora sunulmuştur. Yönetim Sanatı, Sui Hanedanını devirerek 



 

  

76 

 

imparator olan Gauzo’nun oğlu Li Shimin dönemini kapsamaktadır. Li Shimin 629’da 

yönetimi devralmış ve imparator olmuştur. İmparator olduktan sonra Taizong adını 

almıştır.  

Öncelikle göz önünde bulundurulması gereken husus “Yönetim Sanatı” adlı eserin 

temelde kuramsal bir çalışma olmayıp yaşanmış olayların derlenmesin müteşekkil bir 

kitap olduğu hususudur. Bu sebeple eserde devletin ortaya çıkışına ilişkin bir sonuca 

varabilmek için eserde sunulan kavramların karşıladığı anlamsal muhtevanın ele 

alınması gerekmektedir. Yönetim Sanatı bütüncül bir şekilde incelendiğinde fazla ön 

plana çıkmasa da siyasal düşünceyi inşa eden bütün kavramların “Yin-Yang” 

kavramının destekleyicileri olduğu görülmektedir. Esere göre esas hedef doğaya içkin 

bir metafizik dengeyi işaret eden Yin-Yang dengesinin sağlanmasıdır. 

Eserde evrensel işleyişin sürekliliği Yin-Yang dengesi kapsamında ele alınmaktadır. 

Yin-Yang şu şekilde tanımlanmaktadır; 

“Yin ve Yang’ın temel anlamı şeylerin güneşe göre olan konumlarıdır. Yang güneş alan 

taraf, Yin de gölgede olan taraf anlamına gelir. Bunun dışında iki geniş anlamı daha 

bulunmaktadır: İlki iki karşıt enerji (Qi) , ikincisi iki karşıt gücün bir arada var 

olmasıdır. Sıcak, aktif, parlak, güçlü olan şeyler Yang; soğuk, pasif, karanlık, zayıf olan 

şeyler de Yin’dir. Yin ve Yang arasındaki etkileşim her şeyin varlığını ve özelliklerini 

belirler (s. XVİİİ.).” 

Bu tanımlamadan da anlaşılacağı üzere Yin-Yang esasen evrendeki zıtlıkların 

oluşturduğu denge durumunu ifade etmektedir. Zıtlıklar arasındaki denge bozulduğunda 

ise Yin-Yang dengesi bozulmakta ve kaos ortaya çıkmaktadır. Yönetim Sanatı Yin-

Yang dengesini öncelikle siyasal alana ilişkin değerlendirmelerde ortaya koymaktadır. 

Siyasal alandaki Yin-Yang dengesinin pozitif tarafında düzen ve barış negatif tarafında 

ise kargaşa bulunmaktadır. İmparator Taizong, Gök’ün Emri ile Yin-Yang’ın negatif 

tarafını işaret eden kargaşayı sonlandırarak pozitif taraf olan barışı sağlamıştır (s. 85).    

Yin-Yang dengesinin sağlanması ise siyasal alanda insanı merkeze koymayı 

gerektirmektedir. Zira Yönetim Sanatına göre “Varoluştan beri en değerli olan insandır 

(s. 150)”. Yönetimin hedefi ise “her zaman en yüksek değerler olan saflık ve huzura” 

ulaşmak olmalıdır. Yöneticiler halk nasıl düşünüyorsa öyle düşünmelidir (s. 15). Diğer 

bir ifadeyle halk ile düşünce ve tutum çatışması içerisine girmemeli, halkın zararı 



 

  

77 

 

pahasına kendi arzularının peşine gitmemelidirler.  Yönetimde takip edilecek doğru yol 

hükümdarın kendi isteğini halkın isteğinden ayrı tutmamasıdır (s. 70). Hükümdar kendi 

isteklerini halka uygun hale getirdiğinde mutlu ve müreffeh olacaktır. Halkı kendi 

istekleri yolunda kullanırsa mahvolacaktır (s. 211). “Hükümdarlar sevinçlerini halkla 

paylaştığında halk da hükümdarın endişeleriyle ilgilenecektir. Hükümdar halkla aynı 

huzura sahip olduğunda, tehlikede olduğu zamanlarda halk onu kurtaracaktır (s. 116)”. 

İmparator Taizong da Göğün Altı’ndaki herkesi kendi ailesi olarak görmektedir. Bu 

ailenin fertleri arasında da ayrım yapmayı reddetmektedir (s. 180). Böylece toplumsal 

alanda Yin-Yang dengesi sağlanmış olacaktır. 

Yin-Yang kavramı her ne kadar metafizik bir yöne ve bütün evreni kapsayan bir niteliğe 

sahip olsa da belli ölçüde Batılı düşünürlerin ileri sürdüğü “doğa durumu” ve “toplum 

sözleşmesi” kavramlarıyla anlamsal paralelliğe sahiptir. Zira Yin-Yang “kaos-düzen” 

karşıtlığı üzerinden bir anlamsal bağlama sahipken, doğa durumu da büyük ölçüde 

devlet öncesi hayali “kaos” durumunu ifade için kullanılmaktadır. Toplum sözleşmesi 

ise kaostan sonra “düzen”e geçişi ifade etmektedir. Yönetim sanatı düzenin kurulması 

için göksel bir egemenlik yetkisi olan “Gök’ün Emri”; iktidarın sürdürülmesi için ise 

“Dao” kavramını ortaya koymaktadır.  

Yukarıda ifade edildiği üzere Yusuf Has Hacib’in üç maddede özetlediği devletin 

güvenlik, ekonomi ve hukuk alanlarına ilişkin sorumluluklarından her biri görüşleri 

değerlendirmeye tabi tutulan Batılı düşünürlerin her biri tarafından devletin ortaya 

çıkışına ilişkin sunulan gerekçelerle büyük ölçüde uyuşmaktadır. Yusuf Has Hacib doğa 

durumu gibi herhangi bir varsayıma atıfta bulunmadan bu sonuçlara ulaşmaktadır. 

Yönetim Sanatında ise devletin toplumsal alanda barışı sağlamayı kendisine temel hedef 

olarak seçtiği görülmektedir. Barışı sağlama hedefi için ise pozitif ve negatif kutuplar 

arasındaki doğaya içkin dengeyi ifade eden Yin-Yang dengesini temel kavramsal değer 

olarak benimsediği görülmektedir. Bununla beraber Yönetim Sanatı’nda Yin-Yang 

kavramı arka planda kalmakta, Dao kavramına vurgu yapılmaktadır. Kutadgu Bilig’de 

ise töre kavramı merkezi bir konuma sahiptir.   

Kutadgu Bilig’in devletin kökenine ilişkin kuramsal bir detaylandırmaya girmeksizin 

kendisinden çok sonra ve farklı bir coğrafi ve kültürel muhitte kaleme alınan eserlerle 

paralel bir sonuca varıyor olması dikkat çekicidir. Bu durum eserde açık bir atıf ile 



 

  

78 

 

işaret edilmiyor olsa bile kendinden önce ortaya konulmuş bir siyasi düşünce 

geleneğinin varlığını göstermektedir. Zira Batı’da yüzyıllarca süren bir düşünce 

geleneği sonucu ortaya konulan fikirlerle birebir örtüşen görüşlerin üç mısra ile ifade 

edilmesi hatırı sayılır bir sosyal ve siyasal fikri altyapıyı gerektirmektedir. Bu fikri 

altyapının köklerinin ise Kutadgu Bilig’in merkezi kavramı olan törenin çok boyutlu 

anlamsal müktesebatı çerçevesinde araştırılması gerekmektedir. Bu bağlamda özellikle 

törenin İslam öncesi Türk siyasi düşüncesindeki yerinin belirlenmesi ehemmiyet 

taşımaktadır. 

3.6. Kaynağı ve Kapsamı Açısından Töre 

Türk töresinin tarihi geçmişi oldukça eskilere dayanmaktadır. “Ancak Reşideddin ile 

Türkmenlerin şeceresi gibi Oğuz Destanı ile ilgili kaynaklar, Türk töresini koyan kişinin 

Oğuz Kağan’ın büyük oğlu Gün Han’ın veziri Irkıl Ata veya Bilge Irkıl Hoca olduğunu 

yazıyorlardı (Ögel, 2016, s. 105)”. 

Arslan’a göre ise eski Türklerin yönetim anlayışında devlet geleneğinde töre ilahi 

kaynaklı hâkimiyeti ifade eden kuttan ayrı düşünülmezdi (Arslan, 1987, s. 52). Bu 

hususa özel bir vurgu yapan Başer ise  “törenin asıl manası Tanrının koyduğu nizam 

demektir. Töre ilahi nizam olduğu için Tanrı kendi nizamına uyan kişiye kut vermekte: 

yani ona kutlamaktadır (Başer, 1995, s. 7)” demektedir. Başer töre kavramının bu 

yönüyle yaygın bir şekilde kabul edilen anlamlanın dışında ele alınması gerektiğini 

vurgulayarak törenin ilahi bir yönü olduğuna dikkat çeker. Başer’e göre ilahi hâkimiyet 

yetkisi olan kut töreye riayet ve onun hükümlerini uygulamak suretiyle kazanılmaktadır. 

Böylece töreye riayet eden kişilere Tanrı kut vermektedir (Başer, 1995, s. 5). Öte 

yandan ona göre töre, ilahi kaynaklı bir nizam olsa da “bu nizam, insanın ruhi 

melekelerinin mahsulüdür (Başer, 1995, s. 9)”. Törenin bu özelliği Farabi’nin fiillerin 

hedefine ilişkin görüşleriyle tutarlılık göstermektedir. Farabi “fazıl şehir” olarak ifade 

ettiği ideal toplumsal düzendeki bütün kesimlerin yaptıkları işlerde ilahi olanın 

maksadına uygun olanı takip etmeleri gerektiğini ifade eder (Farabi, 1990, s. 84). 

Burada göz önünde tutulması gereken husus söz konusu fiillerin doğrudan ilahi yasa ile 

kurala bağlanmış meselelerde değil; ilahi kaynakların münhal bıraktığı alanlarda insanın 

ilahi olanın ilgili fiile ilişkin maksadını anlayarak buna göre karar alıyor oluşudur. 



 

  

79 

 

İnsanın ruhi melekelerinin mahsulü oluşu da buradan kaynaklanmaktadır. Töre özellikle 

İslami dönemde bu yönüyle ön plana çıkmış ve toplumsal mutabakatın adı olmuştur.  

Orhun Abidelerinde “törü” olarak geçen töre unsuruna vurgu yapılmıştır. Buradaki törü 

kavramına ilişkin Ögel “Töre devletin kuruluşudur. Devletin ve milletin varlığı veya bir 

millet olarak kalışı, bu düzenin varlığına ve kalıcılığına bağlıdır (Ögel, 2016, s. 283)” 

yorumunu yapmaktadır. Törenin kaybedilmesi devletin yıkılması ve milletin yok 

olmasına sebep görülüyordu. Bununla beraber Orhun Abidelerinde “örf veya yazılı 

töre” anlamının dışında “devletin oturduğu temel düzen” için de törü kavramının 

kullanılması söz konusudur. “Yine burada anlaşılıyor ki, bu Türk töresi Türk milletinin 

düşünce ve davranışları içine işlemiş ve onları da kendi düzeni içine almıştı (Ögel, 

2016, s. 282)”. Bu durum göstermektedir ki, töre yalnızca bir siyasal aygıt olarak 

devletin meşguliyet sahasının bir parçası değil aynı zamanda halkın da işleyişinin içinde 

bulunduğu toplumsal bir olgudur. Zira “Göktürklere göre, töreyi yalnızca Hakanlar 

değil Türk milleti de kazanıyordu (Ögel, 2016, s. 284)”. Öte yandan eski Türk devlet 

anlayışında töreye uygun davranılıp davranılmadığı konusunda halkın denetleme gücü 

söz konusuydu. Zira “İbni Batuta’nın Seyahatnamesinde Türklerin yılda bir kere 

toplanarak hakanın töreye uygun hareket edip etmediğini kontrol ettiğini, gerekirse 

hakanın düşürülebileceği belirtilmektedir (Niyazi, 2021. s. 61)”. Bunun yanı sıra 

Göktürkler töre ile devleti bir bütünün parçaları olarak değerlendiriyorlardı. “Bu 

nedenle bunları il-töre şeklinde birleşik bir anlayış olarak ele almak daha doğru (Ögel, 

2016, s. 286)” olacaktır.  

Kutadgu Bilig’deki töre kavramının kapsamı konusunda göz önünde bulundurulması 

gereken en önemli hususlardan biri bu kavramın kendi dönemi ile önceki dönemlerdeki 

anlamı arasında ne ölçüde bir uyum bulunduğudur. Yukarıda ifade edildiği üzere 

törenin tarihi çok eskilere gitmekte ve bazı görüşlere göre törenin kaynağı ilahi bir 

nitelik taşımaktadır. Bununla beraber yazılı kaynak olarak Orhun Abidelerinden 

anlaşılacağı üzere töre, Göktürkler döneminde devlet ve toplum hayatı açısından 

oldukça önemli bir değere sahiptir. Göktürkler döneminde töre gereği hakan halkın 

yiyecek, giyecek, yerleşme, eğitim, nüfus, yerleşme vb. pek çok konudaki ihtiyaçlarını 

gidermek zorundadır (Ögel, 2016, s. 143-176). Buna göre töre; 



 

  

80 

 

1)Devletin kuruluşunu ifade etmektedir.                                                                                                            

2) Devletin oturduğu temel düzeni ifade eder.                                                                                                   

3) Devletin ve milletin varlığı ve sürekliliği buna bağlıdır.                                                                            

4) Töre kaybedildiğinde devlet ve millet de yıkılır                                                                                

5) Töre hem örf ve adaleti kapsar hem toplumsal hayatı da içine alır.                                                                  

6) Töre hakanın dışında halk tarafından da kazanılır.                                                                          

7) Töreye uyulup uyulmadığı konusunda halkın denetimi söz konusudur bu durum halk 

ile devlet arasındaki karşılıklı sorumluluğa işaret eder.                                                                                                     

8) İl-töre kavramıyla ülke ve töre bütünleşik bir kavram haline getirilmiştir.                                           

9) Töre gereği devlet vatandaşın yiyecek, giyecek, yerleşme vb. konulardaki 

ihtiyaçlarını gidermek zorundadır. 

Törenin bütün bu nitelikleri açık bir şekilde Türklerin köklü bir siyasal ve sosyal 

perspektife sahip olduğunu göstermektedir. Zira töre bu nitelikleriyle Batılı 

düşünürlerin nazari bir çerçevede oluşturdukları soyut doğa durumundan çıkış 

varsayımını göz önüne getirmektedir. Onların nazari olarak ifade ettiği gibi insanların 

belli gerekçelerde özgürlüklerinden vazgeçerek bir hükümdara boyun eğmesi 

varsayımının ötesinde gelişmiş bir siyasi bilinç görülmektedir. Zira törenin halk 

tarafından da kazanılıyor olması, Türklerde devlet ve halkın birbirinden tamamen kopuk 

iki kesimi ifade etmediğini göstermektedir. Töre ile öncelikle devletin kuruluşu ve 

kavramsal olarak neyi ifade ettiği açıklığa kavuşturulmuştur. Devletin ve milletin varlığı 

töreye bağlı kılınmış ve onun koşulları halkı da içine alacak şekilde genişlemiştir. 

Törenin uygulanmasında halk denetim yetkisine sahip olmuştur. Bunun yanı sıra “il-

törü” kavramıyla töre vatan bilincini ortaya çıkarmıştır. Bütün bunlar törenin toplumsal 

uzlaşıya dayalı ve oldukça geniş kapsamlı bir mutabakat olduğuna işaret etmektedir ki 

bu Batı’da toplum sözleşmesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Törenin ortaya çıkardığı 

devlet düzeninde Hobbes’un Leviathan’ının izine rastlanmamakta aksine halk devlet 

üzerinde denetim yetkisine sahip olmaktadır. John Locke’ın ifade ettiği bireysel 

mülkiyetin korunması meselesine gelindiğinde ise töre, bireysel mülkiyeti korumanın 

ötesine geçmiş halkın ihtiyaçlarının giderilmesinde devlete sorumluluk yüklemiştir. 

Törenin uygulanıp uygulamadığı konusunda halka hakanı denetleme görevi yükleyerek 

Rousseau’nun doğa durumundan çıkış sonrası toplumu nitelendirmek için kullandığı 

“egemen varlık” tasavvurunda önemli bir merhale kaydetmiştir. Zira halk törenin yani 

üzerinde mutabakata vardığı sözleşmenin uygulanıp uygulanmadığını bizzat 

denetlemektedir. Rousseau’nun ön gördüğü gibi hükümdar sözleşmenin yani törenin 



 

  

81 

 

uygulanışı takip etmekten sorumludur.  Türk siyasi tefekkürü burada kalmayıp ayrıca 

Rousseau’nun “genel istem” dediği ve kişisel çıkarların üstünde gördüğü ortak çıkarlara 

uygun olarak “il-törü” kavramıyla vatan bilinci oluşturmuştur. Böylece törenin daha 6. 

yüzyılda - Göktürklerin kurulduğu dönem göz önüne alındığında- görüşleri ele alınan bu 

Batılı düşünürlerin aydınlanma çağının başlarında ülkelerinde hala yaşamaya devam 

ettikleri yönetim krizlerine çözüm olarak sundukları bu nazariyelerin öngördüğü 

varsayımları önemli ölçüde uygulamaya koyma başarısı gösterdiği görülmektedir.   

Bütün bunlar göz önüne alındığında Yusuf Has Hacib’in kendi siyasal nazariyesini 

sunduğu Kutadgu Bilig’de niçin devletin kökenini ve ortaya çıkış koşullarını detaylı bir 

şekilde ele almadığı anlaşılmaktadır. Zira Türkler daha Göktürkler döneminde devlet 

düşüncesine ilişkin nazari sorunlarını büyük ölçüde çözmüşlerdir. Karahanlıların 

Ötüken bölgesinden ayrılan Türkler tarafından kurulduğu gerçeği de dikkate alındığında 

Yusuf Has Hacib’in bu yerleşik devlet geleneğini oradan miras alması ve onu belli 

yönleriyle içselleştirmesi olağan bir durumdur. Tüm bu nazari arka plana sahip bir 

münevver olarak Yusuf Has Hacib hazır bulduğu kavramlar ve düşünce kalıpları 

üzerinden giderek eserini diğer bir ifadeyle ideal devleti, töre ile kutun kavuşmasıyla 

başlatmakla yetinmiştir.  

Kutadgu Bilig’deki töre kavramıyla ilgili göz önünde bulunması gereken diğer bir husus 

ise yeni geçilen din ve yerleşik kültür düzeni nedeniyle görülen muhteva değişimidir. 

Zira Kutadgu Bilig’in sosyal ve siyasal çerçevesinde törenin Göktürkler dönemiyle 

karşılaştırıldığında belli ölçüde değişime uğradığı görülmektedir. 

3.7. Kutadgu Bilig’in Sosyal ve Siyasal Çerçevesinde Töre 

Kutadgu Bilig töre kavramını hem sosyal hem de siyasal boyutuyla değerlendirmekte ve 

onu bu iki alanın tamamını kapsayan genel bir nizamın adı olarak ele almaktadır. 

Bununla beraber töre sosyal ve siyasal alanın her biri için ayrıca tekil anlamsal 

müktesebata da sahiptir.  

3.7.1 Kutadgu Bilig’de ideal nizamın hülasası olarak töre 

Kutadgu Bilig’in sunduğu toplumsal ve siyasal düzende devlet ve töreyi temsil eden 

hükümdar merkezi bir konumda yer almakta olup bunların etrafında toplumsal ve 

siyasal sınıflar kendi konumlarını belirlemiştir. Bir yönüyle Kutadgu Bilig, ortaya çıkış 



 

  

82 

 

yöntemi, dayandığı ana ilkeler ve hükümleri itibariyle bütünüyle töreyi ele alan bir eser 

niteliği taşımaktadır. “Eserde devamlı sualler soran töre, istediği cevapları bu üç 

mefhumdan çıkarmaktadır: Kut, akıl, irfan (Başer, 1995, s. 9). Bu kavramlardan kutu 

(siyasal iktidar ve bireysel mutluluk) temsilen Aytoldı ve aklı ve bilgiyi temsilen 

Ögdülmiş, töreyi temsil eden hükümdar Küntogdı’ya vezir olmuş; ahlakı ve irfanı yahut 

hikmeti temsil eden Ogdurmış ise bir çeşit nasihatçi görevi üstlenmiştir. Bu kurgusal 

yapı bu üç sembolik şahsın işaret ettiği kavramlar silsilesinin törenin hizmetinde ve 

onun tamamlayıcı unsuru olduğunu göstermektedir. Töre ise bir yandan tekil olarak 

devlet ve toplum hayatını tanzim eden kuralları ifade ederken diğer yandan diğer 

kavramlarla birlikte ilahi bir nitelikle ideal ve bütüncül bir nizamı ifade etmektedir. Bu 

bağlamda Yusuf Has Hacib şunları söylemektedir; “Adalete istinat eden kanun bu 

göğün direğidir; kanun bozulursa gök yerinde duramaz (KB 3463), Bu kanun koyan 

beyler hayatta bulunmasalardı, Tanrı yedi kat yerin nizamını bozmuş olurdu (KB 

3464).” Öte yandan bu çalışmada da olduğu gibi tercümeden kaynaklı zorluklar 

nedeniyle eserin günümüz Türkçesine çevirisinde töre (törü) yalnızca “kanun” 

kelimesiyle karşılanmaktadır. Tarihsel perspektiften ve Kutadgu Bilig’in sunduğu 

sosyal ve siyasal nazariyeden bakıldığında “kanun” karşılığı törenin anlam çerçevesini 

sunmakta oldukça yetersiz kalmaktadır. Günümüz Türkçesindeki “kanun” sözcüğü 

törenin ancak bir boyutunu ifade etmektedir.   

Kutadgu Bilig’in devlet yapısına ilişkin sunduğu bu yaklaşımın diğer düşünürlerin 

nazariyeleriyle karşılaştırıldığında kavramsal düzeyde Platon’un devlet yaklaşımıyla 

önemli bir benzerlik gösterdiğini görmekteyiz.  

Platon (2019, s.125) “Devletimiz iyi kurulmuşsa her bakımdan iyi demektir… Yani bu 

devlet bilge, yiğit, ölçülü ve doğrudur” demektedir. Platon’a göre devlet “iyi” idealine 

ulaşmak için dört temel üzerine oturmaktadır. Bunlar; bilgelik, yiğitlik, ölçülülük ve 

doğruluktan oluşmaktadır.  

Platon’a göre devletin akıllı olarak tanımlanması onu yöneten küçük bir azınlığının 

bilgisinden kaynaklanmaktadır.  Bu küçük azınlığın bilgisine ise “bilgelik” denilir. 

Bunların bilgisi koruyuculuk yani devlet yönetme bilgisidir. Bu bilgi en iyi koruyucu 

olarak kabul edilen devlet adamlarının bilgisidir. Bilge bir devlet ise yerinde kararlar 

alır (Platon, 2019, s. 126-127). 



 

  

83 

 

Platon’un devletin nitelikleri arasında saydığı ikinci nitelik ise “yiğitlik” olmuştur. Ona 

göre devlet yürekli olmasını kendi yapısını oluşturan unsurlardan birine borçludur. 

Kanun koyucu bu azınlık gruba toplum için neyin yasak neyin serbest olduğunu aktarır. 

Bunlar da bu hukuki değerleri korumakla yükümlüdürler. Platon bu yasak ya da 

serbestliğe ilişkin kanunlara duyulan sarsılmaz inancı “yiğitlik” olarak tanımlar. Ona 

göre insanın devlet adamı olabilmesi için bu yiğitliğe sahip olması gerekir (Platon, 

2019, s. 127-128). 

Platon devletin niteliği arasında üçüncü olarak “ölçülülüğü” sayar. Platon’a göre 

devletin ölçülü olması yani kendine hâkim olması onun bünyesindeki iyi tarafın kötü 

tarafı zapturapt altına almasından kaynaklanmaktadır. Platon’un devlet tasavvurunda 

devletin koruyucuları olan küçük bir azınlık aklı ve düşünceyi kullanarak sade ve ölçülü 

isteklerle yetinecektir.  Ona göre ölçünün, yiğitlik ve bilgelikten farklı olarak toplumun 

yönetici azınlığının dışına çıkarak bütün topluma yayılması gerekir. Böylece bütün 

vatandaşlar arasında bir uyum sağlar (Platon, 2019, s. 129-130). 

Platon’a göre toplumun her bir üyesinin kendisine yüklenen görevi yerine getirmesi ise 

doğruluktur. Platon devletin temel niteliklerini oluşturan ölçülülük, yiğitlik ve bilgeliği 

doğuran ve yaşatan değerin doğruluk olduğunu vurgulamaktadır (Platon, 2019, s. 131-

132). 

Platon’un varlığa yaklaşımında somut dünyaya ait nesnelerle onların gerçek mahiyetini 

ifade eden idealar arasındaki ilişki önemli bir yer tutmaktadır. Ona göre görülen 

dünyanın nesnelerin her birinin kavranan dünyada bir ideası vardır. Bunun yanı sıra 

“birçok şeyler görülür, kavranmaz; idealarsa kavranır görünmez (Platon, 2019, s. 223)”. 

Bu idea nesnenin değişmez ve gerçek mahiyetini oluşturur (Platon, 2019, s. 222). 

Halktan kimseler görünen dünyanın nesneleri ile ilgilenirken aydın kişiler için zevk 

düşünceler dünyasındadır (Platon, 2019, s. 220).  

Platon nesneler dünyasındaki güneşin konumu neyse, kavramlar dünyasında düşünce ve 

düşünülen şeyler için “iyi” kavramının onu karşıladığını söylemektedir (Platon, 2019, s. 

224). “İyi” ideası aynı zamanda kavranan dünyanın sınırında bulunmaktadır. Platon’a 

göre dünyadaki iyi ve güzel olarak nitelendirilebilecek her şeyin ondan geldiği 

anlaşılırsa “iyi” ideası görülmüş olacaktır. Doğruluk ve kavrayış da “iyi” ideasından 



 

  

84 

 

gelmektedir. İnsanın bilgece davranabilmesi için onu görmesi gerekmektedir (Platon, 

2019, s. 234). 

Görüldüğü üzere Platon da devlet anlayışını tıpkı Yusuf Has Hacib gibi dört temel 

kavram üzerine inşa etmiştir. Bunlar; bilgelik, yiğitlik, ölçü ve doğruluktan 

oluşmaktadır. Yusuf Has Hacib ise devlet anlayışını dört sembolik şahıs etrafında dört 

temel üzerine inşa etmiş olup bunlar; töre (kanun ya da Adalet), saadet (ya da siyasal 

iktidar) akıl (aynı zamanda bilgi) ve hikmetten (aynı zamanda ahlak yahut irfan) 

oluşmaktadır. Yusuf'un eserinin manzum ve anlamsal açıdan çok katmanlı yapısından 

dolayı eserin sembolik şahısları için birden fazla kavram karşılığı vermek mümkün 

olmaktadır.  

Platon ile Yusuf Has Hacib'in devlet için tespit ettikleri kavramlar karşılaştırıldığında 

öncelikle her ikisinde de bilgelik unsurunun mevcut olduğu görülmektedir. Platon'un 

"yiğitlik" kavramı ise Yusuf'un "kanun" ilkesiyle uyuşmaktadır. Ancak göz önünde 

bulundurulması gereken husus çalışmanın sonraki bölümlerinde görüleceği gibi aklı ve 

bilgiyi temsil eden Ögdülmiş'e hükümdar tarafından kanunun icra görevinin yüklenmesi 

de "yiğitlik" ilkesinin muhtevası ile muvafık görülmektedir. Diğer ilke "ölçü" ise 

Kutadgu Bilig'de Odgurmuş tipinin yüklendiği sorumluluk ile kısmi bir benzerlik 

göstermektedir. Hikmeti temsilen diğerlerine ölçülü bir hayat yaşamayı tavsiye eden 

Odgurmış'ı Yusuf Has Hacib'in ısrarla insanları eğitmek için şehre davet etmesiyle 

Platon'un "ölçü"nün diğer ilkelerden farklı olarak halk arasında yayılması gerektiği fikri 

arasında büyük bir paralellik vardır. Platon'un "doğruluk" ilkesine gelindiğinde ise bu 

doğrudan adalet anlamına da gelen töre ile ilgili görülmektedir. Zira adalet ve doğruluk 

arasında büyük bir anlamsal ilişki vardır. Öte yandan her iki düşünür de bu ilkeleri 

diğerlerinin dışında bir yere koymuştur. Platon'a göre doğruluk diğer ilkeler için bir 

kaynak ilke konumundadır. Yusuf için ise töre merkezi bir konumda yer alırken diğeri 

onu destekleyici mahiyettedir.  

Platon dört temel ilke üzerine kurulu devlet sistemini "iyi" olarak nitelendirerek 

kapsayıcı, ideal, bütüncül ve nihai bir duruma işaret etmektedir. Yusuf'un açık bir 

şekilde bu nihai durumu karşılayan bir kavram kullandığı görülmüyor olsa da "kut" 

kavramının bu kavramın kapsamıyla ilişkili olduğu değerlendirilmektedir. Bu bağlamda 

"kut" ilahi yönetme yetkisi anlamına gelmekle birlikte siyasal iktidarın dolayısıyla 



 

  

85 

 

devletin töreye uygun bir şekilde varlığını sürdürmesi anlamına da gelmektedir. Zira 

töre bozulduğunda kut gidecektir. O gittiğinde ise devlet yok olacaktır. Bu bağlamda 

Platon'un devlet için kullandığı "iyi" nitelemesinin Yusuf' Has Hacib’de törenin kut 

bulması ve tüm unsurlarıyla uygulamaya konulmasını ifade ettiği anlaşılmaktadır. Zira 

Kutadgu Bilig'te sık sık vurgulandığı gibi kanun niteliği taşıyan töre tamamlayıcı 

unsurlarıyla bütünleştiğinde uygulama sahasına inerek adalete dönüşmekte ve topluma 

huzur gelmekte yani "iyilik" hali ortaya çıkmaktadır. Bu "iyilik" hali hükümdar için 

iktidar ve devletin devamlılığını; halk için ise bireysel mutluluğu ifade etmektedir. 

Bunların ikisi de kutun muhtevasında mevcuttur. Böylece töre nihai hedefine varmış ve 

hem devletin hem de toplumun saadetinin veya  "iyilik" halinin toplamını ifade edecek 

bir kapsama erişmiştir. Diğer taraftan Platon'un "iyi" ideasını kavranan dünyadaki 

güneşe benzetmesi ile töreyi temsil eden hükümdarın adının Küntogdı yani Güneş 

olması arasındaki uyum bu durumu daha iyi ortaya koymaktadır. 

Kutadgu Bilig ile Yönetim Sanatının siyasal perspektiflerini oluşturan unsurların 

yerleştiği çerçeveye bütüncül bir şekilde bakıldığında öncelikle göze çarpan hususun 

Yin-Yang kavramı ile töre kavramları arasındaki benzerlik olduğu görülmektedir. Her 

iki kavram da ait oldukları eserlerdeki siyasal düşüncelerle ile ulaşılması gereken ideal 

nizamın genel adını karşılamaktadır.  Yukarıda ifade edildiği gibi Ying-Yang öncelikle 

“şeylerin güneşe göre olan konumu” anlamına gelmektedir. Töre de Kutadgu Bilig’de 

benzer şekilde doğrudan “güneş” ile sembolize edilmektedir. Bu benzerlik esasen her 

ikisinin de evrensel bir referans noktasına işaret ettiğini göstermektedir. Bu kavramlar 

bütün eşyaya tesir etme imkânına sahip evrensel ve soyut bir ilkenin varlığını göz önüne 

getirmektedir. Her ikisi de kendi siyasal anlayışlarının gelişiminde bu kavramları temel 

çıkış noktaları olarak sunmuşlardır. Diğer kavram ve şeyler bunlara göre biçim 

almaktadır. Eserde Yin-Yang dengesinin bütün evrene içkin olduğu açık bir şekilde 

ortadayken, Kutadgu Bilig’de töre kavramı daha ziyade toplumsal ve siyasal yapıyı 

oluşturan sistem için temel referans noktası olarak sunulmaktadır. Bunula beraber töre 

bunun ötesinde evrensel bir boyuta sahiptir. Zira töre esas itibarıyla “ilahi nizam” 

anlamına gelmektedir  (Başer, 1995, s. 7). Yönetim Sanatı’nda, Kutadgu Bilig’dekiyle 

birebir örtüşen bir “Tanrı” anlayışının bulunduğunu söylemek güçtür. Bununla beraber 

eserde “Gök”  bir yönüyle “her şeyi kontrol eden ruhani varlık” anlamında 

kullanılmaktadır. “Gök” ile “Yin-Yang” arasındaki ilişki ise açıkça ortaya 



 

  

86 

 

konulmamıştır. Zira eser nazari bir çalışma ortaya koymak yerine çeşitli olayları 

aktarmayı hedeflemiştir. Bu yüzden muhtevaları dolayısıyla bu iki kavram arasında bir 

ilişkinin bulunduğu çıkarımında bulunmak mümkün hale gelmektedir. Şu halde 

Kutadgu Bilig törenin gereklerinin ortaya konulmasına dönük çabalara ilişkin belli bir 

program sunarken Yönetim Sanatı Yin-Yang dengesinin sağlanması için alınacak 

tedbirleri ele almaktadır. Bunun gerçekleştirilmesi için ise hükümdarların her ikisi de 

doğaüstü bir kaynaktan güç ve yetki almaktadır. Bu güç ve yetki Kutadgu Bilig’de 

“kut” olarak ifade edilirken, Yönetim Sanatında “Gök’ün Emri” olarak tanımlanmıştır. 

Bu güç ve yetkinin devamı için Kutadgu Bilig Ögdülmiş’in şahsında “akıl ve bilgi” 

ortaya sürerken, Yönetim Sanatı “Dao” kavramıyla çok geniş kapsamlı bir bilgi 

sistemini lüzumlu görmektedir. Bununla beraber bu benzerlikler söz konusu 

kavramların anlamsal olarak birebir örtüştüğü anlamına gelmemektedir.  

3.7.2. Hukuki ve toplumsal kurallar sistemi olarak töre 

Töre hem Osmanlı döneminde hem de günümüz Türkçesinde Orhun Abidelerindekine 

“törü” sözcüğüyle benzer bir anlama sahiptir. Töre kavramı bu dönemlerin tamamında 

“örf, adet, gelenek” kavramlarını kapsayacak şekilde kullanılmıştır. Bununla beraber 

Orhun Abidelerindeki “törü”  sözcüğü “kaynağını yasalardan ve örflerden alarak 

kurulmuş bir devlet düzeni ve gücü” anlamını taşımaktadır (Ögel, 2016, s. 287). 

Buradan anlaşılacağı üzere bir kurallar bütünü olarak törenin iki yönü vardır. Bunlardan 

birincisi toplumun sosyal hayatını organize eden “örf, adet, gelenek” kavramları ile 

ifade edilebilecek kuralları ihtiva ederken diğeri devleti kurumsal yapısına ve gücüne 

atfedilen kuralları kapsamaktaydı. Törenin bu iki alanı arasındaki etkileşimin 

kaçınılmaz olduğu açıktır.  

Devlet kuran tüm kağanlar mutlaka kendi törelerini koymaktaydı (Arslan, 1987, s. 52). 

Diğer taraftan “Töreye göre kurulan devlette yetkileri yine töre belirlerdi. Fakat Törenin 

tamamı değişmez, donmuş kurallar değildi. Mete Han zamanında, Göktürkler 

döneminde devlet başkanlarının teklifi, devlet meclisinin kararıyla törede değişiklik 

yapıldığı bilinmektedir (Niyazi, 2021. s. 54).” Bir anayasa niteliği taşıyan, önceki 

nesillerin oluşturduğu ve devletin kuruluş sürecinde örgütlenmeyi sağlayan saygın 

töreler ise ağır törelerdi (Ögel, 2016, s. 282). Törenin anayasa niteliği taşıyan sürekli 

ilkeleri Kutadgu Bilig’ten anlaşıldığına göre “şunlardır: “Könilik” (adalet), “Uz”luk 



 

  

87 

 

(İyilik, faydalılık), “Tüz”lük (eşitlik) ve Kişilik (İnsanlık, evrensellik) (Arslan, 1918, s. 

83).  

Göktürkler döneminde sosyal hayatı düzenleyen kural anlamının yanı sıra devletin 

kuruluşu ve devamlılığını ifade etmek için kullanılan töre sözcüğü Kutadgu Bilig’de 

devletin kurulu düzeninden ziyade hükümdarın kurulu düzeni takviye etmek için 

oluşturduğu kuralları ifade etmektedir. Bu dönemde devlet yönetimine ilişkin kurallarla 

halkın örf ve adet kuralları arasındaki etkileşimin de önceki döneme kıyasla 

zayıfladığına şahit olunmaktadır. Kutadgu Bilig’de Göktürkler döneminde görülen halk 

ile devlet arasındaki mutabakat belirsizleşmiş hükümdarın tek taraflı hukuk oluşturma 

gücü ön plana çıkmıştır. Türklerin yerleşik hayata geçmeleriyle birlikte devletin 

merkezileşmesi ve istikrar kazanması nedeniyle hakanların konar-göçer yapıda olduğu 

kadar sıkı bir halk desteğine ihtiyaç duymadığı açıktır. Çünkü yerleşik hayatta daha 

kolay otorite sağlayabilmektedirler. Bu durum ayrıca Kutadgu Bilig’de halkın törenin 

uygulanması konusunda hakanı denetlemesine şahit olunmamasını da açıklamaktadır. 

Öte yandan yeni girilen kültür dairesinin de bu duruma katkı sağladığı görülmektedir. 

Öncelikle İslam dininin idarenin niteliklerine ilişkin kurallar koymakla birlikte yönetim 

modeli konusunda açık ve kesin bir hüküm koymamış olması, Müslüman 

hükümdarların geniş bir idari tasarruf alanına sahip olmasını sağlamıştır.  

Dikkate alınması gereken bir diğer konu ise Karahanlılar devletinin kurulduğu 

coğrafyanın hususiyetleridir. Karahanlılar Ötüken bölgesindeki Uygur Kağanlığının 

yıkılışının ardından batıya göç eden Türk toplulukları tarafından kurulmuştur. Türkler 

buraya göç ettiklerinde Göktürkler döneminden beri iletişim halinde oldukları Sogdlarla 

karşılaşmışlar ve onların yerleşik hayat tecrübelerinden yararlanmışlardır. Bütün bu 

unsurlar Türklerin Göktürkler çağındaki devlet ve toplum anlayışlarında değişimler 

yaşanmasına neden olmuştur. Bu değişimlere rağmen Yusuf Has Hacib, törenin 

hükümdarın da üzerinde olduğunu ve onun için de bağlayıcı olduğunu vurgulamıştır. 

Öte yandan devletin bir bütün olarak töre kavramının etrafında şekillendirilmesine 

devam edilmiştir. 

Kutadgu Bilig’de töreye ilişkin görülen değişimlerden biri de “köni törü” kavramıdır. 

Ögel, “köni törü” anlayışının Uzak Doğu dinleri tesiriyle oluştuğu vurgusunu 

yapmaktadır. Köni törü, “Tanrının insanlar ve kulları üzerinde uyguladığı” bir töre idi. 



 

  

88 

 

Buna göre Tanrı iyilik yapanları kutlayarak ödüllendirir; kötüleri ise cezalandırırdı. Öte 

yandan Ögel’e (2016, s. 288) göre “Göktürklerin töre anlayışına göre ise töre üzerinde 

bir tanrı etkisi veya karışması pek görülmüyordu.” 

3.7.3. Kutadgu Bilig’de hukuki düzenleme olarak töre  

Kutadgu Bilig’de adaletin tesisi için törenin kanuni düzenlemeler anlamında 

kullanılmasıyla sıkça karşılaşılmaktadır. Yusuf Has Hacib eserinde halkın ihtiyacı için 

kanun yapılmasını tavsiye etmekte ve kanunun toplum ve devlet hayatı açısından 

taşıdığı değeri dile getirmektedir. Yusuf Has Hacib halkın devlet üzerindeki haklarını 

sayarken kanunu da bu haklar arasında saymaktadır. O bu hak için; “Memleketin direği, 

temeli, sağlamlığı, esası ve kökü iki şeye bağlıdır; Bunlardan biri halkın hakkı olan 

kanun, diğeri de hizmette bulunanlara dağıtılan gümüştür (KB 2132, 2133)” demektedir. 

Kutadgu Bilig’de toplum ve devlet hayatının bütüncül ifadesi olan törenin adaletin 

sağlanması ve sağlıklı bir refah toplumu inşası açısından taşıdığı değere vurgu 

yapılmaktadır. Kutadgu Bilig’de devletin devamlılığı ve müreffeh bir toplumun 

oluşturulması açısında kanunu taşıdığı değer şu beyitlerde açıkça görülmektedir; 

“Zulüm yanar ateştir, yaklaşanı yakar; kanun – sudur; akarsa nimet yetişir (KB 2032). 

Ey hakim, memlekette uzun müddet hüküm sürmek istersen, kanunu doğru yürütmeli ve 

halkı korumalısın (KB 2033). 

Kanun ile ülke genişler ve dünya düzene girer; zulüm ile ülke eksilir ve dünya bozulur 

(KB 2034). 

Memleket tutmak için, çok asker ve ordu lazımdır; askeri beslemek için de çok mal ve 

servete ihtiyaç vardır (KB 2057). 

Bu malı elde etmek için, halkın zengin olması gerektir; halkın zengin olması için de 

doğru kanunlar konulmalıdır  (KB 2058).” 

Yukarıda geçen beyitlerde açıkça görülmektedir ki Yusuf Has Hacib devletin 

devamlılığı ile güçlü bir ordu arasında doğrudan bir bağ oluşturmaktadır. Fakat güçlü 

bir ordunun ise ancak zengin kaynaklarla oluşturulabileceğine dikkat çekmektedir. 

Zenginlik ise doğru kanunlarla mümkün olacaktır. Aynı zamanda devletin topraklarının 

genişlemesi ancak doğru kanunların oluşturulması ve bunların tatbik edilmesiyle 

mümkün olacaktır. Kanunsuzluk durumu ise zulümdür; ülkenin toprak kaybetmesine ve 



 

  

89 

 

toplum huzurunun kaybolmasına sebep olacaktır. Yusuf, devletin zenginliğinin halkın 

zenginliğine bağlı olduğunu vurgulayarak müreffeh bir toplum oluşturulması gerektiğini 

ifade etmektedir. Tam da bu noktada kanunun değeri ortaya çıkmakta ve Yusuf, halkın 

zenginliği için doğru kanunların oluşturulması ve bunların tatbik edilmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır. Yusuf Has Hacib, doğru kanunun aynı zamanda hükümdarın 

saygınlığı ve iktidarının diğer bir ifadeyle kutunun devamı açısından da değerli 

olduğunu vurgulamakta ve; 

“Ey kanun yapan, iyi kanun koy; kötü kanun yapan kimse daha hayatta iken ölmüş 

demektir (KB 1458) 

Ey hakim devlet adamı, kötü teamül koyma; kötü kanunlarla dünyaya hüküm edilmez. 

(KB1459) 

Bir kimse kendi zamanında kötü teamül vaz’ederse, kendisinden sonra kötü bir nam 

bırakmış olur (KB 1460) 

Bir kimse iyi kanun vaz’edip bıraktı mı, adının ayakta durmasını sağlamış demektir.(KB 

1461)” demektedir.  

Bu beyitlerde açıkça görüldüğü üzere iyi kanunların hem hükümdarın adının iyi 

anılmasına sebep olacağı dile getirilmekte hem de ikinci beyitte görüleceği üzere 

dünyaya hükmetmenin şartı olduğu vurgulanmaktadır. Bu durum Yusuf’un egemenlik 

ile kanun -özelde de doğru kanun-  arasındaki ilişkiye önem atfettiğini göstermektedir. 

Yusuf Has Hacib, devletin dış tehditlere karşı savunmasını hükümdarın tedbirli 

olmasına bağlarken iç düzenini kanunun uygulanmasına bağlamaktadır. Böylece iç ve 

dış huzuru temin eden hükümdar hedefine ulaşmış olacaktır.  Yusuf bu hedefe ilişkin; 

Hangi bey ihtiyatlı ise, o memleketini muhafaza eder; düşmana boyun eğdirir ve onu 

sımsıkı bağlar (KB 2016) 

Hangi bey memlekette doğru kanun koydu ise, o memleketi tanzim etmiş ve gününü 

aydınlatmıştır (KB 2017) 

Beyliğin başı işte bu iki şeydir; bu ikisi tam olursa, bey beylik yapar  (KB 2018), 

sözlerini sarf etmektedir.  

Görüleceği üzere ihtiyat ve kanun devletin varlığını sürdürmesinin iki asli unsuru olarak 

sunulmaktadır. Bunun tersi ise devlet ve toplum düzeninin bozulması anlamına 



 

  

90 

 

gelmektedir. Yusuf, “Bey iki şey ile kendi beyliğini bozar, eğri yola girer ve doğru 

yoldan şaşar, Bunlardan biri zulüm, biri ihmalkârlıktır; bu ikisi ile bey memleketini 

harap eder (KB 2023,  2024)”  diyerek kanuni düzenin zıddı olarak gördüğü zulmü ve 

ihmalkârlığı devletin devamlılığı için iki temel yanlış olarak görmektedir. Kutadgu 

Bilig’de Yusuf’un kanunun bu merkezi konumunu daha da güçlendirerek onu evrensel 

düzen açısından da ele aldığı görülmektedir. Onun kanun daha doğru ifadesiyle törenin 

evrensel bir niteliğe sahip olduğunu vurguladığı şu sözleri töre ile kapsayıcı, genel geçer 

ve evrensel kurallar oluşturmak istediği izlenimini uyandırmaktadır;  “Adalete istinat 

eden kanun bu göğün direğidir; kanun bozulursa gök yerinde duramaz. Bu kanun koyan 

beyler hayatta bulunmasalardı, Tanrı yedi kat yerin nizamını bozmuş olurdu (KB 3463, 

3464).” 

Yusuf Has Hacib’in devlet için kanunun neyi ifade ettiğine ilişkin görüşlerinin daha iyi 

değerlendirilebilmesi açısından başka düşünürlerin görüşlerine de değinmenin yararlı 

olacağı görülmektedir.  

Hobbes’a (2019, s. 201) göre yasa koyma gücü egemene aittir. Bu nedenle bir yasayı 

kaldırma gücü de egemene aittir. “Krallar gelir geçer; bir yargıç gider diğeri gelir; hatta 

yer ve gök bile gidicidir; fakat doğal hukukun en küçük parçası bile her zaman geçerli 

olacaktır; çünkü o Tanrının ebedi hukukudur” diyen Hobbes, doğa durumundaki insanın 

haklarını ifade eden doğal hukukun egemen tarafından yazılı hale getirilmesiyle toplum 

yasalarına dönüştüğünü ifade eder (Hobbes, 2019, s. 209). Bununla beraber doğal 

hakların egemen tarafından toplumun ihtiyacına göre kısıtlanabileceğini vurgular 

(Hobbes, 2019, s. 202). Ona göre toplum yasaları insanların bir toplumun üyeleri 

olmaları dolayısıyla uymaları gereken yasalardır. Toplum yasası devletin uyruklarına 

neyin doğru neyin yanlış olduğunu göstermek için çeşitli yöntemlerle emrettiği kuralları 

içermektedir. Örf hukukuna da değinen Hobbes hukukçuların örf hukukunun 

değerlendirilmesinde akla başvurduğunu ancak bunların akla uygun olup olmadığına 

karar verecek makamın egemen güç olacağını vurgulamıştır (Hobbes, 2019, s. 200- 

201).  

Hukukun mahiyetine ilişkin Yusuf Has Hacib’in görüşleri ile Hobbes’un görüşleri 

karşılaştırıldığında ilk dikkat çeken husus her iki düşünürün de yasaların kökeni 

hakkında benzer bir anlayışa sahip olduğu görülmektedir. Her ikisi de yasaların 



 

  

91 

 

kökenine ilişkin ilahi ve evrensel bir kaynağa gönderme yapmaktadır. Hobbes’un 

“doğal hukuk” görüşü ile Yusuf’un “töre” düşüncesi arasında kısmi bir benzerlikten söz 

etmek mümkündür. Hobbes’un doğal hukuk görüşünde olduğu törenin de “Könilik” 

(adalet), “Uz”luk (İyilik, faydalılık), “Tüz”lük (eşitlik) ve Kişilik (İnsanlık, evrensellik) 

(Arslan, 1918, s. 83) gibi değişmez ölçütleri vardır. Bununla beraber Yusuf Has Hacib 

ile Hobbes kanuni düzenleme yapma yetkisini ilişkin farklı yaklaşımlara sahip olduğu 

görülmektedir. Yusuf Has Hacib kanun yapma yetkisini hükümdar ile birlikte vezir akıl 

ve bilginin temsilcisi Ögdilmiş’e de tanımıştır. Üstelik Ögdilmiş, hükümdarın yaptığı 

kanunlar konusunda onu uyarma hakkına sahiptir. Burada Yusuf’un kanuni 

düzenlemeler konusunda akıl ve bilgiyi temel bir ölçüt olarak kabul ettiği 

görülmektedir. Hobbes ise akıl konusunda tereddütlüdür. O kanuni düzenlemelere 

ilişkin neyin akla uygun olacağı konusunda tek yetkili olarak hükümdarı görmektedir. 

Hukukun hedefine ilişkin olarak da Hobbes ile Yusuf Has Hacib’in görüşleri 

farklılaşmaktadır. Hobbes hukuku temelde hükümdarın bir istikrar mekanizması olarak 

görürken, Yusuf hukuku iç ve dış barışı sağlamak için bir araç olarak görmenin ötesine 

geçmiştir. Ona göre hukukun esas vazifesi toplumun huzur ve refahıdır. O bu refah 

sayesinde devletin güçlenerek kendisini koruyabileceğini ifade etmektedir.  

Platon devletin ve toplumun düzeni için kanunlara bel bağlayan yöneticileri eleştirir. 

Çok fazla kanun yaparak kötülüklere son verilemeyeceğini vurgular. Bunu yerine ilk 

kanunları koyan Apollon’un kanunlarına uymanın kâfi geleceğini söyler (Platon, 2019, 

s. 124-125). Fazla kanun yapılmasını hoş görmese de Platon kanunların uygulanmasına 

büyük ehemmiyet atfeder. Kanunların uygulanması konusundaki kararlılığı “yiğitlik” 

olarak nitelendiren Platon, bunu devletin temel unsurlarından biri sayar (Platon, 2016, s. 

127-128). 

Platon insanların akıl yoluyla her şeyin özüne varmayı başaracağını söyler (Platon, 

2019, s. 254). Devletin kanun yapması yerine varlığın özüne varmayı başaran filozoflar 

tarafından yönetilmesinin insanlar için daha yararlı olacağını ifade eder (Platon, 2019, s. 

331). Ona göre ancak böyle bir devlet kanunlarına uyulmayı hak eden devlettir (Platon, 

2019, s.333). 

Platon’un hukuk anlayışı ile Yusuf Has Hacib’in görüşleri karşılaştırıldığında ise 

önemli farklılıklar bulunduğu görülmektedir. Platon az ve öz kanunlarla yetinmeyi 



 

  

92 

 

yeğlerken, Yusuf Has Hacib hemen her konuda kanuni düzenleme yapılmasını ve bütün 

bir toplumun kanuni bir çerçevede idare edilmesini öngörmektedir. Dahası ona göre 

hukuk halkın bir hakkıdır. Platon ise her konuda kanun yapılması yerine toplumun 

filozofların aklına göre yönetilmesi gerektiğini söylemektedir. Yusuf Has Hacib’in 

hukuk düşüncesinde merkezi konumda olan akıl değil, kanundur. Akıl ise onun 

tamamlayıcı bir unsurudur. Kanunun uygulanması konusuna ise iki düşünürde büyük 

önem vermektedir.   

Thomas More yasalar konusunda Platon’u takip ederek hayali ülkesi Utopya’da 

yasaların sayıca çok az olduğunu söyler. Utopya’da ortak zenginlik eşitçe dağıtılır 

(More, 2020, s. 35). More, Platon’a atıfta bulunarak mülkiyet ortaklığının olmadığı 

yerde yasaların işe yaramayacağını ifade eder. Ona göre insanların mutluluğunun 

temeli, eşitlik ilkesini uygulamaktır. Ortak mülkiyetin olmadığı bir yerde ise eşitlik 

ilkesi uygulanamayacağı için ulusun zenginliği eninde sonunda küçük bir azınlığın 

tekeline geçecektir (More, 2020, s. 35). Yasaların işlevsizliğine ve suiistimaline değinen 

More şunları söylemektedir;  

Tanrı bize yalnız başkasını değil, kendimizi öldürmeyi bile yasak etmiş. Oysa biz 

yasaların gölgesine sığınarak birbirimizi boğazlayabiliyoruz. Bu korkunç adalet anlayışı 

yargıçları ve cellatları Tanrı buyruğunun üstüne çıkarabilecek onlara yasanın öldür 

dediğini öldürme hakkı verecek. Bundan şu olmayacak sonuç da çıkarılabilir; Tanrı 

adaletinin insan adaletine uydurulması, insanların isteğince yasalaşması gerekir ve 

Tanrının buyruklarına ne zaman uyulup ne zaman uyulmayabileceğini hangi durumda 

olursa olsun insanlar kararlaştırabileceklerdir (More, 2020, s. 18) 

More böylece yasa yapmanın yeterli olmadığını, yasa yapmadan önce insancıl bir niyet 

ve yaklaşıma sahip olunması gerektiğini vurgulamaktadır. Ona göre insancıl bir 

yaklaşım olmadığı müddetçe Tanrı buyruğu kastının dışına çıkartılarak suiistimale 

maruz kalacaktır. 

Thomas More ile Yusuf Has Hacib’in hukuk görüşleri büyük ölçüde farklılaşmaktadır. 

Thomas More az sayıda kanun yapılmasını salık verirken, Yusuf toplumu bütünüyle 

kanuni düzenlemelere tabi tutmak istemektedir. Öte yandan More mülkiyet ortaklığı 

üzerinden toplumsal huzuru sağlamayı tercih etmekte, Yusuf ise hukuka dayalı bir 

toplumsal nizam üzerinden müreffeh bir toplum ve zengin bir devlet oluşturulmasını 

tavsiye etmektedir.  



 

  

93 

 

Rousseau sözleşmeye taraf olanların oluşturduğu topluluğu doğa durumunda iken sahip 

oldukları özgürlüklerinden vaz geçmeyen insanlar tarafından oluşturulduğu için 

“egemen varlık” olarak nitelendirmektedir. Ona göre egemen varlık bütün yasaları 

değiştirme gücüne sahiptir. Bu yüzden Rousseau (2019, s. 16) “halkın bütünü için hiçbir 

zorunlu temel yasa yoktur ve olamaz” demektedir. 

Rousseau’ya göre egemen varlık bizzat toplum sözleşmesinin taraflarından oluştuğu 

için onların çıkarına yasa yapması da mümkün değildir (Rousseau, 2019, s. 17). Öte 

yandan doğal yaşamdan toplumsal hayata geçişin bir sonucu olarak insandaki 

içgüdülerin yerine adalet alır. Ayrıca bu yeni düzende insan değer ölçüsü kazanır. 

Böylece insan eylemlerinde aklına başvurur ve ilkeleri dikkate alır (Rousseau, 2019, s. 

18). Bu durum toplumsal normların ortaya çıkışına zemin hazırlar. Bunun yanı sıra 

Rousseau arzulara göre hareket etmenin kölelik; insanın kendisi için koyduğu yasaya 

uymasının özgürlük olduğunu söyler (Rousseau, 2019, s. 19). Rousseau yasa yapma 

yetkisinin kime ait olduğuna ilişkin ise “yasalar genel istemin işlemleridir sadece; 

hükümdar yasalara bağlı mıdır diye sormak da yersizdir, çünkü hükümdar devletin bir 

üyesidir. Yasa hakka aykırı olur mu, olmaz mı diye düşünmemelidir, çünkü kimse 

kendine karşı haksız davranamaz (Rousseau, 2019, s. 35)”  demektedir. Öte yandan 

Rousseau toplumsal normların devlet için taşıdığı öneme değinmektedir. Ona göre 

devletin omurgası bu normlar yahut törelere uyulduğu zaman gerçek sağlamlığına 

kavuşacaktır. Çünkü törelere uyulduğunda insanların tabii ilişkileriyle yasalar arasında 

bir kesişme ve bağdaşma temin edilerek ilgili konularda uzmanlaşma sağlanacaktır. 

Böylece yasalar insani ilişkileri güçlendirmeye ve onlardaki eksiklikleri gidermeye 

hizmet edeceklerdir (Rousseau, 2019, s. 50). 

Yusuf Has Hacib ile Rousseau’nun hukuk anlayışları karşılaştırıldığında ilk farkın 

hukukun kaynağına ilişkin olduğu görülmektedir. Rousseau “halkın bütünü için hiçbir 

zorunlu temel yasa yoktur ve olamaz” diyerek hukuku tamamen halkın genel çıkarı 

kapsamında ele almaktadır. Ona göre hukukun kaynağı halkın ortak çıkarıdır. Yusuf 

Has Hacib ise halkın menfaatini korumakla birlikte yukarıda da bahsedildiği üzere 

hukukun kaynağına ilişkin evrensel ve aşkın bir değere de referansta bulunmaktadır. 

Öte yandan Yusuf Has Hacib ile Rousseau hukukun toplumsal hayattaki yerine ilişkin 

benzer görüşlere sahiptir. Her ikisi de ona merkezi bir rol vermektedir. Ancak Rousseau 

hukuku herkesin egemen varlığın parçası olarak inşasında ve uygulanmasında rol aldığı 



 

  

94 

 

bir kurallar sistemi olarak görürken, Yusuf’a göre kanunlar büyük ölçüde hükümdar 

tarafından düzenlenecek ve devletin ilgili kurumlarınca uygulamaya konulacaktır. 

Bununla beraber hukukun üstünlüğü konusunda Yusuf ve Rousseau paralel düşüncelere 

sahiptir. Rousseau,  “hükümdar yasalara bağlı mıdır diye sormak da yersizdir, çünkü 

hükümdar devletin bir üyesidir” diyerek yasanın egemenin de üstünde olduğunu 

vurgulamaktadır. Yusuf ise “Beylik çok iyi bir şeydir, fakat daha iyi olan kanundur ve 

onu doğru tatbik etmek lazımdır (KB 454)” diyerek hukukun üstünlüğüne işaret 

etmektedir. Bunun yanı sıra Rousseau ile Yusuf Has Hacib devlet gücü ve toplumsal 

ahengin sağlanması ile hukukun uygulanması arasındaki ilişkiye yönelik benzer 

düşüncelere sahiptirler. Burada göz önünde bulundurulması gereken farklılık şu dur ki, 

Türk düşüncesinde töre hem yasayı hem de örfü kapsar iken Batı düşüncesinde bunlar 

iki farklı alan olarak değerlendirilmektedir.  

Yönetim Sanatı nihai hedef olarak “eylemsizlik” yoluyla sağlanacak toplumsal ahlaki 

dönüşümü benimsemiş olsa da iyi işleyen ve adil bir hukuk sisteminin önemine sıklıkla 

vurgu yapar. Esere göre yönetimin özü adalet ve doğruluktur. Adaletli hükümdarın 

Dao’su geniş olacaktır (s. 183). Bilge bir hükümdarın kendi zekâsı yerine hukuka ve 

önyargılar yerine adalete dayanması gerekir (s. 193). Mükemmel adalet kişisel 

çıkarların değil, karşılıklılık ilkesinin konusudur. Bütün Göğün Altı hükümdarın 

yüreğinde olduğu için ayrımcılık yapamaz (s. 179). Yetenekler ve eksiklikler yerine 

kişisel duyguların dikkate alınması Adaletin Dao’suna aykırı bulunmaktadır (s. 180).  

Yönetim Sanatı’na göre yasa devletin toplumsal alana güveni yayma aracı olduğu için 

memurlar hükümdarın yasaya aykırı kişisel isteklerine karşı tavır alma cesareti 

gösterebilmelidir. Bu tutum toplumsal güvenin korunması için gerekli görülmektedir (s. 

181). Taizong, yasanın kendi şahsına ait olmadığını ve Göğün Altı’ndaki herkes için 

geçerli olduğunu vurgulamaktadır (s. 181). Wei Zheng ise hükümdarın taraflı olması 

halinde alt düzeydeki memurların hileye başvuracağını belirtmektedir. Bu ise bu 

memurların büyük özü unutarak insanlarda hata aramalarını neden olmaktadır. Böyle bir 

durumda adalet düşüncesi ve merhamet fikri zarar görecek ve halk arasındaki 

çekişmelerin önüne geçilemeyecektir (s. 194). Cezalar adaletli olduğunda ise halk 

memnun olacak ve yönetime kin beslemeyecektir (s. 193). 



 

  

95 

 

Taizong’a göre “devletin yasa ve düzenlemeleri kısa ve öz olmalıdır”. Aynı suç için 

farklı hükümlerin bulunması hileli davranışlara neden olacağı için benzer içerikli 

düzenlemeler tek bir metne dönüştürülmelidir (s. 289).  Sonucunda ölüm ve yaşam 

olduğu için davalar doğru bir şekilde yönetilmelidir. Halkın şikâyetleri karşılık 

bulmazsa Yin ve Yang’ın uyumu zarar görecektir (s. 150). 

Taizong mahkemelerde yasa metinlerine gösterilen aşırı bağlılıktan rahatsız olduğunu 

dile getirmektedir. Yetkililer koşullar elverişli ise yasaya aykırı davranıp merhametle 

hüküm verebilmelidir. Ona göre adaletin sağlanması için suçun tespiti ve yasanın 

hükmünün uygulanması yeterli görülmemelidir (s. 282). Wei Zheng’e göre ise “davaları 

dinlerken ve cezaları yönetirken, baba ile oğul arasındaki sevgiyi kaynak almalı, 

hükümdar ile memur arasında görev bilincini korumalı, hoşgörü ve sertlik sıralamasında 

uygun denge” sağlanmalıdır. Davalara bakarken cezalara bir acıma hissinin rehberlik 

etmesi gerekmektedir. Bunun yanı sıra adaletin tesisinde istişareden faydalanılmalıdır 

(s. 195). Wei Zheng ceza ve ödülün amacının iyiliği teşvik ve kötülüğü engellemek 

olduğunu vurgulayarak yetkililerin insanları yargılarken yasayı yorumlamada anlık 

hislerine göre davranmaması gerektiğini dile getirmektedir. Ona göre aşırı cezalar 

Küçük İnsanlara yol açmaktadır. Ödüllerin yersiz verilmesi Üst İnsanların yolunun 

kapanmasına neden olmaktadır. “Küçük İnsan’ın kötülüğü kontrol altında tutulmazsa, 

Üst İnsan’ın iyiliği teşvik edilemezse düzenli bir yönetim ve cezalara gerek kalmaması” 

mümkün olmayacaktır (s. 283, 284). 

İkaz Memuru Wei Zheng, devlet yönetiminde ahlaki dönüşüm yerine yasal 

düzenlemelere bel bağlamanın yanlış bir tutum olacağına değinmektedir. Ona göre 

hükümdarın halkı kendine bağlamak için kanunlara öne çıkarması yanlış bir eğilimdir. 

Hükümdar ağır cezalara ve sert yasalara dayanmak yerine iyilik ve doğrulukla halkı 

yönetmelidir. Hükümdar iyilik sayesinde etkisini genişletecek; doğruluk sayesinde 

kendini düzeltecektir. Hükümdar astlarına iyi davranıp kendini düzeltirse mutedil bir 

şekilde yönetime düzen gelecek ve yumuşak bir şekilde ahlaki dönüşüme önderlik 

edilecektir. Cezalar ancak ikincil bir konumdadır. Bir yönetim sisteminde en önemli şey 

ahlak ve dönüştürücü eğitimdir. Zheng’e göre; “İnsanların tabiatları, duyguları, 

davranışları ve gelenekleri vardır. Tabiatları ve duyguları zihindir. Bunlar köktür. 

Davranışlar ve gelenekler ise dallardır. Bu nedenle (üstte bulunan) hükümdar, dünyayı 

huzura kavuşturduğunda önce kökle sonra da dallarla ilgilenir.” Hükümdar insanların 



 

  

96 

 

zihin dünyaları arasında uyum sağlamalıdır. Zihinler ve duygular doğru olduğunda 

ahlaksızlığın zemin bulacağı kötü düşünceler gelişme imkânı bulamayacaktır. Bilge bir 

hükümdarın önceliği insanların zihin yapısını düzenlemek olmalıdır. Davalar konusuna 

gelindiğinde ise en iyisi bunların tamamen ortadan kalkmasıdır. İnsanların birbirini 

sevmesi ya da eylemlerinde doğrulukla hareket etmesi kanunlarla sağlanabilecek bir şey 

değildir. Bunlar dönüştürücü eğitim sayesinde elde edilebilir.  Bilge insanlar 

cezalandırma ve yargılamayı benimsemezler; erdemi ve doğruluğu yüceltirler. Kanun 

koymanın amacı insanların eksikliklerini gidermek ya da hatalarını cezalandırmak 

değildir. Kanunlar kötülüğün önüne geçmek, felaketlerden kaçınmak ve doğru yolu 

salık vermek için oluşturulur. İnsan dönüştürücü etkiyi benimsediğinde Üst İnsan’ın 

zihin yapısına kavuşacaktır. Bu dönüşümün sağlanması için gereken şey insanlara 

önderlik yapılmasıdır. İnsanlar iyi görevlilerle muhatap olursa “sadakat ve güvenilirliği” 

benimseyecek, “iyilik ve cömertlik” yolunu takip edeceklerdir. Karşılaştıkları görevliler 

kötü olursa “cehalet ve ciddiyetsizliği” benimseyeceklerdir.  “Sadakat ve cömertlik” 

biriktiğinde Büyük Huzur olacaktır. Cehalet ve ciddiyetsizlik biriktiğinde (ülke) yıkılır, 

harap olur. Bilge bir hükümdarın sert cezalar yerine erdem yoluyla dönüşüme değer 

vermesi gerekir. İnsanların ahlak ve gelenekleri dönemin hükümdarına bağlıdır. Bunlar 

hükümdarın tutumuna göre şekil alır. Hükümdar halkı belli bir istikamette tutarak onları 

belli erdemlerle donatmayı başarırsa dönüştürücü eğitim başarılı olmuş olacak ve yeni 

gelenekler benimsenecektir (s. 191-193). Wei Zheng, ideal bir yönetimde ahlak ile yasa 

ve ceza ile ödül arasındaki ilişkisinin nasıl olması gerektiğine yönelik görüşlerini şu 

sözlerle sonlandırmaktadır;  

Üst İnsanların doğrularını Küçük insanların yalanlarından ayırt etmeyi istemek, hepsini 

erdemle kucaklamayı, onlara iyi niyetle davranmayı, onları doğrulukla sınırlandırmayı 

ve onları edeple terbiye etmeyi gerektirir. O zaman cezaları belirlemek ve ödülleri 

açıklığa kavuşturmak için iyinin iyi, kötünün de kötü olduğu düşünülürse Küçük 

İnsanlar dalkavukluğa son verecek Üst İnsanlar da kendilerini sürekli geliştireceklerdir. 

O zaman müdahaleci bir eyleme ihtiyaç duymayan bir yönetim kesinlikle yakınınızda 

olacaktır. (s. 207) 

Yönetim Sanatı’ndaki Yin-Yang kavramı ile Kutadgu Bilig’deki töre kavramı 

arasındaki “ideal nizam” anlayışı bağlamındaki benzerlik – her ne kadar biri soyut ve 

metafizik alanı da içine alan doğaya içkin kapsamlı bir nizamı, diğeri ise daha ziyade 

sosyal ve toplumsal nizamı ihtiva ediyor olsa da-  daha önce ifade edilmişti. Bununla 



 

  

97 

 

beraber törenin kapsam alanındaki maddi unsurlar büyük oranda sosyal ve siyasal alanı 

inşa eden kurallar dairesi içinde yer almaktadır. Töre her ne kadar Yin-Yang kavramıyla 

benzeşiyor olsa da, bu yönüyle hukuk yönü ağır basan, somut, metafizik unsurlardan 

daha bağımsız ve tecrübeye dayanan sosyal ve siyasal kuralları karşılayan bir kavram 

olarak ortaya çıkmaktadır. Öte yandan Yönetim Sanatındaki adalet ve hukuk anlayışına 

ilişkin yukarıda sunulan verilere dayanarak, eserin bu konularda törenin öngördüğü 

anlayışla büyük oranda benzerlik taşıdığı görülmektedir. Törenin değişmeyen temel 

nitelikleri olan “Könilik” (adalet), “Uz”luk (İyilik, faydalılık), “Tüz”lük (eşitlik) ve 

Kişilik (İnsanlık, evrensellik) Yönetim Sanatının sunduğu adalet düşüncesiyle 

örtüşmektedir. Yönetim Sanatında “yönetimin özünün adalet ve doğruluk” olarak kabul 

edilmesi, “yasanın hükümdara ait olmayıp herkes için geçerli olması”,  “hükümdarın 

ayrımcılık yapamaması” ve  “koşullar elverişli olduğunda yasaya aykırı davranıp 

merhametle hüküm verilebilmesi” eserde öngörülen hukuk anlayışının törenin temel 

nitelikleriyle uyuştuğunu göstermektedir. Bunun yanı sıra Yönetim Sanatında 

memurların hükümdarın yasaya aykırı kişisel isteklerine karşı tavır alma cesareti 

gösterebilmesi (s. 181) gerektiği yönündeki görüşü ile Kutadgu Bilig’de Yusuf Has 

Hacib’in kanundan daha güzel olan şeyin hükümdarın da kanuna uyması olduğunu ifade 

etmesi, iki eserin de hukukun devlet yönetimindeki yeri konusunda aynı doğrultuda 

düşündüğünü göstermektedir. Bununla beraber yukarıda ifade edildiği gibi Kutadgu 

Bilig’de töreye toplumsal ve siyasal alanı düzenleyen nihai bir normlar sistemi olarak 

vurgu yapılırken, Yönetim Sanatında hukuk nihai hedefi değil; adeta büyük ölçüde 

ahlaki dönüşüme bir hazırlık aşamasını ifade etmektedir. Yönetim Sanatı hükümdara 

eylemsizlik yoluyla sağlanacak ahlaki dönüşüm sayesinde mümkün olduğunca 

kanunlara daha az ihtiyaç duyulan bir sistem inşa etmeyi salık vermektedir. 

Yönetim Sanatından farklı olarak Kutadgu Bilig’de nihai hedef olarak salt soyut 

ahlakilik değil maddi kuralların gücünü koruduğu hukukilik temel hedef olmuştur. 

Kutadgu Bilig’de ahlak nihai hedef değil; törenin tamamlayıcı unsurudur. Törenin kamu 

düzenine tatbiki konusunda son derece hassas bir tutum içerisindeki Yusuf Has Hacib 

onun İslam öncesi Türk toplum hayatındaki yerini canlı tutmuş ve bu kavramı eserinin 

merkezine yerleştirmiştir (Şeker, 2016, s. 189). İslam’ın kabulünden sonra Türkler 

bireysel ve toplumsal hayatlarını bu dinin gereklerine göre tanzim etmekle birlikte 

İslamiyet’le çatışmayan törelerini korumaya özen gösterdiler (Niyazi, 2021. s. 66). 



 

  

98 

 

Diğer bir ifadeyle töre içerik olarak belli bir değişim gösterse de işlev olarak varlığını 

sürdürmüştür. Bu hususa dikkat çeken Şeker’e (2016, s. 189) göre Yusuf Has Hacib 

“kanun, usul ve örfü birbirinin yerine kullanır, siyasi iradenin istikametini ve sınırlarını 

töreyle tayin eder.” Bu bağlamda Kutadgu Bilig’le birlikte törenin İslami bir çerçeveye 

dâhil olup yeni boyutlar kazandığı görülmektedir. Böylece töre Müslüman bir toplumun 

ihtiyacı olan sosyal ve siyasal yapıyı yine İslam’ın belirlediği temel ölçütler dairesinde 

kendi milli değerler siteminin üzerinde inşa etmenin kavramsal çerçevesini sunar. 

Burada ortaya çıkan hareket alanını Yusuf Has Hacib devlet ve toplum için en iyi 

olanını belirlemek için kullanmaktadır. 

3.8. Kutadgu Bilig’de Hükümdarın Nitelikleri ve Töre 

Kutadgu Bilig’de devlet ve toplum hayatının merkezinde konumlanan hükümdar ise 

ancak töre ile kendi misyonunu anlamlı hale getirmekte ve meşruiyet kazanmaktadır. 

Zira güneşle sembolize edilen hükümdar Küntogdı’nın kendisi bizzat töre yani kanun 

(geniş anlamda ise adalettir) dur.  O tıpkı güneşin aydınlığını eksiltmeden bütün 

dünyaya eşit şekilde ışık saçması gibi toplumun bütün fertlerine eşit konumda ve 

onların tamamına karşı aynı kural ve ölçülerle davranmaktadır.  Bununla birlikte göz 

önünde bulundurulması gereken mühim bir meselede Kutadgu Bilig’in hikâyesinin 

sembolik yapısı nedeniyle hükümdar Küntogdı’nın bazen doğrudan bir hükümdarı 

bazen de adalet kavramını sembolize edecek şekilde eserde kendine yer buluyor 

olmasıdır. Yusuf Has Hacib hükümdarı şu sözlerle tanıtmaktadır; 

Önce Küntogdı hükümdardan bahsettim; ey iyi insan bunu izah edeyim 

(KB 353) 

Bu Küntogdı dediğim doğrudan doğruya kanundur; Aytoldı ise, saadettir 

(KB 355) 

Hükümdar Küntogdı böylece bu tabiatı ile, güneş ve ay gibi parlayarak, 

dünyayı aydınlattı (KB 415) 

Kutadgu Bilig’deki hükümdarın bu merkezi konumu Farabi’nin Medine’tül Fazıla adlı 

eserinde yer alan şehir reisinin merkezi konumuna benzerlik göstermektedir. Farabi 

(1990, s. 89) hükümdarın bu merkezi konumuna ilişkin “fazıl şehirdeki bütün işlerin 

hedefi, reisin bizzat kendisi olmalıdır. Onun başka kimselerin hükmü altına girmeyen 



 

  

99 

 

bir insan olması lazımdır” demektedir. Bununla beraber Farabi hükümdarın aklının her 

yönüyle mükemmel hale gelmiş olması ve bu aklın düşünce halinde olan ürünlerini 

reisin uygulamaya koyabilecek bir kabiliyetinin olması gerektiğini vurgular. Farabi’ye 

göre hükümdarın akıl yönünden öyle bir mükemmelliğe ulaşmış olması gerekir ki adeta 

“bilfiil akıl” olması gerekir (Farabi, 1990, s. 89). Kutadgu Bilig ise her ne kadar 

hükümdara törenin sembolü olma şeref ve sorumluluğunu verse bile şahıs olarak onu 

her yönden kusursuz bir insan olarak nitelendirmez. Ona göre hükümdar sürekli 

çevresindeki devlet adamlarından hem düşünce ve akıl hem de uygulama konusunda 

destek almalıdır. Dahası devlet adamı olmasa bile Odgurmuş gibi ermişlerin hikmetli 

tavsiyelerine kulak vermelidir.  Böylece hükümdarın mümkün olan bütün imkânları 

kullanarak törenin amaçlarını gerçekleştirmeye gayret etmesi gerekir. Zira Kutadgu 

Bilig’de törenin hükümdarlık makamının dahi önüne geçirildiği görülmektedir. Bu 

hususta Yusuf Has Hacib; “Beylik çok iyi bir şeydir, fakat daha iyi olan kanundur ve 

onu doğru tatbik etmek lazımdır” (KB 454) demektedir. Böylece Yusuf Has Hacib, 

töreyi hükümdarlık makamını da içine alacak şekilde kapsamlı toplumsal mutabakatın 

ve tefekkürün genel çerçevesi olarak sunmaktadır. Farabi ise şehir reisine o kadar bağlı 

bir sistem ön görür ki belli kişisel kabiliyet ve faziletlere sahip biri bulunamadığı 

hallerde “şehrin riyasetine gelmiş olan ilk reis ile haleflerinin verdikleri şeriat ve 

sünnetler muhafaza edilir; ondan sonraki reisin de doğuşunda ve çocukluğunda 

zikrettiğimiz şartların bulunması lazımdır (Farabi, 1990 s. 89)” demektedir. Burada 

görüldüğü gibi Farabi şehrin idaresini gerçekleştirmeye haiz bir kişi bulunamazsa doğru 

olanın önceki reislerin oluşturduğu kural ve uygulamaları sürdürmek olduğunu 

söylemektedir. Bu noktada Kutadgu Bilig’in merkezi kavramı olan törenin süreklilik 

özelliğiyle bir benzeşmenin söz konusu olduğu görülmektedir. Ne var ki Kutadgu Bilig 

bu denli hükümdara bağlı bir sistem öngörmemektedir.  

Platon öngördüğü devlet sisteminde yöneticilik makamına gelecek kişiler için bir 

hanedandan gelme şartı aramaz. Ona göre devleti düşüncenin zevkine varmış, akıl ve 

diyalektik aracılığıyla elde ettiği bilgiler yoluyla ruhunu yücelterek varlıkların özünü 

kavrayabilmiş filozoflar yönetmelidir. Platon’un devlet sisteminde yöneticilere yurttaş 

sözü dışında kurtarıcılar ya da koruyucular denilecektir (Platon, 2019, s. 168). Ona göre 

devletin başına filozoflar gelmedikçe ya da hâlihazırda devletin başında olanlar filozof 

olmadıkça yani yönetici devlet gücünü akılla birleştirmedikçe ve herkese kesin bir 



 

  

100 

 

kanunla kendi yapacağı iş tahsis edilmedikçe devlet huzura kavuşamayacaktır (Platon, 

2019, s. 182). 

Platon devlet nazariyesinde devletin yönetimini ve toplumsal düzenini sağlayacak 

seçkin bir sınıf tahayyül eder. Bekçilerimiz dediği bu sınıfın eğitimine özel önem verir. 

Bunlar çocukluklarından itibaren dayanıklı, yiğit, güzel, iyi huylu, aklı başında olmaları 

ve verilecek eğitime uygunlukları dikkate alınarak belirlenecektir (Platon, 2019, s. 257). 

Seçilen çocuklar belli yaş seviyelerinde o yaşın gerektirdiği eğitimleri alarak 

ilerleyeceklerdir. Hem askeri eğitimleri hem de geometri, müzik vb. eğitimleri alan bu 

kişiler bir biri ardınca yönetimi ele alacaklardır (Platon, 2019, s. 260-264). Devletin 

başına hem savaşta hem felsefede en ileri seviyeye ulaşan yurttaşlar geçecektir (Platon, 

2019, s. 267). 

Yusuf Has Hacib ile Platon’un yöneticiye ilişkin bakış açılarında bazı benzerlikler 

olmakla birlikte önemli ölçüde farklılaşma da tespit edilmektedir. Platon yöneticinin 

akıl ve bilgi yönünden mükemmelleşerek filozof seviyesine çıkmış kimseler arasından 

bir filozof olması gerektiğini söylemektedir. Bununla beraber bu filozof her ne kadar 

mükemmelleşmiş biri de olsa bütün sistemi kendi şahsında temsil etme kabiliyetine 

sahip olmadığı için töre gibi merkezi konuma sahip değildir. Küntogdı kendi aklının ve 

bilgisinin dışına çıkarak faklı rollere sahip olan Aytoldı, Ögdülmiş ve Odgurmış’ın akıl 

ve bilgisinden yararlanarak devlet yönetiminde kurumsallığı ve işbirliğini öne 

çıkarmaktadır. Yusuf Has Hacib hükümdarın şahsi yeteneklerini bir devlet için yeterli 

görmemektedir. Bunun dışında hükümdarlık Platon’un sisteminde olduğundan farklı 

olarak babadan oğula geçmektedir.  

Hobbes’a göre ise insanlar bir ahitle bir egemene tabi olduktan sonra – egemen bir kişi 

ya da heyet olabilir- egemenin “yapacağı veya yapılmasını uygun bulacağı her şeyi” 

kabul ederek egemenin yaptıklarının  “farazi amili” olmayı üstlenir (Hobbes, 2019, s. 

138). Egemenden şikâyet eden egemenin yaptıklarının sorumlusu kendisi olacağı için 

gerçekte bizzat kendisinden şikayetçi demektir. Hobbes “egemen güce sahip olan hiç 

kimse, uyrukları tarafından adil olarak öldürülemez veya başka bir biçimde 

cezalandırılamaz” diyerek böyle bir durumda amilin “kendisi tarafından yapılmış 

eylemler için bir başkasını cezalandırmış” olacağını söyler ( Hobbes, 2019, s. 140).  

Hobbes’a göre egemen güç yasa koyma ve kaldırma yetkisine sahip olduğu için toplum 



 

  

101 

 

yasalarına tabi değildir (Hobbes, 2019, s. 201). Hobbes ferdin can güvenliği dışında 

hükümdara herhangi bir sorumluluk bırakmamaktadır. Kutadgu Bilig’deki hükümdar 

her ne kadar kanun koyma hakkına sahip olsa da bu kanunlar törenin genel çerçevesinin 

kapsamı dışına çıkamamaktadır. Yusuf Has Hacib hükümdarı yaptığı eylemlerden 

sorumlu tutmakta ve onu doğru, ahlaki ve hukuki olana yönlendirmektedir.  

Thomas More ise “Bildiğiniz gibi kral öyle bir kaynaktır ki; iyilik de kötülük de oradan 

sel gibi akar halkın üstüne” diyerek hükümdarın bu merkezi konumuna işaret eder 

(More, 2020, s. 8). Hükümdarın iyiliğin ve kötülüğün merkezinde yer alması More’un 

bu konudaki görüşlerinin Yusuf Has Hacib’in görüşleriyle uyumlu olduğunu 

göstermektedir. Yusuf Has Hacib hükümdarı akıl, bilgi, ahlak ve hikmet ile kötülüğün 

kaynağı olmaktan çıkarma gayreti içerisindedir.  

Töre ile kut arasındaki münasebetin Kutadgu Bilig’de ele alınan ilk konu olması bu 

bağlamda dikkat çekicidir.  kutu (iktidar)  temsil eden Aytoldı kendi başına yaşadığı 

dönemde bir anlam ve değer arayışı ile töre yani hükümdara gitmektedir. Ancak töreye 

hizmetkâr olarak değer kazanmaktadır. Aynı şekilde akıl ve bilgiyi temsil eden 

Ögdülmiş (Övülmüş) de ancak hükümdara vezir olarak anlam ve değer kazanmıştır. 

Hikmeti temsil eden Odgurmış ise bütün isteksizliğine rağmen hükümdara yani töreye 

saygının önemine değinerek sürekli hizmette bulunmasa da onu ziyaret etmeyi kabul 

etmiştir. 

Kutadgu Bilig’de adalet İran geleneğinde olduğu gibi bir af ve bağışlama konusu 

olmayıp değişmez bir töre veya yasanın tarafsız bir şekilde uygulanması anlamına 

gelmektedir (İnalcık, 1993, s. 49). Kutadgu Bilig’de kanunun öne çıkan özellikleri 

arasında herkes için aynı derece geçerli oluşu, süreklilik niteliği ve etkisinin istikrarı 

vurgulanmaktadır.  Yusuf Has Hacib Küntogdı’nın ağzından bunları şöyle 

sıralamaktadır; 

İşte bak, ben de doğruluk ve kanunum; kanunun vasıfları bunlardır, dikkat et (KB 800) 

İster oğlum, ister yakınım veya hısımım olsun; ister yolcu, geçici, ister misafir olsun; 

(KB 817) 

Kanun karşısında benim için bunların hepsi birdir; hüküm verirken hiç biri beni farklı 

bulmaz (KB 818) 



 

  

102 

 

Hükümdar cevap verdi: - Alim benim tabiatımı güneşe benzeterek, bu adı verdi (KB 

824) 

Güneşe bak, küçülmez, bütünlüğünü daima muhafaza eder; parlaklığı hep aynı şekilde 

kuvvetlidir (KB 825) 

Benim de hükmüm böyledir, ben ortadan kaybolmam; hareketim ve sözüm bütün halk 

için aynıdır (KB 828) 

Kutadgu Bilig’de yukardaki beyitler aracılığıyla kanun ile hükümdar arasındaki ilişki 

özetlenmiştir. Diğer taraftan bu denli baskın bir konuma sahip olan kanunun kaynağı ve 

uygulayıcısı konumundaki hükümdarın ne tür hususiyetlere sahip olması gerektiği 

konusu da eserde pek çok ayrıntıyla birlikte verilmiştir. Arslan, Kutadgu Bilig’teki 

devlet modelinin teokratik bir nitelik taşımakla birlikte buradaki hükümdarın bir zorba 

veya despot ya da Machiavelli’nin tasvir ettiği prens olmadığını vurgulamaktadır. Ona 

göre Kutadgu Bilig’deki hükümdar “Başta bilginler olmak üzere birçok danışmanı 

vardır. O, adil kanun (=köni törü) yapar, adaletli ve merhametlidir. Halka doğru yolu 

gösteren, erdemleri öğreten, bilgiyi her şeyin üstünde tutan bir ahlak sembolüdür. 

Yüzyıllar sonra Batı’da “Aydın Kral” denilen hükümdar tipidir (Arslan, 1987, s. 19)”.  

Görüldüğü gibi Kutadgu Bilig’de hükümdar siyasal kişiliğinin yanında toplumsal hayata 

dönük meselelerde de merkezi ve öncü bir rol üstlenmektedir. Şeker’e göre “Yusuf Has 

Hacib’in Kutadgu Bilig’de hemen her şeyi hükümdarda hülasa etmesi öteden beri 

hükmünü yürüten geleneğin bir devamı olması bakımından mühimdir (Şeker, 2016, s. 

188)”. Ünal ise Kutadgu Bilig’deki hakimiyet şartlarının Yusuf Has Hacib’in Sünni ve 

Maturidi bir İslam anlayışına sahip olmasıyla doğrudan ilişkisi olduğuna vurgu yapar. 

Ona göre Sünni-Maturidi anlayışın “hükümdarlık için şart koştuğu akil, baliğ olma ve 

devlet işinde hangi uygulamanın en iyi olduğunu bilme şartı Yusuf Has Hacib’in bey 

olacak kişide aradığı şartlar arasında yer alır (Ünal, 2019, s. 267)”.  

3.8.1.  Kutadgu Bilig’de hükümdarın hak ve sorumlulukları 

Kutadgu Bilig’in hükümdara yalnızca hak değil; sorumluluk da yüklüyor olması Yusuf 

Has Hacib’in günümüz modern devlet anlayışına oldukça benzer bir siyasal bakış 

açısına sahip olduğunu göstermektedir. Doğan bunun demokratik bir anlayışı 

yansıttığını ifade etmektedir. Bu bağlamda Doğan şunları söylemektedir;   



 

  

103 

 

Kutadgu Bilig’in yöneten-yönetilen ilişkisinde vurguladığı iki özellik, bizi bu eserin 

demokratik yapısı konusunda ikna etmektedir: Bunlardan biri, sadece yönetenlerin 

değil, yönetilenlerin de haklarının olması; diğeri ise, yönetenlerin toplumsal düzeni 

korku üzerine değil, adalet, sevgi ve anlayış üzerine kurması gerektiğidir (2002a, s.136) 

Kutadgu Bilig’de Yusuf Has Hacib hükümdara pek çok ahlaki ve idari sorumluluk 

yüklemektedir. Hükümdarın ahlaki, dini görevlerini yerine getirmesi, devletin ihtiyacı 

olan düzenlemeleri akıl ve bilgiye dayanarak hikmetle yerine getirmesi gerekir. 

Hükümdarın en büyük ve şümullü vazifesi törenin gereklerinin uygulanmasıdır. Zira 

töre “halkın hakkı idi ve halkın hizmetindeydi (Başer, 1995, s. 19)”. Yusuf Has Hacib 

halkın hükümdar üzerindeki haklarını sıraladığı beyitlerin arasında kanunun 

uygulanmasını açıkça belirtmektedir. O halkın hükümdar üzerindeki haklarını şöyle 

sıralamaktadır; 

Tebaanın senin üzerinde üç hakkı vardır; bu hakları öde ve onları zorluğa düşürme. 

Bunlardan biri: memleketinde gümüş temiz kalsın, onun ayarını koru ey bilgili insan! 

İkincisi halkı adil kanunlarla idare et; birinin diğerine tahakküme kalkışmasına meydan 

verme, onları koru. 

Üçüncüsü bütün yolları emin tut; yol kesici ve haydutların hepsini ortadan kaldır. 

Böylece tebaa hakkını ödedikten sonra, sen de onlardan kendi hakkını isteyebilirsin ey 

cömert hükümdar! (KB; 5574, 5575,5576,5577,5578) 

Yusuf Has Hacib bu beyitleri ile hükümdara halka karşı üç temel sorumluluk alanı 

göstermektedir. Öncelikle gümüşün ayarının korunmasını halkın bir hakkı olarak 

göstermektedir. Böylece Yusuf ekonomik alanda devletin halkına yönelik pozitif 

yükümlülükler taşıması gerektiğini vurgulamaktadır. Hükümdarın ikinci sorumluluğu 

ise halkın adil kanunlarla yönetilme ve hukuki güvenceye sahip olma hakkının temin 

edilmesine yöneliktir. Yusuf Has Hacib adil kanunlarla yönetilmeyi tebaa için bir hak 

olarak görmektedir. Ayrıca hükümdar halk içindeki tahakküm çabalarının önüne 

geçerek toplumun özelikle zayıf kesimlerine yönelik hukuki güvence sağlamak 

gerektiğine vurgu yapmaktadır. Üçüncü olarak Yusuf halkın güvenlik hakkı üzerinde 

durmaktadır. Hükümdarın toplum fertlerinin can ve mal güvenliğini tehlikeye atan 

unsurları ortadan kaldırılmasını halkın hakları arasında saymaktadır. Bu haklar devletin 

ekonomik, hukuki ve güvenlik alanlarında pozitif yükümlülükler üstlenmesi gerektiği 



 

  

104 

 

anlamına gelmektedir. Yusuf Has Hacib bu hakları halka tanımanın ötesine geçerek 

hükümdarın kendi haklarını talep edebilmesi için bu hakları yerine getirmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır.  

Kutadgu Bilig hükümdara bu hakları yerine getirdikten sonra talep edebileceği hakları 

şu şekilde sıralamaktadır.  

Tebaa üzerinde üç hakkın vardır; bunu onlardan istemelisin, iyice dinle! (KB 5579) 

Biri halk senin emirlerine hürmet etmeli ve bu emir ne olursa-olsun onu derhal yerine 

getirmelidir. ( KB 5580) 

İkincisi hazine hakkını gözetmeli ve bunu vaktinde ödemelidirler, ey eli açık insan! (KB 

5581) 

Üçüncüsü senin dostuna dost ve düşmanına düşman olmalıdırlar. (KB 5582) 

Böylece sen onlara karşı vazifeni yapmış olursun, onlar da senin hakkını ödemiş olurlar. 

(KB 5583) 

Öncelikle Yusuf Has Hacib, törenin temsilcisi olan hükümdarın emirlerinin halk 

tarafından kesin olarak yerine getirilmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Böylece halk 

törenin uygulanmasında kendine düşen yükümlülüğü yerine getirmiş olacaktır. İkinci 

olarak paranın değerini koruyarak halkın ekonomik hakkını dikkate alan devletin bunun 

karşılığında hazinenin hakkı olan vergisini talep ettiği görülmektedir. Üçüncü olarak 

tebaa kendi güvenliğinin sağlanmasına karşılık devletin güvenliğine ilişkin görevini 

yerine getirmek için hükümdarın dostuna karşı dostça ve düşmanına karşı düşmanca 

davranma yükümlülüğü taşımaktadır. Kutadgu Bilig’de devletin ve halkın hakları 

arasında görülen bu paralellik Yusuf Has Hacib’in devlet ve toplum arasındaki ahenk ve 

bütüncüllüğe verdiği ehemmiyeti ortaya çıkarmaktadır. Burada devletin tebaasından tek 

taraflı talepte bulunmak yerine karşılıklı yükümlülük inşa ettiği görülmektedir.  Bu 

durum toplum devlet ilişkisine bir denge getirmektedir.  

Yusuf Has Hacib, hükümdarın halkla münasebetinde kuracağı dengeye ilişkin olarak 

şunları söylemektedir;  

Himmet ile beraber, bir de siyaset lazımdır; siyaset için de beylik şartlarını haiz bir 

beyin riyaseti lazımdır. (2127) 



 

  

105 

 

Bey memleket ve kanunu siyaset ile düzene koyar; halk hareketini onun siyasetine 

bakarak tanzim eder. (2128) 

Beylerin kapısını siyaset süsler; bey siyaset ile memleketini düzene koyar. (2130) 

Kötü insanlara karşı siyaset yürütmeli; halk arasında kargaşalığı siyaset yatıştırır. (2131) 

Yusuf Has Hacib hükümdara halka karşı lütufkâr davranmanın yanı sıra gerektiğinde 

hükümdarlığın gereği olarak suçlulara karşı siyaset yürütmekten yani cezai tedbirler 

almaktan geri durmaması gerektiğini dile getirmektedir. Böylece hem halkın huzuru 

temin edilecek hem de halkın hükümdarın izini takip etmesi sağlanacaktır.   

Yusuf Has Hacib eserinde toplumsal barışın sağlanması için ana unsur olarak doğru 

kanunlara dayanan adil hukuk düzenini önermektedir. Bununla beraber siyaset 

yapımında toplumun farklı kesimlerinin ihtiyaçlarının göz önünde bulundurulmasının 

taşıdığı öneme vurgu yapmaktadır. Böyle bir yönetim anlayışının kanunun (töre) gerçek 

anlamda uygulanması demek olduğunu ifade etmektedir.  

Yusuf bu doğrultuda Odgurmış’ın ağzından şu beyitlere yer vermektedir; 

Sen her vakit doğrulukla hüküm et; beylik kanun ile ayakta durur. (KB 5285) 

Ey bey, gücün yettiği kadar kanunu tatbik et ve halkın hakkını vermeğe çalış.(KB 5288) 

Fakir, dul ve yetimleri kolla; bunları korumak kanunu gerçekten tatbik etmek demektir 

(KB 5302). 

Bu beyitler göstermektedir ki Yusuf devletin sürekliliğini kanunlara bağlamakta; 

kanunların tatbiki ile halkın hakkı arasında ilişki kurarak toplumun alt kesimlerine 

yönelik koruyucu önlemlerin kanunu gerçekten uygulamak anlamına geldiğini 

vurgulamaktadır. Buradaki kanun sözcüğünün törenin geniş anlamında düşünülmesi 

gerektiği açıktır. Zira verili hukuk kurallarının gerçekten uygulanmasından ziyade 

evrensel insani değerlerin uygulanması söz konusudur.  Bu noktadan hareketle onun 

devletin devamlılığı açısından kanunu sosyal bir perspektife ve evrensel insani 

değerlere dayandırdığı anlaşılmaktadır. Yusuf’un gözünde devlet toplumdan bağışık 

ayrı bir varlık alanını ifade etmemektedir. Devlet ve toplum kanunlar üzerinden sürekli 

bir etkileşime sahip olup varlıkları birbirine bağlıdır. 



 

  

106 

 

Yusuf Has Hacib’in devlet kurgusunda devlet ve toplum arasındaki ilişkinin önemli bir 

unsurunu da ekonomik yapının sağlıklı işlemesinin temini oluşturur. Yusuf Has Hacib 

ekonomik organizasyonun başarısını hem devletin kendi menfaati hem de sosyal barışın 

sağlanması açısından değerlendirmektedir. Bu bağlamda toplumsal yapıyı oluşturan 

ekonomik sınıflar arasındaki uçurum oluşmasının önüne geçmeye ve ekonomik 

kalkınmanın toplumun bütününü kapsayacak şekilde gerçekleştirmeye önem 

atfetmektedir.  

Yusuf Has Hacib devlet ve halkın zenginleşmesi ve bu zenginliğin elde edilmesinde 

hukukun oynadığı role ilişkin şunları söylemektedir;  

Hangi memleketin beyi iyi ve doğru olursa, o memleketin halkı zenginleşir (KB 5544)                        

Halkın zenginliği beyin zenginliğidir; ister onu, ister bunu temin et (KB 5545) 

Bunlardan sonra avam kısmı gelir; bunlara kanunu tatbik et ve iyi bak (KB 5559) 

Bunlar da üç zümredir, bunları birbirinden ayrı tut; onları zorlama; zorlarsan bu 

memleket için felaket olur (KB 5560) 

Bunlardan biri zenginlerdir, ey kudretli insan halk arasında kuvvetli olanlar bunlardır. 

(KB 5561) 

Bunlardan sonra orta halli insanlar gelir; orta halliler zenginlerin yaptıklarını 

yapamazlar (KB 5562) 

Bunlardan sonra fakirler gelir; her şeyden önce bunlar korunmalıdır (KB 5563) 

Zenginlerin yükü orta hallilere yüklenmemelidir; yoksa bu orta halliler bozulur ve 

büsbütün sarsılır (KB 5564) 

Orta halli kimselerin yükünü fakirlere yüklememeli; yoksa fakir açlıktan kırılır ve 

mahvolur (KB 5565) 

Fakiri korursan o orta halli olur; orta halli biraz kendini toparlarsa zengin olur (KB 

5566) 

Fakirler orta halli olursa orta halliler zenginleşir; orta halliler zenginleşirse memleket 

zengin olur (KB 5567) 

Memleket düzene girer ve halk huzura kavuşur; o zaman sen de çok hayır-dua alırsın 

(KB 5568) 



 

  

107 

 

Devletin zenginliğini önemseyen Yusuf Has Hacib, bu zenginlik için halkın çıkarı 

aleyhine yürütülecek faaliyetlere bel bağlamamakta aksine halkın zenginliğini devletin 

zenginliği ile eş tutmaktadır. Halkın zenginliğini ise adil vergilendirme yaparak sosyal 

bir tutum sergilemek suretiyle sınıflar arası uçurumu kapatarak gerçekleştirmek 

istemektedir. Böylece hem halk içinde sınıf farklılıklarından kaynaklı huzursuzlukların 

önüne geçmek hem de bütün halkın zenginliğini temin etmek istemektedir. Halkın 

zenginliğe kavuşması ile devlet zengin halkın desteğiyle daha da güçlenerek ülke içine 

ve ülke dışına yönelik girişimlerini sürdürme imkânı bulacaktır. Böylece Yusuf’un ideal 

nizamının ekonomik ayağı tamamlanmış olacaktır.   

3.8.2. Kutadgu Bilig'de hükümdarın ahlaki meziyetleri 

Kutadgu Bilig’in öngördüğü toplumsal ve siyasal yapının önde gelen unsurları arasında 

yer alan ahlak hükümdarla birlikte diğer vezirlere de tavsiye edilerek bütün devlet 

adamlarına yayılması gereken temel bir nitelik olarak sunulmaktadır. Bu yüzden 

devletin başındaki şahsiyet olarak hükümdarın da ahlaki açıdan olgun bir kişi olması 

beklenilmektedir. Toplum ve devlet sisteminin kilit taşı rolünü üstlenen hükümdarın 

ahlaki hususiyetleri inşa edilen nizamın sürdürülebilmesi açısından kritik bir önem 

taşımaktadır. Hükümdar ahlaki olarak takındığı tavırlarla kendini insanlara sevdirmeyi 

başarmalı ancak gerektiğinde suçluları cezalandırma siyaseti yürütmekten geri 

durmamalıdır. Öte yandan hükümdarın davranışlarıyla sıradan insanlardan ayrılarak 

soylu insanların tavırlarını benimsemesi gerekmektedir. Yusuf Has Hacib, hükümdarın 

sahip olması gereken ahlaki hususiyetleri şöyle özetlemektedir; 

Cömert ol, bağışla, yedir ve içir; eğer malın eksilirse, tekrar vur, al ve eksileni tamamla. 

(KB 2053) 

Bey haya sahibi ve insanların seçkini olmalı; haya sahibinin tavır ve hareketi 

eksilmeyen bir bütündür (KB 2005) 

Haya sahibi kimse yumuşak tabiatlı olur; kendisine yakışmaya hiçbir işe el sürmez (KB 

2006) 

Bey mütevazi ve alçak gönüllü olmalı, suçlu kimselerin de suçunu affetmelidir (KB 

2122) 

O güler yüzlü, tatlı sözlü, yumuşak huylu olmalı ve bütün hareketlerinde de bunlara 

uygun davranmalıdır (KB 2073) 



 

  

108 

 

Küstahlık, acelecilik, zevzeklik, bunlar avam tabiatıdır; bey bunlardan uzak 

bulunmalıdır (KB 2078) 

Avam tabiatının beye yakın olması uygun düşmez; bu tabiat yaklaşırsa, bey itibarını 

derhal kaybeder (KB 2019) 

Siyah –kul rengidir, bey –beyaz olur; siyah ve beyaz böyle ayırt edilmiştir (KB 2080) 

Kutadgu Bilig'de Yusuf Has Hacib, töreye dayalı devlet ve toplum modeli açısından da 

ahlaka özel bir vurgu yapmaktadır. Yusuf, ahlakı, akıl ve bilgiyi dayalı kanun düzenini 

destekleyecek ve onların yetersiz kaldığı alanları tanzim edecek bir unsur olarak 

kullanmaktadır. Zira ahlak kanunun kapsamının daha ilerisinde bir insani olgunluğu 

ifade etmektedir. 

Yusuf Has Hacib ahlakın bütün insanları kapsayacak şekilde yaygınlaşmasına yönelik 

arzusunu dile getirse de onun için öncelikli olan yöneticilerin ahlaklı olması daha 

elzemdir. Çünkü halk işlerinde yöneticileri takip etmektedir. Bu yüzden yöneticin güzel 

ahlaklı olması bütün bir toplumun güzel ahlaklı olmasını sağlayacaktır. Aksi ise 

toplumun fesada uğramasına neden olacaktır. Yusuf bu hususta; 

Tecrübeli, sözünü düşünerek söylemiş Ötüken beyi ne der dinle (KB 1962) 

Halk için beyin çok seçkin olması lazımdır; özü, sözü doğru ve tabiatı güzide olmalıdır  

(KB 1963) 

Bilgili, akıllı, halka muamelesi iyi, cömert, gözü tok ve gönlü zengin olmalıdır. (1964) 

Her türlü iyiliğe el uzatmalı; hayâ sahibi, yumuşak huylu ve asil tabiatlı olmalıdır (KB 

1965) 

Beylik için insanın ilk önce asil soydan gelmesi gerekir; bey cesur, kahraman, kuvvetli 

ve pek yürekli olmalıdır (KB 1949) 

Sen halkın seçkinisin, hareketin de seçkin olsun; düşüncen ve sözün de dürüst ve doğru 

olsun (KB 5223) 

Şarap içme, fesada katılma; onlardan uzaklaş; bu ikisi köşk, saray ve kaleleri yıkar (KB 

5263) 

Halkın bütün uygunsuzluklarını beyler düzeltir; bey uygunsuzluk ederse, onu kim yola 

getirir (KB 2107) 



 

  

109 

 

İnsan temiz olmayan şeyleri su ile yıkayıp temizler; eğer su kirlenirse ne ile ve nasıl 

temizlenir (KB 2108) 

Yusuf Has Hacib, hükümdarda aranacak özellikleri; devlet yönetiminde bilgiye ve akla 

önem vermesi, halka karşı cömert ve yumuşak huylu olması, özüyle ve sözüyle doğru 

asil karakterli seçkin biri, gözü ve gönlü tok, iyilik yapmayı seven hayâ sahibi, içki gibi 

kötü alışkanlıklardan ve bunların sebep olduğu fesatlardan uzak bir insan olması olarak 

sıralamaktadır. Halkın kötü huylarını beyin düzeltmesi gerektiğini söylemektedir. Fakat 

hükümdarın bireysel anlamda ahlakını bozması halinde onu düzeltecek kimsenin 

bulunmasının zor olduğuna dikkat çekmektedir. Bununla beraber Yusuf Has Hacib'in 

burada devlet sitemindeki bozulma nedeniyle ortaya çıkacak denetim sorununa da atıfta 

bulunduğu açıktır. 

Platon devlet görüşünde ahlaki unsurları ön plana çıkarmaktan kaçınmaktadır. O 

ahlaktan ziyade akıl ve bilgi yoluyla öz varlığa ulaşmayı ve böylece her şeyin gerçek 

bilgisini elde ederek davranışları ona göre şekillendirmeyi önermektedir. Ona göre 

devletin dört temelinden biri olan "doğruluk" her ne kadar ahlakla ilişkili bir kavram 

olsa da, o bu kavramı oldukça farklı bir muhteva ile kullanır. Ona göre doğruluk 

herkesin kendine yüklene görevi yerine getirmesidir. Onun siyaset nazariyesinde 

devletin temel unsurundan bir diğeri olan "ölçü" işlevi itibariyle kısmen Kutadgu 

Bilig'deki hikmet ve ahlak düşüncesiyle benzerlik göstermektedir. Çünkü "ölçü" hem 

hikmet ve ahlak gibi yöneticilerin dışında halk arasında da yaygınlık kazanması gereken 

hem de yine hikmet ve ahlak gibi tüm toplum kesimlerini ortak zeminde buluşturacak 

bir değerdir. Ancak anlamsal içerik olarak "ölçü", hikmet ve ahlaktan oldukça farklıdır. 

Zira Platon, Yusuf Has Hacib'in hiç hoş görmediği bazı konularda yöneticilere oldukça 

geniş bir alan bırakmaktadır. Devlet yöneticisinin yalan söyleme hakkı da bunlardan 

biridir. Platon ihtiyaç halinde yöneticinin halka yalan söyleyebileceğini ifade 

etmektedir. Platon bu hususta şunları söylemektedir; 

"gerçekten ayrılma yetkisi yalnız devleti yönetenlerde olmalıdır. Devletin yararına, 

düşmanlarına ya da yurttaşlarına yalan söyleyebilirler. Bunların dışında kimse böyle bir 

yola başvuramaz. Yönetilenin yönetene yalan söylemesi, hastanın hekime, öğrencinin 

öğretmene yalan söylemesi kadar, ya da gemicinin kaptandan gemi ve gemicilerin 

durumunu gizlemesi kadar büyük, daha da büyük bir suçtur (Platon, 2019, s. 79)” 



 

  

110 

 

Batı siyasi düşünce tarihinde devlet yöneticisinin ahlakına ilişkin görüşleri en fazla 

tartışılan düşünürlerden biri de Niccolo Machiavelli olmuştur. Machiavelli "Prens" adlı 

eserinde hükümdarın ahlak konusunda nasıl bir tutum sergilemesi gerektiğine ilişkin 

detaylı bir anlatım gerçekleştirmektedir. Machiavelli'nin devlet tasavvuru Yusuf Has 

Hacib'in devlet tasavvurundan oldukça farklılaşmaktadır.  

Yusuf Has Hacib devlete ilişkin tasavvurunda ideal devletin imkanlarını araştırarak onu 

uygulamanın yollarını ararken Machiavelli ideal devletten ziyade istikrarlı devleti ön 

planda tutmaktadır. Bu bağlamda iki düşünürün istikrarın sağlanmasına ilişkin tutumları 

da büyük ölçüde zıtlık barındırır. Yusuf, hükümdarın iktidarının ve devletin 

devamlılığının önemli ölçüde ahlaki idealizmle sağlanacağını savunur. Zira ilahi lütuf 

olan kutun yani iktidar gücünün en önemli gereklerinden biri de ahlaki olgunluktur. 

Onun ideal sisteminin bütüncüllüğünü ifade eden törenin devlet tarafı kanunlarla 

karşılanırken toplum tarafı önemli ölçüde örf ve adetlerin içine yerleşmiş olan ahlaki 

meziyetler tarafından karşılanmaktadır. Bununla beraber hükümdar halkının önderi 

olarak ahlaki açıdan da mükemmelliğe ulaşmaya gayret etmeli ve bu hususta halkına 

örnek olmaya çalışmalıdır.  

Hükümdarların ahlaki tutumlarına ilişkin kendi görüşünü "yapabiliyorsa iyilikten 

uzaklaşmasın, ama gerektiğinde kötü olmasını da bilsin (Machiavelli, 2019, s. 68)” 

sözüyle özetleyen Machiavelli bu konudaki yaklaşımında önemli ölçüde idealizmden 

sıyrılarak işlevselliğe ön plana çıkarır. Ona göre öncelikli olan devletin istikrarıdır. Bu 

bağlamda ahlak bu istikrara katkı sağladığı ölçüde yararlıdır. Hükümdarın ideal ahlak 

kaygısı olmamalı, ahlaki ilkeler devletin pragmatik çıkarlarına uygunsa bunları yerine 

getirmelidir. Aksi durumda toplumun eleştirilerine kulak vermemelidir. Machiavelli bu 

hususu ilişkin tutumunu şu sözleriyle özetlemektedir; 

"Hükümdar kendisini yerinden edecek iğrenç alışkanlıkların utancından uzak durmalıdır. Ayrıca 

kendisini yerinden etmeyecek alışkanlıkların neden olacağı yergilerden kaçınmalı, 

kaçınamıyorsa fazla tasalanmamalıdır. Öte yanda onsuz devleti ayakta tutmanın zor olacağı kimi 

yergilerden kaçmamalı (2019, s. 60). 

Machiavelli, Yusuf'un güzel ahlakın önde gelen unsurları arasında gördüğü cömertlik 

konusunda ondan belli ölçüde farklı düşünmektedir. Cömert olarak anılarak saygı 

görmeyi uman ve bunun için harcama yapan hükümdarların mutlaka zarar göreceğini 



 

  

111 

 

söyleyen Machiavelli, hükümdarların cimri olarak anılmaktan korkmaması gerektiğini 

vurgulamaktadır. Zira hükümdar halkına zahmet vermeden ülkenin ihtiyaçlarını 

karşılayacak şekilde tutumlu davrandığında zaten cömert olarak şöhret kazanacaktır 

(Machiavelli, 2019, s. 61). Cömertlikle anıldıkları halde büyük başarılar kazanan 

hükümdarların olduğu yönünde görüşler için ise Machiavelli, hükümdarların ya kendi 

hazinelerinden ya da başkalarının imkânlarından yararlanarak harcama yapabileceğini, 

kendi tarafından harcama yaptığında tutumlu olması, başkasının kesesinden 

harcadığında ise cömert davranması gerektiğini dile getirir (Machiavelli, 2019, s. 62). 

Machiavelli'ye göre, hükümdarın önceliği merhametli olarak tanınmak olmalıdır. Ancak 

ülke bütünlüğü için alacağı tedbirler dolayısıyla zalim olarak nitelendirilmekten 

çekinmemelidir. Bazı hükümdarlar bazı küçük ama acımasız tedbirlerle çok daha büyük 

kargaşaların önünü alabilmişken bazıları da merhametli olmak adına takındıkları tavır 

nedeniyle çok büyük acılara sebebiyet vermiştir (Machiavelli, 2019, s. 63). 

Hükümdarın hem sevilen hem de korku duyulan biri olmasının ideal olduğunu söyleyen 

Machiavelli, bunların ikisi birden mevcut değilse "korkulan biri" olmanın tercih 

edilmesini tavsiye eder. Ona göre insan karakterindeki kötülüğe temayül nedeniyle 

sevdiklerine olan sadakatini daha çabuk terk eder. Korktuklarına karşı ise ceza 

kaygısıyla bağlılık gösterir. Fakat hükümdar korkulan biri olduğunda da nefret 

kazanmaktan çekinmelidir. "Yurttaşlarının malına, mülküne, karısına, kızına göz" 

dikmediği müddetçe nefrete sebebiyet vermeden korkulan biri olabilir (Machiavelli, 

2019, s. 64). Bu hususta Machiavelli gerekçesini şöyle özetler; "Sevmek insanların 

istencine bağlı, korkmak hükümdarın. Erdemli bir hükümdar başkalarının değil, kendi 

elinde olana güvenmelidir (2019, s. 66). 

Başarılı hükümdarların sözünde duranlar değil kurnazca davranan hükümdarlar 

olduğuna değinen Machiavelli, hükümdarın sözünde durma konusunda ısrarcı olmaması 

ve verilen sözün koşulları ortadan kalktıysa ve verilen söz hükümdarın aleyhine 

döndüyse verdiği sözden caymaktan çekinmemesi gerektiğini söyler. Hükümdarlar için 

hedeflerine ulaşmada biri "yasa" diğeri "zor" olmak üzere iki yol bulunduğunu belirten 

Machiavelli, bunlardan birincisinin insanlara; ikincisinin hayvanlara has olduğunu 

söyler. Ona göre bir hükümdar bu iki yolu da kullanmakta mahir olmalıdır (Machiavelli, 

2019, s. 66-67). Machiavelli bir hükümdardan tüm bu özelliklere sahip olmasının 



 

  

112 

 

beklenemeyeceğinin ancak bunlara "sahipmiş" gibi görünmesi gerektiğinin altını çizer. 

Bununla beraber bu özelliklerin tamamına sahip olmak ve bunları uygulamak devlet için 

tehlike de barındırmaktadır. Ancak "sahipmiş" gibi görünmek faydalıdır  (Machiavelli, 

2019, s. 67) 

Yönetim Sanatında hükümdarın ahlaki meziyetlerini geliştirmesi konusu siyasal 

düşüncenin merkezinde yer almaktadır. Eser siyasetin hedefini hükümdarın eliyle 

toplumun ahlaki dönüşümünün sağlanması olarak belirlemiştir. Ahlaki dönüşüm 

sayesinde yönetimin mükemmel Dao’suna ulaşılabilecek, erdemli bir toplum inşa 

edilebilecek ve Yin-Yang dengesinin istikrarı sağlanacaktır. 

Esere göre İmparator Taizong, göksel kaynaklı bilge erdeme ulaşmıştır (s. 187). Onun 

bilgeliği “dönüştürücü yönetiminin kaynağına ve mükemmel dürüstlüğünün özüne 

ulaşmak için yeterli” hale gelmiştir (s. 183). Ancak hükümdarın bilgeliği ve erdemleri 

toplumsal alana yayılmamıştır. Taizong, toplumun zihinsel dönüşümünün nasıl 

sağlanabileceği konusu üzerine odaklanmaktadır (s. 292). Halk imparatorun gücünden 

çekinse de henüz onun erdemlerini benimsemiş değildir. İmparatorun egemenliğini 

kabul etmiş olsa da bunun sürekliliği güvence altında değildir (s. 281).  

Taizong, büyük bir kargaşa döneminden sonra düzenin ve toplumsal dönüşümün 

sağlanmasının iyi bir hükümdarın eliyle ancak yüz yılda gerçekleşebileceğini 

düşünmektedir. Buna karşılık Zheng, bilgeliğe sahip bir kişinin bunu çok kısa sürede 

başarabileceğini söylemektedir. Ona göre; “Eğer böyle biri ahlaki dönüşümü teşvik 

ederse, işte o zaman yukarıdakiler ve aşağıdakiler aynı düşünecek ve halk da tıpkı bir 

sesin yankısı gibi onlara uyacaktır. Bu telaşsız ama hızlı olacaktır ve bir yıl içinde 

gerçekleşmesi mümkündür (s. 20).” Hükümdarın barışı ve erdemli bir yönetimi tesis 

edebilmesi için ise “sadık ve yetenekli memurlar”  istihdam edilmelidir. Zira ancak 

“erdemli memurlar sayesinde sağlam neticelere ulaşılacak ve eylemsizlikle dönüşüm 

sağlanacaktır (s.100)”. 

Yönetim Sanatı ahlaki meziyetleri hükümdarın öncelikle kendi şahsında geliştirmesini 

sonra da bunları toplumsal alana yayması gerektiğini vurgulamaktadır. Bu noktada eser 

“eylemsizlik” kavramını ortaya koymaktadır. Eylemsizlik kavramı Yönetim Sanatının 

en başat kavramlarından biridir. Eserde kavramın ahlaki alanda tabii bir şekilde 

toplumsal dönüşümün sağlanması yöntemini ifade edecek şekilde kullanıldığı 



 

  

113 

 

görülmektedir. Bununla beraber eylemsizliğin “Kendini denetleme yoluyla müdahale 

etme isteğini dizginlemek; her şeyin ve insanların doğasını takip etmek. Eylemsizlik 

hiçbir şey yapmamak anlamına gelmez, yapılacak şeyi akılcı yoldan yapmak anlamına 

gelir (s. XVİİİ)” şeklinde tanımlandığı görülmektedir. Yönetim Sanatına göre devletin 

sürekliliğini sağlayacak olan asıl şey yasalar değil, toplumsal ahlaki dönüşümdür. 

Hükümdarın görevi devlet kademelerinde Üst İnsanları yüksek mevkilere getirerek 

sarayda kendi erdemi geliştirme çabası içinde olmaktadır. Erdemli bir hükümdarın 

yönetimine ve Üst İnsanların memuriyetine muhatap olan halk da erdemin yolunu 

tutacak, yeni gelenekler benimsenecek ve böylece eylemsizlikle kalıcı ahlaki dönüşüm 

sağlanacaktır. Bunu başarabilmek için bilge bir hükümdar öncelikle insanların zihin 

yapısını düzenlemelidir. İnsanlar bu zihinsel dönüşümü kabullendiğinde Üst İnsanın 

zihin yapısına kavuşacaktır. Böylelikle kötü ahlaki nitelikler yok olacak, yeni gelenekler 

benimsenecek ve büyük huzur tesis edilecektir (s. 191-193). 

Yönetim Sanatına göre “iyi yönetimin temelinde en değerli olan şey eylemsizliktir (s. 

316)”. Hükümdarın manevi dönüşümü gerçekleştirebilmesi ve toplumu eylemsizlikle 

yönetebilmesi için ise gösterişli konaklarda değil mütevazı yerlerde, güven ve huzur 

içinde yaşaması gerekmektedir. Bu erdemin en üst seviyesine karşılık gelmektedir (s. 

7). Daha önceden yapılan şeyleri koruyarak onların iyileştirmesini daha sade 

malzemelerle gerçekleştirirse, insanları sevdikleri şeylerde istihdam ederek onların 

gücünü tüketmezse ve onların rahatını dikkate alırsa insanların desteğini kazanacaktır. 

İnsanlar bu durumda hükümdarı takip edecek ve ona uyacaktır. Bu erdemin ikinci en 

yüksek seviyesidir (s. 7). Bunların aksine zaten var olanlarla yetinmeyip onları daha da 

gösterişli hale getirmek için ağır masraflara gidilirse ve neyin yeterli olacağına ve bu 

harcamaların ne zaman duracağına karar vermeden bu faaliyetlerde devam edilirse halk 

hükümdarda bir erdem görmeyecek ve hükümdarın sadece onu zorla çalıştırdığını 

düşünecektir. Bu erdemin en düşük seviyesidir (s. 8). Hükümdarın ülkede huzur ve 

güveni sağlayabilmesi için erdem ve doğruluğu temin etmesi gerekmektedir (s. 8).  

Hükümdarın Göğün Altı’na huzur getirebilmesi için öncelikle kendini düzeltmesi 

gerekmektedir (s.1).  

İkaz Memuru Wei Zheng bir hükümdarın başarılı olabilmesi gerekli olan tutum ver 

erdemleri şu şekilde özetlemektedir;  



 

  

114 

 

“Hükümdar arzu edilen bir şey gördüğünde, sahip olduklarından memnuniyetini 

hatırlayarak kendini kontrol etmelidir. İnşa işlerine girecekse, ne zaman duracağını 

bilmeli ve halkın huzurunu bozmamalıdır. Yüce ama güvencesiz konumunun bilincinde 

olursa, tevazuyu hatırlayarak kendini disipline edebilir. Mağrurlaşmaktan korktuğunda 

büyük nehirlerin ve denizlerin sayısız akarsuyu nasıl içlerine aldıklarını hatırlamalıdır. 

Avda eğlenirken “üç tarafı kapalıyı” düşünerek fazla avlanmamalı ve bunu hep 

uygulamalıdır. Tembellik konusunda endişelendiğinde, saltanatının başında ihtiyatlı ve 

sonuna kadar da saygılı olmayı hatırlamalıdır. Aldatılma ve engellenme konusunda 

endişelendiğinde, altındakilerin öğütlerini açık fikirlilikle kabul etmeyi hatırlamalıdır. 

Lütuflar bahşettiğinde, mutlu olduğu anlarda uygunsuz ödüller vermemesi gerektiğini 

hatırlamalıdır. Ceza verirken, öfkeyle aşırı cezalar vermemesi gerektiğini hatırlamalıdır. 

Hükümdar yukarıda bahsedilen bu on düşünceyi birleştirebilir ve Dokuz Erdem 

geliştirebilirse, (sadakat, güvenilirlik, saygı, sağlamlık, merhamet, uyum, kesinlik, 

doğruluk ve itaat) yetenekli kişileri seçip onları kullanabilirse, iyi olanı seçip onun 

arkasından gidebilirse, o zaman bilge olanlar bütün güçleriyle strateji geliştirecek, 

cesurlar bütün güçleriyle çabalayacak, iyiler iyiliği yayacak ve güvenilir olanlar da 

sadakatlerini göstereceklerdir. Sivil ve askeri yeteneklere sahip olanların hepsi onun 

yanına akın edecek ve hükümdar için hiçbir sorun kalmayacaktır (s. 10).” 

Hükümdar bunları gerçekleştirmeyi başarırsa “Tek bir söz bile etmeden ahlaki 

dönüşümü gerçekleştirebilir (s.10)”. Ahlaki dönüşümü sağlayamayan hükümdarlar ise 

20-30 yıl gibi kısa süre içinde iktidarlarını kaybetmektedirler (s. 234). 

Yusuf Has Hacib Kutadgu Bilig’de hükümdarın taşıması gereken nitelikleri bazen 

doğrudan Küntogdı’nın ağzından bazen de diğer sembolik şahısların ağzından dile 

getirmektedir. Bu bağlamda Kutadgu Bilig’teki hükümdar devleti bilgi ve akılla 

yönetmekte halka karşı yumuşak bir tavır takınmakta ve her hususta halka öncü olan 

faziletli bir kimsedir. Aşağıda verilen beyitlerde Ögdilmiş hükümdarın sorusu üzerine 

hükümdarda aranacak özellikleri sıralamaktadır; 

“Bey bilgili ve akıllı olmalıdır; cömert ve yumuşak huylu olmak da lazımdır (KB 1951) 

Beyler bilgi ile halka baş oldular ve akıl ile memleket ve halkın işini gördüler (KB 

1952) 

Bey adı bilig kelimesi ile ilgilidir; bilig’in lam’ı giderse beg adı kalır (KB 1953) 

Bey çok akıllı olmalı ve aklın kıymetini bilmelidir; bilgili insanın düşmanı çok olur (KB 

1954) 



 

  

115 

 

Bilgiyi takdir eden, görmüş-geçirmiş ve çok gezmiş insan ne der, dinle (KB 1955) 

Tecrübeli, sözünü düşünerek söylemiş Ötüken beyi ne der dinle (KB 1962) 

Halk için beyin çok seçkin olması lazımdır; özü, sözü doğru ve tabiatı güzide olmalıdır 

(KB 1963) 

Bilgili, akıllı, halka muamelesi iyi, cömert, gözü tok ve gönlü zengin olmalıdır (KB 

1964) 

Her türlü iyiliğe el uzatmalı; hayâ sahibi, yumuşak huylu ve asil tabiatlı olmalıdır (KB 

1965) 

Böyle bey halka layık büyük bir bey olur ve bu beyden de iyi bir hanedan yetişir (KB 

1966) 

İnsan her işe başlarken, bilgi ile başlar ve akıl ile sona erdirir (KB 1967) 

Bey halkı bilgi ile elinde tutar; bilgisi olmaz ise aklı işe yaramaz (KB 1968) 

Beyler işlerinde yanılırlarsa, ey devletli hükümdar onların beyliği hastalanmış demektir; 

tedavi edilmelidir (KB 1969) 

Beylik hastalığının ilacı akıl ve bilgidir; ey yumuşak huylu onu akıl ile tedavi et (KB 

1970) 

Bey bilgili, akıllı ve zeki olmalıdır; beyliğin hastalığına ancak bunlar ile çare bulunabilir 

(KB 1971) 

Bilgili, akıllı ve hakim hükümdarın her iki dünyada da makamı yüksek olur (KB 1972) 

Yusuf’a göre akıl ile bilgi birbirini tamamlayan iki unsurdur. Bilgi olmadan akıl bir işe 

yaramayacaktır. Devlet sisteminde oluşabilecek arızalar yine akıl ve bilgi ile 

giderilebilecektir. Böyle bir yol takip eden bir hükümdar hem dünyada hem de ahirette 

şeref sahibi olacaktır. Bütün bu meziyetlere sahip bir hükümdarın ortaya çıkabilmesi ve 

bu görevi hakkıyla yerine getirebilmesi için Yusuf Has Hacib bazı koşullar 

öngörmektedir. Bu konuda Yusuf Has Hacib yine Ögdülmiş’e söz vermekte ve onun 

ağzından kimim hükümdarlıkta başarılı olacağını anlatmaktadır. Hükümdarın sorusu 

üzerine; 

“Öğdülmiş cevap verdi ve : - Hükümdar bana çok zor bir şey sordu –dedi- (KB 1930) 

Bu beylik işini hep beyler bilir; kanun ve nizam, örf ve adet onlardan gelir (KB 1931) 



 

  

116 

 

Bey doğarken beylikle doğar; görerek öğrenir ve böylece işlerin hangisinin daha iyi 

olduğunu bilir (KB 1932) 

Tanrı kime bu beylik işini verirse, ona işi ile münasip akıl ve gönül de verir (KB 1933) 

Tanrı kimi bu bey olarak yaratmak isterse, ona önce münasip tavır ve hareket ile akıl ve 

kol kanat verir (KB 1934) 

Bu beylik işi beylerin işidir; beylerin işini bey olan kimse bilir (KB 1935) 

Bu işi hükümdar benden daha iyi bilir; babası bey idi, kendisi de beydir (KB 1936) 

Beylik için insanın ilk önce asil soydan gelmesi gerekir; bey cesur, kahraman, kuvvetli 

ve pek yürekli olmalıdır (KB 1949) 

Babası bey ise, oğul bey doğar; o da babaları gibi bey olur (KB 1950)” demektedir. 

Yusuf Has Hacib açık bir şekilde bu beyitler aracılığıyla hükümdarlığın soya bağlı bir 

kurum olduğuna vurgu yapmaktadır. Ona göre başarılı bir hükümdar olabilmek için 

öncelikle bir asil bir soydan gelmek gereklidir. Asil bir soydan gelen bir kimse doğuştan 

getirdiği özelliklerini çevreden edindikleriyle daha da geliştirecektir. Böylece bu tür bir 

kimse hükümdarlığın inceliklerine vakıf olacaktır. Bu yüzden babası hükümdar olanın 

kendisi de hükümdar olacaktır. Öte yandan Tanrı hükümdarlık vereceği bir kimseye 

bunun gereklerini yerine getirebilmesi için “uygun akıl ve gönül” vermektedir. Böylece 

başarılı bir hükümdarlık yapmak için esas itibariyle doğuştan gelen imkân ve yetenekler 

ön planda tutulmaktadır.  

Yusuf Has Hacib, hükümdarlığı ele alan birinin bunun sürekliliğini sağlayabilmesi için 

gerekli şartları ise Odgurmış’ın ağzından şöyle sıralamaktadır; 

“Her vakit meşhur bir bey olarak kalmak için Allah nasip ederse şu dört şey lazımdır 

(KB 5902) 

Biri doğru sözlü olmak, ikincisi memlekette kanunu devlete tatbik etmek (KB 5903) 

Üçüncüsü açık elli ve cömert olmak, halka karşı şefkat göstermek (KB 5904) 

Dördüncüsü düşmanına boyun eğdirmek ve memleket işlerini yapmak için azimkâr ve 

cesur olmak (KB 5905) 

Beyliğin kökü ve temeli işte budur; iyi beylik vasıflarına iyice sahip olan beylerin 

tuttukları ve tutacakları yol budur (KB 5907) 



 

  

117 

 

Bak, bu iyi kanun ne kadar güzel bir şeydir; beylik kanun ile ayakta durur ( KB 5944) 

Kutadgu Bilig’in tasvir ettiği Türk hükümdarı sorumluluk duygusundan mahrum bir 

zorba değildi. O, kutun gereği olarak öncelikle ilahi bir sorumluluğa sahipti. O sahip 

olduğu kutun gereğini halka karşı töre vasıtasıyla yerine getirirdi. Bu sorumlulukları 

yerine getirmezse kutu kaybederek beyliğini yitirdi (Genç, 1981, s. 75).  Akyüz’e göre 

Kutadgu Bilig’deki ideal hükümdarın nitelik ve meziyetleri iki kısımdan oluşuyordu. 

Bunlar;  “a) doğuştan gelen özellikler (yetenekler): kut asalet, akıl ve cesaret, yani bey 

kişi ve er kişi olmak, b) öğrenmeyle sonradan kazanılan değer ve erdemler: bilgi 

olgunluk ve çeşitli ahlaki erdemler. Bunlar aracılığıyla oluşan kişilik özellikleri: yani 

bilgelik ve takva ehli” Müslüman bir insan olmak (Akyüz, 2002, s. 104). Yusuf Has 

Hacib Odgurmış’ın dilinden hükümdarda şu nitelikleri beklemektedir; 

Bir sürü aç kurt senin etrafında toplanmıştır; ey kahraman hükümdar koyunları iyi 

muhafaza et (KB 5164) 

Ey hükümdar bu gün sen bir meşale gibi yanıyorsun, fakat bunun ışığı başkaları içindir; 

ey temiz kalpli insan! (KB 5166) 

Bu saray ve taht sana ulaştı; göçünü kendinden önce gönder (KB 5178) 

Ey hükümdar, dinle! Bilgisi deryalar gibi engin olan insan ne der; bilgi ile hareket et, 

yüzün güler (KB 5199) 

Bu beyler baştır; baş nereye giderse, onu takip eden bütün insanlar da ona uyarlar (KB 

5202) 

Halk bozulursa, onu beyler düzene koyar; eğer beyler bozulursa onları kim düzeltir (KB 

5203) 

Tavrın doğru ve hareketin temiz olsun; yoldaşın akıl ve müşavirin bilgi olsun (KB 

5209) 

Sen halkın seçkinisin, hareketin de seçkin olsun; düşüncen ve sözün de dürüst ve doğru 

olsun (KB 5223) 

Eğer bu beyler iyi hareket ederlerse, bütün memleket bin türlü sevinç ile dolar (KB 

5225) 

Ey hükümdar! Sen bu gün bir hekimsin; halkın ise sana muhtaç olmanın hastasıdır (KB 

5241) 



 

  

118 

 

Eğer sen bunlara ilaç vererek tedavi etmezsen, halk için bir hayat felaketi olursun 

(5245) 

Tanrı bunu yarın sana sorar; orada kendini kurtaracak cevabı hazırla! (KB 5246) 

Ey memleketin başı, ey iktidar sahibi! Sen her işte önce bilgiyi tatbik et! (KB 5252) 

Şarap içme, fesada katılma; onlardan uzaklaş; bu ikisi köşk, saray ve kaleleri yıkar (KB 

5263) 

Buna göre taht (ilahi takdir kut ile) hükümdara ulaşmıştır. Hükümdar aydınlığa 

kavuşmuş ve etrafındaki halkı da aydınlatmaktadır. Halk hükümdarın alakasına muhtaç 

ve hasta vaziyettedir. Hükümdar bu hasta ve korunmaya muhtaç halkı ilaçla (töre ile) 

iyileştirecektir. Bu tedavi için hükümdarın kendisinin öncelikle doğru, dürüst, davranışı 

temiz olması ve fesattan uzak durması gerekir. Bundan sonra akıl ve bilgiyi kullanarak 

töre (kanun) ile halkın koşullarını düzeltecektir. Hükümdar ancak böylelikle ölüm 

sonrası hayata hazırlanacak ve kutun gereğini yerine getirerek ilahi sorumluluktan 

kurtulacaktır. Ayrıca bu görevlerini yerine getirerek halkın mutluluğunu sağlayacaktır. 

Öte yandan Yusuf hükümdarın başarısızlığının yahut beyliğin bozulma sebebini iki şeye 

bağlamaktadır; Zulüm ve ihmalkârlık. O bu hususta şunları söylemektedir;  “Bey iki şey 

ile kendi beyliğini bozar, eğri yola girer ve doğru yoldan şaşar (KB 2023). Bunlardan 

biri zulüm, biri ihmalkârlıktır; bu ikisi ile bey memleketini harap eder (KB 2024).” 

Hükümdar bu zulüm ve ihmalkârlık dolayısıyla görevini yapmaz ve düşük bir karakter 

sergilerse bu tam bir felaket olacaktır. Bu zulüm ve ihmalkârlığın ortaya çıkışı Yusuf’a 

göre şu hallerde görülmektedir; “Her hangi bir bey halka kanun vermez, halkı korumaz 

ve halkın serveti kapanın elinde kalırsa (KB 2136). O halkın içine ateş atmış olur; 

memleketi bozulur ve hiç şüphesiz beyliğin temeli yıkılır (KB 2137).” Buna karşılık 

Yusuf çözüm olarak; 

“Hangi bey ihtiyatlı ise, o memleketini muhafaza eder; düşmana boyun eğdirir ve onu 

sımsıkı bağlar (KB 2016). Hangi bey memlekette doğru kanun koydu ise, o memleketi 

tanzim etmiş ve gününü aydınlatmıştır (KB 2017). Beyliğin başı işte bu iki şeydir; bu 

ikisi tam olursa, bey beylik yapar (KB 2018)” demektedir. 

Adalet faziletinden yoksun bir hükümdarın zulmü, halkı sonunda isyana sürükleyerek 

hükümdarın saltanatına halel gelmesine yol açacaktır. “Dolayısıyla ‘bey’in 

hükümdarlığı adaletle ve ahlaki sorumluluğunu yerine getirmesiyle mukayyettir” (Şeker 



 

  

119 

 

142). Bununla beraber halk iyilikte olduğu gibi kötülükte de hükümdarı takip edecektir. 

Üstelik hükümdarı iyiliğe zorlayacak kimse de yoktur. Yusuf, “Bu beyler baştır; baş 

nereye giderse, onu takip eden bütün insanlar da ona uyarlar (KB 5202). Halk 

bozulursa, onu beyler düzene koyar; eğer beyler bozulursa onları kim düzeltir (KB 

5203)” diyerek siyasal düşünce geleneğinin en çetrefilli sorunlarından birine el atarak 

iktidarın denetim sorununu gündeme getirmektedir. Yusuf Has Hacib, aşağıdaki 

beyitlerde de bu denetim sorununu kuvvetli bir şekilde ele almaktadır; 

Halkın bütün uygunsuzluklarını beyler düzeltir; bey uygunsuzluk ederse, onu kim yola 

getirir (KB 2107) 

İnsan temiz olmayan şeyleri su ile yıkayıp temizler; eğer su kirlenirse ne ile ve nasıl 

temizlenir (KB 2108) 

İnsan hastalanırsa tabip bunun ilacını verir, eğer tabip hastalanırsa onu kim tedavi eder? 

(KB 21099 

Beyler örf ve kanuna nasıl riayet ederlerse, halk da aynı şekilde örf ve kanuna itaat eder 

(KB 2111) 

Beyler hangi yoldan giderlerse, beylerin bu gidişi kulun da yoludur (KB 2113) 

Kutadgu Bilig’de “Siyasal iktidarı kim denetleyecektir?” sorusunun cevabı açık bir 

şekilde verilmemektedir. Fakat eserin tamamına bakıldığında diğer üç sembolik 

karakterin dolaylı yollarla bu denetimi sağladığı görülmektedir. Eğer bunların nitelikleri 

olan “kut” “akıl ve bilgi” ve “akıbet yahut hikmet” hükümdarı doğruluğa sevk etmezse 

öncelikle son derece dönek olan “kut” yani siyasal iktidar yahut egemenlik gidecektir. 

Kutun gidişi aynı zamanda törenin de gidişi olacaktır. Çünkü Kutadgu Bilig’de 

“egemenliğin “törü”den (yani kanun ve kurallardan) ayrılmaması ve hatta egemenliğin 

bizzat “törü” (kanun) ve kut (siyasal iktidar)’tan ibaret olduğu görüşü bulunmaktadır 

(Arslan, 1987, s. 84). Kutun gidişiyle ilahi destekten yoksunluk başlayacak ve törenin 

üzerine inşa edildiği temeller olan akıl, bilgi ve hikmet işlevsiz hale gelecektir. Onların 

işlevsizliği ise törenin kaybedilmesi anlamına gelecektir. Bu noktada törenin 

Göktürklerdeki anlamına dönüş faydalı olacaktır. Yukarıda da işaret edildiği 

Göktürklerde töre hem devlet hem de toplumu içine alan kapsamlı bir sistemi ifade 

etmekteydi. Bu durum törenin kaybedilmesinin hem toplum hem de devlet için yok 

oluşa sebebiyet vereceği anlamına gelmektedir.    



 

  

120 

 

Kutadgu Bilig’de Yusuf Has Hacib, hükümdara itaate kuvvetli bir vurgu yapmaktadır. 

Hükümdara itaat geleneksel siyasal anlayışların dışında dini unsurlarla da 

desteklenmektedir. Nitekim hükümdarın davetine Odgurmış; “Beyin emrini yerine 

getirmek vaciptir; büyük ve küçük onu duyan herkes bu emre riayet etmelidir (KB 

4999). Ben de hükümdarın emrine hürmet eder ve onu ziyaret için yanına giderim (KB 

5001).”  şeklinde karşılık vermektedir. 

3.9. Kutadgu Bilig’de Egemenlik ve Devletin Devamlılığı -  Kut 

Kutadgu Bilig’de hükümdar Küntogdı’nın temsil ettiği töreden sonra birinci vezir 

Aytoldı’nın temsil ettiği kut ön plana çıkmaktadır. Kut eserde devlet hayatı için 

egemenlik ve istikrarı ifade etmekte ve devlet sistemini harekete geçiren bir güç olarak 

kendini göstermektedir.   

3.9.1.  Kut kavramının tarihsel kökleri ve kapsamı 

Türkçedeki siyasal ve kültürel bir mahiyet taşıyan en eski kavramlardan olan “kut”,  

eski Türkçede devleti idare etmek anlamına gelen “kutadmak” fiilinin kök yapısını 

teşkil etmektedir. Bu siyasal kavram Büyük Hun İmparatorluğunun hükümdarı Mete 

Han tarafından Çin İmparatoruna hitaben yazılan mektupta ilahi kaynaklı iktidar sahibi 

olmayı ifade eden “Tengri Kutı Tanhu” unvanının bir parçasını oluşturmuştur. Bilge 

Kağan ise Orhun Abidelerinde iktidar gücünün kendisine Tanrı tarafından verildiğini 

dile getirmek için pek çok kez kendisi hakkında “Tengride Kut Bolmış” ifadesini 

kullanmaktadır. Pek çok tarihi kaynağın gösterdiğine göre kut, “siyasal iktidar” 

“egemenlik”, “souveraineté”, “staatsmacht” ya da “staatsgevalt” kavramlarını 

karşılamak üzere kullanılmıştır (Arslan, 1987, s. 3-4). Göktürkler döneminde Türkler 

başarılarının sebebini Tanrı lütfuna bağlamışlar ve  “tanrının inayeti ile” , “tengri 

yarılkaduk üçün” demekten geri durmamışlardır (İnan, 1976, s. 16). 

Şeker, ilahi kaynaklı bu egemenlik anlayışının “Türklerde devlet merkezli bakış 

açısının”  oluşmasına ve devlete sadakat kültürünün gelişmesine zemin hazırladığını 

vurgulamaktadır. Bu anlayış siyasi otoriteye sadakati ilahi bir gereklilik haline 

getirmiştir (Şeker, 2016, s. 143). 

Ögel, “kut ve kutluluğun” Türk hakanları ve başka kişilere ilahi olarak verildiğinin 

kuşkusuz olduğuna vurgulayarak bu ilahi lütfun nasıl gerçekleştiğinin bilinmediğini dile 



 

  

121 

 

getirmiştir. Ona göre “Tanrı insanlara yalnızca kut vermiyordu.  kutun yanında şunlarda 

vardı; 1. Yarlıg ( Emir ve istek). 2.Ülüg (Baht ve Talih). 3 Küç (Güç ve Enerji) ve 

diğerleri…(2016, s. 181)”. İlahi bir lütuf olarak kut, özü itibariyle kutsal bir mahiyet 

taşır. Kut verilen kişi kutluluk kazansa da; kutun geçicilik arz etmesi nedeniyle 

mukaddeslik kazanamamaktaydı. Ancak kutluluk kazanan insanlar “Çin imparatoru 

veya Buda’nın vücudu gibi “mukaddes”, yani “ıduk” olamazlardı (Ögel, 2016, s. 183)”. 

Kut, Uygurlar ve başka dinlerin tesiriyle “mukaddes yani ıduk” kabul edilmeye 

başlanmıştır (Ögel, 2019, s. 191). Tanrının bir lütuf olarak hükümdara verdiği kut, 

hükümdara ilahi bir üstünlük vermektedir. Bu üstünlük ise irsiyet kazanarak çocuklara 

geçmektedir (Genç, 2016, s. 69). 

Ögel’e göre kut ve kutlu “büyük devletler kurmuş olan Türklerin yüksek ve gelişmiş 

devlet anlayışlarıyla bağdaşmış din ve devlet düşüncesidir (Ögel, 2016, s. 212)”. Eski 

Türklerin egemenlik anlayışı kutu yani iktidar gücünü ilahi bir kaynağa dayandırarak 

hükümdarı Tanrı karşısında sorumluluk altında tutuyordu. “Hükümdar da Tanrıya karşı 

sorumluluğuna, Tanrının yardımı ile kutun devam edeceğine inandığından onun 

iradesine uygun şekilde milleti yönetmek mecburiyetini hissediyordu (Niyazi, 2021. s. 

60). Kutluluk ve ululuğun elde tutulması için; 

• “Kut arılık ve temizlik ister  

• Kut ve devlet, akıl ve bilgi ile tutulur. 

• Kut ve devlet, iyilik ister 

• Kut ve devlet erdem ister 

• Kut ve devlet iyi ahlak ve huy ister 

• Kutluluk ve devletli olma güç ister ve, 

• Kutlu ve devletli olmanın diğer yolları”  koşulları yerine getirilmelidir (Ögel, 

2016, s. 204-208). 

3.9.2. Kutadgu Bilig ve kut kavramı 

Kutadgu Bilig’de yer alan siyasal iktidar düşüncesi, Yusuf Has Hacib’in mensubu 

olduğu Türk milletinin siyasal anlayışı içinde İslam öncesinde başlayıp kendi dönemine 

ulaşan ve Yusuf’tan sonraki dönemi de etkileyen kut kavramı ile ifade edilmiştir. Kut 



 

  

122 

 

düşüncesi İslami dönemle birlikte “zıllullahi fi’l arz” kavramının kapsamı içine dâhil 

olur (Ünal, 2019, s. 266).  

Taş’a göre Kutadgu Bilig’de Yusuf Has Hacib,  kullandığı metaforları bir bütün olarak 

“mutluluk kavramının” diğer bir ifadeyle kutun etrafına yerleştirmiştir. Bütün diğer 

kavramlar merkezdeki kuta göre konum kazanmıştır (Taş, 2019, s. 229). 

Yusuf, eserinin ismini “Kutadgu Bilig” koyarak daha baştan “kut” kelimesini eserinin 

merkezi kavramları arasına koymuştur. Siyasal iktidar yahut egemenlikle bu kadar 

yakın bir anlama sahip olan kut kavramı dolayısıyla, Arslan’a göre “Kutadgu Bilig” 

adını “Mutluluk Veren Bilgi” değil “İktidara Ulaştıran Bilgi” ya da “Devlet Yönetme 

Bilgisi” diye bu günkü Türkçeye aktarmak gerekir (1987, s. 3-4).” Kutadgu Bilig’de 

“İslam öncesi devirde olduğu gibi, devlet; siyasi hâkimiyetinin kaynağını ve 

meşruiyetini temin edecek unsurları Tanrı’dan alır (Şeker, 2019, s. 143)”. Yusuf Has 

Hacib eserinde; “Bu beyler hâkimiyetlerini Tanrıdan alırlar; halk iyi olursa bey de iyi 

olur. Halk kötülük yaparsa bey de kötülük yapar; kötülere ancak kötülük yapmak 

suretiyle mani olunabilir (KB 5947,5948).” demektedir. Ona göre hâkimiyeti Tanrı’dan 

alan hükümdarın müeyyide gücü bu ilahi kaynağa dayanmaktadır.  

Yusuf Has Hacib tıpkı İslam öncesi anlayışta olduğu gibi kutun ilahi yardımla 

geleceğini ifade ederek günahkâr bir kulun Tanrı tarafından desteklenerek kuta 

kavuşturulacağını ve dünya ve ahrette kut sahibi olacağını söyler (Başer, 1995,  s. 53). 

Bunula beraber kut yapısı itibariyle kararsızlık gösterir. Bu yüzden onun kalıcı 

olacağına ilişkin güven içinde olmamak gerekir. Onun için bir yerde sabit kalmak söz 

konusu değildir. “Aytoldı adının verilmesinde bu açıdan ince bir nokta vardır. Zira 

dolunayın yeri sabit değildir ve sürekli değişken bir görüntü verir. Akarsu ve güzel söz 

gibi kut da durmadan dünyayı dolaşır (Başer, 1995, s. 54)”. Ögel’e göre “vefasız kut 

veya kutluluk anlayışı Türklerin İslam dinini kabul etmesiyle başlar (2016, s. 219)”. 

Kutadgu Bilig’de kutu temsil eden birinci vezir Aytoldı’dır. Arslan’a göre ilahi bir lütuf 

olarak hükümdara verilen kutun vezir tarafından temsil edilmesi ve onun fiili 

kullanımına verilmesi Batılı düşünürlerden yüzyıllar önce “kuvvetler ayrılığı” ilkesinin 

gündeme getirilmesi anlamını taşımaktadır (2019, s. 86). Arat tarafından günümüz 

Türkçesine “saadet” olarak tercüme edilen Kut’u temsil eden Aytoldı Yusuf Has Hacib 

tarafında şu beyitlerle tanıtılmaktadır; 



 

  

123 

 

Aytoldı adında zeki bir adam vardı; ki hükümdarın bu şöhretini işitti ve ona gitmek 

üzere hazırlıklarını yaptı. (KB 462) 

Sakin tabiatlı, akıllı, bilgili, zeki ve iyi gönüllü genç bir delikanlı idi. (KB 463) 

Yüzü bakınca göz kamaştıracak kadar güzel idi; sözü sert değildi, fakat doğru söylerdi. 

(KB 464)  

Her türlü fazileti tam olarak öğrenmiş idi; hiçbir zaman fazileti elden bırakmazdı. (KB 

465) 

Yukarıdaki beyitler de görüldüğü gibi Aytoldı kendini yetiştirmiş, zeki, eğitimli, 

faziletli, güzel yüzlü ve daha pek çok meziyete sahip bir gençtir. Tüm bu meziyetleri 

heba etmek yerine şöhretini işittiği hükümdara hizmet etmek niyetiyle yola koyulur. 

Hükümdarın yaşadığı şehre vardığı zaman uzun uğraşlar sonucu Küsemiş vasıtasıyla 

saray halkıyla ve hükümdar ile tanışır. Aytoldı kendi şahsında kutun özelliklerini şu 

şekilde açıklamaktadır.  

“Aytoldı dedi: Ey devletli hükümdar, kulluk adı hizmet etmekle güzelleşir. (KB 589) 

Benim adım kul ve hizmetkârdır, bak yerim kapıdır; şiarım –doğruluk ve tıynetim – 

hizmettir (KB 590) 

Düm-düz yerde top nasıl kendi kendisine yuvarlanırsa, saadet de ben sıyrılıp 

 giderim (KB 662). 

Sen sevgi ile bakınca, ben gözümü yummak suretiyle, sana nasıl olduğumu göstermek 

istedim (KB 663) 

Bununla sana kendi tabiatımı göstermek ve: - Tabiatım kararsızdır, bana inanma: - 

demek istedim (KB 666) 

Kim bana kafa tutarsa, ıstırap içinde mahvolur; kim bana boyun eğerse, arzusuna 

kavuşur (KB 678) 

Kusurum varsa, şudur: insanlar, kendi aralarında beni dönek diye kötüler, dururlar (KB 

685) 

Aytoldı: - Benim adımı ve bu tabiatımı hakimler bir aya benzetirler –dedi- (KB 730) 

Bu ay hangi eve girerse, oradan çabucak çıkar; çabuk çıkabilmek için de, yattığı yeri 

yıkar. (KB 745) 



 

  

124 

 

Bu beyitlerde görüleceği üzere Aytoldı, Kut’u temsilen kendisini hizmet ile 

özdeşleştirmektedir. Zira Kutadgu Bilig’de Aytoldı hükümdar Küntogdı’ya hizmetkar 

olarak kutu, törenin emrine vermiştir. Törenin halkın hakkı olduğu dikkate alındığında 

siyasal iktidarın ve onun imkânlarının kanunlar yoluyla halka hizmet için olduğu 

anlayışı vurgulanmıştır. 

Kut’un temel özelliklerinden birinin değişken karakter ve kararsızlık olması da bu 

beyitlerde dile getirilmektedir. O düz bir zemindeki top gibi sürekli öngörülemez bir 

şekilde yön değiştirmekte ve farklı yönlere akıp gitmektedir. Aytoldı (Dolunay) olan 

kut, sürekli halden hale geçmekte ve şekil değiştirmektedir. Girdiği evde fazla 

kalmamakta; çıkarken de o evi yıkarak oradan ayrılmaktadır. Kutu sabit tutmak için ona 

sahip olanların çeşitli faziletlere sahip olması gerekir. Bu durumda kut sahibi bir 

kimsenin onu elde tutmak için takip edeceği yol ehemmiyet taşımaktadır. Yusuf, 

eserinde kut sahibinin onu muhafaza etmek için şu hususlara dikkat etmesini 

istemektedir; 

“Kime saadet gelip, onunla uyuşursa, onun başını yükselterek göğe erdirir. (KB 3072) 

Beyler şüphesiz saadetle büyük olurlar; bundan nasip alabilmeleri için gönüllerini küçük 

tutmalıdırlar. (KB 2116) 

Nerede fesat olursa, oradan saadet kaçar, gider; fesat şüphesiz her yerde beyliğe helal 

getirir. (KB 2104) 

Saadet ve ikbal temizdir, her yerde temizlik arar; bu saadet durudur ve ancak saf olanı 

destekler. (KB 2105) 

Beyin gönlü, dili ve tabiatı düzgün olmazsa, saadet o memlekette dolaşamaz, kaçar. (KB 

2012) 

Saadet fesat ile bir arada duramaz, kaçar; onun ancak bir gecelik misafir olmasına 

hayret etmemelidir. (KB 4415) 

Bu saadet nöbeti –bak- sıra ile gelir; o dönektir, kaçmak ister, bir de çabuk ihtiyarlar.” 

(KB 4760) 

Buna göre kuta sahip olup da onun şartlarını yerine getiren büyük bir yüceliğe 

kavuşmaktadır. Ancak kutun sunduğu faydalardan yararlanmak için insanların alçak 

gönüllü olmaları gerekir. Ayrıca fesat çıkarmaktan kaçınılmalıdır. Fesat çıkaranın kutun 



 

  

125 

 

geçici olarak kendinde olmasına güvenmemesi gerekir. Aynı zamanda kut sahibi temiz 

olmaya özen göstermeli; gönlü, dili ve kişiliğini düzgün tutmalıdır. Aksi takdirde 

Kut’un sahibini terk etmesi kaçınılmazdır. Bu durumda kut “Kusurum varsa, şudur: 

insanlar kendi aralarında beni dönek diye kötüler, dururlar. Hâlbuki dönekliğim benim 

için bir kusur değildir; ben kendime daima yeni ve taze şeyler seçerim. KB 685,686)” 

Çünkü kutun dönekliği aslında sürekli olarak daha iyiyi ulaşma arzusunun sonucudur. 

Yusuf Has Hacib, bu sembolizm yoluyla açıkça siyasal iktidar gücünün yıpranmaya 

açık olduğunu ve değişimlerden kolaylıkla etkileneceğini vurgulamaktadır. Ona göre bu 

gücü elinde olanlar idealist bir tavır takınmalı hem kişisel hayatında hem de topluma 

karşı sürekli olarak en iyisini yapmanın gayreti içinde olmalıdır. Aksi takdirde iktidar 

başka bir güç odağına kayıverecektir. Bu hususa ilişkin Yusuf; “Ey himmet sahibi, 

güzel bir dünya iste; güzel olanı isteyen insanın saadeti eksiksiz olur.” (KB 3086) 

demektedir. Bu ifadede de görüleceği üzere Yusuf güzel dünya istemekle saadet yani 

“kut” arasında bir ilişki kurmaktadır. İdealist bir bakış açısıyla oluşturulan böyle bir 

argümanın kutun her zaman en iyi ve güzelin peşinde olduğu gerçeğiyle tamamıyla 

örtüştüğü görülmektedir.  Bu da kut sahibinin her zaman en iyinin peşinde olması ve 

devlet yönetiminde mükemmeliyetçi bir tutum sergilemesi gerektiği anlamını 

taşımaktadır. Kutadgu Bilig’deki bu bakış açısını Meşşai filozofların siyasal iktidara 

yönelik anlayışlarıyla karşılaştıran Demirci, bu filozofların devleti yöneticilerin elinde 

kullanılmaya hazır bir alet yahut uysal bir canlı gibi gördüklerini ve onlara göre devlet 

adamının onu idare edebilmesi için önce teorik yetkinliğe erişmesi sonrada onu 

uygulamaya koyması gerektiğine inandıklarını ifade etmektedir. Demirci, siyasal 

iktidara ilişkin Kutadgu Bilig’deki yaklaşımı ise şöyle değerlendirmektedir; 

“Balasagunlu için ise devlet vahşi bir at gibidir; bir devlet adamı öncelikle ona sahip 

olabilmeli, onun üzerinde düşmeden durabilmelidir. Eğer o vahşi ata veya iktidara sahip 

çıkmazsa onu en kısa zamanda kaybeder. Zira bu atı onun elinden kapıp alacak birçok 

talipli etrafta cirit atmaktadır. Diğer bir ifadeyle İbn Sina için öncelikli ve önemli konu, 

devletin nasıl iyi veya kötü olacağıdır; fakat Balasagunlu’nun öncelikli meselesi ise bir 

devlet adamının devlete nasıl hâkim olacağı ve bu hâkimiyeti kaybetmemek için ne 

yapması lazım geleceğidir (2019, s. 298)”. 

Kut sözcüğü Kutadgu Bilig’de siyasal iktidarı ifade etmenin yanı sıra sık sık kişisel 

mutluluğu da ifade edecek şekilde kullanılmıştır. Zira bu kavram hükümdarın dışındaki 

sembolik şahısların da aradığı ve ilgili olduğu bir nimettir. Bu yönüyle kut bütün bir 



 

  

126 

 

toplumun mutluluk için yürüyeceği yola ilişkin bir bakış açısı geliştirmiştir. Bu 

bağlamda Karaca (2019, s. 892 şunları söylemektedir; 

“Balasagunlu’nun dile getirdiği “kut” sözü, sadece sevinç, paylaşma kapsamında 

kullanılmamıştır; bir toplumun yaşamını sürdürebilmesi için ne tür adımlar atması 

gerektiğini de bilgi meselelerinden saymış ve o konum üzerinde ağırlıklı olarak 

durmuştur. Çünkü toplumlar sürekli olarak uluslararası yarışma içindedirler ve bu 

yarışmanın tek kuralı: toplum olarak bağımsız ve varlıklı hayatı sürdürebilmektir ki, bu 

da uygun sorular sorulması, doğruyu arama yöntemleri gibi ön koşulları içeren büyük 

ölçüde bilgi birikimini gerektirir .” 

Kutadgu Bilig’de kut ile bilgi arasında ilgiye değinilerek bilginin kutun korunması 

açısından taşıdığı önem dile getirilmiştir. Yusuf Has Hacib, kutun devamı açısından 

bilginin önemini şu sözlerle dile getirir;  

Saadet bilgisize de gelir ve yakışırsa da, bunun mahiyetini daha iyi bildiği için, bilgiliye 

daha iyi yakışır. (KB 1709) 

Mademki saadet bilgisiz ile birlikte yaşayabiliyor, bilgili ile elbette daha esaslı surette 

bağdaşacaktır. (KB 1710) 

Saadet bilgisizi yükseltirse, elbette bilgiliyi, şöhret ve nam ile, ondan daha çok 

yükseltecektir. (KB 1711) 

Bilgisize saadet ve ikbal gelirse de, bil ki, bu saadet onda devamlı olmaz. (KB 1712) 

Saadet insana gelir ve onu yükseltir; insan doğru hareket ederse, bu itibar ona yar olur. 

(KB 1714) 

Yusuf Has Hacib kutun kazanılması safhasında bilginin doğrudan bir gereklilik 

olmadığını işaret etmekle birlikte onun korunması için bilgiye ihtiyaç duyulduğunu 

vurgulamaktadır. İlahi bir lütuf olarak kut bilgisize gelse ve onu yükseltse dahi bilgiliyi 

çok daha yükseltir. Bilgili için kut daha yararlı olur. Ayrıca bilgisiz onun kıymetini 

anlayamayacağı için onun sunduğu imkânları da değerlendiremez. Buna karşın Yusuf 

Has Hacib eserin bazı kısımlarında yukarıdaki görüşlerinden farklı olarak bilgisiz birine 

kutun gelmesi halinde toplumun büyük facialara uğrayacağını dile getirmektedir. Şu 

beyitlerde görüleceği üzere kutun bilgisize gelmesi felaketlere yol açacaktır; 

İla beyi ne der, dinle; bu sözün manası senin sözlerine temel olsun (KB 1779) 



 

  

127 

 

Bilgisize devlet ve saadet gelirse, halkın arasına fesat girer ve bu, memleket için 

öldürücü bir felaket olur (KB 1780) 

Eğer beylik akıllı bir insanın eline geçerse, o ülkesini huzura kavuşturur; sen bu söze 

inan (KB 1781) 

İnsan bilgi bilirse, hayatta günden güne saadeti artar; kendisi ne kadar küçük olsa bile, 

yeri büyük olur (KB 1814) 

Buradaki farkın anlaşılması açısından kut kavramının iki farklı yönü olduğunu tekrar 

göz önüne almak gerekecektir. Bunlardan biri ferde yönelik olan ve kişisel mutluluğu 

ifade eden yöndür. Kut kişisel olarak değerlendirildiğinde ona sahip olan kişi akıl ve 

bilgiden yoksun dahi olsa kutun sunduğu imkânlardan belli ölçüde yararlanacaktır. Zira 

ferdin kişisel hataları da nispeti ölçüsünde küçük olacağı için kutun toplam yararı onun 

saadetini sağlamaya yeterli olacaktır. Ancak kutun diğer yönünü ifade eden siyasal 

iktidar alanında yapılan hatalar bütün bir toplumu etkileyeceği için bunların sonuçları da 

her zaman büyük ve tehlikeli olacaktır. Kutun bilgisizin eline geçtiğinde halkın içine 

fesat girmesi de bu yüzdendir. Zira Yusuf “Eğer beylik akıllı bir insanın eline geçerse, o 

ülkesini huzura kavuşturur; sen bu söze inan (KB 1781)” diyerek kutu burada siyasal 

iktidar bağlamında ele aldığını vurgulamaktadır.  

Kut kavramının doğru anlaşılabilmesi için öncelikle Kutadgu Bilig’in çok katmanlı 

anlatım tarzının doğru tahlil edilmesi gerekmektedir. Nasıl ki töre hükümdarın şahsında 

dar anlamda kanunu geniş anlamda ise “evrensel nizamı” ifade eden bir kavram olarak 

karşımıza çıkıyorsa; kut da birinci vezir Aytoldı’nın şahsında dar anlamda bireysel 

mutluluğu geniş anlamda siyasal iktidar ve devlet egemenliğinin devamlılığını ifade 

etmektedir. Zira siyasal iktidar ile devlet aygıtını ayrıştıracak düzeyde bir 

kurumsallaşmanın olmadığı bir dönemde hükümdarın siyasal iktidarının devamı 

devletin devamlılığı olarak görülmekteydi. Bu bağlamda eserin ilk anlamsal katmanında 

hükümdar Küntogdı ile vezir Aytoldı’nın münasebeti göze çapmaktadır. Buna göre her 

yönüyle kendini iyi yetiştirmiş, güzel yüzlü, akıllı ve bilgili bir kişi olan Aytoldı 

hükümdar Küntogdı’ya vezir olmuştur. Hükümdar onun meziyetlerini takdir etmiş ve 

hizmetlerinden memnun kalmıştır. Bu bağlamda “kut” dar anlamda hükümdara mutluk 

getirmiştir.  Ancak Aytoldı kendisinin hep güzellik peşinde olduğunu bu yüzden sürekli 

yeni olana temayül göstererek eskileri terk ettiğini söylemektedir. Bu yüzden de 

döneklikle suçlandığını dile getirmektedir. Fakat insanların ona sahip olmak için onu 



 

  

128 

 

suçlamak yerine hep iyi ve güzel olanı tercih etmeleri gerektiğini vurgulamaktadır. 

Nitekim bir müddet sonra vefat etmekte ve kendisinden geriye oğlu akıl ve bilginin 

temsilcisi Ögdülmiş kalmaktadır. Eserin ikinci anlamsal katmanını ihtiva eden siyasal 

düşüncede ise töre ve kut siyasal sistemin iki temel kavramı olarak kanun ve siyasal 

iktidarı yahut egemenliği ifade etmektedir. Ancak bu siyasal iktidarı aynı zamanda 

devletin istikrarı ve devamlılığı olarak da düşünmek gerekmektedir. Aytoldı’nın 

Küntogdı’ya vezir olmasıyla birlikte durağan haldeki kanun, kutun sağladığı güçle 

uygulama sahasına çıkmıştır.  Devlet egemenlik gücüne kavuşmuştur. Yusuf Has Hacib 

sık sık kutun dönekliğini dile getirerek devlet egemenliğinin ne kadar hassas bir konu 

olduğuna vurgu yapmaktadır. Devletin bu egemenlik gücünün korunması için devlet 

adamlarının kutun talep ettiği hususiyetlere sahip olması gerekmektedir. Bunun için 

devlet arılık, akıl, bilgi, iyilik, erdem, iyi ahlak ve güç vb. ile istikrar kazanacak ve 

devamlılığını sağlayacaktır. Bu egemenlik sayesinde sağlanan istikrar aynı zamanda 

ideal nizamın da istikrarı olacaktır. Devletin kutu yani mutluluğu olarak egemenliğin 

ortaya çıkışı sonucu devletin istikrar kazanmasıyla halk da kutlanacak yani saadet 

kazanacaktır. Bütün bunlar Yusuf Has Hacib’in devlet tasavvurunda sürekliliğin 

teminatı olarak ahlaki değerlerin yanı sıra akıl ve bilgiye büyük önem verdiğini 

göstermektedir. Onun eserinde yer alan bütün devlet yöneticilerinde hem ahlak hem de 

akıl ve bilgi aranan temel özellikler arasında yer almaktadır. Yusuf Has Hacib Kutadgu 

Bilig’de töre kavramıyla ifade ettiği “evrensel ideal nizam” için ilk unsur olarak herkesi 

bağlayan yasal bir düzeni öngörmüştür. Bu yasal düzen için hükümdarın yani devletin 

ve halkın karşılıklı hak ve sorumluluklarını belirlemiştir. Bundan sonraki aşamada töre 

ile kurulan yasal zeminin güç ve istikrarı için kut kavramını devreye sokmuştur. Kut 

kavramıyla siyasal istikrarın ve devletin devamlılığının taşıdığı hassasiyete değinmiş ve 

bu hususta ahlak ile akıl ve bilginin ehemmiyetini ortaya koymuştur. Bu aşamada ise 

elde edilen egemenlik gücü ve istikrarın sürdürülmesi ve törenin öngördüğü düzenin 

tatbik edilmesi için icracı bir makam olan vezirlik makamına eserde devletin kurumsal 

akıl ve bilgisini temsilen Ögdülmiş getirilmiştir. Böylece kut ile uygulama gücüne 

erişen durağan haldeki kanun (töre), akıl ve bilgiyle icra edilecektir. Burada göz önünde 

tutulması gereken husus Ögdülmiş’in temsil ettiği akıl ve bilginin hükümdar Küntogdı 

ile birinci vezir Aytoldı’nın şahsi akıl ve bilgisinden farklı olarak devlet sistemine içkin 

kurumsal akıl ve bilgi olmasıdır.   



 

  

129 

 

3.10. Kutadgu Bilig’de Devletin Kurumsal Aklı ve Bilgisi - Ögdülmiş 

Kutadgu Bilig’in olay örgüsü içinde Aytoldı’nın ölümünden sonra onun yerini oğlu 

Ögdülmiş alır. Ögdülmiş daha küçük yaşlarda iken babasını kaybetmiş ve saraydan 

uzakta bir yerde yaşamaktadır. Babası ölmeden önce ona bir mektup bırakarak onu 

hükümdara ulaştırmasını istemiştir. Bu mektupta Aytoldı oğlunu hükümdara emanet 

etmektedir. Babasının ölümü üzerine Ögdülmiş mektubu alarak saraya gider ve 

mektubu hükümdara vererek durumunu arz eder. Hükümdar onun aklından ve çeşitli 

meziyetlerinden etkilenerek hizmetine alır. Ögdülmiş hükümdara başarıyla hizmet 

ederek vezirlik makamına erişir. Onun gayretiyle doğru kanunlar uygulanır, memleket 

düzene girer, ülke zenginleşir, suçlular cezalandırılır ve bunların sonucu olarak 

hükümdar ondan çok memnun kalır.  

Günümüz Türkçesiyle “Ögdülmiş” övülmüş anlamını taşımakta olup eserde bu ismi 

taşıyan şahıs “aklı” temsil etmektedir. Yusuf Has Hacib eserin başında onu; “Bundan 

sonra Öğdülmiş’i anlattım; o aklın adıdır ve insanı yükseltir (KB 356).” diyerek 

tanıtmaktadır. Eserin başka bir bölümünde ise Yusuf onu hükümdarın ağzından şöyle 

anlatmaktadır; “Hükümdar yine şöyle dedi: - Ey Ögdülmiş, akıllı ve bilgili herkes seni 

methetmiştir (KB 3061).” Akıllı biri lazım olursa, sen aklın kendisisin; bilgili biri lazım 

olursa sen bilginin kendisisin (KB 3062).” Güvenilir, içten bağlı doğru ve temizsin; 

senin bütün hareketlerin daima doğruluk yolunda olmuştur (KB 3063).” 

Görüldüğü gibi Yusuf eserin ilk kısmında Ögdülmiş’i yalnız aklın sembolü olarak 

tanıtırken onu daha sonra bilginin de temsilcisi haline getirmiştir. Yusuf onun için “sen 

aklın kendisisin”, “sen bilginin kendisisin” ifadelerini kullanmaktadır. Bunun yanı sıra 

Ögdülmiş güvenilir, içten, temiz ve doğru bir kişidir. 

Kutadgu Bilig’de Yusuf aklı ve bilgiyi temsil eden Ögdülmiş’i, töreyi temsil eden 

hükümdar Küntogdı’ya vezir yaparak kanunla akıl ve bilgi arasındaki ilişkiyi tanzim 

etmeye yönelmiştir. Ögdülmiş, aklı temsilen töreye ilişkin meselelerde sorumluluk ve 

yetki sahibi olmuştur. Ayrıca Yusuf Has Hacib, eserde Ögdülmiş’e hem kanun yapma 

hem de kanunu icra hakkı tanımıştır. Böylece akıl ve bilgi Yusuf’un ideal devletinde 

hem kanunun yapımında söz sahibi olmuş hem de yürütmeyi gerçekleştiren esas unsur 

haline gelmiştir.   Kutadgu Bilig’de hükümdar Ögdülmiş’in şahsında aklı şu sözlerle 

övmektedir;  



 

  

130 

 

“Şimdi Tanrı sana akıl ve gönül verdi; akıl ve bilgi sayesinde sen işleri sükûnetle ele 

alıyorsun (KB 1940) 

İşe bilerek başlamak ve başarı ile tamamlamak için, beyin çok akıllı olması gerekir (KB 

1989) 

Gönül olmazsa, insan gözünün faydası yoktur; akıl olmazsa insan gönlünden layıkı ile 

istifade edilemez (KB 1991) 

Akıl, anlayış ve bilgi tam olarak kimde bulunursa, kötü ise onu iyi, küçük ise büyük bil 

(KB 1994) 

İnsan için akıl ne iyi şeydir; akıllı insanlara müşavir nazarı ile bakmalıdır (KB 1995” 

Yusuf Has Hacib, görüldüğü gibi aklı yalnız başına işlevsel bir araç olarak ele 

almamakta onu gönül, anlayış ve bilgi ile bir anarak bunların birbirini tamamlayıcı 

unsurlar olduğuna dikkat çekmektedir. Akıllı insan ise diğer insanlar için danışman rolü 

üstlenmektedir. Zira aklı temsil eden Ögdülmiş de hükümdarın veziri olarak bu rolü 

üstlenmektedir. Hükümdar Ögdülmiş’e “Bey içeridedir, onun dışarıdaki gözü, sadık 

kuludur; o beyin hem gözü hem sözüdür (KB 3124).”  ve “Sen de benim gözüm, dilim 

ve elimsin; ey mert yiğit, ben bu sayede iyi nam kazandım (KB 3125).” diyerek 

Ögdülmiş’in danışmanlık rolü ile akıl ve bilginin yürütmedeki etkinliğine dikkat 

çekmektedir. Aşağıdaki beyitlerde görüleceği üzere hükümdar Ögdülmiş’in yardımıyla 

devleti başarıyla yönetmekte ve bu yardım dolayısıyla onu ödüllendirmektedir; 

Hükümdar Öğdülmiş’i yükseltti; ona inandı ve bütün işleri onun eline verdi (KB 1764) 

Bütün memlekete onu hâkim kıldı; o her işte kudret ve nüfuz sahibi oldu (KB 1765) 

Ona unvan, mühür, at, koşum ve hil’at verdi; çok itibar gösterdi; o ikbalin son 

derecesine vasıl oldu (KB 1766) 

Öğdülmiş iyi kanunlar vaz’etmekte devam etti; herkesi derecesine göre, taltif etti (KB 

1770) 

Kanunlar vaz’edildi ve memleket düzene girdi; ülkenin temeli sağlamlaştı ve hükümdar 

huzura kavuştu (KB 1772) 

Onu sevenler çoğaldı, sevmeyen ve düşman olanlar ülkesini bırakıp kaçtı; artık meydan 

da toz duman namına bir zerre kalmadı (KB 1773) 



 

  

131 

 

Hükümdar sıkıntıdan kurtuldu, huzur ve sevince kavuştu; işleri görüldü, kendisi rahat 

etti (KB 1774) 

Bu gibi faydalar bilgiden gelir; akıllı, bilgili ve iyi huylu kimseden gelir (KB 1775) 

Akıllı insan nasıl öğülmez, akılsız kimsenin işi nasıl yerilmez (KB 1776) 

Akıllının işi hep ölçüye göre biçilir; bilgisizin işi ise, hep gelişi güzel kesilir (KB 1777) 

Beyitlerden anlaşıldığına göre hükümdar Ögdülmiş’e ihtiyacı olan yetkileri vermiş ve 

onu yüksek bir makama getirmiştir. Bunun üzerine Ögdülmiş devlete nizam vermiş, 

yeni kanunlar çıkarmış ve tatbik etmiştir. Ülkenin temeli sağlamlaşmış ve hükümdar 

huzura kavuşmuştur. Ögdülmiş’i sevmeyenler ülkeyi terk etmek zorunda kalmıştır. 

Ülkeye huzur gelmesi bilgi sayesinde olmuştur. Yusuf buraya bilgiyle birlikte akıl ve iyi 

huyu da eklemiştir. O ısrarla akıl ve bilgiyi yalnız bırakmamaktadır. Onları 

dengeleyecek bir fazilet unsurunu da onlarla birlikte anarak bunların ahlaki olmasına 

vurgu yapmaktadır. Bıçak, Yusuf’un ahlak ile akıl ve bilgi arasındaki ilişkiye dönük 

bakış açısını şöyle değerlendirmektedir; 

O, insan olmayı gerçekleştiren akıl ve bilme yetilerinin ürünü olan bilginin toplumdaki 

düzeni sağlamaktaki rolünü, ahlak ile bilgi arasındaki ilişkiyi ve ahlaklılığın toplumsal 

huzur için temel şart olduğunu göstermeye çalışmaktadır. Bilgiye yüklenilen güçlü 

anlam, herkese faydalı olan ya da sorun çözen ahlaki eylemlerin dayandırıldığı 

ilkelerdir. Bu anlamda bilgi hayatı doğru yaşamak, istediklerine ulaşmak, sorunları 

çözmek için üstün bir araçtır (2019a, s.  87). 

Şeker ise Yusuf’un aklın niteliği ve tanımına yönelik fikri tartışmalar yamak yerine onu 

“daha çok yararlı ve zararlı olanı birbirinden ayıran şey olarak tanımlayan Matüridi’yle 

mutabık olarak işlevselliği” ile ele aldığını ve kuramsal bir çaba göstermediğini dile 

getirmektedir  (2016, s. 159). 

Hükümdar vezirin tavsiyelerini dikkate almakta ve onu işlerinde bir denetleyici 

konumuna yükseltmektedir. Eserde bey, yaptığı işlerin uygunluğunu vezirin 

değerlendirmesini istemektedir. Böylece Yusuf, yapılan işlerin doğruluğunun ve 

niteliğinin başkalarınca da değerlendirmeye tabi tutulmasının gerekliliğini 

vurgulamaktadır. Zira bey, halkın durumunu ve halkın kendisine yönelik düşüncesini 

vezire sormaktadır. Böylece Yusuf, hükümdarın ağzından yöneticilerin faaliyetlerinin 

denetlenmesi gerektiği hususuna dikkat çekmektedir.  Bununla beraber “konuşmalardan 



 

  

132 

 

bey vezirin birbirlerini denetlediği sonucu çıkmaktadır. Yönetimde bey ve vezir ortak 

çalıştıklarından ortaya çıkan işin onlar tarafından denetlenmesi denetleme mantığına 

ters bir durumdur. Her türden yönetim işleri vezir üzerinden yapıldığından vezir yapılan 

iş konusunda doğru bir gözlemci olamaz (Bıçak, 2019b, s. 257)”. Bu bağlamda Yusuf 

denetimin sağlıklı bir şekilde gerçekleşmesi için ahlaki ilkeleri ön plana çıkarmaktadır. 

Aytoldı’nın ölümü ile Kut’un yani siyasal iktidarın tamamlanma süreci sona ermiştir. 

Siyasal iktidara eline alan hükümdar temsilcisi olduğu töreyi uygulayarak devletin 

devamlılığını ve halkın refahını sağlayabilmek için doğru kanunlar yapmak 

durumundadır. Bunun için ise akla ve bilgiye yani Ögdülmiş’e ihtiyaç duymuştur. Ne 

var ki salt akıl ve bilgi de töreyi uygulamaya tam olarak yetmemektedir. Zira akıl ve 

bilginin ehlileşmesi yahut insanileşmesi gerekmektedir. Yusuf Has Hacib her ne kadar 

Ögdülmiş’i kişisel olarak güzel ahlaklı bir insan olarak nitelendirse de onun ihtiyacı 

devlet adamlarından ziyade devletin kendisinin kurumsal bir ahlaki geleneğe sahip 

olmasıdır. Bunun için de yukarıda vurgulandığı gibi gönüle yahut hikmete ihtiyaç 

duyulmaktadır. Yusuf bu boşluğu doldurmak için esere Odgurmış’ı davet eder. 

Aklın ve bilginin kaynağı Yusuf tarafından tartışılan başka bir konudur. Bu iki kavramı 

sık sık bir arada kullanan Yusuf akla ilahi bir kaynak atfında bulunur. Bilgi ise sonradan 

çaba ile elde edilir. Yusuf’un aklın ve bilginin kaynağına ilişkin görüşleri Ögdülmiş’in 

ağzından şöyle anlatılmaktadır; 

“İnsan anadan mı alim olarak doğar, yoksa yaşı ilerledikçe mi öğrenir? (KB 1678) 

Öğdülmiş cevap verdi; -Ey devletli hükümdar, bu faziletin bir adı da bilgi ve akıldır 

(KB 1679) 

İnsan bilgisiz doğar ve yaşadıkça öğrenir; bilgi sahibi olunca, her işinde muvaffak olur 

(KB 1680) 

Anadan doğan bilgisiz doğar, bilgi öğrenir ve böylelikle itibar kazanır (KB 1681) 

Çalışmakla elde edilmeyen şey akıldır; Tanrı onu insanın hamuruna katar (KB 1682) 

İnsan akıldan başka bütün faziletleri öğrenir ve böylece bilgisi gelişir (KB 1683) 

Tanrı yaratırken akıl ve gönül ihsan ederse, çocuk bilgi için tam bir sermaye elde etmiş 

olur (KB 1818) 

O günden güne gelişir, gittikçe aklı tekamül eder ve her isteğini öğrenir, bilir (KB 1819) 



 

  

133 

 

Bilgiyi olsun, fazileti olsun insan öğrenebilir; fakat akıl ise insan ile birlikte doğar (KB 

1825) 

Görüldüğü üzere aklın insanın hamuruna doğuştan Tanrı tarafından katıldığı ve onun 

dışında her şeyin sonradan öğrenilebileceği vurgulanmaktadır. Ancak tam bir başarı için 

akıl tek başına yeterli değildir. Onunla birlikte insanın gönle ihtiyacı vardır. Gönülde 

yaratılıştan insana ihsan edilen bir unsurdur. Bu ikisiyle insan faziletleri öğrenir ve 

işlerinde başarı kazanır. Yusuf gönlü adeta aklın ruhu konumuna sokarak onu aklı 

tamamlayarak ehlîleştiren bir unsur olarak sunmaktadır. O, bilginin bu ikisinin bir araya 

gelmesiyle tam olarak elde edilebileceğini vurgular. Yusuf adeta sırf akla dayanan 

ruhsuz bir bilgiyi eksik görmektedir. Zira akıl gönle kavuşunca tekâmül edecek ve 

gerçek niteliğine kavuşacaktır. Bilgi elde etmek için bu ikisine birden sahip olanlar tam 

bir sermayeye sahip olmuşlardır.  Bunula beraber Yusuf Has Hacib devlet yönetimine 

ilişkin bilgiyi tecrübeye dayalı bilgi olarak kabul etmektedir. Öte yandan Akyüz, (2002, 

s. 9) Yusuf’un bilginin denetimi için akıl ve deneyimi kullandığını söylemektedir. Bu 

yüzden sık sık atasözlerine başvurmakta ve geçmiş beylerin tecrübeye dayalı edindikleri 

bilgileri aktarmaktadır. 

Sonraki bölümde görüleceği üzere Yusuf Has Hacib, mistik bilginin diğer bir ifadeyle 

hikmet ve irfanın temsilcisi olan Odgurmış’ı devletin kurumsal yapısına dâhil etmekten 

kaçınmaktadır. Ancak onun kanun ile akıl ve bilginin terbiyesindeki rolünü takdir 

etmektedir. Böylece onun konumu devlet sistemini dışardan destekleyen “nasihat yahut 

denge” olarak belirlenmektedir.  

Yusuf ısrarla akıl ve bilgiden yoksun bir yönetim anlayışının toplumu felakete 

sürükleyeceğini vurgulamaktadır. O yasaların akıl ve bilginin gereklerine uygun bir 

şekilde oluşturulması ve uygulanması gerektiğini dile getirmektedir. Yusuf Has Hacib 

aklı ve bilgiyi temsil eden Ögdülmiş’i hükümdara vezir yaparak akıl ve bilgiyi devlet 

hayatının üzerinde yükseldiği üç temel sütundan biri haline getirmiştir. Ona göre devlet 

yönetiminde yaşanılan aksaklıların giderilmesinde akıl ve bilgi adeta bir ilaç görevi 

görecektir. Toplumda görülen aksaklıkları devletin giderdiğine dikkat çeken Yusuf, 

devlet sisteminin bozulması halinde onun nasıl düzeltileceğine ilişkin sorunsalda 

karamsar bir tutum sergilemektedir. Bu hususta şunları söylemektedir; “İnsan temiz 

olmayan şeyleri su ile yıkayıp temizler; eğer su kirlenirse kirler nasıl temizlenir? (KB 



 

  

134 

 

2108), İnsan hastalanırsa tabip tedavi eder, tabip hastalanırsa onu kim tedavi eder? (KB 

2109), Halkın bütün uygunsuzluklarını beyler düzeltir, beyler bozulursa onu kim 

düzeltir? (KB 5203)” 

Devlet yönetimin yahut iktidar gücünün bozulması halinde onu kimin düzeltileceği 

Yusuf Has Hacib’in siyasal nazariyesinde önemli bir sorun olarak yer almaktadır. Yusuf 

Has Hacib bu konuda devlet yöneticilerinin akıl, bilgi ve ahlak çevresindeki kişisel 

niteliklerine bel bağlamaktadır. Öte yandan bu husustaki kurumsal faaliyet devlet 

yönetiminde icra görevini üstlenen vezir Ögdülmiş ve onun şahsında ifade edilen 

devletin kurumsal akıl ve bilgisidir. Zira ona göre devletteki bozulmaların tedavisi için 

akıl ve bilgiye ihtiyaç duyulmaktadır (KB 1969-1973). Yusuf, Ögdülmiş’ten sonra 

siyasal nazariyesini olgunlaştırmak için gördüğü lüzum üzere olay örgüsüne Odgurmış’ı 

dâhil eder. 

3.11. Kutadgu Bilig’de Devlet Yönetiminde Ahlak ve İrfan - Odgurmış 

Kutadgu Bilig’in olay kurgusunun temel sembolik şahıslarından dördüncüsü 

Odgurmıştır. Odgurmış’ı Yusuf has Hacib, “Ondan sonrası Odgurmış’tır; onu ben 

akıbet olarak aldım (KB 357)” sözleriyle tanıtmaktadır. Yusuf onun için doğrudan 

“akıbet” tanımlaması yapmış olsa da Odgumış’ın eserde çok geniş bir anlam 

çerçevesinin merkezinde yer aldığı görülmektedir. Eserin bütünlüğü içinde Odgurmış’ın 

akıbet, hikmet, irfan, gönül ve ahlak kavramlarının bütününü kapsayacak bir anlam 

dairesinin sembolü olduğu görülmektedir. 

Eserin töreyi temsil eden Küntogdı’nın hükümdarlığı ve bunun Aytoldı ile  kuta 

erişmesi; Aytoldı’nın ölümünden ortaya çıkan boşluğu akıl ve bilginin temsilcisi 

Ögdülmiş’in almasından sonraki aşaması Odgurmış’ı konu edinmektedir. Odgurmış 

Ögdülmiş’in akrabasıdır. Dünya işlerinden elini çekmiş insanlardan uzak bir yerde 

inzivaya çekilip kendini bütünüyle ahiret işlerine adamıştır. Odgurmış, “uyanmış” 

anlamına gelen ismiyle münasip olarak dünyanın geçiciliğini anlayarak uyanmış ve 

kendini ibadete vermiştir.  

Hükümdar Ögdülmiş’in yardımıyla işleri yoluna koyup ülkeyi huzura kavuşturduktan 

sonra şöyle der; 



 

  

135 

 

“Senin gibi daha başka biri bulunmuş olsa idi, senden önce veya senden sonra aynı yolu 

takip etmiş olurdu (KB 3132) 

Ey dürüst tabiatlı, benim yanımda şimdi sen teksin; seni kaybedersem başka birini 

nerede bulurum (KB 3133) 

Ben senin böyle tek olmandan korkuyorum, ey kudretli insan; kaşki senin bir eşin daha 

bulunsa idi (KB 3134)” 

Hükümdarın Ögdülmiş’i kaybetmesi halinde onun yerini doldurabilecek insan 

bulmaktan korkarak bu göreve layık bir insan araması üzerine Ögdülmiş hükümdara 

şöyle karşılık vermektedir; 

 “Yok değil, benim akrabalarım arasında da çok geniş bilgili böyle bir insan vardır (KB 

3145) 

Kendisi her türlü fazilet ve takva sahibi olup, uyanıktır ve elinden her türlü iş gelir (KB 

3146) 

Hareketi doğru ve adı Odgurmış’tır; o her türlü iyiliğe el vurmuştur (KB 3147) 

Fakat o bu dünyadan yüzünü çevirdi; kalkıp dağa çıktı, dünya endişelerini gönlünden 

uzaklaştırdı (KB 3148) 

Tanrıya ibadet ederek kendisini zahmete veriyor ve ibadetle günah hastalığını tedavi 

ediyor (KB 3149)” 

Bunun üzerine hükümdar “Bu işin çaresine bak; ey zeki, sen onu muhakkak yanıma 

getir (KB 3154)” der. Ögdilmiş ise “Hükümdar da kendi eli ile mektup yazsın ve o zeki 

insan da hükümdarın fermanını bizzat okusun, Bana itimat etsin ve bunun yalnız benim 

arzum olduğunu sanmasın; fermanı da duysun ve arzuya muhalefet etmesin (KB 

3178,3179)” diye karşılık verir. Bunun üzerine hükümdar bir davet mektubunu yazıp 

Ögdülmiş’e teslim eder. Ögdülmiş aldığı davet mektubuyla Odgurmış’ın inzivaya 

çekildiği yere gider. Odgurmış onu oldukça iyi karşılar ve geliş sebebini sorar. Bunun 

üzerine Ögdülmiş durumu açıklar ve hükümdarın mektubunu teslim eder.  Hükümdar 

Odgurmış’a şunları söylemektedir; 

“Eğer ibadet etmek için oraya gittin ise, ibadeti şehirde kıl; din yolu budur (KB 3214) 

İyice düşünürsen, Allah’ın büyük emirlerini yerine getirmek fırsatı, oraya nispetle 

burada daha çoktur (KB 3215) 



 

  

136 

 

İbadet etmek için önce çok bilgi edin; bilgisiz ettiğin ibadetten fayda gelmez (KB 3216) 

İki türlü insana insan derler; biri öğreten, biri öğrenen (KB 3217) 

Zahmetle öğrenerek, bütün bilgilere sahip oldun; şimdi bunları zahmet çekmeden işlet 

(KB 3220) 

Köy ve şehir içinde yapılacak çok ibadet vardır; orada bunun yarısı bile bulunmaz (KB 

3226) 

Sen şimdi zahit adını aldın; bu adın ibadetin için sana büyük bir felaket oldu. (KB 3229) 

İbadet kılmalı, fakat onu halktan gizlemeli; ibadet ne kadar çok olsa dahi, onu 

azımsamalıdır (KB 3231) 

Buraya gel, köy veya şehir içinde ibadete et; sana her türlü iyilik kapıları açılsın (KB 

3236) 

Ey Odgurmış, bu gün seni davet ediyorsam, kendi menfaatimi düşünüyorum zannetme 

(KB 3257) 

Eğer gelirsen senin için faydalı olur; gelmezsen bana bir zarar gelmez (KB 3258) 

Seni halkın iyiliği için davet ediyorum; bu iyilik halkın menfaatidir; buna karşı gelme 

(KB 3259)” 

Hükümdar yukarıdaki beyitlerden anlaşılacağı üzere Odgurmış’ı ısrarla şehre davet 

etmektedir. Yalnız başına dağ başında ibadet etmenin doğru bir tercih olmadığını dile 

getirmekte önemli olanın toplum içinde ibadet yapmak olduğunu söylemektedir. Çünkü 

dinin pek çok emri ancak toplum içinde yaşanılarak yapılabilir. Ayrıca bu münzevi 

hayatıyla insan kendini topluma “zahit” diye tanıtarak riya tehlikesine düşmektedir. 

Dini açıdan asıl istenen şey çok ibadet yapıp bunu halktan gizlemektir. Ayrıca insan dağ 

başında bilgiden uzak kalacaktır. Hâlbuki ibadet için her zaman bilgiye ihtiyaç 

duyulacaktır. Hükümdar ayrıca Odgurmış’ın şehir veya köy hayatından şahsi olarak da 

faydalanacağını ve çeşitli iyilik kapılarının kendisine açılacağını vurgulamaktadır. Öte 

yandan Odgurmış’a yapılan bu davetin hükümdarın şahsi menfaati için değil halkın 

yararı için yapıldığı ifade edilmektedir. Odgurmış dünya işlerinden el etek çektiğini, 

onun için dünyevi lezzetlerin bir şey ifade etmediğini sarayın ve şehir hayatının 

gereklerinden ve usullerinden haberdar olmadığı için devlete ve topluma faydalı da 



 

  

137 

 

olamayacağını vurgulayarak bu daveti reddeder. Buna karşılık Ögdülmiş Odgurmış’a 

şunları söylemektedir; 

“Kanunlara riayet eden doğru bey gerçekten bir saadettir; onun saadetinden herkes bir 

hisse alır (KB 3461) 

Nerede adaleti ile şöhret bulan bir bey bulunursa oraya gitmeli; insan onda saadetini 

bulur (KB 3462) 

Adalete istinat eden kanun bu göğün direğidir; kanun bozulursa gök yerinde duramaz 

(KB 3463) 

Bu kanun koyan beyler hayatta bulunmasalardı, Tanrı yedi kat yerin nizamını bozmuş 

olurdu. (KB 3464) 

Adil beyin yüzünü gören kutlu olur; sevaba girer ve günahtan kurtulur. (KB 3465)”  

Yusuf Has Hacib hükümdarın ağzından kanun ile bey arasındaki ilişkiye vurgu 

yapmakta ve adil hükümdarın mutluluk kaynağı olduğunu vurgulamaktadır. Kanunsuz 

bir yerde nizamdan söz edilemeyeceğini dile getirmektedir. Adil bir bey sadece dünya 

saadetinin kaynağı değil aynı zamanda günahlardan kurtulmaya da vesiledir. 

Hükümdarın taleplerini karşılamak için Ögdülmiş, “El ele verip beylik düğümünü 

çözmek için hükümdar bu gün seni de istiyor (KB 3469). Oradan kalkıp, buraya seni 

götürmek için geldim; tavsiyem şu: yürü! buradan kalkıp oraya gidelim (KB 3498)” 

diyerek daveti yenilemektedir. Ögdülmiş’in Odgurmış’ı “beylik düğümünü çözmek 

için” davet etmesi Odgurmış’ın temsil ettiği değerlerin Yusuf Has Hacib’in devlet 

anlayışındaki güçlü konumuna işaret etmektedir. Hükümdar töreye dayalı ideal nizamın 

tam olarak teşekkül edebilmesi için Odgurmış’ın temsil ettiği değerler sistemine ihtiyaç 

duymaktadır. Bu yüzden onu davet ederken ısrarla kanunun değerine ve onun toplum 

hayatı açısından taşıdığı lüzuma vurgu yapmaktadır. Başer, Yusuf’un Odgurmış’a 

verdiği role ilişkin onun “hakikat ehli bir kişi” olduğunu vurgulamakta ve  “ töre onun 

nasihat ve öğütleriyle özünü tasfiye edip hakiki muhtevasını kazanmaktadır. Ancak bu 

noktada hassas bir mesele vaaz edilmektedir. Asıl büyüklük töreye mahsustur (Başer, 

1995, s. 48)” demektedir. Zira ideal nizamın merkezinde töre bulunmaktadır. Diğer 

unsurlar ise ancak sistemi tamamlayıcı niteliklere haizdir. 

Ögdülmiş’in davetine karşılılık Odgurmış şöyle der; 



 

  

138 

 

“Bu dünya kendisini sana çok sevdirmiş; onun bütün kusurları sana fazilet gibi 

görünmüş (KB 3513) 

Bu dünyayı sen bana nasıl öğersin; onun kusurlarını sana ben söyleyeyim (KB 3519) 

Bu dünya saadeti hiç de iyi bir şey değildir, insanı tanrıdan uzaklaştırır; din için asıl 

felaket budur (KB 3525) 

Takva sahibi ve uyanmış olan insan ne der dinle; uzak dur! Bu dünya malının sana 

zararı dokunur (KB 3552)” 

Buna karşılık Ögdülmiş; 

“Bu dünyanın hali her ne kadar dediğin gibi ise de, sen kendine hayatı o kadar zehir 

etme (KB 3648) 

Bu geniş dünyayı kendine zorla daraltma; günahkâr kulu için Tanrının fazlı ve rahmeti 

vardır (KB 3649) 

Azabı çok ise rahmeti de boldur; günahkârlar için rahmet aziz bir şeydir (KB 3650) 

Bu her iki dünyayı da Tanrı yarattı; birini bulunca koş diğerini de ara (KB 3662) 

Sen rica ile havfi kendine kanat edin; bu ikisinin arasındaki yoldan şaşma (KB 3671)” 

demektedir. 

Ögdülmiş’in nasihatine karşılık Odgurmış şu cevabı vermektedir; 

“Gönlüm bunu beğenmedi ve bu işten çekiniyor; gönlün beğenmediği işe girişmek 

tehlikelidir (KB 3686) 

Gönül bu işi severek arzu etmediğinden, ben de bundan vaz geçtim (KB 3692) 

Beni mazur görmeni rica ediyorum ey insanların seçkini beni kendi halime bırak (KB 

3693)” 

Odgurmış hükümdara hitaben yazdığı mektupta ise; 

“Ben hiç uğraşmadan, böyle bir lütuf ve ihsana nail olursam, bu saadeti ve bu hayatı 

nasıl beğenmeyebilirim (KB 3736) 

Fakat bunun birkaç kusuru da vardır; eğer ben oraya gidersem, bu iyilikleri zararlar 

takip edecektir (KB 3737) 



 

  

139 

 

Bunlardan biri – ben şahsen bu hizmetleri bilmiyorum; gidip de hizmet edemezsem, 

benden hiç kimse memnun kalmaz (KB 3738) 

Ben de usul-erkân, bu işlere layık tavır-hareket ve vukuf yoktur; adap ve erkânı 

bilmeyen hizmetkâr hiçbir işe yaramaz (KB 3739) 

İkincisi – bu cefayı dünyanın bana da cefa ettiğini bildiğim için, ben ondan evvel 

davranıp ona cefa ettim (KB 3740) 

Tanrıya sığındım, nefsime hakim oldum; rabbim bu din ve imanımı korusun! (KB 3741) 

Ey hükümdar şu dört hacetimi yerine getir; ben de el ve yüz öperek sana kulluk edeyim. 

(KB 3755) 

Ben ölümsüz bir hayat isterim, ihtiyarlığı olmayan gençlik dilerim (KB 3756) 

Sen beni daima sıhhat içinde ve sağ tut; zenginleştir ve hiçbir vakit fakir ve malsız 

bırakma (KB 3757) 

Bu dört şeyi bana temin et sana kulluk edeyim; sevgili canımı feda ederek kendimi 

emrine hazır bulundurayım (KB 3758) 

Ey hükümdar bu dünya geçicidir; gün geçtikçe hayat eksilir ve tükenir (KB 3782) 

Neye güvenerek uzun emeller besleyeceksin; neye sevinerek kendini avutacaksın (KB 

3783) 

Olanı ile yetinen ve bu kanaati ile tam bir saadete kavuşmuş olan insan çok güzel 

söylemiş (KB 3799) 

Dünyada açlığımı giderecek kadar yedim; sırtımı örtecek kadar elbisem var (KB 3800) 

Hükümdar beni kendisine faydam dokunması için çağırıyorsa, bende istifade edilecek 

kadar bilgi ve akıl yoktur (KB 3802) 

Eğer memleket işinde faydalı olmam isteniliyorsa, kat’i söylüyorum, benim istifade 

edilecek bir tarafım yoktur (KB 3803)” 

Ögdülmiş, hükümdarın davetine karşı isteksiz bir tutum sergileyen Odgurmış’a şunları 

söylemektedir; “Tanrı cehennemi yalnız senin için yaratmadı; bütün bu azapları yalnız 

senin için zikretmedi (KB 3332). Niçin ve neden kendine böyle eziyet ediyorsun; bana 

bunu açıkça söyle, ben de senin bu husustaki fikirlerini anlayayım (KB 3333).” 

Ögdülmiş’in bu sorusu üzerine Odgurmış, isteksiz tutumunun sebebini şu gerekçelerle 

açıklamaktadır;  



 

  

140 

 

“Çünkü dinimin selametini ve kendi menfaatimi bunda gördüm (KB 3338) 

Onun için kalkıp buraya geldim; halvete çekilip, böylece Tanrıya ibadetle meşgul olmak 

istedim (KB 3339) 

Bu dünya işlerine karışan kimse aynı zamanda ibadet ve ahiret işini yerine getiremez 

(KB 3340) 

İnsan bütün bu halka kapısını kapatmayınca, yaratan tanrıya ibadet edemez (KB 3341) 

Hevesin tesirinde kalma, akıl ile karar ver; ten başkaldırırsa bilgi ile hâkim ol! (KB 

3345) 

Böyle olduğu için ben köy ve şehirleri bırakıp ağır zahmetlere katlanarak buraya 

sığındım (KB 3347) 

Halkın gönlü yufkadır, onu muhafaza etmek çok güçtür; burada gönül kırılırsa, ilahi 

adaletle karşılaşılır; bu ise kâfidir (KB 3351) 

Her ne kadar benden halka fayda yok ise de, onlar benden zarar da görmezler (KB 

3352)” 

Odgurmış dininin selameti için inzivaya çekildiğini ifade etmektedir. Ona göre dünya 

işleriyle meşguliyet insanı ibadetten alıkoyacaktır. Ayrıca toplum içinde yaşamak kul 

hakkına girme tehlikesi taşımaktadır. İnzivada ise halka faydası olmasa da zararı da 

olmayacaktır. Ögdülmiş insanın başkalarına faydalı olması gerektiğini vurgulayarak 

şöyle der; “İnsanlar ondan bir fayda görmezlerse, onun yaşadığı nereden belli olur.  

İnsan evlenmeli ve birçok çoluk-çocuk sahibi olmalıdır; “evlatsızdır” demek insan için 

bir hakarettir (KB 3370,3371).” Evlenmenin ve aile sahibi olmanın lüzumuna ilişkin bu 

sözler üzerine Odgurmış kötümser tutumunu sürdürerek evlenmenin her zaman istenilen 

neticeyi vermediğini şu gerekçeyle açıklar; “Eğer çoluk-çocuk iyi ve hayırlı olursa bu iş 

senin dediğin gibi olur. Eğer evlat hayırsız çıkarsa hayatta seni inletir; ölünce de seni 

çabucak unutur (KB 3377,3378).” Odgurmış’ın ısrarla toplum hayatından kaçınmaya 

dönük ileri sürdüğü fikirlerine karşılık Ögdülmiş, şehir ve köy hayatının faydalarını 

anlatmaya devam eder; 

“Tanrı bu dünyayı bilerek yarattı; helalinden yiyecek ve içecek gönderdi (KB 3404) 

İyi arkadaş edinerek onlarla düşüp-kalkmalı; insanın arkadaşı iyi olursa kendisi de iyi 

olur (KB 3405) 



 

  

141 

 

Başkalarına faydalı olacağın yerde insanlara karış; bil ki, insanlara faydalı olmak 

insanın kendi menfaatidir (KB 3406) 

Yalnız olunca, insanları çekiştirmem; dilimi lüzumsuz ve boş laflar ile günaha sokmam 

–dedin (KB 3423) 

Ortada kimse yoksa ve kendin insanlar arasında oturmuyorsan, kimin hakkında 

konuşacaksın (KB 3424) 

Bak, yiğit o kimsedir ki, insanlar arasında gezer fakat dilini muhafaza eder ve böylece 

başköşeye geçer (KB 3425) 

Huzur, arzu ve nimeti gözünle görmedin; gümüş, mücevher, altın ve bakıra da hiç sahip 

olmadın (KB 3438) 

Senin sarayın, köşkün, yerin ve yurdun yok; at, koşum, çoluk-çocuk hani, bunlardan hiç 

biri sende yok (KB 3439) 

İnsanlar üzerinde de senin hiçbir kuvvet ve hâkimiyetin yok ki, onu kötüye 

kullanmayasın ve temiz nam kazanasın (KB 3440) 

Ne buldun ki, sonra ondan vaz geçtin; hangi mecnun sana zahit adını taktı (KB 3441) 

Erkek olan çoğu elde edebildiği halde az ile iktifa eder; böyle bir insan zahitlik 

mertebesine erişir (KB 3442) 

Erlerin eri odur ki, her şeye muktedir olur; fakat yapmağa gelince nefsine karşı 

mukavemet eder (KB 3449) 

Yine bu erden daha iyi erkek odur ki, bir arzusuna nail olduğu halde, kendisine derhal 

hâkim olur (KB 3450) 

Hükümdar Kün-Toğdı seni haber aldı; sana ihtiyacı olduğu için beni gönderdi (KB 

3455) 

Hükümdarın yüzünü gören herkes kutlu olur; her iki dünyada tam saadete kavuşur (KB 

3459)” 

Ögdülmiş’in bu tavsiyelerinde de görüleceği üzere Yusuf, ısrarla Odgurmış’ı şehre 

çekmenin ve onun faziletleri ile insanlara faydalı olmasının çabası içerisindedir. O diğer 

insanlarla münasebet kurmanın ehemmiyetine değinerek insanın sosyal bir varlık 

olduğuna göndermede bulunmaktadır. Bıçak’a göre eserde Odgurmış’ın züht hayatı 

kişisel kurtuluş için yararlı bulunsa da “Yusuf için, toplumsal kurtuluşun nasıl 



 

  

142 

 

sağlanacağı sorunu kişisel kurtuluştan çok daha önemlidir. Kitabın yaklaşık yarısının 

Odgurmış’la tartışmaya ayrılmasının başta gelen nedenlerinden biri bireycilikle 

toplumsalcılık arasındaki tartışmalardır (2019b, s. 251)”. Diğer taraftan Odgurmış’ın 

dini gerekçelerle elde ettiği faziletlerin onun bunlardan imtihan olmaması nedeniyle tam 

bir başarı olarak kabul edilemeyeceği vurgulanmaktadır. İnsanların içine çıkmayan 

Odgurmış’ın dilini tutmuş olması, mal sahibi olmadığı halde dünyaya meyletmediğini 

söylemesi, hâkimiyeti olmadığı halde zulmetmemiş olması dini açıdan bir muvaffakiyet 

olarak değerlendirilmemektedir. Ögdülmiş durumu “ne buldun ki, sonra ondan 

vazgeçtin” diyerek özetlemekte ve “hangi mecnun sana zahit adını taktı” diyerek adeta 

Odgurmış’ı kışkırtmaktadır. Yusuf, Ögdülmiş’in ağzından münzevi hayatın temsilcisi 

olan Odgurmış’ı iyice köşeye sıkıştırmakta ve ona çıkış yolu olarak şehre gidip dünya 

nimetlerine kavuşmayı ve o nimetler içinde bahsi geçen faziletlere erişmeyi tavsiye 

etmektedir.    

Kutadgu Bilig çalışmalarında Odgurmış sembolü ve onun temsil ettiği değerlerin en çok 

tartışılan konularından biri olduğu görülmektedir. Araştırmacılar onun eserde hangi 

bağlamda ele alındığını ve tarihi açıdan nasıl değerlendirilmesi gerektiği konusunda 

değişik görüşler ileri sürmüştür. Odgurmış sembolü bazı araştırmacılar için Yusuf’un 

eleştirdiği ve değersiz bulduğu bir yaşam tarzının temsilcisi iken bazıları için o, eserde 

diğer semboller arasındaki temel denge unsurudur.   

Arsal, Ögdülmüş ile Odgurmuş’un hayata birbirinden büyük ölçüde farklı açıdan 

bakmaları sonucu ortaya çıkan tartışmaların takip eden süreç içinde dünyada büyük 

atılımlar gerçekleştirmeye aday olan “Türklük ruhu ile Türkün faaliyet kuvvetini 

aşındırmak isteyen, esasını Buda dininden alan Tarikatçılık ruhu arasındaki 

mücadelenin bir tecellisi ve faal Türklük ruhu ile bu dünyadaki hayatı ihmal eden 

Nirvana ruhu arasındaki mücadelenin” açık bir özeti olduğunu söylemektedir (2020. s. 

89). Arsal’a göre Türklerin hayat felsefesi Kutadgu Bilig’de Ögdülmiş tarafından temsil 

edilmektedir. Zira Ögdülmiş, Odgurmış’ın fazilet anlayışını münzevi bir hayat 

çerçevesinde oluşturmasına karşılık toplumsal hayata etkin bir şekilde katılmayı, 

adaletin sağlanması için gayret etmeyi, halkın mutluluk ve refahı için mücadele etmeyi 

önceleyen faal bir erdem anlayışını benimsemektedir (Arsal, 2020, s. 89). Görüldüğü 

gibi Arsal, Odgurmış’ın tutumunda Budist felsefenin izlerini aramakta ve onu Türklerin 

hayat anlayışı karşısında mahkûm etmektedir. 



 

  

143 

 

Şeker ise Kutadgu Bilig’in muhtevasını doğrudan Türklerin İslam dinine geçişiyle 

irtibatlandırmakta ve bu eserin yeni dinin değerlerinin yerleşmesi açısından taşıdığı 

öneme ısrarla vurgu yapmaktadır. Şeker “Türk-İslam düşüncesinin başlangıç noktasına 

yerleştirebileceğimiz Kutadgu Bilig’e eğilen bir araştırmacının gözden kaçırmaması 

gereken ilk husus; esere istikamet veren muharrik unsurun İslami değerler olduğu 

gerçeğidir (2016, s. 125)” demektedir. Bu bağlamda Şeker, Arsal’dan farklı olarak 

Kutadgu Bilig’deki tasavvuf telakkisinde Budizm’in tesirini önemsiz bulmaktadır. Ona 

göre Yusuf Has Hacib şekil açısından İslam öncesi Türk düşüncesinin kavramları içinde 

kalarak topluma yeni dinin muhtevasını aktarmanın gayreti içindedir (2016, s. 121). 

Şeker bu hususta “Yusuf Has Hacib bu yeni dinin oluşturduğu değerleri dolayısıyla 

Tanrı tasavvurunu öteden beri süregelen dilin imkânları içinde ele almış, yoğurmuş; 

İslam öncesi kavramları aynıyla, ancak muhtevasını ayıklayarak kullanmıştır (2016, s. 

143)” demektedir. O, bu noktada İslamlaşma asrı açısından sufilerin rolüne değinerek 

onların içinde yaşadıkları bölgenin geçmişle olan ilişkisini koparmadan toplumu 

İslam’ın kitabi anlayışına hazırladıklarını ve İslam’ın bu bölgeye yerleşmesini 

sağladıklarını vurgulamıştır (2016, s. 148). 

Şeker, Kutadgu Bilig ve çağdaşı olan diğer eserlerde İslami anlayışın “kitabi ve mistik 

unsurlar” ının iç içe geçtiğini vurgular.  Ona göre İslamlaşma dönemindeki kitabi 

anlayışın kaynaklarının daha önce pek çok yönüyle şifahi bir niteliğe sahip olduğunun 

dikkate alınması gerekmektedir (2016, s. 40). Zira bölgenin sözlü geleneği kitabi 

İslam’dan ziyade sufilerin ön planda olduğu şifahi İslam’ın araçlarına uygunluk 

göstermektedir. Bunda bölgede İslam öncesi dönemde de etkili olan mistik unsurlar da 

etkilidir. Bu yüzden Türkler Yusuf’un farkında olduğu gibi sufi çevreler eliyle 

İslamlaşmayı kabullenmektedirler. Odgurmış eserde bu sufi çevreyi temsil etmektedir. 

Bu sufiler bölgede yerleşik düşünceleri dikkate almakta, toplumsal olarak 

kabullenilmesi güç ani değişikliklerden kaçınmakta ve buradaki halkın fikri ve 

kavramsal birikimlerini kullanarak bölgeyi İslam dairesine sokmaktadırlar (Şeker, 2016, 

s. 83).  

Ünal, Odgurmış’ın tasavvuf anlayışının kapsamlı bir şekilde değerlendirildiğinde onun 

“ilk dönem tasavvuf/züht anlayışı çerçevesinde” hayat süren bir mutasavvıf olduğunun 

görüleceğini belirtir (2019, s. 277). Şeker’e göre “Odgurmış’ın hayat tarzı ilk dönem 

zahitlerinde temsil edilen kıymetler dünyasının aktüel bir devamıdır. Bu değerler 



 

  

144 

 

manzumesinin bir ileri merhalesi ise Yusuf Has Hacib’in Odgurmış’ı çekmeye çalıştığı 

çerçevede görülebilir (2016, s. 96)”. Yusuf, Odgurmış’ı dünyevi unsurlarla ahirete ait 

unsurların mezcedilerek uyumlu bir şekilde insan hayatında yer bulmasını ifade eden 

tasavvufi hayatın gereklerinin toplum içinde yerine getirilmesi anlayışına davet 

etmektedir (Şeker, 2016, s. 128). Zira Yusuf “mistik bir hayatın toplumsal bir 

atmosferde vazgeçilmezliğini, tasavvufun bölgenin hayatı için ifade ettiği değeri göz 

ardı etmez ( Şeker, 2016, s. 160).” 

Yusuf’un ideal hayat anlayışının dünyevi tarafını eserde Ögdülmiş’in üstlendiği 

görülmektedir. Zira “Odgurmış eserde yalnız iki defa kullanılan bir hitabın muhatabıdır: 

“Gönüldeş”. Yusuf Has Hacib bu ifadeyi sadece Odgurmış ile Ögdülmiş arasındaki 

manevi yakınlığı belirtmek için kullanmıştır (Başer, 1995, s. 42). Böylece dünya ve 

ahiretin yahut akıl ile hikmetin bir araya getirildiği görülmektedir. Bu noktada 

Odgurmış aynı zamanda bir mutasavvıf olarak gönlü de temsil eder vaziyettedir. Çünkü 

“gönül kavramı, Kutadgu Bilig’de akıbet ve kanaat olarak da ifade edilen Odgurmış ile 

müşahhaslaştırılır (Akyol, 2019, s. 190)”. Öte yandan “Gönül beydir. Bütün vücut onun 

kuludur. Bey nereye giderse kul onu takip eder (Başer, 1995, s. 30)”. 

Mutasavvıflar yoluyla bölgede şifahi İslam’ın inşasından sonraki süreç ise kitabi 

İslam’ın yerleşmesi olacaktır ki bu kelam ulemasının mesuliyetindedir. Bu bağlamda  

“Kitabi metinler şifahi ve mistik karakterli bu içkin tanrı tasavvurunu aşkın hale 

dönüştürerek bölgeyi akılla mistisizm arasında dengelemenin mücadelesini verir. 

Nitekim Yusuf Has Hacib, akılla gönlü Ödgülmiş’le Odgurmış’ın şahıslarında 

birleştirerek bir potada eritir (Şeker, 2016, s. 150)”. Nazari sistemini ait olduğu 

geleneğin kavramsal çerçevesini dikkate alarak oluşturan Yusuf’un eserindeki sembolik 

şahısların temsil ettiği unsurların her biri o zamana değin biçimlenmiş olan yapının bir 

parçasına karşılık gelir.  Kelami gelenek yani ulema akılla temsil edilirken tasavvufi 

gelenek toplum hayatına dâhil edilmeye çalışılan Odgurmış ile temsil edilmektedir 

(Şeker, 2019, s. 127). Bununla beraber Türklerin İslam’ı kabul aşamasında tasavvufi 

gelenekle akılcı gelenek “mahiyet ve nizamları” açısından birbirinden tamamen ayrı iki 

alan görünümde değildir. Nazari olarak aralarındaki mesafenin uzaklığına rağmen 

uygulamada durum değişir. Bazen mutasavvıflar akılcı bir çizgiye gelir; bazen de akılcı 

gelenek mensupları sufi bir görünüm kazanır (Şeker, 2016, s. 161). 



 

  

145 

 

Yusuf toplum hayatına dair farklı kavram alanları arasında uyumlu bir etkileşimi ön 

görerek hem faal toplumsal hayatta hem de zihinsel düzeyde ahenk yakalama çabası 

içerisindedir. O sağlıklı bir toplumun bu ahenkle sağlanabileceğine inandığı için 

Odgurmış’ı şehre çekmekte ısrarcı davranmaktadır. Yusuf’un bu tavrını dikkate alan 

Akyol şunları söylemektedir; 

“Kutadgu Bilig’e göre insan, yaşam içerisinde eylemlerini gerçekleştirirken akıl ve bilgi 

temelli hareket ettiğinde mutlu olmaya daha yakındır. Ancak bunun gerçekleşmesi salt 

akıl ve bilgiden hareketle sağlanmaz, onun ötesinde insanın benliğini oluşturan onu o 

kılan, bütüncül bir bakış ve algı durumu, arzuları, istekleri de bu noktada belirleyici 

olur. İşte akla bu noktada bütüncül bir anlam sağlayan meleke ise Yusuf Has Hacib’e 

göre insandaki gönül melekesidir (2019, s. 192)”. 

Bu anlamda sadece bireylerin değil, toplumların da anlamlı ve bütüncül bir işler 

başarabilmeleri akıl ve gönül dengesini sağlamalarına bağlıdır. Bu sağlandığı takdirde 

toplumlar evrensel insanlık mirasına katkıda bulunacak, bunlar vasıtasıyla medeniyet 

tasavvuru da o toplumda zemin bulacaktır (Akyol, 2016, s. 196). 

Kutadgu Bilig müellifinin hadariliği ön planda tutuğunu ve bunun gerçekleşmesi için 

tasavvufu bir vasıta olarak kullandığını söylemek mümkündür. Bunun yanı sıra 

mütefekkir şair hadariliğin insan ve toplum üzerindeki ifsat edici hususiyetlerinden 

korunma noktasında tasavvufu ön plana çıkarır. Bedevi hasletleri muhafaza etmenin 

imkanlarını yine tasavvufta görür. Bu durum bir bakıma onun, mensubu bulunduğu 

milletin fıtratına en uygun olan hayat tarzı arayışı olarak görülebilir. Diğer bir ifadeyle 

ümranın kaçınılmaz sonucu olan hadariliğin zararlı yönlerinden mensubu bulunduğu 

toplumu korumak ve onların bedevi hasletlerini muhafaza edebilmelerini sağlamak 

maksadıyla tasavvufa dayalı bir hadari hayat tarzı tayin eder (Ünal, 2019, s. 280). 

Kutadgu Bilig’deki halvet ile celvet arasındaki denge arayışı din ile dünyanın 

birbirlerinin lehine yahut aleyhine sınırlandırılmaması gerektiğinin de müşahhas bir 

örneğidir. Züht anlayışının Yusuf’a kadarki çerçevesi dikkate alındığında, onun bu 

zühdü Odgurmış’ın selefi olan zahitler gibi algılamadığı ortaya çıkar (Şeker, 2019, s. 

169). İnsana içkin doğruluk ancak tasavvufi bir terbiye ile açığa çıkacaktır.  Bu yüzden 

Odgurmuş’ın münzevi tutumu eleştirilse bile ona karşı asla bir menfi tutum gösterilmez. 

Aksine hem hükümdar hem de vezir ona karşı derin bir saygı duymaktadır. O toplumun 

ve devletin ihtiyaç duyduğu erdemlerin kaynağı ve adeta onların terbiyecisidir. 



 

  

146 

 

Hükümdar davetinin reddedilmesine rağmen gurur yapmak ya da Odgurmış’ı 

aşağılamak yerine onun peşini takip etmeyi sürdürür. Hükümdar onu “halkı maneviyata 

sevk edecek bir amil olarak gördüğü için hiçbir zaman ondan müstağni davranmaz, 

etraftaki her şeye ruhen tasarruf etmesini ister. Aslında peşine düşülen şey, dünya ile 

ukba arasında denge kurarak Türk tasavvuf anlayışını rasyonel ve realist bir zemine 

çekme (Şeker, 2006, s. 100)” çabasıdır. 

Kutadgu Bilig’in dört temel sembolik şahsından biri olan Odgurmış’ın rolünün doğru 

anlaşılması için yeniden eserin çift katmanlı yapısına başvurmak gerekmektedir. Bu çift 

katmanlı yapı çerçevesinde öncelikle görülmesi gereken şey eserin bir yandan ideal 

nizam olarak törenin sıradan insanlara dönük yönünü yansıtmakta iken diğer yandan 

devlet örgütlenmesine ilişkin yönünü ele almaktadır. Eserdeki diğer sembolik şahıslar 

gibi Odgurmış da çift yönlü kavramlar silsilesini temsil etmektedir. Bunlardan birinci 

yön Şeker’in de belirttiği gibi halkın eski kültürel çerçeveden sıyrılarak yenisine sağlıklı 

bir şekilde dâhil olması için devrin sufi çevrelerinin yürüttüğü faaliyetlere ilişkindir. Bu 

bağlamda Odgurmış hükümdar tarafından halkın yararına istihdam edilmek üzere ısrarla 

şehre davet edilmekte ve kendisine büyük saygı gösterilmektedir. Ona ısrarla münzevi 

hayatın dini olgunluk için bir gösterge olamayacağı, dinin pek çok hükmünün ancak 

toplum içinde yaşanabileceği, insanın sürekli ilime ihtiyaç duyacağı ve bunun da ancak 

şehirde bulunduğu, günahlara karşı ilahi rahmetin olduğu, doğru insan olmanın yolunun 

diğer insanlara faydalı olmaktan geçtiği ve insanın toplumsal hayata ilişkin Allah’ın 

lütfu olan nimetlerinden faydalanmanın iyi bir şey olduğu söylenmektedir. Odgurmış 

bütün bu tavsiyeleri göz ardı etmekte ve şehre gidip devletin istihdamı altında insanlara 

faydalı olma yolunu tercih etmemektedir. Şehir hayatının onu günahlara sevk edeceğini, 

o zamana kadar elde ettiği manevi birikiminin heba olmasına sebebiyet vereceğini ve 

dünya nimetlerinin geçici olduğunu söylemektedir. Bütün bunları göze alsa bile devlet 

kapısında hizmet etmeye yaracak örf, adet ve adaptan mahrum olması nedeniyle başarılı 

olamayacağını dile getirmektedir. Nitekim bu durumu şu sözlerle ifade etmektedir;  

“Farz edelim, senin dediklerini dinledim ve hükümdarın yanına gidip hizmete başladım 

(KB 3996) 

Hizmet etmek için ilk önce insan yolu-töreyi bilmelidir; onun tavrı-hareketi ile sözü 

teşrifata uygun olmalıdır (KB 3997) 



 

  

147 

 

O girmesini, çıkmasını, durmasını ve oturmasını bilmelidir; insan hizmet etmesini 

bilmezse boşuna zahmete girmiş olur (KB 3998) 

Ben insanlardan uzaklaşmış bulunuyorum; töre bilmem, yol bilmem; hizmete yakışacak 

ne tavır ve hareket ne de söz söylemek kabiliyeti bende var (KB 4002) 

Ben beyine nasıl hizmet ederim; bu kapı artık benim için kapanmıştır ( KB 4003) 

Bu kanun ve töreyi, kendimizin vaz ‘etmemiz icap ederken, töreyi bozmamız bize nasıl 

yakışır (KB 4016)” 

Odgurmış kendisine bir görev verilmek üzere iki kere hükümdarın davetiyle saraya 

davet edilmişse de ikisinde de kalıcı olarak şehre inmeyi reddetmiştir. Ancak üçüncü 

davette hükümdarı belli bir süreliğine ziyaret etmeyi kabul etmiştir.  Bu kısa süreli 

ziyaret boyunca hükümdar Küntogdı ve vezir Ödgülmiş’e dini konularda ve yönetime 

ilişkin meselelerde tavsiyelerde bulunmuştur. Ziyaret sonrası tekrar inzivaya çekilen 

Odgurmış’ın kısa süre sonra ölüm haberi gelmiştir. Onun ardından müridi Kumaru 

Odgurmış’ın yolunu sürdürmüştür. 

İlk bakışta Yusuf Has Hacib’in kâmil bir insanı devlet ve toplum hizmetinde kullanmak 

üzere ısrarla şehre davet ettiği anlaşılmaktadır. Bununla beraber göz önünde 

bulundurulması gereken esas mesele Yusuf’un gerçekten Odgurmış’ı devlet hizmetine 

almayı isteyip istemediğidir. İdeal bir nizamın tesisi için nazari bir sistem kuran Yusuf 

Has Hacib kurgusal bir eser olan Kutadgu Bilig’de arzu etmiş olsaydı tıpkı diğer 

sembolik şahıslar gibi Odgurmış’ı da devlet hizmetine alırdı. Her yönüyle kâmil ve 

dindar bir insan olarak ondan muhayyel devlet ve topluma büyük yararlar sağlayabilirdi. 

Fakat Yusuf onu eserde önemli bir hacim kaplayan münazaralara rağmen münzevi 

hayatına iade etmektedir. Bununla da kalmayıp onun ölümünü ilan ederek yerine 

müridinin geçtiğini aktarmaktadır. Bu durumda şu soru ortaya çıkmaktadır; Yusuf, 

Odgurmış’ı okuyucuya aktardığı onca fazilete rağmen neden devlet hizmetine almak 

istemedi? Bu soru ancak Yusuf’un devlet kurgusu bütüncül olarak ele alındığında cevap 

bulacaktır. Öncelikle Yusuf devleti tecrübeye dayalı bilgi ve somut kurallara dayalı 

hukuk sistemi üzerine inşa etmektedir. Bunların her ikisi de devlet yapısı içinde 

ortalama vatandaşın ihtiyaçlarına göre şekillenen bir bilgiyi öncelemektedir. Bu bilgi 

somut ve genel geçer bilgidir. Odgurmış’ın bilgisi ise ruhi tecrübeye dayalı öznel bir 

bilgidir. Bu bilgi ise manevi olgunluk bilgisi olup toplumun genel geçer ihtiyaçlarına 



 

  

148 

 

karşılık verebilecek türden bir bilgi değildir. Yusuf Has Hacib, manevi ve ruhi olgunluk 

bilgisini devletin kurumsal yapısının ihtiyacı olan bir bilgi olarak görmemektedir. Bu 

bilgi devletin günlük işleyişine uygulanmaktan oldukça uzak bir bilgidir. Bununla 

beraber Yusuf oldukça değerli bulduğu bu irfan bilgisini kanun ile akıl ve bilginin 

temsilcileri olan hükümdar Küntogdı ile vezir Ögdülmiş’in Odgurmış’ın tavsiye ve 

nasihatleriyle olgunluk kazanmalarına sarf etmektedir. Bu yüzden Odgurmış kendi 

bilgisinin devletin kurumsal işleyişine yaramayacağını düşünerek devlette istihdam 

edilmeyi reddetmesine rağmen kısa süreli ziyaretle hükümdar ile vezire öğütler 

vermekte ve onları irfan çerçevesinde doğru yola sevk etmektedir. Bu da devletin 

kurumsal yapısı içerisinde irfana yer verilemeyeceğini ancak irfanın devletin 

kurumsallığının unsurları olan kanun ile akıl ve bilginin insanileşmesinde destekleyici 

bir unsur olarak kendine yer bulabileceğini göstermektedir. Bu yüzden Şeker’in 

görüşlerinin aksine Odgurmış’ın muhatabı toplum değil devlet sistemidir. Zira 

Odgurmış’ı münzevi hayatına iade eden Yusuf, onun sistem içinde üstlendiği misyonun 

devam ettiğini vurgulamak için onun öldüğünü ve yerine müridinin geçtiğini 

bildirmektedir. Burada bir devamlılık vurgusu söz konusudur. Öte yandan Odgurmış’ın 

kanaatkâr ve dervişane hayatına imrenen hükümdar ve vezir Odgurmış tarafından ciddi 

bir şekilde uyarılmaktadır. Odgurmış onlara yapmakta oldukları görevlerine 

odaklanmalarını tavsiye etmekte ve topluma karşı kendi üstlerine düşen görevleri yerine 

getirmelerinin onlar için büyük bir ibadet olacağına işaret etmektedir. Aksi takdirde 

toplumun vebalini omuzlarına alarak ahiret hayatında büyük bir sorumlulukla karşı 

karşıya kalacaklardır. Böylece Yusuf Has Hacib, maddi bilgi ile manevi bilginin devlet 

işlerindeki sınırlarını belirlemekte ve mistik olgunluğun devlette istihdam edilmek için 

bir ölçü olamayacağını vurgulamaktadır.  

3.12. Kutadgu Bilig’de Bireyin Konumu 

Kutadgu Bilig, her ne kadar özellikle yönetici sınıfa hitaben yazılmışsa da genel olarak 

tüm insanları hem dünya hem ahiret saadetine ulaştıracak hayat tarzını öğretmeyi 

amaçlamıştır. Eser bu yönüyle idarecilere yönelik ahlaki öğüt veren bir nasihatnamenin 

ötesinde hayatın insan için ne anlama geldiğini irdeleyerek onun toplum ve devlet 

düzenindeki konumunu tespit eden “bir hayat felsefesi olarak” nitelendirilmiştir. 

(Kaçalin, 2002. s. 478-480)  



 

  

149 

 

Kutadgu Bilig’de çoğunlukla aynı kavramlar hem sıradan insanlar için hem de devlet 

yöneticilerinin kurumsal kimliklerinin ifadesi olacak şekilde çift katmanlı olacak şekilde 

inşa edilmiştir. Töre, akıl, bilgi, saadet gibi temel kavramların devlet yapısı içerisindeki 

anlamlarıyla genel olarak insanlar için ifade ettikleri anlam itibariyle belli ölçüde 

farklılaştıkları görülmektedir. Bununla beraber göz önünde bulundurulması gereken bir 

husus Yusuf Has Hacib’in eserinde belli ölçüde bir toplumsal sınıf olgusunu dikkate 

aldığı hususudur. Bu sınıflaşma soydan gelen ayrıcalıklardan ziyade daha sonra 

özellikle bilgi sayesinde elde edilen marifetlerden kaynaklanmaktadır. Yusuf Has 

Hacib’e (KB 1680)  göre insan bilgiyi doğuştan elde etmez yaşı ilerledikçe öğrenir ve 

bu bilgi sayesinde işlerinde başarılı olur. Fakat akıl, bilgiden farklı olarak çalışmakla 

elde edilemez; doğuştan ilahi olarak bahşedilen bir şeydir. İnsan hamuruna katılan bilgi 

ile akıl dışındaki faziletleri öğrenerek bilgisini artırır (KB 1682,1683). Bu ise ona saadet 

yolunu açar.  

Kutadgu Bilig’de toplumsal sınıfları oluşturan Ali evlâdı, âlimler, saray görevlileri, 

askerler, elçiler, tabipler, efsuncular, rüya tabircileri, müneccimler, şairler, çiftçiler, 

satıcılar, hayvan yetiştirenler, zanaat erbabı ve yoksul insanlar gibi farklı niteliklere 

sahip insanlarla nasıl münasebet kurulması gerektiği üzerinde durulmuştur. Yusuf Has 

Hacib bu toplumsal grupların her biri için ayrı hususiyetler belirlemiş ve onlarla 

münasebette göz önünde tutulması gereken hususlara dikkat çekmiştir. Yalnız burada 

onun toplumsal sınıflar arasında kesin bir çizgi çizmediği yalnızca belli nitelikleri 

itibariyle bazı toplum fertlerini öne çıkardığı hususu göz önünde bulundurulmalıdır. Bu 

toplumsal tabakalar arasındaki farklar icra ettikleri meslekler yönüyle olsa da Yusuf Has 

Hacib için bireyin esas itibariyle değerini belirleyen şey meslek değil; akıl ve bilgi 

sahibi olup olmadığıdır. Bu bağlamda eserinde avam olarak tabir ettiği genel halk ile 

akıl ve bilgi sahibi olan toplumun seçkinleri arasında açık bir ayrım yapmaktadır. Akıl 

ve bilgi sahibi sınıflar pek çok üstün ahlaki meziyetlere sahiptirler. Ona göre ferdin 

üstün ahlaki meziyetlere sahip olması toplumu ve dolayısıyla devleti olumlu yönde 

şekillendirecektir.  

Yusuf Has Hacib eserinde bütün ahlaki meziyetlerle iyiliği kendine hedef almıştır. Ona 

göre fert, insan olabilmek için iyi olmak zorundadır. İyilik ise başkalarına faydalı 

olmayı gerektirmektedir (KB 3269). İyi insanın başkalarına karşı şefkatli ve merhametli 



 

  

150 

 

olması gerekir (KB 3272). Böylece kişinin insan olabilmek için diğer insanlarla 

ilişkisini faydalılık üzerine inşa etmesi gerektiğine işaret eder.  

Yusuf Has Hacib, eserini hükümdar Küntogdı’ya hitaben yazdığı için bireye ilişkin 

değerlendirmeleri de hükümdarın şahsında bulunması gereken ahlaki ve insani 

meziyetlerle paralellik göstermektedir. Bu yüzden o ideal bir bireyden hükümdarda 

olmasını beklediği meziyetlere benzer meziyetler beklemektedir. Bu bağlamda birey 

öncelikle yaratılıştan akıllı bir kimse ise aklını bilgi ile desteklemelidir. Akıl ve bilgi 

sayesinde saadet kapısı ona açılacaktır. Elde edeceği ahlaki meziyetler ile de bu saadeti 

koruması mümkün olacaktır. Bunlar hükümdarda olması beklenilen “doğruluk, 

dürüstlük, hayâ sahibi olma, kanuna uyma, merhamet, cesaret, yumuşaklık, şefkat, 

cömertlik, gözü tokluk, ağırbaşlılık, gayretli olma, davranışlarda ölçülü olma vb.” gibi 

ahlaki meziyetlerdir. Yusuf Has Hacib seçkin insanlardan diğer insanlarla olan 

münasebetlerinde bunları beklemektedir. O hükümdarın şahsında seçkinler için avam 

tabiatlı olmayı reddetmektedir (KB 2019).  

Platon “Devlet” adlı eserinde toplumu üç sınıfa ayırarak her bir sınıf için keskin hatlarla 

belirlenmiş sınırlar çizer. Toplumsal sınıfların en üst katında yönetici konumunda 

bulunan filozoflar bulunur. Bu filozoflar bilime düşkün olup varlığı bütünüyle seven, 

özü sözü bir, yalan söylemekten kaçınan, doğruyu seven kişilerdir. (Platon, 2019, s. 

194). Bunların altındaki sınıf ise devletin bekçileri olan askeri sınıftır ki çok iyi bir 

eğitim alarak yetiştirilirler. Eğitimleri hususundan bekçilik görevinin gerekleri sıkı bir 

şekilde takip edilir. Bunların altında ise yalnız kendilerine tahsis edilen meslekleri 

yerine getiren toplumsal gruplar bulunmaktadır (Platon, 2019, s. 89). Platon’a göre bu 

üç sınıfın birbirinin işine müdahil olması ağır bir suç teşkil etmektedir. Ona göre 

doğruluk bu sınıflardan birine ait olan her bir insanın yalnızca kendi işiyle meşgul 

olması anlamına gelmektedir. Böylece devlet de doğru bir devlet haline gelecektir 

(Platon, 2019, s. 133-134). 

Platon insanların kabiliyetlerinin soydan geldiğini ileri sürerek her insanın ait olduğu 

toplumsal grupta kalması gerektiğini söyler. O insanları bu sıkı toplumsal sınıf ayrımına 

ikna etmek için şu ifadeleri kullanmayı salık verir;  

Bu toplumun birer parçası olan sizler, diyeceğim, birbirinizin kardeşisiniz. Ama, sizi 

yaratan Tanrı, aranızdan önder olarak yarattıklarının mayasına altın katmıştır. Onlar 



 

  

151 

 

bunun için baş tacı olurlar. Yardımcı olarak yarattıklarının mayasına gümüş, çiftçiler ve 

öbür işçilerin mayasına da demir ve tunç katmıştır. Aramızda bir hamur birliği olduğuna 

göre sizden doğan çocuklar da herhalde size benzeyeceklerdir. Ama arada bir altından 

gümüş, gümüşten de altın doğduğu olabilir (2019, s.111). 

Platon’a göre filozofların peşinde olduğu en yüksek bilim iyilik kavramının ideasına 

ulaşmayı hedefler. Ona göre değerler insanı iyiye yönlendiriyorsa yararlıdırlar (2019, s. 

219). Ancak iyilik herkes için aynı şeyi ifade etmez. İyilik halk için zevk, aydınlar için 

düşünceyi ifade eder (2019, s. 220). 

Platon alt sınıftan halkın “içinde Tanrısal yan baş olmuş üstün adam” olarak tarif ettiği 

yönetici filozoflara köle olmasını olağan karşılamaktadır. Ona göre bu kölelik onların 

ezilip zarar görmesini değil; böyle bir kişinin buyruğuna uymanın çok yararlı olduğu 

için bundan yararlanmayı hedefler.  Böyle bir sistem içinde sağlanacak düzen sayesinde 

insanların birbirine daha çok benzeyeceğini ve birbirinin dostu olacağını söyler. Ona 

göre kanunların amacı da zaten budur. Kanunlar da toplum fertlerini yönlendirmektedir. 

Platon, “Çocukları yönetirken de aynı işi yapıyoruz; kendi işlerinde devlette olduğu gibi 

bir düzen kuruluncaya kadar onları buyruğumuz altında tutuyoruz (2019, s. 331)” 

demektedir.  

Platon ile Yusuf Has Hacib’in bireyi ele alışı karşılaştırıldığında temel bakış açılarının 

önemli ölçüde farklılaştığı görülmektedir. Öncelikle Yusuf Has Hacib hükümdarın 

dışında kimseye soydan gelen bir üstünlük vermemektedir. Onun üstünlük göstergesi 

olarak kabul ettiği akıl dışındaki bütün faziletler sonradan edinilebilecek meziyetlerdir. 

Akıl ise soya bağlı elde edilebilen bir şey değildir. O insanı üstün yapan değerlerin akıl 

ile desteklenen bilgi ve ahlak sayesinde elde edilebileceğini ifade etmektedir. Bu 

yüzden bu şartları yerine getiren birey için toplumsal yapı içerisinde seçkinlerin arasına 

dâhil olma imkânı her zaman mevcuttur. Üstelik seçkinlik göstergesi olan bilgi ve 

ahlaki meziyetler toplumun bütünü için ortak olan değerlerdir. Bu yüzden Yusuf Has 

Hacib’in öngördüğü siyasal yapılanma içerisinde toplumun bütününü kapsayıcı normlar 

ön plandadır. Platon ise arası kesin çizgilerle ayrılmış bir toplumsal sınıflaşmayı 

öncelemektedir. Yaratılıştan bazı insanların altın, bazılarının gümüş ve bazılarının da 

demir veya tunç özellikleri taşıdığını ileri sürerek toplumsal sınıflaşmaya kalıtımsal bir 

hüviyet kazandırmaktadır. Her bir sınıfın yalnızca kendi işiyle meşgul olduğu ve sınıflar 

arası geçişin oldukça kısıtlandığı bu yapı içerisinde birey ancak kendi sınıfının bilgisine 



 

  

152 

 

sahip olabilmekte ve kendi sınıfına has ahlaki özellikleri taşıyabilmektedir. Platon 

devleti oluşturan temel değerler arasında saydığı ölçüyü buna istisna koymuştur. Ona 

göre “ölçüyse bütün topluma yayılır. Bütün yurttaşlar arasında tam bir düzen kurar. 

Aşağı, orta, yukarı, güçlü, güçsüz, zengin fakir herkes aynı ahenge uyar (2019, s. 130)”. 

Kısacası Yusuf Has Hacib oldukça gevşek ve geçirgen bir toplumsal sınıflaşmayı 

öngörerek toplumsal ve siyasal yapıyı ortak kavramlar etrafında inşa etmeyi yeğlemiş 

ve bireyin yukarı yönlü sosyal hareketinin önünü tıkamamıştır. Platon ise bireyi ait 

olduğu sınıf içinde sıkı bir şekilde tutmanın yolunu aramıştır. Böyle bir yapı içerisindeki 

bireyin diğer insanlarla olan ilişkisinin boyutları ancak kendi sınıfına has bilgi ve ahlak 

anlayışı çerçevesinde belirlenecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

153 

 

Şekil 1:  Kutadgu Bilig’de ortaya konulan devlet ve toplum yapısına ilişkin araştırmacı tarafından 

oluşturulan şema 

 

 



 

  

154 

 

SONUÇ 

Sosyal bir varlık olan insan maddi ve manevi ihtiyaçlarını karşılamak maksadıyla 

kaçınılmaz olarak bir araya gelmekte ve diğer insanlarla etkileşim içine girmektedir. Bu 

etkileşim sürecinde ortaya çıkan ilişki biçimleri ve bu ilişkilerin sonucunda süreklilik 

kazanan değer ve uygulamalar toplumsal kültürün nüvesini oluşturmaktadır. Ancak 

başta çevresel faktörler olmak üzere insan topluluklarının maruz kaldığı iç ve dış 

koşulların etkisiyle bu kültür nüveleri biçimsel olarak benzerlikler gösterse de anlamsal 

muhtevaları açısından çoğunlukla önemli ölçüde farklılaşmaktadır. Toplumsal düzenin 

sağlıklı bir şekilde işlemesinin yegâne yolu olan ve belli kurallar çerçevesinde 

gerçekleşen sistematik yaşamı ifade eden siyasal organizasyona ilişkin kültür nüveleri 

de bu farklılaşmanın somut olarak gözlemlendiği alanlardan biridir. 

Birey akıllı ve irade sahibi bir varlık olması nedeniyle hem diğer varlıklardan hem de 

kendi cinsi olan diğer bireylerden tercihleri itibariyle farklılaşmakta ve kendi becerileri 

çerçevesinde öz menfaatini takip etme eğilimi göstermektedir. Özgürlük olarak da 

nitelendirilebilecek bir durum olan bu öz menfaati takibi nedeniyle diğer insanlarla 

yaşadığı çatışma ise kaçınılmaz olarak bu karşılıklı menfaat çatışmasının kurallara 

bağlanmasını gerektirmektedir. Bu kuralların sistemleşmesiyle siyasal organizasyon 

ortaya çıkmakta; bu organizasyonun sürekliliği içinse günümüzde “devlet” olarak 

adlandırılan hiyerarşik yapı inşa edilmektedir. Öte yandan bu hiyerarşik yapıdan 

kaynaklanacak muhtemel suiistimallere karşı her toplum kendi kültür kodlarında içkin 

olan kavram ve değerlerle bir savunma mekanizması oluşturmakta ve hiyerarşik 

yaptırımın meşruiyetinin koşullarını ve gerekçelerini ortaya koymaya çalışmaktadır. Bu 

hiyerarşik sistem içindeki iktidar ilişkilerinin nasıl inşa edildiği konusunun bilimsel 

yollarla ele alınması ise siyasal antropolojinin çalışma alanına girmektedir.  

Siyasal antropoloji siyaset felsefesinden farklı olarak toplumsal yapı içerisindeki 

ilişkiler ağını bir bütün olarak ele almaktadır. Bu bağlamda bir toplumun siyasal 

organizasyonun temellerinde yatan düşüncelerin, sembollerin ve kutsal kabul edilen 

değerlerin o topluma münhasır iktidar ilişkilerinde ne denli belirleyici olduğuna 

odaklanmaktadır. Bu bağlamda genel geçer teoriler oluşturmak yerine her toplumu 

kendi özel koşulları içinde değerlendirmeyi yeğlemektedir. Bu husus belli bir toplumun 



 

  

155 

 

siyasal düşüncesinin oluşma sürecine ilişkin etkenlerin değerlendirilmesinde siyasal 

antropolojiyi öne çıkarmaktadır.  

Karahanlılar döneminde kaleme alınan bir eser olan Kutadgu Bilig’deki temel 

kavramlar ile toplumsal ve siyasal perspektifin Göktürkler döneminden miras kaldığı 

dikkate alındığında bu dönemin sosyal ve siyasal yapısının hususiyetlerinin doğru 

tespiti Kutadgu Bilig’in siyasal nazariyesinin doğru anlaşılması açısından ehemmiyet 

taşımaktadır. Zira başta töre ve kut gibi temel sosyal ve siyasal kavramların yanı sıra 

pek çok düşünce kalıbı ile siyasal ve toplumsal değer yargıları bu dönemde 

şekillenmiştir. Kutadgu Bilig’de bu düşünce kalıpları ve değer yargılarına sık sık atıfta 

bulunulmuştur. 

Türk tarihinin kökleri her ne kadar çok daha eskilere uzansa da Göktürkler döneminin 

Türk kimliğinin berraklaştığı, Türk kültürü unsurlarının kesifleştiği, toplumsal ve 

siyasal hayatın temel parametrelerinin açık bir şekilde ortaya konulduğu, millet 

bilincinin üst seviyeye ulaştığı ve devlet ile milletin karşılıklı sorumluluklarının 

belirlendiği bir dönemi işaret ettiği değerlendirilmektedir. Bununla beraber bilinen tarih 

itibariyle Göktürkler öncesi dönemde Türklerin yerleşik ve yazılı bir kültüre sahip 

olmadığı gerçeği göz önüne alındığında Orhun Abidelerinde yankısını bulan böyle bir 

toplumsal ve siyasal gelişmişlik düzeyini ortaya çıkaran koşulların neler olduğu önemli 

hale gelmektedir. 

Türklerin yaşadıkları coğrafyanın koşulları onların kendi dönemlerindeki pek çok 

kültürden daha özgün bir siyasal anlayış geliştirmelerinin önünü açtığı görülmektedir. 

Türklerin anavatanı ve Göktürk ülkesinin merkezi coğrafyası olan bölge bu günkü 

Moğolistan’ın batısı ile Kazakistan’ın doğusunda yer almaktadır. Bu bölge dünyanın 

geleneksel kültür havzalarından oldukça uzakta, çok sert iklim koşullarının hâkim 

olduğu bozkırlardan oluşmaktadır. Geleneksel kültür havzalarından uzak olmak bu 

bölgede gelişen kültürün özgün bir karakter taşımasını sağlamıştır. Sert iklim 

koşullarının ise toplumsal yapıyı dönüştürerek bu özgünlüğü pekiştirdiği 

değerlendirilmektedir. Zira “coğrafyanın hayat üzerindeki tesirleri düşünülürse bozkır 

ikliminin de çeşitli bakımlardan eski Türk yaşayışı, düşünce tarzı, inancı ve dünya 

görüşü, örfü ve geleneklerine, kısacası kültürüne yön verici tesirler yapacağı tabiidir 

(Kafesoğlu, 1977. s.189).” 



 

  

156 

 

Türklerin yaşadığı coğrafyanın zor koşulları onları başka yerlerde olduğundan daha sert 

mücadeleye ve aynı zamanda daha güçlü dayanışmaya sevk etmiştir. Türkler 

coğrafyanın koşulları gereği hayatta kalabilmek için konargöçer hayat tarzını 

benimsemişlerdir. Bu hayat tarzının güçlükleri iklim kaynaklı diğer zorluklarla 

birleşince dayanışmayı ön plana çıkarmış ve kişiyi önce aileye sonra da mensubu 

olduğu boya güçlü bir şekilde bağlamıştır. Boy bağlılığına dayanan bu toplumsal yapı 

İbni Haldun’un da (2013, s.351) ifade ettiği gibi aidiyet düşüncesini güçlendirerek 

varacağı son noktaya erişip devletleşmeyi sağlamıştır. Boy asabiyetinin hedefi daha 

yaygın bir siyasal organizasyon olarak devletin ortaya çıkmasıyla birlikte daha önce 

diğer boylara yönelik iken bu kez Çin gibi dış düşmanlara yönelerek millet bilincinin 

üst düzeye erişmesine olanak sağlamıştır. Böylece Orhun abidelerinde görüldüğü gibi 

boyların oluşturduğu siyasal yapı Türk kimliği etrafında birleşmiştir. Bu devletleşme 

sürecinde konar-göçer Türk topluluklarının günlük ilişkilerindeki davranış kalıpları, 

kozmoloji anlayışları, dini algıları ve toplumsal değer yargılarının yeniden şekillenerek 

siyasal yapının ihtiyaçlarına cevap verecek biçimde anlamlar kazandığı görülmektedir. 

Bu bağlamda en ön plana çıkan kavramlar ise “töre” ile “kut” olmuştur. Töre kavramı 

kısaca toplumsal ve hukuki normlar çerçevesinde inşa edilen “ideal nizamı” ifade 

edecek şekilde kullanılırken; Kut, törenin etkinlik kazanmasını sağlayan ilahi kaynaklı 

“iktidar gücü” olarak kendini göstermiştir. Bu iki kavram Türk devlet anlayışının 

kurumsallaşmasının önünü açmıştır. Ayrıca bu dönemde dikkat çeken başka bir husus 

konar-göçer hayat tarzı nedeniyle Türklerin, İbni Haldun’un (2013, s.327) dile getirdiği 

yerleşik toplumlardaki hadari yozlaşmaya maruz kalmamış olmasıdır. Her ne kadar 

konar-göçerlikten kaynaklı olarak devlette istikrar sorunu baş göstermiş olsa da bu 

durumun halkın toplumsal ve siyasal yapıya ilişkin tutumunun zinde kalmasını temin 

ettiği değerlendirilmektedir.  

Türkler sahip oldukları ruhi zindeliği elde ettikleri başarılarla güçlendirmişler ve 

kazandıkları askeri muvaffakiyetlerle kendilerine yeni siyasi hedefler belirleyerek fetih 

hareketlerine girişmişlerdir.  “Bu durum Türklerde zamanla dünyayı huzur ve sükûna 

kavuşturmayı gaye edinen bir fütuhat felsefesi ve her yerde adil, eşitlikçi Türk töresini 

yürürlüğe koymak üzere bir cihan hâkimiyeti ülküsünü doğurmuştur (Kafesoğlu, 1977. 

s. 36).”  



 

  

157 

 

Cihan hâkimiyeti ülküsünün odağında yer alan “töre” kavramının ise Kafesoğlu’nun 

“Bozkır medeniyeti (1995. s. 15)” olarak ifade ettiği kökleri geçmişin derinliklerine 

inen bir bilgi ve tecrübenin mahsulü olduğu görülmektedir. Bununla beraber konar-

göçerliğin somut ve soyut değerlerine ilişkin yeterince araştırma yapılmadığı için söz 

konusu medeniyet anlayışının niteliklerinin doğru bir şekilde anlaşılması mümkün 

olamamıştır (Kafesoğlu, 1977, s.191). Bu bağlamda konargöçer yaşam tarzının kalıcı ve 

somut üretimlerden ziyade toplumsal alana ilişkin telakkilerin gelişmesine uygun bir 

ortam hazırladığı değerlendirilmektedir. Böylece toplumsallığın güç kazanarak ideal 

düzene ilişkin bir yaklaşımı ifade eden törenin kurallarının sistemli hale gelmesini 

sağladığı görülmektedir.  

Göktürkler döneminden sonra kısa süreli Kırgız ve Uygur yönetiminin ardından Türk 

toplulukları büyük ölçüde Karahanlılar idaresi altında bir araya gelmiştir. Karahanlılar 

dönemi Türk tarihi açısından yaşanılan toplumsal ve siyasal değişimler nedeniyle 

keskin bir dönüşümü ifade etmektedir. Karahanlılar döneminde Türkler kitleler halinde 

Ötüken merkezli kadim coğrafyalarını terk ederek batıya göç etmiş ve Maveraünnehir 

civarına yerleşmeye başlamışlardır. Burada yerleşik bir hayat süren ve Batı Göktürkleri 

vasıtasıyla daha önceden etkileşim kurdukları Sogdlarla kaynaşmaya başlamışlardır. Bu 

yerleşik kavim vasıtasıyla yönetici sınıfın İslam’ı kabul etmesi Türklerin büyük bir 

kısmının ilerleyen süreçte bu dini benimsemesini sağlamıştır.  Böylece Türklerin hayat 

tarzları ve değer yargılarında geri döndürülemez iki olgu ortaya çıkmıştır; yeni bir din 

olarak İslam ve konar-göçerlikten yerleşik hayata geçiş. Ayrıca bu iki konuda görülen 

değişim bir üçüncüsünü tetiklemiştir; o zamana kadar geleneksel olarak Uzakdoğu 

kültürüyle etkileşim içindeki Türk kültürü için yeni kültür dairesi olarak Batı Asya 

kültür dairesi. Bütün bu değişimlerin Türklerin hayatlarında sebebiyet vereceği 

hercümercin bir dengeye oturması için ise yerleşik değerlerle yeni değerlerin 

uyumlulaştırılması oldukça ehemmiyetli bir vaziyet olarak ortaya çıkmıştır. Hoca 

Ahmet Yesevi’nin Divan-ı Hikmeti ve Kaşgarlı Mahmut’un Divan-ı Lügat-it Türk’ü 

gibi eserlere benzer şekilde, Kutadgu Bilig Türklerin yeni kültür havzasına kendi özgün 

değerleriyle intibak etmek için gösterdikleri çabalara emsal teşkil edecek niteliktedir. 

Ancak Kutadgu Bilig ötekilerden farklı olarak belli bir konuya yoğunlaşmak yerine 

siyasal yapının doğru bir şekilde inşası yoluyla bütün bir toplumun yeni kültür çevresine 

sağlıklı bir şekilde intibakının önünü açmak istemiştir. Bu bağlamda yaptığı atıflarla 



 

  

158 

 

geleneksel Türk kültürüne güçlü bir şekilde vurgu yapmış; siyasal ve toplumsal yapıyı 

çok büyük ölçüde –kısmi muhteva değişimi gözlense de- önceki döneme ait kavramlarla 

ele almıştır.  

Biri Uygur harfleriyle ikisi Arap harfleriyle yazılan toplam üç nüshası günümüze ulaşan 

Kutadgu Bilig, bu gün Kırgızistan sınırları dâhilinde bulunan Balasagun doğumlu Yusuf 

Has Hacib tarafından 1070 yılında Kaşgar’da tamamlanmış olup mesnevi tarzında 

yazılmış manzum bir eserdir. Dört sembolik şahıs üzerinden siyasal bir yapının ve 

toplumsal organizasyonun inşasını konu edinen esere ilişkin günümüze dek pek çok 

çalışma gerçekleştirilmiştir. 

Esere ilişkin yapılan erken çalışmaların öncelikle Batılı şarkiyatçılar tarafından 

gerçekleştirildiği ve bunların eserin transkripsiyonlarını ve kısmi tercümelerini ihtiva 

ettiği görülmektedir. Bu çalışmalar Kutadgu Bilig’i çoğunlukla Uygur araştırmaları 

çerçevesinde değerlendirmeye tabi tutmuştur. Batı’da başlayan çalışmalar sonraki 

dönemde Rusya ve Türkiye’de yoğunlaşmıştır. Orta Asya’daki çalışmalar ise Sovyetler 

döneminde ivme kazanmıştır. Çin’de yürütülen Kutadgu Bilig incelemeleri diğer 

bölgelerle karşılaştırıldığında oldukça geç bir dönemde başlamış ve bu ülkenin yaşadığı 

sosyal ve siyasal hengâmelerden oldukça yoğun bir şekilde etkilendiği gözlemlenmiştir. 

Kutadgu Bilig üzerine yapılan çalışmalar daha ziyade eserin dil ve edebiyat açısından 

incelenmesine dayanmaktadır. Bununla beraber eserin hangi Türk etnik grubuna 

mensup olduğuna ilişkin tartışmalar eser üzerine yapılan çalışmalarda önemli bir yer 

teşkil etmiştir. Özellikle Orta Asya’daki Türk halkları ısrarla eserin kendi etnik 

gruplarının kültürel mirası olduğu yönünde bir söylem geliştirmişlerdir. Eserin siyasi 

yönü ise bu çalışmalarda büyük ölçüde gölgede kalmıştır. Eseri siyasi açıdan 

değerlendiren araştırmaların ise çoğunlukla onu belli yönlerden ele almayı tercih ettiği 

ve bütüncül bir yaklaşımla eserin siyasal nazariyesini ortaya koyma gayesi gütmediği 

değerlendirilmektedir. 

Kutadgu Bilig’in sunduğu siyasal bakış açısının ana hatları ortaya konulmak 

istendiğinde onun siyasal ve toplumsal yapıyı içine alan “ideal bir nizam” düşüncesiyle 

hareket ettiği görülmektedir. Bu ideal nizamın kavramları, düşünce kalıpları ve fikir 

öbeklerinin büyük ölçüde Karahanlılar öncesi döneme ait Türk kültürünün mahsulü 

olduğu tespit edilmektedir. Bununla beraber Yusuf Has Hacib, yeni girilen kültür 



 

  

159 

 

çevresinin gereklerini dikkate alarak söz konusu unsurların içeriğinde belli değişimler 

gerçekleştirmekten geri durmamıştır.  

Kutadgu Bilig’de her bir sembolik şahıs bir yönü devlete bir yönü ferde bakan iki 

kavramsal ilişki yönüne sahiptir. Yusuf Has Hacib eserde kavramların bu çift yönlü 

yapısını açıkça belirtmese de onları fert ve devlet için farklı muhtevalarla kullanarak bu 

çıkarımı olanaklı hale getirmektedir. Örneğin; hükümdar Küntogdı esas itibariyle soyut 

ideal nizamı temsil etmekle birlikte uygulamada hem kanunları hem de örfü temsil 

etmektedir. Aynı şekilde  1. Vezir Aytoldı tarafından temsil edilen “kut” kavramı fert 

için kullanıldığında “mutluluk” ya da “ikbali” ifade ederken; hükümdar için 

kullanıldığında “egemenlik” veya “siyasal iktidar” anlamına gelmektedir. Buna benzer 

şekilde eserde 2. Vezir Ögdülmiş tarafından temsil edilen akıl ve bilgi aynı zamanda 

diğer yöneticiler ve sıradan insanlarda da bulunması gereken bir hususiyettir. Fakat 

Yusuf Has Hacib “akıl” ve “bilgiyi” vezirin şahsında devletin kurumsal yapısına da 

dâhil etmiştir. Ögdülmiş’in temsil ettiği “akıl” ve “bilgi” diğerlerininkinden farklı 

olarak devlete has akıl ve bilgiyi kapsamaktadır. Fert ve devlete yönelik kavramsal 

farklılığın kesişim noktasında ise ilgili kavramın kamusal anlamı ortaya çıkmaktadır. 

Zira “kamu” kavramı devlet ve ferdin buluşma alanını ifade etmektedir.  

Yusuf Has Hacib eseri boyunca hem devletin hem de ferdin cephesinden bu kavramları 

ele alarak kamusal alanın adil bir şekilde nasıl oluşabileceğini ortaya koymaya 

çalışmaktadır. Kavramların ihtiva ettiği anlamsal çerçevenin toplumu ve devleti 

oluşturan unsurlar arasındaki etkileşimini doğru bir şekilde tanzim ederek “ideal 

nizamın” koşullarını belirlemeye gayret etmektedir. Onun ideal nizamının merkezinde 

ise dar manada kanun anlamında kullanılan “töre” kavramı bulunmaktadır. Ancak 

törenin eserdeki gerçek karşılığı kanundan çok daha geniştir. Yusuf için töre geniş 

anlamıyla ideal nizamın kendisidir. Zira eserdeki bütün diğer kavramlar açıkça töreye 

hizmet etmekte ve onun gereklerinin yerine getirilmesine yardımcı olmaktadır. Ancak 

hükümdar Küntogdı’nın töreyi sembolize ederek kanunlar vazetmesi ve günümüz 

Türkçesinde törenin kapsamını ifade edecek bir kavram bulunmayışı onun çoğunlukla 

“kanun” sözcüğüyle karşılanmasına neden olmaktadır.    

İdeal nizamı eserdeki dört sembolik şahıs ile onların etkileşim halinde olduğu toplumsal 

sınıfların etrafında ören Yusuf Has Hacib, devlet yapısına geldiğinde devletin ana 



 

  

160 

 

sütunlarında dört sembolik şahsın üçünü görevlendirmekte ve münzevi bir zahit 

rolündeki Odgurmış’ı devletin kurumsal yapısının dışında tutmaktadır. Bununla beraber 

o, diğer sembolik şahısların faaliyetlerini ve onların temsil ettiği kavramların 

uygulanışının ahlaki denetimi sağlamaktadır. Böylece Odgurmış hem kanunun hem de 

akıl ve bilginin nasıl ahlaki olacağına ilişkin hükümdara ve vezir Ögdülmiş’e 

tavsiyelerde bulunmaktadır. 

Kutadgu Bilig içeriğinde barındırdığı siyasal düşünceyi manzum bir şekilde ve bir olay 

örgüsü etrafında anlatmaktadır. Eserin kurgusuna göre Aytoldı (Dolunay) adında genç, 

bilgili, yakışıklı ve güzel ahlaklı bir kişi hükümdar Küntogdı’nın (Güneş) şöhretini 

işiterek onun hizmetine girmek maksadıyla yola koyulur ve aracılar vasıtasıyla 

hükümdar ile tanışarak ona vezir olur. Sonrasında ise hükümdar Küntogdı ile vezir 

Aytoldı birbirlerine semboller üzerinden kendi mahiyetlerini anlatırlar. Küntogdı 

(Güneş) kendisinin bu adla anılmasının tabiatından kaynaklandığını belirtir. O doğrudan 

doğruya kanun (töre) dur. Aytoldı ise “kut” yani siyasal anlamıyla iktidar gücüdür. 

Hükümdar kanunu temsil ettiği için doğruluktan şaşmamaktadır. Kanun sınıfına veya 

statüsüne bakmaksızın herkes için aynı yaptırım gücüne sahiptir. Tıpkı güneş gibi 

sürekli olarak aynı büyüklükte ve güçte kalır, bütünlüğünü kaybetmez. Bunu yanı sıra 

kanun yine güneş gibi sürekliliğe sahiptir ve her zaman için geçerlidir. Bu yönüyle 

evrensel bir niteliğe sahiptir. Eserde Yusuf Has Hacib, hükümdarı her ne kadar kanunun 

sembolü olarak sunuyor olsa da hükümdarın onu tam olarak temsil etmekte yetersiz 

kaldığı görülmektedir. O, “Beylik çok iyi bir şeydir, fakat daha iyi olan kanundur ve 

onu doğru tatbik etmek lazımdır (KB 454)” diyerek kanunu hükümdarın da üstüne 

çıkarmaktadır. Bu bağlamda Yusuf Has Hacib, kanunu en güçlünün de üstüne koyarak 

bir yönüyle hukukun üstünlüğünü ilan etmiş ve onu “ideal nizamın” ana unsuru haline 

getirmiştir. Hükümdarın temel vazifesi ise onun uygulamaya konulmasına aracılık 

etmektir. Kanunu uygulamaya koyacak olan hükümdarın bazı niteliklere sahip olması 

gerekmektedir. Öncelikle soylu bir aile geçmişine sahip olması gereken hükümdar aynı 

zamanda; cesur, cömert, hayâlı, akıllı, bilgili, merhametli, yumuşak huylu, iyiliksever, 

özü sözü doğru, gönlü tok vb. niteliklere haiz olmalıdır. Bütün bunlardan sonra kanunu 

tam olarak uygulamaya koyabilmek için hükümdarın ilahi lütfun eseri olarak kut 

(egemenlik hakkı, siyasal iktidar gücü) sahibi olması gerekir. Onu kanunu uygulama 

gücüne bu kut kavuşturacaktır.  



 

  

161 

 

Kutadgu Bilig’in kut için belirlediği sembolik şahıs olan birinci vezir Aytoldı daha 

isminin anlamı itibariyle karakter olarak Küntogdı’dan farklılaşmaktadır. Zira güneş ne 

kadar tabiatında sabitse dolunay tam tersine değişkendir. Bununla beraber ayın ışığını 

güneşten alması gibi kut da hükümdar yani töre sayesinde anlam kazanmakta ve itibar 

görmektedir. Kutun temsilcisi Aytoldı’nın Küntogdı’ya vezir olmasıyla hükümdar 

siyasal iktidar gücü elde etmiştir. Bu ise Yusuf’un ideal devlet nizamının başlangıcına 

işaret etmektedir. Zira kanunun ile güç birleşmiş ve kanunun fiili etkinliği tesis 

edilmiştir. Ancak Aytoldı’nın ifadesiyle siyasal iktidarın her an kaybedilme riski 

mevcuttur. Kutun cazibesi, kararsızlığı, dönekliği ya kusursuzluğun peşinde oluşu 

iktidarı elde tumanın güçlüğüne işaret etmektedir. Çünkü devletlerin kurumsallık 

zafiyeti nedeniyle iktidarın el değiştirmesinin kolay olduğu yerlerde egemenlik 

arzusunun şiddeti nedeniyle onu ele geçirmek isteyen pek çok kişi ortaya çıkacaktır. 

Ayrıca hükümdarın yönetimde idealist davranması ve yaptığı işlerde en iyisini 

başarmaya çalışması gerekmektedir. Zira yönetimde kusur gösterenler iktidarını 

kaybetme tehlikesiyle karşı karşıya kalacaklardır.  Bütün bunlara rağmen her an ortaya 

çıkacak başka güç odakları tahtın ortağı haline gelebilecektir. Kutun yani iktidarın 

gerektirdiği koşulları yerine getirenler ise büyük bir yücelik kazanmaktadırlar. 

Hükümdarın da iktidarını sürdürmek için kutun talep ettiği niteliklere sahip olması 

gerekmektedir. Kutun sürdürülmesi için gerekli olan en önemli nitelikler ise akıl ve 

bilgidir. Küntogdı bu niteliklere sahip olduğu için kut kazanmış olsa da iktidar gücünü 

sürdürmek ve devletin devamlılığını sağlamak için kurumsal nitelikte “akıl ve bilgiye” 

gereksinim duymaktadır. Yusuf Has Hacib, Aytoldı ile kanuna egemenlik gücü 

sağlamış ve onun ölümüyle bunun sürekliliğini temin için sahneye üçüncü sembolik 

şahıs olan ikinci vezir Ögdülmiş’i almıştır. 

Ögdülmiş (Övülmüş) aklı ve bilgiyi temsil etmektedir. Onun egemenliği temsil eden 

Aytoldı’nın oğlu olması eserdeki konumuna ilişkin önemli bir ipucu vermektedir. 

Ögdülmiş, Aytoldı’nın oğlu olarak babasının biyolojik varlığını belli ölçüde sürdürdüğü 

gibi onun temsil ettiği değerlerin sürdürülmesinde de onun varisi konumundadır. Bu 

yüzden Yusuf Has Hacib ona kutu sürdürmenin en önemi koşulları olan akıl ve bilgiyi 

temsil görevi vermiştir. Kanun ile akıl ve bilgiyi temsilen hükümdar Küntogdı ile vezir 

Ögdülmiş büyük bir uyum içinde çalışırlar. Ödgülmiş başarıları nedeniyle ismine uygun 

bir şekilde hükümdarın büyük övgülerine mazhar olur. Hükümdar kendi dışında yalnız 



 

  

162 

 

ona yeni kanunlar yapma hakkı tanır. Ögdülmiş hem hükümdarın işlerini onun adına 

takip etmekte hem de kanunun uygulanması sağlamaktadır. Bu yönüyle yürütme 

görevini de üstlenmiştir. Böylece Yusuf Has Hacib, akıl ve bilgiyi kanunun yapımında 

ve uygulamaya konulmasında esas unsur olarak kabul ettiğini göstermektedir. 

Hükümdar tarafından yapılan -daha açık bir ifadeyle törede zaten var olan- kanunlara 

yenilerinin eklenmesinde takip edilecek yol akıl ve bilgiye dayanmaktadır. Törede 

öteden beri var olan kanunlar ise akıl ve bilginin denetime ihtiyaç duymaktadır. Zira 

hükümdar kendi yaptıklarının doğru olup olmadığını da Ögdülmiş’e sormaktadır. Ancak 

göz önünde bulundurulması gereken husus bu akıl ve bilginin bir yanıyla gönülle 

etkileşim halinde olmasıdır. Bu hususta Yusuf “Tanrı yaratırken akıl ve gönül ihsan 

ederse, çocuk bilgi için tam bir sermaye elde etmiş olur (KB 1818)” demektedir.  

Kanunların oluşturulmasında takip edilecek yol akıl ve bilgiden geçiyor olsa da bu akıl 

ve bilgi gönül sayesinde insani bir çizgi takip etmek zorundadır. Doğru bilgi, akılla 

gönlün ittifakından ortaya çıkacaktır. Bunun yanı sıra Ögdülmiş’e icra görevi de 

yüklenmiştir. Yusuf ona kanunların oluşturulmasının yanı sıra uygulamaya 

konulmasında da sorumluluk vermiştir. Böylece Yusuf’un ideal devlet düzeninde töre, 

önce kut ile iktidar gücü kazanmış ardından da akıl ve bilgi ile hem kendini tashih 

ederek yenilenmiş hem de bünyesine yeni unsurlar katarak zenginleşmiştir. Ayrıca bu 

süreçte devlet yönetiminde egemenlik ile akıl ve bilgiye her ne kadar büyük değer 

atfedilmişse de kanun (töre) sistemin merkezinde kalmaya devam etmiştir. Diğerleri 

ancak onu şu ya da bu şekilde desteklemek için ortaya çıkmıştır.   

Bilgi ve aklın desteğindeki kanuni düzen altında ülkenin her türlü sıkıntısı çözüm 

bulmuş, halk ve devlet huzur içinde varlığını sürdürürken hükümdar Küntogdı 

Ögdülmiş’i kaybetme korkusuna kapılır. Bu yüzden onun yokluğunda yerini 

doldurabilecek birini bulmaya karar verir. Konuyu Ögdülmiş’e açtığında, Ögdülmiş ona 

kendi akrabası olan Odgurmış’ı tavsiye eder. Bunun üzerine hükümdar tarafından inziva 

hayatı yaşayan Odgurmış’a saraya gelerek devlet hizmetinde bulunması için iki kez 

mektupla davette bulunulur. Ancak Odgurmış devlet hizmetine girmeyi reddeder. 

Ancak belli bir müddet için hükümdarı ziyaret etmeyi kabul eder.  

Yusuf has Hacib, onun hakkında “Ondan sonrası Odgurmış’tır; onu ben akıbet olarak 

aldım (KB 357)” diyerek onunla insanın akıbeti yahut uhrevi hayatı arasında bir ilişki 

kurmuştur. Bununla beraber eserde Odgurmış’ın temsil ettiği kavramsal değerlerin 



 

  

163 

 

oldukça geniş olduğu görülmektedir. Odgurmış her şeyden önce dindar bir kişiliğe 

sahiptir. Bu dindarlığı dolayısıyla inzivada bulunduğu mağarasında züht hayatı 

yaşamaktadır. Bu zahitliği sebebiyle irfana ve ahlaki meziyetlere sahiptir. Doğruluğu, 

dürüstlüğü ve bu ahlaki meziyetleri dolayısıyla hükümdar ısrarla onu maiyetine katmak 

istemektedir. Fakat Odgurmış çeşitli gerekçelerle devletin kurumsal yapısı içinde görev 

almayı reddetmektedir. Bir süreliğine gerçekleştirdiği ziyaret sırasında hükümdara ve 

diğer yöneticilere hem dini konularda hem de yönetim konularında çeşitli nasihat ve 

tavsiyelerde bulunduktan sonra tekrar inziva hayatına geri dönmüştür. Burada kısa süre 

sonra ölünce yerine müridi geçmiştir. 

Odgurmış ile ilgili kısım Kutadgu Bilig’de oldukça geniş bir yer kaplamaktadır. Burada 

Yusuf, zahitlik derecesindeki dindarlığın devletin kurumsal yapısı açısından neyi ifade 

ettiğini belirleme gayreti göstermektedir. Öncelikle göz önünde bulundurulması gereken 

husus Yusuf’un kurguladığı devlet düzeninde dinin esaslı bir yeri olduğu gerçeğidir. 

Yusuf Has Hacib, şeriat kurallarının uygulandığı ve yöneticilerin İslami ilkeleri dikkate 

alarak yaşadığı bir devleti eserine konu edinmiştir. Ancak Odgurmış ile ilgili kısım 

dindarlığın ileri boyutunu ifade eden züht anlayışını diğer bir ifadeyle tasavvufi 

geleneği ve onun ideal düzendeki yerini ele almaktadır. Odgurmış dinin genel 

hükümlerinin yerine getirilmesi konusundaki bir tartışmanın sembolü değildir. O 

zahitliğin sağladığı ruhi derinlik, irfani anlayış ve mistik yeteneklerin devletin kurumsal 

yapısı içinde yer alıp alamayacağını tartışmaktadır. Onu hükümdarın ısrarla saraya 

davet etmesi ve Odgurmış’ın her defasında pek çok sebep göstererek bu teklifleri 

reddetmesi Yusuf’un da aslında bir noktada irfani meziyetleri devletin kurumsal yapısı 

içinde görmeyi arzuladığını göstermektedir. Odgurmış’ın bu davete icabet edip etmeme 

konusundaki tereddütleri aslında Yusuf Has Hacib’in kendi tereddütleridir. Ancak 

Yusuf, sonunda kararını vermektedir; akıl ve bilgiye dayalı bir organizasyon olan 

devletin kurumsal yapısı içinde mistik düşünüş doğrudan yer alamayacaklardır. Zira 

bunların hem sahip oldukları bilgilerin yöntemleri farklıdır hem de hitap ettikleri toplum 

kesimlerinin anlayış ve soyut kavrayış yetenekleri farklıdır. Aynı anda bunların her 

ikisini de aynı meseleye ilişkin verilecek bir hükümde kullanmak mümkün 

görülmemektedir. Yusuf bu çabadan vaz geçerek Ögdülmiş’in temsil ettiği akıl ve 

bilgiyi devlet sisteminin merkezine yerleştirmektedir. Ancak irfani meziyetlerin 

ehemmiyetine müdrik bir kişi olarak Odgurmış’ın geçici ziyareti ve nasihatleri 



 

  

164 

 

temsiliyle akıl, bilgi ve kanun etrafında bütün bir devlet sisteminin irfani terbiyeye 

muhtaç olduğunu vurgulamaktadır. Böylece ideal nizamın hem insani ve ahlaki boyutu 

tamamlanmakta hem de kozmolojik tarafına ilişkin sınırları belirlenmektedir. Zira, bir 

taraftan Yusuf Has Hacib’in Odgurmış’a ilişkin “akıbet” tanımlamasındaki “ahiret” 

vurgusu; diğer taraftan hükümdar ile vezirin ısrarla dünyadaki hayatlarını boşa sarf 

ederek Allah’a kulluktan geri kaldıklarını bu yüzden ahiret hayatı için dünyadan yüz 

çevirmek istediklerini belirterek Odgurmış’ın yolunu takip etmek istemeleri, 

Odgurmış’ın şahsında dünya-ahiret dengesi kurulmak istendiğini göstermektedir. 

Odgurmış ise bu hususta net bir tutum sergilemekte ve hükümdar ile vezirin dervişlik 

yolunu girmelerine açıkça karşı çıkmaktadır. Odgurmış onlar için Tanrı’ya kulluk 

yolunun devletin işleyişini gerçekleştirerek dine ve insanlara hizmet etmek olduğunu 

söylemektedir. Onlarda Odgurmış’ın bu tavsiyesine uyarak görevlerini sürdürmeye 

karar vermektedir.  

Göz önünde tutulması gereken başka bir husus ise Odgurmış’ın devlette görev almamak 

için öne sürdüğü gerekçelerin niteliğidir. Odgurmış burada ısrarla toplum hayatını 

bilmediğini, devletin işleyişine hâkim olmadığını, verilen görevleri yerine getirecek 

kabiliyetlerden mahrum olduğunu vurgulayarak bu koşullarda devlette istihdam 

edilmesinin töreyi bozmak anlamına geleceğini söylemektedir. Bu bağlamda kendisine 

sarayda üst düzey bir görev sunulan bir kişinin sırf liyakatsizliğini düşünerek bu seçkin 

makamdan imtina etmesi liyakate verilen değer açısından ayrıca önem arz etmektedir.  

Kutadgu Bilig’in siyasal kurgusunda ideal nizamın devlet yapısı tarafı belirgin bir 

şekilde sunulurken fert tarafı gölgede kalmaktadır. Yusuf Has Hacib devlet için atfettiği 

nitelikleri aynı zamanda fert için kullanarak, birey ile devlet sisteminin ihtiva ettiği 

anlamlar arasında ilişkisel bir ortaklık kurmaktadır. Örneği akıllı ve bilgili olmak hem 

hükümdarın, hem birinci vezirin, hem ikinci vezirin hem de dervişin niteliğidir. Halktan 

kişilerin de akıllı ve bilgili olma olanağı mevcuttur. Ama aynı zamanda devlet sistemi 

içinde vezir Ödgülmiş’in özel ve kurumsal niteliğidir. Bunun yanı sıra hükümdar için 

siyasal iktidarı ifade eden bir  “Kut” kavramı diğer yöneticiler ve halk için mutluluğu 

ifade etmektedir. Yusuf Has Hacib, devlet ve toplum arasında temel kavramlar 

üzerinden ortaklık kurarak esasında ideal nizamın zihinsel bir bütünlüğünü sağlama 

çabası göstermektedir.  



 

  

165 

 

Bu kapsayıcı sistem, sosyal hayatı yönlendiren ilkelerin akıl ve bilgi ile saptanarak 

“töre” kavramı altında bütünleşmesi ve ahlak ve irfan denetiminden geçerek 

uygulamaya konulması sürecinin bütüncül şeklidir. Yusuf’un  “Beylik çok iyi bir şeydir, 

fakat daha iyi olan kanundur ve onu doğru tatbik etmek lazımdır (KB 454)” derken 

egemenliğin üstüne çıkardığı kanun (töre) bu ideal nizamdır. Yusuf’un töre kavramı 

üzerinden şekillendirmek istediği ideal nizam aynı zamanda soyut evrensel değerleri 

hedeflemektedir. “İnsana yazık değil, insanlığa yazıktır; fertlere yazık değil, doğruluğa 

yazıktır (KB 1546)” derken onun evrensellik ve toplumsallık hedeflediği açıktır. İnsana 

ait olumlu değerleri bünyesine toplayan bir sözcük olan “insanlık” kavramı ve bu 

değerlerin en önde gelenleri arasında yer alan dürüstlüğün ifadesi olan “doğruluk” 

kavramının ferdin varlığının önüne geçirilmiş olması bu ideal nizamında bu değerleri 

hedeflediğini göstermektedir. Yusuf Has Hacib’in esas ulaşmak istediği nihai nokta 

insanın bu değerler çerçevesinde inşa edilen toplumsal hayatta mutluluğunun temin 

edilmesidir. Devlet aygıtı ise bunun icrasının aracıdır.  Doğan’a göre Kutadgu Bilig’in 

belirlediği ilkeler bir araya geldiğinde “insan haklarına saygılı devlet” ortaya 

çıkmaktadır (2002b, s. 91). 

Yusuf Has Hacib’in bu ideal nizamda karşılaştığı en büyük sorun ise bunun icrasını 

gerçekleştirecek olan devlet mekanizmasının denetim sorunudur. Halk kitlelerindeki 

bozuklukların giderilmesi görevini devlete yükleyen Yusuf, devlet yönetimindeki 

aksaklıkların kim tarafından giderileceği konusunda tereddüt yaşamaktadır. “İnsan 

temiz olmayan şeyleri su ile yıkayıp temizler; eğer su kirlenirse ne ile ve nasıl 

temizlenir (KB 2108), İnsan hastalanırsa tabip bunun ilacını verir, eğer tabip 

hastalanırsa onu kim tedavi eder? (KB 2109)” soruları ile bu tereddüt dışa 

vurulmaktadır. Bunun için öncelikle devlet yöneticilerinin yüksek ahlaki değerlere sahip 

kişiler olması gerektiği ifade edilerek bu ihtiyaç bir yönüyle öz-denetim şeklinde 

gerçekleştirilmek istenmiştir. Bunun yanı sıra devletin kurumsal yapısı içinde, 

Ögdülmiş’in şahsında  “akıl” ve “bilgi” bu denetim için iki önemli ölçü olarak kabul 

edilmişse de bu yeterli görülmeyerek kurumsal yapının dışından bir denetim arayışına 

gidilmiştir. Bunun için ise Odgurmış sembolü ile ahlak ve irfan denetimi tercih 

edilmiştir.  



 

  

166 

 

Kutadgu Bilig’de Yusuf Has Hacib, Göktürkler dönemindekine benzer bir şekilde 

devlet ve halkın karşılıklı sorumlulukları olduğunun altını çizmektedir. Buna göre, 

devletin halka karşı üç temel sorumluluğu vardır. Bunlar;  

1) Halkın ekonomik çıkarlarının korunması, 

2) Halkın ihtiyacı olan kanunun verilmesi ve  

3) Halkın güvenliğini sağlanmasından oluşmaktadır. 

Yusuf Has Hacib, devletin halk üzerindeki haklarına ilişkin de üç hususu 

vurgulamaktadır. Bunlar; 

1) Devletin hakkı olan verginin verilmesi, 

2) Devletin kanunlarına riayet edilmesi, 

3) Devletin güvenlik ihtiyaçlarını dikkate alınmasından oluşmaktadır. 

Devletin ve halkın karşılıklı sorumluluklarının yanı sıra sosyal devlet anlayışının bir 

yansıması olarak Yusuf Has Hacib, devlete ayrıca bazı pozitif yükümlülükler tahsis 

etmiştir. Bu bağlamda devletin toplumun kırılgan kesimlerini doğrudan ekonomik 

olarak desteklemesi gerektiğini öngörmüştür. Bunun yanı sıra devletin toplumun farklı 

ekonomik sınıflarından onların gelirlerine göre vergi almasını tavsiye ederek toplumsal 

hayata dönük ekonomi politikalarıyla sosyal barışın tesisini gerçekleştirmeyi 

hedeflemiştir.  

Kutadgu Bilig benzeri eserlerden bu çalışmaya dâhil edilenler arasında kavramsal 

düzlemde yalnız Yönetim Sanatı ile belli ölçüde benzeşmektedir. Kutadgu Bilig Batılı 

düşünürlerin eserleriyle benzer konulara cevap arayıp onlarla benzer sonuçlara ulaşsa da 

kullandığı kavramlar itibarıyla onlardan farklılaşmaktadır. Öte yandan Yönetim 

Sanatında yer alan Yin Yang, Gök’ün Emri ve Dao gibi kavramlar, Kutadgu Bilig’de 

yer alan töre, kut ve Ögdülmiş ile sembolize eden akıl ve bilgi kavramlarıyla paralel 

muhtevalara sahiptirler.  

Yönetim Sanatında Ying-Yang kavramı öncelikle “şeylerin güneşe göre olan konumu” 

anlamını taşımakta iken Kutadgu Bilig töreyi doğrudan “güneş” ile sembolize 

etmektedir. Bu durum bu kavramların her iki eserde de her şeyi kuşatan temel evrensel 



 

  

167 

 

referans noktası olarak kabul edildiğini göstermektedir. Bu kavramlar söz konusu 

eserlerin siyasal düşüncesinin şekillenmesinde temel belirleyiciler olarak görülmektedir. 

Bununla beraber Yin-Yang bütün doğaya hakim bir denge durumunu ifade ederken -her 

ne kadar “ilahi nizam” anlamına da gelse- töre Kutadgu Bilig’de esas itibariyle 

doğrudan doğruya toplumsal ve siyasal alanı düzenlemeye dönük maddi bir muhtevaya 

sahiptir. Yin-Yang ise çok daha kapsamlı, soyut ve metafizik niteliklere sahip olup 

toplumsal ve siyasal alandan bağımsız bir şekilde mevcuttur.  

Kutadgu Bilig ile Yönetim Sanatı arasındaki bir diğer kavramsal benzerlik ise 

egemenliğin kaynağına ilişkindir. Her iki eser de egemenliğin kaynağını ilahi lütfa 

dayandırmaktadır. Kutadgu Bilig’deki “kut” kavramı, Yönetim Sanatında “Gök’ün 

Emri” olarak karşılık bulmaktadır. Bununla beraber “Gök’ün Emri” Yönetim Sanatında 

hükümdarın iktidarı ele geçirme sürecinde kendisine takdir edilen ilahi kaynaklı iktidar 

gücünü ifade etmektedir. İktidarın sürekliliği ise “Dao” ile sağlanmaktadır. Kutadgu 

Bilig hem iktidarın ele geçirilmesi hem de sürdürülmesi için “kut” sahibi olmayı gerekli 

görmektedir. Bu bağlamda kut kısmen Dao kavramının muhtevasına da sahiptir.  

Kutadgu Bilig ve Yönetim Sanatı devletin istikrarı ve hükümdarın iktidarının sürekliliği 

için büyük ölçüde benzeşen tavsiyelerde bulunmaktadır. Kutadgu Bilig ile Yönetim 

Sanatı devlet hayatında bilginin yerine ilişkin de belli ölçüde benzeşmektedir. Kutadgu 

Bilig’deki akıl ve bilgi Yönetim Sanatında “Dao” kavramının anlam dairesiyle uyum 

göstermektedir. Dao kısaca “şeyleri asli niteliğinin bilgisi” anlamında kullanılmaktadır. 

Yönetim Sanatında her şeyi kendisine has “öz bilgisi” mevcuttur. Bu yönüyle Dao 

evrensel, mutlak ve belli ölçüde metafizik bir bilgiyi ifade etmektedir. Kutadgu 

Bilig’deki bilgi ise daha çok aklın da dahil olduğu deneyime dayalı bilgi olup büyük 

ölçüde toplumsal ve siyasal alan ile mukayyettir. Bununla beraber Yönetim Sanatı 

sunduğu siyasal perspektif dolayısıyla “yönetimin Dao’suna” özel bir vurgu 

yapmaktadır. Bu kapsamda hükümdarın yönetimin Dao’sunu iyi bilmesi gerekmektedir. 

Yönetim bilgisi bağlamında Kutadgu Bilig akıl ve bilgiyi ön plana çıkarmaktadır. Akıl 

doğuştan bir nitelik ise de bilgi sonradan öğrenildiği için Yusuf Has Hacib eserinde 

insanı sürekli bilgi öğrenmeye teşvik etmektedir. Bu yüzden de bilgiyi temsil eden 

Ögdülmiş’i töreyi temsil eden Küntogdı’ya vezir tayin ederek onun devlet hayatındaki 

yerine işaret etmektedir. Öte yandan sık sık kendinden önceki dönemin yöneticilerinin 

tecrübelerine ve sözlerine atıfta bulunarak yönetime ilişkin bilgi edinmenin önemine 



 

  

168 

 

vurgu yapmaktadır. Yönetim Sanatı ise hükümdarın yönetimi ilgilendiren şeylerin 

Dao’sunu iyi bilmesi gerektiğini dile getirmektedir. Zira hükümdarın Dao’su bilgi 

sayesinde genişleyecektir. Bunun için ise hükümdar antikçağ metinlerini çok sıkı bir 

şekilde incelemeli ve yakın çevresindeki bilge memurlardan bilgi edinmeye ve tavsiye 

almaya çaba göstermelidir. Bunların yokluğunda ise Dao kaybedilecektir. Her iki eser 

bilgiye dönük farklı bakış açılarına sahip olsa da devletin devamlılığı için bilgiyi bir 

zorunluluk olarak görmektedir.  

Kutadgu Bilig ve Yönetim Sanatının hukuka bakış açılarının ise önemli ölçüde 

farklılaştığı görülmektedir. Kutadgu Bilig, töre kavramı kapsamında geniş bir anlam 

dairesine sahip olan hukuku bütün sistemin merkezine yerleştirmektedir. Ahlaki 

unsurlarla desteklenen hukuk onun için sürekli güçlendirilmesi ve yaygınlaştırılması 

gereken temel referans noktası olarak sunulmaktadır. Diğer unsurlar ancak onu 

destekleyici bir niteliğe sahiptir. Bu bağlamda ahlaki niteliklerle beslenen bir hukuk 

sistemi Kutadgu Bilig’de ulaşılması gereken bir hedef olarak sunulmaktadır. Ayrıca 

Kutadgu Bilig’de hukuk halkın hakkı olarak sunulmaktadır. Yönetim Sanatı ise 

hukukun doğru bir şekilde uygulanması konusunda ortaya güçlü bir irade koymuş olsa 

da onun hedefi konusunda Kutadgu Bilig’den oldukça farklılaşmaktadır. Zira Yönetim 

Sanatı hukuku Kutadgu Bilig’de olduğu kadar geniş bir çerçevede ele almaz; onun için 

hukuk bir hedef olmayıp adeta ahlaki dönüşüme giden yolda ara bir basamaktır. 

Yönetim Sanatı için asıl olan şey ahlaki dönüşümdür. Ona göre hedef insanların ahlaki 

dönüşüm yoluyla erdem kazanarak uyumlu bir şekilde yaşamasıdır. Böyle bir toplumda 

yasalara olan ihtiyaç da azalacaktır. Bu ise ancak erdemli bir hükümdarın kendi 

erdemlerini “eylemsizlik” yoluyla halka aktarmasıyla mümkün olabilecektir. Kutadgu 

Bilig’de “eylemsizlik” kavramının muhtevasına sahip bir kavrama rastlanmamaktadır. 

Ancak halkın hükümdarın tutumuna göre kendi tutumunu belirleyeceği 

vurgulanmaktadır. Öte yandan hem Kutadgu Bilig hem de Yönetim Sanatı evrensel 

ahlak ilkeleri olarak değerlendirilebilecek ortak ahlaki yaklaşımları benimsiyor olsalar 

da Kutadgu Bilig Odgurmış’ın şahsında sunulan mistik/tasavvufi ahlakı da muhtevasına 

dâhil etmiştir. Bu bağlamda eserin özellikle eğitimli sınıfın ferdi ahlaki meziyetlerinin 

mükemmelleşmesi konusunda Odgurmış’ı sahneye aldığı görülmektedir. Devlet ve 

toplum hayatı ise esasen töreye terk edilmiş olup burada tasavvufi derinliği olan bir 

ahlak anlayışı geliştirilmesi çabasına girilmemiştir. Benzer şekilde Yönetim Sanatında 



 

  

169 

 

da her ne kadar bütün bir toplumun ahlaki dönüşümünün sağlanması hedefi olsa da Üst 

İnsan ile Küçük İnsanın sahip olduğu erdemlerinin farklı olacağı vurgulanmaktadır. 

Kutadgu Bilig’de ahlak törenin tamamlayıcı bir unsuru iken Yönetim Sanatında 

öngörülen düzende ahlak yahut erdem temel hedeftir. Bu noktada Kutadgu Bilig’in 

hukukiliği, Yönetim Sanatının ahlakiliği öncelediği sonuncuna varmak mümkündür. 

Bunun yanı sıra göz önünde bulundurulması gereken diğer bir husus ise törenin 

özellikle toplumsal hayatta norm oluşturucu yönüyle ahlakiliği kendi içinde tabii olarak 

barındırıyor olduğu gerçeğidir.  

Devlet toplum ilişkisi bağlamında da iki eserin tutumunun farklılık arz ettiği 

görülmektedir. Kutadgu Bilig devlet ve toplum ilişkisinde karşılıklı sorumluluğu öne 

çıkarmaktadır. Bu bağlamda devlete ekonomi, güvenlik ve hukuk konularında açık 

sorumluluklar yüklemektedir. Benzer şekilde halkın da devlete karşı sorumluklarını 

bildirmektedir. Devletin halka karşı sorumluluklarını yerine getirmeden halktan 

sorumluluklarını yerine getirmesini bekleyemeyeceğini özellikle vurgulamaktadır. 

Yönetim Sanatı ise doğru bir yönetim için hükümdarın neler yapması, ne tür ahlaki 

meziyetlere sahip olması ve halka bakış açısının nasıl olması gerektiğine ilişkin geniş 

detaylar vermektedir. Hükümdar halkı altından kalkamayacağı güçlüklere maruz 

bırakmaması konusunda uyarılmakta ve halka karşı merhametli olmaya davet 

edilmektedir. Ancak devlet ile halkın karşılıklı sorumluluğundan söz edilmemektedir. 

Hükümdarın halka yönelik tutumunda isyan ve kargaşanın önüne geçilmesi hususunun 

ve hanedanın (atalar tapınağı) varlığını sürdürebilmesine dönük kaygıların baskın 

olduğu görülmektedir. Bu bağlamda hükümdarın halka karşı tek taraflı olarak 

merhametli, lütufkâr ve anlayışlı davranması tavsiye edilmektedir. Halktan ise tabii 

olarak hükümdarın iradesine rıza göstermesi beklenmektedir. Kutadgu Bilig’in 

hükümdara yüklediği sorumluluklar ile Yönetim Sanatının hükümdar ile halk arasındaki 

ilişkiye çizdiği çerçeve söz konusu eserlerin egemenlik konusuna yaklaşımlarının 

farklılaştığını göstermektedir. Zira her ikisi de ilahi kaynaklı egemenlik hakkına vurgu 

yapsa da egemenliğin meşruiyeti konusunda birbirinden ayrılmaktadırlar.  

Kutadgu Bilig ile karşılaştırıldığında Yönetim Sanatında ikaz mekanizmasına büyük 

önem verildiği görülmektedir. Kutadgu Bilig hükümdarın faaliyetlerinin denetimi 

sorununa vezirlerin uyarıları ve Odgurmış’ın ahlaki tavsiyeleri ile nazari çerçevede bir 

çözüm önerisi ortaya koymuştur. Buna karşılık Yönetim Sanatında hükümdarın en 



 

  

170 

 

yakınındaki yetkililerden biri İkaz Memurudur. İkaz Memurluğuna terfi önemli bir 

başarı sonucu adeta bir ödül olarak gerçekleşmektedir (s 36). Bu memurun görevi canı 

pahasına da olsa hükümdarı uyarmaktır (s. 47). Zira “bir hükümdarın hatalarını görmesi 

için memurlarının itiraz ve ikazlarına ihtiyacı (s. 57)” vardır. İkaz memurları eleştirileri 

için ödüllendirilmektedir (s. 47). İkaz görevini yerine getirmeyerek hükümdarın 

felaketine yol açan kişiler ise kesinlikle saygı görmemektedir (s. 11). Memurların 

hükümdarın ruh haline göre tutum alarak kendi görüşlerini bildirmemeleri makul 

görülmemektedir (s 15).  

Kutadgu Bilig ile Yönetim Sanatının kavram haritasında belli ölçüde bir benzerlik olsa 

da bu kavramların muhtevalarında önemli farklılıklar görülmektedir. Bu farklılıklar 

büyük ölçüde egemenlik, hukuk ahlak ve devletin denetimi konusundaki yaklaşımlarda 

göze çarpmaktadır.   

Kutadgu Bilig’deki kut kavramının ilahi nitelikli oluşu ve hükümdara olağanüstü bir 

konum bahşetmesi ilk bakışta eserin karizmatik liderliği öne çıkardığı izlenimini 

doğurmaktadır. Ancak eserin siyasi nazariyesi bir bütün olarak ele alındığında Kutadgu 

Bilig’in hükümdara verdiği egemenlik hakkının Weber’in karizmatik lider 

perspektifinden oldukça farklılaştığı görülmektedir.   

Weber’e göre karizmatik liderlerin herkesin sahip olmadığı bazı “doğaüstü fiziksel ve 

manevi lütuflara sahip” olduğu düşünülür. Ona göre karizmatik liderler olağan üstü 

koşullarda ortaya çıktığı için varlıklarını sürdürebilmeleri için bu olağanüstü koşulların 

devam etmesine ihtiyaç duyarlar. Bunun yanı sıra karizmatik liderlik olağanüstü 

koşullara dayanması nedeniyle kurumsal yapıyla uyum gösteremez. Bunun sonucu 

olarak da bürokratik işleyişe karşıdır. Öte yandan karizmatik liderlik kendini bu 

dünyaya ait hissetmez ve başarıya ulaşmak için her türlü gündelik meselelerden ve 

sorumluluklardan kurtulmak ister (2021b, s. 177-179). 

Kutadgu Bilig’deki hükümdar manevi lütuf olarak Kut’a yani siyasal iktidara sahip 

olmuş olsa da fiziksel olarak diğer insanlardan –bey oğlu olması dışında– bir farkı 

yoktur. Onun doğaüstü bir niteliği göze çarpmaz. Ayrıca Weber’in karizmatik lider 

düşüncesindekinden farklı olarak iktidarını sürdürebilmek için olağanüstü koşullara 

ihtiyaç duymaz. Aksine toplum hayatına istikrar getirebilmek için olabildiğince yoğun 

bir şekilde çalışır ve sürekli kanun faaliyetleri yürüterek toplumun olağan nizamını 



 

  

171 

 

sağlama gayreti gösterir. Hükümdar yine Weber’in karizmatik liderlik görüşüne aykırı 

olarak kurumsallığa önem verir. Hem saraydaki hizmet sınıfı hem de yüksek rütbede 

istihdam ettiği vezirler aracılığıyla devlet yönetiminin etkinliğini sağlamaya çalışır. 

İstihdam ettiği bu devlet görevlilerine işlerini teslim etmekten çekinmediği gibi 

vezirlere kendi aldığı tedbirlerin uygun olup olmadığını sormaktan geri durmaz. 

Böylece devlet yönetiminde istişare ve kurumsallığı ön planda tutar. Hükümdar ilahi 

lütufla iktidar sahibi olmuş olsa da kendini “dünya dışı” addetmez. Aksine icraatlarıyla 

dünyanın koşulları ile olabildiğince uyumlu olmaya çalışır.  Ahiret korkusuyla 

dünyadan uzaklaşmak istediğinde de bu arzusu bizzat bir din adamı olan Odgurmış 

tarafından engellenir. Zira onun ibadeti dünyanın cari koşullarıyla halka hizmet 

etmektir.  

Weber’e göre karizmatik liderlerin faaliyetlerinin sınırları ve koşulları kendilerince 

belirlenir. Karizmatik lider yürüteceği faaliyetler için kendisine itaat eden bir topluluğa 

ihtiyaç duyar ve bu topluluğun onun görevini tanıması gerekir. Liderliğini devam 

ettirebilmek için kanıt göstererek hitap ettiği topluluğu ikna etmesi gerekir (2021b, 

s.178). 

Kutadgu Bilig’de hükümdarın faaliyetlerinin sınırı ve koşullarını töre belirlemektedir. 

Yusuf “Beylik çok iyi bir şeydir, fakat daha iyi olan kanundur ve onu doğru tatbik 

etmek lazımdır (KB 454)” diyerek töreyi hükümdarın üzerinde konumlandırmıştır. 

Yusuf Has Hacib Kutadgu Bilig’de halkın hükümdara itaatini şart koşmuştur. Ancak 

bunun yanı sıra hükümdarın kendi haklarını talep edebilmek için öncelikle halkın 

haklarını yerine getirmesi gerektiği dile getirmiştir. Hükümdarlığını sürdürebilmek 

içinse halkı kanıtlarla ikna etmek yerine ahlaki ilkelere sıkı sıkıya bağlı kalması, 

ihmalkârlık göstermemesi, toplumun zayıf kesimlerini desteklemesi, toplumsal adaleti 

sağlayıcı tedbirler alması ve hukuku geliştirerek kanunların uygulanmasını temin etmesi 

gerekmektedir. Bunları yaparak memleketin nizamını sağlarsa iktidar gücünü yani kutu 

kaybetmeyecektir.  

Weber, karizmatik liderin gücünü halkın olağanüstü nitelikleri dolayısıyla kutsallık 

atfettiği şeylere olan inancı ile karizmatik liderin üstlendiği görevi tanımasından 

almaktadır. Ona göre bu nedenle gerçek bir karizmatik lider hukuki düzenlemelere ve 

resmi hukuki yargılamalara ihtiyaç duymaz (2021b, s. 181). 



 

  

172 

 

Kutadgu Bilig’deki hükümdarın halkın kendisine bağlanmasını sağlayacak 

olağanüstülükleri bulunmamaktadır. İrsî olan egemenlik hakkı için –Göktürklerde 

olduğundan farklı olarak– halktan faaliyetlerinin sonuçları dolayısıyla bir onay almasına 

da gerek yoktur. Bunun yerine egemenlik hakkının ifade eden kutun devamlılığını 

sağlayabilmek için onun gerektirdiği koşulları sıkı bir şekilde takip etmesi 

gerekmektedir. Öte yandan Weber’in varsayımının aksine Kutadgu Bilig’in hükümdarı 

ilahi nitelikli kutun sahibi olmasına rağmen sıkı bir şekilde yeni kanunlar oluşturmakta 

ve bunların uygulanmasını takip etmektedir. Zira Yusuf Has Hacib’e göre dönek bir 

karaktere sahip olan kutu elde tutmak için onun şartlarını yerine getirmeli ve onun 

kalıcılığına güvenmemelidir. Diğer bir ifadeyle Yusuf, iktidarın devamlılığını 

olağanüstülüklere olan inanç yerine ahlaki ve irfani meziyetlerle birlikte maddi 

koşulların yerine getirilmesine bağlamaktadır.  

Karizmatik liderin otoritesinin istikrarsız olduğunu vurgulayan Weber, karizmatik 

liderin sahip olduğu karizmayı kaybederek Tanrının kendini terk ettiğini 

düşünebileceğini söyler. Bunun yanı sıra bir başarısızlık durumundan taraftarlarının 

onun Tanrının görevlendirdiği kişi olmadığını düşüneceğinin altını çizer. Bunun 

hükümdarların sadece Tanrıya karşı sorumlu olduğu teorisiyle çeliştiğine dikkat çeken 

Weber, gerçek karizmatik liderin yaptıklarından dolayı daha ziyade halkına karşı 

sorumluluk taşıdığını belirtir. Ona göre bu liderler Tanrı tarafından zaten bunun için 

görevlendirilmiştir (2021b, s. 180). 

Kutadgu Bilig’in hükümdarı Küntogdı iktidarı ele geçirdikten sonra onun gereklerini 

yerine getirerek istikrarlı bir otorite sağlamıştır. İktidar gücü ilahi nitelikli olsa da eserde 

hükümdarın onu kaybetme ihtimali ortaya çıkmadığı için hükümdar Küntogdı’nın Tanrı 

tarafından terkedilme ihtimaline ilişkin bir bilgiye de rastlanmamaktadır. Öte yandan 

Kutadgu Bilig’de hükümdarın sorumluluğu ilahi nitelikli olsa da çift yönlüdür. O halka 

karşı sorumluluklarını yerine getirerek bunun halka bakan yönünü, hem dini görevlerini 

hem de halka karşı sorumluluklarını yerine getirerek ilahi olarak kendisine yüklenen 

sorumluluğu tamamlamış olmaktadır. Halka karşı sorumluluğunu yerine getirmemesi 

hem iktidarını kaybetmesine hem de ahiret azabına maruz kalmasına neden olacaktır.  

Weber’e göre karizmatik liderliğin gündelik olanın dışında olması nedeniyle halkın 

olağan yaşam koşulları gereği yeni ekonomik taleplerde bulunmasıyla otoritesini 



 

  

173 

 

kaybetme tehlikesi yaşayacağını dile getirir. Ona göre bu iktidarın devamı için 

toplumsal ortaklık temelli tedarik yöntemi gereklidir (2021b, s 186). 

Kutadgu Bilig’de hükümdar öncelikle olağan hayatın koşullarını sıkı bir şekilde takip 

etmektedir. Onun ekonomik modelinde ortak tedarik yöntemi değil; bireysel üretim ve 

tüketim ile ticari faaliyetler ön plandadır. Bununla beraber hükümdara bazı kırılgan 

kesimleri ekonomik olarak desteklemesi ve ekonomik alanda sosyal adaleti sağlamak 

için adil vergilendirme yapması tavsiye edilmektedir. Bu bağlamda hükümdarın 

mülkiyet ortaklığına dayalı tedarik modeline ihtiyacı bulunmamaktadır. 

Kutadgu Bilig’in hükümdarı karizmatik liderlik bağlamında değerlendirildiğinde ise 

görülmektedir ki, onun ilahi nitelikli iktidarın yanı sıra ideal nizamın bütününü temsil 

eden törenin temsilcisi olarak sıra dışı bir karizmaya sahibi oluşu karizmatik bir lider 

olduğunu göstermektedir. Bununla beraber hükümdar iktidarını sürdürmek için 

olağanüstülüklere bel bağlamamakta, kurumsallığı ve bürokratik gereklilikleri sıkı bir 

şekilde uygulamakta, hayatın olağan akışına uyumlu politikalar üretmekte ve iktidar 

gücünün talep ettiği kanun, akıl, bilgi, ahlak, irfan vb. koşulları yerine getirmektedir. 

Onun karizmatik iktidar sahibi oluşu sorumlu bir hükümdar olarak hareket etmesinin 

önüne geçememektedir.  

Türklerin Göktürkler döneminde büyük ölçüde coğrafyanın koşullarının tesiriyle 

oluşturdukları özgün toplumsal ve siyasal sistemin Karahanlılardan itibaren aşamalı 

olarak değişime uğradığı görülmektedir. Kutadgu Bilig’de görüleceği üzere Göktürkler 

döneminin temel siyasal ve toplumsal kavramlarının Karahanlılar döneminde de 

kullanımına devam edilmiştir. Ancak daha önce de belirtildiği gibi bu kavramlar 

muhteva kaybı veya değişimi yaşamıştır. Karahanlılar döneminde Göktürklerde olduğu 

gibi devlet ve halkın karşılıklı hak ve sorumlulukları anlayışı sürdürülmüştür. Devlete 

yine Göktürklerde olduğu gibi bir takım sosyal sorumluluklar yüklenmiştir. Ancak 

devlet ve toplum arasındaki etkileşimin eski gücünü koruduğuna söylemek güçtür.  

Göktürkler döneminde mevcut olan Kurultay yoluyla hakanın denetlenmesi ve bu yolla 

belli ölçü de halk egemenliğinin sağlanması durumuna Karahanlılar döneminde 

rastlanmamaktadır. Göktürklerde halk hakanın kutunu kaybettiğini ileri sürerek onu 

tahtından indirme gücüne sahipken Karahanlılar’da kutun kaybedilmesi hükümdarın 

kişisel sorunu olarak algılanır hale gelmiştir. Türk siyasi bilinci toplum ve devlet 



 

  

174 

 

arasındaki etkileşim biçiminden devletten halka tek yönlü etki biçimine evrilmeye 

başlamıştır. Öte yandan yerleşik hayata geçişle birlikte boy yapılarının gevşemeye 

başladığı da görülmektedir. Böylece merkezi idare üzerindeki dengeleyici unsurlar 

eskiye nazaran güç kaybetmiştir. Öte yandan yerleşik hayata geçişle menfaatleri çelişme 

ihtimali olan yeni toplumsal sınıflar ortaya çıkmaya başlamıştır. Böylece toplumun 

önceki görece konar-göçer eşitlikçi koşullarında da önemli değişimler yaşanmıştır. 

Ortaya çıkan bu yeni sosyal sınıflar ve eşitlikçi koşullardaki değişim toplumsal yapıyı 

siyasal yapı karşısında daha edilgen bir konuma sokmuştur. Bunun sonucu olarak 

Kutadgu Bilig’de görüldüğü gibi özellikle töre kavramı genel kapsamını kaybetmese de 

muhtevaca zayıflamış ve önemli ölçüde hükümdarın kanun yapma faaliyetini yansıtır 

hale gelmiştir. Böylece Göktürklerdeki “halkın da töre” kazanması düşüncesi 

belirsizleşmiştir. Kısacası törenin halka bakan yönü güç kaybetmiştir. 

Karahanlılar döneminden sonra ve Orta Asya’nın dışında kurulan Türk devletlerinde 

yukarda işaret eden değişimin hız kazandığı görülmektedir. Türkler göç ettikleri 

ülkelerin yerel koşullarına uyum sağlamaya öncelik vermişlerdir. Yönetimlerini 

devraldıkları bu ülkelerdeki yerleşik idari sistemleri ve kurumları “çıkarın zorunlu 

aciliyeti” nedeniyle büyük ölçüde korumuşlar ancak askeri alanda kendi özgün 

anlayışlarını sürdürmüşlerdir. Türkler özellikle Selçuklularla başlayan Batı yönlü 

göçlerde Fars, Arap ve Bizans halkları üzerinde hâkimiyet kurarak uzun uzun bir süre 

birbiri ardına gelen hanedanlıklarla devletler oluşturmuşlardır. Bu devletler çoğunlukla 

imparatorluk niteliği taşımaktadır. Çok farklı halklardan ve dini anlayışlardan insanı bir 

arada tutmak zorunda kalan bu devletler kaçınılmaz olarak merkeziyetçi bir yönetim 

anlayışını benimsemişlerdir. Öte yandan bu devletlerde toplumsal ve siyasal istikrarın 

sağlanabilmesi için idari görevler çoğunlukla “gulam” ya da “devşirme” sistemi denilen 

yöntemle çocukluklarından itibaren yetiştirilen gayrimüslim kökenli kişilere verilmiştir.  

Böyle bir devlet yapısında ise Türklere askerlik bağlantılı görevlerin dışındaki alanlarda 

idari faaliyet yürütme imkânı büyük ölçüde kalmamıştır. Kurucusu oldukları devlette 

ikinci plana düşmek ise özellikle konargöçer Türk toplulukları açısından kabullenilmesi 

zor bir durum olarak ortaya çıkmıştır. Bu durumu Büyük Selçuklu Devleti veziri 

Nizamülmülk’ün şu sözleri açıklığa kavuşturmaktadır; 

Sayıları küçümsenemeyecek kadar çok olan Türkmenler her ne kadar bize bezginlik 

getirmişlerse de devlet üzerinde hatırı sayılır derecede hakları vardır. Nitekim devletin 



 

  

175 

 

kuruluş aşamasında nice sıkıntılar göğüsleyerek hizmette bulunmuşlardır. Dahası hısım 

akrabadandırlar. Dolayısıyla onların evlatlarından 1.000’ine maaş yazılıp her daim 

hizmetle meşgul edilmelidir (2017, s. 147). 

Nizamülmülk Türkmenlerin devletin kuruluşundaki çabalarına ilişkin tespitiyle onların 

hakkını teslim etmekte ancak devlet ve Türkmenler arasındaki ihtilafların nedenlerine 

değinmemektedir. Bu ihtilafların nedenlerini anlayabilmek için Nizamülmülk’ün devlet 

kurumlarına yapılacak atamalar ve unvan tahsislerine ilişkin görüşlerine bakmak yeterli 

olacaktır. Nizamülmülk’ün bu konudaki düşünceleri Türklerin devlet içindeki 

pozisyonunu açıklığa kavuşturmaktadır. Nizamülmülk Türk ve Fars kökenliler arasında 

devlet görevlerinin taksimine ilişkin görüşlerini şöyle dile getirmektedir;  

Bir imam veya kadının unvanı muinu’d-devle olunca; bir Türk yamağın yahut ilimden 

irfandan haberi hatta okuma yazması olmayan bir Türk kethüdasının unvanı da 

muinu’d-devle olursa alim ve cahil, kadı ve büyüklerin tilmizlerinin sahip oldukları 

unvanlar aynı olursa hem aradaki farkı kaldırır hem de caiz olmaz. Dolayısıyla Türk 

askerlerinin emirlerinin unvanları daime hüsamü’d-devle, seyfü’d-devle, yeminü’d-

devle ve şemsü’d-devle ve benzeri olagelmiştir. Hacegan’ın amid ve diğer 

mutasarrıfların unvanları ise “amidu’l mülk, zahirü’l mülk, kıvamü’l mülk, nizamü’l 

mülk olagelmiştir. Günümüzde bu ayrım gözetilmemektedir. Türkler hiç beis görmeden 

Taciklerin unvanlarını almaktadırlar (2017, s. 217). 

Devlet görevlerinin tahsisinde askeri görevleri Türklere veren Nizamülmülk buna ilave 

olarak “Türk emirlerinin “hacegan’ın unvanlarını kendilerine almaları kati surette bir 

adet olmamıştır. “Din” ve “İslam” lafızlarını içeren unvanlar alimlere; devlet ve mülk 

lafızlarını içeren unvanlar “hacegan” a hastır (2017, s. 227)” demektedir. Görüleceği 

üzere Türkler toplumun düşünce dünyasının önderliğini yapan görevlerden 

uzaklaştırılmışlardır. Bu durum ise Türklerin kadim devlet-toplum anlayışlarını 

sürdürmelerini olumsuz etkilemiştir. Bu nedenle bu yeni yerleşik kurum ve anlayışlara 

uyum sağlamakta zorluk yaşamışlar ve Nizamülmülk’ün ifade ettiği gibi merkezi 

yönetimle ihtilaflar yaşamaya başlamışlardır.  

Bu ihtilaflar her ne kadar yüzeysel olarak bakıldığında idari maslahatlara ilişkin görülse 

de bunların esasen toplumsal ve siyasi değerlere dönük algılardaki farklılıklarla 

yakından alakalı olduğunu düşünmek mümkündür. Bu bağlamda Kafesoğlu’nun 

ifadesiyle “hakikatlere açık, gerçekçi bir millet” olan Türklerin bu hususiyetlerinin 

temelinde düşünce yapıları bulunmaktadır. Ona göre Türkler, hem anlaşılamayan her 



 

  

176 

 

şeyi doğaüstü unsurlara bağlayan doğaüstücü, hem de her şeyi sağladığı faydaya göre 

değerlendiren maddeci düşünce yapısından farklı olarak “mutedil ölçüde akılcı-

maneviyatçı” bir anlayış yapısına sahiptirler (Kafesoğlu, 1970. s.176). Türklerin 

yerleşik hayata geçiş süreçlerinde karşılaştıkları yeni düşünce tarzları karşısında 

düşünsel bir karmaşa yaşamamış olduğunu söylemek güç görünmektedir. Bu durumda 

Türklerin günümüze kadar gelen toplumsal ve siyasal sorunlarını anlayabilmek için 

yerleşik hayata geçiş süreçlerinde maruz kaldıkları bu düşünsel karmaşayı da göz 

önünde bulundurmanın faydalı olduğu görülmektedir. Bu karmaşada göz önünde 

bulundurulması gereken en önemli hususlardan biri de konargöçer hayat tarzının 

“toplumsallığı” ön plana çıkarıyor olmasıdır. Bu bağlamda İbni Haldun’un (2013. 

s.333) asabiyeti (toplumsal dayanışma duygusunu) göçebeliğin bir hususiyeti olarak 

zikretmesi önemli bir husustur. Bu bağlamda Türklerin toplumsal ve sosyal alana ilişkin 

yaşadığı sorunların kaynağındaki unsurlardan birinin de yerleşik hayata geçiş sürecinin 

belli ölçüde başka halkların düşünce yapısı ve değer sistemleri üzerinden gerçekleşmesi 

olduğunu söylemek mümkün hale gelmektedir.  

Sosyal eylemlerin öngörülemeyen sonuçlar doğurmasının nedenlerini araştıran Merton, 

“çıkarın zorunlu aciliyeti”ni bu öngörülemeyen sonuçların nedenleri arasına dâhil 

etmektedir. Merton’a (2021, s. 340) göre bir eylem gerçekleştiren kişi, bu eylem ile 

ulaşmak istediği öncelikli hedefin dışında kalan diğer sonuçları veya uzun vadeli etkileri 

hesaba katmadan girişimde bulunduğunda “çıkarın zorunlu aciliyeti”ne göre hareket 

etmiş olmaktadır. Ona göre böyle bir teşebbüsün pek çok nedeni olabilmektedir. Bu 

teşebbüs ile elde edilecek çıkar arasında akla uygun bir ilişki mevcut olsa da, teşebbüs 

sahibi için eylem uzun vadeli hayati çıkarlar bağlamında akıl dışı sonuçlar doğurabilir. 

Yeni bir uygarlık sahasına giren Türkler, yönetimini üstlendikleri ülkelerin yerel 

halklarının hususiyetleri, çok etnikli ve çok dinli toplumsal yapı nedeniyle imparatorluk 

anlayışının zorunlu hale gelmesi ve yerleşik hayatın arz ettiği yeni gereklilikler 

nedeniyle “çıkarın zorunlu aciliyeti”ni göz önünde bulundurarak yönetim anlayışlarında 

bu ülkelerin yerleşik nizamlarını dikkate almak durumunda kalmışlardır.  Öte yandan 

yerleşik halkların toplumsal ve idari kurumları ve kurumların başındaki yerel halklardan 

kişilerin toplum-devlet ilişkileri konularındaki anlayış ve tutumları uzun vadede Türkler 

açısından geri döndürülemez sonuçlar doğurmuştur. Türk devletlerine dâhil edilen bu 

yeni kurumlarla birlikte Türk siyaset anlayışında da değişimler yaşanmıştır. Diğer bir 



 

  

177 

 

ifadeyle yeni alınan kurumlar ve onların faaliyetleri Türklerin devlet ile toplum 

arasındaki ilişkiye bakış açılarında dönüşüm yaşanmasına neden olmuştur. Yeni ortaya 

çıkan ilişki biçiminde ön Asya imparatorluk geleneğine uygun olarak merkezdeki 

hükümdar ve yönetici elitlerin toplum üzerinde tek taraflı güçlü tesiri ve halktan 

bekledikleri merkezi yönetimin politikalarına her koşulda uyum ön plandadır. Bu ise 

kaçınılmaz olarak böyle bir anlayışa uyum sağlayamayan özellikle konargöçer Türk 

kitleleri ile yönetim arasında çatışmaların yaşanmasına neden olmuştur.  

İmparatorluklar çağının yaklaşık yüzyıl önce son bulmasıyla birlikte Batı’da özellikle 

Westphalia antlaşmaları sonrasında gelişim gösteren ulus devlet modeli küresel bir 

yaygınlık kazanmıştır. Ulus devletler her ne kadar günümüzde vatandaşlık temelli bir 

toplum düşüncesine dayanıyor olsalar da temelde belli bir etnisitenin birikimleri 

üzerinden gelişen milli kültüre göre biçimlenmişlerdir. Osmanlı İmparatorluğu sonrası 

ulus devlet modeline geçen Türkiye, siyasal ve toplumsal yapının inşasında aydınlanma 

çağı filozoflarının düşüncelerinden önemli oranda etkilenmiştir. Rousseau’nun 

görüşleriyle mutabık olarak egemenliğin halka ait olduğu ilkesinin kabul edildiği 

belirtilmişse de aradan geçen bir yüzyıla rağmen onun siyaset teorisinin özünü teşkil 

eden “toplum sözleşmesi” nin tam olarak gerçekleştiğini söylemenin zor olduğu 

görülmektedir. Bunun sonucu olarak toplumun geniş kesimlerinin kabulüne mazhar 

olan ortak bir toplumsal ve siyasal perspektif kazanılamamıştır. Bu bağlamda Türk 

halkının gerçekleştireceği toplum sözleşmesinin koşullarının yeniden gözden 

geçirilmesi gerektiği aşikârdır. Bu noktada özellikle batıya göç öncesi elde edilen kadim 

özgün tecrübeye yeniden bakmak yararlı olacaktır.  

Daha önceki bölümlerde ele alındığı gibi Türkler, Göktürkler döneminde coğrafi 

koşullarında etkisiyle oldukça özgün bir siyasal anlayış gerçekleştirmeyi başarmıştır. 

Aile ve boya karşı başlayan aidiyet ve dayanışma duygusu Çin gibi dış güçlere yönelik 

mücadele azmiyle birleşerek millet bilincinin oluşmasının temelini teşkil etmiştir. Millet 

bilincine paralel olarak gelişen devlet yapısı ise milli düşüncenin hizmetine girmiştir. 

Böylece devlet ve toplumun karşılıklı hak ve sorumlulukları belirlenerek toplumsal 

mutabakat zemini inşa edilmiştir. Bir toplum sözleşmesi niteliği taşıyan töre kavramı 

çerçevesinde oluşan bu siyasi bilinç öncelikli olarak devlet-toplum ilişkisini kurallara 

bağlamıştır. Siyasal iktidarın kurallarını da belirleyen bu anlayış egemenlik sahibi 

hükümdarın bu gücünü ilahi lütfa bağlasa da onu gerçekleştirdiği uygulamalardan 



 

  

178 

 

sorumlu tutmaktadır. Kurultay aracılığıyla hakanı töre kurallarının uygulanıp 

uygulanmadığı konusunda denetlemektedir. Bütün bunlar Rousseau’nun toplum 

sözleşmesi kuramı ile ulaşmak istediği toplumsal düzenin koşulları ile büyük ölçüde 

örtüşmektedir.  

Karahanlılar dönemi eseri olan Kutadgu Bilig’le birlikte Türk siyasi düşüncesi 

Göktürklerden tevarüs ettiği değerleri değişen koşullara uygun hale getirmek için yeni 

bir değerlendirmeye tabi tutmuştur. Yerleşik hayatın gereği olarak önce Türklerin 

toplum sözleşmesi olan töreyi akıl ve bilgi ile yeniden tanzim etmek istemiştir. Bunun 

yanı sıra salt akıl ve bilginin toplumsal hayatın kurallarını belirlemede yeterince insani 

olamayacağını öngörerek yeni girilen İslam dinin de etkisiyle töreye ahlaki ve irfani bir 

boyut katmayı uygun görmüştür. Ayrıca din ve dünya hayatı arasındaki dengeye dikkat 

çekerek bunların devlet yapısı içindeki konumlarının sınırlarını belirlemeye muvaffak 

olmuştur. Diğer taraftan hem akıl ve bilgi hem de ahlak ve irfan faal hayatta 

hükümdarın denetlenmesi görevini üstlenmiştir. Ancak Göktürkler dönemindeki 

hükümdarın halk tarafından denetlenmesi görüşünden vazgeçilmiştir. Kutadgu Bilig ile 

Türk toplum sözleşmesi olan törenin eriştiği seviyenin özellikleri genel hatlarıyla şu 

şekilde sıralanabilir; 

1) Töre evrensel bir nizam hedefler. 

2) Töre hükümdarlık dâhil bütün makamların üstündedir. 

3) Töre akıl ve bilgiye göre tertip edilir ancak ahlaki ve irfani denetime muhtaçtır. 

4) Töre devlet ve halka karşılıklı sorumluluk yükler. 

5) Töre toplumdaki kırılgan gruplara karşı pozitif ayrımcılık öngörür. 

6) Töre ekonomik düzenlemelerle sosyal adaleti sağlamayı gerektirir. 

7) Töre herkes için geçerlidir, süreklidir, bütüncüldür, eşitlikçidir.  

8) Töre kültürel devamlılığı önemser. 

9) Töre halk ile devlet yönetimi arasındaki zihinsel bütünlüğü önemser. 

10)  Töre sürekli mutluluğu hedefler. (Hem dünyevi hem uhrevi) 



 

  

179 

 

11)  Töre liyakati dikkate alır.   

Törenin bütün bu hususiyetleri onun günümüzde de dikkate alınması gerektiğini 

göstermektedir. Töre günümüz Türkleri açısından öncelikle toplum sözleşmesi 

bağlamında yeniden göz önüne getirilmesi gerekmektedir. Türkler kendi özgün 

koşulları etrafında Batı dünyasından en az bin yıl önce halk ve devleti karşılıklı 

sorumluluklarla bağlayan, devleti halka hizmet aracı olarak gören, oluşturduğu hukuk 

kuralları ile hükümdarı sınırlayabilen bir toplum sözleşmesi oluşturabilmişler ve bunu 

uygulamaya koyabilmişlerdir. Sonraki dönemde ise bunu akıl ve bilgi ile tanzim 

etmişler ve erdemle insani yönünü güçlendirmişlerdir.  

Günümüz ulus devlet temelli Türk siyasal anlayışının iki açıdan büyük çıkmazda olduğu 

görülmektedir. Bunlardan birincisi imparatorluk dönemi sona erdiği halde siyasal 

çözüm önerilerinde hale imparatorluk refleksleriyle hareket ediliyor oluşudur. Bu 

bağlamda ulus devletin sınırlarına ilişkin bir mutabakat bulunmamaktadır. Bu durum bir 

yandan uluslararası mecrada tutarsızlıklara bir yandan da iç gerilimlere sebebiyet 

vermektedir. İkinci olarak imparatorluk döneminde başlamış olsa da cumhuriyete 

geçişle birlikte hız kazanan kurumsal ve fikri değişimlerin yerel bünyeyle sağlıklı bir 

şekilde bütünleşememiş olmasıdır. Öncelikle dikkate alınması gereken husus yeni 

alınan kurum ve düşüncelerin başka halkların binlerce yıllık düşünsel üretimlerinin ve 

hayat tecrübelerinin sonucunda ortaya çıktığı gerçeğidir. Bu kurum ve düşüncelerin 

alınışının aynı zamanda başkasına ait binlerce yıllık tecrübenin içselleştirmesi gerektiği 

anlamına geleceği hususu göz önünde bulundurulmalıdır.  Üstelik bütün bunların bir 

toplum sözleşmesine dönüşebilmesi için toplumun geniş kesimleri diğer bir ifadeyle 

kahir ekseriyeti tarafından anlaşılması, benimsenmesi ve bunlarla kendi toplumsal 

bünyesinin gereklerine cevap verebilecek zihinsel üretimler gerçekleştirebilmesi 

gerekmektedir. Aksi takdirde toplumsal mutabakat mümkün olamayacaktır. Osmanlının 

son döneminden günümüze Batılı tecrübenin yerel sisteme uyarlanmasında görülen 

gerilimin temelinde önemli ölçüde bu husus bulunmaktadır. Öte yandan bu durumun 

tıpkı Selçuklulardan itibaren başlayan Türklerin ön Asya imparatorluklar dönemindeki 

siyasal anlayış kırılmalarından bir benzerinin tekrar yaşanma ihtimalini doğurabileceği 

de açıktır. Tıpkı o dönemde olduğu gibi dışsal kurum ve düşünceler içsel yapıyı geri 

döndürülemez şekilde tahrip etme ihtimali doğurmaktadır. Zira toplum fertlerinin 



 

  

180 

 

bireysel ve toplumsal yapıya ilişkin algılarını inşa eden temel düşünce kalıpları ve değer 

unsurları tahrip edilmektedir.  

Günümüzde Türk toplumunun yaşadığı siyasal ve toplumsal perspektifinde görülen 

ayrışmaların temelinde bu iki husus bulunmaktadır. Bu iki temel sorun alanına çözüm 

bulmanın yolu Göktürk ve Karahanlılar döneminin siyasal ve toplumsal yapısını 

günümüz Türk toplum ve siyasal anlayışı açısından yeniden değerlendirmeye tabi 

tutmaktan geçmektedir. Öncelikle bilinmesi gereken husus özellikle Göktürkler 

döneminin ulus devlet inşası açısından dikkate değer bir örneklik oluşturma 

potansiyeline sahip olduğu hakikatidir. Bu dönemde Türkler hem milli bilinç 

kazanmışlar hem de başka ulusların hazır kalıplarını almaksızın toplumun kendi 

bünyesinden ve kendi tecrübesinden geliştirdiği toplumsal ve siyasal mutabakat 

düzenine sahip olmuşlardır.  

Karahanlılar dönemine gelindiğinde toplumsal düzende görülen ani değişiklikler 

nedeniyle toplumsal ve siyasal mutabakatın ifadesi olan törenin belirli bir muhteva 

değişimine tabi tutulduğu açıktır. Bu bağlamda özellikle akıl ve bilgi vasıtasıyla hem 

mutabakatın mahsulü olan kurallar cari hayata entegre edilmiş hem de bu mutabakat 

kendi özünü yenileme fırsatı bulmuştur. Bunun yanı sıra Odgurmış karakteri ile törenin 

ahlak ve faziletle olan ilişkisi sağlanmıştır. Diğer yandan yine Odgurmış ile din 

değişiminden kaynaklı kozmolojik anlayış değişikliğine siyasal düzen bağlamında bir 

çözüm önerisi getirilmiştir. İnsanın ölüm sonrası varlığına ilişkin durumunu da ele alan 

bir toplumsal kurum olan dine ilişkin anlayışta görülen değişimin Türklerin siyasal 

hayatında nasıl bir yer edineceği tartışılmıştır. Bu bağlamda dinin genel geçer 

kurallarının benimsenmesinde herhangi bir beis görülmemiştir. Ancak ileri düzeyde 

ruhani yaşamı temsil eden zahitliğin devlet içindeki konumuna ilişkin tereddüt 

gösterilmiştir. Bu bağlamda mistik tecrübenin devletin kurumsal yapısının bir parçası 

olamayacağının altı çizilmiş ancak tasavvufi terbiyenin devlet ve toplum hayatına insani 

değerler katılması anlamında değerli olduğu vurgulanmıştır. Bunun yanı sıra ruhani 

gelişmişliğin devlette istihdam edilmek için tek ölçü olmadığı ısrarla vurgulanarak 

liyakate dikkat çekilmiştir.  

Göktürkler ve Karahanlılar döneminin elde ettiği bu kazanımlar günümüz Türk siyasal 

düşüncesine hem ulus devlet anlayışın sağlıklı bir şekilde inşası açısından hem de din-



 

  

181 

 

devlet ve din-toplum ilişkileri açısından yenilenme ve gerçek bir toplum sözleşmesi 

oluşturarak toplumsal mutabakatı sağlama yönünde imkânlar sunmaktadır. Bu bağlamda 

göz önünde bulundurulması gereken husus Karahanlıların İslam dinini kabul eden ilk 

büyük Türk devleti oldukları gerçeğidir. Onların İslam dinini milli kültür bağlamında 

diğer Türk topluluklarında olduğundan daha özgün bir bakışla değerlendirdikleri 

düşünülebilir. Kutadgu Bilig ayrıca hukukun değeri ve üstünlüğü, eşit yurttaşlık, sosyal 

devlet anlayışı, adil ekonomik düzen, evrensel insani değerler, akıl ve bilginin devlet 

hayatı açısından taşıdığı değer, devlet adamlarının taşıması gereken ahlaki erdem ve 

sorumluluklar vb. konularda pratik öneriler sunmaktadır. 

Kutadgu Bilig’e ilişkin değinilmesi gereken bir diğer husus ise onun günümüz Türk 

dünyası açısından taşıdığı değerdir. Karahanlılar döneminden itibaren İslam’ı kabul 

etmeye başlayan Türklerin Ötüken merkezli kadim devlet geleneği daha batıya 

Maveraünnehir, Harzem ve Horasan gibi bölgelere taşınmıştır. Türklerin İslamiyet’i 

kabul etmesinden birkaç asır sonra bu devlet geleneği güneyden İran, Anadolu, Arap 

yarımadası, Kuzey Afrika ve Balkan coğrafyasına doğru hızla yayılırken kuzeyden 

Doğu Avrupa’ya erişmiştir. Bu kadar geniş coğrafyaya yayılan Müslüman Türklerin 

inşa ettiği Türk-İslam medeniyetinin temellerinin ise Karahanlılar dönemi atıldığı 

açıktır.  Bu yönüyle Karahanlılar bu medeniyetin kurucu topluluğudur.  

Geniş bir coğrafyaya yayılış Türkler için beraberinde kaçınılmaz olarak olumlu ya da 

olumsuz pek çok değişimi getirmiştir. Öncelikle Karahanlılar ve onlardan önce mevcut 

olan toplumsal ve siyasal düşünceler, gelenekler ve kurumlar değişim göstermiş ve 

başlangıçtaki özgün niteliklerini büyük ölçüde kaybetmişlerdir. Bunların yerini ise pek 

çok eklektik unsur dolayısıyla tutarsızlık gösteren düşünce ve uygulamalar almaya 

başlamıştır. Türk dünyasının ortak bir kültür havzası ve medeniyet düşüncesi etrafında 

bir araya gelebilmesi için günümüzdeki Türk halklarının büyük çoğunluğunun da 

Müslüman olduğu dikkate alınarak ortak Türk kültürünün tutarsızlıklar, tezatlıklar ve 

karmaşadan kurtularak yeni, güçlü, özgün, sürdürülebilir ve değer odaklı inşası 

açısından Kutadgu Bilig temel bir eser mahiyetindedir. Zira eser kadim Türk kültürüyle 

çatışmaya ihtiyaç duymadan İslami duyarlığa sahip olmanın imkânlarını ortaya 

koymuştur. Bunun yanı sıra Kutadgu Bilig Türk topluluklarında ortak olan pek çok 

kültürel unsuru barındırmaktadır. Bu unsurların Türk toplulukları arasında hali hazırda 

yavaş da olsa devam eden toplumsal ve siyasal entegrasyon sürecine hem pratik hem de 



 

  

182 

 

duygusal açıdan katkı sağlayacağı aşikardır. Öte yandan günümüz Türk yazı dilinin 

Kutadgu Bilig’in yazı dili olan Hakaniye lehçesi üzerinden geliştiği dikkate alınırsa 

Türk dünyası arasındaki dil konulu ihtilafların çözümü konusunda temel başvuru 

eserlerinden biri olma niteliği taşımaktadır.   

Kutadgu Bilig’in Türk dünyası açısından sunabileceği en büyük hizmetlerden birisi de 

şüphesiz Türklük bilincinin inşasına vereceği katkıdır. Eser her şeyden önce Türkçe 

olarak, Türkler için, Türk kültürüyle barışık olarak ve Türk milli bilincine bağlı 

kalınarak kaleme alınmıştır. Yusuf Has Hacib eserini Türklere hitaben yazdığı için Türk 

dilinde yazdığını söylemektedir. O Türklerin sorunlarına çözüm bulmayı hedeflemiş 

bunu yaparken de Türk kültürüne sıkı sıkıya bağlı kalmıştır. O her şeyden önce kendi 

sistemini Türklerin oluşturduğu kavramlar üzerinden inşa etmiştir. Eserinde sık sık Türk 

atasözlerine, Türk beylerinin ve bilgelerinin tavsiyelerine atıfta bulunmuş ve bunu 

yaparken bizzat “Türk” ya da “Türkçe” kavramını kullanmaya özen göstermiştir. Bütün 

bunlar onun Türklük bilincine sahip bir şahsiyet olduğunu göstermektedir.    

Kutadgu Bilig’e ilişkin yapılan araştırmalar sırasında Yusuf Has Hacib’in Türklük 

bilincinin bazı Türk topluluklarına mensup araştırmacılar tarafından belli ölçüde göz 

ardı edildiği gözlemlenmiştir. Türk toplulukları Yusuf Has Hacib ve eserini kendi etnik 

unsurlarına dayandırma gayreti göstererek onun Türklük bilincini göz ardı etmişlerdir. 

Bu bağlamda bazı Kırgız, Kazak ve Uygur araştırmacılar eseri kendi halklarının kültürel 

mirası olarak kabul ettirme gayreti göstermişlerdir.  Öte yandan bu araştırmacıların 

ortak Türk kimliği bilincinden yoksun görüşlerinin Rus ve Çinli araştırmacılar 

tarafından destekleniyor olmasının salt bilimsel bir tutuma bağlanması mümkün 

değildir. Zira bazı Sovyet dönemi Rus araştırmacılar eseri ısrarla Kırgızlara bağlarken, 

buna karşılık Çinli araştırmacılar Kutadgu Bilig’i Uygurlara bağlayarak eserin 

muhtevasını Çin ana platosu kaynaklı gösterme gayreti içine girmiştir. Kutadgu Bilig’de 

Yusuf Has Hacib, açıkça milli kimlik olarak Türklüğü otaya koymuş ve herhangi bir 

boyun adını bir milli kimlik unsuru olarak zikretmemiştir. Türk topluluklarının, Türklük 

bilinci ve kimliği etrafında bir araya gelebilmeleri açısından da Kutadgu Bilig köklü ve 

güçlü bir sembol mahiyeti taşımaktadır.  

Sonuç olarak; Kutadgu Bilig önemli ölçüde Göktürk dönemi siyasal ve toplumsal 

anlayışının izini sürerek Türklerin yeni bir Uygarlık sahasına sağlıklı bir şekilde 



 

  

183 

 

intibakının yollarını ortaya koymaya çalışmıştır. Bir geçiş dönemi eseri olması 

nedeniyle her iki dönemin özelliklerini de ortaya koyma kabiliyetini sergilemiştir. 

Hukukun üstünlüğü, eşit yurttaşlık, sosyal devlet, adil vergi sistemi, akıl ve bilgi temelli 

yönetim, ahlaki sorumluluklar vb. bu gün dahi ulaşılmaya çalışılan hedeflere ilişkin 

yaklaşık bin yıl önce ortaya koymuş olduğu vizyona ilave olarak Kutadgu Bilig; 

Göktürkler döneminin birikimleri ile birlikte ele alındığında günümüz Türkleri için bir 

“toplum sözleşmesi” oluşturma gücüne sahiptir. Şu husus göz önünde 

bulundurulmalıdır ki, her millet ancak kendi toplumsal yapısının üretimleri ve 

ihtiyaçları bağlamında oluşturduğu özünün hissi ve akli tecrübelerinin eserleri üzerinden 

bir devlet yahut medeniyet inşasına girişebilir. Bu bağlamda idealist sosyal teori 

toplumların derin yapısının “maddi güçlerden ziyade düşünceler tarafından meydana 

getirilmekte” olduğunu somut bir şekilde ortaya koymaktadır (Wendt, 2021, s. 43). 

Duralı’nın belirtiği gibi milletlerin de fertler gibi birey kimliği vardır. Milletler de 

fertleriyle maşeri bir birey hüviyetine sahip olurlar. Milletler de bireyler gibi bir geçmiş 

algısına ve kendi “maddi ve manevi birikimlerine” dayanan bir kişiliğe sahiptir (2019, s. 

47). Bu kişilik üzerinden gelişmeksizin pragmatik ihtiyaçlara göre oluşan nizamlar ise 

sürdürülebilirlikten uzaktır. Eklektik bir yapıyı oluşturan unsurlar sorunlara pragmatik 

ve geçici çözümler üretebilseler de uzun vadede bu unsurların altında yatan temel 

düşünce farklılıkları kavramsal çatışmaları ve dolayısıyla toplumsal kaosları 

beraberinde getirecektir. Öte yandan Türklerin geçmişte yerleşik hayata geçiş sürecinde 

yaşadıkları çelişkiler ve karmaşaların doğru bir şekilde ele alınarak geleceğe yönelik 

olarak toplumsal ve siyasal yapının temellerinin güçlü bir şekilde atılması yararlı 

olacaktır. Bu bağlamda Kutadgu Bilig’in doğru tahlili büyük değer taşımaktadır. 

Kutadgu Bilig merkezli bu çalışma, koşullar çerçevesinde belli ölçüde niteliklerinde 

değişim görülmekle birlikte Türk kültürünün; hukukiliği toplumsal ve siyasal hayatın 

merkezine koyduğunu, fertler arasında genel geçer somut kurallara dayalı bir sosyal 

yapı oluşturmayı hedeflediğini, devlet ve toplum hayatında akıl ve bilgiye büyük önem 

atfettiğini, kamu hizmetinde liyakate öncelik verdiğini,  ferdi ahlaki gelişime teşvik 

ettiğini, devlet yöneticilerinin ahlaki erdemler yoluyla insani değerler kazanmasını 

teşvik ederek kamu hizmetine insani bir boyut katmayı hedeflediğini, akla ve tecrübeye 

dayalı bilgiye değer vermekle birlikte tasavvufi bağlamdaki ahlak ve maneviyatla uyum 

gösterebildiğini (bunların konumlarını açık bir şekilde belirlemek suretiyle), devlet ve 



 

  

184 

 

toplum hayatını karşılıklı sorumluluk esasına göre tanzim ettiğini, bireysellik yerine 

toplumsallığı yeğlediğini (özellikle konar-göçerlik döneminde), kültürel devamlılığı 

önemsediğini ve bütün bu unsurlar çerçevesinde ideal bir nizam kurmayı hedeflediğini 

ortaya koymaktadır. Bu bağlamda ortaya konulmak istenen ideal nizamın devleti 

müeyyide gücü olan tek taraflı düzenleyici bir özne olarak görmek yerine bireyin 

toplum ve devlet ile ilişkisi ve devletin ferde ve toplumsal alana ilişkin tutumuna dönük 

kapsamlı bir etkileşim alanı oluşturmayı öncelediği görülmektedir. Öte yandan devleti 

inşa eden kavramların bireysel ve toplumsal alanda karşılıklarının olması siyasal 

yapının gerekliliklerinin toplumun tabii ihtiyaçlarıyla bütünleştiğini göstermektedir. 

Bununla beraber devletin denetimi meselesinin önemli bir sorun olarak kaldığı, bu 

soruna ilişkin özellikle yerleşik hayata geçiş sonrasında belirgin bir kurumsallık 

sağlanamadığı görülmektedir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

185 

 

KAYNAKÇA 

Abeles, M. (2020). Devletin Antropolojisi. (Çev: N.Ökten). İstanbul: Dipnot Yayınları.  

Açık, F. (2019). Kutadgu Bilig’e Alıntı Sözcükler Bağlamında Bakış. Yazılışının 950. 

Yılı Anısına Uluslararası Kutadgu Bilig Ve Türk Dünyası Sempozyumu (3-5 

Ekim 2019 Ankara/Türkiye) Sempozyum Bildiri Kitabı içinde (s. 252-266). 

Akyol, A. (2019). İnsanın anlam arayışında Akıl ve Gönül ilişkisi; Kutadgu Bilig 

Merkezli Bir İnceleme, A. Bıçak (Ed.), Kutadgu Bilig Üzerine Felsefi 

Araştırmalar içinde (s.184-202), İstanbul: Dergah Yayınları. 

Akyüz, H. (2002). Kutadgu Bilig’de Sosyo-Pedegojik ve Siyasal Söylem. Erzurum: Eser 

Ofset. 

Anat, H.Y. ve Almaz, A. (2003). Karahanlılar Tarihi. İstanbul: Oku Yayınları. 

Arat, R.R. (1947), Kutadgu Bilig 1, Metin.  İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

Arat, R.R. (1959), Kutadgu Bilig 2, Tercüme. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Arıkoğlu, E. ve Güven, E. (2019). Karahanlı Türkçesinden Hakasçaya Ses Denklikleri. 

Yazılışının 950. Yılı Anısına Uluslararası Kutadgu Bilig Ve Türk Dünyası 

Sempozyumu (3-5 Ekim 2019 Ankara/Türkiye) Sempozyum Bildiri Kitabı içinde 

(s. 186-191) 

Arsal, S.M. (2020). Türk Tarihi ve Hukuk. Ankara: Atatürk Kültür,  Dil ve Tarih 

Yüksek Kurumu Türk Tarihi Kurumu Yayınları. 

Arslan, M. (1987). Kutadgu Bilig’deki Toplum ve Devlet Anlayışı. İstanbul: Edebiyat 

Fakültesi Basımevi. 

 Artıkbaev, K. (2019).  Türk-İslam Kültürünün İnşasına Katkı Veren Bir Eser Olarak 

Kutadgu Bilig’de Hadis ve Sünnet Kültürü. Yazılışının 950. Yılı Anısına 

Uluslararası Kutadgu Bilig ve Türk Dünyası Sempozyumu (3-5 Ekim 2019 

Ankara/Türkiye) Sempozyum Bildiri Kitabı içinde (s. 802-804) 



 

  

186 

 

Avşar, Z. (2019). Kutadgu Bilig’de İletişim. Yazılışının 950. Yılı Anısına Uluslararası 

Kutadgu Bilig ve Türk Dünyası Sempozyumu (3-5 Ekim 2019 Ankara/Türkiye) 

Sempozyum Bildiri Kitabı içinde (s. 904-914) 

Balandier, G. (2021). Siyasal Antropoloji. (Çev: D. Çetinkasap). İstanbul: Türkiye İs 

Bankası Kültür Yayınları. 

Başer, B. (1995). Kutadgu Bilig’de Kut ve Töreden Sevgi Toplumuna. İstanbul: Seyran 

Kitap. 

Berg, B.L. ve Lune, H. (2019). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. (Çev.Edt: 

A. Arı). Konya: Eğitim Yayınev. 

Bıçak,  A. (2019a). Kutadgu Bilig’de İnsan ve Evren Tasavvuru. A. Bıçak (Ed.), 

Kutadgu Bilig Üzerine Felsefi Araştırmalar içinde (s.  77-116), İstanbul: Dergah 

Yayınları. 

Bıçak, A. (2019b). Kutadgu Bilig’de Dünyanın Kötülüğü ve Yönetimi İyileştirme 

Tartışmaları, A. Bıçak (Ed.), Kutadgu Bilig Üzerine Felsefi Araştırmalar içinde 

(s.231-262), İstanbul: Dergah Yayınları. 

Bican Ercilasun, A. (2020). Kutadgu Bilig Grameri. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Bice, H. (2006). İşaret Taşları. İstanbul: İnsan Yayınları 

Çağatay, S. (1950). Türk Lehçeleri Örnekleri. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Çelik, A. (2019). Geleneğin Genleri ve Uzantıları Bağlamında Kutadgu Bilig’de Şaire 

Bakış. Yazılışının 950. Yılı Anısına Uluslararası Kutadgu Bilig ve Türk Dünyası 

Sempozyumu (3-5 Ekim 2019 Ankara/Türkiye) Sempozyum Bildiri Kitabı içinde ( 

s. 33-49). 

Çetin, H. (2021). Türk Toplum Sözleşmesi; Sosyal, Siyasal ve Ekonomik Kültür. Birinci 

Cilt Yazılı Ata Yasalar: Orhon Abideleri ve Siyasetnameler. Ankara: Kadim 

Yayınları 



 

  

187 

 

Çetin, A.Y. (2019). Kutadgu Bilig’de Şikâyet. Yazılışının 950. Yılı Anısına Uluslararası 

Kutadgu Bilig ve Türk Dünyası Sempozyumu (3-5 Ekim 2019 Ankara/Türkiye) 

Sempozyum Bildiri Kitabı içinde (s. 641-652). 

Coşkun, A.O. (1981). Kut Kelimesi ve Kutadgu Bilig Adı, Milli Eğitim ve Kültür 

Dergisi, Sayı: 12, s. 58-64 

Develi, H. (2006). Kutadgu Bilig. İstanbul: Alkım Yayınları. 

Demirci, M.F. (2019) Kutadgu Bilig ve Yusuf Has Hacib’in Metafizik Anlayışı, A. 

Bıçak (Ed.), Kutadgu Bilig Üzerine Felsefi Araştırmalar içinde (s. 285-307). 

İstanbul: Dergah Yayınları. 

Doğan, N. (2002a). Kutadgu Bilig’in Devlet Felsefesi I. Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi içinde (Sayi: 12). (s. 127-158). 

Doğan, N. (2002b). Kutadgu Bilig’in Devlet Felsefesi II. Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi içinde (Sayı: 13). (s. 77-94). 

Duralı, Ş.T. (2019).  Devletebedmüddet Bilinci: Kutadgu Bilig / Devletebedmüddet 

ülküsü: Kızıl Elma / Türklüğün Seyyar – Asker – Devletliliği (Ordu). A. Bıçak 

(Ed.), Kutadgu Bilig Üzerine Felsefi Araştırmalar içinde (s. 11-76). İstanbul: 

Dergah Yayınları. 

Durdu, Z. (2018). Siyasal Kültür, Modern Devlet ve Demokrasinin 

Demokratikleştirilmesi. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi içinde (Cilt: 

11 Sayı: 61). (s. 574-582) 

Durkheim, E.,  Mauss, M. (2021). Uygarlık Kavramı Üzerine Not. P. Kivisto (Ed.), 

Sosyal Teori; Kökler ve Dallar içinde (s. 129-132). İstanbul: Islık Yayınları. 

Eraslan, K. (1994). Divan-ı Hikmet. TDV İslâm Ansiklopedisi içinde (9. Cilt). (s. 429- 

430). İstanbul: İsam Yayınevi. 

Ercilasun, A. B. (2020). Kutadgu Bilig Grameri; Fiil. Ankara: Akçağ Yayınları  



 

  

188 

 

Ertugay, F. (2014). Kutadgu Bilig’de Siyasal İktidarın Meşruluğu ve Devletin Tanzimi. 

İ.Ü. Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi No:51.(Ekim ) içinde (s. 77-99). 

Evkuran, M. (2008). Siyasal Kültür ve Kimlik Sorunu. Ankara: Yarımelma Yayınları. 

Farabi (1990). Medinetü’l Fazıla. (Çev: N. Danışman). İstanbul: Milli Eiğitim 

Basımevi. 

Genç, R. (1981). Karahanlı Devlet Teşkilatı; XI. Yüzyıl Türk Hâkimiyet Anlayışı ve 

Karahanlılar. İstanbul: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Gocayeva, S. (2019). Yusuf Has Hacibʼin “Kutadgu Bilig” Eseri Ve Türk Mitolojik 

Düşüncesinin Azerbaycan Edebiyatında İzleri, Yazılışının 950. Yılı Anısına 

Uluslararası Kutadgu Bilig ve Türk Dünyası Sempozyumu (3-5 Ekim 2019 

Ankara/Türkiye) Sempozyum Bildiri Kitabı içinde ( s. 749-759). 

Güçlü İ. (2021). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri; Teknik - Yaklaşım – 

Uygulama, Ankara: Nika Yayınevi. 

Gül, S.S. ve Kahya Nizam, Ö. (2021). Sosyal Bilimlerde İçerik ve Söylem Analizi. 

Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi içinde (2021 Sayı 

42:Özel Sayı 1, Denizli). (s. 181-198).  

Gülensoy, T. (1991). Atabet-ül Hakayık. TDV İslâm Ansiklopedisi içinde (4. Cilt). (s. 

50-51). İstanbul: İsam Yayınevi. 

Heywood. A. (2019). Siyasi ideolojiler. (Çev: L. Köker). Ankara: BB101 Yayınları. 

Hobbes, T. (2019). Leviathan. (Çev: S. Lim). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

İbni Haldun. (2013). Mukaddime I. (Haz: S. Uludağ). İstanbul: Dergah Yayınları.   

İnalcık, H. (1993), Adaletnameler, Belgeler içinde (Cilt II, Sayı 3-4)Atatürk Kültür, Dil 

ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Tarih Kurumu,    Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Basımevi. 

İnan, A. (1976). Eski Türk Dini Tarihi. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 



 

  

189 

 

İnayet, A. (1994). Kutadgu Bilig ile Çin Felsefesi Arasındaki İlişki üzerine, Türk Dili ve 

Edebiyat Dergisi, Sayı: 514, s.275. 

Jamal, G. Ve Kafkasyalı, M.K. (2016). Kutadgu Bilig Research History, Ankara: Eflal 

Matbaacılık 

Kaçalin, M.S. (1994). Dîvânü Lugāti’t-Türk. TDV İslâm Ansiklopedisi içinde (9. Cilt). 

(s. 446- 449). İstanbul: İsam Yayınevi. 

Kara, M. (2012). Bir Başka Açıdan Kutadgu Bilig. İstanbul: Nesil Matbaacılık. 

Karaca, N. (2019) Kutadgu Bilig ve İnsan Felsefesi Temellendirilmesinde Varlık 

Koşullarından ‘Bilgi’ Fenomeni. Yazılışının 950. Yılı Anısına Uluslararası 

Kutadgu Bilig ve Türk Dünyası Sempozyumu, Sempozyum Bildiri Kitabı içinde ( 

s. 877-895). 

Kafesoğlu, İ. (1980). Kutadgu Bilig ve Kültür Tarihimizdeki Yeri. İstanbul: Kültür 

Bakanlığı Yayınları: 368, Türk Kültürü Kaynak Eserleri Serisi: 13. 

Kafesoğlu, İ. (1977). Türk Milli Kültürü. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü 

Yayınları: 46,  Ankara: Ayyıldız Matbaası. 

Kafesoğlu, İ. (1995). Türkler ve Medeniyet. İstanbul: Hamle Basın Yayın. 

Kafesoğlu, İ. (1970). Türk İslam Sentezi. İstanbul: Aydınlar Ocağı Yayını, ÖZAL 

Matbaası. 

Kaymaz, Z. (2016) Kutadgu Bilig Araştırmaları Üzerine Bazı Düşünceler. Uluslararası 

Uygur Araştırmaları Dergisi içinde (Sayı: 7. s. 105-109)  

Kışlalı, A. T. (2016). Siyaset Bilimi. Ankara: İmge Kitabevi Yayınları. 

Kirişçioğlu, F. (2019). Açılış Konuşması. Yazılışının 950. Yılı Anısına Uluslararası 

Kutadgu Bilig ve Türk Dünyası Sempozyumu (3-5 Ekim 2019 Ankara/Türkiye) 

Sempozyum Bildiri Kitabı içinde (s. 27-29)                                                                                                   

Kök, A. (2020). Türklerin Entelektüel Mirası Kutadgu Bilig; Devlet, Adalet, Kut, Töre, 

İstanbul: Kesit Yayınları. 



 

  

190 

 

Köprülü, F. (1991). Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları.  

Kurtuluş, K. (2010). Araştırma Yöntemleri. İstanbu: Lord Ofset Matbaacılık. 

Külekçi, N. (1980). Yusuf Has Hacib ve Kutadgu Bilig. İstanbul: Toker Yayınları. 

Lavenda, R.H. ve Schultz, E.A. (2021). Kültürel Antropoloji; Temel Kavramlar. (Çev: 

D. İşler ve O. Hayırlı). Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Layder, D. (2019). Sosyal Teoriye Giriş. (Çev: Ü. Tatlıcan). İstanbul: Küre Yayınları. 

Locke, J. (2020). Yönetim Üzerine İki İnceleme. (Çev: Ö. Saruhanoğlu). İstanbul: Litera 

Yayıncılık. 

Machiavelli, N. (2019). Hükümdar. (Çev: N. Adabağ). İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Mehdiyev, N. (2019). Kutadgu Bilig’in Epistemik Tahlili, A. Bıçak (Ed.), Kutadgu 

Bilig Üzerine Felsefi Araştırmalar içinde (s.157-169), İstanbul: Dergah 

Yayınları. 

Merton, R.K. (2021). Sosyal Eylemin Öngörülemeyen Sonuçları. P. Kivisto (Ed.), 

Sosyal Teori; Kökler ve Dallar içinde (s. 333-342). İstanbul: Islık Yayınları. 

More, T. (2020).Utopia. (Çev: S. Eyüboğlu, V. Günyol, M. Urgan). İstanbul: Sena 

Ofset.  

Nizamü’l Mülk (2017). Siyasetname. (Çev: M. Taha Ayar). İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Niyazi, M. ( Türk Devlet Felsefesi. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Oktay, C. (2014). Siyaset Bilimi İncelemesi; Meşruiyet, Sınıflandırma, Kültür, 

Modernleşme. İstanbul: Alfa Basım Yayım Dağıtım San. ve Tic. Ltd. Şti. 

Outhwaite, W. (2019). Sosyal Teori. (Çev:  Ü. H. Yolsal). İstanbul: Sel Yayıncılık. 



 

  

191 

 

Ögel, B. (2016). Türklerde Devlet Anlayışı. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Özaydın, A. (2001). Karahanlılar: Mâverâünnehir ve Doğu Türkistan’da Hüküm Süren 

Türk-İslâm Hânedanı (840-1212), İslam Ansiklopedisi içinde (24. Cilt). (s. 402-

412). İstanbul: İsam Yayınevi. 

Parsons, T. (2021). Toplumun Alt Sistemleri. P. Kivisto (Ed.), Sosyal Teori; Kökler ve 

Dallar içinde (s. 343-352). İstanbul: Islık Yayınları 

Platon (2019). Devlet. (Çev: S. Eyüboğlu., M. A. Cimcoz). İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Şahin, Ç. (2022). Verilerin Analizi, R. Y. Kıncal (Ed.)  Bilimsel Araştırma Yöntemleri 

içinde (s. 183-220) Ankara: Nobel Yayınları. 

Şahin, Enes. (2019), Türk Siyaset Nazariyesinin Hülasası Olarak Kutadgu Bilig, A. 

Bıçak (Ed.), Kutadgu Bilig Üzerine Felsefi Araştırmalar içinde (s.308-319), 

İstanbul: Dergah Yayınları. 

 Şeker, F. M. (2016), Türk Düşünce Tarihi Açısından Kutadgu Bilig. İstanbul: Dergah 

Yayınları. 

Rousseau, J.J. (2019). Toplum Sözleşmesi. (Çev: V. Günyol). İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Taneri, A. (1996). Hacib. TDV İslâm Ansiklopedisi içinde (14. Cilt). (s. 508-509). 

İstanbul: İsam Yayınevi. 

Taş, İ. (2019). Kutadgu Bilig’de Temel Metaforlar, A. Bıçak (Ed.), Kutadgu Bilig 

Üzerine Felsefi Araştırmalar içinde (s.203-230), İstanbul: Dergah Yayınları. 

Türk, H. (2021). Kültür Kuramı ve Kavramı; Sosyal ve Kültürel Antropoloji. Ankara: 

Nobel Yayınları 

Uyanık, M. (2019). Türk Felsefesinin Kurucu Metni Olarak Kutadgu Bilig; Yusuf Has 

Hacib’i Tanrı – Evren Tasavvuru Merkezli Bir Okuma, A. Bıçak (Ed.), Kutadgu 



 

  

192 

 

Bilig Üzerine Felsefi Araştırmalar içinde (s.117-156), İstanbul: Dergah 

Yayınları. 

Ülken, H.Z. (2007). Türk Tefekkür Tarihi. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Ünal, M. E. (2019). Yusuf Has Hacib’in Siyaset ve Umran Düşüncesinde Tasavvufun 

Önemi, A. Bıçak (Ed.), Kutadgu Bilig Üzerine Felsefi Araştırmalar içinde 

(s.263-284), İstanbul: Dergah Yayınları. 

Weber, M. (2021a). Sosyal Bilimde ve Sosyal Politikada Nesnellik. P. Kivisto (Ed.), 

Sosyal Teori; Kökler ve Dallar içinde (s. 145-153). İstanbul: Islık Yayınları 

Weber,  M. (2021b). Karizmatik otoritenin Sosyolojisi. P. Kivisto (Ed.), Sosyal Teori; 

Kökler ve Dallar içinde (s. 177-186). İstanbul: Islık Yayınları 

Went, A. (2021). Uluslararası Siyasetin Sosyal Teorisi, İstanbul: Küre Yayınları. 

Yönetim Sanatı (2023). Haz: Wu Jing. K. Karasulu (Ed.), (Çev: G. Fidan). İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Yıldırım, A. ve Şimşek, H. (2008). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. 

Ankara: Seçkin Yayıncılık. 

Yılmaz, M. (2019). Kutadgu Bilig’e Göre Devlet Adamlarında Liyakat. Yazılışının 950. 

Yılı Anısına Uluslararası Kutadgu Bilig ve Türk Dünyası Sempozyumu (3-5 

Ekim 2019 Ankara/Türkiye) Sempozyum Bildiri Kitabı içinde (s. 805-816).   

 



 

  

 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

Adı Soyadı: Muhammet GÖK 

Yabancı Dil: İngilizce, Fransızca 

 

Eğitim ve Mesleki Geçmişi:  

• 2008, Gaziantep Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Türk Dili Edebiyatı 

Bölümü 

• Ufuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Siyaset Bilimi ve Uluslararası 

İlişkiler Bölümü, Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalı, Tezli Yüksek Lisans 

Programı 

Yayınları ve/veya Bilimsel/Sanatsal Faaliyetleri:  

• Gök, Muhammet. 2019.  Türkiye’de AK Parti ve Tunus’ta Nahda Hareketinin 

Demokrasi Anlayışlarının Temelleri, Yüksek Lisans Tezi, Ufuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.  

 


