T.C.
FIRAT UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
ISLAM TARIHi VE SANATLARI ANABILiM DALI
ISLAM TARIHI BILIM DALI

HZ. MUHAMMED’IN iBADETLERI TOPLUMA

BENIMSETME STRATEJiSi
(YUKSEK LiSANS TEZi)
DANISMAN HAZIRLAYAN
Yrd. Dog. Dr. Siddik UNALAN Turgut TUNC

Elaz1g-2010



T.C.
FIRAT UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
ISLAM TARIHi VE SANATLARI ANABILiM DALI
ISLAM TARIHI BILIM DALI

HZ. MUHAMMED’IN iBADETLERI TOPLUMA BENIMSETME

STRATEJiSi

(YUKSEK LiSANS TEZi)

Bu Yiiksek Lisans Tezi édevi ...... /...../2010 tarihinde asagidaki jiiri

iiyeleri tarafindan oybirligi/oy coklugu ile kabul edilmistir.

Jiiri Bagkam

Bu tezin kabulii, Sosyal Bilimler Enstitiisii Yonetim Kurulunun ...../..../2010

tarih Ve ... sayilt karariyla onaylamistir.

Prof. Dr. Erdal ACIKSES
ENSTiTU MUDURU



OZET

Yiiksek Lisans Tezi

Hz. Muhammed’in ibadetleri Topluma Benimsetme Stratejisi

Turgut TUNC

Firat Universitesi
Sosyal Bilimler Enstitiisii
Islam Tarihi ve Sanatlar1 Anabilim Dah
Islam Tarihi Bilim Dah

2010, Sayfa: VII + 96

Hz. Muhammed’in Ibadetleri Topluma Benimsetme Stratejisi tolerans ve sabri
kapsamaktadir. Hi¢ egitilmemis ve gelismemis bir toplum bu strateji ile kisa siire
icerisinde modern, uzlasmaci ve tolerans sahibi bir topluma doniismiistiir.

Bu strateji muhatabin tiim karakteri ve davramiglarina dikkat ettigi icin
dinleyenlere daima inanilmaz bir sekilde etkilemistir. Buna ilave olarak bu strateji puta
inanma yerine dogru inanci bulmaya yardimeci olmustur.

Sonug olarak Islam Hz. Muhammed’in bu stratejisi sayesinde bir diinya dini

olmustur. Bugiin milyonlarca miintesibi bulunmaktadir.

Anahtar kelimeler: Hz. Muhammed, Ibadet, Strateji, Tolerans, Sabir, Din,

Cahillik, Inanc.

II



SUMMARY

Master Thesis

The Strategy of Adopting the Prophet Muhammad’s Worship to the Puplic

Turgut TUNC

University of Firat
The Institute of Scences
And Postgraduate Study in History and Art of Islam

Main Science Branch of Islamic History

2010, Page: VII + 96

The strategy of adopting the Prophet Muhammad’s worship to the puplic
comprises the tolerance and the patience. Any uneducated and undeveloped puplic were
easly changed to be very modern and very high level egreeable and tolerable puplic in a
short time by means of this strategy. Since this strategy takes care of all the
personalities and the bahaviours of the listeners, it always gives an unbelievable effect
to them. Additionaly, it also helps these people to find the right beliefs instead of
believing the idolater.

In conclusion, the Islam becomes a world religion due to the strategy of the
Prophet Muhammad and recently millions and millions people are still trying to be a

member of this religion.

Key Worlds: The Muhammad, Worship, Strategy, Tolerance, Patience,
Religion, ignorance, Belief.

I



ICINDEKILER

OZET c.oeeeeeeerestesssssesssssssssessesssessesssssssessesssssssssesssssssessesssssssassessssessssassssessessses I

SUMMOARY ...cuverrernsnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssessssssssssssssssssssossassssassans 111

ICINDEKILER ......covoveveteeeeeneeresesesssesesssesesessssssssssssssesssessssssssssssssssssssssssssssesesesenss 1AY

KISALTMALAR ....cuvurerresteseesessessessssssesssssssessesssssssessessessssssesssssssesssssssessessesssseses VI

ONSOZ .oeuereerreesreresssssssesssssessssessssssssssssssssssssesssssssssessssssasssssssssassssssessssessssassose VII

(] 121 (TN 1
BIiRINCi BOLUM

ISLAM ONCESi ARAP YARIMADASI iNANC OZELLIiKLERi

A- INANC SEKILLERI ....cooovivieiieiiececeeee et 6
1-Putperestlik INANCI ........c.cocvoveveviiieieiieceeeeeeeec e 7

a- MeShur PULIar...........oooiiiiii e 9
2-HIrISYANIIK . ..ot 15
3-YaRUAIIIK . ..o 16
A-SADTIIK .. 17

B- ISLAM ONCESI DONEMIN KARAKTERISTIK OZELLIKLERLI.................... 17
1-Déneme Ismini Veren Cahiliye Kelimesi ve Anlami................cccoccevuvevnennn.e. 18
2-Cahiliye DOneminin Tanimil........oeecvviiiieeeeinniiiiiieeeeeseiirieeeeeeessiieeeeeeeseennns 21
3-Cahiliye de DUSUNCE SIStEMI........uvviiiereieiiiiiiieeeeeeriiietee e e e ee e e e 22
4-Cahiliye Insaninin Iman1 ve Bazi OzelliKleri............c.cooveveveveveererererenne, 23
a-Bizi Oldiiren Zamandir Inanist ............c.ococooveeeievieeieeeeeeceeeeeeeeeees 24
b-Ciiriimiis Kemikler Dirilmez Inanci...............cocooovioveveeeveeeeececeeeeeee 25

c- Cahiliye insanin Meleklerle Ilgili Inanglart.................ccoooveveeeiiienennnnen. 26
5-Allah Inancinin FItri OLUSU .....o.veveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 29
6-Kisiler Nasil [lahlastirtliyordu? ..........ccooooveveviveeevieiceeeeeeeee e 31

v



IKiINCi BOLUM

HZ. MUHAMMED VE IBADET STRATEJiSi

A-HZ. MUHAMMED’E PEYGAMBERLIGIN GELISI ........cooovoviviviiieeeee, 34
L-IIK Vahyin GeliSi.......c.cvcveveveveeieieiiereseeeteeceeeee ettt 34
2-IS1am Ve TDAAEL .......ovvieieceeeece e 37
3-Islam’da Ibadetin ONEmi .............c.cveveveuiieiiieieieieeie et 39
4-Tbadetin Hedefi..........c.cveviveeieeeeeeeeeeeeeeeceeeeeeeeeeee e, 46
5-Islam Oncesinde Namaz ibadeti ve Tedrici Olarak Degistirilmesi..................... 50
6-Islam Oncesi Orug Ibadeti ve DeiStirilmesi............coeverevevevevereeeeeeereneennn, 52

B-IBADETLERI OGRETMEDEKI NEBEVI METODUN INCELIiKLERI........ 55
1-Hz. Muhammed’in Iletigim IIKeIeri..............cooveveveveeeeiieeeceeeeeee e 55
2-Hz. Muhammed’in Kendini Bir Beser ve Tebligci Olarak Tanitmast ................ 56
3-Muhatabin Durumunu Dikkate Almasi ve Hosgorii Realitesi .........ccooceeeennnneee. 58
4-Toplumu Sosyolojik Yonden Dikkate Almast..........cceevueeeirniieeiiniieiinniieeennne. 61
5- Insanlarla Her Firsatta Iletisim Kurmaya Calismast .................ccccoervevevennnnnn. 63
6-Empati Kurarak Karsisindaki Kisileri Etkilemesi..........ccccccceeviveeiiiiieiiennnnnnnee. 65
7-Insan Sevgisini On Plana Cikarmasi ve Kibar ifadelerle Hitap Etmesi.............. 66
8-Insanlarin Akil ve Duygularina Hitap Etmesi...........coccovovevevevereieiieiereievereeeenns 68
9-Dinin ve Miisliiman’in Ozgiin OIMas .............cocooveveveueviriieeeeerereeeeeesesee e 70
10-Ortak Degerleri On Plana CIKArMAsI.................cvoveveueuruieiereeererereeeesessesenenenes 72
11-Diyalog Ortamina Siireklilik Kazandirma Calismasi.......c..ccceeeevviieiinniieennnne. 73
12-Mesajin1 Yaymak Icin Cevresindeki insanlara Sorumluluk Vermesi............... 74
13- Sembolik Anlatimlarla Mesajina Dikkat Cekmesi.........cccoccveeiiniiciinniieeennne. 76
14-Olumsuz Tepkilere Kars1 Sabir ve Tahammiil GOStermesi.............ceceeveeenneee. 77
15- Sinirlenmemesi, iyiligi Tercih Etmesi, Intikam Alma Yoluna Gitmemesi ...... 79
16- Uyari, Azarlama ve Miidahale Etme Yoluna Gitmesi..........ccceeevuveeeeiieeeeennee. 81
17-Rol ve Statii ligkilerini Iyi Ayarlamasi............ccococoeveeeveveeereeeeeeeeeeeeeees 82

SONUC auceiiueeeiiniecssneenseeessseessssnssssnsssssesssssesssassssssesssssssssssssssassssassssasssssasssssassssasssssase 85

KAYNAKQ A ..coieitentinneentennensseennesssisssessssssssssssassssssssssssessssssssssssssssssssassssassssssss 87

OZGECMIS cceeeeeeeeeeeereereessesesesesessssssssesesesssssssssssssessssssssssasssssssssssssssssssesssssssssssens 96



A.g.e.
A.g.m.
a.s.
Ank.
AUIF

C.C.

DiA
DIiB
Fak.

ist.
mad.

ra.

S.a.s.
SDU.
Tahk.
TDVY.
terc.
ty.
Unv.
vb.

Vs.

vd.
yay.
yy.

KISALTMALAR

: Adi gecen eser

: Ad1 gecen makale

: Aleyhi-s-Selam

: Ankara

: Ankara Unv. Ilahiyat Fak.

: bin, ibn

: Cilt

: Celle Celaliihii

: Diyanet islam Ansiklopedisi

: Diyanet isleri Baskanhi

: Fakiiltesi

: Hicri

: Hazreti

: Istanbul

: Maddesi

: Radiyallahu anh ve Radiyallahu anha
: Sayfa

: Sallellahu aleyhi vesellem

: Siileyman Demirel Universitesi
: Tahkik

: Tiirkiye Diyanet Vakf1 Yayinlar1
: Terciime eden

: Tarihsiz

: Universitesi

: ve benzeri

: ve saire

: ve devami

: yayinevi, yayinlari

: y1l yok

VI



ONSOZ

“Hz. Muhammed’in Ibadetleri Topluma Benimsetme Stratejisi” adli bu
calismamizda Islam tarihinin en 6nemli safhasinda meydana gelen toplumsal degismeyi,
Hz. Muhammed (s.a.s)’in roliinii ve bu degisme esnasindaki stratejisini tespit etmeye

calistik.

Calismamiz iki boliimden olusmaktadir. Birinci Boliimde Islam oncesi toplumun
inang Ozelliklerini incelemeye gayret gosterdik. Bu safa bilinmeden, deg§ismenin boyutu
ve degismede izlenen yolu bilmenin imkansizligindan dolay1 kisaca buna degindik.
Ikinci boliimde Hz. Muhammed’e ilk vahyin gelisini, ibadetlerin tanimini, tarihsel
siirecini, ibadetin onemini, namaz ibadetinin cahiliyedeki seklini ve de§ismesini sonra
oru¢ ibadetinin sathalarimi inceldik. Hz. Muhammed’in yeni dini ve ibadetleri kabul
ettirmede izledigi yoOntemleri irdelemeye calistik. Bunu islemedeki amacimiz Hz.

Muhammed’in degisik ve arka planda kalan bir yoniinii 6ne ¢ikarmakti.

Cagimizda teknolojinin bu kadar gelismesine ragmen, toplumda kiiciik bir
degisikligin nasil zorlu bir is oldugunu tiim insanlik anlamis durumdadir. Fakat Hz.
Muhammed’in bunu nasil basardigimi tarihteki ornekleriyle ve kendi sozleriyle giin
1518ma c¢ikarmaya calisik. Bu arastirma Hz. Muhammed’in bu calismasinin ve
gerceklestirdigi basarinin hangi sathalardan gectigini gostermesi bakimindan 6nem arz

etmektedir.

Calismamizin biitiin asamalarinda, ilgi ve yardimlarini esirgemeyen, bilgi
birikimini ve kitap hazinesini acan, en giizel ¢aligma ortamin saglayan, tiim maddi ve
manevi katkilarda bulunan Yrd. Dog. Dr. Siddik UNALAN hocama tesekkiirii bir borg

bilirim.

ELAZIG-2010 Turgut TUNC

VII



GIRIS

Ferdi hayatin en eski ve en tipik tezahiirlerinden biri olan dini inanisa, insanlik
tarihinin en eski devirlerinden giiniimiize kadar tiim toplumlarda rastlanmaktadir.
Tarihten giinlimiize kadar dinsiz bir toplum goriilmemistir.'! Fert bazinda dinsiz
kimselerin bulunmus olmasi bu kurali degistirmez. Bu durum her devirde ister istemez
insanlart bu olaylar iizerinde diisiinmeye sevk etmektedir.? Cahiliye diye adlandirilan,
Hz. Muhammed’den 6nceki donemde de cesitli dinler tezahiir etmistir. Bu dinlerden bir

kism1 muharref bir kismi ise putperestlik olarak toplumda etkili olmuglardir.

Dini inanisin insanlarda nasil bagladig1 sorusuna tarihte cesitli cevaplar verilmistir.
Edward Bornette Tylor; Animizim’le’ Herbert Spencer; atalara tapinma ile basladigint*
iddia etseler bile ilahi kitaplar bunun fitri bir duygu oldugunu® ve Peygamberler aracilig
ile insanlara ogretildigini bildirmektedir. Tiim bu nazariyelerin dile getirdikleri inanig

sekillerinde ibadet ritiieli mevcuttur.

Allah’u Teala’nin insanli§a son mesaj1 olan Kur’an, 14 asir 6nce Hz. Peygamber
araciligr ile insanlhiga teblig edilmistir. Kur’an, Nebilerin sonuncusu olan Hz.
Muhammed (a.s )’a® indirilen son kitap olmasinin yam sira icerdigi prensipler
evrenseldir. Getirdigi itikadi ve ahlaki ilkeler itibariyle Kur’an’in kiyamete dek
korunmasi Allah’a aittir.” Hz. Muhammed (a.s)’a ayet ayet, sure sure indirilen yiice
kitap,® getirdigi prensipleri ile biitiin diinyada kokli degisiklikler yapacak veya bu yolu
tim insanliga acacak ilahi ilkeler manzumesidir. Kur’an’in tebligiyle gorevli Hz.
Muhammed’in davet ilkeleri bu degisimi daha da hizlandiracak bir konsepteydi. Oyle ki
cok kisa bir zaman diliminde hakimiyeti hakka teslim ederek yonetimde, kabile

asabiyetinden hak ve adalete dayali devlet bilincine; ekonomide, takas usuliine dayal

!'Isra,17/15. (Biz Uyaric1 géndermedigimiz hicbir kavme azap edecek degiliz.)

% Giinay, Tiimer, Din Sosyolojisi, Insan Yayinlari, Istanbul 2000, s. 87; Giinay, Tiimer- Abdurrahman, Kiiciik,
Dinler Tarihi, Ocak Yayinlari, Ankara, 1997, s.27.

* Insanin diinyada bedenini yoneten ve 6liimle ondan ayrilan bir cevherin oldugu tezine denir. Ruhgulukla
benzer kabul etmektedir. Bu goriise gore tabiat canliydi ve bir ruha sahipti. ilk olusum din insanlarda
bu sekilde baslamistir. (Mircae, Eliade, Dinin Anlami ve Sosyal Fonksiyonu, terc. Mehmet, Aydin, Din
Bilimler Yayinlari, Konya, 1995, s.51.)

* Giinay, Tiimer- Abdurrahman, Kiigiik, a.g.e., s.27-34.

> Rum 30/30; Zeynii’d-din Ahmed b. Ahmed b. Abdi’l-Latifi’z-Zebidi, Sahih-i Buhari Muhtasari Tecrid-
i Sarih Tercemesi ve Serhi,( Terc. Kamil, Miras), D.I.B. Yayinlari, Ankara, 1993, c.IV, 5.529.

¢ Ahzap, 33/40.

7 Hicr, 15/9.

8 Isra, 17/106.



ibtidai alis veris adetinden, serbest pazar ekonomisine; yargida, kabilelerden birinin
isledigi suctan dolay1 toptan cezalandirma anlayisindan, sugun ferdiligine, zuliimden

adalete, en 6nemlisi de ¢ok tanrili inang isteminden, tevhit inancina doniisii basarmigtir.’

Islam, hakim oldugu toplulugun tevhide aykiri olmayan adet ve geleneklerini
korumakla birlikte, o toplumun i¢inde koklii degisiklikler yapmig, miicadelesinde daima
en giizel metodu benimsemistir."® Muhatap, ¢evre ve zaman faktoriinii vs. gozeterek
toplu bir degisim politikas1 yerine, dogru olanlar1 birak yanlis olanlar1 en giizel bicimde
degistir prensibini kendine ilke edinmistir. Kisaca, insam1 kazanmayi ve kazandigi
insana diinya ve ahiret saadeti kazandirmay1 amaclamigtir."" Allah Teala’nin gozetimi
altinda, Hz. Peygamber (a.s) onderliginde, Islam insanlarin hayatlarma uygulanmus,

ilkeleri yasanmis ve vahin niizul siirecinde model bir toplum ortaya ¢cikmistir.'

Ibadetin etimolojik anlam1 “boyun egme, algak goniilliiliik, itaat, kulluk, tapma’"
Yaratana tazim yoni iizere boyun egme, tevazu gosterme, itaat etme' gibi anlamlara
gelmektedir. Din 1stilahinda ise; miikellef insanin, nefsinin arzusu hilafina, rabbini
tazim niyetiyle yaptig1 suurlu fiillerdir.” Ibadet duygusu az veya ¢ok her fertte
bulunmaktadir. Ciinkii inanma duygusu fitridir.'* Fakat bu duygunun tezahiirleri farkl
farkli olmustur. Bu duygunun olugmasinda ekonomik, sosyal, kiiltiirel, insan ve vahiy
gibi cesitli faktorlerin rol oynadigi asikardir. Bir baska tarifte ise ibadet; insanin yiice
yaratanina sevgi, saygl ve itaatini gostererek, Allah’in hosnutlugunu kazanmak niyetiyle
ortaya koydugu belirli tutum ve davranislardir.” Kur’an-1 Kerim’de Insan Allah’a ibadet
icin yaratilmistir'® ayetiyle yaratilig amaci agiklanmistir. Tiirkce de kullanmilan kulluk
etme, ibadet etme, tapma sozciikleri ayn1 anlamlari tasimaktadir.” Ibadet, yaratic1 kudret

karsisinda boyun egmenin, saygi gostermenin en son noktasi ve O’na olan sevginin

° Talat, Sakalli, Hadislerle Islam’da Hosgorii ve Kolaylik, [zmir, 1966, s. 11.

10'Nahl, 16/25.

' Sakalli, a.g.e., s. 11-12.

12 Ali Imran, 3/110.

13 Tbnii’l-Manzr, Lisanii’l ~Arab, a.b.d. maddesi, Kahire ty, Daru’l Mearif, I-VI, c. IV, s. 2778.

“Ibrahim, Mustafa — Ahmed Hasan, Zeyyat — Hamid, Abdulkadir — Muhammed Ali, Neccar, Mucemul
Vasit, Mektebetij’l-islamiyye, Istanbul ty., I-1I, c. II, s. 579.

15 Ismail, Karagoz, Dini Kavramlar Sozliigii, D.1B. Yayinlari, Ankara, 2005, s. 285.

16 er-Rim, 30/30.

17 Sinanoglu, Mustafa, “Ibadet”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, Istanbul 1999, I-...,
c¢.XIX, s.233.

18 Zariat, 51/56.

1 Sami, Semsettin, Kdmusu't-Tiirki, Derseadet, 1317, s. 920.



sonucu ve gostergesi olarak degerlendirilmistir.® Islami literatiirde genellikle bu tiir
davranig bicimleri icin ubfidiyet ve ubidet kavramlar1 kullanmilmistir. Ubddiyet kulun
Allah’in yaptiklarindan memnun olmasi,* ibadetin de Otesinde her tiirlii soz ve
davraniglarinda gosterdigi saygi ve sevgi ile de yaraticinin hosnutlugunu kazanmasidir.
Bir bagka tarifte ise ferdin ibadet yapmasi O’nun emrettigi taabbudi emirlere boyun
egmesidir.? Fahrettin Razi (6.606/1209)’ye gore ise ibadet etme tiim yaratilmislara
samildir. Bir kismina samil olsaydi genel (daam) olan ifadeleri 6zellestirmek olurdu®

demektedir.

Yaratilan tiim varliklarin tek yaraticinin kars1 konulamaz yasalarina boyun egmis
bir halde islevlerini siirdiirmeleri, bunlardan bazilar1 lisanlariyla bazilarinin da verilen
gorevlerini eksiksiz yerine getirmeleri yani siinnetullah cercevesinde davranislar
zorunlu ibadet sayilmistir. Ayetlerde: “Goklerde ve yerde bulunanlar da onlarin
golgeleri de sabah aksam ister istemez sadece Allah’a secde ederler.” “Ister istemez”
kelimeleri; insan disindaki yaratilanlarinda Allah’in emirlerine uymasinin mecburiyetini
ifade etmektedir. “Gormez misin ki, goklerde ve yerde olanlar, giines, ay, yildizlar,
daglar, agaclar, hayvanlar ve insanlarin bircogu Allah’a secde ediyor...”” “Bitkiler ve
agaclar secde eder.”” “Yedi gok, yer ve i¢inde bunlar Allah’1 tesbih eder. O’nu Ovgii ile
tesbih etmeyen hicbir sey yoktur. Ne var ki siz, onlarin tesbihini anlayamazsimiz. O,
halimdir, bagislayicidir.”” Yiice Allah bu ayetler de varliklarin kendisine secde etme
sekillerini acikca anlatmaktadir. Tabiat ilimlerindeki inkisaf, bu ayetlerin agiklanmasina
ve anlasilmasina yardimci olmustur. Nitekim onceleri cansiz ve hareketsiz oldugu
samlan varliklarmm her biri atomlardan olustugu tespit edilmistir. Iste atom
cekirdeklerinin etrafindaki elektronlar, siirekli ve muntazam sekilde ¢ekirdegin etrafinda

donmektedir. Belki de onlarin bu doniisleri, ilahi kanuna en ufak bir sapma

* Heyet, limihal, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Arastirmalar Merkezi, Istanbul 1999, I-1L, c. I, s. 217.

2! Beyyine, 98/8; Sinanoglu, a.g.e, c. XIX, s. 233.

22 Karagdz, a.g.e., s. 665.

2 Razi, Fahrettin Muhammed b. Omer, Tefsirul Kebir, Daru Ihyﬁi’t—Tiirﬁsi’l—Arabi, Beyrut 1999, I-XI,
c. I, s.321.

% Ra’d, 13/15.

% Hacc, 22/18.

26 Rahman, 55/6.

%7 {sra, 17/44.



gostermeksizin boyun egmeleri, Kur’an-1 Kerim tarafindan Allah’1 tesbih etmek olarak

ifade edilmistir.?®

[badet kelimesi ve ritiieli; cesitli dinlerde ve dillerde farkli kavramlarla ifade
edilmis, degisik bicimlerde anlasilip uygulanmistir. Hinduizm’in mukaddes kitaplarin
icine alan metinler Veda’lardir. Veda’lar sanskrit¢ce yazilmistir. Hinduizmde ayin
esnasinda bir takim kutsal sozler telaffuz edilir. “Om ve Puja” en cok kullanilan
kelimeleridir. Hemen her yerde ibadet etmek miimkiindiir. Tapimaklar var olmakla
beraber ibadet ve ayinlerde ferdilik tercih edilir. Tanr1 her yerde yapilan ibadeti gordiigi
icin, ibadetin belirli bir sekli ve diizeni yoktur. Ibadetin ortak sembolii kabul edilen
“Om”, her ibadet de, Veda’lar1 okumaya baslarken her tiirlii ise yaparken sdylenir.
Sanskritcede “kutsamak, tazim etmek anlaminda puja ve om” kelimeleri ibadetleri
sembolize etmektedir. Om kelimesi, bir ¢esit besmele seklidir.”’ Ibadetlerinin baslica

amaci diinya 1zdirab1 ve tenasiihten kurtulup Nirvana’ya ulasmay1 hedefler.®

Sintoizm’de Sinto kelimesi “Tanrilar Yolu” anlamina gelmektedir. Kutsal dili olan
Japoncada ibadet kavramina karsilik “ilahi varliklara devamli kulluk ve itaat anlayisiyla
yasamak anlamindaki mesturu” kelimesi kullanilmaktadir.®® Sintoizm’de bilinen
anlamda put kullanilmaz. Tapinaklarda tanrilar1 sembolize eden nesneler (Mitama-Siro)

vasitasiyla tapinilir. “Senlik ve ayinlerde tanr1 gokten cagrilir.”*

Yahudilikte ise; kulluk etmeyi, ibadetle ilgili dini tutum ve davranislar
adlandirmak iizere ibranice’de calismak, Allah’a ibadet hizmet etmek anlamina gelen
avodah kelimesi kullanilmaktadir. Bu kelime Ahd-i Atik’te Rab Yahova’ya ibadet etme

anlaminda kullanilmistir.*

Bu 6rnekler bizlere, her dinde ibadeti simgeleyen degisik kelimelerin kullanildigi
ve ibadet icin cesitli ritiiellerin bulundugu sonucuna ulastirmaktadir. Her dinin

terminolojisinde ibadet fenomenini ifade etmek iizere kullanilan kelimelerin ortak

28 Ra’d, 13/2; Ibrahim, 14/32-33; Nahl, 16/12.

¥ Sinanoglu, a.g.e., ¢.XIX, s.233. Tiimer, Giinay-Kiiciik, Abdurrahman, a.g.e., s. 104.

% Ekrem, Sarik¢ioglu, Dinler Tarihi, Isparta 2002, s. 171-172.

*! Sinanoglu, a.g.e., 5.234.

32 Sarik¢ioglu, a.g.e., 5.199; Sinanoglu, a.g.m., T.D.V.I.A,, c. XIX, 5.235.

¥ Kitab1 Mukaddes, Cikis, 3/12, 4/23; Melaki, 3/14; Eyup, 21/15; Kiigiik, Abdurrahman, T.D.V.IA,
Ibadet Maddesi, c.XIX, s.239; Sinanoglu, a.g.e, 5.234.

33 Sinanoglu, T.D.V.LA., a.g.m., c. XIX, s. 235.



ozelligi sudur: Insanlarin kendinden daha ulu bir varhga kiigiikliigiinii, zayifligin1 ve
siginma istegini dile getirecek kelimeler etrafinda bulugsmalarnidir. Dolayisiyla bu
kelimeler; insanin Tanr ve tabiatiistii varliklara inanmak suretiyle i¢ dinamiklerini
harekete geciren, evrensel fenomeni ifade etmektedir.** Sosyal bir fenomen olan dinin,
insanlik tarihi icerisinde giiclii dalgalar halinde vuku bulan bir¢ok toplumsal olaya
damgasimi vurmustur. Bu bazen ilahi bazen de muharref dinler tarafindan yapilmistir.
Tim dinler toplumlarin1 ayakta tutabilmek i¢in ibadet fenomenine Onem vermistir.
Ibadet fenomenini kitlelere benimseten dinler tarihte iz birakmuslardir. Tarihin topluma
mal olmus ve toplumu etkilemis dinlerden bahsetmesi bunun en onemli kanitidir. Bu
itibarla, dinin toplumsallagsmasi, cemaat olusturmasi, ibadet sekillerinin olmasi
onemlidir.*® Islam inancina gore dinin sahibi Allah’tir. Biitiin sahih dinler Allah’tan
gelmis, bozulmalar1 akabinde yeni bir uyariciyla soziinii yenilemistir. Ik peygamber ve
ilk insan Hz. Adem’dir.* insanlik tarihinin din ve ibadet olgusu onunla baglamistir. Ben
cinleri ve insanlari, ancak bana kulluk etsinler diye yarattim.” Ifadesi yaratilmislarin
var olma gayesini vurgulamaktadir. Bizler ne bosuna ne de basibos yaratildik.*® Bizler,
sadiklarin ve sakilerin belirlenecegi bir imtihan diinyasinda bulunmaktayiz. Bu imtihana

tabi tutulan ilk kul ise Hz. Adem’dir.*

Tiim Peygamberler Allah’a ibadet etmekle birlikte kendi kavimlerine de bunu
yapmalarim 6giitlityorlardi.* Yiice Allah insana baslangi¢tan bu giine kadar gonderdigi
dinin, tevhid (Hanif)* dini oldugunu su kelamiyla belirmistir. “(Res@iliim!) Sen yiiziinii
hanif olarak dine, Allah insanlar1 hangi fitrat iizere yaratmis ise ona ¢evir ki, Allah’in
yaratisinda degisme yoktur. Iste dosdogru din budur; fakat insanlarin ¢ogu bilmezler.™
iyetiyle insanlar1 inanmaya ve imanlarini tasdik etmeye yoneltmektedir. Insanlarin
dogas1 geregi bazi seylere tapma ihtiyaclarindan dolay1 din adi altinda muhakkak bir

tapmnacagi veya yardim isteyecegi O kutsal olan Tanriya mubhtagtir.

3 Sinanoglu, T.D.V.I.A., a.g.m., c. XIX, s. 235.

35 Mehmet Akif, Demir, Hadislere Gére Cuma ve Toplumsal Boyutu, Samsun 2002, s. 7.

3 Bakara, 2/30-31-38.

37 Zariat, 51/56.

3 Mii’minun, 23/115.

% Bakara, 2/35-36.

4 Hud, 11/87, Lokman, 31/17, Enbiya, 21/73.

“'H-N-F kokiinden gelen hanif kelimesi sozliikte; delaletten istikamete meyleden kimseye denir. Din
1stilahinda ise Hz. Ibrahim (a.s)’1n teblig ettigi hak din iizere olan ve Allah’1n birligini kabul eden
mii’minler’e denir. (Karagoz, a.g.e., s. 230.)

42 Riim, 30/30.



BIiRINCi BOLUM
iSLAM ONCESi ARAP YARIMADASI iNANC OZELLiKLERI

A- INANC SEKILLERi

Islam oncesi Araplar, Giineyli ve Kuzeyli veya Adnani ve Kathani olmak iizere iki
toplumsal gruba ayrilmislardi. iklim ve cografyanin bir geregi olarak tamamen bedevi
hayat alan1 olan Giiney Arabistan, sosyal yasam gibi dini hayatta da olduk¢a yavas
degisim gecirmekteydi. Kuzey Arabistan ise yerlesimin daha fazla oldugu ve

etkilesimin hizli yasandigi bir alani olusturmaktaydi.*

Cahili Araplarin, dini hakkinda iki farkli goriis mevcuttur. Her ibtidai kavim gibi
onlar da totemizim*, animizim* ve fetisizim*® gibi asamalardan sonra putperestligi
benimsediklerini iddia edenler oldugu gibi,” diger tiim kavimleri gibi Araplar da
yaratilis itibariyle tek ilaha inandiklarin1 savunan tarihgiler de vardir. Yapilan arkeolojik
kazilar ikinci tezi teyit etmektedir. Tarih¢i el-Mes’udi Araplarmm puta tapiciliini
anlatirken; “Araplar dini bakimdan mubhtelif firkalara ayrilmis” oldugunu belirtip su

siniflandirmaya gitmigtir:*

# Giinaltay, Semsettin, Islam Oncesi Araplar ve Dinleri, Ankara, 1997, s. 63.

* Totemizm’in kurami Emile Durkheim (1858-1917) tarafindan dile getirilir. Totem, bir insan yada bir
insan topluluguyla dinsel-biiyiisel iligkisi olduguna ve o insani ya da toplulugu koruduguna, kader
birligi kurduguna inanilan hayvan, bitki, cansiz nesne, dogasal olaylarin giiglerine inanilmasidir.
Algonkin’lerin dilinde Oteteman ( benim klanim) ya da Totam (Klan) anlamina gelen bir kokten
tiremistir. Bu din, mana ve tabu inanclartyla da sikica iligkilidir. Fransiz Durkheim’e gore ilkellerin
totem’de taptiklar1 mana giictidiir. S6yle der: ‘Klan iiyelerinin taptig1 sey ne hayvan, ne bitki, ne insan,
ne damga, ne de armadir. Belki bunlarin hepsinde bulunan, ama hi¢ birine karismayan adsiz kisiliksiz
bir gii¢’tiir. Bu giicii kimse biitiiniiyle edinemez. Bu gii¢ 6zel seylerden bagimsizdir. Bireyden 6nce
varoldugu gibi bireyden sonra da siirecektir. Iste, totem dininin taptig: tanri bu giictiir.(Durkheim,
Emile, Dini Hayatin fptidai Sekilleri, Cev. Hiiseyin Cahit, Yalcin, Istanbul, 1923, 5.175.)

# Canli ve cansiz biitiin dogamn ruhlu oldugu ve ruhlarla yonetildigi inancu.. Ingiliz Antropolog Edward
Burnett Tylor (1832-1917 ) tarafindan Primitive Culture adl1 eserinde ileri siiriildii. Tylor, ruh anlamina
gelen anima (La.) sozciigiinden tiirettigi bu deyimle ilkeller’in ¢evrelerindeki hayvan, bitki, agag, tas
vb. biitiin doga nesnelerini ve belirtilerini ruhlu saydiklar1 varsayimini dile getirir. Dilimize ruh¢uluk
deyimiyle de cevrilmistir. (Ninian, Smart, Tarih Oncesine Ait llkel Dinler, Cev. Giinay Tiimer,
AUIFD. c. XXV, Ankara, 1981, s. 298-323.)

6 Petis kelimesi, Portekiz dilinden alinmistir. Portekizli gemiciler, Afrika’da vahsi kabilelerin saygi
gosterdikleri maddi seylere “fetis” adini vermislerdir. Afrika yerlerinde ilk fetisler, ¢akil taslar1 gibi
seylerdi. (Ninian, Smart, Tarih Oncesine Ait Ilkel Dinler, Cev. Giinay Tiimer, A.UIF.D. c. XXV,
Ankara, 1981, s. 298-323.)

*" Giinaltay, Semsettin, a.g.€., 5.63.(Annamaria, Schimmel, Dinler Tarihine Giris, Ankara, 1955, s. 229.)

*8 Mesudi, Ebu’l Hasan Ali b. Hiiseyin b. Ali, Murucu’z-Zeheb, Misir, 1367/1947, c. 11, s. 126-127;
Cerrahoglu, Ismail, Tefsir Usulii, T.D.V.Y., Ankara, 1993, s. 14-15.



1- Onlardan bir kismi1 muvahhit idiler. Yaratanini ikrar, ba’s ve nesri tasdik,
itaat edenin miikafata, asinin de azaba layik olduguna inamyorlardi. Bunlar
Hanif diye adlandiriliyordu.® Nitekim Cahiliye déneminin Hanif inancim
benimsemis sairlerinden Umeyye b. Ebii’s-Salt’a isnat edilen bir beyitte
duygu ve inancini soyle dile getirmektedir: “Kiyamet giiniinde Allah katinda
Hanif dininin digindaki biitiin dinlerin uydurma oldugu ortaya cikacaktir,”
sozleri oliimden sonra dirilisi ve tek ilahi kabul ettiklerini acik¢a ortaya

koymaktadir.*

2- lkinci sinif ise yaratam kabul edip, bas’1 ve nesri tasdik ettikleri halde, elgiyi
inkar ediyorlardi. Kur’an-1 Kerim’in ifadesiyle putlara su sebeple
tapiyorlardi: “O’nu birakip kendilerine bir takim dostlar edinenler: Onlara,
bizi sadece Allah'a yaklastirsinlar diye kulluk ediyoruz, derler.””' Simdi Arap

yarimadasinda goriilen inang sekillerine bir bakalim:

1-Putperestlik inanci

Islam’in ana kenti Mekke’ye ve civar beldelere putlarin nasil girdigi konusunda
farkli rivayetler bulunmakla birlikte en 6nemli rivayet: Huzaa kabilesine mensup ve
Kabe’nin perdedarligini yapan Amr b. Luhay cilt hastaligina yakalaninca, derdine
derman aramaya baglamisti. Sam bolgesindeki Belka’nin sifali suyunu duyunca
Belka’ya gitti. Sifali suyla yikandi. Belka halkinin bir takim putlara taptigin1 goriince

sordu:

— Bunlar nedir?
— Bunlara tapiyoruz... Bunlarla yagmur yagmasi i¢in dilekte bulunur,

diismanlarimiza kars1 da yardim isteriz, dediler.

# Saricam, Ibrahim, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesaji, Ankara, 2004, s. 56. Cagrici, Mustafa,
“Arap” Maddesi, TD.V1.A., c.3, 5.316; Kuzgun, Saban, Islam Kaynaklarina Gore Hz. Ibrahim ve
Hanifilik, Ankara, 1985, s. 54.

0 Cagrict, a.g.e, ¢.3, s.316; Kuzgun, Saban, Hanifi Maddesi, TD.V.LA, c. XV1, s. 36.

! Mesudi, a.g.e., c.II, 5.126-127; Cerrahoglu, a.g.e., s. 14-15.



Mekke civan az yagmur alan, kabileler arasinda catigsmalarin eksik olmadigi bir
yerdi. O, boyle bir put edinebilirse, isine yarardi.>® Boylece yagmurun yagmasi i¢in bir

¢Oziim bulacak hem de diismanlarina kars1 tistiinliik saglayacakti.

Amr b. Luhay putlardan kendisine de vermelerini istedi ve bir tane aldi. Bu put
kirmiz1 yakuttan yapilmis, cahiliyye caginda adim pek ¢ok duydugumuz Hibel’den
baskasi degildi. Onu getirip Mekke de sehrin merkezine, en gozde yerine dikti. Boylece
Mekke’ye puta tapicilik girmis oluyordu.*

Puta tapma ve putculugun yayilmas: ile ilgili ikinci goriis sudur: Mekke’den
ayrilan, ticari seferlere c¢ikan Araplar, Harem’e olan saygilarimi, Mekke’ye olan
baghliklarim ifade etmek i¢in; Harem’den bir tas alip yanlarinda gotiiriirlerdi. Her
konak yerinde bu tas1 yere koyup, Kébe’yi tavaf eder gibi etrafinda doniiyorlardi.
Kabe’ye hiirmetlerini, tazimlerini bu sekilde gosteriyorlardi. Bu adetleri zamanla
degismis, onlar1 putlara tapmaya sevk etmis ve Hz. Ibrahim’in ve Hz. ismail’in dinini
birakmiglardi. Bir rivayete gore de Nuh (as.)’in kavminin tapmis oldugu Ved, Suva,
Ya’uk, Vagus, Nesr zamanla Arap kiiltiriine yerlesmis ve onlara tapmaya

baslamislardi.”

Artik bir yandan Kabe’yi mukaddes olarak kabullenirken, bir yandan da putlar i¢in
farkli yerlerde Kébe gibi binalar yapiyorlardi. Kabe’ye olan saygilari devam ettigi icin,
o putlardan bazilarim da Kabe’ye getirmeye basladilar. Boylece sirk baglamis ve
gelismis oldu. Putperestlik batakligina batmis ve putlara asir1 derecede diigkiin
olmuglardi. Kabe’nin avlusunda 360 tane put vardi®® Araplarin kutsal saydiklar

putlardan bazilarim sdylece siralayabiliriz:

>2 Genis bilgi i¢in bakz.El-Ezraki,Ebul Velid Muhammed, Ahbarul Mekke, (Cev.Y. Vehbi Yavuz),

Feyz Yaynlari, Istanbul 1974.

53 Zehebi, Muhammed Ahmed, Tarihul Islam, Beyrut, 1987, s. 72.

> Ibn Kalbi, Kitabu’l Esndm, (Cev. Beyza Diisiingen), Ankara, 1969, s. 28.

55 fbn Kalbi, a.g.e., s. 29; Elmalili, M. Hamdi Yazir, Hak Dini Kur’an Dili, Azim Dagitim, Istanbul
1992, 1-X, c. VIII, s. 355 ve c. IV, s. 463; el-Biiti, Mustafa Ramazan, Fikhu’s Sire, terc. Ali Nar-
Orhan Aktepe, Istanbul 1984, s. 42; Berki, Ali Hikmet-Keskioglu Osman, Hz. Muhammed ve Hayatt,
Ankara 1993 s. 19-23.

5 En-Nedvi, Ebu’l-Hasan, Rahmet Peygamberi, Istanbul, s. 70.



a- Meshur Putlar

Necm Siiresinin on dokuzuncu ayetinde gecen ticaret ve tarim merkezi olan,
Mekke’nin 120 km giineyinde Taif’te bulunan bir ilahtan s6z edilir.”” Bu sanem Lat
ismindeki puttu. Dort koseli bir kayadir. Taiflilere gore putlarin en biiyiigiidiir ve
ozellikle Taifliler’in putudur. Taifliler bu put tizerine bir de bina yapmuslardir.®® Bir
goriise gore “el-Lat” adi Allah lafzindan esinlenerek konulmustur. Lat kelimesinin ash
Allah lafzidir. Kelimenin sonundaki “0” kaldirilip yerine “te” konulmus, bdylece el-Lat
ad1 ortaya ¢ikmistir. Ona miiennes ismi koymaktan kastin Allah’in disinda oldugunu
ifade etmek i¢indir. Necm Suresinde: “Gordiiniiz mii el-Lat ve Uzzay1 ve bir iiciinciisii
olan Menati. Erkekler sizin de disiler Allah’in mi? Bu takdirde o ne insafsizca
paylastirma” buyrulur.”® “Mekkelilerin erkek cocuklarint kendilerine nispet edip, kiz
cocuklarint Allah’a nispet ettikleri aciklamr. Putlar da birer disi gibi diistiniiliip Allah’a
yvaklagsmak icin bir melig’in yakinlar seklinde tasavvur ediliyorlardi. Halbuki Allah’a
boyle putlar nispet etmek, disileri ortak tutmak, ondan az altta ilah cinsinden disilere
inanmak ¢ok insafsizca bir taksimdi”.° Daha sonraki ayet-i kerime de: “Bunlar (bu
putlar disi adlart) sizin ve atalarvmizin taktigi isimlerden, baska bir sey degildir. Allah
onlara hicbir delil indirmemistir. Onlar (miisrikler) zanna ve kendi heveslerine

uyuyorlar. Halbuki rablerinden kendilerine bir yol gosterici gelmigtir.”61

el-Lat’in perdedar1 ve sadinleri®® Ben-i Mu’teb kabilesindendir. Rasfilullah (s.a.v.)
Huneyn Savasindan sonra Mekkenin fethi sirasinda Miisliiman olan Muaviye (r.a)’in
babas1 Ebu Siifyan b. Harbla, hicretin besinci yilindan sonra Miisliiman olan, Araplarin
dort dahisinden biri sayilan Mugire b. Su’be’yi el-Lat denen putu ortadan kaldirmak igin

Taif’e gonderdi. Onlar da tapinag: ve Lat’1 ortadan kaldirip yerine bir mescit yaptilar.®®

Menat ise Mekke ve Medine arasinda Musallal yoresinde Kudayt adli yerde
sahilde dikiliydi. Kitabu’l-Esnam’a goére putlarin en eskisi idi. Ilahe siyah bir kayadan

57 Necm 53/19.

58 Elmahli, M. Hamdi Yazir, a.g.e., c. VII, s. 307.

% {bnii’l-Kesir, Ebu’l-Fida Ismail b. Kesir el-Kureysi ed-Dimeski, Tefsiru’l Kur’ani’l-Azim, Istanbul
1987, c. XIII, s. 266.

0 Necm, 53/19-22.

1 Necm, 53/23.

62 Kapic1 ve Hizmetgi anlamindadir.

5 Ibnii’l-Kesir, a.g.e., c. XIII, s. 268.



ibaretti ve mukadderat ilahesi idi.** Menat Medine’de yerlesik olan Evs ve Hazrec adli
iki kardesten tiireyen iki kabilenin ilahi idi. Menat’a Arap kabileleri Evs ve Hazrec
kadar saygi gostermemislerdir.®® Ayrica Medineli olup, onlarin inanglarim
benimsemeyen diger Yesribliler de bu ilahi kendi ilahlar1 olarak goriiyorlardi.®® Evs ve
Hazrec kabileleri ona tazim gosterip etrafinda kurban kesip, kendisine hediyeler
sunarlardi. Evs ve Hazrecliler ha¢ esnasinda onu ziyaret etmezlerse, haclarinin kabul

olmadigina inanirlardi. Sairler onu 6ven siirler séylerlerdi.®’

Bu putlara ve tapinaklara “Tagut” da denilmektedir. Tagut canli cansiz her sey
olabilir. &b, haddi asmaktr. Smmri ve takdir edilen 6lgiiyii asmakur. Denizin
dalgalanmasi, selin vadiden c¢ok su getirmesi, yiikselmek gibi manalara gelir. Bu

sebepten her teaddi edene Tagut denir.®

Uzza’ya gelince onu put edinen kisi Zalim b. As’ad’dir. O Kureys’in en biiyiik
putu idi. Onu ziyaret edenler hediyeler sunarak kurban® keserlerdi.”” Uzzanin bakicilar
ve hacibleri Hasimilerin halifleri olan Beni Siileym kabilesindendir. ibnu’l-Kelbi’nin
Kitabu’l-Esnaminda verdigi bilgilere bakilirsa, Uzzanin bulundugu yer tizerinde bir bina
yapmiglardi. Orada ses duyuluyordu. Araplar ve Kureysliler, “Abduluzza” (uzzanin
kulu) diye adlarla amiyorlar, yaninda kurban kesiyorlardi.” Uzza adi el-Aziz’in

miiennesidir. Kureys’liler Kabe’yi soyle dua ederek tavaf ederlerdi:

-“Lat hakki i¢in, Uzza hakki i¢in

Onlar yiiksek turnalardir,”

% ibn Kalbi, a.g.e., s. 29.

5 Cagric1, Mustafa, a.g.e., s. 318; Elmalili, Hamdi Yazr, a.g.e., c. VII, s. 309.

% Elmahli, Hamdi Yazir, a.g.e., c¢. VIL, s. 304.

 ibn Kalbi, a.g.e., s.30; Ibn Hisam, Ebu Muhammed Abdiilmelik, Sirat-ii Ibn-i Hisam, I-1V, Kahire
1937, c. 1, s. 90.

8 Tbnii’l-Kesir, a.g.e., c. XIII, s. 267-268.

% Bu kurbanlar arasinda esir erkek, bayan ve ¢ocuklarin da oldugu rivayet edilmistir. Ibn Kalbinin 135.
dipnotunda bunu gérmekteyiz.

" ibn Kalbi, a.g.e., s. 32

" {bn Kalbi, a.g.e., s. 32; ibn’l-Kesir, a.g.e., c. XIII, s. 267; Necm, 53/23; Hitti c. I, s. 149; Islam
Peygamberi, c. I, s. 118.

™ Garanik lafz1 yiiksek ugan kuslar i¢in kullamlir. Bu putlarin cenabi Hakkin yaminda sefaatci
olacaklarina inandiklari i¢in bu lafz1 kullanmislardir. Islam tarihinde gecen garanik olayi da ash astari
olmayan bazi uydurma rivayetlerde Peygamberin bu putlart turnalara benzetip sefaatlerinin
umulabileceklerini soylemesi sonucu gerceklestigi rivayeti vardir. (Ibn Hisam, Siret-i Ibn-i Hisam
Islam Tarihi, terc. Hasan Ege, Kahraman Yayinlari, Istanbul 2001, c. 2, s. 5-6.)

10



Onlarin sefaatine timit baglanabilir!
Uciinciileri Menat hakki igin!™

Hicretin ti¢iincii yilinda Uhud Savaginin sonunda Miisliimanlar yenilip Rastlullah
magaraya sigininca; miisriklerin baskomutan1 Ebu Siifyan, atina binip: ¢ & ¥ 3 sl W
as!: Bizim Uzzamuz var sizin Uzzamz yok!” diye bagirmusti. Rasilullah’tan Hz. Omer
izin alarak: Allah bizim dostumuzdur sizin Mevla’miz yoktur diye cevap vermistir.”
Cahiliye insan1 kutsadiklar1 bu putlar1 yeminlerde de kullanmaktaydilar: ibnu’l Kesirde
gecen rivayette “Kim yemininde ‘@) 9 <3 ¢ ya yemin ederim derse & ¥) 41) ¥ desin

buyurarak onlar adina yemin edilmesini yasaklanmistir.”

Mekke’nin fethinden sonra Ramazan ayinin bitimine bes giin kala, Halid b. Velid
el-Uzzayr yikmak igin, otuz athiyla yola ¢ikti. Onu yikarken soyle soyliiyordu: J W
i) B &) culy A i ¥ il “Ey Uzza nankorliik sana, seni tenzih (beri kilma) degil,
ediyorum tezlil; Ciinkii gordiim ki, Allah etmis seni tahkir.” Diyerek yikt1 ve geri
dondii. Rastlullah (s.a.v.) yikim sirasinda bir sey goriip géormedigini sorunca ‘“hayir”
cevabin verdi. Rasiil-ii Ekrem (s.a.v.) onu tekrar geri gonderdi. Halid b. Velid kilicin
cekip tapinaga geldiginde siyah, ¢iplak, saglar1 daginik bir kadin karsisinda gordii. Halid
b. Velid kiliciyla ona hiicum etti. Uzza’nin bakicist da o sirada bagiriyordu. Halid b.
Velid onu iki kili¢ darbesiyle oldiirdii. Sonra geri dondii. Olanlart Rasfilullah’a
anlatinca; “Evet o el-Uzzadir. Artik kendisine ibadet eden insanlarin bulunmasindan

timidini kesmistir””” buyurdular.

Hiibel ise kirmiz1 akikten insan seklinde yapilmig bir puttu. Eli kirildigi i¢in ona

altindan bir el takilmisti. Putlarin en biiyligii idi. Kabe’nin i¢inde bulunuyordu.™

3 ibn Kalbi, a.g.e., s. 32.

™ Ibrahim, Saricam, a.g.e., s. 175.

7 Ibnit’l-Kesir, a.g.e., c. XIII, s. 268.

® Zuhayli, Vehbe, Tefsiru’l Miinir, Bilimevi, terc. Hamdi Arslan, Ahmet Efe, Besir Eryarsoy, H.
ibrahim
Kutluay, Ebubekir Sifil, Nurettin Yildiz, Istanbul 2003, I-XIV, c.14, 5.95; Elmalili, Hamdi Yazr,
a.g.e., c. VIL s. 309.

"7 Ebu Muhammed Abdiilmelik b. Hisam, a.g.e, c. I, s. 77-78.

"8 Philip, K. Hitti, Siyasi ve Kiiltiirel Islam Tarihi, I-1V, terc. Tug, Salih, Istanbul 1980, c. 1, s. 149.

11



Mekkenin Huzaali reislerden biri olan Amr b. Luhay, bazi igleri ve sicak su tedavisi icin

Mekke’den Sam’a”™ gidip oradan Hiibel’i alip getirmisti.®

Cahiliye devri insanlarn Hiibel’i en biiyilk put goriiyorlardi. Kabe’nin igindeki
zemzem kuyusunun bagina dikmislerdi.*’ Allah Rasfiluniin dedesi Abdiilmuttalip,
Allah’a verdigi sozden dolayr on oglundan birini kurban edecegi zaman Hiibel’in
huzurunda kura c¢ekmistir. Cahiliye insanlar1 bir iste tereddiitte diistiikleri zaman
Hiibel’in Oniinde bulunan oklarla kura ¢ekerlerdi. Cekilen okun isaretine gore islerini
yaparlardi. Hicretin VI. yil1 Medine’de nazil olan Maide siiresinde “Les, kan, domuz eti,
Allah’tan bagkasi adina bogazlanan hayvanlar, dikili taslar iizerine bogazlanmis
hayvanlar ve fal oklar1 ile kismet aramaniz size haram kilind1”® buyrularak bu adette

ebediyen kaldiriliyordu.

Cahiliye devri insanlari, bir isin hayirli olup olmadigi hususunda siipheye
diistiikleri zaman Hiibel’in yaninda bulunan oklardan kura ¢ekerlerdi. O oklarn ¢ekecek
olan sahis gorevliye yiiz dithem verip oklar ¢cekmeye baslardi. Bu oklar yedi taneydi.
Ok ¢eken kimse birbirinin aynisit sadece iizerindeki yazilarda farklilik olan oklardan
birini ¢eker, sonucunun giizel olacagina inanarak, ¢ikan oka gore karar verdi. Bu yedi
oktan biri iizerinde “wu Ss): Rabbim bana emretti” digeri iizerinde “wu 4%
(Rabbim beni nehyetti), iiciinciisiinde J* yap, dordiinciisinde J*& ¥ yapma, bir
bagkasinda @l (yapisik, sigintidir)® digeri de “J&”,* yedincisinde “J& (iizerinde

7 Hasan, Ibrahim Hasan, Islam Tarihi, I-V1, terc. Yigit, Ismail, Istanbul, 1985, c. 1, s. 65.

8 Putculuk Inanci bashigi altinda bu konu anlatilmstir.

81 Ebu Muhammed Abdiilmelik b. Hisam, c. I, s. 86.

82 Maide 5/90.

8 Eger bir dogumdan siiphelendiklerinde ona bir hediye sunarlar sonra fal oklarin1 gekerlerdi. Sarih
cikarsa cocugu kabul ederlerdi. Mulsak c¢ikarsa kabul etmezlerdi. (Hayrettin, Karaman — Mustafa,
Cagric1 — Ibrahim Kafi, Dénmez — Sadrettin, Giimiis, Kur’an Yolu Tiirkce Meal ve Tefsir, D.1.B.,
Ankara, 2006, c. I, s. 215;ibn Kalbi, a.g.e., s.36.)

8 Miigrikler; 6ldiiriilmiis olarak bulunup, kimler tarafindan cinayetin islendigi bilinmeyen durumlarda,
diyet parasmi odetebilmek i¢in de yine bir g¢esit fal bakma olan bu yola bagvururlardi. Hiibel’in
etrafinda toplanan insanlardan, ok cekme islemi kime isabet ederse diyeti o 6derdi. Bunun igin,
tizerinde el-akl yazili ibare bulunan oku ¢ekmek yeterliydi.( Hayrettin, Karaman — Mustafa, Cagrict —
Ibrahim Kafi, Donmez — Sadrettin, Giimiis, a.ge. c. Il s. 215.)

12



113

isaret olmayan) yaziyordu.* Eger ok iizerinde “Rabim bana emretti “ yaziyorsa o is

yapilir. Ok nehiy ifade ediyorsa yapilmaz, “Ji” ¢ikarsa tekrarlanir.*

Islamiyet bir is hususunda ilk basta istisare yapilmasmmi, karara varilamayan
durumlarda istihareye yatilmasim oOgiitlemistir. Istihare hayir kokiinden alinan bir
kelimedir. Allah’tan hayir istemek demektir. insan bir kul olarak aciz kaldigi iste
Allah’a bagvurmalidir. O’ndan hayirlisini ve daha giizelini istemelidir. Istihare yapmak
icin 6nce mendup olan iki rekdt namaz kilinir. Arkasindan “Allah’im, senin ilmine
siZinarak hayir ne ise onu istiyorum, senin kudretin vesilesi ile gii¢ istiyorum, senin
biiyiik keremini diliyorum...” diye baslayan dua yapilir. Hi¢ kimse ile konusmadan

kible yoniinde uykuya yatilir. Cenab1 Hakkin hayirlt bir isaret vermesi iimit edilir."

Cahiliye insaninin tagutlarindan soz edilirken Zulhalasa da amilir. Zulhalasa
Mekke ile Yemen arasinda, Mekke’ye yedi merhale uzakliktaki Tebale de bulunuyordu.
Beyaz mermer tastan yontulmustu. Ust ucuna bir tag sekli verilmisti. Zulhalasa 6zellikle
Ebu Hureyre’nin de mensubu bulundugu Devsliler, Hasam kabilesi ve Becilelilerin
tagutu idi. Hasam kabilesi, Mekke’den 120 km uzakliktaki Taif’in giineyine
diisiiyordu.®* Meshur muallaka sairlerinden Imru’l-Kaysin babasini Esed ogullar
kabilesi tarafinda oldiiriildiigtinde, Ziilhalasa’nin yaninda bulunan ii¢ okla kismetine
baktirmis kendisine intikamdan vazge¢mesi yoniinde isaret ¢ikinca, sanemi tahkir etmis
ona sOvmils ve onu taglamistir. Ayni hadisenin benzeri baska bir sahis i¢in de
anlatilmaktadir. Babasi oldiiriillen kisi intikam almay1 ¢ok arzulamakla beraber adet
tizere Ziilhalasa’nin 6niindeki kismet oklarina danismak istedi. Bu ise girismemesi
yoniinde bir isaretin ¢ikmasi tizerine: “Ey Zulhalasa! Senin baban benimki gibi
katledilip kabre konulsaydi, asilsiz, yalan dolan ile diismanlarim o6ldiirmeyi

nehyetmezdin” demistir.*

Hicretin VIII. yilinda sonra, Islam daha da hizli yayilmaya baslamisti. Hicretin

onuncu yilinda bir giin Rasfilullah Mescid-i Nebevi’de sahabelerle sohbet ediyordu. Bir

8 Firizabadi, Muhammed b. Ya’kub, Tenviru’l-Mekabis min Tefsir-i ibn Abbas, 1-1V, Istanbul 1317, 11,
229; Ibnii’l-Kesir, a.g.e., c. V, s. 41.

% fbn Hisam, Siret-i Ibn-i Hisam Islam Tarihi, terc. Hasan Ege, Kahraman Yayinlari, Istanbul 2001, c.
I, s. 206-207.

8 Ibni’l-Kesir, a.g.e., c. V, s. 44.

8 Ibnii’l-Kesir, a.g.e., c. XIII, s. 267.

% Ebu Muhammed Abdiilmelik b. Hisam, a.g.e., c. I, s. 77-78.

13



ara kapiy1 gostererek: “Yanminiza su kapidan, Yemenli hayirh birisi gelecek, yiiziinde
Melik ve Melek alameti var” buyurdu. Ashap o kapidan girecek kimseyi beklemeye
basladi. Evet Islam, Yemendeki Becile ogullarma ulasmis Becileli Cerir b. Abdullah
yanina yiiz elli kisi alarak Medine’ye dogru yola ¢ikmisti. Medine’ye girince yolculuk
elbiselerini ¢ikarip yenilerini giymisti. Az sonra temiz elbiseleri ile baskani oldugu
heyetin Oniinde Rasfilullah’in haber verdigi kapidan iceri girdi. Allah Resfilii ashabi
arasinda oturmus hala sohbet ediyordu. O kapidan igeri girince herkes ona bakti. Haber
verilen kisiyi ilk goriiyorlardi. Fakat melek yiizli kisi bu olmaliydi. Cerir gidip
topluluga karisti. Arkadaslar1 da kendini takip ettiler. Rastilullah kendisine nigin
geldigini sorunca; “Huzurunuzda Miisliman olmak i¢in ya Rastlallah” diye cevap
verdi. Islam iizere Peygambere biat edecegini acikladi. Allah Rasilii da Allah’tan baska
ilah olmadigina, kendisinin onun Rasilii olduguna, Allah’a hicbir seyi ortak kogsmadan
ibadet edecegine, namazi kilip oru¢ tutacagina, Miisliimanlara yardimci olacagina,
Habesli bir kole de olsa amirine itaat edecegine ve miisriklerden ayrilacagina dair ondan
biat istedi. O da: “Olur” diye bunu kabul etti. Allah Rasilii elini uzatt1 ve biat edip
Miisliiman oldular. Rastliillah onlara Ziilhalasay1 hatirlatti: “Zulhalasa ne oldu?” dedi.
Onlarda yerinde oldugunu sdyleyince: “Vallahi giin gelip ondan da kurtulacagim” dedi
ve ekledi: “Beni ondan kurtarir misin?”’. Onlarda bunu kabul etti. Rastlullah (s.a.s) in
huzurundan ayrildiktan sonra gidip Ziilhalasay1 yiktilar.” Boylece son putlardan biride

yikilarak tevhit inanci yeryiiziinde pekistirilmis oluyordu.

Burada Cabhiliye ile Islam devrindeki inang farki ortaya cikmaktadir. Biri, higbir
sey bilmeyen, cansiz, hatta kendisine bile faydadan aciz mabutlardan hayir isterken,
Miisliiman ise, her seyi bilen, biitiin hayirlar1 elinde bulunduran, her seyi yaratan ve her
seye giicli yeten kainatin Halik’indan hayir dilemektedir. Ona tevecciih edip ona
yalvarmakta, onun Oniinde secdeye varmaktadir. Bizler bunu araciya ihtiya¢ duymadan

yaparken cahiliye insan1 bu putlar bir arac1 olarak kabul etmektedirler.

Puta tapan ve boylesi inanglar ile ¢cogunlugu teskil edenlerin tastan, agactan,
madenden, undan ve helvadan yapilan putlara tapma sebeplerinden birini Kur’an-1
Kerim kendi agizlarindan soyle nakletmektedir: “(Ey Muhammed) siiphesiz kitab1 sana

hak olarak indirdik. O halde sen de dini Allah’a has kilarak, ihlasla ibadet et, halis din

? Ibnii-Sa’d, a.g.e., c. I, s. 347; Hitti, a.g.e., c. L. s. 145.

14



Allah’indir. Onu birakip da putlardan dost edinenler : “Onlar bizi Allah’a yaklastirsinlar
diye kulluk ediyoruz” derler. Dogrusu Allah ayriliga diistiikleri seylerde aralarinda
hiikiim verecektir." Fakat cahiliye insanin zihniyeti farkliydi. Ayet yine aym hakikate
parmak basiyor ve soyle buyuruyor. “Dikkat et (ancak) halis din Allah’indir. Onu
birakip (onun dinunda) kendilerine bir takim dostlar edinenler onlara, bizi Allah’a
yaklastirsinlar diye kulluk ediyoruz” derler.”> Fakat Din-i Halis Allah’indir. Bu sebepten
ibadetler tek olan, esi ve benzeri olmayan Allah icin olmazsa kabul edilmez. Tabiun
Miifessirlerinden Miicahid b. Cebr el-Mekki’'nin talebesi, yine tabiin miifessirlerinden
Katade: Halis din Allah’a aittir demek; “La ilahe illallah” diye sahadet etmektir. Sirki
red etmek, tek olan, ziddi, benzeri ve adili olmayan Allah’a sahadettir.”® Ciinkii bunun
ardindan Allah, miigriklerden sanemlere tapanlart zikretmistir. Akibetlerinin nasil

olacagim agikca zikrederek uyarmistir.

2-Hiristiyanhk

Islamiyet ortaya ¢ikmadan once, Araplarda putperestligin yam sira Hiristiyanlik
inanct da mevcuttu. Kilise tarihcelerine gore Hiristiyanligin Arabistan’a girisi miladi
birinci asirda olmugtur. Fakat diger tarih¢iler ise miladi dordiincii asirda® Arap
yarimadasina girmis oldugunu, giineyde Habesistan, kuzeyde Suriye yoluyla iki yonden
niifuz ederek belli bir dereceye kadar basar1 sagladigini1 belirmislerdir. Beni Haris, Beni
Tayy Beni Hanif gibi kabileler Hiristiyanligr ilk kabul eden kabilelerdir.” M.s. IV.
Asirda Dogu Roma imparatorlarinin gayret ve cabalar1 sayesinde buralarda yayilan
Hiristiyanlik, pek fazla taraftar toplayamamistir.”® Suriye hududu civarinda bedeviler
arasinda sonra da Gassanilerin iilkelerinde ve ayn1 zamanda Yahudilige karsi miicadele
halinde bulunan Yemen’de de pek fazla yayillamamistir.”” Roma hikiimeti
Hiristiyanligin yayillma vazifesini iistiine alinca durum degismisti. Bizanshlar ve
Araplar arasindaki bu siki iliskiler sayesinde Araplar Hiristiyanlhiktan onemli Slgiide

etkilenmislerdir.®®* O caglarda Hiristiyanlik birka¢ kiliseye veya birkac firkaya

o1 Ziimer, 39/2-3.

2 Ziimer, 39/3.

% Ibnit’l-Kesir, a.g.e., c. XII, s. 111-112.

% Semsettin Giinaltay,. a.g.e., s. 89.

% {smail Hami, Damsmed, Izahli Islam Tarihi Kronolojisi, Istanbul, 1960, c. I, s. 269.

% Siddik Unalan, , Hz. Muhammed Doneminde Islam-Hristiyan Diyalogu, s. 24.

°7 {smail Hami, a.g.e., c. I, s. 300.

% Mehmet Zeki, Canan, Islam Tarihi, Cahiliye Devri Siyer-i Nebi Halifeler Devri, c.I, Istanbul 1977, s.
83.

15



boliinmiistii. Bunlardan Siiryani kilisesi, Iran hikimiyetindeki bolgelerde yayilmustir.
Istanbul bagpiskoposu ve Antakya ekolii tarafindan desteklenen, Nasturi kilisesi, bir de
Iskenderiye kilisesi vardir.”” Arap yarimadasina bu gruplardan Nasturiler ve Yakubiler
niifuz edebilmislerdir. Nasturilik Hire de Yakubilik de Gassani de, 1skenderiye kilisesi
Suriye kabileleri arasinda yayilmisti.' Yahudiler gibi Hiristiyanlar da Arabistan’da
ticaretle mesgul olmuslardir. Ticaretlerini sehirlerde, belirli menzillerde yaparak

ekonomide s6z sahibi olmuslardi.'!

3-Yahudilik

llahi kaynakli dinlerden olan Yahudilik, Arap yarimadasinda Vadiii’l-Kura,
Hayber, Teyma, Kureyza, Nadir, Kaynukaogullarinin bulundugu Yesrib ve bilhassa
Yemen’de yayilmistir. Yesrib istisna edilecek olursa Yahudiligin Arap Yarimadasinda
pek fazla ilgi gormedigini soylemek miimkiindiir."> M.O. VL yiizyillda vuku bulan
Buhtunnasr tarafindan Kudiis’iin isgali hadisesinden sonra Babil esareti hakim olmustu.
Kudiis’ten, Hicaz’a kagip gelen Yahudiler Medine, Hayber, Fedek gibi yerleri yurt
edindiler. Hiristiyanligin Suriye’de yayilmasindan sonra Romalilar tarafindan siki
takibata ugrayan Suriye ve Filistin Yahudilerinden bazilar1 da Hicaz’daki dindaslarinin
yanlarina goc ettiler. Bu bolgede yasayan Yahudiler inanglarim Islam’in geldigi

donemde de yasiyorlardi. Fakat Evs ve Hazrec ile aralar higbir zaman iyi olmamigtir.'®

Hz. Muhammed Mekke’den Medine’ye go¢ edince orada yasayan Yahudi
topluluklartyla anlagsma yapmisti. Ancak yapilan anlasmaya kisa siire icinde ihanet eden
ve Mekkeli Miisriklerle gizlice anlagsma yapan bu kabileler cesitli sekiller de
cezalandirilmistir. Sahabe-i Kiram arasinda, daha once Yahudi iken, 1slamiyeti kabul
etmis giizide kimseler mevcut oldugu gibi, Abdullah ibn Sebe gibi sozde Islamiyeti
kabul etmis goriinen, gercekte ise Miisliimanlar arasina nifak ve fitne sokan Yahudiler

de vardir.'*

% Giinay Tiimer, Biruni’ye Gére Dinler ve Islam Dini, Ank. 1975, s. 134.

19 Ahmet Emin, Fecrii’l-Islam (Islam’in Dogusu) Cev: Ahmet Serdaroglu, Ank. 1976, s. 57.
11 (Jnalan, a.g.e, s.25.

192 Ramazan, Hurg, Islam’da Tarih Yazicihig ve Islam Oncesi Araplar, Elazig, 1998, s. 81.
13 Sabri, Hizmetli, Islam Tarihi, Yeni Cizgi Yayinlari, Ankara, 1995, s. 90.

19 Hikmet, Tanyu, Tarih Boyunca Tiirkler ve Yahudiler, Istanbul, 1979, c. 1, s. 287.

16



4-Sabiilik

Sabii kelimesi Arapga “Sebee” kokiinden gelmekte olup, bir dinden ¢ikip bagka
bir dine girme veya halktan batila dénme anlamina gelmektedir.'® Hz. ibrahim’in
peygamber olarak gonderildigi donemde halk arasinda yaygin olarak yasanan
inanglardan bir tanesi de “Sabilik” idi. Bunlar giinese, aya ve yildizlara tapiyorlardi.'®
Hz. ibrahim ne Sabi ne de putperestti. O yalmz Hanif idi."”” Tevhit akidesini arastirip

Allah’1 bulup ona iman etmisti.

Sabiiler Hz. Ibrahim’in peygamberligini kabul etmeyip, Allah ile kullar arsinda bir
insanin araci olamayacagini savunmuslardir. Bu gorevi ulvi ve temiz olan ruhanilerin
yani meleklerin yerine getirebileceklerini sdyleyip, peygamberlerin ancak meleklerden

olabileceklerini savunmuslardir. '

mevcut oldugunu Kur’an-1 Kerim bizlere haber vermektedir.  “Siiphesiz, iman
edenler(le) Yahudiler, Hiristiyanlar ve Sabiiler(den kim) Allah'a ve ahiret giiniine iman
eder ve salih amellerde bulunursa, artik onlarin Allah Katinda ecirleri vardir. Onlara
korku yoktur ve onlar mahzun olmayacaklardir.”'” buyrulmaktadir. Bu ayetin nazil
oldugu donemde sabiler mevcuttu ki, isimlerinden s6z edilmistir. Daha 6nce ortaya
ctkan biitiin rivayetleri inceleyen Ismail Cerrahoglu, Sabilerin kutsal dinlere
inananlardan farkli bir cemaat olduklarimi ileri siirmiistiir. Sabilerin Arap yarimadasinda
ve bu bolge civarinda kiiciik capta etkinlik gostermekle beraber zamanla yok olduklarini

ve artik bu inanca bagl kimsenin kalmadigin ifade etmektedir.'°

B-iSLAM ONCESi DONEMIN KARAKTERISTiK OZELLIiKLERI

Islam ©ncesi de Arap toplumu, kabilelerin birlesmesinden meydana gelen
kiigiicik gruplardan olusmaktadir. Olusan bu gruplarin aralarinda siirekli bir
miicadele ve diismanlik mevcuttu. Bu baglamda kabilelerin/topluluklarin birbirleri

arasindaki ¢ekismelerde, kavgalarda kan alabildigine akmaktaydi. Akan bu kanlarin

105

Saban, Kuzgun, a.g.e., s. 101.

1% Ramazan, Hurg, a.g.e., s. 82.

107 Al-i Imran 3/67.

1% Saban, Kuzgun, a.g.e., s. 101.

109 Bakara, 2/62.

119 {smail, Cerrahoglu, Kur’an-1 Kerin ve Sabiler, A.U.1F. Dergisi, Ankara, 1962, c. X, s. 103-132.

17



neticesinde kan davalan giidiilmekte, kiz ¢ocuklar diri diri gomiilmekte, zinanin,
ickinin ve her turli kotiliklerin  ayyuka c¢iktigt  bir donem olarak
nitelendirilmektedir. Bildiklerine diisman, sinir tanimaz sadece kendi cikar ve
menfaatleri dogrultusunda hareket ederek sadece giigliiniin yasama hakki
bulunmaktaydi. Iste Araplarin Islam dncesindeki hayat tarzlar1 bundan ibaretti. bunu
durduracak bir lider bulunmamaktaydi. Kisaca bu insanlara etki edecek hicbir giic,
lider yoktu. Basibosluk, kargasanin hiikiim siirdiigli bir donemi ele almaya

calisacagiz.

1-Déoneme ismini Veren Cahiliye Kelimesi ve Anlam

Cahiliye C-H-L kokiinden tiiretilmistir. Cehl, ilmin ziddidir.'"! IImi, bilgisi ve
marifeti olmayan, kaba ve sert davranigli, inang, so6z ve fiilleri kotii olan kimseye cahil
denir."” Sibeveyh cehalet, bilmedigi ortaya c¢ikti anlamini yiiklemistir."® ilim bir seyi
kesin ve dogru olarak bilmek, hakikatini idrak etmek olduguna gore cehlde bilmemek,
tanimamak, var olanin hilafina bir seye inanma, kendi disinda kalan durumlara iliskin
bilinmezligi ifade eder."* Cehl ancak yok olana inanmayla ortaya ¢ikar." Icinde sek,
zan, reyb de olabilir.""® Ciinkii bir seyin hakikatini idrak demek olan bilgi, sek ve

zan’dan farklidir. Saglam bilgi, sek ve zan’dan kendini tamamen kurtarmis bilgidir.'”’

Cehalet, bilmeme, bir seyin hakikatini idrak etmeme ve bir kimsenin bilmeden bir
is yapmasi manasina da gelir. Araplar bir seyi bilmedikleri zaman (=l <lga derler. Bu
sozle cehl bilmeme, tamimama, bir seyin hakikatini 6grenmemis olma ozelligini
kendinde gostermesidir. Nuh’un gemisi daglar gibi dalgalar icinde siiriiklenirken, Nuh
bir kenarda ayn kalan ogluna “Ey ogulcugum! Bizimle beraber gel, kéfirlerle birlik
olma” diye seslendiginde O: “daga sigmirim, o beni sudan kurtarir” demisti ve

bogulmaktan kurtulamamisti. Nuh (a.s.) Rabbine “Oglum benim ailemdendi...'"s” diye

T Muhammed b. Ebi Bekr b. Abdulkadir er-Razi, Muhtariis-Sthah, Liibnan 1999, s. 101.

12 Karagoz, a.g.e., s. 79.

'3 Tbnii’l-Manzir, a.g.e., c. I, s. 713-714.

4 Tbrahim Kafi, Dénmez, Cehalet Maddesi, TD.V.I A, c. VII, s. 220.

15 Ciircant, el-Serif, Kitdbu't-Ta’rifdt, Daru’l Kiitiibi’l-ilmiye, Liibnan 1995, s. 80.

1 Murat, Saricik, Inang ve Zihniyet Olarak Cahiliye, Isparta 1998, s. 1.

7 Murat, Saricik, Zann-1 Cahiliyye, Hukm-i Cahiliyye, Siileyman Demirel Universitesi Ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi say1 I, Isparta 1994, s. 87.

8 Had, 11/42-47.

18



hitap edince Allah; oglunun kéafir oldugu i¢in ailesinden sayilmayacagin bildirdi ve:
“...bilmedigin seyi benden isteme, iste sana 0giit, bilgisizlerden olma”.'” Burada bilmek
veya bilmemek ayette arka arkaya gelmis, bilinmeyen seyin istenilmesi veya buna bagh
olarak cahillerden olma keyfiyeti zikredilmistir. Beyzavi(6.685/1288); Hz. Nuh ogluna
gemiye bin demekle Allah’a iman et, kafirlerden (cahillerden) olma demek istemistir,

diye yorum yapmistir.'*

Cehl kelimesinin birgok anlami vardir. Bunlardan bir tanesi de o donem
zihniyetini tasimast o kimsenin cahili bir zihniyete sahip olmasim1 gosterirdi. Allah
Resilii bir hadisi serifinde “4ulala éld ) &P’ yani: “Siiphesiz sen kendisinde cahiliyet
eseri bulunan kimsesin” buyurmustur.”?’ Islam bir sahsin kabilesi, derisinin rengi ile
sosyal mevkinin irtibatlandirilmasin1 dogru bulmamistir. Ciinkii Cahiliye devri
insanlarinda boyle bir zihniyet vardi. Onlar Islam’in esaslarim ve kanunlarim
bilmedikleri icin, Allah ve iman esaslart hakkinda yanhs diisiincelere sahip
kimselerdi.'” Kabilecilik onlarda en son sathaya ulagmisti. Kabiledeki insan sayisinin
coklugu bir iistiinliik vesilesi olarak kabul ediliyordu.'? Degil farkli irklar, bir babadan,
bir soydan olan sahislarin sahsi meziyetlerine hi¢ bakilmaksizin sirf o kabileye mensup
olmasi nazara alinarak, diger kabileden olana gore; daha serefli, daha sahsiyetli ve {istiin
kabul edinilebiliyordu. Bu sebepten ayni irkin farkli kabileleri arasinda bile, suclarin

cezasi degisiyordu.'*

Cehlin bilgisizlik manas1 bilinen en yaygin manasidir; Araplarin islam 6ncesi
haline “Cabhiliye” denilmektedir.'” Ciinkii onlar Islam o©ncesi donemde, Allah’y,
Rasili’nii, dinin kanun ve kaidelerini bilmiyorlardi.'* Bu bilgisizlikten dolay1 “Allah

inanglar” bir zanna dayanmaktaydi. Allah’1 bilmedikleri icin ona sirk kosabiliyorlar,

19 Elmalili, M. Hamdi Yazir, a.g.e., c. IV, s. 542.

120 Muhyiddin b. Muslihiddin Mustafa el-Kavci el-Hanefi, Hasiyetii Muhyiddin Seyh Zade A’la Tefsiri
Kadi Beyzavi, 1. Baski, Beyrut Liibnan 1999, Darul Kutubi’l—ilmiye, I-VIIL, c. IV, s. 648.

12! ibnii’l-Manz(fr, a.g.e., c.I, s.714, Firuzabadi, Muhammed b. Ya’kub, el-Kamusu’I-Muhit, Darul Fikr,
Beyrut 1999, s. 882.

122 Fayda, Mustafa, Cahilliye, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, Istanbul 1993, c.VII, 5.17-18

123 Et-Tekasiir, 102/1-8.

124 Saricik, a.g.m., s. 91-101.

125 brahim, Mustafa — Ahmed Hasan, Zeyyat — Hamid, Abdulkadir - Muhammed Ali, Neccar, a.g.e., c.
I, s. 144.

126 Tbnii’l-Manzir, a.g.e., I, 714; Ibnii’l-Kesir, Ebu’l-Fida, Ismail ed-Dimeski, Tefsiru’l Kur’ani’l-Azim,
-1V, istanbul 1987, c. II, s. 65; el-Maide, 50.

19



ecelin degisebilecegine itikat ediyorlar, Allah hakkinda haksiz zanlar besliyorlardi.'”’
Hem zanni ve sathi imanlarindan dolayr cabuk iimitsizlige kapiliyorlardi.’”® Cehl
kelimesi miistaklarinda, karsi tarafi, onun hak ve hukukunu hafife almak,
onemsememek, kendini fahre layik gormek, biiyilkk saymak anlamlari da vardir.
“Jgaliaf, “cadiu)” hafife almak, 6Snemsememektir.'” Bu sebepten “Cmdd) gl clgaduf”:
“Riizgar dali hareket ettirdi.”denir. Burada riizgarin dali hafif buldugu, hafife aldigi, bu
sebeple ona hareket verdigi agiktir.”® Nasil riizgar dali hafif bulup hareketine sebep

oluyorsa cehalette kisiyi oyle kotiiliikten kotiiliige savurabilir.

Cehilde bir sertlik tecaviiz, haddi asma, hareket etme, saldirganlik, barbarlik,"'
tahrik, husunet, didisme ve cekismeye sebep olma manasi1 da vardir. Cahiliye zihniyeti
cekismeyi, kavgaciligi, kan davasi giitmeyi, 6¢ almay1, haklar1 zayi etmeyi benimser.'*
Bunlarda gosteriyor ki sertlik, tecaviiz, zuliim, haddi asma, kibir, utuv, cedel, fesad,

bagy ve benzerleri kiifriin dinamikleridir ve cahilligin meziyetleridir.'**

Kendisinde cehaletten eser bulunana cahil denir. Bu da en ufak bir kizginlik
aninda iradesini kaybedip parlayan, kaba ser davranisli, halim ve alim sifatlarindan uzak
olan kimsedir." Insann itidalini kaybetmesini cagristirmaktadir. Kaynama durgun suya
gore bir hareketi ifade ediyorsa, galeyana gelme, sinir1 asma, kaba davranmish olmada
cehli ifade etmektedir. Cehl ile hilm arasindaki ayrilignt Amr ibn Ahar al-Bahili’nin
istiaresinde'” soyle ifade edilmistir: “Cariyelerimizin avladigi (yani servis yaptigi)
biiyiik kazanlar cahil olunca (kaynamaya baslayinca) bir daha halim olmaz.(siik{inet
bulmaz)” Burada kazanlara insanlara ait iki vasif yiiklenmistir. Bunlar cehl ve hilmdir.
Yanan ates lizerinde kaynayan siyah kazan istiaresi bize 06zlii bicimde cehl ve onu

karsit1 olan hilm kavramini anlatmaktadir.'

127 Tefsiru’l-Kur’ ani’1-Azim, II, 76.

128 Ali-imran, 139, 146, 149.

129 Razi, Abdulkadir, a.g.e., s. 101.

130 {bnii’l-Manzir, a.g.e., c.I, s.714, Firuzabadi; Muhammed b. Ya’kub, a.g.e., s. 883.

1B3181ddik, Unalan, Risalet Oncesinde Arap Yarimadasindaki Dinler ve Bir Peygamber Beklentisi, Firat
Universitesi Hahiyat Fakiiltesi Dergisi, Elaz1g, 2001, Sayz: 6, s. 88.

132 Hiiseyin, Algiil, [slam Tarihi, Istanbul 1986, c. I, s. 106.

133 Muhammed, Arkoun, Kur’an Okumalart, terc. Unal, Ahmet Zeki, Istanbul 1995, s. 91.

13 Karagoz, a.g.e., s. 79.

135 Belagat ilmindeki ilmi bir konunun ismidir.

136 Jzutsu, Toshihiko, Kur’an’da Allah ve Insan, terc: Ates, Siileyman, Istanbul ty., s. 260, 261.

20



2-Cahiliye Déoneminin Tanimi

Bilindigi gibi Cahiliye cagi denilince akla gelen Hz. Muhammed (s.a.v)’in
peygamber olmadan 6nce Arap yarimadasinin psiko-sosyal durumunu kapsayan dénem
anlasilmaktadir.”” Araplarin islam &ncesi donemine bu ad verilmistir. Ashabin cahiliye
kelimesinden anladig1 niibiivvet oncesi devirdir. Bunun sebebi Allah’in K.Kerim’deki
baz1 ayetlerde boyle vasiflamasindandir. Allah (c.c) Peygamber hamimlarina Cahiliye
devrindeki gibi agilip sacilmamalarim1 sdylemekle Peygamber’in niizuliinden onceki
devri kastetmistir. “Evlerinizde oturunuz ve daha 6nce Cahiliye doneminde oldugu gibi
acilip sagilmayiniz, namazi giizelce kiliniz, zekat1 veriniz, Allah’a ve Resulii’ne itaat
ediniz. Ey peygamber ailesi! Allah’in istedigi, sizden kirliligi gidermek ve sizi tertemiz
kilmaktan ibarettir.”'® Islam o©ncesinin miisrik, putperest, inan¢, tutum ve
davraniglarinin adi olan cahiliye de, Allah ve iman esaslar1 hakkinda yanlis diisiince ve
itikatlarin var olmustur. Taassup, barbarlik, zuliim, zorbalik, saldirganlik, vahset,
kabalik, merhametsizlik ve kabileciligi ihtiva eden, giicliillerin zayiflar1 ezdigi ve
giicliiniin hakli oldugu, fuhsun, kan davasinin yayginlastigi, bozuk fikir ve adetlerin
hiikiim siirdiigii bir dénemdir." Cahiliye Hz. Adem’den sonraki bazi dénemler olarak
da yorumlanmistir.'*® Baz1 miitefekkirler cahiliye’yi tarihsel bir devir degil, kisisel bir
sifat olarak kabul etmislerdir. Bu manada sadece Islam’dan 6nceki devri ifade etmez. O,
tiim Islami olana aykir1 olanlar1 ifade eder. Kisinin Miisliiman olmadan dnceki hayatina

verilen isim olarak kabul edenler olmustur.'*!

Islam oncesi cahiliye ¢agi ifadesinden Araplarin biitiin medeniyetlerden mahrum
olduklar1 sonucu cikarilmamalidir. Hatta bazi kaynaklar ilmin ziddi anlamindaki
cehaleti Islam oncesi Araplar icin kullanmaktan kacinmus, bu ifadenin Islam oncesi

donemi belirtme i¢in kullanildigin1 kaydetmislerdir. Genel anlamda cahiliye ¢ag ifadesi

137 Tbrahim, Mustafa — Ahmed Hasan, Zeyyat — Hamid, Abdulkadir - Muhammed Ali, Neccar, a.g.e., c.
I, s. 144.

138 Ahzab 33/33.

19 Firat, Yavuz, Kur’an’t Kerim’e Gore Vahiy Siirecinde Olusan Islam Toplumu, Kayseri 1997, s. 18-
19.

140 Hayrettin, Karaman — Mustafa, Cagric1 — Ibrahim Kafi, Donmez — Sadrettin, Giimiis, Kur’an Yolu
Tiirkce Meal ve Tefsir, Ankara 2003, D.I.B. Dini Yaynlar Dairesi, I-V, c. IV s. 347-348.

" Tzutsuy, a.g.e., s. 255.

21



Araplarin din ve toplum yasantilarinin bazi sakat adet ve geleneklerini anlatmak igin

kullanilmustir.'*

3-Cabhiliye de Diisiince Sistemi

Cahiliye devri zihniyetinin en belirgin yonii; Insanin kendi giiciine giivenmesi,
cikarlarim her seyin Oniinde tutmasi, sinirsiz benlik, tam bir serbestlik, insani olsun,
ilahi olsun hicbir otorite karsisinda egilmeme, 6zetle kulluga aykirt diisen her sey
cahiliye doneminde vardir ve benimsenmistir.'** Cahiliye’den s6z eden ayet-i Kerime de
“O zaman inkar edenler, kalplerine taassubu, cahiliye taassubunu yerlestirmislerdi.
Allah da elcisine ve miiminlere siik(inet ve giivenini indirdi, onlarin takva soziinii
tutmalarini sagladi. Zaten onlar buna layik ve ehil kimselerdi. Allah her seyi bilendir.”*
Taassup diye terciime ettigimiz kelime hamiyettir. Ragip el-Isfehani hamiyet icin: Ofke
kuvveti kabarip ¢ogaldigi zaman hamiyet denir. Hakki kabule mani olan hamiyet,
kizginlik, gadap halidir. Bu ayet bize o donem insanin inadini, 6fkesini ve zihniyeti
hakkinda bilgi vermektedir.'® Cahiliye kelimesinin Kur’an-1 Kerimde ilk gectigi ayeti
kerime Al-i Imran 154. ayettir. Cenab1 Hak ayetti kerimede o donemde Islam’a
girenlerin zihinlerinde olusan cahili diisiince kalintilarimi §oyle acikliyordu: “Sonra o
kederin arkasindan Allah size bir giiven indirdi ki, (bu giivenin yol actigi) uyuklama
hali bir kismimzi kaphiyordu. Kendi canlarinin kaygisina diismiis bir gurup da, Allah'a
kars1 haksiz yere cahiliye devrindekine benzer diisiincelere kapiliyorlar, “Bu isten bize
ne!” diyorlardi. De ki: Is (zafer, yardim, her seyin karar ve buyrugu) tamamen Allah'a
aittir. Onlar, sana acgiklayamadiklarim iclerinde gizliyorlar. “Bu isten bize bir sey
olsaydi, burada oldiiriilmezdik” diyorlar. SOyle de: Evlerinizde kalmis olsaydiniz bile,
oldiiriilmesi takdir edilmis olanlar, oldiiriiliip diisecekleri yerlere kendiliklerinden ¢ikip
giderlerdi. Allah, i¢inizdekileri yoklamak ve kalplerinizdekileri temizlemek i¢in (boyle

yapt1). Allah i¢inizde ne varsa hepsini bilir.”'*¢

142 S1ddik, Unalan, a.ge., s. 17.

3 Tzutsuy, a.g.e., s. 255.

144 Feth, 48/26.

145 Elmalili, M. Hamdi Yazir, a.g.e., c. VIL, s. 174.
146 A1-i Tmran, 3/154.

22



4-Cabhiliye insammi imam ve Bazi Ozellikleri

Cahiliye devri insanlarinin bir kismi, Allah’a inandiklarini ifade ettikleri halde,
ona sirk kosarlar, Rastilullah’a inanmazlardi. Bu sebepten cahiliye devrindeki insanlarin
imanlari; kendisinden baska hicbir ilah olmayan Allah’a tam bir iman sayilmazdi.
Miinafiklarin imam da Cahiliye Zanni’na benziyordu. Zandan, siipheden azade degildi:
Allah hakkinda haksiz, yanlis zanni bir imandi. Miiminin yakini, kesin, sabit imanina'*’
benzemiyordu.'® Zann-1 Cahiliye itikadim tasiyanlar, “sebeplerin ilahi irade hilafina
tesir icra edebilecegi” goriisii icindeydiler. Halbuki her sey Miisebbibu’l-Esbab olan
Allah’1n elindeydi.'* Sebepleri de sonuglar1 da yaratan o idi, sebepler hakiki tesir sahibi

degildirler, ilahi irade hilafina tesirleri olamazdi.

Bu toplumda zanla imani arasinda gidip gelenler oldugu gibi birde miinafik bir
kesimde bulunmaktaydi.”® Ciinkii Cahiliye devri insanlariin inanglar1 da sathi, bir¢ok
carpikliklarla dolu, ¢ogu zaman i¢inde zithiklarin oldugu bir imandi.”*' Mesela insanlar
bir yandan Allah’a inandiklarin1 sOylerken, diger yandan Ahiret hakkinda, yeniden
dirilme hususunda zan, siiphe ve sek icindeydiler. Hatta “Ciirtimiis kemikleri kim
diriltebilir?”'** diye meydan okurcasina soranlar onlardi. Bir yandan Allah’a inanirken,
ote yandan Peygamberlik hakkinda siipheleri vardi. Peygamber’e delilik isnat
ediyorlar,'” mecnun diyorlardi,”** onu sihirbazlikla itham ediyorlar,' kah: “ona bir
hazine indirilmeli degil miydi?”, kah; “yaninda bir melek gelmeli degil miydi?”"* gibi
diisiinceleriyle Peygamberlik miiessesesi hakkinda yanlis kanaatlerini izhar ediyorlardi.
Bir yandan Allah’a inandiklarini iddia ederken, uluhiyetin yeryiiziinde tezahiiriine vesile
olacak, ilahi emir ve yasaklarin kendisi ile bildirdigi vahyi kabul etmek istemiyorlardi.”’
Diger yandan higbir ilahi emre dayanmadigi halde, baz1 seyleri yapmaya 1srarla devam

ediyorlar, kiz ¢ocuklarini belli bir yasta diri diri topraga gomebiliyorlardi.”*® Onlara gore

147 Bakara, 2/3.

8 Firuzabadi, a.g.e., s. 127, 144, 155, 259(sek, zan, ilim ve yakin maddeleri.).
149 Elmalili, Hamdi Yazir, a.g.e., c. II, s. 448,

150 Ahzab, 33/12.

151 Hac, 22/15.

152 y4asin, 36/78; Casiye, 45/26; Had, 11/7; Saffat, 61/16.

153 Araf, 7/184; Miimin(n, 40/24, 25, 70; Fatir, 35/8.

154 Hicr 15/6; Saffat 61/36; Duhan 44/14; Zariat 5/52-53; Tar 52/29.
155 Kamer 54/2; Enam 6/7; Hiid 11/7; Sebe 34/43; Saffat 61/16.

156 Had 11/12.

157 Sebe 34/43-44; Tekvir 81/19-21.

158 Tekvir 81/8-9.

23



Allah’1n bir insam peygamber olarak gondermesi de kabul edilecek gibi degildi. Hatta
bir insanin peygamber olarak gonderilmesi iman etmelerine mani olan husustu.'”
Allah’a inandiklarini ifade eden bu insanlarin, kendilerini Allah’a yaklastirsinlar diye
puta taptiklar1 da bir gercekti.'® Bunun sirk oldugunun farkinda bile degillerdi.
Miisrikler Peygamber’e: “Bir yil sen bizim ilahlarimiza tap, bir yilda biz senin ilahina

tapalim.” Teklifini de yapabiliyorlardi.'*'

Cahiliye devri insaninin imanindan bir nebze bahisten sonra iman edipte cahili
fikirleri kendisinde barindiran herkes i¢in bu durumun tekrar meydana gelebilecegini
sOyleyebiliriz. Zann-1 Cahiliye zihniyeti, Allah’a imanin hakikatine eremeyen, iman
esaslarinin inceliklerine inemeyen kimselerdi. Bunun i¢in onlarin Allah’a kargsi
besledikleri itikat; imaninin esaslarina oturan ve o hakikatlere dayanan imandan ¢ok,
zanla tesmiyeye uygun, i¢cinde seklerin, bircok siiphenin oldugu'®® bir inamisti. Onlar
gercek ehl-i iman gibi yakin, sebat ve tevekkiil i¢inde degillerdi. En ufak bir imtihanda
hemen iimitsizlige diisiiyorlardi. Bu sebepten ¢ok korkuyorlar, can korkusundan ne

yapacaklarim bilemiyorlardi. Onlara gore bu maglubiyet sanki Islam’1n sonu idi.'®®

a-Bizi Oldiiren Zamandir inams:

Tam bir inang anarsisi icinde olan cahiliye insanlarindan ¢ogu “Bizim i¢in diinya
hayatindan bagka hayat yoktur. Yasar ve oliiriiz. Bizi 6ldiiren zamandan baska bir sey
degildir.”'** diyorlardi. Kendileri i¢in sadece diinya hayatinin var oldugu inanisindan
hareket eden bu insanlar, her halde omiir denen pek kiymetli sermayeyi, bir kudret
mucizesi olan hayati, olur olmaz sekilde istedikleri gibi harciyorlardi. Nasil olsa
sonunda bunun hesabinmi vererek, yaptiklar1 karsilifinda ceza veya miikafat gorecek
degillerdi. Boylesi bir inancin geregi ancak hayatimi istedigim gibi yasarim felsefesi

olsa gerektir.'®

Araplarin bir kismi 6limii dehre bagliyorlardi Bu kelime alemin yaratilisindan

baslay1p son buldugu zamana kadar gecen miiddeti ifade etmektedir. ¢wa Gad¥) Ao S Ja

159 Casiye 45/26.

160 Ziimer 39/3; Ebu Muhammed Abdiilmelik b. Hisam, a.g.e., c. I, s. 81

161 Kafiran 109/1-6.

12 Tbnii’l-Kesir, a.g.e., c. I, s. 418.

163 Muhammed b. Ishak, Siratu ibn Ishak, tahkik; Muhammed Hamidullah, Konya 1981, s. 309.
194 Casiye 45/24.

1% Saricik, a.g.e., s. 75.

24



o983 L& oS ol aall 0% ayetinde ifade edildigi gibi uzun bir zaman icin &2 kelimesi
kullanilir. Bir kimsenin dehri onun hayat miiddeti demektir. Her baslangici olanin, her

yaratilanin bir sonu olacaktir.

Araplar Omriinii dehre bagladiklan i¢in ona soviiyorlardi. Feyzu’l — Kadir’de
gecen hadiste: Kisi dehr hakkinda ne kotiidiir. Dehr ne kétiidiir der.'” Boylece kendinin
gordiigii, eza ve zorluklarda, Ona hitap etmis olur. Allah “Ene Dehr” “Dehr Benim”
buyuruyor. Yani onu ceviren, tedbir eden, benim buyuruyor. Dehrin getirdikleri
Allah’in tasarruf ve tedbiriyledir. Allah, icraatinda kullarina layik olami verir, adildir,
zilmetmez. Oyleyse dehre seb (kotii s6z) yerinde degildir. Dehri meydana getiren,
geceleri ve giindiizleri birbiri ardina degistiren yaratan, giinleri arka arkaya getiren,
tedbir eden odur. Dehre nispet edilen seylerin tasarrufu ondadir. Onun i¢in dehre sGvme

hos goriilmemistir.

b-Ciiriimiis Kemikler Dirilmez inanci

Aslinda hayat vazifesinden terhis, fani diinyadan baki aleme gecis, hizmetten
paydos olarak Islam’in adlandirdig1 yeniden dogus, cahiliye de var olmayan bir inanis
idi. Onlar soyle diisiiniiyorlardi: Oliim yokluktur, hicliktir, fenadir, yikilistir ve
inkirazdir, bir soniistir. Onlar kendilerinin yoktan, nutfeden yaratildiklarini

unutuluyorlardi. Kur’an bu durumu bize soyle anlatmaktadir:

“Gormedi mi o insan? Biz onu bir nutfeden yarattik da, simdi o ¢eneli bir ¢cekisken
kesildi. Yaratilisin1 unutarak bize bir mesel getirdi. Ciiriimiis kemikleri kim diriltebilir
dedi.'® Rivayet olunur ki Ubey bin Halef Hz. Peygamber (s.a.v.)’in huzuruna ¢iiriimiis
bir kemikle gelmis ve onu eliyle ufalayarak “Allah bunu ciiriidiikten sonra diriltir”
demigsin diyerek karsi ¢ikmistir. Bunun iizerine Peygamber “Evet, seni de diriltir ve
atese kor” buyurmus ve ayet sonundaki “asle G5 JS & & ayeti okumustur. Yani her
yaratilanin biitiin inceliklerini, her birinin dagilan tiim parcalarini, usul ve furularini,

niceliklerini, miktarlarin1 ve her tiirlii 6zelliklerini bilir. Her yaratmayi, yaratmanin her

166 Tnsan 76/1.
' Munevi, Abdurrauf, Feyzu’l- Kadir, I-V1, Beyrut, Darul Marife, ty, c.IV, s.480, (6024 Hadis).
168 Yasin 36/77-78.

25



tiirlisiinii bilen O’dur. Maddeli maddesiz, aletli aletsiz ve Ornekli 6rneksiz hepsini

bilir.'®

Rastilullah’in davasi oniine, Allah yoluna set cekmek isteyen Mekke’nin
elebaslari, bir araya gelip Muhammed (s.a.v.)’i “hangi konuda sikistirabileceklerini”
diistinmiigler, sonunda onu kendilerince en zor mesele olan “6ldiikten sonra dirilme”
konusunda zorlayabileceklerine karar verip dagilmislardi. Simdiye kadar 6lmiis birinin
haber verdigi goriilmemisti. Peygamberligini iddia eden Muhammed ise Ooliilerin
yeniden dirilecegini iddia ediyordu. Bununla insanlarin niinde Peygamberi sikistirmay1
diisiinen bu kisilere en giizel cevab1 Kur’an vermistir. “Ey Rasiiliim de ki, Kim onlari
bidayetten ilk olarak diriltip hayat vermis ise o diriltecek, o yaratmanin her tiirliisiini

bilendir.”'"

Yine Mekke’de nazil olan cahiliye insanina seslenerek Allah'u Teala: “Kiyamet
giiniine yemin ederim ki, kendini kinayan nefse yemin ederim ki, insan kemiklerini
toplayamayacagimizi mi saniyor? Aksine kendisinin parmak uclarini bile aynen eski
haline getirmeye giicimiiz yeter. Fakat insan ileri dogru boyuna kétiilitk etmek ister de;
kiyamet giinii ne zaman? diye sorar.”'”" Bu ayetlerden sonra kiyamet ayrintili anlatilip

bunun mutlaka olacagin bildirmistir.

Bu ayetlerde Allah’in kemikleri yaratmayi bildigi gibi, insan nefsini yarattigini,
hatta her insana gore her biri farkli olan parmak uglarimi bile yaratacagini bundan aciz

olmadigini vurguladiginmi goriiyoruz.

c- Cahiliye Insamin Meleklerle ilgili inanclan

Mekkelilerin ruhaniyetle ilgili inanglar1 da sapiklik igindeydi. Onlar Meleklerin
varliginmi kabul etmekle birlikte, onlarin Allah’in kizlar olarak bakiyorlardi.’” Bu inang
Allah’a kizlar, ¢ocuklar isnat etme manasina geliyordu. Halbuki yaratilmiglardan hi¢bir
sey, hicbir sifatiyla Allah’a benzemez. Melekler Allah’in kizlar olunca, kendilerinde
ulihiyetin baz1 ozellikleri tagimalar1 gerekir. Allah’a benzemis olurlar. Ayrica bazi

cihetlerle Cenab-1 Hakla -hasa!- miistereklik arz etmis olurlar. Ayrica Allah

1% Elmalili, Hamdi Yazir, a.g.e., c. IV, s. 425.

170 Yasin 36/79; Nursi, Said, Sizler, Istanbul 1979, (Onuncu S6z) s. 49.

7! Kiyame 75/1-6.

172 Neset, Cagatay, Islam'dan Once Arap Tarihi Cagi, Ankara 1957, s. 91; Isra 22-32-33.

26



“Dogmamis, dogrulmamistir.”'”® Doganlar ve doguranlar, iireyenler ve iiremeye vesile
olan erkek ve disiler, erkekligi disiligi olanlar ilah olamazlar. Aksi taktirde Allah i¢in de
hasa! babalik, annelik, erkeklik veya disilik 6zelligini kabul etmek gerekir. Bu durum
kainati yartanin ezeliyyetine, seriksiz, benzersiz olusuna, vahdaniyyetine ve
ehadiyyetine zittir. Cahiliye zihniyeti, Melekleri goremedikleri i¢in onlar1 kizlar olarak
degerlendiriyorlardi. Allah bu diisiincelerini kinayarak soyle buyuruyor: “(Rasflim
once Mekkeli) putperestlere sor: Kizlar Rabbinin de erkekler onlarm mi? Yoksa biz
Melekleri kiz olarak yarattigimizda onlar hazir m1 idiler? Dikkat edin. Mutlaka onlar
iftiralarindan dolay1 (bunu) konusuyorlar, ‘Allah dogurdu’ diyorlar. Mutlaka yalan
soyliiyorlar. Allah kizlar1 ogullara tercih mi etmis? (Ey Miisrikler) size ne oluyor? Nasil
hitkkme vartyorsunuz? Hig¢ diisiinmiiyor musunuz? Yoksa acik bir deliliniz mi var? Eger
dogru sozliilerdensaniz, haydi kitabiniz1 getirin, Allah ile cinler arasinda da bir hisimlik
uydurdular. Andolsun cinler de, kendilerinin hesap yerine gotiiriileceklerini bilirler.

Allah onlarin isnat ede geldiklerinden miinezzehtir.'™

Bu ayette cahiliye mantigina gore, hasa! Allah dogurucudur, disidir demelerine
karsilik verilmektedir. Onlar1 yadirgayip cevap verip aklin erdigi en son noktada aciz

birakmaktadir.

Soziinii ettigimiz bu ayetlerde bircok gercege ve cahiliye inanisinin vasiflarina

parmak basarak su noktalar 6ne ¢ikmaktadir.

1-) Onlar disi cinsiyetli gordiikleri Melekleri Allah’a, erkekleri kendilerine uygun

gormektedirler.

2-) Bu inanglar1 kesin bir delile, kitaba dayanmamakta, cahiliye zanm ile hiikiim

vermektedirler.

3-) Meleklerin yaratilmasina sahit olmadiklarina gore onlarin bu inanislari,

iddialar ve sozleri, aslinda iftira ve yalandir. Iftira ise, ifsat, yalan, sirk ve zuliimdiir.

'3 fhlas 112/1-2-3.
174 Saffat 37/149-159.

27



4-) “Allah dogurdu” demekle, Allah’1 dogurgan, disi kabul etmektedirler.'”” Allah
onlara gore kendisi i¢in disi melekler dogurmaktadir. Kendisi disidir ve disileri tercih
etmektedir. Onlar boyle inandiklart icin Meleklerle irtibath olarak taptiklar1 putlarina

disilerin adlarin1 koymaktadirlar, onlar1 disi adlarla cagirmaktadirlar.

Kur’an-1 Kerim cahiliyenin bdyle yanlis inanigin1 yalanlayarak gercek inancin
sOyle olmasimi belirlemistir: Melekler, Allah’in nurdan yarattigi, latif, nfrani,
gozlimiizle goremedigimiz mahluklardir. Bunlarda giinah isleme kabiliyeti yoktur.
Gilinah islemezler, bu sebepten masumdurlar. Allah’in kendilerine emrettigine isyan
etmezler. Melekler, yemezler, igmezler, uyumazIlar, erkekleri disileri yoktur. Melekler
cesitli sekillere girebilirler. Sekiller ile insanlara goriinebilirler. Peygamberimize vahiy
getiren Cebrail (as.) O’nun Medineli sahabelerinden, simaca ashabin en giizellerinden
olan Dihye b. Halife (Kelbi) seklinde, birka¢ defa Rasdlullah’a gelmisti.' Bedir
Savasinda Miislimanlara yardim i¢in atlaria binmis goriinen ii¢ bin Melegin gelisini
Peygamberimiz Sahabelerden bazilarina gostermisti, beyaz, sari, yesil sarikli Melekler
harpte miiminlere yardimda bulunmuslardi. Hatta Rasfilullah (s.a.v.) Hz. Ebu Bekir’e
yakinindaki kum tepelerini gosterdi. Orada insan seklinde alaca, kir atlarina binmis

Melekler vardi Ona:

-“Ey Ebu Bekir” dedi. “Sana Allah’in yardimi geldi (eliyle gosterdi) su
Cebrail'dir. Kum tepeleri {izerinde atinin dizginini tutmus, silahlanmis emir bekliyor.”
Evet, Cebralil tarif ettigi sekildeydi, diger melekler de atli goriiniiyorlardi. Yesil, beyaz
sariklar1 baslarindaydi. Sariklarinin bir ucunu da sirtlarina salivermislerdi. Islam'in
sembolil, bayrag: sarik, Cebrail ve diger Melekler tarafindan boyle sarilmisti. Onlarin da

sembolii ayniydi.'”

Kur’an-1 Kerim’in Medine’de inen hicretin 2. yilinda vuku bulan Bedir harbinden
bahseden ayetlerin birinde, harp sirasinda Meleklerin yaptiklarim1 s$oyle anlatilir:

“Melekler kafirlerin yiizlerine ve arkalarina vurarak ve tadin cehennem azabini diyerek

175 Nisa 4/117.

176 ibnd-Sa’d, a.e.g., c. I, s. 258-259; Ismail, Mutlu; Saban, Diigen, Sahabeler Ansiklopedisi, I-1I,
Istanbul 1993, c. I, s. 294; Taftazani, Serhu’l-Akaid, terc. Uludag, Siileyman, Istanbul 1980, s. 43-45-
106-114; Nureddin, es-Sabini, Maturidiye Akaidi, terc. Topaloglu, Bekir, Istanbul 1978, s. 109-185-
186.

7 Saricik, a.g.e., s. 90.

28



canlarim alirken onlar bir gorseydin.'”® Yine Huneyn Savasinda da melekler yardima

gelmislerdir. Kur’an’da savaslarda yardima gelen Meleklere saf saf inerler manasina

<lia denir.'”

5-Allah Inancinmn Fitri Olusu

Cahiliye devri insanlari, Kadir-i Mutlak, Alim-i Mutlak olan Allah inancindan
yoksunlardi. Bunun i¢in Allah’a ortak kosuyorlardi. Tarihte gectigi gibi, ii¢ yil siiren
boykottan ve Miisliimanlarin yeniden Mekke’ye donmesinden sonra, Rasfilullah’
himayesinde bulunduran Ebu Talib iyice hastalanmisti. Araplardaki himaye gelenegi
dolayisiyla Rastlullah’a eziyet ve iskencede bulunsalar da Ebu Talib’in himayesi onu

cok daha feci olabilecek durumlardan muhafaza ediyordu.

Ebu Cehl, Utbe b. Rabia ve kardesi Seybe gibi Mekke'nin Onde gelenleri
biiyiikleri saydiklar1 Ebu Talib’in 6lim dosegine diismesiyle endiselendiler. Kardesi
oglu Muhammed (s.a.v.)’le aralarinda “hakem” olmasini istediler. Bir anlasmazlik da
hakem tayin etmek ve onun hiikkmiine boyun egmek Mekke miisriklerinin zaman zaman
bagvurduklar1 adetlerindendi. Boylece Muhammed (s.a.v.)’le ugrasamayacaklardi. Ve

kimse kimsenin dinine karismayacagi bir ¢oziim araniyordu.'®

Ebu Talib on yildir himayesinde bulundugu ve kendisi sebebi ile baz1 zorluklar da
gordiigii yegenini yanmna cagirip durumu kendisine acgti. Peygamberimiz anlasma
teklifine miisbet yaklasti. “Olur ama” dedi. Onlarin benden olmalarini, kabul etmelerini
istedigim bir tek soz var, hem onlar bu sozle biitiin Araplara ve Arap olmayanlara hakim

olabilirler.

Kureys’in ileri gelenleri tek bir s6z ise soylesin, biz bir s6ze on katalim dediler.
Fakat bunun “La ilahe illallah” s6zii oldugunu'®' duyunca tek bir s6z olan bu formiiliin
biitiin Cahiliye =zihniyetini yikacagin, inan¢lariyla taban tabana zit oldugunu
diisiindiiler. Muhammed’in teklifi; biitiin ilahlarini, Lat, Menat, Uzzay1 ve digerlerini

ortadan kaldirtyordu. Yiizlerce ilah nasil bir ilah yapilabilirdi? Bu teklif onlar acisindan

178 Enfal 8/50.

' Heyet, Islam IImihali, s. 377.

19Salih, Surug, Peygamberimizin Hayati, Istanbul 1982 I-II, c. I, s. 343; Martin Lings, Hz.
Muhammed’in Hayati, terc. Sisman, Nazif, Istanbul 1996, s. 169.

181 Kandehlevi, Muhammed Yusuf, Hayatu’s-Sahabe, Darul-Kalem, 1983, c. I, s. 56.

29



son derece saskinlik veren kabulii imkansiz bir teklifti."*> Bu hadise ile ilgili olarak nazil
olan ayetler bize durumlarin1 ve diistincelerini ayrintilariyla anlatmaktadir. Kamer
stiresini takiben Mekke’de nazil olan Sad suresi onlarin inan¢ ve psikolojilerini iyice
gozler oniine sererek ise baslar: Allah Teald Sanli Kur’an’a yeminle kiifredenlerin iddia
ettiklerinin aksine bir gurur ve tefrika i¢inde olduklarimi belirtir.”®* Aslinda davalar1 bir
goriinse de onlar kendi arlarinda bir inang birligi icinde degillerdir. Inanclar1 Zann-1
Cahiliyye’den, zanni bir imandan ileri gitmedigi i¢in, goriiniiste birlik manzarasi

verseler de aslinda tefrika icindelerdir.

Miisriklerin zihniyeti yeryiiziinii hatta Ceziretu’l-Arabin muhtelif kistmlarinda bile
farkli ilahlarin tasarrufuna ayirmuslardir. Oyleyse bunun en biiyiik sebebi; ilahlarina
mahdut bir ilim, sinirh bir gii¢ ve kudret takdir etmeleridir. Bir tek ilah nasil olacak da
bunca isin iistesinden gelecektir. Bir ilah nasil olacak da biitiin insanlarin, biitiin
kabilelerin, biitiin evlerin ilah1 olacaktir. Onlara gore, her kabilenin, her evin, hatta her
insanin ayr1 bir ilah1 vardir. Onlar yavag yavas ilahlar1 cogalttiklart gibi, isleri de
ilahlara gore ayirmuslardi. ilahlarin tek tek ayri bir sahasi vardi. Mesela Hiibel’in
oniinde ok cekerek ona damisirlardi. Bazi ilahlarin benzerlerini, daha kiiciiklerini
yaparak evlere gotiiriirler, seferlerde yanlarinda tasirlar, yanlarindaki ilahlara evde yolda
ibadet ederlerdi. Simdi Muhammed’in ilah1 hem gozle goriinmeyecek, evlere, seferlere

gotiiremeyecekleri bir ilahti.

Demek ki ilahlar cisim olarak tasavvur ettikleri i¢in onlar evlerine gotiirmek,
benzerlerini seferlerde yanlarina almak istiyorlardi. Her seyi bilen, her seyi goren her
seye giicii yeten Alim-i Mutlak, Kadir-i Mutlak, Hakim-i Mutlak, Hallak-1 Alim bir ilah
inanct onlara ¢ok garip geliyordu. Peygamberin teklifini saskinlik ve hayretle
karsilayan, bir¢ok ilahin bire indirilemeyecegini diisiinen elebaglari, Onun bu sozleri

izerine kalkip gitmislerdi.'

Inanma, ibadet etme, yeme, icme, bakma, dinleme, yiiriime, hareket etme,
konusma ve hayal etme gibi vasiflar insana Allah tarafindan verilen bir tabiattir. Higbir

kimse yemeye kars1 direnemedigi gibi, fitri olan inanma ve ibadet duygusu karsisinda

182 Tbnii-Sa’d, et-Tabakatu’l-Kiibra, I-VIII, Kahira 2000, c. I, s. 171-172; Ibnii’l-Kesir, a.g.e., c. IV, s.
27-28.

183 Sad 38/1.

'8 Kandehlevi, a.g.e., .57; Saricik, a.g.e., s. 51.

30



da direnemez. Ancak bu duygularin yoniinii degistirebilir. Mesela; Allah’a inanip ibadet
etme yerine, putlara, dikili taslara, insan seklindeki tastan yontulan, Isaf, Naile, Ved,
Ya’uk, Siiva gibi putlastirdigi insanlara, giinese, yildizlara, seytanlara, inek gibi
ilahlastirdigr hayvanlara, bir kisim insani ideoloji ve prensiplere inanmaya, ibadet
ihtiyacin1 bu yollarla karsilamaya, kalbini ve ruh diinyasim1 boyle alihelerle (disi
ilahlarla) tatmine calisir. Bu durum meme bulmayan cocugun, parmagini emmesine
benzer. Insanlar, Allah’in zikirle, Ona ibadetle fitri tatmin olma yolunu bulamazlarsa,

dini duygunun y&niinii bagka taraflara ve yalanci ilahlara ¢evirirler.'®

Irk ve vatan bagindan daha kuvvetli oldugu belirtilen “beni kim yaratti, bu alemi
kim yaratti, nereye gidiyorum, burada vazifem nedir?” sorularina cevap isteyen dini
duygu ve inanma ihtiyact; insanlarin acziyeti, ihtiyacglar1 ve fakr hususunda®® bir istinat
ve istimdat noktas1 aramaya itmektedir. Bu gibi sebeplerden dolay1 insan topluluklar

icinde “....dinsiz hi¢bir toplum yoktur.”"*’

6-Kisiler Nasil ilahlastirihyordu?

Abdullah b. Abbas’tan naklettigine goére Nuh kavminden dindar kimselerin
isimleri Naile, Isaf, Ved, Ya’uk, Siiva idi. Onlar 6liince seytan kavimlerine vesvese
vererek oturup toplandiklari yerlere, elle yaptiklar egyalara onlarin adlarini vermeyi
fisildadi. Onlar seytanin telkini ile boyle diisiindiiller. Ve diktikleri taslara onlarin
adlarim verdiler. Fakat bu taslara tapmiyorlardi. Ilk nesilden sonra gelenler onlarin bu
isimleri koyma sebeplerini bilmedikleri i¢in, yorumlar1 farklilasti. O dikili taslara farkl
yaklastilar, tapmaya basladilar. Tabiin tefsircilerinden Ikrime, Dahhak, Katade aym
sekilde bu isimleri aciklamaktadir. Bunlar sahabeleri goriip, bildiklerini onlardan
o0grenmis kimselerdir.”®® Bizce tapinaklarin dogusu, insanin kutsallagtirilmasi ile ilgili
fikirleri ve aciklamalar1 bu noktadan ©Onemlidir. Nakledilen bu agiklama 1s1ginda
insanlarin nasil putlastirildiklarina sahit olmaktayiz. Hatta bu kimseler dindar insanlar
olsa bile adina putlar dikilen kimseler, zamanla toplumda insaniistii goriinmeye,

tabulastirilmaya baslanabilmektedir.

'8 Heyet, Dogustan Giiniimiize Biiyiik Islam Tarihi, I-XV, c. 1, s. 170.
'8 Heyet, a.g.e.,c. I, s. 71.

'8 Heyet, a.g.e., c. I, s. 70.

188 Tbnii’l-Kesir, a.g.e., c. IV, s. 426.

31



Abdullah b. Abbas’tan gelen bir baska nakle gore bunlar Nuh zamaninda tapilan
sanemler, ilahlardir. Biiyiilk miifessir Taberi(310/922)’ye gore Yauk, Yaguz ve Nesr,
Adem’le Nuh arasinda gegen dindar kimselerdir. Onlar kendilerine uyan dindar, ayr
ayr topluluklarn reisleriydiler. Kendileri 6liince siirekli kendileriyle beraber olanlar
bunlarin sekillerini yapsak da hatirladigimiz zaman daha sevkli ibadet etsek diye
diisiindiiler. Onlarin suretlerini yaptilar. Bu ilk nesil oliince arkalarindan gelen nesiller

onlara ibadet etmeye, onlardan yagmur dilemeye bagladilar.'®

Ister resimlerini yapmakla, ister onlarin adim yiiksek taslara dikmekle, ister
kendilerini temsil eden insan sekilli putlar yapmakla olsun, Nuh suresinde gecen bu
kimselerin birer insan olduklari, dindar olduklari, fakat zamanla kendilerine ilah ve
Tagut olarak tapinmaya baslandigi anlagilmaktadir. Ik cag tarihi, Yunan ve Roma
Medeniyetinin de toplumda ki onder sahsiyetleri zamanla putlastirildiklarimi haber
vermektedir. Hatta insanlar kendilerinden fayda gordiikleri, ise yarar bulduklarn bazi

hayvanlar da ilahlastirmiglardir.

Putlara saygi gosteren bu insanlar kendilerinden sonra gelen nesilleri de bu hale
alistirip onlarin da sapitmasina sebep olmuslardir. Onlar1 da yoldan ¢ikarmislardir. Bu
degerlendirmelerden sonra bizim anlamakta zaman zaman giiclik cekebildigimiz bir
husus ortaya cikiyor ki; Tagutlara alismis toplumlarin onlar1 birakivermesi, bir ¢irpida
terk etmesi miimkiin degildir. Hz. Nuh’un ve diger peygamberlerin siirekli miicadele
ettikleri ilk c¢aglarda baslayan carpik cahiliye zihniyeti ve onunla miicadele kolay
degildir. Fakat degisik yaklagimla ifade edelim ki, uluhiyeti, onun fonksiyonlarini

Allah’tan bagkalarina pay edenler, cahiliye zihniyeti tasiyanlardir.

Cahiliye zihniyetinde “Allah’tan daha adaletli ve giizel hiikiim verenler vardir”
iddias1 ve bu manaya galebeden hayat anlayis1 “Ciirlimiis kemikler nasil dirilecek?”
meydan okumasi bu devrin diisiince sisteminin tezahiirlerindendir. Dehre, sebeplere
ilahlik verilmesi, Allah’a insanilik yakistirmasi, meleklerin disi kabul edilmesi, cinlere
siginilmasi o donemin inanis sekillerindendir. Zaten hangi kivamda olursa olsun sirk

cahiliyedir.

1% Tbnii’l-Kesir, a.g.e., c. IV, s. 426.

32



Cahiliye zihniyetini kaldirmay1 hedefleyen islam ve onu benimseyen Miisliimanlar
bu zihniyetin en tehlikeli hasimlaridirlar. Islami diisiince ile cahiliyenin ¢atigmasi ve her
alanda rekabeti devam edecektir. Islam ilk basta zihniyet degisimini hedeflenmis ve
daha sonra bunu fiillere yansimasimi saglanmistir. Cahili bir toplumdan, siir disinda
adin1 hicbir dalda duyuramayan insanlardan bir medeniyete uzanan degisimdir bu.
Sevginin esas alindigi, baslarin yalmz Allah’a bagli oldugu, tiim sultalarin ve
sultanliklarin yikildigi, rap olarak Allah’in bilindigi, insana degil Allah’a ibadet edildigi
bir toplum olusturuldu. Bu olusum rahatlikla olmadi. Her degisimin bir zorlugu vardir.
Boyle bir degisiminde tabiatiyla zorluklari olacaktt ve oldu. Davetin ilk basinda Hz.
Peygamberin bu davadan vazge¢cmesi i¢in riisvet ¢esidinden ne varsa Onerildi. Kabul
gormeyince iskence, tecrit, yaralama ve oldiirmeye varan tiim yollar denendi. Medine
devrinde soykirim bile diisiiniilmiistiir. Fakat Allah’in davasini, bir peygamber ve onu
canindan cok seven ashabi ikram iistlenmisti. Oliim var dénme yok deniyordu. Canlari
karsiliginda cennet satin alimyordu. Bu degisimi iki ibadet cihetinden ve Hz.

Peygamberin genel teblig metotlarini incelemek suretiyle ele almaya alacagiz.

33



IKiNCi BOLUM
HZ. MUHAMMED VE iBADET STRATEJiSi
A-HZ. MUHAMMED’E PEYGAMBERLIGIN GELiSi

1-ilk Vahyin Gelisi

Hz. Peygamber’in yas1 kirkayaklastigi zaman, fevkalade bazi olaylar meydana
gelmeye bagladi. Rasilullah rityasinda ne gorse kesinlikle sabah aydinligi gibi net bir
sekilde meydana gelirdi. Kendisine yalmzlik sevdirildi. Oyle ki, onun igin yalnizlik en
biiyiik mutluluk oluyordu." Bu olaganiistii olayin yaninda bazen gectigi yollarda bazi
agaclarin kendisine selam verdigini, bazi taslarin kendisiyle konustugunu ve gaipten
bazi sesler duydugunu belirtmektedir.”! Peygamber bu durumu yillar sonra su sekilde
anlatmaktadir: “Mekke’de, Peygamber olmadan once bana selam veren tasi simdide

taniyorum”'** diyerek bu gercegi aciklamistir.

Bu durumlardan ¢ekinen Hz. Muhammed olaylarn hayat arkadasiyla soyle
paylagsmistir: “Ben yalmz kaldigim zaman, bir ses isitiyorum. Vallahi bunun kétii bir
sey olmasindan korkuyorum” dedi. Hz. Hatice’de “Maazallah emaneti yerine verir, sila-
i rahim yapar, dogru so6z soylersin, zayifa yardim edersin” karsiligin1 verdi.'”® Hz.
Hatice; kolesi Meysere’nin Peygamberimiz (a.s.) hakkinda Rahip Nastura’dan isitip
anlattigr seyleri ve iki melegin onu giinesin sicakligindan golgeleyerek korudugunu
gormiis oldugunu Varaka b. Nevfel’e anlatti. Varaka b. Nevfel; Hz. Hatice’nin
amcasinin oglu idi ve Hiristiyandi. Kendisi, semavi kitaplar1 ¢cok okur, insanlarin biitiin
bildikleri seyleri bilirdi. Hz. Hatice durumu anlatinca: Varaka b. Nevfel, Hz. Hatice’ye:
“Ey Hatice! Eger bu soylediklerin dogru ise, hi¢ siiphesiz, Muhammed bu iimmetin
peygamberi olacaktir! Ben, zaten, gelmesi beklenen peygamberin bu timmetten
cikacagim biliyorum. Onun gelecegi zaman da tam bu zamandir!” dedi. Sonra su siiri

dile getirdi: “Sabah erkenden mi, yoksa aksamleyin mi gideceksin? Senin gozlenmen

190 M. ibn Ishak, Siyer, Tahk: Muhammed Hamidullah, Akabe Yayinlari, Istanbul, 1991, madde.139, s.
176.

! Kazic1, Ziya, Hz. Muhammed’in Aile Hayati ve Egleri, Marmara Universitesi Ilahiyat Vakfi
Yayinlari, Istanbul 1997, s. 15; M. Ibn Ishak, a.g.e., madde.140, s. 176-179.

192 Ahmet Ibn. Muhammed Ibn Hanbel, Miisned, Darul Hadis, Kahire, 1995, I-XX, 5/89, (hadis
n0:20720.)

193 Tbn Esir, el-Kamil fi’t-Tarih, Beyrut. Daru’s Sadr, 1979, I-XIIL, c. 11, s. 48.



kalbe hiiziin veriyor. Bir kavmin ayrilig1 i¢in onlardan ayrilmay: sevmem. Sanki sen
onlardan iki giin sonra wuzaklasacak gibisin. Dogru haberciler, Muhammed’i
bildirmektedir. Onunla ilgili haberleri, o olmadig1 zaman nasihatciler soyliiyor. Iki yolu
bulunan diizliikte, taglik olan ¢ukurda, Mekke’nin en hayirli adami, kervanla birlikte
Bursa pazarina yonelir sonra geri gelir. Develeri yiiklii ve agir yiiriiyliglilydii. Bilgisine
dayanarak her hayr bize anlatiyordu. Hakkin anahtarli kapilar1 vardir. Haberci diyor ki;
Abdullah oglu Ahmed, peygamber olarak gonderiliyor. Hud ile Salih, Musa ile Ibrahim
gibi kullarm, elci olarak gonderildikleri gibi, dogru sozlii bir elgi olarak geliyor. Oyle ki
onun kiymeti goriilecek ve san1 acik secik yayilacaktir. Insanlar, ben onun peygamberlik
donemine ulagincaya kadar yasarsam, ona sevgi gosterir, onunla ferahlarim. Yoksa ey
Hatice, bilesin ki ben, senin su diyarindan daha genis ve biiyiik bir diyara seyahat

ederim.”'**

Hz. Muhammed her ramazan ruhunu teskin etmek, tefekkiire dalmak icin Hira
magarasina gitmekteydi. Zaman zaman Hz. Hatice yemek gotiiriiyor, bazi zamanda
kendisi gelip yemegini temin ediyordu. Hira magaras1 doniisii evini ugramadan Kabe’yi
ziyaret ettikten sonra mutlu yuvasina donmekteydi. Zaman zaman gaipten sesler
isitmekte, sesin geldigi yone bakinca kimseyi gérememekteydi.” Rastilullah higbir tag
ve agaca rastlamiyordu ki ona & Jsey b éide a3l demesin.™ Bu durumlar yinede Hz.
Muhammed’i hayrette birakmakta ve korkutmaktaydi. Hz. Hatice onu teselli etmekte ve
ona sOyle demektedir: “Sen kendi menfaatini gozetmez, hayir islersin. Allah senin
iizerine seytani musallat etmez” diyordu. Boylece Hz. Hatice onun gerek ruh, gerekse

bedenen s1gindigi birisi oluyordu.'*

Hz. Muhammed artik olgunluk ¢agina girmis ve kirk yasina kavusmustu. Ramazan
ayinda yine Hira magarasina cekilmisti. Ramazan’in 27. gecesi nurdan bir varlik
kendine hitap etti. Cebrail adli yiice melek O’na seslenmis, Allah’in Rasulii oldugunu
bildirmis ve “oku” emriyle baslayan Alak suresinin ilk bes ayetinin vahyini getirmisti.
Sonra Rastilullah bu ayetleri 6grenmis ve korkudan yiiregi titreyerek Hatice’nin yanina

gelip “beni Ortiiniiz, beni ortiiniiz” demistir. Korkusu ge¢inceye kadar onu ortmiislerdi.

194 Tbn Eesir, el-Kamil fi’t-Tarih Terciimesi Islam Tarihi, terc. M. Besir Eryansoy, Bahar Yayinlari, c.II,
s. 75; Ibn Ishak, a.g.e., madde 126, s. 170.

1% fbn Hisam, a.g.e., c. I, s. 310.

1% Kazicl, a.g.e., s. 90.

35



Hz. Muhammed’in iisiimesi gecip kendine gelince, Hatice onu Varakaya gotiirmiistiir.
Olanlar1 Varakaya anlatinca “Miijde Ya Hatice! Muhammed’e gelen, Musa’ya gelen
Namusu Ekberden baskasi degildir ve Muhammed son peygamberidir” diyerek onlari

miijdelemistir.'”’

Hz. Hatice’nin amcas1 oglu Varaka alim bir insandi. Hz. Hatice gelenin Cebrail
ve getirdiginin ise vahiy olup olmadigim birde fiili olarak denemek istedi. Hz. Hatice
Varaka’dan meleklerin hangi ortamda bulunacagini, ne zaman oray1 terk edecegi
hakkinda bilgi almisti. Hz. Hatice Hz. Peygambere: “ Ey amcamin oglu sana o

arkadasin geldigi zaman onu bana haber ver misin?” dedi. Hz. Peygamber evet dedi.

—Ey Hatice, iste sana anlattigim geldi, deyince Hz. Hatice dedi ki:
—Ey amcamin oglu kalk ve benim sol dizime otur dedi.
Peygamber oturunca simdi gorityor musun, dedi?
—Evet, cevabini alinca, simdi sag dizime otur, dedi. Simdi goriiyor musun?

—Evet, cevabim alan Hz. Hatice don ve elbisemin eteginde otur dedi. Simdi

onu gorityor musun?

—Peygamber evet cevabini verince Hatice yiiziinii acti basortiisiinii att1.

Sonra Hatice ona dedi ki:
—Onu gorityor musun? Dedi ki: Hayir. Bunun iizerine Hz. Hatice dedi ki:

Ey amcamin oglu, miijdeler olsun ki, o bir melektir ve asla seytan degildir, diyerek
sevincini belirtmistir.'”® Bu olay bizlere her basarili erkegin arkasinda basarili bir kadin
vardir sOziinii bir sefer daha teyit etmektedir. Anne, ¢ocuklarini yetistirmesi, onlari
te’dip etmesinin yam sira, kocasinin zor zamanlarinda yaninda bulunmasi onun asli
gorevlerindendir. Hz. Hatice’de Peygamberin zor zamanlarinda yaninda bulunmusg
isabetli yorumlariyla destek olmustur. Peygamberin korktugu bir zaman diliminde onu
Varaka b. Nevfel’e yonlendirmis bilge kisiligi ile gelen varligin iyimi kotiimii oldugunu

test etmistir.

7 1bn Hisam, a.ge., c. I, s. 315; Yasar Nuri, Oztiirk, Asr-1 Saadetin Biiyiik Kadinlari, Yeni Boyut,
Istanbul 1990, s. 18.

%8 fbn Hisam,a.g.e., c. I, s. 316; M. Edip, Gokbakan, Hz. Muhammed ve Getirdigi Caglar Ustii Mesaj,
Elazig ty, s. 56; Ibn Esir, a.ge.,c. Il s. 49.

36



Bu Rasdlullah’in ilahi hitapla ilk karsilagsmasiydi. Baslangici sadece Arap
toplumunu, sonrada tiim diinyay1 etkileyecek olan vahyin baslangici idi. Yirmi ii¢ yillik
bir siirede cahili toplum bastan sona yenilenmistir. Bu yeni dénem 6zellikle topluma
yeni aligkanliklar ve ibadet sekillerinin 6gretilmesi agisindan irdelenmelidir. Bu safthada

Islam’1n ibadete bakisini agiklamamiz gerekir.

2-islam ve ibadet

Islam, Allah’u Tealanin Hz. Peygambere vahiy yoluyla bildirmis oldugu ahkam ve
emirleri kabul ve red agisindan tiimiinii eksiksiz olarak kabul edilip, boyun egip,
davranislara yansimasi hadisesidir."” Insanlar1 delalet ve sapiklifa gotiirmeden,
diinyanin ¢irkin ve fena islerinden koruyarak giizel bir sekilde Allah’in nimetlerine
cennete ve Allah’a kavusturan, onlar1 hem bu diinyada hem ahirette saadete ulastiran ve
tarih boyu insanlarin iyiliklere yaklastirip, kotiilikklerden uzaklastiran yoldur.”
Miisliiman olup, Islam’a goniilden baglanan kisi Allah’mn emir ve yasaklarm bilerek,
isteyerek, anlayarak, ictenlikle teslim olur. O’nun isteklerini yerine getirmek,
yasaklarindan kagmakla O’na itaat etmis olur. inanin burada teslim olmas1 herhangi bir
zorlama ve mecburiyet neticesi olmayip, kendi istek ve iradesiyledir. Her ne kadar
insanlar bu yola girmekle, Allah’a baglanma yolunda bir adim atmis oluyorlarsa da,
ancak bu teslimiyetlerini tutum ve davramiglanyla gostermeleri gerekir. Bir kisinin

samimi olarak icten ve goniilden teslimiyeti ancak davraniglar neticesinde anlasilabilir.

Dinen ibadet; Allah’a yaklagmak gayesiyle, usuliine uygun olarak yapilmasinda
sevap olan hareket ve davramslarimin tiimiiniin yapilmasidir.” Insanin Allah’a karsi
olan baghligim s6z ve davramislarla ifade etmesi de ibadettir.*®> Ayrica yine ibadet;
Allah’in istedigi sekilde hareket ederek, insanmm O’nu memnun etmesi,”* Allah’in

sonsuz gii¢ ve kudretini bilmesi, O’nun karsisinda aciz oldugunu anlamasi,** insanin

199 A. Hamdi, Akseki, [slam, Nur Yayinlar1, Ankara 1980, s. 65; Oziidogru, Siikrii-Bagc1, Hasan, Dini
Bilgiler Rehberi, Kuzucular Ofset, Konya 1987, s. 204.

20 Elmalli, Hamdi Yazrr, a.g.e., c. 7, s. 215-216.

2! Elmahli, Hamdi Yazr, a.g.e., c. I, s. 95.

22 Osman, Pazarli, Din Psikolojisi, Remzi Kitapevi, 3. Baski, Istanbul 1982, s. 189.

205 Mehmet, Altunkaya, Islam’da Itikat ve Ibadet, Tiirdav Ofset, 3. Baski, Istanbul 1980, s. 79;
Ozﬁdogru, a.g.e., s. 200.

204 yusuf, Kardavi, Ibadet, terc. Hiisamettin Cemal, Pinar Matbaacilik, Trabzon 1986, s. 40.

37



kendisini tiim varliklar1 yaratan yiice Allah’a kars1 saygi®* ve tefekkiir ifadesini**® yerine

getirmesi seklinde tarif etmislerdir.

Insan yaratihis1 geregi iyilik yapana tesekkiir etmek ister. Bu istegini de ancak
ibadetlerle yerine getirebilir. Allah’in insanlara bahsetmis oldugu nimetler ve insanin
yaratilisindaki ozellikler goz Oniine alindiginda, ayrica Allah insan iliskisi olarak
konuya bakildiginda bu istek kendini ibadet olarak gosterir. Allah insana sinir1 belli
olmayan ve sayillamayacak kadar cok nimet vermistir. Nitekim ayeti celilinde “Allah’in
nimetlerini birer birer saysaniz (bu ne miimkiin? Onu) icmal suretiyle bile
sayamazsiniz.”*” Sayilamayacak bu kadar ¢ok nimet insan i¢indir. Hayvanlar ise; bunun
sadece az bir kismindan istifade etmektedirler. Nebe suresinde biraz daha ayrintili
sekilde soyle bahsetmektedir: “Biz, yeryiiziinii bir dosek, daglarn da yeri tutan kaziklar
yapmadik mi1? Sizi cifter ¢ifter yarattik. Uykunuzu sakinlesip dinlenme vesilesi kildik.
Geceyi uyku icin ortii yaptik. Giindiizii de ¢alisip kazanmak icin firsat kildik. Ustiiniizde
yedi kat saglam gok yaptik. Orada 1s1 ve aydinlik sacan bir lamba yarattik. Size
tohumlar, bitkiler, sarmas dolas olmus baglar bahgeler yetis-tirmemiz ig¢in yogun
bulutlardan oluk gibi bosalan sular indirdik. Siiphesiz ayirim giinii vakit olarak
belirlenmistir.® Bu nimetler sayilarak bizden bir seyler yapmamiz istenmektedir. O da

ibadet ve siikiirdiir.

Insan ibadet ederken biitiin benligiyle samimi bir sekilde ibadet etmesi gerekir.
Kalbindeki kotii huylar1 atmasi, Allah’in istedigi sekilde bir kul olmasi lazimdir. Ciinkii
ibadet, sadece belli hareketleri yapmak demek degildir. Ibadet, Allah’in kendisi icin
yasaklanmis olduklarimi yapmamak, istediklerini yapmak suretiyle yapilan davranislarin
tiimiidiir. Degisik bir ifadeyle soyle soylenebilir; ibadet insanin yaratilis1 geregi ruhu ve
bedenin gidas1 icin Rabbine yiiceltmesi ve Onunla beraber olmasi i¢in yapmis oldugu

vazifedir.?”

25 M. Ali, Karahasanoglu, Yaranlis Gayemiz ve Vazifelerimiz, Bayram Yaymcilik, 2. Baski, Istanbul
1990, s. 43.

206 Seyfettin, Yazici, Temel Dini Bilgiler, Gaye Matbaacilik, Ankara 1991, s. 57.

207 Nahl 16/18.

208 Nebe 78/6-17.

29 Kardavi, a.g.e., s. 54.

38



Biitiin dinlerde dinin teorik ve pratik olmak tizere iki yonii vardir. Bu iki yon dini
tecriibenin teorik ve pratik anlatimi demektir. Dini tecriibede insanin inanmig oldugu
seylerin pratik anlatimi olan davranislara ibadet denir.?"* Yukarida da degindigimiz gibi,
dinlerin hepsinde biri inang, digeri de ibadet olmak {iizere iki yonii vardir. Bu iki temel
unsurun birbirinden ayrilmast miimkiin degildir. Birisi digerinin mutlaka gerekliligini
ortaya cikartyor. Birbirleri i¢in bir biitiiniin iki parcasi1 gibi oluyorlar. Zaten bir dinin
ibadet yonii olmadan devam edebilmesi miimkiin goriilmemektedir. Insanin Allah’a
kars1t gorevi sadece imanla bitmez. Ibadetler insanin imanin1 destekler, onu artirir ve

olgunlastirarak Allah’a olan baghliginmi saglamlastirir.

3-islam’da ibadetin Onemi

Su bir gergektir ki; Islam dininde iman esaslarindan sonra en nemli yeri ibadetler
almaktadir. islam’da biiyiik deger verilen ve 6nemli bir yeri olan ibadetleri; imanla
iligkisi acisindan, Allah inancimi kalbe yerlestirme, O’na baglanma, O’na yaklasma,
sevgi-ibadet iliskisi, ibadet-ahlak iliskisi ve ferde verdigi haz ve huzur hususlarina

psikolojik agiklik getirmeye calisacagiz.

a) Islam alimlerinden” bir kisminin da kabul ettigi gibi; iman ibadetlerle
kuvvetlenmektedir. Ibadetlerle kuvvetlenen iman, ferdi Allah’a yaklagtirmakta, daha
cok iyi ve giizel isleri yapmaya yonelmekte, nefsin kotii arzu ve isteklerini frenlemekte
ve kisinin toplum icinde saygin bir deger kazanmasinda etkin bir rol oynamaktadir.
Islam, fert bazinda ayrim gozetmeksizin kadin-erkek, kole-efendi, is¢i-memur ne olursa

olsun herkesi ibadet yapmaya davet etmekte ve ibadetle olgunlagmalarini istemektedir.

219 Wach, Joachim, Din Sosyolojisi, terc. Unver Giinay, Erciyes Universitesi Basimevi, Kayseri 1990, s.
22-26.

2 fman-amel iliskisine dair ileri siiriilen deliller farkli gériinme ile birlikte bunlarin yine de birbiriyle
irtibatli oldugunu soylemek miimkiindiir. Zira dinin temel hiikiimlerine iman edilmesi hayatin bu
hiikiimlere gore diizenlenmesi gerekir. Islam dini imanin hayata yansimasini ister. imanin amele tesir
ederek onu kemiyet ve keyfiyet yoniinden saha iyi bir konuma getirdigi, amelinde imani
kuvvetlendirdigi, bu acidan aralarinda olumlu ve olumsuz etkilesimlerin bulundugu bilinen bir
gercektir. Ameli imandan bir ciiz sayanlar onun artip eksilecegini dile getirmislerdir. ibn Hazm ve
Selef alimleri imanmn artip eksilecegini kabul etmigler ve ayetleri zahiri anlamlariyla
yorumlamiglardir. Maturidi ve Eg’ari ise imanin artip eksilmesinin miimkiin olmadigini
savunmuslardir. Zira imanin artmasi kiifriin noksanlagsmasi, imanin artmasi da kiifriin eksilmesiylae
olusabilir ki bu durum mii’min i¢in muhaldir. Ebii’l Mu-in en-Nesefi imanda artma ve eksilmeden
bahsedilemeyecegini, ancak Salih amellerle kalpte meydana gelen nur ve aydinlifin artabilecegini,
masiyetlerle de bunun azalabilecegini soylemektedir. (Mustafa, Sinanoglu, “/man” Tiirkiye Diyanet
Vakfi Islam Ansiklopedisi, Istanbul 2000, I-XXXIIX, c. XXIL, s. 212.)

39



Insan maddi ve manevi acidan huzur ve mutlulugu ancak ibadetler sayesinde
kazanabilir. Bedenin ruha ihtiyaci oldugu gibi, ruhunda ibadete ihtiyaci vardir.??> Bu
husus Kur’an’da soyle ifade edilmektedir; “Bunlar, iman edenler ve Allah1 zikrederek
goniilleri huzura kavusanlardir. Bilesiniz ki goniiller ancak Allah'1 zikrederek huzura
kavusur. Iman edip iyi isler (hareketler ve ibadetler) yapanlara ne mutlu! Varilacak
giizel yurt onlar i¢indir.”?"® Buyrularak giizel amele, yani ibadetlere tesvik edilmekte ve

ibadetlerle mutlu sona ulasilabilecegi haber verilmektedir.

Islam’m sart1 olan ibadetler, Islam nizaminin temel taslaridir. islam’in fertlerden
yapmalarini istedigi ibadetlerin tiimiinde insana kazandirdig: iyi aliskanliklar ve ahlaki
bakimdan biiyiik faziletler vardir. Allah’in emrettigi sekilde giinde bes vakit namaz
kilmak; nefsin biitiin kotii istek ve arzularim reddederek oru¢ tutmak, alin teri ve el
emegi ile kazandigi, cam gibi sevdigi malin1 karsilik beklemeden seve seve vermek,
biiyiik sikint1 ve zahmetlere katlanip uzun yolculuklar neticesinde hacca gitmek elbette
biiyiik bir imtihandir. Yapilan bu ibadetler kisiyi kotii istek ve arzularindan uzaklastirir.
“Kitaptan sana vahyedilenleri oku, namaz1 6zenle kil. Kuskusuz namaz hayasizlik ve
kotiiliikkten meneder. Allah’t anmak her seyden 6nemlidir. Allah yaptiklarinizi bilir.”**
Ve onlar rablerinin rizasin1 elde etmek igin sabreden, namazi dosdogru kilan,
kendilerine rizik olarak verdiklerimizden Allah yolunda gizli a¢ik harcayan, kotiilugi
iyilikle savan kimselerdir. Iste diinya hayatinin giizel sonu (cennet) sadece onlarindir.'s
“Ayete gore gerek abdest, kiraat, riikkii, secde, ta’dil-i erkan gibi zahiri sartlarina ve
riikiinlerine gerekse ihlas, husu, takva gibi manevi sartlarina 6zen gostererek kilinan
namaz, Islim’in ve sagduyu sahibi erdemli toplumlarin edepsizlik, hayasizlik ve
kotiiliik sayip reddettigi tutum ve davraniglarla uyusmaz, adeta bir nasihatci, bir uyarici
gibi namaz kilan kisiyi bu davramiglardan meneder. Boylece ayette namazin ahlaki
tesirlerine, kotiililklere karsi koruyucu o6zelligine isaret edilmekte; namaz kildiklart
halde hak hukuk gozetmeyen, edep ve ahlak kurallarina uymayanlara da dolayli bir

uyar1 bulunmaktadir.

212 Altunkaya, a.g.e., s. 79.
213 Rad 13/28-29.

214 Ankebit 29/45.

25 Ra’d 13/22.

40



Yaygin yoruma gore “Allah’1t anmak” diye cevirdigimiz “zikrullah”tan maksat
namazdir. Nitekim Cuma siiresinde de cuma namazi i¢in aym tabir kullanilmistir.
Namazin zikir kelimesiyle anilmasi, onun tam bir ibadet bilinciyle, Allah'in huzurunda
bulunuldugu suuru ve sorumlulugu ile eda edilmesi sart1 dile getirilmistir. Bu hale riayet
edilirse namaz ahlaki etkiyi gosterecegi ima edilmistir. Bu sekilde namaz kilarak Allah't
anmak en biiyiik ibadettir. Namazin insandaki Allah suurunu giiclendirme islevi, diger
faydalarindan daha oOnemlidir. Ayette namazin bdyle bir biling ve sorumluluk
duygusundan uzak olarak kilindig1 oranda ibadet kalitesini de kaybedecegine isaret
vardir.”?'¢ Giindiiziin iki tarafinda, gecenin de giindiize yakin saatlerinde namaz kilinmz.
Siiphesiz ki iyilikler kotiiliikleri yok eder. Iste bu, 6giit almak isteyenler igin bir
hatirlatmadir.?” Sonu¢ olarak ibadetler kisiyi Allah’a yaklastiran, kotiiliiklerden

alikoyan, Rab ile kul arasinda irtibat1 saglayan ilahi bir emirlerdir.*'®

b) Islam’a gore samimiyetle yapilan bir ibadet nefis ve kalpleri temizlemek,
insanlar1 yiiceltmek icin en giizel vesiledir. Ibadet eden kisi her seyin iistiinde her seyin
hakimi olan yiice bir kudret Oniinde egilir. O’na karsi olan samimiyetini bizzat

davraniglariyla gosterir.

I[slam’da insan ibadet ederken; Allah’in kendisinden istediklerini yaparak Onu
kalbine yerlestirmesi, Onunla beraber yasamasi, her an Allah’1 hatirlamas®® ve
kendinde bulunan sefkat, merhamet gibi duygularin1 doyuma ulastirmasi, her an Allah’1
hatirlamak ve boylece arzu ve isteklerin behimi cephesindeki siddeti kirarak ona kul
olmas1 demektir.” Yiice Allah insandan ibadet yapmasini isterken insanin yapabilecegi
kadar bir sorumluluk yiiklemistir. Bununla ilgili; “... Allah sizin i¢in kolaylik istiyor
giicliik cekmenizi istemiyor.”?* “Allah hi¢ kimseye, giiciiniin yetmeyecegi bir seyi teklif
etmez...””” buyurarak Allah’in hi¢cbir zaman insanlardan yapamayacaklari seylerin

yapmalarini istemeyecegini belirtmistir.

218 Heyet, Kur’an Yolu, c.IV, s. 256-257.

27 Had 11/114.

218 Gazali, Imam-1 Zeynud-Din, Amellerde Ilahi Terazi, Batur Matbaasi, Istanbul 1971, s. 65.
219 Kardawi, a.g.e.,s. 127.

220 Tahir, Olgun, Miisliimanlikta Ibadet Tarihi, Isik Basimevi, Istanbul 1946, s. XV.

221 Bakara 2/185.

222 Bakara 2/286.

41



Yiice Allah Kur’an-in bircok yerinde insanlarin ibadete devam etmelerini
istemekte, ibadet edilmeye ancak kendisinin layik oldugunu, kendisinden baskasina
yapilan ibadetin bosa gidecegini, sapiklik olacagini, bir fayda vermeyecegini ifade
etmektedir. Bu ayetlerden bazilarim soyle siralayabiliriz. “Allah’t birakip kendisine bir
delil indirilmeyen ve hakkinda bilgileri olmayan seylere (putlara) ibadet ediyorlar. Ama
o zalimler icin, hicbir yardimer yoktur.”?* Zaten ibadetin 6zii sadece bir takim bedeni
hareketlerden ibaret sekil ve merasim degildir. Ruhun derinliklerinden gelen bir

samimiyet ifadesidir.”

Allah'm insanlara ibadeti emretmekteki maksadi onlart maddi ve manevi
hastaliklardan temizlemek ve onlarin temiz kalplerine musallat olan nefsi hastaliklardan
gidermek i¢indir.”” Bir ayette “Nitekim i¢inizde kendinizden bir Peygamber gonderdik,
O size ayetlerimizi okuyor, sizi (Allah'a es tutmaktan giinahlardan, maddi ve manevi
kotiiliikklerden kurtarip) tertemiz yapiyor, size kitap (Kur’an-1) ve hikmeti (iginde
bulunan hiikiimleri) 6gretiyor, bilmediginiz seyleri size bildiriyor. Oyle ise siz beni
(taatle, ibadetle) anin, bende sizi (sevap ile magfiretle) anayim. Birde bana siikredin,

bana nankérlitk etmeyin”** buyruluyor.

Hayat lezzet ve elemlerle doludur. Insanlar 1zdirap ve sikintilardan hoslanmadig
nispette, lezzet ve zevke o denli diiskiindiir. Sikint1 ve iiziintiiye sebep olan seylerden
korkar ve uzaklagsmaya calisir. Zevk ve giizellige sebep olan seyleri de gordiigiinde
{imitlenir ve O'na ulasmaya calisir. Iste insan diinya hayatinda korku ve iimit arasinda
gidip gelmektedir. Zaten Islam insanlarin boyle bir mertebede olmalarini istemektedir.
Insan iimidini yitirdigi zaman iimitsizlige diiser. Hicbir seyden korku duymadig zaman,
isyan ve tagkinlik yapmaya miisait hale gelir. Umidin icinde korku, korkunun icinde de
{imit vardir. Yoksa insan yapacagi islerde tembellik ve isyana gidebilir. Iste insanda
bulunan {imit, onun vazife duygusunu harekete gecirip onu ibadetlere tegvik etmektedir.
Bu korku ve iimit duygusunun belli bir zamanla sinirlanmasi miimkiin degildir. Bu
sinirli olmayan duygulardan dolay: insan Allah’a inanma ve O’na ibadet etme ihtiyaci

hissediyor. Burada sunu hatirlatmak gerekir ki; diger varliklar yaninda mutlak olarak

223 Hac 22/71.

24 Kardavi, a.g.e., s. 104.

25 Kardavi, a.g.e., s. 90, Ebul Kasim Ragip, el-Isfahani, Mutlulugun Kazamilmas:, terc. Liitfi Dogan,
Bahar Yayinlari, Istanbul 1983, s. 157.

226 Bakara 2/151, 152.

42



korkulmasi gereken varlik Allah’dir. Insan yalmz O’na inanip O’ndan korktugu zaman
bu korku ve iimidi tath bir korkmak ve tath bir timide doniisiir. Hayatta onun i¢in mutlu
ve huzurlu bir korku olur. Ciinkii insan sadece diinya ve bu diinyadaki ihtiyaglarini
karsilamak icin yasamiyor. Insana simirsiz olan ihtiyaglarim verecek bir varligin olmasi

lazimdir. Bu da ibadete layik ve ibadet edilecek tek ma’bud olan Allah’dir.*

Hz. Ibrahim'in kavmine “(ibrahim) dedi; 6yleyse Allah’1 birakip da size hi¢ bir
seyle ne fayda ne zarar yapamayacak olan (bu put)lara hala tapacak misimz?’** dedigi
gibi diisiinen insanlar, ibadete layik olmayan ve kendisinin leh ve aleyhinde bir etkisi,
tesiri olmayan putlara hicbir zaman tapmayacaklardir. Kur’an’da “Siz ancak Allah’1
birakip putlara tapiyor yalan uydurup duruyorsunuz. Hakikat, sizin Allah’1t birakip
taptiklarimiz size bir rnizik vermeye muktedir olamazlar. O halde rizki Allah katinda
arayin, O’na ibadet edin, O’na siikredin. Siz ancak O’na dondiiriileceksiniz*
buyrularak Allah’dan bagkalar1 icin yapilan ibadetin bosa gidecegini, Oyleyse insanin

kendisine her seyi veren yiice Allah’a ibadet etmesi daha isabetli olacaktir.

I[slam Allah’tan baska seylere (Peygamberlere bile) ibadet edilmesini kesinlikle
yasaklamaktadir. Hz. Muhammed vefat ettigi zaman sahabeler saskina donmiis, Hz.
Omer bile 6liim hadisesine ilk anda inanamamis ve kim Muhammed 6ldii derse onun
boynunu vururum demistir. Bunun {izerine oraya gelen Hz. Ebu Bekir “Muhammed bir
Peygamberden baska (bir sey) degildir. Ondan evvel daha nice Peygamberler gelip
gecmistir. Simdi o oOliir veya Oldiiriiliirse Okgelerinizin iistliinde (gerisin geri) mi
doneceksiniz? Kim (boyle iki okcesi iizerinde (ardina) donerse elbette Allah’a hi¢ bir
seyle zarar yapmis olmaz. Allah siikredenlere miikafat verecektir’*® ayetini okudu ve
daha sonra “Kim ki, Muhammed’e tapiyorsa bilsin ki Muhammed Olmiistiir. Kim de
Allah’a tapiyorsa bilsin ki Allah bakidir’*' sozleriyle Allah’tan bagka her seyin fani

oldugunu ve Peygamber bile olsa ona ibadet edilmeyecegini ifade etmis oluyordu.

c) Ibadetlerin insanlar1 kétiiliiklerden koruyacagim belirten bir ayette ise; “Siiphe

yok ki; Rabbi’nin katindakiler, O’na kulluk etmekten asla kibirlenmezler, O’nu tesbih

7 Gazali, a.g.e., s. 50-55.

8 Gazali, a.g.e., s. 50-55.

229 Ankebat 29/17.

230 Ali imran 3/144.

! [bn Hisam, a.g.e., s. 389-390.

43



ve yalniz O’na secde ederler.” “Insanin Allah’a kars1 olan itaat ve bagliligim hi¢ bir
seyin azaltamamasi ve engellememesi gerekir. Kisinin Allah’a ibadet etmesi bir
sevginin neticesidir. Sevgi olmadan yapilan itaat, ibadet sayilmaz. Allah’a karst olan
sevginin en son mertebesi veya tezahiirii ise ibadettir. Boylece Allah’a ibadet, kisinin
hayatim tiimiiyle dizayn eden bir vazifenin yerine getirilmesidir. Zaten Islam’a gore
Allah’1n r1izastm kazanmak maksadiyla yapilan her is ibadettir.”** Insan sadece bedenden
ibaret olan bir varlik degildir. Insanin gercek varligi ve onu diger yaratilanlardan iistiin
kilan 6zellik onun oziinde, cevherindedir. O cevher ise; ruhudur. Insan ancak bu ruh
sayesinde bir deger kazanir. Insanda olan bu cevherin deger kazanmasi ise; Allah’a

ibadetle, O’na yakinlagsmakla, O’nun tavsiyelerini yerine getirmekle olmaktadir.”*

Insan benligini fani olan seylere bagladigi zaman, iimit ve korkunun kaynag
birbirine karisir; kalbine fani seylerin saygisini, sevgisini, iimit ve korkularini
doldurabilir. Bu sebeple basit seyleri elde edebilmek ig¢in tiirlii yollara basvurur,
olmadik seylere boyun eger. ibadet ettigi seylerde (esnamlar) kendi istediklerini yerine
getiremedigi icin yapmis oldugu ibadetlerde bosuna gider.” Iste bu sebeplerden dolayi
Islam’a gore ibadet; beser giiciiniin iistiinde, kudret ve giic sahibi olan ve insanin her
tiirli isteklerini yerine getirecek olan Allah’a yapilir. Burada sunu soyleyebiliriz; insan
yaraticisina karsi her tiirlii saygi, sevgi ve bagliligin1 ancak ibadetlerle ortaya koyabilir

ve gosterebilir.

d) Bir vasita insam bir yerden bir yere gotiirdiigii gibi, ibadetlerde insani
kotiiliiklerden alip, iyiliklere faziletlere giizel hal ve hareketlere gotiiriir.>® islam’a gore
ibadetler; dogru, usuliine ve adabina uygun bir sekilde yapildigi zaman, kisiyi hem
diinyada, hem de ahirette rahat ve huzura kavusturur. Zaten [slam ibadetlerle insanin bu
diinyada ve 6teki alemde mutlulugunu hedeflemektedir.”’ Insan ancak kendisini yaratan
Rabbine kars1 ibadet yapmakla bir deger kazanacaktir. Kazandigi bu deger sayesinde
manevi olarak yiikselecek, ruhi ve vicdani huzuru bulacaktir. Allah insanlarin ibadet

yapmakla yaratilig gayelerine ulagsmalarinmi isterken onlart higbir seyin ibadetten

232 Araf 7/206.

23 Kardavi, a.g.e., s. 42-70.

% Kardavi, a.g.e., s. 127.

3 Kardavi, a.g.e., s. 86.

23 Kanar, Yiiksel, Ibadet, Zafer Matbaast, stanbul 1984, s. 86.
7 Gazali, a.g.e., s. 65.

44



alikoymamasini da hatirlatmaktadir. Allah'in insana bedeni ve ruhi 6zellikler bahsettigi,
bunun karsisinda ondan bazi ibadetler yapmasim istedigi Kur’an’da degisik yerlerde
belirtilmektedir. Nitekim bir ayette “Ey Insan O keremi bol Rabbine karsi seni aldatan
ne? (O Rabbine kars1) ki seni yaratan, sana salim uzuvlar veren, sana su nizam ve itidali

bahsedendir. O, seni diledigi herhangi bir surette tertip edendir”.**

e) Yiice Allah Kur’an’da Miisliimanlara mesguliyetlerden dolay1 sikintiya, darliga
diistiikleri ve karsilagtiklar1 bunaltict hadiselerden kurtulmak i¢in ibadeti tavsiye ediyor.
Onlarin soyleyip durduklarindan peygamberin gogsii cidden daraliyordu. Habibine,
“Sen hemen Rabbine ibadet et ve siikredenlerden ol.”** buyrularak Allah’in Rasuliinii
sikintili anlarinda ferahlatmak ve ruhen rahatlatmak icin onu ibadete davet ettigini

goriiyoruz.

Yiice Allah’in insanlar1 ibadetle sorumlu tutmasinin hikmeti kendisine bir faydasi
oldugu, miilkii, hakimiyeti, itibari v.s. arttig1 icin veya insanlar1 bununla terbiye etmek
istedigi i¢in degildir. Ciinkii Allah yaratiklarina ve onlarin yapacak olduklarina muhtag
degildir. O her tiirlii ihtiyactan miinezzehtir. O’nun insanlar ibadetle sorumlu tutmas,
bir zenginin bir isciyi calistirip onun hizmetinde yarar saglamasi gibi de degildir.
Insanlarmn ibadete ihtiyaci hasta olan kisinin ilaca olan ihtiyac1 gibidir.>* Ibadetlerde
kimin ne kazandig1 da Kur’an’da soyle ifade ediliyor. “Onlarin ne etleri, ne kanlan, hi¢
bir zaman Allah’a erismez. Fakat sizden O’na (yalniz) takva ulasir. Iste O, kurbanliklari
boyle sizin emrinize verdi ki, size dogru yolu gosterdiginden dolay1 Allah’1 tekbir ile
yiiceltesiniz. (Habibim) iyi hareket edenleri miijdele**' buyrularak ibadete ihtiyacimizin

oldugunu acgik¢a Allah’u Teala agiklamistir.

Ibadet, belirli vakitlerde miiminlerle yaratictyr bulusturarak din duygusunun
kuvvetlenmesine sebep olmaktadir.*** Fert ibadetlerle kendi 6ziinden kaynayip gelen bir
duyguyla Allah’1 i¢inde sezebilmekte, ruhu Allah ile birlesebilmekte, bu birlesmenin
mutlulugunu yasamakta, tarif edilmesi ve anlagilmasi ¢ok giic olan seving ve

memnuniyet duyma imkanina sahip olabilmektedir. Her giin belirli vakitlerde Allah’in

238 Hicr 15/97-99.

239 Ziimer 39/66.

0 {sfahani, a.g.e., s. 157.

241 Hac 22/37.

22 M. Zeki, Yilmaz, “Ibadet” Diyanet Gazetesi, say1: 336, Gaye Matbaacilik, Ankara 1987, s. 3.

45



huzuruna ¢ikan bir fert diger giinliik isleri yaparken Allah’1 diisiiniir. Bu duygu ve
diisiincesi onu kotiililklere yaklagmaktan, onlara el uzatmaktan veya onlara meyl
etmekten alikoyar. Boylece kotii ihtiras ve emellerinden vazgecer. Allah’a yonelir ve
O’na baglanir. ibadetlerin kazandirdig1 yiice his ve duygularla kalbini besleyen kisi, hic
bir sekilde dinin yasakladigi islere yonelmez. Zaten din, biitiinii ile yalniz Allah’a ibadet

etmek onu diisiince ve duygularinda hissedebilmek, O’na itaat etmekten ibarettir.

4-ibadetin Hedefi

Insam hayata baglayan duygular ona hayat anlamini kazandirir. Bu ¢cogu zaman
bireyin olaylart algilamasi, duygularin1 yonlendirmesi ile olur. Duygularin gelismesine
etkili olan cesitli faktorler vardir. Bunlar ailesi, arkadaslari, cevresi gibi etkenler
olabilir.**® Bir de insanin beraberinde getirmis oldugu duygular vardir.*** Genel olarak
duygular insanin yasayisim ilgin¢ yapan etmenlerdir. Duygular insan davranigimin,
onemli i¢ kaynaklarindan sayilirlar ve davramiglari onemli Olgiide etkilerler. Ayni
zamanda duygularin giidiilerle siki  bir iliskisi vardir. Ihtiyag ve giidiilerin
doyurulmasinda, sevingli ya da acili duygular meydana gelir. Duygular haz verici ya da

elemli, gergin ya da gevsek olmalarina gore nitelenebilirler.**

Goriildiigii gibi duygular hayatin her sathasinda etkili olmaktadirlar. Dini duygu
da psikolojik bir realite olarak kabul edilmektedir. Su bir gergektir ki; dini yasayisin
fikri tarafi oldugu gibi bir de duygu tarafi vardir.>* Insandaki bu duygular onun dini
yasayisinda da onemli fonksiyonlar icra etmekte ve duygu, fiili sahaya aktarilmig
olmakta; yani ilimden amele gecilmektedir. Dini duygu insandaki, dini yasayisin fikri
tarafimi ortaya c¢ikardigi gibi, giinlik yasamin da ibadete yonlendirilmesi agisindan

onemli bir gorevi yerine getirmektedir.*’

Dini duygu ve diisiincenin bir anlam kazanmas1 neticesinde insan yiice bir varlig

kabul eder, inanir ve O’na kars1 saygisini ise; belli sekil ve hareketlerle ifade edebilir.

23 Litfi, Oztabag, Psikolojide Ik Adum, inkilap-Aka Basimevi, Istanbul 1983, s. 164.

244 Feriha, Baymur, Genel Psikoloji, Inkilap Basimevi, 9. Baski, Istanbul 1990, s. 73.

3 Baymur, a.g.e., s. 80-83.

26 Kerim, Yavuz, Cocuklukta Dini Duygu ve Diisiincenin Gelismesi, Ayyildiz Matbaasi, Ankara 1987,
s. 34.

7 Kerim, Yavuz, a.ge., s. 34, Kerim, Yavuz, “Din Psikolojisinin Arastirma Alanlar”, Atatiirk
Universitesi Islami Ilimler Fakiiltesi Dergisi, Atatiirk Universitesi Basimevi, Erzurum 1987, say1w:5, s.
95.

46



Kutsal olana yonelmeyi ve ona teslimi temsil eden din duygusudur. Bu duygu aym
zamanda inanglarla zorunlu olarak kaynagmistir.**® Dini anlamda ise bu kaynagma
kendini ibadetler seklinde gosterirler. inanma gibi, ibadet duygusu da zaten insanin
yaratihg1 geregidir. ibadetlerin nasil yapilacagi ve sekilleri ise; teblig ve teybin ile
gorevli Hz. Muhammed tarafindan insanlara bildirilmistir. Insanlar belirtilen bu cerceve
icinde dini hayatlarim devam ettirirlerse herhangi bir ruhsal bunalimla karsilasmazlar.
Analitik psikolojinin kurucusu olan Jung ibadet ve duanin insanin giinliik hayatinda ¢ok
Oonemli bir yeri oldugunu ve ibadetlerin ruhi ve manevi sagligt koruma acisindan
vazgecilmez unsurlardan oldugunu kabul eder. Bunun yaninda Jung kendisine tedavi
icin gelen hastalarina ellerinden geldigi oOlgiide dini emirleri yapmalarini, dini
yasaklarindan da kaginmalarini tavsiye etmistir.* Burada su hususu belirtmekte fayda
vardir. Zaten inanan kisi yaratictya karsi hissetmis oldugu duygusunu itaat, giiven,

sevgi, korku, tazim, dua, ibadet ve degisik tutum ve davraniglarla géstermeye caligir.”°

Insanda bulunan hislerin, duygularin, diisiincelerin, tasavvurlarin, heyecanlarin
neticesi, digsarida miisahede edilen bir takim fiillerle ifade edildigi goriiliir. Cok siddetli
liztintli, aglama ve doviinmeyle, sevingler ise sevinme, heyecanlanma v.s. sekillerde
ortaya cikar. Ibadetleri de manevi olan dini his ve heyecanlarin maddi sekillenisleri
olarak ifade edebiliriz. Dini yasayista, ferdin inandig1 kutsal varlik karsisinda duydugu
heyecanin, ibadet hareketleri seklinde ortaya ciktigi sdylenebilir.”>' ibadetler fertleri stk
sik Allah’in huzuruna gétiirerek kalbin, nefsin ve duygularn kétiilitkklerden arinmasina
yardimet olur. Ibadet, ferdin iradesinin giiclenmesine, ahlakinin giizellesmesine neden

olur.

Insan diger yaratilmislardan farkli olarak, diinya ve ahiret mutlulugunu kazanmaya
elverisli olarak yaratilmis tek varliktir** Boyle olunca insan; biitiin varligiyla dini bir
hayat yasar. Yapacak oldugu bu ibadetleri hem ruhen, hem kalben, hem de sekillerle

yapacaktir. Insan yapacak oldugu bu ibadetlere ayn1 zamanda siireklilik kazandirmasi

8 Armaner, Neda, Din Psikolojisine Giris, Ayyildiz Matbaasi, Ankara 1980, c. I, s. 115.

2 Yavuz, Kerim, Psikanalizde Ik Dini Gelismelerin Degeri, Atatiirk Universitesi Basimevi, Erzurum
1987, s. 35.

" Yavuz, a.g.e., s. 33.

2! Pazarli, a.g.e., s. 183—-190.

22 sfehani, a.g.e., s. 59.

47



lazimdir.** Bilindigi gibi insan ruh ve bedenden olusan bir varliktir. Beden kendisi i¢in
gerekli olan gidaya ihtiya¢ duydugu gibi, ruhun da gidaya ihtiyaci1 vardir. Ruhun gidasi
ise, iman ve onun neticesi olan ibadetlerdir. Ibadet ruhu yiicelten, kotiiliiklerden
koruyan, ahlaki olgunlastiran imam yiicelten bir motivasyondur. Cesitli ruhi
sikintilardan, {imitsizliklerden, ruhi bunalimlardan kurtaracak olan tek ¢6ziim
ibadetlerledir. Ciinkii insan ibadetlerle Allah’a yaklasmakta ve olumsuz olan

davraniglardan onun vasitastyla kurtulmaktadir.>*

Allah’a kulluk ve ibadet insan i¢in hicbir zaman kolelik degildir. Dogustan sosyal
olarak yaratilan insan, her zaman toplumun belli kurallarina uymak zorundadir. Bu
zorunlu olan sistemde tercihini Allahtan yana yaparsa, kendisi icin en uygun yolu
secmis olur. Boyle bir secimde ise kolelik yoktur.”* Fakat bunun disinda, tercihini nefsi
ve kotii istekleri yoniinde yaparsa, yiice varliga boyun egmemis olur. Boylelikle de

asagilik duygulara boyun egdigi icin kendi nefsinin koleligini kabullenmis olur.

Insanlik tarihi incelendiginde (eldeki belgelere gore) insanlar hangi devirde olursa
olsun, kendi kuvvetlerinin iistiinde, her seye hakim ve giicii yeten bir yaraticinin
varligina imanmig, saygi gostermis ve ibadet etmislerdir.*® Bu durum biitiin dinlerde
mevcuttur. {lkel dinleri inceledigimiz zaman da hepsinin yiice bir varlig1 kabul ettikleri;
Onun Oniinde egildikleri, kendilerini aciz goriip, isteklerini yerine getirecek olan bir
varligi kabul ettikleri sonucu ortaya ¢ikmaktadir®” Din duygusu ve Allah inancinin
insanin yaratilisinda var oldugunu daha 6ncede soylemistik. Insan kendisini anlamaya
basladig1 giinden beri, ulvi kuvvete teslim olmak, O’ndan ilham almak, Ondan yardim
beklemek duygusunu i¢inde sezmis, O kudretin sahibine, korku ve iimitle baglanmus,
Onun oniinde diz ¢okmiis, yalvarmustir. Ibadetleriyle O’na yaklasmak istemistir.
Kainattaki maddi kuvvetlerin zararindan korunmayi, hayatin tiirli acilarina karsi

koymayi, manevi hazlar1 tatmayr Allah’a iman ve ibadette bulmuslardir.>® Bd&ylece

23 Pazarly, a.g.e., s. 189.

»* Yazic, a.g.e., s. 58.

255 Bayraktar, Mehmet, Islam’da Ibadet Fenomolojisi, Dogus Matbaacilik, Ankara 1987, s. 18.

6 Akseki, a.g.e., s.443.

7 Yiimni, Sezen, Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartismalar, Marmara
Universitesi Hahiyat Fakiiltesi Yayinlari, Istanbul 1990, s. 191-222.

5% Sahinarslan, Enver, “Insandaki Din Duygusunun Mengei”’, Davet Dergisi, Yil: 2, say1:23, Istanbul
1984, s. 13.

48



kendi giicli ve kuvvetinin yetmedigini O’na havale etmek suretiyle kendince yiice bir

varlik kabul etmis ve O’na ibadet etmistir.>>

Ibadetin kisi ve topluma kazandirdig1 sayisiz faydalari vardir. Allah’a ibadet eden
insanlarin ¢cok oldugu bir toplulukta; biiyiigiin kiictigtinii tanidig1, insanlarin birbirlerine
her zaman saygili oldugu, anne ve babaya hiirmet gosterilen bir toplum diizeni

goriiliir.®

Ibadet; Miisliiman’1n biitiin hayatin1 ve amellerini Rabbani bir boya ile boyamakta
ve kisiyi yaptig1 her iste Allah’a baglamaktadir. Ciinkii kisi burada yapmis oldugu isi
ibadet niyetiyle yapar. Bu ise onu, yaptig1 her isi ve elde etmis oldugu iyi neticeyi
arttirmaya tesvik ederek bunlardan hayati boyunca hem kendisinin hem de diger
insanlarin en giizel sekilde faydalanmasini temin etmis olur.' Islam yasaklarim
cignememek sartiyla ferdin yaptigi biitiin ¢aligmalar1 ibadet kabul etmektedir. Bu
sekilde kisiyi ¢calismaya tesvik etmekte, insan giiciiniin bosu bosuna harcanmasina engel
olmaktadir. Burada sunu da belirtmemizde fayda vardir. Insami calistirabilmek
ekonomik agidan verimli kilabilmek ekonominin en zor, fakat en onemli isidir. Islam
insanin ¢calismasini isterken** diger taraftan da ibadet etmesine kolaylik getirmis oluyor.
Zaten geregi gibi suurlu bir sekilde Allah’a iman ve O’na yapilan ibadetler insani

calistirmada rol oynayan en giizel amillerdir.**

Ibadetlerde gercek olan sadece bir takim bedeni hareketlerden ibaret sekil ve
merasim olmayip, ruhun derinliklerinden kopup gelen bir samimiyet ifadesidir.*** Yoksa
Kur’an da belirtildigi gibi “Onlarin ne etleri, ne kanlar1 hi¢ bir zaman Allah'a (yiikselip)
erismez. Fakat sizden O'na (yalniz) takva ulasir.””* ibadetlerle insan Allah’a yaklasacak,

O’nunla beraber olacaktir. Zaten ibadetin 6zii de budur.

Insan kalbindeki imani; ancak Yiice Allah'in emir ve yasaklarindan ibaret olan

ibadetleri yapmakla muhafaza eder ve kuvvetlendirir. Eger ibadet imana tesir etmezse, o

29 Nedvi, Ebul Hasan Ali Haseni, Kitap ve Siinnet Isiginda Dort Riikun, terc. Ismet Ersoz, Islami
Nesriyat, Konyal969, s. 13.

%0 Gazali, a.g.e., s. 56.

! Kardavi, a.g.e., s. 90.

262 Necm 53/39.

263 Bayraktar, a.g.e., s. 41.

6% Kardavi, a.g.e., s. 204.

265 Hac 22/37.

49



ibadet hi¢ hiikmiindedir.”* Insan ibadet ederken alemden ve biitiin benliginden siyrilarak
mabuduna tam bir husu ve hiirmetle itaat ve boyun egmelidir. Bunun icin ibadet kibir ve
riya ile birlesmez. Insamin ibadet yaparken Allah’in 6niinde tam bir acizlikle egilmesi
gerekir. Gurur, kibir gibi biiyiikliik gosteren cirkin hareketleri terk etmezse gercek
mutlulugu elde edemez. Iste insandaki gurur ve kibiri giderecek olan tek ilag
ibadetlerdir. Insan ibadet yaparken kendisinden biiyiik bir varlig1 kabul ettigi ve O'na
ibadet ettigi i¢in diger insanlar karsisinda bu gibi kotii hareketlerde bulunmaktan

vazgecer ve gercek bir kul olur.?”’

Insanin bilerek, duyarak, anlayarak ve ilahi zevkine vararak yapmis oldugu bir
ibadet, insam ahlaki bakimdan olgunluga gotiiriir. Insanlari maddi seylere baglanip
kalmaktan kurtarip diisiince ve tefekkiir ufkunu genisletir. Ayrica ibadet vasitasiyla
tabiat aleminin dstiinde ve tabiatin her zerresine hakim olan Allah'a iltica eder ve
siginir. Boylece insanlar maddiyat icinde bogulup kalmaktan kurtulurlar. Bunun sonucu

olarak da insan maddi ve manevi olarak yiicelir.*®

5-islam Oncesinde Namaz ibadeti ve Tedrici Olarak Degistirilmesi

Namaz ibadeti, Islam’dan once yasamis olan Peygamberlerin de iimmetlerine
teblig ettigi ve miikellef tuttuklar1 bir ibadetin adidir. Kur’an bunu bize haber
vermektedir.”® Ancak Islam’in geldigi donemde namaz ibadeti kavram olarak
bilinmekle beraber, dini bir toren olarak degisik sekillerde yerine getiriliyordu. Araplar
Kabe yaninda veya bagka yerlerde tanrilarinin Oniinde egilip kalkma ve secde etme
sekilleri yaparak ibadet ediyorlardi. Bu sekillere salat ismini veriyorlardi.””® Kur’an
cahiliye insanin namazindan bahsederken, namazlarinin 1slik ¢alma ve el ¢irpmadan
baska bir sey olmadigim bildirir.” Islik calma ve alkislama kavramlarinin igerigi ¢ok
acik olmasa da genelde ibadetlerinin ritiieli bu sekildeydi diyebiliriz.*”

Cahiliye insan1 namazin riikiinleri olan kiyam, riikku ve siicud kavramlarinmi da

6 Gazali, a.g.e., s. 56.

67 Elmahli Hamdi Yazir, a.g.e., c. I, s. 101-103.

8 Gazali, a.g.e., s. 56-57.

269 Meryem, 19/31-55.

20 Derveze, 1zzet, Kur’an’a Gore Hz. Muhammed’in Hayati, Cev. Mehmet Yolcu, I-I1T, Istanbul, 1955,
c. I, s.442.

271 Enfal, 8/35.

Derveze, a.g.e., c. I, s. 442. Taberi, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir et-Taberi, Camiu’l-Beyan an
Te’vil’il-Kuran, I-XXX, Musir, 1373, c. IX, s. 240.

50



biliyorlardi. Bu kavramlar eski peygamberlerin kissalar1 anlatilirken sik sik zikredilen
kavramlardi.”® Dolayisiyla Araplar bunlarin yabancist degildi. Islam oncesi Arap

toplumu Kabe de veya avlusunda bu ritiiellere benzer sekillerde ibadet ediyorlardi.”’

[slam’da namaz, biitiin ibadetlerin baginda gelir. Kur’an, topluma zor gelen
ahkdmin yerlestirilmesinde tedrici bir yol izlemistir. Namazda da ayni yol takip
edilmistir. Namaz kilma tesvikiyle ilgili ayetler Mekke devri boyunca devam ede
gelmistir.”” Siileyman Ates tefsirinde namaz kilmanin daha ilk giinlerde farz kilindigim
ileri siirmektedir.”’® Kanaatimizce ilk ayetler 6nce ortam ve aligkanlik olusturmus, farz

emri sonra gelmistir.

Miisliimanlar ve Islam toplumu sirk anlayist igerisinde oyun ve eglenceden ibaret,
suursuzca kilinan namazlardan boylece uzaklastirilmis ve tevhit inancina uygun bir
sekle sokulmustur. Bu da zaten savundugumuz degisimin bir gostergesidir. Hz.
Peygamber, ibadetleri topluma alistirirken son derece hoggoriilii oldugunu gérmekteyiz.
Muaviye b. Hakemin?”’ onun nasil bir 6gretici oldugunu soyle anlatmaktadir: “Bir giin
Resuliillah’in arkasinda namaz kiliyordum. Cemaatten bazilarn aksirdi. Ben de
“yerhamukellah, Allah sana merhamet etsin” dedim. Cemaat beni bakislariyla ayipladi.
Ben de analan ogulsuz kalasicalar! Nigin bana boyle ofkeli bakiyorsunuz? dedim.
Ellerini dizlerinin iizerine vurmaya basladilar. Bunun iizerine anladim ki beni
susturmaya calisiyorlar. Peygamber (s.a.v) namazi bitirince, vallahi ondan daha iyi bir
Ogreten ve Ogretmen gormedim. Beni azarlamadi, bana bagirip ¢cikismadi. Fakat soyle
buyurdu: “Bizim bu namazimiz i¢inde, insanlara ait sdzlerden bir sey soylemek uygun

olmaz. Namaz sadece tesbih, tehlil ve Kur’an okumaktir.”?’

Namaz ayn1 zamanda Islam toplumunun biitiinlesmesinde onemli bir rol
oynamaktadir. Cemaatle kilinan namaz her sinifta insani, amiri, memuru, zengini, fakiri,

kiis ve dargin olanlari, alimi, cahili, kii¢tigii, biiyligii bir safta birlestirmesiyle birlik ve

23 Hac, 22/77; Ali Imran, 3/43; Bakara, 2/125.

7% Derveze, a.g.e., c. I, s. 443; c. 11, s. 40.

275 Kaf, 50/39-40; Fatir, 35/18-29.

%76 Siileyman, Ates, Yiice Kur’an’in Cagdas Tefsiri, I-XI, Istanbul, 1988, c. X, s. 432.

277 Askalani, Ahmet Tbn-i Alib. Muhammed b. Muhammed b. Ali Kenani, el-Isabe fi Temyizii’s-Sahabe,

Misir, ¢c. VI, s. 111.

2”8 Serahsi, Ebii Sehl Ebii Bekir Muhammed b. Ahmed, Mebsut, Editor, Aksit, Mustafa Cevat,
Giimiisev, Istanbul, 2008, c. I, s. 308.

51



beraberligi temin etmektedir. Namaz sayesinde yan yana gelen Miislimanlar, sosyal
yasayislarinda da birbirleriyle kenetlenirler. Ihtiyaclarini sezip yardimlasmalar1 daha
rahat ve etkin olmaktadir. Boylece kardeslik duygulan yerlesmis olur. Birbirine diigman
olan Evs ve Hazre¢ arasinda olusan kardeslik hislerini bu duruma baglayabiliriz.”
Sadece namaz degil, namazlarin topluca eda edildigi mekanlarda sosyallesmenin ve
dayanmismanin meydana geldigi en biiyiilk kurumlardir. Bu sebeple hicret akabinde ilk
yapilan mimarinin mescit olmasi tesadiifi olamaz. Cemaatle kilinan namaz mii’minlere
tanisma imkéan1 saglar. Birbiriyle tanisan insanlar dost olacaklardir. Birbirlerinin
problemlerinin ¢dziimiinde yardimci olacak birbirlerine kin ve nefretle degil, sefkat ve
merhametle muamele edeceklerdir. Buna benzer her degisim toplumu tevhit inancina
biraz daha yaklastirmakta eski aliskanliklarindan uzaklastirmaktadir. Her degisim zor ve
sancili olmustur. Kim zaman iftira, kars1 ¢ikma, fiili mukavemet de bu davranmislarin
tezahiirleridir. Cahiliye toplumu da degisimi hemen kabullenememis cesitli sekillerde

kars1 ¢ikmistir. Hz. Muhammed’i 6ldiirme tesebbiislerine kadar isi gotiirmiislerdir.

6-islam Oncesi Oruc ibadeti ve Degistirilmesi

Orug arapcada “same” kokiinden gelen ve “savm” masdariyla isimlendirilen bir
kavramdir.®® Siyam olarakta gelmektedir. Liigatte yemekten, igmekten uzak bulunmak
anlamlarina gelir. **' Kavram olarak orucun tarifi ise: Niyetle beraber fecrin dogusundan
giinesin batisina kadar olan belli vakitte yemek, icmek ve cinsi miinasebetten uzak

durmaktir.??

Kur’an’da ifade edildigine gore onceki iimmetlerede farz kilimmistir.”® Orug
ibadeti Islam’dan &nce de bilinen ve Islam’dakinden farkli da olsa uygulanan bir ibadet
idi. Hz. Peygamber’in mensup bulundugu Kureys kabilesinden olanlar da astra giinii
orug tutarlardi. Mekke’den Medine’ye hicret edilince burada yahudilerin de aym giinde
orucu tuttuklarin1 gordii. Hz. Peygamber bunun sebebini sordu; “Bugiin Allahu
Teadla’nin Misd’y1r kurtardigr giindiir” dediler. “Bizim Misa ile hak iligkimiz
sizinkinden daha fazla” buyurdu ve o giin kendisi orug¢ tuttugu gibi miiminlerine de

tutmalarini emretti. Bir y1l sonra ramazan orucu farz kilininca Hz. Peygamber, astira

2% Mehmet, Seker, Islam’da Sosyal Dayanisma Miiesseseleri, Ankara, 1991, s. 98.
20 Muhammed b. Ebi Bekr b. Abdulkadir er-Razi, a.g.e., s. 328.

2! Olgun, Tahir, a.g.e., s. 122; Bakara, 2/187.

82 Tabari, a.g.e., c. II, s. 128.

283 Bakara, 2/183.

52



orucu i¢in “Dileyen tutsun, dileyen tutmasin” buyurdu. Boylece sozii edilen orug farz

olmaktan ¢ikti, mendup bir ibadet hitkmiinii aldi®*

Ayette gecen “Sizden Oncekilere...”den maksat birinci derecede yahudiler ve
hiristiyanlardir; ¢iinkii miislimanlarin tanidigi Ehl-i kitap’tan olan gayri miislimler
bunlardir. Yahudiler, ekim ayina rastlayan yilbasilarindan on giin sonra, giin batimindan
ertesi giiniin giin batimina kadar bir orug tutarlar, giinahlarin bagislandigi giin olarak
kabul ettikleri bu farz kilinmis oru¢ giiniine “kipur” adimi verirlerdi. Ayrica
Hiristiyanlikta yilin farkli giinlerinde tutula baska farz ve néfile oruglar da vardir. Hz.
fsa kendisine peygamberlik gelmeden 6nce kirk giin orug tuttugu icin hiristiyan din

adamlar1 bunu da ibadet olarak telakki etmislerdir.?*

Islamda orucun farz oldugunu bildiren ayet, Medine doneminde inen Bakara
suresi 183. ayetidir. “Ey iman edenler! Orug sizden dncekilere farz kilindig: gibi, size
de-takvaya eresiniz, nefsinize hakim olasimz diye- farz kilindi.”*¢ Bu emirle
miisliimanlar ilk olarak nceden bildikleri orucla bu husustaki emre aligkanlik kazand.
Yeni emre uyum saglandiktan sonra orug ibadeti ile ilgili emirler, ruhsatlarla ibadet
tekamiile ulasti. Ornegin geceyi cima yaparak ve hi¢c yikanmadan geceyi gecirme®’

.1 1: 288
ruhsat: verildi.

Hz. Peygamber bu ibedeti insanlara 6gretirken tiim egitim ve 6gretim metodlarini
kullaniyor ve ashabina iyice Ogretmeyi hedefliyordu. Degisimdeki en 6nemli yon
hosgorii, kolaylastirma ve sabirdir. Bu konuya 6rnek olmasi agisindan; ‘Mahvoldum ve
Mahvettim.” Diyerek Peygamber (s.a.v.)’in yanina bir bedevi arap geldi. Hz.
Peygamber (s.a.v.):

-“Ni¢in, ne yaptin ki?”” diye sordu. Bedevi arap:

-Ramazanin giindiiziinde bilerek karimla cinsel iliskide bulundum. Peygamber

Efendimiz (Sallallahii Aleyhi ve Sellem) : “Bir kole azat et.” buyurdu. Bedevi

eliyle boynuna vurup:

-“Su boynumdan bagka bir boyna malik degilim” dedi.

284 Buhari, Ebu Abdullah Muhammed b. Ismail, el-Camiu’s-Sahih, Cagr1 Yaynlari, Istanbul 1992,
Savm, 69; Miislim, Styam, 132-137.

25 fbn Agfir, et-Tahrir ve't-tenvir, 1, 157; Matta, 6/16.

286 Bakara, 2/183.

27 Ahmet b. Hanbel, VI/203.

%8 Bakara, 2/187; Serahsi, a.g.e., c. II, s. 82-83.

53



Peygamber Efendimiz:
- “Pespese iki ay orug tut.” buyurdu.

Bedevi arap:
-“Basima gelen bu felaket orucun yiiziinden degil m1?” dedi. Peygamber
Efendimiz:

-“Altmis yoksula yemek yedir.” dedi.

Bedevi arap:

-“Gliciim yetmez.” Bunun iizerine
Peygamber Efendimiz:

-“Otur suraya.” buyurdu. Bedevi oturdu. Biraz sonra Beni Ziireyk kabilesinin

zekatlan getirildi. Peygamber (s.a.v.)
-“On bes sa al, bunu yoksullara dagit” buyurdu.
Bedevi arap:

-Allah'a yemin ederim ki, Medine’nin su iki siyah kayalig1 arasinda, benden ve
benim ¢ocuklarimdan daha muhta¢ kimse yoktur. Peygamber Efendimiz: “Oyleyse
sen ye ve coluk cocuklarina yedir.” buyurdu. Hadisin bazi rivayettlerinde “Fakat

bu ancak senin i¢in olur. Senden baska herhangi bir kimseye olamaz” buyurdu.?*

Degisimin tam ve miikemmel olabilmesi i¢in onderin etkin, alim, liderlik vasfi
tam, sozii etkili, sabirli, hosgorlii olmasi gerekir. Bu ornekte Rasulullah normal
kurallar1 igletmis olsaydi goriiniiste bu bedevi kabul etmis gibi goriinsede arkadan
yapmayacagi asikardir. Peygamber bu yolla hem ibadeti insanlara 6gretirken bir
yandan da insanlarin kablbinde taht kuruyordu. Toplumu idare etmenin
inceliklerinden biride kiiciik gibi goriinen basit islerde goniil nizasi ile karsiya

yaptirmaktan gecmektedir.

2 Ahmet b. Hanbel, a.g.e., II/241. Serahsi, a.g.e., c. I11, s. 108.

54



B-IBADETLERI OGRETMEDEKI NEBEVI METODUN iNCELIKLERI

1-Hz. Muhammed’in fletisim Tlkeleri

Sozliikte iletisim: “duygu, diisiince veya bilgilerin akla gelebilecek her tiirlii yolla
baskalarina aktarilmasi ve haberlesme””° diye gecmektedir. Cesitli tamimlarin ortak
yanlan dikkate alindiginda; “katilanlarin, bilgi/sembol iireterek birbirlerine ilettikleri ve
bu iletileri anlamaya, yorulamaya calistiklan siire¢”' olarak ifade edilmistir. Boyle iki
veya daha fazla kisi arasinda bir anlam olusturma siirecine insanlar arasinda iletisim
denmektedir. Iletisim, insan davranisinin en temel 6gesidir. Ayn1 sosyal ortam icinde
yer alan bireyler, birbirleriyle siirekli iletisim icindedirler. Iletisim sozlii, yazili ve
onaylama seklinde {ice ayirmak miimkiindiir. Bir iletisim bi¢imi olarak insan
davranisinin karsiti yoktur. Higbir sey yapmamanin dahi davranis oldugu kabul edilir.*?
Tiim bunlara gore iletisim; bir birimden ¢ikan bilginin ve haberin kars1 birime ulagmast,

onda bir etki uyandirmasi ve bunu ilk birime geri donme siirecidir.”?

Insan insana iletisimi oncelikli problem olarak ele alan Hz. Muhammed, sadece
inanan insanlar1 degil; dini, dili, irki, rengi, cinsiyeti, sosyal statii ve roli farklida olsa
biitiin insanlar1 degerli gorerek muhatap almis, kucaklamis; onlarla saglikli bir iletisim
stirdiirmiistiir. Hz. Muhammed, ilahi mesajlari, insanlar tarafindan algilanabilir, duyulup
hissedilebilir, okunup konusulabilir ve yazilabilir hale ¢evirmis; hayata dondiiriilebilir

ve yasanip ornekleri ¢ogaltilabilir bir yapiya kavusturmustur.

Bir peygamber olarak Hz. Muhammed, gonderilis gaye ve misyonunu, insanlarla
kurdugu iyi diyalog ve iletisimle gerceklestirmis; bunun i¢in hem ferdin hem toplumun
psikolojik ozelliklerini dikkate alarak, mesajin1 en iyi ve etkili bir sekilde sunmaya

gayret etmistir.

Hz. Muhammed, Kur’an’in agik beyani ve vurgulamasiyla, bizim gibi bir
insandir;** ama yaptig1 filler ve sozler vahiy desteklidir.” Bu nedenle o, ilahi mesajin

sartlara bagli insani bilgi ve sartlara doniistiiriilmesinde ilk kaynaktir. Aynmi sekilde

0 Hasan, Eren, Tiirkce Sozliik, Tiirk Dili Yayinlari, Ankara 1988, c. I, s. 696.

21 Ustiin, Dokmen, fletisim Calismalart ve Empati, Sistem Yayinlari, Istanbul 1999, s. 321.
2 Dogan, Ciiceloglu, Yeniden Insan Insana, Remzi Kitapevi, Istanbul 1999, s. 19-20.

23 Ozcan, Koknel, Insam Anlamak, Altin Kitaplar, Istanbul 1997, s. 35.

294 Kehf 18/110.

25 Araf 7/203; Yinus 10/15; Necm 53/3.

55



yorum ve aciklamalariyla insanlara ilk oOrnektir.*® Kendini tanimlama bicimi de

Kur’andaki vasiflarinin aynisidir.

2-Hz. Muhammed’in Kendini Bir Beser ve Tebligci Olarak Tamtmasi

Hz. Muhammed, Mekke’de sade bir hayat siirmekteydi. Giivenilir, sade bir yasanti
ve kimsenin zarar gormedigi bir kisi olmasi disinda toplumca bilinen farkli bir yonii
yoktu.” Bundan dolayidir ki, peygamberligini ilan ettiginde, insanlarin: “Ilahi uyar
icimizden ona mu1 indirildi simdi!” Isin dogrusu onlar benim uyarim karsisinda kusku
icindedirler...”® Seklinde itirazlarla karsilagti. Buna karsilik olara “...Allah Gyle
dileseydi ne ben onu size okuyabilirdim ne de siz onu anlayabilirdiniz; o gelmeden
aranizda uzun bir siire yasadim, siz aklimizi kullanip diisiinmez misiniz?”** demesi
emredildi. Yine Allah (c.c) peygamberine kendini su sozlerle savunmasini istemistir:
“...0Onu degistirmeye hak ve yetkim yoktur, ben ancak bana vahyedileni
okuyorum...”*® “. Eger Peygamber bize atfen bazi sozler uydurmus olsaydi, Elbette
onu kiskivrak yakalardik. Sonra onun can damarini koparirdik. Higbiriniz buna méni
olamazdiniz. Dogrusu Kur'an, takva sahipleri i¢cin bir ogiittiir.”*” Bu savunmalarla

sOzlerin kendine ait olmadigini ilahi vahi mahsulii oldugunu vurgulamstir.

Hz. Muhammed, kirk y1l boyunca kendi adina yalan soylememisti nasil olur Allah
adina yalan konusabilirdi.** Higbir peygamber makam, san, sohret pesinde kogsmadigi
gibi Hz. Muhammed’inde insanlardan maddi yonden bir beklentisi yoktu.**® Yine
Kur’an’da Hz. Muhammed’e: “De ki: “Ben size, Allah’in hazineleri benim yanimdadir,
demiyorum. Ben gaybi da bilmem. Size, ben melegim de demiyorum. Ben sadece bana
vahyolunana uyarim...””* “De ki: “Ben kendim i¢in, Allah’in diledigi disinda ne bir
fayda elde edebilirim ne de zarardan kurtulabilirim. Eger gaybi biliyor olsaydim elbette

bol bol fayda elde etmeye calisirdim, bagima kétiiliikk de gelmezdi. Ben yalnizca inanan

296 Ahzab 33/21.

»7 Yusuf, Macit, fletisim Psikolojisi Actsindan Hz. Muhammed, Samsun 2002, s. 106.
298 Sad 38/8.

29 Yunus 10/16.

3% Yunus 10/15.

301 Hakka 69/44—47.

392 Buhari, Bedii’l-Vahy, 6.

393 Yunus 10/72.

3% Enam 6/50.

56



bir kavim i¢in uyarici ve miijdeleyiciyim.””* Demesi emredilmistir. Biitiin bunlar
peygamberin, insanlar iizerinde bir vekil olmadigini*® ve inkércilarin yaptiklarindan da

uzak oldugunu®” gostermektedir.

Kur’an’da ve hadislerde Hz. Muhammed’in tanitic1 beyanlarina degisik sekillerde
yer verilmektedir. Bu ifadelerin ortak 6zelligi Hz. Muhammed’in statii ve roliine 1srarla
dikkat cekilmistir. Bu tanitici unsurlarin en 6nemli vurgulari; kendisinin son peygamber
oldugu, diger peygamberler gibi Allah tarafindan gonderildigini soyleyerek sOyle
anlatmistir: “Benimle peygamber ziimresinin misali, su kimsenin misali ve Ornegi
gibidir ki, o kisi bir ev yapmis ve binay: bitirip siislemis de yalniz bir tuglas1 eksik
kalmis. Bu vaziyette iken insanlar binaya girip gezmeye baslarlar. Eksik yeri goriip
hayret ederek: ‘Su bir tuglanin yeri eksik birakilmasaydi’ derler. Bu benzetme sonunda
Hz. Peygamber: “Ben o yeri bos birakilan kerpicim, ben peygamberlerin

308
sonuncusuyum’”"" buyurmuslardir.

Onun kendini tamitici diger sozlerini su sekilde Ozetleyebiliriz. “Ben sadece
tebligciyim, hidayete erdirip dogru yola ileten Allah’tir.”*® “Allah beni tebligci olarak
gonderdi, zorlayici olarak gondermedi.”® “Ben giizel ahlaki tamamlamak icin
gonderildim.”"! “Ben muallim olarak gonderildim.”*> Bedir savasina giderken, elinde
bulunan yetmis deveyi ashabindan olan askerlerle paylasmistir. Bazilar kendi haklarini
ona ikram etmek istediklerinde “Ne siz benden daha giicliisiiniiz, ne de ben sizin
aldigimz sevaptan miistagniyim™"” demis ve empatik bir tavirla, insanlarla kendisi
arasinda fark olmadigimi belirtmis ve esitlik duygusunu yaratmaya calismistir. Hz.

Peygamber cevresindeki insanlarin da kisisel 6zelliklerine dikkat etmistir.

305 Araf 7/188.

306 Yunus 10/107.

397 Suara 26/216.

398 Buhari, 61/Menakip, 18.

399 Miisned, IV/101.

319 Tirmizi Ebu Isa Muhammed bin Isa, es-Siinen, Cagr1 Yayinlari, Istanbul 1992, 44/Tefsir, 66, c. V, s.
423.

311 Malik b. Enes, Muvatta, Cagr1 Yayinlari, Istanbul 1992, 47/Husnu’l-Hulk, 8, c. II, s. 904.

312 Ebu Abdillah Muhammed Bin Yezit Ibn Mace, es-Siinen, Cagri Yayinlari, Istanbul 1992,
Mukaddime, 17, c. I, s. 83.

313 Miisned, 1/411, Hadis No:3901.

57



3-Muhatabin Durumunu Dikkate Almasi ve Hosgorii Realitesi

Insanlar arasi1 bircok bireysel farkliliklarin bulunmasi psikolojik arastirmacilarin
ortaya cikardig1 en onemli gerceklerden birisidir. Insanlarin, yetisme tarzlari, gecmis
yasantilari, orfleri, bilgileri, biyolojik 6zellikleri, aligkanliklar vs. sebebiyle birbirinden
farklilik gosterir. Insanlar i¢inde bulunduklari kiiltiirel ¢evrenin gelenek, gorenek ve
degerler sisteminin, kendilerine uygulanan egitim yOntemlerinin etkisi altinda,

kendilerine 6zgii bir kisilik gelistirirler.***

Insanlara hitapta bireysel farkliliklara dikkat ¢eken Hz. Peygamber, insanlarla
anlayabilecekleri kadar ve seviyelerine gore konusmustur.’”® Zira kavrayamayacaklari
bir konu karsisinda, insanlarin siiphe ve tereddiit icinde kalmalar1 ve yanlhs anlamalar1
miimkiindiir. Insanlara benimsetmek istenilen konunun gercek ve dogru olmasi kadar,
iislubun da dogru secilmesi gerekir. Hele bu mesele toplumlarin inang ve ibadetleri ile
alakali ise bu hassasiyet bin kat artmalidir. Bunun i¢in muhatabin 6zel yasam, ilgi
alanlari, inang¢ ve ahlaki degerleri gibi kisisel 6zellikleri, her zaman dikkate alinmalidir.
“Allah higbir kimseyi, giiciiniin yetmedigi bir seyle yiikiimlii kilmaz™*'¢ ayetiyle
vurguladigi gibi Hz. Peygamber, dini bir sorumluluk olan namaz, zekat, oru¢ ve hac gibi
ibadetlerde, akli yeterlilik, din ve vicdan hiirriyetine sahip olma, mali imkén ve saglik
durumu gibi, kisiden kisiye degisebilen farkli durumlarda uygulanmasi gereken

kurallar agiklamisgtir.

Kur’an’a gore “De ki: hic bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?...”*"” ayeti
kabiliyete ve liyakate deger vermeyi vurgulamaktadir. Hz. Peygamber bilgiye, liyakate
deger verilmedigi ve isler ehil olmayanlara birakildigi zaman, bu kisilerde iistlendigi
igleri geregi gibi yiirlitemeyecekleri i¢in, her seyde diizenin bozulacaginmi bildirmigtir.>'®
Kabiliyetleri yerli yerinde degerlendiren, insan unsurunu kullanmada bir takim
onceliklere, basar1 ve yeteneklere 6onem veren Hz. Peygamber, cemaate imam olmak
gibi, kamu hizmetini yiiriitecek kisinin, Kur’an’1 en iyi bilen ve onu en iyi okuyan biri

olmasint istemistir. Kur’an bilgisinde esitlik durumunda ise siinnet ve hadisi en iyi bilip

** Baymur,a.g.e., s. 225-226.

315 Ebu Davut Siileyman bin Es’as, es-Siinen, Cagr1 Yayinlari, Istanbul 1992, 40/Edep, 20, c.V, 5.173.
316 Bakara 2/286.

37 Ziimer 39/9.

318 Buhari, 3/Ilim, 2.

58



uygulayanin; bu da esit olursa hicrette erken davrananin; bu da esit olursa yasca en
biiytigiin imam olmasini istemistir.*"” Kisileri kabiliyetlerine gore degerlendirmis ona
gore sorumluluk yiiklemistir. Hz. Peygamber, Medine’de Mescid-i Nebevi’nin ingaatini
stirdiirmekteydi. Camur is¢iliginde iyi bir usta olan Hadramevtli Talk b. Ali Medine’ye
gelmisti. Bakt1 ki herkes mescit insaatinda calismakta, O da hemen en iyi bildigi ise
koyuldu ve camur yapti. Onun becerisi Hz. Peygamberin dikkatini cekti. Kendisini
tebrik etti ve “sen bu ise devan et!” buyurdu. Sonra da: “Camur karma isini
Yemameliye birakiniz! Ciinkii o, sizin bu isi en iyi yapaninz, isi en siki tutaniniz, en
giiclii olanimizdir!”** buyurdu. Bu olay Peygamberin bireysel farkliliklara nasil dikkat

ettigini ve dikkate aldigimi gostermesi acisindan dnemlidir.

Bu tavirla Hz. Peygamberin kisilerde liyakate ve kabiliyete gereken ilgiyi
gosterdigini goriiyoruz. Onlarin akillarina hitap ederek onlarin ilahi vahyi 6grenmelerini
kolaylastirict bir rol oynamistir. Bu tavri ibadette oldugu kadar diger zamanlarda da
sergilemistir. Ornegin esinin dogurdugu siyah cocugun kendisinden olmadig iddiasiyla

reddetmek isteyen bedevi ile aralarinda su diyalog gecmistir:
“Benim esim siyah bir cocuk dogurdu. Ben ¢ocugu reddetmek istiyorum.”

“Senin develerin var mi1?”

“Evet.”

“O develerin renkleri nasildir?”

“Kirmizidir.”

“Bunlarn i¢inde beyazi siyaha calan boz deve var m1?”
“Evet, onlarin icinde boz renkli develer elbette var.”
“QOyleyse bu boz renklerin nereden geldigini diisiiniiyorsun?”
“Ya Rastilallah bu soyunun damaridir, ona ¢ekmistir.”

“Belki bu ¢ocukta eski bir soy kiitiigiine ¢cekmistir.”

319 Ebu’l-Hiiseyin Miislim bin Haccac, es-Sahih, Cagri Yayinlari, Istanbul 1992, 5/Mesacit, 290, c. 1, s.
465.
320 fbn Sa’d, Tabakat, c. V, s. 552.

59



Bu yaklasgimla Hz. Peygamber bedevinin cocugunu reddetmesine izin
vermemistir.*?! Bu konuda Hz. Peygamber ne dini otoritesini kullanmis ne de devlet
baskanligi otoritesini kullanarak bu senin ¢ocugundur dememistir. Bedevinin anlayacagi
dilden, benzetme yaparak ve ornekle ona anlatmayi1 se¢mistir. Namaz1 anlatirken de
onlara teorik olarak anlatip gorevini ifa etmis olurdu. Ancak O, bunun yerine “Benim
namaz kildigim gibi namaz kilin**... buyurarak bizzat kendisi 6érnek olmustur. Namaz

ve tiim ibadetler de insanlarin en giizel anlayacaklar1 sekilde onlara hitap etmistir.

Hz. Peygamber hosgoriiyii ilke edinmistir. Her bireyin tavri, sabri, konusma adabz,
hitab1 vs. farkli olmasi sebebiyle kisilerin hos karsilamadigi hareketlere dahi miisamaha
gostermistir. Hz. Peygamberin, insanlarla olan iligkilerinde son derece sabirli, hos
goriilii davranmasi insanlarin daha fazla cezbetmistir. Hz. Muhammed kendisine her
tiirli iskenceyi reva goren, dogup biiylidiigli vatanindan uzaklastiran Mekkelileri,
fetihten sonra affetmis ve onlar serbest birakmistir.** Davet¢inin suglu durumundaki bir
kimseyi beklenmedik bir sekilde affetmesi, muhatap {izerinde psikolojik bir etki
meydana getirmekte ve onu diigman pozisyonundan dost konumuna yiikseltmektedir.
Hz. Enes soyle bir olay anlatiyor: “Resulullah ile birlikte yiiriiyordum. Uzerinde Necran
kumasindan yapilmis sert ve kalin yakali bir elbise vardi. Colde yasayan bir Arap
yaklagsarak Hz. Peygamber’in elbisesinden kuvvetlice ¢ekti. O kadar sert ¢ekti ki,
elbisesinin yakasi ensesinde iz birakti. Sonra da sdyle dedi: “Ey Muhammed sende olan
Allah’in malindan bana verilmesini emret.” Bunun iizerine Resulullah, o adama dondii,
giilimsedi ve kendisine bir sey verilmesini emretti.”** Rasuliillahin bu tavn
karsisindakini anlama ve ona gore muamele etmedir diyebiliriz. Aym1 zamanda bu
tutumu kendisine sorulan sorulara, soranlarin kabiliyet ve durumlarina gore degisik
cevaplar vermesinde goriiyoruz. Hatta ayni soru i¢in ihtiya¢ ve sartlar muvacehenesinde
O’ndan degisik cevaplar alinabilmektedir.® Misalen Islam’in en faziletli ameli
hakkinda soru soran iki kisiden birine yemek yedirmek ve selami yaymak, digerine ise

biiyiik ihtimalle ondan gordiigii eksiklik sebebiyle el ve dil selameti diyerek cevap

321 Byhari, 96/Itisam, 12 (VIII, 150).

322 Buhari, Edep, 27.

323 Giines, Abdurrahman, Toplumsal Bir Zorunluluk: Bir Arada Yasamak, Firat Universitesi Ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi, Elazig 2005, Say1 10/2, s. 94.

324 Buhari, Kitabu’l-Libas, Bab:18/77.

325 Ahmet, Onkal, Rasiiliillah’in Islam’a Davet Metodu, Konya, 1994, Esra Yayinlari, 9. Baski, s. 245.

60



vermigtir. Rasuliillahin hutbe ve konusmalar, irsad ve tebligleri, muhatabina gore

cesitlilik arz etmektedir.

Hz. Muhammed, peygamberlik gorevini, insan insana oldugu kadar kitlelere karsi

da siirdiirmekteydi. Bu ac¢idan toplumu etkileme bi¢imini de incelemek gerekiyor.

4-Toplumu Sosyolojik Yonden Dikkate Almasi

Toplum; birlikte yagam siirdiiren, karsilikl1 etkilesimle isbirligi yapan, ayn toprak
pargasi iizerinde birlikte yasayan ve ortak bir kiiltiirii olan insan kiimelerine™ verilen
addir. Bir seyi benimsetme her zaman insanin insana degil, bazen de toplum igin
gerceklesmekte, mesaj birden c¢ok insana yoOnelmektedir. Bu durumda mesajin iyi
algilanabilmesi i¢in ve etkinin maksimum seviyeye c¢ikmasi icin, mesajlagsmada taraf
olan kisilerin yasantilari, bilgi diizeyleri, inanglari, temel deger ve tutumlar1 ve o anki
ruhsal ozellikleri iyi bilinmelidir. Bilgi aktariminda kullanilan simgelerin 6zenle seg¢ilip

karsiya aktarimi da 6nem arz etmektedir.’”

Hz. Peygamberin farkli farkli muhataplar1 olmustur. Onlardan bazis1 peygamberi
gorebilmekte, konusabilmekte, onun dizi dibinde egitim ve Ogretimini siirdiiriirken
bazist bu kadar sansli olmamaktaydilar. Bu sebeple peygamber ibadet Ogretiminde
sozden ¢ok bizzat yaparak, uygulayarak o6rnek olmaktaydi. Gériilen seyin 6grenmesi
kolay oldugu gibi ondaki ihtilaf s6z ile anlatimdan daha az vuku bulmaktadir. Onun i¢in
ibadetle ilgili hadislerin ¢ogunlugu fiilf siinnettir. Enes bin Malik’ten gelen miiselsel bir
hadiste Enes rivayetine su sekilde baslamaktaydi: “Ben size Ras@ilullah’in namaz
kildirmasi gibi namaz kildiracagim, bunda da bir noksanlik yoktur...”**® diyordu. Hz.
Muhammed, biitiin ¢aglar1 ve biitiin insanlig1 kapsayacak mesajlarini iletirken, 6zellikle
ilk muhataplarinin akil ve diisiincelerine, alg1 ve kabiliyetlerine gére mesajlarini iletme

gibi, oldukca zor bir sorumlulugun bilincinde hareket etmistir.*”

326 Ozer, Ozankaya, Toplumbilime Girig, Ankara Universitesi Siyasal Bilimler Fakiiltesi Yayinlari,
Ankara, 1979, s. 367.

327 Zalloglu, Merih, fletisim Nedir?, Cem Yaynlari, Istanbul, 1993, s. 251-253.

28 A’ Bessam, Abdullah b. Abdurrahman b. Salih, Teysir u-Allam, Daru’s-Sadr, Beyrut, 2000, c. I, s.
146.

32 Gormez, Mehmet, Siinnet ve Hadisin Anlasilmast ve Yorumlanmasinda Metodoloji Sorunu, Tiirkiye
Diyanet Vakf1 Yayinlari, Ankara, 2000, s. 301-303.

61



Hz. Peygamber toplumu alakadar eden konularda gelecek tepkileri g6z Oniinde
tutarak hareket etmistir. Kabe’yi yikip Hz. Ibrahim’in atti1 temeller iizerine yeniden
insa etmek istedigi halde, toplumun muhtemel tepkisini diisiinerek bundan vazgectigi**
anlagilmaktadir. Toplumun okuryazar olma diizeyini de diisiinerek: “Biz timmi bir
toplumuz; hesap kitap bilmeyiz. Ay bdyledir, boyledir ve boyledir, (bu sirada iki elini
biitiin parmaklariyla iki sefer carpmus, iiciincii carpista sag basparmagini yummustu)*!
sOziinde gormekteyiz. Burada o, ramazan aymn tespitinde o giiniin sartlarina gore
oldukga zor olan hesab1 degil de, ayin goriilmesini esas alarak, insanlarin algi, bilgi ve
kiiltiir seviyelerin gore tutum belirlemistir.”*> En giizel anlatim karsinin anladigi ve onu
seviyesine gore olan anlatimdir diyebiliriz. Eger Peygamber onlarin anlayamayacag bir

dil veya hesapla anlatmis olsaydi bu o toplu etkilemez ve degisim diye bir sey olmazdi.

Hz. Peygamber bir defasinda takarrup diisiincesiyle yaptigi isi daha sonra
kendisini 6rnek alacak toplumlara sikinti verecegi diisiincesiyle yapmamis olmay1
istemigtir. Toplumun temel degerleri sebebiyle tasidigi endiseyi su sekilde ifade
etmistir: “Ben bugiin K&be’nin i¢ine girdim, ama sonradan da, bunu yapmamis olmay1
istedim. Ciinkii benden sonra {immetimi yormus olmaktan korkuyorum’* sozleriyle
dile getirmistir. Nitekim giiniimiizde hac mevsiminde, Hacer-i Esved’i 6pmek igin
insanlar siirekli izdiham olusturup birbirine eziyet ettigi diisiiniildiin de peygamberin
toplumun 6zelliklerine nasil dikkat ettigi daha iyi anlagilmis olur. Sayet bu hadis
olmayip insanlar Kébe’ye girecek olsalardi daha iiziicii sonuglarin meydana gelmesi

icten bile degildi.

Hz. Peygamber veda haccinda karsisindaki muhtesem topluluga son tebliglerini
yapiyor ve dinin kemale erdigini anlatiyordu. Bu topluluga ha¢ menasikini uygulamali
olarak Ogretiyordu. Bu muhtesem Islam toplumunu sosyolojik ve psikolojik olarak
inceliyor dini 6grenmeye hazir olduguna kanatla getirerek veda hacci hutbesini irat
ediyordu. Sozlerine “Ey Insanlar! Soziimii dinleyin. Bilmem ama belki de bu seneden

sonra burada sizinle bir daha bulusamam...”*** diyerek tiim ilginin kendisi iizerine

% Buhari, a.g.e., 25/Hac, 42.

3! Miislim, 13/Siyam, 15.

332 Kardavi, Yusuf, Siinneti Anlamada Yontem, ter. Biinyamin Erul, Rey Yaymcilik, Kayseri, 1993, s.
270.

333 Tirmizi, a.g.e., 7/Hac, 45.

% Buti, a.g.e., s. 458.

62



toplayacak sozlerle basliyordu. Bu O’nun bir toplumu nasil etkiledigini ve nasil soziinii
tesirli hale getirdigini gosteren ibretlik bir Ornektir. Hz. Peygamber’in toplumu
etkilemeyi basarmasinin sirlarindan bir tanesi de bireylerle siirekli irtibatli olmasina

baglayabiliriz.

5- Insanlarla Her Firsatta letisim Kurmaya Cahsmasi

Giinliik hayatta belli bir sosyal ¢evrede yasayan insanlar, farkinda olarak veya
olmayarak birbirleriyle siirekli iletisim icindedirler. Iletisim kurmak icin belirli bir
davranig gosterme zorunlulugu olmadigi gibi, hi¢bir davranista bulunmamanin da

anlaml1 bir mesaj olusturdugu ifade edilmektedir.**

Hz. Peygamber de, cevresindeki insanlarla canl iletisim icinde olmus, yanina
gelene iyi davranmis, gelmeyenleri de ziyaret ederek, mesajimi ulagtirmaya gayret
etmistir. O, hi¢bir zaman insanlarin kendini dinleme ve kabul etme mecburiyeti i¢cinde
olduklan seklinde bir tavra girmemis, basta ilahi mesaji kabul etmeyenler olmak iizere,
herkesi ve her kesimi dolasarak gorevini ifa etmeye g¢alismistir. Onun panayirlar
dolagmas1 ve Taif’e gidisi de ilahi mesaji anlatma adina olmustur. Ayrica,
misafirperverlik ve misafire ikramda bulunma, gelmeyene gitme, iliskiyi kesmeme,
hasta ziyaretinde bulunma, cenazelere katilma onun giinliikk isleri ve tavsiyeleri

arasindadir.

Kur’an, “Sabah aksam Rablerinin rizasini dileyerek O’na yalvaranlarla beraber
sen de sabret. Diinya hayatinin giizelliklerini isteyerek gozlerini o kimselerden
ayirma.”*® Ayetiyle Cenabi Hak, Hz. Peygamberden fakir Miislimanlarla birlikte
olmasim istemistir. Yine Kur’an peygamberi anlatirken programi yogun bir insan
olmasina ragmen, fakirlere, misafirlere, akraba ve dostlarina yemek ikram eden onlara

cokca iyilikte bulunan bir insan olarak tasvir etmistir.*’

Hz. Peygamber her firsatta toplumla diyalog kurarak, ilahi mesajim1 anlatmaya
calistigim goriiyoruz. Nitekim peygamberligin ilk donemlerinde o, bir toplant1 tertip

ederek, aile mensuplarini yemege davet etmis, bu ikramini vesile yaparak yemek sonrasi

333 Ciiceloglu, a.g.e. , s. 20.
336 Kehf 18/28.
337 Ahzab 33/53.

63



misafirlerine Allah’in el¢isi oldugunu duyurmustu.”® Yine Yahudilerden kendisine
hizmet eden bir ¢cocuk vardi. Hastalaninca onun ziyaretine gitti. Basucuna oturdu ve bu
esnada onun Miisliman olmasim arzuladigini belirtti (yani Islam’m giizelliklerini
anlatti, tebligini yapt1) ve ¢ocuk Miisliiman oldu. Bu duruma sevinen Hz. Peygamber
sevincini “Onu, benim vesilemle atesten kurtaran Allah’a hamdolsun” sozleriyle dile
getirmistir.** Cabir’in yorumuna gore, Hz. Peygamber, disarida cgesitli amacglarla gelen
insanlar1, kalplerine tesir edip tebligi daha kolay benimsetme amaciyla mescitte

agirlamaktaydi.*

Kur’an’in “Puta tapanlardan biri sana sigimirsa, ona sigmma hakki tani; ta ki
Allah’in soziinii dinlesin. Sonra onu giiven i¢inde olacagi yere ulastir. Ciinkii onlar
bilgisiz bir topluluktur.”*' ayeti inkarcilarin ilahi mesaj1 dinleyebilmelerine ve onun
hayattaki pratigine dair ornekleri canli olarak bizzat gorebilmelerine firsat verilmesini
istemektedir. Mekke doneminde kendisine yapilan tiim eza ve iskenceler karsisinda Hz.
Peygamber pes etmiyor tebligine devam ediyordu. Hatta kendisine hakaret edenlerin
evlerine defalarca gidip tebligini yapiyordu. Bunun yaninda inanan insanlar i¢inde
bikmadan usanmadan dini anlatiyordu. Bu teblig icin mescit en ideal yerdi. islam’in
kalbi konumunda olmasi hasebiyle mescitte ibadetlere dair tebliglerin daha etkili olmasi
muhtemeldir. Nitekim namaz vakitlerini bilmedigini soyleyen bir yabanci Miisliiman’a
Hz. Peygamber, iki, giin yanlarinda kalip, kendileriyle birlikte namaz kilmasini
sOylemis; birinci giin namazlan ilk vaktinde, ikinci giin ise son vaktinde kilmis, sonugta
muhatabina, namaz vakitlerinin, gordiigii iki sinir arasindaki zaman dilimi oldugunu
sOylemistir.*** Hz. Peygamber bu sahabeyle birebir olarak iletisim kurmanin yaninda
ibadetin vaktini bizzat 6gretmistir. S6zlii egitimin zor oldugu noktada uygulamali egitim
metodunu kullandigim1 miisahede ediyoruz. Hz. Peygamber burada bilen bir sahabeden
konuyu anlatmasini talep edip ilgilenmeyebilirdi. Fakat yanlis bir durum bu sahabenin
gittigi yerde filiz verecek ve bu Islam’a mal edilecegi icin vakitleri bizzat dgretmeyi
tercih etmistir. Bu hususun yani sira birde Medine’ye gelen yabanci bir sahabeden sz

ediyoruz. Bu sahabeyle ilgilenilmemis olunsaydi en azindan iizgiin bir insan portresi

% Hamidullah, a.g.e. , s. 96-97.

33 Buhari, a.g.e. , 23/Cnaiz, 80.

340 Ebu Davut, a.g.e. , 19/ Imamet, 26.
31 Tevbe 9/6.

2 Miislim a.g.e. , 5/Mesacid, 176.

64



karsimiza c¢ikacag kesindi. Bir is yaparken kendimizi karsinin yerine koyup Oylece is
yapma, basarinin artmasina vesile olmaktadir. Simdi empati kurmanin 6nemine bir

bakalim.

6-Empati Kurarak Karsisindaki Kisileri Etkilemesi

Hz. Peygamber, bir etkileme sekli olarak insanlarla empati kurmus ve empati
kurmalarin1 tavsiye etmistir. Bizzat Allah (c.c) elgisini “Ey inananlar! Andolsun, size
kendi i¢inizden Oyle bir Peygamber gelmistir ki, sizin sikintiya ugramaniz ona ¢ok agir
gelir. O, size ¢ok diiskiin, inananlara cok sefkatli ve merhametlidir.”** seklinde tanitmis,
kendisine de, “Ben de sizin gibi bir insanim™** demesini emretmistir. Hz. Peygamber de
bir hadisinde inananlarin, birbirlerini ve karsilikli duygularim1 anlamaya c¢alismalarini
isteyerek: “Nefsim kudretinde olan Allah’a and olsun ki, bir kul kendisi i¢in istedigini
komsusu veya kardesi i¢in istemedikce tam iman etmis olamaz™* buyurmustur. Bu
sOzii ile o, kisinin kendisini bir baskasinin yerine koymasini ona gore degerlendirme
yapip insanlart anlamaya calismasi Ogiitlemistir. Bizlerde ibadetlerin anlatiminda da
en giizel davramig sekillerini benimseyip bize nasil davranilmasini istiyorsak karsiya
Oyle hitap etmemiz gerekmektedir. Kiriciliktan, tekfirden, asirn1 gitmekten uzak durup
karsimizdakilerin aklina hitap etmemiz gerektigini unutmamaliyiz. Bunun en giizel

ornegi yine Rasulii Ekremdir. Hz. Peygamber’in huzuruna bir giin bir geng¢ gelmisti ve:

“Ya Rasilallah, zina etmeme izin ver!” demisti. Hos olmayan bir istekle
karsilagsan sahabenin genel tavri genci susturmak, ona sinirlenmek ve onu ayiplamak
olurken Hz. Peygamber gayet sakin bir sekilde gence: “Bana yaklas” diyerek yanina
oturmasini istedi ve onunla konugmaya basladi:

-“Bir bagkasinin senin annenle zina etmesini ister misim?”
-“Hayr, istemem.”
-‘“Zaten hic¢ kimse annesiyle boyle bir sey yapilmasini istemez.”

-“Bir baskasinin senin kizinla zini etmesini ister misin?”’

-“Hayir ya Rastlallah, istemem.”

33 Tevbe 9/128.
344 Kehf 18/110.
35 Miislim, a.g.e. , 1/iman, 71.

65



-‘“Zaten hi¢ kimse kiziyla zina yapilmasini istemez.”

Daha sonra Hz. Peygamber, kiz kardesi, halasi ve teyzesi gibi yakinlariyla zina
edilmesine gonliiniin razi olup olmayacagmni sormus; gen¢ her defasinda “Hayir”
cevabimi vermisti.*** Hz. Peygamber gence yaptiZinin giinah oldugunu soyleyip
gonderme yerine empati kurdurup isin kotiiligiinii aklina yatirarak anlatma yolunu
secmistir. Oyle anlasiliyor ki, her insan icin s6z konusu olabilecek dogal bir duygunun
baskist altinda kalan bir geng, adeta “ben sehevi duygularima engel olamiyorum” der
gibi, soziinii Peygamber’e iletmis; ondan bir ¢6ziim istemistir. Gencin bu yaklagimini,
oradaki insanlar hos karsilamasa da Hz. Peygamber onu dizinin dibine almis, sorulariyla
o genci diger insanlarin yerine koyarak aklina hitap etmistir. Empati yontemini iyi bilen
Hz. Peygamber, gencin hatasin1 kavramasini saglamis; elini gencin omzuna koyarak,
bunlar tabii duygulardir, boyle seyler olur dercesine sefkatli bir baba gibi, “Allah’1m!
Bunun giinahim affet; kalbini temizle ve organlariyla giinah islemekten koru™**’ diyerek
ona dua etmistir. Bu yaklasimiyla Hz. Peygamber duygularinda samimi olan bu genci
onure ederek, rencide edilmesini dnlemistir. Bu arada dinin yasak ettigi bir davranis1 da

hem o gence, hem de orada bulunan tiim topluma 6gretmistir.

Empati karsiy1 daha iyi ve rahat anlama yontemidir. Isine sevdali davasim
duyurmay: ilke edinen her tebligcinin uygulamasi gereken bir yontemdir. Isi kestirip
atmadan, statiiyii kullanmadan karsiy1 severek ona ilgi gostererek bir i yapmaktir

diyebiliriz. Empati kurabilmenin en 6nemli sirr1 insan1 ve isi sevmektir.

7-insan Sevgisini On Plana Cikarmasi ve Kibar ifadelerle Hitap Etmesi

[slam’in temel diisturlarinda bir tanesi de insanlarin birbirlerini sevmeleri,
birbirlerine saygi duymalar1 ve birbirleriyle kibar ifadelerle konusmalaridir. Nitekim
Kur’an’da davet ve tebligin usulii hakkinda bazi ayetler bulunmaktadir. “Rasuliim!
Rabb’inin yoluna hikmet ve giizel 6giitle cagir ve onlarla en giizel sekilde miicadele
et...**® Allah’in bizzat bu is icin gorevlendirdigi peygamberler de aym yumusak iislubu
takip etmisler ve bu metotla kisa zamanda toplumsal degismeyi saglayabilmislerdir.

Hicbir zaman onlarin bu faaliyetlerinde cebr, siddet ve tehdit yer almamistir. Mesela,

¢ Ahmed b. Hanbel, a.g.e. , c. V, s. 256-257.
7 Buhari, a.g.e., 64/Magazi, 56.
38 Nahl, 16/125.

66



kiifrii ve zulmii ile meshur olmus Firavun’a bile yumusak ifade kullanilmasinmi bizzat

Cenab1 Hak istemistir.>*

Hz. Muhammed’in birazcik sert davramiglarini bizzat Cenabi Hak uyarmigstir.®°
Gorevinin sadece 6giit vermek oldugunu kendisine acik¢a bildirmistir.® Ciinkii tehdit
altinda olusan inancin ideal ve sihhatli bir iman oldugu iddia edilemez. Tabiatiyla cebr
ve tehditle kabul ettirilen inkarin bir degeri olmadigi gibi baski yaparak olusturulan

imaninda bir anlami yoktur.>*

Hz. Peygamber, ibadetleri benimsetmenin bir yolunun da sevgi ve kibarlik
metodunun 6ne cikartilmast oldugunu iyi biliyordu. Kur’an da bu temay: etkili bir
sekilde dile getirmistir. ““... Eger Allah’1 seviyorsaniz bana uyun ki, Allah da sizi sevsin
ve giinahlarinizi bagislasin...”** Bu sevgide Allah Rasuliinii 6ne ¢cikarmak Allah’mn bir
emridir. Bunu Kuran su sekilde anlatmaktadir. “Ne Medine halkinin, ne de onlarin
cevresinde bulunan bedevi Araplarin, Allah’in elgisinden geri kalmalar1 ve onun

canindan Once kendi canlarinin kaygisina diismeleri, onlara yakismaz...”***

Hz. Peygamber de, insanlarin kendisine ve birbirlerine karsi sevgi ve ilgi
duymalar1 geregini zaman zaman dile getirmistir. Ornegin O, Peygamber sevgisinin
imandan oldugunu isaret ederek ; “Sizden biriniz beni annesinden, babasindan, ¢oluk-
cocugundan ve biitiin insanlardan daha cok sevmedik¢e iman etmis olamaz**
buyurmustur. Bu sevginin tesis edilmesinden sonra seven ve sevilen agisindan iletisim
daha rahat olacagindan, bir seyi benimsetilmesindeki bagsarida daha yiiksege ¢ekilmis
olur. Bunu Hz. Peygamber soyle ifade etmistir: “Sizden biri, bir bagkasin1 sevdiginde
onu bu sevgisinden haberdar etsin*** buyuran Hz. Peygamber, bir giin Muaz b. Cebel’in
elinde tutarak: “Ey Muaz, vallahi ben seni severim...”demistir. Diger bir soziinde ise:
“Canim, kudret elinde olan Allah’a yemin erdim ki, sizler iman etmedikce cennete

giremezsiniz. Birbirinizi sevmedik¢ce de iman etmis olmazsiniz. Yaptiginiz takdirde

349 Taha, 20/43-44.

30 Ali-imran, 3/159; Abese, 80/1-10.
1 Gasiye, 21/22.

2 Giines, Abdurrahman, a.g.m., s. 93.
353 Al-i Imran, 3/31.

334 Tevbe, 9/120.

355 Buhari, a.g.e. , 2/Iman, 8.

¢ Ebu Davud, a.g.e. , 35/Edep, 122.

67



birbirinizi seveceginiz bir sey soyleyeyim mi? Aranizda selami yayimiz’ ¥ buyurmustur.
Kendisi de kiiciik biiyilk herkesi sevgi cemberinde toplamis ve sevgi yumagi
olusturmustur. Enes, Rasuliillah’in bu yoniinii soyle anlatmaktadir: Medineli
cocuklardan biri gelip Peygamberin elini tutacak olsa Rasuliillah, onun istedigi yere

kadar elini elinden ¢ikarmaz, onunla gezerdi.*®

Hz. Peygamber, sevgi ve tasada goniil birligi yaptig1 arkadaslariyla yakindan
ilgilenmis, onlarin da birbirlerine aym sekilde ilgi duyup kenetlenmesini istemistir. Bu
durum Islam tarihinde esine rastlanilmayan bir sahabe toplulugu birakmustir. Onu
canlarindan cok seven bu topluluk onun her soziinii emir bilip ona gore hareket

etmislerdir.

8-Insanlarm Akil ve Duygularma Hitap Etmesi

Hz. Peygamberin onemli iletisim ilkelerinden biri olan ve bu sayede insanlari
aligkanliklarindan kolayca uzaklastirmayr basardigi ilkelerinden biri akla hitap
etmesidir. “Bilgi edinmeye yarayan giic” ve “bu gii¢ ile elde edilen bilgi”™** olarak
tanimlanan akil, bir yoniiyle de dinen sorumlu olmanin esasim teskil etmektedir.
Kur’an’da “Biz bu misalleri insanlara anlatiyoruz ama onlari, bilenlerden bagkasi
diisiiniip anlamaz™® buyurarak bunu ancak diisiinenlerin anlayabilecegine dikkat
cekmistir. Allah’in ayetlerini ac¢iklamasindaki amacta insanlarin akletmesi icindir.*

Kur’an’1n bir¢ok ayetinde akla ve diisiime giiciine dikkat cekmistir.

Hz. Muhammed’in davetinin en 6nemli mihenk taslarindan biride akla hitap
etmesidir. Bir seferinde bir sahabe “Ey Allah’in elgisi! Birimiz sehevi arzusunu
giderince bundan sevap alir m1?” diye sormustu. Hz. Peygamberde cevaben: “Bir insan
cinsel egilimlerini haram yollarla giderse bu davranisindan dolay1 giinah alir mi?
(Zimnen giinah vardir) O halde helal yollarla giderildiginde de sevap vardir*®
buyurmus, hatalardan uzak, olumlu her bir davranis i¢in sevap olacagini ima etmistir.

Anlatimi 6rneklendirmek ve akla hitap etmek anlatilanin kolay anlamasim sagladig gibi

7 Miislim, a.g.e. , 1/iman, 93.

358 Muhammed Er Ravi, Cihansumul Islam Devleti, terc. Ibrahim Sarmus, Uysal Kitapevi, Konya 1979,
s. 211.

359 Hayri Bolay, Siileyman, “Akil”, Islam Ansiklopedisi, T.D.V.Y., c.II, s. 238

30 Ankebut 29/43.

31 Bakara 2/242.

%2 Miislim, a.g.e. , 12/Zekat, 53.

68



severek uygulamasimna da sebep olmaktadir. Hz. Peygambere bir giin “Bir adam;
Ramazanda tutamadig giinlerin orucunu nasil kaza edecegini sormus ve ‘Aralikli olarak
tutmam bana yeterli olur mu?’ demisti. Peygamber (s.a.v.): ‘Senin baskasina borcun
olsa ve onu bir dirhem iki dirhem gibi taksitlerle 6desen, alacakli bunu senden Kabul
eder mi?” buyurdu. Bu kimse ‘evet’ dedi. Bunun iizerine Peygamber (s.a.v.): ‘Allah
hakkindan vazge¢cmeye ve kabul etmeye daha layiktir’ buyurdu.”®  Bu olay
Peygamberin karsiya hitap ederken bireyin anlayacagi en basit Orneklerle nasil

acikladigini bize anlatmaktadir.

Hz. Peygamber biiyiiklere boyle hitap ettigi gibi kiigiiklere de ayn1 yumusaklikla
ve akillarina hitap ederdi. Rafi b. Amr, hurmalan taslayan yaramaz bir cocuktur. Bir
giin tekrar bir bahgeyi taslarken sahibi yakalar ve Peygamber’in huzuruna Rafi’yi
getirir. Hz. Peygamber “Hurma agaclarini neden tasliyorsun yavrucugum?” sorusuna,
Rafi mahgup bir sekilde “A¢ idim Ya Resulallah ! Yemek icin...” cevabim verir. Hz.
Peygamber, “Bir daha agaclari taslama yavrum. Ama istersen agaglarin altina
diisenlerden alip yiyebilirsin” der ve sonra basimi oksayarak “Allah’im! Bu yavrunun
karnim sen doyur” diye dua eder.** Cocugun dahi aklina hitap ederek olayin yanlishigim
anlatmasi yan sira ¢oziim yolunu da gostermesi iletisim ilkesi agisindan ¢ok 6nemlidir.
Bugiiniin kiigiikleri yarimin biiyiikleri olan c¢ocuklarimiza nasil sevgi ilgi ve laka

gosterecegimizi Hz. Peygamber’den 6grenmeliyiz.*®

Hz. Peygamber insanlara hitap ederken samimi bir sekilde ve i¢ten davraniyordu.
Bu karsiya olumlu bir izlenim birakiyor akabinde aklen kabullenecegi oOrnekleri
duyunca tereddiitsiiz onayliyorlardi. Yeni dinin topluma benimsetilmesindeki en biiyiik
sikint1 gecmisten ve aliskanliklarindan farkli olmasidir. Eger orijinal olmasa bu sikinti
olmazdi. Ge¢misten farklida olmazdi. Bu sebeple yeni din ve yeni insan modeli orijinal

olmaliydi. Bu dzgiinliige bir bakalim.

%3 Darakutni, a.g.e., 1I/194; Serahsi, a.g.e., c. I1, s. 115.

364 1bn Mace, a.g.e., Ticeret 67.

365 Mehmet Emin, Ay, Hz. Peygamber (sav) ve Cocuklar, Diyanet Tlmi Dergi, Peygamberimiz Hz.
Muhammed (SAV) Ozel Say1, Ankara, 2000, s. 160-179.

69



9-Dinin ve Miisliiman’in Ozgiin Olmasi

Sozlii anlatimdan daha ¢ok Hz. Peygamberin kisiligi, yaymaya calistign degerleri
bizzat sahsinda temsil edisi, her tiirlii yapmacik ve rolden uzak samimi yasantisi, goniil
alict tutum ve davranislar1 insanlar1 etkilemistir. Hz. Muhammed, bir Peygamber olarak
hep aksiyoner olmus, insanlar1 iyiye yonlendirmis, hos olmayan egilimleri 6nlemeye
caligsarak, iyi olanlarin yapilmasini saglamistir. Yine o, ¢evresindeki kisilerin silik
sahsiyetli degil, aksiyoner ve bilingli kisilerden olmasi icin ¢aba harcamistir. Bu arada,
baska kiiltiirlerin olumsuz etkisini azaltarak, kendi orijinal modelini olusturmaya gayret
etmistir. Nitekim onun siinnet olarak algilanan 6rnek davranislarinin yeni ve orijinal bir

ozellik tasimasi gerektigi ifade edilmektedir.**

Bilindigi gibi insanin bir 6zelligi de taklitci olmasidir. Bu husus Kur’an’da da
vurgulanmaktadir: “Onlara ‘Allah’in indirdigine ve Resule (itaate) gelin!’ dense,
Babalarimiz1 iizerinde buldugumuz sey bize yeter! derler. Babalar hicbir sey bilmeyen,
dogru yolu bulamayan kimseler olsa da m1?”*¥’ Ayette inkarcilarin kinanan bu taklitci
tutumuna karsilik Allah, inananlara hitap ederek: “Ey inananlar, siz kendinize bakin, siz
dogru yolda oldugunuz takdirde sapan kimse size zarar veremez...”**® buyurmustur. Hz.
Peygamber de asil 6rnek alinacak olani, imanin bir pargasi ve geregi olarak gostermistir
ki, Kur’an’in su ayetini bu baglamda degerlendirmek gerekir:**® “De ki: ‘Eger Allah’1
seviyorsaniz bana uyun ki Allah da sizi sevsin ve giinahlariniz1 bagislasin. Allah

bagislayan, esirgeyendir.”*”

Orijinal olma, 6rnek ve model bir toplum olusturma Hz. Peygamberin 6zellikle
iizerinde durdugu bir nokta olmustur. Ezan’1n baglangicinda yapilan tartismalar bizi bu
kanaate gotiirmektedir. Medine de Islam toplumunun olusma esnasinda namaz
vakitlerini belirleme ve camide toplanmaya yarayan bir isaret yoktu. Namaz bazen
erken kilmmiyor, bazen geciktiriliyordu. Hz. Peygamber ashabina vakti anlayacaklar bir
isaret konusunda damsti. Bazilar1 “Bir bayrak dikelim. Insanlar onu goriince birbirine

haber versin.” dediler. Bu Rasuliillah’in hosuna gitmedi. Bazilar1 ¢an c¢almayi teklif

% Gormez, a.g.e. , s. 222.
367 Maide 5/104.

368 Maide 5/105.

% Canan, a.g.e. , s. 37.
370 Ali imran 3/31.

70



ettiler. Rasuliillah, Hiristiyanlara ait oldugu i¢in bunu da c¢irkin gordii. Bazilar1 boru
iiflemeyi teklif ettiler. Rasuliillah, bunu da Yahudiler yiiziinden begenmedi. Bazilar ise
borazan calmayi teklif ettiler. Rasuliillah, bunu da Mecusiler i¢in oldugundan istemedi.
Her hangi bir sey iizerinde uzlasamadan dagildilar. Abdullah b. Zeyd b. Abd-i Rabbih
el-Ensari gece riiyasinda gordiigii bu giinkii ezan1 peygambere haber vermis ve ayni
rilyanin cesitli sahabelerce de goriilmesi iizerine karara baglanmistir.””* Sayet bu orijinal
ezana hiikmedilmeseydi bu giiniin yeri ve ithal oryantalistlerin hangi iddialarla
karsimiza c¢ikacaklarim1 kimse tahmin edemez. Hz. Peygamber Miisliman’a ait bir
sahsiyet modeli olusturmaya ¢alisirken bir yandan da Islam’a ait orijinal bir hayat

sistemi ortaya koymustur.

Hz. Peygamber goriiniiste bile olsa, baskalarinin model alinmasini hosg
bulmamistir. Ornegin, Mekke’de iken onun sac modeli Mekkeli miisriklerden farkls,
Medine’deki sa¢ modeli ise, orada egemen olan Yahudi kiiltiiriiniin sa¢ modelinden
farkli olmustur. Boylelikle O, Miisliimanlarin Miisliiman olmayan unsurlarla birlikte
yasadiklar1 bir toplumda bir “kimlik bilinci” gelistirmek istemis, kendi degerlerine
giiveni olan her toplumda oldugu gibi, yeni olusturdugu Miisliiman toplumun iiyelerinin
birbirini taniyacag kiiltiirel degerleri benimsetme gayreti i¢inde olmustur.””” Bunu her
alanda uygulamistir. Bu seving siirurdan tutunda yas ve tasaya kadar her alanda
orijinaliteye onem vermistir. “Resuliillah Medine’ye gelince Medinelilerin eglendikleri
iki giinii vardi. Hz. Peygamber, bu iki giin nedir diye sordu. Soyle cevap verildi.
Cahiliye doneminde bizler bu iki giinde eglenirdik. Bunun {iizerine soyle cevap verdi:
Allah o iki giin yerine size bunlardan daha hayirlisim vermistir. Biri Kurban bayramu,
digeri Ramazan bayramdir.”*” Soziiyle eglenme zamanlarimi da yeni dine gore
sekillendirmistir. Hz. Peygamber yas anlayisim da kokten degistirmistir. Sa¢ bas

yolmayi, bir daha evlenmemeyi, uzun siire yas tutmay1 vs. yasaklamigtir.

Hz. Peygamber, arkadaslarini sahsiyetli ve onurlu bir yasama yonlendiren
sahsiyetlice tutum ve davranis gelistiren, seref ve haysiyetini koruyan, yerine gore de

sabirli ve tahammiilli olmasim bilen vefali bir arkadas g¢evresi olusturmus, dini

37! Ahmet b. Hanbel, a.g.e., IV/43.

372 Mustafa, Islamoglu, U¢ Muhammed, Denge Yayinlari, Istanbul, 2000, s. 237-238.

373 Zuhayli, Vehbe, Islam Fikli Ansiklopedisi, Risale Yayinlari, terc. Ahmet Efe, Besir Eryarsoy, H.
Fehmi Ulus, Abdiirrahim Ural, Yunus Vehbi Yavuz, Nurettin Yildiz, Istanbul, 1990, c. I1, s. 452.

71



pratikleri bu insanlarla birlikte tiim topluma Ogretmistir. Hz. Peygamber, dinin 6zgiin
olmasina onem verdigi kadar insanlar arasinda iyi bir uyumun olmasina da 6zen
gostermekteydi. Bu uyumun olugmasinda ana etken sevilen ortak noktalar belirleyip
cogaltmaktan gecmektedir. Ayriliklar ve zitliklar ne kadar ¢ok olursa diismanlik ve kin
o nispette artar. Bu sebeple ortak alan bulma ¢abasi her zaman aranmistir. Bu noktaya

goz atalim.

10-Ortak Degerleri On Plana Cikarmasi

Hz. Peygamber, iyi bir iletisim kurabilmek icin, bir ilke olarak insanlarla ortak
noktalarda bulugsma cabasi icinde olmustur. O, daha ©Once gelmis peygamberler
silsilesinin devami olarak kendisini farkli bir konumda gérmemis ve peygamberler
arasinda bir aymrim yapmamistir.”’* Hatta o, oncekilere iman etmekle kalmamuis, birini
digerinden {istiin tutmay1 da reddetmistir.”> Bir Kur'an ifadesi olarak “Ehl-i kitap”
iizerinde 1srarla duran Hz. Peygamber, Yahudi ve Hiristiyanlari, Allah’in birligi

formiiliiyle Islam adi altinda birlestirmeyi {imit etmistir.’’*

Bu konu ile ilgili olarak Kur'an'da: “De ki: Ey Kitap ehli, bizim ve sizin aranizda
esit olan bir kelimeye gelin: Yalniz Allah’a tapalim, O’na higbir seyi ortak kosmayalim;
birimiz, digerini Allah’tan baska tanr edinmesin. Eger yiiz cevirirlerse: Sahit olun, biz
Miisliimanlariz deyin.” “I¢lerinden zulmedenleri haric, Kitap ehliyle ancak en giizel
tarzda miicadele edin ve Bize indirilene de, size indirilene de inandik. Tanrimiz ve
tanriniz birdir ve biz O’na teslim olanlariz deyin”*”® buyrulmus ve boyle temel bir ortak
referans cercevesinde bulusulmasi istenmistir. Hz. Peygamber, ehl-i kitapla iletisimini,
s0z konusu oOneriler dogrultusunda ortak deger ve inan¢ temeli iizerine kurulu
diyaloglarla gerceklestirmistir. Bu diyaloglar onun bu insanlara ibadetleri anlatmasinda
yardimc1 olmaktaydi. Ehl-i Kitaba mensup insanlar hi¢ ¢ekinmeden sorularini getirip
sormaktaydilar. O tiim igtenligi ile onlara yaklagsmakta ve ortak noktalar1 her ortamda
zikretmekteydi. Islamla sereflenen Ehli Kitap mensuplarinin da rencide olup iiziilmesine
miisaade etmezdi. Mesela bir giin Safiyye Validemizin iiziildiigiinii gormiistii.

Hanimlarindan Hafsa’nin kendisine Yahudi kiz1 dedigi i¢in iiziilip agladigl bir esnada

374 Bakara 2/285.

35 Miislim, 43/Fedail, 159.
76 Canan. a.g.e. , s. 148-149.
377 Al-i Imran 3/64.

378 Ankebut 29/46.

72



Safiye: O, bu durumu Allah Resilii'ne aktarmis ve {ziintiisiinii dile getirmisti.
Efendimiz de (s.a.s.) onu soyle teselli etmisti:“Bir daha sana bdyle bir sey diyecek
olurlarsa, sen de onlara su cevabi ver: ‘Benim babam Hz. Harun, amcam Hz. Musa,
kocam da gordiigiiniiz gibi Hz. Muhammed Mustafa’dir. Siz bana karsi neyinizle

Oviinliyorsunuz?” de diye buyurdular.’”

Ortak noktalan belirlemede sadece kitap ehli ile yetinmemis bunu imkan buldugu
tim ortamlarda yapmaya calismistir. Nitekim Hz. Peygamber hicretin VI.senesinde
ctkmis oldugu umre yolculuguna engel olmaya calisan Mekkelilerle antlasma yapmaya
calismigtir. Bu antlasmanin daha hizli ve miimkiin olmasi i¢cin Mekke de akrabalari
bulunan Hz. Osman el¢i olarak secilmistir.®® Hz. Osman’1n elci olarak secilmesindeki
ama¢ Mekke’liler ile ortak bir isimde anlasma gayesidir. Boylelikle uzlagma imkani
olusacak ve kan dokiilmeyecekti. Bu Hz. Peygamberin baris yanlis1 olusuna ve her
imkanda ortak noktalar1 g6z Oniine sererek ortak noktada bulugsma amacinda oldugunun

en bariz 6rnegidir.

Bu ortak noktalar1 zikretme ile Islam’a giren kitap ehli olanlarin kinanmasin
onlemek hem de heniiz aralarinda bulunan Yahudi ve Hiristiyanlarn bir arada yasama

tecriibesini daimi kilma gayesi giidityordu. Medine vesikasi da bunun delilidir.**"!

11-Diyalog Ortamina Siireklilik Kazandirma Calismasi

Hz. Peygamber, etkili bir iletisim i¢in insanlarla siirekli diyalog ortami
olusturmaya gayret etmistir. Agir sartlarina ragmen, Hudeybiye sozlesmesini kabul
ederek baris ortami saglama girisimi, onun bu yonii hakkindaki kanaatimizi

giiclendirmektedir.

Nitekim Kur’an’da da “...Onlar size diiriist davrandikca, sizde onlara diiriist
davranin...”** ayetiyle Hudeybiye antlagmasi ile olusan baris atmosferinin ve diyalogun
korunmas1 Onerilmistir. Buna gore Hz. Peygamber, Hz. Omer’in antlasma aleyhine

yaptig1 itirazlara aldirmamis, kendisine siginan Ebu Cendel’i miisliiman olmasina

37 Tirmizi, Menakib 63; ibn Sad, a.g.e., VIII/127.

380 Ali Riza, Temel, Harp mi Sulh mu?, Istanbul, 1988, s. 30.

381 [smail Hakki, Atgeken, Asr-1 Saadet’te Yahudilerle Iligkilere Genel Bir Bakus, Diyanet Ilmi Dergi,
Peygamberimiz Hz. Muhammed (SAV) Ozel Say1, Ankara, 2000, s. 433-453.

32 Tevbe 9/7.

73



ragmen antlasmaya konulan bir madde geregi, Mekke’liler adina orada bulunan babasi
Siitheyl’e istemeyerek de olsa teslim ederek antlagsma ve diyaloga olan taraftarligim

gostermistir.’®

Sonugta Hudeybiye baris antlagsmasi, Mekke’liler ve onlarla birlikte hareket eden
kabilelerle 10 yi1l savas dahil herhangi bir problemin yasanmayacagi anlamina
gelmekteydi. Hz. Peygamber bu dénemde amacina ve misyonuna uygun bir sekilde
iletisim calismalarinda bulunabilecek durumdaki arkadaslarindan bir kismini cesitli
yerlere gondermistir. Yine Medine disindan gelen insanlarla daha rahat ve gailesiz bir
ortamda goriisme imkani bulmus, siiregelen diyalog ortami sayesinde olusan olumlu
havanm etkisiyle insanlar grup grup Islam’a girmislerdir.®* Bu siire¢ Kur’an’da “Ve
insanlarin dalga dalga Allah’in dinine girdiklerini gordiigiin zaman™™* ayetiyle

anlatilmistir.

Yine Kur’an’da tartisma ve kavgadan uzak, diyaloga acik davramislar oviilerek
“...Bar1g daima iyidir...”** buyrulmus, diisman toplumlardan gelecek baris teklifi icin de
“Eger onlar barisa yanasirlarsa sen de yanas ve Allah’a dayan, ¢iinkii O, isitendir,
bilendir* ayetiyle baris ve diyalog oOnerilmistir. Bu yolla insani iliskileri ilerletip

kalplerinin Islam’a 1sinmasina calisilip ondan sonra hiikiimler vazedilmelidir.

12-Mesajim Yaymak Icin Cevresindeki insanlara Sorumluluk Vermesi

Hz. Peygamberin iletisim ilkelerinden biri de, cevresindeki insanlar1 ortak bir
sorumluluk altina davet etmesidir. Bu tutumuna iliskin bir 6rnegi Veda Hutbesinde
gormekteyiz. Bu hutbesinde Hz. Peygamber “Sizden burada bulunanlar sozlerimi
burada bulunmayanlara ulastirsin. Belki burada bulunan, kendinden daha anlayisli ve
sozlerimi daha iyi muhafaza edecek birine ulastirr™® diye hitap etmistir. Hz.
Peygamber bir defasinda da: “Benim soziimii duyan, ezberleyen ve isittigi gibi
kendinden sonrakilere ulagtiram1 Allah nurlara gark etsin. Kendinden daha anlayish

olanlara ilim tasiyan nice insanlar vardir. Niceleri de alim olmadiklart halde ilim

3% Hamidullah, a.g.e. , c. 1, s. 279,282.

¥ Ali, Mevlana Muhammed, Peygamberin Hayati, terc. Ali Genceli, Nur Yayinlari, Ankara, ty , s.
245-251.

385 Nasr 110/2.

386 Nisa 4/128.

37 Enfal 8/61.

388 Buhari, 3/Ilim, 9.

74



tasirlar’™® buyurarak, mesajinin bagkalarina iletilmesini temenni ettigi duasiyla insanlari

etkileyebilmistir.

Hz. Peygamber mesajinin yayilmasinda oldugu gibi, o mesajin dejenere olmadan
korunmasi i¢in ¢evresindeki insanlara sorumluluk vermistir. Ciinkii bir seyi sahiplenme,
Oziimseme ancak kendinden bir seyler katmakla olur. Kisi ¢caba harcamadan kazandigi
hicbir seyin kadir ve kiymetini geregi gibi bilemez. Mesajin yayilirken bozulmamasini,
mesajina yalan haber karistirilmasini hos, bulmayarak soéyle buyurmustur: “Benim
adima sOylenmis bir yalan, bir baskasinin adina sdylenen yalan gibi degildir. Bile bile
benim adima yalan uyduran kisi cehennemdeki yerine hazirlansin.”** Bir diger soziinde
de, mesajini iceren bilgileri gizleyenler icin: “Kendisinden sorulan bir bilgiyi, gizleyen
ve onu insanlara ulastirmayan kisiye kiyamet giinii atesten gem vurulur,”*' buyur-
mustur. Bunlar adeta beddua gibi bir temenniyi yansitmakta ve inananlari Islam’1 teblig

ve iletisim amacina yonelik ortak bir sorumluluga ¢agirmaktadir.

Bazen yapilan nasihatleri dinlemis ve mesajinin yayilmasinda onlardan istifadeyi
maksimum diizeyde tutmustur. Hudeybiye miisalahasimin yapildigi yil Miisliimanlar
umre igin niyetlenmigler, ihrama girerek kurban kesmek icin hazirlik yapmislardi.
Biitiin bu hazirliklara ragmen miisrikler Miisliimanlar1 Mekke’ye sokmamiglar ve Hz.
Peygamber ile bir anlagsma yapmislardi. Anlasma Miisliimanlarin aleyhine bir takim
maddeler ihtiva etmesi yani sira bu yil umreye izin vermiyordu. Anlasma imzalanip
bitmesine ragmen Miisliimanlar bunu iglerine sindiremiyorlardi. Hz. Peygamber:
“Kalkin, kurbanlarimiz1 kesin, tras olun ve ihramdan ¢ikin” demesine ve ii¢ defa tekrar
etmesine ragmen bunu kimse yapmiyordu. Bu duruma Resuliillah cok iiziildiigii sirada
yanmna hammlarindan Ummii Seleme geldi. “Ya Resulellah, disar1 cik, kimse ile
konusmadan kurbanini kes, sonra birini ¢agirarak tras ol ve ihramdan ¢ik” dedi. Hz.
Peygamber de onun bu dedigini yapti. Bunu géren ashap birer birer boyle yaparak
ihramdan ¢iktilar.**> Hz. Peygamber yaptig1 islerde istisare yapmay1 sever ve dogru

buldugu goriisleri kabul ederdi. Onu uygulardi. Ummii Seleme’nin tavafuk ettigi bu

3% Ebu Davut, 24/flim, 10.

30 Buhari, 23/Ceniiz, 34.

31 Ebu Davut, 24/flim, 9.

32 Buhari, Suriit, 15. Varol, M. Bahaiiddin, Hz. Muhammed (SAV)’in Ailesi ve Yakin Akrabalar Ile
liskileri, Diyanet fImi Dergi, Peygamberimiz Hz. Muhammed (SAV) Ozel Sayi, Ankara, 2000, s.
149-160.

75



goriigiinii uyguladi ve mesajimi yaymada Onemli olan dogrularin sdylenmesi ve
yapilmasi oldugunu tiim iimmete gostermis oluyordu. Bu dogru kimden ve nasil ¢ikarsa
ciksin 6nemli olan onun icerigidir. Mesajin iletilmesi her zaman somut olmamis bazen

sembolik anlatimlarla da bu mesaj duyurulmaya ¢alisilmistir.

13- Sembolik Anlatimlarla Mesajina Dikkat Cekmesi

Hz. Peygamber iletisimde cesitli sembollerden de faydalanmistir. Dinlerde
kisilerin c¢evrelerini tamimlamalarina ve hislerini ifade etmelerine yardimci olan bir
inang, sembol ve degerler yapist vardir. Din, kullandigi c¢esitli sembolik ifade

bicimleriyle inananlarin1 motive eder ve toplum hayatinda sembollerle belirginlestirir.

Hz. Peygamber de cevresindekilere zaman zaman sembolik anlatimda
bulunmustur. Ornegin o, renkleri motive edici birer sembol olarak kullanmis ve bir
duasinda: “Allah’1m beni hatalardan beyaz elbisenin kirden temizlendigi gibi temizle***
buyurmustur. Beyaz rengin saflifi, dogallifi ve temizligi sembolize -ettigini
sOyleyebiliriz. Beyaza karsit olarak, felaket ve kotiiliigii, saklanmasi gereken gizli
hisleri sembolize eden kara renk ise, Kur’an’in bir ayetinde: “Onlardan birine kiz
(¢cocugu oldugu) miijdelendigi zaman i¢i Ofkeyle dolarak yiizii kapkara kesilir.
Kendisine verilen miijdenin kotiiliigiinden dolay1 kavminden gizlenir. (Simdi ne yapsin)
onu, asagilik duygusu i¢inde yaninda mu tutsun, yoksa topraga mi gomsiin! Bak ne kotii
hiikiim veriyorlar!”** seklinde vurgulanmistir. Bu ayet, ruhsal kirliligin, kétii ve gizli
diisiincenin kapkara bir sekilde yiize yansimasini sembolize etmektedir. Kur’an’da
bagka bir ayette, beyaz ve siyahin giindiiziin aydinligim ve gecenin karanligini**

sembolize ettigi goriillmektedir.

Sembolik anlatinin bir tarz1 da tesbih sanatidir. Tesbih, 6rnegin akilda kalmasina
ve daha iyi anlasilmasina yardimci olur. Cenab1 Hak miinafiklarin &zelliklerini
Kur’an’in giris ayetlerinde anlattiktan sonra durumlarin1 ve kisiliklerini Miislimanlar
daha iyi anlamalar i¢in Orneklerle soyle tasvir etmektedir. “Onlarin durumu, gokten
yogun karanlik i¢inde gok giiriiltiisii ve simsekle saganak halinde bosanan yagmura

tutulmus kimselerin durumu gibidir. Oliim, korkusuyla, yildirrm seslerinden

33 Buhari, 10/Ezan, 89.
34 Nahl 16/58-59.
35 Bakara 2/187.

76



parmaklarini kulaklarina tikarlar. Oysa Allah, kafirleri cepegevre kusatmigtir.”*¢ Kafirin
hangi hal i¢inde oldugunu bu ayetten daha giizel tasvir edip sembollestirecek baska bir
s6z bulunabilir mi? Kesinlikle hayir. Yine Iman nur ise imansizlik asagilik bir
durumdur. Iman edenler bunun farkinda olup yilandan korkar gibi imansizliktan
kagcmalari igin Allah imansizlig1 soyle tasvir etmistir. “Ey Iman edenler! Allah’a ortak

kosanlar ancak bir pislikten ibarettir...”

Bu ve benzeri anlatimlar muhatabin zihninde yer etmekte ve muhatap oalay1 daha
iyi idrak etmektedir. Bu anlatimlar karsisinda gocunanlar bu 6rnekle Allah neyi murat
etmis ki derler. Iman edenler ise boyle 6rneklerle imanlarini kat kat ziyadelestirirler.*
Hz. Peygamber bu metodu kullanmasinin yaninda, gelecek tepkilere karsi da her zaman

hazirlikli olmustur. Bu tepkileri aklini kullanarak defetmistir.

14-0lumsuz Tepkilere Kars1 Sabir ve Tahammiil Gostermesi

Hz. Muhammed iletisim siirecinde ve ibadetleri benimsetme stratejisinde
karsilastigi yalan, iftira, alay, tuzak, tehdit ve su-i kast gibi olumsuz tepki ve
engellemelere karsi sabirli ve tahammiillii olmasim bilmistir. Zira Allah, Elgisinden
sahsimna yonelik kotiiliikklere ayniyla karsihlk  vermemesini;  bilakis  Onceki
peygamberlerin yaptigi gibi sabirli olmasim isteyerek, “O halde sen de,
peygamberlerden azim (ve irade) sahiplerinin sabrettigi gibi sabret. Onlar icin acele
etme; onlar, tehdit edildikleri azab1 gordiikleri giin, sanki giindiiziin sadece bir saati
kadar (diinyada) kalmis gibi olurlar. (Bu), bir tebligdir. Yoldan c¢ikmis topluluktan
baskasi helak edilir mi?”*° buyurmustur. Yine “Sabret, sabrin ancak Allah’in (yardimi)
iledir, onlara da {iiziilme, kurduklann tuzaklardan da sikintiya diisme™® “Onlarin
dediklerine sabret ve giizelce onlardan ayril. Beni ve o nimet sahibi yalanlayicilar bag
basa birak ve onlara biraz miihlet ver™” ayetleri de Hz. Peygambere sabri tavsiye

etmektedir.

396 Bakara, 2/19.

¥7 Tevbe, 9/28.

38 Bakara, 2/26.

39 Ahkaf 46/35.

400 Nahl 16/127.

401 Mitzzemmil 73/10-11.

77



Hz. Muhammed, Cahiliye donemi insaninin fakirlik, zenginlik, makam, mevkii,
kabile, 11k, bilgisizlik vb. unsurlarin etkisinde kalanlarin yaptigi olumsuz tutum ve
davraniglar karsisinda sabirli olmasini ve onlara boyun egmemesi gerektigini bilmistir.
Bu olaylardan en goze batan ifk hadisesidir. Hz. Peygamberin ailesine kars1 yapilan bu
cirkin iftiradan dolayr ¢ok eziyet cekmis ve onlara bir hutbe ile seslenerek olay1
vahametini vurgulamistir. Kendisine ve ailesine eziyet edenleri uyarmakla birlikte af
etmesini de bilmistir. Hz. Ebubekir’in Mistah’a bir daha nafaka vermeyecegini
sOylemesi iizerine Hz. Peygamber onu bu séziinden vazgegirmis ve af etmeye davet

etmigtir.*”

Goriildiigii gibi, biiyiik ahlak sahibi olan** Hz. Muhammed, sahsina kars1 yapilan
kabaliklara tahammiil etmis ve insanlarin hatalarin1 hos gormiistir. Esi Aise Hz.
Peygambere, Uhut savasinin yapildigi giinden daha zor bir giin yasayip yasamadigini
sormus, o da su sekilde cevap vermistir: “Evet, senin kavminden ¢ok kétiilik gordiim.
Bu katiiliiklerin en fenasi, onlarin bana (Taif de bir mevkii olan) Akabe giinii yaptigidir.
Taifli ibn Abdiilyalil’e siginmak istemistim de beni kabul etmemisti. Ben de geri doniip,
derin kederler iginde yiiriimekteydim. Karniissedlib (denilen yere) varincaya kadar
kendime gelemedim. Orada basimi kaldirip baktigimda, bir bulutun beni golgeledigini
gordiim. Dikkatlice bakinca bulutun icinde Cebrail’i fark ettim. Cebrail bana seslenerek:
“Allah, kavminin sana ne sdyledigini ve seni himaye etmeyi nasil reddettigini
duymustur. Onlara diledigini yapmasi i¢inde sana daglar Melegi’ni gondermistir,” dedi.

Bunun iizerine Daglar Melegi bana seslenerek selam verdi. Sonra da:

-“Ey Muhammed! Kavminin sana ne dedigini Allah isitti. Ben daglar Melegiyim.
Ne yapmamu istiyorsun? Eger dilersen su iki dagi onlarin basina gegireyim,” dedi. O

zaman:

-“Hayir, ben onlarin soylarindan sadece Allah’a ibadet edecek ve O’na hicbir seyi
ortak kosmayacak kimseler ¢ikarmasini Allah’tan dilerim, dedim.** Burada anlatildigina

gore Hz. Peygamber, cahillerin ve kendini bilmezlerin kabaliklarina ve hakaretlerine

2 {bn-i Hisam, a.g.e., s. 408-420.
403 Kalem 68/4.
404 Buhari, 59/Bed’ii-Halk, 7.

78



ayniyla cevap vermek yerine, sabrederek onlar1 bagislamanin ve kusurlarim1 gérmezden

gelmenin daha asil bir davranis oldugunu ortaya koymustur.

15- Sinirlenmemesi, Iyiligi Tercih Etmesi, intikam Alma Yoluna

Gitmemesi

Hz. Muhammed biitiin hayati boyunca, genel olarak, kétiilitklere kotiiliikle degil,
iyilikle karsilik vermeyi tercih etmis; bu hususu iletisiminin vazgecilmez bir ilkesi
haline getirmistir. Hi¢ siiphesiz, ortaya atilan tezin dogrulugu kadar onu savunmada
takinilacak tutumun da dogru iislup ve yontemle olmasi gerekmektedir: “(insanlari)
Allah’a ¢agiran, iyi is yapan! ve Ben Miisliimanlardanim diyenden daha giizel s6zli kim
olabilir? lyilikle kotiiliik bir olmaz, (sen kotiiliigii) en giizel olan seyle sav. O zaman
(bakarsin ki) seninle arasinda diismanlik bulunan kimse, sanki sicak bir dost
oluvermistir”;*® “Affi (kolaylik yolunu) tut, iyiligi emret, cahillere aldirig etme”*
ayetleri Hz. Muhammed’e, iyilik ve kétiiliigiin bir tutulamayacagim kétiiliige iyilikle

karsilik verilmesinin daha yararli olacagi mesajini iletmistir.

O, iletisiminin temellerini sevgiye ve sinirlenmeme iizerine oturtmustu.
Ogretmende bulunmasi1 gereken meziyetlerin maksimumu onun sahsiyetinde
abidelesmisti. Muaviye b. Hakemin*’ onun nasil bir ogretici oldugunu soyle
anlatmaktadir: “Bir giin Resuliillah’in arkasinda namaz kiliyordum. Cemaatten bazilar
aksirdi. Ben de “yerhamukellah” “Allah sana merhamet etsin” dedim. Cemaat beni
bakiglariyla ayipladi. Ben de analann ogulsuz kalasicalar! Nicin bana boyle ofkeli
bakiyorsunuz? dedim. Ellerini dizlerinin {izerine vurmaya basladilar. Bunun iizerine
anladim ki beni susturmaya calisiyorlar. Peygamber (s.a.v) namazi bitirince, vallahi
ondan daha iyi bir 6greten ve Ogretmen gormedim. Beni azarlamadi, bana bagirip
cikismadi. Fakat sdyle buyurdu: “Bizim bu namazimiz i¢inde, insanlara ait sdzlerden bir

sey soylemek uygun olmaz. Namaz sadece tesbih, tehlil ve Kur’an okumaktir.”*®

Hz. Muhammed'e kars1 ¢ikan cevreler, onun iletisimini engellemek icin her tiirli

yontemi kullanmislar; isi, hile, tuzak, alay, tahkir, iftira ve yalandan cana kast etmeye

405 Fyssilet 41/33-34.

406 Araf 7/199.

47 Ahmet Ibni Ali b. Muhammed b. Muhammed b. Ali Kenani Askalani, el-Isabe fi Temyizii’s Sahabe,
Misir, ¢. VI, s.111.

498 Serahsi, a.g.e., c. I, s. 308.

79



kadar vardirmiglardi. Kullandiklar1 yontemlere karsilik verebilmenin tek yolu, yine ayni
yontemleri kullanmaktan gecmekteydi. Fakat Hz. Peygamber, onlarin olumsuz tutum ve

davraniglarina hi¢gbir zaman aym sekilde karsilik vermemistir.

Hz. Aise’nin degerlendirmesine gore Hz. Muhammed, Allah yolunda savasma hali
disinda, ne bir kadina ne de bir hizmetciye, kisacasi hi¢bir kimseye eliyle vurmamas,
kendisine fenalik yapan kimselerden intikam almaya kalkmamistir. Yalmz Allah’in

yasak ettigi seyler ¢cignenince, o yasagi ¢igneyenden Allah adina intikam almigtir.*®

Hz. Muhammed’in iyiligi tercih etmesi ve intikam alma yoluna gitmemesi ile
ilgili olarak su oOrnek dikkat cekmektedir. Hanife ogullarindan Stimame b. Esal,
Mekke’de Hz. Muhammed’le karsilastiginda, Peygamberin kendisini Islam’a davet
etmesi tizerine, “Bir daha bu teklifini yaparsan seni oldiiriiriim” diyen ve bir bagka sefer,
Hz. Peygamberin kendisine gonderdigi elciyi oldiirmek isteyecek kadar diigmanlikta
ileri giden bir kisiydi. Bir Islam askeri birligi onu yakalayarak Medine’ye getirmisti.

Fakat askerler yakaladiklar1 bu kisiyi tantyamamislardi.

Hz. Peygamber onu goriir gormez tanimig ve mescitte bir direge baglanmasini ve
kendisine saygili davranilmasim istemistir. Namaz icin mescide giris ve cikiglarda
bizzat Hz. Peygamber kendisiyle ilgilenmis ve ona iman teklif etmistir. Onun bu
istegine cevaben Siimame’nin hep, “Sayet beni oldiirecek olursan, zaten kani dokiilecek
katil bir kimseyi 6ldiirmiis olacaksin; sayet kan diyeti istersen istedigini veririm” sozleri
karsisinda Hz. Peygamber, ona hi¢ karsilik vermeksizin oradan uzaklasip gitmekteydi.
Siimame, bu arada camide olup bitenleri ve Islam’in nasil bir din oldugunu bizzat
gormekteydi. Ug giin sonra o, yine bildik cevabim tekrar edince Hz. Peygamber, onun
hicbir fidye alinmaksizin serbest birakilmasim istedi. Stimame, bu tavirdan oldukga
etkilenmis olmali ki, serbest kalinca camiden ¢ikti, sehir disinda bir yerde giizelce
temizlendikten sonra tekrar Hz. Peygambere gelerek, ona Miisliiman oldugunu bildirdi
ve soyle dedi: “Su ana kadar sen bana diinyanin en igren¢ adami gibi duruyordun; iste
artik simdi seni herkesten ¢ok takdir ediyorum.*® Diyerek kendisinden intikam
alinmamas1 onu Islam’a yaklastirmis akli selim ile tefekkiir edince Islam’1 kabul

etmistir.

409 Miislim, 43/Fedail, 79.
19 {bn-i Hisam, a.g.e., s. 388-390.

80



Hz. Muhammed, tehdit ve diismanliklara karsi “...Allah bu husustaki emrini
bildirinceye kadar affedin, hos goriin...”*"' ayetinde de belirtildigi gibi, affetme ve
hosgorii ile karsilik vermistir. Savag ortamlarinda bile haksiz yere taarruz yapilmamasi,
fillen savas icinde olmayanlar, kadinlar, ¢ocuklar, rahipler ve savasacak durumda
olmayanlarin oldiiriilmemesi, (miisle) yapilmamasi yani Oliillerin burnu, kulagi vb.
organlarinin kesilmemesi gibi bir¢cok kurala uyulmasim istemistir. Ayrica yiyecek
ihtiyac1 gibi bir maksat disinda hayvan kesilmesini, agaclara zarar verilmesini, imar
edilmis yerlerin tahrip edilmesini de yasaklamistir.*> Bu metotlarin inceliklerini
kavrayamayanlar icin veya durumun vehametinden dolay1r bazen uyart ve miidahale

yollart da kullanilmistir.

16- Uyari, Azarlama ve Miidahale Etme Yoluna Gitmesi

Miidahale etme yoluna gitmesi Hz. Peygamber, iletisimine engel olanlara ve
kendisine kars1 gelenlere, tavsiye ve uyarida bulunma, azarlama, kizma, miidahale etme
vb. gibi farkli tepkilerde bulunmustur. Onun bu tiir tavir ve tepkilerinin tesirli olmasinda
hi¢ siiphesiz bir kisim ayetler de etkili olmustur. Ornegin: “Hayir, Rabbin hakki igin
onlar, aralarinda c¢ikan g¢ekismeli islerde seni hakem yapip, sonra da senin verdigin
hitkkme kars1 iclerinde bir burukluk duymadan. (verdigin hitkme goniil hosluguyla raz
olup) tam anlamiyla teslim olmadik¢a inanmis olmazlar;" “...(Allah Resulii)’niin
emrine aykirt davrananlar, kendilerine bir belanin ¢arpmasindan yahut onlara act bir
azabin ugramasindan sakinsinlar** seklindeki ayetler, Peygamberin verdigi kararlara
uymamanin ve emrine aykirt davranmanin ne gibi sonuglar ortaya ¢ikaracagim ifade

etmektedir.

Hz. Peygamber, bazen sosyo-psikolojik bir baski uygulama yoluna gitmistir.
Rivayetlere gore, Ka’b b. Malik, askeri bir sefere katilmasi gerekirken her nasilsa ihmal
etmis, katilamamisti. Onun bu tavri Hz. Peygamber tarafindan hos karsilanmamis ve
kendisiyle elli giin konusulmamisti. Bu durumda, ondan baska iki kisi daha vardu.
Yiizlerine dahi bakilmadigi, kendileriyle iletisimin tamamen kesildigi bdyle bir tavir,

aslinda savasa katilan Miisliimanlarla birlikte hareket etmedikleri icin bir

411 Bakara, 2/109.

412 Miislim, 32/Cihad, 3.
413 Nisa 4/65.

414 Nur 24/63.

81



cezalandirmaydi. Hz. Peygamber’in kirgin ve kizgin bir sekilde “Allah'in hiikmii
gelinceye kadar kalk, git” dedigi Ka’b b. Malik, bu elli giinliik siirede, yeryiiziiniin
kendisine dar geldigini sdylemistir. Bu siire sonunda samimi tovbeleri iizerine Allah,
affedildiklerini bildiren su ayeti indirmistir:*** “Ve (savastan) geri birakilan o ii¢ kisinin
(tovbelerini kabul buyurdu). Biitiin genisligiyle beraber arz baglarma dar gelmis ve
canlart kendilerini siktikca sikmis ve Allah'tan yine Allah'a siginmaktan baska care
olmadigin1 anlamiglardi. Allah onlarin tdvbesini kabul buyurdu ki tdvbe etsinler. Clinkii

Allah, tovbeyi ¢ok kabul eden, cok esirgeyendir.”'

Bilindigi gibi Hz. Peygamber, her zaman hak ve 6zgiirlikkleri savunmus; din ve
vicdan gibi temel hak ve hiirriyetlere kars1 ¢cikilmasini ve dini inancin istenildigi gibi
yasanmasina engel olmay1 cihat sebebi saymistir. Bu olayda ise, misyonuna ve iletisim
amacina yonelik engellemeden dolay1 giristigi miicadelede, kendisiyle birlikte hareket
etmeyen arkadaslarina Hz. Peygamberin vahiy geregi tavir almasi; onlarla elli giin
konusmayarak aflarim1 geciktirmesi ve sosyal bir boykotla onlar1 cezalandirmasi soz

konusu olmustur.

Bir giin Hz. Hafsa’in Hz. Safiye’ye Yahudi kiz1 demesi iizerine Hz. Peygamber:
“Allah’tan kork ey Hafsa” diyerek hareketinin yanlis oldugunu belirtmistir. Bu olaya
sert bir sekilde miidahale etmesi ileride vuku bulmasi muhtemel asabiyet¢iligin 6niine
gecme c¢abasi olarak yorumlayabiliriz. Bu olayin ailevi yoniiniin olmasi yani sira bir de
toplumsal, dinsel ve 1rksal bir cephesinin oldugu asikardir. Boyle bir sert uyarn ileride

vuku bulacak olumsuzluklarin 6niine set cekmistir.

17-Rol ve Statii iliskilerini iyi Ayarlamasi
Kisinin kendisini bilmesi, yeteneklerini, zaaflarini, cesitli duygularini tanimasi
giizel bir seydir. Boyle bir insan, toplum icindeki yerini, kisisel konumunu iyi bilir ve

statiisiine gore roller gelistirerek etkili iletisimde bulunabilir.

Hz. Muhammed insanlik alemi i¢inde, farkli statii ve rollere sahip olan tiim

insanlarin peygamberi olmustur. O, insanlara kendi iglerinden gonderilen*’ insan

415 Buhari, 64/Megazi, 79.
416 Tevbe 9/118.
417 Tevbe 9/128.

82



(beser) bir peygamber*® olup, en belirgin 6zelligi de “kullugu” ve “peygamberligi” dir.
Bunun disinda; aile reisligi, devlet bagkanligi, komutanligi, tiiccarligi vardir. Ailesine
vefali bir es, ¢ocuklarina sefkatli bir baba ve torunlarina dede iken; devlet idaresinde
adil bir bagkan ve savas alanlarinda cesur ve oldukga dirayetli bir komutandir. Boylece
0, her yonden “giizel bir 6rnek™" ve toplumun her kesiminin kendisinden bir seyler

bulabilecegi bir peygamberdir.

Hz. Muhammed bir bagka acidan da, hem normal insanlar gibi dogan, yiyip igen,
konusan, yasayan ve 6len bir beser, hem de getirdigi mesaj1 anlatma, agiklama, 6gretme
gibi iletisim misyonu olan bir peygamberdir. Hem ilahi vahiy alan bir el¢i, hem de
kendi goriisii ile hareket eden bir beserdir. Hem i¢inde yasadigi toplumdan bagimsiz
hareket edebilen bir birey, hem de icinde bulundugu toplumun sartlarina, orf ve
adetlerine riayet eden bir ferttir. Biitiin bu 6zellikleri sahsinda bulunduran bir kisinin

davraniglarini incelemek elbette kolay degildir.**

Bununla birlikte Hz. Muhammed’in, benimsetme siirecindeki bir sozii veya
yaptig1 bir isi, hangi rol ve statii ile soyledigi veya yaptigi hususunun bilinmesi
benimsetme stratejisi yoniinden olduk¢a onemlidir. Bu sebeple, onu “6rnek almak” ile
ona “benzemek” zaman zaman tartigilan konulardan olmustur. Bir degerlendirmesinde
Gazali, Peygambere benzemenin, ona (hiirmet ve) tazim etmek olmadigini belirtmis
sOyle orneklendirmistir. Bir krala gosterilen sayginin, onun emir ve yasaklarina boyun
egmek oldugunu; yoksa kral bagdas kurarak oturdugu icin bagdas kurmanin; o, sedire
oturdugu i¢in sedirde oturmanin kral icin saygi ifadesi sayilmayacagini belirtmigtir.**!
Gazali’nin burada elestirdigi benzeme, ahlak ve fazilet bakimindan Peygamber gibi
olmaya calismak degil; sekil ve goriiniis bakimindan ona benzemeye ¢aligmaktir. Onun
yediklerini, yedigi gibi yemek (zoraki benzeme olan) tesebbiih ve taklittir. Ancak, helal
bir seyi onun belirledigi edep kurallar1 cercevesinde, israfa kagmadan ve tika basa

doymadan yemek, ona tabi olmaktir. Onun kendi orf ve cografyasina uygun olarak

418 {sra 17/93.

419 Ahzap 33/21.

420 Gormez, a.g.e. , 5.281.

421 Ebu Hamid Muhammed b. Gazali, Mustasfa, Musir, 1334, c. 11, s. 218.

83



giydiklerini giymek, ona tesebbiih ve taklittir. Fakat gosteris ve israfa kagmadan, edep

yerlerini ortecek sekilde giyinmek, ona tabi olmak ve onu 6rnek almaktir.*?

Hz. Peygamber, hem devlet bagkam sifatiyla, hem de hakim sifatiyla Allah’in
indirdiklerini ve emirlerini referans almakta, bunlara gore tavir ve davranis belirlemekte
ve kararlarinda adaleti gozetmekteydi. Bu tiir rolleri ¢esitli gorevleri yaparken onun,
peygamberlik misyonu ile hayatin her alaninda 6rnek tutum ve davraniglar gosterme
fonksiyonu bulunmaktaydi. Hi¢ kimse onu, siyasetci, diplomat veya hukukcu statiisii ile
yaptiklarindan dolayi, salt bir hakim, bir komutan veya bir idareci olarak
algilamamaktaydi. Ciinkii o, hayati ve karakteri dini bir ruhla yogrulmus bir
peygamberdi; dini ve sosyal alanda bir 1slahatciydi.** Temsil ettigi rol ne olursa olsun,

onu, Allah’tan vahiy almakta olan bir “Peygamber statiisiinden” soyutlamak imkansizdi.

Hz. Muhammed, peygamberlik misyonu yaninda, diger insanlar gibi bir es ve aile
reisidir. Cocuklarinin babasi, torunlarinin dedesi, devlet bagskani ve ordu komutanidir.
Bir¢ok komsu ve akrabasi bulunan bir insandir. Biitiin bunlara ragmen onda, iistlendigi
rollerin niteliginden veya bu rolleri yerine ve zamanina gore kullanig bigciminden dolay1
“rol uyumsuzlugu” s6z konusu olmamistir. Bu ¢esitli tabii toplumsal rolleriyle de o, en

iyl davraniglar sergileyerek 6rnek olmustur.

422 Gormez, a.g.e. , 8. 283.
423 Fazlurrahman, Islam, terc. Mehmet Dag-Mehmet Aydin, Selcuk Yayinlari, Ankara, 1993, s. 71-72.

84



SONUC

Hz. Muhammed (s.a.s), tarihin belirli bir diliminde, sinirh bir cografyada ve kiiciik
bir toplum i¢inde yasamistir. Bu siirecte, Peygamberlik misyonu geregi olan iletisimin
ve benimsetme stratejisinin en temel ve en genel Ogeleri olarak ilahi mesaj1 topluma
iletmistir. Hz. Peygamber, alic1 ve hedef durumundaki muhataplarinin geribildirimlerini
dikkate almistir. Hayati yogun bir iletisim siireci icinde gecen Hz. Muhammed (s.a.v.),
Allah’in kendisine gonderdigi mesajlar dogrultusunda tutum ve davramiglar belirle-
mistir. Etkili iletisim ilkeleri uygulayarak, kendilerine dérnek oldugu arkadaslarina dinin

pratiklerini gostermis ve 6gretmistir.

Insan, kendini ve iletisimine hedef olanlar1 tanimas1 ve bireysel farkliliklar1 goz
Oniine almasi, iletisimde son derece 6nemlidir. Hz. Muhammed de, gerceklestirdigi
iletisim ilkelerini yasadigi topluma basarili bir sekilde uygulamistir. Amaci bireysel
ozelliklere dikkat ederek bu siirecte insanlarin zihin, algi, bilgi, yas, beden, irsiyet ve

cevre (vb.) yonlerini siirekli goz 6niinde bulundurmustur.

Hz. Peygamber’in ibadet anlayisinda asiriliga-zorluga yer olmayip, insan fitratini
g6z Oniinde tutarak kolaylik anlayis1 hakimdir. Ciinkii insan psikolojisi genel olarak zor
olandan uzaklasmakta, kolay olana meyletmektedir. Yanlhs telakkilerin hakim oldugu
giiniimiiz ortaminda i’tidal ve kolaylik c¢izgisinden bazi sapmalarin ve kaymalarin
oldugu miisdhede edilmektedir. Tekrar o kolaylik cizgisini yakalamanin yolu
“Kolaylastinin, zorlastirmaywn, miijdeleyin, nefret ettirmeyin” hadisinin ruhuna geri

donmekten gegmektedir.

Hz. Muhammed (s.a.v.), statii ve roliinii iyi kullanmasini bilmistir. Cesitli du-
rumlarda O, 6rnegin namaz kildiran bir imam, verdigi karara uyulan bir hakim, savasta
komutlar1 dinlenen bir komutan ve insanlar1 bilgilendiren bir 6gretmendir. Peygamber
oldugu halde onun, degisik statii ve rolleri temsil eden bir birey olarak kabul edilmesi,
otoritesini ve basarisimi yansitmaktadir. O, bu gorevleri yerine getirirken, her zaman
ideal bir es, baba, dede ve arkadas rollerini ihmal etmemis, yiiksek ahlaki vasiflarindan

hicbir sey kaybetmemistir.

Hz. Muhammed’in gerceklestirmis oldugu iletisim, Kur’an esaslarina

dayanmaktadir. O, Allah’a ait bir s6z olan Kur’an’1 yasayan (Yasayan Kur’an) olarak



Kur’an-1n insana doniismiis bir seklidir. Bu yoniiyle o, ilahi mesaja uygun, en giizel or-
nek davranislan sergilemistir. Hz. Peygamber cevresindekilere sik sik ben de sizin gibi

bir insanim diyerek, onlarin da kendisini 6rnek almalarini tavsiye etmistir.

Dinin, dogru anlasilmast noktasinda ileri derecede bir cehélet ve bilgisizligin
egemen oldugu toplumunda/toplumumuzda, bu cehaletin asilmasi, ancak saglam ve
dogru bir din anlayisinin ikame edilmesi ile miimkiindiir. Aksi takdirde ibadetlerin adet,

adetlerin de ibadet haline doniismesi kaginilmaz olacaktir.

Netice olarak Hz. Muhammed’in getirdigi dini emirleri, insanlara ulastirma ve
benimsetme stratejisi tarihin hi¢cbir devrinde goriilmemis tarzda basariya ulagmistir.
Bizler bu yontemleri 6nce anlayip daha sonra yerine getirip ve yasadigimiz topluma

uygulamaliyiz.

86



KAYNAKCA

AKSEKI, A. Hamdi, Islam, Nur Yayinlari, Ankara 1980.
ALGUL, Hiiseyin, islam Tarihi, Istanbul 1986.

ALU BESSAM, Abdullah b. Abdurrahman b. Salih, Teysir’u-Allam, Beyrut, Daru
Sader, 2000.

ALI, Mevlana Muhammed, Peygamberin Hayati, terc: Ali Genceli, Nur Yayinlari,
Ankara, ty .

ALTUNKAYA, Mehmet, islam’da itikat ve ibadet, Tiirdav Ofset, 3. Baski, Istanbul
1980.

ARKOUN, Muhammed, Kur’an Okumalari, terc, Unal Ahmet Zeki, Istanbul 1995.
ARMANER, Neda, Din Psikolojisine Giris, Ayyildiz Matbaasi, Ankara 1980.

ASKALANI, Ahmet ibni Ali b. Muhammed b. Muhammed b. Ali Kenani, el-isabe fi
Temyizii’s Sahabe, Misir, ty.

ATCEKEN, Ismail Hakki, Asr-1 Saadet’te Yahudilerle iliskilere Genel Bir Bakis,
Diyanet [lmi Dergi, Peygamberimiz Hz. Muhammed (s.a.s) Ozel Sayz,
Ankara, 2000.

ATES, Siileyman, Yiice Kur’an’in Cagdas Tefsiri, [-XI, Istanbul, 1988,
BAYMUR, Feriha, Genel Psikoloji, 1nk11ap Basimevi, 9. Baski, Istanbul 1990.

BAYRAKTAR, Mehmet, Islam’da ibadet Fenomolojisi, Dogus Matbaacilik, Ankara,
1987.

BERKI, Ali Hikmet-Keskioglu Osman, Hz. Muhammed ve Hayati, Ankara 1993.

BOLAY, Siileyman Hayri, “Akil”, Islam Ansiklopedisi, T.D.V.I.A. Istanbul
1993.



BUHARI, Ebu Abdullah Muhammed b. Ismail, el-Camiu’s-Sahih, Cagn Yaymlari,
Istanbul 1992.

BUTI, Mustafa Ramazan, Fikhu’s Sire, terc. Ali Nar-Orhan Aktepe, Istanbul 1984.
CAGRICI, Mustafa, “A.R.B.” Maddesi, islam Ansiklopedisi, T.D.V.Y. Istanbul 1993.
CUCELOGLU, Dogan, Yeniden Insan insana, Remzi Kitapevi, Istanbul 1999.

CERRAHOGLU, Ismail, Tefsir Usulii, Tiirkiye Diyanet Vakfi Yayinlari, Ankara,
1993.

CURCANI, Serif, Kitabu’t-Ta’rifat, Daru’l Kiitiibi’l-[Imiye, Liibnan 1995.
CAGATAY, Neset, islam'dan Once Arap Tarihi ve Cahiliye Cagi, Ankara 1957.
DANISMEND, Ismail Hami, Izahl Islam Tarihi Kronolojisi, Istanbul, 1960.
DEMIR, Mehmet Akif, Hadislere Gore Cuma ve Toplumsal Boyutu, Samsun 2002.

DERVEZE, izzet, Kur’an’a Gore Hz. Muhammed’in Hayati, (Cev. Mehmet Yolcu),
I-IT, Istanbul, 1955.

DOKMEN, Ustiin, letisim Cahsmalar1 ve Empati, Sistem Yayinlari, Istanbul 1999.

DURKHEIM, Emile, Dini Hayatin iptidai Sekilleri, (Cev. Hiiseyin Cahit, Yalgin),
Istanbul, 1923,

EBU DAVUT, Siileyman bin Es’as, es-Siinen, Cagr1 Yayinlari, Istanbul 1992.

ELIADE, Mircae, Dinin Anlamu ve Sosyal Fonksiyonu, (terc. Mehmet Aydin), Din
Bilimler Yayinlari, Konya, 1995.

ELMALILI, Hamdi Yazir, Hak Dini Kur’an Dili, Azim Dagitim, Istanbul, I-X, 1992.

EMIN, Ahmet, Fecrii’l-Islam (islam’in Dogusu) (Cev: Ahmet Serdaroglu), Ankara,
1976.

EREN, Hasan, Tiirkce Sozliik, Tiirk Dili Yayinlari, Ankara 1988.

88



EZRAKI, Ebul Velid Muhammed, Ahbarul Mekke, (Cev.Y. Vehbi Yavuz), Feyz
Yayinlari, Istanbul 1974.

FAYDA, Mustafa, “Cabhilliye”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, [stanbul.
1993

FAZLURRAHMAN, Islam, (terc. Mehmet Dag-Mehmet Aydimn), Selguk Yayinlari,
Ankara, 1993.

FIRAT, Yavuz, Kur’an’1t Kerim’e Gore Vahiy Siirecinde Olusan Islam Toplumu,

Kayseri 1997.
FIRUZABADI, Muhammed b. Ya’kub, el-Kamusu’l-Muhit, Darul Fikr, Beyrut 1999.

Tenviru’l-Mekabis min Tefsir-i ibn Abbas, I-IV, Istanbul 1317.

GAZALI, Ebu Hamid Muhammed, Mustasfa, Misir, 1334.

Amellerde flahi Terazi, Batur Matbaast, Istanbul 1971.

GOKBAKAN, M. Edip, Hz. Muhammed ve Getirdigi Caglar Ustii Mesaj, Elazig ty.

GORMEZ, Mehmet, Siinnet ve Hadisin Anlasilmast ve Yorumlanmasinda

Metodoloji Sorunu, Tiirkiye Diyanet Vakfi Yayinlari, Ankara, 2000.
GUNALTAY, Semsettin, islam Oncesi Araplar ve Dinleri, Ankara, 1997.
GUNAY, Tiimer, Din Sosyolojisi, Insan Yayinlari, Istanbul 2000.

GUNAY, Tiimer, Biruni’ye Gore Dinler ve islam Dini, Ankara, 1975.

GUNES, Abdurrahman, Toplumsal Bir Zorunluluk: Bir Arada Yasamak Firat
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, Elazig 2005.

HAMIDULLAH, Muhammed, islam Peygamberi, (terc. Salih Tug), Istanbul 1980, I-
II.

HASAN, ibrahim Hasan, islam Tarihi, I-VI, terc. Yigit, Ismail, Istanbul 1985, T, 65.

89



HEYET, Dogustan Giiniimiize Biiyiik islam Tarihi, I-XV.

HEYET, ilmihal, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Arastirmalar Merkezi, Istanbul 1999, I-I1.
HEYET, Kur’an Yolu Tiirkce Meal ve Tefsir, D.I.B., Ankara, 2006, I-V.
HiZMETLI, Sabri, islam Tarihi, Yeni Cizgi Yaymlari, Ankara, 1995.

HURC, Ramazan, islam’da Tarih Yaziciig ve islam Oncesi Araplar, Elazig, 1998.

IBN ESIR, el-Kamil fi’t-Tarih Terciimesi Islam Tarihi, terc. M. Besir Eryansoy,
Bahar Yayinlar.

el-Kamil fi’t-Tarih, Beyrut. Daru’s Sadr, 1979, I-XIII.
IBN HANBEL, Ahmet b. Muhammed, Miisned, Darul Hadis, Kahire, 1992, I-XX.

IBN HISAM, Ebu Muhammed Abdiilmelik, Siratii-ibni Hisam, I-IV, Kahire 1937.

Siret-i ibn-i Hisam Islam Tarihi, terc. Hasan Ege, Kahraman

Yayinlari, Istanbul 2001.

IBN ISHAK, Muhammed, Siyer, Terc: Muhammed Hamidullah, Akabe Yayinlari,
Istanbul, 1991.

IBN KALBI, Kitabu’l Esnam, (Cev. Beyza Diisiingen), Ankara, 1969.

IBN MACE, Ebu Abdillah Muhammed Bin Yezit es-Siinen, Cagn Yayinlar, Istanbul,
1992.

IBN KESIR, Ebu’l-Fida, Ismail ed-Dimeski, Tefsiru’l Kur’ani’l-Azim, I-IV, Istanbul
1987.

IBN MANZGR, Lisanii’l —Arab, Kahire ty., Daru’l Mearif, [-VI.
IBN SA’D, et-Tabakatu’l-Kiibra, I-VIII, Kahira 2000.

IBRAHIM Mustafa-Ahmed Hasan Zeyyat-Hamid Abdulkadir-Muhammed Ali Neccar,
Mucemul Vasit, Mektebetii’l-Islamiyye, Istanbul ty, I-II.

90



ISFAHANI, Ebii’l Kasim Ragib, Mutlulugun Kazamilmasi, terc. Liitfi Dogan, Bahar
Yayinlari, Istanbul 1983.

ISLAMOGLU, Mustafa, I"Jg Muhammed, Denge Yayinlari, Istanbul, 2000.
[ZUTSU, Toshihiko, Kur’an’da Allah ve insan, (terc. Siileyman Ates), Istanbul ty.
KANAR, Yiiksel, Ibadet, Zafer Matbaasi, Istanbul 1984.

KANDEHLEVI, Muhammed Yusuf, Hayatu’s-Sahabe, Darul-Kalem, 1983.

KARAHASANOGLU, M. Ali, Yaratihs Gayemiz ve Vazifelerimiz, Bayram
Yayincilik, 2. Baski, Istanbul 1990.

KARAGOZ, ismail, Dini Kavramlar Sézliigii, D.i.B. Yaymlari, Ankara 2005.

KARAMAN, Hayrettin-CAGRICI, Mustafa-DONMEZ ibrahim Kafi-GUMUS,
Sadrettin, Kur’an Yolu, Ankara 2003, D.1.B. Dini Yayinlar Dairesi, [-V.

KARDAVT, Yusuf, ibadet, (terc. Hiisamettin Cemal), Pinar Matbaacilik, Trabzon
1986.

Siinneti Anlamada Yontem, ter. Biinyamin Erul, Rey Yayincilik,

Kayseri, 1993.

KAVCI HANEFI, Muhyiddin b. Muslihiddin Mustafa, Hasiyetii Muhyiddin
SeyhZade A’la Tefsiri Kad1 Beyzavi, 1. Baski, Daru’l Kutubi’l—ilmiye, I-
VIII. Beyrut Liibnan 1999.

KAZICI, Ziya, Hz. Muhammed’in Aile Hayati ve Esleri, Marmara Universitesi
[lahiyat Vakf1 Yayinlari, istanbul 1997.

KOKNEL, Ozcan, insam1 Anlamak, Altin Kitaplar, Istanbul 1997.
KUZGUN, Saban, Hanif Maddesi, Islam Ansiklopedisi, T.D.V.Y.
KUZGUN, Saban, islam Kaynaklaria Gore Hz. ibrahim ve Haniflik, Ankara, 1985.

MACIT, Yusuf, iletisim Psikolojisi Acisindan Hz. Muhammed, Samsun 2002.

91



MALIK B. ENES, Muvatta, Cagr1 Yayinlari, istanbul 1992,
MARTIN LINGS, Hz. Muhammed’in Hayati, (terc. Nazif Sisman), , [stanbul 1996.
MESUDI, Ebu’l Hasan Ali b. Hiiseyin b. Ali, Murucu’z-Zeheb, Misir, 1367/1947.

MUHAMMED B. iSHAK, Siratu ibn ishak, tahkik; Muhammed Hamidullah, Konya,
1981.

MUHAMMED Ravi, Cihansumul islam Devleti (terc. Ibrahim Sarmis), Uysal
Kitapevi, Konya 1979.

MUNEVI, Abdurrauf, Feyzw’l- Kadir, , Beyrut, Daru’l Marife, ty, I-VL
MUTLU, ismail- DUGEN, Saban, Sahabeler Ansiklopedisi, I-1I, Istanbul, 1993.
MUSLIM b. HACCAC, Ebu’l-Hiiseyin, es-Sahih, Cagr1 Yayinlari, Istanbul, 1992.

NEDVI, Ebu’l Hasan Ali Haseni, Kitap ve Siinnet Isizinda Dort Riikun, (terc: Ismet
Ersoz), Islami Nesriyat, Konya, 1969.

NEDVI, Ebu’l-Hasan, Rahmet Peygamberi, iz Yayincilik, Istanbul. T20y.
NURSI, Said, Sézler, Istanbul, 1979.
OLGUN, Tahir, Miisliimanlikta ibadet Tarihi, Isik Basimevi, Istanbul, 1946.

ONKAL, Ahmet, Rasuliillah’in islam’a Davet Metodu, Konya, Esra Yayinlan, 9.
Baski, 1994.

OZER, Ozankaya, Toplumbilime Giris, Ankara Universitesi Siyasal Bilimler Fakiiltesi
Yayinlari, Ankara, 1979.

OZTABAG, Liitfi, Psikolojide flk Adim, inkilap-Aka Basimevi, Istanbul, 1983.
OZTURK, Yasar Nuri, Asr-1 Saadetin Biiyiik Kadinlar1, Yeni Boyut, Istanbul, 1990.

OZUDOGRU, Siikrii-BAGCI, Hasan, Dini Bilgiler Rehberi, Kuzucular Ofset, Konya,
1987.

92



PAZARLI, Osman, Din Psikolojisi, Remzi Kitapevi, 3. Baski, [stanbul, 1982.

PHILIP, K. Hitti, Siyasi ve Kiiltiirel islam Tarihi, I-IV, terc. Tug, Salih, Istanbul,
1980.

RAZI, Fahrettin Muhammed b. Omer, Tefsiru’l Kebir, I-XI, Daru’l ihyéi’t—Tiirési’l—
Arabi, Beyrut 1999.

RAZI, Muhammed b. Ebi Bekr Abdulkadir, Muhtarii’s-Sihah, Liibnan 1999.
SABUNI, Nureddin, Maturidiye Akaidi, (terc. Bekir Topaloglu), Istanbul 1978.
SAMI, Semsettin, Kadmiis-i Tiirki, Derseadet 1317.

SARICIK, Murat, “Zann-1 Cahiliyye, Hiikm-i Cahiliyye”, Siileyman Demirel
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi say1 I, Isparta, 1994,

inanc ve Zihniyet Olarak Cabhiliye, Isparta, 1998.
SARICAM, Ibrahim, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesaji, Ankara, 2004
SARIKCIOGLU, Ekrem, Dinler Tarihi, Isparta, 1999.
SAKALLI, Talat, Hadislerle islamda Hosgorii ve Kolaylik, [zmir, 1966.

SERAHSI, Ebi Sehl Ebti Bekir Muhammed b. Ahmed, Mebsut, Editor, Aksit, Mustafa
Cevat, Giimiisev Yaynlari, [- XXX, Istanbul 2008.

SINANOGLU, Mustafa, “Ibadet”, Tiirkiye Diyanet Vakfi islam Ansiklopedisi, I-XXX.
Istanbul, 1999.

SURUC, Salih, Peygamberimizin Hayati, Istanbul 1982, I-1L.

SMART, Ninian, Tarih Oncesine Ait ilkel Dinler, (Cev. Giinay Tiimer), A.U.I.F.D. c.
XXV, Ankara, 1981.

SAHiNARSLAN, Enver, “Insandaki Din Duygusunun Mensei”, Davet Dergisi, Yil:
2, say1: 23, Istanbul 1984.

93



SEKER, Mehmet, islam’da Sosyal Dayanmisma Miiesseseleri, Ankara, 1991.

TABARI, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir et-Taberi, Camiu’l-Beyan an Te’vil’il-
Kuran, I-XXX, Misir, 1373.

TAFTAZANI, Serhu’l-Akaid, (terc, Siileyman Uludag), Istanbul 1980.

TANYU, Hikmet, Tarih Boyunca Tiirkler ve Yahudiler, Istanbul, 1979.

TIRMIZI, Ebu isa Muhammed bin isa, es-Siinen, Cagr1 Yayinlari, istanbul 1992.
TUMER, Giinay-KUCUK, Abdurrahman, Dinler Tarihi, Ocak Yayinlari, Ankara 1997.

UNALAN, Siddik, Risalet Oncesinde Arap Yarmmadasindaki Dinler ve Bir
Peygamber Beklentisi, Firat Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, Elazig,
2001.

UNALAN, Siddik, Hz. Muhammed Déneminde Islam-Hristiyan Diyalogu Kayseri
1994 (Yaymlanmamis Yiiksek Lisans Tezi).

VAROL, M. Bahaiiddin, Hz. Muhammed (SAV)’in Ailesi ve Yakin Akrabalar ile
Mliskileri, Diyanet {lmi Dergi, Peygamberimiz Hz. Muhammed (SAV) Ozel
Say1, Ankara, 2000.

WACH, Joachim, Din Sosyolojisi, terc. Unver Giinay, Erciyes Universitesi Basimevi,

Kayseri 1990.

YAVUZ, Kerim, “Din Psikolojisinin Arastirma Alanlarr”, Atatiirk Universitesi

Islami Ilimler Fakiiltesi Dergisi, Atatiirk Universitesi Basimevi, Erzurum

1987.

Cocuklukta Dini Duygu ve Diisiincenin Gelismesi, Ayyildiz Matbaasi,
Ankara 1987, s. 34.

YAVUZ, Kerim, Psikanalizde ilk Dini Gelismelerin Degeri, Atatiirk Universitesi

Basimevi, Erzurum 1987, s. 35.

94



Y AZICI, Seyfettin, Temel Dini Bilgiler, Gaye Matbaacilik, Ankara 1991.

YILMAZ, M. Zeki, “ibadet” Diyanet Gazetesi, say1: 336, Gaye Matbaacilik, Ankara,
1987.

YUMNI, Sezen, Sosyolojide ve Din Sosyolojisinde Temel Bilgiler ve Tartismalar,

Marmara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Yayinlari, istanbul 1990.
ZEHEBI, Muhammed Ahmed, Tarihul islam, Beyrut 1987.

ZEYNU’D-DIN Ahmed b. Ahmed b. Abdi’l-Latifi’z-Zebidi, Sahih-i Buhari Tecrid- i
Sarih Terciimesi ve Serhi, Terc. Miras, Kamil, D.I.B. Yayinlari, Ankara,

1993.
ZILLIOGLU, Merih, iletisim Nedir?, Cem Yayinlari, Istanbul, 1993.

ZUHAYLI, Vehbe, Tefsiru’l Miinir, I-XIV, Bilimevi, terc. Hamdi Arslan, Ahmet Efe,
Besir Eryarsoy, H. Ibrahim Kutluay, Ebubekir Sifil, Nurettin Yildiz, Istanbul
2003.

[slam Fikhi Ansiklopedisi, Risale Yayinlari, terc. Ahmet Efe, Besir
Eryarsoy, H. Fehmi Ulus, Abdiirrahim Ural, Yunus Vehbi Yavuz, Nurettin
Yildiz, Istanbul, 1990.

95



OZGECMIS

Turgut TUNC 09.08.1977 yilinda Elaz1g’in Giimiiskavak mahallesinde diinyaya
geldi. Tlkogretimini Giimiiskavak ilkogretim okulunda, ortaokul ve liseyi ise Elazig
imam-Hatip lisesinde okudu. Imam-Hatip lisesini 1994 yilinda bitirdi. 1997 yilinda
Imam- Hatiplik siavini kazanarak Maden miiftiiliigiine imam-hatip olarak atandi. 1998
yilinda Firat iiniversitesi lahiyat Fakiiltesini kazandi. 2002 yilinda aym iiniversiteden
mezun oldu. Ayni yil Ankara Unv. Ilahiyat Fakiiltesi Tezsiz yiiksek lisans ve Firat
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Tezli yiiksek lisansi kazandi. 2003 yilinda Trabzon
Akcaabat Egitim Merkezinin agmis oldugu Miiftiiliikk ve Vaizlik smnavim kazandi. Otuz
aylik yiikselme egitiminden sonra Malatya ili Kale ilgesine vaiz olarak tayin edildi.

Halen ayn1 goreve devam etmektedir. Evli ve iki cocuk babasidir.

96



