
I 

ĐÇĐNDEKĐLER 

ĐÇĐNDEKĐLER ...................................................................................................................................... I 

ÖNSÖZ ................................................................................................................................................III 

KISALTMALAR .................................................................................................................................. V 

GĐRĐŞ .................................................................................................................................................... 1 

A-ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMĐ ......................................................................................... 1 

B. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMĐ ........................................................................................................ 2 

1.DĐĞER SEMAVĐ DĐNLERDE DUA ............................................................................................. 3 
1.1.YAHUDĐLĐK’TE DUA ......................................................................................................... 3 
1.2.HIRĐSTĐYANLIK’TA DUA.................................................................................................. 4 

2. GAYRĐ SEMAVĐ DĐNLERDE DUA ........................................................................................... 5 
2.1.HĐNDUĐZM’DE DUA ........................................................................................................... 6 
2.2. BUDĐZM’DE DUA .............................................................................................................. 7 
2.3. MEKKE PUTPERESTLĐĞĐNDE DUA ............................................................................... 8 

BĐRĐNCĐ   BÖLÜM: ........................................................................................................................... 10 

1. ĐSLAM’DA DUA (KUR’AN’DA DUA) ........................................................................................ 10 

1.1.KUR’AN’DA DUANIN ANLAMI .......................................................................................... 10 
1.1.1.DUANIN LÜGAT ANLAMI ................................................................................................ 10 
1.1.2.DUANIN ISTILAH ANLAMI ......................................................................................... 13 
1.1.3.DUA İLE ANLAM YAKINLIĞI OLAN KELİMELER .................................................................. 15 

1.3.DUANIN ÖNEMĐ .................................................................................................................... 18 
1.4.DUANIN AMACI VE HEDEFĐ ............................................................................................... 22 
1.5.DUANIN UNSURLARI ........................................................................................................... 29 
1.6.DUA'DA TEVESSÜL .............................................................................................................. 37 
1.6.1.CAİZ OLAN TEVESSÜL ................................................................................................................... 37 
1.6.2.CAİZ OLMAYAN TEVESSÜL ............................................................................................................. 38 
1.7.DUA’NIN ADABI ................................................................................................................... 41 
1.7.DUA’DA Đ’SAR VE BAŞKASINA DUA  ETMEK ................................................................. 49 
1.8.DUANIN ETKİLERİ ...................................................................................................................... 50 

ĐKĐNCĐ  BÖLÜM ................................................................................................................................ 53 

2.KUR’AN’DA DUA ÇEŞĐTLERĐ ..................................................................................................... 53 

2.1. MAKBUL OLAN DUALAR ................................................................................................... 53 
2.1.1.  DUANIN MAKBUL OLMASI ĐÇĐN GEREKEN ŞARTLAR ............................................ 56 
2.2. MAKBUL OLMAYAN DUALAR ......................................................................................... 64 

2.2.1.DÜNYADA YAPILDIĞI HALDE MAKBUL OLMAYAN DUALAR.......................... 65 
2.2.2.AHĐRETTE YAPILDIĞI ĐÇĐN MAKBUL OLMAYAN DUALAR ............................... 67 
2.2.3. ALLAH’TAN BAŞKASINA YAPILAN DUA .............................................................. 68 
2.2.4.TEVHİD İNANCI ÜZERİNDE OLMAYAN İÇİN YAPILAN DUA ................................................ 70 

2.3. ĐSTĐAZE VE ĐSTĐANE DUALARI ......................................................................................... 71 
2.4.TEVEKKÜL DUALARI .......................................................................................................... 75 
2.5.HAMD VE ŞÜKÜR DUALARI ............................................................................................... 75 
2.6.HĐDAYET DUALARI.............................................................................................................. 76 
2.7.BERAAT VE KURTULUŞ DUALARI ................................................................................... 77 
2.8.ĐMAN VE ŞAHĐTLĐK DUALARI ........................................................................................... 79 
2.9.ĐSTĐĞFAR DUALARI ............................................................................................................. 79 
2.10.SABIR VE ŞĐFA DUALARI .................................................................................................. 80 
2.11.AZAPTAN KORUNMA DUALARI ..................................................................................... 81 



II 

2.12. TEZKĐYE DUALARI ............................................................................................................ 83 
2.13. HELAK DUALARI (BEDDUALAR) ................................................................................... 84 
2.14.  KUR’AN’DA PEYGAMBER   DUALARI .......................................................................... 86 

2.14.1. HZ. ÂDEM (a.s.) VE EŞĐNĐN DUASI .......................................................................... 87 
2.14.2. HZ. NUH’UN (a.s.) DUASI .......................................................................................... 88 
2.14.3.HZ. HUD ‘UN (a.s.)   DUASI ........................................................................................ 90 
2.14.4. HZ. LUT‘UN (a.s.) DUASI ........................................................................................... 90 
2.14.5. HZ. ĐBRAHĐM ‘ĐN (a.s.) VE HZ. ĐSMAĐL‘ĐN (a.s.) DUALARI .................................. 91 
2.14.6. HZ YA’KUB’UN  (a.s.) DUASI ................................................................................... 95 
2.14.7. HZ. YUSUF‘UN (a.s.) DUASI ...................................................................................... 96 
2.14.8. HZ EYYUB’UN (a.s.)  DUASI ..................................................................................... 98 
2.14.9. HZ. ŞUAYB’IN (a.s.)  DUASI ...................................................................................... 99 
2.14.10. HZ. MUSA (a.s.) VE HZ HARUN’UN  (a.s.) DUALARI .......................................... 99 
2.14.11. HZ SÜLEYMAN’IN (a.s.) DUASI ........................................................................... 103 
2.14.12. HZ YUNUS’UN (a.s.)  DUASI ................................................................................. 104 
2.14.13. HZ ZEKERĐYYA’NIN (a.s.)  DUASI ....................................................................... 105 
2.14.14. HZ. ĐSA’NIN (a.s.)  DUASI ...................................................................................... 107 
2.14.15. HZ. MUHAMMED’ĐN (s.a.v.) DUALARI ............................................................... 108 

2.15. SALİHLERİN DUASI ................................................................................................................ 116 
2.15.1. MELEKLERĐN DUASI ............................................................................................... 116 
2.15.2.HZ. İSA’NIN HAVARİLERİNİN DUASI .............................................................................. 116 
2.15.3.ASHAB-I  KEHF’ĐN DUASI ....................................................................................... 117 
2.15.4.FİRAVUN’UN KARISININ DUASI ..................................................................................... 118 
2.15.5.İMRANIN KARISININ DUASI ........................................................................................... 118 
2.15.6. MERYEM’ĐN DUASI ................................................................................................. 119 
2.15.7. TALUT’UN ASKERLERĐNĐN DUASI ...................................................................... 120 
2.15.8. FİRAVUN’A KARŞI ÇIKAN SİHİRBAZLARIN DUASI .......................................................... 120 

2.16. IZDIRARĐ DUA .................................................................................................................. 121 

SONSÖZ ............................................................................................................................................125 

BĐBLĐYOGRAFYA ...........................................................................................................................126 

ÖZET .................................................................................................................................................129 

KUR’ÂN’DA DUA ...........................................................................................................................129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



III 

ÖNSÖZ 

 

En ilkel olanından en gelişmiş olanına, batıl olanından hak olanına kadar tüm 

din ve inanç sistemlerinde dua yer alır.  

Dua kulun Allah ile iletişimidir. Sürekli dua etme, kulu sürekli Allah’la 

irtibatlı ve Allah’ın murakabesi altında olma şuuruna sevk eder. Kulun kendi 

varlığının farkında olup acziyetinin idrakine varıp yaratıcısına sığınmasıdır. Sadece 

darda kaldığında ve sıkıntıya uğradığında değil, tüm hayatı boyuca rabbi ile 

münasebeti kesmemesidir. Bir başka dua deyişle daimi zikrullah’tır. 

Dua sürekli Allah’ı anmak ve ondan gafil bir an bile geçirmemektir. Kulun 

yaratıcısı karşısında takındığı tavra, yani O'nun karşısındaki duruşuna ubudiyet 

denir. Kur’ân buna tesbih, hamd ve secde gibi isimler vermektedir.1 Bunlar, duanın 

çeşitleridir. Hatta namaz ibadetini karşılamak üzere kullanılan salât tabirinin anlamı 

da duadır.2 Dua ibadetin özüdür.3 Diğer bir deyişle bütün ibadetlerin irca edileceği 

özdür. 

Dua kişinin acziyetinin ifadesidir. Bunun için duanın en belirgin vasfı 

tevazudur. Yüceler yücesinin karşısında küçüklüğünü ifade eden birinin kibirden 

uzak durması gerekir. Kibir sahibi dua edemez. 

Dua Allah’ın izni olmadan hiçbir şeyin olmayacağı bilincine varmaktır. 

 Dua sadece bir istiane değil, aynı zamanda insanın içinde bulunduğu halin 

itirafıdır.  

 Dua şeytani ve nefsanî tuzaklara karşı bir direniştir. 

Dua, sadece dudaktaki seslerle kelimeler değil; kalpteki iniltilerle ruhtaki 

sızılardır. 

Aciz, fakir, muhtaç ve kendine yetmediğinin şuurunda olan kulun, tazarru, 

tezellül ve alçak gönüllülük içinde, rahmeti sonsuz olan Allah’a yönelip, hâlini arz 

etmesinin ayrı bir unvanı sayılan dua, kulun Rabbi'ne karşı iman, güven ve 

itimadının bir gereğidir. 

                                                 
1 Ra'd, 13/13, Đsra, 17/44, Nur, 24/41. 
2 Đbn. Manzûr, Ebu Fazl Muhammed b. Mükrim,  Lisânu’l-Arab, Daru Đhya-i't-Türasi'l Arabî, Beyrut, 
لا  “  ,1992 ص ” md., IV,  4290. 
3Tirmizî, Muhammed b. Đsa Ebu Đsa, Sunenu’t Tirmizî, Daru Đhya-i’t-Türasi’l-Arabî, Beyrut, 1994,   
   Deavât, 1. 



IV 

Günümüzde, sadece beş vakit namazın veya belli bir kısım ibadetlerin 

sonuna sıkıştırılarak küçültülen dua, gerçekte hayatın ve hayat ötesinin en büyük 

lâzımıdır. Aslında yaşadığımız hayat, baştan sona duadan ibarettir. Dua, Allah’ın 

rızasına kavuşmanın ve cennet yurdunun anahtarıdır. Dua, kuldan Rabbe yükselen 

kulluk nişanı ve Rab’den kula inen rahmet simgesidir.  Daha doğrusu o, Allah’la kul 

arasındaki münasebetin tam odak noktasıdır. Dua, imkân âlemi ile lâhut âlemini 

birleştiren ulvî bir miraçtır. Onun için de en makbul dua mü’minin miracı olan 

secdede yapılan duadır.4 Ayrıca dua ve tevekkül hayra meyletmeye büyük bir kuvvet 

verdiği gibi, istiğfar ve tevbe dahi şerre meyletmenin önünü keser, tecavüzünü kırar. 

Dua, sadece bir şeyler istemek demek değildir. Đnsanı yaratan ve yaşatan 

sonsuz Kudret’in sahibi önünde, kendi aczini ve hiçliğini anlaması, kendi kendine 

yeterli olmadığını bilmesidir. Kişinin kendisini en iyi bilen Rabb’inin huzurunda iç 

dünyasını şerh etmesidir. 

Kendisine en güzel ve en müessir dualar öğretilen kul şüphesiz Allah 

Resul’üdür. Dua mecmualarına bakıldığında, duada dahi O’na ulaşmanın mümkün 

olmadığı görülmektedir.5 Öyle ise O’nun nasıl dua ettiğine bakılmalıdır. 

Bu çalışmamızda yardımlarını benden esirgemeyen ve her müracaat 

ettiğimde beni kabul eden saygı değer hocam Doç. Dr. Hayati AYDIN’a, değerli 

meslektaşlarım Salih TĐMUR’a, Zekeriya ATAN’a ve Hayrettin ÇĐFTÇĐ’ye 

teşekkürü bir borç bilirim. 

Çalışma bizden, başarı yüce Allah’tandır. 

                                                                                      Nurettin ÇĐFTÇĐ 

 Hakkâri- 06.02.2009 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
4 Müslim b. Haccac el-Kuşeyrî en-Nisaburî, el-Camiu’s-Sahih, Beytu-l Efkâr, Riyad, 1998, Salât,  
215; Nesâi, Mevâkît, 35. 
5Fethullah Gülen, Sonsuz �ur, Nil Yay.,Đstanbul,2006,  II, 252. 



V 

 

KISALTMALAR 

 

a.g.e.  : Adı Geçen Eser 

a.g.m.  : Adı Geçen Makale   

a.g.s.               : Adı Geçen Site           

a.s  : Aleyhi Selam 

b.         : Đbn 

bkz.  : Bakınız 

bşk.  : Başkaları 

Çvr.  : Çeviren 

D.Đ.B.  : Diyanet Đşleri Başkanlığı 

H.                    : Hicri 

Hz.  : Hazreti     

M.  : Miladi  

r.a  : Radiyallahu Anh  

s.                    : Sayfa     

s.a.v.  : Sallallahu Aleyhi Ve Sellem 

T.D.V.  : Türkiye Diyanet Vakfı   

Terc.               : Terceme    

thk.  : Tahkik  

trs.  : Tarihsiz  

v.  : Vefatı 

Yay.  : Yayınevi/Yayını 

yy                    : Yüzüncü Yıl  

 

 

 



1 
 

GĐRĐŞ 

 

A- ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMĐ 

 

Bu çalışmamızda, Kur’ân ayetlerini esas alarak, duanın fert ve toplum 

hayatındaki önemini, duanın sadece söylenmiş bir takım söz yığını olmadığını, hayata 

çeki düzen veren ve insanın var oluşunu anlamlandıran eylemler olduğunu, 

gönüllerimizi ve davranışlarımızı anlamlandırmak olduğunu ortaya koymaya çalıştık.  

Bununla beraber zamanla Đslam’ın temel kaynaklarından bize gelen dua anlayışının 

dışında farklı bir takım inanış ve anlayışlardan doğan bid’at ve hurafeler nedeniyle 

oluşan sahih olmayan bir takım yanlış dua anlayışlarının ortaya çıktığını ve bu yanlış 

anlayışın yerine sahih duanın nasıl olması gerektiğini ele aldık. 

Yaşadığımız topluma baktığımızda dini yaşantının içinde Kur’an’ın örnek 

dualarının yer almadığını ve Kur’an anlayışına uygun olan dua yerine sahih olmayan 

dua anlayışlarının var olduğunu görmekteyiz. Hayatın anlamı niteliğindeki duanın 

sahih bir şekilde anlaşılması ve kişinin Allah ile iletişiminde Allah’ın kuldan istediği 

şekilde dua etmesi elbette Kur’an’ın öğretisinden yararlanılarak öğrenilebilir. Bundan 

dolayı Kur’an ışığında dua konusunu ortaya koymanın büyük bir önem arz ettiği 

kanısındayım. 

Dua, insanın varoluş gayesidir. Đnsanın hayatını anlamlandıran en temel 

eylem duadır. Allah, insanları ve cinleri sadece kendisine ibadet etmeleri amacıyla 

yarattığını buyuruyor6. Dua da ibadetin özüdür.7 Öyleyse dua yaratılış amacına 

uygun bir şekilde yaşamanın bir göstergesidir.  

Dua, Allah ile kul arasındaki iletişim şekillerinden biridir. Allah direktiflerini 

insana vahiy yoluyla iletir. Bu Allah’tan insana doğru bir iletişimdir. Kul da 

isteklerini rabbinden dua yoluyla diler. Bu da kuldan Allah’a doğru bir iletişimdir. 

Dua, insanın hayatını anlamlandıran, onu değerli kılan değer ölçüsüdür. 

Allah, “Deki duanız/ibadetiniz olmasa, rabbim ne diye size değer versin”8 

buyurarak, kulun dua ile şereflenip, Allah katında değer kazanabileceğine ve 

hayatının bir anlamının olacağına işaret etmektedir. Dua söz sanatları ile süslenerek 

                                                 
6 Zariyat, 51/56. 
7 Tirmizî, Deavât:1. 
8 Furkan, 25/77. 



2 
 

söylenmiş sözler yığını değildir. Dua ibadetin özü9 ve insanın hayatını 

anlamlandıran en temel eylemleridir. 

Duanın insan hayatındaki önemi ve duaya olan ihtiyaç nedeni ile birçok dua 

kitabı neşredilmiştir. Fakat akademik anlamda dua üzerinde yeterince durulmadığına 

ve üzerinde durulması gereken önemli bir konu olduğuna olan kanaatimden dolayı 

Kur’an’da dua isimli çalışmayı gerekli gördüm.  

 

B. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMĐ  

 

Bu çalışmamız giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde 

çalışmanın amacı, önemi ve yöntemi ve ayrıca Đslam dışındaki diğer dinlerde duanın 

yeri ve inanç sistemlerindeki duayı ele aldık. Bu konuda semavi dinlerden 

Yahudilik’te ve Hıristiyanlık’ta dua ile beraber bir de gayri semavi dinlerden de 

dünyada en fazla mensubu bulunan Hinduizm’de ve Budizm’de dua ve ibadet 

anlayışlarını ele aldık. Ayrıca Kur’an’ın indiği dönemdeki Mekke putperestliğinin 

dua anlayışını ele almaya çalıştık. Birinci bölümde Kur’an’da duanın anlamı ve 

mahiyetini incelemeye çalıştık. Đkinci bölümde de Kur’an’da dua çeşitleri üzerinde 

durduk. 

 Çalışmamızda sahih dua anlayışını ortaya koymak için birinci dereceden 

Kur’an ayetlerinden hareket ederek yola çıktık. Kur’an’dan ve Sünnetten duaları ele 

alırken ayet ve hadislerin sadece meallerini vermeye çalıştık. Dua ile ilgili ayetlerin 

tefsiri için tefsir kitaplarına başvurduk. Kur’an’ın tefsiri mahiyetindeki Peygamber 

(s.a.v.) ’in hayatında varolan duayı incelemeye çalıştık. Bununla ilgili de hadis 

kitaplarını ve dua ile ilgili yazılmış eserleri referans aldık.  

Çalışmada yararlandığımız bütün eserler dipnotlarda ve kaynakçada 

belirtmekle beraber son dönemlerdeki teamüle binaen kaynakçada Kur’ân-ı Kerim 

verilmeyip alınan âyetlerin süre ve âyet numaralarını dipnotlarda vermekle yetindik. 

Başka meallerden de yaralanmakla beraber genel olarak Türkiye Diyanet Vakfı’nın 

mealinden yararlandık.  

 

 

 

                                                 
9 Tirmizî, Deavât:1. 



3 
 

  C.DUANIN DĐĞER DĐNLERDEKĐ YERĐ 

 

Đlk insandan günümüze kadar bütün insanların hayatında ibadet ve dua 

sürekli gündemde olmuştur. Đnsan hak veya batıl mutlaka bir dine inanır. Allah’a 

inananlar Allah’a, inanmayanlar ise Allah dışında ilâh olarak kabul ettikleri  

herhangi bir varlığa ibadet eder, ona sığınır, ondan yardım ister, ya da ondan 

korkarlar. Dua etmek de bu tapınmanın bir parçasıdır. Đster Müslüman olsun, ister 

gayri müslim olsun; kimileri rahata kavuşunca veya kendini güçlü hissedince dua 

etmekten kaçınır. Bu gibilerin hayatında duanın yer almaması işin aslını değiştirmez, 

onlar da dara düşünce sığınılacak ve yardım istenecek bir melce (kucak) ararlar. 

Tüm dinlerde dua vardır. Muhteva, şekil ve anlatım biçimine göre çeşitli 

türlerde tezahür eder. Hem semavi dinlerde, hem beşerî  dinlerde duanın çeşitli 

biçimlerini görmek mümkündür.  

 

1.DĐĞER SEMAVĐ DĐNLERDE DUA 

 

1.1.YAHUDĐLĐK’TE DUA 

 

Yahudilik’te dua, ibadetin ana unsurlarından biri olarak Allah’a yaklaşma 

vesilesi kabul edilir. Dua, insanın kendini muhakeme etmesi ve Tanrı’dan 

bağışlanma dilemesi eylemidir.  Đbranice “tephillah” dua anlamına gelir. Tevrat’ta 

dua için genel bir kavram ve belli bir sıra olmamakla birlikte altmış altı cümle 

doğrudan veya dolaylı olarak dua ile ilgilidir.10 En önemli dua, yahudiliğin Kelime-i 

Tevhidi olan “Şema Yisrael” duasıdır. Bu dua tanrının birliği inancını ve yahudilik 

bilincini güçlü tutan bir duadır.11 Tevrat’ta bu dua şöyle geçer :  

“Dinle Ey Đsrail! Tanrımız Rab, tek mabuddur. Tanrı’nız Rabb’ı bütün 

yüreğinizle , bütün canınızla, bütün gücünüzle seveceksiniz. Bugün size verdiğim bu 

buyrukları aklınızda tutun. Onları çocuklarınıza benimsetin. Evinizde otururken, 

yolda yürürken, yatarken, kalkarken onladan söz edin. Bir belirti olarak onları 

ellerinize bağlayın, alın sargısı olarak takın. Evlerinizin kapı sövelerine, 

kentlerinizin kapılarına yazın.” 12 

                                                 
10 Adil Bebek, Din ve Düşünce Açısından Dua, Rağbet Yay., Đstanbul , 1988, s. 40. 
11 Baki Adam, “Yahudilikte Dua” , Yaşayan Dünya Dinleri, D.Đ.B Yay., Ankara, 2007, s. 237. 
12 Bkz. Kutsal Kitap, Ohan Matbaacılık Ltd. Şti., istanbul, 2001,Tesniye, 6/4.  



4 
 

Yahudiler Tevrat’taki bu buyruk gereğince bu duayı sık okurlar. Bu duanın 

içine yerleştirildiği küçük kutucukları alınlarına, sol kollarına ve evlerinin giriş 

kısımlarına takarlar. Alna ve sol kola takılan bu kutulara “tefilin”, evlerin giriş 

kapılarına takılanına da “mezuza” denir. Yahudiler eve her giriş-çıkışta mezuzayı 

öpüp bu duayı okurlar. Mezuza; yahudi evlerini diğer din mensuplarının evlerinden 

ayıran en önemli işarettir.13 Yahudiler ayakları bitiştirmek, diz çökmek, baş eğmek, 

elleri göğe açmak ve Kudüs’e yönelmek suretiyle dua ederler. Bilhassa II. 

Tapınak’ın yıkılışından sonra Yahudilerde toplu dua da yaygınlaşmıştır. Günümüzde 

Yahudiler günde üç defa (sabah, öğle ve akşam) dua ederler. Ayrıca Sinagogda 

cumartesi (sabbat) ve bayram günlerinde bunlara ek olarak dualar okunur. Sabah 

duasında, dua atkısı olan  talet (tallit) kullanılır, duâ kayışı da sol pazuya ve alna 

takılır. Dua öncesinde temizlik yapmak ve özel ayin elbisesi giymek gerekir. 

Duaların büyük bir kısmını ihtiva eden Mezmurlar hem Yahudi hem de 

Hıristiyanlarca duâ sırasında okunmaktadır.14 Dua dili cennet dili olarak kabul edilen 

Đbranice olmakla birlikte bazı eski Aramice dualar da okunur. Ayrıca isteyen  ferdi 

veya  toplu dua edebildiği gibi isteyen istediği  dilde de dua edebilir.15  

Yahudilik’te, Đslam’da olduğu gibi formüle edilmiş geleneksel kalıp dualar 

vardır. Bu dualar “siddur” denilen  dua kitaplarında toplanmıştır. Bu kitap 

doğumdan ölüme kadar hayatın her alanı ile ilgili  duaları ihtiva etmektedir. 16    

 

1.2.HIRĐSTĐYANLIK’TA DUA 

 

Hıristiyanlık’ta dua, dini hayat açısından büyük bir önem taşır. Dua, liturjik 

festivallere ilaveten hıristiyanların en çok önem verdiği ibadettir.17   Dua, Tanrı’ya 

ulaşma, Tanrı’yı tanıma ve vicdanın sesi olarak nitelendirilir. Duanın temelinde 

Allah’a güven ve yüce bir inanış vardır. Kutsala yönelik hamd, şükür, rica, dilek ve 

yakarış olan dua, hıristiyanlar için bir kişiyi hoşnut eden bir eylem olarak 

görülmektedir.  Hıristiyanlara göre dua, yaşama ebedi bir bakış açısı kazandırmak 

için önemli bir fırsattır.18 Dua, Luther’e göre  inancın eseri, Calvin’e göre Allah’ı 

kavrayabilme inancının her gün tekrarlanışıdır. Đncil’lerde Hz. Đsa’nın tavsiye ettiği 

belli bir dua şekli yoktur. Sadece dua ederken ikiyüzlüler gibi insanlar görsünler 

                                                 
13 Adam, a.g.e., s. 238. 
14 Osman Cilacı, “dua ”, Đslam Ansiklopedisi ,T.D.V., Đstanbul, 1994, IX, 529. 
15 Adam, a.g.e., a.y. 
16 Adam, a.g.e., a.y. 
17 Mehmet Katar, “Hıristiyanlıkta Dua”,Yaşayan Dünya Dinleri, D.Đ.B Yay., Ankara, 2007, s. 101. 
18 Katar, a.g.e., s.101.   



5 
 

diye havralarda ve caddelerde dikilip gösteriş yaparak değil, gizli ve samimi olarak 

dua etmenin gerektiği vurgulanır. Ayrıca putperestler gibi dua edilmesi de  

yasaklanmıştır.19 Đncil’lerin tamamında duayı ilgilendiren yetmiş beş kadar cümle 

tespit edilebilmektedir. Hıristiyanlık’ta duanın belli esaslar çerçevesinde yapılması 

ilk defa Đznik Konsili’inde (M.S.325) kararlaştırılmış, daha sonra Vatikan bu esaslar 

üzerinde bazı değişiklikler yapmıştır. Duada Hz. Đsa temel unsuru teşkil etmekle 

beraber Allah ve Ruhu’l-Kudüs de duanın önemli rükünlerindendir.20 

Günümüzde de Hıristiyanların günlük (sabah, öğle ve akşam), haftalık 

(Pazar) ve yıllık (paskalya) olarak keşişler ve rahipler gözetiminde manastırlarda 

yaptıkları dua geleneği oldukça uzun bir geçmişe sahiptir (M.S.150). Pazar 

ayinlerinde ve yemek öncesi toplu olarak dua ettikleri gibi bireysel olarak da dua 

edebiliyorlar. Araştırmalar  toplu ibadetlere katılmayan ve sakramentleri yerine 

getirmeyen hıristiyanların bile duaya son derece önem verdiklerini göstermektedir.  

Katolik kilisesinde günde yedi ayrı dua saati bulunmaktadır. Ortodoks kilisesinin 

geleneğinde de gün batarken okunan “Vesperum”, günün ilk duasını teşkil eder. 

Genel olarak kiliselerdeki dua şekilleri pek fazla değişiklik göstermez.21 

Hıristiyanlar arasında en çok kullanılan dua, “Rabbin Duası”, olarak bilinen 

duadır. Hıristiyanlık için toplu ibadetin doruk noktasını teşkil eder. Bu dua şöyledir: 

“Göklerdeki babamız, adın kutsal kılınsın. Egemenliğin gelsin. Gökte olduğu 

gibi, yeryüzünde de senin istediğin olsun. Bügün bize gündelik ekmeğimizi ver. Bize 

karşı suç işleyenleri bağışladığımız gibi, sen de suçlarımızı bağışla. Ayartılmamıza 

izin verme. Bizi kötü olandan kurtar. Çünkü egemenlik, güç ve yücelik sonsuzlara 

dek senindir. Amin.” 22 

 

2. GAYRĐ SEMAVĐ DĐNLERDE DUA 

 

Dua, Pigmeler’den Avustralya, Amerika ve Afrika yerlilerine; Asurlulardan 

Babillilere; Dinkalardan, Maorilere, eski Hind, Çin ve Türklere kadar bütün 

toplumlarda ve beşeri dinlerde mevcuttur. Edebi metinler ve arkeolojik materyaller 

üzerinde yapılan çalışmalar,  araştırmacıları bu toplumlarda, sel, kuraklık, deprem 

gibi tabiî afetlerden, hastalık ve benzeri durumlardan kurtulmak, kurtulduktan sonra 

şükretmek, bağışlanma dileğinde bulunmak gibi istek ve halleri için, doğrudan veya 

                                                 
19 Bkz. Kutsal Kitap, Matta, Vl, 7. 
20 Cilacı, “dua” a.g.e., a.y. 
21 Cilacı,  “dua” a.g.e., a.y. 
22Bkz. Kutsal Kitap, Matta, 6,  9–13.  



6 
 

bazı aracılar vasıtasıyla, bireysel ya da toplu halde, düzenli yahut da düzensiz olarak 

tabiat güçlerine, ata ruhlarına yönelik sözlü ve törensel birtakım duaların mevcut 

olduğu sonucuna götürmüştür.23 

Đlkel topluluklarda görülen müşterek dua, aile reisi, kabile başkanı veya 

rahibin yakarışlarına cemaatin katılması (âmin demesi) şeklinde olmaktadır. 

Kötülüklerden korunma veya dünya nimetlerinden faydalanma isteği duânın iptidai 

halinin tespitinde en belirleyici özelliktir.24  

Eski Meksika, Sümer, Bâbil, Mısır ve Yunan dinlerinde birbirine benzeyen 

ve duâ yerine kullanılan kollektif şiirler vardır. Maniheizm’deki duâda ruhu 

etkileyen düalist bir görüş hakimdir. Romalılar duâlarını genellikle Jüpiter 

mabedinde yaparlardı. Cermen dininde büyünün duâ üzerinde üstün bir gücü vardır. 

Ancak ilkel toplumlarda büyü ile duâ arasındaki sınırı belirlemek oldukça güçtür. 

Yunan dininde duâ geleneksel temizlikle başlar ve klasik yalvarma ile sona ererdi. 

Sümerler duâ esnasında ellerini başlarının üzerine koyarlar, sevinçlerini göstermek 

ve duânın inandırıcı olmasını sağlamak için ellerini alınlarına çarparlardı. Böylece  

ölülerine de saygı göstermiş olurlardı. Bu durum Doğu Asya’da özellikle Hint 

yogasında da görülmektedir.25 

Dua esnasında kutsal eşyanın öpülmesi, okşanması, çıplak ayakla etrafında 

dönülmesi gibi hususlar ilkel kabile dinlerinin özelliklerindendir. Hemen bütün ilkel 

kabile dinlerinde güneş doğarken ve batarken, ekim ve hasat zamanlarında kurallara 

bağlı olarak dua edilir.26 

 

 2.1.HĐNDUĐZM’DE DUA 

 

Hindular için ibadet, temelde bireysel bir faaliyettir. Tapınaklarda görevli 

Brahman’lar liderliğinde okunan ve “bhajan” adını verdikleri ilahileri dışında 

çoğunlukla bireysel olarak icra edilir. Hindular sabahleyin güneş doğmadan, kuşluk/ 

öğle vaktinde ve güneş battıktan sonra olmak üzere günde üç defa ibadet ederler. 

Şafak vaktinde uyanan dindar bir Hindu öncelikle “om” hecesini okuyarak işe 

başlar, daha sonra tanrının isimlerini zikreder, üstadlarını hatırlar ve kendisinin yüce 

tanrı ile özdeş olduğunu hatırlatan sabah duasını okur. Daha  sonra sabah banyosunu 

                                                 
23Bebek,a.g.e.,s.39-40. 
24 Cilacı, “dua”a.g.e., a.y.    
25 Cilacı, “dua”a.g.e,,a.y. 
26 Cilacı, “dua” a.g.e.,a.y. 



7 
 

yapar, saçlarını toplar ve evdeki tanrı odası adını verdikleri “puja” odasında veya 

Ganj Nehri kenarında sabah ibadetini tamamlar.  En önemli dualarından biri 

“gaytari” duasıdır. Bir nevi dine giriş duasıdır. Bu dua “Rig-Veda” isimli kutsal 

kitaplarında geçer. Bunun dışında “Yajur-Veda” ve “Sama-Veda” isimli kitapları da 

vardır. Bu vedalarda da var olan “mantra” adını verdikleri bazı dua kısımlarını 

okurlar.  

Hint mistisizminde Upanişad’lardan kaynaklanan ve yoganın psikotekniğine 

dayanan ibadetsiz bir duâ türü vardır. Hinduizm’de duâ, inandırıcı sözlerle yapılır. 

Ortak  duâ sembolü bir çeşit besmele olan “om”dur.27 

 

 2.2. BUDĐZM’DE DUA 

 

Budizm’de yüce varlığa karşı belirli bir duâ söz konusu olmamakla beraber, 

Buda’ya duâ etmek ve ondan istekte bulunmak geleneği hakimdir.28 Budistler dua 

ederken, dua tekerlekleri ve tespihleri kullanırlar. Çakra adı verilen tekerlekler 

“dharma” ve “samsara” çarklarının dönüşlerini sembolize eder.  Dua  tespihlerine de 

“ malas” adı verilir. Bu tespiher sayesinde yapılan secdelerin ve okunan mantraların  

sayısı karıştırılmaz.29  

 Meditasyon , hint dini hayatının en önemli unsurlarındandır. Ve bu bölgede 

ortaya çıkan tüm dinlerde var olduğu gibi budizmde de mevcuttur. Zihinsel 

dinginliğe ulaşma, sadece dünyevi kagı ve sıkıntıların sona ermesi ve ya bireyin 

sürekli haz ve mutluluk halini yakalamsı değil, gerçekte acı ve hazzın, seviç ve 

mutluluğun bir ve aynı olduğunun farkına varmasıdır. Bu durum insanı nirvanaya 

yaklaştırır. Sonuçta ise dünyadan çekilme değil dünyada faydalı bir sakinliğe ulaşma 

söz konusudur. Đki çeşit meditasyon vardır: 

1. Samadhi ( Sakinleşme, sükûnete kavuşma). 

2. Vipassana ( Herşeyin iç yüzünü kavrama).30 

Tapınaklarda yaşayan keşişler, Buda heykelinin yer aldığı ana salonu ve 

meditasyon odasını kutsal metinleri okumak, ibadet/ dua etmek ve meditasyon için 

kullanırlar. Sıradan halk ise istediği zaman tapınağa gidebilir, bunun için özel bir 

gün veya zaman söz konusu değildir. Tapınaklara her gün giden budistler olduğu 

                                                 
27 Cilacı, “dua”a.g.e., a.y. 
28 Cilacı, “dua”a.g.e., a.y. 
29 Ali Đhsan Yitik, “Budizm”,Yaşayan Dünya Dinleri, D.Đ.B Yay., Ankara, 2007, s. 334.  
30 Yitik,a.g.e., s. 335. 



8 
 

gibi çoğunlukla da  ayda iki kez, yani “uposatha” denilen hilal ve dolunay günleri   

tapınaklara giderler. Toplu ibadet ve meditasyon zorunlu oladığı için kişiler kendi 

evlerinde bir ibadet ve meditasyon odası olarak tanzim ederler. Budistler har sabah 

uyanınca : “Dilerim ki tüm varlıklar cehaletten kurtulur”, elbise giyerken de: 

“Dilerim ki tüm varlıklar ahlak elbisesini giyer” anlamlarına gelen mantraları ve 

duaları defalarca tekrar ederler.31 

 Budistlerde Đbadetler ve dualar genellikle bireyseldir. Sadece yıllık bayram 

ve festivallerde katılımı arttırmak amacıyla dua/ibadetler toplu olarak yapılır. Ve 

genelde Pazar günleri seçilir.32 

 

 2.3. MEKKE PUTPERESTLĐĞĐNDE DUA 

 

Cahiliye dönemi Arap toplumunda  Allah’a yakın olmak, bağışlanmak, 

yardıma mazhar olmak, kötülükten korunmak gibi niyetlerle Lat, Menat, Uzza ve 

Hubel gibi putlara kurbanlar kesilip dualar edildiğini hac telbiyesi ve o devrin 

şiirlerinden öğrenmekteyiz.33 Mekke müşrikleri bu putlara yalvarırken  Allah’la 

aralarında  aracı yapar ve onları Allah’a yaklaştırsın  diye dua ettiklerini 

söylerlerdi.34 

Mekke müşrikleri putlara taparken bunların Allah nezdinde aracı olduklarını 

ifade ettikleri görülmektedir.  Onlar  da duaları kabul edenin bizzat Allah olduğunu 

kabul ettikleri halde araya şefaatçi olarak putları aracı yapıyorlar. Yüce Allah  bunu 

şirk olarak telakki  etmektedir.  

 “Dikkat et, halis din yalnızca Allah’ındır. O’nu bırakıp kendilerine bir takım 

dostlar edinenler, ‘onlara, bizi Allah’a yaklaştırsınlar diye ibadet ediyoruz’ 

derler.”35 

Mekkeli müşrikler  ve genelde tüm kafirler, "Biz başka kimselere yaratıcı 

oldukları için kulluk etmiyoruz. Biz sadece Allah'ı yaratıcı olarak kabul ediyor ve 

O'na itaatte bulunuyoruz. Ancak O'nun yüce makamına doğrudan ulaşamadığımız 

için, arada bulunan mübarek zatlara dua ediyor ve dualarımızı Allah'a çabucak 

ulaştırsınlar diye onlara müracaatta bulunuyoruz" demektedirler.36 

                                                 
31 Yitik,a.g.e., s. 328-331. 
32 Yitik,a.g.e., s. 331. 
33 Hişam b. Muhammed b. Kelbi, Kitab’ul Esnam, Ankara, 1969, s. 6.9.10.13, 21,24. 
34 Zümer,39/3. 
35 Zümer, 39/3. 
36 Ebu’l-A’lâ el-Mevdudî, Tefhimu’l-Kur’ân, (trc., Heyet), Đnsan Yay. 2. Baskı, Đst., 1996,V, 93.  



9 
 

Anlaşılan şu ki her ne sebeple  olursa olsun Allah ile aralarında aracılar 

kılarak dua etmek doğru değildir. Bu aracının salih bir zat olması ya da Mekke 

müşriklerinin yaptığı gibi taştan bir put olması arasında bir fark yoktur. Çünkü 

Mekke müşriklerinin taştan ve tahtadan putlara taptıklarında aslında bu putların 

yıldızları, semavi ruhları, geçmişte yaşamış olan Peygamberleri, Allah’ın kızları 

olduklarını iddia ettikleri melekleri37 veya salih ve aziz insanları temsil ettiklerini 

bunların manevi ruhlarının  içinde olduğunu düşünerek tapıyorlardı.38   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
37Seyyid Kutub, Fi zilâl’il-Kur’ân, (trc.,Heyet) Dünya Yay. Đstanbul, 1991, VIII, 565–568.  
38 Fahruddin Razî, et-Tefsirü’l Kebir ( Mefatihü’l Gayb), Darul Fikr, Beyrut, 1981, XXVII, 231. 



10 
 

BĐRĐNCĐ   BÖLÜM: 

 

1. ĐSLAM’DA DUA (KUR’AN’DA DUA) 

 

Kur’ân-ı Kerim’de dua ile ilgili ayetler geniş bir yer tutar. Đki yüz kadar âyet 

doğrudan doğruya dua ile ilgilidir.39 Ayrıca tevbe, istiğfar gibi kulun Allah’a 

yönelişini ve O’ndan dileklerini ifade eden çok sayıda ayet vardır. Konuyla ilgili 

âyetlerin bir kısmında insanların Allah’a dua etmeleri emredilmiş; duanın usul, âdâb 

ve tesirleri üzerinde durulmuştur.40  

 

1.1. KUR’AN’DA DUANIN ANLAMI  

 

1.1.1.DUANIN LÜGAT ANLAMI 

 

-kök harflerinden türeyen dua kelimesi “çağırmak, seslenmek, yalvarıp  دع ى
yakarmak, sığınmak, ilgi kurmak” gibi anlamlara gelmektedir. Aynı kökten türeyen 

‘dava’ ve ‘davet’ gibi ‘dua’ da “talep ve niyazda bulunmak” anlamında olup, mastar 

kalıbında bir isimdir.41 Đnsanın var oluş gayesi olan ve insanın hayatına anlam katan 

‘dua’, Kur’an’da yirmi yerde mastar olmak üzere yaklaşık iki yüz ayette 

geçmektedir.42    

 Mukatil bin Süleyman “Kur’an Kavramları Sözlüğü”nde, Kur’an-ı Kerim’de 

duanın şu altı anlamda kullanıldığını söyler 43: 

1. Dua, “qavl/ söz” manasında kullanılır; şu ayetlerde olduğu gibi: 

ينما ظَالا كُنا إِلَّا أَنْ قَالُوا إِننأْسب ماءَهإِذْ ج ماهوعا كَانَ دفَم 

“Be'simiz (yani azabımız) onlara geldiğinde, onların duaları  (yani sözleri); 

"Biz gerçekten zalimler idik" demelerinden başka bir şey olmadı.”44 

                                                 
39 Mehmet Soysaldı, Kur’an-ı  Kerim’e Göre Dua, Yeni Ufuklar Neşriyat, Đst., 1996, s. 42. 
40 Çağrıcı, “dua ”, Đslam Ansiklopedisi ,T.D.V., Đstanbul, 1994, IX, 536. 
41 Râgıp el- Đsfahânî, Ebu Kasım Hüseyin b. Muhammed, el-Müfredât fi Ğarîb’il-Kur’ân, " دعو " , 

mad., Daru’l- Ma’rife, Beyrut, ts.,  s. 169-170. 
42 Çağrıcı, a.g.e., IX. 536. 
43 Mukâtil b. Süleyman, Kur’an Terimleri Sözlüğü,  (trc. M. Beşir Eryarsoy), Đşaret Yayınları, 
Đstanbul, 2004., II, 377 
44 A’raf, 7/5. 



11 
 

 ينداما خيدصح ماهلْنعى جتح ماهوعد لْكت الَتا زفَم   

“Artık bütün duaları (yani sözleri) işte bu oldu.”45 Bununla da,  

 ينما ظَالا كُنا إِنلَنياوي  “…Veyl bize, biz gerçekten zalimler idik”46  şeklindeki 

sözlerine işaret edilmektedir. Đşte onlar hep bu şekilde, “veyl bize [yazıklar olsun 

bize], biz gerçekten zalimler idik” deyip durdular.47 

ينالَمالْع بر لَّهل دمأَنْ الْح ماهوعد رآخو لَاما سيهف مهتيحتو ماللَّه كانحبا سيهف ماهوعد  

“Oradaki duaları: "Allah'ım, Sen ne yücesin"dir ve oradaki dirlik 

temennileri: "Selam"dır; dualarının sonu da: "Gerçek, hamd âlemlerin Rabbi olan 

Allah'ındır."48 

2. Dua, “ibadet” manasında kullanılır.49كُماؤعلَا دي لَوبر أُ بِكُمبعا يقُلْ م         

“(Resûlüm!) De ki: (Kulluk ve)yalvarmanız olmasa, Rabbim size ne diye 

değer versin?”50 

 Hz. Peygamber (s.a.v.) duanın ibadet olduğunu bildiriyor:  الدعاء هو العبادة    
“Dua ibadetin ta kendisidir. “51 

Şu ayetlerde de dua ibadet anlamında kullanılmıştır:  

قُلْ أَندعو من دون اللَّه ما لَا ينفَعنا ولَا يضرنا ونرد علَى أَعقَابِنا بعد إِذْ هدانا اللَّه كَالَّذي استهوته الشياطين في 

ينالَمالْع برل ملسنا لنرأُمى ودالْه وه ى اللَّهدا قُلْ إِنَّ هنى ائْتدإِلَى الْه هونعدي ابحأَص انَ لَهريضِ حالْأَر 

De ki: "Bize yararı ve zararı olmayan Allah’tan başka şeylere mi tapalım? 

Allah bizi hidayete erdirdikten sonra, şeytanların ayartıp iğdiş ederek yerde 

şaşkınca bıraktıkları, arkadaşlarının da: "Doğru yola, bize gel." diye kendisini 

çağırdığı kimse gibi topuklarımız üzerinde gerisin geri mi döndürülelim?" De ki: 

"Hiç şüphesiz Allah'ın yolu, asıl yoldur. Ve biz âlemlerin Rabbine (kendimizi) teslim 

etmekle emrolunduk."52 

                                                 
45 Enbiya, 21/15. 
46 Enbiya, 21/14. 
47 Mukâtil b. Süleyman,  a.g.e., s. 377. 
48 Yunus, 10/10. 
49 Ebu’l Kasım Carullah Mahmud  b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an Hakâiki Ğavâmidî’t Tenzil ve 
Uyûni’l Akavil fi Vucûhi’t Te’vil, Daru’l Kitab’ul Arabî, Beyrut, 2006, III, 103;  Mukâtil b. Süleyman, 
a.g.e., s. 378. 
50 Furkan, 25/77. 
51 Tirmizî, Deavât: 3247; Ebû Dâvûd, Süleyman b. el Eş’âs, Süneni Ebu Davud, Daru’l Fikr, Beyrut, 
1994,  Kitabu'd-Dua: 1479 
52 En’am, 6/71. 



12 
 

ينمالظَّال نإِذًا م كفَإِن لْتفَإِنْ فَع كرضلَا يو كفَعنا لَا يم اللَّه وند نم عدلَا تو   

Allah'ı bırakıp sana faydası ve zararı olmayan şeylere dua (ibadet) etme! 

Eğer böyle yaparsan, o takdirde şüphesiz ki sen zalimlerden olursun.” 53 

3. Dua kelimesi, nida [seslenmek, yüksek sesle çağırmak, davet etmek] 

manasında kullanılır; şu ayetlerde olduğu gibi:54رصتفَان لُوبغي مأَن هبا رعفَد     

�ihayet o da Rabbine, "Ben gerçekten mağlup oldum. Hemen nusretini ver, 

bana yardım et!" diye dua etti (nida etti /seslendi).55  

     فَتولَّ عنهم يوم يدع الداعي إِلَى شيءٍ نكُرٍ

Münadinin bilinmedik bir şeye dua edeceği (nida edeceği / yüksek sesle 

çağıracağı / davet edeceği) o gün...”56   

Dua, istiğâse /yardıma çağırmak manasında kullanılır; şu ayetlerde olduğu 

gibi:57 اللَّه وند نم اءَكُمدهوا شعادو    “Allah'tan başka şahitlerinize dua edin (şahitlerinizi 
yardıma çağırın).”58   

 Allah'tan başka gücünüzün yettiklerine dua“ وادعوا من استطَعتم من دون اللَّه

edin (onları yardıma çağırın).59   

هبر عدلْيو  O da Rabbine du'â etsin (Rabbini yardıma çağırsın).60  

4. Dua , “sual, istifham” manasında kullanılır; şu ayetlerde olduğu gibi:61 

يا ها ملَن نيبي كبا رلَن عقَالُوا اد    “(Ey Mûsâ!)  Bizim için Rabbine dua et de (sor da) 

onun mahiyetini bize bildirsin.”62   

 Bizim için Rabb’ine dua et de (sor (!Ey Mûsâ)“ قَالُوا ادع لَنا ربك يبين لَنا ما لَون

da) onun rengini bize bildirsin.”63  

                                                 
53 Yunus, 10/106.  Ayrıca bkn.  Şuara, 26/213.;  Ankebut, 29/17.; Kasas, 28/88.; Furkan, 25/68.; 
Furkan, 25/77.  
54 Mukâtil b. Süleyman, a.g.e., s. 379. 
55 Kamer, 54/10. 
56 Kamer, 54/6. Ayrıca bkn. Đsra, 17/52.; Rum, 30/52. ;Fatır, 35/14. 
57 Mukâtil b. Süleyman,  a.g.e., s. 380. 
58 Bakara, 2/23. 
59 Yunus, 10/38; Hud, 11/13 
60 Mü’min, 40/26. 
61 Mukâtil b. Süleyman,  a.g.e., a.y. 
62 Bakara, 2/68–70. 
63 Bakara, 2/69. 



13 
 

   ويوم يقُولُ نادوا شركَائي الَّذين زعمتم فَدعوهم فَلَم يستجِيبوا لَهم وجعلْنا بينهم موبِقًا

“Yine o gün: Benim ortaklarım olduklarını ileri sürdüğünüz şeyleri çağırın 

diye buyurur. Çağırmışlardır onları; fakat kendilerine cevap vermemişlerdir. Biz 

onların arasına tehlikeli bir uçurum koyduk.”64  

5. Dua kelimesi, “istemek, istekte/talepte” bulunmak manasında kullanılır; 

şu ayetlerde olduğu gibi:65 

 زجا الرنع فْتكَش نلَئ كدنع هِدا عبِم كبا رلَن عى ادوسامقَالُوا ي  ُ“Ey Musa! Bizim için dua et 

(bizim için istekte bulun) Rabbine; şayet bu riczi (azabı) bizden kaldırırsan...”66  

كبا رلَن عاد راحا السهاأَيقَالُوا يو   

 "Ey sihirbaz, bizim için Rabbine dua et" (Rabbinden istekte bulun) 

dediler.”67  

لَكُم جِبتونِي أَسعاد كُمبقَالَ رو    

“Bana dua edin (Benden isteyin), size icabet edeyim (size vereyim). “68 

   وقَالَ الَّذين في النارِ لخزنة جهنم ادعوا ربكُم يخفِّف عنا يوما من الْعذَابِ

“Ateştekiler, cehennemin bekçilerine "Rabbinize dua edin (Rabbinizden 

isteyin) de, bir gün olsun bizden azabı hafifletsin" diyecekler. 69 

 

1.1.2.DUANIN ISTILAH ANLAMI   

 

Đslâm literatüründe dua; kulun Allah'ın yüceliği karşısında aczini itiraf 

etmesini, sevgi ve ta'zim duyguları içinde lütuf ve yardım dilemesini ifade eder.70 

Dua, küçüğün büyükten, acizin güçlüden ihtiyaç ve arzusunu ciddi olarak 

istemesi ve rica etmesi demektir.71 Duanın ana hedefi insanların Allah’a halini arz 

etmesi ve ona niyazda bulunması olduğuna göre, dua kul ile Allah arasında bir 

diyalog anlamını taşır. Bunun gerçekleşmesi için önce Allah insanı kendi varlığından 

                                                 
64 Kehf, 18/52. 
65 Mukâtil b. Süleyman,  a.g.e., s. 381. 
66 A’raf, 7/134. 
67 Zuhruf, 43/49. 
68 Mü’min, 40/60. 
69 Mü’min; 40/49. 
70Đbn-i Manzûr, a.g.e., “دعا” md., II,  1385. 
71 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, Azim Dağıtım,Đstanbul, trs., II, 8.  



14 
 

haberdar etmiş; insan da varlığını kabul ettiği, kendisinden daha üstün olan bu yüce 

kudret karşısında duyduğu saygı ve ümit hisleriyle ile iletişim kurma  ihtiyacını 

duymuştur. Dua, böyle bir irtibat neticesinde insanın bir taraftan kendi ihtiyaç ve 

eksikliklerinin telafisini, diğer taraftan da insanın daha mükemmele ulaşmasını 

hedefleyen bir diyalog vasıtasıdır. Bir başka deyişle dua, sınırlı, sonlu ve aciz olan 

varlığın, sınırsız ve sonsuz kudret sahibi ile kurduğu bir köprüdür. Bu sebeple 

insanoğlu tarihin hiçbir döneminde duadan uzak kalmamıştır.72 Muhammed Đkbal: 

“Dua, ister ferdi ister içtimai olsun, kâinatın dehşet verici sessizliği içinde 

insanoğlunun kendisine bir cevap bulmak için hissettiği derin hasret ve iştiyakın 

ifadesidir” der.73  Ragıp el Đsfahanî, sözlük anlamıyla duanın nida ile anlam yakınlığı 

olmakla birlikte, ıstılahî manadaki duada daima tazim ve tazimle birlikte istekte 

buluma anlamının mevcut olduğuna dikkat çeker ve buna Müslümanların Hz. 

Peygamber (s.a.v.) ’i çağırırken (dua) saygılı bir ifade kullanmalarını emreden Nur 

Suresi’ndeki;  

(Ey müminler!) Peygamberi, kendi aranızda birbirinizi çağırır gibi 

çağırmayın. Đçinizden, birini siper edinerek sıvışıp gidenleri muhakkak ki Allah 

bilmektedir. Bu sebeple, onun emrine aykırı davrananlar, başlarına bir belâ 

gelmesinden veya kendilerine çok elemli bir azap isabet etmesinden sakınsınlar.74 

ayetini delil olarak gösterir.75   

Đbni Manzur,  Lisan’ul Arab’da duanın  üç şeklinin bulunduğunu belirterek 

şöyle sıralar: 1. Allah’ın birliğini dile getirerek onu övgü ile anma. 2. Allah’tan af, 

merhamet gibi manevi isteklerde bulunma. 3. Allah’tan dünyevi isteklerde bulunma.76  

Aslında duanın aynı zamanda zikir sayılması, hatta Đslam literatüründe 

çoğunlukla “ezkar ve ed’iye” gibi ifade edilmesi ve bu iki kavramın birlikte 

kullanılması duanın içerdiği bu saygı unsurunun sonucudur. Bu şekilde dua 

ifadelerinin biri zikir ve saygı, diğeri de herhangi bir dilek olmak üzere iki unsurunun 

olduğunu göstermektedir.77 

 

                                                 
72 Cilacı, “dua”  a.g.e., IX, 529.  
73Muhammed Đkbal,  Đslam’da Dini Tefekkürün Yeniden Teşekkülü,  (terc. Sofi Huri), Kırkambar  
Yay., Đst.,  2002,  s. 134 . 
74 Nur, 24/63. 
75 Đsfahânî,  Müfredat,  “دعا” md., s. 170. 
76 Đbn-i Manzûr, a.g.e., “دعا” md., II,  1385. 
77 Selahattin Parladır, “Dua”, T. D. V. Đslam Ansiklopedisi, Đst., 1994.  IX,  532. 



15 
 

1.1.3.DUA İLE ANLAM YAKINLIĞI OLAN KELİMELER 

 

Tazarru, daha çok yalvarıp yakararak ve kendini zelil hissederek dua ve 

niyazda bulunma halini, acz ile boyun bükmeyi ifade eder.78 Kur’an’da zorlu ve 

sıkıntılı anlarda, hatta ilahi azaba uğranıldığı zaman Allah’a yalvarıp yakarmadan 

söz eder.79 

Teavvuh, evvah asıl itibariyle çok ah eden manasındadır. Bu ah ediş bir 

hüzün ve elemden veya aşk ve korkudan kaynaklanabilir. Evvah, “ince kalpli, âşık 

ve yanık adam” manasına gelir. Selef müfessirleri evvah terimini “çok dua eden, pek 

merhametli, çok tevbe eden, Allah’ı çok zikir ve tesbih eden, çok Kur’an okuyan, 

Allah korkusuyla çok âh u vah çeken, yalvarıp yakaran” gibi anlamlarda 

kullanmışlardır.80 Allah, Hz. Đbrahim (a.s.) için çok ah çeken anlamında evvah 

sıfatını kullanmaktadır. 81   

Đhbat, “Allah’a iman ile tatmin bulmak, Allah’tan korkmak, alçakgönüllü ve 

tevazu sahibi olmak, huşu ile kalbi ürpererek yalvarmak” anlamına gelir. Muhbit ise 

ism-i faili olarak “mütevazı, huşu duyan ve Allah’a imanla mutmain olan kimse, 

namazla, dua ve yalvarma ile Allah’a boyun eğen bir mu’ti ve O’na teslim olan bir 

müslim” demektir:82 

  إِنَّ الَّذين آمنوا وعملُوا الصالحات وأَخبتوا إِلَى ربهِم أُولَئك أَصحاب الْجنة هم فيها خالدونَ

“(Buna karşılık,) gerçek imana erişen, dürüst ve erdemli davranışlar ortaya 

koyan ve Rablerine alçak gönüllülükle boyun eğen kimseler; cennetlik olanlar, 

orada yerleşip sonsuza kadar yaşayacak olanlar işte böyleleridir.83 

Đstiğfar, bir nesneyi kirden ve pastan koruyan mahfaza ile örtmek 

anlamındaki  غفر kökünden gelir ve Allah’tan günahlarının bağışlanmasını istirham 

etmek demektir.84 Şu ayetlerde olduğu gibi :                         اكَانَ غَفَّار هإِن كُمبوا ررفغتاس فَقُلْت      

 (�uh) ve dedim ki: “Rabbinizden günahlarınızın bağışlanmasını dileyin, 

çünkü O, kuşkusuz bağışlayıcıdır!85 

                                                 
78Đbn’i Manzûr,  a.g.e.,  “ رعض ”, md., VI, 2580. 
79En’am, 6/43; A’raf, 7/94; Mü’minun, 23/76. 
80 Yazır, a.g.e., IV.414. 
81 Tevbe, 8/114;Yunus, 10/75. 
82 Đsfahânî, a.g.e.,   ," تخب " md., s. 141. 
83 Hud, 11/23. Bkn. Hacc, 22/34. Hacc, 22/54 
84 Đbn Manzûr, a.g.e., “   غفر   ”, md., V, 3274. 
85 Nuh, 71/10. 



16 
 

والَّذين إِذَا فَعلُوا فَاحشةً أَو ظَلَموا أَنفُسهم ذَكَروا اللَّه فَاستغفَروا لذُنوبِهِم ومن يغفر الذُّنوب إِلَّا اللَّه ولَم يصروا علَى 

 ما فَعلُوا وهم يعلَمونَ

“Ve onlar, utanç verici bir iş yaptıkları veya kendi kendilerine (başka türlü) 

bir zulüm işledikleri zaman, Allah'ı anar ve günahlarının affı için yalvarırlar, zaten 

Allah'tan başka kim günahları affedebilir? ve her ne (zulüm) işlemişlerse onda 

bilerek ısrar etmezler.”86 

Tevbe, yapılan hata ve günahlardan dolayı kesin pişmanlık duyup onlardan 

rücû etmek, vazgeçmek demektir. Tevbe, pişmanlıktan dolayı yüreğin yanması, 

kalbin erimesidir:  

يمحر غَفُور إِنَّ اللَّه هلَيع وبتي فَإِنَّ اللَّه لَحأَصو هظُلْم دعب نم ابت نفَم 

“Bu suçu işledikten sonra tevbe edip kendisini ıslah edene gelince, kuşkusuz 

Allah onun tevbesini kabul eder: Allah çok bağışlayıcıdır, rahmet kaynağıdır.”87 

 Kur’an istiğfar eyleminin tevbe ile tamamlanmasını emreder: 

هوا إِلَيوبت ثُم كُمبوا ررفغتاسو 

“ Rabbinizden mağfiret dileyin, sonra O’na tevbe edin!”88 

Đstiane, عو ن kökünden  türemiş olup, kelime anlamı “yardım istemek, yardım 
talep etmek veya dilemek” demektir89 ki, bu durum rızkın temini, ihtiyaçların 

giderilmesi, bir menfaatin elde edilmesi veya bir belanın def edilmesi gibi konularda 

söz konusu olur. Kul ne isteyecekse sadece Allah’tan istemelidir. Zira Allah 

“müstean”dır. Kendisinden yardım istenen yegâne güçtür.90 Kur’an sadece Allah’tan 

yardım dilenebileceğini açık açık ifade etmiştir:   ينعتسن اكإِيو دبعن اكإِي  

“Yalnız sana ibadet eder ve yalnız senden yardım dileriz.”91   

ابِرِينالص عم إِنَّ اللَّه لَاةالصرِ وبوا بِالصينعتوا اسنآم ينا الَّذهاأَيي  

“Ey iman edenler, sabırla ve namazla Allah’tan yardım dileyin.”92 

                                                 
86 Al-i Đmran, 3/135. 
87 Maide, 5/39. 
88 Hud, 11/3, 52, 61, 91. 
89 Đsfahânî, a.g.e., ”عو ن”.  md., s. 354. 
90 Yusuf, 12/18; Enbiya,  21/112. 
91 Fatiha, 1/4. 
92 Bakara,  2/ 153. 



17 
 

Đstiaze, عوذ kökünden türeyen kelime olup, “başkasına iltica etmek ve ona 
bağlanmak” demektir.93 Đstiaze, cinlerden ve insandan olan şeytanlardan Allah’a 

sığınmak, sığınmayı talep etmek, sığınmaya çalışmak anlamlarına gelir.94 Đstiaze, 

tüm şer güçlerden, insanı doğru yoldan alıkoyacak tüm engellerden, büyük sınavın 

önünde engel oluşturan tüm fitne ve fitnecilerden Allah’a sığınmaktır:  

  فَإِذَا قَرأْت الْقُرآنَ فَاستعذْ بِاللَّه من الشيطَان الرجِيمِ

"Kur'an okuduğun zaman kovulmuş şeytandan Allah'a sığın."95  

�ida, “seslenme çağırma, nida etme, anma”  manasına gelen “ن̂^^دا”  kökünden 

türemiştir: 96 

يفاءً خنِد هبى رادا إِذْ نكَرِيز هدبع كبر ةمحر كْرذ  

“Kulu Zekeriya'ya Rabbinin bahşettiği rahmeti dile getiren bir anma(dır) 

bu.”97  

Bakara 171. ayetteki nida, dua ile eş anlamlı olarak kullanılmıştır: 

  ومثَلُ الَّذين كَفَروا كَمثَلِ الَّذي ينعق بِما لَا يسمع إِلَّا دعاءً ونِداءً صم بكْم عمي فَهم لَا يعقلُونَ

“Böylece, hakikati inkâra şartlanmış olanların durumu, çobanın haykırışını 

işiten ama onu yalnız bir ses ve çağrı şeklinde algılayan sürünün durumuna benzer. 

Onlar sağırdırlar, dilsizdirler, kördürler; zira akıllarını kullanmazlar.”98 

Reca, رجا  kökünden türemiş olup, “dileme-umma” manasındadır.99 Bununla 

ilgili Kur’an-ı Kerim’de şu şekilde geçer:  

  وإِما تعرِضن عنهم ابتغاءَ رحمة من ربك ترجوها فَقُلْ لَهم قَولًا ميسورا

“Ve eğer sen (kendin) de Rabbinin katından ihtiyaç duyduğun bir lütfu/bir 

rahmeti arama çabası içinde olduğun için (ihtiyaç sahiplerine) ilgisiz kalmak 

zorunda isen, o zaman, hiç değilse, onlara yumuşak/yatıştırıcı bir söz söyle.”100 

                                                 
93Đsfahânî, a.g.e., ” عوذ  ”. md., s. 352. 
94 Zülaloğlu, a.g.e., s. 69; Yıldız, Dua, s. 23. 
95 Nahl, 16/98;  Ayrıca bkn. Felak, 113/1-5; Nas, 114/1-6. 
96 Đsfahânî, a.g.e., ” دا			ن” md., s. 486. 
97 Meryem, 19/2-3. 
98 Bakara, 2/ 171. 
99 Đsfahânî, a.g.e., ” رجا” md., s. 190. 
100 Đsra, 17/ 28. 



18 
 

Sual, أَلس  kökünden türemiş olup isteme anlamına gelir.101 Ayette şu şekilde 

geçer:                 يملءٍ عيكَانَ بِكُلِّ ش إِنَّ اللَّه هلفَض نم أَلُوا اللَّهاسو   

“…Bu nedenle lütfundan size bahşetmesini Allah'tan dileyin; şüphesiz Allah, 

her şeyin tam bilgisine mâliktir.”102ٍعاقذَابٍ ولٌ بِعائأَلَ سس   

“Đstekte bulunan biri, (muhakkak) gerçekleşecek olan bir azabı istedi.”103 

 

1.3.DUANIN ÖNEMĐ 

 

Modern insanlara duadan bahsetmek belki ilk bakışta faydasız gibi 

görünebilir. Ancak şu bir gerçektir ki din ve ahlak duygularının zayıflaması zekânın 

zayıflaması kadar zararlıdır. Alexis Carrel;  “Đnsan Allah’a su ve hava kadar 

muhtaçtır.” der.104  

Batılı insanlar aklı sezgiden üstün görürler ve  zekâyı hislerine tercih ederler. 

Bilimde ilerlerken dinden soğuyorlar. Bu durum onların ahlak, güzellik ve bilhassa 

din duygusu gibi, ruhun akla ve  zekâya ait olmayan faaliyetlerini tamamıyla ihmal 

etmelerine sebep olmaktadır. Bu temel faaliyetlerin cılızlaşması modern insanı ruhen 

ve manen kör bir mahlûk durumuna sokar. 105 

Oysa hayatta başarılı olmak için akıl ve madde kadar maneviyatın da bir 

ihtiyaç olduğu görülmektedir. O halde insan  zekâdan daha çok, kişiliğe kuvvet 

veren beyinsel ve zihinsel faaliyetleri kendisinde süratle diriltmelidir. Bunların 

arasında en bilinmeyeni kutsiyet ve din duygusudur. Din duygusu genellikle  dua ile 

ifade edilir. Dua, din duygusu gibi tamamen ruhî bir hadisedir. Öyleyse dua 

hadisesinin meydana geliş tekniğinin ve tesirlerinin nelerden ibaret olduğu, dua eden 

insan üzerinde yapılacak sistematik bir gözlemle görülebilir.106  

Aslında dua psikolojik cihetten fıtrîdir. Đlmi hedef tutan dua fiilî tefekküre 

benzer, fakat dua en yüksek derecesinden mücerret tefekkürden çok ileridedir. Dua 

da tefekkür gibi bir temessül ameliyesidir.107  

                                                 
101 Đbn Manzûr, a.g.e., “  أَلس  ”, md., III, 1907. 
102 Nisa, 4/32. 
103 Mearic, 70/ 1. 
104 Alexis Carrel,  Dua, Yağmur Yay.,  Đstanbul, 2001, s. 30-31. 
105Carrel,  a.g.e., s. 32. 
106 Carrel, a.g.e., s. 32-34.  
107 Đkbal,  a.g.e.,  s. 131. 



19 
 

Meşhur Amerikalı psikolog Prof. William James duanın bir ihtiyaç olduğunu 

şu ifadelerle açıklar:“Öyle görünüyor ki müspet ilim bunun aksini ne derece iddia 

ederse etsin insanlar ta kıyamete kadar dua edeceklerdir.”108   

Dua ve ibadet, tarih boyunca, aşk ile birlikte, insan kültüründe, fıtratının 

derinliğinde parlayarak, dipdiri ve alevli olarak  tecelli edegelmiştir.109 

Dua, bir teslimiyet ve bir duygulanma işidir. Dua insanı ümitsizlikten, 

karamsarlıktan ve yalnızlık duygusundan kurtarır. Kişi başarısız olduğu zamanlarda 

bir üzüntü ve kaygı içine düşer. Kendi kendine kaldığı, derdini içine attığı zaman 

düşünür, kaygılanır ve bir kısır döngü içine girerek problemini bir yumak gibi 

sardıkça sarar, büyütür, psikolojik bunalımlara girer. Kişi böyle bir durumda, dua ile 

içini Rabb’ine dökerek daha iyi bir kul olmaya azmeder. Hayatın zorlukları 

karşısında yalnız olmadığını, daima yardımını isteyebileceği, onu gören, gözeten ve 

her şeye gücü yeten bir yaratıcısı olduğunu hatırlayıp manevi bir güç kazanır. 110 

Dua, insanın fert ve toplum hayatında önemli bir yere sahiptir. Toplu olarak 

yapılan duaların hem sosyal bütünleşmeye, hem de aynı inanç etrafında kenetlenerek 

ümmet olmaya sevk eder.  Allah’ın insanlardan istediği de koro halinde bir yönelişle 

Allah’a yönelmek ve onun insanlar için seçtiği din üzerinde birleşmektir. Bu birlik 

ve beraberlik duygularıyla bir araya gelen insanlar birbirlerinin üzüntü ve 

sevinçlerini paylaşarak kalplerinin birbirlerine ısınmasına ve kaynaşmasına vesile 

olur. Allah’ın insanlardan istediği de budur:111  

 “Hep birlikte Allah'ın ipine (Đslam'a) sımsıkı yapışın; parçalanmayın. 

Allah'ın size olan nimetini hatırlayın: Hani siz birbirinize düşman kişilerdiniz de O, 

gönüllerinizi birleştirmişti ve O'nun nimeti sayesinde kardeş kimseler olmuştunuz. 

Yine siz bir ateş çukurunun tam kenarında iken oradan da sizi O kurtarmıştı. Đşte 

Allah size ayetlerini böyle açıklar ki doğru yolu bulasınız.”112 

 “Ey iman edenler! Hep birden barışa girin. Sakın şeytanın peşinden 

gitmeyin. Çünkü o, apaçık düşmanınızdır. 113 

Resûlullah (s.a.v) pek çok hadislerinde duanın önemine vurgu yaparak, 

mü'minleri dua etmeye teşvik etmiştir: 

“Dua bir ibadettir.”114 

                                                 
108 Đkbal , a.g.e., s. 130.   
109 Ali Şeriatî, Dua, Yeni Zamanlar Yay., (6. Baskı),  Đstanbul,  2006,  s. 162. 
110 Habil Şentürk,  Din Psikolojisi,  Esra Yay.,  Konya, 1997, s. 164. 
111 Şentürk, a. g.e., a.y.  
112 Al-i Đmran, 3/ 103. 
113 Bakara,  2/208. 



20 
 

“Dua, ibadetlerin özüdür.”115     

"Allah indinde duadan daha kıymetli bir şey yoktur."    "Allah, kendinden 
istemeyene gazap eder."  "Allah'ın fazlından isteyin, zira Allah istenmesini sever." 

"Dua rahmetin anahtarıdır."  "Dua mü'minin silahı, dinin direği, semâvat ve arzın 

nurudur."  "Duâ,  kazayı defeder." "Dua, gelmiş olan musibet için de henüz 

gelmemiş olan musibet için de faydalıdır."   "Dua belâyı def eder."116 

 Tüm hayatı içine alıp kucaklayan bir ibadet olarak duanın en belirgin vasfı 

tevazudur. Dua var oluşun gayesi olan ibadetlerin en önemli unsurlarından biridir. 

 “Ve cinleri ve insanları yalnızca bana ibadet etmeleri için yarattım” 117 

buyurarak insanın var oluş gayesini beyan eden yüce Allah, kuşkusuz selim akıl 

sahipleri için en doğru hedefi göstermiştir. Dua, rotasını kaybeden için ilahî bir 

pusula, yanlış yapanın doğruya yönelmesi için ilahî bir fırsattır. Toshihiko Đzutsu: 

“Dua kalbin Allah’la konuşmasıdır.” der. “Kur’an’da Allah ve Đnsan” adlı eserinde 

Allah ile insan arasındaki diyalogun vahiy ve dua şeklinde gerçekleştiğini, vahyin 

Allah’tan insana, yani yukarıdan aşağıya bir iniş (nüzul), duanın da insandan 

Allah’a, yani aşağıdan yukarıya bir çıkış ( uruc) olduğunu söyler.118  Đnsana bu cüreti 

veren hiç kuşkusuz Allah’tır. Đnsanla vahiy yoluyla  iletişim kuran yüce yaratıcı, 

insanın da buna geri dönüt vermesini yine vahiyle öğreterek dua şeklinde kendisiyle 

iletişim kurmasını, bunun vasıtasız ve doğrudan olmasını ve yalnızca kendisine 

yapılmasını emreder. Çünkü duada Allah ile kul arasında bir vasıta yoktur. Ve dua 

kulluk makamlarının en önemlisidir:119 

 “Ve kullarım beni sana sorarsa muhakkak ben onlara çok yakınım, bana dua 

ettiği zaman dua edenin duasına cevap veririm. Öyleyse onlar da benim çağrıma 

cevap versinler ve bana iman etsinler.”120, 

 “Yalnızca sana ibadet eder ve yalnızca senden yardım dileriz.”121 

Dua ihtiyacını kendisinde öldüren bir toplum; pratikte fesat ve çöküntüden 

korunabilecek unsurlara artık sahip değildir.122 

                                                                                                                                          
114 Tirmizî, sünen, Deavât, 3247. 
115 Tirmizî, Sünen,  Deavât, 1.  
116 Canan,  a.g.e., VI, 510–511. 
117 Zariyat, 51/ 56. 
118Đzutsu, a.g.e.,  s. 182–183. 
119 Parladır, a.g.e., IX, 532. 
120 Bakara,  2 /186. 
121 Fatiha, 1 /4.  
122 Carrel, a.g.e., s. 56.   



21 
 

Dua, kişileri ve toplumları ayakta tutan en önemli dayanaktır. Namaz duanın 

fiili bir göstergesi olarak dinin direğidir.123 Dua kişiyi de toplumu da ayakta tutan 

yegâne etkendir. Duanın yok oluşu, milletlerin yok oluşu demektir. 

 “De ki: Duanız olmazsa rabbim ne diye size değer versin?”124 

 Allah’ın, Đsrailoğullarına: 

“Hani: “Şu kasabaya girin ve orada dilediğiniz yerde bol bol yiyin, o 

kapıdan secde ederek girin ve "hıtta" (bizi affet) deyin ki sizin hatalarınızı 

bağışlayalım; muhsinlere (nimetlerimizi) daha da arttıracağız…” demiştik”125  emri 

uyarınca hareket etmeyip, duayı değiştirerek, bağışlanma yerine buğday istemeleri 

onların zillete ve alçaklığa duçar olmalarına neden olmuştur: 

 “Derken zulümlerinde bilinçli olarak ısrar edenler kendilerine söyleneni 

başka bir sözle değiştirdiler. Biz de fasıklık ettikleri için o zulmedenlerin üzerine 

gökten iğrenç bir azap indirdik.” 126  

Duanın insan hayatındaki önemi o kadar büyüktür ki, Allah kendisine dua 

edene özel muamelede bulunuyor. Bakara Suresi 186. ayet-i kerimesi Allah’ın duaya 

ne kadar değer verdiğinin en güzel örneğidir. Elmalılı bu ayetin tefsirinde şöyle der: 

“Sana soruyorlar” diye başlayan ayetlerin hepsinde127 Allah, cevap olarak “de ki” 

diye cevap verirken: “Kullarım beni senden sorarlarsa” buyurduktan sonra, “de ki 

ben onlara yakınım” demiyor, direk olarak “ben onlara yakınım” diyor. Sanki bunu 

iletmek için Peygamber (s.a.v.) in aracılığını bile istemiyor. Cevabında doğrudan 

doğruya "Ben yakınım." buyrulmuş, vasıta kaldırılmış, yakınlık da duaya icabetle 

açıklanmıştır ki bunda büyük bir incelik vardır. Cenab-ı Allah, duada kulu ile 

kendisi arasına bir vasıtanın girmesini istemiyor ve sanki diyor ki: "Kulum, vasıtaya 

dua vaktinden önce  muhtaç olabilirse de, dua vaktinde benimle onun arasında vasıta 

yoktur."128 

Seyyid Kutub bununla ilgili Fi Zilâl’il-Kur’an’da şöyle der:  “Yüce Allah 

"kullarım" diyerek onları kendine izafe ediyor. Ayrıca sorularına aracısız biçimde 

doğrudan doğruya kendisi cevap veriyor. Yani, onlara de ki: “Ben kendilerine 
                                                 
123 Tirmizî, Đman, 8. 
124 Furkan, 25/77. 
125 Bakara, 2/58. 
126 Bakara, 2/59. 
127 "Ey Muhammed! Sana ruhtan soruyorlar. De ki..." (Đsrâ, 17/85), "Ey Muhammed! Sana dağların 
kıyametteki halini sorarlar. De ki..." (Tâhâ, 20/105), "Ey Muhammed! Sana kıyametten sorarlar, ne 
zaman kopacak? diye. De ki..." (A'râf, 7/187) gibi itikatla; bazısı da: "Ey Muhammed! Sana neyi 
infak edeceklerini soruyorlar. De ki..."(Bakara, 2/215), "Ey Muhammed! Sana içkiden ve kumardan 
soruyorlar. De ki..." (Bakara, 2/215) gibi ibadetle ilgili ayetler. 
128 Yazır, a.g.e., II, 10-11.  



22 
 

yakınım" demiyor. Bunun yerine soru gelir gelmez, ona cevap vermeyi bizzat 

üstleniyor ve "yakınım" buyuruyor. Bunların yanı sıra "Onların duasını işitirim" 

demiyor, bunun yerine "Bana dua edenin duasını dua edince, kabul ederim" diyerek 

duanın kabul edilmesi işlemini ön plâna geçiriyor.”129 

 

1.4.DUANIN AMACI VE HEDEFĐ   

 

Duanın temel amacı Allah’ı zikrederek tesbih etmektir. Allah insanı yaratıp 

sonra da başıboş bırakmamıştır.130 Đnsana yaratılış gayesini bildirerek sürekli 

kendisiyle irtibatlı olmasını, hiçbir anında O’ndan gafil olmamasını, tüm söz ve 

fiillerinde O’nu yüceltmeyi gaye edinmesini istemiştir: 

 “Öyleyse beni anın ki, ben de sizi anayım; bana şükredin ve küfre düşerek 

bana karşı nankörlük etmeyin”131 

Allah yokmuş gibi davranmak günahtır. Duanın asıl amacı da Allahlı 

olmaktır. Tüm söz, fiil ve davranışlarda Allah’ı gözeterek hareket etmektir. Bu 

yönüyle Allah’ı sürekli hatırda tutmak kulun birinci dereceden görevidir. Kur’an, 

kulun sadece zorda ve sıkıntıda olduğu zaman değil, en rahat olduğu durumda da 

Allah’ı hamd ile tesbih edip O’nu yüceltmesi, O’na istiğfar edip tevbe etmesi 

gerektiğini bildirir. 

Mekke’nin fethi gibi bir zafer elde etmiş olan Resulullah (s.a.v.)’a, Mekke’ye 

girerken inen Nasr Suresi buna en güzel örnektir:  

 “Allah’ın yardımı ve zaferi geldiğinde ve insanların Allah’ın dinine dalga 

dalga girdiklerini gördüğünde Rabbinin sınırsız şanını yücelt, O’na hamd et ve 

O’ndan mağfiret dile. Çünkü O, her zaman tevbeleri kabul edendir.”132 

Duanın beş  temel hedefi vardır: 

1. Zikir ve Tesbih: Sözlükte, anma, hatırlama, hatırda tutma ve şeref 

anlamına gelen zikir, bir dini terim olarak ise, namaz kılma, dua etme, Allah’ı övme, 

ibadete devam etme, nasihat etme, düşünme, hutbe, itaat, mükafat, ilim, istiğfar ve 

şükür anlamlarına gelir.133 Duanın temel amacı olan zikir, hayatın tüm alanını 

kuşatan bir ibadettir. Zikir sınırlı ve sonlu olan bir varlığın, sınırsız ve sonsuz rahmet 

                                                 
129 Kutub, a.g.e., I, 247-248. 
130 Kıyamet, 75/36. 
131 Bakara, 2/152. 
132 Nasr, 110/ 1–3.  
133 Đbn Manzûr, a.g.e., “ ركذ ”md., III, 1508. 



23 
 

ve kudret kaynağı olan Allah’ı bollukta da darlıkta da hatırlamasıdır.134 Her fırsatta 

O’na niyazda bulunması, O’nu sonsuz ve sınırsız  kudreti, merhameti ve tüm 

Esma’ül Hüsna’sının temsil ettiği üstün vasıflarıyla anarak yüceltmesidir. Đnsanın 

manevi doyuma ulaşması, kalben tatmin olması için başvurulacak yegâne yöntem 

zikirdir: 

 “Onlar ki iman etmişlerdir ve Allah’ı anmakla kalpleri huzur ve doyum 

bulmuştur. Çünkü bilin ki, kalpler gerçekten de ancak Allah’ı anarak huzura 

erişir.”135 

Tesbih ise, kulun Allah’a mutluluğunu da mutsuzluğunu da arz ederek 

mütevazı bir iletişim kurmasıdır. Sebh kelimesi “sürekli hareketlilik, iş-uğraş” 

anlamlarını  ifade eder.136 Müzzemmil suresindeki; “Seni gündüz epeyce 

uğraştıracak işlerin vardır”137 ayeti bunu göstermektedir. Kur’an’ın birçok yerinde 

yerde ve göklerde ve ikisi arasında bulunan her şeyin Allah’ı tesbih ettiği ifade 

edilir.138 Cansız varlıkların tesbihi, Allah’ın kendilerine vermiş olduğu görev 

doğrultusunda hareket etmeleri ve Allah’ı noksan sıfatlardan tenzih etmeleri 

anlamındadır.139 

2.Hamd ve Şükür: Duanın hedef ve amaçlarından birisi olan hamd, her 

halükârda Allah’ı övmektir, senâ etmektir. Hamd, herhangi bir karşılık için 

yapılmaz. O, Allah olduğu için, âlemlerin rabbi olduğu için, yani O’nun 

erdemlerinden dolayı O’nu methetmedir. Şükür ise daha çok verilen nimete karşı bir 

teşekkürdür:140  

 “Hamd âlemlerin rabbi olan Allah’a mahsustur.”141 

Duanın , sadece Allah’a yapılması gerektiği gibi,  usulüne uygun olarak  

Allah’ı Tesbih ve tenzih etmek de gereklidir. Allah’ı yüce sıfatlarla anmak ve onu 

noksan sıfatlardan tenzih etmek duanın temel unsurlarındandır. Kur’an’daki örnek 

dualara ve özellikle Peygamber (s.a.v.)  dualarına baktığımız zaman bunu 

görebiliyoruz.   

                                                 
134 Zülaloğlu, a.g.e,, s. 28.   
135 Ra’d, 13/ 28.  
136 Đsfahânî, a.g.e., “ حسب ” md., s. 221. 
137 Muzzemmil, 73/7. 
138 Hadid, 57/ 1; Haşr,59/1; Saff,  61/ 1; Cuma,  62/1; Teğabun,  64/ 1.  
139Đsfahânî, a.g.e., a.y. 
140Đsfahânî, a.g.e.,  “ دحم ” md., s. 131.  
141 Fatiha, 1/1. 



24 
 

Allah zatıyla değil esmasıyla bilinir. Bunun için Kur’an “rabbini tesbih et” 

yerine “rabbinin ismini tesbih et”142 şeklinde tesbihi emreder. Bu da Allah’ın zatıyla 

değil de noksansız sıfatlarıyla tanınabileceğinin göstergesidir.143 Duanın 

gayelerinden biri de Allah’ı zikirdir demiştik. Allah’a dua eden kişi onun esmasıyla 

tevessül ederek ona yalvarmalıdır.  Çünkü eylemler Allah’ın adıyla değer kazanır.  

“Kim izzet ve şeref istiyor idiyse, bilsin ki, izzet ve şerefin hepsi Allah'ındır. 

O'na ancak güzel sözler yükselir (ulaşır). Onları da Allah'a amel-i salih 

ulaştırır.”144  

“Đsimlerin en güzeli Allah'ındır. Öyleyse O'na bunlarla dua edin. O'nun 

isimlerinde 'aykırılığa (ve inkâra) sapanları' bırakın.”145  

“De ki: "Đster Allah deyin, ister Rahman deyin. Hangisini deseniz olur. 

Çünkü en güzel isimler O'na hastır."146    

 “Rabb’inin yüce ismini tesbih et”147   

 “Azamet sahibi Rabb’inin ismini tesbih et”148 

Ebû Hureyre (r.a.)’den rivayete göre, Rasûlullah (s.a.v.) şöyle buyurdu:  

“Allah’ın doksan dokuz ismi vardır. Kim bunları öğrenir ve hayatı boyunca 

Allah’ı bu şekilde tanıyarak yaşar ve hayatını bu iman ve yaşayış üzere bitirirse 

inşallah Cennet’e girer.” “O Allah ki Ondan başka gerçek Đlah yoktur; ancak o 

vardır. O dünyada herkese ahirette ise sadece mü’minlere acıyıp şefkat edendir.” 149 

 “Hamd( övgü) gökleri ve yeri yaratan, derin karanlığı ve aydınlığı var eden 

Allah’a mahsustur.”150  

Ayetlerden anlaşıldığı gibi O, Allah olduğu için, yani müteal varlık olduğu 

için O’na hamd edilir.  Şükür ise nankörlüğün zıddıdır ve verilen nimete karşı bir 

teşekkürdür: “…Bana şükredin ve küfre düşerek bana karşı nankörlük etmeyin.”151 

                                                 
142 A’la, 87/1; Vakıa, 56/96. 
143 Mustafa Đslamoğlu,  Âlemlerin Rabbi Allah,  Denge Yay. Đstanbul, 2006, Allah, s. 64. 
144 Fatır, 35/10. 
145 A’raf, 7/180. 
146 Đsra, 17/110. 
147 Ala, 87/1. 
148 Vakıa, 56/96. 
149 Buhârî ve Müslim’de isimler sayılmaksızın, Tirmizî, Deavât, 86 da 99 isim sayılarak rivayet 
edildiğine göre; “Allah’ın 99 ismi vardır. Kim bunları öğrenir (hayatı boyunca Allah’ı bu şekilde 
tanıyarak yaşar ve hayatını bu iman ve yaşayış üzere bitirirse inşallah) Cennete girer. 
150 En’am, 6/1.  
151 Bakara, 2/152. 



25 
 

Allah nimetlerine karşılık şükrettikleri için iki dostunu övmüştür. Birincisi 

Hz. Nuh’tur ki, Allah onu zalim kavmin elinden kurtarmış ve kavmini tufanla helâk 

etmişti. Bu nimetinden dolayı o da Allah’a şükretmişti.  

 “(Ey) �uh ile birlikte (gemide) taşıdığımız kimselerin nesli! O �uh ki 

gerçekten de çok şükreden bir kuldu.”152  

 Đkincisi de Hz. Đbrahim’dir. Allah’ın kendisini hidayete ulaştırıp onu dost 

edinmesinden ve kendisine bağışlamış olduğu nimetlerinden dolayı şükretmiştir:  

“ Çünkü o kendisini seçip doğru yola yönelmesini sağlayan Allah’a 

nimetlerinden dolayı her zaman şükranla doluydu.”153 

3.Đstiane ve Đstiaze: Duanın temel hedeflerinden biri de sadece Allah’tan 

yardım isteyip sadece ona sığınmadı. Đstiane, nihai  anlamda yardım dilenecek 

makam olarak sadece Allah’a sığınmak, her türlü iyilik için niyazda bulunmaktır. 

Bir yandan dünyevî ve uhrevî nimetler talep ederken, diğer yandan bu nimetlere 

ulaşırken ortaya çıkan şeytanî engellere karşı Allah’tan yardım dilemektir. Đstiaze 

ise, cin ve insan şeytanlarından Allah’a sığınmak, sığınmayı talep etmek, sığınmaya 

çalışmak” anlamlarına gelir.154 Tüm şer güçlerden ve doğru yoldan alıkoyacak tüm 

engellerden, tüm fitne ve fitnecilerden Allah’a sığınmaktır:    

“Öyleyse Kur'an okuduğun zaman, kovulmuş şeytandan Allah'a sığın.”155 

Đstiane ve istiaze duanın temel unsurlarındandır. Kul  ihtiyaçlarının 

giderilmesi ve  bir menfaat elde emesi için veya bir belanın defedilmesi gibi 

konularda sadece Allah’tan yardım istemelidir.  Kul ne isteyecekse sadece Allah’tan 

istemelidir. Zira Allah Mustean’dır. Kendisinden yardım istenen yegâne güçtür.156 

Kur’an sadece Allah’tan yardım dilenebileceğini açık açık ifade etmiştir.  

 “Yalnız sana ibadet eder ve yalnız senden yardım dileriz.”157   

“Ey iman edenler sabırla ve namazla Allah’tan yardım dileyin”158 

Dua eden kişinin bütün ihtiyaçları giderenin Allah olduğu anlayışı içinde 

olmalıdır. En basitinden insan nefes alıp vermede de Allah’a muhtaçtır. Resulullah 

(s.a.v.) “Hepiniz ihtiyaçlarınızın tümünü Rabb’inizden isteyin; hatta kopan bir 

                                                 
152 Đsra, 17/3. 
153 Nahl, 16/ 121.  
154 Zülaloğlu, a.g.e., s. 69. Yıldız, Dua, s.23. 
155 Nahl,16/98. Ayrıca bkn. Mü’minun,23/97-98.; Felâk,113/1-5.;Nas,114/1-6.  
156 Yusuf 12/18; Enbiya, 21/112. 
157 Fatiha, 1/4. 
158 Bakara, 2/ 153. 



26 
 

ayakkabı bağını bile!”159 Epictete aynı hakikati şu şekilde vurgular:“Nefes almadan 

önce Allah’ı düşün” 160  

Duada yardım yalnız ve yalnız Allah’tan istenmelidir. Her hangi bir aracı ve 

ya şefaatçiye gerek olmadan doğrudan Allah’tan istemek gerekir. Duada tevessül 

şeklinde yanlış bir anlayış insanları bazen mezarda yatan ölülere dualarda aracılık 

rolü vermek suretiyle şirke sürükleyebilmektedir. Bu konuda allah şöyle buyuruyor: 

“Allah’tan başka o yalvarıp yakardıklarınıza gelince -bunların kendileri 

yaratılmış varlıklar olduklarına göre-  hiçbir şey yaratamazlar. Onlar hayat belirtisi 

taşımayan ölülerdir, ne zaman diriltileceklerini de bilmezler.” 161 

4. Đstiğfar:  Günahları sadece Allah bağışlar. Duanın temel hedeflerinden biri 

de kulun hata ettiğinde bağışlanma dilemesidir. Kulun Allah’tan günahlarının 

örtülmesini ve bağışlanmasını istemesidir. Kulun Đşlediği kötü fiillerden dolayı 

pişmanlık içinde kalbini yeniden arındırmak için rabbinin yardımına başvurmasıdır. 

Đstiğfar sadece günahlardan sonra pişmanlık duyup af dilemek demek değildir. Aynı  

zamanda Allah tarafından verilmiş bir nimete kavuşmanın sonunda istiğfar edip 

bağışlanma dilemedir. Zira elde edilen başarıda da insanın hata edebileceği ihtimali 

vardır. Çünkü insan başarıyı kendi gücüyle elde ettiği düşüncesi gibi bir gaflete 

düşebilir.162 Allah’ın yardımını unutabilir veya bir anlık da olsa ben başardım diye 

gururlanıp kibirlenebilir. Bu  endişeden dolayı Allah’tan af dilemelidir. 

Bunun en güzel örneği Mekke fethi sırasında nazil olan Nasr Suresi’nin 

tesbih, tahmid, tevbe ve istiğfar emriyle bitmesidir.163 

Kişinin günahlarını af edecek yegâne varlık Allah’tır.  O’ndan bağışlanma ve 

istiğfar istemek gerekir. Kul günahlarının örtülmesini ve bağışlanmasını sadece 

Allah’tan istemelidir. Sadece yanlış yaptığı zaman değil her zaman dua ederek 

Allah’tan bağışlanma dilemelidir. Çünkü insan sadece yaptıklarından değil 

yapmadıklarından da sorumludur. Bunun için her zaman istiğfar etmek gerekir. 

Bununla ilgili ilahî emir şöyledir:    

 “Ve Rabb’inizden bağışlanma dileyin, sonra ona tevbe edin, rabbim 

gerçekten merhametlidir, sevendir.”164 

                                                 
159 Tirmizî, Deavât, 149, (3607–3608). 
160 Carrel, dua, s.44. 
161 Nahl, 16 /20–21. 
162 Hadid, 57/22-23. Ayetlere bkn. 
163 Nasr, 110/ 1–3. 
164 Hud, 11/ 90.  



27 
 

 “Allah’ın yardımı ve zaferi geldiğinde ve insanların Allah’ın dinine dalga 

dala girdiklerini gördüğünde Rabb’inin sınırsız şanını yücelt, ona hamdet ve ondan 

mağfiret dile çünkü o her zaman tevbeleri kabul edendir.”165 

Kul günah işlediği zaman da hemen tevbe istiğfar etmelidir:    

 “ …(onlar) bir günah işledikleri zaman veya nefislerine zulmettikleri zaman 

Allah anarak günahlarının bağışlanmasını isteyenlerledir.166 

Đstiğfar Allah’ın kuluna emridir: “Öyleyse Kur'an okuduğun zaman, 

kovulmuş Şeytan’dan Allah'a sığın”167 

“De ki: Sığınırım ben, karanlığı yarıp sabahı ortaya çıkaran Rabb’e, 

yarattığı şeylerin şerrinden, karanlığa çöktüğü zaman gecenin şerrinden, düğümlere 

üfüren-kadınların şerrinden ve hased ettiği zaman, hasetçinin şerrinden.168 

  “Ve de ki: "Rabb’im, Şeytan’ın kışkırtmalarından sana sığınırım. Ve 

onların benim yanımda bulunmalarından da sana sığınırım Rabb’im."169  

“De ki: Đnsanların Rabb’ine sığınırım, insanların malikine, insanların 

(gerçek) Đlah’ına: ‘Sincice kalplere vesvese ve kuşku düşürüp duran' vesvesecinin 

şerrinden. Ki o, insanların göğüslerine vesvese verir (içlerine kuşku, kuruntu 

fısıldar; gerek cinlerden, gerekse insanlardan (olan her hannas'tan Allah'a 

sığınırım).”170 

Resulullah (s.a.v.)  (s.a.v): “Kim çokça istiğfar ederse Allah Teâlâ onun her 

üzüntüden kurtuluş yolu her darlıktan çıkış imkânı ihsan ettiği gibi onun ummadığı 

yerden de rızık ihsan eder”171 buyurur. Geçmiş ve gelecek günahları affedildiği 

halde Resulullah (s.a.v.)  günde yetmiş kez tevbe istiğfar ettiği rivayet edilir.  

“Vallahi Ben her gün yetmiş defa tevbe edip Allah Teâlâ’dan mağfiret 

talebinde bulunmaktayım.”172 

5- �imete kavuşma veya azaptan kurtulma: Dua, nimete kavuşma ve azaptan 

kurtulma amacıyla yapılır. Duanın  nimete kavuşmak için yapıldığını şu rivayette 

görüyoruz: Đbn’u Ömer (r.a.) anlatıyor: "Resulullah (s.a.v.)  buyurdular ki:  

                                                 
165 Nasr, 110/ 1–3.  
166 Al-i Đmran, 3/135. Ayrıca bkn. Nisa, 4/110.; Al-i Đmran, 3/ 16–17. 
167 Nahl,16/98. 
168 Felâk,113/1–5. 
169 Mü’minun, 23/97–98. 
170 Nas,114/1–6. 
171 Muhammed Ebu Hamid el Gazalî, Đhya-i Ulumu’d Din, Kahire, ts.,I, 313. 
172 Buhârî, Deavât,4 (2142). 



28 
 

"Kime dua kapısı açılmış ise ona rahmet kapıları açılmış demektir. Allah’tan  

taleb edilen (dünyevî şeylerden) Allah'ın en çok sevdiği afiyettir. Dua, inen ve henüz 

inmeyen her çeşit (musibet) için faydalıdır. Kazayı sadece dua geri çevirir. Öyle ise 

sizlere dua etmek gerekir."173 

Duanın azaptan kurtulma amacıyla yapılacağı da  şu hadiste ifade 

edilmektedir. Nu'man Đbn’u Beşir (r.a.) anlatıyor: "Resulullah (s.a.v.) : الدعاء هو العبادة 
"Dua ibadetin kendisidir." buyurdular ve sonra şu ayeti okudular:    

"Rabbiniz: ‘Bana dua edin ki size icabet edeyim. Bana ibadet etmeyi 

kibirlerine yediremeyenler alçalmış olarak cehenneme gireceklerdir’174 buyurdu.” 
175  

Namaz, yukarıda duanın amaçları olarak saydığımız tüm unsurları 

içermektedir. Bu yönüyle namaz duanın en güzel örneğidir. Aslında her namaz bir 

duadır, ancak her dua bir namaz değildir. Duanın ana hedefi, insanın halini Allah'a 

arz etmesi ve O'na niyazda bulunması olduğuna göre dua, kul ile Allah arasında bir 

diyalog anlamını taşır. Bir başka söyleyişle dua; sınırlı, sonlu ve âciz olan varlığın 

sınırsız ve sonsuz kudret sahibi ile kurduğu bir köprüdür. Dua, insanın kendi kendine 

yetmediğinin ifadesidir. Đstisnasız, mü'min olan ve olmayan her insan dua eder. 

Çünkü dua ruhun ihtiyacıdır. Ruh ve beden ikilisinden oluşan her varlık için dua 

gerekli olduğu için  insan için de dua gereklidir. Ama dua edilecek  tek yetkili merci 

ve hak sahibi varlık Allah’tır. Buna  rağmen, insanlar farklı mercilere dua 

edebiliyorlar; fakat herkesin tartışmasız bir şekilde kabul etmesi gereken bir gerçek 

vardır ki, o da dua edilen varlığın hiçbir konuda acziyet göstermemesi, sonsuz ve 

sınırsız bir güce sahip olmasıdır. Yoksa  bu vasıflara sahip olmayan bir varlığa dua 

etmenin bir anlamı ve önemi olmaz. Bununla ilgili Kur’an da şöyle buyurulmuştur: 

"Sana fayda da zarar da veremeyecek Allah'tan başkasına dua 

etme/yalvarma. Öyle yaparsan şüphesiz zalimlerden olursun."176 

Đbn Abbas (r.a.)'dan: O der ki, bir gün Rasûlullah (s.a.v.)'ın terkisinde idim. 

Buyurdu ki: "Evlât, sana birkaç söz belleteyim: Allah'ı (yani emir ve yasaklarını) 

gözet ki, Allah da seni gözetsin. Allah'ı gözet ki O'nu karşında bulasın. (Bir şey) 

istediğin vakit Allah'tan iste, yardım dilediğin vakit Allah'tan dile. Şunu bil ki, bütün 

yaratıklar elbirliğiyle sana bir fayda vermek isteseler, Allah'ın sana yazdığından 

                                                 
173 Tirmizî, Deavât, 112, (3542). 
174 Gâfir, 40/ 60. 
175 Tirmizî, Tefsir, Gâfir, (2973); Ebû Dâvûd,  Salât, 358,  (1479).  
176 Yunus, 10/106. 



29 
 

fazla bir şey yapamazlar. Aynı şekilde tüm yaratıklar elbirliğiyle sana bir zarar 

vermek isteseler, Allah'ın sana takdir ettiği zarardan fazlasını yapamazlar. Kalemler 

(işleri sona erip) kaldırılmış, sayfalar da (üzerlerindeki yazılar tamam olup) 

kurumuştur."177 

 

1.5.DUANIN UNSURLARI 

 

Sahih bir duada bulunması gereken asgari bir takım unsurlar vardır. Duanın 

en önemli unsurlarından biri Allah'a olan kesin imandır. Đnsan çaresiz kaldığı 

durumlarda Allah'ın varlığını ve kendisine sadece O'nun yardım edeceğini 

bilmelidir. Ancak insanın rahat zamanlarında da Allah'ın varlığını ve gücünün 

büyüklüğünü hissederek dua etmesi gerekmektedir. Aslında insan sadece dua 

sırasında değil, günlük yaşantısının her anında bu bilinçte olmalıdır. Her an, Allah'ın 

varlığını ve yakınlığını hissederek dua etmelidir. Çünkü ancak Allah'ın varlığının 

farkında olan insan duanın anlamını ve önemini kavrar. Duanın özelliği, Allah ile 

kulu arasında özel ve sıcak bir bağlantı kurmasıdır. Đnsan tüm sıkıntılarını ve 

isteklerini Allah'a açar, O'na yakarır ve Allah kulunun isteğine icabet eder, duasını 

karşılıksız bırakmaz.  

Bunun için öncelikli olarak dua tevhidi değerler taşımalıdır. Dua tevhid 

ilkesine uygun bir şekilde olması gerekir. Duanın üç temel unsuru vardır bunlar: dua 

eden varlık, kendisine dua edilen varlık ve bir de duanın kendisidir. 

1) Dua Eden Varlık: Đnsan   

Đnsan mahlukat içinden seçilmiş en şerefli varlıktır. “Şüphesiz biz insanı en 

güzel biçimde yarattık”178, “Ve biz Ademoğlunu şerefli kıldık”179 ayeti kerimeleri 

insanın mahlukat içinden seçilmiş üstün varlık olduğunu göstermektedir. Đnsan 

mahlukat içinden kendisine akıl ve irede verilmiş, sorumluluk yüklenmiş ve ilahi 

vahiyle muhatap kılınmış  en şerefli mahluktur. Allah her şeyi insanın hizmetine 

vermiş insanı da kendisine kulluk yapsın diye yaratmıştır. “Ben insanları ve cinleri 

sadece bana kulluk yapsınlar diye yarattım”.180Ayeti kerimesi insanın yaratılış 

amacının sadece Allah’a kulluk olduğunu göstermektedir.  

                                                 
177 Tirmizî, Kitab uz Zühd ve sıfat ul Kıyamet, 59, (2516) 
178 Tin, 95/4. 
179 Đsra,17/70. 
180 Zariyat, 51 /56 



30 
 

Dua allah ile kul arasındaki en önemli iletişim şeklidir.  Đlahi davete bir 

icabet olarak dua, kalbin Allah ile konuşmasıdır.181 Dua diller üstü bir dildir. Kalbin 

dilidir. Dua eden kalp; duaya durunca sadece dil değil, her hücre ona katılır. Đnsanın 

bütün varlığı istemek olur. Böyle bir duanın kendisi bizzat icabettir. Bütün hücreleri 

istemek kesilen birinin, duasının kabul olup olmadığı merak edilmez. Çünkü bu hal, 

kabul olmuş bir duanın ta kendisidir. Böylesine dua eden bir yüreğe sahip olmak tüm 

duaların getireceği her şeyden daha üstün olanına  sahip olmaktır. Đnsan dua ile 

Allah’tan bir şey istemeden önce dua etmeyi  istemelidir. Bunu istemek, Allah’la 

konuşan bir kalp istemektir.182 Dua, Allah ile insan arasındaki iletişimin insandan 

Allah’a doğru olan şeklidir. Bu yönüyle Allah’tan insana olan ilahi vahiye bir cevap 

niteliğindedir. 183  

 Esas itibariyle çağrı Allah’tan insana doğru-yukarıdan aşağıya-olursa 

“da’vet”, kuldan Allah’a doğru –aşağıdan yukarıya- olursa da ‘dua’dır.184 Allah’ın 

insandan kendi adına bir şey istemesi sözkonusu değildir. Çünkü Allah hiçbir şeye 

muhtaç değildir. 185 Allah’a karşı ihtiyaç sahibi olan insandır.186 Allah insanı davet 

ederken de insanın yararına olan şeye davet eder. Duada da durum aynıdır. Muhtaç 

olan insandır ve insan kendi adına rabbinden ister. Şunu unutmamak lazım ki insan 

isterken de bir adap içinde istemelidir. Sanki Allah dua kabul memuruymuş gibi 

düşünmek çok büyük bir suçtur. Đnsanın dua anlayışı kafasındaki Allah tasavvuru ile 

doğru orantılıdır. Allah’ı nasıl tanıyorsa ona olan duası da o nispette olur. Duada 

şirke girmenin sebebi de insanın kafasında tasarladığı yamuk anlayışından 

kaynaklanır.  

Dua hayalperestliğin şifasıdır. Đnsan günlük hayatta yapamadıklarının 

hayalini kurarak, ideallerine kavuşacağı, arzularına sahip olacağı günlerin özlemi ile 

yaşar. Bu hayaller insanın kişiliğinde faydaya haiz hizmetler görse de tüketim 

çılgınlığını teşvik eden cin ve insan şeytanlarının elinde tehlikeli bir silaha dönüşür. 

Bundan dolayı insanın manevi dünyasını tahrip edecek seviyede hayal kurmak bu  

nedenle dünyevileşmeye yol açar.187 Đnsanın istekleri sınırsızdır. Đmkânlar ise 

kısıtlıdır. Đnsanın isteklerinin bir sınırı yok. Sekülerleşen insan doyumsuzdur. Hangi  

makama ulaşırsa hep bir üst makamın hayalini kurar. Kur’an insanın bu durumunu 

şu şekilde ifade eder:   
                                                 
181 Toshihiko Đzutsu,  Kur’an’da Allah ve Đnsan, (tr. Süleyman Ateş), Ankara, ts. s.189. 
182 Đslamoğlu, Allah,  s. 144. 
183 Đzutsu, a.g.e.,s. 189 
184 Abdullah Yıldız, Dua,Söylemden eyleme, Pınar Yay., Đstanbul, 2006,  Dua, s. 27. 
185 Đhlâs, 112/ 2. 
186 Fatır, 35/15. 
187 Fevzi Zülaloğlu, Kur’an’da Dua, Ekin Yay., Đstanbul, 2005,  s. 30. 



31 
 

 “Çoğaltma tutkusu sizi oyalayıp durdu, ta ki siz mezarlıklara varıncaya 

kadar.”188  

Bununla ilgili Hz Peygamber (s.a.v.) şöyle buyuruyor: 

 “Âdemoğlunun iki vadi dolu malı olsa, üçüncü bir vadi ister. Đnsanın karnını 

ancak toprak doyurur. Sonra Allah tevbe edeni bağışlar”189 

Bu mal mülk arzusu insanı toto, loto, iddia gibi piyango ve emeksiz çekilişler 

sonucu zengin olma hayaline sürükler. Sekülerleşen insan kısacık ömründe dünyası 

için çok şey ister, çok şey bekler. Dünyevileşmiş insan başkalarını umursamaz; 

bencildir, ebedileşme arzusuyla her şeyi yığar da yığar. Allah insanın bu zaafını şu 

ifade ile ortaya koyar: 

“Malı da 'bir yığma tutkusu ve hırsıyla' seviyorsunuz”190 

Bu zafiyeti en ekonomik bir şekilde değerlendiren modern tüketim 

ikonlarının desteğinde kapitalizm, insanları tüm fıtri değerlerinden soyarak kuru bir 

ceset, yürüyen bir ölü haline getirir.191 Dünya hayatında ulaşacağı hedeflerin 

hayaliyle avunan insan yaratılışının gayesini unutur. Bu insanı öyle bir hale getirir 

ki; hiç ihtiyacı olamayacak şeyleri dahi toplama durumuna sürükler. Hz. Peygamber 

(s.a.v.) insanın bu zaafını bildiği için insanın ihtiyacı olmadığı şeyin talibi 

olmamasını şu şekilde öğütlemiştir:  

 “Kişinin ihtiyacı olmadığı şeyi terk etmesi Đslamı’nın güzelliğindendir”192   

  Tüketim hastalığı, insanların şu anda ihtiyaçları olmayan şeyleri belki yarın 

veya yıllar sonra ihtiyaç duyacağı, belki de bir ömür hiç ihtiyaç duymayacağı şeylere 

bir gün ihtiyacı olur diye toplamasına neden olur. Bu hal insanın durumu ne kadar 

iyi olursa olsun sürekli bir rızık endişesi içinde olmasına sebep olur. Aynı zamanda o 

anda insanın elinde olmayan şeyleri elde etme hayaline sürükler.  

Đşte bu hastalığın tedavisi, her şeyi elinde tutan, dilediğine veren ve 

dilediğinden alan193 Allah’tan, hayırlısını istemektir. Đnsanın hayat içinde 

gerçekleştiremediği arzu ve isteklerini hayırlısı ile dua ederek rabbinden istemesi bu 

                                                 
188 Tekasur, 102/ 1–2.  
189 Müslim, Zekât: 116, 119; Tirmizî, Menâkıb: 32, 64; Ahmed b. Hanbel, Müsned, Çağrı 
Yay.,Đstanbul, 1992, V.131, 132.VI, 55. 
190 Fecr, 89/20. 
191 Zülaloğlu, a.g.e., s. 30. 
192 Mansur Ali Nasif, Tâc el-Cami’u- Usul fi Ehadisi ‘r-Resul, Daru’l Đhya-i’t-Turasi’l Arabî, Beyrut,  
     1993,5. Baskı .I, 28. Kitabu’l- Đman ve’l- Đslam babı.;Tirmizî, Kitabu’ z Zühd;  

    Đbn Mâce, Muhammed b. Yezid el Kazvini, es Sünen, Daru’l Kutub’ul Đlmiye, Beyrut, ts., Fiten: 21. 
193 Al-i Đmran, 3/ 26. 



32 
 

hastalığın ortadan kalkmasına vesile olur. Dua bu yönüyle maruf isteklerin maruf bir 

ölçü ile istenmesi olduğundan kişiyi hayalperestlikten koruyarak aşırılıklara 

sapmaktan engelleyecektir. Hayal ise insanı avutan bir rehavete sürükler ve çoğu 

zaman hak edilmemiş bir şeyi elde etme arzusuna “ya çıkarsa” mantığıyla çağın 

kumar çeşitleri peşinde koşmaya sürükler. 194 

Bu hırs bazen kişinin ocağını yıkar bazen de kaybetme endişesi ile strese, 

psikolojik bunalımlara ve hatta kaybettiğinde intihara bile götürür. Öyleyse insanın, 

hayallerin sahte avuntusuna kapılacağına rabbine sığınarak duanın olgunlaştıran ve 

yücelten gerçekliğine koşması gerekir. Mülkün sahibinin Allah olduğunu idrak edip, 

Allah’ın kendisine takdir ettiği şeye kanaat etmesi  ve şöyle yalvarması gerekir.  

 “De ki ey egemenlik sahibi Allah’ım! Sen hâkimiyeti dilediğine verirsin, 

dilediğinden alırsın; dilediğini yüceltir dilediğini alçaltırsın. Bütün iyilikler senin 

elindedir. Doğrusu sen dilediğini yapmaya kadirsin. Gündüzü kısaltarak geceyi 

uzatır, geceyi kısaltarak gündüzü uzatırsın, ölüden diriyi, diriden ölüyü çıkarırsın ve 

dilediğine her türlü hesabın üstünde rızık bağışlarsın.”195 

2) Kendisine dua edilen varlık: Allah  

Kur’an’ın asıl amacı Allah’ı tanıtma olmamasına rağmen -ki asıl amacı 

‘insanlara yol göstermek (huden lin’nas)tir.’196 -iki bin beş yüzden fazla yerde Allah 

lafzı geçmektedir ki bu sayı Rab, Rahman ve Rahim gibi sıfat olup isim yerine 

kullanılan kelimeler dâhil değildir.197 Bu kadar yerde tekrarlanan Allah lafzı hep, 

insanlardaki yanlış Allah tasavvurunun ortadan kaldırmak ve sağlam bir Allah inancı 

oluşturmak içindir. Buna rağmen eğer insan Kur’an anlayışıyla hareket etmezse 

yanlış Allah inanışından dolayı dua anlayışında da yanlışlık olur.  

Her şeyi bir ölçü ile vareden Allahtır. Đnsanı yaratan ve kendisine muhatap 

kılan ona akıl ve irade verip eşyanın ismlerini öğreten Allah büyük merhamet ve 

adalet sahibidir.  

Đnsanı yaratıp ondan sonra da kendi haline terk etmeyen Allah, rahmetinin bir 

tecellisi olarak onu muhatap alıp kendisine vahyederek büyük bir lütüfta ve ihsanda 

bulunmuştur. Đnsana yol bilmezken yol göstermiş rahmetinin gereği olarak beyanı 

öğretmiştir. Onu Sürekli bir terbiye ve gözetim altında tutmaktadır. Onu hesaba 

çekecek olan da Allah’tır. Ve rahmetle yoğrulmuş adaleti insanlara dağıtan da yine 

                                                 
194 Zülaloğlu, a .g.e.,s. 31. 
195 Al-i Đmran, 3/ 26–27. 
196Bakara, 2/185. 
197 Fazlurrahman,  Ana Konularıyla Kur’an , Ankara Okulu Yay., Ankara, 1998,s.29.  



33 
 

odur. Kur’an da Allah anlayışı, düzenli yaratma, rızık verme, hidayet, adalet ve 

merhamet kavramlarını içeren organik bir bütün teşkil etmektedir. 198işte şu ayetler 

insanın terk edilmediğinin göstergesidir: 

“Rahman Kur’an-ı öğretti, insanı yarattı, insana beyanı öğretti”199   

“(Onlar mı hayırlı) yoksa gökleri ve yeri yaratan, gökten size su indiren 

mi? O suyla, bir ağacını bile bitirmeye gücünüzün yetmediği güzel güzel bahçeler 

bitirdik. Allah'tan başka bir tanrı mı var! Doğrusu onlar sapıklıkta devam eden 

bir güruhtur.(Onlar mı hayırlı) yoksa yeryüzünü oturmaya elverişli kılan, 

aralarından (yer altından ve üstünden) nehirler akıtan, arz için sabit dağlar 

yaratan, iki deniz arasına engel koyan mı? Allah'tan başka bir tanrı mı var! 

Doğrusu onların çoğu (hakikatleri) bilmiyorlar.(Onlar mı hayırlı) yoksa darda 

kalana kendine yalvardığı zaman karşılık veren ve (başındaki) sıkıntıyı gideren, 

sizi yeryüzünün hâkimleri kılan mı? Allah'tan başka bir tanrı mı var! �e kadar da 

kıt düşünüyorsunuz! (Onlar mı hayırlı) yoksa karanın ve denizin karanlıkları 

içinde size yolu bulduran, rahmetinin (yağmurun) önünde rüzgârları müjdeci 

olarak gönderen mi? Allah'tan başka bir tanrı mı var! Allah, onların koştukları 

ortaklardan çok yücedir, münezzehtir.(Onlar mı hayırlı) yoksa ilk baştan yaratan, 

sonra yaratmayı tekrar eden ve sizi hem gökten hem yerden rızıklandıran mı? 

Allah'tan başka bir tanrı mı var! De ki: Eğer doğru söylüyorsanız siz kesin 

delilinizi getirin!200 

Bu ayetlerde belirtildiği gibi Allahın rububiyeti yaratması ile ifade edilmiştir. 

tabiati ve insanı yaratması, tabiatı insan için yaratması Allah'ın en başta gelen 

rahmetidir. Onun için Allah’ın kudreti, yaratması ve rahmeti sadece birbirine denk 

değil, aynı zamanda tamamen biribiri içinde ve aynıdır:  

“(Onlara) Göklerde ve yerde olanlar kimindir? diye sor. "Allah'ındır" de. O, 

merhamet etmeyi kendi zatına farz kıldı. Sizi, varlığında şüphe olmayan kıyamet 

gününde elbette toplayacaktır. Kendilerini ziyana sokanlar var ya işte onlar 

inanmazlar”.201 

 “Allah buyurdu ki: Kimi dilersem onu azabıma uğratırım; rahmetim ise her 

şeyi kuşatır.”202 

                                                 
198 Fazlurrahman, a.g.e., s. 29.  
199 Rahman, 55/1-4.  
200 Neml, 27/60-64. 
201 En’am, 6/12.  
202 A’raf, 7/156. 



34 
 

Onun sonsuzluğu tek taraflı bir aşkınlığı ima etmez; aksine yarattıkları ile 

beraber olduğuna işaret eder. Unutmamamız gereken br şey vardır ki “O insana şah 

damarında daha yakındır.”203 Kul bir hata işlerse ve sonra pişmanlık duyup samimi 

bir şekilde tevbe ederek Allah’tan bağışlanma dilerse Allah onu affedip ona lutuf ve 

ihsanını gösterecektir.204 Çünkü O “Rahman”, “Rahim”,205 “Tevvab”206 ve “Ğafur” 
207 dur. Đşte şu ayetler onun rahmetle yoğrulmuş adaletini bize gösterir: 

“Ancak tevbe ve iman edip iyi davranışta bulunanlar başkadır; Allahı 

onların kötülüklerini iyiliklere çevirir. Allah çok bağışlayıcıdır, engin merhamet 

sahibidir”.208 

“Çünkü Allah tevbeleri kabul eden ve merhameti bol olandır.”209Şüphesiz 

Allah sizin üzerinizde gözetleyicidir210.“Allah her şeyi gözetler”211 

“… Allah çok bağışlayıcı ve esirgeyicidir.  Allah size (bilmediklerinizi) 

açıklamak ve sizi, sizden önceki (iyi) lerin yollarına iletmek ve sizin günahlarınız 

bağışlamak istiyor. Allah hakkıyle bilicidir, yegâne hikmet sahibidir. Allah sizin 

tevbenizi kabul etmek ister. Allah sizden (yükünüzü) hafifletmek ister; çünkü 

insan zayıf yaratılmıştır.212 

“Allah en hayırlı koruyucudur. O, acıyanların en merhametlisidir”.213 

 “O, günahı bağışlayan, tevbeyi kabul eden, azabı çetin, lütuf sahibi 

Allah'tandır ki. O'ndan başka hiçbir ilah yoktur, dönüş ancak O'nadır”.214 

 “Dedi ki: Ey kavmim! Allah'a kulluk edin. Sizin O'ndan başka tanrınız 

yoktur. O sizi yerden (topraktan) yarattı. Ve sizi orada yaşattı. O halde O'ndan 

mağfiret isteyin; sonra da O'na tevbe edin. Çünkü Rabbim (kullarına) çok yakındır, 

(dualarını) kabul edendir.”215 

Yukarıda sıraladığımız ayetlerden de anlaşılıyor ki Allah kuluna çok 

düşkündür. Ve kulunun daima kendisine yalvarıp yakarmasını istemektedir.  

                                                 
203 Kaf, 50/16. 
204 Fazlurrahman, a.g.e., s.35. 
205 Fatiha, 1/2.  
206 Bakara, 2/ 37, 54, 160, 187;  Maide, 5/ 39,71; Tevbe, 9/117.    
207 Mü’min, 40/ 3; Bakara, 2/ 173, 182. 
208 Furkan,25/70. 
209 Bakara,2/37. 
210 Nisa,4/1. 
211 Ahzab,33/52. 
212 Nisa, 4/25-28. 
213 Yusuf,12/64. 
214 Mü’min, 40/3. 
215 Hud, 11/61. 



35 
 

Kendisinden başka güçlere sığınıp yardım talebinde bulunmasını asla hoş 

karşılamamaktadır: 

“En güzel isimler (el-esmaü'l-hüsna) Allah'ındır. O halde O'na o güzel 

isimlerle dua edin. Onun isimleri hakkında eğri yola gidenleri bırakın. Onlar 

yapmakta olduklarının cezasına çarptırılacaklardır.”216 

“De ki: "Đster Allah deyin, ister Rahman deyin. Hangisini deseniz olur. 

Çünkü en güzel isimler O'na hastır."217 

Özellikle Allah doğrudan kendisinden dua ve yardım istenmesi gerektiğini 

vurguladığı halde aracılar vasıtasıyla dua etme anlayışı bu yanlış Allah 

tasavvurundan kaynaklanıyor. Oysa Allah günde en az 17 kez insana “Ancak sana 

ibadet eder ve ancak senden yardım dileriz”218 diye tekrarlatmasına ve Allah 

kendisini tanıtırken, insana şah damarından daha yakın olduğunu ve  kendisine dua 

edenin duasına icabet edeceğini bildirmesine rağmen insan bu hataya düşmektedir.  

Zira Allah insana yakın olduğunu ve insanın duasına icabet edeceğini şu ayetlerde 

açıkça belirtmektedir: 

 “Gerçek şu ki insanı yaratan biziz ve onun iç benliğinin ona ne fısıldadığını 

biz biliriz; çünkü biz ona şah damarından daha yakınız”219 

 “Ve kullarım beni sana sorarsa muhakkak ben onlara çok yakınım, bana 

dua ettiği zaman dua edenin duasına cevap veririm. Öyleyse onlar da benim 

çağrıma cevap versinler ve bana iman etsinler”220 

Duada asıl olan şey Allah ile kul arasındaki sıcak ve özel iletişimdir. Đnsan 

bütün bu gerçekiliği göz önünde bulundurarak, yani Allah’ın varlığını hissederek 

dua etmelidir. Ona güvenerek yönelenler ne kadar günah işlemişlerse de  onu 

“merhametlilerin en merhametlisi” olarak bulacaklardır.  

 “De ki: Ey kendi nefisleri aleyhine haddi aşan kullarım! Allah'ın 

rahmetinden ümit kesmeyin! Çünkü Allah bütün günahları bağışlar. Şüphesiz ki O, 

çok bağışlayan, çok esirgeyendir.”221  

“(Resulüm!) Kullarıma, benim, çok bağışlayıcı ve pek esirgeyici olduğumu 

haber ver”.222  

                                                 
216 A’raf,7/180. 
217 Đsra, 17/ 110. 
218 Fatiha, 1/ 4. 
219 Kâf, 50 /16. 
220 Bakara, 2/ 186. 
221 Zümer, 39/53. 
222 Hicr, 15/ 49. 



36 
 

Đşte bunun insan için Allah’a güvenerek ve affedeceğini umarak ona 

yönelmeli ve  rahmetinden  umudunu kesmeden ona sığınmalıdır. 

3)  Dua 

Kur’an’a göre duanın ibadet olarak apayrı bir yeri vardır. Kur’an’a  göre dua, 

bir psikolojik rahatlama aracı ve bazı insanların  zannettiği gibi, işleri görünmeyen 

bir Đlâh’a havale etmek hiç değildir. Dua, bir korkunun, bir endişenin, bir ürpertinin 

sonucunda bir sığınma, o ürpertiden kurtuluş arzusu da sayılamaz. Eski dinlerde 

olduğu gibi kızgınlığından ve kötülüğünden kurtulmak üzere ilâhlara el açmak da 

değildir. Dua kulluğun zirvesi ve hayatın amacıdır. Dua olmadan insanın hiçbir 

değeri yoktur. 

 “Deki duanız/ibadetiniz olmasa, rabbim ne diye size değer versin”223 

Dua bir iman, bir aksiyon, bir çaba ve uyanıştır. Allah’ı ve O’na ait 

hâkimiyeti, ilâhlığını tanıma ve kendisinden başka Đlah olmadığını  itiraf etmedir. 

Hayatın amacını idrak etme, yaşayışı programa koyma, ilerisi için hazırlık yapma, 

din için çalışmaya (cihada) azmetme, toparlanma ve eksikliklerini gidermedir. Her 

salih amel gibi dua da Allah’a yükselir.  

“Kim şeref istiyorsa (bilsin ki) şeref tamamen Allah'ındır, (onu başkasından 

değil, Allah'tan istesin). Güzel söz O'na çıkar, iyi amel onu yükseltir. Kötü şeyleri 

kuranlara gelince, onlar için çetin bir azab vardır. Ve onların tuzağı 

bozulacaktır.”224 

Dua, Allah’ın makamından sürekli bir istemedir. Bu isteme mü’min için 

itikat, bir şiar ve bir hayat hedefidir. Mü’min özlediği Đslâmí hayata dua ederek kapı 

açmaya çalışır.  O, Allah’ın bitmez tükenmez hazinelerini, iyi bir mü’min olma 

uğruna ister, onların yeryüzüne inmesini niyaz eder. 

Dua mü’min için, yüce ideallere, dünya ve içindekilerden daha değerli 

şeylere ulaşmak için çaba göstermenin aracıdır. Đnsanların yaşaması için araç kılınan 

‘dünya ve ondan bir şeye sahip olmak’ tekamül değildir. Đnsan için tekâmül bunun 

da ötesinde yüce hedeflerdir. 

Dua, mü’mini  yalnızlıktan kurtarır. Dua; mü’minin aşkının, muhabbetinin ve 

saygısının eyleme dönüşmüş şeklidir. 

Dua mü’minler için ibadettir. Allah’ı Rabb bilip O’nun önünde secdeye 

kapananlar, ihtiyaçlarını Allah’a bildirirler ve O’ndan yardım dilerler. Nitekim 

                                                 
223 Furkan, 25/77. 
224 Fatır, 35/10. 



37 
 

Fatiha Suresinde sürekli  ‘Yalnız sana ibadet ettiğimiz için  yalnızca senden yardım 

diliyoruz’ 225derler. Dua etmeyi önemsemeyenler, ibadeti önemsemeyenlerdir. Bu 

gibi kimseler müstekbirdir. Ancak kibirliler, yani kendilerini üstün makamda 

görenler, Allah’tan bir şey istemeye tenezzül etmezler. Böyle bir anlayış şüphesiz ki 

sapıklığın ve azgınlığın ta kendisidir. Esasen insan güçsüz olduğu için başkasının 

yardımına muhtaçtır. Sıkıştığı zaman birilerinden yardım ister. Ancak insanın öyle 

ihtiyaçları olur ki, başkalarının onu karşılaması mümkün değildir.226 Đşte böyle bir 

noktada Allah’a inanmayan inkârcılar ve O’na ortak koşan müşrikler bile tanrılarını 

bir tarafa atar ve âlemlerin Rabbi Allah’tan yardım isterler: 

 “Đnsana bir zarar dokundu mu, yan yatarken, otururken ya da ayaktayken 

bize dua eder; zararı üstünden kaldırdığımız zaman ise, sanki kendisine dokunan 

zarar için Bize dua etmemiş gibi döner, gider”227 

Mü’min, dua etmeden önce duaya hazırlanır. Yani o önce fiilí duada bulunur. 

Đbadetini noksansız yapmaya çalışır. Varacağı hedef için gerekli çalışmaları yapar. 

Tehlikelere karşı yeteri kadar tedbir alır. Emredileni yapar, yasaklanandan kaçar. 

Bundan sonra da amelin kabulü için dua eder, gücünü aşan konularda Allah’tan 

yardım diler, eksikliğinin tamamlanması, hatasının affı için Allah’a sığınır, tevbe 

eder. Allah’a bağlılığını ve sevgisini dua ile ortaya koyar.   

Dua, kulun kendisini sürekli Allah'a muhtaç hissedip, Allah'ın huzurunda 

zillet ve yoksulluk duyguları içinde elini açıp O'nunla diyaloga geçmesi ve O'na 

ihtiyaçlarını arz etmesidir.  

 

1.6.DUA'DA TEVESSÜL  

  

Sözlükte yaklaşma, vasıta yapma ve istirham anlamına gelen tevessül v-s-l 

kökünden türemiş olup asıl anlamı Allah’a ve resulüne iman edip ittiba etmektir.228  

Tevessül caiz olan tevessül ve caiz olmayan tevessül olmak üzere iki kısma 

ayrılır.  

1.6.1. Caiz olan tevessül 

Caiz olan tevessül  üç çeşittir: 

                                                 
225 Fatiha,1/4. 
226 Yazır, a.g.e., II, 8-12. 
227 Yunus, 10/12; Zümer, 39/49. 
228 Đbn Manzûr, a.g.e., “وسل” md., VI, 4838. 



38 
 

1) Allah’ın isim ve sıfatlarıyla tevessül 

Allah’ın isim ve sıfatlarıyla tevessül ederek dua etmek Kur’an’ın bir 

tavsiyesidir. Bu konuda Allah şöyle buyurur: 

“En güzel isimler (el-esmaü'l-hüsna) Allah'ındır. O halde O'na o güzel 

isimlerle dua edin.”229 

“De ki: "Đster Allah deyin, ister Rahman deyin. Hangisini deseniz olur. 

Çünkü en güzel isimler O'na hastır."230 

2) Salih amelle tevessül  

Kişinin salih ameli ile Allah’a yalvarması caizdir. Bu konuda Hz. Peygamber 

‘in  (s.a.v.) diliyle yağmurlu bir günde bir mağaraya sığınıp sonra mağarada mahsur 

kalan üç gencin kendi salih amelleriyle Allah’a yalvardıkları rivayet edilmektedir.231  

 Kulun  salih amelleriye tevessül ederek dua etmesi konusunda islam alimleri 

arasında hiçbir ihtilaf yoktur.232 

3) Salih bir kimsenin duasını isteyerek tevessül etmek 

Sahih olan tevessül şekli salih kişilerin de duasını istemektir. Hz. Peygamber 

(s.a.v.) ’in Hz. Ömer’den kendisi için dua etmesini istemesi233 ve yine çocuklarının 

Hz. Yakup Peygamber (s.a.v.) den  kendileri için  dua etmelerini  istemeleri234 sahih 

tevessül için en güzel örneklerdir.  Bu da gıyabında değil bizzat hazır bulunması 

kaydıyla olmaktadır. Hz. Ömer’in yağmur duası için Hz. Abbas’ı bizzat dua ettikleri 

yere beraberlerinde götürmüşlerdir. Onun gıyabında ona tevessül etmedikleri gibi 

insanlığın Efendisi Hz. Resul-i Ekrem’e vefat ettiği için ve yanlarında bulunmadığı 

için tevessül etmemişlerdir. 235  

1.6.2. Caiz olmayan tevessül 

 Kişinin herhangi bir varlığı Allah ile arasında aracı yaparak dua etmesidir. 

Allah kuluna şah damarından daha yakındır. Allah’a ibadet ve O’na dua ederken 

aracı konulmaması da Allah’ı birlemenin bir gereğidir. Bu konuda Allah şöyle 

buyuruyor: 

                                                 
229 A’raf, 7/180. 
230 Đsra, 17/110. 
231 Buhârî, Buyû’, 98; Müslim, Zikir 27. 
232 Đbn Kesir, Ebu’l Fidâ Đsmail bin Ömer, Tefsiru'l-Kur'ani'l-Azîm, Kahire, ts. III, 103. 
233 Ebu Davut, vitir, 23,29. 
234 Yusuf,12/97–98. 
235 Şimşek, a.g.e. s. 63–67. 



39 
 

 “Onların yalvardıkları bu varlıklar, Rablerine (yaklaşmak için) -hangisi 

daha yakındır diye- vesile ararlar; O’nun rahmetini umuyorlar ve azabından 

korkuyorlar. Şüphesiz senin rabbinin azabı korkunçtur.”236 

Bu ayetten anlaşıldığı gibi aracı kılınanlar Allah’tan korkan salih kullardır. 

Ve kesinlikle onların salih bir insan veya melek oluşları onların vesile olarak 

kullanılmalarını haklı göstermez. Günümüzde bazı kimseler aracılığı/tevessülü 

meşrulaştırmak için Đslam’la bağdaşmayan bir takım gerekçeler ileri sürmüşlerdir. 

Bu görüşü benimseyenler şöyle diyorlar: 

a. Bir kralın ya da önemli bir devlet adamının huzuruna çıkmak için mutlaka 

bir aracı koymak gerekir. Allah’ın huzuruna çıkmak için de böyle bir aracıya ihtiyaç 

vardır. 

b. Kişi belki günahkâr biridir, direkt olarak Allah’ın huzuruna çıkacak yüzü 

yoktur. Bu nedenle Allah’ın sevdiği veli bir kulunu aracı yapmakta; onun yüzü suyu 

hürmetine bağışlanmasını dilemektedir.  

c. Dua edilirken, istek Allah’tandır, salih kişilerden değildir. Dua ile ibadeti 

karıştırmamak gerekir.237 

Buna şu şekilde cevap verilebilir. Her şeyden önce bu gerekçeler çok 

yanlıştır. Çünkü böyle bir benzetme, Allah’ı yarattıklarına benzetmek olur ki 

temelinden tutarsız bir benzetmedir. Bütün bu uygulamalar, tapınmada bulunanın, 

kendisi ile Allah arasında “aracılık” umuduna dayandığından Allah'ın ilim ve adalet 

sıfatlarıyla çelişir.238 Đkinci olarak, vatandaşını aracısız kabul etmeyen idareci, ya 

huzuruna gelecek vatandaşı hakkında bilgi sahibi değildir ve aracı olan kişi o 

vatandaş hakkında bilgi verecektir veya o idareci zalim biridir, vatandaşlar arasında 

ayırım yapmaktadır. Yüce Allah bu iki hasletten de münezzehtir. 

Đkinci gerekçe de Kur’an’ın anlattıklarıyla bağdaşmamaktadır.  Çünkü 

Kur’an Şeytan’ın bile Allah’a aracısız dua ettiğini ve duasının kabul edildiğini haber 

vermektedir: 

 “(Đblis:) Rabbim! Öyle ise, (varlıkların) tekrar dirileceği güne kadar bana 

mühlet ver, dedi. Allah buyurdu ki: "Sen mühlet verilenlerdensin"239 

                                                 
236 Đsra, 17/57. 
237 Sait Şimşek, Kuranın Ana Konuları, Beyan Yay., Đst.2001, s. 65. 
238 Muhammed Esed,  Kur’an Mesajı, Meal- Tefsir, (trc. Cahit Koytak, Ahmet ERTÜRK), Đşaret   
     Yay., Đstanbul, 1999. s. 936,1302. 
239 Hicr,15/36–37. 



40 
 

 Herhalde hiçbir Müslüman şeytan kadar günahkâr olamaz ayrıca Kur’an 

müşriklerin dualarının da kabul edilmesinden bahseder. 

“Sizi karada ve denizde gezdiren O’dur. Hatta siz gemilerde bulunduğunuz, o 

gemiler de içindekileri tatlı bir rüzgârla alıp götürdükleri ve (yolcular) bu yüzden 

neşelendikleri zaman, o gemiye şiddetli bir fırtına gelip çatar. Her yerden onlara 

dalgalar hücum eder ve onlar çepeçevre kuşatıldıklarını anlarlar da dini yalnız 

Allah'a halis kılarak: "And olsun eğer bizi bundan kurtarırsan mutlaka 

şükredenlerden olacağız" diye Allah'a yalvarırlar. Fakat Allah onları kurtarınca, bir 

de bakarsınsın ki, yine haksız yere taşkınlık ediyorlar.240 

Đblis ve askerlerine verilen bir hak günahkâr müminlerden mi esirgenecek? 

ki, onların duaları aracısız kabul edilmesin.241 

Yüce Allah, günah işleyenlerin, kendisini anıp günahlarından bağışlanma 

dilediklerinde günahlarını bağışlayacağını bildirmektedir.  

 “Yine onlar ki, bir kötülük yaptıklarında, ya da bizzat kendi nefislerine 

zulmettiklerinde Allah’ı hatırlayıp günahlarından dolayı hemen tevbe –istiğfar 

ederler. Zaten günahları Allah’tan başka kim bağışlayabilir ki.”242 

Üçüncü gerekçelerine gelince haddizatında aracı kılmak istenen kişiye de dua 

yani istekte bulunma söz konusudur. Çünkü orada hazır bulunmadığı halde ondan  

aracı olması istenmektedir. Yoksa  kişi, onu aracı yapma yetkisini nereden 

almaktadır?  Bir de dua bizatihi ibadettir. Şu ayette bunu açıkça görmekteyiz:  

“Rabbiniz şöyle buyurdu: Bana dua edin, size icabet edeyim. Çünkü bana 

ibadeti bırakıp büyüklük taslayanlar aşağılanarak cehenneme gireceklerdir.243 

Dikkat edilmesi gereken husus burada “bana dua edin” emrinden sonra 

duayı terk edenleri “ibadeti terk edenler” şeklinde ifade etmesi duanın bizzat ibadet 

olarak kabul edilmesi anlamındadır. 

Ayrıca Mekke müşriklerinin putlara taparken bunların Allah nezdinde aracı 

olduklarını ifade ettiklerini görmekteyiz ve onlar da duaları kabul edenin bizzat 

Allah olduğunu kabul ettikleri halde araya şefaatçi olarak putları aracı yapıyorlar.244 

Yüce Allah  bunu şirk olarak telakki  etmektedir.   

                                                 
240 Yunus, 10/22–23. 
241 Şimşek, a.g.e.,s.65. 
242 Al-i Đmran,3/135. 
243 Mü’min, 40/60. 
244 Ebu Cafer Muhammed bin Cerir et-Taberî,  Camiu’l Beyan fi Te’vili’l-Kur’ân, Mısır, 
      1968, XX, 152. 



41 
 

“Dikkat et, halis din yalnızca Allah’ındır. O’nu bırakıp kendilerine bir takım 

dostlar edinenler, ‘onlara, bizi Allah’a yaklaştırsınlar diye ibadet ediyoruz’ 

derler.”245 

Mekkeli müşrikler ve genelde tüm kafirler: "Biz başka kimselere yaratıcı 

oldukları için kulluk etmiyoruz. Biz sadece Allah'ı yaratıcı olarak kabul ediyor ve 

O'na itaatte bulunuyoruz. Ancak O'nun yüce makamına doğrudan ulaşamadığımız 

için, arada bulunan mübarek zatlara dua ediyor ve dualarımızı Allah'a çabucak 

ulaştırsınlar diye onlara müracaatta bulunuyoruz" demektedirler.246 

 

1.7.DUA’NIN ADABI  

 

Duanın da kendisine özgü bir kuralı vardır. Kulun bunlara uyması gerekir. 

Her şeyden önce insan samimi bir yürekle Allah'a yönelmeli ve  duasına karşılık 

verileceğine tam güvenmelidir. Fakat bu karşılığın herhangi bir şeklini 

öngörmemelidir. Herhangi bir yer veya zaman tayin etmemelidir. Zira bu türden bir 

ön şart ileri sürmek dileğin adabına uygun düşmez. Đnsan, dua için Allah'a 

yönelmenin dahi Allah'tan bir yardım olduğuna ve duasına karşılık verilmesinin ise 

ayrı bir lütuf olduğuna inanmalıdır. Hz. Ömer (r.a.) şöyle diyordu: "Ben duanın 

kabul edilmesi arzusunu değil, sadece duanın arzusunu taşırım yüreğimde. Çünkü 

bana gerçekten güzel bir dua nasip olduğunda peşinden kabul edilişinin de 

geleceğinden eminim." 247 Bu söz gerçekten Allah'ı tanıyan irfan sahibi bir kalbin 

sözüdür. Bu kalb, yüce Allah'ın kabul etmeyi takdir ettiğinde onunla birlikte dua 

etmeyi de takdir ettiğini anlamaktadır.  

Dua, şekilsel değil, içten ve samimi olmalıdır. Duanın kabul edilebilmesi 

için, üstün fesahate sahip âlimlere ihtiyaç yoktur. Duanın etkili oluşunda tantana 

büyüklük ve törenin hiçbir değeri yoktur. Belki de bunlar lüzumsuzdur.248 Alexis 

Carrel’in dediği gibi “Dua, Allah’a yönelen kısa emellerden tefekküre; köylü 

kadının yol kavşaklarındaki çarmıhların önünde kullandığı basit kelimelerden, 

katedral kubbeleri altında yükselen muhteşem gregoryen nağmelerine kadar 

değişiktir.” 249 Dua etmek sadece bir çaba ile Allah’a yönelip kalbini ona bağlamak 

gerekir. Bu çaba akıl ve fikir yoluyla değil sevgi hissi ile olmalıdır. Mesela yalnızca 

                                                 
245 Zümer, 39/3. 
246 Mevdudi, a..g.e., V.93.  
247 Đbn Kayyım el Cezviyye, Dua ve Yaşam, Gerçek Hayat Yay. Đstanbul 2006, s. 39.  
248 Şeriati, a.g.e., s.24–25. 
249 Carrel, Dua, s. 40.  



42 
 

Allah’ın büyüklüğünü düşünmek yeterli değildir. Bununla beraber en azından bir aşk 

ve iman ifadesi taşımalıdır. Uzun veya kısa olsun sesli veya içten olsun dua bir 

çocuğun babasıyla konuşmasını, sohbetini andırmalıdır.250  

Duanın nasıl olması gerektiğini biz Kur’an’ın örnek dualarından ve bizzat 

Resulullah (s.a.v.)’ın uygulamalarından öğreniyoruz. Ayet ve hadislerde; elleri 

kaldırıp avuçları yukarı doğru açarak yüksek olmayan hafif bir sesle için için 

yapılması gerektiği söylenebilirse de ayette tekrarlanan: “…ayakta dururken, 

otururken ve yanları üzerine uzandıklarında Allah'ı anarlar….”251  Đfadesi duanın 

bir şekille sınırlandırılamayacağını gösterir. 252 

Fakat yine de, Kur’an ve sünnet duanın şekil ve biçim olarak nasıl yapılması 

gerektiğini  gösteriyor. Bu da Allah’ın kuluna bir lutfudur. Çünkü eğer O insana 

öğretmese idi insan nasıl dua edeceğini de bilemezdi.253  

Duanın makbul olması için belli bir adaba göre olması gerekir. Đslam âlimleri 

duanın kabul olması için bazı ilkelerin gözetilmesi gerektiğini söylemişlerdir. 

Bunlardan bazıları şunlardır: 

1) Abdest almak 

Rivayet edildiğine göre Ebu Amir el Eş’ari, Ebu Musa el Eş’ari’ye:   

“Peygamber (s.a.v.)’e selam et ve benim için istiğfar etmesini söyle” dedi. O 

da Medine’ye vardığında Ebu Amir’in söylediklerini ve istiğfar dileklerini iletti. 

Hadisi rivayet eden ravi der ki: Resulullah (s.a.v.)  bunun üzerine abdest aldı ve 

ellerini kaldırıp: “Allah’ım! Ebu Amir’i bağışla diye dua etti. 254   

Đbn’i Hacer bu hadisten yola çıkarak dua için abdest almanın sünnet 

olduğunu söylemiştir.255 

2) Kıbleye yönelmek ve elleri açıp yukarı kaldırarak dua etmek sonra 

elleri yüze sürmek  

Ebu Hureyre’nin rivayet ettiğine göre Tufeyl b. Amr Peygamber (s.a.v.)’e 

gelerek ey Allah’ın Resul’u kavmim beni dinlemiyor onlara beddua et dedi. 

Resulullah’da(s.a.v.) kıbleye dönerek ellerini açtı ve dua etti. Đnsanlar, onlar 

mahvoldular dediler.  

                                                 
250 Carrel, Dua, s. 39. 
251 Al-i Đmran, 3/191;Yunus, 10/12. 
252 Yıldız, Dua, s. 69. 
253 Bakara,2/ 37. (Allah’ın, Hz. Âdem ve eşine nasıl dua edeceklerini öğretmesi gibi.)  
254 Buhârî, 4323; Müslim, 2498. 
255Ahmed Bin Ali Bin Hacer el-Askalanî, Fethu’l Bari, Riyad, 2001, VII, 639. 



43 
 

Fakat Resulullah (s.a.v.)  Allah’ım! Devs’e hidayet et ve onları buraya getir, 

Allah’ım! Devs’e hidayet et ve onları buraya getir” diye dua ediyordu. 256  

Cabir b. Abdullah şöyle buyurdu: “Hz. Peygamber (s.a.v.) arefe günü vakfe 

yerine geldi kıbleye yönelip güneş batıncaya kadar dua etti.”257 

Ayrıca dua esnasında gözü göğe dikmemeli ve gaflet ile dua etmemelidir. 

Ebu Hureyre’den rivayet edildiğine göre Hz. Peygamberimiz (s.a.v.) buyurmuştur 

ki: 

"Bazı kimseler, namazda gözlerini göğe dikerek dua etmekten vazgeçsinler. 

Yoksa Allah onların gözlerini kör eder."258 

Rivayetlere göre; Resulullah (s.a.v.) avuçlarının içini yukarı doğru açıp259 

ellerini koltuk altları görününceye kadar kaldırarak dua eder260 ve onları yüzüne 

sürmeden bırakmazdı. 261  

Hz. Salman (r.a.) anlatıyor: Resulullah (s.a.v.) buyurdular ki: “Rabbiniz hayiy 

(hayâ edici)’dir, Kerim’dir. Kulu dua ederek kendisine elini kaldırdığı zaman o, 

ellerini boş çevirmekten istihya eder”262 

"...Allah'tan avuçlarınızın içiyle isteyin, sırtlarıyla istemeyin. Duayı 

tamamlayınca avucunuzu yüzünüze sürün."263 

Hz. Enes (r.a.) anlatıyor: "Resûlullah (aleyhissalâtu vesselâm) dua ederken 

ellerini öyle kaldırdı ki, koltuk altlarının beyazlığını gördüm."264 

Hz. Ömer (r.a.) anlatıyor: "Resûlullah (aleyhissalâtu vesselâm) ellerini dua 

ederken kaldırınca, onları yüzlerine sürmedikçe geri bırakmazlardı."265 

3) Duada Allah’a hamd ve Resul'üne salât ve selam okumak 

Her şeyden önce duaya, Allah’ın adıyla başlanmalıdır. Bunun gereği olarak 

Allah’a tevekkül edilmeli, şeytani değerlerden Allah’a sığınış amacı taşıyan söz ve 

fiillerle desteklenmelidir. Aslında besmele başlı başına bir duadır. Bir işe Allah’ın 

adıyla veya “Allah adına” başlamak, Allah’ın yardımı olmadan hiç bir işin 
                                                 
256 Buhârî, (6397); Müslim, ( 116); Muhammed es Sihavi, Dualarımız �için Kabul Olunmuyor      
Kabulü Đçin �e Yapmalı?,Polen Yay., Đst.,2006, s. 17. 
257 Gazalî, ihya ,I, 307. 
258 Müslim, Salât: 26. 
259 Ebu Davut, Salât 358. 
260 Buhârî, istiska, 21. 
261 Tirmizî, Deavât, 11. 
262 Tirmizî, Deavât, 118; Ebu Davut,  Salât, 358. 
263 Ebû Dâvûd, Salât, 358. 
264 Buhârî, Đstiska 21. 
265 Tirmizî, Deavât ,11, (3383). 



44 
 

yapılamayacağı, ancak Allah’ın vermiş olduğu imkân, güç ve kuvvet sayesinde 

başarılı olunabileceği ve bunun için Allah’ın yardımına ihtiyaç olunduğu gerçeğini 

ifade eder.266 Bismillah ile her işe başlama Rahman ve Rahim olan Allah’ın her an 

hayata müdahil olduğu hakikatinin bir ifadesidir. Bu da sekülarizmin reddidir. 

Besmele çeken biri Allah’ı işine karıştırmış, dahası işini Allahlı kılmış, yani işine 

Allah’ı şahit kılmış ve hayatını ibadete dönüştürmüş demektir.267 Besmele kulluk 

listesinin altına atılan imzadır. O’nun adına ve O’nun verdiği imkan ve güç ile 

yaptığının bilincinde olmaktır. “Senin verdiklerinin farkındayım, senden bağımsız 

bir varlık alanı düşünmüyorum” demektir.268   

Besmeleden sonra duada yapılacak ilk iş Allah’a hamd ve Resulüne salât ve 

selamla başlamaktır. Yüce Allah’ın Kur’an’da insana vahyettiği en güzel dualardan 

biri Fatiha suresidir ve Allah’a hamd ile başlar. Kur’an’ın bir çok ayetinde 

görüldüğü kadarıyla  hayırlı tüm işlerde olduğu gibi duaya  da Allah’a hamd ve 

Resul’üne salât ve selam ile başlanması gerektiği ve Allah’a hamd ile bitirilmesi 

emredildiği anlaşılıyor.  

 “Hamd, âlemlerin rabbi olan Allah’a mahsustur.”269 

Hamd her halükarda Allah’ı övmektir, sena etmektir. Hamd herhangi bir 

karşılık için yapılmaz o Allah olduğu için âlemlerin rabbi olduğu için yani onun 

yüceliğinden dolayı onu methetmedir. Duanın önemli bir unsuru da Peygamber 

(s.a.v.) e salat ve selamdır. Peygamber (s.a.v.) e salat O’na  destek olmadır.   

“Muhakkak ki Allah ve melekleri Peygamber (s.a.v.) e hep salât ederler ey 

iman edenler siz de ona salât edin ve tam bir teslimiyetle ona selam verin.” 270 ayeti 

şu şekilde de anlaşılabilir. “Şu kesin ki Allah ve onun melekleri Peygamberi 

desteklerler; ey iman edenler, siz de onu destekleyin ve tam bir teslimiyetle ( onun 

örnekliğine ) teslim olun” bütün bunlar salâtın bir destek emri olduğunu Allah’ın en 

büyük desteğinin vahyi indirmek olduğunu meleklerin de Peygamber (s.a.v.) i 

desteklediklerini; mü’minlerin de fiili bir dua ile risalet mirasını desteklemeleri 

gerektiğini göstermektedir.271    

Resulullah (s.a.v.)’a salat okunmadan yapılan dua maksadına ulaşmamıştır. 

Zira Resulullah (s.a.v.)  şöyle buyuruyor: 

                                                 
266 Đslamoğlu, Allah, s. 107. 
267 Đslamoğlu, Allah, a.y. 
268 Mustafa Đslamoğlu,  Hayat Kitabı Kur’an Gerekçeli Meal-Tefsir, Düşün Yay.,  
     Đstanbul,  2008, I,  2. 
269 Fatiha, 1/1, Saffat , 37/ 182.; Yunus, 10/10.; En’am, 6/1 . 
270 Ahzab, 33/ 56. 
271  Đslamoğlu, Gerekçeli Meal-Tefsir, II, 841.  



45 
 

 “Dua sema ile arz arasında durur. Bana salât okunmadıkça, Allah'a 

yükselmez. Beni hayvanına binen yolcunun maşrapası yerine tutmayın. Bana, 

duanızın başında, ortasında ve sonunda salât okuyun."272 

Ayrıca Peygamberimiz (s.a.v.) duanın sonunda âmin demeyi tavsiye etmiş ve 

böyle yapanın duasının kabule şayan olduğunu söylemiştir. 273  

Kısacası duaya hemen muradını söyleyerek değil; Allah'ın adını anarak, 

Allah'a hamd ederek Rasûl’üne salât u selâm getirerek başlamak gerekir. Hamdele 

ve salveleyi Arapça okuyamayanlar Türkçe şöyle derler: "Hamd, âlemlerin Rabbi 

Allah içindir. Peygamberimiz (s.a.v.)'e, O'nun ailesine ve sahabelerine salât ve selâm 

olsun." Ayrıca, duaya başlamadan önce tevbe-istiğfar edilmesi ve duaya kişinin 

kendisiyle başlaması tavsiye edilmiştir. 

 Rasûlullah (s.a.v.) dua eden bir adamın, dua sırasında, Hz. Peygamber 

(s.a.v.)'e salât ve selâm okumadığına şahit olmuştu. Hemen:  عجل هذا"bu kimse acele 

etti" buyurdu. Sonra adamı çağırıp: 

"Biriniz dua ederken, Allah Teâlâ'ya hamd ve sena ederek başlasın. Sonra 

Peygamber (s.a.v.) 'e salât okusun. Sonra da dilediğini istesin."  buyurdu.274 

Duaya hemen muradını söyleyerek değil; Allah'ın adını anarak, Allah'a hamd 

ederek Rasûlüne salât u selâm getirerek başlamak gerekir. Hamdele ve salveleyi 

Arapça okuyamayanlar Türkçe şöyle derler: "Hamd, âlemlerin rabbi Allah içindir. 

Peygamberimiz (s.a.v.)'e, O'nun ailesine ve tüm sahabelerine salât ve selâm olsun." 

Ayrıca, duaya başlamadan önce tevbe-istiğfar edilmesi ve duaya kişinin kendisiyle 

başlaması tavsiye edilmiştir.   

4) Yüksek olmayan bir sesle, için için dua etmek 

Kur’an ve sünnette duanın şekil ve biçimsel olarak  nasıl yapılması 

gerektiğini bize öğretir. Đnsana şah damarından daha yakın olan Allah275,  her şeyden 

önce insanın bu bilinçle hareket ederek dua etmesini “uzak” Allah tasavvurunun 

yanlış olduğunu hele vasıtaya hiç gerek olmadan doğrudan kendisine yalvarılmasını 

vurguladığını görmekteyiz. Bunun içindir ki insandan gizli gizli ve için için 

yalvarmasını haddi aşmamasını bağırıp çağırarak değil yüksek olmayan bir sesle 

tevazu ve tadarru ile dua etmesini istemektedir.276 

                                                 
272 Tirmizî, Salât: 352, (486). 
273 Ebu Davut, salât: 172(938). 
274 Tirmizî, Deavât: 66;  Ebû Dâvûd,  Salât:  358;  Nesâî, Sehv: 48 
275 Kaf, 50/16. 
276 Yıldız, Dua, s. 69–70. 



46 
 

Duanın tanımı için "gücü sınırlı ve sonlu bir varlığın gücü sınırsız bir kudret 

karşısında acizliğini ortaya koyarak istekte bulunmasıdır" demiştik. Bu yüzden dua, 

gerçekten Allah'a karşı acizlik ve fakirlik bilinerek yapılmalıdır. Fakat elbette ki bu 

birtakım yapmacık hareketlerle, kalıpçı ve taklitçi düşünce yapısıyla sağlanamaz. 

Zaten gerçek anlamda samimi olan, acizliğini hisseden insan doğal olarak bunu 

yaşayacaktır. Kur’an'da, müminlere şu şekilde dua etmeleri tavsiye edilir:     

“Rabbinize yalvara yalvara ve için için dua edin. Şüphesiz O, haddi aşanları 

sevmez.”277 

 “Rabbini, sabah akşam, yüksek olmayan bir sesle, kendi kendine, ürpertiyle 

yalvara yalvara ve için için zikret. Gaflete kapılanlardan olma.”278 

Kur’an'da, duanın yalnızken, yalvararak ve için için yapılabileceğine dikkat 

çekilir. Dolayısıyla duanın nerede yapıldığı, dua sırasında düzenlenen "tören"in 

büyüklüğü, katılımın fazla olması ve dua eden şahsın sesinin çok fazla çıkması ölçü 

değildir. Öncelikle bilinmelidir ki, duadaki yüksek ses tonları duanın Allah'a 

ulaşmasını ya da Allah'ın duaya icabetini kolaylaştırmaz. Dua ettiğimiz Rabbimiz, 

içimizden geçirdiğimiz düşünceleri bilen, her şeyden haberdar olan ve bize şah 

damarımızdan daha yakın olandır.279 Bize bu kadar yakın olan Allah'a dua ederken 

sesimizi gereksiz yere yükseltmemizin bir anlamı yoktur. Kişi içinden dua 

edebileceği gibi, ancak kendisinin duyabileceği bir tonla da dua edebilir.  

Kur’an'da gerek ibadet sırasında, gerekse yaşamın her anında ses tonunun 

uygun tutulması gerektiği insanlara aşağıdaki ayetlerde şöyle bildirilir:  

“Yürüyüşünde orta bir yol tut, sesinden de (yüksek perdeleri) eksilt; çünkü 

seslerin en çirkin olanı gerçekten eşeklerin sesidir.” 280 

“De ki: "Allah, diye çağırın, 'Rahman' diye çağırın, ne ile çağırırsanız; 

sonunda en güzel isimler O'nundur." �amazında sesini çok yükseltme, çok da kısma, 

bu ikisi arasında (orta) bir yol benimse.”281   

Görüldüğü gibi Kur’an'da tarif edilen ibadet modeli gösterişten uzaktır. 

Başkaları görsün veya duysun diye yapılmaz, sadece Allah'a karşı olan vazifenin 

hakkıyla yerine getirilmesi amacını taşır. Kur’an da bunun üzerinde önemle durur. 

Dua ile ilgili ayetlerde defalarca "dini Allah'a halis kılarak dua etmek"ten söz edilir. 

                                                 
277 A’raf, 7/55. 
278 A’raf, 7/205. 
279 Kaf, 50/16. 
280 Lokman, 31/19. 
281 Đsra, 17/110. 



47 
 

Bunun anlamı, dinin, yani ibadetin sadece ve sadece Allah için yapılması, O'ndan 

başkalarının rızasının kesinlikle aranmamasıdır. Bununla ilgili Allah şöyle 

buyuruyor: 

 “O, Hayy (diri) olandır. O’ndan başka Đlah yoktur; öyleyse dini yalnızca 

Kendisi’ne halis kılanlar olarak O’na dua edin. Âlemlerin Rabbine hamd olsun.”282 

Din sadece Allah'ındır. Đbadetlerin hepsi sadece O'nun hoşnutluğunu 

kazanmak amacıyla yapılır. Bunun yegâne yolu da O'nun istediği ve tarif ettiği gibi 

yapmaktır.  

Duasını, ya da başka herhangi bir ibadetini Allah'a halis kılmadan yapanlar, 

yani etraflarındaki insanlara "takva"lı görünmek endişesinde olanlar büyük bir 

dalalet içindedirler. Allah Kur’an'da onlardan şöyle söz eder:  

“Đşte (şu) namaz kılanların vay haline ki onlar, namazlarında 

yanılgıdadırlar, onlar gösteriş yapmaktadırlar.283  

Allah tarafından terbiye edilmiş ve ahlakı Kur’an olan Nebi (s.a.v.) da duanın 

gizli ve yalvara yakara yapılmasını tavsiye etmiş ve bağıra çağıra dua edilmesini hoş 

karşılamamıştır. Hayber seferinde yüksek sesle tekbir getiren sahabeye müdahale 

ederek: 

�efislerinize karşı merhametli olun. Zira sizler, sağır birisine hitap 

etmiyorsunuz; muhatabınız gaib de değildir. Sizler gören, işiten, (nerede olursanız) 

sizinle olan bir zat’a, Allah’a hitap ediyorsunuz”284  buyurmuşlardır.  

Ayetlerden ve hadislerden anlaşıldığı gibi dua yüksek olmayan bir sesle gizli 

gizli, için için yapılmalıdır.   

 Allah'a dua ederken veya Allah’ı zikrederken, yani gerçek anlamıyla ibâdet 

halinde, sesi yükseltmek doğru değildir, dinimizce hoş görülmemiştir. Çünkü 

kendisine dua ettiğimiz, zikrettiğimiz, yani ibadet ettiğimiz varlık, içimizden 

geçirdiğimiz düşünceleri dahi bilen, haberdar olan ve işiten bir varlıktır. O halde 

bize bu kadar yakın olan bir varlığa seslenirken sesi yükseltmek, bağırıp çağırmak; 

ihlâsın sınırlarından gösterişe, dua hudutlarından şikâyet ve dâvâya geçen bir 

tecavüzü gösterir.285   

                                                 
282 Mümin, 40/65. Ayrıca bkn. Mümin, 40/14.;  A’raf, 7/29. 
283 Maun, 107/4–5. 
284 Buhârî,  Deavât: 50, 67,  Cihad: 131,  Meğazi: 38,  Kader: 7, Tevhid:9; Müslim; Zikr: 44, (2704); 
Tirmizî,  Deavât: 3,59, ( 3371,3457) ; Ebu Dâvûd,  Salât: 361, ( 1526,1527,1528.) 
285 Bakara, 2/186; Lokman: 31/19; A'râf: 7/55; Đsrâ: 17/110; A'râf: 7/205. 



48 
 

“Rabbinize yalvara yalvara ve için için dua edin, şüphesiz o haddi aşanları 

sevmez.”286 

Đbadetler sırasında manevi yoğunluk, en fazla yalnız iken, kimsenin 

bilmediği zamanlarda, tam bir konsantrasyonun sağlanabildiği sırada yaşanır. 

Đhtiyaçları, hataları veya eksikleri konusunda Allah'a dua etme gereksinimi duyan 

insan, yalnız başına ve için için dua etmeyi tercih etmelidir. Buna güzel bir örnek 

Hz. Zekeriya'nın duasıdır. Kur’an'da, onun Allah'tan soyunu devam ettirecek bir 

varis isterken gizlice dua ettiğine işaret edilir:  

 “Hani o Rabb’ine gizlice seslendiği zaman demişti ki: "Rabbim, şüphesiz 

benim kemiklerim gevşedi ve baş, yaşlılık aleviyle tutuştu; ben sana dua etmekle 

mutsuz olmadım." 287  

Aşağıdaki ayetlerde de gizli gizli için için yakarmayı tavsiye etmektedir:  

 “De ki: Karanın ve denizin karanlıklarından (tehlikelerinden) sizi kim 

kurtarır ki? (O zaman) O'na gizli gizli yalvararak "Eğer bizi bundan kurtarırsan 

andolsun şükredenlerden olacağız" diye dua edersiniz..”288  

“Rabbini içinden yalvararak ve ondan korkarak, yüksek olman bir sesle 

sabah akşam an. Gafillerde olma.”289 

5) Yapmacık sözcüklerden kaçınmak 

 Đbadet ve dua samimi ve içten olmalıdır. Bunun için kulun samimi ve içten 

ifadeler kullanması gerekir. Kişi edebiyat yaparak yapmacık ve kafiyeli sözlerle dua 

ederek riyaya kaçar. Dua fakirlik ve muhtaçlık diliyle yapılmalı fesahat ve belağat 

yüklü yapmacık sözlerle değil. Đçten ve samimi yapılan dua fesahat ve belağatla 

yüklü riyakar bir duadan daha evladır. Hz. Peygamber (s.a.v.)bununla ilgili:  

“Duada seci’den (yani kafiyeli okumaktan) ve yapmacık sözlerden kaçının, 

Allah’ım senden cenneti ve beni cennete yaklaştıracak söz ve ameli diler; cehennem 

ve cehenneme yaklaştıracak söz ve işlerden sana sığınırım demek kâfidir.”290 

buyurmaktadır. 

 

                                                 
286 A’raf, 7/ 55. 
287 Meryem, 19/3–4. 
288 En’am, 6/ 63. 
289 A’raf, 7/ 205. 
290 Buhârî, Deavât, 19.; Gazalî,a.g.e., I, 308.  



49 
 

1.7. DUA’DA Đ’SAR VE BAŞKASINA DUA  ETMEK 

 

Bencilce sadece kişisel arzu ve istekleri dillendirmek dürüst ve erdemli 

müminlere yakışmaz. Bu sebeple Kur’an-ı Kerim’in örnek dualarında ‘ben’ 

zamirinden çok ‘biz’ zamiri daha yoğunluklu kullanılmıştır.291 Örnek olarak Fatiha 

suresinde :   “ Yalnız sana ibadet eder ve yalnız senden yardım dileriz”292 ve daha 

birçok ayette de “Rabbena” şeklinde  “biz”  zamiri kullanılmıştır. Şüphesiz bu şahsi 

dua yapılamayacağı anlamına gelmez. Fakat duamız da ahlakımıza uygun olmalıdır. 

Bilindiği gibi Kur’an’ın bize öğrettiği ahlaki erdemlerden biri de i’sar’dır. Đ’sar, 

Müslümanın din kardeşini kendi nefsine tercih etmesidir.293 Bununla ilgili Allah 

Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyurur: 

 “Kendilerinden önce o yurdu (Medine’yi) hazırlayıp imanı (gönüllerine) 

yerleştirenler ise, hicret edenleri severler ve onlara verilen şeylerden dolayı 

içlerinde bir ihtiyaç arzusu duymazlar. Kendilerinde bir açıklık (ihtiyaç) olsa bile   

(kardeşlerini) öz nefislerine tercih ederler. Kim nefsinin cimri ve bencil 

tutkularından korunmuşsa işte onlar felah (kurtuluş) bulanlardır.” 294     

 Sadece şahsi çıkarları ön plana çıkararak duayı bencil isteklerin aracı haline 

getirmek doğru değildir. Müslümanların birbirlerine dua etmeleri birbirlerine karşı 

en önemli kardeşlik vazifeleridir. Hele kendisinden önce bu dünyadan göçüp gitmiş 

salih kardeşleri için dua etmesi Müslümanların olmazsa olmaz görevlerinden biridir.  

Đşte Kur’an’ın ifadesiyle i’sarın duaya yansıyan diğerkâm örneği: 

 “Bir de onlardan sonra gelenler, derler ki: Ey rabbimiz bizi ve bizden önce 

iman eden kardeşlerimizi bağışla ve müminlerden hiçbirine karşı kalplerimizde, kin- 

nefret, yersiz düşünce ve duygulara yer bırakma. Ey rabbimiz sen sonsuz şefkat 

sahibisin ve sınırsız merhamet kaynağısın”295 

Allah Peygamber (s.a.v.) den kendisi ve tüm ümmeti için dua etmesini 

tavsiye etmektedir. Peygamber imiz de ümmeti için dua etmiştir.   

“Bil ki, Allah'tan başka ilah yoktur. (Habibim!) Hem kendinin hem de mümin 

erkeklerin ve mümin kadınların günahlarının bağışlanmasını dile! Allah, gezip 

dolaştığınız yeri de duracağınız yeri de bilir”296 

                                                 
291 Zülaloğlu a.g.e., s. 57. 
292 Fatiha, 1/ 4. 
293 Zülaloğlu a.g.e., s.57. 
294 Haşr, 59/9 . 
295 Haşr, 59/10.  
296 Muhammed, 47/19. 



50 
 

Hz. Yakup (a.s.) kendi çocukları için şu şekilde dua etmiştir.  

 “(Oğulları) dediler ki: Ey babamız! (Allah'tan) bizim günahlarımızın affını 

dile! Çünkü biz gerçekten günahkârlar idik. (Ya'kub:) Sizin için Rabbimden af 

dileyeceğim. Çünkü O çok bağışlayan, pek esirgeyendir, dedi”297 

Hz. Đsa (a.s.) kendi ümmetinden insanlar için şu şekilde Allah’a yalvarıyor:  

 “Onları cezalandırırsan kuşkusuz onlar senin kulların ve onları bağışlarsan 

o zaman sen gerçekten güçlüsün bilgesin”298   

 Rivayetlerde kişinin kendisi için dua ettiği gibi, diri299 veya ölü300 başkası 

için de dua edebileceği bildirilmektedir. Bu arada kendisi için dua edilen hayattaki 

kimsenin dua edenden daha muttaki ve faziletli olmasında bir sakınca yoktur. 

Nitekim Resulullah (s.a.v.)  hacca gitmek üzere olan Hz. Ömer’den orada kendisi 

için dua etmesini talep etmiştir. 301  

Ebû'd-Derdâ (r.a.) anlatıyor: "Resûlullah (s.a.v.) buyurdular ki: "Kardeşinin 

gıyabında dua eden hiçbir mü'min yoktur ki melek de: "Bir misli de sana olsun" 

demesin."302 

Başka bir rivayette de Nebi (s.a.v.)şöyle buyuruyor:                                                                                                                    

"Müslüman kimsenin, kardeşi için gıyabında yaptığı dua kabul edilir.  Dua 

edenin başucunda ona müvekkel bir melek vardır. 'Kardeşi için hayır dua yaptıkça 

bu melek: Âmin, istediğin şeyin bir misli de sana olsun.'  der." 303 

 

1.8. DUANIN ETKĐLERĐ 

 

Dua bir hayat biçimidir. Dua, insanın karekter ve özelliklerine etki eder. Dua, 

insanın ruhuna huzur verdiği gibi bedeni, fiziki ve zihni durumunu da etkiler. 

Çağdaş uygarlığın getirdiği sorunlara, insanın omuzlarını çökerten, belini büken, 

hayatın zorlu ve meşakkatli tüm problemlerine karşı insana direnme ve katlanma 

                                                 
297 Yusuf,12/97–98. 
298 Maide, 5/ 118. 
299 Buhârî, Ebu Abdillah Muhammed b. Đsmail, el-Camiu’s-Sahih, Beyt’ul-Efkâr, Riyad, 1997,    
     Deavât, 53.59.62; Müslim, Eşribe, 146; Tirmizî, Deavât, 109. 
300 Buhârî, Cenaiz, 85,86;Müslim, cenaiz, 71.85.86; Tirmizî, cenaiz, 38. 
301 Ebu Davut, vitir, 23,29. 
302 Müslim, Zikr: 86, 88, (2732, 2733); Ebû Dâvûd, Salât: 364, (1534) 
303 Müslim, Zikr: 86–87; Ebu Dâvûd,(1534) 



51 
 

gücü verir. Ruh hafifleyerek huzur bulur.304 Zira dua zikirdir ve kalpler ancak zikirle 

mutmain olur.305    

 Dua; keyfiyetine, şiddetine ve güçlü söyleyişine bağlı olarak insanın ruh ve 

cisminde etki eder.306  Dua insanın duygularını, algılarını, davranışlarını, ruhi ve 

bedeni sağlığını etkiler. Hatta maddi olayları değişikliğe uğratan etkiler bile 

yapabilmektedir.307 

Dua eden çehrelerde önceleri var olan vurdumduymazlık, eksiklik, kıskançlık 

ve kötülük duyguları, yerlerini; iyiliğe, başkalarına iyilik yapmaya ve hayırlarını 

istemeye terkeder.308 Dua normal bir durumda kişinin gücünü arttırmakta, şuur 

düzeyinin yükselmasine ve idrak kapasitesinin keskinleşmesine imkan vermekle 

beraber olağanüstü işleri başaracak güç, kuvvat ve yeterlilik kazandırmaktadır. 

Sıkıntılı, bunalımlı ve gergin bir durumda duanın etkisi yatişma ve rahatlama 

şeklinde kendini gösterir.309 

 Her ne kadar modern insanlar ve bir takım düşünürler duaya, terkedilmiş bir 

gelenek veya  bir hurafe gözüyle bakmaya, onun ilkel dönemlerden kalma bir atık 

şeklinde algılayarak nitelendirmeye özen gösteriyorlarsa da insan dua ihtiyacını 

hiçbir zaman kaybetmeyecektir.310 

Eğer dua insanın hayatında bir etki yapmıyorsa o zaman bu  samimi 

duygularla ve ısrarla dua edilmediğinden kaynaklanır. Duanın etkili olması için ısrar 

ve samimiyet en temel şartlardır. Dua edilen dergaha olan itimat duanın kabulü 

üzerinde etki ettiği gibi kişinin yaptığı duadan huzur duymasına da vesile olur. Onun 

için dua edilen yüce varlığa tam bir teslimiyetle itimat edilmelidir.  

Dua ortamında insan kendini olduğu gibi görür, kendine gelir. Hırsını, 

hatalarını, eğri düşüncelerini, kibir ve gururunu belirleyerek ahlaki görevlerini 

yerine getirir. Fikri ve zihni alçakgönüllülüğü olgunluk kazanmaya başlarken, 

önünde o en iyi, celal sahibi sultana giden yollar açılır. Gitgide ruhî bir sükuna 

kavuşur. Asabî ve ruhî faaliyetlerine bir uyum egemen olur. Yoksulluğa, iftiraya, 

kadere karşı büyük bir sabır kazanır. Ölüme hastalığa ızdıraba yakoınlarının kaybına 

güçlü bir direnme gösterir.311  

Dua insan öyle bir olgunluk kazandırmaktadır ki; çevre ve verasetin 

kendisine biçtiği elbise artık dar ve kısa gelmektedir. Duanın; insanı, eğitim, 

                                                 
304 Şeriati, a.g.e., s. 28. 
305 Ra’d,13/28. 
306 Şeriati, a.g.e., s. 39. 
307 Hayati HÖKELEKLĐ, Din Psikolojisi, T.D.V. yay. Ankara, 1998, s. 227.  
308 Şeriatî, a.g.e., s. 40.  
309 Hökelekli, a.g.e., s. 229.  
310 Şeriati, a.g.e., s. 29. 
311 Şeriatî, a.g.e., s. 40.  



52 
 

öğretim, ve verasetle elde edilen dimağ seviyesinin üstüne çıkarttığı bir 

gerçektir.yaratıcıyla olan bu ilişkileri onları, barış ve huzurla karşı karşıya getirir. 

Yüzlerinden huzur, mutluluk  ve neşe fışkırır. Gittikleri her yere barış ve mutluluğu 

da götürürler. 312   

Duanın tedavideki etkileri her dönemde insanların dikkatini çeken bir konu 

olmuştur. Her türlü tedavinin imkansızlaştığı hastalıklarda, duanın etkisi gerçekçi ve 

kolay bir araştırmayla görülebilir. Dua bazen infilak gibi bir etkiye sahiptir. Bu 

yolla, kanser, böbrek iltihapları, ülser, deri, akciğer ve kemik veremi veya kalp zarı 

gibi hastalıkların hızla iyileştikleri görülmüştür.  313  

Duanın gözle görülür, elle tutulur birçok etkilerinin varlığı sözkonusudur. Ne 

kadar garipsesek garipseyelim, bir gerçek olarak kabullenmek zorundayız ki, dua 

kapsını çalana bu kapı açılır ve isterse birey bu kapıdan içeri girer. 314  

Dua çoğunlukla bir emanet gibidir. Dua çoğunlukla Allah’a yalvaran dua 

eden kişiye yoldaştır. Bir nur pırıltısı gibi dua edenin bakışında, hareket ve 

çehresinde sürekli  parıldar. Ve o nur birey her nereye giderse onu da beraberinde 

götürür.315  

Dua insana sorumluluk bilincini kazandırır ve  insanı  korur. Cinayetler 

üzerinde yapılan incelemeler ortalam bir bir düzeyde göstermiştir ki, toplumda cani 

ve suçlu olarak tanınan bireyler ya hiç dua etmeyen yada cahilce  ve çok az dua eden 

kimselerdir. Sabahları dua edip akşama kadar canavarca ve vahşice hayatını 

sürdüren, kimseler duanın etkisini kendi bünyelerinde duymayan , göremeyen 

kimselerdir. 316 

Alexis carrel duanın etki ve ürünlerinin yoksunluğunu şu sebeplere bağlar: 1. 

Dua çok seyrek ve nadir yapılıyor olmasıdır. 2. Duanın bugün etkisiz oluşudur. 

Çünkü ibadet ve dua edenler çoğunlukla egoist, büyüklenen, gururlu, iki yüzlü, 

yalancı kimseler olduğundan aşk ve imana sahip bulunmamakdadırlar. Bu nedenle 

de duanın açıpğa çıkan, ya da gözle görülebilecek somut etkileri bize 

ulaşmaktadır.317  

 

 

 

 

                                                 
312 Carrel, a.g.e., s. 44. 
313 Şeriatî, a.g.e., s. 42.  
314 Carrel, a.g.e., s. 47.  
315 Şeriatî, a.g.e., s. 51.  
316 Şeriatî, a.g.e.., s. 51-53.  
317 Carrel, a.g.e., s. 47.  



53 
 

ĐKĐNCĐ  BÖLÜM 

 

2. KUR’AN’DA DUA ÇEŞĐTLERĐ 

 

Kur’an genel olarak ele aldığı konuları iç içe işlemiştir. Anlamsal içeriğin 

konusuna göre bir bölünmeye gitmemiştir. Yani Kur’an konularını ana bablara, 

fasıllara ve alt kısımlara ayırmamıştır.318 Dualar da Kur’an’da tasnif edilmiş bir 

şekilde yer almamaktadır. Rabbimiz Kur’an’ı hiçbir beşeri üründe görülmeyen 

kendine has özellik taşıyan bir kitap olarak tanzim etmiştir. Bu sebepledir ki 

Kur’an’da “dua” diye bir bölüm yer almamaktadır. Bu bize Kur’an’a bütüncül bir 

bakış açısı ile yaklaşmamız gerektiğini göstermektedir. Bazen her hangi bir 

ibadetten veya sosyal bir olaydan bahsederken ya da bir Peygamber (s.a.v.)  

kıssasında satır aralarında bir duaya rastlayabiliyoruz. Bu da Kur’an’ın kendine has 

özelliğinden kaynaklanmaktadır.319 Kur’an’ın birçok yerinde ve satır aralarında 

dağınık halde bulunan dua örneklerinin var oluşu hayatın her alanında bizim duaya 

muhtaç olduğumuzu göstermektedir. Kur’an’daki bu duaların birbirinden farklı ve 

çeşitli olduğunu görmekteyiz. Kimi zaman duanın gerekliliğini ifade eden ibarelerle 

beraber duanın mahiyeti ve sahih dua şeklinin nasıl olması gerektiği hakkında bilgi 

verirken, kimi zaman da yaşanmış bir olaydan veya yaşanması muhtemel olan bir 

durum karşısında inanan kişinin nasıl yardım talep etmesi gerektiği ile ilgili bir dua 

şekli ile karşılaşabiliyoruz. Bu yönüyle Kur’an’da çeşitli dualar mevcuttur. 

 

2.1. MAKBUL OLAN DUALAR 

 

Hiç kuşkusuz dua eden ve duaya muhtaç olan insan; dua edilen makam ve 

duayı kabul edecek olan da Allah’tır. Yüce Allah tevazu hisleriyle ve samimi bir 

niyetle kendisine yönelip yakaran kişinin duasına olumlu karşılık vereceğine söz 

vermiştir.320 

 “ Ve kullarım beni sana sorarsa muhakkak ben onlara çok yakınım, bana 

dua ettiği zaman dua edenin duasına cevap veririm. Öyleyse onlar da benim 

çağrıma cevap versinler ve bana iman etsinler”321 

                                                 
318 Halil Çiçek,  Kur’an �asıl bir Kitaptır, Beyan Yay., Đstanbul,2007, s. 43. 
319 Zülaloğlu, a.g.e.,s. 59. 
320 Zülaloğlu, a.g.e.,s. 60. 
321 Bakara, 2/ 186. 



54 
 

Fakat bu ayet aslında yüce Allah’ın her duayı kabul edeceği anlamına 

gelmiyor. Allah samimi bir niyetle yapılan dua ile ciddiyetten, tevazudan uzak olan 

ve Allah’a emreder gibi bir küstahlıkla yapılan duaya aynı şekilde olumlu cevap 

vermez. Bununla ilgili Đsrailoğullarının Hz. Musa’dan samimi ve mütevazı bir 

şekilde su vermesi için dua etmesini istemeleri sonucunda yakarışları kabul olmuş ve 

Hz. Musa’nın asasını taşa vurması sonucu on iki pınar fışkırmıştır.322 Fakat bir 

sonraki ayette belirtildiği gibi Allah’ın kendilerine emeksiz ve zahmetsiz olarak 

sunduğu kudret helvası ve bıldırcın eti gibi nimetleri beğenmeyip az bulmuş,  bu 

nimetlere karşı şükretmeyip pişkin pişkin nankörlük ederek ve bunların yerine 

küstahça yerin bitirdiklerinden; sebze, soğan, mercimek vb. yiyecekleri istemesi için 

Hz. Musa’dan Allah’a yalvarmasını istemişlerdir. Bu ifadelerden anladığımız 

kadarıyla Đsrailoğulları duayı alçakgönüllü ve tevazulu bir şeklinde değil de Allah’a 

emreder gibi bir tavırla yapmışlardır. Tabi ki Allah da onların bu küstahlıklarına 

karşılık olarak “yoksulluk ve düşkünlük damgası vuran Đlahi gazap”323 şeklinde 

cevap vermiştir. Çünkü onlar Allah’ı hizmetlerine amade bir sihirli lamba cini gibi 

düşünüp ona saygısızlık edip şirk koşmuşlardır. Allah duaların kabul memuru 

değildir. O sadece ihtiyaç gideren yegâne makam olarak erdemli ve samimi bir 

niyetle dürüstçe kendisine yakaranların yakarışlarını kabul edendir. 324  

Öz eleştiri yaparak kendi nefislerini hesaba çeken ve hatalarından dolayı 

samimi ve halis bir niyetle kendisine yönelen kulları için tevbe kapılarını ardına 

kadar açan yüce Allah imanını Salih amelle takviye edip koruyan müminlere 

dünyada ve ahirette yardım etme sözü vermiştir.  

 “Biz elçilerimizi ve mü’minleri (hem) bu dünya hayatında, hem de bütün 

şahitlerin hazır bulunduğu günde koruyacağız.”325 

Bu yardım sözlü bir duanın neticesinde olduğu gibi, fiili olarak rüştünü ispat 

etmekten kaynaklanan bir hak ediş olarak gelebilir. Ya da doğrudan doğruya 

Allah’ın bir lutfu olabilir.326 

  Allah âlemlerin rabbidir.327 Yüce kudret ve merhamet sahibidir. Allah 

Rahmandır.328 Kendisine samimi olarak yönelen her kulun duasına icebet eder. Bu 

konuda hiçbir kimse torpilli değildir.  Fakat kişinin Allah katındaki değeri onun 

                                                 
322 Bakara, 2/60. 
323 Bakara, 2/61. 
324 Zülaloğlu, a.g.e.,s. 60-61.  
325 Mü’min, 40/51. 
326 Zülaloğlu, a.g.e.,s. 61. 
327 Fatiha,1/1. 
328 Rahman, 55/1. 



55 
 

takvasına bağlıdır.329 Duaların kabul edilmesi konusunda da kişinin Allah katındaki 

değeri önemli bir rol oynar. Ayrıca bazı kişilerin duası kendi özel durumlarından 

dolayı kabul edildiğini görüyoruz. Kur’an-ı Kerim makbul olan dua için, Đmran’ın 

karısının karnındaki çocuğunu Allah’a adadıktan sonra adağının kabul edilmesi için 

yalvardığında Allah’ın kendisine verdiği cevabı şu şekilde örnek verir: 

 “ Rabbi onu güzel bir kabul ile kabul etti.330  

Hadisi şeriflerde de Mazlumun, misafirin, darda kalmış kişinin, çocuğuna 

dua eden ebeveynin, gıyabında müslüman kardeşine dua eden kişinin vb. bazı 

kişilerin duası hakkında rivayetler vardır. Bunlardan bir kaçını zikredebiliriz.  

Resulullah (s.a.v.) buyuruyor: "(Allah'ın kabul ettiği) üç müstecab dua 

vardır. Bunların kabul edilmeye mazhariyetleri hususunda hiçbir şüphe yoktur: 

Mazlumun duası, misafirin duası, babanın evlâdına duası"331 

Yine Rasûlullah (s.a.v.) buyurdular ki:  "Kabul edilmeye mazhar olmada 

gâib kimsenin gâib kimse hakkında yaptığı duadan daha süratli olanı yoktur."332  

 Bu hadise göre, Allah'ın derhal kabul buyuracağı dualardan biri de, bir 

mü'minin, başka bir mü'min kardeşi için gıyabında yapacağı duadır. 333  

  Bu hususta Müslim'in rivâyet ettiği şu hadis daha açıktır: 

"Müslüman kimsenin, kardeşi için gıyabında yaptığı dua kabul edilir.  Dua 

edenin başucunda ona müvekkel bir melek vardır. 'Kardeşi için hayır dua yaptıkça 

bu melek: Âmin, istediğin şeyin bir misli de sana olsun.'  der." 334 

Başka bir hadis-i şerif şöyledir: "Üç kişi vardır ki duaları reddedilmez:  Âdil 

imam (adaletten ayrılmayan Müslüman devlet başkanı), iftarını yaptığı zaman 

oruçlu ve zulme uğrayanın duası (kabul edilir)."335   

  Sehl Đbn Sa'd (r.a) anlatıyor: "Resûlullah (a.s) buyurdular ki: "Đki şey vardır, 

asla reddedilmez: Ezan esnasında yapılan dua ile insanlar birbirine girdikleri savaş 

sırasında yapılan dua."336 

                                                 
329 Hucurat, 49/13. 
330 A-li Đmran, 3/37. 
331 Tirmizî, Birr: 7, (1906); Cennet: 2, (2528), Deavât: 139, (3592); Ebû Dâvûd, Salât: 364, (1536); 
Đbn i Mâce, Dua: 11, (3862). 
332 Tirmizî, Birr: 50, (1981); Ebû Dâvûd, Salât: 364, (1535); Müslim, Zikr: 88, (2733); Buhârî, 
Mezalim: 9. 
333 Tirmizî,(1905); Ebû Dâvûd, (1536); Muhammed b. Muhammed b. Süleyman  er-Rudanî, , Cemu’l    
      Fevâid, Đz Yay., Đst., ts., (9239). 
334 Müslim, Zikr: 86-87; Ebu Dâvûd, (1534) 
335 Tirmizî, Cennet: 2. 
336 Ebû Dâvûd, Cihâd :41, (2540). 



56 
 

2.1.1.  DUA,I, MAKBUL OLMASI ĐÇĐ, GEREKE, ŞARTLAR  

 

Duanın kabul edilmesi için bazı şartlar vardır. Duanın kabul olması için 

Allah’ın Resulu Hz. Muhammed’in (s.a.v.)  hadislerinden bir takım şartların var 

olduğu görülmektedir.  Bunlar şu şekilde sıralanabilir: 

1) Hudû ve Huşû içinde kalpten ve içtenlikle dua etmek 

Ebu Hureyre’den rivayet edildiğine göre Resulullah (s.a.v.) şöyle 

buyurmuştur: “Allah’a kabul edeceğine dair kesin bir inançla dua edin. Ve bilin ki 

Allah gafil ve oynaştaki kalbin duasını kabul etmez.”337 

Duayı  sadece dil ile değil, gönül ve tüm beden dilleriyle de yapmak 

gerekmektedir. 

Dualar, Hudû ve Huşû  ile, umarak, korkarak ve ürpererek yapılmalıdır. 

2) Duada kararlı olmak ve Allaha güvenmek 

 Dua ve ibadet iman ile alakalıdır. Đmanın şüphesiz olması gerektiği gibi 

ibadetin ve duanın da şüphe içermemesi gerekir. Duanın sahih olabilmesi için dua 

edecek kişinin kararlı olması ve Allah’a itimad etmesi şarttır. Allah her şeye gücü 

yetendir ve O’nun için imkânsız diye bir yoktur. Ondan isterken rahmet 

hazinelerinden hiçbir şey eksilmez.  Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: 

 “Sizden biri dua ederken isteğini kesin bir dille ifade etsin, “Allah’ım! 

Đstersen ver demesin çünkü zaten Allah zorlanmaz ki.”338 

Duanın kabul olması için kulun Allah’a güvenmesi gerekir. Yani Allah’ın 

duasına icabet edeceğinden emin olması lazım. 

Hz. Ebû Hureyre (r.a.) anlatıyor: "Resulullah (s.a.v.) buyurdular ki: 

"Allah'a duayı, size icabet edeceğinden emin olarak yapın.  Şunu bilin ki 

Allah (c.c) (bu inançla olmayan ve) gafletle (başka meşguliyetlerle) oyalanan kalbin 

duasını kabul etmez." 339 

Dua tam bir teslimiyet ve sonsuz bir güvenle yapılmalı. Kişinin gaflet içinde 

tekrarladığı dua sözlerinin ne kadar güzel ifadeler olsa bile bir ehemmiyeti olmaz.  

Önemli olan inanç kararlılık ve samimi olmasıdır.  

                       

                                                 
337 Đbn Hacer el-Askalanî ,a.g.e., XI, 144-145. 
338 Buhârî,  Deavât: 27; Müslim, Zikir: 17; Tirmizî, Deavât, 78,  (3497). 
339 Tirmizî, Deavât: 66. (3474). 



57 
 

3) Helal ve Harama dikkat etmek  

Duanın kabul edilmesi için kişinin yediğine ve içtiğine dikkat etmesi gerekir. 

Hem sağlık açısından hijyenik olmasına dikkat edilmesi hem de Allah’ın haram 

kıldığı şeylerden uzak durulması lazım. Đnsan Allahın kendisine haram kıldığını 

aldığı halde hangi yüzle ondan bir istekte bulunabilir. Ebu Hureyreden rivayet edilen 

bir hadisete Resulullah (s.a.v.)  şöyle buyurmuştur: “…insanlar Allah yolunda uzun 

seferlere katlanır. Saçları bir birine karışmış, yüzü gözü toza bulanmış ‘Ya Rab! Ya 

Rab!’ diyerek ellerini gökyüzüne açar. Hâlbuki yediği haram, içtiği haram, giydiği 

haram, haramla beslenmiş. Böylesinin duası nereden kabul edilecek.”340  

Allah kulu için sadece yararına olan şeyleri ister. Haram kıldığı şeylerde 

mutlaka bir şer vardır. Bazen insan bunun hikmetini anlar bazen de hiç anlayamaz. 

Fakat Allah neyin şer neyin hayır olduğunu çok iyi bilir. Duanın sahih olabilmesi 

için Allah’ın çizmiş olduğu sınırlara dikkat etmek gerekir. Kişinin yalvardığı 

dergâha muhalefet etmesi akıl karı değildir. Allah’tan istemeden önce onun emir ve 

yasaklarına riayet etmek gerekir.  

4) Sıla-i rahim’e dikkat etmek 

Allah’ın birleştirilmesini ve koparılmamasını emrettiği bağlar vardır. 

Bakara suresinde geçen “…Allah'ın birleştirilmesini emrettiğini 

ayırırlar…”341ifadesi için müfessirler “sıla-i rahimi keserler” şeklinde anlam 

etmişlerdir.342 Öyleyse Sıla-i rahim Allah’ın birleştirilmesini ve koparılmamasını 

emrettiği ve islam’ın çok önem verdiği bağlardan biridir. Akrabalarla ilişkileri 

koparmak doğru bir şey değildir. Bu bağları tanımayanın duası makbul olmaz.  

Ubâde Đbn. Sâmit (r.a.) anlatıyor: "Resulullah (s.a.v.) buyurdular ki: 

"Yeryüzünde, mâsiyet veya sıla-i rahmi koparıcı olmamak kaydıyla Allah'tan bir 

talepte bulunan bir Müslüman yoktur ki Allah ona dilediğini vermek veya ondan 

onun mislince bir günahı affetmek suretiyle icabet etmesin." 343 

Sıla-i rahim Allah’ın rahmetinin insanın üzerine yağmasına bir vesiledir. 

Çünkü yaratılana merhamet etmeyene yaratan merhamet etmez. Duanın kabul 

olması da Allah’ın rahmetinin bir sonucudur.  

 

                                                 
340 Müslim, Kitabu z Zekât, 19,65(1015).  
341 Bakara, 2/27. 
342 Đbn Kesir, a.g.e., I, 211. 
343 Tirmizî, Deavât 126, (3568). 



58 
 

5) Allah’a şirk koşmamak ve günahlardan uzak durmak 

Şirk, Allah’a yapılan ibadete başka varlıkların ortak edilmesidir. Dua da en 

önemli ibadet olduğuna göre duanın sahih olması için şirkten uzak olması gerekir. 

Allah’a herhangi bir varlığı ortak koşan kişinin Allah hiçbir ibadetini ve dolayısıyla 

duasını da kabul etmez. Allah tüm günahları bağışlayacağını ancak kendisine ortak 

koşulmasını affetmeyeceğini buyuruyor:  

“ Şüphesiz Allah, dilediği kimselerin daha hafif günahlarını bağışladığı halde, 

Kendisine ortak koşulmasını asla bağışlamaz; zira Allah'a ortak koşanlar, gerçekten 

korkunç bir günah işlemiş olurlar.”344 

Şirk, Allah’ın sıfatlarında ortağı olduğu iddiasıdır. Oysa Allah vahdaniyet 

sahibidir. Onun eşi ve benzeri olmadığı gibi sıfatlarında da ortağı yoktur. Allah’ın 

kulun dualarına icabet etmesi için kulun Allah’ın vahdaniyetine iman etmesi gerekir. 

Tevhid olmadan iman olmaz. Đman olmadan kişi Allah’a nasıl yalvarabilir. Yalvarsa 

da kendisine gereği gibi inanmayan birinin duasına Allah icabet etmez. 

6) Đyiliği emredip kötülükten men etmek 

Dinî nasslarda irşad'ın (emr-i bi'lma'ruf ve nehy-i ani'l-münker 

faaliyetlerinin) terki ile fitnenin zuhuru ve yaygınlaşması arasında sıkı bir alâka 

kurulmaktadır. Hz. Peygamber (s.a.v.)   şöyle buyurur:  

"�efsimi kudret elinde tutan Zat'a kasem olsun, ya ma'rufu emreder ve 

münkerden de yasaklarsınız veya Allah'ın katından umumî bir belâ göndermesi 

yakındır. O zaman yalvar yakar olursunuz da duanız kabul edilmez."345 

Başka bir hadiste de Hz. Peygamber (s.a.v.)  şöyle buyurur:  

"Ya ma'rufu emreder, münkerden de nehyedersiniz yâhut Allah şerirlerinizi 

hayırlılarınıza mutlaka musallat edecektir. O zaman hayırlılarınız dua etse de 

duaları kabul edilmez."346 Yine O Bir başka hadis de şöyle buyurur:  

"Đçerisinde iyilerin daha mümtaz, daha güçlü bulunduğu bir kavimde, 

kötülükler işlendiği hâlde, iyiler müdâhale edip ıslahda bulunmazlarsa, -bir başka 

rivayette: müdâhale edecek güçte bir kimsenin bulunduğu bir kavimde kötülükler 

işlenir ve fakat o kimse, müdâhalede bulunmazsa-, Allah (celle şânuhu), herkese 

ulaşacak umumî bir ceza gönderir." 347 

                                                 
344 Nisa,4/48. 
345 Tirmizî, Fiten: 9, (2170);  Canan, a.g.e., II, 379. 
346 Canan, a.g.e., II, 381–382. 
347 Canan, a.g.e., a.y. 



59 
 

Bu ceza o kadar umumî, o kadar herkesi yakalayıcıdır ki, o geldiği zaman, 

değil kötüler, iyiler bile şaşkına döner, "Ne fenâlığı ortadan kaldırmaya güçleri 

yeter, ne de onun şerrinden kaçıp kurtulabilirler." Bu sebeple Hz. Peygamber 

(s.a.v.), irşâdın vaktinde yapılarak, fitne ve fesadın zuhur edip büyümeden 

önlenmesini tavsiye eder:  

"(Ey mü'minler) yalvar yakar olmanıza rağmen dualarınız kabûl olmayacak 

durumlara düşmezden önce iyiliği (ma'rufu) emir ve kötülükten de men'ediniz."348  

 Kişi içinde bulunduğu toplumda kendi kurtuluşuna yönelik hiçbir çaba 

harcamadan sözlü olarak kurtuluş istemesi ne kadar inandırıcı olabilir. Bunun için 

iyi olmak yetmez iyiliği yaygınlaştırmak gerekir. Yine kötülükten uzak durmak 

yetmez kötülükten vazgeçirmek lazım. Ancak o zaman duanın kabul edilmesi 

beklenebilir.  

7) Duanın kabulü hususunda aceleci davranmamak  

Dua ettikten bir müddet sonra, yerine gelmediğini görünce  "dua ettim de 

duam kabul edilmedi" dememek lazımdır. Çünkü Rasûlullah (s.a.v.)"Acele edip  

'dua ettim, kabul edilmedi'  demedikçe birinizin duası kabul edilir"349 buyuruyor. 

Dua ederken Allah'ın kabul edeceğinden emin olarak yapmak gerekir. Hz. 

Peygamber (s.a.v.) : "Allah'a duayı size icabet edeceğinden emin olarak yapın. Şunu 

bilin ki, Allah gafletle oyalanan kalbin duasını kabul etmez."350 Dua yapıp 

bitirdikten sonra "âmin"  demek gerekir.  

Resulullah (s.a.v.)  şöyle buyurur: “Herhangi biriniz acele etmedikçe duası 

Allah tarafından kabul olunur. Acele etmek şu demektir: ‘ben dua ettim duam kabul 

edilmedi’ Bu nedenle ey Allah’ın kulu dua ettiğin zaman Allah’tan çokça iste. Çünkü 

sen kerim ve cömert bir zattan istiyorsun.”351 

Rasûlullah (s.a.v.) buyurdular ki: "Kişinin yaptığı dualar içinde en hayırlısı 

şudur: 'Ey Allah'ım, Sen’den dünya ve ahirette afiyet istiyorum."352 Duasıdır. 

8) Dua öncesinde bazı salih amelleri yapmak 

Dua etmeden önce ihlâsla salih amel işlemek duanın kabul olması üzerinde 

etkin rol oynar. Aslında ibadete bir bütün olarak baktığımız zaman kişinin işlediği 

salih bir amelle beraber sözlü olarak da isteklerde bulunması vücudun tüm 

                                                 
348 Canan, a.g.e., a.y. 
349 Buhârî, 6340;  Müslim, 2735. 
350 Canan,  a.g.e.,  III, 531. 
351 Gazalî, a.g.e.,  I, 309. 
352 Canan,  a.g.e.,  XVII,  504. 



60 
 

uzuvlarının bir ahenk içinde hareket etmesi anlamına gelir. Allah’tan herhangi bir 

istekte bulunurken kişinin daha önce yaptığı bir iyiliği dile getirerek tevessülde 

bulunması duanın kabulü üzerinde etki yapar. Hz. Peygamber’in (s.a.v.) , yağmurdan 

sonra bir mağaraya sığınan üç kişinin mağarada mahsur kalması üzerine her biri 

daha önce ihlâsla sırf Allah rızası için yaptığı bir iyi ameli zikrederek dua ettiklerini 

ve bu sayede kurtulduklarını haber vermektedir. 353 Şu ayetlerde de salih amelle 

beraber istianede bulunmayı tavsiye temektedir: 

 “Ey iman edenler sabırla ve namazla Allah’tan yardım dileyin. Şüphesiz 

Allah sabredenlerle beraberdir.”354 

“Sabır ve namazla yardım dileyin. Bu şüphesiz huşu duyanların dışındakiler 

için ağırdır.”355  

 “Ve Rabb’leri onların dualarını şöyle cevaplar: ister erkek, ister kadın 

olsun benim yolunda cihad edenlerden hiç kimsenin çabasını boşa çıkarmayacağım. 

Çünkü hepiniz birbirinizin soyundan gelirsiniz. Zülüm ve kötülük diyarından hicret 

edenlere, yurtlarından sürülenlere, benim yolumda eziyet çekenlere ve bu yolda 

savaşıp öldürülenlere gelince onların kötülüklerini mutlaka sileceğim ve onları 

Allah’tan bir mükâfat olarak içinde ırmaklar akan has cennetlere sokacağım. Zira 

mükâfatların en güzeli Allah katında olandır.”356 

Ayetlerden de anlaşıldığı gibi duanın Allah katında makbul olması için Salih 

amelle desteklenmesi gerekmektedir. Her iyi amelle beraber yapılann dua Allah 

katında değer kazanır. Salih amelin Allah katında değer kazanması için de kulun dua 

etmesi lazımdır. Hz. Đbrahim’in (a.s.) oğlu Đsmail ile kabeyi inşa ederken yaptıkları 

dua bu konuda güzel bir örnek teşkil etmeltedir. Onlar “Allahım bizden kabul 

buyur”357 diye Allah’a yalvarmışlardır. Yapılan salih bir amelin Allah katında 

makbul olması için bu şekilde yalvarmak gerektiğ gibi duanın kabul olması için de 

salih amelle desteklenmesi gerekir. 

9) Duada ısrarcı olmak ve üç kere tekrarlamak 

Dua esnasında ısrar ile dua etmek ve duayı üç defa tekrarlamak da duanın 

kabul edilmesine dair gözetilmesi gereken şartlardandır. Đbn Mes'ud (r.a.) şöyle 

                                                 
353 Buhârî, 3465; Müslim, 2743.  
354 Bakara, 2/153. 
355 Bakara, 2/45. 
356 Al-i Đmran, 3/195. 
357 Bakara, 2/ 127. 



61 
 

demiştir: "Hz. Peygamber (s.a.v.) dua ettiği zaman üç kere tekrar ederdi. Allah'tan 

bir şey istediği zaman üç kere isterdi.358  

10) Duaların kabul olduğu faziletli vakitleri ve değerli anları gözetlemek 

Duanın belli bir zamanı yoktur ve her zaman yapılabilir. Ancak yine de 

zaman ve mekân unsurları samimiyet ve duyarlılığa katkı sağlayabilecek öğelerdir. 

Ancak hadislerde geçtiği gibi, gecenin son üçte birinde, farz namazların sonunda, 

savaş esnasında, ezan ile kamet arasında, yağmur yağarken, secdede iken, seher 

vakitlerinde359 Cuma saatinde, oruçlu orucunu açtığı zamanda, Kurban Bayramı 

arefesinde, Kadir gecesinde yapılacak dualar daha makbuldür ve kabul edilme 

ihtimalleri daha fazladır.   

 “Ezan ve kamet arasında yapılan dualar geri çevrilmez.”360 

“Oruçlunun duası geri çevrilmez”361 

Âişe (r.anha.)’dan rivayet edilmiştir: O dedi ki: Peygamber (s.a.v)’in yanı 

başında uyumakta idim. Geceleyin onu yanımda bulamadım elimle araştırdığımda elim 

ayaklarına dokundu secde vaziyetinde idi, şöyle dua etmekte idi:   “Gazabından 

hoşnutluğuna, cezalandırmandan bağışlanmana sığınırım, seni, nasıl öveceğimi 

bilemem sen kendini övdüğün gibisin.” 362  

Duanın zamanı ve yeri için bir sınır konulmamıştır. Yani dua her zaman ve 

her yerde yapılır. Mümin duayı bir hayat tarzı haline getirmeli ve hayatının hiçbir 

anında duadan ve zikirden gafil olmamalıdır. Sadece sıkıntı anlarında değil her 

halükarda dua etmek gerekir. Dua bollukta da darlıkta da, zenginlikte de fakirlikte de 

daima O’na yönelişin bir ifadesi olmalıdır. 363 

Sokakta, çarşıda, otomobilde, trende, büroda, okulda, iş yerinde dua 

edilebilir. Fakat dağlarda ormanlarda ya da odanın sessizliğinde daha iyi dua edilir. 

Her türlü samimi şartlarda edilen dua, tıbbi, psiko-fızyolojik moral ve ruh olarak 

insanları olumlu yönde etkilemektedir.364 

 “Đnsana bir zarar geldiği zaman, yan yatarak, oturarak veya ayakta durarak 

(o zararın giderilmesi için) bize dua eder; fakat biz ondan sıkıntısını kaldırınca, 
                                                 
358 Müslim, Cihad: 39;Gazalî, a.g.e., I, 309. 
359 Âli Đmran, 2/17.; Ebu’l Hamid Muhammed b. Muhammed el Gazalî, ,  
      Dua Ve Zikirler,(trc. Ahmed EROL), Ataç Yay.Đst., 2006. s.54. 
360 Ebu Dâvûd,  salât,27; Tirmizî, Deavât, 129. ( 3594–3595).  
361 Tirmizî, Deavât, 129.( 3598); Đbn Mâce, Muhammed  b. Yezid el Kazvini,  Sünen,                                                                                                                            
      Daru’l Kutubu’l Đlmiyye, Beyrut,ts., Siyam,17. 
362 Tirmizî, Deavât,76.( 3493).;Müslim, Salât, 27. 
363 Zülaloğlu, a.g.e., s.51.  
364 Şeriati, a.g.e., s. 29.  



62 
 

sanki kendisine dokunan bir sıkıntıdan ötürü bize dua etmemiş gibi geçip gider. Đşte 

böylece haddi aşanlara yapmakta oldukları şeyler güzel gösterildi”365 

Allah (c.c) Kur’an’da dualarını kabul ettiği akl-ı selim sahibi örnek 

mü’minlerin her zaman ve her yerde ve her şekilde Allah’ı ve Allah’ın ayetlerini 

tefekkür ederek imanlarını tazelediklerini belirterek, onların örnek dualarını biz 

inananların dikkatine sunar. Aşağıdaki ayetten de anlaşıldığı gibi duanın şeklinden 

çok muhteva ve özünün öne çıktığını görüyoruz.   

“Onlar, ayakta dururken, otururken, yanları üzerine yatarken (her vakit) 

Allah'ı anarlar.”366 

Bundan anlaşılıyor ki dua gerek ayakta gerekse de oturarak veya yan yatma 

pozisyonunda yapılmasında hiç bir sakınca yoktur. Önemli olan ihlâsla ve 

samimiyetle Allah’a yönelerek yapılmasıdır. 

Dua bir hayat tarzıdır. Đnsanın ayakta oturarak ve yan yatarak Allah’ı anarak 

dua etmesi gerekir. 

 “�amazı bitirince de ayakta, otururken ve yanınız üzerinde yatarken 

(daima) Allah'ı anın. Huzura kavuşunca da namazı dosdoğru kılın; çünkü namaz 

müminler üzerine vakitleri belli bir farzdır”367 

Dua şüphesiz her zaman yapılmalıdır, fakat duyarlılığı yükselten zaman ve 

mekânların tercih edilmesi daha isabetli olur.  Çünkü zaman ve mekân unsurları 

samimiyet ve duyarlılığa katkı sağlayabilecek öğelerdir. Kuşkusuz zamanların ve 

mekânların da birbirlerine üstünlükleri vardır. Đnsanın duyarlılığının arttığı manevi 

duyguların doruğa ulaştığı zaman ve mekânlar diğer normal zaman ve mekânlardan 

farklıdır. Gün içinde seher vakti, günler içinde Cuma ve bayram günleri, geceler 

içinde Kadir ve Mi’rac gibi geceler, aylardan üç aylar Ramazan ve Hacc ayları, 

mekânlar içinden de Kâbe368 ve çevresi (Arafat369, Mina, Müzdelife, Meş’ari Haram, 

Safa ve Merve vb.) diğer yer ve zamanlardan daha fazla  kabule şayandır. 

Özellikle gece vaktinde kılınan  namaz, yapılan ibadetler ve dualar 

gösterişten uzak oluğu için daha makbuldur. Gecenin Kur’an okuyuşu için etkili 

olduğu Rabb’imiz tarafından bildirilmektedir: 

                                                 
365 Yunus, 10/12. 
366 Al-i Đmran,  3/191. 
367 Nisa, 4/103. 
368 Bakara, 2/198–200,203. 
369 Bakara, 2/198. 



63 
 

 “Şüphesiz gece kalkışı, (kalp ve uzuvlar arasında) tam bir uyuma ve sağlam 

bir kıraate daha elverişlidir.”370 “ Seher vakitlerinde de istiğfar ederler”371 

Dikkatin dağılmaması, Hudû ve Huşûlu bir niyaz yapılması için gece, seher 

vakti ve topluca duâ edilen zaman ve ortamlar dikkate alınmalıdır. 

Yürekten Allah’a bağlı olanlar, servetlerini inançlarının hâkimiyeti için feda 

edenler, zorluklara karşı direnişi bir yol bilen mü’minler, seher vakitlerinde tüyleri 

diken diken eden bir duyarlılıkta ta derinden Rabb’lerine yakarırlar. Seher 

vakitlerinin dua ve yakarış için önemli bir vakit olduğunu bizzat Rabb’imizin 

beyanlarından öğrenmekteyiz.372  

“Sabreden, dürüst olan, huzurda boyun büken, hayra harcayan ve seher 

vaktinde Allah'tan bağış dileyenler (içindir).”373 

Dua, ye’s ve ümitsizlik anında olmamalıdır. Korku ve ümit arasında bir 

psikoloji ile olmalıdır.  

Özellikle kulun namazda ruku ve secde halinde iken dua etmesi duasının 

kabul edilmesi için en uygun zamandır. zira  secde hali kulun Rabb’ine en yakın 

olduğu andır. "Resulullah (s.a.v.) buyurdular ki: 

"Haberiniz olsun, ben rükû ve secde hâlinde Kur'ân okumaktan men edildim. 

Öyleyse rükûda Rabb Teâlâ' yı tazim edin, secdede ise dua etmeye gayret edin, (zîra 

secdede iken yaptığınız dua) icabet edilmeye lâyıktır." 374 

“Kulun Allaha en yakın olduğu an secde de olduğu andır. Secde de çok dua 

edin”375 

Abdullah b. Amr b. el’As (r.a) anlatıyor: "Resûlullah (s.a.v.)'a, Hz. Ebû Bekir 

(r.a) gelerek:"Bana namazda okuyacağım bir dua öğret" dedi. Resûlullah (s.a.v.) ona 

şu duayı okumasını söyledi: 

 “Allahım ben nefsime çok zulmettim. Günahları ancak sen affedersin. Öyle 

ise beni, şanına layık bir mağfiretle bağışla, bana merhamet et. Sen affedici ve 

merhamet edicisin".376 

                                                 
370 Müzemmil, 73/ 6. 
371 Zariyat, 51/18. 
372 Zülaloğlu, a.g.e., s. 52. 
373 Al-i Đmran, 3/17. 
374 Müslim, Salât: 207 (479); Ebû Dâvûd, Salât: 152, (876); Nesâî, Đftitâh: 98, (2, 189). 
375 Müslim, Salât, 207.  
376 Buhârî, Sıfâtu's-Salât: 149, Deavât 17, Tevhid 9; Müslim, Zikr: 48, (2705); Tirmizî, Deavât: 98, 
(3521); Nesâî, Sehiv: 58, (3, 53). 



64 
 

Dua, müminin hayat tarzı, Tevhid akidesinin sürekli yenilenmesi ve Rabb’i 

ile her an hem-hal olmasıdır. Đnanan kişi sadece ibadetleri esnasında değil 

ibadetlerinden önce, sonra ve ibadetlerin dışında da; günlük hayatının her safhasında 

Rabb’ini unutmaması, ona tevbe ve istiğfar etmesi, ona yönelip yalnızca ondan 

yardım istemesi ve ona sığınması için sürekli dua halinde olmalıdır.  

Peygamber (s.a.v.)  Efendimiz (s.a.v.) in günün her saatine yayılan ve bazen 

sayıları yüzleri aşan tevbe ve istiğfarlarından söz etmek istiyoruz. Bilindiği gibi 

O’nun gelmiş geçmiş bütün günahları affedilmiştir.377  

Buna rağmen gün içinde sık sık tevbe istiğfar eder ve:    

“Allah’ım! Bana mağfiret ve merhamet et, şüphesiz Sen merhametlilerin en 

merhametlisisin” derdi. Konuyla ilgili hadis-i şeriflerde şöyle buyuruyor:   

“Gerçek şu ki, bazen kalbime bulanıklık çöküyor. Ve şüphesiz ki ben, Allah'a 

günde yüz defa istiğfar ederim."378 

Nebî’nin (a.s.): "Vallahi ben Allah`a günde yetmiş defadan fazla istiğfar ve 

tevbe ederim!"379 buyurduğu rivayet edilmiştir 

 

2.2. MAKBUL OLMAYAN DUALAR 

 

Dua yalnız Allah’a yapılır, başkasına duada bulunmak şirktir. Duayı kabul ya 

da red edecek olan da elbette ki Allah’tır. Allah çeşitli nedenlerden dolayı bazen 

duaları kabul etmemektedir. Bunların bir kısmı dünyada yapıldığı halde ya 

sünnetullaha aykırı olduğundan ya da duanın geçerlilik şartlarını taşımadığından 

veya ahirette yapıldığından ve artık iş işten geçtikten sonra yapılmış bir dua 

olduğundan dolayı kabul olmayan dualardır. 

 “O gün zalimlere mazeretlerinin hiçbir faydası olmayacak, onların payına 

her türlü iyilikten yoksun bırakılma ve korkunç bir son düşecektir.”380 

Đmandan nasibi olmayan zalimlerin de zamansız bir şekilde iş işten geçtikten 

sonra yapacakları duaları kabul edilmeyecektir. Çünkü onlar, imtihan devam 

ederken, yani dünya hayatında tevbe kapısı açıkken duayı tercih etmemişlerdir. Ve 

kendi elleriyle kazandıklarının karşılığını alacaklardır.381 

                                                 
377 Fetih, 48/2. 
378 Müslim, Zikir: 41; Ebû Davud, Vitr: 26. 
379Buhârî,  Deavât, 4, (2142). 
380 Mü’min,40/52.  
381 Zülaloğlu, a.g.e.,s.61. 



65 
 

2.2.1.DÜNYADA YAPILDIĞI HALDE MAKBUL OLMAYAN DUALAR 

 

Bir baba şefkatiyle oğlunun sularda boğulmasına gönlü razı olmayan Nuh 

Peygamberin duası gerekli şartları taşımadığı için kabul edilmemiştir. Çünkü inkârda 

inat ettiği için ve artık iş işten geçtiği ve Allah’ın önceden ortaya koymuş olduğu 

ilahi bir yasa /sünnetullah olduğu için kabul edilmemiştir.382 

 “�uh Rabb’ine dua edip dedi ki: "Ey Rabb’im! Şüphesiz oğlum da 

ailemdendir. Senin vâ’din ise elbette haktır. Sen hâkimler hâkimisin." Allah buyurdu 

ki: Ey �uh! O asla senin ailenden değildir. Çünkü onun yaptığı kötü bir iştir. O 

halde hakkında bilgin olmayan bir şeyi benden isteme! Ben sana cahillerden 

olmamanı tavsiye ederim. �uh dedi ki: Ey Rabb’im! Ben senden hakkında bilgim 

olmayan şeyi istemekten sana sığınırım. Eğer beni bağışlamaz ve esirgemezsen, ben 

ziyana uğrayanlardan olurum!”383 

Aynı şekilde Hz. Đbrahim’in son derece şefkatli, yüreği duyarlı bir insan 

olduğundan ve yanlış olduğunu bildiği halde babasına vermiş olduğu bir sözden 

dolayı merhametine yenik düşerek babası için dua ediyor.384  

 “Babamı da bağışla (ona tevbe ve iman nasip et). Çünkü o sapıklardandır. 

(Đnsanların) dirilecekleri gün, beni mahcup etme. O gün, ne mal fayda verir ne de 

evlât. Ancak Allah'a kalb-i selîm (temiz bir kalp) ile gelenler (o günde fayda 

bulur).”385 

Bundan şunu anlıyoruz ki yakınlık derecesi her ne olursa olsun ister baba 

ister oğul olsun eğer hakkı inkâr ediyorsa onun için dua edilmez. Hz. Đbrahim (a.s.) 

de bunun farkına vardıktan sonra bu isteğinden vazgeçmiştir. 

 “Cehennem ehli oldukları açıkça kendilerine belli olduktan sonra, -

yakınları da olsalar- Allah’a ortak koşanlar için af dilemek ne Peygambere 

yaraşır, ne de mü’minlere. Đbrahim’in, babası için af dilemesi, sadece ona verdiği 

bir söz yüzündendi. Onun bir Allah düşmanı olduğu kendisine açıkça belli 

olunca, ondan uzaklaştı. Şüphesiz Đbrahim, çok içli, yumuşak huylu bir 

kişiydi.”386  

                                                 
382 Zülaloğlu, ag.e.,s.113-114. 
383 Hud,11/45-47. 
384 Zülaloğlu, a.g.e.,s.114. 
385 Şuara, 26/86-89. 
386 Tevbe, 9/113–114. 



66 
 

Nitekim Hz. Đbrahim (a.s.) herkes için dua edilmeyeceğini bütün müminlere 

öğretircesine sadece ‘Allah’a ve ahiret gününe iman edenler’ diyerek duasında inkâr 

edenleri istisna etmiştir. 387 

 “Ve Đbrahim “Ey Rabb’im!” diye yalvardı, “Burayı emin bir bölge yap ve 

halkından Allah'a ve Ahiret Günü'ne iman edenlere bereketli rızıklar bağışla.” 

[Allah]: “Her kim hakikati inkâr ederse, onun kısa bir süre zevk içinde yaşamasına 

izin veririm -ama sonunda onu ateşin azabına sürerim; ne kötü bir duraktır o!” diye 

cevap verdi.”388 

Yine aynı şekilde Allah Peygamberi Hz. Muhammedi de uyarmış ve inkârda 

inat edip iman etmeyenler için duanın fayda vermeyeceğini istediği kadar istiğfarda 

bulunsa da kabul edilmeyeceğini bildirmiştir.  

 “(Ey Muhammed!) Onlar için ister af dile, ister dileme; onlar için yetmiş kez 

af dilesen de Allah onları asla affetmeyecek. Bu, onların Allah ve Resûl’ünü inkâr 

etmelerinden ötürüdür. Allah fâsıklar topluluğunu hidayete erdirmez.”389 

Yine sünnetullaha aykırı bir şekilde; Đsrailoğullarının Hz. Musa’dan Allah’ı 

görme istekleri için dua etme isteğinde bulunmaları kabul görülmemiştir. Zira bu 

dünya gözüyle Allah’ı görmek imkânsızdır. 

 “ Gözler O'nu göremez; hâlbuki O, gözleri görür. O, eşyayı pekiyi bilen, her 

şeyden haberdar olandır.”390 

 “Mûsâ, belirlediğimiz yere (Tûr’a) gelip Rabbi de ona konuşunca, 

“Rabbim! Bana (kendini) göster, sana bakayım” dedi. Allah da, “Beni (dünyada) 

katiyen göremezsin. Fakat (şu) dağa bak, eğer o yerinde durursa sen de beni 

görebilirsin.” dedi. Rabbi, dağa tecelli edince onu darmadağın ediverdi. Mûsâ da 

baygın düştü. Ayılınca, “Seni eksikliklerden uzak tutarım Allah’ım! Sana tövbe 

ettim. Ben inananların ilkiyim” dedi.”  391 

Bu istek sünnetullaha aykırı olduğu için Allah tarafından reddedilmiştir. 

Allah’ın kudreti sonsuzdur; ama bizim kudretimiz sınırlıdır. Rü’yetullah konusunda 

aciz olan biziz. Allah ise her şeye gücü yeten olduğu halde her işi bir hikmet iledir. 

Çünkü “O, Aziz’dir, Hâkim’dir.”392  

                                                 
387 Zülaloğlu, a.g.e.,s.115. 
388 Bakara, 2/126. 
389 Tevbe, 9/80. 
390 En’am, 6/103. 
391 A’raf, 7/143. 
392 Haşr, 59/24. 



67 
 

Bir başka kabul edilmeyen dua da ye’s ve ümitsizlik halinde yapılan duadır. 

Đşte Firavun’un Kızıldeniz’de tam boğulurken etmiş olduğu dua buna en güzel 

örnektir. 

“Đsrailoğullarını denizden geçirdik, Firavun ve askerleri haksızlık ve 

düşmanlıkla ardlarına düştüler. Firavun boğulacağı anda: "Đsrailoğullarının 

inandığından başka tanrı olmadığına inandım, artık ben O'na teslim olanlardanım" 

dedi. Şimdi mi (iman ettin)! Hâlbuki daha önce isyan etmiş ve bozgunculardan 

olmuştun.”393 

Helal- haram sınırlarını gözetmeden hareket eden, günaha dadanmış kişinin 

duası kabul edilmez. Bununla ilgili Hz. Peygamber (s.a.v.)  “ Yediği haram, içtiği 

haram, giydiği haram olan bir yolcu”dan söz ederek;”Böyle bir kimsenin duasına 

nasıl icabet edilir” buyurmuştur.394  

Dünya ahiret dengesini gözetmeden sadece dünyevi istekler için yalvaran 

kişinin ahretten payı olmaz. Bundan dolayı hem dünya için hem de ahiret için dua 

etmek gerekmektedir. Sadece bu dünya için dua edenlerin elde edeceği şey bu 

dünyanın nimetleri ve süsüdür. Böylesinin ahretten ve Allah’ın kendi dostları için 

hazırladığı cennet ve onun içindeki nimetler payı yoktur.395 

“Đnsanlardan bazıları rabbimiz bize dünyada ver derler onların ahiretten 

hiçbir payları yoktur. Onlardan bazıları da rabbimiz bize dünyada da iyilik ver 

ahirette de iyilik ver ve bizi ateşin azabından koru derler.”396  

Sünnetullaha aykırı olan şeyleri isteme şeklindeki duaları Allah kabul etmez. 

Allah’ın evrene yerleştirmiş olduğu bir denge ve bir düzen vardır. Bu düzenin aksini 

istemek düzenin ifsadı ve dengenin bozulması anlamına gelir. Bu tür dualara Allah 

icebet etmez.  

 

2.2.2.AHĐRETTE YAPILDIĞI ĐÇĐN MAKBUL OLMAYAN DUALAR 

 

Dünya imtihan dünyasıdır. Ahiret de onun hesabının görüleceği yerdir. Bu 

açıdan bakıldığı zaman bu dünyadan ayrıldıktan sonra kişinin hiçbir ameli kabul 

olunmayacağı gibi yapılan dualar da artık geçerli değildir. Kur’an da bu anlamda 

kâfirlerin tekrar yeryüzüne geri dönüş isteklerinin olacağını; ancak bunun 

                                                 
393 Yunus, 10/90–91. 
394 Müslim, Kitabu‘z Zekât 19,65(1015). 
395 Taberî, a.g.e., III,  541. 
396 Bakara, 2/ 200-201. 



68 
 

sünnetullah gereği mümkün olmayacağını bildirir. Bu şekilde hulul/reenkarnasyon 

veya tenasüh inancının da gerçeği yansıtmadığını öğreniyoruz.  

 “Onlar orada: Rabb’imiz! Bizi çıkar, (önce) yaptığımızın yerine iyi işler 

yapalım! diye feryat ederler. Size düşünecek kimsenin düşünebileceği kadar bir 

ömür vermedik mi? Size uyarıcı da gelmedi mi? (�için inanmadınız?) Şimdi tadın 

(azabı)! Zalimlerin yardımcısı yoktur.”397 

“Onlar: Rabb’imiz, bizi iki defa öldürdün, iki defa dirilttin. Biz de 

günahlarımızı itiraf ettik. Bir daha (bu ateşten) çıkmaya yol var mıdır? derler. 

(Onlara denir ki:) Đşte bunun sebebi şudur: Tek Allah'a ibadete çağrıldığı zaman 

inkâr edersiniz. O'na ortak koşulunca (bunu) tasdik edersiniz. Artık hüküm, 

yücelerin yücesi Allah'ındır.”398 

 “�ihayet onlardan (müşriklerden) birine ölüm gelip çattığında: "Rabb’im! 

der, beni geri gönder;" Ta ki boşa geçirdiğim dünyada iyi iş (ve hareketler) 

yapayım. Hayır! Onun söylediği bu söz (boş) laftan ibarettir. Onların gerisinde ise, 

yeniden dirilecekleri güne kadar (süren) bir berzah vardır.”399  

“Onlar da şöyle derler: “Ey Rabbimiz! Biz azgınlığımıza yenik düştük ve 

sapık bir toplum olduk. Ey Rabbimiz! Bizi buradan çıkar. Eğer (tekrar günaha) 

dönersek şüphesiz kendimize zulmetmiş oluruz. Allah, ”Aşağılık içinde kalın orada, 

artık benimle konuşmayın!” der.”400    

Kulluk vazifesi bu dünya ile sınırlıdır. Ahrette ise kişinin bu dünyada işlemiş 

olduğu amele göre ceza veya mükâfat göreceği bir yerdir. Sır perdelerinin kalktığı 

ve her şeyin ayan beyan ortaya çıktığı bir durum söz konusudur. Artık yapılacak 

dualar geçersizdir.  

 

2.2.3. ALLAH’TAN BAŞKASINA YAPILAN DUA 

 

Dua, ibadet olduğuna göre Allah’tan başkasına yapmak küfürdür. Allah’la 

beraber başka bir varlığa yalvarıp yakarmak da şirktir. Ayrıca Allah’la arasına aracı 

koyarak Allah’a yalvarmak da Kur’an’ın ifadesiyle şirk olarak kabul edilmiştir.  

                                                 
397 Fatır, 35/37. 
398 Mümin, 40/11–12. 
399 Mü’minun, 23/99–100. 
400 Mü’minun, 23/106–108. 



69 
 

“Đyi bilin ki, halis din yalnız Allah’ındır. O’nu bırakıp da başka dostlar 

edinenler, “Biz onlara sadece, bizi Allah’a daha çok yaklaştırsınlar diye ibadet 

ediyoruz” diyorlar.”401 

Bu yalnız azizlere/velilere, meleklere ve “putlaştırılmış” kişilere tapınma ile 

sınırlı olmayıp aynı zamanda bunların sembollerine (heykel, resim, mumya, vb.) ve 

hayatta olmayan kişilerin gerçek veya temsili kabirlerine tapınmayı da 

kapsamaktadır. Bütün bu uygulamalar, tapınmada bulunanın, kendisi ile Allah 

arasında “aracılık” umuduna dayandığından Allah'ın ilim ve adalet sıfatlarıyla çelişir 

ve bundan dolayı, -yaygın bir kabul görmesine rağmen- Kur’an tarafından şiddetle 

reddedilir.402 

Kur’ an-ı Kerim, Allah’tan başkasına dua eden inkârcıların duasını ‘su için 

avucunu açmış bekleyen ama hiçbir zaman suya kavuşamayacak adam’ın durumuna 

benzetmiştir. 

 “Hak olan çağrı (dua, ibadet) yalnızca O'na (olan)’dır. Onların Allah'tan 

başka çağırdıkları ise, onlara hiç bir şeyle cevap vermezler. (Onların durumu) 

yalnızca, ağzına gelsin diye, iki avucunu suya uzatan(ın boşuna beklemesi) gibidir. 

Oysa ona gelmez. Küfre sapanların duası, sapıklık içinde olmaktan başkası 

değildir.”403 

Đşte bundan dolayı her şey için yalnızca Allah’tan istemek lazım ondan 

başkasından istemek asla uygun değildir. Bunun için Resulullah (s.a.v.) :  

"Sizden herkes, ihtiyaçlarının tamamını Rabb’inden istesin, hatta kopan 

ayakkabı bağına varıncaya kadar istesin."404 “Allah kendisinden istemeyene gazap 

eder."405 

Đnsanın her ihtiyacını karşılayan Allah’tır. Kendisine can verip dirilten, 

yaşaması için gerekli tüm olanakları var eden odur. Allah kulunun kendisinden 

başkasına sığınıp dua etmesinden razı olmaz. Bunun bilincinde olan bir insanın 

ondan başkasına yalvarması düşünülemez. Zaten Allahtan başka varlıkların dualara 

cevap vermeleri de söz konusu değildir: 

                                                 
401 Zümer, 39/3. 
402 Esed, a.g.e., s. 936. 
403 Ra’d, 13/14. 
404 Tirmizî, Deavât: 149, (3607, 3608). 
405 Tirmizî, Deavât: 3, (3370); Đbn Mâce, Dua: 1, (3827) 



70 
 

“Onları çağırsanız sizin çağırmanızı işitmezler. Đşitseler bile size cevap 

veremezler. Kıyamet günü de, sizin (onları Allah'a) ortak koşmanızı tanımazlar. Hiç 

kimse sana, herşeyi bilen (Allah) gibi gerçekleri haber veremez.”406 

“Gerçek du'a, ancak O'na yapılır. O'ndan başka du'a ettikleri ise, 

kendilerinin hiçbir isteklerini karşılayamazlar. (Onların durumu) tıpkı ağzına gelsin 

diye suya avuçlarını uzatan kimse gibidir. Oysa (uzanıp suyu avuçlamadıkça su) 

on(un ağzın)a gelmez. Đşte kâfirlerin du'ası, öyle boşa gider.”407 

 Onların, yani, o kâfirlerin Allah'da başka davet ettikleri veya dua edip 

durdukları, yani namlarına propaganda yaptıkları kimseler, adak yapıp ihtiyaç 

arzettikleri putlar, uğur saydıkları, adak adadıkları, yardım diledikleri ve imdada 

çağırdıkları kişiler onlara hiçbir şeyle icabet edemez, karşılık veremezler, hiçbir 

dilediklerini yerine getiremezler. Onların dualarına cevap veremezler. Onlara ne bir 

menfaat sağlayabilirler ne de bir zararı onlardan uzaklaştırabilirler. Bunların 

durumu, susuz bir adamın durumuna benzer ki, o adam, ellerini açarak derin bir 

kuyunun dibindeki suya uzatır, diliyle suyun gelmesi için çağırır, elleriyle ona işaret 

eder. Fakat su, kendiliğinden yükselip onun ağzından içeri girmez. Ancak ağzına 

erişsin diye iki elini, iki avucunu birden suya doğru uzatan susuz gibi, boşuna avuç 

açmış olurlar. Allahı inkâr edenlerin duası, sapıklıktan başka birşey değildir. 
Tamamiyle sapıklıktan ve batılla oyalanıp durmaktan ibarettir. Genellikle taştan, 

ağaçtan yapılmış olan putların hiçbirinin duaya cevap veremiyecekleri zaten 

aşikârdır.408   

 

2.2.4.TEVHĐD ĐNANCI ÜZERĐNDE OLMAYAN ĐÇĐN YAPILAN DUA  

 

Müşrik olarak ölen kimseler için dua etmek caiz değildir. Bu Allah 

tarafından yasaklanmıştır. Bir mü’minin inanmayan birine dua etmesi yakışık almaz. 

Hatta kişinin en yakını/ babası olsa bile doğru değildir. 

“(Kâfir olarak ölüp) cehennem ehli oldukları onlara açıkça belli olduktan 

sonra, akraba dahi olsalar, (Allah'a) ortak koşanlar için af dilemek ne Peygambere 

yaraşır ne de inananlara. Đbrahim'in babası için af dilemesi, sadece ona verdiği 

                                                 
406 Fatır, 35/14. 
407 Ra’d, 13/14. 
408

Taberî, a.g.e., XIII,  487-490.  



71 
 

sözden dolayı idi. �e var ki, onun Allah'ın düşmanı olduğu kendisine belli olunca, 

ondan uzaklaştı. Şüphesiz ki Đbrahim çok yumuşak huylu ve pek sabırlı idi.”409 

Ayetten anlaşılacağı gibi, bu yasaklama müşriklerden ölmüş bulunanlar, yani 

tevbe etmeden ölenler için geçerlidir, henüz yaşayanlar için değil: Çünkü “henüz 

hayatta olan birinin (bir günahkârın) bağışlanmasını dilemek, bunun için dua 

etmek... Allah'ın böyle bir kişiye hidayetini bahşetmesini istemek demektir ki, bu 

caizdir” 410  

Hz. Nuh (a.s.) davetini kabul etmeyip inkârda inat eden oğlu için dua ediyor 

ancak Allah onun duasını kabul etmiyor:  

“�uh Rabb’ine seslendi: Dedi ki: “Rabb’im, şüphesiz benim oğlum 

ailemdendir ve Sen’in va’din de doğrusu haktır. Sen hakimler hakimisin.” Dedi ki: 

“Ey �uh, kesinlikle o senin ailenden değildir. Çünkü o, salih olmayan bir iş 

(yapmıştır). Öyleyse hakkında bilgin olmayan şeyi benden isteme. Gerçekten ben, 

cahillerden olmayasın diye sana öğüt veriyorum.” 411 

 

2.3. ĐSTĐAZE VE ĐSTĐANE DUALARI 

 

Đstiaze, “عوذ” başkasına iltica etmek, sığınmak ve ona bağlanmaktır. Đstiaze, 
cin ve insan şeytanlardan Allah’a sığınmak, sığınmayı talep etmek, sığınmaya 

çalışmak anlamlarına gelir.412 Đstiaze, tüm şer güçlerden, insanı dosdoğru yoldan 

alıkoyacak tüm engellerden ve bu yolda engel oluşturan tüm fitne ve fitnecilerden 

Allah’a sığınmaktır.  

Herhangi bir işe başlarken ve herhangi bir münasebetle "Euzü billahi mine'ş-

Şeytani'r-racîm", yani; "Kovulmuş (iyilikten uzaklaştırılarak, lânetlenmiş) olan 

şeytanın şerrinden Allah'a sığınırım” cümlesini söylemektir. Bu Kur’ani bir emirdir. 

Đstiaze, akleden kalbe aldırılan manevi abdesttir. Đstiaze, Ku’an-ı anlama çabasına 

yönelik her tür şeytani müdahaleden sakınma iradesini ifade eder.413 Bir imtihan yeri 

olan bu dünya hayatında insanın en büyük düşmanı şeytandır. O, insanı aldatmak, 

doğru yoldan saptırmakla görevlidir. Bu görevini gerçekleştirmek için de gizli-açık 

birçok yola başvurur. Bu nedenle inanan kişi, şeytanın oyunlarına karşı daima 

                                                 
409 Tevbe, 9/113–114. 
410Rıza, a.g.e., XI.60. 
411 Hud, 11/ 45–46. 
412 Đsfahânî, a.g.e., “عوذ”, md., II, 261. 
413 Đslamoğlu, Gerekçeli Meal-Tefsir, I,  2 



72 
 

uyanık olmalı, aklını kullanarak Peygamberlerin gösterdiği yoldan gitmelidir. Bunun 

yanı sıra insana yaraşan daima Rabb’ine sığınması, koruyucusunun O olduğunu 

bilmesidir. Đstiaze ilahi bir emirdir. Bununla ilgili Yüce Allah şöyle buyurmaktadır: 

"Bundan böyle Kur'an okuduğun zaman, öncelikle kovulmuş şeytandan 

Allah’a sığın. "414  

Đstiaze, Kur’an’ı okumaya çalışan insanın kendi bilincini öz elleriyle vahyin 

sahibine teslim etme, yani bir “huzurda okuma” iradesidir.415 Kur'an,  Allah'ın 

insana gönderdiği talimatıdır. Şeytan, Kur'an okuyan kişiyi, Kur'an'ı anlamaktan ve 

onunla amel etmekten vazgeçirmek için var gücüyle uğraşır ve kalbine vesvese 

sokarak Kur'an üzerinde düşünmekten onu alıkoymaya çalışır. 

Şeytanın şerrinden Allah'a sığınmak, Kur'an tilavetine zemin hazırlamak için 

bir mukaddimedir. Böylece okuyucu samimi bir kalb ve açık zihinle Kur'an'ı 

okumaya başlar. Ayette hitabın Peygamber (s.a.s)'e yöneltilmiş olması ve "Kur'an 

okumak istediğin zaman" ifadesinin bulunması, şeytandan sığınmanın sadece 

Peygambere (s.a.v.)  has olduğunu ve bunun sadece Kur'an okunacak zamanlarda 

olacağını ifade etmez. Hitap, Peygamber (s.a.s)'in şahsında bütün Müslümanlaradır. 

Peygamber (s.a.v.)  böyle bir sığınma ihtiyacını duyuyorsa, elbette ki diğer 

Müslümanlar böyle bir şeye daha fazla muhtaçtırlar. Ayrıca ne sağından ve ne 

solundan batılın kendisine ulaşamadığı bir an olan Kur’an okuma anında bile böyle 

bir ihtiyaç söz konusu ise, diğer ameller için elbette buna çok daha ihtiyaç vardır.416 

Kur'an-ı Kerim’in çeşitli yerlerinde, insanı üzen ve ona sıkıntı veren her şeyden 

Allah'a sığınma telkin edilir. Bununla ilgili Allah şöyle buyuruyor: 

"Musa da Firavun'a ve onun kavmine şöyle dedi: Ben hesap gününe 

inanmayan her kibirliden, benim de Rabbim, sizin de Rabbiniz olan Allah'a 

sığındım"417 

"Şüphesiz beni taşlamanızdan, benim de Rabbim sizin de Rabbiniz olan 

Allah'a sığındım" 418 

"... Musa; cahillerden olmaktan Allah'a sığınırım, demişti"419 

                                                 
414 Nahl, 16/98. 
415 Đslamoğlu, Gerekçeli Meal-Tefsir, I, 2,519 
416 Ebu's-Suûd, Đrşâdü'l-Akli's-Selîm, Kahire ty., V, 139-140. 
417 Mü’min, 40/27. 
418 Duhan, 44/20. 
419 Bakara,  2/67. 



73 
 

"�uh, dedi ki: Ey Rabbim! Bundan sonra gerçek yüzünü bilmediğim bir şeyi 

Sen'den istemekten Sana sığınırım. Eğer beni bağışlamaz ve merhamet etmezsen, en 

büyük zarara uğrayanlardan olurum.” 420  

Hz. Meryem, yanına insan şeklinde gelen melekten korkarak şöyle dua 

etmişti: 

"(Meryem) dedi ki: “Gerçekten ben, senden, Rahman’a sığınırım! Eğer 

sakınan bir kimse isen."421  

Allah, Resulune de O’nun ümmetine de şeytandan ve her türü şerden 

kendisine sığınmasını emretmektedir: 

"Ey Muhammed! Deki: Rabbim! Şeytanların vesvesesinden sana sığınırım. 

Rabbim! Yanımda bulunmalarından da sana sığırınım."422  

Diğer yandan Hz. Peygamber (s.a.v.) 'in istiâze duasını okuduğuna dair pek 

çok hadis nakledilmiştir."Kovulmuş, taşlanmış şeytandan Allah'a sığırınım" duası, 

bazı rivayetlerde: "... Her şeyi işiten ve bilen Allah'a sığırınım" ilâvesiyle 

nakledilmiştir.423 Hz. Peygamber (s.a.v.) 'in dualarında, insana sıkıntı ve üzüntü 

verecek, onu zarara sokacak, dünya ve ahirette zillete düşürecek birçok konularda 

Allah'a sığındığını görmekteyiz. O'nun cehennemden, cehennem ateşinden, kabir 

fitnesinden, her şeyin ve her canlının şerrinden, nefsinin şerrinden, yoksulluktan ve 

borcun galebe çalmasından, tembellikten, küfürden, kötü ahlâk, iş ve heveslerden, 

kederden ve çok yaşlılıktan, yangın ve sel felâketinden Allah'a sığınması bunlar 

arasında sayılabilir.424 

Đslâm âlimlerinin büyük çoğunluğu yukarıda zikrettiğimiz ayette geçen emrin 

vücûb değil, nedb ifade ettiğini söylerler.425 Buna göre Kur'an okumaya başlamadan 

önce istiâze okumak sünnettir. Namazda istiâzenin okunmasına gelince, bu konuda 

ihtilaf vardır. Bazı âlimlere göre vacib olup her rekâtta Besmele ve Fatiha 

Suresi’nden önce istiâze de okunur. Ebû Hanife ve Şafiî'ye göre okunması sünnet 

                                                 
420 Hud, 11/47. 
421 Meryem, 19/18. 
422Mü’minun, 23/97, 98. Ayrıca bkn.Felak,113/1-5.; Nas,114/1-6.  
423 Buhârî, Bed'ü'l-Halk, II, Edeb, 76; Müslim, Birr, 109, 110; Ebû Dâvûd, Salât, 18, 119, 120, 122; 
Tirmizî, Mevâkît, 65, Sevâbu'l-Kur'ân, 22; ed-Dârimî, Salât, 33, Fadâilü'l-Kur'ân, 22; Ahmed b. 
Hanbel,  Müsned, III, 50, V, 26, 253). 
424 Geniş bilgi için bk. Buhârî, Deavât, 35-46, Et'ime, 28, Eşribe, 30; Bedü'l-Halk, II, Edeb, 76, 
Tefsiru Sûre, 6/2, Ezân, 149, Cihâd, 25, Fiten, 15, Rikâk, 52; Müslim, Fiten 4, 7, 10, Zikr, 47-52, 61, 
62, 66, 73, 76, 96, Birr, 109, 110, Fadâilu's-Sahâbe, 140, Eymân, 36; Ebû Dâvûd, Edeb, 98, 104, 
Salât, 18, 1l9, 120, 122, Tıbb, 19; Tirmizî, Tahâre, 4, Deavât , 15, 19, 67, 74, 76, 110; Nesâî;, istiâze, 
7, 12, 17, 18, 25, 26, 33, 38, 60; Ahmed b. Hanbel,  Müsned, I,247, II, 202, III,50, 427, V,356, VI,31, 
100, 139, 190; Đbn Kesir, Tefsiru'l-Kur'âni'l-Azîm, Kahire, ty., I,s.27-29) 
425 Razî, a.g.e., XX,  117. 



74 
 

olup sadece birinci rekâtta Besmele ve Fatiha suresinden önce okunur. Çünkü onlara 

göre namazdaki kıraatin hepsi bir tek kıraat sayılır.426 

Đstiane, عو ن kelimesinden türemiş olup kelime anlamı yardım istemek yardım 
talep etmek ve yardım dilemektir.427 Kul her durumda yardıma muhtaç; Rabb ise 

ihtiyaç gideren olduğundan kul isteklerini tek merciye yani mustean olan Allah’a 

yöneltmelidir. Kur’an’ın bize öğrettiği dualardan biri de Fatiha suresinde geçen şu 

ifadedir: 

 “Yalnız sana kulluk eder ve yalnız senden yardım dileriz”  428 

Allah lutfuyla insanlığa nasıl istekte bulunacağını da öğretmiş ve şöyle 

buyurmuştur.  

 “Ey iman edenler, sabırla ve namazla Allah’tan yardım dileyin”.429 

Đstiane kavramına dair Đbn-i Teymiyye “Kulluk” adlı eserinde şöyle der:  

“Resulullah (s.a.v.), ‘istediğin zaman Allah’tan iste, isteane ettiğin zaman 

sadece Allah’tan et! Buyurur. Yine bir başka hadis de şöyledir: “Rızkı Allah’tan 

isteyiniz.” Dikkat edilirse ‘Allah’tan rızık isteyiniz’ demiyor ‘Rızkı Allah’tan 

isteyiniz’ denilmiştir. Bu da yalnızca Allah’tan istemek gerektiğini gösterir. Nitekim 

ayeti kerimede: “Allahın fazl-u kereminden isteyiniz”430 buyurmaktadır. Eğer kul 

Allah’tan rızık isterse, Allah’a kul ve muhtaç olmuş olur; ama bir mahlûktan isterse 

ona kul ve muhtaç olmuş olur. Bu yüzdendir ki bir mahlûkattan bir şey istemek, yani 

dilenmek haram kılınmıştır. Sahabenin ileri gelenleri zaruret hali müstesna 

insanlardan bir şey istememelerini bizzat vasiyet etmişlerdir. Gerçekten Ebu 

Bekir’in (r.a.) devesinin üzerinde elinden bastonu düşerdi de hiç kimseye şunu ver 

demezdi kendisi iner alırdı ve derdi ki: “Sevgili efendim Muhammed Mustafa, bana 

insanlardan hiçbir şey istemememi emretti.” Yine Avf bin Malik bir cemaatle 

birlikte Resulullah (s.a.v.) ’a biat ettiğinde, Allah Resulü (s.a.v.)  ona gizli bir kelime 

vasiyet etti: “Đnsanlardan bir şey istemeyiniz” Bu cemaatten bazıları bundan sonra 

ellerinden kırbaçları düşecek olsa başka birine şunu bana ver demezlerdi.”431  

 

                                                 
426 Kurtubî, Muhammed b. Ahmed el-Ensârî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur'an, Kahire, 1967, I,  86. 
427Đsfahânî, a.g.e., “عون”. Mad., II, 266. 
428 Fatiha,1/4. 
429 Bakara,  2/45,153. 
430 Nisa, 4/32. 
431 Đbn Teymiyye, Kulluk, Çev. Đ.Dal, ihya Yay., Đstanbul 1985, s. 44-46, 73-77. 



75 
 

2.4.TEVEKKÜL DUALARI 

 

Tevekkül; iman edip Allah’a bağlandıktan sonra başa gelen her türlü sıkıntıyı 

metanetle karşılayıp ona güvenmek, kısacası her halükarda Allah’ı vekil ve dost 

olarak tanıyıp ona bağlanmaktır.432 Kur’an bize Allah’a nasıl yalvarıp tevekkül 

etmemiz gerektiğini göstermektedir. Đşte Kur’an Hz. Đbrahim ve ona inanan 

müminlerin, kâfirlerin fitnelerine ve tuzaklarına karşı Allah’a dayanıp tevekkül 

etmelerini şu şekilde aktarır: 

 “Ey Rabb’imiz! Sana güveniyor ve sana yöneliyoruz; çünkü bütün yolların 

varışı sanadır. Ey Rabb’imiz! Bizi hakikati inkâr eden kâfirler için bir oyun ve 

eğlence aracı yapma! Ve günahlarımızı bağışla, ey Rabb’imiz; çünkü tek kudret ve 

hikmet sahibi olan sensin.”433 

Yine Hz. Musa (a.s.)’nın kavminden inanan bazı kişilerin Rabb’lerine 

tevekkül ederek yalvardıklarını görüyoruz.434    

Allah Hz. Muhammed  (s.a.v.) ’e ve onun şahsında bu ümmete tevekkül 

etmelerini emretmektedir: 

 “Eğer onlar yüz çevirirlerse deki: Allah bana yeter. O’nda başka Đlah 

yoktur. Ben ona tevekkül ettim ve büyük arşın Rabbi O’dur.”435 

Müminlerin bir sıkıntıya uğradıklarında veya onlara karşı tuzak kuran ve 

ordu hazırlayan kâfirler ile ilgili bir bilgi ulaştığında Müslümanların nasıl 

davranması gerektiğini Kur’an şu şekilde ifade eder: 

 “O iman edenler, başka insanlar kendilerine, ‘size karşı insanlar toplandılar 

artık onlardan korkun’ dedikleri halde imanları artanlar ve: ‘Allah bize yeter, o ne 

güzel vekildir.’ diyenlerdir.” 436 

 

2.5.HAMD VE ŞÜKÜR DUALARI 

 

Hamd, kısaca en güzel sıfatlarla Allah’ı övmektir. Yüce Rabbimiz kendisini 

nasıl övüp yüceltmemiz gerektiğini bize Kur’an’ın çeşitli yerlerindeki beyanlarında 

                                                 
432 Zülaloğlu, a.g.e., s.  40 ve 80.  
433 Mümtehine, 60/4–5. 
434 Yunus, 10/84–86. 
435 Tevbe, 9/ 129; Ra’d, 13/30. 
436 Al-i Đmran, 3/173.  



76 
 

öğreterek bize lütufta bulunmuştur. Zira o bize öğretmeseydi gerçekten onu nasıl 

medhedip anacağımızı asla öğrenemezdik. 

"Ve derler ki bizi buna ulaştıran Allah’a hamd olsun. Eğer Allah bize hidayet 

vermeseydi doğruya ermeyecektik…” 437 

Allah insanı kendi haline bırakmamış ve sürekli ona yol göstermiştir. Đnsana 

nasıl ibadet edeceğini gösterdiği gibi kendisinin nasıl anılacağını da beyan etmiş, 

gerek Peygamberlerin dilinden gerekse de bir emir veya tavsiye şeklinde duaları da 

öğretmiştir. Đşte Đbrahim (a.s.) dilinden hamd duası: 

“Hamd, kocamış halimle bana Đsmail ve Đshak’ı armağan eden Allah’a 

özgüdür. Elbette benim Rabb’im duaları, yakarışları işitendir.”438  

Ve işte Allah’ın Peygamberi Hz. Muhammed’e (s.a.v.) ve ümmetine öğrettiği 

hamd duaları: 

 “Hamd, âlemlerin Rabb’i, rahman, rahim ve din gününün sahibi olan 

Allah’a mahsustur.”439  

Her şeyden önce kulun, verdiği nimetlerden dolayı nankörlük yapmayıp 

Rabb’ine şükretmesi gerekir. Hamd ile şükür arasındaki fark vardır. Hamd her 

zaman yapılır -nimet verilse de alınsa da- ama şükür nimet karşılığında yapılır.440 

Allah verirken de alırken de ona hamdetmek lazım. Çünkü bazen bu dünyada 

insandan bir nimeti alır; insan buna sabreder öbür dünyada daha büyük nimet verir. 

Bundan dolayı her halükarda hamdetmek gereklidir. Nimetlere karşı da nankörlük 

etmeyip devamlı şükretmek gerekir.441 Ve şükür dualarında bulunmak lazımdır.    

Bununla ilgili de Allah bize şükür dualarını göstermiştir.442 

 

2.6. HĐDAYET DUALARI 

 

Đnsan her durumda Allah’a muhtaç bir varlıktır. O olmadan insan yolunu 

bulamaz. Onun göstermesi olmazsa menzili maksuda ulaşamaz. Hidayete ermek için 

de insan Allah’tan yardım dileyip dua etmelidir. 

                                                 
437 A’raf,7/43. 
438 Đbrahim, 14/39. 
439 Fatiha, 1/1–4. Ayrıca bkn. En’am, 6/1. ;Đsra, 17/111.; Kehf, 18/1. ;Sebe, 34/1–2. ;Fatır, 35/ 1–2.   
     Mümin, 40/65. 
440 Đbn Cevzi, Ebu’l Ferec Cemaluddin Abdurrahman,  Zadu’l Mesir fi ilmi’t Tefsir,  
      Beyrut,1994, I, 11. 
441 Đslamoğlu, Gerekçeli Meal-Tefsir, I, 3. 
442 Ahkaf,46/15; Neml, 27/19. 



77 
 

Fatiha Suresi’nde Allah’ın indirmiş olduğu vahiy nimetine karşı kulaklarını 

tıkayan ve vahyin saflığını bulandırmaya çalışan, gazaba uğramış ve sapıklığa 

düşmüş tahrifçilerden beraat istemeyi ve sonsuz hidayet istemeyi öğreten bir 

yakarış dile getirilmektedir. 

“Bizi dosdoğru yola ilet nimet verdiklerinin yoluna, gazaba uğrayanların ve 

sapıklığa düşenlerin yoluna değil.” 443 

Bir de iman ettikten sonra insanın hidayet üzerinde sabit durması, kalbinin 

eğrilmemesi ve Allah’ın hadi ve mü’min sıfatlarının sağlayacağı güvenlik şemsiyesi 

altında kalıp daimi hidayet konumunda bulunmak istemesi gerekir. Bununla ilgili 

insanın arzusunu dile getirebileceği en güzel yakarış örneği Kur'an’da şöyle ifade 

edilir: 

 “Rabbimiz, bizi hidayete erdirdikten sonra kalplerimizi kaydırma ve 

katından bize bir rahmet bağışla. Şüphesiz bağışı en çok olan Sen’sin Sen.”444 

Hidayet üzerinde sabit olmak ve inancından dolayı düşmüş olduğu 

sıkıntılardan dolayı sabrı talep etmek için Hz. Musa (a.s.)’nın ve arkadaşlarının 

yaptığı sabır ve kesintisiz hidayet duası şöyledir: 

 “ Ey Rabb’imiz, üstümüze sabır yağdır ve bizi Müslüman olarak öldür.”445 

Yine Hz. Yusuf (a.s) Allah’ın kendisine bağışlamış olduğu nimetlere karşı 

şükür ve daimi hidayet üzerinde olmak için şöyle yalvardığını görüyoruz:  

Müslüman olarak benim hayatıma son ver ve beni salihlerin arasına kat.”446 

 Hidayet Allah’ın elindedir. Đnsanın kurtuluşa ermesi için rabbinden 

hidayet yolunu istemesi gerekir. Hidayette sabit olmak için de Allah’a yalvarmak 

lazım. Çünkü insan iman etti mi iş bitmiyor. Bu inanç üzere devamlılık şarttır.  

 

2.7. BERAAT VE KURTULUŞ DUALARI 

 

Beraat uzak durma ayrılma anlamındadır.447 Bu şekliyle hicret ile eş 

anlamlıdır. Bu durumda Allah’ın hoşnut olmadığı bir durumdan uzak durmak için 

Allah’tan yardım talebinde bulunmak gereklidir. Đnsanı maddi ve manevi sıkıntılara 

                                                 
443 Fatiha, 1/6–7. 
444 Al-i Đmran, 3/8. 
445 A’raf, 7/126. 
446 Yusuf, 12/101. 
447 Đbn Manzûr, a.g.e. ., “رأ^^^̂   .mad., I,  240 ”ب



78 
 

sürükleyen durumlardan kurtulmak için bazen mekân değişikliği bazen şeytani 

kötülüklerden uzak durmak, bazen de zalimlerin yaptıkları kötülüklerden uzak 

durmak için Allah’tan kurtuluş ve beraat dualarında bulunmak gerekir. Kurtuluş için 

sadece sözlü duanın yetmeyeceğini ve kişinin fiiliyle bu isteğini gerçekleştirmek için 

davranması gerektiğini söylemekte yarar vardır.  

Hz. Musa (a.s.) manevi olarak kirlenmiş toplumdan kurtulmak için ve bu 

durumdaki insanlara bir ilahi kurtuluş reçetesi olarak kullanmaları şu şekilde 

yakarışta bulunmuştur: 

 “Musa: Ey Rabb’im! Benim sadece kendime ve kardeşime sözüm geçiyor. O 

zaman bizimle bu sapkın halk arasına bir çizgi çek (aramızı ayır) dedi.”448 

Yine firavunun mümin olan eşi firavunun zulmünden kurtulmak için şöyle 

yalvarmıştı: 

“Allah, inananlara da Firavun'un karısını misal gösterdi. O: Rabbim! Bana 

katında, cennette bir ev yap; beni Firavun'dan ve onun (kötü) işinden koru ve beni 

zalimler topluluğundan kurtar! demişti.”449 

Kâfirlere karşı eğilmeden onurlu bir duruş sergileyen, hicret ve beraat 

ilkelerinin ender numunelerini kıyamete kadar yaşayacak olan müminlere miras 

bırakan bir grup adanmış gencin yani mağara arkadaşlarının şartlar ne olursa olsun 

yeryüzünde daima bir çıkış yolunun bulunduğunu ispatlayan örnek yakarışı da 

Kur'an’da şöyle anlatılır: 

 “O (yiğit) gençler mağaraya sığınmışlar ve: Rabb’imiz! Bize tarafından 

rahmet ver ve bize, (şu) durumumuzdan bir kurtuluş yolu hazırla! demişlerdi.”450 

Ve Kur'an a’rafta cennete girmek için izin bekleyenlerin, cehennemdeki 

zalimlerle bir tutulmamaları için şöyle yalvaracaklarını bildirir:  

“Gözleri ateş halkına çevrildiği zaman da: “Rabb’imiz bizi zalimler 

topluluğuyla birlikte bulundurma!” derler.”451 

Kurtuluş ancak Allahın elindedir. Kurtuluşa ermek için sadece ona sığınıp 

ona yalvarmak gerekmektedir. Bunun dışındaki tüm dünyevi arayışlar boşunadır. 

Đnsanı aziz eden de rezil eden de sadece yüce Allah’tır.452 

                                                 
448 Maide, 5/25. 
449 Tahrim, 66/11. 
450 Kehf, 18/10. 
451 Araf,7/ 47. 
452 Al-i Đmran, 3/26. 



79 
 

2.8. ĐMAN VE ŞAHĐTLĐK DUALARI 

 

Đman, güven ve itimaddır. Bir şeyi kalben tasdik ve dil ile ikrardır. Allah’a 

iman Allah’ın var ve bir olduğuna kendisinden başka ilah olmadığına inanmaktır. 

Đnsanın dua ederken inancını tazelemesi duasının ilahî dergâhta değer kazanmasına 

vesile olur. Kişinin duasında sahih bir inançla ve salih bir amelle tevessül etmesi 

duasının kabul olmasında etkin rol oynar. Allah’ın kendi yolunda çaba harcayan 

kullarına yollarını gösterdiğini Kur’an’dan öğreniyoruz.453 Đnsana nasıl dua 

edeceğini de bize şu şekilde bildirmektedir: 

"Onlar ki: "Rabb’imiz, biz iman ettik; artık bizim suçlarımızı bağışla ve 

bizleri o ateş azabından koru!" derler.454 

(Havârîler) Rabb’imiz! Đndirdiğine inandık ve Peygamber 'e uyduk. Şimdi 

bizi (birliğini ve Peygamberlerini tasdik eden) şahitlerden yaz, dediler.455 

Đnsan, Allah’ın varlığının en büyük delili ve en büyük şahididir. Kelime-i 

şehadet bunun en güzel delilidir. Fakat insan bazen bu şahitliğini unutur ve kendi 

hevasına göre hareket eder. Oysa insanın bu şahitliğinin farkında olup ona göre 

hareket etmesi gerekmektedir.  Dua ederken de iman ve şahitlikle beraber dua etmek 

gerekir. 

 

2.9. ĐSTĐĞFAR DUALARI 

 

Đstiğfar ilahi mağfirete sığınma ve bağışlanma dileğinde bulunmadır. Kişinin 

işlemiş olduğu günahların ve yaptığı hataların üzerinin örtülmesi talebidir. Sonsuz 

merhamet ve bağışlayıcılık vasfına sahip olan Allahtır. Allah Resulü (s.a.v.):  “Kul 

bir günah işlediğinde kalbinde siyah bir nokta oluşur. Eğer hemen akabinde 

Allahtan istiğfar talebinde bulunursa kalbi yine tertemiz olur.”456 Buyurmaktadır.  

Kul affedilmek için ona istiğfarda bulunmalıdır. Allah ğafir457, ğafur458 ve ğaffar459 

olarak bağışlanma dilenecek yegâne mercidir. Öyleyse ona sığınıp ondan bağışlanma 

dilemek gerekir.  

                                                 
453 Ankebut, 29/69. 
454 Al-i Đmran, 3/16. Bkn. Bakara, 2/136.; Al-i Đmran, 3/193. 
455 Al-i Đmran, 3/53. Bkn. Maide,5/111. 
456 Tirmizî, Sünen, V, 434; Nesaî, Sünen, VI, 110, 509. 
457 Mü’min, 40/1. 
458 Hacc,  22/60. 
459 Nuh, 71/10. 



80 
 

Rabb’inizden bağışlanma dileyin; sonra O'na tevbe edin. Muhakkak ki 

Rabb’im çok merhametlidir, (müminleri) çok sever.460 

Yine onlar ki, bir kötülük yaptıklarında, ya da kendilerine zulmettiklerinde 

Allah'ı hatırlayıp günahlarından dolayı hemen tevbe-istiğfar ederler. Zaten 

günahları Allah'tan başka kim bağışlayabilir ki! Bir de onlar, işledikleri 

kötülüklerde, bile bile ısrar etmezler.461 

 

2.10.SABIR VE ŞĐFA DUALARI 

 

Đnsanın başına gelen dert ve sıkıntılar da insan hayatının diğer safhaları gibi 

bir sınavdan ibarettir. Allah çeşitli vesilelerle kullarını imtihan eder. Bu imtihan 

bazen nimetleri vermekle bazen de kısmakla olur. Đnsan da bu konuda sıkı bir sınav 

vermektedir.  

 “Đnsan var ya, Rabb’i kendisini imtihan edip de ikramda bulunduğunda ve 

bol nimet verdiğinde "Rabb’im bana ikram etti." der. Fakat her ne zaman da sınayıp 

rızkım daraltırsa: "Rabbim bana ihanet etti." der.”462 

Kulun Allah’tan gelen musibetlere karşı sabretmesi gerektiği gibi Allah’tan 

sabır dilemesi ve aynı zamanda sabır tavsiyesinde bulunması gerekir.  

 “Asra yemin olsun ki, muhakkak insan ziyandadır. Ancak iman edenler, salih 

amel işleyenler, hakkı tavsiye edenler ve sabrı tavsiye edenler müstesna.” 463 

 Hidayet üzerinde sabit olmak ve inancından dolayı düşmüş olduğu 

sıkıntılardan dolayı sabrı talep etmek için Hz. Musa (a.s.)’nın ve arkadaşlarının 

yaptığı sabır ve kesintisiz hidayet duası şöyledir: 

 “ Ey Rabb’imiz, üstümüze sabır yağdır ve bizi Müslüman olarak öldür.”464 

Đnanan kulun yapması gereken, karşılaştığı zorluklar ve sıkıntılar karşısında 

sabretmesidir. Allah bu meyanda en fazla sevdiği kulları olan Peygamberlerini 

sınamıştır.  Buna en güzel önek Hz. Eyyûb’dur (a.s.). Ancak o kutlu elçi başına 

gelen dert ve sıkıntıların da en az Allah’tan gelen huzur ve mutluluklar kadar değerli 

                                                 
460 Hud, 11/90. 
461 Al-i Đmran,3/135. Ayrıca bkn. Mü’minun,23/118.;Al-i Đmran,3/16,147,193;  
      A’raf,7/23.;Nuh,71/28.;Đbrahim,14/41.;Mümtehine, 60/5.;Sa’d, 38/35.;Haşr, 59/10.; 
      Tahrim,66/8–9.;.Nisa,4/106;Müminin, 23/109.;Bakara,2/285–286.;Nisa,4/110. 
462 Fecr, 89/15–16. 
463 Asr, 103/1–3. 
464 A’raf, 7/126. 



81 
 

olduğunun idrakine varmış ender insanlardandır. O ağır hastalığının yol açtığı derin 

umutsuzluklara rağmen uzun yıllar sabretmiş ve sonunda ilahi bir işaretle ayağını 

yere vurarak çıkardığı şifalı, mucizevî su sayesinde tüm dertlerinden 

kurtulmuştur.465 

Resul’üm! Kulumuz Eyyub'u da an. O, Rabb’ine: “Doğrusu şeytan bana bir 

yorgunluk ve eziyet verdi, diye seslenmişti. Ayağını yere vur! Đşte yıkanacak ve 

içilecek soğuk bir su (dedik). Bizden bir rahmet ve olgun akıl sahipleri için de bir 

ibret olmak üzere ona hem ailesini hem de onlarla beraber bir mislini 

bağışladık.”466 

Fakat O, rabbani bir lütuf olarak kendisine gelen şifa öncesinde Allah’ın 

rahmet sıfatına sığınarak şöyle yalvarmıştı: 

“Ey rabbim! Bu dert beni buldu; ama sen merhametlilerin en 

merhametlisisin.”467 

Allah çeşitli vesilelerle kullarını sınar. Herkesin imtihanı aynı değildir. Bazen 

varlıkla, bazen yoklukla; bazen sağlıkla bazen de hastalıkla dener. Đnsanın bunun 

farkında olması ve sabretmesi gerekir. Derdi veren Allah dermanını da vermiştir. 

Đnsanın başına gelen belaların birer imtihan vesilesi olduğunu unutmaması lazım ve 

tam bir teslimiyetle Allaha sığınıp derdinin çaresini ondan talep etmesi 

gerekmektedir.  

 

2.11. AZAPTAN KORUNMA DUALARI 

 

Đnsanın bu dünyada uğramış olduğu sıkıntı ve azaplardan korunması ve 

ahirete bu dünyada işlemiş olduğu suçlardan dolayı azaba uğramaması için Rabb’ine 

yakarması dua etmesi gerekir.  Her şeyden önce kişinin şuna inanması gerekir ki 

Allah’ın izni olmadan hiçbir şey olmaz.  Đnsan Allah’tan gelmiştir ve döneceği 

yegâne yer de Allah’ın huzurudur. Đşte bunun için her musibet için yapacağı dua şu 

olmalıdır: 

 “Biz Allah’a aidiz ve elbette ona döneceğiz.”468 

Hz. Musa (a.s.) içinde bulunduğu toplumda bazı insanların yapmış olduğu 

cürümlerden dolayı Allah tarafından azaba uğratılmaması için şöyle yalvarıyor: 

                                                 
465 Zülaloğlu, a.g.e.,s.106.  
466 Sa’d, 38/41–43. 
467 Enbiya, 21/83. 
468 Bakara, 2/156. 



82 
 

 “Ey Rabb’im!” diye duada bulundu, “Eğer dileseydin, daha önce de onları 

yok ederdin ve (onlarla beraber) beni de. Đçimizden birtakım dar kafalıların 

yaptıklarından ötürü bizi yok edecek misin (şimdi)? (Bütün) bunlar Senin bir 

sınamandan başka bir şey değil; ki onunla dilediğinin sapmasına fırsat verir, 

dilediğini de doğru yola sokarsın. Bizim velimiz/yakınımız sensin: öyleyse bizi 

bağışla, bize acı, çünkü bağışlayanların en hayırlısı sensin! Bizim için bu dünyada 

da, ahirette de iyi ve güzel olanı yaz. Bak işte, pişmanlık içinde Sana yöneldik!” 469 

Kur’an övgüye mazhar olmuş müminlerin azaptan muhafaza olmaları için 

şöyle yakarmaları gerektiğini bildirmektedir.  

 “Ey Rabb’imiz! (Sana) inanıyoruz, bizi affet, günahlarımızı bağışla ve bizi 

ateşin azabından emin kıl” 470  

“Onlardan öylesi de vardır ki: 'Rabb’imiz, bize dünyada da iyilik ver, 

ahirette de iyilik (ver) ve bizi ateşin azabından koru' der.” 471 

Duhan azabından muhafaza duası: 

“Ey Rabb’imiz bizi kıyametin sahnelerinde yer alan acı duman gibi korkunç 

azaplardan  uzak tut; çünkü biz sana inanıyoruz.”472 

Cehennem azabından korunmak için tavsiye edilen dua: 

“Ey Rabb’imiz cehennem azabını bizden uzaklaştır; çünkü onun çektireceği 

azap gerçekten pek korkunç, pek yaralayıcı olacaktır. Gerçekten o ne kötü bir yer, 

ne kötü bir duraktır.”473 

Müminlerin ebedi hüzünden muafiyet duası: 

 “'Rabb’imiz, elçilerine va'dettiklerini bize ver, kıyamet gününde de bizi 'hor 

ve aşağılık' kılma. Şüphesiz Sen, va'dine muhalefet etmeyensin.'”474 

Cennet ehlinin ahirette yapacağı dua: 

“Gözleri cehennem halkından yana çevrilince: 'Rabb’imiz, bizi zalimler 

topluluğuyla birlikte kılma' derler.” 475 

Cehennem Allah’ın rahmetinden mahrum kalmadır. Bu mahrumiyet ateşten 

daha yakıcıdır. Allah’ın rızasını kaybetme en büyük azaptır. Peygamber (s.a.v.) 
                                                 
469 A’raf, 7/155-156. 
470 Al-i Đmran, 3/16. 
471 Bakara, 2/201. 
472 Duhan, 44/12. 
473 Furkan, 25/65–66. 
474 Al-i Đmran, 3/194. 
475 A’raf, 7/47. 



83 
 

dualarında sık sık cehennem azabından korunmak için Allah’a yalvarmış ve 

ümmetini de bu ateşten uzak tutmak için çaba sarfetmiş ve ümmetinin de azaptan 

korunması için Allah’a yalvarmıştır. “Benim bildiklerimi bilseydiniz az güler çok 

ağlardınız”476 buyuran Nebi’nin (s.a.v.) kastettiği şey belki de miraçta kendisine 

gösterilen cehennemdi.  O’nun Sürekli “Allahumme hallisna min’en-nar”, 

“Allahumme ecirna min’en-nar”, “Allahumme neccina min’en-nar” ve “Ve qına 

azab’en-nar” şeklinde dua etmesi çok anlamlıdır. Đnsanın öbür dünyada cennete ya 

da cehenneme girmekten başka gidecek alternatif bir mekânının olmadığı bir 

gerçektir. Öyleyse cehennemden korunmak için sürekli Allah’a yalvarmak 

gerekmektedir. 

 

2.12. TEZKĐYE DUALARI 

 

Tezkiye günahlardan arınmayı istemek kendimizi ve çevremizi elimizden 

geldiği kadar manevi kirlerden arındırmaya çalışmak demektir.477 Arınmanın ilkeleri 

ilahi vahiyle belirlenmiştir. Ve Peygamberler insanları arındıran rahmet elçileridir.  

 “Andolsun ki Allah, mü'minlere, içlerinde kendilerinden onlara bir 

Peygamber göndermekle lütufta bulunmuştur. (ki O) Onlara ayetlerini okuyor, 

onları arındırıyor ve onlara Kitabı ve hikmeti öğretiyor. Ondan önce onlar apaçık 

bir sapıklık içindeydiler.” 478 

Ve bizzat Peygamberler kendileri, çocukları ve gelecek mümin kuşakları için 

tezkiye/arınma talebinde bulunuşlardır. Đşte Đbrahim (a.s.)’in tezkiye duası: 

“'Rabb’imiz, içlerinden onlara bir elçi gönder, onlara ayetlerini okusun, 

kitabı ve hikmeti öğretsin ve onları arındırsın. Şüphesiz, Sen güçlü ve üstün olansın, 

hüküm ve hikmet sahibisin.”479 

Đnsanın duygu ve düşüncelerini ahlakını ve eylemlerini kirleten o kadar çok 

etken vardır ki bunlardan uzak durmak çok zordur. Özellikle içinde yaşadığımız 

toplumda insanın kalbini, beynini, duygu ve düşüncelerini manen kirleten, günaha 

ve isyana sevkeden çok sayıda faktör vardır. Bunlardan çoğu zaman kaçınmak çok 

zordur. Allah’ın yardımı olmadan bunlardan kurtulmak imkânsızdır. Đşte bundan 

                                                 
476 Tirmizî, Zühd 9, (2313); Đbn Mâce, Zühd 19, (4190). 
477 Đsfahânî, a.g.e., زكا”  md., s. 213. 
478 Al-i Đmran, 3/164., Cuma, 62/2. 
479 Bakara, 2/129. 



84 
 

dolayı insanın kalbini, nefsini, aklını, duygu ve düşüncelerini tezkiye edip 

arındırması için rabbine yalvarması gerekir.  

 

2.13. HELAK DUALARI (BEDDUALAR) 

 

Bed, Farsça’da fena, kötü, çirkin, yaramaz anlamına gelir.480 Beddua ise 

kötülüğün gerçekleşmesi için yapılan duadır. Beddua veya kahhariye duası herhangi 

bir sebepten dolayı herhangi bir kimse hakkında kötü istek ve temennide 

bulunmaktır, hayır duanın zıddıdır. Kişinin kendisi ve ya bir başkası için “Allah 

kahretsin, Allah belanı versin” gibi ifadelerle yaptığı dualardır. Lanet de beddua 

anlamı içermekle beraber klasik Arapçada ib’ad dışlamak, sürgün etmek, 

uzaklaştırmak anlamında kullanılır.481  

Đslam, bir Müslümanın kendisi veya bir başkası için lanet ve beddua etmesini 

yasaklamıştır. Peygamber (s.a.v.) “Kendi aleyhinize, evlatlarınızın ve mallarınızın 

aleyhine sakın beddua etmeyiniz ki, duaların kabul olacağı bir saate rastlarsınız da 

bedduanız kabul olmuş olur.”482 buyurmuştur. 

 Bütün Peygamberler de karşılaştıkları sıkıntılar, uğradıkları saldırılar, 

çektikleri eza ve cefalar karşısında kendilerine kötü muamelede bulunan cahil 

insanlar için beddua değil dua etmişlerdir.  Bunun en güzel örneği Hz. 

Muhammed’in (s.a.v.) hayatında karşılaştığı sıkıntılarda takındığı tavırlarından 

anlıyoruz. Uhud Savaşı’nda dişini kıran yüzünü yaralayan Mekkeli müşriklere 

beddua etmemiş aksine onların hidayeti için dua etmiştir.  

             “Ben lanetleyici olarak gönderilmedim. Ben davet edici ve rahmet ediciyim. 

Allah’ım kavmime doğru yolu göster onlar bilmiyorlar.”483   demiştir. 

Yine Taif’ten taşlanarak ayakları kan revan içinde çıkarıldığı zaman yaptığı 

dua çok anlamlıdır.  

  “Allah’tan umuyorum ki, Allah onların soyundan hiçbir şeyi kendisine 

ortak koşmayan, sadece kendisine ibadet edenler yaratacaktır.”484                

                                                 
480 Doğan, Mehmet, Büyük Türkçe Sözlük, Gerçek Hayat Yay. Đst. 2002.,s. 141. 
481 Đsfahânî, a.g.e., “بعــد” md. s. 53. 
482 Müslim, Zühd, 74. Ayrıca bk. Ebû Dâvûd, Vitir, 27. 
483 Müslim, Birr, 87. 
484 Đbn Hişam, a.g.e.,, II, 62. 



85 
 

   Bu günahkâr da olsa Müslüman’a asla beddua etmemek gerektiğini, hatta 

şuursuz ve cahilce şirk, inkâr, isyan ve günah batağına saplanmış insanlara dahi 

beddua etmenin uygun düşmeyeceğini fakat inatla ve açıkça Đslam’a düşmanlık 

yapan, Kur’an’a ve Peygamber (s.a.v.) ’e hakaret eden ve ıslahı umulmayan inatçı, 

müstekbir, müstağni kâfir ve müşriklerin kahrolması, tağuti otoritelerinin helak 

olması için beddua etmenin bir görev olduğunu gösterir.485  

 Beddua ile kahhariye duası arasında bir fark vardır. Beddua kötülük için 

yapılır; adalet şartı aranmaz. Kahhariyede ise adalet şartı vardır. Đnsan ilahi adaletin 

gerçekleşmesi için Allah’a kahhariye duasında bulunabilir. Hatta bir toplumun 

tümünün helak olmasıyla da sonuçlansa ilahî adalet gerçekleştiği için kahhariye 

duası beddua olmaz.486  

    Peygamber (s.a.v.) bir gün Mekke’de Kâbe’nin önünde namaz kılarken,  

Ebu Cehil tarafından üzerine deve işkembesi atılıp kendisiyle alay edildiği için 

beddu etmiştir. Bir de Bedir ve Hendek savaşlarında kendisine savaş açan müşrik 

Mekke ordusu ve yahurilerle yapılan Hayber Savaşında: “Ey kitabı indiren ve hesabı 

çabuk gören Allah’ım onları hezimete uğrat. Allah’ım onları hezimete uğrat ve 

onları sars.”487 Şeklinde bedduada bulunmuştur. 

     Nuh (a.s.) duyarsız kavmini on asır gibi uzun bir zaman diliminde yola 

getirmek için tevhidi davetin tüm kurallarını uygulamış; onları gece gündüz imana 

çağırmış; kendileriyle hem açıktan hem de gizli gizli konuşmuş, bazen de topluca 

hitap etmiştir. Fakat tüm bu çabalarına rağmen kavmi onu kabul etmemiş, 

azgınlaştıkça azgınlaşmış ve Peygamberlerine her türlü hakaret ve işkenceyi 

yapmışlardır. Bunun üzerine Nuh (a.s.) Rabb’inden onların kökünü kurutmasını 

istemek zorunda kalmıştır.  

     “�uh "Rabb’im, yeryüzünde kâfirlerden yurt edinen hiç kimseyi bırakma." 

dedi. Çünkü sen onları bırakacak olursan, senin kullarını şaşırtıp, saptırırlar ve 

onlar, kötülükte sınırı aşan (Facir'den) kâfirden başkasını doğurmazlar. Rabb’im, 

beni, annemi, babamı, mü'min olarak evime gireni, iman eden erkekleri ve iman 

eden kadınları bağışla. Zalim olanlara da yıkımdan başkasını arttırma"488 

    Hz Musa dünyanın gelmiş geçmiş en büyük ceberut, azgın ve zalim 

yönetimi olan firavun yönetiminden kurtulmak için kahhariye duasında 

bulunmuştur: 

                                                 
485 Yıldız, Dua, s. 155. 
486 Zülaloğlu, a.g.e., s.122. 
487 Buhârî, Temenni, 7233; Müslim, Cihad, 1742. 
488 Nuh, 71/26–28. 



86 
 

 “Musa dedi ki: "Rabb’imiz, şüphesiz Sen, Firavun'a ve önde gelen çevresine 

dünya hayatında bir çekicilik (güç, ihtişam) ve mallar verdin. Rabb’imiz, Sen’in 

yolundan saptırmaları için (mi?) Rabb’imiz, mallarını yerin dibine geçir ve onların 

kalblerinin üzerini şiddetle bağla; onlar, acıklı azabı görecekleri zamana kadar 

iman etmeyecekler."489 

 Aynı şekilde Şuayb (a.s.) beraberindeki bir avuç inananla beraber kavminin 

öldürme tehditlerine rağmen elinden gelen çabayı harcamasından sonra artık kavmi 

ile aralarında bir hüküm vermesi için Allah’a şöyle yakarmıştı: “…Rabb’imiz, 

bizimle kavmimiz arasında 'Sen hak ile hüküm ver,' Sen 'hüküm verenlerin' en 

hayırlısısın."490 

Kur’anı Kerim’de Ebu Leheb,491 Velid bin Muğire492 vb. Mekke müşriklerine 

beddua edildiği gibi kaş göz hareketiyle mü’minlerle alay edip eziyet eden Hümeze 

ve Lümeze493 guruplarına da beddua edilmiştir. 

Özellikle fitnelerin yağmur gibi yağdığı, islam ailesinin her bir parçasının 

türlü belalarla ve zalim işgalcilerin tecavüzleriyle sarsıldığı bu dönemde sürekli 

kunut duası türü dular yapmak lazım. Bi’ri maune faciası ve rec’i vak’ası vesilesiyle 

Resulullah (s.a.v.) ’ın yapmış olduğu kunut duaları örnek almak ve müslümanların 

birliği ve dirliği için çok dua etmek gerekir.   

 

2.14.  KUR’AN’DA PEYGAMBER   DUALARI 

 

Peygamberler insanlar içinden seçilmiş model insanlardır. Onlar insanlığın 

medarı iftiharı olan yüce şahsiyetlerdir. Her birinin kıssası insanlık için birer 

numunei imtisaldir. Kur’an'da bahsi geçen Peygamberlerin her biri, belli özellikleri 

ile dikkati çeken kavimlere gönderilmişlerdir. Bu kavimler, daha önce kendilerine 

gelen elçileri yalanlamış, azgınlaşmış ve aşırılığa daha fazla yönelmiş topluluklardı. 

Peygamberlerin görevi ise dini tanımayan veya tanıdığı halde inkâra yönelen bu 

topluluklara hak dini tanıtmak, onları Allah'a çağırmak ve ahirete yöneltmekti. 

Bunun için de Allah’tan yardım isteyip dua etmişlerdir. Her Peygamber kendisi ve 

ümmeti için Allah’a yalvararak onların kurtuluşu için dua etmiştir.  

                                                 
489 Yunus, 10/88. 
490 A’raf, 7/89. 
491 Leheb, 111/1–5. 
492 Müddessir, 74/ 16–26. 
493 Hümeze, 104/1–9. 



87 
 

2.14.1. HZ. ÂDEM (a.s.) VE EŞĐNĐN DUASI 

 

Hz. Adem insanlığın atasıdır. Başlangıç noktasıdır. Onun kıssasında insanlık 

için çok büyük dersler vardır. Yaratılışı, ilk sınavı yeryüzüne indirilmesi ve 

yeryüzünde halife olarak görevlendirilmesi safhalarından her biri insanlık için bir 

çok ibret dersi içermektedir. Özellikle iblisle mücadelesi en önemli ibret dersidir. 

Adem yaratılırken o güne kadar var olan mahlukların hiç birinin sahip olmadığı 

özelliklere sahip olarak yaratılmıştır. Kendisine akıl, irade, eşyaya isim koyma 

yeteneği ve sorumluluk bilinci gibi özellikler verilmiş; yerlerin, göklerin ve dağların 

bile yüklenmekten kaçındığı emanetler tevdi edilmiş,  mükemmel ve mükellef bir 

varlık olarak yeryüzüne gönderilmiştir. Fakat herşeye rağmen yanılma ve doğrudan 

sapma ihtimali olan bir varlık olarak yaratılmıştır. Hz. Adem’in (a.s.) kıssasında 

insanlık için sürekli vuku bulacak durumlar ve buna karşın insanın takınması 

gereken tavır bir ilk örnek olarak sunulmuştur. Adem (a.s.) de hata yapmıştır ve bu 

hatasının nelere malolduğu insanlığa bir numune olarak gösterilmiştir.  Đşte  ilk insan 

ve ilk Peygamber  Hz. Adem (a.s.)  bu süreçte insanlığa örnek olabilecek dualar  

yapmıştır. Hz. Adem ve eşinin günahı itiraf, tevazu ve gönülden yakarışın sözlü 

ifadeleri olan bu duaları, ilahi mağfirete muhtaç olan bütün insanların örnek alması 

gereken bir  muhteva ile tefekkür ehline sunulmuş bir ilahi bağış reçetesidir. Hz. 

Adem ve eşi başarısız oldukları ilk sınav sonrası acizliklerini itiraf etmeleri, 

pişmanlık ve bağışlama dileyen mütevazi tavırları  ile alçakgönüllülüğün ve dürüst 

bir kulluğun ifadesini ortaya koymuşlardır.494 

O ikisi: “Ey Rabb’imiz! Biz kendimize yazık ettik; bizi bağışlamaz ve bize 

merhamet etmezsen, hiç şüphesiz, kaybedenlerden olacağız!” dediler.495  

Hz. Adem ve eşinin bu samimi itirafı, pişmanlıkları ve  Allah’ın kendilerine 

vermiş olduğu kelimelerle dua edip bağışlanma dilemeleri sonucu  Allah tevbelerini 

kabul etmiştir. 496 

Derken Adem Rabb’inden yol gösterici sözler aldı ve Allah onun tevbesini 

kabul etti. Çünkü yalnız O’dur tevbeyi kabul eden, rahmet dağıtan.497 

 Ademi adam yapan hatasının farkına varıp Allah’a sığınması ve tevbe 

etmesidir. Hata yapmak beşeri bir zaaftır. Herkes hata yapar. Asıl önemli olan 

                                                 
494 Zülaloğlu, a.g.e., s. 134. 
495 Araf, 7/ 23. 
496 Zülaloğlu, a.g.e., a.y. 
497 Bakara,  2/ 37. 



88 
 

kişinin suçunu kabul edip af dilemesidir. Đblis de hata etti ama hatasında ısrar etmesi 

suçunda bahaneler sıralaması şeytan olmasına sebep oldu. Dünya hayatı 

ademoğlunun şeytanla mücadelesine sahne olmuştur. Đnsanın adem gibi adam olması 

gerekir. Hata yaptığında hemen Allah’a sığınıp tevbe istiğfar etmesi lazım.   

 

2.14.2. HZ. NUH’UN (a.s.) DUASI 

 

Kur’an'da, yıllar boyunca, örnek bir kararlılıkla kavmini tevhid dinine 

çağıran Hz. Nuh'un sabrından övgü ile bahsedilir. Hz. Nuh kendisine ve yanındaki 

müminlere düşmanlık gösteren kavmine karşı kararlılıkla mücadele etmiştir. Hz. 

Nuh'un içinde bulunduğu her türlü durumda Allah'a yönelmesi, O'nun yardımını 

umarak samimiyetle dua etmesi ise müminler için büyük bir örnektir. Hz. Nuh içinde 

bulunduğu durumu Allah'a arzederek şöyle dua etmiştir:     

 “Sonunda Rabb’ine dua etti: "Gerçekten ben, yenik düşmüş durumdayım. 

Artık Sen (bu kafir toplumdan) intikam al." 498  

Başka bir surede Hz. Nuh'un Allah'a duası şu şekilde haber verilir:     

“�uh “Rabb’im!"dedi , “Onlar bana karşı direndiler, malı ve nesli sadece 

hüsranlarını arttıran kimselere uydular; onlar (propaganda yoluyla) korkunç 

tuzaklar kurdular ve “ilahlarınızı asla bırakmayın; bırakmayın Veddi, Suva’ı, 

Yeğus’u,Ye’uk’u ve �esri!” dediler. Doğrusu böylece onlar bir çoklarını yoldan 

çıkardılar; sen de (Allah’ım) bu zalimleri hedeflerinden daha fazla saptır. Onlar 

günahlarından dolayı boğuldular; dahası (ahirette) ateşe atılacaklar ve Allah 

dışında kendilerine yardım edecek kimse de bulamayacaklar. �uh “Rabb’im!” diye 

yalvardı, “Yeryüzünde kafirlerden tek kişi dahi bırakma! Çünkü eğer sen onları 

bırakırsan, senin kullarını yoldan çıkarmaya (çalışacaklar); onlardan fesatçılar ve 

küfre saplananlardan başkası doğmayacaktır. Rabb’im! Beni, ana-babamı ve evime 

mü’min olarak giren herkesi, dahası tüm mü’min erkekleri ve mü’min kadınları 

bağışla! Zalimlerinse sadece tükenişini arttır!”  499 

Allah, Hz. Nuh'un bu duasını kabul etmiş ve ileride kopacak olan Tufan'a 

hazırlık yapmasını emretmiştir.500 Hz. Nuh yakında herhangi bir deniz veya göl 

olmamasına rağmen Allah'ın emri üzerine büyük bir gemi yapmaya başlamıştır. 

                                                 
498 Kamer, 54/10. 
499 Nuh, 71/21–28.  
500 Hud, 11/37. 



89 
 

Geminin yapımı sırasında kavmi ise kendisi ile alay etmeye devam etmiştir. Bu olay 

Kur’an'da şöyle haber verilir: 

“Gemiyi yapıyordu. Kavminin ileri gelenleri kendisine her uğradığında 

O'nunla alay ediyordu. O: "Eğer bizimle alay ederseniz, alay ettiğiniz gibi biz de 

sizlerle alay edeceğiz" dedi.”501  

Ancak Hz. Nuh kavminin tüm baskısına rağmen, Allah'ın emri gereği gemiyi 

hazırlar, sonunda Allah'ın vaadi gelir ve Tufan başlar:     

Biz de 'bardaktan boşanırcasına akan' bir su ile göğün kapılarını açtık. Yeri 

de 'coşkun kaynaklar' halinde fışkırttık. Derken su, takdir edilmiştir işe karşı 

(hükmümüzü gerçekleştirmek üzere) birleşti. Ve onu da tahtalar ve çiviler(le inşa 

edilmiş gemi) üzerinde taşıdık.502  

Tufan sırasında boğulanlardan birisi de Hz. Nuh’un oğludur. Hz. Nuh 

tufandan önce oğlunu gemiye çağırır ancak oğlu babasının bu çağrısını kabul etmez. 
503 Kur’an’da Hz. Nuh’un, oğlunun ölümü üzerine Allah’a şu şekilde seslendiği 

haber verilmektedir:     

�uh Rabb’ine seslendi: Dedi ki: “Rabb’im, şüphesiz benim oğlum 

ailemdendir ve Sen’in va’din de doğrusu haktır. Sen hakimler hakimisin.” Dedi ki: 

“Ey �uh, kesinlikle o senin ailenden değildir. Çünkü o, salih olmayan bir iş 

(yapmıştır). Öyleyse hakkında bilgin olmayan şeyi benden isteme. Gerçekten ben, 

cahillerden olmayasın diye sana öğüt veriyorum.” 504 

Hz. Nuh kavminin helak edilmesi için dua ederken “mü’min olarak evine 

girenlerin” korunmasını istemiştir. Oysa Nuh’un oğlu iman etmemiştir. Kur’an’da 

Hz. Nuh’un Allah’a kendisini affetmesi için şöyle dua ettiği bildirilir:  

 “Dedi ki: "Rabbim, bilgim olmayan şeyi Senden istemekten Sana sığınırım. 

Ve eğer beni bağışlamaz ve beni esirgemezsen, hüsrana uğrayanlardan olurum." 505 

Hz. Nuh insanlık için ve özellikle müslümanlar için bir iftihar tablosudur. 

Ailesinden eşi ve oğluyla imtihan edilmiş asırlarca tebliğ ve davet görevini 

bıkmadan usanmadan sürdürmüş bir sabır timsalidir. Onun kıssasından dersler 

çıkarmak gerekir. Diğer tüm Peygamberler gibi tüm çabası içinde bulunduğu 

                                                 
501 Hud, 11/ 38. 
502 Kamer, 54/11–13. 
503 Hud, 11/43. 
504 Hud, 11/ 45–46. 
505 Hud, 11/ 47. Ayrıca bkn.: Nuh, 71/1–12.; Şuara,  26/117–118.; Hud, 11/45–47.; 
      Mü’minun,  23/ 26–29. 



90 
 

insanların kurtuluşu için çırpınıp durmak olmuştur. Son ana kadar insanların 

kurtuluşu için rabbine yalvarmıştır.  

 

2.14.3.HZ. HUD ‘UN (a.s.)   DUASI 

  

Hud (a.s.) Ad kavmine gönderilmiştir. Ummandan yemene kadar uzanan ve 

“ahkaf” ismiyle anılan bölgede yaşayan ad kavmi otu, suyu ve nimetleri bol olan 

maddi refah seviyesi yüksek bir topluluktu. Görkemli saraylar, irem bağları gibi 

nimetler, mal ve evlatlarla şımarmış bu topluluğa Peygamber olarak gönderilen Hud 

(a.s.) kavmini Allah’a çağırmış ve kavminin yalanlamsıyla karşı karşıya kalmıştı. 

Bunun üzerine o kutlu Peygamber Allah’a dayanarak O’na sığınmıştır. 

 "Ben, benim ve sizin Rabb’iniz olan Allah'a dayandım. Hiçbir canlı yoktur 

ki, perçemi O'nun avucu içinde olmasın. Hiç kuşkusuz benim Rabb’im, doğru 

yoldadır.”506 

Allah’ın kendilerine bahşettiği nimetlerin karşılığında itaat etmeleri 

gerekirken, nimetin sahibine ve elçisine isyan etmişlerdir. Hud (a.s.) da elinden 

gelen tüm çabaları sarfettikten sonra rabbine yalvararak şu şekilde yardım talebinde 

bulunmuştu: 

 "Ya Rabb'i, bunların yalanlamaları karşısında bana yardım et. "507 

Peygamberler hidayet önderleridirler. Đnsanları kurtuluşa sevketmek için var 

güçleriyle mücadele etmişlerdir. Fakat hidayet Allah’ın elinde olan bir şeydir. Bu 

sebeple insanların hidayeti için Allah’tan yardım istemişler ve kendilerine yönelik 

saldırı ve yalanlamalardan da Allah’a sığınarak Allah’tan yardım dilemişlerdir. 

Onların bu örnek tavırları her müslüman için birer örnektir.   

 

2.14.4. HZ. LUT‘UN (a.s.) DUASI 

 

Kur’an'da "hüküm ve ilim" verilen Peygamber olarak bahsedilen Hz. Lut, 

Nuh Peygamber gibi kavmine uzun yıllar boyunca hak dini tebliğ etmiştir. Ancak 

Allah'ın sınırlarını çiğneyerek eşcinsel ilişkilerde bulunan kavminin Hz. Lut'a cevabı 

hep olumsuz olmuştur:     

                                                 
506 Hud, 11/ 56. 
507 Mü’minun, 23/ 39. 



91 
 

 “Hani Lut da kavmine şöyle demişti: "Sizden önce alemlerden hiç kimsenin 

yapmadığı hayasızlığı, çirkinliği mi yapıyorsunuz? Gerçekten siz kadınları bırakıp 

şehvetle erkeklere yaklaşıyorsunuz. Doğrusu siz, ölçüyü aşan (azgın) bir kavimsiniz. 

Kavminin cevabı: "Yurdunuzdan sürüp çıkarın bunları, çünkü bunlar çokça 

temizlenen insanlarmış!" demekten başka olmadı.”508  

Lut Kavmi, Allah'ın elçisini tanımamakla kalmayıp, ona karşı açıkça meydan 

okumuştu. Hz. Lut ise kavmini uzun bir zaman tevhid dinine çağırdı, herhangi bir 

olumlu cevap alamayınca Allah'a şu  dualarda  bulundu:     

 “Dedi ki: "Rabb’im, fesat çıkaran (bu) kavme karşı bana yardım et."509  

"Ya Rabb’i, beni ve ailemi bunların sapık davranışlarının yaygın cezasından 

kurtar. "510 

Hz. Lut'un duasını Allah kabul etti ve Allah'ın elçisine başkaldıran Lut 

Kavmi helak oldu:     

 “Şüphesiz Biz, fasıklık yapmalarından dolayı, bu ülke halkının üstüne gökten 

iğrenç bir azab indireceğiz. Andolsun, Biz akledebilecek bir kavim için orada apaçık 

bir ayet bırakmışızdır.511  

Bu örnekte gördüğümüz gibi dua, sadece insanların iyiliği, dünya ve ahiret 

saadeti için olmayabilir. Allah'ın sınırlarını çiğneyen, müminlere zulmeden 

toplulukların helakı için birçok Peygamber  beddua da etmiştir. Hz. Lut'un bedduası 

da buna bir örnektir. 

 

2.14.5. HZ. ĐBRAHĐM ‘ĐN (a.s.) VE HZ. ĐSMAĐL‘ĐN (a.s.) DUALARI 

 

Günümüzde milyonlarca insanın hac görevini yerine getirmek için ziyaret 

ettiği Kabe'yi inşa eden Hz. Đbrahim, Kur’an'da, "tek başına bir ümmet" olarak 

tanıtılmaktadır.512 O ve oğlu Hz. Đsmail, bundan binlerce yıl önce, Allah'ın vahyi 

doğrultusunda insanların toplanacakları ve O'nu zikredecekleri, yılın belirli 

zamanlarında oraya Hacc’a gelecekleri bir ev inşa etmişlerdir. Bu evin Kur’an'daki 

adı Kabe'dir. Đkisi bunu bir ibadet olarak yapmış, ve sonrasında şöyle dua 

etmişlerdir:     

                                                 
508 A’raf, 7/80–82. 
509 Ankebut, 29/30. 
510 Şuara, 26/ 169. 
511 Ankebut, 29/34–35. 
512 Nahl, 16/120. 



92 
 

“Đbrahim, Đsmail'le birlikte evin (Kabe’nin) sütunlarını yükselttiğinde (ikisi 

şöyle dua etmişti): "Rabbimiz bizden (bunu) kabul et. Şüphesiz, Sen işiten ve 

bilensin".”513  

Kabe'nin inşa edildiği yer zamanla gelişecek ve bugün Mekke olarak 

isimlendirdiğimiz şehir halini alacaktır. Hz. Đbrahim burası için Allah'a şöyle dua 

etmiştir:     

 “Hani Đbrahim: "Rabbim, bu şehri bir güvenlik yeri kıl ve halkından Allah'a 

ve ahiret gününe inananları ürünlerle rızıklandır" demişti de (Allah: "Sadece 

inananları değil) inkâr edeni de az bir süre yararlandırır, sonra onu ateşin azabına 

uğratırım; ne kötü bir dönüştür o"demişti.”514  

Hz. Đbrahim ve oğlu Đsmail dualarında sadece kendi yaşadıkları dönem için 

değil, kendilerinden sonra gelecek olan kuşaklar için de bazı isteklerde 

bulunmuşlardır:   

“Rabb’imiz, ikimizi Sana teslim olmuş (Müslüman’lar) kıl ve soyumuzdan 

Sana teslim olmuş (Müslüman) bir ümmet (ver). Bize ibadet yöntemlerini (yer veya 

ilkelerini) göster ve tevbemizi kabul et. Şüphesiz, Sen tevbeleri kabul eden ve 

esirgeyensin. Rabb’imiz, içlerinden onlara bir elçi gönder, onlara ayetlerini okusun, 

kitabı ve hikmeti öğretsin ve onları arındırsın. Şüphesiz, Sen güçlü ve üstün olansın, 

hüküm ve hikmet sahibisin.”515  

Hz. Đbrahim'in bir başka duasında, Allah'a yakınlaşma yolları aradığı şöyle 

haber verilmektedir:     

“Hani Đbrahim: "Rabb’im, bana ölüleri nasıl dirilttiğini göster" demişti. 

(Allah ona:) "Đnanmıyor musun?" deyince, "Hayır (inandım), ancak kalbimin tatmin 

olması için" dedi. "Öyleyse, dört kuş tut. Onları kendine alıştır, sonra onları 

(parçalayıp) her bir parçasını bir dağın üzerine bırak, sonra da onları çağır. Sana 

koşarak gelirler. Bil ki, şüphesiz Allah, üstün ve güçlü olandır, hüküm ve hikmet 

sahibidir."516  

Ayetten de açıkça anlaşıldığı gibi Hz. Đbrahim Allah'tan ölüleri nasıl 

dirilttiğini göstermesini istemesi, inancındaki bir zayıflıktan dolayı değildi. Aksine 

iman etmiş; ama iman ettiği gerçeği tam anlamıyla kavramak istiyordu. O, son 

                                                 
513 Bakara,  2/127. 
514 Bakara, 2/126. 
515 Bakara, 2/128–129. 
516 Bakara, 2/ 260. 



93 
 

derece samimi bir biçimde Allah'ın bir mucizesine tanık olmayı istemiş, Allah bu 

samimi duaya icabet etmişti.     

Hz. Đbrahim'in babası bir putperestti. O, babasına dini tebliğ etmiş ancak 

babası iman etmeyi kabul etmemişti. Hz. Đbrahim ise babası için Allah'tan 

bağışlanma dilemişti:     

 “(Đbrahim:) "Selam üzerine olsun, senin için Rabbimden bağışlanma 

dileyeceğim, çünkü, O, bana pek lütufkardır" dedi. Sizden ve Allah'tan başka 

taptıklarınızdan kopup ayrılıyorum ve Rabb’ime dua ediyorum. Umulur ki, 

Rabb’ime dua etmekle mutsuz olmayacağım."517  

Hz. Đbrahim'in, babası bir mümin olmadığı halde onun için Allah'a dua 

etmesinin gerçek nedeni de Kur’an ayetlerinde şöyle haber verilmektedir:     

 “Kendilerine onların gerçekten çılgın ateşin arkadaşları oldukları 

açıklandıktan sonra -yakınları dahi olsa- müşrikler için bağışlanma dilemeleri 

Peygambere ve iman edenlere yaraşmaz. Đbrahim'in babası için bağışlanma 

dilemesi, yalnızca ona verdiği bir söz dolayısıyla idi. Kendisine, onun gerçekten 

Allah'a düşman olduğu açıklanınca ondan uzaklaştı. Doğrusu Đbrahim, çok duygulu, 

yumuşak huyluydu.” 518  

Bugün milyonlarca insanın ziyaret ettiği Mescid-i Haram'a yani Kabe'ye ilk 

yerleşen Hz. Đbrahim, duasının devamında oğulları Đsmail, Đshak ve tüm mü’minler 

için şu isteklerde bulunmuştu:     

“Rabb’imiz, gerçekten ben, çocuklarımdan bir kısmını Beyt-i Haram yanında 

ekini olmayan bir vadiye yerleştirdim; Rabb’imiz, namazı dosdoğru kılsınlar diye 

(öyle yaptım), böylelikle Sen, insanların bir kısmının kalblerini onlara ilgi duyar kıl 

ve onları birtakım ürünlerden rızıklandır. Umulur ki şükrederler. Rabb’imiz, 

şüphesiz Sen, bizim saklı tuttuklarımızı da, açığa vurduklarımızı da bilirsin. Yerde ve 

gökte hiçbir şey Allah'a gizli kalmaz. Hamd, Allah'a aittir ki, O, bana ihtiyarlığa 

rağmen Đsmail'i ve Đshak'ı armağan etti. Şüphesiz Rabb’im, gerçekten duayı 

işitendir. Rabb’im, beni namazı(nda) sürekli kıl, soyumdan olanları da. Rabb’imiz, 

duamı kabul buyur. Rabb’imiz, hesabın yapılacağı gün, beni, anne-babamı ve 

mü'minleri bağışla.”519  

                                                 
517 Meryem, 19/ 47–48. 
518 Tevbe, 9/ 113–114. 
519 Đbrahim, 14/ 37–41. 



94 
 

Görüldüğü gibi Hz. Đbrahim duasında hem Allah'ın sıfatlarını saymakta, hem 

de O'na şükretmektedir. O'ndan istediği şeyler de, kendisini O'na yakınlaştıracak, 

ahirette bağışlanmasına vesile olacak isteklerdir.       

 “ Đbrahim'den ve onunla beraber olanlarda, sizin için gerçekten güzel bir 

örnek vardır. Onlar kavimlerine demişlerdi ki, "Biz sizden ve sizin Allah'tan başka 

taptıklarınızdan uzağız. Sizi tanımıyoruz. Siz bir tek Allah'a inanıncaya kadar sizinle 

bizim aramızda sürekli bir düşmanlık ve nefret belirmiştir"demişlerdi. Yalnız, 

Đbrahim'in babasına: "Andolsun ki, senin için mağfiret dileyeceğim; fakat sana 

Allah'tan gelecek herhangi birşeyi savmaya gücüm yetmez"sözü bu örneğin 

dışındadır. Ey inananlar deyin ki: "Rabbimiz, sana güvendik, sana yöneldik, 

dönüşümüz Sanadır. Rabb’imiz! Bizi, inkâr edenlerle imtihan etme; bizi bağışla, 

doğrusu sen, güçlü olan, Hâkim olansın.”520  “ Rabb'im bana iyilerden olacak bir 

çocuk ver.521 

“Hani Đbrahim; "Ey Rabb’im, bu şehri güvenli bir yer kıl, halkından Allah’a 

ve ahiret gününe inananları çeşitli ürünlerle rızıklandır" dedi. Allah da; "Onlardan 

kâfir olanları ise kısa bir süre geçindirir, sonra cehennem azabına katlanmak 

zorunda tutarım. �e kötü akıbettir o!" buyurdu. Hani Đbrahim ile Đsmail, Kâbe'nin 

duvarlarını yükseltirlerken söyle dua etmişlerdi; "Ey Rabb’imiz, yaptığımızı kabul et 

hiç şüphesiz sen her şeyi işiten ve bilensin. Ey Rabb’imiz, ikimizi de sana teslim 

olanlardan eyle, soyumuzdan da sana teslim olan bir ümmet çıkar, bize ibadet 

yollarımızı göster, tevbemizi kabul buyur. Hiç şüphesiz Sen tevbelerin kabul edensin 

ve çok merhametlisin. Ey Rabb’imiz, içlerinden onlara senin ayetlerini okuyacak, 

Kitab'ı ve hikmeti öğretecek, kendilerini kötülüklerden arıtacak bir Peygamber  

gönder. Hiç şüphesiz sen azizsin ve hikmet sahibisin."522 

“Hani Rabb’i ona; "Teslim ol " buyurunca o da; "Ben âlemlerin Rabb’ine 

teslim oldum" dedi.523 

 “ Ya Rabb’i, bana yararlı bilgi ve egemenlik ver ve beni iyi kullarının 

arasına kat. Đlerdeki kuşaklar arasında doğruluğun sözcüsü olmamı nasip eyle. Beni 

bol nimetli cennette sürekli kalanlardan eyle. Babamı affeyle. Çünkü o 

sapıklardandır. Đnsanların yeniden dirilecekleri gün beni mahcup etme  ki o gün, 

                                                 
520 Mümtehine, 60/ 4–5. 
521 Saffat, 37/ 100. 
522 Bakara, 2/ 126–129. 
523 Bakara, 2/ 131. 



95 
 

insana ne malı ve ne de evlatları yarar sağlamaz. Yalnız temiz kalple Allah'ın 

huzuruna gelen kurtulur.524 

 Allah, Hz. Muhammed  (s.a.v.)  dan başka sadece  Hz. Đbrahim (a.s.) için 

“güzel bir örnek”525 kavramını kullanır. Hayatı iman ve teslimiyet olan Đbrahim (a.s.) 

insanlığın ve dünya tarihinin dönüm noktalarından birini teşkil etmektedir. Haccdaki 

her menasikte onun bir hatırası mevcuttur. Hz. Muhammed  (s.a.v.)  O’nun duasının 

cevabıdır. Onun ölümsüzleşen duaları insanlık için birer kurtuluş reçetesidir.   

 

2.14.6. HZ YA’KUB’UN  (a.s.) DUASI 

 

Kur’an’da Peygamberlerin münacatlarıyla ilgili pek çok ayet vardır. 

Peygamberler insanlar içinden seçilmiş en saf, en ihlâslı ve en yüce şahsiyetlerdir. 

Kur’an bunlardan sadece 24 tanesini anlatmaktadır. Hz. Ya’kub  (a.s.) da evlat 

acısıyla ve evlat ihanetiyle sınanmış bir Peygamberdir. Yusuf’un hasretiyle yıllarca 

sessizce inledi. Hüznünü içinde gizledi. Sonunda bu uğurda gözlerini feda etti. Fakat 

kimseye “derdim şudur” demedi şikâyetini Allah’a yaptı, ümitsizliğe düşmeden 

sabırla Allah’a dayandiğını şu şekilde ifade etti: 

Egemenlik sadece Allah'ın tekelindedir. Ben yalnız O'na güveniyorum. Tüm 

dayanak arayanlar da yalnız O'na güvenmelidirler. "526 

"Hz. Yakub, oğullarına dedi ki; "Ben acımı ve ızdırabımı yalnız Allah'a 

şikayet ediyorum ve ben Allah hakkında sizin bilmediklerinizi biliyorum. "527 

Sabrın sonunda mükâfatını oğluna kavuşarak aldı. Sabrıyla, ümidiyle ve 

Allah’a olan güveniyle insanlığa örnek bir model oldu.  

“ Hz. Yakub, oğullarına; "Sizin için daha sonra af dileyeceğim. Hiç kuşkusuz 

Allah affedicidir, merhametlidir" dedi.528 

Yusuf’una kavuştuğu gün kendisine ihanet edip oğlunu kendisinden ayıran 

diğer çocuklarının özrünü kabul etti ve onlar için Allah’tan af dileyeceğini söyledi. 

Çektiği onca ızdıraba rağmen merhametini gösterdi. Kendisine karşı yapılan 

                                                 
524 Şuara, 26/ 83–89. 
525 Mümtehine, 60/4. 
526 Yusuf, 12/67. 
527 Yusuf, 12/86. 
528 Yusuf, 12/98. 



96 
 

ihanetten dolayı  kimseyi kınamadı. Bu yönüyle insanlığa bir sabır ve tevekkül 

örneğini verdi. 

 

2.14.7. HZ. YUSUF‘UN (a.s.) DUASI 

 

Hz. Yusuf kıssası, dua konusunda müminler için güzel örneklerle doludur. 

Hz. Yusuf, karşılaştığı her türlü sıkıntıya karşı tevekküllü ve teslimiyetli 

davranmasıyla, Allah'a olan sadakatiyle, sağlam bir imanın tüm alametlerini 

göstermiştir.     

Hz. Yusuf'a ve babası Hz. Yakup'a isabet eden sıkıntılar, küçük yaştaki Hz. 

Yusuf'un kıskanç kardeşleri tarafından kuyuya atılıp bir kurt tarafından yenmiş gibi 

gösterilmesiyle başlar. Ancak Hz. Yakup, çok sevdiği oğlunun başına gelen bu olay 

karşısında Allah'a olan teslimiyetini korur:     

Yusuf'un yalandan kana bulanmış gömleğini getirdiler. Babaları Yakub dedi 

ki; "Anlaşılan nefsiniz sizi kötü bir işe sürükledi, bana düşen yaman bir sabırdır, 

anlattıklarınız karşısında Allah'ın yardımına sığınıyorum. "529  

Ayetten de anlaşılacağı gibi oğlunun kanlı gömleği ile karşılaşan Hz. Yakup, 

gerçek bir mü’min tavrı göstererek yapacağı en doğru davranışın "sabır, tevekkül ve 

dua" olacağını söyler. Nitekim kuyuya atılarak ölüme terk edilen Hz. Yusuf, bir 

mucize eseri yoldan geçen bir kervan tarafından bulunur. Onu bulan kafile, onu para 

karşılığında satmaya karar verir ve yanlarına alır.     

Bunun ardından köle olarak önde gelen bir Mısırlıya satılan Hz. Yusuf'a, 

ergenlik çağına geldiğinde Allah "ilim ve hikmet"530 verir.     

O'nu satın alan Mısırlının karısı, ayette bildirildiğine göre ondan murad 

almak ister. Bunu kabul etmeyen Hz. Yusuf'u hapse attırmakla tehdit eder. Bunun 

üzerine Hz. Yusuf şöyle dua eder:     

 “(Yusuf) Dedi ki:"Rabbim, zindan, bunların beni kendisine çağırdıkları 

şeyden bana daha sevimlidir. Kurdukları düzeni benden uzaklaştırmazsan, onlara 

(korkarım) eğilim gösterir, (böylece) cahillerden olurum.” 531 

                                                 
529 Yusuf, 12/18. 
530 Yusuf, 12/22. 
531 Yusuf, 12/33. 



97 
 

Ayette görüldüğü gibi Hz. Yusuf, duasında içinde bulunduğu durumu samimi 

olarak itiraf etmiştir. Bunun ardından hapse atılan Hz. Yusuf, zindanda 

yanındakilere tebliğe başlar:      

“Ey zindan arkadaşlarım, birbirinden ayrı (bir sürü) Rabb’ler mi daha 

hayırlıdır, yoksa kahhar (kahredici) olan bir tek Allah mı? Sizin Allah’tan başka 

taptıklarınız, Allah’ın kendileri hakkında hiçbir delil indirmediği, sizin ve 

atalarınızın ad olarak adlandırdıklarınızdan başkası değildir. Hüküm, yalnızca 

Allah’ındır. O, Kendisi’nden başkasına kulluk etmemenizi emretmiştir. Dosdoğru 

olan din işte budur; ancak insanların çoğu bilmezler.”532  

Yıllar boyu orada kaldıktan sonra, Mısırlının karısının da Hz. Yusuf'un 

masum olduğunu söylemesi üzerine Hz. Yusuf zindandan çıkarılır. 533    

Tüm bu sıkıntıların ardından Hz. Yusuf'un duası kabul edilir ve kuyuya 

atılma ile başlayan olaylar, ülkenin iktidarında söz sahibi olmasıyla devam eder:     

 “Đşte böylece Biz yeryüzünde Yusuf'a güç ve imkan (iktidar) verdik. Öyle ki, 

orada (Mısır'da) dilediği yerde konakladı...”534   

Böylece iktidar sahibi olan Hz. Yusuf, kendisini zindandan çıkararak 

hazinenin başına geçiren Allah'a şükreder ve dünyada Müslüman olarak ölmek ve 

ahirette de salihlerle birlikte olmak için dua eder:     

 “Rabb’im, Sen bana mülkten (bir pay ve onu yönetme imkanını) verdin, 

sözlerin yorumundan (bir bilgi) öğrettin. Göklerin ve yerin Yaratıcısı, dünyada ve 

ahirette benim velim Sen’sin. Müslüman olarak benim hayatıma son ver ve beni 

salihlerin arasına kat. 535   

Hz. Yusuf (a.s.) Kölelikten sultanlığa, iftiraya uğramaktan zindan hayatına 

kadar her çeşit hayat şartıyla sınanan bir Peygamber olarak  her durumda Allah’a 

dayanarak tevekkül etmiş ve  sabır göstererek Allah’tan yardım dilemiştir. Đffetin 

timsali olan bu kutlu Peygamber insanlığa ahlak dersi vererek insanın her dönemde 

karşılaşabileceği hile ve desiselere, iftira ve haksızlıklara karşı nasıl bir tavır 

takınması gerektiğine dair bir yaşam tarzı ortaya koymuştur.     

                                                 
532 Yusuf, 12/39–40. 
533 Yusuf, 12/51–54. 
534 Yusuf, 12/56. 
535 Yusuf, 12/101. 



98 
 

2.14.8. HZ EYYUB’UN (a.s.)  DUASI 

Kur’an'da dört yerde Hz. Eyyûb 'dan bahsedilir ve onun sabrı mü’minlere 

örnek olarak gösterilir. Allah'tan vahiy alan seçilmiş bir kul olan Hz. Eyyûb 536 , 

ciddi bir hastalığa yakalanarak sıkıntı çekmiştir. Ancak içinde bulunduğu her türlü 

ağır şartta daima sabrı ve Allah'a olan güveni ile öne çıkmıştır. Allah onun bu vasfını 

tüm mü’minlere örnek olarak gösterir:     

 “... Gerçekten, Biz onu sabredici bulduk. O, ne güzel kuldu. Çünkü o, (daima 

Allah'a) yönelip, dönen biriydi.”537    

Hz. Eyyûb  yakalandığı hastalığın yanısıra bir de şeytanın olumsuz telkini ile 

karşı karşıya kalmıştı. Ancak Hz. Eyyûb  bu sıkıntısını samimi olarak Allah'a açmış 

ve O'ndan yardım dileyerek O’na dua etmiştir:   

“Kulumuz Eyyûb ’ü de hatırla. Hani o: "Herhalde şeytan, bana kahredici bir 

acı ve azab dokundurdu" diye Rabb’ine seslenmişti.” 538  

Bir başka ayette, Hz. Eyyûb'ün içli duasından şöyle söz edilir:    

“Eyyûb  de; hani o Rabb’ine çağrıda bulunmuştu: "Şüphesiz bu dert (ve 

hastalık) beni sarıverdi. Sen merhametlilerin en merhametli olanısın."539   

Allah bu salih kulunun duasına icabet etmiştir. Allah'ın Hz. Eyyûb'a verdiği 

cevap ayetlerde şöyle aktarılır:   

Böylece onun duasına icabet ettik. Kendisinden o derdi giderdik; ona 

katımızdan bir rahmet ve ibadet edenler için bir zikir olmak üzere ailesini ve onlarla 

birlikte bir katını daha verdik. 540    

Allah insanları çok farklı şekillerde imtihan etmektedir. Allah'ın salih 

kullarından biri olan Hz. Eyyûb  de şiddetli bir sıkıntı ile denenmiştir. Benzer 

sıkıntılar, yine dünyadaki imtihan ortamı içinde başka mü’minlerin başına da 

gelebilir. Dolayısıyla bu tür bir durumda kalan bir mü’min, Hz. Eyyûb  örneğinde 

olduğu gibi, imtihanın şekli ve süresi ne olursa olsun Allah'ın insana taşıyamayacağı 

yükü yüklemeyeceğinin bilincinde olmalıdır.        

                                                 
536 Nisa, 4/163. 
537 Sa’d, 38/44. 
538 Sa’d, 38/41. 
539 Enbiya, 21/83. 
540 Enbiya, 21/84. 



99 
 

2.14.9. HZ. ŞUAYB’IN (a.s.)  DUASI 

Medyen ve Eyke halkına Peygamber (s.a.v.)  olarak gönderilen Hz. Şuayb, 

Allah'ın sınırlarını çiğneyen kavmini imana davet etmişti. 541   

Medyen halkının Hz. Şuayb'a cevabı önceki kavimlerin Peygamberlerine 

vermiş oldukları cevaplardan farklı olmadı. Hz. Şuayb'ın söylediklerini kabul 

etmeyen kavim, onu ve diğer müminleri yaşadıkları topraklardan sürgün etmekle 

tehdit etti:     

 “Kavminin önde gelenlerinden büyüklük taslayanlar (müstekbirler) dediler 

ki: "Ey Şuayb, seni ve seninle birlikte iman edenleri ya ülkemizden sürüp, 

çıkaracağız veya mutlaka bizim dinimize geri döneceksiniz..."542     

Hz. Şuayb ise, Medyen halkının duyarsızlığı ve tehditkar tavrı üzerine 

Allah'a tevekkül ederek O'na dua etti:     

 “Allah bizi ondan kurtardıktan sonra, bizim tekrar sizin dininize dönmemiz 

Allah'a karşı yalan yere iftira düzmemiz olur. Rabb’imiz olan Allah'ın dilemesi 

dışında, ona geri dönmemiz bizim için olacak iş değildir. Rabb’imiz, ilim 

bakımından her şeyi kuşatmıştır. Biz Allah'a tevekkül ettik. 'Rabb’imiz, bizimle 

kavmimiz arasında 'Sen hak ile hüküm ver,' Sen 'hüküm verenlerin' en 

hayırlısısın.”543   

Sonunda Lut ve Nuh kavminin başına gelenler Medyen halkının da başına 

geldi. Hz. Şuayb'ın duası üzerine Allah hükmünü verdi ve Allah'ın elçisini 

tanımayan kavim helak edildi.544 Peygamberlerin kavimleri için bedduada 

bulunmaları son çare olmuştur. Artık kavimlerinden ümit kestikleri ve kendilerine 

yönelik saldırılar çekilmez hale geldikten sonra bedduada bulunmak zorunda 

kalmışlardır. Şuayb (a.s.) da son çare olarak kendisi ile kavmi arasında hüküm 

vermesi için Allah’a yalvarmıştır.   

 

2.14.10. HZ. MUSA (a.s.) VE HZ HARUN’UN  (a.s.) DUALARI 

 

Đsrailoğulları'na elçi olarak gönderilen Hz. Musa, Firavun'un zulmünden 

kurtulması için, henüz bebek iken annesine gelen vahy üzerine bir nehre bırakılmıştı. 

                                                 
541 A’raf, 7/85. 
542 A’raf, 7/88. 
543 A’raf, 7/89. 
544 A’raf, 7/91–92. 



100 
 

 Firavun ve ailesi nehirde buldukları Hz. Musa'yı evlat edindiler.545 Hz. 

Musa'ya Firavun'un sarayında ergenlik çağına geldiğinde diğer Peygamberler gibi 

Allah'tan "ilim ve hikmet" verildi.546    

Kur’an'da Hz. Musa'nın Allah'a yönelerek dua etmesine neden olan bir olay 

şöyle anlatılır:     

 “(Musa) Halkının haberi olmadığı bir zamanda şehre girdi, orda kavga 

etmekte olan iki adam buldu; bu kendi taraftarlarından, şu da düşmanlarından. 

Derken taraftarlarından olan, düşmanlarından olana karşı ondan yardım istedi. 

Bunun üzerine ona bir yumruk attı ve işini bitiriverdi. (Sonra da:) "Bu şeytanın 

işindendir; o, gerçekten açıkça saptırıcı bir düşmandır" dedi.”547      

Ayette anlatılan olay sonucunda Hz. Musa Allah'tan bağışlanma diledi ve bir 

daha suçlu ve günahkarlara destek olmayacağına dair Allah'a söz verdi:     

Dedi ki: "Rabb’im, gerçekten, ben kendi nefsime zulmettim, artık beni 

bağışla." Böylece (Allah) onu bağışladı. Şüphesiz. O, bağışlayandır, esirgeyendir. 

Dedi ki: "Rabb’im, bana verdiğin nimetler adına, artık suçlu günahkârlara destekçi 

olmayacağım." 548    

Söz konusu olayın duyulması üzerine, bulunduğu şehrin önde gelenleri Hz. 

Musa'yı yakalayarak öldürmeyi planladılar. Bunu öğrenince Hz. Musa yine Allah'a 

dua etti:     

 “Böylece oradan korku içinde (çevreyi) gözetleyerek çıkıp gitti: "Rabb’im, 

zalimler topluluğundan beni kurtar" dedi.”549    

Hz. Musa’nın duası kabul edildi ve Allah’ın yönlendirmesiyle Firavun’un 

şehrinden ayrılarak daha güvenli bir yere gitmek üzere yola koyuldu. Bu sırada da 

sürekli Allah’a yönelmiş, hep O’na dua etmişti:  

 “Medyen'e doğru yöneldiğinde de: "Umarım Rabb’im, beni doğru bir yola 

yöneltip iletir" dedi. Medyen suyuna vardığı zaman, su almakta olan bir insan 

topluluğu buldu. Onların gerisinde de (hayvanları su başına götürmekten çekinen) 

iki kadın buldu. Dedi ki: "Bu durumunuz ne?" "Çobanlar sürülerini sulamadıkça, 

biz sürülerimizi sulayamayız; babamız, yaşı ilerlemiş bir ihtiyardır." dediler. 

                                                 
545 Kasas, 28/7–8. 
546 Kasas, 28/14. 
547 Kasas, 28/15. 
548 Kasas, 28/16–17. 
549 Kasas, 28/21. 



101 
 

Hemencecik onların sürülerini suladı, sonra yine gölgeye çekilerek dedi ki: 

"Rabb’im, doğrusu bana indirdiğin her hayra muhtacım550     

Bu olayların ardından Hz. Musa Medyen’de yerleşti. Ardından geçen 8-10 

yıldan sonra ailesiyle birlikte Medyen’den ayrıldı. Yolda Tuva Vadisi denilen yere 

geldiğinde ilk vahyi alacaktı. Allah ona Firavun’a gitmesini ve kendisine dini tebliğ 

etmesini emretti. Hz. Musa’nın Kasas Suresi’nde Allah’a bu konuda şöyle dua ettiği 

bildirilir:  

 “Dedi ki: "Rabbim, gerçekten onlardan bir kişi öldürdüm, beni 

öldürmelerinden korkuyorum. Ve kardeşim Harun; dil bakımından o benden daha 

düzgün konuşmaktadır, onu da benimle birlikte bir yardımcı olarak gönder, beni 

doğrulasın. Çünkü onların beni yalanlamalarından korkuyorum."551  

Kur’an’da bildirildiğine göre Hz. Musa içinde duyduğu heyecanın tebliğ 

görevini yerine getirmesine engel olmasından çekinmişti. Bunun için de Allah’a 

dua etti:  

Dedi ki: "Rabb’im, benim göğsümü aç. Bana işimi kolaylaştır. Dilimden 

düğümü çöz; ki söyleyeceklerimi kavrasınlar. Ailemden bana bir yardımcı kıl, 

kardeşim Harun'u. Onunla arkamı kuvvetlendir. Onu işimde ortak kıl, Böylece Sen’i 

çok tesbih edelim. Ve Sen’i çok zikredelim. Şüphesiz Sen bizi görüyorsun."     

Hz. Musa'nın bu samimi duasına karşılık Allah onu ve kardeşini özel bir 

koruma altına aldığını şöyle bildirmiştir:   

 “(Allah) Dedi ki: "Pazunu kardeşinle pekiştirip güçlendireceğiz; sizin ikinize 

de öyle bir 'güç ve yetki' vereceğiz ki, ayetlerimiz sayesinde size erişemeyecekler. Siz 

ve size uyanlar galip olanlarsınız." 552    

Hz. Musa’nın Firavun’a göstermiş olduğu mucizeler, Firavun’un yanındaki 

bazı kişilerin iman etmesine vesile olurken, Firavun ve kavminin büyük kısmı 

Allah’a karşı büyüklenmekte ısrar ediyorlardı. Bunun üzerine Hz. Musa’nın Allah’a 

şöyle dua ettiği Kur’an’da bildirilir:   

“Musa dedi ki: "Rabb’imiz, şüphesiz Sen, Firavun'a ve önde gelen çevresine 

dünya hayatında bir çekicilik (güç, ihtişam) ve mallar verdin. Rabb’imiz, Sen’in 

yolundan saptırmaları için (mi?) Rabb’imiz, mallarını yerin dibine geçir ve onların 

kalblerinin üzerini şiddetle bağla; onlar acı azabı görecekleri zamana kadar iman 

                                                 
550 Kasas, 28/22–24. 
551 Kasas, 28/33–34. 
552 Kasas, 28/35. 



102 
 

etmeyecekler." Allah, Hz. Musa'nın duasına şöyle karşılık verdi: "Đkinizin duası 

kabul olundu. Öyleyse dosdoğru yolda devam edin ve bilgisizlerin yoluna uymayın." 
553   

Hz. Musa'nın yukarıdaki duasının ardından Firavun ve tüm inkarcı çevresi 

helak edilmiş ve Đsrailoğulları Mısır'dan ayrılmışlardır. Mısır'dan çıkmalarından bir 

süre sonra, Hz. Musa kardeşi Hz. Harun'u yerine bırakarak, kırk günlüğüne Tur 

Dağı'na çıktı. Burada kendisine vahyin gelmesini bekledi.554  Vahy gelince de 

Allah'a şöyle dua etti:    "... Rabbim, bana göster, Seni göreyim"555    

Allah, Hz. Musa'nın bu isteğine şöyle karşılık verdi: 

“...(Allah:) "Beni asla göremezsin, ama şu dağa bak; eğer o yerinde karar 

kılabilirse, sen de Beni göreceksin." Rabb’i dağa tecelli edince, onu paramparça 

etti. Musa bayılarak yere düştü. Kendine geldiğinde: "Sen ne Yücesin (Rabb’im). 

Sana tevbe ettim ve ben iman edenlerin ilkiyim" dedi. "Ey Musa" dedi. "Sana 

verdiğim risaletimle ve seninle konuşmamla seni insanlar üzerinde seçkin kıldım. 

Sana verdiklerimi al ve şükredenlerden ol."556    

Hz. Musa Tur Dağı'na giderken kavminden sorumlu olarak kardeşi Hz. 

Harun'u bırakmıştı. Ancak kavmi Hz. Musa'nın gidişi ile birlikte gevşeklik 

göstererek Mısır'daki putperest inanışlara dönüş yaptılar. Kendilerine bir buzağı 

heykeli yaptılar ve ona tapındılar. Hz. Musa kavminin buzağıya tapması üzerine 

aralarından müminleri ayırarak Allah'ın daha önceden vahyettiği buluşma yerine 

doğru yola çıktı. Ancak buluşma yerine gelmeden bunları da ayetin ifadesiyle 

"dayanılmaz bir sarsıntı" tutunca, Allah'tan kendisi ve yanındaki müminler için 

bağışlanma diledi:  

  “ Musa belirlediğimiz buluşma zamanı için kavminden yetmiş adam seçip-

ayırdı. Bunları da 'dayanılmaz bir sarsıntı' tutuverince, dedi ki: "Rabb’im, eğer 

dileseydin, onları da, beni de daha önceden helak ederdin. (Şimdi) Đçimizdeki 

beyinsizlerin yaptıklarından dolayı bizi helak edecek misin? O da Sen’in 

denemenden başkası değildir. Onunla sen dilediğini saptırır, dilediğini hidayete 

eriştirirsin. Bizim velimiz Sen’sin. Öyleyse bizi bağışla, bizi esirge; Sen 

bağışlayanların en hayırlısısın. Bize bu dünyada da, ahirette de iyilik yaz, şüphesiz 

ki biz Sana yöneldik.." 557“ 

                                                 
553 Yunus, 10/88–89. 
554 A’raf, 7/142. 
555 A’raf, 7/143. 
556 A’raf, 7/143–144. 
557 A’raf, 7/155–156. 



103 
 

Kur’an'da Hz. Musa ile ilgili olarak anlatılanlara baktığımızda, Hz. Musa'nın 

dualarında en çok dikkat çeken noktalardan birinin, onun samimiyeti ve açık 

sözlülüğü olduğunu görürüz. Allah'a samimi bir biçimde dua etmiş ve O'ndan 

yardım dilemiştir. Allah, Hz. Musa'yı zamanla ve olaylarla eğiterek büyük güç 

sahibi bir Peygamber  haline getirmiştir.  

Yani, önceden de vurguladığımız gibi, duanın en önemli şartlarından biri 

samimiyetle yapılmasıdır. Đnsanı bu noktada yanıltabilecek engellerden biri, Allah'a 

karşı utanarak O'na bazı günah ya da kusurları itiraf etmeme eğilimidir. Bazı 

insanlar bu eğilimin etkisiyle Allah'a dua ederken çok "resmi" bir ruh hali içinde 

olurlar ve belki utanma duygusundan belki de kibirlerinden dolayı Allah'a her 

şeylerini açmazlar. Oysa Allah insanın her türlü kusurunu, yaptığı hattalar ve  

aklından geçen her türlü yanlış ve anormal fiil ya da düşünceyi zaten bilmektir. O 

halde yapılması gereken şey, açık sözlülükle ve samimiyetle Allah'a yönelip her sırrı 

O'na açmaktır. Allah'a karşı duyulması gereken içli korku, Allah ile kulu arasına 

"resmiyet" sokacak bir engel değil, kulunu Allah'a teslimiyetli ve samimi bir 

biçimde yakınlaştıracak bir teşviktir.     

 

2.14.11. HZ SÜLEYMAN’IN (a.s.) DUASI 

 

Hz. Süleyman'ın önemli özelliklerinden biri, büyük bir güç ve iktidara sahip 

olmasıydı. Ona birçok üstün yetenekler de verilmişti. Hz. Süleyman'a verilen bu 

üstün yetenekler arasında cinleri yönetmek, hatta hayvanlarla konuşmak da 

bulunuyordu. Hz. Süleyman'ın hayvanların konuşmalarını anlaması Kur’an 

ayetlerinde şöyle haber verilir:     

 “Süleyman, Davud'a mirasçı oldu ve dedi ki: "Ey insanlar, bize kuşların 

konuşma dili öğretildi ve bize her şeyden (bol bir nimet) verildi. Gerçekten bu, 

apaçık bir üstünlüktür.558"   

Kendisine verilen üstünlüklerden dolayı Allah'a şükreden Hz. Süleyman'ın 

duası ise şöyledir:     

"... Rabb’im, bana, anne ve babama verdiğin nimete şükretmemi ve hoşnut 

olacağın salih bir amelde bulunmamı ilham et ve beni rahmetinle salih kulların 

arasına kat." 559    

                                                 
558 Neml, 27/16. 
559 Neml, 27/19. 



104 
 

Allah, Hz. Süleyman'a bazı özel yeteneklerin dışında büyük maddi imkanlar 

da sunmuştu. Hz. Süleyman da bu zenginliklere karşı O'na hep şükretmiş ve şöyle 

dua etmişti:     

 “Rabb’im, beni bağışla ve benden sonra hiç kimseye nasib olmayan bir 

mülkü bana armağan et. Şüphesiz Sen, karşılıksız armağan edensin.560     

 Dua  konuları sadece şahsi ve dünyevi istekler olmaması gerekir. Hz. 

Süleyman'ın "hiç kimseye nasip olmayan bir mülk" istemesi de dünyevi bir istek 

değil, aslında ahirete yönelik bir istektir. Nitekim onun: 

"Süleyman: Gerçekten ben mal sevgisini, Rabb’imi anmak için istedim, dedi. 

�ihayet güneş battı. (O zaman:) Onları (atları) tekrar bana getirin, dedi. 

Bacaklarını ve boyunlarını sıvazlamaya başladı." 561 dediği ayetlerde 

bildirilmektedir.  

Eğer bir insan elinde bulunan maddi imkanları Allah rızası için kullanıyor ve 

bu imkanlar onu Allah'a yakınlaştırıyor ve Allah'ı anmasına vesile oluyorsa, onun 

dünya nimetlerini istemesi konusunda sıkıntı duymasına gerek yoktur. Çünkü artık 

bu nimetler onu ahirete yakınlaştıracak birer vesile haline gelmiştir.        

 

2.14.12. HZ YUNUS’UN (a.s.)  DUASI 

 

Hz. Yunus (a.s.) kıssası Kur’an’da nazil olan ilk kıssadır. Allah Kalem 

suresinde geçen bu ilk kıssada Hz. Resulullah (s.a.v.) ’a  “balık sahibi gibi olma”562 

diye uyarıda bulunur.  Hz. Yunus (a.s.) Peygamber olarak gönderildiği kavmini terk 

etmişti.  Ayetlerde görüldüğü gibi, binmiş olduğu gemide yolcular arasında kura 

çekilmiş ve kura sonucunda onun denize atılmasına karar verilmişti. Yine Kur’an’da 

bildirildiğine göre, denize atılan Hz. Yunus (a.s.), dev bir balık tarafından 

yutulmuştur.  

“Şüphesiz Yunus da gönderilmiş(elçi)lerdendi. Hani o, dolu bir gemiye 

kaçmıştı. Böylece kur'aya katılmıştı da, kaybedenlerden olmuştu. Derken onu balık 

yutmuştu, oysa o kınanmıştı. “563   

                                                 
560 Sa’d, 38/35. 
561 Sa’d, 38/32. 
562 Kalem, 68/48 
563 Saffat, 37/139–142. 



105 
 

“Zunnun'a (Yunus'a) gelince hani o öfke içinde yurdundan ayrılırken artık 

bizim kendisini sıkıntıya uğratmayacağımızı sanmıştı.564 

Balığın karnında iken pişmanlık duyan Hz. Yunus, Allah’a şöyle dua 

etmiştir: 

 “Fakat sonra karanlıklar içinde "Senden başka ilah yoktur, sen her türlü 

noksanlıktan münezzehsin, ben gerçekten bir zalim oldum " diye bize seslendi.565  

Allah ise Hz. Yunus'un samimi duasına karşılık onu mucizevî bir biçimde 

kurtarmıştır:  

“Bunun üzerine duasına icabet ettik ve onu üzüntüden kurtardık. Đşte Biz, 

iman edenleri böyle kurtarırız. “566  

Hz. Yunus'u Allah daha sonra da itaatli bir kavmin başına geçirmiştir:  

"Onu yüz bin veya (sayısı) daha da artan (bir topluluk)a (Peygamber  

olarak) gönderdik. Sonunda ona iman ettiler, Biz de onları bir süreye kadar 

yararlandırdık." 567 

Allah bir duayı kabul ederken bunu belli sebeplere bağlar, ancak dilerse 

sebepsiz de istenilen şeyi gerçekleştirebilir. Bu  göklerin ve yerin Rabb’i olan Allah 

için son derece kolaydır. Allah Hz. Yunus'un duasını kabul ederken de her türlü zor 

görünen şartı ortadan kaldırmış ve Hz. Yunus'u balığın karnından kurtarmıştır. Bu, 

insanın hiçbir zaman Allah'ın rahmetinden umut kesmemesi ve hep O'na dua etmesi 

gerektiğinin çarpıcı delillerinden biridir. Đnsan Rabb’ine içten yöneldiği müddetçe, 

kesin bir karşılık görecektir.        

 

2.14.13. HZ ZEKERĐYYA’NIN (a.s.)  DUASI 

 

Kur’an'ın üç ayrı suresinde Hz. Zekeriya'nın dualarından bahsedilir. Yaşı 

ilerlemiş olan Hz. Zekeriya, kendi ardından kavmi içinde imanı ayakta tutması için 

Allah'tan bir varis istemiştir. Kendisi çocuk sahibi olmak için oldukça yaşlı, karısı 

ise kısır olduğu için varisi yoktur ve Allah'a duada bulunmuştur:    

                                                 
564 Enbiya, 21/87. 
565 Enbiya, 21/88. 
566 Enbiya, 21/88. 
567 Saffat, 38/147–148. 



106 
 

 “Hani O, Rabb’ine içinden yalvarmış. Ve demişti ki; "Ey Rabb’im, 

kemiklerim yıprandı, yaşlılık alevi başımı sardı. Şimdiye kadar sana dua edip de 

bedbaht olduğum hiç olmadı.  Benden sonra yerime geçecek yakınlarımdan yana 

endişeliyim. Eşim de çocuktan kesilmişti bana kendi katından bir oğul bağışla. Bu 

oğul, benim ve Yakupoğullarının mirasını sürdürsün. Ya Rabbi, onu sevimli bir 

insan yap. Allah dedi ki; "Ya Zekeriyya, sana Yahya adında bir oğul müjdeliyoruz 

Bu adı daha önce hiç kimseye vermemiştik. Zekeriyya dedi ki; "Benim nasıl oğlum 

olabilir. Eşim çocuktan kesildi, ben ise ileri derecede yaşlandım."568 

Zekeriya da; hani Rabb’ine çağrıda bulunmuştu: “Rabb’im, beni yalnız 

başıma bırakma, Sen mirasçıların en hayırlısısın.” 569  

Ayette Hz. Zekeriya'nın Allah'a gizlice seslendiği bildirilmektedir. Bu, 

samimiyetin en büyük göstergelerinden biridir. Nitekim Allah, Kendisine bu tür bir 

samimiyet içinde çağrıda bulunan Hz. Zekeriya'nın duasını kabul etmiştir:  

 “Onun duasına icabet ettik, kendisine Yahya’yı armağan ettik, eşini de 

doğurmaya elverişli kıldık. Gerçekten onlar hayırlarda yarışırlardı, umarak ve 

korkarak bize dua ederlerdi. Bize derin saygı gösterirlerdi.” 570 

“(Allah buyurdu:) “Ey Zekeriya, şüphesiz Biz seni, adı Yahya olan bir 

çocukla müjdelemekteyiz; Biz bundan önce ona hiçbir adaş kılmamışız.” 571 

 “O mihrapta namaz kılarken, melekler ona seslendi: “Allah, sana Yahya’yı 

müjdeler. O, Allah’tan olan bir kelimeyi (Đsa’yı) doğrulayan, efendi, iffetli ve 

salihlerden bir Peygamber (s.a.v.) dir.”572   

Ayetlerin devamında bildirildiğine göre, Hz. Zekeriyya, duasına karşılık ileri 

yaşına rağmen, Allah'ın kendisine  bir erkek evlat bağışlamasına şaşırır. Kendisine 

müjdeyi ileten melek ise O'na Allah'ın kudretini hatırlatır. Zekeriyya evlat isterken 

kendi şartlarını dile getiriyor; ancak ne zaman ki, Allah O’nun  duasına cevap 

verince kendisi bile şaşırıyor ve nasıl çocuğum olabilir diyor. Đsterken kullandığı dil 

imanın aşkın dili, sorarken kullandığı dil aklın içkin dilidir. Duayı  aşk mertebesinde 

etmiş, soruyu akıl mertebesinden sormuştur.573   

Allah samimi kullarının dualarına onlar için en hayırlı olacak şekilde icabet 

eder. Ve Allah içten çağrıda bulunan inananların tek dostu ve yardımcısıdır. Allah, 

                                                 
568 Meryem,19/ 3–8; Ayrıca bkn.  Al-i Đmran, 3/ 38–41.   
569 Enbiya, 21/89. 
570 Enbiya, 21/90. 
571 Meryem, 19/7. 
572 Al-i Đmran, 3/39. 
573 Đslamoğlu, Gerekçeli Meal-Tefsir, I, 112. 



107 
 

çocuk sahibi olması imkânsız gibi görünen Hz. Zekeriya'ya da, samimi duasına 

icabet ederek salih bir oğul armağan etmiştir. Sonunda kendisini de oğlunu da Allah 

için feda eden bir şehit Peygamber  olarak Peygamberlik zincirine bir altın halka 

olarak eklenmiştir.  

 

2.14.14. HZ. ĐSA’NIN (a.s.)  DUASI 

 

Hz. Đsa (a.s.) Đnsanlık tarihinde eşine rastlanılmayan bir şekilde dünyaya 

gelmiştir.  Onun doğumu bir mucizenin gerçekleşmesidir. Babasız olarak dünyaya 

gelmesi, beşikte iken konuşması ve Allah’ın izniyle hastaları iyileştirmesi her biri 

harikulade bir olay olarak gerçekleşmiştir. O insanlığa bir müjde ve kurtuluş çaresi 

olarak gönderilmiştir. Onun hakkında Kur’an'da,  şöyle buyurulmuştur:     

"... Onun adı Meryem oğlu Đsa Mesih'tir. O, dünyada ve ahirette 'seçkin, 

onurlu, saygındır' ve (Allah'a) yakın kılınanlardandır.." 574   

Kur’an’da havarilerinin Hz. Đsa’dan Allah’a dua etmesini ve gökten bir sofra 

talep indirilmesini istedikleri haber verilir. “Sofra” anlamına gelen Maide Suresi’nde 

anlatılan bu olay şöyledir:  

 “Havariler: "Ey Meryem oğlu Đsa, Rabb’in bize gökten bir sofra indirebilir 

mi?" demişlerdi. O da: "Eğer inanmışlarsanız Allah'tan korkup-sakının" demişti. 

(Bu sefer Havariler:) "Ondan yemek istiyoruz, kalplerimiz tatmin olsun, senin de 

gerçekten bize doğru söylediğini bilelim ve buna şahidlerden olalım" demişlerdi.” 
575  

Havarilerin bu isteklerinin altında olağanüstü bir olay görmek isteği 

yatıyordu. Hz. Đsa, bu mucize isteğinin yersiz olduğunu belirtmesine rağmen, 

havariler gökten sofra inerse kalplerinin daha da tatmin olacağını söyleyerek ısrar 

ettiler. Hz. Đsa ise, havarilerin bu istekleri üzerine Allah'a dua ederken, Kur’an'daki 

birçok dua örneğinde olduğu gibi Allah'ı sıfatlarıyla andı. Kur’an'da, Hz. Đsa'nın bu 

duasından şöyle söz edilir:  

 “Meryem oğlu Đsa: "Allah'ım, Rabb’imiz, bize gökten bir sofra indir, 

öncemiz ve sonramız için bir bayram ve Sen'den de bir belge olsun. Bizi rızıklandır, 

Sen rızık vericilerin en hayırlısısın" demişti.”576  

                                                 
574 Al-i Đmran, 3/45. 
575 Maide, 5/112-113. 
576 Maide, 5/114. 



108 
 

Allah Hz. Đsa'nın duasını kabul etti ve şöyle buyurdu:    

Allah demişti ki: "Şüphesiz ben bunu size indireceğim. Artık bundan sonra 

sizden kim inkâr ederse, ben onu gerçekten âlemlerden hiç kimseyi 

azablandırmayacağım bir azabla azablandıracağım." 577    

Hz. Đsa'nın Maide Suresi'ndeki ikinci duası ise, havarilerin korunup 

gözetlenmesi ve bağışlanması konusundadır.578     

Kendisine yapılan iftiralara cevap olarak şikayetini Allah’a yapmıştır. 

Kavminin  isyanı konusunda işi Allah’a havale ederek: “Eğer onlara azap edersen 

onlar senin kulların eğer bağışlarsan da şüphesiz aziz ve hakim olan sensin”579 

şeklinde dua ederek işi rabbinin rahmetine bırakmıştır. Resulullah (s.a.v.) ’ın da  

Đsa’nın (a.s.) bu duasını çok defa gece namazlarında yaptığı hatta rivayetlere göre bu 

ayeti sabaha kadar tekrarladığı söylenmiştir.580 Onun bu muhteşem duası insanlık 

için Peygamberlik müessesinin  merhamet ve şefkat vazifesi olduğu konusunda en 

güzel örnektir.  

 

2.14.15. HZ. MUHAMMED’ĐN (s.a.v.) DUALARI 

 

Duaya hazır olma noktasında Peygamberimizin tavrı örneklik teşkil 

etmektedir. O, her konuda yılmadan, usanmadan, kınayanların kınamasından 

korkmadan ısrarlı bir şekilde çalıştı, mücadele için lazım olan şartları yerine getirdi. 

Hatta ayakları şişinceye kadar ibadete gece gündüz devam etti. Rabb’inin rızası 

dışında hiç bir iş yapmamaya özen gösterdi. Peygamberlik görevini hakkıyla yerine 

getirdi ve sonra da ellerini açıp her an, belki günde yetmiş defa Rabb’ine dua etti. 

Dua ile Rabb’ine halini arz etti.  

Kuran'da "Şüphesiz sen, pek büyük bir ahlak üzerindesin" 581 ayetiyle 

tanıtılan son Peygamber Hz. Muhammed  (s.a.v.) , gecenin bir bölümünü dua, zikir 

ve ibadetle geçiriyordu. Bir ayette bundan şöyle söz edilir:   

“Gerçekten Rabb’in, senin gecenin üçte ikisinden biraz eksiğinde, yarısında 

ve üçte birinde kalktığını bilir; seninle birlikte olanlardan bir topluluğun da. Geceyi 

                                                 
577 Maide, 5/115. 
578 Bkz. Maide, 5/ 116-118. 
579 Maide,  5/118 
580 Mevdudî, a.g.e, IV, 298. 
581 Kalem, 68/4.  



109 
 

ve gündüzü Allah takdir eder. Sizin bunu sayamayacağınızı bildi, böylece tevbenizi 

kabul etti…”582   

Kur’an’da Peygamber Efendimiz Hz. Muhammed’in (s.a.v.)  müminlere 

karşı ne kadar düşkün ve şefkatli olduğu anlatılır ve onlar için bağışlanma dilemesi 

emredilir: 

“Allah'tan bir rahmet dolayısıyla, onlara yumuşak davrandın. Eğer kaba, 

katı yürekli olsaydın onlar çevrenden dağılır giderlerdi. Öyleyse onları bağışla, 

onlar için bağışlanma dile ve iş konusunda onlarla müşavere et. Eğer azmedersen 

artık Allah'a tevekkül et. Şüphesiz Allah, tevekkül edenleri sever.”583   

Kur’an’da daha birçok ayette  Peygamberimiz (s.a.v.)’in dualarından 

bahsedilmektedir. Dualarda Allah’ı sıfatları ile birlikte anmanın en güzel örneklerini 

Peygamberimiz Hz. Muhammed’in dualarında görebiliriz. Bunlardan bir tanesi 

şöyledir:  

 “De ki: "Ey mülkün sahibi Allah'ım, dilediğine mülkü verirsin ve 

dilediğinden mülkü çekip-alırsın, dilediğini aziz kılar, dilediğini alçaltırsın; hayır 

Sen’in elindedir. Gerçekten Sen, her şeye güç yetirensin."584  

Tüm Peygamberler gibi Hz. Muhammed  (s.a.v.)  de gönderildiği kavmin 

ileri gelenleri tarafından tehdit edilmiş ve zaman zaman şeytanın olumsuz telkinleri 

ile karşı karşıya kalmıştır. Böyle durumlarda Peygamberimiz (s.a.v.) Allah'a 

üzerindeki sıkıntıyı kaldırması için şöyle yalvarmıştır:    

 “Ve de ki: "Rabb’im şeytanın kışkırtmalarından sana sığınırım. Ve onların 

benim yanımda bulunmalarından da Sana sığınırım Rabb’im."585  

Mü’minun Suresi'nin son ayetinde ise Peygamberimiz (s.a.v.)'in bir duası 

şöyle aktarılır:     

“Ve de ki: "Rabb’im bağışla ve merhamet et, Sen merhamet edenlerin en 

hayırlısısın."586  

Resulullah (s.a.v.)'ın hayatına baktığımız zaman, duanın onun hayatının her 

noktasına serpiştirilmiş bir eylem olduğunu görüyoruz. Dua, onun hayatında âdeta 

bir hayat tarzına dönüşmüştür. O; yatarken, kalkarken; yemekten önce ve sonra; 

tuvalete girerken, tuvaletten çıkarken; elbisesini  giyerken ve   çıkarırken; bineğe 

                                                 
582 Müzzemmil, 73/20. 
583 Al-i Đmran, 3/ 159. 
584 Al-i Đmran, 3/ 26. 
585 Mü’minun, 23/97–98. 
586 Mü’minun, 23/118. 



110 
 

binerken; hasta iken, sıhhatli iken; sefere çıkarken, seferden döndükten sonra; 

sevinçli ve üzücü olaylar karşısında; namazda ve namazdan sonra; bir cenaze 

esnasında, birinin yeni elbise giydiğini gördüğünde; evden çıkarken, eve girerken; 

hoşuna giden bir mal gördüğünde; belâya uğrayanları gördüğünde, gök gürültüsü 

işittiğinde... Bunlar gibi daha hayatın bir çok alanında dua ile iç içe yaşıyordu. 

Ruhun gıdası dua olduğundan O, ruhunu gıdasız bırakmıyordu. O özlü duaları tercih 

ederdi. Hz. Âişe (r.a.) anlatıyor: "Resûlullah (s.a.v.) özlü duaları tercih eder, 

diğerlerini bırakırdı."587 Bir de Hz. Đbnu Mes'ud’un rivayetine göre   "Resûlullah 

(s.a.v.) duayı üç kere yapmaktan, istiğfarı üç kere yapmaktan hoşlanırdı."588Şimdi 

Peygamberimizin genel olarak yaptığı dualardan örnekler verelim: 

 "Allah'ım! Ürpermeyen kalpten, doymayan nefisten, fayda vermeyen 

bilgiden ve kabul olunmayacak duadan sana sığınırım."589 

  "Allah'ım! Bize dünyada da bir hayır, ahirette de bir hayır ver. Bizi 

cehennem azabından koru."590 

"Allah'ım, yeterince helâlinden vererek beni haramından koru. Lutfunla ver. 

Başkasına muhtaç etme."591 

"Allah'ım! Aczden, tembellikten, korkaklıktan, düşkünlük derecesine varan 

ihtiyarlıktan, cimrilikten Sana sığınırım. Hayat ve ölüm fitnesinden de Sana 

sığınırım. Kabir azabından da Sana sığınırım. "592 

"Ey Rabb’im, hatamı, bilmezliğimi, bütün işimdeki israfımı ve Sen’in, benden 

daha iyi bildiğin kusurlarımı ört. Ey Allah'ım, hatalarımı, bilerek ve bilmeyerek 

yaptığım kusurlarımı ve şaka şeklinde olan eksiklerimi ve bende olan bütün 

kusurları affet. Ey Allah'ım, benim peşin, açık ve gizli yaptığım her şeyi affet. Önce 

yaptıran ve sonra bıraktıran Sen’sin. Sen her şeye kadirsin."593 

 "Ey Allah'ım! Ben Sen’den doğru yolu, takvayı, iffet ve istiğnayı (insanlara 

muhtaç olmamayı) dilerim."594  

 "Ey Rabb’im! Bana yardım et; aleyhime yardımda bulunma. Beni muzaffer 

kıl; başkasını bana muzaffer kılma. Benim için düşmana tuzak kur; aleyhime tuzak 

kurma. Beni doğruya yönelt ve hidayeti bana kolaylaştır. Taşkınlık gösterene karşı 
                                                 
587 Ebû Dâvûd, Salât: 358, (1482). 
588 Ebû Dâvûd, Salât: 361, (1524). 
589 Tirmizî, Deavât: 69, (3478); Nesâî, Đstiâze: 2, (8, 255). 
590 Bakara, 2/201. Buhârî, Deavât:55;Müslim, Zikr ve dua:26.  
591 Tirmizî, Deavât:111, (3563) 
592 Buhârî, Cihâd: 27; Müslim, Zikir: 17; Tirmizî, Deavât: 71,(3485). 
593 Buhârî, Deavât:60;Müslim, Zikr ve dua: 70. 
594 Müslim, zikir: 27; Tirmizî. Deavât:74,(3489). 



111 
 

bana yardım et. Ey Rabb’im, beni, Sen’i çok zikreden, Sana çok şükreden, Sen’den 

çok korkan, Sana çok itaat eden, Sana karşı huşu ve tevazuda bulunan, Sana çok çok 

dönüp yalvaran kul eyle. Ey Rabb’im, tevbemi kabul et. Günahımı yıkayıp temizle. 

Duamı kabul et. Hüccetimi sabit kıl. Lisanıma doğruluk, kalbime hidayet ver. 

Kalbimin kirini gider."595  

"Ey Allah'ım! Bana öğrettiğin şeylerden beni faydalandır. Faydalı olacak 

şeyleri bana öğret ve ilmimi arttır. Her hal üzerine hamd Allah'a mahsustur. 

Cehennemliklerin hal ve sıfatlarından Allah'a sığınırım."596 

"Ey kalpleri evirip çeviren Allah'ım! Kalbimi, dininin üzerinde sabit kıl."597  

Rasûlullah (s.a.v.) buyurdular ki: "Kişinin yaptığı dualar içinde en hayırlısı 

şudur: 'Ey Allah'ım, Sen’den dünya ve âhirette âfiyet istiyorum." 598 

Resulullah’ın hayatının her safhasında dua vardır. Hayatı Allah’tan 

koparmayan her insanın önünde peygamberin dua hayatı bir yol gösterici kılavuz 

olarak durmaktadır. Đşte, Kur’an’ı bize yaşantısıyla tefsir eden Resulullah’ın (s.a.v.) 

hayatından yola çıkarak bir müminin ömür boyu günlük hayatında yapması gereken 

duaları şu şekilde sıralayabiliriz: 

 Sabah Kalkınca,“Allah’ım! Ben, şunu ikrar ederek sabahladım: Seni, 

arşının hamelelerini, meleklerini ve bütün mahlûkatı şahit tutuyorum ki, Sen 

kendisinden başka ilâh olmayan Allah’sın ve Muhammed Senin kulun ve 

resulündür.”599 Veya  

“Ey semâvât ve yeri yaratan, gayb ve şahâdet âlemini bilen, celâl ve ikram 

sahibi Allah’ım! Sana şu dünya hayatında bağlılığımı ilân ediyor ve Sen’i buna şahit 

tutuyorum, Sen şahit olarak yetersin.”600buyururdu. 

Elbise Giyerken, "O Allah'a hamdolsun ki, benden herhangi bir havl ve 

kuvvet olmaksızın bu elbiseyi bana giydirdi ve (bunu) bana rızık olarak verdi."601 

Yemek yerken de Resulullah, "Bizi nimetleriyle yediren, içiren ve bizi 

Müslüman kılan Allah'a hamd olsun."602derdi. 

                                                 
595 Tirmizî, Deavât:103, (3551);Ebû Dâvûd, Salât: 27; Đbn Mâce, Dua: 17. 
596 Tirmizî. Deavât:129, (3599) 
597 Tirmizî. Deavât:90,  3522. 
598 Canan, a.g.e., 17, 504 
599 Ebû Dâvûd, Edep, 101; Tirmizî, Deavât, 79. 
600 Müsned, I, 412. 
601 Ebu Davud, Libas, 11. Tirmizî, Deavât,56. 
602 Ebû Davud, At'ime:15. 



112 
 

Eve girerken,“Allah’ım! Her giriş ve çıkışımda senden hayır diliyorum. 

Allah'ın adıyla evimize girer, Allah'ın adıyla çıkarız ve sadece Rabbimize dayanıp 

güveniriz. Sonra da ev halkına selam versin"603 Evden çıkarken de,"Allah'ın adını 

anarak (evimden çıkıyorum) ben, Allah'a dayanıp tevekkül ettim. (Her türlü bela, 

musibet ve olumsuzluklardan uzaklaşmak; hayır ve güzelliklere nail olmak ancak 

Yüce ve azamet sahibi) Allah’ın havl ve kuvvetiyledir. "604 derdi. 

Helâya Girerken,“Allah’ım! Her türlü pislikten ve pis olan şeylerden (bütün 

şeytanların şerrinden) sana sığınırım."605 Helâdan çıkarken, “Benden eziyeti gideren 
ve afiyet ihsan eden Allah’a hamdolsun.”606 derdi. 

Yola Çıkarken,“Bu (vasıtayı) bizim hizmetimize veren Allah’ın şanı yücedir, 

yoksa biz buna takat getiremez, güç yetiremezdik. Biz elbette Rabbimize 

dönmekteyiz.” 607 ayetlerini okur ve binitine binerken şöyle derdi: “Allah’ım 

yolculuk boyunca arkadaşımız sensin. Çoluk çocuğumuzu da sana emanet ederiz. 

Allah’ım bizi nasihatlerinle birlikte kıl. Bizi emniyet içersinde memleketimize 

geri çevir. Allah’ım bize mesafeleri kısalt, yolculuğumuzu kolay kıl. Allah’ım 

yolculuğun sıkıntılarından sana sığınırım ve dönüşün zorluklarından ve 

kötülüklerinden de sana sığınırım.”608  

Akşam Olduğunda, “Allah’ım! Sen’den başka ilah olmadığına, birliğine ve 

şerikin olmadığına ve Muhammed’in Sen’in kulun ve Rasulün olduğuna, Sen’i, 

hamele-i arşını, meleklerini ve bütün mahlukâtını şahit tutarak akşamladım.”609 

Uykudan Önce, "Allahım kendimi sana teslim ediyorum Yüzümü Sana 

çeviriyor ve işlerimi Sana havale ediyorum. Hem korkarak hem de ümit ederek 

sırtımı Sana dayıyorum. Senden ancak yine Sana sığınılır, başka sığınak yoktur. 

Allah’ım! Đndirdiğin kitaba ve gönderdiğin �ebî’ye îmân ettim.”610 

Gece ve seher vakti, "AIIahım! Sana teslim oldum, sana inandım, sana 

tevekkül ettim. Sana yöneldim. Hasmına karşı senin (bürhanın) iIe dâva açtım. 

Hakkımı aramada senin hakemliğine başvurdum. Önden gönderdiğim ve arkada 

bıraktığım hatalarımı affet. Gizli işlediğim, aleni yaptığım, benim bilmediğim, senin 

                                                 
603 Ebû Dâvûd, Edeb, 112. 
604 Tirmizî, Deavât, 34. 
605 Đbn Mâce, Taharet, 9. 
606 Đbn Mâce, Taharet, 10. 
607 Zuhruf, 43/13–14. 
608 Tirmizî, Deavât, 42(3438); Nesâî, Đstiaze 27. 
609 Ebû Davud, Edep, 101. 
610 Buhârî,  Deavât, 6–7; Tirmizî, Deavât, 16. 



113 
 

benden daha iyi bildiğin hatalarımı da affet! Đlerleten sen, gerileten de sensin. 

Senden başka ilah yoktur".611derdi. 

Ezanı Dinleyince,“Ey şu eksiksiz / hak çağrının ve dosdoğru kılınan namazın 

rabbi olan Allahım! Muhammed’e vesile ve fazilet ver. Ve onu vaat ettiğin o çok 

övülen makama ulaştır.”612buyururdu. 

 Abdest Alırken  “Allahım! Günahlarımı bağışla evimi geniş kıl ve rızkımı 

mübarek eyle.”613 Abdest aldıktan sonra da,“Allah’ım! Seni hamdınla tesbih ederim. 

Şahadet erdim ki senden başka ilah yoktur. Senden istiğfar ister sana tevbe ederim.  
614  veya “Allah’ım! Beni çok tevbe edenlerden ve çok temizlenenlerden kıl.”615diye 

dua ederdi. 

Mescitlere Girerken,“Her mescitte yüzlerinizi o’na doğrultun ve dini yalnızca 

kendisine has kılarak ona dua edin”616 ayetini okur ve “Rabbim günahımı affet, 

rahmet kapılarını bana aç” mescitten çıkarken de Rabbim günahımı affet, lütuf 

kapılarını benim için aç.”617derdi. 

Namazda, Hz. Ebu Bekir’in Resulullah (s.a.v.) ’a gelerek bana namazda 

okuyacağım bir dua öğret. Demesi üzerine Resulullah (s.a.v.)  ona şu duayı 

okumasını tavsiye etmiştir: 

“ Deki: Allah’ım ben nefsime çok zulmettim. Günahları ancak sen affedersin. 

Öyle ise beni şanına yakışır bir mağfiretle bağışla, bana merhamet et. Sen affedici 

ve merhamet edicisin.”618  

Resulullah (s.a.v.)  namaza başlarken iftitah tekbirinden sonra şu duaları 

okuduğu riveyet edilmiştir:              

“Allah’ım, seni her çeşit noksan sıfatlardan takdis ederim, hamdım sanadır. 

Senin ismin mübarek, azametin yücedir, senden başka ilah yoktur.”619 

“�amazım, ibadetim, hayatım ve ölümüm alemlerin rabbi şeriksiz (ortaksız)  

olan Allah içindir. Ben bununla emrolundum. Ben O’na teslim olanların ilkiyim. Ey 

Allahım, beni amellerin ve ahlakın en iyisine sevket. Bunların en iyisine senden 

                                                 
611 Buhâri, Teheccüt:1, Daavât: 10, Tevhid: 8, 24, 35; Müslim, Salâtu'l-Müsâfirin: 199, (769); 
Tirmizî, Daavât 29, (3414); Ebü Dâvud, Salât 121, (771); Nesâî, Kıyâmu'l-Leyl 9, (3, 209, 210). 
612 Buhari, Ezan,12. 
613 Nevevî, a.g.e., s. 334; Seyyid Sabık, Fıkhu’s Sünne, Pınar Yay.,Đstanbul, 1993, I, 54-55.  
614 Nevevî, a.g.e.,s. 64. 
615 Tirmizî, Taharet, 55. 
616 A’raf, 7/29. 
617 Tirmizî, Salât, 234.(314). 
618 Buhârî, Sıfat us Salât, 149, Deavât, 17, Tevhid,9;Müslim, Zikr, 48; Tirmizî, Deavât, 98. 
619 Tirmizî, Salât, 179(243); Ebu Dâvûd,  Salât,122(776); Đbn’i Mâce, Đkamet’is’salât, 1,(804). 



114 
 

başka sevkeden yoktur. Beni kötü amellerden ve kötü ahlaktan koru, bunların 

kötülüğünden ancak sen korursun.”620  

“Allah büyüktür. Yüzümü hanif ve Müslüman olarak gökleri ve yeri yaratan 

Allah’a yönelltim. Ben müşriklerden değilim. Allah’ım melik sensin senden başka 

Đlah yoktur. Seni hamdınla her türlü noksanlıklardan tenzih ederiz.”621 

  Resulullah (s.a.v.)  rivayetlerden anlaşıldığına göre Fatiha ile zammı sure 

arasında şu duayı okumuşlardır: 

 “Ey Allahım, benimle hatalarımın arasını doğu ile batının arası gibi uzak kıl. 

Allahım, beni hatalarımdan öyle temizle ki, kirden paklanan beyaz elbise gibi 

olayım. Allahım, beni hatalarımdan su dolu ve kar ile yıka.”622 

 Resulullah (s.a.v.)  rüku ve secde ile ilgili:  

“Haberiniz oldun ben rüku ve secdede Kur’an okumaktan men edildim. 

Öyleyse rükuda Allah’ı tazim edin, secdede ise dua etmeye gayret edin. Zira secdede 

iken yaptığınız dua icabet edilmeye layıktır.”623 buyurmuştur. 

 Resulullah (s.a.v.) sizden biri rüku edince üç kere: “Büyük Rabbim (her çeşit 

kusurdan) münezzehtir.” Secde edince de üç kere:“Ulu Rabb’im (her türlü 

kusurdan) münezzehtir” 624der, secde de şu duaları okumuşlardır: 

“Allahım seni takdis ve tenzih ederim. Rabbimiz takdisimiz hamdınladır. Ey 

Allahım beni mağfiret et.”625“ Münezzehsin, mukaddessin, meleklerin ve Ruh’un 

Rabb’isin” 626 “Allahım! Büyük-küçük, önceki- sonraki, açık-gizli bütün günahlarımı 

mağfiret buyur.”627“Gazabından hoşnutluğuna, cezalandırmandan bağışlanmana 

sığınırım, seni, nasıl öveceğimi bilemem sen kendini övdüğün gibisin.” 628 

 Resulullah (s.a.v.) rukudan kalkınca: “Rabbimiz hamd -çok temiz ve mübarek 

kılınan hamd- sanadır.”629 Đki secde arasında da: “Allahım! Bana mağfiret et, 

merhamet et, bana ihsanda bulun bana hidayet ver, bana rızık ver”630 derdi. 

                                                 
620 Nesâî, Đftitah, 16,(2,129). 
621 Nesâî, Đftitah,17,( 2,131). 
622 Buhârî,  Ezan, 89(711) ; Müslim, Mesacid, 147,( 598); Ebu Dâvûd, Salât, 123,(781); Nesâî, Đftitah, 
15,( 2,128,129). 
623 Müslim, Salât, 207,(479); Ebu Dâvûd, Salât, 152,(876);Nesâî, iftitah, 98,(2,189). 
624 Ebu Dâvûd, Salât,154,(886);Tirmizî, salât,194,(164). 
625 Buhârî, Ezan, 123,139, Meğazi,50; Müslim, Salât, 217(484); Ebu Dâvûd; Salât, 152, (887); Nesâî, 
Đftitah, 153,( 2,219). 
626 Canan, a.g.e., 1776.  
627 Müslim, Salât, 216, (483) Ebu Dâvûd, Salât, 152,(878). 
628 Tirmizî, Deavât,76.( 3493).;Müslim, Salât, 27. 
629 Buhârî, Ezan, 799.  
630 Tirmizî, Salât, 211,(284);Ebu Dâvûd, Salât, 145,(850);Đbn Mâce, Salât, 23, (898). 



115 
 

 Teşehhüdde de şu duaları yapardı:  

 “ Her türlü tazim ve saygı, tüm ibadetler ve namazlar, tüm övücü güzel 

sözler Allah’a mahsusutur. Allah’ın selamı rahmeti ve bereketi senin üzerine olsun 

ey Peygamber . Selam bizim ve Allah’ın salih kullarının üzerine olsun. Ben şahadet 

ederim ki Allah’tan başka ilah yoktur ve yine şahadet ederim ki Muhammed Allah’ın 

kulu ve Resul’udur.”631Allah’ım Muhammed’e ve aline rahmet et Đbarahim ve aline 

rahmet ettiğin gibi, Allah’ım Muhammed ve aline bereket ver Đbrahim ve aline 

bereket verdiğin gibi.”632derdi. Selam verdikten sonra da  “Allahım! Sen selamsın. 

Selamet de sendendir. Ey celal ve ikram sahibi sen münezzehsin sen yücesin”633 

“Bir olan Allah’tan başka Đlah yoktur ve onun ortağı da yoktur. Mülk O’nundur, 

hamd de O’nadır.O her şeye kadirdir. Güç ve kuvvet yalnızca Allah’ındır. O’ndan 

başkasına ibadet etmeyiz. O nimet, fazilet ve güzel övgü sahibidir. Allah’tan başka 

Đlah yoktur. Halis olarak din O’na aittir. kafirler istemese de.”634diye dua ederdi. 

 Namaz; fiili bir dua ve niyaz, eyleme dönüşmüş bir tevhid ve Allah’ın 

huzurunda huşû ve hudû dolu bir boyun eğiştir. Namaz kulun rabbiyle ahdini 

tazelemesidir. Fatiha başlı başına bir duadır. Her bir rükünle beraber mutlaka bir 

zikir veya bir dua vardır. Namaz baştan sona tesbih, tekbir, tevhid, hamd ve 

övgüdür.  Secde namazın zirvesi ve kulun rabbine en yakın olduğu andır. Kul boyun 

eğdikçe yücelir adeta mi’raca çıkar. Secde duaların aracısız olarak Allah’a 

arzedildiği “sidretu’l munteha”dır. Teşehhüd Allahla sohbet ve selamlaşmadır. 

Namaz bu şuurla kılınmalı ve bu ruh haliyle Allah’a yalvarılmalıdır. 

Đftar Ederken, "Ey Allahım! Sadece senin için oruç tuttum ve senin rızkınla 

orucumu açtım."635diye dua ederdi. 

Kadir Gecesinde, Hz. Aişe validemiz Hz. Resulullah’a (s.a.v.)  Kadir 

gecesinde nasıl dua edmesi gerektiğini söylediğinde Resulullah (s.a.v.)  cevaben: 

“Allahım! Sen affedicisin, cömertsin, affetmeyi seversin beni de affet”636 diye 

dua etmesini tavsiye etmiştir. 

 

 

                                                 
631 Nevevî, a.g.e., s. 92. 
632 Sabık, a.g.e.,I.179.  
633 Müslim, Mesacid, 135,(591);Tirmizî, Salât, 224,( 300);Ebu Dâvûd, Salât,360,( 1413); Nesâî, Sehv, 
80,( 3,68). 
634 Sabık, a.g.e.,I, 185. 
635 Ebu Dâvûd, Siyam, 22 (2358).  
636 Tirmizî, Deavât, 84. 



116 
 

2.15. SALĐHLERĐN DUASI 

 

Kur’an-ı Kerimde Peygamberlerin dualarının yanısıra salih kulların 

dualarından  da bahesedilir. Allah’ın salih kullarından; meleklerin, Hz. Meryem’in  

Hz.Đsa’nın havarilerinin, mağara ashabının, imranın eşinin ve  firavunun eşinin 

dualarına yer verilmiştir. 

 

2.15.1. MELEKLERĐN DUASI 

 

Melekler yüce Allah’ı sübhan ismi ile tesbih eder, Allah’a hamd edip 

müminler için de istiğfar dilerler. 

 “Onlar: “Sen kudret ve egemenlikte kusursuz ve eksiksizsin! Sen’in bize 

bildirdiğin dışında bir bilgimiz yoktur. Doğrusu yalnız Sen’sin her şeyi bilen, gerçek 

hikmet sahibi!” diye cevap verdiler.”637 

 “En üstteki gökler (O'nun korkusundan) neredeyse parçalanır; melekler 

Rablerinin sonsuz ihtişamını hamd ile yüceltir ve yeryüzündekiler için bağışlanma 

dilerler. Şüphesiz Allah, çok bağışlayıcıdır, rahmet kaynağıdır.”638 

Arş melekleri Allah’ın kudret tahtını taşırlar ve bir yandan da O’nu hamd ile 

tesbih edip yüceltirler ve müminler için bağışlanma dilerler. 639 

 

2.15.2.HZ. ĐSA’NIN HAVARĐLERĐNĐN DUASI 

 

Havâriyyûn (tekili: havârî) Kur’an'da Hz. Đsa'nın bağlıları için kullanılan bir 

ünvandır. Bu terime (“beyazlık” anlamına gelen havar'dan türetilmiştir) birçok 

müfessir tarafından, “yıkayarak elbisesini beyazlatan kişi”den (çünkü rivayete göre, 

Hz. Đsa'nın müritlerinden bazısının işi buydu) “beyaz elbiseler giyen kişi”ye veya 

“kalbi beyaz (yani, temiz) olan kişi”ye640kadar değişen birçok anlam verilmiştir. 

Ancak kuvvetle muhtemeldir ki havârî terimi, Hz. Đsa zamanında ve belki o'nun da 

                                                 
637 Bakara, 2/32. 
638 Şura, 42/5. 
639 Bkz. Mü’min, 40/7–9. 
640 Razî, a.g.e.,VIII.69-70; Muhammed  Reşit Rıza, Tefsiru’l Kur’âni’l Hakim, Daru’l -Menar,         
       Kahire, 1947, III, 314. 



117 
 

mensubu bulunduğu Filistin'de yaşayan dinî bir Yahudi grubu olan Essene 

Kardeşliği'ne mensubiyeti göstermek için kullanılmıştır. Ve son zamanlarda 

keşfedilen Ölü Deniz Kitabeleri'nin sağladığı deliller de bu görüşü desteklemektedir. 

Essenîler, ahlakî safiyet sahibi olma ve fedakârca davranma gereğini vurgulamaları 

ile temayüz etmişlerdi ve inançlarının zahirî bir işareti olarak daima beyaz elbiseler 

giyerlerdi. Bu, onlara neden bu adın verildiğini tatmin edici şekilde açıklamaktadır. 

Hz. Peygamber (s.a.v.) 'in, bir defasında, “Her Peygamberin havârîleri vardır” 

(Buhârî ve Müslim) demiş olduğu gerçeği, yukarıdaki görüş ile çelişmez. Çünkü o, 

bu terimi mecazî anlamda, Hz. Đsa'nın “Allah yolundaki yardımcıları”nı kastederek 

kullanmıştır.641 

 “Đsa, onların hakikati reddettiklerinin farkına varınca sordu: “Kim Allah 

yolunda benim yardımcılarım olacak?” Beyazlara bürünmüş olanlar cevap verdi: 

“Biz, [Allah yolunda] senin yardımcıların olacağız! Biz Allah'a inanırız: Sen de 

şahit ol, biz O'na teslim olmuşuz!  Ey Rabb’imiz! Bize yücelerden indirdiğine 

inanıyor ve bu Elçi'ye tâbi oluyoruz; o halde bizi [hakikate] şahitlik yapanlarla bir 

tut!”642 

 

2.15.3.ASHAB-I  KEHF’ĐN DUASI 

 

Mağara ashabı olarak bilinen “ashab-ı kehf”, bir grup gencin inançlarından 

dolayı zamanın zalim Roma yöneticileriden kaçıp bir mağaraya sığınmaları 

hikâyesidir. Kur’an kehf kıssasını ele alırken olayın ne zaman ve nerede olduğu, 

mağaraya sığınanların kaç kiş oldukları ve isimlerinin ne olduğu hakkında bir bilgi 

vermez. Sayıları ve mağarada ne kadar kaldıkları konusunda yapılan tartışmalar için 

de “karanlığa taş atmak” şeklinde bir ifade kullanır. Bundan maksat olaydan 

çıkarılacak derstir yoksa tarihi bir hikâyeyi anlatmak değildir.643 Kur’an, bu 

gençlerin zalim Roma yöneticileri karşısında inançlarını haykırdıkları şu şekilde 

anlatır:   

 “Onların kalplerini metin kıldık. O yiğitler (o yerin hükümdarı karşısında) 

ayağa kalkarak dediler ki: "Bizim Rabb’imiz, göklerin ve yerin Rabb’idir. Biz, 

O'ndan başkasına tanrı demeyiz. Yoksa saçma sapan konuşmuş oluruz.”644 

                                                 
641 Esed, a.g.e., Al-i Đmran 52-53. Ayet ilgili not. 
642 Al-i Đmran, 3/52–53. 
643 Kutub, a.g.e., VII,  94,101. 
644 Kehf, 18/14. 



118 
 

Öyle anlaşılıyor ki inançlarından dolayı büyük bir baskı ile karşılaşan bu 

yiğitlerin hicret etmekten başka bir çareleri kalmıyor. Bunun için bir mağaraya 

sığınmış ve Rabb’lerine şu şekilde yalvarmışlardır: 

"O gençler, mağaraya sığındıkları zaman, demişlerdi ki: "Rabb’imiz, 

katından bize Bir rahmet ver. ve işimizden bize doğruyu kolaylaştır (bizi başarılı 

kıl)."645 

Kıssanın Hz. Resulullah (s.a.v.) ’ın Mekke’den Medine’ye hicret edeceği 

zamana yakın bir dönemde nazil olması ve hicret esnasında  Resulullah (s.a.v.) ’ın 

Hz. Ebu Bekir ile sevr mağarasına sığınmaları çok manidardır. Bundan çıkarılacak 

olan ders imanın en büyük imkan olduğu ve insanın inancını yaşayabileceği bir 

mağaralık kadar yeri bile varsa korkmaması gerektiğidir.646  

 

2.15.4.FĐRAVUN’UN KARISININ DUASI 

 

Allah iman eden kadınlar için iki örnek verir; bunlardan biri de firavunun 

karısıdır. Asiye ismiyle bilinen bu yiğit kadının duası Firavunun sarayında firavunun 

zülmüne  rağmen iman eden bir şahsiyetin duası olarak Kur’an şu şekilde 

ölümsüzleştirmiştir: 

"Allah, iman edenlere de Firavun'un karısını örnek verdi. Hani demişti ki: 

"Rabb’im bana kendi katında, cennette bir ev yap; beni Firavun'dan ve onun 

yaptıklarından kurtar ve beni o zalimler topluluğundan da kurtar." 647 

O sarayda bir First Lady olarak lüks ve dünyevi hayatın zevkleri içinde 

yaşamak dururken, iman edip tüm bunları elinin tersiyle itmiş ve rabbinden 

kendisine cennete bir ev verilmesini ve zalim firavunun zülmünden kurtulmayı 

istemiştir.  

 

2.15.5.ĐMRANIN KARISININ DUASI 

  

Kur’an Allah’ın iki kişiyi ve iki aileyi alemler içinden seçip üstün kıldığını 

bildirir. Bunlardan iki kişi Hz. Adem (a.s.)  ve Hz. Nuh (a.s.) dur. Bu iki aile de 

                                                 
645 Kehf, 18/10. 
646 Tevbe, 9/ 40. 
647 Tahrim, 66/11. 



119 
 

Đbrahim (a.s.) ve Đmran aileleridir. Bu seçkin aileler Allah’a teslimiyet ve 

adanmışlıkla ün salmışlardır. Đşte imranın karısı da insanlığa adayış için fedakarlığın 

nasıl bir şey olduğunu ispatlamaya çalışan bir yiğit kadın örneğidir. Rabbi için 

adayacak hiçbir şeyi olmayan bu kadın karnındaki çocuğu Allah için adayarak 

adağın ve adanmanın  zirvesini göstermiştir.  

Bir vakit Đmran’ın kadını, “Ey Rabb’im! Rahmimdeki (çocuğumu) Sen’in 

hizmetine adayacağıma söz veriyorum. Benden bunu kabul et: Doğrusu, yalnız Sen, 

her şeyi duyan, her şeyi bilensin!” diye (Rabb’ine) seslenmişti. Fakat çocuğu 

doğurunca, “Ey Rabb’im!” dedi, “Bak, bir kız çocuk doğurdum.” Hâlbuki Allah, 

neyi doğuracağını ve (onun istediği) erkek çocuğun hiçbir zaman bu kız gibi 

olamayacağını bilmekteydi “ve ona Meryem ismini verdim. Lânetlenmiş Şeytana 

karşı onu ve soyunu korumanı diliyorum.”648 

Kendinden bir parçayı ciğerparesini Allah yoluna adayan bu kadının yapmış 

olduğu bu dua, duada gösterilmesi gereken edebin en güzel örneğidir. Karnındaki 

çocuğun kız olduğunu bilmeden adayan ve doğduğunda kız olduğunu görünce sanki 

bir kusur işlemiş gibi bir mahcubiyetle hareket eden bir durumla karşı karşıyayız. 

Buna rağmen verdiği sözden geri dönmüyor ve kendisinden kabul edilmesi için 

rabbine yalvarıyor. Çocuğumu verdim daha ne yapacağım şeklinde çaka satarak 

Allah’ı minnet altında bırakmıyor. Hem adıyor hem de kabul edilmesi için boyun 

eğip yalvarıyor. Bu, duanın hangi edep ve terbiyeyle yapılması gerektiği konusunda 

çok mükemmel bir örnektir. 

 

2.15.6. MERYEM’ĐN DUASI 

  

Meryem, Kur’an’ın Firavunun eşiyle beraber inanan kadınlar için secip üstün 

kıldığı iki örnek kadından biridir.649Meryem, imranın kadının daha karnında iken 

Allah için mabede adamış olduğu adaktır. Annesi onun için dua ederken onu ve 

neslini kovulmuş şeytandan Allah’a sığındırmış650ve tertemiz bir şekilde bir iffet 

örneği olarak yetiştirmiştir. Mabede gittikten sonrada bu iffet örneğinin yetişmesi 

için onun bakımını üstlenen Allah’ın insanlığa rahmet için gönderdiği 

                                                 
648 Al-i Đmran, 3/35–36. 
649 Tahrim, 66/ 12. 
650 Al-i Đmran, 3/ 36.  



120 
 

Peygamberlerden biri olan Hz. Zekeriyya (a.s.) olmuştur.651 Bir gün Cebrail (a.s.) 

kendisine görününce o Allah’a sığındığını şu ifadelerle dile getirmişti:  

"(Meryem) dedi ki: “Gerçekten ben, senden, Rahman’a sığınırım! Eğer 

sakınan bir kimse isen.”"652  

Onun iffeti ve temizliği inanan kadınlar için bir numune-i imtisal olmuştur.  

 

2.15.7. TALUT’UN ASKERLERĐNĐN DUASI  

 

Kur’an’da Hz. Dâvûd (a.s.) zamanında Tâlûd’un komutasında kendilerinden 

kat kat üstün olan zalim Câlûd’a ve ordusuna karşı savaşan bir topluluğun kıssası 

anlatılmaktadır. Bedir savaşı için de bir moral kaynağı olarak anlatılan bu kıssada 

Tâlûd ve askerleri Allah’a şu şekilde yalvarıyorlar: 

“Onlar Câlût ve kuvvetleriyle karşı karşıya geldiklerinde, “Ey Rabb’imiz! 

Bize zorluklara tahammül gücü bağışla, adımlarımızı sağlam kıl ve hakikati inkâr 

eden bu topluma karşı bize yardım et!” diye dua ettiler.”653 

Đnanan insanın dayanağı Allah’tır. Tarih Allah’a dayanan nice az 

toplulukların kendilerinden kat kat üstün topluluklara galebe çaldığının örnekleriyle 

doludur. Sayısal üstünlük bazen hiçbir şey ifade etmeyebilir. Allah’a dayananlar her 

zaman kazanan taraf olmuşlardır.  

 

2.15.8. FĐRAVUN’A KARŞI ÇIKAN SĐHĐRBAZLARIN DUASI 

  

Hz. Musa (a.s.) ile Firavun arasındaki mücedele sırasında Firavun Hz. 

Musa’nın (a.s.) göstermiş olduğu mücizeleri sihir olarak kabul edip onu düelloya 

çağırmıştı. Ülkesindeki ünlü sihirbazları çağırarak Hz.Musa’nın (a.s.) davetini bu 

şekilde karalayıp etkisiz hale getirmeye çalışmıştı. Oysa büyük sahnede Hz. 

Musa’nın (a.s.) göstermiş olduğu mucizeleri gören sihirbazlar bunun sihir 

olmadığını anlamış ve hemen secdeye kapanıp iman etmişlerdir. Onların kıssası ve 

Firavunun onlara yapmış olduğu tehdid karşısında ortaya koydukları tavır ve Allah’a 

yaptıkları duayı Kur’an’dan öğreniyoruz: 

                                                 
651 Al-i Đmran, 3/ 37. 
652 Meryem, 19/18. 
653 Bakara, 2/249–250. 



121 
 

 “Sihirbazlar ise secdeye kapandılar. "Âlemlerin Rabb’ine iman ettik" 

dediler. "Musa'nın ve Harun'un Rabb'ine " dediler. Firavun dedi ki: "Ben size izin 

vermeden ona iman mı ettiniz? Bu, hiç şüphesiz şehirde, halkını oradan çıkarmak 

için kurduğunuz bir tuzaktır. Ama yakında (başınıza gelecekleri) göreceksiniz! 

Mutlaka ellerinizi ve ayaklarınızı çaprazlama keseceğim, sonra da hepinizi 

asacağım!" Onlar da : ''Biz zaten Rabb’imize döneceğiz".dediler. Sen sadece 

Rabb’imizin ayetleri bize geldiğinde onlara inandığımız için bizden intikam 

alıyorsun. Ey Rabb’imiz! Bize bol bol sabır ver, Müslüman olarak canımızı al, 

dediler.”654   

  Sihirbazlar o güne kadar işlemiş oldukları günahların affedilmesi ve Allah’ın 

kendilerini bağışlaması için Allah’a sığınıp yalvarmışlardır.    

 

2.16. IZDIRARĐ DUA 

 

Duanın birçok çeşidi vardır. Đnsan dara düşünce sığınacak yüce bir sığınak 

arama ihtiyacı hisseder. Đşte böyle sıkıntılı anda yapılacak duaya en güzel örnek 

ızdırari duadır. Izdırar şiddetli sıkıntı, ihtiyaç, şiirde şairin nesirde nesircinin caiz 

olmayan dil kullanımına ihtiyaç duyması anlamında kullanılır. Çoğulu "zarâir"dir. 

Zaruret, ızdırar mastarından isimdir. Izdırar; muhtaç ve mecbur etmek demektir655 

Đnsanın, zorluklar içinde sıkıntı çektiği, nefsinin daraldığı, yeryüzünün 

kendisine dar geldiği ve musibetlerle karşı karşıya kaldığı anda kendisini bu zor 

durumdan kurtaracak bir sığınak araması ve kendisini bu sıkıntılardan kurtarması 

için yüce yaratıcısından yardım istemesi, yalvarıp yakarmasıdır. Đnsanı bu 

sıkıntısından kurtaracak tek varlık elbette onu bu sıkıntılarla imtihan eden Allah’tır: 

"Yoksa bunalmışa kendisine dua ettiği zaman icabet eden, fenalığı gideren, 

sizi yeryüzünün halifeleri kılan mı? Allah ile beraber bir tanrı (ediniyorsunuz) Öyle 

mi? Siz ne kıt düşünüyorsunuz?"656 

Allah’ın dışında, bunalmış kimsenin kendisine iltica edebileceği, sıkıntıda 

kalanın sıkıntısını giderebilecek olan kimdir. Đmam Ahmet’ten gelen bir rivayete 

göre Allah Resulüne kime dua edilmesi gerektiği sorulması üzerine Resulullah 

(s.a.v.)  : “Sana bir zarar dokunduğunda senden bu zararı savıp gideren ve sen çölde 

                                                 
654 A’raf, 7/120-126. 
655 Đbn Manzûr, a.g.e., “    أ  .md.,  IV, 483 ,”ضر
656 Nemi, 27/ 62. 



122 
 

kaybolup gittiğinde sana yolunu gösterecek olana ve sana bitki bitirene dua et” 

buyurdu.657 

Bunalmış olanın duasını kabul eden sadece Allah’tır. Ayette geçen "el-

muztarr; bunalmış olan için Đbn Abbas zaruret sahibi, çaresizlik içerisinde kalmış ve 

bunalmış kimse, Süddî, “Hiçbir güç ve takati olmayan kimse, Zünnun da: “Allah'ın 

dışındaki herkesten bütün ilişkileri koparmış olan kimsedir” diye açıklamışlardır.658 

Elmalılı Hamdi Yazır şöyle der: “Yoksa kendisine yalvardığı zaman 

bunalmışa karşılık verip başındaki sıkıntıyı gideren, yani uzaklaştıran, muztarr, 

hastalık veya diğer bir şiddet ve ihtiyaç ile sıkışan, bunalan çaresiz demektir. Burada 

kastedilen cinstir. Bu sebepten her sıkılanın duasını kabul etmek gerekmez. "O 

dilerse kaldırılmasını istediğiniz belayı kaldırır" 659 gibi dilemesiyle kayıtlıdır. 

Bununla birlikte çoğu zaman şiddetli ihtiyaç halinde duanın kabul olunacağına 

işaret, hatta vaad, yani söz verme de var, demektir. Çünkü sıkışma halinde ihlâs 

ortaya çıkar. Nice imansızların imana geldikleri görülür.660 

Allah Resulü, en büyük destekçileri olan amcası Ebu Talib ve eşi Hz. 

Hatice’yi kaybedince Mekke’de çok sıkıntı çekmeye başladı ve bunun üzerine bir 

çıkış yolu aradı. Kendi davetine icabet ederler diye azaldı kölesi Zeyd ile beraber 

Tâif’e gitti. Fakat Resulullah (s.a.v.) ’ın davetini kabul etmedikleri gibi onu 

taşladılar ve şehirlerinden kovdular. Kan revan içinde kendini şehrin dışını atan Hz. 

Muhammed o sıkıntı ve ızdırab içinde Rabb’ine şöyle yalvarmıştı: 

“Allah’ım kuvvetimin zaafını ve çaresizliğimi, halk nazarında hor 

görülmüşlüğümü ancak Sana arz ve şikâyet ederim. Ey merhametlilerin en 

merhametlisi! Herkesin hor görüp de dalına bindiği biçarelerin Rabb’i Sen’sin. Sen 

benim Rabb’imsin. Beni kime bırakıyorsun? Beni reddeden uzağa mı, yoksa işimi 

eline verdiğin düşmana mı? Senin gazabına uğramadıysam çektiğim mihnet ve 

belalara aldırış etmem. Fakat senin lütuf ve merhametin, bana bunları da 

gösteremeyecek kadar geniştir. Allah’ım! Gazabına uğramaktan, Sen’in 

hoşnutluğundan uzak kalmaktan, senin o karanlıkları aydınlatan, dünya ve ahiret 

işlerini nizama koyan zatının nuruna sığınırım. Allah’ım sen razı olana kadar affını 

diliyorum. Her kuvvet ve kudret Sen’inle kaimdir.” 661 

                                                 
657 Đbn Kesir, a.g.e., VI, 203. 
658 Kurtubî, a.g.e., XVI, 193.. 
659 En’am, 6/41. 
660 Yazır, a.g.e.,V, 508–509.   
661 Đbn Hişam, Sîre, II.61–62.; Đbn Kesir, el-Bidâye ve'n-�ihâye, III, 136.  
M. Âsım Köksal, Đslam Tarihi, Köksal Yayıncılık: II.133–140, Ebu’l Hasan Ali en Nedvî, Rahmet 
Peygamber (s.a.v.) i, Đz Yay. Đstanbul.2005. s. 119–120. 



123 
 

Yüce Allah kendisine dua etmesi halinde bunalmış olanın duasını kabul 

edeceğini taahhüt etmekte ve bu hususta kendi zatı hakkında böylece haber 

vermektedir. Çünkü zorunlu olarak O'na sığınmak, ihlâsın bir neticesidir. Kalbin 

O'ndan başka herkesten ilişkiyi koparmasının bir belirtisidir. Yüce Allah'ın nezdinde 

ise ihlâsın önemli bir yeri ve bir mükâfatı vardır. Bu ister mü'minin ortaya koyduğu 

bir tavır olsun, ister kâfirin, ister itaatkâr bunu yapsın, ister günahkâr yapsın 

farketmez. Nitekim yüce Allah şöyle buyurmaktadır:  

"... �ihayet siz gemilerde bulunduğunuz zaman, onlar da içindekileri güzel 

bir rüzgâr ile götürüp kendileri de bununla sevindikleri sırada o gemilere şiddetli 

bir fırtına gelip çatar. Her taraftan da şiddetli dalgalar onlara hücum etmeye baş-

layıp kendilerinin çepeçevre kuşatıldıklarını sandıkları bir sırada dinlerini yalnızca 

Allah'a halis kılanlar olarak O'na şöyle dua ederler: Andolsun ki, eğer bizi 

kurtarırsan, muhakkak şükredenlerden oluruz."662; 

Yüce Allah onların çaresizlikten bunaldıkları bir sırada ihlâs ile dua ettikleri 

vakit dualarını kabul etti. Bununla beraber onların tekrar şirk ve küfürlerine geri 

döneceklerini de biliyor. Yüce Allah başka birayette de şöyle buyuruyor: 

 “Gemiye bindikleri zaman, dini yalnız O'na has kılarak (ihlâsla) Allah'a 

yalvarırlar. Fakat onları salimen karaya çıkarınca, bir bakarsın ki, (Allah'a) ortak 

koşmaktadırlar."663 diye buyurmaktadır. Buna göre o çaresiz kalıp, bunalmış olanın 

duasını çaresizliği ve ihlâsı dolayısı ile kabul eder. 

Müslim'in, Sahih'inde de Peygamber (s.a.v.)' den  nakledildiğine göre o Muaz 

b. Cebel'e kendisini Yemen'e gönderdiğinde şöyle demiştir: "Bir de mazlumun 

bedduasından sakın. Çünkü onun duası ile Allah arasında hiçbir perde yoktur.'664 

Başka bir rivayette: "Mazlumun duasından çekinin. Çünkü o bulutlar 

üzerinde taşınır da şanı yüce ve mübarek olan Allah şöyle buyurur: Đzzetim ve 

celalim hakkı için bir süre sonra dahi olsa mutlaka sana yardım edeceğim.”665 

Ebu Hureyre'den rivayete göre Peygamber (s.a.v.): "Mazlumun duası kabul 

edilir. Đslerse günahkâr olsun", El-Âcurrî de Ebu Zerr yoluyla gelen hadiste 

Peygamber (s.a.v.)'in şöyle buyurduğunu kaydetmektedir: "Şüphesiz ben o duayı 

geri çevirmem, isterse bir kâfirin ağzından çıkmış olsun. "666 

                                                 
662 Yunus, 10/22. 
663 Ankebut, 29/65. 
664 Müslim, I.50; Buharı, II.364; Tirmizî, III, 21, IV.368; Ebû Dâvûd, II, 104; Đbn Mâce, I, 56. 
665  El-Heysemî, Nureddin Ali b. Ebi Bekr,  Mecmaü'z-Zevaîd ve Menbeu’l fevaid, Thk. Abdullah    

      Muhammed Derviş, Daru’l fikr, Beyrut, 1994. X, 152. 
666 El- Heysemî, a.g.e., X, 151. 



124 
 

O çaresizliği dolayısıyla, ihlâsının öneminden ötürü ve kereminin bir gereği 

olarak mazlumun duasını kabul eder, Böylelikle onun ihlâsına karşılık verir, isterse 

kâfir olsun. Aynı şekilde din bakımından günahkâr bir kimse dahi olsa böyledir.  

Arap müşrikleri, bela ve felaketleri sadece Allah'ın kaldırıp uzaklaştırdığını 

bizatihi biliyor ve anlıyorlardı. Bundan dolayı bir musibetle karşılaştıkları zaman 

yardım için yalnız Allah'a yalvardıklarını, Kur'an-Kerim onlara tekrar tekrar 

hatırlatır. Ama kötülük üzerlerinden kaldırılıp uzaklaştırıldığında, Allah'ın yanında 

daha başka tanrılara dua ve yakarmaya başladıklarını da ifade eder.667. Bu durum 

sadece Arap putperestler için değil, aynı zamanda diğer bütün putperestler hakkında 

da doğrudur. Hatta o kadar ki, dine karşı düzenli bir propaganda sürdüren dinsiz 

sosyalist Ruslar bile, Đkinci Dünya Savaşı'nda Alman kuvvetleri tarafından 

sarıldıkları zaman Tanrı'ya yalvarmak mecburiyetinde kaldılar.668 

Sıkıntı ve musibet zamanlarında darda kalan insan bu belayı ve sıkıntıyı 

bertaraf etmesi için Allah'ın dışında başka bir sığınak bulamaz. Bu hal, insanın 

sınırlarının daraldığı, boğazın sıkıldığı, güçlerin etkisiz duruma düştüğü, 

dayanakların devrildiği, insanın etrafına bakındığı halde kendisini yardımın 

vasıtalarından ve kurtuluşun nedenlerinden soyutlanmış halde gördüğü, ne 

kendisinin ne de yeryüzünde başka bir kuvvetin bir fayda sağlayamadığı, sıkıntı 

zamanı için hazırladığı her şeyinin eriyip gittiği veya kendisini yalnız bıraktığı, 

felaket anında yardımını umduğu herkesin kendisini tanımazlıktan geldiği veya 

sırtını döndüğü haldir. Bu zaman diliminde fıtrat uyanır, yardıma ve kurtarmaya 

gücü yeten biricik kuvvete sığınır. Bolluk ve rahat zamanlarında Allah'ı unutmuş da 

olsa, bu sırada O'na yönelir. Çünkü niyazda bulunduğunda dara düşene yardım eden 

o’dur. Yalnız O'dur. Başkası değil. Yakarışı kabul eden ve belayı başından savan, 

onu güvene ve huzura kavuşturan O'dur. Boğazını sıkan sıkıntıdan da kurtaran o’dur 

 

 

   

 

 

 

 

                                                 
667 Bkz. En'am, 6/29–41, Yunus,10/ 21–22, Nahl,16/ 46, Đsra,17/ 84. 
668 Mevdudî, a.g.e, IV, 132. 



125 
 

SONSÖZ  

 

Dua, Hz. Âdem’le başlamış ve tarih boyunca ilkel ve gelişmiş her toplumda 

mutlaka var olagelmiş bir realitedir. Đnsanın ihtiyaçlarını karşılama ve kötülüklerden 

korunma noktasında kendi yapabildiklerinin ötesinde daima ulaşamadığı taraflar 

kalmış, başının çaresine bakarken pek çok şeyi göremeyen ve en sonunda, güç ve 

hâkimiyeti her şeyi kuşatan birinden yardım isteme durumunda kalmıştır. Đnsan 

doğası gereği çeşitli vesilelerle bir üst varlığa dua etmiştir.   

Dua sadece insanın Allah karşısındaki acziyetini ifade etmez aynı zamanda 

diğer mahlûkat karşısındaki izzetini de ifade eder. Dua istemektir. Ne istediğini 

bilmeyen dua edemez. Đstemek şuur sahibi olmak yani insan olmaktır. Dua kişinin 

haddini bilmesidir. Haddini bilen yetersizliğinin ve acizliğinin farkına varır. Bunun 

farkına varan da kul olduğunun farkına varır. Allah da zaten insandan kul olduğunun 

farkına varmasını ister. Bu sebeple bazen Allah kulunu bu şuura erdirmek için çeşitli 

şekillerde imtihan eder. Çeşitli zorluklara ve sıkıntılara sokar ki bu vesileyle kişinin 

acziyetinin farkına varıp Rabb’ine yakarmasına vesile olsun. Kulluğunun bilincine 

sorumluluğunun farkına varsın. 

Kur’an’da geçen ve Hz. Peygamber (s.a.v.) ’den rivayet edilen dualardan 

anlıyoruz ki dua, hayatın bütün alanlarını içine alacak şekilde kapsamlıdır. Dua da 

ibadetin ta kendisi olduğuna göre ibadet de hayatın tümünü kapsar. Dolayısıyla 

ibadet de dinin tezahürü olduğuna göre din hayatın tüm alanlarını ilgilendiren bir 

yaşam tarzıdır.  

Doğru algılanıp uygulandığı zaman dua, muteber bir kulluğun ifadesi, yanlış 

algılanıp uygulandığında da şirke kadar varan bir aldanma ve sapmayı ifade eder.  

  Allah’ı doğru bilme ve ona olan inancın bir şartı ve tezahürü olan dua, hak 

bir din ve mutlu bir hayat düşünmek için ne kadar zorunlu ise, duanın kabul olması 

için de sahih dua anlayışına uygun olması o kadar zorunludur.  

Sahih dua anlayışı tevhid inancına aykırı ve sadece kuru kuruya söylenmiş 

birtakım ifadelerden ibaret olmayan, Kur’an’dan ve sahih sünnetten anlaşıldığı 

kadarıyla çaba, irade, eylem; ilahi dergâha iletilen zikir, ihlâs ve huşu ile dile 

getirilen bir arzuhaldir. Bu dualar, içi boş sözler, kişiyi tembelliğe ve miskinliğe, 

zillete ve meskenete sevk eden laf gevezeliği değildir.  Dua, hayatın anlamı ve 

kulluğun zirvesidir.   

 



126 
 

BĐBLĐYOGRAFYA 

 

BUHÂRÎ, Ebu Abdillah Muhammed b. Đsmail, el-Cami’u’s-Sahih, Beyt’ul-  

      Efkâr,Riya d, 1997. 

BURSEVĐ, Đsmail Hakkı, Ruhu’l-Beyan, Damla Yay. Đstanbul, 1995. 

CANAN, Đbrahim, Kutub-i Sitte Tercüme ve Şerhi,AkçağYay., Ankara,1991. 

CARREL, Alexis, Dua, Yağmur Yay., Đstanbul, 2001.   

CĐLACI, Osman, “dua mad.”, Đslam Ansiklopedisi, t.d.v., Đstanbul, 1994.  

ÇAĞRICI, Mustafa, “dua mad.”, Đslam ansiklopedisi, t.d.v., Đstanbul, 1994. 

ÇĐÇEK, Halil, Kur’an nasıl bir kitaptır, Beyan Yay., Đstanbul, 2007. 

DOĞAN, Mehmet, Büyük Türkçe Sözlük, Gerçek Hayat Yay., Đst., 2002.  

EBÛ DÂVUD, Süleyman b. el Eş’as, Süneni Ebu Davud, Daru’l Fikr,Beyrut, 1994. 

EBU'S-SUÛD, Đrşâdü'l-Akli's-Selîm, Kahire, ts. 

El CEVZĐYYE, Đbn Kayyım, Dua ve Yaşam, Gerçek Hayat Yay., Đstanbul, 2006.  

GAZALÎ, Đmam Muhammed Ebu Hamid, Đhya-i Ulumu’d Din, Kahire,ts. 

---------------Dua Ve Zikirler, terc. Ahmed Erol, Ataç Yay., Đst., 2006. 

El- HEYSEMÎ, Nureddin Ali b. Ebi Bekr,  Mecmaü'z-Zevaîd ve Menbeu’l fevaîd,   

                   Thk. Abdullah Muhammed Derviş, Daru’l fikr, Beyrut, 1994.          

El- ĐSFAHÂNÎ, Ebu Kasım Hüseyin b. Muhammed Râgıp, el-Müfredât fi Ğarîb’il- 

                  Kur’ân, Daru’l- Ma’rife, Beyrut, ts  

ESED, Muhammed, Kur’an Mesajı Meal- Tefsir, ( terc., Cahit Koytak, Ahmet 

                 Ertürk),  Đşaret Yay., Đstanbul, 2002. 

FAZLURRAHMAN,  Ana Konularıyla Kur’an , Ankara okulu Yay., Ankara, 1998 . 

HÖKELEKLĐ, Hayati,  Din Psikolojisi, T.D.V. yay. Ankara, 1998 

ĐBN CEVZĐ, Ebu’l Ferec Cemaluddin Abdurrahman, Zadu’l Mesir fi ilmi’t Tefsir,                     

            Beyrut, 1994. 

ĐBN HACER EL ASKALANÎ, Ahmed Bin Ali, Fethu’l Bari, Riyad, 2001. 

ĐBN HANBEL, Ahmet, Müsned, Çağrı Yay., Đstanbul, 1992. 

ĐBN KESĐR, Ebu’l Fidâ Đsmail b. Ömer, Tefsiru'l-Kur'âni'l-Azîm, Kahire, ts. 

…………… El Bıdaye Ve'n-�ihaye, Çağrı Yayınları, Đstanbul, 1992. 

ĐBN MANZÛR, Ebu Fazl Muhammed b. Mükrim,  Lisan’ul-Arab, Daru Đhya-i't-    

                    Türasi'l Arabî, Beyrut, 1992. 

ĐBN HĐŞAM, Ebu Muhammed Abdulmelik, es-Siretü’n �ebeviyye, Beyrut, 1993. 



127 
 

ĐBN MÂCE, Muhammed b. Yezid el Kazvini, es Sünen, Daru’l Kutub’ul Đlmiye,                                               

                       Beyrut, ts. 

ĐBN SA’D, Ebu Abdullah Muhammed,  et Tabakat’ul Kübra, Beyrut, 1985.  

ĐBN TEYMĐYYE, Dua ve Tevhid, Pınar Yay., Đstanbul, 2006. 

…………………. Kulluk, ihya Yay., Đstanbul, 1985. 

ĐKBAL, Muhammed, Đslam’da Dini Tefekkürün Yeniden Teşekkülü, (terc. Sofi  

                      Huri), Kırkambar  Yay., Đst., 2002. 

ĐMAM NEVEVÎ, Ebu Zekeriyya Muhyiddin Bin Şeref, Riyazü’s Salihin, T.T.K.  

              Basımevi, Ankara, 1993. 

…………… el Ezkar, (terc. Abdülvehhab Öztürk), Yeni Şafak Yay., Đst., 2005. 

ĐSLAMOĞLU, Mustafa, Âlemlerin Rabbi Allah, Denge Yay., Đstanbul, 2006. 

…………….Hayat Kitabı Kur’an Gerkçeli Meal-Tefsir, Düşün Yay., Đstanbul, 2008. 

ĐZUTSU, Toshihiko, Kur’an’da Allah ve Đnsan, (terc. Süleyman Ateş),  

                 Yeni Ufuklar Neşriyat, Đst., ts. 

KARABULUT, Ali Rıza, Ruhlar Âlemi, Mektebe Yay., Kayseri, ts.  

KÖKSAL, M. Asım, Đslam Tarihi, Köksal Yayıncılık, 

KURTUBÎ, Muhammed b. Ahmed el-Ensârî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur'an,  

                    Kahire, 1967. 

KUTUB, Seyyid, Fi Zılâl'il-Kur'ân, (terc. Heyet), Dünya Yay., Đstanbul, 1991. 

KUTSAL KĐTAP, Ohan Matbaacılık Ltd. Şti., istanbul, 2001. 

MEVDUDÎ, Ebu’l-A’lâ, Tefhimu’l Kur’an, (terc. Heyet), Đnsan Yay. 2. Baskı,  

        Đst. 1996. 

 MEVLANA, Şibli Numanî, Son Peygamber Hz. Muhammed (Siretu’n �ebi), 

                  (terc. Yusuf Karaca),  iz yayıncılık, Đstanbul, 2003. 

MUKÂTĐL B. SÜLEYMAN, Kur’an Terimleri Sözlüğü, (Terc. M.Beşir 

                         Eryarsoy), Đşaret Yayınları, Đstanbul, 2004. 

MÜSLĐM, Ebu Hüseyin b. Haccac el-Kuşeyri en-Nisaburi, el-Camiu’s-Sahih,  

                   Beytu’l Efkâr, Riyad, 1998. 

NÂSĐF, Mansur Ali, Tâc el-Camiu’l Usul fi Ehadisi’r-Resul,  

                  Darul Đhya Turasul Arab, Beyrut, 1993. 

NEDVÎ, Ebu l Hasan Ali, Rahmet Peygamber (s.a.v.) i, Đz Yay., Đstanbul, 2005. 

NESÂÎ, Ahmet b. Şuayb Ebu Abdurrahman, Sünen en �esaî, Darul Marife, 

                  Beyrut, 2001. 



128 
 

PARLADIR, Selahattin, Đslam’da Dua, t.d.v. Đslam Ansiklopedisi,  

                 t.d.v. Yay., Đstanbul, 1994. 

RAZÎ, Fahruddin, et-Tefsirü’l Kebir ( Mefatihü’l Gayb), Darul Fikr, 

                Beyrut, 1981. 

RIZA, Muhammed Reşit, Tefsiru’l Kur’âni’l Hakîm, Daru’l -Menar, Kahire, 1947.  

RUDANÎ, Muhammed b. Muhammed b. Süleyman, Cemu’l Fevaîd, Đz Yay., Đst., ts. 

SEYYĐD SABIK, Fıkhu’s Sünne, Pınar Yay.,Đstanbul, 1993. 

SĐHAVÎ, Muhammed, Dualarımız �için Kabul Olunmuyor, Polen Yay., 

                 Đstanbul, 2006.  

SOYSALDI, Mehmet, Kur’an-ı Kerim’e Göre Dua, Yeni Ufuklar  

                Neşriyat, Đstanbul, 1996. 

ŞENTÜRK, Habil, Din Psikolojisi, Esra Yay., Konya, 1997. 

ŞERĐATĐ, Âli, Dua, Yeni Zamanlar Yay., 6.baskı, Đstanbul, 2006. 

ŞĐMŞEK, Sait, Kuranın Ana Konuları, Beyan Yay., Đst., 2001.    

TABERÎ, Ebu Cafer Muhammed bin Cerir, Camiu’l Beyan fi Te’vili’l Kur’an, 

                Mısır, 1968. 

TĐRMĐZÎ, Muhammed b.Đsa Ebu Đsa, Sünen, Daru Đhya-ît-Turasi’l-Arabî, 

                Beyrut, 1994, 

VATANDAŞ, Celaleddin,  Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Hayatı ve Đslam Daveti,  

                Pınar Yay. Đstanbul, 2007. 

YAZIR, Elmalılı Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, Azim Dağıtım,   

               Đstanbul,  ts.  

YILDIZ, Abdullah, Dua Söylemden Eyleme, Pınar Yay., Đstanbul, 2006. 

…………, �amaz Bir Tevhid Eylemi, Pınar  Yay.,Đst., 2003. 

ZEMAHŞERÎ, Ebu’l Kasım Carullah Mahmud b. Ömer, el-Keşşâf an Hakâik    

                Ğavâmidî’t-Tenzil ve Uyûni’l-Akavil fi Vucûhi’t-Te’vil,Daru’l Kitab’ul-      

                Arabî, Beyrut, 2006. 

ZUHAYLĐ, Vehbe, et-Tefsirü’l-Münir, Risale Yay., Đstanbul, ts. 

ZÜLALOĞLU, Fevzi, Kur’an’da Dua, Ekin Yay., Đstanbul, 2005. 

 

 

 

 



129 
 

ÖZET 

 

KUR’ÂN’DA DUA 

 

Dua; insan-tanrı ve tabiat algılamasının tabii bir sonucu olarak tarih boyunca 

inanan- inanmayan her insanın yaşadığı bir fenomendir.  Dua, kuldan Allah’a doğru 

yapılan çağrı ve kulun kendi varlığının bilincinde olarak acizliğinin idrakine varıp 

yaratıcıya sığınmasıdır. Sadece zorda kaldığında, sıkıntıya uğradığında değil, tüm 

hayatı boyunca Rabbi ile münasebeti kesmemektir.  

Dua, ilahi davete icabettir. Dua, asrın psikolojik hastalıklarına ve manevi 

bunalımlara karşı en güçlü tedavi yöntemidir. Dua hayatın anlamı, insanın Allah 

katındaki değerinin bir ifadesi ve kulluğun özüdür.  

Đnsan her zaman ve her iş için dua etmelidir. Çünkü insanın hayatında 

Allah’ın müdahil olmadığı hiçbir an düşünülemez. Allah Resulü her vesile ile 

Allah’a dua etmiştir. Dua O’nun hayatının bir parçası haline gelmiştir.  

Allah’tan başkasına dua etmek şirktir. Bunun için aracısız ve doğrudan 

Allah’a dua etmek gerekmektedir. Duanın sahih olabilmesi için en önemli şart tevhid 

inancına aykırı olmamasıdır. Bu da ancak ihlâsla ve samimiyetle bilinçli ve şuurlu 

olarak doğrudan kalbin Allahla itibat sağlamasıyla mümkün olabilmektedir. 

Dua sadece Allah’tan bir isteme değildir. Kur’an’da duanın birçok çeşidine 

rastlamak mümkündür. Bunlar: Tevhid duası, hamd ve şükür duası, istiane duası, 

istiğase duası, tevekkül duası, kurtuluş duası, zafer duası, sabır duası, şifa duası ve 

ızdırari dua gibi dualardır.  

Her biri rahmet elçisi olan peygamberler dua ve yakarışı bir gelenek haline 

getirmişlerdir. Kur’an’da adı geçen her peygamberin kıssasında mutlaka bir duaya 

rastlamak mümkündür.  

Dua, doğru anlaşılıp uygulandığında tevhid ve ibadetin özü, insanın başarısı 

ve mutluluğunun kaynağı; yanlış algılanıp yaşandığında ise şirk gibi bir hastalığın ya 

da hayal kırıklığına kadar varan bedbahtlığın tohumu olabilmektedir.  

 

 

 


	GÝRÝÞ
	ARAÞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMÝ
	B. ARAÞTIRMANIN YÖNTEMÝ
	1.DÝÐER SEMAVÝ DÝNLERDE DUA
	1.1.YAHUDÝLÝK™TE DUA
	1.2.HIRÝSTÝYANLIK™TA DUA

	2. GAYRÝ SEMAVÝ DÝNLERDE DUA
	2.1.HÝNDUÝZM™DE DUA
	2.2. BUDÝZM™DE DUA
	2.3. MEKKE PUTPERESTLÝÐÝNDE DUA


	
	
	
	BÝRÝNCÝ   BÖLÜM:
	1. ÝSLAM™DA DUA (KUR™AN™DA DUA)
	KUR™AN™DA DUANIN ANLAMI
	1.1.1.DUANIN LÜGAT ANLAMI
	1.1.2.DUANIN ISTILAH ANLAMI
	1.1.3.DUA ÝLE ANLAM YAKINLIÐI OLAN KELÝMELER

	1.3.DUANIN ÖNEMÝ
	1.4.DUANIN AMACI VE HEDEFÝ
	1.5.DUANIN UNSURLARI
	1.6.DUA'DA TEVESSÜL
	1.7.DUA™NIN ADABI
	DUA™DA Ý™SAR VE BAÞKASINA DUA  ETMEK

	KUR™AN™DA DUA ÇEÞÝTLERÝ
	2.1. MAKBUL OLAN DUALAR
	2.1.1.  DUANIN MAKBUL OLMASI ÝÇÝN GEREKEN ÞARTLAR
	2.2. MAKBUL OLMAYAN DUALAR
	2.2.1.DÜNYADA YAPILDIÐI HALDE MAKBUL OLMAYAN DUALAR
	2.2.2.AHÝRETTE YAPILDIÐI ÝÇÝN MAKBUL OLMAYAN DUALAR
	2.2.3. ALLAH™TAN BAÞKASINA YAPILAN DUA

	2.3. ÝSTÝAZE VE ÝSTÝANE DUALARI
	2.4.TEVEKKÜL DUALARI
	2.5.HAMD VE ÞÜKÜR DUALARI
	HÝDAYET DUALARI
	BERAAT VE KURTULUÞ DUALARI
	ÝMAN VE ÞAHÝTLÝK DUALARI
	ÝSTÝÐFAR DUALARI
	2.10.SABIR VE ÞÝFA DUALARI
	AZAPTAN KORUNMA DUALARI
	2.12. TEZKÝYE DUALARI
	
	2.13. HELAK DUALARI (BEDDUALAR)
	2.14.  KUR™AN™DA PEYGAMBER   DUALARI
	2.14.1. HZ. ÂDEM (a.s.) VE EÞÝNÝN DUASI
	
	2.14.2. HZ. NUH™UN (a.s.) DUASI
	
	2.14.3.HZ. HUD ‚UN (a.s.)   DUASI
	2.14.4. HZ. LUT‚UN (a.s.) DUASI
	2.14.5. HZ. ÝBRAHÝM ‚ÝN (a.s.) VE HZ. ÝSMAÝL‚ÝN (a.s.) DUALARI
	
	2.14.6. HZ YA™KUB™UN  (a.s.) DUASI
	
	2.14.7. HZ. YUSUF‚UN (a.s.) DUASI
	2.14.8. HZ EYYUB™UN (a.s.)  DUASI
	2.14.9. HZ. ÞUAYB™IN (a.s.)  DUASI
	2.14.10. HZ. MUSA (a.s.) VE HZ HARUN™UN  (a.s.) DUALARI
	
	2.14.11. HZ SÜLEYMAN™IN (a.s.) DUASI
	
	2.14.12. HZ YUNUS™UN (a.s.)  DUASI
	
	2.14.13. HZ ZEKERÝYYA™NIN (a.s.)  DUASI
	
	2.14.14. HZ. ÝSA™NIN (a.s.)  DUASI
	
	2.14.15. HZ. MUHAMMED™ÝN (s.a.v.) DUALARI
	
	2.15.1. MELEKLERÝN DUASI
	
	2.15.3.ASHAB-I  KEHF™ÝN DUASI
	
	2.15.6. MERYEM™ÝN DUASI
	
	2.15.7. TALUT™UN ASKERLERÝNÝN DUASI

	
	2.16. IZDIRARÝ DUA

	

