
T.C. 
SAKARYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İBN HAZM ve er-RED ‘alâ İBNİ’N-NAĞRİLE el-YEHÛDÎ 
İSİMLİ REDDİYESİNİN ANALİZİ  

 
 
 
 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

Zeynep YÜCEDOĞRU 
 
 

 
Enstitü Anabilim Dalı: Felsefe Ve Din Bilimleri 

                 Enstitü Bilim Dalı    : Dinler Tarihi 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Ali ERBAŞ 
 
 
 

 
Haziran 2009 



T.C. 
SAKARYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İBN HAZM ve er-RED ‘alâ İBNİ’N-NAĞRİLE el-YEHÛDÎ 
İSİMLİ REDDİYESİNİN ANALİZİ  

 
 
 
 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

Zeynep YÜCEDOĞRU 
 
 

 
Enstitü Anabilim Dalı: Felsefe Ve Din Bilimleri 

  Enstitü Bilim Dalı: Dinler Tarihi 
 

 
 
 

 
Bu tez 16/06/2009 tarihinde aşağıdaki jüri tarafından oybirliği ile kabul edilmiştir. 
 
 
 
 
Prof. Dr. Ali ERBAŞ    Doç. Dr. Fuat AYDIN    Doç. Dr. H. İbrahim Bulut 
—————————     —————————     ——————————— 
Jüri Başkanı       Jüri Üyesi         Jüri Üyesi 
 
⁫ Kabul         ⁫ Kabul       ⁫ Kabul 
⁫ Red          ⁫ Red       ⁫ Red 
⁫ Düzeltme         ⁫ Düzeltme      ⁫ Düzeltme 
 



 i

BEYAN 

Bu tezin yazımında bilimsel ahlak kurallarına uyulduğunu, başkalarının eserlerinden 

yararlanılması durumunda bilimsel normlara uygun olarak atıfta bulunulduğunu, 

kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapılmadığını, tezin herhangi bir kısmının bu 

üniversite veya herhangi bir üniversitede başka bir tez çalışması olarak sunulmadığını 

beyan ederim. 

 
 
 
 
        Zeynep YÜCEDOĞRU 
         16.06.2009 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 ii

ÖNSÖZ 

İbn Hazm, İslam fıkhı, hadis, felsefe, mantık, dil bilimleri alanında olduğu gibi yetiştiği 

ortamın kültür ve inanç çeşitliliğinden dolayı Dinler Tarihi alanında da önemli 

çalışmalar yapmış, özellikle Yahudileri ve Hıristiyanları inançları ve kutsal kitapları 

açısından sistemli bir şekilde eleştiren ilk âlimler arasında yerini almıştır. Bu çalışmada 

onun er-Red ‘alâ İbni’n-Nagrile el-Yehûdi isimli eseri, muhtevası, eserine yönelik 

tartışmalar ele alınmıştır. 

Tezimle ilgili çalışmalarda yardımlarını esirgemeyen danışman hocam Prof. Dr. Ali 

Erbaş’a ve Doç.Dr. Fuat Aydın’a çalışma süresince maddi ve manevi desteklerini sunan 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Araştırmaları Merkezi yetkilerinine ve hocalarına, 

İspanyolca ve Fransızca kaynakların tercümesinde yardımları için Elisa Mariottini 

Güvenli arkadaşıma, yetişmemdeki ve bütün eğitim hayatımdaki sonsuz desteği için 

sevgili anneme, çalışmam boyunca teşvikleri için saygıdeğer eşime teşekkürlerimi 

sunmayı bir borç bilirim. 

 

 

         Zeynep YÜCEDOĞRU 

          16 Haziran 2009 

 

 

 

 

 

 

 

 



 i

İÇİNDEKİLER 

KISALTMALAR ............................................................................................................ ii 

ÖZET ............................................................................................................................... iii 

SUMMARY ................................................................................................................... iiv 

 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

BÖLÜM 1: İBN HAZM’IN VE İBN NAĞRİLE’NİN HAYATI VE ESERLERİ .... 5 

1.1. İbn Hazm’ın Hayatı Ve Eserleri ............................................................................. 5 

1.2. İbn Nağrile’nin Hayatı Ve Eserleri ...................................................................... 14 

 

BÖLÜM 2: İSLAM-YAHUDİ REDDİYE GELENEĞİ ............................................ 28 

2.1. Yahudilere Karşı Yazılan Reddiyeler ve Tartışma Konuları ............................... 29 

2.2. Endülüs’te Yahudilere Karşı Yazılmış Reddiyeler .............................................. 43 

 

BÖLÜM 3: İBN HAZM’IN YAHUDİ İBN NAĞRİLE’YE REDDİYESİ ............... 46 

3.1. Reddiye Hakkında Genel Bilgi ............................................................................ 46 

3.2. Reddiyenin Metodu .............................................................................................. 50 

3.3. Reddiyenin İçeriği ................................................................................................ 52 

3.3.1. Reddiyenin İçeriğinin el-Fasl ile Karşılaştırılması ....................................... 70 

3.3.2. el-Fasl’da ve er-Red’de İbn Nağrile’nin Karşılaştırılması ........................... 71 

3.4.Reddiyenin Yazılış Gerekçesi ve Muhatabı Hakkındaki Tartışmalar ................... 73 

 

SONUÇ ........................................................................................................................... 81 

EKLER………………………………………….. ......................................................... 86 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 100 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 106 

 

 



 ii

KISALTMALAR 

a.g.e.   : Adı geçen eser 

a.g.m.   : Adı geçen makale 

a.g.md.  : Adı geçen madde 

a.g.tz.   : Adı Geçen Tez 

b.    : İbn 

Bkz., bkz.  : Bakınız 

BL    : Büyük Laraousse 

çev.   : Tercüme eden 

D.İ.A.   : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

Ed.    : Editör 

el-Fasl   : El-fasl fi’l-milel ve’l-Ehva’ ve’n-Nihal 

er-Red   : “er-Red alâ İbni’n-Nağrile el-Yehûdî” 

GAS   : Geschichte des Arabischen Schriftum 

Hz.    : Hazreti 

co.    : Koordinatör 

Krş.   : Karşılaştır 

Nşr.   : Neşreden  

Ö.    : Ölüm tarihi 

s.    : Sayfa 

SBE   : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

thk.   : Tahkik eden 

ts.    : Tarihsiz 



 iii

SAÜ, Sosyal Bilimler Enstitüsü     Yüksek Lisans Özeti 
Tezin Başlığı: İbn Hazm ve er-Red ‘Alâ İbni’n-Nağrile el-Yehûdî İsimli Reddiyesinin 

Analizi 

Tezin Yazarı: Zeynep YÜCEDOĞRU          Danışman: Prof. Dr. Ali ERBAŞ 

Kabul Tarihi: 16/06/2009                              Sayfa Sayısı: IV (ön kısım) + 91 (tez)+ 15 
(ek) 

Anabilimdalı: Felsefe ve Din Bilimleri         Bilimdalı: Dinler Tarihi 

İslam’ın ortaya çıkışı, gelişmesi ve yayılmaya başlamasıyla birlikte Müslümanlar diğer 
din mensupları ile karşılaşmışlar, birbirlerinin akidelerini, ibadetlerini, kutsal 
metinlerini inceleme ve karşılaştırma imkânı bulmuşlardır. Bu etkileşim islamî fetihlerin 
hız kazanması, Müslümanların karma dinî bir ortamda yaşamaya başlamasıyla birikte, 
diğer dinleri tanımak, eleştirmek kendi dinini ise savunmak amacıyla inanç sahiplerini 
eserler kaleme almaya sevk etmiştir. Özellikle Yahudilere ve Hıristiyanlara karşı 
yazılan bu eserlere, Yahudiler ve Hıristiyanlarda eserler yazarak cevap vermiş, bu 
durum reddiye ve polemik literatürünün ortaya çıkışına vesile olmuştur. Tercüme 
faaliyetlerinin artması, eserlerin çoğaltılması için yeni imkânlar bulunması, felsefî ve 
dinî münazaraların sıkça yapılması literatürü zenginleştirmiştir. 

İbn Hazm diğer dinleri, özellikle de Yahudiler ve Hıristiyanları sistematik bir şekilde 
eleştiren, sistemli bir kutsal kitap eleştirisi yapan ilk âlimlerden biri olarak bu literatür 
dünyasında yerini almıştır. Eseri er-Red ‘alâ İbni’n-Nağrile el-Yehûdi, Endülüs’te dinî 
çoğulculuğun hâkim olduğu tavaif-i mülk döneminde Müslüman devletinde vezirliğe 
getirilen bir Yahudinin Kur’an’a karşı bir reddiye yazmış olması nedeniyle bu Yahudiye 
yazılıp ona nispet edilmiştir. Bu çalışmada her iki alimin hayatları, eserleri incelenmiş, 
bununla birlikte reddiye geleneği, Yahudilere karşı yazılmış polemik eserler ve konuları 
açıklanmıştır. İbn Hazm’ın reddiyesi hakkında genel bir bilgi verilmiş, muhtevası, 
metodu açıklanmaya çalışılmış, sonunda ise bu eserin muhatabı ile ilgili yapılan 
tartışmalara değinilmiştir.  

Bu reddiye farklı iki din mensubunun birbirlerinin kutsal kitaplarını nasıl anladıklarını 
göstermesi, o dönemin karma dinî ortamı, Yahudiler ve Müslümanlar arasındaki 
ilişkiler, her iki din mensuplarının öteki algısı hakkında bilgi vermesi açısından polemik 
eserler dünyasında önemli bir yere sahiptir. 

 

 

 

 

 

 

 

Anahtar kelimler: İbn Hazm, İbn Nağrile, Yahudi, Reddiye, Polemik. 



 iv

Sakarya University Insitute of Social Sciences  Abstract of Master’s Thesis 
Title of the Thesis: A Study on İbn Hazm and his er-Red ‘Alâ Ibni’n-Naghrila al- 

Yahûdî Named Refutation  

Author: Zeynep YÜCEDOĞRU             Supervisior: Asisst. Prof. Dr. Ali ERBAŞ 

Date: 16/06/2009                                      Nu. of pages: IV (pre text) + 91(main body)+ 
15(appendix) 

Department: Philosophy and Religious  Subfield: History of Religions Sciences 

 
Muslims contacted with other religiousses members due to the rise, development and 
spreading of Islam and find chance to search and investigate the beliefs, rituels and the 
holy texts of each others. This iteraction caused Muslims to narrate works so as to 
know, criticise other religiousses and to defend themselves, within Muslims began to 
live in a mixed religious aura and the acceleration of the islamic conquers. These works 
which are especially written against the Jewish and Christians answered from Jewish 
and Christians by writing pieces, this caused to born of a refutation and polemics 
culture. The growing of translation activities, exploring new facilities to copying the 
pieces, organisation of philosophic and religious forums frequently has enhanced this 
literature. 
 
İbn hazm has taken place in this literature world, as one of the first scholar which 
criticised the other religiousses, especially the Jewish and Christians systematically and 
made systemised holy book criticise. His work ‘er-Red ala İbni’n-Nagrile el-Yehudi’ 
was a defiance answer to a Jewish who has narrated a rejection to Qur’an, in the era of 
party kings that religious pluralism was reigned in Andulus who became vizier. 
 
In this piece, it was searched both two scholars lives, works, refutation tradition and the 
polemical works and its subjects against Jewish. It was given general information about 
İbn Hazm’s refutation tried to explain the includings and method, so in the end given 
place to the argues on the drawee of the piece. 
 
This refutation is so important that because it shows how to religiousses’ members 
understand each others’ holy boks, it’s times mixed religious condition and gives 
information about the relations between the Jewish and the Muslims and both of 
religion of members’ perception.   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Keywords: Ibn Hazm, Ibn Naghrila, Jew, Refutation, Polemic. 



 1

GİRİŞ 

Tezin Konusu 

Bu tez İbn Hazm’ı ve er-Red ‘alâ İbni’in-Nağrile el-Yehûdi isimli eserini konu 

edinmektedir. Konu giriş ve sonuç dışında üç bölümde ele alınmaktadır. Giriş 

bölümünde tezin konusu, amacı, önemi ve yöntemleri açıklanmakta ayrıca kaynak 

değerlendirmesi yapılmaktadır. Birinci bölümde, Kur’an’a karşı bir reddiye yazdığı 

iddia edilen, bunun üzerine kendisine reddiye yazılan İsmail b. Nagrile’nin ve ona karşı 

yazılan bu eserin müellifi İbn Hazm’ın hayatlarını ve eserlerini er-Red’din 

anlaşılmasında zemin hazırlaması amacıyla incelenmektedir. Bu bölüm iki alt başlık 

olacak şekilde yazılmış, ilk başlıkta İbn Hazm’ın hayatı, eserleri, ilmî ve edebî kişiliği, 

yetiştiği ortamın onun düşünce dünyasına etkileri ve katkıları açıklanmaya çalışılmıştır. 

Bölümün ikinci alt başlığında ise İbn Hazm’la aynı topraklarda, aynı zamanlarda 

yaşamış, Endülüs’teki sosyal ve siyasi karmaşada yaşamının yönü şekil değiştirniş olan 

İbn Nağrile’nin hayatı, eserleri konu edilmiş, vezirlik konumunun ilmî ve edebî 

kişiliğine etkisi ve İslamî kaynaklarda onunla ilgili yer alan bilgiler aktarılmaya 

çalışılmıştır. 

İkinci bölümde İslam dünyasındaki reddiye geleneğiyle ilgili kısa bir bilgi verildikten 

sonra Müslümanların Yahudilere ve Yahudilerin de Müslümanlara karşı kaleme aldığı 

eserlerin isimleri, tarihleri ve yazarları hakkında bilgi verilmiştir. Bu iki din 

mensuplarının polemik türü eserler kaleme almasına zemin hazırlayan etkenler tespit 

edildikten sonra kendilerine karşı yazılmış olan polemik amaçlı eserler hakkında 

Yahudilerin bakış açısından kısa bir değerlendirme yapılmıştır. İkinci bölümün diğer 

kısmında Endülüs’te Yahudilere ve Müslümanlara karşı yazılan reddiyeler ve polemik 

konulu eserler hakkında bilgi verilmiştir. 

Üçüncü bölüm, reddiyenin analizine ayrılmıştır ve dört başlık altında incelenmiştir. İlk 

başlık altında reddiye hakkında genel bir bilgi verilmiştir. er-Red’din ilim dünyasına 

tanıtılmasına vesile olan ve bu tanımdan sonra er-Red’di ilk kez çalışan alimler ve 

eserleri açıklanmıştır. er-Red’di ortaya çıkaran çalışmalardan sonra el yazma nüshası ile 

ilgili bilgiler aktarılmış, nüshanın özellikleri, içeriği, müstensihi, yazım yeri ve yılı 

hakkında bilgiler verilmiştir. Yazma nüshanın tahkikli olarak basılmış neşirleri 



 2

açıklanmıştır, son olarak bu reddiye ile ilgili yapılmış çalışmalar zikredilmiştir. İkinci 

başlıkta ise reddiyede kullanılan metod ele alınmıştır. İbn Hazm’ın itirazlara cevap 

verirken nasıl bir uslup kullandığı ve red metodunu etkileyen faktörler açıklanmaya 

çalışılmıştır. Üçüncü başlıkta, reddiyenin içeriği açıklanırken giriş kısmından 

başlanarak, sekiz fasıl halindeki ilk bölümü ve Yahudi kutsal metinlerinin eleştirisi 

yapılan ikinci bölümü ve sonucu reddiyedeki anlatıma bağlı kalınarak aktarılmıştır. Bu 

başlığın alt başlıkları olarak ise ilk olarak er-Red’din içeriği İbn Hazm’ın meşhur eseri 

el-Fasl’la karşılaştırılmış, ikinci altbaşlıkta ise el-Fasl’da ve er-Red’de İbn Nağrile ile 

ilgili olarak nakledilenler karşılaştırılmıştır. Üçüncü bölümün son başlığında ise, 

reddiyenin bizzat müellifi tarafından belirtilen yazılma nedeni ve amacı açıklanmış, 

reddiyenin muhatabının kendisine atfedildiği gibi bizzat İbn Nağrile olup olmadığı 

yönündeki tartışmalara değinilmiştir. 

Tezin Amacı 

Bu tezde İbn Hazm’ın eserinin, İbn Hazm’ın düşünce eksenine, hayatına yön veren 

faktörlere bağlı kalınarak incelenmesi, bu reddiye bağlamında Müslüman Yahudi 

ilişkilerinin polemik literatürüne olan katkısının hakkında bilgi verilmesi, eserin 

muhtevasından hareketle her iki din mensubunun birbirlerinin kutsal metinlerini nasıl 

anladığının, yorumladığının ve eleştirdiğinin ve bunlara etki eden faktörlerin 

açıklanması amaç edinilmiştir. 

Tezin Önemi 

İbn Hazm’ın hayatı, eserleri, düşünceleri hakkında her dilde yapılmış birçok çalışmada 

bulunmuş olsa da, İbn Nağrile hakkında Türkiye’de yapılmış ilk çalışma durumundaki 

bu tez, konuyla ilgili yurt dışında yapılmış çalışmaları tanıtmış ve değerlendirmiş 

olmasıyla gelecekte yapılmış çalışmalara zemin hazırlamıştır. 

Tezin Yöntemi 

Bu tezde İbn Hazm’ın er-Red ‘alâ İbni’in-Nağrile el-Yehûdi isimli eseri öncelikli olarak 

yazarı esas alınarak tasviri olarak herhangi bir değerlendirme yapılmadan incelenmiştir. 

Eserin araştırılmasında, muhatabı olan İbn Nağrile’nin hayatı hakkında Türkçe yazılmış 

çok fazla eser bulunmadığı için onun hayatı detaylı bir şekilde incelenmiştir. İbn 

Nağrile’nin hayatının araştırılmasında edilenilen bilgiler, İslam kaynaklarında onunla 



 3

ilgili nakledilen rivayetler bağlamında onun bu eserin muhatabı olup olamayacağı 

belirlenirken kullanılmıştır. 

er-Red’de geçen kutsal kitapla ilgili referanslar yazarın işaret ettiği şekilde, aynı 

kısımda gösterilmiş, onun dipnot göstermediği bölümlerde, ilgili yerler Tevrat’tan 

dipnot gösterilerek belirtilmiştir. Bu çalışmada, er-Red’le üzerine bina edilmiş ve eserin 

muhatabı, metodu, uslubu ile ilgili yapılan çalışmalar, herhangi bir görüş belirtmeksizin 

objektif bir şekilde aktarılmıştır.  

Çalışmada kullanılan kaynaklar bölümlere göre değişiklik göstermiştir. İlk bölümde İbn 

Hazm’ın hayatı incelenirken müellifle ilgili yapılmış önceki çalışmalar kullanılmıştır. 

İbn Hazm’ın her yönden incelendiği bir eser olan Muhammed Ebu Zehra’nın eseri ilk 

kullanılan kaynak olması açısından önemlidir. Yazarın hayatı araştırılırken en fazla 

istifade edilen kaynakalar yazarla ilgili hazırlanmış, sistematik ve spesifik olan 

ansiklopedi maddeleridir. 

İbn Nağrile’nin hayatı araştırılırken yabancı yayınlar ağırlıklı olarak kullanılmıştır. İbn 

Nağrile’yi, bir âlim, politikacı, Yahudilerin başkanı ve şair olarak çok yönlü inceleyen 

çalışmalar bu kısımda ziyadesiyle istifadeli olmuştur. İbn Nağrile’nin hayatı ile ilgili 

eserinde bir bölüm ayırmış olan, İslamî kaynaklarda İbn Nağrile ile ilgili geçen bilgileri 

objektif olarak yansıtan Ross Brann’ın Power in the Portrayal isimli eseri çalışmamızda 

faydalandığımız en önemli eserler arasında yerini almıştır. 

İkinci bölümde Yahudilerin ve Müslümanların bibirlerine karşı kaleme almış olduğu 

reddiye türü ve polemik konulu eserler araştırılırken, polemik alanında yapılmış literatür 

çalışmalarından yararlanılmıştır. Bu alanda yapılmış en kapsamlı ve ilk çalışmalardan 

olan Moritz Steinschneider’ın Polemische und Apologetische Literatur in arabischer 

Sprache isimli eseri Yahudilerin Müslümanlara Müslümanların Yahudilere yazmış 

olduğu polemik konulu eserleri incelerken temek kaynak olmuştur. Reddiye 

literatürünün araştırılma safhasındaki önemli kaynaklarımızdan biri de İslamo-

Christiana dergisi olmuştur. Derginin ilk sayısından itibaren on beşinci sayısına kadar 

olan yayınlarda özellikle Hıristiyanlara karşı yazılmış polemik literatürü ile ilgili 

bibliyografik makaleler yer almaktadır. Hıristiyanların Müslümanlara, Müslümanlarında 

Hıristiyanlara yazmış olduğu polemik konulu eserleri konu edinmesiye beraber, 

Yahudilerle ilgili çalışmalara yer vermiş olması yararlı olmuştur. 



 4

Üçüncü bölümde ise reddiye hakkında bilgi verirken reddiyenin el yazma nüshasından, 

hakkında yapılmış ilk çalışmadan ve neşirleri yapan İhsan Abbas’ın mukaddimesinden 

faydalanılmıştır. Reddiyenin içeriğini araştırırken ilk kaynak reddiyenin bizzat kendisi 

olmuştur. Reddiyenin metodu hakkında bilgi verirken, reddiyenin kendi metninden, İbn 

Hazm’ın kutsal kitap eleştirisi yaptığı el-Fasl adlı eserinden ve bu eserle ilgili yapılmış 

çalışmalardan istifade edilmiştir. Son olarak reddiyenin kime yazıldığı hakkında 

tartışmalarda, amacının açıklanmasında, bu mevzu ile ilgili yapılmış yabancı yayınlar ve 

eleştirel çalışmalardan faydalanılmasında çok büyük bir emek mahsülü olan, objektif bir 

şekilde çalışılması amaçlanmış fakat nihai mana da bu amacına ulaşamamış olsa da bu 

tez için ziyadesiyle yararlı olan eser; Ross Brann’ın Power in the Portrayal isimli 

kitabıdır. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5

BÖLÜM 1: İBN HAZM’IN VE İBN NAĞRİLE’NİN HAYATI VE 

ESERLERİ 

1.1. İbn Hazm’ın Hayatı Ve Eserleri 

Tam adı Ebu Muhammed Ali b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el Kurtubî olan İbn 

Hazm, hukukçu, edebiyatçı, metodolojist, muhaddis, soy-şecere bilgini, dilbilimci, 

mukayeseli dinler tarihçisi ve şairdir. 

Künyesi Ebu Muhammed’dir, kitaplarında bunu kullanır. Şöhreti İbn Hazm olup, 

bununla tanınmıştır. Büyük âlimlerin doğum tarihleri nadiren, ölüm tarihleri ise kesin 

olarak bilinir. İbn Hazm da doğum tarihi kesin olarak bilinen âlimlerdendir.1 Said el-

Endelüsi’ye yazmış olduğu bir mektuba göre Kurtuba’nın doğu kesimindeki Rabaz-ı 

Muğire’de 384 yılı Ramazan’ının son gününde 7 Kasım 994’te dünyaya gelmiştir.2  

Müslüman tezkirecilerin çoğu, İbn Hayyan hariç, İbn Hazm’ın ailesinin kökeninin 

Farisî olduğunu belirtir. Çünkü büyük dedesi Yezid Farisî’dir ve Yezid b. Ebi Süfyan’ın 

kölesiyken Halife Hz. Ömer zamanında Müslüman olmuştur. Dedesinin Endülüs’e 

gelmesi ise Emevî devletinin ilk hükümdarı Abdurrahman ed-Dahil zamanında 

gerçekleşmiştir.3 Bu bilgileri esas alan kaynaklar onun ailesinin Müslüman oluşunu çok 

eski zamanlara dayandırırken, İbn Hazm’ın çağdaşı ve Endülüs’te rakip ailenin oğlu 

olan İbn Hayyan’ın vermiş olduğu bilgilere dayanan şarkiyatçılar, ailesinin İspanya 

Hıristiyanlarından olduğunu ve dedesinin de aslında çok geç dönemde Müslüman 

olduğunu iddia etmişlerdir.4 Fakat bu bilgiler ciddi bir tarihi tenkide tabi tutulmadıkları 

için Müslüman tarihçiler tarafından iltifat görmezler. 

İbn Hazm doğduğunda babası Ebu Amr Ahmed İbn Said Almanzor’da Mensur 

Muhammed İbn Ebi Amir’in döneminde Hişam el-Müeyyed’in veziriydi. İlk 

                                                 
1 Muhammed Ebu Zehra,  İbn Hazm, Çev. Osman Keskioğlu ve Ercan Gündüz, Buruc Yayınları, İstanbul 

1996, s. 27. 
  
2, H. Yunus Apaydın, “ İbn Hazm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1999, XX., 39. 
 
3 Gulam Haydar Asi, İslâm’ın Diğer Dinlere Bakışı- İbn Hazm’ın Kitabu’l-Fasl fi’l-Milel ve’l-Ehva’ 

ve’n-Nihal Eseri Üzerine Bir İnceleme-, Çev. İbrahim Hakan Karataş, İnsan Yayınları, İstanbul 2005, 
s. 67. 

 
4 Apaydın, a.g.m., s. 40. 



 6

zamanlarda İbn Hazm babasının saray eşrafından olması sebebiyle rahat ve serbest bir 

ortamda yaşamış, seçkin ve iyi bir eğitimle yetişmiştir. İlk başta eğitimiyle bizzat babası 

ilgilenmiş olsa da İbn Hazm yetişkinlik çağına geldiğinde eğitimi dindar kadın ve 

erkeklere emanet edilmiştir.5 Daha sonra Ebû Said el-Fetâ el-Caferî’nin Kurtuba 

Camii’ndeki şiir meclislerine katılmış ve yine Kurtuba’da fıkıh, hadis ve kelâm dersleri 

almıştır. İlk hocası kendisinden hadis, kelâm, cedel ve dil öğrendiği Ebû’l Kasım 

Abdurrahman b. Ebu Yezid el-Ezdî’dir. Başlangıçta İbn Hazm edebiyat, mantık ve 

kısmen felsefede de iyi bir tahsil görmüştür.6  

İbn Hazm’ın gençlik dönemi aslında İspanya’daki Müslüman egemenliği için hem zirve 

dönemi hem de çöküşün başlangıcı olan bir zamana tekabül etmiştir. Nitekim İbn 

Hazm’ın saray çevresindeki bu rahat yaşamı çok uzun sürmemiş, Halife Muzaffer’in 

ölümünden sonra başlayan taht kavgaları gerek ülke içinde gerekse de ülkenin genelinde 

huzursuzluğa ve karışıklığa yol açınca hem İbn Hazm hem de ailesi için sıkıntılı 

dönemler başlamıştır.7 

Kurtuba’nın merkezinde böyle karışık bir dönem başladığında İbn Hazm on beş 

yaşındadır. Amirîler’in gücünün etkisini kaybetmesiyle Medinetü’z-Zahire 

yağmalanmış,  Şubat 1009’ta Muhammed el-Mehdî hilafeti ele geçirince İbn Hazm ve 

ailesi Batı Kurtuba’da daha önce yaşadıkları Balat Muğire’ye geri dönmek zorunda 

kalmışlardır. Bu arada ortaya çıkan veba salgınında İbn Hazm ağabeyini ve daha sonra 

da iç savaş devam ederken 22 Haziran 1012’de babasını kaybetmiştir. 8 

Babasının ölümünden sonra Balat Muğire’deki evleri, Berberîler’in Kurtuba’ya 

saldırmasıyla yıkılmış ve İbn Hazm Kurtuba’yı terk etmeye zorlanmıştır. Üç yıllığına 

Almera’ya sürgün edilmiştir. İbn Hazm, Abdurrahman el-Murtaza zamanında onun 

Berberîlere karşı savaş açmak için kuvvet topladığını öğrenince geri dönmüş ve 

Gırnata’ya karşı savaşmıştır. Bundan sonra da Halife Murtaza’ya vezir olarak hizmet 

etmiş, fakat Murtaza öldürülünce tekrar tutuklanıp hapse atılmıştır. İbn Hazm, 

                                                 
5 Asi, İslâm’ın Diğer Dinlere Bakışı, s. 67–82. 
 
6 Apaydın, “İbn Hazm”, DİA, XX, 40. 
 
7 Apaydın, a.g.md., s. 40. 
 
8 Asi, ag.e., s. 70- 71. 



 7

özgürlüğüne kavuştuktan bir müddet sonra hükümdarlığı birkaç yıl süren 

V.Abdurrahman el-Müstazhir b. Hişam zamanında da vezirlik yapmış fakat Hişam’ın da 

ölümüyle tekrar tutuklanan İbn Hazm ikinci kez hapse atılmıştır. Son olarak İbn Hazm 

III. Hişam devrinde de kısa bir süre vezirlik yapmıştır. III. Hişam Endülüs 

Emeviler’inin son hükümdarıydı. Bu nedenle, vezirlik görevi, İbn Hazm’ın siyasetle ve 

vezirlikle bağlantısının sonuncusu olmuştur. Bundan sonra da Emevi devletinin 

kaçınılmaz sonu gelmiş, devlet yavaş yavaş dağılmaya başlamıştır. Birçok küçük 

devletler türemiş, tavâif-i mülûk ortaya çıkmıştır. Emirler, Berberî ve Arap reisleri 

ülkeyi paylaşarak her tarafta birer devlet kurmuşlardır.9  

Bu şekilde Emevi halifeliğinin bozulmasıyla İbn Hazm’ın siyasi hayatı da sona ermiştir. 

Bundan sonra o, egemenlerin siyasetçilerin, filozofların, din âlimlerinin ve hatta 

zamanının bütün kitlelerinin ideolojilerini korkmadan ve kimseye yaranmadan 

derinlemesine tartışmış ve tahkik etmiştir. Zulümle mücadele etmiş, cehaletle 

boğuşmuş, dürüst bir şekilde şerefiyle yaşamıştır. Sonunda atalarından kalan ücra bir 

köşedeki eve çekilerek sükûnet aramış, 456 yılı Şaban ayının 28’inde ruhunu hakka 

teslim ederek ebedi istirahata çekilmiştir.10 

İbn Hazm babasının Emevi hilafetinde vezir olmasından dolayı saray çevresinde 

yetişmiş, büyümüş ve eğitimini bu standartlara göre almış, ilmî ve edebî kişiliği de bu 

şartlar çerçevesinde gelişmiş ve olgunlaşmıştır. Nesebinin dolaylı da olsa Emeviler’e 

bağlanması ve babasının da Emevi hilafeti döneminde vezirlik yapması gibi nedenler 

hem onun bir şekilde siyaset içinde yer almasına sebep olmuş hem de koyu bir Emevi 

taraftarı olmasına vesile olmuştur.11 

İbn Hazm babasınında Emevi hükümdarlığındaki konumu nedeniyle Emevileri 

desteklemiş ve vezir olmuştur. Bu uğurda sürgüne gitmeyi, esir düşmeyi, hapse girmeyi 

bile göze almıştır.12 Nitekim Emevi hanedanlığı son bulana kadar yani III. Hişam 

dönemi de dâhil İbn Hazm Endülüs Emeviler’inin hilafetinde üç kez babası gibi vezirlik 

                                                 
9 Ebu Zehra, İbn Hazm, s. 42- 43. 
 
10 Asi, İslâm’ın Diğer Dinlere Bakışı, s. 73. 
 
11 Apaydın, “İbn Hazm”, DİA, XX, 40. 
 
12 Ebu Zehra, a.g.e., s. 44. 



 8

görevinde bulunmuştur. Yine ilk sürgün edilişi ve tutuklanmasından sonra 

Abdurrahman el-Murtaza döneminde Gırnata’ya karşı açılan savaşa bizzat iştirak etmiş, 

bunun sonucunda kendisini tekrar saray eşrafında vezir olarak bulmştur.  En son ki 

vezirlik görevi de nihayete erince kendisini siyaset hayatından çekmiş ve ilmi 

çalışmalara vermiştir. Tekrar hâkimiyetin Emevilerce ele geçirilme ümidi de sona erince 

fırsat buldukça tartışmalarla,  kalemiyle, görüşlerini savunmuş, kitaplar ve risaleler 

yazarak hizmet etmiştir. 

Kendini ilmî çalışmalar adadıktan sonra İbn Hazm ilk olarak “Tavku’l Hamâme” 

(Güvercin Gerdanlığı) adlı eserini yazmıştır. Bu tarihten itibaren fiili olarak kendisini 

siyasi hayattan uzak tutmuş olması siyasi kişiliğinin yok olmasına ya da siyasi 

düşüncelerinin son bulmasına neden olmamıştır. Bu döneme fitne dönemi diyen İbn 

Hazm hayatı boyunca bu krallıkların meşruluğunu tartışmış ve yazmıştır.13 

Duyarlı bir Müslüman ve tecrübeli bir devlet adamı olan İbn Hazm’a göre 

Müslümanların dağılmasının kökeninde sadece siyasî faydacılık ve iktisadî durgunluk 

veya sosyo-etnik bölünmeler yoktur. Aynı zamanda toplumun dinî ve ahlakî 

temellerinin çöküşü bu durumu hızlandırmıştır.14  

Zamanının zorlukları ve sıkıntıları İbn Hazm’a siyasi devrim yaparak tekrar güçlü bir 

hilafet kurmanın imkânsız olduğunu göstermiştir. Ama o, İslâm toplumunun dikkatini 

hilafeti yeniden kurmak görevine çekmeye koyulmuştur. Çünkü hilafet olmadan huzur, 

barış ve refah olmayacağını düşünmektedir ve hilafetin zorunluluğunu akademik 

anlamda da delillendirmeye çalışmıştır.  Bunun için hemen hemen bütün İslâmi 

alanlarda yazmıştır. Amacı eldeki bilgiyi İslâmî yapıya göre yeniden şekillendirmektir. 

Bu nedenle hayatı boyunca büyük bir gayret göstermiştir.15  

İbn Hazm, çocukluk dönemindeki eğitiminde o zamanki devlet büyüklerinin 

çocuklarının tahsil ettikleri ilimleri öğrenmiştir. İyi bir eğitim almış ve ilk hocaları 

babasının vezirlik yaptığı saraydaki esir genç kızlar olmuştur. İbn Hazm’ın daha sonraki 

hocalarının en önemlisi ise Ebu’l-Kasım ‘Abdalrahman ibn Yezîd el-Ezdî el-Mısrî’dir. 
                                                 
13 Apaydın, “İbn Hazm”, DİA, XX, 40. 
 
14 Asi, İslâm’ın Diğer Dinlere Bakışı, s. 73. 
 
15 Asi, a.g.e., s. 73–74. 
 



 9

(ö.1019). İbn Hazm’a diyaletik, cedel ve teoloji dersleri vermiştir. İbn Hazm üzerinde 

etkisi olan bir diğer hocası da ona zahiriye mezhebinin prensiplerini öğreten Ebu’l-

Hiyar Mesud ibn Süleyman ibn Müflît’tir (ö. 1034).16  

İbn Hazm birçok ders halkasında her türlü ilmi tahsil ederek, çeşitli ilimleri kendisinde 

toplayan bir âlim olmuştur. O, edip ve yazardır, felsefe ve mantık ilimlerinin her 

ikisinde derinleşmiştir. Bunlarda olduğu gibi her ilimde ileridir. Derin görüşlü bir 

tarihçidir. Büyük bir hadis âlimidir. Hadislerin her nevini toplar ve bilir. Bütün bunların 

ötesinde o İslâm dışındaki milletleri ve eski dinleri bilen bir âlimdir. İslâm’daki 

fırkaları, sapık ve hak üzere olanları bilir. Gayri müslimlere cevap vermede mahirdir. 

Kimseye bakmaksızın hak bildiğini söyler. 

İbn Hazm İslâmi ilimlerin her konusunda derin bir vukufla dalmış ve bütün bu ilimlerin 

hepsinde ustaca kalem oynatmıştır. Olanları sebeplere bağlamış, neticeleri öncüllere 

götürmüş, sözleri maksada göre yorumlamış ve bunları açık, sarih ve aydın ibareler 

halinde kuvvetli bir kalemle tasvir etmiştir.17 

İbn Hazm’ın ilimdeki bu yüksek yerini, muhalif, muvafık olsun çağdaşlarından hiç 

kimse reddetmemiştir. İbn Hazm, İslâm dünyasında en çok eser veren âlimlerden 

birisidir. Muhammed Ebu Zehra İbn Hazm’ın hayatı hakkında yazdığı eserinde bir 

âlimin ilminin olgunlaşması için dört unsur gerektiğini yazar ve sonra bu dört unsuru 

İbn Hazm’a göre açıklar: 

—Şahsî meziyetleri, 

—Hocaları, 

—İlmini zenginleştirme çabaları, 

—İçinde bulunduğu ilim çevresi.18 

Cenab-ı hak İbn Hazm’a ilim aydınlığına kavuşmasına yetecek kadar yetenek vermiştir 

ve bunlar ölünceye dek sönmemiştir. Bütün yeteneklerini, düşüncelerini ve 

                                                 
16 Muhammad Abu Laila,  “An Introduction to the Life and Work of Ibn Hazm”, The Islamic Quarterly, 

The Islamic Cultural Centre, London 1985,  XXIX, 82–83.  
 
17 Ebu Zehra, İbn Hazm, s. 59. 
 
18 Ebu Zehra, a.g.e., s. 60- 61. 



 10

araştırmalarını aydınlatmak için kullanmıştır. Yazdığı kitaplar da nesilden nesile intikal 

etmiştir.19 

Yeteneklerinin başında kuvvetli hafızası gelmektedir. Bunun sayesinde bütün ilimleri 

öğrenmiş ve onlara hâkim olabilmiştir. O, aynı zamanda hazır cevaptır, konuyu çabuk 

kavrar ve anında cevabını verir.20 

İbn Hazm’ın ilim yolundaki sabrı ve tahammülü de ilim hayatı boyunca ona hız 

vermiştir. Bunlarla kendini ilme vermiş ve bütün gücü ile çalışmıştır. Kalbinde ilimden 

başka bir şey asla olmamıştır.21  

Kaynaklarda hafız, hadis ilimleri ve fıkhü’l-hadis âlimi gibi vasıflarla anılan İbn Hazm 

gerek zihnî kabiliyetleri gerekse dindarlığı bakımından seçkin bir âlim olarak 

tanıtılmakta; bütün İslâm ilimlerinde derinleşmiş olduğu, hükümlerini doğrudan kitap 

ve sünnetten çıkardığı, edebiyat ve şiirde mahir, dil, siyer ve tarih konularında geniş 

birikime sahip olduğu ve bu alanların hepsinde eser verdiği belirtilmektedir.22 

 İbn Hazm İbn Hazm Endülüs halkı arasında amelî ve ahlakî bakımdan da seçkin bir kişi 

olarak tanınmıştır. Çağdaşlarıyla birçok konuda ilmî tartışmaları bulunan İbn Hazm 

kendisinin de belirttiği gibi Müslümanlarla olan tartışmalarında naslara, gayri 

müslimlerle yaptığı tartışmalarda ise aklî burhanlara dayanmıştır.23 

İbn Hazm kendisinden önceki âlimleri de eleştirmekte hatta birçok kereler başta mezhep 

imamları olmak üzere tenkit ettiği kimselere karşı nezaket sınırlarını aştığı bazen de 

hakarete varacak kadar ağır ve sert ifadeler kullandığı görülmektedir.24 

Onun ilminin üç kaynağı bulunmaktadır; hadis bilgisi ki bunu geniş hadis kitaplarından 

okuyup öğrenmiştir. İkinci olarak, daha herhangi bir mezhebe bağlanmadan fıkıh ilmini 

                                                 
19 Ebu Zehra, İbn Hazm, s. 62. 
 
20 Ebu Zehra,a.g.e., s. 62. 
 
21 Ebu Zehra,a.g.e., s. 61- 65. 
 
22 Apaydın, “İbn Hazm”, DİA, XX, 41. 
 
23 Apaydın, a.g.md., s. 41. 
 
24 Apaydın, a.g.md., s. 41. 
 



 11

öğrenmiş ve meşhur fukahanın kitaplarını okumuştur.  Son olarak da, Şafii fıkhını İbn 

Ümeyye’nin Şafii fukahasının kitaplarından okuyup öğrenmiştir. Onun ilmine zenginlik 

katan bilgilerini aldığı kitaplardan tahsil etmiş olduğu üç temel husus bunlardır.25 

İbn Hazm ilim meclislerinde yetişmeye başladığı dönemden 35 yaşına kadar olan 

dönemi hem siyaset hem ilimle uğraşarak geçirmiştir. Daha önce bahsettiğimiz gibi 

farklı dönemlerde üç kez vezirlik görevlerinde bulunmuş, bu dönemler arasında hapse 

atılmış ve sürgün edilmiş; fakat o hapiste bile eserlerini kaleme almaya devam etmiştir. 

35 yaşından itibaren ömrünün kalan kısmını da, yani 37 yılını, sadece ilme hasretmiştir. 

Siyaseti bırakıp yalnızca ilim için yaşamıştır. Bu süre zarfında bir düşünür ve âlim 

olarak en güzel, en mükemmel eserlerini vermiştir. 

İbn Hazm ilk zamanlarda Mâliki fıkhıyla meşgul olmuştur. Devletin resmi mezhebi 

olması sebebiyle Endülüs’teki hâkim mezhep Mâliki mezhebiydi. Fakat daha sonra İbn 

Hazm, Şafii mezhebine geçmiştir. Bu mezhebi de bırakıp Zahirî ekole bağlanan İbn 

Hazm, kendi çağında hâkim olan Sünnî İslâm’a karşı Zahirî muhalefeti temsil eder. 

Zahirî mektebi bünyesine hem fıkıhta hem de akide de getirdiği yeni bir tezahürün 

temsilcisidir. Zahirî mektebinin kuruluşundan beri geçerlilik kazanmış bütün mezhep 

görüşlerini reddetmiştir.26 Zahirî mektebinin temel kâidelerini akâidde de kullanmış 

hatta bu kâideler Kitabu’l-Milel ve’n-Nihal’in fikri muhtevasını meydana getirmiştir.27  

İbn Hazm İslâm dünyasında çok sayıda eser veren âlimler arasında yer almaktadır. Oğlu 

Râfi’ Fazl b. Ali babasının yazdığı yaklaşık 80.000 sayfa tutan 400 cilt kitaptan 

bahsetmektedir. Bu eserlerden 150 kadarının adı kaynaklarda geçmektedir. Yetişkinlik 

dönemi Endülüs Emevîler’inin iç çalkantılarına ve tavaif-i mülük dönemine rastlayan 

İbn Hazm, birçok kitabını vatanından ve ailesinden uzakta her an saldırıya uğrayıp 

öldürülme korkusu içinde yazmıştır.28 

                                                 
25 Ebu Zehra, İbn Hazm, s. 75- 76. 
 
26 Ignaz Goldziher, Zahiriler-Sistem Ve Tarihleri-, Çev. Cihat Tunç, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara 1982, s. 98–145.  
 
27 Goldziher, a.g.e., s. 101.  
 
28 Apaydın, (İbn Beşküvâl’dan naklen) a.g.md., s. 49. 



 12

Fıkıh ve fıkıh usulü alanında kalem aldığı eserler şunlardır: el-Muhallâ, el-İhkâm fi 

usûli’l-ahkâm, en-Nübzetü’l-kâfiye fî usûli ahkâmi’d-din, Merâtibü’l-icmâ’, es-Siyâse, 

Mülahhasa ibtâli’l-kıyâs ve’r-re’y ve’l-istihsân ve’t-taklîd ve’t-ta’lil, Manzumetü İbn 

Hazm fi kavâ’idi usûli’l-fıkhi’z-Zâhirî, Usûlü’l-fıkh, en-Nebz fî usulî’l-fıkhi’z-Zahiri, el-

İrab ani’l-hireti ve’l-iltibasil-mevcudeyn fî mezahibi ehli’r-re’y ve’l-kıyas, usul-i din.29 

Tarih ve biyografi alanında kaleme aldığı eserler:  Cemheretü ensâbi’l-‘Arab, 

Cevâmi’u’s-sîre, Haccetü’l-vedâ, Hulâsa fi usûli’l-İslâm ve târihî, Esmaü’s-Sahabeti’r-

ruvât vema li-kulli vahid mine’l-aded, Esmaü’l-Hulefa ve fütuhu’l-İslam, meratibü’l-

ulum, Tecridu esmai’r-ruvât, eshabu’l-fütya,  Naktu’l-Arûs fî Târîhi’l-Hulefâ bi’l-

Endelüs.30 

Kelam, felsefe, mantık ve dinler tarihi alanında alanında kaleme aldığı eserler: El-fasl 

fi’l-milel ve’l-Ehva’ ve’n-Nihal: Eserin ismi hususunda farklı telaffuzlar söz konusudur. 

Birçok İbn Hazm araştırmacısı el-Fasl kelimesini “el-Fisal” olarak okumaktadır. Eserin 

isminin telaffuzuyla ilgili ihtilaflar gibi yazım tarihi ile ilgili farklı bilgiler 

bulunmaktadır. İbn Hazm eserin başlangıç ve bitiş tarihini belirtmemiştir. Sadece 

eserinde bazı referanslarda bulunur, bu bilgilerden yola çıkılarak kitabın yazım tarihi 

aralığını belirlemek mümkün gözükmektedir. Buna göre, İbn Hazm bu eserini 1027’den 

1031’e kadar olan bir zaman diliminde yazmıştır.31 Dinler ve mezheplere dair olan eser 

ilk olarak Kahire’de basılmıştır. Bu eser İbn Hazm’ın dinler tarihi ve din doktrinleri 

hakkında kaleme almış olduğu mevcut eserlerin en önemlisidir. Bu çalışmasında İbn 

Hazm bütün bilinen dinleri, mezheplerini, tarihi gelişimlerini, felsefî düşüncelerini, 

çeşitli dünya görüşlerini ve ideolojilerini; onların bireyselliklerine, evrenselliklerine ve 

değişim geçirmelerine göre tasnif eder.32 Bu eserinde Septikler, Aristocular, 

Brahmanlar, Zerdüştler, Yahudiler ve Hıristiyanlar çerçevesinde dini inançlarla 

bağlantılı olan felsefi düşüncenin farklı sistemlerinin eleştirisini yapar. İslâm’ın 

üstünlüğünü kanıtlamak için bu dinleri eleştirir. Öte yandan bütün Müslüman teologları, 

                                                 
29 Apaydın, “İbn Hazm”, DİA, XX, 49- 51. 
 
30 Apaydın, a.g.md., s. 49- 51. 
 
31 Asi, İslâm’ın Diğer Dinlere Bakışı, s. 89. 
 
32 Asi, a.g.e.,, s. 83–89. 
  



 13

Mutezile’yi, Eş’ariye’yi bunlarla birlikte filozofları ve mutasavvıfları eleştirir. Onun 

temel itirazı her birinin sadece insani manaları çözmek için vahyi metinleri 

sorgulamalarıdır33. Bu alandaki diğer eserleri; et-Takrîb li-haddi’l-mantık ve’l-medhal 

ileyhi bi’l-elfâzi’l-‘âmmiyye ve’l-emsileti’l-fıkhiyye, Müdâvâtü’n-nüfûs: el-Ahlâk ve’s-

siyer adıyla da bilinir. el-usûl- ve’l-fürü’, İlmü’l-Kelam ala mezahibi ehli’s-sünne ve’l 

cemaa, Mantıku İbn Hazm el-Endelüsî, en-Nasih ve’l-mensuh fi’l-Kur’an’il-kerim, et-

Takrib li-haddi’l-mantık ve’l- medhal ileyhî bi’l-elfazil’lâmmiyye ve’l-emsileti’l-

fıkhiyye’dir.34 

Tıb alanında kaleme aldığı eser: el-Mucez fi’t-tıb. 

Edebiyat alanında kaleme aldığı eser: Tavku’l-hamâme fi’l-ülfeti ve’l-üllâf (Güvercin 

Gerdanlığı): İbn Hazm’ın aşk ve sevgiyi konu olarak işlediği, insan davranışlarını ele 

aldığı ikinci eseridir. Bunu bir dostunun isteği üzerine Şatıba’da kaleme almıştır. Nazım 

ve nesir karışımı bir eser olup birçok defa basılmıştır. İbn Hazm’ın gençlik sonlarında 

olgunluk çağına geldiği zaman yazdığı bu eser birçok açıdan ilginçtir. Örneğin bu 

eserinde kadınlar ve âşıkları arasındaki iletişimin samimiyetini sorgulayan İbn Hazm 

sözlerle düşünceler arasında bir fark bulur buradan da aslında dilin gizli düşüncelere 

yardımcı olduğu sonucunu çıkarır.35 Aşka ve aşkın muhtelif safhalarına dair bir eserdir. 

Bu kitapta İbn Hazm ince bir müşahid, parlak bir üslûpçu ve ince bir şair olarak 

gözükmektedir. İbn Hazm bu eserde okuyucularına sadece kendi karakterini 

göstermekle kalmamış aynı zamanda asrındaki hayatın bilinmeyen yönlerini de ortaya 

koymuştur.36 Bu eserinde âşıkların ruh hallerinin, gönül âlemlerinin güzel tahlillerini 

yapmıştır. Ve eser tecrübeli bir hâkim edibin kaleminden çıkma ibret alınacak şeylerle 

ve öğütlerle doludur.37 Bu alandaki diğer eserleri; Dîvânü şi’ri İbn Hazm, Fezailü’l-

Endelüs ve ehliha’dır. 

                                                 
33 Arnaldez, “İbn Hazm”, http://www.muslimphilosophy.com/hazm/ibnhazm.htm.  
 
34 Apaydın, “İbn Hazm”, DİA, XX, 49- 51. 
 
35 Arnaldez, “İbn Hazm”, http://www.muslimphilosophy.com/hazm/ibnhazm.  
 
36 C. Van Arendonk,  “İbn Hazm”, Milli Eğitim Bakanlığı İslam Ansiklopedisi, Milli Eğitim Basımevi, 

İstanbul 1968, V., 748- 753. 
 
37 Ebu Zehra, İbn Hazm, s. 139- 145. 
  



 14

İbn Hazm’ın çeşitli konularla ilgili otuza yakın risalesinden birkaçı müstakil olarak, 

diğerleri de çeşitli mecmualar halinde basılmıştır. Risalelerinden bazıları; Resâ’ilü İbn 

Hazm el-Endelüsî:  er-Red ‘ale’l-hâtif min bu’d, Risâle fi’l-kırâ’ât, er-Red ‘alâ İbni’n-

Nağrîle el-Yehûdî ve Resâ’ilü uhrâ li’bn Hazm, Risâle fi’l-mufâdale beyne’s-sahabe, er-

Risâletü’l-bâhire fi’r-red ‘ale’l-ahvâli’l-fâside, Risâle fi’n-nâsih ve’l-mensûh, 

Risâletü’l-elvân, Risâle fî ümmehâti’l-hulefâ, Risâle fî fadli’l-Endelüs ve zikri ricâlihâ.38 

1.2. İbn Nağrile’nin Hayatı Ve Eserleri 

İbranî dil bilimci, kutsal kitap yorumcusu, başarılı ve yenilikçi bir şair, Kurtuba 

(Granada) veziri, devlet adamı, asker, on birinci yüzyılın Yahudi dünyasındaki ismi; 

Samuel ha-Nagid (993–1055/56). Tam olarak ismi Samuel ben Yosef Halevi İbn 

Nagrela’dır.39 Yahudi dünyasında Samuel ha-nagid olarak bilinmekle beraber, 

Müslümanlar arasında İsmail b. Nağrile olarak tanınmaktadır.  

İhsan Abbas40 risale’nin mukaddime kısmında “Nağrile” kelimesinin kullanımı ile ilgili 

farklılıklara değinir. Buna göre Nağrile kelimesi İbn Hazm’ın eseri el-Fasl’da nağrâlî ve 

bir kez de nağrâl olarak İbn Said’in eserinde ise Gazzâl olarak kullanılmıştır. Tibyan’da 

Nağralla, İhata’da Nağrale, Beyanü’l- Mağrib’te ise Nağzale olarak kullanılmıştır. İbn 

Bessam’ın ez-Zahire adlı eserinde Nağrîlî şeklinde ifade edlmiştir. Dozy’nin kitabında 

Nağdela, İbn Hazm’ın risalesinin asıl basımında ise İbn Nefrîle olarak kullanılmıştır. 

Sameul’in hayatını konu alan makalesinde Schirmann41 da Nağrile kelimesinin kullanım 

farklılıklarına değinir. Nağrile kelimesinin aile ismi olduğunu ifade eden Schirmann, G. 

Colin’in bu kelimeyi Arapçada karga anlamına gelen nağra kelimesi ile açıkladığını 

söyler. S. M. Stern’e göre ise bu kelime İspanyolcada siyah tenli anlamına gelen negra 

kelimesinin küçültme son eki alarak bu hale gelmiş şeklidir. 

                                                 
38 Apaydın, “İbn Hazm”, DİA, XX, 49- 51. 
 
39 Jefim Schirmann,  “Sameul Hannagid, The Man, The Soldier, The Politician”, Jewish Social Studies 

1951,  XIII, 99. 
  
40 İbn Hazm, “Risâle fi’r-Red ‘ala İbni’n-Nağrile el-Yehûdî”, Tahkik ve Mukaddime, İhsan Abbas, s. 7- 

8. 
 
41 Schirmann, “Sameul Hannagid, The Man, The Soldier, The Politician”, s. 99. 
 



 15

İbn Nağrile 993’te Kurtuba’da dünyaya gelmiştir, ailesi aslen Merida’dan gelip buraya 

yerleşmiştir. er-Red’din mukaddime yazarı İhsan Abbas42 İbn Nağrile’nin hayatı ile 

ilgili bilgi verirken aslen Endülüslü olmayıp Endülüs’e göç edenlerden olduğunu söyler. 

İhsan Abbas’a göre İbn Said onun Kurtuba’nın meşhurlarından olduğunu söylemekle 

hata etmiştir çünkü İbn Nağrile Endülüs’e de Kurtuba’ya da yabancıdır. Bununla 

birlikte, yazar onun aslen Endülüslü olmasa da Kurtuba’da büyüyüp yetiştiğini ifade 

eder. Arapça ve Kur’an bilgisini de kapsayan mükemmel bir eğitim almıştır, Hanokh 

İbn Moses’ın (Hanoh Ben Moşe) gözetimi altında halakah çalışmıştır.43  

İbn Nağrile, 1013 yılında Berberî işgali sebebiyle Kurtuba’dan ayrılmak zorunda 

kalanlar arasındadır. On ikinci yüzyıl tarihçilerinden Abraham İbn Daud’un 44 eserinde 

verilen bilgilere göre; Kurtuba halkı arasında İbn Nagdela olarak bilinen Yusuf’un oğlu 

Samuel ha-Levi Rabbi Enoch’un (ö. 1014) en önemli öğrencilerinden biridir. İbn 

Nağrile, çok iyi talmud bilgisine sahiptir ve Arap dili ve literatürü hususunda da iyi 

yetişmiştri.45  

İspanya’da 1009’da başlayan, 1012’de doruk noktasına ulaşan Berberî işgalinden sonra 

İbn Nağrile Malaga’ya kaçmak zorunda kalmış ve burada küçük bir dükkân satın almış, 

Habus’un veziri İbn el-Arif’in sarayının yanında tüccarlığa başlamıştır. İbn el-Arif’in 

hizmetçisinin ricası üzerine vezire hizmetçisi için mektuplar yazmış, bu mektuplarda 

kullanılan kusursuz Arapça ve bilgiye İbn el-Arif hayran kalmış, sarayına döndüğünde 

bu mektupların İbn Nağrile tarafından yazıldığını öğrenmiş ve ona kendi sarayında 

kâtiplik teklif etmiştir. İbn Nağrile’nin Malaga’da tüccar olarak başladığı hayatı yerini 

saray hayatına bırakmış ve böylece onun için politik kariyer kapısı açılmıştır.46 

İbn Nağrile, bilgeliğiyle İbn el-Arif için iyi bir kâtip olmuş ve İbn el-Arif’in 

hastalanması üzerine onun yerine Kral Habus’un vezirliği makamına terfi etmiştir. 

                                                 
42 İbn Hazm, “Risâle fi’r-Red ‘ala İbni’n-Nağrile el-Yehûdî”, Tahkik ve Mukaddime, İhsan Abbas,  s. 9. 
 
43 A. M. Habermann, “ Samuel ha-nagid”, Encyclopedia Judaica, Ed. Cecil Ruth, Keter Publishing House 

Jerusalem Ltd., Israel,  Jerusalem 1972,  , XIV, 815- 817. 
 
44 İbn Daud, Abraham, Sefer Seder ha-Kabbalah (The Line Of Tradition)’dan naklen Haberman, a.g.m. s. 

816. 
 
45 Habermann, a.g.md., s. 816. 
 
46 Habermann, a.g.md., s. 816. 



 16

Müteakip yıllarda kral Habus’un ölümü üzerine oğulları Bulukkkin ve Badis arasındaki 

taht yarışında Badis’in yanında yer almış ve bu yarış Badis zaferiyle son bulmuştur. 

Vezir olmasını takiben 1027’de İbn Nağrile’ye İspanya Yahudilerin başkanı anlamına 

gelen “Nagid” unvanı verilmiştir. İbn Nağrile’nin İspanyadaki Yahudiler için birçok 

faydası olmuştur. İbn Nağrile, kuzey-doğu, kuzey-merkez Afrika, Mısır, Sicilya ve hatta 

Kudüs’te olan öğrencileri için kutsal metinlerin nüshaları satın almıştır.47 Kutsal 

metinlerin çalışılması için gerekli bütün ihtiyaçları karşılamaya çalışmış, bu kitapların 

nüshalarını kendi imkânlarıyla alamayacak Talmud öğrencileri için gerekli finansmanı 

sağlamıştır48. 

İbn Nağrile’nin eserlerinden sadece birkaçı korunabilmiştir. “pe’er ha-Danor” adlı 

eserin içinde bulunan İki Responsa’sının dışında yayınlanmış eseri “mebo ha-talmud” 

tur. Eser iki kısma bölünmüştür. Birinci kısım, the Great Assembly’den49 İbn 

Nağrile’nin hocası Enoch’a kadar olan hamillerin listesini içerir. İkinci kısım ise 

Talmud metodolojisinden ibarettir. Bu eseri Constantin l’Empereur “Clavis Talmudica, 

Completas Formulas, Loca Dialectica et Rhetorica Priscorum Judaeorum” başlığıyla 

Latinceye çevirmiştir.50 

İbn Nağrile’nin gramer üzerine yapmış olduğu çalışmalar artık elimizde olmasa da 

“Sefer ha-‘Osher” başlığıyla isimlenmiş olmalıdır, bu eser yirmi bölüme ayrılmıştır, 

diğer bütün gramer çalışmalarında olduğu gibi bu eserde de İbn Nağrile, hocası Judah 

al-Hayyuj tarafından konulan kuralların ötesine gitmemiştir.51 

İbn Nağrile’nin eserleri arasında zikredilen bir çalışmada, kendisine atfedilen Kur’an 

karşıtı bir risaledir. İbn Nağrile, Kur’an’daki ayetler arasında çelişkiler olduğunu iddia 

etmiş ve bunları açıklayan bir reddiye yazmıştır. Kendisine cevaben başka bir reddiye 

                                                 
47 A. M. Habermann, “ Samuel ha-nagid”, XIV, 816. 
 
48 İbn Daud ((Sefer Seder ha-Kabbalah (“The Line of Tradition”), 1161)bu kısımda matbaanın henüz 

keşfedilmediğini ve bu nedenle el nüshalarının çok pahalı olduğunu belirtir.  
 
49 Great Assembly Yahudi geleneğine göre; peygamblerin sonuncusunun zamanından Rabbinik geleneğin 

gelişimine kadar olan dönemdeki yüz yirmi ruhban, bilge ve paygamberin oluşturmuş olduğu meclisin 
adıdır. Peygamberlerin çağından Rabbilerin çağına geçişi işaret etmektedir. 

 
50 Isaac Broydé, ve, Joseph Jacobs , “Samuel ha-Nagid”, 

http://www.jewishencyclopedia.com/view_friendly.jsp?artid=183&letter=S. 14.03. 2009. 
 
51 Habermann, a.g.md., s. 817. 



 17

yazan İbn Hazm ise İbn Nağrile’nin bu reddiyesinin asıl nüshasına ulaşamamış ve başka 

bir müslümanın metninden İbn Nağrile’nin itirazlarını öğrenmiş ve bunlara cevap 

vermiştir. İbn Hazm’ın metninden hareketle, İbn Nağrile’nin reddiyesinin içeriğini 

açıklanırsa, eserde Kur’an ayetlerinde belirtilen yerin ve göğün yaratılmasındaki 

öncelik-sonralık, kaç günde yaratıldıkları, insanın başına gelen kötülüklerin kaynağı, 

hesap gününde suçluların konuşup konuşamayacağı, insanların sorgulanıp 

sorgulanmayacağı, yağmurun bereketli, balın şifa olup olmadığı gibi hususlar hakkında 

itirazlar öne sürülmüştür. İbn Nağrile şayet bu eserin yazarıysa, Tevrat’ta iddia edildiği 

gibi Kur’an’da da nesh ve çelişkiler olduğunu ispatlamaya çalışmıştır.52 

İbn Nağrile’nin şiirleri üç çalışmanın içinde yer almaktadır; Ben Tehilim, Ben Mishlei, 

Ben Kohelet. Şiirleri onun bir Yahudi, baba, entelektüel, Nagid, vezir ve komutan olarak 

hayatının birçok yönünü yansıttığı kadar bilgeliğini de yansıtmaktadır. Şiirlerin 

başlıklarıyla beraber korunarak günümüze gelmiş ve bu başlıklar yazılma nedenleri, 

yazıldıkları ortam hakkında bilgi vermektedir. Bu şekilde İbn Nağrile bize şiirin sadece 

edebi bir kaynak değil aynı zamanda bir adamın hayatının farklı yönlerini de yansıtan 

bir araç olduğunu göstermektedir.53 

İspanyadaki birinci kuşak şairler olan çağdaşları arasında İbn Nağrile’nin şairliği 

diğerlerinden daha gelişmiş ve daha çeşitlidir. Epik şiir yazmadaki büyük yeteneğini 

açığa vuran savaş şiirleri İbrani şiirinde eşsizdir. Aşka ve şaraba adadığı şiirlerinin 

yanında, methiye, övgü, arkadaşlık, polemik, matem, kutsallık, bilgelik, ahlak ve 

tefekkür konularıyla ilgili şiirlerde yazmıştır. Zamanının şairlerini etkilediği gibi onlar 

da İbn Nağrile’yi etkilemişlerdir. Arap dilinden şiirler tercüme etmiş ve bu dilde şiirler 

yazmıştır.54 

On birinci yüzyıl Kurtuba’sında şiir yazmayan insanlar eğitimli kabul edilmemekteydi. 

Babasının şiirlerini çoğaltan çocukları da o zamanın Arap kültürü içinde karakterlerini 

şekillendirdiler. Bu ve diğer nedenlerden ötürü İbn Nağrile çocuklarını şiire değer 

                                                 
52 David J.  Wasserstein,  “ Samuel Ibn Naghrila Ha-Nagid And Islamic Historiography İn Al- Andalus”, 

Al-Qantara, Madrid 1993, XIV, 110. 
 
53 Wasserstein, a.g.m., s. 111. 
 
54 Habermann, “Samuel ha-nagid”, s. 818. 
 



 18

vermeleri ve şiir yazmaları için eğitti. İbn Nağrile, oğullarını kendi şiirlerini 

kopyalamak, düzenlemek ve onları tamamlanmış birer eser haline getirmeleri için 

görevlendirdi.55 

Habermann56 Samuel ha-nagid başlığıyla hazırlamış olduğu ansiklopedi maddesinde, 

İbn Nağrile’nin üç oğlu ve bir kızı olduğunu nakleder. Oğullarından kendisinden sonra 

vezirlik makamına geçmiş olan Yusuf’tan ve beraber babasının şiirlerini derledikleri 

kardeşi Eliasaf’tan bahsedilir. Adının Judah olduğu bilgisi verilen üçüncü oğlu ve 

hakkında pek bilgi sahibi olunamayan kızının muhtemelen babaları hayattayken öldüğü 

söylenir. James A. Nichols57 ise Endülüslü on ikinci yüzyıl Yahudi kadın şairlerinden 

Qasmuna’nın İsmail İbn Nağrile’nin kızı olduğunu iddia eder. Bu makaleye göre; 

Celaleddin es-Suyuti Nüzhetü'l-cülesa fî eş'ari'n-nisa adlı eserinde Qasmuna’nın 

günümüze kadar gelen şiirlerini, Ebü’l Abbas Makkari’nin Nefhi’t-tib adlı eserinden 

faydalanarak derlemiştir. Bu eserde vermiş olduğu bibliyografik bilgide Qasmuna’nın 

üzerine titreyen babası İsmail İbn Bagdalah’tan (İsmail İbn Nağrile) çok iyi bir eğitim 

aldığı hatta ilk üç şiirsel metninin birlikte çalışmalarının bir ürünü olduğu söylenir. 

Qasmuna’nın kimliği hakkında yazmış olan başka bir yazar ise James Bellamy’dir. 

Bellamy, Nichols’un makalesinde yanlış bilgiler bulunduğunu söylemekle birlikte 

Qasmuna’nın İbn Nağrile’nin kızı olduğu iddiasını kabul eder. Nichols, Suyuti’nin 

Makkari’nin eserinden faydalandığını söylemekle hataya düşmüştür, çünkü Suyuti 

1505’de Makkari ise 1626’da vefat etmiştir. Her ikisi de kaynak olarak Ali b. Said el-

Mağribî’nin al-Muğrib fi hula’l Mağrib adlı eserini kullanmışlardır. Bellamy, 

Nichols’un bazı kelime yanlışlarına, yorum hatalarına değinir, bunları izah eder daha 

sonra “baghdala” kelimesinin “naghrilla” kelimesinin değişmiş hali olduğunu açıklar. 

Bunu müteakiben, İbn Nağrile’nin hayatında Qasmuna’nın onun kızı olduğunu 

gerekçeleyecek bir şeyler olduğunu söyler. Buna göre İbn Nağrile meşhur bir şairdir ve 

çocuklarını da şiir sanatı konusunda yetiştirmiştir. Üç oğlu ve bir kızı olan eğitimli ve 

yetenekli İbn Nağrile kızının eğitimini ihmal etmiş olması mümkün değildir. 

Metinlerdeki isim benzerlikleri dikkate alınarak incelendiğinde Qasmuna’nın Kurtuba 

                                                 
55 Habermann, “ Samuel ha-nagid”, s. 817–818. 
 
56 Habermann, a.g.m., s. 817- 818. 
 
57 James Mansfield Nichols, “The Arabic Verses Of Qasmuna Bint İsma’il İbn Baghdalah”, International 

Journal Of Middle East Studies, 1981,  XIII, 155–158. 



 19

veziri İbn Nağrile’nin kızı olduğu makul bir biçimde kabul edilebilir. Qasmuna’nın kim 

olduğu sorusuna böyle bir cevap verdikten sonra Bellamy ufak bir çelişkiye de değinir; 

el-Muğrib’te Qasmuna’nın 1006–1203 yılları arasında yaşadığı nakledilir, kardeşi 

Yusuf’un doğum tarihi ise 1035’dir. Bellamy, aralarında yaş farkı olabileceği ya da 

yazarın tarihi yanlış vermiş olabileceği açıklamasını yapar.58  

Qasmuna’nın İbn Nağrile’nin kızı olduğunu kabul eden yazarlardan biri de David 

Wasserstein’dir. Nichols ve Bellamy’nin bunu kanıtladığını söyleyen yazar 

Qasmuna’nın eserinden çıkarılan durumun İbn Nağrile’ninkinden çıkarılan portreden 

farklılık arz ettiğini söyler, İbn Nağrile’nin eserlerin anlaşılan katı ve kuralcı Yahudi 

öğretisi ve kültürüyken Qasmuna’nın eserinden çıkarılan portre daha çok Arap kültürü 

ile kuşatılmış bir duruma işaret eder. Belki Qasmuna ile ilgili kaynakların neredeyse 

tamamının Arapça kaynaklar olması bu durumu açıklayabilir fakat Qasmuna’nın 

eserlerinden çıkarılan portre doğru kabul edilirse İbn Nağrile’nin hayatının farklı yönleri 

ile de bilgiler edinilir. Buna göre sadece Yahudi kültürel faaliyetleri ile anılan İbn 

Nağrile’nin aslında Arap kültürü ve dili ile ilgili kısmı eksik kalmıştır. Wasserstein, 

Qasmuna ve İbn Nağrile’nin hayatı ile ilgili çalışmaların ister İslami kaynaklara ister 

Yahudi kaynaklarına dayalı olsun tek bir bakış açısıyla ele alınmasını eleştirir. İbn 

Nağrile ile ilgili yapılan bibliyografik ve tarihsel çalışmalarda her zaman eksik bir yön 

kalmıştır, bu boşluğun doldurulması ancak her iki kaynağın ve kültürün bilgisinin yan 

yana konularak kullanılması ile gerçekleştirilir.59  

Bu şiirler ortaçağ döneminde birçok kez kopyalanmış ve İbn Nağrile’nin bu şiirlerin 

bilgili insanlar arasında dolaşmaları için özen göstermiştir. İbn Nağrile’nin şiirlerine yer 

veren ilk yazar Moses İbn Ezra’dır. Bununla beraber,  İbn Nağrile’nin kutsal olmayan 

şiirleri ancak 19. yüzyılda ortaya çıkmıştır.60 

İbn Nağrile şair olmasının yanı sıra halakah uzmanıdır, bu alandaki temel çalışması 

Sefer Hilkheta Gavrata 1962 yılında M.Margaliot’un editörlüğünde Hilkhot ha-Nagid 

                                                 
58 James A. Bellamy, “Qasmuna The Poetess: Who Was She?”, Journal of the American Society, 1983, 

CIII, 423- 424. 
 
59 Wasserstein, “Samuel Ibn Naghrila Ha-Nagid and Islamic Historiography in al Andalus”, s. 120- 124. 
 
60 Habermann, “Samuel ha-nagid”, s. 818. 
 



 20

olarak yayınlanmıştır. Bu eser Guenoim’in61 kararlarına ve talmuda dayalı olarak 

halakahın açıklamalarından ibarettir. Günümüze kadar gelen parçalardan anlaşıldığı 

kadarıyla bu eser Aramice, İbranice ve mümkün olduğu kadarıyla da Arapça olarak 

yazılmıştır. Bazı kısımları erken dönem yazıları gibi gözükse de bu eser 1049 yılında 

tamamlanmış kabul edilmektedir ve direkt olarak kendisinden sonraki Isaac ibn 

Ghayyat, Isaac Alfasi ve Judah al-Bargeloni gibi İspanyol halakah uzmanlarını 

etkilemiştir. İbn Nağrile aynı zamanda Kur’an’ı eleştiren bir eser de kaleme almıştır.62 

On ikinci yüzyıl Endülüsî-Mağribî Yahudi filozoflarından ve kutsal kitap 

yorumcularından Joseph İbn Aqnin, İbn Nağrile’yi Rabbilerin kutsal metinleri 

yorumlamasında linguistik araçlar sağlama hususundaki öncü dilbilimcilerin ve 

gramercilerin arasında sayar.63 Toledo’lu, on ikinci yüzyıl şairlerinden Judah el-Harizi 

İbn Nağrile’yi Yahudilerin sahip olduğu en büyük en muhteşem Nagid/prens olarak 

tanımlar. Şiir ve hitabet sanatında İbn Nağrile çok büyük bir otorite olmuştur. O 

yasaklanmış şeyleri açığa çıkarmış ve Endülüs’teki İbrani şiirinde Arap stili etkisini 

kaldırmak gerektiğini düşünmüştür.64   

İbn Nağrile’nin dik duruşu ve eli açıklığı şiirsel aktiviteyi, felsefi düşünceyi, diğer 

edebiyatçıların halakah çalışmasını destekleme de ve meşrulaştırmada etkili olmuştur. 

İsaac İbn Khalfun, Solomon İbn Gabirol ve Nissim b. Jacob of Qayrawan, İsaac İbn 

Ghiyat of Lucena gibi Rabbinik âlimler, İbn Nağrile’nin cömertliğinden faydalanan 

âlimlerdendir.65 

İbn Nağrile, Arap tarihçiliğinde İsmail İbn Nağrile olarak da bilinen çok yetenekli bir 

kâtiptir. İbn Nağrile’nin önemi ve ünü iki ayrı alanda özellikle Yahudi sosyal ve 

kültürel ortamı ile Müslümanlar arasında paralel olarak artmıştır. Birincisinde İbn 

                                                 
61 Gueonim, büyük üstad anlamına gelen gaon kelimesinin çoğuludur. Bu isim VI. Yüzyılın sonundan XI. 

Yüzyıla kadarki dönemde yaşamış olan Babil Yahudi Akademisyenlerine verilmiştir.   
 
62 Habermann, “Samuel ha-nagid”, s. 817. 
 
63 Ross Brann,  (Joseph İbn Aqnin’den naklen) Power in the Portrayal Representations of Jews and 

Muslims in Eleventh and Twelfth Century Islamic Spain, Princeton University Press, Princeton and 
Oxford 2002, s. 23. 

 
64 Brann, (Judah el-Harizi’den naklen), Power in the Portrayal Representations of Jews and Muslims in 

Eleventh and Twelfth Century Islamic Spain s. 23. 
 
65 Brann, (İbn Khalfûn’dan naklen) a.g.e., s. 25. 



 21

Nağrile 1027 yıllarında granada Yahudilerinin başı olan kişiye verilen Nagid yüksek 

rütbesini almış, sorumluluğunu üstlenmiş ve ünü kuzey Afrika Yahudileri ile Müslüman 

doğu arasında yayılmıştır. İkincisinde ise 1038’den ölümüne kadar Kurtuba’daki Zirid 

hanedanlığının en yüksek idari görevlerinde bulunmuştur. İbn Nağrile aynı zamanda 

Kurtuba’da belirsiz askeri görevleri de yürütmüş olmalıdır. Divan adlı eseriyle 

günümüze kadar gelmiş olan 41 İbrani savaş şiirlerine göre; şair ve hükümet görevlisi 

olan İbn Nağrile, Müslüman Kurtuba ordusunun başında Endülüslü rakiplerine karşı 

yaklaşık 12 askeri sefere çıkmıştır. Endülüs Yahudi geleneği İbn Nağrile’ye Yahudileri 

temsil eden çok yönlü bir kişi olması hasebiyle muhteşem bir karakter olarak itibar 

eder.66 

Müslüman tarihçilerden bir kısmı İbn Nağrile’yi âlim, şair, kitapsever, astronom olarak 

tanımlar ve özellikle onun alçakgönüllülüğünü, basiretini, cömertliğini vurgular ve İbn 

Nağrile’den büyük bir saygıyla bahsederler. Diğer kısım tarihçiler ise, İbn Nağrile’den 

kin, düşmanlıkla bahseder ve hakir görürler. Bu farklılıklar, metinlerin her birinin bilim 

tarihi, tarihsel kayıt, heresiyografi, dini polemik gibi farklı edebi türlerde oluşlarıyla 

açıklanabilir. Endülüsî-Arabî metinlerde Yahudilerin sunumunu şekillendiren diğer 

eleştirel faktörler sosyo-ekonomik statülere, entelektüel gelişmelere ve dindarlığa 

dayanır. İbn Nağrile hakkındaki Endülüsî-Arabî söylem karşıt iki karakter sunar; biri 

akıllı, yetenekli ve asil bir Yahudi’den bahsederken diğeri mantıksız, değersiz, Allah, 

İslam ve Müslüman düşmanı olarak takdim eder.67 

Arap ırkının politik olarak hâkim bir ailesinden gelen ve Toledo’da kadı olarak görev 

yapmış Sâid Ahmed el-Endelüsî’nin Tabakât el-Ümem adlı eserinde sekizinci ve son 

ümmet olarak İsrail oğullarından ve onların soyu olan Yahudilerden bahseder. 

Müslüman doğudan sadece bir avuç Yahudi hakkında bilgi verir fakat Endülüs 

Yahudilerinin başarılarına özel bir yer verir.68 Metinde Pact of Omer olarak bilinen 

Ömer Antlaşmasının maddelerinden birini ihlal edilerek İbn Nağrile, künyesi Ebu 

İbrahim ile takdim edilir. Bu ona duyulan özel bir saygının ifadesidir. Endülüs’te 

                                                 
66 Brann, Power in the Portrayal Representations of Jews and Muslims in Eleventh and Twelfth Century 

Islamic Spain s. 25. 
 
67 Brann, a.g.e., s.26- 27. 
 
68 David J. Wasserstein, “The Muslims And The Golden Age of Jews in al-Andalus”, Israel Oriental 

Studies, 1997,  XVII, 188- 189. 



 22

Yahudi hukuku öğrenen Yahudiler arasında İbn Nağrile olarak bilinen kâtip Ebu 

İbrahim İsmail İbn Yusuf Kurtuba hükümdarı Badis İbn Habus’un vezirlik görevini 

yaptığını ve Endülüs’te ondan önce hiç kimsenin Yahudi hukukunu ve bu bilginin nasıl 

kullanılması ve savunulması gerektiğini böyle öğrenmediğini belirtir.69 

İbn Nağrile sadece Yahudi hukukunu çok iyi bilen bir âlim değil, bilgisinin gereğini 

sonuna kadar yerine getiren bildikleriyle amel eden biriydi. Nagid olarak görev 

yaparken, İbn Nağrile burada İslam hukukunu onaylama sorumluluğunun Allah katında 

ve Müslümanların gözünde meşruluğunu tanımladığı Müslüman bir hâkim imajına 

tekabül eder. İbn Nağrile’nin İbrani şiirleri onun Müslüman prenslerle arkadaşlık 

etmesinin Yahudi toplumu tarafından hoş görülmediğinin şiirsel kanıtını gösterir.70 

 Müslüman olmayanların yüksek rütbeli hükümet görevlerine getirilmesi sürekli bir 

şikâyet kaynağı olmuştur. Bu şekilde şikâyetlerle dolu olan bir geçmişe rağmen, 

Tabakât el-Ümem İbn Nağrile’yi Yahudi hukukunu öğrenmiş ve bu bilgiyi nasıl 

kullanıp savunacağını bilen biri ve İslam devletinin idarecisi olarak tanımlar. Bu 

nedenle İbn Nağrile’nin bu betimlemesi, İslam-Endülüs çevresinde olduğu kadar 

Endülüs-Yahudi çevresinde de dini bilgi ve politik otorite hakkında iki misli ironik bir 

yorum teşkil eder. Ne de olsa on birinci yüzyıl dini bilgi rehberlerinin kendilerini çeşitli 

Endülüs Müslüman emirliklerinde egemen politik gücü elinde tutanlarla genel bir 

çatışmanın içinde buldukları bir dönemdir. İslam adına ulema ve fukaha Yahudilerin 

toplum üzerindeki etkisini gerek devletin menfaatiyle çatışarak gerekse İbn Nağrile gibi 

Yahudilerin gerçek ya da hayali politik etkisinin karşısında durarak ifade etmeye 

çalıştılar.71 

İbn Nağrile hakkında bilgi veren Endülüslü tarihçilerden biri de Ebu Mervan İbn 

Hayyan el-Kurtubi (987–1076)dir. İbn Hayyan’ın eseri el-İhata fi Ahbari Gırnata 

ismiyle İbn el-Hatip (1313–1375) tarafından tercüme edilmiştir. Eserinde İbn Hayyan, 

İbn Nağrile hakkında şu bilgileri verir: 

                                                 
69 Brann, Power in the Portrayal Representations of Jews and Muslims in Eleventh and Twelfth Century 

Islamic Spain, s. 28- 29. 
 
70 Brann, a.g.e., s. 33. 
 
71 Brann, a.g.e.,  (Samuel ha-nagid’den naklen), s. 34- 36.  
 



 23

Tanrı’nın onu doğru din ile bilgilendirmemiş olmamasına rağmen bu melun adam 

üstün bir insandı. Geniş bir bilgiye sahipti ve ahlaksız davranışları sabırla tolere ederdi. 

O sağlam ve bilgin karakteri duru bir ruh, nezaket ve dostça tavırlarla kombine etmişti. 

Muhteşem bir adamdı. Arapça ve İbranice dillerinin her ikisinde de yazdı. Her iki 

halkın literatürünü de bilirdi. Birçok mahir dilcinin eserlerine aşinaydı. Klasik 

Arapçayı kolaylıkla konuşabiliyor ve yazabiliyordu, bu dili hükümdarının adına 

yazdığı mektuplarda kullanıyordu. İbn Nağrile genel İslami usulleri de kullandı, 

yazarken Allah’a ve peygamberimiz Muhammed’e methiye de bulundu ve İslam’a göre 

yaşamanın yolunu tavsiye etti. Kısacası, herhangi biri bu mektupların dindar bir 

Müslüman tarafından yazıldığına inanabilir. Astronomide olduğu kadar Antik bilimler, 

matematikte de kusursuzdu. Mantık alanında da geniş bir bilgiye sahipti. Diyalektikte 

ise muhaliflerine galip geliyordu. Hayat dolu ruhuna rağmen, az konuşur çok 

düşünürdü. Güzel bir kütüphane oluşturmuştu. 459’da Muharrem’in 12’sinde öldü. 

Yahudiler mezarını donattılar ve saygı duruşunda bulundular. İsmail İbn Nağrile 

künyesi ebu Hüseyin olan oğlu Yusuf’u kitap okuma hususunda cesaretlendirdi. İbn 

Nağrile onu eğitecek ve ona öğretecek her yerden hocaları bir araya getirdi. Onu 

değerli yazma sanatı ile ilgilendirmeye çalıştı ve onu Bulukkin’in sekreterliği olan ilk 

mesleği için yetiştirdi. İsmail öldüğü zaman, Badis Yusuf’a yöneldi ve hizmette 

babasının yerine onu geçirmekle ondan duyduğu memnuniyeti gösterdi.72 

“Mel’un” dini betimlemesi dışında, İbn Hayyan Tabakat el-Ümem’de olduğu gibi İbn 

Nağrile’den olumlu bir şekilde bahseder. Metin, Bilgili Yahudi saray sekreterine 

Endülüs’te ve İslam’ın bütün klasik dönemlerinde olduğu gibi her değerli ve asil 

karaktere verilen değerleri atfeder.  Bir Saray sekreterinin çizilmiş portresine göre, İbn 

Nağrile’nin kibar,  arkadaşlarıyla ve düşmanlarıyla ilişkilerinde saygılı tavırlara, dil 

yeteneğine ve hatiplik ve son olarak bilimsel, edebi bilgiye sahip olduğu söylenir. Son 

olarak İbn Hayyan, İbn Nağrile’nin, Yahudilerin Nagidi, Kurtuba Zirid veziri olarak 

nihai varisi ve oğlu olan Yusuf’a sağladığı titiz entelektüel hazırlık ve idari eğitimden 

bahseder.73  

İbn Hayyan’ın İbn Nağrile ile ilgili verdiği bilgilerin eksikliğini eleştiren Brann, Zirid 

Kurtuba krallığındaki finansal ve politik görevlerde İbn Nağrile’nin esas rolüne hiç 

                                                 
72 İbn el-Hatip, el-İhata fî Ahbârî Gırnata, ed. Muhammed Abdullah Enan, Kahire 1973, s.438- 439. 
 
73 İbn el-Hatip, el-İhata fî Ahbârî Gırnata, (İbn Hayyan’dan naklen), s. 438- 439. 
 



 24

değinilmediğine dikkat çeker. Buna göre, İbn Nağrile sadece yetenekli ve önemli bir 

saray kâtibi olarak takdim edilmiş fakat onun İslam devletinde elinde bulundurduğu 

merkezi güçten bahsedilmemiştir. Endülüs-Arap dünyasında “katib” kullanımı vezir 

kelimesiyle eş anlamlı olarak kullanılabildiğini fakat burada bu kelime kullanılarak İbn 

Nağrile’nin görevini tanımlarken onun idari görev sorumluluğunun öneminin 

küçültülmek istendiğini iddia eder.74 

İbn Hayyan’nın İbn Nağrile hakkında bilgi verirken atladığı önemli bir ayrıntıya 

tercüme eseri olan el-İhata’da yer verir. Bu bilgi on üçüncü yüzyıl âlimlerinden Ebu’l 

Abbas Ahmed İbn İzhari’nin el-Beyan el-Muğrib fi Ahbari el-Mağrib adlı eserinden 

açık fakat eleştirel bir şekilde alıntılanmıştır.   

El-beyan el-Muğrib isimli eserinde İbn İzhari şunları belirtir: Badis babasının veziri ve 

sekreteri İbn Nağrile’nin ve dindar toplumdan topladığı vergi memurlarının da desteğini 

arkasına aldı. Onlar onun imtiyazı süresince üstünlük kazandılar ve Müslümanlara karşı 

küstahça davrandılar.75  

İbn Hayyan’ın tersine İbn İzhari, İbn Nağrile’yi Zirid Kurtuba’da önemli politik bir 

figür olarak tanımlar. El-Beyan el-Muğrib, İslam devletinde Müslüman olmayan birinin 

yüksek rütbeli bir göreve getirilmesini ve İbn Nağrile’nin kariyerini İslam için bir tehdit 

olarak kabul eder. Metin aynı zamanda,  zimmîlerle ilgili olan kuralların aksine, İbn 

Nağrile’nin düşük rütbeli görevlere atadığı Yahudilerin servet biriktirdiğini ve 

Müslümanları hakir gördüğünü nakleder.76  

İbn Hayyan’ın İbn Nağrile hakkında verdiği bilgilere geri dönecek olursak, el-İhata’da 

İbn Nağrile saray faziletinin ve kâtiplik yeteneğinin tecessümü olarak takdim edilir. İbn 

Nağrile, Zirid adına yaptığı yazışmalarında İslam dindarlığının uygun Arapça usullerini 

duyarlı bir şekilde kullanması nedeniyle methedilir. 77 

                                                 
74 Brann, Power in the Portrayal Representations of Jews and Muslims in Eleventh and Twelfth Century 

Islamic Spain, s. 38. 
 
75 İbn el-Hatip, el-İhata fî Ahbârî Gırnata, s. 438. 
 
76 Brann, a.g.e., s. 38. 
 
77 Brann, a.g.e., s. 38- 39. 
 



 25

Kurtuba Zirid hükümranlığının son veziri Abdallah İbn Bulukkin’in et-Tibyan adlı 

eserinde İbn Nağrile Zirid hükümdarı ve İslam devleti ile ilgili meselelerde görevlerini 

hakkıyla yerine getiren keskin zekâlı bir yönetici olarak anlatılmıştır.78 

Tabakatü’l-Ümem’de olduğu gibi Tibyan’da da İbn Nağrilen’in Arapça künyesi verilir. 

Ebu İbrahim Ebu’l Abbas’a sekreterlik yapmış ve Habus’un sekteri olan bir 

Yahudidir. Arkasında birçok oğul bırakan Ebu’l Abbas’ın ölümü üzerine, Habus 

babasının yerini almış ve onu aynı mevkide görevlendirmiştir. Ebu’l Abbas’ın oğlu 

hükümdarlığa uygun olmayacak şekilde gençliğe özgü bir havailiğe sahipti ve şayet 

istese Ebu İbrahim bunu ona karşı kullanabilirdi. Fakat kendini tamamen hükümranlığın 

hizmetine adadı ve bu hali onun konumu yerleşik hale gelene kadar korudu, onun hizmeti 

ve devlet geliri toplanması için yapmış olduğu yorulmak bilmez gayretleri görecekler 

için ortadadır.79 

İbn Nağrile’yi bu şekilde tanıttıktan ve onun nasıl akıllıca amirinin dikkatini çektiğini 

anlattıktan sonra Tibyan 1038 yılının olaylarını ve Badis’e karşı yapılan doğru hamleyi 

nakleder. Bu eleştirel bölümdeki fırsatçı İbn Nağrile, artık sadece hükümdarının etkili 

bir hizmetçisi olmaktan çok Badis’in politik rejiminin ve ekonomik kuruluşunun ayakta 

kalmasının zorunlu şartı haline gelmiştir. Abdallah İbn Bulukkin, Badis’in Ebu 

İbrahim’e minnettar olduğunu, onun sadakatinden ve güvenilirliğinden şüphesi 

kalmadığını böylece O günden itibaren Ebu İbrahim’in, mütalaalarının çoğunda 

öğüdünü arayan Badis’in hizmetine bağlandığını nakleder.80 

Yahudi yaşadıkları zamanla uyumlu olan kurnazlığın ve diplomasinin her türlü çeşidine 

sahip olan biriydi. Badis, çevresinde güvenebileceği birinin olmayışı ve akrabalarının 

husumeti yüzünden Ebu İbrahim’i görevlendirmişti.  Üstelik Ebu İbrahim, gücü hırs 

haline getirmeyen bir Yahudi zimmîydi. Berberi olmayan prenslerle iş birliği 

yapmasınlar diye kontrol etmek zorunda olduklarını karşısına almayan bir 

Endülüslüydü. Badis aynı zamanda akrabalarını sakinleştirmek ve konumunu korumak 

için paraya ihtiyacı vardı. Bu nedenle hırslarını gerçekleştireceği parayı elde etmek için 
                                                 
78 Brann, Power in the Portrayal Representations of Jews and Muslims in Eleventh and Twelfth Century 

Islamic Spain, s. 42- 43. 
 
79 Abd Allâh bin Buluggîn al-Zîrî, The Tibyan: Memoirs of ‘Abd Allâh b. Buluggîn Last Zirid Amîr of 

Granada, Çev. Amin T. Tibi, E. J. Brill, Leıden 1986, s. 55.  
 
80 Abd Allâh bin Buluggîn al-Zîrî, a.g.e., s. 56. 



 26

Ebu İbrahim gibi birisi yanında olmalıydı. Bununla birlikte, Ebu İbrahim doğru veya 

yanlış Müslümanlarla ilgili herhangi bir mevzuda karar yetkisine sahip değildi. Ebu 

İbrahim, sadece Yahudilerden oluşan vergi memurlarından parayı toplar ve Badis’e 

verirdi. Badis krallığının ihtiyaçlarını karşılamak için servet biriktirenlerin 

kaynaklarından alınması amacıyla zorbalara başka bir zorbayı musallat etmişti.81  

Abdallah bulukkin82 Badis’in Yahudi bir vezir atamasıyla ilgili olarak altı açıklama ileri 

sürer. Brann83 ise bu altı açıklamayı dörde indirerek İbn Nağrile’nin vezir olarak 

atanmasının nedenlerini belirtir. Birincisi, İbn Nağrile doğuştan vezirlik görevine 

muteber biriydi. İkincisi, onun vezir olarak atanması hem Zirid hem de Kurtuba’ya 

politik ve ekonomik faydalar sağlamıştır. Üçüncüsü, Badis, İbn Nağrile’nin rolünü 

üstlenecek güvenilir bir alternatif bulamamıştır. Dördüncüsü, Kurtuba’da nüfusun 

çoğunluğu temsil eden Yahudilerin muhteşem bir yoğunlaşması mevcuttu. İhsan Abbas 

da bu sebeplerle örtüşen üç nedenden bahsettikten sonra Dozy’nin de İbn Nağrile’nin 

vezir seçilmesine gerekçe olarak onun çok yetenekli bir kâtip olduğunu ve Kral Badis’in 

Araplardan ve Berberîlerden üslubu bu kadar güzel başka birini daha bulamadığını iddia 

ettiğini belirtir fakat bu gerekçeyi tâlî bulur.84  

Tibyan, İbn Nağrile’nin bağlılığını, akıllılığını, diplomatik yeteneklerini, atanmasının 

rejime politik ve ekonomik katkılarını nakleder fakat onun bir vezir olarak atanmasının 

bir tercihten çok acil politik ve pragmatist bir çözüm olduğunu ifade eder. Özel olarak 

Kurtuba’da genel olarak ise Endülüs’teki on birinci yüzyıl Müslümanları arasında yıkıcı 

sosyo-politik karmaşaların yaşandığı bir zamanda Badis’in elinin mahkûm olduğu 

intibası verilir. Prensliklerin birbirleriyle yarıştıkları bir dönemde İbn Nağrile’nin en 

kabiliyetli, en güvenilir aday olduğu, vezir olarak tayini politik ve ekonomik çıkarlar 

doğrultusunda gerekleştirildiği belirtilir.85 

                                                 
81 Abd Allâh bin Buluggîn, The Tibyan: Memoirs of ‘Abd Allâh b. Buluggîn Last Zirid Amîr of Granada, 

s 56. 
 
82 Abd Allâh bin Bluggîn, a.g.e., s. 207. 
 
83 Brann, Power in the Portrayal Representations of Jews and Muslims in Eleventh and Twelfth Century 

Islamic Spain, s. 46. 
 
84İbn Hazm, “Risâle fi’r-Red ‘ala İbni’n-Nağrile el-Yehûdî” tahkik ve Mukaddime, İhsan Abbas, s. 10.  
 
85 Abd Allâh bin Bluggîn, a.g.e., s. 46- 47. 



 27

David Wasserstein86,  İbn Nağrile’nin İslami çevredeki politik ve sosyal konumunun 

farklı yönlerle ele alınmış olmasına karşın onun hayatını ele alan çalışmalarda bir 

boşluk olduğunu iddia eder. Hayatını ele alan eserlerde kariyerinin sürekli 

tekrarlanmasına rağmen kariyerindeki ilginç olan hususa dikkat çekilmediğini belirtir.  

Ortaçağda Müslümanlara vezir olarak hizmet eden tek Yahudi İbn Nağrile değildi. İbn 

Nağrile’nin oğlu Yusuf onun halefi olarak Kurtuba’da vezirlik yapmıştır. Fakat İbn 

Nağrile kendinden önce ve kendinden sonraki vezirler arasında hem devlet içindeki hem 

de devlet sınırları dışındaki etkisi ve hâkimiyeti nedeniyle en tanınmış ve en başarılı 

vezirdir. Bu bilgileri verdikten sonra Wasserstein, bu durumun böyle olmasını sağlayan 

şeyin ne olduğu sorusunu yöneltir. Kendisinin şahsi özellikleri ve yetenekleri dışında, 

Endülüs’te hâkim olduğu konumunun özelliklerinin ne olduğunu sorar. Yetenekleri ve 

özellikleri itibariyle önce kâtipliğe daha sonra vezirliğe yükselmesine, İslam devletinde 

karar yetkisine sahip olmasına işaret edilmiş fakat bir kâtip hatta bir vezir için alışık 

olunmadık bir şekilde onun askeri alandaki başarıları bir kenara bırakılmıştır. Askeri 

alandaki faaliyetlerinde daha önemli ve daha ilginç olan bir başka ayrıntı ise komuta 

ettiği orduların Yahudi olmaması ve hala o halkın Müslüman olmasıdır.  Fakat bu 

hususa yeterince dikkat çekilmemesinin nedeni belki de onun askeri faaliyetleri ile 

bilginin İslami olmayan kaynaklardan aktarılması olabilir. Yahudi vezirler, Hıristiyan 

kâtipler, her iki dinden hizmetçiler Endülüs için yaygın bir durumdu fakat zimmîlerden 

birinin Müslüman ordusunda görev yapması bir iki küçük istisnası dışında yaygın bir 

durum değildi. Buna göre Wasserstein şu iddiayı ortaya atar, Berberilerin dini 

inançlarına bağlılıklarından şüphe etmeye sebep olacak bir bilginin ya da onların askeri 

ve politik yetkilerini kendilerinden olmayan üstelik şehirde ve genel itibariyle her yerde 

hor görülen bir azınlığın üyesine kolaylıkla verebilmeleri için bir nedenin olmadığını 

söyler.87 

 

 

 

                                                 
86 Wasserstein, “Samuel Ibn Naghrila ha-Nagid and Islamic Historiography in al-Andalus”, s. 111- 112. 
 
87 Wasserstein, a.g.m., s. 114- 119. 



 28

BÖLÜM 2: İSLAM-YAHUDİ REDDİYE GELENEĞİ 

İslâm’ın doğuşundan itibaren çeşitli din mensuplarıyla gerçekleşen temaslar zamanla 

artınca felsefî ve kültürel etkileşimin yanı sıra dinî tartışmalar da yapılmaya başlanmış 

ve İslâm’a muhalif inançların reddedilmesi çerçevesinde diğer dinlere yönelik müstakil 

eserler ortaya çıkmıştır. 

Müslümanların Ehl-i kitaba karşı olan, kitaba geçmiş polemikleri İslâm kadar eskidir ve 

pek yakın zamanlara kadar gelir. İslam dünyasında dinler ve mezhepler arası çatışmaları 

ve tartışmaları konu edinen eserler hicrî birinci asırda yazılmaya başlanmıştır. Bu asrın 

ortalarından itibaren İslâm toplumu fetihlerinde buna zemin hazırlamasıyla bir sosyo-

kültürel değişim geçirmiştir. Bu zaman diliminden itibaren başlayan siyasî ve dinî 

tartışmalar, tek tek mezhep mensuplarının kendi görüşlerini açıklamak üzere yazdıkları 

küçük çaptaki “makale”lere konu olmuştur. Bu asrın ortalarından itibaren çeşitli 

bölgeler, farklı kültürler ve ayrı dillerle renkli bir tablo sergilemeye başlayan İslâm 

toplumu kendi içinde birçok farklı düşünce okulunun etkileşimine ve mücadelesine 

sahne olmuştur. Bu etkileşim daha sonra “makâlât” türü eserlerin gelişmiş örneklerini 

ortaya çıkaracaktır.   

İslâm fetihlerinin tabiî bir sonucu olarak diğer din ve kültürlerle karşı karşıya gelen 

Müslümanlar, ister istemez yabancı kültürlerin etkisine de açık olmuşlardır. Kur’an’ın 

bizzat kendilerine tanıtmış olduğu ehl-i kitaba farklı bir biçimde yaklaşmışlardır. Gerek 

ehl-i kitabın kendilerine verilen kitabı tahrif ettiklerine dair Kur’an hükmünü açıklamak 

gerekse İslâm öncesi ilahi kitaplarda Hz. Muhammed’in geleceğinin müjdelendiğine 

dair âyetleri izah etmek için hem Tevrat’ı bütün bölümleriyle hem de Kitab-ı 

Mukaddes’i incelemişlerdir. Müslümanlar prensip olarak bu kutsal kitaplarda 

bulunanların doğruluğunu kabul etmekle beraber Yahudilere ve Hıristiyanlara indirilen 

kitapların muhtevalarıyla ilgili gerek Kur’an’da gerekse hadislerde verilen bilgilerden 

bu iki ilahi kitapta İslâmî kaynağa ters düşen bilgilerin tahrif neticesinde ortaya 

çıktığına ve bu sebeple reddedilmesi gerektiğine inanırlar.88  

 

                                                 
88, Ö. Faruk Harman,  “Ahd-İ Atik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1998, I, 494- 

501. 



 29

Hicrî ikinci yüzyılda diğer din ve mezheplere karşı “reddiye”ler yazılmış; üçüncü yüzyıl 

bu tür eserlerin altın çağı olmuştur. Ancak üçüncü yüzyılda Halîfe el-Mütevekkil’in 

Mu’tezile’ye karşı sert reaksiyonu ve Eş’arîliğin doğuşuna paralel olarak Mu’tezile’nin 

çöküşü sebebiyle reddiye sayısında önemli bir düşüş gözlenmektedir. İslâm dünyasında 

özellikle hicrî üçüncü yüzyıldan itibaren sistemli olarak “el-Makâlât”, “er-Red”, “el-

Fırak”, “el-Milel”, “ed-Diyânât” ve “el-Edyân” tarzında fırkalardan, diğer din ve 

inançlardan bahseden birçok eser yazılmıştır. Sonradan bu eserlerin en genel adı “el-

Milel ve’n-Nihal” olarak yerleşmiş, milel hak dinleri, Nihal de batıl dinleri ifade etmek 

için kullanılmıştır. Fakat şunu da belirtmek gerekir ki, bu tarz çalışmalar kelâm ve 

mezhepler tarihi ile iç içe gelişmeye başlamış, daha sonra nispeten bağımsız ve genel bir 

karaktere bürünerek dinler tarihi alan çalışmaları haline gelmiştir.89 

2.1. Yahudilere Karşı Yazılan Reddiyeler ve Tartışma Konuları 

Sekizinci yüzyıla kadar Yahudilerin çoğunluğu Müslüman hâkimiyetindeki ülkelerde 

yaşamış ve Hıristiyanlarla zimmî statüsünü paylaşmışlardır. Arap ve İslam literatürü bu 

statü hakkında bilgi vermiş ve onlarla ilgili malumatı aktarmıştır. Yahudiler ve 

Hıristiyanlarda bu Arapça eserlere kendi dillerinde eserler kaleme alarak katkıda 

bulunmuşlardır. İslam’ın ilk yüzyıllarında gelişen bu geniş Arap literatürü din, 

mezhepler, azınlıkların durumu gibi konular hakkında yapılmış çalışmaları 

kapsamaktadır. Müslüman âlimler İslam’ın ortaya çıkışı, yayılışı, yükselişi ve diğer 

dinler hakkında bilgi vermek maksadıyla eserler kaleme almışlar, çalışmalarını özellikle 

Müslüman olmayanlar ve inançları üzerinde yoğunlaştırmışlardır. Genellikle Yahudiler 

ve Hıristiyanlar hakkında tafsilatlı bilgi veren bu çalışmalar, bu dinin mensuplarının 

tutumlarını, akidelerini, kutsal metinlerini, Kur’an ve hadisten edindikleri bilginin 

ışığında eleştirmiş, Yahudilerin ve Hıristiyanların bu eserlere cevap mahiyetinde 

çalışmalar ortaya koymasıyla da polemik literatürü oluşmaya ve gelişmeye başlamıştır. 

Genel olarak bakıldığında İslâm’ın Yahudiliğe karşı polemik literatürü zayıftır çünkü 

Müslümanlar daha çok misyonerlik ve yayılma faaliyetleriyle her an karşı karşıya 

kaldıkları Hıristiyanları muhatap almışlar ve onlara hitaben yazılmış reddiyeler kaleme 

                                                 
89 Süleyman Sayar,   Makdisî’nin Çeşitli Dinler Ve İslam Hakkında Verdiği Bilgiler Üzerinde Bir 

Araştırma, Basılmamış Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi SBE, Bursa 1995,   s. 1- 6.  



 30

almışlardır. Ve İslâm bilginlerinin Yahudiliğe karşı polemikleri Hıristiyanlara karşı olan 

polemiklerinden her zaman daha ılımlı olmuştur. 

Genellikle ilk dönemden itibaren Yahudilere ve Hıristiyanlara karşı yazılmış olan, 

zengin bir literatür meydana getiren bu polemik türü çalışmaların önemli bir kısmı, 

eserlerin küçük veya tek parça risaleler halinde olması, savaş, yangın gibi tabiî afetler 

veya istilalar sebebiyle zamanımıza kadar ulaşamamıştır.90 

İslâm âleminde diğer din ve inanç mensuplarına karşı polemik türü eserler yazılmasını 

hazırlayan etkenler vardır. Bunlardan ilki şüphesiz Kur’an-ı Kerîm’dir. İslâm dışı inanç 

sistemlerinin varlığını kabul eden Kur’an, yer yer ve fazla detaya girmeden bu inanç 

sistemlerinin tutarsızlıklarını ve İslâm akidesi karşısındaki geçersizliklerini de 

göstermektedir. Kur’an’ın metodundan ayrılmayan İslâm polemikçileri de tartışma 

konularını daima İslâmî tefekkür sisteminin tesiri altında işlemişler ve İslâmî düşünceyi 

ispatlamaya çalışmışlardır. 

Kur’an genel din tenkidi içerisinde ehl-i kitap olan Yahudilerin durumunu değişik bir 

biçimde ele almıştır. Çünkü Kur’an geçmiş şeriatleri şimdikinin teyit edicisi olarak 

görmektedir, fakat ehl-i kitapla en güzel ve en iyi mücadele tarzını tavsiye ederken 

müşriklerin ve Yahudilerin iman ehlinin en şiddetli düşmanları olduklarını hatırlatır.91 

Yahudiler Hz. İbrahim’in soyundan gelen eski bir millettir ve daha sonra Mısır 

topraklarından çıkarılmışlardır. Allah’ın onlara öğretecek ve rehberlik edecek 

peygamberler göndermesine rağmen, Yahudiler altın buzağıya taparak,92 peygamberleri 

öldürerek93 ve İsa’yı reddederek94 günah ve isyan ağına düşmüşlerdir ve nihayetinde de 

helak edilme, bölünme ve sürgün ile cezalandırılmışlardır.95 

                                                 
90 Adem Özen,  “İslâm-Yahudi Polemiği Ve Tartışma Konuları”, Divan İlmî Araştırmalar, Bilim ve Sanat 

Vakfı Yayınları, İstanbul 2000, yıl 5, sayı 9, s. 237. 
 
91 Maide: 82.  
 
92 Bakara: 92- 93. 
 
93 Âl-i İmrân: 21. 
 
94 Bakara: 87; Maide: 46–47, 75. 
 
95 Maide: 41, 49, 78. 



 31

Kur’an-ı Kerîm Hıristiyanların ve Yahudilerin dinî akîdelerinde ve kitaplarında tahrif 

ettikleri, yanlış itikatlar ortaya çıkardıkları hususları üzerinde durur. Fakat Kur’an’ın 

ehl-i kitaba yönelttiği eleştiriler Yahudiler ve Hıristiyanlar arasında farklılık arz eder. 

Buna göre Hıristiyanlarda olduğunun aksine Yahudilerin inanç sistemlerinden ziyade 

inananların tutum ve davranışları eleştirilir.96 Nitekim Kur’an’ın genel hatlarıyla ehl-i 

kitaba özel olarak da Yahudilere yöneltmiş olduğu bu isnatlar daha sonraki devirlerde 

yazılan reddiyelerde teferruatlı bir şekilde işlenmiştir.97 

Reddiyelerin yazılmasını hazırlayan etkenlerden biri de Hz. Peygamber dönemindeki 

ehl-i kitapla olan yakın ilişkilerdir. İslâm’ın zuhurundan itibaren Müslümanlar hem 

müşriklerin hem de ehl-i kitabın bulunduğu karma bir çevrede yaşamış ve onlarla olan 

ilişkileri İslâmiyet’in yayılmasının hız kazanmasıyla artmıştır. Mekke’de sınırlı 

durumda kalan ilişkiler Medine’ye yapılan hicretten sonra daha da hareketlenmiştir.98 

Hz. Peygamber bulunduğu çevrede bir yandan risâlet görevini yaparken bir yandan da 

ehl-i kitaba karşı olan müsamahakâr tavrını korumuştur. Yahudilerle Müslümanların 

ilişkilerinin temeli Medine’de atılmış, doğru yola çağıran peygamber daveti Yahudilerin 

büyük çoğunluğu tarafından reddedilmiş özellikle bu dönemde de Müslümanları 

Yahudilere karşı uyaran ayetler nazil olmuştur. Yahudi-Müslüman ilişkilerini çalışan 

Yahudi âlimlerin bakış açısından bu durum, Yahudilerin, peygamberi ve onun vahyini 

kabul etmeyi reddetmesi nedeniyle askeri bir savaşa dönüşen mücadele olarak 

yorumlanmıştır. Böyle bir mücadele şekliyle İslam ilk zamanlardan bugüne kadar gelen 

Yahudi karşıtı söylemi intikal ettirmiştir. Bu karşıt söylem o zamandan bu zamana 

kadar canlı tutulmuş ve özellikle de polemik literatüründeki yerini almıştır.99 Müslüman 

âlimlerin bakış açısından ise Kur’an-ı Kerîm yanında Peygamberin de müsamaha ruhu, 

Hıristiyanlara, Yahudilere aynı zamanda da Müslümanlara söz söyleme hakkı tanımış 

neticede karşılıklı eserlerin kaleme alınmasına ortam hazırlamıştır.100  

                                                 
96 Krş. Maide: 57, Nisa: 46, Bakara: 61 ile Maide: 72- 73. 
 
97 Aydın, Müslümanların Hıristiyanlara Karşı Yazdığı Reddiyeler ve Tartışma Konuları, s. 5-16. 
 
98 Aydın, a.g.e., s. 16- 26. 
 
99 Moshe Perlmann,  “Polemics, Islamıc-Jewısh”, Dictionary of the Middle Ages, ed. Joseph R. Strayer, 

Charles Scribner’s Sons, New York 1989,  X, 7–9. 
 
100 Moshe Perlmann, “Polemics Against Judaism”, Encyclopedia Judaica, Jerusalem ts, IX, 101- 102. 



 32

Hz. Peygamber’den sonra gerek halife gerekse de halifelerden sonraki dönemde ehl-i 

kitapla olan ilişkiler devam etmiştir. Bu ortamda hürriyet havası içinde yaşayan 

Müslümanlar ve ehl-i kitap birbirlerinin dinî kanaatlerini de dikkatle gözlemlemeye ve 

üzerinde düşünmeye başlamışlardır. Tefekkür ve gözlemleme döneminde 

Müslümanların Yahudilere karşı eserler kaleme almasına neden olan ve bunu 

destekleyen en önemli etken de kutsal kitaplarını tahrif ve tebdil ettikleri hususundaki 

Kur’an ifadeleridir.101  

İslam’ın hızla yayılmasını takip eden dönemde Yahudilerden ve Hıristiyanlardan 

İslâm’ı kabul edenler olmuş ve mühtedilerden bir kısmı İslâm imanını ilk heyecanıyla 

eski dinlerini tenkid mahiyetinde bir takım risaleler kaleme almışlardır. Bu risalelerin 

daha sonra Müslümanlar tarafından yazılacak daha geniş reddiyelere birçok malzeme 

sağlamış olmaları itibariyle İslâmi reddiyeler tarihi açısından çok önemli bir yeri vardır. 

Özellikle, Yahudilikten Müslümanlığa ihtida edenler Yahudi-İslam polemiği için bilgi 

kaynağı olmuştur. Bunların ilk örneklerinden birini Kâ’b el-Ahbâr oluşturur. Kâ’b el-

Ahbâr peygamberin vefatından sonra Müslüman olmuştur ve daha önceki kutsal 

metinler uzmanı olarak kabul edilmektedir.102 

Diğer din ve mezheplerin, Kur’an’ın ve peygamberin tanıdığı geniş fikir hürriyetinden 

istifade ile İslam’ın inanç esaslarını saptırmak, yeni bir takım ilaveler (israiliyyat) dâhil 

etmek, İslamî kaynakları alışılmışın dışında tevil etmek gibi niyetlerini saf dışı 

bırakmak, geçersiz hale getirmek bu eserlerin ana gayesi olmuştur.103 Özellikle sekizinci 

asırdan itibaren Yahudi ve Hıristiyan yazarlar İslam’ı eleştiren eserler yazmaya 

başlayınca başta mutezile önde gelenleri olmak üzere İslam âlimleri bu eleştirileri 

cevaplamaya, muhaliflerinin dinlerindeki yanlış inançları, bu inançların akla ve mantığa 

uymayan yönlerini açıklamayı, kendi dinlerini savunmayı ve zararlı görüşlerden 

korumayı amaç edinmişlerdir.104 

                                                 
101 Mehmet Aydın, Müslümanların Hıristiyanların Karşı Yazdığı Reddiyeler ve Tartışma Konuları, 

Diyanet Vakfı Yayınları, s. 5- 16. 
 
102 Bkz., M. Yaşar, Kandemir  “Kâ’b el-Ahbâr”, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, İstanbul 2001, XXIV, 

1- 3 ve Michael Lecker,  , “Ka’b Al-Ahbâr”, Encyclopedia Judaica (Second Edition), Jerusalem 2007, 
XI, 584–585.  

 
103 Özen,  “İslâm-Yahudi Polemiği Ve Tartışma Konuları”, s. 238. 
 
104 “Reddiye” , Büyük Larousse, İstanbul 1986, XVI, 9735. 



 33

Yahudiliğe karşı yürütülen İslâm polemiği hususiyetle onların kutsal kitaplarıyla, 

dogmatik görüşleriyle ilgili olduğu gibi âdet ve an’aneleriyle de yakından ilgilidir. 

Burada belirtilmesi gereken bir husus vardır ki o da; dinî kitaplara karşı yürütülen 

polemiğin hemen hemen milâdî X. asra kadar tamamen müphem ve gayri kat’i 

oluşudur. Bu müphemiyetin nedeni de kutsal kitaplara dair malûmatın o tarihe kadar 

pek az oluşudur105 Yine İslâm’ın ilk günlerden itibaren Yahudiliğe karşı giriştiği 

polemiğin temel argümanlarından biri tahrif konusudur. Yahudilerin kendilerine 

vahyedilen kitabı tahrif ettiklerini haber veren ilk kaynak Kur’an-ı Kerim’dir. Kuran 

Yahudilerin kitaplarını tahrif ettiklerini, Allah’ın kelamını eğip büktüklerini, 

değiştirdiklerini ve gizledikerini nakleder.106  

Yahudiliğe karşı yöneltilen İslam polemiğinin bir diğer argümanı tebşirat yani Hz. 

Muhammed’in risaletinden bahseden Kutsal Kitap cümlelerinin tesbiti meselesidir. 

Müslümanlar, Hz. Muhammed’in geleceğinin müjdelendiği ve vasıflarının Tevrat’ta 

geçtiği yönündeki kanaatlerini Kur’an’ın belirli ayetlerine dayandırırlar.107 Tebşiratla 

ilgili tartışmalar bizzat Kur’an’dan öğrenilen tahrif bilgisiyle paralel yürütülmüş bütün 

bunların sonucunda da Peygamber’in geleceğinin müjdelenmesi ile tahrif meselesi 

sebep sonuç ilişkisi içinde ele alınmıştır. Tahrif meselesinde olduğu gibi tebşirat 

hususunda da ilk kaynak Kur’an-ı Kerim’dir.108  

Üçüncü polemik argümanı ise nesh meselesidir. Dördüncü argüman ise tecsim yani 

Tevrat’ta Allah’a kabul edilemez insanî özelliklerin atfedilmesi problemidir.109  

Polemik literatürünün merkezileştiği bu dört temel argüman dışında bu tür eserlerde; 

Kutsal Kitap metinlerinin Babil sürgününde tevatüren gelişinin kesintiye uğraması 

nedeniyle kusurlu oluşu, kutsal kitaplarında ahiretle ilgili hususlara pek yer 

verilmemesi, metinlerin rakamsal hata ve çelişkilerle, Tevrat’ın bir kutsal kitapta 

bulunması yakışık almayacak kıssalarla dolu oluşu, Yahudilerin peygamberlerine yalan 

                                                 
105 Goldziher, “Ehl-İ Kitaba Karşı İslam Polemiği I”, s. 160–170. 
 
106 Bakara: 75, 59, 79, 159, 174; Nisa: 46; Maide: 13, 41; Al-i İmran: 78; Araf: 162. 
 
107 Araf: 157; Enam: 20.  
 
108 Özen,  “İslâm-Yahudi Polemiği Ve Tartışma Konuları”, s. 241- 242. 
 
109 Özen,  a.g.m., s. 241. 



 34

ve zina isnat etmeleri ve öldürmeleri, farklı Tevrat nüshalarının ve tercüme nüshalarının 

bulunması, Tevrat’taki tutarsızlıklar, çelişkiler, Tanrı’larına bir ilaha yakışmayacak 

şekilde benzetmelerde ve tasvirlerde bulunmaları ve Yahudi Mesih anlayışı gibi 

mevzular tartışılmıştır. 

Müslüman olmayanlara karşı yürütülen İslamî polemik genellikle doğrudan 

Hıristiyanlara yöneltilmiştir. Geniş polemik literatürünün çok az bir kısmı Yahudilik ve 

Yahudilerle ilgilidir. İslam’la yarış halinde yayılan ve Müslümanlar için bir tehlike 

olarak görülen Hıristiyanlık, polemik eserlerin ilk hedefi haline gelmiştir. Yahudilere 

yazılan reddiyeler Hıristiyanlara yazılanlara nispetle az olsa da Arapçanın İslam 

dünyasında ve medeniyetinde yaşayan insanların edebi dili haline gelmesiyle bu geniş 

literatür özellikle tarih ve coğrafya çalışmalarında Yahudileri, tarihlerini ve inançlarını 

hedef almıştır. Teolojik tartışmaların artmasıyla birlikte, polemikler Yahudilere karşı 

yazılmaya başlanmıştır.110 

İslam âlimleri tarafından Yahudiliğe yazılmış reddiyeler genellikle er-Red ale’l-Yehud 

şeklinde isimlendirilirler. Eserlerin başlıkları itibariyle de sadece Yahudileri muhatap 

alan reddiyeler sayıca azdır. Müslümanlar Hıristiyanlığın ve Yahudiliğin eleştirisini 

aynı eserde serdetmişler veya müstakil olarak Hıristiyanlığa yazdıkları eserlerde 

Yahudilik eleştirisi de yapmışlardır. Biz çalışmamızda Yahudilik eleştirisi yapan 

eserleri de zikretmeye çalışcağız. 

Yahudilere karşı hicrî ilk yüzyılda yazılmaya başlanan reddiyeler; 

1.  Abdullah b. Selâm, Ebû Yûsuf Abdullah b. Selâm b. El-hâris (ö. 663- 64). Yahudi 

iken Müslüman olmuş meşhur bir sahabedir. Eseri Risâletü’l-hâdiye ‘dir.111 

2.  Esamm, Ebu Bekr Abdurrahman b. Keysân el-Esamm (ö. 816). Eseri Kitâbu’r-Red 

‘ale’l-Yehûd Yahudilere karşı yazılmış ilk reddiyeler arasındadır.112 

3.  Bişr b. Mu’temir, Ebû Sehl Bişr b. el-Mu’temir el-Hilâlî el-Bağdâdî (ö. 825). Eseri 

Kitâbu’r-red ‘ale’l-Yehûd’dur.113  
                                                 
110 Perlmann,  “Polemics, Islamıc-Jewısh”, XX, 7. 
 
111 Steinschneider, Polemische Und Apologetische Literatur İn Arabischer Sprache, s. 64. 
 
112 “Reddiye”, BL, XVI, 9735. 
 



 35

4.  Ebû’l-Huzeyl el-Allâf , Ebû’l-Huzeyl Muhammed b. el-Huzeyl b. Abdillah el-Basrî 

el-Allâf (ö. 840). Huzeyliyye fırkasının kurucusu olan el-Allâf’ın eseri Kitâb ‘ale’l-

Yehûd’dur.114 

5.  Ebû Îsâ el-Verrâk, Ebû Îsâ Muhammed b. Hârûn el-Verrâk (ö. 861–62). Eseri 

Kitâbu’r-red ‘ale’l-Yehûd’dur.115 

6.  İbn Kûsîn (ö. 970). Yahudi iken Müslüman olan İbn Kûsîn’nin eseri Makâle fi’r-

red ‘ale’l-Yehûd’dur.116 

7. el-Mısrî, Ebû’l Hasan ‘Ali b. Rıdvân b. ‘Ali b. Ca’fer (ö. 1061–68). Makâle fî be’t 

nubuvvet-i Muhammed mine’t-Tevrat ve’l-felsefe’dır.117 

8. İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî 

(ö. 1064). Kitabu’l-Fasl fi’l-Milel ve’l-Ehvâ ve’n-Nihal adlı eserinde hak batıl dinleri 

ele alır. İbn hazm’ın müstakil bir eser olup olmadığı tartışılan İzhâr Tebdili’l-Yehûd 

ve’n-Nasârâ isimli eseri de Müslümanların Yahudilere karşı yazdığı eserler arasında 

zikredilebilir.118 

9. el-Bâcî, Ebû’l-Valîd (ö. 1081). el-Bâcî’nin eseri Réponse à la lettre du moine de 

France à al-Muqtadir bil-Llâh, roi de Saragosse Fransız bir rahibin Saragosse Kralı 

Muktedir Billah’a yazdığı mektuba cevap mahiyetinde kaleme alınmıştır.119 

10. Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdillâh b. 

Yûsuf el-Cüveynî et-Tâî en-Nîsâbûrî (ö. 1085). Eseri Şifâ’ü’l-ğalîl fî beyâni mâ vaka’a 

fi’t-Tevrât ve’l-İncîl mine’t-tahrîf ve’t-tebdîl’dir.120 

                                                                                                                                               
113 Ebu’l-Ferec Muhammed b. İshak İbnü’n-Nedim,  el-Fihrist, nşr. Mustafa eş-Şuveymî, Tunus 1985, s. 

711. 
 
114 Fuat Sezgin,  Geschichte des Arabischen Schriftums (GAS), Leiden 1975, I, 617. 
 
115 Sezgin, GAS, I, 620. 
 
116 Steinschneider, Polemische Und Apologetische Literatur İn Arabischer Sprache,   s. 98. 
 
117 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”, İslamochristiana Dirasat İslamiyye Mesihiyye, co. 

Robert Caspar,  II, 198, Roma, 1976; Steinschneider,  a.g.e.,s. 98.  
 
118 Steinschneider, a.g.e., s. 99-101. 
 
119“Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”,   II, 198, 1976. 
 



 36

11. Haber el-Yehûd ve’n-Nasârâ, XI. Yüzyılda Yahudilere ve Hıristiyanlara karşı 

yazılmış yazarı bilinmeyen bir çalışmadır.121 

12.  Gazzâlî, Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. 

Ahmed el-Gazzâlî et-Tûsî (ö. 1111). Eseri er-Reddü’l-cemîl alâ men gayyera’t-Tevrat 

ve’l-İncîl’dir.122 

13. Ibn el-Sa’ir Sadaka b. Müneccâ el- Sâmurrî (ö. 1125). Eseri Şerh et-Tevrat’dır.123 

14. Ebû Nasr, Ebû Nasr Samuel b. Yahyâ b. Abbas el-Mağribî (ö. 1174). Yahudi iken 

Müslüman olan el-Mağribî’nin eseri Bezlü’l-mechûd fi ifhâmi’l-Yehûd’dur.124 

15.  el-Ca’ferî, Ebü’l-Bekâ Sâlih b. el-Hüseyn el-Ca’ferî (ö. 1221). Eseri Kitâbü’l-

aşri’l-mesâili’l-müsemmâ beyâne’l-vadıhı’l-meşhûd min fedâyihi’n-Nasârâ ve’l-

Yehûd’dur.125 

16. el-Sâmirî, Muhaddabiddin Yusûf b. Abî Sa’id (ö. 1227). Eseri Şerh et-Tevrat’dır.126 

17.  Muvaffakuddîn ‘Abdullatîf (ö. 1231–32). Eseri Makâletün fi’r-red ‘alâ’l-Yehûd 

ve’n-Nasârâ’dır. 127 

18. Karâfi, Şihâbuddin Ebü’l-Abbâs Ahmed b. İdrîs es-Sınhâcî el-Karâfî (ö. 1285- 86). 

Eseri Kitâbü’l-evcibeti’l-fâhira ‘ani’l-es’ileti’l-fâcira’dır.128 

19.  Muzafferuddin Ahmed b. ‘Ali b. Ta’leb b. Ebû’z-Ziya İbnü’s-Sâatî el-Bağdâdî (ö. 

1294- 1295). Eseri ed-Dürru’l-mendûd fi’r-red ‘alâ feylesûfi’l-Yehûd’dur.129 
                                                                                                                                               
 
120  Göregen, İslam Yahudi Polemiği ve Tartışma Konuları, s. 74. 
 
121 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”,   II, 196- 197, 1976; a.g.e., s. 45. 
 
122 Steinschneider, Polemische Und Apologetische Literatur İn Arabischer Sprache s. 48.  
 
123 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”, IV, 250, 1978. 
 
124 Steinschneider, a.g.e., s. 26- 27. 
 
125  “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”, IV, 250- 251, 1978.  
 
126  “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”, IV, 250, 1978.  
 
127 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”, IV, 250, 1978; Steinschneider, a.g.e., s. 99.  
 
128 Steinschneider, a.g.e., s. 17- 18.  
 



 37

20. el-Bûsîrî, Şerefeddin Ebû ‘abdullah Muhammed b. Sa’id el-Delesî el-Senhacî (ö. 

1295- 1296). Eseri el-Herec el-merdûd fi’r-red ‘alâ’n-Nasârâ ve’l-Yehûd’dur.130 

21.  İbn Rif’a, eş-Şeyh Necmuddîn Ebû’l-‘Abbâs Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali (ö. 

1300). Eseri Risâle fi’l-kenâis ve’l-bîye’dir.131 

22.  ‘Alâuddîn Ebû’l Hasan ‘Ali b. ‘Abdirrahman b. el-Hattâb el-Bâcî (ö. 1315). Eseri 

er-Red ‘alâ’l-Yehûd ve’n-Nasârâ’dır.132 

23.  Yazarı bilinmeyen Yahudilere karşı yazılmış bir eser de Zemmü’l-küfûr el-cühûd 

mine’l-milleti’l-‘asabiyyeti’l-Yehûd’dur.133 

24.  Muhtedî Saîd b. Hasan (ö. 1320). Eseri Mesâliku’n-nazar fi’n-nübüvveti seyyidi’l-

beşer’dir.134 

25. İbn Teymiyye, Ebû’l-Abbâs Takıyyüddin Ahmed b. Abdülhalim İbn Teymiyye (ö. 

1328). Eseri et-Tehcîl lî men bedelde et-Tevrat ve’l-İncîl’dir.135 

26.  İbn Kayyım el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. 

Eyyûb ez-Züraî ed-Dımaşkî el-Hanbelî (ö. 1350). Eseri Hidâyetü’l-hayârâ fî evcibeti’l-

Yehûd ve’n-Nasârâ’dır.136 

27.  Seriga Zeynuddîn Muhammed el-Malatî (ö. 1386–87). Eseri Nühûd hasîsi’n-nühûd 

ilâ havdı habîsi’l-Yehûd’dur.137 

28.  Abdüsselam el-Muhtedî’nin eseri Reddü’l hâdiye’dir.138 
                                                                                                                                               
129 Steinschneider, Polemische und Apologetische Literatur in Arabischer Sprache, s. 47. 
 
130 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”, IV, 254, 1978. 
 
131 Steinschneider, a.g.e., s. 60. 
 
132 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”, IV, 256, 1978; Steinschneider, a.g.e.,  s. 49–50.  
 
133 Steinschneider, adı geçen eserinde sayfa 48’de bu kitaba Ahmed İbn Tahtgâr’ın eserinde rastlanıldığı 

belirtir. 
 
134 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”,  IV, 257, 1978. 
 
135 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”, IV, 258, 1978. 
 
136 Steinschneider, a.g.e., s. 108. 
 
137 Steinschneider,  a.g.e., s. 107. 
 



 38

29.  Abdülhak el-İslâmî (ö. 1390). Eseri el-Husâm el-memdûd fi’r-red ‘ale’l-Yehûd’dur. 

30. İbn el-‘Attâr Şihabüddin Ahmed b. Muhammed b. ‘Ali el- Durayserî (ö. 1392). 

Eseri el-‘Uhûd el-‘umeriyye fi’l-Yehûd ve’n-Nasârâ’dır.139 

31.  er-Râkilî, Ebû Zekeriyâ Yahyâ b. İbrâhim er-Râkilî (ö. 1405). Eseri Mücâdele 

me’a’l-Yehûd ve’n-Nasârâ’dır. Yazarın İspanya’da kaleme aldığı diğer eseri de 

Te’yidu’l-mille’dir.140  

32.  el-Hicâzî, Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Ensârî (ö. 1431). Câmi’u’l-

‘ulûm lizevi’l-me’arif ve’l-fühûm’dur.141 

33. Ebû’l-Hayr Şemseddin Muhammed b. Abdurrahman Sehâvî (ö. 1496- 1497). Eseri 

Aslu’l-esîl fî tahrîm-in-nazari fi’t-Tevrat ve’l-İncîl’dir. 142 

34.  Şeyh Muhammed b. ‘Abdulkerîm el-Magîlî et-Tilimsânî (ö. 1504). Risâletü’n fî 

isti’mâli’l-Yehûd ve’n-Nasârâ’dır.143 

35.  es-Sa’ûdî, Ebû’l-Fadl el-Mâlikî’nin eseri Ebû’l-Bekâ Sâlih b. el-Hüseyn el-

Ca’ferî’nin Tahcîl men harrafe’l-İncîl adlı eserinin özetidir ve IX. Bölümü Yahudiliğe 

ayrılmıştır. 144 

36.  Yazarı belli olmayan, tahrif konulu, Yahudilere ve Hıristiyanlara yazılmış bir eser 

de Risâle fî beyâni tahrîfi’l-Yehûd ve’n-Nasârâ’dır.145 

37.  Afif Abdülfettah Tabbara’ın eseri el-Yehûd fi’l-Kur’âni’l-Kerim’dir.146 

                                                                                                                                               
138 Özen, “İslam-Yahudi Polemiği ve Tartışma Konuları”, s. 251.  
 
139 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”, IV, 260, 1978. 
 
140  Steinschneider, Polemische und Apologetische Literatur in Arabischer Sprache, s. 34, 83.   
 
141  Steinschneider, a.g.e., s. 41- 42. 
 
142 Steinschneider, a.g.e., s. 21.  
 
143 Steinschneider, a.g.e., s. 55- 56.  
 
144 Steinschneider, a.g.e., s. 141. 
 
145 Özen, a.g.m., s. 252. 
 
146 Özen, a.g.m., s. 252. 
 



 39

38.  Abdülkadir Şeybetü’l-Hamd’ın eseri el-Edyân ve’l-fürûk ve’l-mezâhibü’l-

muâsıra’dır.147. 

39.  Maurice Bucaille’nın eseri La Bible Le Coran et la Science’dır.148 

40.  Muhetedî İbrahim Efendi (Müteferrika) (ö. 1747). Eseri Risâlet-i İslamiyye’dir.149  

41. Sarrâc b. Abdullah’ın eseri Mecmâ-i Latâif’dir.150 

42. Mısırlı ‘İzzeddin Efendi’nin eseri el-Fâsıl Beyne’l-Hakk ve’l-Bâtıl doğrudan 

Yahudilere karşı yazılmış bir eser olmamakla birlikte müellif kitabını Yahudilik 

eleştirisi yaparak bitirmiştir.  

Erken dönemlerden itibaren Yahudilere karşı polemik türünde kaleme alınan bu eserleri 

Yahudiler belli hususlarda eleştirmişlerdir. Kur’an’da İsrailoğulları bazı üstün 

özellikleriyle bahsedilmekle birlikte onlar ahlakî bakış açısından olumsuz bir tutum ve 

davranışın sembolü olarak sunulmaktadır. Buna göre Kur’an’ın Yahudiler hakkında 

olumsuz bilgiler vermesi Medine Yahudileri döneminden itibaren İslam-Arap geleneği 

ve literatüründe Yahudi karşıtı durum oluşmasına neden olmuş, bu olumsuz tavır bütün 

eserlere yansımıştır. İslami sahada Hıristiyanlık ile ilgili mevzuların çokluğu, 

Hıristiyanlığın belirli dönemlerde hakim güç olması polemik literatürünün Hıristiyanlık 

üzerinde yoğunlaşmasına neden olmuştur. Buradan hareketle yöneltilen eleştirilerden 

biri Müslümanların Yahudilere karşı yürütmüş olduğu polemiğin hem nicelik hem de 

nitelik bakımından doyurucu olmadığıdır.151 

Eserlerin niteliğine yöneltilen eleştirilerden biri de tercüme faaliyetleri başlamadan 

özellikle ilk dönemlerde Müslüman âlimlerin Pentatök ve diğer Yahudi kutsal kitapları 

hakkındaki bilgilerinin eleştiri yapacak düzeyde olmadığı yönündedir.  

                                                 
147 Özen, “İslam-Yahudi Polemiği ve Tartışma Konuları”, s. 252. 
 
148 Özen, a.g.m., s. 253. 
 
149 Özen, a.g.m., s. 253. 
 
150 Goldziher, “Ehli Kitaba Karşı İslam Polemiği II”, s. 270. 
 
151 Perlmann, “Polemics Against Judaism”, s. 101- 102. 
 



 40

Polemik eserlere kaynaklık eden önemli bir unsur da Yahudilikten İslam’a ihtida 

edenlerden gelen bilgilerdir. Bu bilgi kaynağı da eleştiriye tabi olmuş, özellikle Yahudi 

dönmelerin polemik dünyasında muhbirlik rolü oynadığı belirtilmiştir. Bu muhbir 

kaynaklardan gelen bilgiler, Tevrat’taki ya da diğer kutsal metinlerdeki bölümleri veya 

pasajları tahrif edilmiş olarak nakletmiş, buna karşılık Kur’an ayetlerini kanıt olarak 

ileri sürmüş ve İslamî kuralları övmüştür.152 

Mühtedilerle ilgili eleştirilerde sadece Yahudi mühtediler değil Hıristiyan mühtediler de 

konu edilmiştir. Müslümanların Yahudi ve Hıristiyanlarla olan polemiğine nispetle, 

Yahudilik ve Hıristiyanların kendi aralarındaki dini münazaraları daha yoğun ve 

şiddetlidir. Buna göre; Hıristiyanlıktan İslam’a dönenlerin Yahudi kutsal kitapları 

hakkındaki eleştirileri şaşırtıcı değildir, dinlerini değiştirdikten sonra Yahudi dinini ve 

kutsal kitaplarını eleştirmeye devam etmişlerdir. Bu nedenle bu tür eserler eleştirilmiş 

ve objektiflikleri reddedilmiştir.153 

Müslümanlar Yahudi kutsal metinlerin tahrif edildiğini ispat etmek, tebşirat mevzuunu 

tahrifle bağlantılı olarak incelemek amacıyla Yahudilere karşı eserler kaleme alırken, 

Yahudi âlimler de İslam’ı ve Kur’an’ı eleştirmişlerdir. İslam polemiğine bir cevap 

niteliğinde olan bu eserler X. Yüzyılda yazılmaya başlanmıştır.  

Yahudilerin eleştirdikleri hususlar; Hz. Muhammed’in kişiliği ve peygamberliği, 

Kur’an-ı Kerim ve İslam’dır. Genellikle peygamberin şahsiyeti ile ilgili eleştiriler 

yöneltilir. En büyük suçlama onun mecnun olduğu yönündedir. İnsanlara yönelttiği dini 

davet gerçekçi değildir ve bu davetin birçok unsuru Yahudilik ve Hıristiyanlıktan 

derlenmiştir. Gördüğü halüsinasyonların ve rüyaların etkisinde kalmıştır.154  

Yahudiler Kur’an’la ilgili olarak ise nesh meselesini ileri sürerler. İlahi bir kitap için 

neshin geçerli olamayacağını söyleyip Kur’an’ın vahiy kaynaklı olup olmadığını 

tartışırlar. 

Yahudilerin İslam’a, Kur’an’a ve Müslümanlara yönelttiği tenkitleri ihtiva eden 

eserlerden bazıları; 
                                                 
152 Perlmann, “Polemics Islamic-Jewish”, s. 7–9. 
 
153 Perlmann, a.g.md., s. 7. 
 
154 Özen, “İslam-Yahudi Polemiği ve Tartışma Konuları”, s. 242. 



 41

1. Josef  b. Abraham’ın  (ö. 930?) el-Muhteva isimli eseri ya da Kitâbu’t-temyîz adlı 

eserin İbranice tercümesinde hem İslam’a hem de Hıristiyanlığa karşı bir eser kaleme 

aldığı belirtilir.155 

2. Saadya Gaon (ö. 942). Eseri Kitabü’l-Muhtar fi’l-Amanat ve’l-İtikad’da İslam’dan 

çok Hıristiyanlara yer verir, İslam’a atfetmese de nesh suçlamasını reddeder.156 

3. Yakup el-Kirşikani, Kitab’ul-Envar ve’l-Merakıb adlı eserinde sert bir İslam 

eleştirisi yapar, İslami kaynaklarını, Hz. Muhammed’le ilgili bilgileri tenkid eder.157 

4. David b. Mervan’ın eseri ‘Işrûne makale’dir.158 

5. Samuel b. Hofni Kohen (ö. 1034). Eseri Neshu’ş-şer’ ve usûli’d-dîn ve 

furû’uh’dur.159 

6. Samuel ha-Nagîd (Samuel b. Josef ha-Levi) (ö. 1055–56). Kur’an’a karşı yazdığı 

iddia edilen bir reddiyesine cevaben İbn Hazm kendisine er-Red ‘alâ İbni’n-Nagrîle el-

Yehûdî isimli bir reddiye yazmıştır.160 

7. Moses İbn Ezra (ö. 1130). Eseri Kitâbü’l-muhâdara ve’l-müzâkere’dir.161 

8. (Ebü’l Hasan ) Yehuda ha-Levi b. Samuel (ö. 1140). Eseri el-Hucce ve’d-delîl fi’d-

dini’z-zelîl’dir.162 

9. İbn Kemmune, ‘Izzü’d-devle Sa’d b. Mansûr b. Sa’d b. el-Hasan b. Hibetullah’ın 

eseri Tenkîhu’l-ebbâs fi’l-bahs ‘ani’l-mileli’s-selâs’dır.163 

                                                 
155 Steinschneider, Polemische und Apologetische Literatur in Arabisscher Sprache, s. 346. 
 
156 Göregen,  İslâm-Yahudi Polemiği ve Tartışma Konuları,  s. 170. 
 
157 Göregen, a.g.tz.,  s. 171. 
 
158 Steinschneider, a.g.e., s. 103; 340. 
 
159 Steinschneider, a.g.e., s. 102-103. 
 
160 Steinschneider, a.g.e., s. 138.  
 
161 Steinschneider, a.g.e., s. 102, 350.  
 
162 Steinschneider, a.g.e.,  , s. 43.  
 
163 Steinschneider, a.g.e., s. 37. 
 



 42

10. Musa İbn Meymun (Maimonides) (ö.1204). Yazar direkt olarak İslam’a karşı bir 

eser kaleme almasa da Arapça yazdığı Risalet Yemeniye adlı eserini İslam devleti 

altında yaşayan Yahudileri İslam-Yahudi tartışmalarına hazırlamak amacıyla 

yazmıştır.164 

11. Solomon İbn Adret (ö.1310?). Ma’mar’al Yishmael adlı eserinde İbn Hazm’ın 

Yahudilik eleştirisine cevap vermektedir.165 

12. Ca’fer (Ebû) b. Savân (ö. 1360- 61). Muhammed’e karşı manzum bir eser kaleme 

aldığı rivayet edilir.166 

13. Simeon İbn Zemah Duran (ö.1444). Keshet-u Megan adlı eseri Hıristiyanların ve 

Müslümanların Yahudilere yönelttiği eleştirilere cevap mahiyetindedir.167 

14. de Gobineau’nun  Les Religions et les philosophies dans l’Asie centrale isimli eseri 

İslam’a karşı yazılmış bir Yahudi-İran polemiğidir.168 

15. Haham Abraham Geiger (ö.1874). Judaism and Islam adlı eseri İslam’daki Yahudi 

kökenli unsurları araştırır ve tartışır.169 

İslam-Yahudi polemiğinin literatür açısından pek zengin olmadığını ifade etmiştik. 

Yahudilerden İslam’a ve Müslümanlara bir cevap olarak yazılan eserlerde müstakil 

olarak müslmanlara karşı yazılmış eserler değillerdir. Yahudiler, kendi içindeki 

mezheplere veya Hıristiyanlara yazılmış eselerde İslam eleştirisi yapmışlardır. 

Hıristiyan topraklarında Yahudiler Hıristiyanlığa ve onun anti Yahudi söylemine karşı 

birçok eser neşretmişken İslam hükümranlığında İslam polemiğine cevap vermekten ve 

hâkim inancı eleştirmekten kaçınmışlardır.170 Yahudilerin bakış açısından ise 

                                                 
164 Göregen, İslâm-Yahudi Polemiği ve Tartışma Konuları,. s. 174- 175. 
 
165 Steinschneider, Polemische und Apologetische Literatur in Arabisscher Spraches, s. 363. 
 
166 Steinschneider, a.g.e.,  s. 122; 161. 
 
167 Steinschneider, a.g.e.,  s. 372- 373. 
 
168 Ignaz Goldziher, “Ehli Kitaba Karşı İslâm Polemiği II”, çev. Cihat Tunç, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi İslam İlimleri Dergisi, Ankara 1982, V, 270. 
 
169 Göregen, , a.g.tz.,  s. 181- 183. 
 
170 Perlmann, “Polemics Islamic-Jewish”, s. 9. 



 43

Müslümanlara karşı yazılan reddiyelerin Hıristiyanlara nispetle az olması Yahudi 

polemikçilerin İslam hâkimiyetinde eziyet ve küçük görülmeye karşı olmalarına rağmen 

Müslümanların, aynı kutsal kitaba inandıkları Hıristiyanlardan çok daha fazla yakınlık 

gösterdiklerinin farkında olmaları ile açıklanmaktadır.171 

2.2. Endülüs’te Yahudilere Karşı Yazılmış Reddiyeler 

Müslümanların hâkimiyetindeki Endülüs’te Yahudiler, Hıristiyan hükmü altında 

yaşadıklarından çok daha rahat bir şekilde yaşam sürmüşlerdir. Onbirinci yüzyılda 

Endülüs Yahudileri aralarında yaşadıkları Müslümanlardan ayrı bir toplum olarak varlık 

göstermişlerdir. Beraber yaşadıkların Müslümanlarla bazı özellikleri paylaşmışlar 

Onuncu yüzyılın ortalarından itibaren Endülüs’te Yahudi kültürünün ortaya çıktığı ve 

hızlı bir şekilde geliştiği görülmektedir. Endülüs’te yaşanan siyasi ve sosyal olaylar hem 

Müslüman hemde Hıristiyan hâkimiyetindeki Yahudilere farklı bir kazanım sağlamıştır. 

Bu dönemdeki en önemli kazanç, Yahudilerin literatür alanındaki çalışmalarıdır. Bu tür 

çalışmalarının en önemlilerinden olan dilbilimi hakkındaki eserler, toplumda Yahudi 

geleneğinin yaşayan bir unsur olarak devam etmesine zemin hazırlamıştır. İbrani dilinin 

en büyük şairleri Endülüs’te bu dönemde yetişmiştir. Samuel ha-Nagid, Yehuda ha-

Levi, Solomon İbn Gabirol, Moses İbn Ezra gibi ünlü Yahudi âlimlerinin şiirleri ve 

eserleri günümüze kadar muhafaza edilmiştir. Yahudiler bu dönemde İbranice, felsefe, 

Talmud yorumları, mantık, her tür bilimsel yazınların yanında tercüme faaliyetlerine de 

ağırlık vermiş, Yunanca ve Arapça’dan tercümeler yapmışlardır.172  

Bahsedildiği gibi çok fazla çatışma ve rekabet ortamı olmadığı bir çevrede 

yaşamalarının bir sonucu olarak, İslam reddiye geleneği ve Yahudi polemik 

literatüründe, Müslümanların ve Yahudilerin birbirlerine karşı çok fazla eser kaleme 

almadıklarını görmekteyiz. Her iki din de farklı açılardan polemik türü eserlerde 

genellikle Hıristiyanları muhatap almıştır.   

Farklı birçok dinin mensuplarının vatanı olması hasebiyle Endülüs toprakları dini 

tartışmaların yapıldığı, çeşitli dillerde eserlerin yazıldığı bir kültür ortamıdır. Bu 

ortamın polemik konulu çalışmalarında genellikle Hıristiyanlık muhatap din olarak 
                                                 
171 Moshe Perlman, “Polemics Against Judaism”, Encyclopedia Judaica, Jerusalem ts., IX, 101–102. 
 
172 David J. Wasserstein, “The Muslim and The Golden Age of the Jews in al-Andalus”, Israel Oriental 

Studies, Tel Aviv, 1997, XVII, 181- 183. 



 44

belirlenmiş, Yahudiler de Müslümanlarda en fazla Hıristiyanlara karşı eserler 

yazmışlardır. 

Yahudilere yazılmış eserler arasında zikrettiğimiz çalışmalardan bazıları Endülüs’te 

yazılmıştır. Bugüne kadar korunmuş en eski ve en önemli Yahudilik karşıtı reddiyeler 

XI. Yüzyılda İspanya’daki İslâm çalışmaları ve Arap edebiyatının önde gelen ismi İbn 

Hazm’a aittir. İbn Hazm’ın Kitabu’l-Fasl fi’l-Milel ve’l-Ehvâ ve’n-Nihal ve İzhâr 

Tebdili’l-Yehûd ve’n-Nasârâ isimli eserleri ve üzerinde çalışıyor olduğumuz reddiyesi 

er-Red Endülüs’te Yahudilere yazılmış eserler arasındadır. 

Ebû’l-Valîd el-Bâcî’nin eseri Réponse à la lettre du moine de France à al-Muqtadir bil-

Llâh, roi de Saragosse, Endülüs’te Saragossa kralına Fransız kral tarafından yazılmış 

bir mektuba cevap mahiyetinde kaleme alınmış bir eserdir. 

Ebû Zekeriyâ Yahyâ b. İbrâhim er-Râkilî Endülüs’te kaleme aldığı diğer eseri de 

Te’yidu’l-mille’dir. 

Endülüs’te Yahudilerin Müslümanlara karşı kaleme aldığı polemik eserlerin yazarları 

arasında ilk olarak, Kur’an’a karşı bir reddiye yazdığı iddiası kendisine nispet edilen 

Samuel ha-Nagid zikredilmelidir. Yehuda ha-Levi’nin Kitabü’l-Huzari ismiyle de 

bilinen eseri Endülüs’te kaleme alınmıştır. Ca’fer (Ebû) b. Savân Hz. Muhammed’e 

karşı kaleme aldığı belirtilen eseri de Endülüs’te yazılmış çalışmalar arasındadır. 

Ma’mar’al Yishmael isimli çalışma Solomon İbn Adret tarafından Endülüs’te 

Müslümanlara karşı kaleme alınmış eserler arasında zikredilmelidir. 

Endülüs’te Müslümanlarla Hıristiyanların birbirlerine karşı kaleme aldığı reddiye türü 

eserlerde Yahudilere karşı yazılmış eserlere nispetle daha fazladır. Endülüs’te 

hıristiyanların Müslümanlara ve islam’a karşı yazdığı eserler şunlardır; yazarı belli 

olmayan bir çalışma, Chronica Muzarabica, VIII yüzyılda Endülüs’te yazılmış Latin 

kroniğidir. Anonim yazar tarafından 754’te yazılmıştır. İspanyada Müslümanların ilk 

olarak ortaya çıkışından gelişiminden ve tarihinden bahsediyor.173 

                                                 
173 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”,  I, 174, 1975. 
 



 45

Toledolu bir başpiskopos olan Eulogius’un (ö. 859) eseri Memorial Sanctorum 

Kurtuba’nın şehitlerine ve onların Müslümanların karşısında toplum için ne ifade ettiği 

belirtmek amacıyla kaleme alınmış bir methiyedir. 174 

Albaro tarafından Müslümanların doktrinleri reddetmek ve hz. Muhammed’in risalet 

görevini eleştirmek amacıyla yazılan eserlerden biri de Epistola Loannis Spalensis 

Albaro Directa’dır.175 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
174 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”,  s. 174. 
 
175 “Bibliographie Du Dialogue Islamo-Chretien”,  s. 174. 
 



 46

BÖLÜM 3: İBN HAZM’IN YAHUDİ İBN NAĞRİLE’YE 

REDDİYESİ 

3.1. Reddiye Hakkında Genel Bilgi 

İbn Hazm’ın eserlerinden ve hayatından bahseden eserlerde, er-Red ‘alâ’l İbn’in-

Nağrile isimli reddiyesi hakkında tafsilatlı olmasa da bazı bilgiler verilir. Eser İbn 

Hazm’ın eserleri sayılırken bu isimle zikredilir ve daha sonra Endülüs’lü özellikle 

Yahudi âlimlerce tartışılacak olsa da eserin İbn Hazm’a aidiyeti, İbn Nağrile’ye nispeti 

kabul edilir. 

Eserin yer aldığı el yazması ve eserle ilgili bilgiyi ilk olarak Miguel Asin Palacios 

1934’te al-Andalus isimli dergide yayınlanan “Un Codice İnexplorado Del Cordobés 

Ibn Hazm” adlı makalesinde nakletmektedir. Palacios, İbn Hazm’ı çalışırken onun 

eserlerini zikretmedeki zorluğu ifade eder ve eserlerin sayısının fazlalığına dikkat çeker. 

Dr. H. Ritter’in İbn Hazm’ın henüz keşfedilmemiş risaleler mecmuasını ortaya 

çıkardığını ve bu yeni keşif olan risalelerin İbn Hazm’la ilgili hem bibliyografik hem de 

literatür çalışmalarına katkı sağlayacağını haber verir. Yeni keşfedilen bu risaleler 

mecmuası polemik eserlerle ilgili literatür çalışması yapan Brockelman tarafından da 

bilinmemektedir.176 

Palacios’un öğrencisi olan Emilo Garica Gomez de İbn Hazm’ın risalelerinin polemik 

literatürü üzerine çalışan Goldziher, Steinschneider ve Schreiner gibi alimler tarafından 

bilinmediğini fakat Endülüslü alimlerin bu eseri tanıdığını hatta el-İhata’nın yazarı İbn 

el-Hatib’in bu eseri kendisinin çoğalttığını söylediğini bizzat Hatib’in eserinden alıntı 

yaparak nakleder.177  

İlk olarak Palacios’un bahsettiği risalenin el yazması Süleymaniye Kütüphanesi Şehid 

Ali Paşa bölümünde 2704 numara ile kayıtlı bulunmaktadır. Risale İbn Hazm’ın İslam 

Hukuku alanında incelenen eseri el-Usul ve’l-furu min kavli’l-eimme’nin el yazması 

nüshasının içinde bulunur. Eserin üzerinde yazılı olan bilgilere göre; eserin müellifi İbn 
                                                 
176 Miguel Asin Palacios, “Un Codice Inexplorado Del Cordobes Ibn Hazm”, Al-Andalus, Madrid 1934,  

II, 1. 
 
177 Emilio Garcia Gomez, “Polemica Religiosa Entre Ibn Hazm E Ibn Al-Nagrila”, Al-Andalus, Madrid 

1936, IV,  1–2,  
 



 47

Hazm Ali b. Ahmed b. Said b. Hazm el-Endelüsî ez-Zahirî’dir. El yazma nüshanın 

yazım yeri, miladî veya hicrî olarak istinsah tarihi ile ilgili herhangi bir bilgi 

bulunmamaktadır. Eserin hattatı ise Ebu Muhammed olarak gösterilmiştir. El yazma 

nüshada eserin ismi “Red Ebî Muhammed İbn Hazm ‘alâ İbn-i Nefrîleti’l-Yehûdî 

la’nehullah” olarak belirtilmiştir. Risaleyi ihtiva eden eserin tamamı 267 sayfa olarak 

numaralandırmıştır. Kütüphane bilgilerinde eserin 89 varak olduğu belirtilmiştir. 

Kitabın ebadı 13x8’dir. Yazısı okunaklı, yazı türü ise nesihtir. Çoğunlukla siyah 

mürekkep kullanılmıştır. Bölüm başlıkları bulunmayan eser on altı tane risale 

içermektedir. Bu risalelerin başlıkları, metin içinde başka bir konuya geçilen bölümlerin 

ilk kelimesi ya da kelimeleri kırmızı mürekkep kullanılarak yazılmıştır.   

El yazmasını ilk olarak tanıtması hasebiyle yakından inceleyen Palacios eserin hattatının 

eserin tamamında çok titiz olmadığını, kitabın karışıklığa sebep olacak imla ve 

müstensih hataları içerdiğini söylemiştir. Eserin genel itibariyle durumu iyi olmakla 

birlikte ilk dokuz sayfasının belirli kısımları zarar görmüştür. Eserin bütününde, 

yazmanın kenarları hataları düzeltmek ve eksik olduğunu düşünülen kısımları 

açıklamak, müphem yerleri şerh etmek maksadıyla yazılmış küçük notlarla doludur.178 

er-Red’din de içinde bulunduğu el yazma nüshasının İbn Hazm’ın başka risalelerini 

içerdiğini belirtmiştik. Eser İbn Hazm’ın bu nüsha içinde keşfedilen on altı risalesini 

ihtiva etmektedir. Bu risaleler; 

1. Kitabu’l-usul ve’l-furu min kavli’l-eimme isimli risale eserin içinde 1- 89 

sayfaları arasında yer alır. 

2. Risâletü’l-beyân an hakîkâti’l-îman isimli risale eserde 90- 98 sayfaları arasında 

yer alır. 

3. Fasl fî ma’rifeti’n-nüfûs bigayrihâ ve cehlihâ bizatîhâ isimli risale eserde 98- 99 

sayfaları arasındadır. 

4. Kitâb fîhi risâleti-t-durreti fî tahkîkî’l-kelâmi fima yelzumu’l-insânî i’tikadihî 

ve’l-kavli bihi fi’l-milleti ve’n-nahleti bi-ihtisâri ve beyâni adlı risale eserde 100- 

141 sayfaları arasında yer almaktadır. 

                                                 
178 Palacios, “Un Codice Inexplorado Del Cordobes Ibn Hazm”, s. 2. 



 48

5. Risâletu-tevfîk ‘alâ şâri’în-necâti bi-ihtisari’l-kerîk isimli risale eserde 141- 147 

sayfaları arasındadır. 

6. Risâletu fi’r-red ‘alâ İbni’n-Nagrileti’l-Yehûdî isimli risale 147- 163 sayfaları 

arasında yer alır. 

7. Risâletu fi’r-red ‘alâ hâtif min ba’d adlı risale 163- 167 sayfaları arasında 

bulunmaktadır. 

8. Risâletu fî meseleti’l-kelb adlı risale167- 171 sayfaları arasındadır. 

9. Risâletani ecâbe fihîma an risâleteyni suile fihîma suâlu’t-ta’nîf isimli risale 

eserde 171- 195 sayfaları arasında yer alır. 

10. Risâleti fî müdâvatü’n-nüfûs ve tehzîbi’l-ahlâk adlı risale 195- 220 sayfaları 

arasındadır. 

11. Risâletu fi’l-imâmeti isimli risale eserde 221- 225 sayfaları arasında yer alır. 

12. fasl hel li’lmevti’l-elem em lâ adlı risale eserde 226 sayfada bulunmaktadır. 

13. Risâletu an hükmi men kâle inne ervahu ehl-i’ş-şikâi isimli risale 226- 231 

sayfaları arasında yer almaktadır. 

14. Risâletu fi’l-ginâî adlı risale 232- 234 sayfaları arasındadır. 

15. Risâletü’l-telhîs lî vûcûhi’t-tahlîs adlı risale eserde 235- 253 sayfaları arasında 

yer almaktadır. 

16. Risâletu merâtibu’l-ulûm yazma nüshanın son risalesi olarak 253- 264 sayfaları 

arasında bulunmaktadır. 

El yazması nüsha içerisinde er-Red 147. ve 162. sayfaları arasında yer alır. Eserin 

başlığı kırmızı mürekkeple yazılmıştır. Eserin ilk sayfasında sol üst köşesinde hattatı 

tarafından numaralandırma yapılmış ve 147 numarası yazılmıştır. Eserin yazımı 

muntazamdır, ilk varakta 21 satır bulunmakla beraber, risalenin son sayfası hariç diğer 

varakları aynı şekilde 23 satır olarak yazılmıştır. 

Miguel Asin Palacios makalesiyle bu risaleler mecmuasını ilim dünyasında ilan ettikten 

yaklaşık yirmi altı sene sonra İhsan Abbas er-Red’di er-Red ‘ale’l-İbnü’n-Nagrile’l-



 49

Yehûdi ve resaili ahire ismiyle 1960 yılında Kahire’de Mektebetu Darü’l-Urube 

yayınevinde 248 sayfa olarak neşretmiştir. Bu neşirden sonra ihsan Abbas ilk baskısı 

1981, bizim kullandığımız baskısı ise 1987 yılında olacak şekilde İbn Hazm’ın 

risalelerini Resailu İbn Hazm el-Endelüsi başlığı altında dört cilt olarak Beyrut’ta el-

Müessesetü’l-Arabiyye li-Dirâseti’n-Neşr yayınevinden çıkarmıştır. er-Red, dört ciltlik 

bu çalışmada üçüncü ciltte yer alır ve er-Red dışında bu ciltte İbn Hazm’ın yedi risalesi 

daha bulunmaktadır.  

Palacios’un makalesinde el yazma nüsha tanıtılırken eserin içindeki bütün risaleler 

hakkında açıklayıcı bilgiler verilmiş sadece altıncı risale olan er-Red hakkında öğrencisi 

Garcia Gomez’in müteakip iki yılda bu risale ile ilgili çalışacak olmasından dolayı 

herhangi bir bilgi verilmemiştir. 

Gomez er-Red’di “Polemica Religiosa Entre Ibn Hazm E Ibn Al-Nagrila” başlıklı 

makaleyle çalışmış ve Al-Andalus isimli dergide 1934 yılında yayınlamıştır. Roger 

Arnaldez’in çalışması “Controverse d’Ibn Hazm contre Ibn Nagrila le juif”,   başlığıyla 

Reveu de l’Occident Musulman et de la Méditerranée adlı dergide yer almıştır. Farklı 

din mensuplarının birbirlerinin kutsal kitaplarını anlama ve yorumlamada ki teknik 

yanlışlıklarına değinmek ve er-Red’in muhatabı hakkında tartışmalara değinmek 

amacıyla David Powers da er-Red’di incelemiş ve çalışması 1986 yılında 

“Reading/Misreading One Another’s Scriptures: Ibn Hazm’s Refutation of Ibn Nagrella 

al-Yahûdî” başlığıyla Studies ın Islamıc and Judaic Traditions isimli dergide yerini 

almıştır. er-Red’din muhatabı olarak İbn Nagrile’nin gösterilmesine itiraz etmek ve 

olası muhatabı hakkında belirli fikirler serdetmek amacıyla Sarah Stroumsa 1987 

yılında “From Muslim Heresy to Jewish –Muslim Polemics: İbn al-Râwandî’s Kitâb al-

Dâmigh”, isimli çalışmasını Journal of the American Oriental Society dergisinde 

yayınlamış, böylece er-Red ile ilgili yapılan çalışmalar eleştiri mahiyetinde zenginlik 

kazanmıştır. 

Sadece er-Red ve İbn Nagrile ismiyle yapılan çalışmalar dışında polemik eserleri konu 

edinen çalışmalarda, Endülüs’te veya Müslüman İspanya’daki Yahudilerin ve 

Müslümanların durumunu açıklamak, tarihlerini çalışmak amacıyla yazılan eserlerde 

İbn Nagrile’nin Endülüs ve Yahudi tarihindeki yerine binaen eserlerinde er-Red 

hakkında bilgi vermişlerdir. David Wasserstein The Rise And Fall Of The Party-Kings 



 50

Politics Spain (1985) adlı eserinde, Ross Brann Power in the Portrayal Representations 

of Jews and Muslims in Eleventh and Twelfth Century Islamic Spain isimli çalışmasında 

İbn Nagrile ve kendisine yazılan reddiye ile ilgili bilgiler nakletmişlerdir. 

İbn Hazm’ın bu reddiyeyi ne zaman kaleme aldığı hususunda tam bir tarih 

verilememektedir. Reddiyeyi iki ayrı basımla neşretmiş olan İhsan Abbas, bu 

reddiyenin tarihiyle ilgili bir değerlendirme yapmadan önce reddiyenin muhatabının İbn 

Nağrile değil de kendisinden sonra vezirlik makamını devralan oğlu Yusuf b. Nağrile 

olduğu kanaatinde olduğunu söylemekte ve reddiyenin ancak Yusuf’un vezirlik 

makamına geçmesinden sonra yazılabileceğini iddia etmektedir. 

Risalenin muhatabı ile ilgili bu iddiasından sonra İhsan Abbas, er-Red için bir tarih 

aralığı vermeye çalışır. Buna göre; Yusuf b. Nağrile bu reddiyeni konumundan da güç 

alarak ancak vezir olduktan sonra yani 450/1058 ve 455/1063 yılları arasında yazmış 

olmalıdır. Çünkü Yusuf’un risalesi 456/1064 yılında bilinmekteydi. Bu tarih aynı 

zamanda İbn Hazm’ın vefat yılıdır ve İbn Hazm bu risaleye ulaşamadığını, kendisinden 

önce bu risaleye reddiye yazmış bir müslümanın nüshasından faylandığını 

belirtmektedir ve bu da risalenin bu tarihte var olduğunu kanıtlamaktadır. Buna göre; 

Yusuf’un risalesinin yazılışı, ortaya çıkışı, yayılışı ve İbn Hazm’ın buna risale yazması 

arasında geçen zaman bir müddet uzamaktadır. Böylece İbn Hazm’ın reddiyesinin 

yazılış tarihinin aralığı 453/1061 ile 455/1063 tarihleri arasında olmalıdır.179 Daha önce 

er-Red’di çalıştığını zikrettiğimiz kaynaklarda da İbn Hazm’ın bu risaleyi ne zaman 

yazdığına dair tam bir bilgi verilmemiştir.  

3.2. Reddiyenin Metodu 

Müslümanların Yahudilere karşı kaleme aldığı polemik amaçlı eserlerin, Hıristiyanlara 

karşı yazılana nispetle daha az olduğunu belirtmiştik. er-Red, sadece Yahudilere karşı 

yazılmış olduğu ve  “fi’r-red ‘alâ el-yehûd” başlığı altında değerlendirebileceği için, 

doğrudan Yahudilere yazılmış reddiye türü arasında zikredilebilir.  

İbn Hazm reddiyesinin birinci bölümünde, önce İbn Nağrile’nin itirazlarını açıklar, 

aralarında çelişki olduğu iddia edilen Kur’an ayetlerin metinlerini verir. Bunun 
                                                 
179 İbn Hazm, Risâle fi’r-Redd ‘alâ İbni’n-Nağrile el-Yehûdî tahkik ve mukaddime, İhsan Abbas,  s. 17- 

19. 
 



 51

akabinde “Ebu Muhammed dedi ki” ibaresiyle beraber İbn Nağrile’nin itirazına cevap 

verir ve yine Kur’an’dan ve hadisten deliller getirerek onun iddiasını çürütmeye çalışır. 

İbn Hazm açıklamalarıyla Kur’an’da olduğu iddia edilen tenakuzu ortadan kaldırdıktan 

sonra, aslında en büyük çelişkinin yalancı bir ümmet olan Yahudilerin tahrif ettikleri 

kutsal kitapları Tevrat’ta olduğunu haber verir ve Tevrat’tan pasajlar iktibas ederek 

bunu delillendirmeye çalışır. İbn Hazm, İbn Nağrile’nin öne sürmüş olduğu sekiz 

itirazın tümünü bu şekilde ele alıp, inceledikten sonra reddiyesinin ikinci bölümü 

oluşturan kısımı Tevrat’taki tutarsızlıkları ve çelişkileri açıklamaya ayırır.  

İtirazlara verilen cevaplar, İbn Hazm’ın zahiri mezhebine mensubiyetinin düşüncelerine 

nasıl etki ettiğinin bir göstergesidir. İbn Hazm, itirazları Kur’an ve sünnetle 

delillendirmeye başlamadan önce aslında iddia edildiği gibi herhangi bir tutarsızlık 

olmadığını belirtir ve bu itirazları muhatabının anlayış, kavrama, dilbilgisi, akıl eksikliği 

gibi nedenlerle öne sürdüğünü söyler. Mevzu edilen ayetlerin manası herhangi bir tevile 

ihtiyaç duymadan zahiriyle yeterlidir ve İbn Hazm da bunu açıklamak için uzun uzun 

izahatlerde bulunmaz. 

el-Fasl’da kullanılan dili ve aynı argümanları birleştirerek, er-Red Yahudiliğe karşı 

İslam’ı savunurken tefsir ve hadisten geleneksel elementler kullanır, Yahudileri ve 

Hıristiyanları dost edinmekten sakınmalarını öğütleyen kanıt mahiyetindeki Kur’an 

metinlerini hatırlatır. Bu metodla el-Fasl’da olduğu gibi İslam ve Yahudilik arasındaki 

teolojik farklılıkları ele alır. 

Arnaldez, İbn Hazm’ın itirazlara cevap verirken kullandığı metodu güçlü bulmaz. 

Açıklama yaparken metnin zahiriyle yetinip, daha güçlü argümanlarla muhatabına 

cevap vermemiş olmasını, İbn Nağrile’yi öne sürdüğü itirazlar nedeniyle, akılsızlık, 

anlayışsılıkla suçlamasını da tenkid eder. İbn Nağrile’nin Kur’an’daki ayetlerle ilgili 

olarak yaptığı hesaplama ve buna dair öne sürdüğü itirazların zayıf ve gereksiz itirazlar 

olarak değerlendirilebileceğini fakat İbn Hazm’ın da Tevrat ve diğer Yahudi kutsal 

kitapları için aynı hesaplamayı uyguladığını açıklar. İbn Hazm da hem el-Fasl’da hem 

de er-Red’de Tevrat’ta verilen sayıların doğruluğu yanlışlığı hakkında fikir beyan 

etmekte, Mısır’dan çıktıktan sonra İsrail halkının sayısı, nüfus artışı, ölüm tarihleri ile 

ilgili verilen rakamların doğruluğunun mümkün olamayacağını savunmaktadır. Buna 



 52

göre, muhatabının itirazlarının gereksizliğini dile getiren İbn Hazm, onunla aynı hatayı 

yapmış gözükmektedir.180 

er-Red’din metodu ile ilgili eleştirilerden biri de objektif olmadığı yönündedir. David 

Powers’a göre, İbn Nağrile de İbn Hazm da eserlerindeki tutumlarında sadece dini 

polemik yazarları olarak gözükmektedirler. Tarafsız âlimler değillerdir ve birinin dinî 

geleneğinde makul olan bir diğerinin geleneği için söz konusu bile olmamaktadır. İbn 

Hazm, Tevrat’ta antropomorfik unsurlar bulunmasını eleştirmiş, fakat Kur’an’daki 

antropomorfizme işaret eden kısımları görmezden gelmiştir. Ayrıca İbn Hazm, Tevrat 

tenkidi yaparken, Yahudilerin Tevrat’taki antropomorfik unsurları ilahi içkinliğin 

metaforları olarak kabul ettiklerini anlayamamıştır.181 

Her iki âlimin de birbirlerinin kutsal metinlerine bakış açısını, er-Red’din içeriğinden 

hareketle ortaya koymayı deneyen Powers’a göre; Yahudilik ve İslam’ın, monoteism, 

sözlü gelenekle desteklenen kutsal kitap, peygamberlik, ilahi hukuk gibi paylaştıkları 

ortak elementler vardır. Fakat her din, geçerli bir kutsal metnin veya hak bir 

peygamberin nasıl olması gerektiğine kendi kabul ettikleri özellikleri ile karar 

vermektedir. Buna göre; İbn Nağrile kendi kutsal kitap algısı ile Kur’an hakkında 

yorum yaptığında ya da aynı şekilde İbn Hazm bunu tevrat’a uygulamayı denediğinde 

bu birinin, diğerinin kutsal metnini yanlış okuması ve yanlış anlaşılması sonucunu 

doğurmaktadır. Örneğin İslamî gelenek kutsal kitaptaki önemli karakterleri peygamber 

olarak kabul ettiği için Tevrat’ta Harun’un altın bir buzağı yapmasını bir peygambere 

atfedilen bir suç olarak görmektedir. Fakat Kitab-ı Mukaddes geleneğine göre, Harun 

bir peygamber değil, bir ruhbandır.182 

3.3. Reddiyenin İçeriği  

er-Red’di iki bölüme ayırarak incelemek mümkündür. Sekiz fasıla bölünerek 

nakledilmiş olan İbn Nağrile’nin itirazları reddiyenin temel kısmını ve birinci bölmünü 

                                                 
180 Roger Arnaldez,  “Controverse d’Ibn Hazm contre Ibn Nagrila le juif”, Reveu de l’Occident musulman 

et de la méditerranée, 1973, XIII- XIV,44. 
 
181 David S. Powers, “Reading/Misreading One Another’s Scriptures: Ibn Hazm’s Refutation of Ibn 

Nagrella al-Yahûdî”, Studies in İslamic and Judaic Traditions, ed. William M. Brinner ve Stephen D. 
Ricks, Scholar Press, Atlanta 1986, s. 116. 

 
182 Powers, a.g.m., s. 117- 118. 



 53

oluşturur. Birinci kısımda, İbn Hazm, reddiyesine besmele, hamdele ve salveleyle 

başlamaktadır. İbn Nağrile’nin Kur’an hakkında öne sürdüğü itirazlara ve kendi 

cevaplarına geçmeden önce İbn Hazm bir girizgâh yapar. Dinin ikamesini bırakıp dünya 

işlerine dalan, yönetimde İslamî kurallara uymayan, Müslümanları gözetmeyi bırakan, 

Allah’ın yolundan ve peygamberin sünnetinden ayrılan, idareyi gayri Müslimlere 

bırakan idarecileri eleştirir.183 

Hakkında isim bilgisi vermediği Yahudinin zındık olduğunu, İslam’a ve Müslümanlara 

karşı kalbinin nefretle dolu olduğunu haber verir. Allah ona ve beraberindekilere lanet 

etmiştir. Elinde bulundurduğu servet ona statütüsünü unutturmuş ve Kur’an’a karşı bir 

reddiye yazmaya cesaret etmiştir.184 

İbn Hazm bu reddiyenin varlığından haberdar olunca dinini savunmak, görünürde 

Yahudi fakat batında dehriyye inancını benimseyen bu zındığın iddialarına cevap 

vermek maksadıyla reddiyeyi incelemeye başlamıştır. Bilgisinin ve inancının 

yardımıyla, hasis olarak nitelendirdiği bu Yahudinin itirazlarına cevap vermeye 

çalışmıştır. Kur’an’a karşı böyle bir reddiye yazan bu Yahudiye yardım edenleri Allah’a 

şikâyet ettikten sonra ona verilmesi gereken cezayı da belirler. Buna göre, kanı 

akıtılmalı, eşine, çocuklarına ve malına el konulmalı, sahip olduklarından men 

edilmelidir.185 

İbn Hazm, Yahudinin yazmış olduğu reddiyeye ulaşamadığını, kendisinden önce başka 

bir müslümanın bu reddiyeye cevaben yazdığı başka bir reddiyeyi kullanarak, 

Yahudinin itirazlarını öğrendiğini ve bu sayede ona cevap verme bahtiyarlığının 

kendisine nasip edildiğini nakleder. Ona göre, bu Yahudi ve onun gibilerin yeri 

cehennemde hazırlanmıştır. Bu dünyada ise Kur’an’a karşı reddiye yazacak kadar 

gaflette olmak Allah’ın cezalandırmasıdır.186 

                                                 
183 İbn Hazm,  “er-Red alâ İbni’n-Nağrile el-Yehûdî”, Resailu İbn Hazm el-Endelüsî, III, 41: 2. 
 
184 İbn Hazm,  “er-Red”, s.41- 42. 
 
185 İbn Hazm, a.g.e., s. 42- 43: 2.  
 
186 İbn Hazm, a.g.e., s. 43: 2. 
 



 54

Bu girişten sonra İbn Hazm birinci bölümü oluşturacak olan kısıma geçer. Öncelikli 

olarak sekiz fasıl haline isim vermeden Yahudinin itirazlarını açıklar, arkasından da bu 

itirazlara kendisinin verdiği cevabı nakleder. 

Reddiyede ilk mesele, Yahudinin Nisa suresi 78. ayette inanmayanların başlarına bir 

iyilik geldiğinde bunu kendilerine hamletmeleri, kötülük geldiğinde ise bunu 

peygambere yüklediklerinin anlatılması hemen akabindeki ayette ise insanların 

başlarına gelen iyiliklerin Allah’tan kötülüklerin ise nefislerinden kaynaklandığının 

belirtilmesine itiraz etmesidir. İlk ayette iyiliklerin Allah’a kötülüklerin ise peygambere 

nispet edilmesine karşı çıkılmış, iyiliklerin de kötülüklerin de Allah’tan olduğu haber 

verilmiştir. Akabinde ise iyiliklerin Allah’tan kötülüklerin ise insanın kendi nefsinden 

kaynaklandığı bildirilmiştir.187 Bu durumda ikinci ayet ilk ayetin manasına ters düşmüş 

ve bir çelişki oluşturmuştur. 

İbn Hazm, birinci âyette bir haberin söz konusu olduğunu, ikincide ise konunun teolojik 

yönü üzerinde durulduğunu dolayısıyla iki âyet arasında herhangi bir zıtlığın 

bulunmadığını belirtir. Birinci ayette insanın başına gelen iyiliklerin de kötülüklerin de 

kaynağı açıklanmış, ikinci ayette ise bu iyilik ve kötülüklerin nedeni izah edilmiştir. 

Buna göre; Allah sonsuz merhametiyle, iyi olan kullarını onlara iyilik ihsan ederek 

mükâfatlandırmakta, fiillerinden sorumlu olan insanın kötü niyetlerinin ve amellerinin 

karşılığında ise ona kötü şeyler musibet ettirerek cezalandırmaktadır.188 

Arnaldez’in de işaret ettiği189 gibi bu iki ayet arasında herhangi bir çelişki 

bulunmamakla birlikte kanaatimizce İbn Hazm’ın açıklaması ayetler arasında herhangi 

bir tenakuz olmadığını göstermesi açısından yeterli ve tatmin edici bir cevaptır. 

Çelişkiyi bu şekilde bir açıklamayla ortadan kaldırdıktan sonra İbn Hazm, kötü şeylerin 

müsebbibi olarak peygamberin gösterilmesine hadisten örnek vererek açıklamaya 

çalışır. Peygamberler günahsız olmakla birlikte, eksikten münezzeh değildir ve bu 

                                                 
187 Nisa: 78- 79. 
 
188 İbn Hazm,  “er-Red”, s. 43- 44: 4–5. 
 
189 Arnaldez, “Controverse d’Ibn Hazm contre Ibn Nagrila le juif”, s. 43.  
 



 55

durumda konumu diğer kullar gibidir. O bir beşerdir ve hadiste belirtildiği şekliyle 

Allah’ın dilemesi olmadıkça o dahi cennete giremeyecektir.190 

Buradan sonra İbn Hazm Yahudilerin de başlarına gelen iyilikleri kendilerine hamledip, 

kötülükleri Hz. Musa’ya nispet ettiklerini Kur’an’dan bir ayetle nakleder.191  

Kur’an’a karşı yöneltilen itiraza yine Kur’an ayetleri ve hadislerle cevap veren İbn 

Hazm bundan sonra karşılık olarak aslında en büyük tenakuzun tahrif edilmiş ve 

değiştirilmiş Tevrat’ta olduğunu söyler ve iddiasını delillendirmeye çalışır. Tevrat’ta 

Tanrı’nın bağışlayıcı olduğu fakat suçu karşılıksız bırakmayacağı ve suç sahabinin 

soyunun üçüncü, dördüncü kuşağından bile sorulacağı belirtilmiş192 bir başka pasajda 

Adem’in oğlu Kayin’in öcünün çocuklarından yedincisinde alındığı yazılmıştır.193 İbn 

Hazm kaynak göstermeden yine onların kitaplarında çocuklarının günahlarının 

babalarından babalarının günahlarının ise çocuklarından sorulamayacağının yazıldığını 

nakleder194 ve asıl çelişkinin burada olduğunu ileri sürer. İbn Hazm bu çelişkiye el-

Fasl’da da değinmiştir.195 Ayrıca Tevrat’ta ölümden sonraki cezalandırma ile ilgili 

hiçbir bilginin bulunmamasını da bir eksiklik ve çelişki olarak belirtir.196 

er-Red’deki ikinci itiraz Bakara suresi ile Nâziât suresinin âyetleriyle ilgilidir. Bir 

zındık olan Yahudi Naziât suresinde Allah’ın göğü yaratmasını, ardından geceyle 

gündüzü yaratmasından ve bütün bunlardan sonra yeri döşemesinden bahsettiğini197 

nakletmiştir. Kur’an’da başka bir ayette ise Allah yeryüzündeki her şeyin yaratıcısı 

olduğunu söylemiş, daha sonrada göğü yarattığını belirtmiştir.198 Buradaki itiraz 

                                                 
190 Buhârî, “Rikâk”, 18. 
 
191 A’raf: 131. 
 
192 Çölde Sayım, 14: 17–18. 
 
193 Yaratılış, 4: 17–24. 
 
194 Yasanın Tekrarı: 24: 16. 
 
195 İbn Hazm, el-Fasl, I, 204- 205. 
 
196 İbn hazm, “er-Red” s. 45–46: 8. 
 
197 Nâziât: 27- 32. 
 
198 el-Bakara: 29. 
 



 56

Allah’ın eşyayı yaratma konusunda takip ettiği sırayla ilgili bu iki surenin âyetlerinde 

verilen bilgilerin birbirine ters düştüğü yönündedir. 

İbn Hazm bu iki âyet arasında herhangi bir tutarsızlık olmadığını âyetlerin tevile gerek 

olmadan bile anlaşıldığını izah eder. Buna göre Allah Teala ilk suredeki ayetlerde önce 

göğü yaratıp yükselttiğini, geceyle gündüzün devrini bir düzene yerleştirdiğini daha 

sonra ise yeryüzünü döşediğini, ondan insanlar için otlaklar ve sular çıkardığını 

anlatmıştır. İkinci suredeki ayette ise yeryüzündekiler yaratıldıktan sonra göğün yedi kat 

olarak düzenlendiği nakledilmiştir. Buradaki göğün yaratılması ile ilgili anlatılan fiiller 

birbirinden farklı iki yaratma eylemidir. Birinde sadece gök yaratılmış, gece gündüzün 

bibirini takip etmesi, yıldızların ve gezegenlerin yörüngeleri sıraya konulmuştur. İkinci 

fiilde ise göğün katmanları yaratılmışdır. Bu iki fiil birbirinin yerini alabilecek eylemler 

değil farklı işlemleri gerçekleştirmeler hasebiyle ancak birbirini tamamlayabilecek 

fiilerdir ve dolayısıyla iki surede fiillerin farklı, önceli ve sonralı olarak kullanımları bir 

tenakuz oluşturmamaktadır. Bu farkın görülmesine engel olan ise çok derin bir 

cehalettir.199 

İbn Hazm, bu iki ayette zikredilen yaratma fiilerinin birbirinden farklı ve aynı zamanda 

birbirini tamamlayan iki eylem olduğunu izah ederek herhangi bir çelişki olmadığını 

açıklamaya çalışır. Arnaldez reddiyeyi ele aldığı makalesinde İbn Hazm’ın bu itiraza 

karşı yapmış olduğu açıklamayı eleştirir ve cevabını çok da cesur ve açık bulmadığını 

belirtir. Buna göre İbn Hazm böyle bir açıklamayla kendisiyle çelişmektedir. Bu iki 

surenin ayetleri arasında herhangi bir itiraz olmadığını açıklamak için “devr” ve 

“medar” tabirlerine dikkat çekmek yeterlidir. İlk kelime birinci ayetle ilgiliyken ikinci 

kelime ikinci suredeki ayetleri açıklamak ve herhangi bir tenakuz bulunmadığını 

açıklamak için yeterlidir. İlk surede geceyle gündüzün yaratılması yani bir devir olayı 

açıklanmaktadır. Bu devrin bir sonucu olarak ise devrin gerçekleşeceği bir alan yani 

yörünge gerekmektedir. İkinci surede ise medar yani gece gündüzün arka arkaya 

birbirini takip edebileceği göğün katmanlarının yaratıldığı izah edilmiştir. Arnaldez, İbn 

Hazm’ın böyle bir izahatı unutmuş olmasına dikkat çeker ve ciddi bir hata olduğunu 

savunur. Göğün yaratılması ile katmanlarının yaratılması arasındaki farkı, Yahudinin 

anlamamasının nedenini cehaletin zihnini kör etmesine bağlayan İbn Hazm’ı Arnaldez 
                                                 
199 İbn hazm, “er-Red”, s. 46: 10. 
 



 57

aynı şekilde tenkit eder ve böyle bir açıklama usûlünü unutmuş olmasının öfkesinin 

zihnini kör etmesi nedeniyle olabileceğini ileri sürer.200 İbn Hazm’ın çelişki olmadığına 

dair beyanı Allah’ın yaratma fiilerini ikiye ayırmasına dayanır. Allah Teala’nın yoktan 

var etmesi ile eşyanın düzenini, şeklini, görevlerini tertib etmesi iki ayrı fiildir. Kelamî 

bir açıklamaya gidilirse kaniatta var olan şeylerin tümü Allah’ın tekvîn sıfatı ile 

yaratmasıyladır. Allah’ın rızık vermesi, diriltmesi, öldürmesi, nimet vermesi, azab 

etmesi ve şekil vermesi ise bu yaratma eyleminin yani tekvîn sıfatının türev, detay ve 

sonuçlarıdır.201 Kur’an’da yerin ve göğün yaratılışı anlatırken yoktan var etme 

kastedilerek “halk” kelimesi kullanılmış, bunların katmanlarının düzenlenmesi, 

şekillendirilmesi anlatılırken yeryüzü için “ce’ale, bârake, kaddera” gökyüzü için “kadâ, 

sevvâ” gibi farklı kelimeler kullanılmıştır.202 Bu iki surenin ayetleri arasında olduğu 

iddia edilen çelişkiyi ortadan kaldırmak için, Kur’an’daki kelime kullanım 

farklılıklarının nedenini izah etmek açık ve anlaşılır bir yöntem olarak gözükmektedir. 

İkinci itirazı da bu şekilde cevapladıktan sonra İbn Hazm Tevrat’tan iktibas yapar. 

Tevrat’ta Tanrı’nın insanı kendisine benzer yarattığı hikâye edilir, fakat Tanrı iki 

özelliği ondan müstağni kılmıştır. Birincisi hayrın ve şerrin bilgisi, ikincisi ise 

ebediliktir. Fakat Adem cennette hayrın ve şerrin bilgisinin bulunduğu ağacın 

meyvesinden yemiş ve bu bilgiye nail olmuş, ebediliği kazanmaması için cennetten 

çıkarılmıştır. Yahudilerden bir grup ise onun insan olarak yaratıldığını, ağacın 

meyvesinden yiyince hayrın ve şerrin bilgisine ulaşıp ebediliği de kazandığını ve 

böylece insan ırkınıa karşı üstün hale geldiğini iddia etmiştir. İbn Hazm ise Tanrı’nın 

kendisine benzeyen bir insan yarattığını, Tanrı özellikleri aldığını söylemenin en büyük 

küfür olduğunu açıklar. Bu Allah’la bağdaştırılamaycak bir durumdur.203 Bu konu el-

Fasl’da işlenmiştir.204 

                                                 
200 Arnaldez, “Controverse d’Ibn Hazm contre Ibn Nagrila le juif”, s. 43- 44. 
 
201 A. Saim Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, Ensar Neşriyat, 10. Baskı, İstanbul 2004, s. 138. 
 
202 Tevfik Yücedoğru, Geçmişten Günümüze İlim ve Din Açısından Yaratılış, Emin Yayınları, Bursa 

2006, s. 33- 51. 
 
203 İbn Hazm, “er-Red” s. 46- 47: 11. 
 
204 İbn Hazm, el-Fasl, I, 120- 121. 
 



 58

Üçüncü itiraz, yaratma konusunda Kur’an’da iki ayrı surede yer alan âyetler arasında da 

tezat olması ile ilgilidir. Fussilet suresindeki ayetlerde sırayla, Allah’ın yeryüzünü iki 

günde yarattığını, yeryüzündekileri, ağaçları, bitkileri dört günde takdir edip yarattığı 

daha sonra ise duman halinde arşa istiva edip göğü yedi kat olarak iki günde yarattığı 

anlatılmaktadır.205 Kaf suresindeki âyette ise yeryüzünün, gökyüzünün ve bu ikisi 

arasındaki her şeyin altı günde yaratıldığı bildirilmiştir.206 İlk ayetlerde verilen gün 

sayıları toplandığında tüm yaratma süresi sekiz gün olurken, ikinci suredeki ayette altı 

gün olduğunu söylenmiştir. Burada öne sürülen itiraz verilen gün sayısı arasında çelişki 

olmasıdır.  

İbn Hazm, sayı açısından herhangi bir fazlalık olmadığını bir âyette fazladan iki gün 

olarak zikredilen zaman diliminin aslında bir önceki âyette ifade edilen dört günün 

içinde olduğunu açıklayarak herhangi bir tenakuz olmadığını izah eder. Allah yaratma 

günleri surede tafsilatlı vererek diğer surede geçen altı günü açıklamaktadır. 

Gökyüzünün yedi kat olarak iki günde yaratılması her şeyin yaratıldığı dört günden iki 

gündür. Yedi kat olarak yaratılma, ayrı bir yaratma fiili olarak görülmemelidir, çünkü 

bu her şeyi yarattıktan sonra bir düzene koymadan yoktan var etme değildir. Sadece 

eşyaları ve hükümlerini tertib etme, belirli bir düzene koymadır. Bir ihtira değil takdir 

etmedir.207 

İbn Hazm’ın cevaplarının yeterli olup olmadığını sorgulayan Arnaldez’e göre, İbn 

Hazm’ın bu itiraza karşı vermiş olduğu cevap zayıf ve yetersizdir. İbn Hazm’ın 

argümanına göre şayet göklerin yedi kat olarak yaratılması her şeyin yaratıldığı ve 

düzenlendiği dört günün içinde kabul edilirse tüm yaratma süresi dört gün sürmektedir. 

Ayrıca İbn Hazm muhtemel bir soruyu unutmuş gözükmektedir, çünkü göğün yedi kat 

olarak düzenlenmesi zaten önceden göğün yaratılmasını gerektirmektedir. Bu ise 

yaratma süresi ile ilgili ayrı bir hesap yapılmasını zorunlu kılar. Arnaldez, İbn Hazm’ın 

muhatabının tüm itirazlarına ayetlerin zahiri manasıyla karşılık verdiğini, bu manaların 

herhangi bir yorum gerektirmeden, tatmin eden bir cevapla çelişkileri ortadan kaldırmak 

                                                 
205 Fussilet: 9- 12. 
 
206 Kaf: 38. 
 
207 İbn hazm, “er-Red”, s. 47- 48: 12- 13 
 



 59

için yeterli olmadığını savunur. 208 Arnaldez’in eleştirisi haklı gözükmemektedir, çünkü 

İslam âlimleri göklerin ve yerin yaratılması ve önceliği, sonralığı ile ilgili olarak farklı 

görüşler ileri sürmüşlerdir. Bir kısım âlim, yerin iki, dağların iki, gökyüzünün iki günde 

yaratıldığını, toplam sürenin ise altı gün olduğunu iddia ederken, diğer kısım ise yerin 

ve içindeki her şeyin tümünün yaratılmasının dört, gökyüzünün yaratılmasını iki günde 

olduğunu ve bütün yaratma eyleminin altı gün sürdüğünü iddia etmişlerdir.209 İbn Hazm 

ise bu konuda farklı bir görüşe sahip olmuş, yerin iki günde yaratıldığını, içindekilerin 

takdir edilmesinin dört günde olduğunu, ayrı bir süre gibi zikredilen göğün yedi kat 

olarak yükseltilmesinin ise bir önceki dört günden kabul edilmesi gerektiğini 

savunmuştur. 

İbn Hazm cevabını verdikten sonra Allah’ın yaratmasıyla ilgili Tevrat’tan nakil yapar. 

Buna göre Tevrat’ta tanrı’nın dünyayı altı günde yarattığı, yedinci günde ise dinlendiği 

yazılmıştır.210 Bu en büyük tenakuzdur, çünkü Tanrı için yorgunluk, kuvvetten düşme 

ve dinlenme mümkün değildir.211 

 er-Red’deki dördüncü itiraz kıyamet ve hesap günündeki durumla ilgili olan ayetlerin 

arasında çelişki olduğu iddiasındadır. Mürselât suresinde kıyamet gününde kâfirlerin 

kendilerine konuşma izni verilmeyeceği özür dahi dileyemeyecekleri212 nakledilirken, 

Nahl suresinde o günde herkesin kendini kurtarmak için uğraşacağı213 bildirilmiştir. 

Yahudi ise bu iki ayet arasında büyük bir çelişki olduğunu söylemiştir. 

İbn Hazm, ilk ayette belirtilen durumun kıyamet günündeki hallerden biri olduğunu 

ikinci ayetteki durumunda hesap günü olması nedeniyle yine bu gündeki durumlardan 

olduğunu açıklar. Buna göre bu iki ayet arasında herhangi bir çelişki ya da ayrılık 

yoktur. Bu iki ayet birbirini doğrulamaktadır. Allah’a karşı gelmiş olanlara özür 

dilemeleri için dahi izin verilmez. İbn Hazm tevile başvurmaksızın ayetin zahirine tabi 
                                                 
208 Arnaldez, “Controverse d’Ibn Hazm contre Ibn Nagrila le juif”, s. 44- 45. 
 
209 Yücedoğru, Geçmişten Günümüze İlim ve Din Açısından Yaratılış, s. 40- 43. 
 
210 Yaratılış: 2: 1- 3. 
 
211 İbn Hazm, “er-Red”, s. 48- 49: 14. 
 
212 Mürselât: 36. 
 
213 Nahl: 111. 
 



 60

olarak manasının anlaşılması gerektiğini savunur. Bunun içinde Kur’an’dan başka bir 

delil öne sürer; Yasin suresinde bu ayetleri doğrular mahiyette günahkârların o günde 

konuşamayacakları belirtilmiştir.214 Ayette konuşmaktan men edilmesinden maksat 

budur. İkinci ayette cedel kelimesi kullanılarak ifade edilen durum ise nefislerin 

bibirlerine olan zulumleri nedeniyle birbiriyle hesaplaşmasıdır.215 

Ayetlerin zahiri manalarına bağlı kalarak açıklamalar yapan İbn Hazm’ın bu itiraza 

karşı yapmış olduğu beyanat yeterli gözükmektedir. Surelerde anlatılan durumlar 

birbirine çelişki oluşturan durumlar değil aksine birbirinden farklı durumlardır. İkinci 

ayette anlatılan durum, kıyamet günündeki insanların cehenneme girmeden önceki son 

durumu olarak yorumlanmıştır. Bu durumdan önce insanların hesap yerinde 

mazaretlerini ileri sürecekler, birbirlerini suçlayacaklar, yaptıklarını inkâra 

kalkışacaklar, bütün bunlar olup bittikten, hesap görüldükten, cezaları belirlendikten 

sonra, anlattıklarının ve özürlerinin hiçbiri fayda vermeyecektir.216 Konuşulmasına izin 

verilmediği durum ise bu durumdur ve diğer surede anlatılan durumla arasında herhangi 

bir tezat bulunmamaktadır. 

Cevabından sonra İbn Hazm yine Tevrat’tan karşılık olarak delil getirmeye devam eder. 

Yahudilerin kutsal kitabında ölümden sonraki hayatla, cezalandırma veya 

mükâfatlandırma ile ilgili herhangi bir bilgi ver almamaktadır. Buna karşın Süleyman 

(a.s) nispet ettikleri kabul edilemez ifadeler bulunmaktadır. Süleyman’ın Özdeyişleri 

kısmında yer alan pasajlarda Süleyman’ın “âlemden önce var olan yoktur, Tanrı âlemi 

ve yeri yaratırken onunla beraberdim” dediği nakledilmiştir.217 İbn Hazm bu gibi 

ifadelerin peygambere nispet edilmesini eleştirir.218  

İbn Hazm’ın betimlemesine göre cahil bir zındık olan bu yahudinin öne sürdüğü beşinci 

itiraz, Rahmân ve A’raf suresindeki ayetlerle ilgilidir. İlk surede o günde (kıyamet) 

                                                 
214 Yasin: 65. 
 
215 İbn hazm, “er-Red”,  s. 49- 50: 15- 17. 
 
216 Seyyid Ebü’l-A’la Mevdudi, Tefhimü’l-Kurân: Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, ed. Ali Bulaç, İnsan 

Yayınları, İstanbul 2002, VI, 587. 
 
217 Süleyman’ın özdeyişleri: 8: 22- 30. 
 
218 İbn hazm, a.g.e.,   s. 50: 18. 
 



 61

insana da cine de günahı sorulmayacağı söylenirken219, ikinci surede kendilerine 

peygamber gönderilenlerinde gönderilen peygamberlerin de hesaba çekileceği220 

nakledilmiştir. Bu iki ayet arasında zahir bir çelişki bulunmaktadır.221 

İbn Hazm itirazı aktardıktan sonra cevabına geçer. Eğer bu itirazı öne süren cahilin 

birazcık anlayışı olsaydı böyle bir itirazı öne sürmezdi. İnsana da cine günahının 

sorulmayacağının anlatıldığı ayet kendisinden sonra gelen ayetlerle birleşiktir ve mana-i 

mefhumu bu şekilde anlaşılmalıdır. Suçlular kıyamet gününde günahlar sorulmadan 

perçemlerinden ve ayaklarından yakalanıp yalanladıkları cehenneme atılıcaklardır.222 İlk 

surenin müteakibindeki ayetler ilk ayetin manası tasdik etmektedir. Şüphe yok ki 

günahkarlar kendileri için zaten hazırlanmış cehenneme atılıcaklardır. İkinci ayette 

peygamberlerin ve gönderildikleri insanların hesaba çekilmesi ise kıyamet yani yeniden 

dirilme günündeki durumlardan biridir. İnsanlar yaptıklarından sorgulanacak, hesaba 

çekileceklerdir. İbn Hazm bu şekilde bir açıklamayla zaten var olmayan tenakuzun 

ortadan kalktığını iddia eder.223  

Bu surelerle ilgili açıklama bir önceki durumla benzerdir. Aslında birbirinden farklı 

yerlerde kıyamet günündeki durumlar ve insanın o gündeki hali izah edilmiştir. Birbirini 

öncelik ve sonralık sırasına göre takip eden durumlardır. İnsanın yaşamış olduğu dünya 

hayatında yapıp ettiklerinden sorumlu olduğu belirtilmiş ve hesap görülcek insanlar 

arasında peygamberler de zikredilmiştir. Bu ayet dünya hayatında yaptıklarının bir 

karşılığı olmadığını düşünmemesi için insanoğluna yapılmış bir ikazdır. İkinci suredeki 

durum ise bu hesaptan sonra suçlu ve günahkâr kimselerin durumu ile ilgili bir 

bilgilendirmedir.224 

                                                 
219 Rahmân: 39. 
 
220 A’raf: 6. 
 
221 İbn hazm,  “er-Red”, s. 50: 19. 
 
222 Rahmân: 40- 45. 
 
223 İbn Hazm, a.g.e., s. 50- 51: 20. 
 
224 Mevdudi,  Tefhimü’l-Kurân: Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, II, 12- 13. 
 



 62

Cevabından sonra İbn Hazm, Tevrat eleştirisi yapmaya devam eder. İkinci sifirde Rab, 

öfkelendiği halkını yok ediceğini söylemiş225 Musa’nın yakarışı üzerine ise vazgeçtiğini 

belirtmiştir.226 Burada beda Allah’ın iradesinin değişmesini söz konusudur. Bu ise 

ancak zayıf nefisli bir insanın nitelendirilebileceği bir vasıftır. Tanrı için düşünülemez. 

Bu argüman el-Fasl’da da kullanılmıştır.227 

Yine Tevrat’ta yukarıda alıntılan kısmın akabindeki pasajda Rab, Musa’ya halkını 

emrettiği yere götürmesini,228 Mısır’dan çıkışta onlara öncü olarak bir melek 

göndereceğini fakat kendisinin gelmeyeceğini söyler.229 Musa’nın meleğin öncülüğüne 

razı gelmemesi, rabbe eşlik etmesi için ısrar etmesi üzerine rab geleceğini söyler.230 

Burada yukarıdaki gibi bir durum sözkonusudur ve Allah yapmayacağını söylediği şeyi 

yapmıştır. Bu mesele el-Fasl’da da incelenmiştir.231 

Ayrıca alıntılan Tevrat metinlerinde, Tanrı’nın onlarla beraber yolculuk edeceği 

belirtilmiştir, bu ise Allah’a mekân nispet etmektirki bu Allah’ın sıfatlarına aykırıdır. 

Mekân nispeti ancak yaratılmışlar için uygundur. Yine metinlerde Tanrı’nın Musa’yla 

ağız ağza, yüz yüze konuştuğu nakledilmiştir, bu apaçık bir tecsimdir.232 

er-Red’deki yer alan altıncı itiraz Allah’ın Peygamber (s.a.s)’a hitap ettiği sözüyle 

ilgilidir. Yunus suresinde peygambere kendisine indirilenden şüphe duyuyorsa 

kendisinden önce kitabı okuyanlara sorması, rabbinin ona ancak hak olanı gönderdiği 

                                                 
225 Mısırdan Çıkış: 32: 9- 10. 
 
226 Mısırdan Çıkış: 32: 13- 14. 
 
227 İbn Hazm, el-Fasl, I, 161- 163. 
 
228 Mısırdan Çıkış: 32: 33- 34. 
 
229 Mısırdan Çıkış: 33:  1- 5. 
 
230 Mısırdan Çıkış, 33: 14– 17. 
 
231 İbn Hazm, el-Fasl, I, 163- 164. 
 
232 İbn Hazm, “er-Red” s. 51- 53: 21- 25. 
 



 63

inzal edilmiştir.233 Yahudi buradaki edatı şart edatı olarak algılamış ve peygamberin 

davasından kuşku duyduğunu söylemiştir.234 

İbn Hazm, burada tenakuz olarak görülen şeyin dil bilgisinin iyi olmamasından 

kaynaklandığını, muhatabının iyi bilmediği bu hususta konuşmaması gerektiğini söyler. 

Bu ayette kullanılan edat şart edatı değildir bilakis açıklayıcı amaçla olumsuz anlamda 

kullanılmıştır. Bu ayetin manasını açıklamak için Kur’an’daki benzer kullanımları 

sıralar.235  Verdiği son örnek ise bu şartın olumsuzluk için kullanıldığına bir misal teşkil 

eder. “De ki eğer Rahman’ın bir çocuğu olsaydı elbette ben ona kulluk edenlerin ilki 

olurdum”236 ayetindeki mana, eğer rahmanın bir çocuğu olsaydı ben onu reddedenlerin 

ilki olurdum, çünkü onun çocuğu yoktur.237 

İbn Hazm bu ayette peygambere şüphe isnat edilmediği ispatlamak için Arap dilinin 

edat kullanımıyla ilgili bir açıklama yapmış delillendirmek için ise Kur’an’ın benzer 

uslubta kullandığı diğer ayetlerden örnekler vermiştir. Söz konusu ayette peygamberin 

şüphede olmadığını belirtmek için İslam âlimleri ayeti farklı şekillerde tefsir etmişler, 

bir kısmı ayetteki muhatabın doğrudan peygamber olmadığını, şüphe duyan insanlara 

hitap ettiğini savunmuştur.238 İbn Hazm, itirazlara cevap verirken tevil yapmadan 

zahiriyle yanıt verdiği için böyle bir yorum cihetine gitmemiştir. Kur’an’ın genel 

uslubundan ve dilbilgisi kurallarından örnek vererek açıklanmış olsa da peygamberin 

içinde bulunduğu tarihi ve sosyal şartlar, peygamberlik görevi süresince yaşanan 

sıkıntılar, ayette belirtildiği gibi ehli kitabın kutsal metinlere olan güveni ve tebşirat 

meselesi göz önünde bulundurulduğunda peygamberin ancak muhataplarının anlayışı ve 

feraseti hakkında şüphe duymuş olabileceğini söyleyebiliriz. Kendisinden önceki 

                                                 
233 Yunus: 94. 
 
234 İbn Hazm, “er-Red”, s. 54: 26. 
 
235 A’râf: 188; İbrahim: 11; Yusuf: 31; İbrahim: 46 
 
236 Zuhruf: 81. 
 
237 İbn Hazm, a.g.e.,  s. 54- 55: 27. 
 
238 Bkz., Mevdudi,  Tefhimü’l-Kurân: Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, II, 361- 363; Muhammed Esed, 

Kur’an Mesajı (meal-tefsir), çev. Cahit Koytak ve Ahmet Ertürk,  İşaret Yayınları, İstanbul 1999, I, 
414. 

 



 64

ümmetlere de hak olarak kutsal kitaplar göndermiş olan Allah, kendisini de kendisine 

verilen kitabı kendi katından bir hak olarak göndermiştir.  

İbn Hazm bu cevaptan sonra, bu cahil adamın Kur’an’daki çelişkilerle ilgilenmek yerine 

tahrif edilmiş, uydurulmuş kendi kutsal kitaplarına bakması gerektiğini söyler. Tevrat’ta 

Yakup’un bilmeden Tanrıyla güreş tuttuğu, Rabbin kendisini bırakmasını söylediğinde 

ise Yakup’un kutsanmadan bırakmadığı ve Rabbin kendisini yenecek kadar güçlü 

olduğu için Yakup’u kutsadığı anlatılmaktadır. Burada Tanrılarına nispet ettikleri 

özellikler Yüce Yaratıcı için kabul edilebilir şeyler değildir, bu ifadeler tecsimin 

timsalidirler. Tanrı böyle teşbih ve tabirlerde bulunmak en büyük çelişkiyi oluşturur.239 

İbn Hazm bu meseleye el-Fasl’da da değinmiştir.240 

Yedinci itiraz, Allah Teala’nın Nahl suresinde balın insanlar için şifa olduğunu 

nakletmesi ile ilgilidir.241  Sarılık ve sıtma gibi bazı hastalıklara iyi gelmemesine 

rağmen bal nasıl insanlar için şifa olduğunun söylenmesinde bir çelişki olduğu öne 

sürülmüştür.242 

Ebu Muhammed ise buna şu şekilde cevap verir; şayet bu cahilin insan tabiatını ve arap 

dilinin kaynaklarını anlama hususunda az çok bilgisi olsaydı böyle değersiz bir itirazı 

öne sürmezdi. Bu ayette balın şifa oluşu bütün hastalıklara şumul edilmemiştir.243  

Tevrat’ta onların peygamberlerinden birinin ezilmiş inciri yaraların üzerine koyarak 

hasta insanları iyileştirdiği haber verilmiştir. İncil’in şifalı olması kabul ediliyorsa balın 

şifası daha kabul edilebilir bir durum olmalıdır.244 

er-Red’din son ve sekizinci itirazı Kur’an’da yağmurun bereketli olarak nitelenmesidir. 

Ayette gökten bereketli bir su indirildiği haber verilmiştir.245 İtiraz edilen ise yağmurun 

                                                 
239 İbn Hazm, “er-Red”, s. 54- 55: 28. 
 
240 İbn Hazm, el-Fasl, I, 141. 
 
241 Nahl: 69. 
 
242 İbn Hazm, “er-Red”, s. 55: 29. 
 
243 İbn Hazm, a.g.e., s. 55: 30. 
 
244 İbn Hazm, a.g.e., s. 55- 56: 31. 
 
245 Kaf: 9. 



 65

binaları tahrip edip canlıları öldürürken “bereketli” olarak ifade edilmesinin bir çelişki 

olmasıdır.246 

Böyle bir itirazı öne sürecek kadar az akıla sahip olması bu zındığın bu dünyada acil 

olarak cezalandırılmış olması nedeniyledir. İbn Hazm, su olmadığı takdirde 

yeryüzündeki hiçbir canlı türünün yaşamasının mümkün olmadığını, yağan yağmurun 

su kaynaklarını doldurup yeryüzü için hayat sağladığını açıklar.247  

er-Red’de yer alan son iki itiraz, kutsal metinler için kabul edilebilir ciddiyette itirazlar 

olarak gözükmemektedir. Balın şifa özelliğinin genelleştirilerek ve iyi gelmediği 

hastalıklar zikredilerek onun şifa olması gerçeğini kabul etmemek vahiy kaynaklı bir 

ifadenin eleştirisi olarak kabul edilemez. Aynı şekilde yağmurun tabi afetlere yol açma 

ihtimali yeryüzü için olan faydasını inkâr etmeyi mümkün kılmaz. Eleştirilen hususlar 

yeryüzündeki nimetlerin özellikleri ile ilgilidir ve belirli durum ve şartlar altında farklı 

özellikler göstermeleri onlarla ilgili verilen bilgilerin yanlış olduğunu ispat etmez. 

İbn Hazm reddiyesinin ilk bölümünü oluşturan sekiz itiraza cevap verdikten sonra,  bu 

Yahudinin itirazlarının bittiğini fakat onların kutsal kitaplarındaki noksanlıklardan ve 

garipliklerden bahsedeceğini açıklar.248 Reddiyesinin ikinci bölümünü oluşturan kısma 

geçer, Yahudilerin kutsal metinlerin bölümleri, el-Fasl’daki uslubuna benzer şekilde 

eleştirir. Sistematik bir kitab-ı mukaddes tenkidi yapar. 

Öncelikli olarak İbn Hazm Yahudilerin hayatında gördüğü en yalancı millet olduğunu 

ilan eder ve insanları uyarır. Ömründe Yahudilerden yalan söylemekten sakınan tek bir 

kişiyle karşılaştığını söyler. Yahudilerin akıllarının azlığı nedeniyle saçma şeylere 

inandıklarını, meleklere insan fiilleri nispet ettiklerini, Arapça’dan anlamadıklarını, 

İbranice’den başka dil bilmediklerini aktarır.249 

Yahudiler Tevrat’ta Rab’bin Yusuf’un Mısır’da olduğunu Yakup’tan tam olarak üç sene 

gizlediğini; çünkü Yakup’un oğullarının Yusuf’un yaşadığını babasına iletenlere lanet 

                                                 
246 İbn Hazm, “er-Red” s. 56: 32. 
 
247 İbn Hazm, a.g.e., s. 56: 33. 
 
248 İbn Hazm, a.g.e., s. 56- 57: 34. 
 
249 İbn Hazm, a.g.e., s. 57: 35. 
 



 66

ettiklerini söylemektedirler. Ve Allah Yusuf’un hayatta olduğunu Yakup’a beyan ettiği 

zaman bu lanetin altına girmiştir. Allah Tealâ böyle iftiralardan küfürlerden uzaktır.250 

Yahudileri peygamberlerine zina nispet etmekten utanmamaktadırlar, çünkü onlar zina 

neslindendir. Tevrat olarak isimlendirdikleri kitaplarının birinci bölümünde şöyle 

geçmektedir: Yahuda bilmeden oğlunun karısı Tamar’la birlikte olur ve zina eder ve ona 

bunun karşılığında sürüsünden bir oğlak vereceğini söyler ve oğlağı verene kadar rehine 

olarak mührünü, kaytanını ve yüzüğünü verir.251 Bu rivayeti naklettikten sonra İbn 

Hazm Yahudilerden bazıları bunun kendileri için mubah olduğunu söylediklerini 

nakleder. Fakat gelinin zina ettiğini öğrendiğinde Yahuda onun yakılması için 

çevrediklere emir vermiştir.252 Bu durumun mubah olmadığının bir göstergesidir. 

Kutsallık atfettikleri insanlara böyle şeyler nispet etmelerini ve bu rivayet sebebiyle 

Yahudilerin zina edenler neslinden geldiğini iddia eder.253 Bu meseleye el-Fasl’da da 

değinilmiştir.254 

Onlar Tevrat hükümlerine uymayan her nikâhın geçersiz olduğunu ve bu evlilikten 

doğacak çocuğun da veledi zina olduğunu söylerler. Hatta onlar diğer dinlerden Yahudi 

olanların öz kardeşleriyle evlenmelerini caiz görürler. Ve onlar şunu da söylemekten 

utanmazlar; Musa ve Harun babalarının kız kardeşiyle olan evliliklerinden dünyaya 

gelmişlerdir.255 

Yahudiler Tevrat’ta Musa’nın yaptığının aynısının Mısırlı sihirbazlar tarafından 

yapıldığını kabul ederler. Değneğini yılana dönüştürmesi, Mısır’ın sularını, nehirlerini 

kana çevirmesi, kurbağların mısırı işgal etmesi gibi fiillerin aynısı büyücüler 

yapmıştır.256 Değneğini uzatıp yere vurunca yerdeki tozlar sivrisineğe dönüşmüş 

insanların üzerine üşüşmüştür, büyücüler bunu da yapmayı denemişler fakat başarılı 
                                                 
250 İbn Hazm, “er-Red”, s. 57: 36. 
 
251 Yaratılış, 38: 15- 18. 
 
252 Yaratılış, 38: 24. 
 
253 İbn Hazm, “er-Red” s. 57- 58: 47. 
 
254 İbn Hazm, el-Fasl, I, 143- 148. 
 
255 Mısırdan Çıkış, 6: 20. 
 
256 Mısırdan Çıkış, 7: 10- 12, 19- 22; 8: 6–7. 
 



 67

olamamışlardır.257 İbn Hazm buna itiraz eder, şayet anlatılanlar doğru olsaydı, 

büyücüler ve Musa arasındaki fark büyü yeteneğin derece farkı olurdu. Hâlbuki 

Musa’nın yapmış olduğu şey, büyü değil peygamberlere verilen mucizedir.258 İbn Hazm 

bu meseleyi el-Fasl’da da incelemiştir.259 

Onların acayipliklerinden biride din adamlarının sözlerini peygamberlerin otoriteleri ile 

aynı derecede sabitlikle nakletmeleridir. Buna göre Firavun, Mısır’dan çıkan Musa ve 

Harun’u durdurmak için Baal-Sefon denilen bir put yaptı ve gök cisimlerinden aldığı 

kuvvetle Mısır’dan çıkanların yollarını şaşırtmak için ona bir tılsım yükledi ve onlarda 

Tîh çölünde kırk sene bu tılsımın etkisiyle yollarını bulamadan kralları ölene kadar 

dolaştılar. İbn Hazm burada anlatılanların büyük bir tenakuz olduğunu söyler çünkü bir 

insanın yapmış olduğu putun Allah’ın ve peygamberin gücüne galip gelmesi mümkün 

değildir.260 

Yahudiler Tanrı’nın kendilerine kutsal toprakları verdiğine ve bu topraklarda sonsuza 

denke yaşayacaklarına inanırlar.261 İbn Hazm ise buna itiraz eder, Allah böyle bir vaatte 

bulunmamış gözükmektedir. Yahudiler burada kısa bir süre kalmışlar, Allah daha sonra 

bu toprakları Müslümanların emrine vermiştir.262 

Tevrat’ta tanrı’nın Musa’ya mısırdan geçeceğini, insanların ve hayvanların yeni 

doğanlarını öldüreceğini söylediğini, bunun için inananların bir hayvan boğazlayıp 

kanını kapılara sürmesini, kapıdaki bu kanın bir işaret olacağı, tanrı’nın o evde 

bulunanlara dokunmayacağı yazılıdır.263 İbn Hazm tanrı’ya nispet edilen durumun, 

                                                 
257 Mısırdan Çıkış, 8: 17. 
 
258 İbn Hazm, “er-Red”,  s. 59: 39- 40. 
 
259 İbn Hazm, el-Fasl, I, 155. 
 
260 İbn Hazm,  “er-Red”,  s. 59: 41. 
 
261 Mısırdan Çıkış, 32: 23. 
 
262 İbn Hazm, a.g.e., s. 59- 60: 42. 
 
263 Mısırdan Çıkış, 12: 12- 13; 21–23. 
 



 68

kabul edilemeyeceğini söyler. Allah insanların yönlendirmesi olmadan bütün her şeyi 

bilebilir.264 

Yahudiler Musa’yla beraber kızıldenizi geçtikten sonra Tanrılarını övmek için şöyle 

demişlerdir; “savaş eridir Rab”265  İbn Hazm bunun apaçık bir küfür olduğunu söyler, 

Tanrıyı güçlü bir adama benzetmek kabul edilebilir bir şey değildir.266 İbn Hazm bu 

itirazını el-Fasl’da da dile getirmiştir.267 

Tevrat’ta Rab Musa’yı, Harun’u, Nadav’ı, Ahivu’yu, İsrail ileri gelenlerini kendisiyle 

görüşmeleri için çağırır.268 Yaratılış’ta ise Yakup tanrı’yı yüzyüze gördüğünü söyler.269 

Hâlbuki Tevrat’ın bir başka bölümünde Rab Musa’ya yüzünü göstermeyeceğini ancak 

sırtını görebileceğini söylemektedir.270 İbn Hazm bu metinler arasındaki zıtlığın ve 

çelişkinin başka hiçbir kitapta bulunmadığını iddia eder.271 

Tevrat’ta Musa Rabbiyle görüşmek için dağa gidip dönmeyince halkının Harun’dan 

kendilerine bir ilah yapmasını istediği anlatılır.272 Harun da onların zinetlerinden altın 

bir buzağı yapmıştır. Bir peygambere put yapmak Allah’a şirk koşmak gibi bir fiil isnat 

edilemez.273 Bu mesele el-Fasl’da da ele alınmıştır.274 

Yahudiler Mısır’dan çıktıktan sonraki durumları için yakınırlar, man yemekten 

sıkıldıklarını ve et yemek istediklerini söyleyince, Rab onların şikâyetlerini işitir ve 

                                                 
264 İbn Hazm, “er-Red”, s. 60: 43- 44. 
 
265 Mısırdan Çıkış, 15: 3. 
 
266 İbn Hazm, “er-Red”, s. 61: 46. 
 
267 İbn Hazm, el-Fasl, I, s. 160- 161. 
 
268 Mısırdan Çıkış, 24: 1. 
 
269 Yaratılış, 32: 30. 
 
270 Mısırdan Çıkış, 33: 20- 23. 
 
271 İbn Hazm, “er-Red”, s. 61: 47. 
 
272 Mısırdan Çıkış, 32: 2- 5, 19, 25. 
 
273 İbn Hazm, a.g.e., s. 61- 62: 48. 
 
274 İbn Hazm, el-Fasl, I, s. 154- 164. 
 



 69

onlara bir ay boyunca tiksinene kadar et vereceği vaadinde bulunur.275 Bu vaadin 

üzerine Musa Rabbine altı yüz bini aşkın erkeğin olduğunu bunları nasıl doyuracağını 

sorar. Rab ise “elim mi kısaldı” şeklinde cevap verir.276 İbn Hazm Musa’nın Allah’ın 

gücünden kudretinden şüphe duyduğunu iddia eder, buna göre peygamberin şüphe de 

olması özelliklerine aykırıdır.277 

Onların tuhaflıklarından biri de kitaplarının ikinci kısmında zikredilenlerle ilgilidir: 

Halk topluluk halinde mukaddes topraklara girmek isteyince Rab Musa’ya şöyle dedi: 

“Ne zaman dek bu halk bana saygısızlık edecek? Onlara gösterdiğim bunca belirtiye 

karşın ne zamana dek bana iman etmeyecekler? Onları salgın hastalıkla 

cezalandıracağım, mirastan yoksun bırakacağım. Ama seni onlardan daha büyük daha 

güçlü bir ulus kılacağım.” Musa bunun üzerine Rabbe halkını bağışlaması için yalvardı. 

Rab “dileğin üzerine onları bağışladım” diye yanıtladı.”278. Burada Allah Tealâ’ya yalan 

nispet edilmektedir ve böyle bir şey de aklen mümkün değildir.279 

İbn Hazm onların en büyük yalanlarını “Bi’l Fasl-ı el’Milel ven-Nihal” isimli eserinde 

zikrettiğini nakleder. Onlar Kahis b.Lavi’den (Kehat b. Levi) doğmuş Benî İsrail’den 

yedi kişi olduğunu ve bu yedi kişiden de çölde ölmeden önce sekiz bin neslin türediğini 

söylüyorlar.280 Bu yedi kişi hala diridir ve sayıları bugün daha fazladır. Bazıları bunun 

mucize olduğunu söyler. Fakat mucizeler yalnızca peygamberler için Allah’ın 

yardımıyla mümkündür kâfirler için böyle bir şey söz konusu değildir.281 İbn Hazm bu 

itirazına el-Fasl’da da yer vermiştir.282 

                                                 
275 Çölde sayım, 11: 4- 6, 18- 20. 
 
276 Çölde sayım, 11: 21- 23. 
 
277 İbn Hazm, “er-Red”, s. 62- 63: 50–51. 
 
278 Çölde Sayım, 14: 11–12,14: 20. 
 
279 İbn Hazm, a.g.e., s. 63- 64: 52. 
 
280 Çölde Sayım, 3: 17- 39. 
 
281 İbn Hazm, a.g.e., s. 64: 54. 
 
282 İbn Hazm, el-Fasl, I, 170. 
 



 70

Onların tuhaflıklarından bir tanesi de din adamlarının sözlerini aynı peygamber sözleri 

gibi nakletmeleri ve tanrılarına insani zaafları nispet etmeleridir. Şöyle anlatırlar: Bir 

gün Beyt-i Makdis’in orada yürürken Tanrı’yı orada oturmuş ağlarken görürler, Tanrı 

pişman olduğunu oğullarına ve kızlarına çok büyük kötülük yaptığını söyleyerek 

ağlamakta feryat etmektedir. Ebu Muhammed ise Tanrı için bu şekilde düşünmenin 

akıllı hiç kimse için mümkün olmadığını söyler.283  

3.3.1. Reddiyenin İçeriğinin el-Fasl ile Karşılaştırılması 

Reddiyenin içeriği ile bilgileri naklettikten sonra er-Red’de yapılan Tevrat eleştirisinin 

uslup, teknik ve muhteva açısından el-Fasl’dakine benzediğini görüyoruz. İbn 

Nağrile’nin itirazlarına cevap verirken asıl çelişkinin tahrif edilmiş bir kutsal metin olan 

Tevrat’ta bulunduğunu ispatlama niyetiyle örneklendirdiği argümanlar ile el-Fasl’da 

kullanılan argümanlar zaman zaman aynıdır. İbn Nağrile’ye karşı kullandığı 

argümanları el-Fasl’dakine benzer bir şekilde ortaya koyar, her ne kadar muhatabı 

belirli bir Yahudi olsa da hem bu Yahudinin şahsına hem de genel olarak Yahudilere 

karşı eleştirilerde bulunur. İbn Hazm, el-Fasl’da ve er-Red’de Kur’an’ın Yahudiler 

hakkında verdiği bilgileri onlara karşı birer argüman olarak aynı usulle kullanır. el-

Fasl’da Yahudilikle ilgili itirazlar, Tevrat’ın sağlam bir tevatürle günümüze gelmemiş 

olması, tahrif, tebdil, nesh ve Hz. Muhammed’in kutsal kitapta müjdelenmesi ile ilgili 

konularda yoğunlaşırken er-Red’de de tebşirat meselesi dışında aynı hususlar eleştiri 

konusu yapılmıştır. el-Fasl’daki Tevrat eleştirisi hakkında çalışmış yazarlar, er-Red’din, 

el-Fasl’daki akademik uslubu taşımadığı belirtir ve risalenin sert eleştirici tavrını tenkid 

ederler.284 

el-Fasl’da yapılan Tevrat eleştirisi, Yahudi kutsal metinlerindeki rakamsal hataların, 

etik açıdan kabul edilemeyecek çelişkilerin, antpomorfik unsurların yoğunlaştığı 

kısımlarla ilgilidir. er-Red’deki metin eleştirisi de problemli olduğu kabul edilen aynı 

pasajları ele almakadır. er-Red’de, rabbin öfkelenerek halkını yok edeceğini 

söylediğinde Musa’nın yalvararak bundan vazgeçirmesinin beda olduğu ve bunun da 

                                                 
283 İbn Hazm, “er-Red”, s. 64- 65: 55. 
 
284 Bkz., Adang, Muslim Writers on Judaism and The Hebrew Bible from İbn Rabban to İbn Hazm, s. 59- 

69; Brann, Power in the  Portrayal Representations of Jews and Muslıms in Eleventh and Twelfth 
Century Islamic Spain, s. 55- 57. 

 



 71

Allah için söz konusu edilemeyeceği açıklanmıştır. Aynı argüman el-Fasl’da 

incelenmiştir.285 Aynı şekilde, er-Red’de ele alınan Tanrı’nın yakupla güreşmesi ve 

yenilmesi Allah için kabul edilemeyecek bir durumdur ve el-Fasl’da ele alınmıştır.286 

Bu örneklerin dışında er-Red’deki Tevrat eleştirisinde zikredilen pasajlar, el-Fasl’da da 

incelenmiştir. 

Gomez’in de belirttiği gibi el-Fasl’da Yahudiliğe ayırdığı bölümde Tevrat eleştirisi 

yapmakla birlikte İbn Hazm aynı zamanda Yahudilerle ilgili bilgileri de nakletmiş, 

onların âlimleriyle girmiş olduğu münazaraları anlatmış, tanımlamalara yer vermiştir. 

er-Red ise sadece eleştiri amacıyla, aceleyle yazılmış, direk tartışmaya giren bir metin 

olarak gözükmektedir.287 

3.3.2. el-Fasl’da ve er-Red’de İbn Nağrile’nin Karşılaştırılması 

Endülüs’teki İslam devletinin dağılmasından hemen sonra ortaya çıkan sosyo-politik 

karmaşa esnasında İbn Hazm ve İbn Nağrile şehri yağmalayan isyancı Berberilerin 

yüzünden 1013 yılında Kurtuba’dan kaçmak zorunda kalmışlardır. İbn Hazm yetişmiş 

ve büyümüş olduğu Kurtuba’dan ayrılırken Almerai’yı İbn Nağrile ise sığınak olarak 

Malaga’yı seçmiştir. Kurtuba’da olduğu gibi Almeria’da da İbn Hazm, Yahudi ve 

Hıristiyan diğer Endülüslü âlimler ve entelektüellerle görüşmüş, onlarla müzakereler 

yapmıştır. Bu şekilde Samuel’le de 1013’de büyük ihtimalle Almeria’da irtibat 

kurmuştur. 

İbn Hazm, İbn Nağrile ile olan görüşmesinden el-Fasl’da bahsetmiştir. Birinci mevzuda 

İbn Hazm Tevrat’ta Hz. İbrahim’in karısı Sara’yı Gerar Kralı Avimelek’e kızkardeşi 

olarak tanıtması fakat akabinde durumun böyle olmadığı ortaya çıktığında da İbrahim’in 

Sara’nın babası bir gerçek kızkardeşi olduğunu288 açıkladığını belirtir. İbn Hazm’a göre 

ise bu bir peygambere isnat edilemeyecek kadar kötü bir durumdur ve Tevrat’tın 

tahrifatına işaret etmektedir. Bu tür bir çelişkiyi Yahudilerden münasebeti olan İsmail b. 

                                                 
285 İbn Hazm, el-Fasl, I, 161- 163. 
 
286 İbn Hazm, el-Fasl, I, 141. 
 
287 Gomez, “Polemica Religiosa Entre Ibn Hazm E Ibn Al-Nagrila” s. 4. 
 
288 Yaratılış: 20: 1- 17. 
 



 72

Yusuf’a, kâtip olarak bilinen İbn Nağr’âlî’ye sorduğunu, onun ise bu durumda, 

kızkardeş kelimesinin akraba olarak anlaşılması gerektiği, kızkardeş şeklinde 

düşünülmemesi gerektiği yönünde bir açıklama yaptığını rivayet eder. İbn Nağrile’nin 

bu açıklamasından sonra ise İbn Hazm Tevrat’ta akabindeki cümlelerde İbrahim’in eşi 

Sara’dan babaları bir anneleri ayrı kızkardeşi olarak bahsettiğini289 hatırlatınca İbn 

Nağrile’nin sustuğunu ve bir cevap veremediğini anlatmaktadır.290  

İbn Hazm, el-Fasl’da İbn Nağrile ile olan ikinci mülahazasından bahsederken, ilkinde 

“nağrâlî” olarak isimlendirdiği İbn Nağrile’yi bu kez, Eşmaol b. Yusuf el-Lâvî, meşhur 

Kâtip İbn Nefrâli olarak zikretmektedir. Burada İbn Nağrile’ye yönelttği itiraza 

geçmeden önce onun Yahudiler arasındaki en bilgili ve en yetenekli tartışmacı olduğunu 

açıklamakta ve görüşme tarihlerini de hicrî 404 olarak açık bir şekilde belirmektedir.291 

İbn Hazm’ın İbn Nağrile’ye yönelttiği ikinci itiraz ise Tevrat’ta yönetimin, krallık 

asasının Yahuda’nın neslinden çıkmayacağı yönünde geçen ifadeler ile alakalıdır.292 Bu 

kehanet doğru çıkmamış, krallık Yahuda’nın soyundan devam etmemiştir. İbn Nağrile 

ise bu cevaba itiraz eder, çünkü bahsedilen nesil sürgünde Yahudilerin başı olarak kabul 

edilen reis-i calutlardan293 yani Davud’un oğullarından devam etmiş, liderliği 

sürdürmüşlerdir. Fakat İbn Hazm bu argümanı da kabul etmez, çünkü onlar, 

Yahudilerin menfaati için gayret etmemişlerdir ve gerçek birer kral olarak kabul 

edilemezler. Buradaki kral kelimesi sadece bir ünvandan ibarettir, gerçek değildir.294 

el-Fasl ve er-Red’deki metinlerde, İbn Hazm’ın dini düşüncesi, politik zihniyeti, 

Yahudiler hakkındaki fikirleri ve onlara karşı tutumları arasında bir farklılık veya 

                                                 
289 Yaratılış: 20: 12- 13. 
 
290 İbn Hazm, el-Fasl, I, 135. 
 
291 İbn Hazm, el-Fasl,  I, 152. 
 
292 Yaratılış: 49: 10. 
 
293 İngilizce “exilarch”, İbranice “ro’sh ha-golah”, Aramice “re’sh galuta”, Arapça “re’s câlut” olarak 

ifade edilen reis-i calut, Babilli Yahudilerin başkanına verilen bir ünvandır. Bu ünvan devlet 
tarafından da kabul edilen bir isim olmakla birlikte, Babil sürgününden sonra Yahudilerin başına 
verilen bir ünvandır, aileden aileye intikal eden bu ismi taşıyan kişi belirli imtiyazlara sahip 
olmaktadır. Bu ünvanı taşıyan kişilerin Davud’un soyundan gelenler olduğu kabul edilmektedir. 

 
294 İbn Hazm,a.g.e., I, 152- 153. 
 



 73

çelişki bulunmamaktadır. İbn Nağrile ile ilgili nakledilen bilgiler iki eser arasında 

farklılık gösterir, el-Fasl’da saygıdeğer ve bilgili bir Yahudi olarak tanımlanan İbn 

Nağrile, er-Red’de tam aksine duygusuz, hasis, şeytani bir Yahudi şeklinde isim 

verilemeden tanımlanmış, gelenek ise bu kişiyi İbn Nağrile olarak kabul etmiştir. 

3.4. Reddiyenin Yazılış Gerekçesi ve Muhatabı Hakkındaki Tartışmalar 

İbn Hazm, er-Red’di yazma gerekçesini kendisi bizzat eserinin giriş kısmında 

açıklamaktadır. Allah’ın kendilerine sürekli lanet ettiği bir millet olan Yahudilerden bir 

zındığın Allah kelamındaki çelişkileri açıklamak amacıyla bir kitap yazdığını, bunu 

haber alınca kendisininde hiç vakit kaybetmeden, dinini savunmak ve açıklamak 

amacıyla incelediğini nakletmektedir. İbn Hazm, ismini vermediği bu Yahudinin 

kitabına ulaşamadığını ve kendisinden önce bir müslümanın cevap olarak yazdığı başka 

bir eserden yararlanarak Yahudinin itirazlarını öğrendiğini de açıklamaktadır. Bu 

açıklamalardan sonra İbn Hazm, bu Yahudiyi tanıdığını da belirtmektedir. Bu 

reddiyenin muhatabının İbn Nağrile olduğu yönündeki en kuvvetli delillerden biri de 

İbn Hazm’ın bu açıklaması olmuştur.295 

İbn Hazm’ın Yahudi İbn Nağrile’ye yazmış olduğu reddiye hakkında bazı itirazlar öne 

sürülmüştür. Kurtuba Zirid emirliğinde vezir olarak görev yapması, Müslüman 

devletinde yönetici konumunda bulunması, Müslümanlarla iç içe yaşaması gibi nedenler 

göz önüne alınmış ve İbn Nağrile’nin Kur’an’ı eleştiren böyle bir risale kaleme almış 

olamayacağı iddia edilmiştir.  

İbn Hazm’ın el-Fasl’da İbn Nağrile ile olan müzakeresini zikrederken ismini vermiş 

olması fakat er-Red içinde herhangi bir isim kullanmamış muhatabından sadece Yahudi 

şeklinde bahsetmiş olması kendisine reddiye yazılan kişinin İbn Nağrile olamayacağı 

iddiasını kuvvetlendirmiştir.  

er-Red’in muhatabının İbn Nağrile olmadığını iddia eden yazarlardan bir tanesi Sarah 

Stroumsa’dır. Stroumsa, makalesinde, XI. yy. âlimi İbn Hazm tarafından muasırı ileri 

gelen bir Yahudi olan İbn Nağrile’ye atfedilen Kur’ân reddiyesinin aslında Kitâbu’l-

Dâmig’den yapılan iktibaslardan müteşekkil olduğunu ve İbn Hazm’ın bizzat bu 

                                                 
295 İbn Hazm, “er-Red”, s. 42. 
 



 74

iktibasları İbnü’r-Râvendî’nin kitabına yazılan daha önceki bir reddiyeden aldığını ve 

İbn Nağrile’nin asla Kur’ân’a karşı bir kitap yazmadığını kanıtlamaya çalışmıştır.296  

Makalede Râvendî ile ilgili verilen bilgilere göre; ortaçağ İslâm mülhidleri ile ilgili 

çalışmalarda Ebû Hüseyn Ahmed b Yahya İbnü’r-Râvendî, en kötü biçimde 

resmedilmiştir. Birçok metinden ortaya çıkan resim en büyük günahı kibir olan 

neredeyse şeytanî bir figür, yeniden hayata dönmüş bir iblis’tir. Çünkü İbnü’r-Râvendî, 

erken dönem İslâm tarihindeki en kötü tanınan mülhidlerinden birisidir. Hayli saygın bir 

Mutezilî bir ilim adamı iken yine bizzat Mutezilî tarafından sürülmüştür. Gururunu 

inciten bu yara onun son düşününün sebebi olmuştur. Sert üslûbunu ve Mutezilenin 

cedelinin inceliklerine aşinalığını, Mutezile kelamını tahrif etmek ve alay konusu 

yapmak için kullanmıştır. Müslüman kelâmcılar ve tarihçiler için o “sapkınlığın direği”  

hâline gelmiştir. Mülhidlerin biyografilerini yazan Müslümanlar, İbnü’r-Râvendî’yi 

Müslümanları ayartmak ve şaşırtmak için her dini kullanmaya gönüllü birisi olarak 

tasvir ederler. Muasırlarının gözünde İbnü’r-Râvendî’nin farklı dinlerin hamileri için 

yazmaya olan isteği sadece onun sapkınlığının gerçek dinsiz ve ateist doğasını 

ispatlamıştır.297  

İbnü’r-Râvendî’nin Yahudilikle bağlantısı hakkında verilen bilgiler babasının İslam’a 

ihtida etmiş veya Müslüman gibi davranan bir Yahudi yönündedir. İbnü’r-Râvendî’nin 

Yahudilikle bağlantıları ile ilgili bilgi veren bu kaynakların hiçbiri onun herhangi bir 

noktada gerçekten Yahudi olduğunu ima etmemektedir. Müslüman yazarlar için, İbnü’r-

Râvendî’nin Yahudilerle ilişkisi ile ilgili anekdotlar sadece onun İslâm’a karşı hastalık 

derecesindeki nefretinin ve çıkarcı ateizmini kanıtlamaktadır.298  

İbnü’r-Râvendî, Kitâbü’l-Dâmig adlı eserinde Kur’ân’ı anlamsız, iç çelişkilerle dolu bir 

eser olarak sunmuş ve onu keskin ve detaylı bir şekilde tenkit etmiştir. Ayrıca, İbnü’l-

Cevzî’nin ifade ettiği gibi, İbnü’r-Râvendî Kur’ân’daki sözde çelişkilerin ifşasına kendi 

küstahlıklarını ve tatsız mizahını eklemiş ve Yaratıcı hakkında, normal bir insan 

                                                 
296 Stroumsa, Sarah (1987), “From Muslim Heresy to Jewish- Muslim Polemics: İbn al-Râwandî’s Kitâb 

al-Dâmigh”, Journal of the American Oriental Society, CVII, 767–772.  
 
297 Stroumsa, “From Muslim Heresy to Jewish- Muslim Polemics: İbn al-Râwandî’s Kitâb al-Dâmigh”, s. 

767–768.  
 
298 Stroumsa, a.g.m., s. 768. 
 



 75

hakkında konuşulduğunda dahi uygunsuz düşecek şekilde konuşmuştur. Aynı şekilde 

İbnü’l-Cevzî Yaratıcı hakkında bu melun kadar saygısız ve alaycı şekilde konuşan 

başka kimseden haberdar olmadıklarını da belirtir. İbnü’r-Râvendî’nin karakteristik 

özelliği Kur’an’daki kusurları ifade etmesi değil ifade ediş üslubuydu. Râvendî’nin ayırt 

edici özelliği ise onun tabiri caizse Tanrı’ya yönelik alay ve saldırılarıydı: “Tanrı 

intikamcıdır, kavgacıdır, aritmetikte zayıftır”.299 

Stroumsa, makalesinde İbnü’r-Râvendî hakkında bu şekilde bibliyografik bilgiler 

verdikten sonra İbn Hazm’ın yazmış olduğu er-Red’din muhatabının İbnü’r-Râvendî 

olduğunu açıklamaya çalışır. Buna göre, İbn Hazm el-Fasl adlı eserinde muhatabından 

Yahudilerin “en bilgilisi ve münakaşada en yeteneklisi” şeklinde bahsetmiş ve 

kendisinden sonra gelen Müslüman tarihçi yazarları dahi etkilemiştir. Yıllar sonra aynı 

İbn Hazm’ın İbn Nağrile ile ilgili hakaretler sayıp döktüğünü görmek biraz şaşırtıcıdır. 

er-Red’de İbn Hazm, onu “aptal” ve “kara cahil” şeklinde niteler. el-Fasl’de kaydedilen 

toplantılar ile risâletinin yazılması arasında geçen yıllarda bazı şeylerin değiştiği doğru 

olsa da muhalifi hakkında bu kadar farklı ibareler kullanmış olması dikkat çekicidir. İlk 

karşılaşmalarında ikisi de genç ve umut vadeden ilim adamlarıyken, fakat müteakip 

yıllarda İbn Nargile Kurtuba sarayında en üst mevkie ulaşırken İbn Hazm birçok 

talihsizlik yaşamıştır. Yine de, eğer kıskançlık ve hayal kırıklığı İbn Hazm’ın öfkesinin 

gerçek nedeniyse, o bunları daha değerli saikler arkasına gizlemiştir.300 

Modern ilim adamları, İbn Hazm’ın muhalifinin provokatif istihzası ile İbn Nağrile’nin 

politik bilgelik ve sağduyusunu uzlaştırmayı her zaman zor bulmuşlardır. Bazı ilim 

adamları İbn Nağrile’nin cüretine hayret ederken diğerleri Kur’ân’nın reddini İbn 

Nağrile’ye atfetme konusunda daha ihtiyatlı bir çekince sergilemişlerdir. Şimdiye kadar, 

Kur’ân reddiyesinin İbn Nağrile’ye atfı konusundaki ilmî endişe İbn Nağrile’nin kişiliği 

hakkındaki bilgilere dayandırılmıştır. Fakat şimdi bir adım ileri gidip İbn Hazm’ın 

eleştirdiği kitabın yazarını tespit edebilme imkânı mevcuttur. Zira ilgili farklı parçalar 

İbn Hazm tarafından iktibas edilen kitapla Kitâbü’l-Dâmig arasında dikkat çekici bir 

benzerliğe işaret etmektedir. İbn Hazm tarafından alıntılanan sekiz Kur’ân karşıtı 

                                                 
299 Stroumsa, “From Muslim Heresy to Jewish- Muslim Polemics: İbn al-Râwandî’s Kitâb al-Dâmigh”, s. 

768- 769. 
 
300 Stroumsa, a.g.m.,  s. 769.  
 



 76

argümandan üçünün Kitâbü’l-Dâmig’den yapılan alıntılar dolayısıyla İbnü’r-

Râvendî’nin eserinde bulunduğunu öğreniyoruz. Bu üç argümanın özelliklerinden yola 

çıkarak diğer beş argüman değerlendirildiğinde bunların da İbnü’r-Râvendî’nin istihza 

ve aşağılamasını vurgulayan özellikler taşıdığı fark edilir.301  

Yazar buraya kadar İbnü’r-Râvendî’nin eserindeki üslubundan hareketle İbn Hazm’ın 

er-Red’di İbn Nağrile’ye değil de ona karşı yazmış olabileceğini açıklarken daha sonra 

akla gelen ikinci soruyu izah etmeye çalışır. Buna göre şayet er-Red’din muhatabı 

İbnü’r-Râvendî ise; İbn Hazm’ın eserindeki Kitâbü’l-Dâmig kısımları İbn Nağrile’ye 

nasıl atfedildi? Yazar bu soruya dört muhtemel cevabı sıralar. Buna göre;  

a) İbn Nağrile, Kitâbü’l-Dâmig’den ilham alarak bir Kur’ân reddiyesi yazmıştır ve İbn 

Hazm’ın tenkid ettiği bu kitaptır. Yazar bunu ihtimali en düşük cevap olarak 

nitelendirir, İbn Nağrile kadar sağduyulu birinin bu tür bir çılgınlığa girişmesi siyasi ve 

politik konumu itibariyle mümkün gözükmemektedir. Ayrıca, İbn Hazm’ın kendisi 

eleştirdiği kitabın bir nüshasını elde edemediğini ve bu nedenle kitaba yönelik bir 

Müslüman’ın reddiyesine dayanmak zorunda kaldığını bizzat er-Red’de belirtmiştir. er-

Red’deki son maddeye dikkat edildiğinde bu argümanın Kur’ân’a bir eleştiri olmaktan 

ziyade “bereketli yağmuru” hasara neden olan âlemin Yaratıcı’sına bir eleştiri olduğu 

ortaya çıkmaktadır. Bu tür bir suçlama, şiirlerinde yağmuru güzel bir şekilde tasvir eden 

ve dünyanın “bilgece inşa edilmiş bir eser” olarak niteleyen İbn Nağrile’nin kaleminden 

çıkmış olamaz. İbnü’r-Râvendî ise Tanrı’nın adaletsizliğini ve yaratmasının abesliğini 

açıklamaya bir kitap, Kitâbu’-Ta‘dîl ve’l-tecvîr, hasretmiştir.302 

Yazar, bilgisinin parça parça oluşu kesin sonuçlar çıkarmamıza izin vermediğini fakat 

aksini gösteren açık deliller öne sürülmedikçe, İbn Nağrile’nin Kur’ân’a karşı herhangi 

bir kitap yazmadığını ve İbn Hazm’ın eserinde işaret edilen “ona yönelik başka bir 

Müslüman’ın reddiyesi”nin Ebû Ali’nin Kitâbü’l-Dâmig’e reddiyesi olduğunu 

varsaymanın akla yatkın olduğuna işaret eder. Bununla birlikte yazar, sonraki 

                                                 
301 Stroumsa, “From Muslim Heresy to Jewish- Muslim Polemics: İbn al-Râwandî’s Kitâb al-Dâmigh”, s. 

770. 
 
302 Stroumsa, a.g.m., s.770. 
 



 77

Müslüman tarihçilerin, İbn Nağrile’nin bir Kur’ân reddiyesi yazdığı bilgisini sorgusuz 

kabul ettiklerini de söylemektedir.303  

İbn Nagrile’nin İbn Hazm’ın eleştirdiği kitabın yazarı olmadığını varsayan Stroumsa 

muhtemel muhatapla ilgili diğer ihtimalleri belirtir. Buna göre: 

 b) İbn Hazm malzemesini Ebû Ali’nin aynı adlı kitabından elde ettiği Redd alâ İbnü’r-

Râvendî adında bir kitap yazmış ve bazı hatalar veya karıştırma sonucunda İbn Hazm’ın 

kitabı er-Redd alâ İbnü’n-Nagrile adını almıştır. Fakat İbn Hazm’ın kitabını içeriği bu 

tür bir cevabın karşısındadır. İbn Hazm’ın Risâle’si açıkta Yahudi karşıtı bir risâledir. 

İbnü’r-Râvendî’nin bir yahdui olduğuna inandırılmasından dolayı İbn Hazm’ın Yahudi 

karşıtı unsurları İbn Râvendî’ye eleştirilerinde kullandığını da varsayılamaz. İbn 

Hazm’ın er-Red’inin hedefi açıkça muasır bir önde gelen Yahudi’dir, uzun zaman önce 

ölmüş ve Yahudiliğe döndüğünden şüphe edilen bir Müslüman değildir. er-Redd alâ 

İbnü’n-Nağrile el-Yehûdî büyük bir ihtimalle İbn Hazm’ın eserine verdiği orijinal 

isimdir.304 

Her ne kadar eleştirdiği Kur’ân reddiyesi İbnü’r-Râvendî’nin eseriydiyse de İbn Hazm 

gerçekten İbn Nağrile’ye karşı yazmıştır. Bu durumda iki ihtimal kalmaktadır: 

c) İbn Hazm bazı bibliyografik karışıklığın masum bir mağduruydu veya  

d) İbn Hazm, Kur’ân reddiyesinin müellifinin gerçek kimliğinin farkındaydı.305 

Risâlenin merak uyandırıcı bir özeliği onun değişen hedefidir. Açılış paragraflarında ve 

yine risâlenin ikinci kısmı boyunca muhalif alçak bir Yahûdî’dir, Kitâb-ı Mukaddes ve 

Yahudiler eleştirilir, Kur’ân reddiyesi ise hiç zikredilmez. Diğer taraftan, risâlenin 

Kur’ân reddiyesinden alıntıların yapıldığı ve buna yönelik polemiklerin olduğu ilk 

kısmında Yahudi’den hiç bahsedilmez ve “Yahudiliğin arkasına gizlenen sapkın” veya 

“batınındaki inancında dehriyye görüşlerini takip eden, zahirde ise Yahudiliğe sığınan 

                                                 
303 Stroumsa, “From Muslim Heresy to Jewish- Muslim Polemics: İbn al-Râwandî’s Kitâb al-Dâmigh”, 

a.g.m., s. 771. 
 
304 Stroumsa, a.g.m., s. 771. 
 
305 Stroumsa, a.g.m., s. 771. 
 



 78

sapkın”a işaret edilir. Bu tanımlar İbn Nağrile’ye uymazken, İbnü’r-Râvendî’ye 

mükemmel şekilde uymaktadır.306 

Ebu Ali’in, Kitâbü’l-Dâmig’in İbn Lâvî için yazıldığı iddiası İbn Hazm’ın aklına bu 

kitabı, İbn Hazm’ın çok iyi bildiği üzere İbn Lâvî olarak da isimlendirilen İbn 

Nağrile’ye karşı bir silah olarak kullanma fikrini getirmiş olabilir.307 

Yazar, İbn Hazm’ın reddiyesinin muhatabının İbn Nağrile olduğunu kabul ettikten sonra 

neden İbn Nağrile’ye nispet edildiği hakkında bir iddia ile sürer. Buna göre; İbn 

Nagrile’ye bir Kur’ân reddiyesi isnad ederek İbn Hazm söz konusu Yahudi’yi kendisine 

İslâm hukuku tarafından verilen koruma statüsünden mahrum etmeyi umut etmiştir. Bu 

açıkça söylediği niyeti muhalifinin İslâm hukuku tarafından kendisine lâyık görülecek 

cezayı almasından emin olmak içindir.308 

İddiasından sonra ise Stroumsa, İbn Nağrile’nin hayatından örnek vererek İbn Hazm’ın 

amacına ulaşamadığını ispatlamaya çalışmaktadır. Buna göre, İbn Nağrile 

cezalandırılmamış veya ölüm cezasına çarptırılmamıştır. 1056 yılında eceliyle vefat 

etmiştir. Fakat 1066’da Kurtuba’nın Berberîleri Yahudi komşularına karşı 

ayaklanmışlar ve binlercesini öldürerek evlerini yağmalamışlardır. Hem İbn Hazm hem 

de İbn Nagrile artık hayatta değildi fakat bu katliamın kurbanları arasında İbn 

Nağrile’nin oğlu kendisi de ha-Nagîd olarak adlandırılan Joseph b. el-Nagrile’de yer 

almıştır.309 

er-Red’din yazarının İbn Nağrile olamayacağını iddia eden yazarlardan biri de er-Red 

ale’n-Nağrîletî’l-Yehudî adlı risaleyi tahkik edip basıma hazırlayan ve mukaddimesini 

yazan İhsan Abbas’tır. Buna göre, İhsan Abbas İbn Hazm’ın risalede er-Red’din 

muhatabını daha önceden tanıdığına işaret eden cümlesini ele alır ve cümlenin sadece 

önceden bir tanışıklık ifade ettiğini söyler. Bu tanışıklık ifadesiyle el-Fasl’da ismi 

verilerek bahsedilen Yahudi İsmail İbn Nağral’in mi yoksa oğlu Yusuf’un mu 

                                                 
306 Stroumsa, “From Muslim Heresy to Jewish- Muslim Polemics: İbn al-Râwandî’s Kitâb al-Dâmigh”, s. 

771. 
 
307 Stroumsa, a.g.m., s. 772. 
 
308 Stroumsa, a.g.m.,  , s. 772. 
 
309 Stroumsa, a.g.m., s. 772. 
 



 79

kastedildiği kesin değildir. İhsan Abbas da İbn Nağrile’nin ilmi ve politik kişiliğiyle 

ilgili gerek İbn Bessam’ın gerek İbn Said’in gerekse de İbn Hazm’ın eserlerinde 

bahsedilen olumlu özelliklerinden dolayı Kur’an karşıtı reddiyenin yazarı 

olamayacağını ileri sürer.310  

İhsan Abbas’a göre Kur’an karşıtı risalenin yazarı İbn Nağrile’nin oğlu Yusuf ‘tur ve 

İbn Hazm da ona reddiye yazmıştır. Çünkü er-Red’de İbn Nağrile ile ilgili anlatılanlar, 

onun karakter özellikleriyle değil de oğlu Yusuf İbn Nağrile ile uyuşmaktadır. Ayrıca 

İbn Hazm’ın reddiye içindeki muhatabını daha önceden tanıdığını gösteren ifadesi de 

Yusuf’la önceden olan fakat bizim bilmediğimiz bir münasebetine işaret etmektedir.311 

Risalenin muhatabının Yusuf İbn Nağrile olduğu kanaatinde olan İhsan Abbas, 

Yusuf’un bu risaleyi vezirlik makamına yükseldiği dönem olan hicri 450–455 tarihleri 

arasında yazmış olabileceğini söyler. İbn Hazm’ın ölüm yılı olan 456 yılından önce 

Yusuf’un yazmış olduğu risale bilinmektedir ve İbn Hazm da vefatından önce ona bir 

cevaben bir reddiye yazmıştır. Risalenin ortaya çıkışı, İbn Hazm’ın bundan haberdar 

olması ve ona başka bir reddiye ile cevap vermesi tahminî zaman aralığının daha 

kısalmasını gerektirir. Buna göre; her iki risaleninde kaleme alındığı tarih aralığı 454- 

455 olarak kabul edilebilir.312 

Stroumsa ve İhsan Abbas’tan farklı bir iddia öne süren Maribel Fierro hür düşünceli iki 

materyalist/agnostik kişiliği tanımlar, bu iki kişilik İsmail isimli, İbn Hazm’la tanışıklığı 

olan ve Almeria’da yaşıyan iki Yahudi fizikçidir. Fierro, bu iki fizikçiden birinin 

Endülüs’ün on birinci yüzyılının farklı sosyal ve entelektüel ikliminde Stroumsa’nında 

belirttiği gibi heteroks Müslüman metni olan Kitâbü’l-Dâmig’i kullanarak böyle bir 

Kur’an karşıtı risale yazmış olabileceği ileri sürer.313 

er-Red’di çalışmış yazarlardan biri olan Arnaldez ise diğer yazarların ve iddialarının 

aksine er-Red’din muhatabının İbn Nağrile olduğunu ve İbn Nağrile’nin Kur’an karşıtı 

                                                 
310 İbn Hazm, Risâle fi’r-Redd ‘alâ İbni’n-Nağrile el-Yehûdî tahkik ve mukaddime, İhsan Abbas,  s. 18- 

19. 
311 İbn Hazm, a.g.e., s. 18- 19. 
 
312 İbn Hazm, a.g.e., s. 18- 19. 
 
313 Maribel Fierro, “Ibn Hazm et le zindiq juif”, Revue du monde musulman et de la Mediterranée, 1992, 

s. 82. 



 80

bir risale yazmış olabileceğini kabul eder. Buna göre; İbn Hazm ve İbn Nağrile aynı 

zihniyete sahip kişilerdir. Aynı kültürde, şehirde ve sosyal ortamda yetişmişler, ikisi de 

mükemmel bir dini eğitim almıştır. Kutsal metinleri ele alış uslubunda zahirilerinkine 

benzer bir tarza sahip olan İbn Nağrile, Talmud’a giriş mahiyetinde bir eser kaleme 

almıştır. Arnaldez’in iddiasına göre; İbn Nağrile el-Fasl’da İbn Hazm’ın yapmış olduğu 

Tevrat eleştirisinden haberdardır ve aynı şekilde düşünen bir Yahudi âlimi, Endülüs’teki 

Yahudilerin başı olarak dinini savunmak istemiş, aynı tarzda Kur’an’a karşı böyle bir 

risaleyi yazmış olmalıdır. Bu durumda İbn Hazm’ın yazmış olduğu er-Red ise cevaben 

yazılmış bir eser hükmündedir. İbn Nağrile’nin İslam devletindeki vezirlik görevinin 

konumu itibariyle böyle bir risaleyi kaleme alamayacağı iddiasına ise Arnaldez, onun bu 

risaleyi küçük bir çevre yani kendi şehrindeki Yahudiler için yazmış olabileceği 

şeklinde cevap vermektedir. Bu ise İbn Hazm’ın doğrudan İbn Nağrile’nin metnine 

ulaşamamış olmasını açıklamaktadır.314 

er-Red’din muhatabının kim olduğu yönündeki tartşmalara katkısı olan isimlerden biri 

de İbn Hazm’la iligli geniş bir çalışması bulunan Abdülhalim Uveys’dir. Uveys’e göre, 

bu reddiyenin aslında İbn Nağrile’nin oğlu Yusuf İbn Nağrile için yazılmış olması, 

Yusuf’un, İbn Hazm’ın bu reddiyesine, başka bir reddiye ile cevap vermesi, bu 

reddiyenin ise Yusuf’un vezirlik makamına gelmesi ve İbn Hazm’ın vefatından sonra 

yazılmış olması kuvvetle muhtemeldir.315 

er-Red’din muhatabı hakkındaki tartışmalara yer veren yazarlardan bir diğeri Ross 

Brann’dır. Brann, muhatabın kim olduğu hususunda öne sürülen iddialara yer verdikten 

sonra, kendi görüşünü açıklar. Buna göre; İbn Hazm metnin orijinal halini ele 

geçiremediği Kur’an karşıtı reddiyenin yazarının Endülüs’lü bir muasırı olduğuna 

inanmış gözükmekte veya İbn Nağrile gibi önde gelen Endülüslü bir Yahudiye kimliğini 

aşikâr etmeden Kur’an karşıtı bir risalenin argümanlarını isnad etmeyi faydalı 

bulmuştur. Brann’ın diğer teorilerine göre ise, bu kişi, dehriyye düşünceleriyle 

donanmış hür düşünceli Yahudi bir heretik,  İbn Hazm’ın da bildiği Endülüslü tanınmış 

bir Yahudi veya Arapça dini bir polemik yazarak Kur’an ve İslam eleştirisi yapmaktan 

korkmayan bir Yahudi olabilir. 
                                                 
314 Arnaldez, “Controverse d’Ibn Hazm contre Ibn Nagrila le juif”, s. 42–44. 
 
315 Abdülhalim Uveys, İbn Hazm el-Endelüsi ve Cühuduhu fi’l-Bahsi’t-Tarihi, Dârü’l-İ’tisam, Kahire ts., 

s. 347. 



 81

SONUÇ 

İbn Hazm, Endülüs İslâm Medeniyeti’nin yükselme devrinde yaşamış olması itibariyle 

hem dinî hem de müspet ilimlerle meşgul olmuştur. Zahirî görüşü temsil etmiş olmasına 

rağmen akla da önem vermiş aklı inkâr edenin tevhidi inkâr etmiş olacağını söylemiştir. 

İbn Hazm niteleyici metoda uymayıp muhtelif inançlar hususunda değer hükümleri 

vermesinden dolayı tenkid edilmiştir. Fakat yaptığı nakillerdeki dürüstlüğüyle herkesin 

takdirini kazanmıştır. Batıdaki tenkid çalışmalarının başlangıcından çok önce Kitab-ı 

Mukaddes metinlerinin tenkidi üzerinde durmuştur. Bu bakımdan da tenkid 

çalışmalarının kurucusu kabul edilir. Sistemli bir şekilde ehl-i kitabı ve kutsal 

kitaplarını tenkid etmiş, onlara reddiyeler yazmıştır.  

Çalışmamıza konu olan er-Red a’la İbni’n-Nağrile el-Yehudi isimli reddiyenin 

muhatabı olarak gösterilen İbn Nağrile ise, eğitimli ve kültürlü bir Yahudi aileden 

gelmekte, iyi yetişmiş bir Yahudi olarak İbn Hazm’ın muasırı konumundadır. Eğitimini, 

yeteneklerini, çok çeşitli ilgi alanlarını da kullanarak dönemim siyasi ve sosyal şartlarını 

iyi değerlendirmiş, Amiri’lerin çöküşünden sonra Kurtuba’daki Zirid Berberi 

krallığında vezirlik konumuna yükselmiştir. Aynı İbn Hazm gibi kendi dininin kutsal 

metinleri hakkında iyi yetiştirilmiş bir şair, dilbilimci, kutsal metin yorumcusu olarak ün 

yapmış ve Kurtuba’daki Yahudi cemaatinin başı ünvanını almıştır. Daru’l İslam’daki 

Endülüs devletlerinde Yahudilerin güç kullanabilmeleri mevzusu beklenmedik bir 

şekilde İbn Nağrile ve İbn Hazm’ın kişisel tarihlerini karmaşık hale getirmiştir. Ümeyye 

halifeliğinin düşmesi ve Kurtuba’daki Berberi işgali ile ilgili olan sosyal ve politik 

karışıklıklar her iki hayatı da etkilemiştir.  

er-Red’din ortaya çıkmasına vesile olan meşhur bu iki karakterin hayatları, yaşadıkları 

şehirler, on birinci yüzyıl Endülüs’ünün siyasi ve sosyal çalkantıları, hem er-Red’din 

gerçek muhatabının kim olduğu hakkındaki tartışmaların hem de eserin eleştirel 

söylemlerinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu faktörlerin ne gibi etkileri 

olduğunu açıklamaya geçmeden önce şunu belirtmek gerekir ki; er-Red birçok açıdan 

kıymetli ve incelenmeye değer bir metindir. 

er-Red, açık bir şekilde Ortaçağ’daki polemik ilginin gelişimi ve içeriği hakkında bilgi 

vermektedir. Ayrıca, Endülüs’te Müslümanların Kitab-ı Mukaddes hakkındaki bilgileri, 



 82

kutsal metin algıları ile ilgili net bilgiler aktarmaktadır. İbn Hazm, birçok farklı din 

mensuplarının bir arada yaşadığı bir çevrede hayat sürmüş, bu din mensupları ile 

münazaralarda bulunmuş olması hasebiyle onlarla ilgili nakilleri büyük bir önem 

taşımaktadır. 

İbn Hazm, reddiyesinde isim vermediği bir Yahudinin Kur’an’a karşı itirazlarını ele 

almış, bunlara cevaplar vermiş, daha sonra ise genel bir Tevrat tenkidine geçmiştir. 

Buna benzer bir şekilde, metnin ilk sayfalarında isimsiz bir Yahudiyi eleştirirken daha 

sonra bu eleştirileri Yahudiler için genelleştirmiştir. İbn Hazm’ın muhatabı hakkında 

imalı bilgiler vermesi, herhangi bir isim zikretmemesi, daha önce yazdığı ve Tevrat 

tenkidi yaptığı eseri el-Fasl’da İbn Nağrile ile olan münasebetine değinmiş olması gibi 

nedenler, bu reddiyenin muhatabının İbn Nağrile olup olamayacağı yönündeki 

tartışmalarıda beraberinde getirmiştir. Tartışmalarla ilgili çalışmaları, reddiyenin Arapça 

metnini ve elyazma nüshasını inceledikten sonra, er-Red’din muhatabının İbn Nağrile 

değil de kendisinden sonra vezirlik makamını devralan, Endülüs’te çıkan bir fitne 

sonucu 1066 yılında öldürülen oğlu Yusuf İbn Nağrile olduğunu kanaatine varılmıştır. 

İbn Hazm, risalenin girişinde yazma nedenini açıklarken zenginliğinin ve mal 

çokluğunu kendisini şımartmış olduğu bir Yahudiden bahsetmektedir. İbn Nağrile bu 

vasıflara uymamakla birlikte Yusuf’un babasından görevi aldıktan sonra, Yahudileri 

memuriyetlere atadığını, vergiler topladıklarını ve bu kazançlardan servet 

biriktirdiklerini İbn Said, İbn Hayyan ve Abdallah Bulukkin gibi tarihçiler nakletmiştir. 

Reddiyenin elyazma nüshasında da İbn Nefrile olarak ifade edilen isim “Nağrile” 

kelimesinin farklı kullanımlarından birine delalet ediyor olabilmektedir. Müstensih 

hatası, nakledilen metnin mütevatür bir şekilde günümüze ulaşamamış olabileceği 

iddiası, el yazma nüsha incelendikten sonra zayıf kalmaktadır. Bu ismin farklı bir adın 

değişerek bu hale gelmiş bir isim olduğunu iddiası zayıf bir iddia olduğuna göre; bu 

reddiye bizzat ibn Nağrile adındaki birine yazılmıştır. Her ne kadar İbn Nağrile, aldığı 

kutsal kitap eğitimi, İbn Hazm’ında belirttiği gibi cedeldeki kabiliyeti ve bilgisi bu 

şekilde bir eser kaleme almak için müsait bir kişilik olsa da Müslüman devletindeki 

vezirlik konumu, devlet adına yazışırken İslamî kurallara uyacak hassasiyeti gösterecek 

kadar politik bir zihniyete sahip olması, onun eleştirileri kendisine yöneltecek Kur’an 

karşıtı bir reddiye yazmasını mümkün kılmamaktadır. 



 83

İbn Hazm, münazaralardaki muhataplarından biri olarak el-Fasl’da tanıttığı İbn 

Nağrile’den bu eserde olumlu bir şekilde bahsederken, er-Red’de muhatap alınan 

Yahudi tam aski şekilde nitelenmiştir. Bu durum da muhatabın, İbn Nağrile 

olamayacağı iddiasını kuvvetlendirmektedir.  

Reddiyesini kime karşı kaleme aldığını er-Red’din metni içerisinde bizzat İbn Hazm’ın 

belirtmemiş olmasına, sessiz kalmasına rağmen, reddiyenin ilk dönemlerinden beri İbn 

Nağrile’ye atfedilmiş olması önemli gözükmektedir. İlk halinde reddiyenin tam isminin 

ne olduğu, nakledilirken sahihliğinin korunup korunamadığını bilinmemektedir. Fakat 

İbn Hazm’ın risalenin girişinde belirttiği amacından daha fazlasına sahip olduğu 

gözükmektedir. Öncelikli olarak, er-Red’din içeriği, politik söyleme sahiptir ve 

onbirinci yüzyıl Endülüs’ünün sosyopolitik alanı üzerine oturtulmuştur.  Sert bir 

şekilde, ahlakı bozuk Müslüman idareciler, İslamî kurallara uymadıkları ve yönetimi 

genel olarak Yahudilerin eline bıraktıkları zenginliğe kapıldıkları gerekçesiyle eleştirir. 

On birinci yüzyıl İslam Endülüs’ünün sıkıntıları bağlamında okunduğunda er-Red diğer 

dini grupları yermek için yeni bir standart getiren dini bir polemiktir ve böylece er-Red 

sosyal bir metin ve siyasi propagandanın bir parçasıdır. 

İbn Nağrile’nin başarısı Ortodoks İslami rejimin yıkılışı ve bunun yerini Mülük-ü 

Tavaif’in alması kadar İbn Hazm’a kendi başarısızlıklarını da hatırlattığı, kendisinin 

politik hüsranları sonucunda sadece başarızlık hırsıyla böyle bir reddiye yazıp, Kur’an 

karşıtı reddiyeyi İslam devletinde başarılı olmuş bir Yahudiyi mevkisinden indirmek 

için yazdığı yönündeki iddilar kabul edilemez. Her ne kadar er-Red’din uslubu ve 

içeriği objektif olarak gözükmese de, İbn Hazm karma dini bir ortamda büyümüş olması 

nedeniyle diğer dinler hakkında objektif bir tutuma sahiptir. er-Red’de kendisininde 

belirttiği gibi bu reddiye Kur’an karşı bir eser yazıldığı duyulur duyulmaz, itirazların 

çok fazla gerçekçi ve yerinde itirazlar olmaması nedeniyle kızgınlık ve acele bir hırsla 

yazılmış gözükmektedir. İbn Hazm’ın reddiyedeki öfkesi, dindar Müslüman bir âlimin 

açısıyla, İbn Hazm’ın azalan etkisinin ve konumunun karşısında İbn Nağrile’nin artan 

fırsatlarının Endülüs toplumundaki yanlış şeylerin tamamı olarak değerlendirilmiştir. 

İbn Hazm’ın el-Fasl’da olmayan fakat er-Red’de sert bir şekilde yer alan uslubunun 

haklı gereçekleri olmalıdır. Dinî eğitim almış ve ideolojik bir şekilde yetişmiş bir 

entelektüelin, âlimin bakış açısından, on birinci yüzyıl olayları müessif hadiselerdir. İbn 



 84

Hazm gibi bu durumdan mütessir âlimler, Endülüs’ün sosyal ve politik dağılma 

sürecinin ve bunun sonucunda bir kıtalar arası güç olan Müslüman Endülüs’ün etkisinin 

uçup gitmekte olduğunun ve birleşik devletin parçalandığının ve sivil halkın yaşadığı 

kargaşanın farkındaydılar. Birbirleriyle yarışan mülük-ü tavaiflerin zaaflarıyla ilgili 

olarak görünen bir diğer işaret ise Yahudilerin, bazen de Hıristiyanların, mülük-ü tavaif 

yetkisinde memurluklara getirilmesinin artmasıydı. Doğal olarak, bu durumu 

yadırgayan Müslüman âlimler bunu Endülüs’ün öncelikli İslami kimliğinin ihlal 

edilmesi olarak değerlendirmişler, bu atamaları İslam’ın en iyi şekilde uygulanacağı 

sosyal ve politik şartların sabote edilmesi olarak kabul etmişlerdir. Daha onuncu 

yüzyılda ortaya çıkan Yahudilerin toplum içindeki baskın konumu, onların devlet 

idaresinde önemli konumlara getirilmesiyle birlikte endişelerin artmasına ve bu 

endişenin daha açık bir şekilde on birinci yüzyılda zuhur etmesine, eserlere yansımasına 

neden olmuştur. 

İslamî gelenek tarafından reddiyenin İbn Nağrile’ye nisbetinin kabul etmesi Yahudi 

âlimlerin farklı yorumlarına neden olmuştur. Buna göre; On birinci yüzyılda Saragossa, 

Almeria, Seville ve Toledo gibi Endülüs’ün en önemli şehirlerinde diğer yüksek rütbeli 

Yahudilerde bulunmaktaydı. İbn Nağrile’nin bütün bu tanınmış Endülüslü Yahudiler 

arasındaki en önemli ve en çok dikkat çeken karakterdi ve İbn Nağrile, Endülüslü 

Yahudiler arasında ekümenik statüye getirilen ve politik otoritesi babadan oğla geçen 

tek yahudiydi. Bu durum ise Endülüs Müslümanları ve İbn Nağrile’nin muasırları için 

Yahudi salahiyetinin ve kibrinin yeniden dirilmesi demekti. Ve bu durum Endülüs İslam 

devletindeki Yahudi gücüne ve etkisine karşı olanlar için muazzam bir mevki demekti. 

İbn Nağrile’nin özellikle Endülüs’lü Müslüman tarihçilerin nezdinde, İslami kurallara 

aykırı olmasına rağmen, Arapça künyesi ile takdim edilecek kadar, saygıdeğer bir 

Yahudi olması bu tür yorumları haksız kılmaktadır. Her ne kadar Yahudi kaynaklardaki 

tüm özellikleriyle detaylı bir şekilde zikredilmemiş olsa da İbn Nağrile İslamî 

kaynakların genelinde, bilgili, kültürlü, yetenekli bir Yahudi olarak resmedilmiştir. 

İbn Hazm’ın metnin menşesiyle alakalı açıklamasına rağmen, er-Red’din ünlü bir 

Endülüslü Yahudi tarafından yazılan Kur’an karşıtı yorumlarına bir cevap olarak 

kaleme alınmış bir eser olmakla birlikte, sosyo-politik bir şekilde motive edilmiş edebî-

dinî bir yorum olduğu söylenebilir. 



 85

er-Red’din muhatabı, kendi kutsal metinlerindeki çelişkileri görmeksizin, Kur’an’a 

karşı bir eser kaleme almaya cesaret eden bir Yahudi ve genel itibariyle Endülüs’teki 

Yahudilerden çok on birinci yüzyıl Endülüs’ündeki kabul edilemez sosyo-politik ve 

sosyo-dini konumun reddedilmesi için Müslümanlara hitap eder. İbn Hazm, bu eserle, 

İslam’dan ve Peygamber’in sünnetinden ayrılan idarecilere ve bu durumun farkında 

olmalarını istediği için Müslümanlara seslenmektedir. 

İbn Hazm’ın reddiyesi ile ilgili yapılan çalışmalar, polemiğinin açıklanması, kaynak 

eleştirisi, edebî muhalifinin kim olduğu konusu, metodu hakkındaki eleştiriler üzerine 

yoğunlaşmış olsa da, İbn Hazm batıdan ve doğudan zuhur etmemiş olan, önemli 

polemik eserlerin yazarıdır. er-Red, Endülüs’ün siyasi ve sosyal şartlarını, azınlıkların 

konumunu, mülük-ü tavaifin durumunu, farklı din mensubu insanların bir aradaki 

yaşam şartlarını, reddiye türü eserlerin diğer dinlerdeki algılanışı ile ilgili önemli 

nakillerde bulunması açısından takdire şayan bir eserdir. İbn Hazm’ın kutsal metin 

eleştirisi kendisinden sonraki âlimlere örnek olmuştur. İbn Hazm’ın, el-Fasl ve er-Red 

eserleri Endülüs’ün karma dinî ortamındaki polemiğinin sesi olmuştur. Avrupa’nın dil 

algısı hakkında bilgi vermesi açısından ayrı bir öneme haizdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 86

EKLER 

RİSÂLE Fİ’R-RED ‘ALÂ İBNİ’N-NAĞRÎLE El-YEHÛDÎ (ÖZET 

ÇEVİRİ) 

GİRİŞ 

Bismillahirrahmanirrahim 

Ancak senden yardım dileriz ve seyidimiz Muhammed (s.a.) ve ehline salât ve selam 

ederiz. 

Ebu Muhammed Ali İbn Ahmet İbn Hazm (r.a.) şöyle dedi: 

Âlemlerin Rabbine çokça hamd ederiz, kulu ve resulü seyyidimiz Muhammed (s.a.) ‘e 

salât ve selam ederiz, azim ve yüce olan Allah’tan başka güç yoktur. 

Ey Allah’ım sana şikâyet ediyoruz; bizim milletimizden hükümdarlık ehlinin, dinin 

ikamesini bırakıp ta dünyayla meşguliyetini, öteki dünyadaki yerlerinin karargâhı için 

şeriat tesis etmek yerine yakın zamanda terk edecekleri dünyada saraylar inşa 

etmelerini, belki de ömürlerinin çöküşüne ve düşmanlarına yardım olacak malları 

toplamalarını, milletini muhafaza etmekten yüz çevirip dünya işlerini daha fazla 

önemsemelerini ve bununla gelecekte kurtuluşu ummalarını, bunun için bakışlarını 

killet ve zimmet ehline yöneltmelerini, sünneti küfür ve şirk ehline bırakmalarını sana 

şikâyet ediyoruz. Şayet dünya erbabları yakından ilgilenselerdi bu durumun gayret 

eksikliği olduğunu görür ve buna üzülürlerdi, çünkü onlar bu dinin geleceği ve onun 

değerli mensupları için üzülme konusunda bizimle birliktelerdir. Onlar siyasetin 

bozulması ve risayetin kötülenmesi halinin ihmali hususunda kendilerine isnat edilen 

durum için tedirginlerdir. Sebeblerin sebepleri vardır, bela kapılarının girişleri vardır, 

Allah en iyiyi bilendir. Ali b. Abbas şöyle demiştir: 

  En küçük sebebi küçük görme  Küçük sebep kaç işe sebebiyet verir 

  Düşmanını küçük görme seni çökertir Kolu kısa olsa bile 

  Çünkü kılıç boyunları keser   İğnenin yaptığından aciz bırakır 



 87

Şüphesiz ki düşmana kötülükle beraber değersizlikten başka bir şey verilmemiştir, 

gafletle hile, ihanet, aldatma gibi açık zafiyetlerinden fark edilir, bu yahudiye de Allah 

kuvvet sebeplerini bir şey bahşetmemiştir. Ancak aldatma, kötülük, hırsızlık, saldırma 

ve boyun eğme, allah’a ve resul’une (s.a.s) karşı şiddetli düşmanlık özellikleri 

verilmiştir. 

Bundan sonra, Allah’ın laneti üzerlerine sürekli devam ettiği Yahudilerin en zelil ve en 

rezil grubu gizli zındıklar olan mütedahhire ehlinden kalbi islam’a ve mensuplarına 

karşı kinle dolu olan, yüreği peygamber (s.a.s) nefretiyle eriyen bir adama ve onunla 

beraber olanlara karşı öfkesini karar kılmıştır. Arsızlık onun dengesini bozmuş ve kibir 

dizginlerini elden bırakmasına neden olmuştur. Alçak nefsi mal çokluğu yüzünden 

kibirlenmeye başladı. Adi niyetlerinin yanında altın ve gümüşün fazlalığı ağır geldi ve 

kendi zannınca Allah Teala’nın kelamı Kur’an’daki çelişkileri açıklamak maksadıyla 

önce Allah tealanın verdiği gafletle, ikinci olarak mülk zafiyetiyle başta din ehlini sonra,  

riyaset ehlini hakir görerek, bir kitap yazdı.  

Bu melunun yaptığı iş öğrenince Allah’ın verdiği güç, dinimin, lisanımın ve anlayışımın 

kuvvetiyle düzeltmek, dinimi savunmak ve açıklamak için hemen bu hasisin kitabını 

incelemeye başladım. Görünürde Yahudi kisvesine bürünüp İçinde dehriyye mezhebine 

bağlılığını gizleyen bu hasis zındığa yardım edenlerin varlığını Allah’a şikâyet 

ediyoruz. Haddini aşıp mütevazılık zincirini boynundan çıkardığı için Ona verilmesi 

gereke ceza; kanını akıtılması, malına el konulması eşinin ve çocuklarının köle olarak 

alınması,  zimmetinden uzak tutulması, malından ve ailesinden men edilmesidir. 

Müslümanlardan birinin yazmış olduğu reddiye nüshası vesilesiyle Allah bana bu 

nüshadaki fasılları çoğaltarak bu cahil adamın fasit düşüncelerinin batıl olduğunu ortaya 

çıkarma zaferini nasip etti. Ömrüme yemin olsun ki bu cahilin ileri sürmüş olduğu 

itirazlar onun ilimdeki yetersizliğini, kapasitesinin azlığını göstermektedir ve onunla 

bizim önceden bir tanışıklığımız vardı. Biz onun bozulmuş bir zihin, yalanlar ve 

şaşırmışlıktan başka bir şeyi olmadığını haber veriyoruz, bu durum allah’ın onu ve onun 

gibileri dünyada acileten cezalandırmasıdır. Allah bunun ve bunun yolundan gidenlerin 

yerlerini daha öncekilere hazırladığı gibi cehennemde hazırlamıştır. Başarı Allah ’tandır 

ve Allah’tan başka güç ve kuvvet sahibi yoktur. 

 



 88

İTİRAZLAR ve CEVAPLAR 

Birinci Fasıl 

Yahudiliğin arkasına gizlenmiş bu zındıkla ilgili ileri süreceğim ilk şey onun kendi 

zannınca Allah Teâla’nın şu sözü hususunda söyledikleridir: “Eğer onlara bir iyilik 

gelirse bu Allah’tandır derler. Eğer onlara bir kötülük gelirse ‘bu senin yüzündendir’ 

derler…”316  

Bu aptal cahil şöyle dedi: Bu âyette şu taksimi dile getirenler reddedilmiştir; Onlara bir 

iyilik isabet ederse bu Allah’tandır; bir kötülük gelirse bu Muhammed’dendir. Sonra da 

bu tür şeylerin tamamın Allah’tan olduğu haber verilmiştir.  Sonra şöyle devam etti: Bir 

sonraki âyette ise şöyle söylenir: “Sana isabet eden her iyilik Allah’tandır; sana isabet 

eden her kötülük ise nefsindendir”.317 

Bu cahil zındık şöyle dedi: Bu âyetlerden ikincisi (müşriklerin)onların sözlerini 

doğrulamakta ve birinci âyete ters düşmektedir. 

Ebu Muhammed İbn Hazm’ın şöyle dedi: Şâyet bu arsız, yüzsüz, cahil kişi temyiz 

gücünden ve idrakten yoksun olmasaydı, bu zayıf itirazı öne sürmezdi. Zikredilen bu 

âyet te’vile ihtiyaç duymaksızın zahiriyle yeterlidir ve te’vil cihetinden herhangi bir 

açıklamaya gerek olmadan başlangıcından beri bütün lafızlarıyla açıktır, fakat onun 

cehaleti basiretini köreltti ve idrakini yok etti. Bu konudaki açıklama ise şöyledir: 

Kâfirler şöyle diyorlardı: Onlara ulaşan iyilikler Allah ’tandır; dünyada onlara isabet 

eden kötülükler ise Muhammed (s.a.)’dendir.  Allah Tealâ ise onları şöyle yalanlar; 

Dünyadaki iyilik ve kötülüklerin oluş sebebini açıklar. Dünyadaki iyilikler Allah’ın 

insanlara lütfetmesiyledir ve Allah’ın dünyada insanlara isabet ettirdiği her kötülük,  

kendisine kötülük isabet eden kulun Allah’a karşı zaten tam olarak yerine 

getiremeyeceği görevlerini yerine getirmede yaptığı eksiklikler ve kusurlar 

nedeniyledir. Bu gibi şeylerin hepsi Allah’tandır ve bunun iki ciheti vardır: Birincisi; 

iyilikler Allah Teâla’nın lütfudur. Allah yüceliği ile bunları kuluna ihsan etmediği 

müddetçe bunlardan birini yapmaya da zorunlu değildir. İkinci yönü ise şudur: 

                                                 
316 Nisa: 78. 
 
317 Nisa: 79. 



 89

Kötülükler, Allah’ın, kulun kendisine karşı görevlerini yerine getirmede yaptığı kusurlar 

nedeniyle gerekli gördüğü bir te’dibdir yani terbiye etmedir. 

Ey kederli kişi, şöyle diyerek üzülme: Nebi (a.s.) nasıl görevlerini yerine getirme 

hususunda böyle kusurlu bir hitabın muhatabı olur? Şunu bil ki kusur her zaman günah 

anlamında değildir. Peygamber (s.a.) kasıtlı olarak yapılan küçük ve büyük günahlardan 

münezzehtir. Allah’ın kulu üzerindeki bütün hakları için şükrü eda etmeye gelince; bu 

konuda melek de nebi de eşit değildir ve bu ikisi de bu hakkı yerine getiremezse kim 

getirebilir? Rasulullah da bu hususta şöyle buyurmuştur: “Sizden hiçbiriniz ameliyle 

cennete giremez. Ona soruldu: Sen de mi ya Rasulullah? Şöyle cevap verdi: Allah 

rahmetiyle bağışlamadıkça ben de.” 

Yukarıda zikredilen âyette Allah Teâla kâfirlerin Nebi (a.s.) hakkında söyledikleri şu 

sözleri inkâr etti: “Onlara isabet eden kötülükler sendendir ya Muhammed.” Allah 

kötülüklerin hepsinin kendi nefislerinden kaynaklandığını açıklar, ancak bunların hepsi 

Allah katındandır. Bu deli; nefislerinden kaynaklanan bütün kötülükleri Allah’ın gerekli 

kılmasıyla, Allah’ın kâfirlerin Muhammed (s.a.) hakkında zikrettiği “onlara bir kötülük 

isabet ederse sendendir ya Muhammed” sözleri arasındaki farkı ayırt edememiştir. Bu 

iki lafzın manasını birbirinden ayırt edemeyen cahilliğin zulmünden daha zalim ne 

olabilir? 

Başlarına küfürlerinden ve Hz. Muhammed’e olan muhalifliklerinden dolayı bir felaket 

geldiği zaman kâfirler kendilerinden önceki kardeşlerinin Musa (a.s)’mı suçladıkları 

gibi Muhammed (s.a.)’i suçluyorlardı. Allah  Kur’an’da onları sözlerini şöyle anlatır: 

“İşte onlara iyilik geldiği zaman ‘bu bizim (hakkımız)dır derler; eğer onlara bir kötülük 

isabet ederse Musa ve onunla beraber olanları uğursuz sayarlardı. Dikkat edin! Onların 

uğursuzluğu ancak Allah katındadır.” 318 

Şu aptal, cahil kişi kanunsuz bir şekilde bozuk manalarla tahrif ettikleri ve Tevrat ismini 

verdikleri kitaplarındaki çelişkili bölümleri bir düşünse! Kitaplarının dördüncü 

kısmında Musa (a.s.)’nın Allah’a şöyle dediği yazılır: “Ey rab şöyle diyerek yemin 

ettiğim gibi; Rab tez öfkelenmez, sevgisi engindir, suçu ve isyanı bağışlar. Ancak 

suçluyu cezasız bırakmaz. Babaların işlediği suçun hesabını üçüncü, dördüncü kuşak 

                                                 
318 A’râf: 131. 



 90

çocuklarından sorar.”319 Ve yine onlar kitabın ilk kısmında ilk olarak şunu okuyorlar: 

“Âdem oğlu Kayin’in öcü çocuklarından yedincisinde alındı.”320 Yine onlar zikredilen 

kitabın beşinci bölümünden şunu okuyorlar: “Allah  Musa’yı şöyle diyerek mübarek 

kıldı: Çocuklarının günahları için babaları öldürmeyin, babalarının günahları için 

çocukları öldürmeyin, her kişi kendi günahından dolayı öldürülmez mi?” Allah ’ın 

sözünde büyük tenakuz arayıp onunla meşgul olacağına bu cahil adam keşke bu büyük 

tenakuzla ilgilenseydi! “ ‘Hepsi Allah ’tandır’ de. Bu adamlara ne oluyor ki bir türlü laf 

anlamıyorlar!”321 Bu âyette bir kere daha Allah’ın sözleri arasında herhangi bir tenakuz 

bulunmadığı açıklanır. Aslında tenakuz Allah’a günahları bağışlaması hususunda 

söylediklerinden dolayı onların Musa (a.s.)’ya nispet ettiklerindedir. Onların 

kitaplarında günah işleyen kişinin cezasının dördüncü kuşaktan bile olsa hesabının 

sorulacağı yazılırken,  bir başka yerde de babalarının günahları için çocuklarını, 

çocuklarının günahları için de babalarını öldürmemeleri gerektiği yazılmaktadır. 

Aslında tevrat’ta ölümden sonraki ceza ve azap hakkında herhangi bişey 

bulunmamaktadır. Burada ödül sevapla verilir, cezalandırma ise sadece bu dünyadadır. 

Bu nedenle bu iki ayet arasında gayet açık bir tenakuz bulunmaktadır. Başarı 

Allah’tandır. 

İkinci Fasıl 

(İbn Nağrile’nin?) öne sürdüğü itirazlardan biri Allah Tealâ’nın şu sözüyle ilgilidir: “ 

(Ey öldükten sonra dirilmeyi inkâr edenler! ) Siz mi yaratılışta daha zorsunuz yoksa gök 

mü? Onu Allah bina etti. Onun boyunu yükseltip böylece onu düzenledi. Hem gecesini 

kararttı hem kuşluğunu açığa çıkardı! Bundan sonra da yeri döşedi. Ondan 

(yeryüzünden) suyunu ve otlağını çıkardı ve dağları yerleştirdi”322.  

                                                 
319 Çölde Sayım, 14: 17–18. 
 
320 Yaratılış, 4: 17–24. 
 
321 Nisa: 78. 
 
322 Nâziât: 27- 33. 



 91

O (İbn Nargile?) dedi ki; şu ayette de şöyle söylenir: “Yerde ne varsa hepsini sizin için 

yaratan odur. Sonra göğü (yaratmayı) kastetti de onları yedi (kat) sema olarak tanzim 

etti. Ve O, her şeyi hakkıyla bilendir”323  

(İbn Nağrile?) ikinci ayette söylenenler birinci ayette söylenenlere zıttır dedi. Buna 

göre; Birinci âyette göğün yükseltilmesi, yaratılması geceyle gündüzün hükmünün 

yerleştirilmesinden sonradır. İkinci âyet ise bu durumda biricisine zıttır çünkü ikinci 

âyette göğün tesviyesi yeryüzünün yaratılışından sonradır. 

Ebu Muhammed şöyle dedi: Bu durum aynen bir önceki durum gibidir. Bu iki âyet 

te’vile ihtiyaç kalmadan zahiriyle yeterlidir. İlk âyette Allah göğü yaratmasından, 

yükseltmesinden, geceyle gündüzün devrinden (hükümlerinden) ve daha sonra yerden 

suyu ve ondan da otlağı çıkarmasından, onun üzerinde de dağları yükseltmesinden 

bahseder. İkinci âyette ise Allah yedi kat göğü yaratmasını ve yolunu şaşırmış yıldızları, 

güneşi ve ayı yörüngelerinde yedi kısma ayırmasını daha sonra da yeryüzünün içinde ne 

varsa onları yaratmasını anlatır. Bu cahil adam ise Allah’ın bu iki sözünü birbirinden 

ayırt edememiştir. Bu anlayışsıdan daha anlayışsız ve bu cahilden daha cahil varmıdır?. 

Allah Tealâ göğün bir bütün olarak yükseltilmesinin ve kuruluşunun yeryüzünün 

açılmasından önce olduğunu haber verir ve yeryüzünün açılması göğün yıldız kümeleri 

şeklinde yedi kısma bölünmesinden öncedir. Birbiriyle örtüşen bu iki âyet birbirini 

doğrulamaktadır. 

Bu cahil düşünsün ve Tevrat diye isimlendirdikleri uydurulmuş iftiralarında ne 

okuduklarını anlatsın: Şüphesiz Allah insanı iki şey hariç kendi suretinde yarattı: şerrin 

ve hayrın bilgisini bir de ebediliğin ve hayatın devamını. Âdem (a.s.) kendisinde hayrın 

ve şerrin bilgisinin bulunduğu ağaçtan yedi ve Allah a karşı gelmiş oldu. Tevrat’ta şöyle 

anlatılır: “Âdem kendisinde hayrın ve şerrin bilgisi bulunan ağaçtan yedi ve bizimle 

eşitlendi. Bu ağaçtan yemesiyle onun için ebedilik başladı ve bizim ona üstünlüğümüz 

kalmadı. Artık yaşam ağacına uzanıp almasına, yiyip ölümsüz olmasına izin 

verilmemeli, cennetten çıkarılmalıdır.”324 Hatta onlardan bir grup şunu diyecek kadar 

ileri gittiler: “ Adem insan türlerinde bizim gibi bir tür olarak yaratıldı sonra hayat 

                                                 
323 el-Bakara: 29. 
 
324 Yaratılış:  3: 22. 



 92

ağacından yedi, değeri arttı ve ebediliği kazandı.” Şayet bu cahil bu şekilde 

düşünmekten ve böyle yanlış inançlardan Allah’a sığınsaydı çok daha değerli olurdu. 

Fakat Allah teala onu değersiz kılmakla ondan yüz çevirmiştir. 

Üçüncü Fasıl 

Öne sürülen itirazlardan biri de Allah Tealâ’nın şu sözüyle ilgilidir: “Deki: Siz dünyayı 

iki günde yaratan Allah’ın tek ilah olduğunu inkâr ediyorsunuz…”325  

Bir başka âyet, “…Orada arayıp soranlar için gıdalarını bitkilerini ve ağaçlarını tam dört 

günde takdir etti, düzenledi”326  

İbn Nağrile şöyle dedi: Bu iki âyette; yeryüzünün yaratılmasının iki günde, bitkilerinin 

ve ağaçlarının takdir edilmesinin ise dört günde olduğu zikrediliyor, toplam altı gün 

oluyor. Başka âyetlerde ise “Sonra iradesi bir gaz halinde olan göğe yöneldi. İki gün 

içerisinde gökleri yedi kat olarak şekillendirdi.”327 Bir diğer ayette ; “Biz gökleri, yeri 

ve ikisinin arasındaki bütün varlıkları altı günde yarattık…”328 denilmektedir. 

Burada öne sürülen itiraz yeryüzünün, bitkilerin, ağaçların ve göklerin ilk üç ayette 

verilen yaratılma süreleri toplanıldığı takdirde 8 gün ettiği fakat son ayette göklerin, 

yeryüzünün ve bu ikisi arasındaki her şeyin toplam altı günde yaratıldığının belirtildiği 

ve bu iki durumun arasında bir tenakuz olduğu ifade edilmektedir. 

Ebu Muhammed şöyle dedi: Bu âyetlerdeki ifadeler aynen diğer âyetlerdeki ifadeler 

gibidir. Bu âyet de te’vile gerek olmaksızın zahiriyle yeterlidir. Akıl eksikliği, temyiz 

gücünün yoksunluğu, kalp gözünün cehaletin zulmü ile kapandığı durumlar dışında bu 

ayetler arasında ihtilaf olduğu zannedilemez.  Allah Tealâ göklerin, yerin ve ikisi 

arasındakilerin tüm varlıkların yaratılmasının altı günde olduğunu söyler. Akabinde 

Allah Tealâ bize bu altı günü açıklar. Bu altı günün ikisinde yerdeki bitkileri ve 

besinleri yaratmıştır, yedi kat göğü iki günde yaratmıştır. Göğün yedi kat olarak tesviye 

edilmesi yeryüzünün yaratılmasından öncedir bu bilgi de okuduğumuzu 

                                                 
325 Fussilet: 9. 
 
326 Fussilet: 10. 
 
327 Fussilet: 11- 12. 
 
328 Kaf: 38. 



 93

doğrulamaktadır. Allah’ın yedi kat göğü yarattığı iki gün, yeryüzündeki bitkileri ve 

besinleri yarattığı dört günden diğer iki gündür. Çünkü takdir etmek yaratmaktan başka 

bir şeydir. Çünkü yaratma yoktan icat etme eşsiz olarak yaratma ve çıkarmadır. Yoksa 

mevcut olan bir şeyden var etme değildir. Takdir ise yaratmadan sonra eşyayı 

mevcudatı ve hükümlerini tertip etme düzenlemedir. Bu manaları yüce niyet sahibi 

Allah Tealâ’dan başkası bilemez. 

Bu aptal cahil Tevrat ismini verdikleri kitapta okuduklarını düşünse: Allah dünyayı altı 

günde yaratmıştır ve yedinci gün dinlenmiştir.329 Allah için yorulma, kuvveti azalma ya 

da gücü yetememe düşünülebilir mi? 

Dördüncü Fasıl 

Sonra bu hasis cahil Allah Teala’nın şu sözünü zikretti: “Bugün kâfirlerin 

konuşamayacakları bir gündür. Onlara özür dilemeleri için izin de verilmez.”330  

Bir başka âyet: “Gün gelecek herkes sadece kendini kurtarmaya bakacak…”331  

O (İbn Nağrile?) bu iki âyet arasında büyük tenakuz olduğunu söyledi. 

Ebu Muhammed şöyle dedi: Mütekaddimun bazı âlimler şöyle söylemişlerdir; bu 

âyette belirtildiği gibi; ifade edilen konuşmadan men edilmesi kıyamet gününde ki 

hallerden, durumlardan birisidir. Yine âyette belirtilen cidal kıyamet günündeki 

durumlardan bir başkasıdır. Bu söz Allah Tealâ’nın bir önceki âyette zikrettiği durumu 

doğrulamaktadır. Allah Tealâ şöyle buyurur: “Nankörlere ise şöyle denir: haydi 

durmayın yalan söylediğiniz o azaba girin bakalım. Üç kola ayrılmış gölgeye gidin. 

Gidin ama o sizi korumaz gölgelik olmaz. O birer saray gibi kıvılcımlar atar. Sanki 

onlar sarı birer erkek devedirler. O gün yalanlayanların vay haline. Bugün 

konuşamayacakları gündür. Onlara özür dilemeleri için de izin verilmez.”332  

Bu âyetler müteakip âyetlerdir ve aralarında herhangi bir fasıla yoktur. Açıktır ki 

kıyamet günü özür dilemek için kimsenin konuşamayacağı bir gündür; çünkü o gün 
                                                 
329Yaratılış : 2: 1- 3.  
 
330 Mürselât: 35- 36 
 
331 Nahl: 111. 
 
332 Mürselât: 29- 36. 



 94

ateşe girme günüdür ve bugün gelecek olan kıyamet günlerinin ilk günlerinden bir 

gündür ve kıyamet günü aynı zamanda hesap günüdür. 

Bu iki âyet açıklayıcıdır ve aralarında asla ihtilaf yoktur. Birinci âyetteki konuşma ve 

özür dileme yaratana karşı gelmiş olanlara izin verilmeyecektir. Allah bu hususta şöyle 

buyurmuştur; “Bugün mühür vuracağız ağızlarına, elleri bize söyler, ayakları şahitlik 

eder kendi yaptıklarına.”333  

Aslında kâfirler için konuşma ya da özür dileme yoktur. Cidal ise, yani her nefsin 

kendisiyle hesaplaşması ise birbirlerine yaptıkları zulümler nedeniyledir. Allah Tealâ 

bunlardan hiçbirini zayi etmez, peygamberimizin de doğruladığı gibi kıyamet gününde 

boynuzsuz koyun boynuzlu olandan intikam alacaktır. Burada da açıklandığı gibi özür 

dileme ancak Allah’tan olur. Kıyamet gününde ise Allah’ı,  peygamberini ya da 

nebilerinden birini inkâr eden kâfirler ve İslam’a muhalifler için özür dileme söz konusu 

değildir. “Cadele” kelimesinin masdarı “cidalen”dir, cidal ise iki failin yaptığı bir fiildir 

ve Allah teala asla cidal yapmaz yani tartışmaz. Tartışmak ancak insanların birbirleriyle 

yaptıkları bir fiildir. Bu şekilde bu iki ayetin manası te’vile ihtiyaç kalmaksızın açığa 

çıkmaktadır. Bu cahilin zannı ise asılsızdır. Âlemlerin Rabbine hamdolsun. 

Ebu Muhammed şöyle dedi: Değiştirip “Tevrat” diye isimlendirdikleri kitaplarında 

ölümden sonra iyi insanlar için bir ecir veya sevab, kötüler için ise asıl dünyada bir 

cezalandırmadan bahsedilmemektedir. Peygamberlerine nispet ettikleri kitaplarında da 

bu bahisten az veya çok bir şey yoktur. Tevrat’ta ölümden sonra dünyada yapılan 

kötülükler için herhangi bir cezalandırma ya da mükâfat söz konusu değildir.  

Beşinci Fasıl 

Sonra bu cahil zındık Allah Teala’nın şu sözlerini zikretti: “İşte o gün insana da cine 

de günahı sorulmaz.”334  

Sonra dedi ki:  bir başka âyette şöyle geçer; “Elbette kendilerine peygamber gönderilen 

kimseleri de, gönderilen peygamberleri de mutlaka sorguya çekeceğiz!”335  

                                                 
333 Yasin: 65. 
 
334 Râhmân: 35. 
 
335 A’râf: 6. 



 95

O (İbn Nağrile?) bu iki âyet arasında tenakuz bulunduğunu söyledi. 

Ebu Muhammed şöyle dedi: Eğer bu aptal cahilin biraz anlayışı olsaydı böyle bir 

itirazı öne sürmezdi. Allah Tealâ’nın sözüne gelince; “İşte o gün insana da cine de 

günahı sorulmaz.” Bu âyet kendisinden sonra gelen şu âyetlerle birleşiktir (muttasıldır). 

“O halde Rabbinizin nimetlerinden hangisini yalanlayabilirsiniz? Suçlular simalarından 

tanınır, perçemlerinden ve ayaklarından yakalanırlar. Öyleyken Rabbinizin 

nimetlerinden hangisini yalanlayabilirsiniz? İşte bu, suçluların yalanladıkları 

cehennemdir. Onlar, cehennemle kaynar su arasında dolaşır dururlar. Şimdi Rabbinizin 

nimetlerinden hangisini yalanlayabilirsiniz?”336  

Bu ayet doğrulamaktadır ki O günde günahkârlar kendilerinden sorulmadan zahirde 

Yahudi fakat batında dehriyye olan bu hasis de yeri olacak cehenneme atılacaktırlar. 

Şüphe yok ki perçemlerimden ve ayaklarından yakalanıp ateşe atılacaklardır çünkü 

günahları sorulmayacaktır. Allah teala’nın “kendilerine peygamber gönderilen kimseleri 

de, gönderilen peygamberleri de mutlaka sorguya çekeceğiz” şeklinde sözüne gelince 

bu yeniden dirilme günündeki durumlardan biridir ve o zamanda yapılanlar sorulacak, 

hesap görülecektir. Bu şekilde aslında Kur’an’da ve Peygamberin sözünde bulunmayan 

bir tenakuz ortadan kalkmış bulunmaktadır. 

Şâyet bu deli Tevrat ismini verdikleri kitapta ikinci sifirde (Mısır’dan çıkış/Hurûc)Allah 

Tealâ’nın Musa b. Umran için söylediklerini düşünse: “Rab Musa’ya ‘Bu halkın ne 

inatçı olduğunu biliyorum. Şimdi bana engel olma, bırak öfkem alevlensin onları yok 

edeyim. Sonra seni büyük bir ulus yapacağım’ dedi”.337 

Sonra yine Tevrat’ta Musa’nın buna karşılık Rabbine şöyle dediği yazılır; “Kulların 

İbrahim’i, İshak’ı, İsrail’i anımsa. Onlara kendi üzerine ant içtin; ‘Soyunuzu gökteki 

yıldızlar kadar çoğaltacağım. Söz verdiğim bu ülkenin tümünü soyunuza vereceğim. 

Sonsuza dek onlara miras olacak’ dedin.” Böylece Rab halkına yapacağını söylediği 

kötülükten vazgeçti”338  

                                                 
336 Râhmân: 40–45.  
 
337 Mısırdan Çıkış: 32: 9- 10. 
 
338Mısırdan Çıkış: 32: 13- 14.  



 96

Ebu Muhammed dedi ki: Bu âyet onların nezdinde bir fasıldır. Bu ancak zayıf nefisli 

insanın vasıflandırılabileceği bir sıfattır. Burada bedâ söz konusudur; Allah yapmayı 

irade ettiği şeyi tamamlamamıştır. 

Zikredilen kısmın hemen akabinde Allah Tealâ Musa (a.s.)’ya şöyle der: “Kim bana 

karşı günah işlediyse onun adını kitaptan sileceğim, şimdi git halkı sana söylediğim yere 

götür. Meleğim sana öncülük edecek.”339  

Kısa bir süre sonra Allah Musa’ya şöyle dedi: “Buradan git! Sen ve Mısır’dan 

çıkardığın halk İbrahim’e İshak’a Yakup’a, orayı senin soyuna vereceğim diye ant 

içtiğim topraklara gidin. Süt ve bal akan ülkeye senden önce bir melek gönderecek, 

Kenan, Amor, Hitit, Periz, Hiv ve Yevus halklarını oradan kovacağım. Ben sizinle 

gelmeyeceğim, çünkü siz inatçı insanlarsınız. Belki yolda sizi yok ederim.” Halk bu 

kötü haberi duyunca yasa büründü. Kimse takı takmadı. Çünkü Rab Musa’ya şöyle 

demişti: “İsrailliler deki; siz inatçı insanlarsınız. Bir an aranızda kalsam sizi yok ederim. 

Şimdi üzerinizdeki takıları çıkarın, size ne yapacağıma karar vereyim.”340 

Sonra Musa Allah Tealâ’ya şöyle cevap verdi: “Rab Musa’yla iki arkadaş gibi yüz yüze 

konuşurdu. Musa Rabb’e şöyle dedi: “Bana bu halka öncülük et diyorsun; ama kimi 

benimle göndereceğini söylemedin.”341 Ve Rab “Varlığım sana eşlik edecek seni rahata 

kavuşturacağım” dedi. Musa da Rabb’e şöyle dedi : “Eğer varlığın bize eşlik 

etmeyecekse bizi buradan çıkarma, yoksa benden ve halkından hoşnut kaldığın nereden 

bilinecek? Bize eşlik etmenden değil mi? Ancak o zaman benimle halkın yeryüzünün 

öteki halklarından ayırt edilebiliriz. RAB, ‘söylediğin gibi yapacağım, çünkü senden 

hoşnut kaldım dedi.”342  

Ebu Muhammed dedi ki: burada bir düşünce zayıflığı vardır ve az da değildir. Te’vile 

gerek olmadan mevzu gayet açıktır. Denilir ki Allah onlarla gitmeyecek fakat onlara bir 

melek gönderecek ve Allah’ın isteğiyle onlara öncülük edecektir fakat musa bu teklifi 

Allah şunu söyleyene kadar kabul etmez: “sizinle geliyorum”. Musa allah’ın ruhu 

                                                 
339Mısırdan Çıkış: 32: 33- 34. 
 
340 Mısırdan Çıkış: 33:  1- 5. 
 
341 Mısırdan Çıkış: 33: 12. 
 
342 Mısırdan Çıkış, 33: 14– 17. 



 97

onlarla beraber gelmedikçe meleğin eşlik etmesiyle ikna olmaz. Bu ise allah’ın varlığına 

imkan yani mekan nispet etmektir.  Bu ise Allah teala’nın sıfatlarından olamaz, ancak 

yaratılmışların sıfatlarındandır. Burada ağız ağza bir konuşma vardır, bu da tecsimi 

ortaya çıkarır, bu ise allah’ın kelamı ve fiili açısından bir tenakuzdur. Buradan 

çıkarılacak başka bir husus yoktur. 

Altıncı Fasıl 

Sonra bu cahil zındık Allah Tealâ’nın Peygamber (s.a.)’e hitap eden şu sözünü zikretti: 

“Eğer sana indirdiğimizden kuşkuda isen; senden önce kitap’ı okuyanlara sor. Andolsun 

ki Rabbinden sana hak gelmiştir”343  

Bu deli “Muhammed davasında şüphe içindedir” demiştir. 

Ebu Muhammed dedi ki:  Bu cahilin iyi bilmediği dil konusunda konuşmaması 

gerekirdi. Bilmelidir ki bu âyet şart manasında değildir. Burada kullanılan Arapça şart 

edatının açıklayıcı bir görevi vardır, şart anlamında değildir. Şu âyetlerde de bu anlamda 

kullanılmıştır; “Ben sadece inanan bir kavim için bir uyarıcı ve müjdeleyiciyim.”344  

“Ben de ancak sizin gibi bir beşerim.”345  

“Bu ancak üstün bir melektir.”346  

“Eğer bir eğlence edinmek isteseydik, onu kendi tarafımızdan edinirdik. Ama biz bunu 

yapanlardan değiliz.”347  

Burada konu alan âyetin manası da şudur; bu âyetin muhatabı Peygamber (s.a.)’dir. 

Burada Allah Peygamber (s.a.)’e şâyet şüphe içindeyse kendisinden önce kitabı 

okuyanlara sor demektedir. Çünkü hak olan kendilerine önceden kitap gönderilen ve 

onu öldürmeye kalkan kâfirlerden değil bizzat Rab’binden gelmektedir. Kendilerine 

önceden kitap gönderilenler dosdoğru inanmışlardı, Muhammed’in sözü de haktı ve o 

                                                 
343 Yunus: 94. 
 
344 A’râf: 188. 
 
345 İbrahim: 11. 
 
346 Yusuf: 31. 
 
347 Enbiyâ: 17 



 98

hak peygamberdi. Bu Allah Teala’nın şu sözü gibidir: “ isterse tuzakları dağları 

yerinden oynatacak olsun.”348  Ve bununla ilgili bir başka sözü: “dedi ki eğer 

Rahman’ın bir çocuğu olsaydı elbette ben ona kulluk edenlerin ilki olurdum.”349 Bunun 

manası rahman’ın çocuğunun olmasını ilk inkar eden benim onun çocuğu yoktur.  

Keşke bu cahil adam Tevrat’ta bulunan ve çelişkili olan durumları düşünse! Tevrat’ın 

ikinci kitabında Musa Rabb’ine döner ve şöyle der: “Ben kimim ki Firavun’a gidip 

İsraillileri Mısır’dan çıkarayım?”350 Daha sonra Yakup tanrıyla tam olarak bir gece 

onun kim olduğunu bilmeden güreşe tutuşur. Sabah olduğunda onun kim olduğunu 

anlar ve Rabb’i Yakup’a kendisini bırakmasını söyler. Yakup da kendisini mübarek 

kılana kadar bırakmayacağını söyler. Bunun üzerine Tanrı da kendisini yenecek kadar 

güçlü olduğunu ve onu mübarek kılacağını söyler ve uyluk kemiğini mesh eder. bu 

vakitten sonra Yakup topallar ve bu nedenle İsrailoğulları uyluk başını yemezler çünkü 

Tanrıları ona dokunmuştur. Onlardan hiç biri şunu söylemeye cesaret edemez: yakup’la 

güreşen melekti. Çünkü Tevrat’ta güreşenin ismi lafız olarak “elohim”dir ve bu İbranice 

de tek başına Tanrı’nın adıdır.  Tanrı için böyle teşbihlerde ve tabirlerde bulunmak en 

büyük çelişkiyi oluşturur. 

Yedinci Fasıl 

Bu aptal cahil balın özelliği ile ilgili Allah’ın şu sözünü zikretti: “Onda insanlar için şifa 

vardır.”351 O (İbn Nağrile?) şöyle dedi: “Sarılık hastalığına ve sıtmalı kimseler iyi 

gelmediği halde bal nasıl şifalı olur?” 

Ebu Muhammed şöyle dedi: Şâyet bu cahilin insan tabiatını anlamada ya da Arap 

dilinin mahreçleri hususunda biraz bilgisi olsaydı bu değersiz itirazı öne sürmezdi. Dil 

açısından ele alınırsa Allah “bütün hastalıklar için şifa vardır dememiştir”, “insanlar için 

şifa vardır” demiştir. Bunu aklı olanlar, hayasız ve vesvesesiz olanlar inkâr etmez. Balın 

faydaları üşüyen insanları ısıtması, balgam söktürmesi ve içeceklerle karıştırılıp 

kaynatıldığı zaman vücudun azalarına iyi gelmesidir.  

                                                 
348 İbrahim: 46. 
 
349 Zuhruf: 81. 
 
350Mısırdan Çıkış, 3: 11 
 
351 Nahl: 69. 



 99

O halde bu kişi en belirgin özelliği olmasına rağmen balın şifa oluşunu nasıl inkar 

ediyor. Balın şifa olması nasıl olur? Onlar peygamberlerinden birinin kangrenli bir uvzu 

olan kişinin yarasının üzerine ezilmiş inciri koyarak iyileştirdiğini söylerler, öyleyse 

incir yaraya şifa olursa balın daha çok şifa olması nasıl kabul edilemez.  

Sekizinci Fasıl 

Sonra bu cahil son itiraz olarak Allah Tealâ’nın şu sözünü öne sürdü: “Gökten bereketli 

bir su indirdik.”352  

O (İbn Nağrile?) şöyle dedi: “Binaları yıkarken ve hayvanların çoğunu helak ederken 

bu su nasıl mübarek olur?” 

Ebu Muhammed dedi ki: Allah Tealâ bu kadar az akıl vermekle bu cahile cezasını 

yeryüzünde vermiştir. Keşke bu cahil kişi yeryüzünde içilecek su olmadığında 

insanların, hayvanların ve diğerlerinin hiç olmayacağını bilseydi. Yeryüzünde görünen 

ve derinliklerinde saklı olan bütün varlıkların unsurları gökten gelen yağmur damlaları 

ile beslenir.  Bu cahil adam yağmur yağdığında kaynakların bol olduğunu, nehirler 

taşacak kadar dolduğunu, kuyulardaki suların arttığını, yeryüzünden kaynaklar 

fışkırdığını görmüyor mu? Hatta yağmurlar azaldığında kaynaklar zayıflar nehirler 

kurur. Bu adam görümüyor mu? Eğer gökten yağmur yağmazsa bitkiler gelişemez, 

çöllerde kendiliğinden yetişen bitkiler büyüyemez, ağaçların hepsi gelişemez ve 

yeşeremez. 

Burada bu cahilin öne sürmüş olduğu itirazlar bitmiştir. Bu itirazlarla cehaletini ve 

gafletini ortaya çıkarmış oldu. Bundan sonra Allah’ın vermiş olduğu güç ve kudret 

nispetince onların peygamberlerine ve Allah’a ki, Allah bunların hepsinden beridir, 

nispet etmiş oldukları noksanlıklardan ve garipliklerden bahsedeceğiz. 

 

 

 

 

                                                 
352 Kaf: 9. 



 100

KAYNAKÇA 

ADANG, Camilla, “Medieval Muslım Polemics Against Jewish Scriptures”, Muslim 

Percepptions of Other Religions: A Historıcal Survey, Oxford Unıversity Press, 

New York/Oxfrod 1999, s. 143–159. 

ADANG, Camilla, Muslim Writers on Judaism and The Hebrew Bible From Ibn 

Rabban to Ibn Hazm, E.J. BRILL, Leiden/New York/Köln 1996. 

ARENDONK, C. Van, “İbn Hazm”, Milli Eğitim Bakanlığı İslam Ansiklopedisi, Milli 

Eğitim Basımevi, İstanbul 1968, Cilt 5, s.748–753. 

ARNALDEZ, Roger, “İbn Hazm”, The Encyclopedia of Islam (New Edition), Leiden 

1971, III, 790- 799.  

ARNALDEZ, Roger, “Controverse d’Ibn Hazm contre Ibn Nagrila le juif”, Reveu de 

l’Occident musulman et de la méditerranée, 1973, XIII- XIV, 41- 48. 

ASİ, Gulam Haydar, İslâm’ın Diğer Dinlere Bakışı-İbn Hazm’ın Kitabu’l-Fasl fi’l-Milel 

ve’l-Ehva’ ve’n-Nihal Eseri Üzerine Bir İnceleme-, Çev. İbrahim Hakan Karataş,  

İnsan Yayınları, İstanbul 2005. 

AYDIN, Mehmet, “Beşâirü’n-Nübüvve”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

İstanbul 1992, Cilt. 5, s. 549–550. 

AYDIN, Mehmet, Müslümanların Hıristiyanlığa Karşı Yazdığı Reddiyeler ve Tartışma 

Konuları, Selçuk Üniversitesi Yayınları, Konya 1989. 

BELLAMY, James A., “Qasmuna the Poetess: Who Was She?”, Journal of the 

American Society,  1983, Vol. 103, No. 2, s. 423–424.  

BRANN, Ross, Power in the Portrayal Representations of Jews and Muslims in 

Eleventh and Twelfth Century Islamic Spain, Princeton Unıversity Press, 

Princeton and Oxford 2002. 

BRANN, Ross, “Shemu’el Ha-Nagid”, The Oxford Dictionary of The Jewish Religion, s 

633, New York 1997. 

BROYDE, Isaac ve JACOBS, Joseph, “Samuel ha-Nagid”, 



 101

http://www.jewishencyclopedia.com/view_friendly.jsp?artid=183&letter=S. 

14.03. 2009. 

BUHÂRİ, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Buhâri, Sahihu’l-Buhari, III, çağrı 

yayınları, İstanbul 1992. 

CASPAR, Robert (kor.), “Bibliographie Du Dıalogue Islamo-Chretien”, 

Islamochristiana Dirasat İslamiyye Mesihiyye, I, 125- 181, 1975; II, 187- 249, 

1976; III, 255- 286, 1977; IV, 247- 265, 1978; V, 299- 317, 1979; VI, 259- 299, 

1980; X, 273- 291, 1984; XIII, 173- 180, 1987, Roma.  

COHEN, Mark R., “Jewish Communal Goverment: İslamic World”, Dictionary of the 

Middle Ages, Cilt 7, s. 72-75, New York, ts. 

COHEN, Mark R. Hilal Ve Haç Altında Ortaçağda Yahudiler, Çev. Ahmet Fethi, 

Sarmal Yayınevi, İstanbul 1997. 

CÜNDİOĞLU, Dücane, “Ernest Renan Ve “Reddiyeler” Bağlamında İslam-Bilim 

Tartışmalarına Bibliyografik Bir Katkı”, Divan İlmî Araştırmalar, Bilim ve Sanat 

Vakfı Yayınları, İstanbul 1996, yıl 1, sayı 2, s. 1–94. 

DANİEL, Norman, “Polemics: Muslim-Jewish Polemics”, the Encyclopedia of 

Religion, Ed. Mircea Eliade, Macmillan Publishing Company, New York 1987, 

Vol. 11, s. 396–404. 

EBU LAİLA, Muhammed, “An Introduction to the Life and Work of İbn Hazm”, The 

Islamic Quarterly, The Islamic Cultural Centre, London 1985, Vol. XXIX, s. 75–

100. 

EBU ZEHRA, Muhammed, İbn Hazm, Çev. Osman Keskioğlu ve Ercan Gündüz, Buruc 

Yayınları, İstanbul 1996. 

ESED, Muhammed, Kur’an Mesajı (meal-tefsir), çev. Cahit Koytak ve Ahmet Ertürk, 

İşaret Yayınları, İstanbul 1999, I. 

FERRUH, Ömer, İbn Hazm el-Kebîr, Daru’l Beyan, Beyrut-Lübnan ts. 

FİERRO, Maribel, “Ibn Hazm et le zindiq juif”, Revue du monde musulman et de la 

Mediterranée, 1992, s. 81-89. 



 102

FİNKEL, Joshua, “An Eleventh Century Source for the History of Jewish Scientists in 

Mohammedan Lands (İbn Sa’id)”, The Jewish Quarterly Review, Unıversity Of 

Pennsylvania Press, 1927, Vol. 18, s. 45–54.  

GOLDZİHER, Ignaz, “Ehl-i Kitaba Karşı İslâm Polemiği II”, Çev. Cihat Tunç, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi İslâm İlimleri Enstitüsü Dergisi, Ankara 1982, sayı 

5, s.249–278 

GOLDZİHER, Ignaz, Zahiriler-Sistem ve Tarihleri-, Çev. Cihat Tunç, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara 1982. 

GOLDZİHER, Ignaz, “Ehl-i Kitaba Karşı İslâm Polemiği”, Çev. Cihat Tunç, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi İslâm İlimleri Enstitüsü Dergisi, Ankara 1980, sayı 

4, s.151–170. 

GOMEZ, Emilio Garcia, “Polemica Religiosa Entre Ibn Hazm E Ibn Al-Nagrila”, Al-

Andalus, Cilt 4, s. 1–28, İspanya 1936. 

GÖREGEN, Mustafa, İslam-Yahudi Polemiği ve Tartışma Konuları, Basılmamış 

Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2002. 

GÜRBÜZER, İbrahim, İbn Hazm’a Göre Dinler ve İnanç Sistemleri, Basılmamış 

Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 1990. 

HABERMANN, A. M., “Samuel ha-nagid”, Encyclopedia Judaica, Ed. Cecil Ruht, 

Keter Publishing House Jerusalem Ltd.,  Vol. 14, s. 815–817, İsrael, Jerusalem 

1972. 

HARMAN, Ö.Faruk, “Ahd-i Atik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 

1988, Cilt 1, s.494–501. 

HARİSS, H. Maurice, “Jews As Viziers”, History of Medieval Jews, 3. Baskı Blog 

Publishing, New York 1921, s. 67–73. 

HASAN, Hasan Muhammed, İbn Hazm el-Endelüsi Asruhu Menhecühu ve Fikrihü’t-

Terbevi, Daru’l Fikr el- Arabî, Kahire ts. 

HİRSCHFELD, Hartwig, “Mohammedan Criticism of the Bible”, The Jewish Quarterly 

Reiew, 1901, Vol. 13, s. 222–240. 



 103

İBN HAZM, Ebu Muhammed b. Ali b. Ahmed b. Said ez-Zahirî, “Risâle fi’r-Redd ‘alâ 

İbni’n-Nağrile el-Yehûdî”, Thk. İhsan Abbas, Resâilu İbn Hazm el-Endelüsî, 

Beyrut 1981, Cilt III, s. 41–70. (İhsan Abbas’ın araştırması, c. III, s. 7–19).  

İBN HAZM, Ebu Muhammed b. Ali b. Ahmed b. Said ez-Zahirî, el-Fasl fi’l-Milel ve’l 

Ehvâ ve’n-Nihal, 1 Cilt.’de 1–2 Cilt, Birlikte: el-Milel ve’n-Nihal / Ebü’l-Feth 

Taceddin Muhammed b. Abdülkerim Şehristanî, Dârü’l-Ma’fire, Kahire 1899, s. 

98–224.  

İBN MANZUR, Ebu’l-Fadl Cemaleddin Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensârî, 

“Rdd” ,  Lisânu’l-Arab, Dar’ûl-Kutubi’l-İlmî, s.478–479, Beyrut ts. 

KILAVUZ, A. Saim, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, Ensar Neşriyat, 10. Baskı, İstanbul 

2004. 

Kur’an-ı Kerim ve Türkçe Açıklamalı Meâli, Mushaf-ı Şerif Basım Kurumu, Medine-i 

Münevvere, 1992. 

Kutsal Kitap(Yeni Çeviri), Kitab-ı Mukaddes Şirketi, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul 

2003. 

MEVDUDİ, Seyyid Ebü’l-A’la, Tefhimü’l-Kur’an: Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri, ed. Ali 

Bulaç, İnsan Yayınları, II, İstanbul 1997, VI, İstanbul 2002. 

MARCUS, Jacop R., The Jew İn The Medieval World, Cincinnati: Hebrew Union 

College Press, 1999. 

NİCHOLS, James Mansfield, “The Arabic Verses of Qasmuna Bint İsma’il İbn 

Baghdalah”, International Journal of Middle East Studies, Cambridge 1981, Vol. 

13, No. 2, s. 155–158.  

PALACİOS, Miguel Asin, “Un Codice Inexplorado Del Cordobes Ibn Hazm”, Al-

Andalus, Madrid 1934, 2, s.1- 54. 

PERLMANN, Moshe, “Polemics, Islamic-Jewish”, Dictionary of the Middle Ages, Ed. 

Joseph R. Strayer, Charles Scribner’s Sons, New York 1989, Vol. 10, s. 7–9. 

PERLMANN, Moshe, “Eleventh-Century Andalusian Authors on the Jews of Granada”, 

Proceedings of the American Academy For Jewish Research, 1948- 1949, Vol. 18, 



 104

s. 269–290. 

PERLMANN, Moshe, “Polemics Against Judaism”, Encyclopedia Judaica, Jerusalem 

ts, IX, 101- 102. 

POWERS, David S., “Reading/Misreading One Another’s Scriptures: Ibn Hazm’s 

Refutation of Ibn Nagrella al-Yahûdî”, Studies ın Islamıc and Judaic Traditions, 

ed. William M. Brinner and Stephen D. Ricks, Atlanta 1986, Scholar Press, s. 109- 

121. 

PULCİNİ, Theodore, Exegesis As Polemical Discourse: Ibn Hazm on Jewish and 

Christian Scriptures, Scholar Press, Atlanta/Georgia 1998. 

ÖZEN, Adem, “İslâm-Yahudi Polemiği Ve Tartışma Konuları”, Divan İlmî 

Araştırmalar, Bilim ve Sanat Vakfı Yayınları, İstanbul 2000, yıl 5, sayı 9, s. 237–

256. 

SAYAR, Süleyman, Makdisî’nin Çeşitli Dinler ve İslam Hakkında Verdiği Bilgiler 

Üzerinde Bir Araştırma, Basılmamış Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Bursa 1995. 

SEZGİN, Fuat, Geschichte des Arabischen Schriftum, E.J. Brill, Leiden 1975, II.  

SİNANOĞLU, Mustafa, “Reddiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

İstanbul 2007, Cilt 34, s.516–521 

SİNANOĞLU, Mustafa, “ VIII İslam Kaynaklarına Göre Hıristiyanlık”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 1998, Cilt 17, s. 364–372. 

SCHİRMANN, Jefim, “Samuel Hannagid, The Man, The Soldier, The Politician”, 

Jewish Social Studies, 1951, Vol. 13, s. 99- 126. 

STEİNSCHNEİDER, Moritz, Polemische und Apologetische Literatur in arabischer 

Sprache, Georg Olms Verlagsbuchhandlung, Hildesheim 1966.  

STİLLMAN, Norman A., “Jews in Muslim Spain”, Dictionary of the Middle Ages, Cilt 

7, s.95-96, New York ts. 

STROUMSA, Sarah, “From Muslim Heresy to Jewish –Muslim Polemics: İbn al-



 105

Râwandî’s Kitâb al-Dâmigh”, Journal of the American Oriental Society, 1987, 

Vol. 107, s. 767–772.  

ŞERİF, M.M., “İbn Hazm” , İslam Düşünce Tarihi, Cilt 1, s. 316–323, İstanbul 1990. 

TÜMER, Günay ve Abdurrahman Küçük (1997), Dinler Tarihi, Ocak Yayınları, 

Ankara 1997. 

TÜMER, Günay (1991), Bîrûnî’ye Göre Dinler ve İslâm Dini, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara. 

UVEYS, Abdülhalim, İbn Hazm el-Endelüsi ve Cühuduhu fi’l-Bahsi’t-Tarihi, Dârü’l-

İ’tisam, Kahire ts., 

VAJDA, Georges, “Ahl Al-Kitab”, The Encyclopaedia of Islam, Cilt 1, s. 264–266,  

London 1960. 

WAARDENBURG, Jacgues, “The Medieval Period: 650-1500”, Ed.: Jacgues 

Waardenburg, Muslim Percepptions of Other Religions: A Historıcal Survey, 

Oxford Unıversity Press, New York/Oxfrod 1999, s. 18-69. 

WAARDENBURG, Jacgues, Müslümanların Diğer Dinlere Bakışları, çev. Fuat Aydın, 

Ensar Neşriyat, İstanbul 2006. 

WASSERSTEİN, David J., “The Muslims and The Golden Age of Jews in Al-

Andalus”, Israel Oriental Studies, 1997, Vol. 17, s. 179–196.  

WASSERSTEİN, David J., “Samuel Ibn Naghrila Ha-Nagid And Islamic 

Historiography İn Al-Andalus”, Al-Qantara, Madrid 1993, Vol. 14, s. 108–125. 

WASSERSTEİN, David J., The Rise And Fall Of The Party-Kings Politics Spain, 

Princeton Unıversity Press, Princeton 1985. 

YÜCEDOĞRU, Tevfik, Geçmişten Günümüze İlim ve Din Açısından Yaratılış, Emin 

Yayınları, Bursa 2006. 

. 

 
 



 106

ÖZGEÇMİŞ 

21.08.1984 tarihinde Yalova’da doğdu. 1995 yılında Gaziosmanpaşa İlköğretim 

Okulu’nu bitirdi. 1998 yılında ortaokulu Yalova İmam Hatip Lisesi’nde, 2002 yılında 

liseyi Yalova Anadolu İmam Hatip Lisesi’nde tamamladı. 2006 yılında Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesinden mezun oldu. Aynı yıl Sakarya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü’nde yüksek lisansa başladı. Halen Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe 

ve Din Bilimleri Anabilim Dinler Tarihi Bilim Dalında öğrenimine devam etmektedir. 

 

 
 
 
 
 
 
 


