
T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

 
 

 

EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNDE 
PEYGAMBERLER VE VELiLER ÜZERİNE BİR 

ARAŞTIRMA 
 
 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN 

PROF. DR. SİNAN GÖNEN 

 

 

 

HAZIRLAYAN 

VAHDİ ÖZER 

134201001012 

 

 

KONYA-2018 

  



II 

 

  



III 

 

 

  



IV 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ ................................................................................................................................. IX 

KISALTMALAR ................................................................................................................. XI 

GİRİŞ ...................................................................................................................................... 1 

A.EFSANELERE GENEL BİR BAKIŞ ............................................................................... 1 

1.Efsanelerin Genel Özellikleri ................................................................................................ 6 

2. Efsane-Mit İlişkisi ................................................................................................................ 6 

3.  Efsane-Masal İlişkisi ........................................................................................................... 7 

4.Efsane-Destan İlişkisi ........................................................................................................... 7 

5. Efsane-Halk Hikâyesi İlişkisi ............................................................................................... 8 

6. Efsane-Menkıbe İlişkisi ....................................................................................................... 8 

7. Efsanelerin Oluşum Sebebi .................................................................................................. 9 

8. Efsanelerin İşlevi ............................................................................................................... 10 

9.   Efsanelerle İlgili Yararlanılan Kaynaklar ........................................................................ 11 

B.  HALK HİKÂYELERİNE GENEL BİR BAKIŞ ......................................................... 12 

1.   Hikâye Nedir? .................................................................................................................. 12 

2.   Halk Hikâyesi Nedir? ....................................................................................................... 14 

3. Halk Hikâyelerinin Özellikleri ........................................................................................... 15 

3.1. Şekil Özellikleri .............................................................................................................. 15 

3.2. Muhteva Özellikleri ........................................................................................................ 15 

4. Halk Hikâyelerinin Kaynakları .......................................................................................... 16 

5. Halk Hikâyelerinin Tasnifi ................................................................................................. 18 

6.  Halk Hikâyeleriyle İlgili Yararlanılan Kaynaklar ............................................................. 20 

C. ARAŞTIRMA KONUSU İLE İLGİLİ TEMEL TERİMLER .................................... 22 

1. Motif .................................................................................................................................. 22 

2. Peygamber .......................................................................................................................... 22 

3. Kıssa ................................................................................................................................... 23 

4. Mu’cize .............................................................................................................................. 25 

5. Türbe .................................................................................................................................. 25 

6. Menkabe (Menkıbe) ........................................................................................................... 26 

7. Kerâmet .............................................................................................................................. 28 

8. Tarîkat ................................................................................................................................ 29 

9. Velî ..................................................................................................................................... 30 

10.  Şeyh (Mürşit) .................................................................................................................. 31 



V 

 

11. Derviş ............................................................................................................................... 31 

12. Adak ................................................................................................................................. 32 

13. Seyyid .............................................................................................................................. 33 

I. BÖLÜM  EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNDE PEYGAMBERLER 

1.1. HZ. ÂDEM (a.s.) ............................................................................................................ 35 

1.1.1. Şeytan’ın Hz. Âdem ile Hz. Havva’yı Kandırması ...................................... 35 

1.1.2. Hz. Âdem (a.s.)  ve Hz. Havva’nın Yaratılışı ............................................... 37 

1.2. HZ. İDRİS (a.s.) .............................................................................................................. 41 

1.2.1. Hz. İdris (a.s.)’in Semâya Yükseltilmesi ...................................................... 41 

1.3. HZ. NÛH (a.s.) ................................................................................................................ 44 

1.3.1. Hz. Nûh (a.s.)’un Kurtuluş Gemisi ve Tûfân Olayı ..................................... 44 

1.4. HZ. SÂLİH (a.s.) ............................................................................................................ 47 

1.4.1. Hz. Sâlih (a.s.)’den Müşriklerin Mûcize İstemesi ve Devesi ....................... 47 

1.5. HZ. İBRAHİM (a.s.) ....................................................................................................... 49 

1.5.1. Hz. İbrahim (a.s.)’in Putları Kırması ve Âteşe Atılması ............................ 50 

1.6. HZ. İSMAİL (a.s.)........................................................................................................... 56 

1.6.1. Hz. İsmail’in Kurbanlık Olarak Allah’a Adanması.................................... 56 

1.7. HZ. YAKUB (a.s.) .......................................................................................................... 60 

1.8. HZ. YÛSUF (a.s.) ........................................................................................................... 61 

1.8.1. Yûsuf (a.s.)’un Kuyuya Atılması ve Zindan Hayatı .................................... 61 

1.9. HZ. MÛSÂ (a.s.) ............................................................................................................. 65 

1.9.1. Hz. Mûsâ (a.s.)’ya Peygamberlik Görevinin Verilişi ve Tûr-ı Sînâ ........... 67 

1.9.2. Hz. Mûsâ (a.s.)’nın Asası ve Kızıldeniz’i İkiye Ayırması ........................... 68 

1.10. HZ. DÂVUD (a.s.) ........................................................................................................ 70 

1.10.1. Hz. Dâvud (a.s.)’un Tesbihi, Zikri ve Sesinin Güzelliği ............................ 71 

1.11. HZ. SÜLEYMAN (a.s.) ................................................................................................ 72 

1.11.1. Hz. Süleyman (a.s.)’ın Hayvanlarla Konuşması ve Saltanatı ................... 72 

1.12.HZ. İLYAS (a.s.)............................................................................................................ 76 

1.12.1. Hz.İlyas (a.s.)’ın Ölümsüzlüğü ve İnsanlara Yardım Etmesi ................... 77 

1.13. HZ. YÛNUS (a.s.)......................................................................................................... 79 

1.13.1. Hz. Yûnus (a.s.)’un Balığın Karnında Yaşaması,  Kurtulması ve Sabrı . 80 

1.14. HZ. İSA (a.s.) ................................................................................................................ 83 

1.14.1. Hz. İsa (a.s.)’nın Ölüleri Diriltmesi ve Dem-i İsa ...................................... 84 

1.14.2. Hz. İsa (a.s.)’ya Kurulan Tuzak ve Gökyüzüne Kaldırılması .................. 85 



VI 

 

1.15.HZ. CERCİS (a.s.) ......................................................................................................... 87 

1.16. HZ. MUHAMMED (s.a.v) ............................................................................................ 88 

1.16.1. Hz. Muhammed (s.a.v.)’in Mi’râç Mu’cizesi ............................................. 89 

1.16.2. Hz. Muhammed (s.a.v.)’e Salavât Getirmek ve Peygamber Aşkı ............ 90 

II. BÖLÜM / EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNDE VELÎLER 

1. ARAP BABA ..................................................................................................................... 92 

1.1.Velînin Koruyucu Ruhu (Kesikbaş Motifi).................................................................. 92 

2.ABDURRAHMAN GAZÎ .................................................................................................. 93 

2.1. Şekil Değiştirme-Cansız Bir Varlığı, Canlı Hale Getirme ............................. 94 

3. AHÎ EVRAN ...................................................................................................................... 95 

3.1. Hayvanlar Üzerinde Cerayan Eden Kerâmet Motifi ..................................... 96 

4.AHMED KUSEYRÎ ............................................................................................................ 96 

4.1. Vahşî ve Yabanî Hayvanları İtaate Alma ....................................................... 97 

5. BÂYEZİD-İ BİSTÂMÎ ...................................................................................................... 98 

5.1. Vahşî ve Yabanî Hayvanları İtaate Alma ....................................................... 98 

6. CELÂL BABA ................................................................................................................... 99 

6.1. Kesik Baş Motifi ................................................................................................ 99 

7. FETAHMET BABA (FATİH AHMET BABA).............................................................. 100 

7.1. Şekil Değiştirme-Taş Kesilme Motifi ............................................................. 101 

8. HABÎB-İ NECCAR ......................................................................................................... 102 

8.1. Kesik Baş Motifi .............................................................................................. 105 

9. HZ. HIZIR ........................................................................................................................ 108 

9.1. Tehlike ve Felâkete Maruz Kalanları Kurtarma ......................................... 109 

9.2. Bolluk ve Bereket Getirmesi .......................................................................... 110 

9.3. Taş Kesilme Motifi ......................................................................................... 112 

10. İBRAHİM HAKKI ........................................................................................................ 113 

10.1. Şekil Değiştirme- Kuşa Dönme Motifi ......................................................... 114 

11. İMAM-I ÂZAM EBÛ HANÎFE .................................................................................... 115 

11.1. Öldükten Sonra Yeniden Dirilmiş Görünme .............................................. 115 

12. KEÇECİ BABA (SEYYİD ŞEYH MAHMUD VELÎ SULTAN) ................................. 116 

12.1. Adak Adamak ................................................................................................ 117 

12.2. Bedduâ Etme ................................................................................................. 117 

13. LOKMAN HEKİM ........................................................................................................ 118 

13.1. Lokman Hekim’in Ölümsüzlük İlâcı ve İnsanlara Yardımcı Olması ...... 119 



VII 

 

14. MUNZUR BABA .......................................................................................................... 122 

14.1. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi .......................................................... 123 

15. MEVLÂNÂ CELÂLEDDÎN-İ RÛMÎ ........................................................................... 124 

15.1. Havada Uçma Motifi ..................................................................................... 124 

16. OSLU HOCA ................................................................................................................. 125 

16.1. Şekil Değiştirme- Taş Kesilme Motifi .......................................................... 126 

17. SEYYİD HARUN VELÎ ................................................................................................ 127 

17.1. Cansız Bir Varlığı Harekete Geçirme Motifi .............................................. 128 

18. SÖYLEMEZ BABA ...................................................................................................... 129 

18.1. Şekil Değiştirme Motifi ................................................................................. 130 

19. ŞEYH ŞABAN-I VELÎ .................................................................................................. 131 

19.1. Duâ Etme Motifi ............................................................................................ 131 

19.2. Rüyâda Görünme Motifi .............................................................................. 132 

19.3. Tehlike ve Felâkete Maruz Kalanları Kurtarma Motifi ............................ 133 

19.4. Ortadan Kaybolma Motifi ............................................................................ 133 

19.5. Başkalarını Ermişliğe Kavuşturma Motifi ................................................. 134 

19.6. Tabiât Varlıkları ve Eşya Üzerinde Cereyan Eden Kerâmet Motifleri ... 134 

19.7. Cansız Bir Varlığı Hareket Ettirme Motifi ................................................. 134 

19.8. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi .......................................................... 134 

20. ŞEYH AHMET MÜRSEL YATAĞAN ........................................................................ 135 

20.1. Havada Uçma Motifi ..................................................................................... 136 

21. ŞEYH BİLECEN ........................................................................................................... 136 

21.1. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi .......................................................... 137 

21.2. Ortadan Kaybolma Motifi ............................................................................ 137 

22. TERZİ BABA ................................................................................................................ 138 

23. VEYSEL KARÂNÎ ........................................................................................................ 140 

24. ZEYNEL ÂBİDÎN ......................................................................................................... 141 

24.1. Hasımlarına Felâket Mûsâlla Etme Motifi ................................................. 142 

24.2. Rüyâda Görünme Motifi .............................................................................. 143 

24.3. Ortadan Kaybolma Motifi ............................................................................ 143 

24.4. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi .......................................................... 143 

III. BÖLÜM EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNE PEYGAMBERLERİN 

YANSIMALARI 

1.Her Peygamberin Öne Çıkan Özelliğiyle Yansıması ........................................................ 145 



VIII 

 

1.1.Peygamberlerin Yaratılış Yönüyle Yansıması ............................................................... 145 

1.1.2. Peygamberlerin Cennet Yönüyle Yansıması ............................................................. 145 

1.1.3 Peygamberlerin Semâya Yüksetilmesi Yönüyle Yansıması ....................................... 146 

1.1.4. Peygamberlerin Kendine Ait Özellikleri Yönüyle Yansıması ................................... 146 

2. Peygamberlerin Hak Dine Davet Etme Gayretleri Yönüyle Yansımaları ........................ 147 

2.1.Peygamberlerin, Kavimlerinin Cezalandırılmaları Yönüyle Yansımaları ..................... 147 

3. Peygamberlerin Mu’cizeleri Yönünden Yansımaları ....................................................... 148 

IV. BÖLÜM EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNE VELİLERİN YANSIMALARI 

1.Şekil Değiştirme Motifiyle Yansımış Olanlar................................................................... 150 

1.1. Eski Haline Dönme (Cansız Bir Varlığı, Canlı Hale Getirme) Motifi .......................... 150 

1.2. Taş Kesilme Motifi ....................................................................................................... 150 

1.3. Kuşa Dönme Motifi ...................................................................................................... 151 

1.4. Bir Maddeden, Başka Bir Maddeye Dönüşme Motifi .................................................. 151 

2.Kesikbaş Motifiyle Yansımış Olanlar ............................................................................... 152 

3.Duâ ve Bedduâ Etme Motifiyle Yansımış Olanlar ........................................................... 153 

4.Hayvanlarla Konuşma Motifiyle Yansımış Olanlar .......................................................... 154 

5. Bolluk ve Bereket Getirme Motifiyle Yansımış Olanlar ................................................. 154 

6.Başkalarını Ermişliğe Kavuşturma Motifiyle Yansımış Olanlar ...................................... 155 

7.Cansız Bir Varlığı Hareket Ettirme Motifiyle Yansımış Olanlar ...................................... 155 

8.Havada Uçma Motifiyle Yansımış Olanlar ....................................................................... 156 

9. Hasımlarına Felâket Mûsâlla Etme Motifiyle Yansımış Olanlar ..................................... 156 

10. Ortadan Kaybolma Motifiyle Yansımış Olanlar ............................................................ 157 

11.Rüyâda Görünme Motifiyle Yansımış Olanlar ............................................................... 158 

12.Tabiât Varlıkları ve Eşya Üzerinde Cereyan Eden Kerâmet Motifiyle Yansımış Olanlar

 ............................................................................................................................................. 158 

13. Tehlike ve Felâkete Marûz Kalanları Kurtarma Motifiyle Yansımış Olanlar................ 158 

14.Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifiyle Yansımış Olanlar ........................................... 159 

15.Vahşî ve Yabanî Hayvanları İtaate Alma Motifiyle Yansımış Olanlar .......................... 160 

SONUÇ ................................................................................................................................ 161 

KAYNAKÇA ...................................................................................................................... 163 

DİZİN .................................................................................................................................. 171 



IX 

 

ÖN SÖZ 

Efsaneler ve halk hikâyelerinin Türk kültür hayatındaki yeri büyüktür.  

Efsaneler ve halk hikâyeleri, Türk milletinin duygusunu, düşüncesini, yaşayışını, 

geleneğini ve göreneğini, genel olarak Türk kültürünü bu ürünlere yansıtmıştır. Efsa-

neler, insanların inandıkları manevî değerlere olan bağlılığının neticesinde meydana 

gelmiştir. Olağanüstü unsurlarla bezenmiştir. Halk hikâyeleri ise, insanların 

başlarından geçen olayları özellikle âşk ve kahramanlık konularında dile getirilmiştir. 

İnsanlık tarihine bakıldığı zaman efsaneler ve halk hikâyeleri insanların hem güzel 

zaman geçirmelerine olanak sağladığı hem de insanları düşünmeye yönelttiği görülür. 

           Tez çalışmasında konu edilen peygamberler ve velîler ise toplumda ayrı bir yer 

tutarlar. İnsanoğlu, tarih boyunca bir şeye inanma ihtiyacı duymuştur. Bu ihtiyaç din 

müessesesini ortaya çıkarmış ve Cenâb-ı Hakk tarafından peygamberler gönderil-

miştir. İnsanlara doğru yolu gösterdikleri için peygamberler insanoğlunun en kutsal 

değerleri olmuşturlar. Velîler, yani Allah dostları da yaratıcının seçkin kullarındandır. 

Türk milleti de velîlere karşı ihtimam göstermiş ve onlara karşı saygıyı, sevgiyi hiçbir 

zaman elden bırakmamıştır. Bu çalışma esnasında da anlaşıldığı üzere efsaneler ve 

halk hikâyelerinde peygamberler ve velîler toplumda kutsal olan değerler arasındadır. 

Bu kutsal değerler etrafında da efsaneler ve halk hikâyeleri oluşmuştur. İslâm dininin 

kabulünden bu yana yazılmış yadigârlara, ilmî, kültürel eserlere bakıldığı zaman bu 

durum kolaylıkla görülebilir. 

  “Efsane ve Halk Hikâyelerinde Peygamberler ve Velîler Üzerine Bir 

Araştırma” adlı tez çalışmasında Ön Söz ve Giriş’in dışında Dört Bölüm, Sonuç, 

Kaynakça ve Dizinden oluşmaktadır. Giriş kısmında efsane ve halk hikâyelerinin 

genel özelliklerinden bahsedildi. Yine bu bölümde tez çalışması esnasında yararlanılan 

kaynaklar üzerinde duruldu. Giriş kısmının son bölümünde ise araştırmanın konusu-

nu teşkil eden temel terimler açıklandı.  

I. Bölüm’de, efsane ve halk hikâyelerinde peygamberlere yer verildi. Bu kısım-

da peygambelerin genel özelliklerinden bahsedildi. Peygamberlerin başlarına gelen 

olayların, gösterdikleri mu’cizelerin efsane ve halk hikâyelerine nasıl yansıdığının 

üzerinde duruldu. Örnekler verilerek, olayların efsane ve halk hikâyelerinde değişik-

liğe uğrayıp uğramadığı tespit edildi. 



X 

 

II. Bölüm’de, efsane ve halk hikâyelerinde velîlere yer verildi. Bu kısımda 

velîlerin genel özelliklerinden bahsedildi. Velîlerin başlarından geçen olaylar ile 

gösterdikleri kerâmetlerin efsane ve halk hikâyelerine nasıl yansıdığının üzerinde 

duruldu. Bu bölümdeki alt başlıklarda, velîlerin gösterdikleri kerametlere değinilerek 

tespit edilen efsane metinlerdeki motiflerin açıklanmasına yer verildi. 

III. Bölüm’de, efsane ve halk hikâyelerine peygamberlerin yansıyış biçimleri 

toplu bir şekilde ele alındı. Peygamberlerin efsane ve halk hikâyelerine hangi yönler-

den yansıdıkları alt başlıklar hâlinde sunularak açıklandı. 

IV. Bölüm’de ise, efsane ve halk hikâyelerine velîlerin yansıyış biçimleri ele 

alındı. Alt başlıklarda önceki bölümlerde ayrı ayrı ele alınan motifler bu bölümde 

birleştirilerek kapsamlı bir şekilde açıklanarak verildi. 

Sonuç bölümünde yukarıda ele alınan başlıkların genel bir değerlendirmesi 

yapıldı. Ulaşılan sonuçlar maddeleştirilerek yazıldı. En son kısımda ise çalışmanın ana 

unsurunu teşkil eden peygamber ve velîlerin dizini yapıldı.  

Çalışma esnasında âyetlerden alıntı yapılırken Diyanet İşleri Başkanlığının 

bünyesinde Hayrettin Karaman ve komisyon üyelerinin tarafından hazırlanan Kur’ân-

ı Kerim ve Açıklamalı Meâli esas alınmıştır. 

 Tez çalışma sürecinde benden yardımlarını esirgemeyen danışman hocam 

Prof. Dr. Sinan GÖNEN’e ve Dr. Öğr. Üyesi Aziz AYVA hocama ve eğitim hayatım 

boyunca üzerimde emeği olan hocalarıma teşekkürlerimi sunarım.                                                    

                                                                                                                Vahdi ÖZER 

                                                                                                                  26.06.2018 

 

 

 

 

  



XI 

 

KISALTMALAR 

age. : Adı geçen eser 

agm. : Adı geçen makale 

ABD: Ana bilim dalı 

a.s. : aleyhisselam 

bk.: Bakınız 

bs. : Baskı, basım 

C: Cilt 

çev. : Çeviren 

Doç.: Doçent 

Dr.: Doktor 

drl. : Derleyen 

dzl. : Düzenleyen 

DİA: Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

DİB: Diyanet İşleri Başkanlığı 

haz.: Hazırlayan 

Hz.: Hazret, Hazreti 

İA: İslâm Ansiklopedisi 

İng. : İngilizce 

No.: Numara 

Prof.: Profesör 

s. : Sayfa 

SÜ: Selçuk Üniversitesi 

Ör.: Örnek 

TDK: Türk Dil Kurumu 

vb.: Ve benzeri 

vd. : Ve diğerleri 

vs.: Vesaire 

yy.: Yüzyıl 



XII 

 

  

  



XIII 

 



1 

 

GİRİŞ 

“Efsane ve Halk Hikâyelerinde Peygamberler ve Velîler Üzerine Bir 

Araştırma” adlı çalışmada peygamberler ve velîler kısmına geçmeden önce, yapılan 

çalışmanın türleriyle ilgili kısa bilgiler verilerek bugüne kadar bu konuda yapılan 

çalışmalar kısaca tanıtılmak istendi. 

A. EFSANELERE GENEL BİR BAKIŞ 

Efsane üzerine 19. asrın ilk yarısından itibaren çalışmalara başlanılmıştır. 

Konunun en ağırlık kazandığı devreler ise asrımızın ilk ve üçüncü çeyrekleridir. 

Meselenin ele alındığı ilk yıllarda yapılan ve bugün de araştırıcılar tarafından aşağı 

yukarı kabul edilen bir efsane tarifi vardır. Alman dili ve halk bilgisine büyük eserler 

kazandıran Jakob Ludwing Karl Grimm (1785-1863) ile kardeşi Wilhelm Grimm 

(1786-1859)’in ortaya koydukları bu tarifi gördükten sonra bazı tanınmış araştırıcıların 

efsane ile ilgili görüşlerine de bu arada yer vereceğiz (Sakaoğlu, 2009-2013: 21). 

Terimin tarifine geçmeden evvel şu hususu göz önünde bulundurmak 

zorundayız. Batı dillerine aynı Latince kökten (legendus) gelen efsane kelimesi 

İngilizcede legend, Fransızcada leğende, Almancada leğende (ayrıca sage), 

İtalyancada leggenda, İspanyolcada leyenda uzun yıllardan beri bu kadar çeşitli dilde 

terim olarak kullanılırken bazı güçlükler ortaya çıkmıştır. Laurits Botker, Dictionary 

of Folklore’ da bu kelimeye beş sayfa ayırmış ve tarifini verebilmek için birkaç düzine 

kaynağa müracaat etmiştir (Krzyzanowski 1967: 111-117’den, Sakaoğlu, 2009-2013: 

21). 

Botker burada, kelimenin çeşitli kullanılma yerlerini göstermeye bilhassa 

dikkat etmiştir (Sakaoğlu, 2009-2013: 21).  

İşlevinin ne olduğu, diğer anlatı türlerinden nasıl ayrılabileceği gibi sorular 

üzerinde bizde ve dünyada pek çok araştırıcı tarafından durulmuştur. Türkiye’de 

yapılan tanımların, çoklukla, en iyi tanımlar olarak kabul edilen Alman Grimm 

Kardeşler’le Max Lüthi’nin yaptığı tanımlara dayandığı görülmektedir. Alman Grimm 

Kardeşler, efsaneyi şu şekilde tanımlamaktadır: “Efsane, gerçek veya hayalî, muâyyen 

şahıs, hâdise veya yer hakkında anlatılan bir hikâyedir” (Jason, 1972: 134’ten, 

Sakaoğlu, 1980: 4). 

Efsane konusunda Erzurum efsaneleri üzerine yaptığı çalışmasıyla tanınan 

Bilge Seyidoğlu, masal ve efsaneyi karşılaştırırken “inanma”yı merkeze alarak 



2 

 

tanımlamasını şu şekilde yapar: “Efsaneler, sözlü geleneğin ürünü olan bir anlatım 

türüdür. Temelinde inanç unsuru vardır. Efsaneyi anlatan ve dinleyenler efsanenin 

gerçek üzerine kurulduğuna inanırlar. Bu gerçek, objektif bir gerçek değildir. Efsane-

yi nakledenler ve dinleyenler efsanedeki olayların gerçekten olmuş olduğuna inanırlar. 

Efsaneler bu özellikleri ile masaldan ayrılırlar. Masallarda anlatılan şeylerin yalan 

olduğu masalın başında belirtilir. ‘Bir varmış bir yokmuş. Evvel zaman içinde kalbur 

saman içinde ben babamın beşiğini tıngır mıngır sallar iken’ gibi tekerlemelerle masala 

başlanır. Efsane anlatılırken de ‘annemden duyduğuma göre, büyüklerimden 

duyduğuma göre olay şöyle olmuş, şöyle şekillenmiş’ gibi efsanenin gerçek olduğunu 

kuvvetlendiren sözlerle efsane anlatılır. Efsaneler, kısa anlatım türleridir. Bir veya 

birkaç motif ihtiva ederler. Bu özellikleri ile de diğer anlatım türlerinden ve 

masallardan ayrılırlar” (Seyidoğlu, 1992: 315). 

Sakaoğlu ise, batılı araştırmacıların tariflerinden yola çıkarak efsane türünün 

özelliklerini şu şekilde tespit etmektedir: 

I-  Şahıs, yer ve hâdiseler hakkında anlatılırlar. 

II-  Anlatılanların inandırıcılık vasfı vardır. 

III-  Umûmiyetle şahıs ve hâdiselerde tabiâtüstü olma vasfı görülür. 

Tariflerde yer almayan şu hususiyeti de dördüncü madde olarak ilave 

edebiliriz: 

IV- Efsanelerin belirli bir şekli yoktur, kısa ve konuşma diline yer veren bir 

anlatımdır (Sakaoğlu, 1980: 5-6). 

Ülkemizde ve yurt dışında efsane tasnifleriyle ilgili çok sayıda çalışma 

yapılmıştır. Anadolu-Türk efsanelerinin sınıflandırılması işiyle önce Prof. Dr. Pertev 

Naili Boratav uğraşmıştır. Boratav, uluslararası sınıflandırma niteliğindeki İnter-

national Society for F.-N. Research’ın Budapeşte’de kabul ettiği efsane tasnifini 

temelde benimsemekle birlikte bu tasnifin Türk efsanelerine tam olarak uymadığını 

belirtmiştir. Boratav, adı geçen tasnif üzerinde bazı değişiklikler yaparak Anadolu-

Türk efsanelerini şu şekilde tasnif etmiştir: 

 

a) Yaradılış efsanesi 

i) Oluşum ve dönüşüm efsaneleri 

ii) Evrenin sonunu (mahşer ve kıyâmet günlerini) anlatan efsaneler. 



3 

 

b) Tarihlik efsaneler 

c) Olağanüstü kişiler, varlıklar ve güçler üzerine efsaneler. 

d) Dinlik efsaneler (Boratav, 2000: 123). 

Boratav’ın tasnifinde tarihlik efsaneler bölümündeki efsanelerin büyük bir 

bölümünü ermiş kişiler (evliyâlar) üzerine anlatılanlar meydana getirmektedir. 

Boratav’a göre ermiş kişilerin Müslüman-Türk toplumlarındaki özellikleri, onların 

dinlik niteliklerinden çok, olağanüstü güçlerle, alışılmışın dışında işler görmeleridir. 

Bu nedenle evliyâlar ile ilgili efsanelere “dinlik efsaneler” bölümü yerine “tarihlik 

efsaneler” bölümünde yer verilmiştir. Ermiş kişilere değinen efsanelerin incelen-

mesinde uygulanacak yöntemin tam verimli olması için yapılacak işlerden biri bu 

kişilerin sağ iken ya da öldükten sonra başardıkları olağanüstü işleri de (kerâmetleri) 

bir sınıflama düzenine sokmak olacaktır. Evliyâlar üzerine anlatılan şeylerin büyük bir 

bölüğü tam bir hikâye yapısı almamış, yalın bir olguyu saptamakla yetinmiştir. 

Masallardaki motifler için yapıldığı gibi evliyâlar üzerine anlatılan ve akıldışı başarılar 

diye tanımladığımız bu olguların bir dizininin düzenlenmesi, efsaneleri ve inanışları 

milletler arası bir ölçü içinde incelemek yararlı olacaktır (Boratav, 2000: 127). 

Efsaneler, sözlü geleneğin ürünü olan bir anlatım türüdür. Masallar gibi sözlü 

gelenekte anlatılarak devam ederler. Çalışmayla ilgili efsane kelimesinin daha başka 

kaynaklarda tanımından başlayarak, bazı sözlük, kitap, gibi yayınlarda hangi 

anlamlarda kullanıldığına değinilecek daha sonra da genel özelliklerinden, sınıflan-

dırılmasından, diğer türlerle olan münasebeti üzerinde durulacaktır: 

Efsane tariflerine bakıldığı zaman, İngilizce sözlükte, 

1. Çok eski zamanlardan kalma hikâyeler. 

2. Mitlerin modernleşmiş ve romantik bir hâl almış şekli. 

3. Efsanevî şöhret kazanmış insanlar etrafında teşekkül etmiş hikâyeler, 

şeklindendir (Connie Hall, 1973: 747). 

Mitoloji sözlüğünde ise, 

“Dinî merasimlerde yahut dinî yemeklerde okunan, daha ziyâde azîzlerin 

hayatına âit şeyler”dir  (Funk and Wagnallas, 1972: 612). 

Bunlar bir şahsa ait olabileceği gibi bir yere ve bir olaya da bağlı olabilir. 

Efsane malzemesini geleneklerden alır ve gerçekleri söyler. 



4 

 

Kurt Ranke ve L. W. Von Sydow gibi folklorcular, efsanelerde anlatılan olay-

ın objektif gerçeği yansıtmadığını,  ancak anlatıcıların da dinleyicilerin de bu olayı 

gerçek olarak kabul ettiklerini söylerler (Dan Ben Amos, 1976:  96). 

Yukarıdaki tariflerden de anlaşıldığı üzere efsaneler: 

1. Bir inanış etrafında teşekkül etmişlerdir. Bu inanış efsanelerin gerçek ve 

doğru olduğu inancıdır. 

2. Efsaneler bilinmeyen esrarengiz bir âlemi anlatırlar. Bu bakımdan 

olağanüstü unsurlar ihtiva ederler. 

3. Efsaneler, bir tarife göre mitlerin modernleşmiş şekli olarak ifade edilmekte, 

çok eski hikâyeler olduğu söylenmektedir. Bu bakımdan kutsal unsurlar da taşırlar 

(Ağca-Göçgün-Horata-Özgül-Tural,  2007:  3). 

Alman Grimm kardeşlerin efsane tarifi şöyledir: “Efsane, gerçek veya hayalî, 

muâyyen şahıs, hâdise veya yer hakkında anlatılan bir hikâyedir.” Anadolu sahasında 

birçok sözlük ve araştırmada efsanenin tarifi yapılmıştır. Bunlardan Ferit 

Devellioğlu’nun hazırladığı Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügât’te efsane, “Asılsız 

hikâye, masal, boş söz, saçma sapan lakırdı, 2. Dillere düşmüş, meşhûr olmuş 

hâdise”dir. 

Türk Dil Kurumu tarafından yayımlanan Türkçe Sözlük’te efsane, “Çağlar-dan 

beri söylenegelen, olağanüstü varlıkları, olayları konu edinen hayalî hikâye, söylence. 

2.Gerçeğe dayanmayan asılsız söz, hikâye”dir. 

Şemseddin Sami’nin, Kamûs-ı Türkî’sinde , “1.Masal, asılsız hikâye, hurafât, 

2. Şöhret bulup dillere düşen vak’a ve hâl destan”. 

Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Büyük Lügât’te , “Masal, uy-durulmuş yalan 

hikâye”. 

Mustafa Nihat Özön’ün, Edebiyat ve Tenkid Sözlüğü’nde (Özön, 1954: 74), 

Bir tabiât olayını, bir varlığın meydana gelişini, tabiât elemanlarından birinde olan bir 

değişikliği, akıl dışı, olağanüstü açıklamalarla anlatan hikâye. Bunun temeli olan olay, 

halkın muhayyilesinde şekil değiştirerek ağızdan ağıza kuşaktan kuşağa geçer. Genel 

olarak, masal ile eş anlamlı olarak kullanılır. 

Türk Ansiklopedisi’nde,”Başlangıçta tabiâtüstü nitelikler gösteren azîz 

hayatlarını, sonraları da, halk muhayyilesinin veya şâ’ir yaratmalarının etkisiyle, biçim 

değiştirmiş tarih olaylarını anlatan harika niteliğinde hikâye”. 



5 

 

Şükrü Elçin’in  “Halk Edebiyatına Giriş” adlı eserinde (Elçin, 1986: 314-315), 

“İnsanoğlunun tarih sahnesinde göründüğü ilk devirlerden itibaren ayrı coğrafya, 

muhît veya kavimler arasında doğup gelişen, zamanla inanç, âdet, anâne ve me-

rasimlerin teşekkülünde az çok rolü olan bir çeşit masallar vardır. Sözlü gelenekte 

yaşayan bu anonim masallara dilimizde Arapça ‘usture’ (cem’i: esâtîr), Farsça ‘fesane, 

efsane’, Yunanca ‘Mitos, mit’ kelimeleri ad olarak verilmiştir”. 

“Efsanelerin bir inanış etrafında teşekkül ettiğini, kutsal ve olağanüstü unsurlar 

taşıyabileceğini ve halk için önemli olan bazı tarihi olay ve şahısların maceraları 

zamanla halkın muhayyilesinden katılan hayalî unsurlarla birlikte efsane-ye 

dönüşmüştür. Tarihi bir olay, ister eski çağlarda meydana gelmiş olsun, ister yeni 

zamanlarda, eğer halkın üzerinde büyük bir tesir bırakmışsa, halkın hayatını 

değiştirmişse belli bir süre efsaneleşir. Çünkü tarih sayfalarında bu efsanelerin 

köklerini bulmak, görmek mümkündür. Halk, geçmişte olmuş bu olayları dilden dile, 

nesilden nesile aktararak biraz da kendi muhayyilesinden kattığı hayalî unsurlarla 

yoğurarak günümüze kadar getirmiştir. Bu hâliyle bu olaylar, artık tarihçilerin, 

kronolojik tarihle uğraşan tarihçilerin ilgi sahasından çıkıp folklorcuların, kültür 

tarihçilerinin alanına girer. Kronolojik tarih olmaktan çıkan bu anlatmalarda, halkın 

geleneğinden, töresinden izler bulmak mümkündür. Tarihi kökü olan efsaneler, 

mitolojik efsanelere göre daha gerçekçi, daha inandırıcılarıdır”  (Ergun, 1997: 43). 

“Efsanelerdeki köklerden biri de dinî köklerdir. Dinî kahramanların macera-

ları, halkın muhayyilesinden katılan hayalî unsurlarla birlikte zaman içinde 

efsaneleşmiştir. Aynı şekilde dinî kitaplarda anlatılan birçok macera da halkın arasında 

efsane hâline gelmiştir. Halk, sevdiği din büyüğünün etrafında, gerçekte olmamış olsa 

bile birçok efsane teşekkül ettirir. Efsanelerin etkisiyle halka, din, daha iyi sevdirilmiş, 

daha iyi anlatılmıştır. Bu şekildeki efsaneler, bir terbiye etme fonksiyonu 

üstlenmişlerdir. Dinin emir ve yasakları, kaideleri ve din büyüklerinin maceraları 

efsanelerin köklerinden birini oluşturmaktadır. Bazı efsanelerde yeni din ile eski dinin 

mücadelesi görülür. Halk, eski dinin bazı kaidelerini yeni dinine yerleştirir. Bu durum, 

efsanelerde de görülür. Halk, tarihte olmuş bir olayı veya yaşamış bir kahramanı 

olduğu gibi değil de olmasını istediği şekilde görür ve anlatır. Bu uydurmalar, 

efsanelerin inanılmasına, gerçek olmasına mâni değildir. Bazı efsaneler, tamamiyle 

hayalî, fantastik köklerin üzerine kurulmuşlardır. Özellikle yer adları ile ilgili olarak 



6 

 

anlatılan efsanelerin bazıları bu şekildedir. Halk ben-zerlerinden ayrılan bir taşa, 

kayaya, dağa, tepeye hemen hemen bir efsane uyduruverir” (Ağca-Göçgün-Horata-

Özgül-Tural,  2007: 31). 

            1.Efsanelerin Genel Özellikleri 

Prof. Dr. Ali Berat Alptekin efsanenin özelliklerini şu şekilde sıralamıştır: 

1. Efsaneler şahıs, yer ve olaylar hakkında anlatılır. 

2. Anlatılanların inandırıcılık özelliği vardır. 

3. Genellikle şahıs ve olaylarda olağanüstü olma özelliği görülür. 

4. Efsanelerin belirli bir şekli yoktur. 

5. Efsaneler gerçek olmamasına karşılık gerçekmiş gibi kabul edilir. 

6. Efsanelerde zaman geniş zamanla şimdiki zaman arasında değişir. 

7. Efsanelerin mekânı yaşadığımız dünyadır. 

8. Efsaneyle kazanılan kutsiyet zamanla o mekânı ve şahsı dokunulmaz yapar. 

9. Efsanelerin tarihle çok yakın ilişkisi vardır. 

10. Efsaneler büyük ölçüde millîdirler, ancak milletlerarası özelliği olan gezgin 

efsaneler de vardır. 

11.Efsaneler genellikle tek motif üzerine kurulurlar  (Alptekin, 2012: 16-17). 

Efsane’nin diğer türlerle münasebeti konusunda ise ilk önce Efsane-Mit ilişkisi 

üzerinde durulacaktır. 

2. Efsane-Mit İlişkisi 

“Efsaneler ile mitler birbirlerine oldukça yakındırlar. Mitler, tabiât veya 

kozmogonik cisimleri ve olayların nasıl meydana geldiğini hayalî bir şekilde nakleden 

anlatmalar, inançlardır. Mitolojik anlatmalar, çok eski zamanlarda oluşmuşlardır. 

Mitin ve mit kahramanlarının tarihi devrini belirlemek imkânsızdır, tarihin 

derinliklerinde, karanlıklarda oluşmuşlardır. Efsaneler ise daha yeni zamanlarda 

meydana gelmiştir. Bazı efsanelerin kahramanını yaşadığı devri ve olayın meydana 

geldiği zamanı belirlemek mümkündür. Efsaneler, mitolojiden farklı olarak daha 

gerçekçidirler. Mitlerin esas unsuru, objesi tabiâttır, uzaydır, efsanelerin-ki ise 

toplumsal olaylardır ”(Ergun, 1997: 45). 

Mitlerde de efsanelerde de fantastik, hayalî unsurlar çok fazladır. Mitlerde 

fetişler, totemler çok görülmesine karşılık, efsanelerde pek fazla görülmezler. 



7 

 

Her ikisini birleştiren nokta ise, her ikisinin de gerçek olduğuna inanılmasıdır 

(Ağca-Göçgün-Horata-Özgül-Tural, 2007: 31). 

3.  Efsane-Masal İlişkisi 

Fantastik, hayalî unsurlar, hem masallarda, hem de efsanelerde bulunur. Örnek 

olarak, taş kesilme hem masallarda, hem de efsanelerde sıkça görülen bir motiftir. 

Masallarda taşlaşma sihir, büyü sahibi, peri, cadı gibi güçler tarafından, onların sihirli 

çubukları ile gerçekleşir. Efsanelerde ise sihirli kuvvetlerin kendileri değil, mu’cizeleri 

görünür. Her iki olay da uydurma olduğu hâlde masallarda insanın taşa çevrilmesi 

yalan, uydurma olarak kabul edilir. Efsanelerde ise gerçek olarak anlatılır ve dinleyici 

tarafından da gerçek, tarihte olmuş bir olay olarak kabul edilir. Efsanelerde görülen taş 

kesilmenin gerçek olarak kabul edilmesinin bazı nedenleri vardır. Bunlardan 

birincisinin, masallarda taş kesilmenin hiçbir esası ve hiçbir işareti yoktur. Efsanelerde 

ise bunun yeri, yurdu bellidir, insana benzeyen herhangi bir taş, kaya ile bağlantılıdır. 

Başka bir deyişle taşlar, kayalar anlatılan efsanenin şâhidi gibi ortaya çıkarlar. İkincisi, 

efsanelerde taş kesilen insan o hâliyle kalır ve efsane orada biter. Masallarda ise 

yeniden canlanıp kötülere karşı mücadele eder ve masal mutlu sonla biter. 

Efsaneler, daha ziyade mahallî ve millîdirler. Zaman içerisinde bazı efsaneler, 

masallaşabilir, masal olarak anlatılmaya başlanabilir. Efsaneler, masallar gibi her 

zaman istenildiği gibi söylenmez. Ancak belli bir hâdise veya varlığın öğrenilmesi, 

açıklanması ihtiyacı doğunca anlatılırlar. Masallar ise her zaman anlatılabilirler.  

Efsanelerin zamanı bellidir. Olayın ne zaman gerçekleştiğini belirlemek 

mümkündür.  Buna karşılık masalların zamanı bilinmez, belirli bir zamanları yoktur. 

Tarihi bilinmeyen zamanlarında olmuş olayları anlatırlar. Yer de aynı şekildedir. 

Birçok efsanede olayın geçtiği yer belli olduğu, bilindiği halde bu durum masallarda 

belirsizdir (Ağca-Göçgün-Horata-Özgül-Tural,  2007: 31-32). 

4.Efsane-Destan İlişkisi 

Bazı destanlar, zaman içerisinde uzun soluklu anlatma özelliğini kaybederek 

küçülür ve efsaneye dönüşebilir. Efsanelerin bazılarında kutsallık olmasına karşın, 

kutsallık destanlarda görülmez. Destanlar, daha ziyade millî anlatmalardır ve kutsallık 

dinî bir karakter taşımaz. Her iki türde de olaylar, günümüz dünyasında, günümüz 

coğrafyasında cereyan eder. Masallardaki bilinmeyen masal ülkesi bu türlerde 



8 

 

görülmez. Aynı şekilde her iki türün anlatmaları gerçek olarak kabul edilir. Yalnız 

kozmogonik olayları işleyen bazı efsanelerde gerçeklik bulamayız. Efsane-lerdeki 

sessiz, sakin, itaatkâr derviş tipine karşılık destanlarda kahraman, savaşçı alp tipi 

vardır. Bazı efsaneler destanların bünyesine dâhil olarak dilden dile nakledile nakledile 

günümüze kadar gelmişlerdir. Köroğlu destanındaki Kırat efsanesi bu şekildedir 

(Ağca-Göçgün-Horata-Özgül-Tural,  2007: 32). 

5. Efsane-Halk Hikâyesi İlişkisi 

Efsanelerle, halk hikâyelerinin büyük bir benzerliği yoktur. Yalnız zamanla 

bazı halk hikâyeleri efsaneleşmiştir. İçindeki manzum kısımlar unutularak sadece olay, 

mensur olarak anlatılır hâle gelir. Anadolu’nun birçok yerinde ve Türk dünya-sında 

bazı halk hikâyesi kahramanları, efsanelere de kahraman olabilmektedir  (Ağca-

Göçgün-Horata-Özgül-Tural,   2007: 33).  

6. Efsane-Menkıbe İlişkisi 

Halk edebiyatımızın, anonim edebiyatımızın anlatmaya dayalı alt dallarının 

sayısı birkaçı geçmez. Bunlar da, masal, fıkra, efsane ve hikâyedir. Bu listeye menkıbe, 

rivâyet, söylenti gibi terimleri de eklemek mümkündür. Ancak, bütün bu terimler 

arasındaki farkları iyi belirlememiz gerekecektir. 

Bu bildiride bizim özellikle üzerinde duracağımız konu, “efsane” ile 

“menkıbe” arasındaki bağdır. Önce her iki terimin bizi ilgilendiren anlamlarını ortaya 

koymak istiyoruz, “efsane” nedir, “menkıbe” nedir? 

Bu iki terimden ilkini, yani “efsane”yi, konu üzerinde çalışan en eski 

araştırıcılardan olan Grimm Kardeşler, “Gerçek veya hayalî, belirli kişi, olay veya yer 

hakkında anlatılan bir hikâyedir” ( Jason 1972: 84’ten , (331) , Sakaoğlu, 2009-2013: 

45) diye tarif etmektedirler. 

            Günümüz efsane araştırıcılarından Pertev Naili Boratav ise, efsanenin çeşitli 

özelliklerini, masal ve destan ile mukayese ederek vermeyi tercih eder. Ona göre 

efsanenin başlıca özelliği bir inanışın konusu olmasıdır, onda anlatılan şeyler 

gerçekten olmuş gibi kabul edilir. Ayrıca efsanelerin “düz konuşma diliyle ve her türlü 

üslup kaygısından yoksun, hazır kalıplara yer vermeyen kısa” anlatmalar olduğu 

şeklinde dış özelliğine de dokunulmuştur ( Boratav 1973: 106’dan, Saka-oğlu, 2009-

2013: 45). 



9 

 

           Bir edebiyat ansiklopedisinde ise efsane için verilen ilk bilgiler şöyledir: 

“Edebiyatta tabiâtüstü nitelikler gösteren kişilerin hayatlarını, halk muhayyilesinin 

veya şâ’irlerin meydana getirdiği tarih olaylarını anlatan, olağanüstü olaylarla süslü 

hikâyelere verilen isimdir” (Bakırcıoğlu, 1978: 7’den, Sakaoğlu, 2009-2013: 45).    

       “Menkabe” kelimesiyle ilgili değerlendirmelere geçmeden önce, bu terimin 

imlâsı ile ilgilenmek istiyoruz. Kelime, yeni kaynaklarda, “menkabe” ve “menkıbe” 

olmak üzere iki ayrı şekliyle karşımıza çıkmaktadır. Aşağıda bazılarına değine-

ceğimiz üzere, Ocak ve Boratav ile Devellioğlu sözlüğü “menkabe”, Özön, Akalın, 

Karaalioğlu, Gencan ve arkadaşlarının edebiyat terimleriyle ilgili sözlükleriyle Türk 

Dil Kurumunun Türkçe Sözlük ve İmlâ Kılavuzu “menkıbe” terimine yer ver-

mektedir.  İslâm Ansiklopedisi’nde “menâkıb” şeklinde çokluğu verilirken tekliğine 

“menkabe” olarak işaret edilmiştir (Gencan, 1974: 114’ten, Sakaoğlu, 2009-2013: 46). 

   Terimimizin tanımı diyebileceğimiz ifadelerde ise şöyle denilmektedir: 

“Menkabe yahut menâkıb, tasavvuf tarihinde, süfîlerin izhâr ettikleri harikulade 

olaylar demek olan kerâmetleri nakleden küçük hikâyeler manasında tahminen IX. 

yüzyıldan itibaren kullanılmaya başlanmıştır. Pek yaygın olmamakla beraber bu 

sebeple, kerâmet kelimesinin çoğulu olan kerâmât da menkabe veya menâkıb yerine 

kullanılmıştır. Şu hâlde menkabelerin esasını kerâmetler teşkil etmektedir” (Ocak, 

1992: 27’den, Sakaoğlu, 2009-2013: 47). 

“kerâmet” adını verdiğimiz harikulade olaylara yer veren küçük hikâyelere 

“menkıbe” denildiğine göre, içinde bu tür olayların yer almadığı, sadece bir tabiât 

olayını, bir varlığın meydana gelişini anlatan küçük hikâyelere de “efsane” deni-

lecektir (Sakaoğlu, 2009-2013: 47). 

Efsane-menkıbe ilişkisi ile alâkalı olarak bir efsane metnine baktığımız zaman 

efsane mi ya da menkıbe mi olduğunu şu şekilde karar verilmelidir, dinî muhteva 

taşıyanlara yani bir velînin gösterdiği olağanüstü olaylara “menkıbe” de-nilecek ama 

bunun dışında kalanlara bir varlığın, bir tabiât olayını meydana gelişlerine “efsane” 

denilecektir. 

  7. Efsanelerin Oluşum Sebebi 

Efsaneler, geçmiş zamanlardan itibaren özellikle bir inanca bağlı olarak yani 

insanların dinî duygularının birer tezâhürü olan efsaneler insanların inanmak istediği 



10 

 

şekilde olağanüstü bir hâlde meydana gelirler. Halkın arasında meydana gelen bir 

olayın anlatıla anlatıla halkın muhayyilesinde yerleşmiş şekillerdir. İnsanların inanç 

atfettikleri kutsala karşı inanma duygusundan kaynaklanan, geçmişte yaşanan 

olağanüstü bir olayın olmuş veya olabilecek bir olayın anlatıldığı metinlerdir. 

“Efsanelerin bir inanış etrafında teşekkül ettiğini, kutsal ve olağanüstü unsurlar 

taşıyabileceğini ve halk için önemli olan bazı tarihî olay ve şahısların maceraları 

zamanla halkın muhayyilesinden katılan hayalî unsurlarla birlikte efsaneye 

dönüşmüştür. Tarihî bir olay, ister eski çağlarda meydana gelmiş olsun, ister yeni 

zamanlarda, eğer halkın üzerinde büyük bir tesir bırakmışsa, halkın hayatını değiştir-

mişse belli bir süre sonra efsaneleşir. Çünkü tarih sayfalarında bu efsanelerin köklerini 

bulmak, görmek mümkündür. Halk, geçmişte olmuş bu olayları dilden dile, nesilden 

nesile aktararak biraz da kendi muhayyilesinden kattığı hayalî unsurlarla yoğurarak 

günümüze kadar getirmiştir. Bu hâliyle bu olaylar, artık kronolojik tarihle uğraşan 

tarihçilerin ilgi sahasından çıkıp folklorcuların, kültür tarihçilerinin alanına girer. 

Kronolojik tarih olmaktan çıkan bu anlatmalarda, halkın geleneğinden, töresinden izler 

bulmak mümkündür. Tarihî kökü olan efsaneler, mitolojik efsanelere göre daha 

gerçekçi, daha inandırıcılarıdır ” (Ergun, 1997: 43’ten: Ağca-Göçgün-Horata-Özgül-

Tural,  2007: 45). 

8. Efsanelerin İşlevi 

Efsanelerdeki köklerden biri de dinî köklerdir. Dinî kahramanların macera-ları, 

halkın muhayyilesinden katılan hayalî unsurlarla birlikte zaman içinde efsaneleşmiştir. 

Aynı şekilde dinî kitaplarda anlatılan birçok macera da halkın arasında efsane hâline 

gelmiştir. Halk, sevdiği din büyüğünün etrafında, gerçekte olmamış olsa bile birçok 

efsane teşekkül ettirir. Efsanelerin etkisiyle halka, din, daha iyi sevdirilmiş, daha iyi 

anlatılmıştır. Bu şekildeki efsaneler, bir terbiye etme fonksiyonu üstlenmişlerdir. 

Dinin emir ve yasakları, kaideleri ve din büyüklerinin maceraları efsanelerin 

köklerinden birini oluşturmaktadır. Bazı efsanelerde yeni din ile eski dinin mücadelesi 

görülür. Halk, eski dinin bazı kaidelerini yeni dinine yerleştirir. Bu durum, efsanelerde 

de görülür. Halk, tarihte olmuş bir olayı veya yaşamış bir kahramanı olduğu gibi değil 

de olmasını istediği şekilde görür ve anlatır. Bu uydurmalar, efsanelerin inanılmasına, 

gerçek olmasına mâni değildir. Bazı efsaneler, tamamiyle hayalî, fantastik köklerin 

üzerine kurulmuşlardır. Özellikle yer adları ile ilgili olarak anlatılan efsanelerin 



11 

 

bazıları bu şekildedir.  Halk benzerlerinden ayrılan bir taşa, kayaya, dağa, tepeye 

hemen hemen bir efsane uyduruverir (Ağca-Göçgün-Horata-Özgül-Tural, 2007: 46). 

9.   Efsanelerle İlgili Yararlanılan Kaynaklar 

“Efsane ve Halk Hikâyelerinde Peygamberler ve Velîler Üzerine Bir 

Araştırma” adlı çalışmada kullanılan efsane metinlerinin tespit edildiği kaynaklar ve 

gerekli görüldüğü yerlerde atıfta bulunulan çalışmalar kronolojik sıraya göre şu 

şekilde verilmiştir. 

  1.  Saim Sakaoğlu, 101 Anadolu Efsanesi, Ankara 1976. 

  2.  Bilge Seyidoğlu, Erzurum Efsaneleri. Erzurum’da Belli Yerlere Bağlı 

Olarak Derlenmiş Efsaneler Üzerinde Bir İnceleme, Ankara 1985. 

             3. İsmail Görkem, Elazığ Efsaneleri Üzerinde Araştırmalar (Metinler ve 

İncelemeler), Elazığ 1987.  

  4. Muhsine Helimoğlu, Yavuz,  Diyarbakır Efsaneleri Üzerine Bir Araş-

tırma Ankara 1989. 

  5. Ali Duymaz,  Bingöl Efsaneleri (İnceleme Metinler) Elazığ 1989. 

              6. Ruhi Kara,  Erzincan Efsaneleri Erzurum 1991. 

  7.  Kudret Yıldırım Yağbasan,  Malatya Efsaneleri Malatya 1991. 

  8. Zekeriya Karadavut,  Yozgat Efsaneleri  (İnceleme-Metin) Konya 1992. 

              9. Bayram Sönmez,  Niğde Efsaneleri (Tahlil ve Metinler) Kayseri 1994. 

              10.Nilgün Çıblak,  İçel Efsaneleri Üzerinde Bir Araştırma/ İnceleme-

Metinler Adana 1995. 

11.  Cengiz Gökşen,  Giresun Efsaneleri Trabzon 1999. 

12. Yahya Özdemir, Gazîantep Efsaneleri (İnceleme Metin) ,Gazîantep 2003. 

13. Mehmet Naci Önal, Muğla Efsaneleri (Araştırma-İnceleme), Muğla 2003. 

14. Rahime Özdoğan, Amasya’da Halk Yerleri İle İlgili Halk Anlatıları, 

Samsun 2006. 

15. Nuriye Sancak,  Mardin Efsaneleri, Sakarya 2008. 

            16. Murat Sevinç,  Akdağmadeni Folkloru, Konya 2008. 

17. Gül İnce, Hatay’da Bulunan Ziyaret-Yatır Yerleri İle İlgili İnanışlar Bu 

Ziyaretler Etrafında Oluşan Efsaneler, Sakarya 2009. 



12 

 

            18. Halil Altay Göde, Isparta Efsaneleri Üzerine Bir Araştırma, Isparta 2010. 

19.  Recai Bazancir, Bingöl Efsaneleri, Van 2010. 

            20.  Levent Başarkanoğlu,  Nizip Efsaneleri, Gazîantep 2010. 

21.  İsmail Celalettin Yaşar,  Adıyaman İli ve İlçelerindeki Evliya Anlatıları, 

Gazîantep 2010. 

22. Gülşah Yüksel,  Kastamonu Efsaneleri, Yozgat 2011. 

23. Nursel Uyanıker, Eyüp Sultan Türbesi Etrafında Teşekkül Eden Efsane-

lerin Tespiti ve İncelenmesi, İstanbul 2011. 

 24. Saim Sakaoğlu, 101 Türk Efsanesi, Ankara 2012.  

25. Tuğrul Balaban, Amasya Efsane, Menkabe ve Memoratları, Derleme, 

İnceleme, Metin, Amasya 2014. 

26. M. Metin Türktaş,  Denizli Efsaneleri, Denizli 2012. 

 

B.  HALK HİKÂYELERİNE GENEL BİR BAKIŞ 

1.   Hikâye Nedir? 

Hikâye, olaya bağlı anlatım türlerinin en başta gelenidir. Günlük hayatta 

başımızdan geçen yaşanmış bir olay en basit hâliyle bir hikâye olarak karşımıza 

çıkabilir. O hâlde günlük hayatın olmuş ve olabilecek olaylarını anlatan bir türün ne 

olduğunu daha iyi anlayabilmek için hikâye kavramının tanımlarına göz atmak yerinde 

olacaktır. Hikâye, kelimesinin daha iyi anlaşılması için en başta ansiklopedi ve 

sözlüklerdeki tanımlarının verilmesinin daha doğru olacağı kanâatindeyiz. Hikâye 

kelimesi, İslâm Ansiklopedisi’nde, “Eğlendirmek maksadıyla taklîd, bu işi meslek 

edinmiş olanlara Hakiyâ” şeklinde tanımlanmaktadır (Çetin, 1977: 477).  Türk 

Ansiklopedisi’nde hikâyenin tanımı ile ilgili olarak, “Bir sürü haberi nakl ve rivâyet 

eylemek, bir nesneye benzemek, bir kimseyi fi’len yahut kavlen taklît eylemek, bir 

kimseden bir söz nakl eylemektir. Arapça Hakeve kökünden türeyen bu kelime, 

“anlatma, benzetme, tarih, destan, kıssa, masal, rivâyet” mânâlarını da ifade eder. 

Hikâye, en basit mânâsıyla vak’a demektir, vak’alarla, hikâye yolu ile anlatma, en eski 

ifade nev’îlerinden biri olup, maksadı, dinleyenleri veya okuyanları düşür-mekten çok 

heyecanlandırmaktır, vak’alar uyandırdıkları heyecan yüzünden alâkayı artırarak 

ifadeye çekicilik kazandırır ” denilmektedir (Güner, 1971: 231). Türk Dili ve Edebiyatı 

Ansiklopedisi’nde hikâye kavramı, “Arapça olan kelimenin lügât manası ‘bir sözü ve 



13 

 

bir haberi nakl ve rivâyet etmek, bir nesneye benzemek, bir kimseyi fi’len yahut kavlen 

taklît etmek, bir kimseden bir söz nakletmek’tir. Kelime ayrıca ‘anlatı, benzetme, tarih, 

destan, kıssa, masal, lâtife, fıkra, hurâfe, roman, sîyer, menkıbe, maktel’ vb. gibi 

birbirinden farklı muhtevâlara sahip ve fakat umumîyetle olaya dayalı anlatım 

unsurlarını da karşılamaktadır ” şeklinde yer almaktadır (Everdi-Kutlu-Kara, 1981:  

225). 

Yeni Türk Ansiklopedisi’nde ise hikâye kelimesinin karşılığında “Vak’a’ya 

dayalı anlatım, edebî tür. Batı dillerindeki “historie”, “history”, “story” ve 

“geschichte” kelimeleriyle Arapça’daki “Hakaytaanhu’lhedis” ifadesindeki şahıs ve 

mekânca tarihî, yani olmuş veya henüz devam eden (olmakta bulunan) olayların 

anlatılmasına hikâye ediş (tahkiye) denir. Böylece hikâye etme yolu ile anlatım, masal, 

destan, menkabe, fabl, lâtife, kıssa, hikmet, meddah hikâyeleri, halk hikâ-yeleri ve 

romanları, modern roman, kısa hikâye kavramlarının tamamını içine alan bir genişlik 

kazanmıştır. Mitoloji, efsane, destan, masal, menkabe, gazavatnâme gibi türler ile 

vuslatlı veya vuslatsız bir aşkı yahut bir şehre, bölgeye tesir etmiş özel vukuâtı veyahut 

da maceraları konu edinen halk hikâyeleri de tahkiyeli anlatım grubuna girer.” 

şeklindeki bilgiler yer almaktadır (Gökdemir-Korkmaz-Terzi-Doğan-Kılınç, 1985: 

1288).  Büyük Türkçe Sözlük’te hikâyenin tanımı, “Olmuş veya olması mümkün olan 

yazılı ve sözlü olarak anlatma ” şeklinde verilmektedir (Büyük Türkçe Sözlük, 1982: 

423). Osmanlıca–Türkçe Ansiklopedik Lügât’te hikâye kelimesi “hikâye, hikâyet 

(hikâyât)” şeklinde madde olarak verilmekte ve “1. anlatma. 2. roman. 3. masal. 4. 

olmuş bir hâdise.” denilerek tanımı yapılmaktadır (Devellioğlu, 1997:  369). Kamus-ı 

Türkî’de hikâye, “Nakletme, bir vak’a ve sergüzeşti sırasıyla anlatma, hakikî veya 

uydurma ve ekseriya hisse kapmaya mahsus sergüzeşt ve vukuât, kıssa” şeklinde 

tanımlanmıştır (Sami, 1978: 554). TDK Türkçe Sözlük’te hikâye kavra-mı“1. Bir 

olayın sözlü veya yazılı olarak anlatılması. 2. Gerçek veya tasarlanmış olayları anlatan 

düz yazı türü, öykü. 3. Aslı olmayan söz, olay” şeklinde tanımlanmıştır (TDK Türkçe 

Sözlük, 1998: 994). Türkçe ve Edebiyat Terimleri Sözlüğü’nde ise hikâye kavramıyla 

ilgili şu bilgiler yer almaktadır: “Yaşanmış ya da yaşanması mümkün olan hayat 

olaylarını dar bir çerçeve içinde anlatan bir yazı türüdür. Hikâyelerde olay tektir. 

Kişiler azdır ” (Gözler, 1982: 182). Doç. Dr. Metin Karadağ ise, “Türk Halk Edebiyatı 

Anlatı Türleri” adlı eserinde hikâye kavramı ile ilgili şu tespitlerde bulunmaktadır: 



14 

 

“Halk edebiyatı kapsamındaki hikâyelerimiz XV. yüzyıldan beri yaygınlık kazanmış, 

nazımla nesrin karışık olarak yer aldığı ve uzun yıllar halkın edebî ihtiyacını 

karşılamış, tipik özellikleri olan bir anlatı türüdür. Bu edebî türü meslek edinmiş olan 

hâkiya, Arap edebiyatında mukallit (taklît edici) olarak görünmektedir. Üç, eskiden 

kullanılmış olan rivayâ, navâdir ve kıssa sözcüklerinin yerini, zamanla hekâye, 

hikâye” almıştır ” (Karadağ, 1996: 209-210). 

2.   Halk Hikâyesi Nedir? 

  Halk hikâyeleri ile ilgili incelememize başlamadan önce araştırıcılar 

tarafından yapılan ve ansiklopedi, sözlük, kaynak kitap vb. bilimsel çalışmalarda yer 

alan halk hikâyesi tanımlarına göz atmak gereklidir.  Prof. Dr. Ali Berat Alptekin, 

“Halk Hikâyelerinin Motif Yapısı”  adlı kitabında, halk hikâyelerinin tanımını şöyle 

yapmaktadır: “Göçebelikten yerleşik hayata geçişin ilk mahsullerinden olup, âşk, 

kahramanlık, vb. gibi konuları işleyen, kaynağı Türk, Arap-İslâm ve Hint-İran olan, 

büyük ölçüde âşıklar ve meddahlar tarafından anlatılan nazım nesir karışımı 

anlatmalardır.” şeklinde tanımlamıştır (Alptekin, 2002: 18). Şükrü Elçin ise halk 

hikâyesi terimiyle ilgili şu görüşleri dile getirmiştir: “Arap dilinde başlangıçta “kıssa” 

ve “rivâyet” olarak düşünülen, sonraları “eğlendirmek” maksadı ile “taklîd” 

manasında kullanılan “hikâye” deyimi gerçek veya hayalî birtakım vak’aların, 

maceraların hususî bir üslupla sözle nakil ve tekrarı demektir. Bu ta’rîf, az bir farkla 

bugün anladığımız “halk” ve “modern” hikâye türü içinde kabul edilebilir. Türk halk 

hikâyeleri, zaman seyri ve coğrafya-mekân içinde “efsane, masal, menkabe, destan, 

vb.” mahsullerle beslenerek, dinî, içtimâi hâdiselerin potasında iç bünyelerindeki 

bağlarını muhafaza ederek milletimizin roman ihtiyacını karşılayan eserlerdir ” (Elçin, 

1986: 444).  Zeynelâbidîn Makas’ın halk hikâyesi kavramı ile ilgili aşağıdaki tespitini 

bu kavramı açıklayıcı bir örnek olduğu için çalışmada şu şekilde 

tanımlanmıştır:“Destanî geleneğin bir bakıma devamı olarak nitelendirilen halk 

hikâyelerinin teşekkül tarihleriyle alâkalı olarak daha çok XV. yüzyıl kabul 

görmektedir. Ecdât, zaman olarak da vasıflandırılan destan devriyle roman arasına 

sıkıştırılan halk hikâyelerinin en orijinal yanı, edebiyatımızda nazımla nesri 

mükemmel bir şekilde birleştiren belirgin edebî mahsul oluşudur. Hikâyelerde 

kahramanın etrafında bütünleşen olayların anlatımıyla nazımın izâhı nesirle ifade 



15 

 

edilirken, duyguların yoğunlaşıp doruğa ulaştığı yerlerde nazma başvurulur ” (Makas, 

2002: 11).   

3. Halk Hikâyelerinin Özellikleri 

Bu bölümde halk hikâyelerinin daha iyi anlaşılmasına olanak sağlaması 

bakımından şekil özellikleri ve muhteva özellikleri üzerinde durulacak, fakat hem 

konunun geniş olması hem de asıl araştırma konumuzun dağılmaması açısından 

ayrıntılara girilmeyecek, halk hikâyelerimizin şekil ve muhteva özellikleri çeşitli 

kaynaklardan (Boratav’ 2002: 22’den, Alptekin, 2002: 23) yararlanılarak maddeler 

halinde kısaca belirtilmeye çalışılacaktır. 

3.1. Şekil Özellikleri 

1. Halk hikâyeleri nazım nesir karışımı bir yapıya sahiptir.  

2. Halk hikâyelerinin girişinde kalıplaşmış ifadeler bulunabilir. Sonu da duâ ile 

bitirilir.  

3. Halk hikâyelerinin dili sözlü varyantlarda sade ve anlaşılır, fakat yazmalarda 

ise biraz süslü ve ağırdır.  

4. Halk hikâyelerinin giriş kısmında anlatıcılar tarafından eklenen ve hikâyenin 

aslında yer almayan manzum parçalara rastlanabilir.  

5. Yazma ve matbu halk hikâyeleri sözlü varyantlardan daha uzun ve şiirleri 

daha fazladır.  

6. Halk hikâyelerinde güzellik ve çirkinlik tasvirleri kalıplaşmış cümlelerle 

anlatılır. 

7. Halk hikâyelerinin içinde masal, efsane, fıkra, duâ, bedduâ, deyim, atasözü, 

bilmece gibi türlerin örnekleri bulunabilmektedir. 

3.2. Muhteva Özellikleri 

1. Halk hikâyelerinin konuları genellikle aşk ve kahramanlıktır. 

2. Halk hikâyelerini meydana getiren olaylar gerçek veya gerçeğe yakındır.  

3. Halk hikâyelerinde kahramanların başından geçmiş gibi görünen pek çok 

olayda olağanüstülükler bulunabilir.  

4. Kahramanlar genellikle tek olup olağanüstü bir durumla dünyaya gelirler.  

5. Kahramanın dünyaya gelmesine yardımcı olan güç (derviş) daha sonraları 

kahramana ad verilmesinde, eğitiminde, âşık olmasında ve gurbete çıkmasında da 

karşımıza çıkmaktadır. 



16 

 

6. Halk hikâyelerinde kahramanlar genellikle bâde içerek, aynı evde büyüyen 

kahramanların kardeş olmadıklarını öğrenerek, resme bakarak ve birbirlerini ilk 

gördüklerinde âşık olmaktadırlar. 

7. Halk hikâyelerini anlatan özel kişiler vardır. Eskiden meddahların yaptığı 

hikâye anlatma işini günümüzde ise âşıklar ve amatör anlatıcılar yerine getirmektedir. 

Hikâye anlatan kişiler bu işi yaparken belli kurallara göre anlatırlar. Hikâye 

anlatılmadan önce fasıl ve döşeme kısımları vardır.  

8. Halk hikâyelerinin bazı bölümlerinde dinleyiciler için yapılan duâlar vardır. 

9. Halk hikâyelerinde kahramanların en büyük yardımcısı Hazret-i Hızır’dan 

sonra attır.  

10. Kahramanlar bazen insan dışı varlıklarla da konuşurlar. (Kerem ile Aslı 

hikâyesinde Kerem’in kuru kafa ile konuşması vb. gibi)  

11. Halk hikâyeleri genellikle mutlu sonla biter.  

12. Hikâyelerden bazıları âşıkların hayatları etrafında teşekkül etmiş olup 

onların başından geçen aşk maceralarını anlatır.  

13. Halk hikâyelerinde kahramanların yaptığı duâ veya bedduâ mutlaka 

gerçekleşir.  

14. Halk hikâyelerinde mekân dünyadır.  

15. Halk hikâyelerinin birkaçı İran – Hint ve Arap kaynaklı olanları hariç geneli 

millîdir. 

4. Halk Hikâyelerinin Kaynakları 

Halk hikâyelerinin kaynakları ile ilgili olarak araştırıcılar tarafından değişik 

görüşler ileri sürülmüştür. Halk hikâyelerinin kaynakları ile ilgili yeterli çalışma 

yapıldığı için araştırıcılardan birkaçının yaptığı bilimsel tespitleri örnek olması 

bakımından aşağıya alalım: Halk hikâyelerinin kaynağı ile ilgili ilk görüş Fuat Köp-

rülü’nündür. Fuat Köprülü meddahlarla ilgili makalesinde konuyu şu şekilde 

sınıflandırır: 

1) Eski Türk an’ânesinden geçen mevzûlar: Dede Korkut, Köroğlu  

2) İslâm an’ânesinden geçen dinî mevzûlar: Mevlid, Battal Gazî, 

3) İran an’ânesinden geçen-ekseriyetle dinî olmayan ve bazen de zâhiri bir 

İslâmi renge boyanmış mevzûlar: Kelile ve Dimne (Köprülü, 1966: 366-371’den 

Alptekin, 2002: 49). 



17 

 

Halk hikâyelerinin kaynağı ile ilgili önemli görüşlerden biri de Pertev Naili 

Boratav’a aittir. Boratav, halk hikâyelerinin kaynaklarını dörde ayırmaktadır: 

1) Olmuş vak’alar: Bunlar gerçekten yaşanmış hâdiselerin etrafında teşekkül 

etmiştir. Bu tür hikâyelere Kuzeydoğu Anadolu’da serküşte, kaside, Güneydoğu 

Anadolu’da ise bozlak adı verilmektedir. 

Çıldırlı Âşık Şenlik’in Salman Bey hikâyesi küçük bir köy muhitinde teşekkül 

etmiştir. Gündeşlioğlu ve İlbeylioğlu hikâyeleri ise Güneydoğu Anado-lu’da teşekkül 

etmiştir. 

2) Yaşamış veya yaşadığı rivâyet olan âşıkların tercüme-i hâlleri: Bunlar 

içerisine Âşık Kerem, Âşık Garîp, Tâhir Mirza, Gurbanî, Tufargannı Âşık Abbas, 

Sümmanî, Âşık Ali İzzet, Âşık Elesger’i dâhil edebiliriz. 

3) Köroğlu menkabeleri ve bu tipte diğer menkabeler: Bunlar Köroğlu kolları 

ile Köroğlu kollarına bağlı olan diğer kahramanlık hikâyeleridir. Yüzyılımızın 

başlarında birer efsane olarak düşünülen Köroğlu hikâyelerinin bugün tarihi bir 

zemine oturtulduğunu görüyoruz. Tarihî kaynaklarda, Köroğlu Bolu civarında yaşamış 

bir kahramandır. Bazı araştırıcılara göre bir Celâlî, bazılarına göre saz şairi, bazılarına 

göre de bir halk hikâyesi kahramanı olan Köroğlu ve arkadaşlarının hayatı etrafında 

bu tip hikâyeler teşekkül etmiştir. 

4) Klâsik manzum hikâyeler: Bu tür hikâyeler konusunu Binbir Gece 

Masalları, Heft Peyker, Hüsrev-ü Şirin, Leyla vü Mecnun, Yusuf-u Züleyhâ gibi 

manzum mesnevilerden almaktadır (Boratav, 1946: 32-34). 

 Konu ile ilgili başka bir görüşte Şükrü Elçin’e ait olup bu görüş şöyledir: 

1) Türk kaynağından gelenler: Dede Korkut Hikâyeleri, Köroğlu ve kolları ile 

ilgili hikâyeler, âşıkların hayatları etrafında oluşan halk hikâyeleri ve bozlaklar vb. 

2) Arap-İslâm kaynağından gelenler: Leylâ ile Mecnûn, Binbir Gece, Veysel 

Karânî, Battal Gâzî, Danişmendnâme vb. 

3) İran-Hind kaynağından gelenler: Ferhat ile Şirin, Kelile ve Dimne vb. 

(Elçin, 1986: 444-445). 

Prof. Dr. Ali Berat Alptekin de “Halk Hikâyelerinin Motif  Yapısı” adlı 

eserinde yaptığı değerlendirmede halk hikâyelerinin kaynağını dört başlıkta ele 

almıştır. Bu değerlendirme aşağıdaki gibidir: 

1) Türk kaynağından gelen halk hikâyeleri: Köroğlu, Âşık Garîp, vb. 



18 

 

2) Arap-Fars ve Hint kaynaklarından gelen halk hikâyeleri: Leylâ ile Mecnûn, 

Ferhat ile Şirin, Yusuf ile Züleyhâ, vb.  

3) Masal-efsane kaynaklı halk hikâyeleri: Kirmanşâh, Tabdıg, Lâtif Şâh, Şâh 

İsmail, vs. 

4) Âşıkların hayatından kaynaklanan halk hikâyeleri: Kerem ile Aslı, 

Tufarganlı Âşık Abbas ve Gülgez Peri, Gurbanî ve Peri, Ercişli Emrah ile Selvi Han 

Hikâyesi vb. (Alptekin, 2002: 52). 

5. Halk Hikâyelerinin Tasnifi 

Halk hikâyelerinin tasnifi konusunda araştırıcılar tarafından bugüne kadar 

birçok bilimsel tasnif yapılmıştır. Halk hikâyesi araştırıcıları konularına, biçimlerine 

ve çıkış yerlerine göre değişik şekillerde halk hikâyelerini tasnif etmişlerdir. Bu 

konudaki ilk adımı Ignacs Kunos atmış ve halk hikâyelerini üç kısımda incelemiştir: 

1. Kahramanlık romanı  

2. Saz şairlerinin romanı  

3. Saz şairleri-kahramanlık romanı (Boratav, 2002: 15). 

Halk hikâyeleri ile ilgili bir başka tasnifi de Nihat Sami Somyarkın (Banarlı) 

yapmıştır:  

a) Menkıbevî kahramanlık hikâyeleri 

 b) Aşk hikâyeleri 

 c) Klâsik edebiyattan doğan hikâyeler (Banarlı, 1933: 19-22’den: Alptekin, 

2002: 53). 

İsmail Habîb Sevük de halk hikâyeleri ile ilgili iki tasnif denemesi yapmıştır. 

İkinci denemesini örnek olması bakımından aşağıya alıyoruz: 

a) Dede Korkut hikâyeleri  

b) Destanî halk hikâyeleri 

c) Hamasî halk hikâyeleri 

d) Âşıklı hikâyeler (Sevük, 1943: 297’den: Boratav, 2002: 15). 

Edmond Saussey de, halk hikâyelerini üç başlık altında ele almaktadır 

a. Menşeleri anlatan menkabeler  

b. İslâmî menkabeler  

c. Gezici şairlere –âşıklara- dair hikâyeler (Boratav, 2002: 16). 



19 

 

Halk hikâyeleri üzerinde duran Hikmet İlaydın da konuyu aşağıdaki şekilde ele 

alarak bir tasnif denmesi yapmaktadır: 

a) Dinî mevzular  

b) Millî mevzular, destanî eserler 

c) Âşıkâne mevzular (İlaydın, 1936: 173-176’dan Boratav, 2002: 16). 

Pertev Naili Boratav’a göre halk hikâyeleri mevzuları bakımından şu başlıklar 

altında tasnif edilmiştir: 

1. Kahramanlık hikâyeleri 

A. Köroğlu kolları 

B. Diğer kahramanlık hikâyeleri 

a. Köroğlu dairesine bağlı olanlar 

b. Diğer hikâyeler  

2. Aşk hikâyeleri  

A. Kahramanları muhayyel olanlar 

B. Âşık şairlerin romanlaşmış hayatları 

a. Yaşadıkları rivâyet olunan âşıklar 

b. Yaşadıkları muhakkak olanlar 

3.Bu kategorilere tamamıyla girmeyen hikâyeler 

A. Aşk maceraları 

B. Meşhur kaçaklara (eşkıyalara) ve kabadayılara ait hikâyeler (Boratav, 2002: 

17- 18). 

Saim Sakaoğlu da, “Nazım ve Nesir Karışık Olarak Sunulan Halk Hikâyeleri” 

başlığını taşıyan maddesinde halk hikâyelerini kendi arasında üç bölümde 

sınıflandırmıştır 

a) Kahramanlık hikâyeleri: Köroğlu ve kolları 

b) Sevda hikâyeleri: Kerem ile Aslı, Tâhir ile Zühre, vb. 

c) Gerçekçi hikâyeler: Cevrî Çelebi, Hançerli Hanım, Tayyarzâde, vb. 

(Sakaoğlu, 1994: 515). 

Türkiye’de halk hikâyeleri ile ilgili önemli bilimsel tasniflerden birisi de Ali 

Duymaz’a aittir. Duymaz, Nevruz Bey Hikâyesi adlı çalışmasında Türk dünyasının 

genelini göz önüne alarak bir tasnif yapmıştır: 

A) Konuları Bakımından Halk Hikâyeleri: 



20 

 

a) Aşk hikâyeleri: Âşık Garîp, Kerem ile Aslı, Arzu ile Kamber, vb. 

b) Kahramanlık hikâyeleri: Köroğlu Kolları  

c) Aşk ve kahramanlık hikâyeleri: Şâh İsmail, Elif ile Mahmut, vs. 

B) Coğrafi yayılışları bakımından halk hikâyeleri  

a) Anadolu’da bilinen halk hikâyeleri: Kozanoğlu, Sümmanî ile Gülperi, vb. 

b) Türk dünyasının bir bölümünde bilinen halk hikâyeleri: Çora Batır, Kozı 

Körpeş ile Bayan Sulu, vb. 

c) Türk dünyasının genelinde bilinen halk hikâyeleri: Köroğlu, Tâhir ile Zühre, 

vb. (Duymaz, 1996: 47’den; Akçar,  2010: 13-16). 

6.  Halk Hikâyeleriyle İlgili Yararlanılan Kaynaklar 

“Efsane ve Halk Hikâyelerinde Peygamberler ve Velîler Üzerine Bir 

Araştırma” adlı çalışmada kullanılan halk hikâyeleri metinlerinin tespit edildiği 

kaynaklar ve gerekli görüldüğü yerlerde atıfta bulunulan çalışmalar kronolojik sıraya 

göre şu şekilde verilmiştir. 

1.Remzi Dâniş Korok, Arzu ile Kanber Hikâyesi, İstanbul, 1937. 

2.Faruk Rıza Güloğul,  Yaralı Mahmut ile Mâhbûp, İstanbul 1943. 

3.Faruk Rıza Güloğul,   Yaralı Mahmut ile Nigâr,  İstanbul 1943. 

           4.Muharrem Zeki Korgunal,  Şâh İsmail Hikâyesi, İstanbul 1960. 

          5.Ali Berat Alptekin, Elif ile Yaralı Mahmut Hikâyesi, Türk Folkloru 
Araştırmaları,  Ankara 1983. 

         6.   Fikret Türkmen, Tâhir ile Zühre Hikâyesi, Ankara 1983. 

         7.  Ömer Gökalp,     Mâhirî ile Mâhîtâbân Hikâyesi, İstanbul 1985. 

         8.  Ahmet Özdemir, Eşref Bey Hikâyesi, Ankara 1986. 

         9.  Fikret Türkmen, Âşık Garîp Hikâyesi Üzerinde Mukayeseli Bir Araştırma, 

Erzurum 1974, Ankara 1995. 

        10. Hasan Köksal, Mâhirî Baba Hikâyesi, Türk Folklorundan Derlemeler, 

Ankara 1987. 

        11. Pertev Naili Boratav,  Halk Hikâyeleri ve Halk Hikâyeciliği, 1946, 1988. 



21 

 

        12. Ahmet Edip Uysal, Yaşayan Türk Halk Hikâyelerinden Seçmeler Ankara 

1989. 

        13.  İlhan Akgün,  Lâtif Şah, Yaralı Mahmut, Âşık Sürmeli ile Ârif Bey, Ercişli 

Emrah,  SBE Yayınlanmamış Lisans Tezi, Konya 1994. 

        14. Fikret Türkmen, Tâhir ile Zühre Hikâyesi, Ankara 1983, 1998. 

        15. Ensar Aslan, Yaralı Mahmut Hikâyesi Üzerinde Bir İnceleme, Erzurum 

1982, Diyarbakır 1990. 

       16. Mehmet Gökalp, Mâhirî ile Mâhitâbân Hikâyesi, İstanbul 1985.  

       17. Doğan Kaya,       Ruhsatî’nin Uğru ile Kadı Hikâyesi, İstanbul 1985.  

      18. Doğan Kaya,  Mahmut ile Nigâr Hikâyesi Üzerine Karşılaştırmalı Bir 

Araştırma, Ankara 1993. 

       19. Saim Sakaoğlu ve Ali Duymaz,  Hurşit ile Mâhmihrî Hikâyesi, Ankara 1996. 

      20. Ali Berat Alptekin,  Kirmanşâh Hikâyesi,  Akçağ Yayıncılık, Ankara 1999. 

      21. Ali Berat Alptekin, Halk Hikâyelerinin Motif Yapısı, Ankara 2002. 

      22. Adnan Binyazar,  Elif ile Mahmut, İstanbul 2007. 

      23. Mehmet Akçar, Anadolu Sahasındaki Türk Halk Hikâyelerindeki Erkek 

Kahramanlar Üzerine Tip Araştırması,  SBE Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Konya 2010. 

 

 

  



22 

 

C. ARAŞTIRMA KONUSU İLE İLGİLİ TEMEL TERİMLER 

 “Efsane ve Halk Hikâyelerinde Peygamberler ve Velîler”le ilgili araş-tırmaya 

geçmeden önce bu tezle ilgili temel terimlere değinilmeye çalışıldı ve terimlerin 

anlamları açıklandı. 

 

1. Motif 

“Motif, anlatıda belli aralıklarla tekrarlanan, bazen kimi farklılıklar göster-

mekle birlikte temel yapısıyla sabit özelliklere sahip veya varlıktır” (Sever, 2000: 651). 

Hikâye etmenin en küçük unsuru olarak da tanımlanan motif kavramı halk 

anlatıları dışında nakış, resim, mimari gibi görsel sanatlar için de kullanılmaktadır. 

Bunlarla, halk nesrindeki motif kavramı arasında farklılıklar bulunmaktadır. Halk 

nesrinde bir durumun motif olarak kabul edilmesi için olağanüstülüğün olması 

gerekmektedir. (Alptekin,  1997: 297). 

Araştırmacılar tarafından genel kabul gören aslında Ali Berat Alptekin’in 

tanımından çok da farklılık arz etmeyen motif tanımı Prof. Thompson tarafından 

yapılmıştır: “Prof. Thompson motifi şöyle tarif ediyor: Gelenekte kalma gücüne sahip 

olan, masalın en küçük unsurudur. Bu güce sahip olabilmesi için onun müstesna ve 

dikkati çekebilen hususiyetleri olması gerekir” (Sakaoğlu, 2007: 75).  Mitoloji, msal, 

efsane, destan ve halk hikâyesi gibi türlerde, yaşama gücüne sahip en küçük öğeye 

verilen ad (Kaya, 2007: 532). 

Tanımlardan anlaşılacağı üzere motif hemen her anlatı türünde yer almakta, 

anlatının iskeletini oluşturmaktadır. Zira anlatının ayakta kalabilmesi için bu şarttır. 

Çoğunlukla konumuzla ilgili tarama yapılan efsaneler başlığı altında değerlendirilen 

menkıbelerde ve halk hikâyelerinde motif en önemli unsurdur. Çünkü efsanelerde, 

halk hikâyelerinde amaca ulaştıracak birim olarak motif bulunmaktadır.  

2. Peygamber 

İslâmın temel konularından biri de peygamberliktir. Her kavme peygamber 

gönderilmiş olmasına rağmen Kur’ân-ı Kerim’de çok azının ismi geçmektedir. Âyet-i 

Kerime’de şöyle zikredilmektedir, “Andolsun senden öncede peygamberler gönder-

dik. Onlardan sana kıssalarını anlattığımız kimselerde var, durumlarını sana bildir-

mediğimiz kimselerde var. Hiçbir peygamber Allah’ın izni olmaksızın herhangi bir 

âyeti kendiliğinden getiremez. Allah’ın emri gelince de Hak uygulanır ve o zaman 



23 

 

bâtılı seçenler hüsrana uğrayacaklardır” (Mü’min Sûresi, 40/78). Hiç şüphesiz ki 

gönderilen binlerce peygamberin isimlerinin listelenip bildirilmesi insanlara fazla bir 

fayda sağlamaz. Allah peygamberine bunlardan bir kısmının isimlerini, vazifelerini, 

vazife esnasında onlara karşı kavim ve ümmetlerin durumlarını bildirmiş, bu şekilde 

onların peygamberlik hayatlarından insanlara örnekler vermiştir. “Peygamber” 

kelimesi, Farsça kökenli olup “haberci”, “Allah’tan haber getiren” demektir. 

Dilimizde bu kelimeyi “elçi” sözü karşılamaktadır (Aydemir, 1996: 1). Peygamber-

liği en genel olarak şu şekilde tarif edebiliriz: “Allah tarafından Cebrail (a.s.) 

vasıtasıyla verilen emirleri insanların tamamına veya bir kısmına tebliğ etmesi için 

Allah’ın kendisine vahyettiği ve diğer insanlar arasından seçtiği insana peygamber” 

denir (Paçacı, 2006: 72-74). Tarifte geçen “ kendilerine vahyedilen ve insanlar ara-

sından seçilen” tabîri çok önem arz etmektedir. Bu peygamberlerin vahiy ile 

desteklendiğini ve peygamberlerin Allahü Teâlâ tarafından seçildiklerini göstermek-

tedir. Peygamberlik, insanın çalışarak elde edebileceği bir makam olmayıp Allâhü 

Teâlâ’nın, kulları arasından kendi seçtiklerine bir lütûf olarak tevdî ettiği şerefli bir 

vazifedir. Yani nübüvvet kesbî olmayıp Allâh vergisi vehbî bir görevdir (Ahatlı, 2007: 

30). “ İnsanlık doğuşundan bugüne gitgide her alanda değişme ve gelişme yaşayan bir 

varlıktır. İnsandaki bu fıtrî gelişme ancak onun ruhsal ve bedensel yapısına uygun bir 

çevrede kendini gösterebilir. Tarih boyunca ortaya çıkan bazı olumsuzluklar ve Haktan 

sapmalar insanlığı, bu fıtrî gelişim noktasında menfî yönde etkilemiştir. İşte nübüvvet 

kurumu kendini daha çok bu sapma dönemlerinde göstermiş, Allah’ın elçileri, 

insanlığı bu batıl çizgiden kurtarıp Hak yola çıkarmak gibi ulvî bir misyon 

üstlenmişlerdir. Böyle bir sorumlu-luğu yüklenen peygamberler, sapıklığa batmış 

toplumlarda köklü ve çok yönlü bir değişmeyi gerçekleştirerek âdil bir düzen 

kurmuşlardır. Buna göre denilebilir ki, nübüvvet bir suskunluk ve durgunluk 

döneminden sonra ortaya çıkan yeniden diriliş ve atılım hareketidir” (Yavuz, 2007: 

258). Onun için peygamberler müessesine olan ihtiyaç son derece açıktır. Çünkü kâmil 

mânâda Allah’a iman ancak onların rehberliği ile mümkündür (Durmuş, 2008:  63-64 

‘ten Aldamov, 2010: 4-5). 

3. Kıssa 

Kur’ân-ı Kerîm, Allah’ın, Hazreti Muhammed (s.a.v) vasıtasıyla insanlığa 

gönderdiği eşsiz mesajdır. Allahü Tealâ, Kur’ân-ı Kerîm ile insanlığı, korkutarak ve 



24 

 

müjdeleyerek rızasına ulaştıracak yolu göstermiştir. Kıssaların hacim itibariyle, 

Kur’ân-ı Kerîm’in yaklaşık yarısını teşkil etmesi cihetiyle ayrı bir ehemmiyeti vardır. 

Ancak “kıssa” kavramının mahiyeti hakkında farklı fikirler öne sürülmektedir. “Kıssa” 

ve çoğulu olan “kısâsun” tabîri Kur’an’ı Kerim’de geçmemekte, onun yerine “kss” 

kökünden türetilmiş olan “kasas” kullanılmaktadır. Ancak, Kur’ân-ı Kerîm’de geçen 

“kasas” kategorisi, daha sonra “kıssa” ve “kısâsun” kavramlarıyla isimlen-dirilmiştir 

(Şengül, 1995: 43). Arapça’da, “kassa” fiilinin, “kasas” ve aynı anlamdaki “kıssa” 

kelimelerinin geldiği, “kss” kökünün, genel olarak dört manayı ihtiva ettiğini 

görmekteyiz. Bu manalardan birincisi: “Bir kimsenin izini sürüp ardınca gitmektir 

(Yıldırım, 1979: 37). Kur’ân-ı Kerîm’de “kss” kökünden gelen kelimelerin, bu 

anlamda kullanıldığı âyetler şunlardır: “Mûsâ: İşte aradığımız o idi, dedi. Hemen 

izlerinin üzerine geri döndüler ” (Kehf Sûresi, 18/64). “Annesi Mûsâ’nın ablasına: 

Onun izini takip et, dedi. O da, onlar farkına varmadan uzaktan kardeşini izledi ” 

(Kasas Sûresi, 28/11). İkinci mânâ: “Bir adama bir haber veya sözü beyan edip 

bildirmektir” . Bu mânâ Kur’ân-ı Kerîm’de takriben on yedi yerde geçmektedir. 

Bunlardan birkaçı şu âyetlerdir: “(Ey Muhammed!) Biz, sana bu Kur’ân-ı Kerim’i 

vahyetmekle geçmiş milletlerin haberlerini sana en güzel şekilde anlatıyoruz”( Yûsuf 

Sûresi, 12/3).  “Kıssayı anlat, belki düşünürler” (Â’râf Sûresi, 7/176 ). “Biz sana on-

ların başından geçenleri gerçek olarak anlatıyoruz ”(Kehf Sûresi, 18/13). Üçüncü 

mânâsı: “Bir şeyi makasla kesmek, kırkmak” Ayrıca, “kasten adam öldürme ve 

müessir fiil suçlarında suçlunun işlediği fiile denk bir cezâ ile cezalandırılması” 

(Dağcı, 2002:  488)  Kur’ân-ı Kerîm’de: “Andolsun onların (geçmiş peygamber ve 

ümmetlerinin) kıssalarında akıl sahipleri için pek çok ibretler vardır. (Bu Kur’ân ) 

uydurulabilecek bir söz değildir. Fakat o, kendinden öncekileri tasdik eden, her şeyi 

açıklayan (bir kitaptır), iman eden toplum için bir rahmet ve hidâyettir ”( Yûsuf Sûresi, 

12/ 111). “Kur’an, (Hak ile bâtılı) ayıran bir sözdür. ” (Târık Sûresi, 86/13) meâlindeki 

âyetleri zaviyesinden bakıldığında, İdris Şengül’ün ifadesiyle, “kıssa”(veya aynı 

anlamdaki “kasas” ) şu şekilde tanımlanabilir: “Yalan ihtimali ve hayalîn karışması 

mümkün olmayacak bir tarzda tarihin derinliklerinde kaybolmuş, unutulmuş veya bazı 

izleri insanlığın hafızalarında varlığını koruyabilmiş hâdiselerin, muhataplara, âdeta 

olaylara yeniden canlılık vererek anlatılması, beyân edilmesidir ”(Ocak, 1995: 46). 

Kur’ânî ıstılâhta, kısas veya kıssa denildiği zaman, tamamen unutulmuş veya hâlâ 



25 

 

insanların kısmen hatırladığı hâdiselerin, yalan ve hayal karıştırılmayarak muhataplara 

nakledilmesi anlaşılmaktadır (Ocak, 1995: 46).  

4. Mu’cize 

Kamûs-ı Türkî’nin sahibi Şemseddin Sami mu’cize kelimesinin Arapça 

kökenli olduğunu söyledikten sonra acz kelimesini şöyle tanımlar: “iktidarsızlık, 

beceriksizlik, el yetmeme” (Şemseddin Sami, 2012: 928). “(عجز) “Acz” kelimesi, 

sözlüklerde genellikle şu şekilde tanımlanmıştır: “Bir şeye güç yetirememek, öne 

geçmek, başkalarını âciz bırakmak, engel olmak, hızını kesmek, kararsızlık, bir şeyin 

sonu ve arkası.” “Acz kelimesi ve türevlerinin içerdiği anlamların iki hususta 

yoğunlaştığı görülür. Bunların ilki, bir şeyin sonu ve arkası anlamıdır ki bu durumda 

acz kelimesi maddî ve hissedilebilir bir şeyi anlatmak için kullanılır. Örneğin “acz” 

kökünden gelen, adamın sırtı, arkası, beytin ikinci mısrası, son erkek evlât, gecenin 

son anları, yaşlı ve güçsüz kadın, hurma kütüğünün kökleri gibi anlamlar maddî ve 

hissedilebilir şeyleri anlatır” (Bulut, 2002: 19). “Bir şeyi yapmaya güç yetirememek, 

geri kalmak ve kudreti olmamak, şeklindeki ikinci anlamı ise daha ziyâde psikolojik 

ve manevî durumları ifade eder” (Bulut, 2002: 19).  

Mu’cize, insanlar arasında sadece peygamberlerin elinde meydana gelen 

olağanüstü işlerdir ve” ancak Allah’ın yardımı ile gerçekleşir. Allah lütfetmedikçe, 

Peygamberler kendi başlarına mu’cize gösteremezler” (Ra’d Sûresi, 13/38; İbrahim 

Sûresi, 14/11). Allahü Teâlâ, peygamberlerine, kâfirleri iknâ etmeleri amacıyla, 

peygamberliklerini ispat için çeşitli mu’cizeler vermiştir. Bu mu’cizeler, onları 

gösterenlerin peygamber oluşunun en mühim delilleridir. 

Mu’cizeler metafizik hâdiseler olduğu için akılla kavranması ve her yönüyle 

anlaşılması mümkün değildir. Her peygamberin muhtelif mu’cizeleri vardır. Kur’ân-ı 

Kerim, bu mu’cizelerden geniş olarak bahsetmiştir. Nûh Tûfân’ı, Hz. Sâlih (a.s.)’in 

devesi, Hz. İbrahim (a.s.)’in âteşe atıldığı hâlde yanmaması, Hz. Mûsâ (a.s.)’nın asâsı 

ve yed-i beyzâ’sı/beyaz eli, Hz.İsa (a.s)’nın hastaları iyileştirmesi ve ölüleri diriltmesi, 

Rasûlullah (s.a.v)’ın Mirâc’ı bunların en meşhurlarıdır. 

 

5. Türbe 

Türbe, “genellikle ünlü bir kimse için yaptırılan mezâr, mezâr üzerine çatılmış 

yapı” (Devellioğlu, 2006: 1115) “kabîr üzerine yapılan bina, oda”, “vefat edeni ziyaret 



26 

 

maksadı ile duâ etmeye gelenleri yağmurdan, güneşten korumak için kabîrlerin üzerine 

kurulan çadır”, “toprak, topraklı yer, bir şeyi toprakla örtmek ve üstüne toprak 

saçmak”, “ziyaret edilen büyük zatların, evliyânın, şehitlerin, sul-tanların mezârları” 

anlamlarına gelir. Türbe, etrafı çevrilmiş yahut üstü örtülmüş mezâr yerine de 

kullanılmıştır. Arapça bir kelimedir. Kökü “türab” veya “terb” kelimeleridir. İlk 

türbeler, çadır, çardak, taş ve topraktan yapılmış oda şeklindedir (Rehber 

Ansiklopedisi, 1992: 43). 

“Türbe, içinde bulunan medfûn zâtın, özel ve kıymetli eşyalarının ve mezarı-

nın kaybolmaması, zarar ve tehlikelerden koruması, ziyaretçilerin rahat bir şekilde 

Kur’ân  okuyup duâ etmelerine tefekkür âlemine dalıp, o büyük zâtın ruhanîyetinden 

feyîz almalarını, o büyük zâtı vesile ederek Allah’tan duâların kabulünü istemeleri için 

yapılan mabettir” (Aytürk – Altan, 1992: 30). 

Türbelerin silindirik veya çokgen gövde üzerine konik ve piramit çatı ile örtülü 

olanlarına da “kümbet” adı verilir. İslâm âleminde bu tür yapıların tavanı, genellikle 

birer kubbe ile kapalı olduğundan, bunlara yalnızca “kubbe” denmiştir. Türkler ise bu 

yapılara “türbe” demişlerdir (Rehber Ansiklopedisi, 1992: 44). 

Mezâr veya türbenin bizzat kendisi mukaddes ve mahrem bir yer olarak 

muamele görmektedir. Bazen bu kutsîyet ve mahremiyet çevreye de yayılır. “Türbeler 

çoğu zaman velînin eşyalarının da muhafaza edildiği yerlerdir. Bu eşyalar genellikle, 

velînin günlük hayatta kullandığı takke, tespih, pabuç, cüppe vb. nesneler olup, kudret 

ve kutsîyetinin bunlarda da aynen var olduğuna inanılır, ziyaretlerde bunlardan da 

faydalanılır. Bu itibarla kendilerinin son derece iyi muhafazasına elden geldiğince itina 

gösterilir” (Ocak, 1992: 10). 

6. Menkabe (Menkıbe) 

Menkabe,“Çoğu tanınmış veya tarihe geçmiş kimselerin ahvâline ait hikâyeler” 

(Devellioğlu, 2006:615) “Din büyüklerinin veya tarihe geçmiş ünlü kimselerin 

yaşamaları ve olağanüstü davranışlarıyla ilgili hikâye” (TDK Türkçe Sözlük, 

1992:1007) anlamlarına gelir. Arapça nekâbe (isabet etmek, bir şeyden bahiste 

bulunmak yahut haber vermek) kökünden türeyen menkabe (çoğulu menâkıb) sözlükte 

“övünülecek güzel iş, hareket ve davranış” mânâlarına gelmekte-dir. Ayrıca kerâmet 

kelimesinin çoğulu olan kerâmât da menkabe veya menâkıb yerine kullanılmıştır 

(Ocak, 1984: 27). “Menkabe” kavramının açıklamalarından biri de şöyledir: “Bazı 



27 

 

tarihî ve dinî şahsiyetlerin etrafında efsane teşekkül eder. Bu tür efsanelere “menkıbe” 

adı verilir. Büyük sufîlerin, evliyâların hayatlarından, kerâmetlerinden bahseden 

eserler olan evliyâ tezkirelerindeki mahsuller de efsaneler grubuna girer” (Seyidoğlu, 

2006: 3-4). Menkabe yahut menâkıb, tasavvuf tarihinde sûfilerin izhâr ettikleri 

harikulâde olaylar demek olan kerâmetleri nakleden küçük hikâyeler mânâsında, 

tahminen hicri IV. yüzyıldan itibaren kullanılmaya başlanmıştır. 

Ahmet Yaşar Ocak, menkıbelerin ortaya çıkışı ve içerikleri hakkında şu 

bilgileri vermektedir: “İslâm dünyasında IX. yüzyıldan itibaren tasavvuf cereyanının 

görülmeye başladığı, XI. yüzyıldan beri de Tarîkatların teşekkül ettiği malumdur. Bu 

gelişmeye paralel olarak, bir velînin kerâmetlerini anlatan kısa hikâyeler demek olan 

menkabeler yavaş yavaş ortaya çıkmıştır. Bunlar ilk önce tasavvufi tabakat 

kitaplarında ve evliyâ tezkirelerinde yer almıştır. Muhtemelen XIII. yüzyıldan 

başlayarak tek bir velî hakkındaki menkabeleri toplayan ve kendilerine “Menâkıb, 

Menâkıbname” veya bazen de “Vilâyetnâme” denilen müstakil eserler doğmuş, 

“Arapça, Farsça veya Türkçe gibi çeşitli dillerde yazılıp İslâm âleminin her tarafında 

okunur olmuşlardır” (Ocak, 1983: 17). 

Ülkemizde efsane terimleriyle birlikte “menkabe”, “menkıbe” terimleri de 

kullanılmaktadır. Fakat araştırmacılarımız bu terimi daha ziyade din büyüklerinin 

maceraları, kerâmetleri etrafında oluşan anlatmalara karşılık olarak kullanmaktadır 

(Ergun, 1997: 16). 

Ahmet Yaşar Ocak, menkabelerin efsane, masal, destan gibi türlerden bazı 

özellikleri nedeniyle ayrı değerlendirilmesi gerektiğini söyler. Bu özellikler şunlardır: 

I- Kahramanları gerçek ve mukaddes kişilerdir. 

II-  Olayların belirli bir yeri ve zamanı vardır. 

III- Sırf eğlenmek, bir eşyanın yahut tabiât olayının izâhını yapmak için 

uydurulmuş değildir. Gerçek olduklarına inanılır. 

IV- Yarı mukaddestirler ve bir dogma gibi kendilerini kabul ettirirler. 

V-  Konu edindikleri velî, hayatta iken de, öldükten sonra da meydana 

gelebilirler. 

VI-  Biçim olarak son derece kısa ve sade bir anlatım tarzına sahiptirler (Ocak, 

1992: 33). 

“Ölümlerinden sonra da velîlerle ilgili, müritleri ve yakın çevresi arasında 



28 

 

oluşan menkabeler ilginin artarak sürmesine katkıda bulunmuştur. Halk arasında sözlü 

kültür ortamında ortaya çıkan menkabeler yüzyıllar boyunca bir nesilden nesile 

geçerken daima büyümüştür” (Köprülü, 1984: 27) .“Evliyâ menkabeleri insanın gizli 

özlemlerinin ve inandığı bazı değer hükümlerinin zafere ulaştığı kusursuz, ideal bir 

dünyanın tasvirini gerçekleştirmeleri sebebiyle de toplumun psikolojik çehresinin 

ifadesi sayılabilir. Bütün bu hususlar düşünülürse evliyâ menkabelerine sadece, 

harikulâde birtakım olayları yansıtan gerçek dışı hikâyeler nazariyle bakmak yanlış 

olacaktır” (Ocak, 1992a: 33-34). 

7. Kerâmet 

Kerâmet, “Kerem, bağış, ikrâm, ağırlama, velîlerin lüzûmlu anında göster-

dikleri fevkalâde hâl, ermişçesine yapılan iş, hareket, söz, fikir” (Devellioğlu, 2006: 

508) “Allahü Teâla’nın kendisine velî edindiği kuluna çeşitli özellikler vererek lütûf 

ve ihsanlarda bulunması neticesinde, o kuldan zuhur eden harikulâde hâller” (Er, 1984: 

30) anlamlarına gelir. 

Mânevîyat yolcusunda oluşan fevkalâde hâller manasına da gelen kerâmet 

sözcüğü, ruhun safvet bulduğu zaman kazandığı iktidarıdır. Bu, Hakk’ın bir lütfûdur. 

Genellikle rüyâ ile başlar, kalp perdesi açılır. Manevî görüş başlar. Kerâmet 

sahiplerinin derece ve mertebeleri bilinmez. Çünkü o gizli bir sırdır. Lâyık olanlara 

verilir ve Allah’ın bir lütfû olarak görülür. Her yerde ve her zaman kerâmet 

yapılmaması gerekmektedir (Küçük, 1976:115). 

Kerâmet, velîlerin en dikkat çeken alâmetleri olarak İslâm’da belli bir 

dönemden sonra kabul edilmeye başlamıştır. Bu telâkkî, tasavvuf tarihinde yepyeni bir 

devrin başlangıcı olmuştur. Bu yüzden, IX. yüzyıldan itibaren kaleme alınan tasavvuf 

kaynaklarında, velî telakkisine paralel bir de kerâmet telakkisi geliştirilmiş ve bunun 

nazariyesi işlenmiştir. Bu nazariyeye göre, velîlerde birtakım kerâmetlerin zuhur 

etmesi caizdir. Allah’ın gücünün yetmeyeceği bir şey düşünülmeyeceğine göre, 

velîden de kerâmetin zuhuru imkânsız olmaz (Ocak, 1992a: 28). 

Tasavvuf kaynaklarında kerâmetin nasıl anlaşılması gerektiği ve kerâmetin 

câiz olduğuna dair örnekler verebilmek mümkündür. İmâm-ı Nefesî ve İmâm-ı 

Celâleddîn-i Devânî bazı eserlerinde evliyâların kerâmet göstermelerinin dinde yerinin 

olduğunu, onların havada uçmak, su üzerinde yürümek, kuşlarla konuşmak gibi bazı 

kerâmetler gösterebileceklerini savunurlar (Er, 1984: 30). 



29 

 

Tasavvuf kaynaklarında bu şekilde açıklanan “kerâmet” kavramı İslâmiyet’i 

kabul eden Türkler tarafından da yadırganmadı. Çünkü “kerâmet” olarak tanımlanan 

olağanüstü hâller Türklerin daha önceki inanç sistemleriyle uygunluk arz ediyordu. 

“Kerâmet sahibi ve gaipten haber veren kamlar ile İslâm’ın evliyâ ve mürşitleri 

birbirlerinin yerine geçerken meydana gelen değişiklik pek fark edilmiyordu” 

(Yurdaydın, 1981: 264). 

Velîlerin kerâmetleri sözlü kültürde bir gizliliğe bürünerek kerâmetlerden 

oluşan bir menkabeler sistemini ortaya çıkarır. Ve bunlara olan inançlar çığ gibi büyür 

(Ocak, 1992a: 8’den, İnce, 2009: 24-25). Efsanelerde en çok görülen motif-lerden biri 

olan şekil değiştirmedir. Bu şekil değiştirmede velînin kerâmet göstermesi yoluyla 

oluşmaktadır. “Bir efsanede yer alan canlı veya cansız unsurların bir üstün güç 

tarafından cezalandırılması veya felâketten kurtarılması için o andaki şekillerinden 

daha farklı bir şekle çevrilmesidir. Değişikliğin temel sebebi cezadır. Felâketten veya 

sonu felâkete varabilecek bir tehliken kurtarma ikinci derecede kalır” (Sakaoğlu, 1980: 

29).  

8. Tarîkat 

Tarîkat, Arapça’da yol, “Tanrı’ya erişmekte takip edilmesi gereken yol” 

mânâsındadır. Tasavvufî yolla Tanrı’ya erişmek üzere kurulmuş tasavvuf ekollerine 

denir. Tasavvuf inanç ve görüşlerinin bir şeyh etrafında teşkilatlanmış, müessese-

leşmiş hâlidir. Tarîkat tabîri hem bu batın ve hâl yolunu hem de bu görüşleri yaymak 

ve eğitimini yapmak üzere kurulmuş olan teşkilâtı ifade eder (Yeni Türk Ansiklo-

pedisi, 1985: 3981). 

Tarîkat, sezgi ve ruhî yaşayış, nefisle mücadele yolu anlamına da gelmektedir. 

İslâmda ruhî hayatın başlangıcının Hz. Muhammed ile gerçekleştiği kabul 

edilmektedir. İslâm peygamberi Hz. Muhammed’in ölümünden sonra Hicri II. yüzyılın 

sonlarına doğru ortaya çıkmış ve hızla yayılmaya başlamış bulunan Tarîkatların, âdet 

ve gelenekleri yönünden silsile yoluyla Hz. Muhammed’e kadar ulaştığı rivâyet 

edilmektedir (Gölpınarlı, 1969: 168). 

Tarîkatların doğuşunda birinci dönemde tarîkat ve tasavvufun birbiriyle 

tamamen iç içe olduğu görülmüştür. İkinci dönem Tarîkatların sosyal birer kuruluş 

olma yoluna girmeleri ve birtakım kimselerin Tarîkat şeyhleri etrafında toplanmaları 

ve bu toplanışın birtakım prensiplere bağlandığı dönemdir. İşte Tarîkatlar sosyal 



30 

 

fonksiyonları itibarıyla ancak, bu dönemden itibaren etkilerini her alanda göstermeye 

başlamışlardır (Gölpınarlı, 1969: 168). 

XII. yüzyılın sonu ve XIII. yüzyılın başından itibaren belirli merkezler 

Tarîkatların mistik okullarının ve öğretiminin merkezini oluşturmuştur. Bu merkez 

veya gruplar belli bir yönetici etrafında toplanarak o kişinin ismiyle anılan bir okula 

dönüşmüş ve öğretim biçimi, mistik deneyim ve yaşam kuralları bu kişi etrafında yeni 

bir yolla gerçekleşmiştir (Atacan, 1990: 23). 

Büyük mutasavvıflara göre Tarîkat tektir. O da Tarîkat-ı Muhammediye’dir. 

Sünnî daire içerisinde gelişen çeşitli Tarîkatlar aslında bu tek olan Tarîkat-ı 

Muhammediye’nin şubeleridir. Esasta, usûlde ayrılık bulunmamaktadır. Birtakım 

inceliklerde çeşitlilik bulunur (Küçük, 1976: 105). 

J.Wach, Tarîkatı, daha kapalı bir topluluk içerisinde ortak bir takva hayatı 

yaşamaya karar vermiş bulunan kimselerin kurduğu ve teşkilatlandırdığı bir cemâat 

olarak tanımlar. Bu cemâatin tekelci bir özelliğe sahip olduğunu, bu bakımdan da 

kişisel sadakat üzerinde bulunan ve Tarîkat üyelerini birleştiren şeyhin değişmez 

olduğunu, ortak bir mekânda özel kıyafetler, ortak yemek, özel ibâdet ve müşterek bir 

çalışma ile birlikte cemâat mensupları arasında manevî kardeşlik düşüncesinin 

gerçekleştiğini belirtmektedir  (Tatlılıoğlu, 1995: 54). 

 

9. Velî 

Arapça “velâ” sözcüğünden gelen “Velî” kelimesi, sözlükte “dost, ahbap, 

arkadaş, yardımcı, komşu vs.” gibi anlamları içermekte olup “evliyâ” sözcüğü ise onun 

çoğuludur. Türkçe’de halk arasında çoğu zaman “evliyâ” kelimesi tekil anlamda 

kullanılır. Tasavvuf terimlerinde “Velî”, Kur’ân-ı Kerim’de bu kelimenin tekil ve 

çoğul şekliyle dost anlamında geçtiği âyetlere dayandırılmak suretiyle “Allah’ı seven, 

dost edinen ve O’nun tarafından dost edinilen” anlamında kullanıl-mıştır. Zamanla bu 

kavram genişleyerek, kendine mahsus bir tekâmül seyri takip etmiştir. Bunun 

neticesinde, “benliğini Allah’ta yok etmek suretiyle birtakım üstün vasıflar kazanarak 

harikulade şeyler gösterebilen büyük bir insan” manasını almıştır (Ocak, 1992a: 1). 

Araştırmacılar, zamanla velî inancı çevresinde bir kült oluştuğunu 

savunmaktadır. Ahmet Yaşar Ocak “Velî kültü”’ nü şu şekilde tanımlar: “...fevkalâde 

kuvvet ve kudretlerle mücehhez olup, Tanrı’ya yakın kabul edilen şahsiyetin herhangi 



31 

 

bir konuda sağ veya ölü iken birine yardımının dokunacağına inanılması ve bunu temin 

için ritüel yollara başvurulması” şeklinde tarif eder. Bu anlayış velînin takdis olmasıyla 

sonuçlanmaktadır (Ocak 1992b: 273). 

10.  Şeyh (Mürşit) 

Şeyh kelimesi sözlüklerde “Yaşlı adam, ihtiyar, bir tekke veya zâviyede reislik 

eden ve müritleri bulunan kimse, kabîle ve aşîret reisi” (Devellioğlu, 2006: 995), 

“Tarîkat kurucusuna, bir tarîkatta en yüksek dereceye ulaşmış olan kimseye, tarîkat 

büyüklerine veya tarîkat kollarının birinin başında bulunan kimseye verilen ad” (TDK 

Türkçe Sözlük, 1992: 1382 ) anlamlarına gelir. 

Mürşit ise “ İrşât eden, doğru yolu gösteren, kılavuz, tarîkat pîri, şeyhi gaflet-

ten uyandıran” (Devellioğlu, 2006: 735), “Doğru yolu gösteren, kılavuz, müritlerine 

tasavvufu öğreten, sırları ve gerçekleri gösteren tarîkat şeyhi” (TDK Türkçe Sözlük, 

1992: 1058) anlamlarına gelir. 

Şeyh, herhangi bir “pîr” den doğrudan ya da dolaylı olarak el almış kişidir. 

Şeyh, dergâh açabilmek için pîrden yazılı veya sözlü bir icâzet alır. Tarîkat içerisinde 

soy ağına benzer bir silsile bulunur. Bugün faaliyet gösteren şeyhler geriye doğru 

“pîr”e kadar, kimden el aldıklarını gösterir şecereye sahiptirler (Küçük, 1976: 112). 

Şeyh veya mürşit bir bölgede irşâda başlamak üzere mezun olup karar verdiğinde 

yapılacak ilk iş zikir ve ibadetlerin, Tarîkatın ruhî eğitim, disiplin ve terbiye kural-

larının uygulanabilmesi için bir yer temin edilmesidir. Bu yerlere mâbed, çilehâne, 

hâlvet, mahallî hamam, namazgâh, aşhâne, kiler, fırın, ahır, misafirhâne gibi adlar 

verilir. Tarîkatta bütün yetkileri elinde bulunduran en yüksek rütbeli kişi şeyhtir. 

Şeyhler pîr makamını işgal ederler (Tatlılıoğlu, 1995: 65). 

11. Derviş 

Derviş, “Allah için alçak gönüllü ve fukaralığı kabul eden veya bir tarîkata 

bağlı bulunan kimse, fakir, ihtiyaçlı kimse” (Devellioğlu,2006:177) “Bir tarîkata 

girmiş, onun yasa ve törenlerine bağlı kimse, alçak gönüllü ve her şeyi hoş gören 

kimse, yoksulluğu, çilekeşliği benimsemiş kimse” (TDK Türkçe Sözlük, 1992:362-

363) anlamlarına gelir. 

Sözlüklerde “mürşit” kelimesi ile “derviş” kelimesinin anlamları arasında pek 

fark yoktur. Ancak “yoksulluğu benimsemesi, çilekeş hayatı seçmesi tam bir uhrevî 



32 

 

hayat yaşaması” bakımından dervişlik, mürşitlikten ayrılmaktadır. Mevlânâ: “Gerçek 

derviş, Allah’ın sıfatlarında yok olmuştur. O, güneşe karşı yanmakta olan muma 

benzer. Mumun alevî de var sayılır: ama güneşin önünde yok gibidir” ( Mesnevî, 2006: 

3670-3671) diyerek dervişliği fenâfillâh makamına ulaşmış olarak tanım-lamakta ve 

biraz da meczupluğa yaklaştırmaktadır. 

12. Adak 

Adak, herhangi bir konuda Allah’tan yardım istemek amacıyla başvurulan dinî 

bir davranış olup, pek çok dinde görülen bir uygulamadır. Türkçe “adak” kelime-sine 

uygun Arapça karşılığı olan “nezr” sözlükte “insanın yerine getirmeyi kendisine borç 

kıldığı, vaad ettiği şey” mânâsına gelmektedir (İslâm Ansiklopedisi, 1988: 337). 

“Adak”kelimesinin etimolojisi üzerine araştırmacılar, değişik fikirler 

yürütmüşlerdir. Saadet Çağatay, bu kelimenin “ad” kökünden geldiğini öne sürer. Zeki 

Velîdi Togan ise “ıdık” tan gelebileceğini savunur (Tanyu, 1967: 19- 21). 

Mehmet Eröz, bu kelimeyle ilgili olarak bir dilek sahibinin dileğinin yerine 

gelmesi halinde veya ataların ruhları için kesilen kurbana Orta Asya Türklerinin 

“ıdhuk” veya “idu” dediklerini, bu kelimenin kutlu, mübarek manasına geldiğini, 

zamanla Türkiye Türkçesi’nde “adak” şeklini aldığını söyler (Eröz, 1979: 17-22). 

Abdulkadir İnan ise “ıdık” kelimesi hakkında şu açıklamaları yapar:  

Harfi harfine “salıverilmiş gönderilmiş” anlamına gelir. Terim olarak “tanrıya 

gönderilmiş, tanrıya bağışlanarak salıverilmiş hayvan” anlamına gelir. Sahibinin dileği 

gerçekleşince kurban edilir. Kurban edilen hayvanın kemikleri kırılmaz, köpeklere 

verilmez, âteşte yakılır veya gömülür. Bazı özel âyînlerden sonra kurban kemikleri 

toplanıp bir kaba konularak kayın ağacına asılır (İnan, 2000: 98- 101). 

Şamanist eski Türk boyları çeşitli nedenlerle Şamanizm panteonunda yer alan 

ruhlara ya da tanrılara belirli zamanlarda, belirli yerlerde, belirli ritüellerle, belirli 

özelliklere sahip hayvanları ya da yiyecek, içeceği kurban olarak sunmuşlardır 

(Erginer, 1997: 120). 

Bu bağlamda kaynaklarda verilen bilgilere göre eski Türk inancında ruhlara ve 

kutsal sayılan varlıklara sunulan en önemli adak, kanlı kurbanlardır. Gerek tarihi 

kaynaklarda gerekse araştırmacıların derledikleri çalışmalarda “adak” kelimesi daha 

çok, kanlı kurbanları karşılar (Erginer, 1997: 123-124). 

Eski Türklerde adak için seçilen ıduk hayvanın yünü kırkılmaz, yüke 



33 

 

koşulmaz, sütü sağılmaz, başıboş bırakılırdı. Bugün Anadolu’da adaklar para vermek, 

mum dikmek ve dağıtmak, horoz, tavuk, koyun, keçi, sığır ve hatta deve kurban etmek 

suretiyle yapıldığı gibi, Yâsin okutmak, hatim indirmek, Mevlîd okutmak, nâfile 

namaz kılmak gibi şeylerle de yapılmaktadır. Adak yerleri, çeşitli dileklerin 

gerçekleşmesi için gidilen kutsal yerlerdir. Kutsal mekânlar, yatır mezârları ve türbeler 

olduğu gibi yer-su inancına bağlı olarak kutsal alanlar da olabilir. Kutsal su gözleri, 

kutsal dağlar, ağaçlar, kayalar, taş yığınları, çalı toplulukları birer kutsal alandır. 

Bunlar, yüzlerce yıllık bir inancın eski Türk inançlarının zamanımızdaki kalıntılarıdır 

(Özen, 1996: 22). 

Adaklar ve ziyâretler, adamak suretiyle murat yerine geldikten, dilek, istek 

olduktan sonra yerine getirildiği gibi bazen de dilekle beraber veya ondan hemen sonra 

(dileğin gerçekleşmesini beklemeden) yapılmaktadır. Zira adak ve ziyâret adayan 

kişiler, adağı veya ziyâreti yerine getirmeyi kendisi için çok önemli bir ödev olarak 

tanımakta, gecikme halinde acı ve üzüntü duymaktadır (Şanlıer ve Baykan, 1997:415). 

13. Seyyid 

Peygamber efendimiz Muhammed aleyhisselâmın torunu Hazret-i Hüse-yin’in 

çocuklarına, onun neslinden, soyundan gelenlere verilen isim. Seyyid kelimesinin 

lügat mânâsı “efendi” demektir. Çoğulu Sâdâttır. Peygamber efendimiz, Cumâ gününe 

“günlerin seyyidi”, Hazret-i Hasan ile Hüseyin’e ise “Cennet gençlerinin seyyidleri” 

buyurmuştur. Peygamber efendimizin mübârek nesli, kızı Hazret-i Fâtıma ile çoğaldı. 

Hazreti Hasan’ın soyundan gelenlere ise şerîf denir. Seyyid ile şerîflere genel olarak 

Peygamber efendimizin çocukları, torunları manâsına evlâd-ı resûl denir. Hazret-i 

Hasan ile Hazreti Hüseyin, Peygamber efendimizin mübârek kerîmesi (kızı) Hazret-i 

Fâtıma’nın oğullarıdır. Hazret-i Fâtıma ile kıyâmete kadar gelen çocuklarına Ehl-i beyt 

denir. Peygamber efendimizle birlikte Hazret-i Ali, Hazret-i Fâtıma, Hazret-i Hasan, 

Hazret-i Hüseyin’in hepsine Ehl-i abâ denir. Bir gün Peygamber efendimiz Hazret-i 

Ali, Hazret-i Fâtıma, Hazreti Hasan ve Hazret-i Hüseyin’i abâları ile örterek, “İşte 

benim Ehl-i abâm bunlardır. Yâ Rabbî! Bunlardan kötülüğü kaldır, hepsini temiz 

eyle.” buyurdu. 

İslâmiyetin ilk zamanlarında Ehl-i beytten olanların hepsine şerîf denilirdi. 

Daha sonra Mısır’daki Abbâsî halîfeleri zamânında Hasan radıyallahü anhın evlâdına 

(çocuklarına) şerîf denilerek beyaz sarık, Hazret-i Hüseyin’in evlâdına seyyid ismi 



34 

 

verilerek yeşil sarık sarmaları uygun görüldü.  

İslâm devletlerinde her devirde Peygamber efendimizin mübârek neslinden 

gelenlere çok hürmet gösterilirdi. Osmanlı Devletinde bu durum daha açık görülür. 

Osmanlı sultanlarının seyyidlere ve şerîflere husûsî sevgi ve hürmetleri vardı. Bu 

sebeple Osmanlı Devletinde onların işlerine bakan ayrı bir teşkilât vardı. Burada, 

seyyid ve şerîf olanlar iki şâhitle hâkim huzûrunda kaydedilir, doğum ve vefâtları 

deftere geçirilirdi. Böylece seyyid ve şerîf olmayanların bu mübârek nesil (soy) ile 

karışmaması temin edilirdi. Ayrıca onların, kendilerine lâyık olmayan işlerde 

çalışmalarına, bu mübârek sülâleden olan hanımların dengi olmayanlarla 

evlenmelerine izin verilmezdi.  

Bu teşkilâtın başında bulunan zâta Nakîb-ül-Eşrâf denirdi. Seyyid ve şerîflerin 

umûmî bir velîsi durumundaydı. Bu sebeple Nakîb-ül-Eşrâfa çok hürmet olunurdu. 

Merâsimlerde, devlet adamlarından önde gelirdi. Pâdişâhlara kılıç kuşa-tanları olduğu 

gibi, duâları makbûl sayıldığı için, kılıç kuşatma sırasında duâları ekseriyetle bunlar 

yapardı. 

Osmanlılar zamânında Halep’te seyyidlere ve şerîflere mahsus bir mahkeme 

vardı. Seyyid ve şerîflerin bütün evlâdları (çocukları) orada kayıtlı olup, yalancılar 

seyyidlik iddiâ edemezdi. Osmanlı Pâdişâhı Sultan Abdülmecîd Han zamânında 

Mason Reşîd Paşa, İngilizlerin emriyle bu mahkemeleri kaldırdı. Soysuz ve mezhepsiz 

olanlara da seyyid denildi. 

Van ile Hakkâri arasında meşhur İrisân Beyleri, Abbâsî halîfeleri evlâdından 

olup, Hülâgû katliamından kurtulan bir yavrudan çoğalmışlardır. Bugün 

memleketimizin her tarafında Eshâb-ı kirâm evlâdı ve seyyidler vardır. Hatâ ve 

kusurları olsa bile seyyidlere ve şerîflere hürmet etmek, kalple, bedenle, malla yar-dım 

etmek, hürmet göstermek, haklarını gözetmek ve onları her zaman sevmek lâzımdır. 

İslâm âlimlerinin büyüklerinden İmâm-ı Şâfiî Hazretleri bir gün talebelerine 

ders verirken bir ara ayağa kalktı. Bir müddet sonra yine oturdu. Biraz sonra tekrar 

kalkıp oturdu. Bu hâl on defâ tekrarlandı. Talebeleri arada bir kalkıp oturmasının 

sebebini sorduklarında, “Seyyidlerden bir çocuk kapının önünde oynuyor. Oynarken 

kapının önünden gelip geçiyor, onu görünce hürmet için ayağa kalkıyorum. Resûlullâh  

(s.a.v.)’ın torunu ayakta dururken oturmak revâ değildir.” diye cevap verdi  (Rehber 

Ansiklopedisi, 1993: 441/5). 



35 

 

I. BÖLÜM / EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNDE PEYGAMBERLER 

1.1. HZ. ÂDEM (a.s.) 

Efsaneler ve halk hikâyelerinde tespit edilen Hz. Âdem (a.s.)’le ilgili kısımlara 

geçmeden önce peygamberler tarihinde Hz. Âdem (a.s.)’in yaratılışıyla, ha-yatıyla ve 

peygamberliğiyle ilgili bilgilere yer verilecektir.” Semâvî dinlere göre Allah’ın 

yarattığı ilk insan ve peygamberdir. Birçok yerde “Ebü’l Beşer” (İnsanlığın Babası) 

künyesi ve “Sâfîyullah” (Allah’ın temiz kulu) sıfatıyla anılır. Kuru çamurdan şekil 

verilmiş bir balçıktan veya cıvık çamurdan yahut çamurdan süzülmüş bir özden 

yaratılan Âdem’in toprağı yeryüzündeki her cins topraktan alınarak oluşturulmuştur. 

Allah Âdem’e ruh verdikten sonra, bütün meleklerin ona secde etmesini istedi. 

Meleklerin hocası durumundaki İblîs buna itiraz etti ve cennetten kovuldu. Âdem 

cennette yaşarken sol eğe kemiğinden kendisine eş olmak üzere Havva yaratılmıştır. 

Yılanın dişleri arasında cennete giren İblîs Allah’ın yasaklamış olduğu meyveyi 

yemeleri konusunda Havva’yı kandırmış, Havva’nın da Âdem’i etkilemesi sonucu 

yasak meyveyi yemişler ve onlarda Cennet’ten kovularak dünya’ya gönderil-mişlerdir. 

Bundan sonra Âdem’e Suhuf (10 sayfa) indirilmiş ve 20 çiftten oluşan çocuklarına 

Allah’ın dinini teblîğ vazifesi verilmiştir. Onun çocukları biri erkek biri kız olmak 

üzere çift çift doğmuş ve bütün insanlık onlardan türemiştir ” (Pala, 2000: 15-16). 

Peygamberler tarihinde anlatılan kısım böyle iken, efsane ve halk hikâye-

lerinde Hz. Âdem (a.s.)’le ilgili tespit edilen bölümlerle, peygamberler tarihinde 

anlatılanla benzerlik göstermektedir.   

1.1.1. Şeytan’ın Hz. Âdem ile Hz. Havva’yı Kandırması 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu’nun “101 Anadolu Efsanesinde” tespit edilen 8 no’lu 

efsanede “Yılan Neden Sürünür ?” adlı efsanede “Hazreti Âdem’in cennette iken 

şeytan onu kandırmak için çeşitli hileler düşünür. Eğer Cennet’e gidebilirse yasak 

meyveden Âdem’e yedirecek ve onun da günâhkâr olmasını sağlayacaktır. Cennet’in 

kapıcısı ise yılandır. Şeytan bütün gücünü ve kandırıcılığını kullanarak yılanı iknâ 

eder. Yılan, şeytanı sırtına alır ve sürünerek gizlice içeriye girer. Şeytan’ın girdiğini 

kimse görmemiştir. Şeytan Cennete girdikten sonra hemen Hazreti Âdem’i 

kandırmanın yollarını araştırmaya başlar. Neticede bu uğursuz işte başarı gösterir ve 

Hazreti Âdem’e yasak meyvelerden yedirir. O, bu günâhı işlediği için Cennetten 



36 

 

kovulur (Sakaoğlu, 1976: 197-198).  İşte bu efsanede gördüğümüz üzere Hazreti Âdem 

(a.s.) ‘in ve Hz. Havva’yı şeytanın kandırması ile ilgili anlatılan bilgi Anadolu da halk 

muhayyilesinde yılanın sürünüp gitme nedeni şeytanı cennete soktuğundan 

kaynaklanan bir efsane meydana gelmiştir. İslâm tarihine baktığımız zaman yani 

Peygamberler tarihine bu hâdise şöyle dile getirilmiştir, Kur’ân-ı Kerim’de Hazreti 

Âdem (a.s.) ve Hazreti Havva’nın Cennete konulması ile ilgili âyeti kerimede Allah 

(c.c.) şöyle buyurmuştur, “Biz, Âdem’e, ‘Ey Âdem, eşinle ikiniz, Cennete yerleşin! 

İkiniz Cennetin meyvelerinden, istediğiniz yerden bol bol yiyiniz! Fakat şu ağaca 

yaklaşmayınız! Eğer bu ağacın meyvesinden yiyecek olursanız, her ikiniz de 

zâlimlerden olursunuz! dedik”  (Bakara Sûresi, 2/35).                

Yüce Allah (c.c) tarafından Âdem ve eşi Havva için konulan bir imtihândan 

ibaret bu yasak, ilk insan ve neslinin en büyük düşmanı olan İblis’i/şeytanı harekete 

geçirmişti. Kur’ân-ı Kerim’de Allah (c.c.) tarafından bu uyarı Hazreti Âdem(a.s.)’e 

yapılmıştı. “ Bunun üzerine, Ey Âdem! Bu (şeytan), senin ve eşinin düşmanınızdır. 

Sakın sizi Cennetten çıkarmasın! Sonra yorulur, sıkıntı çekersiniz. Şimdi burada senin 

için, ne acıkmak vardır ne de çıplak kalmak. Yine burada sen, susuzluk çekmeyecek, 

sıcaktan da bunalmayacaksın” (Tâhâ Sûresi, 20/117-119). “Kendisi Allah’ın rahmeti 

ve Cennetinden kovulmuşken, baştan itibaren kıskandığı ve önünde eğilmekten 

kaçındığı Âdem ve eşinin Cennete konulmasına hiç tahammülü yoktu. Allah’ın 

nimetlerinden uzaklaştırılmasının sebebi olarak gördüğü Âdem’i ve eşini de Cennetten 

çıkarmaya kesin karar vermişti. Allah’ın onlar için koymuş olduğu yasağı çiğnemeleri 

için o ikisine vesvese vermeye başladı. Onları aldatabilmek için dostça davranarak her 

türlü yolu denedi, menfaatleri için çalıştığına yemin ederek, neticede onları en zayıf 

noktalarından yakaladı. Onların zayıf noktaları, âyette belirtildiği gibi melek olmak 

veya Cennette ebedî kalmak arzusuydu. Şeytan onların bu iki arzusunu tahrik ederek 

Âdem ve Havvâ’ya şöyle demişti : (Yiğit, 2015: 86-87)  

“ İyi biliniz ki, Rabbîniz bu ağacın mevyesiden yemenizi, ancak sizin iki melek 

olmanızı yahut Cennette ebedî kalmanızı istemediğinden yasak etmiştir. Başka bir 

sebep için değil! 

Ve o ikisine  ‘Emin olunuz! Ben, bunu sizin iyiliğiniz için söylüyorum, ben 

size öğüt verenlerdenim.’ diye yemin etti” (A’raf Sûresi,7 /20-21). 



37 

 

“Derken şeytan onun aklını karıştırıp şöyle dedi: Ey Âdem! Sana ebedîlik ve 

sonu gelmez bir saltanatı sağlayacak bir ağacı göstereyim mi?”(Tâhâ Sûresi, 20/120). 

“Şeytan, bu yoğun gayretler sonucunda Âdem ile Havvâ’yı kandırdı ve ikisini 

yasak ağacın meyvesinden yemeye ikna etti. Kendilerine olan düşmanlığını unutup 

şeytanın tuzağına düşen Âdem ile Havvâ, onun sözlerine kanarak Allah tarafından 

yasaklanmış ağacın meyvesinden yemeye karar verdiler. Ancak, daha bu meyveyi 

tattıkları sırada, hiç beklemedikleri bir şey oldu ve her ikisinin de avret mahalleri 

açılıverdi. Tevrat’a göre ise, önceden kapalı olan gözleri isyanları yüzünden açılınca 

çıplak olduklarını görürler ve incir yaprağıyla avret yerlerini örtmeye çalışırlar” 

(Tekvin, 2/7). Bunun üzerine, büyük bir telaş ve acelecilik içinde, açılan avret yerlerini 

örtmek için yaprak toplamaya başladılar. Artık onlar, şeytana aldanmakla bu ilk 

imtihânı kaybetmişler ve bu yüzden Allahü Teâlâ’nın nazarını haketmişlerdi” (Yiğit, 

2015: 87). 

Tespit edilen efsanelerde Hz. Âdem (a.s.)’in Anadolu halkının muhay-

yilesinde hayvan olan yılandan dolayı cennetten çıkarıldığını inceleme yapılan efsane 

metinlerinde rastlanıldı. 

            Dr. Tuğrul Balaban’ının hazırladığı “Amasya Efsane, Menkabe ve Memorat-

ları” adlı, Amasya Valiliği tarafından bastırılan kitapta tespit edilen efsanelerde bu 

örneklere rastlamak mümkündür. “Yılan” adlı efsanede üç çeşit varyant tespit edildi. 

Bu varyantlardan biri şu şekildedir: 

       Yılan (II)                                                                                                                                                                            

(Merzifon Kayabaşı) 

1. Şeytan cennete yılanın karnında girer. 

2. Hz. Âdem yılan yüzünden cennetten kovulur. 

3. Allâh yılanı cezalandırır ve ayaklarını alır   (Balaban, 2014: 74). 

 

1.1.2. Hz. Âdem (a.s.)  ve Hz. Havva’nın Yaratılışı 

1.1.2.1. Hz. Âdem (a.s.)’in Yaratılışı 

Hz. Âdem (a.s.)’in yaratılışı ile ilgili Kur’ân-ı Kerim’de şöyle bahsetmek-tedir: 

Bu konuyla ilgili ayetlerde, onun topraktan ( Âl-i İmrân Sûresi, 3/59),  süzme 

çamurdan  (A’raf Sûresi, 7/12,  İsra Sûresi, 17/61,  Mü’minun Sûresi, 23/12, Secde 

Sûresi, 32/7, Sâd Sûresi, 38/76), cıvık çamurdan (Saffât Sûresi, 37/11),  çamurdan 



38 

 

süzülen bir özden (Mü’minun Sûresi, 23/12), kuru çamur ve şekillenmiş balçıktan 

yaratılmış olduğu (Hicr Sûresi, 15/ 26, 33: Rahman Sûresi, 55/14). Âdem’in süzme 

çamurdan yaratıldığını bildiren âyette, onun neslinin yaratılışının safhaları ise şu 

şekilde açıklanmıştır: “Andolsun ki, insanı süzme çamurdan yarattık. Sonra onu sağ-

lam bir karargâhta nutfe hâline getirdik. Sonra nutfeyi alâka yaptık. Peşinden alâkayı 

bir küçük et parçası yaptık, bu bir çiğnemlik etten kemikler yarattık, kemiklere de et 

giydirdik. Sonra onu başka bir yaratılışla insan yaptık. Yaratanların en güzeli olan 

Allâh ne uludur!” (Mü’minun Sûresi, 23/12-14) bildirilmiştir. Kur’ân-ı Kerim’de 

belirtilen âyetlerde Hz. Âdem’in yaratılışı hakkında bu şekilde bilgi verilmektedir. 

Hz. Âdem’in yaratılışı ile ilgili efsane ve halk hikâyelerinde tespit edilen bazı 

örnekler şu şekildedir: Mehmet ve Ömer Gökalp’in hazırladığı “Mâhirî ile Mâhî- 

tâbân” hikâyesi”nde tespit edilen halk hikâyesinde, Hz. Âdem’in yaratılışına vurgu 

yapılmıştır. Hikâyelerde tespit edilen bu örnekler şu şekildedir: 

Mâhirî ile âşık arasında geçen karşılıklı atışmalarda Hz. Âdem (a.s.)’le ilgili şu 

şekilde örnekler geçmektedir: 

Öteki âşıklar sual sormak için düşünmekte iken Mâhirî aldı bakalım ne dedi: 

             Aldı Mâhirî: 

N’oldu âşık n’oldu ya sana n’oldu 

Cem oldu isyanın defterin doldu 

Söyle anasız-atasız dünyaya kaç kişi geldi 

Arayın bulasız bunu âşıklar  (Gökalp, 1985: 51). 

 

Bu sırada birinci âşığın dili tutuldu. Yanındaki arkadaşlarına baktı, kaldı. Üç-

üncü bir âşık cevap verdi: 

 

            Birinci Âdem, ikinci Havva 

Üçüncü İsmail’e gelen kurbanlık koçtur. 

Dördüncü Salih peygamberin devesi 

Beşinci Mûsâ’nın âsası 

Altıncı balçıktan himmet olan kuştur 

Arar da bulurum âşık Mâhirî  (Gökalp,1985: 51). 

Devam ederek sordu: 



39 

 

Gizli esrarımı burda duydular 

Al üstüne karaları giydiler 

Evvel para yoktu Âdem’in nikâhını neyle kıydılar 

Ara ki bulasın bunu Mâhirî (Gökalp, 1985: 52). 

 

 Hz. Âdem (a.s.)’in yaratılışı ile ilgili, “ Mâhirî ile Mâhîtâbân” hikâyesinin 

devamında da bahsetmektedir: 

 

              Aldı Erbabî: 

Hükmeyledim ben de bahr-i ummana 

Aşkı belâ giryanından okudum. 

Âdem ki balçıktan himmet olundu. 

Kalü belâ lisanından okudum  (Gökalp, 1985: 70). 

 

          Aldı Erbabî: 

Âşıkların sözü dilde fenadır 

Bizi aşka salan telli Sona’dır 

Âdem ki balçıktan doğruldu aldığı nedir 

Ara ki bulasın âşık Mâhirî? (Gökalp, 1985: 77). 

 

Başka bir halk hikâyesinde tespit edilen Hz. Âdem (a.s.)’le ilgili insanlığın 

soyunun ona dayandığından bahseden Ahmet Özdemir tarafından hazırlanan “Eşref 

Bey” hikâyesinde tespit edilen hikâyenin bir kısmında şöyle geçmektedir: 

Altmış yaşında saz çalan cehennemliğe bakın cehennemliğe dedi. Abdullah 

Hoca yine aldı: 

“Gâh giderim merd diyarına ders almak için 

Gâh giderim Beytullah’a beş vakit kılmak için  

Deli gönül arzediyor Cenneti âlem için  

Aslım Hazreti Âdem ismim Abdullah ola.” 

Diyince, Eşref dile geldi asla dili sâd ola   (Özdemir, 1986: 212). 



40 

 

1.1.2.2. Hz. Havva’nın Yaratılışı 

Efsane ve halk hikâyelerinde yaptığımız tespitlerde Hz. Âdem (a.s.) ‘den sonra 

Hz. Havvadan da bahsedilmiştir: 

 Kur’ân-ı Kerim, üç yerde Havva’nın Âdem (a.s.)’den yaratıldığını açıkla-

maktadır: 

“Ey insanlar! Sizi tek bir candan yaratan, ondan eşini var eden ve her ikisin-

den de birçok erkek ve kadın türetip yeryüzüne yayan Rabbînizden korkun…”(Nisâ 

Sûresi, 4/1). 

“Ey insanlar! Allah, o kudret sahibidir ki, hepinizi tek bir nefisten (bir Âdem-

’den) yarattı. Âdem’den de eşini (Havvâ’yı) halketti. Tâ ki Âdem, eşine ünsiyet peydâ 

edip, gönlü ona ısınsın, onda teskin olsun ” (A’râf Sûresi, 7/189). 

 “Ey insanlar! Allah, sizi bir tek candan yarattı. Sonra ondan da eşini yarattı” 

(Nîsâ Sûresi, 4/1). 

Bu üç âyetten anlaşıldığı gibi, Kur’ân-ı Kerim, sâdece Havva’nın Âdem’den 

yaratıldığını bildirmiş, ancak nerede, ne şekilde ve onun neresinden yaratıldığı 

hususunda bilgi vermemiştir. Bu konuda nakledilen bazı hadîslerde ise, buna ilâve 

olarak Havvâ’nın, Hz. Âdem’in kaburga kemiğinden yaratıldığını bildirmiştir  (Yiğit, 

2015: 84). 

Mâhirî ile âşık arasında geçen karşılıklı atışmalarda Hz. Havvâ’yla ilgili şu 

örnekler geçmektedir: 

Öteki âşıklar sual sormak için düşünmekte iken Mâhirî aldı bakalım ne dedi. 

                 Aldı Mâhirî: 

N’oldu âşık n’oldu ya sana n’oldu 

Cem oldu isyanın defterin doldu 

 Söyle anasız-atasız dünyaya kaç kişi geldi 

Arayın bulasız bunu âşıklar  (Gökalp, 1985: 51). 

 

Bu sırada birinci âşığın dili tutuldu. Yanındaki arkadaşlarına baktı, kaldı. 

Üçüncü bir âşık cevap verdi: 

 

Birinci Âdem, ikinci Havva 

Üçüncü İsmail’e gelen kurbanlık koçtur. 



41 

 

Dördüncü Salih peygamberin devesi 

Beşinci Mûsâ’nın âsası 

Altıncı balçıktan himmet olan kuştur 

Arar da bulurum âşık Mâhirî  (Gökalp, 1985: 51).  

 

Devam ederek sordu: 

 

Gizli esrarımı burda duydular 

Al üstüne karaları giydiler 

Evvel para yoktu Âdem’in nikâhını neyle kıydılar 

Ara ki bulasın bunu Mâhirî (Gökalp, 1985: 52). 

 

Hz. Âdem (a.s.) ve Hz. Havva anayla ilgili Dr. Tuğrul Balaban’nın hazır-ladığı 

“Amasya Efsane, Menkabe ve Memoratları” adlı çalışmasında tespit edilen “Türk ile 

Kürt” adlı efsanede  “Başlangıçta insanlar Âdem baba ve Havva anadan sırt sırta doğar. 

Sırt sırta doğanlar da kendi aralarında evlenirler. Üçüncüsü, dördüncüsü göbek göbeğe 

doğarlar” (Balaban, 2014: 76). Efsanede bu geçen kısımlarda insanoğ-lunun nasıl 

çoğaldığı ile ilgili bilgiler verilmektedir. İnsanın yaratılış konusu efsanelerde sıkça dile 

getirilmiştir. 

 

1.2. HZ. İDRİS (a.s.) 

Kur’ân-ı Kerim’de, Hz. İdris (a.s.) ‘le ilgili pek az bilgi verilmektedir. Bazı 

rivayetlerde Hz. Âdem’in vefatından sonra, riyâsetin oğlu Şît’e geçtiği ve onun 

Peygamber olarak görevlendirildiği bildirilmiştir. Hz. Peygamber’den de, Allah’ın 

Şît’e vahyettiği ve ona 50 sahife gönderdiği nakledilmiştir  ( Yiğit, 2015: 104).   

 

1.2.1. Hz. İdris (a.s.)’in Semâya Yükseltilmesi 

Kur’ân, Hz. Şît ile Hz. Nûh arasında Peygamberlik yapmış olan İdris (a.s.) 

Hakkında iki yerde bilgi vermiştir. Bu âyetlerde onun ismi ve peygamberliğiyle 

birlikte, ahlâkî faziletlerine işâret edilmekte ve bazı sıfatlarından bahsedilmektedir. Bu 

âyetlerin mealleri şöyledir: 



42 

 

“Ey Muhammed! Kitap’ta İdris’e dair söylediklerimizi de hatırla! Şüphesiz 

İdris, özü-sözü doğru/sıddîk bir peygamberdi. Biz onu yüce bir makâma yükselttik 

”(Meryem Sûresi, 19/56-57). 

“Ey Muhammed! İsmail, İdris ve Zülkifl hakkında anlattığımızı da hatırla! 

Onların her biri, sabredenlerdendi. Biz de onları rahmetimize gark ettik. Onlar ger-

çekten salihlerdendi  (Enbiya Sûresi, 21/85-86). 

“Allahü Teâlâ, Hz. İdris’in pek doğru insan olduğunu ve onun her halükarda 

doğruyu söylediğini bildirmektedir. Çünkü O Allah’ın âyetlerini güçlü bir iman ile 

tasdik ederdi ”.“İbn Ömer, Hz. İdris’in kavmini Allah’a davet edici bir elçi olarak 

gönderildiğini, onların direnip iman etmemesi üzerine Allah’ın onları helâk ettiğini ve 

Hz. İdris’i de dördüncü semâya yükselttiğini rivayet eder ” ( Yiğit, 2015: 104). 

Âyetlere baktığımızda daha çok Hz. İdris’in sıdk ve sabrına vurgu yapıldığını 

görülmektedir. Bu iki haslet insanı yücelten önemli özelliklerdendir. 

Kur’ân-ı Kerim’de Hz. İdris hakkında verilen bilgi bunlardan ibarettir. 

Görüldüğü gibi adının geçtiği ilk yerde onun dosdoğru bir insan ve bir peygamber 

olduğu hatırlatılmakta, ayrıca Cenâb-ı Hakk tarafından yüce bir makâma çıkarıldığı 

vurgulanmaktadır. Son iki âyette ise, onun sabredenlerden, Allah’ın rahmetine dâhil 

edilenlerden ve salih kullardan olduğu bildirilmektedir  (Yiğit, 2015: 104). 

Bu âyetlerin tefsirinde müfessirler, İdris’in (a.s.) yükseltildiği bildirilen 

“mekânen aliyyen/yüce bir mekân” tabîri üzerinde durmuşlar, bunun manevî bir 

mertebe olabileceği ihtimâline işaret ederek, bu ifâdeden, Cenâb-ı Hakk’ın İdris’e 

peygamberlik bahşetmesi ve ona otuz sâhîfe/suhuf indirmesinin kastedildiğini 

söylemişlerdir.  Bu arada, “yüce bir mekân” ifadesine ikinci bir anlam verilmiş, bu 

tabîr ile Allâhü Teâlâ’nın, Hz. İdris’i semâya çıkardığının kastedildiği söylenmiştir. 

Bu ikinci ihtimal doğrultusunda, onun çıkarıldığı dördüncü kat semâda hâlen 

yaşamakta olduğunu ileri sürenler olmuştur. Yine, onun altıncı kat veya yedinci kat 

semâda olduğunu kabul edenler vardır. Hasen-i Basrî’ye nîsbet edilen bir görüşe göre 

ise, yüce mekândan maksat Cennettir ve İdris (a.s.) oraya konulmuştur (Yiğit, 2015: 

105). 

Buraya kadar anlatılan kısımda Hz. İdris (a.s.)’la ilgili peygamberler tarihinde 

anlatılan olaylar dile getirildi. Âyetlerde, tefsir kitaplarında, hadîs kitaplarında, 

peygamberler tarihi kitaplarında nasıl geçtiği üzerinde duruldu. 



43 

 

Daha sonra araştırmamız esnasında tespit edilen efsane ve halk hikâyelerinde 

İdris (a.s.)’le ilgili bilgilerle, Kur’ân-ı Kerim’de ve peygamberler tarihinde anlatılan 

konular üzerinde benzerliği üzerinde durulacaktır.  

Mehmet ve Ömer Gökalp tarafından derlenen, Ömer Gökalp tarafından 

neşredilen “Mâhirî İle Mâhîtâbân” hikâyesinde tespit edilen Hz. İdris (a.s.)’le ilgili 

kısım şöyledir, Mâhirî ile Filvarî arasında geçen karşılıklı atışmada şu şekilde 

geçmektedir: 

            Aldı Mâhirî: 

Saçını kaldıran Meryem fânidir 

Gözlerimden akan aşkın kanıdır 

Azrail mevtasın kaldıracak İdris Nebî’dir. 

Arar da bulurum âşık Filvarî  (Gökalp, 1985: 46). 

 

Yukarıda bahsedilen hikâyenin devam eden kısmında geçen karşılıklı atışmada 

yine Hz. İdris (a.s)’le ilgili bölümler geçmektedir, Göğe yani semâ’ya yük-seltilmesi 

ile ilgili âşıklar tarafından peygamberler tarihinde geçen bu bilgi veril-mektedir. 

         Aldı birinci âşık: 

Bu cevr ü cefadır canıma yetti 

Âteşim yanmadan dumanım tüttü. 

Söyle göklere kaç peygamber gitti 

Ara ki bulasın bunu Mâhirî? (Gökalp,1985: 50). 

 

            Aldı Mâhirî:  

Bu cevr ü cefalar cana yetmiştir 

Baykuş gelip viranede ötmüştür 

Göklere beş peygamber, dördü ölü gitmiştir 

Arar da bulurum bunu şairler (Gökalp, 1985: 51) 

 

           Aldı Mâhîtâbân: 

Aşk ile olmuşem sevdaya tabi 

Durmadan akıyor didemin âbı 

Ölmeden Cennete girdi İdris Nebî 



44 

 

Ben pirimden haber alıp (bu divana) gelmişem  (Gökalp,1985: 58). 

 

                         Muamma Faslı 

Erbabi ile Mâhirî atışma faslından sonra muamma faslına başladılar. Önce 

Erbabî ayak açtı, sonra Mâhirî onun peşinden cevaplar vermeğe başladı, 

Ezelden söylerim sözümün bendin, 

Şeytan cennetten çıktı, girmez Erbabî. 

 

              Aldı Erbabî: 

Muamma şeklinde bir sözüm vardır, 

Biri “çıktı girmez” nedir Mâhirî? 

Âşık olan bu mânaya âşına 

İkinci girdi çıkmaz nedir Mâhirî? 

 

            Aldı Mâhirî: 

Bir tilki tuzağı yaptı orada 

İdris cennete girdi çıkmaz Erbabî  (Gökalp, 1985: 76). 

 

Burada görüldüğü üzere Hz. İdris (a.s.)’le ilgili geçen hikâyeyle, peygam-

berler tarihinde anlatılan kısımla benzerlik göstermekte, peygamberin yaşadığı olaya 

hatırlatmada bulunulmaktadır. 

 

1.3. HZ. NÛH (a.s.) 

Hz. Nûh (a.s.)’la ilgili tespit edilen efsaneye geçmeden önce peygamberle ilgili 

İslâm tarihinde, hakkında nasıl bahsedildiğiyle ilgili kısaca bilgi verilecektir: “Meşhûr 

rivâyete göre, Nûh’un (a.s.) soy kütüğü şöyledir: Nûh b. Lâmek b. Mettûşelâh b. Ah-

Nûh İdris (a.s.) Nûh (a.s.), yaygın bir rivâyete göre, Hz. Âdem’den yaklaşık bin sene 

sonra Irak’ta yaşamıştır. Ebu Ümâme’den nakledilen bir hadîste de Âdem ile Nûh 

arasındaki sürenin on asır olduğu bildirilmektedir  (Yiğit, 2015: 112). 

1.3.1. Hz. Nûh (a.s.)’un Kurtuluş Gemisi ve Tûfân Olayı 

“İnsan neslinin devamı açısından önemli bir dönüm noktası teşkil eden Nûh 

Tûfânı dolayısıyla insanlığın “ikinci atası” konumunda olan Hz. Nûh, Kur’ân-ı 



45 

 

Kerim’de ve Hz. Peygamber’in hadislerinde diğer peygamberlere kıyasla daha geniş 

tanıtılan ve “ülû’l-azm” olarak isimlendirilen beş büyük peygamberden biridir. 

Kur’ân-ı Kerim’de, yirmi sekiz sûrede hakkında bilgi verilmiş ve kırk üç yerde ismen 

zikredilmiştir. Yirmi sekiz âyetten müteşekkil 71’inci sure onun adını taşır ve baştan 

sona onun tevhîd mücadelesinden bahseder.  

Ancak Kur’ân-ı Kerim, Nûh’un (a.s.) hayatının sadece peygamber olarak 

görevlendirildikten sonraki safhasından bahsetmiş, doğumu, yetişmesi ve peygam-

berlik görevine getirilişi hakkında bilgi vermemiştir. Dolayısıyla Kur’ân’da onun 

hakkındaki bilgiler, tebliğ mücadelesi, kavminin kendisine aşırı düşmanlığı, bu yüzden 

Tûfân ile cezalandırılmaları, o ve ona iman edenlerin ise kurtulması konu-larıyla 

sınırlıdır.  (Yiğit, 2015: 112). 

“Andolsun ki biz, Nûh’u kavmine Peygamber olarak gönderdik. O şöyle de-

mişti: Gerçekten ben, sizi Allâh’ın azâbından apaçık korkutanım. Allah’tan başkası-

na ibâdet etmeyin. Hakikaten ben, sizin başınıza gelecek acıklı bir günün azâbından 

korkarım ” (Hûd Sûresi, 11/25-26). 

“Andolsun ki, biz, Nûh’u kendi kavmine gönderdik de, O, dokuz yüz elli yıl 

onların arasında kaldı. Sonunda, onlar zulümlerini sürdürürken Tûfân kendilerini 

yakalayıverdi. Fakat biz, Onu ve gemidekileri kurtardık ve bunu âlemlere bir ibret 

yaptık ”(Ankebut Sûresi, 29/14-15). 

Çalışma esnasında Hz. Nûh (a.s.)’la ilgili tespit edilen bir efsanede ise Hz. Nûh 

(a.s.)’un peygamberliği döneminde karşılaştığı durumdan yola çıkılarak gemisiyle 

ilgili bir efsane oluşturmuştur. Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından derlenen “101 

Anadolu Efsanesi” adlı çalışmasında “Süphan dağı” başlıklı efsanede Hz. Nûh (a.s.)’la 

ilgili İslâm tarihindeki anlatılan kısımlarla benzerliği şu şekildedir: 

“Efsaneler kaynağı Van gölümüzün kuzey-batısında 4434 metrelik yüksek-

liğiyle, heybetli duruşu ile yurdumuzun yüce dağları arasında başlarda yer alan Süphan 

dağı’nın da çok eskiye dayanan bir hikâyesi vardır. Çevre halkının anlattığına göre bu 

dağın ad alması şu olaya bağlanmaktadır: 

“Hz. Nûh (a.s.) ile teknesine aldığı insanlar ve hayvanlar Tûfân suları üzerinde 

günlerce yol aldıktan sonra bir tepeye çarparlar. Sular altında kalan bu tepe, bir dağın 

su üzerinde kalmış yüksek tepeleridir. Teknelerinin bu tepeye çarpması üzerine Nûh 



46 

 

(a.s.), olayın yarattığı bir anlık tereddütten sonra şu sözleri söyler: “Sübhanallâh 

(Allah’ı tenzîh ederim, tesbîh ederim)”  

Daha sonra Nûh (a.s.), suların alçalması ile geri çekilir. O günden sonra 

teknenin çarptığı tepeye “Süphan” adı verilir. Halkın anlattığına göre teknenin bazı 

parçaları hâlâ dağın tepesinde mevcutmuş ” (Sakaoğlu, 1976: 107-108). 

Burada görüldüğü üzere Kur’ân-ı Kerim’de, tefsirlerde ve hadîslerde anlatı-lan 

olayla ilgili halkın kendi muhayyilesinde farklı bir şekilde sunmuştur ve anlatmıştır. 

Bu kısım Kur’ân-ı Kerim’de şöyle anlatılmıştır:   

“Nûh’a şöyle vahyedilmişti: ‘Kavminden iman etmiş olanlardan başkası artık 

asla iman etmeyecek. O hâlde onların yapmakta oldukları şeylerden dolayı üzülme. 

Gözetimimiz altında ve vâhiyle sana öğreteceğimiz şekilde bir gemi yap. Zulme-denler 

hakkında bana bir şey söyleme (kurtulmaları için duâ etme) Çünkü onlar mutlaka suda 

boğulacaklardır ” (Hûd Sûresi, 11/36). 

“Nûh gemiyi yapıyor, kavminden ileri gelenler ise, her uğradıkça onunla alay 

ediyorlardı. Nûh onlara dedi ki: Eğer bizimle alay ediyorsanız, iyi bilin ki, siz nasıl 

alay ettiniz ise, biz de sizinle alay edeceğiz. Artık pek yakında rezil edici azâbın kimin 

başına geleceğini ve devamlı bir azâbın kime isâbet edeceğini yakında bileceksiniz ” 

(Hûd Sûresi, 11/39). 

“Nûh (a.s.), Allah’ın kendisine öğrettiği şekilde titiz bir çalışma sonunda 

geminin yapımını tamamladı. Diğer yandan bu günlerde büyük bir tûfânın vuk’û 

bulacağını gösteren alâmetler görülmeye başlamıştı. Yeryüzünden sular fışkırıyor, 

bardaktan boşanırcasına şiddetli yağmurlar yağıyordu. Allahü Teâlâ, gemiyi tamam-

layan Nûh (a.s.)’a yeryüzünde mevcut olan her canlı türünden bir erkek bir de dişi 

olmak üzere birer çifti gemiye almasını emretti. Diğer canlılar tûfânda boğulacağı için 

bu canlıların türleri gemiye alınan birer çiftten devam edecekti ” (Yiğit, 2015: 130). 

 Bütün kâfirlerin boğulmasından sonra, Allahü Teâlâ, yeryüzüne suyunu yut-

masını, göğe de yağmuru kesmesini emretmişti. Bu emir üzerine sular çekilirken gemi 

Cûdî dağı üzerinde durup karar kıldı  (Yiğit, 2015: 137). 

“Ey arz suyunu yut ve ey gök yağmuru tut! denildi. Su çekildi ve iş bitirildi. 

Gemi de Cûdî dağı üzerinde karar kıldı ve zâlimler helâk olsun! denildi ” (Hûd Sûresi, 

11/44). 



47 

 

Genel olarak yapılan çalışmalardan anlaşılacağı üzere Hz. Nûh (a.s.)’un 

gemisinin Cûdî dağının üzerine demirlemiş olduğu kanâati oluşmuştur. Çalışma 

esnasında tespit edilen efsanede ise Hz. Nûh (a.s.)’un gemisinin demirlediği dağ ile 

ilgili kısım birbirini tutmamaktadır. Cûdî dağı yerine efsanede Süphan dağı olarak 

geçmektedir. 

 

1.4. HZ. SÂLİH (a.s.) 

Hz. Salih (a.s.)’le ilgili peygamberler tarihinde soy kütüğünü şu şekilde ifade 

etmektediler; Semûd kavmi, Birinci Âd kavminin bakâyâsıdır, dolayısıyla İkinci Âd 

diye de isimlendirilir. Semûd, Birinci Âd kavmi gibi, Arabistan’da yaşamış meşhur 

kavimlerden biridir. Hz. Sâlih (a.s.)’in ismi ve kavmi Semûd’un, İbrahim kavme ismini 

veren Semûd’u, Hz. Nûh (a.s.)’un dördüncü batından torunu olarak kaydeder-ler 

(Yiğit, 2015: 176). 

 

1.4.1. Hz. Sâlih (a.s.)’den Müşriklerin Mûcize İstemesi ve Devesi 

Hz. Salih (a.s.)’le ilgili Kur’an-ı Kerim’de ve İslâm tarihinde peygamber-

liğiyle ilgili anlatılan kısma geçmeden önce anadolu sahasında yayınlanan bir halk 

hikâyesinde tespit edilen Hz. Salih (a.s.)’le ilgili müşriklerin kendisinden mu’cize 

istemeleri ve bunun neticesinde Allahü Teâlâ tarafından bahsettikleri kayadan mu’cize 

olarak  “Nâkatüllah = Allah’ın devesi”  diye isimlendirilen dişi deveyi çıkartmışlar ve 

bu olay anadolu halkının muhayyilesinde şu şekilde canlanmıştır  (Yiğit, 2015: 186):  

Mehmet ve Ömer Gökalp tarafından hazırlanan ve Ömer Gökalp tarafından neşredilen 

“Mâhirî ile Mâhîtâbân” hikâyesinin bir bölümünde şu şekilde geçmektedir:  

Öteki âşıklar sual sormak için düşünmekte iken Mâhirî aldı bakalım ne dedi. 

 

              Aldı Mâhirî: 

N’oldu âşık n’oldu ya sana n’oldu 

Cem oldu isyanın defterin doldu 

Söyle anasız-atasız dünyaya kaç kişi geldi 

Arayın bulasız bunu âşıklar  (Gökalp, 1985: 51). 

 



48 

 

Bu sırada birinci âşığın dili tutuldu. Yanındaki arkadaşlarına baktı, kaldı. Üçüncü bir 

âşık cevap verdi: 

 

Birinci Âdem, ikinci Havva 

Üçüncü İsmail’e gelen kurbanlık koçtur. 

Dördüncü Salih peygamberin devesi 

Beşinci Mûsâ’nın âsası 

Altıncı balçıktan himmet olan kuştur. 

Arar da bulurum âşık Mâhirî (Gökalp, 1985: 51). 

 

Kur’ân-ı Kerim’de ve peygamberler tarihinde geçen kısmı ise şu şekildedir: 

Hz. Salih (a.s.)’den semûd müşrikleri mu’cize istiyor. Peygamber olduğunu beyân 

ettikten sonra “ Semûd kavminin çoğunluğu, Salih (a.s.)’in dâvetine sırt çevirdi. 

Müşrikler, onu, büyülenmiş ve bu yüzden aklını yitirmiş olmakla suçladılar. 

Aralarında bozgunculuk çıkardığını, toplumu böldüğünü, toplumun zararına yol 

açacak işler yaptığını ve bu yüzden başlarına huzursuzluk getirdiğini söylüyorlardı. 

Onun, mâruz kaldığı sihir yüzünden kendisini peygamber zannettiğini iddiâ eden küfür 

elebaşıları, sonunda ondan, Hak peygamber olduğunu gösterecek bir mu’cize istediler. 

Rivâyete göre onlar, mu’cize olarak, bildikleri bir kayadan çıkacak bir devenin, 

herkesin önünde doğurmasını teklif etmişlerdi. Onların bu istekleri karşısında Sâlih 

(a.s.), oturup düşünmeye başlamıştı. O sırada kendisine gelen vahiy meleği Cebrâil 

(a.s.),  iki rek’at namaz kılmasını ve ardından müşriklerin istediği deveyi göndermesi 

için Allâh’a duâ etmesini söyledi. Sâlih (as.)’in duâsı üzerine Allâhü Teâlâ, 

bahsettikleri kayadan mûcize olarak “Nâkatüllah = Allâh’ın devesi” diye 

isimlendirilen dişi deveyi çıkarttı (Yiğit, 2015: 186). 

Müşriklerin Hz. Salih’i büyülenmiş ve bu yüzden kendisini peygamber 

zanneden biri olarak görüp ondan mu’cize istemeleri üzerine devenin yaratılışı ve 

deveye karşı nasıl davranmaları gerektiği hususu, Kur’ân-ı Kerim’de birkaç kez 

tekrarlanmıştır (Yiğit, 2015: 186). 

“Sen şüphesiz büyülenmişin birisin, bizim gibi bir insandan başka bir şey 

değilsin. Eğer doğru sözlü isen (peygamber olduğunu açıkça gösteren) bir delil getir, 

dediler ” (Şu’arâ Sûresi, 26/153-154). 



49 

 

“Semûd kavmine de, kardeşleri Sâlih’i Peygamber olarak gönderdik. Onlara 

şöyle dedi: ‘Ey kavmim! Allâh’a ibâdet edin. Sizin için O’ndan başka ilâh yoktur. Size 

Rabbînizden delil olarak apaçık bir mu’cize gelmiştir. İşte şu, Allâh’ın dişi devesi, size 

bir mûcizedir. Bırakın onu, Allâh’ın arzında otlasın, sakın ona bir kötülük yapmayın. 

Yoksa can yakıcı bir azâba uğrarsınız ” (A’râf Sûresi, 7/33). 

“Ey kavmim! Eğer Rabbîmden bir belgem olur ve bana rahmet eder de ben 

O’na başkaldırırsam, söyleyin, Allah’a karşı beni kim savunur? Bana zararımı 

artırmaktan başka bir şey yapamazsınız. Ey milletim! Bu, size bir âyet / delil olarak, 

Allah’ın devesidir. Bırakın onu, Allah’ın toprağında otlasın, ona fenâ etmeyin, yoksa 

siz hemen azâba uğrarsınız, dedi ” (Hûd Sûresi, 11/63-64). 

“Doğrusu, onları denemek üzere dişi deveyi gönderen biziz. Sâlih’e şöyle 

demiştik: Onları gözetle ve sabret, onlara, sıralarına göre suyun kendileriyle o deve 

aralarında pay edilmiş olduğunu söyle ”(Kamer Sûresi, 54/27-28). 

“Semûd milleti, içlerinden en azgını ileri atılınca, azgınlığı yüzünden 

peygamberleri yalanladı. Allah’ın peygamberi onlara, Allah’ın devesini göstermiş ve 

‘Allah’ın bu devesine ve onun su hakkına dokunmayın!’ demişti ” (Şems Sûresi, 

91/11-13). 

“Sâlih, ‘İşte mu’cize bir devedir. Kuyudan su içmek hakkı belirli bir gün onun 

ve belirli bir gün de sizindir, sakın ona bir kötülük yapmayın, yoksa sizi büyük günün 

azâbı yakalar!’ dedi ” (Şu’arâ Sûresi, 26/155-156). 

Kur’ân-ı Kerim’in, Hz. Sâlih’e verilen bu mu’cize deve hakkında verdiği 

bilgiler bu şekildedir. Halk hikâyesinde geçen kısımda bu kıssaya vurgu 

yapılmaktadır. 

 

1.5. HZ. İBRAHİM (a.s.) 

Kur’ân-ı Kerim’de hakkında en fazla bilgi verilen peygamberlerden olan Hz. 

İbrahim (a.s.)’in en meşhur künyesi, peygamberler babası mânâsına gelen “Ebu’l-

enbiyâ”dır. (İbrahim isminin Süryânice’den geldiği ve Arapça “Ebun Râhimun = 

Merhametli baba” demek olduğu ve bu şekilde Süryânîce ile Arapça arasında lâfız ve 

mânâ bakımından bir benzerlik bulunduğu söylenmiştir (Yiğit, 2015: 200 ). Bu künye, 

kendisinden sonraki Kur’ân-ı Kerim’de isimleri geçen on altı peygamberden on dört’ü 

onun neslinden geldiği için verilmiştir. Bu peygamberlerin ilk ikisi, bilindiği gibi onun 



50 

 

oğulları Hz. İsmail (a.s.) ve Hz. İshak (a.s.)’dır. Geriye kalan on iki peygamberlerden 

sadece biri, yâni Hz. Muhammed (s.a.v)’in ve Hz. İsmail (a.s.)’in diğerleri ise Hz. 

İshak (a.s.)’ın soyundandır. Hz. İshak (a.s.)’ın neslinden gelenler, “İsrail” lâkabını 

taşıyan oğlu Hz. Yakub (a.s.)’a nisbetle “Benî İsrail” peygamberleri olarak 

bilinmektedirler  (Yiğit, 2015: 200). 

Kur’ân-ı Kerim’de, Hz. İbrahim (a.s.)’den sonra peygamberliğin onun nesline 

tahsis edildiğine işaret edilerek şöyle denilmektedir: “Ona (İbrahim’e) İshak ve 

Yakub’u bağışladık. Peygamberliği ve kitapları, onun soyundan gelenlere verdik. Ona 

dünyâda mükâfatını verdik. Şüphesiz O, âhirette de sâlihler zümresindendir ” 

(Ankebût Sûresi, 29/27).  

1.5.1. Hz. İbrahim (a.s.)’in Putları Kırması ve Âteşe Atılması 

Hz. İbrahim (a.s.)’le ilgili efsanelerde ve halk hikâyelerinde geçen konularda 

görülen peygamberin âteşe atılması olayıdır. Kur’ân-ı Kerim’de ve peygamberler 

tarihinde anlatılan kısma geçmeden önce tespit edilen efsanelerde nasıl geçtiği 

üzerinde durulacaktır. Dr. Tuğrul Balaban’nın hazırladığı “Amasya Efsane, Menkabe 

ve Memoratları” adlı kitapta şu şekilde geçmektedir: 

        Katır 

(Amasya-Aydınca) 

 1.Hazreti İbrahim âteşe atılacağı zaman odunları hiçbir hayvan taşımak 

istemez, sadece katır taşır. 

 2.Allâh katıra “Senin de zürriyetin olmasın.” diye bedduâ eder. 

 3.Katır üreyemez, at ile eşeğin birleşmesinden oluşur  (Balaban, 2014: 75). 

      Katır 

(Amasya-Aydınca) 

        1.Hz. İbrahim (a.s.) Urfa’da mancınıkla âteşe atıldıktan sonra hiçbir hayvan 

gidip odun getirmez. 

       2.Katır Hz. İbrahim’in âteşine odun taşır. 

 3.Allah katıra “Senin de zürriyetin olmasın.” diye bedduâ eder  (Balaban, 

2014: 75). 

 

    Kertenkele 

(Amasya-Kayabaşı) 



51 

 

1.Hz. İbrahim âteşe atıldığında kertenkele âteş sönmesin diye odunlara üfler. 

      2.Allah kertenkeleye sen öldüğünde kuyruğun ölmesin diye bedduâ eder. 

3.Kertenkelenin kuyruğu kesildikten sonra da titremeye devam eder  (Bala-ban, 

2014: 75). 

      Kadın   

(Amasya-Kayabaşı) 

1.Hz. İbrahim âteşe atıldığında çam odunlarını kimse taşımak istemez sadece 

adın taşır ve âteşi yakar. 

2. Allah, senin de saçın uzun aklın kısa olsun, işin bitmesin, diye bedduâ eder  

(Balaban, 2014: 75). 

         Çin ile Ken 

(Amasya-Kayabaşı) 

1.Hz. İbrahim mancınığa konulup âteşe atılmak istenir. 

2.Atamayınca iki kardeşin halkın içinde zina etmesi gerektiği düşünülür. 

3.Çin ile Ken adlarındaki iki kardeş halkın içinde zina eder. 

4.Hz. İbrahim âteşe atılır  (Balaban, 2014: 75). 

                  Çam Ağacı 

(Amasya- Kayabaşı) 

1.Hazreti İbrahim’in âteşine hiçbir ağaç odununu vermek istemez, sadece çam 

ağacı odununu verir. 

2.İbrahim çam ağacına, ‘Allah’ım yaprakların dökülmesin, kış boyu üzerinde 

kalsın.” diye bedduâ eder. 

3.Çam ağacının yaprağı o sebeple dökülmez  (Balaban, 2014: 77). 

Bir diğer tespit edilen efsanede de yine başka bir ağacın cezalandırılması 

hususu vardır. Prof. Dr. Saim Sakaoğlu’nun hazırladığı “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen bir efsanede ise şu şekilde geçmektedir: 

“Hazreti İbrahim’in Nemrud’un putlarını kırdığı ve halkı doğru yola davet 

ettiği hepimizin bildiği bir olaydır. Urfa ilimizdeki ünlü Balıklı göl bunun güzel bir 

armağanıdır. Hazreti İbrahim’le ilgili başka bir hikâye daha vardır ki diğeri kadar 

anlatılmaz. Aynı zamanda iğde ağacının bugünkü şeklini alışının da hikâyesi olan bu 

efsane şöyledir: 



52 

 

Nemrut, Hazreti İbrahim’i âteşe atmaya karar verir. Büyük bir âteş yaktıracak 

ve İbrahim’i içine atarak diri diri yakacaktır. Nemrut’un adamları âteşin yakılabilmesi 

için ağaç toplamaya başlarlar. Fakat pek çok ağaç böyle uğursuz bir iş için yanmaya 

razı olmazlar. Âteşin büyük olması için odun toplayıcılar uzun ve düzgün ağaçları 

tercih ederler. O zamanlar uzun ve pürüzsüz olan iğde ağacı bu işe gönüllü olarak talip 

olur. Çevredeki iğde ağaçlarını hep keserler ve âteşe atarlar. Bir ara âteş o kadar büyür 

ki Hazret-i İbrahim’i âteşe atmak için yanına yaklaşamazlar. Hemen bir mancınık 

hazırlayıp İbrahim’i onun vasıtası ile âteşe atarlar. 

İbrahim’in düştüğü yerin güzel bir bahçe, âteşin göl ve odunların da göldeki 

balıklar olduğu hepimizin bildiği şeylerdir. Ama ya iğde ağaçları… Evet, o günden 

sonra iğde ağaçlarının ne düzgünlüğü kaldı ne de dikensizliği… Bugün iğde ağaçları 

eğri büğrü ve dikenlidir. Bu yüzden de yakılmak için pek tercih edilmez. Çünkü 

Hazreti İbrahim, iğde ağacının fazla ısı vermesi karşısında Allah’a yalvarıır ve bu 

ağacın cezalandırılmasını ister ” (Sakaoğlu, 1976: 205-206). 

Hz. İbrahim (a.s.)’le ilgili efsanelerde görüldüğü üzere Hz. İbrahim (a.s.)’in 

âteşe atılması hâdisesi üzerinde daha çok durulmuş. Üzerinde durulan konu ile ilgili 

olarak, Kur’ân-ı Kerim’de değişik yönlerden ele alınmakta ve birçok imtihânla 

denendiği bildirilmektedir. Kur’ân-ı Kerim’de hayatından çokça bahsedilen Hz. 

İbrahim’in burada yaşadığı dönemdeki olaylardan putları kırması ve âteşe atıl-masının 

nasıl gerçekleştiğinden bahsedilmiştir. Çünkü efsanelerde bahsedilen olaylara 

bakıldığı zaman âteşe atılması olayı üzerinde daha çok durulmuştur. “Allâhü Teâlâ 

tarafından kendisine verilmiş olan Hak ile bâtılı ayırt etme kabiliyeti sayesinde 

küçüklüğünden itibaren Allâh’ın birliğine inanan ve buna delil getirmeye muvaffak 

olan Hz. İbrahim (a.s.), peygamberlik görevine getirildikten sonra, babası Azer ve 

müşrik kavmine, sık sık tapmakta oldukları putların mÂhîyetini soruyordu. Onun 

putları mânâsız şeyler gördüğünü ifade eden bu sorularına cevap olarak müşrikler her 

defasında, putlara tapmanın kendilerine atalarından miras kaldığını ve kendilerinin 

atalarını taklit ederek böyle yaptıklarını söylüyorlardı. Hz. İbrahim (a.s.) de, tapanlara 

ve kendilerine hiçbir fayda veya zararları olmayan basit eşyalardan ibâret bu putlara 

taptıkları için hem atalarının hem de kendilerinin apaçık bir hata içinde olduklarını 

belirtirdi. Onun bu sözlerine şaşıran ve putlarının sıradan eşyalar olduğunu bir türlü 

kabullenmek istemeyen müşrikler her defasında, putlara tapmanın kendilerine 



53 

 

atalarından miras kaldığını ve kendilerinin atalarını taklit ederek böyle yaptıklarını 

söylüyorlardı. Hz. İbrahim (a.s.) de tapanlara ve kendilerine hiçbir fayda veya zararları 

olmayan basit eşyalardan ibâret bu putlara taptıkları için, hem atalarının hem de 

kendilerinin apaçık bir hata içinde olduklarını belirtirdi. Onun bu sözlerine şaşıran ve 

putlarının sıradan eşyalar olduğunu bir türlü kabullenmek istemeyen müşrikler, onun 

kendileriyle alay ettiğini sanırlardı. Bunun üzerine Hz. İbrahim (a.s.) ciddi olduğunu 

belirtir, gerçek rablerinin yeri ve göğü yoktan yaratan Allah olduğunu, kendisinin 

Allah’ın birliğine kesin inandığını söylerdi” (Yiğit, 2015: 225-226). 

“Hz. İbrahim (a.s), kavmini putlardan uzaklaştırmak için, putların cansız birer 

eşya olduğunu açıkça göstermek maksadıyla yeni bir tedbir düşündü. Niyeti, putları 

paramparça ederek, onların kendilerini savunmaktan âciz basit eşyalar olduğunu 

ortaya koymaktı. Çünkü fiilen yaşanan ve gözle görülen bir durum, insanlar üzerinde, 

vâ’az ve nasihatten daha etkili olabilirdi. Belki kavmi, kendilerini savunmaktan dahi 

âciz putlarını un-ufak bir hâlde görürler de ibret alırlardı. Bu düşünceyle, onların 

bulunmadığı bir zamanda putları kırmaya karar verdi. Müfessirlerin söylediğine göre, 

her yıl şehir dışına sahraya çıkarak kutlanan büyük bir bayram vardı. Hz. İbrahim 

(a.s.), düşündüğünü uygulamak maksadıyla, bu bayrama katılmak istemedi ve bunun 

için hastalığını mazeret göstererek babasından izin aldı. Tüm halkın bayram için 

şehirden ayrılmasından sonra da puthâneye geldi, orada hiçbir kimsenin 

kalmayışından istifade ederek, elindeki balta ile en büyükleri hâriç putların tamamını 

kırdı. Büyük putu sağlam bırakmaktan maksadı, kavmini, putları kimin kırdığını 

ortaya çıkarmak hususunda bu büyük putun yardımını istemeye sevk etmek, böylece 

gerek kırılanların gerekse büyük putun konuşmaktan daha âciz olduğunu açık bir 

şekilde anlamalarını sağlamaktı. Şehre dönen müşrikler, mabetlerine geldiklerinde 

putlarının paramparça edildiğini görünce büyük bir üzüntü ve öfkeye kapıldılar. Bunu 

yapanın zâlimlerden olduğunu söyleyerek, suçluyu araştırmaya koyuldular. Önceden 

Hz. İbrahim (a.s.)’ın putları yerdiğini, boş şeyler saydığını ve onları kırmaktan 

bahsettiğini bilenlerin ihbârı üzerine Nemrut, onun derhâl huzuruna getirilmesini 

emretti. Ona verilecek cezâya herkesin şâhit olup ibret almalarının sağlanması için 

ayrıca halkın da toplantıya çağrılması tâlimâtını verdi” (Yiğit, 2015: 226). 

“Hz. İbrahim (a.s.)’de bulunup kralın huzuruna getirilmişti. Kralın adamları, 

ona putlarını kendisinin mi kırdığını sordular. Hz. İbrahim (a.s.)’de müşriklerin 



54 

 

kendiliklerinden gerçeği kabul etmelerini sağlamak maksadıyla, iddialarının 

doğruluğunu farz ederek, küçük putları onları kıskanan büyük putun kırdığını, işin 

mâhiyetini, eğer konuşabiliyorlarsa kırılan putlara sormalarını söyledi. Onun cevabını 

duyan müşrikler, ilk anda, konuşmaktan dahi âciz ve kendilerini kimin kırdığını bile 

söylemeyen putları ilâh edindikleri için hatalı olduklarını kabul ederek Hz. İbrahim 

(a.s.)’i haklı bulmuşlardı” (Yiğit, 2015: 226-227).  

“Kesin ve susturucu delillerle takviye edilmiş bu açıklamaları karşısında 

müşrikler, Hz. İbrahim (a.s.)’e mâkûl bir cevap vermekten âciz kalmışlardı. Bu durum 

Nemrut’u son derece kızdırmıştı. O ve adamları, halkın huzurunda düşmüş oldukları 

âcizliklerini gizleyebilmek için kaba kuvvete başvurdular, ilâhlarına yar-dım etmek ve 

intikâmlarını almak arzusuyla Hz. İbrahim (a.s.)’i âteşe atıp yakmaya karar verdiler. 

Nemrut’un emriyle hazırlanan büyük bir odun yığını âteşlenmiş, alevleri kısa sürede 

son derece kuvvetlenmişti. Hz. İbrahim (a.s.) yanmakta olan bu kuvvetli âteşin tam 

ortasına atıldı. Ancak Allahü Teâlâ, âteşe “Ey âteş! İbrahim’e serinlik ve esenlik ol!” 

diyerek, kendisine dost edindiği Hz. İbrahim (a.s)’i yanmaktan kurtardı ve âteş ona 

hiçbir zarar vermedi”  (Yiğit, 2015: 228). 

Nemrut ile Hz. İbrahim (a.s.) arasında geçen bu tartışma ve sonunda halkın 

huzurunda cereyan eden bu muazzam mu’cize, Kur’ân-ı Kerim’de Enbiyâ Sûresinde 

şöyle zikredilir: 

“İbrahim, babasına ve kavmine, ‘şu karşısına geçip tapmakta olduğunuz 

heykeller de nedir?’ demişti.  

Dediler ki: ‘Biz babalarımızı bunlara tapar kimseler olarak bulduk.’ 

İbrahim, ‘Doğrusu, siz de, babalarınız da açık bir sapıklık içindesiniz.’ dedi.  

Dediler ki: ‘Bize karşı ciddi misin, yoksa bizimle alay mı ediyorsun?’ 

Dedi ki: ‘Hayır, sizin Rabbîniz, göklerin ve yerin Rabbîdir ki, bunları o 

yaratmıştır ve ben bu hususta size şâhitlik edenlerdenim. Allah’a yemin ederim ki, siz 

ayrılıp gittikten sonra putlarınıza bir oyun oynayacağım,  onlara bir tuzak kuracağım.’ 

Sonunda İbrahim, putları paramparça etti. Belki kendisine müracaat ederler diye, 

sadece putların büyüğünü sağlam bıraktı. 

(Dönüp geldiklerinde), ‘İlâhlarınıza bunu kim yaptı? Muhakkak o zâlim-lerden 

biridir.’ dediler. Bir kısmı, ‘Bunları diline dolayan bir genç duyduk, kendisine İbrahim 

denilirmiş.’ dediler. 



55 

 

Diğerleri, ‘O hâlde, onu hemen insanların gözü önüne getirin ki, ona verilecek 

cezâyı görsünler.’ dediler. (Getirilince), ‘Ey İbrahim ilâhlarımızı bu hâle sen mi 

getirdin?’ diye sordular. 

İbrahim, ‘Belki de bu işi büyükleri yapmıştır. Haydi, eğer konuşuyorlarsa 

kendilerine sorun!’ dedi. Bunun üzerine, kendi vicdanlarına dönüp, ‘Sizler zâlimler-

siniz!’ dediler. Sonra tekrar eski inanç ve tartışmalarına döndüler ve İbrahim’e ‘Sen 

bunların konuşmadığını pekâlâ biliyorsun.’ dediler. 

İbrahim, ‘Öyleyse, Allâh’ı bırakıp da,  size hiçbir fayda ve zarar veremeyen bir 

şeye hâlâ tapacak mısınız? Size de, Allah’ı bırakıp tapmakta olduğunuz şeylere de yuh 

olsun! Siz akıllanmayacak mısınız?’ dedi. 

Bir kısmı, ‘Eğer iş yapacaksanız, yakın onu da ilâhlarınıza yardım edin! 

dediler. 

‘Ey âteş! İbrahim için serinlik ve esenlik ol!’ dedik. Böylece ona bir tuzak 

kurmak istediler, fakat biz, onları daha çok hüsrânâ uğrayanlar durumuna soktuk. Biz, 

İbrahim’i ve Lût’u kurtararak, içinde cümle âleme bereketler verdiğimiz ülkeye 

ulaştırdık ” (Enbiyâ Sûresi, 21/52-71).  

Bu olay, Saffât Sûresinde ise daha kısa ve az farklı olarak şöyle anlatılmıştır: 

“Şüphesiz İbrahim, onun (Nûh’un) milletinden idi. Hani o, Rabbîne tertemiz 

bir kalp ile gelmişti. Bir zamanlar, babasına ve kavmine, ‘Siz neye kulluk ediyor-

sunuz? İftira ederek Allah’tan başka bir takım ilâhlar mı istiyorsunuz? O hâlde 

âlemlerin Rabbî hakkındaki görüşünüz nedir?’ dedi. Bunun ardından İbrahim, yıl-

dızlara şöyle bir baktı ve ‘Ben hastayım.’ dedi. Ona arkalarını dönüp gittiler. İbrahim, 

yavaşça putların yanına vardı. ‘Yemiyor musunuz? Hem neden konuşmuyorsunuz?’ 

dedi. Ardından yanlarına gelip sağ eliyle vurdu. Koşarak İbrahim’e geldiler. İbrahim, 

‘Kendi ellerinizle yonttuğunuz şeylere mi tapıyorsunuz? ! Oysaki sizi ve yapmakta 

olduklarınızı Allah yarattı.’ dedi. Müşrikler, ‘Onun için bir bina yapın ve derhâl onu 

âteşe atın!’ dediler. Böylece ona bir tuzak kurmayı istediler. Fakat biz onların 

plânlarını bozduk ve böylece onları küçük düşürdük ” (Saffât Sûresi, 37/83-98).  

 Hz. İbrahim (a.s.)’le ilgili buraya kadar anlatılan kısımlarda Kur’an-ı 

Kerim’deki peygamberlerin başlarına gelen tebliğ mücadelesinden bahsedilmiştir. 

Diğer taraftan halkın nazarında efsanelere nasıl yansımış olduğuda örneklerle 



56 

 

açıklanmıştır. Halkın gözünde olağanüstü ögelere yer verilerek anlatılan olaylar, 

peygamberler tarihinde anlatılana göre değişiklik gösterdiği tespit edilmiştir. 

1.6. HZ. İSMAİL (a.s.) 

Allahü Teâlâ, kullarının kalplerinin kendisine bağlı kalmasını ister. Mü’min-

lerin bir taraftan kendisine karşı duydukları sevgi ve itâatin sınırlarını, diğer taraftan- 

da rızâsı uğrunda göstermeleri gereken sabırlarını ölçmek için, onları kendisi dışında 

sevdikleri diğer şeylerle imtihân eder. İnsanların çok sevdiği ve bu sevgileri 

dolayısıyla da Allah tarafından sınandığı diğer şeylerin başında, bilindiği gibi, 

çocuklar, mal mülk, şöhret, kadın vb. gelmektedir. “ Hz. İbrahim (a.s.)’ın oğlu İsmail 

ile imtihân edilmesi de bu türdendir, belki de benzeri imtihânların en zoru olmuştur. 

Hz. İbrahim (a.s.), geçtiği gibi tâbî tutulduğu bu tür imtihânların birincisinde çok 

sevdiği hanımı Sâre dolayısıyla imtihân edilmiş, Allah’â tevekkülü sayesinde 

başarmıştı. Bu defa yıllarca özlemini çektiği ve hanımları arasında baş gösteren 

kıskançlık yüzünden yanında dahi büyütemediği biricik oğlu İsmail ile imtihâna tâbî 

tutuldu” (Yiğit, 2015: 243-244). 

1.6.1. Hz. İsmail’in Kurbanlık Olarak Allah’a Adanması 

Hz. İsmail (a.s)’la ilgili “Mâhirî ile Mâhîtâbân” hikâyesi’nde tespit edilen bir 

âşık atışması içerisinde aşığımızın birinin verdiği cevap içerisinde Hz. İsmail (a.s.)’ın 

kurban edileceği sırada Allah (c.c.) tarafından gönderilen kurbanlık koça hatırlatmada 

bulunulmuştur. Halk hikâyesinde geçen bu metin şu şekildedir; Mehmet ve Ömer 

Gökalp tarafından hazırlanan ve Ömer Gökalp tarafından neşredilen “Mâhirî ile 

Mâhîtâbân” hikâyesi’nde Mâhirî’nin diğer âşıklarla karşılaşması ve atışmasında Hz. 

İsmail (a.s.)’la ilgili bölüm: 

 

                       Aldı Mâhirî: 

Bu cevr ü cefalar cana yetmiştir                                                                                                                                                                                                                                                  

Baykuş gelip viranede ötmüştür 

Göklere beş peygamber, dördü ölü gitmiştir 

Arar da bulurum bunu şâirler. 

 

Öteki âşıklar sual sormak için düşünmekte iken Mâhirî aldı bakalım ne dedi. 

 



57 

 

                       Aldı Mâhirî: 

N’oldu âşık n’oldu ya sana n’oldu 

Cem oldu isyanın defterin doldu 

Söyle anasız-atasız dünyaya kaç kişi geldi 

Arayın bulasız bunu âşıklar. 

Bu sırada birinci âşığın dili tutuldu. Yanındaki arkadaşlarına baktı, kaldı.           

Üçüncü bir âşık cevap verdi: 

 

Birinci Âdem, ikinci Havva 

Üçüncü İsmail’e gelen kurbanlık koçtur. 

Dördüncü Salih Peygamberin devesi 

Beşinci Mûsâ’nın âsası 

Altıncı balçıktan himmet olan kuştur 

Arar da bulurum âşık Mâhirî  ( Gökalp,1985: 51). 

 

Kur’ân-ı Kerim’de ve İslâm tarihinde âşık’ın ifade ettiği Hz. İsmail (a.s.)’e 

gönderilen kurbanlık koç ile ilgili şu şekilde bahsedilir: Söylendiğine göre, kurban 

meselesinin başlangıç ve seyri şöyle olmuştur: Hz. İbrahim (a.s.), Allah’tan kendisine 

bir çocuk vermesini istemiş, dileğinin kabul edildiği müjdesi üzerine büyük bir sevinç 

içinde, “Öyleyse bu çocuk Allah’a kurban olsun!” demiştir. Zamanla çocuk koşma 

çağına gelince, rüyâsında kendisine bu adağı hatırlatılmıştır. Hz. İbrahim (a.s.), 

rüyâsında, tek evlâdını kurban etmekle emrolundu. Yüce Allah, kendisine özel dost 

olarak seçtiği bu peygamberini, ihtiyar yaşında, biricik oğlunu kurban etmekle 

denemek istemişti. Yaşlı bir babanın biricik oğlunu kurban etmesinden daha ağır bir 

imtihân da olamazdı. Rivâyete göre İsmail o sırada yedi veya on üç yaşlarında bulu-

nuyordu. Hz. İbrahim (a.s.), imtihândan muaf tutulmak için kaçamak aramaya 

çalışmadı. Biricik evlâdını kurban etmek dahi olsa, canından daha fazla sevdiği 

Rabbînin emrine gönül rızasıyla teslim oldu. Kalbini irfana, dilini burhana, bedenini 

âteşe, malını misafir ve iyilik yapmaya adamış olan bu büyük peygamber, bu defa da, 

oğlunu kurban etmeye razı olarak kulluk ve sevgideki üstünlüğünü ispat etti. İsmail de 

bu imtihânda hilmini gösterdi. Allah’ın emrine karşı sabrını ve itaat-kârlığını ispat 



58 

 

ederek, o yaşında, gönül rızasıyla kurban olmayı kabul etti. Bu muazzam olay, Kur’ân-

ı Kerim’de şöyle dile getirilmektedir: 

“İbrahim, ‘Ben Rabbîme gidiyorum. O, bana doğru yolu gösterir.  Rabbîm! 

Bana sâlihlerden olacak bir evlât ver!’ dedi. İşte o zaman biz, onu yumuşak huylu 

(halîm) bir oğul ile müjdeledik. Çocuk babasıyla beraber yürüyüp gezecek çağa 

erişince, ‘Yavrucuğum! Rüyâda seni boğazladığımı görüyorum, bir düşün, ne dersin?’ 

dedi. O cevaben, ‘Babacağım! Emrolunduğun şeyi yap! İnşâallah beni sabredenlerden 

bulursun.’ dedi. Her ikisi de teslim olup, İbrahim onu alnı üzerine yatırınca, ‘Ey 

İbrahim! Rüyâya gerçekten sadâkât gösterdin! Biz, muhlisleri böyle mükâfatlandırırız. 

Bu, gerçekten, çok açık bir imtihândır.’ dedik. 

Biz, oğluna bedel olmak üzere ona büyük bir kurbanlık hayvan verdik. Geride 

gelecekler arasında ona iyi bir ün bıraktık. İbrahim’e selâm olsun! İşte biz, muhsinleri 

böyle mükâfatlandırırız. Çünkü o, bizim mü’min kullarımızdandır. Bir de onu, 

sâlihlerden bir peygamber olacak İshak ile müjdeledik. Onu ve İshak’ı bereketli kıldık. 

Lâkin her ikisinin neslinden iyi kimseler olacağı gibi, kendine açıktan açığa kötülük 

edenler de olacaktır ” (Saffât Sûresi, 37/99-113). 

Hz. İbrahim (a.s.) ve oğlu İsmail Allah’ın emrine teslim olunca maksat hâsıl 

olmuş, Allahü Teâlâ bunun karşılığında,  İsmail’in yerine kurbanlık bir koç ihsan 

etmişti. Âyette geçen ancak ismi verilmeyen yumuşak huylu oğul, müfessirlerin 

ekseriyetine göre Hz. İsmail (a.s.)’dir. Allah, Hz. İbrahim’e önce İsmail’i ihsan etmiş, 

olayın bu âyetlerde anlatılış seyrinden de açıkça anlaşıldığı gibi, onun başından geçen 

kurbanlık olayının ardından da İshak’ın doğacağını müjdelemiştir. Kurban kıssası 

bittikten sonra “Sâlihlerden bir peygamber olarak ona İshak’ı müjdeledik.” denilmesi 

bunu açıkça göstermektedir  (Kesir, 2017: 193) Ancak, Ehl-i kitap âlimleri, buna 

rağmen kurbanlığın İsmail değil, kendi ataları İshak olduğunu kabul etmiştir   (Yiğit, 

2015: 245). 

  Hz. İbrahim (a.s.)’in ilk oğlu olan Hz. İsmail (a.s.)’in annesi Mısır asıllı Hz. 

Hâcer’dir. Hz. Muhammed (s.a.v.), Hz. İsmail (a.s.)’in annesi Hz. Hâcer vasıtasıyla 

Mısırlılarla hısım olduklarına işâret ederek, ashabına, Mısır’ı fethettikleri takdirde 

Mısır halkına karşı iyi davranmalarını tavsiye etmiş ve şöyle demiştir: “Eğer Mısır’ı 

fethederseniz, halkına iyi muâmele ediniz. Çünkü onların bizde hakları ve bizimle 

akrabalıkları vardır. Hadîsin râvîsi Zührî, kendisine Rasûlullah (s.a.v)’ın kastettiği 



59 

 

akrabalığın ne olduğu sorulunca, “Hz. İsmail (a.s.)’in annesi onlardandır.” cevabını 

vermiştir ( Taberî, 2005: 127).  Hz. Hâcer, Mısır kralı tarafından Hz. İbrahim (a.s.)’in 

ilk hanımı Sâre’ye hediye edilmiş, çocuğu olmayan Sâre de, ondan çocuk sahibi olması 

ümidiyle kocasını onunla evlenmeye teşvik etmişti. Beklediği gerçekleşmiş, Hâcer, 

Hz. İsmail (a.s.)’i doğurmuştu. Ancak Sâre kıskançlık duygularını yenememiş, Hâcer 

ve oğlunun uzaklaştırılmasını şart koşmuştu. 

Hz. İsmail (a.s.), bu kıskançlık yüzünden başlayan geçimsizliğin ardından, 

ancak başka bir sebeple, yâni Yüce Allah’ın emriyle babası tarafından annesiyle 

birlikte, Filistin’den alınarak çok uzak bir bölgeye götürüldü. Vahyin rehberliğinde, 

Arabistan’ın Hicâz bölgesine, bir süre sonra inşâ edecekleri Kâbe’nin bulunduğu 

mahâlle getirildi. Babasının hayatını anlatırken belirtildiği gibi, orada bölgeye gelen 

Cürhüm kabilesi arasında büyüdü. Onların dili Arapçayı öğrendi. Hz. İbrahim (a.s.) 

zaman zaman onları ziyarete geliyordu. Bilinen ilk ziyareti esnâsında, Allahü Teâ-

lâ’nın emriyle kurban hâdisesi cereyan etti. O sırada henüz yedi veya on üç yaşlarında 

olan Hz. İsmail (a.s.), babasına Allah tarafından verilmiş olan emre itâat hususunda 

büyük bir teslimiyet gösterek, Allah için kurban edilmeye râzı olmuştu. Ancak Allahü 

Teâlâ, tabi tuttuğu büyük imtihânı başarıyla bitiren baba ve oğlu, Hz. İsmail (a.s.)’in 

yerine kurban edilecek bir kurbanlık göndererek mükâfatlandırdı. Hz. İsmail (a.s.) 

kendisi yirmi yaşlarında iken vefat eden annesini Kâbe’nin bitişiğinde Hicr diye 

bilinen yere defnetti. Hz. İbrahim (a.s.), Hacer’in vefatından sonra gerçekleştirdiği 

ikinci Mekke ziyâretinde oğlu Hz. İsmail (a.s.)’i evinde bulamadı. Onun evinde 

Cürhüm kabilesinden almış olduğu ilk hanımıyla karşılaştı. Gelini vâsıtasıyla oğlu Hz. 

İsmail (a.s.)’e bıraktığı üstü örtülü mesaj ile oğluna O kadını boşamasını tavsiye etti. 

Öbür gelişinde oğlunun aynı kabileden almış olduğu ikinci hanımıyla karşılaştı. Onun 

iyi bir kadın olduğunu gördü ve oğluna bıraktığı üstü kapalı tavsiye ile onunla iyi 

geçinmesini istedi. Tekrar gelişinde ise, baba-oğul Allah’ın emri doğrultusunda 

Kâbe’yi inşa ettiler (Yiğit, 2015: 290-291). Hz. İsmail (a.s.)’e gönderilen kurbanlık 

koç olayı anlatılan şekliyle gerçekleşmiştir. Tespit ettiğimiz halk hikâyesinde âşıklar-

ın karşılıklı atışması sırasında bahsedilen bu durumun, peygamberler tarihinde nasıl 

geçtiği üzerinde durulmuştur. 



60 

 

1.7. HZ. YAKUB (a.s.) 

Hz. İshak’ın oğlu olan Hz. Yakub (a.s.) rivayet edildiğine göre Allahü Teâlâ 

onu Kenan diyarına peygamber olarak göndermiştir. Hz. Ya’kub (a.s.) ‘la ilgili olarak 

kaybolan oğluna olan özlemi ve onun bu durum karşısında gösterdiği eşsiz sabr-ı 

cemîli anadolu diyarında efsanelere de konu olmuştur. Dr. Tuğrul Balaban’ın 

hazırladığı “Amasya Efsane, Menkabe ve Memoratları” adlı kitapta tespit edilen bir 

efsanede Hz. Yakub (a.s.) ve Hz. Yusuf (a.s.)’la ilgili şu şekilde anlatılmaktadır,                                             

    Yusufçuk (III) 

(Amasya- Aydınca) 

1. Hz. Yusuf ve Hz. Yakup kuş olarak birbirlerini ararlar. 

2. Bu kuşların bazıları Yusuf bazıları Yakup diyerek öterler (Balaban, 2014: 

76).  

Kur’ân-ı Kerim’de Hz. Yakub’un evlat acısı ve diğer çocuklarının ihanetiyle 

imtihân edildiği belirtilmektedir. O kaybolan Hz. Yusuf’un hasretiyle yıllarca acı 

çekmiş ama derdini içine atarak şikâyetini ancak Allah’a iletmişti. Bu durum uzun 

seneler devam etmiş ve bütün bu sıkıntılardan dolayı gözleri kör olmuştu. O bir an bile 

olsa ümidini kesmeyerek sabır ile Allah’a teslim olmuştu. 

Hz. Peygambere “Artık bana güzelce bir sabır gerekir” (Yusuf Sûresi, 12/83). 

Âyetindeki “sabr-ı cemil” sorulduğunda o bunun “İçinde şikâyet olmayan sabır” 

olduğunu belirtmiştir  (Kesir, 2017: 375). Âyetinde onun bu durumu şu şekilde 

anlatılmaktadır: “Gömleğinin üstünde bir kan ile geldiler. (Yakub) dedi ki: Bilakis 

nefisleriniz size (kötü) bir işi güzel gösterdi. Artık (bana düşen) hakkıyla sabretmektir. 

Anlattığınız karşısında (bana) yardım edecek olan, ancak Allah’tır ” (Yûsuf 

Sûresi,12/18).  Rivâyet edildiğine göre kardeşleri, Yusuf’un gömleğini kana bulayıp 

babalarına getirdiklerinde, acı haberi alan Yak’ub feryada başladı, onun gömleğini 

istedi. Onu yüzüne sürüp ağladı ve dedi ki:” Bugüne kadar böyle yumuşak huylu bir 

kurt görmedim! Oğlumu yemiş de sırtındaki gömleği yırtmamış!” Buna göre Hz. 

Ya’kub, onların hilesini sezmişti. Fakat yapılacak bir şey yoktu  (Taberî, 2005: 36-38) 

demişti. Burada bir yandan Hz. Yakub’un Allahü Teâlâ’ya olan teslimiyetini, diğer 

yandan da nefsin insana neler yaptırabildiğini ve çirkin bir işi nasıl güzel göstermeye 

çalıştığını görülmektedir. 



61 

 

 Hz. Yakub’un bu güzel sabrı onun daha sonra sevinmesine sebep olmuştur. 

Anadolu sahasında tespit ettiğimiz bu efsanede Hz. Yakub’un bu yaşadığı durum konu 

edilmiştir. 

1.8. HZ. YÛSUF (a.s.) 

Kur’ân-ı Kerim’de diğer peygamberlerin kıssaları, muhtelif sûrelerde, özünde 

bir ancak bazı farklılıklarla kısa kısa anlatılmış ve öğüt alınması için birkaç yerde 

tekrar edilmiş bulunmaktadır. Buna karşılık, Yûsuf (a.s.)’un kıssası, 111 âyetten 

müteşekkil, Yûsuf sûresinin baştan 101 âyetinde tek kıssa hâlinde, baştan sona ayrıntılı 

bir biçimde anlatılmış ve başka bir sûrede tekrar edilmemiştir (Yiğit, 2015: 306). 

Adını bu kıssadan alan Yûsuf sûresi, İslâm dâvetinin Mekke döneminde, 

Mekke müşriklerinin Hz. Muhammed (s.a.v.) ve ashâbına karşı yürüttükleri eziyet ve 

işkence faaliyetinin had safhaya ulaştığı bir sırada nâzil olmuştur. Bu sûrenin, Hz. 

Hatice ile Ebû Tâlib’in vefatlarının ardından indiği zikredilir. Bilindiği gibi bu 

günlerde müşrikler işi iyice azıtarak şiddete başvurmuşlar, hatta birkaç defa Hz. 

Muhammed (s.a.v)’i öldürme teşebbüsünde bulunmuşlardı. Bu zor şartların yaşandığı 

günlerde inen sûrede Hz. Yûsuf (a.s.)’un karşılaşmış olduğu sıkıntılar ve bu sıkıntılara 

sabretmesi ve sonunda ulaştığı zafer anlatılarak Hz. Muhammed (s.a.v) ve arkadaşları 

teselli edilmiştir. Sûrenin kıssanın bitiminden sonraki on yedi âyeti de, peygamberlerin 

karşılaştığı sıkıntılar ve sonunda ulaşılan mutlu son hakkında önemli bir mesaj özelliği 

taşımaktadır. 

 

1.8.1. Yûsuf (a.s.)’un Kuyuya Atılması ve Zindan Hayatı 

Hz. Yusuf (a.s.)’la ilgili tespit edilen halk hikâyelerinde peygambere ve kıssaya 

vurgu yapılmıştır. Doğan Kaya tarafından hazırlanan Âşık Şenlik’in “Lâtif Şâh ile 

Mihribân Sultan” hikâyesi’nde geçen âşıkların karşılıklı atışmasında geçen 

dörtlüklerde Hz. Yusuf (a.s.)’un yaşadığı olaylara hatırlatmada bulunulmuştur. Hz. 

Yusuf (a.s.)’la ilgili şu bölümler geçmektedir, ilk olarak Hz. Yusuf (a.s.)’un zindana 

atılmasına vurgu yapılmaktadır: 

 

Yusuf kimi zindanda 

Demem çekdim zilleti. 

Çoh şükür ol hudaya, 



62 

 

Azad olmuş kimiyem  (Kaya, 2013: 125). 

 

Diğer bir dörtlükte ise Hz. Yusuf (a.s.)’un yaşamış olduğu sıkıntılardan ve 

hayatı boyunca geçirdiği ağır imtihânlarda halk hikâyelerine konu olmuştur. 

 

Nagahandan düşdüm girdab bahrine, 

Yûnus möhnetine, Yusuf gehrine, 

İhtiyar leleme, yemen şehrine, 

Atam ihtiyara bir heber eyle  (Kaya, 2013: 127). 

 

Yukarıdaki kısımda geçen halk hikâyesi dışında Hz. Yûsuf’un yedi yıl 

zindanda kalmasına hatırlatmalarda bulunmaktadır. Peygamberlerin yaşadığı 

olaylarla, efsanelerin ve halk hikâyelerinin içerisindeki kahramanların yaşadığı olaylar 

arasında benzerlik kurulduğu görülmektedir. 

Kur’ân-ı Kerim’de, Hazreti Peygamber’e Hz. Yûsuf’un kıssası hakkında şunlar 

söylenmektedir: “Biz bu Kur’ân’ı vahyederek, sana en güzel kıssaları anlatıyoruz. 

Oysa daha önce sen bunlardan habersizdin ” (Yûsuf Sûresi, 12/3).  Hz. Yûsuf’un 

kıssası içinde pek çok ibretlik olaylar bulundurması hasebiyle güzel bir kıssadır. O 

kardeşlerin ihânetine uğramış, baba ocağından koparılmış, köle olarak ucuz bir meblağ 

karşılığı satılmış, efendisinin karısının fitnesine uğrayarak iftiralara kurban olmuş ve 

neticede zindana atılmıştı. Ancak o bu iftiraya karşı “Ben Allah’tan korkuyorum” 

diyerek iffetini korumuş,  bunun bedelini zindanda uzun yıllar geçire-rek ödemiş ve 

neticede bu fitneden kurtularak Mısır’a Maliye bakanı olmuştu. Maliye bakanı iken 

güç ve kuvvet sahibi olduğu hâlde kardeşlerini ayıplamamış ve onları bağışlamıştı. 

Allahü Teâlâ da ona güzel davrandığı için hem dünyada hem de ahirette ihsanda 

bulunmuştur. 

Allahü Teâlâ insana düşmanını ilk insan olan Hz. Âdem misâliyle bildirmiştir. 

Hz. Yûsuf’un kardeşleri de insana apaçık düşman olan şeytanın ve nefislerin 

vesveselerine kapılarak Hz. Yûsuf’a ihanet ederek kuyuya atmışlardı. Nefisleri o kadar 

körleşmiş ki kuyuda olan kardeşin feryadını bile duymamışlardı. 

Bu olayın akabinde Hz. Yûsuf hür bir kişi iken çocuk yaşta köle olarak satılmış 

ve satın alan kişi onu hanımına hediye etmişti. Hz. Yûsuf delikanlılık çağına 



63 

 

geldiğinde ev hanımı ondan murat almak istediğinde Hz. Yûsuf olumsuz cevap 

vermişti. Bu hâdisede Hz. Yûsuf’un fırsatı olduğu halde ondan istifâde etmeyerek son 

derece iffetli davrandığını görmekteyiz. O nefsin kötü vesveselerine kulak asmamış ve 

Rabbîn hoşnut olacağı bir davranış sergilenmiştir. 

Azizin hanımı Hz. Yûsuf’tan vazgeçmemiş ve onu eğer dediğini yapmazsa 

zindana atmakla tehdit etmişti. Bunun üzerine Hz. Yûsuf Allah’a şöyle duâ etmişti: 

“Rabbîm! Bana zindan, bunların benden istediklerinden daha iyidir! Eğer onların 

hilelerini benden çevirmezsen, onlara meyleder ve câhillerden olurum! dedi.  Rabbî 

onun duâsını kabul etti ve onların hilesini uzaklaştırdı. Çünkü O çok iyi işiten, pekiyi 

bilendir. Sonunda (azîz ve arkadaşları) kesin delilleri görmelerine rağmen (halkın 

dedikodusunu kesmek için yine de) onu bir zamana kadar mutlaka zindana atmaları 

kendilerine uygun göründü ” (Yûsuf Sûresi, 12/33-35). Gördüğümüz gibi hiç suç 

işlemediği hâlde Hz. Yûsuf kadınların fitnesinden kurtulmak için zindana girmeyi bile 

göze almıştı. Bütün bu olumsuz olayların asıl sebebi ise, onu kıskanıp ve karanlık 

dehlizlere atan kardeşleri idi (Aldamov, 2010: 72).  Ayrıca, Prof. Dr. Fikret Türk-

men’in hazırlamış olduğu “Tâhir ile Zühre Hikâyesi”’nde tespit edilen diğer bir halk 

hikâyesinin içerisinde yani Türkmen varyantında Hz. Yusuf’un yedi yıl zindanda 

kalmasına hatırlatmalarda bulunmaktadır.  

Hz. Yûsuf’un zindanda birkaç kişiyle konuştuğunu âyetler haber vermektedir. 

Onlardan birinin suçsuz olduğu ispatlanınca hapisten kurtulmuştu. Hz. Yûsuf da 

kurtulan arkadaşa şöyle demişti: “Beni efendinin yanında an, (umulur ki beni çıkarır) 

(Yûsuf Sûresi, 12/42). “Bir rivâyette şöyle denmiştir: Şeytan Hz. Yûsuf’a Allahü 

Teâlâ’yı anmayı unutturdu. Böylece Hz. Yûsuf, zindan arkadaşından kendisini suçsuz 

olduğunu krala hatırlamasını rica etti de kurtuluşu Allah’tan dilemedi. Bun-dan dolayı 

Allah onu birkaç yıl daha zindanda tutarak cezâlandırdı ” (Taberî, 2005: 172). 

Tefsirlerde Hz. Yûsuf’un söylediği bu sözün yanlış olduğu bildirilmektedir. Çünkü 

Allah, peygamberlerini yarattıkları üzerine seçkin kıldığı gibi işlerin en iyisi ve en 

güzelini de onlara yakıştırmıştır. Peygamber için evlâ olan, darda kaldığı zaman bile 

Rabbînden başkasına dayanmaması ve el açmamasıdır. Fâtiha sûresinde zikre-dildiği 

gibi: “Ancak sana kulluk ederiz ve ancak senden yardım isteriz ” (Fatiha Sûresi, 1/5). 

Ama neticede Hz. Yûsuf zindanından kurtulur ve hak ettiği makama getirilir. “Hz. 

Yûsuf’un zindandan çıkmadan önce suçsuzluğunun ispatlamasını ve ona isnât edilen 



64 

 

iftiralarını araştırılmasını kraldan istemiştir ” (Yûsuf Sûresi, 12/50). Bu istek ile o 

haksız yere üzerine sürülmüş lekenin silinmesini ve insanların zihinlerdeki töhmetin 

ortadan kalkmasını dilemiştir. Daha sonra kralın huzurunda kadınlar suçlarını itiraf 

edip Hz. Yûsuf’un masumiyetini dile getirmişlerdi  (Yûsuf Sûresi, 12/51).  Kur’ân-ı 

Kerim’de bu olay şöyle zikredilmektedir: “(Yûsuf dedi ki): Bu, azizin yokluğunda ona 

hainlik etmediğimi ve Allah’ın hainlerin hilesini başarıya ulaştırmayacağını (herkesin) 

bilmesi içindir. (Bununla beraber) nefsimi temize çıkarmıyorum. Çünkü nefis aşırı 

şekilde kötülüğü emreder, Rabbîm acıyıp korumuş başka. Şüphesiz Rabbîm çok 

bağışlayan, pek esirgeyendir  (Yûsuf Sûresi, 12/52-53). Nice insanlar var ki iftira 

sonucu haksız yere töhmet altında kalıyorlar. Suçsuzlukları ispatlansa bile onlara 

sürülen bu lekeler üzerlerinde kalmaktadır. Hz. Yûsuf’un izlediği yol ise insanın 

masûmiyetini ortaya koyma açısından son derece mühim bir örnektir (Aldamov, 2010: 

74). 

Kur’ân-ı Kerim, Hz. Yûsuf’un zindandan çıktıktan sonra kralın onu maliye 

veziri yaptığını ve birçok yetkiyi ona devrettiğini bildirmektedir  (Yûsuf Sûresi, 12/54-

56). İşte bu görevin başındayken Kenan diyarından seneler önce Hz. Yûsuf’u kuyuya 

atan ve başına birçok musibetin gelmesine sebep olan kardeşleri erzak almak için 

yanına gelirler. Onlar Hz. Yûsuf’u tanıyamasalar da o kardeşlerini hemen tanır (Yûsuf 

Sûresi, 12/58). Kardeşleri güçsüz ve yardıma muhtaç bir durumda iken o güçlü ve 

iktidar sahibi idi. Hz. Yûsuf böyle bir fırsat karşısında dahi kendisine yakışacak bir 

davranış sergileyerek onlara eziyet etmemiş, aksine onlara bol ikramda bulunmuş, 

(Yûsuf) emrindeki gençlere dedi ki: Sermayelerini yüklerinin içine koyun. Olur ki 

ailelerine döndüklerinde bunun farkına varırlar da belki geri gelirler  (Yûsuf Sûresi, 

12/62). Ve şöyle demişti: “(Yûsuf) onların yüklerini hazırlayınca dedi ki: “Sizin baba 

bir kardeşinizi de bana getirin. Görmüyor musunuz, ben ölçeği tam dolduruyorum ve 

ben misafirperverlerin en iyisiyim. Eğer onu bana getirmezseniz, artık benim yanımda 

size verilecek bir ölçek (erzâk) yoktur, bana hiç yaklaşmayın!” (Yûsuf Sûresi, 12/59-

60). Aslında bu istek onun öz anneden kardeşi olan Bünyamin’e duyduğu özlemin bir 

belirtisi idi. Hz. Yûsuf’un kardeşleri memleketlerine vardıkları zaman başlarından 

geçen olayları babalarına anlattılar. Hz. Ya’kub istemeyerek de olsa Bünyamin’i 

onlarla Mısır’a gönderdi. Hz.Yûsuf kardeşine kendisini tanıtır ve yanında tutması için 

hırsızlık olayını tasarlayarak su kabını Bünyamin’in yüküne koyar. Hz. Ya’kub’un 



65 

 

şeriatına göre hırsız yakalandığında çaldığı malın karşılığı olarak mal sahibine bir sene 

köle olarak hizmet ettirilirdi. Mısır kanunlarında ise hırsıza sopa vurulur ve çaldığı 

malın iki misli ödettirilirdi. Hz. Yûsuf onlara baba-larının şeriâtına göre cezâ vermek 

istedi. Hz. Yûsuf’un adamları su kabını Bünya-min’in yükünde aramaya başlayınca 

kardeşleri şöyle dediler: “Eğer o çaldıysa, daha önce onun bir kardeşi de çalmıştı.” 

Yûsuf bunu içinde sakladı, onlara açmadı. (Kendi kendine) dedi ki: Siz daha kötü 

durumdasınız! Allah, sizin anlattığınızı çok iyi bilir ” (Yûsuf Sûresi, 12/77). 

Hz. Yûsuf’un tüm hayatı ibretlerle doludur. O hayatının hem en zelil yüzünü 

hem de en yüksek mertebenin şanını gördü. Bütün musibetlerin müsebbibi olan 

kardeşlerini kendisinin en güçlü olduğu zaman bile affetti. O iffetin ve sadakatin bir 

sembolü olup insanlara güzel örnek oldu. Her durum karşısında sabır ve duâ ile Allah’a 

yalvararak güzel bir çıkış yol buldu. Bütün bu hâller ve davranışlar insanlar için birer 

güzel örnek oldu. Hz. Yûsuf (a.s.)’ın başından geçen bu ibretlik olaylar halkın 

muhayyilesinde yer etmiş efsanelere ve halk hikâyelerine konu olmuştur. Kur’ân-ı 

Kerim’de Yûsuf sûresinde geçen bu kıssa en güzel kıssa olarak belirtilmiştir 

(Aldamov, 2010: 75).  Ayrıca, Hz. Yusuf (a.s.)’la ilgili bir başka tespit edilen halk 

hikâyesinde Hz. Yusuf (a.s.)’un yaşadığı durumlara hatırlatmalarda bulunulmuştur.  

Doğan Kaya tarafından hazırlanan Âşık Şenlik’in tarafından anlatılan “Lâtif 

Şâh İle Mihriban Sultan Hikâyesi”nde geçen hikâyenin mensur kısmında Hz. Yusuf 

(a.s.)’un babasının ve kardeşlerinin yaşadığı Kenan iline vurgu yapıyor. Hikâyede bu 

kısım şu şekilde geçmektedir:  

“Esme hanım lelegile gedib kenardan bahmağa başladı. Gördü Allah, bu ele 

oğlandı ki, ele bil Yusif Ken’an dirilib gelibdi. Esme hanım bir gönülden min gönüle 

Letifşah’a aşıg oldu, Letifşâh’ın gözüne görünmeyib geri gayıtdı. Lele onun Letif-

şaha’a vurulduğunu hiss edib onun yanına gayıtdı, dedi: 

- Esme hanım, çalış, goyma bu oğlanı atan öldürtsün, heyifdi” (Kaya, 2013: 

132). 

1.9. HZ. MÛSÂ (a.s.) 

Kur’ân-ı Kerim’de en çok bahsedilen Hz. Mûsâ’nın ulu’l-azm peygam-

berlerinden biri sayılmaktadır. Kur’ân-ı Kerim, İsrailoğullarının peygamberleri olan 

Hz. Mûsâ’ya verdikleri sıkıntılarını birçok âyette zikretmektedir. Onlar Hz. Mûsâ’nın 

peygamber olduğunu bildikleri hâlde getirdiği emirlerine karşı gevşek davranarak 



66 

 

O’na eziyet ediyorlardı. Hz. Mûsâ’nın doğmuş olduğu kavim Mısır’ın eski yerlisi olan 

Kıbt kavmi yıldızlara ve güneşe tapardı. Bu kavim İsrail oğullarını aşağılık bir kavim 

olarak görürlerdi. Mısır hükümdarı olan Firavunlar da onları esir ve ağır işlerde 

kullanırlardı (Pala, 2000: 295). Bir gece Firavun görmüş olduğu bir rüyânın tabîrini 

yaptırmış ve kâhin İsrail oğullarından bir erkek çocuğun doğup onun saltanatını 

yıkacağını söylemiştir. Bunun üzerine Firavun o sene doğacak olan bütün erkek 

çocukların öldürülmesini emreder. Annesi yeni doğan Hz. Mûsâ’yı kurtarmak için bir 

sandığa koyar ve Nil’e bırakır. Gezintiye çıkmış olan Firavunun karısı sandığı fark 

eder ve Hz. Mûsâ’yı sarayda büyütür. Olgunlaşan Hz. Mûsâ bir kavgada Firavunun 

aşçısı olan bir Mısırlıyı yanlışlıkla öldürünce korkar ve Mısır’dan kaçar. Medyen’e 

kaçan Hz. Mûsâ burada Hz. Şuayb’ın kızı ile evlendi. On sene sonra çoluk çocuğu ile 

tekrar Mısır’a dönerken Tûr dağında Allah ona hitap etti ve ona peygam-berlik verdi. 

Allah Hz. Mûsâ’ya asa ve yed-i beyza mu’cizesini de burada bildirdi. Böylece Hz. 

Mûsâ kelimûllah sıfatına haiz oldu. Hz. Mûsâ Mısır’a varınca Firavun’u Hak dine 

dâvet etti. Birçok mu’cizesine rağmen Mısır halkı Hz. Mûsâ’ın peygam-berliğine 

inanmadı. Sonunda Firavun kendi sihirbazlarını yenerse ona iman sözü verdi. Gün 

gelince Hz. Mûsâ’nın Ejderhâya dönüşen asası Firavun’un sihirbazlarının yılanlarını 

yuttu. Fakat Firavun sözünde durmaz ve İsrail oğullarına baskısını daha da şiddetlendi. 

Bunun üzerine Hz. Mûsâ ve İsrail oğulları bir gece Mısır’ı terk ettiler. Bunu duyan 

Firavun, askerleri ile birlikte onları takip etti. Asası ile Kızıldeniz’i ikiye ayıran Hz. 

Mûsâ İsrail oğullarını karşıya geçirdi. Kendilerini takip eden Firavun ve askerleri 

Kızıldeniz’de boğuldu. Hz. Mûsâ beraberindekiler Kenan iline yerleştiler burada İsrail 

oğulları defalarca Hz. Mûsâ’ya başkaldırdı. Allah Hz. Mûsâ’ya yardımcı olması için 

Hz. Harun’u gönderdi. Buna rağmen yoldan çıkan ve sapıtan İsrail oğulları Allah 

tarafından çöllerde uzun bir süre oradan oraya savrulmakla cezalandırıldı (İslâm 

Ansiklopedisi, 2013: 207-217). Hz. Mûsâ genellikle Hızır ile birlikte anılır. Zira Allah 

Hızır’a Hz. Mûsâ’nın bile bilmediği ilimleri öğretmiştir. Hz. Mûsâ bu ilimleri ondan 

öğrenmek için uzun bir yolculuğa çıkmıştır, fakat başarılı olamamıştır. Yine şâ’irler 

tarafından Hz. Mûsâ kelimûllah olması yönü ile yed-i beyzâ mu’cizesi yönü ile 

Mısır’da göstermiş olduğu birçok mu’cize yönü ile ele alın-mış ve edebî metinlerde 

kullanılmıştır. 



67 

 

1.9.1. Hz. Mûsâ (a.s.)’ya Peygamberlik Görevinin Verilişi ve Tûr-ı Sînâ 

Hz. Mûsâ (a.s.)’yla ilgili Prof. Dr. Fikret Türkmen’in hazırlamış olduğu “Tâhir 

ile Zühre Hikâyesi”nde tespit edilen halk hikâyesinin içerisinde Tûr-ı Sînâ olayına 

hatırlatmada bulunulmuştur. Hikâyenin içerisinde dağın olağanüstü bir şekilde 

parçalanması ve yol vermesi motifi tespit edilmiştir. Tâhir yola çıkar ve Zühre’nin 

yanına dönmek ister. Yolda önüne sarp bir dağ çıkar. Dağdan yol bulup aşamaz. Bir 

türkü söyleyerek dağa yalvarır. O anda büyük bir fırtına çıkar dağ âteşler içinde kalır. 

Tâhir korkudan bayılır. Ayıldığı zaman dağda bir geçit meydana gelmiştir. Bu motif 

Kur’ân-ı Kerîm’de, Hz. Mûsâ ve Tûr Dağı Kıssası’nda da geçmektedir. “Mûsâ Tûr-ı 

Sînâ’da Allah’ın zatını görmek istedi. Allah da “Lenterani” dedi. Fakat dağa bak, eğer 

benim tecellime tahammül edip durursan beni görürsün. Allah dağa tecelli edince dağ 

parçalandı, Mûsâ düşüp bayıldı. 

Tûr dağı Eymen vâdisinde, Hz. Mûsâ’nın öncülüğündeki İsrail oğullarının 

(İbrânîler) Mısır’dan çıkarken durdukları, Hz. Mûsâ’nın Allah ile konuştuğunu ve On 

emir’i aldığı yer olarak bilinmektedir. Kur’ân-ı Kerim’de bu konu Tâhâ sûresinde de 

geçmektedir. “Ona vardığı zaman, kendisine şöyle seslenildi: “Ey Mûsâ!” “Ben 

şüphesiz senin Rabbînim. Hemen ayakkabılarını çıkar, çünkü sen kutsal bir vâdi olan 

Tûvâ’dasın.” “Ve ben, seni seçtim, şimdi vahyedileni dinle!” “Gerçekten benim ben, 

Allah, benden başka ilâh yoktur, onun için bana ibadet et ve beni anmak için namaz 

kıl!” (Tâhâ Sûresi, 20/11-14). Hz. Mûsâ’nın Allah’ı görmek istemesi sonucu Allah’ın 

bir dağa tecelli etmesi ve dağın paramparça olmasını hatırlatıyor. Kur’ân’da bu hâdise: 

“Ne zaman ki, Mûsâ, mikatımıza geldi, Rabbî ona kelâmıyla ihsanda bulundu. “Ey 

Rabbîm, göster bana kendini de bakayım sana”. dedi. Rabbî ona buyurdu ki, “Beni 

kat’iyyen göremezsin ve lâkin dağa bak, eğer o yerinde durabilirse, sonra sen de beni 

göreceksin.” Daha sonra Rabbî dağa tecelli edince onu yerle bir ediverdi, Mûsâ da 

baygın düştü. Ayılıp kendine gelince, “Sen sübhânsın”, “tevbe ettim, sana döndüm ve 

ben inananların ilkiyim” dedi (Â’râf Sûresi, 7/143) şeklinde geçmektedir. Hz. 

Mûsâ’nın Tûr dağında Allah ile konuşması olayına benzer bir olayda “Tâhir ile Zühre 

Hikâyesinde” geçmektedir. Burada da görüldüğü üzere halk hikâyelerinde 

peygamberlerin başlarına gelen imtihanların, hikâyelerin kahraman-larının başlarına 

gelen imtihanlarla benzerlik gösterdiği tespit edilmiş oldu. 



68 

 

1.9.2. Hz. Mûsâ (a.s.)’nın Asası ve Kızıldeniz’i İkiye Ayırması 

Hz. Mûsâ (a.s.)’la ilgili tespit edilen iki halk hikâyesinde ilk olarak Hz. Mûsâ 

(a.s.)’nın asasına hatırlatma yapılmaktadır, Ömer Gökalp tarafından hazırlanan ve 

Mehmet ve Ömer Gökalp tarafından derlenen“Mâhirî ile Mâhîtâbân Hikâyesi”nin 

içerisinde geçen manzum bölümlerde âşıklar karşılıklı olarak şöyle birbirlerine ses-

lenmektedir, 

Öteki âşıklar sual sormak için düşünmekte iken Mâhirî aldı bakalım ne dedi. 

           Aldı Mâhirî: 

N’oldu âşık n’oldu ya sana n’oldu 

Cem oldu isyanın defterin doldu 

Söyle anasız-atasız dünyaya kaç kişi geldi 

Arayın bulasız bunu âşıklar 

 Bu sırada birinci âşığın dili tutuldu. Yanındaki arkadaşlarına baktı, kaldı. 

Üçüncü âşık cevap verdi: 

Birinci Âdem, ikinci Havva 

Üçüncü İsmail’e gelen kurbanlık koçtur. 

Dördüncü Salih peygamberin devesi 

Beşinci Mûsâ’nın asası 

Altıncı balçıktan himmet olan kuştur. 

Arar da bulurum âşık Mâhirî (Gökalp, 1985: 51). 

Hz. Mûsâ’nın mu’cizelerden birisi asasıdır. Çobanlık süresini tamamlayıp uşak 

durduğu ihtiyarın kızıyla evlendikten sonra ailesiyle birlikte Medyen’den ayrılan Hz. 

Mûsâ (a.s.), epeyce bir yol katettikten sonra bir gece Sînâ dağı tarafında bir âteş gördü. 

Bu esnada, o ve hanımı şiddetli soğuk sebebiyle üşümüş ve karanlıktan dolayı yollarını 

da kaybetmiş bir durumda bulunuyorlardı. Hz. Mûsâ (a.s.), hanımına, âteşin yanına 

gidip oradan bir haber veya ısınmak için bir âteş getireceğini söyleyerek, ondan geri 

dönene kadar kendisini bulundukları yerde beklemesini istedi.                           Âteşi 

görmüş olduğu yere geldiğinde orada bulunan vâdinin sağ yanındaki bir ağaçtan 

kendisine, “Ey Mûsâ! Bil ki, ben, bütün âlemlerin Rabbî olan Allah’ım.” diye 

seslenildiğini duydu. Ardından, aynı ses tarafından ayağındaki nalınları çıkar-ması ve 

elindeki asayı bırakması emrolundu. Bu emir üzerine elindeki asayı bıraktığında, bir 

de ne görsün, asa canlanmış, bir yılan gibi hareket ediyor! Bu manzara karşısında 



69 

 

korkuya kapılan Hz. Mûsâ (a.s.) arkasını dönüp kaçmaya başlayınca aynı ses 

korkmamasını söyledi ve ona güvende olduğunu bildirdi (Yiğit, 2015: 407). 

Hz. Mûsâ (a.s.)’nın Medyen’den ayrılışı ve Sînâ dağında peygamber olarak 

görevlendirilip tebliğ için Firavun’a gitmekle emrolunması, Kur’ân-ı Kerim’de birkaç 

defa anlatılmıştır. Bu konu Kasas sûresinde şöyle geçmektedir: 

“Artık Mûsâ, hizmet süresini doldurunca, ailesiyle birlikte yola çıktı. Yolda 

Sînâ dağı tarafında bir âteş gördü. Ailesine,‘Siz burada bekleyin, ben bir âteş gördüm, 

belki oradan size bir haber yahut ısınmanız için bir âteş parçası getiririm.’ dedi. Âteşi 

gördüğü yere gelince, o mübârek yerdeki vâdinin sağ kıyısından, oradaki ağaç 

tarafından kendisine şöyle seslenildi: ‘Ey Mûsâ! Bil ki, ben, bütün âlemlerin Rabbî 

olan Allah’ım’ ve asanı at!’ denildi. Mûsâ, yere attığı asayı yılan gibi deprenir görünce 

dönüp arkasına bakmadan kaçtı. ‘Ey Mûsâ! Beri gel, korkma, çünkü sen, emniyette 

olanlardansın.’ buyuruldu. ‘Elini koynuna sok, kusursuz bembeyaz çıkacaktır. 

Korkudan açılan kollarını kendine çek. İşte bu ikisi, Firavun ve adamlarına karşı 

Rabbîn tarafından iki kesin delildir. Çünkü onlar, yoldan çıkan bir kavim olmuşlardır.’ 

diye seslenildi. Mûsâ dedi ki: ‘Rabbîm! Ben onlardan birini öldürmüştüm, beni 

öldürmelerinden korkuyorum. Kardeşim Harun’un konuşması benimkinden daha 

düzgündür. Onu da, beni doğrulayan bir yardımcı olarak benimle birlikte gönder. Zîrâ 

bana yalancılık ithamından bulunmalarından endişe ediyorum. Allah buyurdu: seni 

kardeşinle destekleyeceğiz ve size öyle bir kudret vereceğiz ki âyetlerimiz sayesinde 

onlar size erişemeyecekler. Siz ve size tabi olanlar üstün geleceksiniz” (Kasas Sûresi, 

28/29-35). Hz. Mûsâ (a.s.)’nın asası önce, Firavunun büyücülerinin yılanlarını yutan 

bir Ejderhâya dönüşmüştür: “Bunun üzerine Mûsâ, asasını yere bırakıverdi, o da 

birdenbire kocaman bir Ejderhâ kesiliverdi ” (Â’râf Sûresi, 7/107). 

Prof. Dr. Fikret Türkmen’in hazırlamış olduğu “Tâhir ile Zühre Hikâye-si”nde 

tespit edilen halk hikâyesinin içerisinde görülen bir diğer motif de Kırım varyantında 

bulunmaktadır. İlk dönüş epizotuna bağlı olan motifte, Tâhir haberi alır almaz 

Zühre’nin yanına dönmek için kendini deryâya atar. “Allah’ın hikmeti, o saatte deniz 

yarıldı, kuru yer oldu, bu yol ilen gider iken… (Proben, 1998, VII: 334)” şeklinde 

geçmektedir. Görüldüğü gibi Hz. Mûsâ’nın İsrail oğullarını Kızıldeniz’den geçirmesi 

ve asası ile Kızıldeniz’e vurması ve denizin çekilmesi kıssası hemen hemen aynı 

özellikleri muhafaza ederek, Tâhir ile Zühre Hikâyesi’ne girmiştir (Gölpınarlı, 2011: 



70 

 

261).  Halk edebiyatında görüldüğü gibi “Tâhir ile Zühre Hikâ-yesinde” Hz. Mûsâ 

(a.s.)’nın başından geçen olayların benzeri halk hikâyelerinde bu olaylardan 

esinlenerek dile getirilmiştir. Kur’ân-ı Kerim’de bu olaylar şu şekilde dile getirilmiştir, 

Hz. Mûsâ, Firavun ve askerlerinden kaçarken, asası ile Nil Nehrini ikiye bölmüş: 

“Doğrusu Mûsâ’ya şöyle vahyettik: "Kullarımla geceleyin yürü de onlara denizde kuru 

bir yol aç, yetişilmekten korkmaz ve endişe etmezsin” (Tâhâ Sûresi, 20/77). Ve 

“Bunun üzerine Mûsâ’ya “Vur asan ile denize” diye vahyettik, vurunca bir infilak etti, 

her bölük koca bir dağ gibi oluverdi” (Şu’ârâ Sûresi, 26/63). Daha sonra da asasını 

kuru bir toprağa vurarak oradan bir su çıkarmıştır: “Biz onları on iki kabiliye, o kadar 

ümmete ayırdık. Ve kavmi kendisinden su istediği zaman Mûsâ’ya, elindeki asa ile 

taşa vur, diye vahyettik, vurunca hemen o taştan on iki pınar akmaya başladı. Halkın 

her bir su alacağı yeri iyice öğrendi. Bulutu da üzerlerine gönderdik, gölgeledik. 

Onlara kudret helvası ve bıldırcın indirdik. Size rızık olarak ihsan edilen nimetlerin 

temizinden yiyiniz, dedik. Onlar zulmü bize yapmadılar, lâkin kendi kendilerine 

zulmediyorlardı (A’râf Sûresi,7/16). Yine yukarıdaki hikâyeyi anlatan âşıkların 

karşılıklı olarak söyleşmelerinde balçıktan himmet olan kuşun bıldırcın olduğunu 

murat etmiş oldukları kanâatindeyiz. Asaya bütün bu kudreti veren ise Allah’tır 

şeklinde yorumlanmıştır. 

1.10. HZ. DÂVUD (a.s.) 

Hz. Dâvud (a.s.), Yahuda b. Yakub soyundan, Beytüllâhim’de oturan Îşâ 

(Yesse) b. Obad’in oğludur. Rivâyete göre, İsrail oğulları, Tâlût’un ölümünden sonra, 

hazinelerin anahtarlarını ona vererek onu hükümdar yapmışlardır. Hükümdar 

olmasının ardından Allah, ona peygamberlik de vermiş ve kendisine Zebur’u vah-

yetmiştir. Ayrıca, demiri onun için yumuşatarak, zırh sanatını ilk defa ona öğret-miştir. 

Ona benzeri görülmemiş güzellikte bir ses vermiş, dağlar ve kuşların onunla birlikte 

tesbihte bulunmasını lütfetmiştir (Esir, 2014: 223). 

Hz. Dâvud (a.s.)’un ismi, Kur’ân-ı Kerim’de on altı defa geçer. Kur’ân-ı 

Kerim’de bu âyetlerde, onun hükümdarlığı, peygamberliği, başından geçen önemli 

olaylar ve kendisine has bazı özellikler hakkında bilgi vermiştir. Cenâb-ı Hakk, Hz. 

Dâvud (a.s.)’a, hem hükümdarlık hem de peygamberlik verdiğini birkaç yerde 

bildirmiştir. Bu âyetlerde, ona güçlü bir saltanat yanında, iyi bir idarecinin muhtaç 

olduğu Hakkı batıldan ayırma ve âdil davranma kabiliyetinin verildiği bildirilmiş, 



71 

 

ondan insanlar arasında âdil davranması, bu hususta hiçbir şekilde arzularına 

kapılmaması istenmiştir. Arzu ve hevese göre hüküm vermenin idareciyi Haktan 

saptıracağı, bu şekilde davranarak Allah’ı unutup O’nun yolundan ayrılanların âhirette 

şiddetle cezalandırılacağı vurgulanmıştır: 

“Dâvud’un hem hükümranlığını kuvvetlendirmiş, hem de kendisine hikmet ve 

Hakkı bâtıldan ayırdetme kabiliyeti vermiştik ” (Sâd Sûresi, 38/20). 

“O zaman biz, ona şöyle vahyetmiştik: ‘Ey Dâvud! Seni şüphesiz yeryüzünde 

halifemiz kıldık, o hâlde insanlar arasında adâletle hükmet! Sakın keyfe uyma ki, 

yoksa seni Allah’ın yolundan saptırır. Doğrusu, Allah’ın yolundan sapanlara, hesap 

gününü unutmalarına karşılık çetin bir azap vardır” (Sâd Sûresi, 38/26). 

 

1.10.1. Hz. Dâvud (a.s.)’un Tesbihi, Zikri ve Sesinin Güzelliği 

Cenâb-ı Hakk, nezdinden bir lütuf olarak, dağların ve kuşların Hz. Dâvud (a.s.) 

ile birlikte tesbihte bulunmasını emretmişti. Bu mu’cize sayesinde Hz. Dâvud (a.s.), 

kendisiyle beraber tesbih ve zikirde bulunan dağların ve kuşların seslerini 

duyabiliyordu. İbn Kesir’in söylediğine göre, Hz. Dâvud (a.s.) güzel sesiyle Zebur’u 

okurken, onu dinleyen kuşlar, havada onun etrafında toplanır, ona uyarak onunla 

birlikte tesbih ederlerdi. Bu esnada, dağlar da bu teşbihi yansıtır, onun nağmeleri gibi 

nağmeler çıkarırdı  (Kesir, 2012: 516). Onun sesi, orta ve kalın gür bir sesti. Nitekim 

bu tür seslere, ona nisbetle “Dâvûdî ses” denilmiştir (Yiğit, 2015: 514).  

 Çalışma esnasında tespit edilen bir halk hikâyesi örneğinde Hz. Dâvud 

(a.s.)’un sesinin güzelliğine hatırlatmada bulunulmuştur. Ahmet Özdemir tarafından 

hazırlanan “Eşref Bey hikâyesi” içerisinde anlatılan manzum bölümlerinde âşıkların 

karşılıklı atışması bölümü içerisinde geçen kısım şu şekildedir, 

“ – Bana gidin de çarşıdan bir saz getirin, dedi. Sazı getirip Hocanın eline 

verdiler. Hoca saza düzen verdi. Aldı bakalım Hoca ne dedi ki orada toplanan halk ne 

anlasın: 

 “Bazı içki içerler dünyada sefâ ile 

Neyle sineme yazsınlar Dâvud’un nefesiyle 

Yazılanlar gelir başa, saklasan kafesiyle. 

Kuldan kula ne ziyân var yardımcım Allah ola” (Özdemir, 1986: 211). 

 



72 

 

Ona verilen bu nimet, Kur’ân-ı Kerim’de şöyle dile getirilmektedir: “Şüphesiz 

ki biz, Dâvud’a nezdimizden bir üstünlük verdik. ‘Ey dağlar ve kuşlar! Dâvud tesbih 

ettikçe siz de onun tesbihini tekrarlayın.’ dedik. Onun için demiri yumuşattık” (Sebe 

Sûresi, 34/10). 

Rasûlullâh (s.a.v.) da, Kur’ân-ı Kerim tilâvetini beğendiği arkadaşlarından Ebu 

Mûsâ el-Eş’ârî’ye hitap ederken şöyle demiştir: “Ey Ebu Mûsâ! Sana, Âl-i Dâvud’un 

mezamirinden bir miz-mâr verilmiştir” (Buhari, 2010: 31). Bir başka hadîsinde de 

şöyle buyurmuştur: “Dâvud’a kırâat kolaylaştırılmıştır. O, bineğinin hazırlanmasını 

emreder ve daha bineği hazırlanmadan Zebur’u okurdu. Ayrıca o, sadece kendi el 

yemeğini yerdi (Buhârî, 2010:  37). 

1.11. HZ. SÜLEYMAN (a.s.) 

Hz. Dâvud’un oğlu olan Hz. Süleyman henüz on iki yaşında babasının yerine 

tahta geçmiştir. O hem hükümdar hem de peygamberdir. Allah ona çok büyük mal-

mülk zenginliği vermiştir. Aynı zamanda Allah tarafından kendisine hayvanlarla 

konuşabilme, cinlere, insanlara, kuşlara ve rüzgâra hükmedebilme melekeleri de 

bahşedilmiştir. Hüd hüd kuşunun haber vermesi ile Sebe melikesi olan Belkıs’a bir 

mektup yazarak onun hükümdarlığını tanımasını ister. Buna ilk başta karşı çıkan 

Belkıs daha sonra onun sıradan bir hükümdar olmadığına kanâat getirir. Fakat Hz. 

Süleyman Belkıs’ın kalbinin tam mutmain olması için kendisine bir ziyaret yapacak 

olan Belkıs daha gelmeden onun tahtını bir cin vasıtası ile kendi ülkesine getirtir. 

Kendi tahtında Hz. Süleyman’ın oturduğunu gören Belkıs ona inanır ve ona tabi olur. 

Kudüs’te cinlere yaptırmakta olduğu hükûmet sarayının inşaatı sırasında, bastonuna 

yaslanmış iken ruhunu teslim etmiş. Çünkü kendisi başlarında olmazsa cinler 

çalışmazmış. İnşaat bittikten sonra bir ağaç kurdu bastonu kemirmiş ve Hz. 

Süleyman’ın vefat ettiği anlaşılmıştır  (Köksal, 2004: 205). 

1.11.1. Hz. Süleyman (a.s.)’ın Hayvanlarla Konuşması ve Saltanatı 

Hz. Süleyman (a.s.)’nın Allahü Teâlâ’nın Hz. Süleyman (a.s.)’a bahşettiği 

mu’cizelerden biri de, ona kuşların, hayvanların ve böceklerin dilini öğretmesidir. Hz. 

Süleyman (a.s.), bu mu’cize sayesinde, kuşların hislerini sezecek bir kabiliyetle 

donatılmış, aynı zamanda kendisine kuşların tabiâtı olan uçma ilmi öğretilmişti 

(Elmalı, 2009: 133). 



73 

 

Kur’ân-ı Kerim’de ona kuşdilinin öğretildiğini bildirmekle kalmamış, onun 

bazı kuşlar veya karıncalarla konuşmasına dair örnekler de vermiştir:“Süleyman 

Dâvud’a vâris oldu, ‘Ey insanlar! Bize kuşdili öğretildi ve bize her şeyden bolca 

verildi. Doğrusu bu apaçık bir lütuftur.’ dedi” (Neml Sûresi, 27/16). 

Hz. Süleyman (a.s.)’ın kuşlar ve karıncalarla konuştuğu kesin olmakla birlikte, 

konuşmasının keyfiyeti hakkında bilgimiz yoktur. Âyet ve hadîslerde bu konuşmanın 

nasıl olduğuna dair bilgi verilmemiştir. Tefsir, kısas-ı enbiyâ ve tarih kitaplarında, bu 

konularda aktarılan rivâyetler, bir takım tahminlerden ibarettir (Aydemir, 2012: 189-

190). 

Hz. Süleyman (a.s.), edebiyatımızda daha çok hükümdarlığı ve mülkünün 

çokluğu yönü ile anılmıştır. Mu’cizeleri yönü ile de, cinlere, rüzgâra, kuşlara ve in-

sanlara hükmetmesi ve hayvanlarla konuşması halk edebiyatımızda sık sık hatırlatma 

konusu olmuştur. Mühr-i Süleyman diye bilinen hükümdarlık yüzüğü ve onun 

ehremenler tarafından çalınması da halkın muhayyilesinde geniş yer tutmuştur. 

Özellikle Hz. Süleyman’ın bir sefer sırasında ezilmesinler diye, ordusunu durdurarak 

karıncaların önderi ile konuşması ve onları yuvalarına göndermesi halk edebiyatımızın 

vücut bulmuş ürünlerinde sık sık dile getirilmektedir. Ayrıca halk edebiyatımızda 

geçen, hüthüt kuşu, sebe melikesi Belkıs, Belkıs’ın tahtı edebiyatımızda Hz. Süleyman 

(a.s.)’ı hatırlatır. 

Hz. Süleyman Allah’ın izni ile rüzgâr, hayvanlar, cinler ve daha birçok varlığa 

hükmediyordu. Bu onun mu’cizelerdendir. Bu mu’cizelere Kur’ân-ı Kerim’de geçen: 

“Derhal onu Süleyman’a anlattık, bununla beraber her birine bir hüküm ve bir ilim 

vermiştik. Dağları Dâvud’un emrine âmâde kılmıştık, kuşlarla beraber tespih 

ediyorlardı, Biz bunları yaparız!” (Enbiyâ Sûresi, 21/79). 

 Çalışma esnasında efsane ve halk hikâyelerinde Hz. Süleyman (a.s.)’la ilgili 

tespit edilen bölümlerde şu şekilde geçmektedir, Dr. Tuğrul Balaban tarafından 

hazırlanan “Amasya Efsane, Menkabe ve Memoratları” adlı çalışmasında Hz. 

Süleyman (a.s.)’ın hayvanlarla konuşması özelliklede kuşlarla konuşmasına atıfta 

bulunulmuştur. Tespit edilen efsanelerin çeşitli varyantları şu şekildedir:  

 

          Baykuş  

(Taşova-Şahinler-Kuşuf) 



74 

 

1. Hayvanların peygamberi olan Hz. Süleyman’dan karısı, kuş kemiğinden 

saray yaptırmasını ister. 

2. Hz. Süleyman bütün kuşları çağırtır ama baykuş gelmez. 

3. Baykuş, padişaha kadın sözü dinlediği için gelmediğini söyler. 

4. Baykuşun sözüyle aklını başına toplayan padişah hatasından vazgeçer. 

5. Padişah baykuşa “Sen bu kuşların beyisin, padişahısın. Her gün üç tane 

serçe gelsin, önüne konusun.” der (Balaban, 2014: 73). 

 

        Baykuş  

(Gümüşhacıköy-Korkut) 

1. Hz. Süleyman’ın karısı kuş kemiğinden saray ister. 

2. Hz. Süleyman tüm kuşları çağırır, baykuş gelmez. 

3. Neden gelmedin sorusuna baykuş “Senin güvendiğin insan kanadımı kırdı.” 

diye cevap verir. 

4. Bu sebeple, Hz.Süleyman “Cenâb-ı Allah tarafından günde sana üç kuş 

gelecek yuvarlana yuvarlana.” diyerek baykuşa nasibini verir (Balaban, 2014: 73). 

 

        Baykuş  

(Gümüşhacıköy) 

1. Hz. Süleyman bir kadına âşık olur. 

2. Kadın Hz. Süleyman’a kuş kemiğinden saray yaptırırsa evleneceğini söyler. 

3. Hz. Süleyman bütün kuşlara haber gönderir baykuş üç kere çağrılmasına 

rağmen gelmez. 

4. Baykuş, Sultan Süleyman sorumu bilirse gelirim der. 

5. Sultan soruyu bilemez, baykuşun cevabı aklını başına getirir. 

6. Hz. Süleyman,  baykuşa üç serçe dövüşerek gelsin, birini ye bu ikisini bırak 

gitsin, der  (Balaban, 2014: 73-74). 

 

Ahmet Edip Uysal tarafından hazırlanan“Yaşayan Türk Halk Hikâyelerinden 

Seçmeler” adlı kitapta tespit edilen “Süleyman Peygamber ve Akbaba” adlı hikâyede 

ise yine Hz. Süleyman (a.s.)’ın bir akbaba kuşu ile konuşmasından bahsedilmektedir. 

Bu hikâyeden bir bölümü örnek olarak sunuldu: “Süleyman Peygamber sadık ve akıllı 



75 

 

adamları ile görüşerek dünyada en fazla yaşayan yaratığın hangisi olduğunu öğrenmiş. 

Akbaba dünyada en çok yaşayan bir hayvanmış. Süleyman Peygamber yola çıkmış ve 

bir gün bin beş yüz yaşında olan Akbaba’ya rastlamış. Ona demiş ki: “Ben beş yüz yıl 

yaşadım. Şimdi Allah bana kırk gün daha ömür verdi. Bu kırk gün içinde geçmişte 

neler olduğunu öğrenmem gerekiyor. Bana yardım edebilir misin?” (Uysal, 1989: 133-

134). 

Hz. Süleyman birçok varlığa hükmedebiliyor ve onların dilinden anlayabiliyor 

onlarla konuşabiliyordu. Bu Allah tarafından kendisine bahşedilmiş, Kur’ân’da da 

geçen mûcizelerindendir.  

Fikret Türkmen tarafından hazırlanan “Tâhir ile Zühre Hikâyesi”nin Türkmen 

varyantında da çok değişik motifler ihtiva etmektedir. Bunlardan ilki “sihirli kemer” 

motifidir. Tâhir, Mahım Can’la evlenir fakat Zühre’yi unutmaz. Dönüş söz konusu 

olunca Mâhım Can’da, Hz. Süleyman’dan kaldığına inanılan ve ebedî gençlik veren, 

sihirli bir kemer vardır. Onu Tâhir’in beline takar. Bu motif indekste de bulunmaktadır. 

Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “Ercişli Emrâh hikâyesi”’nde tespit 

edilen halk hikâyesinin içerisinde geçen hikâyenin manzum bölümlerinde de Hz. 

Süleyman (a.s.) ‘ın taht ve tac bahsinde unutulması mümkün olmayan “kuşdili bilen” 

Sultan Süleyman, her zaman debdebenin, gösterişin değil, bazen de ölümün sembolü 

olarak görülüverir. Hz. Süleyman (a.s.)’ın peygamberliği, hükümdarlığı ve saltana-

tının olmasına rağmen onun da dünyada göçüp gittiğine hikâyenin içerisinde 

bahsetmektedir. Bu kısım şu şekildedir, 

 

Emrah diyen Süleymanlar 

Biz burdayız hani onlar 

Aslan kimi kahramanlar 

Kara toprağa yaslanıp (Sakaoğlu, 1987: 54). 

 

Ayrıca, Hz. Süleyman (a.s.)’la ilgili kabrinin nerede olduğu konusunda Ömer 

Gökalp tarafından neşredilen, Mehmet ve Ömer Gökalp tarafından derlenen  “Mâhirî 

ile Mâhîtâbân” hikâyesinden alınan manzum bir bölümde âşıkların karşılıklı atış-ması 

esnasında Hz. Süleyman (a.s.)’ın kabrinin nerede olduğunu muamma şeklinde soruyor, 



76 

 

sorduğu âşık cevap veremeyince yine Mâhirî kendi cevaplıyor. Hz. Süley-man (a.s.)’ın 

saltanatına vurgu yapıyor. Bu bölüm şu şekildedir: 

         Aldı Mâhirî: 

Âşık bu sözlerin fira firade 

Arzumanım kaldı kaşı karede 

Söyle Süleyman’ın kabri nerede 

Ara ki bulasın âşık Filvarî? 

Filvarî bu muammaya cevap veremedi. Bocalaması üzerine:“Eya âşık Mâhirî, 

sen kendi sorunu cevapla…” dediler. 

            Aldı Mâhirî: 

Âşıklar düşmüştür aşkın mestine 

Daim uğraşırlar kastı kastına 

Süleyman’ın kabri bir mağarada 

Kendi tahtı üstüne 

Bunu bilemezsin âşık Filvarî (Gökalp, 1985: 48). 

1.12.HZ. İLYAS (a.s.) 

Hz. İlyas (a.s.)’ın Hârun evlâdından olduğunda müttefik olan İslâmî rivâyetler, 

onun adının geçtiği ilk âyetin şu şekilde olduğunu söylemektedir: “Zekeri-yâ, Yahya, 

İsa ve İlyas’a da doğru yolu göstermiştik, onların hepsi dürüst ve erdemli kişilerdi” 

(En’âm Sûresi, 6/85). Hz. İlyas (a.s.)’dan bahseden ikinci âyetin meâli de şöyledir: 

“Şüphesiz İlyas da peygamberlerimizden biriydi. Kavmine demişti ki, ‘Allah’ın 

azâbından korunmaz mısınız? Ba’al’e yalvarıp yaratıcıların en güzelini, sizin ve 

atalarınızın Rabbî olan Allah’ı bırakıyor musunuz?’ O’nu yalanladılar, bundan dolayı 

onlar cehenneme getirileceklerdir. Yalnız Allah’ın hâlis kulları hariç. Biz, sonra 

gelenler arasında ona (İlyas’a) da bir ün bıraktık. İlyas’a selâm olsun!” (Saffât Sûresi, 

37/123-130). 

Görüldüğü gibi Kur’ân-ı Kerim, “güzel ahlâk sahibi Hz. İlyas (a.s.)’ın hidâyete 

ulaştırılıp peygamber olarak görevlendirildiğini, Ba’al isimli puta tapan bir kavme 

gönderildiğini, halkı Allah’a ibâdete çağırdığını ve onun da diğer peygamberler gibi 

büyük bir düşmanlıkla karşılaştığını bildirmekle yetinmiştir”  (Yiğit, 2015: 542). 

 



77 

 

1.12.1. Hz.İlyas (a.s.)’ın Ölümsüzlüğü ve İnsanlara Yardım Etmesi 

İslâmî kaynaklarda, Kitab-ı Mukaddes’ten nakledilen bu rivâyetlere başka 

rivâyetler de eklenmiştir. İbn İshak’tan akatarılan bir rivâyete göre, İsrâil oğulları, 

Hezekiel peygamberden sonra Tevrat’ı terkederek putlara tapmaya başlarlar. Bunun 

üzerine Hz. İlyas (a.s.) onlara peygamber olarak gönderilir. Benî İsrâil’i putları Ba’ali 

terkedip yalnızca Allah’a tapmaya ve Tevrat’a tabi olmaya çağıran Hz. İlyas (a.s.)’a 

Baalbek kralı dışında inanan olmaz. Ancak bu kral da, putlara tapan diğer 

hükümdarların sahip oldukları dünya malı bakımından kendisinden farklı 

olmadıklarını gerekçe göstererek, girdiği dinin kendisine bir üstünlük sağlamadığını 

söyler ve eski dinine döndüğünü açıklar. Bu durum karşısında çaresiz kalan Hz. İlyas 

(a.s.) kavminin ilâhi bir azâba çarptırılması için bedduâda bulunur. Bunun üzerine üç 

yıl boyunca ülkede şiddetli bir kuraklık ve kıtlık yaşanır. İnsanlar ve diğer canlıların 

önemli bir kısmı telef olur. Hz. İlyas (a.s.) ise Allahü Teâlâ’nın verdiği rızık sayesinde 

bundan etkilenmez. Yiyecek bulmak için peşini bırakmayan müşriklerden gizlenmek 

zorunda kaldığı bu günlerde, ihtiyar bir kadının evine sığınır. Duâsıyla onun ağır hasta 

olan oğlunu iyileştirir. Elyesa b. Ahtup ismini taşıyan ve kendisinden sonra 

peygamberlik görevine getirilecek olan bu genç ona iman eder ve bundan sonra 

vefatına kadar ondan ayrılmaz. Bu arada krala giden Hz. İlyas (a.s.), her iki tarafın 

Rabbîne duâ etmesini, hangi tarafın duâsı kabul edilirse o tarafın ilâhına inanılmasını 

teklif eder. Bu teklif kabul edilince kral ve halkı, yağmur yağdırması için Ba’al putuna 

yalvarır, ancak hiçbir değişiklik olmaz. Hz. İlyas (a.s.) Allah’a yalvarınca ise aniden 

bulutlar belirir ve bol yağmur yağar. Ne var ki, yağmurların getirdiği berekete rağmen 

Baalbek halkı küfürde inat eder. Bunun üzerine Hz. İlyas (a.s.) kendisini onlardan 

kurtarması için Allah’a yalvarır. Elyesa ile birlikte kıra çıktıkları sırada âteşten bir at 

onlara yaklaşır. O ata biner ve peygamberliği Hz. Elyesa (a.s.)’a vasiyet ederek 

gökyüzüne çekilir (Taberi, 2012: 273). 

Bu rivâyetlerde geçen Hz. İlyas (a.s.)’ın gökyüzüne çekildiğine dâir bilgi, onun 

da Hz. İsa (a.s.) ve Hızır gibi hâlâ sağ olduğu düşüncesine zemin teşkil etmiştir. 

Nitekim bazı kaynaklarda ölümsüzlüğün sırrına erdiklerine ve kıyâmete kadar 

yaşayacaklarına inanılan Hızır ve İlyas peygamberlerin her yıl birkaç defa bir araya 

geldikleri, Hızır’ın denizlerde, İlyas’ın ise karada yaşadığı,  İlyas’ın karada, Hızır’ın 

ise denizlerde darda kalanların yardımına yetiştiği, her yıl hac mevsiminde Mînâ’da 



78 

 

bir araya gelip birbirlerini tıraş edip birlikte duâ yaptıkları, peygamberimiz’in İlyas ile 

karşılaştığı, birlikte yemek yedikleri ve ardından İlyas’ın uçup gittiği şeklinde 

rivâyetler aktarılmaktadır. 

Diğer taraftan Hızır’la İlyas’ın her yıl 6 Mayıs’ta bir araya geldikleri söylentisi 

dolayısıyla, bilindiği gibi bu gün, ikisinin adının halk ağzında aldığı şekliyle 

“Hıdrellez” bayramı olarak kutlanmaktadır. Ancak bu inancın temeli, İslâm öncesi 

eski Orta Asya, Ortadoğu ve Anadolu yaz bayramlarına dayanmaktadır. Bu eski 

bayramlar, hiç alâkası olmadığı halde, Hızır ve İlyas isimleri etrafında dinî bir 

muhtevâya büründürülmüştür  (Ocak, 1984: 313). 

Çalışma esnasında tespit edilen efsaneler ve halk hikâyelerinde İlyas (a.s.)’dan 

bahsetmektedir, Hz. İlyas (a.s.)’ın daha çok ölümsüzlüğü üzerinde durulmakta, bir 

diğer üzerinde durulan konu ise Hz. Hızır (a.s.) ve Hz. İlyas (a.s.)’ın beraber anılmakta 

olup insanların yardımına koştukları ve ölmediklerinin üzerinde durulmaktadır. İşte bu 

anlatılanlarla ilgili örnekleri sıralayalım, Dr. Tuğrul Balaban tarafından hazırlanan 

“Amasya, Efsane, Menkabe ve Memoratları” kitabından tespit edilen bir efsanede Hz. 

İlyas (a.s.)’ın göğe kaldırıldığını ve ölmediği anlatan kısımlar, peygamberler tarihinde 

geçen kısımlarla Anadolu insanın hafızasında da yer etmiştir.  

 

           İlyas Aleyhisselâmın Ölümsüzlüğü 

 (Amasya-Vermiş) 

1. İlyas (a.s.) Allah’a ibadet etmeyi çok sevmekte ve çokça ibadet etmektedir. 

2. İlyas (a.s.) Öldükten sonra Allah’a ibadet edemeyeceğinden dolayı ölüm 

korkusu yaşamakta ve bu sebeple sürekli ağlamaktadır. 

3. Allah, İlyas (a.s.)  ağlamaları karşısında ona ölümsüzlük verir. 

4. İlyas (a.s. ve Hızır (a.s.) ölümsüzdür. Hızır karada İlyas da denizlerde darda 

kalan insanların yardımına koşarlar (Balaban, 2014: 86). 

Diğer bir tespit edilen halk hikâyesi içerisinde ise şu şekilde geçmektedir: 

Ömer Gökalp tarafından hazırlanan ve Mehmet ve Ömer Gökalp tarafından derlenen 

“Mâhirî ile Mâhîtâbân” hikâyesinde geçen bir bölümde Mâhirî’nin âşık olması 

bölümünde “Osman” adlı bir kahramanın âşık olma süreci anlatılmakta rüyâsında 

gördüğü kişileri sayarken Hızır Nebi ve İlyas (a.s.)’da geçmektedir. Bu kısım şöyledir, 



79 

 

“Osman rüyâsında Hızır Nebi, İlyas ve Kutup Nebî’yi gördü. İran’ın Şirvan 

kasabasında Mîrzâhan’ın kızı Mâhîtâbân’ı gördü ve pîrlerin verdikleri bâdeyi içerek 

ona âşık oldu. Aşk bâdesini içen Osman öyle sarhoş olmuştu ki, ertesi sabah 

uykusundan uyanamadı” (Gökalp, 1985: 16). 

Doğan Kaya tarafından hazırlanan Âşık Şenlik’in “Lâtif Şâh ile Mihriban 

Sultan” hikâyesinde geçen hikâye manzum bir şekilde oluşturulmuştur. Hz. Hızır ve 

Hz. İlyas (a.s.)’ı yardımına koşmalarını dörtlükte şu şekilde dile getirmiştir: 

            Letifşâhım müşkül kalmış deryada, 

Geçen günler mene gelib pö’yada, 

Kırklar, üçler yetişsinler feryâda, 

O Hızrı-İlyas da bir niyâz etsin  (Kaya, 2013: 128). 

Yine dörtlükte görüldüğü üzere Hz. İlyas (a.s.)’ın zor ve müşkül durumda olan 

insanlara Hz. Hızır ile yardımına koştuklarına hatırlatmada bulunulmuştur. 

1.13. HZ. YÛNUS (a.s.) 

Kur’ân-ı Kerim, Hz. Yûnus (a.s.)’un adını dört yerde zikretmiş, iki yerde de 

onu kendisini yutan balık münasebetiyle, her ikisi de “balık sahibi” anlamına gelen 

“Zü’nnûn ve Sahibu’l-hût” isimleriyle anmıştır. Hz. Yûnus (a.s.)’un adının geçtiği 

âyetler şunlardır: Nisâ Sûresi, 4/163, En’am Sûresi, 6/86, Yûnus Sûresi, 10/98,  Saffât 

Sûresi, 37/139. O, Enbiyâ Sûresi, 21/87’de “Zü’nnûn”, Kalem Sûresi, 68/48’de “Sa-

hibu’l-hût” sıfatıyla zikredilmektedir.  Bünyâmin neslinden olduğu da söylenen Hz. 

Yûnus (a.s)’un adı İncil’de Jonah veya Yonah olarak geçer. O, geniş topraklara 

hükmeden Asurlular’ın başkenti Ninova şehrine peygamber olarak gönderilmiş ve 

yaygın kanâate göre M.Ö. 860-784 yılları arasında II. Yereboam devrinde yaşamıştır. 

Kalıntıları, Irak’ta Musul kentinin tam karşısında Dicle nehrinin doğu yakasında 

bulunan bu şehir, onun zamanında Asur medeniyetinin ihtişâmını temsil ediyordu. 

Günümüze ulaşan ve çok geniş bir alana yayılmış bulunan kalıntıları dahî, bu ihtişamı 

göstermeye yeter bulunmaktadır. Bugün orada Hz. Yûnus (a.s.)’a nisbet edilen bir tepe 

mevcuttur. 

Putlara tapan Ninova halkı, günah ve isyanlara boğulmuş, aralarında her türlü 

kötülük yayılmıştı. Allahü Teâlâ, onlara doğru yolu göstermek için, Yûnus peygamberi 

gönderdi. Hz. Yûnus (a.s.), 40 yaşında iken peygamber olarak görevlendirildikten 

sonra, diğer peygamberlerin yaptığı gibi, hemen dâvete başladı. Ancak kavmi, uzun 



80 

 

süre (bazılarına göre 33 yıl) geçmesine rağmen dâvetini bir türlü kabul etmiyordu. 

Rivâyete göre bu müddet içinde kendisine sadece iki kişi iman etmiş, Hz. Yûnus (a.s.), 

her türlü kötülüğü işlemeye devam eden ve dâvetini engellemeye çalışan kavminin bu 

durumdan son derece sıkılmıştı. Kavminin iman etmemesi yüzünden duyduğu üzüntü 

ve öfkenin son haddine vardığı günlerden birinde, alâmetlerine bakarak müşriklere üç 

gün sonra başlarına büyük bir azâbın geleceğini haber verdi ve Allah tarafından henüz 

hicrete izin verilmemiş olduğu hâlde onlardan ayrıldı. Onun kızgınlığı, şüphesiz ki, 

Allah rızasına yönelik olup dinin haysiyet ve şerefini korumak arzusundan 

kaynaklanıyordu. O, bu yaptığını da Allah rızasını gözeterek yaptığına inanıyordu. Bu 

münâsebetle Allah’ın kendisini bu davranışı yüzünden bir sıkıntıya uğratabileceğini 

hiç düşünmemişti (Yiğit, 2015: 550-551). 

1.13.1. Hz. Yûnus (a.s.)’un Balığın Karnında Yaşaması,  Kurtulması ve 

Sabrı 

Hz. Yûnus (a.s.), kavminden ayrıldıktan kısa süre sonra beklemediği bir 

durumla karşılaştı. O, kavmine kızgın bir hâlde limana gitmiş, haddinden fazla yolcu 

alan ve hareket etmek üzere olan bir gemiye binmişti. Gemi denizin ortasında aşırı yük 

yüzünden batma tehlikesi geçirince, yükü hafifletmek maksadıyla denize atılacakları 

belirlemek için çekilen kur’a sonucu onun adı da çıktı ve denize atıldı. Kur’ân-ı Kerim, 

onun bir kur’a sonucu denize atıldığını haber vermiş. Ancak, denize atılmasını 

gerektiren bu kur’a çekiminin sebebinden bahsetmemiştir. Bu kur’anın sebebi, büyük 

ihtimâlle yükün fazlalığı yüzünden batma tehlikesi geçiren bu gemiden bazı adamların 

atılmasının kaçınılmaz hâle gelmesi olmuştur (Kesir, 2005: 335). Çekilen kur’ada Hz. 

Yûnus (a.s.)’un adı da denize atılacaklar arasında çıkmış ve hemen denize atılmıştı. 

İşte bu sırada onu büyük bir balık yutuverdi. Hz. Yûnus (a.s.), balığın karnında zifiri 

karanlık bir ortamda hâlâ hayatta olduğunu fark ettiği esnada, bütün bunların işlediği 

hatâlar yüzünden başına geldiğini de anladı. Kendisini affetmesi için hemen Allah’a 

sığındı ve kendisini bu karanlıklardan kurtarmasını istedi: 

“Ey Rabbîm! Senden başka ilâh yoktur. Sen her türlü noksanlıklardan uzaksın. 

Bana gelince kendime zulmetmiş bulunuyorum. Şimdi ise pişman olup tevbe ettim. Bu 

sıkıntıyı benden gider!.”  



81 

 

Cenâb-ı Hakk, duâsını kabul ederek onu balığın karnından sahile çıkardı ve 

içine düştüğü üzüntüden kurtardı. Kur’ân-ı Kerim, onun başından geçen bu durumu 

şöyle açıklamıştır: 

“Zünnûn’u (Yûnus’u) da hatırla. Hani o, bir zaman öfkelenerek kavmini 

bırakıp gitmişti de bu yüzden kendisini sıkıntıya sokmayacağımızı sanmıştı. Sonunda 

karanlıklar içinde kalıp şöyle duâ etti: ‘Senden başka ilâh yoktur. Seni tenzih ve tesbih 

ederim. Doğrusu ben zâlimlerden oldum!’ Biz de duâsını kabul edip onu sıkıntılardan 

kurtardık. İşte, mü’minleri böyle kurtarırız” (Enbiyâ Sûresi, 21/87-88). 

Kur’ân-ı Kerim, onun başından geçenler ve onu sevindiren bu gelişme 

hakkında şu açıklamayı yapmaktadır: “Şüphesiz, Yûnus da gönderilen peygam-

berlerdendir. Bir zaman o, kaçıp dolu bir gemiye binmişti. Gemidekilerden bir 

kısmının atılması için kur’a çekilmişti de O da denize atılanlardan olmuştu. Denize 

atılınca balık onu yutmuştu. O pişmanlık içindeydi. Eğer o, anlık çok tesbih edenlerden 

olmasaydı, insanların tekrar diriltileceği Kıyâmet gününe kadar balığın karnında 

kalırdı. Biz, onu balığın karnından hasta bir vaziyette çorak bir sahile attık. Üzerine 

geniş yapraklı bir bitki bitirdik. Ve onu, nüfusu yüz bin hattâ daha fazla olan bir kavme 

peygamber olarak gönderdik. Onlar, Yûnus’un dâvetini kabul edip iman ettiler. Biz de 

onları bir vakte kadar nîmetlerimizden yararlandırdık (Saffât Sûresi, 37/139-148). 

Hz. Yûnus (a.s)’un balığın karnında kaldığı süre hakkında kesin bir bilgi 

yoktur. Kaynaklarda 1 saat ile 40 gün arası sürelerden bahsedilmiştir (Taberî, 2005: 

101; Kurtubî, 2001: 123; Kesir, 2005: 336). 

Çalışma esnasında tespit edilen halk hikâyelerinde Hz. Yûnus (a.s.)’la ilgili 

tespit edilen kısımlarda, Kur’ân-ı Kerim’de ve İslâm tarihinde peygamberlerle ilgili 

anlatılanlarla uygunluk göstermektedir. Halk Hikâyelerinde Hz. Yûnus (a.s.)’un 

balığın karnında yaşamasına hatırlatmalar yapılmaktadır. Hz. Yûnus (a.s.)’un içinde 

bulunduğu imtihâna, sıkıntıya ve gösterdiği sabıra, halk hikâyelerinin içerisinde 

anlatılan olaylarla benzerlik göstermektedir. 

Faruk Rıza Güloğlu tarafından hazırlanan “Yaralı Mahmut ile Niğar” 

hikâyesinde Hz. Yûnus (a.s.)’un denize atıldığı zaman onu denizde balığın karnından 

kurtaran Cenâb-ı Hakk’tan bahsediyor. Çalışmayla ilgili Hz. Yûnus (a.s.)’un 

bahsedildiği kısım şöyledir: 



82 

 

“Kanberle Nigâr söyleşirlerken ustalar sandığı tamam etmişlerdi. Mahmut 

baktı ki sandığın tahtası daha yaş. Kendi kendine: 

-Bunun içine su dolar, bizi boğar. Bari Hasan ağaya rica edeyim, sandığın 

üzerine müşamba sardırsın! diye söylendi. Bu düşünce ile Kanberin elinden sazı aldı. 

Bakalım Hasan Ağaya ne diyecek?          

 

Bu sandığı yapan nâşidir nâşi 

Üstüme gelmesin bir zâlim kişi 

Yûnusu deryadan kurtaran kişi 

Görem ko aparsın sel bana (?)” (Güloğul, 1943: 54-55). 

 

Yine aynı hikâyenin içinde tespit edilen başka bir mensur kısmında da Hz. 

Yûnus (a.s.)’a hatırlatma yapılmaktadır: 

 “ İhtiyar yolcu onu tam bir dikkatle dinlemişti. Belliydi ki Kanberin yüreğinde 

yanan âteş onun içini dağlamıştı. Sözün böyle bir sona erdiğini görünce, deminden beri 

ilk defa ağzını açtı: 

-İnsanoğlu yaban kuşu değildir evlât, dedi, dağlarda tünemekle dert avunmaz. 

Sen bu fikirden dön. Hem de düşün ki “Yûnusu balığın karnından kurtaran Mevlâ” 

belki senin kardeşini de boğmamıştır. Eceli gelmeyen kulu öldürmek kimin haddine! 

Belli ki sen çok acı çekmişsin amma daha bu dünyada olup bitenlerden haberin 

yok…”(Güloğlu, 1943: 65). 

Hikâyenin içerisinde örneklerde görüldüğü gibi Hz. Yûnus (a.s.)’un çektiği 

sıkıntılar örnekler verilerek kahramanın yaşadığı sıkıntılardan kurtulabileceği ve bu 

yaşadığı kötü durumlarla ilgili sabır göstermesi gerektiği üzerinde durulmuştur. 

Doğan Kaya tarafından hazırlanan “Âşık Şenlik’in anlattığı “Lâtif Şâh ile 

Mihriban Sultan” hikâyesinde de yine Hz. Yûnus (a.s)’a hatırlatma yapılmaktadır. 

 

“Nagahandan düşdüm girdab bahrine, 

Yûnus möhnetine, Yusuf gehrine, 

İhtiyar leleme, yemen şehrine, 

Atam ihtiyara bir heber eyle (Kaya, 2013: 127). 

 



83 

 

Hikâyenin içerisindeki anlatıcı tarafından denizin tehlikeli bir yerine ansızın 

düştüm diyor bundan dolayı Yüce Mevlâ’dan Hz. Yûnus (a.s.)’un çektiği eziyet, sıkıntı 

hürmetine, Hz. Yusuf (a.s.)’un kahrına bu sıkıntılardan kurtulmasını istiyor. 

Fikret Türkmen tarafından hazırlanan “Tâhir ile Zühre” hikâyesi’nin Türk-

men varyantında da Hz. Yûnus (a.s.)’un, Peygamberin 40 gün balık karnında 

yaşamasına hatırlatmalarda bulunmaktadır. 

1.14. HZ. İSA (a.s.) 

Hz. İsa (a.s.) İsrail oğullarının son peygamberidir. Hz. İsa (a.s.) Cebrail’in Hz. 

Meryem’e üflediği ruh olarak babasız dünyaya gelmiştir. Bundan dolayı Hz. Meryem 

kavmi tarafından dışlanınca Hz. İsa (a.s.) daha kundakta iken annesinin suçsuzluğunu 

ispatlamak için konuşmuştur. Bu Allah tarafından kendisine sunulan bir mu’cizedir. 

Hz. İsa’ya otuz yaşında peygamberlik verilmiştir. Allah tarafından kendisine “İncil” 

adlı kutsal kitap nazil olmuştur. Uzun uğraşlar neticesinde kendisine sadece on iki kişi 

iman etmiş ve bunlara da havârîler adı verilmiştir. Yahudi olan kavmi Tevrat’ı yeni bir 

kitap olan İncil ile tahrif etmeye çalıştığı iddiası ile kendisini öldürmek istemişlerdir. 

Hz. İsa kaçarak havarilerinden birinin evine sığınmış, oradan da Allah tarafından göğe 

çekilmiştir. Kendisini öldürmek isteyen Yahudiler ise ona çok benzeyen bir başka 

kişiyi yakalayarak çarmıha germişlerdir. Hz. İsa’nın kıyamete yakın bir zamanda 

İslâm dini üzere dünyaya tekrar “Mesîh” adı ile indirilecek ve bir kurtarıcı olarak 

insanlığa yol göstereceğine inanılır  (Köksal, 2004: 306). 

Hz. İsa edebiyatta birçok yönleri ile ele alınır. Hz. Meryem’in Hz. İsa’ya 

babasız olarak hamile kalması, Hz. İsa’nın bebekken konuşması, mesh ve nefesi ile 

hastaları iyi edip körleri gördürmesi, çamurdan yaptığı kuşa hayat vermesi, ölüleri 

diriltmesi, dünyaya önem vermemesi, bir merkep üzerinde seyahat etmesi, kendi 

söküğünü kendisinin dikmesi gibi yönleri ile edebiyatımızda çok sıkça anılmıştır. Hz. 

İsa’nın Yahudiler tarafından çarmıha gerilme hâdisesi ve Allah tarafından gökyüzüne 

çekilmesi, kıyamet alâmeti olarak Mesîh lakabı ile tekrar yüzüne dönecek ve Deccal’i 

öldürecek olması da çoklukla işlenen ve hatırlatma yapılan konulardandır. Bu yönü ile 

edebiyatımızda Hz. İsa’ya kurtarıcı olarak bakılmıştır. Bir inanışa göre de Hz. İsa 

gökyüzüne çıkarken yakasında unuttuğu iğne yüzünden sorgulanmış ve dördüncü kat 

gökten yukarıya çıkamamıştır. Bu durum da edebiyatımızda hesabın ne kadar çetin 



84 

 

olduğunu ve bir peygamberin dahî sorgulandığını göstermek bakımından kullanıl-

mıştır  (Pala, 2000: 211). 

1.14.1. Hz. İsa (a.s.)’nın Ölüleri Diriltmesi ve Dem-i İsa 

Hz. İsa (a.s.)’nın ölüleri diriltmesi ile ilgili efsane ve halk hikâyelerimizde bu 

duruma hatırlatmada bulunulmuştur. Tespit edilen halk hikâyelerinde şu şekilde 

geçmektedir; Fikret Türkmen tarafından hazırlanan “Tâhir ile Zühre Hikâyesi”’nin 

içerisinde bulunan kısımda şu ifadelere yer verilmiştir, “Zühre’nin sonunu belirten bu 

epizotta, Tâhir’in ölümü ile biten varyantlarda Zühre de ölür. Onun ölümü genellikle 

intihar şeklindedir. Tâhir ölünce Zühre kırk gün yas tutar. Bu sırada üzüntüden hasta 

olur. Hastalığının geçmesi için, gizlice Tâhir’in etini yemesi gerektiğini bildirirler. 

“İlaç olarak insan eti motifi masallara has bir motiftir. Zühre Tâhir’in ölümünden 

sonra, mezâra gider. Mezâr açılır ve içine girerek kaybolur.” “Türkmen varyantında 

Tâhir ile Zühre, gömüldükten sonra Hz. Hızır ve Hz. İsa’nın yardımlarıyla tekrar 

dirilirler.” Türkmen varyantı, diğer varyantlardan farklı olarak,  “yeniden dirilme” 

motifi ile genişler. “Hz. İsa ve Hz. Hızır, âşıkların mezârına gele-rek onları diriltir.” 

Türkmen varyantında tespit edilen diğer bir kısımda Hz. İsa’nın, Mesîh sıfatı hikâyeye 

sokulmuştur. Bu sıfatla Hz. İsa ölüleri nefesiyle diriltir, hastaları iyileştirir, körlerin 

gözlerini açar, sevgilisi uğruna bunca sıkıntılara katlanan Tâhir, diriltilerek muradına 

erdirilir.  Hz. İsa (a.s.)’nın nefesi ile ölülere can verdiğine, çamurdan yapılan kuşlara 

hayat verdiğine ve körleri iyileştirdiğine dair rivâyetler vardır. Hz. İsa ölülere hayat 

veren bir mu’cize sahibiydi. Hz. İsa (a.s.)’nın bir kız iki erkek olmak üzere toplam üç 

kişiyi dirilttiğine inanılır. Bir kere bir kız vefat etmiş cenazesini götürürlerken rast 

gelmiş. Anne ve babası cenaze ardında ağlayıp durmaktaymışlar. Hz. İsa’yı gördükleri 

gibi ricaya düşmüşler: “Evlâdımız yalnız bir kız idi ve o da vefat etti, rica ederiz 

dirilmesi için duâ et.”  Hz. İsa da duâ etmiş ve kız tabut içinde kalkıp oturmuş ve 

konuşmaya başlamış. Bir de Hz. İsa’yı henüz yeni ölmüş bir erkek mezârına 

götürmüşler duâ etmiş o da dirilip kalkmış. Sonra demişler ki: “Bunlar taze ölüler idi, 

çok eski olan bir ölüyü dirilt.” Bunun üzerine Hz. İsa: “Kimi istiyorsanız açıklayın” 

demiş. Onlar da Hz. Nûh’un oğlu Sam’ı diriltmesini istemişler. Sam, Şam şehrinin 

yakınlarında olan bir kasabada gömülüymüş. Ondan sonra birkaç kişi ile birlikte 

mezârına gitmişler, Hz. İsa duâ etmiş ve: “Allah’ın izni ile kalk!” demiş. Hemen o 

anda Sam mezârından doğrulmuş, sakalı bembeyazmış. Sonra Hz. İsa sormuş: 



85 

 

“Sakalın niçin beyaz olmuş? Sizin zamanınızda sakal ağarmaz idi. Çünkü sakalın 

ağarması Hz. İbrahim’den beri olagelmektedir. Hz. İbrahim’in sakalı ağardı ona 

hürmeten o vakitten beri sakal ağarması Cenâb-ı Hakk’ın tecellisi ile başladı. Buna 

cevaben Sam: “Kalk! Seslenişi kulağıma geldi ve zannettim ki, kıyamet koptu. Onun 

için sakalım beyazlamış oldu.” Sonra Hz. İsa: “Yat!” demiş. Hz. Sam da tekrar 

mezârına yatmış (Tatçı-Özay, 2014: 56-57 ). Kur’ân-ı Kerim’de Hz. İsa (a.s.)’nın 

ölüleri dirilttiğine dair âyet de mevcuttur: “Onu İsrail oğullarına peygamber olarak 

gönderecek, onlara diyecek ki: “Ben size Rabbînizden bir mu’cize ile geldim. Ben, 

size çamurdan kuş biçiminde bir yaratık yaparım, içine üflerim, Allah’ın izniyle hemen 

bir kuş olur. Yine Allah’ın izniyle, anadan doğma körü ve abraşı iyi eder, ölüleri 

diriltirim ve size evlerinizde yediklerinizi ve biriktirdiklerinizi haber veririm. Eğer 

iman edecekseniz, şüphesiz bunda size bir delil vardır” (Âl-i İmran Sûresi, 3/49). 

1.14.2. Hz. İsa (a.s.)’ya Kurulan Tuzak ve Gökyüzüne Kaldırılması 

İsyanları ve azgınlık sebebiyle Allah’ın lânetini hak eden ve peygam-berlerinin 

diliyle lânetlenen Yahudiler büyük ekseriyetle, gösterdiği açık mu’cizelere rağmen, 

Hz. İsa (a.s.)’nın dâvetini reddederek ona düşman kesildiler. İçinde bulundukları 

kötülükleri işlemeye devam ettiler ve onu dâvetten vazgeçirmek için her türlü kötülüğe 

başvurdular. Önceki peygamberlere yapmış oldukları kötülükleri ona ve ona iman 

eden az sayıdaki arkadaşlarına yapmaya başladılar. Yahudiler, Hz. İsa (a.s.) ve 

dâvetini, servetleri ve menfaatleri için büyük bir tehlike olarak görüyorlardı. Onun 

insanları kanâatkârlığa, iffet ve zühde dâvet ederek onları fâiz, rüşvet ve zulmü terke 

çağırması, bundan zarar görecek üst tabakayı harekete geçirmişti. Onu Roma’lı 

idarecilere şikâyet ederek, insanları saptıran, halkı birbirine düşüren, baba ile evladının 

arasını ayıran ve halkı idarecilere karşı isyana çağıran birinin ortaya çıktığını 

söylediler. Roma Kayser’inin saltanatını ortadan kaldırmak için çalıştığını yaydılar. 

Ona çok ağır bir iftira atarak, veled-i zinâ olduğunu söylediler. Jurnalciler neticede, 

maksatlarına nâil olmuşlar, Romalı idarecileri Hz. İsa (a.s.)’nın peşine takmışlar, onun 

ölüm fermanını çıkartmışlardı. Hz. İsa (a.s.) ölüm cezasına çarptırmaya karar veren 

Romalı yönetici, bir askeri müfrezeyi onu yakalayıp getirmekle görevlendirmişti. 

Askerler onun evini kuşatmış hücuma hazırlanıyorlardı. Ancak Cenâb-ı Hakk, onların 

tuzaklarını boşa çıkardı, peygamberi  Hz. İsa (a.s.)’yı gökyüzüne kaldırarak onların 

elinden kurtardı. İçeri girenler, Allah tarafından ona benzetilen birini İsa zannederek 



86 

 

yakalayıp çarmıha gerdiler. Allahü Teâlâ, tuzaklarını aleyhlerine çevirip nebisini 

onlardan kurtarmış ve onu öldürdüklerini zanneden bu şaşkınları sapıklık içinde 

bırakmıştı: (Yiğit, 2015:554-555)  

“Onlar tuzak kurdular, Allah da onları kurdukları tuzağa düşürerek ceza-

landırdı. Allah, tuzak kuranların cezâsını en iyi verendir. Allah demişti ki: ‘Ey İsa! 

Seni eceline kavuşturacak olan benim. Seni katıma yükselteceğim, seni inkâr 

edenlerden tertemiz olarak ayıracağım. Sana uyanları, Kıyâmet gününe kadar, inkâr 

edenlerin üstünde tutacağım. Sonra dönüşünüz banadır. Ayrılığa düştüğünüz 

hususlarda aranızda hükmedeceğim. İnkâr edenleri de dünya ve âhirette şiddetli azâba 

uğratacağım. Onların hiç yardımcıları olmayacaktır.’ İnanıp iş işleyenlere gelince, 

Allah, onların ecirlerini tastamam verecektir. Allâh zâlimleri sevmez” (Âl-i İmrân 

Sûresi, 3/54-58). 

Âyette belirtildiği gibi, içeri giren askerler Hz. İsa (a.s.)’ı değil, ona benzetilen 

birini öldürmüşlerdi. Dolayısıyla Hz. İsa (a.s.)’nın o sırada Allah tarafından 

öldürülmekten kurtarıldığı kesindir ve bu hususta İslâm âlimleri arasında bir ihtilâf 

yoktur. Ancak âyette geçen “Ya İsa! İnnî müteveffîke ve râfı’uke ileyye = Ey İsa! Ben, 

seni vefât ettireceğim ve seni katıma yükselteceğim”  Hz. İsa (a.s.)’nın asılmadığı ve 

ona benzetilen birinin çarmıha gerildiği hususudur.  

Hz. İsa (a.s.)’nın asılmaktan kurtarıldığı gerçeği, Kur’ân-ı Kerim’de şu kesin 

ifadelerle de açıklanmaktadır: 

“Yine (Yahudilerin) inkârları ve Meryem’e büyük bir iftirada bulunmaları ve 

‘Biz, Allah’ın peygamberi Meryem oğlu İsa Mesîh’i öldürdük.’ demeleri yüzündendir.  

Oysa onu ne öldürdüler, ne de astılar. Fakat kendilerine bir benzetme yapıldı. Onda 

anlaşmazlığa düşenler, bundan dolayı şüphe içindedirler. O hususta tahmin peşinde 

gitmekten başka bilgileri yoktur. Kesin olarak onu öldürmediler. Hayır, Allah onu 

kendi katına kaldırdı. Allah gerçekten kudret ve hikmet sahibidir (Nisâ Sûresi, 4/156-

158). 

Hz. İsa (a.s.)’nın göğe yükseltilmesi ile ilgili halk hikâyelerimizde de bu konu 

dile getirilmiştir ve hatırlatmada bulunulmuştur. Ömer Gökalp tarafından neşredilen 

Mehmet ve Ömer Gökalp tarafından hazırlanan “Mâhirî ile Mâhîtâbân” hikâyesinde” 

Hz. İsa (a.s.)’nın Yahudiler tarafından dinlerini bozdukları gerekçesi ile çarmıha 



87 

 

germek istemişlerdir. Ama Cenâb-ı Hâkk tarafından göğe yükseltil-mesinden 

bahsedilmiştir. 

Bu bölüm şu şekilde geçmektedir, hikâyenin içerisinde âşıklar karşılıklı 

atışırken manzum kısımda bu bölüm geçmektedir, “Çok ileri atlama. Bizimle imtihân 

ol da sonra Hicranî ile söyle…” dediler. Onun emsali olmadığımı işaret ettiler. 

Huzurda bulunan Mîrzâ Han, oradaki birinci âşıka sual sormasını emretti. 

 

          Aldı birinci âşık: 

Bu cevr ü cefadır canıma yetti 

Âteşim yanmadan dumanım tüttü 

Söyle göklere kaç peygamber gitti 

Ara ki bulasın bunu Mâhirî? (Gökalp, 1985: 50). 

            Aldı Mâhirî: 

Bu cevr ü cefalar cana yetmiştir 

Baykuş gelip viranede ötmüştür 

Göklere beş peygamber, dördü ölü gitmiştir 

Arar da bulurum bunu şâirler  (Gökalp, 1985: 51). 

Yukarıda âşıklar tarafından bahsedilen dörtlüklerde Hz. İsa (a.s.)’nın ölme-

diğini canlı bir şekilde göğe kaldırıldığına bir hatırlatma vardır. İslâm inancına göre 

Hz. İsa (a.s.)’nın semânın dördüncü katındadır ve kıyamet alâmeti olarak, kıyamete 

yakın bir zamanda dünyaya inecektir. Dünyadaki bütün kötülükleri kaldıracak, bütün 

insanlığı son din üzere birleştirecektir. 

 

1.15.HZ. CERCİS (a.s.) 

Hz. İsa (a.s.)’dan Sonra Gelen Bir Nebî: Hz. Cercis (a.s.) 

Taberi tarihine göre, İsa aleyhisselamdan sonra gelmiş ve Filistinde yaşamış ve 

onun şeriâtı ile amel etmiş olan bir peygamberdir. Yedi sene içerisinde tebliğde 

bulunarak çok işkencelere maruz kalmış, müteaddid defalar öldürülmüş ve mu’cize ile 

dirilerek tekrar tebliğ vazifesine devam etmiştir. Kendisine düşmanlık eden kavim 

âteşle helâk edilmiştir. En sonunda yine Cercis aleyhisselam şehîd edilmiştir (Taberi, 

2005: 86). Çalışma esnasında Hz. Cercis (a.s.)’le ilgili Ömer Gökalp tarafından 

neşredilen ve Mehmet ve Ömer Gökalp tarafından hazırlanan “Mâhirî ile Mâhîtâbân” 



88 

 

hikâyesinde Hz. Cercis (a.s.)’in yaşadığı duruma hatırlatmada bulunulmuştur.  Bu 

bölüm şu şekildedir: “Üçüncü âşık “Kırk Sual” kitabında bir kerre gördüğünü hatırladı. 

 

            Aldı ikinci âşık: 

Camilerde vardır biliriz minber 

Sanki şulu vurdu bir şems ü kamer 

Dört kerre öldü dirildi Corcis Peygamber 

Arar da bulurum bunu Mâhirî (Gökalp, 1985: 52). 

 

Yukarıdaki dörtlükte âşıkların karşılıklı atışmasından anlaşılıyor ki Hz. Cercis 

(a.s)’le ilgili defalarca öldürülmesine rağmen ve mu’cize olarak tekrar diril-mesine 

hatırlatmada bulunuyor. 

 

1.16. HZ. MUHAMMED (s.a.v) 

Hz. Muhammed âlemlerin son peygamberi olarak hicri 571 yılında Mekke’de 

dünyaya gelmiştir. Annesi Âmine daha ona hamile iken ve doğumu sırasında birçok 

mu’cizeler yaşamıştır. Hz. Peygamber’in doğduğu gece, Kisrâ’nın sarayının yıkılması, 

Mecusilerin tapınağındaki âteşlerin sönmesi, kiliselerdeki putların devril-mesi, Sâve 

gölünün yerle bir olması gibi mu’cizeler yaşanmıştır. Hz. Muhammed daha doğmadan 

babasını kaybetmiş altı yaşında iken ise annesi Amine’yi kaybetmiştir. Onun 

sorumluluğunu ve bakımını dedesi Abdulmuttalip üstlenmiş o da vefat edince amcası 

Ebu Talip ona çıkmıştır. Hz. Muhammed amcasının yanında ticarete başlamış ve aynı 

zamanda büyük bir tüccar olan Hz. Hatice ile yirmi beş yaşında evlenmiştir. İslâm’dan 

önce dahi dürüstlüğünden dolayı Hz. Muhammed’ Mekke halkı tarafından güvenilir 

manasındaki el-emin sıfatı uygun görülmüştür. Kırk yaşında Cebrail tarafından Hira 

mağarasında, kendisine peygamber olduğu tebliğ edilmiş ve Kur’ân-ı Kerim en büyük 

mu’cizesi olarak kendisine nazil olmaya başlamıştır.  Mekke’de İslâm’ı yaymaya 

çalışırken büyük zulümlere uğramış fakat hiçbir zaman yılmamıştır. Bir gece 

döşeğinde yatarken Allah tarafından Mekke’den Mescid’i Aksa’ya götürülmesi ve 

oradan Burak adlı bir melekle arşı-ı âlâya yüksel-mesi ve Allah ile iki yay 

mesafesinden görüşmesi Mi’râç hâdisesi olark adlandırılır. Mekke’de sıkıntılar ve 



89 

 

eziyetler fazlalaşınca Allah’ın kendisine Medine’ye hicret etmesini emretmiştir. Hz. 

Ebubekir ile Medine’ye göç eden Hz. Muhammed İslâmiyet’i buradan yaymıştır. 

İslâmi devlet teşkilatlanması burada gerçekleşmiştir. Müslümanlar devletleşince artık 

İslâm’ı yayma adına seferler de düzenlemeye başlamışlardır. Bunlardan bazıları, Hz. 

Muhammed’in de bizzat iştirak ettiği, Bedir, Uhud, Hendek, Hudeybiye savaşlarıdır. 

Son derece mütevazı bir hayat yaşayan Hz. Muhammed İslâm devletinin artık gerekli 

güce ulaştığına kanâat getirdiğinde Mekke üzerine büyük bir ordu ile yürümüş, hiçbir 

direnişle karşılaşmadan hicri 630 yılında Mekke’yi fethetmiştir. Yaşayan bir Kur’ân 

olan Hz. Muhammed hicri 632 yılında son bir veda haccı yaparak bütün Müslümanlara 

vedâ hutbesini sunmuş ve Medine’ye dönerek Hakka yürümüştür. Müslümanlar 

kıyamet gününde Hz. Muham-med’in kendilerine şefaat edeceğine inanırlar (Bilmen, 

2008: 109-119). 

 

1.16.1. Hz. Muhammed (s.a.v.)’in Mi’râç Mu’cizesi 

Hz. Muhammed (s.a.v)’in Mi’râca yükselmesi olayı halk hikâyelerimizde de 

dile getirilmiştir. Bu yaşanan olaya hatırlatmalarda bulunulmuştur. Hz. Muhammed 

(s.a.v) için yaşanan olağanüstü bu olay halkın hafızasında da yer bulmuştur. 

Peygamberliğin on üçüncü senesinde de “Mi’râç” mu’cizesi olmuştur. Şöyle ki: Hz. 

Muhammed (s.a.v.) ‘in, Medineye hicretlerinden sekiz ay önce Recep ayının yirmi 

yedinci gecesi idi. Cibrîl-i Emîn geldi ve “Burak” adında bir binit getirdi. Hz. 

Muhammed (s.a.v)’i alıp Kudüs’deki “Mescid-i Aksâ”ya götürdü. Oradan göklere 

çıkardı, nice âlemler gördü. Diğer peygamberlerin ruhları ile görüştü. “Sidretü’l 

Münteha” denilen makama kadar vardı. Yüce Allah’ın birçok tecellisine kavuştu. 

Peygamberin kendisine ve ümmetine beş vakit namaz farz kılındı. Aynı gece ve kısa 

bir zaman içinde evine geri getirildi. Sabahleyin bu olağanüstü olayı insanlara haber 

verince mü’minler onu tebrik ettiler. Müşrîkler ise, “Böyle bir şey olamaz” diyerek 

inkârda bulundular (Bilmen, 2008: 133-134). Kur’ân-ı Kerim’de Mi’râç gecesi şu 

şekilde anlatılmaktadır: “Bir gece, kendisine bazı âyetlerimizi gösterelim diye kulunu 

Mescid-i Harâm’dan çevresini mübarek kıldığımız Mescid-i Aksâ’ya götüren Allah 

eksikliklerden münezzehtir. O, gerçekten her şeyi işitmekte ve görmektedir” (İsrâ 

Sûresi/1).  



90 

 

Çalışmamız esnasında tespit edilen Faruk Rıza Güloğul tarafından hazırlanan 

“Yaralı Mahmut ile Nigâr” hikâyesinde geçen bu bölüm şu şekildedir: 

“Usta kendine güvenir bir hareketle sazını indirdi. Bakalım Mahmud’a ne 

diyecek: 

                  Aldı usta 

Ne ile bağlandı dünyanın bendi? 

O nedir dünyayı dolandı döndü? 

Âdem için gökten dört nesne indi 

Yek saatta kim miraca düşüptür? 

 

Kanber cevap vermeğe hazırlandı. Fakat kardeşi bırakmadı.         

               

 

               Aldı Mahmut 

İkrarla bağlandı dünyanın bendi 

Kelâmdır dünyayı dolandı döndü 

Hüdam emreyledi dört kitap indi 

Peygamberimiz o miraca düşüptür” (Güloğlu, 1943: 24-25). 

 

Yukarıdaki dörtlüklerde Hz. Muhammed (s.a.v.)’in Mi’râca yükselmesi 

olayına değinilmektedir. Karşılıklı olarak atışan âşıklar biribirlerine muamma 

sormakta Mi’râca yükselen son peygambere Hz. Muhammed (s.a.v)’e söylenmek-

tedir. 

1.16.2. Hz. Muhammed (s.a.v.)’e Salavât Getirmek ve Peygamber Aşkı 

Kur’ân-ı Kerim’de: “Gerçekten, Allah ve melekleri, peygambere salât ederler. 

Ey iman edenler! Siz de ona salât ediniz, selâm veriniz” (Ahzâb Sûresi, 33/56) 

buyurulmuştur. Buradan yola çıkarak çalışmayla ilgili olarak tespit edilen Doğan Kaya 

tarafından hazırlanan manzum tarzda yazılan Ruhsatî’nin “Uğru ile Kadı” hikâyesinde 

içerisinde bulunan bölümlerde peygambere salât ve selâm getiri-yor. Bir bakıma bunu 

teşvik ediyor. Bu örnekleri sıralayalım: 

 

            “Kim seversen cân u dilden Mustafâ’yı RUHSATÎ” 



91 

 

“Rûhına vir salavât sâhib-i îmân ol da gör” (Kaya, 1985: 35). 

 

“Hem Muhammed Mustafâ’nın rûhına çok salât virelim” 

“Bin günâhı afv ider Hak müjdeye gelmez misin” (Kaya, 1985: 15). 

 

“Ümmet isen Mustafâ’ya RUHSATÎ” 

“Salavât vir ta bulasun rahmeti” (Kaya, 1985: 28). 

 

“Bârî RUHSATÎ söylemeğe ne hâcet” 

            “Muhammed’i seven virsün salavât” (Kaya, 1985: 37). 

 

Peygambere duyulan sevgi ve saygı yani derin ta’zim halk edebiyatımızın 

genel konusu olmuştur. Halk edebiyatının ürünleri arasında bulunan halk hikâye-

lerinde de peygamber aşkından bahsetmiştir. Manzum hikâyede bu kısım şöy-ledir: 

 

“Severiz sıdk u cândan Mustafa’yı” 

“Nasîb etsin kavuşdırsın didara” (Kaya, 1985: 10). 

 

Doğan Kaya tarafından hazırlanan “Âşık Şenlik’in “Lâtif Şâh ile Mihriban 

Sultan” hikâyesinde geçen hikâyenin dörtlük kısmında geçen bir bölümde yine aynı 

şekilde peygamber aşkından bahsetmektedir bu bölüm şu şekildedir: 

 

“Men sefili gerg eyledim coşğuna, 

İtirdim ağlımı, döndüm caşgına, 

Bir ferec ver Resullillah eşgine, 

Her terefden hasar çekme yoluma” (Kaya, 2013: 127). 

 

Âşık yukarıdaki dörtlükte zorluktan, sıkıntıdan, dertten kurtuluş yolunu 

Resûllullâh’ın aşkında ve ona dökülen gözyaşında buluyor. 

 

 

 



92 

 

II. BÖLÜM / EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNDE VELÎLER 

1. ARAP BABA 

Bazı kaynaklara göre Arap Baba Harput velîlerinden. Gerçek adı Yusuf olup, 

babasının adı Arabşah’tır. Hayatı hakkında fazla bir bilgi yoktur. Doğum tarihi ve yeri 

belli değildir. On üçüncü asırda yaşadığı rivâyet edilen Arap Baba, Harput’un fethi 

için gelen Selçuklu kumandanlarından olup aynı zamanda büyük bir velîdir. İslâmiyeti 

yaymak için bazen kılıç kullanan Arap Baba çoğu zaman insanlara doğru yolu 

göstermek için vaaz ve nasihatlerde bulundu. Sık sık, “Kılıçla geldim kalemle 

gideceğim” dediği belirtiliyor. Vefat tarihi belli değildir. Arap Baba’nın türbesi 1279 

tarihinde yapılmıştır. Türbenin alt katında kabîr odası, üst katında ise ziyaret edilen 

sanduka vardır. Arab Baba’nın kabrinin bir özelliği de naaşının herkes tarafından 

görülebilecek şekilde açıkta olmasıdır. Türbe içinde üzeri yeşil kumaşal örtülü camdan 

bir sanduka içerisinde bulunan Arap Baba, çürümemiş cesedi ve kesik başı ile büyük 

bir ilgi toplamaktadır. Çürümemiş cesedi görmek isteyen ziyaretçilere, sandukanın 

örtüsü açılarak gösterilmektedir  (Sunguroğlu, 2013: 16-17). 

1.1.Velînin Koruyucu Ruhu (Kesikbaş Motifi) 

Elazığ yöresine ait Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 

Anadolu Efsanesi” adlı kitapta tespit edilen, “Arap Baba” adlı efsanede halk tarafından 

ziyaret edilen bir türbede “Arap Baba” adında bir velî ile ilgili anlatılan bölüm şu 

şekildedir: “Harput’u gezenlerin mutlaka ziyaret ettiği yerlerden biri Arap Baba’dır. 

Arap Baba kimdir, diye sorarsınız onlar da size kati bilgiler vereme-yecektir. 

Anlattıklarına göre Arap Baba, devrinin sayılan ve sevilen kişilerinden biridir. Yılların 

birinde Harput ve çevresinde büyük bir kuraklık olur. Buna bağlı olarak da kıtlık, açlık 

ve perişanlık birbirini takip eder. Halkın durumu hiç de iç açıcı değildir. Harputlu 

kadınlardan biri rüyâsında Arap Baba’yı görür. Kadının inanışına göre, rüyâsında 

gördüğü bu kişinin başını keser, kuru bir çay yatağına atarsa durum düzelecek ve 

yağmur yağacaktır. Gördüğü rüyânın tesirinde kalan kadın Arap Baba’yı bulur ve 

başını kesip kuru bir çay yatağına atar. Bir müddet sonra yağmur yağmaya, bolluk 

gelmeye başlar. Aynı kadın Arap Baba’yı bir defa daha rüyâsında görür. Arap 

Baba’nın tehdit edici sesi şöyle demektedir: “Başımı getir, vücuduma ekle, yoksa ben 

yapacağımı bilirim.” Korkuya kapılan kadın, Arap Baba’nın başını attığı yerden alıp 



93 

 

getirir ve istenilen yere kor. Böylece, belki de yeni bir felâketin önüne geçmiş olur. 

Bazı değişik anlatmalara göre ise de fazla yağmurun meydana getirdiği hasar, Arap 

Baba’nın başını attığı yerden alıp getirir ve istenilen yere kor. Böylece, belki de yeni 

bir felâketin önüne geçmiş olur (Sakaoğlu, 1976: 213-214). Arap Baba türbesi halk 

tarafından ziyaret edilen bir yerdir. Bu velî kişi ile ilgili olarak kendi ruhundan 

mezârda iken rüyâda tasavvur edebilme durumu anlatılmaktadır. “Velîlerin koruyucu 

ruhuyla ilgili inanışlar, atalar kültüyle ilgilidir. Ölmüş olan ataların yararının ya da 

zararının dokunacağı inancı ve bu amaçla yapılan uygulamalar hep ata kültü 

bağlamında değerlendirilmelidir. Türkiye’nin pek çok yerinde bir yörede ulu bir 

kişinin makamı varsa o zatın o civarı felâketlerden koruduğuna dair inançlar vardır” 

(Ocak, 1984: 203). 

2.ABDURRAHMAN GAZÎ 

Abdurrahman Gazî ismi Erzurum’da büyük izler bırakmıştır. Şehîtlik ve 

Gazîlik mertebesine erişmiş bir insan olduğu için onun manevî şahsiyeti Er-

zurumluların daima gönlünde yaşamış, yüce insandır. Palandöken Dağı’nın üst 

yamaçlarında türbesi bulunan ve bir ziyaretgâh yeri olan Abdurrahman Gazî’nin 

Hazreti Peygamber’in sancaktarı olduğu halk arasında yaygındır. Hazreti Peygam-

ber’in İslâm orduları Erzurum’u fethederken, Sancaktarı Abdurrahman Gazî’nin 

kellesi, bir düşman kılıcı ile koparılır ve yere düşer. Kellesini koltuğuna alan 

Abdurrahman Gazî elinde bulunan İslâm’ın Sancağı’nı Palandöken’in en yüce nok-

tasına dikmek üzere dağ yokuşunda koşmaya başlar. Kellesi koltuğunda, sancağı 

elinde olan Abdurrahman Gazî Palandöken dağı’ndaki “Şığvaler” mevkii’ne gelince 

dağda bulunan çobanlar evvela dona kalırlar, sonra biri dayanamayıp: “Olaaa hele 

bakın şuraya, eskerin kellesi koltuğunda dağa doğru koşuyor” diye bağırmağa başlar. 

Abdurrahman Gazî Efendimizin Sancaktarı ve ashaptan evliyâullah bir zat kem göz 

onu orada nazara getirir ve olduğu yere düşer kalır. Hem gazîlik hem de şehîtlik 

rütbesine ermiştir. 

Palandöken’in Şığvaler tepesi denilen Sultan Sekisi yamaçlarında ruhunu 

teslim ederken ona kavuşmaya çalışan kardeşi de Türbe deresi’nde aynı anda şahâdete 

erişir. Her iki kardeş Erzurum halkı tarafından ruhlarını teslim ettikleri yerde 

defnedilir. Ve o tarihten sonra da Abdurrrahman Gazî’nin Kabri Erzurum için büyük 

bir ziyaret merkezi olur. Zamanın Valisi Yusuf Ziya Paşa buraya birde Câmii 



94 

 

yaptırmıştır. Erzurum’a gelip de Abdurrahman Gazî’yi ziyaret etmeyenler bir daha 

Erzurum’a gelecekleri rivâyet edilir  (Çelebi, 2013: 218-219). 

2.1. Şekil Değiştirme-Cansız Bir Varlığı, Canlı Hale Getirme 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen diğer bir efsanede ise “Abdurrahman Gazî” adında bir velî vardır. 

Bu velî bir kerâmet göstererek pişirilmiş olan bir köpeği tekrar eski hâline canlı hâle 

getirir. Bu efsane şu şekilde anlatılmaktadır: “İran şahı Şah Abbas, Van Kalesi’ni 

almak için şehrin üzerine kalabalık bir ordu ile hücûm eder. Van kalesi kuzeyinde 

bulunan bir köyde karargâhını kurar. Ne kadar uğraştı ise de kale’yi almayı bir türlü 

başaramaz. Yaptığı bütün hücûmlar neticesiz kalır. Şah Abbas, Kale’yi nasıl alacağını 

düşünürken yanına adamlarından biri yaklaşır, gereken hürmeti gösterdikten sonra 

müsaade alıp konuşmaya başlar:” Şahım, Van kalesi’nde Şeyh Abdurrahman Gazî 

adında ermiş bir zât vardır. Onu alt etmeden Van kalesi’ni alamayız.” Bunun üzerine 

Şâh Abbas, medhini işittiği bu zatın gerçekten ermiş olup olmadığını anlamak için bir 

denemeye girişir. Bir kuzu kesip kızarttırır, kuzunun büyüklüğünde bir köpek 

buldurur, onu da kesip kızarttırır. Her ikisini de bir tepsiye koyup elçisi vasıtası ile 

Van kalesi’ne gönderir. Van kalesine gelen elçi, Abdurrahman Gazî’nin huzuruna 

çıkıp kendilerine Şah Abbas’tan hediye getirdiklerini söyler. Abdurrahman Gazî 

hediyeleri kabul eder. Tepsi üzerinde duran iki parçadan kuzuya ait olanını alır, 

diğerini işaret ederek der ki: “Bunu da şâhınıza götürün!” Elçi, onu da alması için 

Abdurrahman Gazî’ye ısrar eder. Bunun üzerine bu ulu zat, tepsinin üzerinde duran 

köpek etine yüksek sesle “Oşttt!” der. Köpek hemen eski hâline gelir, havlayarak 

kaçmaya başlar.  

Elçi memleketine dönünce olanları Şâh Abbas’a anlatır. Şâh Abbas, bu olanlar 

karşısında Abdurrahman Gazî’nin gerçekten ermiş bir zât olduğunu anlar ve Van 

kalesini almaktan vazgeçer. Zîrâ içinde böyle ulu bir zâtın bulunduğu kaleyi almak 

gerçekten zor olacaktır (Sakaoğlu, 1976: 133-134). 

Anlatılan efsanede görüldüğü üzere bir şekil değiştirme motifini görmekteyiz.  

Cansız bir hâlde iken bir velî zatın kerâmeti sonucunda tekrar eski hâline geri gelmiş-

tir. 



95 

 

3. AHÎ EVRAN 

Horasan erenlerinden biri olan Ahî Evran Anadolu’ya yerleştikten sonra 

Kırşehir’de Ahilik teşkilatını kurmuştur. XIV. Yüzyıldan kalan cami ve türbesi ile Ahî 

Evran, Kırşehir ilimizde medfun bulunmaktadır. Her yıl Kırşehir’de Ahî Evran adına 

kurduğu Ahîlik teşkilatıyla ilgili onun adına tertip edilen toplantılar, bu ulu kişiyi ve 

kurduğu teşkilatı binlerce kişiye anlatmaktadır. Fütüvvetnâme adında bir kitap 

hazırlamış ve bu eser Ahîlik teşkilatının temelleri hakkında bilgi vermiştir. Ünlü Türk 

bilgini, iktisatçı, sanatkâr ve Ahî Teşkilatı’nın kurucusu Ahî Evran, Azerbaycan’ın 

Hoy şehrinde doğmuş, 1172-1262 yılları arasında yaşamıştır. Ahî Evran’in asıl adı 

“Nasirüddin Ebü’l Hakayık Mahmud B. Ahmed’dir. Ahî Evran, ilk eğitimini doğum 

yeri olan Azerbaycan’ın Hoy şehrinde aldıktan sonra, Horasan’a giderek ünlü 

âlimlerden Fahreddin Râzî’den Fen Bilimlerini, Felsefe ve Kur’ân-ı Kerim tefsirlerini 

öğrenmiştir. Ahî Evran gençliğinde Hoca Ahmet Yesevî’nin talebelerinden aldığı ilk 

tasavvuf terbiyesiyle yetişmiş ve olgunlaşmıştır. Anadolunun vatanlaşmasında ve 

Osmanlı devleti’nin kuruluşunda büyük rol oynayan, bu sebeple Türk-İslâm tarihinin 

önemli şahsiyetlerinden olan Ahî Evran, ahlak, sanat ve konukseverliğin uyumlu bir 

birleşimi olan Ahîlik Teşkilatı’nı kurmuş ev bu teşkilatı son derece saygın bir kurum 

hâline getirmiştir. Bu sivil toplum kuruluşu, yüzyıllar boyunca bütün esnaf ev 

sanatkârlara yön vermiş, onların işleyişini düzenlemiştir. Ahî Evran, eşi Fatma 

Ana’nın kurduğu dünyanın ilk kadın teşkilatı olan “Bacıyân-ı Rûm” teşkilatını, 

bugünkü adıyla Anadolu Kadınlar Birliği’ni de himâye etmiş ve her iki teşkilatın da 

büyümesi için çaba sarf etmiştir. Ahî Evran, kendi mesleği olan dericilik dalından 

başka, otuziki çeşit mesleğin gelişmesine öncülük etmiştir. Ahî Evran’ın Anadolu’da 

kurduğu Ahîlik Teşkilatı, ahlak, akıl, bilim ve çalışma olmak üzere dört temel esas 

üzerine kurulmuştur. Ahî Evran, bir hac yolculuğu esnasında (tahminen 1204’te), 

evliyâdan Şeyh Evhadüddin Kirmâni ile tanışmış ve ondan ders almış, tefsir, hadîs, 

fıkıh, kelâm ve tıp alanında derin bir âlim, tasavvuf yolunda yüksek makam sahibi bir 

velî olmuştur. Bağdat’ın İslâm dünyasının büyük sanat ve ilim merkezi olması, Ahî 

Evran’ın çok yönlü yetişmesinde etkili olmuştur. Bu dönemlerde İbn-i Sinâ, 

Sühreverdi el-Maktul ve Fahrettin Râzî’nin eserlerinden istifade etmiş, Abbasi 

Halifesi nasır Lidinillah’ın kurduğu fütüvvet teşkilatını da tanımıştır (Kuzu, 2015: 

193). 



96 

 

3.1. Hayvanlar Üzerinde Cerayan Eden Kerâmet Motifi 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen bir efsanede Ahî Evran Hazretleri kerâmet göstererek hayvanlarla 

konuşuyor. Efsanede bu kısım şöyle anlatılmaktadır: “Ahî Evren, Horasan’dan gelen 

pek çokları gibi velî bir zâttır. Onun da etrafında kendisi gibi velî olan dostları, uzaktan 

ziyaretine gelen ahbapları vardır. Böylece Gülşehri velîlerin zaman zaman bir araya 

gelip görüştükleri bir yerdir. Bir gün Âhî Evren bir dere kenarında velîlerden biri ile 

sohbet etmektedir. Fakat dereden de durmadan kurbağa sesleri etrafa yayılmakta, 

konuşulanları anlamakta güçlük yaratmaktadır. Bu seslerden rahatsız olan Ahî Evren 

bir ara dereye döner ve kurbağalara hitaben der ki: 

“ Ya siz ötmenizi kesin, biz konuşalım veya biz konuşmamızı keselim, siz 

ötün!” 

Tabiî konuşma kesilmez ve dostlar arasında uzun müddet devam eder. Ya 

kurbağaların ötmesi derseniz, Kırşehirliler şu cevabı verirler: 

“ O günden sonra o derede bir daha kurbağa sesi duyulmamıştır (Sakaoğlu, 

1976: 211-212). Bu efsanede Ahî Evran’in bir kerâmetini görmekteyiz. 

4.AHMED KUSEYRÎ 

Ahmed Kuseyrî Hazretleri’nin doğum tarihi bilinmemekle birlikte ölüm tarihi, 

1549 (H.956) ‘dur. Kendisi aslen Suriye Selçukluları’ndan olup, soyu Ashâb-ı 

Kiram’dan peygamber efendimizin amcası Hazreti Abbas’a dayandığı rivâyet 

edilmektedir. Babası Şeyh Abdurrahman 1464 yılında Hatay’a yerleşmiş, Ahmed 

Kuseyrî Hazretleri de burada dünyaya gelmiştir. İlim ehlî, tasavvuf erbâbı ve insanlara 

rehberlik eden bir aileye mensuptur. Dedesi Şeyh Süleyman ve babası Şeyh 

Abdurrahman Şafiî mezhebinden ve Halveti tarîkatındandır. Şeyh Dâvud ve Şeyh Ali 

adında iki amcası vardır. Her ikisi de âlim ve fazıl kimselerdir (Şârânî, 1992: 254-255). 

Ahmed Kuseyrî, ilk temel din bilgilerini ve Kur’ân-ı Kerim okumayı baba-

sından öğrenmiştir. Daha sonra amcası Şeyh Dâvud’tan arabi, akâid, fıkıh ve tefsir 

eğitimi almış, bu tahsili sırasında büyük İslâm âlimlerinden İmam Gâzâlî ve 

Muhyiddîn Arabî’nin eserlerini incelemiştir. Tasavvuf ilmini ise diğer amcası Şeyh 

Ali’den aldığı dersler sonucunda öğrenmiştir. Babası, 1520 yılında talebeleri 

huzurunda kendisine Halveti tarîkatından icâzet verip, hırkasını giydirmiştir. Bu 

icâzetin verilmesinden beş yıl sonra babası vefat etmiştir. Ahmed Kuseyrî Hazretleri, 



97 

 

babasının vefatından sonra onun irşâdını kendisi devam ettirmiştir. Sohbet ve 

derslerinden pek çok kişi istifade etmiştir. Halep’te Zekeriyya (a.s.) câmii’nde verdiği 

vaazlar ve hutbeleri büyük bir alâka ile dinlenmiştir. 1545 yılında, Halep’te Ferhat 

Paşa ile görüşmüştür. Ferhat Paşa, onun ilimde ve yaşayışta üstünlüğüne şâhit olarak 

Kuseyrî Hazretleri’ne hürmet ve ikramda bulunmuştur. Kendisine, Osmanlı Devleti 

adına bir ferman takdim edip müsellimlik vermiştir. Şeyh Ahmed Kuseyrî Hazretleri, 

bir süre sonra Halep’ten köyüne dönmüş ve Hatay’da “Ehl-î Sünnet” itikadını yayarak 

zararlı akımların ve kötü alışkanlıkların kaldırılması için mücadeleler verip üstün 

hizmetler yapmıştır (Şârânî, 1992: 255-256). 

Kuseyrî Hazretleri, Kanuni Sultan Süleyman Han tarafından İstanbul’a davet 

edilip, padişahın meşhur dîvân sohbetlerinde de yer almıştır. Padişah tarafından 

kendisine rütbe ve nişanlar verilmiştir. Osmanlı Devleti döneminde yaşadığı Hatay 

bölgesinin en yetkililerinden ve özelliklede Kuseyr mıntıkasının sorumlularından 

olmuştur. Kendisine zeamet olarak, şimdiki Fenk Köyü, Harbiye’deki Kızlar değir-

meni ve çiftlikler verilmiştir. Dergâhı Garîplerin, yolcuların, fakir ve misâfirlerin 

sığındığı bir yerdir. Talebelerine son derece şevkatli davranmış, Osmanlı Devleti’ne 

sadâkati ve hizmeti ile çok takdir toplamıştır. Türbesindeki Osmanlı ocağı, sorguç ve 

tuğ tarihi bir hatıra olarak durmaktadır. Ahmed Kuseyrî Hazretleri Hatay’da pek çok 

talebe yetiştirmiş, insanların İslâmiyet’i öğrenmesine, İslâm ahlâkının yayılmasına 

hizmet etmiştir. Ayrıca yollar, medreseler, mescitler ve camiler yaptırmıştır. Altınözü 

civarındaki Kuseyr çayı üzerinde hâlen faal hâlde bulunan köprü onun yaptırdığı bir 

hayır eseridir (Sılay, 1989: 45). 

4.1. Vahşî ve Yabanî Hayvanları İtaate Alma 

Antakya ilçesi Şenköy beldesinde türbesi bulunan Ahmed Kuseyrî’ye ait 

efsaneye göre Ahmed Kuseyrî Hazretleri bir gün köye dönmek ister. Ancak hava sisli 

ve yağışlıdır. Bu yüzden amcası gitmesine razı olmaz. Fakat o gitmekte ısrar edince, 

amcası geçeceği Kuseyr dağında yırtıcı hayvanlar bulunduğundan çok dikkatli olması 

gerektiği konusunda yeğenini uyarır. Ahmed Kuseyrî yola çıktıktan sonra amcasının 

içi bir türlü rahat etmez ve yeğenin peşine düşüp gizlice takip eder. Bir ara ağaçlık bir 

vâdide onu gözden kaybeder. Sonra bakar ki, yeğeni bir kurdun sırtına binmiş neşeyle 

köyüne doğru yol almakta. Arkasından hayretle bakakalır. Amcası, onun bu hâlini 

Ahmed Kuseyrî’nin babası Şeyh Abdurrahman’a anlatıp: “Ona öğretecek ilmim 



98 

 

kalmadı, başka bir hocaya gitsin” diyerek onun üstünlüğünü, daha küçük yaşta kemâle 

erip, kerâmet sahibi olduğunu ifade etmiştir (Şârânî, 1992:256-257). 

5. BÂYEZİD-İ BİSTÂMÎ 

Asıl adı “Eba Yezid Tayfur bin İsa bin Şuruşan” olan Bâyezid-i Bistâmî 

Hazretleri İran’ın Horsan Eyaleti’ne bağlı “Bestam” kentinde doğduğu için “Bistâmî” 

ya da “Bestamî” olarak anılır. İlk büyük mutasavvıflardan olan Bâyezid’in hayatı 

hakkında mevcut bilgiler, menkıbelere, sözlerine ve şathiyelerine dayanmaktadır. 

Doğum tarihi kesin olarak bilinmemekle birlikte, Hicri 161 (m. 777) yılında doğduğu, 

Hicri 234 (m.850) yılında 73 yaşında vefat ettiği kabul edilmektedir (Eroğlu-

Papuçoğlu-Köçer, 2012: 116). 

Bâyezid-i Bistâmî Hazretleri, Şeruşan’ın İsa ismindeki oğlundan, Tayfur 

(Bâyezid), Âdem ve Ali isimli üç torunun ortancasıdır. Annesi, Suriye Rakkalı’dır. 

Diğer kardeşlerinin kabîrleri, Suriye’de bulunmaktadır. Bâyezid-i Bistâmî hazret-leri, 

Nakşibendî tarîkatı silsilesinin beşinci kolunu oluşturmakta ve “Sultân’ül Ârifin” 

lakabıyla tanınmaktadır. Nakşibendî tarîkatı’nın altıncı silsilesi olan Ebûl Hasan-ı 

Hârâkanî’yi kendisi yetiştirmiştir. 

Bâyezid-i Bistâmî Hazretleri’nin kerâmetleri anne karnında görülmeye 

başlamıştır. Rivâyete göre, Bâyezid-i Bistâmî Hazretleri annesi ona hamile iken şüp-

heli bir şey yiyecek olsa, tekmeleyerek annesinin kusmasını sağlar ve böyle bir şeye 

müsaade etmezmiş (Şârânî, 1992: 358). 

Büyük zât, İmâm-ı Cafer-i Sâdık’ın vefatından kırk yıl sonra doğduğu hâlde, 

İmâm-ı Ali Rızâ’nın sohbetinden ve bunun bereketiyle İmâm-ı Cafer-i Sadık’ın 

rûhâniyetinden istifade etmiştir ve bu şekilde meşhur olmuştur. Otuz sene Şam 

civarında bulunmuş, yüz on üç âlimden ilim öğrenmiştir. Son derece âlim, fadıl ve edip 

bir şahsiyettir. Ayrıca şiirleri ile de meşhurdur (Şârânî, 1992: 362). 

5.1. Vahşî ve Yabanî Hayvanları İtaate Alma 

Kırıkhan ilçesinde türbesi bulunan Bâyezid-i Bistâmî Hazretleri ile ilgili 

efsaneye göre bir gün Sultan’ül Ârifin yolda yürürken bir kadın elinde bulunan bir 

çuval unu taşıması için kendisinden ricada bulunur. Bâyezid-i Bistâmî Hazretleri bir 

an gücünün yetmeyeceğini düşünerek orada kafes içinde bulunan bir arslana işaret 

eder. Kafes açılıp aslan gelir ve un çuvallarını yükler. Fakat açıktan kerâmet gösterdiği 

için çok korkup mahcup olur. Kadına kendisini tanıyıp tanımadığını öğrenmek için: 



99 

 

“Pazara varınca kimi gördüm diyeceksin?” diye sorar. Kadın: “Zâlim Bâyezid-i 

Bistâmî Hazretleri’ni gördüm diyeceğim” der. “Neden?” diye sorduğunda şöyle cevap 

verir. “Allahü Teâlâ, bu aslanı yük taşımak için yaratmadığı hâlde sen niçin yük 

yükledin? Bu zulüm değil de nedir? Bunu insanlar sana kerâmet sahibi desinler diye 

yapmış isen çok fena” der. Bâyezid-i Bistâmî Hazretleri, bunun üzerine çok ağlayıp 

istiğfar eder. Bundan sonra kendisinde fevkalade bir hâl meydana gelse “Lâ ilâhe 

illâllah Muhammedün Resûllûllah, Nûh Nebiyûllah, İbrahim, Halilûllah, Mûsâ 

Kelimûllah, İsâ Ruhûllah” yazısını ve bir nur görür. Böylece kendisinde meydana 

gelen hâllerin doğru olduklarının Allah tarafından tasdik olunduğunu anlar (Durusoy, 

2008: 56). 

6. CELÂL BABA 

Celâl Baba, Hacıbektaş’ın Çayırbağı çiftliğinden bir zât. Hak divanesi diye 

tabîr edeceğimiz tarzda, bir yaşam sürmüştür. Yakınları ve onu tanıyanlar bir takım 

mu’cizelerine şahitlik etmiştir. Celâl Baba 1984’te soğuk bir kış günü, Çilehâne 

mevkiinde Hakk’a yürümüştür. Kabri ise Çilehâne mezârlığında bulunmaktadır. Devri 

dâim olsun… (Hacı Bektaş Platformu, 6 Haziran: 2016). 

6.1. Kesik Baş Motifi 

Türkiye’de Kesikbaş motifi, kentlerin İslâm orduları tarafından fethini işleyen 

anlatılarda yoğun bir şekilde karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca, Alevî-Şiîlerce Hz. 

Hüseyin’in şehit edilmesi, başının kesilmesi de anlatılarda yoğun olarak işlenmektedir. 

Anadolu’da İslâmiyet öncesi dönemde de bu motifin yoğun olarak bulunduğu Çayönü 

kazılarında bulunan kafatası odaları ile Harran’da sahabîler döneminde kalma kafatası 

topluluklarından anlaşılmaktadır (Ocak, 2013: 76-78). Aynı motifin Hıristiyanlar 

arasında da yoğun olarak işlendiği bilinmekte ve bunun temelinde de Hz. Yahya’nın 

başının kesilmesi bulunmaktadır. Bu efsanenin Hristiyanların yanında Müslümanlar 

arasında da kolay kabul görmesinin temelinde Hz. Yahya’nın peygamber olarak 

görmesidir. Aynı motif, Balkanlarda hem Müslümanlar arasında hem de Hristiyanlar 

arasında yaygın olarak anlatılara konu olduğu bilinmektedir (Demir, 2011: 79-81). 

Ancak balkanlarda bu motife bağlı olarak oluşan anlatıların neredeyse tamamı 

Müslümanlığın bölgeye gelişi ve buna bağlı olarak yaşanılan çarpışmalarla ilgilidir. 

Anadolu’da bulunan Kesikbaş hikâyelerinin büyük kısmı İslâm adına savaşıp savaş 

meydanında kellesinin uçmasına rağmen canını teslim etmeyip kellesini koltuğunun 



100 

 

altına alarak savaş kazanılana kadar savaşmaya devam edilmesi şeklinde 

anlatılmaktadır. 

 Çalışmamız esnasında tespit edilen Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından 

hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı kitapta tespit edilen bir efsanede “Kesikbaş” 

motifini ele almaktadır: “Şehre, bir fatih edası ile tepeden bakan Kars kalesi’nin giriş 

kapısının hemen sağında bir türbe vardır. Bu türbenin Celâl Baba adlı bir zâta ait 

olduğu söylenir ve hakkında şu hikâye anlatılır:  

“ Ermeni Harbî esnasında Celâl Baba, Kars kalesi’nin kapı muhafızı olarak 

vazife alır. Ermeniler Karadağ istikâmetinden kalabalık bir ordu halinde kale’ye 

taarruza geçerler. Celâl Baba da saatlerce çarpışır. Sonunda biri Ermeni, bunun 

arkasından gelerek başını gövdesinden ayırır. Başının yere düştüğünü anlayan Celâl 

Baba hemen onu koltuğunun altına alır ve düşmanla döğüşmeye devam eder. Bu 

durumu gören düşman kaçmaya devam eder. Bu durumu gören düşman kaçmaya 

başlar, şehre hâkim olamadan çekilip giderler.  

Şehrin düşmandan temizlendiği haberini alan Celâl Baba olduğu yere düşüp 

kalır. Onu oraya gömerler. Düşüp öldüğü yerin Kale kapısının hemen girişinde olması 

ise halk onun ölümünde bile kendisine emanet edilen yeri terketmediği şeklinde 

değerlendirir” (Sakaoğlu, 1976:251-252). 

7. FETAHMET BABA (FATİH AHMET BABA) 

Halk arasında “Fet Ahmet Baba” ya da, Fethi Ahmet Baba” gibi isimlerle 

anılır. Burası senelerden beri halkın önem verdiği Harputtaki ziyaretgâhlardan biridir. 

Peygamber neslinden olduğu iddia edilir. Fatih Ahmet Baba Milâdî 1220 yılında 

Türkistan’ın “Belh” şehrinde doğmuştur, Îshak Sunguroğlu’na göre “Perevat” yahut 

“Parbat” şehrinde Şeyh Ali al-Remeytanî Hazretleri’ne intisap etmiş, ismi Ahmet 

Tarîkatı “Hecegan”dır. Mezhebi Hanefî olup, Ebu Hanefî’nin hizmetin-de bulunmuş, 

İlhanlılar döneminde Milâdî 1313 yılında burada şehîd edilmiştir. Aynı yerin sağ 

tarafında on arkadaşı da onunla birlikte yaralanarak şehîd edilmiştir. Aynı yerin sağ 

tarafında on arkadaşı da onunla birlikte yaralanarak şehîd düşerken, “96 yaşındaydı” 

denilmektedir. Bu bilgiler İshak Sunguroğlu’nun “Harput Yollarında” adlı eserinden 

alınarak yazılmıştır. Sunguroğlu kitabındaki açıklamasında,“İbrahim Hakkı 

Hazretleri’nin kütüphanesinde bulunan tevliyetnâmede zikrolunur ki, Erzurum ve 

havalisi Tebriz’e merbût (bağlı) iken ol zamanın hükümdarı (Aras)’ın bir kısmını Halil 



101 

 

Divânî’nin türbesine vakfetmiş imiş, bu vakıfname de Halil Divânî Hazretleri’nin 

Evlâd-ı Resûlden olduğu ve silsilesi tamamen yazılı bulunduğu gibi mensûp 

bulunduğu şeyhi de Fatih Ahmet Herberdi’dir. Bütün bu bilgilerden anlaşıldığına göre 

Beyzâde Hacı Ali Rıza Efendi nakşi tarîkatında görülen keşif yeteneğini ihvanları ile 

birlikte kullanarak, “Fatih Ahmet Baba” hakkında bize bilgi vermişlerdi. Fatih Ahmet 

Baba’nın bağlı bulunduğu “Hecegan” tarîkatı ise Nakşibendîlik gibi Yesevîliğin bir 

koludur. Şayet burada yazılanlar doğru ise, Fatih Ahmet Baba’nın hocası 

“Aliyürremeytani” Hazretleri aynı zamanda Nakşiliğin kurucusu Bahaeddin 

Nakşibendî’nin de hocasıdır, işte Fatih Ahmet Baba böyle bir zât tarafından 

yetiştirilmiştir. Onun kişiliğini sadece tasavvufî yönden ele almamak lâzımdır. O aynı 

zamanda askerî yönüyle de kuvvetlidir. Bu değerli zât Anadolu’nun, türkler tarafından 

fethi sırasında Orta Asya’dan kalkarak Anadolu’ya gelmiş, tasavvufun miskinlik 

olmadığını bizzat fetihlere katılarak göstermiştir. Büyük bir ihtimalle Bizanslılarla 

savaşırken şu an medfûn bulunduğu yerde on askeriyle birlikte şehît düşmüştür 

(Aydoğmuş, 1998: 269-270-271). 

7.1. Şekil Değiştirme-Taş Kesilme Motifi 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen “Ejderhâ” adlı efsanede Fetahmet babanın duâ etmesi sonucu 

kerâmet olarak Ejderhâ bir anda taş kesilmiştir. Efsanelerde çok sık görülen bir 

motiftir. “Bir efsanede yer alan canlı veya cansız unsurların bir üstün güç tarafından 

cezalandırılması veya felâketten kurtarılması için o andaki şekillerinden daha farklı bir 

şekle çevrilmesidir. Değişikliğin temel sebebi cezâdır. Felaketten veya sonu felakete 

varabilecek bir tehlikeden kurtarma ikinci derecede kalır (Sakaoğlu, 1980: 29). Taş 

kesilme, insanın, hayvanın, bitkinin veya herhangi bir varlığın taşa dönüşmesidir. Taş 

kesilme motifi, şekil değiştirme motifleri içerisinde en sık rastlanılan motiftir. Taş 

kesilmenin pek çok sebebi vardır, ama özellikle bu efsanelerde cezalandırmaya bağlı 

olarak görülür.  

Hikmet Tanyu, insan taşlaşmalarını şu şekilde tasnif etmiştir: 

      1.Bedduâlarla taşlaşanlar, Lanetleneni yılan sokar veya kişi bu bedduâ ile 

taşlaşır. 

      2.Günâh işleyenler, Tanrı’nın gazabına uğrayarak taşlaşırlar. 



102 

 

      3.Dilekleri sonunda taşlaşanlar, Sevgililerine kavuşamayan güzeller, iffet sahibi 

talihsiz güzel kızlar, bir saldırıda iffetinin ve sevgisinin lekelenmemesi için taş 

olmayı tercih edenlerin dilekleri. 

      4. Kahramanlaşmış, efsaneleşmiş kimselerin izleri, hatıraları dolayısıyla taşın 

yeni bir keyfiyet kazanması. Hz. Ali, Battal Gazî, Köroğlu vb. izleri, hatta atlarının 

taş ve yalak üzerindeki izleri ile taşlar özel bir hüviyet kazanırlar (Tanyu, 1976: 

176). 

Bu tespit edilen efsane ile ilgili bu bölüm şu şekildedir, “Harput’a bir Ejderhâ 

Mûsâllat olur, geceleri şehre yaklaşırken büyük gürültüler, korkunç homurtular çıkarır. 

Halk bundan son derece korkar. Ama yapacakları bir şey yoktur. Ejderhânın bu 

gelişleri bir müddet devam eder. Şehir halkı da, onun her gelişinde aynı korkuyu duyar.  

Ejderhânın, yine korkunç gürültüler çıkararak geldiği bir gece bazı kimseler, devrin 

büyük âlimi Fetahamet Baba (Fatih Ahmet Baba)’ya koşarlar. Durumu birkaç cümle 

ile ona anlatırlar. Fetahmet Baba halka korkmamalarını, Ejderhânın onlara bir şey 

yapamayacağını söyler. Gecenin karanlığında neye uğradığını anlamayan şehir halkı 

evlerinden dışarı çıkıp canlarını kurtarmakla meşgulken Fetahmet Baba Ejderhânın 

gelmekte olduğu istikâmete doğru gider. Herkes kaçtığı için yalnız kalan Baba 

avuçlarını Allah’a açarak duâ etmeye başlar. Duâsını bitirip avuçlarını yüzüne süreceği 

sırada, üstüne gelmekte olan Ejderhâ taş kesilir. 

Anlatıldığına göre, Ejderhânın şekli bugün bile canlılığını muhâfaza 

etmekteymiş. Fetahmet Baba’nın mezârı ise halk tarafından ziyaret ve adak yeri olarak 

büyük ilgi görmektedir (Sakaoğlu, 1976: 33-34). 

8. HABÎB-İ NECCAR 

İslâmi kaynaklara göre Yâsîn sûresinde kıssası anlatılan kişi. Habîb-i Neccar 

Hazretleri ile ilgili halk arasında, “Habîb-i Neccar Kıssası” olarak adlandırılan hâdise 

içerisinde dört kişi bulunmaktadır. Bunlar, Habîb-i Neccar, Resul Yahya, Resul Yûnus 

ve üçüncü elçi Şem’un-üs Safâ’dır. Yasin sûresi’nin 13-29. Âyetlerinin bu hâdiseye 

atıfta bulunulduğuna inanılmaktadır. 

“Onlara peygamberler gelmişti. Hani kendilerine iki elçi göndermiştik de 

onları yalanlamışlardı. Bunun üzerine, o ikisini bir üçüncüsüyle destekleyip 

güçlendirmiştik. ‘Şüphesiz biz size gönderilen elçileriz!’ demişlerdi.” âyetleriyle 

başlayan kıssalardır (Yâsîn Sûresi, 36/ 13-29). 



103 

 

Habîb-i Neccar hakkında tefsirler dışında fazla bir bilgi yoktur. Bu hâdisenin 

adlandırılması ve tarihlendirilmesi Antakya’nın Müslümanlar tarafından fethinden 

sonra olmuş, buna fetih menkıbeleri de eklenmiştir (Taberi, 1991: 937). 

Habîb-i Neccar’ın yaşadığı dönemde Antakya şehrinde, hem Musevîler hem de 

putperestler vardı. Birçok puthâne mevcuttu ve Roma döneminin tüm ahlakî 

çöküntüleri Antakya’ya da yansımıştı. Bu nedenlerle kutsal kitaplara göre Allah’ın 

peygamberlerinden İsâ, şehir halkına yeniden doğuş anlamına gelen vahdeti 

hatırlatmak, onları uyarıp doğruya, güzele yöneltmek için elçilerini gönderdi. 

Kudüs’ten gönderilen iki nûr elçisinin Antakya’ya gelişleriyle “Habîb-i Neccar 

Hâdisesi” gün ışığına çıkmıştır. Tevhîd inancının temsilcileri ve tebliğcileri olan bu 

iki elçi daha sonra, Müslümanların Yahya ve Yûnus olarak anacağı İsâ’nın iki 

havarisidir. Bunların Antakya’ya gelişlerinde ilk tanışıp görüştükleri kişi Habîb 

Neccar’dır (Sılay, 1989: 18). 

Habîb-i Neccar, onlara ne amaçla geldiklerini ve amaçlarının ne olduğunu 

sorar. Elçiler de: “İnsanların boş ve bayağı zevklerden uzaklaşması, putlara tapmayı 

bırakması, Allah’a ibadet etmelerini hatırlatmak amacıyla geldik” derler. Habîb-i 

Neccar yine sorar: “İlâhî elçi olduğunuzu ispat edecek bir deliliniz var mı?” Elçiler: 

“Biz Allah’ın izniyle hastaları iyileştirir, körlerin gözünü açar ve ölüyü diriltebiliriz” 

derler. 

Habîb-i Neccar, bunun üzerine iki yıldan beri hasta olan oğlunu onlara gösterip 

iyileştirmelerini ister. Elçiler bunun üzerine yatalak çocuğa eğilip okurlar ve onu 

kollarından tutup ayağa kaldırırlar. Habîb-i Neccar bu durum karşısında büyük bir 

sevinç ve heyecana kapılır.  

-“Yaptıklarınıza gözlerimle şahit oldum. Yemin ederim ki, sizler doru söyle-

yenlerdensiniz. Ben, bunun üzerine bir olan Allah’a sığındım. Sizlere ve sizleri 

şehrimize gönderen peygamberlere inandım” diyerek secdeye varır. Böylece Habîb 

Neccar Allah’a iman eden ilk Antakyalı mü’min olur (Sılay, 1989: 19). 

Habîb-i Neccar, mü’min olduktan sonra puta tapmayı bırakır. Şehrin dışındaki 

evinde, bazen bir mağarada Allah’a tövbe edip duâ eder. İki elçinin Antakya’ya geldiği 

ve halka Allah’ın emirlerini iletmekte olduğu haberi şehrin her yanında konuşulur. 

Kısa bir süre sonra Kral Antioch bu olaydan haberdar olur ve elçileri huzuruna çağırır. 

Ancak kral elçilerin söylediklerine inanmaz ve onları zindana attırır. Yahya ve Yûnus 



104 

 

dönmeyince Hz. İsa üçüncü elçi olarak Şem’un-üs Safâ’yı Antakya halkına gönderir. 

Şem’un halkla iyi ilişkiler kurarak kendini sevdirir ve bir süre inançlarını gizler. İyi 

ahlakı ve olumlu davranışlarıyla herkes tarafından tanınıp ünü yayılınca iş krala 

akseder. Kısa sürede kralın sohbetlerine katılan, danışılıp güvenilen biri olur. Bir gün 

söz arasında Şem’un kraldan iki mahkûmu (Yahya ve Yûnus) huzuruna alıp bir kez 

dinlemesini rica eder. Kral, elçilerden yedi gün önce ölen şehrin ileri gelenlerinden 

İbni Dekka’nın oğlunu getirtip diriltmelerini ister. Yahya ve Yûnus bunun üzerine duâ 

etmeye başlar. Bu arada Şem’un da içinden duâ etmektedir. Ölen genç bu sırada dirilip 

ayağa kalkar ve cemâate karşı: “Ben bir hafta önce ölmüştüm. Putperest olarak ebedî 

âleme göçtüğümden âteş dolu bir vâdiye atıldım, bana yedi semânın kapıları 

açıldığında İsa’nın şu üç kişiye şefaat ettiğini gördüm” diyerek iki elçiyle Şem’un’u 

gösterir. Cemâat, gördüklerine ve işittiklerine rağmen elçilere inanmaz ve elçileri 

öldürme kararı alır (Sılay, 1989: 19). 

Bu durumu duyan Habîb Neccar koşarak gelir ve halka nasihat ederek elçilere 

inanmalarını ister. İnanmayan kalabalık inançları değişecek diye onu öldürmek için 

kılıç mızrak ve taşlarla saldırırken Habîb Neccar’ın ağzından şu son cümleler 

çıkmıştır. “Ey mürselin, ben sizin Rabbînize cidden iman ettim. Beni işiten ve yaratan 

Allah’ın huzurunda şâhit olun” (Sılay, 1989: 19-20). Bu hâdise, Kur’ân-ı Kerim’de 

şöyle anlatılmaktadır: “O sırada şehrin öbür ucundan koşarak bir adam geldi; şöyle 

dedi: Ey kavmim! Bu elçilere uyun! dedi.  Sizden herhangi bir ücret istemeyen bu 

kimselere tabi olun. Çünkü onlar hidâyete ermiş kimselerdir (Yâsîn Sûresi, 36/20-21). 

Şimdiki adı Habîb-i Neccar olan dağda, yani eski Antakya’da, kızgın kalabalık 

Habîb-i Neccar’ın üstüne saldırdı. Vücudu kalabalığın ayakları altında çiğnendi. 

Cesedi de dar ağacıan asıldı. Kafasını bedeninden ayırıp dağın eteklerinden şehre 

kadar yuvarladılar. Bedeni dağda, kafası da şu anda Habîb-i Neccar Camisi’nin olduğu 

yerdedir. İnanışa göre gördüğü işkence, Allah’ın yardımıyla ona hiç 

hissettirilmemiştir. Habîb-i Neccar’ın Allah yolunda öldüğü, bütün eylemleri ve 

cennetle müjdelenişi Kur’ân’da Yasin sûresi’nde bahsedilmektedir (Tekin, 2006: 32-

35). 

“Gir cennete denildi. Rabbîmin beni bağışladığını ve beni ikrama mazhar 

olanlardan kıldığını keşke kavmim bilseydi. Biz ondan sonra, onun milletini helak 

etmek için üzerlerine gökten bir ordu indirmedik. İndirecek de değildik. Onları helak 



105 

 

eden korkunç bir sesten başka bir şey değildi. Birdenbire sönüverdiler” (Yâsîn Sûresi, 

36/26-29). 

Çağlar boyunca pek çok sayıda Müslüman ve Hristiyan Habîb’i ziyaret 

etmiştir. Hac yolunun değiştiği dönemlerde bile sır onun hatırı için hacılar  yolu uza-

tarak buraya uğramışlardır. Yani, Konya’da Mevlânâ Türbesi ne anlam taşıyorsa, 

Antakya için Habîb Neccar Câmii ve türbesi de aynın derecede önemli ve değerlidir 

(Tekin, 2006: 6). 

8.1. Kesik Baş Motifi 

“Antakya ilçesinde iki ayrı yerde türbesi bulunan Habîb Neccar’ın, Antakya 

halkını Hak dine davet etmesi nedeniyle şehit edilmesi üzerine çok farklı rivâyette 

efsaneler mevcuttur. Bu rivâyetlerden birçoğu “kesik baş” motifi ile ilgilidir”  (İnce, 

2009: 88). 

Gül İnce tarafından hazırlanan “Hatay’da Bulunan Ziyaret-Yatır Yerleri İle 

ilgili İnanışlar ve Bu Ziyaretler Etrafında Oluşan Efsaneler” adlı yüksek lisans 

çalışmasında tespit edilen Habîb-i Neccar Hazretleri ile ilgili anlatılan efsanelerin 

genellikle “kesik baş” motifi ile ilgili olduğunu ifade etmiştir. Bu anlatılan efsaneler 

şu şekildedir: “Tarihte pek çok baş kesilme olayı olduğu gibi bazı şehirlerde bu tür 

olaylarda hayatını kaybetmiş kişiler için yapılmış “kesik baş” türbeleri de vardır. 

Habîb Neccar olayında başla gövdeyi birleştirme imkânı varken, efsane başı bedenden 

ayrı bırakmış, böylece âdetâ şehrin inanca karşı direnişi maddenin ruhtan mahrum 

edilişi sembolize edilmek istenmiştir (Tekin, 2006: 6). Bazı kaynaklarda Habîb Neccar 

hâdisesi hakkında tefsirlerden farklı rivâyet, inanış ve nakillere rastlanmaktadır. 

Bunlardan tespit edilebilen bazıları şunlardır: 

Habîb Neccar hakkında Arap kaynaklarında yer alan efsaneye göre 

Müslümanlar Ebû Ubeyde bin Cerrah kumandasında bir ordu ile Antakya üzerine 

yürümüşlerdir. Düşman çok güçlü, arazi sarptır. Ebû Ubeyde’nin “Habîb Neccar” 

adında yiğit bir bayraktarı vardır. Bu yiğit savaşçı savaşın en hareketli ve çetin 

anlarında bir elinde sancak-ı şerîf, diğer elinde kılıcı ile ön safta savaşmakta ve ne 

zaman “yetiş yâ Habîb! denilse, düşman saflarını yarıp öne geçerek, askerlere şevk ve 

heyecan vermektedir. 



106 

 

İşte böyle hareketli geçen bir savaş gününde düşman bir tepeyi tutmuş 

bırakmamaktadır. Kumandan Ebû Ubeyde çaresizlik içinde haykırır: “Yetiş yâ 

Habîb!” 

Habîb, “Ya Allah” diyerek tepeye bir anda tırmanır. Düşman saflarını yararak 

sancağı tepenin zirvesine diker. O anda üstüne çullanan düşman askerleri bir kılıç 

darbesiyle Habîb’in başını gövdesinden ayırırlar. Bu sırada galeyana gelen İslâm 

askerleri yıldırım hızıyla tepeye tırmanırlar. Orada Habîb’in başsız gövdesiyle 

karşılaşırlar. Geri çekilen düşman, Habîb Neccar’ın başını bir sırığa saplayarak 

beraberinde götürmüşler, ibret olsun diye başını Antakya duvarının en yüksek burcuna 

dikmişlerdir. 

Birkaç gün sonra İslâm orduları Antakya’yı kuşatır. Savaşın en çetin anında 

“kesik baş”tan sesler gelmeye başlar: “Kardeşlerim, yiğitlerim! Ben buradayım. 

Sağdan hücum edin! Sola koşun.”  

Kesik baştan gelen bu sesleri duyan İslâm askerleri heyecanla ileri atılınca 

düşman paniğe kapılır. Şehir birkaç saat içinde fethedilir. Ebû Ubeyde hemen Habîb 

Neccar’ın başını buldurur ve onu tam şehrin orta yerinde bir yere defneder. Üzerine 

bir türbe ve yanı başına bir câmii yaptırır. Gövdesi ise şehrin arkasındaki dağda ayrı 

bir mezâra konur ( İslâm Ansiklopedisi, 1996: 373). 

Diğer bir anlatım yine İslâm motifleri taşımaktadır. “El dimeşki” şehit edilme 

fikrinden hareketle Habîb’in kesilmiş başını sol eliyle kaldırıp sağ eline alarak, başı ile 

bağıra bağıra Kur’ân’dan âyetler okuyarak üç gün üç gece şehrin içinde garîp bir 

şekilde dolaştığını tasvir etmiştir (İslâm Ansiklopedisi, 1950: 10). 

Kur’ân’da alındığı ifade edilmesine rağmen bir üçüncü anlatım yine daha 

eskilere aittir. Bu rivâyette, kısa bir süre Antakya’ya hâkim olan Tedmûr (Almira)’un 

yenilgisi ve Zenûbiye’nin esir alınması ile bağlantı kurularak olay tarihi bir senaryoya 

dayandırılmıştır. 

“Aylardır imparatorluğu ürküten Kraliçe Zeynep, Tedmur saraylarından 

koparılan bir meyve gibi getiriliyor. Elleri, ayakları altın zincirlerle bağlı, gene biri-

birine bağlı esirler, yaldızlı arabasını çekiyor. Alaylar, alkış ve gözyaşları arasında 

kurbanlarını tepeleyerek geçiyor. Gelen binlerce esir, evvelkilere katılıp, kralın nü-

fuzunu bir kat daha arttıran şehrin surlarını tamamlayacaklar. 



107 

 

Halk zafer bayramı yapıyor. Bir kişi var elinden keserini bırakmadı. Dükkânını 

kapamadı, bayram yapmadı. Sanki gelen esirlerin matemini tutuyor. Bu dülger, halkın 

en çok sevdiği adamdır. Bahçelerine ilk su dolabını o yaptı. Kocaman ağaçlar onun 

önünde baş eğdiler. Şimdi inleyerek dönen sayısız su dolabı, etrafların-da dans eden 

kızlarla beraber türkü söylüyor. 

Şehre üç havârî gelmiş, bunları kimse görmemiştir. Sevgili dülgerin evine 

misâfir olurlar. Dülger dağda eliyle oyduğu bir mağarada oturmaktadır. Aylarca ona 

İsâ’nın dininden bahsederler. Aradığını bulmuş gibi sevinir. Esirleri kurtarmak, halkı 

hanedanın ezmesine meydan vermemek, yeryüzünün ebedî saâdetine erişmek onun 

çoktan beri düşündüğü şeylerdir. Artık toplantılarında halka bunları açmanın zamanı 

gelmiştir. Her gün dinleyenleri biraz daha çoğalmaktadır. Kazanılan ganimet eşit 

şekilde paylanmamıştır. Aslan payını hanedan almış, suyuna halk ekmeğini batır-

maktadır.” 

Antakya’da bir fırtına kopmak üzeredir. Kral haber alır, Habîb Neccar’ın evi 

sarılır. Çarpışmalar olur. Sabaha karşı Neccar’ın başını keserler. Kafa dağdan yuvar-

lanarak kralın tahtı önünde dile gelir: “Seni doğru yola dâvet ederim, yoksa felâket 

yakındır” der. 

Kral, kafanın derhal gömülmesini emreder. O anda Cebraîl şimid kendi adıyla 

anılan tepeye iner. Kanatlarından biri Kızıldağ’da, diğeri Silpius’tadır. Evvela bir 

kükrer, sonra kanadıyla şehrin altını üstüne getirir (Kızıldağlı, 1963: 7-8). Dördüncü 

rivâyette ise Habîb’e resullerin koruyuculuğunu görevi verilmiştir. 

“Binlerce yıl önce Antakya yöresinde yaşayanlar putlara tapmaktadır. Tanrı da 

onlara Yahya, Yûnus ve Şem’un peygamberleri gönderir. Peygamberler vaazlarıyla 

halkı uyarır, tanrı yoluna çağırır. O dönemde put yapımıyla geçinen Habîb Neccar adlı 

bir kişi, dinlediklerinden etkilenir, putlara tapmaktan vazgeçer. Halk da vaazları 

engellemek için elinden geleni yapmaktadır. 

Bir gün, vaaz dinleyenler öfkelenir ve peygamberi öldürmeye kalkışırlar. Tam 

bu sırada yetişen Habîb Neccar, halkı uyarmaya çalışır. İyice çılgına dönen bazı kişiler 

Habîb Neccar’ın boynunu keser. Habîb, başını koltuğunun altına alarak şimdiki Habîb 

Neccar Câmi’nin olduğu yere kadar gelir, burada düşer. Kimilerine göre de tepeden 

yuvarlanan baş, câminin yerinde durur” (Yurt Ansiklopedisi, 1982: 3475). Beşinci 

rivayet ise Antakya halkının anlattığı biçimdedir: 



108 

 

Rivâyete göre Habîb Neccar marangozluk yaparak geçimini sağlamakta ve 

şehrin yakınında bulunan mağaraya gizlenerek Allah’a ibadet etmektedir. Bu nedenle 

de putlara tapanlardan ayrı yaşamaktadır. Dağda koyunlarını otlatırken iki elçi ile 

karşılaşır. Onlara kim olduklarını ve nereden geldiklerini sorar. Elçiler: “Biz, Hz. 

İsâ’nın elçileriyiz. İnsanların putları terk edip Rahman olan Allah’a ibadet etmelerini 

hatırlatmak ve gelecek olan son peygamber Hz. Muhammed’i müjdelemek üzere 

geldik” derler. Habîb-i Neccar: “İlâhî elçi olduğunuzu ispat edecek bir deliliniz var 

mı?” diye sorar. Elçiler: “Biz, Allah’ın izni ile hastaları iyileştirir, körlerin gözünü açar 

ve ölüyü diriltebiliriz” derler. Habîb-i Neccar iki yıldan beri hasta olan çocuğunu 

onlara gösterir ve iyileştirmelerini ister. Elçiler Allah’a duâ ederler ve çocuk iyileşir. 

Bunun üzerine Habîb-i Neccar, elçilerin davetini kabul ederek müjdelenen son 

peygamber Hz. Muhammed (s.a.v.)’in geleceğine altı yüz yıl önceden kabul ederek 

ona iman eder. Elçilerin dâvetini kabul etmeyen halkın onları öldürmek istediğini 

duyan Habîb-i Neccar şehrin uzağından koşarak gelir ve halka nasihat ederek elçilere 

inanmalarını ister. Şehir halkı nasihatını dinlemez ve Habîb’in başını keserek onu şehît 

eder. Şehît olan Habîb-i Neccar Allah tarafından cennetle müjdelenir  (İnce, 2009: 91). 

9. HZ. HIZIR 

Arapça aslı el-Hadır olan Hızır hemen bütün kaynaklarda isim değil, lâkap 

olarak değerlendirilmiştir. El-Hâdır kelimesi Arapça’da el-Ahdar (yeşil, yeşil dal veya 

yeşilliği çok olan yer) anlamına gelmektedir. 

Yeşil anlamına gelen bu lâkabından dolayı Hızır’a Şiîlikte üstün bir yer 

tanınmıştır. Çünkü yeşil renk, İslâm’ın temel rengi, özelde de Hz. Ali sülalesinin, 

dolayısıyla Şiîliğin mukaddes rengidir (Ocak, 2007: 58-59). Hızır’ın zulûmat ülke-

sindeki ölümsüzlük suyundan içtiği ve ölümsüz olduğuna dair inanış yaygındır. Halk 

geleneğinde ise Hızır’ın bir eve gelmesinin bolluk getireceğine inanılır. Aksakallı, 

uzun boylu, nûr yüzlü, tatlı dilli, bazen yoksul, üstü başı dağınık hatta çirkin 

betimlenen Hızır, insanları sınavdan geçirir, onu kötü karşılayanları yoksul bırakır, hoş 

karşılayanları ise zengin yapar. Hızır Boz bir ata biner, sık sık gökyüzü mec-lislerine 

katılır, çuşa gelir (Beydilli, 2005: 240). Halk inançlarında Hızır’a yüklenen en temel 

unsur onun darda kalanlara yardım etmesidir. Hızır, zor durumda kalanlara yardım 

eder ve kişiyi güçlüklerden çeker sıyırır. Hızır’ın bir diğer vasfı da misâfir olduğu 

evlere zenginlik ve bereket getirmesidir. Hızır, halk inanışlarında yine kendisi gibi 



109 

 

ölümsüz olan kardeşi ile birlikte anılır. Hatta Hıdırellez bir bahar bayramı olarak 

kutlanmaktadır. Hıdırellez günü, Hızır ile İlyas’ın gökyüzüne buluştuklarına inanılır. 

Destansı romanlarda, efsanelerde, halk hikâyelerinde ve masallarda özellikle Hızır, 

sürekli olarak kahramanları ölümden kurtaran, türlü kötülüklerden koruyan, içinden 

çıkılmaz güçlüklerden sıyıran bir zât şeklinde dile getirilir. Hızır, özellikle yolculuk-

ların güç şartlarda yapıldığı eski devirlerde yolculara yardımcı olmak, yol göstermek 

şeklinde ortaya çıkmıştır (Ocak, 2005: 109). Hz. Hızır’ın peygamber mi yoksa velî mi 

ya da melek mi olduğu tartışılmıştır. Çalışma esnasında Hz. Hızır velî olarak ka-bul 

edildi. 

9.1. Tehlike ve Felâkete Maruz Kalanları Kurtarma 

Çalışma esnasında tespit edilen efsane ve halk hikâyelerinde geçen Hz. Hızır’la 

ilgili yukarıda anlatılanlar bağlamında halkın inanışında üstlendiği görevlerin 

örneklerini sıralayalım ve nasıl bahsedildiği üzerinde duralım: 

Prof. Dr. Dursun Yıldırım Armağanı içerisinde yayınlanan ve Esma Şimşek 

tarafından kaleme alınan “Karacaoğlan’ın Hayatı Etrafında Teşekkül Eden Yeni Bir 

Halk Hikâyesi” adlı çalışmada, diğer halk hikâyelerle bir kıyas yapmaktadır. Bu kıyas 

yaptığı bölümde Hz. Hızır’dan şöyle bahsetmektedir: 

“Maddî ve sosyal yönden iyi bir yere sahip olan babanın büyük bir sıkıntısı 

vardır. Çocuksuzluk. Baba, bu derdine çâre aramak için gurbete çıkar. Yolda, derviş 

veya Hz. Hızır’ın verdiği elma neticesinde çocuk sahibi olur ” (Şimşek, 1998: 624). 

Hz. Hızır, müşkül bir durumda olan, insanın yardımına koşmuştur  

Yine sıkıntıdan olan bir insanın derdine çâre olabilmek için, Faruk Rıza Gü-

loğul tarafından hazırlanan “Yaralı Mahmut ile Nigâr” hikâyesinde geçen manzum 

kısımlarda, “Kanber ile Nigâr”’ın atışmasında Nigâr, Hz. Hızırdan bahseder ve bu 

kısım şu şekilde geçmektedir: 

 

         ALDI NİGÂR 

“Bilmem bu sevdânın nesiyim nesi 

Sevdâ beni attı candan ötesi 

Hey yaradan, kimsesizler kimsesi 

Hızır nebî, ol sultanı yetiştir” (Güloğlu, 1943: 54). 



110 

 

 

Ahmet Özdemir tarafından hazırlanan “Eşref Bey” hikâyesinde tespit edilen 

mensur kısımdaki bir bölümde yine Hz. Hızır’la ilgili insanların derde, sıkıntıya 

düştüğü anda yardımcısı olduğunu belirttiği kısımda şu şekilde geçmektedir. “Öyleyse 

üçlerin, beşlerin, yedilerin, kırkların Hızır Aleyhisselamın aşkına iç ki, daraldığın 

yerde seni kurtarsınlar”  (Özdemir, 1986: 210). 

9.2. Bolluk ve Bereket Getirmesi 

Hz. Hızır’ın diğer bir vasfı da yukarıda değinildiği gibi misâfir geldiği evlere 

zenginlik ve bereket getirmesidir. Dr. Tuğrul Balaban tarafından hazırlanan “Amasya 

Efsane, Menkabe ve Memoratları” adlı çalışmasından tespit edilen bölümlerde Hz. 

Hızır’ın misâfir geldiği evlere zenginlik ve bereket getirmesi ile ilgili efsaneler şu 

şekildedir,  

I.)Hızır Aleyhisselam 

1.Anlatıcının yeğenleri Amasya’da okurlarken onların yemeklerini yapan 

komşuları ve nineleri olan kadın köye gider. 

        2.Köyden gelmiş olan küçük bir küp pekmez küpü neredeyse bitmektedir ve 

gençler nine gelmezse biz ne yaparız diye düşünürler. 

3.Kapıya gelen karnı aç bir ihtiyar yemeğiniz var mı diye sorar. Gençler de 

küçük bir küp pekmezleri olduğunu ve beraber yiyebileceklerini söyler. 

4.Dede yiyip yemediği bile belli değilken tamam ben doydum, hepiniz şen olun 

diye duâ ederek gider. 

5.O sene boyunca o küçük küpteki pekmez bitmeyince gençler o ihtiyarın Hızır 

(a.s.) olduğunu anlarlar. 

II.) Hızır Aleyhisselam 

Anlatıcı küçük kardeşi, annesi ve anneannesiyle birlikte yaşamaktadır. Maddî 

durumları oldukça kötüdür. Bir tane inekleri vardır ve onun sütüyle 

geçinmektedirler. 

1.Kapıya yaşlı bir adam gelir ve su ister, kadın adama ayran ikram eder. 

2.Ertesi gün evden çıkmak için feracesini giyen kadın bir cebinde bulgur diğer 

cebinde pirinç olduğunu fark eder. Bu durum ilerleyen günlerde tekrar eder. 



111 

 

3.Kadın korktuğu için hocaya (imam) giderek durumu anlatır. Hoca kadına 

Hızır (a.s)’ın geldiğini, bunu kimseye anlatmamasını yoksa bereketin 

kaçacağını anlatır. 

       4.Kadın, sabredemeyip bir komşusuna durumu anlatınca büyü bozulur. 

 

 

III.) Hızır Aleyhisselam  

1.Anlatıcının babaannesi pekmez yayar ve Cuma akşamı olduğu için pekmezin 

üzerini örtüp gider. 

  2.Pekmezin üzerini örttüğünden emin olmayan kadın tekrar aşağıya indiğinde 

pekmezin taştığını görür ve Hızır’ın uğradığını anlar. 

3.Kadın, pekmez ziyan olmasın diye akış yönüne doğru başak bir kap koyunca 

o tarafa değil bu tarafa koy ki onlar da dolsun diye bir ses duyar ve o sesin 

dediğini yapar. 

  4.Sabah geldiğinde bir çömleğin beş altı çömlek olduğunu, içlerinde de 

sopalarıyla ayağa kaldırılmış, hazır halde olduğunu görür (Balaban, 2014: 149-

150). 

Gül İnce tarafından hazırlanan “Hatay’da Bulunan Ziyaret-Yatır Yerleri ile 

İlgili İnanışlar ve Bu Ziyaretler Etrafında Oluşan Efsaneler” adlı yüksek lisans 

çalışmasında tespit edilen bir efsanede Hz. Hızır’ın evlere bolluk ve bereket getirmesi 

ile ilgili örnek şu şekildedir,            

“Antakya ilçesinde türbesi bulunan Ahmed Kuseyrî’nin başından geçen 

efsaneye göre, bir gün dilenci kılığındaki birisi Ahmed Kuseyrî’nin kapısını çalar. 

Kapıyı açan karısı kim olduğunu sorunca adam Ahmed Kuseyrî’yi görmek istediğini 

söyler. Karısı evde olmadığını bildirince, “Size bir emânetim var” diyerek bir dağarcık, 

bir torba ve küçük bir çıkın bırakır. Giderken de, “sonra uğrarım” der. Ahmed Kuseyrî 

Hazretleri geç vakit eve gelir. Hanımı, kocasına kapıya gelen zi-yaretçiden ve 

bıraktıklarından bahsetmeyi unutur. Gece yarısı mutfaktan sesler işitilince merak edip 

bakarlar ki, bırakılan küçük kaptan kazanlar dolduracak kadar bal taşıyor. Torbadaki 

bir avuç darı çuvallar dolduracak kadar artıyor. Çıkından ise çil çil altınlar taşıp yere 

dökülüyor. Ahmed Kuseyrî: “Nedir bu hâller?” diye sorun-ca hanımı şaşkın ve 

hayretler içinde “bilmiyorum” cevabını verir. “Bu gün bize bir gelen oldu mu?” diye 



112 

 

sorunca hanımı hatırlayıp: “Evet, bir ihtiyar geldi, sizi sordu. Sonra uğrarım diyerek 

bunları bıraktı. Bereketlenip taşan bu şeyler ona aittir” der. Ahmed Kuseyrî Hazretleri 

bir an düşünüp, “Bu gelen Hızır (a.s) mıydı yoksa?” diye sorunca kaplardaki artmalar 

ve taşmalar durur. Ahmed Kuseyrî Hazretleri ve ailesi böylece Hızır (a.s.)’ın 

bereketine kavuşurlar” (Şârânî, 1992: 255). 

9.3. Taş Kesilme Motifi 

Hz. Hızır’ın bazen insanları denemek maksadıyla onları imtihâna tabi tutar bazı 

insanlar bu imtihânı kazanırken, bazıları bu imtihândan başarısız olurlar Hz. Hızır’la 

ilgili tespit edilen efsanelerde bu tipik örneklere çalışma esnasında rastlanıl-dı. Şimdi 

tespit edilen efsaneleri sıralayalım: Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından tespit edilen 

“101 Türk Efsanesi” adlı çalışmasında geçen “Ekmek İsteyen Hızır” adlı efsanede şu 

şekilde geçmektedir: 

“Efsanelerimizde sıkça gördüğümüz olağanüstü kişilerden biri de Hızır’dır. O 

aslında yardımcı olmak için insanların arasına karışırsa da, zaman zaman da onları 

denemek ister. Onların iyiliksever veya yardımsever olup olmadıklarını deneyecektir. 

Yine böyle bir deneme gününde hangi evin kapısını çalmışsa hep olumsuz cevaplar 

almıştır. Oysa istediği bir dilim ekmektir. “Yok!” derler, kovarlar onu.  

Yılmadan dolaşır kapıları… Sonunda bir kadın kapısını açar. 

“Buyurun dede…” 

“Kızım, açım, bir dilim ekmek isterim.” 

Kadın ne desin… Ocakta bir şeyler kaynıyor ama tenceredeki ne ettir, ne de 

sebze… Orada kaynayanlar çocukları avutmak için konulan tezektir. 

Hızır, zaten her şeyi bilmektedir. Herkesin yüzüne kapadığı kapıları bu fakîr 

kadın sonuna kadar açmıştır. 

“Dede tencerede kaynayan…” 

“Biliyorum kızım, biliyorum.” 

Hızır daha sonra bu merhametli anneyi uyarır: 

“Haydi, kızım, gidiyoruz. Çocuklarını yanına al, çabuk şehri terk et! Sakın ola 

ki arkana bakma, doğruca yoluna koyul!” 

Hep birlikte evden ayrılırlar. Kadın çocuklarıyla birlikte gösterdiği yolda 

yürümeye başlar. Bu arada bir gürültü işitir, âdeta kulakları sağır edecek bir gürültüdür 



113 

 

bu. Kadın merak edip arkasına dönüp bakar ki ne görsün!... Her tarafı su kaplamış, 

şehir âdeta bir göle dönmüş. 

Ancak anne bir hata işlemiştir, dedenin uyarısına uymamış ve arkasına bak-

mıştır. Böylece o, çocuklarıyla birlikte taş kesilmiştir (Sakaoğlu, 2012: 180-181). 

Yukarıdaki örnekte görüldüğü gibi Hz. Hızır’ın bazen insanları imtihân 

ettiğiyle ilgili bir örnek görüldü. Daha sonra bu efsanede tespit edilen başka bir motif 

olarak karşımıza çıkan şekil değiştirme motifiyle ilgili, kadın ve çocuğun taşa 

dönüşmesine örnek vardır. 

Diğer bir örnekte ise şu şekilde geçmektedir: Yine Hz. Hızır insanları imtihâna 

tâbi tutar. Bu imtihân sırasında efsanede geçen adamın yalan söylemesinden dolayı 

şekil değiştirme ile ilgili hayvana dönmesine örnek vardır.  

Dr. Tuğrul Balaban tarafından hazırlanan “Amasya Efsane, Menkabe ve 

Memoratları” adlı çalışmasında adamın cezâlandırılması sonucu hayvana dönüşmesi 

şu şekilde geçmektedir: 

         Ayı 

(Amasya-Kayabaşı) 

1.) Pek çok koyunu olan bir adam çiftliğinde koyunlarının yünlerini kırpar. 

2.) Gelen fakîrin yün istemesinden korkarak yünlerin altına saklanır. 

3.)  Gelen kişi Hz. Hızır’dır ve adamın yünlerin altında saklandığını anlar. 

4.) Hz. Hızır, kalk kıllı ayı deyince adam yünlerin altından ayı olarak çıkar” 

(Balaban, 2014: 71). 

 

10. İBRAHİM HAKKI 

2 Muharrem 1115’te (18 Mayıs 1703) Erzurum’un Hasankale ilçesinde doğdu. 

Babası Derviş Osman Efendi, aralıklarla otuz yıl kadar süren iyi bir eğitim görmüştü. 

Babasının isteği üzerine dokuz yaşında iken amcası Ali tarafından Tillo’ya götürülen 

İbrahim Hakkı babasıyla karşılaştığında şeyhi İsmail Fakîrullah’ı da orada gördüğünü, 

içinde ona karşı derin bir sevgi ve hayranlık duygusu uyandığını ifade eder. Bundan 

sonra İsmail Fakîrullah’ın babası için yaptırdığı, günümüze kadar ayakta kalan 

hücrede yaşamaya başlamış, İsmail Fakîrullah’ın ilim ve irfanından istifade etmesi 

yanından Ma’rifetnâme’deki ifadesiyle “peder-i azîzi kendisini hücredaş edip hilm ü 

rıfk ile ilim öğretip lütufla terbiye kılmıştır. İbrahim Hakkı’nın ilk tasavvuf zevkini 



114 

 

babasından aldığı anlaşılmaktadır. İbrahim Hakkı’nın tasavvufî görüşleri Osmanlı 

tasavvufunun tipik ve canlı bir örneğidir. Ma’rifetnâme’de mârifet, fenâ, bekâ, 

muhabbet ve aşk, velâyet, kerâmet, tevekkül, tefviz ve teslim, sabır, şükür, rızâ, seyrü 

sulûk, sâlik, mürşid, nefis ve nefis mertebeleri gibi tasavvufun hemen bütün konularına 

yer vermiştir. Dünyanın anlamı, makbul olan ve olmayan dünya, kalbin mânâsı, 

mahiyeti, mârifetullâhla ilgisi gibi konulara ilişkin görüş ve açıklamaları önemli 

ölçüde Gazzâlî’nin “İhyâ’ü ‘Ulûmi’ddîn”’indeki fikirleriyle parelellik arzeder. Klasik 

felsefe ve tasavvuf düşüncesindeki, insanı küçük âlem kabul eden anlayışa İbrâhim 

Hakkı da büyük önem verir. Bütün mutasavvıflar gibi onun için de hayatın en yüksek 

gayesi mârifet, mârifetin en yüce derecesi mârifetullâhtır. İbrahim Hakkı, Allah’ın 

varlığını ispat için imkân delilini esas almış, bu çerçevede âyetlerden de faydalanarak 

bazı kozmolojik deliller sıraladıktan sonra âlemin hâdis olduğuna selim aklın kesin bir 

burhanla şehâdette bulunduğunu, irfân ehlinin, o yüce yaratıcının icât ve yaratma 

sırlarını zâhir ve bâtın âleminde güneşli günden daha yalın  ve açık olarak müşâhade 

ettiğini söylemiştir (DİA, 2000: 305-306-307). Onun ünlü eseri Ma’rifetnâme, 

sahasında orijinal ve daha sonra bir benzeri yazılamayan değerli bir kaynaktır. 

10.1. Şekil Değiştirme- Kuşa Dönme Motifi 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi”nde 

geçen “İbrahim Hakkı ve Oğulları” adlı efsanede şekil değiştirme motifi tespit edildi. 

Efsanede bahsedilen “İbrahim Hakkı’nın küçük oğlu dama çıkıyor ve kendisini 

aşağıya bırakıyor. Fakat bir taş yığını gibi yere düşeceği beklenirken küçük oğul bir 

kuş olup ufuklara doğru kanat çırpmaya başlar ” (Sakaoğlu, 1976: 118). Efsane’nin bir 

bütün hâlde şu şekilde anlatılmaktadır: 

“İbrahim Hakkı’nın iki oğlu varmış. Bunlardan büyük olanı küçüklüğünde 

başladığı dinî tahsilini uzun yıllar devam ettirmiştir. O devir için büyük ilim merkezleri 

olan İstanbul ve Kâhîre gibi yerlere giderek bilgisini arttırmıştır. Küçük oğlu ise ticaret 

yapmaya başlar. Fakat hiçbir zaman, üzerine borç olan dinî vecibeleri yerine 

getirmekten geri kalmaz. O, iyi bir tâcir olduğu kadar dinî bütün bir Müslümandır da. 

Büyük oğlunun iyice yetişip âlim olduğunu gören İbrahim Hakkı onu ve küçük oğlunu 

yanına çağırır. Maksadı onları imtihân etmektir. Önce büyük oğlunu yanına çağırır ve 

der ki: 

“Haydi, oğlum, şu dama çık ve aşağı atla!” 



115 

 

 Oğlu şu cevabı verir : “Düşer ölürüm.” 

Bunun üzerine İbrahim Hakkı küçük oğluna aynı şeyi söyler: 

“Haydi, oğlum, sen çık ve aşağı atla!” 

Küçük oğlu hiç tereddüt etmeden dama çıkar ve kendisini aşağı bırakıverir. 

Fakat bir taş yığını gibi yere düşeceği beklenirken küçük oğlu bir kuş olup ufuklara 

doğru kanat çırpmaya başlar. Biraz sonra onun gözden kaybolduğunu farkederler” 

(Sakaoğlu, 1976: 117-118). Bu efsanede de görüldüğü üzere insan inandığı şeye 

tereddüt etmeden inanırsa kerâmet sonucunda başka bir şekle girerek uçabildiği 

görülmektedir. 

11. İMAM-I ÂZAM EBÛ HANÎFE 

Hanefî mezhebinin kurucusu İmam-ı Âzam Ebû Hanîfe İslâm dünyasının ulu 

kişilerinden biridir. Kendisi büyük, çok değerli bir âlim ve mezhep kurucusudur.  

Feridüddin Attar tarafından kaleme alınan “Tezkiretü’l Evliyâ” adlı kitapta Ebû 

Hanîfe hakkında bilgi vermektedir.  Bu bilgilerden bazıları şu şekildedir: “O ümme-

tin aydınlatan ışığı, din ve devletin meşalesi, yakîn mertebesinin sahibi, ârif, âlim ve 

sûfi, cihânın imâmı Ebû Hanîfe el-Kûfî (rahmetullâhi aleyh).  O bütün dillerde ilmiy-

le hatırlanan, herkes tarafından kabul olunmuş ve melekler içinde en sevgili olan zât  

(Attar, 2016: 57). 

Hazreti İmam Ebû Hanîfe fıkıh ilminin kurucusudur. Hükümleri istinbatta, 

güçlü re’y, çok mâ’rifet, kitab ve sünnet bilgisi ve daha birçok faziletler ile muttasıf 

olduğunu büyük âlimler kabul etmişler ve onu ‘İmâm-ı Âzam’ unvanıyla anmışlardır. 

Birçok eserlerinin yanı sıra en büyük eseri İslâm fıkhını toplayan, otuz cilt olan İmamı 

Ebû Yusuf ve Muhammed tarafından zabt olunan ‘Mebsût’ ismindeki eseridir ki 

tekrarlarıyla beraber verdiği fetva 64000’dir (Attar, 2016: 60). 

11.1. Öldükten Sonra Yeniden Dirilmiş Görünme 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta Ebû Hanîfe Hazretleri ile ilgili Anadolu halkının muhayyilesinde efsane 

oluşmuştur. Ebû Hanîfe Hazretlerinin mezârda iken canlı olduğunu ve konuştuğunu 

gösteren bir kerâmet göstermiştir, bu bölüm şu şekildedir: “İmam-ı Şafiî bir gün Ebû 

Hanîfe’nin mezârını ziyarete gider. Bir ara elinde olmayarak şöyle der: “Ey koca âlim! 

Keşke seninle aynı tarihlerde yaşasaydık da, fikirlerine karşı fikir çıkararak 



116 

 

münâzaralarda bulunsaydık. Bunu der demez Ebû Hanîfe’nin mezârından şöyle bir ses 

gelir: 

“Lâ ilâhe illallah Muhammedü’r-resûl-ullâh! Haydi, gücün yeterse buna da bir 

karşı tez çıkar!” İmam-ı Şafiî, bu koca dehânın, ebedî uykusuna daldığı mezârında bile 

yenilemeyeceği gerçeğinin ürpertisiyle olduğu yere yığılarak bayılır, bir müddet orada 

öylece kalır (Sakaoğlu,1976:115-116). 

12. KEÇECİ BABA (SEYYİD ŞEYH MAHMUD VELÎ SULTAN) 

Halk söylencelerine göre Horasan’dan Anadolu’ya gelen türbesi Tokat ili, 

Erbaa ilçesi, Keçeci köyünde bulunan Sancaklı evliyâlarındandır. 13. yüzyılda yaşa-

dığı, Hacı Bektaş Velî’nin amcası olduğu da rivâyet edilmektedir. 

Keçeci Baba, Ahî Mahmut Velî, Gül Ahî Baba, Şâh Mahmut Velî gibi adlarla 

da anılmaktadır. Selçuklu döneminin son Ahî babası olarak da bilinmektedir. Ayrıca 

zamanın önemli sanatlarından olan Keçeciliğin en büyük ustasıdır. Türbesi bulunan 

köyün adı da buraya dayanmaktadır. Keçeci Baba, bilim, ruh sağlığı, veterinerlik, sanat 

ve eğitimle uğraşmış, zamanının en yetkin bilgin ulemâ kişisi ve velîsi olarak Anadolu 

erenleri içerisinde derin iz bırakmış Horasan pîrlerindendir. Kendi türbe-sinin içinde 

yatan ailesi ile birlikte Altın Bıyık, Seyit Mehmet ve Ali Haydar adında üç oğlu ve 

Turhal Karkın köyünde yatan Aziz Baba adlı torunu olduğu bilinmektedir. Türbesini 

her yıl, hangi etnik yapıdan, inançtan ve kültürden olursa olsun binlerce kişi ziyaret 

eder, kurbanlar keserler, adaklar adarlar. Türbesine özellikle ruh sağlığı bozulmuş 

kişiler, felçliler, askere gidenler ve çeşitli dilekler dileyenler gelirler. Her yıl ağustos 

ayının son pazar günü Keçeci köyü’nde “Keçeci Baba Kültür Festivali” düzenlenir. 

Şehzâde Abdülazîz döneminde başpehlivan olan Kasım Pehlivan (Şeyh Kasım) ve 

alnında zöhre yıldızı parlayan Haydar Pehlivan köyünün önde gelen büyüklerindendir. 

Keçeci köyü’nde ayrıca Derûni, Fedaî, Ârifoğlu Nihanî, Kurban Ali, Sûzî, Sükûtî gibi 

ozanlar da Keçeci Baba tekkesinden feyz alarak yetişen tanın-mış Hak âşıklarıdır. 

XIII. yüzyılın sonları XIV. yüzyılın başlarında yaşadığı anlaşılan Keçeci 

Baba’nın Horasan erenlerinden olup Ahmed Yesevî’nin halîfesi olduğu rivâyet 

edilmektedir. Asıl ismi Ahî (Şah) Mahmud Velî olan Keçeci Baba, Nişabur’da yaşa-

mış, daha sonra Anadolu’ya gelerek bugün kendi adını taşıyan Keçeci köyüne 

yerleşmiştir. Horasan’dan Anadolu’ya gelen sancaklı evliyâ Keçeci Baba aynı 

zamanda bir Ahî lideri olarak bilinmekte ve Gül Ahî Baba ismiyle anılmaktadır. Hatta 



117 

 

Selçuklu döneminin son Ahî babası ve zamanın önemli sanatlarından keçeciliğin ustası 

olarak bilinmektedir. Ayrıca aç doyuran ve açık örten anlamlarında Ergani Mahmud 

ismiyle de anılmaktadır. Bununla birlikte türbesindeki sancağın demir arması üzerine 

adı Hoca Mahmut Velî şeklinde yazılmıştır. Sözlü geleneğe göre Keçeci Baba, Hacı 

Bektaş Velî’nin amcasıdır. Hacı Bektaş Velî’den önce Türkmen boylarının önünde 

Anadolu’ya ailesiyle gelmiş, Hacı Bektaş Velî’yi de arkasından Anadolu’ya 

getirtmiştir. Keçeci Baba’nın 1349 yılında Anadolu’da şehit düştüğü, Altın Bıyık, 

Seyyid Ahmet (Mehmet) ve Ali Haydar adında üç oğlu bulunduğu, bunlardan Ali 

Haydar’ın Rusya’da şehit olduğu anlaşılmaktadır (Maden, 2014: 149-150). 

12.1. Adak Adamak 

Anadolu’daki ziyaret edilen türbelere gelen insanlar Allah’a duâ ederler ve 

duâlarının kabul olması için adak adarlar. Bu durum Anadolu’da çok yaygındır. 

Çalışma esnasında Keçeci Babayla ilgili Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazır-

lanan “101 Anadolu Efsanesi”nde adlı kitapta tespit edilen efsanede adak adamakla 

ilgili bir bölüm geçmektedir. Bu bölüm şu şekildedir: “Tokat’ın Erbaa ilçesinin Kozlu 

bucağına bağlı Keçeci köyünün adı ile ilgili olarak şöyle anlatılır, Horasan erleri, 

Anadolu’ya gelmeden önce nereye gideceklerini tespit etmek için şöyle bir yola 

başvururlar. Herkes elindeki sopasını atacaktır, sopa nereye düşerse sahibi de oraya 

gidecektir, orayı mekân tutacaktır. Horasan erlerinden Keçeci Baba (Şeyh Mahmud 

Velî Sultan) da sopasını fırlatır. Sopa, bugün Keçeci köyünün bulunduğu yere düşer. 

Bu sopanın düştüğü yerde bugün büyük bir taş vardır. Köylüler buna “Adak Taşı” 

adını vermişlerdir. Bunun yüksekliği 170 santimetre kadardır, bir insan iki kolunu açıp 

kucaklayamaz. Keçeci Baba ölünce bu köye gömülür, türbesi hâlen bir yeşil sahanın 

ortasındadır, adı geçen taş da bu yeşil sahadadır. Halk, bu türbeye çeşitli adakları için 

gelir, duâ ederler (Sakaoğlu, 1976: 243-244). 

12.2. Bedduâ Etme 

Efsanelerde ve Halk hikâyelerinde bedduâ etme ve bedduânın tutması ile ilgili 

motifler birlikte yer almaktadır. Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 

Anadolu Efsanesi” adlı kitapta tespit edilen “Ayakbastı Mevkiî” adlı efsanede Keçeci 

Baba’nın bir olay karşısında yaşadığı durumla ilgili bedduâ etmesi ve bedduâsının 

tutması anlatılmaktadır. Efsane şu şekildedir: “Horasan erlerinden Keçeci Baba, 

mekân tutacağı yeri bulmak için attığı sopasının peşinden Anadolu’ya gelir. Sopası, 



118 

 

bugün Keçeci köyünün bulunduğu yere düşmüştür. Buraya yaklaşınca bir Ermeni 

köyüne uğrar. Ermeni kadınların birinden abdest almak için su ister. Yakınlarındaki 

ırmağı gösteren kadın kızgın bir edâ ile: “Gözün kör mü, işte su” der. Kadına bir şey 

söylemeyen Keçeci Baba, elindeki asasını yere saplar. Hemen oradan su fışkırmaya 

başlar. Abdestini alır, büyükçe bir taş parçasının üzerine çıkıp ezân okur. Namazını 

kıldıktan sonra Allah’a duâ eder. 

“Ya Rabbî, bu köyü yerle bir et, kaybolup gitsin.” 

Bugün Keçeci Baba’nın abdest alıp namaz kıldığı köy mevcut değildir, onun 

yeri baştanbaşa mezârlıktır. Horasan erinin üzerine çıkıp ezân okunduğu taşın üst 

tarafında ayak izleri vardır. Oraya ayağını bastığı için de o bölgeye “Ayakbastı 

Mevkiî” adı verilmiştir” (Sakaoğlu, 1976: 95-96). 

13. LOKMAN HEKİM 

“Lokman kelimesinin İbrânîce veya Süryânîce olduğu belirtilmektedir. 

Kur’ân’da, Hazreti Lokman’la ilgili bilgiler aynı adı taşıyan sûrede onun iki defa 

ismen zikredilmesinden ve oğluna verdiği bazı öğütlerin naklinden ibârettir. 

Hikmetli nasihatleriyle destanlaşan Hazret-i Lokman (a.s.), zâhirî ve bâtinî 

hekimlerin pîridir. Rivâyetlere göre Eyyûb (a.s.) ile akrabadır ve pek çok peygamberin 

hizmetinde bulunmuştur. Buna karşılık Câhiliye şiirinde ve kısas-ı enbiyâ başta olmak 

üzere bazı İslâmî kaynaklarda Lokman’a dair çeşitli rivâyetler yer almakta ve bu 

rivâyetlerdeki bilgilerin aynı adı taşıyan veya benzer niteliklere sahip farklı kişilere ait 

olduğu ve bunların birbirine karıştırıldığı ifâde edilmektedir. 

Gerçekte biri Kur’ân’da zikredilen ve kendisine hikmet verilmesi sebebiyle 

Lokmânü’l-Hakîm (Lokman Hekim) diye marûf olan, diğeri ise Arap şiirinde Lokmân 

b. Âd olarak geçen iki kişinin mevcûdiyeti yanında zaman içinde muhtelif kişilere ait 

çeşitli özellikler de bu isim etrafında toplanmıştır. İslâm’dan önce Araplar arasında 

uzun ömrü, bilgeliği ve darb-ı meselleriyle temâyüz eden Lokman, Câhiliye dönemi 

şiirlerinde Hz. Hûd’un (a.s.) kavmine adını veren Âd’a nisbetle Lokmân b. Âd olarak 

geçmekte, ancak İslâmî kaynaklarda bu zatın Kur’ân’da zikredilen Lokman olmadığı 

belirtilmektedir. Hz. Lokman’ın Kur’ân’da örnek bir şahsiyet olarak takdim edilmesi 

onun Arap toplumunca bilindiğini göstermektedir. Lokman Hekîm, bir peygamber 

veya velîdir. Fakat İslâm âlimlerinin çoğu, onun peygamber değil, hikmet ve takvâ 

sahibi, tefekkür ehlî, sâlih bir zât olduğu kanâatindedir. 



119 

 

Lokman’ın ne kadar yaşadığı konusunda farklı rivâyetler vardır. Bu rivâyetlere 

göre Lokman, Allah’tan uzun ömür dilemiş, tercih kendisine bırakılınca Araplar’da 

uzun ömrün simgesi olan kartaldan hareketle yedi kartal ömrü kadar yaşamayı 

istemiştir” (Taberî, 2005: 223). 

Ebû Hâtim es-Sicistânî uzun ömürlüler arasında Lokman’ı, Hızır’dan sonra 

ikinci sırada zikreder. Vefat ettiğinde Ahkâf’ta Hûd Peygamberin kabrinin yakınına 

defnedildiği söylenir. Yâkût, onun mezârının Taberiye gölünün doğu tarafında veya 

Remle’de, bir rivâyete göre de, Yemen’de olduğunu nakletmektedir. Abdullâh bin 

Ömer (r.a)’den de rivâyet edilen bir hadîs-i şerifte şöyle buyrulur: “Lokmân, 

peygamber olmayıp, ibâdet eden bir kuldu. Allahü Teâlâ, onu günâhlardan korudu. 

Çok tefekkür ederdi. Îmânı kuvvetli idi. Allâhü Teâlâ’yı sever, Allahü Teâlâ da onu 

severdi. Allahü Teâlâ, ona hikmet ihsan eyledi” (Kurtubî, 2015: 59-60). 

Kur’ân-ı Kerîm’in Mekke’de nâzil olan 31. sûresi “Lokmân” adını 

taşımaktadır. Fakat bu sûrede Lokman’ın kimliğine dair bilgi bulunmadığı gibi Âd 

kavminden onlara gönderilen Hûd peygamberden bahseden diğer sûrelerde de onun 

adından söz edilmemektedir. Lokmân sûresinde, Lokman’a hikmet verildiği bildiril-

mekte ve oğluna hitâben imân, ibâdet, ahlâk ve görgü kurallarının dâir öğütleri 

aktarılmaktadır. 

13.1. Lokman Hekim’in Ölümsüzlük İlâcı ve İnsanlara Yardımcı Olması 

Rivâyete göre Lokman’dan nübüvvetle hikmetten birini seçmesi istenince 

hikmeti tercih etmiş, hilâfet Dâvûd’a verilmiş, Lokman da ona vezir olmuştur 

(Kurtubî, 2005: 60) . İkrime el-Berberî ve Şa’bî onun nebî olduğunu söylemekteyse de 

Katâde b. Diâme, Mücâhid b. Cebr gibi âlimlere göre nebî değil hakîmdir (Taberî, 

2005: 67). 

Diğer bir yandan hakkında “Lokman Hekim Efsanesi” olarak geçen ve ölüm-

süzlük iksirini bulmasının konu olduğu bir hikâyede yıllarca dilden dile kulaktan 

kulağa yayılarak günümüze kadar gelmiştir. 

Çalışma esnasında tespit edilen efsaneler ve halk hikâyelerinde Lokman Hekim 

Hazretlerinin ölümsüzlük iksirini bulduğuna ve zor durumda olan insanlara özellikle 

hasta olan insanların derdine çâre olduğu üzerinde durulmaktadır.  

Dr. Tuğrul Balaban tarafından hazırlanan “Amasya Efsane, Menkabe ve 

Memoratları” adlı çalışmasında “Lokman Hekim Hazretlerinin” ölüme çâre 



120 

 

bulduğundan, hastalıkların hangi dertlere devâ olduklarından bahsedilir. Bu örnekler 

şu şekildedir: 

     Lokman Hekim (I) 

 (Amasya-Vermiş) 

1. Lokman Hekim bir bilge, Şahmeran da yılanların başıdır. 

2. Padişahın oğlu benek benek şeklinde amansız bir hastalığa yakalanır. Yalnız 

Şahmaranı görenlerin vücudu böyle olurmuş. 

3. Padişahın adamları, oğlu Şahmeran’ının kanını içerse iyileşir diye akıl 

verirler. 

4. Padişah başkasının vücudunda da böyle benekler var mı diye herkesin 

Kapıkaya’dan belden üstü çıplak olarak geçmesini emreder. 

5. Herkes geçer sadece Lokman haberi olmadığı için gelmez. 

6. Lokmanın vücudunu açarlar ve aynı beneklerden onda da olduğunu 

görürler. 

7. Lokman Hekim’e Şahmeran’ı nasıl yakalayacaklarını sorarlar o da 

Şahmeran’ın sütü çok sevdiğini söyler. 

8. Sütün içerisine zehir katarak Şahmeran’a içirirler ve hayvanı yakalayıp 

Lokman Hekim’in sırtına yüklerler. 

9. Şahmeran Lokman Hekim’e sen bana kötülük ettin ama ben sana iyilik 

edeceğim diyerek kendisini keseceklerini, kanını üç şişeye koyacaklarını anlattıktan 

sonra onun içmesi gereken şişeyi söyler. 

10. Şahmeran’ının dediği gibi kanını üç şişeye koyarlar ve ilk olarak Lokman 

Hekim’e içirirler. Lokman Hekim Şahmeran’ın dediğini dinleyerek doğru şişedekini 

içer ve kalp gözü açılır. Diğer şişeleri içenler ise ölürler 

11. Bu olaydan sonra Lokman Hekim nereye gitse geçtiği yerlerdeki çiçekler 

dile gelerek hangi dertlere deva olduklarını ona söylerler. 

12. Lokman Hekim’in ölüme çâre bulduğunu öğrenen Cebrâil (a.s.) Künç 

köprü’de onu yakalar ve elindekilere vurarak ölümün sırrının yazılı olduğu kâğıtları 

Yeşilırmak’a atar. 

13. Allah Cebrâil (a.s) ‘e Lokman’a ellemeyin, o büyük bir evliyâdır der” 

(Balaban, 2014: 84-85). 

       Lokman Hekim (II) 



121 

 

   (Amasya-Vermiş) 

1. Lokman Hekim ölümsüzlük ilacını bulur. 

2. Cebrâil (a.s.) ile Künç köprü’de karşılaşır. 

3. Cebrâil (a.s.) Bu sırlı bilginin insanlara ulaşmaması için Lokman Hekim’e 

(elindeki ilaca) tokat atar ve ilacı Yeşilırmak’a düşürür. 

4. Künç Köprü’nün ayaklarında biten otlar bu ölümsüzlük ilâcı sebebiyle yaz 

kış yemyeşil kalmaktadır” (Balaban, 2014: 85). 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “Ercişli Emrah Hikâyesi”nin 

manzum kısmında Lokman Hekim Hazretlerine hatırlatmada bulunulmaktadır. Bu 

kısım şöyle geçmektedir: “Lokman Hekim, yaraları saran, hastalara şifâ dağıtan bir 

efsane kahramanıdır. Ne zaman yaşadığını, nerede gömülü olduğunu araştırmamıza 

gerek bile yoktur, çünkü her âşık ondan bir parça gibidir. Emrah da onun dostluğunu 

aramaktadır. 

“Dostum Lokman Hekim olsa 

Sarsam yarayı yarayı (Sakaoğlu 35/2)” (Sakaoğlu, 1987: 54-55). 

 

Diğer bir tespit edilen hikâyede ise Muharrem Zeki Korgunal tarafından 

hazırlanan “Şah İsmail” hikâyesinde ise Lokman Hekim Hazretlerinin dertlere de-vâ 

olduğundan bahsediliyor. Ama hikâyenin içeresinde geçen dörtlükte ise “Lokman 

Hekim”’in bile derdine derman olamayacağından bahsediyor. 

 

“Kolay gelir derdim dile 

Anlamaz lokman bile 

Acıyın Şah İsmail’e 

Dönmeliyiz artık geri” (Korgunal, 1960: 11).  

 

Faruk Rıza Güloğul tarafından hazırlanan “Yaralı Mahmut ile Nigâr” 

hikâyesinde ise Kanber ile Nigâr’ın karşılıklı atışması sırasında Cenâb-ı Hakk’a 

yalvararak bir Lokman Hekim Hazretlerini göndermesini istiyor. 

 

             ALDI NİGÂR 

          “Yeri göğü yokatn var eden Allah 



122 

 

Öz lûtfundan bir ihsan yetiştir 

Arşın, kürsün cümle sAhibi sensin 

Kerem eyle bir Lokmanı yetiştir” (Güloğul, 1943: 54). 

 

Doğan Kaya tarafından hazırlanan Âşık Şenlik’in “Lâtif Şâh ile Mihriban 

Sultan” hikâyesinde tespit edilen hikâyenin manzum kısımlarda Lokman Hekim 

Hazretlerinin yine dertlere devâ olduğundan bahsediyor. Bu kısım şöyledir: 

 

                       Aldı Lele: 

“Leleyem, anlamışam söhbeti demnen seni, 

Eşge düçar edib hızr peyğember cannan seni 

Taparam me’şugeni gurtarram gemden seni, 

Aparram loğmana, eler derdini çarasını” (Kaya, 2013:102). 

 

14. MUNZUR BABA 

Kovancıların ilçesinin Topağaç köyü’nde medfundur. Dikdörtgen planlı olan 

bu türbe iki mekânlıdır. Her iki mekâna da ayrı kapılardan girilmektedir. Bunlardan 

biri makam, diğeri de mescid bölümüdür. Makam bölümünün üst kısmı kubbeli, 

mescid bölümünün üzeri ise düz beton dam şeklindedir. Bu iki bölümden oluşan türbe 

beton ve taş işçiliği ile yapılmıştır. Giriş kısmının ön tarafı balkon şeklinde sahanlıktır. 

Hayatı hakkında kesin bir bilgi yoktur. Anlatılan rivâyetlere bakılırsa onun 

1600’lü yıllarda yaşadığı tahmin edilir. Baba adının Mahmut olduğu, Hüseyin ve 

Mustafa isminde iki oğlunun bulunduğu, oğullarından Hüseyin’in Harput’a gelerek 

yerleştiği, Harput’ta çok sayıda ulemâ yetiştiren Müftügiller soyunun Hüseyin 

Efendi’den geldiği İshak Sunguroğlu’nun “Harput Yollarında” adlı eserinin 2. 

cildinde de anlatılır. Onun hakkındaki hikâyelere bakılırsa, “Munzur Baba” tasavvuf 

ehlî biridir. Hakkındaki hikâyelerden biri şöyledir: Bir gün köye gelen askerlere 

kazanda kaynamakta olan kavurmadan ikram etmek ister. Askerlerin, “Kavurmayı 

beklemeye vaktimiz yok.” demeleri üzerine, Munzur Baba kaynayan kavurma 

kazanına kolunu sokarak karıştırır ve bir avuç sıcak kavurmayı avucunda askerlere 

ikrâm eder. Bugün köyde onun diktiği söylenen bir kuşburnu ağacının hâlen yaz kış 

yeşil kaldığı iddia edilmektedir. Onunla ilgili daha birçok hikâyeler vardır. Munzur 



123 

 

Baba’nın bizce bir tarîkat mensûbu olma ihtimali daha kuvvetlidir (Aydoğmuş, 1998: 

243-244). 

 

14.1. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi 

“Sözlüklerde, mekânı ve zamanı atlarcasına geçme olarak açıklanan tayyi me-

kân ve tayyi zaman kavramları, genellikle efsane metinlerinde kahramanın zaman ve 

mekân değiştirmesi, bir yerden bir yere zaman sınırlaması olmadan gidip gelmesi 

şeklinde karşımıza çıkar” (Devellioğlu, 2004:1042’den: Gönen, 2007:173). Efsane-ler 

içerisinde ele alarak değerlendirdiğimiz bu durum olağanüstülüklerle örü-lüdür (Gö-

nen, 2007: 173). 

Efsanelerimizde, tayyi mekân ve tayyi zaman içinde bulunan kahramanları, 

daha çok efendisi ya da ağası hacta iken, ona çeşitli yiyecekler götürürken görürüz 

(Gönen, 2007: 174). 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen bir efsanede Munzur Babayla ilgili tayyi mekân ve tayyi zamanla 

bağlamında bir motife rastlanıldı. Bu bölüm şöyledir: “Çevredeki köylerin birinde 

zengin bir ağa yaşarmış. Ağanın yaşı kemâle ermiş, emânetini teslim etmeden bir de 

Hacc’a gitmek istemiş. Çoluk çocuğunu bırakacak kimsesi yokmuş. Sonunda kararını 

vermiş, hâne halkını, çobanları olan Munzur’a emânet etmeye karar vermiş. 

Ağa çoluk çocuğu ile helâllaşıp yola çıkar. Üzerine farz olan borcunu eda 

edecek ve Hacı Ağa olarak memleketine dönecektir. Ağa Kâbe’de iken, bir gün karısı 

evde helva pişirir. Çocukları ile birilikte yerken yanlarında bulunan Munzur’a lâtife 

yapmak kastı ile der ki: “Munzur, bu helvadan ağan da yese ne iyi olurdu. Al şunu, 

soğumadan ağana götür de o da yesin”. 

Çoban hemen ablasının elindeki helvayı alır ve gözden kaybolur. Bir müddet 

sonra Munzur elinde boş tabakla eve döner. Ne ablası, ne de çocukları bu işten bir şey 

anlamazlar. 

Aradan günler geçer, hacıların dönme zamanı gelir. Köy halkı ağalarını 

karşılamak üzere yollara dökülürler. Hacı olan ağalarına daha fazla hürmet etmek, 

hizmetinde bulunmak için köylüler âdeta yarış ederler. Fakat ağa onlara Munzur’u 

gösterir ve: “Hürmetinize lâyık olan ben değil, Munzur’dur. Onun elini öpün, onun 

hizmetine koşun.” 



124 

 

Ağa, köylülerin şaşkın bakışları arasında meseleyi kısaca anlatır. Herkes 

alelâde bir çoban zannettiği Munzur’un eline sarılır, o ise geri çekilir (Sakaoğlu, 19-

76: 126-127).   

15. MEVLÂNÂ CELÂLEDDÎN-İ RÛMÎ 

İslâm âleminin büyük âriflerinden olan Mevlânâ Celâleddîn Muhammed, 6 

Rebiülevvel 604 (30 Eylül 1207) tarihinde Belh’te dünyaya gözlerini açar. Babası, 

Bahâ-i Veled adıyla ünlenmiş olan Sultanu’l-Ulemâ Bahâeddin Muhammed, annesi 

ise Mü’mine Hâtun’dur. Mevlânâ’nın babası Bahâ-i Veled’in tam adı, Muhammed b. 

Hüseyin b. Ahmed Hatîbî’dir. Bahâ-i Veled, 6./12. yüzyılın nüfuz sahibi âlim ve 

hâtiplerinden, aynı zamanda büyük sûfîlerdendir. Dışarda bir vâiz kimliğiyle görünen 

ve halkı irşât için çabalayan Bahâ-i Veled’in ev hayatı tam bir sûfî hayatıdır. Bu arada 

annesi Mü’mine Hatun Lârende’de vefat eder. Onun mezârının bulunduğu yere 

sonraları Karaman Mevlevîhânesi inşâ edilmiştir. Mevlânâ’nın ölümünden sonra oğlu 

Sultan Veled, babasının öğretileri doğrultusunda Mevlevîlik tarîkatını kurmuş, kısa 

zamanda geniş bir coğrafî alana yayılan Mevlevîlik başta Türkiye olmak üzere 

Balkanlar, Suriye, İran, Afganistan, Pakistan ve Hindistan gibi ülkelerde taraftar 

bulmuş ve bugüne dek varlığını sürdürmüştür.  

Mevlânâ, düşüncelerini çevresine ve öğrencilerine şifâhî olarak aktarmakla 

kalmamış, düşünce, tecrübe, birikim ve duygularını sonraki nesillere aktarmayı da 

ihmâl etmemiştir. O, büyük bir mutasavvıf olduğu kadar büyük bir şâ’ir olmasıyla da 

iz bırakmış bir sîmâdır. Onun tümü Farsça yazılmış beş eserinden ikisi, yani Mesnevî 

ve Divân-ı Kebîr manzum olup önem bakımından diğer üç eserinden önceliklidir 

(İzbudak- Gölpınarlı, 2016: 39). 

15.1. Havada Uçma Motifi 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen bir efsanede Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî Hazretlerinin Konya’ya 

yerleşmesiyle ilgili halk hafızası bir efsane oluşturmuştur. Hazreti pîr’in gösterdiği bir 

kerâmette havada uçarak Konya’ya yerleşmesini anlatıyor. Bu efsane şu şekil-dedir:  

 “Aralarında Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin de bulunduğu birkaç kişiden 

meydana gelen bir erenler gürûhu Horasan taraflarından yola çıkarlar. Bu erenler kâh 

yürüyerek, kâh uçarak Konya çevresine kadar gelirler. Mola vermek düşüncesiyle 

Yatağan köyünün hemen yakınındaki tepeye konarlar. Burada bir müddet ibâdet ve 



125 

 

tâat ile meşgul olduktan sonra, havalanarak yollarına devam ederler. Havalanma-

larından bir müddet sonra Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî ise Konya’ya inerler, oraya 

yerleşirler” (Sakaoğlu, 1976: 241-242). 

16. OSLU HOCA 

“ Akşar (Balahor) köyünde, karayolu kenarında Bayburt’a 25 km. uzaklıkta bir 

türbedir. Şîrîn Bayburtumuzun yetiştirdiği âlimlerden biri olan Hocamızın asıl adı, 

Hacı Hasan Efendidir. Şâ’ir Zihni aşağıdaki beyitinde Oslu Hoca’dan şu şekilde 

bahsetmiştir: 

 

Bir kılı kırk yarar, Oslu gibi âlim var, 

İlmü tefsirle hilkattir azdır Bayburd. 

 

Doğumu ve ölümü hakkında kesin tarih bilinmemekle beraber, bir kitabede 

1257 hicri yıllarında kendisine yazılan övgüden anlaşılacağı gibi, 160 yıl önce (Şim-

di:1998), yani 17. asrın sonlarında yaşadığı anlaşılmaktadır.  

Oslu Hoca, daha çocukluk yıllarında ailesiyle birlikte göç sebebiyle, Sürmene 

ilçesinin dağlık köylerinden olan ve adını oradan alan, Os Köyünden gelerek Akşar 

(Balahor) köyüne yerleşmiştir. Çeşitli sebeplerle ve ağır ulaşım şartlarına rağmen, 

şehir merkezinde ve köylerdeki medreselerde ilim yuvalarında, medrese tahsîli yapmış 

ve daha sonra birçok talebe yetiştirmiştir. Arapça, Farsça, tahsîli görmüş ilme büyük 

değer veren Oslu Hoca’nın, geniş bir kitaplığı bulunup ölümünden sonra bu eserleri 

vârisleri tarafından, itina ile muhâfaza edilmişse de 160 yıllık zamanda dağıtılmış ve 

kısmen zayi olmuştur. Kalabalık olan soyundan, bugün hâlâ, Bayburt, Ankara, İzmit 

ve İstanbul da bulunan ahvadından her birinde birkaç eser kalmış olup bunlardan 

değerlerine paha biçilmeyen, Arapça üç büyük ciltli el yazması kitabını itina ile 

muhâfaza etmekteyim. Bu eserlerden birisinin yazılış tarihi Hicri 1136 olup Diyarbakır 

Mesudiye medresesinde, Rüstem oğlu Muhammed Efendi tarafından el ile yazılmıştır. 

273 senelik zamanı içeren bu kitap, astronomi ve doğa bilgileri hakkında geniş 

kapsamlıdır. Diğer iki kitaptan biri, Fıkıh (Hidâye) olup, Hicri 1061 şevval ayında 

yazılmış, 257 yıllık bir tarihe sahiptir. Diğer üçüncü kitap ise, hukuk ilmini içerir, dâvâ 

ve dilekler kitabıdır. Her yönü ile mütekâmil insan olan büyük âlim Oslu Hoca, sosyal 

yönleriyle de örnek insan olduğu, gittiği birçok yörelerde, bağış ve vakıfta bulunduğu 



126 

 

bilinmektedir. Araklı-Kifara arasındaki bugün hâlâ mevcut olan köprüyü yaptırmıştır. 

Hocamızın büyüklüğü hakkında halkımız arasında birçok sözler söylenmiştir, övgüler 

yazılmıştır. Bir gün küreğine dayanmış bahçesini sularken, etrafı seyre dalmış ve 

yoldan geçen bir şahıs sorar: 

-Hocam bu bahçe senin mi? 

Hayır, ben nöbetçisiyim…  

Mülkün hiçbir zaman kimsenin malı olmadığı, yalnız Allah’ın olduğu ve 

bizlerin, onun nöbetçisi olduğunu anlatmak istemiştir. Yine medrese arkadaş-larından, 

Oruçbeyli (Siptoros) köyünde oturan ve zamanın büyük âlimlerinden, İrşâdî Baba ile 

anlaşırlar, hangimiz evvel ölürsek diğeri cenazeyi yıkayacak. Bir müddet sonra İrşâdî 

Baba, Hakk’ın rahmetine kavuşur. Aynı gün Oslu Hoca’ya haber gön-derirler, yalnız 

haberci yolda iken, Oslu Hoca çoktan yola çıkmış ve kendisine ayân olmuştur. Yarı 

yolda haberci ile karşılaşırlar, haberci hocayı tanımadığı için Oslu sorar: 

- Sen Siptoroslu musun?  

-Evet.  

İrşâdîden haber var mı? 

-Sizlere ömür, vefat etti de, Oslu Hocayı almaya gidiyorum. Öyle ise dön geri, 

Oslu Hoca benim. Köye dönerler. Hoca, İrşâdî Babayı yıkamaya başlar, sağ tarafını 

yıkarken sağa, sol tarafını yıkarken sola doğru kendiliğinden dönen İrşâdî Baba için 

Oslu Hoca şöyle seslenir: 

-Ey koca İrşâdî Baba, kendini bir çubuğun altına, arkasına sakladın da, seni 

tanıyamadık. (Denilirki, İrşâdî o zamanlar uzun çubuklu sigara içermiş, Oslu da buna 

karşı çıkarmış ve ta’rîzde bulunurmuş.) 

Oslu Hocamızın türbesi kendi adıyla anılan tepe üzerindedir. Türbe, zarîf 

yontma taş işlemelidir. Oslu hocanın bugüne kadar torunlarından birçok hoca, mü-

derris yetişmiş olup, İstanbul ülemasından ve Süleymaniye câmii vaazlarından Hafız 

Ali Efendi de Oslu Hocanın ahvadındandır (https://forum.Turkmmo.com//Fo-

rum//Genel//Biyografi). 

16.1. Şekil Değiştirme- Taş Kesilme Motifi 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen “Ejderhâ I” adlı efsanede Oslu Hocanın gösterdiği kerâmet 

sonucunda Ejderhânın taş kesilmesi olayı anlatılmaktadır. Bu efsane şu şekildedir: 



127 

 

“Halkın Ejderhâ dediği büyük bir yılanın köye gelmekte olduğunu görenler evlerini 

terkedip kaçmaya başlarlar. Yaşlı olduğu için fazla uzaklara gidemeyen bir kadın, 

çâresizlik içinde bir yere çömelir. İhtiyar kadın burada Ejderhânın gelip kendisini 

yemesini beklemeye başlar. Diğer taraftan da Allah’a duâ eder, şöylece yalvarır: 

“Allahım, ya beni taş kes, ya onu.” 

İhtiyar kadının duâları kabul olunur, Ejderhâ gelebildiği son noktada taş kesilir. 

Benzer bir anlatmada ise yaşlı kadının yerini hamile bir kadın alır. O duâ eder, 

duâlarının kabul olması ile de Ejderhâ taş kesilir. 

Daha değişik bir anlatma ise şöyledir: Ejderhâ köye girdiği zaman, çevrede 

bilgisi ve ermişliği ile tanınan Oslu Hoca’ya müracaat edilir. Hoca hazır bulunanların 

huzurunda duâ edip Ejderhâya dönerek şöyle der: 

“Ya mübarek hayvan, dur!” 

Bunun üzerine Ejderhâ orada taş kesilir (Sakaoğlu, 1976: 32). 

17. SEYYİD HARUN VELÎ 

On üçüncü yüzyılda, Horasan’dan gelip Seydişehir’e yerleşen büyük 

velîlerimizden birisi de, Seyyid Harun Velî’dir. Seydişehir’in de kurucusu bu zâttır. 

Seyyid Harun Velî Horasan ellerinde İmâm Mûsâ Kâzım soyundan adîl bir emir imiş. 

Soyu Veysel Karanî’ye ulaşırmış. Ne vakit ceddinin ve amcasının kabrini ziyaret etse 

kulağına, “Ya Hârûn! Rûm’a git, Karaman vilâyetinde Küpe dağı derler bir dağ vardır, 

onun doğusuna bir şehir yap, onun halkı sülehadan olan, şakî olanların akıbetleri hayır 

olmaya” diye bir ses gelirmiş. Seyyid Harun Velî, almış olduğu bu emir ve işâret 

üzerine, makam ve mevkiini, mal ve mülkünü terk ederek yollara düşmüş. Dünya taç 

ve tahtını, dervişliğe ve manevî sultanlığa tercih etmiş. Sultanü’l Ulemâ Baha Veled’in 

göçünde olduğu gibi, Seyyid Harun Velî de yakınlarından kırk kişilik bir kâfile teşkil 

ederek yola çıkmış. Konar-göçer, birçok kerâmetler izhâr ede ede, yerleşecekleri ve 

kuracakları Seydişehir’e gelip mekân tutarlar. Onlara bu yolculuklarında bir bulutun 

kılavuzluk ettiği rivâyet edilir. Yalnız Seyyid Harun Velî Konya’dan çıktıklarında 

hasta olan kardeşi Seyyid Bedreddin yolda vefat etmiş ve Hatunsaray’da toprağa 

verilmiş. Kâfile Çukurçimen’e geldiklerinde suya ihtiyaç görülmüş hazret orada 

“Maya Suyu”nu çıkartmış. Neticede Küpe Dağı’nın yanına gelmişler. Yakınında 

“Velverid” adlı eski bir şehir varmış. Çevreden ve buradan aldıkları taşlarla 



128 

 

Seydişehir’i kurmuşlar. Cuma mescidi yanında onun emri ile bir de medrese inşâ 

etmişler. 

Seyyid Harun Velî menakıbnâmesi’nde, onunla ilgili pek çok menkıbe anlatılır. 

Bunlardan birisi şöyledir: 

“Hâce Harun mescidinden çıktı ve halk önüne düştü. Konya’da Hace Fakîh’e 

geldiler. Hz. Muhammed (s.a.v.)’e salavât getirip, kapıyı açıp girdi. Hemen kudretten 

bir el çıktı. Seyyid Harun o eli öptü. Bu halkın bazısı yed-i kudret (Kudret eli) dediler. 

Bazısı, Fakîh Sultan’ın eli dediler. Taaccüp idüp ibret aldılar. Hoca Fakîh, ölmeden 

önce bir zâtın geleceğini, sağ elinde gül gibi bir ak ben bulunacağını ve kendisini 

arayanların onda göreceğini söylemiş. Bunun için Konya halkı bunlara çok izzet ve 

ikramda bulunmuş. Konya’da, Hoca Fakîh Ahmed’in zâviyesinde, kırk gün kırk gece 

kalıp ibâdet de bulunduktan sonra, Seyyid Harun Velî mürîdleri ile birlikte 

Seydişehir’e dönmüş. 

Seyyid Harun Velî zamanında kurulan tekke ve türbeye kızı Halîfe Sultan, 

ondan sonra yeğeni Mûsâ bakar. Uzun yıllar soyundan gelen torunları dergâhta şeyhlik 

postuna oturur. Onun sohbetine katılanlar bir daha kendisinden ayrılmazlar. 

Mürîdlerinin sayısı her geçen gün artar. Ömrünü ibâdet ve insan yetiştirmekle geçirir. 

Anadolu’nun pek çok yerine halîfelerini gönderir. Bir şehir kurmanın, pek çok mürîd 

ve halife yetiştirmenin huzuru içerisinde, çilehânesinin ve bugünkü câmiinin 

yanındaki hücresinde vefat etti. Vasiyeti üzerine de hücresine defnedildi. Sonradan, 

üzerine bir türbe inşâ edildi. Vefat tarihi, 720 (1320) yılı Rebiül-evvel ayının on 

üçüncü günüdür. Seyyid Harun Velî’nin, Eşrefoğlu ve dediği Sultan’la ilgili de pek 

çok menkıbesi anlatılır (Kurnaz, 1991: 3; Uğur, 1936: 226-229). 

17.1. Cansız Bir Varlığı Harekete Geçirme Motifi 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen “Deve Taşı” adlı efsanede Seyyid Harun Velî Hazretlerinin 

gösterdiği bir kerâmet sonucunda bir taşa biner ve bu taşı yürütür yani cansıza bir 

varlığa binip onu hayvan gibi yürütmüş. Bu efsane şu şekildedir: “Halkın anlattığına 

göre Seydişehir’in kurucusu Seyyid Harun-ı Velî’dir. Bu muhterem zât, bugün kendi 

adı ile anılan câmii yaptırırken komşu yerleşme merkezi Beyşehir’de hüküm süren 

Eşrefoğlu Beyi, câmiin yapımında kendi tuzubiberinin de bulunmasını ister, tulumlar 

dolusu piseyi adamları ile Seydişehir’e gönderir. Seyyid Harun-ı Velî gönderilen bu 



129 

 

hediyeleri kabul eder ve tulumları adamlarına boşalttırır. Hediye kabının boş 

gönderilmesi doğru olmayacağı için Seyyid Harun-ı Velî bütün tulumların içine birer 

defa tükürür ve teşekkürleriyle birlikte Eşrefoğlu Beyi’ne gönderir. 

Beyin adamları Beyşehir’e vardıkları zaman çuvalların içinin balla dolu 

olduğunu görürler. Duruma vâkıf olan Eşrefoğlu, Seyyid Harun-ı Velî’nin bu 

hareketine karşı büyük bir hayranlık duyar. Onu ziyaret etmek için Seydişehir’e 

gitmeye karar verir. Kendisinin de büyük bir velî olduğunu göstermek için bir arslana 

biner. Seyyid Harun-ı Velî de bir taşa biner ve onu karşılamaya çıkar. Ev sahibini bir 

taşa binmiş vaziyette gören Eşrefoğlu daha büyük bir hayrete düşer. Orada der ki: 

“Canlıya binmek marifet değilmiş. Cansıza binip onu yürütmek daha büyük 

olmanın işâretidir” (Sakaoğlu, 1976: 125). 

18. SÖYLEMEZ BABA 

Söylemez Babanın Türbesi, Erzurum’a 125 km. mesafededir. Erzurum-

Pasinler kara yolu ile Köprüköy’e vardıktan sonra, ilçeyi ve Çoban Dede köprüsünü 

geçişte sağa ayrılan köprü üzeri yolu takiple, akaryakıt tesislerini devamla, yol 

ayrımından sağa dönülüp dere yolunu takiple küçük bir köprü geçildikten sonra 

Mescitli (Eski Söylemez Nâhiye Merkezi) köyüne varılmaktadır. Mescitli köyünden 

devamla daha sonraki köprüden geçildikten sonra, sağa takiple 20 km yol aldıktan 

sonra, sola 3 km. sonrası aşağı Söylemez köyüne varılıyor. Bundan 5 km. öte de Yukarı 

Söylemez köyü bulunmaktadır. Aşağı Söylemez köyünde tarihi iki kümbet mevcût, 

biri bu köylere adını veren Söylemez Baba’ya diğeri de Söylemez Babanın hatunu 

olduğu söylenen Söylemez Ana’ya aittir. Bu köylerin ahâlîsi, Osmanlı Devleti 

döneminde atalarının Şam’dan buralara gelip yerleştiklerini söylerler. 

Türbeler 13. yüzyıl sonu 14. yüzyıl başlarına ait muntazam kesme taştan 

yapılmış silindirik planlı, kümbetlerin mahrûtî olduğu anlaşılan kubbeleri ve 

duvarlarının bir kısmı yıkılmış durumda, mihrâpları mevcûttur. Her iki kümbette 

mihrabın üst kısım ve iki taraflarında pencereleri vardır. Söylemez Babanın türbesine 

kuzey-doğuya bakan kapısından üç basamakla inilerek giriliyor. İçerde kesme taştan 

yapılmış bir mezâr bulunmaktadır. Söylemez Ana’nın türbesine, kuzeye bakan 

kapısından iki basamakla iniliyor. Türbe içinde moloz taşlarla yapılmış bir mezâr 

mevcuttur. Söylemez Baba’nın hatunu olduğu söylenen Söylemez Ana ermişlerden bir 

hatun, Söylemez Baba da bir velî olduğu niyetiyle ziyaret edilmektedir. Çocuk 



130 

 

isteyenler, akıl hastaları ve sık sık bayılanlar tarafından ziyaret olarak kabul edilen bir 

yerdir. A. Şerif Beygu’nun 1930’lu yıllarda bu yöreleri tetkikinde, Söylemez Baba ile 

ilgili “Horasan Baba’nın arkadaşlarından olan Söylemez Baba da Hınıs kazasına tabi 

Söylemez Nahiyesindendir. Bunun da sandukası, türbesi tahrip edilmiştir” diyor. 

Malazgirt Meydan Muhaberesinden sonraki yıllarda, diğer yöre beyleri gibi 

Mâverâünnehir’den, Horasan’dan, Kirman’dan gelip Anadolu’ya, Arasa boylarına 

yerleşmişler. Buraları sevk ve idare etmiş, Velî Baba, Yağan Baba, Horasan Baba gibi 

yöreye isimlerini vermiş hayatları cihâtla, gazâyla geçmiş olan ve bugün bizleri ayakta 

tutan bu alperenler, âlimler ve velîlerdir (Beygu, 1936: 237). 

18.1. Şekil Değiştirme Motifi 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen “Söylemez Baba” adlı efsanede Söylemez Baba’nın gösterdiği 

kerâmet sonucunda şekil değiştirme motifi ile ilgili olarak bir maddenin başka bir 

maddeye dönüşmüş olduğunu görülmektedir. Efsanede Söylemez Baba’nın karşı-

laştığı kervancıların yalan söyledikleri için şeker olan maddenin yalan söylemeleri 

sonucunda tuza dönüşmesi anlatılıyor. Efsanede yer alan cansız bir unsurun bir üstün 

güç tarafından cezâlandırılmasından dolayı o andaki şekillerinden daha farklı bir şekle 

çevrilmiştir. Bu efsane şu şekildedir: “Vaktiyle Osmanlı Padişâhı ile İran Şâhı 

birbirlerine kervan gönderirlermiş. Bu kervanlar gidip gelirlerken, yollarının üzerinde 

bulunan Söylemez köyüne de uğrar, bir müddet orada konarlarmış. Osmanlı’da şekerin 

kıt olduğu bir yıl, İran Şâhı Osmanlı Padişâhına bir kervan yükü şeker gönderir. 

Kervan, âdeti olduğu üzere Söylemez köyüne konar. Söylemez Baba bir ara kervanının 

yanına gidip kervancılara sorar:  

   “Yükünüz nedir?” 

Kervancılar ise yolda herhangi bir baskına uğramamak için yalan söylerler: 

“Yükümüz tuzdur.” O zaman Söylemez Baba dayanamaz ve şöyle cevap verir: 

“Yükünüz tuz değil amma, tuz olsun!” 

Kervan uzun ve meşakkatli bir yolculuktan sonra İstanbul’a varır. Çuvallar 

padişâhın huzurunda açılır. Fakat görürler ki çuvallarda şeker yerine hep tuz vardır. 

Yolda geçen hâdiseyi padişaha anlatırlar. Derhâl tuzları yükleyip o köyün yolunu 

tutarlar. 

Köye vardıklarında Söylemez Baba yine sorar: 



131 

 

“Yükünüz nedir?” 

“Yükümüz tuzdur.” 

“Yükünüz tuzdur amma, şeker olsun!” 

Bakarlar ki tuzlar şekere dönüşmüş! 

İhtiyarı da alıp İstanbul’a dönerler. Padişah, bu işi nasıl yaptığını sorarsa da 

cevap alamaz. Onu tekrar köyüne götürürler. O zamandan beri bu ihtiyara Söylemez 

Baba, köyüne de Söylemez denilmeye başlanmıştır (Sakaoğlu, 1976: 132). 

19. ŞEYH ŞABAN-I VELÎ 

Pîr Şaban-ı Velî Hazretleri (k.s.), Kastamonu'nun Taşköprü ilçesinin 

Gökçeağaç bucağına bağlı Çakırçayı köyü'nün Cimdâr mahallesi'nde dünyaya geldi. 

Hz. Pîr'in doğum tarihi hakkında kesin bilgilerimiz olmamakla birlikte müze 

kayıtlarında M. 1497 tarihine rastlanmıştır. Ancak bu bilginin yanındaki notta bu 

tarihin kesin olmadığı ifâde edilmiştir. Sefîne-i Evliyâ'da ise doğum tarihinin M. 1499 

yılına kaydedilmesi Pîr'in 1490'lı yıllarda dünyaya gelmiş olabileceğini gösterir. Hz. 

Pir Şaban-ı Velî (k.s.), henüz dünyaya gelmeden babasını kaybettiği için yetim, üç 

yaşlarında iken annesi vefat ettiğinden öksüz kalır. Daha sonraki hayatı, hayırsever bir 

hanımın yanında geçer. Bu hanım, Şaban Efendi'yi, manevî evlâtlığa kabul etmekle 

birlikte tahsilini yapmasında maddî ve manevî yardımlarını esirgemez. Hatta tahsilini 

tamamlaması için İstanbul'a gönderir. Hz. Pîr, ilk tahsilini Taşköprü'de yapar. Aklî ve 

naklî ilimleri özellikle Kur’ân-ı Kerim, hadîs, tefsir ilimlerinde bilgilerini 

derinleştirmek için Kastamonu'ya gelir. Ancak memleketindeki tahsille yetinmeyerek 

ilim ve fazilet diyârı olan İstanbul'a gider ve tahsilini İstanbul Fatih medreseleri'nde 

tamamlar. Öğrenim yıllarında güzel ahlâkı, ağırbaşlılığı ve çalışkanlığı ile hocalarının 

teveccühüne mazhar olur ( Kastamonu Rehberi, 2015: 13-14). 

19.1. Duâ Etme Motifi 

Gülşah Yüksel tarafından hazırlanan “Kastamonu Efsaneleri” adlı yüksek 

lisans tezinde Şeyh Şaban-ı Velî Hazretleri ile ilgili tespit edilen efsanelerde pîr’in duâ 

etmesi ve sonucunda duâsının kabul olmasıyla ilgili örnek metinler şu şekildedir: 

 

                Şeyh Şaban-ı Velî 1 

Epizotlar: 

1.Şeyh Şaban-ı Velî Hazretleri Kastamonu’ya geldiğinde fakirdir. 



132 

 

2.Halk ona çobanlık teklif eder. O da “Ben hayvan otlatmaya değil, kalp 

kalaylamaya geldim” der. 

3.İnsanlar yanlış anlar kaplarını kalaylatmaya gelirler. 

4.Velî duâ eder Allah’ım beni mahcûp etme der ve kapları kalaylar (Yüksel, 

2011: 31-32). 

   Şeyh Şaban-ı Velî 8 

Epizotlar: 

1.Şeyh Şaban-ı Velî’nin yanına bir gün çok fakir biri gelir. 

  2.Eşeğinin öldüğünü ve geçimini sağlayamadığını söyler. 

            3.Bunun üzerine Şeyh Şaban-ı Velî bu fakir için duâ eder. 

            4.Duâ bitiminde elinde bir katır ile biri dergâha gelir, katırı şeyhe hediye eder. 

            5.O da fakire döner, senin eşeğin öldü yerine daha iyisi geldi der ve katırı fakire 

verir (Yüksel, 2011: 34). 

   Şeyh Şaban-ı Velî 16 

Epizotlar: 

1.İnsanlar, hayatlarının önemli aşamalarında Şeyh Şaban-ı Velî türbesini 

ziyaret ederler. 

      2.Hayırlı başlanacak her işten önce duâ ederler. 

            3.Velî’yi ziyaret edip duâ ederek, başlanacak işte bir büyüğün hayır duâsını 

almanın o işin iyi gideceğine inanılır (Yüksel, 2011: 37). 

  Şeyh Şaban-ı Velî 18 

Epizotlar: 

            1.Fakir bir ailenin yüksekokul mezunu bir oğlu vardır. 

2.Çocuk iş bulamaz ve psikolojik bunalıma girer. 

            3.Annesi, yedi Cuma günü Şeyh Şaban-ı Velî’nin türbesine gelmeyi niyet eder. 

            4.Yedi Cuma boyunca türbeye gelir, oğlunun işe girmesi için duâ eder. 

            5.Yedi Cuma sonunda evine döndüğünde bir telefon gelir ve oğlu işe çağrılır 

(Yüksel, 2011: 38). 

19.2. Rüyâda Görünme Motifi 

    Şeyh Şaban-ı Velî 4 

Epizotlar: 

1.Şeyh Şaban-ı Velî küçük yaşta anne ev babasını kaybeder. 



133 

 

              2.Hayırsever bir kadın velî’yi evlâtlık edinir. 

3.Şaban-ı Velî medrese eğitimi için İstanbul’a gider. 

              4.Rüyâsında bir ses ona “Sılaya dön kurtuluş ordadır” der (Yüksel, 2011: 33). 

  Şeyh Şaban-ı Velî 15 

Epizotlar: 

1.Kötü yolda olan bundan vicdanî rahatsızlık duyan kişiler rüyâlarında Şeyh 

Şaban-ı Velî’yi görürler. 

2.Şeyh, rüyâlarında onları türbelerine çağırır ve doğru yola girmeleri 

gerektiğini söyler. 

             3.Sonra rüyâyı gören kişi türbeye gelip tövbe eder (Yüksel, 2011: 37). 

19.3. Tehlike ve Felâkete Maruz Kalanları Kurtarma Motifi 

             Şeyh Şaban-ı Velî 2 

Epizotlar: 

1. Şaban-ı Velî’nin müritlerinden birinin içinde bulunduğu gemi batmak 

üzeredir. 

2. Mürit Şeyh’im yardım et diye duâ eder. 

      3. Mürit daha sonra bir elin, gemiyi alabora olmaktan kurtardığını söyler 

(Yüksel, 2011: 32). 

Şeyh Şaban-ı Velî 17 

Epizotlar: 

            1.Mehmet Bey’in kış günü Ilgaz’da arabası bozulur. 

            2.Çok korkan eşi “Yetiş ya Pîr” diye duâ eder. 

 3. Bir süre sonra yanlarında altmış yaşlarında bir ihtiyar arabayla durur. 

            4. Arabayı tamir eder ve Kastamonu’ya kadar siz beni takip edin der. 

5. Kastamonu’ya 5-10 km kala araba ve adam ortadan kaybolur. 

19.4. Ortadan Kaybolma Motifi 

             Şeyh Şaban-ı Velî 17 

Epizotlar: 

1. Mehmet Bey’in kış günü Ilgaz’da arabası bozulur. 

2. Çok korkan eşi “Yetiş ya Pîr” diye duâ eder. 

3. Bir süre sonra yanlarında altmış yaşlarında bir ihtiyar arabayla durur. 

4. Arabayı tamir eder ve Kastamonu’ya kadar siz beni takip edin der. 



134 

 

5. Kastamonu’ya 5-10 km kala araba ve adam ortadan kaybolur. 

19.5. Başkalarını Ermişliğe Kavuşturma Motifi 

 Şeyh Şaban-ı Velî 14 

Epizotlar: 

1. Şeyh Şaban-ı Velî’nin yedi kardeşi vardır. 

      2. Şeyh bir gün yedi tane taşı alır ve bu taşları değişik yönlere atar, kardeşler 

bu yönlere taşınır ve kerâmetlerini gösterirler. 

    3. Abdal Mûsâ adlı kardeş Taşköprü’ye yerleşip taşla sohbet ederken çoşup taşı 

hamur gibi sıkar ve taşta parmak izlerini bırakır (Yüksel, 2011: 36). 

19.6. Tabiât Varlıkları ve Eşya Üzerinde Cereyan Eden Kerâmet 

Motifleri  

 Şeyh Şaban-ı Velî 6 

Epizotlar: 

1. Şeyh Şaban öğrencileriyle ders yaparken bir adam yanına gelir. 

2.Şöyle der: “Değirmenimizin taşını değiştirmemiz gerekiyordu, taş yuvarlandı 

derenin dibine gitti. Biz kaldıramadık yetiş Ey Şaban-ı Velî Hazretleri dedik ve bir el 

geldi değirmenin taşını yerine koydu (Yüksel, 2011: 33). 

19.7. Cansız Bir Varlığı Hareket Ettirme Motifi 

 Şeyh Şaban-ı Velî 5 

Epizotlar: 

1.Şeyh Şaban-ı Velî, Hayrettin Tokadî Efendi’den icâzet alır ve Kastamonu’ya 

döner. 

     2.Kastamonu’ya döndüğünde yaşlı bir çınar ağacının kovuğuna yerleşir. 

     3.Yıllarca bu kovukta yaşayıp kente gelir. 

           4.Çınar da arkasından yürür. 

           5. Şeyh Şaban-ı Velî, çınara gizlerimi ele veriyorsun der ağaçta olduğu yerde 

kalır (Yüksel, 2011: 33). 

19.8. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi 

 Şeyh Şaban-ı Velî 3 

Epizotlar: 

1.Şeyh Şaban-ı Velî’yi sabah namazlarında Mekke’de görenler olur. 

      2.Kimse buna inanmaz ve doğruysa bize zem zem suyu getirsin derler. 



135 

 

3.Bunu duyan Şeyh Şaban-ı Velî asasını yere vurur ve oradan zem zem suyu 

çıkar (Yüksel, 2011: 32). 

 Şeyh Şaban-ı Velî 11 

Epizotlar: 

1. Kastamonu’dan bir kişi Hac için Kâbe’ye gider. 

2. Bu kişi Hac görevi biterken Kâbe’de hastalanır ve Kastamonu’ya dönemez. 

3. Bir gün bu hacı ağlarken yanına biri gelir, “şurada biri beş vakit namaz kılar 

sonra kaybolur, onu bul o senin derdine derman olur” der. 

4. Hacı gittiği yerde Şeyh Şaban-ı Velî’yi görür, derdini anlatır. 

5. Bir namaz vakti buluşurlar. Şeyh gözlerini kapamasını söyler ve Hâcı 

gözünü açtığında kendini Kastamonu’da bulur (Yüksel, 2011: 35). 

20. ŞEYH AHMET MÜRSEL YATAĞAN 

Şeyh Ahmet Mürsel, 15. yüzyıl başlarında Horasan ülkesinden gelerek, Meram 

ilçesi dâhilinde bulunan Yatağan köyüne gelip yerleşmiş ve orada ölmüştür.  Pek çok 

kerâmet gösterdiğine ve ermiş kişi olduğuna inanılmaktadır. Vakıf kayıt-larında hocası 

olarak gösterilen Dediği sultan (Şeyh Halit Dediği) menakıb-nâmesinde kendilerinin 

Anadolu’ya gelişleri anlatılmaktadır. 

Buna göre Türkistan’da Ahmed Yesevî neslinden Dediği Sultan, Yatağan 

Mürsel Turgutoğulları ile yola çıkmışlar ve Hicâz’ı ziyaret ederek Anadolu’ya 

gelmişler. Önceleri Konya Beyşehir arasında Elengirt (Melengürit olarak vakıfta 

geçen) dağında kalmışlar, çeşitli kerâmetler göstermişler ve daha sonra, Dediği Sultan 

Ilgın-Mahmuthisar Tekke köyüne yerleşmiş orada gömülmüştür. 

Yatağan Mürsel ise, tamamen boş bir alan olan önceleri Söbiçimen olarak 

bilinen Yatağan köyüne yerleşmiştir. İki kızını evlendirmiş ve bu iki hanedan Yatağan 

köyü meydana gelmiştir. Ermiş bir kişi olan Yatağan Mürsel, yeni kurulan 

Karamanoğlu Beyliği ile temas kurmuş ve Konya’nın imarına büyük önem veren 

Karamanoğlu II. Mehmet, İbrahim Hakkı Konyalı’nın Konya tarihinde yayımlanan 

810/1407 tarihli vakfı kurmuştur. Arap dilinde yapılan bu vakıfta, Kavaklı ve 

Söbiçimen mezraları bulunmaktadır. Ahmet Mürsel’in, 1869 tarihli Konya Salnâme-

si’nde, ermiş kişiler listesinde adı bulunmaktadır ( Bildirici, 2012: 74-75). 



136 

 

20.1. Havada Uçma Motifi 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen Şeyh Ahmet Mürsel Yatağan ve köyün kuruluşu ile ilgili diğer 

yaygın menkıbede şöyledir: “Birkaç kişiden meydana gelen bir erenler grubu Horasan 

taraflarından yola çıkarlar. Bu erenler kâh yürüyerek, kâh uçarak Konya çevresine 

kadar gelirler. Mola vermek düşüncesiyle Yatağan köyünün hemen yanındaki tepeye 

konarlar. Burada bir müddet ibâdet ve tâ’atla meşgul olduktan sonra, havalanarak 

yollarına devam ederler. Bir müddet sonra, içlerinden en yaşlı olan, Şeyh Ahmet 

Mürsel, arkadaşlarına dönerek: 

“Yatayım mı?” diye sorar. Onlar da cevaben: 

“Yat ağam!” derler. 

Bu cevap üzerine Şeyh Ahmet Mürsel, yere iner ve o köye yerleşir. Aynı 

gruptan diğer bir zat, Şeyh Hasan, Yatağan köyüne bir saat mesafedeki bir köye iner. 

Odaya yerleşir. Kâfiledeki diğer zatlardan Seyyid Harun-ı Velî bugünkü Seydişehir 

ilçesine yerleşir. Aynı zamanda iyi bir dokumacı olan Yatağan Mürsel, yerleştiği ve 

kurucusu olduğu bu köyde ölmüş ve bu köye gömülmüştür. Sonradan yapılan kara 

yapı türbesinde, yanında yatanlar da vardır ve o günden kaldığı kabul edilen, bazı 

savaşlarda kullandığı âletler saklanmaktadır. Türbesi bilhassa çocuğu olmayan 

kadınlar tarafından ziyaret edilmektedir. Dağın adı, erenlerin gürûh hâlinde gelip 

konmalarından ileri gelir. Yatağan ise, şeyh Ahmet Mürsel’e arkadaşlarının verdiği, 

“Yat ağam” cevabının değiştirilmesiyle ortaya çıkmıştır. Şeyh Hasan’ın indiği köyün 

adı da, “Hasan Şeyh” veya halk arasındaki adıyla “Hasanşıh” adıyla anılır” 

(Sakaoğlu,1976:241-242). 

Melengürit Dağı civar köylerce kutsal kabul edilmektedir. Burada daha önce 

yaşandığı ve Bizans döneminden yapı kalıntıları olduğu görülmektedir. Anadolu’da 

böyle köy ve kasaba kuruluşları ile ilgili menkıbelere rastlamak mümkündür (Saka-

oğlu, 2003: 233-234; Ataman, 1968: 5025-5026). 

21. ŞEYH BİLECEN 

Bugün Arslanlı olarak adlandırılan Şıh Bilecen köyü, Gazîantep ilimizin 

Oğuzeli ilçesine bağlı Doğanpınar bucağının 41 köyünden biridir. Köye adını veren 

Şeyh Bilecen, Anadolu’da ortak bir motif olarak yaşayan sadık hizmetkâr tipinin bu 

yörede anlatılan kişisidir. Yurdumuzun diğer bölgelerinde Munzur, Kıyan gibi adlar 



137 

 

ile anılan bu hizmetkârların sahip oldukları ermişlik vasfı, daha sonra onları ağalarının, 

efendilerinin gözünde yüceltecek, sırlarının ortaya konulmasından sonra ise 

kaybolacaktır (Sakaoğlu, 1976: 129). 

21.1. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen Şey Bilecenle ilgili anlatılan kısım şu şekildedir: “Bir yıl, 

Bilecen’in ağası hâc farizasını îfâ etmek için yola çıkar. Aradan haftlar, aylar geçer. 

Evde konuşulan tek konu ağanın sâlimen dönmesidir. Ağanın hanımı bir gün kocası-

nın da çok sevdiği bir yemek yapar. Bilecen’de yanlarındadır. Lâtife olsun diye ablası 

ona der ki: “Bilecen, şimdi ağan da olsaydı da bu içli köftelerden yeseydi.” Bilecen 

de: “Bir mendile bir miktar koyun, ben ağama götüreyim.” der. Hanım, Bilecen’in bir 

arkadaşı ile birlikte içli köfteleri yemek istediğini sanıp mendilin içine bir miktar içli 

köfte koyar. “Bilecen’in mendil alması ile ağasının yanına varması bir olur”. Köftenin 

dumanları hâlâ tütmektedir. Ağası köfteleri âfiyetle yer. Aradan yine haftalar, aylar 

geçer, hacıların dönme zamanı gelir. Köy halkı ağayı karşılamak için yola çıkar. 

Karşılayıcılar arasında Şeyh Bilecen de vardır. Köylülerin eline sarıl-maları üzerine 

ağa onlara Şeyh Bilecen’i göstererek: “Beni değil onu karşılayın, onun elini öpünüz.” 

der. O anda Şeyh Bilecen gözden kaboluverir. Bir daha da kimse onu görmez 

(Sakaoğlu, 1976: 130). 

21.2. Ortadan Kaybolma Motifi 

Prof. Dr. Saim Sakaoğlu tarafından hazırlanan “101 Anadolu Efsanesi” adlı 

kitapta tespit edilen Şey Bilecenle ilgili anlatılan kısım şu şekildedir: “Bir yıl, 

Bilecen’in ağası hâc farizasını îfâ etmek için yola çıkar. Aradan haftalar, aylar geçer. 

Evde konuşulan tek konu ağanın sâlimen dönmesidir. Ağanın hanımı bir gün kocasının 

da çok sevdiği bir yemek yapar. Bilecen’de yanlarındadır. Lâtife olsun diye ablası ona 

der ki: “Bilecen, şimdi ağan da olsaydı da bu içli köftelerden yeseydi.” Bilecen de: 

“Bir mendile bir miktar koyun, ben ağama götüreyim.” der. Hanım, Bilecen’in bir 

arkadaşı ile birlikte içli köfteleri yemek istediğini sanıp mendilin içine bir miktar içli 

köfte koyar. Bilecen’in mendil alması ile ağasının yanına varması bir olur. Köftenin 

dumanları hâlâ tütmektedir. Ağası köfteleri âfiyetle yer. Aradan yine haftalar, aylar 

geçer, hacıların dönme zamanı gelir. Köy halkı ağayı karşılamak için yola çıkar. 

Karşılayıcılar arasında Şeyh Bilecen de vardır. Köylülerin eline sarılma-ları üzerine 



138 

 

ağa onlara Şeyh Bilecen’i göstererek: “Beni değil onu karşılayın, onun elini öpünüz.” 

der. “O anda Şeyh Bilecen gözden kaboluverir. Bir daha da kimse onu görmez” 

(Sakaoğlu, 1976: 130). 

22. TERZİ BABA 

Nakşibendî-Hâlidî şeyhî, elli dokuz yaşında öldüğü rivâyetine göre 1789’da 

doğmuş olmalıdır. Asıl adı Mehmed Vehbî, babasının adı Fazlızâde Abdurrah-

man’dır. Mesleği terzilik olduğundan Terzi Ağa, Terzi Baba veya Hayyât Vehbî, 

boyunun uzunluğundan dolayı Uzun Terzi, Uzun Terzi Ağa diye tanınmıştır. Mahmud 

Sadreddîn’in Şevkistan adlı eserinde aslen Erzincanlı olduğu, evinin Câmi-i Kebîr ile 

Kurşunlu Câmii arasında bulunduğu belirtilmektedir. Bazı eserlerde Erzurumlu diye 

kaydedilmesi, terzilikte çırağı olan Erzurumlu bir başka Terzi Baba ile 

karıştırılmasından kaynaklanmaktadır. Aşçı İbrahim Dede ikinci Terzi Baba ile 

tanıştığını, Kâdirîyye tarîkatına intisap eden bu kişinin Erzurum’da terzilik yaptığını 

söyler. 

Genç yaşta, Şirvânlızâde lakabıyla tanınan bir Kādirî şeyhîne intisap eden Terzi 

Baba’nın çocukluğundan itibaren tekkelere devam ettiği ve dinî bilgileri sözlü kültür 

vasıtasıyla öğrendiği kaydedilmektedir. Kırk yaşlarında iken Hâlid el-Bağdâdî’nin 

halîfelerinden Abdullah Mekkî’ye intisap etti. Rivâyete göre Abdullah Mekkî’nin 

Erzincan’a geldiğini haber alan Terzi Baba, Kurşunlu Câmii Med-resesi’nde onu 

ziyarete gitmiş, birkaç gün sonra Abdullah Mekkî, Terzi Baba’yı dâvet ederek Hâlid 

el-Bağdâdî’nin verdiği emanet için uygun birini bulmak amacıyla yola çıktığını, 

kendisini bu emanete lâyık gördüğünü söylemiş ve Terzi Baba’yı Nakşibendî-Hâlidî 

hâlifesi tayin etmiştir. Bu olaydan sonra Terzi Baba’nın şöhreti Erzincan, Erzurum, 

Gümüşhane, Bayburt ve Sivas yörelerinde yayılmış, menkıbeleri günümüze kadar 

gelmiştir. 1848 yılında Erzincan’da kolera salgınında ölen Terzi Baba, Erzincan 

Defterdârı Mecîd Efendi ve hâlifelerinden Fehmi Efendi tarafından yaptırılan ahşap 

türbeye defnedilmiştir. Bir yangında harâp olan türbenin yerine Erzincan Belediyesi 

1980’li yıllarda kesme taştan yeni bir türbe yaptırmıştır. Erzincan şehir mezârlığına 

Terzi Baba adı verilmiştir. Terzi Baba’nın üç erkek kardeşinden Fâzıl Abdülkerim 

Feyzi onun yanında medfûndur. Erkek çocuğu olma-yan Terzi Baba’nın soyu kızları 

vasıtasıyla devam etmiştir. Soyundan gelen bazı kişilerin mezâr taşları hâlen Terzi 

Baba Mezârlığı’nda ve Terzi Baba Türbesi’nin çevresinde yer almaktadır. Erzincan’da 



139 

 

Terzi Baba adına bir dernek kurulmuş, yine onun adını taşıyan büyük bir câmii ile 

külliye inşa edilmiştir. 

Hâlidiyye tarîkatının Erzincan ve çevresinde yayılmasını sağlayan Terzi Baba 

damatları Mustafa Fehmi Efendi ile Mehmed Rüşdü’den başka Süleyman Efendi 

(Leblebici Baba), Abdülbâki Baba, Abdüssamed Efendi, İrşâdî Baba gibi birçok halife 

yetiştirmiştir. Fehmî Efendi’nin müridi “Aşçı İbrâhim Dede’nin Hatıra-lar”’ında Terzi 

Baba, Fehmi Efendi ve çevresi hakkında geniş bilgi bulunmaktadır. Terzi Baba’nın 

dinî-tasavvufî konuları işlediği Kenzü’l-fütûh (Miftâh-ı-Kenz) adlı bir eseri 

bulunmaktadır. 1286 Ramazanı ortalarında (Aralık 1869) basılan nüshasın-dan aslının 

mensur olduğu ve Kenzü’l-fütûh adını taşıdığı, daha sonra Rüşdü Efendi tarafından 

nazma çevrilip Miftâh-ı Kenz ismi verildiği anlaşılmaktadır. 1242 beyitten meydana 

gelen eserin sonunda Rüşdü Efendi’ye ait yirmi altı beyitlik bir münâcât ve 

“Medhiyye-i Hayyât” başlıklı yirmi dört beyitlik bir manzûme yer almaktadır. Eserin 

aslının manzum olduğu ileri sürülmüşse de bu doğru değildir. Zira Terzi Baba’nın şiir 

söylediğine dair bir rivâyete rastlanmamıştır. İlk defa 1275 (1859) yılında basılan 

Miftâh-ı Kenz’in iki yazma ve on bir basma nüshası tespit edilmiştir. Yazma nüsha-

larından biri İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi’nde kayıtlıdır. Osmanlı Müellif-

leri’nde Terzi Baba’ya Sübûtiyye Risâlesi adlı bir eser daha nispet edilmektedir (DİA, 

2014: 521). 

Terzi Baba ile ilgili olarak çalışma esnasında tespit edilen Doğan Kaya 

tarafından hazırlanan Ruhsatî’nin “Uğru ile Kadı” hikâyesi’nin manzum hikâye 

kitabında Terzi Baba’ya, Ruhsatî hatırlatmada bulunarak şu şekilde bahsetmiştir:  

    

“Erzincan’da güzel Terzi Baba’nın 

Deyrinde sekiyem ben ol hâbânın” (Kaya, 1985: 31). 

 

Ruhsatî burada Erzincanlı olan Terzi Baba’nın etrafında dolaşayım ondan 

ayrılmayım, onun hâbâsı altında kendimi manevî koruma altıma alayım demek istiyor. 

Bir başka deyişle manevî yolculukta ona intisap ederek Cenâb-ı Hakk’a ka-vuşmak 

istiyor. 



140 

 

23. VEYSEL KARÂNÎ 

Veysel Karânî doğum tarihi kesin olarak bilinmemektedir. 555-560 tarihleri 

arasında Yemen’de bulunan Karen’de doğduğu 657 yılında Sıffîn Savaşı sırasında, 

Hazreti Ali tarafında savaştığı ve 657 yılında öldüğü bilinir. Veysel Karânî’nin kabri 

Suriye’nin Rakka ilindedir. Adına bir diğer türbe ise Siirt’in Baykan ilçesinde inşâ 

edilmiştir. Dinimizde anne sevgisinin büyüklüğüyle anlamlandırılmış bir din 

büyüğümüzdür. Babasının ismi Âmir olduğu için tam adı Üveys Bin Âmir-i Kar-

eni‘dir. Babasını dört yaşında kaybetmiş olup deve çobanlığı yapmıştır. 

Hz. Muhammed (s.a.v.) döneminde yaşamasına rağmen peygamberi hiç 

görmemiştir. Annesine verdiği sözden dolayı, Peygamber Efendimiz’i göremediği için 

sahabeden sayılmaz. Muhadramun’dandır. Muhadram tabîri, hadîsçilerin ıstıla-hına 

göre hem câhiliye zamanını, hem de peygamberin, peygamberlik zamanını idrâk edip 

de Hz. Muhammed (s.a.v) görme şerefine nail olmaksızın, müslüman olanlara verilen 

isimdir. Üveys el-Karânî Hazretleri de bunlar arasında sayılmaktadır ( Naim, 1984: 

35). Hz. Muhammed (s.av) kendisine armağan olarak hırkasını göndermiştir. Veysel 

Karânî’nin asıl adı, kaynaklarda da görüldüğü üzere Üveys’tir. Bu kelime “kurt” 

anlamına gelen Evs’in ismi tasğîr (diminutif) idir. Bir hadîste nakledildiğine göre Hz. 

Muhammed (s.a.v.), bir tanıdığının cenâzesine refâkat ederken yolda bir kurt 

yavrusuna rast gelmiş ve yanındakilere bunun adının Üveys olduğunu söyle-miştir 

(Muhammed, 1077: 5’ten: Ocak, 1982: 71). Böylece “Üveys”’in  “küçük kurt” veya 

“kurt yavrusu” anlamını taşıdığı anlaşılmış olmaktadır. Halk arasında yaygın olan 

Veysel ise hiç şüphesiz “Karenî Üveys” demek olan Üveyse’l Karânî terkîbindeki 

“Karânî” kelimesinin atılması ile geriye kalan “Üveys el”in birleştirilip tahfîf edilerek 

(Ü)’ nün düşmesi sonucu ortaya çıkmış bir şekildir. Veysel Karânî’nin, Yemen’in 

neresinde ve ne zaman doğduğuna dair eldeki kaynakların hiç birinde bilgi yoktur. El- 

Mevâhib müellifi, Hafız Abdulhakk’ın Müştebihu’n-neseb’inden naklen, onun 

bi’setten evvel doğmuş olduğunu, çünkü Yemenliler’e Muhammed adında bir 

peygamberin zuhûr edeceğini haber verdiğini söyler (Cemâlullah, 1960: 6’dan: Ocak, 

1982: 72). Veysel Karanî’nin ne yolla ve ne zaman Müslümanlığı kabul ettiği konusu 

karanlıktır. Bütün kaynaklar Hz. Muhammed (s.a.v.)’in hayatta iken Müslüman 

olduğunu yazıyorlar. Veysel Karânî, giyâben dinini kabul ettiği peygamberi görmek, 

onunla konuşmak için şiddetli bir arzu beslemiş olmalıdır. Bu konuda da genellikle iki 



141 

 

zıt rivâyet bulunmaktadır. Onun Hz. Peygamber’le görüştüğüne dair bazı sûfî 

kaynaklarında da te’vîl yoluyla da olsa bir kısım rivâyetler yer almakla birlikte, 

bunların azınlıkta kaldığı müşâhede ediliyor. Esasen sağlam hadîs kaynaklarında 

Veysel Karânî hakkında nakledilen rivâyetler göz önüne alınırsa, böyle bir görüşmenin 

vukû’ bulmadığına muhakkak nazarıyla bakılabilir. Bunun sebebi olarak yaşlı bir 

annenin mevcûdiyeti ve bakacak başka kimse olmadığı için Veysel’in onu terk 

edemeyişi gösterilir (Ocak, 1982: 74-75). 

Veysel Karânî ile ilgili olarak çalışmasında Doğan Kaya tarafından hazırlanan 

Ruhsâtî’nin “Uğru ile Kadı Hikâyesi” adlı çalışmasında Ruhsâtî hatırlat-mada 

bulunarak şu şekilde bahsetmiştir:  

 

“Yemen ellerinde Veysel Karânî 

Anın himmetinden etme âvâre” (Kaya,1985: 10). 

Veysel Karânî Hazretleri, Hz. Muhammed (s.a.v) övgüsüne lâyık olmuş,  onu 

görmeden sevmiştir. Annesine bakmasından dolayı peygamberimizin yanına gide-

memiştir. Ruhsatî’de manzum halk hikâyesinde bu duruma hatırlatmada bulunmuş-

tur. Himmetinden insanların mahrûm olmamasını ve farkında olmasını istemiştir. 

24. ZEYNEL ÂBİDÎN 

Hz. Hüseyin’in oğlu olan İmam Zeynel Âbidîn, ayrıca İmâm Seccad lakap-

larıyla da tanınır. Muhtemelen 10 Ocak 659 tarihinde Medine’de doğmuştur. Annesi 

Şehriban İran şâhı Yezdgird’in kızıdır. Hz. Hüseyin’in oğlu Zeynel Âbidîn ağır hasta 

olduğu için Kerbela’da savaşa katılamadı. Diğer üç kardeşi Kerbela vak’asında şehit 

olmuştu (İsfehani, 2007: 52-59). 

Ancak bu onun savaşa katılmasının önünde engel değildi. İmâmetin devamı 

için Ehl-î beyit soyundan birinin hayatta kalması gerekiyordu ve bunun için Hz. 

Hüseyin’in isteği ile savaşa sokulmadı. Hz. Hüseyin’in şehâdetinden sonra Yezid 

orduları çadırlara saldırdı ve hem çadırları talan etmeye, hem de yakmaya başladılar. 

Bu arada Hz. Hüseyin’in neslini kurutmak için askerler onu da bulmak ve öldürmek 

istiyorlardı. Annesi Şehriban ev diğer Ehl-î beyt kadınları, Hz. Hüseyin’in “İmâmetin 

devamı vasiyetini” bildikleri için onu hep birlikte eteklerinin altına saklayarak ilk 

saldırılardan kurtardılar. Daha sonra askerler talan derdine düştükleri için İmâm 

kurtuldu. Muharrem yası sonrası Alevîlerin kurban kesmelerinin nedeni, Hz. Zeynel 



142 

 

Âbidîn’in hayatta kalmasıdır. Bunun için “Allah’a şükür niyetine” kurban kesilir, duâ 

edilir. Diğer yaygın inanca göre de, Muharrem sonrası kurban kesilmesinin sebebi 

Kerbelâ şehîtlerinin cesetlerinin gömülmesi ve yerlerinin tespit edilmesidir. Çünkü 

yezid orduları çadırları talan ettikten ve âteşe verdikten sonra, Yezid’in 

komutanlarından ödül almak için bazı şehîtlerin başlarını keserek beraber götürdüler. 

Cesetler atların ayakları altında çiğnendikten sonra ortada öylece bırakıldı. Allah’ın 

hikmeti ile ertesi günü İmâm Zeynel Âbidîn gelip tüm cesetleri teşhis ettikten sonra, 

yardıma gelen Benî Esed aşîreti mensupları ile birlikte şehîtlerin cesetleri defnedildi. 

Ancak bir türlü tekrar yakalandı ve diğer Kerbelâ şehîtleri ve harem esirleriyle birlik-

te Şam’a gönderildi. 

Esâret zamanı bittikten sonra Yezid kamuoyunu kendi lehine çevirmek için onu 

ihtirâmla Medine’ye gönderdi. Ancak yıllar sonra Emevî halîfesi olan Abdul-melik’in 

emriyle tekrar yakalanıp zincirle Şam’a getirildi. Daha sonra yine Medi-ne’ye 

gönderildi ( Cezvi, 1287: 324;  Hüdat, 1300: 242). 

İmâm Zeynel Âbidîn uzun süre zindân hayatı (hapis) yaşadı veya gözetim 

altında bulundu. Medine’ye döndükten sonra evinin köşesine çekilip ibâdetle ve ilmi 

eserlerin yazılması ile meşgul oldu. Eserlerinden olan “Sahîfe-i Seccadiye” adlı yapıt 

önemli öğretileri ile elli yedi duâ içermektedir. Eser ayrıca “Âl-i Muhammed’in 

Zebûru” adını almıştır. İmâm Zeynel Âbidîn otuzüç yıl imâmet ettikten sonra Emevî 

halîfesi Hişâm’ın emriyle ve Velîd bin Abdül Melik’in vasıtasıyla 17 Ekim 713 

tarihinde Medine’de zehirlenerek şehît edildi. Kabri Medine Bâkî mezârlığındadır  

(Şehraşub, 1985: 176; İmâme, 1985: 80; Mâlikî, 784-855: 190). 

Dr. Tuğrul Balaban tarafından hazırlanan “Amasya Efsane, Menkabe ve 

Memoratları” adlı çalışmasında Zeynel Âbidîn Hazretleri ile ilgili tespit edilen 

efsanelerden birinde büyük zâtın gösterdiği kerâmet sonucunda velîye inancı zayıf 

olan insanın başına gelen felâketlere örnekler vardır: 

24.1. Hasımlarına Felâket Mûsâlla Etme Motifi 

   Zeynel Âbidîn Evliyâsı (III) 

(Amasya-Eliktekke) 

1. Eliktekke köyünde evliyaya inancı zayıf bir adam “Ya evliyâ ne edecek.” 

deyip türbedeki çamı keser. Tahta yapar. O tahtalarla da ev yapar. Ağacın dallarını da 

kışın yakmak için merdivenin altına koyar. 



143 

 

2.  Gecenin birinde ağacın dalları kendi kendine tutuşur. 

3.  Adam kendini camdan atıp kurtulur ama iki çocuğu yanarak ölür (Balaban, 

2014: 130). 

 Zeynel Âbidîn Evliyâsı (IV) 

 (Amasya-Eliktekke) 

1. Zeynel Âbidîn evliyâsının oradan ağaç kesilmez. 

2. Eliktekke köyünde muhtar câmiiye yardım olsun diye Zeynel Âbidîn 

türbesinden iki kamyon ağaç keser. 

3.  Tüm köylü bu hâdiseden sonra perîşân olur. 

4.  Köyde kaza üstüne kaza olur ve bir günde üç kişi ölür (Balaban, 2014: 130). 

24.2. Rüyâda Görünme Motifi 

 Zeynel Âbidîn Evliyâsı (II) 

(Amasya-Eliktekke) 

1. Çoban keçilerini yaylıma götürürken tekkenin kenarından bira dal keser. 

İnsanlar orası tekkenin, kesme diye uyarmalarına rağmen adam “Evliyâ bana 

ne yapacak?” der. 

2. Adam akşam yatar rüyâsında sakallı bir ihtiyar gelir. “O kestiğin ağaçları 

geri götür yoksa seni süründürürüm.” der. Adam uyanınca kimseyi göremez. 

Birisi şaka yapıyor zannederek yeniden yatar ve aynı şeyi görür. 

3. Adam yanına birisini alarak dalları türbeye geri götürür (Balaban, 2014: 

130). 

24.3. Ortadan Kaybolma Motifi 

   Zeynel Âbidîn Evliyâsı 

(Amasya-Eliktekke) 

1.  Adam Zeynel Âbidîn Hazretinin aşağıdan eşi Sultan Ana’nın yukarıdan 

gelerek köy içerisinde buluştuklarını görür. 

2. Adamı fark edince birden kaybolurlar (Balaban, 2014: 130). 

24.4. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi 

   Zeynel Âbidîn Evliyâsı 

(Amasya-Eliktekke) 

1. Eliktekke’nin en eski yerleşimcisi Zeynel Âbidîn Hazretlerinin yatırı köyün 

girişindedir. 



144 

 

2.  Allah dostu olan Zeynel Âbidîn elikleri (geyik) çifte koşar, onların sütünü 

sağarmış. 

3.  Köpeklerine valinin ismini koyan Zeynel Âbidîn’i Amasya’ya çağırır. 

Kendisini almaya gelen jandarmalara siz gidin ben gelirim der. Jandarmalar 

Amasya’ya döndüğünde Zeynel Âbidîn’in kendilerinden önce geldiğini görürler 

(Amasya-Eliktekke arası 36 km.dir.) 

4.  Köpeklerine neden kendi adını verdiğini soran valiye benim köpeklerim 

helâl ile harâmı ayırır siz seçmeden yersiniz, der. 

5.  Çok sinirlenen paşaya iki et parçası getirin bana, birisi helâl diğeri harâm 

kazanılmış olsun size ispat edeyim, der. 

6.  Etler hazır olunca dışarıya çıkan Zeynel Âbidîn o sırada Eliktekke’de olan 

köpeklerini çağırır. Köpekler yanlarında belirir. 

7.  Etleri koklayan köpekler helâl olandan yerler harâma dokunmazlar. Zeynel 

Âbidîn köpeklerine tamam siz işinize gidin deyince köpekler kaybolurlar. 

8. Vali yaptığı hatayı anlar. Zeynel Âbidîn Hazretleri’nin kerâmetini görür ve 

af diler (Balaban, 2014: 89). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



145 

 

III. BÖLÜM EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNE 
PEYGAMBERLERİN YANSIMALARI 

1.Her Peygamberin Öne Çıkan Özelliğiyle Yansıması 

Efsaneler ve halk hikâyelerinde tespit edilen peygamberlerin her birinin 

Cenâb-ı Hakk tarafından görevlendirilirken farklı meziyette ve özelliklere sahip bir 

şekilde gönderilmişlerdir. Bundan dolayı her birinin öne çıkan yönleri farklıdır. 

Dünyaya gönderilen peygamberlerden herhangi birinin ismini anıldığı zaman halk 

muhayyilesinde o peygamber şu özelliğiyle bilinir denilebilir. Bu gönderilen pey-

gamberlere yüklenen farklı misyonlar sayesinde insanoğlunun bu olaylardan ibret 

almalarının gerektiği üzerinde durulmuştur. Başlarına gelen bir sıkıntıyı, peygam-

berlerin çektiği sıkıntılara bakarak dersler çıkarılması istenmiştir. Karşılaştıkları 

güçlüklere karşı gösterdikleri sabır insanlar için örnek teşkil etmesi öngörülmüştür. 

1.1.Peygamberlerin Yaratılış Yönüyle Yansıması 

Efsane ve Halk Hikâyelerinde, Hz. Âdem (a.s.)’le ilgili ele alınan konular arasında 

daha çok üzerinde durulan konu Hz. Âdem (a.s.)’in insanlığın ilk atası olması ve 

ondan da Hz. Havva’nın yaratılması yönüyle daha çok üzerinde durulmuş ve 

işlenmiştir. Bir diğer peygamber de insanlığın ikinci atası olarak bilinmektedir. Hz. 

Nûh, Tûfân dolayısıyla helâk olan halkın gemide kalıp imân edenlerinin 

kurtulmasının üzerinde durulmaktadır. Hz. İbrahim (a.s.)’in yaratılışıyla ilgili olarak 

da, Hz. İbrahim (a.s.) de peygamberlerin atası olarak bilinmektedir. Hz. İbrahim, 

peygamber olduktan sonra onun soyunu takip eden birçok peygamber gelmiştir. Hz. 

İbrahim (a.s.)’in İsmail ve İshak soyundan devam etmiş ve bu nesilden peygamberler 

gelmeye devam etmiştir. Peygamberler, efsane ve halk hikâyelerine yaratılışla ilgili 

bu öne çıkan özellikleriyle daha çok yansımıştır. 

1.1.2. Peygamberlerin Cennet Yönüyle Yansıması 

Efsane ve halk hikâyelerinde, Hz. Âdem (a.s.)’in ve Hz. Havva’nın Cenâb-ı Hakk 

tarafından yasak olan ağaçtan meyve yemesi sonucunda Cennetten kovulması ve 

devamında da dünyaya gönderilmesi olayı da sıkça işlenmiş ve üzerinde durulan 

konular arasında yer almıştır. Hz. İdris (a.s.)’le ilgilide dünya hayatındayken cennete 



146 

 

girdiği ve cennetten çıkmadığıyla ilgili de çalışma esnasında tespit edilen halk 

hikâyesi ürünlerinde rastlanılmaktadır. 

  1.1.3 Peygamberlerin Semâya Yüksetilmesi Yönüyle Yansıması 

Efsane ve halk hikâyelerinde, Hz. İdris (a.s.)’le ilgili Cenâb-ı Hakk tara-fından 

semâya yükseltilmesi ile ilgili olay üzerinde daha çok durulmuştur. Hz. İsa (a.s.) gibi 

göklere çıkarıldığını ve semâda hâlen yaşadığı rivâyetleri daha çok konu olmuştur. 

Hz. İdris’in maddi olarak mı göğe yükseltildiği ya da manen mi göğe yükseltildiği 

konusu itilâflıdır. Yoksa Allah (c.c.) tarafından derece olarak mı yani peygamberlik 

verilip şanının ve derecesinin mi yükseltildiği gibi görüşlerde mevcuttur. Genel 

olarak tespit edilen efsane ve halk hikâyesi ürünlerinde semâya doğru yükseldiği 

yönü üzerinde daha çok durulmuştur.  Yine başka bir rivâyette de cennete girdiği ve 

şu anda cennette olduğu yönüyle ilgili konularda da efsane ve halk hikâyelerinde 

değinilmiştir. Hz. İsa (a.s.)’nın da göğe çekildiği ve hâlâ canlı bir şekilde semâda 

bekletildiği üzerinde durulmaktadır. Hz. Muhammed (s.a.v)’in ise, Mi’râç olayında 

göğe kaldırıldığından bahsedilir ve bu durumda efsane ve halk hikâyelerinde sıkça 

işlenen konular arasındadır.  

1.1.4. Peygamberlerin Kendine Ait Özellikleri Yönüyle Yansıması 

Efsane ve halk hikâyelerinde, Hz. İdris (a.s.)’le ilgili yine Cenâb-ı Hakk 

tarafından kendisine verilen bir takım meziyetler bulunuyordu. Kendisine 

bahşedilen bu özellikler şu şekildedir: “O kalemle ilk yazı yazan, yıldız ve hesap 

ilminden ilk anlayan kişi ve ilk defa elbise biçip diken ve giyen de o idi” (Râzî, 

1990: 371-372). Hz. İbrahim (a.s.)’in oğlu Hz. İsmail (a.s.)’le ilgili imtihâna tâbî 

tutulmuş ve Hz. İsmail, teslimiyetin sembolü olarak peygamberler tarihindeki 

yerini almıştır. Hz. Yakup (a.s.) ‘la ilgili oğluna duyduğu hasretten dolayı gözleri 

görmez olmuş ve kavuşma özlemiyle yaşamıştır. Hz. Yusuf (a.s.)’un yaşadığı 

zorluklar karşısında, kuyuya ve zindana suçsuz yere atılması ile sabrın sembolü 

olmuş ve Kur’ân-ı Kerim’de anlatılan en güzel kıssa olarak bilinmektedir. Aynı 

zamanda bu sûre adlandırılırken “Ahsenü’l-kasas” olarak bilinmektedir. Hz. Mûsâ 

(a.s.), ise Cenâb-ı Hakk’la konuştuğu için Kelâmullah sıfatıyla ön plana 

çıkmaktadır. Hz. Dâvud (a.s.)’un, sesinin güzelliğiyle ön plana çıkmaktadır. Halk 



147 

 

içerisinde bazı insanlara Dâvudî bir sese sahipsin demeleri de Hz. Dâvud (a.s.)’un 

sesinin güzelliğinin bilindiğinden dolayı peygamberin bu özelliğine hatırlatmada 

bulunulmaktadır. Hz. Süleyman (a.s.) hükümdârlığıyla, zenginliğiyle ön plana 

çıkmaktadır.  Hz. İlyas (a.s.) da insanlara yardıma koşmasıyla, dertlere dermân 

olması yönüyle ön plana çıkmaktadır. Hz. İlyas (a.s.) ‘ın Hz. Hızır’la birlikte karada 

ve denizde insanlara yardım ettiği anlatıla gelir. Hz. İsa  (a.s.) da Ruhûllah sıfatıyla 

bilinir. Yani ölüleri diriltmesiyle, ruhundan üfleyerek onları ayağa kaldır-masıyla 

bilinmektedir. Hz. İsa’dan sonra gelen peygamber olmayıp nebi olarak bilinen Hz. 

Cercis (a.s.) ise, Hz. İsa (a.s.)’nın dinîni tebliğ etmek için mücadele içerisine girmiş 

ve defalarca öldürülmesine rağmen tekrar dirilmiştir. Hz. Muhammed (s.a.v)  ise 

Hz. Âdem’den kendisine kadar gelen peygamber zinciri halkasında, 

peygamberlerin sonuncusu olması hasebiyle, peygamberlerin her birinin farklı bir 

özelliğiyle öne çıkmasına rağmen Hz. Peygamber bütün özellikleri kendisinde 

toplamıştır. Hazreti Peygamber, Hatemü’l-Enbiya ve Habîbullah olarak bilinir. Bu 

anlatılanlarla ilgili tez çalışması esnasında tespit edilen efsane ve halk hikâyelerinde 

peygamberlerin öne çıkan yönleri ayrıntılı bir şekilde anlatılmıştır. 

2. Peygamberlerin Hak Dine Davet Etme Gayretleri Yönüyle 
Yansımaları 

Efsane ve halk hikâyelerinde tespit edilen peygamberler ilgili yapılan 

çalışmada her peygamberin gönderilme amacı, Allah’ın dinini insanlara tebliğ 

etmeleri ve bu tebliğ etmeleri karşısında karşılaştıkları güçlükler, yaşadıkları sıkın-

tılar üzerinde durulmuştur.  

2.1.Peygamberlerin, Kavimlerinin Cezalandırılmaları Yönüyle 
Yansımaları 

Hz. Nûh (a.s.)’un Hakk dine dâvet etmeleri neticesinde peygambere inanmayan 

halk cezâlandırılmış ve Tûfân dolayısıyla helâk olmuşlardır. Hz. Mûsâ (a.s.)’ya 

firavun ve askerlerinin gösterdiği eziyetler sonucunda Kızıldeniz’den geçerken 

Kızıldeniz üzerlerine kapanmış ve bunun sonucunda helâk olmuşlardır. Hz. İdris (a.s.) 

peygamber olarak görevlendirildiği kavme tebliğ etmiş ve imân etmemeleri üzerine 

kavmi helâk olmuş peygamberde semâya yükseltilmiştir. Hz. İbrahim (a.s.)  kendisine 



148 

 

gönderilen dinî tebliğ etmek için uzun mücadeleler vermiş, kavminin taptığı putları 

kırmak istemiş ve bunun sonucunda âteşe atılmıştır. Hz. Yusuf (a.s.) da zindana ve 

kuyuya atılmasına rağmen olaylar karşısında hep sabır göstermiş, kardeşleri kötülük 

yaptığı hâlde, Hz. Yûsuf (a.s.) da onlara karşı yine de iyi davranmıştır. Hz. Yûnus (a.s.) 

da kavmine yaptığı tebliğe karşı inanmak istemediklerinden dolayı helâk olacaklarını 

anladığı için şehri terk etmiş bu arada gemiye binmiştir. Gemide fazla insan 

olmasından dolayı denize atılmış ve denizde de Cenâb-ı Hakk tarafından kurtarılmıştır.  

Hz. İsa’dan sonra gelen bir nebî olan Hz. Cercis, Hz. İsa (a.s.)’ya gönderilen dinin 

şeriâtı ile amel eden ve bu amel ettiği ile dinî yaymaya çalışan ve bu durumdan dolayı 

çok defa öldürülüp tekrar dirilen hayatı mücâdeleyle geçmiş bir nebîdir. Tebliğ edilen 

kavmi ise helâk olmuştur. 

3. Peygamberlerin Mu’cizeleri Yönünden Yansımaları 

Peygamberlerin, peygamber olduklarının âlâmetlerinden biri de Cenâb-ı Hakk 

tarafından mu’cize göstermeleridir. Peygamberlerin gösterdiği bu olağanüstü olaylar, 

efsane ve halk hikâyelerinde de yerini bulmuştur. Hz. Âdem (a.s.)’in ilk insan olması, 

Allah (c.c.) tarafından mu’cizevî bir şekilde yaratıldığını gösterir. Hz. Havva (a.s.)’nın 

yaratılışında da aynı hikmetler bulunmaktadır. Hz. İdris ve Hz. İsa (a.s.) da Cenâb-ı 

Hakk tarafından göğe çekilmeleri de mu’cizevi bir şekilde gerçekleşmiştir. Hz. İsa 

(a.s.)’nın da babasız dünyaya gelmesi yine mu’cizevî bir şekilde gerçekleşmiştir. Hz. 

Nûh (a.s.) da Tûfân olayında, Hz. Nûh’un getirdiği dine imân edenler, yani gemide 

kalanlar kurtulmuştur. Hz. Salih (a.s.)’in de imân etmeyen Semûd kavmi, kendisinden 

bir mu’cize istemişler, Allah (c.c.) tarafından bir dişi deve kendisine annesi ve babası 

olmadan gönderilmiştir. Hz. İbrahim (a.s.) de kendisine imân etmeyen kavmi 

tarafından âteşe atılmak istenmiş ve âteşte mu’cizevî bir şekilde suya dönüşmüştür. 

Hz. İsmail (a.s.) de Allah’a kurban edilmek üzere iken, Cenâb-ı Hakk tarafından 

imtihân edilmiş ve bu imtihânın sonucunda mu’cizevî bir şekilde kurbanlık koç 

gönderilmiştir. Hz. Mûsâ (a.s.) elindeki âsâsı ile Kızıldeniz’i ikiye ayırmış ve 

kendisine imân edenleri Kızıldeniz’den geçirmiş, bir diğer durumda da elindeki âsâsını 

yere vurarak su çıkarmıştır. Hz. Süleyman (a.s.) da mu’cizevî bir şekilde hayvanlarla 

konuşma yeteneği verilmiş, cinlere, rüzgâra, hükmedebilmiştir. Hz. Yûnus (a.s.) da 

gemide denize atılmak zorunda kalınmış ve denizde boğulacak-ken balığın karnında 



149 

 

kendisini bulmuş bu durumda mu’cizevî bir şekilde gerçekleşmiştir. Hz. İsa (a.s.) da 

bebekken kundakta mu’cizevî bir şekilde konuşma-ya başlaması, Hz. Cercis nebinin 

defalarca öldürülmesine rağmen tekrar tekrar dirilmesi, Hz. Muhammed (s.a.v)’inde 

Mi’râç olayı olağanüstü bir şekilde gerçekleş-tiğinden dolayı efsane ve halk 

hikâyelerinde sıkça işlenen konuların başında gelmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



150 

 

IV. BÖLÜM EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNE VELİLERİN 
YANSIMALARI 

1.Şekil Değiştirme Motifiyle Yansımış Olanlar 

1.1. Eski Haline Dönme (Cansız Bir Varlığı, Canlı Hale Getirme) Motifi 

Şekil değiştirme motifiyle ilgili efsane ve halk hikâyelerinde velîlerle ilgili 

rastlanılan örneklerden Abdurrahman Gazî ile ilgili olan eski hâline dönme motifi, 

yani cânsız bir varlığı cânlı bir hâle getirme motifi şu şekildedir: “Van kalesine gelen 

elçi, Abdurrahman Gazî’nin huzuruna çıkıp kendilerine Şah Abbas’tan hediye 

getirdiklerini söyler. Abdurrahman Gazî hediyeleri kabul eder. Tepsi üzerinde duran 

iki parçadan kuzuya ait olanını alır, diğerini işâret ederek der ki: “Bunu da şâhınıza 

götürün!” Elçi, onu da alması için Abdurrahman Gazî’ye ısrar eder. Bunun üzerine bu 

ulû zât, tepsinin üzerinde duran köpek etine yüksek sesle “Oşttt!” der. Köpek hemen 

eski hâline gelir, havlayarak kaçmaya başlar”. 

1.2. Taş Kesilme Motifi 

  Fetahmet Babayla ilgili anlatılan bir efsanede örnek şöyledir: “Gecenin 

karanlığında neye uğradığını anlamayan şehir halkı evlerinden dışarı çıkıp canlarını 

kurtarmakla meşgulken Fetahmet Baba Ejderhânın gelmekte olduğu istikâmete doğru 

gider. Herkes kaçtığı için yalnız kalan Baba avuçlarını Allah’a açarak duâ etmeye 

başlar. Duâsını bitirip avuçlarını yüzüne süreceği sırada, üstüne gelmekte olan ejder-

ha taş kesilir”.  

Hz. Hızır’la ilgili anlatılan bir efsanede ise hayvana dönüşme motifi şu şekilde 

geçmektedir: “Hz. Hızır, kalk kıllı ayı deyince adam yünlerin altından ayı olarak 

çıkar”. Hz. Hızır’la ilgili anlatılan başka bir efsanede ise taşa dönüşme motifi-ne örnek 

vardır: “Hızır daha sonra bu merhametli anneyi uyarır: 

“Haydi, kızım, gidiyoruz. Çocuklarını yanına al, çabuk şehri terk et! Sakın ola 

ki arkana bakma, doğruca yoluna koyul!” 

Hep birlikte evden ayrılırlar. Kadın çocuklarıyla birlikte gösterdiği yolda 

yürümeye başlar. Bu arada bir gürültü işitir, âdeta kulakları sağır edecek bir gürültüdür 

bu. Kadın merak edip arkasına dönüp bakar ki ne görsün!... Her tarafı su kaplamış, 

şehir âdeta bir göle dönmüş. 



151 

 

Ancak anne bir hata işlemiştir, dedenin uyarısına uymamış ve arkasına 

bakmıştır. Böylece o, çocuklarıyla birlikte taş kesilmiştir (Sakaoğlu, 2012: 180-181). 

Oslu Hoca’yla anlatılan bir efsanede ise taş kesilmeyle ilgili örnek şu 

şekildedir: Ejderhâ köye girdiği zaman, çevrede bilgisi ve ermişliği ile tanınan Oslu 

Hoca’ya müracaat edilir. Hoca hazır bulunanların huzurunda duâ edip Ejderhâya 

dönerek şöyle der: 

“Ya mübarek hayvan, dur!” 

Bunun üzerine Ejderhâ orada taş kesilir (Sakaoğlu, 1976: 32). 

1.3. Kuşa Dönme Motifi 

 İbrahim Hakkı Hazretleri ile ilgili anlatılan efsanede ise kuşa dönme ile ilgili 

örnek şu şekilde geçmektedir: Büyük oğlunun iyice yetişip âlim olduğunu gören 

İbrahim Hakkı onu ve küçük oğlunu yanına çağırır. Maksadı onları imtihân etmektir. 

Önce büyük oğlunu yanına çağırır ve der ki: 

“Haydi, oğlum, şu dama çık ve aşağı atla!” 

 Oğlu şu cevabı verir : “Düşer ölürüm.” 

Bunun üzerine İbrahim Hakkı küçük oğluna aynı şeyi söyler: 

“Haydi, oğlum, sen çık ve aşağı atla!” 

Küçük oğlu hiç tereddüt etmeden dama çıkar ve kendisini aşağı bırakıverir. 

Fakat bir taş yığını gibi yere düşeceği beklenirken küçük oğlu bir kuş olup ufuklara 

doğru kanat çırpmaya başlar. Biraz sonra onun gözden kaybolduğunu fark ederler” 

(Sakaoğlu, 1976: 117-118). 

1.4. Bir Maddeden, Başka Bir Maddeye Dönüşme Motifi 

Söylemez Babayla ilgili anlatılan bir efsanede ise bir maddeden başka bir 

maddeye dönüşme ile ilgili örnek vardır: Köye vardıklarında Söylemez Baba yine 

sorar: 

“Yükünüz nedir?” 

“Yükümüz tuzdur.” 

“Yükünüz tuzdur amma, şeker olsun!” 

Bakarlar ki tuzlar şekere dönüşmüş! 



152 

 

İhtiyarı da alıp İstanbul’a dönerler. Padişâh, bu işi nasıl yaptığını sorarsa da 

cevap alamaz. Onu tekrar köyüne götürürler. O zamandan beri bu ihtiyara Söylemez 

Baba, köyüne de Söylemez denilmeye başlanmıştır (Sakaoğlu, 1976: 132). 

2.Kesikbaş Motifiyle Yansımış Olanlar 

Anadolu coğrafyasında vücut bulmuş halk anlatılarının içerisinde Kesikbaş 

motifiyle ilgili anlatılan birçok örnek vardır: Araştırma esnasında tespit edilen 

“Kesikbaş” motifi ile ilgili örnekler şu şekildedir: Harputlu kadınlardan biri rüyâsında 

Arap Baba’yı görür. Kadının inanışına göre, rüyâsında gördüğü bu kişinin başını 

keser, kuru bir çay yatağına atarsa durum düzelecek ve yağmur yağacaktır. Gördüğü 

rüyânın tesirinde kalan kadın Arap Baba’yı bulur ve başını kesip kuru bir çay yatağına 

atar. Bir müddet sonra yağmur yağmaya, bolluk gelmeye başlar. Aynı kadın Arap 

Baba’yı bir defa daha rüyâsında görür. Arap Baba’nın tehdit edici sesi şöyle 

demektedir: “Başımı getir, vücuduma ekle, yoksa ben yapacağımı bilirim.” Korkuya 

kapılan kadın, Arap Baba’nın başını attığı yerden alıp getirir ve istenilen yere kor. 

Böylece, belki de yeni bir felâketin önüne geçmiş olur. Bazı değişik anlatmalara göre 

ise de fazla yağmurun meydana getirdiği hasar, Arap Baba’nın başını attığı yerden alıp 

getirir ve istenilen yere kor. Böylece, belki de yeni bir felâketin önüne geçmiş olur 

(Sakaoğlu, 1976: 213-214). 

 Diğer bir Kesikbaş hakkında anlatılan efsanede ise “ Ermeni Harbi esnasında 

Celâl Baba, Kars Kalesi’nin kapı muhafızı olarak vazife alır. Ermeniler Karadağ 

istikâmetinden kalabalık bir ordu hâlinde kale’ye taarruza geçerler. Celâl Baba da 

saatlerce çarpışır. Sonunda beri Ermeni, bunun arkasından gelerek başını gövdesinden 

ayırır. Başının yere düştüğünü anlayan Celâl Baba hemen onu koltuğunun altına alır 

ve düşmanla döğüşmeye devam eder. Bu durumu gören düşman kaçmaya devam eder. 

Bu durumu gören düşman kaçmaya başlar, şehre hâkim olamadan çekilip giderler.  

Şehrin düşmandan temizlendiği haberini alan Celâl Baba olduğu yere düşüp 

kalır. Onu oraya gömerler. Düşüp öldüğü yerin Kale kapısının hemen girişinde olması 

ise halk onun ölümünde bile kendisine emânet edilen yeri terk etmediği şeklinde 

değerlendirir” (Sakaoğlu, 1976:251-252).  

Habîb-i Neccar hakkında anlatılan efsanede ise şu şekilde geçmektedir: Habîb, 

“Yâ Allah” diyerek tepeye bir anda tırmanır. Düşman sâflarını yararak sancağı tepenin 



153 

 

zirvesine diker. O anda üstüne çullanan düşman askerleri bir kılıç darbesiyle Habîb’in 

başını gövdesinden ayırırlar. Bu sırada galeyana gelen İslâm askerleri yıldırım hızıyla 

tepeye tırmanırlar. Orada Habîb’in başsız gövdesiyle karşılaşırlar. Geri çekilen 

düşman, Habîb Neccar’ın başını bir sırığa saplayarak beraberinde götürmüşler, ibret 

olsun diye başını Antakya duvarının en yüksek burcu-na dikmişlerdir. 

Birkaç gün sonra İslâm orduları Antakya’yı kuşatır. Savaşın en çetin anında 

“kesik baş”tan sesler gelmeye başlar: “Kardeşlerim, yiğitlerim! Ben buradayım. 

Sağdan hücum edin! Sola koşun.”  

Kesik baştan gelen bu sesleri duyan İslâm askerleri heyecanla ileri atılınca 

düşman paniğe kapılır. Şehir birkaç saat içinde fethedilir. Ebu Ubeyde hemen Habîb 

Neccar’ın başını buldurur ve onu tam şehrin orta yerinde bir yere defneder. Üzerine 

bir türbe ve yanı başına bir câmii yaptırır. Gövdesi ise şehrin arkasındaki dağda ayrı 

bir mezâra konur ( İslâm Ansiklopedisi, 1996: 373). 

3.Duâ ve Bedduâ Etme Motifiyle Yansımış Olanlar 

Duâ ve bedduâ etme ile ilgili tespit edilen örnekler şu şekildedir: Horasan 

erlerinden Keçeci Baba, mekân tutacağı yeri bulmak için attığı sopasının peşinden 

Anadolu’ya gelir. Sopası, bugün Keçeci köyünün bulunduğu yere düşmüştür. Buraya 

yaklaşınca bir Ermeni köyüne uğrar. Ermeni kadınların birinden abdest almak için su 

ister. Yakınlarındaki ırmağı gösteren kadın kızgın bir edâ ile: “Gözün kör mü, işte su” 

der. Kadına bir şey söylemeyen Keçeci Baba, elindeki âsâsını yere saplar. Hemen 

oradan su fışkırmaya başlar. Abdestini alır, büyükçe bir taş parçasının üzerine çıkıp 

ezân okur. Namazını kıldıktan sonra Allah’a duâ eder. 

“Ya Rabbî, bu köyü yerle bir et, kaybolup gitsin.” 

Bugün Keçeci Baba’nın abdest alıp namaz kıldığı köy mevcut değildir, onun 

yeri baştanbaşa mezârlıktır. Horasan erinin üzerine çıkıp ezân okunduğu taşın üst 

tarafında ayak izleri vardır. Oraya ayağını bastığı için de o bölgeye Ayakbastı Mevkiî 

adı verilmiştir” (Sakaoğlu, 1976: 95-96). 

Duâ etme motifiyle ilgili olarak Şeyh Şaban-ı Velî Hazretleriyle ilgili tespit 

edilen efsane metinlerinde örnekler şu şekildedir:  

1. Velî duâ eder Allah’ım beni mahcup etme der ve kapları kalaylar (Yüksel, 

2011: 31-32). 



154 

 

2. Bunun üzerine Şeyh Şaban-ı Velî bu fakir için duâ eder. 

3. Duâ bitiminde elinde bir katır ile biri dergâha gelir, katırı şeyhe hediye eder. 

4. O da fakîre döner, senin eşeğin öldü yerine daha iyisi geldi der ve katırı 

fakîre verir (Yüksel, 2011: 34). 

5. Velî’yi ziyaret edip duâ ederek, başlanacak işte bir büyüğün hayır duâsını 

almanın o işin iyi gideceğine inanılır (Yüksel, 2011: 37). 

6. Annesi, yedi Cuma günü Şeyh Şaban-ı Velî’nin türbesine gelmeyi niyet 

eder. 

7. Yedi Cuma boyunca türbeye gelir, oğlunun işe girmesi için duâ eder. 

8. Yedi Cuma sonunda evine döndüğünde bir telefon gelir ve oğlu işe çağrılır 

(Yüksel, 2011: 38). 

4.Hayvanlarla Konuşma Motifiyle Yansımış Olanlar        

Hayvanlarla konuşma motifiyle ilgili tespit edilen örnekler şu şekildedir: Âhî 

Evren bir gün velîlerden biriyle dere kenarında sohbet etmekte ve bu sohbet esnasında 

dereden sesler gelmektedir, Bu seslerden rahatsız olan Âhî Evren bir ara dereye döner 

ve kurbağalara hitâben der ki: 

“ Ya siz ötmenizi kesin, biz konuşalım veya biz konuşmamızı keselim, siz 

ötün!” 

Tabiî konuşma kesilmez ve dostlar arasında uzun müddet devam eder. Ya 

kurbağaların ötmesi derseniz, Kırşehirliler şu cevabı verirler: 

“ O günden sonra o derede bir daha kurbağa sesi duyulmamıştır (Sakaoğlu, 

1976: 211-212). 

5. Bolluk ve Bereket Getirme Motifiyle Yansımış Olanlar 

Bolluk ve bereket getirme motifiyle yansımış olan örneklere, Hz. Hızır’la ilgili 

anlatılan efsane ve halk hikâyelerinde rastlamak mümkündür:  

1. Dede yiyip yemediği bile belli değilken tamam ben doydum, hepiniz şen 

olun diye duâ ederek gider. 

2. O sene boyunca o küçük küpteki pekmez bitmeyince gençler o ihtiyarın 

Hızır (a.s.) olduğunu anlarlar. 

3.  Kapıya yaşlı bir adam gelir ve su ister, kadın adama ayran ikrâm eder. 



155 

 

4.  Ertesi gün evden çıkmak için ferâcesini giyen kadın bir cebinde bulgur diğer 

cebinde pirinç olduğunu fark eder. Bu durum ilerleyen günlerde tekrar eder. 

            5. Kadın, pekmez ziyân olmasın diye akış yönüne doğru başak bir kap koyunca 

o tarafa değil bu tarafa koy ki onlar da dolsun diye bir ses duyar ve o sesin dediğini 

yapar. 

           6. Sabah geldiğinde bir çömleğin beş altı çömlek olduğunu, içlerinde de 

sopalarıyla ayağa kaldırılmış, hazır hâlde olduğunu görür (Balaban, 2014: 149-150). 

6.Başkalarını Ermişliğe Kavuşturma Motifiyle Yansımış Olanlar 

Başkalarını ermişliğe kavuşturma motifiyle yansımış olanlardan örnekler şu 

şekildedir: 

           1.  Şeyh Şaban-ı Velî’nin yedi kardeşi vardır. 

           2. Şeyh bir gün yedi tane taşı alır ve bu taşları değişik yönlere atar, kardeşler 

bu yönlere taşınır ve kerâmetlerini gösterirler. 

  3. Abdal Mûsâ adlı kardeş Taşköprü’ye yerleşip taşla sohbet ederken çoşup 

taşı hamur gibi sıkar ve taşta parmak izlerini bırakır (Yüksel, 2011: 36). 

7.Cansız Bir Varlığı Hareket Ettirme Motifiyle Yansımış Olanlar 

Cansız bir varlığı hareket ettirme motifiyle yansımış olanlardan örnekler şu 

şekildedir: Beyin adamları Beyşehir’e vardıkları zaman çuvalların içinin balla dolu 

olduğunu görürler. Duruma vâkıf olan Eşrefoğlu, Seyyid Harun-ı Velî’nin bu 

hareketine karşı büyük bir hayranlık duyar. Onu ziyâret etmek için Seydişehir’e 

gitmeye karar verir. Kendisinin de büyük bir velî olduğunu göstermek için bir arslana 

biner. Seyyid Harun-ı Velî de bir taşa biner ve onu karşılamaya çıkar. Ev sahibini bir 

taşa binmiş vaziyette gören Eşrefoğlu daha büyük bir hayrete düşer. Orada der ki: 

“Canlıya binmek mârifet değilmiş. Cansıza binip onu yürütmek daha büyük 

olmanın işaretidir” (Sakaoğlu, 1976: 125). 

 

1. Şeyh Şaban-ı Velî, Hayrettin Tokadî Efendi’den icâzet alır ve 

Kastamonu’ya döner. 

2. Kastamonu’ya döndüğünde yaşlı bir çınar ağacının kovuğuna yerleşir. 



156 

 

3. Yıllarca bu kovukta yaşayıp kente gelir. 

4. Çınar da arkasından yürür. 

5. Şeyh Şaban-ı Velî, çınara gizlerimi ele veriyorsun der ağaçta olduğu yerde 

kalır (Yüksel, 2011: 33). 

8.Havada Uçma Motifiyle Yansımış Olanlar 

Havada uçma motifiyle yansımış olanlar arasında örnekler şu şekildedir: 

“Aralarında Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin de bulunduğu birkaç kişiden meydana 

gelen bir erenler gürûhu Horasan taraflarından yola çıkarlar. Bu erenler kâh yürüyerek, 

kâh uçarak Konya çevresine kadar gelirler. Mola vermek düşüncesiyle Yatağan 

köyünün hemen yakınındaki tepeye konarlar. Burada bir müddet ibadet ve tâat ile 

meşgul olduktan sonra, havalanarak yollarına devam ederler. Hava-lanmalarından bir 

müddet sonra Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî ise Konya’ya inerler, oraya yerleşirler” 

(Sakaoğlu, 1976: 241-242). 

Havada uçma motifiyle ilgili olarak bir diğer örnek şu şekildedir: Şeyh Ahmet 

Mürsel, arkadaşlarına dönerek: 

“Yatayım mı?” diye sorar. Onlar da cevaben: 

“Yat ağam!” derler. 

Bu cevap üzerine Şeyh Ahmet Mürsel, yere iner ve o köye yerleşir. Aynı 

gruptan diğer bir zât, Şeyh Hasan, Yatağan köyüne bir saat mesafedeki bir köye iner. 

Odaya yerleşir. Kâfiledeki diğer zâtlardan Seyit Harun-ı Velî bugünkü Seydişehir 

ilçesine yerleşir (Sakaoğlu, 2003: 233-234). 

9. Hasımlarına Felâket Mûsâlla Etme Motifiyle Yansımış Olanlar 

Hasımlarına Felâket Mûsâlla Etme Motifiyle yansımış olanlar ilgili örnekler şu 

şekildedir: 

1. Eliktekke köyünde evliyaya inancı zayıf bir adam “Ya evliyâ ne edecek.” 

deyip türbedeki çamı keser. Tahta yapar. O tahtalarla da ev yapar. Ağacın dallarını da 

kışın yakmak için merdivenin altına koyar. 

2. Gecenin birinde ağacın dalları kendi kendine tutuşur. 

3. Adam kendini camdan atıp kurtulur ama iki çocuğu yanarak ölür (Balaban, 

2014: 130). 



157 

 

1. Zeynel Âbidîn evliyâsının oradan ağaç kesilmez. 

2. Eliktekke köyünde muhtar câmiiye yardım olsun diye Zeynel Âbidîn 

türbesinden iki kamyon ağaç keser. 

3.  Tüm köylü bu hâdiseden sonra perişân olur. 

4.  Köyde kaza üstüne kaza olur ve bir günde üç kişi ölür (Balaban, 2014: 130). 

10. Ortadan Kaybolma Motifiyle Yansımış Olanlar 

Ortadan kaybolma motifiyle yansımış olanların örnekleri şu şekildedir: 

1. Mehmet Bey’in kış günü Ilgaz’da arabası bozulur. 

2. Çok korkan eşi “Yetiş ya Pîr” diye duâ eder. 

3. Bir süre sonra yanlarında altmış yaşlarında bir ihtiyar arabayla durur. 

4. Arabayı tamir eder ve Kastamonu’ya kadar siz beni takip edin der. 

5. Kastamonu’ya 5-10 km kala araba ve adam ortadan kaybolur. 

İbrahim Hakkı Hazretleriyle ilgili anlatılan efsanede ilgili örnek şu şekildedir: 

Büyük oğlunun iyice yetişip âlim olduğunu gören İbrahim Hakkı onu ve küçük oğlunu 

yanına çağırır. Maksadı onları imtihân etmektir. Önce büyük oğlunu yanına çağırır ve 

der ki: 

“Haydi, oğlum, şu dama çık ve aşağı atla!” 

 Oğlu şu cevabı verir : “Düşer ölürüm.” 

Bunun üzerine İbrahim Hakkı küçük oğluna aynı şeyi söyler: 

“Haydi, oğlum, sen çık ve aşağı atla!” 

Küçük oğlu hiç tereddüt etmeden dama çıkar ve kendisini aşağı bırakıverir. 

Fakat bir taş yığını gibi yere düşeceği beklenirken küçük oğlu bir kuş olup ufuklara 

doğru kanat çırpmaya başlar. Biraz sonra onun gözden kaybolduğunu fark ederler” 

(Sakaoğlu, 1976: 117-118). 

Şeyh Bilecenle ilgili anlatılan bir efsanede ise şu şekilde geçmektedir: 

Köylülerin eline sarılmaları üzerine ağa onlara Şeyh Bilecen’i göstererek: “Beni değil 

onu karşılayın, onun elini öpünüz.” der. O anda Şeyh Bilecen gözden kayboluverir. Bir 

daha da kimse onu görmez”(Sakaoğlu, 1976: 130). 

Zeynel Âbidîn Hazretleriyle ilgili olarak anlatılan bir efsanede de ilgili örnek 

şu şekildedir:  



158 

 

1. Adam Zeynel Âbidîn Hazretinin aşağıdan eşi Sultan Ana’nın yukarıdan 

gelerek köy içerisinde buluştuklarını görür. 

2. Adamı fark edince birden kaybolurlar (Balaban, 2014: 130). 

11.Rüyâda Görünme Motifiyle Yansımış Olanlar 

Rüyâda görünme motifiyle yansımış olan örnekler şu şekildedir: 

          1. Şeyh Şaban-ı Velî küçük yaşta anne ev babasını kaybeder. 

          2. Hayırsever bir kadın velî’yi evlatlık edinir. 

          3. Şaban-ı Velî medrese eğitimi için İstanbul’a gider. 

          4. Rüyâsında bir ses ona “Sılaya dön kurtuluş ordadır” der (Yüksel, 2011: 33) 

        Rüyâda görünme motifiyle ilgili tespit edilen diğer bir örnek ise şu şekildedir: 

       1. Çoban keçilerini yaylıma götürürken tekkenin kenarından bira dal keser. 

İnsanlar orası tekkenin, kesme diye uyarmalarına rağmen adam “Evliyâ bana ne 

yapacak?” der. 

       2. Adam akşam yatari rüyâsında sakallı bir ihtiyar gelir. “O kestiğin ağaçları geri 

götür yoksa seni süründürürüm.” der. Adam uyanınca kimseyi göremez. Birisi şaka 

yapıyor zannederek yeniden yatar ve aynı şeyi görür. 

      3.Adam yanına birisini alarak dalları türbeye geri götürür (Balaban, 2014: 130). 

12.Tabiât Varlıkları ve Eşya Üzerinde Cereyan Eden Kerâmet Motifiyle 
Yansımış Olanlar 

            Tabiât varlıkları ve eşya üzerinde cereyan eden kerâmet motifleriyle ilgili 

örnekler şu şekildedir: 

           1.   Şeyh Şaban öğrencileriyle ders yaparken bir adam yanına gelir. 

           2. Şöyle der: “Değirmenimizin taşını değiştirmemiz gerekiyordu, taş yuvarlandı 

derenin dibine gitti. Biz kaldıramadık yetiş Ey Şaban-ı Velî Hazretleri dedik ve bir el 

geldi değirmenin taşını yerine koydu (Yüksel, 2011: 33). 

13. Tehlike ve Felâkete Marûz Kalanları Kurtarma Motifiyle Yansımış 
Olanlar 

      Tehlike ve felâkete marûz kalanları kurtarma motifiyle yansımış olanlar 

ilgili örnekler şu şekildedir: 



159 

 

            1. Şaban-ı Velî’nin müritlerinden birinin içinde bulunduğu gemi batmak 

üzeredir. 

2.  Mürit Şeyh’im yardım et diye duâ eder. 

3. Mürit daha sonra bir elin, gemiyi alabora olmaktan kurtardığını söyler 

(Yüksel, 2011: 32). 

14.Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifiyle Yansımış Olanlar 

Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifiyle ilgili yansımış örnekler şu şekildedir: 

Munzur Baba’yla ilgili anlatılan efsanede Ağa çoluk çocuğu ile helâllaşıp yola çıkar. 

Üzerine farz olan borcunu edâ edecek ve Hacı Ağa olarak memleketine dönecektir. 

Ağa Kâbe’de iken, bir gün karısı evde helva pişirir. Çocukları ile birlikte yerken 

yanlarında bulunan Munzur’a lâtife yapmak kastı ile der ki: “Munzur, bu helvadan 

ağan da yese ne iyi olurdu. Al şunu, soğumadan ağana götür de o da yesin”. 

Çoban hemen ablasının elindeki helvayı alır ve gözden kaybolur. Bir müddet 

sonra Munzur elinde boş tabakla eve döner. Ne ablası, ne de çocukları bu işten bir şey 

anlamazlar (Sakaoğlu, 1976: 122-123). 

 

Şeyh Şaban-ı Velî ile ilgili anlatılan bir diğer örnekte şu şekildedir: 

1. Şeyh Şaban-ı Velî’yi sabah namazlarında Mekke’de görenler olur. 

2. Kimse buna inanmaz ve doğruysa bize zem zem suyu getirsin derler. 

3. Bunu duyan Şaban-ı Velî âsâsını yere vurur ve oradan zem zem suyu çıkar 

(Yüksel, 2011: 32). 

 

Şeyh Bilecenle ilgili anlatılan efsane ise şu şekildedir: Hanım, Bilecen’in bir 

arkadaşı ile birlikte içli köfteleri yemek istediğini sanıp mendilin içine bir miktar içli 

köfte koyar. Bilecen’in mendil alması ile ağasının yanına varması bir olur. Köftenin 

dumanları hâlâ tütmektedir. Ağası köfteleri âfiyetle yer. Aradan yine haftalar, aylar 

geçer, hâcıların dönme zamanı gelir. Köy halkı ağayı karşılamak için yola çıkar. 

Karşılayıcılar arasında Şeyh Bilecen de vardır. Köylülerin eline sarılmaları üzerine ağa 

onlara Şeyh Bilecen’i göstererek: “Beni değil onu karşılayın, onun elini öpünüz.” der. O 

anda Şeyh Bilecen gözden kayboluverir. Bir daha da kimse onu görmez (Sakaoğlu, 

1976: 130). 



160 

 

Zeynel Âbidîn Hazretleri ile ilgili anlatılan ise şu şekildedir: Köpeklerine 

vali’nin ismini koyan Zeynel Âbidîn’i Amasya’ya çağırır. Kendisini almaya gelen 

jandarmalara siz gidin ben gelirim der. Jandarmalar Amasya’ya döndüğünde Zeynel 

Âbidîn’in kendilerinden önce geldiğini görürler (Balaban, 2014: 89). 

15.Vahşî ve Yabanî Hayvanları İtaate Alma Motifiyle Yansımış Olanlar 

 Vahşî ve yabanî hayvanları itaate alma motifiyle ilgili tespit edilen örnekler şu 

şekildedir: Ahmed Kuseyrî yola çıktıktan sonra amcasının içi bir türlü rahat etmez ve 

yeğenin peşine düşüp gizlice takip eder. Bir ara ağaçlık bir vâdide onu gözden 

kaybeder. Sonra bakar ki, yeğeni bir kurdun sırtına binmiş neşeyle köyüne doğru yol 

almakta. Arkasından hayretle bakakalır (Şârânî, 1992:256-257). 

Bâyezid-i Bistâmî Hazretleri bir an gücünün yetmeyeceğini düşünerek orada 

kafes içinde bulunan bir arslana işâret eder. Kafes açılıp aslan gelir ve un çuvallarını 

yükler. Fakat açıktan kerâmet gösterdiği için çok korkup mahcûp olur (Durusoy,  2008: 

56). 

 

 

 

 

 

 

 

 



161 

 

SONUÇ 

“Efsane ve Halk Hikâyelerinde Peygamberler ve Velîler Üzerine Bir Araş-

tırma” adlı çalışmada incelemeye tabi tuttuğumuz peygamberler ve velîlerle ilgili 

aşağıdaki sonuçlara ulaşılmıştır. 

1. Peygamberlerin ve velîlerin efsane ve halk hikâyelerinde önemli bir yere 

sahip olduğu görülmektedir. Efsanelerde, dinî büyüklüğüne inanılan 

kimselerin hayatları etrafında teşekkül eden efsanelerin daha geniş yer 

tutması bunu açıkça göstermektedir. Halk hikâyelerinde ise halk hikâyesi 

kahramanlarının başlarına gelen olaylarla, peygamberlerin, peygamberlik 

dönemlerinde karşı karşıya kaldıkları durumlara benzer olaylar yaşaması 

bunu göstermektedir. 

2. Efsane ve halk hikâyelerini incelediğimiz zaman efsane kahramanlarının 

daha çok dinî büyüklüğüne inanılan kimselerin hayatları etrafında yani 

velîlerin ele alındığı, halk hikâyelerinde ise peygamberlerin daha çok 

üzerinde durulduğu görülmektedir. 

3. Efsaneler ve halk hikâyeleri, millî, dinî ve ahlakî değerleri ön plana 

çıkarmada; kültürü gelecek nesillere aktarmada ve tarihsel belleğin 

oluşmasında önemli bir yere sahiptir. 

4. Anadolu insanın düşünce dünyasında koruyucu ve kurtarıcı yönüne vurgu 

yapılan efsane ve halk hikâyelerinde tespit edilen peygamberler ve velîlerin 

normal zamanlarda olduğu gibi olağanüstü durumlarda da insanlara yardım 

edeceğine ve bu şahsiyetlerin toplum üzerindeki manevî nüfûzunun her 

zaman etkili olduğuna inanılmaktadır. 

5. Peygamberler ve velîlere karşı Türk milleti her zaman derin bir saygı ve 

sevgi içinde olduğunu ve bilinçli bir ta’zim’le tarih boyunca hareket et-tiği 

görülmektedir. 

6. Efsane ve halk hikâyesi ürünlerinin bir milletin kültürel hafızası olduğu 

gerçeğinden yola çıkılarak bu ürünlerin milletin geçmişi, bugünü ve 

geleceği olduğunun farkına varılması gerektiği bilinciyle hareket 

edilmelidir. 



162 

 

      Sonuç olarak, peygamberlerin ve velîlerin Türk kültür hayatındaki yeri ve 

önemi bu çalışmayla bir kez daha ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



163 

 

KAYNAKÇA 

Abay, Muhammed (2007), Kur’ân Kıssaları, İstanbul, Ensar Neşriyat. 

Acar, Hakan (2013), Burdur Efsaneleri Üzerine Bir Araştırma, Isparta, SBE 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Akçar, Mehmet (2010), Anadolu Sahasındaki Türk Halk Hikâyelerindeki 

Erkek Kahramanlar Üzerine Tip Araştırması, Konya, SBE Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. 

Akgün, İlhan (1994), Lâtif Şâh, Yaralı Mahmut, Âşık Sürmeli ile Arif Bey, 

Ercişli Emrah, Konya, SBE Yayınlanmamış Lisans Tezi. 

Akhmed, Aldamov (2010), Kur’ân-ı Kerim’de Peygamberlerin Örnek 

Davranışları ve Vasıfları, Kayseri, SBE Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Aksoy, Ömer Asım (1988),  Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü / 1 Atasözleri 

Sözlüğü, Ankara, İnkılap Kitapevi. 

Aksoy, Ömer Asım (1988), Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü / 2 Deyimler 

Sözlüğü, Ankara, İnkılap Kitapevi. 

Albayrak, Nurettin (2004), Halk Edebiyatı Terimleri Sözlüğü, İstanbul, Leyla 

İle Mecnun Yayıncılık. 

Alptekin, Ali Berat (1983),  Elif ile Yaralı Mahmut Hikâyesi, Türk Folkloru 

Araştırmaları, Ankara, Akçağ Yayıncılık. 

Alptekin, Ali Berat (1999), Kirmanşâh Hikâyesi, Ankara, Akçağ Yayın-cılık. 

Alptekin, Ali Berat (2002),  Halk Hikâyelerinin Motif Yapısı, Ankara, Akçağ 

Yayıncılık. 

Altaylı, Seyfettin (1994), Azerbaycan Sözlüğü, İstanbul, Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınları. 

Andaç, Feridun (2007), Ferhad ile Şirin, İstanbul, Turkuvaz Kitap Yayınları. 

Attar, Feridüddin (2016), Tezkiretü’l-Evliya, İstanbul, Gelenek Yayıncılık. 

  

Aydoğmuş, Günerkan(1998), Harput Kültüründe Din Âlimleri, Elazığ,  

Manas Yayıncılık. 

Baba, M. Okan (2001),  Halk Edebiyatı ve Terimleri Sözlüğü, İstanbul, 

Heyamola Yayınları.  



164 

 

Balaban, Tuğrul (2014), Amasya Efsane, Menkabe ve Memoratları (Derle-

me, İnceleme, Metin), Amasya, Amasya Valiliği Yayınları. 

Başarkanoğlu, Levent (2010), Nizip Efsaneleri Gazîantep, SBE Yayın-

lamamış Yüksek Lisans Tezi. 

Bazancir, Recai (2010), Bingöl Efsaneleri, Van, SBE Yayınlanmamış Yük-

sek Lisans Tezi. 

Beşirova, Gönül (2006), Güney Azerbaycan Sahasına Beş Halk Hikâyesi 

Üzerine Bir Araştırma, İzmir, SBE Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Bilmen, Ömer Nasuhi (2008), Peygamberler Tarihi, İstanbul, Ailem 

Yayınları. 

            Binyazar, Adnan (2007),  Elif İle Mahmut, İstanbul, Doğan Egmont Yayın-

cılık. 

Boratav, Pertev Naili (1946 / 2002),  Halk Hikâyeleri ve Halk Hikâyeciliği, 

İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Büyük Türkçe Sözlük (1982),  Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Çetin, İsmet (1986),  Dil-i Gam Yahya Bey ve Âşık İslâm Erdener, Türk 

Folklorundan Derlemeler 1986/1, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı Millî Folklor 

Araştırma Dairesi Yayınları: 72. 

Çıblak, Nilgün (1995), İçel Efsaneleri Üzerine Bir Araştırma, Adana SBE 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Devellioğlu, Ferit-Neval Kılıçkını (hzl.) (1983),  Osmanlıca – Türkçe Okul 

Sözlüğü, İstanbul, Rafet Zaimler Kitapevi Yayınları. 

Devellioğlu, Ferit (1997),  Osmanlıca – Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Ankara, 

Aydın Kitapevi. 

Dilçin, Cem (dzl.) (1983),  Yeni Tarama Sözlüğü, Ankara, Türk Dil Kurumu 

Yayınları.  

Duymaz, Ali (1996),  Nevruz Bey Hikâyesi ,(İnceleme-Metinler), Ankara, 

Milli Folklor Yayınları. 

Duymaz, Ali (2001),  Kerem ile Aslı Hikâyesi Üzerinde Mukayeseli Bir 

Araştırma, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Ekici, Metin (1995),  Dede Korkut Hikâyeleri Tesiri ile Teşekkül Eden Halk 

Hikâyeleri, Ankara, Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 



165 

 

 Elçin, Şükrü (1993),  Halk Edebiyatına Giriş, Ankara, Akçağ Yayınları. 

Ergin, Muharrem (1997),  Dede Korkut Kitabı I  (Giriş-Metin-Faksimile), 

Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Ergin, Muharrem (1999), Dede Korkut Kitabı, İstanbul, Türk Dil Kurumu 

Yayınları. 

Erol, Mehmet (1996), Taşeli Platosu Efsaneleri, Kayseri, SBE Yayımlan-

mamış Yüksek Lisans Tezi. 

Evliyalar Ansiklopedisi (1992), 12 cilt, Türkiye Gazetesi. 

Göde, Halil Altay (2002), Isparta Efsaneleri Üzerine Bir Araştırma, Konya, 

SBE Yayınlanmamış Doktora Tezi.      

Gökalp, Ömer (1985),  Mâhirî ile Mâhîtâbân Hikâyesi, İstanbul, Mehtap 

Yayınları. 

Gökşen, Cengiz (1999), Giresun Efsaneleri, Trabzon, SBE Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi.                                                    

Gölpınarlı, Abdülbaki (1990), Vilâyet-nâme (Manâkab-ı Hünkâr Hacı 

Bektaş-ı Velî), İstanbul, İnkılap Yayınları. 

Gönen, Sinan (2007),  Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Bağlamında Lâdikli 

Ahmet Ağa İle İlgili Efsanelerin Çözümlenmesi, Milli Folklor, 2007, 19 (76), 173-

175. 

Görkem, İsmail (2000), Halk Hikâyeleri Araştırmaları / Çukurovalı Âşık 

Mustafa Köse ve Hikâye Repertuvarı, Ankara, Akçağ Yayınları. 

Gözler, H. Fethi (1982), Türkçe Deyimler, Türkçe ve Edebiyat Terimleri 

Sözlüğü, İstanbul, İnkılap ve Anka Yayınları. 

Güloğul, Faruk Rıza (1943),  Yaralı Mahmut ile Mâhbûp, İstanbul, Osman 

Bey Matbaası. 

Güloğul, Faruk Rıza (1943), Yaralı Mahmut ile Nigâr,  İstanbul, Osman Bey 

Matbaası. 

Gültekin, Mustafa (2004),  Lâtif Şâh Hikâyesi Üzerinde Mukayeseli Bir 

Araştırma,  Gazîantep, SBE Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi.  

Güneş, Asuman     (2003),  Köroğlu Destanı’nın Ayvaz Kolu, Ankara, SBE 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 



166 

 

 İçel, Hatice (2010),  Köroğlu’nun Bolu Beyi Kolu Üzerine Bir İnceleme, 

Konya, Kömen Yayınları. 

İnan, Sevil (2007),  Türkçe Deyimler Sözlüğü, İstanbul, Yakamoz Yayın-cılık.  

İslâm Ansiklopedisi (1977), İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

İnce, Gül (2009),  Hatay’da Bulunan Ziyaret-Yatır Yerleri İle İlgili İnanışlar 

Bu Ziyaretler Etrafında Oluşan Efsaneler, Sakarya, SBE Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi.   

Joulha, Abdul Mennan (2015),  Peygamber Efendimizin s.a.v.’in Dilinden 

Sahih Kıssalar, İstanbul, Guraba Yayınları. 

 Kaplan, Mehmet (1996), Türk Edebiyatı Üzerinde Araştırmalar 3 / Tip 

Tahlilleri, İstanbul, Dergâh Yayınları. 

Kara, Ruhi (1993),  Erzincan Efsaneleri Üzerine Bir Araştırma, Ankara, 

Erzincan Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfı Yayınları. 

Karadağ, Metin (1996), “Türk Halk Edebiyatı Anlatı Türleri”, Balıkesir. 

Karadavut, Zekeriya (1992),  Yozgat Efsaneleri (İnceleme-Metin), Konya, 

SBE YayınlanmamışYüksek Lisans Tezi.  

Karademir, Mahmut (1993), Halk Hikâyesi Külliyatı Selim-i Cevheri-

Zeynelasnam Duhteri Şah-ı Keşmir Seyfülmülük-Yahya-yı Bermeki (Metin-İnceleme) 

Erzurum, Atatürk Ünversitesi, Edebiyat Fakültesi Yayınları. 

Karaman, Hayrettin ve Komisyon Üyeleri (2016),  Kur’ân-ı Kerim Meâli, 

İstanbul, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

Karşılaştırmalı Türk Lehçeleri Sözlüğü (1991), Ankara, Kültür Bakanlığı 

Yayınları.  

Kaya, Doğan (1985), Ruhsatî’nin Uğru ile Kadı Hikâyesi, İstanbul, Anadolu 

Sanat Yayınları.  

Kaya, Doğan (1993),  Mahmut ile Nigâr Hikâyesi Üzerine Mukayeseli Bir 

Araştırma, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları.  

Kaya, Doğan- Koz, M. Sabri (2000),  Halk Hikâyeleri I, İstanbul, Kitapevi 

Yayınları.  

 Korgunal, Muharrem Zeki (1935), Âşık Kurbanî, İstanbul, Bozkurt 

Kitapevi. 



167 

 

Korgunal, Muharrem Zeki (1960),  Şâh İsmail Hikâyesi, İstanbul, Bozkurt 

Kitapevi.   

Korok, Dâniş Remzi (1937),  Arzu ile Kanber Hikâyesi, İstanbul, Türk 

Neşriyat Yurdu. 

Köksal, Hasan (1987), Mâhirî Baba Hikâyesi, Türk Folklorundan Derlemeler, 

Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 

 Köse, Nerin (1996),  Sürmeli Bey Hikâyesi (İnceleme-Metin), Ankara, Kenar 

Kitapevi. 

Küçükbezirci, Seyit (2013),  Konya Folkloru, Ömür Matbaacılık, Konya. 

Maden, Fahri  (2014/71),  Keçeci Baba Ocağı, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş 

Velî Araştırma Dergisi: 149-150. 

Makas, Zeynelâbidîn (2002),  Türk Halk Hikâyelerinde Zaman, İzmir, 

Akademi Kitapevi Yayınları. 

N.B (1966),  Büyük Leylâ ile Mecnun Hikâyesi, İstanbul, Halk Kitapçılık Koll. 

Şti. 

Naskali, Emine Gürsoy – Duranlı, Muvaffak (1999),  Altayca –Türkçe 

Sözlük, Ankara, Türk Dili Kurumu Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar   (2005),  Tarihten Teolojiye, İslâm İnançlarında: Hz. Ali, 

Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar (1982),   Veysel Karanî ve Üveysîlik, İstanbul, Dergâh 

Yayınları. (İkinci Baskısı, Sûfîlik Geleneğinin Efsanevî Öncüsü: Veysel Karenî ve 

Üveysîlik adıyla 2002 tarihinde aynı yayınevince yapılmıştır) 

Ocak, Ahmet Yaşar (1984),  Türk Halk İnançlarında ve Edebiyatında Evliyâ 

Menkıbeleri, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı Milli Folklor Araştırma Dairesi 

Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar (1989), Türk Kültüründe Kesikbaş Kültü  (Tarih-Folklor 

İlişkisinden Bir Kesit), Ankara, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar (1990),  İslâm-Türk İnançlarında Hızır Yahut Hızır-İlyas 

Kültü, Ankara, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar (1992), Kültür Tarihi Kaynağı Olarak Menakıpnameler 

(Metodolojik Bir Yaklaşım), Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları. 



168 

 

Ocak, Ahmet Yaşar (1995), Elvan Çelebi, Menâkıbu’l-Kudsiyye fî 

Menâsıbi’l-Ünsiyye: Baba İlyas-ı Horâsânî ve Sülâlesinin Menkabevî Tarihi, Ankara, 

Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar (2002),  Sarı Saltık, Popüler İslâm’ın Balkanlardaki 

Destânî Öncüsü: (XIII. Yüzyıl) , Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar (2005),  Osmanlı Toplumunda Tasavvuf ve Sufiler, 

Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Özdemir, Ahmet (1986),  Eşref Bey Hikâyesi, Ankara, Milli Folklor Araş-

tırma Dairesi Yayınları. 

Özder, M. Âdil (1976),  Muhibbî ile Esmâhan Hikâyesi, Ankara, Lale 

Yayıncılık. 

Özdoğan, RAhime (2006),  Amasya’da Adak Yerleri İle İlgili Halk Anlatıları, 

Samsun, SBE YayınlanmamışYüksek Lisans Tezi. 

Paşa, Ahmet Cevdet (2016),  Peygamberler ve Hâlîfeler Tarihi, İstanbul,  

Çelik Yayınevi. 

 Pröhle, Wilhelm (1991),  Karaçay Lehçesi Sözlüğü  (çev. Prof. Dr. Kemal 

Aytaç), Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları.  

Rehber Ansiklopedisi (1993-1994),  Seyyid Maddesi, cilt:17,  İstanbul, Tür-

kiye Gazetesi Yayınları. 

Sakaoğlu, Saim (1976),  101 Anadolu Efsanesi, Ankara, Damla Yayınevi. 

Sakaoğlu, Saim (1986),  Hurşît İle Mehri, Ankara, Milli Folklor Araştırma 

Dairesi Yayınları. 

Sakaoğlu, Saim (1987),  Ercişli Emrah, Ankara,  Kültür ve Turizm Bakan-lığı 

Yayınları. 

Sakaoğlu, Saim (1994), İstanbul Ansiklopedisi, Cevri Çelebi, C II, İstanbul, 

Koçu Yayınları.  

Sakaoğlu, Saim (1997),   Bir Efsane, İki Tip, Bir Motif: Şeyh Bilecen ve 

Memik Dede Efsaneleri, Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 4, 182-183. 

Sakaoğlu, Saim (2009-2013),  Efsane Araştırmaları,  Konya, Kömen Yayın-

ları. 

 Sakaoğlu, Saim (2012), 101 Türk Efsanesi, Ankara,  Akçağ Yayınları.  



169 

 

Sakaoğlu, Saim vd. (hzl.) (1997),  Meddah Behçet Mahir’in Bütün Hikâyeleri 

I, Ankara, Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

Sakaoğlu, Saim vd. (hzl.) (1999),  Meddah Behçet Mahir’in Bütün Hikâ-yeleri 

II, Ankara, Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

Sevinç, Murat (2008),  Akdağmadeni Folkloru, Konya, SBE Yayımlanma-mış 

Yüksek Lisans Tezi. 

Seyidoğlu, Bilge (1985-1997), Erzurum Efsaneleri, Erzurum, Erzurum 

Kitaplığı Yayınları.    

Şârânî, İmam  (2011),  Evliyâlar Ansiklopedisi, Tabakat’ül-Kübra (2 kitap, 4 

cilt), İstanbul, Bedir Yayınları. 

Şemseddin Sami (1978),  Kamûs-ı Türkî, İstanbul, Kapı Yayınları. 

Şen, Hüseyin (2012),  Leyla İle Mecnun Adlı Halk Hikâyesinin Meddah 

Formunda Oyunlaştırılması, Konya,  SBE Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Şimşek, Esma (1999),  Karacaoğlan’ın Hayatı Etrafında Teşekkül Eden Yeni 

Bir Halk Hikâyesi, III. Uluslar Arası Çukurova Halk Kültürü Bilgi Şöleni 

(Sempozyumu) / Bildiriler, 30 Kasım - 2 Aralık 1998,  620-629. 

TDK(1998),  Türkçe Sözlük, Ankara, Türk Dili Kurumu Yayınları. 

Tekin, Talat-Ölmez, Mehmet vd. (hzl.) (1995), Türkmence-Türkçe Sözlük, 

Ankara, Simurg Yayınları. 

Toman (İçel) Hatice (2000), Anadolu Sahası Türk Halk Hikâyelerinde Kadın, 

Niğde, SBE Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Tülek Ahmet (2004),  Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü, Ankara, Akçağ 

Yayınları.  

Türk Ansiklopedisi (1971),  Ankara,  Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi (1981),  Devirler – İsimler – Eserler – 

Terimler, İstanbul, Dergâh Yayınları. 

Türk Dünyası Edebiyat Tarihi (2002),  Efsaneler, Ankara, Atatürk Kültür 

Merkezi Başkanlığı Yayınları. 

Türkmen, Fikret (1983),  Tâhir ile Zühre Hikâyesi, Ankara, Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yayınları. 

Türkmen, Fikret (1995),  Âşık Garîp Hikâyesi Üzerinde Mukayeseli Bir 

Araştırma, Erzurum, Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları. 



170 

 

Türktaş, Mevlüt, Metin (2012), Denizli Efsaneleri, Denizli, SBE Yayım-

lanmamış Doktora Tezi. 

Uludağ, Süleyman (2007), Evliyâ Tezkireleri- Feridüddin Attar, İstanbul, 

Kabalcı Yayıncılık. 

Uyanıker, Nursel (2011),  Eyüp Sultan Türbesi Etrafınada Teşekkül Eden 

Efsanelerin Tespiti İncelemesi, İstanbul, SBE Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

Uysal, Ahmet Edip (1989),  Yaşayan Türk Halk Hikâyelerinden Seçmeler 

Ankara, Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

Yaşar, Cengiz (hzl.) (?),  Deyimler Sözlüğü, İstanbul, Gendaş Yayınları. 

Yaşar, İsmail Celalettin (2010), Adıyaman İl ve İlçelerindeki Evliya 

Anlatıları, Gazîantep, SBE Yayınlamamış Yüksek Lisans Tezi. 

 Yeni Türk Ansiklopedisi (1985),  İstanbul, Ötüken Neşriyat. 

Yiğit, İsmail (2015),  Peygamberler Tarihi, İstanbul, Kayıhan Yayıncılık. 

Yüksel, Gülşah (2011),  Kastamonu Efsaneleri, Yozgat, SBE Yayınlanma-mış 

Yüksek Lisans Tezi. 

 

 

 

 

 

 

  



171 

 

DİZİN 

ABDURRAHMAN GAZİ 98 
Adak 33, 34, 123, 124 
ÂDEM 37 
ÂHÎ EVRAN 100 
AHMED KUSEYRİ 101 
ARAP BABA 97 
  
BAYEZİD-İ BİSTAMİ 103 
  
CELAL BABA 104 
CERCİS 92 
  
DÂVUD 74 
Derviş 33, 119 
  
FETAHMET BABA 106 
  
HABİB-İ NECCAR 108 
HIZIR 114 
  
İBRAHİM 52, 119 
İDRİS 44 
İLYAS 80 
İMAM-I ÂZAM 121 
İSA 87 
İSMAİL 59 
  
KEÇECİ BABA 122 
Keramet xi, xii, 29, 30, 141 
Kıssa 25 
  
LOKMAN HEKİM 124 
  
Menkabe 27, 39, 43, 53, 63, 77, 82, 116, 

119, 126, 150 
MEVLANA CELÂLEDDİN-İ RÛMÎ 130 
Motif 15, 18, 22, 23, 171 
Mu’cize 26 
MUHAMMET 93 
MUNZUR BABA 129 

MUSA 69 
Mürit 141, 167 
  
NUH 47 
  
OSLU HOCA 131 
  
Peygamber xi, 23, 24, 26, 35, 44, 47, 48, 

51, 61, 65, 67, 72, 78, 80, 81, 83, 84, 
85, 89, 92, 93, 95, 96, 98, 101, 105, 
106, 148 

  
SÂLİH 50 
Seyyid 35, 36, 123, 134, 135 
SEYYİD HARUN VELÎ 134 
SÖYLEMEZ BABA 136 
SÜLEYMAN 76 
  
Şeyh32, 99, 101, 102, 103, 106, 123, 139, 

140, 141, 142, 143, 144, 145, 162, 163, 
164, 165, 166, 167, 168 

Şeyh Ahmet Mürsel Yatağan 143 
ŞEYH BİLECEN 144 
ŞEYH ŞABAN-I VELİ 138 
  
Tarikat 30, 31, 33 
Tasavvuf 30, 31, 32, 102, 176 
TERZİ BABA 145 
Türbe 27, 97, 99, 133, 137 
  
Veli xi, 32, 122, 123, 134, 135, 136, 137, 

139, 140, 141, 142, 162, 163, 164, 166, 
167, 168, 173 

VEYSEL KARÂNÎ 147 
  
YAKUB 63 
Yatır 111, 117 
YUNUS 83 
YUSUF 64 
  
ZEYNEL ABİDİN 149 
Ziyaret 111, 117 

 


	İÇİNDEKİLER
	ÖN SÖZ
	KISALTMALAR
	GİRİŞ
	A. EFSANELERE GENEL BİR BAKIŞ
	1.Efsanelerin Genel Özellikleri
	4.Efsane-Destan İlişkisi
	5. Efsane-Halk Hikâyesi İlişkisi
	6. Efsane-Menkıbe İlişkisi
	7. Efsanelerin Oluşum Sebebi
	8. Efsanelerin İşlevi
	9.   Efsanelerle İlgili Yararlanılan Kaynaklar

	B.  HALK HİKÂYELERİNE GENEL BİR BAKIŞ
	1.   Hikâye Nedir?
	2.   Halk Hikâyesi Nedir?
	3. Halk Hikâyelerinin Özellikleri
	3.1. Şekil Özellikleri
	3.2. Muhteva Özellikleri
	4. Halk Hikâyelerinin Kaynakları
	5. Halk Hikâyelerinin Tasnifi
	6.  Halk Hikâyeleriyle İlgili Yararlanılan Kaynaklar

	C. ARAŞTIRMA KONUSU İLE İLGİLİ TEMEL TERİMLER
	1. Motif
	2. Peygamber
	3. Kıssa
	4. Mu’cize
	5. Türbe
	6. Menkabe (Menkıbe)

	7. Kerâmet
	8. Tarîkat
	9. Velî
	10.  Şeyh (Mürşit)
	11. Derviş

	12. Adak
	13. Seyyid
	I. BÖLÜM / EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNDE PEYGAMBERLER
	1.1. HZ. ÂDEM (a.s.)
	1.1.1. Şeytan’ın Hz. Âdem ile Hz. Havva’yı Kandırması
	1.1.2. Hz. Âdem (a.s.)  ve Hz. Havva’nın Yaratılışı
	1.1.2.1. Hz. Âdem (a.s.)’in Yaratılışı
	1.1.2.2. Hz. Havva’nın Yaratılışı


	1.2. HZ. İDRİS (a.s.)
	1.2.1. Hz. İdris (a.s.)’in Semâya Yükseltilmesi

	1.3. HZ. NÛH (a.s.)
	1.3.1. Hz. Nûh (a.s.)’un Kurtuluş Gemisi ve Tûfân Olayı

	1.4. HZ. SÂLİH (a.s.)
	1.4.1. Hz. Sâlih (a.s.)’den Müşriklerin Mûcize İstemesi ve Devesi

	1.5. HZ. İBRAHİM (a.s.)
	1.5.1. Hz. İbrahim (a.s.)’in Putları Kırması ve Âteşe Atılması

	1.6. HZ. İSMAİL (a.s.)
	1.6.1. Hz. İsmail’in Kurbanlık Olarak Allah’a Adanması

	1.7. HZ. YAKUB (a.s.)
	1.8. HZ. YÛSUF (a.s.)
	1.8.1. Yûsuf (a.s.)’un Kuyuya Atılması ve Zindan Hayatı

	1.9. HZ. MÛSÂ (a.s.)
	1.9.1. Hz. Mûsâ (a.s.)’ya Peygamberlik Görevinin Verilişi ve Tûr-ı Sînâ
	1.9.2. Hz. Mûsâ (a.s.)’nın Asası ve Kızıldeniz’i İkiye Ayırması

	1.10. HZ. DÂVUD (a.s.)
	1.10.1. Hz. Dâvud (a.s.)’un Tesbihi, Zikri ve Sesinin Güzelliği

	1.11. HZ. SÜLEYMAN (a.s.)
	1.11.1. Hz. Süleyman (a.s.)’ın Hayvanlarla Konuşması ve Saltanatı

	1.12.HZ. İLYAS (a.s.)
	1.12.1. Hz.İlyas (a.s.)’ın Ölümsüzlüğü ve İnsanlara Yardım Etmesi

	1.13. HZ. YÛNUS (a.s.)
	1.13.1. Hz. Yûnus (a.s.)’un Balığın Karnında Yaşaması,  Kurtulması ve Sabrı

	1.14. HZ. İSA (a.s.)
	1.14.1. Hz. İsa (a.s.)’nın Ölüleri Diriltmesi ve Dem-i İsa
	1.14.2. Hz. İsa (a.s.)’ya Kurulan Tuzak ve Gökyüzüne Kaldırılması

	1.15.HZ. CERCİS (a.s.)
	1.16. HZ. MUHAMMED (s.a.v)
	1.16.1. Hz. Muhammed (s.a.v.)’in Mi’râç Mu’cizesi
	1.16.2. Hz. Muhammed (s.a.v.)’e Salavât Getirmek ve Peygamber Aşkı


	II. BÖLÜM / EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNDE VELÎLER
	1. ARAP BABA
	1.1.Velînin Koruyucu Ruhu (Kesikbaş Motifi)
	2.ABDURRAHMAN GAZÎ
	2.1. Şekil Değiştirme-Cansız Bir Varlığı, Canlı Hale Getirme

	3. AHÎ EVRAN
	3.1. Hayvanlar Üzerinde Cerayan Eden Kerâmet Motifi

	4.AHMED KUSEYRÎ
	4.1. Vahşî ve Yabanî Hayvanları İtaate Alma

	5. BÂYEZİD-İ BİSTÂMÎ
	5.1. Vahşî ve Yabanî Hayvanları İtaate Alma

	6. CELÂL BABA
	6.1. Kesik Baş Motifi

	7. FETAHMET BABA (FATİH AHMET BABA)
	7.1. Şekil Değiştirme-Taş Kesilme Motifi

	8. HABÎB-İ NECCAR
	8.1. Kesik Baş Motifi

	9. HZ. HIZIR
	9.1. Tehlike ve Felâkete Maruz Kalanları Kurtarma
	9.2. Bolluk ve Bereket Getirmesi

	9.3. Taş Kesilme Motifi
	10. İBRAHİM HAKKI
	10.1. Şekil Değiştirme- Kuşa Dönme Motifi

	11. İMAM-I ÂZAM EBÛ HANÎFE
	11.1. Öldükten Sonra Yeniden Dirilmiş Görünme

	12. KEÇECİ BABA (SEYYİD ŞEYH MAHMUD VELÎ SULTAN)
	12.1. Adak Adamak
	12.2. Bedduâ Etme

	13. LOKMAN HEKİM
	13.1. Lokman Hekim’in Ölümsüzlük İlâcı ve İnsanlara Yardımcı Olması

	14. MUNZUR BABA
	14.1. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi

	15. MEVLÂNÂ CELÂLEDDÎN-İ RÛMÎ
	15.1. Havada Uçma Motifi

	16. OSLU HOCA
	16.1. Şekil Değiştirme- Taş Kesilme Motifi

	17. SEYYİD HARUN VELÎ
	17.1. Cansız Bir Varlığı Harekete Geçirme Motifi

	18. SÖYLEMEZ BABA
	18.1. Şekil Değiştirme Motifi

	19. ŞEYH ŞABAN-I VELÎ
	19.1. Duâ Etme Motifi
	19.2. Rüyâda Görünme Motifi
	19.3. Tehlike ve Felâkete Maruz Kalanları Kurtarma Motifi
	19.4. Ortadan Kaybolma Motifi
	19.5. Başkalarını Ermişliğe Kavuşturma Motifi
	19.6. Tabiât Varlıkları ve Eşya Üzerinde Cereyan Eden Kerâmet Motifleri
	19.7. Cansız Bir Varlığı Hareket Ettirme Motifi
	19.8. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi

	20. ŞEYH AHMET MÜRSEL YATAĞAN
	20.1. Havada Uçma Motifi

	21. ŞEYH BİLECEN
	21.1. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi
	21.2. Ortadan Kaybolma Motifi

	22. TERZİ BABA
	23. VEYSEL KARÂNÎ
	24. ZEYNEL ÂBİDÎN
	24.1. Hasımlarına Felâket Mûsâlla Etme Motifi
	24.2. Rüyâda Görünme Motifi
	24.3. Ortadan Kaybolma Motifi
	24.4. Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifi


	III. BÖLÜM EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNE PEYGAMBERLERİN YANSIMALARI
	1.Her Peygamberin Öne Çıkan Özelliğiyle Yansıması
	1.1.Peygamberlerin Yaratılış Yönüyle Yansıması
	1.1.2. Peygamberlerin Cennet Yönüyle Yansıması
	1.1.3 Peygamberlerin Semâya Yüksetilmesi Yönüyle Yansıması
	1.1.4. Peygamberlerin Kendine Ait Özellikleri Yönüyle Yansıması
	2. Peygamberlerin Hak Dine Davet Etme Gayretleri Yönüyle Yansımaları
	2.1.Peygamberlerin, Kavimlerinin Cezalandırılmaları Yönüyle Yansımaları
	3. Peygamberlerin Mu’cizeleri Yönünden Yansımaları
	IV. BÖLÜM EFSANE VE HALK HİKÂYELERİNE VELİLERİN YANSIMALARI
	1.Şekil Değiştirme Motifiyle Yansımış Olanlar
	1.1. Eski Haline Dönme (Cansız Bir Varlığı, Canlı Hale Getirme) Motifi
	1.2. Taş Kesilme Motifi
	1.3. Kuşa Dönme Motifi
	1.4. Bir Maddeden, Başka Bir Maddeye Dönüşme Motifi
	2.Kesikbaş Motifiyle Yansımış Olanlar
	3.Duâ ve Bedduâ Etme Motifiyle Yansımış Olanlar
	4.Hayvanlarla Konuşma Motifiyle Yansımış Olanlar
	5. Bolluk ve Bereket Getirme Motifiyle Yansımış Olanlar
	6.Başkalarını Ermişliğe Kavuşturma Motifiyle Yansımış Olanlar
	7.Cansız Bir Varlığı Hareket Ettirme Motifiyle Yansımış Olanlar
	8.Havada Uçma Motifiyle Yansımış Olanlar
	9. Hasımlarına Felâket Mûsâlla Etme Motifiyle Yansımış Olanlar
	10. Ortadan Kaybolma Motifiyle Yansımış Olanlar
	11.Rüyâda Görünme Motifiyle Yansımış Olanlar
	12.Tabiât Varlıkları ve Eşya Üzerinde Cereyan Eden Kerâmet Motifiyle Yansımış Olanlar
	13. Tehlike ve Felâkete Marûz Kalanları Kurtarma Motifiyle Yansımış Olanlar
	14.Tayyi Mekân ve Tayyi Zaman Motifiyle Yansımış Olanlar
	15.Vahşî ve Yabanî Hayvanları İtaate Alma Motifiyle Yansımış Olanlar
	SONUÇ

	KAYNAKÇA
	DİZİN

