
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

HZ. PEYGAMBER DÖNEMİ İTİKADİ  

YAPI VE TEMELLERİ (ULUHİYYET) 
 

Fikrullah ÇAKMAK 
 

Doktora Tezi 

Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı 

Prof. Dr. Sinan ÖGE 

2018 

Her Hakkı Saklıdır 



T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

Fikrullah ÇAKMAK 

 

 

 

HZ. PEYGAMBER DÖNEMİ İTİKADİ YAPI VE TEMELLERİ 

(ULUHİYYET) 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Prof. Dr. Sinan ÖGE 

 

 

 

 

 

ERZURUM - 2018 



I 



I 



I 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ............................................................................................................................. IV 

ABSTRACT .................................................................................................................... V 

KISALTMALAR ......................................................................................................... VI 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... VII 

GİRİŞ 

İSLAM ÖNCESİ ARAP TOPLUMUNUN DİNİ YAPISI VE İNANÇ GRUPLARI 

I. CAHİLİYYE ADLANDIRMASI ve GENEL DİNİ YAPI ....................................... 2 

II. DİNİ GRUPLAR ........................................................................................................ 7 

A. Haniflik ..................................................................................................................... 7 

B. Yahudilik; Bölgedeki Durumu ve Etkileri .............................................................. 13 

1. Yahudilerin Tenkit Edilen İnançları .................................................................... 15 

C. Hristiyanlık; Bölgedeki Durumu ve Etkileri ........................................................... 19 

1. Hristiyanların Tenkit Edilen İnançları ................................................................. 20 

D. Sabiilik .................................................................................................................... 24 

E. Dehrilik / Zındıklık ................................................................................................. 26 

F. Ruhçuluk / Animizm ............................................................................................... 28 

G. Şirk ve Putperestlik ................................................................................................. 29 

1. Putperestliğin Bölgeye Gelişi ve Yayılışı ............................................................ 30 

2. Cahiliyye’de Putlar .............................................................................................. 32 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ALLAH İNANCI VE TEVHİD 

1.1. İSLAM’DA ALLAH İNANCI ............................................................................... 36 

1.1.1. Allah’ın Zatı ...................................................................................................... 36 

1.1.2. İlahi İsim ve Sıfatlar .......................................................................................... 39 

1.1.2.1. Hayat ........................................................................................................... 48 

1.1.2.2. İlim ............................................................................................................. 49 

1.1.2.3. Kudret ......................................................................................................... 54 

1.1.3. İlahi Fiiller ......................................................................................................... 57 

1.1.3.1. Yaratma ve Tedbir ...................................................................................... 57 

1.1.3.2. Dileme ve Takdir ........................................................................................ 67 



II 

1.2. ŞİRKİN İMHASI ................................................................................................... 79 

1.3. TEVHİDİN İNŞASI ............................................................................................... 86 

1.3.1. Tevhidin Delillendirilmesi ................................................................................ 87 

1.3.2. Tevhidin Alanları .............................................................................................. 94 

1.3.2.1. Uluhiyyet Tevhidi ....................................................................................... 94 

1.2.2.2. Rububiyyet Tevhidi .................................................................................. 107 

1.2.2.3. Ubudiyyet Tevhidi .................................................................................... 114 

1.3.3. Tevhidin Psikolojik ve Sosyal Boyutu ............................................................ 119 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ALLAH İNSAN İLİŞKİSİ 

2.1. ONTOLOJİK İLİŞKİ .......................................................................................... 125 

2.1.1. Yetkin İlah Anlayışı ........................................................................................ 127 

2.1.2. Sorumlu İnsan ve Yaşam Bilinci ..................................................................... 130 

2.1.3. Ölüm ve Ahiret Bilinci .................................................................................... 135 

2.2. AHLAKİ İLİŞKİ .................................................................................................. 140 

2.2.1. Müminlerle İlişki ............................................................................................. 142 

2.2.1.1. İmtihan ...................................................................................................... 143 

2.2.1.2. Hidayet ..................................................................................................... 148 

2.2.1.3. Sevgi / Rıza ............................................................................................... 150 

2.2.1.4. Merhamet .................................................................................................. 152 

2.2.1.5. Dostluk ..................................................................................................... 157 

2.2.1.6. Dua ........................................................................................................... 160 

2.2.2. İnkârcılarla İlişki ............................................................................................. 162 

2.2.2.1. İmtihan ...................................................................................................... 163 

2.2.2.2. Merhamet .................................................................................................. 171 

2.2.2.3. Lanet / Öfke / İntikam .............................................................................. 177 

2.2.2.4. Helak / Ceza ............................................................................................. 179 

2.2.2.5. Dalalet ....................................................................................................... 185 

2.3. BİLİŞSEL İLİŞKİ ................................................................................................ 189 

 

 



III 

SONUÇ ......................................................................................................................... 194 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 197 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 211 



IV 

ÖZET 

DOKTORA TEZİ 

 

HZ. PEYGAMBER DÖNEMİ İTİKADİ YAPI VE TEMELLERİ 

(ULUHİYYET) 

 

Fikrullah ÇAKMAK 

 

2018, 211 Sayfa 

 

Jüri: Prof. Dr. Sinan ÖGE 

Prof. Dr. Nihat YATKIN 

Prof. Dr. Ömer AYDIN 

Prof. Dr. Muhammet YAZICI 

Doç. Dr. Ramazan YILDIRIM  

 

Bu tez İslam’ın ana gövdesini oluşturan uluhiyyet inancını konu edinmektedir. 

İslam’ın anlaşılması uluhiyyet inancının Kur’an’ın sunduğu şekliyle bilinmesiyle 

mümkündür.  

Çalışmada öncelikle Kur’an’ın ilk muhataplarının düşünce ve inanç şekli 

irdelenmeye çalışılmıştır. Hangi dine mensup olursa olsun dönemin insanının inancı 

incelenmiş, vahyin onlara inanç noktasında getirmiş olduğu eleştiriler sunulmuştur. 

Daha sonra Kur’an’ın oluşturmaya çalıştığı uluhiyyet inancı ele alınmıştır. Bu 

yapılırken uluhiyyet inancı tevhid ve Allah-insan ilişkisi temel alınarak sistematize 

edilmiştir. Bu esnada ayetlerin İslam düşüncesinde nasıl anlaşıldığına, hangi 

tartışmalara delil olarak sunulduğuna değinilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Kur’an, Uluhiyyet, Tevhid, Şirk, Allah, İnsan, Ahlakilik  



V 

ABSTRACT 

Ph.D. DISSERTATION 

 

THEOLOGICAL STRUCTURE AND FOUNDATIONS OF THE TIME OF THE 

PROPHET MUHAMMED (DIVINITY) 

 

Fikrullah ÇAKMAK 

 

2018, Pages: 211 

 

Jury: Prof. Dr. Sinan ÖGE 

Prof. Dr. Nihat YATKIN 

Prof. Dr. Ömer AYDIN 

Prof. Dr. Muhammet YAZICI 

Doç. Dr. Ramazan YILDIRIM  

 

This thesis mentions the concept of divinity which forms the core structure of 

Islamic belief system. It is possible to understand Islam through the representation of 

divinity in Holy Koran. 

In the study, first of all the opinions and beliefs of the first addressees of Holy 

Koran have been discussed. No matter which religious view they have, the beliefs of the 

people in that period have been analysed and the criticisms towards them through 

revelations about their belief system have been represented. Then the concept of 

divinity formed in Holy Koran has been discussed. Doing this, the concept of divinity 

has been systematized based on the relation between Tawhid and Allah and human. 

How the verses have been interpreted in the belief system of Islam, and for what kind of 

arguments they have been introduced as proof have been touched upon in the study. 

Key Words: Quran, Divinity, Tawhid, Polytheism, Allah, Human, Morality 



VI 

KISALTMALAR 

B.   : Bin (oğul / oğlu) 

Bkz.   : Bakınız 

Çev.   : Çeviren 

DİBY   : Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları 

Haz.   : Hazırlayan 

I/1   : Cilt sayfa numarası 

Md.    : Maddesi 

Ö.   : Ölümü 

S.   : Sayfa 

Sad.   : Sadeleştiren 

Ss.   : Sayfa sayısı 

Tsz.   : Tarihsiz 

Ve diğ.   : Ve diğerleri 



VII 

ÖNSÖZ 

İtikadi konular çerçevesinde nasları anlama uğraşı İslam düşüncesinin temel 

problemlerinden biridir. Ancak bu sorun yeni olmayıp bilakis Hz. Peygamberden sonra 

sahabeyle birlikte var olan kadim bir tartışmadır. Her fikri yapı kendi mütalaalarını 

Kur’an ve sünnetle delillendirmeye ve doğrulamaya çalışmıştır. Bu durum vahiy 

merkezli olmayan ancak vahiyle delillendirilen yorumlamaya sebep olmuştur. Halbuki 

Hz. Peygamber dönemi incelendiğinde vahyin merkeze alındığı ve bu vahiyle şekillenen 

bir düşüncenin oluştuğu görülür. Fakat sonraları fetihlerle birlikte farklı inanç 

gruplarının İslam’la tanışması ve bir takım doktrinel problemlerini İslam düşüncesine 

taşımaları, özellikle de Hristiyanlık, Yahudilik ve diğer inançlarla etkileşim vahiy 

merkezli düşünceden bir takım sapmaları beraberinde getirmiştir. Hilafet tartışmaları ile 

birlikte İslam toplumunda meydana gelen ayrılık hareketleri de bu sapmaya ön ayak 

olmuştur. Bunların sonucu olarak İslam düşüncesi kendine ait olmayan problemleri bir 

takım ekollerle birlikte tartışmaya başlamıştır. Sonraki tartışmalarla şekillenen kelam ve 

onunla ilintili oluşan itikadi anlayış ister istemez ayet ve hadislerin yorumlanmasını 

kendi bağlamının dışına çıkarmıştır. Her görüş sahibi zihnindeki tartışmaya delil 

sunabilmek amacıyla nasları, bağlamından kopararak veya o dönemin toplumunun 

anlayış tarzından uzak olarak yorumlamaya çalışmıştr. Vahyin ve vahyin şekillendirdiği 

itikadın doğru bir şekilde anlaşılması, bu vahiyle ilk muhatab olan insanın vahyi anlayış 

biçimini kavramakla ve yine bu insanın önceki inanç yapısını bilmekle mümkün olur. 

Çünkü vahiy, evvelinden ahirine kadar muhatap olduğu toplumun fikri altyapısı ile 

şekillenmektedir.  

Bunun yanında vahyin şekillenmesinde önemli bir rol üstlenmiş olan Cahiliyye 

toplumunun inanç yapısının bilinmesi Kur’an’ın anlaşılması açısından oldukça 

önemlidir. Kısacası vahye muhatap olan toplumun inanç yapısının İslam’ın sundukları 

ile olan benzerlik ya da farklılıklarının belirlenmesi vahyin anlaşılmasında önem 

arzetmektedir.  

İslam inancının hem konusal hem de tarihsel olarak en önemli alanı uluhiyettir. 

İslam düşüncesinde Allah’ın isimleri ve sıfatları, kısacası uluhiyyet inancı farklı ilişkiler 

çerçevesinde tartışılmıştır. Ontolojik ve tevhid temelli yapılan tartışmalarda ilahi irade, 

kudret, yaratma gibi vasıflar ön plana çıkarılmıştır. Allah’ın kendini tanıtırken insanla 



VIII 

ve kâinatla girmiş olduğu ilişki gözardı edilmiş, varlığın temelindeki hakikat olarak 

Allah algılanırken insan yok sayılmıştır. Bu da salt güçle donanmış, ahlaki yönü 

ötelenmiş, kelami tartışmalar neticesinde iyice karmaşık hale getirilmiş bir tanrı 

anlayışını doğurmuştur. Dolayısıyla Allah inancı yaşamın yönünü belirleyen ilkeler 

olmaktan çıkmıştır. Kelami tartışmalar içerisinde ortaya konulan isim ve sıfatlar Allah’ı 

tanıtmakta eksik kalmıştır. Buna bağlı olarak insanın böyle bir Allah’la ilişkisi de 

sağlam bir zemine oturmamıştır.     

İslam düşünce tarihinde dâhili ve harici etkenlerle ortaya çıkan preblemlerin 

çözümüne yönelik ortaya konan çabanın önemi ve değeri elbetteki yadsınamaz. Bizim 

bu çalışmadaki amacımız bu çabaları yoksaymak ya da basitleştirmek değildir. Ancak 

Kuran’ın içermiş olduğu kapsayıcı ulûhiyyet anlayışının doğru anlaşılması, dönemsel 

meselelerin etkisi ve gölgelesinde bırakılmaması, evrenselliğinin sağlanması açısından 

son derece önemlidir. Kur’an’a bir kelam, fıkıh, tasavvuf kitabı olarak bakılmaması 

gerekir. Ayetlerin bu ilimlerin ya da ekollerin düşüncelerini ya da ideolojilerini 

doğrulamak için inmediğini farketmek ve farkettirebilmek zaruridir. 

Çalışmamızı itikadi konuların temeli olan ve Kur’an ayetlerinin büyük bir 

bölümünü kapsayan Uluhiyyet inancı oluşturmaktadır. Uluhiyyet inancıyla ilgili ayetleri 

bağlamında ve dönemin muhataplarının anlayışı temelinde incelemeye ve 

anlamlandırmaya çalışacağız. Bunu yaparken de konuyla ilgili ayetleri imkân dahilinde 

tasnif edeceğiz. Tasnifimiz tevhid ve Allah-insan ilişkisi temelinde yapılacaktır. Ayetler 

İslam düşüncesinde sonraki süreçte oluşan tartışmalardan mümkün olduğunca bağımsız 

olarak düşünülmeye çalışılacaktır. Dönemin insanının anlayışı ve ayetlerin vermek 

istediği asıl vurgular ön plana çıkarılacaktır. Bunun sonucu olarak Kur’an’ın insanlara 

tanıtmaya çalıştığı Allah inancının tartışmalardan uzak nasıl anlaşılması gerektiğini 

belirtilecektir.  

Çalışmamızın hedeflediğimiz amaca katkıda bulunmasının ümid ederken bu 

konuyu bana öneren, maddi ve manevi desteklerini hiçbir zaman esirgemeyen danışman 

hocam Prof. Dr. Sinan ÖGE’ye şükranlarımı arz ederim. 

 

Erzurum / 2018       Fikrullah ÇAKMAK 



1 

GİRİŞ 

İSLAM ÖNCESİ ARAP TOPLUMUNUN DİNİ YAPISI VE İNANÇ GRUPLARI 

İnanç ve düşüncelerin bir takım olgularla ilişki kurduğu ve farklı kültürlerle 

etkileşimi oldukça olağan bir durumdur. Evrensel özelliğe sahip İslam’ın temel 

doktirinlerine aykırı olmadığı müddetçe diğer kültürlerle alış veriş yapması 

kaçınılmazdır. Bunun sonucu olarak öncekine ait bazı değerler İslam’ın yapısını 

bozmadan bu inanç içerisinde özümsenmiş ve eritilmiş olur.1 Hz. Muhammed ilahi 

mesajla birlikte içinde yaşadığı toplumun inancını ıslaha veya doğru olmayanları 

tamamen ortadan kaldırmaya çalışıyordu. Ancak onlarca sene toplumda yer edinmiş, 

kemikleşmiş ve toplumun temel parçası haline gelmiş bir düşünceyi bütün unsurlarıyla 

birlikte ortadan kaldırmak oldukça zordur.2 Aynı zamanda belli bir kültüre ait birey ve 

toplum o kültüre ait öğretileri unutmuş olsalar dahi unutulan şeylerin bilinçdışı yaşadığı 

bir gerçektir.3 Tarihi kaynaklara ve vahye bakıldığında İslam dininin önceki Arap 

inancına ait ibadet ve inanç motiflerini içerdiğini, aynı şekilde kendi inanç doktirini de 

önceki toplumun inancına getirilen eleştirler üzerinden şekillendirdiğini görürüz.4 Bu 

çerçevede onların ilahiyat, nübüvvet ve semiyyat bağlamında İslam inancına getirmiş 

oldukları eleştiriler ve bu eleştirilere Kur’an’ın vermiş olduğu cevaplar İslam itikadının 

doğru anlaşılmasında büyük katkılar sağlayacaktır. Kur’an ayetlerinin çoğunluğu, 

özellikle de akaid konularını içeren ayetler Mekke'de, putperest Araplar’ın arasında 

vahyolunmuştur.5 İlahi mesajın sunulduğu ortamı bilmeden, o dönemde bu mesaja 

getirilen eleştirileri öğrenmeden İslam inancının doğuş koşullarını anlamak mümkün 

değildir. Ayrıca içinde doğduğu toplumun inancını tanımak İslam’ı daha doğru 

anlamaya yardımcı olur.6 

                                                 
1 Şinasi Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, Etüt Yayınları, Samsun 1998, 41-42. 
2 Philip K Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, (Çev.: Salih Tuğ), Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, İstanbul 2011, 132; Zekeriya Pak, “Cahiliyye Araplarındaki Allah İnancının Kur’ani 

Boyutu”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5 (1) 2001, 311. 
3 Muhammed Abid el-Câbirî, Arap-İslam Aklının Oluşumu, (Çev.: İbrâhîm Akbaba), Kitabevi Yayınları, 

İstanbul 2001, 44. 
4 Mohammed Arkoun, İslam Üzerine Düşünceler, Metis Yayınları, İstanbul 1999, 95. 
5 İzzet Derveze, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı I-II, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2012, I/252. 

6 W. Montgomery Watt, Hz. Muhammed‟in Mekke’si, (Çev.: M. Akif Ersin), Ankara 1995, 34; Adnan 

Demircan, “ Adnan, “Kur’ân’ın Nüzûl Dönemi Putperest Arapları İçin Kaynaklığı Üzerine”, İstem 

Dergisi, 2 (4), 2004, 55. 



2 

I. CAHİLİYYE ADLANDIRMASI ve GENEL DİNİ YAPI 

Cahiliyye terimi, Arapların İslam’dan önceki hallerini ifade etmek için kullanılmış 

olup7 onların dini ve toplumsal hayatlarındaki bir takım yanlış inanç ve gelenekleri 

ifade eder. Bu ifade aslında “hicaz bölgesinde ilahi vahye mazhar bir peygamberin ve 

kitabın olmadığı”8 anlamında kullanılmaktadır.  Araplar uygarlıktan, medeniyetten 

tamamen yoksun bir topluluk değildi. Risalet öncesi Cahiliyye dönemi ifadesinden 

“Araplar medeniyetin bütün unsurlarından yoksundu.” anlamının çıkarılması mümkün 

değildir.9  Cahilliye çağı ifadesi genel anlamda Arapların din ve toplum yaşantılarındaki 

bir takım gayr-i medeni adet ve geleneklerini anlatmak için kullanılmıştır.10 Cahiliyye 

kavramı ilmin zıttı değildir bilakis, düşüncesizlik, tutarsızlık bağlamında hilmin 

zıttıdır.11 Bundan dönemin insanının bilgisizlik anlamında cehaleti kastedilmemektedir.  

Cahiliyye kelimesinin ifade ettiği manaya karşın İslami düşüncede bu çağ 

tamamen olumsuz, kötülüklerin kol gezdiği bir dönem olarak düşünülmüştür.12 Bu 

dönem Kur’an’da, tevhid ışığının tamamen yok olduğu bir çağ olarak kabul edilip 

tümüyle dışlanmıştır. Aynı şekilde İslam’ın yayıldığı diğer toplumların geçmişleri de, 

pagan dönemle olan ilişkileri nedeniyle yok sayılır ve unutulmaya terk edilir.13 

 Bu döneme ait olumsuz bakış açısının oluşumunda ayetlerdeki “Cahiliyye 

zannı”14, “Cahiliyye hükmü”15, “Cahiliyye taassubu”16 ifadeleri,17 kabile 

topluluklarından oluşan bedevi hayat tarzını sürmeleri, peygambere ve semavi kitaba 

sahip olmayıp puta taplamaları etkili olmuştur.18   

                                                 
7 İbn Manzûr, Muhammed b. Mükerrem b. Ali, Lisânu’l-Arab I-XV, Dâru’s-Sadr, Beyrut 1414, XI/130. 
8 Hitti, 131; Derveze, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı, I/311. 
9 Neşet Çağatay, İslam’dan Önce Arap Tarihi ve Cahiliyye Çağı, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Ankara 1957, 87. 
10 Sıddık Ünalan, “ Risalet Öncesinde Arap Yarımadasındaki Dinler Ve Bir Peygamber Beklentisi”, Fırat 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (6), 2001, 89; İsrâfil Balcı, Peygamberlik Öncesi Hz. Muhammed, 

Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2014, 12. 
11 Dizira Sagal, el-Arab fi’l-Asri’l-Câhiliyye, Dâru’l-Sadakati’l-Arabiyye, Beyrut 1995, 68-69. 
12 Mustafa Fayda, “Cahiliyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara 1993, VII, 17. 
13 Arkoun, İslam Üzerine Düşünceler,  92. 
14 Bkz. Âl-i İmrân: 3/154 
15 Bkz. Mâide: 5/50 
16 Bkz. Fetih: 48/26 
17 Balcı, 11. 
18 Fayda, VII/17 



3 

Arap yarımadası insanlarının inancı incelendiğinde farklı öğreti ve kültürlerden 

etkilenmenin sonucu olarak dönüşümlere uğramış, zengin çeşitliliğin var olduğu bir 

yapı görülür.19 Arapların homojen inanca sahip olduklarını söylemek ve genelleme 

yapmak mümkün görünmemektedir.20 Hicaz halkının başta ekonomik olmak üzere diğer 

bölgelerle olan ilişkileri, inançlarını da etkilemiştir.21 Bölgeye değişik sebeplerle 

uğramış bütün fikirler Mekke çevresinde etkiler bırakmış, bölgenin inanç haritası 

Kâbe’nin etrafında oluşmuş kollektif yapı ile şekillenmiştir.22 Örneğin Araplar bazı 

tanrılarını Allah’ın kızları olarak nitelendirirken, bu anlayış, yaşadıkları coğrafyanın 

dini kültürünün yansımasının sonucudur.23 

Bütün bu etkileşimin yanında Hicaz’ın Mekke bölgesi diğer bölgelere göre bir 

takım sebeplerden dolayı o dönemin Hristiyanlık, Yahudilik ve Mecusilik gibi baskın 

dini yapılarının etkisinden nisbeten uzak kalmıştır.24 Özellikle Mekke ve çevresindeki 

Arapların putperestliği ataları İbrahim’den kalma milli bir din olarak düşünmeleri ve 

hürriyetlerine bağlı olan Arapların kendilerine hakim olmaya çalışan topluluklara karşı 

duydukları kin onları bu dinlerin etkisinden kurtarmış olabilir.25 Ayrıca bedeviler başka 

milletlerden ziyade kendi içlerine dönük kalmayı benimsemiş topluluklardı.26 Bunun 

yanında o dönemde bölgede etkin olan Yahudilik belli bir zümreye ayrıcalık tanıyan bir 

dindi. Aşırı gururlu Araplar, kendilerini diğerlerinden daha aşağı bir zümre haline 

sokacak dini kabul edemezlerdi.27 Öte yandan Hristiyanların Hz. İsa ve Hz. Meryem 

hakkındaki ihtilaflı ve girift inançları da hayatı basit yaşayan Arap aklının anlamakta 

                                                 
19 Ali Çelik, İslam’ın Kabul ve Reddettiği Halk İnançları, Beyan Yayınları, İstanbul 1995, 223. 
20 Harun Öğmüş, Cahiliyye Döneminde Araplar, İz Yayınları, İstanbul 2013, 271. 
21 Haşimi Rafsancânî, Cevad Bahoner, Seyyid Hüseyin Nasr, İslam Öncesi Cahiliyye ve Günümüzde Din 

Gerçeği, (Çev.: Hasan Çiftçi, Nimet Yıldırım), İhtar Yayıncılık, Erzurum tsz., 22; Yaşar Çelikkol, İslam 

Öncesi Mekke, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2003, 147 
22 Selim Türcan, Kimlik ve Kitab İlişkisi Bağlamında İlk Dönem Kur’an Tasavvuru ve Dönüşümü, Ankara 

Okulu Yayınları, Ankara 2010, 56 
23 Adnan Demircan, Son Peygamber'in Geldigi Coğrafya Ve Toplum: Hicaz Bölgesi Ve Cahiliye 

Arapları”, Ahmet Yaman (Ed.) Cahiliyye Toplumundan Günümüze Hz. Muhammed Sempozyumu: 13-15 

Nisân 2007- Konya, Fecr Yayınları, Ankara 2007, 61. 
24 Şemseddin Günaltay, İslam Öncesi Araplar ve Dinleri,  (Sad. M. Söylemez, M. Hizmetli), Ankara 

Okulu Yayınları, Ankara 1997, 83 
25 Çağatay,  89. 
26 Toshihiko İzutsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, (Çev.: Süleyman Ateş), Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 

tsz., 240. 
27 Ünalan, 96.  



4 

zorlanacağı bir durumdu.28 Bu nedenlerle Hristiyanlık ve Yahudilik Arap toplumunda 

yaygınlaşamamış, bu da Arap putperestliğine iyi ortam hazırlamıştır.  

Araplar tek bir dine veya dinî anlayışa sahip değillerdi. Kabileler arasında inanç 

konusunda da birliktelik yoktu. Ayetlerde onların inanç bunalımları ve her grubun kendi 

inancıyla övünmesi eleştirilmektedir:29 “Ne var ki insanlar kendi aralarındaki işlerini 

parça parça böldüler. Her gurup kendilerinde bulunan (fikir ve davranış) ile sevinip 

böbürlenmektedirler.”30 “Dinlerini parçalayan ve bölük bölük olanlardan (olmayın. 

Bunlardan) her fırka, kendilerinde olan ile böbürlenmektedir.”31 Aynı kabile içinde bile 

inanç farklılıkların yaşanabildiğini Mekke ve çevresinde32  var olan dini grupları kesin 

çizgilerlerle birbirinden ayırmak oldukça zor görünmektedir. Buna bağlı olarak 

Kur’an’daki Cahiliyye inancına yönelik vurguları merkeze alarak bir genelleme yapmak 

uygun gözükmemektedir.33 Örneğin putları aracı tanrı kabul edip müşrik olmalarına 

rağmen hareme saygı gösterir, telbiyelerine “Allahümme” diye başlarlardı.34 Bu 

karışıklılık o kadar üst düzeye ulaşmıştı ki, Allah’a inandığını söyleyen kişi bunun 

yanında putlara kurban kesiyor ve onlara tapıyordu. Kısaca belirtmek gerekirse, halk 

tamamen inanç bunalımı ve anarşisi içindeydi.35  

Zengin dini çeşitlilik ve kargaşaya rağmen Cahiliyye dönemi, Mekke ve 

çevresindeki inanç yapıları genel olarak şöyle tasnif edilebilir:   

1. Yaratıcıyı ve ahireti inkâr edip; “Dediler ki: Hayat ancak bu dünyada 

yaşadığımızdır. Ölürüz ve yaşarız. Bizi ancak zaman helâk eder.”36 diye Kur’an’da 

ifade bulan, daha sonraları ise Zındıklar, Dehriler diye adlandırılan37, “Gökleri ve yeri 

                                                 
28 Rafsancânî, ve diğ.,  22 
29 Beydâvî, Nasûruddîn Ebû Sâid, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vil I-V, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 

Beyrut 1418, IV/206.  
30 Müminun: 23/53. 
31 Rûm: 30/32. 
32 Sami Kilinçli, Mekki Surelerde Mümin Kimliğinin Oluşumu ve Gayrimüslimlerle İlişkileri, Araştırma 

Yayınları, Ankara 2013, 46. 
33 Balcı, 78. 
34 Abdulmelik b. Kureyb Asmâî, Târîhul Arab Kablel İslam, MenŞûrâtü’l-Mektebeti’l-İlmiyye, Bağdad 

1959, 52  
35 Corci Zeydan, İslam İslam Uygarlıklar Tarihi I-II, (Çev.:Nejdet Gök), İletişim Yayınları, İstanbul 

2004, I/54. 
36 Casiye: 45/24. 
37 Ebû’l-Feth Muhammed b. Abdulkerim Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal I-III, Müessestü’l-Halebi, Haleb 

tsz., III/79. 



5 

yaratan Allah hakkında şüphe mi var?38  ve “Acaba onlar herhangi bir yaratıcı 

olmadan mı yaratıldılar”39 mealindeki ayetlerin delaletiyle anlaşılacağı gibi septik ve 

ateist temayüllerde bulunanlar.40 

2. Yaratıcıyı ve yaratılışın başlangıcını kabul etmekle birlikte, âhireti inkâr 

edenler.41 Kur’an-ı Kerim’de bu grup şöyle belirtilmiştir: “Kendi yaratılışını unutarak 

bize karşı misal getirmeye kalkışıyor ve: “Şu çürümüş kemikleri kim diriltecek?” diyor. 

De ki: Onları ilk defa yaratmış olan diriltecek. Çünkü O, her türlü yaratmayı gayet iyi 

bilir..”42  

3. Peygamberleri inkâr edip putlara tapanlar. Bunlar Yaratıcıyı ve yaratılışın 

başlangıcını kabul edip kısmî bir âhiret inancına sahip olanlardır.43 Yine bunlar 

peygamberleri inkâr edip putlara tapmaktaydılar ve putların ahirette kendilerine Allah 

katında şefaatçi olacaklarını zannetmekteydiler.44 Kur’an söz konusu inanca sahip 

olanlardan şöyle bahsetmektedir: “Onlar (bir de) şöyle dediler: Bu ne biçim peygamber; 

(bizler gibi) yemek yiyor, çarşılarda dolaşıyor! Ona bir melek indirilmeli, kendisiyle 

birlikte o da uyarıcı olmalıydı! Yahut kendisine bir hazine verilmeli veya içinden yiyip 

(meşakkatsizce geçimini sağlayacağı) bir bahçesi olmalıydı. (Ayrıca) o zalimler 

(müminlere): Siz, ancak büyüye tutulmuş bir adama uymaktasınız! dediler.”45 İnadına 

veya bir takım çıkar ilişkilerinden dolayı İslam’ı kabul etmeyen ve sayılarının çok fazla 

olduğu düşünülmeyen Dehriler (zındıklar) ile din hususunda Mekke toplumunun 

çoğunluğuna göre oldukça fazla bilgiye sahip olan ve sayıları oldukça az olan Hanifler 

arasındaki bu topluluk Arapların çoğunu oluşturmaktaydı. 46 

4. Gece, gündüz, güneş ve ay gibi gökyüzü cisimlerine tapanlar.47 Ayet-i 

kerimede bu grup şöyle belirtilmektedir: “Gece ve gündüz, güneş ve ay O'nun 

                                                 
38 İbrâhîm: 14/10. 
39 Tur: 52/35. 
40 Öğmüş, 271. 
41 Şehristani, III/80. 
42 Yâsîn: 36/78-79. 
43 Ebû’l-Hasan Ali  b. Hüseyin Mes’ûdî, Murûcu’z-Zeheb ve Meâdînu’l-Cevher I-IV, Mektebetü’l-

Asriyye, Beyrut tsz., II/98. Gorges Dâvud, Edyânü’l-Arab Kable’l-İslam ve Vechühe’l-Hadar ve’l-

İctimai, Müessesetü'l-Câmia li'd-Dirasat, Beyrut 1988, 188-189 
44 Şehristânî, . III/80. 
45 Furkân: 25/7-8. 
46 Kilinçli, 73; Pak, 315. 
47 Dâvud, 188. 



6 

âyetlerindendir. Eğer Allah'a ibadet etmek istiyorsanız, güneşe de aya da secde etmeyin. 

Onları yaratan Allah'a secde edin!”48 

5. Cin ve meleklere tapanlar. Araplar arasında meleklere, şeytana, ruhlara, 

inananlar da bulunuyordu.49 Kur’an’da; “O gün Allah, onların hepsini toplayacak; 

sonra meleklere: Size tapanlar bunlar mıydı? diyecek”50 ifadesiyle belirtilen grubun 

bunlar olduğu düşünülmektdir. Meleklerle Allah arasında soy bağı kuran bu gruplar51 

meleklere kendilerine şefaat edeceklerine inandıkları için tapıyorlar,52 Lat, Menat ve 

Uzza’yı da Allah’ın kızı olarak kabul ediyorlardı.53 

6. Allah’ın varlığına, onun yaratıcı olduğuna, yeniden dirilişe ve suçluları 

cezalandıracağına inananlar, yani Hanif diye adlandırılan tevhid dini geleneğinin 

sahipleri sayılabilecek Hanifler.54 

7. Yahudi ve Hristiyanlar. Necran, Irak ve Suriye’de Hristiyanlar bulunmakta idi. 

Ayrıca Hristiyan nüfusu altında bulunan Rebia, Gassan ve Kuzaa kabileleri arasında 

Hristiyan inancı yayılmıştı.55 Bunun yanında Medine ve Yemen’de yoğun Yahudi 

nüfusü barınmakta idi.56  

Risalet öncesi Cahiliyye dönemi Araplarının inaçları hakkında bilgiler oldukça 

azdır. Bunun sebepleri arasında İslam’ın bu inancı ortadan kaldırma hedefleri, 

Müslüman alimlerin cahiliyenin inanç yapısını anlatan haberleri, şiirleri aktarırken bir 

hayır görmemeleri,57 eski Arap coğrafyasında yeterli kazı çalışmalarının yapılmamış 

olması sayılabilir. Bunun yanında Kuzey Araplarının bir yazı sistemine sahip 

olmamaları bunun için etkin bir neden olmuştur.58 Bu sebepler, dönemi inceleyen 

araştırmacıların başlangıçta karşılaşacağı belli başlı problemlerdir. Cahiliyye dönemine 

                                                 
48 Fussilet: 41/37. 
49 Davud, 189. 
50 Sebe: 36/40. 
51 Bkz. Saffât: 37/148-150. 
52 Bkz. Necm: 53/26. 
53 Hitti, 146. 
54, Mahmud Şükri Âlûsî, Buluğu’l-Ereb fi Marifeti Ahvali’l-Arab I-III, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 

tsz., II/196. 
55 Rafsancânî ve diğ., 22. 
56 Günaltay, 87-88. 
57 Salih Ahmed Ali, Tarihu’l-Arabi’l-Kadim ve Bi’setü’n-Nebeviyye, Şirketü’l-Matbuaati li’t-Tevzi ve’n-

Neşri, Beyrut, 2003, 2003. 
58 Hitti, 131; Mehmet Yalar, “Din Faktörü Işığında Cahiliye Şiirine Bir Bakış”, Uludağ Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi,15 (2), 2006, 20-21.  



7 

ait en temel kaynak Kur’an olmakla birlikte Kur’an, tarihî bir kaynak olmadığından, o 

döneme ait genel tasvir yapılmasına imkân vermemektedir.59 

Bütün sıkıntılara rağmen Cahiliyyenin inanç yapısını öğrenmede başvurulacak 

başlıca kaynaklar tarihî nakiller, efsaneler, atasözleri, Cahiliyye şiiri, eski Arap tarihi, 

Kur’an-ı Kerim ve hadis kaynakları olacaktır. Ancak kaynakların bir bölümünün 

İslam’dan sonraki dönemlerde kaleme alınmış olduğu unutulmamalıdır.60 Her ne kadar 

Kur’an bir tarih kitabı olmasa da, Cahiliyye dönemini öğrenme esnasında ortaya çıkan 

söz konusu problemler, Kur’an’ı, muhataplarının inançlarını bilmek için başvurulacak 

temel kaynak haline dönüştürmüştür. Çünkü herhangi bir dinin kutsal kitabı, var olduğu 

çevre ve insan hakkında bilgi vermektedir. Kutsal kitabın coğrafyası olarak adlandırılan 

bu fenomen içerisinde Kur’an da gerek ilk muhatapları gerekse onların atalarının 

inançları hakkında bizlere kesitler sunmaktadır.61 

II. DİNİ GRUPLAR  

A. Haniflik 

Hanif kelimesinin kökeni hususunda bir takım görüşler bulunmakta, buna göre 

kelimenin İbranice, Süryanice veya Habeşçeden Arapçaya geçmiş olabileceği 

belirtilmektedir.62 Kelime lügatta; “Ayağı ters ve dönük olarak başparmakların sağ ve 

sola eğik olması; dalaletten doğruluğa istikamete, şerden hayıra meyletme” 

anlamlarında kullanılmaktadır.63 Sami dillerde ise olumsuz manada, dinden dönen, 

dinsiz anlamlarında kullanılan hanif kavramı, Süryanice de ayrılıkçı Hristiyanlar için 

kullanılmıştır.64 Süryaniler, Hanif kelimesini Sabiiler için kullanıyorlardı.65  

                                                 
59 Demircan, “Son Peygamber'in Geldigi Coğrafya Ve Toplum: Hicaz Bölgesi Ve Cahiliye Arapları”, 40. 
60 Hitti, 133. 
61 Mustafa Ünal, Kur’an’da Hristiyanlara Yönelik Teolojik Eleştirilerin Fenomonolojisi”, Müslümanlar 

ve Diğer Din Mensupları: Müslümanların Diğer Din Mensuplarıyla İlişkilerinde Temel Yaklaşımlar 

Sempozyumu, Ankara, Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları, Ankara 2004, 213-214. 
62 Demircan, “Son Peygamber'in Geldigi Coğrafya Ve Toplum: Hicaz Bölgesi Ve Cahiliye Arapları”, 72. 
63 İbn Manzûr, IX/57; Ebü'l-Kasım Hüseyin b. Muhammed Râğıb el-İsfahânî, el-Müfredât fi Elfazi’l-

Kur’an, Dâru’l-Kalem, Beyrut 1412, 260. 
64 Günaltay, 99. 
65 Cevad Ali, el-Mufassal fi Tarihi’l-ArabKable’l-İslam I-X, Bağdat 1993, VI/453. 



8 

Hanif kelimesi İslami literatürde batıl dinlerden uzaklaşıp, Kâbe’ye yönelerek 

Hz.İbrahim’in dinine meyletmeyi ifade eder.66 Bu kavram tevhid dininin geleneğini 

sürdürenler için zikredilmiş olsa da Mekke toplumunda çok farklı düşünülmüştür. 

Mekke’de Hz. İbrahim’in dininden kalan adetler bağlamında hac yapan ve sünnet 

olanlar için bu kelime kullanılmıştır.67 Mekke’de İbrahimi geleneğin bir kısım 

adetlerinin devam ettitirilmesi nedeniyle muhtemelen Mekkeliler kendilerini Hz. 

İbrahim’in dinine bağlı Hanifler olarak ifade etmişledir.68 Yoksa putperest hanifler 

tevhid dininin geleneğini devam ettirmiş değillerdir. Nitekim Araplar arasında 

İbrahim’in dini diye bir din bilinmiş olsa idi İslam Kureyş’lilere o kadar yabancı 

gelmezdi.69 Ayrıca hanifliğe vurgu yapılan ayetlerde Kureyşlilerin kendilerini Hz. 

İbrahim’in dininin takipçileri olarak görmeleri karşısında Allah’ın onlara verdiği 

reddiye mahiyetinde cevapları görürüz.70 Mekke’de İbrahim’in dininden kalan şirkle 

harmanlanmış Allah inancı, bir takım ritüel ve sembollerden ibaretti. Kur’an’ın Makam-

ı İbrahim71 gibi Hz. İbrahim’in geleneğinin nişanesi olan Kâbe’ye ait bir takım 

sembolleri muhataplarını ikna için kullanması da bu bağlamda değerlendirilebilir.72  

Muvahhidlik bağlamında Haniflik inancı Kureyş’in çoğunluğu için söz konusu 

olmayıp onlarda şirkle karışmış Allah inancı mevcut idi. Örneğin şirk inancına sahip 

olan, her önemli olayda Kâbe’nin içinde bulunan en büyük put Hubel'in önüne giden, 

orada dua eden, oğlunu kesilmekten kurtarmak amacıyla putların önünde fal okları atan 

Abdulmuttalib'in73 Ebrehe ordusu Kâbe'ye saldırmaya teşebbüs ettiğinde aşağıdaki 

sözlerinde de görüleceği üzere putlarına değil Allah’a sığınabilmiştir. Bu durum 

Cahiliyye’de Allah inancının şirkle yoğrulmuş olduğunu gösterir niteliktedir: 

“Biz Allah'ın beldesinde Allah'ın ehliyiz.  

Bu durum İbrahim zamanından beri devam etmektedir. 

Allah' a ibadet etmekteyiz.  

                                                 
66 İbn Manzûr, IX/57. 
67 İbn Manzûr, IX/57.  
68 Çelikkol, 198. 
69 Günaltay, 80-81 
70 Bkz. En‘âm: 6/79, 161; Yûnus: 10/105; Nahl: 16/120; Nahl: 16/123; Rûm: 30/30; Hac: 22/31. 
71 Bkz. Âl-i İmrân: 3/97. 
72 S. Türcan, 75. 
73 Nurettin Turgay, “Abdulmuttalib’in Dini İnancı”, Kur'an'ın Anlaşılmasına Katkısı Açısından Kur'an 

Öncesi Mekke Toplumu Sempozyumu:1-3 Temmuz 2011- İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür 

ve Sosyal İşleri Daire Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2011, 352. 



9 

Bizde zimmete vefa, akrabaya sıla yapmak gibi güzel bir adet vardır. 

Beyt'in öyle bir rabbi vardır ki o,  

Oraya günah işlemek maksadıyla gelenleri kesip atar.”74  

Cahiliyye döneminde dindarlık ve İbrahim’in hakiki temsilcileri anlamında 

Kureyşlilerin kendileri için kullandığı hanif kelimesi İslami dönemde ise anlam 

değişikliğine uğramış ve tevhidi kabul etmiş Müslümanlar için kullanılır hale 

gelmiştir.75 Ancak bu kullanımın da tarihi altyapısı mevcuttur. Çünkü Mekke 

toplumunda Hz. Muhammed’in nübüvvetinin öncesinde ve sonrasında yaşayan, 

bulunduğu toplumun inanç ve ibadetlerini beğenmeyen kişiler puta tapıcılığı 

benimsemediklerinden ya Hristiyan olmuş ya da inanç ve ibadet hususunda 

toplumlarından ayrılmışlardı. Şirk inanından uzak durmaya çalışan bu kişiler kendileri 

için de Hz. İbrahim’in gerçek temsilcileri bağlamında “İbrahim’in hanif milleti” 

deyimini kullanmışlardır.76 Gustave Le Bon: “Arabistan’da Araplar arasında “hanif” 

denilen ve tek bir Tanrı’ya tapınanlar vardı. Muhammed (sav) bu adı seviyordu. Bu 

haniflerin yegâne özelliği Kur’an’ın en temel prensibi olan tek tanrı inancından ibaret 

değildi. Aksine onlar, daha sonra Kur’an’ın da işaret ettiği gibi, insanın İbrahim’in oğlu 

İshak’ı (doğrusu İsmail’dir) kurban etmek isterken sergilediği teslimiyetle Allah’ın kaza 

ve kaderine inanması gerektiğini bildiriyorlardı. Dolayısıyla Kur’an’da Muhammed’e 

kendisinden önce de Müslümanların var olduğunu bildirmesi kesinlikle yanlış değildir.” 

demiştir.77 İslami dönemde müfessirler Kur’an’da geçen ve Hz. İbrahim’i tasvir eden 

hanif kelimesini tefsir ederken ilgili rivayetleri de dikkate alarak bu insanları hanif diye 

tarif etmişlerdir.78 Arapların çoğu şirki kabul etmiş olsalar bile içlerinde, putperestliğin 

halkın ihtiyaçlarını karşılayamadığından ve putperestlikten memnun olmadıklarından79 

farklı kabilelerden akıl sahibi bir takım insanların tek tanrı inancına sahip olduğu 

belirtilmektedir.80 Yani Arabistan’da putperestliği reddettikleri halde Hristiyan, Musevi 

veya Zerdüşt olmayan kişilerden bahsedilir. Bu kişiler Hz. İbrahim’in dinini araştırır, 

                                                 
74 Ebû'l-Velid Muhammed b. Abdillah Ezrâkî, Ahbâru Mekke ve ma Câe fiha mine'l-Asâr, Dâru’l-

Endülüs, Beyrut tsz., I/146. 
75 Ebü't-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Yakub b. Muhammed Firûzabâdî, el-Kâmûsu’l-Muhîd, 

Müessetü’r-Risale, Beyrut 2005, I/802. 
76 Gustave İsrâel Le Bon, Hadâratu’l-Arab, (Çev.: A. Zuaytar), Müessesetü Hindâvî, Kahire 2013, 78. 
77 Le Bon, 101. 
78 A. Çelik, 54. 
79 Hitti, 158. 
80 Âlûsi, II/244;  C. Ali, VI/449 vd. 



10 

kendilerine aktarılan bilgiler ve akıllarının doğru kabul ettiği şekilde ibadetlerine devam 

eder, inandıkları İbrahimi dini diriltecek yeni bir peygamberin gönderilmesini 

beklerlerdi.81 Muvahhidlik anlamında hanif olarak isimlendirilen söz konusu kişiler 

cemaat manzarası arz etmemekle beraber inancın mensupları olarak var olmuşlardır.82 

Bu kişiler Cahiliyye inancı içerisinde güç sahibi, örgütlü olmayıp pagan kültürü 

içerisinde kendi başlarına yaşayan ve amaçları toplumu değil kendilerini kurtarmak olan 

insanlardan oluşmaktaydı.83 Kısacası Cahiliyye içerisinde hanif dini diye şirkten farklı 

bir din bulunmuyordu. Rivayetlerden anlaşıldığı kadarıyla Mekke’de tevhidi bağlamda 

Haniflik gruptan ziyade birkaç kişinin tevhidi araması olayı olarak görülebilir.84 Nüfusu 

onbinleri bulan bir şehirde birkaç kişinin tevhide yönelmesi ise oldukça normaldir.85 

Kaynaklar bu muvahidlerin de Mekke müşrikleri gibi kendilerini gerçek Hanif 

olarak isimlendirdiğini göstermektedir. Hanif olduğu zikredilen Ümeyye b. Salt’tın şu 

şiiri Cahiliyye Arapları arasında Hanif ifadesinin muvahhidler için de kullanıldığının 

göstergelerindendir: 

 كل دين يوم القيامة عند الله        الا دين الحنيفة زورا

 “Haniflik dini dışında kalan her din Kıyamet günü Allah katında yalan ve 

uydurmadır.”86   

Yahudi ve Hristiyanlığa girmeyip, kavminin dininden ayrı düşen, putlara kurban 

kesmeyen, kız çocuklarını öldürülmesine karşı çıkan ve hanif olduğu söylenen Zeyd b. 

Amr ile ilgili rivayet oldukça ilginçtir.87 Hadisten anlaşıldığı kadarıyla o dönemde 

İbrahimi inancın izleri az da olsa bilinmekte ancak her grup kendisini bu geleneğin 

devam ettiricisi olarak görmekte idi. Bu bağlamda muvahhidlerin de kendilerini o 

dönemde gerçek hanif diye isimlendirmiş olması mümkündür. Risaletten önce Mekke 

toplumunda tevhid geleneğine sahip olduğunu söyleyen kişilerin varlığı ve çıkış 

hikayeleri İbn İshak tarafından şöyle anlatılır: Zeyd b. Amr b. Nüfeyl, Varaka b. Nevfel 

b. Esed, Ubeydullah b. Cahş b. Ziab, Osman b. Huveyris b. Esed, Kureyşlilerin, 

                                                 
81 Şaban Kuzgun, İslam Kaynaklarına Göre Haniflik, Ankara 1985, 150; Çağatay, 145 
82 Kuzgun, 150-151. 
83 İzutsu, 149; Çağatay, 145. 
84 A. Çelik, 55. 
85 Çelikkol, 195. 
86 Şehristânî, III/86. C. Ali, VI/485. 
87 Buhârî, Menakıbu’l-Ensar: 23. 



11 

bayramlarından birinde putların yanında kurban keserken onları izliyorlardı. Bir ara o 

birkaç kişi başbaşa kalıp birbirlerine: “Birbirinize dost olun, birbirinizi koruyun.” 

dediler. İçlerinden birisi; “Biliyorsunuz, vallahi kavmimiz hiç de doğru yolda değil. 

İbrahim’in dininden ayrıldılar, ona muhalefet ettiler. Ne zarar ne de fayda vermeyen bir 

puta tapılmaz. Kendinize yeni bir din arayın.” dedi. Bunun üzerne onlar, yeni bir inanç 

aramak üzere yola çıktılar. Yahudi, Hristiyan ve İbrahim (as)’in dini demek olak Hanif 

dinini aramak üzere yola çıktılar.88 Bu dört kişiden Varaka b. Nevfel’in Hristiyan olarak 

öldüğü, Ubeydullah b. Cahş b. Ziab’ın Müslüman olduğu sonra dinden dönerek 

Hristiyan olduğu, Osman b. Huveyris’in Hristiyan olarak öldüğü, Zeyd b. Amr b. 

Nüfeyl’in ise hak dini aramak için Mekke’den çıktığı, Hz. Muhammed’in risaletini 

duyunca Mekke’ye dönmek istediği ve yolda öldürüldüğü rivayet edilir.89  

Mekke’de kendilerini İbrahimi dinin takipçileri olarak gören ve Hanif olarak 

adlandırılan kişilerin inanç dünyalarına bakılınca putların reddedilmesi ve ahiret inancı 

ön plana çıkmaktadır. Bu muvahhidler putları aracı tanrı olarak görmeyi reddedip bunun 

yanında kısmi bir ahiret inancına sahiptiler. Uzza’ya ve diğer putlara tapmayı terk 

ederek kendi başına ibadete yönelen Zeyd b. Amr Nufeyl bir şiirinde, kendisinin 

davranışını ve bu konudaki kararlığını şöyle dile getirir.  

ى جَمِيعاً ... كَذلَِكَ يفَْعلَُ الْجَلِدُ الصَّ  بوُرُ ترََكْتُ اللاتَ وَالْعزَُّ  

ى أدَِينُ وَلا ابْنتَيَْهَا ... وَلا صَنمََيْ بنَِي غنمٍ أَ فَ  زُورُ لا الْعزَُّ  

غِيرُ صَ وَلا هُبلَا أزَُورُ وَكَانَ رَبًّا ... لنَاَ فيِ الدَّهْرِ إِذْ حِلْمِي   .. 

“Lat’ı Uzza’yı hepsini birden terkettim 

Yiğit, sabırlı ve sözünün eri olan da böyle yapar zaten  

Uzza’yı da, onun iki kızını da inkâr ediyorum, inanmıyorum artık onlara 

Ganemoğullarının iki putuna da gitmiyorum 

Hubel’i de kesinlikle ziyaret etmiyorum. Ki o 

                                                 
88 İbn İshak, Muhammed b. İshak b. Yesar, Sîreti İbn İshak, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1978, 115. 
89 İbn Habîb, Muhammed b. Habib, el-Muhabber, Dâru’l-Âfâki’l-Cedîde, Beyrut tsz., 171; İbn Hişâm, 

Abdulmelik b. Hişam b. Eyyüb, Siretü’n-Nebeviyye, Matbaatu Mustafa, Mısır 1955, I/225, 29; Mes’ûdî,  

I/56 vd. 



12 

Aklımın ermediği cahillik zamanlarımda bizim Rabbimizdi”.90 

Risalet öncesi muvahhidlerden daha sonra Müslüman olan Cahiliyye  şairi Nabiğa 

el-Ca’di’nin tevhid inancını ifade ettiği kasidesinin başı şöyledir: 

 الحمد لله لا شريك له   من لم يقلها فنفسه ظلما

“Hamd ortağı olmayan Allah içindir 

Kim onu söylemezse kendine zulmeder.”91 

Muvahhidler’den öldükten sonra dirilişe inanan kişiler içerisinde en önde geleni 

Kus b. Saide el-Eyadi idi. Hz. Peygamber bisetten önce Ukaz panayırında 

konuşmasında şöyle dediğini işitmiştir: “Ey topluluk, geçen her şey geçmiştir. Gelecek 

olan herşey de gelmiştir. Gece karanlıktır, sema burçludur, deniz azgındır, yıldızlar 

parıldamaktadır, dağlar sabittir, nehirler akmaktadır, semada bir haber, yerde bir ibret 

vardır. İnsanların gittiğini (öldüğünü) ve geri dönmediğini görüyorum. Allah’a yemin 

ederim ki, o günde şüphe yoktur, din Allah içindir.92  

Bütün bu bilgiler ışığında Haniflikle ilgili olarak mutlak bir tanım yapıp, 

çizgilerini çizmek mümkün görünmemektedir. Anlaşıldığı kadarıyla o dönemde 

Cahiliyye toplumunun çoğunluğu kendisini Hz. İbrahim’e bağlılık anlamında hanif 

olarak tanımlamaktadır. Ancak kendilerini hanif olarak tanımlayan müşrikler tevhid dini 

geleneğinden tamamen uzak bir inanca sahiptiler. Bunun yanında Mekke’nin putperest 

inancını tanımayan ve o dönemki toplum içerisinde belli bir güç oluşturmayan 

muvahhidler de kendilerini hanif olarak tanımlamışlardı. Ancak bu grubun tek tanrı 

inancı kesin çizgilerle belirlenmiş değildir. Dolayısıyla bu farklılığa rağmen ortaya 

çıkarılabilecek ortak sonuç ise Araplar arasında İbrahim’e ait olmanın önemli bir sıfat 

olduğudur. 

                                                 
90 Ebü’l-Münzîr Hişam b. Muhammed İbnü’l-Kelbî, Geçmişten Günümüze Putlar, (Çev.: Erdinç Doğru), 

Fecr Yayınları, Ankara 2005, 30. 
91 Ebû Muhammed b. Abdullah b. Müslim İbn Kuteybe, eş-Şi’rve’ş-Şuârâ I-II, Dâru’l-Hadîs, Kahire tsz., 

I/280. 
92 Muhammed Nûmân Cârîm, Edyânü’l-Arabfi’l-Câhiliyye, Matbaâtu’-s-Saâde, Mısır 1923, 196. 



13 

B. Yahudilik; Bölgedeki Durumu ve Etkileri 

Kur’an-ı Kerim, bir takım rivayetler ve tarihi kaynaklar Hicaz bölgesindeki 

Arapların Ehl-i Kitap bilgisinden haberdar olduğunu göstermektedir. “Daha önce 

kâfirlere karşı zafer isterlerken kendilerine Allah katından ellerindeki (Tevrat'ı) 

doğrulayan bir kitap gelip de (Tevrat'tan) bilip öğrendikleri gerçekler karşılarına 

dikilince onu inkâr ettiler. İşte Allah'ın lâneti böyle inkârcılaradır”93 ayet-i kerimesi 

Yahudilerin kendi içlerinden bir peygamber beklediği ve bu peygamber sayesinde 

müşriklere karşı üstün konuma geçeceklerine inandıklarını göstermektedir.94 “Senden 

önce de, kendilerine vahyettiğimiz kişilerden başkasını peygamber olarak göndermedik. 

Eğer bilmiyorsanız, bilenlere sorun.”95 ayet-i kerimesinde zikir ehlinden maksatın 

Tevrat okuyanlar olarak tefsir edilmesi96 Araplar nezdinde Ehl-i Kitap bilgisinin, 

değerinin, şahitliğinin hangi ölçüde olduğunun belirtisidir.97 Aynı şekilde Müşriklerin 

Kur’an “öncekilerin masalları”98 olarak ifade etmeleri Ehl-i Kitap geleneğinden 

haberdar olduğunun kanıtlarındandır.99 

Araplar arasında farklı bir konuma sahip olan Ehl-i Kitap’ın özelde ise 

Yahudilerin Arap topraklarındaki geçmişi oldukça eski dönemlere dayanmaktadır.100 

Arap yarımadasında var olan dinlerin en önemlisi olan Yahudilik Arabistan’a Filistin-

Maan yoluyla girmiştir. Yahudiler değişik dönemlerde Asur, Babil ve Roma 

imparatorluğundan gördükleri sürgün ve zulüm nedeniyle Arabistan’ın içlerine göç 

etmişlerdir.101 Özellikle Romalıların Uruşelim (Kudüs)’i yıkmalarından sonra bir kısım 

Yahudi, Hicaz topraklarına göç etmiştir. Göç eden Yahudiler Araplar arasında 

Yahudiliği yaymak maksadıyla aynı soydan geldiklerini iddia etmişler, misyonerlik 

faaliyetlerinin ardından Hire ve Gassan sakinlerinin bir kısmı Yahudiliği kabul etmiştir. 

Arabistan Yahudilerinin çoğu, Aramiler’den ve Yahudiliği yeni kabul etmiş Araplardan 

oluşuyordu. Buradaki Yahudilerin tamamı İsrailoğulları soyundan ve Hz. İbrahim’in 

                                                 
93 Bakara: 2/89. 
94 Hayrettin Karaman, Mustafa Çağrıcı, İbrâhîm Kâfi Dönmez, Sadrettin Gümüş, Kur’an Yolu Türkçe 

Meal ve Tefsîri I-V, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2006, I/155. 
95 Nahl: 16/43. 
96 Fahruddin er-Râzî, Mefâtihu’l-Gayb I-XXXII, Dâruİhyâi’t-Türâs, Beyrut 1420, XX/210. 
97 S. Türcan, 85 
98 Bkz. Kalem: 68/15; Furkân: 25/5; Nahl: 16/22 vb. 
99 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, (Çev.: Alparslan Açıkgenç), Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara 2012, 225. 
100 Osman Güner, Rasulullah’ın Ehl-i Kitap’la Münasebetleri, Fecr Yayınevi, Ankara 1997, 57-59. 
101 C. Ali, I/658; Günaltay, 87-88.  



14 

neslinden değillerdi. Önemli bir kısmı misyonerlik faaliyetleri sonucu Yahudileşmiş 

Araplardı.102 Arabistan’da özellikle Yesrib, Hayber, Fedek, Teyma ve Vadi’l-Kura’da 

birçok Yahudi kabilesi vardı. Mekkeliler özellikle buralardaki Yahudilerden 

Museviliğin belli başlı inançlarını bu dine mensup olmamalarına rağmen 

öğrenmişlerdi.103  

Mekke içerisinde yoğun bir Yahudi nüfusundan söz etmek mümkün 

görünmemektedir. Buna karşılık değişik maksatlar doğrultusunda Mekke’ye gelip 

yerleşmiş bir takım Yahudilerden bahsedilebilir. Özellikle her sene toplanan fuarlarda 

kahinlik yapan Yahudilerin Hicaz halkı üzerindeki etkisi yadsınamayacak boyuttaydı. 

Bunun yanında ticari mallar satmaya gelen tüccar Yahudiler de Mekke’deki Yahudi 

varlığının unsurlarındandı.104  Ancak Mekke’nin yönetiminde olan Kureyş kabilesi gibi 

yerli kabileler arasında Yahudiliği benimseyen isimlere rastlanmamaktadır.105  

Yahudilerin, kendilerini diğer insanlardan daha üstün görmeleri106,  Museviliğin 

belli zümrelere ayrıcalık tanıması, buna karşılık gururlu Arapların, kendilerini 

diğerlerinden daha aşağı bir zümre haline sokacak dini kabul etmemeleri Mekke’deki 

Yahudi nüfusunun azlığının sebepleri arasında gösterilebilir.107 Ayrıca savaşlardan elde 

ettikleri ganimetlerle yaşayan Arapların ganimetlerden faydalanılmadan yakılması 

hükmünü barındıran bir dini108 kabul etmeleri oldukça zordu. Ancak Yesrib 

Yahudilerinin Bedevi Araplara göre daha medeni olması hasebiyle Beni İsrail’e ait 

birçok ritüel ve gelenek Yesrib Arapları arasında yayılmıştır.109  

Mekke içerisinde hatırı sayılır Yahudi nüfusu olmamasına rağmen Yahudilerin 

Mekke halkı üzerinde kültürel etkileri söz konusudur.110  Başta Ukaz panayırı olmak 

üzere panayırlarda ticaret ve kahinlik yapan Yahudiler bulunmakta idi. Bunlar kitabi 

toplum olmaları hasebiyle okuma yazma bilmeyen müşrik Arapların yanında itibar 

                                                 
102 Ahmet Susa, Tarihte Araplar ve Yahudiler (İki İbrâhîm, İki Musa, İki Tevrat), (Çev. Ahsen Batur), 

Selenge Yayınları, İstanbul 2005, 429; Rafsancânî ve diğ., 20-21. 
103 İzutsu, 135. 
104 Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi (Hayatı ve Faaliyetleri) I-II, (Çev.: Salih Tuğ), İrfan 

Yayınları, İstanbul 1993, I/552. 
105 Çelikkol, 183. 
106 Abidin Sönmez, Resulullah’ın Diplomatik Faaliyetleri, İstanbul 1984, 74. 
107 Ünalan, 96  
108 Müslîm, Cihâd ve’s-Siyer: 11 (1747). 
109 Günaltay, 88-89 
110 C. Zeydan, I/45. 



15 

kazanmışlardı.111 Bazı Arap kadınları çocuk doğduğunda yaşarsa oğullarının 

Yahudileşmesini nezr edebiliyordu. Çünkü onlara göre Yahudiler ilim ve kitap ehli 

idi.112 Kâbe’nin yöneticiliği, kapıcılığı ve perdedarlığı anlamına gelen sidane görevi 

Arapların Yahudilerden aldıkları geleneklerden biridir. Yahudilerde de kutsal mabedi 

korumakla görevli ve “hafiz el-bab” adıyla bilinen özel kâhin vardı.113 Yahudi 

kültürünün etkisi Arap şiirinde de görünmektedir. Örneğin Lebid b. Rebia kasidesinde 

çokça uyuşuklukla sıfatlanan bir adamın hareketini Yahudinin dua edişine 

benzetmektedir: 

 يلمس الاحلاس فى منزله     بيده كاليهودى المصلى

Namaz kılan Yahudi gibi (tembel) evinde elini devenin semer örtüsüne 

(uyuklayarak) dokundurur.114  

Ebu Hureyre Hz. Aişe’ye, Rasulüllah’ın “uğursuzluk üç şeydedir. Kadında, evde 

ve attadır” dediğini haber vererek “ne dersiniz” diye sormuştu. O şöyle cevap verdi: 

“Ebu Hureyre Rasulüllah’ın huzuruna girdiğinde Rasulüllah: “Allah Yahudileri 

kahretsin, onlar: Uğursuzluk üç şeydedir: Kadında, evde ve attadır” diyorlardı, diye 

anlatıyordu. Ebu Hureyre hadisi ezberleyememiş”115 buyurmuştu. Söz konusu rivayetler 

Yahudi inanç ve adetlerinin belli ölçüde Araplar arasında bilindiğini göstermektedir.  

1. Yahudilerin Tenkit Edilen İnançları 

Kur’an’ın vermiş olduğu bilgiler ışığında gerek Mekke’de gerekse Medine’de 

vahyin ilk muhatapları olan Yahudilerle Müslümanlar arasında Allah inancı hususunda 

ağır tartışmaların olmadığını, Kur’an’da onlara yönelik yoğun cevapların bulunmadığını 

görürüz. Hatta Yahudiler kendilerinin Allah’ın gerçek dostları ve sevenleri olduklarını 

buna karşılık Hz. Muhammed ve ashabının ise dalalet üzere olduklarını iddia 

etmişlerdir.116 Özellikle Medine ve çevresinde yaşayan Fenhas, Sellam b. Mişkem ve 

Numan b. Evfa gibi bir kısım Yahudilerin uluhiyyet alanında bir tartışmaya girdikleri, 

                                                 
111 Hamidullah, İslam Peygamberi (Hayatı ve Faaliyetleri), I/552. 
112 Carim, 200. 
113 C. Zeydan, I/50. 
114 Merzûkî, Ebû Ali Ahmed b. Muhammed b. Hasan, Şerhu Divâni’l-Hamâse, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 2003, 1276. 
115 Tayâlîsi, Müsned: III/124 (1641). 
116 Bkz. Cumʻa: 62/6. 



16 

Tevrat’ı tekrar gün yüzüne çıkardığından Üzeyir, “Allahın oğludur”117 dedikleri rivayet 

edilmektedir.118 Buna ek olarak vahye ve Hz. Muhammed’e düşmanlıklarının bir 

sonucu olarak “Gerçekten Allah fakir, biz ise zenginiz.”119 gibi Allah’a karşı çirkin 

ifadeler kullanmaktan da kaçınmamışlardır.  

Ayetlerde kendilerine kitap verilmiş olan Yahudilerin Kur’an’a sahip çıkıp 

putperestliğe karşı koymak yerine müşriklerle beraber oldukları, çıkarları gereği 

kahinlere ve Allah dışında varlıklara secde edip kulluk ettikleri anlatılır.120  

“Kendilerine Kitap'tan nasip verilenleri görmedin mi? Putlara ve bâtıla (tanrılara) 

iman ediyorlar, sonra da kâfirler için: "Bunlar, Allah'a iman edenlerden daha doğru 

yoldadır" diyorlar!”121 Yahudiler hahamlarının ve kahinlerinin peşlerinden giderek 

onlara, Allah adına yasa koyma ve helal haram tanıma yetkisi vermişlerdi. Ayrıca kendi 

çıkarları için Allah dışında varlıklara rahatlıkla secde yapmış ve onların uluhiyyetini bir 

şekilde kabul etmişlerdi. Uhud savaşından sonra bir grup Yahudi Mekke’ye gelerek 

Müslümanlara karşı müşriklerle anlaşma yapmak istemişlerdi. Müşrikler onların ehl-i 

kitap olması hasebiyle kendi dinleri ile Hz. Muhammed’in tebliğ ettiği din hakkında 

değerlendirme yapmalarını istemişler, Yahudiler ise müşriklerin dinini haklı görüp hatta 

onların isteği üzerine “cibt” adı verilen putlara tazimde bulunmuşlardı.122 Yahudilerin 

İslam’a karşı aldıkları tavır neticesinde Allah onların iman etmediğini, hak dinden 

saptıklarını, kâfir ve fasık olduklarını ifade etmektedir. Bu sapma Yahudilerin uluhiyyet 

alanındaki batıl inaçlarından ziyade, gönderilen elçiye teslim olmamalarından 

kaynaklanmaktadır. “Ehl-i kitap da inansaydı, elbet bu, kendileri için çok iyi olurdu. 

(Gerçi) içlerinde iman edenler var; (fakat) çoğu yoldan çıkmışlardır.”123 

Anlaşıldığı kadarıyla Kur’an, Yahudilerin uluhiyyet temelli bir takım teolojik 

tartışmalarına cevap vermiştir. Bunun yanında Yahudiler Hz. Muhammed’e gelen vahye 

düşmanlıkları sonucu ahlaki zaaflar içerisine düşmüşler, bu nedenle de Allah’ın 

                                                 
117 Ebû Cafer İbn Cerir Muhammed b. Cerir b. Yezid Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân I-XXIV, 

Müessesetü’r-Risale, Beyrut 2000, XIV/201. 
118 Bkz. Tevbe: 9/30. 
119 Âl-i İmrân: 3/181; Ayrıca Bkz. Mâide: 5/63-64. 
120 Ebü’l-Kâsım Cârullah Mahmud b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşaf an Hakaikı Ğavamizi’t-Tenzil I-IV, 

Dâru’l-Kitabi’l-Arabiyye, Beyrut 1420, I/521. 
121 Nisâ: 4/51. 
122 Ebû’l-Fidâ İsmail b. Amr İbn Kesir, Tefîru’l-Kur’ani’l-Azîm I-VIII, Dâru’t-Tayyibe 1999, II/344. 
123 Âl-i İmrân: 3/110. 



17 

uluhiyyetine itirazdan ziyade rububiyetine yönelik eleştirilerde ve hakaretlerde 

bulunmuşlardır.  

Yahudilerin itirazlarının vahiy ve Hz. Muhammed’in peygamberliği üzerinde 

yoğunlaştığı görülür. Özellikle Müşrikler ve bunlarla birlikte hareket eden bir kısım 

Yahudiler (Malik b. Sayf, Finhas b. Azura vb) vahye itirazlarını her daim dile getirirler 

ve Allah’ın bir şey indirmediğini ifade ederlerdi.124 Kur’an onların vahye itirazlarını 

uluhiyyeti anlamamak olarak değerlendirmektedir: “Allah hiçbir insana bir şey 

indirmemiştir" demekle Allah'ı gereği gibi değerlendiremediler.”125 Peygambere olan 

itirazlarını delillendirmek için samimiyetten uzak bahaneler sürerek Hz. Muhammed’e 

iman edebilmeleri için Allah’ın kendileriyle konuşması gibi güya daha kesin kanıtların 

gerçekleştirilmesini istiyorlardı.126 Peygamberin kendilerinden seçileceğini düşünmeleri 

onları Kureyş’ten çıkan peygambere karşı kin ve nefrete sürüklemişti. Aslında bu 

durum büyük bir bencilliğin, kıskançlığın ve ayrımın ifadesiydi:127 “Allah'ın kullarından 

dilediğine peygamberlik ihsan etmesini kıskandıkları için Allah'ın indirdiğini (Kur'an'ı) 

inkâr ederek kendilerini harcamaları ne kötü bir şeydir! Böylece onlar, gazap üstüne 

gazaba uğradılar. Ayrıca kâfirler için alçaltıcı bir azap vardır.” 128 Yahudilerin 

kıskançlık duyguları ve menfaatlerinin tükeneceği korkusu onları Tevrat’taki 

nübüvvetle ilgili bazı bilgileri gizlemeye ve amacından saptıracak şekilde tevil etmeye 

itmişti.129 Bundan dolayı da kitap taşıyan ama o kitapta olanlardan habersiz olan eşeğe 

benzetilmişlerdir:130 “Tevrat'la yükümlü tutulup da onunla amel etmeyenlerin durumu, 

ciltlerce kitap taşıyan merkebin durumu gibidir.”131  

Kur’an, Yahudilerin vahye karşı itirazkar olmalarını, tahrif etmelerini onların 

genel özelliği olarak zikredip, aslında kendi isteklerinden başka hiçbir şeye samimi 

olarak inanmadıklarını belirtir.132 Onların küfrü, nankörlüğü alışkanlık haline getiren 

tavırları Allah’ın rahmetinden kovulmalarına sebep olmuştur: “(Ey Peygamber) 

Yahudiler, “Biz senin söylediklerinden hiçbir şey anlamıyoruz” diyorlar. Hayır işin aslı 

                                                 
124 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, XI/521-522. 
125 En‘âm: 6/91. 
126 Bkz. Bakara: 2/118; Âl-i İmrân: 3/183. 
127 Seyyid Kutub, Fi Zilali’l-Kur’an I-VI, Dâru’ş-Şuruk, Beyrut 1412, I/90. 
128 Bakara: 2/90. 
129 Bkz. Bakara: 2/174-175. 
130 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXX/539. 
131 Cumʻa: 62/5.  
132 Bkz. Mâide: 5/13, 53, 70. 



18 

öyle değil. Allah onları öteden beri alışkanlık haline getirdikleri kâfirlik/nankörlük 

sebebiyle lanetleyip rahmetinden uzaklaştırmıştır. Onlar asla imana gelmezler.”133 

Ayet sonraki dönemde Mutezile, Ehl-i Sünnet ve Cebriye arasında insanın hürriyeti, 

imanda özgürlük tartışmaları bağlamında atıf yapılan bir ayet olmuşsa da134 aslında 

Yahudilerin Tevrat’a sahip olmaları nedeniyle peygambere karşı tutumlarını, bu 

tutumlarının genel bir özellikleri olduğunu ve bunun sonuçlarını belirtmektedir.135 

İsriloğulları'nın taşkınlıkları ve bozgunculukları sebebiyle başlarına gelen olaylar 

Allah'ın sosyolojik kanunu olarak açıklanır.136 

Yahudilerin bencillikleri ve ayrımcılıkları ahiret inancında da kendini 

göstermekte, mutlu sona sadece kendilerinin kavuşacağına inanmaktaydılar. Kur’an, 

İsrailoğullarının hakikate aykırı savlarını tekzip etmekte ve onların aslen âhiret 

hayatından kaçındıklarını beyan etmektedir:137 “(Ey Muhammed, onlara:) Şayet (iddia 

ettiğiniz gibi) ahiret yurdu Allah katında diğer insanlara değil de yalnızca size aitse ve 

bu iddianızda doğru iseniz haydi ölümü temenni edin (bakalım), de.”138 Esasında 

Yahudiler hayatın her alanında kendilerini diğer topluluklardan farklı görürler, ahlaki 

ilkeleri sadece kendi aralarında geçerli kurallar olarak düşünürlerdi.139 

Uluhiyyete karşı itirazları olmayan Yahudilerin Kur’an’ın ifadelerine göre 

Meleklere ve özelde de Cebrail’e karşı düşmanlıkları bulunmakta idi. Rivayete göre 

Yahudiler Hz. Muhammed’e bir takım sualler sormuşlar ve doğru cevap verdiği 

takdirde ona tabi olacaklarını ifade etmişlerdi. Hz. Muhammed onlara doğruluğunu 

itiraf ettikleri cevaplar vermişti. Sonra kendisine vahiy indiren meleğin adını 

sorduklarında, Hz. Muhammed “Cibril” cevabını verince: “Cibril bizim düşmanımızdır. 

Zillet ve savaş indirir. Mikail ise bizim için esenlik getirir, bereket indirir. Şayet Mikail 

sana birşeyler getirmiş olsa idi sana iman ederdik.” dediler.140 Onların meleklere karşı 

düşmanlığı Allah’ın düşmanlığı ile karşılık bulmuştur:  “De ki: Cebrail'e kim düşman 

                                                 
133 Bakara: 2/88. 
134 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, III/597; Zemahşeri, I/164. 
135 İzzet Derveze, Tefsîru’l-Hadîs I-X, Dâru İhyai’l-Kütübi’l-Arabiyye, Kahire 1383, VI/193-194. 
136 Bkz. İsrâ: 17/4-8. 
137 Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali Alisi ve Tefsîri I-X, Bilmen Basım ve Yayınevi, 

İstanbul tsz., I/91. 
138 Bakara. 2/94; Ayrıca Bkz. Bakara: 2/111. 
139 Bkz. Âl-i İmrân: 3/75. 
140 Ebû İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrâhim Nisâburi Sa’lebî, el-Keşf ve’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’an I-

X, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabi, Beyrut 2002, I/239. 



19 

ise şunu iyi bilsin ki Allah'ın izniyle Kur'an'ı senin kalbine bir hidayet rehberi, önce 

gelen kitapları doğrulayıcı ve müminler için de müjdeci olarak o indirmiştir. Kim, 

Allah'a, meleklerine, peygamberlerine, Cebrail'e ve Mikâil'e düşman olursa bilsin ki 

Allah da inkârcı kâfirlerin düşmanıdır.”141 

C. Hristiyanlık; Bölgedeki Durumu ve Etkileri 

Miladi IV. yüzyıldan itibaren Suriye ve Habeşistan aracılığıyla Arabistan’a giren 

Hristiyanlık, Yesrib ve çevresinde Yahudi bölgeleri bulunduğundan, Hicaz’a kadar 

ulaşamamış, Suriye ve Irak bölgesinde Gassaniler ve Lahmiler arasında yayılmıştır.142 

Hristiyanlığın Arabistan’a ilk olarak Feymiyun adında zahid bir seyyah tarafından 

sokulduğu rivayet edilir.143 Mekke ve Medine’de ise sayıları yekün oluşturmayan 

Hristiyan azınlık söz konusu idi. Bunlar yerli halktan olabileceği gibi dışarıdan gelmiş 

kişiler de olabiliyordu. Ancak özellikle yerli halktan Varaka b. Nevfel gibi birkaç kişi 

dışında Hristiyan olanlar genelde köleler idi.144 Bunun yanında Mekke’nin merkezi 

konumu, bir takım işçi, gezgin veya tüccar Hristiyanların burada bulunmasına olanak 

sağlamıştır.145 Mekkelilerle evlenen Hristiyan kadınlar da Mekke içerisindeki Hristiyan 

nüfusu oluşturuyordu.146 

Hristiyan inacının Arabistan’ın içlerinde karşılık bulamamasının altında bir takım 

nedenler yatmaktadır. Örneğin: “Bir yanağınızı vurana öbür yanağınızı çevirin, abanızı 

alana mintanınızı esirgemeyin.”147 düşüncesi, çöl hayatının zor şartlarında ayakta 

kalmayı hedefleyen Arap aklının kabul edeceği bir durum değildi. Bunun yanında bir 

taraftan Yahudilerin engellemeleri diğer taraftan Hristiyanların Hz. İsa ve Meryem ile 

ilgili farklı inançlara sahip olmaları Hristiyanlığın putperest Araplar arasında 

yayılmasını engellemiştir.148  

Mekke’de Hristiyan nüfusunun az olması, ahalinin bu din hakkında hiçbir bilgiye 

sahip olmadığı ve etkilenmediği anlamına gelmemektedir. Etraflarının Hristiyanlarla 

                                                 
141 Bakara: 2/97-98. 
142 Günaltay, 90 
143 İbn Hişâm, I/26-28. 
144 Hamidullah, İslam Peygamberi (Hayatı ve Faaliyetleri), I/617. 
145 S. Türcan, 80-81; A. Çelik, 57. 
146 Çelikkol, 186. 
147 Luka: 6/29. 
148 Rafsancânî ve diğ., 22 



20 

çevrili olması hasebiyle Arap aydınları hristiyanlık hakkında hayli bir bilgiye sahip 

olmuşlardı. Mekkeliler ticaret nedeniyle Hristiyan merkezlere daima gidiyorlar ve buna 

bağlı olarak buradaki Hristiyan düşüncelerinden etkileniyorlardı.149 Özellikle Gassani 

Hanedanlığında yaşayan Hristiyanların ektisi sonucu Araplar arasında Davud, 

Süleyman, İsa gibi peygamber isimleri yaygındı.150 İslam öncesi Arap şairlerinin 

Hristiyanlığa ait bazı terimleri kullanmaları bu etkinin neticesi olarak görülebilir. 

Örneğin İmruülkays bir beytinde av köpeğinin avını parçalamasından 

bahsederken, Nasrani çocukların kendilerini vaftiz eden rahiplerin elbiselerini 

yırtmasına benzetmektedir: 

ن بالساق و النسا       كما شبرق الولدان ثوب المقدسفادركنه يأخذ  

“Onlar (av köpekleri) onun (vahşi öküzün) baldır ve topuğundan yakaladı mı  

Çocukların rahiplerin elbisesini parçaladığı gibi parçalar.”151 

Yine İmruülkays’in sevgilisinin yüz güzelliğini rahibin gece karanlığında ortalığı 

aydınlatan fenerine benzettiği beyiti de Cahiliyye Arabı üzerinde Hristiyan kültürünün 

etkisini göstermektedir.  

 تضُيءُ الظلامَ بالعِشاءِ 

آأنَّها مَنارةُ مُمْسى راهِبٍ مُتبَتَ ِل   

“Aydınlatır gecenin karanlığını,  

Sanırsın ki o ibadete çekilen rahibin akşam feneridir.”152 

1. Hristiyanların Tenkit Edilen İnançları 

Kur’an, Hristiyanları muhatap alarak Allah hakkında gerçeğin dışında iddialarda 

bulunmalarını ve inançlarını eleştirmektedir. Hz. İsa’nın doğumundan ölümüne kadar 

yaşanılan süreçte meydana gelen bir takım olağan üstü haller Hristiyanların tevhide 

aykırı inanç sistemine sürüklenmesine bahane olmuştur. Kur’an onların inançlarındaki 

                                                 
149 İzutsu, 135. 
150 Hitti, 157. 
151 Luvis Rızkullah b. Yûsuf b. Abdülmesih el- Yesui Şeyho, en-Nasraniyye ve Adâbuha beyne Arab el-

Cahiliyye I-II, Dâru’l-Meşrık, Şam 1989, II/198. 
152 Geniş bilgi için Bkz. Şeyho,  II/196 vd. 



21 

sapmaları yer yer belirtmekte, bilgiler vermekte ve uygun üsluplar içerisinde 

düzeltmektedir. Bu düzeltmelerde ve eleştirilerde başlıca hedef Hristiyanların Hz. İsa’ya 

yüklediği anlamdır ki Kur’an Hz. İsa’nın ne olup olmadığı hususunu özellikle dile 

getirir.153 “O, sadece kendisine nimet verdiğimiz ve İsrailoğullarına örnek kıldığımız bir 

kuldur”154 ifadeleriyle Hirıstiyanların Hz. İsa’ya yüklemeye çalıştıkları ilahlık özelliğini 

ortadan kaldırırken,155 Mekke’li müşriklerin Hristiyanların Hz. İsa’ya yönelik inançları 

üzerinden kendi şirklerine meşruiyet bulmaları reddedilir. Çünkü müşrikler 

Hristiyanların Hz. İsa’ya taptıklarını duyunca, kendilerinin meleklere tapınmalarını 

haklı çıkarmak için; "Onlar İsa'ya tapıyorlar; oysa, bizim ilâhlarımız, İsa’dan daha 

iyidir." dediler.156 Allah, Hristiyanların Hz. İsa hakkında haddi aştıklarını, onu 

peygamberlik makamından alıp ilahlaştırdıklarını belirtir. Oysa İsa, Allah’ın kudreti ve 

“ol” emriyle yaratılmış insan ve Allah’ın rasulüdür.157 Allah Hz. İsa’yı Adem’i yarattığı 

gibi babasız ve annesiz yani zahir bir sebebe bağlamadan yaratmaya kadirdir: “Allah 

nezdinde İsa'nın durumu, Adem'in durumu gibidir. Allah onu topraktan yarattı. Sonra 

ona "Ol!" dedi ve oluverdi.”158 İsa’nın yaratılışı da Adem’in yaratılışı gibi “ol” demeyle 

gerçekleşmiş159 ve bu yaratılış ayrıntılı bir şekilde anlatılmıştır.160 İsa’nın vefatının 

zikredilmesi de onun aslında insan olduğunun, tanrı olamayacağının anlatımıdır: 

“(Yahudiler) tuzak kurdular; Allah da onların tuzaklarını bozdu. Allah, tuzak kuranların 

hayırlısıdır. Allah buyurmuştu ki: Ey İsa! Seni vefat ettireceğim, seni nezdime 

yükselteceğim, seni inkâr edenlerden arındıracağım ve sana uyanları kıyamete kadar 

kâfirlerden üstün kılacağım. Sonra dönüşünüz bana olacak. İşte o zaman ayrılığa 

düştüğünüz şeyler hakkında aranızda ben hükmedeceğim.”161  

Hz. İsa’nın vefatı, Allah’ın katına yükseltilmesi ifadeleri kelam tarihi içerisinde 

yoğun tartışmalara sebep olmuştur. Hz. İsa gerçekten çarmıha gerildi mi, Allah’ın 

nezdine yükselmesindeki mana nedir, bu bir teşbih ifadesi midir,162 kıyamette önce 

                                                 
153 Karaman ve diğ.,  II/189. 
154 Zuhruf: 43/59; Ayrıca Bkz. Meryem: 19/30-34; Nisâ: 4/71. 
155 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, XXI/629. 
156 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVII/639. 
157 Bkz. Mâide: 5/75; Ayrıca Bkz. Vehbe Zuhaylî, et-Tefsîru’l-Münir I-XXX, Dâru’l-Fikr, Dımeşk 2009, 

VI/44. 
158 Âl-i İmrân: 3/59;  
159 Bkz. Nisâ: 4/171. 
160 Bkz. Âl-i İmrân: 3/35-47. 
161 Âl-i İmrân: 3/54-55. 
162 Râzî,  Mefâtîhu’l-Gayb,VIII/238-239. 



22 

yeniden dünyaya dönecek midir, insanları tevhid etrafında toplayacak mıdır163 gibi 

tartışmalara yol açmıştır. Esasında ayetler tevhid vurgusu yanında Hz. Muhammed’e 

güven telkin etme mahiyetindedir. Yani Allah dilemediği müddetçe Yahudilerin Hz. 

Muhammed’e zarar veremeyeceğini bildirmektedir.164  Nitekim Nisa 157. ayette 

Yahudilerin Hz. İsa’yı öldürdüklerini ve üstü kapalı olarak Hz. Muhammed’i tedhit 

ettiklerini görürüz: “Ve "Allah elçisi Meryem oğlu İsa'yı öldürdük" demeleri yüzünden 

(onları lânetledik).”165 

Ayetlerde meleklerin de Allah’ın kulu olduğu ifade edilerek tanrı üçlemelerindeki 

Tanrı’dan Meryem’e dolayısıyla İsa’ya ulaşan ruhun da166 melek olduğu ve Allah’ın 

kulu olduğu belirtilir: “Mesîh ve ne de Allah'a yakın melekler, Allah'ın kulu olmaktan 

geri dururlar.”167  Çünkü Allah’ın ruhundan İsa’ya üflemesi onu Meryem’in karnında 

yaratması veya bu işi ruh Cebrail aracılığıyla yapması demektir.168 Meryem'i “Tanrının, 

Rabbin anası” olarak görmeleri ve ona göre isimlendirmeleri Hristiyan inancının tevhide 

en aykırı yönlerinden birini oluşturur. Bu nedenle Kur’an onların Hz. Meryem 

hakkındaki düşüncelerini de en büyük sapmalar arasında görür. Ayetlerde Hz. İsa için 

izlenen yol aynı şekilde Meryem için de devam ettirilir. “Allah: Ey Meryem oğlu İsa! 

İnsanlara, "Beni ve anamı, Allah'tan başka iki tanrı bilin" diye sen mi dedin, buyurduğu 

zaman o, "Hâşâ! Seni tenzih ederim; hakkım olmayan şeyi söylemek bana yakışmaz.”169 

Kur’ani ifadelerden dönemin vahiyle muhatab olan Hristiyanlarının da en büyük 

probleminin Tanrı’yı üçlemek olduğu görülmektedir. “Mesih tanrının bizzat kendisidir.” 

veya “Mesih onun oğludur.” şeklinde ifade edilen bu inanç, Kur’an’ın Hristiyanlara 

yönelik eleştirilerinin temelini teşkil eder. Çünkü böyle bir inanç tanrıya ya çocuk nispet 

etmektir ya da antropomorfik tanrı anlayışını benimsemektir. Üçlemeli (teslis) bir tanrı 

inancıyla tehvidin beraber düşünülmesi imkânsız olduğundan Allah bu inanca sahip 

olanları kâfir olarak nitelemiştir: “Andolsun ki "Allah, kesinlikle Meryem oğlu 

                                                 
163 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, VI/455-456. 
164 Mustafa Öztürk, Kur’an-ı Kerim Meali Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri, Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara 2014, 92. 
165 Nisâ: 4/157. 
166 Bkz. Enbiyâ: 21/91. 
167 Nisâ, 4/172. 
168 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXII/183. 
169 Mâide: 5/116.  



23 

Mesîh'tir" diyenler kâfir olmuşlardır.”170 Hristiyanların yalanlarını ve eylemlerinin 

çirkinliklerini daha açıkça gösterebilmek için ahiretteki durum göz önüne getirilir.171 

Kur’an’da Yahudi ve Hristiyanlara yöneltilen en büyük eleştirilerden biri de 

dönemin Ehl-i Kitab’ının kendilerinden öncekilerin yolunu devam ettirerek haham ve 

rahiplerinin etkisinde kalmaları ve onları Allah dışında mutlak otorite kabul edip 

Rabbler edinmeleridir: “(Yahudiler) Allah'ı bırakıp bilginlerini (hahamlarını); 

(Hristiyanlar) da rahiplerini ve Meryem oğlu Mesîh'i (İsa'yı) rabler edindiler.”172 Bu 

rablık Ehl-i Kitab’ın din adamlarını ubudiyyet anlamında ilah olarak düşünmelerinden 

ziyade173 onları yasa koyma mercii olarak benimsemeleri, helal dediklerini helal haram 

dediklerini haram kabul etmeleri hasebiyledir.174 Ayetler, din adamlarına hüküm koyma 

yetkisi tanımayı şirkle yani Hz. İsa’nın ilahlaştırılmasıyla aynı düzeyde saymakta ve bu 

inancın Allah’la bir ilgisinin olmadığını belirtmektedir.175  

Ayetler, Yahudiler gibi Hristiyanların da sadece kendilerinin hidayette olduklarını 

dolayısıyla cennete ancak onların gideceklerini iddiasını bildirir. Bu konu üzerinden 

onlara eleştiriler getirirken deliller de ister. Bütün bu iddiaların zan, temenni ve nefsin 

kuruntusu olduğu vurgular. Hiçbir millete, gruba, ferde imtiyaz tanınmadan kişinin 

ameli doğrultusunda karşılık göreceği kuralı her daim belirtilir: “(Ehl-i kitap:) 

Yahudiler yahut Hristiyanlar hariç hiç kimse cennete giremeyecek, dediler. Bu onların 

kuruntusudur. Sen de onlara: Eğer sahiden doğru söylüyorsanız delilinizi getirin, 

de.”176 Yahudi ve Hristiyanların kendilerini hidayet üzerine, ayrıcalıklı zümre olarak 

görmeleri, Tanrıyla çok özel bir ilişki içerisinde olduklarını düşünmelerinden 

kaynaklanmaktadır. “Yahudiler ve hristiyanlar "Biz Allah'ın oğulları ve sevgilileriyiz" 

dediler.”177 Ancak oğulluk, Tanrı ile İsa arasında düşünülen, bir şekilde fiziksel oluşum 

gösteren soy bağı şeklinde olmayıp Tanrı nezdinde değerin ifadesidir.178  Allah ise ehli 

kitabın diğer insanlardan farklı olmadığını ayetin devamında ifade etmiştir.  

                                                 
170 Mâide: 5/72-73; Ayrıca Bkz. Mâide: 5/16. 
171 Mâide: 5/116. 
172 Tevbe: 9/31. 
173 Ebû Zekeriyya Yahyâ b. Ziyad ed-Deylemi Ferra, Meâni’l-Kur’an I-III, Dâru’l-Mısriyye, Mısır tsz., 

I/433. 
174 İbn Kesir, Tefsîru’l-Kur’ani’l-Azim, IV/135. 
175 Bkz. Hadîd: 57/27. 
176 Bakara: 2/111. 
177 Mâide: 5/18. 
178 Zuhaylî, VI/139. 



24 

D. Sabiilik 

Arap toplumunda Sabii diye adlandırılan bir dini topluluk bulunmaktaydı.179 

İslami kaynaklara göre “Sabiun” kelimesi Arapça “صبأ” kökünden türetilmiş ve 

yıldızların yörüngesinden çıkması gibi bir dinden çıkıp başka bir dine girmek anlamına 

gelmektedir.180 Sabii terimi onların dilinde “vaftiz olmak” anlamında kullanılmıştır. 

Buradan yola çıkarak söz konusu ismin “yıkanan, vaftiz olan” anlamında komşuları 

tarından Sabiilere verildiğini söylemek mümkündür. 181 

Tevhidle benzerliği olmayan Sabiilerin inanç sistemi Gnostik din anlayışının 

bütün özelliklerini yansıtır. Birbirine zıt özelliklere sahip olan iki gücün sonsuz 

reKâbetine dayanan inançta iyiliği, aydınlığı “Yüce Hayat” sembolize ederken, onun 

karşısında daha aşağıda bir rol oynayan kötülüğü, yokluğu “Karanlık Güç” sembolize 

eder. Sâbiîler her türlü dua ve ibadetlerini her şeyden üstün olan varlığa 

yöneltmektedirler.182 Sabiilikte her ne kadar Yahya’nın peygamber olduğu kabul edilse 

de gerçek anlamda ne Yahya ne de başka birisi inanç ve ibadet sistemi olan Sabiiliğin 

kurucusudur. Peygamber din kurucusundan ziyade inanç sisteminin öğreticisi ve 

temsilcisidir.183 Sabii inancına göre ölüm yok oluş değil ruhun zincirlerini kırarak “ışık 

alemi”ne yükselişinin ilk adımıdır. Ruh dünyada eğer karanlıktan uzaklaşmış ve iyi 

yaşamışsa kıyametle birlikte dünyadaki bedeniyle birleşecek ve ışık aleminde kendine 

ayrılan mekana ulaşacaktır. Kötü ruhlar ise kıyamete kadar her ölüm sonucunda 

günahlarını çekmek üzere yeniden dünyaya gönderilirler. Kıyametle birlikte ise bir çeşit 

cehennemde cezalarını çektikten sonra onlarda vaftiz edilerek  “ışık alemine” 

geçerler.184 

Sabiiliğin Araplar arasına hangi tarihte girmiş olduğu bilinmemekle birlikte 

Güney Araplarından bir takım kabilelerin bu dini kabul ettiği bildirilmektedir.185 Ayet-i 

kerimeler Mekke’de Sabiiliğin din olarak bilindiğini göstermektedir. Sabiiler ifadesinin 

geçtiği ayetlerden Bakara, 2/62; Maide, 5/69 ayetleri Medine’de inmiş olsa bile, 

                                                 
179 Bkz. Bakara: 2/62; Mâide: 5/69; Hac: 22/17;  
180 İbn Manzûr, I/108. 
181 Şinasi Gündüz, Son Gnostikler Sabiiler, Vadi Yayınları, Ankara 1999, 28-29. 
182 Gündüz, Son Gnostikler Sabiiler, 90-93. 
183 Gündüz, Son Gnostikler Sabiiler, 138-142. 
184 Gündüz, Son Gnostikler Sabiiler, 158-165. 
185 Günaltay,  85. 



25 

Mekke’de nazil olduğu rivayet olunan Hac, 22/17 ayeti Mekkeliler tarafından bu dinin 

bilindiğinin göstergesidir. Eğer Sabiilik, Cahiliyye Arapları tarafından bilinmemiş 

olsaydı anlamadıkları bu ifade üzerinden Peygamber’e tepki gösterirlerdi.186 Ancak 

Mekkelilerin Sabii adını bilmiş olmaları bu dinin mahiyeti hakkında bilgi sahip 

oldukları anlamına gelmez.187 

Sabii kelimesi Müşrikler arasında Hz. Muhammed ve İslam’a girenler için 

kullanılmıştır. Müşrikler Hz. Muhammed’e ve Müslüman olan kişilere “Kureyşin 

dininden çıktı, Sabii oldu.” derlerdi.188 Ebu Zer el-Gıfari Hz. Peygamber’in risaletini 

işitip Mekke’ye geldiğinde Rasulullah’ı “Sabii dediğiniz kişiyi bana gösterir 

misiniz?”189 ifadesiyle sormuştu. Hz. Ömer Müslüman olunca Kureyş onun evinin 

önünde toplanmış “Ömer Sabii oldu (dininden döndü)” demişti.190 Müşriklerin 

Müslümanlar’ı Sabii diye adlandırdığı birçok örnek bulunmaktadır. Bu örnekler ışığında 

Cahiliyye’nin Sabiiliği anlama biçimi ile ilgili olarak şunlar söylenebilir: Kureyş, 

Sabiiliği Arapça anlamı üzerinden dinden çıkma, mürted olma, başka bir dine girme 

anlamında kullanmıştır. Ya da Sabiilik ile İslam arasında bir benzerlik görmüş 

olmalarından dolayı Müslümanları bu isimle adlandırmışlardır.191  Nitekim İbn Kesir, 

Tefsir’inde, Abdurrahman b. Zeyd’in Sabiiler için Ceziretu’l-Musul’da yaşayan dini 

topluluk olduğunu, şeriatlerinin, kitaplarının ve nebilerinin olmadığını sadece 

“Allah’tan başka ilah” olmadığını kabul ettiklerini hatta bundan dolayı da Müşriklerin 

Hz. Muhammed ve Müminlere Sabii diye isim verdiklerini söyler.192 Kur’an’ın 

ifadelerine de bakıldığında Sabiiler, Yahudi, Hristiyan, Mecusi ve Müşrik 

topluluklarının dışında farklı bir gruptur.193 Haklarında kesin, ittifak edilen bir bilgi 

olmamakla birlikte mevcut bilgilerden Sâbiîlik’in Mekkeli müşrikler tarafından da az 

çok tanındığını göstermektedir.194 

                                                 
186 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 106. 
187 Günaltay, 86. 
188 İbn Manzûr, I/108. 
189 Müslim, Fedailu’s-Sahabe: 28 (2473) 
190 Buhârî, Menâkıbu’l-Ensâr: 35. 
191 Derveze, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı, I/428. 
192 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’ani’l-Azim, I/286. 
193 Bkz. Bakara: 2/62; Mâide: 5/69; Hac: 22/17. 
194 Kilinçli, 75. 



26 

Sabiiler Kur’an’da üç ayette isim olarak zikredilmiş,195 onların kim olduğu 

hakkında bilgi verilmediği gibi inançları da konu edinilmemiştir. Söz konusu ayetlerde 

açıkça belirtilen, onlardan Allah’a ve ahiret gününe inanıp salih amel işleyenlerin 

kurtuluşa ereceği bilgisidir. Ancak bu, hangi grubun cennete gireceği tartışması değil 

kimin hangi davranışlar sonucu uhrevi mükafatı kazanacağı tartışmasıdır. Vahyin ilk 

muhatabı olan ehl-i kitabın, kendilerini Allah’ın gerçek dostları ve cennete girecek 

yegane kişiler olarak düşünmeleri196 onlara karşı iman ve salih amel temelli cevabın 

verilmesine neden olmuştur. Bu ayetler sonraları salih amel münakaşasına, buna bağlı 

olarak büyük günah işleyenin affedilip affedilmeyeceği tartışmasına yol açsa da197 

aslında olay dönemin dini gruplarının kendilerini Müslümanlara karşı üstün, Allah’a 

daha yakın görmelerine reddiyedir.   

E. Dehrilik / Zındıklık 

Çoğulu “zenadık” (زنادق) olan “zındık” (زنديق) kelimesi “kadın dini” manasında 

Farsça’dan Arapça’ya geçip Arapçalaşmış bir kelimedir. Çift tanrıcılık, karanlık ve 

aydınlığa inanma, ahirete ve rububiyete inanmama, zamanın ebediliğini kabul etme, 

yaratıcının vahdaniyetini kabul etmeme anlamlarına gelmektedir.198 Maniheistler199 

veya Mecusiler200 için kullanılan bu kelime İslami dönemde, Cahiliyyede döneminde 

yaşamış bazı müşrikler için de kullanılmıştır. Aslında ilk dönem tarihi kaynaklarda 

Kureyş’ten herhangi bir kişinin veya zümrenin “zındık” olarak vasfedildiğine dair bir 

bilgi bulunmamaktadır. Daha sonraları Kureyş’ten zamanın baki olduğunu söyleyip 

ahirete ve yaratıcının tek olduğuna inanmayanlar zındık olarak vasıflanmışlardır ki 

bunlar tek ilaha inanmayan dehrilerdir.201 Putlara tapan dehrilerin, zulmet ve nur 

görüşleri olmamasına rağmen zındık olarak vasıflanması oldukça ilginçtir. Kur’an 

dehrilerin görüşünü sunarken onların zamanı etkin güç olarak görmelerini şöyle ifade 

eder: “Dediler ki: Hayat ancak bu dünyada yaşadığımızdır. Ölürüz ve yaşarız. Bizi 

                                                 
195 Bkz. Bakara: 2/62; Mâide: 5/69; Hac: 22/17. 
196 Bkz. Bakara: 2/94; Bakara: 2/111. 
197 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XII/404. 
198 Firûzabâdî, el-Kâmûsu’l-Muhîd, I/891; İbn Manzûr, X/147; Ebü'l-Feyz Murtaza Muhammed b. 

Muhammed Zebîdî, Tâcu’l-Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs I-XL, Dâru’l-Hidaye, Riyad tsz, XXV/419. 
199 Mustafa Öz, “Zındık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara 2013, XLIV/390. 
200 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XIII/89. 
201 C. Ali, VI/145. 



27 

ancak zaman helâk eder. Bu hususta onların hiçbir bilgisi de yoktur. Onlar sadece 

zanna göre hüküm veriyorlar.”202 Müşrikler içerisinde bulunan dehri grubun zındıklar 

gibi zamanı ön plana çıkarıp sonsuz görmeleri, vahdaniyeti ve dirilişi inkâr etmeleri 

onların zındık olarak isimlendirilmesine sebep olmuş olabilir.203 Bunun yanında dehri 

diye isimlendirilenlerin, müşriklerin önde gelenlerinden olduğu görülür.204 Bu kişilerin 

İslam’a aşırı düşmanlıklarından dolayı bunlara karşı küçültücü tarzda zındık kelimesinin 

kullanılmış olması mümkündür.205  

Cahiliyye toplumu için her ne kadar şirk ifadesi kullanılsa da toplumun tamamının 

şirk anlayışı aynı değildi. Bunlar içerisinde “dehri” denilen ayrı ve en uç noktada olan 

tamamen inkârcı gruplar da vardı.  “Dehriyyûn” alemin ezeli olduğunu, değişmediğini, 

yok olmayacağını ve yaratıcısının olmadığını savunan kişilerdir.206 Ölümü, hayatı ve 

dünyada insanın karşılaşacağı iyilik ve güzellikleri Allah’a değil de zamana dayandıran 

bu düşünce Kur’an’da şu ayetlerle ifade bulur: “Hayat ancak bu dünyada 

yaşadığımızdır. Ölürüz ve yaşarız. Bizi ancak zaman helak eder.”207 Ayet vahye ilk 

muhatab olan Araplar arasında zamanın insan hayatı üzerindeki etkisine mutlak manada 

inanan, Yüce aşkın yaratıcıyı yok sayan materyalist bir dünya görüşünün mevcut 

olduğuna işaret etmektedir.208 Şehristani, Araplar içerisinde varlığını sürdüren bu grubu 

anlatırken onların yaratıcıyı ve dirilişi inkâr ettiklerini, insan üzerinde tabiatın diriltici 

gücünü, zamanın ise öldürücü gücünü kabul ettiklerini zikreder.209  

Arap düşüncesinde inançlar birbirleriyle o kadar girift halde bulunmuştur ki 

“dehr” inancı şirkin bir tezahürü mü yoksa ateist bir inanç yansıması mı, ayırt etmek o 

kadar mümkün görünmemektedir. Kur’an ayetlerine, Cahiliyye şiirine ve tarihi 

rivayetlere bakıldığında dehr inancı ateizmin yansıması olduğu gibi şirk inancına sahip 

Arapların “zaman”a yüklediği özel anlamın da neticesi olarak algılanabilir.210 Sonuçta 

                                                 
202 Câsiye: 45/24. 
203 A. Çelik, 64; Çelikkol, 191. 
204 Bkz. İbn Habîb, el-Muhabber, 161; C. Ali, VI/147. 
205 Kilinçli, 60-62. 
206 Âlûsî, II/220. 
207 Câsiye: 45/24. 
208 Mustafa Öztürk, Kur’an’da ve İslam Öncesi Arap Düşüncesinde “Dehr” Kavramı”, On Dokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (16), 2003, 257. 
209 Şehristânî, III/79. 
210 C. Ali, VI/148-150. 



28 

müşrikler içerisinde “dehri” olarak belirtilen inkârcı grubun ortak bir tanımı 

yapılamamıştır. 

F. Ruhçuluk / Animizm 

Bütün ilkel dinlerde olduğu gibi Araplarda da özellikle sosyal hayat geliştikçe 

totemist yapıda bir takım değişiklikler olmuş ve totemist düşünce yer yer animizme 

dönüşmüştür. Tabiaatta var olan taş, ağaç vb. varlıklar zihinlerinde var olan ilaha 

ulaşabilmek amacıyla mukaddes varlık haline gelmiştir. Fetiş varlık, tanrılık özelliği 

olmayan, daha çok ilahi gücün yurdu olan varlıktır.211 Evrende meydana gelen olaylar 

bu mukaddes varlıkların içerisindeki güçlerin eseri olarak algılanmıştır. Her maddenin 

cisminde yer tutan veya ona bitişik bir ruhu olduğu kabul edilen animizm inancında, 

ruhların insan ve kâinatın diğer varlıkları üzerinde gücünün olduğuna inanılırdı. 

Örneğin Ba’l adındaki put,212 yeraltı sularının ruhunu temsil ediyordu.213 

Araplar sefere çıktıklarında gördükleri ilk varlığın önünde yemin ederler, değişik 

ibadetlerini onlara has kılarlardı. Bunda fetiş inancının büyük etkisi vardı. Çünkü onlar 

ağaçlara, dallarına, köklerine, kabuklarına, deriye, kemiğe, tüye, pençeye, dişe, toynağa, 

taşa, çeşitli hayvanlara, harp aletlerine, güneşe, aya ve bunların dışındaki varlıklara 

içlerindeki ilahi kuvvetten dolayı ibadet ediyorlardı. Bu varlıklara bitişik olan ruhlar 

sayesinde üzerlerinde etkin olabilecek kötü kuvvetlerden kurtulabileceklerini 

düşünüyorlar bu nedenle de bunlara kurban takdim ediyorlardı. Her ilkel toplumda var 

olan bu inanç Arap Cahiliyye düşüncesinde de mevcuttu.214 

Kâbeye olan saygının Arapları, putların içinde bir takım ruhların varlığını kabul 

etme inancına (animizm, fetişizm) sürüklediği kabul edilir.215 Kâbeden ayrılan 

Arapların, Kâbeyi hatırlayıp çevresinde tavaf etmek amacıyla “devar”216 adında taşlar 

edindikleri daha sonraları bu taşlara özel anlamlar yükleyip onların içinde bir takım 

ruhların varlığını kabul ettiklerini söylemek çok da imkânsız bir durum değildir. Sonuç 

olarak Araplar Kâbe’den götürdükleri bu taşlar sayesinde çölün kötü güçlerinden 

                                                 
211 Hitti, 144. 
212 Bkz. Saffât: 37/124-126. 
213 Günaltay, 65 
214 Cârim, 123. 
215 Günaltay, 66-67 
216 İbnü’l-Kelbî, 18. 



29 

korunduklarına inanırlardı.217 Kâbe taşlarının kutsallaştırılması yanında toplum 

tarafından değerli kabul edilen ölmüş kişilerin ruhlarının bir takım maddelerde halen 

yaşadıklarını düşünmek de onları ruhçuluk inancına götürmüş olabilir.  Nitekim Lat 

putunun aslında insan olduğu, öldükten sonra tazim için kabrinin mabed haline getirilip 

kendisine tapınılmaya başlandığı da bildirilmiştir.218  

G. Şirk ve Putperestlik 

Cahiliye inancının temelini zaman zaman beliren monoteist düşünceyle 

harmanlanmış şirk inancı oluşturmaktadır.  “Şerike” fiilinden türeyen şirk kelimesi 

“ortaklık”; “ortak koşmak” manasında, bir kişinin diğerine ortak olması anlamına 

gelmektedir.219 Şirk koşana müşrik, şirk koşulana ise şerik denilmektedir.220 Şirk; 

putlara ibadetin hak olduğunu kabullenmek,221 Allah için ortaklar düşünmek222 bir 

varlığı ibadette, yaratmada, hükümde ve mülkte Allah’a ortak koşmak,223 Allah’ın 

yetkilerini Allah dışındaki güçlere veya kişilere vermek veya paylaşmak,224 uluhiyyetin 

özelliklerinden herhangi birini başka varlıklara tanımak demektir.  Şirk; ayrıca, riya, 

nifak, Allah'tan başkasına yemin, herhangi bir şeyi uğursuz saymak, hadiselerin 

meydana gelişlerini adi sebeplere bağlamak anlamında da kullanılmaktadır.225  

Kur’an şirkten, birbirine girift birçok inancı ifade eden genel bir kavram olarak 

bahseder. Bütün bu inançların ortak noktası Allah’a başka bir varlığı uluhiyyet, 

rububiyyet noktalarında ortak kabul etmektir. Bu varlıklar insan, put, melek, şeytan 

veya tabiata ait herhangi bir güç olabilir.226 Bu kelimenin türevleri Kur’an’da küfüv, 

misl, veli, nidd, şefi ve şehid lafızlarıyla kullanılmış olup227 bu ifadelerin muhatabı 

                                                 
217 Semih Duğeym, Edyân ve Mu’tekıdatu’l-Arab Kable’l-İslam, Dâru’l-Fikri’l-Lübnaniyye, Beyrut 1995, 

95. 
218 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, XXII/523. 
219 İbn Manzûr, X/447-449. 
220 Zebîdî, XXVII/223-225;  
221 Zemahşeri, III/154. 
222 İsfahânî, 452. 
223 Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed Mâturîdî, Te’vilâtü Ehli’s-Sünne I-X, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 2005, X/243. 
224 Yaşar Nuri Öztürk, Din Maskeli Allah Düşmanlığı Şirk ve Şirke Tepkinin Felsefeleşmesi: Deizm, Yeni 

Boyut Yayınları, İstanbul 2013, 26. 
225 İbn Manzûr, X/447-449. 
226 Derveze, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı, I, 326. 
227 Kilinçli, 47. 



30 

genelde kâfir Araplar olmuştur.228 Şirk ifadesi, Allah’la birlikte başka tanrılara dua 

eden, diğer varlıkları Allah’a denk tutan, putlara tapan, Hristiyan, Yahudi, Sabii ve 

Mecusi olmayan Mekkeli müşrikler için çeşitli kalıplarda birçok kez kullanılmıştır.229 

Her ne kadar Cahiliyye Arapları içerisinde farklı dinlere mensup kişiler bulunsa da, 

şehir nüfusunun büyük çoğunluğunun şirk inancına mensup olması nedeniyle 

Mekke’deki inkârcı topluluklar için bu kavram kullanılmıştır.230  

1. Putperestliğin Bölgeye Gelişi ve Yayılışı 

Arabistan’da putperestlik inancının ilk ortaya çıkışıyla ilgili olarak bir takım 

sebepler bildirilmektedir. Bu sebepler bazen bir takım olaylara bağlanırken bazen de 

kişilere bağlanmıştır. Örneğin Arabistan’a ilk putu getiren kişinin Cürhümlüleri 

Mekke’den kovan Huzaa kabilesi reisi Amr b. Luhay olduğu rivayet edilir.231 Bu 

nedenle Hz. Peygamber “Ben (kusûf namazı kılarken) cehennemde Huzâalı Âmr ibn 

Luhayy'ı kendi bağırsaklarını ateş içinde sürükler hâlde gördüm. Çünkü o develeri 

putlar için salma adağı yapanların ilki idi.” buyurmuştur.232 Putperestlik Kâbe ve 

Hacarü’l-Esved’e duyulan saygının bir neticesi olarak da görülebilir.233 Mekke ve 

çevresinde yaşayan İsmailoğulları Mekke’den ayrıldıklarında bu mekanlara olan 

saygılarını göstermek maksadıyla Harem’e ait bir taşı yanlarında götürürler ve 

konakladıkları yerlerde Kâbeyi tavaf eder gibi bu taşı tavaf ederlerdi.234 Nesiller 

geçtikçe bu uygulama şekil ve taşlara tapınmaya dönüşmüş ve böylece tevhid dini 

unutulmuştur. Şirkin saikleri arasında ölmüş kişilere duyulan sevgi ve saygı da 

gösterilebilir.235 Ata kültünün çok üst seviyede olduğu Araplarda, ölmüş salih kişileri 

anmak amacıyla onların kabirleri ziyaret edilir ve o kabirlerde kurbanlar kesilirdi. Bu 

adet Mudar kabilesinin kahramanlarından Rebia b. Mükeddem ile ilgili söylenmiş şu 

beyitte kendini göstermiştir: 

 لولا السفار وبعد خرقٍ مهمهٍ ... لتركتها تحبو على العرقوب

                                                 
228 Derveze, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı, I, 325. 
229 Bkz. Yûsuf: 12/106; Bakara: 2/27, 105, Âl-i İmrân: 3/67, Ahzâb: 33/73; Tevbe: 9/1 vb. 
230 Ramazan Altıntaş, Bütün Yönleriyle Cahiliyye, Pınar Yayınları, İstanbul 2007, 109 
231 İbnü’l-Kelbî, 19; Muhammed b. Habib İbn Habîb, el-Munammak fî Ahbâri Kureyş, Âlemü’l-Kütüb, 

Beyrut 1985, 328. 
232 Buhâri: Menâkıb, 10. 
233 A. Çelik, 142. 
234 İbnü’l-Kelbî, 18; İbn Hişâm, I/77. 
235 Öğmüş, 28. 



31 

 “Uzun bir sefer ve (aşılması gereken) geniş bir çöl olmayacaktı ki, 

Şimdi bu deveyi (cömert ve şerefli adamın kabri yanında) boğazlayıp ökçeleri 

üzerinde süründürecektim.”236  

Salih kişilere duyulan sevgi zamanla onların simgelerine tapınmaya dönüşmüş 

olabilir. Araplar, liderlere, kumandanlara, toplum tarafından değer atfedilen kişilere 

tanrılık (ulûhiyet) sıfatı vermişler ve bunların bazılarını da melekler veya cinler 

soyundan saymışlardır. Nitekim Veddy, Suva, Yeğus, Yauk ve Nesr adındaki putların 

Nuh kavmine ait beş salih kişinin sembolleri olduğu rivayet edilir.237 Arapların ibadet 

ettikleri İsaf ve Naile putlarının da böyle bir hikâyesi vardır.238  

Cahiliyyede insanlar kötülüklerden korunmak amacıyla bir takım simgeler 

edinirlerdi. Temime denilen bu uygulamaların insanları uğursuzluk, kötülük gibi şeytani 

olaylardan koruduğuna inanılıyordu.239 Bu düşünce yapısına göre uğur veya 

uğursuzluğuna inanılan nesneler ya içlerinde bulunan kuvvet ile ya da dışarıdan gelen 

bir kuvvet ile güç kazanırlardı.240 Bu şekilde Allah’ın dışında bir takım maddelerden 

fayda umma, kötülüklerden korunmak amacıyla bu maddelere sığınma toplumda 

zamanla şirk düşüncesini geliştirmiş olabilir. Bunların yanında Araplar arasında oldukça 

güçlü olan ata kültüne bağlılık geleneği şirkin toplum tarafından kabul edilmesine ve 

devam ettirilmesine neden olmuş olabilir. Çünkü Araplar arasında gelişmiş din algısı 

olmayıp putperestlik inancı yaşadıkları zorlu şartların gereğinin tezahürüdür. Arabın 

yaratıcıyla olan ilişkisi ontolojik bir değer olarak değil günlük pratik ihtiyaçlarını 

iletebileceği varlıkla kurduğu bağ olarak karşımıza çıkıyordu. Yani onun için tanrı, çöl 

yaşantısının zorluklarıyla baş edebilmek için ona yardım eden ilahi güçtü. Böyle bir din 

anlayışında geleneğin yeri büyük olup, din adına bildiklerini atalarından 

öğrenmişlerdi.241   

Şirkin ortaya çıkışında ve toplumda yayılmasında yukarıda zikredilen sebepler 

sayılabilir. Ancak Hz. İbrahim’den beri devam eden tevhid geleneğinin bozulmasını 

tamamen belli olaylara veya kişilere bağlamak oldukça yüzeysel bir bakış açısı olur. 

                                                 
236 Merzûkî, 640. 
237 Buhârî: Tefasir, Nuh.  
238 Bkz. Muhammed b. Ömer el-Vâkîdî, el-Meğâzi I-III, Dâru’l-E’lemi, Beyrut 1989, II/841. 
239 İbn Manzûr, XII/70. 
240 A. Çelik, 143. 
241 Demircan, “Son Peygamber'in Geldigi Coğrafya Ve Toplum: Hicaz Bölgesi Ve Cahiliye Arapları”, 

64. 



32 

Toplumların bu tür sapmaları kavimlerin çoğunda görülen bir durumdur. Evet bu tür 

saikler toplumda şirk inancının yayılmasına, temel bulmasına yardım etmiş olabilir. 

Ancak çok eski dönemlerden beri tevhid inancının bilindiği Arabistan’da ondan daha 

eski olarak da paganist gelenek yaygındı.242 Arap Yarımadası’nda sadece belirli 

bölgelere odaklanmış olan Yahudi ve Hristiyanlığın aksine putperestlik Arabistan’ın 

tamamında hakimdi.243 Örneğin İbn Kesir putperestliğin Araplara eski kavimlerden 

intikal ettiğini söyler.244 Bu durumda Hz. İbrahim’in temsil ettiği tevhid inancının bu 

bölgelerdeki pagan inançlarıyla mücadele ettiği belli bir zaman sonra ise bu mücadeleyi 

paganizmin kazandığı tevhid inancının yörenin putperest kültürü içerisinde kaybolup 

gittiği söylenebilir.245 Bütün bunların yanında putperestliğin Arap Yarımadasında nasıl 

yayıldığını gösteren yazıtların olmaması ve Kur'an’ın da bu hususta ayrıntılı bilgi 

vermemesi nedeniyle şirk inancının Arabistan’a nasıl girdiği hususunda kesin bilgi 

vermek mümkün görünmemektedir.246  

2. Cahiliyye’de Putlar  

Putlara tapınmanın temelinde sadece cansız varlıklara ibadetin olmadığı o 

varlıklara yüklenen bir takım anlamların olduğu görülür. Yani Mekke’deki Arapların 

şirki basit, kaba ve tamamiyle maddi değildir.247 Putlar maddi şekillerin etkinlik sahibi 

ilahi varlık olmayıp uluhiyyetin kendilerinde toplandığı nesnelerdi.248 Animizm ile ilgili 

bölümde de bahsettiğimiz gibi putçuluğun ilk basamağını insan hayatında tasarruf 

sahibi ilahi ruhların mekana, canlı ve cansız herhangi bir varlığa hulul edebileceği 

inancı oluşturur.249 Araplar putları uluhiyyetin bizzat kendi sureti olarak görmezler, 

ancak ilgili tanrısal gücün ruhunu taşıyan varlıklar olarak onlara tazimde 

                                                 
242 Bkz. En‘âm: 6/74-84. 
243 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 57. 
244 Ebû’l-Fida İsmail b. Amr İbn Kesir, el-Bidâye ve’n-Nihâye I-XV, Dâru’l-Fikr 1986, II/240-241. 
245 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 24; Veli Ulutürk, Kur’an-ı Kerim Allah’ı Nasıl Tanıtıyor, Yeni 

Akademi Yayınları, İzmir 2007, 22. 
246 Hüseyin Atay, “İslamdan Önce Arap Yarımadasında Putpereslik ve Yayılışı”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 6 (1-4), 1957, 88. 
247 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 36. 
248 Fethi Kerim Kazanç, “Tevhid İnancı ve Evrensel Ahlak İlişkisi: Hz. İbrâhîm Örneği”, Kelam 

Araştırmaları Dergisi, 9 (1), 2011, 80. 
249 Remzi Kaya, “ “Vahiy öncesi Hicaz' da Müşrik Arapların İnanç Esasları”, Kur'an'ın Anlaşılmasına 

Katkısı Açısından Kur'an Öncesi Mekke Toplumu Sempozyumu:1-3 Temmuz 2011- İstanbul, İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Kültür ve Sosyal İşleri Daire Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2011, 134; Öğmüş, 

272. 



33 

bulunurlardı.250 Bu nedenle söz konusu ruhlar çokça olduğundan tanrılar da sayısızdı. 

Cahiliyyede putların sayısını sınırlayacak güç yoktu. Kâbe etrafında her kabilenin 

kendine göre putu olduğu ve putların sayısının 360 olduğu söylenmiştir.251 Çok tanrılı 

bu inanç o kadar yaygınlaşmıştı ki, Hz. Peygamber onlara tevhid inancını tebliğ 

ettiğinde Kur’an’da yer bulan şu sözlerle karşılık vermişlerdi: “İlahları bire mi indirdi! 

Bu çok tuhaf bir şey.”252 İlahın tek olması Cahiliyye Arabının aklının alabileceği bir 

gerçeklik değildi.  

Kur’an-ı Kerim’de putları ifade etmek için esnâm253, ensâb254, evsân255, cibt256, 

timsâl257, tâğut258, evliyâ259, şüfeâa260, endâd261 kelimeler kullanmıştır. Aynı şekilde 

özel isimleriyle Kur’an-ı Kerim’de Nuh peygamber zamanında Arabistan’da ibadet 

edilen putların ismi zikredilmektedir; Vedd, Seva, Yagus, Yauk ve Nesr.262 Kur’an’da 

ayrıca üç de dişi tanrıça263 adı sayılmaktadır ki bunlar Lat, Uzza, Menattır.264 Bu 

putların ortak özellikleri Allah dışında tanrı olarak kabul edilen bir takım şekilsel 

varlıklar olmasıdır. Ayrıca bu putlar asılsız inanç ve uygulamalarla ya da sahte 

değerlere bağlanma eğilimiyle bir arada düşünülebilen her şeye işaret etmektedir.  

Arapların özel isimlerle andığı yüzlerce putu bulunuyordu. Bunların içinde Lat, 

Uzza, Menat, Vedd,  Suva, Yeğus, Yeuk, Nesr, Sa’d, Hubel, İsaf ve Naile, Zat-ı Envat, 

Ruh-i Zemin Kabil, Ruh-i Zemin Bayir, Ba’l diğerlerine göre daha önemli sayılan 

tanrılardı.265 Daha çok dikili taş, kaya ya da ağaç gibi belli bir şekli ifade etmeyen 

putlara tapan Arapların, Hübel, Vedd, Süva, Yağus, Yauk ve Nasr gibi putları insan 

veya hayvan şeklinde idi. O nedenle bunların yöreye dışarıdan getirilmiş olduğu 

                                                 
250 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 58. 
251 Zemahşeri, I/210. 
252 Sad: 38/5. 
253 Bkz. Enam: 6/74; İbrâhîm: 14/35; Enbiyâ: 21/57; Şuara: 26/71.  
254 Bkz. Mâide: 5/90, Meâric: 70/43. 
255 Bkz. Hac: 22/30; Ankebût: 29/17, 25.  
256 Bkz. Nisâ: 4/51. 
257 Bkz. Enbiyâ: 21/52. 
258 Bkz. Bakara: 2/256-257; Nisâ: 4/51, 60, 76; Mâide: 5/60; Nahl: 16/36; Zümer: 39/17. 
259 Bkz. A‘râf: 7/30; Hûd: 11/20. 
260 Bkz. En‘âm: 6/ 70; Rûm: 30/ 13; Zümer: 39/43. 
261 Bkz. Bakara: 2/22. 165; İbrâhîm: 14/30; Zümer: 39/8; Fussilet: 41/9. 
262 Bkz. Nuh: 71/21. 
263 Susa, 167 
264 Bkz. Necm: 53/20. 
265 Rafsancânî ve diğ., 23 



34 

söylenebilir.266 Rivayetlerden anlaşıldığı kadarıyla özel isimlere sahip olan bu putların 

hepsinin değişik güçlerinin olduğuna inanılırdı. Örneğin Lat, Uzza ve Menat en çok 

saygı duyulan ve şefaatçi sayılan putlar olup267, bu üç putu İbn Abbâs ve Mücâhid’den 

rivayete göre Allah’ın isimlerinden çıkarmışlardı. Allah’dan Lat’ı, Aziz’den Uzza’yı, 

Mennan’dan Menât’ı. Belki de Cenâb-ı Hakk’ın ulûhiyetini taksim ettikleri gibi, 

isimlerini de taksim ederek müşahhaslaştırmak istemişlerdir.268 Menat daha çok kaza ve 

kader tanrısı olarak algılanmıştı. Menat kelimesinin türediği “mena” (مني) fiilinin 

orijinal anlamı, “saymak, pay olarak vermek”tir.269 Ancak bu kelime Arap dilinde takdir 

anlamında ki “kaddera” (قد ر) ile anlamlandırılmıştır.270 Şairler bütün kötü talih ve 

kısmetleri Menaya yahut dehr adına zemmeder, kötülerlerdi.271 Bu bağlamda Menat 

putunun Araplar tarafından kader tanrısı olarak algılandığını söylemek yanlış olmaz. 

Menat, Mekke ile Medine arasındaki sahilde Musallal bölgesinde Kudayd denilen yerde 

bulunan dikili taş şeklindeki bir put ile temsil olunmaktaydı.272 En kudretli, Venüs, 

sabahyıldızı adındaki Uzza putu273 Mekke doğusundaki Nahle mıntıkasında 

bulunuyordu.274 Arapların en kutsal saydığı put olup onun için kurbanlar adarlardı. 

Abdu’l-Uzza ismi Araplarda oldukça yaygındı.275 

Savaş ve yağmur tanrısı276, olarak düşünülen Hübel’in geleceği bildiği ve 

gelecekle ilişkili olduğu düşünüldüğünden putun yanında bulunan kutsal oklarla talih ve 

kısmet aranırdı. Kırmızı akik taşından yapılan Hübel putu insan şeklinde olup Kâbe’nin 

baş putu sayılırdı.277 Lat dişi Tanrı olup bir bakıma üretkenlik ilahıydı. Mukaddes otlak 

arazilerine sahip olan putun mekanı, bir bakıma sığınma alanı olarak kabul edilmişti.278 

Ba’l ise yer altında olduğu düşünülen güçlerle ilişkili bir tanrı idi.279 Ancak gerek 

Kur’an gerekse tarihi kaynaklar bu putlara onlara tapanlar tarafından hangi anlamlar 

                                                 
266 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 66. 
267 İbnü’l-Kelbî, 27-28. 
268 Ulutürk, 24. 
269 Helmer Ringgren, İslam Kaderciliği, (Çev.: Resul Öztürk), Bilge Adamlar Yayınları, İstanbul 2008, 

29-30. 
270 Zebîdî, 39/559.  
271 Hitti, 148. 
272 İbnü’l-Kelbî, 23. 
273 Hitti, 147. 
274 İbn Habîb, el-Muhabber, 315. 
275 İbnü’l-Kelbî, 27. 
276 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında,  64. 
277 İbn Hişâm, I/152; İbnü’l-Kelbî, 36. 
278 Hitti, 147. 
279 Rafsancânî ve diğ., 23 



35 

yüklendiği konusunda çok fazla ipucu vermemektedir. Büyük putlardan başka, bir puta 

veya tapınağa sahip olabilecek gücü olmayanlar “ensab”, “asnam” ve “evsan” denilen 

putlar edinirlerdi. Bu putlar şekilsiz bir taş olursa “ensab”, belli bir şekil verilmişse 

“asnam” veya “evsan” diye isimlendirilirdi.280 Ayrıca Cahiliyye Arapları kendilerine 

göre anlamlar yükledikleri ağaç türü varlıkları da kutsal saymışlar, bunlardan bereket 

ummuş ve etraflarını tavaf etmişlerdir. Hatta bu inanç özellikle yeni Müslüman olmuş 

kişilerin bile zihinlerinde bir dönem varlığını sürdürmüştür. “Rasulullah (s.a.v.), 

Hayber’e çıktığında yolda müşriklerin silahlarını astıklarını bir ağaç olan “Zatu envat” adı 

verilen bir ağaca uğradı. İnsanlar Ey Allah’ın Rasûlü! “Onların Zatu Envatı olduğu gibi 

bize de bir “Zatu envat” tayin et.” dediler. Bunun üzerine Rasûlullah (s.a.v.): Sübhanallah 

dedi. Bu söz Musa’nın kavminin Musaya söylediği: “…Ey Musa bize O insanların 

taptıkları tanrıları gibi bir tanrı yap…” (Araf: 138) söze benzedi. Ben canım kudret elinde 

olan Allah’a yemin ederim ki: Sizler kendinizden önceki Yahudi ve Hristiyanların yoluna 

mutlaka uyacaksınız.”281 Cahiliyye de bütün bu putların dışında her ailenin kendine özgü 

putu bulunmakta idi.282 İleride geleceği üzere Kur’an’da Allah’ın isimleri ve özellikle 

fiilleri bildirilirken, Cahiliyye toplumlarındaki putlara yüklenen tüm bu özellik ve 

fiillerin geçersizliği vurgulanarak bu alanda tevhid inancı oluşturulmaktadır.  

                                                 
280 İbnü’l-Kelbî, 41. 
281 Tirmizi: Fiten, 18 (2180) 
282 İbnü’l-Kelbî, 41; Çağatay, 95. 



36 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ALLAH İNANCI VE TEVHİD 

1.1. İSLAM’DA ALLAH İNANCI 

1.1.1. Allah’ın Zatı 

Cahiliyyede sahte tanrılarla birlikte anılan Allah genelde üstün güç sahibi soyut 

bir varlık olarak düşünülmüş buna bağlı olarak ta onun bir temsili yapılmamıştı. Buna 

karşılık önemsedikleri diğer tanrılara çeşitli şekiller vererek müşahhaslaştırmışlardı.283 

Ancak bu durum zamanla gökteki güçlü tanrı inancını neredeyse tamamen ortadan 

kaldırmıştı. Çünkü onların gördüğü tanrılar karşılarında idi; Allah ise görünürde yoktu. 

Bu nedenle Hz. Muhammed’in bahsettiği tanrıyı görmek istemişlerdi: “Bizimle 

karşılaşmayı (bir gün huzurumuza geleceklerini) ummayanlar: Bize ya melekler 

indirilmeliydi ya da Rabbimizi görmeliydik, dediler. Andolsun ki onlar kendileri 

hakkında kibire kapılmışlar ve azgınlıkta pek ileri gitmişlerdir.”284 Ayetteki ifadeler 

müşriklerin batıl inançta dirençlerini, her halükarda inanmayacaklarını gösterirken285 

aynı zamanda aslında kabul ettikleri, bir takım zamanlarda zihinlerinde var olan286 fakat 

zamanla tamamen yok olan gözle görülmeyen tanrının zihinlerde sorgulanması olarak 

düşünülebilir.  

Putçuluk inancı ile birlikte gözle görülemeyen tanrı inancının tamamen geri plana 

itilmesi ve bir takım dış tesirler Araplar arasında tanrıyı insan şeklinde düşünme yani 

antropomorfizmin doğmasına sebep olmuştur. Allah ile ilgili olarak da onu insansı 

düşündüklerinden ona çocuk nispet etmek,287 bir takım insansı özellikler vermek 

oldukça doğal geliyordu: “Rahmân çocuk edindi” dediler.”288 Antropomorfik tanrı 

inancı sadece müşriklerde olmayıp dönemin Hristiyan ve Yahudilerinde de 

görünmekteydi. Ayet-i Kerime, o dönemde “Üzeyir Allah’ın oğludur.” diyen 

                                                 
283 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 57. 
284 Furkân: 25/21. 
285 Karaman ve diğ., I/117-118. 
286 Bkz. İsrâ: 17/ 67; Ankebût: 29/65; A‘râf: 7/48-49. 
287 Bkz. Yûnus: 10/68-70; Meryem: 19/88-92; İsrâ: 17/110-111; Zümer: 39/4 vb. 
288 Meryem: 19/88-92. 



37 

Yahudilere, “Mesih Allah’ın oğludur!” diyen Hristiyanlara ve “Melekler Allah’ın 

kızlarıdır.” diyen müşriklere reddiye niteliğindedir.289 Tanrıyla birlikte bazı varlıkları 

bağlantılı olarak düşünmek, ona soy isnat etmek şirk içerisindeki bütün dinlerde var 

olan yaygın anlayıştır. Müşrik Araplarda da özellikle meleklerin Allah’ın kızları olduğu 

inancı yaygındı.290 Bunun yanında melekler, cinlerin önde gelenlerinin Allah’tan olan 

kızları olarak düşünülmekte idi.291   

Cahiliyye Arapları içerisinde varlıklarını sürdüren Yahudiler, Hıritiyanlar, 

Mecusiler, Sabiiler gibi bazı gruplar hariç şirk olarak adlandırılabilen topluluklar Allah 

veya Rahman olarak bildikleri ilah hususunda bir takım inançlara sahiplerdi. Mekke’de 

toplumun geneli bir şekilde Allah’a inanmaktaydı292 ve bu tanrının mekanı da 

göklerdi.293 Çünkü gök, üstün tanrının karar kılacağı  yüce bir mekândı.294 Dua ederken 

ellerini gökyüzüne kaldırmaları295, yağmur istemek için göğe en yakın yüksek dağlara 

çıkmaları296 bu inancın bir neticesi olarak görülebilir. Tirmizi’de rivayet olunan hadis de 

bu düşünceyi desteklemektedir. Hz. Peygamber, Husayn’a: “Kaç ilaha tapıyorsun?” 

dedi. O da: “Altısı yerde biri gökte.” diye cevap verdi. Rasulullah: “İsteyerek ve 

korkarak ibadet ettiğin hangisidir?” dedi. Husayn: “Gökte olandır.” dedi. Rasulullah 

“Sana bazı sözler öğretsem Müslüman olmaz mısın?” dedi. Adam Müslüman oldu. 

Rasulullah da ona şöyle demesini tavsiye etti: “Allah’ım bana hidayetimi ilham et, beni 

nefsimin şerrinden koru.”297 

Gökteki yüce tanrı olarak sayılan Allah’ın ebedi olduğu inancı da şiirlere 

yansımıştı. Bu durum Zuheyr b. Ebi Sulma’nın (ö. 609/610) şiirinde şöyle 

dillendiriliyordu: 

لحوادثِ باقياً ... ولا خالداً إلا الجبالَ الرواسياألا لا أرى على ا  

                                                 
289 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXI/566. 
290 Bkz. Nahl: 16/57;  Enbiyâ: 21/26; Kehf: 18/1-5; Saffât: 37/149-159; Zümer: 39/4; Zuhruf: 43/15-19; 

Tur: 52/39. 
291 Muhammed b. Muhammed Tahir İbn Aşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr I-XXX, Dâru’t-Tunusiyye, Tunus 

1984, XVIII/42. 
292 Kilinçli, 63. 
293 Hüseyin Çelik, ““Kur'an'ın, Mekke Toplumunda Var Olan Bir Takım Yanlış İnançları Islah Etmesi”, 

Mesut Okumuş (Ed.) Kur'an Nüzulünün Mekke Dönemi Sempozyumu: 29 Haziran- 0l Temmuz 2012- 

Çorum, Çorum Belediyesi Kültür Yayınları, Çorum 2013, 337. 
294 Resul Öztürk, “İslam Öncesi Arap Toplumunun Tanrı Tasavvuru Ve Bu Tasavvurun İslam’ın Tanrı 

Tasavvuruna Etkisi Sorunu”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 8 (2), 2008, 141. 
295 C. Ali, VI/120. 
296 C. Ali, VI/121. 
297 Tirmizi: Da’vat, 70 (3483). 



38 

 وإلاَّ السماءَ والبلادَ وربنا ... وأيامنا معدودةً واللياليا

“Yüce dağlar hariç olayları sürekli ve sonsuz görmüyorum 

Ve ancak sema, arz ve bir de rabbimiz (baki ve sonsuzdur); günlerimiz ve 

gecelerimiz ise sayılıdır.”298 

İslam kelamında Allah’ın zatı hakkında bir takım değerlerndirmeler yapılmıştır. 

Özellikle varlığın hakikati, özü konusunda ortaya atılmış felsefi düşünceler neticesinde 

Allah’ın zatı cevher ve araz tartışmalarıyla beraber değerlendirilmiştir.299 Allah’ın diri 

ve canlı olduğu noktasında İslam alimleri arasında ittifak olmakla beraber canlılığını 

ifade eden hayat sıfatının müstakil bir mana olarak Allah’a nispet edilip edilmeyeceği 

hususunda ise kelamcılar arasında tartışmalar yaşanmış, özelikle tasavvufi anlayışla bu 

sıfatla ilgili bir takım mistik yorumlar yapılmıştır.300 Yine daha sonraki tartışmalarda 

haberi sıfatları tartışma alanı gören müşşebbihe gibi gruplar, putların cansız varlıklar 

olduğunu belirterek ilah olamayacağını delillendiren ayetleri301 delil göstererek Allah’ın 

uzuvlarının bulunduğunu iddia etmişler, Allah’ın zatını veya sıfatlarını başka varlıklara 

benzetip302 şöyle demişlerdir: “Allah Teâlâ, putların uzuvlarının bulunmayışını, onların 

ilâh olmadıklarının delili saymıştır. Binaenaleyh, şayet uzuvlar, Allah için söz konusu 

olmasaydı, O'nun ilâh olmadığına delil olurdu. Halbuki, Allah'ın ilah olmadığı bâtıldır. 

Şu halde, Allah'ın böylesi uzuvlarının bulunduğunu söylemek gerekir.”303  

Kur’an, özel ismi Allah olan ilahın uluhiyyetini insanlara anlatırken tamamen 

maddi, tecessüm etmiş varlık betimlemez. Bunun yanında insanın idrakinden uzak 

mücerred bir varlık da tanımlamalarda yer almaz.304 Kur’an’a göre Allah, insanla olan 

ilişkisi bağlamında vahiyle ilişkinin koşullarını belirleyen ve insanlardan beklenilen 

                                                 
298 Abdülkadir b. Ömer Bağdâdî, Hizânetü'l-Edeb ve Lübbu Lübâbi Lisâni'l-Arab I-XI, Mektebetü’l-

Hanci, Kahire 1997, VII/493. 
299 Bkz. Ebu’l-Mu’în Meymun b. Muhammed Nesefî, Tebsirâtü’l-Edille fi Usûli’d-Dîn, Tahkîk: Hüseyin 

Atay, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 1993, 147 vd.; Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed 

b. Ahmed Gazzâlî, Tehâfütu’l-Felasife -Filozofların Tutarsızlığı-, (Çev.: Bekir Karlığa), Çağrı Yayınları, 

İstanbul 1981, 7. 
300 Bekir Topaloğlu, “Hay”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara 1997,  XVI/549. 
301 Bkz. A‘râf: 7/195; Nahl: 16/21; Ahkâf: 46/5; Yûsuf: 12/40;. 
302 Ebû Mansûr Abdülkahir b. Tahir b. Muhammed Bağdâdî, el-Fark beyne'l-Firâk ve Beyânü'l-Firkati'n-

Nâciye minhum, Dâru’l-Afaki’l-Cedide, Beyrut 1977, 214. 
303 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XV/432. 
304 Ulutürk, 273. 



39 

itaatin mabududur.305 Çeşitli sıfatlarla tavsif edilmiş olan mabud insana tanıtılmış,  

Kur’an’ın ilk muhatablarının müşahhas tanrılara tapınmalarından dolayı tanıtımda 

somuttan soyuta doğru yol takip edilmiştir.306 Öncelikle tapınmış oldukları putların 

düşünülen ilah olarak sahip olmadıkları ve olamayacakları özellikler ifade edilmiştir: 

“Onları doğru yola çağırırsanız, size uymazlar; çağırmanız da, susmanız da onlar için 

birdir. Allah'tan başka taptıklarınız putlar da, sizin gibi yaratıklardır. Eğer doğru sözlü 

iseniz, onları çağırın da size cevap versinler bakalım.”307 Allah’ı tanıtan ayetler tanrı 

düşüncesine sahip ancak bu düşüncede yanılgılara düşmüş, sapıtmış kişileri hedef 

almakta ve onların bu yanlışlarını düzeltme amacı gütmektedir.308 Daha sonra putların 

ilahlığı yıkılınca yerine putlardan nefyedilen sıfatlara ve daha fazlasına haiz Allah’ın 

varlığı ortaya konmuştur. Bunu yaparken temel kriter Tanrının ne olmadığı veya neyle 

tavsif edilemeyeceği ve nelerle muttasıf olduğudur.309  

1.1.2. İlahi İsim ve Sıfatlar 

Tarihi kaynaklara ve Kur’an ayetlerine bakıldığında Araplar arasında özelde ise 

Mekke’deki Müşrikler arasında, putlardan üstün, onları yaratan, mutlak güçlü bir 

tanrının varlığı temelde kabul ediliyordu. Bu tanrı Allah’tı ve Allah kelimesi Araplar 

tarafından bilinmekteydi.  Allah lafzı gerek Cahiliyye gerekse İslami dönemde ortak bir 

addı.310 Kur’an vahyi ile birlikte bu lafız sıklıkla kullanıldığında onlar için yabancı bir 

isim olarak algılanmamıştı.  Bu durum bedevi Araplar için de geçerli idi.311 Tekil olarak 

kullanılan Allah lafzı312 herşeye hükmeden, dünyanın yaratıcısı tanrı anlamında313 

şiirlerin yanısıra, dualarda, deyim ve atasözlerde kullanılmakta idi.314 Allah’ın kulu 

anlamında Abdullah kelimesi oldukça yaygın bir isimdi. Aslında bütün Sami 

                                                 
305 Arkoun, İslam Üzerine Düşünceler, 219. 
306 Hüseyin Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, Atay Yayınları, Ankara 2013, 154-155. 
307 A‘râf: 7/193-194; Ayrıca bkz.; A‘râf: 7/191-192, 195, 198; Yâsîn: 36/74-75; Tâhâ: 20/88-89; Sebe: 

34/22. 
308 Abdulhamit Sinanoğlu, Kelam Tarihinde Tanrı Tasavvurları, İslamiyât Yayınları, Ankara 2005, 37. 
309 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 56. 
310 Hitti, 148. 
311 İzutsu, 121-122. 
312 Mustafa Çağrıcı, “Arap”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara 1991, III/316. 
313 Susa, 168 
314 Bekir Topaloğlu, “Allah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara 1989, Il/473; Ali Bulut, “Cahiliyye Şiirinde Bazı Dini Motifler”, Ondolukz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (18), 2005, 216. 



40 

kavimlerde üstün tanrıya El, İlu veya Allah isimleri verilmiştir.315  “Andolsun ki onlara, 

“Gökleri ve yeri kim yarattı?” diye sorsan, mutlaka “Allah...” derler. De ki: (Öyleyse) 

övgü de yalnız Allah'a mahsustur, ama onların çoğu bilmezler”316 ayeti de Allah 

lafzının Araplar arasında belirttiğimiz anlamda kullanıldığını göstermektedir. Ancak 

aracı tanrılara tapınma Cahiliyye Araplarına Allah’ı unutturmuş317, Allah düşüncesi 

evrim bulmuş ve bu lafza farklı izafi manalar yüklenmiştir. Bu kelimenin Araplar 

tarafından kulanılması Hz. İbrahim’in geleneğinin kırıntılarının devam ettirilmesi olarak 

algılanabilir.318  

Allah lafzının yanısıra Araplar arasında Rahman ismi de bilinmekte ve özellikle 

Cahiliyye şiirlerindeki kullanımından anlaşıldığı kadarıyla bu kelimeden yüce yaratıcı 

yani Allah kastedilmekteydi.  

Arap şairi Selame b. Cündel’in şu beyti rahman lafzının Cahiliyyede kullanılış 

biçimini gösterir: 

طلِقِ عجِلْتمُْ عليناَ عَجْلتَيَْناَ عليكُمُ ... ومَا يشََأِ الرحمنُ يعقِدْ ويُ   

“Biz sizin hakkınızda acele ettiğimiz gibi siz de bizim hakkımızda acele ettiniz. 

Rahman dilediğini ya tutar (karşılığını verir) ya da serbest bırakır.”319 

Şenfera el-Ezdi, Hatim et-Tai, Zeyd b. Amr gibi şairlerin şiirlerinde de rahman 

isminin Allah'ı ifade etmek için kullanıldığını gösteren deliller mevcuttur.320 “De ki: 

“İster Allah deyin, ister Rahman deyin. Hangisini deseniz olur. Çünkü en güzel isimler 

O'na hastır.” Namazında yüksek sesle okuma; onda sesini fazla da kısma; ikisinin arası 

bir yol tut.”321 ayeti de Rahman ve Allah ifadelerinin önceden Arap toplumunda 

kulanıldığının bir göstergesidir. Çünkü muhtemelen müslümanların Cahiliyye 

dönemlerinde kullandıkları Allah ve Rahman gibi ilâhî isimleri bundan sonra da 

kullanıp kullanamayacakları hususunda tereddüt göstermeleri üzerine bu açıklama 

                                                 
315 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 70-71. 
316 Lokmân: 31/25; Ayrıca Bkz. İsrâ: 17/42-43; Yûnus: 10/18, 31-32; Ankebût: 29/63. 
317 Rafsancânî ve diğ., 25 
318 R. Öztürk, 125. 
319, Ebû Saîd Abdulmelik b. Kureyb Asmâî, el-Esmaiyyat İhtiyaru’l-Esmai, Dâru’l-Maarif, Mısır 1993, 

136. 
320 C. Ali, VI/38 vd. 
321 İsrâ: 17/110; Ayrıca Bkz. Meryem: 19/88-92. 



41 

yapılmıştır.322 Ayrıca İslami dönemde olduğu gibi Cahiliyye döneminde de Rahman 

kelimesinin çoğulunun bulunmaması, bu kelimenin bir tek tanrıyı yani Allah'ı ifade 

ettiğini göstermektedir.323 

Rahman lafzının Araplar tarafından bilinmediğini ve kullanılmadığını ifade 

edenler özellikle Hudeybiye Antlaşması’nda müşriklerin anlaşma metnindeki “rahman” 

ifadelerine itirazlarını ve “Onlara: Rahmân'a secde edin! Denildiği zaman: “Rahmân 

da neymiş! Bize emrettiğin şeye secde eder miyiz hiç!” derler ve bu emir onların 

nefretini arttırır.”324 ayetini delil gösterirler. Ancak sözkonusu örnekler, Müşriklerin bu 

kelimeyi bilmedikleri, kullanmadıkları anlamından ziyade inatlarını ve inkârlarını 

göstermektedir. Çünkü Cahiliyye Arapları, “Rahman” ifadesinin Arapça bir kelime olup 

“nimetlerde bulunan”  anlamına geldiğini biliyorlardı.325 Meryem Suresi’nde yer alan 

“Rahmân çocuk edindi” dediler.”326 ayet-i kerimesi de Cahiliyye Arapları içerisinde bu 

kelimenin bilindiğini ve yüce ilah için kullanıldınığı gösterir niteliktedir. Ayrıca 

inkârlarını Allah’ın iradesine bağlayan müşrikler “Eğer Rahman dilemiş olsaydı, biz 

bunlara kulluk etmezdik.”327 diyebiliyordu. 

İslam’dan önce Araplar önem verdikleri varlıklar ve olaylar üzerine yemin 

ederlerdi. Bunun yanında Allah adına da yemin ederler ve eğer yemin Allah’ın ismi 

üzerine yapılmış olursa buna “cehdü’l-eymen” (en ağır yemin) adını verirlerdi.328 

Kur’an’da da zikredilen bu yemin şeklinin329 kullanımı Cahiliyye şiirlerinde de 

yaygındı. Cahiliyye şairi Züheyr b. Ebi Sulma şiirinde şöyle yemin ediyordu: 

 تالله ذا قسما لقد علمت ... ذبيان عام الحبس والأصر

“Tallahi, yeminle söylüyorum Zubyan kavmi, bağlanıp hapsedildiği yılı iyi 

bilir”.330 

Babası öldürülen İmruükays intikam yeminini Allah adına yapıyordu: 

                                                 
322 Karaman ve diğ.,  III/529-530. 
323 Çağrıcı, III/316. 
324 Furkân: 25/60. 
325 Râzî,  Mefâtîhu’l-Gayb, XXIV/479. 
326 Meryem: 19/88. 
327 Zuhruf: 43/20.  
328 Muhammed b. Ahmed Kurtûbî, el-Câmî li Ahkâmi’l-Kur’an I-XX, Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, Kahire 

1964, VII/62. 
329 Bkz. En‘âm: 6/109. 
330 Abdullah Abdulcabbar, Muhammed b. Abdu’l-Mun’im Hâfâcî, Kıssatü’l-Edeb fi’l-Hicaz fi’l-Asri’l-

Cahiliyye, Mektebetü’l-Külliyeti’l-Ezheriyye, Mısır tsz., 495. 



42 

وكاهلاوَالله لَا يذهب شَيْخي باَطِلا ... حَتَّى أبيد مَالِكًا    

“Vallahi’ babamın kanı yerde kalmayacak 

Malik ve Kahil kabilelerini yok edinceye kadar.”331  

Cahiliyye inancındaki Allah düşüncesinin izleri yeminlerde olduğu gibi gündelik 

hayatta rahatlıkla görülebilirdi. Özellikle çocuklarına isim verirken putlara nispetle isim 

verdikleri gibi Allah’a nispetle de isim koyabiliyorlardı. Örneğin Abdullah ismi onların 

yoğunlukla koyabildikleri isimlerdendi. Nitekim Hz. Muhamed’in babasının ismi 

Abdullah idi.332 Allah inancı hac esnasında açıkça kendini gösterirdi. Kureyş ve Kinane 

kabilelerinin Hac esnasında getirdikleri telbiyeleri şu şekilde idi: “Buyur Allah’ım 

buyur, buyur. Senin ortağın yoktur. Ancak bir ortağın vardır. O da senin hükmündedir. 

Sen ona ve onun sahip olduklarına hükmedersin.”333 Bu telbiye ile önce Allah’ı 

birliyorlar, daha sonra Allah katında şefaatçi kabul ettikleri ilahlarını O’na ortak 

koşuyorlardı. Ayrıca telbiyede iki zıtlığı bir arada bulundurmaları onlar için hiçbir şey 

ifade etmiyordu. Çünkü putlara ibadeti Allah için yapıyorlardı.334 

Cahiliyye Arapları, Allah ve Rahman gibi özel isimlerle bildikleri gökteki yüce 

ilahı bir takım sıfatlarla tanımlıyor, O’nun yaratıcı, bilgi ve güç sahibi olduğunu da 

kabul ediyorlardı.335 Cahiliyye Araplarının bir şekilde Allah inancından haberdar 

olmaları, bir takım lafız ve sıfatlarıyla Allah’ı bilmeleri gerek İbrahimi kökenlerin 

gerekse Mekke ve çevresindeki Yahudi ve Hristiyan gruplarıyla etkileşimin neticesi 

olarak görülebilir.336 Ancak onların ahiret inancına karşı tavırları Allah’ın bu sıfatlarını 

ötelemelerine sebep olmuştur. Çünkü alim ve aziz olan Allah hem onların yaptıklarını 

bilecek hem de onları yeniden yaratma noktasında güç sahibi olacaktı. Yaratılışın gereği 

olarak ilim ve azizliği itiraf etmiş olsalar bile yeniden yaratılma ihtimali ve putlara 

tapınmayı bırakma düşüncesi Allah’ın yaratıcı, aziz ve alim olduğu inancını gerilere 

atmış ve putlara ibadeti ön plana çıkarmıştı.337 

                                                 
331 Abdülkadir b. Ömer Bağdadi, II/213. 
332 İbn Hişâm, I/110. 
333 İbn Habîb, el-Muhabber, 311; İbnü’l-Kelbî18. 
334 Leyla Tevfik el-Umrî, “Telbiyetü’l-Arap fi’l-Cahiliyye”, Mecelletü Câmiatü Dımeşk, 21 (4+3), 2005, 

207. 
335 Zuhruf: 43/9; Ayrıca Bkz. Mevlüt Özler, İslam Düşüncesinde Tevhid, Nun Yayınları, İstanbul 1995, 

38. 
336 İzutsu, 138. 
337 İbn Âşûr, XXV/167. 



43 

Yaratıcı ile mahluk arasındaki ilişkinin düzeyini ifade eden isim ve sıfatlar 

hakkında sonraki dönemlerde tartışmalar yaşanmıştır. Kelamcılar kendi düşünce 

altyapılarına uygun olarak ilahi sıfatları338 anlamaya çalışmış, ortaya çıkan problemlerin 

çözümünde Kur’an ayetleri yine bu altyapıya göre değerlendirilmiştir.339 Sıfatlar 

konusundaki tartışmaların başında sıfat ile zat arasındaki ilişki gelmektedir. Ehl-i sünnet 

sıfatların, Allah’ın ne aynı ne de gayri olmayıp,340 zatıyla kaim ezeli ebedi kadim 

manalar olduğunu ifade etmektedir.341 Buna karşılık Mutezile ise sıfatlar görüşünü 

tevhid esasına dayandırmaktadır. Allah’ın sıfatlarını kabul etmekle beraber zatından ayrı 

manalar olarak düşünmemişlerdir.342 İsim müsemma tartışması da sıfatlar hususundaki 

tartışmalar arasındadır. Ehl-i sünnet kelamcıları bu iki kavramı beraber kullanıp 

Allah’ın en güzel isimlerle vasıflanmış olduğunu ifade ederek, isim ve sıfatların zatına 

nispet edilen manalar olduğunu kabul etmiştir.343 Ancak Mutezile farklı bir görüşe sahip 

olup Allah’ın isimlerini kabul etmesine rağmen ismin müsemmanın gayri olduğunu 

ifade etmektedir.344 İsimlere ait tartışmalardan birisi de sayılarının ne olduğudur. 

Özellikle İbn Hazm gibi alimler “Şüphesiz, Allah'ın doksan dokuz, yüzden bir eksik ismi 

vardır. Kim o doksan dokuz ismi sayarsa veya ezberlerse cennete girer”345 hadisini delil 

göstererek Allah’ın 99 isminin olduğunu, bunların haricinde bir şey eklemenin isimler 

hususunda sapma olduğunu ifade etmiştir.346 Buna karşılık cumhur ise Allah’ın 

isimlerini ve isimlerin karşılığı olan sıfatlarını belli bir sayıyla sınırlamayı kabul 

etmeyip Kur’an ve hadislerde geçmeyen başka isimlerinin de olabileceğini kabul 

eder.347 Ayrıca ehl-i sünnet kelamcıları sıfatları zatı, fiili, manevi diye kısımlara 

ayırmış, ancak tasnifler kesinlik ifade etmemiştir. Örneğin Eşarilerin yedi kabul ettiği 

                                                 
338 Kur’an’da Allah anlatılırken “isim/esma”kelimesi kullanılmış, “sıfat” kelimesi kullanılmamıştır. 

Ancak sonraki süreçte isim-sıfat ayrımı İslam düşüncesine yerleşmiş ve bu bağlamda Allah sıfatlar 

çerçevesinde anlatılmıştır. Bizde anlatımın kolaylığı için bu kelimeyi kullanmayı uygun görmekteyiz. 
339 H. Sabri Erdem, “Manevi Sıfatlar Üzerine”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 44 (1), 

2003, 69. 
340 Ebü'l-Yüsr Muhammed b. Muhammed b. Hüseyin Pezdevî, Usûlu’d-Dîn, el-Mektebetü’l-Ezheriyye 

li’t-Türâs, Kahire 2003, 45-46. 
341 Ebu Muhammed Nuruddin Ahmed b. Mahmûd es-Sâbûnî,, el-Bidâye fî Usûli’d-Dîn, Dâru’l-Maarif, 

Mısır 1969,  49. 
342 Mevlüt Özler, İlahi İsim ve Sıfatları Tesbitte Yöntem”, Ekev Akademi Dergisi, 1 (1), 1997, 187. 
343 Ebü'l-Meâli Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdullâh Cüveynî, Kitâbu’l-İrşâd, Mektebetü’l-Hancî, Mısır 

1950, 141.  
344 Ebü'l-Hasan Abdülcebbar b. Ahmed Kadı Abdulcebbar, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, Mektebetü Vehbe, 

Kahire 1996, 542-543. 
345 Buhârî, Tevhid, 12. 
346 Ali b. Ahmed İbn Hazm Endülusi, el-Fasl fi’l-Milel ve’l-Ehvâ’ ve’n-Nihal I-V, Dâru’l-Ceyl, Beyrut 

1996, II/323-324. 
347 Sâbûnî, 52. 



44 

zati sıfatları Maturidiler sekiz kabul etmiştir.348 İslam kelamındaki ilahi isim ve 

sıfatlarla alakalı bu tartışmaları, ilgili dönemin problemleri ve muhatapları çerçevesinde 

anlamak gerekir. Ancak dikkat çekmek istediğimiz husus, Kur’an’daki bağlamın tabii 

olarak farklı olduğunu görmek ve bu bağlamı ihmal etmemektir. Aksi halde kelam ve 

felsefedeki tartışma ve teorilerle şekillenmiş bir akılla Kur’an’a bakıldığında sözkonusu 

bağlam kaçırılacak ve Kur’an’a teolojik bir metin olarak bakılacaktır. 

İnsan madde, zaman ve mekanla sınırlandırılmış varlıktır. Buna karşılık Allah ise 

maddiliğin ötesinde aşkındır349 ve diğer canlılardan farklı olarak insana akıl vermiştir. 

Ancak akılla insanın yaratıcısının zatını algılaması, kavraması mümkün değildir.350 

Bunun yanında Allah hakkında bilgi tecrübi (deneysel) bilgi kategorisine girmediğinden 

bir nesneyi anladığımız gibi Allah’ı bilmemiz mümkün değildir.351 Bu çerçevede Allah 

insana kendisini tanıtırken ilk muhatablarının zihin yapılarını dikkate alarak ve onların 

kullandığı dille en sade ve anlaşılır şekilde352 mahiyetinden uzak sıfatlarıyla 

tanıtmaktadır. O’nun isim ve sıfatları maddi olan ile aşkın olan arasındaki iletişimi 

sağlayan bağdır.353 Çünkü mahiyeti kavranamayan varlıkla irtibat kurmak ancak onun 

isimleriyle, sıfatlarıyla mümkündür.354 Onun zatının mahiyetini bilemediğimiz gibi 

sıfatlarının da mahiyetini mutlak anlamda bilmek mümkün değildir. Allah dışındaki 

diğer varlıklarda da bazı sıfatların bulunması yaratıcıyla benzerlik anlamına gelmez. 

Çünkü “O'nun benzeri hiçbir şey yoktur. O işitendir, görendir”.355  

Kur’an’da Allah’ın sıfatlarıyla tanıtılması temelde iki esas üzerinden 

gerçekleşmiştir. İlkinde Allah dönemin sahte tanrılarına yüklenen anlamlar üzerinden 

anlatılmıştır Bu metod gereği ilk inen ayetlerde uluhiyyet ve rabb anlamları ön plana 

çıkmıştır. Kur’an’ın nazil olduğu dönemde muhataplar Allah’a ait özellikleri onlarca 

                                                 
348 Özler, “İlahi İsim ve Sıfatları Tesbitte Yöntem”, 152. 
349 Muhammed Hamidullah, İslam’a Giriş, (Çev.: Cemal Aydın), Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara 1999, 86. 
350 H. Hüseyin Tunçbilek, “İlahi Sıfatların İsbatı, Sayısı, Kısımları ve İsim-Sıfat İlişkisi”, Harran 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi,11 (15), 2006,  23. 
351 Abdurrahman Kurt, İslam’ın İlk Döneminde İmanın Toplumsal Yansıması, Emin Yayınları, Bursa 

2009, 44. 
352 Sinanoğlu, Kelam Tarihinde Tanrı Tasavvurları, 39. 
353 İbrâhîm Coşkun, “Teşbih İle Tenzih Arasında S. Amidi’nin Allah'ın Sıfatlarını Yorumlamadaki 

Metodu”, Dicle Ünviversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3 (1), 2001, 27. 
354 Özler, “İlahi İsim ve Sıfatları Tesbitte Yöntem”, 65; Ulutürk, 97. 
355 Şûrâ: 42/11; Ayrıca bkz. A‘râf: 7/180; Nahl: 16/74. 



45 

batıl tanrıya cömertçe dağıtmışlardı.356 Bu nedenle anlatım şekli tevhid çevresinde 

yoğunlaşmış ve daha çok ispat ve tenzih dili kullanılarak şekillerden oluşmuş tanrıların 

neler yapamayacağı, buna karşılık Allah’ın ise neler yapabileceği, sıfatlar üzerinden 

anlatılmıştır. Bunun yanında dönemin inanç dünyasında şekillere bürünmüş tanrıların 

Allah ile olan bağı, Allah’ın onlara benzetilmesi şeklindeki inançlar tenzih diliyle 

reddedilmiştir. Allah Teala’nın: “Allah, O'ndan başka tanrı yoktur; O, hayydir, 

kayyûmdur. Kendisine ne uyku gelir ne de uyuklama. Göklerde ve yerdekilerin hepsi 

O'nundur. İzni olmadan O'nun katında kim şefaat edebilir?”357 ayeti bu duruma en 

güzel örnektir. Ayet-i kerimedeki “Allah ki, O’ndan başka hiçbir ilah yoktur.” ifadesi 

ile "tevhid”; “O, hayydir, kayyumdur, Kendisine ne uyku gelir ne de uyuklama.” 

ifadesiyle de, Allah’ın tanrılığı bütün eksikliklerin olumsuzlanması doğrultusunda 

belirtilir358 ve putların karşısında Allah’ın kemal sıfatları ortaya konmuş olur. Diğer 

taraftan  “Göklerde ve yerdekilerin hepsi O'nundur. İzni olmadan O'nun katında kim 

şefaat edebilir?” ifadesiyle de sahte tanrıların Allah ile olan ilişkisi reddedilir.359 

Kur’an’da Allah’ın insana tanıtıldığı ikinci alan O’nun insan ve evrenle olan 

ilişkisidir. Allah; insanları, gökleri, yerleri, denizleri yaratan ve bunlara bağlı olarak 

meydana gelen olayları mutlak anlamda gerçekleştiren varlıktır. Tanrı varlık ilişkisinde 

başta insan olmak üzere varlığın Allah’a karşı hangi konumda olduğu yine Allah’ın 

isimleri aracılığıyla bildirilir. İnsan, içinde bulunduğu her hale uygun sıfatı bulur. 

Böylece yaratıcısıyla ve evrenle olan ilişkinin hangi kurallar üzerine kurulduğunu bilir 

ve kendini ona göre konumlar. Dünyada içinde bulunduğu hallere en uygun isim ve 

sıfatlarla yaratıcısıyla iletişime geçer ve ona niyazda bulunur. Böylece yaratıcısıyla 

arasındaki ilişkisinde marifetullahı daha sağlam zemine oturtmuş olur.360  Örneğin 

Allah’ın rızık veren,361 öldüren, yaşatan362 olduğunu bilen insan kozmostaki varlığını da 

ona göre devam ettirir. Allah insanla olan ilişkisi üzerinden kendini tanıtırken aynı 

zamanda sıfatları aracılığıyla kendi ile yarattığı mahluk arasındaki temel farkları da 

                                                 
356 Metin Yurdagür, “Haberi Sıfatları Anlamada Metod”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

(1), 1987, 250. 
357 Bakara: 2/255 
358 Muhammed b. Salim el-Useymin, “Tevhit ve Sıfatlar Hakkında Tartışmalar”, (Çev.: Hüseyin Doğan), 

Çukurova Üniversitesi. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 13 (2), 2013, 248. 
359 Ayrıca Bkz. Haşr: 59/23; Cumʻâ: 62/1. 
360 Ulutürk, 97. 
361 Bkz. Bakara: 2/22 vb. 
362 Bkz. Hicr: 15/23 vb. 



46 

ortaya koyar. Özellikle kendinden nefyetmiş olduğu sıfatlar mahlukatla arasındaki 

farkın neticesidir.363 Allah aşkın, sonsuz ve mutlak olandır onun dışındaki varlıklar ise 

varlığını ancak onunla sürdürebilenlerdir.  “Firavun: Rabbiniz de kimmiş, ey Musa? 

dedi. O da: Bizim Rabbimiz, her şeye hılkatini (varlık ve özelliğini) veren, sonra da 

doğru yolu gösterendir, dedi.”364  

Varlığın ismi, onu tanıtmak için ortaya konulmuş alametlerdir. Bu nedenle var 

olanın isim taşıması oldukça doğaldır. Kur’an isim-müsemma tartışmasına girmeden 

Allah’ın en güzel isimlere sahip olduğunu ifade eder.365 İnkarcıların iddia ettiğinin 

aksine sahte tanrılara verilmiş olan kemal sıfatlar ve isimler Allah’ta toplanmıştır.366 

İsim, Allah’ın özelliklerini ortaya koyar ki en güzelleri O’nundur.367 Allah’ın 

isimlerinin sayısının bilinenden öte çok daha fazla olması mümkündür.368 Kur’an’ın ve 

Hz. Peygamber’in bildirdiği isimler ise onun belli başlı sıfatlarının karşılığıdır.369 

Allah’ın sıfatlarının çokluğu tevhide aykırı olmadığı gibi aynı zamanda sıfatlardan 

soyutlanmış tanrının gerçekliği olmayan hayali, zihni bir varlık olmaktan öteye 

gidemeyeceği gerçektir. Üstün sıfatlarla vasıflanmamış varlığın ulûhiyeti anlamsız, 

varlığı ve yokluğu arasında ise fark yoktur.370  İsimlerin sayısı ile ilgili rivayetlerin 

bulunması Allah’ın bizim bilemeyeceğimiz başka isimlerinin olmadığı anlamına 

gelmez. Sıfatlar kelamcılar tarafından her ne kadar belli tasniflere tutulmuş olsa dahi 

Kur’an ve sünnete bakıldığında sıfatlar hususunda böyle ayrımların yapılmadığı 

görülür.371 Kur’an ve sünnette Allah sıfatlarla vasıflanırken zati, fiili veya manevi 

şeklinde yapılmamış, Hz. Peygamber döneminde de böyle bir ayrımla sıfatlar kabul 

edilmemiştir. Allah ile ilgili gelen haberlere Müslümanlar öylece iman etmişlerdir.372 

Aynı şekilde zat sıfat ilişkisi hususunda da yapılan tartışmalar bir takım felsefi 

tartışmalardır. Çünkü gerek Hz. Muhammed gerekse sahabi döneminde söz konusu 

                                                 
363 Useymin, 251. 
364 Tâhâ: 20/49-50; Ayrıca bkz. A‘râf: 7/54. 
365 Özler, “İlahi İsim ve Sıfatları Tesbitte Yöntem”, 65. 
366 Bkz, A‘râf: 7/180. 
367 Bkz. Tâhâ: 20/6-8; Haşr: 59/22-24. 
368 Özler, İlahi İsim ve Sıfatları Tesbitte Yöntem, 67. 
369 Hamidullah, İslam’a Giriş, 82. 
370 Ulutürk, 93-95. 
371 Tunçbilek, 15. 
372 Talat Koçyiğit, Hadîsçilerle Kelamcılar Arasındaki Münakaşalar, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara tsz., 116. 



47 

tartışmaların yaşanmadığı görülmektedir.373 Kur’an ve hadis Allah’ın sıfatlarının 

bulunduğunu ve Onunla ilişkiyi sıfatlar üzerinden sürdürmemizi bildirmektedir.374 

Kaynaklar, yine isimler üzerinden insanın anlayabileceği ilah fikrini ortaya 

koymaktadır. Yoksa kelamda tartışıldığı anlamıyla zat-sıfat ilişkisi, sıfatların sayısı 

tartışmaları yapılmamaktadır.375 

Müşriklerin varlığını kabul ettikleri, Allah, Rahman, Rab ifadeleriyle bildikleri 

tanrının hayatlarındaki belirginliği yok denecek kadar azdı. Buna karşılık İslam inanç 

sisteminin merkezindeki en odak kelime Allah kavramı ve buna bağlı olan inançtır.376 

Yaratıcı yeteneği olan mutlak varlık Kur’an-ı Kerim’de kendisi için “Allah” adını 

kullanmıştır. Sonraki dönemlerde kelimenin kökeni ile ilgili bir takım tartışmalar söz 

konusu olmuştur.377 Ancak İslam’ın öğrettiği Allah kavramı tek Tanrı için Cahiliyye 

döneminde de kullanılan Arapça kelimedir ve kelimenin ne dişili ne de çoğulu olmadığı 

kabul edilir.378 Allah, varlığı zorunlu olan ve bütün övgülere layık bulunan zâtın adı 

olup379 yalnızca O’na ait olan özel isimdir.  

İnsanın yaptıklarının veya konuştuklarının hakikat olduğunu ifade etmek için 

kutsal saydığı varlıkların ismi ve sıfatları üzerine yemin edilmesi cahililiyye döneminde 

olduğu gibi İslami dönem de varlığını devam ettirmiştir. Ancak Cahiliyyede Allah 

dışında tanrı kabul edilen diğer varlıklar üzerine yemin edilirken İslami dönemde bu 

inanç dönüştürülmüş, yeminler Allah’ın adı ve isimleri üzerine yapılmıştır.380 Çünkü 

Araplar her ne kadar en büyük yeminlerini gökteci yüce tanrı olarak algıladıkları Allah 

adına yapmış olsalar bile bunun yanında başta putlar olmak üzere göğe, suya vb. kutsal 

saydıkları varlıklara da yemin ediyorlardı.381 Bunun yanında Allah’ın varlığını belli 

ölçüde kabul etmelerine rağmen O’nun sıfatlarını, kudretini diğer ilahlarıyla 

paylaştırdıklarından,382  var olan Allah inacında çok büyük belirsizlikler söz konusu idi 

ve bu inanç oldukça yüzeyseldi. Bu nedenle de yeminlerini rahatlıkla bozabiliyorlardı. 

                                                 
373 Özler, “İlahi İsim ve Sıfatları Tesbitte Yöntem”, 186. 
374 Bkz. A‘râf: 7/180. 
375 Erdem, 80. 
376 İzutsu, 120. 
377 İbn Manzûr, XIII/467 vd.; Zebîdî, XXXVI/320 vd. 
378 Hamidullah, İslam’a Giriş, 81. 
379 Sinanoğlu, Kelam Tarihinde Tanrı Tasavvurları, 16-17. 
380 Bkz. Buhârî, Eyman ve’n-Nuzur, 4, 5; Müslim, Eymân, 1. 
381 Ebû İshak İbrâhîm b. Abdullah en-Necirâmî, Eymânu’l-Arab fi’l-Cahiliyye, Matbaatu’s-Selefiyye, 

Kahire 1343, 32. 
382 Bkz. A‘râf: 7/194;  Yûnus: 10/37; Zümer: 39/43; Zuhruf: 43/45; Ahkâf: 46/28.  



48 

İslam’la birlikte ise dönüşüm gerçekleşmiş ve Allah adına yapılan yeminlere büyük 

önem verilmiştir.383 Yeminlerin yanı sıra Kur’an’la birlikte tanrıya nispetle kişilere 

verilen isimler de değişiklik olmuştur. Özellikle dönemin sahte tanrılara ilintili isimler 

değiştirilmiş bunun yerine Allah ve onun isimleriyle bağlantılı adlar kişilere 

verilmiştir.384  

1.1.2.1. Hayat 

İlahlığın temel vasıflarının başında hayat gelmektedir ve varlığın temelindeki 

gerçeklik olan Allah her şeyi ile canlılığı üzerinde bulunduran varlıktır. Çünkü tanrının 

zihinlerin dışında var olması, aklın dışında hakikatinin ortaya koyulması O’nun hayy 

olmasıyla mümkündür.385 Kemal sıfatlara mevsuf olmanın başlangıcı canlı olmakla 

başlar. Ancak bu canlılık mahlukat düzeyinde biyolojik canlılık değildir.386 “Allah, 

O'ndan başka tanrı yoktur; O, hayydir, kayyûmdur.”387 ifadeleri, özelliklere putperest 

müşriklere yönelik söylenmiş sözlerdir.388 İlah, ölümü söz konusu olmayan, muhatabına 

cevap verecek dirilikte olan varlıktır. Müşriklerin yardım bekledikleri putlar, ölümleri 

dahi mümkün olmayan kendi elleriyle yonttukları cansız varlıklardır, dolayısıyla onların 

ilahlığı söz konusu değildir. “Onlar diriler değil, ölülerdir.”389 Allah cansız varlıkların 

tanrı olamayacağını kesin ve akli bir delille reddeder:390 “Onların yürüyecek ayakları mı 

var, yoksa tutacak elleri mi var, ya da görecek gözleri mi var, veya işitecek kulakları mı 

var? De ki: “Ortaklarınızı çağırın elinizden gelirse bana tuzak kurun, göz 

açtırmayın.”391 Müşriklerin tanrılarının cansız olduğu vurgulanan ayetlerde sıfat 

tartışması bulunmamakta buna karşılık putlardan çok üstün olan insanın kendinden 

aşağı ve cansız olan varlığı tanrı edinmesinin anlamsızlığı belirtilmektedir.392 

Allah, müşriklerin taptığı putların aksine herşeyden haberdar olan ve herşeye güç 

yetirebilecek canlılığa sahip varlıktır. Allah’ın canlılığının vurgulandığı ifadelerde 

                                                 
383 Bkz. Bakara: 2/224-225; Âl-i İmrân: 3/77; Mâide: 5/89; Nahl: 16/91. 
384 Bkz. Ebû Dâvud, Edeb, 69; Buhârî: Edeb, 105; Müslim, Edeb, 2. 
385 Ulutürk, 103. 
386 Sinan Öge, Allah’tan Aleme İlahi Fiiller, Araştırma Yayınları, Ankara 2009, 23. 
387 Bakara: 2/255; Ayrıca Bkz. Tâhâ: 20/111 
388 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XX/192;  
389 Nahl: 16/21; Ayrıca Bkz. Ahkâf: 46/5; Yûsuf: 12/40. 
390 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XV/432. 
391 A‘râf: 7/195. 
392 Zuhaylî, IX/210. 



49 

ayrıca Mekke müşriklerinin atalarını kutsayıp tanrılaştırmalarının yanlışlığına yönelik 

eleştiri söz konusudur. Çünkü müşriklerde atalarına ve salih kişilere duyulan sevginin 

zamanla onların simgelerine tapınmaya dönüştüğünü biliyoruz. Örneğin Lat putunun 

ölmüş salih kişiyi simgelediği bildirilmiştir.393 Bunun yanında müşriklerin özellikle 

Allah’a soy bağı kurdukları ve putlar vesilesiyle tanrılıkları temsil edilen melek ve cin 

gibi varlıkların da ölümlü olduğu ancak onları yaratan Allah’ın diri ve ölümsüz olduğu 

vurgulanır. 394 Allah’ın diri, canlı olduğunu ifade eden Medeni ayetlerde ise vurgu daha 

çok Hristiyanlara yöneliktir. Hz. İsa’nın Allah’ın oğlu olduğunu söyleyerek ona ilahlık 

yükleyen Hristiyanlara “Hayy ve kayyûm olan Allah'tan başka ilâh yoktur”395 denilerek 

İsa’nın ölü olduğu buna karşılık Allah’ın ise diri olduğu bildirilmiştir.396 Kısacası 

Kur’an muhataplarının cansız tanrılarına cevap olarak Allah’ın bu vasfını ön plana 

çıkarmıştır. 

1.1.2.2. İlim  

Kur’an’da Allah için kullanılan kemal sıfatların en önemlilerinden biri de ilim 

sıfatıdır. Bir şeyi hakikatiyle idrak anlamına gelen ilim397 Allah’ın, zaman, mekan ve 

varlığın mahiyeti gibi sınırlamalar olmaksızın gizli, aşikar herşeyi bilmesidir.398 

Düşünürlerin çoğuna göre Allah mutlak manada âlimdir.399 Ancak risaletten sonra 

bilginin mahiyeti, kapsamı alanı, Allah’ın zatı ile olan ilişkisi ve mahlûkata taalluk eden 

bölümü İslam düşünürleri arasında tartışmalara neden olmuştur. Hatta bilgi ile yaratma 

arasındaki ilişkiden hareketle insanın fiilerinin Allah tarafından yaratılıp yaratılmadığı 

tartışması da yapılmıştır.400 Söz konusu entelektüel felsefi tartışmalar Kur’an’ın vermek 

istediği mesajın unutulmasına ve geri plana itilmesine sebep olmuştur. Pek çok ayette 

Allah’ın ilminden bahsedilmekte ancak sonraki dönemde ortaya çıkan tartışmalar 

ayetlerde bulunmamaktadır. Örneğin Allah’ın ilminin ezeliliği diye bir kavram ayetlerde 

bulunamaz. Kur’an bizlere gerek ilim sıfatı üzerinden gerekse diğer sıfatlar üzerinden 

                                                 
393 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, XXII/523. 
394 İbn Âşûr, IX/222. 
395 Âl-i İmrân: 3/2; Ayrıca Bkz. Mü’min: 40/65. 
396 Abdurrahman b. Ebi Bekr Suyûtî, ed-Durru’l-Mensur I-VIII, Dâru’l-Fikr, Beyrut tsz., II/142; Taberî, 

Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, VI/156. 
397 İsfahânî, 580. 
398 İbn Manzûr, XII/416. 
399 Fahruddin Râzî, Kelam’a Giriş (el-Muhassal), (Çev.: H. Atay), Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 

2002, 171. 
400 Râzî, , Mefâtîhu’l-Gayb, XXX/589-590. 



50 

kelami tartışmaların dışında Allah tasavvuru sunmaktadır.401 Allah’ın ilmini anlarken bu 

sıfatla beraber düşünülen muhit, habir, şehid, hafız, muhsi, vasi‘ sıfatlarını aynı 

düşünceye indirgeyip kelam ve felsefedeki tartışma alanlarına çekmek, Kur’an’daki pek 

çok ayetin bağlamından kopuk yanlış anlaşılmasına sebep olacaktır.   

Cahiliyye düşüncesinde de ilahlığı kabul edilen varlıkların kâinat üzerindeki 

bilgisi değerliydi. Ancak onlar için ilahların gelecek bilgisi kendileri için daha büyük bir 

anlam ifade ediyordu. Bu nedenle putları veya tapınmış oldukları diğer ilahları gelecek 

bilgisi üzerinden kutsallaştırıyorlardı. Önemli işlerinde onların önünde fal okları 

atmaları putların gelecek bilgisi inancının onlar açısından hangi düzeyde olduğunu 

göstermektedir.402 Geleceği putlara bırakma, onların gelecek bilgileriyle hayatı tanzim 

etme yani ezlam inancı bu nedenle Kur’an ve hadislerle yasaklanmıştı.403 Cahiliyye 

Araplarının putların yanısıra özellikle cinlerle iletişim içerisinde olduklarına ve buna 

bağlı olarak gelecekten haber verdiklerine inandıkları kâhin ve arrafları vardı.404 Bu 

kâhinlerin herşeye kadir olduğuna inanılır bu nedenle de her işlerinde onlara 

başvururlardı. Kâhinlik ve arraflık inancı şirkin en önemli köşe taşlarından biri idi. 

Çünkü tanrıya tapanlar, kâhinlerin gaybe ait bilgileri meleklerden öğrenerek 

açıkladıklarına, puta tapıcılar ise putlarda bir takım ruhların mevcut olduğuna ve bu 

ruhların kahinlere öğrettiklerine inanıyorlardı. Putların içinde olduklarına inanılan ve 

“hâtif”405 denilen cinler kahinlere geleceği bildiriyordu.406 

Kur’an’da ise Allah’ın bilgisinden bahsedilirken iki ana unsur göz önünde 

bulundurulur. İlkinde ilim sıfatı insanla yaratıcısı arasındaki bilişsel ilişkinin aracıdır ki 

bu konuyu sonraki bölümde ayrıntılı bir şekilde işlemeye çalışacağız. Allah’ın ilminin 

ikinci vurgu alanında ise tevhid ve vahyin hakikatine yönelik doğrulamalar vardır. 

Gerek müşriklere gerekse Müslümanlar dışındaki topluluklara yönelik Allah’ın 

ilminin anımsatıldığı ayetlerde gerkçek ilahın kim olduğu ve ne olması gerektiğini 

                                                 
401 Metin Özdemir, “Ezeli Bilgi Anlayışının Problematik Yönü”, Cumhuriyet Üniversitsi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 6 (1), 2002, 222. 
402 İbn Hişâm, I/154; Ebu Cafer İbn Cerir Muhammed b. Cerir b. Yezid Taberî, Tarihu’t-Taberi I-XI, 

Dâru’t-Türâs, Beyrut 1387, II/240-342. 
403 Bkz. Bakara: 2/219; Mâide: 5/ 90-9; Müsned, II, 351. 
404 İsfahânî, 728. 
405 Hâtif, çağırmak, seslenmek anlamına gelmektedir. Araplar çölde kaynağını bilmedikleri bir ses 

duyduklarında bu sesin sahibine “hatif” derlerdi. Aynı şekilde bir cinin ilişki kurduğu kişiye gaipten haber 

getirmesi durumunda da ona “hatif” derlerdi.  
406 Çağatay, 131. 



51 

bildiren hatırlatmalar vardır. “Onlar Allah'ı bırakıp kendilerine ne zarar ne de fayda 

verebilecek şeylere tapıyorlar ve: Bunlar, Allah katında bizim şefaatçılarımızdır, 

diyorlar. De ki: "Siz Allah'a göklerde ve yerde bilemeyeceği bir şeyi mi haber 

veriyorsunuz? Hâşâ! O, onların ortak koştuklarından uzak ve yücedir.”407 Bir şeyin 

Allah tarafından malum olmaması onun hiç olmamış ve olamayacak oluşunun 

kanıtıdır.408 Burada Allah’ın ilmi üzerinden şirk inancının aslı olmayan ve olma ihtimali 

bulunmayan bir iftira olduğunun istihza yoluyla anlatımı söz konusudur.409 Bunun 

yanında mevcudatı bilen ve ona göre ihtiyacını gideren Allah karşısında bu bilgiye 

sahip olmayan varlıkların ilahlığının olamayacağı da anlatılır.410 “Herkesin kazandığını 

gözetleyip muhafaza eden, (hiç böyle yapamayan gibi olur mu?)”411 Allah’ın bilgisi 

mevcudatın her parçasını ve anını kapsamaktadır ki bunun dışındaki bir durum ilahlığa 

aykırıdır. Çünkü yaratmanın, takdir etmenin, yarattığı varlık üzerinde yedirme, içirme, 

koruma gibi rububiyeti devam ettirecek güce sahip olmanın ilk şartı bilmek, görmek, 

işitmek kısacası haberdar olmaktır.412 Allah’ın bilgisinin tevhid esaslı ifadelerinde 

müşrik yapının düşünce dünyasına yoğun bir saldırı ve eleştiri vardır. Bunun yanında 

basit ve kudretten yoksun varlıklar üzerine inşa edilmiş şirk düşüncesi karşısında çok 

daha sağlam köklere sahibi olan tevhid inancı ön plana çıkarılmaktadır.  

Allah ayetlerde geleceğin, gaybın bilgisinin kendisinin olduğunu ifade ederek 

onları şirke sürükleyen saiklerden biri olan gelecek bilgisini elde etme arzusunu ortadan 

kaldırırken aynı zamanda bu bilginin sadece kendinde olduğunu vurgulayarak tevhidi de 

ifade etmektedir. Gaybın bilgisi ifadelerinden geleceğe ait bilgiler, kâinatın 

derinliklerinde insanın canlı varlıkların ulaşamayacağı bilgiler kastedilirken özelde 

gelecekte vuku bulacak ahiret ve kıyametin bilgisi kastedilir. “Gaybın anahtarları 

O'nun katındadır, onları ancak O bilir. Karada ve denizde olanı bilir. Düşen yaprağı, 

yerin karanlıklarında olan taneyi, yaşı kuruyu ki apaçık Kitap'tadır ancak O bilir.”413 

Allah Teala gaybın bilgisini elde etme kudretinin sadece kendisinde olduğunu ifade 

edince kulluğa layık olanın da kendisinin olduğu, sahte tanrıların kökensiz olduğu sabit 

                                                 
407 Yûnus: 10/18; Ayrıca bk., Yûnus: 10/36, 40. 
408 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVII/227. 
409 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili I-X, Azim Dağıtım 2007, IV/508-509. 
410 Beydâvî, III/189. 
411 Ra’d: 13/33; Ayrıca Bkz. Mülk: 67/13-14; Bakara: 2/255; En‘âm: 6/1-3; Tâhâ: 20/6-8, 98; Lokmân: 

31/34; Hadîd: 57/3-6  
412 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 71; Öge, Allah’tan Aleme İlahi Fiiller, 26 
413 En‘âm: 6/59; Ayrıca Bkz. Neml: 27/65 



52 

olmuş olur. Ayrıca Kur’an müşriklerin putlara yüklediği anlamları sıfırlayarak 

musibetlerde ve diğer anlarda putlara yapılan yardım çağrılarının sonuçsuz kalacağını, 

çünkü onların bu çağrılara cevap verecek yetenekte ve donanımda olmadığını belirtir.414 

En basit özelliklerden yoksun olan bu sahte tanrılar cansız, akılsız; put, ağaç, gök 

cisimleri olabileceği gibi aynı zamanda yine onların tanrı kabul ettikleri akıl sahibi, 

canlı; melekler ve cinler de olabilir.415 Bu takdirde, tanrı yerine konan bu varlıkların 

herhangi bir canlı gibi işitmemesi değil problemi çözecek güce haiz olmaması 

kastedilmiş olabilir.416 Yalancı tanrıların işitememesi onlara atfedilen aracılık görevini 

yapamayacakları, böyle bir hakkın kendilerine verilmediği anlamına da gelmektedir.417  

İlahi ilmin vurgulandığı ayetlerde aynı zamanda Allah’ın mutlak bilgisi 

çerçevesinde tevhide deliller sunulmaktadır. İnsanların bilgisi zaman ve mekana bağlı 

olarak cereyan eden, sınırlı, eksik ve her türlü değişime açıktır. Bunun yanında 

müşriklerin taptığı putların bu kadar dahi ilmi yoktur. Buna karşılık Allah’ın ilmi ise 

sonsuz, eksiksiz ve değişmez yani kesindir.  “Her dişinin neye gebe kalacağını, 

rahimlerin neyi eksik, neyi ziyade edeceğini Allah bilir. Onun katında her şey ölçü 

iledir. O, görüleni de görülmeyeni de bilir; çok büyüktür, yücedir.”418 Böyle bir bilgi 

aslında Allah’ın mahlukatı yaratmada ve düzenlemede karşı konulmaz kudrete sahip 

olduğunun göstergesidir.419 Yoksa kulların fiillerini, ahvallerini bilme ve takdir etme 

manasında420 kader tartışması değildir. Ruh hakkındaki sorunun cevabında da aynı 

durum söz konusudur. “Sana ruh hakkında soru sorarlar. De ki: Ruh, Rabbimin 

emrindendir. Size ancak az bir bilgi verilmiştir.”421 İnsan aklı ve bilgisi karşısında 

Allah’ın ilminin hangi düzeyde olduğunun anlatıldığı ayette aslında ilah olmanın 

vasıflarından biri olan mutlak bilgiye, gayb bilgisine sahip olma anlatılmakta bunun 

karşılığında ise insanın bilgisinin Allah’ın ilmi karşısındaki sınırları 

                                                 
414 Bkz. Ahkâf: 46/5; Ra’d: 13/14. 
415 Kurtûbî, XIV/336. 
416 Karaman ve diğ., IV/456. 
417 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVI/229. 
418 Ra’d: 13/8; Ayrıca Bkz. Nahl: 16/70 
419 İbn Âşûr, XIII/96. 
420 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XIV/15. 
421 İsrâ: 17/85. 



53 

belirginleştirilmektedir. Bu anlatım Ashab-ı Kehf olayında422 da, Hz. İbrahim 

kıssasında423 da kendini göstermektedir. 

Gerçek uluhiyyete sahip tanrının en belirgin vasıflarından biri de kimsenin muttali 

olamayacağı gaybın bilgisine sahip olmasıdır. Ancak gaybın bilgisi sadece Allah’a 

aittir. Peygamber olduğunu iddia eden kişinin söz konusu bilgilerden bir takım 

haberlere muttali olması iddiasının doğruluğunu gösterir:424 “O bütün görülmeyenleri 

bilir. Sırlarına kimseyi muttali kılmaz.”425 Allah’ın elçilerini kıyamet ve ondan sonraki 

yaşanacak bir takım gaybi durumlardan haber vermesi “haberi mucize” özelliğini 

taşımaktadır. Bununla birlikte peygamberlere kendilerinin ve dönemindeki insanların 

bilmediği geçmişe ait olaylardan haber verilmesi, daha sonrada “mucize” diye 

adlandırılacak olan ilahi ayetlerdendir.426 Bu ayetler ise peygamberliğini iddia eden 

kişinin iddiasının doğruluğundaki en büyük argümanlarındandır. Buna bağlı olarak da 

ilahi ilim nübüvvetin kanıtı haline gelmiş olur. Hz. Muhammed’in zayıf ve yetim olması 

hasebiyle peygamber olamayacağı safsatalarına cevap yine Allah’ın ilmi çerçevesinde 

verilmektedir. Kâinattaki herşeyi bilen Allah, kimin peygamber olacağını da en iyi 

bilendir:427 “Rabbin, göklerde ve yerde olan herkesi en iyi bilendir. Gerçekten biz, 

peygamberlerin kimini kiminden üstün kıldık; Davud'a da Zebur'u verdik.”428 Bu 

ifadeler peygamberler arasındaki derecelendirmeden ziyade müşriklerin Hz. 

Muhammed’i küçümsemelerine reddiye ve Allah’ın ona desteğidir. 

İlahi ilim, Hz. Muhammed ve Kur’an’a destek alanıdır. Peygamberin nübüvvetini 

kabul etmeyen müşriklerin en büyük argümanlarından biri de Kur’an’ın onun tarafından 

uydurulduğu iddiası idi. Kur’an’da müşriklerin iddiaları Allah’ın ilmi çerçevesinde 

yalanlanmakta ve Hz. Muhammed’in risaletinin hakikatini delillendirilmektedir. 

“Yoksa, "Onu (Kur'an'ı) kendisi uydurdu" mu diyorlar? De ki: Eğer doğru iseniz 

Allah'tan başka çağırabildiklerinizi (yardıma) çağırın da siz de onun gibi uydurulmuş 

on sûre getirin. Eğer (onlar) size cevap veremiyorlarsa, bilin ki, o ancak Allah'ın ilmiyle 

                                                 
422 Bkz. Kehf: 18/26;  
423 Bkz. Bakara: 2/140. 
424 Ebü’l-Hasen Alâüddîn Alî b. Muhammed el-Hâzin el-Bağdâdî, Lübâbü't-Te'vil fî Meâni't-Tenzil I-IV, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1415, IV/353. 
425 Cin: 72/26; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/59; Tûr: 52/37-38  
426 Bkz. A‘râf: 7/7 
427 İbn Âşûr, XV/136. 
428 İsrâ: 17/55. 



54 

indirilmiştir ve O'ndan başka tanrı yoktur. Artık siz müslüman oluyor musunuz?”429 

Kur’an’ın bütün inkârcılara meydan okuması, onun ancak sonsuz bir ilim sahibi 

tarafından indirildiğini göstermektedir. Kâinatın, değişik evrelerine şahitlik eden, 

insanın maddi ve manevi ihtiyaçlarına yönelik kapsamlı bilgi içeren, bütün akıl ve 

anlayışların üstündeki kitap, ancak gerçek ilah tarafından indirilebilir ki430 bu da hem 

tevhidin, hem de Hz. Muhammed’in ve müslümaların yolunun doğru olduğunun 

kanıtıdır. Çünkü Kur’an’ın muaraza teklif ettiği müşrikler, ayetlere karşı getirecekleri 

delillerini putların yardımıyla alacaklardı ki bu da mümkün değildir. Bu olmayınca 

putların batıllığı, Peygamberin risaletinin doğruluğu ve Kur’an’ın hakikati ortaya çıkmış 

olur.431  

1.1.2.3. Kudret 

Kendisinde mutlak mükemmelliği barından Allah, ilah olmasının gereği olarak 

dilediği fiili gerçekleştirmeye kadir olan varlıktır. Kur’an sahte ilahların tanrı 

olamacağını ifade edip Allah’ı anlatırken en fazla O’nun kudretine vurgu yapmıştır.432 

Allah tek olmasına rağmen her türlü fiili yapmaya gücü ve kudreti olandır.433  Kudret 

fiilin ortaya çıkmasındaki temel unsurdur,434 dolayısıyla tanrı olmanın temel vasfıdır. 

Allah ile kâinat ilişkisinde kâinatın muhdes olduğu ortaya konurken aslında bu deliller 

Allah’ın kadir oluşuna da delalet eder.  Kadir, aziz, kaviy, zü’lkuvve, müntakim, kahir, 

kahhar, maliku yevmiddin, cebbar, metin, zahir, muhit, musi, vasi vb. isimler yaratıcının 

kudretinin değişik tezahür şekilleridir.  

Ayetler Hz. Muhammed döneminde Allah’ın kudreti hususunda değişik vurgular 

yaparken; sonraki dönemlerde kudret sıfatı diğer sıfatlarla birlikte farklı tartışmalar 

içinde düşünülmüştür. Özellikle Mutezile ile birlikte kudret sıfatı, Allah’ın zulme güç 

yetirip yetirememesi bağlamında tartışılmıştır. Kelam kaynaklarında Mutezile’nin 

Allah’ın zulme güç yetiremediği ya da Allah’ın adaleti gereği zulüm olarak anlaşılan 

                                                 
429 Hûd: 11/13-14. 
430 Yazır, IV/580-581. 
431 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVII/326-327. 
432 Fethi Ahmet Polat, “Mekki Surelerde Müşriklere Yönelik Eleştiriler”, Mesut Okumuş (Ed.), Kur'an 

Nüzulünün Mekke Dönemi Sempozyumu: 29 Haziran- 0l Temmuz 2012- Çorum, Çorum Belediyesi Kültür 

Yayınları, Çorum 2013, 151. 
433 Hamidullah, İslam’a Giriş, 82. 
434 Öge, Allah’tan Aleme İlahi Fiiller, 24. 



55 

fiillerde bulunamayacağı fikrine sahip olduğu belirtilmiştir.435 Yine sonraki dönemlerde 

kudret sıfatı bağlamında tartışılan diğer bir konu da yaratıcı ile mahluk arasındaki 

kudret ilişkisidir. Yaratıcının mahluka verdiği kudret konusunda Allah’ın güç sahibi 

olup olamamasıdır. Özellikle insana sorumluluk yükleyen fiillerde insanın fiile ait 

kudretiyle ilâhî kudretin münasebeti, fiillerin vasıtalı olarak birbirini meydana getirmesi 

meselelerinin ilahi kudretin alanını daraltıp daraltamayacağı tartışılmıştır.436  

Kudret sıfatı kelam ve felsefede değişik bağlamlarda tartışılsa da ilk dönem 

anlayışında böyle tartışmaların olmadığı görülür. Allah’ın sonsuz kudreti sahte tanrılar 

karşısında tevhidi anlatan Kur’an’ın en büyük delilidir.  Çünkü putlar ve değişik 

sebeplerle Allah’a ortak kabul edilen diğer ilahlar üzerinden Allah’ın uluhiyyetinin 

anlatıldığı en önemli argüman Allah dışındaki varlıkların tanrı olabilecek güce sahip 

olamaması; buna karşılık Allah’ın bu güçle donanmış olmasıdır. Allah’ın uluhiyyeti, 

kudret sıfatı üzerinden ve buna bağlı olarak insanların ihtiyaçlarına, isteklerine, 

dualarına cevap verme düşüncesinden hareketle anlatılır. Çünkü ancak gücüyle 

insanlara cevap verebilecek varlık tanrı olabilir. Allah dışında tanrı kabul edilen 

varlıklarda ise bu güçler söz konusu değildir: “Eğer onları çağırırsanız, sizin 

çağırmanızı işitmezler. Faraza işitseler bile, size cevap veremezler.”437 Çünkü tanrı 

olarak kabul edilmiş putlar, çamur, taş, ağaç, yıldız veya ölü insan gibi varlıklardan 

oluşmaktadır ki bu varlıklar insanın ihtiyaçlarına cevap vermekten yoksun cansız 

varlıklardır.438 İnsanların niyazlarını işittikleri söylenebilecek cinler ise Allah karşısında 

bir şeye sahip olma veya eylem gerçekleştirme gücünden yoksundur.439 Buna karşılık 

yine müşriklerin Allah’ın kızları sayıp ilah yerine koydukları melekler ise Allah’ın 

emriyle iş yapan varlıklardır.440 Ayetler, Allah’la beraber tanrı kabul edilen varlıkların -

canlı, cansız olsun farketmez- aczini haykırmaktadır. Bu nida, canlı ve cansız varlıkları 

ilah edinen müşriklere yapılmış çağrı olduğu gibi oldukça gür ve evrensel bir sesleniştir. 

Allah dışında gücüne güvenilen, tanrı kabul edilen hiçbir varlık, devamlı gördüğünüz, 

önemsemediğiniz, faydasız olarak algıladığımız sineği dahi yaratmaz. Daha da ötesi 

                                                 
435 Şehristani, I/54. 
436 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, el-İktisad fi’l-İ’tikad, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 2004, 59 vd. 
437 Fâtır: 35/14. 
438 Bkz. Meryem: 19/41-42. 
439 Kutub, V/2936. 
440 Bkz. Meryem: 19/64.  



56 

basit sineğin onlara verdiği zararı defedemez ki, insanların isteklerine cevap 

verebilsin.441 Ayetler ilah kabul edilen, cin, ruh, melek ve cansız varlıkların mabudluk 

vasfından ne kadar uzak olduğunu ifade ederken bütün üstün vasıfları toplamış Allah 

Teala’nın kâinatın sığınacağı, yardım isteyeceği, dayanacağı tek güç olduğunu 

belirtir.442 

İlahi kudret Allah ile kâinat arasındaki ontolojik ilişkide de kendini gösterir. 

Yaratıcının kudreti mahlukatı başlangıçta yaratmada ve onu tekrarlamada ortaya çıkar 

ki, böyle bir güç O’nun dışındaki sahte ilahlarda yoktur.443 Dilediğini nicelik ve nitelik 

bakımından dilediği şekilde varlığa kavuşturması yani yaratması kudretinin herşeyi 

kuşattığını gösterir.444 Bunun yanında kâinatın bütün karmaşıklığıyla ve gizemiyle 

birlikte yaratılması veya yok edilmesi ilahi kudret için oldukça kolay ve basittir.445 

Allah insanları dünyada iken helak etme kudretine de sahip olan varlıktır. Bu da 

Müslümanlara yönelik uyarı olacağı gibi446 Peygambere ve Müslümanlara destek447, 

kâfirlere karşı ise tehdidin, uyarının habercisi konumundadır.448 

Yaratıcının gücü insanla mabud arasındaki uhrevi ilişkide en belirgin şekilde 

kendini gösterir. Yaratılmış olan insana yaptıklarının karşılığını aracıları ortadan 

kaldırarak ceza veya mükâfat olarak vermek O’nun kudret alanının en belirgin 

sahasıdır.449 Bu sahada O’na karşı gelebilecek hiçbir kudret yoktur450 ki, aslında bu, 

sahte ilahların reddine yönelik ifadedir. Her şeye gücü yeten Allah insanlara yeni bir 

şeriat göndermeye, değiştirmeye, nesh etmeye de kadirdir.451  Özellikle kendi 

şeriatlarının doğruluğuna kanaat getiren, nesh edilmediğine inanan Yahudilere yönelik 

ifade tarzının yansımasıdır.452  

                                                 
441 Bkz. Hac: 22/73-74. 
442 Yazır, V/563. 
443 Bkz. Yûnus: 10/34; İbrâhîm: 14/19-20; İsrâ: 17/99: Bakara: 2/259; Hac: 22/5-6; Nûr: 24/45; Furkân: 

25/54; Ankebût: 29/19-20; Rûm: 30/50; Yâsîn: 36/81; Fussilet: 41/12, 39; Ahkâf: 46/33; Kıyâme: 75/3. 
444 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 74. 
445 Bkz. Nahl: 16/77: Kehf, 18/45; Zümer, 39/5; Şûrâ: 42/29. 
446 Bkz. Nisâ: 4/133; Tevbe: 9/39. 
447 Bkz. Mearic: 70/40-41. 
448 Bkz. Zuhruf: 43/40-42; En‘âm: 6/65. 
449 Bkz. Yûnus: 10/53; Hud, 11/20; Mâide: 5/120; Tahrim: 66/8. 
450 Bkz. Bakara: 2/284; Zümer: 39/51. 
451 Bkz. Bakara: 2/106. 
452 İbn Âşûr, I/654. 



57 

Allah’ın kudretinin vurgulandığı en önemli alanlardan biri de ilahlığın gerçek 

gösterge alanı olan Rububiyyet alanıdır. İnsana yaşama imkânı veren, onun her türlü 

ihtiyacını gideren, fayda ve zarar sağlayan, güçlü ve zayıf kılan, onları işiten, cevap 

veren, rızık veren, dara düşüldüğünde sığınılan, yardım istenilen tek güç Allah’tır.453  

1.1.3. İlahi Fiiller 

Kur’an’a göre Allah herşeyi sadece yaratan olmayıp, yarattığı mahlûkatın varlık 

âlemindeki her türlü aktivitesinde söz sahibi olan, insanların yaşamlarını tesir edecek 

fiillerde bulunandır. Bu bağlamda Allah; mahlûkatı destekler, varlığını devam ettirir. 

Kâinatın Allah’ın fiilleri olmaksızın varlığını devam ettirmesi mümkün değildir. İlahi 

fiiller, varlığın bütün alanlarında Allah’ın aktif ve yetkin bir şekilde var olduğunun 

göstergesidir. Allah’ın fiilleri aynı zamanda O’nun varlıkla etkin ilişkisini ifade eder. 

Allah’ın insanla ilişkisi de sıfat ve fiillerle gerçekleşir. Allah’ın mahiyeti 

bilinemediğinden O’nu tanıyabilmek, ancak isim ve fiilleri ile mümkündür. Bu nedenle 

Kur’an’daki birçok ayet Allah’ın fiillerinden bahseder. Bunların yanında Kur’an 

Allah’ın fiilleri üzerinden O’nun uluhiyyetini ve tevhidi anlatmaktadır. Çünkü ancak 

ilah olabilen varlık dilediği fiili istediği şekilde yapabilir. Bu bağlamda Allah’ın 

fiillerinin bilinmesi demek tevhit inancının en yalın şekliyle anlaşılması, Kur’an’ın 

bildirmiş olduğu Allah inancının doğru bir şekilde kavranması anlamına gelmektedir.  

1.1.3.1. Yaratma ve Tedbir 

Kur’an Allah ile kâinat arasındaki ilişkinin temeline Allah’ın yaratıcılığını 

koyarken aynı zamanda var etmeyi ve tedbiri ilahın temel vasfı olarak zikreder. 

Yaratma kavramı Kur’an’da farklı kelimelerle ifade edilse de ortak mana Allah 

dışındaki varlığın mahluk olduğu ve bunların halikinin ise Allah olduğudur. Vurgular 

farklı olmakla beraber temelde Allah’ın yaratıcılığını ifade eden ayetler, sonraki 

dönemlerde İslam düşüncesi içerisinde bağlamdan uzak tartışmaların argümanı haline 

gelmiştir. Kâinatın her türlü düzenini Allah’a bağlayan ve bunun üzerinden ahiret, ilahi 

kudret ve kulluk vurgusu yapan ayetler insanın fiillerinin yaratılması bağlamında 

                                                 
453 Bkz. Kasas:  28/71-73; Âl-i İmrân: 3/26, 165; Feth: 48/20-21; En‘âm: 6/17; Enfal: 8/41; Rûm, 30/54; 

Şûrâ: 42/49-50; Zâriyât: 51/58; Haşr: 59/6. 



58 

düşünülüp insan özgürlüğü alanındaki tartışmalara taşınmıştır.454 Halbuki Kur’an 

özellikle melek, cin, insan, hayvan ve diğer cansız tabiat varlıklarının Allah tarafından 

yaratılışından bahseder. Çünkü tevhide karşı çıkan muhatapların tanrılarının en büyük 

acziyeti yaratma hususunda görülür. Aslında Cahiliyye Arapları içerisinde, tanrı yerine 

konulan putlar ve onların arkalarındaki melek ve cinlerin yaratma kabiliyetinin 

olduğunu söyleyen yoktu. Hatta onlar için Allah; alemi yaratan göğü yükseltip güneşi, 

ayı ve diğer yıldızları yerine koyan varlıktı.455 Allah evreni yarattığı gibi evren 

içerisinde insanları da yaratandı.456 Zihin dünyalarının bir köşesinde Alemin yaratıcısı 

olan Allah alemde mutlak manada tek hâkim kuvvetti. “(Resûlüm!) de ki: Eğer 

biliyorsanız (söyleyin bakalım), bu dünya ve onda bulunanlar kime aittir? “Allah'a 

aittir” diyecekler.”457 Cahiliyye şaiiri Ba’is b. Şuraym el-Yeşkuri düşmanınan öcünü 

alacağına dair yemin ederken şu ifadeleri kullanıyordu: 

 إني ومن سمك السماء مكانها ... والبدر ليلة نصفها وهلالها

“Göğü yerine koyana, dolunay ve hilal durumundaki ayı yerine yerleştirene and 

içerim.”458 

Araplar, Allah’ın yaratıcı olduğunu düşünmüş olmakla birlikte ay, güneş gibi 

varlıkları da ilah formunda düşünebiliyorlardı. Çünkü Arap yarımadasında iklimsel 

şartlardan dolayı yerleşik hayattan ziyade göçebe yaşamı etkin olmuştur. Göçebe 

topluluklar için ise otlakların bulunması, tabiatin zararlı etkilerinden korunabilme hayati 

unsurlardandı. Söz konusu doğa olaylarının gerçekleşmesinde ise yıldızların etkinliğine 

inanıyorlardı. Bunun yanında bu yıldızlar insanın fiillerinde de etkin kuvvet idi.459 Bu 

nedenle toplumun bir bölümü tabiiata özel anlamlar yükleyip ve onun etkin gücüyle 

çevrildiklerine inanıyordu.460 Tabiaatta meydana gelen olayların kişilerin hayatlarında 

bir takım etkiler doğurduğunu kabul ediyordu. Onlara göre kâinatta olan herşey 

yıldızların hareketlerinin neticesiydi. Yağmurun yağışı, rüzgarın esmesi veya kişinin 

                                                 
454 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XIX/158. 
455 Bkz. Ankebût: 29/61; Lokmân: 31/25; Yâsîn: 36/81; Zümer: 39/38; Zuhruf: 43/ 9, 87. 
456 Davud, 191. 
457 Müminun: 23/84-85; Ayrıca Bkz. Müminun: 23/86-89; En‘âm: 6/12-13. 
458 Merzûkî, 377. 
459 C. Zeydan, I/559. 
460 Carl Brockelmann, İslam Ulusları ve Devletleri Tarihi, (Çev.: Neşet Çağatay), Türk Tarih Kurumu, 

Ankara 1992, 7. 



59 

başına gelebilecek herhangi kötü bir olay yıldızların hareketine bağlı idi.461 Bu düşünce 

Arapların gökteki bir takım yıldızları Yunanlılar gibi tanrı kabul etmelerine ve onlar 

adına putlar yapmalarına neden olmuş olabilir.462  Örneğin Cahiliyye dönemlerinde Lat 

putu “Zühre” adına dikilmişti. Zühre’ye, güneşe, aya, şi’ra yıldızına tapan birçok kişi 

vardı.463 Bunun yanında ay tanrısına tapınma, Arabistan’ın hemen hemen tüm 

bölgelerinde vardı.464 Bir kısım Araplar bazı yıldızları insan şeklinde kabul edip eski 

Yunan inancında olduğu gibi bu yıldızlara tanrı insan özelliği vermiş, bu hususlara ait 

gerçekle ilgisi olmayan hikâyeler uydurmuşlardır.465  

Arap yazarlar, Cahiliyye Araplarında görülen yıldız ve gezegen tapıcılığının 

Sâbiilik ve Keldaniliğin bir kalıntısı olarak onlar arasında devam ettiğini iddia 

ederler.466 Ancak Arapların gök cisimlerini tanrı olarak algılamasını sadece bir takım 

topluluklara bağlamak mümkün değildir. Çünkü gök cisimlerini tanrı kabul etme inancı 

bütün Arabistan’ın ortak özelliğiydi.467  

Araplar arasında bir takım gezegenlere karşı geliştirilen bu inancın Mekke 

toplumunda da varlığını sürdürüp sürdürmediği bilgisi net değildir. Ancak Kureyşliler 

güneşe nispetle çocuklarına Abduşşems ismini vermişlerdi. Nitekim Hz. Rasulullah’ın 

dedelerinden olan Abdulmenaf’ın oğullarından birinin adı Abdüşşemsdi.468 Güneş, 

Arapların bir kısmına göre nefsi ve aklı olan bir melek olup dünyadaki varlıklar 

güneşten oluşmuştu.469 Diş değiştiren çocukların eski dişlerini ellerine alarak güneşe 

doğru tutup “Bunu daha güzeli ile değiştir.”470 ifadeleri, güneş ve gök cisimlerine karşı 

bir çeşit kutsama ve korkunun olduğunu göstermektedir.471  Beni Temîm’in güneşe 

taptığından bahsedilmektedir. Sabahı “güneşin taze oğlu” olarak tanımlıyorlar, güneşe 

özellikle kuşluk vaktinde yöneliyorlardı.472 Güneşe olan bu tazim ve ibadet, ay ve diğer 

yıldızlar için de geçerliydi. Semavî varlıklardan aya da tapıyorlar ve Ayı, “baba”; 

                                                 
461 Çağatay, 130. 
462 Öğmüş, 272. 
463 C. Zeydan, I/569. 
464 Susa, 166-167 
465 Çağatay, 130. 
466 Şevki Dayf, el-Asru’l-Câhiliyye, Dâru’l-Maarif, Kahire 2008, 89; Duğeym, 137. 
467 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 60. 
468 İbn Hişâm, I/137. 
469 Âlûsî, II/215. 
470 Carim, 189. 
471 Derveze, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı, I/438-439; Çağatay, 126. 
472 C. Ali, VI/56-57. 



60 

Güneşi, “anne” ve Zühre yıldızını da “oğul” olarak değerlendiriyorlardı.473 Onlara göre 

yıldızlar dünya ile bizzat iç içe varlıklar olup, yıldızların her türlü hareketi dünyayı da 

etkilemekteydi. Bu inançta özellikle Şi’ra yıldızı hakkındaki düşünce ön plana 

çıkmaktadır. Huzaa kabilesinin önde gelenlerinden Ebu Kebşe’nin Mekke’ye Şi’ra 

yıldızının tanrı olduğu fikrini ilk getiren kişi olduğu belirtilir.474 Bu yanlış inanca 

karşılık Kur’an “Doğrusu Şi'râ yıldızının Rabbi de O'dur.”475 ifadesiyle Allah’ın mutlak 

uluhiyyetini belirtmiştir. Ayrıca çocuklara “Güneşin oğlu” (عبد الشمس ) adının 

verilmesi, Kuran’da ise Güneş ve Ay’ın Allah’ın ayetlerinden olduğunun bildirilmesi, 

onlara tapılmamasının ifade edilmesi476 Araplarda bu semavî varlıklara da kutsiyet 

atfedildiğini göstermektedir.477 Ayrıca Hz. Peygamber’in “Kahine, Arraf’a giden ve onu 

tasdik eden kimse Muhammed’e indirileni inkâr etmiştir.”478 hadisi de toplumda gök 

cisimlerine yönelik tanrısal anlamların yüklendiğine işarettir. Bedevi toplulukların aya 

ve güneşe gösterdikleri tazim ve tapınma çobanlık, ticaret ve tarımla geçinen 

toplumların fiziki şartlarının inanca yansıması olarak görülebilir.479 Ticaretle veya 

çobanlıkla uğraşan topluluklar için ayın, ziraatla uğraşan topluluklar için de güneşin 

önemi yadsınamaz.480  

Kur’an, Allah’ın yaratıcılığından bahsederken ilk olarak müşriklerin dile 

getiremedikleri “sahte tanrıların yaratamadığı” hakikatinden hareketle tevhidi ortaya 

koyar. Onların sözde ilahları, kâinata dair canlı ya da cansız hiçbir şey yaratamayan,  

bilakis kendileri yaratılmış olan varlıklardır. Halbuki ilahın yaratmaya kadir olması 

gerekir.481 Şayet bu ilahlar put, heykel gibi cansız varlıklar ise zaten onlar kendilerine 

kulluk yapanlar tarafından yapılmıştır ki bu durumda mahluktur ve yaratma özelliği 

yoktur: “(Kâfirler) O'nu (Allah'ı) bırakıp, hiçbir şey yaratamayan, bilakis kendileri 

yaratılmış olan, kendilerine bile ne zarar ne de fayda verebilen, öldürmeye, hayat 

vermeye ve ölüleri yeniden diriltip kabirden çıkarmaya güçleri yetmeyen tanrılar 

                                                 
473 C. Ali, VI/56-57. 
474 Âlûsî, II/239. 
475 Necm: 53/49. 
476 Bkz. Fussilet: 41/37. 
477 Karaman ve diğ., IV/712. 
478 Ebû Davud, Tıb, 21. 
479 Hitti, 145. 
480 C. Ali, VI/52. 
481 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIV/431. 



61 

edindiler.”482  Eğer sahte ilahlar melek, cin gibi ruhani varlıklar ise bu ilahları yaratan 

da Allah’tır.483 Yok eğer söz konusu ilahlar Ay, Güneş gibi Cahiliyyenin kutsiyet 

atfettiği varlıklar ise tabiatın bütün unsurlarını Allah’ın yarattığı bildirilerek tevhidi 

inanç ortaya konulur.484   Ayrıca Kur’an-ı Kerim’de Güneşe, Aya, yıldıza yemin 

edilmesi Allah’ın yüce kudretine işaret olduğu gibi, müşriklerin kutsadığı bu gibi 

varlıkları yaratanın da Allah olduğunu göstermektedir.485 Allah sahte ilahların 

geçersizliğini ve onların peşine düşen müşriklerin cahilliğini belirtmek için kâinatın 

kendisi tarafından yaratılmış olduğunu örnek gösterir.486 Yaratan ile yaratılanın eş değer 

olamayacağını her daim belirtir.487 Çünkü varlığın tamamı yaratılışın harikalarıdır ki bu 

ancak aşkın bir varlığın müdahalesiyle gerçekleşebilir.488 Bu yüce varlığın dışında 

hiçbir güç böyle bir yetkiye ve kudrete sahip değildir.489 Cahiliyyede şefaatçi tanrı 

anlayışının zamanla gelişmesi mutlak ilah olan yaratıcı tanrının çok geri plana 

itilmesine sebep olmuştur. Artık aracı tanrılardan Allah görünmez hale gelmiştir.490 

Allah olarak bildikleri yüce tanrı, onların dini ve sosyal hayatlarında hiçbir rol 

oynamıyordu ve neredeyse tamamen unutulmuştu. Kur’an’dan O’nu niteleyen bazı 

özellikleri işitmelerine rağmen hatırlamak istememişlerdi. Bu nedenle ayet-i kerimeler 

yaratma üzerinden onların unuttukları Allah inancını yeniden hatırlatmaktadır: 

“Andolsun onlara kendilerini kimin yarattığını sorsan elbette “Allah” derler. O halde 

nasıl (Allah'a kulluktan) çeviriliyorlar?”491 

Allah’ın yaratıcılığı üzerinden tevhid vurgusu yapılırken muhataplar sadece 

müşrikler olmayıp aynı zamanda Hıristiyanlar da olabilmektedir. Çünkü Hz. İsa’nın 

babasız dünyaya gelmesi Hristiyanlar tarafından uluhiyyetinin delili olarak 

algılanmasına sebep olmuştur. Bu nedenle Allah Teala, “Rahimlerde sizi dilediği gibi 

                                                 
482 Furkân: 25/3; Ayrıca Bkz. Fâtır: 35/40; Ahkâf: 46/4; Nahl: 16/17, 20; Ra’d: 13/16; Hac: 22./73; A‘râf: 

7/91; Lokmân: 31/11; Neml, 27/64 
483 Kutub, V/2550. 
484 Bkz. A‘râf: 7/54; Nahl: 16/12, 16; En‘âm: 6/79, 97; Zâriyât: 51/47. 
485 A. Çelik, 560. 
486 Bkz. Zümer: 39/62; Mümin: 40/62; Kamer: 54/49; En‘âm: 6/102; Furkân: 25/2; Lokmân: 31/10-11; 

Yûnus: 10/3. 
487 Bkz. Nahl: 16/17. 
488 Muhammed Arkoun, Kur’an Okumaları, (Çev.: Ahmet Zeki Ünal), İnsan Yayınları, İstanbul 1995, 

222-223. 
489 Bkz. A‘râf: 7/54. 
490 Pak, 326. 
491 Zuhruf: 43/87 vd. 



62 

şekillendiren O'dur.”492 diyerek tevhide aykırı olan bu düşünceye cevap vermektedir. 

Ayet insanın rahimlerde vasıtalı veya vasıtasız olarak Allah tarafından 

şekillendirildiğini ifade eder.493 Yemen’den gelen Necran heyetinin Hz. Peygamberle 

Allah, sıfatlar ve mesih hususunda tartışmaları tefsirlerde ayetin sebebi nüzulü olarak 

gösterilmektedir.494 Bütün insanlıkta olduğu gibi Hz. İsa’nın yaratılışında da Allah’ın 

faal güç olduğu bildirilerek tevhid vurgulanmakta böylece bu bildiriyi en güzel şekilde 

dile getiren Kur’an ve Hz. Muhammed’in hakikati ortaya konmuş olmaktadır.  

Yaratma fiili sadece evrene ait bir olgu olmayıp varlığın diğer bir boyutu olan 

uhrevi alanı da kapsar. Kur’an Allah’ın yaratma sıfatı üzerinden ahiret vurgusu da yapar 

ve ilk olarak tevhidi ön plana çıkarır: “(Resûlüm!) De ki: (Allah'a) ortak koştuklarınız 

arasında, (birini yokken) ilk defa yaratacak, arkasından onu (ölümünden sonra hayata) 

yeniden döndürecek biri var mı? De ki: Allah ilk defa yaratıp (ölümden sonra) onu 

yeniden (hayata) döndürür. O halde nasıl saptırılırsınız!”495  Ayette müşrikler ahireti 

inkâr etmelerine karşın, yeniden diriliş, kâinattaki yenilenme üzerinden kanıtlanmak 

istenir ki ba’s ile birlikte gerçekleşen muhteşem dönüşümü putlar değil Allah 

gerçekleştirir.496 Burada somuttan hareketle gözle görülmeyen olguların varlığı 

ispatlanır. Hakikati inkâr edilemeyen ancak daima göz önünde olduğundan zihinlerde 

sıradanlaşan ilahi yaratma düzeni ve harikulade tabiat olayları gözler önüne serilerek 

ahiretin varlığına istidlal edilir.  Göklerin ve yerin yaratılışı, insanın yaratılışı, 

yeryüzünün yağmur gibi tabiatın başka bir unsuruyla yeninden hayat bulması gibi 

görünen alemdeki olaylar gayb aleminin hakikatine delil olarak sunulur. Bu yapılırken 

birincisini yaratmayı mümkün kılan ilahi kudretinin ikincisini de yapabileceği üzerinde 

durulur: “Kupkuru gördüğün yeryüzünün, Biz ona su indirdiğimiz zaman harekete 

geçmesi, kabarması, Allah'ın varlığının belgelerindendir. Ona can veren Allah şüphesiz 

ölüleri de diriltir. Doğrusu O her şeye kadirdir.”497 Allah, dünya hayatının 

anlamlandırılması ve bunun üzerinden ahiretin varlığına da yine yaratılışla istidlal 

ederek insanın zihinsel sorgulamalar sonucu çıkarımda bulunmasını ister: “Kendi 

                                                 
492 Âl-i İmrân: 3/6. 
493 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, VII/136. 
494 Bkz. Kurtûbî, IV/7. 
495 Yûnus: 10/34; Ayrıca Bkz. Furkân: 25/3; Enbiyâ: 21/21; Rûm: 30/40. 
496 Karaman ve diğ., III/100. 
497 Fussilet: 41/39; Ayrıca Bkz. Hicr: 15/23, 85; Fâtır: 35/9; Yâsîn: 36/33; Şûrâ: 42/29; Zuhruf: 43/11; 

Kâf: 50/9-11; Ahkâf: 46/33; Hadîd: 57/17; Nâziât: 79/27; Nebe: 78/6, 12-16; Mürselât: 77/27-28; Rûm: 

30/50;  



63 

kendilerine, Allah'ın, gökleri, yeri ve ikisinin arasında bulunanları ancak hak olarak ve 

muayyen bir süre için yarattığını hiç düşünmediler mi? İnsanların birçoğu, Rablerine 

kavuşmayı gerçekten inkâr etmektedirler.”498 Çünkü evrenin yapısı birbirini 

nakzetmeyen mükemmel bir dizaynın kanıtıdır. Böyle bir yapının oluşumu yaratılıştaki 

hikmeti gösterdiği gibi aynı zamanda varlığın anlamsız, boşu boşuna yaratılmış olacağı 

düşüncesini de ortadan kaldırır. Muhataplar ön kabullerinden sıyrılarak bilinçli bir 

şekilde düşünürlerse bu gerçeği anlayacaklardır.499  

Putların yeniden dirilişi gerçekleştiremeyeceği ve böyle bir yaratma gücüne 

sadece Allah’ın haiz olduğunu ifade eden ayetlerle, aynı zamanda Cahiliyye zihninde 

uhrevi hayata yönelik bir takım bilgiler canlandırılmaya çalışılır. Çünkü genelde 

Cahiliyyede ahiret inancı olmamasına rağmen, tevhid inancından kalma ahiret 

düşüncesinin kalıntıları adetlerde, şiirlerde ve bir takım özel uygulamalarda 

görünmekteydi. Umeyye b. Ebi Salt ve Antere gibi meşhur Cahiliyye şairlerinin 

şiirlerinde ahiret inancının izlerine rastlanmaktadır. Örneğin Cahiliyye devrinin 

şairlerinden Alkame Zu Ceden el-Himyeri’nin şu beyitleri ahiret inancını 

belirtmektedir: 

 أليوِْمَ يجُْزَونَ بِأعَْمَالِهِمْ، ... كلُّ امرىءٍ يَحْصُدُ ما قد زَرَعْ 

ِ بِأعَْمَالِهِمْ، ... يجُْزيءُ مَنْ خَانَ وَمَنِ ارْتَ  دَعْ صَارُوا إلى اللََّّ  

“Artık bugün onlara yaptıklarının karşılığı verilir. Herkes ektiğini biçer. 

Yaptıkları davranışlarla Allah’a dönmüşlerdir. (O) hainlik edenin de 

bozgunculuğu engelleyenin de karşılığını verir.”500  

Öldükten sonra tekrar dirilmeğe inananlar, ölülerini yıkayıp kefenlerler ve üzerine 

dua okurlardı.501 Ayrıca ölülerin yanında beliyye502 edinmeleri, toplumda ahireti kabul 

eden veya bilgisine sahip olan bir zümrenin varlığını göstermektedir. Ayetler putların 

                                                 
498 Rûm: 30/8; Ayrıca Bkz. Sad: 38/27. 
499 İbn Âşûr, XXI/52 vd. 
500 Muhammed b. Ebi'l-Hattab Ebû Zeyd Kureşî, Cemheretu Eş'âri'l-Arab fi'l-Cahiliyye ve'l-İslâm, Dâru 

Nehdati Mısr, Kahire 1967, 578. 
501 Çağatay, 91. 
502  Beliyye: Onlardan kerim bir adam öldüğünde bir devenin boynu ters çevrilir, onu bir kuyuya bırakılıp 

ölene kadar su ve yiyecek verilmezdi. İnançlarına göre beliyyesi olan kişi mahşere bu beliyyeye binerek 

gidecek, olmayan kişi ise oraya yürüyerek gidecekti. Araplar ölenin devesini kabrine bağlar, başını 

arkasına döndürüp bir semer geçirirlerdi. Kurtulduğu zaman ise su ve ot vermezlerdi. Araplar bunu 

yaptıklarında haşrolunduğunda bununla birlikte kalkıp ona bineceğine iddia ederlerdi. (Carim, 106) 



64 

yeniden dirilişi gerçekleştiremeyeceğini ifade ederken, kendisine tanrı diye tapınılan bir 

varlığın öldürme ve diriltme gücüne sahip olması gerektiğini oysa taş ve ağaçlardan 

yontarak yaptıkları cansız putların ölüleri diriltmesinin söz konusu olamayacağı 

vurgusunu yapmanın yanında toplumdaki ahiret bilgisini ortaya koyarak tevhid vurgusu 

yapar.  

Tevhidin en belirgin göstergesi olan yaratma fiili Allah’ın etkin kudretinin de 

göstergesidir. Her haliyle ve içinde bulundurduğu bütün varlıklarla beraber kâinatı 

yaratmak Allah için çok kolaydır: “Bizim buyruğumuz bir göz kırpması gibi anidir.”503. 

Öyleki en olağan üstü işler onun için basit bir fiil olup özel çalışma ve çaba 

gerektirmez.504 Daha sonraları kader tartışmaları505, Kur’an’ın kadim oluşu506, Allah’ın 

iradesinin hâdis olup olmaması507 ve benzer kelami tartışmalar içerisinde 

değerlendirilen bu ayetler aslında Allah ile kâinat arasındaki ilişkide Allah’ın etkin tek 

güç olduğunu gösteren, şirk iddiaları karşısında Allah’ın yaratıcılığındaki gücünü 

vurgulayan tevhidî anlatımlardır.508 

Kur’an, insanın yaşamını sürdürmesini sağlayan tabiatı Allah’ın yaratması sonucu 

ortaya çıkan ilahi düzen olarak ifade eder. Bunun sebebini de imtihan olarak açıklar.509 

Ancak söz konusu ekolojik düzen otoriter gücün keyfi bir uygulaması olmayıp 

rahmetinin neticesidir. Öyle ki yaratılış, mükemmel düzen ve rahmet temelleri üzerine 

kurulmuştur:510 “(O öyle lütufkâr) Allah'tır ki, gökleri ve yeri yarattı, gökten suyu 

indirip onunla rızık olarak size türlü meyveler çıkardı; izni ile denizde yüzüp gitmeleri 

için gemileri emrinize verdi; nehirleri de sizin (yararlanmanız) için akıttı.”511 Aslında 

yaratılışın tamamı kendisinde değişik hikmetler barındıran ilahi oluştur.512 Buna karşılık 

insan ise yaratıcısına karşı minnet duygusu taşıyacağına iyice nankör olmuştur.513 Allah 

tarafından kendisine sunulan nimetlerin şahsından kaynaklanan bir güçle elde ettiğini 

                                                 
503 Kamer: 54/50; Ayrıca Bkz. Nahl: 16/40; Yâsîn: 36/82; Mümin: 40/68; Meryem: 19/35; Fâtır: 35/1. 
504 Kutub, VI/3441-3442. 
505 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIX/327. 
506 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XX/208. 
507 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVI/310. 
508 Mâturîdi, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, IX/458. 
509 Bkz. Kehf: 18/7. 
510 Fazlur Rahman, İslam, (Çev.: Mehmet Dağ, Mehmet Aydın), Selçuk Yayınları, Ankara 1996, 46. 
511 İbrâhîm: 14/32; Ayrıca Bkz. Hac: 22/65. 
512 Bkz. Enbiyâ: 21/16; Ankebût: 29/44; Kâf: 50/6-8. 
513 Bkz. İbrâhîm: 14/35; Mümin: 40/61-62. 



65 

düşünmüştür. 514 Hâlbuki Allah, insanın faydalandığı doğanın evrensel sahnelerinin 

oluşumunu kendine nispet ederek gerek vahiy dönemi Cahiliyyenin gerekse sonraki 

dönemlerdeki insanın vicdanına seslenmekte ve yaratma üzerinden tevhidi bir bilinç 

oluşturmaktadır. İnsanın aklıyla beraber vicdanına seslenerek yaratılışa dikkat çekmekte 

böylece kendisine doğru yönelişi amaçlamaktadır. Bunun için kâinat, Allah’ın 

eserlerinin sergilendiği bir sahne olarak insana sunulmaktadır. Burada soyut 

söylemlerden yola çıkılmayıp insanın her an iç içe olduğu, hissettiği, varlığını kabul 

ettiği maddi unsurlar ön plana çıkarılmaktadır. Önce gökler ve yerin yaratılışından, 

bunlara bağlı olayların kim eliyle ve niçin gerçekleştiğinden bahsedilir.515 Daha sonra 

Allah’ın insana sunduğu özellikle gündelik yaşamda daima birebir faydalanılan nimetler 

hatırlatılır.516 Evrendeki insanın hizmetine sunulan bütün oluşumları, nimetleri anlatan 

ayetler, fiziki kanunları ortaya çıkaran bilimsel veriler olmayıp Allah’ın rahmetinin 

duyurulduğu bildirimlerdir.517  

Cahiliyyede Allah’ın yaratıcılığı varlığın belli bir dönemine has bir olgu idi. 

Allah, yaşamın başında insanı yaratmakla sorumlu varlık idi. Ancak insan yaratıldıktan 

sonra Allah’ın etkisi söz konusu değildi. Özel zamanlarda bazı itiraflarda bulunmuş 

olsalar bile normalde hayatlarından tamamen silinmiş Rahman’ın örneğin kendilerine 

rızık verdiğini, rızıkların yaratıcısı olduğunu düşünemiyorlar: “Yine onlara “Allah’ın 

size verdiği maldan mülkten muhtaç insanlara da verin; denildiği zaman, o kâfirler 

müminlere şöyle karşılık verirler. (Sizin iddianıza göre) dilediği takdirde kendilerini 

Allah’ın mal mülk sahibi yapacağı bunca fakir-fukarayı biz mi doyuracağız? (Siz hem 

“Rızkı Allah verir” diyorsunuz hem de bizden muhtaç insanlara yardım etmemizi 

istiyorsunuz.) Belki de siz düpedüz saçmalıyorsunuz”518 diyebiliyorlardı. Bu ifadeler 

Mekke’de Allah’ın varlığını temelden inkâr eden ve Müslümanları alaya alan bir grup 

olan zındıklara ait olabileceği gibi,519 o dönemde Allah’ı üst tanrı olarak kabul etmiş 

olan fakat çıkarlarına ters geldiği için zaman zaman O Rabbın yaratıcılığını, rızık 

                                                 
514 Ignaz Goldziher, İslam’da Fıkıh ve Akaid,  (Çev.: İlhan Başgöz), Ardıç Yayınları 2004, 7. 
515 Bkz. Zümer: 39/5; Hadîd: 57/4-6; Hicr: 15/16-19; Mümin: 40/64; A’la: 87/1/5; Mülk: 67/3-4; Nahl: 

16/12, 15-16; Furkân: 25/61-62; Âl-i İmrân: 3/190; Nûr: 24/42-44; Gâşiye: 88/18-20. 
516 Bkz. Yâsîn: 36/36; Hicr: 15/20-22; Rahmân: 55/10-13; A‘râf: 7/10; Abese: 80/24-32; Nahl: 16/5-8,  

10-11, 13-14; Fâtır: 35/27-28; En‘âm: 6/99; Müminun: 23/18-22. 
517 Öge, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, 152. 
518 Yâsîn: 36/47. 
519 Ebü't-Tâhir Mecdüddin Muhammed b. Yakub b. Muhammed Firûzabâdî, Tenvîru’l-Mikbâs min Tefsîri 

İbn Abbas, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Lübnan tsz., 371. 



66 

vericiliğini inkâr eden Müşriklere de ait olmuş olabilir. Zorlu koşullarda yaşamlarını 

sürdürebilmek ve toplumsal statülerinin artmasını sağlamak amacıyla putlara kulluk 

eder, onlara dua ve tazimlerini sunarlardı. Putların, rızıklarında, geçimlerinde kısacası 

biyolojik hayatlarının sürdürülmesinde etkilerinin olduklarını düşündüklerinden, 

kazançlarından bir kısmını onlara ayırırlardı.520 Buna karşılık İslam ise bu anlayışı 

tamamen ortadan kaldırmayı hedeflemiş, gerek insanın gerekse kâinatın her anının 

yaratılması noktasında Allah’ı aktif tanrı olarak kabul etmiştir.521 Cahiliyye’nin iddia 

ettiğinin aksine putların insanı rızıklandırmada hiçbir rolünün olmadığını her daim 

belirtmiştir: “(Müşrikler) Allah'ı bırakıp da kendilerine göklerde ve yerde olan rızıktan 

hiçbir şey veremeyen ve buna asla güçleri yetmeyen şeylere (putlara) tapıyorlar.”522 

Çünkü rızıklandırma, oldukça karışık ve çok yönlü bir olay olmasına rağmen 

mükemmel, şaşmadan ve bozulmadan işleyen bir sistemdir. Bu sistemin var olması,  

devam etmesi, her şeyi kapsayan bir ilme, üstün bir kudrete ve eşsiz bir yaratma gücüne 

bağlıdır. Cansız ve aciz putların ise bu sistemi devam ettirecek hiçbir özelliği yoktur. 

Bunu gerçekleştirebilecek tek güç Allah’tır.  

Yaratma sıfatının diğer bir yansıması da yok etmektir. Allah’ın imtihan süreci 

sonrasında bir takım toplulukları helak etmesi tehdit içermekle birlikte aynı zamanda 

yaratma fiili üzerinden tevhidin de vurgusunu taşır. Dönemin muhataplarının da bildiği 

yok oluş hikâyeleri yalancı tanrılar tarafından değil Allah tarafından meydana getirilmiş 

gerçek olaylardır: “Doğrusu Şi'râ yıldızının Rabbi de O'dur. Ve şüphesiz ki önceki Âd 

kavmini O helâk etti. Semûd'u da (O helâk etti) ve geriye hiçbir şey bırakmadı.”523 

Yıldızların her türlü hareketi dünyayı etkilediğinden geçmiş ümmetlerin yok oluşları 

yıldız, güneş gibi tanrı kabul edilmiş sahte ilahların tasarrufu olarak düşünülebilir. 

Kuran’da Güneş ve Ay’dan Allah’ın ayetleri olarak bahsedilmesi524 aslında Araplarda 

bu semavî varlıklara da kutsiyet atfedildiğini göstermektedir.525 Bu nedenle Allah bu 

kavimlerin helakini kendi fiiline bağlamakta ve yaratılışın sahibinin kendisi olduğu gibi 

helakin sahibinin de kendisi olduğunu belirtmektedir.  

                                                 
520 İbnü’l-Kelbî, 50. 
521 İzutsu, 164. 
522 Nahl: 16/73; Ayrıca Bkz. Rûm: 30/40; Ankebût: 29/17; Hac: 22/62. 
523 Necm: 53/49-51; Ayrıca Bkz. Mümin: 40/21-22; Hûd: 11/101. 
524 Fussilet: 41/37. 
525 Karaman  ve diğ., IV/37-38. 



67 

1.1.3.2. Dileme ve Takdir 

Kur’an’da Allah insan ilişkisinde dikkat çeken temel kavramlardan biri de 

iradedir. Allah’ın ilah olması hasebiyle yetkisini, gücünü ifade eden bu kavram sonraki 

dönemlerde değişik tartışmaların içerisinde farklı anlamlara bürünmüştür. Aslında 

Allah’ın iradesinin herşeyin üzerinde olduğu fikri Cahiliyye zihninin derinliklerinde 

varlığını sürdüregelmiş bir inançtı. Şair Tarafe b. el-Abd (ö. 560) Allah’ın iradesinin 

herşeyin üzerinde olduğunu düşünüyor ve şiirinde bunu şöyle belirtiyordu: 

نَ مَرْثدٍ بتُ قيَسَ بنَ خالِدٍ ... ولو شاءَ رَبي  كنتُ عَمرَو فلَوَْ شَاءَ رَبي  كن  

“Eğer Rabbim dileseydi ben de Kays b. Halid olurdum. 

Eğer Rabbim dileseydi ben de Amr b. Mersed olurdum.”526 

Gökteki yüce tanrının iradesine yüklenen büyük anlam Cahiliyyeyi kader 

düşüncesine sürükleyen önemli unsurlardan biriydi. Allah’ın hayır ve şer bir takım 

olayları önceden bilmesi, yazması, takdir etmesi ve bu olayların zamanla vuku bulması 

anlamında kader düşüncesi bazı Araplar arasında var olan bir inançtı.527 Bu bağlamda 

özellikle kitap kelimesi bir takım şiirlerde kader anlamında kullanılmıştır: 

 لا يستطيعُ الن اسُ محوَ كتابِهِ ... أن ى ولَيسَ قضََاؤهُ بمُبدََّلِ 

“İnsan kitabını (yazgısını) silemez iken kazasını nereden değiştirebilecek.”528 

Muhaddis ve fıkıhçı Said b. Ebu Arube’den rivayet edildiğine göre kendisi Ebu 

Katade’ye kader hakkında sorduğunda şöyle dediğini rivayet etmiştir: “Arabın mı yoksa 

acemin mi görüşünü soruyorsun? Ben, “Arabın görüşünü soruyorum.” dedim. O: 

“Araplar Cahiliyye ve İslam’da kadere inanmıştır.” dedi ve şu şiiri okudu:  

سْطُورُ مَا كَانَ قطَْعِي هَوْلَ كُل ِ تنَوُفَةٍ ... إِلاَّ كِتاَبٌ قدَْ خَلَا مَ   

“Benim (sıkıntılı) her vadiyi geçmem ancak önceden yazılmış bir kitapta 

yazgıdır.”529 

                                                 
526 Ebû  Zeyd Kureşi, 334. 
527 İzutsu, 167. 
528 Lebid b. Rebia b. Malik el-Â’miri, Divânu Lebid b. Rebia el-Â’miri, Dâru’l-Marife 2004, 81. 
529 Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin el-Beyhâkî, el-Kaza ve’l-Kader, Mektebetü’l-Abikan, Riyad 2000, 

322. 



68 

Söz konusu kader anlayışı özellikle rızık elde etme, mal edinme, savaşlarda 

başlarına gelecek olan galibiyet, yenilgi, ölüm durumlarında açıkça kendini 

gösteriyordu. 

 Cahiliyye şairlerinden Alkame b. Abde beytinde şöyle demektedir: 

على نِقاَدَتِه وَافٍ ومَجْلوُمُ والمالُ صُوفُ قرَارٍ يلَْعبَوُنَ به ...   

هَ والمحْروومُطْعمَُ الغنُْمِ يومَ الغنُْم مُطْ  مُ مَحْرُومُ عَمُهُ ... أنََّى توََجَّ  

“Mal insanların kendisiyle oynadığı kalıcı yündür. Mal çekişmesinde kimi elde 

eder kimi mahrum kalır. 

(Ganimet malından) mahrum olan kişi nereye yönelirse yönelsin ganimet günü 

ganimet malından mahrum kalır.”530 

Cahiliyye şairlerinden Sa’d b. Malik’in531 savaştan kaçanları hicvettiği şu beyiti 

de takdirin Cahiliyye düşüncesinde hangi boyutta olduğunu örnek teşkil etmektedir: 

وفها ... يعتاقه الْأجََل المتاحإنِ الموائل خ  

“Savaştan korkarak sığınak arayana takdir edilmiş olan eceli engel olur.”532  

Allah’ın varlığını kabul eden O’na ilahlarından biri olarak iman eden müşrikler 

dalalet içinde olan bütün grupların yaptığı gibi kendi yanlış inançlarını ilahi iradeye 

bağlayıp şöyle diyorlardı: “Eğer Rahman dilemiş olsaydı, biz bunlara kulluk etmezdik” 

derler. Buna dair bir bilgileri yoktur; onlar sadece vehimde bulunuyorlar.”533 Bu 

ifadeler müşriklerin hem Allah’ı kabul ettiklerini hem de melekler ve cinlere yaptıkları 

ibadet ve kulluğu Allah’ın dilemesine endekslediklerini göstermektedir.534  Allah’ın 

kendilerini cezalandırabileceğini kabul eden müşriklere göre gaybi varlıklar olan 

meleklere ve cinlere ibadet ve kulluk yanlış olsaydı, Allah onları derhal 

cezalandırabilirdi.535  

                                                 
530 Ebü’l-Abbâs Mufaddal b. Muhammed b. Ya‘lâ ed-Dabbî el-Kûfî, Mufaddaliyyat, Dâru’l-Maarif, 

Kahire tsz., 401. 
531 Ebû Zekeriya Yahya b. Ali b. Muhammed el-Hatib eş-Şeybânî et-Tebrîzî,  Şerhu Divâni'l-Hamâse li 

Ebi Temmâm I-II, Dâru’l-Kalem, Beyrut tsz., I/192. 
532 Hatib et-Tebrizî, I/192. 
533 Zuhruf: 43/20; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/148; Nahl: 16/35. 
534 İbn Âşûr, XXV/184. 
535 Taberî, Târihu’t-Taberî, XXI/582. 



69 

Cahiliyyenin zihninde ilahi irade derinlerde hissedilse de O’nu bu dünyadan 

soyutlamak, koparmak inancın en can alıcı noktası idi. Kâinatın sahibi olarak derinlerde 

Allah görülür ancak alem diğer tanrılar arasında paylaşılırdı. Örneğin kaza ve kader, 

aracı ulu tanrılardan sayılan Menat’a bırakılmış,536 bir bakıma savaş ve yağmur tanrısı 

olarak Hübel,537 Lat ise üretkenlik ilahı olarak algılanmıştı. Ayrıca tabiaatta meydana 

gelen olayların kişilerin hayatlarında bir takım etkiler doğurduğunu kabul ediyorlar ve 

bunları da yıldızların hareketlerine bağlayarak onları ilah olarak kabul ediyorlardı.538 

Putların yanında Allah’ın müdahil olduğu alan neredeyse hiç yok gibiydi. Şirk inancı 

tevhidi fiilen işlemez hale getirmiş, Allah’ın insan ve kâinat üzerindeki tasarruflarını ya 

tamamen ortadan kaldırmış ya da diğer tanrıcıklarla bölüştürmüştü.539 Yalancı tanrılara 

yüklenen anlam insana yönelik zarar ve faydanın onlardan beklenilmesine sebep 

oluyordu. 

Kutsal kabul ettikleri varlıklara danışmayı adet haline getirmiş olan Araplar bir iş 

yapacakları zaman putlar önünde fal okları çekerek söz konusu problemlerini çözmeye 

çalışırlar ve bunu dini gelenek olarak kabul ederlerdi. Yolculuğa çıkmak, ticaret 

yapmak, evlenmek gibi önemli işleri yapmaya niyetlendiklerinde, bu işlerin sonucunun 

kendilerine hayır mı yoksa şer mi getireceğini öğrenmek amacıyla fal okları çeker ve 

okun sonucuna göre olayı değerlendirirlerdi. Yüz dirhem parayla genç bir deveyi alıp 

Hübel putunun önüne gelirlerdi. Paralarla deveyi görevliye teslim ederek oklar 

yardımıyla putun kararını alırlardı. Fal oklarını çekecek görevli, dilek sahibini putun 

yanına yaklaştırarak: “Ey ilahımız, işte filan oğlu filan şu, şu işleri yapmak istiyor, 

hakkında bize doğru olanı bildir.” der, sonra da oku çekerdi. Bunun sonucuna göre de 

işin yapılıp yapılmaması konusunda karar verirlerdi.540 Kur'an-ı Kerim'in “Ey 

inananlar, şArap, kumar, dikili taşlar, şans okları şeytan işi birer pisliktir. Bunlardan 

kaçının ki kurtuluşa eresiniz.”541 hitabı, inananlara yapılmış olmakla beraber, o günkü 

Arap toplumunun inancını da göstermektedir. 

Cahiliyye Arapları Allah’ı sadece ilk yaratıcı olarak görüyorlardı. Hastalık halinde 

şifayı putlarda ve putların arkasındaki güçler olarak kabul ettikleri cin, melek ve ruh 

                                                 
536 Ringgren, 2008, 29-30. 
537 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 64. 
538 Çağatay, 130. 
539 Y. N. Öztürk, 92. 
540 İbn Hişâm, I/152; İbnü’l-Kelbî, 36. 
541 Mâide: 5/90. 



70 

gibi varlıklarda ararlardı. Hastalar kahinler, arraflar ve şifacılar tarafından tedavi 

edilirken tapınaklara kurbanlar adayarak okuyup üfleme bu tedavi şeklinde temel 

unsurdu. Putlara adanacak kurbanlar ve bu esnada yapılacak olan okuma-üfleme ile 

insanların içerisinden onları hasta kılan kötü ruhlar çıkarılırdı.542 Bu düşüncede de Allah 

tamamen devreden çıkarılır şifa bir takım cansız varlıklarda veya kahin, arraf ve onların 

yaptıkları bazı uygulamalarda aranırdı. İslam ile birlikte bu düşünce de tamamen 

ortadan kaldırılmaya çalışılmış, Rab olduğu vurgulanarak şifa verenin Allah olduğu 

belirtilmiştir.543  

Cahiliyye düşüncesinde yaratıcı kudretin takdiri ile dehrin ezici gücü birbirine 

girift bir halde kendini göstermekteydi. Anlaşıldığı kadarıyla toplumda güçlü bir 

fatalizm inancı vardı. Fakat bu kaderin faili, bazı gruplarda tanrı iken bazı gruplarda ise 

zamanın bizzat kendisi idi. İnsanın hayat süresini kapsayan zaman ve onu karşılayan 

ifadelerin kader olarak tanımlanması mümkündür. Çünkü birçok şiirde zamanın yok 

edici gücünden bahsedilir. Zaman iyi ve kötü talihin, onda yer eden olayların 

belirleyicisidir.544 “Dediler ki: Hayat ancak bu dünyada yaşadığımızdır. Ölürüz ve 

yaşarız. Bizi ancak zaman helâk eder”545 ifadesi de bir takım Araplar arasında zamanın 

insan hayatı üzerindeki etki güç olarak kabul edildiğini göstermektedir. Bu bağlamda 

zaman ve onu ifade eden kavramlar da kaderin temsilcisi konumundadır. “Dehr” de söz 

konusu kavramların başında gelmektedir. Dehr kelimesi sözlükte “alemin 

başlangıcından sonuna kadar olan müddet” anlamındadır. Ancak daha sonraları her 

uzun zaman için “dehr” kelimesi kullanılmıştır.546 Takdir edilme anlamında 

hamme(حم), mukadder kılmak hatm (حتم), önceden belirlenmiş kapalı olayları 

karşılayan utiha (اتح) kader tarafından ortaya konan özellikle üzücü taksimatı ifade eden 

mena (مني) kelimeleri de kader anlamı ifade eden diğer kelimelerdi. 547  

Dehrin etkin gücü özellikle insan hayatının rızık, ecel, mutluluk ve musibet 

dönemlerinde kendini göstermektedir. Bu inançta dehr, kendisine ibadet edilen ilahi bir 

varlık olmayıp insan hayatında dikkat edilmesi gereken, hesaba katılan kozmik 

                                                 
542 Çağatay, 133. 
543 Şuârâ: 26/80. 
544 Ringgren, 51. 
545 Câsiye: 45/24. 
546 İsfahânî, 319. 
547 Ringgren, 19, 27, 22, 29-30. 



71 

güçtür.548 Dehr ilah olmadığı halde salt zamanı da ifade etmez. Zamanın ötesinde insanı 

kontrol eden, etkisine karşı insanının aciz kaldığı kötü talih başta olmak üzere insana 

yönelik her türlü icraatın müsebbibi olarak somutlaşmıştır.549 Yani zaman veya onu 

ifade eden dehr gibi kavramlar daha çok yok edici güç konumunda olup aynı zamanda 

olumsuzlukların da failidir.550 Hayata yönelik kaderci bakışları onları bu düşünceye 

sevketmiş olabililir. Çünkü Cahiliyye Arapları özellikle zorluk, musibet ve meşakkat 

olmak üzere başlarına gelen her türlü olumsuz olayı zamana nispet eder, bu nedenle de 

zamana küfrederlerdi.551 Örneğin yakınlarına ağıt yakan bir arabinin düşüncesinde Allah 

ve zaman şöyle idi: 

ه قبل خيرِه     تقاضى فلمْ يحُْسنْ اليْنا التَّ  قاضِيالحا اللهُ دهراً شرُّ  

“Allah feleği kahretsin! Onun şerri hayrından daha öncedir.  

İnsanların ruhlarını aldı, ancak bu işi konusunda bize hiç iyi davranmadı.”552  

Dehrin yok edici gücünün etkili bir şekilde görüldüğü olay ölümdü. İnsanın 

ölümüyle birlikte “dehr” kavramı “meniyye”, “menün”, “himam” “humme” gibi 

lafızlara dönüşürdü. Cahiliyye, hayatın ne zaman son bulacağının önceden 

belirlendiğine inanırdı.553 Ölümün faili genelde Allah değil dehr olarak düşünülürdü. 

Zaman bütün varlığı sonlandıran aktif güç olarak kabul edilmekte idi. O nedenle bir 

anne oğluna şu şekilde ağlardı:  

نَّعِيمُ ألَا تِلْكَ الْمَوَدَّةُ لَا تدَُومُ ... وَلا يبَْقىَ عَلىَ الدَّهْرِ ال  

 وَلا يبَْقىَ عَلىَ الْحَدَثاَنِ غَفْرٌ ... لهَُ أمٌُّ بشاهقةٍ رَءُومُ 

“Ah, bu sevgi devam etmez, nimetler zamana dayanmaz. 

Bir yavru dağ keçisi de olacağa karşı duramaz, Sarp kayanın tepesinde şefkatli bir 

annesi olsa bile.”554 

Bazen de zamanın helak gücü Allah ile beraber zikredilmekte idi: 

                                                 
548 A. Çelik, 82. 
549 M. Öztürk, “Kur’an’da ve İslam Öncesi Arap Düşüncesinde “Dehr” Kavramı”,  261. 
550 İzutsu, 160. 
551 Hâzin, IV/125. 
552 Hatib et-Tebrizi, I/446. 
553 İzutsu, 161-162. 
554 Ebü’l-Fazl Ahmed b. Ebî Tâhir Tayfûr el-Mervezî, Belâğâtu’n-Nisâ, Matbaatu Medresetu Valide, 

Kahire 1908, 176. 



72 

 لا يبْعد الله اخواناً لنا ذهبوا      أفْناهم حدَثانُ الد هرْ والابَدُ 

“(Ölüp) giden kardeşlerimizi Allah uzaklaştırmadı (almadı) 

Onları zamanın olayları ve sonsuzluk yok etti.”555 

Cahiliyyede kader inancıyla ilintili olarak uğur ve uğursuzluk düşüncesi de 

toplumda oldukça yaygındı. Baykuşun ötmesi gibi birçok olaya metafizik anlamlar 

yükleyip onlarda uğur uğursuzluk ararlardı.556 Aynı şekilde ilahi iradenin insan ve 

kâinat üzerindeki etkisini sınırlama veya yok sayma anlamında nazar inancı da 

Cahiliyye de oldukça yaygındı. Örneğin Beni Esed’den bir adam 3 gün boyunca aç kalır 

daha sonra oradan geçen bir sürüye bakıp “Bugün bundan daha güzelini görmedim.” 

diyerek nazar değdirmeye çalışırdı.557 Yine bu bağlamda cinlerle bağlantı kurularak 

varlıklar üzerinde bir takım etkilerde bulunma mahiyetinde sihir uygulamarı da 

Cahiliyyede sıkça görünmekte idi.558 Bir takım kötü ruhlardan korunmak ve hastalıklar 

karşısında şifa bulmak maksadıyla rukye559 yapılması da aynı tür uygulamalardandı. 

Aslında bütün bunlar ilahın varlığa yönelik iradesini ortadan kaldıran uygulamalardı. 

Çünkü Cahiliyye inancında Allah, varlıkla her daim ilişki içerisinde olmayan, 

mahlukatla bütün bağlarına koparmış pasif varlıktı.560 İnsan dünyaya geldiğinde kendini 

tanrı dışında dehr, metafizik varlıklar gibi bir takım oluşumların iradesi altında bulurdu.  

Kur’an Allah’ın mutlak uluhiyyetine vurgu yaparak O’nu dilediğini yapabilen 

varlık olarak niteler. Fiili gerçekleştirmede irade sahibi olması; herhangi bir zorlama 

altında tutulamaması, kesin bir tercih hakkının olması561 ve tercihini 

gerçekleştirebilecek kudrete malik olmasıdır ki bu da “ol emriyle”562 sembolleşmiştir. 

Allah için “mürid olma” onun fiili gerçekleştirmede veya yapmamada, dileyip 

dilememede tercih sahibi olduğudur.563 Kur’an’da irade lafzının değişik anlamlarda 

kullanılması ve İslam kelamında ortaya atılan tartışmalar sıfatın farklı şekillerde 

                                                 
555 Merzûki, 630. 
556 Bkz. İbn Manzûr, XII/625. 
557 Zemahşerî, IX/597. 
558 Derveze, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı, 306-307. 
559 Rukye: Cahiliyye uygulanan bir tedavi yöntemi olan rukye; humma, sara gibi hastalık veya 

felaketlerden kurtulmak maksadıyla yapılan dua anlamına gelmektedir. (Ebü’s-Seâdât Mecdüddin 

Mübarek b. Muhammed İbnü’l-Esir, en-Nihâye fi Garîbi’l-Hadîs ve’l-Eser I-V, Mektebetü’l-İlmiyye, 

Beyrut 1979, II/254. 
560 İzutsu, 157. 
561 Öge, Allah’tan Aleme İlahi Fiiller, 24. 
562 Bkz. Bakara: 2/117. 
563 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 76. 



73 

anlaşılmasına sebep olmuştur. İslam düşünürleri “Allah, dilediğini irade eden ve irade 

ettiğini yapma gücüne haiz olandır” ittifakında bulunmalarına rağmen,564 Allah’ın 

iradesi kader problemi etrafında her daim gündeme gelmiş, bu bağlamda irade meşiet 

ilişkisi daima tartışılmıştır.565 İyi ve kötü fiillerin meydana gelişi ve irade ilişkisi, 

hidayet ve dalalette Allah’ın iradesinin rolü566, ilahi iradenin kulun iradesini gerektirirp 

gerektirmemesi567, kader çerçevesinde tartışılan konuların başında gelmiştir. Hz. 

Peygamber döneminde sahabe arasında tartışılmayan bu mesele sonraki dönemlerde 

Müslümanlar arasında ortaya çıkan ayrılık hareketleriyle birlikte tartışılmaya 

başlanmıştır. Bunun yanında Allah’ın iradesinin zatıyla münasebeti, kadim ve hâdis 

oluşu568 da sonraki dönemlerde tartışılan konular arasında yer almıştır.  

Pekçok ayet-i kerimede Allah’ın mürid olduğu ifade edilmektedir. Ayetler sebeb-i 

nüzul ve siyak-sibak ölçüsü içerisinde anlaşılmaya çalışıldığında vahyin ilk 

muhatablarına yönelik değişik vurguların olduğu görülür. Bunun yanında Allah’ın 

mürid olduğunu ifade edilen kelimeler esas anlamları dışında hüküm, emir, tahliye, halk 

ve inşa gibi bir takım manalar taşıdığı görülmektedir. Bunlar ışığında ilahi iradenin 

anlatıldığı ayetlerde şunların ön plana çıktığı anlaşılmaktadır:  

Kur’an’da tevhid üzerinden Allah anlatırken Allah’a ait olan iradenin 

mutlaklığından ve karşısında bir güç olamayacak şekilde sınırsızlığından bahsedilir. 

Mutlaklık ve sınırsızlık, Allah dışında diğer varlıkları ilah tanımış, Allah’ın iradesini 

değişik ilahlara bölüştürmüş topluluklara reddiyedir. Çünkü onlara Allah’a eş değer 

tutulmuş sahte ilahlar uluhiyyet ve rububibiyyet özelliği taşımakta idiler. Ayetlerde 

özellikle sahte ilahlara karşı çıkılmakta, Allah’ın dilediğini yapan varlık olduğu ve onun 

karşısında bunu engelleyecek bir gücün olmadığı belirtilmektedir. Güçle harmanlanmış 

ilahi iradenin anlatıldığı ayetlerde aslında Tanrı-insan ilişkisinde doğrudan etkili tek 

gücün Allah olduğu belirtilir. Bu bağlamda Allah dışarıdan herhangi bir güce ihtiyaç 

                                                 
564 Yûsuf Şevki Yavuz, “İrade”, Türkiye Diyanet Vakfıİslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara 2000, XXII/380. 
565 Abdulhamit Sinanoğlu, “Kur'an-ı Kerim'de Allah'a İzafe Edilen İrade ve Meşiet Kavramlarına 

Yüklenen Geleneksel Anlamlar Hakkında Teolojik Bir Değerlendirme”, Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi,7 (13), 2009, 27. 
566 Bkz. Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin el-Beyhaki, el-İ'tikad ve'l-Hidaye ila Sebili'r-Reşad, Dâru’l-

Fazile, Riyad 1999, 179 vd.; Mâturidi, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, I/407. 
567 Ebû'I-Hasan Ali b. İsmail Eş‘arî, el-İbâne an Usûli’d-Diyâne, Mektebetü Dâru’l-Beyan – Mektebetü’l-

Müeyyide, Taif 1990, 122 vd.; Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXX/762. 
568 Ebû’l-Mu’în Nesefi, I/490 vd. 



74 

duymadan ve karşısına çıkabilecek bir güç olmadan dilediğini yapabilen varlıktır. “Eğer 

Allah sana bir zarar dokundurursa, onu yine O'ndan başka giderecek yoktur. Eğer sana 

bir hayır dilerse, O'nun keremini geri çevirecek de yoktur. O, hayrını kullarından 

dilediğine eriştirir. Ve O bağışlayandır, esirgeyendir.”569 Allah’ın dilediğini yapabilen 

varlık olması tanrı-insan ilişkisinde geçerli olduğu gibi tanrı-alem ilişkisinde de her 

daim kendini gösterebilir ki Allah bu potansiyele daima sahiptir: “O, dilerse rüzgarı 

durdurur, yelkenle giden gemiler o zaman denizin yüzünde durakalır. Bunlarda, sabırlı 

olan ve çok şükreden kimseler için deliller vardır. Yahut yaptıklarına karşılık onları 

ortadan kaldırır, birçoğunu da bağışlar.”570  

Cahiliyye, temelde tevhid akidesini yok eden etkenlerin oluştuğu dönemdir. Hz. 

Muhammed’in elçiliğinde sunulan İslam ise dini, tevhidi temellerine kavuşturan 

öğretidir. Önceki bölümlerde de bahsetmeye çalıştığımız gibi Araplar arasında dini 

birliktelik yoktu. Topluluklar, kabileler Allah inancı yanında kabilelerinin değerlerini 

koruma refleksi ile belli putlar etrafında kümelenmiş, şirk inancına sarılmışlardı. 

Önemsenen, kutsanan, putlar çevresinde oluşan din bizatihi din olmasından öte 

kabilenin değerleri olması hasebiyle önemsenmişti.571 Böyle bir inanç içerisinde 

özellikle Ebu Süfyan b. Harb, Übey b. Halef, Nadr b. Haris, As b. Vail, Velid b. Muğire 

gibi Hz. Muhammed’e şiddetle karşı çıkanlar dini inançtan öte kabile, toplumsal statü 

gibi bir takım maddi çıkarlarından dolayı kendi düşüncelerinin hak olduğunu 

savunmuşlardı. Bu durumu ayet-i kerime şöyle ifade etmektedir: “Dinlerini parçalayan 

ve bölük bölük olanlardan (olmayın. Bunlardan) her fırka, kendilerinde olan ile 

böbürlenmektedir.”572 Aslında bu böbürlenme inançlarından ziyade kendi irade ve 

kişisel arzularını ilahi iradeyle eş değer görmelerinden573 ve tanrı ile olan ilişkilerinin 

merkezine kendilerini oturtmalarından kaynaklanmakta idi. Çünkü onlara göre tanrı 

(Allah) her an yaratma ve dileme içerisinde olmayan, yarattığı dünyadan bütün bağlarını 

koparmış pasif varlıktı.574 Böyle bir düşünce karşısında Allah’ın onlara verdiği cevap 

                                                 
569 Yûnus: 10/107; Ayrıca Bkz. Fâtır: 35/16-17; Bakara: 2/20; Buruc: 85/16; Rûm: 30/1-5; Buruc: 85/16; 

Ahzâb: 33/17; Yâsîn: 36/23. 
570 Şûrâ: 42/33-34; Ayrıca Bkz. Ra’d: 13/11. 
571 Mustafa Öztürk, “Kur’an Bağlamında “Cahiliye” Kavramını Yeniden Düşünmek”, 

http://mustafaozturkarsivi.blogspot.com.tr/p/yazlar.html 
572 Rûm: 30/32. 
573 Karaman ve diğ., IV/312-313. 
574 İzutsu, 157. 



75 

ise şuydu: “Alemlerin Rabbi olan Allah dilemedikçe sizler bir şey dileyemezsiniz.”575 

Ayetin sebeb-i nüzulü, ifadelerin hangi düşünceye karşı reddiye içerdiğini gösterir. 

Nitekim ayetin, Ebu Cehil’in herşeyin kendi elinde olduğunu, dilerse hidayeti kabul 

edeceğini dilemezse kabul etmeyeceğini ifade etmesi üzerini indiği rivayet edilmiştir.576  

Allah, kendilerini ve toplumu fesat eden, kendi iradelerini, güçlerini ve 

doğrularını tanrınınkilerle eş değer gören gruplara karşı bu ifadeleri kullanarak hem 

onlardaki kibir duygularını yok etmekte hem de var olan deist anlayışı reddetmektedir. 

Allah’ın pasif konuma itildiği, hayatın bütün merkezine insanın benliğinin konulduğu 

dünya hayatı düşüncesinin imkânsızlığı vurgulanmaktadır. Bu bağlamda Kur’an, Allah 

ile insan ilişkisinde Allah’ın merkeze alındığı bir dil kullanır. Bu dilde temel nokta 

insanın her konuda kendini Allah’tan ayrı düşünmemesi, O’nu hesaba katmasıdır.577 

Zira insandaki her türlü irade ve fiil sonuçta herşeyi kuşatan büyük irade merkezinden 

yani Allah’ın iradesinden kaynaklanmaktadır.578 Allah kâinatı yaratmış ve artık o 

kâinatla ilişkisini kesmiş varlık değildir. Böyle bir uluhiyyet anlayışı “Allah dilediğini 

yapandır.”579 ifadesiyle reddedilmiştir.580 Şirk düşüncesinde hakim olan deist anlayış 

reddedilirken yeni oluşturulan ilah anlayışı ile bu ilahın her alandaki yetkinliği ve 

kemali de ortaya konmuştur.581 Böylece insan odaklı dünya düşüncesine sahip Cahiliyye 

düşüncesinin yerine ilahi irade merkezli kâinat anlayışının yerleştirilmesi sağlamıştır.582 

İlahi irade merkezli kullanım Hz. Peygamber’e uyarıda da kendini göstermektedir. 

“Hiçbir şey için “Bunu yarın yapacağım” deme. Ancak Allah dilerse (yapacağım de). 

Unuttuğun zaman Allah'ı an ve “Umarım Rabbim beni, doğruya daha yakın olana 

eriştirir.”de.”583 İnsan bir şey yapmaya karar verdiğinde dünyayı yönlendiren iradenin 

aslında Allah olduğunu bilmesi vurgudaki asıl amaçtır ki, Allah’ın dilemediği bir şeyin 

olması mümkün değildir.584 İlahi irade Müşriklere anlatılırken Allah’ın iradesi 

karşısında insanın fonksiyonunun olmadığı kalın çizgilerle çizilmektedir. Buna karşılık 

                                                 
575 Tekvir: 81/29; Ayrıca Bkz. İnsan: 76/30.  
576 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, XXIV/264. 
577 M. Öztürk, Kur’an-ı Kerim Meali Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri, 659. 
578 Kutub, VI/3843. 
579 Bkz. Hûd: 11/107; Buruc: 85/16. 
580 Ulutürk, 106. 
581 Öge, Allah’tan Aleme İlahi Fiiller, 27. 
582 İzutsu, 93-94. 
583 Kehf, 18/23-24. 
584 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, VII/158. 



76 

Müslümanlara ise Allah’ın elinin Müminin üzerinde olduğu ve her an O’nun 

iradesinden yardım dilemesinin gerekliliği bildirilmektedir. Böylece Müslümanlar hem 

uyarılmış olur hem de kendi iradelerinin Allah’ın iradesine uymadığı takdirde olayların 

farklı cereyan etmesinden kaynaklanacak keder ve üzüntü giderilir. Bunun sonucu 

olarak Rabbiyle daima bağlantı içerisinde olan, başarıda gururlanmayan, başarısızlıkta 

karamsarlığa düşmeyen, kendisini yalnız hissetmeyen Müslüman profili ortaya çıkar.585 

İnsan iradesi karşısında Allah’ın iradesinin faal olarak zikredildiği ayetler Hz. 

Muhammed’e ve Müslümanlara yönelik teselliyi de içermektedir. Çünkü Mekke’de Hz. 

Muhammed’in bütün gayretlerine rağmen inkârcıların sergilediği tavır; yüz çevirme, 

inat ve düşmanlık şeklindeydi.586 Kur’an müşriklerin tavırları karşısında Hz. 

Peygamberin üzülmemesini isterken aynı üslübu kullanmaktadır. “Kötü işi kendisine 

güzel gösterilip de onu güzel gören kimse (kötülüğü hiç istemeyen kimseye benzer) mi? 

Allah dilediğini sapıklığa yöneltir, dilediğini doğru yola iletir. O halde onlar için 

üzülerek kendini helak etme. Allah onların ne yaptıklarını biliyor.”587 Hz. Muhammed’e 

yönelik teselli amaçlı üslup diğer peygamberlerin dilinden de ifade edilmektedir. Hz. 

Nuh’a meydan okuyan, ondan korkuttuğu azabı isteyen kavmine karşı Allah yine 

hidayetin ve dalaletin kendi elinde olduğu vurgusunu yapmakta ve şöyle buyurmaktadır: 

“Ben size öğüt vermek istesem de, eğer Allah sizi azdırmak istemişse, öğüdüm size fayda 

vermez. O, sizin Rabbinizdir ve O’na döndürüleceksiniz.”588 Hidayet-dalalet 

tartışmalarında ön plana çıkan ayetlerde tartışmalara çözüm bulmak amacıyla tercümede 

farklılıklara gidilmiş, “Allah sizi azdırmak istemişse” ifadeleri, “azgınlık içerisinde 

bırakmak” olarak tercüme edilmeye çalışılmıştır.589 Aslında burada hidayet ve dalalet 

kapsamında özgür iradenin varlığı veya yokluğu söz konusu olmayıp ilahi irade 

çerçevesinde Hz. Muhammed’in teselli edilmesi amaçlanmaktadır. O insanların vekili 

olmadığı gibi590 onların küfürlerinden sorumlu değildir. Çünkü Allah hidayet 

noktasında insan üzerinde zorlayıcı iradesini kullanmış olsaydı zaten bütün insanlığı tek 

                                                 
585 Kutub, IV/2265. 
586 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, I/489. 
587 Fâtır: 35/8; Ayrıca Bkz. Kasas: 28/56; En‘âm: 6/35; Müddessir: 74/56; Şuara: 26/1-4; Hac: 22/15-16; 

Âl-i İmrân: 3/176; Mâide: 5/41. 
588 Hûd: 11/34. 
589 Bkz. M. Öztürk, Kur’an-ı Kerim Meali Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri, 262; Karaman ve diğ., 

III/167. 
590 Bkz. Şûrâ: 42/6. 



77 

bir millet yapardı.591 Ancak ayetlerde mutlak irade ön plana çıkarılarak Hz. 

Muhammed’in görevinin ne olduğu bildirilmekte diğer yandan da müşriklerin haddi 

aşan tutumlarına karşı ona ve müminlere teselli verilmektedir.592  

Onun mutlak iradesi hayatın her alanında ön planda olduğu gibi peygamberlik 

görevinin kime verileceği noktasında da tek hakim güçtür. “Peygamberleri onlara 

dediler ki: "(Evet) biz sizin gibi bir insandan başkası değiliz. Fakat Allah nimetini 

kullarından dilediğine lütfeder.”593 Sonraki dönemlerde peygamberliğin vehbi-kesbi 

oluşu tartışmalarında kullanılmış olan anlatımlar594 aslında müşriklerin inanmayacakları 

halde işi yokuşa sürmek maksadıyla Hz. Muhammed’i küçümseyip peygamberliği ona 

yakıştıramamalarının595 sonucunda verilen cevaptır. Tanrı-alem ilişkisinde olduğu gibi 

peygamberlik seçiminde de Allah’ı iradesinin sorgulanamayacağı ve karşı 

çıkılamayacağı düsturu vardır. Çünkü ilahlık fiili meydana getirecek terhcihte mutlak 

özgürlüğü gerektirir.  

Allah’ın mutlak otoritesi, iradesi dünyevi her alanda etkin olduğu gibi ahiret 

alanında da geçerlidir. “Rabbinin dilediği hariç, (onlar) gökler ve yer durdukça o ateşte 

ebedî kalacaklardır. Çünkü Rabbin, istediğini hakkıyla yapandır. Mutlu olanlara 

gelince, onlar da cennettedirler. Rabbinin dilediği hariç, gökler ve yer durdukça onlar 

da orada ebedî kalacaklardır. Bu (nimetler) bitmez, tükenmez bir lütuftur.”596 “Ancak 

onun izniyle” ifadeleri uhrevi korkunun şiddetini tasvir maksadıyla kullanıldığı gibi597 

ebedi azap ve kurtuluşu Allah’ın iradesine bağlamaktadır. Çünkü Kur’an’ın ilk 

muhatablarının hayatlarında ahiret inancı genelde yer etmemişdi.598 Onların bir kısmı 

ise ahirete dair bir şeyler duyduklarını ancak bu konuda kesin bir bilgiye sahip 

olmadıklarını ifade etmekteydiler.599 Eğer ahiret olursa da orada kendileri için daha 

güzel şeyler elde edeceklerini söyleyebiliyorlardı.600 Allah onları yalanlayarak uhrevi 

otoritenin mutlak iradesine bağlı olduğunu belirtmiştir.  

                                                 
591 Bkz. Şûrâ: 42/8. 
592 İbn Âşûr, XXV/38. 
593 Bkz. İbrâhîm: 14/11: 
594 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XIX/74. 
595 Bkz. Sad: 38/8. 
596 Hûd: 11/107-108; Ayrıca Bkz. Hac: 22/14. 
597 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, III/541. 
598 Bkz. Casiye: 45/24. 
599 Bkz. Neml: 27 /66-68 
600 Bkz. Fussilet: 41/50; Kehf, 18/32-36. 



78 

Allah dünyayı iyi ile kötünün, hak ile batılın mücadele alanı olarak belirlemiştir.  

Bu çatışmada hakkın ve batılın temsilcilerinin, destekçilerinin olması ilahi iradenin bir 

neticesidir.601  Bu nedenle her peygambere insanlardan ve cinlerden oluşan düşmanlar 

takdir edilmiştir ki, bu takdir aslında dünya hayatındaki imtihanın adıdır. İmtihanda 

kuldan kaynaklanan fiiller söz konusu olduğu gibi Allah’tan da kaynaklanan fiiller söz 

konusudur. Ancak Allah’tan kaynaklanan fiiller bir hikmete binaen cerayan eder. 

Kur’an’da özellikle kâinatın yaratılışındaki büyük kaderden bahsedilmekte ve bu 

dünyanın imtihan alanı olması Allah’ın iradesine bağlanmaktadır. “Böylece biz, her 

peygambere insan ve cin şeytanlarını düşman kıldık. (Bunlar), aldatmak için 

birbirlerine yaldızlı sözler fısıldarlar. Rabbin dileseydi onu da yapamazlardı. Artık 

onları uydurdukları şeylerle başbaşa bırak.”602 Küfrün, aldatmanın Allah’ın iradesine 

bağlanması kader bağlamında insanın fiillerine dönük bir tartışma olmayıp insanın 

kozmozdaki imtihana dayalı konumunun tesadüfi olmadığının anlatımıdır.603 Bu anlatım 

sayesinde Müslüman, hak ile batılın mücadelesi esnasında ortaya çıkan olayların 

arkasındaki gücü kavrayacak, bunun hikmetini düşünecek ve ona göre hareket edecektir. 

Müslümanlara yönelik tuzakların, kötülüklerin kâfirlerin ellerinde bulunun karşı 

konulmaz güçten kaynaklanmadığı, böyle bir güçlerinin olmadığı ancak imtihan gereği 

Allah’ın buna izin verdiği bilinmiş olacaktır. Bu izin sayesinde de imtihan gerçekleşmiş 

olacaktır.  

 “Biz dilesek, elbette herkese hidayetini verirdik. Fakat, “Cehennemi hem 

cinlerden hem insanlardan bir kısmıyla dolduracağım” diye benden kesin söz 

çıkmıştır.”604 ayeti, bağlamından uzak okunduğunda Allah’ın ezelde cennetlikleri ve 

cehennemlikleri rastgele belirlediği izlenimi vermektedir. Nitekim kelamcılar, ayeti 

kader bahislerinde zikretmişler ve bunun üzerinden kader bağlantılı hidayet tartışmaları 

yapmışlardır.605 Aslında ayetlerde yukarıda zikrettiğimiz gibi dünya ve ahiret 

bağlamında evrenin ve insanın yaratılışındaki gerçek dile getirilmektedir. Allah 

insanların tamamını hidayete erdirme gücüne sahiptir. Fakat hikmetinin ve verdiği 

hükmün gereği olarak insanı dünyada yaratacak, hidayet, dalalet yollarını açıklayacak, 

insanı özgür iradesiyle hakkı ve batılı tanıma noktasında başbaşa bırakacaktır. Nitekim 

                                                 
601 Karaman ve diğ., II/457. 
602 Bkz. En‘âm: 6/112; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/137; Bakara: 2/253. 
603 Kutub, III/1186. 
604 Secde: 32/13. 
605 Bkz. Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, VIII/335. 



79 

sonraki ayette dalalet açıkça kâfirlerin iradelerine bağlanmakta ve şöyle denilmektedir: 

“(O gün onlara şöyle diyeceğiz:) Bu güne kavuşmayı unutmanızın cezasını şimdi tadın 

bakalım! Doğrusu biz de sizi unuttuk; yaptıklarınızdan ötürü ebedî azabı tadın!”606  

İlahi iradenin insanı iman ve küfür noktasında hiçbir zorlama olmaksızın 

tercihlere bıraktığı anlatımı Yunus suresinde de karşımıza çıkmaktadır ki, zaten 

mecburiyetin olmaması ilahi hikmetin gereğidir.607 “(Resûlüm!) Eğer Rabbin dileseydi, 

yeryüzündekilerin hepsi elbette iman ederlerdi. O halde sen, inanmaları için insanları 

zorlayacak mısın?”608 Hidayeti göstermek Allah’a aittir ve o doğru yolu lütfuyla 

gösterendir. Bu hidayet sayesinde insan değerli bir varlık olarak yeryüzünde hayatını 

devam ettirir. Eğer Allah dilemiş olsaydı, insanların elinden iradelerini alarak zorlayıcı 

gücüyle onları hidayete sevkederdi. Fakat o imtihan dünyasının bir sonucu olarak insanı 

hayır ve şerri, hakkı ve batılı ayırmada serbest bırakmıştır:609 “Yolun doğrusu 

Allah'ındır. Yolun eğrisi de vardır. Allah dileseydi hepinizi doğru yola iletirdi.”610 O 

halde insan Rabbine karşı olan sorumluluğunu asla unutmamalı, bahşedilmiş olan 

özgürlük alanının ona ayrıcalık sağlaması yanında imtihanın gereği olduğunu bilmelidir. 

1.2. ŞİRKİN İMHASI 

Dinin özü olan tevhid, yaratılışla beraber bütün peygamberlerin Allah adına 

ortaya koydukları temel akidedir. İlahi öğreti içerisinde var olan hukuki kurallarda 

değişikliklikler olsa bile tevhidle şekillenen inancın yapısında hiçbir değişiklik 

olmamıştır. Tevhid, yaratıcı ile mahluk arasındaki ilişkide ortaklığı kabul etmediği gibi 

aynı zamanda tek ilahın diğer ilahcıklarla yetkilerinin bölüşümünü de reddeder. 

Tevhidde yaratıcı ile mahluk olan ararasında kesinlikle demokratik ve eşit ortaklık söz 

konusu değildir. Çünkü Allah ile mahlukat aynı kategoride varlıklar değillerdir.611 Şirk, 

maddi varlığın aşkın varlıkla iletişiminin aracılar olmaksızın yapılamayacağını 

savunmaktadır.612 Ancak tevhid inancında Allah’la insan arasına sokulan sahte ilahlar 

yaratıcı ile mahluk arasındaki yakınlığı ortadan kaldırır. Yaratıcı, yarattığı varlıkla 

                                                 
606 Secde: 32/14. 
607 Zuhaylî, XXI/199. 
608 Yûnus: 10/99. 
609 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, XVII/175. 
610 Nahl: 16/9. 
611 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 35. 
612 Y. N. Öztürk, 44. 



80 

arasındaki yakınlığı belirlemiştir: “Andolsun, insanı biz yarattık ve nefsinin kendisine 

fısıldadıklarını biliriz ve biz ona şah damarından daha yakınız.”613 Kur’an’da Allah’ın 

mutlak birliği göz önüne serilerek tevhide zarar verebilecek her türlü fikir ve davranış 

reddedilirken, Allah’ın her türlü maddi algılamaların ötesinde herşeyden üstün yüce güç 

olduğu belirtilir.614  

İlk vahiyle birlikte Allah’ın varlığının hakikati üzerinde fazla durulmadan 

Kureyş’in zihnine, ilah olabilecek tek varlığın her türlü üstün sıfatlarla donanmış Allah 

olduğu fikri kazınır.615 Kur’an tanrıyı tanımayanlara fazla önem vermemiş, Allah’ı 

kabul edip de onu tanımada yanılgılara sahip olanları asıl hedef kabul etmiştir. Çünkü 

Kur’an’a göre de Allah’ın varlığı zaruridir. Bütün toplumlarda değişik algılamalar 

olmasına rağmen bir şekilde tanrının tanınması Kur’an’ın Allah’ın varlığından ziyade 

birliğine vurgusunun sebebini teşkil eder. Bu tanınma aynı zamada tanrı fikrinin 

evrenselliğinin göstergesidir.616 Bunun yanında Allah’ın birliği anlatılmak suretiyle 

zaten varlığı da ifade edilmiş olur.617 Allah’ın varlığının zorunluluğunu Hz. Peygamber 

şöyle ifade eder: Ebû Hüreyre (ra) anlatıyor: Resûlullah (sav), herhangi birimiz yatağına 

yattığında şöyle dua etmesini bize emrederdi. “Ey göklerin,  yerin, bizlerin ve her şeyin 

Rabbi! Ey tane ve çekirdeği çatlatıp yaran! Tevrat, İncil ve Kur’an’ı indiren! Her türlü 

kötülük sahibinin şerrinden sana sığınırım. Onu tutup cezalandıracak sensin. Sen 

Evvel’sin, senden önce hiçbir şey yoktur. Sen Âhir’sin senden sonra da hiçbir şey 

olmayacaktır. Zâhir (varlığı delillerle apaçık olan) sensin, varlığı seninkinden daha 

aşikâr hiçbir şey yoktur. Bâtın (mahiyeti idrak edilemeyen, zatı insanlar için gizli olan) 

sensin. Senin mahiyetinden daha gizli olan hiçbir şey yoktur.”618  

Önceki bölümde de görüldüğü gibi Mekkeli müşrikler için tanrının varlığı 

problem değildi. Yani Kur’an’ın ilk muhatabları arasında her ne kadar zındık, ateist, 

dehri diyebileceğimiz kişiler olmasına rağmen asıl kitle Allah’ı kabul edip ona şirk 

koşan gruptu. Peygambere en büyük düşmanlığı gösteren Mekke olirgarşisi, onunla 

dinsizlik adına değil atalarının inancı olduğunu iddia ettikleri şirk adına mücadeleye 

                                                 
613 Kâf: 50/16.  
614 Hamidullah, İslam’a Giriş, 69. 
615 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 16. 
616 Bekir Topaloğlu, İslam Kelamcıları ve Filozoflarına Göre Allah’ın Varlığı, Ankara 1979, 110. 
617 Ulutürk, 188. 
618 Müslim, Zikir, 61; Tirmizî, Deavât, 19. 



81 

girişmişlerdi.619 Örneğin, Hz. Ömer’in Müslüman olması Allah’ın tek ilâh olduğunu 

kavrayamayan Mekke müşriklerine çok ağır gelmişti. Bu gelişme karşısında önlem 

almak için toplanıp, Hz. Peygamberin amcası Ebû Tâlib’e geldiler ve “Kardeşinin oğlu 

ile aramızda hüküm ver.” dediler. Bunun üzerine Ebû Tâlib, Peygamberimizi çağırttı ve 

ona, “Bunlar senin kavmindendir. Senden mutedil olmanı istiyorlar. Kavminin üstüne 

fazla gitme.” dedi. Peygamberimiz ne istediklerini sorduğunda, onlar “Bizimle ve 

ilâhlarımızla uğraşmayı bırak,  biz de senin ilâhını ve senin peşini bırakalım.” dediler. 

Bunun üzerine Peygamberimiz, “Söylediğiniz takdirde Araplara hâkim olacağınız, Arap 

olmayanları da egemenliğiniz altına alacağınız bir sözü söyler misiniz?” dedi. Bunu 

duyan Ebû Cehil, “Babana rahmet, elbette onu hatta on katını bile söyleriz.” dedi. 

Peygamberimiz, öyleyse “Allah’tan başka ilâh yoktur, sözünü söyleyin.” buyurdu. 

Müşrikler, bunu söylemekten kaçınıp oradan gitmek üzere ayağa kalktılar ve “Bu, 

ilâhları bir tek ilâh mı yapıyor? Bir tek ilâh, bütün mahlûkatı nasıl kuşatır (onları idare 

etmeye nasıl yeter)?” diye söylendiler. Bu olay üzerine şu âyet-i kerimeler nâzil 

oldu:620“Kâfirler, kendilerine içlerinden bir uyarıcının gelmesine şaştılar ve şöyle 

dediler: Bu, yalancı bir sihirbazdır. İlâhları bir tek ilâh mı yaptı? Gerçekten bu çok 

tuhaf bir şey!”621  

Ayrıca insan her nekadar kendini üstün varlık olarak tanımlasa da gücü, kudreti 

zamanın ve mekanın şartları karşısında aciz kalır. Bundan dolayı zamanla, mekanla, 

şartlarla kısacası kâinatla sınırlı olmayan aşkın gücün varlığını kabul eder, Allah’ı 

tanır.622  Ancak O’nu tanımasına rağmen Allah’ın birliği üzerinde çok büyük yanılgılara 

düşebilmiştir. Bu nedenle Kur’an, Allah’ın birliği üzerinde hassasiyetle durmuş623 tek 

ilah olan Allah’a hiçbir gücün denk tutulmamasını ana temaya koymuştur. Allah’ın 

birliğini ortaya koyduktan sonra putların anlamsızlığı vurgulanarak624 tevhid fikri, 

inancın temelinde kendine yer bulur.625 İlah kavramının ne olduğu açıklanırken aynı 

                                                 
619 Y. N. Öztürk, 24. 
620 Kurtûbî, XV/150. 
621 Sâd, 38/4-5. 
622 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 25. 
623 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 50-51. 
624 Bkz. Kâf, 50/26. 
625 Altıntaş, 106-107 



82 

zamanda ilahlık noktasında kafa karışıklığı anlamındaki şirkin belirsizliği yok edilip 

tevhidin berraklığı ortaya çıkarılır.626  

Sonraki dönemlerde kelamcılar ve filozoflar isbat-ı vacib başlığı altında bazen 

Kur’an refanranslı bazen de mantıkî kurallar çerçevesinde Allah’ın varlığını ispat eden 

deliller ortaya koymuşlardır.627 Ancak yukarıda da bahsettiğimiz gibi Kur’an topluma 

Allah’ın varlığından öte tevhidin hakikatini anlatır. Tevhidi delillendirmenin ilk ayağını 

ise şirk eleştirisi oluşturur. Kur’an’da birçok meselenin zıtlık ilkesine göre açıklandığı 

görülür. Allah’ın birliği de bu ilkeye göre açıklanmış, şirkin ne olduğu, batıl tanrılara 

yüklenen anlamlar üzerinden anlatılmıştır.628 Çünkü gerek Kur’an’ın ilk muhatapları 

arasında gerekse sonraki toplumlarda yüce bir tanrıya imanın yanında şirkin yaygın bir 

inanç olduğu görülür.629 Kur’an’da bu gerçek şöyle ifade ediliyor: “Onların çoğu, ancak 

ortak koşarak Allah'a iman ederler.”630 Her ne kadar ayetteki “ortak koşarak iman 

ederler” ifadelerini Kerramiye gibi bir takım mezhepler imanın dil ile ifade edilmesinin 

yeterli olacağına kanıt olarak sunmuş olsa bile,631 aslında Allah, Araplar üzerinden bir 

gerçeği ifade etmekte ve şirkin yeryüzündeki tevhidin karşısındaki en büyük inanç 

sistemi olduğunu belirtmektedir. Eleştiri, inancın sadece kendisine yapılmaz şirkin 

izinin hissedildiği her alan şirkle birlikte eleştiriye tabi tutulur, yani aslında kapsamlı bir 

sistem eleştirisi yapılır.632  

Kur’an şirk eleştirisinin başlangıcında onun kökensizliğine, kanıtsızlığına vurgu 

yapar:  “Her kim Allah ile birlikte diğer bir tanrıya taparsa, -ki bu hususla ilgili hiçbir 

delili yoktur- o kimsenin hesabı ancak Rabbinin nezdindedir. Şurası muhakkak ki 

kâfirler iflah olmaz.”633 Kur’an, şirki akli kanıtı olmayan634 ve fıtrata aykırı olarak 

ortaya çıkan inanç manzumesi olarak ifade eder. Şirkin varlığına yönelik kanıtın 

                                                 
626 Kilinçli, 198. 
627 Bkz. Ebûbekir Muhammed b. Tayyib b. el-Bakıllânî, Kitâbu’t-Temhîd, Mektebetü’ş-Şarkiyye, Beyrut 

1957, 23-25. 
628 Y. N. Öztürk, 93, 97. 
629 Y. N. Öztürk, 22. 
630 Yûsuf: 12/106; Ayrıca Bkz. A‘râf: 7/33; Rûm: 30/35. 
631 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVIII/520. 
632 Polat, 154.  
633 Müminun: 23/117; Ayrıca Bkz. Hac: 22/71; Âl-i İmrân: 3/151; A‘râf: 7/71. 
634 İsmail Hakkı Bursevî, Rûhu’l-Beyân I-X, Dâru’l-Fikr, Beyrut tsz., VI/113. 



83 

olmaması önemlidir. Çünkü delil, sözün geçerliliğinin sebebidir. Delilsiz konuşan kişi 

sanki hiç konuşmamıştır, dolayısıyla da kanıtsız söz hiç var olmamış gibidir.635  

İnsanın bir inanca bağlanmasının en güçlü yolu o inancı destekleyecek, aklını ve 

ruhunu tatmin edebilecek sağlam kanıtlar olmasıdır. Kur’an müşriklerin ve diğer dini 

grupların Allah’a karşı sundukları küçük tanrıcıkların kökeninin ve Allah’a nisbet 

edilen soy bağının delilinin olmadığını belirterek ortaya konulan inancın yani şirkin 

Allah’a iftira olduğunu, delilsiz, kanıtsız olduğunu ifade eder. Bu bağlamda şirk: 

“Allah’a iftira duygusunun eylemsellik halidir.”636 Kur’an’da da bu gerçek şöyle ifade 

edilmektedir: “Şu bizim kavmimiz Allah'tan başka tanrılar edindiler. Bari bu tanrılar 

konusunda açık bir delil getirseler. (Ne mümkün!) Öyle ise Allah hakkında yalan 

uydurandan daha zalimi var mı?”637 Bu iftirayı atanlar putların, Allah'ın ortakları 

olduğunu, Meleklerin Allah'ın kızları olduğunu ve Allah’ın kendilerine o putlara ibadet 

etmelerini emrettiğini söyleyen müşriklerdir.638 Aynı zamanda “Allah, kendisine ortak 

koşulmasını asla bağışlamaz; bundan başkasını, (günahları) dilediği kimse için 

bağışlar. Allah'a ortak koşan kimse büyük bir günah (ile) iftira etmiş olur”639 ifadesinde 

yer bulan Yahudilerdir. Ayetler onların bu ifadeleriyle şirke bulaştıklarını, delilsiz, 

mesnetsiz Allah’a iftira attıklarını belirtmiştir.640 Hristiyanlar ise “Biz Allah'ın oğulları 

ve sevgilileriyiz”641 diyerek,  Hz. İsa ile Allah arasında soy bağı kurarak şirk iftirasının 

en büyük parçalarından birini oluşturmuşlardır.642 Kur’an şirkin Allah’a karşı 

uydurulmuş söz olduğunu ve büyük bir günah olduğunu ifade ederken, kendilerinin 

inançlarını haklı çıkarmaya ve bunun delillerini de yine Allah’a dayandırmaya çalışan 

müşrik, Yahudi ve Hristiyanlara reddiye sunmaktadır.  Tevhidin anlatıldığı, şirkin 

kökensizliğinin ve günah olduğunun vurgulandığı ayetler daha sonraları büyük-küçük 

günah nedir, işleyenin durumu ne olur, büyük günah sahibi dinden çıkar mı, tövbesi 

                                                 
635 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, II/122. 
636 Y. N. Öztürk, 113. 
637 Kehf: 18/15. 
638 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XII/501. 
639 Nisâ: 4/48. 
640 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, VII/139-140. 
641 Mâide: 5/18. 
642 Kutub, II/864. 



84 

kabul olur mu gibi sonraki dönem tartışmaları içerisinde yoğunlukla kullanılmış, ayetler 

bağlamından koparılarak tartışılmaya başlanmıştır.643  

Kur’an şirk inancının aynı zamanda cehaletin ürünü olduğunu belirtir. Çünkü 

cehaleti ortaya çıkaran ana unsurlar düşünmemek ve peşin hüküm vermektir ki bu 

müşriklerin en bariz özelliğidir.644 Bu nedenle Allah, “Onlar Allah'ı hakkıyla tanıyıp 

bilemediler.”645 buyurarak onların inançları noktasındaki cehaletlerini ortaya 

koymaktadır. Hatta bilgisizliklerinin farkında olmadan başkalarını da aynı pozisyona 

çekmek istemektedirler.646 Kur’an müşrikler üzerinden şirk inancını cehalet ürünü inanç 

manzumesi olarak görür. Hakikat ise zanna tabi olmadan, düşünerek, inceleme ve tetkik 

sonucu ortaya çıkan olgudur. O nedenle Kur’an ileride de değineceğimiz gibi tevhidin 

hakikatini belirtirken muhataplarına bir takım deliller sunarak onların düşünmelerini 

istemektedir.  

Şirkin delilsizliğini ifade eden Kur’an aynı zamanda şirki büyük bir zulüm olarak 

tanımlar: “Lokman, oğluna öğüt vererek: Yavrucuğum! Allah'a ortak koşma! Doğrusu 

şirk, büyük bir zulümdür, demişti.”647 Şirkin zulüm olmasının altında yatan birçok sebep 

vardır. Şirk sadece tanrısal boyuttaki ortaklık olmayıp aslında tanrı ile insan arasındaki 

ortaklığın yansımasıdır. Allah’ın insana yönelik iradesinin bir tarafa bırakılıp insanların 

kendi iradelerini, çıkarlarını yapmacık tanrılar aracılığıyla ön plana çıkarmasıdır. 

Cahiliyye Araplarının kendi isteklerini gerçekleştirebilmek amacıyla aynı konuda 

gerekirse defalarca fal okları atmaları, istekleri yerine gelmediği takdirde putlara sövüp 

saymaları bunun en güzel örneğidir. Söz konusu çıkar ilişkisi de gerek insanda gerekse 

toplumda zulüm olarak karşılık bulacaktır. Şirk, insanın yaptığı her şeyi boş çıkarıp, onu 

hem ruhen hem de bedenen değersiz kılmakta, yok hükmüne getirmektedir. Bunun 

yanında insanın iyilik namına yaptığı her davranışı geçersiz kılmakta, karşılıksız 

bırakmaktadır.648 Kur’an’da bu durum mecaz bir ifadeyle dile getirilir: “Kim Allah'a 

ortak koşarsa sanki o, gökten düşüp parçalanmış da kendisini kuşlar kapmış, yahut 

                                                 
643 Geniş bilgi için Bkz. Mâturîdi, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, III/202; Zemahşeri, I/519-520; Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, X/98-99. 
644 Nadim Macit, Kur’an’a Göre Şirk, (Doktora Tezi), Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Konya 1991, 211. 
645 Zümer: 39/67. 
646 Zümer: 39/64. 
647 Lokmân: 31/13. 
648 Mâturîdi, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, VII/414. 



85 

rüzgâr onu uzak bir yere sürüklemiş (bir nesne) gibidir.”649 Bu ifadeler özellikle kendini 

önemli gören, putlara kurbanlar adayan, ibadetler yapan müşriklere reddiye olduğu gibi; 

bu ibadetlerini sadece Allah’a karşı yerine getiren müminlere destektir. 

Tevhid inancının temelinde birlik olmakla beraber onun zıttı olan şirk ise tam 

manasıyla ayrımcılık, fırkacılık ve kargaşadır: “Dinlerini parçalayan ve bölük bölük 

olanlardan (olmayın. Bunlardan) her fırka, kendilerinde olan ile böbürlenmektedir.”650 

İnsanların fıtrata aykırı olarak ve ortak vicdandan uzak bir duyguyla yalancı tanrılar 

edinmesi, Allah karşısında otoriteler uydurması bölük pörçük olmalarına, dağılmalarına, 

birliktelik kuramamalarına sebep olur.651 Nitekim bu durum Cahiliyye Araplarında 

açıkça görünmekteydi. Her kabilenin, her insanın kendine ait onlarca putunun olması 

toplumda birlikteliğin oluşmamasına, bölgelerinde bir devlet, tek güç olamayışlarına 

sebep olmuştur.  

Şirk inancının neticesi olarak insanların birlik olamaması toplumda aynı zamanda 

ayrımcılığı da beraberinde getirmişti. Cinsiyet, ırk, sosyal konum ve inançtan 

kaynaklanan üstünlük yarışı toplumda hat safaya ulaşmıştı. Hukuk düzeninin olmaması 

asabiyete ve buna bağlı olarak da savaşlara neden olmuş, güce dayalı söz konusu 

düzende cinsiyet ayrımcılığı ön plana çıkmıştır. Çünkü erkek, savaşıp topluluğunu 

koruma gücüne sahipken, kadın ise esir düşüp ailesini utandırabilirdi.652 Şirk, hakkın 

değil de gücün hüküm sürdüğü bir düzen olduğundan toplumda asabiyet duygusu 

yaygındı. Hakların savunulması savaşında önemli olan hak değil aşiretin ruhu sayılan 

asabiyetti.653 Ayrımcılık sadece birey ve toplum yapısında olmayıp inaçta da kendini 

göstermişti. Örneğin Kureyş kendisini Hz. İbrahim’in oğulları görüp gerçek dindarlar 

Ahmesiler654 olarak ifade ediyordu.655 Bu nedenle de dini ritüeller de çıkarlarına uygun 

kendilerine özel uygulamalar ortaya koyuyorlardı. Yine ilah olarak kabul edilen cinlerle 

                                                 
649 Hac: 22/31; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/88. 
650 Rûm: 30/32. 
651 Yazır, VI/284. 
652 Öğmüş, 188. 
653 Murat Sarıcık, İnanç ve Zihniyet Olarak Cahiliyye, Nesil Yayınları, İstanbul 2011, 82. 
654 Ahmesilik inançta aşırı gitme anlamında hums kökünden türemiş bir kelimedir. Hums dini veya 

Ahmesilik kuralları Kureyş tA‘râfından belirlenen inanç eksenli adlandırmadır. Kureyşliler Kâbe’nin 

bakımı ve hac için gelenlerle ilgilendiklerinden kendilerini dindar sayıyorlar ve “ehamis” lakabıyla 

anıyorlardı.  Kendilerini Hz. İbrâhîm’in oğulları sayıyorlar, diğer Arapların onlar gibi mevkii ve şerefi 

olmadığını iddia ediyorlar ve hac ibadetini faklı yapıyorlardı. (Bkz. Öğmüş, 269; S. Türcan, 58; Çelikkol, 

175) 
655 İbn Manzûr, VI/56. 



86 

iletişim kurduklarına inanılan kahin, arraf656 gibi insanlar ve tapınakların muhafızları da 

toplumda özel sayılan kişilerdi.  

Şirk inancının temelinde ataları, geçmişi kutsamak, onların yaptıklarının mutlak 

doğru olduğunu kabul etmek o nedenle de onların izini takip etmek olduğundan şirk bir 

bakıma ataperestliktir: “Hayır! "Sadece, biz babalarımızı bir din üzerinde bulduk, biz de 

onların izinde gidiyoruz" derler.”657 Şirkin temelinde körü körüne bir taklit vardır. Şirk 

aklının altyapısında ecdada izafe edilerek yapılan her işin iyi ve güzel olduğu bu 

nedenle de ataları takip etmenin aslında Allah’ı takip etme manası taşıdığı vardır.658  

Kur’an müşriklerin atalarına yönelik anlamsız, akıl dışı taklitlerini onaylamazken659 

aynı zamanda “akletmez misiniz, düşünmez misiniz”660 gibi ifadelerle de cahilce 

taklitten kurtuluşa çağırmıştır. 

1.3. TEVHİDİN İNŞASI 

Kur’an şirke yönelik eleştirilerini yapmakla birlikte toplumda tevhidi inşa 

faaliyetine başlar. İlkinde muhatap olduğu toplumun zihnine hitap ederek onu tevhid 

noktasında iknaya çalışır. Bunun için de akli deliller kullanır. İkinci aşama da toplumun 

tevhide uymayan düşüncelerini ve davranışlarını değiştirmeyi hedefler. Burada özellikle 

muhatap olduğu kitlenin vahiy sürecindeki fikir ve davranışları önem arzeder. Önceki 

bölümlerde de bahsettiğimiz gibi nübüvvet öncesi Cahiliyye Arapları arasında Allah 

inancına rastlamak mümkündü. Ancak Müşriklerin çıkarları doğrultusunda varlığını 

sürdüren, musibetler anında belli ölçüde kendini gösteren661  yüce tanrı inancı İslam’la 

uyuşmamaktaydı.662 Çünkü İslam inancının temelini oluşturan tevhitte Allah, diğer 

varlıklarla soy bağı kurmayan, zatında tek, hayatın her alanında varlığını, gücünü 

hissettiren aktif varlıktı. Müşriklere göre ise Allah’ın diğer ilahlarıyla fiziksel 

birlikteliği söz konusu idi. Bunun yanında hayatı ve kulluklarını söz konusu ilahlar 

arasında bölüştürmüşlerdi. Çünkü kâinattaki herşeyi tek bir ilahın yapmasını mümkün 

                                                 
656 İsfahânî, 728. 
657 Zuhruf: 43/22; Ayrıca Bkz. Bakara: 2/170; Mâide: 5/104; Lokmân: 31/21. 
658 Y. N. Öztürk, 58. 
659 Kutub, V/3182. 
660 Bkz. Hûd: 11/51; Nahl: 16/12; Enbiyâ: 21/67; Müminun: 23/80 vb. 
661 İsrâ: 17/67; Ankebût: 29/65; Lokmân: 31/32. 
662 Orhan Atalay, “Cahiliyye Döneminde Putlar Ve Putçuluk”, İslami İlimler Dergisi,5 (1), 2010, 105 



87 

değildi.663 Öyleki kendi inaçlarının doğruluğunu ifade etmek için Hristiyanlığın teslis 

inancını ve Yahudilikteki Üzeyr efsanesini delil gösterebiliyorlardı:664 “Meryem oğlu 

misal verilince, senin milletin buna gülüp geçiverdi. “Bizim tanrımız mı yoksa o mu 

daha iyidir?” dediler. Sana böyle söylemeleri, sadece, tartışmaya girişmek içindir. 

Onlar şüphesiz kavgacı bir millettir.”665 Onların temelde karşı çıktıkları şey tevhitti666 

bu nedenle Kur’an onların tevhid inancı karşısında nasıl irkildiklerini şöyle bildirmiştir: 

“İnkârcılar: “Bu, pek yalancı bir sihirbazdır; tanrıları tek bir tanrı mı yaptı? Doğrusu 

bu tuhaf bir şeydir” demişlerdi.”667 Kuran üçüncü aşamada ise tevhidin birey ve toplum 

üzerindeki pozitif katkılarına değinir. Burada ise inkârcı muhataplara yönelik ikna 

faaliyeti devam ederken bir yandan da toplumda tevhidi benimsemiş kişilere yönelik 

telkinler söz konusudur. 

1.3.1. Tevhidin Delillendirilmesi 

Kur’an peygamberlerin gerçekte hangi yol üzere olduğundan bahsedip insan için 

kutsal sayılan geçmişine atıfta bulunarak muhataplarının zihninde tevhidi inşa 

faaliyetine başlar: “Sonra da sana: "Doğru yola yönelerek İbrahim'in dinine uy! O 

müşriklerden değildi" diye vahyettik.”668 Bu çağrı özellikle de herkesin ortak atası kabul 

edilen İbrahim üzerinden yapılınca daha da anlam kazanır.  Önceki bölümlerde de 

gördüğümüz gibi Cahiliyyede Hz. İbrahim’in toplum nezdindeki konumu açıktı, o 

Arapların atası idi. Hz. İbrahim’in dilinden onun Allah dışında tapınılan tanrılardan 

uzak durduğu, hanif olarak tevhidin en büyük savunucusu olduğu belirtilir. Mekki 

surelerin çoğunda bu durum vasfedilir.669 Buna karşılık onun evlatları olduklarını iddia 

eden müşriklerin şirk üzerinde olmasının yanlışlığı belirtilerek tevhid anlatılır. Aynı 

anlatım şekli gerek Araplar gerekse Yahudi ve Hristiyanlar tarafından bilinen ve kabul 

edilen diğer peygamberler üzerinden de yapılır.670 Çünkü Arapların ehli kitap sayesinde 

belli ölçüde nübüvvet bilgisine sahip olduğu hatta peygamberlik nedeniyle Hristiyan ve 

                                                 
663 Kutub, V/3005. 
664 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, VIII/600. 
665 Zuhruf: 43/57-58. 
666 Bkz. Zümer: 39/45. 
667 Sad: 38/4-5; Ayrıca Bkz. Saffât: 37/35-36. 
668 Nahl: 16/123. 
669 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, IV/118 vd. 
670 Bkz. En‘âm: 6/74-89; İbrâhîm: 14/35; Enbiyâ: 21/51-73; Ankebût: 29/24-26; Hac: 22/26; Rûm: 30/30; 

Nisâ: 4/125 



88 

Yahudilere imrendikleri bilinmektedir.671 Ayetlerde haberi delillerle tevhid ispat 

edilmeye çalışılırken aynı zamanda tevhid inançlarının dini bir esasa dayandığını ifade 

eden, kendilerini Hz. İbrahim’in nesli olarak gören, kutsal mekanların bakımıyla 

görevlendirilmiş özel insanlar ve gerçek dindarlar olarak addeden672 müşriklere karşı bir 

meydan okuma ve onların iddilarını yalanlama söz konusudur. Çünkü onların iddia 

ettiğinin aksine gerek İbrahim peygamber gerekse ondan önce peygamber olarak 

bildikleri diğer insanların da getirdikleri vahiyde tevhid inancı esastı.673 

Başta Hz. İbrahim olmak üzere önceki peygamberler üzerinden tevhidin anlatımı 

Yahudi ve Hristiyanlar’a da yapılmaktadır: “İbrahim, ne yahudi, ne de hristiyan idi; 

fakat o, Allah'ı bir tanıyan dosdoğru bir müslüman idi; müşriklerden de değildi.”674 

Ayetin devamında Müslümanların Hz. İbrahim geleneğinin gerçek temsilcileri olarak 

bildirilmesi buna karşılık ehl-i kitabın “onun kendi dinleri üzerinde oldukları 

söylemlerinin eleştirilmesi”, ehl-i kitap arasında İbrahim’in konumunu bize gösterir 

niteliktedir.675 Bütün bu din mensuplarının kutsal kabul ettikleri peygamberin ortak 

değeri ise tevhiddir. O nedenle çağrı ortak değer üzerinden yapılır: “(Resûlüm!) de ki: 

Ey ehl-i kitap! Sizinle bizim aramızda müşterek olan bir söze geliniz: Allah'tan 

başkasına tapmayalım. O'na hiçbir şeyi eş tutmayalım ve Allah'ı bırakıp da kimimiz 

kimimizi ilâhlaştırmasın.”676 Haber aracılığıyla tevhidin ispatına yönelik ifadelerin ehl-i 

kitaba yönelik daha fazla yoğunlaştığı görülür. Allah’ın mutlak tekliği hak dinin en 

temel vasfıdır ve ehl-i kitabın devamlı ihtilaf ettiği bu hususta çekişme mümkün 

değildir. Çünkü münakaşanın kaynağı ehl-i kitabın çok iyi bildiği gibi ne vahiydir ne de 

peygamberdir. Bu gerçek ayetle dile getirilerek özellikle ehl-i kitabın şirk kokan 

inançlarının kökeninin vahiy ve peygamberler olmadığı belirtilir ve bu durum tevhide 

delil olarak sunulur: ““Senden önce hiçbir resûl göndermedik ki ona: "Benden başka 

İlah yoktur; şu halde bana kulluk edin" diye vahyetmiş olmayalım.”677  

                                                 
671 Öğmüş, 282-284. 
672 İbn Habîb, el-Munammak fî Ahbâri Kureyş, 128; Ebû Muhammed b. Abdullah b. Müslim İbn Kuteybe, 

el-Maârif, Kahire, 1992, 616. 
673 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, V/263. 
674 Âl-i İmrân: 3/67. 
675 Kurtûbî, IV/107. 
676 Âl-i İmrân: 3/64; Ayrıca Bkz. Enbiyâ: 21/25. 
677 Enbiyâ, 21/25; Ayrıca Bkz. Nahl, 16/2; Âl-i İmrân: 3/18, 79-80. 



89 

Tevhidin hakikati anlatılırken izlenen diğer bir yol ise akli tefekkür yoludur. 

Aslında akli söylemler geçmişte Hz. İbrahim’in kavmi ve diğer kavimler için de 

yapılmıştır.678 Kur’an insanın kâinattaki olayları göz önünde bulundurarak tek olan ilahı 

anlama kapasitesine dikkat çekerek “tefekkür etmez misiniz” gibi ifadeler kullanır. 

Aslında Allah Teâla tevhidi doğrulamak amacıyla muhataplarının aklına hitap ederek 

kâinatın temelindeki gerçek hakikati belirtilir.679 Kur’an tevhidin akli olduğunu onun 

zıttı olan şirk inancından yola çıkarak ortaya koyar. Hatta şirkin akla uygun olmayan bir 

inanç oluşunu peygamberin dilinden meydan okuyarak göster:680 “De ki: 'Şayet Rahman 

'ın bir oğlu olsaydı, ona tapanların ilki ben olurdum.” 681 

Akli deliller muhatapların ikna olmasını sağladığı gibi aynı zamanda “inanan 

kişiye şahsiyet kazandırır.”682 Kişinin akli idrakle yaratıcısını birlemesi dünyevi 

korkularından sıyrılarak sadece O’na güvenmesinin yolunu açacak, çölde farklı 

korkularıyla beraber yaşayan Cahiliyye insanının çıkış noktası olacaktır.683 Başta 

yaratma olmak üzere Allah’ın kâinattaki genel tasarrufu Kur’an’da tevhid eksenli akli 

deliller arasında zikredilir. Bu da “Yeryüzünde bulunanların tümünü sizin için 

yaratan Odur.”684 ayetiyle beraber düşünüldüğünde insanın Rabbine karşı daha fazla 

şükür içerisinde olmasını gerektirecektir.685 Kur’an Allah’ı ispattan ziyade kâinatın 

varlığı ve varlığın devamı üzerinden düzmece tanrıların olamayacağını, düzenin devam 

ettiricisinin sadece Allah olabileceğini haykırır.686 Çünkü Allah’ın fiillerinin eseri 

olarak ortaya çıkan kâinat, O’nun varlığının en büyük delilidir. Vahdaniyetin delilleri 

zikredilirken özellikle müşrikler ve tevhidden yoksun diğer din grupları muhatap 

alınmıştır.687 Çünkü Allah hakkında cahilce konuşan, rablerini tanımayan, O’nun 

hakkında anlamsız yakıştırmalarda bulunanlar müşrikler, Yahudiler ve Hristiyanlardı.  

Kur’an’da Allah’ın yaratıcılığı tevhidin en önemli delili olarak gösterilir. Allah’ın 

yaratıcılığı üzerinden zatındaki ve rububiyyetindeki tevhid dile getirilir. Zatındaki 

                                                 
678 Câbirî, Arap-İslam Aklının Oluşumu, 158. 
679 Polat, 152. 
680 Polat, 158. 
681 Zuhruf: 43/81. 
682 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 43. 
683 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 43. 
684 Bakara: 2/29. 
685 Öge, Allah’tan Aleme İlahi Fiiller, 163. 
686 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 42. 
687 Öge, Allah’tan Aleme İlahi Fiiller, 132. 



90 

tevhitten kastedilen kelamcıların ve filozofların sıfat tartışmaları sonucu ortaya atmış 

oldukları zattaki tevhid değildir. Burada hedef cin, melek, peygamber gibi varlıkların 

Allah ile soy bağının imkânsızlığı, söz konusu varlıklar ile Allah arasında fiziksel bir 

ilişkinin olmadığıdır. Bu istidlal yönteminin temel argümanı Allah’ın yaratıcı 

mahlukatın ise yaratılmış olmasıdır. “Cinleri O yaratmışken kâfirler Allah'a ortak 

koştular. Körü körüne O'na oğullar ve kızlar uydurdular. Haşa, O onların 

vasıflandırmalarından yücedir. O, gökleri ve yeri yoktan yaratandır. Zevcesi olmadan 

nasıl çocuğu olabilir? Oysa her şeyi O yaratmıştır, her şeyi bilir.”688 Her ne kadar 

Allah’ın herşeyin yaratıcısı olduğunu bildiren bu ve bunun gibi ayetler sonradan kader 

tartışmaları içerisinde değerlendirilip fiillerin yaratılmasına delil olarak sunulmuş689 

olsa da ayetleri söz konusu tartışmaların dışında anlamak gerekir. Burada yapılan, 

herkesin bildiği gerçek üzerinden tevhidin anlatımıdır. Çünkü ayetlere muhatap olan 

insanlar mahlukatın bir eş olmadan çoğalmasının mümkün olmadığını biliyorlardı. 

İnsan çoğalmak, kendi gibi eş değer varlıklar elde etmek için karşı cinse ihtiyaç 

duymakta idi.690 Canlılar için varlık alemine gelmek ancak böyle mümkündü. Allah, 

kendisinin mahlukatın aksine eşe şahip olmadığını, bu nedenle ondan oğul ve kız 

tanrıların zuhur etmesinin mümkün olamayacağı belirtir. Bunun yanında O’na kız/oğul 

diye nispet edilen varlıkların Allah tarafından yaratılmış olduğunu ifade eder. Ayetler 

özellikle Hz. İsa ile Allah arasında uluhiyyet bağı kuran Hristiyanların ve cinleri 

Allah’ın kızları olarak düşünen müşriklerin inaçlarını reddetmektedir.691  

Tevhide delil olarak sunulan yaratma fiilinin diğer bir ayağında da alemin bilhassa 

da insanın yaratılışı vardır. Özellikle Allah’ın insan ve kâinatla olan ilişkisi üzerinden 

yaratıcılığına vurgu yapılarak tevhid ispat edilir. Burada Allah, insan ve kâinatın 

devamlılığını sağlayan ilahtır ve canlı cansız, bilinen bilinmeyen bütün varlıkları içine 

alacak şekilde alemlerin rabbidir.692   

Allah Teala birçok ayette alemin özellikle de göklerin yaratılışına dikkatleri 

çekerek tevhidi delillendirmektedir: “O ki, birbiri ile ahenktar yedi göğü yaratmıştır. 

Rahmân olan Allah'ın yaratışında hiçbir uygunsuzluk göremezsin. Gözünü çevir de bir 

                                                 
688 En‘âm: 6/100-101. 
689 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb XIII/95 vd. 
690 Zemahşeri, II/53. 
691 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XIII/89 vd.,  
692 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, I/24. 



91 

bak, bir bozukluk görebiliyor musun? Sonra gözünü, tekrar tekrar çevir bak; göz 

(aradığı bozukluğu bulmaktan) âciz ve bitkin halde sana dönecektir.”693 Gökyüzünün 

yaratılışında farklı tanrıların kudreti söz konusu olsa idi düzenin oluşması mümkün 

olmayacaktı. Çünkü birinin kurduğu düzeni diğeri yok etmeye çalışacaktı.694 Tevhidin 

delili olarak gökyüzünün ve düzenin gösterilmesi semanın ve buna bağlı olan gök 

cisimlerinin Cahiliyye insanın hayatındaki konumundan kaynaklanmaktadır. Önceki 

bölümde de görüldüğü üzere gökyüzü, Cahiliyye insanı için güneş ve ay gibi tanrıları, 

karanlık çöl gecelerinde yollarını bulmalarını sağlayan yıldızları, onlara hayat veren 

rüzgar ve yağmurları ve daha nice varlıkları barındıran kutsal bir mekandı. Ayetler 

kutsal sayılan gök cisimlerinin tanrılık vasfı taşımadığını, bilakis Allah tarafından 

yaratılmış ve O’nun buyruğu altında hareket eden cisimler olduğunu bildirerek bunlar 

üzerinden kurulan şirk inancını reddetmekte, “O'ndan başka taptıkları şeylerin batıl 

olmasındandır” ifadesiyle de tevhid inancını yerleştirmektedir.695  

Putlar, melekler, cinler, ataların ruhları gibi Allah’a denk tutulan, eş kabul edilen 

varlıkların Allah’ın ilahlığı karşısında üstünlükleri söz konusu değildir. “(Resûlüm!) De 

ki: Hamd olsun Allah'a, selam olsun seçkin kıldığı kullarına. Allah mı daha hayırlı, 

yoksa O'na koştukları ortaklar mı?”696 Yaratılmış varlıklarla Allah arasında bağlantı 

kurmak veya mükemmel alemin düzenini bunlara bağlamak insanın yapacağı en büyük 

cahilliktir. Müşriklerin cahilliği, çevrelerini kuşatan, görüp, işitip hissettikleri dünyadan 

manzaralar yani tafsili deliller sunularak,697 göz önüne serilmektedir. “Onlar mı hayırlı) 

yoksa gökleri ve yeri yaratan, gökten size su indiren mi? O suyla, bir ağacını bile 

bitirmeye gücünüzün yetmediği güzel güzel bahçeler bitirdik…”698 Çünkü Cahiliyye 

insanının duyu organları ile hissettiği yer ve gök bütün gerçekliğiyle ortada 

durmaktadır. Buna göre hiç kimse bu gerçekliğin sahte tanrılar tarafından 

oluşturulduğunu iddia edemeyecektir ve böylece Allah’ın tek ilah olduğu apaçık ortaya 

çıkacaktır.  

                                                 
693 Mülk: 67/3-4; Ayrıca Bkz. Yâsîn: 36/38. 
694 Mâturîdi, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, X/106. 
695 Zemahşeri, III/502. 
696 Neml: 27/59-64. 
697 İbn Âşûr, XX/9. 
698 Neml: 27/60 



92 

Vahdaniyete delil olarak sunulan ayetlerde de kâinatın Allah’ın mahluku olduğu 

belirtilmektedir.699 Bunun yanında insanın dünyada yaşaması için gerekli koşulların 

oluşturulması ve bunun için bir takım tabiat kanunlarının konulması da ön plana 

çıkarılmıştır.700 Ayetlerde amaç, kozmolojik veya bilimsel ilkeleri belirtmek olmayıp 

muhatapların her an gördüğü olaylardaki algılarını yönlendirerek bakış açılarını 

değiştirmektir.701 Böylece her gün görülen ancak farkında olunmayan olayların 

arkasında ilahi kanunların olduğu bu ilahi kanunların da düzmece tanrılar tarafından 

değil Allah tarafından konulduğu anlatılır. Akılsız varlıkların dahi ilahi yasalara 

başkaldıramaması edebi bir dille anlatlır: “Allah'ın yarattığı herhangi bir şeyi 

görmediler mi? Onun gölgeleri, küçülerek ve Allah'a secde ederek sağa sola döner.”702 

Ayet-i kerimeler inkârcıların vicdanlarına ince dokunuşlarda bulunmakta, 

bilinçaltlarında yatan, ancak şirk nedeniyle neredeyse kaybolmaya yüz tutmuş Allah 

inancıcı703 tevhid düşüncesiyle beraber yeniden gün yüzüne çıkarmaktadır.704  

İnsanın var oluşu da yaratılış üzerinden tevhidin delillendirildiği bir başka 

argümandır: “Sizi bir tek nefisten yaratmış, sonra ondan eşini varetmiştir; sizin için 

hayvanlardan sekiz çift meydana getirmiştir; sizi annelerinizin karınlarında üç türlü 

karanlık içinde, yaratılıştan yaratılışa geçirerek yaratmıştır; işte bu Rabbiniz olan 

Allah'tır. Hükümranlık O'nundur, O'ndan başka tanrı yoktur. Öyleyken nasıl olur da 

O'nu bırakıp başkasına yönelirsiniz?”705 İnsan kendisinin yaratma özelliğinin 

olmadığını ve tanıyabildiği varlıklar içerisinde de bu özelliğe sahip başka bir varlığın 

olmadığını bilir. Bununla birlikte kendisinin ve kendi gibi canlılığı olan varlıkların 

birden bire ortaya çıkamayacağını da yaşam ona göstermektedir. Allah insanın ve diğer 

canlı varlıkların nasıl yaratıldığını anlatarak,  kesin birliğini ve sınırsız kudretini 

gösteren delili apaçık ortaya koyar. Daha sonra insanı vicdanı ile başbaşa bırakır.706 

“İşte bu Rabbiniz olan Allah'tır.” sözüyle de fiillerinin harikalığını görüp anladığımız 

                                                 
699 Bkz. Şûrâ: 42/29, 32; Nuh: 71/14; Enbiyâ: 21/30; Rûm: 30/20-25, 54; Bakara: 2/164; Ankebût: 29/44; 

Gâşiye: 88/17-19; Tâhâ: 20/49-50; Yûnus: 10/3-4; Fussilet: 41/37-38 
700 Bkz. Furkân: 25/45-49; Fâtır: 35/27-28; Casiye: 45/4-6; Nahl: 16/66-67, 80, 81; Rûm: 30/46; Yâsîn: 

36/37, 38, 41, 71, 80; Yûnus: 10/5-6; Tâhâ: 20/53-55; Müminun: 23/19-22 
701 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, III/88. 
702 Nahl: 16/48, 79. Ayrıca Bkz. Ra’d: 13/2-4 
703 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, III/295. 
704 Zuhaylî, XXIV/20. 
705 Zümer: 39/6; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/1-2. 
706 Kutub, V/3039-3040. 



93 

varlık, “Rabbiniz Allah'tır” nidasını yaparak, O’nun dışında tanrı kabul edilen varlıkları 

dışlamış olur.707  

Kur’an’ın tevhide delil olarak sunduğu diğer bir akli delil ise uluhiyyet 

paylaşımının imkânsızlığı yani temanü delilidir.  Sınırsız ilahların olması halinde 

onların birbiriyle anlaşamayacağı bu nedenle de evrenin ahenginin bozulacağı; bu 

ahengin devam edebilmesi için üst bir ilahın olması gerektiği ancak zamanla alt ilahların 

itaatlerine devam etmeyeceği ve üst ilahı yıkmak isteyecekleri anlatılmıştır: “De ki: 

Eğer söyledikleri gibi Allah ile birlikte başka ilâhlar da bulunsaydı, o takdirde bu 

ilâhlar, Arş'ın sahibi olan Allah'a ulaşmak için çareler arayacaklardı. Allah, onların 

söyledikleri şeylerden münezzehtir; son derece yücedir ve uludur.”708 Bu anlatım 

müşriklerin Allah’ı gökteki üst ilah, putları da onun yeryüzündeki temsilcileri olarak 

görme hususundaki bilgilerle beraber düşünüldüğünde daha da anlamlı olacaktır. 

Müşrikler Allah’ın tek ilah olması konusunda şaşkınlık içerisindeydi.709 Onların 

şaşkınlıklarına şirk inancındaki basitlik ve imkânsızlığı anlatan şu cümlelerle cevap 

verilir:710 “Eğer yerde ve gökte Allah’tan başka tanrılar bulunsaydı, yer ve gök, 

(bunların nizamı) kesinlikle bozulup gitmişti. Demek ki, Arş’ın Rabbi olan Allah, 

onların yakıştırdıkları sıfatlardan münezzehtir.”711 Allah Teala “Aksi takdirde her tanrı 

kendi yarattığını sevk ve idare eder ve mutlaka onlardan biri diğerine galebe 

çalardı.”712 ifadesiyle tutarlı bir delil getirerek iki ilahın olması durumunda kâinatın 

mülkünün ayrılacağını, farklılaşacağını ifade etmiştir. Eğer onların iddia ettikleri gibi 

Allah’ın ona denk, soyundan tanrılar olmuş olsaydı her tanrı yarattığını diğerlerinden 

ayırır ve özel bir kanunla yönlendirir, her biri ötekine karşı üstünlük kurmaya çalışır 

dolayısıyla da evrende karışıklık meydana gelirdi. Ayrıca kâinata bakıldığında herşeyin 

birbirine bağımlılığı ve dengesinin olduğu görülür. Bu bağımlılık ve denge ilahi 

yetkilerin tanrılar arasında bölüşümünü imkânsız kılar.713 Bu tabloların hiçbiri kâinatta 

var olmadığından o halde herşeyin sahibi, ilahı olan ve varlığı elinde tutan Allah’ın tek 

olduğu ortaya çıkacaktır.714 Bir kölenin birkaç efendisinin olması şeklindeki 

                                                 
707 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVI/424. 
708 İsrâ: 17/42-43.  
709 Bkz. Sâd: 38/4-5. 
710 Kutub, IV/2478. 
711 Enbiyâ: 21/ 22. 
712 Müminun: 23/91. 
713 Hamidullah, İslam’a Giriş, 81. 
714 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIII/91. 



94 

Cahiliyyede var olan sosyal bir gelenekten yola çıkılarak insanın bile ortak mülkiyeti 

kabul etmede zorlanması temanu deliline örnek olarak sunulur: “Allah, geçimsiz 

efendileri olan bir adamla, yalnız bir kişiye bağlı olan bir adamı misal olarak verir. Bu 

ikisi eşit midir? Övülmek Allah içindir, fakat çoğu bilmezler.”715  

1.3.2. Tevhidin Alanları 

İslam inancının temel akidesi olan tevhid hususunda İslam düşünürleri 

sınıflandırmalara gitmişlerdir. Özellikle İbn Teymiyye ile birlikte görülen tevhid-i 

uluhiyyet, tevhid-i rububiyyet ayrımı yapılmıştır.716 Kur’an’da ise tevhidle ilgili olarak 

böyle bir lafzi ayrım yapılmadan şirk inancının yoğunlaştığı alanlara yönelik anlatımlar 

bulunur. Kur’an’ın nuzülü sırasında inançlarına şirk karıştıran muhatabların, gökteki 

yüce tanrının zatına yönelik şirk ifadeleri kullandığını, yalancı tanrıcıklarının O’nun 

zatından sudur ettiğini düşündüklerini görürüz.  Bundan dolayı Kur’an’da Allah’ın 

zatındaki tevhid yoğun bir şekilde işlenir.717 Ayrıca şirkte tanrı-insan, tanrı-kâinat 

ilişkilerinde de sahte tanrıların etkinliği görülmektedir. Özellikle İbn Teymiyye ile 

birlikte “rububiyyet tevhidi” olarak isimlendirilen bu alan, aslen tanrının yaratmış 

olduğu diğer varlıklarla ilişki alanıdır. Kur’an bu alanda da böyle bir isimlendirme 

yapmaksızın tevhidi anlatmaktadır. Şirk kendisini insandan tanrıya yönelik fiillerde yani 

ritüellerde ve duygusal bağlamda da göstermektedir. Yeminler, yapılan ibadetler, 

tanrılara duyulan sevgi bu alanın kapsamı içerine girmektedir. Sonradan ortaya çıkan 

adlandırmalar lafız olarak her ne kadar Kur’an’da yer bulmasa bile böyle bir 

isimlendirmenin konunun daha iyi anlaşılmasında katkı sağlayacağını düşünmekteyiz.  

1.3.2.1. Uluhiyyet Tevhidi 

Uluhiyyet tevhidi Allah’ın tanrı kabul edilen diğer varlıklarla fiziksel veya 

metafizik bir bağının olmaması bu bağlamda ilahlığı başka varlıklarla bölüşmemesidir. 

Burada Allah’ın zatındaki tevhid anlayışı ön plana çıkmaktadır. Allah’ın zatında tevhid, 

onun değişik varlıklardan soy edinmediğinin yani insansı tanrı anlayışının tevhide aykırı 

                                                 
715 Zümer: 39/29; Ayrıca Bkz. Rûm: 30/28 
716 Ebü'l-Abbas Takıyyüddin Ahmed b. Abdülhalim İbn Teymiyye, Minhacü's-Sünneti'n-Nebeviyye I-

VIII, Camiatü İmam-ı Muhammed b. Su’ud el-İslami, Riyad 1986, V/355. 
717 Süleyman Tuğrul, Kur’an’da Değerler Sistemi, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2008, 75. 



95 

olduğunun bildirimidir. İnsansı tanrıdan maksat tanrının hem insanlar gibi bir takım 

fiziksel özelliklere sahip olması hem de insanlar gibi çoğalıp başka tanrıcıklar 

oluşturmasıdır. Şirk inancında söz konusu ilahlar temelde iki şekilde algılanırdı. İlk 

olarak putlarda tecessüm eden ilahi ruhlar müstakil tanrı olarak düşünülür, zarar ve 

fayda noktasında yardım edeceklerine inanılırdı. Yani ilahlar kâinat ve insan üzerinde 

etkin müstakil tanrı konumunda idi. İlahların ikinci görevi ise yaratıcı ilahla ilişkiye 

girip insanlarla Allah arasında iletişimi sağlamaktı.718 Cahiliyye şirkinin de ana 

gövdesini oluşturan bu inançta putların Allah ile kendi aralarında aracı tanrılar olduğu 

ve onlara kulluğun Allah’a yaklaştırmak amacı taşıdığı görülür:719 “Onlara, bizi sadece 

Allah'a yaklaştırsınlar diye kulluk ediyoruz, derler.”720 ayeti, putların Cahiliyye 

zihnindeki bu konumuna işaret etmektedir. Putlar bu inançta Arap politeizminde ikinci 

dereceden ilahlar grubunu oluşturmaktaydı721 ve yaratıcı tanrı ile putlar birbirlerini 

tamamlayan veya iş bölümü yapabilen iki ilah şeklindeydi. Birincisi kâinata ait işlerde 

müşriklere manevi güç sağlayan722, yardım ve şefaat umulan723, Allah’a ulaşmada aracı 

konumunda olan putlar, cinler ve melekler;724  ikincisi ise mutlak güçlü, herşeyin 

yaratıcısı yüce varlık olan Allah.725 Allah’ın herşeyi yaratan, rızkı veren üstün tanrı 

olduğu gerçeği Cahiliyye Araplarının önemli bir kısmı tarafından kabul edilen bir 

hakikatti. Ayetler, Cahiliyyenin bilinçaltındaki bu gerçeğe her daim işaret etmektedir.726 

Ancak mevcudatın yaratıcısı mutlak varlığın insanlarla doğrudan muhatap olabileceği 

düşünülmediğinden ona ancak metafizik özellikler taşıyan birtakım aracı tanrılar 

sayesinde ulaşılabileceğine ve iletişim kurulabileceğine inanıyorlardı.727 Fakat ikincil 

ilahların Allah ile onlar arasında aracı olabilmesi için Allah’la bunlar arasında soy 

bağının oluşması gerekiyordu. Bu nedenle de putlar Allah’ın kızları kabul edilmişti.728 

Dönemin inkârcılarının Allah’ı mahluk gibi görüp O’nu kişileştirmeleri var olan bir 

                                                 
718 Ekrem Sarıkçıoğlu, Din Fenomenolojisi (Dinlerin Mahiyeti ve Tezahur Şekilleri), Fakülte Kitapevi, 

Isparta 2011, 79-81. 
719 İzutsu, 20; Kaya, 123. 
720 Zuhruf: 39/3; Ayrıca Bkz. Ahkâf: 46/28. 
721 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 61. 
722 Bkz. İsrâ: 17/56-57. 
723 Bkz. Zuhruf: 39/3. 
724 Bkz. Yûnus: 10/18. 
725 Kaya, 135. 
726 Bkz. Müminun: 23/84-85; Ankebût: 29/61-63; Zuhruf: 43/87. 
727 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 57; Balcı, 81. 
728 Bkz. İsrâ: 17/40; En‘âm: 6/100-103; Nahl: 16/51; Saffât: 37/1-5, 149-159; Zuhruf: 43/15; Enbiyâ: 

21/26. 



96 

inançtı. Zaten Araplar soyut ilişkileri ifade etmek maksadıyla akrabalık anlamına gelen 

kelimeler kullanmaktaydılar.729  

Kureyş kabilesine mensup olanlar, Kâbe’yi tavaf ederken şöyle derlerdi: “And 

olsun Lat ve Uzza’ya” “Ve üçüncüleri olan Menat’a andolsun” “Ki, onlar yükseklerden 

uçan kuşlardır” “Ancak onların şefaatlerine güvenilebilir”. Ayrıca “Onlar Allah’ın 

kızlarıdır, Onun yanında şefaat ederler.”730  Allah ile soy bağı kurabilen varlıklar taş, 

ağaç gibi maddelerden yapılmış şekilli ve şekilsiz cansız varlıklar değildi. Asıl olan 

onların içinde var olduklarına inandıkları kutsal ruhlardı. Meleklerin de Allah’ın kızları 

olarak düşünüldüğü731 bir toplumda putların içlerinde var olduğuna inandıkları varlıklar 

melek veya cin olmuş olabilir. “Gördünüz mü o Lât ve Uzzâ'yı? Ve üçüncüleri olan 

ötekini, Menât'ı. Demek erkek size, dişi O'na öyle mi? O zaman bu, insafsızca bir 

taksim! Bunlar (putlar), sizin ve atalarınızın taktığı isimlerden başka bir şey değildir. 

Allah onlar hakkında hiçbir delil indirmemiştir. Onlar ancak zanna ve nefislerinin 

arzusuna uyuyorlar. Hâlbuki kendilerine Rableri tarafından yol gösterici gelmiştir”732 

ayet-i kerimeleri onların bu inancının batıl olduğunu belirtir ve sert bir dille eleştirir.  

Cidde yolunda Kinane kabilesine ait olan Sa’d ismindeki put, kaya parçası idi ve 

ibadet maksadı ile üzerine kurban kanı sürülürdü. Birisi develerini takdis etmek için 

buraya getirdi. Putun üzerindeki kanı gören develer kaçışmaya başladı. Develerin sahibi 

ise, “Allah senin ilahlığını kaldırsın, develerimi kaçırttın.”733 diyerek aslında putların 

yaratıcı tanrı tarafından atanmış tanrılar olduğunu kastediyordu. Mekkeli müşriklerden 

Ebu’l-Bahteri’nin Zübeyr’le aralarında şöyle bir konuşmanın geçtiği rivayet edilir: 

Zübeyr b. Avvam İslam’a girdiğinde Ebu’l-Bahteri ile karşılaştı. Ebu’l-Bahteri, 

Zübeyr’e; “Senin, babanın dininden ayrılmanı ve ilahlarımızı ayıplamanı istemiyorum” 

dedi. Zübeyr, “Sen duymayan işitmeyen, zararı ve faydası olmayan bir şeye tapıyorsun” 

dediğinde, Ebu’l-Bahteri’nin: “Biz sadece bizi Allah’a yaklaştırsınlar diye onlara 

ibadet ederiz.”734 ifadesi de Cahiliyyede putun aracı, yakınlaştırıcı tanrı olarak 

algılandığının göstergesidir.735 Nitekim “Dikkat et, hâlis din yalnız Allah'ındır. O'nu 

                                                 
729 Watt, 60. 
730 İbnü’l-Kelbî, 28. 
731 Bkz. İsrâ: 17/39-40; Saffât: 37/149-159; Zuhruf: 43/15-19. 
732 Necm: 53/19-23. 
733 İbnü’l-Kelbî, 25; Âlûsî, II/208. 
734 Ahmed b. Yahya b. Cabir Belâzûrî, Ensâbu’l-Eşrâf I-XIII, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1996, IX/421.  

735 Belâzûrî, IX/421.  



97 

bırakıp kendilerine bir takım dostlar edinenler: Onlara, bizi sadece Allah'a 

yaklaştırsınlar diye kulluk ediyoruz, derler”736 ayetinde de bu anlayışa işaret vardır. 

İkincil ilahların yaratıcı tanrıyla iletişimi sağlayan varlıklar olarak görüldüğü 

inancın en belirgin şeklini Hz. Muhammed’in dedesi Abdulmuttalib’te de görebiliriz. 

Mekke’de savaştan dolayı kaybolan zemzem kuyusunu tek oğlu Haris ile bulan 

Abdulmuttalib’e “Bu kuyu, atamız olan İsmail' den kalmadır. Dolayısıyla biz de bu 

kuyudan çıkacak olan şeylere ortağız.” diyen737 Mekkeliler karşısında Abdulmuttalib’in 

çok üzülüp: “On tane oğlum olursa birini Kâbe’nin yanında kurban edeceğim” diye söz 

vermişti. Bu anlaşmazlığı çözmek için Hübel putunun önünde fal okları çekilmiş ve 

zemzem kuyusundan çıkanlar putun huzurunda çekilen fal okları neticesinde 

paylaştırılmıştı.738 Abdulmuttalib bu olayda putun kutsallığını, değerini önünde fal 

okları çekerek kabul ederken tek olan Allah’a ise şu tevhidi beyitlerle dua etmişti.  

 اللهم أنت الملك المحمود ... ربي وأنت المبدىء المعيد

 وممسك الراسية الجلمود ... من عندك الطارف والتليد

شئت ألهمت ما تريد ... لموضع الحلية والحديدإن   

 فبين اليوم لما تريد ... إني نذرت عاهد العهود

Allah’ım! Sen övgüye layık meliksin. Rabbimsin. Sen ilk yaratan, tekrar diriltecek 

olansın.  

Sen, sert ve sabit şeyleri ayakta tutansın. Eski ve yeni her şey sendendir.  

Sen dilersen, demir ve zinetin yerlerinden istediğini bildirirsin (ilham edersin).  

Bu gün ne istiyorsan, beyan et. Şüphesiz ben, adakta bulundum, sözleri yerine 

getirenim.”739  

Putperestlerin zihninde Allah ile ikincil ilahların konumu aslında tamamen çıkara 

dayanmaktaydı. Çıkarları eğer Allah’ın üstün olmasını gerektiriyorsa Onu üstün kabul 

ederler putları daha alçakta görürlerdi.740 Örneğin Arap kabilelerinden Havlan boyunun 

Umyanis adında putları vardı. Havlan boyu, davarlarından ve mahsullerinden bu puta 

                                                 
736 Zümer: 39/3. 
737 İbn Hişâm, I/144-146; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, I/167-173. 
738 C. Ali, IV/76. 
739 İbn İshak, 27. 
740 Çağatay, 94. 



98 

bir pay ayırırlardı ve iddialarına göre bu pay, put ile Tanrı arasında ortaklıktı; fakat 

Tanrının payından Umyanis putunun payına düşeni bu puta verirlerdi hâlbuki 

Umyanis'in payından Tanrının payına düşeni gene puta bırakırlardı.741 Yılsonu 

geldiğinde müşrikler Allah için adadıklarından artakalanı kendilerine harcar, fakat 

putların payından artana dokunmazlardı. Bu uygulama yapılırken mantık Allah’ın bu 

mallara ihtiyacı olmadığı düşüncesi idi.742 Yani aslında çıkarlarına uygun geldiği 

takdirde “Allah’ın kudretinin o putlara atfedilen güçlerden çok öte olduğu” inancı 

zihinlerinin bir köşesinde mevcut idi. Bunlar hakkında şu ayetin indiği rivayet 

edilmiştir: “Allah'ın yarattığı ekinlerle hayvanlardan Allah'a pay ayırıp zanlarınca, bu 

Allah'a, bu da ortaklarımıza (putlarımıza) dediler. Ortakları için ayrılan Allah'a 

ulaşmıyor, fakat Allah için ayrılan ortaklarına ulaşıyor! Ne kötü hüküm veriyorlar!”743 

Kur’an Allah’ın varlıkla olan ilişkisinde otoritesinin bölüşülemeyeceğini yalancı 

tanrıların elinden şefaat hakkını alarak duyurur. Bunun sebebi de dönemin insanının 

Allah ile ilah kabul ettikleri diğer varlıklar arasında yoğun bir şefaat ilişkisinin 

yaşandığını kabul etmeleridir.744 Şefaat gökteki yüce tanrı ile putların temsil ettiği diğer 

ilahlar arasındaki ortaklıktan kaynaklanmaktadır. Müşrikler göklerin ilahını Allah 

olarak kabul ederken yeryüzünün yani tanrı insan ilişkisinde insana dönük ilahın ise 

Allah dışındaki diğer varlıklar olduğunu ifade etmişlerdir.745 Allah, Kur’an-ı Kerim’de 

kendi dışındaki mevcudata tanrılık yakıştırmanın şuursuzca bir davranış olduğunu 

ortaya koymakta ve kendisi ile sözde tanrılar arasında kesinlikle bir anlaşmanın, 

yardımlaşmanın746 ve şefaat ilişkisinin olmadığını belirtmektedir. “De ki: Allah'ı bırakıp 

da taptığınız, ortaklarınızı gördünüz mü? Gösterin bana! Onlar yerdeki hangi şeyi 

yarattılar! Yoksa onların göklerde mi bir ortaklıkları var! Yahut biz onlara, (bu 

hususta) bir kitap mı verdik de onlar, o kitaptaki bir delile dayanıyorlar? Hayır! O 

zalimler birbirlerine, aldatmadan başka bir şey vâdetmiyorlar.”747 Kur’an sahte 

ilahların Allah ile bağlantısını reddederken aynı zamanda bu iddiada bulunanların bir 

kanıtının olmadığını da belirtir.748 Allah tarafından delil indirilmemiş sahte ilahların 

                                                 
741 İbnü’l-Kelbî, 50. 
742 Karaman ve diğ., II/474. 
743 En‘âm: 6/136. 
744 Bkz. Zümer: 39/43; Yûnus: 10/18. 
745 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVI/245. 
746 Bkz. Sebe: 34/22. 
747 Fâtır: 35/40. 
748 Bkz. Âl-i İmrân: 3/151; Necm: 53/19-23. 



99 

şefaat haklarını olmadığı gibi aynı zamanda bu ilahlara tapınma, aracı kabul etme 

Allah’ın öfkesine neden olduğundan Allah’a karşı o insanı koruyacak da yoktur.749 

Müşrikler Allah dışındaki düzmece ilahlarla ilgili olarak (put, cin, melek vb) bunların 

göklerin yaratıcısı olduğunu seslendirmeden aracılık ettiğini söylemişlerdir. Melekleri, 

putların arkasındaki güç ve aynı zamanda Allah’ın kızları olarak kabul ettiklerinden 

dolayı onlar vesilesi ile Allah’a ulaşacaklarına inanmışlardı.750 Allah meleklerin de 

şefaat haklarını kendi iradesine bağlamakta ve cahiliyenin tevhide aykırı şefaat inancını 

yıkmaktadır: “Göklerde nice melek var ki onların şefaatleri, dilediği ve hoşnut olduğu 

kimse için Allah'ın izin vermesi dışında, bir işe yaramaz.”751  

Şefaatin reddi, gücün paylaşılamayacağı anlamında kullanıldığı gibi aynı zamanda 

Allah’ın fiilleri karşısında duracak bir gücün olmayacağı anlamına da gelmektedir. 

Allah, fiillerini gerçekleştirdiği vakit kendisi dışındaki güçlerin O’nun otoritesine 

başkaldırıp karşı bir güç oluşturmasının mümkün olamayacağını her daim belirtmiştir. 

Tevhidin bu boyutundaki vurgular, putlar ve putlarla birleşik halde düşünülen cin, 

melek vb. gaybi varlıklar üzerinden yapılır: “O'ndan başka tanrılar mı edineyim? O çok 

esirgeyici Allah, eğer bana bir zarar dilerse onların (putların) şefâati bana hiçbir fayda 

vermez, beni kurtaramazlar.”752 Çünkü Allah’ın iradesi ve kudreti herşeyin üzerinde 

olup bu hususta ona denk varlıklar yoktur. Putlar ve onlarla birlikte dünyada tasarruf 

sahibi olduğuna inanılan diğer varlıklar Allah karşısında insana fayda sağlamaz ve 

insanı kötülükten koruyamaz. Çünkü bu ortak tanrıcıklar ya putlar gibi cansız 

varlıklardır ya da Allah’ın gücü karşısında hiçbir kudreti olmayan Allah tarafından 

yaratılmış mahluklardır.753 Allah katında şefaatçiliğin reddedilmesi Allah’ın seçkin kulu 

peygamberi üzerinden bile yapılabilmektedir:754 “De ki: Allah'ın dilemesi dışında ben 

kendime bir fayda ve zarar verecek durumda değilim. Görülmeyeni bileydim, daha çok 

iyilik yapardım ve bana kötülük de gelmezdi. Ben sadece, inanan bir milleti uyaran ve 

müjdeleyen bir peygamberim.”755  

                                                 
749 Bkz. Enbiyâ: 21/42. 
750 Yazır, VII/345. 
751 Necm: 53/26. 
752 Yâsîn: 36/23. 
753 Zuhaylî, XXII/301. 
754 Kutub, III/1410. 
755 A‘râf: 7/188.  



100 

Allah ile ortaklık yaparak kendilerini O’na yaklaştırmayı umdukları756  put, 

melek, cin, tabiat, gök cisimleri ve onların arkalarındaki ruhlar bu dünyada onlara 

şefaatçi olamayacakları gibi ahirette de olamayacaklardır. Kur'an bu bağlamda geçersiz 

ilahlara bel bağlamış insanların ahirette maruz kalacakları yalnızlığı ve sıkıntıları göz 

önüne koyar: “Onlara: “And olsun ki, sizi ilk defa yarattığımız gibi size verdiklerimizi 

ardınızda bırakarak bize birer birer geldiniz; içinizde Allah'ın ortakları olduğunu 

sandığınız şefaatçılarınızı beraber görmüyoruz. And olsun ki aranızdaki bağlar kopmuş, 

ortak sandıklarınız sizden ayrılmışlardır” denecek .”757 Çünkü müşrikler Allah ile 

ortaklık yaparak kendilerini O’na yaklaştırmayı umdukları758  put, melek, cin, tabiat ve 

gök cisimleri gibi varlıklara tapan kişilerdi ve bu varlıkların eğer ahiret olursa orada da 

şefaatçi olacağını kabul etmişlerdi. Kur’an Allah’ın iradesini sergileyerek şefaatçi 

sayılan ilahların sahteleğini belirtmiş bu bağlamda onlara bel bağlamış insanların 

ahirette maruz kalacakları yalnızlığı ve sıkıntıları göz önüne koymuştur. Ölümden 

sonraki hayatta Allah’ın şefaatçi kabul etmeksizin tek otorite oluşu sadece yeniden 

diriliş safhasında değil cennet ve cehennem sürecine kadar her anda geçerlidir. Öyleki 

yalancı tanrıların ahiretteki durumları, onlara inanan insanlar çekişmeleri Kur’an’da çok 

canlı bir üslupla anlatılır.759 Uhrevi şefaati reddeden ayetler toplumun bazı kesimleri 

tarafından kabul edilen ahiret inancına yönelik hatırlatmalar içermiş olabilir. Bunun 

yanında ahiret kabul etmeyenlere uhrevi hayatın hakikatı anlatılarak orada da sahte 

ilahların etkinliğinin olmadığı belirtilmiş olur. 

Bu nevi şefaatin ve şefaatçinin reddedildiği ayetler kelamda peygamberin ve diğer 

insanların şefaati760, şefaatin mümkünlüğü, şefaati hak eden insanların manevi boyutu 

şeklinde tartışmalara yol açmıştır.761 Ancak ayetler bu tartışmalardan ziyade müşriklerin 

putlar ve ilah yerine koydukları diğer varlıklarla ilgili inançlarının asılsız olduğunu 

belirtmektedir. Aracı, şefaatçi kabul edilen tanrıların Allah’la hiçbir fiziksel bağlarının 

olmadığı bildirilmekte bunun yanında hükümranlık noktasında ilah kabul edilen diğer 

                                                 
756 Bkz. Zümer: 39/3. 
757 En‘âm: 6/94; Ayrıca Bkz. Alak: 96/17-18; Şuara: 26/92, 93, 100; Meryem: 19/81-82; Yûnus: 10/28-

30; Kehf: 18/52; Enbiyâ: 21/98. 
758 Bkz. Zümer: 39/3. 
759 Bkz. Şuara: 95/92-93, 103; Meryem, 19/81-82; Yûnus, 10/28-30; Kehf: 18/52. 
760, Nu’mân b. Sâbit İmam-ı A'zam Ebû Hanîfe, İmam-ı Azam’ın Beş Eseri, (Çev.: Mustafa Öz), Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul 1983, 57. 
761 Ebû'I-Hasan Ali b. İsmail Eş‘arî, Makalâtü’l-İslamiyyin ve İhtilâfu'l-Musallîn, Mektebetü Nehdati’l-

Mısriyye, Kahire 1969, II/166. 



101 

varlıkların da Allah ile bağlarının olmadığı duyurularak uluhiyyetteki tevhide vurgu 

yapılmaktadır.  

Kuran, Cahiliyye tarafından bir şekilde fiziksel bağ kurularak şefaatçi kabul edilen 

ilahları reddederek Allah’ın zatından böyle varlıkların sudur etmediği vurgular. Bunu 

yaparken de tenzihi bir dil kullanarak Allah’ın bütün bu yakıştırmalardan münezzeh 

olduğunu belirtir.762 Söz konusu tenzihi dil dönemin inkârcı grupların anlayışlarına 

yönelik bildirilerdir. Örneğin melekleri, tanrının kızları gibi özel konumlara yerleştiren 

Cahiliyye’e cevap olarak onların Allah tarafından yaratılmış ve gök ile yeryüzü 

arasındaki iletişimi sağlayan varlıklar olduğu belirtilmiştir. “Gökleri ve yeri yaratan, 

melekleri ikişer, üçer, dörder kanatlı elçiler yapan Allah'a hamdolsun. O, yaratmada 

dilediği arttırmayı yapar. Şüphesiz Allah, her şeye gücü yetendir.”763 Meleklerin görevi 

ve yaratılmış olduğu hatırlatılmak suretiye Allah’ın zatında tek olduğu ve herhangi bir 

varlıkla soy bağı kurmadığı, her şeye gücü ve kudretinin yettiği ifade edilmiştir.764   

İhlas suresinin sebeb-i nüzulü ile ilgili rivayette, Necran Hristiyanlarının Hz. 

Muhammed’e gelip Allah’ın zatının altın, gümüş, yakut veya başka bir kıymetli 

nesneden mi ibaret olduğunu sordukları bildirilmiştir.765 Aynı şekilde Hristiyanların Hz. 

İsa’yı Allah’ın oğlu olarak gördükleri Kur’an’da ifade edilmiştir.766 Bunun yanında 

Yahudilerin de: “Uzeyr Allah'ın oğludur”767, “Ey Mûsâ! Allah'ı açıkça görmedikçe sana 

asla inanmayız”768 gibi ifadeleri,  ilahlarını millileştirme tarzları,769 Hristiyanların ve 

Yahudilerin tanrının mahiyeti hususunda antropomorfik bir anlayışa sürüklendiklerini 

göstermektedir. Bu nedenle Allah onların bu inancına karşılık “Yahudiler, Uzeyr 

Allah'ın oğludur, dediler. Hristiyanlar da, Mesîh (İsa) Allah'ın oğludur dediler. Bu 

onların ağızlarıyla geveledikleri sözlerdir. (Sözlerini) daha önce kâfir olmuş kimselerin 

sözlerine benzetiyorlar. Allah onları kahretsin! Nasıl da (haktan bâtıla) 

döndürülüyorlar!”770 ifadeleriyle zatına yönelik insansı anlayışları reddetmektedir.  

                                                 
762 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 60. 
763 Fâtır: 35/1. 
764 Derveze, III/109. 
765 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 32/357. 
766 Bkz. Bakara: 2/116; Mâide: 5/72 
767 Tevbe: 9/30. 
768 Bakara: 2/55. 
769 Coşkun, 28. 
770 Tevbe: 9/30; Ayrıca Bkz.  Nisâ: 4/72,  171; Mâide: 5/17, 72-73; Meryem: 19/35-36. 



102 

Allah’ın benzeri ve dengi olmadığı ifadeleri önceki kelam alimlerini çok farklı 

tartışmalara sürüklemiştir. Bu gibi ifadelerden yola çıkarak Allah'ın uzuvlardan, 

cüzlerden meydana gelmediği, buna bağlı olarak da sıfat sahibi olamayacağını 

söyleyenler olmuştur. Buna karşılık ise sıfatların varlığı kabul edilirken tevhide aykırı 

düşmemek için bu sıfatların hangi ölçüde Allah’a nispet edileceği tartışılmıştır.771 

Ayetlerin bağlamından kopuk bir şekilde değerlendirilmesi, bu ayetlerin tartışmalarda 

refarans olarak gösterilmesine sebep olmuştur. “Hiçbir şey Onun benzeri değildir.”772 

ifadesi bu tartışmalardan ziyade bütün mahlukatın çiftler halinde yaratıldığını, buna 

karşılık Allah’ın eşinin olmadığını buna bağlı olarak da çocuğunun ve babasının da 

olamayacağını ifade etmektedir.773 Yani burada yukarıda da anlatmaya çalıştığımız gibi 

insansı tanrı anlayışının reddi söz konusudur. Tanrıda insansı özelliklerin kabul 

edilmesi, fiil ve isimlerinde ona denk sayılabilecek, kâinatta tasarruflarda bulunabilecek 

çocuklar edinmesi onun uluhiyyetiyle bağdaşmaz.774 Fani varlıklar soylarını devam 

ettirebilmek veya işlerinde yardım alabilmek maksadıyla evlat edinebilirler. Fakat Allah 

tektir ve varlığının sona ermesi mümkün değildir. Ayıca çocuk edinmek bir manada 

yardımcı, veli edinmektir ki bu da acizliğin göstergesidir. İlah olan varlığa ise acizlik 

yakışmaz.775 Öte yandan Allah’ın mahlukatla benzerliğin olmaması yarattığı ile arasında 

ilişkinin olmadığı veya kopuk olduğu anlamına gelmez. Çünkü o yarattığını işiten, 

gören, buna bağlı olarak ihtiyacını giderendir.776 

İslam düşüncesinde Allah’ın bir olduğunun yanısıra O’nun, yarattığı varlıklarla 

arasında bir benzerliğinin bulunmadığı genel kabul gören bir gerçektir. Ancak mahiyeti 

algılanamayan varlığın bir takım insani öğelerle tanıtılması ister istemez problemler 

oluşturmuştur. Problemin sebebi insanın konuştuğu dille Allah’ı tanımlamasından veya 

Allah’ın kendini bu dille ifade etmesinden kaynaklanmaktadır. Bu husus İslam 

düşüncesinde Allah’ı mahlûkata benzeten Müşebbihe ve Mücessime gibi fırkaların 

ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Buna karşılık Mutezile ve filozoflar ise zatının eşsiz 

olduğu düşüncesini zedelememek için onun zatına herhangi bir manayı nispet etmeme 

                                                 
771 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVII/582 vd. 
772 Şûrâ: 42/11. 
773 Muhammed Âbid Câbirî, Fehmü’l-Kur’an I-III, (Çev.: Muhammed Coşkun), Mana Yayınları, İstanbul 

2014, II/149. 
774 Bkz. Furkân: 25/2. 
775 Bkz. İsrâ: 17/111; Yûnus: 10/68. 
776 Kutub, V/3146-3147. 



103 

yolunu tercih etmişlerdir.777 Ehl-i Sünnet ise Allah’a yakışmayacak bazı kavramlardan 

onu tenzih etmenin zorunluluğunu kabul etmekle beraber, Allah’ın bir takım sıfatlarla 

nitelendirilip isimlendirilmesinin benzeşmeyi gerektirmeyeceğini ifade etmiştir.778   

Dilden kaynaklanan sorun nedeniyle Allah hakkında konuşurken antropomorfik 

anlayışa düşmemek için olumsuz tenzihi dil kullanımı “Hiçbir şey Onun benzeri 

değildir.”779 ayetiyle Kur’an’da kendini bulunca zamanla bu kullanım İslam 

düşüncesinde yoğun bir şekilde işlenmiştir. Tenzih dilinin yoğun şekilde kullanımı her 

ne kadar Kur’an refaranslı gözükse de aslında hicri birinci asrın sonlarında ortaya 

çıkmış teşbihçi fırkaların780 neticesi olarak algılanabilir.  

  İslam aslında deist ve antopomorfik Cahiliyye tanrı anlayışına karşı herşeyi ile 

aktif, yaşamın içerisinde insandan uzak olmayan ancak Cahiliyye tanrılarına da 

benzemeyen ilah fikrini ortaya koymuştur. Teşbih dilinden tamamen kurtularak Allah’ın 

anlatılması oldukça zordur. Ancak bu zorluk paganist toplumlarda olduğu gibi bizleri 

insan biçimli tanrı anlayışına da sürüklememelidir.781 Bununla birlikte mutlak manada 

tenzihçi anlayışın tanrı ile insan arasındaki ilişkiyi yok sayan deist tanrı anlayışına 

götürme ihtimali vardır. Ayrıca Allah’ın sadece ne olmadığını savunmak kesinlikle 

bilinemez tanrıyı ortaya çıkarır ki bu da agnostisizmden ötesi değildir.782 Halbuki vahiy 

tenzih ile teşbih sınırını belirleyerek Allah’ın insandan kopmuş, anlaşılmaz salt bir güç 

olmasının önüne geçmektedir.783 İslam’ın tanrısı fiilen var olup, kâinat üzerinde mutlak 

hakimiyet sağlayan, insanla gönül bağına sahip aşkın varlıktır.  

Teşbihten uzak tenzihe bürünmüş Allah inancı tevhidin gereğidir.784 Ancak 

vahyin indiği toplumun inanç yapısı göz önüne alındığında aslında tenzihten neler 

kastedildiği daha iyi anlaşılacaktır. Tenzihe temel teşkil eden ayet-i kerimede “O'nun 

benzeri hiçbir şey yoktur. O işitendir, görendir.”785 denilerek Allah’ın, yarattığı 

                                                 
777 Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed el-Kārî el-Herevî, Şerhu Kitâbi'l-Fıkhi'l-Ekber, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1995, 31-32. 
778 Ebû Mansur Muhammed b. Muhammed Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhid, Dar Sader, Beyrut tsz., 159-160. 
779 Şûrâ: 42/11. 
780 İrfan Abdulhamit, İslâm’da İtikadî Mezhepler ve Akaid Esasları, (Çev.: M. Saim Yeprem), Diyanet 

Vakfı Yayınları, İstanbul 1994, 207. 
781 Nadim Macit, Kur'an'ın İnsan Biçimci Dili, Beyan Yayınları, İstanbul 1996, 114-126 
782 Coşkun, 34. 
783 Ekrem Demirli, “Ibnü’l-Arabî ve Takipçilerinin Tanrı Anlayışı: Tenzih ve Teşbih Hükümlerinin 

Birleştirilmesi”, İslâm Araştırmaları Dergisi, (19), 2008, 43. 
784 Yurdagür, 255. 
785 Şûrâ: 42/11. 



104 

varlıklardan farklılığı belirtilmekte böylece İslam inancının en önemli meselesi 

pekiştirilmektedir. Tenzihte temelde tevhidin üzerinde durduğu iki ana konu esas 

alınmaktadır. Birincisi Allah’a çocuk isnat etmek, sahte tanrılarla Allah arasında 

müşabehet oluşturmak suretiyle ortaya konulan somut şirk inancını reddi ve dolayısıyla 

tevhidin ön plana çıkarılması.786 Tenzihin zikredildiği ayetlerde müşriklerin Allah’a 

isnat ettikleri eş, çocuk edinme şeklindeki insani özelliklerden beri olması anlatılır, 

Allah’ın zatına yönelik şirk reddedilir.787 Dönemin insanının tanrı hakkındaki 

inancından dolayı Kur’an Allah ile mahlûk arasındaki kesin çizgiyi koyarak var olan 

realiteyi haykırır. “Allah, O'ndan başka tanrı yoktur; O, hayydir, kayyûmdur. Kendisine 

ne uyku gelir ne de uyuklama.”788 Kur’an tenzih diliyle beraber hiçbir şeyin Allah gibi 

olmadığı gerçekliğini somut bir şekilde ifade eder. Müşriklerin kendi elleriyle yapıp 

ettikleri putlar ilah olamayacak cansız varlıklardı. Buna karşılık Allah ise her haliyle 

diridir. Ancak onun canlı olması insan gibi algılanmasını gerektirmez çünkü o 

mahlûkattan farklıdır ve uyuklama, çocuk edinme, eş edinme, yok olma, fani olma789 

vb. insani özelliklerden beridir.  

Burada özellikle Allah için bir mekân tayin hissi veren ayetlere de bakmak 

gerekir. Müşriklere yönelik tehdidin ifade edildiği ayette Allah şöyle buyurur: “Gökte 

olanın, sizi yere batırıvermeyeceğinden emin misiniz? O zaman yer sarsıldıkça 

sarsılır.”790 Ayet tefsirlerde genelde tenzih inancının gereği olarak tevil edilmiştir. Bu 

tevile göre “gökte olan” ifadesi; güç kudret vurgusu, azabın gökten inmiş olması ya da 

melekler olarak düşünülmüştür.791 Önceki bölümde de belirttiğimiz şekliyle Araplar 

arasında var olan tanrı inancında Allah gökde olan en büyük ilahtı. Tirmizi’de rivayet 

edilen Husayn hadisi de bunu bizlere göstermektedir.792 Aynı şekilde Müslim’de geçen 

şu rivayet de Allah’ın gökte olmasının ne anlam ifade ettiğini öğretir niteliktedir. 

“Muâviye diyor ki: Benim bir cariyem vardı. Uhud ve Cevaniyye taraflarında 

koyunlarımı güderdi. Bir gün kendisinin yanına gittim. Bir de ne göreyim! Onun 

koyunlarından birini kurt götürmüş! Ben de Beni Âdem’den bir adamım. Onlar gibi ben 

                                                 
786 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVII/582 vd.;  
787 Bkz. Haşr: 59/23-24; İsrâ: 17/110-111. 
788 Bakara: 2/255; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/14. 
789 Rahmân: 55/26-27; Ayrıca Bkz. Meryem: 19/36-40. 
790 Mülk: 67/16. 
791 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXX/592 vd. 
792 Tirmizi: Da’vat, 70 (3483) 



105 

de üzülürüm! Lâkin cariyeye sertçe vurdum! Müteakiben Resûlüllah (sav)’e geldim. Bu 

yaptığımı bana fazla buldu. Ben: “Yâ Rasulallah! O halde cariyeyi azat edeyim mi?” 

dedim. Rasulullah (sav): “Sen onu bana getir”    buyurdular. Derhal getirdim. 

Peygamber (sav) ona: “Allah nerededir?” diye sordu. Câriye: “Göktedir...” cevâbını 

verdi. Resulüllah (sav): “Ben kimim?”  dedi. Cariye: “Rasulullah’sın!” cevabını verdi. 

Rasulü Ekrem (sav): “Onu azad et; çünkü o müminedir” buyurdular.793 Bu bilgiler 

ışığında Kur’an’da Allah ile ilgili olarak gökyüzüne yönelik mekan ifade eden ayetleri 

tevilden ziyade tenzih çizgisi içerisinde Arap düşüncesindeki “gökteki en büyük tanrı” 

doğrultusunda anlamak daha doğru olsa gerek. Allah’ın gökte olması toplumda var olan 

inanca atıftır. Arş, kürsü gibi ifadeleri de bu anlamda düşünmek gerekir.794 

Tenzihin ikinci esasında ise özellikle tesbih ifadeleriyle beraber algılandığında 

daha üst perdeden tevhid anlatımı söz konusudur. Tesbihle yapılmak istenen, tevhidin 

daha etkin şekilde toplumda yerleşmesidir.795  Burada tenzih dili aslında Allah’ın 

etkileyici gücünün, tek ilah olmasının ifadesidir. İnsan ve cahiliyenin gerek 

ilahlaştırdığı gerekse ilahlaştıramadığı diğer varlıklar kâinata baktığında, Allah dışında 

ona eş değer, onun yapabildiklerini gerçekleştirecek başka bir güç bulamaz ve o nedenle 

toplu halde Allah’a yönelirler.796 Kâinatın Allah’ın emirlerine karşı gelmesi 

düşünülemez, herşeyi ile Allah’a teslim olur ve emirlerini yerine getirir.797 Çünkü O, 

bütün mükemmelliğiyle kâinatı yerli yerinde yaratan, onun varlığını sürdüren ve bundan 

ötesinde dilediğini yapabilendir.798 O halde başta insan olmak üzere, bütün kâinatın 

O’nu eksikliklerden tenzih etmesi, tek güç kabul etmesi, birlemesi zorunlu ve doğal bir 

süreçtir.799  Buna karşılık ortak koşulan şeyler ise Allah’ın büyüklüğü ve yüceliği 

karşısında esasen yok hükmündedir.800  

Tevhidin en üst perdeden anlatıldığı tenzih bölümlerinde diğer canlıların aksine 

Allah’ın fiillerinde aciz bırakılamayacağı vurgusu vardır: “Yeryüzünde O'nu aciz 

                                                 
793 Müslim: Mesacid, 7 (33) 
794 Bkz. Mearic: 70/1-5. 
795 Kilinçli, 202. 
796 Bkz. Ra’d: 12/13; Nahl: 16/48-50; İsrâ: 17/44; Enbiyâ: 21/20; Zümer: 39/75; Mümin: 40/7; Saffât: 

37/159; Zuhruf: 43/82; Tegâbün: 64/1; Cumʻa: 62/1.  
797 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 47. 
798 Bkz. İsrâ: 17/1, 44; Nûr: 24/41; A’la: 87/1-5; Neml: 27/8-9; Cumʻa: 62/1; Enbiyâ: 21/23. 
799 Bkz. Haşr: 59/23-24. 
800 Yazır, VII/577 vd. 



106 

bırakamazsınız. Allah'tan başka bir dostunuz da yardımcınız da yoktur.”801 Bu aslında 

insana yönelik bir bildiridir. Allah karşısında mahlûkatın daha doğrusu insanın 

eksiklikleri, zayıflığı, acizliği ön plana çıkarılarak ulûhiyetindeki mutlaklık belirtilmiş 

olur. Tanrının uluhiyyeti kâinat için koyduğu kuralları dilediği şekliyle meydana 

getirmede kendini gösterir ki karşısında bunu engelleyebilecek güç yoktur.802 Kâinata 

fısıldanan bu hakikat “O, dilediğine azabeder, dilediğini esirger. Ancak O'na 

döndürüleceksiniz. Siz ne yeryüzünde ne de gökte (Allah'ı) aciz bırakamazsınız. 

Allah'tan başka bir dost ve yardımcı da bulamazsınız”803 ayetiylede bildirilir. Burada 

aslında bütün ahlaki ilkelerden sıyrılmış, gücünü göstermek maksadıyla dilediğini 

yapan bir tanrı anlatılmamakta, salah aslah tartışması yapılmamakta bilakis Allah ile 

mahlûkatın ayrımı dile getirilerek ulûhiyet en belirgin şekliyle zihinlere kazınmaktadır. 

Çünkü ayetin muhatapları, tanrılarının Allah’la ortaklık kurup kendilerine şefaatçi 

olacaklarına inanıyorlardı.804 Düzmece tanrılar Allah’a benzetilmekte, eş değer 

tutulmakta, ulûhiyette denk görülmekte idi. Bunun reddedilmesi için ise tenzihin bütün 

halleriyle ön plana çıkarılması gerekmiştir. Ve Allah herşeyi ile uluhiyyet bazında gerek 

düzmece tanrılardan gerekse mahlûkattan müstağni tutulmuştur.805 

Başta söylediğimiz gibi duyuüstü bir varlığın olgusal boyuttaki varlıkla iletişimde 

bulunması esnasında beşeri mefhumları kullanmasından kaynaklanan bir takım 

zorluklar söz konusudur ancak bunun başka bir yolu da yoktur. Bu nedenle Kur’an’da 

Allah ilgili olarak söylenen biçimsel ifadeleri, metin bütünlüğü içerisinde ve sözün 

söylendiği dönemin muhataplarının düşünce yapısı ve kullandıkları dil dikkata alınarak 

anlamak gerekir. Ancak bunun yanında teşbihe düşmemek amacıyla yaratıcıyı 

anlaşılmaz, bilinemez,  fiillerinde hikmet aranmaz bir tanrı haline getirmek de Kur’an’ın 

ruhuna aykırıdır.806 Özellikle tenzih bağlamında yapılmış olan sıfat tartışmalarını 

Kur’an’ı referans göstererek dinileştirmek; dönemsel tartışmaların sonucu gelişmiş akli 

ve felsefi söylem olarak düşünmek daha doğru olacaktır.  

                                                 
801 Şûrâ: 42/31. 
802 İbn Âşûr, XVI/103-104. 
803 Ankebût: 29/21-22. 
804 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, VII/218. 
805 Bkz. Lokmân: 31/26; Ankebût: 29/6; Fâtır: 35/15. 
806 İlhami Güler, Eşari Tenzihinin Meyveleri veya Allah'ı Ahlaktan Arındırmanın Doğurduğu Trajedi, 

Değiniler / Tartışmalar, Vadi Yayınları, Ankara 1994, 113. 



107 

1.2.2.2. Rububiyyet Tevhidi 

İnsan yaşam süresi boyunca tabiatla ilişkisi esnasında büyük zorluklar yaşamış, 

bunu bedenen ve ruhen hissetmiş olan varlıktır. Doğanın şartları insan gücünden üstün 

olduğundan tabiat insan için oldukça korku verici ve ürkütücüdür. Bu korkuyu en iyi 

hisseden gruplardan biri de risalet öncesi Cahiliyye halkıdır. Cahiliyye halkı çölün zorlu 

tabiat şartlarını iliklerine kadar yaşayan bunun yanında inançlarına göreoranın metafizik 

kötü güçlerini ruhlarında hisseden bir topluluktu.807 Ancak insanın her daim korkuyla 

yaşayamayacağı, hayatını sürdürebilmesi için kendini güvende hissetmesi kabul edilen 

bir gerçektir. Cahiliyye için de tanrı, çöl yaşantısının zorluklarında baş edebilmek için 

ona yardım eden, korkularını dindiren ilahi bir güçtü.808 Bu ilahi gücün onların 

korkularına teminat olabilmesi için aciz olmaması gerekir. Bu nedenle Kur’an her daim 

Allah’ın karşısındaki ilahların ve onlara kulluk eden insanların acziyetini cahiliyenin 

yüzüne vurur: “Ey insanlar! (Size) bir misal verildi; şimdi onu dinleyin: Allah'ı bırakıp 

da yalvardıklarınız (taptıklarınız) bunun için bir araya gelseler bile bir sineği dahi 

yaratamazlar. Sinek onlardan bir şey kapsa, bunu ondan geri de alamazlar. İsteyen de 

âciz, kendinden istenen de!”809 Öte yandan putların ve diğer tanrıların nerelerde aciz 

kaldığını belirterek oraları Allah inancıyla doldurur. Allah dışında oluşturulan tanrıların 

acziyetinin her daim vurgulanması Peygamber ve Müslümanların nefislerinde güven ve 

sükûnet duygusunu oluşturduğu gibi aynı zamanda kâfirlere karşı Müslümanların 

üstünlüğünü de göstermiş olur. 

Putların neler yapamayacağını bu nedenle de ilah olamayacağını bildiren ayetler 

daha sonra kulların fiillerinin yaratılması hususundaki tartışmalara neden olmuştur. 

Çünkü insan fiili, yaratmanın eseri olarak düşünülmüş ve yaratmada sadece ilaha has bir 

fiil olarak kabul edilmiştir.810 Ancak bu ayetlerde aslolan putların neden ilah 

olamayacaklarının akli delillerle izah edilmesi ve onların yerine yaratıcı Allah’ın tek 

ilahlığının ortaya çıkarılmasıdır. Çünkü ilahlık, varlığın yaratıcısı ve onların tümünden 

üstün bir konumda bulunan Allah'a aittir. Allah, hakikatin ta kendisidir ve bu hakikat 

                                                 
807 Duğeym, 95. 
808 Demircan, “Son Peygamber'in Geldigi Coğrafya Ve Toplum: Hicaz Bölgesi Ve Cahiliye Arapları”, 64. 
809 Hac: 22/73; Ayrıca Bkz. A‘râf: 7/195, 198. 
810 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XV/431.  



108 

kâinat ve insanın varlığıyla ortaya çıkmaktadır.811 Müşriklerin ve diğer din gruplarının 

iddia ettikleri ilahların ise bu gerçelikte hiçbir rolleri yoktur.812 

Varlığı yaratıp ihtiyaçlarına göre gelişim sürecinden geçirerek onu en mükemmel 

düzeye kavuşturanın sadece Allah olduğu Kur’an’da daima zikredilir.813  Aslında 

yaratıcı ile mahlûk arasındaki ilişkide Allah’ın konumunu belirten bu tevhidi anlatım 

sonradan Rububiyet tevhidi olarak adlandırılmıştır. Tevhidin bu yönünde vurgulanan iki 

ana esas vardır: Birincisi Allah’ın insan dâhil olmak üzere kâinatın her anında etkin 

ortaksız tek güç olduğu; ikinci ise bu gücün başkasıyla bölüşülmemesi. Kur’an’da, bu 

tür ilişkiyi vurgulamak için kullanılan en önemli kavram Rab’dır. Allah lafzından sonra 

en çok kullanılan Rab kavramı814 Arapçada fiil olarak; sahip oldu, ıslah etti, efendi oldu, 

yetiştirdi ve topladı anlamlarına gelmektedir.815 Kur’an, Allah’ın tek ilah olduğu 

gerçeğini ifade ederken O’nun aynı zamanda Rab olduğu gerçeğini hiçbir zaman eksik 

bırakmaz. Çünkü ilah olabilme yaratmayı, sahip olabilmeyi, hükmetmeyi gerektirir.816  

İnsan tanrı ilişkisinde tek ilahı esas alan tevhidi anlatımda yaratma, rızık verme, 

sahip olma, zarar ve fayda sağlama, haberdar olma, öldürme, diriltme, hidayet ve dalalet 

sağlama kavramları ön plana çıkmaktadır. Pekçok ayet-i kerimede insana veya kâinata 

yönelik bu tür fiilleri gerçekleştirenin sadece Allah olduğu anlatılır:  “Allah, (o yüce 

varlıktır) ki sizi yaratmış, sonra rızıklandırmıştır; sonra O, hayatınızı sona erdirecek, 

daha sonra da sizi (tekrar) diriltecektir. Peki, sizin (Allah'a eş tuttuğunuz) ortaklarınız 

içinde bunlardan birini yapabilecek var mı? Allah onların ortak koştuklarından 

münezzehtir ve yücedir.”817  Söz konusu fiillerde Allah dışında yardımcı tanrılar kabul 

etmek O’nu, adeta zatında mükemmel fakat yaratma ve diğer fiiller hususunda atıl ve 

güçsüz olarak düşünmektir. Bu tür bir düşünce ise muhaldir ve iman hakikatiyle 

bağdaştırılamaz.818 Ayetlerde bu alanlara çokça vurgu yapılmasının sebebi yine 

muhatapların inaçlarıdır. Müşrik Araplar Allah’ı kabul ettikleri halde O’nunla insan 

                                                 
811 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 36. 
812 Bkz. Bakara: 2/254-255; Neml: 27/60-64; Haşr: 59/22-24. 
813 H. A. Ali, “Rubûbiyyet”, (Çev.: Aydın Topaloğlu), Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2 

(29), 2005, 205. 
814 Aydın Temizer, “Kur’an’da Rab Kavramı Üzerine Semantik Bir Analiz”, Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1 (44), 2103, 40. 
815 İsfahânî, 336; İbn Manzûr I/399 vd. 
816 Ulutürk, 36. 
817 Rûm: 30/40. 
818 Özler, İslam Düşüncesinde Tevhid, 210. 



109 

arası ilişkide aracı tanrılar koyup Rabbı devreden çıkarıyorlardı. Aracı tanrılar ise 

zamanla Allah’ın bütün fiillerini gerçekleştiren varlıklara dönüşmüştü. Allah müşriklere 

ancak zor zamanlarda itiraf edebildikleri Rububiyyet sıfatıyla seslenerek şirkin 

anlamsızlığını ve kökensizliğini ifade etmiştir:819  “(Resûlüm!) De ki: “Allah'ı bırakıp 

da (ilâh olduğunu) ileri sürdüklerinize yalvarın. Ne var ki onlar, sizin sıkıntınızı ne 

uzaklaştırabilir, ne de değiştirebilirler.”820  

Cahiliyye düşüncesinde, Allah dışında tanrı kabul edilen varlıkların insan hayatı 

üzerinde çok ciddi etkisi vardı. Zanlarına göre sahte ilahları onlara dünyada fayda 

sağlamakta, zarardan da uzaklaştırmaktaydılar. Öyleki temelde var olduğu düşünülen 

yaratıcı Allah fikri bu karmaşa içerisinde tamamen kaybolmuştu. Kur’an insan 

üzerindeki aktif iradenin Allah’a ait olduğunu bildirerek şirk zihniyetini eleştirmekte ve 

tevhidi yeniden hatırlatmaktadır.821 Allah kâinatı, insanı ve insanın ihtiyaç duyacağı 

ortamı yaratmasına rağmen bir takım kişilerin kendi dışında varlıkları tanrı edinmesini 

kınamakta ve bu sahte ilahların batıl, zarar ve fayda veremeyen varlıklar olduğunu 

belirtmektedir: “(Böyle iken inkârcılar) Allah'ı bırakıp kendilerine ne fayda ne de zarar 

verebilen şeylere kulluk ediyorlar.”822 Allah, putlardan zarar, fayda veya yardım sudur 

edemeyeceği gerçeğinden hareketle onların acziyetini vurgulamaktadır.823 Bu zarar ve 

fayda Allah- insan ilişkisinde Allah’ın iradesiyle meydana getirilecek her türlü 

davranışın, hareketin kısacası fiilin ifadesidir. Çünkü bu ilişkide bir fiil ortaya 

koymaktan aciz, kendisine bile faydası olmayan824 bir varlık nasıl tanrı olabilir? 

Acziyet, zarar, fayda ve yardım ifadeleri özellikle Lat, Menat gibi şekillere bürünmüş 

putlarla alakalı olabileceği gibi aynı zamanda o putların arkasındaki fetiş ruhlar için de 

geçerlidir.  Allah Teâla kendisine kulluk edene karşı iyi veya kötü herhangi bir fiilde 

bulunamayan putlara tapınmanın “büsbütün uzak olan sapıklığın ta kendisi”825 olduğunu 

belirtmekte ve bu inancın küfrün en ileri derecesi olduğunu söylemektedir.826  

                                                 
819 Ulutürk, 101. 
820 İsrâ: 17/56; Ayrıca Bkz. Şuara: 26/78-82. 
821 İbn Âşûr, XI/305. 
822 Furkân: 25/55; Ayrıca Bkz. Furkân: 25/3; En‘âm: 6/17-18, 71; Ra’d: 13/16; Hac: 22/12; Tâhâ: 20/89; 

Hûd: 11/109; Yûnus: 10/106-107; Yâsîn: 36/23. 
823 Bkz. A‘râf: 7/192, 197; Yâsîn: 36/74-75. 
824 Bkz. Enbiyâ: 21/43. 
825 Hac: 22/12. 
826 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIII/209. 



110 

Zarar ve faydanın Allah’a nispet edilip ilahi iradenin ön plana çıkarıldığı ayetlerde 

muhatapların yanlış inançlarına da dikkat çekilmektedir. Özellikle toplumda var olan ve 

Allah’ın insan dolayısıyla da kâinat üzerindeki tasarrufunu yok sayan uğur/uğursuzluk 

inancı hedef alınmakta ve onun üzerinden tevhid anlatılmaktadır:827  “Şöyle dediler: 

Senin ve beraberindekilerin yüzünden uğursuzluğa uğradık. Sâlih: Size çöken 

uğursuzluk (sebebi), Allah katında (yazılı)dır. Hayır, siz imtihana çekilen bir 

kavimsiniz, dedi.”828 Hz. Âdem’den beri var olan inkârcı grupların ortak özelliği 

yaşamış oldukları olumsuzlukları uğursuzluk sayarak negatif durumların sorumluluğunu 

gönderilmiş olan peygamberlere ve onlarla birlikte iman etmiş olan insanlara 

yüklemektir.829 Aynı şekilde Medine döneminde yaşanmış olan bir takım başarısızlıklar 

sebebiyle ortaya çıkmış musibetlerin sebebi olarak Hz. Muhammed görülebiliyordu. 

Özellikle bu düşünce münafıklara ve Yahudilere has bir durumdu.830  Ayetlerde 

kâfirlerin batıl düşünceleri tenkit edilmekte, peygamberler ve onlara inananlar temize 

çıkarılmakta,831 buna karşılık her şeyin Allah’tan olduğu belirtilerek832 kâinatın 

temeline Allah’ın iradesi oturtulmaktadır. Aynı zamanda hidayetten uzak toplumların 

ortak bilinci gün yüzüne çıkarılarak tevhidle yoğrulmuş, iradesi ve kudretiyle kâinatı 

sarmış tanrı inancı ortaya konulmaktadır. 

İlahi iradenin etkin söylemi içerisindeki tevhid vurguları kâfirler üzerinden 

yapıldığı gibi aynı zamanda peygamberler üzerinden de yapılabilmektedir.833 Böylece 

Allah toplumları tarafından defalarca dışlanmış olan peygamberleri teselli etmiş ve 

desteklemiş olmakta, aynı zamanda onların risaletinin özelliklerini de belirtmektedir. 

Çünkü Hz. Peygamber iyiliği elde etmede ve kötülükten uzaklaşmada insanların en 

önde gelenidir.834 Şirk inancının unsurlarından biri olan zararı Allah dışında varlıklarda 

arama fikri Hz. Peygamberin hadislerinde reddedilmiştir.835 Burada reddin temel nedeni 

                                                 
827 Ali Çelik, 103. 
828 Neml: 27/47. 
829 Zemahşeri, II/144. 
830 Ebû’l-Mu’in Nesefi, I/376. 
831 Bkz. A‘râf: 7/131. 
832 Bkz. Nisâ: 4/78-79. 
833 Bkz. Cin: 72/22 
834 İbn Âşûr, XI/306. 
835 Bkz. Buhârî, Buyu, 36; Buhârî, Tıbb, 19; Buhârî, Kader, 13. 



111 

bu gibi musibetlerde etkin rolün putlara, cinlere, güneş, ay ve yıldız gibi varlıklara 

verilmesidir.836  

Kâinatın yaratıcısı ve sahibi olan Allah yaratmış olduğu insanı başıboş 

bırakmamış, onun dünya hayatında yetkinliğe kavuşabilmesi için rububiyetinin 

tezahürünü her an göstermiştir. İnsana rızık, mülk ve soyunun devamı imkânı 

sunmuştur. İnsana imkânların tanınması Allah’ın rububiyetinin merhametle 

yoğrulmasının sonucudur.837 Kur’an, rububiyyet insan örgüsünde özellikle insanın 

yaşamı için gerekli rızıkların Allah tarafından yaratılmasından, insana belli ölçüye göre 

verilmesinden,  genişletilip daraltılmasından bahseder. Göklerin ve yerlerin yaratıp 

düzenlenmesi, rüzgâr ve yağmurların kontrol edilmesi, insanlar için faydalı olan 

hayvanların yaratılması gibi rızkın vesileleri olarak görülen her şey Allah’a nispet edilir. 

Bunun yanında yine bu döngüde insanlara evlat, soy, sop verilerek güçlü kılınması da 

Allah’ın fiili olarak zikredilir.838  Aynı şekilde kişinin dünyada elde ettiği “mülk” olarak 

ifade edilen her türlü kazancın da nispeti Allah’a yapılır. Kur’an’da Allah insan 

arasındaki ilişkinin rububiyyet tezahürü olarak sunulan ve muhataplara yönelik mesajlar 

içeren ayetler sonraki dönemlerde Kur’an’ın zikrettiği bağlamdan ayrı olarak 

düşünülmüş, rızık üzerine farklı tartışmalar yapılmıştır.839 Haramın rızık olup 

olmaması840 ve başkasının rızkının yiyilip yiyilemeyeceği841 tartışmanın ana konuların 

oluşturmuştur.  

Allah, insanların hayatlarını sürdürebilmeleri için gerekli olan azıkları, neslin 

devam etmesini842 ve daha nice nimeti843 kendisine nispet etmekte bu faaliyet esnasında 

da inanan-inanmayan ayrımı yapmamaktadır.844 Bu nispetle uluhiyyetin kime ait olduğu 

belirtilmiş olmakta, aynı zamanda insanların nimetleri var eden Allah’a karşı 

şükretmeleri, takındıkları olumsuz tavırlardan vazgeçmeleri istenmektedir. Çünkü bütün 

bu oluşun arkasında kendilerine faydaları olmayan ve yaratmaktan uzak putlar değil tek 

                                                 
836 Ali Çelik, 185. 
837 H. A. Ali, 205. 
838 Bkz. İsrâ: 17/6; Müddessir: 74/11-14 
839 Öge, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, 184. 
840 Abdulcebbar, 787; Ali b. Muhammed eş-Şerif Cürcânî, Kitabu’t-Ta’rifât, Mektebetü Lübnan, Beyrut 

1985, 115; Eş‘arî, II/296. 
841 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhid, 373. 
842 Bkz. Nahl, 16/72. 
843 Bkz. Fâtır: 35/12; Lokmân: 31/20. 
844 Bkz. Bakara: 2/126 



112 

olan rahmet sahibi Allah vardır.845 İnsanın yaşamını sürdürmesinin arkasında yalancı 

tanrılar olmadığı gibi aynı zamanda bütün bu sistemin arkasında kendi emeği de yoktur. 

Eğer Allah dilerse var olan sistemin bütün dengelerini değiştirir ve bu durumda insanın 

yapacağı her türlü emek işlevsiz hale gelir.846 Allah insanın daima gözünün önünde 

cereyan eden bu nedenle de farkında olmadığı rızık temelli mükemmel sistemi hatırlatır. 

Kısaca Allah, mahlûkatın varlığını sürdürecek her türlü faaliyetin arkasındaki gücün 

kendisi olduğunu belirterek insanın şükran içerisinde olması gerektiğini ifade 

etmiştir:847 “Emri gereğince denizde yüzmek üzere gemileri, lütfedip verdiği rızkı 

aramanız için denizi buyruğunuz altına veren Allah'tır, belki artık şükredersiniz.”848 

Allah’a şükür ise onun uluhiyyetindeki birliğini tasdik edip emir ve yasakları 

doğrultusunda yaşamaktır.849 Ayetler aynı zamanda Allah’ın kudretine delil olmakta ve 

muhataplarını tehdit etmektedir. İlahi irade istediği takdirde bütün bu nimetleri geri 

çekebilir, insanı her türlü güzellikten mahrum bırakabilir ve insan o takdirde bütün bu 

nimetleri bir daha geri getirmek için de yardımcı bulamaz. 850 Hem kalbe hem de akla 

hitap eden ayetler bazen muhatapların yaşamış olduğu özel durumlardan misal vererek 

aynı amacı gerçekleştirmeye çalışır.851 Rızıklarını, korunmalarını putlardan bekleyen, 

bu doğrultuda en önemli putları olan “Lat”a, “rızık veren ve rızkı mahlûkat arasında 

taksim eden” anlamında “Rabbe” diye isim veren852  bir topluluk için bu hatırlatmalar 

oldukça anlamlıdır. Ayrıca Kur’an’ın ifadesinden anlaşıldığı kadarıyla müşriklerin 

önemli bir kısmı Allah’ın en yüce Rab sıfatıyla rızık verici olduğunu kabul 

etmekteydiler.853 Allah, muhataplarına bilinçaltlarında yatan gerçekler üzerinden 

seslenerek onları uyarmakta ve azarlamaktadır.  

Kur’an’da Allah’ın iradesinin en belirgin şekilde hissedildiği alanların başında 

hidayet ve dalalet gelmektedir. Kendisine kulluk yapan insanı hakka ve doğruya 

yöneltmek, ona neyin hak, neyin batıl olduğunu bildirmek tanrı olmanın en önemli 

vasfıdır. Çünkü insanın hatalardan ve yanlış düşüncelerden kurtulup doğruya yönelmesi 

                                                 
845 Bkz. A‘râf: 7/10; Ankebût: 29/17; Nahl: 16/73; Sebe: 34/24. 
846 Bkz. Vakıa: 56/63-73 
847 İkbal, 118. 
848 Casiye: 45/12; Ayrıca Bkz. Yâsîn: 36/41; En‘âm: 6/13-15; Fâtır: 35/3; Şûrâ: 42/12; Mülk: 67/21; 

Ankebût: 29/60; Necm: 53/48; Abese: 80/24-32; Hûd: 11/6. 
849 Öge, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, 185. 
850 Bursevî, VII/403. 
851 Bkz. Kureyş: 106/1-4; Kasas: 28/57. 
852 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 44. 
853 Bkz. Yûnus: 10/31. 



113 

onun için en büyük manevi ihtiyaçtır. Bu nedenle birçok ayette insanı sadece Allah’ın 

doğruya, hidayete erdireceği bildirilmiş ve bu ifadeler tevhidî uslübun anlatım şekli 

olmuştur. İnsanın faydasına veya zararına sebep olacak durumları tespit eden ve bildiren 

varlığın putlar olmadığı, onların böyle bir gücü ellerinde tutmadığı belirtilmiştir:854 “De 

ki: Ortak koştuklarınızdan hakka iletecek olan var mı? De ki: "Hakka Allah iletir." Öyle 

ise hakka ileten mi uyulmaya daha lâyıktır; yoksa hidayet verilmedikçe kendi kendine 

doğru yolu bulamayan mı? Size ne oluyor? Nasıl (böyle yanlış) hükmediyorsunuz?”855 

Allah’a ortak koşulanların hakka, hidayete eriştiremeyeceği bildirisi onların cansız, 

kendi kendilerine bile yetemeyen varlıklar olduğunun ifadesi olduğu gibi aynı zamanda 

kendilerini gerçek dindarlar olarak doğru yolda gören Araplar’a856 yollarının yanlış 

olduğunu söyleme şeklidir.857 Bu ifadeler, Allah'a ortak koşulan putların yanında, 

vahyin ilk muhatapları zihninde putlarla aynı işlevi gören melek, cin, Mesih ve Üzeyr 

gibi varlıkları da içine almaktadır.858 

Hidayet ve dalaletin Allah’ın iradesine bağlı olduğunu ifade eden Mekki ayetlerde 

yoğun bir tevhid vurgusunun olduğu görülmektedir. Çünkü bu dönem önceki 

bölümlerde de bahsettiğimiz gibi Cahiliyye toplumun inanç alt yapısı sebebiyle daha 

ideolojik bir duruşu gerektirmekteydi.859 Onlar inançlarını, hakikat olarak ifade ediyor 

ve bu hakikate de putlar aracılığıyla eriştiklerini düşünüyorlardı. O nedenle ayetler bu 

fikri eleştirmiş; hakikatin, hidayetin İslam olduğunu belirtmiş ve bunu sağlayanın ise 

sadece Allah olduğunu ifade etmiştir: “Allah kullarını esenlik yurduna çağırıyor ve O, 

dilediğini doğru yola iletir.”860   

Hidayette ve dalalette ilahi irade merkezli tevhid vurgusu o kadar yoğun 

işlenmiştir ki peygamber üzerinden bile bu vurgu yapılabilmektedir: “(Resûlüm!) Sen 

sevdiğini hidayete erdiremezsin; bilakis, Allah dilediğine hidayet verir ve hidayete 

girecek olanları en iyi O bilir.”861 Hz. Peygamber’in arzusu, başta Ebu Talib olmak 

üzere inkârcıların hak yolu kabul etmesi noktasındaydı. Özellikle amcası Ebu Talib’in 

                                                 
854 Yazır, IV/530. 
855 Yûnus: 10/35. 
856 Yalar, 26-28. 
857 Bkz. En‘âm: 6/117; Furkân: 25/42. 
858 Zuhaylî, XI/172. 
859 Galip Türcan, Hidayet Ve Dalaleti Allah’a Nispet Eden Ayetler Nüzul Döneminde Nasıl 

Algılanıyordu?”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9 (18), 2010, 93.  
860 Yûnus: 10/25; Ayrıca Bkz. Müddessir: 74/55 
861 Kasas: 28/56; Ayrıca Bkz. İsrâ: 17/97. 



114 

iman etmesini çok istediğine dair birçok rivayet bulunmaktadır.862 Bu konudaki bütün 

arzularına rağmen Hz. Peygamber, gerek amcası gerekse diğer muhataplarından olumlu 

bir cevap alamamıştır. Peygamberin bütün istek ve arzularına rağmen yaşamış olduğu 

hayal kırıklığı karşısında hidayette Allah vurgusu yapılarak peygamber yatıştırılmakta 

aynı zamanda da ilahi iradenin insan kalbindeki etkin gücü vurgulanmış olmakta 

dolayısıyla tevhid anlatılmaktadır.  

1.2.2.3. Ubudiyyet Tevhidi 

Kur’an’ın ilk muhatapları düşüncede yaratıcının Allah olduğunu itiraf ettikleri 

halde sadece Allah’a kulluk etme davranışını gösteremiyorlardı. Müşrik Araplar her ne 

kadar Allah’ı bir takım olumlu vasıflarla tanımış olsalar bile ibadetlerinde Allah yok 

gibiydi.863 Melekler, cinler, güneş, ay, yıldız ve putlar Allah dışında tapınılan, ibadet 

edilen varlıklara dönüşmüştü. 864 

Şirk inancı Arap hayatının her alanına tesir etmiş olup putların etkisinin 

hissedilmediği herhangi bir olay sanki vuku bulmamıştır. Putların önünde kurbanlar 

kesip,865 en güzel hediyeleri ve yiyecekleri onlara sunmak,866 fal oku çekmek ve onlar 

için tavaf etmek inancın şekilsel boyutlarındandı.867 Evlat sahibi olma, bol kazanç elde 

etme gibi arzu ve isteklerinin yerine gelmesi için868 veya kızgınlıklarını üzerlerine 

çekmemek maksadıyla putlara dua ve tazimde bulunuyorlardı.869  Kurbanların kanlarına 

bulanıyorlar, böylece mallarında artış ve kötülüklerin giderilmesini umuyorlardı. Yine 

aynı şekilde Araplar kurban kestiklerinde “Lat’ın ismiyle”, “Uzza’nın ismiyle” diye 

tehlillerde bulunurlardı. Bunda o kadar aşırı gitmişlerdir ki Kureyş kâfirleri, Allah’ın 

ismi anılan şeyleri yememeyi, Allah’ın adı anılmadan kesilen şeyleri ise yemeyi 

önerebiliyorlardı.870 Nitekim bu düşünce ayetle yasaklanmıştır.871  

                                                 
862 Bkz. Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, XIX/598-600. 
863 Ulutürk, 23. 
864 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVI/421. 
865 Vâkidî, II/841. 
866 Darimi: Mukaddime, 3 (I/154) 
867 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 67. 
868 Çağrıcı, III/319. 
869 Bkz. Hûd: 11/54. 
870 Carim, 163. 
871 Bkz. En‘âm: 6/121. 



115 

Kendilerine Abdullat, Abduluzza formunda putlara nispetle isimler verirlerdi ki 

risalet döneminde Hz. Muhammed Müslümanlardan bu isimlere sahip olanları 

Abdullah, Abdurrahman şeklinde değiştirmiştir.872 İbadet şekli olarak putlara secde 

ederler ve onların yanında başlarını eğerlerdi. Putlar için bayramlar ilan eden Cahiliyye, 

hayızlı kadının putlara yaklaşmasına ve dokunmasına izin vermezdi. Haizli kadınlar 

ancak putların yakınında durabilirlerdi.873  

Koruyucu tanrı olarak gördükleri putlara karşı yapılacak saygısızlık, onların 

kendilerine ilgisiz kalmalarını sağlayacaktı. İlgisizlik ise başta hastalık olmak üzere o 

kişinin başına her türlü felaketin gelmesi demekti.874 Putların insanlar üzerinde 

tasarrufunu kabul eden Cahiliyye dönemi müşrikleri, onların zorlayıcı gücünün var 

olduğuna da inanmaktaydı. Mezhec ve Cureş kabilelerinin put olarak seçtiği Yağus putu 

ile ilgili şairin şu sözü bu düşüncenin göstergesidir: 

باَحِ وَسَارَ بنِاَ يَغوُثُ إِلىَ م رادٍ ... فنَاَجَزْناَهُمْ قبَْلَ الصَّ   

“Yağus yürüttü bizi murada doğru. Saldırdık onlara, tanyeri ağarmadan.”875 

Putlar savaşlara, yolculuklara götürülmüş, götürülemedikleri yerlerde ise onların 

temsileri yapılmıştır.876 Yolculuklarda bazen develerden sağılan süt ile çamur karıştılıp 

putlar yapılmış ve bunlara ibadet edilmiş, oradan ayrılırken put yine orada 

bırakılmıştır.877 Anlaşıldığı kadarıyla yolculuklarda yapılan putlar asıl tanrı kabul edilen 

putları temsil etmekteydi. Ayrıca her evde put bulunur ve bir adam yolculuğa çıkmadan 

önce evindeki putu tazim eder, elini yüzünü sürerdi. Yolculuktan döndükten sonra da 

ailesini görmeden yine putu ziyaret eder ve ona ibadetini yapardı.878  

Putlara olan saygı ve hürmet onları Kâbe’yi ziyarete sevk ediyordu. Her kabilenin 

Kâbe’de putu ve onun ziyareti için özel bir günü bulunduğundan, bu durum söz konusu 

kabileleri Kâbe’nin ziyaretine özendiriyordu. Her kabile kendi putunu belli günlerde 

                                                 
872 İbnü’l-Kelbî, 27, 41. 
873 Carim, 162. 
874 Ali Çelik, 215. 
875 İbnü’l-Kelbî, 21. 
876 İbn Hişâm, I/83. 
877 Darimi: Mukaddime, 4 (I/155) 
878 İbnü’l-Kelbî, 41; Çağatay, 95. 



116 

ziyaret ederken onun için kurbanlar keserdi. Bu nedenle Kâbe’de büyük küçük, insan, 

hayvan veya bitki şeklinde 300’den fazla put birikmişti.879 

Araplar kendileri için önemli olan olaylarda putlara yemin ederler, yemin eğer 

yalan yere yapılmış ise mal ve canda eksikliğe sebep olacağına inanırlardı. Putlara 

yapılan yeminlerden dolayı Allah Resulü “Her kim yemin eder de yemininde “Lat ve 

Uzza hakkı için” derse hemen “Lâ ilahe illallah” desin. Ve herhangi bir kimse de 

arkadaşına “Gel seninle kumar oynayalım” derse o da fakirlere sadaka versin!”880 

buyurmuştur. 

Kutsal mekânlarda haksızlık yapılmaması, kan dökülmemesi, canın ve malın 

haramlığı anlayışı Arap putperestliğinde sıkça görülürdü. Tays kabilesi, Fels adını 

verdikleri bir puta bağlanmışlardı; ona saygı gösterir ve ibadet ederlerdi. Hayatı 

tehlikede olan ve öldürülmekten korkan biri onun avlusuna yetişip sığınabilirse 

kendisini emniyete almış olurdu. Yani onun avlusu bir nevi haram (saygın) bölge olarak 

kabul ediliyordu. Onun bölgesinde kimseye saldırılmaz, hatta bir hırsız çaldığı şeyle ona 

sığınırsa hırsıza dokunulmaz ve çaldığı şey kendisine verilirdi. Böylece onun kutsallığı 

korunmuş olurdu. 881 

Tevhidi düşünce, inanç boyutunda kendini gösterdiği gibi aynı zamanda duygusal 

boyutta da kendini hissettirir. Allah’ın birliği İslam inancının oturduğu temeldir. Bu 

temel kendisini sadece Allah’ın zatında, fiillerinde göstermez; aynı zamanda insandan 

Allah’a yönelik duygularda da kendini ifade eder. Çünkü tevhit inancına göre insanın 

gönlündeki ilahi sevginin muhatabı Allah olmazsa orada şirk vardır:882 “İnsanlardan 

bazıları Allah'tan başkasını Allah'a denk tanrılar edinir de onları Allah'ı sever gibi 

severler. İman edenlerin Allah'a olan sevgileri ise (onlarınkinden) çok daha 

fazladır.”883 Müşrikler, Allah dışında taptıkları çeşitli putları severler ve o putlarla 

övünüp iftihar ederlerdi.884 Ancak müşriklerin muhabbetleri samimiyetten uzak ve 

çabuk yok olmaktadır. Tapındıkları, kutsadıkları, sevip saydıkları putlara zaman zaman 

                                                 
879 C. Zeydan, I/48. 
880 Buhârî: Eyman ve’n-Nuzur, 5. 
881 İbnü’l-Kelbî, 55. 
882 Kurt, 63. 
883 Bakara: 2/165. 
884 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, III/279. 



117 

hakaret edebiliyorlardı. Çıkarlarına uygun düştüğü takdirde tanrılarına sevgileri artar,885 

ancak istedikleri sonuçları elde edemediklerinde rahatlıkla putlara saygısızlık yapar ve 

bunu da önemsemezlerdi.886 Tevhid ise Allah’a karşı koşulsuz ve çıkarsız sevgiyi esas 

alır. İnsanın Allah dışında tanrı diye kabul edip sevip saydığı bir takım varlıklar nasıl 

onu tevhidden uzaklaştırır ve şirke sürüklerse, aynı şekilde Allah’ın önüne geçebilecek 

her türlü sevgi de şirk konusunda, insanlığın en büyük yarasını teşkil eder.887 İlahi sevgi 

Medine’de işlenen bir husus olup münafıklara ve müşriklere yönelik şirkten arındırılmış 

tevhid eksenli sevgi şeklinde Kur’an’da yer bulur. Buna karşılık Müslümanlarda ise 

insanın yaratıcısıyla olan duygusal bağını ifade eder. Burada sevginin ölçüsü ise 

müslümanın hayatını Allah’ın iradesine göre düzenlemesi ve Allah’ın sevgisini 

hayatındaki bütün değerlerin önüne geçirmesi şeklindedir.888  

Kulluğun, davranışların, Allah’a has kılınması dinin temel olgusu olup bunun 

olmadığı bir din tevhid olamazdı.889 Tevhidle örtüşen düşünce ve inanç tevhidin sadece 

karinesidir. Aslolan ise dinin, davranışların, hareketlerin ve ibadetlerin tevhidi 

göstermesidir. Çünkü tevhid mahlûkun yaratıcısını davranışta birlemesi yani en büyük 

sevgiyi, korkuyu, saygıyı Allah’a yönlendirdiği gibi ibadeti de sadece O’na has 

kılmasıdır.890 Tevhidin zıttı olan şirkin en büyük problemi dini Allah’a 

özgünlememektir.891Allah’ı birleme herşeyi ile tevhid etrafında şekillenmiş bir hayat 

programıdır. Bu program insanın zihninde başlayıp davranışlarıyla devam eder:  “De ki: 

“Dini Allah'a halis kılarak O'na kulluk etmekle emrolundum.” “Ve Müslümanların ilki 

olmakla emrolundum.” De ki: “Rabbime karşı gelirsem, doğrusu büyük günün 

azabından korkarım.” De ki: “Ben, dinimi Allah'a halis kılarak O'na kulluk ederim”892 

İnsanın Allah’a karşı düşüncede olduğu gibi amelde de tevhidi ortaya koyması şirk ve 

riyadan uzak ibadetini yalnız sunmasıyla mümkündür.893 O nedenle Hz. Muhammed’in 

diliyle Allah şöyle seslenmiştir: “De ki: “Namazım, ibadetlerim, hayatım ve ölümüm, 

                                                 
885 Altıntaş, Bütün Yönleriyle Cahiliyye, 145 
886 İbn Habîb, el-Muhabber, 332. 
887 Yazır, I/560. 
888 Bkz. Tevbe: 9/24; Tirmizî: Deavât, 72.  
889 Y. N. Öztürk, 87. 
890 Ulutürk, 36. 
891 Y. N. Öztürk, 31. 
892 Zümer: 39/11-14; Ayrıca Bkz. Zümer, 39/1-3 
893 Muhammed b. Mustafa Ebüssuûd, İrşâdü’l-Akli’s-Selîm ila Mezâyâyi Kitabi’l-Kerîm I-IX, Dâru 

İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut tsz., VII/246; Hüseyin b. Mes’ud b. Muhammed Beğavî, Meâlimu’t-Tenzîl 

fî Tefsîri’l-Kur’an I-V, Dâru İhyai’t-Türâsi’l-Arabi, Beyrut 1420, IV/82. 



118 

âlemlerin Rabbi Allah içindir. O'nun hiçbir ortağı yoktur; böyle emrolundum ve ben 

Müslümanların ilkiyim.”894 Ancak bu takdirde Allah ile insan arasındaki ilişkide 

ilahlığın sınırı ile kulluğun sınırı belirlenmiş olur. Tevhidin etkilerinin insanın hayatında 

ve uygulamlarında görünmesi, onu sadece dil ile ifade edilen bir lafız olmaktan çıkarıp 

insan tarafından içselleştirilmesini sağlar.  

İbadetin bir çeşidi olan dua da tevhidi anlatımın yoğunlukla işlendiği alandır. 

Allah ile insan arasındaki ilişkide insanı yaratıcısına yaklaştıran, insanın kul Allah’ın 

tanrı olduğunu hatırlatan en önemli insanı davranış duadır. Hz. Peygamber (sav) bu 

nedenle duayı ibadetin kendisi olarak adlandırmıştır.895 Duaya cevap verebilme 

tanrılığın vazgeçilmez vasfıdır. O nedenle müşriklere putların bu vasıftan yoksun 

olduğu her an hatırlatılır.896 Müşrikler, her ne kadar Allah’ı kabul etmiş olsalar bile 

ibadetin ta kendisi, kulluğun en büyük göstergesi olan dualarını genelde sahte tanrılara 

yapmakta idiler. Onlar putların gücüne veya aracı tanrılar olmalarına güvenerek istek ve 

arzularına putlara sunmaktaydılar.897  

Allah, insanın tanrıya yönelik fiillerinin her alanında olduğu gibi duasında da 

yalnız kendisine niyazda bulunulmasını müşriklerin putlara yaptığı duanın anlamsızlığı 

üzerinden belirtmektedir: “El açıp yalvarmaya lâyık olan ancak O'dur. O'nun dışında el 

açıp dua ettikleri onların isteklerini hiçbir şeyle karşılamazlar. Onlar ancak ağzına 

gelsin diye suya doğru iki avucunu açan kimse gibidir. Hâlbuki (suyu ağzına 

götürmedikçe) su onun ağzına girecek değildir. Kâfirlerin duası kuşkusuz hedefini 

şaşırmıştır.”898 Müşriklerin tevhidin sınırlarından çıkarak, Allah’ı bir yana bırakıp 

düzmece tanrılara avuç açıp dua etmeleri mecazi bir yolla ifade edilmiştir. Dua yalnızca 

bir olan Allah’a yapılır. Çünkü putlar insana fayda ve zarar sağlamayacağı gibi Allah 

karşısında hiçbir gücün de böyle bir etkinliği söz konusu değidir.899 Ayetlerde bu husus 

belirtilirken yalnız cansız putlar kastedilmemekte, ayrıca Allah dışında tanrılaştırılan her 

türlü varlık “duaya icabet edemeyecekler” grubuna girmektedir.900 Çünkü gökte ve 

yerde varlığını sürdüren bütün mevcudat ona boyun eğmiş konumdadır: “Göklerde ve 

                                                 
894 En‘âm: 6/162-163; Ayrıca Bkz. Mümin: 40/65;  
895 Tirmizî: Deavât, 1; Ebû Dâvûd: Tefrîu Ebvâbi’l-Vitr, 23. 
896 İzutsu, 248. 
897 Çağrıcı, III/319. 
898 Ra’d: 13/14; Ayrıca Bkz. Fâtır: 35/14; Hac: 22/12-13;  
899 Muhammed Seyyid Tantâvî, et-Tefsiru’l-Vasid li’l-Kur’ani’l-Kerim I-XV, Dâru Nahda, Mısır tsz., 

VII/460. 
900 Yazır, V/147-148. 



119 

yerde bulunanlar da onların gölgeleri de sabah akşam ister istemez sadece Allah'a 

secde ederler”901 Bu nedenle dua da ancak Allah’a yapılır. Çünkü Allah’ın dışındaki 

varlıklar Allah’ın istemediğini insana kazandıramayacağı gibi, Allah’ın istediğine de 

engel olamazlar. Bu gerçeği Hz. Muhammed Abdullah ibn Abbas’a şöyle bildirmiştir: 

“Ey genç! Sana bazı kaideler öğreteceğim: Allah’ın emir ve yasaklarını gözet ki, 

Allah’da seni gözetsin. Daima Allah’ın rızasını her işinde önde tut ki, Allah’ın 

yardımını her an yanında bulasın. Birşey isteyeceksen Allah’tan iste, yardım 

dileyeceksen Allah’tan dile. Bil ki bütün insanlar toplanıp sana fayda temin etmeye 

çalışsalar, ancak senin için Allah’ın yazdığı faydayı sana ulaştırabilirler. Yine bütün 

insanlar sana zarar vermeye kalksalar, ancak Allah’ın senin hakkında takdir ettiği 

zararı verebilirler. Kalemler kaldırılmış ve kader defterinin sayfasındaki mürekkepler 

kurumuştur.”902  

1.3.3. Tevhidin Psikolojik ve Sosyal Boyutu 

Tevhid sadece tanrıya ait, tek taraflı olumlu söylem olmayıp mahlûkata özelde ise 

insana yönelik pozitif etkilerinin görüldüğü inanç şeklidir. Kur’an tevhidin ilahi 

boyutunu anlatırken, insana ait yönünü de hiçbir zaman boş bırakmaz. İnsana ait 

yönleri, bazen şirkin olumsuzlukları üzerinden dile getirilir bazen de doğrudan tevhidin 

olumlu yönleri bildirilerek muhataplar bilgilendirilir. 

İnsan dünya hayatında canlı ve cansız varlıkların etkileriyle çevrelenmiş olan, 

bunlarla kurduğu ilişki ağıyla hayatını devam ettiren varlıktır. İlişki ağları ve oralardan 

gelebilecek etkilerin belirsizliği sebebiyle hayatında sürekli olarak riskler ile karşı 

karşıyadır. Ancak insanın zaruri ihtiyaçlarından sonra en önemli ihtiyacı güvendir ki 

güven ortamını oluşturamadan varlığını devam ettiremez. İnsanın sınırlı gücüyle mutlak 

manada kendine güven ortamı oluşturması mümkün değildir. Bu nedenle kendisinden 

güçlü bir varlığın güvencesine muhtaçtır. Tevhid insanın bu ihtiyacına cevap 

vermektedir:  “O, doğunun ve batının Rabbidir; O'ndan başka tanrı yoktur. Öyleyse 

O'nu vekil tut.”903 Allah’ı dost edinip sadece ona güvenmek, onu kâinatta tek güç kabul 

edip O’nun karşısındaki otoriteleri reddetmektir. Evreni kapsayan gücün Allah 

                                                 
901 Ra’d: 13/15. 
902 Tirmîzî: Kıyâme 59. 
903 Müzemmil: 73/9. 



120 

olduğunu kabul etmek, tevhidin bir sonucudur.904 Kişinin böyle bir inanca sahip olması 

onu korkularla dolu dünya hayatında güvende tutacaktır.  Çünkü Allah kâinatın tek karşı 

konulmaz gücüdür yani Rabbidir. Tevhid insana güven duygusu aşılayabilecek tek 

inanç sistemidir. İnsan tevhidle birlikte Allah dışındaki bütün güçlerin faniliğinin ve 

Yaratıcı kudret karşısındaki geçersizliğinin farkına varır, dolayısıyla dünya hayatında 

güven içerisinde yaşar: “Allah'ın izni olmaksızın hiçbir musibet isabet etmez. Kim 

Allah'a inanırsa, Allah onun kalbini doğruya götürür. Allah her şeyi bilendir. Allah'a 

itaat edin, Peygamber'e de itaat edin. Yüz çevirirseniz bilin ki, elçimize düşen apaçık bir 

duyurmadır. Allah; O'ndan başka hiçbir ilâh yoktur. Müminler yalnız Allah'a dayanıp 

güvensinler.”905 Allah’ın dışındaki güçlerin, yalancı tanrıların insan lehine dünya ve 

ahirette takdirde bulunamaması sebebiyle bu varlıklara bel bağlama insanı yarı yolda 

bırakacaktır:906 “Demek onlar Allah'tan başka dostlar edindiler? Oysa dost, ancak 

Allah'tır.”907  

Müşriklerin kendilerini dünyanın zorluklarına karşı savunacağını iddia ettikleri 

buna bağlı olarak da dost, efendi, veli edinmiş oldukları putlar ve cinler her daim onları 

yüz üstü bırakmıştır. Bu nedenledir ki onlar putların huzurunda fal okları çeker, çıkan 

sonuç istedikleri gibi çıkmazsa rahatlıkla saygısızlık edebilirlerdi.908 Allah dışındaki 

varlıklara güvenleri sadece belli bir yere kadardı. Karanlıkta, darda, sıkıntı da 

kaldıklarında Allah’a olan güvenleri ortaya çıkar ve O’na yalvarabilirlerdi. 909 Tevhidin 

bir güvence olduğunu bildiren Mekki ayetlerde, Allah dışında tanrıların 

güvensizliğinden, dostluğunun anlamsızlığından bahsedilir. Tevhidle gelen güven Kâbe 

üzerinden muhataplara hatırlatılır.910 Çünkü Fil Olayı ile birlikte Arapların indinde 

Kâbe’nin dokunulmazlığı daha da artmış bunun sonucu olarak Kâbe’nin bekçiliğini 

yapan Kureyş’in saygınlığı pekişmiştir. Böylece onlar da ticaret için yaptıkları 

yolcukluklarını itimat içerisinde tamamlamışlardır. Sözkonusu durum Arap 

Yarımadası’nda güvenlik otoritesinin olmadığı, emniyetin en az hissedildiği dönemde 

gerçekleşmiştir.911 Bu emniyet ortamını sağlayan ise yalancı tanrılar olmayıp Kâbe’nin 

                                                 
904 Kutub, VI/3746. 
905 Tegâbün: 64/11-13. 
906 Ankebût: 29/41-43 
907 Şûrâ: 42/9. 
908 İbn Habîb, el-Muhabber, 332. 
909 Yûnus: 10/22. 
910 Kureyş: 106/1-4. 
911 Kutub, VI/3982. 



121 

Rabbi olan Allah’tır. Medeni ayetlerde ise Allah’a güven tevhidin pratik yansıması 

olarak belirir. Müminler Medine’de eş, çocuk, dünya malı gibi unsurlarla imtihana tabi 

tutulduklarında tek olan Allah’a güven, onları her türlü imtihanda başarılı kılacaktır. 

Çünkü zarar veren de, fayda verende yalnız Allah’tır.912 

İnsanda tevhidle birlikte oluşan güven duygusu aynı zamanda pahabiçilemez ruh 

huzurunu da beraberinde getirir. Tevhidin tek güce dayalı teslimiyeti, inancın temeline 

yerleştirmesi insandaki sükûn ve huzurun kaynağını oluşturur:913 “Allah, çekişip duran 

birçok ortakların sahip olduğu bir adam (köle) ile yalnız bir kişiye bağlı olan bir adamı 

misal olarak verir. Bu ikisi eşit midir? Hamd Allah'a mahsustur. Fakat onların çoğu 

bilmezler.”914 Allah, tevhidin insana sağlayacağı huzur ve rahatı Arap toplumunda 

yaygınca görülen kölelik üzerinden anlatarak şirk içerisindeki insanın ruh haline birçok 

efendisi olan bir kölenin ruh halini benzetmektedir. Şirki reddedip tevhidi kabul etme 

aklın gereği olduğu gibi aynı zamanda hem de huzur ve mutluluğun da kaynağıdır.915 

Bu örnek aynı zamanda şirk inancının insan ruhiyatında oluşturduğu travmaları, 

tezatları da göz önüne sermektedir. Çünkü çok tanrılı bir sistem içerisinde insan hangi 

tanrının kendisine daha faydalı olacağını bilemez. Hayatın karmaşasında hangisinin 

hangi yönde kendisine yardımcı olacağını kestiremez. Nitekim bu kafa karışıklığı 

nedeniyle bazen en basit bir olayda putların tanrılığını inkâr edip, onlara hakaret 

edebiliyorlardı.916 Buna karşılık tevhid esasına sarılmış olan mümin bu kafa 

karışıklığından, çelişkiden kurtularak kime nasıl kulluk edeceğini bilir ve ona sarılır.917 

Muvahhid, dünya hayatındaki yolculukta istikametini şaşırmadan tamamlar. Çünkü 

onun bu yolculukta tek bir efendisi vardır, o da Allah’tır. 

Birden çok ilah anlayışı, insan üzerindeki sayısız otorite kabulü ve kâinatın birçok 

ilahın emrine verilmesi, insanı büyük bir çıkmazın içine sokmak, kâinatı ve insanı ifsad 

etmek demektir. 918 Buna karşılık tek ilahın kabulü insanı bu zorluktan kurtaracaktır: 

“Ey zindan arkadaşlarım! Çeşitli tanrılar mı daha iyi, yoksa gücüne karşı durulamaz 

                                                 
912 Nasr bin Muhammed bin Ahmed bin İbrahim Ebû’l-Leys Semerkandi, Bahru’l-Ulum (Tefsiru’l-

Semerkandi) I-III, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1993, III/371.  
913 Y. N. Öztürk, 82. 
914 Zümer: 39/29. 
915 Karaman ve diğ., IV/615-616.  
916 İbn Habîb, el-Muhabber, 332. 
917 Derveze, Tefsîru’l-HadîsIV/318. 
918 Ulutürk, 189. 



122 

olan bir tek Allah mı?”919 Tek ilahın insan hayatına getirdiği kolaylık birçok yönlüdür. 

Örneğin insanın fıtratı, öz benliği bir tek ilahı kabul etmeğe uyumlu yaratılmıştır.920  

Tevhid insanın kendiyle barışık bir inanca sahip olmasıdır.  Bu da dış dünya ile insanın 

iç dünyasının uyum içerisinde yaşaması, hayatı daha kolay anlamlandırması demektir. 

Ayetlerde Allah’ın gerçek Rab olduğu bildirilerek921 ontolojik olarak tek ilaha 

inanmanın kolaylığı belirtilmektedir. İlahların çok olması düzenin bozulmasına ve 

kaosa neden olacaktır. Buna karşılık tek ilahla birlikte intizam oluşacaktır.922 Tek ilah 

inancı, müsbet şeyleri anlamaya hazır olan akla psikolojik bakımdan da daha kolay 

gelecektir. 923 Kişinin tek bir ilahı kabul etmesi tanrı-insan ilişkisi yönünden de ona 

kolaylıklar sunacaktır. Çünkü tanrı ile insan arası ilişkilerde tanrı tarafının tek bir otorite 

tarafından temsil edilmesi, insanın yaratıcısını daha iyi tanımasını, hangi fiillerde 

bulunabileceğini bilmesini kolaylaştırır.  

Kur’an, şirkin bireyin psikolojisinde yaptığı büyük tahribatları sosyal düzende de 

devam ettirdiğini bildirir. Buna karşılık sosyal düzenle ilgili herhangi bir konu ifade 

edileceği zaman tevhide bağlı Allah inancı bu düzeni sağlayan en önemli temeldir.924 

Toplumdaki din, eğitim ve hukuk gibi kurumların birbirleriyle uyumu olarak ifade 

edilebilen sosyal düzen, tevhid inancının insanlığa sunduğu realitedir.925 Mekkeli 

müşriklerin hayatlarına bakıldığında inançtan kaynaklanan toplumsal problemlerin ön 

plana çıktığı görülür.  Tek otoritenin kontrolüne girmemiş, siyasi düzen oluşturamamış 

Hicaz halkı bütün güçlerini kendilerinden ve kabilelerinden almakta idi. Dışarıya karşı 

aşırı ırkçı davranışlar sergiyelebilen insanlar, fırsat bulduklarında sosyal düzeni 

bozabilen öldürme, yağmalama, hırsızlık, tecavüz, gibi davranışları rahatlıkla 

sergileyebiliyorlardı.926 Kur’an bu hali şöyle ifade eder: “Bunun gibi ortakları, 

müşriklerden çoğuna çocuklarını (kızlarını) öldürmeyi hoş gösterdi ki, hem kendilerini 

mahvetsinler hem de dinlerini karıştırıp bozsunlar! Allah dileseydi bunu yapamazlardı. 

                                                 
919 Yûsuf: 12/39. 
920 R. Öztürk, 125. 
921 Yûnus: 10/32; Ayrıca Bkz. Kehf: 18/44; Tâhâ: 20/114; Hac: 22/6; Nûr: 24/25. 
922 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVIII/458. 
923 Muhammed İkbal, Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu, (Çev.: N. Ahmet Asrar), Birleşik Yayınları, 

İstanbul tsz., 16. 
924 Polat, 152. 
925 Kurt, 96. 
926 Rafsancânî ve diğ., 13. 



123 

Öyle ise onları uydurdukları ile başbaşa bırak!”927 Putlarla simgeleşen tanrı inancı 

onları sosyal düzenin temelini oluşturacak ahlaki erdeme ulaştırmıyordu. Çünkü putlar 

ilahi güç olmaktan ziyade kabilenin özerkliğini sağlayan, soy bağını kuvvetlendiren 

unsurlardı.928 Ayrıca her kabilenin, hatta kişinin tanrısı farklı olduğunda, tanrılardan 

ortak bildiri çıkması mümkün değildi. Toplumda sosyal düzeni sağlayacak kurallar, 

ahlaki erdemler dinin değil çıkara dayalı örf, adet ve geleneklerin ürünüydü.   

İslam toplumsal düzeni sağlayabilmek için ilk olarak Allah merkezli otorite 

oluşturur. Özellikle Mekke’de görülen bu uygulamada başta putlar olmak üzere Allah 

karşısında ilah kabul edilen bütün varlıkların acziyeti dile getirilerek ilahlıkları 

reddedilir929. Buna karşılık Allah’ın sıfat ve fiilleri zikredilerek insan üzerinde etkin, 

onun hakkında söz söyleyebilecek tek varlığın Allah olduğu belirtilir. Böylece 

toplumsal düzeni sağlayacak öğretiler, çıkar ilişkilerine dayanmadan, birbiriyle 

çelişmeden, adalet esasına dayalı olarak tek merkezden sağlanmış olur. Bunun sonucu 

olarak tevhidin sahibi Allah evrensel düzeni sağladığı gibi 930 aynı zamanda ahlaki 

öğretilerle toplumsal düzeni de sağlamıştır. İslam ikinci olarak tevhid inancının sosyal 

boyutunu işleve koyup toplumda din kardeşliğine dayalı ümmet bilinci oluşturarak 

sosyal düzenin diğer basamağı olan toplumsal birliği oluşturmayı hedefler. İnsanı sahte 

ilahların egemenliğinden kurtarıp tek olan Allah’ın otoritesine bağlama pratiği toplumu 

ırkçılığa sürükleyen duygulardan kurtaracaktır. Çünkü müşrikler için asabiyet aslında 

biyolojik birliktelik olmayıp şirkin domine ettiği inanç birliğidir. Toplumda yüzlerce 

ilahın olması inanç birliğini ortadan kaldırdığı gibi birleştirici değil ayrıçtırıcı olan931 

asabiyeti kuvvetlendirmiş dolayısıyla toplumsal birliği de ortadan kaldırmıştır. Tevhid 

ise ilahları teke indirerek inanç birliğini oluşturan buna bağlı olarak da toplumsal birliği 

sağlayan sistemdir.  

 

                                                 
927 En‘âm: 6/137. 
928 Mehmet Salih Arı, “Cahiliyye Toplumundan Medeni Topluma Geçiş Süreci: Yeni Bir Sosyal Düzen 

Doğuşu”, İstem Dergisi, 2 (4), 2004, 177.  
929 Bkz. A‘râf: 7/191-195; Yâsîn: 36/74-75; Tâhâ: 20/88-89 vb.  
930 Bkz. Furkân: 25/2. 
931 Tahsin Koçyiğit, “Asabiyetten Uhuvvete -Medine'de Hz. Peygamber'in (s.a.v.) İslam Kardeşliğine 

Dayalı Bir Toplum Oluşturma Stratejisi Üzerine-“, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1 

(41), 2015, 13. 



124 

İKİNCİ BÖLÜM 

ALLAH İNSAN İLİŞKİSİ 

Allah’ın fiziksel algılamalardan çok uzak olması,932 mahlûkattan beri olup 

insanlık düzeyinin çok üstünde düşünülmesi933 yarattığı insanla arasındaki ilişkinin 

olmayacağı anlamına gelmez. 934 “Hiçbir şey Onun benzeri değildir.”935 ifadesi dönemin 

muhataplarının gökteki üstün tanrıya bir takım bahaneler sebebiyle eş değer ortaklar 

düşünmeleri nedeniyle tanrının vasfını ve tevhidi belirtmek için söylenmiştir. Bu tarz 

ifadeler yaratıcıyı, yarattığı varlıkla iletişime geçmeyen bir varlık haline getirmez. 

Bilakis Allah’ın insanla olan münasebeti maddi algılamaların ötesinde vasıtasızdır.936  

Ancak söz konusu iki varlık arasında mahiyet farklılıkları vardır. Bu münasebette Allah 

fail insan ise meful konumundadır.937 İnsanla Allah arasında kurulan bağda normal 

ilişkide olduğu gibi iki tarafın da etkilenmesi söz konusu değildir. Allah tanrı 

olduğundan temasın kurallarını belirleyen ve etkilenmeyen varlıktır. Tevhid bölümünde 

de zikretmeye çalıştığımız gibi Kur’an’ın ilk muhatablarının tanrıyla olan ilişkilerinde 

onu insansı düzeyde düşünmelerinden dolayı Kur’an tevhid merkezli tenzih dilini 

kullanmıştır. Çünkü onların kabul ettiği yüce ilah çıkarlarına uygun hareket eden, 

hayattan silik, fiziksel düzeye kadar inebilecek ortakları olan938, temsili yapılmayacak 

kadar varlığı algılanamayan939 bir varlıktı. Bu şekilde inanan topluma Kur’an önce 

tanrının ne olduğunu ne olmadığını anlatmaktadır. Tevhid başlıklı birinci bölümde bunu 

zikretmeye çalıştık. Kur’an Allah’ı tevhid çerçevesinde tanıttıktan sonra, O’nun insanla 

ve diğer varlıklarla olan münasebetinin de hangi ölçülerde ve ne düzeyde olacağını 

belirtir.  

Allah kendini varlıkla olan ilişkisi çerçevesinde tanıtır. Bu münasebetin ilahi 

boyutunda, Allah’ın insanı yaratması, vahiy göndererek kendini tanıtıp kurallarını 

                                                 
932 Bkz. En‘âm: 6/103 
933 Bkz. İhlas: 112/4. 
934 Hamidullah, İslam’a Giriş, 69. 
935 Şûrâ: 42/11. 
936 Bkz. Kâf: 50/16; Mücadele: 58/7. 
937 Halife Keskin, “İslam Kelamında İlahi Sıfatlar ve Yaratma”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 1 (1), 2001, 69. 
938 Bkz. Sad: 38/4-5; Saffât: 37/35-36; Meryem: 19/88-92. 
939 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 57. 



125 

bildirmesi, ona nasıl yaşaması gerektiğini söylemesi ve bunların sonucunda varılacak 

nokta anlatılmaktadır. Münasebetin insana dönük boyutunu ise Allah’ın vahiyle 

bildirdiği çağrıya zihnen ve bedenen verilen cevap oluşturmaktadır.940 Bunun yanında 

Kur’an tanrı-insan münasebetinde Allah’ı tanıttığı gibi insanla da ilgili bilgiler verir. 

İlişkinin ilahi boyutunda anlamsız, adaletsiz, kısacası hikmete aykırı davranışın olması 

muhaldir. Burada hikmetten kasıt gayelilik olmayıp mahlûkatın sahibi ve en üstün 

sıfatlarla donanmış olan varlığın mahlukata yönelik fiillerinde niteliğine uygun olarak 

davranışı göstermesi kastedilmektedir. Çünkü hikmete uygun, yerli yerinde davranış 

aynı zamanda uluhiyyetin ve vahdaniyetin işaretidir.941 Münasebetin beşeri boyutunda 

ise insandan kaynaklanan bir takım sorunlar bulunmaktadır. O nedenle Kur’an 

münasebetin sağlıklı zeminde yürüyebilmesi için insanın zaaflarına dikkat çeker. İnsanı; 

dünyaya karşı düşkün, nankör, kısa hesaplar yapıp uzun vadede düşünemeyen, kolaycı, 

kendini yenilmez gören, aceleci, çıkarcı, şımarık, kibirli, hırslı ve sabırsız942 olarak 

niteler. Ancak bunun yanında en güzel ölçüde (ahseni takvim) olarak yaratılmış olan 

insana bütün bu zaaflarını giderip iyiye yönelme kabiliyeti de verilmiştir: “Kişiye ve onu 

şekillendirene, sonra da ona iyilik ve kötülük kabiliyeti verene and olsun.”943  

2.1. ONTOLOJİK İLİŞKİ 

Allah ile insan arasındaki ilişkinin başlangıcında “yaratma” olgusu vardır. Kur’an 

bu ilişkiyi “halk” başta olmak üzere inşa, inbat, ihraç, zer kelimeleriyle ifade eder.944 

Allah’ın yaratma fiili O’nun kâinatla olan ilişkisini gösterdiği gibi özelde de insan ile 

olan münasebetini ifade eder. Bu münasebette insanın Allah’ın halifesi olarak 

isimlendirilmesi ilişkinin hangi prensipler üzerinde yürüyeceğini ifade etmek içindir.945 

Ontolojik ilişkiden Allah’ın insanı ana rahminde bir takım evrelerden geçirdikten sonra 

alıp dünyaya getirmesi, dünyada belli bir süre yaşatması, hayatını devam ettirebilmesi 

için yaşam ortamı hazırlaması, çocukluk, gençlik, ihtiyarlık gibi hayatın evrelerinden 

geçirmesi, cinsiyetleri belirlemesi, ırklara ayırması ve sonunda da hayatına son vermesi 

                                                 
940 İlhami Güler, Dine Yeni Yaklaşımlar, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2014, 22. 
941 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, VIII/424. 
942 Bkz. Adiyat: 100/6-8; Abese: 80/17; Kıyamet: 75/20-21; Beled: 90/5; İsrâ: 17/1, 83; Yûnus: 10/12; 

Hûd: 11/9-10; Mearic: 70/19-21; Rûm: 30/36; Hac: 22/11; Âl-i İmrân: 3/14. 
943 Şems, 91/5-8. 
944 Öge, Allah’tan Aleme İlahi Fiiller, 165. 
945 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 76. 



126 

kastedilmektedir. Kur’an bütün bu süreçlerin oluşumunu Allah’ın fiili olarak ifade 

etmektedir.  

İslam düşünürleri bu süreçlerle ilgili olarak ayetler bağlamında bir takım 

tartışmalar içerisine girmişlerdir. İnsanın aslen beden mi ruh mu olduğu946, Allah’ın 

“ehsenu’l-halikin” olması hasebiyle Allah’tan başka haliklerin varlığının mümkünlüğü 

ve bu bağlamda insanın fiillerinin yaratıcısı olup olmaması947 ve yine aynı lafızlar 

üzerinden Allah’ın kötülükleri yaratıp yaratmadığı948 tartışılmıştır. Allah’ın insanlığı tek 

bir ümmet olarak yaratmaması hidayet tartışmalarını beraberinde getirmiş, hidayet ve 

imanın, sadece Allah’ın kullarına akıl vermesi, peygamber göndermesi şeklindeki 

saiklerle oluşmayacağı, ancak Allah’ın yaratmasıyla meydana geleceği söylenmiştir.949 

Allah’ın insanın ölümü üzerindeki mutlak kudretinin hatırlatıldığı ayetler ecel-kader 

münakaşalarına sebep olmuştur. İnsanın eceli dolmadan ölüp/ölmeyeceği, ecelin 

engellenmesi ve değiştirilmesi gibi problemler bu tartışmaların başında gelmektedir.950 

Yine bu bağlamda başta eceller olmak üzere kaderin levh-i mahfuzda yazılması ve 

yazılanın değişmeyeceği de tartışmaların bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır.951  

Bütün bu tartışmaların dışında tanrı-insan arasındaki ontolojik ilişkiyi anlatan 

ayetler aslında insanın nasıl yaratıldığını ve Allah’ın bu yaratma sürecinde nerede 

olduğunu belirtmektedir.952 Evrendeki varoluş sürecinin rastlantı olmadığı, varlığın 

bütünü üzerinde etkin kuvvet sahibi Allah tarafından yapılmış planlı bir olay olduğu 

anlatılır. İnsanın yaratılışı Âdem’in anne babasız yaratılışıyla başlatılır. Daha sonra 

insanın yaratılışı ayrıntılı olarak zikredilir, ölüm ile yaşam arasındaki birlikteliğe vurgu 

yapılarak insanın yaratılıştaki gayesi ortaya koyulur. Ancak bütün bunlar ifade edilirken 

aslında bir yandan da muhatapların inançlarından, zihin dünyalarından, o andaki 

yaşadıkları olaylardan ortaya çıkan soru ve düşünceler dikkate alınarak bir bakıma 

cevaplar verilmiş olur. Çünkü insan yaratılmış olduğunu unuttuğu takdirde her türlü 

isyan içine düşebilir. Aslında insanın yaratılmış olması Cahiliyye düşüncesinde de var 

                                                 
946 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIII/265. 
947 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, VII/456-457. 
948 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIII/266. 
949 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVIII/411. 
950 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, IV/413. 
951 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, IX/378 vd.  
952 Bkz. Mü`minun: 23/12-14; Fâtır: 35/11; Secde: 32/7; Hicr: 15/26; A‘râf: 7/11; Hac: 22/5 vb.  



127 

olan bir olgudur. 953 Fakat Cahiliyyede bu düşünce toplumda iz bırakır bir hal almamış, 

onların hayatlarını yönlendiren biçime dönüşmemiştir. Özellikle Mekki ayetlerde 

yoğunlukla işlenen Allah’ın yaratıcı, insanın mahlûk oluşu fikri tevhid inancı 

çerçevesinde Cahiliyye düşüncesinin yeniden inşasını hedefler.954 Bu bağlamda Allah-

insan arasındaki yaratıcı-mahlûk ilişkisinin vurgu alanları şöyle sıralayabiliriz:  

2.1.1. Yetkin İlah Anlayışı 

Kur’an ilk olarak insanın nasıl yaratıldığını ve yaratılış evrelerini dile getirerek 

Allah insan ilişkisinde Allah’ın yaratıcılığına, kudretine ve mükemmelliğine vurgu 

yapar.  Çünkü yaratılışın evreleri bu hususlara delalet etmektedir. Yaratılış 

kendiliğinden, tesadüfen ve amaçsız oluşan süreç değildir. Bilakis yaratıcının planladığı 

kutsal bir safhadır ki bu safhayı ortaya koyan Allah’tır: “Andolsun biz insanı, çamurdan 

(süzülüp çıkarılmış) bir özden yarattık. Sonra onu sağlam bir karargâhta nutfe haline 

getirdik. Sonra nutfeyi alaka (aşılanmış yumurta) yaptık. Peşinden, alakayı, bir 

parçacık et haline soktuk; bu bir parçacık eti kemiklere (iskelete) çevirdik; bu kemikleri 

etle kapladık. Sonra onu başka bir yaratışla insan haline getirdik. Yapıp yaratanların 

en güzeli olan Allah pek yücedir.”955  

Allah ilk yaratılışı kadın ve erkeğin cinsel birleşmesine indirgeyen, basit bir olgu 

olarak algılayan, ötesini görmek istemeyen Cahiliyyeye şöyle cevap vermektedir:  “Sizi 

biz yarattık. Tasdik etmeniz gerekmez mi? Söyleyin öyleyse, (rahimlere) döktüğünüz 

meni nedir? Onu siz mi yaratıyorsunuz yoksa yaratan biz miyiz?”956 Müşriklerin somut 

olarak algıladıkları iki yaratılış vardı. İlki göklerin ve yeryüzünün yaratılışı ki bunu 

putların gerçekleştiremeyeceğini bildiklerinden onların yaratılışında Allah’ı izhar 

edebiliyorlardı.957 Ancak gerek canlıların gerekse bitkilerin var oluşunda pozitivist bir 

anlayış sergiliyorlar, bunların evrenin rutin kuralları içinde cereyan ettiğini 

düşünüyorlardı. Kadının rahmine döktükleri meninin, tarlaya ektikleri tohumun ilahi 

kudretten ayrı olarak başka bir şeye dönüşemeyeceğini ya bilmiyorlar ya da 

düşünmüyorlardı. Önceki bölümlerde de bahsettiğimiz gibi hayattan kopuk Allah 

                                                 
953 İzutsu, 155. 
954 Öge, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, 135. 
955 Müminun: 23/12-14; Ayrıca Bkz. Tin: 95/4; Mümin: 40/67. 
956 Vakıa: 56/57-59. 
957 Bkz. Ankebût: 29/61. 



128 

anlayışı burada da ön planda idi. Allah, bu durumun yanlışlığını dile getirmekte, 

kendisinin hayatın her merhalesinde bulunduğunu belirtmektedir.958 Ekilen tohumların, 

kadın rahmine bırakılan suların onun uluhiyyeti devrede olmadığı sürece çer çöp, basit 

bir su olacağı özellikle vurgulanmaktadır.959 İnsanın kendisinin oluşumundaki rolü meni 

akıtmakdan ibarettir. Ondan sonra bu basit sıvının bir canlıya dönüşmesindeki kanunları 

belirleyen, yaratan o canlıyı ruhuyla aklıyla mükemmel bir varlığa evrilten Allahtır. 

Allah’ın yaratıcı olması onun her an insanla münasebet içerisinde olduğunu gösterir. Bu 

bağlamda insanı başlangıçta Âdem iken veya sonradan bir meni halinden varlık âlemine 

getiren Allah, aynı zamanda onu çocukluk, gençlik, ihtiyarlık gibi farklı evrelere 

sokandır ki bu olay binlerce yıl bu şekilde tekrar etmiştir: “Sizi güçsüz yaratan, sonra 

güçsüzlügün ardından kuvvet veren ve sonra kuvvetin ardından güçsüzlük ve ihtiyarlık 

veren, Allah'tır. O, dilediğini yaratır. O, hakkıyla bilendir, üstün kudret sahibidir.”960 

Bireysel olarak insandaki yaratılış evrelerini gerçekleştiren Allah aynı zamanda 

toplumsal olarak da insanların biyolojik ve kültürel farklılıklarını ortaya çıkarandır. 

Yani insanları değişik etnik gruplara ayırarak farklı dillerin konuşulmasını sağlayan da 

Allah’tır.961  

Allah’ın yaratmadaki mükemmelliği “güzellik” değeriyle birlikte müşahede 

alanına yansımıştır: “O (Allah) ki, yarattığı her şeyi güzel yapmış ve ilk başta insanı 

çamurdan yaratmıştır.”962 Ancak bu insana ait zahiri güzellik olmayıp Allah’ın, 

yaratmada nasıl yaratacağını bilerek, hikmet çerçevesi içerisinde dilediği tarzda 

yaratmasıdır.963 Yaratmadaki güzellik insanın eşayayı bedeni ve aklı sayesinde 

menfaatleri doğrultusunda dilediği şekilde kullanabilmeyi ve onlardan faydalanabilmeyi 

gerektirir.   

Yaratılışı uluhiyyetine, kudretine delil olarak sunan Allah Teala aynı şekilde 

ölümü de delil olarak sunmaktadır. “Öldüren de, dirilten de O'dur.”964 Öldürme ve 

diriltme ontolojik sürecin iki kutbudur. Ölüm var oluşun zıttı olmayıp yaşamın zıttıdır. 

Bu bağlamda ölüm yokluk olmayıp var oluşun farklı boyutudur. Var oluşu kudretiyle 

                                                 
958 Bkz. Necm: 53/45-46. 
959 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, III/239. 
960 Rûm: 30/54. 
961 Bkz. Rûm: 30/22. 
962 Secde: 32/7. 
963 Öge, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, 122. 
964 Necm: 53/44; Ayrıca Bkz. Hadîd: 57/2; Zümer: 39/42. 



129 

ortaya koyan Allah aynı zamanda varlığın farklı süreçlerde bulunmasını mümkin 

kılandır. Canlının varlığı kendinden kaynaklanan bir olgu olmadığı ölümü, tükenişi de 

canlıdan kaynaklanan bir durum değildir. Harici faile ihtiyaç duyar ki bu da Allahtır.965 

Kur’an ölümü Allah’ın fiili olarak zikrederek zamanı ölümün faili olarak kabul eden 

müşriklere cevap vermiş olur.  

İnsanın yaratılış dönemlerinden bahseden ayetlerde, yaratılıştaki mükemmelliğin 

yanısıra Allah’ın kudretinin yüceliği ve bu yücelik karşısında bunun Allah’a kolaylığı 

dile getirilir: “Allah sizi (önce) topraktan, sonra meniden yarattı. Sonra sizi çiftler 

(erkek-dişi) kıldı. O'nun bilgisi olmadan hiç bir dişi ne gebe kalır ne de doğurur. Bir 

canlıya ömür verilmesi de, onun ömründen azaltılması da mutlaka bir kitaptadır. 

Şüphesiz bunlar, Allah'a kolaydır.”966 Bu da itaata, ibadete, şükre layık olanın sadece 

Allah olduğu gerçeğini birkez daha ortaya koyar.967 Yaratılışın bilgisinin Allah katında 

yazılı olması mecazi bir ifade olup hilkatın her bir safhasının sadece Allah’ın bigisi 

dahilinde olduğunu, sahte ilahlarda böyle bir yetkinin olmadığını vurgulamak için 

söylenmiştir. Böylece var oluşun veya ölümün Allah’ın ilminden gizli meydana 

gelmeyeceği açıklanmıştır.968 Bu açıklama hayatı kâinatın normal süreci olarak 

algılayan, ölümü ise zamanın gerçekleştirdiği bir sonuç olarak düşünen, varlığı ve 

ölümü ilahi iradeden ayrı kabul eden Cahiliyyenin düşüncesine reddiye içerir. 

Yaratılıştaki ilahi kudreti, yetkin gücü ifade eden ayetlerden sonraki dönemlerde 

bir takım bilimsel kaideler çıkarılmaya çalışılmıştır. Ayetlere yönelik bu yaklaşımlar 

nasların insana vermeye çalıştığı asıl mesajın kaybolmasına sebep olmaktadır. Oysa 

ayetler aslında insanın Rabbiyle olan ilişkide Allah’ın yaratıcılığını, kudretini ortaya 

koymaktır.969  Dünya ve ahiret hayatını da mükemmel bir şekilde planlayanın Allah 

olduğunun bilinip bu mükemmeliğe erişmek için takip edilmesi gereken yol 

bildirilmektedir. Ayrıca doğumdan ölüme ve daha sonrasında yeniden yaratılmaya kadar 

geçen süreç ve oluşumların aynı evrenin parçaları olduğu hatırlatılmakta, bunun 

üzerinden Allah’ın uluhiyyeti dile getirilmektedir.  

                                                 
965 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIX/280. 
966 Fâtır: 35/11; Ayrıca Bkz. Mümin: 40/68. 
967 Bkz. Mülk: 67/23; Müminun: 23/78-79.  
968 İbn Âşûr, XXII/278. 
969 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, V/309. 



130 

2.1.2. Sorumlu İnsan ve Yaşam Bilinci 

Şirke dayalı dini hayatta görülen en belirgin özellik ibadetin Allah’a değil de 

putlara yapılmasıdır. Her ne kadar müşrikler Allah’ı üstün bir takım vasıflarla nitelemiş 

ve kabul etmiş olsalar bile ibadet hayatlarında üstün tanrının hiçbir izi yoktu. Bu 

nedenle Kur’an onlara sadece yaratıcının ibadete layık olduğunu hatırlatmıştır. Çünkü 

kulluğa layık olan varlığın kendisinin yaratılmamış olması bilakis varlığa özelliklerini 

verici olması gerekir ki bu da sadece Allah’tır:970  “Bana ne olmuş ki, beni yaratana 

ibadet etmeyecekmişim! Hâlbuki hepiniz O'na döndürüleceksiniz.”971 Aslında 

muhataplar da kendilerinin yaratılmış olduğunu ve onları yaratanın da putlar olmadığını 

çok iyi bilmekteydiler. Aynı zamanda yaratıcının ibadete müstehak olduğunun da 

bilicindeydiler.972  Çünkü yaratmak kayıtsız şartsız  malik olmayı gerektirir. Malik 

olunana düşen görev ise efendisine tazimde bulunmak, ona ibadet etmektir. Yaratıcı, 

insanı yaratması suretiyle ona lütufta bulunmuş, onu nimetlendirmiştir. Buna karşılık 

yaratılan varlık ise şükrünü yaratıcısına ibadet etmekle gösterebilir.973  

Kur’an, insanın yaratılışından yola çıkarak sorumluluğunu hatırlatırken aynı 

zamanda yaratılıştaki asli maddi unsur olan sperm üzerinden nankörlüğüne, ahlaki 

zaaflarına vurgu yapar. Çünkü insan tarafından basit pis bir su olarak algılanan nutfenin 

ilahi fiil sonucu mükemmel varlığa dönüşmesi Allah’ın lütfudur: “Kahrolası insan! Ne 

inkârcıdır! Allah onu neden yarattı? Bir nutfeden (spermadan) yarattı da ona şekil 

verdi.”974 İnsan gözünde bir değer ifade etmeyen basit bir suyun değerli mükemmel 

varlığa dönüşmesinin tek nedeni Allah’tır. Buna rağmen insanın nankörlük edip 

kendisini tanrı karşısında bir güç olarak görmesi, kibirlenmesi, yaratıcısına isyan edip 

onu inkâr etmesi kınanmaktadır.975 Ayetlerin devamında Allah’ın yaşamı ve ölümü 

beraber zikretmesi976 insanın yaratıcısının iradesi karşısında ölüm ve yaşam noktasında 

hangi konumda olduğunu belirtmek içindir. Buna karşılık insan ise yine de nankördür. 

Ayetler aynı zamanda yaratılış üzerinden insanın içine düştüğü tenakuzu da dile 

                                                 
970 Karaman ve diğ., I/85-86. 
971 Yâsîn: 36/22; Ayrıca Bkz. Bakara: 2/21; Alak: 87/1-2 
972 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, VIII/512. 
973 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVI/264. 
974 Abese: 80/17-19; Ayrıca Bkz. Alak: 96/1-6; Mürselat: 77/20-24; Nahl: 16/4; Yâsîn: 36/77; Nuh: 

71/14. 
975 Zemahşeri, IV/703. 
976 Bkz. Abese: 80/17-22. 



131 

getirmekte ve muhatapları kınamaktadır: “Sizi Allah yarattı; sonra sizi vefat ettirecek. 

Daha önce bilgili iken hiçbir şeyi bilmez hale gelsin diye sizden bazı kimseler ömrün en 

kötü çağına kadar yaşatılacak şüphesiz ki Allah bilgilidir, kudretlidir.”977 Çünkü o 

muhataplar içten içe yaratanın, öldürenin, rızık verenin Allah olduğunu bilmekteydiler. 

Allah onların nasıl yaratıldığını, nasıl güçlü konuma getirildiklerini, kiminin öldürülüp 

kiminin ise önünün açıldığını ve bir süre yaşatıldığını vurgulamaktadır. Fakat onlar 

bunu bilmemezlikten gelip diğer varlıkları O’na denk tutup ortaklar edinerek Allah’a 

karşı nankörlük ettiler. Kınama, dönemin inkârcılarına yönelik gibi görünse de -illetin 

genel olması hasebiyle hüküm de umumidir- ilkesinden hareketle, aslında tüm 

inkârcılaradır.978  

Yaratılmışlık üzerinden muhataplarda Allah’a karşı sorumluluk bilinci 

oluşturmayı hedefleyen ayetler Medine’de de karşımıza çıkmaktadır.979 Çağrının 

özellikle Medine’de yapılmış olması daveti daha da anlamlı kılar. Zira burada çağrının 

muhatapları sadece müşrik Araplar olmayıp aynı zamanda Yahudiler ve Hristiyanlardır. 

Onlara yabancı olmadıkları bir bilgi hatırlatılır. İnsanın mahluk, Allah’ın ise yaratıcı 

olması bu nedenle de kulluğa layık olanın Allah olacağı özel ifadelerle dile getirilerek 

ehl-i kitaba cevap verilir: “Allah nezdinde İsa'nın durumu, Âdem’in durumu gibidir. 

Allah onu topraktan yarattı. Sonra ona "Ol!" dedi ve oluverdi.”980 Hz. İsa’nın 

doğumundaki harikuladelik üzerinden oluşturulan yanlış inanç eleştirilerek onun da 

Allah tarafından yaratılmış olduğu belirtilir. Yaratma işlemi noktasında Allah katında 

bir farklılığın ve zorluğun olmadığı özellikle Hz. Âdem’in yaratılması üzeriden dile 

getirilir.  

Kur’an’da insanla tanrı arasındaki ontolojik ilişki üzerinden oluşturulmaya 

çalışılan kulluk bilinci Allah’ın yaratmış olduğu diğer varlıklar üzerinden de yapılır. Bu 

varlıkların en önde geleni ise cinlerdir. Önceki bölümlerde de anlatmaya çalıştığımız 

gibi cinlerin Cahiliyye toplumunda edinmiş oldukları konum bu anlatımın etkin 

nedenini oluşturur. Yaratılıştaki olağanüstülük Allah’ın nihayetsiz kudretinin 

tezahürüdür ki bunda kulluğa layık olanın yalnız Allah olduğuna delil vardır. Buna 

rağmen inkârcılar cehaletlerini sergilemekte ve kendilerine fayda veya zarar sağlamayan 

                                                 
977 Nahl: 16/70; Ayrıca Bkz. Mümin: 40/67; Abese: 80/21-23. 
978 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXXI/57. 
979 Bkz. Bakara: 2/21 
980 Âl-i İmrân: 3/59; Ayrıca Bkz. Meryem: 19/21 



132 

varlıklara ibadetlerini sunmakta idiler. Ayetler Cahiliyyenin cinlere yönelik batıl 

inanışlarını düzeltmek amacıyla onların ilahi kudret tarafından nasıl yaratıldığını 

belirtmektedir: “And olsun ki, insanı kuru balçıktan, işlenebilen kara topraktan yarattık.  

Cinleri de, daha önce, dumansız ateşten yarattık.”981 İslam düşünürleri gerek insanın 

gerekse cinlerin yaratılışı ile ilgili olarak zikredilen ifadelerden yola çıkarak farklı 

yorumlar ortaya koymuşlardır. Âdem’in çamurdan yaratılması, insanın üstünlüğü, 

ruhunun ebediliği gibi simgesel anlayışlar söz konusu olmuştur. Aynı tartışmalar 

cinlerin ateşten yaratılması üzerinden de yapılmıştır. Ancak gerek insanın gerekse 

cinlerin, simgesel olarak da Âdem ve İblis’in yaratılışını anlatan ayetler siyak-sibak ve 

muhatapların inanç yapıları dikkate alınarak düşünüldüğünde tevhid eksenli kulluk 

bilinci oluşturulduğu görülecektir. Kur’an’ı insan ve diğer varlıkların yaratılışındaki 

hatırlatmaları bağlamından uzak bir takım tartışmaların içine çekmek ayetlerin bizlere 

sunmaya çalıştığı ana vurgunun kaybolmasına neden olacaktır.  

Yaratılış üzerinden insanın Allah’a karşı sorumluluğunun dile getirildiği ayetlerde 

muhatapların Hz. Peygamber ve Kur’an’a karşı sorumlulukları da hatırlatılmaktadır. 

İnsanın yaratılışı Hz. Muhammed’i doğrulayıcısı konumundaki Kur’an’ın da Allah 

tarafından indirildiğini gösteren deliller içermektedir. Bir anlamda kozmik ayetlerle, 

sözsel ayetler arasında bağlantı kurulmakta ve böylece Kur’an’ın tüm yaratılışları 

yaratma kudretine sahip Yüce bir zatın eseri olduğu ispat edilmektedir. Herşeyi yaratan 

zatın varlığına ve gücüne inanan insanların, O’nun sözüne de inanması gerektiği 

belirtilmektedir: “Göklerin ve yerin hükümranlığına, Allah'ın yarattığı her şeye ve 

ecellerinin yaklaşmış olabileceğine bakmadılar mı? O halde Kur'an'dan sonra hangi 

söze inanacaklar?”982  

Allah muhataplarından, evrendeki yaratılışın mükemmeliyeti üzerinden Hz. 

Peygamberin öğretilerinin doğruluğu hususunda delil çıkarmalarını ister.983 Allah Teâla 

Hz. Peygamberin risaletinin alemşümul oluşunu bütün insanlık üzerinde geçerli olan 

ontolojik ilişkisiyle anlatmakta ve şöyle buyurmaktadır: “De ki: Ey insanlar! Gerçekten 

ben sizin hepinize, göklerin ve yerin sahibi olan Allah'ın elçisiyim. Ondan başka tanrı 

yoktur, O diriltir ve öldürür. Öyle ise Allah`a ve ümmî Peygamber olan Resûlüne -ki o, 

                                                 
981 Hicr: 15/26-27. 
982 A‘râf: 7/185 
983 Karaman ve diğ., II/638. 



133 

Allah'a ve onun sözlerine inanır iman edin ve O'na uyun ki doğru yolu bulasınız.”984 Hz. 

Muhammed’in peygamberliğinin evrenselliği dönemin ehl-i kitabına anlatılan bir 

hakikattir. Yahudilerden bir grubun Hz. Muhammed’in peygamberliğini reddederken 

onun sadece Araplara gönderilmiş bir peygamber olduğunu ileri sürdükleri rivayet 

edilir.985 Ayette “O diriltir ve öldürür” denilerek ehl-i kitabın da kabul ettiği evrensel 

ilke üzerinden Hz. Muhammed’in bütün insanlığa gönderilmiş peygamber olduğu 

belirtilir. Çünkü yarattığı varlık üzerinde her türlü hâkimiyete sahip olan Allah’ın bütün 

insanlığı kapsayıcı bir peygamber göndermesi makul olandır.986 

İnsan denen varlığın yaratılması sadece fiziksel bir süreç değildir. Allah, insanı 

fiziksel açıdan yaratan aynı zamanda mizacını çift yönlü olarak belirleyen ve manevi 

tasarımdaki düzeni de tayin edendir: “Kişiye ve onu şekillendirene, sonra da ona iyilik 

ve kötülük kabiliyeti verene and olsun ki.”987 Hilkatin tamamlanması fizik şartların 

yerine gelmesinin yanısıra akli kuvvelerin verilmesiyle gerçekleşir. Çünkü insan 

kendisini ve yaratıcısını algılama becerisi gösteren varlıktır ki bu da ancak akılla 

meydana gelir. Bunun yanında imtihan gereği Allah ona günahı ve takvayı ilham 

etmiştir. İlham, düşünülmeden, tecrübe edilmeden, öğrenilmeden nefiste var olan 

ilimdir.988 Allah bu bağlamda insana iyilik veya kötülük yapma melekesini yerleştirerek 

yaratılış evresini tamalamıştır. Bu gerçek Hud suresinde de şöyle ifade edilmektedir: 

“Eğer Rabbin dileseydi insanları tek bir ümmet kılardı. Fakat, Rabbinin merhamet 

ettikleri bir yana, hala ayrılıktadırlar, esasen onları bunun için yaratmıştır. Rabbinin 

"And olsun ki cehennemi hep insan ve cin ile dolduracağım" sözü yerine gelmiştir.”989 

Sonraki dönemlerde hidayet tartışmaları bağlamında değerlendirilen bu ayetlerin siyak 

sibakı dikkate alındığında aslında insanların kabiliyetleri, akılları ölçüsünde tercihleri 

farklılıkları dile getirilmektedir. Yaratıcının herşeyden beri olarak düşünülen sonsuz 

kudreti vardır ve bu kudret dilediği şeyi yapmaya kadir olduğunu gösterir. Fakat imtihan 

dünyasının bir sonucu olarak Allah insana iyiliği veya kötülüğü tercih etme melekesi 

vermiştir. Ayet aslında teklifin esasını dile getirmektedir.990  

                                                 
984 A‘râf: 7/158. 
985 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XV/383. 
986 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XV/385. 
987 Şems: 91/7-8. 
988 İbn Âşûr, XXX/369. 
989 Hûd: 11/118-119. 
990 Zemahşeri, II/438. 



134 

Allah’ın fiziksel ve manevi tasarımı,   ölüm ve yeniden dirilme üzerindeki 

ontolojik hükümranlığının anlatıldığı pasajlar aynı zamanda peygambere sabrı 

öğütleyen sözlerdir.991 Hz. Muhammed’in her türlü gayretine rağmen müşriklerin gerek 

Allah’a gerekse peygambere yönelik haksız, çirkin ithamları söz konusu idi. Bu durum 

Hz. Peygamber’in üzerinde psikolojik etkiler bırakmakta, onu üzmekteydi. Bütün 

bunlara karşı peygamberin görevine devam etmesi istenmekte, görevini yerine 

getirirken de zorlayıcı rolünün olmadığı vurgulanmakta ve peygamberin görev alanı 

belirtilmektedir. Çünkü insanı başlangıçta yaratan Allah onları yeniden diriltmeye de 

kadirdir ve o isyankârlar yaptıklarının karşılığını görecektir.992 Allah’ın yaratıcılığı ve 

kudreti vurgulanarak kâfirlere neler yapılabileceği dillendirilmekte, inançsızların 

gerekirse iş göremez hale getirilebileceği belirtilmektedir. Zira insanı insan yapan, güçlü 

kılan, iş yapabilecek yeteneklere sahip kılan Allah’tır. Eğer inkârcı güruh söz konusu 

yetenekleri hidayet üzere işletmez ise karşılığında göreceği cezalar dile getirilmekte ve 

böylece o inkârcıların eziyetleri altında sıkıntı çeken Hz. Muhammed ve Müslümanlar 

teselli edilmektedir.993  

Rızık temelli rububiyyet hatırlatmaları aynı zamanda Müslümanlara yönelik 

teselli ve övgüyü de barındırır.994 Özellikle Mekke başta olmak üzere risaletin son 

yıllarına kadar Müslümanlar yoksulluk içinde yaşamışlardır. Uğradıkları zulüm ve 

acıların en büyük sebebi de İslam’ı tercih etmiş olmalarındandır. Buna karşılık inkârcı 

topluluklar ise daha müreffeh ve zengin bir hayat sürmüşlerdir. Ayetler, Allah’ın kişiyi 

zengin kılmaya muktedir olduğunu bildirerek kudretini ortaya koymakta, bunun yanında 

bütün bunların dünya hayatının fani süsü olduğunu belirterek Müslümanları teselli 

etmektedir. Çünkü aslolan ebedi zevktir ki onu da ahirette Müslümanlar 

yaşayacaklardır. Müslümanların Allah katındaki makamları, zenginlikleri inkârcıların 

bu dünyada yaşamış olduklarından fazladır.995 Mekke’de müşriklerin zenginlikleri ve 

buna binaen şımarıklıkları karşısında Müslümanlar için teselli ifade eden rızık merkezli 

ayetler daha sonraları ise Müslümanları hayra teşvik eden bir boyuta dönüşmüştür. 

Rızkın Allah tarafından verildiği hatırlatılarak hayır ve hasenetta bulunmanın önemine 

değinilmiştir: “Allah yolunda mallarını harcayanların örneği, yedi başak bitiren bir 

                                                 
991 Bkz. Kâf: 50/42-45; Hûd: 11/118-119; Yâsîn: 36/68 
992 Zemahşeri, IV/392. 
993 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, III/38. 
994 Bkz. Zuhruf: 43/33-35; İsrâ: 17/18-21; Şûrâ: 42/27. 
995 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, IV/503-504. 



135 

dane gibidir ki, her başakta yüz dane vardır. Allah dilediğine kat kat fazlasını verir. 

Allah'ın lütfu geniştir, O herşeyi bilir.”996  

Allah ile insan arasındaki ontolojik ilişki aynı zamdan topluma ahlaki değerleri de 

hatırlatmaktadır: “Göklerin ve yerin hükümranlığı Allah'ındır. Dilediğini yaratır, 

dilediğine kız çocuk, dilediğine de erkek çocuk verir. Yahut hem kız hem erkek çocuk 

verir, dilediğini de kısır kılar. O, bilendir, her şeye Kadir'dir.”997 Kâinatın mülkünü 

elinde bulunduran Allah insanların istekleri karşısında kendi kudretini ve iradesini 

dilediği şekilde kullanabilir. Buna bağlı olarak insanlara evlat vermesi, verdiklerini dişi 

ve erkek olarak belirlemesi veya hiç vermemesi O’nun kudretindedir. Ayetler erkek 

çocuklarına düşkünlükleri, kız çocuklarına da düşmanlıkları aşikâr olan bir topluluğun 

evlat sahibi olma noktasındaki eğitimine yöneliktir. Özellikle evlat noktasında bu 

tavırda olan insanları uyarmaktadır. Evlatların Allah’ın takdiri sonucu olduğu 

belirtilerek birer hediye mukabilinde olduğu hatırlatılır.998 Bu nedenle oluşan bu 

durumdan dolayı ümitsizliğe, hoşnutsuzluğa düşmeye gerek yoktur. Herşey Allah’ın 

koyduğu kurallar çeçevesinde oluşmaktadır. Ahlaki değerlere yönelik uyarılar 

müşriklerin rızık korkusu kaynaklı büyük günahları üzerinden de yapılmaktadır. 

Toplumlarda inanç düzeyindeki bozukluk dünyevi kaygılar ve korkularla birleştiğinde 

insan fıtratını derinden sarsan çok büyük hatalara dönüşebilmektedir.999 Allah rızkı 

kendisine nispet ederek rızık korkusundan dolayı ortaya çıkmış olan1000 çocuk öldürme 

âdetine dikkat çekmekte ve bu adeti devam ettirenleri uyarmaktadır: “Geçim endişesi ile 

çocuklarınızın canına kıymayın. Biz, onların da sizin de rızkınızı veririz. Onları 

öldürmek gerçekten büyük bir suçtur.”1001 

2.1.3. Ölüm ve Ahiret Bilinci 

İnsanın yaratılışının ayrıntılı bir şekilde zikredilmesi onun diğer varlıklardan 

farklılığını ortaya koymaktadır. Böylece insanın ölümünü basit bir varlığın ölümü gibi 

düşünüp ahireti inkâr eden Cahiliyyeye cevap verilmiş olur. Zira insanı bütün 

                                                 
996 Bakara: 2/261; Ayrıca Bkz. Kasas: 28/54; İbrâhîm: 14/31 
997 Şûrâ: 42/49-50. 
998 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, IX/140. 
999 Kutub, IV/2223. 
1000 Adnan Demircan, “Cahiliyye Araplarında Kız Çocuklarını Gömerek Öldürme Adeti”, İstem Dergisi, 

2 (3), 2004, 13. 
1001 İsrâ: 17/31; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/151. 



136 

evreleriyle mükemmel yaratan Allah itaat edilmeye en layık varlık olduğu gibi aynı 

zamanda ahireti de gerçekleştirmeye kadirdir: “Öyleyse insan neden yaratıldığına bir 

baksın. O, erkek ve kadının beli ile kaburga kemikleri arasından atılagelen bir sudan 

yaratılmıştır. Şüphesiz Allah, gizliliklerin ortaya çıkacağı gün, insanı tekrar yaratmaya 

Kadir'dir.”1002  

İnsanın ilk yaratılışı Allah’ın kudretine, yaratıcılığına delil olduğu gibi aynı 

zamanda ikinci yaratılışa da delildir. Basit bir su damlası olarak algılanan sperm sağlam 

olmayan çürük bir kemik parçasından daha fazla canlı değildir. Allah Cahiliyyenin 

gözlerinin önünde cereyan eden eserini örnek göstererek yeniden dirilişe istidlal 

etmektedir. Yaratıcı, anne ve babanın bedeninin farklı yerlerinde bulunan parçaları bir 

araya getirerek insan oluşmasını sağlamışsa ve bu güce sahipse, insanın ölümü sonucu 

dağılmış parçalarını da haşirle birlikte bir araya getirmeye kadirdir.1003 İlk yaratılışın 

yeniden dirilişe delil olarak sunulması çokça zikredilen bir durumdur. Çünkü 

müşriklerin aklını karıştıran en önemli konu çürümüş insan bedeninin yeniden nasıl 

vücut bulacağı idi. Bunun gerçekleşmesi onlar için hayaldi ve garip bir durumdu. Hatta 

bu nedenle Ubey b. Halef’in Rasulullah’ın yanında çürümüş kemikleri eliyle ufalayarak 

“Allah’ın bu kemikleri çürüdükten sonra dirilteceğini mi söylüyorsun?” dediği rivayet 

edilmiştir.1004 Çürümüş bedenlerin yeniden bir araya getirilmesini, canlı kanlı insana 

dönüştürülmesini anlamayan, anlamaya çalışmayan insanın1005 inatçı tavırları 

yalanlanmaktadır.1006  

Müşrikler tarafından haşrin inkârı akli bir durum olarak ortaya konulmaya 

çalışılmıştır. Ancak haşrin inkârı akli bir durum olarak kabul edilecekse insanın başta 

basit bir sudan mükemmel bir varlığa dönüşmesinin de aklen mümkün görülmeyecek 

bir durum olması gerekir.1007 Allah, onların zihinlerindeki ön yargıyı ortadan kaldırarak 

kendi gücünü ortaya koymakta,1008 bu güce delil olarak da ilk yaratılışı göstermektedir. 

Zira Allah yaratmanın bütün türlerini herşeyi ile bilmekte ve bunları her defasında 

                                                 
1002 Tarık: 86/5-9. 
1003 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXXI/120. 
1004 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, XX/554. 
1005 Bkz. İsrâ: 17/49. 
1006 Bkz. Kıyamet: 75/3-4; Ayrıca Bkz. Hac: 22/6 
1007 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVI/308-309. 
1008 Bkz. Kıyamet: 75/3-4 



137 

yeniden gerçekleştirmektedir.1009 İnsanın yaratılışı ile Allah’ın bilgisi arasında bağ 

kurulmakta, ilk yaratılış ile sonraki yaratılma süreçlerinin benzerliği, ilk yaratılıştaki 

kudret ile yeniden yaratılıştaki kudretin aynıiliği dile getirilmektedir.1010 Başta yaratma 

olmak üzere varlığa yönelik her türlü tasarruf Allah için oldukça kolaydır. Başlangıçta 

basit bir sudan kanlı canlı insana halinde dönüştürmek yaratıcı için nasıl kolaysa aynı 

zamanda o insanı yeniden yaratmak, bir mekânda toplamak da Allah için kolaydır.1011  

İnsanın yeniden yaratılışı ahirete delil olduğu gibi ölümü de haşrin varlığına delil 

konumdadır. Çünkü müşriklere göre ölüm zamanın getirdiği bir vakıadır ve bunda 

Allah’ın rolü yoktur.1012 Şair ölümün kaçınılmaz son olduğunu aktarırken bunu ifade 

etmekte idi.   

لىَ الْقدرغيره وَالْقدر يجْرِي إِ  ا.. أبَوُأبَى الْقتَلْ إلِاَّ آل صمة إنَِّهُم .   

“Ölüm ancak Samme ailesinin başında geldi. Onlar ölümün dışındaki şeylere 

direndirler (ancak) kader ise bir başka kadere sürükler.”1013 

Cahiliyye düşüncesinin aksine Kur’an yaşamın olduğu gibi ölümün de Allah’ın 

yarattığı bir süreç olduğunu dile getirmektedir. “Ve O, yaşatan ve öldürendir!”1014 

İnsanı topraktan, meniden yaratıp, belli bir güçte varlığını devam ettirmesini sağlayan 

Allah olduğu gibi1015 aynı zamanda o gücünü yok eden, varlığının tükenmesini de 

sağlayan, öldüren de Allah’tır. Öldüren Allah aynı zamanda yeniden dirilişi de 

sağlayacak kudrete sahip olan varlıktır.1016 Yaratıcı kudret ilk yaratılış, ölüm ve yeniden 

dirilişi aynı sürecin bir parçası olarak belirlemiş ve bütün bu süreçlerde kendi iradesini 

ve yaratıcılığını göstermiştir. İlk yaratılış ve ölümü kapsayan parçalar aslında yeniden 

dirilişi ifade eden üçüncü parçanın da kim tarafından yapılabileceğinin burhanıdır. Allah 

bütün hakikatiyle kâinatın dünyevi bölümünü kotrol ettiği gibi uhrevi bölümünde de 

mutlak hakim olan varlıktır. Kur’an, insanın Allah tarafından yaratılıp çoğaltılmasını 

aynı zamanda ahirette toplanmanın da belirtisi olarak sunar: “De ki: Sizi yeryüzünde 

                                                 
1009 Yazır, VI/470-471. 
1010 Bkz. Yâsîn: 36/78-79; Lokmân: 31/28, Kıyamet: 75/37-40; Kâf: 50/15. 
1011 Bkz. Kâf: 50/43-44 
1012 Bkz. Casiye: 45/24-26. 
1013 Şeybâni, I/341. 
1014 Müminun: 23/80; Ayrıca Bkz. Yûnus: 10/56; Secde: 32/11; Casiye: 45/26; Kâf: 50/43. 
1015 Bkz. En‘âm: 6/2. 
1016 Bkz. En‘âm: 6/60-62; Müminun: 23/79-82; Vakıa: 56/60 



138 

çoğaltıp yayan O'dur; ancak O'nun huzuruna gelip toplanacaksınız.”1017 Allah, insanı 

yaratıp yeryüzünde çoğalttığına göre öldükten sonra onları diriltip huzurunda toplamaya 

da kadirdir; neşri gerçekleştirebilen Allah haşri de gerçekleştirecektir. Bu ifadeler ba’sı 

inkâr ettikleri gibi haşri de inkâr eden müşriklerin sözlerinin karşılığıdır.1018  

Allah’ın insan üzerindeki ontolojik hükümranlığı öldükten sonra dirilme ve hesap 

vermeye kanıt olduğu gibi aynı zamanda kâfirlerin şüphesine de reddiyedir. Tehdidin 

basit bir uyarı ve korkutma olmayıp kesin meydana gelecek bir gerçek olduğu bu yolla 

anlatılır: “Bilesiniz ki, göklerde ve yerde olan her şey Allah'ındır. Yine bilesiniz ki, 

Allah'ın va’di haktır, fakat onların çoğu bilmez. O hem diriltir hem de öldürür ve yalnız 

O'na döndürüleceksiniz.”1019 Müşrikler, Hz. Muhammed’in inkârcıları ahiret azabıyla 

korkutmasını yalanlamakta, azabı küçüksemekte ve yapabiliyorsa acele getirmesini 

istemekteydiler. Hatta bunun için: “Eğer sözünüzde doğru iseniz bu vâdettiğiniz 

(kıyamet) ne zaman kopacak?”1020 diyebilmekteydiler. Onların bu sözlerine karşın 

Allah’ın va’dinin hak olduğunun kanıtı, O’nun mülkün sahibi olması ve öldürenin, 

diriltenin kendisi olduğunun insanlara bildirilmesidir.  

Allah ile insan arasındaki ontolojik ilişkiyi ifade eden ayetler aynı zamanda 

Müslümanlara kulluk bilinci noktasında hatırlatmalar barındırır. Özellikle ölüm 

üzerinden yapılan bu hatırlatmalarda Müslümanlar’ın dünyevi kaygılardan dolayı 

Allah’ı unutmasının önüne geçilmeye çalışılır: “Allah, eceli geldiğinde hiç kimseyi 

(ölümünü) ertelemez. Allah, yaptıklarınızdan haberdardır.”1021 Müslümanın her an 

ölümle iç içe yaşadığının bilinci diri tutulmakta buna bağlı olarak da ölüme hazırlıklı 

olması gerektiği hatırtlatılmaktadır.1022 Zira insan dünya ile ilişkisi esnasında oluşacak 

meşguliyetler nedeniyle Allah’a kul olma bilincini kaybedebilir ki, Medine’de bu 

tehlike söz konusudur. Her ne kadar ahiret için bir takım ameller yapması gerektiğini 

bilse de yaşayacağı zamanın daha bitmediğini düşünüp Allah’a karşı görevlerini 

                                                 
1017 Mülk: 67/24. 
1018 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, X/128. 
1019 Yûnus: 10/55-56. 
1020 Sebe: 34/29. 
1021 Münafıkun: 63/11. 
1022 İbn Âşûr, XXVIII/256. 



139 

erteleyebilir. Ayetler ecelleri elinde tutanın Allah olduğunu bildirmekte ve belirlenen 

ecelin geldiği takdirde pişmanlığın fayda vermeyeceğini Müminlere hatırlatmaktadır.1023  

Ölüm hakikatini Allah’a bağlayan ayetler savaş alanındaki Müslümanlara yönelik 

telkinler barındırır. Çünkü savaş alanında gösterilmesi gereken cesaret ancak ölümün 

kaynağının bilinmesi ile mümkündür. Kur’an yaşamın olduğu gibi ölümün de Allah’ın 

izni dahilinde olduğunu ifade ederek Müslümanlara cesaret aşılamaktadır: “Hiçbir 

kimse yok ki, ölümü Allah'ın iznine bağlı olmasın.”1024 Ayetler, savaşta öldürülme 

korkusu veya Peygamberin vefatı üzerine ortaya çıkacak olan duygu karşısında 

Müslümanları teselli etmektedir. Bunun yanında cihada teşvik ve metanet duygusu 

oluşturmayı amaçlamaktadır. Sonuçta yaratıcının izni ve iradesi dışında hiç bir varlığın 

hayatının son bulması mümkün değildir. Ölüm salt düşmanın saldırısı veya dünyanın 

var olan sistemi içinde cerayan eden bir olay olmayıp Allah’ın izniyle gerçekleşen bir 

süreçtir.1025  

İlahi iradenin insanın ölüm sürecindeki etkinliği üzerinde bir takım tartışmalar 

yapılmış, Allah’ın ölüme izin vermesi; emir verme, tekvni yaratma, engelleme, 

salıverme, bilme veya Allah’ın kaza ve kaderi olarak düşünülmüştür. Bunun yanında 

öldürülen insanın eceliyle mi öldürüldüğü, kaza ve kader içerisinde nasıl cereyan ettiği 

tartışılmıştır.1026 Aslında ayetler Allah’ın ölüm üzerindeki mutlak hâkimiyetine vurgu 

yaparak Müslümanları teskin etmekte, sabır ve direnişe teşvik etmektedir. Ölüm 

gerçeğinin insan ruhundaki algılama biçimi sorgulanmakta, özellikle dönemin insanının 

ölümü algılayış biçimi yeniden inşa edilmektedir. Bu inşa üzerinden korku ve dehşetten 

uzak, hayatı iki aşamalı olarak gören, dünya hayatına bağlanmayan, sorumluluklarını 

hakkıyla yerine getiren bir insan yetiştirilir. Ölümle ilgili diğer yaklaşımlar ise 

Elmalılı’nın ifade ettiği gibi, “zati ve akli imkân üzerine kurulmuş varsayımlar ve 

ihtimallerdir”.1027 

                                                 
1023 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, VIII/464-465. 
1024 Âl-i İmrân: 3/145; Ayrıca bkz. Âl-i İmrân: 3/154, 156; Ahzâb: 33/16. 
1025 Yazır, II/488. 
1026 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, IX/378-380. 
1027 Yazır, II/488. 



140 

2.2. AHLAKİ İLİŞKİ 

Allah ile insan arasındaki ilişkinin diğer bir boyutu ise ahlakidir. İnsana ait 

davranışlar için kullanılan ahlakilik ifadesinin Allah’a ait fiillerde kullanılması bir takım 

anlam karışıklığına yol açacağı aşikârdır. Zatı itibariyle aşkın olan, mahiyeti hakkında 

konuşulması mümkün olmayan varlığın fiillerini ahlaki diye nitelemek her ne kadar 

mümkün olsa da beraberinde bazı teolojik problemler doğurmaktadır. Bu nedenle biz 

burada bir ahlak felsefesi yapmadan Allah’ın insana yönelik fiillerini insanlar açısından 

değerlendireceğiz. Allah insan ilişkisinin ahlaki yönü derken Allah’ın insana yönelik 

fiillerinde insanda oluşan mutluluk, mutsuzluk, ceza, mükâfat, huzur, musibet gibi 

kavramlar üzerinden bir anlamlandırma yapmaya çalışacağız.  

İnsan tanrısını hangi özelliklerle tanımlamışsa onunla kurduğu bağ da ona göre 

farklılık arzeder. Önceki bölümlerde de ifade ettiğimiz gibi, Kur’an’ın ilk muhatapları 

olan müşrikler, Allah ile ontolojik bir bağı bireysel düzeyde olmasa bile kozmolojik 

düzende belli ölçüde kabul ediyorlardı.1028 Fakat yaratıcı konumunda olan Allah, 

mahlükatla mikro düzeyde doğrudan ilişki kurmayıp bunun yerine ikincil tanrılar 

vasıtasıyla asgari biçimde ilişkiyi devam ettiriyordu. İkincil tanrılara ise değişik güçler 

yüklenmiş olsa bile putperestliğin teolojisinden kaynaklanan sebeplerden dolayı söz 

konusu tanrılar çoğu zaman toplumda değerlerini yitirebiliyorlardı. Örneğin putlara en 

üstün değeri vermelerine rağmen onlara olan kulluklarını çok basitleştirmişlerdi. Maddi 

gücü olanların özel putları varken, olmayanlar ise Kâbe’nin ya da başka bir tapınağın 

önüne, hoşuna giden bir taş diker, sonra Kâbe’yi veya o tapınağı tavaf eder gibi o taşı 

tavaf ederdi. Cahiliyyede bir adam yolculuğa çıkıp mola verdiğinde, dört tane taş bulur, 

bunlardan en güzelini seçip onu kendisine rab ve put edinir, diğer üç tane taşı değersiz 

görüp tenceresine pişirme taşı olarak kullanırdı. Oradan ayrıldığı zaman o taşları orada 

öylece bırakırdı.1029 Putların bu kadar basitleştirilmesi bazen en küçük olaydan dolayı 

müşrikleri putlara karşı inkâra ve hakarete sürüklemişti. Çıkarlarına uygun düştüğüne 

veya dualarının kabul olduğuna inandıklarında putlardan memnun olurlar; muradları 

dışında bir olay gerçekleştiğinde onlara hakaret etmekten geri durmazlardı. Örneğin 

önemli işleri için putların huzurunda fal okları çekerken istedikleri sonuç çıkmadığında 

                                                 
1028 Bkz. Müminun: 23/84-89; En‘âm: 6/12-13 
1029 İbnü’l-Kelbî, 41. 



141 

rahatlıkla putlara saygısızlık yapar ve bunu da önemsemezlerdi.1030 Aynı şekilde gıda 

maddelerinden yapılan tanrıları yemekte bir uygunsuzluk görmezlerdi. Hatta bu 

olaylarla ilgili olarak Hanifeoğularının helvadan yaptıkları tanrılarını yedikleriyle ilgili 

rivayetler ve bu konuyu anlatan beyitler bulunmaktadır:  

 اكلت حنيفة ربها      زمن التقحم و المجاعة

ذروا من ربهم      سوء العواقب والتباعةلم يح  

“Hanife oğulları şiddet ve açlık zamanında tanrılarını yediler. 

Tanrılarının cezalandırmasından ve hesaba çekmelerinden korkmadılar.”1031 

Kısacası onlar için Allah ve putlar bizatihi kâinatın merkezindeki mutlak otorite 

değildi. Kendi irade ve arzuları Allah ve diğer ikincil tanrıların iradesinden her daim bir 

adım önde idi. Yaşamlarında gerçekleşen mutluluk, mutsuzluk temelli olayları 

çıkarlarına uygun olarak kimi zaman Allah’a kimi zaman ikincil tanrılara, kimi zaman 

ise bunlar dışında dehr, tabiat gibi olgulara nispet ediyorlardı.  

Dönemin Yahudi ve Hıristiyanları için de durum pek farklı değildi. Hıristiyanlar 

Allah’a çocuk nispet ederek1032 aslında Allah’ın insan ile ilişkisini sadece ontolojik 

düzeye indirmekte, insanın yaratıcısıyla kurmuş olduğu diğer bağları koparmaktaydılar. 

Tanrı insan ilişkisinde Allah’ı aradan çıkararak Hz. İsa üzerinden ilişki kurmaya 

çalışmaktaydılar. Bu nedenle de ilişkinin bütün kurallarını kendi çıkarlarına uygun 

olarak belirleyip kendilerini Allah’ın oğulları veya has kulları olarak ifade 

edebiliyorlardı.1033 Yahudiler için ise tanrı sadece onlara hizmet eden yüce otorite idi. 

Tanrı insan münasebetinde Allah etkin güçtü, fakat ilahi otorite her daim onların lehine 

çalışmakta idi. O nedenle onlar da Hıristiyanlarla birlikte  "Biz Allah'ın oğulları ve 

sevgilileriyiz."1034 diyebiliyorlar, her türlü huzurun kendilerinin hakkı olduğunu 

belirtiyorlardı.1035 Allah ile girdikleri ilişkinin bağını duygusal boyuta taşıyıp 

kendilerini yaratıcının tek dostları olarak lanse edebiliyorlardı.1036 Ancak burada da 

münasebetin kuralları Yahudilerin çıkarlarına göre dizayn edildiği ve ilişkide Allah 

                                                 
1030 İbn Habîb, el-Muhabber, 332. 
1031 İbn Kuteybe, eş-Şi’r ve’ş-Şuara, I/621. 
1032 Bkz. Bakara: 2/116. 
1033 Bkz. Mâide: 5/18 
1034 Mâide: 5/18. 
1035 Bkz. Bakara: 2/111. 
1036 Bkz. Cumʻa: 62/6. 



142 

kural koyucu olmadığı için söz konusu münasebet etik değerler taşımıyor, Yahudilerin 

çıkarlarına hizmet edebiliyordu. Bu nedenle menfaatlerine ters düşünce “Gerçekten 

Allah fakir, biz ise zenginiz.”1037 diyebiliyorlardı. Öyleki insanın Allah ile iletişimini 

ifade eden vahiy, münasebetin kurallarını belirleyen ilahi kelam olmaktan ziyade 

onların menfaatlerini doğrulayan söz konumuna gelmişti. Bu nedenle çıkarlarına uygun 

olmayan her türlü vahyi reddedebiliyorlardı.1038 Her iki grup da haham ve rahiplerden 

oluşan aracılar edinerek Allah-insan bağını koparmaktaydılar. İslam ise Allah ile insan 

arasındaki münasebeti belli alanlara hapseden inançlara ve düşüncelere karşı 

çıkmaktadır. Söz konusu ilişkinin kurallarını belirleyenin Allah olduğunu 

bildirmektedir. Bu bağlamda Allah’ın insan ile münasebeti mümin ve inkârcı gruplara 

karşı ortak bir takım fiil ve sıfatlarla ortaya konurken bazen de aralarında ayrıma 

giderek her gruba farklı yaklaşımlarda bulunabilmektedir.  

2.2.1. Müminlerle İlişki 

Allah-insan ilişkisinde yakınlık fiziksel anlamda düşünülmeksizin iki boyutta 

gerçekleşir. Birincisi Allah’ın, insana uluhiyyetin gereksinimi olarak bilgi düzeyindeki 

yakınlığıdır.1039 Bu tür yakınlık Kur’an’da tevhid veya bilinçsel ilişki bağlamında yer 

bulmuştur. Yakınlığın ikinci boyutu ise insanın Rabbiyle kurmuş olduğu kulluk 

ilişkisinin sonucunda olumlu veya olumsuz formda gerçekleşir. Negatif veya pozitif 

ilişki olarak adlandırılabilecek bu formlarda yakınlığın pozitif veya negatif olmasını 

belirleyen insandır. İnsandan kaynaklanan fiiller sonucu Allah hidayet etme, sevgi, 

merhamet, dostluk, duaların kabulü şeklinde kuluna yakın olurken dalalete sürükleme, 

öfke, gazab, lanet, helak anlamında kulundan uzak olur. Bunların yanında gerek 

inkârcıların gerekse müminlerin Allah ile girmiş oldukları ahlaki ilişkinin ortak paydası 

imtihandır. Her ne kadar Müminlerin ve inkârcıların imtihanları farklı olabilse de 

sonuçta iki grup da bir deneme sürecinden geçmektedir.  

                                                 
1037 Âl-i İmrân: 3/181; Ayrıca Bkz. Mâide: 5/64. 
1038 Bkz. Mâide: 5/70; Bakara: 2/90, 118. 
1039 Öge, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, 205. 



143 

2.2.1.1. İmtihan 

Kur’an’da imtihan, bela, ibtila, fitne kavramlarıyla ifade edilen deneme süreci 

Allah’ın insanın hayatını anlamlandırmaya yönelik fiillerindendir. İnsana bahşedilen 

hayatın akıl ve irade noktasında diğer varlıklardan farklı olması imtihan noktasındaki 

farklılığı da anlamlı kılmaktadır. İmtihan yaratıcı tarafından bilinen ancak insanlar 

tarafından bilinmeyen bir takım fiillerin ortaya çıkarılmasıdır. Allah’ın imtihan sonucu 

çıkan söz konusu durumu bilmesi yapılan işlemin deneme olduğu ve Allah’ın imtihan 

edici olduğu gerçeğini ortadan kaldırmaz.1040  Çünkü imtihan insan nezdinde 

gerçekleşen bir olaydır ki Allah imtihan için söz konusu takdiri yapandır.  

Kur’an’da insana yönelik imtihanlardan bahsedilirken temelde bütün fiiller 

Allah’a nispet edilir.1041 Çünkü insanın imtihanında, deneme sürecesinin yeri, zamanı ve 

çeşidinde Allah’ın ortağı yoktur.1042 İnsan üzerinde sınırsız hükümranlığı bulunan Allah 

onu yaratırken veya onun hayatına son verirken bu işlemin anlamsız olmadığını ifade 

etmektedir. Ölüm ve hayat gerçekliğinin arkasında yatan sebebi imtihan olarak 

açıklamaktadır: “O ki, hanginizin daha güzel davranacağını sınamak için ölümü ve 

hayatı yaratmıştır. O, mutlak galiptir, çok bağışlayıcıdır.”1043 Çünkü ölüm ve hayat 

plansız, programsız gerçekleşmiş bir süreç olmayıp bilakis insanların davranış 

biçimlerini ortaya çıkarmak ve karşılığında bir takım cezaların verilmesini sağlayan 

sınavdır.1044 İnsanın yaratılması, dünya hayatı içerisinde yaşatılması, zamanı geldiğinde 

öldürülmesi ve bu evreler içerisinde imtihana tabi tutulması ezelde Allah tarafından 

kararlaştırılmış bir olgudur.  

Allah, ilahi emirde insan varlığının ontolojik gerçeği olan imtihanla ilgili olarak 

düzenlenemeler yapmış, bir takım unsurlar belirlemiştir. İnsanlar dünyada fiziksel 

özellikleri, maddi kazanımları noktasında farklılıklar arzeder. Allah bu farklılıkları da 

kendine nistpet ederek imtihanın içinde bir unsur olarak zikretmektedir.1045 Musibet 

veya güzellik olarak ifade edilebilecek, insanı dünya hayatında ıstırap duyabileceği 

hastalık, meşakkat, kıtlık, açlık, savaş, mağlubiyet veya haz duyacağı zenginlik, 

                                                 
1040 Öge, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, 283. 
1041 Bkz. Bakara: 2/155. 
1042 Abdulkerim Zeydan, İlahi Kanunların Hikmetleri (Sünnetullah), İhtar Yayınları, İstanbul 1997, 124. 
1043 Mülk: 67/2. 
1044 Kutub, VI/3632. 
1045 Bkz. En‘âm: 6/53; Furkân: 25/20; Yûnus: 10/88; Tevbe: 9/85. 



144 

galibiyet, sağlık türü durumlar Kur’an’da imtihanın vesilesi olarak zikredilmekte ve 

failinin Allah olduğu dile getirilmektedir.1046 İyilik ve güzellikler noktasında ortaya 

çıkan imtihan vesileleri insanın davranışlarında samimiyetinin de ölçülme aracı olarak 

zikredilir.1047 Allah’ın birey olarak insana veya insanların oluşturdukları topluluklara 

sonucunun insan tarafından görülmesi amacıyla, bir takım emir ve yasaklar getirmesi de 

imtihanın gereği olarak vurgulanır.1048  

Allah’ın insanları imtihan etmesi veya imtihan unsurlarının Allah’a nispet 

edilmesi İslam düşünürlerini farklı tartışmalara sürüklemiştir. İnsanların dünya 

hayatındaki maddi farklılıklarının Allah’a nispet edilerek imtihanın ögesi olarak 

zikredilmesi,1049 insanın fiillerinin Allah tarafından yaratılması anlamında 

düşünülmüştür.1050 İmtihan esnasında Allah’ın kendine inanan kullarına yardımı da1051 

aynı şekilde fiillerin yaratılması tartışmalarına delil teşkil etmiştir.1052 İmtihan 

maksadıyla insana Allah tarafından verilmiş olan fayda veya zarar da tartışmaya neden 

olmuştur. Çünkü söz konusu ilahi fiiller hidayet ve dalaletin oluşmasında etkin rol 

oynamaktadır. Bu da hidayet ve dalaletin Allah’ın yön verici iradesiyle gerçekleşen bir 

hakikat mi yoksa insan iradesiyle gerçekleşen bir fiil mi olduğu noktasında tartışmalara 

sebep olmuştur.1053 Gerek Müslümanların gerekse İslam dışı grupların imtihanının 

bildirildiği naslarda “Allah bilsin diye” ifadeleri geçmektedir.1054 Bu ifadeler sonraki 

dönemlerde Allah’ın ilminin sınırı, ezeliliği ve teceddüdü tartışmalarını da beraberinde 

getirmiştir.1055 Denemenin bilgi edinme gayesiyle iyiyi kötüden ayırt etme olduğunu bu 

nedenle de Allah hakkında deneme fiilinin kullanılamayacağı belirtilmiştir.1056 İslam 

düşünürleri her ne kadar söz konusu ayetlerden yola çıkarak hakikati idrake çalışmış 

olsalar bile imtihan ile ilgili ayetlerdeki kullanılan üslubu dönemin mümin ve inkârcı 

gruplarına yönelik genel ifade üslubu içerisinde değerlendirmek gerekir. Söz konusu 

ifadelerin aslında bu tartışmalardan ziyade gruplara yönelik bir takım telkinler ve 

                                                 
1046 Bkz. A‘râf: 7/94, 141, 130, 168; Âl-i İmrân: 3/140, 167, 186; Sad: 38/34; Bakara: 2/49; Sad: 38/34; 

Muhammed: 47/31; Enfal: 8/17; İbrâhîm: 14/6; Enbiyâ: 21/35 
1047 Bkz. Ankebût: 29/2-3; Ahzâb: 33/11; Saffât: 37/106; Nahl: 16/92. 
1048 Bkz. A‘râf: 7/163. 
1049 Bkz. En‘âm: 6/53. 
1050 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XII/543. 
1051 Bkz. Enfal: 8/17. 
1052 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, V/170. 
1053 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, VI/78. 
1054 Bkz. Ankebût: 29/3. 
1055 İbn Âşûr, XX/205. 
1056 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, IX/454. 



145 

uyarılar içerdiği görülmektedir.  Bu nedenle daha sonraki süreçte ortaya çıkan bu tür 

teolojik/felsefi tartışmaların etkisiyle veya baskısıyla Kur’an’daki gerçek hedef 

kaçırılmamalıdır.  

İnsan doğumdan ölüme kadar yaşamış olduğu hayat döngüsü içerisinde zarar ve 

fayda mahiyetinde olaylar yaşar. Oluşan durumları onun için çıkar kaybına, olumsuz 

sonuca sebep oluyorsa zarar; bir takım hazlar oluşturuyorsa fayda olarak adlandırılır. 

Dünyada yaşamış olduğu her türlü kötü hal, şiddet, fakirlik gibi haller zararların 

kapsamı alanında olup fayda ise bu durumun zıttıdır.1057 Kur’an, insanın zarar ve fayda 

algısı üzerinden hareket ederek sözkonusu olayları Allah’a nispet etmektedir. Burada 

zarardan kasıt kötülük anlamında olmayıp insan tarafından olumsuz algılanan 

durumlardır. İslam kelamında Allah ile insan arasındaki ilişki genelde ontolojik boyutta 

düşünüldüğünden bu tür naslar sürekli olarak tartışmalara delil olarak sunulmuştur. 

İmtihan amaçlı yaratılmış sistemin sonucu olarak kişinin yaşamış olduğu dünyevi ve 

uhrevi olumsuzlukların sorumluluğunu hatırlatan naslar lütuf tartışmaları içerisinde 

değerlendirilmiştir.1058 Aynı şekilde inkârcıların özellikle ahirette sorumluluklarını 

reddedip mazaretler sunmalarına karşılık bahanelerinin reddedilecek olması da fiillerin 

yaratılması münakaşalarını beraberinde getirmiştir.1059 İyiliklerin ve kötülüklerin 

Allah’a nispet edilmesi takdir ve kaza mahiyetinde düşünülmüş,1060 tevhidi anlatım 

bağlamında iyiliklerin ve kötülüklerin Allah’a nispeti, iman ve küfrün yaratıcısının kim 

olduğu tartışmalarına zemin oluşturmuştur.1061  Allah’ın musibetler aracılığıyla kullarını 

imtihan etmesi, hidayet karşılığında onlara faydalar sağlaması va’d-va’id tartışmaları 

çerçevesinde değerlendirilmiştir.1062 Ayrıca insanin zararlar, musibetler aracılığıyla 

imtihana tabi tutulması, hidayet ve dalalette ilahi iradenin rolünün hangi düzeyde 

olduğu münakaşasını doğurmuştur.1063 Aslında zarar ve fayda ifade eden, bazen Allah’a 

bazen de insana nispet edilen olayların naslarda dile getirilmesi muhatapların inanç 

yapılarına, yaşadıkları olaylara ve nasların vurgu alanlarına göre anlaşılması 

gerekmektedir.  

                                                 
1057 İbn Manzûr, IV/482. 
1058 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIV/604. 
1059 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIV/604-606. 
1060 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, III/265. 
1061 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, X/145 vd. 
1062 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, X/156. 
1063 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXX/673. 



146 

Kur’an’da Müslümanın da Allah tarafından imtihana tabi tutulduğu birçok ayette 

belirtilmektedir. Allah Teâla kulunun sabrını ve imanını ölçmek maksadıyla menfaat ve 

faydayla sınadığı gibi aynı zamanda hoşuna gitmeyen şeylerle de imtihana tabi 

tutabilir:1064  “Çaresiz biz sizi biraz korku, biraz açlık, biraz da mallardan, canlardan ve 

ürünlerden eksiltme ile imtihan edeceğiz. Müjdele o sabredenleri!”1065 Ancak Kur’an’da 

Müminlere yönelik imtihanın daha çok meşakkat boyutuna dikkat çekilmiştir. 

Mekke’de müminlere yönelik deneme süreci, şiddet ve zulmün en ağır şekilde 

hissedildiği bir atmosferde iman üzerinden anlatılır. Özellikle insanların iman 

anlayışlarına eleştiriler getirilerek imanın sadece dille ifade edilen inanç olmadığı 

vurgulanır.1066 Müminlerin bu dönemde çektikleri eziyetler göz önünde bulundurularak 

imanın kişiye bir takım sorumluluklar yüklediği belirtilir. İman eksenli oluşturulan 

sınavın Rahman’ın yeryüzünde insanlara yönelik değişmez kanunu olduğu ifade 

edilir.1067 İman eksenli deneme sürecinde inananların imanları için özveride 

bulunmaları, her türlü meşakkatte imanlarına sarılmaları anlatılmakta, gerçek 

müminlerin ve değerlerinin de bu minvalde belirleneceği belirtilmektedir. Böylece 

zulüm karşısında Müminlerin dayanmaları ve imanlarına sadık kalmaları sağlanmaya 

çalışılmıştır.  

Medine’de ise imtihanın ikinci boyutu devreye girer. Burada imani bir imtihandan 

ziyade imanın oluşturduğu davranış biçimlerine yönelik eğitim söz konusudur. 

Müslümanlar Medine’ye hicret ederek belki bir takım eziyetlerden kurtulmuşlardı. 

Fakat içlerinde var olan korku hala devam etmekte idi. Çünkü Medine’de onları, maddi 

sıkıntılar, savaşlar, çatışmalar ve münafıkların tutumları gibi meşakkatler 

çevrelemişti.1068 Bunun yanında karşılarındaki muhalif kitlenin her türlü oyunları, 

hileleri, fitne ve propagandaları da Müslümanlar için bir imtihan vesilesi haline 

gelmişti.1069 Öyleki gerek sahabilere gerek Hz. Muhammed’e karşı psikolojik savaş 

sürdürülmekte idi. Örneğin Ka’b b. Eşref’in Hz. Muhammed ve Müslümanlara karşı 

şiirleriyle, hicivleriyle hakaret ettiği belirtilmektedir.1070  

                                                 
1064 Kurtûbî, I/387. 
1065 Bakara: 2/155; Ayrıca Bkz. Âl-i İmrân: 3/140, 167 
1066 Kutub, V/2719. 
1067 Bkz. Ankebût: 29/2-3. 
1068 Karaman ve diğ., I/241. 
1069 Bkz. Âl-i İmrân: 3/186. 
1070 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, VII/455-456. 



147 

Medine’de deneme süreci karşıt gruplar üzerinden olabileceği gibi bizzat Allah’ın 

emir ve yasakları veya Hz. Muhammed üzerinden de gerçekleşebilmektedir.1071 Bu 

imtihan şekillerinde kişinin ilahi buyruklar karşısında hassasiyeti ve samimiyeti 

ölçülmektedir. İmanın Müslümanın şahsiyetinde tamamen bütünleşmesi ve ona göre 

davranışlarına etki etmesi istenmekte bunun ortaya çıkarılabilmesi için imtihana tabi 

tutulduğu belirtilmektedir. Takva eksenli bu imtihan şeklinde Allah’ın sınırları 

belirlenmekte, Müslüman bu sınırlar noktasında uyarılmaktadır. Bu deneme sayesinde 

Müslümanın şahsiyetinde olgunlaşma, kalplerde takva hedeflenmektedir. Sonuç olarak 

hayatı sadece maddi uğraşlardan ibaret gören bir nesil, imanla başlayan yeni süreçte din 

eksenli bir yaşam algısına sahip olmuş ve “imtihan” dediğimiz olguyla Allah’a karşı 

sorumluluk bilincine kavuşacağı farklı bir bir yaşam sürecine sahip olmuştur. 

Yukarıda da belirttiğimiz gibi sonraki dönemlerde imtihanın iyiyi ve kötüyü ayırt 

etme bağlamında bilgi edinme amaçlı olduğu bu nedenle Allah için imtihan fiilinin 

kullanılıp kullanılmayacağı tartışılmıştır. Ancak Müslümanlara yönelik imtihanı ifade 

eden ayetler bu tartışmaların dışında düşünülmesi gerekir. Müslümanların değişik 

şekillerde saldırılara uğrayabilecekleri, maddi ve ruhi zayiatlar verebilecekleri 

hatırlatılmaktadır. Bütün bu saldırılar karşısında inananlar sabra çağrılmakta ve 

inançsızlara karşı mücadelede tahammül etmeleri teşvik edilmektedir. Yine 

Müslümanların bir takım zorluklarla, meşakkatlerle sınava tabi tutulacakları belirtilerek 

Müminlere inançsızlar karşısında psikolojik destek sunulmuştur. Ayrıca bütün bu 

imtihanların neticelerinde başarılı olanlara yönelik dünyevi ve uhrevi müjdeler 

verilmektedir.  İmtihanın neticesinde başarılı olanların Allah’ın merhametini 

hakettikleri bildirilerek uhrevi müjdeler verilirken savaş gibi zor süreçlerde ilahi 

yardımın ulaşacağı bildirilere dünyevi müjdeler verilmiştir.1072  

Allah’ın insan üzerindeki tasarrufunu, kudretini ifade eden ayetlerde Peygamber 

ve Müminlere, imtihanları gereği yaşadıkları olaylarda Allah’ın etkin rolü hatırlatılır. 

Buna göre alemde zarar ve fayda başta olmak üzere meydana gelen her şey ilahi bilgi ve 

hüküm çerçevesindedir.1073 Müslümanın yaşamdan ölüme yaşadığı her türlü olay 

karşısında Allah’a teslim olması, oluşların mutlak etkeninin Allah olduğunu bilmesi ona 

                                                 
1071 Bkz. Mâide: 5/94; Hucurât: 49/3. 
1072 Bkz. Enfal: 8/17. 
1073 Zuhaylî, XXVIII/250. 



148 

psikolojik açıdan destek sağlayacak, tevekkül etmesini neden olacaktır.1074 Ayrıca 

mümin ilahi iradenin her şeyin üzerinde olduğunu bilirse Allah onun kalbine sabır 

lütfeder, iman üzerinde kalması noktasında muvaffak kılar ve zafer bahşeder.1075 Bu 

vurgunun değişik bir ifadesini Hz. Peygamberin hadislerinde de görmekteyiz: “Müminin 

durumuna gerçekten hayret edilir. Zira her durumu onun için hayır sebebidir, bu özellik 

sadece müminlerde bulunur. Çünkü sevinecek olsa şükreder bu onun için hayırdır, 

başına bir bela gelse sabreder bu da onun için bir hayırdır.”1076 Zarar ve fayda 

üzerindeki etkin kuvvetin Allah olduğunu hatırlatan ve Müslümanları muhatap alan 

ayetlerde, özetle; dünya hayatının deneme alanı olduğu, her türlü olayda Allah’ın 

izninin geçerli olduğu bildirilir. Müslümanların musibetleri büyütmeden, isyan 

içerisinde olmadan Allah ve Rasulüne taatlerine devam etmeleri istenir. Bunun 

karşılığında ise Allah’ın zaferi ve başarıyı lütfedeceği hatırlatılır. 

2.2.1.2. Hidayet 

İslam kelamında Allah’ın insan iradesi üzerindeki etkin rolü daima tartışılmıştır. 

Allah insan ilişkisi bağlamında insan hürriyeti, hidayet ve dalalet konuları kader inancı 

ekseninde düşünülmüştür. Özellikle hidayet ve dalaletin Allah’tan olduğunu ifade eden 

naslar bu tartışmaların temel delilini oluşturmuştur. Hidayet ve dalaletin Allah’ın 

iradesiyle gerçekleştiğini bildiren naslar Cebri düşünce içinde değerlendirilmiş, söz 

konusu fiillerde kulun iradesi yok sayılmıştır.1077 Mutezile düşüncesinde ise hidayet ve 

dalalet kavramları tevfik, lütuf, hızlan kavramları çerçevesinde düşünülmüştür.1078 

Allah’ın saptırması; isimlendirme, hükmetme, saptıklarını haber verme, lütfu eksik 

bırakma şekillerinde anlaşılmıştır.1079 Ehl-i sünnet kelamcıları ise hidayet ve dalalet 

tartışmasını fiillerin yaratılması alanına çekmiş; hidayeti mümine has lütuf olarak 

düşünüp kişide imanın yaratılması olarak algılamıştır. Dalalet ise ilahi adalet gereği 

yine insanda sapkınlığın yaratılmasıdır.1080 

                                                 
1074 Bkz. Teğabün: 64/11-13; Âl-i İmrân: 3/153. 
1075 Haşr: 59/2-4. 
1076 Müslim, Zühd 64. 
1077 Mevlüt Özler, İslam Düşüncesinde İnsan Hürriyeti, Nun Yayınları, İstanbul 1997, 72-74. 
1078 Bkz. Zemahşeri, II/695. 
1079 Sinan Öge, İslam Kelamcılarında Lütuf Teorisi, Fecr Yayınları, Ankara 2015, 123. 
1080 Öge, İslam Kelamcılarında Lütuf Teorisi, 117-120. 



149 

İnsanı dünyanın fiziksel şartlarına en uygun maddi özelliklerde yaratan Allah 

kendiyle olan ilişkisini devam ettirebilmesi için de manen donanımlı yaratmıştır. Allah 

insan ilişkisinin sağlıklı zeminde var olabilmesi, söz konusu ilişkinin hikmet ve 

adeletine uygun olarak devam edebilmesi için insana irade bahşetmiştir. Hidayet ve 

dalalet konusunda ortaya konulan eylemlerin karşılığında ceza ve mükâfat vereceğini 

bildirmiştir. Belirtilen ceza veya mükâfatın ilahi adalete uygun olabilmesi için kişinin 

iradi eylemlerinde özgür olması şarttır. Bu nedenle Kur’an’da ki birçok ayet, hidayetin 

ve dalaletin insanın hür iradesiyle gerçekleştiğini bildirmektedir.1081  Bununla birlikte 

özellikle hidayet noktasında yine insandan kaynaklanan davranışlar neticesinde Allah’ın 

pozitif ayrımda bulunabileceği belirtilmiştir.1082 Hidayetin ehl-i sünnetin anladığı 

şekilde yaratma anlamında kalbe yapılacak özel bir müdahale mi yoksa insan iradesini 

destekleyici itici bir güç mü olduğu Kur’an’da açıkça ifade edilmemektedir. Ancak 

tevfik manasındaki sözkonusu olumlu katkı her ne şekilde olursa olsun, “Bir toplum 

kendilerindeki özellikleri değiştirinceye kadar Allah, onlarda bulunanı değiştirmez”1083 

ayetinde belirtildiği şekilde, imtihanın mahiyetini bozmayacak şekilde cereyan eder. 

Yine Allah’ın insan için hidayet vesilesi olarak kullandığı vahiy eksenli öğüt, ilahi 

iradenin bizzat yaratma mahiyetinde bir müdahalesiyle etki etmez. Bilakis hür 

iradeleriyle bu öğütlere kalplerini açanlar için fayda sağlar.1084 Fakat Allah, küfürde inat 

eden, her türlü delile karşı inançsızlıkta şartlanan insanlar için “Allah fâsıklar 

topluluğunu hidayete erdirmez.”1085 buyurarak aynı pozitif ayrımcılığı yapmamıştır. 

Küfür, sapıklık bizzat kişinin hür iradesiyle, tavırlarıyla,  fiilleriyle benimsemiş olduğu 

inanç ve davranış şeklidir ki kişi bu inancı seçtiğinde dalalet onun için artık hak edilmiş 

bir gerçeklik olur.1086 

Hidayetin Allah’a nispeti peygamberlerin ve vahyin hak oluşuna da delalet 

etmekte, bu çerçevede hidayete erişen kişileri de müjdelemekte ve övmektedir.  Çünkü 

hidayet, Allah’ın peygamber ve vahiy göndermesi sonucu insanları gafletten 

uyandırması, bunun yanında inkâra karşı iman noktasında pozitif ayrımcılık 

                                                 
1081 Bkz. Kâf: 50/27; Yâsîn: 36/23-24; Kalem: 68/7; Müzzemmil: 73/19; Tekvir: 81/27-28; Abese: 80/11-

12; Şems: 91/9-10; A‘râf: 7/174; Furkân: 25/17-19; Nahl: 16/125; Zümer: 39/41; En‘âm: 6/104-105; 

Neml: 27/92; İsrâ: 17/63; Yûnus: 10/108-109. vb. 
1082 Bkz. A‘râf: 7/57-58; Hucurât: 49/7-8; Tegâbün: 64/11; Muhammed: 47/17. 
1083 Ra’d: 13/11; Ayrıca Bkz. Enfal: 8/53. 
1084 Bkz. Kâf: 50/36-37; A‘râf: 7/154, 203; Yâsîn: 37/11; Neml: 27/81; Rûm: 30/52; Tekvir: 81/27-28 
1085 Tevbe: 9/80; Ayrıca Bkz. Nahl: 16/104. 
1086 Bkz. A‘râf: 7/30. 



150 

yapmasıdır:1087 “Cennette altlarından ırmaklar akarken gönüllerinden kini çıkarıp 

atarız. "Bizi buraya eriştiren Allah'a hamdolsun. Eğer Allah bizi doğru yola 

iletmeseydi, biz doğru yolu bulamazdık. And olsun ki Rabbimizin peygamberleri bize 

gerçeği getirmiştir." derler.”1088 Allah’ın görevlendirmiş olduğu elçiler ve onlar 

aracılığıyla insanlığa bildirilmiş olduğu ilahi kanunlar Allah’ın hidayeti olarak 

sunulmaktadır. Bunun yanında bu hidayeti kabul edenler de yaratıcının hidayet etmekle 

özel muamelede bulunduğu insanlardır ki böylece de müminler taltif edilmiş 

olmaktadır: “Allah, doğru yola gidenlerin hidayetini artırır.”1089 Ancak bu özel 

muamele ve karşılık, hikmetsiz bir şekilde ilahlık yetkisinin sınırsız kullanımı 

anlamında olmayıp insanın göstermiş olduğu belli ölçüdeki başarının sonucudur ki, bu 

da tevfiktir.1090  

2.2.1.3. Sevgi / Rıza 

Allah insan ilişkisinde aradaki yakınlığı ortaya koyan en önemli kavram sevgidir. 

Kur’an ve hadiste yaratıcının kullarına karşı sevgisinden bahsedilir. Önceki bölümde de 

bahsettiğimiz, mahlûktan halika yönelik sevgi bağında tevhidi esas alan İslam, aynı 

zamanda Allah’ın insana yönelik sevgisini de yaratıcının önemli vasıflarından 

saymaktadır. Sevginin insan benliğinde var edilmesi dahi Allah’ın varlığının delili 

olarak sunulmaktadır.1091 Sevgiyi varlığının delili olarak ortaya koyan Allah belli 

özelliklere sahip kullarına karşı da sevgi bağını ön plana çıkarmıştır. Allah’tan insana 

yönelik sevgi ifadeleri, kul-tanrı arasında maddi unsurlarla algılanmayan bir yakınlıktır. 

Kur’an’da Allah ile insan arasındaki yakınlığı ifade eden rahmet kavramı bütün 

insanlık için kullanılmış; sevgi (muhabbet) kavramı ise belli özellikleri taşıyan 

Müslümanlar için kullanılmıştır. Bu bağlamda Allah, muhsinleri1092, tevbe eden ve çok 

temizlenenleri1093, muttakileri1094, sabredenleri1095, tevekkül edenleri1096, adaletli 

                                                 
1087 İbn Âşûr, VIII/132. 
1088 A‘râf: 7/43; Ayrıca Bkz. A‘râf: 7/89; Yûnus: 10/25; Hac: 22/16; Tâhâ: 20/49-50; İnsan: 76/3. 
1089 Meryem: 19/76; Ayrıca Bkz. Muhammed: 47/17; Zümer: 39/22. 
1090 Zemahşeri, III/38. 
1091 Bkz. Rûm: 30/21. 
1092 Bkz. Mâide: 5/13, 93; Bakara: 2/195; Âl-i İmrân: 3/134, 148. 
1093 Bkz. Bakara: 2/222; Tevbe: 9/108. 
1094 Bkz. Tevbe: 9/4 ,7; Âl-i İmrân: 3/76 
1095 Bkz. Âl-i İmrân: 3/146. 
1096 Bkz. Âl-i İmrân: 3/159. 



151 

olanları1097 ve Allah yolunda savaşanları1098 sevdiğini bildirmiştir. Allah’ın sevgisini 

ifade eden ayetlerin Müslümanlara yönelik teşvik ve destek mahiyetinde olduğu 

görülür. İslamın bünyesinde kendilerine yer edinmiş Müminlerin tebliğin ilk gününden 

beri çektikleri her türlü sıkıntı ve zorluğa karşı elde ettikleri mükâfat herşeyden önce 

Allah’ın sevgisidir.1099  

İlahi sevgiyi kazanmak için sadece Müslüman olmak yeterli sayılmamakta, bunun 

yanında bazı vasıflar ön plana çıkmaktadır:  

a) Bireyin iyilikte bulunması sevginin şartları arasında sayılmaktadır. Ancak bu 

iyilik özellikle Medine’de farklı gruplar arasındaki toplumsal yaşamın devam 

edebilmesi için Müslümanlara yönelik ahlaki eğitimin bir parçası olarak sunulmuştur. 

Gerek müşriklerden gerekse ehl-i kitaptan bir takım eziyetler görmüş Müslümanların 

yaptıkları hatalardan dönenlere karşı affedici olması muhsin olmanın şartları arasında 

sayılmaktadır.1100 Allah’ın sevgisi, artık devlet sayılabilecek güce erişmiş, bireysellikten 

topluma dönüşmüş, güç elde etmiş Müslümanların güçlerini belirlenen kurallar 

çerçevesinde kullanması şartına bağlanmıştır.1101 Gücün adalet sınırları içerisinde 

kullanılması Müslümanlara yönelik tavsiye olduğu gibi aynı zamanda Medine 

toplumunun yöneticisi konumundaki Hz. Muhammed’e yönelik bir tavsiyedir.1102  

b) İmanın pratik yansımaları da ilahi sevgiyi elde etmenin ön önemli ölçütlerinden 

biridir. Mekke’de müşriklerden gördükleri eziyet, işkence ve kötülüklerle imtihan 

olunan Müslümanlar yeni şehirlerinde toplumsal yaşamla, savaşla, ikamet ettikleri 

devlet yapısını ayakta tutmakla imtihan olunacaklardır. Yeni imtihanın başarılması 

sonucu elde edecekleri mükâfat ise Allah’ın sevgisi olacaktır.1103 Medine hayatında 

imtihan bir takım yeni hükümlerin vaz edilmesi ve bunları yerine getirmekle mükellef 

olanların bu hükümler karşısındaki tavırları da olabilir. Bu tavır müttaki olmanın ve 

imanın hayata yansımasının bir göstergesidir. Onlarca yıllık alışkanlıkların bırakılıp 

                                                 
1097 Bkz. Mâide: 5/42; Hucurât: 49/9; Mümtehine: 60/8. 
1098 Saf: 61/4. 
1099 Öge, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, 206. 
1100 Ebüssuûd, III/16-17. 
1101 Bkz. Tevbe: 9/4, 7; Hucurât: 49/9; Mümtehine: 60/8. 
1102 Bkz. Mâide: 5/42. 
1103 Bkz. Bakara: 2/195; Âl-i İmrân: 3/134; 148. 



152 

yeni hükümlere tabi olma, Rahman’ın hükümlerine boyun eğme, O’ndan kuluna doğru 

akacak olan sevgiyi kazanmanın yoludur.1104 

c) İmanın davranışsal boyutu ortaya konulduğunda önceden yapılmış, bilinçsiz 

olarak fiiliyata dökülmüş hataların affedilmesi Allah’ın sevgisiyle ifade edilir.1105 

Böylece bir takım haramlar teşri edilmeden önce bu hatalar içerisinde ölmüş 

Müslümanların uhrevi keyfiyetleri açıklanmış ve akıllardaki sorular ortadan kaldırılmış 

olur. Nitekim içki yasağı vahyedildiğinde, Müslümanlar emre muhatap olmadan vefat 

eden kişilerin halleri hakkında şüphe duymuş ve tedirgin olmuşlardı.1106  Allah, kulları 

üzerindeki sevgi vasfını ortaya koyarak müslümanlaradaki kaygıyı yok etmiştir. 

d) Medine’ye hicretle birlikte Müslümanlar yeni bir topluluk kurmuşlardı ve 

önlerinde iki büyük imtihan söz konusu idi. Bunlar tek vücut olmak ve birlikte 

mücadele içerisinde bulunmak. Yeni mücadele şeklinde içlerindeki en büyük 

engellerden biri de münafıklardı. Mücadele esnasında ortaya attıkları yalanlar, ikiyüzlü 

davranışlar Müslümanların moralini bozmakta, birliğini dağıtabilmekteydi.1107 Rahman, 

aynı ideal etrafında toplanmış Müslümanların birlik ve beraberlik içerisinde mücadele 

etmesini isteyerek1108 sevgisini yeni imtihan biçiminde başarılı olmaya bağlamaktadır.  

Sonuç olarak Allah’ın sevgisi imanın gündelik hayattaki imtihana karşı vermiş 

olduğu olumlu karşılıktır. Medine’de zikredilen ayetlerde ilahi sevgi için bir takım grift 

meseleler söz konusu iken Mekke’de bu durum daha yalın ve basittir. Sevginin koşulu 

iman ve salih ameldir: “İman edip de iyi davranışlarda bulunanlara gelince, onlar için 

çok merhametli olan Allah, (gönüllerde) bir sevgi yaratacaktır.”1109  

2.2.1.4. Merhamet 

Yaratıcı ile mahlûkat arasındaki ilişkide yakınlığı ifade eden en önemli 

kavramlardan biri de merhamettir. Rahmet; rızıklandırma, hikmet, yardım gibi birçok 

vasfı bünyesinde bulundurmaktadır.1110 Allah mahlûkata kendini bildirirken insan ile 

                                                 
1104 Bkz. Bakara: 2/222; Âl-i İmrân: 3/76. 
1105 Bkz. Mâide: 5/93. 
1106 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, III/610. 
1107 İbn Kesir, Tefsîru’l-Kur’ani’l-Azim, VIII/106. 
1108 Bkz. Saf: 61/4; Âl-i İmrân: 3/146. 
1109 Meryem: 19/96. 
1110 Ulutürk, 115. 



153 

arasındaki çizgiyi tenzih diliyle açıkça çizmekte ve dönemin yalancı tanrılarının veya 

tanrı vasfı yüklenen varlıkların insan zihninde oluşturduğu anlayışı yok etmektedir. 

Buna karşılık kendini tanıtırken zorunlu olarak muhatabın dilini ve onun aklının 

sınırlarını kullanmaktadır. Bu bağlamda Allah kuluna karşı, mahlûka ait özellikler 

dışında merhametlidir ki izafe edilen rahmetle onun kullarına olan her türlü ihsanı ve 

lütfu kastedilir.1111 Ancak Allah her türlü koşulda ve her türlü varlığa karşı mutlak 

merhamet sahibi olmayıp merhameti ve azabı dengelidir.  

İlahi rahmetle ilgili olarak İslam düşünürleri arasında bir takım tartışmalar 

çıkmıştır. “Rahmet”, “hayrı ulaştırmak” manasında Allah’ın fiili sıfatı mı yoksa 

“ulaştırmayı irade etmek” anlamında zati sıfatı mıdır?1112 Allah’ın kendisine merhameti 

yazması vucubiyet midir?1113 gibi sorular bunların bazılarıdır. Ayrıca Müminlere 

yönelik merhameti, affı ifade eden ayetler üzerinden büyük günah meselesi konuşulmuş, 

büyük günah işleyenlerin affedilip affedilmeyeceği tartışılmıştır. Özellikle ehl-i sünnet 

âlimleri ayetlere binaen büyük günahların affedilebileceğini söylemişlerdir.1114 Allah’ın 

rahmeti ve inayeti sonucu insanların şeytana uymaması da kader tartışmalarına yol 

açmış bu bağlamda özellikle Mutezile tarafından rahmet, peygamber ve vahiy 

gönderilmesi olarak düşünülmüştür.1115 Ancak kelami tartışmaların ötesinde Kur’an da 

Allah’ın merhametinin zikredildiği alanlar belirli özellikler taşıdığı gibi aynı zamanda 

bir takım sonuçları hedefler. 

İnsanla olan ilişkisinde merhamet ve gazap sıfatlarını kendinde bulundurduğu 

halde afv ve merhameti her daim önde tutan Allah’ın, merhametinin en belirgin şekilde 

altının çizildiği döngü günah alanıdır. Kur’an ve sünnet Allah’ın günahkârlara karşı 

daima affedici ve merhametli olduğunu belirtir. Günahkârları affetmesi Rahman’ın 

merhametinin eseridir. Bu nedenle birçok ayet-i kerimede Rahman ve Ğafir isimleri 

beraber zikredilir.1116 Aynı şekilde rahmetin tezahürlerinden birisi de Allah’ın tövbe 

edenlere karşı affedici olmasıdır ki, tövbelere karşı affedici olma ve rahmet sıfatı da 

                                                 
1111 Raşit Küçük, “İslam Kültüründe Sevgi İçin Kullanılan Kavramlar”, İslam Ahlakı ve Sevgi 2006 Yılı 

Kutlu Doğum Sempozyumu Tebliğ ve Müzakereleri, Ankara,  Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 

2007, 87. 
1112 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XIV/282. 
1113 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XIII/6. 
1114 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVII/464. 
1115 Zemahşeri, I/542. 
1116 Bkz. Bakara: 2/173, 183, 192, 199; Âl-i İmrân: 3/31; Nisâ: 4/25; Mâide: 5/3; En‘âm: 6/54; A‘râf: 

7/153 vb. 



154 

yine birçok ayet-i kerimede beraber zikredilir.1117 Allah insan ilişkisinde insandan 

kaynaklanan hatalar nedeniyle ortaya çıkan günah sürecinde rahmetin daima 

hatırlatılmasıyla iki zümreye belirli mesajlar verilir. İki zümreyi de ilgilendiren ortak 

mesaj insan fıtratının günaha her daim meyilli olmasıdır: “Yine de ben nefsimi temize 

çıkarmıyorum. Çünkü nefis, Rabbimin acıyıp koruması dışında, daima kötülüğü 

emreder. Şüphesiz Rabbim çok bağışlayan, pek esirgeyendir.”1118 Allah Teala, insan 

tabiatının, nefsinin kötü duygulara bürünerek günaha sürüklenebileceğini 

bildirmiştir.1119 Buna karşılık kullarına rahmet yolunu açarak onları daima affedebilecek 

bir Rableri olduğunu hatırlatmış ve böylece ümit içinde bulunmalarını sağlamıştır ki bu 

da Allah’ın kullarına lütfudur. 

Rahmet, Kur’an’da cennet ve ahiretteki diğer nimetler olarak da zikredilmiş, 

Allah’ın samimi müminlere yönelik uhrevi güzelliklerinin adı olmuştur.1120 Zira ilahi 

rahmetin en büyük göstergesi iman edenler için ahirette ortaya çıkacaktır. Dünyada iken 

rahmetin ontolojik boyutundan bütün mahlûkat faydalanmış, kişinin gerek maddi 

gerekse manevi gereksinimleri Allah’ın rahmeti gereği karşılanmıştır. Allah kıyametten 

başlayıp cennete giden yola kadar uhrevi âleminde imanında sabitkadem olan 

müminlere rahmet kapısını sonuna kadar açık tutmuştur: “Mümin erkeklerle mümin 

kadınlar da birbirlerinin velileridir. Onlar iyiliği emreder, kötülükten alıkoyarlar, 

namazı dosdoğru kılarlar, zekâtı verirler, Allah ve Resûlüne itaat ederler. İşte onlara 

Allah rahmet edecektir. Şüphesiz Allah azîzdir, hikmet sahibidir.”1121 Samimi müminleri 

muştulamak, övmek ve onları Allah’a, peygambere ve Kur’an’a itaata teşvik etmek 

maksadıyla ahiretteki nimetler rahmet olarak adlandırılır. Bu, Müslümanların moral ve 

motivasyonunu ayakta tutmanın da adımıdır. Özellikle Medine’de Müslümanların 

içerisinde kalben iman etmeyip gösteriş ve korkudan dolayı iman ettiğini söyleyen 

inkârcı münafıklar bulunmaktaydı. Allah, rahmetini yani cenneti müslüman olduğunu 

söyleyenler içerisinde hangi özelliklere sahip kişilerin elde ettiğini ifade ederek gerçek 

müminleri müjdelemektedir. Mekke’de ise rahmet ilahı gazabın uhrevi görünümüyle 

                                                 
1117 Bkz. Bakara: 2/37, 54, 128, Tevbe: 9/104; Hucurât: 49/12; Nisâ: 4/16 vb.  
1118 Yûsuf: 12/53. 
1119 Bursevî, IV/275. 
1120 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVI/101. 
1121 Tevbe: 9/71; Ayrıca Bkz. Tevbe: 9/21, 99; Bakara: 2/157, 218; Âl-i İmrân: 3/8, 107, 132, 157; Nisâ: 

4/100, 152, 175; A‘râf: 7/63, 204; Hadîd: 57/13.  



155 

beraber zikredilerek kâfirlere korku salınmakta ve müminlere güven verilmektedir.1122 

Çünkü rahmet; Allah Teâla’nın ahiretteki nimeti olduğu gibi aynı zamanda yokluğu da 

azap olarak ifade edilir. Fakat rahmetten uzak olma Allah’tan mahlûka yönelik bir fiilin 

etkisi olmayıp bilakis mahlûktan Allah’a yöneliş hareketin neticesidir: “Allah'ın 

âyetlerini ve O'na kavuşmayı inkâr edenler -işte onlar- benim rahmetimden ümitlerini 

kesmişlerdir ve onlar için acıklı bir azap vardır.”1123  

Müslümanlara yönelik rahmeti ifade eden Mekki ayetlerde genelde kişinin 

müslüman olmadan önce işlediği günahlar hatırlatılmakta, günahların cehaletle işlendiği 

bildirilmekte ve tövbe edildiği takdirde Allah’ın rahmeti vadedilmektedir:1124 

“Ayetlerimize inananlar sana geldiğinde onlara de ki: Selâm size! Rabbiniz merhamet 

etmeyi kendisine yazdı. Gerçek şu ki: Sizden kim, bilmeyerek bir kötülük yapar, sonra 

ardından tevbe edip de kendini ıslah ederse, bilsin ki Allah çok bağışlayan, çok 

esirgeyendir.”1125 Bunun yanında İslam’la tanıştıktan sonra cehaletle veya zorlama ile 

günah işleyen kişinin tövbe edip kendini düzelttiği takdirde bağışlanacağı 

müjdelenmektedir.1126 Zira cehalet; kasıt olmaksızın, sonucunu bilmeden hareket etme 

veya zorla bir işi yapma demektir.1127 Ayrıca iman, rahmeti kazanmanın ana vesilesi 

olarak sunulmaktadır.1128 Sonuçta Mekki ayetlerde Allah’ın rahmeti hatırlatılarak iman 

ön plana çıkarılmakta, kişinin İslam’dan önce veya zorla yaptığı hatalardan dolayı 

ümitsizliğe kapılmaması istenmektedir.  

Hz. Peygamber dönemindeki ilk Müslüman halka, Mekke’den sonra Medine’de 

kendilerini yeni bir hayatın içinde bulmuşlardı. Topluluğun alışkanlıkları, hayat şartları, 

karşılaştıkları olaylar değiştiği gibi aynı zamanda vahyin insana yönelik çizgisi de 

değişmiş; Mekke’de karşılaşmadıkları yeni sorumluluklar yüklenmişti. Örneğin sosyal 

yaşamı düzenleyen normlar, helaller, haramlar, cihad emri vb. hükümler Rahman’ın 

yeni yaşam koşullarında belirlemiş olduğu imtihan vesilelerindendi. Vahyin ilk 

muhatapları olan Müslümanlar, tayin edilen kurallar karşısında değişik vaziyet 

göstermekte, kimi zaaflarından dolayı hükümleri aksatalabilmekte, kısacası ilahi 

                                                 
1122 Bkz. Casiye: 45/30; Fussilet: 41/32. 
1123 Bkz. Ankebût: 29/23; Tur: 52/28; Duhan: 44/42; En‘âm: 6/16, Zümer: 39/9. 
1124 Zuhaylî, VII/219. 
1125 En‘âm: 6/54; Ayrıca Bkz. En‘âm 145; A‘râf 7/153; Nahl: 16/115, 119. 
1126 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, IV/97; Bkz. Nahl: 16/110; 
1127 Zemahşeri, II/29. 
1128 A‘râf: 7/56 



156 

emirlere aykırı davranabilmekte idiler.  Allah, Müslümanların yeni buyruklar karşısında 

takındıkları hatalı tavırlardan dolayı ümitsizliğe kapılmayıp, kulluklarına devam 

etmeleri için rahman sıfatını, merhametini ön plana çıkarmaktadır. Nitekim 

Müslümanların günahlarına karşı Allah’ın rahmetinin vurgulandığı ayetlerin genelde 

Medine’de nazil olduğu görülmektedir: “Müminlerden -özür sahibi olanlar dışında- 

oturanlarla malları ve canlarıyla Allah yolunda cihad edenler bir olmaz. Allah, malları 

ve canları ile cihad edenleri, derece bakımından oturanlardan üstün kıldı. Gerçi Allah 

hepsine de güzellik (cennet) vadetmiştir; ama mücatidleri, oturanlardan çok büyük bir 

ecirle üstün kılmıştır. Kendinden dereceler, bağışlama ve rahmet vermiştir. Allah çok 

bağışlayıcı ve esirgeyicidir.”1129  

Ayetler, Allah’ın, merhametiyle muhataplarına umut vermesi özellikle inkârcı 

gruplar karşısında müminlere yardım elini uzatmasının göstergesidir. Mümin erkek ve 

kadınların zaafları, eksiklikleri, hidayet yolunda önlerine çıkan engeller onları Allah’tan 

uzaklaştırıp günah işlemelerine sebep olacaktır. Bütün bu durumlara rağmen Allah, 

inkârcılara azap edecek olan, müminlere ise lütfuyla rahmet etmeye yakın olandır.1130 

Rahmetin Medine boyutunda ayrıca bir takım mazeretli durumlardan dolayı yapılan 

günahlara karşı Allah’ın af ve merhameti de ön plana çıkarılmakta, böylece 

Müslümanların moral ve motivasyonları canlı tutulmaktadır: “Allah ve Resûlü için 

(insanlara) öğüt verdikleri takdirde, zayıflara, hastalara ve (savaşta) harcayacak bir 

şey bulamayanlara günah yoktur. Zira iyilik edenlerin aleyhine bir yol (sorumluluk) 

yoktur. Allah çok bağışlayan ve çok esirgeyendir.”1131  

Müslümanların işlediği bir takım günahlar sonucunda ortaya çıkabilecek ve 

kendilerini helaka sürükleyecek kötülüklerin engellenmesi de yine Allah’ın rahmetinin 

bir sonucu olarak belirtilmekte, böylece Allah’ın devamlı onların yanında olduğu 

güvencesi verilmektedir.1132 Allah'ın rahmeti ve inayeti insanların hidayet üzerinde 

kalmasının vesilesi olarak sunulmaktadır. İmtihan gereği her ne kadar insan hidayet ve 

dalalet noktasında özgürlüğünü elinde bulunduruyorsa da Allah’ın rahmet ve fazlının 

                                                 
1129 Nisâ: 4/95-96; Ayrıca Bkz. Nisâ: 4/16, 23, 29, 25, 110, 129; Nûr: 24/5, 10, 56, 62;  Bakara: 2/178, 

226, 286; Ahzâb: 33/59, 73; Hucurât: 49/5, 10, 12; Mümtehine: 60/12; Tahrim: 66/1; Müzemmil: 73/20; 

Zümer: 39/53; Enam: 6/54; Âl-i İmrân: 3/31; Mâide: 5/39, 98; Tevbe: 9/27, 102, 104, 117, 118; Hicr: 

15/49; Mümin: 40/7; Mümtehine: 60/7; Tegâbün: 64/14; Hadîd: 57/28; Nûr: 24/22 . 
1130 Kutub, V/2885. 
1131 Tevbe: 9/91; Ayrıca Bkz. Nûr: 24/33; Mücadele: 58/12; Ahzâb: 33/5 
1132 Bkz. Nûr: 24/14, 20, 21; Nisâ: 4/83 



157 

olmadığı durumlarda insanların çoğunun şeytana uyup delâlete düşeceği daima 

hatırlatılmaktadır.1133 Kısacası Medine’de yeni yeni şekillenmiş Müslüman topluluğun 

sorumluluğunun büyüklüğü anlatılmış ancak bu yükümlülük altında ezilmemeleri ilahi 

rahmete bağlanmıştır.1134 

2.2.1.5. Dostluk 

Dünyada varlığını tek başına sürdüremeyen, maddi ve manevi güçlere ihtiyaç 

duyan insanın, yaratıcısıyla kurduğu en önemli bağlardan biri de dostluktur. Veli 

kelimesiyle ifade edilen pozitif duygusal bağ anlamındaki dostluk, Kur’an’da olumlu ve 

olumsuz formlarıyla Müslüman ve inkârcılar için kullanılmaktadır. Ancak bu kullanım 

şeklinin Mekke ve Medine varyantlarında farklılıklar görülmektedir. Allah Teala’nın 

inananların dostu olması kelamda Allah’ın Müminlere yönelik lütuf mahiyetinde özel 

uygulamaları bağlamında tartışılmış, mezhepler arasında farklılıklar oluşmuştur. 

Özellikle Mutezile ve ehl-i sünnet arasındaki tartışmada lütfun, bütün insanlar arasında 

müsavi olup olmadığı, belli şartlarda lütfun Allah’a vacip olup olmaması bu 

tartışmaların önemli konularını oluşturmuştur.1135 Yine dostluk ifadelerinin hidayet-

dalalet, aydınlık-karanlık, iman-küfür bağlamında zikredilmesi, iman ve küfrün Allah 

tarafından yaratılıp yaratılmadığı tartışmalarını da beraberinde getirmiştir.1136 Ancak 

Kur’an tüm bunların ötesinde Allah ile insan arasındaki ilişkide “dost” kavramını 

kullanarak şunları hedefler:  

Kur’an ilahi dostluktan bahsederken ilk olarak dostluğun mahiyetini, esasını ve 

işlevini belirtir. Bunu da Allah’ın karşısına koyulmaya çalışılan uydurma tanrılara kıyas 

ederek yapar ve şöyle der: “Allah, inananların dostudur, onları karanlıklardan 

aydınlığa çıkarır. İnkâr edenlere gelince, onların dostları da tâğuttur, onları 

aydınlıktan alıp karanlığa götürür.”1137 Anlatım aslında hezeyanlarla dolu sahte 

uluhiyyet anlayışına karşı gerçek ilahlık vasfının söyleniş şeklidir. Çünkü hakiki ilahla 

edinilmiş dostluğun neticesi dünyada kalp huzuru, dengeli bir hayat, ahirette ise ebedi 

mutluluktur. Tağutun dostluğu ise şaşkınlıklarla, ihtiraslarla ve daha nice zaaflarla dolu 

                                                 
1133 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, VIII/180. 
1134 Bkz. Haşr: 59/22. 
1135 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, II/242. 
1136 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, VII/18. 
1137 Bakara: 2/257 



158 

perişanlıktır. Dostluk, ilahlığın doğrudan karşılığı olarak kullanılır ki bu, ilah ile insan 

arasında kurulması gereken duygusal bağı da gösterir.1138 

Allah ile insan arasındaki olumlu duygusal bağı ifade eden dostluk, aynı zamanda 

Allah’ın varlık üzerinde yegâne güç olduğunun yani tevhidin de argümanıdır. Medeni 

ayetlerde de görülen bu anlatım şekli Mekki ayetlerde daha yoğundur. Tevhidin vurgu 

alanında dost kavramı “efendi”, “sığınılacak tek üstün güç” formuna dönüşür ki bu 

durum kavramın farklılaşmasından ziyade vurgu alanının farklılaşması sebebiyledir. 

Ayetlerin muhataplarının müşrikler veya Allah karşısında dünyevi ve zanlarınca uhrevi 

güçler edinmiş kişiler olduğu dikkate alınırsa konu daha iyi anlaşılır. Böyle bir vurgu 

biçiminde tevhid inancı dost kavramıyla birlikte bazen Allah ile insanın uhrevi ilişkisi 

bağlamında cennet ve cehennem betimlemeleriyle zenginleştirilerek muhataplara 

sunulur: “Sonra insanlar gerçek sahipleri olan Allah'a döndürülürler. Bilesiniz ki 

hüküm yalnız O'nundur ve O hesap görenlerin en çabuğudur.”1139 Bu anlatım şeklinde 

medeni ayetlerdeki muhataplar ehl-i kitaptır.1140 Bazen de uluhiyyetin rablık vasfı ön 

plana çıkarılır ve Allah’ın insan ve kâinat ile girmiş olduğu ontolojik ilişkisi üzerinden 

tevhid inancı yine dost kavramıyla anlatılır.1141  

İlahi dostluk hiçbir şahıs veya toplum için mutlak olmayıp içerisinde takva gibi 

bazı şartları taşıyan bir olgu1142 olarak, Müslümanlara destek bağlamında Medine ve 

Mekke’de sıkça kullanılmıştır. Medine’de Müslümanlar belli bir güç edinmiş olsalar da 

yanı başlarında her an onlarla savaşmaya hazır Mekke inkârcılarıyla, içlerinde ise her 

daim zaaflarını kollayan Yahudi, Hristiyan ve Münafıklarlarla çevrilmişlerdi. Savaş, 

ekonomik problemler gibi değişik imtihan şekilleri Mekke’de bulundukları dönemden 

daha fazla yüce bir kudretin dostluğunu, yardımını ve korumasını zorunlu kılıyordu. 

Böyle bir ortamda Kur’an Müslümanlara, Allah’ın dostluğundan bahsederek psikolojik 

destek sunmakta, moral ve isteklendirme sağlamakta, her koşulda hidayet üzerine 

olmaları noktasında teşvik etmektedir. Örneğin Enfal suresinde Allah Teâla Bedir 

Savaşı’ndaki zaferi işaret ederek ilahi dostluğunu ön plana çıkarmakta ve Müslümanları 

                                                 
1138 Bkz. Sebe: 34/41; Furkân: 25/18; Zümer: 39/3; A‘râf: 7/3 
1139 En‘âm: 6/62; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/70; Ankebût: 29/22; Casiye: 45/10, 19; Duhan: 44/41; Kehf: 

18/44 
1140 Bkz. Nisâ: 4/123, 173; Ahzâb: 33/65. 
1141 Bkz. En‘âm: 6/14; Kehf: 18/26; Ankebût: 29/41; Secde: 32/4; Şûrâ: 42/9; Şûrâ: 42/9, 28, 31; A‘râf: 

7/196; Ahkâf: 46/32; Hûd: 11/20 
1142 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 45. 



159 

teşvik etmektedir:1143 “Eğer (imandan) yüz çevirirlerse, bilin ki Allah sizin sahibinizdir. 

O ne güzel sahip ve ne güzel yardımcıdır!.”1144 Allah’ın inananlara yönelik dostluğu 

dünyada bu şekilde kendisini gösterdiği gibi ahirette de cennet olarak yansıyacaktır.1145 

Mekki ayetlerde psikolojik destek mahiyetindeki dostluk ifadelerinin daha çok ahirete 

yönelik olduğu görülür. Bu da hicretten önce Mekke’deki Müslümanların varlık 

koşullarıyla alakalı bir durumdur.    

Rahman ile inananlar arasında koşulları oluşmuş dostluk, destek anlamı taşıdığı 

gibi aksi durum da ciddi tehditler, uyarılar barındırmaktadır. Özellikle Hz. Peygamber 

şahsında yapılan uyarılar ilahi iradenin aksine yapılan hareketin sonucunun yardımsızlık 

ve yalnız bırakılma olduğu belirtilir.1146 Çünkü gerek Peygamberin gerekse inananların 

vahiy başta olmak üzere kendilerine sunulan bunca nimetten sonra üzerlerine düşen 

görev, kâfirlere taviz vermeden, onların heva ve heveslerine uymadan hak dinde sabit 

kalmaktır.1147 

Allah-mümin ilişkisinde dostluk, rıza, sevgi, merhamet gibi kavramlar üzerinden 

pozitif bir ilişki kurulmuş olsa da bazen gazap mahiyetinde kavramlar ışığında şiddetli 

uyarıyı ve tehdidi içeren ifadeler Müslümanlar için de söz konusu olabilmektedir. 

Allah’ın insanla olan pozitif ve negatif ilişkisi Kur’an’da beraber zikredilmektedir. Söz 

konusu lafızların beraber kullanılması insanın yaratıcısıyla olan münasebetinde, 

zihinsel, duygusal ve aksiyonel açılardan uyum içerisinde olmasını ihsas etmektedir: 

“Kullarıma Benim bağışlayan, merhamet eden olduğumu; azabımın can yakıcı bir azap 

olduğunu haber ver.”1148 Rahman’ın insan ile olan ilişkisinde terğib (ümitlendirme) ve 

terhibi (korkutma) beraber kullanmasının ilahi ve insani boyutu söz konusudur. İlahi 

ucunda terğible beraber terhib anlamı taşıyan sıfatlar zikredilerek yaratmış olduğu 

varlığa her şekilde yakın olan ve ilişkisinde merhameti esas alan Allah’ın; sınırları belli 

olmayan, kurallarının çiğnenmesi karşısında duyarsız bir ilah olmadığı belirtilir. Bu 

sıfatların kula akseden boyutunda ise insanın fıtratında var olan haz ve acı, buna bağlı 

olarak hareket eden ümit ve korku duyguları esas alınır. Çünkü ümit ve korku insanın 

                                                 
1143 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, XIII/544-545. 
1144 Enfal: 8/40; Ayrıca Bkz. A‘râf 7/196; Nisâ: 4/45; Hac: 22/78; Muhammed: 47/11; Âl-i İmrân: 2/122, 

150; Mâide: 5/55. 
1145 Bkz. En‘âm: 6/127; Yûnus: 10/62; Yûsuf: 12/101 
1146 Bkz. Bakara: 2/107, 120; Ra’d: 13/37; Ahzâb: 33/17; Hûd: 11/113. 
1147 Ebüssuûd, V/26. 
1148 Hicr: 15/49-50; Ayrıca Bkz. Fussilet: 41/43; Mümin: 40/3. 



160 

her türlü aksiyonunu yönlendirebilen etkendir. İki duygu üzerinden Allah insan ilişkisi 

anlatılarak kişinin bir yandan Rahman’ın merhametini ümit ederken öte tarafdan 

azabından korkarak O’nun kurallarıyla uyumlu, dengeli bir hayat sürdürmesi istenir.1149  

Mekke’de azınlık konumundaki Müslüman topluluk için en önemli tehlike irtidat 

hareketidir. Çünkü varlıklarını Allah’a, peygambere ve birbirlerine güvene dayamış 

topluluk içerisindeki irtidat hareketleri ciddi zayıflıklara yol açabilirdi. Bu nedenle ilahi 

öfkenin ve azabın bir ayağı da Mekke’de irtidat girişiminde bulunanlara yöneliktir.1150 

İslam toplumunun yapısını koruma hedefinin diğer bir ayağını da Medine’de 

görmekteyiz.  Medine toplumunda büyük yaralar açabilecek, toplumu çökertebilecek 

savaştan kaçma, zina isnadı ve adam öldürme gibi suçlar ilahi gazabın sebebi olarak 

sunulmakta ve suçları işleyenler ağır şekilde tehdit edilmektedir.1151 Medine’de nazil 

olmuş bu ayetler yeni oluşmuş İslam toplumunu bir takım zaaflardan korumayı 

hedeflemiş olabilir. Kısacası ayetler, Müslümanların gerek Mekke’de gerekse 

Medine’de oluşturdukları toplumsal yapıyı bozmaya yönelik faaliyetleri Allah ile insan 

arasındaki negatif ilişkinin sebepleri olarak sunmaktadır. 

2.2.1.6. Dua 

İnsanın yaratıcısıyla kurmuş olduğu ahlaki ilişkinin pozitif boyutunu teşkil eden 

en önemli kavramlardan biri de duadır. Fıtri ihtiyacın yansıması olan dua, İslami 

dönemde yaygın olduğu gibi Cahiliyyede de tanrı ile insan arasındaki iletişimin 

ehemmiyetli vasıtalarından biri idi.1152  

Abid b. el-Abras (ö. 555) isteklerin, duaların, temennilerin asıl sahibinin Allah 

olduğunu ifade ederken şöyle diyordu: 

 وسائل الله لايخيب      من يسأل الناس يحرموه

“Allah’tan isteyen ise hüsrana uğramaz.  

İnsanlardan isteyen mahrum olur.”1153 

                                                 
1149 Kutub, V/3127. 
1150 Bkz. Nahl: 16/106.  
1151 Bkz. Nisâ: 4/93; Enfal: 8/16; Nûr: 24/7, 9, 23. 
1152 M. Edip Çağmar, “Araplarda Dua ve Yaygın Olarak Kullanılan Duaların Belagat Açısından 

Değerlendirilmesi”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakilltesi Dergisi, (18), 2003, 172.  
1153 Ebû Zeyd Kureşi, 384. 



161 

Sıkıntı ve darlık dönemlerinde herşeyden ümidin kesildiğinde kendisini daha fazla 

hissettiren yüce yaratıcıya yakarış bütün insanlarda olduğu gibi Cahiliyye insanının da 

sarıldığı bir husustu.1154 Örneğin putlar önünde fal okları çekip ona göre oğlunu 

ölümden kurtarmayı amaçlayan Abdulmuttalib’in Ebrehe’nin Kâbe’yi yıkma girişimi 

esnasında Kâbe’nin örtüsüne sarılarak yaptığı dua bu duruma en güzel örnektir. 

Abdulmuttalib duasında şöyle diyordu: “Allah’ım! İnsan, ehlini korur. Sen de buraya 

sığınmışları koru! Onların salipleri ve kuvvetleri, yarın, Senin kuvvetine asla galebe 

çalamayacaktır. Eğer Sen, onları başbaşa bırakacak olursan, o da, Senin bileceğin bir 

iştir.”1155 Kur’an-ı Kerim’de de Cahiliyyenin bu davranış şekli sürekli dile 

getirilmektedir. 1156  

Hz. Peygamber sonrası İslami düşüncede ise dua ve kabuliyeti kader inancı 

çerçevesinde tartışılmıştır. Duanın kabulü Eşari kelamında hikmet ve kurallılıktan uzak 

olarak mutlak kudret bağlamında değerlendirilirken; Mutezile kelamında ise adalet ve 

aslah tartışmaları içerisinde kendisine yer bulmuştur.1157 Ancak Kur’an bağlamında 

değerlerindirildiği zaman insanın yaratıcısı ile olan pozitif ilişkisinin en önemli ayağını 

oluşturan dua ve onun kabulünde temelde şu iki hususun vurgulandığı görülür:  

1. Dua ve kabulü Kur’an’da tevhid temelli uluhiyyet inancının en temel vasfı 

olarak zikredilir.1158 Önceki bölümlerde de işlediğimiz gibi müşrikler içerisinde bir 

takım gruplar her ne kadar zor zamanlarda dualarını putlar dışında yüce tanrıya 

yöneltmiş olsalar bile onların dualarının temelinde yalancı tanrılar vardı. Özellikle 

Mekke’de nazil olan ayetler, onların durumlarını yüzlerine vurarak putların kâinat 

içerisinde hiçbir şeyin sahibi olamayacağını, insan üzerinde etkin gücün tek olan Allah 

olduğunu belirtir. Böylece inançsız gruplar uyarılmış ve batıl inançları yerilmiş olur. 

“Eğer onları (putları) çağırırsanız, sizin çağırmanızı işitmezler. Faraza işitseler bile, 

size cevap veremezler. Kıyamet günü de sizin ortak koşmanızı reddederler. (Bu gerçeği) 

sana, her şeyden haberi olan (Allah) gibi hiç kimse haber veremez.”1159 Dua üzerinden 

putların ilahlığı yıkıldıktan sonra insanın değeri Allah’a olan kulluğuyla veciz bir 

                                                 
1154 Bkz. En‘âm: 6/40-41, 63-64; Nahl: 16/53-55; İsrâ: 17/ 67; Ankebût: 29/65; Rûm: 30/33; Lokmân: 

31/32. 
1155 İbn Hişâm, I/51; İbn Kesir, el-Bidaye ve’n-Nihaye, II/172. 
1156 Bkz. Yûnus: 10/22. 
1157 Fatma Bayraktar Karahan, “Bir Kelam Problemi olarak Dua-Kader İlişkisi”, İslami İlimler Dergisi, 4 

(1-2), 2009, 284. 
1158 Ulutürk, 119. 
1159 Fâtır: 35/14; Ayrıca Bkz. Neml 28/62; Mümin: 40/60; Ahkâf: 46/5; Ra’d: 13/14 



162 

şekilde anlatılır: “Resûlüm!) De ki: (Kulluk ve) yalvarmanız olmasa, Rabbim size ne 

diye değer versin?”1160 

2. Müslümanlara yönelik Allah’ın dualara icabet ettiğini ifade eden ayetler ise 

Allah ile insan arasındaki ilişkinin kesintisizliğini bildirmekte özellikle O’nun 

çağrılarına kulak verip iman eden kişilerin Allah ile kurduğu yakın bağı ifade 

etmektedir.1161 Müslüman, duayla birlikte yaşamının her türlü formunda, formalitelere 

gerek duymaksızın iyilikler, faydalar bağlamında yapabileceklerinin sınırı olmayan 

Rabbiyle bağlantı kurmakta ve O’nu bu ilişkide aktif bulmaktadır:1162 “Kullarım sana, 

beni sorduğunda (söyle onlara): Ben çok yakınım. Bana dua ettiği vakit dua edenin 

dileğine karşılık veririm.”1163 Rahman’ın mucib olması gerek dünyevi gerekse uhrevi 

korkular taşıyan Müslümanların kalplerine itimat ve dirlik sunmakta, onlara psikolojik 

destek vermektedir. 

2.2.2. İnkârcılarla İlişki 

Allah mahlûkatla olan ilişkisinde kendini ifade ederken pozitif kavramlar olan 

rahmet, sevgi, halil, veli, rauf isim ve sıfatlarını kullandığı gibi aynı zamanda gazab, 

intikam, lanet, öfke gibi kavramları kullanmaktadır. Esasında Allah’ın kendisine 

merhameti temel vasıf olarak alması,1164 rahmetini gazabının önünde bulundurması1165 

insanla olan bağının temel çizgisini gösterir niteliktedir. Bununla birlikte insanlardan 

kaynaklanan bir takım hatalar, Allah ile olan münasebette onunla uyumlu davranmama 

gazabın, öfkenin, lanetin, dalaletin ve helakın varlığını ortaya çıkarmıştır. İnsana 

yönelik olumsuzlukları içeren niteliklerin merhamet benzeri pozitif vasıflarla beraber 

zikredildiği veya gazap ve türevlerinin ön plana çıkarıldığı Kur’an ayetleri temelde bir 

takım vurgular barındırmaktadır. Ayrıca Allah’ın insanla ahlaki ilişkinin bir türevi olan 

imtihan da mümin ve inkârcılar noktasında farklılıklar arzetmektedir. 

                                                 
1160 Furkân: 25/77. 
1161 Kutub, I/173. 
1162 Öge, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, 205. 
1163 Bakara: 2/186; Ayrıca Bkz. Âl-i İmrân: 3/195; Enfal: 8/9. 
1164 En‘âm: 6/12. 
1165 Buhârî: Bed’ül Halk 1. 



163 

2.2.2.1. İmtihan  

Kur’an’da inkârcıların imtihanı noktasında özel ve genel bildirimler söz 

konusudur. Özelde bizzat dönemin insanı farklı gruplarıyla birlikte muhatap alınarak 

yaşadıkları olayların imtihanla ilintisi ifade edilir. Genelde ise inkârcı grupların dünya 

hayatındaki umumi imtihan biçimlerinden bahsedilir. Kur’an insanın fiziksel 

yaratılışından bahsederek onun ruhsal hallerine de değinmekte özellikle zaaflarını 

bildirmektedir. İnanç, yetişme tarzı, yaratılışla gelen terbiye edilmemiş fıtri özellikler, 

zaman ve mekânın olumlu/olumsuz şartları insan psikolojisinde bir takım zaaflar 

oluşturmaktadır.  Ümitsizlik ve nankörlük de insanın zayıf psikolojik hallerinin başında 

gelmektedir. Allah ayetlerde, genelde insanın özelde de inkârcı grupların çarpık ruhsal 

hallerine dikkat çekmekte ve eleştirmektedir.1166 “Eğer insana tarafımızdan bir rahmet 

(nimet) tattırır da sonra bunu ondan çekip alırsak, tamamen ümitsiz ve nankör olur. 

Eğer kendisine dokunan bir zarardan sonra ona bir nimet tattırırsak, elbette 

"Kötülükler benden gitti" der. Çünkü o (bunu derken) şımarıktır, kibirlidir.”1167 Olayları 

derinliğine düşünmeden, daha çok yüzeysel olarak anlamaya çalışan insan, dünya 

hayatında yaşadığı pozitif veya negatif halleri de bu psikoloji ile değerlendirir. Fayda 

mahiyetinde hadiseler yaşadığında büyüklenip gurura kapılır ve söz konusu yararların 

hiçbir zaman sona ermeyeceğini düşünür. Elde ettiği yararın tamamen kendi kudretiyle 

oluştuğu vehmine kapılır. Fakat gün gelir de zarara uğrar, elindeki nimetleri kaybederse 

umutsuzluğa düşer, şikâyet etmeye başlar. Eğer yüce bir varlığa inanıyorsa kayıplarının 

müsebbibi olarak tanrıyı suçlar.1168   Allah, insanın yaşadığı olaylardaki aktif rolünü 

ifade ederek aslında inkârcı güruhun yanlışlarla dolu psikolojisini gözler önüne 

sermektedir. İnsanın irade zayıflığına yenik düşüp yaratıcısına karşı nankör olmamasını, 

yaşadığı olumlu veya olumsuz durumların suyuna kapılıp inkârda yüzmemesini 

istemektedir. Çünkü insana yakışan her türlü halde Allah’ı ve ahireti hatırlayarak iman 

edip salih amelleri ortaya koymaktır. Allah imtihanın psikolojik boyutunda inkârcıların 

ruhlarına dokunarak ahlaki bir eğitim vermektedir.  

                                                 
1166 Kutub, IV/1860. 
1167 Hûd: 11/9-10; Ayrıca Bkz. Şûrâ: 42/48. 
1168 Ebû’l-Âlâ Mevdûdî, Tefhimu’l- Kur’an (Kur’an’ın Anlamı ve Tefsîri) I-VII, İhvan Yayınları, İstanbul 

1997, II/377. 



164 

Aynı ahlaki eğitim imtihan bağlamında rızık konusunda da kendini 

gösterebilmektedir: “Rabbin denemek için bir insana iyilik edip, nimet verdiği zaman, o: 

"Rabbim beni şerefli kıldı" der. Ama onu sınamak için rızkını daraltıp bir ölçüye göre 

verdiği zaman: "Rabbim bana hor baktı" der.”1169 İnsanı değişik şekillerde imtihan eden 

Allah zengilik ve fakirlik noktasında bunu devam ettirebilir. Böyle bir durumda insan 

olayın anafikrini kaçırmakta ve “ödüllendirildim” veya “cezalandırıldım” şeklinde 

düşünmektedir. Mükâfatlandırıldığını düşünen kişi bunu yaratıcısının katındaki özel 

durumundan kaynaklanmış ödül olarak olarak vehmeder. İnsanların dünya hayatındaki 

maddi seviye farkını Allah ile girmiş olduğu münasebete dayandırır.1170 Allah böyle 

vakalar karşısında insan psikolojisinin edineceği ortak mütaalayı eleştirmekte, yanlış 

olduğunu bildirmekte ve bütün bunların imtihanın unsurları olduğunu 

hatırlatmaktadır.1171 Ayetler zenginlikleriyle övünen, mallarının kendilerini ölümsüz 

kılacağını düşünen,1172 ilahi rahmeti sadece kendilerinin ulaşacağı fikrine kapılan1173 

inkârcılara rububiyyet çerçervesinde ahlaki hatırlatmalar içermekte, dünya hayatı 

karşısında ahiret zenginliğinin önemini belirtmektedir. 

Kur’an insanın iman edip Rabbine karşı görevlerini yerine getirdiği takdirde 

uhrevi kazançlar elde edeceğinden sık sık bahseder. Ancak bunun yanında kulluk ile 

dünyevi geçimlikler arasında bağlantı kurar: “Eğer kentlerin halkı inanmış ve Bize karşı 

gelmekten sakınmış olsalardı, onlara göğün ve yerin bolluklarını verirdik.”1174 Mümin 

kâfir demeden bütün insanlığın rızkını yaratan Allah, kulları arasında itaatkâr olanlara 

karşı imtihanın genel gidişatını bozmadan fazlından pozitif ayrımcılık yapabileceğini 

bildirmektedir. Fakat fadl veya lütuf olarak isimlendirilebilecek bu durumda ilahi 

iradeye uygun bir yaşam; çalışmanın, emeğin kısacası dünyada her çeşit rızık elde 

edebilmek için var olan kuralların alternatifi değildir.1175 Çünkü ilahi emirlere riayet 

etmeyen insanların dünyada zengin olduğu, hâkimiyet kurduğu görülmektedir. Ancak 

bu durum dünya hayatının imtihan mekânı olmasının sonucudur. Allah inkârcıları 

                                                 
1169 Fecr: 89/15/16; Ayrıca Bkz. Yâsîn: 36/47; Zümer: 39/52; Rûm: 30/36; Hûd: 11/15-16. 
1170 Kutub, . VI/3905. 
1171 Bkz. Zümer: 39/49. 
1172 Bkz. Hümeze: 103/3; Sebe: 34/34-36. 
1173 Bkz. A‘râf: 7/49. 
1174 A‘râf: 7/96; Ayrıca Bkz. Hûd: 11/2-3; Nuh: 71/10-12; İbrâhîm: 14/7;  Mâide: 5/66. 
1175 Kutub, II/933. 



165 

muhatap alarak onlara çağrıda bulunmaktadır. Tevhidi kabul ettiklerinde dünyalık 

olarak da kaybetmeyeceklerini bilakis kazanacaklarını hatırlatmaktadır.   

Kur’an’da imtihanla ilişkili anlatımlar hidayet ve dalalet temelli ayetlerde 

görülebilmektedir. Allah’ın dilediğini saptırması veya hidayet etmesi yönündeki ayetler 

kelamda tartışıldığı şekliyle cebri bir kuvvetle kalpte hidayet ve dalaleti yaratmasından 

öte, tebliğ ve imtihan gibi bir takım vesileler sonucu insandan kaynaklanan iradi 

durumu da anlatmak içindir. İmtihanın oluşumunu ve şartlarını belirleyen Allah 

olduğundan ortaya çıkan neticenin de Allah’a nispet edilmesi doğaldır.1176 A’raf 

Suresinde şeytan “Beni azdırdığın için”1177 diye Allah’a hitap ederken aslında kastettiği 

şey onun Âdem’le olan imtihanıdır. Şeytanın Âdem’le olan sınavını hazırlayan Allah 

olduğundan hitap da o şekilde gerçekleşmiştir. Nitekim buna benzer bir anlatımı 

dalaletin şeytana nispet edilmesinde de görmekteyiz.1178 Hidayet ve dalalet eksenli 

imtihan bazen Yaratıcının insana yönelik emir ve yasakları yani şer’i emirler vasıtasıyla 

olmakta1179, bazen sosyolojik gerçekler üzerinden cereyan edebilmekte,1180 bazen 

vahiyle ortaya konulan bir takım meseller üzerinden gerçekleşebilmekte,1181 bazen de 

Allah ile insan arasında ahlaki veya ontolojik ilişkinin bir neticesi olabilmektedir.1182 

Allah dileseydi insanları zikredilen imtihanlara tabi tutmadan, seçme kabiliyetini 

kullanma imkânı vermeden tek bir ümmet haline getirebilirdi. Ancak O, vermiş olduğu 

tercih kabiliyetinin kullanımı sonucunda dilediğini doğru yola dilediğini ise dalalete 

iletendir.1183 Hidayet ve dalalet eksenli imtihan müslümana yönelik de 

yapılabilmektedir ki bu takdirde inançlı kişinin cevabı şu şekildedir: “(Onlar şöyle 

yakarırlar:) Rabbimiz! Bizi doğru yola ilettikten sonra kalplerimizi eğriltme. Bize 

tarafından rahmet bağışla. Lütfu en bol olan sensin.”1184    

Kur’an inkârcılar için genel imtihan hallerinden bahsettikten sonra özelde müşrik, 

Yahudi ve münafıkların imtihan hallerinden bahsederek onlara uyarılarda bulunur. İnsan 

                                                 
1176 Bkz. Müddessir: 74/30-31; A‘râf: 7/155; Cin: 72/17. 
1177 A‘râf: 7/16. 
1178 Bkz. Tâhâ: 20/77-79, 83-85; Kasas: 28/62-63; En‘âm: 6/71-72, 116, 128; Fussilet: 41/29; Furkân: 

25/28-29; Sad: 38/82-85 
1179 Bzk., A‘râf: 7/163 
1180 Bkz. Furkân: 25/20; En‘âm: 6/123. 
1181 Bkz. Bakara: 2/26. 
1182 Bkz. A‘râf: 7/155, 168 
1183 Bkz. Nahl: 16/93. 
1184 Âl-i İmrân: 3/8. 



166 

varlığının dünyadaki kaçınılmaz gerçeği olarak ifade edilen imtihan ve biçimleri 

Kur’an’da Müşrikler üzerinden de anlatılmaktadır. Müşriklerin yaşamış olduğu 

olayların imtihanla ilişkisi dile getirilerek muhataplar uyarılmış olmakta ve özeleştiri 

yapmaları istenmektedir. Herşeyden önce müşrikler şirkten vazgeçip tevhide ulaşmakla 

imtihan edilmektedirler. Bu, onlar için en büyük imtihan şeklidir. Zira şirk onlar için 

yılların getirmiş olduğu alışkanlık, adet, örf kısacası insanın fiziksel varlığı dışında 

kalan her şeydir. Yüzyıllar boyunca Arap yarımadasının her tarafında paganist gelenek 

oldukça yoğun yaşandığından1185 onlar için şirkin olmadığı bir yaşam tarzı 

düşünülemiyordu. Kişinin fiziksel varlığı dışında edinmiş olduğu bütün kazanımları 

değiştirmesi haliyle oldukça zordur. Bunun yanında inancın birey üzerinde psikolojik ve 

sosyolojik etkileri inkâr edilemez. Bu bağlamda inanç değişimi benliğin 

dönüşümüdür.1186 Müşrikler için de geçerli olan bu duruma göre müşriklerin 

inançlarıyla taban tabana zıt olan tevhide geçmesi demek, kimliğin ve hayat şeklinin 

radikal evrimi demekti. Bütün bunların yanında önceki bölümlerde de ifade ettiğimiz 

gibi şirk onlar için inanç olmaktan öte en büyük çıkar kapısıydı. Örneğin tapınaklardan 

her biri hem bir dini ziyaret merkezi hem de ticaret merkezi idi.1187 Onlar için tevhide 

dönüş sadece inançsal bir dönüşüm olmayıp kendisinde bir takım ekonomik ve 

toplumsal statü değişimlerini barındıran sosyal dönüşümdü. Bu nedenlerle müşriklerin 

en büyük imtihanı şirkten tevhide geçiş olmuştur.  

Kur’an’da insanların ekonomik, sosyal ve kültürel farlılıkları imtihanın şekilleri 

olarak sunulurken bu imtihan biçimi en çok Müşrikler üzerinden dile getirilmektedir. 

Allah’ın dünya hayatına yönelik ontolojik bağlamda uyguladığı kurallar ekonomik bir 

sistem oluşturur. Bu sistem içerisinde insanlar arasında gerek ilahi takdir gerekse 

fertlerin davranışları nedeniyle zenginlik ve fakirlik denen farklılaşmalar meydana 

gelebilir. Böyle bir sistemin olabilirliğine imkân veren Allah olduğu için Kur’an’da 

farklılaşmanın faili olarak Allah zikredilir ve bu hakikat sürekli olarak müşriklere 

hatırlatılır: “Böylece, "Aramızdan Allah bunlara mı iyilikte bulundu?" demeleri için 

onları birbiriyle denedik. Allah şükredenleri iyi bilen değil midir?”1188 Tevhide 

yönelmeyen müşrikler mevcut zenginliklerini hak olma ölçüsü saymışlar, şirki 

                                                 
1185 Gündüz, Mitoloji ve İnanç Arasında, 24 
1186 Ali Köse, “Din Değiştirmenin Psiko-Sosyolojik Nedenleri”, Ömer Faruk Harman, (Ed.),  Türkiye’de 

Misyonerlik Faaliyetleri-17-18 Nisan 2004,  Ensar Neşriyat, İstanbul 2004,  410. 
1187 Çağatay, 97. 
1188 En‘âm: 6/53; Ayrıca Bkz. Furkân: 25/20. 



167 

temellendiren kanıt olarak sunmuşlardır: “Şayet Muhammed’in getirdiklerinde bir hayır 

bulunsaydı fakirlerden önce biz bu hayra kavuşurduk, Allah bunu bize verirdi.”1189 

Muhataplar zenginliklerini ve güçlerini hayır olarak görmekte, buna karşılık Hz. 

Muhammed’in onlara bildirmiş olduğu vahyi bu hayrın dışında kabul etmekteydiler. 

Yaşadıkları inanç şeklini de Allah’ın iradesi olarak sunabiliyorlardı.1190 Bu nedenle: 

“Eğer Rahman dilemiş olsaydı, biz bunlara kulluk etmezdik.”1191 diyebiliyorlardı. 

Çünkü onlar zanlarınca Rahman’ın rızasına göre hareket ettiklerini düşünen, onun 

sevdiği kişilerdi; buna karşılık Hz. Muhammmed’e tabi olanlar fakir ve yoksul kesimdi. 

Bu nedenle Allah onlara zenginliği, gücü vermişti. Peygamberin getirdiği şeyde hayır 

olsa idi, Allah zaten bu kıymetleri onlara verirdi. Kur’an bu düşünceye karşı çıkmakta 

ve Allah’ın hidayeti, imanı insan nezdinde geçerli olan ancak gerçekte basitlikten öteye 

gitmeyen değerlere göre değil, hidayet ve iman nimetinin değerini bilen, onu 

taşıyabilecek, hakkını verebilecek bu potansiyele sahip hak eden kişilere vereceğini 

bildirmektedir. Onlara bahşedilen zenginliğin ise onların Allah katındaki konumlarından 

kaynaklanmayıp imtihanın gereği olarak belirtilir.  

İnsanların maddi farklılıklar sebebiyle imtihan olunması ve Allah’ın bu 

farklılıkları lütuf olarak sunması, daha sonraki süreçte kelamcılar tarafından insanın 

fiillerinin yaratılması bağlamında düşünülmüştür. Bu nedenle de kader ve husün-kubuh 

meselelerinde delil olarak sunulmuştur.1192 Ancak ayetleri böyle bir tartışmanın 

içerisinde düşünmek oldukça zorlama bir yorum olacaktır. Ayetler ekonomik sistem 

içerisinde insanlar arasında bir takım farklıkların olmasını Allah’a nispet etmekte ve 

bunun nedenini imtihan olarak belirtmektedir.1193  

İnsanlara yönelik imtihan bazen insanın içinde bulunduğu çevre vesilesiyle 

gerçekleşebilir. Bulunduğu çevre, ailesi, arkadaşları, yetişme şekli imtihanın unsuru 

haline gelebilir. Kur’an’da bu durum şöyle ifade edilir: “Onların yanına bir takım 

yardakçılar koyarız da geçmişlerini geleceklerini onlara güzel gösterirler.”1194 İnsanın 

yaptığı hataları kendisine güzel gösteren yardakçılar insanın içinde de dışında da 

                                                 
1189 Ebü'l-Berekat Hafızüddin Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd Nesefi, Tefsirü'n-Nesefi -Medârikü't-Tenzîl 

ve Hakaikü't-Te'vîl- I-III, Dârü’l-Kelimi’t-Tayyib, Beyrut 1998, I/507. 
1190 İbn Âşûr, XXV/184. 
1191 Zuhruf: 43/20; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/148; Nahl: 16/35. 
1192 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XII/543. 
1193 Öge, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, 295. 
1194 Fussilet: 41/25. 



168 

olabilir. İçindekiler ona vesvese veren, kötülüklere sürükleyen şeytanlar olabileceği gibi 

zahirdekiler ise küfrün davetçileri ve önderleridir.1195  Ayet müşriklerin içine düştükleri 

acı sonucun sebebi olarak şeytan ve kötü arkadaşları göstermektedir. Bu durumun bir 

imtihan olduğunu vurgulamakta ve inkârcıların imtihanı kaybetmesi anlatılmaktadır. 

Bâtıni ve zahiri şeytanlar onlara putlara tapmaları, Allah’a ortak koşmaları, ahireti inkâr 

etmeleri ve bir takım kötü fiilleri işlemeleri noktasında telkinlerde bulunmuşlardır. 

Onlar ise bunları sorgulamadan, imtihan olduğunu anlamadan bu kötü fiillerin peşine 

düşmüşlerdir. Kişi ve varlıkların insanları saptırması, onlara kötüyü iyi göstermesi ve 

bütün bunların Allah’ın izniyle gerçekleşmesi Allah’ın kâfirden küfrü murat ettiği 

anlamında algılanmıştır.1196 Ancak ayet Allah’ın böyle bir iradesinden bahsetmemekte 

müşriklerin içine düştükleri küfür bataklığındaki öncülleri sıralamaktadır. Böylece 

muhataplar neyle imtihan olduğunu bilecek, olaylar ve kişiler karşısında hazırlıklı 

olacak ve ona göre tavır sergileyecektir. 

Kur’an’da Allah Yahudilere yönelik imtihanlardan da bahsetmekte, özellikle 

geçmiş dönemde atalarının yaşadıkları imtihanlar anlatılarak muhatap olan Yahudiler 

uyarılmaktadır. Atalarının hal ve davranışları ile risalet dönemi Yahudilerinin 

peygambere ve Kur’an’a karşı tutumları arasında ahlaki ilişki kurulmaktadır.1197 Allah, 

dönemin Yahudi topluluklarını uyarmakta ve aynı hataları işledikleri takdirde 

kendilerinin de aynı akıbete uğrayacaklarını bildirmektedir: “Hatırlayın ki, sizi, Firavun 

taraftarlarından kurtardık. Çünkü onlar size azabın en kötüsünü reva görüyorlar, yeni 

doğan erkek çocuklarınızı kesiyorlar, (fenalık için) kızlarınızı hayatta bırakıyorlardı. 

Aslında o size reva görülenlerde Rabbinizden büyük bir imtihan vardı.”1198 Allah’ın 

Yahudileri başlarına gelen felaketlerden Hz. Musa’yı göndererek kurtarması ön plana 

çıkarılarak Hz. Muhammed’e ittibanın gerekliliği anlatılmaktadır.1199 Dönemin 

Yahudilerinin atalarıyla aralarındaki karakter benzerliği ilahi buyrukları uygulama 

noktasında da kendini göstermekte idi:  “Onlara, deniz kıyısındaki kasabanın durumunu 

sor. Cumartesi yasaklarına tecavüz ediyorlardı. Cumartesileri balıklar sürüyle geliyor, 

başka günler gelmiyorlardı. Biz onları, yoldan çıkmaları sebebiyle böylece 

                                                 
1195 İbn Âşûr, XXIV/274. 
1196 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXVII/557 
1197 Derveze Tefsîru’l-Hadîs, VI/170.  
1198 Bakara: 2/49; Ayrıca Bkz. A‘râf: 7/130. 
1199 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, I/453. 



169 

deniyorduk.”1200 Geçmişte Allah’ın emir ve yasaklarına karşı açıkça isyan eden ve bunu 

bir adet haline getiren Yahudiler hatırlatılarak onlara karşı uygulanan imtihanın 

biçimleri zikredilmekte ve aynı hatalara sürüklenen dönemin Yahudileri 

uyarılmaktadır.1201  

Dünya hayatındaki musibetler imtihan aracı olduğu gibi aynı zamanda iyilikler, 

yaşanılan güzellikler, elde edilen zenginlikler de imtihan aracı olabilmektedir. Allah 

Teâla insanın başına gelecek güzellikleri kendine nispet ederek bunun bir imtihan aracı 

olduğunu yine Yahudiler üzerinden anlatmaktadır: “Musa dedi ki: Ey Rabbimiz! 

Gerçekten sen Firavun ve kavmine dünya hayatında zinet ve nice mallar verdin. Ey 

Rabbimiz! (Onlara bu nimetleri), insanları senin yolundan saptırsınlar ve elem verici 

cezayı görünceye kadar iman etmesinler, diye mi (verdin)? Ey Rabbimiz! Onların 

mallarını yok et, kalplerine sıkıntı ver (ki iman etsinler).”1202 Dünyada insana yönelik 

gerçekleşen güzelliklerin Allah’a nispet edilmesi ve bunun bir imtihan aracı olarak 

zikredilmesi kelamcılar tarafından Allah’ın insanları saptırdığına ve dalaletin Allah’ın 

iradesiyle gerçekleştiğine delil olarak sunulmuştur.1203 Ancak insanın elde ettiği 

menafaatlerin Allah’a nispeti Kur’an’da yoğun olarak işlenmiş bir durumdur. Çünkü 

insanın kendi çabasıyla veya Allah’ın yaratması sonucu elde ettiği menfaatler gerçekte 

Allah’ın fazlı, insanı bunları elde edecek güçte kılması ve imkân vermesiyle meydana 

gelir. Bu bağlamda yaratıcının menfaatleri kendine nispet etmesi olağan bir durumdur 

ve Kur’an’ın genel uslübudur. Allah’ın insana bir takım faydalar, güzellikler vermesi ve 

bunlar aracılığıyla kullarını saptırmak istemesi ise ayetlerin asıl vurgularından uzak bir 

tartışmadır. Burada aslında isyankârların elde ettikleri zenginlikler sayesinde şımarıp 

dalalete düşmeleri ve onların güçlerine kapılan insanları saptırmaları Hz. Musa ve 

Firavun üzerinden anlatılmaktadır. Allah Teâla bu gerçeğe dikkat çekerek her dönemde 

inkârcıların içine düştükleri evrensel hakikati bildirmekte, elde edilen zenginliğin 

imtihanın bir unsuru olduğunu belirtmektedir. Aynı zamanda dünya nimetlerinin ahiret 

güzellikleri karşısında anlamsızlığı vurgulamaktadır.1204 

                                                 
1200 A‘râf: 7/163. 
1201 Zuhaylî, IX/142. 
1202 Yûnus: 10/88. 
1203 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVII/292. 
1204 Kutub, III/1817. 



170 

Allah’ın insan hayatını hidayet üzere düzenlemek amacıyla göndermiş olduğu 

vahiy, imtihan unsuru olarak karşımıza çıkabilmektedir. Vahiy, hakikat ve hikmet 

barındırdığından Müminlerin imanını artırırken inançsızların ve inandıklarını iddia 

edenlerin şüphelerini ve küfrünü tetikler: “Şüphesiz Allah (hakkı açıklamak için) 

sivrisinek ve onun da ötesinde bir varlığı misal getirmekten çekinmez. İman etmişlere 

gelince, onlar böyle misallerin Rablerinden gelen hak ve gerçek olduğunu bilirler. Kâfir 

olanlara gelince: Allah böyle misal vermekle ne murat eder? derler. Allah onunla 

birçok kimseyi saptırır, birçoklarını da doğru yola yöneltir. Verdiği misallerle Allah 

ancak fâsıkları saptırır (çünkü bunlar birer imtihandır).”1205 İlahi kelam ile yapılan 

imtihan vesilesiyle Allah Müslümanların imanlarını ortaya çıkarmakta buna karşılık 

inançsızların cehaletlerini ve Kur’an hakkındaki şüphe uyandırma eylemlerini teşhir 

etmektedir.1206 Çünkü başta münafıklar ve Yahudiler olmak üzere dönemin İslam karşıtı 

toplulukları Kur’anda çeşitli vesilelerle verilen örnekleri basit bulup küçümsemekte, 

ilahi kitapta bunların olamayacağını iddia etmekteydiler. Allah Teala onların bu inkârcı, 

alaycı tavırlarına karşı cevap vermekte; bunları imtihan vesilesi olarak 

zikretmektedir.1207 Vahiyle imtihan olunan Münafıklar söz konusu davranışlarını devam 

ettirdiklerinden dolayı fiziksel imtihana da tabi tutulurlardı: “Onlar, her yıl bir veya iki 

kez (çeşitli belâlarla) imtihan edildiklerıni görmüyorlar mı? Sonra da ne tevbe 

ediyorlar ne de ibret alıyorlar.”1208 Böylece inkâr ve nifakları açığa çıkar, içyüzleri 

anlaşılır, hüsrana düşerlerdi. Bu örneklemeler Allah’ın bazılarını hidayete bazılarını da 

dalalete yöneltmeyi istemesi, fiillerin yaratılması bağlamında düşünülmüştür. Ancak 

bunlar tartışmalardan öte inkârcı muhatapların vahiye karşı tutumlarına yönelik bir 

eleştiridir.  Allah ortaya koyduğu örnekle hidayeti seçenleri hidayete yöneltmiş buna 

karşılık dalaleti seçenleri dalalete yöneltmiştir.1209 İman edenler bu gibi örneklerin 

Rableri katından olduğunu tasdik edip bunda hikmet ararken; buna karşılık kâfirler 

buradaki hikmeti anlamayıp ret yoluna giderek dalalete düşerler. 

                                                 
1205 Bakara: 2/26; Ayrıca Bkz. A‘râf: 7/94. 
1206 Bilmen, I/30. 
1207 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, I/399. 
1208 Tevbe: 9/26. 
1209 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, I/407. 



171 

2.2.2.2. Merhamet  

Önceden de ifade ettiğimiz gibi Araplar arasında Rahman sıfatı Allah’a nispet 

edilerek bilinmekte, şiirlerde Allah için rahman vasfı kullanılmaktaydı.  Allah’ı Rahman 

olarak da tanıyan Cahiliyye O’nun rahmetini kabul ediyor ancak rahmete 

Müslümanların değil de kendilerinin ulaşacağına inanıyorlardı. Mekke ahalisi 

nübüvvetten önce ölüleri için cenaze namazı kılar, ölünün sahibi bu esnada ölen kişiyi 

över sonra da (عليك رحمة الله) “Allah’ın rahmeti üzerine olsun” ifadesini kullanır ve 

defnederdi.1210 “Allah'ın rahmetine erdirmeyeceğine yemin ettikleriniz bunlar mıydı? 

Oysa Allah onlara şöyle der: “Cennete girin, size korku yoktur, sizler mahzun da 

olmayacaksınız”1211 ayeti de müşriklerin ilahi rahmeti kabul ettiklerini göstermektedir. 

Ancak onlar dünyada iken güçlerine, zenginliklerine aldanıp fakir ve mazlum 

Müslümanları hakir görerek onların Yüce Yaratıcının rahmetine kavuşamayacağını 

düşünmüşlerdi.1212 Kureyş’in kendini bu şekilde Allah’ın rahmetine layık olarak 

görmesi kendilerini Hz. İbrahim’in oğulları, Kâbe’nin bakımıyla ilgilenen gerçek 

dindarlar olan Ahmesiler olarak düşünmelerinin bir neticesi olabilir.1213 Belki de 

onlardaki ahiret inancının silikliğinin nedeni de Yahudilerde olduğu gibi Allah 

tarafından bağışlanmış olduklarına inanmalarıdır. Nitekim bilindiği gibi Yahudilerde de 

ahiret inancının görünürlülüğü azdır.1214  

Kur’an ilahi rahmeti sadece müminlere yönelik harekât tarzı olarak zikretmez. 

Aslında Allah’ın merhameti Allah-insan ilişkisinde asli unsurdur. Bu durum hadiste 

anlatılırken şöyle ifade bulur: “Allah Teâla mahlûkları yarattığı zaman kendi 

uluhiyyetine ait olmak üzere kitabında “rahmetim gazabıma üstün gelir” yazdı ve onu 

arşa koydu.”1215 Merhameti asli vasıflarından biri olarak zikreden Allah Teâla hatalı, 

günahkâr Müslümanlara göstermiş olduğu rahmet ışığını tevbe şartına bağlayarak 

kâfirlere karşı da göstermektedir: “Ancak tevbe edip durumlarını düzeltenler ve gerçeği 

açıkça ortaya koyanlar başkadır. Zira ben onların tevbelerini kabul ederim. Ben tevbeyi 

                                                 
1210 İbn Habîb, el-Muhabber, 310. 
1211 A‘râf: 7/48-49. 
1212 Zuhaylî, IV/580. 
1213 İbn Habîb, el-Munammak fi Ahbari Kureyş, 128; İbn Kuteybe, el-Maarif, 616. 
1214 Şevket Kotan, “Cahiliyye Dönemi Dini Ahmesilik”, Kur'an'ın Anlaşılmasına Katkısı Açısından 

Kur'an Öncesi Mekke Toplumu Sempozyumu: 1-3 Temmuz 2011- İstanbul, İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi Kültür ve Sosyal İşleri Daire Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2011, 185. 
1215 Buhârî, Tevhid, 15. 



172 

çokça kabul eden ve çokça esirgeyenim.”1216 İslam’ın bütün insanlık için bir nur olduğu 

kâfirler için de bu durumun geçerli olduğu rahmet vasfıyla ifade edilmiş ancak onlar 

için rahmet tevbe ve iman şartı üzerinde gerçekleşen bir sıfat olarak belirtilmiştir. 

Tevvâb ve rahimden maksat, onların tevbelerini kabul etme noktasında merhametli 

olandır.1217  Tevbe kapısının sürekli açık olması ilahi hikmet ve rahmetin gereği olarak 

sunulmuştur. Böylece kâfirlerin ümitsizliğinin önüne geçilmiş ve onların iman etmesi 

için tevbe ve rahmet ışığında telkinde bulunulmuştur. İnkârcılara yönelik bu telkinler 

onların toplumdan tamamıyla dışlanmamış olduğunu, girdikleri yoldan halen daha 

dönebilme imkânlarının olduğunu gösterme niteliği taşır. Kısacası inkârcı gruplara karşı 

merhamet, hidayet çizgisi üzerinden hayat bulan bir fenomen olarak karşımıza çıkar: 

“Rabbinizden bağışlanma dileyin; sonra O'na tevbe edin. Muhakkak ki Rabbim çok 

merhametlidir, (müminleri) çok sever.”1218 Allah’ın kâfirleri imanla birlikte affedeceği 

bildirisi Medine’de devlet oluşturmuş Müslümanlara da hatırlatılmaktadır. Böylece 

Müslümanların kâfirlerle olan mücadelelerinin sınırları çizilmiş olmaktadır: “Ancak, siz 

kendilerini yenip ele geçirmeden önce tevbe edenler müstesna; biliniz ki Allah çok 

bağışlayıcı ve esirgeyicidir.”1219  

Allah’ın inkârcı güruha karşı rahmetinin sergilendiği ayetlerde tevhid ve 

uluhiyyyet yoğun şekilde işlenmektedir. Cahiliyye Araplarının genelinde, putların 

üzerinde söz sahibi olan üstün tanrıya inanma olgusu söz konusu ise de bu, hayatlarının 

belli merhalelerinde, zorunlu olarak kendini gösterebiliyordu.1220 Aslında göklerde 

yerini edinmiş olan, putlar aracılığı ile yakınlık kurmaya çalıştıkları tanrı, şirk inancının 

temelleri altında ortaya çıkacak gibi de durmuyordu. İslam’la birlikte ise putlar yok 

edilirken hayatın her alanında kendini hissettiren, yaratmış olduğu kulundan daima 

haberdar tanrı inancı kabul edilmiştir. Haberdarlık sadece seyirci konumunda olmayıp, 

dilediği takdirde kâinatın her saniyesinde aktif rol olan güç şeklindedir.1221 Bu 

bağlamda Allah’ın inkârcı gruplara rahmetinin özel anlam vurgusu tevhid temelli 

                                                 
1216 Bakara: 1/160; Ayrıca Bkz. Ahzâb: 33/24; Furkân: 25/6; Nisâ: 4/64; Âl-i İmrân: 3/89; Mâide: 5/74;  
1217 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, X/127. 
1218 Hûd: 11/90; Ayrıca Bkz. Neml: 28/46 
1219 Mâide: 5/34; Ayrıca Bkz. Tevbe: 9/5. 
1220 İzutsu, 129; Bkz. Yûnus: 10/22-23; En‘âm:  6/40, 63-65; Nahl: 16/51-55; Ankebût: 29/65-66; 

Lokmân: 31/32; Zümer: 39/8, 49. 
1221 Bkz. Rahmân: 55/29;  



173 

uluhiyyettir. Uluhiyyet çatısı altında ilahi merhametin kâfir birey ve topluluklara karşı 

iz düşümlerini ise şöyle sıralayabiliriz: 

Allah’ın inanan-inanmayan ayırt etmeksizin insanlara dünyada yaşam ortamı 

hazırlaması, güzellikler ihsan etmesi, onları dünyevi kötülüklerden koruması ve dünyayı 

yaşanacak hale getirmesi ilahi rahmettir. Aslında bu, yaratıcının mahlûkatla girmiş 

olduğu ontolojik ilişkinin yansımasıdır: “Allah'ın insanlara açacağı herhangi bir 

rahmeti tutup hapseden olamaz. O'nun tuttuğunu O'ndan sonra salıverecek de yoktur. 

O, üstündür, hikmet sahibidir.”1222 Rahmet; Allah’ın, varlığı tabiaatta ihtiyaç duyacağı 

en mükemmel yeteneklerle yaratma sürecidir.1223  Allah’ın varlığının, birliğinin, 

uluhiyyetinin işaretleri olarak rahmetin bu yüzü Mekke döneminde daha yoğun 

işlenmiştir. Müşrikler kendilerine gelecek lütufları Allah dışında varlıklardan 

beklediklerinden ilahi rametin bu boyutu hatırlatılır.1224 Nitekim müşriklerin kendilerine 

zarar ve fayda vermeyen varlıklara karşı tutumları, onlardan medet ummaları, yardımı, 

dünyalık güzellik anlamında rahmeti onlardan beklemeleri Kur’an’da daima 

eleştirilmiştir.1225 İnancını hakiki değerler üzerine bina etmeyen, uluhiyyeti sahte 

tanrılara yükleyen insanın olaylar karşısındaki çelişkili tavırları da aynı anlatımla göz 

önüne serilmektedir.1226  

Allah, yeryüzündeki inanmayan toplulukları yok etmek, onların kötülüklerini 

engellemek, masumları onlara karşı korumak amacıyla helak adı verilen ilahi 

müdahalelerde bulunabilmektedir. Her ne kadar Hz. Peygamber’in son peygamber 

olması hasebiyle ümmetinin helaka tabi olup olmayacağı tartışmalı konu haline gelmiş 

olsa da, tartışmalardan uzak olarak, dünyada uygulanan helak cezasının birey ve 

toplumlar için caydırıcılık ve ibret fonksiyonu taşıdığı açıktır. Helakı tartışmalardan 

uzak tuttuğumuzda Allah ile kulu arasındaki yakınlığı ifade eden rahmetin helak olgusu 

çerçevesinde Kur’an’da yoğun şekilde işlendiğini görmekteyiz. Helak denilen yok 

oluşa, cezaya karşı insanı koruyacak tek varlık rahmet sahibi olan Allah’tır. O’nun 

helak, musibet vb. belalara karşı merhametiyle dilediği kulunu kurtarması aslında 

                                                 
1222 Fâtır: 35/2; Ayrıca Bkz. Ahzâb: 33/17; Yûnus: 10/107; Hucurât: 49/14; Müminun: 23/75; Kehf: 

18/10; Enbiyâ: 21/83; Şuara: 26/9; Rûm: 30/5, 46; Sebe: 34/2; En‘âm: 6/12; Zümer: 39/38; İsrâ: 17/66, 

100; 50; Zuhruf: 43/33; A‘râf: 7/57; Furkân: 25/48; Neml: 27/63; Kasas: 28/73; Şûrâ: 42/28; Nahl: 16/7, 

18; Hac: 22/65; Secde: 32/6; Rahmân: 55/1; A‘râf, 7/57-58 
1223 H. A. Ali, 205. 
1224 Karaman ve diğ., III/93-94. 
1225 Bkz. Fâtır: 35/14; Meryem: 19/41-42. 
1226 Bkz. Rûm: 30/33, 36; Yûnus: 10/21; Fussilet: 41/50; Şûrâ: 42/48; Hûd: 11/9. 



174 

uluhiyyetin göstergesi, tevhidin vurgusudur. Zarar ve faydayı yalancı tanrılardan 

bekleyen topluluklara1227 yaşadıkları hayatta zarardan, yıkımdan kurtaranın sahte 

tanrılar değil rahmet sahibi Allah olduğunun belirtisidir. Toplulukların başlarına gelen 

musibetleri ibret vesilesi olarak sunan ayetlerin büyük bir kısmının Mekki olduğunu 

düşünürsek1228 verilmeye çalışılan mesaj daha iyi anlaşılacaktır. Yokoluşla korkutulan 

toplumun kurtuluşunu sağlayacak olan maddi ve ruhsal özelliklere sahip varlıklar 

olmayıp tek ve rahmet sahibi Allah’tır. Bu gerçeklik bazen bir peygamberin dilinden 

topluma hatırlatılmaktadır: “Oğlu: Beni sudan koruyacak bir dağa sığınacağım, dedi. 

(Nuh): "Bugün Allah'ın emrinden (azabından), merhamet sahibi Allah'tan başka 

koruyacak kimse yoktur" dedi. Aralarına dalga girdi, böylece o da boğulanlardan 

oldu.”1229 İlahi cezadan kurtuluş, insanın kendi planları ve çabasıyla olamayacağı gibi 

yalancı ilahların kudretiyle de olamayacaktır.  Allah’ın rahmetinden ve lütfundan uzak 

her türlü gayret anlamsızdır.1230  

Helaktan kurtuluş, rahmetin sonucu olduğu gibi bütün günahlara rağmen 

toplumların helakının geciktirilmesi de hikmetle yoğrulmuş ilahi rahmetin 

sonucudur:1231 “Ancak bizim tarafımızdan bir rahmet ve belli bir zamana kadar 

dünyadan faydalandırmamız müstesnadır.”1232 Kur’an’da bildirildiği kadarıyla önceki 

ümmetlerin çoğu, yaptıkları inkâr ve zulmün cezasını dünyada görmüşler, helak 

edilmişlerdir. Ancak belki eşdeğer haksızlıkları yapmalarına rağmen Mekke müşrikleri 

benzer yok oluşlar yaşamamışlardır. Dünyevi cezaların belli zamanlara ertelenmesi 

rahmete bağlanarak inkârcıların yanılgıya düşmemeleri istenmiştir. Bunun yanında 

kâfirlerin her türlü eziyetlerine rağmen onların yok edilmemelerinin sebebi Hz. 

Muhammed ve Müslümanlara bildirilmiş olmaktadır. Helakın ertelenmesi ilahi rahmet 

olarak ifade edildiği gibi aynı zamanda onun bir istidrac olduğu da hatırlatılır: “İnkâr 

edenler sanmasınlar ki, kendilerine mühlet vermemiz onlar için daha hayırlıdır. Onlara 

ancak günahlarını arttırmaları sıiçin fırsat veriyoruz. Onlar için alçaltıcı bir azap 

vardır.”  

                                                 
1227 Zuhaylî, XIX/92. 
1228 Abdullah Emin Çimen, “Helak Devam Eden Bir Süreç midir?” Usûl: İslami Araştırmaları, (4), 2005, 

42. 
1229 Hûd: 11/43; Ayrıca Bkz. Mülk: 67/28; Şûrâ: 42/5; Kehf: 18/58, 98; Enbiyâ: 21/75, 86; Ahkâf: 46/8; 

Bakara: 2/64. 
1230 Bkz. Hûd: 11/41, 58, 66, 94; A‘râf: 7/72, 155; En‘âm: 6/133. 
1231 İbn Âşûr, VIII/145. 
1232 Yâsîn: 36/44; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/147: A‘râf: 7/167;  Nahl: 16/47. 



175 

Allah tarafından verilen mühletin hayır olmadığının zikredilmesi, hayır ve şerrin 

Allah’ın yaratmasıyla gerçekleşebileceğinin delili sayılmıştır. Aynı şekilde küfrün ve 

isyanın da ilahi iradeyle gerçekleşen bir eylem olduğu düşünülmüştür.1233 Ayet, Ehl-i 

Sünnet ile Mutezile arasında tartışmalara sebep olmuş, mezhepler ayeti düşüncelerine 

uygun olarak anlamlandırabilmek için gramer tartışmalarına girmişlerdir.1234 Ehl-i 

Sünnet, ayete ontolojik boyutta bakarken Mutezile ilahi fiillerin ihsanı gerektirdiğini 

savunarak ayete ahlaki boyutta bakmıştır. Ancak ayet söz konusu tartışmalardan ziyade 

Allah ile insanın arasındaki ontolojik ve ahlaki ilişkileri hatırlatmaktadır. Bu 

hatırtlatmalar kâfirler için tehdit düzeyinde olurken Müminler için ise kalpleri tatmin 

edici şekildedir. Allah-insan arasındaki ontolojik ilişki gereği insanı bu dünyada 

yaratmıştır. Yine bu ilişkinin ahlaki boyutunda ise insanı imtihana tabi tutmuştur. İnsan 

imtihan içerisinde zenginlik, fakirlik, kısa ve uzun ömür gibi bir takım haller yaşar. 

Özellikle menfaat şeklinde görülen durumlar imtihan hayatı içerisinde uhrevi hayat da 

dikkate alındığında menfi hallere dönüşebilir. Allah kâfirleri bu durumdan dolayı 

uyarmakta, dünyada sahip oldukları her türlü müsbet durumun ilahi bir inayet 

olmadığını bildirmektedir. Allah kâfirlerin dünya hayatında yaşam sürmelerinin ahiretle 

son bulacak imtihan hayatı süreci içerisinde hayırlı durum olmadığını bildirerek aynı 

zamanda Müslümanın kalbini ferahlatmaktadır. Müslümanlara dokunan ölüm türünde 

musibetlerden dolayı da teselli vermektedir. Nitekim önceki ayetlerle Uhud Savaşı’na 

katılmayıp evlerinde oturanların Müslümanlara karşı serzenişlerinden 

bahsedilmektedir.1235 Allah Teâla Uhud Savaşı’na katılmayıp yaşamlarını sürdürenlerin 

orada şehit olanlardan daha hayırlı bir hayatı olmadığını belirtmektedir.1236  

Yaratmış olduğu varlıkla ilişkisini sürekli aktif tutan Allah, rahmeti gereği ayrım 

gözetmeksizin mahlûkatın ihtiyaçlarını gidermektedir. İhtiyaçlar maddi gereksinimler 

olacağı gibi aynı zamanda manevi de olabilir. İnsanlara dünya ve ahiret hayatlarındaki 

huzuru sağlayacak peygamberler ve vahiyler göndermesi manevi ihtiyaçlardandır. 

Kısacası Allah’ın kuluna karşı rahmeti mağfiret anlamında kullanıldığı gibi aynı 

zamanda peygamber ve vahiy ekseninde de kullanılmış, vahyin ve peygamberliğin 

                                                 
1233 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, IX/439. 
1234 Zemahşeri, I/444. 
1235 Bkz. Âl-i İmrân: 3/168. 
1236 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, IX/438. 



176 

gönderilmesi yaratıcının insana olan merhameti olarak zikredilmiştir:1237 “Gerçekten 

onlara, inanan bir toplum için yol gösterici ve rahmet olarak, ilim üzere açıkladığımız 

bir kitap getirdik.”1238  

Allah, insanların inanç ve davranışlarında ilahi mesaj olmaksızın doğruyu, 

hakikati bulamayacağını bildirmektedir. Vahyin ve peygamberin olmadığı bir yaşam 

tarzı yani küfür karanlık olarak ifade edilirken aydınlık ise imandır.1239 Söz konusu 

karanlıktan yani küfürden çıkış yolu ilahi mesajdır ki bu ilahi mesaj karanlıktan 

aydınlığa çıkaran Allah’ın1240 rahmetinin sonucudur. İlahi mesajın rahmet olması 

genelde müminlere yönelik ifade şekli olup burada inanan insanlara destek ve moral 

amaçlanmıştır. Hitap eğer inkârcı gruplara ise mesaj umumi olup vahyin ve 

peygamberliğin hikmeti bildirilir. Kur’an’da kişinin peygamberliğe seçilmesi, vahiy 

verilmesi de rahmet olarak ifade edilmiştir.1241 Allah, Hz. Muhammed’in peygamber 

olarak seçilmesine itiraz edenlere karşı mutlak hâkimiyetini dile getirmiş, uluhiyyetin 

vahiy üzerindeki etkisini belirtmiştir. Bu vurgular Mekke’de müşriklere, Medine’de ise 

ehl-i kitaba karşı yapılmıştır. 

Rahmetin ahiret boyutunun müşriklere dönük penceresi cennet-cehennem 

vurgusunun yanında güçlü tevhid vurgusu da barındırır: “Onların yalvardıkları bu 

varlıklar Rablerine -hangisi daha yakın olacak diye- vesile ararlar; O'nun rahmetini 

umarlar ve azabından korkarlar. Çünkü Rabbinin azabı, sakınılacak bir azaptır.”1242 

Müşriklerin özellikle melekleri Allah’ın kızları sayıp onlara taatte bulunarak şirke 

sürüklendikleri bilinen bir durumdur.1243 Bunun yanında Yahudiler ve Hristiyanlar da 

Hz. Üzeyr ve Hz. İsa’yı aynı durumda konumlandırmışlardır.1244 Allah Teala bu 

gruplara hitap ederek tevhidi dile getirmekte, tapınılan varlıkların da Allah’ın azabından 

korkup, rahmetini yani cenneti, uhrevi nimetleri arzuladığını belirtmektedir. Kulların 

akıbetlerinin sadece Rahman’ın elinde olduğu, ahirette dilediği şekilde karşılık vereceği 

                                                 
1237 Bkz. Yâsîn: 36/5; Fussilet 41/2; Hadîd: 57/9; Enbiyâ, 21/107;  
1238 A‘râf: 7/52, Ayrıca Bkz. A‘râf: 7/154, 203; En‘âm: 5/154, 157;Yûnus: 10/57-58; Yûsuf: 12/111; 

Nahl: 16/64, 89; İsrâ: 17/82; Meryem: 19/21; Enbiyâ: 21/107; Neml: 27/77; Ankebût: 29/51; Lokmân: 

31/3; Casiye: 45/20; Ahkâf: 46/12; Duhan: 44/6; Kasas: 28/43, 46, 86; Tevbe: 9/61; Hûd: 11/17, 63. 
1239 Bkz. Zümer: 39/22; Şûrâ: 42/52 
1240 Bkz. İbrâhîm: 14/1; Hadîd: 57/9; Talak: 65/11 
1241 Bkz. Hûd: 11/28; Yûsuf: 12/56; Sa’d: 38/9; Bakara: 2/105; Âl-i İmrân: 3/74; Kehf: 18/65; Meryem: 

19/2.  
1242 İsrâ: 17/57; Ayrıca bkz.; İsrâ: 17/54; İnsan: 76/31; Ankebût: 29/21; İbrâhîm 14/36 
1243 Taberî, Câmiü'l-Beyân fî Tefsîri'l-Kur'ân, XVII/471. 
1244 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XX/357. 



177 

vurguları muhatapların inançlarına binaen yoğun tevhidi anlatımdır. Uhrevi mutluluğun 

yani cennetin kazanılmasının Allah’ın rahmeti olarak zikredilmesi insanın özgür 

iradesinin anlamsızlaştırılmasından ziyade uluhiyyetin uhrevi boyutuna dikkat 

çekmedir. İlahi rahmet; ilah olması hasebiyle adalet vasfını kendinde bulunduran 

Allah’ın hikmetine göre cereyan eden sıfatıdır. Onun rahmeti; aracı, şefaatçi varlıkların 

tesiri altında kalmaksızın kendini gösteren bir vasıftır.1245 

2.2.2.3. Lanet / Öfke / İntikam 

Kur’an’da Allah-insan ilişkisi sadece sevgi temelli davranışların hakim olduğu bir 

münasebetle devam etmez. Çünkü Allah’ın kullarından hak edenlere karşı bir takım 

olumsuz fiillerde bulunmaması, O’nun aciz bir varlık olarak algılanmasına sebep 

olabilir. Bunun yanında imtihan üzerine kurulan sistemin ahlaki temeli Allah’ın insana 

karşı negatif sıfat ve fiillerinin varlığını gerekli kılar. Fakat Allah’ın insanla olan ilişkisi 

salt kuvvete dayanan negatif formda da değildir. Allah’ın insana yönelik gazabı, öfkesi, 

laneti insanın davranışları sonucu ortaya çıkan ilahi fiil ve sıfatlardır. Kur’an’da da 

Allah’ın bu özellikleri daima dengeli anlatılmıştır. Örneğin Allah’ın kuluna yönelik 

Rabliği anlatılırken O’nun selam, mü’min ve müheymin isimleri Cebbar ismiyle beraber 

kullanılır.1246 Önceki bölümlerde de bahsetmeye çalıştığımız gibi ilgili dönemin ve 

vahyin süreci Müşrik, Yahudi ve Hıristiyanların inançları ile birlikte ele alındığında bu 

negatif kavramlar üzerinden kimlere nasıl uyarıların yapıldığı daha iyi anlaşılacaktır.  

Kur’an’da Allah ile insan arasındaki olumsuz ilişki anlatılırken, lanet ve intikam 

kavramları çevresinde yoğunlaşmış, cehenneme atılmakla sonlandırılmış betimlemeler 

görülür. Söz konusu tehdit ifadelerinin en büyük muhataplarından biri müşriklerdir. 

Esasında inanmayanların ahiretteki konumları cehennemdir. Bununla birlikte onların, 

insanları Allah’tan uzaklaştırma niyetiyle yalan, hile, hakaret ve şiddet yollarına 

başvurmaları, hak yola düşmanlık besleyip onu yanlış olarak göstermeye çalışmaları 

ayrıca ilahi laneti, öfkeyi ve intikamı hak etmelerine sebep olmuştur: 1247 “Cennet ehli 

cehennem ehline: Biz Rabbimizin bize vadettiğini gerçek bulduk, siz de Rabbinizin size 

vadettiğini gerçek buldunuz mu? diye seslenir. "Evet!" derler. Ve aralarından bir 

                                                 
1245 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 88. 
1246 Bkz. Haşir: 59/23. 
1247 Karaman ve diğ., II/530. 



178 

çağrıcı, Allah'ın lâneti zalimlerin üzerine olsun! diye bağırır.”1248 Müşriklere yönelik 

öfkeyi ifade eden ayetler Mekke’de ezilmiş, türlü sıkıntılar içinde kalmış Hz. 

Muhammed ve Müslümanlara moral ve motivasyon sağlamaktadır. Bunun yanında söz 

konusu ifadeler geçmiş milletlerin kıssalarıyla, dünyevi ve uhrevi azap motifleriyle 

somutlaştırılarak1249, hayâsızlık ve zulmü kendilerine şiar edinmiş Müşriklerin 

kalplerine korku salmaktadır.1250  

Kur’an’da Yahudilere yönelik olarak teolojik ve ahlaki düzeyde ciddi eleştiler söz 

konusudur. Medine ve çevresinde var olan Yahudilerin peygamberlik anlayışları, Allah 

hakkında tevhid inancı eksenli polemikleri eleştirilerin temelini oluşturmuştur.1251 

Yahudilerin Hz. Muhammed devrinde Allah Teâla’nın hükümlerine ve peygamberine 

karşı göstermiş oldukları olumsuz tavırlar, önceki dönemlerle benzerlikler arz etmekte 

ve defalarca tekrarlanmakta idi.1252 Risalet öncesi Yahudilerin tevhid inancı noktasında 

ortaya koymuş oldukları inkârcı ve hilekâr tavrın sonucu olarak başlarına gelen helak, 

öte yandan dünyalık cezalandırma mahiyetinde bir takım yaptırımlar Allah’ın gazabı 

olarak ifade edilmekte ve başta Yahudiler olmak üzere dönemin inkârcı grupları tarihsel 

realitelerle tehdit edilmektedir: “De ki: Allah katında yeri bundan daha kötü olanı size 

haber vereyim mi? Allah'ın lânetlediği ve gazap ettiği, aralarından maymunlar, 

domuzlar ve tâğuta tapanlar çıkardığı kimseler. İşte bunlar, yeri (durumu) daha kötü 

olan ve doğru yoldan daha ziyade sapmış bulunanlardır.”1253 Dönemin Yahudileri için 

en büyük problem Hz. Muhammed’in risaletidir. Yahudiler Hz. Muhammed’in 

peygamberliğini reddetmek için vahiy olgusunu kökten reddetmişler, Malaki ile vahiy 

sürecinin kapandığını iddia etmişlerdir.1254 Allah onların bu davranışlarıyla ilahi öfke ve 

gazabı hakettiğini bildirmiş, böylece yapılan eylemin veya ortaya konan inancın ne 

kadar büyük bir günah olduğunu belirtmiş olmaktadır.1255  Medine’de İslam toplumunun 

sosyal dokusunu bozacak davranışlar noktasında Müslümanlar Yahudilere karşı 

                                                 
1248 A‘râf: 7/44; Ayrıca Bkz. Hûd: 11/18, 60, 99; Mümin: 40/52; Kasas: 28/42; Ra’d: 13/25; Zümer: 

39/37; Zuhruf: 43/41; Secde: 32/22; Duhan: 44/16; Fâtır: 35/39. 
1249 Bkz. A‘râf: 7/71, 136; Hicr: 15/79; Rûm: 30/47; Zuhruf: 43/25, 55  
1250 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, III/518. 
1251 Baki Adam, “Müslümanların Yahudilere Yönelttiği Teolojik Eleştiriler”, Dinler Tarihi Araştırmaları 

(Müslümanlar ve Diğer Din Mensupları) 4, 2004,103. 
1252 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, IX/169-170. 
1253 Mâide: 5/60; Ayrıca Bkz. Bakara: 2/61; Âl-i İmrân: 3/112; A‘râf: 7/152; Nisâ: 4/47; Tâhâ: 20/80-81; 

Mâide: 5/13, 64, 78. 
1254 Adam, 103. 
1255 Bkz. Bakara: 2/88-90, 159. 



179 

uyarılıp, satır aralarında azarlanırken yine Allah ile Yahudiler arasında kurulan negatif 

ilişki hatırlatılır: “Allah'ın kendilerine gazap ettiği bir topluluğu dost edinenleri 

görmedin mi? Onlar ne sizdendirler ne de onlardan.”1256 Ayetlerde Yahudilerden 

gelecek tehdit, kışkırtma ve her türlü entrika karşısında Müslümanların uyanık olması 

istenmektedir. 

Allah ile insan arasındaki olumsuz ilişki çevresinde şekillenmiş tehditlerin 

muhataplarından bir diğeri Medine’de yaşayan münafıklardı. Münafıkların, hak yolun, 

hidayetin bütün nişaneleri ortaya çıktıktan sonra dahi Allah’ın rızasına uygun olacak 

şeyleri bırakıp bilakis gazabı, öfkeyi, laneti celbedecek şeylerin arkasına takılmaları 

şiddetle tenkit edilmiştir:1257 “Bunun sebebi, onların Allah'ı gazaplandıran şeylerin 

ardınca gitmeleri ve O'nu razı edecek şeylerden hoşlanmamalarıdır. Bu yüzden Allah 

onların işlerini boşa çıkarmıştır.”1258 Tehditlerle muhatapların sinelerine korku salınmış 

olmakla birlikte burada da asıl amaç Müslümanların oluşturduğu kardeşlik ve birlik 

temelli toplumu içerden gelebilecek saldırılara karşı korumaktır. Çünkü Münafıklar her 

fırsatta Hz. Muhammed ve İslam toplumunun düşmanları ile anlaşma içerisine girmekte 

ve onların direktifleri doğrultusunda hareket edeceklerini belirtmekteydiler. Onlar, 

hidayet üzerine kurulmaya çalışılan ve yeni yeni filizlenmiş olan İslam toplumu 

içerisinde desiselerle, ayak oyunlarıyla bir takım hainlikler yaparak toplum içerisinde 

karışıklık ve kargaşa çıkarmaya uğraşmakta idiler. Savaş gibi Müslüman toplumu tehdit 

eden vakalarda düşman tarafı seçmekte ve Müslümanları yalnız bırakmakta idiler. Allah 

bu gibi davranışlarda bulunan münafıkları ilahi gazapla ihtar ederek İslam toplumuna 

zarar verecek, onların birliğini çökertebilecek hareketlerin önüne geçmektedir. 

2.2.2.4. Helak / Ceza 

Bütün kâinatı yaratan Allah, yaratmış olduğu insana deneme sürecinin sonucunda 

ceza veya mükâfat vereceğini bildirmiştir. Yaşanılan hayatın karşılığı olarak verilecek 

ceza uhrevi yaşamda olabileceği gibi aynı zamanda dünya hayatında da gerçekleşebilir. 

Cezanın bir şekli olarak sunulan helak esasta Allah’ın dünyadaki küfür topluluklarına 

yönelik ceza içeren müdahalesidir. Allah Kur’an’da, geçmişte bir takım toplulukları 

                                                 
1256 Mücadele: 58/14; Ayrıca Bkz. Nisâ: 4/52. 
1257 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, IX/281. 
1258 Muhammed: 47/28; Ayrıca Bkz. Âl-i İmrân: 3/87, 162;  Tevbe: 9/68; Muhammed: 47/23; Fetih: 48/6; 

Ahzâb: 33/60-61. 



180 

kendilerinden kaynaklanan sebepler sonucu yok ettiğini sıkça dile getirmekte ve helak 

örneklerini muhataplarına sunmaktadır.  Söz konusu tarihi sahneler Kur’an’ın genel 

maksadına uygun olarak ibretler, uyarılar, tehditler barındırmaktadır. Ancak bu 

sahnelerin zikredildiği ayetler sonraki dönemlerde farklı tartışmaların içerisinde 

değerlendirilmiştir. Kâfirlerin ilahi müdahaleyi gerektirecek her türlü isyanlarına karşı 

Allah toplumlara “ecel” olarak ifade edilen bir takım süreler tanımıştır. Bu süre zarfında 

vadenin önceye alınmaması veya sonraya ertelenmemesi ölüm üzerinden yapılan ecel 

tartışmalarına yol açmış, öldürülen kişinin eceliyle ölüp ölmediği tartışılmıştır.1259 

Mutezile Allah’ın insan için eceller belirlediği başka kişiler tarafından öldürülmesi 

sonucu belirlenen ecelinden önce öldüğünü ifade etmiştir. Buna karşılık ehl-i sünnet ise 

ayetlerin onların görüşünü nakzettiğini, varlıklar için tek bir ecelin olduğunu 

savunmuşlardır.1260 Ayrıca helak noktasında peygamberin konumunu belirtmek için 

söylenen ifadeler1261 insanının fiilleri üzerindeki özgürlüğünün ölçüsü bağlamındaki 

tartışmalara delil olarak sunulmuştur.1262 Allah’ın insana yönelik ahlaki fiili olan ve 

insanda acı, ızdırap vb. duygular oluşturan helak ise hüsün kubuh tartışması içerisinde 

düşünülmüştür. Helakın sebepsiz, hikmetsiz olamayacağını, olduğu takdirde zulüm 

olacağını bildiren ayet de1263 yine hüsün kubuh tartışmalarında delil olarak 

sunulmuştur.1264  

Dünyevi cezalandırmayı ifade eden ayetlerde ilk olarak, insanoğluna dünya 

hayatında verilen süre üzerinde durulur. İmtihan dünyasının gereği olarak Allah, insanı 

yaptığı hatalardan dolayı hemencecik helak etmemiş ona belli zaman dilimi içerisinde 

yaşama yetisi vermiştir. Ancak ilahi irade gerçekleşip helak vuku bulacaksa da söz 

konusu azabın keyfi olmadığı belirtilir. Allah’ın insana yönelik acı içeren fiilinin 

sünnetullah çizgisi içerisinde cereyan ettiği ve kuralları belirleyenin Allah olduğu ifade 

edilir. Çünkü azap Allah’ın belirlediği kanunlar çerçevesinde ve belirlediği şekliyle 

                                                 
1259 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XIV/234. 
1260 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, VI/421. 
1261 Bkz. “De ki: "Ben kendime bile Allah'ın dilediğinden başka ne bir zarar ne de bir menfaat verme 

gücüne sahibim." Her ümmetin bir eceli vardır. Ecelleri geldiği zaman artık ne bir saat geri kalırlar ne de 

ileri giderler.” (Yûnus: 10/49) 
1262 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVII/262. 
1263 Bkz. En‘âm: 6/131. 
1264 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XIII/152. 



181 

cereyan edecektir. Bu kanun insanların keyfi taleplerine göre değişmez: “Helâk 

ettiğimiz hiçbir ülke yoktur ki hakkında (bizce) bilinen bir yazgı olmasın.”1265  

Helak, insana yönelik uygulanmış dünyevi ceza mahiyetinde olduğundan Allah’ın 

sebepsiz, hikmetsiz olarak bu fiili gerçekleştirmesi zulüm olarak ifade edilmektedir. 

Zulüm ise Allah’a yakıştırılamaz. Bu bağlamda helakın öncesinde bu cezaya uğrayacak 

toplulukların uyarılmış olması gerekir. Allah’ın yaratmış olduğu insana kendilerinden 

peygamber ve vahiy göndermesi nasıl ilahi kanunun gereği ise aynı şekilde kendilerine 

davet ulaşmamış kişileri de yok etmemesi ilahi kanunun gereğidir:1266 “Bu, haberleri 

yokken kasabalar halkını Allah'ın haksız yere yok etmeyeceğinden dolayıdır.”1267 Helak, 

elçilerin uyarması karşılığında küfür ve günahta inat edilmesi sonucu gerçekleşen bir 

azaptır ki,1268 bu durum ayetlerde ifade edilmiştir.1269 

Kur’an helakın değişik şekillerinden bahseder. İnsanların dünyada 

cezalandırılması ve beldelerin yok edilmesi olağandışı bir olayın neticesinde olabileceği 

gibi evrensel yasalara bağlı olayların sonucu da olabilmektedir. Diğer bir ifadeyle helak 

yağmur, fırtına, volkan gibi bizzat adetullaha bağlı bir fiille olacağı gibi aynı zamanda 

Allah’ın iradesi dâhilinde diğer insanların elinden gerçekleşecek bir fiille de olabilir. 

Mesela Allah yok edeceği bir kavmi başka bir toplulukla savaşması sonucu da hezimete 

uğratıp yok edebilir: “Onlar, başka değil, sırf “Rabbimiz Allah'tır” dedikleri için haksız 

yere yurtlarından çıkarılmış kimselerdir. Eğer Allah, bir kısım insanları (kötülüklerini) 

diğer bir kısmı ile defedip önlemeseydi, mutlak surette, içlerinde Allah'ın ismi bol bol 

anılan manastırlar, kiliseler, havralar ve mescidler yıkılır giderdi. Allah, kendisine 

(kendi dinine) yardım edenlere muhakkak surette yardım eder. Hiç şüphesiz Allah, 

güçlüdür, galiptir.”1270 Topluluklar yok oluşun süreçlerini kendileri hazırlarlar. Bazen 

içlerinden bir takım gruplar çıkar toplumlarını helaka sürükler, diğerleri ise bunlara 

engel olmaz ise toplumda doğal olarak ilahi takdir gerçekleşir. Helak sürecindeki 

yasaları koyan, irade eden ve zamanı geldiğinde gerçekleştiren Allah olduğundan helak 

Allah’ın fiili olarak zikredilir: “Bir ülkeyi helâk etmek istediğimizde, o ülkenin zenginlik 

                                                 
1265 Hicr: 15/4. 
1266 Zuhaylî, VIII/48. 
1267 En‘âm: 6/131; Ayrıca Bkz. Tevbe, 9/70 
1268 Bkz. A‘râf, 7/76-78, 132-136, 176; Şems: 91/11-14; Furkân: 25/35-39; Mümin: 40/21-22; Müminun: 

23/44, 48; Kasas, 28/58-59; Sebe: 34/15-17; Fussilet: 41/15-17; Ankebût: 29/40 
1269 Bkz. İsrâ: 17/15; Nahl: 16/36; Fâtır: 35/24. 
1270 Hac: 22/40. 



182 

sebebiyle şımarmış elebaşılarına (iyilikleri) emrederiz; buna rağmen onlar orada 

kötülük işlerler. Böylece o ülke, helâke müstahak olur; biz de orayı darmadağın 

ederiz.”1271 

Allah mahlûkata yönelik korku ve çekince duymaksızın her türlü tasarrufta 

bulunandır. Sınırları aşmış inkârcı bireye ve topluma yönelik helak, acı, ızdırap 

anlamında dünyalık cezalar da bu tasarrufların içerisindedir: “Bu işin sonundan O'nun 

korkusu yoktur.”1272 Ancak insana yönelik her türlü tasarruf yetkisini Allah’ın kendinde 

bulundurması ucu açık, zulme sebep olacak kontrolsüz güç anlamında değildir. Ayetler 

gerçek ilah olan Allah’ın uluhiyyetini ve uluhiyyetindeki kullanma yetksini insan 

zihnine aşılamaktadır. Yaptığı fiillerin neticesinde Allah’ın korkmaması uluhiyyetin 

olduğu gibi aynı zamanda hikmetin de ifadesidir. Allah hikmet sahibi olduğundan 

yaptığı iş de hak ve hakikat olur. Yanlış, haksız bir eylem ortaya koyması 

düşünülemez.1273 Helak da öncesi ve sonrası ile belli kanunlara sahip olan, hikmet 

barındıran cezalandırma şeklidir. Bu nedenle helak, her olayı bir amaca, hedefe 

bağlayan hikmet sahibi Allah’ın takdiridir.1274  

Gerek bireyin gerekse toplumun inanç farklılıkları dikkate alınmaksızın yaşam 

sürmesi ve sürdürdüğü yaşamda rızık ve evlat gibi bir takım faydalar elde etmesi 

Allah’ın tanıdığı imkânlar gereğidir.1275 Söz konusu imkânlar insanların peygamberler 

aracılığıyla gönderilen ilahi emirlere uyup hidayet bulmaları için fırsat 

sağlamaktadır.1276 Ancak mühletle birlikte verilen faydalar insanları şımartmış, 

yaptıkları inançsızlığın bedelini ödemeyeceklerini düşündürtmüştür. Hz. Muhammed 

dönemi inkâr gruplarını Allah’a karşı nankörlüğe, şımarıklığa sevk eden en büyük etken 

belki de küfürlerinin karşılığını dünyada görmemeleridir Bu nedenle de vahiyle 

bildirilmiş olan helak edici azap çeşitlerini küçümsemişler, alay etmişler ve o azabı 

isteyebilmişlerdi: “De ki: Acele istediğiniz şey benim elimde olsaydı, elbette benimle 

sizin aranızda iş bitirilmişti. Allah zalimleri daha iyi bilir.”1277 Onlar helak tehdidini 

küçümseyip, yok edilmemelerini batıl inançlarının kanıtı olarak sunmalarından dolayı 

                                                 
1271 İsrâ: 17/16. 
1272 Şems: 91/15; Ayrıca Bkz. Hûd: 11/57; Muhammed: 47/38; En‘âm: 6/133-134. 
1273 Mâtürîdî, Te’vilatü Ehli’s-Sünne, X/547. 
1274 Kutub, VI/3919. 
1275 Öge, Allah’tan Aleme İlahi Fiiller, 308. 
1276 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, II/393. 
1277 En‘âm: 6/58. 



183 

Allah her topluluk için belli süreler tanıdığını ancak sürenin insanın değil de kendinin 

kudreti dâhilinde olduğunu belirtir: “Her ümmet için belirli bir süre vardır; vakitleri 

dolunca ne bir saat gecikebilir ne de öne geçebilirler.”1278 Binaenaleyh ayetlere 

muhatap olan müşrikler de kendileri için takdir edilen azaba helakın ilahi kanunları 

çerçevesinde zamanı geldiğinde maruz kalacaklardır.1279 

Gerek birey, gerekse toplum için fırsat mahiyetinde düşünülen mühlet olgusu 

muhataplara genelde ise tüm insanlığa yönelik korkutucu ikaz niteliği taşımakta insanın, 

varlığını devam ettirmesine aldanmaması istenmektedir. Allah Teâla helak ve ölüm 

üzerindeki tek otoritenin kendisi olduğunu belirterek Hz. Muhammed ve müminlere 

maddi manevi kötülükte bulunanları yok oluşla tehdit etmektedir. Bunun için Kur’an-ı 

Kerim’de isyankâr toplulukların cezalarının dünyada verileceğini bildirmekte,1280  

özellikle geçmiş milletlere ait örnekler sunulmaktadır.1281 Korkunç sonlarıyla örnek 

gösterilenler, müşrikler ve dönemin ehl-i kitabı tarafından bilinen topluluklardır. 

Örnekler inkârcıların tevhidi reddedip, putlara tapıp Hz. Muhammed’i ve Kur’an’ı 

yalanlamalarına karşı uyarı niteliği taşımaktadır. Tevhid karşısında tutundukları retçi 

tavrın çirkinliğini ve dalaletlerinin büyüklüğünü ortaya koymaktadır. Örnekler 

aracılığıyla risalet dönemi inkârcılarının inancı ile helaka uğramış toplulukların inancı 

karşılaştırılır. Benzerlikler belirtilip aynı akıbete uğrama noktasında muhataplar 

korkutulur.1282  Vahiy dönemi inkârcılarının tavırları, inançsızlıktaki inatları ve 

kendilerini inkâra sürükleyen liderlerinin davranışları önceki topluluklardan 

örneklemelerle eşleştirilir.1283 Böylece muhatapların helak olmuş topluluklardan ibret 

alarak inançlarını gözden geçirmeleri istenir. 

Kur’an dünyalık ceza mahiyetindeki helakın Allah’ın kudreti dâhilinde olduğunu 

vurgularken aynı zamanda Hz. Peygamber’in de sınırlarını belirtmektedir. 

Peygamber’in istediği anda istediği şeyi gerçekleştiremeyeceği, kendi başına 

gelebilecek herhangi bir zarara veya faydaya malik olmadığı hatırlatılır. Bunun yanında 

helak gibi sadece ilahi iradeyle meydana gelebilecek olayların failinin sadece Allah 

                                                 
1278 A‘râf: 7/34; Ayrıca Bkz. Hicr: 15/4; Nahl: 16/61; Kehf: 18/58-59; Müminun: 23/43 
1279 Bilmen, IV/1713. 
1280 İkbal, 190. 
1281 Bkz. Haşr: 59/2-4; Fil: 105/1-5; Necm: 54/50-52.; Buruc: 85/17-20; Sebe: 34/15-19; Kâf: 50/36-37; 

Kamer: 54/9-30, 33-39, 41-42; A‘râf: 7/4-5, 59-72, 73-78, 80-93, 132-136 Furkân: 25/37; Neml: 27/50-

51. 
1282 İbn Âşûr, XXVII/152; Ayrıca Bkz. Ankebût: 29/34-35. 
1283 Bkz. Nuh: 71/1-4. 



184 

olduğu vurgulanır. Helak sadece Allah’ın tayin ettiği vakitte cereyan edecektir.1284 Bu 

hatırlatma kâfirlerin Hz. Muhammed’i muhatap alarak Allah’ın azabına karşı meydan 

okuyuşlarına verilen cevaptır. Allah, yok oluş gibi bir fiili sadece kendisinin takdir 

edeceğini belirterek ilah ile peygamber arasındaki çizgileri belirginleştirmektedir. 

Bunun yanında müşriklerin helak üzerinden ortaya koydukları alaycı tutumlarında Hz. 

Muhammed’i devreden çıkararak kendisi muhatap olmakta ve tehdit etmektedir. 

Sonuç olarak helak ayetleri aslında muhataplara yönelik tehdit ya da destek ve de 

uluhiyyet vurguları barındırmaktadır. Konuyu ecel üzerinden bir tartışma zemininde 

düşünmek ayetlerin temelde vermek istediği uyarıyı ötelemek olur. Çünkü başta da 

belirttiğimiz gibi dönemin toplulukları inkârları karşısında dünyalık bir ceza 

görmeyince Hz. Muhammed’le rahatlıkla alay edip öğretilerini küçümseyebiliyorlardı. 

Allah, günü ve zamanı kendi katında belli olan ve onları yeryüzünden silecek bir azapla 

tehdit etmekte1285, bu azabı var edenin kendisi olduğunu belirtmektedir.1286 Böylece 

vahye muhatap olan topluluklar tehdit edilip korkutulmuş; müminler ise teselli edilmiş 

olur. 

Allah’ın isyankâr bireyi veya toplumu helak edebileceği gibi onun dışında başka 

şekilde dünyevi cezalarda verebilir. İnsanın dünya hayatında yaşadığı felaketler, sıkıntı 

veren şeyler öğüt alma vb. saikler gözetilerek Allah’ın bir cezalandırma şekli 

olabilmektedir ki Allah Teâla Kur’an’da bunu açıkça ifade ederek kâfirleri tehdit 

etmektedir.1287 Ancak yapılan davranışlar neticesinde ortaya çıkacak kötü durumların 

sorumluluğunu kabul etmemek insanın özelliklerindendir. Kişinin kendini korumak, 

güvene almak için başvurmuş olduğu bu davranış şekli aslında altında ciddi psilojik 

nedenler bulundurabilen ruhsal savunma mekanizmasıdır. Kur’an-ı Kerim inkârcıların 

dalaletlerine mazaret sunmalarını ve sorumluluklarını reddetmelerini tenkit 

etmektedir.1288  Aynı gruplar hidayet ve dalalet noktasında mesuliyetlerini reddettikleri 

gibi kendilerini etkileyen zarar mahiyetindeki cezalar karşısında aynı psikolojik 

yaklaşımı göstermekte, başlarına gelen iyi şeyleri kendilerine, kötülükleri, 

                                                 
1284 Bkz. Yûnus: 10/48-51. 
1285 Zemahşeri, II/101. 
1286 Bkz. Hicr: 15/4; Müminun: 23/40-43. 
1287 Bkz. En‘âm: 5/49; A‘râf: 7/130; En‘âm: 6/42. 
1288 Bkz. Nahl: 16/35; Zuhruf: 43/20; Ean’am: 6/148. 



185 

uğursuzlukları Allah’a, peygambere, inananlara nispet etmekteydiler.1289 Hz. 

Muhammed dönemindeki inkârcıların göstermiş olduğu bu davranış belki toplumda var 

olan yazgıcı anlayışın neticesi olarak görülse de aslen insanın ve özellikle de vahye 

karşı çıkan kâfir güruhun en belirgin özelliğidir. Kur’an ise onların düşünce tarzlarını 

eleştirerek yaptıklarının sorumluluklarını kendilerine yüklemektedir: “Başınıza gelen 

herhangi bir musibet ellerinizle işlediklerinizden ötürüdür. O, yine de çoğunu 

affeder.”1290 Ayrıca söz konusu zararların kendi fiillerinin sonucu olarak Allah 

tarafından olduğu hatırlatılarak ibret almaları ve hatalarından dönmeleri 

istenmektedir.1291 

2.2.2.5. Dalalet 

Hidayet kavramında ifade edildiği gibi İslam kelamında tartışılan en önemli 

konulardan biri de dalalet konusudur. Çünkü Kur’an’da insanın hidayeti bireyin 

kendisine ve Allah’a nispet edildiği gibi dalaleti de bireye, şeytana, putlara ve Allah’a 

nispet edilebilmektedir.1292 Dalaletin Allah’a nispeti insan hürriyeti, Allah’ın adaleti, 

fiillerin yaratılması tartışmalarının kanıtı haline dönüşmüştür. Kur’an’da dalalet Allah’a 

nispet edilirken ilk okuyuşta şu hususlar özellikle dikkat çekicidir:  

Dalalet hususunda Allah kalbin mühürlenmesi, vahiyle o kişinin arasına engel 

konulması gibi kısacası tebliğin bireyin kalbinde yer edinmemesi için özel müdahalerde 

bulunması.1293 Allah’ın inkârcıyı azdırmak istediği için vahyin ona kar etmemesi1294 

veya Allah’ın saptırması,1295 kâfirlerin kötü işlerinin güzel gösterilmesi,1296 küfürleri 

artsın diye şeytanların göndermesi1297 veya o kişi için Allah’ın hidayet istememesi.1298 

Bu başlıklar içerisinde değerlendirilebilecek ayetler kelamda her zaman tartışılmıştır. 

Ancak kelamdaki diğer tartışmalarda olduğu gibi burada da asıl sorun nasları gerek 

Kur’an bütünlüğü içerisindeki bağlamından gerekse üzerine kurulmuş olduğu inançtan 

                                                 
1289 Bkz. Neml: 27/47. 
1290 Şûrâ: 42/30; Ayrıca Bkz. Kasas: 28/47; Rûm: 30/41. 
1291 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, V/454. 
1292 Bkz. A‘râf: 7/178; İsrâ: 17/97. 
1293 Bkz. İsrâ: 17/45; En‘âm: 6/25, 126; Kehf: 18/57; Yâsîn: 36/8-11; Bakara: 2/7; Fâtır: 35/19-23; Nahl: 

16/37; Casiye: 45/23. 
1294 Bkz. Hûd: 11/34; A‘râf: 7/35. 
1295 Bkz. A‘râf: 7/186; Nisâ: 4/88; İbrâhîm: 14/4; Ra’d: 13/27 
1296 Bkz. Fâtır: 35/8. 
1297 Bkz. Meryem: 19/83. 
1298 Bkz. Mâide: 5/41; Kehf: 18/17 En‘âm: 6/111. 



186 

kopuk olarak anlamaya çalışmaktadır. Söz konusu naslar kelami ve felsefi tartışmalar 

sonucu ortaya çıkan teolojik eksende ele alınmıştır.1299 

Dalaletin Allah’a nispet edildiği ayetlerin bir kısmında tevhidi anlatım ön 

plandaydı ki tevhid başlığında bu konuya değinmeye çalışmıştık. Bazı ayetlerde 

kâfirlerin ilahi kelama ve peygamberin bütün çabalarına rağmen inat ve inkâra devam 

etmeleri sebebiyle Allah’ın dalalet noktasında onların aleyhine özel uygulamalarda 

bulunduğu bildirilmektedir: “Biz, Kur'an okuduğun zaman, seninle ahirete 

inanmayanların arasına gizleyici bir örtü çekeriz.”1300 İlk okuyuşta Allah’ın bir takım 

kişilerin dalalete düşmesi için özel bir uygulamada bulunduğu düşünülebilir. Ancak 

ayetler bağlamında düşünüldüğünde hitabın peygambere olduğunu görülmektedir. 

Bütün çabalarına rağmen kâfirlerin inkârcı tutumları devam etmekde ve Hz. Peygamber 

bu duruma üzülmekte idi. Ayetler peygamberin üzüntü ve ümitsizliğe kapılmasına karşı 

teselli mahiyetinde bildirim sunmakta, bu durumdan sorumlu olmadığını 

bildirmektedir.1301 Bunun yanında kâfirlerin inançsızlıkta direnmelerine karşın 

müslümanın onların hidayeti noktasındaki zannı da eleştiri konusu olabilmekte ve 

dalalet Allah’a nispet edilerek Müminler uyarılmaktadır.1302 Ayetler bağlamında 

değerlendirildiğinde kalbin mühürlenmesi veya bu türden ifadeleri aslında kâfirlerin 

inanmama noktasındaki göstermiş oldukları inadı, taassubu ifade etmektedir. Yani 

onların bu halleri vahiyle aralarında perde oluşturmaktadır. Öyleki o kâfirler kitap kendi 

dillerinde gelmesine1303, okuyup anlamalarına, Ashab-ı Kehf gibi açık bir delil 

sunulmuş olmasına1304 kısaca vahiyle gösterilen hakikatleri açıkça idrak etmelerine 

rağmen yine de işi yokuşa sürüp1305 inkâra devam etmişlerdir. Allah onların bu 

durumunu ifade ederken hissi mucizeleri açık açık görseler, her türlü uyarıyı işitseler 

bile yine de hidayete yönelik adım atmayacaklarını belirtir.1306 Kâfirlerin bütün 

                                                 
1299 Galip Türcan, “Kelamî Paradigmanın Güçlüğü: Mu’tezile Ve Ehl-i Sünnet Kelamında Hidâyet Ve 

DalâletKavramlarının Anlaşılması”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1 

(15), 2012, 270. 
1300 İsrâ: 17/45; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/25; Fâtır: 35/8, 19-23; A‘râf: 7/186; Casiye: 45/23; Kehf: 18/57; 

Nahl: 16/37; Yâsîn: 36/8-11; Meryem: 19/81-84; Bakara: 2/6-7; Mâide: 5/41. 
1301 Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, III/390. 
1302 Bkz. Nisâ: 4/88. 
1303 Bkz. İbrâhîm: 14/4; Şuara: 26/197-201. 
1304 Bkz. Kehf: 18/17. 
1305 Bkz. Ra’d: 13/27; En‘âm: 6/124-125. 
1306 Bkz. En‘âm: 6/109-111; Yâsîn: 36/10. 



187 

sorumsuzluğuna ve inatçılığına rağmen Peygamberin tebliğe, uyarıya devam etmesi 

istenir.  

Küfrün sorumluluğu tebliğe kulak vermeyen inatçı, katı kalpli inkârcılara aittir ki 

ayetlerin devamı bu durumu ifade etmektedir.1307 Nitekim aynı halleri önceki 

peygamberlerin kavimlerinde de görmekteyiz. Onlar küfürlerini inatla devam ettirmekte 

ve hatta peygamberlerine meydan okuyabilmekte idiler.1308 Bu nedenle Allah bütün 

inkârcıların dalalet psikolojisine dikkat çekerek, yapılan her türlü ihtida faaliyetine 

rağmen gösterecekleri tutumlar göz önüne serilmektedir. Bu aşamda mühürlenme, 

günahın süslenmesi vb. ifadeler kullanılmakta ve bunlar Allah’a nispet edilmektedir. 

Aslında Allah kâfirlerin inatlarından dolayı Hz. Muhammed ve beraberindekilerin 

üzülüp, yese kapılmamaları için ihtidanın bundan sonraki aşamasının kendisine ait 

olduğunu belirtmektedir. Ancak burada Allah’ın özellikle dalalet noktasındaki fiilleri 

nötr durumundaki insana yapılmış negatif müdahale değildir. Hidayet noktasında her 

türlü çabaya rağmen olumsuz fikir, psikoloji ve eyleme sahip insana yaptığı 

müdahaledir.1309  

Sonuç olarak; Kur’an’da var olan kalplerin mühürlenmesi, hidayet noktasında 

önlerine engellerin konulması, dalaletin onlara süslü gösterilmesi vb. ilahi iradenin bir 

takım insanların hidayetinin aleyhine aktivitelerde bulunmasını çağrıştıran ifadeleri, 

Allah’ın insanın iradesini yok sayarak, onların aleyhine yaptığı özel uygulama olarak 

düşünmek Kur’an’ın bütünlüğü içerisinde yanlış değerlendirme olur. Veya yanlış 

değerlendirmeye düşmemek için ehl-i sünnetin yaptığı gibi ifadeleri pratik bir değeri 

olmayan kalpteki yaratma tartışmalarını çekmek ayetlerin asıl göstermek istediği mesajı 

ötelemek olacaktır. 

Dalaletin Allah’a nispet edildiği ayetlerde aynı zamanda Allah’ın belirlemiş 

olduğu yolda hareket etmeyen gruplar için güçlü tehditler, korkutmalar bulunmaktadır. 

Buna karşılık inananlara ise güven aşılamaktadır. Allah’ın göstermiş olduğu güçlü 

delillere rağmen dalaleti tercih edenler Allah’ın saptırdığı kişilerdir. Bu kişiler ahirette 

sapıklıklarının neticesini görecekler ve büyük pişmanlık duyacaklardır.1310 Vahiy 

                                                 
1307 Bkz. İsrâ: 17/47-48; Ayrıca Bkz. Abese: 80/5-7; A‘râf: 7/30. 
1308 Bkz. Hûd: 11/33-34 A‘râf: 7/146; Saff: 61/5. 
1309 Bkz. Rûm: 30/58-59; Kehf: 18/28 Tevbe: 9/77. 
1310 Bkz. Şûrâ: 42/44-46; Rûm: 30/29. 



188 

karşısında göstermiş oldukları tutumlar nedeniyle sağırlara, dilsizlere ve ölülere 

benzetilmektedir. Çünkü onların idrak mekanizmaları kapalıdır. Allah onların 

inançlarını küçümsemekte ve hatalarını yüzlerine vurmaktadır.1311 İnançsız insanların 

ruh halini dile getiren Allah, yaşantılarını inanç haline getiren insanların taassubla batıl 

inanca nasıl saplandıklarını ifade ederken bunu “kalplerin mühürlenmesi” şeklinde dile 

getirir.1312 Buna karşılık vahye kulak veren, gönül açan, iman edip nimetler karşısında 

şükrünü eda eden, şeytan ve avanesinin peşinden gitmeden hata yaptığında tövbe eden 

kişileri Allah hidayetine kavuşturmuş, ahirette de mükâfatlandırmıştır.1313   

Kur’an’da dalalet kelimesi zaman zaman Allah’a, bazen de şeytana nispet 

edilmektedir: “Şeytan sizden pek çok milleti kandırıp saptırdı. Hâla akıl erdiremiyor 

musunuz?”1314 Özellikle Âdem kıssası üzerinden yapılan uyarılarda nasihat bütün 

insanoğlunadır.1315 Şeytanın saptırması; insan üzerindeki cebri güce sahip olup onu 

istemediği inanca, davranışa zorla sürüklemesi değildir. Eğer cin şeytanlar kastediliyor 

ise saptırma metafizik boyutta bir takım vesveseler vermesi şeklindedir.1316 İnsan 

cinsinden şeytanlar kastediliyor ise, insanın insanı nasıl yönlendireceği zaten bellidir. 

Ancak burada da söz konusu varlıkların yukarıda belirttiğimiz gibi insan iradesi 

üzerinde özel güçleri yoktur. Nitekim kâfirler ahirette şeytanlarıyla münakaşaları 

Kur’an’da anlatılırken bu durum açıkça ifade edilmektedir. O gün şeytanlar, “Zaten 

onlar aslında bize tapmıyorlardı.”1317 diyerek aslında insanın kendi arzu ve hevesine 

kapılıp yoldan çıkdığını belirteceklerdir.1318 Şeytanın insanoğlunun düşmanı olduğu 

hatırlatılarak fitne ve yoldan çıkarması karşısında âdemoğlu sakındırılmaya çalışılır. 

Allah’ın bütün uyarılarına rağmen insan yine de şeytanı dost edinir, vahyi dikkate 

almaz, iman etmez, yaptığı kötülükleri doğruymuş gibi delillendirmeye çalışırsa onun 

için dalalet hak olmuştur.1319 Ancak burada dalalet ilahi iradenin insan tercihindeki faal 

rolünden değil insanın inanç ve fiillerinden kaynaklanan durumdur. Dalaletin şeytana 

nispet edildiği ayetlerde inançsız gruplar uyarılmakta, yaptıkları sapıklıklar yüzlerine 

                                                 
1311 Bkz. En‘âm 6/39. 
1312 Bkz. A‘râf: 7/99-100. 
1313 Bkz. İbrâhîm: 14/27; A‘râf: 7/178. 
1314 Yâsîn: 36/62; Ayrıca Bkz. En‘âm: 6/71, 128; Fussilet: 41/29; A‘râf: 7/27 
1315 Bkz. A‘râf: 7/27. 
1316 Bzk., Nas: 114/4-5; A‘râf: 7/20. 
1317 Kasas: 28/63. 
1318 Beydavi, IV/183. 
1319 Bkz. A‘râf: 7/30; Bakara: 2/36-38. 



189 

vurulmakta, takip ettikleri yanlış yolun aslında kime ait olduğu belirtilmektedir. 

Özellikle kâfirlerin ahirette yaşayacakları sahneler zikredilerek Allah’ın emri dışında 

peşlerinden gittikleri insan, cin, put gibi şeytanların ahirette onları nasıl yalnız 

bırakacakları anlatılmaktadır.1320 

2.3. BİLİŞSEL İLİŞKİ 

Allah ile insan arasındaki ilişkinin başka bir boyutu da Yaratıcının yaratmış 

olduğu mahlûktan daima haberdar olması, onun hakkında kısıtlama olmaksızın bilgi 

sahibi olmasıdır. Allah’ın herşeyi bilmesi, yarattığı varlığın her anından ve her 

parçasından haberdar olması uluhiyyetin temel vasfıdır. Çünkü tanrı olarak varlık 

üzerinde egemen güç olmak, onun ilk yaratıldığı andan yok oluş anına kadar herşeyine 

vakıf olmakla mümkündür. Allah’ın bu özelliği Kur’an’da genellikle Âlim, Basir, Semi, 

Batın, Hâfız, Karib, Habir, Rakıb, Şahid, Muhsi ve Muhit isimleriyle anlatılmaktadır. 

İslam düşüncesinde sonraki dönemlerde ilahi ilimle ilgili olarak bir takım tartışmalar 

yaşanmıştır. Özellikle Allah’ın ilminin ezeliliği, mahiyeti, varlığa olan taalluku bu 

tartışmaların başında gelmektedir. Örneğin Mu’tezile, diğer sıfatlarda olduğu gibi ilim 

sıfatını da Allah’ın zatı üzerine zaid mana olarak düşünmeyip zatıyla mündemiç olarak 

kabul eder.1321 Ehl-i sünnet ise ilim sıfatını Allah’ın zatıyla kaim ezeli sıfat olarak 

görür.1322 Bunun yanında ilahi ilmin mahlûkata tezahürü ve taalluku gerek kelamcılar 

gerekse filozoflar arasında kader temelli tartışmalara dönüşmüştür. Ancak Kur’an bütün 

bu tartışmaların dışında söz konusu sıfatlar ile Allah-insan arasındaki bilişsel ilişkiye 

dikkat çekmektedir. Yani insanın Allah’ın onu her an onu gördüğünü, her haline şahitlik 

ettiğini, ondan gizli hiçbir duygusunun ve fiilinin olmadığını bilmesi,1323 bu bilgi ve 

şuurla yaşamasıdır. Allah ile insan arasında muraKâbe temelli oluşan bilişsel ilişki de 

şunlar amaçlanır:  

Kur’an Allah’ın gerek kendisinin gerekse görevlendirdiği meleklerin insanı daima 

gözetlediğini haber vermektedir.1324 Böylece Allah insanın nefsinde olanlar dahil ona ait 

                                                 
1320 Bkz. Furkân: 25/28-29. 
1321 Abdulcebbar, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 182. 
1322 Mesud b. Ömer Taftazani, Şerhu’l-Akâid, (Çev.: Süleyman Uludağ), Dergâh Yayınları, İstanbul 1991, 

164. 
1323 Abdulkerim Kuşeyrî, Kuşeyrî Risalesi, (Haz.: Süleyman Uludağ), Dergâh Yayınları, İstanbul 2003, 

272. 
1324 Bkz. İnfitar: 82/10-12. 



190 

herşeyi bildiğini ve yaptığı herşeye şahitlik eden meleklerin olduğunu 

bildirmektedir:1325 “And olsun ki insanı Biz yarattık; nefsinin kendisine fısıldadıklarını 

biliriz; Biz ona şah damarından daha yakınız.”1326 ayeti de bu gerçeği belirtmektedir. 

Allah’ın insana “şah damarından daha yakın olması” insanın, aracı, şefaatçi kabul edilen 

tanrılar olmaksızın sürekli gözetiminde olması demektir.1327 Bu inanç insanın daima 

teyakkuz halinde yaşamasını ve kendi içerisinde öz kontrolde bulunmasını gerektirir.1328   

Allah’ın insana karşı her an muraKâbede olduğunu, herşeyi bildiğini ifade eden 

ayetler Mekke’de daha somut ifadelerde yer bulmakta buna karşılık Medine’de özellikle 

Müslümanlara ve münafıklara yönelik ifadeler daha kalbi bir bilgiyi ifade 

etmektedir.1329 İlahi ilmin alanı Mekke’de insanların yaptığı gözle görülen işlere 

yöneliktir.  Medine’de ise kalplerde gizlenenen veya insanlardan saklanan olaylara 

yönelik bir bilgiden bahsedilir:1330 “Gizlediklerinizi ve açığa vurduklarınızı da bilir. 

Allah kalplerde olanı bilendir.”1331  

Allah’ın bilgisinin muhatapları eğer kâfirler ise mesajın içeriği tehditkârdır. 

Yapılanların gizli kalmayıp unutulmayacağı, ahirette bunların hepsinin ilahi ilim 

sayesinde ortaya döküleceği bilgisi verilerek korkutulur.1332 İlahi ilme dikkat çekilen 

alanlarda aynı zamanda kâinattaki bütün güçlerin boyun eğmek zorunda kaldığı ve 

sınırsız bilgiye sahip Allah hakkında tartışmaya giren bir takım zümrelere yönelik 

eleştiriler ve tehditler vardır:1333 “Bilesiniz ki, onlar Peygamber'den, (düşmanlıklarını) 

gizlemeleri için göğüslerini çevirirler (gönüllerinden geçeni gizlerler). İyi bilin ki, onlar 

elbiselerine büründükleri zaman dahi, Allah onların gizlediklerini de, açığa 

çıkardıklarını da bilir. Çünkü O, kalplerin özünü bilendir.”1334 Müşriklerin Allah inancı 

noktasındaki batıl, yanlış tevvehhümleri sürekli olarak göz önüne serilmekte1335 “O, 

kalplerin özünü bilendir.” ifadesiyle İslam dışındaki bu grupları derinliklerine kadar 

                                                 
1325 Bkz. Nisâ: 4/63; Buhârî: Salat, 32; Buhârî: Ezan, 126. 
1326 Kâf: 50/16 
1327 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 82. 
1328 Kutub, VI/3362. 
1329 Bkz. Âl-i İmrân: 3/29; Bakara:2/76-77 
1330 İbn Âşûr, XXVIII/266-267. 
1331 Tegâbün: 64/4; Ayrıca Bkz. Mücadele: 58/7; İsrâ: 17/57. 
1332 Zümer: 39/7, 46; Beled: 90/17; Alak: 96/14; Fâtır: 35/38; Mümin: 40/19; Hûd: 11/92; İsrâ: 17/25, 47. 
1333 İbn Âşûr, XI/320; Derveze, Tefsîru’l-Hadîs, V/521. 
1334 Hûd: 11/5; Ayrıca Bkz. Ra’d: 13/10. 
1335 Bkz. Nahl: 16/77. 



191 

etkileyecek, sarsacak bir tehdit sergilenmektedir.1336 Çünkü kâfirlerin yapmış olduğu 

sözlü-fiili, gizli-aşikâr bütün inkâr faaliyetleri Allah tarafından bilinmektedir.1337 

Yaratıcının bilgisi bağlamında tehdit ve korkutma Müslümanlara yönelik olabilir. 

Ancak burada diğerinden farklı olarak tehditin yanında övgü de vardır. Allah’ın 

bilgisinin kapsayıcılığı, varlığın her halini çevrelemesi zikredilerek günahlar karşısında 

Müslümanlar uyarılmakta, ilahi iradeye uygun davrananlar övülmektedir. 

Müslümanların yaptıklarının zayi olmayacağı hatırlatılarak ahirette haksızlığa 

uğramayacaklarına dair bildiriler sunulur.1338 İlahi bilgi sunumları Peygamber ve 

Müslümanlar için daha çok destek, yakınlık ve dayanak mesajları barındırır. Çünkü 

Rabbinin her an yanında olduğuna inanan, inkârcılar karşısında yalnız kalmaz, korku ve 

çekinme olmadan kalbinde güven oluşur ve Rabbiyle beraber olmaktan güç alır.1339  

Ayetler Allah’ın bilgisi ışığında Hz. Muhammed ve Müslümanların benliğinde bir 

bilinç oluşturmayı hedefler: “Ne zaman sen bir işte bulunsan, ne zaman Kur'an'dan bir 

şey okusan ve siz ne zaman bir iş yaparsanız, o işe daldığınız zaman biz mutlaka 

üstünüzde şahitizdir. Ne yerde ne gökte zerre ağırlığınca bir şey Rabbinden uzak (ve 

gizli) kalmaz. Bundan daha küçüğü ve daha büyüğü yoktur ki apaçık kitapta (levh-i 

mahfuzda) bulunmasın.”1340 Ayetlerle oluşturulan bilinç muhatabını sevindirici 

mahiyetle olmakla beraber aynı zamanda korkutucu ve ürperticidir. Allah’ın rızasına 

uygun davranışların hatırlanacağı uyarısı yapılarak muhatap sevindirilirken aynı 

zamanda kötü davranışların da unutulmayacağına yönelik tehditle aynı kişiler 

korkutulmaktadır.1341 İnsan dünyada kendi gücü dışında meydana gelen olaylar 

karşısında konumunu ve hareketlerini belirlerken bütün azametiyle Allah’ın kendi 

yanında olduğunu hissetmesi ona mücadelede güç kazandıracaktır.1342 Allah’ın ilmi 

sadece nesneye ve olaylara taalluk eden basit bir bilgi olmayıp kuşatıcı korumanın ve 

desteğin de ifadesidir. Çünkü herşeyi kontrolü altında bulunduran Allah, müşriklerin 

yalan ve eziyetlerine karşı Müslümanların yanındadır.1343 İnkarcıların yapmış oldukları 

haksızlıkları Allah’ın bilgisi dâhilinde olup unutulmuş değildir. Yaptıkları onların 

                                                 
1336 Kutub: IV/1856. 
1337 Bkz. Ra’d: 13/9-10. 
1338 Bkz. Necm: 53/32; Mümin: 40/7; En‘âm: 6/132; Sebe: 34/11. 
1339 Bkz. Tâhâ: 20/6-8. 
1340 Yûnus: 10/61; Ayrıca Bkz. Hûd: 11/6, 112; Nahl: 16/91 
1341 Karaman ve diğ., III/116-117. 
1342 Bkz. Yûsuf: 12/19, 50; Ra’d: 13/42; İbrâhîm: 14/38; Hicr: 15/24-25. 
1343 İbn Âşûr, XI/211. 



192 

yanına kar kalmayacak, kaybolmayacaktır.1344 Buna karşılık kâfirlerin her türlü 

saldırıları karşısında peygamber ve müminlerin göstermiş olduğu sebatta Allah’tan gizli 

değildir.1345 

Bütün bunların yanında ilahi bilgi şirk karşısında İslam inancının doğrulunun da 

kanıtıdır:  “Doğrusu senin Rabbin, yolundan sapıtanları çok iyi bilir; O, doğru yolda 

olanları da çok iyi bilir.”1346 Mekke’de müşrikler Hz. İbrahim’e ait geleneğin bir 

kısmını dini ve sosyal hayatlarında devam ettirdiklerinden kendilerini hak hanifler 

olarak görüyorlardı.1347 Hz. Peygamber’e ise mecnun1348, cinlenmiş1349, deli1350 ve 

yalancı1351 diyorlardı. Allah kullarının hallerinden haberdar olmakta kimin hak yol 

üzerinde kimin de batılda olduğunu bilmektedir. Bilgisini, Hz. Peygamber’in ve 

Müminlerin hak yolda olduğuna kanıt olarak sunar ve bu kanıtı da ayrıca ihbari 

mucizeyle iyice sağlamlaştırır.1352 Deliller sayesinde müminler, kalpleri mutmain bir 

halde müşrikler karşısında daha güçlü durabilmişlerdir. 

Allah’ın özellikle insana yönelik bilgisi zatında yeterli kalmamış aynı zamanda 

“levh-i mahfuz, kitab-ı mübin” gibi kavramlarla ifade edilen ilahi kayıt mekanizmasına 

da geçmiştir. Çünkü insan Allah’ın kendisi hakkındaki bilgisinin zamanla unutulacağını 

düşünebilir. Bu nedenle bilginin kayıt altına alındığı, korunduğu belirtilmiştir:1353 “Biz, 

toprağın onlardan neleri eksilttiğini kesinlikle bilmekteyiz. Yanımızda o bilgileri 

koruyan bir kitap vardır.”1354 Allah’ın kâinata yönelik bilgisi de aynı mekânda kayıt 

altındadır.1355 Böylece onun kâinata yönelik bilgisinin şaşmamazlığı, kaybolmamazlığı 

belirtilmiş olur. Sözlü geleneğe sahip olan, okuma ve yazmanın nadir ancak çok 

kıymetli olduğu bir toplumda bilginin Allah’ın bilgisinin kayıtlı olması büyük önem 

arzetmektedir. 

                                                 
1344 Bkz. Yâsîn: 36/76. 
1345 Bkz. Hûd: 11/121-122; Müzemmil: 73/20; Tâhâ: 20/110. 
1346 Kalem: 68/7; Ayrıca Bkz. Necm: 53/30; Zümer: 39/46. 
1347 Çelikkol, 198. 
1348 Bkz. Kalem: 68/1-2;  
1349 Bkz. Müminun: 23/70 
1350 Bkz. Kalem: 68/51; A‘râf: 7/184. 
1351 Bkz. Kamer: 54/26. 
1352 Bkz. Rûm: 30/1-5. 
1353 Atay, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, 71. 
1354 Kâf: 50/4; Ayrıca Bkz. Kamer: 54/52-53; Neml: 27/74-75; Yâsîn: 36/12; Yûnus: 10/61; Tâhâ: 20/51-

52. 
1355 Bkz. Hac: 22/70; Sebe: 34/3; Fâtır: 35/11. 



193 

İnsanın hayatı boyunca göreceği ve musibet olarak adlandırılan olayların 

bilgisinin de Allah katında yazılı olduğu Kur’an’da belirtilir: “Yeryüzünde vuku bulan 

ve sizin başınıza gelen herhangi bir musibet yoktur ki, biz onu yaratmadan önce, bir 

kitapta yazılmış olmasın. Şüphesiz bu, Allah'a göre kolaydır.”1356 Ayet sonraki 

dönemlerde kader tartışmaları içinde düşünülmüş ise de1357 hitap aslında Müslümanlara 

olup zikredilen tartışmalardan öte uyarı niteliği taşımaktadır. Müslümanın her koşulda 

Rabbiyle olan bağını sağlam tutması, ona güvenmesi, musibetler karşısında sabırlı 

olması istenmektedir. Eğer güzellik elde ederse de kibirlenmeden, şımarmadan Allah’ın 

yolunda harcayıp kullukta şaşmadan devam etmesini istemektedir.1358 Bunula beraber 

musibetlerin veya güzelliklerin yazılı olması, muhataplara metafizik âlemden bilgi 

vermek amacıyla ifade edilmiş söz değildir. Bilakis Allah’ın herşeyden haberdar olduğu 

belirtilerek muhataplarda duygu ve davranış değişikliği hedefleyen ifadelerdir.  

 

                                                 
1356 Hadîd: 57/22. 
1357 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XXIX/467. 
1358 İbn Âşûr, XXVII/409. 



194 

SONUÇ 

İnsanı yaratıp fıtratına inanma içgüdüsünü koyması Allah inancını insanın 

düşünce tarihinin temel konusu haline getirmiştir. “Tanrıyı bilebilir miyiz?”, “Tanrı 

nasıl bir varlıktır?”, “Tanrı-âlem ilişkisi hangi düzlemde oluşmaktadır?” gibi sorular 

insanlık tarihinin vazgeçilmez gerçeği olmuştur. İslam düşüncesinde de ortaya çıkan bu 

tartışmalar Allah’ın zatına ve sıfatlarına yönelik nitelemelerle, tanımlamalarla zenginlik 

kazanmıştır.  

Allah, bireyde ve toplumda sürdürülegelen tanrı inancını peygamberler 

göndererek sürekli tevhide yönlendirmiştir. Fakat insan kendinden kaynaklanan 

problemler nedeniyle tevhidi ilkeyi ötelemiş, inancına şirk bulaştırmıştır. İnsan, Allah-

kâinat ilişkisini tanımlayamamış, bu nedenle ilahi iradenin hakim olduğu tabiatı ve 

diğer varlıkları tanrılaştırmıştır. Şirk olarak ifade edilen bu inançta yaratıcısını 

tanıyamadığı gibi kendine de yabancılaşmıştır.    Semavi olarak ifade edilen ve aslında 

tevhidi geleneğin ürünü olan Yahudilik ve Hıristiyanlık Allah’ı tanımada yanlışlara 

düşmüştür. Kur’an’da gerek şirkin gerekse İslam dışındaki diğer inançların Allah 

hakkında düştüğü şu iki yanlışa daima atıflar vardır: Allah’ın zatının anlaşılmasındaki 

problemler ve Allah ile kâinat arasındaki ilişkinin kavranmasındaki sorunlar. Kur’an’ın 

bizlere sunduğu uluhiyyet inancının doğru anlaşılması bu iki meselenin doğru 

anlaşılmasıyla orantılıdır. 

Tevhid eksenli inanç, vahiy dönemindeki toplumun inanç altyapısı ve Hz. 

Muhammed’in varlığının bir sonucu olarak en doğru şekilde anlaşılmıştır. Ancak vahyin 

son bulmasından sonra İslam dünyasında meydana gelen olaylar neticesinde Kur’an’ın 

ortaya koyduğu tevhid temelli uluhiyyet inancında anlam kaymaları olmuştur. Ayetler 

bağlamından ve dönemin insanının düşünce altyapısı eksenli vurgularından ayrı olarak 

düşünülmüştür. Birey ve topluma ait tezler içeren tevhid tek taraflı olarak Allah’a ait 

söylemlere dönüşmüş, tevhidin insana ait tarafı unutulmuştur. Allah’ın insanla olan 

ilişkisinin tamamen ontolojik düşünülmesi, öte yandan tevhid ve ilahi kudret temelli 

tartışmalar, Rab-kul ilişkisi noktasında insanı güçsüz ve zavallı varlık konumuna 

taşımıştır. Allah, kuluyla bağını koparmış, dilediğini sebepsiz ortaya koyabilen, 

anlaşılması mümkün olmayan fiillerde bulunabilen bir varlığa dönüştürülmüştür. Ayrıca 



195 

dilin yapısından kaynaklanan ilahi zata ait insansı söylemleri doğru anlama çabası 

Allah’ın hiçbir şekilde tanınmayan bir varlık olarak tahayyül edilmesine sebep 

olmuştur. 

Kur’an ilahi zata ait söylemlerde bulunurken bunu muhatap olduğu insanın dili 

üzerinden yapmıştır. Bu noktada dilin problemleri ister istemez teolojik sorunlara 

dönüşmüştür. Kur’an ise Allah’ın mahlûkatla benzerliğinin olmadığını ilk baştan 

belirtmiştir. Kur’an’ın bu ifadesi de tenzihi dili doğurmuş ve İslam kelamında tenzihi 

dilden kaynaklanan tanımsız tanrı anlayışı belirmiştir. Aslında Kur’an antropomorfik 

tanrı anlayışını redderken herşeyi ile aktif, kâinattan uzak olmayan, fakat sahte tanrılara 

da benzemeyen Allah’ı tanıtmıştır. Allah’ı mahiyeti bilinemeyen zata sahip, insanla 

gönül bağı kurabilen aşkın varlık olarak sunmuştur. 

Kur’an merkezli uluhiyyet inancında âlem, kaosun hakim olduğu mevcudat 

olmayıp şuurlu varlığın yani Allah’ın eseridir. Allah ile insan arasında mabud-kul 

ilişkisi olduğu gibi Allah ile kâinat arasında da halık-mahlûk ilişkisi söz konudur. Canlı 

veya cansız olarak düşünülen kâinatın bütün unsurları Allah’ın gücüne boyun eğmiş, 

kendilerine verilen görevi yerine getiren tam bir teslimeyetle yaratıcısına bağlı 

varlıklardır. Kur’an, varlığın merkezinden Allah fikrini kısmen veya tamamen kaldıran, 

Allah yerine başka varlıkları koyan, Onun uluhiyyet ve rububiyyet özelliklerini hakkıyla 

tanımayan bütün inanışları reddetmiştir. İslam, tevhid eksenli Allah anlayışını inancın 

temeline yerleştirmiştir. Tevhid temelli inançta uluhiyyetin en belirgin ilk özelliği 

yaratmadır. Çünkü Allah-kâinat arasındaki ilişkinin başlangıcında yaratma vardır. Bu 

fiil aynı zamanda insanla olan münasebetin ilk basamağıdır. Ancak yaratma kelamda 

tartışıldığı şekliyle insanın benliğini ortadan kaldıran, failliliğini ve sorumluluğunu 

gölgeleyen bir fiil olmayıp şirk inancına yönelik cevaplar içeren, tevhidin ontolojik 

boyutunun belirtildiği anlatımlardır.  

İlahi irade ise tevhid çizgisinin ikinci basamağıdır. Allah’a ait irade mutlaktır ve 

karşısında güç yoktur. Fakat bu ifade insana karşı dillendirilmiş bir söylem olmayıp 

Allah-kâinat ilişkisinde Allah’ı etkisizleştirmeyi veya tamamen kaldırmayı hedefleyen 

inançlar içindir. Özellikle kâinata ve insanlık tarihine seküler açıdan bakan veya Allah 

dışındaki varlıkları bu yapıya etkin güç olarak girdirmeye çalışan bütün inançlar bu 

bağlamda muhatap alınmıştır. Allah’ın pasif konuma itilmesi bir inancın gereği 



196 

olabileceği gibi aynı zamanda birey ve toplumun dünya ile olan ilişkisinden de 

kaynaklanabilir. Kur’an geçmiş topluluklara ait hikâyeler vesilesiyle burada da devreye 

girerek kendi iradelerini Allah’ın iradesi üzerinde gören, varlığın merkezine kendisini 

oturtan insana cevap vererek Allah’ın müdahil olmadığı bir hayatın imkânsızlığından 

bahseder.  

Allah’ın yaratılış gayesine uygun olarak yaşaması için insan hayatına yaptığı 

müdahale Allah ile insan arasındaki ahlaki ilişkiyi doğurur. Bu ilişkide mutlak varlık 

olarak sunulan Allah; belirsiz, sıfatları bilinemeyen, fiilleri anlaşılmayan varlık olmayıp 

canlılığı olan, ahlaki sıfatlarla donanmış zattır. Bu bağlamda Allah’ın rab ve rahman 

olması temel esas olarak belirir. Rab ve rahman özelliklerine sahip olan Allah ahlaki 

eylemlerden uzak, insan üzerinde fütursuz güç sahibi varlık değildir. Çünkü böyle bir 

özellik Allah dışındaki sahte ilahların vasfıdır. Bu vasıflara sahip tanrı ile insan arasında 

sağlıklı bir ilişkinin yürümesi mümkün değildir. Allah-insan ilişkisinin ilahi irade ve 

güç kapsamında ontolojik olarak düşünülmesi İslam kelamını ister istemez böyle bir 

yanlışa sürüklemiştir. Rab-kulluk ilişkisi olarak da ifade edilebilecek ahlaki 

münasebette insan ise, Allah’ın ona yüklemiş olduğu misyonu yerine getirip 

getirememe noktasında kendini ortaya koyacaktır. Ancak insanın görevi sadece doğru 

uluhiyyet tasavvurunu kalbinde inşa etmek değildir. İnancın gereği olan ahlaki 

davranışları göstermesi de ondan istenen görevlerdendir.  

Sonuç olarak Kur’an insanının ihtiyaç duyacağı, onu kalben ve zihnen tatmin eden 

bir Allah tasavvuru ortaya koymaktadır. Bu nedenle Kur’an’ın sunmuş olduğu Allah 

inancının en doğru şekilde anlaşılmasına ihtiyaç vardır. Böylece insan hem kendisiyle 

hem de âlemle uyumlu bir hayat sürdürebilir. 

 

 

 



197 

KAYNAKÇA 

Abdulcabbar, Abdullah,  Muhammed b. Abdu’l-Mun’im Hafaci, Kıssatü’l-Edeb fi’l-

Hicaz fi’l-Asri’l-Cahiliyye, Mektebetü’l-Külliyeti’l-Ezheriyye, Mısır tsz. 

Kadı Abdulcebbar, Ebü'l-Hasan Abdülcebbar b. Ahmed, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 

Mektebetü Vehbe, Kahire 1996. 

Abdulhamit, İrfan, İslâm’da İtikadî Mezhepler ve Akaid Esasları, (Çev.: M. Saim 

Yeprem), Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1994. 

Adam, Baki, “Müslümanların Yahudilere Yönelttiği Teolojik Eleştiriler”, Dinler Tarihi 

Araştırmaları (Müslümanlar ve Diğer Din Mensupları) 4, 2004, 103-118. 

Ali el-Kari, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed el-Herevi, Şerhu Kitâbi'l-

Fıkhi'l-Ekber, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1995. 

Ali, Cevad, el-Mufassal fi Tarihi’l-Arab Kable’l-İslam I-X, Bağdat 1993. 

Ali, H. A., “Rubûbiyyet”, (Çev.: Aydın Topaloğlu), Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2 (29), 2005, 205-219. 

Ali, Salih Ahmed, Tarihu’l-Arabi’l-Kadim ve Bi’setü’n-Nebeviyye, Şirketü’l-Matbuaati 

li’t-Tevzi ve’n-Neşri, Beyrut 2003. 

Altıntaş, Ramazan, Bütün Yönleriyle Cahiliyye, Pınar Yayınları, İstanbul 2007. 

Alusi,  Mahmud Şükri, Buluğu’l-Ereb fi Marifeti Ahvali’l-Arab I-III, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut tsz. 

Amiri, Lebid b. Rebia b. Malik, Divanu Lebid b. Rebia el-A’miri, Dâru’l-Marife, Beyrut 

2004. 

Arı, Mehmet Salih, “Cahiliyye Toplumundan Medeni Topluma Geçiş Süreci: Yeni Bir 

Sosyal Düzen Doğuşu”, İstem Dergisi, 2 (4), 2004, 173-188. 

Arkoun, Mohammed, İslam Üzerine Düşünceler, Metis Yayınları, İstanbul 1999. 

__________, Kur’an Okumaları, (Çev. Ahmet Zeki Ünal), İnsan Yayınları, İstanbul 

1995. 

Asmâî, Ebû Saîd Abdulmelik b. Kureyb, el-Esmaiyyat İhtiyaru’l-Esmai, Dâru’l-Maarif, 

Mısır 1993.  



198 

__________, Tarihul Arab Kablel İslam, Menşuratü’l-Mektebeti’l-İlmiyye, Bağdad 

1959. 

Atalay, Orhan, “Cahiliyye Döneminde Putlar Ve Putçuluk”, İslami İlimler Dergisi, 5 

(1), 2010, 91-106. 

Atay,  Hüseyin, “İslamdan Önce Arap Yarımadasında Putpereslik ve Yayılışı”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 6 (1-4), 1957, 80-89. 

__________, Kur’an’a Göre İman Esasları ve Kader Sorunu, Atay Yayınları, Ankara 

2013. 

Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdülkahir b. Tahir b. Muhammed, el-Fark beyne'l-Firâk ve 

Beyânü'l-Firkati'n-Nâciye minhum, Dâru’l-Afaki’l-Cedide, Beyrut 1977. 

Bağdâdî, Abdülkadir b. Ömer, Hizânetü'l-Edeb ve Lübbu Lübâbi Lisâni'l-Arab I-XI, 

Mektebetü’l-Hanci, Kahire 1997. 

Bâkıllânî, Ebûbekir Muhammed b. Tayyib, Kitabu’t-Temhîd, Mektebetü’ş-Şarkiyye, 

Beyrut 1957. 

Balcı, İsrafil, Peygamberlik Öncesi Hz. Muhammed, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 

2014. 

Begavî, Hüseyin b. Mes’ud b. Muhammed, Mealimu’t-Tenzil fi Tefsiri’l-Kur’an I-V, 

Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut 1420. 

Belâzurî, Ahmed b. Yahyâ b. Câbir, Ensâbu’l-Eşrâf I-XIII, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1996. 

Beydâvî, Nasûruddîn Ebû Sâid, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vil I-V, Dâru İhyâi’t-

Turâsi’l-Arabî, Beyrut 1418. 

Beyhâkî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin, el-Kaza ve’l-Kader, Mektebetü’l-Abikan, 

Riyad 2000. 

__________,  el-İ'tikad ve'l-Hidâye ila Sebîli'r-Reşâd, Dâru’l-Fâzile, Riyad 1999. 

Bilmen, Ömer Nasuhi, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri I-X, Bilmen 

Basım ve Yayınevi, İstanbul tsz. 

Brockelmann, Carl, İslam Ulusları ve Devletleri Tarihi, (Çev.: Neşet Çağatay), Türk 

Tarih Kurumu, Ankara 1992. 



199 

Buhârî, Abdullah b. Muhammed b. İsmâil, Sahîhu’l-Buharî I-VIII, Çağrı Yayınları, 

İstanbul 1992. 

Bulut, Ali, “Cahiliyye Şiirinde Bazı Dini Motifler”, Ondolukz Mayıs Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, (18), 2005, 213-235. 

Bursevî, İsmail Hakkı, Rûhu’l-Beyân I-X, Dâru’l-Fikr, Beyrut tsz. 

Câbirî, Muhammed Âbid, Fehmü’l-Kur’an I-III, (Çev.: Muhammed Coşkun), Mana 

Yayınları, İstanbul 2014. 

__________,  Arap-İslam Aklının Oluşumu, (Çev.: İbrahim Akbaba), Kitabevi 

Yayınları, İstanbul 2001. 

Cârim, Muhammed Nûmân, Edyânü’l-Arab fi’l-Câhiliyye, Matbaâtu’-s-Saâde, Mısır 

1923. 

Coşkun, İbrahim, “Teşbih İle Tenzih Arasında S. Amidi’nin Allah'ın Sıfatlarını 

Yorumlamadaki Metodu”, Dicle Ünviversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3 (1), 

2001, 23-59. 

Cürcânî, Ali b. Muhammed eş-Şerîf, Kitâbu’t-Ta’rifât, Mektebetü Lübnan, Beyrut 

1985. 

Cüveynî, Ebü'l-Meâli Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdullâh, Kitâbu’l-İrşâd, Mektebetü’l-

Hancî, Mısır 1950. 

Çağatay, Neşet, İslam’dan Önce Arap Tarihi ve Cahiliyye Çağı, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara 1957. 

Çağmar, M. Edip, “Araplarda Dua ve Yaygın Olarak Kullanılan Duaların Belagat 

Açısından Değerlendirilmesi”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

(18), 2003, 169-195. 

Çağrıcı,  Mustafa, “Arap”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, Ankara 1991, III, 316-321. 

Çelik, Ali, İslam’ın Kabul ve Reddettiği Halk İnançları, Beyan Yayınları, İstanbul 

1995. 



200 

Çelik, Hüseyin, “Kur'an'ın, Mekke Toplumunda Var Olan Bir Takım Yanlış İnançları 

Islah Etmesi”, Mesut Okumuş (Ed.), Kur'an Nüzulünün Mekke Dönemi 

Sempozyumu: 29 Haziran- 0l Temmuz 2012- Çorum: Bildiriler (ss. 338-363), 

Çorum Belediyesi Kültür Yayınları, Çorum 2013. 

Çelikkol, Yaşar, İslam Öncesi Mekke, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2003. 

Çimen, Abdullah Emin, “Helak Devam Eden Bir Süreç midir?” Usûl: İslami 

Araştırmaları, (4), 2005, 39-71. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman, Sünenü’d-Dârimî I-II, Çağrı 

Yayınları, İstanbul 1992. 

Davud, Gorges, Edyânü’l-Arab Kable’l-İslam ve Vechühe’l-Hadar ve’l-İctimai, 

Müessesetü'l-Câmia li'd-Dirasat, Beyrut 1988. 

Dayf, Şevki, el-Asru’l-Cahiliyye, Dâru’l-Maârif, Kâhire 2008. 

Demircan, Adnan, “Kur’ân’ın Nüzûl Dönemi Putperest Arapları İçin Kaynaklığı 

Üzerine”, İstem Dergisi, 2 (4), 2004, 53-62. 

__________, “Son Peygamber'in Geldigi Coğrafya Ve Toplum: Hicaz Bölgesi Ve 

Cahiliye Arapları”, Ahmet Yaman (Ed.) Cahiliyye Toplumundan Günümüze 

Hz. Muhammed Sempozyumu: 13-15 Nisan 2007- Konya: Bildiriler (ss. 39-98), 

Fecr Yayınları, Ankara 2007 

__________, “Cahiliyye Araplarında Kız Çocuklarını Gömerek Öldürme Adeti”, İstem 

Dergisi, 2 (3), 2004, 9-30. 

Demirli, Ekrem, “Ibnü’l-Arabî ve Takipçilerinin Tanrı Anlayışı: Tenzih ve Teşbih 

Hükümlerinin Birleştirilmesi”, İslâm Araştırmaları Dergisi, (19), 2008, 25-44. 

Derveze, İzzet, Tefsîru’l-Hadîs I-X, Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, Kahire 1383. 

__________, Kur’an’a Göre Hz. Muhammed’in Hayatı I-II, Düşün Yayıncılık, 

İstanbul 2012. 

Duğeym, Semih, Edyân ve Mu’tekâdâtu’l-Arab Kable’l-İslam, Dâru’l-Fikri’l-

Lübnaniyye, Beyrut 1995. 

Ebû Dâvûd, Süleyman b. Eş’as, Sünenü Ebi Davud I-IV, Çağrı Yayınları, İstanbul 1992. 



201 

Ebû Hanîfe, Nu’mân b. Sâbit, İmam-ı Azam’ın Beş Eseri, (Çev.: Mustafa Öz), Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul 1983. 

Ebû Zeyd Kureşî, Muhammed b. Ebi'l-Hattab, Cemheretu Eş'âri'l-Arab fi'l-Câhiliyye 

ve'l-İslâm, Dâru Nehdati Mısr, Kahire 1967. 

Ebû’l-Leys Semerkandi, Nasr bin Muhammed bin Ahmed bin İbrahim, Bahru’l-

Ulum (Tefsiru’l-Semerkandi) I-III, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1993. 

Ebüssuûd, Muhammed b. Mustafa, İrşâdü’l-Akli’s-Selîm ila Mezâyâyi Kitabi’l-Kerîm I-

IX, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut tsz. 

Erdem, H. Sabri, “Manevi Sıfatlar Üzerine”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 44 (1), 2003, 69-81. 

Eş'ârî, Ebû'I-Hasân Ali b. İsmail, Makalâtü’l-İslamiyyin ve İhtilâfu'l-Musallîn, 

Mektebetü Nehdati’l-Mısriyye, Kahire 1969. 

__________,  el-İbâne an Usûli’d-Diyâne, Mektebetü Dâru’l-Beyân – Mektebetü’l-

Müeyyide, Taif 1990. 

Ezrâkî, Ebu'l-Velid Muhammed b. Abdillah, Ahbâru Mekke ve ma Câe fiha mine'l-Asâr, 

Dâru’l-Endülüs, Beyrut tsz. 

Fayda, Mustafa, “Cahiliyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 1993, VII, 17-19. 

Fazlur Rahman, İslam, (Çev.: Mehmet Dağ, Mehmet Aydın), Selçuk Yayınları, Ankara 

1996. 

__________,  Ana Konularıyla Kur’an, (Çev.: Alparslan Açıkgenç), Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara 2012.  

Ferra, Ebu Zekeriyya Yahyâ b. Ziyad ed-Deylemi, Meani’l-Kur’an I-III, Dâru’l-

Mısriyye, Mısır tsz. 

Firûzabâdî, Ebü't-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Yakub b. Muhammed, el-Kâmûsu’l-

Muhîd, Müessetü’r-Risale, Beyrut 2005. 

__________,  Tenvîru’l-Mikbâs min Tefsiri İbn Abbâs, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Lübnan tsz. 



202 

Gazzâlî, Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed, Tehâfütu’l-Felasife -

Filozofların Tutarsızlığı-, (Çev.: Bekir Karlığa), Çağrı Yayınları, İstanbul 

1981. 

__________, el-İktisad fi’l-İ’tikâd, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2004. 

Goldziher, Ignaz, İslam’da Fıkıh ve Akaid,  (Çev.: İlhan Başgöz), Ardıç Yayınları, 

İstanbul 2004. 

Güler, İlhami, Dine Yeni Yaklaşımlar, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2014. 

__________, Eşari Tenzihinin Meyveleri veya Allah'ı Ahlaktan Arındırmanın 

Doğurduğu Trajedi, Değiniler / Tartışmalar, Vadi Yayınları, Ankara 1994. 

Günaltay, Şemseddin, İslam Öncesi Araplar ve Dinleri,  (Sad.: Mahfuz Söylemez, 

Mustafa Hizmetli), Ankara Okulu Yayınları, Ankara 1997. 

Gündüz, Şinasi, Mitoloji ve İnanç Arasında, Etüt Yayınları, Samsun 1998. 

__________, Son Gnostikler Sabiiler, Vadi Yayınları, Ankara 1999. 

Güner, Osman, Rasulullah’ın Ehl-i Kitap’la Münasebetleri, Fecr Yayınevi, Ankara 

1997. 

Hamidullah,  Muhammed, İslam’a Giriş, (Çev.: Cemal Aydın), Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara 1999. 

__________, İslam Peygamberi (Hayatı ve Faaliyetleri) I-II, (Çev.: Salih Tuğ), İrfan 

Yayınları, İstanbul 1993. 

Hatib Eş-Şeybânî, Ebu Zekeriya Yahya b. Ali b. Muhammed el-Hatib et-Tebrizi,  Şerhu 

Divani'l-Hamase li Ebi Temmam I-II, Dâru’l-Kalem, Beyrut tsz., 

Hâzin, Ebü’l-Hasen Alâüddîn Alî b. Muhammed el-Bağdâdî, Lübabü't-Te'vil fî Meani't-

Tenzil I-IV, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1415. 

Hitti, Philip K, “Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi”, (Çev.: Salih Tuğ), Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul 2011. 

İbn Aşur, Muhammed b. Muhammed Tahir, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr I-XXX, Dâru’t-

Tunûsiyye, Tunus 1984. 

İbn Habîb, Muhammed b. Habib, el-Muhabber, Dâru’l-Âfâki’l-Cedîde, Beyrut tsz.  



203 

__________,  el-Munammak fî Ahbâri Kureyş, Alemü’l-Kütüb, Beyrut 1985. 

İbn Hazm, Ali b. Ahmed Endülusi, el-Fasl fi’l-Milel ve’l-Ehvâ’ ve’n-Nihal I-V, Dâru’l-

Ceyl, Beyrut 1996. 

İbn Hişam, Abdulmelik b. Hişam b. Eyyüb, Siretü’n-Nebeviyye, Matbaatu Mustafa, 

Mısır 1955.  

İbn İshak, Muhammed b. İshak b. Yesar, Siretü İbn İshak, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1978. 

İbn Kesir, Ebu’l-Fida İsmail b. Amr, el-Bidâye ve’n-Nihâye I-XV, Dâru’l-Fikr, Dımeşk 

1986. 

__________,  Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim I-VIII, Dâru’t-Tayyibe, Riyad 1999. 

İbn Kuteybe, Ebu Muhammed b. Abdullah b. Müslim, el-Maarif, Kahire 1992. 

__________, eş-Şi’r ve’ş-Şuârâ I-II, Dâru’l-Hadîs, Kahire tsz. 

İbn Manzûr,  Muhammed b. Mükerrem b. Ali, Lisânu’l-Arab I-XV, Dâru’s-Sadr, 

Beyrut 1414. 

İbn Teymiyye, Ebü'l-Abbas Takıyyüddin Ahmed b. Abdülhalim, Minhâcü's-Sünneti'n-

Nebeviyye I-VIII, Câmiatü İmam-ı Muhammed b. Su’ud el-İslâmî, Riyad 1986. 

İbnü’l-Esîr, Ebü’s-Seâdât Mecdüddîn Mübârek b. Muhammed, en-Nihâye fi Garîbi’l-

Hadis ve’l-Eser I-V, Mektebetü’l-İlmiyye, Beyrut 1979. 

İbnü’l-Kelbi, Ebü’l-Münzîr Hişam b. Muhammed, Geçmişten Günümüze Putlar, (Çev.: 

Erdinç Doğru), Fecr Yayınları, Ankara 2005. 

İkbâl, Muhammed, Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu, (Çev.: N. Ahmet Asrar), Birleşik 

Yayınları, İstanbul tsz. 

İsfahânî, Ebü'l-Kasım Hüseyin b. Muhammed Râğıb, el-Müfredât fi Elfazi’l-Kur’an,  

Dâru’l-Kalem, Beyrut 1412. 

İzutsu, Toshihiko, Kur’an’da Allah ve İnsan, (Çev.: Süleyman Ateş), Yeni Ufuklar 

Neşriyat, İstanbul tsz. 

Karahan, Fatma Bayraktar, “Bir Kelam Problemi olarak Dua-Kader İlişkisi”, İslami 

İlimler Dergisi, 4 (1-2), 2009, 275-294. 



204 

Karaman, Hayrettin, Mustafa Çağrıcı, İbrahim Kâfi Dönmez, Sadrettin Gümüş, Kur’an 

Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri I-V, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 

2006. 

Kaya, Remzi, “Vahiy öncesi Hicaz' da Müşrik Arapların İnanç Esasları”, Kur'an'ın 

Anlaşılmasına Katkısı Açısından Kur'an Öncesi Mekke Toplumu Sempozyumu: 

1-3 Temmuz 2011- İstanbul: Bildiriler (ss. 123-136), İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi Kültür ve Sosyal İşleri Daire Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2011. 

Kazanç, Fethi Kerim “Tevhid İnancı ve Evrensel Ahlak İlişkisi: Hz. İbrahim Örneği”, 

Kelam Araştırmaları Dergisi, 9 (1), 2011, 77-126. 

Keskin, Halife, “İslam Kelamında İlahi Sıfatlar ve Yaratma”, Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1 (1), 2001, 69-91. 

Kilinçli, Sami, Mekki Surelerde Mü’min Kimliğinin Oluşumu ve Gayrimüslimlerle 

İlişkileri, Araştırma Yayınları, Ankara 2013. 

Kitabı Mukaddes, Kitabu Mukaddes Şirketi, İstanbul 2003. 

Koçyiğit, Tahsin, “Asabiyetten Uhuvvete -Medine'de Hz. Peygamber'in (s.a.v.) İslam 

Kardeşliğine Dayalı Bir Toplum Oluşturma Stratejisi Üzerine-“, Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1 (41), 2015, 9-42. 

Koçyiğit, Talat, Hadisçilerle Kelamcılar Arasındaki Münakaşalar, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara tsz. 

Kotan, Şevket, “Cahiliyye Dönemi Dini Ahmesilik”, Kur'an'ın Anlaşılmasına Katkısı 

Açısından Kur'an Öncesi Mekke Toplumu Sempozyumu: 1-3 Temmuz 2011- 

İstanbul: Bildiriler (ss. 177-188), İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür ve 

Sosyal İşleri Daire Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2011. 

Köse, Ali, “Din Değiştirmenin Psiko-Sosyolojik Nedenleri”, Ömer Faruk Harman (Ed.),  

Türkiye’de Misyonerlik Faaliyetleri-17-18 Nisan 2004,  Ensar Neşriyat, 

İstanbul 2004, 405-427. 

Kurt, Abdurrahman, İslam’ın İlk Döneminde İmanın Toplumsal Yansıması, Emin 

Yayınları, Bursa 2009. 



205 

Kurtûbî, Muhammed b. Ahmed, el-Câmi li Ahkâmi’l-Kur’an I-XX, Dâru’l-Kütübi’l-

Mısriyye, Kahire 1964. 

Kuşeyrî, Abdulkerim, Kuşeyrî Risalesi, (Haz.: Süleyman Uludağ), Dergâh Yayınları, 

İstanbul 2003. 

Kutub, Seyyid, Fi Zilali’l-Kur’an I-VI, Dâru’ş-Şuruk, Beyrut 1412. 

Kuzgun, Şaban, İslam Kaynaklarına Göre Haniflik, Ankara 1985. 

Küçük, Raşit, “İslam Kültüründe Sevgi İçin Kullanılan Kavramlar”, İslam Ahlakı ve 

Sevgi 2006 Yılı Kutlu Doğum Sempozyumu Tebliğ ve Müzakereleri, Ankara: 

Bildiriler (ss. 73-90), Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2007. 

Le Bon, Gustave, Hadâratu’l-Arab, (Çev.: A. Zuaytar), Müessesetü Hindâvî, Kahire 

2013. 

Macit, Nadim, Kur’an’a Göre Şirk, (Doktora Tezi), Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Konya 1991. 

__________, Kur'an'ın İnsan Biçimci Dili, Beyan Yayınları, İstanbul 1996. 

Mâturîdî, Ebu Mansur Muhammed b. Muhammed, Kitabu’t-Tevhîd, Dar Sader, Beyrut 

tsz. 

__________, Te’vilâtü Ehli’s-Sünne I-X, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2005. 

Mervezî, Ebü’l-Fazl Ahmed b. Ebî Tâhir Tayfûr, Beleğatu’n-Nisa, Matbaatu Medresetu 

Valide, Kahire 1908. 

Merzûkî, Ebu Ali Ahmed b. Muhammed b. Hasan, Şerhu Divani’l-Hamase, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2003. 

Mes’ûdî, Ebu’l-Hasan Ali b. Hüseyin, Murucu’z-Zeheb ve Meadinu’l-Cevher I-IV, 

Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut tsz. 

Mevdûdî, Ebu’l-Âlâ, Tefhimu’l- Kur’an (Kur’an’ın Anlamı ve Tefsiri) I-VII, İhvan 

Yayınları, İstanbul 1997. 

Mufaddal Ed-Dabbi, Ebü’l-Abbâs Mufaddal b. Muhammed b. Ya‘lâ el-Kûfî, 

Mufaddaliyyat, Dâru’l-Maarif, Kahire tsz. 



206 

Müslim, Ebu Hüseyin Müslim b. Haccac, Sahîhu Müslim I-III, Çağrı Yayınları, İstanbul 

1992. 

Necirâmî, Ebu İshak İbrahim b. Abdullah, Eymânu’l-Arab fi’l-Câhiliyye, Matbaatu’s-

Selefiyye, Kahire 1343. 

Nesefî, Ebu’l-Mu’în Meymun b. Muhammed, Tebsirâtü’l-Edille fi Usûli’d-Dîn, Tahkîk: 

Hüseyin Atay, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 1993. 

Nesefî, Ebü'l-Berekât Hafîzüddin Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd, Tefsirü'n-Nesefî -

Medârikü't-Tenzîl ve Hakaikü't-Te'vîl- I-III, Dârü’l-Kelimi’t-Tayyib, Beyrut 

1998. 

Öge, Sinan, İslam Kelamcılarında Lütuf Teorisi, Fecr Yayınları, Ankara 2015. 

__________, Allah’tan Âleme İlahi Fiiller, Araştırma Yayınları, Ankara 2009. 

Öğmüş, Harun, Cahiliyye Döneminde Araplar, İz Yayınları, İstanbul 2013. 

Öz, Mustafa, “Zındık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, Ankara 2013, XLIV, 390-391. 

Özdemir, Metin, “Ezeli Bilgi Anlayışının Problematik Yönü”, Cumhuriyet Üniversitsi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 6 (1), 2002, 209-226. 

Özler, Mevlüt, “İlahi İsim ve Sıfatları Tesbitte Yöntem”, Ekev Akademi Dergisi, 1 (1), 

1997, 65-79. 

__________, İslam Düşüncesinde İnsan Hürriyeti, Nun Yayınları, İstanbul 1997. 

__________, İslam Düşüncesinde Tevhid, Nun Yayınları, İstanbul, 1995. 

Öztürk, Mustafa “Kur’an’da ve İslam Öncesi Arap Düşüncesinde “Dehr” Kavramı”, On 

Dokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (16), 2003, 251-270. 

__________, “Kur’an Bağlamında “Cahiliye” Kavramını Yeniden 

Düşünmek”,http://mustafaozturkarsivi.blogspot.com.tr/p/yazlar.html 

__________, Kur’an-ı Kerim Meali Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri, Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara 2014. 



207 

Öztürk, Resul, “İslam Öncesi Arap Toplumunun Tanrı Tasavvuru Ve Bu Tasavvurun 

İslam’ın Tanrı Tasavvuruna Etkisi Sorunu”, Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi, 8 (2), 2008, 121.145. 

Öztürk, Yaşar Nuri, Din Maskeli Allah Düşmanlığı Şirk ve Şirke Tepkinin 

Felsefeleşmesi: Deizm, Yeni Boyut Yayınları, İstanbul 2013. 

Pak, Zekeriya “Cahiliyye Araplarındaki Allah İnancının Kur’ani Boyutu”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5 (1) 2001, 311-330. 

Pezdevî, Ebü'l-Yüsr Muhammed b. Muhammed b. Hüseyin, Usûlu’d-Dîn, el-

Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, Kahire 2003. 

Polat,  Fethi Ahmet, “Mekki Surelerde Müşriklere Yönelik Eleştiriler”, Mesut 

Okumuş (Ed.), Kur'an Nüzulünün Mekke Dönemi Sempozyumu: 29 Haziran- 0l 

Temmuz 2012- Çorum: Bildiriler (ss. 145-168), Çorum Belediyesi Kültür 

Yayınları, Çorum 2013. 

Rafsancani, Haşimi, Cevad Bahoner, Seyyid Hüseyin Nasr, İslam Öncesi Cahiliyye ve 

Günümüzde Din Gerçeği, (Çev.: Hasan Çiftçi, Nimet Yıldırım), İhtar 

Yayıncılık, Erzurum tsz.  

Râzî, Fahruddin, Mefâtihu’l-Gayb I-XXXII, Dâru İhyâi’t-Türâs, Beyrut 1420. 

__________, Kelam’a Giriş (el-Muhassal), (Çev.: Hüseyin Atay), Kültür Bakanlığı 

Yayınları, Ankara 2002. 

Ringgren, Helmer, İslam Kaderciliği, (Çev.: R. Öztürk) Bilge Adamlar Yayınları, 

İstanbul 2008. 

Sa’lebî, Ebû İshak Ahmed b. Muhammed b. İbrâhim Nisaburi, el-Keşf ve’l-Beyân fî 

Tefsiri’l-Kur’an I-X, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabi, Beyrut 2002. 

Sâbûnî, Ebu Muhammed Nuruddin Ahmed b. Mahmûd, el-Bidâye fi Usûli’d-Dîn, 

Dâru’l-Maarif, Mısır 1969. 

Sagal, Dizira, el-Arab fi’l-Asri’l-Câhiliyye, Dâru’l-Sadakati’l-Arabiyye, Beyrut 1995. 

Sarıcık, Murat, İnanç ve Zihniyet Olarak Cahiliyye, Nesil Yayınları, İstanbul 2011. 



208 

Sarıkçıoğlu, Ekrem, Din Fenomenolojisi (Dinlerin Mahiyeti ve Tezahur Şekilleri), 

Fakülte Kitapevi, Isparta 2011. 

Sinanoğlu, Abdulhamit, “Kur'an-ı Kerim'de Allah'a İzafe Edilen İrade ve Meşiet 

Kavramlarına Yüklenen Geleneksel Anlamlar Hakkında Teolojik Bir 

Değerlendirme”, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 7 (13), 2009, 25-56. 

__________, Kelam Tarihinde Tanrı Tasavvurları, İslamiyat Yayınları, Ankara 2005. 

Sönmez,  Abidin, Resulullah’ın Diplomatik Faaliyetleri, İstanbul 1984. 

Susa, Ahmet, Tarihte Araplar ve Yahudiler (İki İbrahim, İki Musa, İki Tevrat), (Çev.: 

Ahsen Batur), Selenge Yayınları, İstanbul 2005. 

Suyûtî, Abdurrahman b. Ebi Bekr, ed-Durru’l-Mensûr I-VIII, Dâru’l-Fikr, Beyrut tsz. 

Şehristânî, Ebu’l-Feth Muhammed b. Abdulkerim, el-Milel ve’n-Nihal I-II, 

Müessestü’l-Halebi, Haleb tsz. 

Şeyho, Luvis Rızkullah b. Yusuf b. Abdülmesih el- Yesui, en-Nasrâniyye ve Adâbuhâ 

beyne Arab el-Câhiliyye I-II, Dâru’l-Meşrık, Şam 1989.  

Taberî, Ebu Cafer İbn Cerir Muhammed b. Cerir b. Yezid, Câmiü'l-Beyân fî Tefsiri'l-

Kur'ân I-XXIV, Müessesetü’r-Risale, Beyrut 2000. 

__________, Tarihu’t-Taberî I-XI, Dâru’t-Türâs, Beyrut 1387. 

Taftazânî, Mesud b. Ömer, Şerhu’l-Akâid, (Çev.: Süleyman Uludağ), Dergâh Yayınları, 

İstanbul 1991. 

Tantâvî, Muhammed Seyyid, et-Tefsiru’l-Vasid li’l-Kur’ani’l-Kerim I-XV, Dâru Nahda, 

Mısır tsz. 

Tayâlisî, Ebû Dâvud Süleyman b. Dâvud el-Cârud, Müsned I-IV, Dâru Hicr, Mısır 1999. 

Temizer, Aydın, “Kur’an’da Rab Kavramı Üzerine Semantik Bir Analiz”, Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1 (44), 2103, 39-66. 

Tirmîzî, Ebû Mûsâ Muhammed b. İsâ b. Sevde, Sünenü’t-Tirmizi I-V, Çağrı Yayınları, 

İstanbul 1992. 



209 

Topaloğlu, Bekir, “Hay”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, Ankara 1997, XVI, 549-550. 

__________, “Allah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, Ankara 1989, II, 471-498. 

__________, İslam Kelamcıları ve Filozoflarına Göre Allah’ın Varlığı, Ankara 1979. 

Tuğrul, Süleyman, Kur’an’da Değerler Sistemi, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2008. 

Tunçbilek, H. Hüseyin, “İlahi Sıfatların İsbatı, Sayısı, Kısımları ve İsim-Sıfat İlişkisi”, 

Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11 (15), 2006, 5-28. 

Turgay, Nurettin, “Abdulmuttalib’in Dini İnancı”, Kur'an'ın Anlaşılmasına Katkısı 

Açısından Kur'an Öncesi Mekke Toplumu Sempozyumu: 1-3 Temmuz 2011- 

İstanbul: Bildiriler (ss. 339-354), İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür ve 

Sosyal İşleri Daire Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2011. 

Türcan, Galip, “Kelamî Paradigmanın Güçlüğü: Mu’tezile ve Ehl-i Sünnet Kelamında 

Hidâyet Ve DalâletKavramlarının Anlaşılması”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1 (15), 2012, 269-285. 

__________,  “Hidayet Ve Dalaleti Allah’a Nispet Eden Ayetler Nüzul Döneminde 

Nasıl Algılanıyordu?”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9 (18), 

2010, 83-97. 

Türcan, Selim, “Kimlik ve Kitab İlişkisi Bağlamında” İlk Dönem Kur’an Tasavvuru ve 

Dönüşümü, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2010. 

Ulutürk, Veli, Kur’an-ı Kerim Allah’ı Nasıl Tanıtıyor, Yeni Akademi Yayınları, İzmir 

2007. 

Umrî, Leyla Tevfik, “Telbiyetü’l-Arap fi’l-Cahiliyye”, Mecelletü Camiatü Dımeşk, 21 

(4+3), 2005, 137-217. 

Useymin, Muhammed b. Salim, “Tevhit ve Sıfatlar Hakkında Tartışmalar”, (Çev.: 

Hüseyin Doğan), Çukurova Üniversitesi. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 13 (2), 

2013, 247-269. 

Ünal, Mustafa, “Kur’an’da Hristiyanlara Yönelik Teolojik Eleştirilerin 

Fenomonolojisi”, Müslümanlar ve Diğer Din Mensupları: Müslümanların 



210 

Diğer Din Mensuplarıyla İlişkilerinde Temel Yaklaşımlar Sempozyumu, 

Ankara: Bildiriler (ss. 213-228), Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları, 

Ankara 2004. 

Ünalan, Sıddık, “Risalet Öncesinde Arap Yarımadasındaki Dinler Ve Bir Peygamber 

Beklentisi”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (6), 2001, 87-101.  

Vâkidî, Muhammed b. Ömer, el-Meğazi I-III, Dâru’l-E’lemi, Beyrut tsz. 

Watt, W. Montgomery, Hz. Muhammed‟in Mekke’si, (Çev.: M. Akif Ersin), Ankara 

1995. 

Yalar, Mehmet, “Din Faktörü Işığında Cahiliye Şiirine Bir Bakış”, Uludağ Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 15 (2), 2006, 19-43. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “İrade”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2000, XXII, 379-380. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili I-X, Azim Dağıtım, 

İstanbul 2007. 

Yurdagür, Metin, “Haberi Sıfatları Anlamada Metod”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, (1), 1987, 249-264. 

Zebîdî,  Ebü'l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed, Tacu’l-Arus min Cevahiri’l-

Kamus I-XL, Dâru’l-Hidaye, Riyad tsz. 

Zemahşeri, Ebü’l-Kâsım Cârullah Mahmud b. Ömer, el-Keşşaf an Hakaikı Ğavamizi’t-

Tenzil I-IV, Dâru’l-Kitabi’l-Arabiyye, Beyrut 1420. 

Zeydan, Corci, İslam Uygarlıklar Tarihi I-II, (Çev.: Nejdet Gök) İletişim Yayınları, 

İstanbul 2004. 

Zeydan, Abdulkerim, İlahi Kanunların Hikmetleri (Sünnetullah), İhtar Yayınları, 

İstanbul 1997. 

Zuhayli, Vehbe, et-Tefsiru’l-Münir I-XXX, Dâru’l-Fikr, Dımeşk, 2009. 



211 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bigiler  

Adı Soyadı Fikrullah ÇAKMAK 

Doğum Yeri ve Tarihi Tortum / 16.02.1979 

Eğitim Durumu  

Lisans Öğrenimi Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Y. Lisans Öğrenimi Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü/ Temel 

İslam Bilimleri/Kelam 

Bildiği Yabancı Diller Arapça/İngilizce 

Bilimsel Faaliyetleri  

İş Deneyimi  

Stajlar  

Projeler  

Çalıştığı Kurumlar Diyanet İşleri Başkanlığı / Vaiz 

İletişim  

E-Posta Adresi fikrullahcakmak@hotmail.com 

Tarih 15.01.2018 

 


